
 



 

 

 

1



 

 

2



 تمهيد عام 

 إشكالية الشخصية وأهمية البحث 

تظل شخصية مريم المجدلية واحدة من أكثر الشخصيات إثارة للجدل والتأمل في تاريخ 

جيلية  المسيحية المبكرة، بل وفي تاريخ الأديان بشكل عام. حضورها القوي في النصوص الإن

يتناقض   —حيث تذُكر في جميع الروايات الأربعة كشاهدة أولى على القيامة  —القانونية 

بشكل صارخ مع غيابها النسبي في السرديات الرسمية اللاحقة، ومع الطبقات المتعددة من  

التأويلات اللاهوتية، والأساطير الشعبية، والإعادة الصياغة الإيديولوجية التي تراكمت عبر  

 القرون.

هذا التناقض بين الحضور النصي الأولي )الذي يمنحها مكانة مركزية في الحدث التأسيسي  

للإيمان المسيحي( والصورة المتخيلة اللاحقة )التي غالبًا ما حولتها إلى رمز للتوبة الجنسية أو 

الضعف الأنثوي( هو ما يجعلها إشكالية تاريخية بامتياز. ليس السؤال هنا مجرد "من كانت 

مريم؟" بقدر ما هو سؤال عن كيفية تشكّل الذاكرة الدينية، وآليات الإقصاء والتهميش، 

 وصراعات السلطة داخل الجماعات المسيحية الأولى وما بعدها.

نقدية صارمة للشخصية، تنطلق من النصوص الأقدم  -يهدف هذا الكتاب إلى مقاربة تاريخية

المتاحة )الأناجيل القانونية، ثم النصوص الغنوصية من مكتبة نجع حمادي وغيرها(، وتستخدم 

الثقافي، دراسات  -أدوات البحث الأكاديمي المعاصر: النقد النصي، تحليل السياق الاجتماعي

وتاريخ الذاكرة الجماعية. السؤال المركزي ليس   ،(gender studiesالنوع الاجتماعي )

إيمانيًا وعظيًا )"ما معنى مريم في حياة المؤمن اليوم؟"(، بل تاريخيًا بحتاً: ما الذي يمكن قوله  

 عنها تاريخيًا بناءً على المصادر المتوفرة، مع التمييز الدقيق بين المؤكد، والمرجّح، والمتخيلّ؟ 

 حالة البحث في الدراسات الحديثة 

ونشر   1945منذ منتصف القرن العشرين، وخصوصًا بعد اكتشاف مكتبة نجع حمادي عام 

نصوصها تدريجيًا في الستينيات والسبعينيات، شهدت دراسات مريم المجدلية طفرة نوعية.  

أتاحت هذه النصوص )مثل إنجيل مريم، إنجيل فيلبس، حكمة يسوع المسيح، وغيرها( إعادة 

النظر في دور النساء في المسيحية المبكرة، وكشفت عن تعددية كبيرة في التصورات 

 اللاهوتية والاجتماعية داخل الجماعات المسيحية قبل ترسيخ العقيدة الأرثوذكسية.

: من أبرز الأعمال الأكاديمية  

وأعمال لاحقة( التي  ،In Memory of Her، 1983إليزابيث شوسلر فيورينزا )في كتابها 

 ركزت على إعادة بناء تاريخ النساء المسيحيات المبكرات كفاعلات وليس كمتلقيات سلبيات. 

3



وأبحاثها اللاحقة( التي   ،The Gospel of Mary of Magdala، 2003كارين كينغ )في 

قدمت تحليلًا معمقًا لإنجيل مريم، معتبرة مريم شخصية مركزية في تيارات مسيحية بديلة عن  

 التيار البطرسي.

 Peter, Paul, and Maryبارت إيرمان الذي تناول في كتبه عن المسيحية المبكرة )مثل 

Magdalene، 2006) .التناقض بين الروايات ودور مريم كشاهدة قيامة 

ريموند براون وآخرون في النقد التاريخي التقليدي، الذين حافظوا على تحفظ أكبر تجاه 

 النصوص الغنوصية. 

(، استمر النقاش مع إسهامات جديدة  2025–2010في العقدين الأخيرين )وبشكل خاص بعد 

 تركز على: 

دور مريم في النصوص الغنوصية كـ"المرأة التي يحبها يسوع أكثر من الآخرين" )كما في  

 إنجيل فيلبس(.

م. 591نقد الأسطورة الغربية الشائعة )الزانية التائبة( التي فرضها غريغوريوس الكبير عام   

دراسات ما بعد الكولونيالية والنسوية التي تربط بين تهميش مريم وتهميش الأصوات غير 

 الذكورية/غير الرومانية في تشكل الكنيسة.

هذا التعدد في المقاربات لا يعكس غموض المصادر فحسب، بل يكشف أيضًا عن استمرار  

 الصراع على "من يملك حق السرد" في التاريخ الديني.

 منهجية البحث وحدوده 

النقدي كإطار أساسي، مع دمج أدوات: -يعتمد الكتاب المنهج التاريخي  

 .(textual criticismالنقد النصي والمقارن )

 السوسيولوجيا الدينية ودراسات النوع.

 تاريخ الأفكار وتحليل الذاكرة الجماعية )مفهوم موريس هالبفاكس وجاناس أسمان(. 

 التمييز المنهجي بين:

 ما هو مؤكد تاريخيًا )مثل حضورها في روايات القيامة في الأناجيل الأربعة(.

4



 ما هو مرجّح بقوة )مثل كونها من أوائل التابعين، وربما مصدرًا لتقليد قيامة مستقل(.

ما ينتمي إلى التأويل اللاهوتي أو الأسطورة )مثل الزواج من يسوع، أو الدور الجنسي في  

 بعض التفسيرات الغنوصية المتأخرة، أو صورة التائبة(. 

الحدود واضحة: لا توجد مصادر خارجية معاصرة ليسوع )يوسيفوس، فيلو، تاسيتوس... لا 

يذكرون مريم(، والنصوص المتاحة كُتبت بعد عقود من الأحداث، ضمن أغراض 

 إيمانية/لاهوتية. لذا، لا يقدم الكتاب "حقيقة مطلقة"، بل سيناريوهات مرجّحة مدعومة بالأدلة.

 بنية الكتاب 

 يتكون الكتاب من :

.  4–2السياق التاريخي والاجتماعي لفلسطين في عصر يسوع )الجليل، المجدل، دور النساء(. 

. مريم في  6–5مريم في الأناجيل القانونية )مرقس، متى، لوقا، يوحنا( مع تحليل مقارن. 

 النصوص غير القانونية )إنجيل مريم، إنجيل فيلبس، بيستيس صوفيا...(.

(. 6–2آباء الكنيسة والتحولات المبكرة )القرون   

 العصور الوسطى: من الشاهدة إلى التائبة )غريغوريوس الكبير، الأيقونوغرافيا(. 

 عصر النهضة والحداثة: الفن، الأدب، إعادة الاكتشاف.

 النقد المعاصر والجدل حول النوع والسلطة.

. 

 مريم المجدلية بوصفها إشكالية تاريخية لا شخصية دينية فقط 

السؤال عن مريم هو سؤال عن آليات تشكل الذاكرة الدينية وصراع السلطة. لماذا أصبحت 

شاهدة القيامة الأولى )أعلى مرتبة في الشهادة الرسولية( موضوع تهميش لاحق؟ كيف تحولت 

في التقليد الغربي المتأخر( إلى رمز   apostola apostolorumمن "رسولة الرسل" )

للخطيئة الجنسية؟ هذه الأسئلة تتجاوز الشخصية الفردية لتلامس قضايا أوسع: السلطة 

الذكورية، ضبط الأدوار الجندرية، والصراع بين التيارات المسيحية المبكرة )البطرسية مقابل  

 المريمية/الغنوصية(. 

 بين الذاكرة والنص: مشكلة المصادر

5



الاعتماد شبه الكامل على نصوص لاهوتية متأخرة نسبيًا يجعل العملية أقرب إلى "التنقيب  

تعكس سياقات  —رغم قيمتها في كشف التعدد  —الأثري النصي". حتى النصوص الغنوصية 

 القرنين الثاني والثالث أكثر مما تعكس القرن الأول.

 الإقصاء وإعادة التشكيل

م(، حيث دمُجت مريم  591التحول الأبرز حدث في القرن السادس )عظة غريغوريوس الكبير 

المجدلية مع مريم أخت لعازر والخاطئة التي دهنت قدمي يسوع، فأصبحت "التائبة". هذا لم  

 يكن خطأ بريئاً، بل استراتيجية مؤسسية لضبط دور المرأة في الكنيسة النامية. 

 مريم في قلب الجدل المعاصر

 في العقود الأخيرة، أصبحت مريم محور نقاشات حول: 

 القيادة النسائية في المسيحية المبكرة. 

 حدود السلطة الرسولية.

.الآبائي نقد التراث   

مع ذلك، يلتزم الكتاب بمبدأ عدم إسقاط قضايا الحاضر )مثل النسوية المعاصرة أو نظريات  

 المؤامرة الشعبية كشفرة دافنشي( على الماضي تعسفًا. 

 أهداف الكتاب وحدوده المعرفية 

: الأهداف الثلاثة  

 فحص نقدي دقيق للمصادر الأولى.

 تتبع تحولات الصورة عبر التاريخ.

 قراءة تركيبية تميز التاريخي عن اللاهوتي عن الأسطوري.

 مع الإقرار بحدود المعرفة: الصمت التاريخي لا يُملأ بالتخمين، واليقين المطلق مستحيل.

 ملاحظة للقارئ

6



هذا العمل موجه للباحث الأكاديمي، طالب تاريخ الأديان، والقارئ المهتم بالمنهج النقدي. ليس  

رحلة إيمانية ولا دفاعًا عقائديًا، بل محاولة هادئة للاقتراب من شخصية غامضة، في حدود ما 

 تسمح به الأدلة والمناهج العلمية المعاصرة. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7



الأول  الفصل  

  المسيحية من تاريخية شخصية دراسة  في والمصدر المنهج  إشكاليات: المجدلية مريم

 المبكرة 

 مقدمة الفصل

  النساء أبرز  إحدى بوصفها ترد إذ الجديد،  العهد نصوص في فريدًا موقعًا المجدلية مريم تحتل

  هذه أن غير . والقيامة الآلام روايات في وخصوصًا الناصري، يسوع بحركة المرتبطات

  تعرضت فقد العكس، على  بل تاريخي،  وضوح إلى التاريخ  عبر  تتُرجم لم النصية المكانة

.الأصلية معالمها  طمس  إلى أدت  متراكمة وأخلاقي لاهوتي إسقاط لعمليات شخصيتها  

  تحليل من تنطلق نقدية، تاريخية مقاربة المجدلية مريم  شخصية  مقاربة إلى الدراسة هذه تهدف

  الروايات فيه تشكلت الذي والديني الاجتماعي والسياق وحدودها، المتاحة، المصادر  طبيعة

. بها المتعلقة  

 أولً : إشكالية  كتابة  التاريخ في سياق النصوص الدينية 

  المصادر  طبيعة في يتمثل جوهريًا  منهجيًا إشكالاً  المبكرة المسيحية شخصيات دراسة  تواجه

 عن تعبّر  لاهوتية نصوص بل محايدة، تاريخية مؤلفات بوصفها تكُتب لم فالأناجيل. نفسها

  سرديًا” لاهوتاً“ تمثل الأناجيل أن إلى  براون ريموند يشير. الأولى  المسيحية الجماعة إيمان

. ¹الحديث بالمعنى تاريخيًا تسجيلًا  تمثل مما أكثر   

 البعد بين الصارم التمييز  يقتضي تاريخية كشخصية المجدلية مريم مع التعامل فإن وبالتالي،

. محتملة تاريخية قيمة ذات اعتبارها يمكن التي العناصر  وبين للنص الإيماني  

 ثانياً: تصنيف  المصادر  المتعلقة بمريم  المجدلية 

: رئيسية  فئات ثلاث إلى  المجدلية مريم تذكر  التي المصادر  تصنيف يمكن  

  من الثاني النصف إلى كتابتها وتعود زمنيًا،  الأقدم وهي الأربعة، الأناجيل: القانونية المصادر 

.الميلادي الأول القرن  

  تعكس والتي مريم،  إنجيل مثل الغنوصية النصوص رأسها وعلى: القانونية غير  المصادر 

.²مباشرة تاريخية كمصادر اعتمادها يمكن ولا لاحقة لاهوتية جدالات  

  خطاب ضمن المجدلية مريم صورة تشكيل  إعادة في أسهم  الذي: اللاحق الكنسي التقليد

. ورمزي أخلاقي  

8



  بما النساء تاريخ كتابة أعادت  ما  غالبًا الكنسية الذاكرة أن  فيورينزا شوسلر  إليزابيث تؤكد

. ³الكنيسة في الذكورية السلطوية البنى يخدم  

 ثالثاً:  المنهج التاريخي  النقدي وحدوده  التطبيقية 

  التاريخي سياقها ضمن النصوص تحليل على القائم النقدي، التاريخي المنهج البحث هذا يعتمد

.النصية التقاليد تطور  ودراسة المتوازية، الروايات ومقارنة والاجتماعي،  

 الوصول يمنع المعاصرة المستقلة الشهادات غياب إن  إذ بحدوده، يعترف المنهج هذا أن غير 

  تاريخي” ترجيح“ هو تحقيقه يمكن ما أقصى فإن إيرمان،  بارت  ووفق. تاريخي يقين إلى

. ⁴والتاريخي النصي النقد معايير  على مبني  

 رابعاً: المرأة  في المجتمع اليهودي  الفلسطيني في القرن الأول

 فقد. الأول القرن فلسطين في المرأة بوضع الإحاطة دون المجدلية مريم دور فهم يمكن لا

  يسوع تقاليد تظُهر  ذلك، ومع. صارمة ودينية اجتماعية بأطر  مقيدة الغالب،  في المرأة، كانت

. حركته ضمن لافتاً نسائيًا حضورًا  

 ويمنح محافظ، يهودي سياق في مألوف غير طابعًا يعكس الحضور هذا أن فيرمش  غيزا يرى

. ⁵والقيامة الصلب مثل  مركزية أحداث  على  كشاهدات  النساء لذكر  تاريخية مصداقية  

اللاحق التقليد في التاريخية الصورة تشويه: خامسًا  

  نسائية شخصيات وبين  بينها الخلط في يتمثل المجدلية مريم صورة تشويه مظاهر  أبرز أحد

  ظهر الدمج هذا أن براون يؤكد. نصي أساس أي إلى يستند لا  خلط وهو الأناجيل، في أخرى

. ⁶تاريخي لا وعظي  خطاب  نتيجة وكان متأخرًا،  

  رمز  إلى القيامة تقليد  في محورية شاهدة  من المجدلية مريم تحويل إلى الخلط هذا أدى وقد

. تاريخيًا واقعًا يعكس مما أكثر  لاهوتية رؤية يعكس تحول وهو للتوبة، أخلاقي  

 

 الهوامش

Raymond E. Brown, An Introduction to the New Testament, Yale 
University Press, 1997, p. 10. 

Bart D. Ehrman, Lost Christianities, Oxford University Press, 2003, 
pp. 182–185. 

9



Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her, Crossroad, 1983, 
p. 55. 

Bart D. Ehrman, Jesus: Apocalyptic Prophet of the New Millennium, 
Oxford University Press, 1999, p. 15. 

Geza Vermes, Jesus the Jew, Fortress Press, 1981, p. 41. 

Raymond E. Brown, The Churches the Apostles Left Behind, Paulist 
Press, 1984, p. 98. 

 

  واقع وهو الرومانية، الإمبراطورية  سلطة تحت  فلسطين كانت الميلادي، الأول القرن في

  سياسيًا، أو دينيًا موحدًا  يكن لم الذي اليهودي، للمجتمع مركبًا تحديًا شكل واجتماعي سياسي

  الذين الفرّيسيين التيارات هذه شملت . المتعددة والدينية الفكرية التيارات من فسيفساء بل

  بالهيكل المرتبطين والصدوقيين للقداسة، كمسار  اليومية والحياة الشفوية الشريعة على  ركزوا

  مباشرًا، إلهيًا تدخلًا  منتظرين رهبانية شبه  جماعات إلى انسحبوا الذين والأسينيين والنخبة،

  مرونة يعكس الداخلي  التعدد هذا. ¹الروماني الاحتلال  عارضوا الذين الغيورين إلى بالإضافة

  في  بما نمطية، غير  وشخصيات نبوية حركات   ظهور  لفهم الأساس ويضع اليهودي، المجتمع

. فلسطين مناطق بعض في ملموس  أثر  والاجتماعي الديني لحضورهن كان  الذين النساء، ذلك  

  مريم بتاريخ المرتبط  الجليل،. الدينية الحركة بيئة تشكيل في أساسيًا عاملاً  كانت الجغرافيا

.  ²أورشليم في الدينية السلطة عن بعيدة نسبيًا، هامشية منطقة كان الأناجيل، بحسب  المجدلية

  القيادة كانت حيث والمرنة،  الكاريزمية بصيغتها يسوع حركة بظهور  سمح  الهامش هذا

  الدينية، المعرفة ونقل التعليم، في النساء مشاركة  ذلك في بما ممكنة، الرسمية غير  والشهادة

  مشاركة كل على منغلقًا يكن لم الأبوية، بنيته رغم المجتمع،. ³جزئيًا أو كليًا الحركة ودعم

. الرسمية للرقابة خضوعًا أقل كانت  التي الهامشية السياقات في خصوصًا نسائية،  

  الأدلة تكشف العامة، والمناصب الشهادة في  المرأة دور  من تحد التي القانونية النصوص رغم

  أن أورشليم في واللوحات النقوش أظهرت فقد. مرونة أكثر  واقع عن والأثرية التاريخية

  غير  نفوذًا منحهن ما  وهو الدينية، الطقوس وتمويل الهيكل صيانة في ماليًا ساهمن النساء

  للنساء أتاح مما  وأسرًا، شفهي أساسه  فلسطين في الديني التعليم وكان . ⁴ملموس لكنه مباشر 

.  ⁵والمجتمع الأسرة مستوى على النصوص تفسير  الأمثال، نقل التقاليد، حفظ  في المشاركة

10



  يجعل ما وهو الجماعية، للذاكرة حافظات  كن   النساء أن إلى  تشير  فيورينزا شوسلر  إليزابيث

. ⁶تاريخيًا متسقًا الحركة في المركزية  الأحداث  على  كشاهدة المجدلية مريم دور   

 نصوص قمران ودور النساء 

 تشير . اليهودي المجتمع في المرأة دور  لفهم مهمة تحليلية طبقة قمران مخطوطات تضيف

  إلى ،Damascus Documentو Rule of the Community مثل النصوص، بعض

  على . ⁷مؤثر  لكنه محدود بشكل الطقسية والممارسة التعليم نقل في مشاركات  كن   النساء أن

  والطقوس النصوص تحضير  في النساء  مشاركة إلى المخطوطات بعض تشير المثال، سبيل

  فكرة تعزز  الشواهد هذه. ⁸الجماعة داخل   بالشريعة الالتزام ومراقبة الجدد، للأعضاء التعليمية

  والاجتماعي الديني السياق ضمن ممكنًا كان المجدلية،  مريم ذلك في بما النساء،  حضور  أن

  وليس متأخرًا أيديولوجيًا قرارًا كان الرسمية الروايات من  لاحقًا النساء استبعاد وأن للفترة،

.التاريخي للواقع انعكاسًا  

 المقارنة بين الأناجيل القانونية وغير القانونية

  للحركة وداعمة القيامة على الشاهدة موقع في المجدلية مريم تضع الأربعة القانونية الأناجيل

 تعطيها مريم،  إنجيل مثل القانونية، غير  النصوص بينما والشهادة، المالية المساهمة خلال من

  المثال، سبيل  على. ⁰¹روحية ومستشارة كمعلمة تظهر  حيث  أعمق، وروحيًا معرفيًا دورًا

  والأحداث الرؤى تفسير  على القدرة ويعطيها الرسل، مع حواراتها يبرز مريم إنجيل

  نقل في الفاعلة بالمشاركة للنساء يسمح  الذي الاجتماعي للواقع استمرارًا  يعكس  ما المركزية،

  يكن لم الرسمية الروايات في  لاحقًا النساء تهميش  أن تظُهر  المقارنة هذه. الدينية الرسالة

. ¹¹لاحقًا التأويلي التشكيل إعادة نتيجة بل  التاريخي، غيابهن نتيجة  

 التاريخ السياسي ودور النساء في السلطة

) ألكسندرا الملكة أمثلة Salome Alexandra) وبرنيكي ( Berenice) النساء أن تثبت  

  حكمت  ألكسندرا. والديني السياسي النفوذ ممارسة  على  قادرات كن   النخبة من اليهوديات

 أما. ⁸الدينية التيارات ومراقبة الهيكل قرارات  في وأثرت م،.ق 67– 76 بين يهودا مملكة

  ضمن تدخلت حيث روما، في  بولس محاكمة أثناء واضحًا سياسيًا  دورًا لعبت فقد برنيكي،

  ساهمت مفصلة شهادات  وقدمت الرومانية، والإدارة الثاني أغريباس  هيرودس بين التحالفات

  دور  وأن العامة، الحياة من جزءًا كن   النساء أن تثبت الأمثلة هذه. ¹²المحاكمة مسار توجيه في

  في  فاعلات نساء لوجود طبيعيًا امتدادًا بل استثنائيًا، يكن لم الدينية الحركة في المجدلية مريم

.والتعليم والدين السياسة  

 الحركات  النبوية والمسيانية والمشاركة  النسائية

11



  وغير  مرنة غالبًا كانت الأول القرن  في فلسطين في انتشرت التي والمسيانية النبوية الحركات

  الأحداث على والشهادة الرسالة، نقل على والقدرة الشخصي، الالتزام على  وتعتمد رسمية،

  داعمات، فعالات، مشاركات  يكن   بأن  للنساء يسمح الاجتماعي الانفتاح هذا. ¹³المركزية

  الموارد ذوات من النساء بعض منح والاجتماعي الاقتصادي الواقع. للأحداث وراقبات

 التعليمية الأنشطة تمويل في أو المعلمين، دعم في سواء إضافيًا، نفوذًا الاقتصادية والقدرة

.⁵والطقسية  

 خلاصة :

 فهي. تمامًا منطقيًا يسوع حركة  في  المجدلية مريم حضور  يصبح المعطيات، هذه ضوء في

  بمشاركة  سمحت  والدينية الاجتماعية البيئة حيث الجليل،  في  كاريزمية حركة  من  جزء

  لاحقًا النساء استبعاد إن. ممكنًا كان  والشهادة والتمويل، التعليم، في الانخراط وحيث النساء،

  هذا. التاريخي للواقع  انعكاسًا  وليس أيديولوجية، قرارات نتيجة كان الرسمية الروايات من

  مريم دور  أن ويؤكد التالية، الفصول في الإنجيلية النصوص لدراسة  صلبة أسسًا يضع السياق

  على الحفاظ مع القديم، اليهودي المجتمع في المعروفة النسائية المشاركة مع يتسق المجدلية

  مثل  حالات  في يظهر  الذي السياسي والتفاعل الديني، والتعليم والاقتصاد السلطة واقع

.⁴¹برنيكي  

 الهوامش

Shaye J. D. Cohen, From the Maccabees to the Mishnah, 
Westminster John Knox, 2006, p. 123. 

E. P. Sanders, Judaism: Practice and Belief, Trinity Press, 1992, pp. 
17–19. 

Richard A. Horsley, Galilee: History, Politics, People, Trinity Press, 
1995, p. 73. 

Tal Ilan, Jewish Women in Greco-Roman Palestine, Hendrickson, 
1995, pp. 36–44. 

Catherine Hezser, Jewish Literacy in Roman Palestine, Mohr 
Siebeck, 2001, pp. 78–82. 

12



Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her, Crossroad, 1983, 
p. 48. 

James C. VanderKam, The Dead Sea Scrolls Today, Eerdmans, 
2010, pp. 98–102. 

Ibid., pp. 110–115. 

Josephus, Jewish War, 2.309–314; Martin Goodman, Rome and 
Jerusalem, Penguin, 2007, p. 421. 

Raymond E. Brown, The Death of the Messiah, Vol. 2, Yale 
University Press, 1994, pp. 1014–1016. 

Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her, 1983, pp. 52–60. 

Acts 25–26; Josephus, Antiquities, 20.97–99. 

Wayne A. Meeks, The First Urban Christians, Yale University Press, 
1983, p. 75. 

13



Geza Vermes, The Religion of Jesus the Jew, Fortress Press, 1993, 
pp. 68–73. 

الإستيطان اليهودي في فترة الهيكل الثانيخريطة توضح   

 

 

14



 شهادة المرأة في اليهودية في القرن الأول الميلادي 

الحديث  الأكاديمي والبحث الحاخامية  المصادر ضوء في قانونية–تاريخية دراسة  

  مفهوم مباشرة تمسّ  إذ قضائي، نظام أي في  الأساسية الركائز  من القانونية الشهادة مسألة تعُدّ 

  القرن خلال  سيما ولا القديمة، اليهودية سياق  وفي. الاجتماعية والسلطة والعدالة، الحقيقة،

  في خصوصًا الأهمية، بالغ وقانونيًا تاريخيًا إشكالاً  المرأة شهادة تثير  الميلادي، الأول

.القديمة المجتمعات في النساء مكانة أو  الجديد، العهد تتناول التي المقارنة الدراسات   

 المرأة شهادة كانت هل: دقيقة أكاديمية معالجة التالي  السؤال معالجة  إلى المقال هذا يسعى

  أخرى بشهادة تدعيم إلى تحتاج كانت أم  الميلادي، الأول القرن في اليهودية في كافية وحدها

؟ (رجالية أو نسائية)  

  شهادة أن  الحديثة، والدراسات المبكرة الحاخامية المصادر  على  اعتمادًا البحث، وسيُظهر 

  الحكم هذا وأن الرسمية، القضائية السياقات أغلب في مستقلة قانونية شهادة تعُدّ  تكن لم المرأة

.صريحًا توراتيًا نصًا منه أكثر  ربّاني فقهي تطوّر  نتاج هو  

 أولً : الشهادة  في الشريعة  اليهودية ) الهالخاه( 

  الشهادة مع تتعامل لا فالهالاخاه. الشهادة أنواع بين دقيق بتمييز  اليهودي القانوني النظام يتميّز 

  اشترطت،  ولهذا. حقوقًا يُبطل أو يُنشئ قانونيًا فعلًا  باعتبارها بل  للخبر، نقل مجرد بوصفها

. ¹محدّدة معايير  وفق مؤه لين شاهدين وجود الكبرى، والمدنية الجنائية القضايا في  

  الحرّ  الرجل هو المقبول الشاهد أن  ،tractate Sanhedrin في  سيما ولا المشناه، تظُهر 

  تعُدّ  لا التي الفئات ضمن المرأة وترَِد. والقانونية الأخلاقية الأهلية لشروط المستوفي البالغ،

.²والقاصرين العبيد جانب  إلى الرسمية، القضائية للشهادة مؤه لة  

 ثانياً: موقع شهادة  المرأة في المصادر الحاخامية 

والتلمود  المشناه. 1  

  الأدب أن إلا  الشهادة، من المرأة استبعاد على  صراحةً ( العبري الكتاب) القديم العهد ينصّ  لا

:أن مفادها عامة قاعدة تذُكر  المشناه، ففي. تقييدًا أكثر  تنظيمًا يقدّم اللاحق  الحاخامي  

³للشهادة« يصلح لا للقضاء يصلح لا من »كل  

 غير  أنها فقهيًا استنُتج فقد الكلاسيكية، الهالاخاه في القضاء لتوليّ مؤهلة تعُدّ  لا المرأة أن وبما

.الرسمية القانونية للشهادة مؤهلة  

15



 غير » أي pesulei edut فئة ضمن المرأة ويدُرج الاتجاه، هذا يعزّز  البابلي التلمود

. ⁴شرعيين شهودًا تتطلب التي القضايا في للشهادة« الصالحين  

 2. هل شهادة  المرأة  تحتاج  إلى تدعيم؟ 

  أم واحدة امرأة» بصيغة الحاخامية المصادر  في  المسألة تطُرح لا التقنية، الناحية من

 أن أي. القضايا هذه في كاملة قضائية كشهادة تحُسب لا أصلًا  النساء شهادة  لأن امرأتان«،

.التلمودي القضائي المنطق في رجلين  شاهدين  تساويان لا امرأتين  

  لإقامة تكفي لا متعددة، أو واحدة كانت سواء المرأة، شهادة: هي الدقيقة فالإجابة وعليه،

. ⁵(לעדות כשר)  شرعية شهادة  تتطلب التي المجالات أغلب في رسمية قانونية دعوى  

 ثالثاً:  الستثناءات والتمييز بين  أنواع  الشهادة 

:محدودة استثناءات وجود إلى الأكاديمية الدراسات تشير التقييد، هذا رغم  

: بالنساء الخاصة أو الطقسية المسائل  

  ،(עגונה وضع من المرأة  لتحرير ) الزوج وفاة إثبات أو العائلية، الطهارة مثل قضايا في

. ⁶الاجتماعية الضرورة بدافع أحيانًا المرأة شهادة قُبلت  

:القضائية لا الخبرية الشهادة  

  الحالة في(. خبرية مصداقية) נאמנות-و( قانونية شهادة) עדות بين الهالاخاه فقهاء يميّز 

. ⁷قضائيًا حكمًا  تنُشئ كشهادة لا واقعية، كإفادة المرأة قول قبول يمكن الثانية،  

  خروجًا بوصفها دائمًا تقُد م لأنها تؤكدها، بل العامة، القاعدة تنقض لا الاستثناءات هذه

. الأصل  عن اضطراريًا  

 رابعاً: التحليل  الأكاديمي الحديث 

  توراتيًا حكمًا ليس الشهادة من المرأة استبعاد أن على المعاصرين الباحثين غالبية تجمع

.الربّانية اليهودية داخل اجتماعي –تاريخي تطوّر  بل  مباشرًا،  

  للسلطة اجتماعيًا تصوّرًا» تعكس التلمود في الشهادة قوانين أن David Daube يؤكد

.⁸المرأة لقدرات معرفيًا أو أخلاقيًا تقييمًا تعكس مما أكثر  القانونية«  

 الأبوي المجتمع ببنية مرتبط الاستبعاد هذا أن  إلى Judith Wegnerو Tal Ilan تشير  كما

. ⁹الرجال على حكرًا العلنية القانونية المشاركة كانت حيث  الرومانية، فلسطين في  

16



 خامسًا:  دللت  تاريخية ولهوتية

  نساءً  تذكر  الأناجيل فكون. الجديد للعهد  التاريخية الدراسات في النتيجة هذه أهمية تكمن

  في قوية تاريخية دلالة يكتسب  الفارغ، القبر  اكتشاف مثل مركزية، لأحداث  أوائل كشهود

.⁰¹المعاصر  اليهودي السياق في قانونيًا بها مُعتدًّا تكن لم المرأة شهادة أن ضوء  

 تقليدًا يعكس بل دينية،  دعاية يخدم لا النساء شهادة  إدراج أن الباحثين من  عدد يرى هنا من

.السائدة القضائية الشرعية معايير  وفق تشكيله يُعاد لم سابقًا  

 

 قانونية شهادة تعُدّ  تكن لم  الميلادي الأول القرن في اليهودية في  المرأة شهادة أن وهذا يعني 

  أغلب  في رسمية قضائية دعوى لإقامة بتعددها، حتى  ولا وحدها، تكفي ولا مستقلة،

. المجالات  

 بالبنية مرتبط ربّاني فقهي تطوّر من بل صريح، توراتي نص من نابعًا ليس الموقف وهذا

. القديم اليهودي للمجتمع والقانونية الاجتماعية  

  دراسات في واللاهوتية التاريخية النقاشات من  كثير  لفهم أساسيًا مفتاحًا النتيجة هذه وتشكّل

.السواء على القديمة واليهودية المبكرة المسيحية  

من خلال كل هذا يمكننا بناء رؤية واضحة حول سبب التناقض في السرد بين مرقس ولوقا  

لظروف الفكرية اومتى ويوحنا ؛ إنه ليس تناقضا حول التقليد ؛ وإنما تناقض حول 

تخوفات من ردة فعل الجمهور ؛ وسنعالج هذه الإشكالية في الفصل القادم  والاجتماعية و

 بشكل أوسع. 

 الهوامش

Raymond Westbrook, Studies in Biblical and Cuneiform Law (Paris: 
Gabalda, 1988), 45–47. 

Mishnah, Sanhedrin 3:3. 

Mishnah, Rosh Hashanah 1:8. 

Babylonian Talmud, Sanhedrin 24b. 

17



Judith Romney Wegner, Chattel or Person? The Status of Women in 
the Mishnah (Oxford: Oxford University Press, 1988), 86–90. 

Babylonian Talmud, Yevamot 88a; see also Tal Ilan, Jewish Women 
in Greco-Roman Palestine (Peabody: Hendrickson, 1996), 140–145. 

Shaye J. D. Cohen, “Women in the Legal Traditions of Judaism,” 
Journal of Jewish Studies 43 (1992): 39–41. 

David Daube, Witnesses in Bible and Talmud (Oxford: Oxford 
University Press, 1986), 15–22. 

Tal Ilan, Jewish Women in Greco-Roman Palestine, 25–30. 

Bart D. Ehrman, Jesus: Apocalyptic Prophet of the New Millennium 
(Oxford: Oxford University Press, 1999), 230–233. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

18



 الفصل الثاني

 مريم المجدلية في الأناجيل القانونية: قراءة تاريخية –نصية نقدية 

 إحدى بوصفها فقط  ليس الأربعة، القانونية الأناجيل  في فريدًا موقعًا المجدلية مريم تحتلّ 

  الأحداث على ثباتاً الأكثر  الشاهدة لكونها بل بالاسم، ذُكرت التي القليلة النسائية الشخصيات

  المكثفّ، الحضور  هذا. الفارغ  القبر  واكتشاف والدفن،  الصلب، أي يسوع، قصة في الختامية

 ونصية تاريخية إشكاليات يثير  الميلادي، الأول القرن في اليهودي السياق ضوء في يُقرأ حين

  الجماعية، للذاكرة نقدي تحليل أمام الباب وتفتح التقليدية، اللاهوتية القراءة تتجاوز  عميقة

.القديم المجتمع في الشهادية السلطة وحدود الإنجيلي، السرد وبنية  

 تمهيد أي دون  الأساسية الشاهدة موقع في المجدلية مريم يضع مرقس، إنجيل الأناجيل، أقدم

:اليوناني النص يرد  40: 15 مرقس ففي. حدّته  من يخفف أو الدور  هذا يبرّر  سابق  

Ἦσαν δὲ καὶ γυναῖκες ἀπὸ μακρόθεν θεωροῦσαι… ἐν αἷς καὶ Μαρία 
ἡ Μαγδαληνή¹. 

 وهو ومستمرة، واعية مشاهدة على بل عابرة، نظرة على  يدل لا θεωροῦσαι الفعل

  الفعل هذا اختيار . المصادفة لا المقصودة، المراقبة فعل لوصف اليوناني الأدب في  يُستخدم

  مجرد لا البصرية الشهادة طابع تحديدًا، المجدلية ومريم النساء، حضور  على يضفي

.العاطفي الحضور   

  أم  ومريم المجدلية مريم أن الإنجيلي يذكر  حيث  ،47: 15 مرقس في وضوحًا البعد هذا يزداد

)  ينظرن كنّ  يوسي ἐθεώρουν) قصدًا يعكس نفسه للفعل  اللفظي التكرار . يسوع وُضع أين 

 أمام الطريق يقطع بما الدفن، إلى الصلب من النسائية الشهادة استمرارية تثبيت: واضحًا أدبيًا

 ننتقل حين  دلالة أكثر   يصبح السردي البناء هذا. القبر  موضع معرفة في سردي تشكيك أي

 إلى يأتين اللواتي النساء قائمة في  أولاً  المجدلية مريم  تظهر  حيث  ،8–1: 16 مرقس إلى

. للقيامة الأول الإعلان يتلقىّ من ضمن وتكون القبر،  

(  20–9: 16) مرقس  لإنجيل الطويلة النهاية أن إلى الإشارة تجدر النصي، النقد منظور  من

 النهاية هذه في  حتى ذلك، ومع. ²والفاتيكانية السينائية مثل المخطوطات أقدم  في موجودة غير 

: النص بحسب القائم يسوع له  يظهر  من أول  هي المجدلية مريم تبقى الثانوية، Ἀναστὰς 
δὲ πρωῒ πρώτῃ σαββάτου ἐφάνη πρῶτον Μαρίᾳ τῇ Μαγδαληνῇ³. هذا  

 الذاكرة في موقعها  رسوخ  يعكس اللاحق والتقليد( 8–1: 16) الأقدم التقليد بين التوافق

. المتأخر  اختراعه  لا الإنجيلية،  

19



  28و 61–55: 27 متى  ففي. إلغائه دون لكن التقليد، هذا صياغة إعادة إلى متى إنجيل ينتقل

 يتمثل لاهوتيًا عنصرًا يضيف متى أن غير  الأساسية،  الشاهدة المجدلية مريم تبقى ،10–1:

: صريحًا رسوليًا أمرًا يتلقين النساء ويجعل النازل، والملاك الزلزلة في πορευθεῖσαι 

ἀπαγγείλατε τοῖς ἀδελφοῖς μου⁴. ،الفعل لغويًا ἀπαγγείλατε معنى يحمل 

  هنا. مؤكدة واقعة عن للإبلاغ والعسكرية القضائية السياقات في يُستخدم وهو الرسمي، التبليغ

  إدخال بإعادة الدور  هذا يوازن  متى كان وإن  حتى تأسيسي،  خبر   حاملة المجدلية مريم تصبح

. المشهد إلى سريعًا الذكور  التلاميذ  

 امرأة بوصفها المجدلية مريم يقدّم ، 2: 8 لوقا ففي. أكبر  بحذر  التقليد مع فيتعامل لوقا، أما

  في بدورها مرتبط آخر إنجيل أي في نجده لا توصيف وهو شياطين”، سبعة  منها خرج“

  ضبط إلى تهدف لاحقة  تفسيرية وظيفة يخدم الوصف هذا أن الباحثين من عدد يرى. القيامة

 24و 49: 23 لوقا في ذلك،  ومع. ⁵الشهادة لا الشفاء خانة  في تأطيرها عبر  الرمزية سلطتها

  القبر  على الشهود ضمن بالاسم  وتذُكر  السرد، صلب في المجدلية مريم تبقى ،10–1:

  بأن يعلّق ثم للرسل،  النساء إبلاغ لوصف ἔλεγον  الفعل يستخدم لوقا أن اللافت. الفارغ

  اليونانية في وقانونية  طبية حمولة ذات كلمة وهي ،⁶هذيان”“ أي ،λῆρος كـ بدا كلامهن

  بقدر  النساء شهادة يُضعف لا النصي التوتر  هذا. موثوق غير كلام لوصف تسُتخدم القديمة،

 مصداقية النساء يمنح لا  الذي الاجتماعي والواقع السردية الذاكرة بين الصراع  عن يكشف ما

. قانونية  

  من المجدلية مريم تتحول حيث يوحنا، إنجيل في والنصية اللاهوتية ذروته إلى  السرد يصل

  سوء حول  المشهد يُبنى ،18–1: 20 يوحنا في. مركزية حوارية شخصية  إلى جماعية شاهدة

: بالاسم النداء عبر   التعرّف ثم والبحث، الفهم، Μαριάμ⁷. ،إلى المرأة”“ من التحول لغويًا  

  حين . الرسالة  إلى الحزن ومن المعرفة، إلى الغموض من انتقال إلى يشير الشخصي الاسم

: مريم تقول Ἑώρακα τὸν κύριον، للفعل التام الماضي صيغة تستخدم فهي ὁράω، 
سًا اختبارًا  بل  عابرة، رؤية  ليست هذه. مستمر أثر ذات رؤية  على الدال . مُؤسِّ  

 لدور  لاهوتية طبقة بأقدم يحتفظ  يوحنا تقليد أن  براون ريموند يرى التاريخي، النقد منظور  من

  إيرمان بارت يذهب بينما. ⁸ذكورية أكثر لاحقة تقاليد في تأطيره يُعاد أن قبل  المجدلية، مريم

  للرواية، التاريخي الطابع يعزز  القانونية، أهليتهن عدم رغم كشهود،  النساء حضور أن إلى

  اليهودي السياق في مصداقيتها يُضعف عنصرًا لتختلق تكن لم  الأولى الكنيسة لأن

.⁹والروماني  

20



  المجدلية مريم ذكر  في جوهرية اختلافات توجد فلا المقارن، النصي النقد مستوى على أما

  بخلاف الاسمي، تقليدها استقرار  إلى يشير ما الأربعة، للأناجيل الرئيسية المخطوطات بين

  الجماعات في ذاكرتها رسوخ يعكس الاستقرار هذا. نصيًا تذبذبًا شهدت  أخرى شخصيات

.اللاهوتي دورها دلالات تقليص لاحقًا جرى  عندما حتى  الأولى، المسيحية  

  والتحريري، اللاهوتي اختلافها رغم القانونية، الأناجيل  إن القول يمكن ذلك، ضوء في

  يمكن لا  مركزيًا شاهدًا  المجدلية مريم من  يجعل صلب تاريخي تقليد على الحفاظ في تشترك

  شهادة على المفروضة والقانونية الاجتماعية القيود وبين الحضور  هذا بين التوتر . تجاهله

 معايير  وفق بالكامل تهُذ ب  لم لذاكرة كأثر  مفتوحًا، يُترك بل النص، داخل   يحُل لا المرأة

  بحث مجرد  ليست الأناجيل في  المجدلية مريم دراسة فإن هنا، ومن. اللاحقة الذكورية السلطة

  المسيحية نشأة في والتاريخ والسلطة،  الذاكرة، صراع  على نافذة بل  نسائية، شخصية في

.المبكرة  

 الهوامش

Nestle-Aland, Novum Testamentum Graece, Mark 15:40. 

Bruce M. Metzger, A Textual Commentary on the Greek New 
Testament (Stuttgart: UBS, 1994), 102–106. 

Mark 16:9 (longer ending). 

Matthew 28:10. 

Raymond E. Brown, The Death of the Messiah, vol. 2 (New York: 
Doubleday, 1994), 1018–1021. 

Luke 24:11. 

John 20:16–18. 

Raymond E. Brown, The Community of the Beloved Disciple (New 
York: Paulist Press, 1979), 189–193. 

Bart D. Ehrman, Jesus: Apocalyptic Prophet of the New Millennium 
(Oxford: Oxford University  

 

21



 

رؤية الأناجيل القانونية للمرأة وموقع مريم المجدلية داخل خطابها  

 السردي واللاهوتي 

لا يمكن فهم صورة مريم المجدلية في الأناجيل القانونية بمعزل عن الرؤية العامة التي يحملها  

كل إنجيل للمرأة بوصفها فاعلًا اجتماعيًا ودينيًا. فالأناجيل ليست تقارير محايدة، بل نصوص 

لاهوتية ذات بنية سردية واعية، تعكس توترات الجماعات التي أنتجتها، وتعُيد تشكيل الذاكرة  

التاريخية وفق حاجات رعوية ورمزية محددة. ومن ثمّ، فإن موقع مريم المجدلية يصبح مرآة  

 تعكس تصور كل إنجيل لدور المرأة، وحدود هذا الدور، وإمكاناته.

في إنجيل مرقس، الذي يجُمع معظم الباحثين على كونه الأقدم زمنيًا، تظهر النساء بوصفهن 

،  50: 14الشخصيات الأكثر ثباتاً في لحظات الانهيار الجماعي للتلاميذ الذكور. منذ مرقس 

حيث “تركه الجميع وهربوا”، يدخل السرد في فراغ ذكوري واضح، لا يُملأ إلا بحضور  

. هذه البنية السردية ليست عرضية، بل تكشف رؤية مرقس للمرأة  ¹النساء عند الصلب والدفن

بوصفها حاملة الذاكرة حين تفشل البنية الرسولية التقليدية. مريم المجدلية، في هذا السياق، لا  

 (θεωρεῖνتقُد م كحالة استثنائية، بل كجزء من جماعة نسائية تمارس فعل المشاهدة )
. ومع أن ²المستمر، وهو فعل يحمل دلالة معرفية في الأدب اليوناني، لا مجرد نظرة عاطفية

(، بسبب الصمت  8:ض 16مرقس لا يمنح النساء دور التبشير الصريح في النهاية القصيرة )

والخوف، فإن هذا الصمت ذاته أصبح عند كثير من الباحثين علامة على توتر بين الذاكرة  

. ³التاريخية وسلطة السرد الكنسي اللاحق  

أما إنجيل متى، فيعيد توظيف تقليد مرقس، لكنه يخُضعه لإطار كنسي أكثر انتظامًا. المرأة في  

متى تقُد م غالبًا ضمن ثنائية الإيمان الصحيح مقابل الشك، كما في قصة المرأة الكنعانية )متى  

(، حيث يُعترف بإيمانها، لكن داخل منطق الاختبار والتدرج. مريم المجدلية في  28–21: 15

متى تبقى شاهدة مركزية على القبر الفارغ، لكنها لا تحتفظ بالدور المفتوح الذي نجده في 

مرقس. إذ يمنحها متى أمرًا تبشيريًا واضحًا، ثم يُسرع إلى إعادة مركزية السلطة إلى التلاميذ  

. لغويًا، استخدام متى للفعل ⁴الذكور في الجليل ἀπαγγείλατε  يمنح النساء وظيفة نقل
الخبر، لا تأويله أو قيادته. هنا تظهر رؤية متى للمرأة بوصفها وسيطًا أمينًا، لا سلطة تأسيسية  

مستقلة. مريم المجدلية تمثل أقصى ما يمكن للمرأة أن تبلغه في هذا الإنجيل، لكن ضمن سقف  

 مضبوط بعناية.

في إنجيل لوقا، تتخذ صورة المرأة طابعًا أكثر تعقيدًا وأشد ازدواجية. فمن جهة، يُعدّ لوقا أكثر  

الأناجيل اهتمامًا بالنساء، سواء في طفولة يسوع )مريم، أليصابات، حنة( أو في خدمته العلنية 

22



. غير أن هذا الانفتاح السردي  ⁵(، حيث يذكر نساء يدعمن يسوع “من أموالهن”3–1: 8)لوقا 

يقابله تحجيم واضح لمصداقية المرأة في لحظات الحسم. مريم المجدلية، رغم ذكرها الصريح  

أي خطاب غير   ،λῆροςكشاهد على القيامة، تدُرج ضمن جماعة يُوصَف كلامها بأنه 
. هذا الوصف ليس بريئاً لغويًا، بل يحمل خلفية طبية وقانونية تسُتخدم ⁶ربموثوق أو مضط

في الأدب اليوناني لوصم الخطاب غير العقلاني. يرى عدد من الباحثين أن لوقا يعكس هنا  

توترًا داخل الجماعة المسيحية بين تقليد شفهي قديم يمنح النساء دور الشهادة، وبين واقع 

. مريم المجدلية في  ⁷قانوني لا يسمح بتحويل هذه الشهادة إلى سلطة معترف بها–اجتماعي

 لوقا حاضرة بقوة، لكنها محاطة بسياج تفسيري يحدّ من أثرها.

يصل الخطاب الإنجيلي حول المرأة إلى ذروته اللاهوتية في إنجيل يوحنا، حيث تقُد م النساء  

بوصفهن شخصيات حوارية قادرة على الفهم والتأويل، كما في حوار يسوع مع السامرية  

(. ضمن هذا الإطار، تتخذ مريم المجدلية موقعًا  11(، أو مع مريم ومرثا )يوحنا 4)يوحنا 

فريدًا، ليس فقط كشاهد، بل كأول من يدخل في علاقة تفسيرية مع حدث القيامة. لغويًا،  

يستخدم صيغة الرؤية المكتملة ذات الأثر المستمر، ما   Ἑώρακα τὸν κύριονاعترافها 
. كما أن فعل الإرسال في يوحنا  ⁸لاهوتي، لا إخباري فقط–يجعل شهادتها ذات بعد معرفي

، وإن لم يُصغ بصيغة رسولية تقليدية، يمنح مريم دورًا أقرب إلى الوسيط الكاشف  17: 20

 apostolaللمعنى، لا مجرد ناقل للخبر. من هنا نشأ توصيفها اللاحق في التقليد اللاتيني بـ 
apostolorum،  .رغم أن هذا اللقب لا يظهر في النص نفسه 

عند المقارنة بين الأناجيل الأربعة، يتضح أن مريم المجدلية ليست عنصرًا هامشيًا أقُحم  

عرضًا، بل نقطة التقاء بين الذاكرة التاريخية والخطاب اللاهوتي المتشكل. كل إنجيل يعيد  

تأطيرها وفق رؤيته للمرأة: مرقس يترك حضورها مفتوحًا ومربكًا، متى يضبطه ضمن نظام 

تبشيري هرمي، لوقا يعترف به لكنه يشكك في مصداقيته السردية، بينما يوحنا يمنحه عمقًا 

تأويليًا استثنائيًا. هذا التباين لا يضعف تاريخيتها، بل يعززها، لأنه يكشف عن محاولات  

 متعاقبة للسيطرة على ذاكرة نسائية مبكرة لم يكن من السهل محوها أو تجاهلها.

 الهوامش

Mark 14:50 . 41–15:40؛   

C. Clifton Black, Mark: Images of an Apostolic Interpreter 
(Columbia: University of South Carolina Press, 1994), 132–135. 

Elizabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her (New York: 
Crossroad, 1983), 319–323. 

23



Matthew 28:7–10. 

Luke 8:1–3. 

Luke 24:11. 

François Bovon, Luke 3: A Commentary on the Gospel of Luke 
19:28–24:53 (Minneapolis: Fortress Press, 2012), 383–386. 

Raymond E. Brown, The Gospel According to John XIII–XXI (New 
York: Doubleday, 1970), 1004–1007 

 الذاكرة  الجماعية  والسلطة  الرسولية: مريم المجدلية  بين حفظ  الحدث وإعادة تشكيله 

 ثنائية على مقتصرًا المعاصر  البحث  في الجديد العهد نصوص مع التعامل يعد لم

  الجماعية الذاكرة تشكّل كيفية حول أوسع نقاش من جزءًا أضحى  بل تاريخي”، غير/تاريخي“

  للأحداث، مرايا بوصفها  تقُرأ لا المنظور، هذا من  فالأناجيل،. الناشئة الدينية الجماعات داخل

  الاجتماعي  الحاضر  يخدم  بما الماضي ترتيب يُعاد حيث للذاكرة، فضاءات بوصفها بل

  للصراع كاشفًا موقعًا المجدلية مريم شخصية تصبح الإطار، هذا ضمن. للجماعة والسلطوي

.اللاحقة الرسولية والسلطة الأولى الذاكرة بين  

  الذاكرة أن  بينّ الذي هالبفاكس، موريس إلى  الجماعية الذاكرة مفهوم تأسيس في الفضل يعود

  وعند. ¹يُتذك ر  وكيف يُتذك ر  ما تضبط اجتماعية أطر  داخل  صياغتها تعُاد بل  فرديًا، تحُفظ لا

  ناقل مجرّد تكن لم الرسولية الجماعة أن يتضح المبكرة، المسيحية على المفهوم هذا إسقاط

  فإن هنا، من. تحييدها أو وتثبيتها، الذكريات، انتقاء في  فاعلًا  بل اليسوعي،  للحدث  محايد

 أيضًا بل  تاريخيًا، أثرًا بوصفه فقط فهمه يمكن لا القيامة تقاليد في المجدلية مريم حضور 

.الناشئة الذكورية للسلطة بنيويًا تحديًا بوصفه  

  أشكال في أولاً  تحُفَظ ما  غالبًا المؤسسة  أو الصادمة الأحداث  أن  إلى الذاكرة دراسات تشير 

 المؤسسية البنية تعقدّ مع وتأطير  تهذيب لعمليات لاحقًا تخضع ثم  سرديًا، منضبطة غير 

 فالتقاليد. النمط هذا في تمامًا تدخل للمسيحية، المؤسس  الحدث بوصفها القيامة،. ²للجماعة

  طابعًا تحمل المجدلية، مريم  حول يوحنا تقليد أو المفتوحة مرقس نهاية تعكسها كما الأقدم،

  من السمات، هذه. فردية لقاءات فهم، سوء  صمت، خوف،  نساء،: ومربكًا بل مستقر،  غير 

. سردي ضعف لا تقليدية، أصالة علامات هي الذاكرة، منظور   

24



  إلى صغيرة كاريزمية  جماعات من الانتقال مع خصوصًا  الرسولية، السلطة  تشكّل أن غير 

  المجدلية مريم: حاسمة  مفارقة  تبرز  وهنا. الذاكرة ضبط إعادة استدعى منظمة، كنسية بنية

  مُعاد نفسه الوقت في  لكنها السرد،  كسر  دون محوها يمكن لا لأنها الذاكرة في محفوظة

  فيورينزا، شوسلر  إليزابيث بحسب يفسر، ما هذا. سلطة  إلى شهادتها تتحول لا بحيث تأطيرها

غ لكن تحُفظ ذاكرة أي المُخضَعة”، الذاكرة“ ظاهرة . ³التأسيسية قدرتها من تفُر   

  يشهدن، فالنساء. والسلطة الشهادة بين الأناجيل في المتكرر  التمييز  فهم  يمكن السياق، هذا في

  تفصيلًا  ليس التمييز  هذا. ملزم تعليم إلى تحويلها أو الشهادة تفسير  بحق  لهن يُعترف لا لكن

  في أسمان، يان. محددة  فئة بيد المعنى”“ احتكار إلى تهدف سياسية–ذاكرية آلية بل لاهوتيًا،

  بما إنتاجه تعيد بل هو، كما الماضي تحفظ لا  الجماعات أن يبينّ الثقافية”، الذاكرة“ عن حديثه

  لم لكنها تنتصر، لم بديلة لذاكرة  رمزًا المجدلية مريم تصبح وهنا. ⁴واستمراريتها هويتها يخدم

.بالكامل تمُحَ   

 تكلفته رغم  يُلغَ  لم للقيامة شاهد أول موقع في امرأة يضع الذي التقليد أن هو دلالة الأكثر 

  مثل باحثين دفع ما هذا. المرأة شهادة  في يشكك روماني–يهودي سياق في العالية الاجتماعية

  عمليات  على سابق لأنه محفوظ لكنه تاريخيًا” مُحرج“ التقليد هذا إن القول إلى إيرمان بارت

  عندما إلا  الذكريات من  النوع هذا يحُفظ لا الذاكرة،  دراسات منظور  من. ⁵اللاهوتي التنميق

. الكامل الاستبدال معها  يستحيل درجة إلى الأولى،  الجماعية الذاكرة في بعمق متجذرًا يكون  

 وظيفة في واضح تحوّل يبدأ ”،التقليد الرسولي“ خطاب صعود ومع الثاني، القرن مع لكن

  الماضي ترتيب يُعاد وهنا. للسلطة شرعنة أداة بل  للحدث، حفظ أداة الذاكرة تعد لم. الذاكرة

 تدُفع بينما التقليد، حَمَلة بوصفهم( بولس يوحنا، يعقوب، بطرس،) الذكور  سلاسل   يُبرز  بحيث

  مريم  دمج في لاحقًا سيظهر كما أخلاقيًا، تعريفها يُعاد أو الهامش  إلى النسائية الشخصيات

 لما منطقية نتيجة بل واعية، مؤامرة بوصفه يُقرأ لا التحول هذا. التائبة” الخاطئة“ مع المجدلية

. ⁶بها التحكم يمكن رموز  في الحية  الذاكرة تخُتزل حيث  الذاكرة”، أماكن“ نورا بيير  يسميه  

  يكن لم  الصراع أن تكشف الجماعية الذاكرة منظور  من المجدلية مريم دراسة فإن هنا، من

  الخبرة ذاكرة تمثل مريم. وتأويله روايته  حق يملك من  حول  بل ذاته، القيامة حدث حول

  الجديد العهد تشكّل بينهما، وما. والتقنين التنظيم ذاكرة الرسولية السلطة تمثل بينما المباشرة،

. للسلطة أساسًا تصبح بأن لها يسمح  لا لكنه النسائية، الذاكرة أثر  يحفظ تفاوضيًا، نصًا بوصفه  

  قبل ما لحظة على شاهدًا  تكون ما بقدر  ضائعة” رسولة“ المجدلية مريم تكون لا المعنى، بهذا

  تفكيك بل معاصر، منظور  من التاريخ كتابة لإعادة محاولة ليست ودراستها. الذاكرة احتكار 

. مؤسسة إلى الدين يتحول حين الماضي بها يُصاغ التي للكيفية  

25



 الهوامش

Maurice Halbwachs, On Collective Memory (Chicago: University of 
Chicago Press, 1992), 38–40. 

Jan Assmann, Religion and Cultural Memory (Stanford: Stanford 
University Press, 2006), 25–30. 

Elizabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her (New York: 
Crossroad, 1983), 15–18. 

Jan Assmann, Cultural Memory and Early Civilization (Cambridge: 
Cambridge University Press, 2011), 36–42. 

Bart D. Ehrman, The New Testament: A Historical Introduction 
(Oxford: Oxford University Press, 2016), 241–244. 

Pierre Nora, “Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire,” 
Representations 26 (1989): 7–24. 

الجدل اللاهوتي في الكنيسة المبكرة حول النصوص الإنجيلية التي ذكرت مريم 

 المجدلية 

لم يكن ذكر مريم المجدلية في الأناجيل القانونية مسألة سردية عابرة، بل تحوّل مبكرًا إلى  

نقطة توتر لاهوتي حقيقي داخل الكنيسة الناشئة، خصوصًا مع بدء تقنين العقيدة، وتبلور 

مفهوم السلطة الرسولية، وحدود التعليم المشروع. فالنصوص الإنجيلية التي وضعت امرأة 

في موقع الشاهد الأول على القيامة فرضت على اللاهوت المسيحي المبكر سؤالًا غير مريح:  

كيف يمكن التوفيق بين ذاكرة نصية تضع امرأة في قلب الحدث المؤسِّس، وبنية كنسية آخذة 

 في التشكل تقوم على سلطة ذكورية متسلسلة؟ 

في المرحلة الرسولية المتأخرة، لم يكن هذا التوتر مصاغًا بعد في صورة جدل نظري  

  صريح، لكنه يظهر بوضوح في الطريقة التي جرى بها تداول النصوص. فالأناجيل نفسها،

رغم اختلافها، تتفق على حضور مريم المجدلية في لحظة القيامة، لكن تختلف في درجة  

منحها سلطة التأويل أو الإرسال. هذا التباين أصبح، في القرن الثاني، مادة خصبة للقراءة 

اللاهوتية المتنازعة، خاصة مع ظهور تيارات مسيحية متعددة تتنافس على احتكار “التقليد  

 الصحيح”.

26



يرى ريموند براون أن الكنيسة الأولى واجهت مع تقليد مريم المجدلية معضلة مزدوجة: من  

جهة، لا يمكن إنكار وجوده دون تقويض مصداقية تقاليد القيامة نفسها، ومن جهة أخرى، لا  

.  ¹يمكن السماح له بأن يتحول إلى أساس لسلطة تعليمية نسائية تنافس البنية الرسولية الناشئة

هذه المعضلة تفسّر الصمت اللافت عند آباء القرن الثاني الأوائل، مثل إغناطيوس الأنطاكي  

وبوليكاربوس، الذين يركّزون على السلطة الأسقفية والخلافة الرسولية دون أي اهتمام يذُكر  

 بشخصيات النساء الشاهدات. 

مع نهاية القرن الثاني وبداية الثالث، يتحول الصمت إلى إعادة تفسير واعية. ففي سياق  

الصراع ضد ما سُمّي لاحقًا بالتيارات “الغنوصية”، بدأت الكنيسة الكبرى تنظر بعين الريبة 

إلى أي تقليد يمنح المعرفة أو الإعلان الإلهي خارج القنوات الرسولية المعترف بها. وهنا 

تصبح مريم المجدلية شخصية إشكالية، لا بسبب ذكرها في الأناجيل القانونية، بل بسبب  

 إمكانية تأويل هذا الذكر لصالح سلطة بديلة. 

إيريناوس أسقف ليون، في كتابه ضد الهرطقات، لا يهاجم مريم المجدلية صراحة، لكنه يضع 

. هذا المبدأ،  ²مبدأً حاسمًا: الحقيقة الإيمانية تسُل م عبر سلسلة أسقفية ذكورية متصلة بالرسل

وإن بدا تنظيميًا، يحمل في طياته موقفًا لاهوتيًا من النصوص الإنجيلية نفسها، إذ يُعاد ترتيب  

قيمتها لا بحسب قدِمها أو أصالتها، بل بحسب خضوعها لبنية السلطة. وبهذا، تحُاصر  

 إمكانات القراءة التي ترى في مريم المجدلية أكثر من شاهدة. 

يتخذ الجدل بعدًا أوضح في القرن الثالث، خصوصًا في مدرسة الإسكندرية. أوريجانس،  

المعروف بحساسيته النصية العالية، يعترف بدور مريم المجدلية كشاهد، لكنه يُفرغ هذا الدور  

من أي بعد سلطوي، عبر تأويل رمزي يرى في مريم صورة “النفس الباحثة عن الكلمة”، لا  

. هذا التحويل من التاريخ إلى الرمز ليس بريئاً، بل  ³شخصية تاريخية ذات وظيفة تعليمية

 يمثل استراتيجية لاهوتية لتحييد الأثر المؤسسي للنص دون إنكاره.

في المقابل، يكشف التقليد غير القانوني، خاصة نصوص مثل إنجيل مريم، أن الجدل لم يكن  

افتراضيًا، بل واقعيًا وحادًا. فهذه النصوص، رغم استبعادها لاحقًا، تعكس ذاكرة جماعات  

رأت في مريم المجدلية حاملة وحي أو معرفة مميزة، واصطدمت مباشرة بسلطة بطرسية  

صاعدة. هذا الصراع، كما تبيّنه كارين كينغ، لا يدور حول “غنوصية” مجردة، بل حول من  

. ⁴يملك حق تفسير كلمات يسوع بعد غيابه  

اللافت أن الكنيسة، بدل أن تحسم الجدل بنفي صريح لدور مريم المجدلية، اختارت مسارًا  

أكثر فاعلية على المدى الطويل: إعادة تعريف الشخصية أخلاقيًا. ففي الغرب اللاتيني، ومع  

، ومع مريم أخت  7القرن السادس، سيجري دمج مريم المجدلية مع المرأة الخاطئة في لوقا 

لعازر، في عملية تأويلية لا سند نصي لها، لكنها فعّالة لاهوتيًا. هذا الدمج، كما يشير  

27



غريغوري الكبير، يسمح بالاحتفاظ بالشخصية داخل الذاكرة الكنسية، لكن بعد تجريدها من  

.⁵أي تهديد سلطوي  

من منظور اللاهوت التاريخي، لا يمكن فهم هذا المسار إلا بوصفه حلًا كنسيًا لصراع غير  

لت   محسوم داخل النصوص نفسها. فالأناجيل لم تكُتب لتأسيس نظرية في السلطة، لكنها حُمِّ

لاحقًا بما لم يكن مقصودًا منها. ومريم المجدلية، بوصفها شاهدة قيامة غير قابلة للمحو  

 النصي، أصبحت عبئاً تأويليًا تطلبّ قرونًا من إعادة الصياغة.

وعليه، فإن الجدل اللاهوتي حول مريم المجدلية ليس جدلًا حول شخص امرأة، بل حول  

طبيعة الإعلان، وحدود الشهادة، ومن يملك حق تحويل الذاكرة إلى عقيدة. وهذا ما يجعل  

دراستها مدخلًا استثنائيًا لفهم تشكّل الأرثوذكسية نفسها، لا على مستوى الأفكار فقط، بل على  

 مستوى آليات الإقصاء والاحتواء. 

 الهوامش

Raymond E. Brown, The Virginal Conception and Bodily 
Resurrection of Jesus (New York: Paulist Press, 1973), 89–92. 

Irenaeus, Against Heresies 3.3.1–3. 

Origen, Commentary on the Gospel of John 2.12; see also Henri 
Crouzel, Origen (San Francisco: Harper & Row, 1989), 112–115. 

Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala (Santa Rosa: 
Polebridge Press, 2003), 151–158. 

Gregory the Great, Homiliae in Evangelia 33; see also Susan 
Haskins, Mary Magdalen: Myth and Metaphor (New York: Harcourt 

Brace, 1993), 96–101 

 

 خلاصة:

  بنيويًا عنصرًا بل ثانويًا،  سرديًا تفصيلًا  ليس الإنجيلية الروايات في  المجدلية مريم  حضور  نإ

 الدقيق اللغوي التحليل خلال فمن . المبكرة المسيحية داخل  والقيامة الآلام ذاكرة تشكّل في

  المجدلية بمريم المرتبطة  والشهادة الرؤية أفعال تستخدم الأناجيل أن تبينّ اليونانية، للنصوص

28



  أو السماع مجرد لا الزمنية، والاستمرارية المباشرة المعاينة تؤكد بصيغة الأخريات والنساء

  الإطار  في قانونيًا به يُعترف لم إن حتى واضحًا،  تاريخيًا وزنًا شهادتهن يمنح ما وهو النقل،

. الأوسع الاجتماعي أو اليهودي  

 مبكر  تقليد بين واضحًا توترًا ثمة أن  الأربعة الأناجيل بين والمقارنة النصي النقد كشف كما

 لضبط لاحقة محاولات وبين والقبر، والدفن الصلب على  كشاهدات النساء مركزية على حافظ

  حضور   على يحافظان ولوقا فمرقس. الذكورية الرسولية السلطة إطار داخل الذاكرة هذه

  ضمن الحضور  هذا تأطير  إعادة إلى ويوحنا متىّ يميل بينما واقعية، حقيقة بوصفه النساء

.محوه من يتمكنا أن دون انضباطًا، أكثر  لاهوتية سردية  

  في  متجذّرة ممارسة  بل إنجيليًا، اختراعًا  ليس  الطيب واستعمال القبور  إلى النساء ذهاب نإ 

  اجتماعيًا متسّقة الفارغ القبر  روايات يجعل  ما الأول،  القرن في اليهودي الجنائزي العرف

  كونها من بل ،”استثناءً “ كونها من تنبع لا  المجدلية مريم  شهادة قيمة فإن  ثمّ، ومن. وتاريخيًا

. لاهوتي  إطار  في  لاحقًا تأويله أعُيد معروف، اجتماعي واقع إلى تنتمي  

  يمكن لما نموذجًا تمثلّ  المجدلية مريم أن  الفصل بينّ الجماعية، الذاكرة دراسات منظور  من

 ومبكرة، أصلية لأنها التقليد من حذفها يمكن لا  ذاكرة: المُحرِجة”  الشاهدة الذاكرة“ بـ تسميته

  اللاهوتي الجدل يفسّر  ما  الرسولية، السلطة لبنية مباشرًا  تحديًا تشُكّل ذاته الوقت في لكنها

. كليًا إنكاره دون  دورها تحجيم ومحاولات مكانتها حول المبكر   

  بل الأناجيل،  في هامشية شخصية مجرد ليست  المجدلية مريم أن  خلاصة إلى نصل  وعليه،

 يفتح والقيامة الآلام روايات   قلب في فوجودها. والسلطة والذاكرة التاريخ بين تقاطع نقطة

 صدق بين المبكرة الكنيسة داخل  التفاوض جرى وكيف الأناجيل، كُتبت كيف لفهم نقدية نافذة

. والمؤسسي اللاهوتي التنظيم ومتطلبات الأولى الذاكرة  

 

 

 

 

 

 

 

29



الفصل الثالث    

 مريم المجدلية خارج العهد الجديد 

  الآبائي،   التقليد فضاء إلى  الجديد العهد حدود  من المجدلية مريم  خروج يشكّل

  كاشفية  الظواهر أكثر من واحدة  الغنوصية،   والكتابات الأبوكريفية، والأناجيل

  رافقت التي الخفيّة  الصراعات وعن المبكرة، المسيحية   الذاكرة تشكّل  آليات عن

  ترسمها التي  فالصورة. الناشئة  الكنيسة   في الذكورية الرسولية   السلطة تثبيت 

  إذ  بعناية؛  ومضبوطة مقتصدة تبقى أهميتها،  رغم لمريم،  القانونية   الأناجيل

  أو تعليمية  وظيفة صراحة تمُنح  أن دون أساسية، فصحية شاهدة  بوصفها تظهر

 وغير القانونية   اللاحقة، التقاليد  في  يتكشف  ما أن  غير. مستمرة تفسيرية سلطة 

  تفاوض  موضع كانت  بل بديهية،   تكن لم  الحدود هذه  أن على  يدلّ  القانونية، 

. الأمد طويل  تأويلي وصراع   

  من بنوع  والثالث،  الثاني القرنين في  سيما ولا  المبكر، الآبائي  التقليد  يتميزّ

 أبرز من وهو ليون، أسقف فإيريناوس .  المجدلية مريم  إزاء  المحسوب الصمت

  القيامة،  خبر في النساء  دور ينكر لا  الأربعة، الأناجيل  قانونية عن المدافعين

  الإنجيلي  السرد ضمن يدرجه  بل الكنسية، أو  اللاهوتية  دلالته يستثمر لا  لكنه

  حادة  فكرية معركة سياق  في  إلا  فهمه يمكن  لا  الموقف هذا . ¹موسّع تعليق  دون

  رأسها وعلى  نسائية، شخصيات   توظّف كانت  التي  الغنوصية، الجماعات  ضد

  والرسل الأساقفة  سلطة عن بديلة تعليمية  شرعية لتأسيس  المجدلية،  مريم

. للذاكرة ضبط  استراتيجية  بل معرفة، غياب  ليس  هنا الصمت إن.  الذكور  

  تحفظًا،   أكثر موقفًا فيُظهر الصارمة، الانضباطية   بنزعته المعروف  ترتليان، أما

  أو  التعليمي  المجال في  المرأة لدور توسيع  أي  إلى   الريبة بعين ينظر إذ

  الإطار،  هذا وفي. لاحقة بولسية  لنصوص   حرفية  قراءات إلى   مستندًا التفسيري، 

  البنية  في يحُتذى  نموذجًا ليس  لكن  مقبولًا، تاريخيًا   شاهدًا المجدلية مريم تصبح

  من الكنيسة انتقال يعكس  التوجّه  هذا أن  بوكهام  ريتشارد بينّ وقد. الكنسية

  المؤسسي التنظيم  مرحلة إلى   الأصوات المتعددة  الشفوية  الذاكرة مرحلة

. ²المركزي  

30



  اللاتيني   التقليد في يحدث المجدلية مريم صورة في  الأعمق التحوّل أن غير

  عظته ففي. السادس القرن   أواخر  في الكبير غريغوريوس مع وتحديدًا  المتأخر،

  ، 7 لوقا  في الخاطئة  المرأة   مع المجدلية مريم بدمج غريغوريوس يقوم  الشهيرة، 
  صريح، إنجيلي نص  أي إلى تستند  لا  تأويلية  عملية في لعازر، أخت  مريم ومع

  نموذج  إلى  قيامة  شاهدة من الشخصية  تحويل إلى تهدف  أخلاقية  قراءة إلى  بل

  الثقل مركز نقل:  واضحة لاهوتية  دلالة يحمل  بل بريئاً،   ليس  الدمج  هذا. ³توبة

  المجال إلى  العام  المجال من أي  والتوبة،  الخطيئة  إلى  والذاكرة الشهادة  من

غ   وبهذا،. الأخلاقي  الداخلي    تعليم،  أو  لقيادة رمزية إمكانية أي من مريم تفُر 

. مستقرة ذكورية كنسية بنية   يخدم بما  صياغتها وتعُاد  

  ما  على كلاسيكيًا  مثالاً  يمثلّ  التحوّل هذا  أن  إلى فيورينزا شوسلر  إليزابيث تشير

  البنى مساءلة إمكانية تحمل   التي الذكريات   تلك أي  الخطِرة”،   الذاكرة قمع“  تسميه

  تمثلّ كانت  القيامة،   أعلن من أول بوصفها  المجدلية، فمريم . ⁴القائمة  السلطوية

. والتفسير الإعلان لسلطة  الذكور الرسل احتكار على  رمزيًا خطرًا  

  لمريم وتعقيدًا   توترًا أكثر بصور الأبوكريفية  الأناجيل   تحتفظ  المقابل، في

  تمنحها   لا  العبرانيين، وإنجيل بطرس  إنجيل مثل النصوص، فبعض . المجدلية

  وتظُهر الفصحي، الحدث  في  مركزيتها على تبُقي لكنها صريحًا،  تعليميًا دورًا

  اجتماعيًا   واقعًا يعكس  التردد هذا . ⁵شهادتها إزاء  ترددهم  أو الرجال شكوك

 عن يكشف ذاته الوقت  في لكنه  ريبة،  موضع المرأة شهادة  كانت  حيث  وتاريخيًا، 

  للحدث   أصيلات كشاهدات النساء يتذكر  تقليد  بالكامل،  يمُحَ  لم  سابق  تقليد وجود

. المؤسس  

  مريم  تتحول حيث الغنوصية،   الكتابات  في بوضوح  تتجلّى  الحقيقية الأهمية

  إنجيل  ففي. معرفة حاملة   إلى  خبر  ناقلة ومن معلمّة، إلى   شاهدة  من المجدلية

  تفسيرًا   تقدّم مريم نجد الثاني،  القرن منتصف إلى الباحثون  يرجّحه  الذي مريم،

  في يشكّك   الذي بطرس، من مباشرًا  اعتراضًا  وتواجه السرّية، يسوع  لتعاليم

  خلاف في  اختزاله يمكن  لا  النصي الصراع   هذا. ⁶نقلته  ما صدقية  وفي أهليتها 

31



  القرب على تقوم سلطة : للسلطة   نموذجين  بين مواجهة  يعكس  بل شخصي،

. والمؤسسي  الذكوري التسلسل   على تقوم وسلطة الباطنية،  والمعرفة الروحي  

  ما بقدر النساء  تمجيد  إلى بالضرورة يسعى  لا  مريم  إنجيل أن  كينغ كارين تؤكد

  هنا  فمريم . ⁷الذكورية الرسولية  باسم  التعليمية  السلطة احتكار  مساءلة إلى يسعى

  الجماعة  داخل القيادة  فهم  في بديلة   لإمكانية رمزًا بل  نسوياً، استثناءً  ليست 

. المسيحية  

 حيث ،Pistis Sophia مثل أخرى، غنوصية نصوص   في النمط هذا يتكرّر

  اللاهوتية  الأسئلة تطرح فهمًا،  التلاميذ أكثر بوصفها المجدلية   مريم تظهر

  ارتباك أو صمت مقابل في  يسوع، من مطوّلة  إجابات  على وتحصل الأعمق،

  فإنها النصوص، لهذه المركّب واللاهوتي المتأخر الطابع ورغم. ⁸التلاميذ   بقية

  من النساء بإقصاء  بسهولة تقبل لم موازية، مسيحية ذاكرة وجود على  تشهد

. والسلطة المعرفة مجال  

  صراعًا بوصفها  التقاليد هذه قراءة  يمكن الجماعية،  الذاكرة دراسات  منظور من

  المبكر الآبائي والتقليد  القانونية فالأناجيل. مضادة” و”ذاكرة  رسمية”  ذاكرة“ بين

  تسمح أن دون التاريخي مريم  بدور تعترف  مضبوطة، ذاكرة تثبيت  إلى يميلان

  احتجاجية،  ذاكرة فتمثلّ الغنوصية، النصوص   أما.  سلطوي  نموذج  إلى بتحويله

  من الإقصاء بثمن  ذلك كان وإن حتى  بديلة، لشرعية حاملًا  بوصفها  مريم تستعيد 

. ⁹لاحقاً الكنسي القانون  

  خيالية،  أو هامشية  شخصية  ليست الجديد العهد  خارج  المجدلية   مريم فإن وعليه،

  الذاكرة  كتابة أعُيدت وكيف المبكرة، المسيحية تشكّلت  كيف لفهم   ارتكاز نقطة  بل

  يكن لم السؤال أن يكشف صورتها تحوّلات تتبعّ   إن. الناشئة   السلطة بنى  لتخدم 

  وحق التفسير،  وحق التذكّر، حق  يملك  من عن بل  فحسب، تاريخيتها عن يومًا

. المؤسس باسم  الكلام   

 الهوامش 

Irenaeus, Against Heresies 3.10.2. 

32



Richard Bauckham, Gospel Women (Grand Rapids: 
Eerdmans, 2002), 48–60. 

Gregory the Great, Homiliae in Evangelia 33. 

Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her (New 
York: Crossroad, 1983), 327–335. 

Bart D. Ehrman, Lost Scriptures (Oxford: Oxford University 
Press, 2003), 29–40. 

Gospel of Mary 9–10; see Christopher Tuckett, The Gospel 
of Mary (Oxford: Oxford University Press, 2007), 72–85. 

Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala (Santa 
Rosa: Polebridge, 2003), 145–170. 

Pistis Sophia I.17–19. 

Jan Assmann, Cultural Memory and Early Civilization 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2011), 118–130. 

 مريم المجدلية في كتابات إيريناوس: 

  الأصوات أبرز  أحد  ليون، أسقف  ، (م 202-130 حوالي)  إيريناوس يعُتبر

  التيارات  ومواجهة  المسيحية القانونية  النصوص  تثبيت إلى سعت  التي الأبائية 

)  البدع  ضد وخاصة كتاباته، شكلت  وقد. المبكرة   الغنوصية Adversus 
Haereses)، الشخصيات  من  المبكرة  الكنيسة موقف لفهم رئيسيًا  مرجعًا  

. المجدلية مريم  ذلك في بما  النسائية،   

  تتبوأ  لا  لكنها  القيامة،  على شاهدًا  بوصفها  مريم إيريناوس   يظهر نصوصه، في

¹كـ"تلميذة" التقليدي  دورها تتجاوز  قيادية أو  معرفية مكانة  أي   مواجهة  ففي .

33



  إلى إيريناوس يسعى وروحيًا،  معرفيًا مركزًا تمنحها  التي  الغنوصية  الأناجيل

.  الذكورية  الرسولية السلطة   يكرس الذي   الأبائي النسق ضمن دورها تقليص 

  الفاعلية،  تهمش صيغاً تستخدم ما  غالباً اللغوية  صياغته أن الباحثون ويلاحظ 

  القدرة  أو القيادة  على مؤشرات أي  دون ، (شاهد) testis اللاتيني  الفعل مثل

النصوص  تفسير على ². 

  بل  فردي، انحياز مجرد ليس إيريناوس موقف أن  يظهر للنصوص  نقدي   تحليل

  تيارات   يواجه فهو. اللاهوتية  السردية على  للسيطرة  منظّمة استراتيجية من جزء

  سرية معرفة  كناقل  مريم يظهران اللذين  فيليب، وإنجيل  مريم إنجيل مثل

(gnosis)، المسيحية  المعرفية  السلطة أن  لتأكيد القيامة  سرد صياغة ويعيد  

  المؤسساتية  الذاكرة" الباحثون  يسميه ما  يعكس هذا . الذكور بالرسل محصورة

  البنية مع والمعرفة  السلطة   توافق لضمان التاريخ كتابة  تعُاد  حيث  ،"المسيطرة

للكنيسة الهرمية ³. 

  مثل أفعالاً   اليونانية النسخة  في  إيريناوس يستخدم  لغوي،  نقدي  منظور من

μάρτυς (martys) وἀκούειν (akouein)، موضع في مريم يضع مما  

  هذا. الغنوصية النصوص  في  كما" المفسّر أو  المعلّم" من بدلًا "  الشاهد المستمع "

  ثانوي حضور إلى معرفية فاعلية من حضورها يحوّل  إذ  دقيق، اللغوي   الاختيار

  السلطة مفهوم مع ينسجم  الموقف  هذا فإن الفلسفية،  الناحية من أما .⁴مجرد

  للرسول،  الرسمي  بالمكتب   مرتبطة الحقيقية  المعرفة أن  يرى  الذي الرسولية، 

للمرأة الروحية   أو الفردية  بالتجربة وليس ⁵. 

  المراجع مع مقارنة خلال من الأبائي   الموقف هذه  تأثير على الاستدلال يمكن

  كانت  الغنوصيات في  مريم أن  إلى  كينغ كارين تشير.  المعاصرة  الأكاديمية

  الدور  هذا توجيه  إيريناوس يعيد   بينما يسوع،  مع مباشرة معرفية لتجربة محورًا

⁶المؤسساتية  والسلطة الأبائي النسق   مع ليتناسب   إليزابيث توضح  وبالمثل، .

 بين صراعًا تظُهر لمريم  النسائي الدور صياغة إعادة  أن فيورينزا  شوسلر

  لكن  تاريخيًا، ذكرها حفظ  يتم حيث الرسولية،  والسلطة للحدث  الجماعية الذاكرة 

والروحي المعرفي  تفسيرها تقييد  يتم ⁷ 

34



  الكنيسة جهد  يعكس المجدلية مريم حول  إيريناوس كلام  أن تؤكد  التحليل خلاصة

  الرمزية  بالشهرة الاحتفاظ مع  الأبائي، الهيكل ضمن النساء دور  لتقييد  المبكرة

  بين التناقض  يفسر الموقف هذا . القيامة : المركزي الحدث  على كشاهد  لمريم

  الصراع  محور موقع  في  مريم ويضع والغنوصية، والأبوكريفا  الأبائية المصادر

. المبكرة المسيحية  في والسلطة  المعرفة بين  

  الهوامش

1 Irenaeus, Adversus Haereses 3.11.8, in The Ante-
Nicene Fathers, Vol. 1, trans. Alexander Roberts & William 

Rambaut (Edinburgh: T&T Clark, 1885), 519. 

2 John Behr, The Formation of Christian Theology (New 
York: St. Vladimir’s Seminary Press, 2009), 112-115. 

3 Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala (Santa 
Rosa: Polebridge Press, 2003), 66-72. 

4 Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her (New 
York: Crossroad, 1983), 101-107. 

5 Ibid., 108-110. 

6 Raymond E. Brown, The Birth of the Messiah (New York: 
Doubleday, 1993), 45-50. 

 7 Elaine Pagels, The Gnostic Gospels (New York: 
Random House, 1979), 52-60. 

 مريم المجدلية في فكر ترتليان: 

35



  في المبكرة الكنيسة آباء  أبرز أحد ( م 240–155 حوالي )  ترتليان يعُتبر

  وبتطويره  المسيحية  العقيدة  عن الدفاعية بجهوده  اشتهر وقد  القرطاج،

  المجتمعات  في النساء  من موقفه كان. باللاتينية  المبكرة اللاهوتية  المصطلحات

  ويقيد الكنيسة،  في العام المرأة   دور من توجسًا يعكس  إذ  واضحًا، المسيحية

  على  كشهود بأهميتها  الرمزي اعترافه  رغم اللاهوتية، الوظائف  في مشاركتها

. القيامة  مثل المركزية  الأحداث  

  إيريناوس،   يفعل كما بكثرة مباشرة  المجدلية   مريم ترتليان يذكر  لا  كتاباته، في

  الاجتماعي النقد  إطار  في كشهود،  النساء  دور حول صريحة إشارات   يقدم لكنه

 Deو  De Virginibus Velandis ففي. المبكر المسيحي  للمجتمع  والأخلاقي
Cultu Feminarum، الاجتماعية حدودهن  تجاوز من النساء ترتليان يحذر  

  الحدود ضمن تكون أن  يجب  الديني  النشاط في  مشاركتهن أن ويؤكد  والدينية،

  الرسولية  السلطة  على تحافظ  صارمة أبوية رؤية يظُهر الموقف  هذا .ⁱالتكميلية

  مثل مركزية أحداثاً شهدن  اللواتي  بالنساء يتعلق  ما في  حتى الذكورية، والكنسية 

 .ⁱⁱالقيامة

  مثل دقيقة  صيغاً يستخدم ترتليان  أن يظهر  اللاتينية  للنسخ نصي  تحليل

testimonium وaudire موضع في يضعهن مما  النساء، حضور لوصف 

التعليمية السلطة  أو  المباشرة  الفاعلية  من بدلًا  الرمزية  أو السمعية  الشهادة  ⁱⁱⁱ. 
  الروحية المعرفة أن  يرى الذي   العقدي  موقفه هذا  يعكس  فلسفية، ناحية  من

  وليس الرسولية، بالسلطة المختص  الرجل قبل من موجهة الحقيقية  والأخلاقية

  المبكرة، للكنيسة  الهرمي  الهيكل  على بالمحافظة  اهتمامه  إلى   هذا ويشير. المرأة

. والتقاليد  النصوص  تفسير   على السيطرة ذلك  في بما  

 Maryو Elizabeth A. Clark مثل الباحثون يرى  نقدي، منظور من
Cunningham الغنوصية التيارات ضد فعل رد  يمثل ترتليان موقف أن  

  مع  مقارنة. نشطة وروحية  معرفية مراكز النساء تمنح  كانت التي  والنسوية، 

  بتصوير ترتليان يلتزم روحية،  كمعلمة المجدلية   مريم تظهر التي  الغنوصيات

36



  أو النصوص  تفسير  على القدرة عنهن يحجب  لكنه وشهود، كحاضرات النساء

اللاهوتية  القرارات في  المشاركة ⁱv. 

  ترتليان يضمن إذ: المبكرة المسيحية   المؤسساتية الذاكرة أيضًا  موقفه  يعكس كما

  محصورة ورسولية سلطة إطار ضمن لكن كشهود،  النساء  ذكر يُحفظ أن

  الأبائية،  والهيمنة للأحداث  الجماعية الذاكرة  بين الصراع  يوضح  هذا. بالرجال

  لتتماشى  وسياقها تفسيرها  ضبط يتم   لكن التاريخية، بالأحداث   الاحتفاظ  يتم حيث

الأبائي  الهيكل مع ⁱv. 

  كجزء المجدلية،  مريم  ذلك  في بما  النساء،  يرى  ترتليان أن تؤكد  التحليل خلاصة

  الموقف  هذا . مستقلات معرفيات كفاعلات لا  للأحداث، الرمزي  السرد من

 ضمن النسائية  المشاركة وتقييد  الذاكرة،  ضبط في المبكر الأبائي  المنهج يعكس

. المركزية التاريخية للأحداث الرمزية  بالشهادة الاحتفاظ  مع الكنسي، الهيكل  

 الهوامش 

ⁱ Tertullian, De Virginibus Velandis 2.5, in Ante-Nicene 
Fathers, Vol. 3, trans. S. Thelwall (Edinburgh: T&T Clark, 

1885), 532. 

ⁱⁱ Tertullian, De Cultu Feminarum 1.2, ANF 4: 145. 

ⁱⁱⁱ David Hunter, Marriage, Celibacy, and Heresy in Ancient 
Christianity (Oxford: Oxford University Press, 2009), 78-

82. 

ⁱv Elizabeth A. Clark, Women in the Early Church 
(Collegeville: Liturgical Press, 1983), 65-70; Mary 

Cunningham, Sexuality and the Early Church (New York: 
Routledge, 2001), 112-118. 

37



ⁱv Elaine Pagels, The Gnostic Gospels (New York: Random 
House, 1979), 55-60. 

ⁱv Bart D. Ehrman, Lost Christianities (Oxford: Oxford 
University Press, 2003), 98-102. 

 مريم المجدلية في فكر أوريجانوس:

م( يعُد أحد أعظم علماء اللاهوت في الكنيسة   254–185أوريجانوس )

المبكرة، وقد أسهم بعمق في تفسير النصوص الإنجيلية والكتابات الأبائية، وركز 

على الجمع بين الفلسفة اليونانية والتقاليد المسيحية. كان موقفه من النساء أكثر  

مرونة نسبية مقارنة بآباء الكنيسة مثل ترتليان، لكنه حافظ على إطار هرمي يقيم  

السلطة التعليمية والتفسيرية في أيدي الرجال، مع الاعتراف بدور النساء كشهود  

 على الأحداث الروحية المركزية. 

 On First Principles (Περὶ Ἀρχῶν)في كتاباته، وخاصة 
يشير أوريجانوس إلى مريم المجدلية بصفتها   ،Commentary on Johnو

الشاهدة المخلصة على القيامة، معتبرًا حضورها في القبر الفارغ دليلاً على الثقة  

. هذا الاعتراف الواضح بالحضور النسائي يعكس فهمًا فلسفيًا  ¹الروحية المطلقة 

للأخلاق المسيحية، حيث يمثل الشهادة والأمانة الروحية صفة تتجاوز النوع  

 الاجتماعي. 

التحليل اللغوي للنصوص اليونانية يظُهر استخدام أوريجانوس لصيغ دقيقة مثل  

μαρτυρία (martyria) وπιστός (pistos)   ،لوصف دور مريم المجدلية
.  ²مؤكدًا على المصداقية والوفاء أكثر من الجانب القانوني أو الرسمي للشهادة

بهذا، يمنح النص أهمية معرفية وأخلاقية للشهادة النسائية، دون الخروج عن  

 الهيكل الأبائي المسيحي، حيث يظل الرجال محور التفسير والتدريس. 

أوريجانوس لم يقتصر على الاعتراف بدور مريم كشاهدة، بل ناقش أيضًا إعادة  

 exegesisقراءة النصوص الإنجيلية نقديًا، مستخدمًا ما يعُرف بـ  
allegorica.   على سبيل المثال، عندما يفسر زيارة النساء للقبور وطلي القبر

38



.  ³أوريجانوس في هذه الأفعال رمزية الروحانية والتفاني الأخلاقي بالطيب، يرى 

هذا يفتح المجال لتقدير النساء كمشاركات فعاليات في الحياة الروحية، حتى لو  

 لم يكن لهن سلطة رسمية في قيادة الجماعة. 

من منظور فلسفي، يربط أوريجانوس بين دور مريم المجدلية ومفهوم الحكمة  

(σοφία)،   معتبرًا أن حضورها كشاهد يبُرز قدرة النساء على إدراك الحقائق
. يبرز هذا  ⁴الروحية، وهو نوع من التأكيد على القيمة الأخلاقية والمعرفية للمرأة

التوجه اختلافه عن التقليد الأبائي الأكثر تقييدًا مثل ترتليان، حيث يحصر النساء  

 ضمن حضور رمزي أو معنوي. 

أن   Elaine Pagelsو Karen Kingمن الناحية النقدية، يرى باحثون مثل 
موقف أوريجانوس يعكس محاولة الكنيسة المبكرة موازنة بين التقليد الأبائي  

نية لم  والواقع الاجتماعي النسائي. فالاحتفاظ بالهيمنة الذكورية في القيادة الدي

يمنع الاعتراف الرمزي والروحي بالنساء كشهود، وهو ما يتيح فهمًا أكثر تعقيدًا  

. ⁵لدور مريم المجدلية في الذاكرة الجماعية للكنيسة   

وبذلك، يمكن القول إن أوريجانوس يقدّم نموذجًا وسيطًا: فهو يحافظ على سلطة  

التفسير الأبائي، لكنه يتيح مساحة للشهادات النسائية، ويضُفي عليها قيمة معرفية  

وروحية، ما يجعله مرجعًا أساسيًا لدراسة المفارقة بين حضور النساء الفعلي في  

 النصوص ودورهن الرمزي في السلطة الرسولية. 

 الهوامش 

¹ Origen, Commentary on John, Book 10, in Origen: 
Commentary on the Gospel of John, trans. R. P. C. 

Hanson (Oxford: Clarendon Press, 1958), 234-237. 

² Origen, On First Principles (Περὶ Ἀρχῶν), 2.3.6, in The 
Ante-Nicene Fathers, Vol. 4, trans. G. W. Butterworth 

(Edinburgh: T&T Clark, 1885), 215-220. 

39



³ David Bradshaw, Origen and the Spiritual Interpretation 
of Scripture (Cambridge: Cambridge University Press, 

2001), 102-110. 

⁴ Karen L. King, Women in Early Christian Literature (New 
York: Routledge, 1995), 45-52. 

⁵ Elaine Pagels, The Gnostic Gospels (New York: Random 
House, 1979), 58-64. 

⁶ Hans Urs von Balthasar, Origen: Spirit and Fire (San 
Francisco: Ignatius Press, 1991), 77-81. 

 مريم المجدلية في إنجيل فيليب: 

)  حمادي نجع مكتبة ضمن المكتشف  فيليب، إنجيل يعُدّ  Codex II)،  من واحدًا 

  داخل المجدلية  مريم  بمكانة يتعلّق  ما في للجدل إثارة   الغنوصية النصوص  أكثر

  يقدّمها التي  التاريخية  المعلومات   وفرة إلى الجدل  هذا يعود  لا . المبكرة  المسيحية

  حاملة  بوصفها  مريم  شخصية  تشكيل  بها  يعُاد التي  الطريقة  إلى بل  النص،

.  بطرس  رأسهم وعلى الذكور، للرسل  معرفيًا وندًّا  للخلاص،  ووسيطًا للمعرفة،

  كونه في  بل التاريخية،  مريم  على شاهدًا  كونه  في تكمن  لا  فيليب إنجيل  أهمية إن

  أصبحت حيث متأخرة، غنوصية بيئات  في المسيحية  الذاكرة تحوّل تكشف  وثيقة

) المعرفة γνῶσις) الرسولي   الانتماء لا  المخلّص، من القرب معيار هي  

. ¹المباشرة  التاريخية  الشهادة  أو  

  مكتوب  وهو الميلادي، الثالث  القرن من الثاني  النصف إلى   فيليب إنجيل  ينتمي

 مجموعة بل سرديًا،  إنجيلًا  ليس وهو. ²أقدم  يونانية  تقاليد  على معتمِدًا  بالقبطية، 

  قراءة تعُاد حيث السرائري،  الطابع ذات  اللاهوتية  والتأملات الأقوال من

  كامرأة لا  المجدلية  مريم  تظهر الإطار،  هذا في . رمزيًا الجديد   العهد  شخصيات

40



  لا  سرّية معرفة نالت  التي  المستنيرة، النفس نموذج بوصفها  بل الجليل، من

. ³الآخرون يدركها  

  يسوع  إن  القول هو الحديث، الجدل  بؤرة شكّل والذي  النص، في مقطع  أشهر

  التحليل.  ⁴كثيرًا« يقبّلها كان» وإنه التلاميذ« جميع من أكثر  مريم يحب» كان

  المحتمل اليوناني  الأصل عن المترجَم القبطي   الفعل  أن يظُهر النص  لهذا اللغوي 

(φιλεῖν أو ἀγαπᾶν)  في  يُستخدم  بل جسدية، علاقة على بالضرورة يدل لا  

.  ⁵المختار  التلميذ إلى  المعلّم   من السرّية المعرفة نقل  على للدلالة  الغنوصي الأدب

) التقبيل«» فعل أما ⲡⲓⲥⲟⲡⲥ) بوصفه الغنوصية الأدبيات في معروف فهو  

  بالمعنى  جسدية حميمية  عن تعبيرًا  لا  اللوغوس، أو  الروح لانتقال رمزًا

. ⁶الحسي   

  المعرفة أي  الباطني،   اللوغوس حاملة إلى   المجدلية  مريم تتحوّل السياق،   هذا في

  اعتراض  إن. للإيمان  الحرفي المستوى  تجاوزوا  للذين بل للجميع،  تعُطى  لا  التي 

  تاريخيًا  صراعًا يعكس  لا  لمريم،  يسوع  تفضيل  على بطرس، وخاصة التلاميذ،

  نموذجين  بين المتأخرة المسيحية   داخل لاهوتيًا صراعًا يعكس  ما بقدر واقعيًا

.⁷المستنير العارف وسلطة المؤسسي،  الرسول  سلطة: للسلطة  

  تقليدًا  يحفظ  لا  فيليب إنجيل أن  على الباحثون  يتفّق  تاريخي، نقدي  منظور من

  متأخرة تأويل  إعادة يعكس  بل الأول، القرن إلى  يعود  المجدلية مريم عن مستقلًا 

  من أهميتها   تسُتمد  لا  هنا فمريم. ⁸الغنوصية الاهتمامات  ضوء في لشخصيتها 

  المثال كونها من بل القانونية،   الأناجيل في كما  القيامة، على شاهدة  كونها

  مفهوم في  انقلابًا  يعكس التحوّل  وهذا. الخلاصية  للمعرفة الأعلى  الأنثوي

. ⁹داخلية  معرفية تجربة  إلى( القيامة )  تاريخي حدث من: ذاته  الخلاص   

  لـ»النفس« تجسيدًا  بوصفها  فيليب إنجيل   في المجدلية   مريم قراءة  يمكن فلسفيًا،

(ψυχή)  هذا. النوراني   أصلها  إلى   وتعود المادي،  العالم من تتحرر التي  

  قابلًا  كيانًا بوصفها النفس   تؤُن ث  حيث الوسطى، الأفلاطونية  مع يتقاطع التأويل 

  ذات بيولوجية امرأة   مريم كون مسألة تعود  لا  وهنا،. ⁰¹والمعرفة للتطهير

41



  السواء   على والنساء   للرجال  يمكن كونيًا، أنثروبولوجيًا  رمزًا تصبح  بل أهمية،

. به  يتمثلوا أن  

  نسويًا«» موقفًا بالضرورة يعني لا  مريم لمكانة  الرمزي الرفع هذا أن غير

  ما غالبًا  الغنوصية فإن كينغ، وكارين باجيلز إيلين تشير  فكما . الحديث  بالمعنى 

.  ¹¹مؤسسية سلطة أي من الواقعية  المرأة لتجريد   الأنثوية الرموز استخدمت 

  دفاع  إلى  يترجم  لا  هذا  لكن  سامٍ،  رمزي مقام إلى  ترُفعَ فيليب إنجيل في فمريم

  نفسها السلطة  بنية  تفكيك  إلى  بل  التاريخية، الكنيسة  داخل النساء  قيادة عن

. ضيقة معرفية نخبة لصالح  

  علاقة على  تاريخيًا  دليلًا  بوصفه  استخدامه يمكن لا  فيليب  إنجيل فإن وعليه،

  مسيحية لجماعة  الفعلية قيادتها على  ولا  المجدلية، ومريم يسوع   بين خاصة

  والتأويل الذاكرة صراع  على شاهدًا   كونه في  تكمن الحقيقية  قيمته إن. مبكرة

  ساحة المجدلية  مريم أصبحت  حيث  والثالث،  الثاني  القرنين في  المسيحية داخل

. والسلطة  والمعرفة، الخلاص، تعريف لإعادة رمزية  

  الهوامش

I. Bentley Layton, The Gnostic Scriptures (New York: 
Doubleday, 1987), 325–330. 

II. James M. Robinson (ed.), The Nag Hammadi Library in 
English (Leiden: Brill, 1996), 139–140. 

III. Elaine Pagels, The Gnostic Gospels (New York: 
Random House, 1979), 64–68. 

IV. Gospel of Philip 63.32–64.5, in Robinson, Nag 
Hammadi Library, 142. 

V. François Bovon, “Mary Magdalene in the Gospel of 
Philip,” New Testament Studies 48 (2002): 160–165. 

42



VI. April D. DeConick, Holy Misogyny (London: 
Bloomsbury, 2011), 92–95. 

VII. Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala (Santa 
Rosa: Polebridge, 2003), 151–156. 

VIII. Raymond E. Brown, The Churches the Apostles Left 
Behind (New York: Paulist Press, 1984), 72–74. 

IX. Hans Jonas, The Gnostic Religion (Boston: Beacon 
Press, 2001), 45–52. 

X. John Dillon, The Middle Platonists (Ithaca: Cornell 
University Press, 1996), 89–94. 

XI. Elaine Pagels, “What Became of God the Mother?” 
Signs 2 (1976): 301–305. 

 مريم المجدلية في إنجيل مريم: 

يحتل ما يعُرف بـ»إنجيل مريم« موقعًا فريدًا في دراسة مريم المجدلية، لا لأنه  

يقدّم سيرة تاريخية لها، بل لأنه يكشف بصورة نادرة عن صراع داخلي مبكّر  

حول السلطة، والمعرفة، والشرعية الرسولية داخل الجماعات المسيحية في  

. فمريم في هذا النص لا تظهر بوصفها امرأة  ¹القرنين الثاني والثالث الميلاديين

تابعة، ولا حتى مجرّد شاهدة، بل بوصفها حاملة إعلان سرّي تلقتّه مباشرة من  

ضة بنقله إلى التلاميذ الذكور بعد غيابه.   المخلّص، ومفو 

يعود إنجيل مريم إلى منتصف القرن الثاني على الأرجح، مع بقايا نصية  

دّد اللغوي  . هذا التع²( وأجزاء يونانية أقدم8502محفوظة بالقبطية )بردية برلين 

مهم دلاليًا، لأنه يشير إلى تداول النص في أوساط متعدّدة، لا في جماعة هامشية  

43



واحدة. النص نفسه ليس سردًا لحياة يسوع، بل خطاب وداعي وتعليمي يتمحور  

 حول الرؤيا، والخلاص، ومعرفة النفس. 

تبدأ أهمية مريم المجدلية في النص منذ لحظة الانكسار الجماعي للتلاميذ بعد  

رحيل يسوع. يظهر التلاميذ خائفين، مرتبكين، عاجزين عن الاستمرار في  

الرسالة. هنا تتدخّل مريم، لا لتعزّي فحسب، بل لتعيد تأويل الحدث الخلاصي  

. هذا التحوّل في الأدوار ليس عرضيًا، بل يعكس قصدًا لاهوتيًا واضحًا:  ³نفسه

مريم هي الوحيدة التي تمتلك القدرة على تحويل الخوف إلى معرفة، والانهيار  

 إلى بصيرة. 

 ،(ἐν ὁράματιتؤكّد مريم أنها تلقت إعلاناً خاصًا من المخلّص »في رؤيا« )
وهو تعبير محمّل بدلالات فلسفية أفلاطونية وغنوصية، حيث تعُدّ الرؤيا وسيلة  

. التحليل اللغوي للنص  ⁴عليا للمعرفة، تتجاوز الإدراك الحسي والنقل الشفهي 

 γινώσκεινاليوناني يُظهر استعمال أفعال من حقل المعرفة الباطنية، مثل 
لا أفعال التعليم التقليدي، ما يعني أن ما تلقّته مريم ليس »تعليمًا«   ،νοεῖνو

. ⁵بالمعنى الكنسي، بل استنارة داخلية   

الجزء المركزي من النص هو خطاب مريم عن صعود النفس، حيث تمر عبر  

قوى معادية )الظلمة، الشهوة، الجهل، الغضب(، قبل أن تبلغ الراحة. هذا  

المقطع يكشف بوضوح الخلفية الغنوصية للنص، حيث يُفهم الخلاص بوصفه  

. فلسفيًا، يعكس هذا التصور تأثرًا  ⁶تحرّرًا معرفيًا من قوى الكون السفلي

بالأفلاطونية الوسطى، حيث تفُهم النفس ككائن سجين يحتاج إلى المعرفة ليعود  

 إلى أصله النوراني. 

لكن النقطة الأكثر حساسية في إنجيل مريم ليست الرؤيا ذاتها، بل ردّة فعل  

التلاميذ الذكور عليها. بطرس وأندراوس يشكّكان في صدقية مريم، لا على  

وصفه  . هذا الرفض لا يُقد م ب⁷أساس محتوى الرؤيا فقط، بل بسبب كونها امرأة

موقفًا صحيحًا، بل يُدان ضمنياً داخل النص، إذ يتدخّل لاوي )متى في بعض  

القراءات( للدفاع عن مريم، معتبرًا أن المخلّص »عرفها جيدًا، ولهذا أحبهّا أكثر  

 منا«. 

44



من منظور دراسات الذاكرة، يعكس هذا المشهد نزاعًا بين تقليدين: تقليد رسولي  

ذكوري يستند إلى السلسلة المؤسسية )بطرس(، وتقليد رؤيوي يستند إلى الخبرة  

. إنجيل مريم لا ينكر الرسل، لكنه يعيد ترتيب  ⁸المباشرة والمعرفة )مريم(

 الهرمية، بحيث تصبح المعرفة معيار الشرعية، لا الجنس ولا الموقع المؤسسي. 

مع ذلك، يتفق معظم الباحثين على أن إنجيل مريم لا يمكن اعتباره شهادة  

. بل هو وثيقة تعبرّ  ⁹تاريخية عن قيادة فعلية لمريم المجدلية في الكنيسة الأولى

عن تيارات مسيحية بديلة شعرت بالتهميش، فأعادت كتابة الذاكرة حول شخصية  

 أنثوية معروفة من التقليد القانوني، لتجعل منها رمزًا مضادًا للسلطة السائدة. 

وهنا تظهر المفارقة الكبرى: إنجيل مريم يرفع مريم المجدلية إلى مقام معرفي  

وروحي استثنائي، لكنه يفعل ذلك ضمن إطار رمزي ونخبوي. فمريم ليست  

ممثلة لجميع النساء، بل نموذجًا للنفس المستنيرة، أي أن التأنيث هنا رمزي أكثر  

. ولذلك، لا يمكن قراءة النص بوصفه بيانًا نسويًا، بل بوصفه  ¹⁰منه اجتماعيًا

 نقدًا لسلطة مؤسسية باسم سلطة معرفية بديلة. 

في ضوء ذلك، فإن القيمة الحقيقية لإنجيل مريم تكمن في كشفه عن مرحلة  

مبكّرة من الصراع على تعريف المسيحية نفسها: هل هي إيمان جماعي منظ م  

تقوده سلطة رسولية ذكورية، أم طريق معرفة داخلية يتجاوز البُنى الاجتماعية؟  

 مريم المجدلية، في هذا النص، ليست جوابًا نهائياً، بل مرآة لهذا الصراع.

 الهوامش 

I. Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala 
(Santa Rosa: Polebridge Press, 2003), 3–10. 

II. James M. Robinson (ed.), The Nag Hammadi 
Library in English (Leiden: Brill, 1996), 523–527. 

III. Christopher Tuckett, “The Gospel of Mary,” 
Journal of Theological Studies 49 (1998): 56–58. 

45



IV. Plato, Republic 508c–509b; cf. John Dillon, The Middle 
Platonists (Ithaca: Cornell University Press, 1996), 91–95. 

IV. King, Gospel of Mary, 87–92. 
V. Hans Jonas, The Gnostic Religion (Boston: 

Beacon Press, 2001), 42–47. 
VI. Gospel of Mary 9.1–10.10, in Robinson, Nag 

Hammadi Library, 525. 
VII. Elizabeth A. Castelli, Martyrdom and Memory 

(New York: Columbia University Press, 2004), 
121–125. 

IX. Raymond E. Brown, An Introduction to the New 
Testament (New York: Doubleday, 1997), 356–358. 

X. April D. DeConick, Holy Misogyny (London: 
Bloomsbury, 2011), 103–109 

 مريم المجدلية في إنجيل بطرس 

  في  للجدل  إثارة الأبوكريفية النصوص  أكثر  من بطرس« بـ»إنجيل  يعُرف  ما يعُدّ 

  الطريقة  بسبب بل فحسب، السردي محتواه  بسبب لا  وقيامته،  يسوع   آلام دراسة

  مريم  ذكر ويحتل. الشهود  ودور والذاكرة، المسؤولية،  توزيع بها  يعيد  التي 

  فيها تتقاطع  مفصلية لحظة  في يأتي   إذ الدلالة،  بالغ موقعًا النص  هذا  في  المجدلية

. ¹ناشئ  ولاهوتي تبريري  خطاب   مع النسائية الذاكرة   

  من الثاني النصف إلى الباحثين،   من الساحقة الغالبية  بحسب  بطرس، إنجيل يعود

  إنجيلية  تقاليد على جزئيًا معتمدًا باليونانية،  كُتب وقد  الميلادي، الثاني  القرن

  النص  على عُثر وقد . ²مختلف لاهوتي أفق ضمن صياغتها يعيد  لكنه  سابقة، 

46



  في تداوله   إلى يشير ما  عشر، التاسع القرن أواخر  بمصر أخميم  في الرئيس 

. والجسد  الآلام  حول عقائدية بنقاشات  متأثرة شرقية  مسيحية أوساط   

  يذكر  حيث  القبر، زيارة  سياق في  بطرس  إنجيل في  المجدلية مريم ذكر يرَِد

: صراحة  النص   

  بسبب   خائفة للرب، تلميذة  وهي المجدلية، مريم  جاءت  الرب،  يوم فجر »وفي

³اليهود…«  

  مريم على  النص   يطُلق  أولًا،.  دلالية طبقات عدة  يحمل المكثفّ  الوصف هذا

) μαθήτρια τοῦ κυρίου  لقب   الأدب  في نادر توصيف وهو ، (الرب  تلميذة

  القانونية، الأناجيل في تحفظًا  الأكثر  الصياغة عن ويختلف المبكر،  المسيحي

  للانتماء  رسمي توصيف دون يتبعنه”  كنّ “ بوصفهن  غالبًا النساء  تقُد م حيث

. ⁴التعليمي  

.  وتراجع خوف  بخطاب يحُاصر أن  يلبث لا  مريم بدور  الاعتراف هذا لكن

  من خوفًا  علناً« البكاء  على يجرؤن لم » الأخريات  والنساء مريم أن  يؤكد فالنص 

  استراتيجية تظهر هنا . والانكسار بالسرّية مشروط حضورهن وأن اليهود، 

. لشهادتها الرمزية  القوة تقليص   مع كشاهد، بالمرأة الاعتراف: واضحة نصية  

  في معروف تقليد على يعتمد  بطرس  إنجيل  أن يلُاحظ  النصي، النقد  زاوية من

  من التقليد هذا يُفرغ   لكنه  القبر، زائرات  هنّ  النساء حيث  القانونية،   الأناجيل

  القائم  يسوع  بين الحوار  مثلًا  يوحنا إنجيل يبُرز حين  ففي. الكرازمية قيمته

  بذكر يكتفي  بطرس  إنجيل فإن رسولي،  إعلان لحظة  بوصفه المجدلية  ومريم

  بل بريئاً،   ليس  هنا الصمت . ⁵الخبر  نقل أو  التبشير دور منحها دون حضورها

. واعٍ  لاهوتي اختيار هو  

 بنزعته معروف فالنص . بطرس  لإنجيل العام   اللاهوتي السياق   هو أهمية الأكثر

ل حيث  الرومان،  تجاه التبريرية   يسوع، صلب مسؤولية وحدهم  اليهود يحُمِّ

  مريم تصبح  الإطار، هذا  ضمن. ⁶البريء أو  المتردّد صورة في بيلاطس ويُظهر

47



  لا  النص  أن أي .  مؤسسة شاهدة  لا  مضطهدة، جماعية  سردية  من جزءًا  المجدلية

. الذنب كتابة  إعادة  بل شهادة،   تأسيس ليس  هدفه لأن صوتها،  إلى يحتاج  

  متقدّمة مرحلة  يمثلّ بطرس   إنجيل إن القول يمكن  الذاكرة، دراسات  منظور من

  حذفهن لأن المشهد، في حاضرات زلن ما  فالنساء. النسائية الذاكرة  تدجين من

  ليكون  تعريفه أعُيد دورهن لكن التقليد،  رسوخ بسبب مستحيلًا  كان الكامل

  عنصرًا بل الرسل”،  رسولة “ ليست   هنا مريم . ⁷للسلطة مُنتجِ غير خائفًا، انفعاليًا، 

. مساره يغيرّ أن دون المشهد   يكمّل سرديًا  

  لمريم النفسية  الحالة  تصف  أفعالاً  يستخدم  النص  أن  الانتباه يلفت   لغويًا،

(ἐφοβήθησαν، ἐσιώπων) الإعلان  أو الإدراك أفعال يستخدم مما أكثر .

  أفعال  مريم إلى   تسُند  حيث  يوحنا، إنجيل  أو مريم  إنجيل مع جذريًا  يتناقض  وهذا

  الرؤية  في فرقًا يعكس  اللغوي الفرق  هذا. ⁸والإخبار والمعرفة، الرؤية،

. الخلاصية  الحقيقة نقل في المرأة لمكانة اللاهوتية   

  مصدرًا بطرس  إنجيل  في الباحثون يرى  فلا التاريخية، القيمة  حيث من أما

:  الثاني القرن توترات عن تكشف وثيقة بل الأول، القرن وقائع يعكس مستقلاً 

  ذكر. ⁹ذكورية سردية سلطة  وتثبيت الآلام،  صياغة إعادة  اليهود، مع صراع 

. تحييده  يمكن لكن  محوه، يمكن لا  تقليد  بقايا هو  هنا المجدلية  مريم  

  بوصفه بطرس إنجيل في  المجدلية مريم حضور  قراءة يمكن لا  ذلك،  ضوء في

  على شاهدًا  بوصفه بل  رساليتها، أو قيادتها  حول أصيل إنجيلي   لتقليد  امتدادًا

  المنهجي  العمل مع النساء،  بدور القسري الاعتراف:  معاكسة  تاريخية عملية

. اللاهوتية  نتائجه  من تفريغه على  

  لم  حيث المسيحية، الذاكرة  في انتقالية  مرحلة عن بطرس إنجيل  يكشف وهكذا،

 الضروري، من أصبح لكن الحدث،  قلب  في كنّ  النساء  أن  إنكار الممكن من يعد

  لسلطة  أساس  إلى يتحوّل  لا  حتى الحضور هذا  ضبط  الجماعات، بعض   نظر في

. بديلة   

 الهوامش:

48



 I. Paul Foster, The Gospel of Peter: Introduction, Critical 
Edition and Commentary (Leiden: Brill, 2010), 1–6. 

II. Raymond E. Brown, The Death of the Messiah, vol. 2 
(New York: Doubleday, 1994), 1310–1315. 

III. Gospel of Peter 12.50, in Foster, Gospel of Peter, 317. 

IV. Tal Ilan, Jewish Women in Greco-Roman Palestine 
(Peabody: Hendrickson, 1996), 168–170. 

V. John 20:11–18; cf. Francis Moloney, The Gospel of John 
(Collegeville: Liturgical Press, 1998), 529–534. 

VI. Brown, Death of the Messiah, 2:1323–1327. 

VII. Elizabeth A. Castelli, Martyrdom and Memory (New 
York: Columbia University Press, 2004), 98–103. 

VIII. Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala, 147–
150. 

VIII. Bart D. Ehrman, Lost Scriptures (Oxford: Oxford 
University Press, 2003), 19–22. 

 تحوّل ذكر النساء في السرد المسيحي المبكر وموقف الكنيسة عبر التاريخ 

يعُدّ حضور النساء في السرديات الإنجيلية، ولا سيما في مشاهد الصلب  

والدفن والقبر الفارغ، من أكثر العناصر إثارة للتوتر المنهجي في دراسة  

نشأة الخطاب المسيحي. فمن جهة، يعكس هذا الحضور واقعًا تاريخيًا  

يصعب تجاهله، ومن جهة أخرى، يطرح إشكالًا لاهوتيًا وسلطويًا داخل  

جتماعية. هذا  ثقافة أبوية كانت شهادة المرأة فيها محدودة القيمة القانونية والا 

49



التوتر أنتج ما يمكن تسميته بـ »عنصر الإحراج التاريخي« في مرحلة  

التكوين الأولى للذاكرة المسيحية، قبل أن يخضع لاحقاً لعملية إعادة تأطير  

فرغًا من دلالته التاريخية  جعلت ذكر النساء عنصرًا محايدًا، بل أحيانًا مُ 

(. 1الأصلية)  

في اليهودية في زمن الهيكل الثاني، كانت شهادة المرأة في السياق القضائي  

موضع جدل، وغالبًا ما تسُتبعد في القضايا الجنائية، كما تشهد بذلك تقاليد  

المشناه لاحقًا، وإن كانت هذه النصوص تعكس تقنيناً متأخرًا إلا أنها تستند  

(. ضمن هذا الإطار، فإن اعتماد الأناجيل  2إلى ممارسات اجتماعية أقدم)

القانونية على نساء كشاهدات أساسيات لأحداث مركزية، كالموت والدفن  

واكتشاف القبر الفارغ، لا يمكن تفسيره بسهولة بوصفه اختراعًا لاهوتيًا  

محضًا، بل يفرض نفسه كمعطى تاريخي خام لم تستطع الجماعة الأولى  

(. 3محوه من ذاكرتها المؤسسة)  

غير أن هذا »الإحراج« لم يستمر على حاله. فمع تطور الخطاب اللاهوتي  

والكنسي، ولا سيما منذ نهاية القرن الثاني، بدأت عملية إعادة تفسير ممنهجة  

لهذا الحضور النسائي. لم يعد السؤال هو: لماذا كانت النساء حاضرات؟ بل  

أصبح: كيف يمكن احتواء هذا الحضور دون أن يهدد البنية الرسولية  

الذكورية للسلطة؟ هنا تتحول النساء من فاعلات تاريخيات إلى رموز، ومن  

(. 4شاهدات وقائعات إلى أدوات تعليمية أو استعارات كنسية)  

يُظهر تحليل السرد الإنجيلي نفسه بوادر هذا التحول. فبينما يحتفظ إنجيل  

مرقس، في صيغته الأقرب إلى الذاكرة الخام، بارتباك واضح في ختام  

رواية القبر الفارغ، حيث تنتهي القصة بخوف النساء وصمتهن، تتجه  

الأناجيل اللاحقة إلى ضبط هذا الارتباك عبر إدخال عناصر تفسيرية  

(. متى، على سبيل المثال،  5وتوجيهية تقلل من استقلالية الشهادة النسائية)

يسمح للنساء برؤية القبر لكن يضعهن فورًا تحت توجيه الملاك، ثم يعيد  

مركزية الإرسال إلى التلاميذ الذكور. لوقا يذهب أبعد من ذلك، إذ يُظهر  

ى أداة بلاغية  عدم تصديق الرسل لشهادة النساء، لكنه يحوّل هذا الرفض إل

50



لتأكيد عقلانية الإيمان لاحقًا، لا لتكريس مصداقية الشهادة النسائية  

(. 6نفسها)  

أما يوحنا، فيمنح مريم المجدلية موقعًا فريدًا بوصفها أول من يلتقي القائم من  

الموت، لكنه في الوقت نفسه يعيد ضبط المشهد لغويًا ولاهوتيًا بحيث لا  

تتحول هذه الأسبقية إلى سلطة رسولية مستقلة. فمريم ترُسلَ لتخبر، لكنها لا  

(. 7تدُمَج في جماعة »المرسلين« بالمعنى المؤسسي الذي سيتبلور لاحقًا)  

مع الانتقال إلى القرن الثاني، ومع صعود الجدل حول السلطة الرسولية في  

مواجهة التيارات الغنوصية، أصبح حضور النساء في الذاكرة المبكرة  

عنصرًا يجب السيطرة عليه تأويليًا. هنا تظهر بوضوح استراتيجية تحويل  

»الإحراج التاريخي« إلى »حياد لاهوتي«. فبدل إنكار وجود النساء، يعُاد  

تعريف دورهن ضمن حدود لا تهدد التسلسل السلطوي. إيريناوس، على  

سبيل المثال، يعترف بدور النساء في السرد الإنجيلي، لكنه يحذر بشدة من  

أي قراءة تمنحهن سلطة تعليمية أو كشفية مستقلة، ويربط ذلك مباشرة بما  

(. 8يراه انحرافًا غنوصيًا)  

تتجلى هذه الاستراتيجية بشكل أكثر حدّة عند ترتليان، حيث يتحول حضور 

المرأة من شاهد تاريخي إلى مشكلة لاهوتية يجب ضبطها أخلاقيًا وسلوكيًا.  

المرأة، في خطابه، ليست فقط ناقلة للخبر، بل حاملة لإرث السقوط، ولا 

يُسمح لها بتجاوز هذا الإطار حتى عندما تكون موضوع نصوص  

(. وهكذا يعُاد تفسير النصوص الإنجيلية في ضوء أنثروبولوجيا  9مقدسة)

 لاهوتية سلبية تفُرغ الشهادة النسائية من بعدها التاريخي. 

في المقابل، تكشف النصوص غير القانونية، ولا سيما الغنوصية، عن مسار 

بديل للذاكرة. ففي إنجيل مريم وإنجيل فيليب، لا تقُد م مريم المجدلية كشاهدة  

صامتة، بل كحاملة معرفة وتأويل، ما يفسر حدّة الصراع حولها في التقليد  

(. غير أن انتصار الخطاب الأرثوذكسي أدى إلى إقصاء هذا  10الآبائي)

النموذج، ليس فقط نصيًا عبر قانونية الأسفار، بل تأويليًا عبر إعادة تشكيل  

 معنى الذكر النسائي نفسه. 

51



عبر القرون اللاحقة، استمر هذا التحول. فالكنيسة، وهي تطور مؤسساتها  

وقوانينها، حافظت على ذكر النساء في النصوص المقدسة والطقوس، لكنها  

نزعت عن هذا الذكر قدرته النقدية. أصبحت مريم المجدلية قديسة تائبة، لا  

شاهدة مؤسسة؛ رمزًا للأخلاق، لا للذاكرة التاريخية؛ مثالًا للعودة، لا  

(. وبهذا، تحوّل عنصر كان في 11للحضور الفاعل في لحظة التأسيس)

 أصله صادمًا ومربكًا إلى عنصر مُدج ن، متصالح مع بنية السلطة. 

من منظور دراسات الذاكرة، يمكن القول إن ما حدث ليس نسياناً بقدر ما  

ه«. الذاكرة لم تمُحَ، لكنها أعُيد تنظيمها بما يخدم   هو »إعادة تذكّر موج 

توازنًا لاهوتيًا ومؤسسيًا محددًا. وهنا تكمن أهمية إعادة قراءة حضور 

النساء، لا بوصفه تفصيلًا ثانويًا، بل بوصفه نافذة نقدية على كيفية تشكّل  

(. 12السلطة، وانتقال النص من حدث إلى عقيدة، ومن ذاكرة إلى مؤسسة)  

 الهوامش 

Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her, New 
York: Crossroad, 1983, p. 56–61. 

Mishnah, Rosh Hashanah 1:8 :؛ انظرTal Ilan, Jewish 
Women in Greco-Roman Palestine, Tübingen: Mohr 

Siebeck, 1996, p. 129–135. 

E. P. Sanders, The Historical Figure of Jesus, London: 
Penguin, 1993, p. 276–279. 

Jan Assmann, Cultural Memory and Early Civilization, 
Cambridge: Cambridge University Press, 2011, p. 36–

40. 

52



Mark 16:1–8 :؛ انظر التحليل فيAdela Yarbro Collins, Mark, 
Hermeneia, Minneapolis: Fortress Press, 2007, p. 796–

803. 

Luke 24:1–12 ؛Raymond E. Brown, The Death of the 
Messiah, Vol. 2, New York: Doubleday, 1994, p. 1310–

1316. 

John 20:11–18 ؛Francis Moloney, The Gospel of John, 
Collegeville: Liturgical Press, 1998, p. 528–533. 

Irenaeus, Adversus Haereses 1.8.2 :؛ انظرKaren L. King, 
What Is Gnosticism?, Cambridge: Harvard University 

Press, 2003, p. 150–156. 

Tertullian, De Cultu Feminarum 1.1 ؛Peter Brown, The 
Body and Society, New York: Columbia University 

Press, 1988, p. 76–80. 

Gospel of Mary 10–17 ؛Gospel of Philip 59 :؛ انظرMarvin 
Meyer, The Gnostic Gospels of Jesus, New York: 

HarperOne, 2005, p. 85–102. 

Susan Haskins, Mary Magdalene: Myth and Metaphor, 
New York: Harcourt Brace, 1993, p. 134–142. 

Maurice Halbwachs, On Collective Memory, Chicago:  

University of Chicago Press, 1992, p. 38–45. 

 

53



مقارنة تاريخية ولهوتية بين مريم المجدلية ومريم العذراء في المسيحية  

 المبكرة 

  في حضورًا الأكثر النسائيتين الشخصيتين المجدلية ومريم  العذراء  مريم تعُدّ 

  الوظيفة  حيث  من  متماثلًا  يكن لم  الحضور  هذا أن غير المسيحية، الذاكرة 

  أعُيد  متنامٍ، وعقائدي لاهوتي مركز إلى الأولى  تحوّلت فبينما. الدلالة ولا 

 دورها رغم وروحيًا، أخلاقيًا  هامشية  شخصية بوصفها  الثانية تشكيل

 ضمن إلا  فهمها يمكن لا  المفارقة   هذه. الإنجيلي  السرد  في الأقدم  التاريخي

  الذكورية الرسولية السلطة   وبنية الجماعية،  والذاكرة النص، بين معقّد تفاعل

(. 1) المؤسسي استقرارها يخدم   بما  الماضي  ترتيب  أعادت التي   

  العذراء   مريم. الأولى  النصية الطبقة   منذ الفرق  يظهر  القانونية، الأناجيل في

  لاهوتي سياق في  أي  ولوقا، متى  في  الميلاد  روايات في  أساسًا حاضرة

  والهوية  والتجسد، النبوات، بتحقيق   مرتبط التجريد،  عالي تفسيري 

  سياق:  تمامًا مختلف سياق   في فتظهر المجدلية، مريم  أما.  ليسوع  المسيحانية 

  إنها . الفارغ  القبر  ثم  التوقعات، وانكسار والموت،  والصدمة،  الحدث، 

(. 2)المنظم  اللاهوتي   التأسيس بزمن لا  الأزمة بزمن مرتبطة  

.  شخصية كل مسار في  عميق أثر له  كان والوظيفي  الزمني   الفارق هذا

  القانونية،  المصداقية حيث  من اجتماعيًا   إشكاليًا حدثاً تشهد  لا  العذراء  فمريم

  أمام  عامة شهادة  يتطلب لا  نبوي-طفولي سرد  داخل كشخصية تسُتحضر بل

  والدفن الصلب  على  شاهدة  فهي المجدلية،   مريم أما . سياسية  أو  دينية سلطة 

  مصداقية  التاريخي،  المنطق في  تتطلب، أحداث  على أي  القبر،  واكتشاف

(. 3)المعضلة  تنشأ تحديدًا  وهنا  الشهادة،  

  الحدث«، ذاكرة» تمثل  المجدلية مريم إن  القول  يمكن نقدي، منظور من

  جرى،  بما  مرتبطة  الأولى.  المعنى«   ذاكرة» العذراء  مريم  تمثل بينما 

ر بما  والثانية   للسلطة  إزعاجًا  أكثر  المجدلية كانت  السبب، ولهذا . فُسِّ

  إنجيل في . تنافسهم  أو تسبقهم  بل الرسل،  عبر تمر  لا  ذاكرتها لأن الرسولية؛ 

54



  تتحول لا  لكنها  التلاميذ،  قبل القائم  بالمسيح  المجدلية مريم تلتقي  مثلًا،  يوحنا، 

(. 4)سلطة مؤسسة لا  خبر، ناقلة   تبقى بل  المؤسسي، بالمعنى  رسول إلى  

  بعد  النصي  حضورها محدودية رغم العذراء، مريم  فإن النقيض، على

  صامت، نموذج  إلى الكنسي  التقليد  في بسرعة تتحول الطفولية،   الأناجيل

  النسبي   الإنجيلي صمتها. هرمية طاعة منظومة داخل للاستيعاب  قابل مطيع،

  لاهوتي بتكثيف  سمحت تأويلية  مساحة بل فراغًا، يكن  لم يسوع  ميلاد بعد

(. 5)الذكورية السلطة   لبنية مباشر تهديد  دون لاحق  

  مريم ترُفع فبينما. الآبائي اللاهوت تطور  في بوضوح  يتجلى  الفرق هذا

  والطاعة، بالطهارة، وترُبط الجديدة«، حواء» موقع إلى تدريجيًا   العذراء

  حيث تقريبًا، معاكس اتجاه  في المجدلية   مريم صياغة تعُاد  الإلهي،  والاختيار

  واحدة، شخصية  في( لعازر  أخت مريم الخاطئة،  المرأة )  مختلفة تقاليد تدُمج

  يفتقر الذي  الدمج، هذا(. 6)التاريخي لدورها متعمّد  تشويش إلى   يؤدي ما

  البعد نزع   إلى الحاجة عن فصله يمكن لا  صريح، نصي أساس   إلى

. القيامة  شهدت  شخصية عن السلطوي  

  انتقاء»  عملية بوصفه المسار  هذا تفسير يمكن  الذاكرة، دراسات  منظور من

  اختارت لكنها  المجدلية، مريم  نسيان تختر لم  المبكرة فالكنيسة . تذكّري«

  المكثف الاستثمار جرى  المقابل،  في. السلطة توازن تهدد  لا  بطريقة  تذكّرها

  أم، : إرباك دون تعميمه  يمكن أنثوياً  نموذجًا  تمثل لأنها  العذراء مريم في

(.7)سلطوي صراع  على شاهدة  غير واعظة، غير عذراء،  

  مريم إنجيل ففي . مباشر غير بشكل التباين هذا  الغنوصية الكتابات  تؤكد

  يفسر ما وتأويل، معرفة حاملة  بوصفها  المجدلية مريم  تقُد م فيليب، وإنجيل

  العذراء  مريم  تشغل لا  المقابل،  في. النصوص  لهذه الشديد  الآبائي  العداء 

  بقدر والمعرفة السلطة  سؤال تمثل  لا  لأنها الأدبيات،   هذه في مركزيًا موقعًا

(. 8)الأرثوذكسية لصالح  مبكرًا حُسم  سؤال وهو التجسد، سؤال تمثل ما  

55



  حجر العذراء  مريم أصبحت الرابع،  القرن بعد  سيما  ولا  العقيدة،  تطور ومع

  المجدلية مريم تراجعت بينما الشعبية،   والهوية والطقس اللاهوت  في زاوية

 للنصوص  مباشرًا انعكاسًا  يكن لم  التحول  هذا. وروحي أخلاقي هامش  إلى

.  المؤسسة وذاكرة الحدث ذاكرة  بين  طويل صراع  نتيجة  بل الأولى،

  بل هي،  كما الذاكرة بحفظ  معنية  تكن لم  تاريخيًا،  كيانًا  بوصفها  فالكنيسة،

(. 9)والضبط  الاستمرارية يضمن بما  تشكيلها  بإعادة  

  منطق  عن المجدلية  ومريم العذراء مريم  بين المقارنة  تكشف  المحصلة، في

  يمكن ما بقدر  الذاكرة في  مقبولات النساء: المسيحي   للتقليد حاكم  داخلي 

 صراع  تشهد لم لأنها نجت  العذراء   مريم. السلطوي حضورهن تحييد 

  تتجلى  الاثنتين، وبين. شهدته لأنها تشكيلها  أعُيد  المجدلية ومريم السلطة، 

  إلى  الحية الذاكرة ومن اللاهوت، إلى  التاريخ  من الانتقال  آليات بوضوح

(. 10)المُدارة الذاكرة   

 الهوامش 

Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her, New 
York: Crossroad, 1983, p. 68–75. 

Raymond E. Brown, The Birth of the Messiah, New 
York: Doubleday, 1993, p. 34–41. 

E. P. Sanders, The Historical Figure of Jesus, London: 
Penguin, 1993, p. 276–280. 

John 20:11–18  ,Francis Moloney, The Gospel of John ؛ 
Collegeville: Liturgical Press, 1998, p. 528–533. 

Jaroslav Pelikan, Mary Through the Centuries, New 
Haven: Yale University Press, 1996, p. 52–60. 

56



Susan Haskins, Mary Magdalene: Myth and Metaphor, 
New York: Harcourt Brace, 1993, p. 95–104. 

Jan Assmann, Cultural Memory and Early Civilization, 
Cambridge: Cambridge University Press, 2011, p. 47–

52. 

Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala, Santa 
Rosa: Polebridge Press, 2003, p. 143–150. 

Peter Brown, The Body and Society, New York: 
Columbia University Press, 1988, p. 87–93. 

Maurice Halbwachs, On Collective Memory, Chicago: 
University of Chicago Press, 1992, p. 38–45 

 هل كانت الكنيسة ستتشكل لو اخذت شهادة مريم على محمل كامل؟ 

  بين معقد لتفاعل  كنتيجة الميلادي  الأول القرن في  الأولى الكنيسة  تشكل

  أعادت  التي الجماعية  والذاكرة للشهود،   المباشرة الخبرة  التاريخية،   الأحداث

  شهادة  أخذ  حول السؤال  يثير السياق، هذا  في . والقيامة  الصلب معنى صياغة

  الأناجيل نصوص  أن إذ  هامة،  جدلية كامل محمل  على المجدلية  مريم

  وشهدن الفارغ  القبر اكتشف من أول كن   النساء  أن  إلى تشير نفسها   القانونية

  الجماعة قبل من أساسية  أو  قانونية كمرجعية تعُامل  لم  شهادتهن لكن  القيامة،

. ¹الأولى  

  ، ²قانونياً الصلاحية  محدودة المرأة شهادة كانت  الأول، القرن  اليهودية في

  أن لو.  النساء  شهادات   من للكنيسة  المبكرة  المواقف على  انعكس ما وهو

:  مزدوج تأثير  لذلك لكان  بالكامل، بها  معترفًا كانت  المجدلية  مريم  شهادة

  وفق  مريم،. للكنيسة التنظيمي  الهيكل وتشكيل الرسولية،  السلطة صعيد على

  نقل في  فاعلة كانت بل القيامة،  على  شاهدة  مجرد تكن لم  القانونية،   الأناجيل

57



  تركيز إلى أدى – تصغيره  أو –  الدور هذا  تجاهل. ³التلاميذ إلى الرسالة 

. ⁴رسولي هرمي  نموذج  تشكيل في  ساهم  مما الذكور،  التلاميذ على  السلطة  

  يمكن التاريخية الناحية   فمن كامل، محمل على مريم شهادة أخُذت لو

  شمولية  أكثر  المبكرة المسيحية   القيادة كان حيث بديل سيناريو افتراض 

  توزيع  إلى سيؤدي كان ربما  هذا. الذكور  الرسل مركزية تقليص   مع نسائياً،

  الخبرة على  قائمة  كانت  الأولى  السلطة أن  إذ  الرسولية، للسلطة   مختلف

.  ⁵الأحداث  نقل  على الشهود قدرة  على أي  الفردي،  والتبليغ المباشرة 

 يحُصر حدث من  القيامة  تجربة  سيحول كان المرأة   بشهادة الكامل الاعتراف

  الشهود، جميع من موثوق  كمصدر به  يعُترف حدث  إلى  الرجال دائرة  في

. الأولى  الجماعة تشكيل طبيعة يغير قد ما وهو  

  للذاكرة اختزال آلية  يمثل  النساء شهادة تجاهل  الذاكرة، دراسات  منظور من

  السلطة، وتثبيت  النصوص  لحفظ  معينة أصوات  اختيار تم  حيث  الجماعية، 

  مجرد يكن لم  الكنيسة تشكيل أن  يعني  هذا. ⁶أخرى أصوات  أهُمشت  حين في

  تجعل أن اختارت والسلطة،  للذاكرة  إدارة عملية  بل تاريخية،  لخبرة نتيجة 

  محترمة مريم  شهادة  كانت  لو.  والإيمانية  القانونية  الشهادة  محور الرجال

  على للتركيز تقليل وربما  الجمعية،  للذاكرة توزيع إعادة  هناك  لكان  بالكامل،

. الذكورية  الرسولية  التقاليد   

  تحويل سيعني كان بالكامل مريم شهادة  إقرار  اللاهوتي،  المستوى على

  مجرد وليس  المسيحية، والسلطة  القيامة  فهم  في محوري عنصر إلى   المرأة

  تأثير هناك لكان المنظور،  هذا اعتمدت  المبكرة  الكنيسة  أن لو.  للخبر  ناقلة

  طبيعة على وربما اللاهوتي، والتعليم  الطقسية،  الممارسة  على  المدى طويل

  القول يمكن المعنى، بهذا . الجديد  العهد لتشكيل اختيارها تم التي النصوص 

  تكن  لم – ذكورية  قيادة ذات  هرمية رسوليًا  منظمة  –  نعرفها كما الكنيسة  أن

.⁷كامل محمل على أخذت   مريم شهادة  أن  لو الشكل بهذا   لتتشكل  

: خلاصة  

58



  كان الأولى الكنيسة  تشكيل  أن إلى  يشير  المجدلية   مريم شهادة  تقييم  إعادة

  من حول معقدة اختيارات نتيجة  بل التاريخية،   للأحداث  نتيجة  فقط ليس

  كان كشهود النساء   بدور الكامل الاعتراف. يهُمش ومن بشهادته يعُترف

  نموذج  إلى  يقود وربما الجماعية،   والذاكرة الرسولية   السلطة توزيع  سيعيد

  مركزية على اعتمادًا  أقل ومتنوعًا، شمولية أكثر  للكنيسة، مختلف مؤسسي

. الدينية السلطة   في الذكور  

:الهوامش  

Bart D. Ehrman, Jesus: Apocalyptic Prophet of the New 
Millennium, 230–233. 

Judith Romney Wegner, Chattel or Person? The Status 
of Women in the Mishnah (Oxford: Oxford University 

Press, 1988), 86–90. 

Raymond E. Brown, The Gospel According to John, Vol. 
1 (New York: Doubleday, 1966), 542–545. 

Richard Bauckham, Jesus and the Eyewitnesses 
(Grand Rapids: Eerdmans, 2006), 48–52. 

E.P. Sanders, Judaism: Practice and Belief 63 BCE–66 
CE (London: SCM Press, 1992), 342–345. 

Jan Assmann, Cultural Memory and Early Christianity, 
103–110. 

Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her: A 
Feminist Theological Reconstruction of Christian 

Origins (New York: Crossroad, 1983), 57–65 

59



 الفصل الرابع  

 صورة جديدة لشخصية مريم المجدلية 

إن عملية دمج مريم المجدلية مع شخصيات نسائية أخرى لا يمكن فهمها  

بوصفها خطأً تفسيرياً بريئاً أو سوء قراءة عارضاً للنصوص، بل ينبغي  

مقاربتها كحدث تأويلي منظ م، له شروطه التاريخية وأسبابه اللاهوتية  

ووظيفته السلطوية. فالنصوص الإنجيلية، حين تقُرأ وفق أدوات النقد  

التاريخي واللغوي، لا تترك أي مجال حقيقي لهذا الدمج، لا على مستوى  

السرد، ولا على مستوى اللغة، ولا على مستوى البناء اللاهوتي الداخلي  

لكل إنجيل. ومع ذلك، وقع الدمج، وانتصر، واستقر قروناً. هذا التناقض بين  

اسية. وضوح النص وطمس الذاكرة هو نقطة الانطلاق التحليلية الأس  

من الناحية اللغوية، يتميز ذكر مريم المجدلية في الأناجيل باستخدام لقب  

هذا اللقب ليس زخرفة لغوية، بل أداة   .ἡ Μαγδαληνήثابت ومقصود: 
تمييز صارمة داخل تقليد شفهي كان يعتمد على الذاكرة السردية الدقيقة. في  

المجتمعات الشفهية، لا يضُاف اللقب الجغرافي إلا عندما تكون هناك  

ضرورة قصوى للتمييز بين شخصيات متشابهة في الاسم. وجود هذا اللقب  

في جميع التقاليد الإنجيلية تقريباً، بما في ذلك مرقس الذي يعُدّ أقدمها، يدل  

على أن الذاكرة الجماعية الأولى كانت حريصة على تثبيت هوية هذه  

المرأة، لا على تذويبها. أي محاولة لاحقة لدمجها بشخصيات أخرى تتجاهل  

هذه الآلية الشفهية الأساسية، ما يعني أنها لا تنتمي إلى أفق الذاكرة الأولى،  

(. 1إلى أفق إعادة القراءة اللاحقة)بل   

،  7عند الانتقال إلى الربط بين مريم المجدلية و”المرأة الخاطئة” في لوقا 
يتضح أن الدمج لا يستند إلى أي رابط نصي داخلي، بل إلى منطق وعظي  

أخلاقي صرف. لوقا نفسه يفصل بين الروايتين فصلاً بنيوياً واضحاً. فمشهد  

المرأة الخاطئة يبُنى كقصة تعليمية عن الغفران، حيث تكون المرأة أداة  

بلاغية داخل خطاب يسوع، لا شاهدة ولا فاعلة تاريخياً. أما مريم المجدلية  

60



فتذُكر ضمن قائمة نساء، ويُقد م توصيفها بلغة تحريرية مختلفة   8:2في لوقا 

تماماً، تتعلق بالشفاء لا بالخطيئة. غياب أي رابط سردي أو لغوي بين  

النقد السردي. ومع ذلك، استثُمر  النصين يجعل الدمج مستحيلاً من منظور  

القرب النصي فقط، لا الدلالة، لبناء صورة أخلاقية تخدم خطاب التوبة،  

(. 2وهو خطاب سيغدو لاحقاً مركزياً في الوعظ الغربي)  

هذا التحول من السرد إلى الوعظ هو مفتاح الفهم. فالتقليد الوعظي لا يهتم  

بالتماسك التاريخي بقدر اهتمامه بالفاعلية الأخلاقية. مريم المجدلية، بوصفها  

شاهدة قيامة، لا تخدم هذا الهدف، بل تزعجه، لأنها تنقل مركز الثقل من  

الخطيئة إلى الشهادة، ومن الداخل الأخلاقي إلى الفضاء العام. أما دمجها مع  

امرأة خاطئة، فيعُيدها إلى الداخل، إلى الجسد، إلى الندم، ويجعلها نموذجاً  

تعليمياً صالحاً للتكرار الوعظي. هنا يحدث أول انزياح كبير من التاريخ إلى  

(. 3الرمز)  

الدمج مع مريم أخت لعازر أكثر تعقيداً، لأنه يقتضي تجاهل البنية اللاهوتية  

الدقيقة لإنجيل يوحنا. يوحنا يقدّم مريم بيت عنيا كشخصية ذات وظيفة  

رمزية محددة: هي التي تسبق الحدث الفصحي عبر المسح، وتدُرك ما لا  

، فهي شاهدة القيامة  20يدركه التلاميذ الذكور. أما مريم المجدلية في يوحنا 

التي تعبر من عدم المعرفة إلى الإرسال. الجمع بين الشخصيتين يُلغي هذا  

التوازي اللاهوتي الدقيق، ويحوّل إنجيل يوحنا إلى نص مشوش، وهو أمر  

لا يمكن نسبته إلى الذاكرة اليوحناوية نفسها. بالتالي، فإن الدمج هنا ليس  

(. 4ارج)قراءة للنص، بل إعادة كتابة له من الخ  

ذروة هذا المسار تأتي مع غريغوريوس الكبير، حيث يتحول التأويل إلى  

عقيدة غير معلنة. أهمية غريغوريوس لا تكمن في حججه، فهي ضعيفة  

نصياً، بل في سلطته المؤسسية. هنا تنتقل الذاكرة من كونها مجالًا مفتوحاً  

للتعدد إلى نظام مغلق، يعُاد فيه تعريف الشخصيات وفق حاجات الكنيسة  

التعليمية. مريم المجدلية، بعد غريغوريوس، لم تعد تقُرأ، بل تتُلقّى. هذا هو  

(. 5الفارق الحاسم بين الذاكرة الحيّة والذاكرة المُدارة)  

61



من منظور دراسات الذاكرة، ما يحدث هو عملية “ترويض الذاكرة”  

(domestication of memory).   فالذاكرة التي تنُتج توتراً مع بنية
السلطة تعُاد صياغتها لتصبح غير خطرة. امرأة ترى القائم وترُسَل لتخبر  

الرسل تمثل خللاً في منطق التفويض الأبوي. أما امرأة تائبة، باكية،  

صامتة، فهي لا تهدد أحداً. الدمج هنا ليس فقط لاهوتياً، بل سياسي بامتياز،  

(. 6لأنه يعيد توزيع السلطة الرمزية داخل الجماعة)  

اللافت أن هذا الترويض لم يُفرض بنفس القوة في الشرق المسيحي، حيث  

استمرت صورة مريم المجدلية كشاهدة ومرسَلة في الليتورجيا البيزنطية.  

هذا الاختلاف الجغرافي يؤكد أن الدمج ليس نتيجة حتمية للنص، بل  

استجابة ثقافية لأسئلة مختلفة حول الجندر والسلطة والجسد. الغرب  

اللاتيني، المتأثر بالقانون الروماني وبلاهوت الخطيئة الأصلية، كان أكثر  

ميلاً إلى تأنيث الخطيئة وتذكير السلطة. الدمج، في هذا السياق، يصبح  

(. 7جزءاً من منظومة فكرية أوسع، لا حالة معزولة)  

فلسفياً، يمكن قراءة هذا التحول بوصفه انتقالًا من “الذات الشاهدة” إلى  

لة”. مريم المجدلية، في النصوص الأولى، ذات تتكلم، ترى،   “الذات المُؤَو 

ح. بعد الدمج، تفقد صوتها، ويعُاد تعريفها بالكامل من  تخُطئ وتصُح 

خارجها. هذا ما يسميه بول ريكور “العنف التأويلي”، حيث تخُتزل الذات  

(. 8التاريخية إلى وظيفة رمزية داخل خطاب مهيمن)  

بهذا المعنى، فإن دمج مريم المجدلية مع شخصيات أخرى لا يغيرّ فقط فهمنا  

لها، بل يكشف آلية عمل الذاكرة المسيحية نفسها حين تنتقل من زمن الشهادة  

إلى زمن المؤسسة. إن تفكيك هذه المرحلة لا يعيد الاعتبار لمريم المجدلية  

فحسب، بل يفتح الباب أمام قراءة نقدية لتاريخ التفسير كله، بوصفه ساحة  

 صراع بين النص، والذاكرة، والسلطة. 

 الهوامش 

62



James D. G. Dunn, Jesus Remembered, Grand Rapids: 
Eerdmans, 2003, p. 240–247. 

Joel B. Green, The Gospel of Luke, Grand Rapids: 
Eerdmans, 1997, p. 305–312. 

Susan Haskins, Mary Magdalene: Myth and Metaphor, 
London: HarperCollins, 1993, p. 96–103. 

Raymond E. Brown, The Gospel According to John, vol. 
II, New York: Doubleday, 1970, p. 988–995. 

Gregory the Great, Homiliae in Evangelia, Hom. 33; cf. 
Peter Brown, The Body and Society, p. 277–284. 

Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her, New 
York: Crossroad, 1983, p. 135–142. 

Jane Schaberg, The Resurrection of Mary Magdalene, 
New York: Continuum, 2002, p. 101–109. 

Paul Ricoeur, Memory, History, Forgetting, Chicago: 
University of Chicago Press, 2004, p. 448–456. 

 

 جريمة إغتيال الشاهدة على القيامة و إسكات صوتها: 

  المسيحي  التاريخ  في المجدلية   مريم صورة أصاب الذي  التحوّل فهم يمكن لا 

  تطور مجرد لا  نفسها، المؤسسة  للذاكرة ضبط  إعادة  عملية نتيجة  بوصفه إلا 

  موقع على تجُمع طبقاتها،   أقدم  في القانونية،  فالأناجيل. التفسير في عفوي

 وظهورات الفارغ  والقبر والدفن الصلب على  مباشر كشاهد المجدلية  مريم

63



  بل فقط،  رمزيًا حضورًا يمنحها   لا  السردي الموقع  هذا. ¹الأولى  القيامة

. المؤسسة الشهادة  موقع في أي  نفسه،  الخبر إنتاج   آلية قلب  في يضعها  

  كما  الرسولية  السلطة منطق داخل  بنيويًا توترًا  يخلق  الموقع هذا أن غير

  فعل بل واقعة، نقل مجرد  ليست المبكرة  المسيحية في  فالشهادة. لاحقًا تشكّل

  عليه تبُنى  الذي المركزي الحدث  هي القيامة  كانت  وإذا . ²للشرعية تأسيسي 

  قابل غير عنصرًا يمثل  امرأة  لها  شاهد أول كون فإن الرسولية،  الرسالة 

  التحول  يظهر لا  هنا  من. ³ناشئة  ذكورية سلطوية بنية  داخل السلس  للاندماج

  للحرج إدارة  بوصفه  بل تاريخيًا،  تصحيحًا  بوصفه المجدلية مريم صورة في

. النصي  

 سيقوض  كان ذلك لأن السرد، من الشخصية  حذف  تكن لم  الإدارة  هذه آلية 

  هذه أولى . تدريجيًا تأويلها  إعادة  كانت بل نفسها،   الإنجيلية  الرواية مصداقية

  الخطيئة   إلى الشهادة  من الثقل مركز نقل  أي  الأخلاقنة، هي  الآليات

  أي  إلى   يستند لا  7 لوقا في  الخاطئة بالمرأة  المجدلية مريم  فربط.  المفترضة

  في  ذروته وبلغ متأخرًا،  ظهر تأويلي   إسقاط  هو بل صريح، نصي معطى

  حضور يلغي  لا  الربط  هذا . ⁴م591 سنة  الكبير  غريغوريوس البابا  عظة

. فردية توبة  قصة إلى   إياه محولاً  السلطوي،   بعده  عنه ينزع  لكنه  مريم،  

  تتحول أوغسطينوس،  ثم  أوريجانوس، من فابتداءً . الرمزية هي الثانية   الآلية

  عن الباحثة للنفس أو  الخطيئة من الخارجة  للكنيسة  رمز إلى المجدلية  مريم

  إلى   التاريخ حقل من الشخصية  ينقل لأنه  بريئاً، ليس التحول هذا . ⁵الحق

  تحُفظ  وبهذا. الأخلاقي المثال موقع إلى   الشاهد موقع ومن المجاز، حقل

. دلاليًا تعُق م  لكن الشخصية،  

  مريم مع المجدلية  مريم  دمج. الدمج  فهي الأخطر،  وهي الثالثة،  الآلية أما

  بين التمييز  في  خطأ مجرد ليس  الخاطئة،  المرأة ومع عنيا، بيت

  المرأة :  ضمنيًا  أنثروبولوجيًا تصورًا تكشف  تأويلية  ممارسة بل  الشخصيات،

  الرسل  بخلاف. ⁶والتفكيك للتجميع  قابلاً  نمطًا  بل  فردية، تاريخية ذاتاً  ليست 

64



  الشخصيات تصبح  والدوري، الاسمي تمايزهم على يحُافَظ  الذين الذكور

. الفردية الذاكرة طمس  إلى   يؤدي  مما للانصهار، قابلة النسائية   

  يسميه ما  بل بسيطًا، نسيانًا  ليس   هنا حدث  ما  الذاكرة، دراسات  منظور من

  بما  تشكيلها يعُاد بل  تمُحى، لا  الذاكرة  أن أي. ⁷منظ مًا« نسياناً» أسمان يان

  الليتورجيا من تقُصَ  لم  المجدلية فمريم . القائم  الرمزي النظام  استقرار  يخدم

  توتر أي  إنتاج  من تمنعها  بطريقة   تقديمها أعُيد  لكنها الوعظ، من ولا 

. الكنيسة  داخل  سلطوي   

.  والمرأة  الجسد من  الكنسي  الموقف بتطور وثيقًا  ارتباطًا  يرتبط المسار هذا

  بالجسد، مرتبطة المرأة أصبحت والتقشف،  العذرية لاهوت صعود فمع

  قريبة كانت  امرأة تصبح  السياق، هذا  في. ⁸الروحي  بالخطر مرتبط  والجسد 

  بإنكار يكون لا   والحل. لاهوتي قلق  عنصر حاسمة  لحظات  في يسوع  من

. بالتوبة   تجاوزه تم  للخطيئة،  سابق كقرب تفسيره بإعادة بل قربها،  

  أعادت الخطيئة،  من التحرر أعلنت   التي الكنيسة  أن  هنا العميق التناقض 

  إلى   تتحول المجدلية  ومريم. الجندرية  الذاكرة  لضبط كأداة الخطيئة   إنتاج

  تمُنح لا  لكنها  القيامة، على  شاهدة  يسوع، من قريبة : التوتر  لهذا إسقاط موقع

  فيورينزا شوسلر إليزابيث  تسميه   ما هذا . تعليمي  أو  سلطوي امتداد   أي

. ⁹خارجه« من لا  النص، داخل من الفاعلية  نزع »  

  الأناجيل في  المجدلية مريم فظهور. كاملاً  يكن لم  التحييد  هذا فإن ذلك، ومع

  للوحي   متلقية بوصفها فيليب،  وإنجيل مريم  إنجيل خاصة الأبوكريفية،

  طبقات  تحت دُفنت بل تختفِ،   لم  الأولى الذاكرة   أن يكشف  للتلاميذ،  ومعلمة

  ليست الحديث  الأكاديمي   البحث  في الصورة  هذه عودة. ⁰¹الرسمي  التأويل 

  الشهادة  حق  يملك من حول قديم  لصراع  استعادة  بل  معاصرًا، اختراعًا

. والتفسير  

 صورة استبدال إلى  يهدف  لا  المجدلية  مريم  صورة تفكيك فإن وعليه،

  التي البنية  كشف إلى بل  النسوية«،  الرسولة» بصورة التائبة« الزانية »

  بل المسيحية،  تاريخ في  هامشًا ليست قصتها . ممكناً التحول هذا  جعلت

65



 يمكن ولا  إنكارها يمكن لا  شهادة  تواجه   حين السلطة  عمل لكيفية  اختبارًا

. بالكامل قبولها  

 الهوامش 

Raymond E. Brown, The Virginal Conception and 
Bodily Resurrection of Jesus (New York: Paulist Press, 

1973), 101–107. 

Richard Bauckham, Jesus and the Eyewitnesses 
(Grand Rapids: Eerdmans, 2006), 48–52. 

Bart D. Ehrman, Jesus: Apocalyptic Prophet of the New 
Millennium (Oxford: OUP, 1999), 229–233. 

Gregory the Great, Homiliae in Evangelia 33; انظر  :

Katherine Ludwig Jansen, The Making of the Magdalen 
(Princeton: Princeton University Press, 2000), 68–75. 

Origen, Commentary on John 10.20  ,Augustine ؛
Tractates on the Gospel of John 121. 

Judith M. Lieu, Christian Identity in the Jewish and 
Greco-Roman World (Oxford: OUP, 2004), 89–93. 

Jan Assmann, Cultural Memory and Early Civilization 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2011), 36–

40. 

Peter Brown, The Body and Society (New York: 
Columbia University Press, 1988), 153–160. 

66



Elisabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her (New 
York: Crossroad, 1983), 319–324. 

Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala (Santa 
Rosa: Polebridge Press, 2003), 147–156. 

 تحليل قرار غريغوريوس الكبير بشأن مريم المجدلية 

 

  ثلاث  بين يجمع  أن(  م  604–540)  الكبير غريغوريوس البابا قرار

  واحدة  شخصية في  جميعًا  ويربطهن الأناجيل في  مذكورة نسائية  شخصيات

  عظاته من 33 العظة في . الكنسي  التفسير تاريخ  في مفصلية  لحظة  كان

  الخاطئة، المرأة لوقا  يسميها التي »  أن غريغوريوس يعُلن الأناجيل، على

  التي المريم  تلك **  أنها نعتقد   ،(عنيا  بيت من) مريم  يوحنا يُسمّيها   والتي

(. 1)مرقس« بحسب شياطين  سبعة  المسيح منها أخرج  

  لكنه  متعددة،  قراءات  بين  واحدة تفسيرية  قراءة فقط  يكن  لم التصريح هذا

  1500 من لأكثر  تأثيراتها امتدت الغرب في رسمية كنسية  ذاكرة  إلى  تحول

  – تائبة كزانية  المجدلية مريم –  أنتجها  التي الصورة  وشكلت(. 2)سنة

  إعادة حتى  الغربي  المسيحي التقليد   لمعظم والشعبي اللاههوتي الجوهر

. العشرين القرن  في التقييم   

. التفكيك   تستحق  القرار لهذا أبعاد   عدة هناك  

نصي  مبنى وليست تأويل أداة:  الشخصيات بين  الخلط. 1  

 بالضرورة ليست متعددة شخصيات إلى  يشير  الأناجيل   في النصي المعطى 

: واحدة شخصية  

– 36: 7 لوقا)  الفريسي  بيت في يسوع  قدمي مَسَحت  التي  الخاطئة   المرأة

50) ،  

67



، (9: 16 مرقس)  شياطين سبعة من عوُلجت التي المجدلية  مريم  

(. 8–1: 12 يوحنا )  عنيا بيت في لعازر  أخت ومريم  

  رابط  أي  يقدم ولا  ببعض، بعضها  الشخصيات  هذه تربط  لا  نفسها  الأناجيل

(. 3)نصي نقدي   منظور من واحدة  شخصية  في جمعهن يبرّر صريح  

  تأويل أداة   كـ الجمع  هذا استخدم  –  وعظه سياق في – غريغوريوس لكن

  لم  الشخصيات  هذه بين وغريغوريوس ربط. تاريخي   كاستنتاج لا  رمزية،

  اختزالي روحي  تفسير من بل بوضوح،  يجمعهن نصوص  تجميع من يأتِ 

 بالرحمة المغمورة للخطيئة رمز إلى   الشخصية تحويل  إلى  يرمي

(. 1)الإلهية  

  قراءة  كونها من أكثر   أخلاقية  – تأمّلية قراءة  هي: قراءته فيه  نجحت   ما هذا

. تاريخية –  نقدية  

الأخلاقي  المثال  إلى  الشهادة  من التحوّل. 2  

.  وراءه يقف  الذي الهدف بل  الخلط، مجرد ليس غريغوريوس قراءة  يميزّ ما

  عبر بالكامل تغُفر التي الإنسانية  الخطيئات  كل تمثلِّ مريم تصبح  تعليله، في

(. 4)الروحي  الوعظ  في شائعًا   للتوبة نموذجًا  تمثل  وهي المسيح، رحمة  

  قوية دلالة لها وظيفة وهي – الأناجيل في  قيامة شاهدة  من مريم تتحوّل  بهذا

. والتوبة للأخلاق  رمزية شخصية إلى  – الأول  المسيحي  التقليد أصل في  

  الله إلى   يعود الذي للمؤمن نموذج  بل  فحسب، القيامة خبر  ناقلة تعد  لم  إنها

  لخطاب  أتاحت إذ  غريغوريوس، قراءة  قوة  جاءت هنا  ومن. الانحراف  بعد

. الجماعة مستوى  على  واضحًا تربويًا  غرضًا الكنيسة  

الشرقي   التقليد مقابل الغربي  التقليد . 3  

.  القوة بنفس  الشرقي التقليد  في  يعُتمد  لم  الدمج هذا  أن  نلاحظ أن  المهم من

  الشخصيات بين المصادر تفصل الشرقية،  الكنسية والكتابات  المجامع في

68



  التأثير اختلاف هو السبب (. 5)واحدة شخصية في تجتمع  ولا  النسائية 

. الفترة تلك  في والغرب الشرق بين والعقائدي والتاريخي الثقافي  

  التي والوعظية الأخلاقية   التفسيرات إلى   ميلًا  أكثر كان اللاتيني  الغرب

  بين التفريق  الشرقي التقليد   تحفظ  بينما. والتوبة الخطيئة   خطاب في  تستثمر

  دقة  أكثر ذاكرة على حافظ   ما الخاصة،  بهوياتهم المساس   دون الشهود

(. 3)نفسها  النصوص  بحسب  التاريخي   للسياق  

القرار  لهذا  اللاحقة النتائج. 4  

: الغربية الكنسية الذاكرة  في كبير بشكل غريغوريوس قرار أثرّ  لقد  

  عبر السائد النموذج بقي  الذي  التائبة”   الزانية  المجدلية مريم “ نموذجَ  أنتج

(. 1)المبكر الحديث  العصر  وحتى والنهضة الوسطى القرون  

  مريم  تبجيل جرى إذ  الشعبية، والحياة  ، یوالأيقون الليتورجي،   الفن  في أثرّ

. المسيحية   التوبة رمز بوصفها  المجدلية  

  القيامة  على شاهدة أول  أي  – للرسل” رسولة “ ك ـ دلالتها تهميش  في ساهم

  بعض  في مستخدمًا  مصطلحًا كان هذا  أن رغم – للرسل مبشرة وأول

(. 6)المبكرة المسيحية   التيارات  

 غريغوريوس أن ترى Magdalena Jóźwiak الباحثة أن  المثير من

 مريم صورة  أصبح  الأساس عظاته  إرث  أن عرف لو مندهشًا  كان ربما

  سياق  لأن يقدّمها، أن  يريد  كان أخرى  رسالة أي  على طغت  التي  التائبة

  الهوية في نقديًا  بحثاً   وليس معنويًا تعليمًا الأصل  في كان نفسه   الخطبة

(. 1)الإنجيلية  للشخصيات  التاريخية  

  شخصية  في المختلفة النسائية  الشخصيات  بدمج الكبير غريغوريوس قرار

  يكون لا  قد . الغربية المسيحية الذاكرة  تطور  في تأسيسية  لحظة   كانت واحدة

  ك ـ جدًا  فعالاً  كان لكنه  صلبة، نصية معطيات  على قائماً  القرار هذا

: على تعمل  سلطوية تأويلية  استراتيجية   

69



أخلاقي  نموذج إلى   القيامة  على أولى شاهدة  كانت  امرأة شهادة تحويل  

تربوية   وظيفة لصالح التاريخية   الشهادة  قوة تحييد   

مباشرة نسائية بشهادة   مهدّدة غير ذكورية  سلطوية بنية   تقوية  

  الذاكرة  اشتغال كيفية في  درسًا غريغوريوس قرار يصير وهكذا،

  بما وتوجيهها  تحويلها على بل النصوص، حفظ  على فقط  ليس   المؤسساتية

. واللاهوتية  المعرفية السلطة  حاجات  مع يتناسب   

 الهوامش 

Magdalena Jóźwiak, “The Apostle of the Apostles: 
Prostitute or Penitent? Analyzing Homilies 25 and 33 by 
Gregory the Great,” Verbum Vitae 42, no. 4 (2024): 112–

130, 
https://cejsh.icm.edu.pl/cejsh/element/bwmeta1.ele

ment.ojs-doi-10_31743_vv_17331 . 

Ibid., 115. 

Remnant Newspaper, “Two Marys and a Sinful Woman: 
Untangling a Holy Mix-Up,” accessed January 28, 2026, 
https://remnantnewspaper.com/web/index.php/article

s/item/7797-two-marys-and-a-sinful-woman-
untangling-a-holy-mix-up. 

Catholic Weekly, “St. Mary Magdalene: Penitent or 
Apostle?” accessed January 28, 2026, 

https://catholicweekly.com.au/st-mary-magdalene-
2024. 

70

https://cejsh.icm.edu.pl/cejsh/element/bwmeta1.element.ojs-doi-10_31743_vv_17331
https://cejsh.icm.edu.pl/cejsh/element/bwmeta1.element.ojs-doi-10_31743_vv_17331
https://remnantnewspaper.com/web/index.php/articles/item/7797-two-marys-and-a-sinful-woman-untangling-a-holy-mix-up
https://remnantnewspaper.com/web/index.php/articles/item/7797-two-marys-and-a-sinful-woman-untangling-a-holy-mix-up
https://remnantnewspaper.com/web/index.php/articles/item/7797-two-marys-and-a-sinful-woman-untangling-a-holy-mix-up
https://catholicweekly.com.au/st-mary-magdalene-2024
https://catholicweekly.com.au/st-mary-magdalene-2024


Wikipedia contributors, “Mary of Bethany,” Wikipedia, 
last modified January 15, 2026, 

https://en.wikipedia.org/wiki/Mary_of_Bethany. 

Jóźwiak, “The Apostle of the Apostles,” 120. 

 

 صورة مريم المجدلية في العصور الوسطى: 

في العصور الوسطى، خضعت شخصية مريم المجدلية لتحولات جذرية  

في  على الصعيد الرمزي والديني. بعد قرون من دمج شخصيات متعددة 

التقليد المسيحي )مريم المجدلية، المرأة الخاطئة، مريم أخت لعازر(، بدأ  

تصويرها في الفن الكنسي يعكس رؤية تأديبية وأخلاقية أكثر من كونه 

تصويرًا تاريخيًا دقيقًا. كان الغرض من هذه الصور هو تعليم الجماهير  

المسيحية وتعزيز النموذج الأخلاقي، وليس مجرد تصوير شخصية  

 تاريخية. 

وفق الباحثة إليزابيث شوسلر فيورينزا، أصبح حضور مريم في الفن  

.  ¹الوسيط “أداة للكنيسة لتعليم التوبة والفضيلة، خصوصًا لدى النساء” 

وكانت هذه الصور جزءًا من نظام بصري شامل يهدف إلى تثبيت السلطة  

 الكنسية وإعادة صياغة الذاكرة الجماعية. 

 مريم المجدلية في الكنيسة 

بعد العصور الأولى للمسيحية، أصبحت مريم المجدلية شخصية محورية في  

الخطاب الكنسي، لكن بطريقة اختزالية أخلاقيًا ورمزيًا أكثر من كونها  

شاهدة تاريخية مستقلة. الكنيسة المبكرة والوسطى قامت بإعادة تشكيل  

شهادتها حول القيامة، ودمجها مع شخصيات أخرى، مثل المرأة الخاطئة،  

. هذا الدمج لم يكن مجرد تفسير فقهي أو  ¹وأحيانًا مع مريم أخت لعازر

لاهوتي، بل كان وسيلة لتأكيد الهيمنة الذكورية داخل الكنيسة، من خلال  

71

https://en.wikipedia.org/wiki/Mary_of_Bethany


تحويل حضور النساء التاريخي إلى نموذج أخلاقي محايد لا يناقض سلطة  

. ²الكهنوت  

الفن الكنسي والوعظيات اعتبرت مريم مثالًا للمرأة التائبة المثالية، حيث  

ث  يمكن استخدامها لتعزيز قيم التوبة، الولاء، والطاعة. وفق الباحثة إليزابي

شوسلر فيورينزا، هذا التمثيل "حوّل شهودتها على القيامة من فعل تاريخي  

. ³إلى أداة تعليمية لتكريس النظام الأبوي في الكنيسة"  

 مريم المجدلية في الفن 

في الفن المسيحي، بدءًا من العصور الوسطى وحتى عصر النهضة، ظهر  

تصوير مريم المجدلية كشخصية تائبة، رومانسية، وذات حضور عاطفي 

ر وهي تمسح قدمي المسيح أو وهي عند القبر تبكي،   قوي. عادة ما تصُو 

. هذه  ⁴مرتدية ملابس حمراء أو أرجوانية ترمز إلى الحب الإلهي والتوبة

الصور لم تكن عفوية، بل كانت محكومة بالرموز اللاهوتية والوعظيات  

 الشعبية، مع دمج عناصر من التقليد الآبائي. 

في عصر النهضة، بدأ الفنانون مثل كارافاجيو وتيتيان إعادة صياغة  

شخصية مريم بصور أكثر إنسانية، لكنها ظلت أداة لتجسيد الفضيلة النسائية  

والتوبة الشخصية، مع اهتمام أكبر بالمشاعر الداخلية وحميمية العلاقة مع  

. ⁵المسيح، وهو ما يعكس تطور فهم الفن الديني نحو التعبير النفسي   

 مريم المجدلية في الأدب الروائي 

في الأدب الروائي الحديث، شهدت شخصية مريم المجدلية تحولًا من رمز 

ديني إلى شخصية معقدة نفسيًا وأخلاقيًا. كتاّب مثل آن رايس وجوناثان  

كيركمان قدموا مريم كشخصية ذات دوافع وروح إنسانية، تتفاعل مع  

الحدث التاريخي بطريقة تمكّن القراء من فهمها خارج الإطار الكنسي  

. هذا التحول يسمح للنص الروائي بإعادة قراءة التاريخ المسيحي  ⁶التقليدي

 من منظور نسوي ونقدي، بعيدًا عن الرمزية التربوية التقليدية. 

72



الأدب الروائي غالباً ما يركز على التجربة الشخصية لمريم المجدلية، مثل  

لحظات الخوف، الحيرة، والولاء، وهي محاولة لملء الفراغ التاريخي  

. ⁷الناتج عن غياب شهادتها القانونية في النصوص الدينية الرسمية  

 مريم المجدلية في الشعر 

في الشعر، تركزت معالجة مريم المجدلية على الجانب الرمزي والتجربة  

الإنسانية. الشعراء مثل ريلكه وجون دون كتبوا عن مريم كشخصية تعكس  

. هنا، تتحول مريم من شخصية تاريخية  ⁸التوبة، الفقد، والبحث عن الخلاص 

أو رمزية كنسية إلى أيقونة للوعي الفردي والتجربة الإنسانية، مع استغلال  

 لغوي دقيق ومجازي لنقل الألم، الحب، والانكسار الروحي.

 

عند مقارنة حضور مريم المجدلية في الكنيسة، والفن، والأدب، يظهر أن  

 هناك انتقالًا من السلطة الرمزية المسيطرة إلى الحرية التعبيرية الشخصية: 

في الكنيسة: شخصية أخلاقية، أداة لتعليم التوبة، حضورها يخضع للسلطة  

. ⁹الذكورية  

 في الفن: شخصية مرئية، تمثل التوبة والعاطفة، مع رمزية لاهوتية دقيقة. 

في الأدب الروائي: شخصية إنسانية، مع دوافع وعمق نفسي، تعكس إعادة  

 قراءة تاريخية ونقدية. 

في الشعر: شخصية رمزية وإنسانية، محور للتجربة الداخلية والوجودية،  

. ¹⁰بعيدًا عن التعليم الأخلاقي المباشر  

هذا التحليل يوضح كيف تحول ذكر النساء كشهود في التاريخ المسيحي من  

إحراج قانوني وتاريخي إلى رمز لاهوتي، ثم إلى شخصية أدبية وفنية  

 مستقلة، مع مراعاة التغيرات في السياق الاجتماعي والفني.

 الهوامش 

73



1Elizabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her: A 
Feminist Theological Reconstruction of Christian 

Origins (New York: Crossroad, 1983), 182-185. 

2Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala: Jesus 
and the First Woman Apostle (Santa Rosa: Polebridge 

Press, 2003), 45-49. 

3Fiorenza, In Memory of Her, 190-192. 

4Michael Camille, Image on the Edge: The Margins of 
Medieval Art (London: Reaktion Books, 1992), 95-97. 

5Rona Goffen, Titian’s Women (New Haven: Yale 
University Press, 1997), 103-107. 

6Anne Rice, The Mummy, or Magdalene Stories (New 
York: Ballantine, 1991), 56-60. 

7Jonathan Kirsch, The Woman Who Followed Jesus 
(New York: HarperCollins, 1998), 112-118. 

8Rainer Maria Rilke, Das Stundenbuch, trans. Stephen 
Mitchell (New York: Random House, 1988), 44-46; John 

9Donne, Divine Poems (London: Everyman’s Library, 
1992), 89-91. 

10Fiorenza, In Memory of Her, 185-190. 

11King, The Gospel of Mary of Magdala, 50-54. 

 

74



 الفصل الخامس 

 مريم المجدلية في العصر المعاصر 

 

في العصر الحديث، شهدت شخصية مريم المجدلية تحولات جذرية جعلتها أكثر من مجرد  

تمكين  شخصية دينية تاريخية. لم تعد مرتبطة فقط بالخطية أو التوبة، بل أصبحت رمزًا لل

النسوي، للذاكرة التاريخية، وللنقد الاجتماعي والثقافي. هذه التحولات تعكس تفاعلًا مركبًا بين  

إعادة قراءة التاريخ الديني، الحركة النسوية، والتحولات في الثقافة الشعبية، حيث تم إعادة  

. ¹تفسير المجدلية في الأدب، الفن، السينما، والفكر الأكاديمي  

أولًا، في الأدب الروائي والشعري، أظهرت مريم المجدلية قدرة على إعادة تعريف الذات  

والهوية. منذ أواخر القرن التاسع عشر، ومع انطلاق الرواية الحديثة التي تعيد تقييم 

الشخصيات التاريخية والدينية، ظهرت أعمال تصورها كـ فرد مستقل قادر على اتخاذ  

رواية  قراراته، وتحليل المواقف، والتفاعل مع السلطة الاجتماعية والدينية. أعمال مثل 

مارغريت جورج "مريم المجدلية" تقدمها كشخصية تواجه صراعات داخلية، تتحدى المعايير  

. الأدب الشعري أيضًا ساهم في إعادة ²الاجتماعية والدينية، وتبرز قدرتها على التفكير النقدي

اصرون كرمز للتحرر الروحي والفكري، ويبرزون  تصورها، إذ صورها الشعراء المع

 تحديها للأعراف التقليدية.

ثانيًا، في الفنون البصرية والمعاصرة، أعيد رسم مريم المجدلية لتعكس وعيًا نقديًا بالسلطة  

والمؤسسات. اللوحات، التماثيل، والأفلام الحديثة لا تصورها فقط كشخصية تبعًا للرموز  

التقليدية، بل كشخصية قادرة على المبادرة، وإعادة ترتيب العلاقات الاجتماعية والسياسية  

. فيلم "³والروحية Mary Magdalene” (2018)   على سبيل المثال، يعيد تقديمها كقائدة
فكرية وروحية، قادرة على التحليل واتخاذ القرار، في مواجهة القيود المجتمعية والدينية. هذا 

التحول في التصوير البصري يعكس إعادة بناء الأسطورة الدينية وفق منظور نقدي معاصر، 

 يربط بين السلطة والمعرفة والهوية النسوية.

ثالثاً، من منظور الفلسفة الاجتماعية والنقد الثقافي، يعكس الاهتمام المعاصر بالمجدلية إعادة  

التفكير في السلطة الرمزية والتاريخية للنساء. الباحثات في الدراسات النسوية، مثل إليزابيث  

فيورينزا وكارين كينغ، يؤكدن أن تحويل ذكر النساء في التاريخ الديني من عنصر إهمال إلى  

. هذا التحليل  ⁴عنصر محايد ومعترف به يمثل استعادة للذاكرة الجماعية والوعي الاجتماعي

يظهر أن إعادة الاعتبار لمريم المجدلية ليست مجرد مسألة رمزية، بل أداة نقدية لمراجعة  

 دور المرأة في الثقافة والسلطة المؤسساتية. 

75



رابعًا، السينما والفنون الحديثة أعادت تقديم المجدلية كرمز للتمكين النسوي والمقاومة. من 

خلال إعادة تصويرها كشخصية مستقلة، متعلمة، وفاعلة في الحياة العامة، يتضح أن الثقافة 

المعاصرة تسعى لمصالحة التراث الديني مع القيم الحديثة للعدالة والمساواة. الرسوم،  

اللوحات، وحتى المسرحيات والأوبرا، تقدمها كمثال للمرأة التي يمكن أن تكون شاهدة،  

. هذا يعكس إدراكًا متزايدًا في المجتمع المعاصر لأهمية ⁵مفكرة، وفاعلة في التاريخ المعاصر 

 إعادة تقييم دور النساء في التاريخ والثقافة.

خامسًا، التحليل الاجتماعي والتاريخي يشير إلى أن الاهتمام المعاصر بالمجدلية يوازي حركة  

نقدية أكبر تجاه النسوية والدين والسياسة. الدراسات المعاصرة تربط بين تصوير مريم  

المجدلية في الثقافة الشعبية وبين إعادة قراءة السلطة داخل الكنيسة والمجتمع. يعكس ذلك  

دورها كرمز لتحليل السلطة، لإعادة ترتيب الذاكرة، وللتأمل النقدي في العلاقات الاجتماعية  

. كما أن الأدب والفن المعاصر يسلطان الضوء على الصراع بين التقليد والحداثة،  ⁶والسياسية

 وإمكانية تقديم نموذج نسوي تاريخي قادر على التأثير في الوعي الجمعي.

سادسًا، من منظور علم الاجتماع الثقافي، يُنظر إلى المجدلية كشخصية تفاعلية: ليست فقط 

شاهدة للأحداث، بل مؤسسة رمزية للهوية النسوية في العصر المعاصر. إعادة تصورها في  

الأدب والفن يبرز القدرة على مقاومة القوالب النمطية، والتحدي للهيمنة الذكورية، واسترجاع  

. هذه المقاربة توضح أن العصر الحديث لم يعد يقبل الصورة ⁷تاريخ النساء في الثقافة والدين

 التقليدية للمجدلية كشخصية ثانوية، بل يعيد بناءها كشخصية مركزية ومؤثرة.

ختامًا، يظهر أن العصر المعاصر أعاد مريم المجدلية إلى قلب النقاش الثقافي، الأدبي،  

والفكري. لقد تحولت من شخصية ثانوية في التقليد الكنسي إلى رمز للتمكين النسوي، لإعادة 

القراءة التاريخية والنقدية، وللفكر الاجتماعي المعاصر. حضورها في الأدب، الفن، السينما،  

والدراسات الأكاديمية يوضح أن إعادة الاعتبار للشخصيات النسائية المنسية يساهم في  

. ⁸تصحيح اختلالات التاريخ التقليدي ويعيد توازنًا بين النص، السلطة، والذاكرة الثقافية  

 الهوامش

1 Elizabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her: A Feminist  
Theological Reconstruction of Christian Origins (New York: 

Crossroad, 1983), 201–205. 

2 Margaret George, Mary Magdalene: A Novel (New York: Berkley, 
2002), 78–95. 

76



3 Helen Bond, Mary Magdalene in Film and Media (London: 
Routledge, 2020), 35–50. 

4 Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala: Jesus and the First 
Woman Apostle (Santa Rosa: Polebridge Press, 2003), 56–70. 

5 Jonathan Kirsch, The Woman Who Followed Jesus (New York: 
HarperCollins, 1998), 120–145. 

6 Elisabeth Schüssler Fiorenza, Feminist Interpretation of the Bible 
(Philadelphia: Fortress Press, 1998), 45–65. 

7 Aleida Assmann, Cultural Memory and Western Civilization 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2011), 112–120. 

8 Ibid., 121–145. 

 كتاب الكأس المقدسة و فرضية زواج مريم من يسوع 

كتاب الكأس المقدس لمؤلفيه مايكل بايك وريتشارد ليفين وهنري لينكولن، الصادر عام  

، قدم مريم المجدلية بطريقة مثيرة وجريئة جعلتها محورًا لسردية تاريخية ضخمة تقوم  1982

على فكرة الزواج من يسوع وإنجاب ذرية "مقدسة" تحمل دم المسيح عبر العصور، وهو ما  

. يحاول الكتاب أن يربط بين إشارات الأناجيل القانونية ¹يُعرف بـ"السلالة المقدسة"

،  ²والنصوص الغنوصية، مستغلًا فجوات تاريخية وأثرية لم يُفسرها أي بحث أكاديمي سابق

ليصوّر الكنيسة كمؤسسة مارست التستر على هذه الحقيقة عبر القرون، ما يعطي مريم  

التاريخ الديني. المجدلية دورًا مركزيًا في إعادة كتابة   

عند دراسة هذا الطرح، يظهر بوضوح أن مؤلفي الكتاب يعتمدون على أسلوب الربط بين  

الأحداث والشخصيات عبر القرون الطويلة، مستفيدين من ما يُعرف في الدراسات النقدية بـ 

pattern-seeking، هذا  ³أي البحث عن أنماط تربط بين الحقائق بطريقة سردية جذابة .

الأسلوب في غاية الإثارة ولكنه ضعيف من الناحية التاريخية، لأنه يتجاهل السياق الاجتماعي  

والسياسي والديني للنصوص، كما أن المؤلفين غالبًا ما يأخذون إشارات رمزية في النصوص 

، مع أن النصوص ⁴الغنوصية، مثل إنجيل فيليب، ويحوّلونها إلى أدلة على زواج يسوع ومريم

نفسها تستخدم لغة رمزية تشير إلى الألفة الروحية والمعرفة الداخلية وليس إلى زواج أو  

إنجاب ذرية. هذه المحاولة تعكس توجهاً معاصراً لإعادة إنتاج الشخصيات الدينية كرموز 

قة. أسطورية أكثر من كونها شخصيات تاريخية موث  

77



من الناحية التاريخية، الأناجيل القانونية الأربعة لم تذكر أي علاقة زوجية بين يسوع ومريم  

المجدلية، بل سلطت الضوء على دورها كشاهدة على أحداث مهمة مثل الصلب والقيامة، 

. النصوص الغنوصية، بما فيها ⁵وهو ما يُعتبر إشارة واضحة على مكانتها في الطائفة المبكرة

إنجيل مريم وإنجيل فيليب، تؤكد علاقة مريم القريبة من يسوع على مستوى التعليم الروحي  

والسر المسياني، وليس الزواج أو الإنجاب، ما يجعل فرضية السلالة المقدسة تظل حديثة 

. وبالتالي، الربط الذي قدمه الكتاب بين النصوص القديمة وفرضية الزواج ⁶الابتكار وخيالية

ا على دليل مباشر، بل على قراءة إبداعية معاصرة، تعتمد على الغموض  والذرية ليس قائمً 

 والتفسيرات الترابطية للأحداث التاريخية. 

على المستوى النقدي المنهجي، نجد أن الكتاب لا يستخدم تحليل المصادر الأولية بشكل  

صارم، بل يميل إلى خليط من الوثائق والتقارير الشعبية والوثائق التاريخية الضعيفة. 

يؤكدون أن الاعتماد على هذا   Bart Ehrmanو Richard Bauckhamالباحثون مثل 
الأسلوب ينتج سردًا جذابًا لكنه غير موثوق أكاديميًا، لأنه يخلط بين النصوص التاريخية  

الموثقة والرموز الدينية والأساطير الشعبية، متجاهلاً السياق الاجتماعي والسياسي الذي كان  

يشكل اليهودية في فلسطين الرومانية، ودور الكنيسة المبكرة في تشكيل النصوص الدينية  

. فالكتاب، رغم تقديمه مريم كشخصية محورية وقادرة على التأثير السياسي  ⁷بشكل محافظ

والديني، لا يقدم أي دليل على وجود حمل أو ذرية، أو على أي نشاط سياسي متعمد من  

 الكنيسة لإخفاء هذه الحقيقة.

من منظور الدراسات الدينية والثقافية، طرح الكتاب يعكس رغبة جماهيرية واضحة في 

"كشف الأسرار المخفية" وتحويل الشخصيات الدينية إلى محاور سردية مثيرة. هذا ما جعله  

 Theمؤثرًا في الثقافة الشعبية والأدب الروائي، بما في ذلك تأثيره المباشر على روايات مثل 
Da Vinci Code،  المؤلفون يميلون إلى ⁸لكنه يظل سردًا خياليًا بعيدًا عن الدقة الأكاديمية .

الخلط بين ما هو رمزي وما هو تاريخي، فيحوّل شخصية مريم المجدلية إلى عنصر إثارة  

 وتسويق ثقافي أكثر من كونها شخصية تاريخية قابلة للتحقق. 

علاوة على ذلك، يعكس الطرح رؤية حديثة للسلطة والمؤامرة، حيث يقدم الكنيسة كمؤسسة  

تتحكم في التاريخ عبر الأجيال. هذا الافتراض، عند مقارنته بالحقائق التاريخية، يبدو ضعيفًا، 

إذ تشير الدراسات إلى أن الكنيسة المبكرة كانت أكثر اهتمامًا باللاهوت الداخلي وحماية  

. الأدلة  ⁹العقيدة التقليدية، وليس متابعة حياة شخصية محددة بهدف إخفاء ذرية مزعومة

اليهودية تظُهر غياب أي حملة  –التاريخية على الأدب المسيحي المبكر والوثائق الرومانية

ممنهجة لإخفاء هذه "الذرية"، ما يجعل الكتاب أقرب إلى رواية شعبية منه إلى دراسة  

 أكاديمية.

78



إن التحليل الأكاديمي لهذا الطرح يسمح لنا بفهم كيف تحول ذكر النساء في التاريخ الديني من  

عنصر محرج أحيانًا، بسبب الجندر الأبوي، إلى محور سردي رمزي وجاذب في الثقافة  

المعاصرة، خاصة مع استخدام مريم المجدلية كرمز للمعرفة الروحية والتمرد على النظام  

وفي الوقت نفسه، يتيح لنا هذا التحليل رؤية التباين بين الصورة التاريخية لمريم،   .ⁱ⁰الأبوي
كما تظهرها النصوص المبكرة، والصورة الأسطورية والرمزية التي أعادتها الثقافة الشعبية 

المعاصرة. يمكن الاستفادة من هذا الطرح أكاديميًا ليس في إثبات صحة الزواج أو السلالة،  

بل في دراسة كيفية تحويل الشخصيات الدينية إلى رموز ثقافية وأسطورية، وكيف تتأثر 

 الذاكرة الجماعية والخيال الشعبي بالممارسات النصية والتفسيرية الحديثة.

 الهوامش

¹ Michael Baigent, Richard Leigh, Henry Lincoln, The Holy Blood 
and the Holy Grail (London: Jonathan Cape, 1982), 112–135. 

² Ibid., 140–152. 

³ Richard Bauckham, Jesus and the Eyewitnesses (Grand Rapids: 
Eerdmans, 2006), 301–310. 

⁴ Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala: Jesus and the First 
Woman Apostle (Santa Rosa: Polebridge Press, 2003), 61–64. 

⁵ Bart D. Ehrman, Jesus: Apocalyptic Prophet of the New 
Millennium (Oxford: Oxford University Press, 1999), 225–230. 

⁶ Ibid., 230–233. 

⁷ Ibid., 301–310. 

⁸ Jonathan Kirsch, The Woman Who Followed Jesus (New York: 
HarperCollins, 1998), 134–138. 

⁹ James D. G. Dunn, The Evidence for Jesus (Louisville: Westminster 
John Knox Press, 2003), 190–195. 

¹⁰ Tal Ilan, Jewish Women in Greco-Roman Palestine (Peabody: 
Hendrickson, 1996), 25–30. 

79



 مرة أخرى مع شيفرة دافنشي: 

  للخيال وجاذبة مثيرة بصورة المجدلية مريم تقدم( 2003) براون لدان  دافنشي شيفرة رواية

  سرية  بجماعات وربطها ذرية،  وإنجاب يسوع من  الزواج فرضية على  مركّزة الجماهيري،

  الكأس كتاب قدمه الذي  الطرح على تعتمد الرواية. ¹"القديسين أرضية"و" الأقباط" مثل

 تقديم محاولةً  العصور،  عبر  الكاثوليكية الكنيسة مؤامرات لتشمل السرد  توسع لكنها المقدس،

.²المسيحية للديانة المخفي  التاريخ في محورية كشخصية مريم صورة  

 التاريخية، الحقائق وبين  ورمزية خيالية عناصر  بين تخلط أنها للرواية النقدي التحليل يُظهر 

" الكبرى الحقيقة" إخفاء على  عملت الكنيسة أن يعتقد القارئ يجعل  سرديًا نمطًا مستخدمة

  الاجتماعي  السياق تتجاهل  الأكاديمي، البحث منظور  من  الطريقة، هذه. ³المجدلية لمريم

  الغنوصي والأدب القانونية الأناجيل أن  الاعتبار  بعين تأخذ ولا القديمة، للنصوص والسياسي

.⁴ذرية أو زواج  عن فرضية أي تدعم  لا فيليب إنجيل  أو مريم إنجيل مثل  

 فيها بما المبكرة، التاريخية النصوص أن حقيقة تتجاهل الرواية التاريخي،  النقد زاوية من

  الصلب مثل مركزية،  أحداث على كشاهدة مريم تضع الميت، البحر  ولفائف يوسيفوس كتابات

 الرواية ذلك، إلى بالإضافة. ⁵المقدسة للذرية حاملة  أو سياسية كشخصية وليس والقيامة،

  عبارة استخدام المثال، سبيل  على خاطئة؛ بطريقة الغنوصية النصوص استغلال تحاول

) الأكاديمية الدراسات بينما حميمة، علاقة لتأكيد فيليب إنجيل  في" المفضل الرسول" Karen 
L. King، 2003) بين المعرفي والارتباط الروحي الفهم عن رمزي تعبير  هذا أن تؤكد  

. ⁶زوجية  علاقة وليس ومريم، يسوع  

 بشكل وأرامية يونانية اقتباسات تقدم الرواية: الأكاديمي ضعفها يظهر  للرواية اللغوي الجانب

 النصي النقد مع يتنافى ما  مادية، أدلة إلى الغنوصية الرموز  وتحول دقيق، وغير  انتقائي

 Richard Bauckham (2006)و Bart D. Ehrman (1999) مثل دراسات . الحديث
 للنصوص، والثقافي اللغوي السياق الاعتبار  بعين يأخذ  أن يجب النصوص تحليل أن تؤكد

 وليس ومعرفية روحانية رموز هي" المسيح سر " أو" المفضلة الصحابة" مثل الرموز  وأن

. ⁷سياسية  

  مما الجماعية، والذاكرة الدينية السلطة بين التوتر  تستغل الرواية والثقافية، الفلسفية الناحية من

  مريم  يجعل هذا. مؤامرة سرديات عبر التاريخ صياغة إعادة في معاصرة رغبة يعكس

  للنصوص التاريخية الصورة عن بعيدة لكنها الشعبية، الثقافة في جذابة شخصية المجدلية

  على  ركزت المبكرة الكنيسة أن  إلى تشير الأكاديمية الدراسات بالمقابل،. ⁸المبكرة المسيحية

  بل مزعومة،  ذرية لإخفاء مؤامرات  أي تشرع ولم الجماعة، وتعليم للقيامة كشاهد دورها

. ⁹المسيحي للمجتمع الطقسية والأسس العقيدة تثبيت على  ركزت  

80



  ثقافي جذب عنصر  المجدلية، مريم خاصة  النساء، ذكر أصبح كيف بفهم يسمح الرواية تحليل

  والجاذبية الروحية والمعرفة للتمرد رمز إلى " تاريخي إحراج" عنصر  من  محولاً  معاصر،

  الخيال أنتجها التي لمريم الشعبية الصورة بين الاختلاف يُبرز ذاته، الوقت وفي. ⁰¹الأدبية

  يجعل  ما التاريخية، والمصادر  المبكرة النصوص رسمتها التي الصورة وبين المعاصر،

. أكاديميًا موثوقة غير  لكنها مثيرة الرواية  

 الهوامش

¹ Dan Brown, The Da Vinci Code (New York: Doubleday, 2003), 58–

72. 

² Ibid., 101–125. 

³ Richard Bauckham, Jesus and the Eyewitnesses (Grand Rapids: 

Eerdmans, 2006), 320–330. 

⁴ Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala (Santa Rosa: 
Polebridge Press, 2003), 65–70. 

⁵ Bart D. Ehrman, Jesus: Apocalyptic Prophet of the New 
Millennium (Oxford: Oxford University Press, 1999), 225–230. 

⁶ King, The Gospel of Mary, 66–68. 

⁷ Ehrman, Jesus, 230–233; Bauckham, Eyewitnesses, 310–315. 

⁸ Jonathan Kirsch, The Woman Who Followed Jesus (New York: 
HarperCollins, 1998), 140–145. 

⁹ James D. G. Dunn, The Evidence for Jesus (Louisville: Westminster 
John Knox Press, 2003), 195–200. 

¹⁰ Tal Ilan, Jewish Women in Greco-Roman Palestine (Peabody: 

Hendrickson, 1996), 25–35. 

 مريم المجدلية في الحركات النسوية: 

81



  محورية كشخصية المجدلية مريم ظهرت  المعاصر،  العصر  وحتى العشرين  القرن  امتداد على

  أو تاريخية شخصية مجرد تعد لم. والثقافي الديني المجال داخل المرأة دور تفسير  إعادة في

  المجتمع في والمعرفة السلطة صياغة إعادة على  قادر  نسوي رمز  إلى تحولت بل نصية،

 قراءة وإعادة الأكاديمية، الدراسات  من مزيج  نتيجة جاء التحول  هذا. ¹الحديث المسيحي

  تاريخ  في بحثت التي النسوية الحركات وإسهامات الغنوصية، والنصوص القانونية، الأناجيل

  دورًا المجدلية مريم لعبت السياق، هذا في . للكنيسة الجماعية الذاكرة وفي الدينية، الممارسة

  وعلى الروحية، السلطة امتلاك على  المرأة قدرة تمثل الرمزي المستوى على فهي  مزدوجًا؛

. ²المسيحي للإيمان المؤسسة  الأحداث في مركزي كشاهد دورًا تلعب التاريخي المستوى  

  أبرزها محددة، نصية أدلة  إلى  المجدلية مريم صورة بناء إعادة في النسوية الحركات تستند

  النظر  النسويات تعُيد السياق، هذا في. القانونية الأناجيل في القيامة على  أولى كشاهدة شهادتها

  سؤالاً   وتطرح امرأة، تتناول كونها بسبب شأنًا أقل الأبائي التقليد اعتبرها التي النصوص إلى

 النقدي التحليل يأتي هنا ؟³الأحداث سرد   في وضوحها رغم شهادتها  تسُتبعد لماذا: جوهريًا

" الموثوق الشاهد" تمثل المجدلية مريم  أن إلى Fiorenza  دراسات تشير  حيث للنصوص،

  للمجتمع الجماعية الذاكرة يعكس المبكرة النصوص في  حضورها وأن الأبوي، التحامل رغم

.⁴الرسالة في المرأة دور  إدراك  من  يخلو يكن لم الذي الأول المسيحي  

  مريم إنجيل مثل الغنوصية، النصوص بقراءة النسوية الحركات  استعانت ذلك، على علاوة

 تلقي كمعلّمة تصُوّر  مريم، إنجيل ففي. للنساء الممنوحة السلطة نطاق لتوسيع فيليب، وإنجيل

  في به معترفًا يكن لم وروحيًا معرفيًا بعدًا يعطيها ما وهو الروحية، للتعاليم عميقًا تفسيرًا

 لهذه اليوناني التحليل يوضح اللغوية، الناحية من. ⁵الأبائية القراءات في أو التقليدية الهالاخاه

" مثل بمريم، المرتبطة الأفعال أن النصوص οἶδα" ( "و(  يعرف تعلم، ἀναγγέλλειν" 
( .⁶لدورها النسوية القراءة يعزز  ما نشط، وروحي معرفي كفاعل تظُهرها ،(يبوح يعلن،  

  الذاكرة مفاهيم مع تتقاطع المجدلية مريم قراءة إعادة أن كيف ملاحظة يمكن لذلك، إضافة

  هذا في الدراسات  تشير  كما الأولى، المسيحية الجماعية فالذاكرة. الرسولية والسلطة الجماعية

  جعلت بطريقة الأحداث تشكيل أعادت لكنها التاريخية،  الرواية من النساء تحُذف لم  المجال،

:  النسوي التحدي جاء هنا من. ⁷الرسمي الكنسي الهيكل أو القانون أمام  وضوحًا أقل شهادتهن

  تأسيس  في وملهمات فاعلات مساهمات كنّ  النساء أن لإظهار  الذاكرة هذه قراءة إعادة

. ⁸هامشيين شهودًا فقط وليس المسيحية، الرسالة  

 والغنوصية القانونية النصوص بين الفجوة استغلال على أيضًا ركزت   النسوية الحركات

  في  بل الروحية، الأخبار   نقل في فقط ليس قيادية، كشخصية المجدلية مريم نموذج بناء لإعادة

  النسوية الممارسة أن يُظهر  التحليل هذا. الروحية الجماعة وإدارة يسوع لتعاليم العميق الفهم

82



  النسخ بين تقارن النصوص، تحلل منهجية نقدية عملية بل  تاريخي، تأويل إعادة مجرد ليست

. ⁹الروحية للسلطة شمولية  أكثر  رؤية وفق مريم شخصية تقديم وتعيد المختلفة،  

  والفن الأدب في مريم  تصوير  لطرق مهمًا نقدًا الأكاديمية الدراسات قدمت ذلك،  جانب إلى

  أعمال  في ومستقلة، مقاومة كشخصية مريم تظهر  والشعري، الروائي الأدب ففي. الحديث

  تصُوّر  حيث ،The Holy Blood and the Holy Grailو The Da Vinci Code مثل

 هذه استخدمت  النسوية الحركات. ⁰¹والدينية التاريخية الأحداث  في  محوري كلاعب

  الموروث،  التاريخ تشكيل وإعادة الديني الخطاب قيادة على المرأة قدرة لتأكيد التصورات

التقليدية السياقات في للنساء به مسموحًا  يكن لم أمر  وهو ⁱ¹. 

  أن  إلى Karen L. King يشير  حيث الانتقائية، التفسيرات  من يحذر الأكاديمي النقد لكن

  كونه من أكثر  واجتماعي ثقافي بناء إعادة كعملية يُفهم أن يجب المجدلية مريم تأويل إعادة

 الدينية، النصوص في النسوية الشخصيات قيمة من يقلل لا هذا. ¹²دقيقة تاريخية إنتاج إعادة

 والمكانة الفعلي الدور  وبين والتاريخية، الرمزية الوظيفة بين تمييز  إلى  الحاجة يُبرز  بل

.القديم المسيحي المجتمع في للمرأة النصوص أعطتها التي الاعتبارية  

  مجرد ليست المعاصرة النسوية الحركات  في المجدلية مريم إن القول يمكن النهاية، في

  الدين في النسائية والمشاركة والمعرفة السلطة في التفكير  لإعادة أداة بل دينية، شخصية

  إعادة أن ويؤكد جديدة، معانٍ  إنتاج على التاريخية النصوص قدرة يظهر  التحول هذا. والثقافة

  الروحي المجال  في النساء تموضع لإعادة سعيًا  يعكس المجدلية مريم  شخصية تفسير 

 نموذجًا لتصبح والنصية الزمنية القيود تتجاوز أن يمكن الرمزية أن ويثبت والاجتماعي،

. ¹³والمساواة للتحرر  عالميًا  

 الهوامش  

¹ Annette Merz, Women in Early Christian Traditions (New York: 

Crossroad, 1989), 45–50. 

² Elizabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her (New York: 

Crossroad, 1983), 75–90. 

³ Fiorenza, In Memory of Her, 80–85. 

⁴ Bart D. Ehrman, Jesus: Apocalyptic Prophet of the New 
Millennium (Oxford: Oxford University Press, 1999), 230–233. 

83



⁵ Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala (Santa Rosa: 
Polebridge Press, 2003), 65–70. 

⁶ King, The Gospel of Mary, 72–74. 

⁷ Fiorenza, In Memory of Her, 100–110. 

⁸ Tal Ilan, Jewish Women in Greco-Roman Palestine (Peabody: 
Hendrickson, 1996), 25–35. 

⁹ Fiorenza, In Memory of Her, 120–125. 

¹⁰ Jonathan Kirsch, The Woman Who Followed Jesus (New York: 

HarperCollins, 1998), 140–150. 

¹¹ Karen L. King, The Gospel of Mary, 70–72. 

¹² Fiorenza, In Memory of Her, 130–135. 

¹³ Annette Merz, Women in Early Christian Traditions, 70–80. 

 استخدامات فلسفية في الحركة المتمردة "النسوية أنموذجا" 

  بل  سردية، أدوات مجرد الأسطورية أو التاريخية الشخصيات تعد لم  المعاصر، العصر  في

 الثقافي الموروث مع الحديث  الإنسان  صراع تعكس وروحية فلسفية رموز إلى تحولت

  يسوع، قيامة على شاهد  مجرد تعد لم  السياق، هذا في  المجدلية، مريم. ¹والاجتماعي والديني

  والروحية النسوية الحركات. التقليدية السلطة على والتمرد الفكرية للحرية رمزًا  أصبحت بل

 ما وهو الذاتية، الروحية المعرفة على والقادرة المستقلة للذات كرمز  تستخدمها المعاصرة

. ²والمعرفة السلطة تقييم إعادة نحو عميقة فلسفية نزعة يعكس  

 للهيمنة نقدية تجربة روحية  كرموز  وليليث المجدلية مريم استخدام  يمثل الفلسفية، الناحية من

  الغربي، اليهودي الفكر  في  أولية شيطانة أو كمتمردة تقليديًا صُنّفت التي فليليث،. البطريركية

  هذه فلسفيًا،. ³والاجتماعية الجنسية  القيود من للتحرر  كرمز الحديث  العصر  في قراءتها تعُاد

  التي  فالذات ونيتشه؛ سارتر  مثل فلاسفة عند الأخلاقية الفردانية بمفهوم ترتبط الرمزية

  قوية أيضًا ولكنها متمردة ذات  هي الخاصة، قيمها لتحدد  والديني الاجتماعي القانون تتجاوز 

  القانون تتجاوز  لم شخصية فهي معكوسًا؛  نموذجًا نجد  المجدلية، مريم حالة  في. ⁴وفاعلة

84



  الحدث على الفعلية  والشهادة الروحية المعرفة خلال  من بل  الشكل، جهة  من الاجتماعي

.⁵والتحدي الطاعة  بين جدلية يخلق ما وهو المسيحي،  الدين في المركزي  

  إن إذ  الرمزي؛ التمكين فلسفة المجدلية بمريم الاهتمام يعكس  النسوية، الحركات سياق في

  للرموز  يمكن كيف يُظهر  والإنجيلية الغنوصية النصوص في وحضورها شهادتها تأويل إعادة

  الذاكرة بفكرة أيضًا ترتبط العملية هذه. الهيمنة ضد نقدية أدوات إلى تتحول أن التاريخية

  إعادة بكيفية بل التاريخية، بالنصوص فقط تهتم لا المعاصرة فالحركات المختارة؛ الجماعية

.⁶والجماعية الفردية الهوية بناء لإعادة أداة لتكون تشكيلها  

  روحية  كرموز  الشخصيات هذه استخدام أن إلى  الفلسفي التحليل يشير ذلك، على علاوة

 فمريم. التقليدية الدينية النصوص فيها بما الأبويّة، النصوص من  التحرر  مفهوم يعكس

  تعريف إعادة على  قادرة رمزية  كائنات تصبحان قراءتهما، إعادة عند وليليث، المجدلية

-بعد والما البَنيويّ  التفسير  فلسفة مع يتماهى ما وهو للمرأة، والوجودي الروحي المعنى

  والفلسفي الاجتماعي السياق حسب التأويل لإعادة قابلة بل  ثابتة، ليست الرموز حيث  ديث،ح

. ⁷والثقافي  

  الفلسفة تقاطع أيضًا يُظهر  الشخصيات هذه استخدام إن القول يمكن أعمق، نقدي منظور  من

  وحضور  معرفة ذات كشخصية المرأة فتمثيل. الدينية الدراسات مع والسياسية الأخلاقية

  في الأخلاقية والعدالة المسؤولية، السلطة،  حول  أسئلة طرح  يُعيد الروحي الفضاء في مستقل

 فلسفية أيقونة بل دينية، شخصية  مجرد ليست  هنا المجدلية مريم. المعاصرة المجتمعات

.⁸التقليدية للبنى والتحدي والمعرفة للحرية  

  لإعادة ورمزية فلسفية تجربة المعاصر  العصر  في الشخصيات بهذه الاهتمام يمثل النهاية، في

 والتقاليد، الفردية الحرية بين العلاقة في للتأمل  أدوات يصبحون إنهم. والجماعة الذات بناء

 قدرة يعكس الرمزي الاستخدام هذا . الاجتماعي والتمرد الروحانية وبين والذاكرة، السلطة بين

 نقدية أدوات إلى وتحويلها تاريخية، شخصيات من جديدة معاني تشكيل على الحديثة الثقافة

  والحرية بالوجود تتعلق عميقة فلسفية تجربة إلى الفانتازيا أو الاحتفال مجرد  تتجاوز 

.⁹والمعرفة  

 الهوامش  

¹ Elizabeth Schüssler Fiorenza, In Memory of Her (New York: 

Crossroad, 1983), 120–125. 

85



² Annette Merz, Women in Early Christian Traditions (New York: 

Crossroad, 1989), 65–75. 

³ Phyllis Trible, Texts of Terror (Philadelphia: Fortress Press, 1984), 

45–60. 

⁴ Jean-Paul Sartre, Existentialism is a Humanism (New Haven: Yale 
University Press, 1946), 30–35; Friedrich Nietzsche, Beyond Good 

and Evil (Cambridge: Cambridge University Press, 1886), 45–50. 

⁵ Bart D. Ehrman, Jesus: Apocalyptic Prophet of the New 
Millennium (Oxford: Oxford University Press, 1999), 240–245. 

⁶ Tal Ilan, Jewish Women in Greco-Roman Palestine (Peabody: 
Hendrickson, 1996), 140–150. 

⁷ Karen L. King, The Gospel of Mary of Magdala (Santa Rosa: 
Polebridge Press, 2003), 85–90. 

⁸ Jonathan Kirsch, The Woman Who Followed Jesus (New York: 
HarperCollins, 1998), 160–170. 

⁹ Annette Merz, Women in Early Christian Traditions, 80–90. 

 

 

 

 

 

 

 

86



 

 

 خلاصة البحث  

 

شخصية مريم المجدلية تبُرز في التاريخ المسيحي واليهودي كرمز مركب تتقاطع فيه الذاكرة 

الجماعية، السلطة الرسولية، والنصوص التاريخية. إن حضورها في الأناجيل القانونية ليس 

مجرد تسجيل حادثة، بل هو تكريس لمشهد استثنائي يعكس علاقة النساء بالسلطة الدينية  

والاجتماعية في القرن الأول الميلادي. في اليهودية الربانية، لم تكن شهادة المرأة تعُترف بها  

قانونيًا في أغلب السياقات القضائية، وهو ما يجعل الإشارة إلى مريم كشاهدة مركزية للقيامة  

أمرًا غير اعتيادي، ويطرح سؤالًا حول دور الذاكرة والسلطة في نقل هذه الروايات من  

. إن التحليل اللغوي للنصوص اليونانية يكشف عن أن  1خ والممارسة القانونية منظور التاري

الأفعال المستخدمة في وصف تصرفات مريم المجدلية تشير إلى فاعلية نشطة؛ فالأفعال في  

تظُهرها لا مجرد شاهدة عابرة، بل كمرسلة   18-20:1وإنجيل يوحنا  10-28:1إنجيل متى 

.2تبشر وتعلن الحدث، وهو استخدام لغوي يضفي عليها سلطة معرفية مبكرة   

تتضح العلاقة بين النصوص والسلطة الرسولية في الكتابات الأبائية المبكرة، حيث حاولت  

الكنيسة المبكرة وضع حدود لحضور النساء. فإيريناوس على سبيل المثال، وأتباعه، ركزوا  

على إعادة تأكيد سلطة الرسالة في تفسير الأحداث، بينما حافظوا على تمثيل مريم كشاهد  

. هذه الممارسة تشير إلى أن السلطة الدينية لم  3ولكن ضمن حدود لا تهدد الهيمنة الذكورية 

تكن تلغي دور المرأة، بل تعيد تشكيله ضمن السياق المؤسسي للحفاظ على الانضباط 

 التنظيمي، ما يعكس فهمًا مبكرًا للعلاقة بين السلطة والذاكرة الجماعية.

في المقابل، تقدم الأبوكريفا والغنوصية قراءة مختلفة، حيث يُبرز إنجيل فيليب وإنجيل مريم  

المجدلية مريم كشخصية تحمل السر والمعرفة، وشريكة معرفية ليسوع، وهو ما يُظهر أن  

. التحليل النصي  4بعض الجماعات البديلة أرادت توسيع فضاء السلطة خارج الهيكل الرسمي 

لهذه المخطوطات يُظهر تنويعًا في الصفات والأفعال، مما يعكس فلسفة غنوصية ترى في 

المعرفة والوعي تجربة شخصية عميقة، ويحوّل مريم إلى نموذج للوعي المبكر المتجاوز  

.5للمحددات الاجتماعية التقليدية   

مع دخول العصور الوسطى، بدأت الشخصية تدُمج مع عناصر أخرى مثل المرأة الخاطئة أو  

التائبة، ليصبح حضورها رمزًا للندم والتحول، ويخدم ذلك الكنيسة في ترسيخ قيم أخلاقية مع  

87



. الأدب والفن في هذه الفترة استمرا في إعادة  6تقليل حضورها كفاعلة مستقلة في الجماعة 

تفسير مريم، من اللوحات التذكارية إلى النصوص الشعرية والروائية، لتصبح رمزًا ثقافيًا  

.7أكثر من كونها شخصية تاريخية مستقلة، حيث استخدمت كأداة تعليمية وأخلاقية   

وفي العصر الحديث، تحولت مريم المجدلية إلى مادة خصبة لإعادة القراءة الرمزية 

ث والأفلام  والفلسفية، سواء في الأدب الروائي أو السينما أو الحركات النسوية. الأدب الحدي

مثل كتاب الكأس المقدسة وشيفرة دافنشي قدّموا مريم كشخصية قوية ومستقلة، قادرة على  

. هذه إعادة القراءة تعكس فهمًا حديثاً للسلطة  8تحدي الموروث الثقافي والديني والاجتماعي 

الرمزية، حيث لم تعد محصورة في السلطة الدينية الرسمية، بل توسعت لتصبح أداة نقد 

. 9اجتماعي وثقافي، وإعادة تفسير لدور المرأة في التاريخ والمعرفة   

الحركات النسوية استخدمت مريم المجدلية كرمز للتحرر والمقاومة ضد الهياكل البطريركية،  

وربطتها بالشخصيات الرمزية الأخرى مثل ليليث. هذا التحول يمثل فلسفة جديدة للرمز،  

حيث يصبح الشخصية التاريخية وسيطًا بين الماضي والحاضر، بين السلطة والحرية، وبين  

. إن تحليل هذه المسارات يُظهر كيف يمكن لشخصية واحدة أن  10النص والرمزية الثقافية 

تتحول عبر الزمن إلى أيقونة متعددة المستويات، تحدد مجالات الفكر الديني، الثقافي،  

 والاجتماعي، مع إعادة تشكيل الذاكرة الجماعية والرمزية الدينية.

من خلال هذا التصور التحليلي والتركيبي، يتضح أن مريم المجدلية ليست مجرد شخصية  

تاريخية أو دينية، بل نموذج مركب يتيح فهمًا متعدد المستويات: دورها في النصوص  

القانونية، حضورها في التقاليد الغنوصية، إعادة تشكيلها في العصور الوسطى، وتوظيفها في 

الأدب والفن والحركات النسوية الحديثة. هذا التحليل يوضح أن شخصية واحدة يمكن أن  

تكون مركزًا للصراع والتفاعل بين السلطة، المعرفة، والرمزية عبر التاريخ، مما يبرز أهمية 

دراسة الشخصيات النسائية ليس فقط في سياق تاريخي، بل أيضًا في سياق فلسفي وثقافي  

.11عميق   

 الهوامش:

David Daube, Witnesses in Bible and Talmud (Oxford: Oxford 
University Press, 1986), 15–22. 

Raymond E. Brown, The Death of the Messiah (New York: 
Doubleday, 1994), 123–127. 

88



Irenaeus, Against Heresies 3.11.1–2, transl. Alexander Roberts 
(Peabody: Hendrickson, 1999), 311–313. 

Elaine Pagels, The Gnostic Gospels (New York: Random House, 
1979), 102–107. 

François Bovon, Studies in the Gospel of Philip (Leiden: Brill, 1989), 
45–51. 

Judith Schüssler Fiorenza, In Memory of Her (New York: Crossroad, 
1983), 87–92. 

Jeffrey F. Hamburger, Women in Medieval Art (Cambridge: Harvard 
University Press, 1997), 58–65. 

Margaret Starbird, The Woman with the Alabaster Jar (New York: 
Bear & Company, 1993), 143–152. 

Mary Daly, Beyond God the Father (Boston: Beacon Press, 1973), 
77–85. 

Tal Ilan, Jewish Women in Greco-Roman Palestine (Peabody: 
Hendrickson, 1996), 25–30. 

Bart D. Ehrman, Jesus: Apocalyptic Prophet of the New Millennium 
(Oxford: Oxford University Press, 1999), 230–233. 

 

89


