الكيائل المنائل المنائ



الدكتورة أحسام ممود الطيري دكتوراه في أصول الفقه الإسلامي

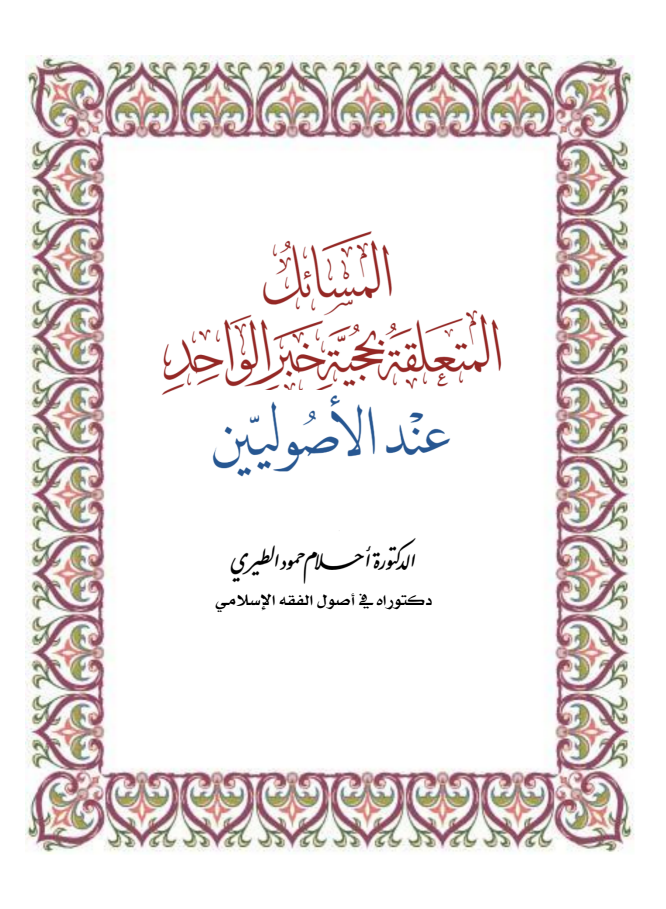


الْسَالْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّمَةُ الْمُحُيِّمَةُ الْمُولِيِّينَ عَنْد الأَصُولِيِّينَ

# رقم الإيداع بدار الكتب المصرية (٢٠١٩/٢١١٧٦) الترقيم الدولي: 6-34-6758

الطبعة الأولى ١٤٤١هـ ٢٠١٩م





#### مقدمة

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً مزيداً، أما بعد:

وهو أول أسباب الرفعة في الدنيا والآخرة لمن أخلص وابتغى فيه وجه الله تعالى، قال الله عز وجل: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞﴾ [المجادلة: ١١].

وإن من أعظم العلوم الشرعية وأجلها قدراً علم أصول الفقه، حيث لقي عناية عظيمة من قبل علمائنا الأجلاء وتنوعت الطرق في التأليف فيه وأفردت كثير من مباحثه ومسائله بمؤلفات مستقلة، وهذا يؤكد الأهمية العظمى والمنزلة السامية التي تسنمها هذا العلم، ولما يقوم به من دور في معرفة أحكام الله تعالى، وبيان صلاحية الشريعة لكل زمان ومكان وعمومها وشمولها والمحافظة على ذاتيتها وبقاء جوهرها نقياً صافياً لا تناله أيدي العبث بالتغيير والتبديل، أو

التحريف والتأويل.

وموضوع خبر الآحاد من المواضيع المتجددة والتي تحتاج إلى دراسات وأبحاث لتأكيد حجيته في مختلف صوره؛ وذلك لأنه يرتبط بالمصدر الثاني للتشريع وهو السنة النبوية، وكون معظم السنة النبوية نُقلت عن طريق روايات الآحاد، وبالتالي فدراسة موضوع الآحاد متحتمة من حيث معرفة صوره ومدى حجية كل صوره، وبيان معايير وضوابط القبول لتحقيق الثقة بنسبة الرواية إلى النبي صَلَّالِلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم حتى يكون الاحتجاج بها معتمداً، وللرد على خصوم السنة النبوية الذين أسقطوها من الحجية كونها نقلت عن طريق الآحاد.

وفي هذا البحث مشاركة في تحقيق الاحتجاج بخبر الواحد في عدد من صوره المشهورة لدى علماء الأصول نصرة للسنة ورداً على خصومها.

#### خطة البحث:

اشتمل البحث على مقدمة وفصلين، وخاتمة، وتفصيلها على النحو التالي: الفصل الأول: التعريف بالسنة ومكانتها وأقسامها، ويشتمل على ثلاثة ماحث:

المبحث الأول: تعريف السنة لغة واصطلاحاً.

المبحث الثاني: مكانة السنة في التشريع الإسلامي.

المبحث الثالث: أقسام ورود السنة إلينا.

الفصل الثاني: خبر الواحد عند الأصوليين، ويشتمل على أربعة مباحث:

المبحث الأول: مفهوم خبر الواحد.

المبحث الثاني: حجية خبر الواحد عند الأصوليين، ويشتمل على ستة مطالب:

المطلب الأول: التعبد لله بخبر الواحد عقلاً.

المطلب الثاني: التعبد لله بخبر الواحد شرعاً.

المطلب الثالث: حجية خبر الواحد في العقائد.

المطلب الرابع: حجية خبر الواحد فيها تعم به البلوى.

المطلب الخامس: حجية خبر الواحد في الحدود.

المطلب السادس: خبر الواحد إذا خالف القياس.

المبحث الثالث: إفادة خبر الواحد للظن أو اليقين.

المبحث الرابع: الضوابط المنهجية لقبول خبر الواحد.

ثالثا: الخاتمة، وفيها أهم نتائج البحث.

والله المسئول أن يتقبل منا صالح أعمالنا ، وأن يجعل عملنا خالصاً لوجهه الكريم إنه سميع جواد مجيب.

الدكتورة أحسلام حمود الطيري



# الْمُسِّالْهُ اللَّهُ الْمُعَلِّقَةَ بَحُينَةِ خَبِلْفا خِدِي عند الأصوليِّين





#### تعريف السنة لغة:

تطلق السنة في اللغة على السيرة والطريقة حسنة كانت أو سيئة ، ومنه ما جاء عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (من سن في الإسلام سنة حسنة فعمل بها بعده كتب له مثل أجر من عمل بها ولا ينقص من أجورهم شيء ومن سن في الإسلام سنة سيئة فعمل بها بعده كتب عليه مثل وزر من عمل بها ولا ينقص من أوزارهم شيء)(١).

ومنه قول الشاعر:

رب وفقني فلا أعدل عن سنن الساعين في خير سنن (٢).

السنة في الاصطلاح:

للسنة عدة إطلاقات بحسب كل فن تذكر فيه:

فالسنة عند المحدثين:

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب العلم باب من سن سنة حسنة أو سيئة ومن دعا إلى هدى أو ضلالة رقم الحديث (١٠١٧).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٦/ ٣٩٩)، القاموس المحيط (ص٥٥٨).

ما روي عن النبي صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من قول أو فعل أو تقرير أو صفة خَلْقية أو خُلُقية أو خُلُقية أَ

وتطلق عند الفقهاء على المندوب والمستحب.

وتطلق عند علماء العقيدة على ما يقابل البدعة، لذا يقولون: فلان من أهل السنة.

وقد تطلق على الواجب وغيره (٢).

السنة في اصطلاح الأصوليين:

فهي ما ثبت عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من قول أو فعل أو تقرير مراد به التشريع (٣).

فهم يبحثون عن السُّنة بصفتها مصدرًا للتشريع، باستقلالها بالتشريع فيها لم ينص عليه القرآن، وبصفتها مفسرة ومبينة لما أجمل في القرآن، وهذه الثلاثة التي هي القول والفعل والتقرير – وزاد بعضهم الترك – هي التي تُثبت الأحكام وتقرّرها، فهي تدل على طريقته في فهم دين الله عز وجل والعمل به، أما أقواله وأفعاله وتقريراته التي تُعَدُّ من خصائصه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ، فليست داخلةً في مفهوم

<sup>(</sup>١) تدريب الراوي (١/ ٢٣)، تحرير علوم الحديث (١/ ١٩).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٤/ ١٦٣)، شرح الكوكب المنير (٢/ ١٥٩ – ١٦٠)، الموافقات (ص٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) وزاد الشافعية (همه) صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بفعل الشيء ولم يفعله لأنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لا يهم إلا بحق محبوب مطلوب شرعاً؛ لأنه مبعوث لبيان الشرعيات. انظر: البحر المحيط (٤/ ١٦٤)، شرح الكوكب المنير (١٦٠ / ١٠٠).

السنة عند الأصوليين، وكذلك صفاته؛ لأنها لا تُفِيدُ حكمًا شرعيًّا يتعبَّدُ الناس به.





تعد السنة النبوية المصدر الثاني للتشريع الإسلامي بعد القرآن الكريم، وهي رديفته في بيان شرع الله سبحانه وتعالى، والتطبيق العملي لما جاء فيه، والمفسرة لمجمله المجلية لمعانيه، وإذا كان القرآن قد وضع القواعد والأسس العامة للتشريع والأحكام، فإن السنة قد عنيت بتفصيل هذه القواعد، وبيان تلك الأسس، وتفريع الجزئيات على الكليات، ولذا فإنه لا يمكن للدين أن يكتمل ولا للشريعة أن تتم إلا بأخذ السنة جنباً إلى جنب مع القرآن، وقد جاءت الآيات المتكاثرة والأحاديث المتواترة آمرة بطاعة الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ والاحتجاج بسنته والعمل بها، إضافة إلى ما ورد من إجماع الأمة وأقوال الأئمة في إثبات حجيتها و و جو ب الأخذ مها<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: الموافقات (ص٢٧٦)، المدخل إلى توثيق السنة للدكتور رفعت فوزى (ص٨)، موقع الشبكة الإسلامية (مكانة السنة في التشريع الإسلامي)، بحوث مقارنة في الفقه الإسلامي وأصوله للدكتور محمد فتحي الدريني (ص١٧٢)، خبر الواحد وحجيته للدكتور محمود الشنقيطي (ص٣٤).

ومن الأدلة على حجية السنة:

أو لاً: من الكتاب:

ان الله وصف ما يخبر به النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ عن الله بأنه وحي من الله،
 فقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْى لَيُوحَى ﴾ [النجم: ٣ - ٤]

٢ ) الآيات الآمرة بوجوب طاعة الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، والتحذير من مخالفته، فمن ذلك:

أ - قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ مَّنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّه وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾ [النساء: ٨٠].

ب - قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا ﴾ [الحشر:٧].

ج - قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً مُّبِيناً ﴾ [الأحزاب:٣٦].

وغيرها من الآيات الكثيرة التي تدل على حجية السنة ووجوب اتباعها(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: الموافقات (ص۲۷۷)، مجموع فتاوی ابن تیمیة (۱۹/۸۳ – ۸۶)، حجیة السنة للدکتور عبد الغنی عبد الخالق (ص۲۹۱ – ۳۰۵).

ثانياً: من السنة:

أ ) حديث أبي هريرة رَضِيَّالِيَّهُ عَنْهُ أن رسول الله صَلَّالِلهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: (من أطاعنى فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله ....)(١).

وقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: (كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبى، قالوا: يا رسول الله ومن يأبى؟ قال: من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبى)(٢).

ب) قوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: (يوشك الرجل متكناً على أريكته، يحدث بحديث من حلال من حديثي، فيقول: بيننا وبينكم كتاب الله عز وجل، فها وجدنا فيه من حلال استحللناه، وما وجدنا فيه من حرام حرمناه، ألا وإن ما حرم رسول الله مثل ما حرم الله) (").

وفي رواية: (ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول: عليكم بهذا القرآن فها وجدتم فيه من حلال فأحلوه وما وجدتم فيه من حرام فحرموه)(1).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأحكام رقم (٧١٣٧)، وأخرجه مسلم في كتاب الإمارة باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية رقم (١٨٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب الاقتداء بسنن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ رقم (٧٢٨٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجة باب تعظيم حديث رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رقم (١٢)، وصححه الألباني في صحيح ابن ماجة رقم (١٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في السنن كتاب السنة باب لزوم السنة رقم (٢٠٤)، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود رقم (٤٦٠٤).

ج) وقوله صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (دعوني ما تركتكم، فإنها أهلك من كان قبلكم سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم)(۱).

هذه الأحاديث وغيرها كثير كلها تدل على وجوب طاعة رسول الله صَلِّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالَمٌ واتباع سنته كما يجب طاعة الله واتباع كتابه (٢).

## ثالثاً: الإجماع:

فقد أجمع المسلمون على حجية السنة النبوية، والامتثال لما دلت عليه من الأحكام، وعدم معارضتها بالآراء والأهواء، لأنها أصل من أصول الأحكام، وعليها مدار فهم أكثر الأحكام، قال الإمام الشافعي رَحمَهُ اللهُ: "أجمع الناس على أن من استبانت له سنة رسول الله صَلَّللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يكن له أن يدعها لقول أحد من الناس "(")، وقال أيضاً: "لم أسمع أحداً نسبه الناس أو نسب نفسه إلى علم، يخالف في أن فرض الله عز وجل اتباع أمر رسول الله صَلَّللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ والتسليم لحكمه، وأن الله عز وجل لم يجعل لأحد بعده إلا اتباعه، وأنه لا يلزم قول بكل حال إلا بكتاب الله أو سنة رسوله صَلَّللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وأن ما سواهما تبع لهما، وأن فرض الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب الاقتداء بسنن رسول الله صَلَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رقم (۷۲۸۸).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (ص ٦٧٨)، حجية السنة للدكتور عبد الغنى عبد الخالق (ص ٣٠٨).

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين (١/ ١٥).

علينا وعلى من بعدنا وقبلنا في قبول الخبر عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ واحد لا يختلف فيه الفرض، وواجب قبول الخبر عن رسول الله صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ "(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: "وليعلم أنه ليس أحد من الأئمة المقبولين عند الأمة قبولا عاماً يتعمد مخالفة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ في شيء من سنته دقيق ولا جليل فإنهم متفقون اتفاقاً يقينيا على وجوب اتباع الرسول، وعلى أن كل أحد من الناس يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله"(٢).

وقال أيضاً: "وهذه السنة إذا ثبتت فإن المسلمين كلهم متفقون على وجوب اتباعها"(").

الأم للشافعي (٩/٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۰/ ۲۳۲).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (١٩ / ٨٥ – ٨٦).

# الْمُسِّالْهُ الْمُنْ الْمُكَالِّمَةُ الْمُحِيَّةِ خَيْرِ الْفَاخِدِ عِنْد الأَصُولِيِّين



تلقى الصحابة رضوان الله عليهم سنة النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ وَكَانَ يَنقلونها إلى بعضهم البعض، فحفظوا السنة النبوية حتى بلغوها من بعدهم من التابعين، وهكذا حتى ظهر عصر التدوين ودونت السنة النبوية في السطور بعد أن كانت محفوظة في الصدور إلا ما كان من بعض الصحابة الذين دونوا بعض ما سمعوه من النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، ولما استقلت العلوم وظهر علم دراسة السنة النبوية قسم العلماء السنة النبوية باعتبار ورودها إلينا من حيث الطرق، والجمع الذي نقلها إلينا، إلى قسمين:

الأول: النقل المتواتر.

الثاني: نقل الآحاد.

# القسم الأول: المتواتر

تعريف المتواتر لغة:

المتواتر: المتتابع وهو اسم فاعل من تواتر إذا تتابع، ومنه قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا تَتْرَا﴾ [المؤمنون: ٤٤] من تتابع الأشياء وبينها فجوات

وفترات؛ لأن بين كل رسولين فترة (١).

### والمتواتر في الاصطلاح:

هو ما رواه جماعة كثيرون يستحيل في العادة أن يتواطئوا على الكذب، وأسندوه إلى شيء محسوس<sup>(۲)</sup>.

وقد قسم العلماء المتواتر إلى قسمين ، لفظى ومعنوي:

فالمتواتر اللفظي: هو ما تواترت روايته على لفظ واحد.

أو هو ما اشترك عدده في لفظ بعينه (٣).

ومثاله : قوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (من كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار)(٤).

**والمتواتر المعنوي**: وهو ما اتفق رواته على معناه دون لفظه<sup>(°)</sup>.

ومثاله: أحاديث الشفاعة والحوض والمسح على الخفين ورفع اليدين في

<sup>(</sup>١) لسان العرب (٥/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: البحر المحيط (٣/ ٢٩٦)، إرشاد الفحول (١/ ٢٠٨)، الإبهاج في شرح المنهاج (٢/ ٢٨٥)، شرح الكوكب المنبر (٢/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح الكوكب المنير (٢/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب العلم باب إثم من كذب على متعمداً رقم (١٠٧)، ومسلم في باب تغليظ الكذب على رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رقم (٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح الكوكب المنير (٢/ ٣٣٢)، تيسير التحرير (٣/ ٣٦)، نهاية السول (٢/ ٢٦٢).

الدعاء.

### القسم الثاني: الآحاد:

ويسمى خبر الواحد، وهو ما عدا المتواتر، وسيأتي تفصيله لاحقاً.





# الْمُسِّالْهُ الْمُنْ الْمُكَالِّمَةُ مَجُينةً خَبِلْفًا خِدِي عند الأصوليِّين





خبر الواحد مركب إضافي مكون من كلمة "خبر"، وكلمة "الواحد"، ولتعريف هذا المصطلح لا بد من تعريف كل كلمة على حدة.

### تعريف الخبر في اللغة:

هو النبأ، والجمع أخبار، وجمع الجمع أخابير، والخبر مشتق من الخبار والخبراء هي الأرض اللينة أو الرخوة؛ لأن الخبر يثير الفائدة كما تثير الأرض الغبار إذا قرعها الحافر ونحوه، وفي المثل من تجنب الخبار أمن العثار (١).

# تعريف الخبر في الاصطلاح:

هو ما يحتمل التصديق والتكذيب لذاته.

وقيدنا التعريف بقولنا "لذاته" ليخرج به خبر الله ورسله، والأخبار البديهية نحو الواحد نصف الاثنين<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) لسان العرب (٤/ ٢٢٦)، مقاييس اللغة (٢/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٣/ ٢٨٣ – ٢٨٤).

#### تعريف الواحد:

الواو والحاء والدال: أصل واحد يدل على الانفراد، من ذلك الوحدة(١).

والآحاد جمع أحد، كحجر وأحجار، وأصل الآحاد أعحاد بهمزتين فأبدلت الثانية ألفاً لسكونها وتحرك ما قبلها واشتقاقه من الواحد<sup>(٢)</sup>.

تعريف خبر الواحد باعتباره لقباً على هذا الفن:

### خبر الآحاد عند الأصوليين:

هو ما سوى المتواتر، فيشمل ما رواه واحد وما رواه اثنان، وما رواه ثلاثة فأكثر إذا لم يصل إلى حد التواتر<sup>(٣)</sup>.

### أقسام خبر الآحاد:

ينقسم خبر الآحاد عند الجمهور إلى ثلاثة أقسام:

١ - المشهور

٢ – العزيز

٣- الغريب(٤).

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة (٦/ ٩٠).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٣/ ٧٠)، المعجم الوسيط (١/ ١٠)، (٢/ ١٠١٧).

<sup>(</sup>٣) شرح الكوكب المنير (٢/ ٣٤٥)، الإحكام للآمدي (٢/ ٣١)، البحر المحيط (٣١٨/٣)، الإبهاج في شرح المنهاج (٢/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٤) الحنفية على خلاف الجمهور حيث يجعلون المشهور قسماً بين مرتبة الآحاد والمتواتر ويخصونه بقسم مستقل. انظر: شرح الكوكب المنير (٢/ ٣٤٥)، تيسير التحرير (٣/ ٣٧)، الإبهاج في شرح المنهاج

## أولاً: المشهور:

### تعريف المشهور لغةً:

المشهور: مصدر من الفعل شهر أو اشتهر، يقال: شهر الأمر أو اشتهر الأمر إذا ظهر وبان أو ذاع وانتشر، وسمي الحديث المشهور بهذا لوضوحه واشتهاره (۱).
وفي الاصطلاح:

هو الحديث الذي له طرق محصورة بأكثر من اثنين ولم يبلغ حد التواتر (١).

قولنا: "محصورة" قيد خرج به الحديث المتواتر، فإنه لا يحصر بطرق معينة على الصحيح.

وقولنا: "بأكثر من اثنين" قيد خرج به العزيز والغريب.

## ثانياً: العزيز:

تعريفه لغة:

صفة مشبهة على وزن فعيل، مأخوذ من الفعل عزَّ يَعِزُّ – بكسر العين – بمعنى قلَّ وندر.

<sup>(</sup>٢/ ٢٩٩)، توضيح الأفكار (٢/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>۱) لسان العرب (3/87)، مقاییس اللغة (7/87).

 <sup>(</sup>۲) البحر المحيط (۳/ ۳۱۲)، الإحكام للآمدي (۲/ ۳۱)، توضيح الأفكار للصنعاني (۲/ ۲۰۱ – ٤٠٠)،
 فتح المغيث (۳/ ۳۳ – ٤٤).

وقيل: مأخوذ من عزَّ يَعَزُّ - بفتح العين - بمعنى قوي واشتد، ومنه قول الله تعالى: ﴿ فَعَزَّرْنَا بِثَالِثٍ ﴾ [يس: ١٤](١).

وهذان المعنيان ينطبقان على العزيز، فهو قليل نادر بالنسبة لغيره من أنواع الحديث، وهو يقوي بعضه بعضاً لكونه جاء من طريقين فيعزز أحدهما الآخر ويقويه (٢).

وفي الاصطلاح: ما رواه اثنان عن اثنين في جميع طبقات الإسناد أو بعضها (٢).

فخرج بقوله " اثنين " المشهور؛ لأنه ما كان محصوراً بأكثر من اثنين ما لم يبلغ حدَّ التواتر، وخرج به الغريب أيضاً.

## ثالثاً: الغريب:

#### تعريف الغريب لغة:

الغريب – صفة مشبهة على وزن فعيل، مأخوذة من الغربة وهي النزوح والبعد عن الوطن، ومنه غروب الشمس، وسمِّي الغريب غريباً لانفراده وبعده عن وطنه وأقاربه (٤).

<sup>(</sup>١) لسان لعرب (٥/ ٣٧٤)، مقاييس اللغة (٤/ ٣١).

<sup>(</sup>٢) تدريب الراوي (٣/ ٣١).

<sup>(</sup>٣) فتح المغيث (٣/ ٣٣)، تدريب الراوي (٢/ ١٨١).

<sup>(</sup>٤) معجم مقاييس اللغة (٤/ ٣٣٧)، لسان العرب (١/ ٦٣٧).

وفي الاصطلاح:

هو الحديث الذي تفرد بروايته راو واحد في أي طبقة من السند(١).

(١) تدريب الراوي (٢/ ١٨١)، فتح المغيث (٣/ ٣٠).





اختلف العلماء في هذه المسألة على ثلاثة أقوال:

القول الأول: جواز التعبد لله بخبر الواحد عقلاً وهو مذهب الجمهور(').

القول الثاني: منع التعبد لله بخبر الواحد عقلاً وهو مذهب جماعة من المتكلمين (٢).

القول الثالث: وجوب التعبد لله بخبر الواحد عقلاً وهو قول أبي الخطاب (٣)(٤).

#### الأدلة

#### أدلة الجمهور:

قالوا: التعبد بالعمل بخبر الواحد إذا غلب على الظن صدقه لا يلزم عنه

<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (٢/ ٤٥)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٥٥٩)، المذكرة للشنقيطي (ص٢٦).

<sup>(</sup>٢) روضة الناظر (١/ ٣١٠)، المستصفى (١/ ٢٧٣)، الإحكام للآمدي (٢/ ٤٥)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٣٥٩)، المذكرة للشنقيطي (ص١٢٦).

<sup>(</sup>٣) روضة الناظر (١/ ٣١٢)، المستصفى (١/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٤) محفوظ بن أحمد بن الحسن الكلوذاني، أبو الخطاب، إمام الحنبلية في عصره، من كتبه " التمهيد " في أصول الفقه" و "الانتصار في المسائل الكبار" ، "رؤوس المسائل" توفي سنة ٥١٠ هـ . انظر: سير أعلام النبلاء (٩١/ ٣٤٨)، الأعلام للزركلي (٥/ ٢٩١).

لذاته محال في العقل، و لا معنى للجائز العقلي سوى ذلك.

وغاية ما يقدر في اتباعه احتمال كونه كاذباً أو مخطئاً، وذلك لا يمنع من التعبد به، بدليل اتفاقنا على التعبد بالعمل بقول المفتي، والعمل بقول الشاهدين، مع احتمال الكذب والخطأ على المفتي والشاهد فيها أخبرا به (۱).

### أدلة أصحاب القول الثاني:

قالوا: أن الآحاد غير معصومين فخبرهم غير مقطوع بصدقة وغير المقطوع بصدقة ليس من العلم والتكليف بها ليس بمعلوم علماً يقينياً يقبح والقبيح مستحيل في حق الله تعالى (٢).

### أدلة أصحاب القول الثالث:

استدل أصحاب القول الثالث بأدلة ثلاثة:

الأول: أن الأمور القطعية في الشرع قليلة، ولو علق العمل على القطع لتعطل أغلب الأحكام لندرة القواطع وقلة المدارك.

الثاني: أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بعث إلى الناس كافه و لا تمكن مشافهة جميعهم و لا إبلاغ جميعهم بالتواتر، وذلك يقتضي - عقلاً - وجوب اعتماد الآحاد في التبليغ.

<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (۲/ ٤٥)، روضة الناظر (۱/ ٣١٠ – ٣١١)، المستصفى (١/ ٢٧٣ – ٢٧٤)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٣٥٩ – ٣٦٠).

<sup>(</sup>٢) روضة الناظر (١/ ٣١٠)، الإحكام للآمدي (٢/ ٤٦).

الثالث: أن الراوي العدل لخبر الواحد مظنون الصدق لعدالته، والظن أرجح من مقابله، والعمل بالراجح يوجبه العقل، فمتى ترجح وجود أمر الله ورسوله بأخبار العدل فالعمل له إذن أرجح من مقابله فالعقل يقتضيه (۱).

## والراجح:

هوما ذهب إليه الجمهور من أن العقل لا يوجب التعبد لله بخبر الواحد كما أنه لا يمنعه ، بل يجيزه ، لأنه لا يلزم منه محال ، وهو مقتضى الجواز العقلى.

## ويجاب عن القول الثاني:

أن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مكلف بالتبليغ إلى من يقدر على إبلاغه إما بالمشافهة أو بخبر التواتر.

وكذلك كل واحد من الأمة إنها كلف بها أرسل به الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا عَلَمُهُ، وأما مع عدم علمه به، فلا.

ولهذا فإن من كان في زمن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في البلاد النائية والجزائر المنقطعة، ولا سبيل إلى إعلامه، فإن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يكن مكلفاً بتبليغه، ولا ذلك الشخص كان مكلفاً بها أرسل به (٢).

ويجاب عن القول الثالث بأمور ثلاثة مرتبة حسب أدلتهم السابقة:

<sup>(</sup>١) روضة الناظر (١/ ٣١٢)، المستصفى (١/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للآمدي (٢/ ٥٥).

انه لا يلزم من عدم التعبد به تعطل الأحكام لإمكان البقاء على البراءة الأصلية واستصحاب العدم الأصلي وكذلك الظن الناشئ منه لا يرفع حكم اليقين الثابت بالبراءة الأصلية واستصحاب العدم الأصلي.

٢ – أن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يكلف بتبليغ من أمكنه بتبليغه من أمته دون من لم يمكنه .

٣ - أن كذبه ممكن فربها يكون عملنا بخلاف الواجب(١).

<sup>(</sup>١) المستصفى (١/ ٢٧٥ – ٢٧٦)، روضة الناظر (١/ ٣١٢ – ٣١٣).



اختلف العلماء في هذه المسألة على قولين:

القول الأول: وجوب التعبد لله بخبر الواحد شرعاً وهو مذهب الجمهور (۱). القول الثاني: منع التعبد لله بخبر الواحد شرعاً وهو مذهب جماعة من المتكلمين (۱).

## الأدلة:

#### أدلة القول الأول:

استدل الجمهور على وجوب التعبد لله بخبر الواحد شرعاً بأدلة من الكتاب والسنة وفعل الصحابة والإجماع:

# أولاً: الأدلة من الكتاب وأهمها ما يلي:

١ - قال سُبَحانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَلَوْلا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآمِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُواْ فِي الدِين وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ [التوبة:١٢٢].

<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (۲/ ٥١)، المستصفى (٢/ ٢٧٦)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٣٦١)، روضة الناظر (١/ ٣١٣)، المحصول (٣٦ / ٣٥٣).

<sup>(</sup>۲) الإحكام للآمدي (۲/ ٥١)، شرح الكوكب المنير (۲/ ٢٦٥)، روضة الناظر (۳۱۳/۲)، المحصول (۲/ ۳۱۳). (۶/ ۳۵٤).

وجه الدلالة من الآية الكريمة:

أ ـ أن الثلاثة فرقة، والطائفة منهم إما واحد أو اثنان، فإذا روى الراوي ما يقتضي المنع من الفعل وجب تركه لوجوب الحذر على السامع، وإذا وجب العمل بخبر الواحد أو الاثنين هاهنا وجب مطلقاً إذ لا قائل بالفرق(١).

ب - أن الرجل يسمى طائفة لقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَإِن طَايِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾ [الحجرات: ٩]. فلو اقتتل رجلان دخلا في معنى الآية، وقد نقل في سبب نزولها أنها كانت في رجلين، لكون السياق يشعر أن المراد أكثر من واحد؛ لأن القائل أن الرجل طائفة لا تكون إلا واحدا(٢).

ج - أمر الله تعالى بالإنذار طلباً للحذر بدليل قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ [التوبة:١٢٢] ، ولو لم يكن خبر الواحد حجه لوجوب العمل لما وجب الإنذار بها سمع ، ثم لما ثبت بالنص أنه مأمور بالإنذار ثبت وجوب القبول منه لأنه في هذا بمنزلة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فإنه كان مأموراً بالإنذار ثم كان قوله ملزماً للسامعين كيف وقد بين تعالى حكم القبول والعمل به بقوله: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾ أي لكي يحذروا عن الرد والامتناع عن العمل بعد لزوم الحجة إياهم كها قال تعالى ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ الرد والامتناع عن العمل بعد لزوم الحجة إياهم كها قال تعالى ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ

<sup>(</sup>١) أصول السرخسي (٢/ ٣٢٢ – ٣٢٣)، الإحكام للآمدي (٢/ ٥٦)، خبر الآحاد وأثره في اختلاف الفقهاء (ص٥١).

<sup>(</sup>٢) أصول السرخسي (١/ ٣٢٣).

يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ [النور: ٦٣]. والأمر بالحذر لا يكون إلا بعد توجه الحجة، فدل على أن خبر الواحد موجب للعمل(١).

٢\_ قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [الحجرات: ٦].

## وجه الاستدلال بالآية الكريمة من وجهين:

أ ـ أن الشارع الحكيم علق وجوب التثبت على خبر الفاسق، فدل على أن خبر غير الفاسق بخلافه، والاستدلال هنا يؤخذ من مفهومي الشرط والصفة فإنها يقتضيان قبول خبر الواحد (١).

ب ـ سبب نزول الآيات الكريمة: هو أنه عندما بعث النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ أَن الوليد بن عقبة بن أبي معيط ساعياً إلى قوم، عاد وأخبر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ أَن الذين بعث إليهم ارتدوا، وأرادوا قتله، فأجمع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على قتلهم وغزوهم، وكان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد أراد العمل بخبر الوليد بن عقبة وهو خبر آحاد، ولو لم يكن ذلك جائزاً لما أراده، ولأنكر عليه ذلك ").

٣ ـ قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِنَاتِ وَالْهُدَى
 مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَـ إِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّه وَيَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ

<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (٢/ ٥٦ - ٥٧)، أصول السرخسي (١/ ٣٢٣ - ٣٢٤)، المحصول (٤/ ٣٥٤).

<sup>(7)</sup> الإحكام للآمدي (7/3)).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم (٧/ ٣٧٠).

[البقرة:٩٥٩].

#### وجه الدلالة:

أن الله تعالى توعد على كتمان الهدى، وذلك يدل على إيجاب إظهار الهدى، وما يسمعه الواحد من النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فهو من الهدى فيجب عليه إظهاره، فلو لم يجب علينا قبوله، لكان الإظهار كعدمه فلا يجب.

وهذه الآية وإن كانت نزلت في أهل الكتمان لكتمانهم ما يجب عليهم بيانه من صفة نبينا محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ فإنها عامة في كل من تعلم علماً فإنه منهي عن الكتمان مأمور بالبيان (۱).

٤ ـ قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾ [البقرة: ١٤٣].

وجه الدلالة: أن المخبر لنا عن رسول الله صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شاهد على الناس ولا يجوز أن يجعله الله شاهداً على الناس وهو غير مقبول القول<sup>(۱)</sup>.

٥ ـ قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣].

وجه الدلالة من الآية: أن الله أمر بسؤال أهل الذكر والأمر للوجوب والله

<sup>(</sup>۱) أصول السرخسي (۱/۳۲۲)، الإحكام للآمدي (۱/۰۹)، خبر الواحد وحجيته للشنقيطي (ص۱۲۹).

<sup>(</sup>٢) الإحكام الآمدي (٢/ ٥٩).

تعالى لم يفرق بين المجتهد وغيره وسؤال المجتهد لغيره ينحصر في طلب الإخبار بما سمع دون الفتوى ولو لم يكن القبول واجباً لما كان السؤال واجباً (١).

٦- قال سُبَحانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِنَّ الْمَلَأَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّاصِحِينَ ﴾ [ القصص: ٢٠].

وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [القصص: ٢٥].

وجه الدلالة من الآية: أن الله عز وجل أخبر عن موسى عليه السلام أن رجلاً قال له: ﴿إِنَّ الْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ ﴾ فلو لم يكن خبر الواحد مقبولاً لما صدق وكذلك فإن موسى عليه السلام صدق المرأة في مقولتها ومضى معها، وقد يقول قائل: إن هذا شرع من قبلنا.

فنقول شرع من قبلنا مقبول إذا لم يرد في شرعنا ما يرده وينسخه (٢).

ثانياً: من السنة:

استدل الجمهور بأدلة كثيرة من السنة أهمها:

١ ـ عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (نضر الله عبداً

<sup>(</sup>١) الإحكام الآمدي (٢/ ٦٠ - ٦١).

<sup>(</sup>٢) الإحكام لابن حزم (١٠٦/١، ١٢٣).

سمع مقالتي فوعاها ثم بلغها عني فرب حامل فقه غير فقيه ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه)(١).

وجه الاستدلال بهذا الحديث: أن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ندب إلى استهاع مقالته وحفظها والأمر لواحد ، فدل على أنه لا يأمر أن يؤدي إلا من تقوم به الحجة إلى من أدى إليه.

٢ – قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم : (لا ألفين أحدكم متكئاً على أريكته يأتيه الله من أمري مما أمرت به أو نهيت عنه فيقول لا ندري، ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه)(٢).

وجه الاستدلال من الحديث: تثبيت الخبر عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وإعلامه أنه لازم لهم وإن لم يجدوا له نصاً من القرآن (٣).

" عن عبد الله بن عمر أنه قال: (بينها الناس بقباء في صلاة الصبح إذ جاءهم آت فقال إن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد أنزل عليه الليلة قرآن وقد أمر أن يستقبل الكعبة فاستقبلوها وكانت وجوههم إلى الشام فاستداروا إلى الكعبة )(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه باب من بلغ علماً (٢٣٦)، وصححه الألباني في صحيح ابن ماجة (٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، كتاب السنة في لزوم السنة (٤٦٠٥)، و الترمذي باب ما نهي عنه أن يقال عند حديث النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (٢٦٦٣)، وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٤٦٠٥).

<sup>(</sup>٣) الرسالة (ص٤٠٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب الصلاة باب ما جاء في القبلة .. رقم (٤٠٣)، ومسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب تحويل القبلة من القدس إلى الكعبة رقم (٥٢٥).

وجه الاستدلال من الحديث: أن أهل قباء أهل سابقة من الأنصار وفقه، وقد كانوا على قبلة فرض الله عليهم استقبالها، ولم يكن لهم أن يدعوا فرض الله في القبلة إلا بها تقوم به الحجة؛ ولذلك امتثلوا الأمر وتحولوا إلى الكعبة بناء على خبر الرجل وهو واحد مما يدل على وجوب العمل بخبر الواحد(۱).

٤ - عن أنس بن مالك أنه قال: كنت أسقي أبا عبيدة بن الجراح وأبا طلحة الأنصاري وأبي بن كعب شراباً من فضيخ وتمر، قال فجاءهم آت فقال إن الخمر قد حرمت فقال أبو طلحة يا أنس قم إلى هذه الجرار فاكسرها قال فقمت إلى مهراس لنا فضربتها بأسفله حتى تكسرت (٢).

وجه الاستدلال من الحديث: أنهم رَضِّ اللهُ عَنْهُمُ انتهوا عن فعلهم بقول الواحد ولو لم يكن خبر الواحد حجة لما فعلوا ذلك .

٥ – أمر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ أنيساً أن يغدو على امرأة رجل ذكر أنها زنت فقال له: فإن اعترفت فارجمها ، فاعترفت فرجمها "(").

وجه الاستدلال من الحديث: أنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بعث إلى المرأة أنس وهو واحد بتبليغ حد من حدود الله ولو لم يكن حجة لما فعل ذلك.

٦ ـ ما روي عن علي بن أبي طالب رَضَوَالِلَّهُ عَنْهُ أنه كان على جمل يقول: إن

<sup>(</sup>١) الرسالة (ص ٤٠٦ – ٤٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب أخبار الآحاد باب ما جاء في إجازة خبر الواحد رقم (٧٢٥٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب أخبار الآحاد باب ما جاء في إجازة خبر الواحد رقم (٧٢٦٠).

رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: (إن هذه أيام طعام وشراب، فلا يصومن أحد) فاتبع الناس وهو على جمله يصرخ فيهم بذلك().

وجه الاستدلال من الحديث: أن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ بعث إليهم علياً مع أنه كان قادراً على أن يسير إليهم بنفسه، ويشافههم، أو يبعث إليهم عدداً من الصحابة، فدل على أنه حجة (٢).

٧ - ما اشتهر، واستفاض بالنقل المتواتر عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ أنه كان ينفذ آحاد الصحابة إلى النواحي والقبائل والبلاد بالدعاء إلى الإسلام، وتبليغ الأخبار والأحكام، وفصل الخصومات، وقبض الزكوات ونحو ذلك، مع علمنا بتكليف المبعوث إليه بالطاعة والانقياد لقبول قول المبعوث إليهم، والعمل بمقتضى ما يقول، مع كون المنفذ من الآحاد.

ولو لم يكن خبر الواحد حجة، لما كان كذلك(٣).

ثالثاً: الحجة من فعل الصحابة رضوان الله عليهم:

ما روي عن كثير من الصحابة أنهم رجعوا عن رأيهم عندما ثبت لهم صحة حديث النبي صَلِّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ومن ذلك:

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في المسند رقم (٥٦٧).

<sup>(</sup>٢) الرسالة (ص١٢٤).

<sup>(7)</sup> الإحكام للآمدي (7/77).

1- فقد جاء عن أبي بكر الصديق رَضَّالِللهُ عَنْهُ أنه عمل بخبر المغيرة بن شعبة ومحمد بن مسلمة عندما جاءت الجدة إلى أبي بكر الصديق تسأله ميراثها فقال لها أبو بكر مالك في كتاب الله شيء وما علمت لك في سنة رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ شيئاً فارجعي حتى أسأل الناس فسأل الناس فقال المغيرة بن شعبة حضرت رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ أعطاها السدس فقال أبو بكر هل معك غيرك فقام محمد بن مسلمة الأنصاري فقال مثل ما قال المغيرة فأنفذه لها أبو بكر الصديق "(۱).

٢ ـ رجوع عمر رَضَالِللَّهُ عَنْهُ إلى قول عبد الرحمن بن عوف أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أخذ الجزية من مجوس هجر (١).

٣ - وعمل عمر رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ بخبر حمل بن مالك في دية الجنين أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قضى فيه بغرة عبد أو أمة "(").

٤ - أن عمر بن الخطاب رَضَيَّلِيَّهُ عَمْل بخبر الضحاك بن سفيان وهو آحاد في دية الجنين وذلك عندما "نشد الناس بمنى من كان عنده علم من الدية أن يخبرنى فقام الضحاك بن سفيان الكلابى فقال كتب إلى رسول الله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك (برواية يحيى الليثي) في كتاب الفرائض باب ميراث الجدة رقم (۱۰۷٦)، وأبو داود في باب الجدة رقم (۲۸۹٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب الجزية باب الجزية والموادعة مع أهل الحرب رقم (٣١٥٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في السنن كتاب الديات باب ماجاء في دية الجنين رقم (١٤١٠)، وأبو داود في السنن كتاب الديات باب دية الجنين رقم (٤٥٧٢).

أن أورث امرأة أشيم الضبابي من دية زوجها "(١).

٥ - وعمل عثمان رَضِوَالِللَّهُ عَنْهُ بخبر الفريعة بنت مالك أخت أبي سعيد الخدري (٢) أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمرها بالسكنى في دار زوجها لما قتل حتى تنقضي عدتها"(٣).

7. أن عمر رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ كان يفتي بأن دية الأصابع على حسب منافعها حتى جاءه خبر ابن عباس رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: (هذه وهذه سواءٌ)(')، فرجع عن رأيه واتبع السنة(°).

٧ - وقبل عمر رَضِيَالِيَّهُ عَنْهُ خبر عبد الرحمن بن عوف في الطاعون (٦٠).

(۱) أخرجه مالك في الموطأ كتاب العقل باب ما جاء في ميراث العقل والتغليظ فيه رقم (٢٣١١)، وأبو داود كتاب الفرائض باب في المرأة ترث من دية زوجها رقم ٢٩٢٧، والترمذي كتاب الديات عن رسول الله

صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمٌ باب ما جاء في المرأة هل ترث من دية زوجها رقم (١٤١٥)، وابن ماجة باب الميراث من الدية رقم (٢٦٤٢).

<sup>(</sup>٢) أبو سعيد سعد بن مالك بن سنان بن ثعلبة الخزرجي الأنصاري الخدري من علماء الصحابة وحفاظها المكثرين توفي سنة ٧٤ هـ. انظر: الاستيعاب (٤/ ١٦٧١)، تاريخ بغداد (١/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن (٧/ ٤٣٤)، وعبد الرزاق في مصنفه (٧/ ٣٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري كتاب الديات باب دية الأصابع رقم (٦٨٩٥).

<sup>(</sup>٥) المحصول (٤/ ٣٧٧)، البحر المحيط (٤/ ٣٤٤)، الإحكام لابن حزم (٦/ ١١٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبوداود في السنن كتاب الجنائز باب الخروج من الطاعون رقم (٣١٠٣)، وصححه الألباني في صحيح أبي داود برقم (٣١٠٣).

# الْمُسِّالْهِ الْمُسْتَعِلَقَة عُجِيَة خَجَالِا إِخْدِعِ عند الأصُوليِّين

٨ وقبل الصحابة خبر أبي بكر رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ: (لا نورث ما تركناه صدقة) (١).

إلى غير ذلك من الوقائع التي لا تنحصر والمقصود المثال لا الحصر وقد جاء عنهم التصريح برجوعهم عما كانوا يرونه لنفس تلك الأخبار التي هي آحاد كما جاء في بعض روايات حديث الغرة في الجنين أن عمر قال: الله أكبر لو لم نسمع مذا لقضينا بغره (٢)(٣).

وغير ذلك كثير، فقد قال الشوكاني: "وعلى الجملة: فلم يأتِ من خالف في العلم بخبر الواحد بشيء يصلح للتمسك به، ومن تتبع عمل الصحابة، من الخلفاء وغيرهم وعمل التابعين فتابعيهم بأخبار الآحاد وجد ذلك في غاية الكثرة بحيث لا يتسع له إلا مصنف بسيط وإذا وقع من بعضهم التردد في العمل به في بعض الأحوال فذلك لأسباب خارجة عن كونه خبر واحد من ريبة الصحة أو بهمة للراوي أو وجود معارض راجح أو نحو ذلك"(أ).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الفرائض باب قول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لا نورث ما تركنا صدقة رقم (٦٧٢٥) بلفظ: "لا نورث ما تركنا صدقة" من دون لفظ: "نحن معاشر الأنبياء" كها يذكره الأصوليون، وكذلك أخرجه مسلم في كتاب الجهاد والسير باب قول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لا نورث ما تركنا صدقة رقم (١٧٥٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (١٠/ ٥٨ – ٥٩).

<sup>(</sup>٣) روضة الناظر (١/ ٢٦٨ – ٢٧٧).

<sup>(</sup>٤) إرشاد الفحول (١/ ١٣٧).

رابعاً: الإجماع:

نقل كثير من العلماء الإجماع على العمل بخبر الواحد في الأحكام ومن نقولاتهم:

قال الإمام الشافعي رَحِمَهُ اللهُ: "وفي تثبيت خبر الواحد أحاديث يكفي بعض هذا منها، ولم يزل سبيل سلفنا والقرون بعدهم إلى من شاهدنا هذا السبيل، وكذلك حكي لنا عمن حكي لنا عنه من أهل العلم بالبلدان .....ومحدِّثي الناس وأعلامهم بالأمصار كلهم يحفظ عنه تثبيت خبر الواحد عن رسول الله، والانتهاء إليه، والإفتاء به، ويقبله كل واحد منهم عن من فوقه، ويقبله عنه من تحته، ولو جاز لأحدٍ من الناس أن يقول في علم الخاصة : أجمع المسلمون قديماً وحديثاً على تثبيت خبر الواحد والانتهاء إليه بأنه لم يعلم من فقهاء المسلمين أحد إلا وقد ثبته جاز لي ولكن أقول لم أحفظ عن فقهاء المسلمين انهم اختلفوا في تثبيت خبر الواحد بها وصفت من أن ذلك موجوداً على كلهم" اهد(۱).

وقال الخطيب البغدادي<sup>(۱)</sup>: "وعلى العمل بخبر الواحد كان كافة التابعين ومن بعدهم من الفقهاء الخالفين في سائر أمصار المسلمين إلى وقتنا هذا ولم يبلغنا

<sup>(</sup>١) انظر: الرسالة (ص ٤٥٣ ، ٥٧ – ٥٩).

<sup>(</sup>٢) أحمد بن علي بن ثابت البغدادي، أبو بكر، المعروف بالخطيب: أحد الحفاظ المؤرخين المقدمين، كان فصيح اللهجة عارفاً بالأدب، يقول الشعر، ولوعاً بالمطالعة والتأليف، من مصنفاته: تأريخ بغداد، الكفاية في علم الرواية، الفقيه والمتفقه، توفي سنة ٤٦٣هـ. انظر: وفيات الأعيان (١/ ١٩٢)، الأعلام للزركلي (١/ ١٧٢).

# الْمُنْيَامُ الْمُتَعِلَّةُ مُجِيَّةً خَيِلَا خِلِا عند الأصُوليِّين

عن أحد منهم إنكار لذلك ولا اعتراض عليه فثبت أن من دين جميعهم وجوبه إذ لو كان فيهم من كان لا يرى العمل به لنقل إلينا الخبر عنه بمذهبه فيه"(١).

وقال الإمام ابن حزم (٢): "فإن جميع أهل الإسلام كانوا على قبول خبر الواحد الثقة عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمْ يجري على ذلك كل فرقة في عملها كأهل السنة والخوارج والشيعة والقدرية حتى أحدث متكلموا المعتزلة بعد المائة من التاريخ فخالفوا الإجماع في ذلك "(٢).

ويلاحظ هنا أن إنكار حجية خبر الواحد ليس قول جميع المعتزلة وإنها هو قول طائفة قليلة منهم.

قال الجويني(٤): "وإجماعهم على العمل بأخبار الآحاد منقول متواتراً"(٥).

<sup>(</sup>١) انظر: الكفاية في علم الرواية (ص٣١).

<sup>(</sup>٢) علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري، أبو محمد: عالم الأندلس في عصره، وأحد أئمة الإسلام فقيهاً حافظاً ناقداً يستنبط الأحكام من الكتاب والسنة، بعيداً عن المصانعة. من أشهر مصنفاته "الفصل في الملل والأهواء والنحل"،" المحلى" توفي سنة ٤٥٦هـ. انظر: وفيات الأعيان (٣/ ٣٢٥)، سير أعلام النبلاء (١٨٤/ ١٨٤)، الأعلام للزركلي (٤/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٣) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم (١/٢١).

<sup>(</sup>٤) عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني، أبو المعالي، ركن الدين، الملقب بإمام الحرمين: أعلم المتأخرين، من أصحاب الشافعي، كان يحضر دروسه أكابر العلماء، له مصنفات كثيرة، منها: "غياث الأمم والتياث الظلم" و"البرهان" في أصول الفقه، توفي سنة ٤٧٨هـ. انظر: سير أعلام النبلاء (٨١/٨٨)، الأعلام للزركلي (٤/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٥) البرهان (١/ ٢٢٩).

### أدلة القول الثاني:

استدل النافون لحجية خبر الواحد في الشرع بأدلة من القرآن الكريم والسنة النبوية وفعل الصحابة .

# أولاً: من القرآن الكريم:

١ ـ قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [الإسراء:٣٦].

وجه الاستدلال: أنهم قالوا إن العمل بخبر الآحاد اقتفاء لما ليس لنا به علم؛ لأنه لا يوجب علماً، وهو تقوّل على الله بها لا نعلم.

٢ ـ قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾
 [البقرة: ١٦٩].

٣ ـ قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحُقِّ شَيْعاً ﴾ [النجم: ٢٨].

#### وجه الاستدلال من الآيتين:

قالوا: إن الله ذكر ذلك في معرض الذم ، والعمل بخبر الآحاد عمل بغير علم وبالظن فكان ممتنعاً (١).

#### ثانيا: من السنة وفعل الصحابة:

١ ـ أن النبي صَلَّالُلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رد خبر الآحاد في قصة ذي اليدين ، فعن أبي

<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (٢/ ٦٨).

# الْمُنْسِّالْمُ الْمُتَّعِلَّةُ مُجِينَةً عَبِيلًا خِدِاعِ عند الأصُوليّين

هريرة رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قال صلى بنا النبي صَلَّالِلهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الظهر أو العصر فسلم فقال له ذو اليدين: الصلاة يا رسول الله أنقصت فقال النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لأصحابه أحق ما يقول قالوا نعم فصلى ركعتين أخريين ثم سجد سجدتين"(١).

٢ ـ أن أبا بكر رَضَّوَلِيَّهُ عَنْهُ رد خبر المغيرة في ميراث الجدة حتى انضم إليه محمد بن مسلمة وذلك عندما جاءت الجدة إلى أبي بكر الصديق تسأله ميراثها فقال لها أبو بكر ما لك في كتاب الله شيء وما علمت لك في سنة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ شيئاً فارجعي حتى أسأل الناس فسأل الناس فقال المغيرة بن شعبة حضرت رسول الله صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أعطاها السدس فقال أبو بكر هل معك غيرك فقام محمد بن مسلمة الأنصاري فقال مثل ما قال المغيرة فأنفذه لها أبو بكر الصديق (١٠).

٣ ـ أن أم المؤمنين عائشة رَضِّ اللَّهُ عَنْهَا ردت خبر ابن عمر في تعذيب الميت سكاء أهله.

فعن عبد الله بن عمر أن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ كَان يقول إن الميت ليعذب ببكاء الحي فقالت عائشة يغفر الله لأبي عبد الرحمن أما إنه لم يكذب ولكنه نسي أو أخطأ إنها مر رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمْ على يهودية يُبكى عليها فقال إنهم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الصلاة باب إذا سلم في ركعتين أو في ثلاث فسجد سجدتين مثل سجود الصلاة أو أطول رقم (١٢٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك (برواية يحيى الليثي) في كتاب الفرائض باب ميراث الجدة رقم (١٠٧٦)، وأبو داود في باب الجدة رقم (٢٨٩٤)، وضعفه الألباني في الإرواء رقم (١٦٨٠).

ليبكون عليها وإنها لتعذب في قبرها(١).

٤ ـ رد عمر بن الخطاب رَضَالِللهُ عَنْهُ حديث فاطمة بنت قيس (١).

فقد روت أن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَم يجعل لها سكنى ولا نفقة فقال لها لا نترك كتاب الله وسنة نبينا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لقول امرأة لا ندري لعلها حفظت (٣).

٥ ـ ردّ عمر بن الخطاب حديث أبي موسى الأشعري.

وذلك عندما جاء يستأذن على عمر بن الخطاب فاستأذن ثلاثاً ثم رجع فأرسل عمر بن الخطاب في أثره فقال ما لك لم تدخل فقال أبو موسى سمعت رسول الله صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم يقول الاستئذان ثلاث فإن أذن لك فادخل وإلا فارجع فقال عمر ومن يعلم هذا لئن لم تأتني بمن يعلم ذلك لأفعلن بك كذا وكذا فخرج أبو موسى حتى جاء مجلساً في المسجد يقال له مجلس الأنصار فقال إني أخبرت عمر بن الخطاب أني سمعت رسول الله صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم يقول الاستئذان ثلاث فإن أذن لك فادخل وإلا فارجع فقال لئن لم تأتني بمن يعلم هذا لأفعلن بك كذا وكذا فأن كان سمع ذلك أحد منكم فليقم معي فقالوا لأبي سعيد الخدري قم معه وكان أبو سعيد أصغرهم فقام معه فأخبر بذلك عمر بن الخطاب فقال عمر بن الخطاب

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الجنائز باب الميت يعذب ببكاء أهله عليه رقم (٩٣١).

<sup>(</sup>۲) فاطمة بنت قيس بن خالد القرشية الفهرية، أخت الضحاك بن قيس الأمير، صحابية، من المهاجرات الأول، لها رواية للحديث، كانت ذات جمال وعقل، وفي بيتها اجتمع أصحاب الشورى عند قتل عمر، توفيت نحو سنة ٥٠هـ. انظر: سير أعلام النبلاء (٢/ ٣١٩)، الأعلام للزركلي (٥/ ١٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الطلاق باب المطلقة ثلاثاً لا نفقة لها رقم (١٤٨٠).

لأبي موسى أما إني لم أتهمك ولكن خشيت أن يتقول الناس على رسول الله صَمَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَمَلَمُ " (١)(١).

#### الراجح:

أن ما ذهب إليه الجمهور من وجوب التعبد لله بخبر الواحد شرعاً هو الراجح لأنه الأقوى من حيث الدلالة ، والأسلم أمام المعارض.

فالحق أن المتبع هو الدليل القاطع على وجوب العمل بخبر الواحد شرعاً وقد تقدم ما يكفى في بيان ذلك.

ويحسن أن نذكر هنا ما قاله ابن دقيق العيد<sup>(7)</sup> في التدليل على حجية خبر الواحد شرعاً فهو كالخلاصة لما مر قال رَحمَهُ اللهُ: "والحق عندنا في الدليل - بعد الاعتقاد أن المسألة علمية - أنا قاطعون بعمل السلف والأمة بخبر الواحد وبأن النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد ورد منه ما يقتضي العمل بخبر الواحد، وهذا القطع حصل لنا من تتبع الشريعة، وبلوغ جزيئات لا يمكن حصرها، ومن تتبع أخبار

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ (رواية الليثي) كتاب الاستئذان باب الاستئذان رقم (١٧٣١).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للآمدي (٢/ ٦٨)، مذكرة الشنقيطي (ص١٠٨).

<sup>(</sup>٣) تقي الدين أبو الفتح محمد بن علي بن وهب بن مطيع القشيري المنفلوطي ابن دقيق العيد الإمام الفقيه الحافظ المحدث العلامة المجتهد شيخ الإسلام، كان من أذكياء زمانه واسع العلم مديهاً للسهر مكباً على الاشتغال ساكناً وقوراً ورعاً إمام أهل زمانه حافظاً متقناً له من المصنفات: إحكام الأحكام، والإلمام بأحاديث الأحكام وغيرهما، توفي سنة ٧٠٢ هـ. انظر: تذكرة الحفاظ (٤/ ١٤٨١)، الأعلام للزركلي (٦/ ٢٨٣).

النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ والصحابة والتابعين وجمهور الأمة ماعدا هذه الفرق اليسيرة علم ذلك قطعاً "(١).

# الرد على المخالفين بها يلي:

ا \_ أما استدلالهم بقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]. وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦]. وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِى وَالْحَقِقَ شَيْعًا ﴾ [النجم: ٢٨]

#### فيجاب عنها من وجهين:

الأول: أن وجوب العمل بخبر الواحد واتباعه في الشرعيات إنها كان بناء على انعقاد الإجماع على ذلك - وقد سبق ذكره - والإجماع قاطع ، فاتباعه لا يكون اتباعاً لما ليس بعلم ولا اتباعاً للظن (٢).

الثاني: أن الطن المذموم هو الظن الذي لا دليل على العمل به، والعمل بخبر الآحاد ثبت بدليل قطعي من السنة وإجماع الصحابة فلا يكون إتباعاً للظن ولا تقولاً على الله بغير علم (٣).

<sup>(</sup>١)) البحر المحيط (٣/ ٣١٩ - ٣٢٠)، معالم أصول عند أهل السنة والجماعة (ص٠٠٠).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للآمدي (٢/ ٣٥)، المستصفى (١/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) الإحكام للآمدي (٢/ ٣٦).

# الْمُسِّامُ الْمُتَّامُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِينَ الْمُولِيِّينَ

٢- واحتجاجهم بحديث ذي اليدين لا يدل على أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم كان يرفض أخبار الآحاد وإنها أراد النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم التثبت من قوله ولاسيها وأن الأمر حضره كثير من الصحابة ولم يخبره بالنسيان سوى ذو اليدين، وإن كان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم قبل خبر أبي بكر وعمر فلا يخرج عن كون النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم قبل خبر آحاد لأن خبر الاثنين ليس تواتراً (۱).

٣ ـ وأما قولهم إن أبا بكر رد خبر المغيرة بن شعبة في حديث الجدة فهو لم يرد الخبر وإنها استوثق بآخر، والاستيثاق بآخر لا يخرج عن أن يكون الخبر خبر آحاد.

٤ ـ ردّ أم المؤمنين عائشة رَضَالِيّهُ عَنْهَا لحديث تعذيب الميت ببكاء أهله لم يكن لكونه خبر آحاد وإنها لكونها كانت ترى أنه معارض لقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ لاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ [الأنعام: ١٦٤]، كها أن عائشة رَضَالِيّهُ عَنْهَا بينت أن الراوي لم يسمع الحديث جيداً.

٥ – وأما رد عمر بن الخطاب لحديث فاطمة بنت قيس فلأنه كان يرى أن حديثها مخالفٌ لقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِن بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجْنَ ﴾
 [الطلاق: ١] فشك في حفظها وقال: لا نترك كتاب الله وسنة نبيه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَقُول امرأة لا ندري لعلها حفظت أو نسيت (٢).

<sup>(</sup>۱) مذكرة الشنقيطي (ص۱۰۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الطلاق باب المطلة ثلاثاً لا نفقة لها رقم (١٤٨٠).

 $\Lambda - e$ رد عمر بن الخطاب لحديث أبي موسى الأشعري فإنه لم يرد وإنها أراد الاستيثاق بطلبه من يشهد له (1).

وقد ذكر العلماء أن رد الصحابة لبعض الأحاديث لم يكن لكونها أخبار آحاد وإنها لأسباب خارجة عن كونها خبر واحد من ريبة في الصحة أو تهمة في الراوي أو وجود معارض من راجح و نحو ذلك (٢).

مما سبق يتبين ضعف أدلة المنكرين لحجية خبر الآحاد.

<sup>(</sup>١) المستصفى (١/ ٢٨٧ – ٢٨٧)، الإحكام للآمدى (٢/ ٦٩)، مذكرة الشنقيطي (ص٩٠١).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للآمدي (٢/ ٦٩)، إرشاد الفحول (١/ ١٣٧).

# الْمُسِّالْهُ الْمُسْعَلِقَةُ يَجِينَةِ حَبِلْفاحِدِ عند الأصُولِيِّن

# المطلب الثالث حجية خبر الواحد في العقائد

قبل أن نذكر الخلاف في هذه المسألة نبين حقيقة يجدر التنبيه عليها في هذا المقام وهي أن أحاديث النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمٌ ظلت محل التسليم والقبول بدءاً من عهد الصحابة رَضِّالِلَهُ عَنْهُ والتابعين وسلف الأمة الأخيار، من غير تفريق بين المتواتر والآحاد، وبين ما يتعلق بأمور المعتقد وما يتعلق بالأحكام العملية، فكان طريق العلم والعمل بها هو الخبر الصادق، وكان الشرط الوحيد في قبول الحديث هو الصحة، سواء قل رواته أم كثُروا، ولم يكونوا يطلبون أمرًا زائدًا على الصحة، حتى ظهرت بدع الاعتقاد، وتأثر فئام من الناس بالمنهج الفلسفي الكلامي، فأعملوا عقولهم وآراءهم وقدموها على الوحي، وعلى كلام الله وكلام رسوله عليه الصلاة والسلام، تحت دعوى تقديس الوحيين ، وتعظيم الله وتنزيهه عما لا يليق به .

ولما كانت نصوص الكتاب والسنة صريحة في إبطال ما أحدثوه، ورد ما ابتدعوه، احتالوا في ردها والتلاعب بها من أجل أن تسلم لهم عقيدتهم، فأتوا إلى نصوص القرآن الكريم فأولوها وصر فوها عن ظاهرها بدعوى التنزيه، ثم جاؤوا إلى نصوص السنة فمنعوا الاستدلال بها في أمور الاعتقاد، بدعوى أنها أحاديث

آحاد لا تفيد اليقين والقطع، والعقائد لا تبنى إلا على اليقين، والله جل وعلا قد ذم في كتابه الآخذين بالظن والمتبعين له.

وهذا القول – وهو عدم الأخذ بأخبار الآحاد في العقائد - قول حادث لا أصل له في الشريعة، ولم يعرف إلا عن المتكلمين الذين لا عناية لهم بها جاء عن الله وعن رسوله صَلَّاتَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ولم يزل الصحابة والتابعون وتابعوهم، وأهل السنة والحديث يحتجون بهذه الأخبار في مسائل الاعتقاد والأحكام من غير تفريق بينها، ولم ينقل عن أحد منهم أنه جوز الاحتجاج بها في مسائل الأحكام دون الإخبار عن الله وأسائه وصفاته.

وبناء على ما سبق فإن الاحتجاج بأخبار الآحاد في العقائد ينتظمه قولان:

القول الأول: أن خبر الواحد حجة في العقائد وهو مذهب جماهير العلماء من الصحابة والتابعين وأصحاب الحديث والفقه والأصول(١١).

القول الثاني: عدم الاحتجاج بأخبار الآحاد في العقائد، وهو مذهب بعض المتكلمين من المعتزلة والقدرية وغيرهم (٢).

#### الأدلة:

أدلة الجمهور:

أولاً: استدلوا بالأدلة المتقدمة الدالة على حجية خبر الواحد في الأحكام،

<sup>(</sup>۱) مذكرة الشنقيطي (ص٤٠١).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (ص ١٠٥).

فإنها عامة في قبوله والاحتجاج به سواء في العقائد أو الأحكام لا فرق بينها، وهذا الذي جرى عليه الصحابة والتابعون لهم لم يفرقوا بين العقائد والأحكام في ذلك كها ذكرنا سابقاً.

ثانياً: ومما استدلوا به أيضاً:

1 - أن الأدلة من الكتاب والسنة جاءت عامة في اتباع النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وَالْمُورِ وَالْمُورِ من عصيانه ومخالفة أمره، من غير تفريق بين أمور العقيدة وأمور الأحكام كقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَلْمُ عَلَىٰ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً مُبْعِناً ﴾ [الأحزاب:٣٦]، فقوله: (أمراً) عام يشمل كل أمر سواء أكان في العقيدة أم في الأحكام.

وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [الحشر: ٧].

وقوله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [سورة النور: ٦٣]، فتخصيص هذه الأدلة بالأحكام دون العقائد تحكم لا دليل عليه (١).

٢ - و منها أن النبي - صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم - كان يبعث عدداً من أصحابه إلى أطراف البلاد ليعلموا الناس أصول الدين وفروعه، وأمور العقائد والأحكام،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (ص١٠٤ - ١٠٠٥)، أشراط الساعة ليوسف الوابل (ص٤٧).

فأرسل علياً و معاذاً و أبا موسى وغيرهم من الصحابة(١).

٣ - ومنها ما روى ابن عباس رَضَالِيّهُ عَنْهُ أَن النبي صَالِّلَهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ قال لمعاذ بن جبل رَضَالِيّهُ عَنْهُ حين بعثه إلى اليمن: (إنك ستأتي قوماً أهل كتاب فإذا جئتهم فادعهم إلى أن يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله فإن هم أطاعوا لك بذلك فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة فإن هم أطاعوا لك بذلك فأخبرهم أن الله قد فرض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم فإن هم أطاعوا لك بذلك فإياك وكرائم أموالهم واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينه وبين الله حجاب)(٢).

وجه الاستدلال: أن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمر معاذاً وهو واحد أن يعلم أهل اليمن شرائع الإسلام، سواء منها ما كان علمياً كالشهادتين أو عملياً كالصلوات والزكاة.. فبدأ بعقيدة التوحيد، وما يجب عليهم أن يعرفوه في حق الله، ومن وجوب توحيده والإيهان بأسهائه وصفاته من غير تشبيه ولا تعطيل ولا تحريف، وهكذا يعلمهم سائر الشرائع (٣).

وهذا دليل قاطع على أن العقيدة تثبت بخبر الواحد وتقوم به الحجة على الناس ولولا ذلك لما اكتفى رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بإرسال معاذ وحده.

<sup>(</sup>١) أشر اط الساعة (ص٤٨ – ٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب المغازي، باب أخذ الصدقة من الأغنياء وترد في الفقراء رقم (١٤٩٦).

<sup>(</sup>٣) أشر اط الساعة (ص ٤٩).

# الْمُنْيَامُ الْمُنْ عَلِّمَةُ مُجِينًا عَبِهِ الْأَصُولِيِّين

٤ ـ وكذلك كانت رسائله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وكتبه التي كان يبعث بها إلى الملوك يدعوهم فيها إلى الإسلام وعبادة الله وحده، فيحصل بها التبليغ، وتقوم بها الحجة، مع أن الرسل كانوا آحاداً، ولو كان خبر الواحد لا يقبل في العقائد للزمه أن يبعث إلى كل قطر جماعة يبلغون حد التواتر، ليحصل اليقين بخبرهم (١).

## أدلة أصحاب القول الثاني:

استدلوا بأن خبر الواحد يفيد الظن ولا يفيد اليقين، والعقيدة لا تثبت بالشك والظنون، وقد ذم الله تعالى في كتابه الآخذين بالظن والمتبعين له، حيث قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦٦].

وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنفُسُ ﴾ [النجم: ٢٣] (٢).

والجواب عليهم: أن الظن الذي عابه الله على المشركين والمذكور في الآيتين السابقتين ، إنها هو الظن المرجوح المبني على الخرص والتخمين واتباع الهوى ومخالفة الشرع ، وهذا لا يؤخذ به في الأحكام فضلاً عن العقائد ، وأما الظن الراجح المبني على الأدلة والقرائن الصحيحة فهذا غير معيب في كتاب الله جل وعلا، بل قد يصل الظن إلى درجة قريبة من اليقين ، ولذلك ورد في القرآن التعبير

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٣/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للآمدي (٢/ ٦٨)، البحر المحيط (٣/ ٣٢٢).

# الْمُسَوّالْمُ الْمُتَّعِلَّةُ مُحِيَّةً حَجِيلًا خِدِاعند الأصوليّين

عن العلم بالظن في قوله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى: ﴿ إِنِّى ظَنَنتُ أَنِّى مُلَاقٍ حِسَابِيهُ ﴾ [الحاقة: ٢٠]، وقوله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى: ﴿ وَظَنُّواْ أَن لاَّ مَلْجَأَ مِنَ اللّهِ إِلاَّ إِلَيْهِ ﴾ [التوبة: ١١٨](١).

يقول ابن القيم: "إن هذه الأخبار لو لم تفد اليقين فإن الظن الغالب حاصل منها، ولا يمتنع إثبات الأسماء والصفات بها كها لا يمتنع إثبات الأحكام الطلبية بها فأين الفرق بين باب الطلب وباب الخبر بحيث يحتج بها في أحدهما دون الآخر، وهذا التفريق باطل بإجماع الأمة؛ فإنها لم تزل تحتج بهذه الأحاديث العملية التي تتضمن الخبر عن الله بأنه شَرَعَ كذا وأوجبه ورضيه ديناً، فشرعه ودينه راجع إلى أسهائه وصفاته، ولم تزل الصحابة والتابعون وتابعوهم من أهل الحديث والسنة يحتجون بهذه الأخبار في مسائل الصفات والقدر والأسهاء والأحكام، ولم ينقل عن أحد منهم البتة أنه يجوِّز الاحتجاج بها في مسائل الأحكام دون الأخبار عن الله وأسهائه وصفاته، فأين سلف المفرقين بين البابين؟! نعم سلفهم بعض متأخري المتكلمين الذين لا عناية لهم بها جاء في الكتاب والسنة وأقوال الصحابة، ويحيلون على آراء المتكلمين وقواعد المتكلفين فهم الذين يعرف عنهم التفريق بين الأمرين..."(٢).

<sup>(</sup>١) أشراط الساعة (ص٤٥ – ٤٦).

<sup>(</sup>٢) مختصر الصواعق لمرسلة (ص٦٣٥).

## الترجيح:

الدارس لأدلة الفريقين لا يسعه إلا أن يقرر ما ذهب إليه الجمهور من حجية خبر الواحد في العقائد فإن أدلة الكتاب والسنة، وإجماع الصحابة وسلف الأمة، يدل دلالة قاطعة على وجوب الأخذ بحديث الآحاد في كل أبواب الشريعة، سواء أكان في الأمور الاعتقادية أم الأمور العملية ، والتفريق بينها تحكم، وفي ذلك ما يكفى ويغني طالب الحق والهدى، فعلى العبد أن يسلم لأخبار رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم الثابتة، وألا يتحكم في ردها أو مخالفتها بالحجج الواهية، والعقول القاصرة: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٢٣].

قال ابن القيم رَحْمَهُ ٱللَّهُ: "والذي ندين به ولا يسعنا غيره: أن الحديث إذا صح فعلى الأمة الأخذ بحديثه وترك ما خالفه، ولا نتركه لخلاف أحد كائناً من كان لا راويه ولا غيره"(١).

وقال الإمام ابن عبد البر رَحْمَهُ ٱللّهُ في كتابه (التمهيد) - وهو يتكلم عن خبر الآحاد وموقف العلماء منه -: "وكلهم يدين بخبر الواحد العدل في الاعتقادات، ويعادي ويوالي عليها، ويجعلها شرعاً وديناً في معتقده، على ذلك جميع أهل السنة"(٢).

إعلام الموقعين (٢/٢٤).

<sup>(</sup>٢) التمهيد (١/٨).

وقال أيضاً: "ليس في الاعتقاد كله في صفات الله وأسمائه إلا ما جاء منصوصاً في كتاب الله، أو صح عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أو أجمعت عليه الأمة وما جاء من أخبار الآحاد في ذلك كله أو نحوه يسلم له ولا يناظر فيه"(١).

قال الإمام ابن القيم: "وأما المقام الثامن: وهو انعقاد الإجماع المعلوم المتيقن على قبول هذه الأحاديث، وإثبات صفات الرب تعالى بها، فهذا لا يشك فيه من له أقل خبرة بالمنقول، فإن الصحابة رَضَيَلِيَّهُ عَنْهُم هم الذين رووا هذه الأحاديث وتلقاها بعضهم عن بعض بالقبول، ولم ينكرها أحد منهم على من رواها، ثم تلقاها عنهم جميع التابعين، من أولهم إلى آخرهم "(٢).

ولهذا أثبتوها في مصنفاتهم وكتبهم معتقدين موجبها على ما يليق بجلال الله تعالى، ومن نظر في كتب المحدثين الأعلام (٢) علم يقيناً أن مذهبهم الاحتجاج بأحاديث الآحاد في العقائد.

والقول بأن هذه الأحاديث ليست حجة في العقائد يستلزم تفاوت المسلمين فيها يجب عليهم اعتقاده، مع بلوغ الخبر إليهم جميعاً، فالصحابي الذي سمع من النبي صَلَّالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم حديثاً يتضمن عقيدة ما، كحديث النزول مثلاً، هذا الصحابي هو الذي يجب عليه أن يعتقد ذلك لأن الخبر بالنسبة إليه يقين، وأما

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله (٢/ ٩٦).

<sup>(</sup>٢) مختصر الصواعق المرسلة (ص ٥٧٧).

<sup>(</sup>٣) كالبخاري و مسلم و أبي داود و أحمد و ابن خزيمة.

# الْمُنْيَامُ الْمُنْ عَلِّمَةُ مُجِينًا عَمْد الأصُوليِّين

الذي تلقى الحديث عنه من صحابي آخر أو تابعي فهذا لا يجب عليه أن يعتقد موجبه، حتى وإن بلغته الحجة وصحت عنده، لأنها إنها جاءته من طريق آحادي، وهو كلام باطل قطعاً لأن الله جل وعلا يقول: ﴿لأُنذِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغَ﴾ [الأنعام: ١٩]، ويقول صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (نضر الله امرءاً سمع مقالتي فأداها كها سمعها فرب مبلغ أوعى له من سامع)(١).

وهذا التفريق بين العقائد والأحكام إنها بني على أساس أن العقيدة لا يقترن معها عمل، وأن الأحكام العملية لا تقترن معها عقيدة، وهو تفريق باطل من أساسه، قال الإمام ابن القيم رَحَمُهُ اللهُ: "فإن المطلوب من العمليات أمران: العلم والعمل، والمطلوب من العلميات العلم والعمل أيضاً وهو حب القلب العلم والعمل، وحبه للحق الذي دلت عليه وتضمنته وبغضه للباطل الذي يخالفها، فليس العمل مقصوراً على عمل الجوارح، بل أعمال القلوب أصل لعمل الجوارح، فليس العمل مقصوراً على عمل الجوارح، بل أعمال القلب وتصديقه وحبه، وأعمال الجوارح تبع، فكل مسألة علمية فإنه يتبعها إيمان القلب وتصديقه وحبه، بل هو أصل العمل وهذا مما غفل عنه كثير من المتكلمين في مسائل الإيمان .... إلى أن قال: "فالمسائل العلمية عملية والمسائل العملية علمية، فإن الشارع لم يكتف من المكلفين في العمليات بمجرد العمل دون العلم ولا في العلميات بمجرد العلم دون العمل" (٢٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في السنن كتاب العلم باب ما جاء في الحث على تبليغ السماع رقم (٢٦٥٨).

<sup>(</sup>٢) مختصر الصواعق (ص ٥٦٨ – ٥٦٩).

ولذا فإن رد خبر الآحاد في العقائد يستلزم تعطيل العمل به في الأحكام العملية أيضاً ، ويؤول إلى رد السنة كلها ، خصوصاً ونحن نعلم أن كثيراً من أحاديث الأحكام العملية تتضمن أموراً غيبية اعتقادية كقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إذا تشهد أحدكم فليستعذ بالله من أربع يقول: اللهم إني أعوذ بك من عذاب جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والمات، ومن شر فتنة المسيح الدجال)(١).

قال الإمام ابن حبان (٢) في مقدمة صحيحة: "فأما الأخبار فإنها كلها أخبار آحاد"، إلى أن قال: "وأن من تنكب عن قبول أخبار الآحاد، فقد عمد إلى ترك السنن كلها، لعدم وجود السنن إلا من رواية الآحاد"(٢).

كما أن القول بأن حديث الآحاد لا تثبت به عقيدة، هو قول في حد ذاته عقيدة استلزمت رد مئات الأحاديث الصحيحة الثابتة عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وبالتالي فإن القائل به مطالب بأن يأتي بالدليل القاطع المتواتر على صحته عنده بما لا يدع مجالاً للشك، وإلا فهو متناقض حيث قد وقع فيها رمى به غيره.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب المساجد ومواضع الصلاة رقم (٥٨٨).

<sup>(</sup>۲) محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن معاذ بن معبد التميمي، أبو حاتم البستي، مؤرخ، علامة، جغرافي، محدث، ولد في بست (من بلاد سجستان) وتنقل في الأقطار، فرحل إلى خراسان والشام ومصر والعراق والجزيرة، وتولى قضاء سمرقند مدة، ثم عاد إلى نيسابور، ومنها إلى بلده من كتبه (المسند الصحيح) في الحديث، يقال: إنه أصح من سنن ابن ماجه، و (روضة العقلاء)، توفي سنة ٢٥٤. انظر: سير أعلام النبلاء (١٦/ ٩٢)، الأعلام للزركلي (٦/ ٧٨).

<sup>(</sup>٣) الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان (١/١٥٦).



المقصود بها تعم به البلوى: ما يحتاج إليه الكل حاجة متأكدة تقتضي السؤال عنه، مع كثرة تكرره ووقوعه، كأن يتعلق بأحكام الوضوء، أو الصلاة ونحو ذلك عما تشتد حاجة المكلفين إلى معرفة حكمه (۱).

# حكم العمل بخبر الواحد فيها تعم به البلوى:

اختلف العلماء في حجية خبر الواحد فيما تعم به البلوى على قولين:

القول الأول: أن خبر الواحد فيها تعم به البلوى مقبول، وهو مذهب الجمهور (۲).

القول الثاني: أن خبر الواحد فيها تعم به البلوى غير مقبول، ولا يعمل به وهو قول الكرخي وجمهور الحنفية (٣).

#### الأدلة

أدلة أصحاب القول الأول:

<sup>(</sup>١) التقرير والتحبير (٢/ ٣٩٤)، المهذب في علم أصول الفقه المقارن (٢/ ٨٠٢).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للأمدي (٢/ ١٢٤)، قواطع الأدلة لابن السمعاني (١/ ٣٥٥).

<sup>(</sup>٣) التقرير والتحبير (٢/ ٣٩٤)، الإحكام للأمدى (٢/ ١٢٤)، قواطع الأدلة لابن السمعاني (١/ ٣٥٥).

استدل الجمهور على وجوب قبول خبر الواحد فيها تعم به البلوى بأدلة منها:

أولاً: استدلوا بالأدلة المتقدمة الدالة على حجية خبر الواحد في الأحكام، فإنها عامة في قبوله والاحتجاج به سواء فيها تعم به البلوى أو في الأحكام لا فرق بينهها، وهذا الذي جرى عليه الصحابة والتابعون لهم لم يفرقوا بين ما تعم به البلوى والأحكام في ذلك كها ذكرنا سابقاً.

ثانياً: ومما استدلوا به ايضاً إجماع الصحابة السكوي على ذلك: فقد قبل الصحابة ومُحَالِّكُ عَنْهُمُ خبر الواحد فيها تعم به البلوى وعملوا به دون أن ينكر ذلك أحد منهم؛ إذ لو وقع إنكار لبلغنا ولكن لم يبلغنا شيء من ذلك، فيكون إجماعاً سكوتياً (۱)، ومن أمثلة ذلك ما يلى:

۱ – أنهم قبلوا خبر رافع بن خديج رَضَاً لِللهُ عَنْهُ فعن ابن عمر أنه قال كنا نخابر ولا نرى بذلك بأساً حتى سمعنا رافع بن خديج يقول نهى رسول الله صَلَّالِلهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ عنه ، فتركناه لقوله (۲).

٢- ومن ذلك رجوع الصحابة بعد اختلافهم في وجوب الغسل بالتقاء

<sup>(</sup>١) الإحكام للأمدي (٢/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في السنن كتاب المزارعة باب ذكر الأحاديث المختلفة في النهي عن كراء الأرض بالثلث والربع رقم والربع .. رقم (٣٩١٧)، وابن ماجة في السنن كتاب الرهون باب المزارعة بالثلث والربع رقم (٢٤٥٠)، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجة رقم (٢٤٥٠).

الختانين من غير إنزال إلى خبر عائشة وهو قولها إذا التقى الختانان وجب الغسل أنزل أو لم ينزل فعلته أنا ورسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ واغتسلنا (١).

٣ - ومن ذلك رجوع أبي بكر وعمر في سدس الجدة لما قال لها أبو بكر: لا أجد لك في كتاب الله شيئاً إلى خبر المغيرة وهو قوله إن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَطعمها السدس (٢).

وجه الاستدلال: أن كل واحد من هذه الأحاديث مما تعم به البلوى وقد انفرد بروايته واحد ، ومع ذلك فقد قبلها الصحابة وعملوا به دون نكير فصار ذلك إجماعا<sup>(٣)</sup>.

ثالثاً: ومما استدلوا به أيضاً المعقول فقد استدلوا به من وجهين:

الأول: أن الراوي عدل ثقة ، وهو جازم بالرواية فيها يمكن فيه صدقه، وذلك يغلب على الظن صدقه، فوجب تصديقه كخبره فيها لا تعم به البلوى.

الثاني: أنه يغلب على الظن فكان واجب الاتباع كالقياس والمسألة ظنية فكان الظن فيها حجة (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجة في السنن كتاب الطهارة وسننها باب ما جاء في وجوب الغسل إذا التقى الختانان رقم (١٠٨)، وصححه الألباني في صحيح ابن ماجة رقم (٦٠٨).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) الإحكام للآمدي (٢/ ١٢٥)، روضة الناظر (١/ ٣٦٩)، قواطع الأدلة (١/ ٣٥٦)، المهذب في علم أصول الفقه المقارن (٨٠٣/٢).

<sup>(</sup>٤) الإحكام للأمدى (٢/ ١٢٥)، روضة الناظر (١/ ٣٦٩).

# أدلة أصحاب القول الثاني:

استدل الكرخي وجمهور الحنفية على عدم قبول خبر الواحد فيها تعم به البلوى بأدلة منها:

أولاً: إن ما تعم به البلوى كخروج الخارج من السبيلين ومس الذكر مما يتكرر في كل وقت، فلو كانت الطهارة مما تنتقض به لوجب على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ إشاعته، وأن لا يقتصر على مخاطبة الآحاد به، بل يلقيه على عدد التواتر مبالغة في إشاعته؛ حتى لا يفضي ذلك إلى إبطال صلاة أكثر الخلق وهم لا يشعرون فحيث لم ينقله سوى الواحد دل على كذبه (۱).

ثانياً: أن ذلك مما يكثر السؤال عنه والجواب والدواعي متوفرة على نقله فحيث انفرد به الواحد دل على كذبه كانفراد الواحد بنقل قتل أمير البلد في السوق بمشهد من الخلق و طروء حادثة منعت الناس من صلاة الجمعة وإن الخطيب سب الله ورسوله على رأس المنبر إلى غير ذلك من الوقائع ولهذا فإنه لما كان القرآن مما تعم به البلوى بمعرفته امتنع إثباته بخبر الواحد (٢).

## الترجيح:

الذي يظهر لي أن ما ذهب إليه الجمهور من وجوب العمل بخبر الواحد فيها تعم به البلوى هو الصواب لقوة أدلتهم وسلامتها من المعارضة.

<sup>(</sup>١) الإحكام للأمدي (٢/ ١٢٦)، روضة الناظر (١/ ٣٦٩)، التقرير والتحبير (٢/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للأمدي (٢/ ١٢٦)، قواطع الأدلة (١/ ٣٥٦).

ويجاب عن أدلة المخالفين بما يلي:

الجواب عن دليلهم الأول:

نقول بأن ما ذكرتموه إنها يصح أن لو كان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ قد كلفه الله تعالى بالإشاعة على لسان أهل التواتر، وهو غير مسلم، فليس من شرط الخبر فيها تعم به البلوى أو غيره أن يشيعه النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، بل الحق في ذلك: أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، بل الحق في ذلك: أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، ورد الخلق في بعضها الآخر إلى خبر الواحد؛ لأن مصلحة الخلق تقتضى ذلك (۱).

أما ما ذكروه من أنه يلزم من عدم إشاعته إبطال صلاة أكثر الخلق، فإن هذا غير صحيح؛ لأنه من لم يبلغه ذلك فالنقض غير ثابت في حقه ولا تكليف بمعرفة ما لم يقم عليه دليل<sup>(۲)</sup>.

وأما دليلهم الثاني فيجاب عنه بقولنا: إنها يلزم توفر الدواعي على نقله إن لو كان لا طريق إلى إثباته سوى النقل المتواتر وأما إذا كان طريق معرفة ذلك إنها هو الظن فخبر الواحد كاف فيه، ولهذا جاز إثباته بالقياس إجماعاً وما استشهدوا به من الوقائع فغير مناظرة لما نحن فيه إذ الطباع مما تتوفر على نقلها وإشاعتها عادة فانفراد الواحد يدل على كذبه.

<sup>(</sup>۱) الإحكام للأمدي (۲/ ۱۲۶)، روضة الناظر (۱/ ۳۷۰)، المهذب في علم أصول الفقه المقارن (۱/ ۳۷۰).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للأمدي (٢/ ١٢٦)، المهذب في علم أصول الفقه المقارن (٢/ ٨٠٦).

ثم ما ذكروه من الوجهين منتقض عليهم حيث عملوا بأخبار الآحاد فيها ذكرناه من الأمثلة ومس الذكر وإن كان أعم في الوقوع من تلك الصور فذلك لا يخرج تلك الصورة عن كونها واقعة في عموم البلوى.

وأما القرآن فإنها امتنع إثباته بخبر الواحد لا لأنه مما تعم به البلوى بل لأنه المعجز في إثبات نبوة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وطريق معرفته متوقف على القطع ولذلك وجب على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إشاعته وإلقاؤه على عدد التواتر ولا كذلك ما نحن فيه فإن الظن كاف فيه (۱).

ويجاب عن قولهم أيضاً بالإلزام حيث أثبتوا الوتر و الفصد والحجامة والقهقهة في الصلاة ووجوب الغسل من غسل الميت وإفراد الإقامة وتثنيتها وهي قبيل ما تعم به البلوى، ومع ذلك فقد أثبتوها بأخبار الآحاد فيلزمهم الأخذ بخبر الواحد فيها عدا المسائل السابقة وإلا وقعوا في التناقض (٢).

<sup>(</sup>١) الإحكام للأمدي (٢/ ١٢٦ - ١٢٧)، روضة الناظر (١/ ٣٦٩ - ٣٧٠).

<sup>(</sup>٢) الإحكام للأمدي (٢/ ١٢٥)، روضة الناظر (١/ ٣٦٩).



اختلف العلماء في هذه المسألة على قولين:

القول الأول: وجوب قبول خبر الواحد في الحدود وهو مذهب الجمهور (۱). القول الثاني: عدم قبول خبر الواحد في الحدود وهو مذهب الكرخى (7)(7).

### الأدلة:

#### أدلة أصحاب القول الأول:

استدل الجمهور على وجوب قبول خبر الواحد في الحدود بأدلة منها:

أولاً: استدلوا بالأدلة المتقدمة الدالة على حجية خبر الواحد في الأحكام، فإنها عامة في قبوله والاحتجاج به سواء في الحدود أو الأحكام لا فرق بينها، وهذا الذي جرى عليه الصحابة والتابعون لهم لم يفرقوا بين الحدود والأحكام

<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (۲/۱۱۷)، روضة الناظر (۱/ ۳۷۰)، إرشاد الفحول (۱/ ۱۵۳)، التقرير والتحبير (۲/ ۳۱۷).

<sup>(</sup>٣) الإحكام للآمدي (٢/ ١١٧)، روضة الناظر (١/ ٣٧٠)، إرشاد الفحول (١/ ١٥٣)، التقرير والتحبير (٢/ ٣٦٧).

في ذلك كما ذكرنا سابقاً(١).

ثانياً: ومما استدلوا به ايضاً، قالوا: إن الاتفاق حاصل على ثبوت الحدود والبينات، وهي أخبار آحاد، فكذلك تثبت بخبر الواحد العدل، ولا يلتفت إلى احتمال الكذب في البينات ويدل على ذلك قول النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (إنها أنا بشر وإنكم تختصمون إلى ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض وأقضي له على نحو ما أسمع فمن قضيت له من حق أخيه شيئاً فلا يأخذ فإنها أقطع له قطعة من النار)(٢).

دل الحديث على ورود الاحتمال في البينات، ووقوع ذلك لا يمنع من إيجاب الحكم بها فيكون إيجاب الحدود فيها ثبت عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُولى (٣).

#### أدلة أصحاب القول الثاني:

استدل الكرخي بعدم قبول خبر الواحد في الحدود بما يلي:

حديث: (الحدود تدرأ بالشبهات)، وخبر الواحد يفيد الظن ففي اتصاله بالنبي صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شبهة وهي احتال الكذب فلا يقام به الحد للحديث المذكور(1).

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول (١/٣٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الحيل باب إذا غصب جارية فزعم أنها ماتت رقم (٦٩٦٧).

<sup>(</sup>٣) روضة الناظر (١/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٤) الإحكام الآمدي (٢/ ١١٧)، التقرير والتحبير (٢/ ٣٦٧).

# الْسَيَامُ اللَّهَ عَلَقَ مُحِيِّةً خَيْرَ خَمِ الفَّاحِدِ عند الأصُولِيِّين

#### الرد عليهم:

١ - يجاب على الحديث الذي استدلوا به بأن كل طرقه ضعيفة.

٢ – وأيضاً المراد بالشبهة التي يُدرأ بها الحد: الشبهة في نفس السبب، لا المثبتة للسبب وإلا لو كان المراد بها الشبهة في مثبت السبب لانتفت الشهادة وظاهر الكتاب في الحدود لانتفاء القطع فيها، إذ احتمال الكذب في الشهادة، واردة غير ظاهر الكتاب من تخصيص وإضهار ومجاز قائم لكن الحد يجب بها اتفاقاً (۱).

#### الراجح:

هو ما ذهب إليه الجمهور لأن أدلة الكتاب والسنة، وإجماع الصحابة وسلف الأمة، يدل دلالة قاطعة على وجوب الأخذ بأحاديث الآحاد في كل أبواب الشريعة، سواء أكان في الحدود أم في الأحكام، من دون تفريق بين باب وآخر.

<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (٢/ ١١٧)، التقرير والتحبير (٢/ ٣٦٧).



مضى جمهور الأمة من الصحابة والتابعين لهم بإحسان على قبول خبر الواحد والعمل بها دل عليه سواء في المسائل العلمية أو العملية، ووضعوا ضوابط ومعايير لقبول خبر الواحد اتفقوا على أكثرها، واختلفوا في بعض المسائل، ومن هذه المسائل اشتراط عدم مخالفة خبر الواحد للقياس.

وقبل ذكر أقوال العلماء في المسألة نبين أن خبر الواحد إذا خالف القياس إما أن يتعارضا من كل وجه بأن يكون أحدهما مثبتاً ما نفاه الآخر، أو من وجه دون وجه (۱)، فإن أمكن الجمع بينهما تعين وذلك بحمل العام منهما على الخاص أو المطلق على المقيد، أو يؤول أحدهما بدليل (۲).

فإن لم يمكن الجمع وتواردا على موضع واحد بحيث يكون في إثبات أحدهما نفي للآخر، فعندئذ هل يعمل بخبر الواحد ويقدم على القياس؟ أم يرد خبر الواحد؟ فهذه هي المسألة.

الحقيقة أن هذه المسألة تنوعت مناهج العلماء في عرضها، فمنهم من لم يتعن

<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (٢/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (٢/ ١٧٧).

بتحرير محل النزاع فيها، وهذا مسلك كثير من الأصوليين (١)، بينها البعض الآخر قام بتحرير محل النزاع وحصروا النزاع في صورة واحدة كأبي الحسين البصري (١).

وفخر الدين الرازي<sup>(۳)</sup> والآمدي<sup>(٤)</sup>، ولكن هؤلاء اختلفوا في تحديد محل النزاع في المسألة ، فعند أبي الحسين وفخر الدين الرازي أن محل النزاع هو فيها إذا كانت العلة مستنبطة لا منصوصة، وكان حكم الأصل في القياس قد ثبت بدليل مقطوع به ثم عارضه خبر الواحد<sup>(٥)</sup>.

وقد فصل الآمدي محل النزاع في المسألة بالنظر إلى القياس وأصله وعلته، والنظر في متن خبر الواحد من حيث نوع دلالته على الحكم هل هي قطعية أو

<sup>(</sup>١) روضة الناظر (١/ ٣٢٨)، شرح اللمع (٢/ ٢٠٩ – ٦١٤).

<sup>(</sup>٢) محمد بن عمر بن الطيب أبو الحسين البصري شيخ المعتزلة صاحب التصانيف الكلامية كان فصيحاً بليغاً يتوقد ذكاءً توفي سنة ٤٣٦هـ، من آثاره: كتاب "المعتمد". انظر: سير أعلام النبلاء (١٧/ ١٨٧)، كشف الظنون (ص ١٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) محمد بن عمر بن الحسين التيمي الرازي الشافعي المعروف بالفخر الرازي مفسر متكلم فقيه أصولي ولد سنة ٤٤٥ هـ وتوفي سنة ٢٠٦ هـ من آثاره: "مفاتيح الغيب "و" المحصول ". انظر: سير أعلام النبلاء (٢١/ ٥٠٠)، وفات الأعمان (٢٤/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٤) على بن أبي على بن محمد التغلبي الحنبلي ثم الشافعي الملقب بسيف الدين الآمدي، توفي سنة ٦٣١هـ، من تصانيفه "الإحكام في أصول الأحكام" و"منتهى السول في الأصول". انظر: سير أعلام النبلاء (٣٦٤/٢٢)، وفيات الأعيان (٣/ ٩٣).

<sup>(</sup>٥) المحصول للرازي (٤/ ٤٣١)، المعتمد لأبي الحسين البصري (٢/ ٢٠٩).

ظنية <sup>(۱)</sup>.

لكن هؤلاء قد فرضوا المسألة في صور نظرية قد يصعب ذكر أمثلة تطبيقية، فيكون بحث المسألة مع إطلاق البحث فيها وعدم تقييدها بصورة معينة هو الأسلم وهو الذي تؤيده الأمثلة ، ولهذا أكثر الأصوليين على إطلاق البحث فيها (٢).

### لذا نقول اختلف العلماء في هذه المسألة على أقوال:

القول الأول: أن خبر الواحد يقدم على القياس مطلقاً، وهو قول الجمهور (").

القول الثاني: أن القياس يقدم على خبر الواحد مطلقاً (١٠).

القول الثالث: التفصيل؛ فإن كان راوي الخبر ضابطاً غير متساهل فيها يرويه قُدّم خبره على القياس، وإلا فهو موضع اجتهاد، وهو قول عيسى بن أبان (٥)(١).

<sup>(</sup>۱) الإحكام للآمدي (۲/ ۱۷۰ – ۱۷۱).

<sup>(</sup>٢) إتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر للدكتور النملة (٣/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٣) نهاية السول (٢/ ٧٠٧)، شرح الكوكب المنير (٢/ ٥٦٥)، كشف الأسرار (٢/ ٣٨١)، الإحكام للآمدي (٢/ ١٧١).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط (٤/ ٣٤٣).

<sup>(°)</sup> عيسى بن أبان بن صدقة القاضي أبو موسى البغدادي الحنفي كان سريعاً بإنفاذ الحكم، عفيفاً، خدم المنصور العباسي وولي القضاء بالبصرة ١٠ سنوات، وتوفي بها، من آثاره (إثبات القياس) (اجتهاد الرأي). انظر: سير أعلام النبلاء (١٠/ ٤٤)، طبقات الفقهاء للشيرازي (١/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٦) تيسير التحرير (٣/ ١١٧)، كشف الأسرار (٢/ ٣٧٩)، أصول السرخسي (١/ ٣٤٣).

## استدل الجمهور على صحة قولهم بأدلة منها:

أ) حديث معاذ رَضَّواً يَلِهُ عَنْهُ أَن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لما بعثه إلى اليمن قال له: كيف تقضي؟ قال: أقضي بكتاب الله. قال: فإن لم تجد في كتاب الله؟ قال: فبسنة رسول الله؟ قال: أجتهد رأيي ولا آلو. قال: فضرب رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صدره، وقال: الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضاه الله ورسوله (۱).

وجه الدلالة: أن معاذاً رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ قدم الكتاب والسنة على الاجتهاد فصوبه النبي صَلَّالِلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّر، والقياس ضرب من ضروب الاجتهاد (٢).

ب) إجماع الصحابة رضوان الله عليهم على تقديم الخبر على القياس والرأي ، فإنهم كانوا إذا حدثت حادثة يبحثون عن حكمها في كتاب الله فإن لم يجدوا بحثوا في سنة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فإن لم يجدوا اجتهدوا بأنواع الاجتهادات ومنها القياس، يدل على ذلك:

١ – أن عمر رَضَاً لِللَّهُ عَنْهُ كان لا يورث المرأة من دية زوجها اجتهاداً منه؛ لأن الميراث يثبت بملكه قبل الموت، وهو لا يملك الدية قبلها ، فلما علم بخبر

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب الأقضية باب اجتهاد الرأي في القضاء رقم الحديث (٣٥٩٢)، والترمذي في كتاب الأحكام باب ما جاء في القاضي كيف يقضي رقم الحديث (١٣٢٧).

<sup>(</sup>٢) روضة الناظر (١ / ٣٢٩).

الضحاك بن سفيان (١) وهو أنه كتب إليه النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن يورَّث امرأة أشيم الضبابي (٢) من دية زوجها رجع إليه وعمل به دون إنكار من الصحابة (٣).

٢ – ومن ذلك: أنه كان لا يأخذ الجزية من المجوس اجتهاداً وقياساً على غيرهم من سائر المشركين وأنهم ليس لهم كتاب معروف فليسوا من أهل الكتاب، فلما أخبره عبد الرحمن بن عوف أن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أخذ الجزية من مجوس هجر كتب عمر إلى عماله على البلاد بأخذ الجزية منهم فترك رأيه من أجل النص.

٣ - ومن ذلك: أن عمر رَضَالِللهُ عَنْهُ كان يفتي بأن دية الأصابع على حسب منافعها حتى جاءه خبر ابن عباس رَضَالِللهُ عَنْهُ أن النبي صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَالَم قال: (هذه وهذه سواءٌ)(1) فرجع عن رأيه واتبع السنة(٥).

٤ - ومن ذلك: أن عثمان رَضِحَالِللَّهُ عَنْهُ كان يقول: "إن المتوفى عنها زوجها لا

<sup>(</sup>١) الضحاك بن سفيان بن عوف بن أبي بكر الكلابي من أصحاب رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كان شجاعاً مقداماً، ولاه رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جمع الصدقات من قومه. انظر: الإصابة (٣/ ٤٧٧).

<sup>(</sup>٢) أشيم الضبابي قُتل في عهد النبي صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> مسلماً فأمر رسول الله صَ<u>لَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</u> الضحاك بن سفيان أن يورث امرأته من ديته . انظر: الإصابة (١/ ٩٠)، أسد الغابة (١/ ١١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في الموطأ كتاب العقل باب ما جاء في ميراث العقل والتغليظ فيه رقم (٢٣١١)، وأبو داود كتاب الفرائض باب في المرأة ترث من دية زوجها رقم (٢٩٢٧)، والترمذي كتاب الديات عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ باب ما جاء في المرأة هل ترث من دية زوجها رقم (١٤١٥) وابن ماجة باب الميراث من الدية رقم (٢٦٤٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري كتاب الديات باب دية الأصابع رقم (٦٨٩٥).

<sup>(</sup>٥) المحصول (٤/ ٣٧٧)، البحر المحيط (٤/ ٣٤٤)، الإحكام لابن حزم (٦/ ١١٥).

سكنى لها" حتى جاءه خبر الفريعة بنت مالك (۱) أن زوجها خرج في طلب أعبدٍ له فقتلوه ولم يكن ترك سكناً تملكه ولا نفقة قالت: فقال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (امكثي في بيتك حتى يبلغ الكتاب أجله)، قالت: فاعتددت أربعة أشهرٍ وعشراً، فلما علمه عثمان اتبعه وقضى به وترك رأيه (۲).

وغير ذلك كثير عن الصحابة (٣).

ج) ولأن القياس فرع النصوص، والفرع لا يقدّم على أصله.

قال أبو الوليد الباجي (٤): "والصواب تقديم خبر الواحد العدل لأن السهو والغلط يجوز فيه - أي في القياس - على الناظر المجتهد أكثر مما يجوز على الناقل الحافظ الفقيه"(٥).

وقال الشوكاني(٢): "والحق تقديم الخبر الخارج من مخرج صحيح أو حسن

<sup>(</sup>۱) الفريعة بنت مالك بن سنان الخدرية الأنصارية، أخت سعيد، شهدت بيعة الرضوان. انظر: تهذيب التهذيب (۱۲/ ٣٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن (٧/ ٤٣٤)، وعبد الرزاق في مصنفه (٧/ ٣٤).

<sup>(</sup>٣) تيسير التحرير (٣/ ١١٧)، الإحكام للآمدي (٢/ ١٧٢)، روضة الناظر (١/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٤) القاضي أبو الوليد سليهان بن خلف بن سعد الأندلسي القرطبي الباجي المالكي، كان من علماء الأندلس وحفاظها وكان فقيهاً متقناً وأصولياً بارعاً، توفي سنة ٤٧٤هـ. انظر: سير أعلام النبلاء (١٨/ ٥٣٥)، وفيات الأعيان (٢/ ٤٠٨).

<sup>(</sup>٥) المنتقى للباجي (٤/ ٢٦٢).

<sup>(</sup>٦) محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني أبو عبد الله فقيه مجتهد من كبار علماء اليمن، من أهل صنعاء، ولد بهجرة شوكان (من بلاد خولان، باليمن) سنة ١١٧٣ هـ ونشأ بصنعاء، وولى قضاءها سنة ١٢٢٩

على القياس مطلقاً إذا لم يمكن الجمع بينها بوجه من الوجوه ... وقد كان الصحابة والتابعون إذا جاءهم الخبر لم يلتفتوا إلى القياس ولا ينظروا فيه وما روي عن بعضهم من تقديم القياس في بعض المواطن فبعضه غير صحيح وبعضه محمول على أنه لم يثبت الخبر عند من قدم القياس بوجه من الوجوه"(۱).. ويقول ابن عبد البر من المالكية – عند شرحه لحديث الضحاك في توريث امرأة أشيم الضبابي من دية زوجها –: "وفيه أن القياس لا يستعمل مع وجود الخبر وصحته، وأن الرأي لا مدخل له في العلم مع ثبوت السنة بخلافه"(۱).

### أدلة أصحاب القول الثاني:

#### استدل أصحاب القول الثاني بعدة أدلة منها:

ان القياس حجة بالإجماع وفي اتصال خبر الواحد شبهة، فالثابت بالقياس أقوى من الثابت بخبر الواحد، فكان العمل به أولى.

٢ – القياس أثبت من خبر الواحد؛ لأن الخبر يجوز فيه السهو والكذب على الراوى، وهذا لا يوجد في القياس.

٣ – الظن الحاصل بالقياس حاصل للمستدل من قبل نفسه؛ لأنه فعل
 صادر منه، أما العمل بالخبر ففيه رجوع إلى قول الغير، والمستدل يثق بفعله أكثر

ومات حاكماً بهاسنة ١٢٥٠هـ. انظر: الأعلام للزركلي (٦/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول (١/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٢) التمهيد لابن عبد البر (١٢١/١٢).

من فعل غيره فكان الرجوع إليه أولى.

أدلة أصحاب القول الثالث:

احتج أصحاب القول الثالث لمذهبهم القاضي بالتفريق بين أن يكون الراوي فقيها فيقبل حديثه ويقدم على القياس، وبين أن لا يكون فقيها فيرد حديثه إذا خالف جمع الأقيسة وانسد فيه باب الرأي، بأن حديث رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم قد أوتي جوامع الكلم والوقوف الخطأ فيه مستعظم وخطير، لأنه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم قد أوتي جوامع الكلم والوقوف على كل معنى تضمنه كلام رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أمر عظيم، وهذا ما يفسر قلة رواية الكبار من الصحابة رَضَالِكُ عَنْهُم، وقد كان نقل الحديث بالمعنى شائعاً فيهم، فإذا قصر فقه الراوي عن إدراك معاني حديث رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم جاز أن يفوته شيء منها بنقله، إذ النقل لا يتحقق إلا بقدر فهم المعنى، حينئذ يعرض للخبر شبهة زائدة خلى عنها القياس، فيحتاط في مثل هذا الخبر بها سبق بيانه (۱).

#### الترجيح:

الذي يترجح لي أن ما ذهب إليه الجمهور هو الراجح؛ لقوة أدلتهم ووضوحها وسلامتها من المعارضة، وضعف أدلة المخالفين عند المناقشة.

ويجاب عن أدلة المخالفين بها يلي:

الجواب عن أدلة أصحاب القول الثانى:

أما دليلهم الأول فيجاب عنه: بأن الإجماع على الحجية لا يدل على قوة

<sup>(</sup>١) الخلاف في الأدلة المتعلقة بمباحث السنة (ص٤٣٦ - ٤٣٧).

المحتج به على غيره، إضافة إلى أن خبر الواحد حجة بالإجماع أيضاً، مع أن الشبهة في القياس أكثر .

### ويجاب عن دليلهم الثاني والثالث:

بأن تطرق الخطأ إلى القياس أقرب من تطرقه إلى خبر الواحد و لو كان حاصلاً للمستدل من قبل نفسه ثم إن المستدل يرجع في عدالة الراوي إلى أفعاله المشاهدة ، ويرجع في معرفة حكم الفرع إلى المعنى الذي أودعه الشارع في الأصل بالفكر والنظر، وما كان طريقه المشاهدة أوضح مما كان طريقه الفكر والنظر، فالرجوع إليه أولى .

## وأما أصحاب القول الثالث فيجاب عن دليلهم بما يلى:

بأن عدالة الراوي وضبطه ضهانة من التغيير في مرويه، فادعاء التغيير موهوم، والظاهر أنه يروي كما سمع، ولو وقع التغيير لوقع على وجه لا يتغير معه المعنى؛ لأن الأخبار وردت بلسانهم وهم أعلم بها وعدالتهم وتقواهم تدفع تهمة الزيادة عليه أو النقصان عنه، وأحوال الصحابة والرواة العدول معروفة (۱).

<sup>(</sup>١) الخلاف في الأدلة المتعلقة بمباحث السنة (ص٤٣٦ – ٤٣٧)، أثر الاختلاف في القواعد الأصولية (ص٤١٤ – ٤١٥).



اتفق العلماء على أن الخبر المتواتر يفيد العلم اليقيني، كما أتفق العلماء أيضاً على وجوب العمل بخبر الواحد إذا صح عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ والتزام ما دل عليه سواء في الأحكام أو العقائد، واختلفوا في خبر الواحد هل يفيد اليقين أم لا، على أقوال:

القول الأول: أن خبر الواحد يفيد الظن وهو قول جمهور الأصوليين(١١).

القول الثاني: أن خبر الواحد يفيد اليقين وهو قول ابن حزم ورواية عن الإمام أحمد (٢).

القول الثالث: التفصيل، فإذا تجرد خبر الواحد عن القرائن فإنه يفيد الظن، وإن احتف بالقرائن فقد يفيد اليقين، وهو قول الآمدي وشيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم وغيرهم (٣).

<sup>(</sup>١) روضة الناظر (١/ ٣٠٣)، الإحكام للآمدى (٢/ ٣٢).

<sup>(</sup>٢) روضة الناظر (١/ ٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) الإحكام للآمدي (٢/ ٣٢)، مجموع الفتاوي (١٨/ ٤٠ - ٤١)، مختصر الصواعق (ص ٥٣٦ - ٥٣٥)، مذكرة الشنقيطي (ص ١٢٣).

### الأدلة:

#### أدلة أصحاب القول الأول:

احتج أصحاب القول الأول بعدة أدلة منها:

١ - قالوا: أنّا نعلم ضرورة أنّا لا نصدق كل خبر نسمعه.

ويجاب عنه: أن المخالفين لا يقولون: بإفادة خبر كل واحد العلم، بل يشترطون لإفادة الخبر العلم أن يرويه العدل الضابط عن مثله حتى ينتهي به إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْدُوسَلِّمُ أو إلى من انتهى به إليه (۱).

٢ – أنه لو أفاد العلم لأدى إلى تناقض المعلومين، فيها لو أخبر ثقة بضد ما أخبر به الأول.

ويجاب عنه: بأنه يمتنع أن يوجد في الشرع خبران متعارضان من كل وجه، بحيث لا يكون مع أحدهما ما يرجح به الآخر<sup>(٢)</sup>.

T -جواز الكذب والغلط على الراوي كونه غير معصوم T -

ويجاب عنه: بأن خبر العدل عن مثله إلى رسول الله صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وإن جاز فيه كذب الراوي أو غلطه، فإن جانب الصدق فيه يترجح، لما قيض الله تعالى لرواته من الحفظ والضبط وشدة الحيطة في الأخذ والتحمل عن الشيوخ (١٠).

<sup>(</sup>١) خبر الواحد وحجيته للشنقيطي (ص٦٩-٧٠)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ص ٧١).

<sup>(</sup>٣) الإحكام للآمدي (7/27-37)، مذكرة الشنقيطي (-77/27).

<sup>(</sup>٤) حجية خبر الواحد للشنقيطي (ص٧٩).

## أدلة أصحاب القول الثاني:

ا - أن الله تعالى افترض علينا العمل بخبر الواحد الثقة عن مثله مبلغاً إلى رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم بكذا، وقال عليه السلام كذا، و حرم القول في دينه بالظن، و حرم تعالى أن نقول عليه إلا بعلم.

فلو كان الخبر المذكور يجوز فيه الكذب، أو الوهم لكنا قد أمرنا الله تعالى بأن نقول عليه ما لا نعلم، ولكان تعالى قد أوجب علينا الحكم في الدين بالظن الذي لا نتيقنه، والذي هو الباطل(١).

٢ – أن العمل بخبر الآحاد واجب، والظن ليس من العلم حتى يجب العمل به؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِى مِنَ الْحَقِّ شَيْعاً إِنَّ اللَّه عَلَيمً العمل به؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ الظَّنَ الظَّنَ الظَّنَ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يقول: (إياكم والظن فإن الظن إكذب الحديث)(٢)(٣).

٣ - أن العمل يجب بخبر الواحد، ولا يجب العمل إلا بعلم، قال تعالى:
 ﴿ وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

<sup>(</sup>١) الإحكام لابن حزم (١/١١٢ - ١١٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب النكاح باب لا يخطب على خطبة أخيه حتى ينكح أو يدع رقم (١٤٣٥)، ومسلم في كتاب البر والصلة والآداب باب تحريم الظن والتجسس.رقم (٢٥٦٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: مذكرة الشنقيطي (ص ١٢٣).

ولأن الله تعالى قال في نبأ الفاسق: ﴿أَن تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَة ﴾ [الحجرات: ٦] وضد الجهالة العلم وضد الفسق العدالة، ففي هذا بيان أن العلم إنها لا يقع بخبر الفاسق وأنه يثبت بخبر العدل.

ثم قد يثبت بالآحاد من الأخبار ما يكون الحكم فيه العلم فقط، نحو عذاب القبر، وسؤال منكر ونكير، ورؤية الله تعالى بالأبصار في الآخرة، فبهذا ونحوه يتبين أن خبر الواحد موجب للعلم (۱).

ويجاب عن أدلتهم بها ورد من أدلة لأصحاب القول الأول، ثم أيضاً المعتبر في الشريعة الإسلامية في كل مواردها هو غلبة الظن المبني على القرائن والدلالات التي تدل على صدق الخبر وثبوته، وأما الظن المذموم في الآيات والأحاديث فهو الظن المجرد الخالي عن البراهين.

#### أدلة أصحاب القول الثالث:

قالوا: إن القرينة قد تفيد الظن مجردة عن الخبر، فإذا اقترن بالخبر المفيد للظن القرينة المفيدة للظن، فإنها تقوم مقام خبر آخر، ثم لا يزال التزايد في الظن بزيادة اقتران القرائن بالخبر إلى أن يحصل العلم كما في المتواتر، ومثلوا له بأمثلة:

إخبار رجل بموت ولده المشرف على الموت مع قرينة البكاء وإحضار الكفن والنعش.

<sup>(</sup>١) أصول السرخسي (١/ ٣٢٩).

# الْمُسِّامُ الْمُتَّامُ الْمُعَلِّمَةُ مُجِينًا مِلْا ضِهِ عند الأصُوليّين

ومن أمثلته أيضاً: أحاديث الشيخين؛ لأن القرائن دالة على صدقها لجلالتهما في هذا الشأن وتقديمهما في تمييز الصحيح على غيرهما وتلقي العلماء لكتابيهما بالقبول وهذا التلقي وحده أقوى في إفادة العلم من مجرد كثرة الطرق كما قاله غير واحد (۱).

## والراجح هو التفصيل في المسألة على النحو التالي:

١ - فها كان من أخبار الآحاد المحتفة بالقرائن فإنه يفيد العلم، وما تجرد عن القرائن فإنه يفيد الظن.

قال ابن تيمية: "ولهذا كان جمهور أهل العلم من جميع الطوائف على أن خبر الواحد إذا تلقته الأمة بالقبول تصديقاً له أو عملاً به أنه يوجب العلم وهذا هو الذي ذكره المصنفون في أصول الفقه من أصحاب أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد إلا فرقة قليلة من المتأخرين اتبعوا في ذلك طائفة من أهل الكلام أنكروا ذلك ؛ ولكن كثيراً من أهل الكلام أو أكثرهم يوافقون الفقهاء وأهل الحديث والسلف على ذلك"(٢).

ويقول أيضاً: "ولهذا كان الصحيح أن خبر الواحد قد يفيد العلم إذا احتفت به قرائن تفيد العلم. وعلى هذا فكثير من متون الصحيحين متواتر اللفظ عند أهل العلم بالحديث وإن لم يعرف غيرهم أنه متواتر ؛ ولهذا كان أكثر متون الصحيحين

<sup>(</sup>١) الإحكام للآمدي (٢/ ٣٧)، مذكرة الشنقيطي (ص ١٢٣)

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۳ / ۲۵۱).

مما يعلم علماء الحديث علماً قطعياً أن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم قاله تارة لتواتره عنده وتارة لتلقي الأمة له بالقبول. وخبر الواحد المتلقى بالقبول يوجب العلم عند جمهور العلماء ...... فإنه وإن كان في نفسه لا يفيد إلا الظن؛ لكن لما اقترن به إجماع أهل العلم بالحديث على تلقيه بالتصديق كان بمنزلة إجماع أهل العلم بالفقه على حكم مستندين في ذلك إلى ظاهر أو قياس أو خبر واحد فإن ذلك الحكم يصير قطعياً عند الجمهور وإن كان بدون الإجماع ليس بقطعي ؛ لأن الإجماع معصوم فأهل العلم بالأحكام الشرعية لا يجمعون على تحليل حرام ولا تحريم حلال كذلك أهل العلم بالحديث لا يجمعون على التصديق بكذب ولا التكذيب بصدق "(۱).

٢ – أن خبر الواحد إذا تجرد عن القرائن، ولم يتصل به ما يدل على إفادته العلم، لا يحصل به اليقين ولا يفيد العلم باتفاق؛ لأنه محتمل للصدق والكذب والغلط.

يقول ابن القيم: "خبر الواحد بحسب الدليل الدال عليه، فتارة يجزم بكذبه لقيام دليل كذبه، وتارة يظن كذبه إذا كان دليل كذبه ظنياً، وتارة يتوقف فيه فلا يترجح صدقه ولا كذبه إذا لم يقم دليل أحدهما، وتارة يترجح صدقه ولا يجزم به، وتارة يجزم صدقه جزماً لا يبقى معه شك، فليس كل خبر واحد يفيد العلم ولا

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي لابن تيمية (١٨/ ٤٠ – ٤١).

الظن"(١).

٣ – أن القرائن نسبية، في هو قرينة عند شخص قد لا يكون قرينة عند غيره، ورب قرينة أفادت القطع واليقين عند شخص ولم تفد سوى الظن عند غيره.

فالقرائن بحسب حال المُخْبِر، وحال المُخْبَر عنه، وحال الخبر، وحال السامع الذي هو المُخبَر (٢).

يقول ابن تيمية: "ومبنى هذا على أن الخبر المفيد للعلم يفيده من كثرة المخبرين تارة ومن صفات المخبرين أخرى ومن نفس الإخبار به أخرى ومن نفس إدراك المخبر له أخرى ومن الأمر المخبر به أخرى فرب عدد قليل أفاد خبرهم العلم لما هم عليه من الديانة والحفظ الذي يؤمن معه كذبهم أو خطؤهم وأضعاف ذلك العدد من غيرهم قد لا يفيد العلم"(").

٤ – أن المعتبر في هذه القرائن المختصة بالأحاديث النبوية هو ما يذكره أهل
 الحديث المتخصصون فيه ، لا ما يذكره غيرهم من أهل الكلام وأتباعهم.

يقول ابن تيمية: "ولهذا كان علماء الحديث الجهابذة فيه المتبحرون في معرفته قد يحصل لهم اليقين التام بأخبار ؛ وإن كان غيرهم من العلماء قد لا يظن صدقها

<sup>(</sup>١) مختصر الصواعق (ص٥٣٦).

<sup>(</sup>٢) مختصر الصواعق (ص٥٣٨)، معالم أصول الفقه للجيزاني (ص١٥٦).

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي (۲۰/۲۰۸).

فضلا عن العلم بصدقها"(١).

وللشيخ الشنقيطي تحقيق جيد في المسألة قرره بقوله: "الذي يظهر لي أنه هو التحقيق في هذه المسألة والله جل وعلا أعلم أن خبر الآحاد أي الذي لم يبلغ حد التواتر ينظر إليه من جهتين هو من إحداهما قطعي ومن الأخرى ظني:

ينظر إليه من حيث أن العمل به واجب وهو من هذه الناحية قطعي؛ لأن العمل بالبينات مثلاً قطعي منصوص في الكتاب والسنة وقد أجمع عليه المسلمون وهي أخبار آحاد . وينظر إليه من ناحية أخرى وهي هل ما أخبروا به مطابق للواقع في نفس الأمر فلو قتلنا رجلاً قصاصاً بشهادة رجلين، فقتْلنا له هذا قطعي شرعاً لا شك فيه وصدق الشاهدين فيها أخبرا به مظنون في نفس الأمر لا مقطوع به لعدم العصمة . ويوضح هذا قوله صَلَّلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ في حديث أم سلمة المتفق عليه: (إنها أنا بشر وإنكم تختصمون إلي فلعل بعضكم أن يكون ألحن ، بحجته من بعض فأقضي له على نحو ما أسمع فمن قضيت له بحق مسلم فإنها هي قطعة من نار فليأخذها أو ليتركها). فعمل النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ في قضائه قطعي الصواب شرعاً مع أنه صرح بأنه لا يقطع بحقيقة الواقع في نفس الأمر كها ترى ... ويوضحه أيضاً قول علماء الحديث في تعريف الصحيح أن المراد صحته في ظاهر الأمر "('').

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (٢٠/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٢) مذكرة الشنقيطي (ص ١٠٤).



لقبول خبر الواحد وبناء الأحكام عليه لابد من ملاحظة الاعتبارات التالية: أولاً: التأكد من صحة الحديث:

لقد قدم علماء الحديث منهجاً علمياً دقيقاً منضبطاً للتحقق من صحة الحديث وتمييز الصحيح عن غيره، وهذا المنهج منبثق من المنهج القرآني في التعامل الأخبار المروية، فقد حرم الله تعالى الكذب عموماً واعتبره كبيرة من الكبائر، وشدد أكثر إذا تعلق بالله ورسوله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّما حَرَّمَ رَبِي وَسَد الله ورسوله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّما حَرَّمَ رَبِي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَعْى بِغَيْرِ الْحَقِ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللهِ مَا لَمْ يُنزِلْ بِهِ سُلْطَاناً وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف:٣٣].، ودعا إلى التثبت من صحة الخبر المسموع عن الفاسق بقول تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا مُ فَتَبَيّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ [الحجرات: ٦].

فقد دلت الآية على وجوب التثبت من خبر الفاسق، كما تضمنت الإشارة إلى قبول خبر العدل الثقة.

وسلك هذا المنهج صحابة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بعد وفاة النبي

صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي التعامل مع الأخبار المسندة إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقد كانوا يستوثقون من صح نسبة الخبر إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بها يجعلهم مطمئنين إلى صحته كها فعل أبو بكر رَضَحَ لَيَّهُ عَنْهُ فِي حديث الجدة ، وكها فعل عمر رَضَحُ لَيَّهُ عَنْهُ فِي حديث الاستئذان، وغير ذلك مما سبق ذكره .

وسار على هذا النهج علماء الحديث المتخصصون فيه فقد وضعوا ضوابط منهجية دقيقة لتمييز الصحيح من الضعيف منبثقة من منهج القرآن الكريم وعمل الصحابة الكرام، وعلى إثر ذلك نشأ علم مستقل لهذا الباب عرف بعلم مصطلح الحديث، فقد سطر العلماء في ثناياه الضوابط المنهجية والمعايير التي يختبر فيها الخبر حتى تثبت نسبته إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم من عدمها، فقد اشترط علماء الحديث شروطاً، نذكرها باختصار:

أولا: اتصال السند من بداية السند إلى منتهاه، فلا يقبل المنقطع بجميع أحواله، ولا يضر هذا الشرط ما حصل من المتقدمين من الأخذ بالحديث المرسل وهو أحد أنواع المنقطع، لأن الإرسال كان مشتهراً في العصور الأولى فهي من خيرة القرون التي لم يكن الفساد انتشر فيها، ولذا كان الإرسال كثيراً قبل أن يكثر الكذب على رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فلما كثر اضطر العلماء إلى الإسناد ليعرف الراوي، وتعرف نحلته، ولقد قال ابن سيرين: "ما كنا نسند الحديث إلى أن وقعت الفتنة"(١).

<sup>(</sup>١) مالك لأبي زهرة (ص٢٥٠ – ٢٥١) بتصرف.

# الْمُسِّالْهُ الْمُسْجَلِّقَةُ وَجُينَةِ الْمُولِيِّينَ

ولهذا كان الإمام مالك يقبل المرسل، لكنه كان متشدداً في اختيار شيوخه فقد كان ينتقي الأشياخ الذين يراهم أكفاء في هذا الباب جديرين بالأخذ عنهم، وذلك أنه يرى أن هذا العلم دين وعلى المرء أن يتحرى عمن يأخذ دينه، وقد كان يقول: إن هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذونه لقد أدركت سبعين ممن يقول: قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عند هذه الأساطين وأشار إلى المسجد في أخذت عنهم شيئاً وإن أحدهم لو أؤتمن على بيت مال كان أميناً إلا أنهم لم يكونوا من أهل هذا الشأن (۱).

وقال ابن عيينة (٢): ما رأيت أحداً أجود أخذاً للعلم من مالك وما كان أشد انتقاده للرجال والعلماء (٣).

والشافعي كان يقبله بشر وط(١٠).

ثانياً: عدالة الراوي.

ثالثاً: ضبط الراوي وحفظه.

<sup>(</sup>١) الديباج المذهب (ص ٦٤)، حلية الأولياء (٦/ ٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) سفيان بن عيينة بن ميمون الإمام الكبير حافظ العصر، شيخ الإسلام، أبو محمد الهلالي الكوفي، ثم المكي كان إماماً عالماً ثبتاً حجة زاهداً ورعاً مجمعاً على صحة حديثه وروايته، وحج سبعين حجة، وانتهى إليه علو الإسناد، ورحل إليه من البلاد، قال الإمام الشافعي: لولا مالك وسفيان لذهب علم الحجاز"، توفي سنة ٩٨هـ. سير أعلام النبلاء (٨/ ٤٥٤)، وفيات الأعيان (٢/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٣) ترتيب المدارك (١/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٤) الرسالة (ص٤٦١ – ٤٦٧).

رابعاً: عدم الشذوذ.

خامساً: سلامته من العلة (١).

وهذه القيود والتي تعد ضوابط الخبر الصحيح هي القيود التي تبناها الفقهاء، وهي متفق عليها من حيث الجملة ، قال الشافعي: "ولا تقوم الحجة بخبر الخاصة حتى يجمع أموراً: منها أن يكون من حدث به ثقة في دينه معروفاً بالصدق في حديثه عاقلاً لما يحدث به عالماً بما يحيل معاني الحديث من اللفظ وأن يكون ممن يؤدي الحديث بحروفه كما سمع لا يحدث به على المعنى لأنه إذا حدث على المعنى وهو غير عالم بما يحيل معناه لم يدر لعله يحيل الحلال إلى حرام وإذا أداه بحروفه فلم يبق وجه يخاف فيه إحالته الحديث ، حافظاً إذا حدث به من حفظه ،حافظاً لكتابه إذا حدث من كتابه ، إذا شرك أهل الحفظ في حديث وافق حديثهم ما يحدث مدلساً يحدث عن من لقي ما لم يسمع منه ويحدث عن النبي ما الله عن من عيد عن النبي ما الله عن عن عن النبي ما الله عن عن عن عن النبي عالم الله عن عن عن عن النبي ما الله دونه لأن كل واحد منهم مثبت لمن حدثه ومثبت على من حدث عنه فلا يستغنى فكل واحد منهم مثبت لمن حدثه ومثبت على من حدث عنه فلا يستغنى فكل واحد منهم مثبت لمن حدثه ومثبت على من حدث عنه فلا يستغنى فكل واحد منهم مثبت لمن حدثه ومثبت على من حدث عنه فلا يستغنى فكل واحد منهم مثبت لمن حدثه ومثبت على من حدث عنه فلا يستغنى فكل واحد منهم عا وصفت"(٢).

وبالإضافة إلى القيود السابقة فقد كان لكل إمام شروط خاصة لقبول

<sup>(</sup>١) النكت على مقدمة ابن الصلاح للزركشي (١/ ٩٧ – ١١٣)، مذكرة الشنقيطي (ص١١١) فما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الرسالة (ص ٣٧٠ – ٣٧٢).

الحديث، وكلها من أجل الزيادة في التحري والدقة في ثبوت الحديث وصحة نسبته إلى النبي صَلَّللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فمنهم من اشترط عدم مخالفته لعمل أهل المدينة كما هو مذهب المالكية، أو عدم مخالفته للقياس كما نُسب هذا القول إلى الإمام مالك – والصحيح عدم ثبوته عنه بل ثبوت خلافه عنه رَحمَهُ ٱللَّه، ومنهم من اشترط أن لا يكون مما تعم به البلوى، كما يقول الحنفية أو أن لا يكون في الحدود والكفارات وغير ذلك من الشروط الخاصة والتي يتميز بها كل مذهب عن غيره.

وعلى كل فالأحاديث على ثلاثة أقسام:

الأول: متفق على صحته بين أهل العلم فهذا يجب العمل بمقتضاه.

الثاني: متفق على ضعفه بين أهل العلم فهذا لا ينسب إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ ولا يجوز العمل به ولا تثبت به الأحكام.

الثالث: قسم اختلفوا فيه فبعضهم صححه وبعضهم ضعفه، نظراً لاعتبارات مختلفة منها تحقيق المناط في ثبوت الشروط المتفق عليها عندهم على هذا الحديث المعين، وكذلك اعتبار الشروط الخاصة لكل مذهب ومدى توافرها في هذا الحديث، والواجب في هذا أن من صح عنده الحديث وغلب على ظنه ثبوته وفق المعايير المنهجية السابقة فإنه يجب عليه العمل بمقتضاه، كما لا يلزم من ضعقف هذا الحديث العمل به.

و يجدر التنبيه إلى أن المعيار في الحكم على الحديث بالصحة أو الضعف هم علماء الحديث الماهرون فيه؛ لأن هذا الباب من اختصاصهم فلا ينبغي أن ينازعوا

فيه أو يسلك غير سبيلهم ومنهجهم احتراماً لمبدأ التخصص.

# ثانياً: التأكد من عدم وجود المعارض:

ومن المعايير التي يراعيها العلماء للعمل بخبر الواحد عدم وجود معارض أقوى منه من قرآن أو سنة متواترة، فقد جاء عن أم المؤمنين عائشة رَضَّالِلَّهُ عَنْهَا رد حديث ابن عمر: (إن الميت ليعذب ببكاء أهله)(۱)، لمعارضته لقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وَزْرَ أُخْرَى ﴾، وقالت: حسبكم القرآن: ﴿ وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وَازِرَةٌ وَزْرَ أُخْرَى ﴾، وقالت: "يغفر الله لأبي عبد الرحمن أما إنه لم يكذب أُخْرَى ﴾ [الأنعام : ٦٤]، وقالت: "يغفر الله لأبي عبد الرحمن أما إنه لم يكذب ولكنه نسي أو أخطأ، وبينت ما حدث به رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم فقالت: "لا والله ما حدث رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أن الله يعذب المؤمن ببكاء أحد، ولكن قال: "إن الله ليزيد الكافر عذاباً ببكاء أهله عليه".

وجاء عن عمر بن الخطاب في حديث فاطمة بن قيس أن قال: "لا نترك كتاب ربنا لقول امرأة أحفظت أم نسيت"(٢).

والتحقيق أنه لا ينبغي المسارعة إلى القول بالمعارضة بين خبر الواحد مع نص آخر أقوى منه أو معارضته للقرآن ، وذلك لأن السنة النبوية كما هو معلوم تستقل بتشريع أحكام جديدة لم تذكر في القرآن وخبر الواحد العدل جزء من السنة النبوية بل هو غالبها، لذا فإن ظهر للناظر التعارض بين خبر الواحد ونص

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الجنائز باب الميت يعذب ببكاء أهله عليه رقم (٩٢٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الطلاق باب المطلقة ثلاثاً لا نفقة لها رقم (١٤٨٠).

أقوى منه فإنه يجب علينا أن نسلك منهج التوفيق بينهما كما نفعل مع النصوص الأخرى، فإن أمكن الجمع بينهما لزم ذلك، وذلك كأن يكون أحدهما عاماً والآخر خاصاً فيحمل العام على الخاص، أو يكون أحدهما مطلقاً والأخر مقيداً فيحمل المطلق على المقيد، أو يؤول أحدهما بدليل.

فإن تعذر الجمع بينهما ننظر في التأريخ فإن كان أحدهما متأخراً والآخر متقدماً فيكون المتأخر ناسخاً للمتقدم.

فإن لم يعلم التأريخ نسلك مسلك الترجيح فنرجح أحدهما وفق طرق الترجيح التي ذكرها العلماء.

فإن لم يمكن كل ما سبق فيتوقف فيهم حتى يظهر مرجح (١).

وأما ما جاء عن عائشة رَضِيَاللَهُ عَنْهَا فهذا نوع من التأويل بدليل ، والمسألة فيها أقاويل كثيرة ، ليس هذا موضعها .

وأما ما جاء عن عمر بن الخطاب في حديث فاطمة بنت قيس فإنه نوع من التثبت والاطمئنان، ونحن نفترض ذلك في الحديث الصحيح الثابت من طريق الآحاد.

ثالثاً: التأكد من عدم مصادمة الرواية لمقاصد الشريعة:

جاءت الشريعة الإسلامية بقواعد كلية وأصول عامة تحفظ للناس

<sup>(</sup>١) روضة الناظر (٢/ ٨٠، ٣٨٩).

مصالحهم وتدفع عنهم المفاسد والمضار في دينهم ودنياهم، وتلبي جميع متطلبات الحياة في جميع البلدان ومختلف العصور، وهذه الأصول قطعية لأن مناطها حفظ الكليات الخمس التي لا تقوم الحياة إلا بها، فهل نقبل خبر الآحاد إذا جاء مصادماً لأصل من أصول الشريعة أو مقصد من مقاصدها العامة؟

الحقيقة أن دراسة هذه المسألة وبحثها يطول ، ومهما قيل فيها فإنه لا بد لنا من ذكر بعض النقاط التي تكون خطوطاً عريضة عند دراسة هذه المسألة وفهمها فهماً متزناً من غير غلو ولا تقصير، وبيان ذلك في أمور أربعة بعضها مبني على بعض:

الأمر الأول: أن هذه الشريعة مبنية على تحقيق مصالح العباد ودرء المفاسد عنهم في الدنيا والآخرة، فالشارع لا يأمر إلا بها مصلحته خالصة أو راجحة، ولا ينهى إلا عما مفسدته خالصة أو راجحة. وهذا الأصل شامل لجميع الشريعة لا يشذ عنه شيء من أحكامها.

الأمر الثاني: أن هذه الشريعة لم تهمل مصلحة قط، فما من خير إلا وقد حثنا عليه النبي صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وما من شر إلا وحذرنا منه.

الأمر الثالث: إذا عُلم ذلك فلا يمكن أن يقع تعارض بين النص الشرعي ومنه خبر الآحاد الثابت والمقاصد الشرعية، إذ لا يتصور أن ينهى الشارع عما مصلحته راجحة أو خالصة، ولا أن يأمر بها مفسدته راجحة أو خالصة.

الأمر الرابع: إذا عُلم ذلك فمن ادعى وجود مصلحة لم يرد بها الشرع فأحد

الأمرين لازم له:

إما أن الشرع دل على هذه المصلحة من حيث لا يعلم هذا المدعي.

وإما أن ما اعتقده مصلحة ليس بمصلحة، فإن بعض ما يراه الناس من الأعمال مقربًا إلى الله ولم يشرعه الله فإنه لا بد أن يكون ضرره أعظم من نفعه، وإلا فلو كان نفعه أعظم لم يهمله الشارع(١).

<sup>(</sup>۱) معالم أصول ابن تيمية (۱۱/ ٣٤٥، ٣٤٥)، (٩٦/ ٩٦)، إعلام الموقعين (١٣/ ١٠)، معالم أصول الفقه للجيزاني (ص ٢٤٢).



في ختام هذا البحث المتواضع، أود أن أسجل أهم النتائج التي توصلت إليها:

١ – مكانة السنة النبوية في التشريع الإسلامي، إذ هي المصدر الثاني للتشريع، وهي المبينة لمجمل القرآن، المفصلة لأحكام وكلياته، بل وتستقل بتشريعات جديدة.

٢ – أن الله عز وجل حفظ سنة نبيه فقيظ لها من الرجال الأفذاذ الذين قاموا
 بالعناية بها، ورحلوا مختلف البلدان لجمعها وتدوينها، ووضعواً منهجاً عظياً
 لتمييز لفحص نقلتها، وتمييز الصحيح من غيره.

٣ – أن معظم السنة النبوية منقول بطريق الآحاد، والطعن في حجية خبر الواحد يعطل حجية السنة ولا بد.

إن السلف من الصحابة والتابعين لهم بإحسان كانوا يقبلون الخبر المروي عن العدل الثقة إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من تفريق بالنسبة لعدد من نقلوه.

٥ – أن خبر الآحاد يجوز التعبد به عقلاً إذ لا يلزم منه محال، كما أنه يجب التعبد به سمعاً، وهو المنهج الذي سلكه الصحابة رضوان الله عليهم في قبولهم

لأخبار الآحاد.

7 – أن الصحابة ومن بعدهم كانوا يقبلون أخبار الآحاد سواء في المسائل العلمية أو العملية، ولم يكونوا يفرقون بينهما، حتى أحدث بعض المتكلمين فيما بعد بدعة رد أحاديث الآحاد المتعلقة بالاعتقاد.

٧ – أن خبر الواحد حجة في كل الأبواب فيقبل فيها تعم به البلوى ، وفي الحدود والكفارات، وأنه يقدم على القياس إذ الأصل النص والقياس فرع.

۸ – أن خبر الواحد المجرد يفيد الظن، و قد يفيد القطع إذا احتفت به القرائن، مثل تلقي الأمة له بالقبول علماً أو عملاً، ومنه أحاديث الشيخين، كما أن القرائن نسبية، فما هو قرينة عند شخص قد لا يكون قرينة عند غيره، ورب قرينة أفادت القطع واليقين عند شخص ولم تفد سوى الظن عند غيره.

فالقرائن بحسب حال المُخْبِر، وحال المُخْبَر عنه، وحال الخبر، وحال السامع الذي هو المُخبَر.

٩ - أن العمدة في تصحيح الأحاديث وتضعيفها هم أهل الحديث المتخصصون فيه والماهرون في دقائقه وتفاصيل رجاله.

• ١٠ – أن المعتمد من الأخبار هو ما صح وفق الضوابط والمعايير التي وضعها العلماء ، وعند ثبوته لا يجوز العدول عنه، أو تقديم أي رأي عليه، كما أن الذي لم يثبت لا يجوز نسبته إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ ، أو إثبات الأحكام وفقه.

والله أسأل أن ينفعنا بم علمنا وأن يعلمنا ما ينفعنا ، وأن يجعل علمنا خالصاً لوجهه الكريم

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



## ١ – القرآن الكريم .

- ٢ الإبهاج في شرح المنهاج: تقي الدين علي بن عبد الكافي السبكي وولده تاج الدين عبد الوهاب بن علي السبكي دار الكتب العلمية بيروت، ط: ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- ٣ اتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر: للدكتور عبد الكريم بن علي النملة ، دار العاصمة الرياض ، ط١ : ١٤١٧ هـ ١٩٩٦م .
- ٤ أثر الاختلاف في القواعد الأصولية في اختلاف الفقهاء: للدكتور مصطفى سعيد الخن، مؤسسة الرسالة ط٢: ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٥ إحكام الفصول في أحكام الأصول: لأبي الوليد الباجي تحقيق عبد المجيد تركي، دار الغرب الإسلامي ط١: ٧٠٠ هـ ١٩٨٦م.
- ٦ الإحكام في أصول الأحكام: للإمام سيف الدين أبي الحسن علي بن أبي
   على بن محمد الآمدي، دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٠ هـ ١٩٨٠م.

طبعة أخرى: بتعليق العلامة الشيخ عبد الرزاق عفيفي، مؤسسة النورط ١: ٣٨٧هـ، الرياض ط٢: ٢٠٢١ هـ.

- ٧ الإحكام في أصول الأحكام: للحافظ أبى محمد على بن حزم الأندلسي الظاهري، أشرف على طباعته الأستاذ العلامة أحمد شاكر، الناشر: زكريا على يوسف مطبعة العاصمة القاهرة.
- ۸ إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول: للإمام محمد بن علي الشوكاني ، دار الكتاب العربي ط1: ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.
- ٩ إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل: للشيخ محمد ناصر الدين
   الألباني ، المكتب الإسلامي بيروت ط٢: ٥٠١٥ هـ ١٩٨٥م .
- ١٠ الاستيعاب في معرفة الأصحاب: لأبي عمرو يوسف بن عبد الله بن
   عبد البر، تحقيق علي محمد البجاوي ، دار الجيل بيروت ، ط١: ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- 11 أسد الغابة في معرفة الصحابة: للإمام ابن الأثير أبي الحسن علي بن محمد الجزري، تحقيق علي محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، دار الكتب العلمية بيروت.
- ١٢ أشراط الساعة: يوسف بن عبد الله الوابل، دار ابن الجوزي المملكة العربية السعودية، ط١٤٢٤ ه.
- ۱۳ أصول السرخسي: أبى بكر محمد بن أحمد بن أبى سهل السرخسي،
   دار الكتاب العلمية بيروت لبنان ط۱: ۱۶۱۶هـ ۱۹۹۳م.
  - ١٤ أصول الفقه: للشيخ محمد أبي زهرة.

- ۱٥ الإصابة في تمييز الصحابة: للحافظ أحمد بن علي بن حجر أبي الفضل العسقلاني الشافعي ، تحقيق علي محمد البجاوي، دار الجيل بيروت، سنة النشر ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- 17 إعلام الموقعين عن رب العالمين: محمد بن قيم الجوزية تحقيق بشير محمد عيون ، مكتبة دار البيان ط1: ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ۱۷ البحر المحيط في أصول الفقه: محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي الشافعي، تحقيق الشيخ عبد القادر عبد الله العاني، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية دولة الكويت ط۲: ۱۶۱۳هـ ۱۹۹۲م.
- ۱۸ بحوث مقارنة في الفقه الإسلامي وأصوله: للدكتور محمد فتحي الدريني، مؤسسة الرسالة بيروت، ط ١٤١٤ هـ ١٩٩٤م.
- ۱۹ البرهان في أصول الفقه: عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني دراسة وتحقيق صلاح بن محمد بن عويضة، دار الكتب العلمية بيروت لبنان، ط۱: ۱۸ هـ ۱۹۹۷م
- ٢ تحرير علوم الحديث : عبد الله بن يوسف الجديع، مؤسسة الريان بيروت، ط١: ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣م.
- ۲۱ ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك: للقاضي عياض بن موسى بن عياض السبتي، تحقيق عبد القادر الصحراوي، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية بالمملكة المغربية، ط۲: ۱۶۰۳ هـ ۱۹۸۳م.

- ۲۲ تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي: للحافظ جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي ، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف ، مكتبة الرياض الحديثة الرياض
- ٢٣ التعريفات: للشريف علي بن محمد الجرجاني ، دار الكتب العلمية –
   بيروت ، ط١: ٣٠٤١هـ ١٩٨٣م.
- ٢٤ تفسير القرآن العظيم: للحافظ أبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي، تحقيق سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع ط٢:
   ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- ٢٥ التمهيد لما في موطأ مالك من المعاني والأسانيد: للإمام الحافظ ابن عبد البر النمري القرطبي ، تحقيق سعيد أحمد أعراب ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- 77 تهذيب التهذيب: للإمام الحافظ شيخ الإسلام شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت، ط١: ٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- 77 توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار: محمد بن إسهاعيل الأمير الحسني الصنعاني، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة السلفية المدينة المنورة
- ٢٨ تيسير التحرير على كتاب التحرير: لمحمد أمين المعروف بأمير بادشاه،
   دار الباز مكة المكرمة دار الكتب العلمية بيروت.

- ٢٩ حجية السنة: للدكتور عبد الغني عبد الخالق، المعهد العالمي للفكر
   الإسلامي، ط١: ٧٠٤١هـ ١٩٨٦م.
- ٣٠ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء: للحافظ أبي نعيم أحمد بن عبد الله
   الأصفهاني دار الكتب العلمية بيروت .
- ۳۱ الأم: للإمام محمد بن إدريس الشافعي ، تحقيق وتخريج د . رفعت فوزي عبدالمطلب، دار الوفاء مصر، المنصورة ط1: ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
- ٣٢ خبر الآحاد وأثره في اختلاف الفقهاء للدكتورة عبلة جواد الهرش، مكتبة الصحابة الإمارات / الشارقة ، ط١: ٤٢٤ هـ ، ٢٠٠٣م .
- ٣٣ خبر الواحد وحجيته: للدكتور أحمد محمود عبد الوهاب الشنقيطي، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ط١: ١٣ ١ ١هـ.
- ٣٤ الخلاف في الأدلة المتعلقة بمباحث السنة: أحمد بت امحمد معبوط، دار ابن حزم بيروت ط: ١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧م.
- ٣٥ الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب: للقاضي برهان الدين إبراهيم بن علي بن فرحون المالكي، دراسة وتحقيق مأمون بن محيي الدين الجنّان، دار الكتب العلمية بيروت، ط١: ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- ٣٦ ذيل طبقات الحنابلة: الأبي الفرج عبد الرحمن بن رجب، دار المعرفة بيروت .
  - ٣٧ الرسالة: للإمام محمد بن إدريس الشافعي، تحقيق: أحمد شاكر.

٣٨ - روضة الناظر في أصول الفقه: لشيخ الإسلام موفق الدين أبي محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، ومعها شرحها نزهة الخاطر العاطر للأستاذ الشيخ عبد القادر بن محمد بدران الدّومي ثم الدمشقي، مكتبة المعارف - الرياض، ط٢: ١٤٠٤ هـ - ١٩٨٤م.

طبعة أخرى: مؤسسة الريّان للطباعة والنشر والتوزيع ط٢: ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م

٣٩ – سنن أبي داود: للإمام الحافظ أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي ، دار ابن حزم – بيروت ، ط١: ١٤١٩هـ – ١٩٩٨م.

• ٤ - سنن الترمذي (الجامع الصحيح): للإمام أبي عيسى محمد بن عيسى الترمذي السلمي، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرين، دار إحياء التراث العربي - بيروت.

13 - سنن النسائي (المجتبى من السنن): للإمام أحمد بن شعيب أبي عبدالرحمن النسائي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية - حلب، ط٢: ٢٠٦هـ - ١٩٨٦م.

٤٢ - سنن ابن ماجة: للإمام محمد بن يزيد أبي عبد الله القزويني، تحقيق وتعليق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر - بيروت.

٤٣ - سنن البيهقي: لإمام المحدثين الحافظ الجليل أبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي دار الفكر العربي.

- ٤٤ سير أعلام النبلاء: للإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي تحقيق مجموعة من الباحثين ، مؤسسة الرسالة بيروت ط ٩: ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- 20 شرح الكوكب المنير: للعلامة الشيخ محمد بن أحمد بن عبد العزيز الفتوحي الحنبلي المعروف بابن النجار ، تحقيق د. محمد الزحيلي و د. نزيه حماد، جامعة أم القرى مكة المكرمة ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- ٤٦ شرح اللمع: لإبراهيم بن علي الشيرازي ، تحقيق عبد المجيد تركي، دار الغرب الإسلامي ط١: ١٩٨٨م.
- ٤٧ صحيح البخاري: للإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، عناية محمد نزار تميم وهيثم نزار تميم، دار الأرقم بيروت.
- ٤٨ صحيح مسلم: للإمام أبي الحسن مسلم بن الحجاج بن مسلم
   القشيري النيسابوري ، دار الآفاق العربية القاهرة ، ط ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥م.
- ٤٩ صحيح سنن أبي داود: للشيخ العلامة محمد ناصر الدين الألباني،
   مكتبة المعارف للنشر والتوزيع الرياض، ط١: ١٩١٩هـ ١٩٩٨م.
- ٥٠ صحیح سنن ابن ماجة: للشیخ العلامة محمد ناصر الدین الألباني،
   مکتبة المعارف للنشر والتوزیع الریاض، ط۱: ۱۷۱۷هـ ۱۹۹۷م.
- ٥١ صحيح ابن حبان: للإمام محمد بن حبان بن أحمد البستي، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة بيروت، ط٢: ١٤١٢هـ ١٩٩٣م.

- ٥٢ ضعيف سنن أبي داود: للشيخ العلامة محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع الرياض، ط١: ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ٥٣ طبقات الفقهاء: للإمام أبي إسحاق إبراهيم بن علي بن يوسف الشيرازي ، هذبهُ: محمد بن جلال الدين المكرم (ابن منظور)، تحقيق إحسان عباس، دار الرائد العربي بيروت لبنان ، ط ١:١٩٧٠.
- ٥٤ الطبقات الكبرى: لمحمد بن سعد بن منيع أبي عبد الله البصري الزهري تحقيق إحسان عباس، دار صادر بيروت ط١: ١٩٦٨م.
- ٥٥ فتح المغيث شرح ألفية الحديث: لشمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوى دار الكتب العلمية لبنان ط١٤٠٣ هـ.
- ٥٦ الفقيه والمتفقه: للحافظ أبي بكر أحمد بن على الخطيب البغدادي، تحقيق عادل بن يوسف العزازي، دار ابن الجوزي ط١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- ٥٧ القاموس المحيط: للعلامة اللغوي مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، مؤسسة الرسالة، ط٢: ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧م.
- ٥٨ قواطع الأدلة في الأصول: للإمام أبي المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني ، تحقيق محمد حسن محمد إسماعيل الشافعي، دار الكتب العلمية بيروت، ط١: ١٨٤ هـ ١٩٩٧م.
- 9 م كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام للبزدوي: للإمام علاء الدين عبد العزيز بن أحمد البخاري ، تعليق محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب

العربي – بيروت ط١: ١١٤١هـ – ١٩٩١م.

- 7٠ الكفاية في علم الرواية: أبو بكر الخطيب البغدادي ، تحقيق أبي عبد الله السورقي ، إبراهيم حمدي المدنى ، المكتبة العلمية المدينة المنورة.
- 71 لسان العرب: للإمام العلامة ابن منظور ، عناية أمين محمد عبد الوهاب ومحمد الصادق العبيدي، دار إحياء التراث العربي بيروت ط١: ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- ٦٢ مالك (حياته وعصره آراؤه وفقهه): للإمام محمد أبي زهرة ، دار
   الفكر العربي مصر.
- ٦٣ مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية: جمع وترتيب عبد الرحمن
   بن محمد بن قاسم العاصمي النجدي، ط١: ١٨٤ هـ ١٩٩٧م.
- ٦٤ المحصول في علم الأصول: للإمام فخر الدين محمد بن عمر الرازي،
   تحقيق د. طه جابر العلواني مؤسسة الرسالة، بيروت ط ٢: ١٤١٢هـ –
   ١٩٩٢م.
- 70 مختصر الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن قيم الجوزية: اختصار الشيح محمد الموصلي ، تحقيق سيد إبراهيم ، دار الحديث القاهرة، ط١: الا ١٤١٢هـ ١٩٩٢م .
- 77 المدخل إلى توثيق السنة وبيان مكانتها في بناء المجتمع الإسلامي: للدكتور رفعت فوزي مؤسسة الخانجي، مصر ط١ : ١٣٩٨ هـ ١٩٧٨م.

77 – مذكرة أصول الفقه على روضة الناظر: للشيخ محمد الأمين بن المختار الشنقيطي، المكتبة السلفية – المدينة المنورة.

7۸ – المستصفى من علم الأصول: للإمام أبي حامد محمد بن محمد الغزالي، دراسة وتحقيق محمد بن سليان الأشقر ، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط١: ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.

٦٩ - مسند الإمام أحمد بن حنبل: للإمام أحمد بن حنبل ، تحقيق شعيب الأرنؤوط وآخرين، مؤسسة الرسالة - بيروت ط٢: ١٤٢٠هـ ، ١٩٩٩م.

٧٠ – المصباح المنير: للإمام أحمد بن محمد بن علي الفيومي المقرئ ، دار
 الحديث – القاهرة، ط١ : ١٤٢١هـ – ٢٠٠٠م.

۷۱ – معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة: للدكتور محمد حسين الجيزاني، دار ابن الجوزي، ط١: ١٤١٦ هـ – ١٩٩٦م.

٧٢ - المعتمد في أصول الفقه: لأبي الحسين البصري ، تحقيق محمد حميد الله، دمشق - ١٩٦٥ هـ - ١٩٦٥ م .

٧٣ – معجم المؤلفين تراجم مصنفي الكتب العربية: عمر رضا كحالة، دار إحياء التراث العربي – بيروت.

٧٤ - المعجم الوسيط: لمجموعة من المؤلفين الطبعة الثانية.

٧٥ – مقاييس اللغة: للإمام أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي، تحقيق عبد السَّلام محمد هَارُون، اتحاد الكتاب العرب، ط: ١٤٢٣هـ – ٢٠٠٢م.

٧٦ – المنتقى شرح موطأ الإمام مالك: للإمام أبي الوليد الباجي، دار
 الكتاب العربي – بيروت، مصور عن مطبعة السعادة – مصر، ط١: ١٣٣٢هـ.

٧٧ – المهذب في أصول الفقه المقارن تحرير لمسائله ودراستها دراسة نظرية تطبيقية: للدكتور عبد الكريم بن علي بن محمد النملة ، مكتبة الرشد – الرياض، ط1: ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩م.

٧٨ – الموافقات في أصول الشريعة: للإمام الفقيه أبي إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشاطبي تحقيق د. محمد الإسكندراني وعدنان درويش، دار الكتاب العربي – بيروت ط١: ٢٣٣ هـ - ٢٠٠٢م.

٧٩ – الموطأ: لإمام دار الهجرة مالك بن أنس – رواية أبي مصعب الزهري المدني ، تحقيق الدكتور بشار عواد معروف، ومحمود محمد خليل، مؤسسة الرسالة – بيروت ، ط٣: ١٤١٨هـ – ١٩٩٨م.

- رواية يحيى الليثي، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي – مصر.

٠٨ - النكت على مقدمة ابن الصلاح: للإمام بدر الدين أبي عبد الله محمد بن جمال الدين عبد الله بن بهادر ، تحقيق: د. زين العابدين بن محمد بلا فريج، أضواء السلف - الرياض ط١٤١٩هـ - ١٩٩٨م.

۸۱ – نهاية السول في شرح منهاج الأصول للبيضاوي: للشيخ جمال الدين عبد الرحيم بن الحسن الآسنوي الشافعي، عالم الكتب – بيروت ١٩٨٢م.

۸۲ – الوافي بالوفيات : للإمام صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي، عناية س. ديدرينغ ، دار النشر فرانز ستايز ستوتغارت، ١٤١٢هـ – ١٩٩٢م.

۸۳ – وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان: لأبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر بن خلكان، تحقيق إحسان عباس، دار صادر – بيروت ط١: ١٩٩٤م.



| الصفحة | الموضوع                                                |
|--------|--------------------------------------------------------|
| ٧      | المقدمة                                                |
| 11     | الفصل الأول التعريف بالسنة ومكانتها، وأقسامها.         |
| ١٣     | المبحث الأول: تعريف السنة لغة واصطلاحاً                |
| ١٤     | السنة في اصطلاح الأصوليين                              |
| ١٦     | <b>المبحث الثاني</b> : مكانة السنة في التشريع الإسلامي |
| ١٧     | الأدلة على حجية السنة                                  |
| ۲۱     | المبحث الثالث: أقسام ورود السنة إلينا                  |
| ۲۱     | القسم الأول المتواتر                                   |
| 77     | أقسام المتواتر                                         |
| 74     | القسم الثاني: الآحاد                                   |
| ۲٥     | الفصل الثاني: خبر الواحد عند الأصوليين.                |
| 77     | المبحث الأول: مفهوم خبر الواحد                         |
| **     | تعريف الخبر في اللغة.                                  |
| 77     | تعريف الخبر في الاصطلاح.                               |

## 

## ومعن معن الْمُسْوَاهُ الْمُسْوَاهُ الْمُسْوَاهُ الْمُعُلِقِةَ الْمُعُلِقِةِ الْمُعُولِيِّينَ



| ۲۸  | خبر الواحد عند الأصوليين                                 |  |
|-----|----------------------------------------------------------|--|
| ۲۸  | أقسام خبر الآحاد                                         |  |
| 79  | تعريف المشهور                                            |  |
| 79  | تعريف العزيز                                             |  |
| ٣.  | تعريف الغريب                                             |  |
| 44  | المبحث الثاني: حجية خبر الواحد عند الأصوليين             |  |
| ٣٥  | المطلب الأول: التعبد لله بخبر الواحد عقلاً               |  |
| 49  | المطلب الثاني: التعبد لله بخبر الواحد شرعاً              |  |
| ०९  | المطلب الثالث : حجية خبر الواحد في العقائد               |  |
| 79  | المطلب الرابع: حجية خبر الواحد فيها تعم به البلوي        |  |
| ٧٥  | المطلب الخامس : حجية خبر الواحد في الحدود                |  |
| ٧٨  | المطلب السادس : خبر الواحد إذا خالف القياس               |  |
| ۸٧  | المبحث الثالث : إفادة خبر الواحد للظن أو اليقين          |  |
| 90  | <b>المبحث الرابع</b> : الضوابط المنهجية لقبول خبر الواحد |  |
| 1.0 | الخاتمة                                                  |  |
| ١٠٩ | فهرس المصادر والمراجع                                    |  |
| 171 | فهرس الموضوعات                                           |  |



## المالة المؤلفة المالة المؤلفة المالة المؤلفة المالة المال

فرع المنصورة شارع عزبة عفل - شارع المكتبات الإسلامية فرع القاهرة ٣٣ شارع محمد عبده خلف الجامع الأزهر امام نقطة شرطة الغورية dar\_elollaa@hotmail.com

TAPATAY - - 077117V - 1 .