
 

   



١ 

 

  أقلام دادُ مِ 

 وآداب آراءٌ 

  

  تأليف:

 النجار محمود أحمد

 

  ؤلف. جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة للم 



٢ 

 

  ء إهدا 

بيته وأصحابه  إلى سيدنا ومولانا رسول االله صلى االله عليه وسلم وإلى آل

 وأتباعه وجميع عباد االله الصالحين.

 . أسامة وابنتي أسما إلى والدي وأخي وزوجتي وولدي

جميع مشايخي في االله ومن علمني حرفا وأخص شيخنا الشيخ مصطفى  إلى 

 ادري حفظه االله.زغلول الق

صديقي عبدالرحمن  االله وصاحب وصديق وأخص منهم  إلى كل أخ لي في

 السيد رشاد و صديقي أحمد صديق أبو خشبة. 

عت عينه على صفحات هذا الكتاب وكل قارئ وسامع وتالي إلى كل من وق

 ين.ولجميع المسلم



٣ 

 

  مقدمة 

 

 ،وخاتم المرسلين  ،والصلاة والسلام على سيد النبيين  ،الحمدالله رب العالمين 

 ،وأصحابه ،وعلى آله ،صلى االله عليه ،سيدنا ومولانا محمد ،ين لِ حجَّ المُ  رِّ وقائد الغُ 

 وكل من اتبع طريقته إلى يوم الدين. ،وأتباعه ،وأحبابه

  أما بعد: 

قارئ بها نواع الأدب التي يمكن أن يشغل اللطالما كان أدب المقال من أفضل أ

فمحتواها مليئ بعصارة الخبرات والتجارب والأفكار التي اشتملت عليها  ،وقته

الإفادة من  و ،لاختصار الأعمار لِ بُ وذلك بلا شك من أفضل السُ  ،عقول مؤلفيها

 والبدء من النقطة التي وقف عندها السابقون. ،التجارب

فهو كتاب يحتوي على  ،عام تحت أدب المقال وهذا الكتاب يندرج بشكل

ومواقع التواصل  ،قمت بكتابتها ونشرها على مواقع الصحف الإلكترونية مقالاتٍ 



٤ 

 

 ، والمواضيع ،ى القضايافي هذه المقالات أفكاري وقناعاتي في شتَّ  نتُ ضمَّ  ،الاجتماعي

 والأحداث.

 الكتاب إلى ثلاثة أقسام:  متُ وعلى ذلك فقد قسَّ 

  : سم الديني أولا: الق 

  ، والإسراء والمعراج ،مثل الاحتفال بالمولد النبوي ،وناقشت فيه قضايا دينية

 وبعض المواعظ المختلفة. 

  

  جتماعي: ثانيا: القسم الفكري والا 

والدروس   ،مثل الثانوية العامة ،ومسائل اجتماعية ،وناقشت فيه قضايا فكرية

 وغير ذلك.  ،مد الكرومشاه ،والهمة العالية ،واحتكار التجار ، الخصوصية

  ثالثا: القسم الأدبي: 



٥ 

 

وتحليل لبعض   ،مثل النسوية في الأدب العربي ،وناقشت فيه مسائل أدبية

وشرح لبعض القصائد التي تشتمل على  ،لبعض الكتبومناقشة  ،القصائد العربية

 معاني طيبة. 

فمن وجد في كتابي هذا ما  ،وكل كتاب بعد كتاب االله يعتريه النقص والخلل

   .فليطلعني عليه وهو عندي مشكور ،وإعادة النظر ،ستحق المراجعةي

كل من  ،واالله من وراء القصد في أن ينفع بهذا العمل ،لَّ المقِ  هدُ فهذا جُ  عدُ بَ وَ 

 ،وعلى آله ،وصلى االله على سيدنا ومولانا محمد ،إنه حسبي ونعم الوكيل ،يطالع فيه

 والحمد الله رب العالمين. ،وأصحابه أجمعين 

  د محمود النجار حم أ 

  



٦ 

 

 

 

  الفصل الأول  

  القسم الديني 

 

   



٧ 

 

  أساليب الدعوة 

 

نيِ مِنَ المُْسْلمِِينَ وَمَنْ { َّن دَعَا إلىَِ االلهَِّ وَعَمِلَ صَالحًِا وَقَالَ إنَِّ [فصلت:  	}أَحْسَنُ قَوْلاً ممِّ

٣٣ .[  

،  -سبحانه–قيمة ومقام الدعوة والداعي إلى االله  -عز وجل-يصف المولى 

الشاقة  داعي أهلاً لهذه الدرجة، عليه أن يكون مستعداً لهذه المهمة يكون الولكي 

 السامية النبيلة. 

 والإعداد لها يكون بشيئين:

واجتناب معصيته، والتحلي    -عز وجل- إلزام النفس بطاعة االله الأول:

 . -- بمكارم الأخلاق والاتباع للرسول الكريم

شاد،  عد في المحاورة والوعظ والإردراسة علوم وتعلم أساليب تسا الثاني:

 نفس ومهارات الإلقاء المختلفة.  مثل علوم التنمية البشرية وعلم ال



٨ 

 

أما الإلتزام بالطاعة وتجنب المعصية، فلأن الداعي يجب أن يدرك قيمة ما 

يدعوا إليه، ولا يكون كذلك حتى يكون هو أول من يفعل ما يدعوا إليه، ولا يدخل 

ذِينَ آمَنوُا لمَِ تَقُولُونَ مَا لا تَفْ {  -الىتع-ه تحت طائلة قول َا الَّ كَبرَُ مَقْتًا عِندَْ   * عَلُونَ يَا أَيهُّ

  ]. ٣- ٢[الصف:  }نْ تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ االلهَِّ أَ 

وحتى يكون الداعي قدوةً حسنة لمن يستمعون إليه ومن يتوجه إليهم بقوله،  

 -  -مر ويكون ممن قال فيهم الفاروق سيدنا عفيكون داعياً إلى االله بحاله ومقاله، 

 بحسن أفعالكم وجميل أخلاقكم. :أي "وأنتم صامتونادعوا إلى االله  "

أما دراسة العلوم وتعلم أساليب المحاورة والوعظ المختلفة، فهذا من  

الضرورة والأهمية بمكان، فالداعية يكون أمامه كافة الشخصيات المختلفة والمتنوعة، 

 جب معرفة مفتاح كل شخصية للتعامل الأمثل معها.والتي تستو

البشرية وعلم النفس مثلاً، يساهمان كثيراً في تقوية الملكات فعلم التنمية 

الشخصية للداعية، ويبصرانه بآفاق بعيدة لإمكانياته، فيكون مدركاً لما هو قادرٌ عليه، 

ت الإنسانية  خصياالش أنه يساعد على معرفة أسرار وصفاتوبالتالي تعلو همته كما 

 المختلفة.



٩ 

 

 . النية الصادقة :وأخيراً 

إلى االله يجب أن يبتدأ أمره ودعوته بتصفية نيته، ومعرفة القصد من  فالداعي 

فحب الظهور قسم   ،جهده ودعوته، فلا يكون القصد هو حب الظهور والشهرة

صف الظهور، ولا يكون القصد التعالي والتكبر على الأقران وعامة الناس، فلو أن

له، فلله الفضل  -تعالى-الإنسان لعلم أن ما فيه من خير هو من توفيق وتيسير االله 

 والمنة.  

 *     *     * 

   



١٠ 

 

  وتوبوا إلى االله 

 

فإن في   -عز وجل-لا شئ أروح للقلب وأطيب للنفس من القرب من االله 

ب والوصول لجنا ،والفهم والعلم ،السعادةووالرضا  ،قرب االله الطمأنينة والأمان 

وإن أول هذا الطريق هو التوبة إلى  ، يسلك طريق العبادة وهذا مبتغى كل مريدٍ  ،الحق

[البقرة:  }المتطهرين ويحب  التواب  يحب  االله  إن{ :-تعالى-قال  -عز وجل-االله 

٢٢٢ .[   

 :وهي  دة وهي في مجملها على أقساموالتوبة لها أقسامٌ عدي

ن السبب  المعاصي التي يكو وهي التي تكون من ،توبة عوام المسلمين  أولاً: 

  -عز وجل-ها إما جهل الإنسان الذي يرتكب الذنب ولا يعلم حرمته عند االله في

النفس  ة وإما من غلب ، فهذا يتوب ثم يسعى في التعلم ومعرفة الحلال من الحرام

وفي نقصانها تكون غلبة النفس  ،فحالة الإيمان عند الإنسان تزيد وتنقص ،والشيطان

فهذا يتوب   -عز وجل-وم بمعصية االله وء والشيطان على الإنسان فيقالأمارة بالس



١١ 

 

وذلك يكون عن طريق ذكر االله عز وجل والإخلاص  ،ويعمل على أن يزيد إيمانه دوماً 

 الله في العبادة. 

 ،وإما من السهو والنسيان فالإنسان قد يكون مراعياً لحرمات االله متجنباً لها

مثل أن يكون غاضباً أو  -عز وجل-نفسه ويعصي االله نه تعتريه أوقات ينسى فيها إإلا 

ممتلئاً بالهموم والأحزان فهذا يتوب ويرجع إلى االله ويدرك أن االله سبحانه ما خلق 

 م نفسه بمكارم الأخلاق.لزِ الكون وصرفه إلا بحكمةٍ بالغة وليُ 

 -عز وجل-ن في طريق االله السائري ،الزهادوتوبة الخواص من العباد  ثانياً:

فقد تخطر  ،ء القوم الكرام تكون توبتهم حتى من الخواطر التي تخطر ببالهمؤلاوه

 المعصية أو سوء الخلق ببال الإنسان فإن فعل ما يخطر بباله أثم وإن لم يفعل غنم.

 ،وهؤلاء الكرام يتوبون إلى االله عز وجل  من مجرد ورود هذه الخواطر ببالهم 

عملاً بقول ، ت مراقبة النفس ومحاسبتها عظيم ودرجة عظيمة من درجاوهذا مقامٌ 

حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا وزنوا أعمالكم قبل أن  ":  -- الرسول الكريم

 . "توزن عليكم 

 *     *     * 



١٢ 

 

  هجرة الأمين المأمون 

 

- وأتانا بذكرى حبيبنا  ،دخل علينا شهر االله المحرم بكل نوره وخيره وبركته

-  والتي لها من المكانة في قلوب المسلمين  ،المباركة وذكرى هجرته الشريفة الطيبة

فهي هجرة كانت   --لارتباطها بالأمين المأمون  ،والمقام العالي المنيع ،القدر الرفيع

وأتت  ،لذلك كانت تقويماً وتاريخاً للمسلمين  ،نقطة تحول في التاريخعن عبارة 

  .المهمة وإن كانت دروسها لا تنضب الدروس الحياتيةب

الصبر والتحمل في سبيل الخير  --علم من هجرة الأمين المأمون تنف

مع المعرفة التامة أن هذا الطريق له مسؤولية عظيمة   -عز وجل- والدعوة إلى االله 

 ابتداء  ولا يوفق فيه إلا من وفقه االله ورزقه حسن النية في  ،والسير فيه شاقٌّ عسير

عوة ربه ما تنوء بحمله الشم ل نشر د في سبي --فقد تحمل نبينا  ، السير والإخلاص

يقابلهم بالرحمة  ،ومكث في مكة يدعوا ثلاث عشرة سنة لا يكل ولا يمل ،الرواسي 

 واللين والحِلم.



١٣ 

 

وإن ضاق المقام  ،أن أرض االله واسعة --نتعلم من هجرة الأمين المأمون 

 كان في سواءاً  ،السعي في غيرها متاحاً فالسعي واجب في كل خيرفي أي أرض وكان 

أو غير ذلك من المباحات التي لا تكون  ،طلب الرزق الحلال أم طلب العلم النافع

رم من يسعى ويؤيده بتوفيقه يك -عز وجل-وإن االله  -عز وجل- فيها معصية االله 

  .ونصره 

الحيطة والأخذ بالأسباب   --وإننا نتعلم من هجرة الأمين المأمون 

ومن أراد  ،وق العلمي فليأخذ بأسبابهاد التففمن أر ،والتوكل على االله في كل شئ

ومن  ،ومن أراد الصحة في البدن فليأخذ بأسبابها ،الزيادة في الرزق فليأخذ بأسبابها

من والموفق  ،أراد الزيادة في الدين والقرب من االله فليأخذ بأسبابه وليتوكل على االله

 وفقه االله عز وجل.

 ،المحبة والتآخي بين المسلمين  --إننا نتعلم من هجرة الأمين المأمون 

فها هم الأنصار رضوان االله عليهم يئنون لأوجاع  ،والمشاركة في المغنم والمغرم

 ، وإن لم تكن هناك عصبة دم أو قرابة  ،المهاجرين والمحتجزين في مكة ويغضبون لهم

وساهموا بكل صور التضامن  ،لمهاجرين أموالهم ومنازلهموتراهم قد شاركوا ا

  -- الذي رباهم عليه الرسول الكريم  ،فل المجتمعيوالتكا



١٤ 

 

وإن الدروس المستفادة من الهجرة أكبر من أن يحصرها قلم كاتب أو لسان 

ولا زلنا نتعلم منها  ،معينها لا ينضب وأنوارها لا تنفد ،فهي متجددة متنوعة ،خطيب

ام وبلدنا مصر ل عفك ،من القيم الدينية والإنسانية والأخلاقية التي افتقدناهاالكثير 

 وسائر المسملين بألف خير.

 *     *     * 

   



١٥ 

 

  جملة أخلاق الصوفية 

 

  ، ة هم فئة من الناس آثروا الحياة الربانية وتخلقوا بالأخلاق الإسلاميةيصوف ال

ورهم باتباع ظاهر الشرع واتبعوا التصوف الإسلامي الرشيد وألزموا ظواهر أم

لشيطان خلاق والمجاهدة ضد الهوى واوبواطنهم بالتحلي بمكارم الأ ،الحنيف

  .والكبر والغرور والإعجاب بالنفس مثل الحقد والحسد  ،والأخلاق القلبية الفاسدة

الذين يتذرعون بدعوى العلم اللدني   ،ة ليسوا كما يظن الغالبيةي صوفالف

فالتصوف برئ الذمة من هذه الصفات وممن  ، ويخالفون ظاهر الشريعة الإسلامية

فالتصوف علم ناله مثل ما نال العلوم الإسلامية الأخرى من تدليس  ،يتصفون بها

لشرع االله  فالمتصوفة هم أشد الناس حفظاً ، ودعوى هذا الأمر من غير أهله ،وتزييف

ففي معتقد الصوفية أن الإلتزام بشرع االله هو الخطوة الأولى في السير إلى  ،له ايةً ورع

والتخلق  ،طاناب المحارم ومجاهدة النفس والشيولا وصول بغير تقوى االله واجتن ،االله

 . --بسيد الخلق رسول االله   بالأخلاق المرضية اقتداءاً 



١٦ 

 

وات التي تنقص من  ومن جملة أخلاقهم كثرة الإستغفار من الذنوب والهف 

وزيادة العزم والإصرار على  ،وسرعة التوبة والرجوع إلى االله بعد الإبتلاء بها ،الإيمان

وإخلاص  ،ثم صدق التوجه إلى االله في الطاعة والعبادة ، مرة أخرى عدم الرجوع لها

ومع الخلق هم شديدوا التواضع مع خلق االله الصغير والكبير ، النية الله في ذلك

لأنهم  ،من الأسباب لا يتكبر أحدهم على غيره لأي سببٍ  ،وغير الوضيعوالوضيع 

   -عز وجل-يعزون الفضل في كل خير الله 

نهم  فلا يبغضونهم ولكن يدعو ،ين بالمعصيةحمة مع المبتليتعاملون بالرو

عند الحق سريعوا الإياب لا يكابرون في  ونَ افُ وهم وقَّ ، للهداية ويدعون لهم بالهداية

وتقوى   وفقهٍ  وهم أهل علمٍ  ،ولا يخافون في الحق لومة لائم ولا ينصرون ظالماً  ،باطل

فهم في كل أحوالهم  ،رء بما يتعلمويحثون على التعلم وأن يعمل الم ،يمقتون الجهل

 . --الدينية والدنيوية يقتدون بخير البرية 

 *     *     * 

  



١٧ 

 

  لا تبطلوا أعمالكم 

 

يمكن أن يكتسبها الإنسان أن يعرف نفسه، فإن هذه مِن أجَلِّ المعارف التي 

المعرفة مفيدة جداً لأي إنسان على النحو الشخصي والمجتمعي، فإذا ما عرف الإنسان 

نفسه كان ملماً بجوانب الضعف والقوة فيها، وبسبب ذلك يستطيع أن يطور من نفسه 

ويتجنب أن يكون متخبطاً  أكثر وضوحاً وبياناً، وأن يسير في اتجاهٍ ، وأن يتقدم في حياته

 في حياته لا يعرف لنفسه وجهةً ولا هدف ولا معنى، ولذلك ما كذب من قال: 

 ” ربه   عرف   فقد   نفسه   عرف   من “ 

  هو ذلك وليس صفاته، في نقص كل مقابل ربه صفات كمال يعلم هنأ ذلك

 .الحديث  من الغرض

وإن المعرفة بالصفات النفسية والشخصية للإنسان بصفة عامة، تجعلنا نقف 

على صفات يشترك فيها كل إنسان غالباً، ومن ذلك أن الكثير من الناس لا يكون 

د الخطأ والزلل، ويظن نفسه محسناً وهو صادقاً مع نفسه فيتصف بالمعاندة والمكابرة عن

بب ذلك الخطأ بالصواب، مع أنه لو تفكر مسيئ ومصيباً وهو مخطئ، ويختلط عليه بس



١٨ 

 

بدون  بدون التباس والصواب صواباً  أً مع نفسه لوجد الخطأ خط قَ دَ وأنصف وصَ 

ونعم قد يكون الخطأ والصواب مجرد تقديراتٍ نسبية تختلف من شخصٍ ، التباس

لكن هناك الكثير من المعايير الواضحة التي لا يصح فيها إنكار الصواب لآخر، 

 لخطأ، مثل المسائل الدينية والقيم الأخلاقية والقيم المجتمعية. تبرير او

وإن من أبرز نتائج عدم الصدق مع النفس التباس الخطأ بالصواب أو تضييع  

أو أخلاقياً أو حتى عملياً،  الصواب بالخطأ، كأن يتصرف الإنسان تصرفاً مقبولاً دينياً 

سلوك الأول، كأن يزرع ثم يقحم عليه تصرفاتٍ خاطئة تذهب برونق وجمال ال

ومن أبرز هذه الصور   ،ثم يلقي فيها القمامة والمخلفات الإنسان حديقةً خضراء نضرة

أيضاً والتي أراها منتشرة في الجانب التعبدي الديني، والتي كانت السبب في كتابتي 

قال، أن ينتظر أحدهم في المسجد بين صلاتين وهذا فعل طيب حسن لمن تيسر هذا الم

، ثم أثناء مكوثه يقضي وقته في تسيير تجاراته أو أعماله في الهاتف، أو المسامرة  له ذلك

مع آخرين في أغراضٍ لا تمت بصلة للعبادة ولا تقديس فيها لدار العبادة، الذي اتخذه 

 الناس من أجل هذا الغرض.

نتائج التخبط النفسي وجهل الإنسان بصفاته الشخصية، نجد الإنسان ن وم

نكار لصفاته السلبية برغم يقينه الداخلي بحقيقتها، وإنسان مثل ذلك هو  في محاولة إ



١٩ 

 

  أنفسكم  وتنسون  بالبر  الناس  أتأمرون “  -تعالي-بالضبط من ينطبق عليه قول االله 

شخاص ارتضوا لأنفسهم هؤلاء الأ ذلك أن مثل ، ” تعقلون  أفلا  الكتاب  تتلون  وأنت 

ين أو الأمن أو القضاء أو التعليم الصورة المقبولة اجتماعياً، مثل صورة رجال الد

للأخلاقيات التي تمثلها  ويظهرون للناس بها، ثم تكون أفعالهم على النقيض تماماً 

فُوا بها  المقام   فمثل هؤلاء على خطرٍ عظيم يشملهم أنفسهم في ،أنفسهمالصور التي عرَّ

ليصدق مع  عاتهم، فمن كان هذا حاله فليرجع والأول ثم لا يلبث أن يتعدى إلى مجتم

  أطيعوا  آمنوا  الذين  أيها  يا { -عز وجل-نفسه حتى ينفع نفسه أولاً، وأختم بقول االله 

 . ] ٣٣[محمد:  }أعمالكم  تبطلوا   ولا   الرسول   وأطيعوا   االله 

 *     *     * 

   



٢٠ 

 

  معراجك يا حبيب 

 

وهي أيامٌ من أيام االله التي نستقبلها بالذكر  ،نفحاتيام دهرنا لإن لنا في أ

ك ئالتي فيها ذكرى إسرا الأيامُ  ومن هذه الأيامِ  ،والحمد والدعاء والرجاء والسرور

ا على قدر تنَهذه الذكرى التي دلَّ ، -صلى االله عليك وسلم- ومعراجك يا حبيب االله 

ت الأرض بمن تعرفنا أنه إن ضاقتلك الذكرى التي  ،مقامك عند بارئك ومولاك 

خيرٌ من الدنيا  -عز وجل-ومعية االله  ،فيها بالعباد فإن السماء أوسع وأهلها أفضل

 ومن فيها وما فيها.

لا يتخلى عن أولياءه  -عز وجل-نتعلم من هذا الذكرى الكريمة أن االله 

ع معية االله وأن الشدة تنقلب م ،وأن المحنة تنقلب مع الصبر والرجاء منحة ،وأحبابه

وبذلك يكون الفائز هو ، إلى يسر  -عز وجل-وأن العسر ينقلب برحمة االله  ،ةٍ لسَِعَ 

لا  -عز وجل- الذي يعلم أن االله  ،الواثق بربه الراضي بحكمه المحب لتصرفه فيه

قِّي فإن عند االله منازل ومقامات لا يبلغها العبد إلا بالصبر  ،يبتلي إلا ليغفر أو ليرَُ

 ضا والشكر. الجميل والر



٢١ 

 

ما ودعك ربك وما  { -عز وجل-نتبين من هذه الذكرى تحقيق قول االله 

   .] ٥[الضحى: }ولسوف يعطيك ربك فترضى{وقوله:  ]. ٣[الضحى: }قلى

زالت  وما ،م والعطايا الإلهية في هذه الرحلة لا حصر لها ولاعدكَ فالحِ 

، ه الرحلة الكريمةمتجددة العطاء والفتح لمن يشرح االله صدره بفهمٍ جديد لمعاني هذ

لا يعجزه شئ ولا يعيقه مكانٌ ولا زمان وكيف ذلك وهو  -تعالى-فمن ذلك أن االله 

وإذا ما شاء فإنه  ،وهو منشئ الكون وواضع ناموسه ونظامه ،خالق الزمان والمكان

 فتعجز العقول عن الإدراك. ،نظاميجري تصرفاً يخالف هذا ال

  رض مسافة لا تقطع في العادة إلا فيفكانت الليلة التي قطعت فيها في الأ   

عز -ولكنها مشيئة االله  ،وفي السماء مسافة لا تقطع إلا في سنين لا تعد ولا تحصى ،شهر

واسم المؤمن لا ينطبق على كل  ،ومن ذلك أن دعوى الإيمان ليست يسيرة -وجل

 ،لا يزعزعه شئ ولا يتخلل إليه شك ،فالإيمان عقيدة ويقين راسخ وصادق ،مسلم

إلى صاحبه أبي بكر  --فعند وصول خبرٍ مثل خبر إسراء ومعراج الرسول الكريم 

رضي االله -فسمي  "إن كان قال ذلك فقد صدق"وعلى الفور قال:  ،فلم يتخلله شك

بما أتى به الرسول  ،فتتنبه الأمة بذلك إلى ضرورة التصديق الجازم ،بالصديق -عنه

 . --الكريم 



٢٢ 

 

 *     *     *   



٢٣ 

 

 ـمين صلى اهللالصادق الأ    ١ عليه وسلم ج

 

عند النظر إلي أخلاق إنسانٍ ما، أو إلى أخلاق مجموعةٍ من الناس، أو إلى  

مة في هذا  أخلاق مجتمعٍ كامل، فإننا ننظر إلى العادات المعروفة والسائدة والمحُكَّ

المجتمع، وننظر كذلك إلى الظروف الحياتية للطبقات المختلفة التي تعيش في ذلك 

ع، فعند ذلك نقف على أسباب صلاح وتقدم هذا المجتمع إن كان صالحاً المجتم

  . ك على أسباب فساده إن كان فاسداً ومتقدماً، ونقف كذل

ر الدعوة الإسلامية، نجد أنه كان ان ظهووعند النظر إلى المجتمع الجاهلي إبَّ 

، والتعفف مزيجاً غريباً من الأخلاق وأضدادها، فنجد الكرم والنخوة والوفاء بالعهد

عن كل ما يشين سمعة الإنسان، ثم نجد العكس تماماً، فنجد شرب الخمر وانتشار 

غارة على أموال وأعراض من ليس له نسب ومال، ونجد في الفحش والفجور، والإ

 لمجتمع أن كفة الفساد أرجح وأوضح.ذلك ا

ة،  وإذا كان المجتمع كذلك، وكانت البيئة التي ينشأ فيها أحدهم بهذه الصور

يب والفريد فإنه مع تعاقب الأجيال تزداد كفة الفساد رجحاناً، ولذا كان من العج



٢٤ 

 

خروج أفرادٍ من بين هذا المجتمع، فيهم حسن الأخلاق والشمائل، والتعفف الكامل 

لأحجار لا تضر ولا تنفع، فكان النموذج عن الفجور، والعبادة والتبعية العمياء 

الطاهرة، التي خرجت من رحم هذه الظروف الأمثل من هذه النماذج الفريدة 

 .الإجتماعية، هو الصادق الأمين 

قبل بعثته بالإسلام هادياً ومبشراً ونذيرا، صاحب أخلاقٍ  --فقد كان    

يشرب خمراً، ولا يحضر  دمثةٍ وشمائل كريمة، فكان لا يسجد ولا يتعبد لصنم، ولا

فيفاً كريماً يعين صاحب الحاجة، مجلساً فيه لهوٌ وصخب وإخلالٌ بالمروءة، وكان ع

ق الأقوال أميناً على الأعراض ويدفع الجوع عن صاحب الفاقة، وكان صاد

والأموال، فكان أحق أن يتحاكم إليه الناس في قضاياهم، فكان الموقف العظيم بعد 

 ."ذلك الأمين ارتضيناه "فقالوا:  --والشهادة الصادقة في حقه  إعادة بناء الكعبة،

صاحب همةٍ عاليةٍ تبغي الكمال والجمال، لاحت بوادر هذه الهمة   --وكان 

في سنين حياته الأولى، حينما أبى أن يكون عالة على عمه أبي طالب، فخرج ليعمل 

يا، وها هو أيضاً يعمل وليقوم على حاجته بنفسه وليعين عمه، فكان صاحب اليد العل

فلم يكن يرضى  -رضي االله عنها-ة تاجراً قبل وبعد زواجه بأم المؤمين السيدة خديج 

- ثم بعد استقرار حياته ، النفس وعلو الهمة أن يكون لأحدٍ منةً عليه، وهذا من كرم



٢٥ 

 

-   يكون صاحب همةٍ في العبادة، فهذه النفس السوية بين جنبيه والتي أنكرت عبادة

لية، تسعى لسلوك طريق العبادة القويم السليم، فكان يتعبد بحنيفية جده الجاه

وجعل مكان عبادته غار حراء، يتكبد صعوبات التسلق  --إبراهيم الخليل 

ومواجهة الأخطار، مثل خطر اللصوص والأفاعي والعقارب وكل ذلك في سبيل 

 الخلو بربه، وهذا من الهمة العالية. 

 *     *     *   



٢٦ 

 

 ـالصادق     ٢الأمين صلى االله عليه وسلم ج

 

لها  - -مين، والرسول الكريم إن كل مرحلةٍ من مراحل حياة الصادق الأ

الصادقة، والنفس السوية   مظاهر مختلفة وألوانٌ متنوعة، من الهمة العالية والعزيمة

البعثة، في حياته قبل  --وفي المقال السابق تناولنا بعضاً من مظاهر همته ، الكريمة

  .تلفة من الهمة والشمائل الكريمةأما عن حياته بعد البعثة فلها ألوان مخ 

تحديه للصعوبات ومواجهته للعقبات   - -وقد ذكرنا أن من جوانب همته 

والمخاطر، وكل ذلك في سبيل سلوك المنهج الإبراهيمي الحنيف في العبادة، وهو  

لأنها  ،عادات قومه في العبادة -- منهج التفكر والتدبر، فلم يقبل الرسول الكريم

يز االله به الإنسان عن غيره من ببساطة شديدة تتنافى مع الفطرة والعقل الذي م

 لعقل أبداً التوجه بالعبادة لآلهة يتم صنعها يدوياً، لا تملكالمخلوقات، فليس من ا

 --وهو بذلك يسلك مسلك جده الخليل  ،الدفاع عن نفسها فضلاً عن غيرها

  أنكر عادات قومه في العبادة، واهتدى إلى الواحد الأحد الفرد الصمد. حينما



٢٧ 

 

والنقطة الفارقة في تاريخ العرب   --كبير في حياته التغير ال ثم كان ذلك

نبياً وأُمِرَ بتقويم الملة السمحاء، فكان أول مظهر من  -- وسائر الأمم، حينما بُعِثَ 

عن ربه، ولنا أن نتصور الحالة النفسية في  في البلاغ --مظاهر هذه الهمة، شجاعته 

عادةٍ اجتماعية، وكانت الناس أن يدعوا لنبذ  فإذا ما أراد أحدٌ من ،الموقفمثل هذا 

هذه العادة متأصلة تتنافى مع العقل والأخلاق، فإنه يلاقي العنت الشديد ويلقى من 

تي يتعبد بها القوم سنين الأذى ألواناً، فما بالك بمن يدعوا لنبذ العقيدة والعبادة، ال

 عديدة ومديدة. 

، فإنه سيُحجِمُ فوراً، وهنا فلو تصور أحدٌ مدى الأذى الذي سيتعرض له 

ه المهمة، وتحمل الأذى في حينما حمل على عاتقه هذ --لشجاعة كانت نفسه ا

بارزة في هذه المرحلة العصيبة من حياته، حينما استمر  - -وكانت همته ، سبيلها

مخالفته، والمبالغة في حربه وإذايته، ومحاولة الضغط عليه بشتى الوسائل، حتى  القوم في

فحاولوا إغواءه بالمال والنساء، والسيادة والزعامة فلم يفلحوا، ، يهع عما يدعوا إليرج

، لا "هذا الأمين ارتضيناه "وقد علموا من قبل أن مثل هذا الرجل، الذي قالوا عنه 

 تفلح معه شهوات النفس.



٢٨ 

 

م حاولوا الضغط عليه بالتضييق على أصحابه وأتباعه، فعرضوهم للضرب ث 

جل أن يقوم بالإشفاق عليهم ويرجع عما يدعوا إليه، فلم يفلحوا والتعذيب، من أ

عظم من ذلك، ثم حاولوا الضغط عليه بتأليب عشيرته عليه لأن القضية أكبر وأ

به سهلاً على قريش، فلم فضيقوا على بني هاشم من أجل أن يقاطعوه فيكون البطش 

على  --لرأي، فثبت يفلحوا لأنه كان أكرم على عشيرته من ذلك ولو خالفوه في ا

 مبدأه. 

ثم كانت همته في العفو عمن تسببوا في أذيته، وقد كان يقدر على إهلاكهم 

بإذن ربه، إلا أنه كان يرجوا أن تكون الأجيال القادمة، أكثر وعياً وأحكم عقلاً وأسدُّ 

 ياً، فينبذون العبادة العمياء، لأصنامٍ لا تضر ولا تنفع، وينبذون مكاره الأخلاق،رأ

عمن أساء إليه، مع القدرة على عقابه، لهو  --وإن مجرد عفوه ، ئدةالتي كانت سا

لونٌ من ألوان القوة أشد من أي لونٍ آخر، فهو يدل على كرم النفس وضبط المشاعر،  

 - -قية، التي بُعِثَ بها وصدق الرسالة الدينية والأخلا

  . ] ١٠٧}[الأنبیاء: وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين{

   *     *     *    



٢٩ 

 

 ـ   ٣الصادق الأمين صلى االله عليه وسلم ج

 

في المقال الأول،  --تكلمنا عن بعض مظاهر الهمة في حياة الصادق الأمين 

الثاني تكلمنا عن بعض قبل البعثة، وفي المقال  --والتي كانت متمثلةً في حياته 

في هذا المقال عن وأتحدث معكم اليوم ، في حياته في مكة بعد البعثة - -مظاهر همته 

حتى صارت المدينة   --بعد هجرته إلى يثرب، وتنويرها بمقدمه  --ياته ح

   .المنورة

إلى المدينة وفيها مجتمع متعدد الاتجاهات،   --قد قدم الرسول الكريم ل

إلا أن الفتن  ،الخزرج، وهما قبيلتان يمنيتان ترجعان إلى نسبٍ واحدفهناك الأوس و

وكان هناك أيضاً اليهود الذين ، لى حروبٍ وقتالاتٍ عديدةكثرت بينهما وأدت إ

سكنوا المدينة منذ زمنٍ بعيد، وكانوا من بقية اليهود الذين هربوا من البطش 

، ثم هناك فئة أخرى من اليهود والاضطهاد، وهم بنو النضير وبنو قريظة وبنو قينقاع

 يسكنون قريباً من المدينة، وهم أهل حصن خيبر.



٣٠ 

 

في المدينة، حتى حملته نفسه الكريمة وهمته   -- ريم لرسول الكلم يمكث ا

العالية، وشخصيته القيادية بدعمٍ إلهيّ، على أن يرتب أحوال هذا المجتمع، وأن يضع 

  - -فكانت وثيقة المدينة التي وضعها ، تُنظَِّمُ الحياة فيهالضوابط والقوانين التي 

مين مهاجرين وأنصار، وتنظيم العلاقة والتي اشتملت على تنظيم العلاقة بين المسل

 سلمين ومن جاورهم من أهل الكتاب اليهود. بين الم

وإن القدرة على تنظيم مثل هذا المجتمع وإنهاء الحروب والصراعات التي  

لَتَدُلُّ دلالةً واضحةً على أن واضع هذا النظام إنسانٌ عظيم صاحب همةٍ  كانت بينهم، 

يواجه صعوبة في في العادة ذلك أن الإنسان  مة العالية؟ عالية، ولماذا يدل ذلك على اله

تنظيم أهل بيته وأسرته، ولا تنضبط العلاقة بين أفراد هذا البيت وهذه الأسرة التي  

لك بمن ينظم مجتمعاً كاملاً فيه مئات الأسر والأعراق فما با، هو ربٌ لها بشكلٍ تام

وهذه التشريعات، اللهم إلا فئةً قليلةً  المختلفة، ثم ترى هذا المجتمع يمتثل لهذا النظام 

 ن ما فشلوا.ممن يبغون الفتنة والفساد في الأرض، ولم يمكثوا طويلاً فسرعا

  - -سول الكريم ولم يَطبِ المكوث كثيراً في المدينة بعد استقرار الر 

والمهاجرين فيها، فلم يلبثوا حتى تعرضوا للبغي والعدوان من قريشٍ والمنافقين، 

ت اليهود وصعاليك العرب، الذين سيقضي وجود دولةٍ مسلمةٍ على مقربةٍ ومؤامرا



٣١ 

 

إلا أن يُعِدَّ   --فما كان من النبي ، ضياعهم وكسر شوكتهم على وجودهم و منهم 

، فتعددت المعارك بينه وبينهم، تارةً تكون الغلبة للمسلمين العدة لحربهم وقتالهم

  .وتارةً لغيرهم

سن تنظيمه، وتقديم حسن  شجاعته وحمتمثلةً في --وكانت همته 

الأخلاق وتغليف القتال بغلاف الشيم الكريمة والرحمة الشاملة، ففتح القلوب قبل 

فتح مكة، وتمكين الغلبة للنبي في  --ولا أدل على ذلك من موقفه ، أن يفتح البلاد

--  ولم ومن معه، فلم يسفك الدماء ولم ينتقم ممن آذوه وبغوا عليه، ولم يعذبهم

المقولة  يستعبدهم، ولكنه واجههم بحسن أخلاقه وكرم شمائله وواسع عفوه، فكانت 

 ."اذهبوا فأنتم الطلقاء"الخالدة التي فتحت القلوب: 

العقاب همةٌ عالية، فمن ذا الذي يعفو عمن وفي هذا العفو مع القدرة على  

إنسانٍ عظيم يحمل  تسبب في إيذاءه وموت أقاربه، وتغريبه عن بلده وأهله وماله، غير

كريمة وهمةً عالية، حملته على تبليغ الرسالة وتقويم الملة، وحمل الناس  ابين جنبيه نفسً 

للعرب وللمسلمين  --فكان  ،على المنهج السليم في الحياة والتعامل فيما بينهم

ؤوفٌ بحقٍ، رسولاً من أَنفَسِهِم، عزيزٌ عليه ما يُعَنِّتُهُم، حريصٌ عليهم، بالمؤمنين ر

 رحيم.



٣٢ 

 

 *     *     * 

   



٣٣ 

 

  وما كفر سليمان 

 

االله واصطفاه وآتاه النبوة والملك والحكمة والعلم، هو  هُ بَ من عباد االله قرَّ  عبدٌ 

عز -من أشهر أنبياء بني إسرائيل أتاه االله  - معليهما السلا- سيدنا سليمان بن داوود 

ه لم ، غير أنَّ يشهِ مثل جَ  يشٌ  جولا هِ كمِ مثل حُ  كمٌ حُ  ن لأحدٍ كُ فلم يَ  عظيماً  لكاً مُ  -وجل

السحر حتى  سُ رِ ماَ ه كان يُ وا أنَّ عَ م من سوء أدب بني إسرائيل مع أنبيائهم، فادَّ سلَ يَ 

كفر سليمان   وما {ريتهم فقال تعالى: من فِ  -وجلعز - وصل إليه فبرأه االله ما وصل إلى 

 . ] ١٠٢[البقرة:  }ولكن الشياطين كفروا

طاله الأذى من بعض   --سيدنا سليمان  وبعد افتراء بني إسرائيل على

فأوردوا عدة حكايات عنه على سبيل  --من لا يعلمون من أمة حبيبنا المصطفى 

الحكايات وتفنيدها على كل إنسان أن  الوعظ لا تليق أبدا بمقام النبوة، وقبل إيراد

 -عز وجل- م المولىاهُ بَّ تم اختيارهم بعناية شديدة ورَ  -عز وجل-يعلم أن أنبياء االله 

ولكنهم بلغوا أعلى مراتب الكمال الأخلاقية وتجملوا بأسنى  خاصة، فهم بشرٌ  تربيةً 

ن من  لذا كا -عز وجل-الشمائل والصفات، وهذه هي عقيدتنا في أنبياء االله 



٣٤ 

 

الضروري التثبت من صحة أي حكاية يتم تداولها عنهم، حتى لا يقع الإنسان في 

 . دائرة المعتدين على مقام النبوة

أن  "من أشهر هذه الحكايات وهي متداولة بكثرة، تلك الحكاية التي مفادها 

 من ئٌ ، فدخل إلى نفسه شَ هِ لكِ على مُ  رَّ مَ فوق بساطه فَ  كان راكباً  --سيدنا سليمان 

لك فاختل البساط من تحته، فقال للبساط استقم فرد عليه هذا المُ  ةِ ظمَ عَ لِ  جبِ العُ 

 ."عناك بطاعتك هللالبساط بل استقم أنت إنما أط

عز  - من التواضع الله  جليلةٍ  إيمانيةٍ  وهذه الحكاية على قدر ما فيها من معانٍ  

إلا أنها مسيئة لنبي االله سليمان، فكيف نتصور أن الصالحين من الأمة يدفعون  -وجل

مشاعر الكبر والإعجاب بالنفس عن أنفسهم ثم نرى ذلك لائقا بأحد أنبياء االله وهم 

أجل معرفة بفضل االله عليهم، فلا يستقيم أن نعظ الناس بإساءة الأدب أعلى شأنا و

 . -عز وجل-ء االله  مع أنبيا

 *     *     * 

   



٣٥ 

 

  الغائب   شاهد الصادق الكاذب وال 

 

وفلان وفلان  ،خبر موت فلان وفلان من أهل الحي على مسامعنا يتردد كثيراً 

سلسلات لان في الموفلان وف ،وفلان وفلان من الشخصيات العامة ،من الأقارب

لموت ووقعه المختلف على من التفكر في فلسفة ا في حالٍ الإنسان  يجعلمما  ،والأفلام

له خطر في بالي أنه الواقع  فكان أصدق وصفٍ  ،الإنسان كفرد وعلى الجماعات

 وهو الحق الثابت دائماً  ،والغائب وهو الرفيق الحاضر دائماً  ،الصادق والكاذب

 هو الموت. هذا ببساطة ،والمنكر

 على المسامع صعبٌ  لذاته عند الأفراد والجماعات ثقيلٌ  الموت في العادة مكروهٌ 

عند أهل الإيمان  فهو ،لكنه في شريعة الإسلام لا يتصف بكل ذلك ،على الأفهام

وهو الباب  ، غير مكروه لأنه وببساطة انتقال من الحياة الزائلة إلى الحياة الباقية محبوبٌ 

وعند  ،عظم ومعبودهم المطلقبوبهم الأ مح  -عز وجل-ه للقاء االله الذي يعبرون من

يختلفون عن الذين تعبوا من الحياة   وأولئك ،من عناء الدنيا وشقاءها آخرين هو راحةٌ 

 - عز وجل-ويقين ورضا بقضاء االله  وليس لهم من أنفسهم إيمانٌ 



٣٦ 

 

اعي من  الد فما ،حاضر ولا ينكره إنسان ثابتة وشاهدٌ  وإذا كان الموت حقيقةً 

هو   أليس ذلك من الحمق بمكان؟ بلى ،هله رغم حضوره إنكاره رغم حقيقته وتجا

وإذا سلمنا أن ذلك من الحمق أليس الحضور الدائم للموت في ذهن الإنسان  ،كذلك

السعي على الرزق وتحقيق عدم وعدم إعمار الأرض و ، يدفعه إلى اليأس والخمول

الجدوى من  دفع ذلك الإنسان إلى النظر إلى عدمالإنجازات الحياتية اللازمة؟ ألا ي

 . كذلك هو بلى ؟ ياةهذه الح

فالغفلة عن الموت حمق ومن أسباب البغي  ،فكري وجودي حقيقي نحن في مأزقٍ  إذاً 

وهنا تتجلى عظمة   ،حضوره الدائم في الذهن يوقف مجرى الحياةكما أن  ،والظلم

من أهم هذه و، لتوسط في كل شئفالإسلام دين يدعوا إلى ا ، الشريعة الإسلامية

  .الأشياء طريقة التفكير

فالإسلام قد أقر بأهمية تذكر الموت لأن ذلك يساعد في كف الإنسان عن 

وأن تكون النظرة للموت  ،لآخر ولكن يضبط ذلك أن يكون تذكره من حينٍ  ،الشرور

لتفت سان أن يعلى الإنوبعد ذلك ف ،لحياة باعتباره قنطرة يعبر منها الإنسان من حياةٍ 

 تنتفع به البشرية. وتقدمٍ  إلى حياته فيعمرها ويسعى لكل إنجازٍ 



٣٧ 

 

يتربص بالإنسان ليفتك به كما يتصور   مفترساً  فإن الموت ليس وحشاً  وختاماً 

 ،ستكون له نهاية فمن المسلمات البديهية في الكون أن من كانت له بداية فحتماً  ،البعض

فكما تكون بداية الإنسان في هذه الحياة  ،ناموسمن هذا ال  اءاً ننسان استثوليس الإ

 .وهذا هو الموت بكل بساطة ،بالولادة فإن نهايته بالموت

 *     *     * 

   



٣٨ 

 

  حلاوة الطاعة سمٌ قاتل 

 

الناس في المعصية والطاعة يكون الواحد منهم بين حالين: فتارةً تهزمه نفسه 

عز -وشيطانه فيقوم بطاعة االله وتارةً يهزم هو نفسه  -عز وجل- وشيطانه فيعصي االله 

ومن المعلوم أن الطاعة لها حلاوةٌ يشعر بها من كانت أغلب أحوالهم في رضا  -وجل

وكذلك المعصية لها حلاوتها ويشعر بها من كانت أغلب أحوالهم  -عز وجل- االله 

  .فلكل حلاوته -عز وجل-معصية الله  

الجواب على ذلك أن  لاوة الطاعة وحلاوة المعصية؟ وولكن ما الفرق بين ح

ية قصيرةٌ جداً ويعقبها ندمٌ واستحقار للذات، أما حلاوة الطاعة فيستمر حلاوة المعص

الشعور بها طويلاً ويعقبها رضاً يشعر به الإنسان في داخله، وهو ما يسمى بالسلام  

 الداخلي. 

 صية، وفي أقل تقدير تكون سبباً غير أن الطاعة في حد ذاتها قد تكون باباً للمع

ذلك أن الإنسان بسبب أحوال طاعته الله   -وجل عز- في التقصير في عبادة االله 

المستمرة والمتكررة، يحصل في نفسه نوعٌ من الإعجاب بالنفس والذي يتبعه بالضرورة 



٣٩ 

 

التكبر، ويكون تكبره على نوعين من الناس: وهم الأقل جهداً في الطاعة، والمبتلين 

   .بٌ من أبواب المعصيةاته بابحد ذ وذلك -عز وجل- عصية االله بم

فالتكبر والإعجاب بالنفس من محبطات الأعمال، ومن أسباب سقوط 

ومن أجل ذلك كان من الواجب على كل إنسان أن  -عز وجل-الإنسان من عين االله 

  ونعمة فيسأل االله  -عز وجل- يعلم تمام العلم، أن حال الطاعة توفيق من االله 

المعافاة منه  -ز وجلع-المعصية ابتلاءٌ فيسأل االله استمرارها وزيادتها، وأن حال 

ويلجأ إلى التوبة، ثم ينظر بعد ذلك لغيره من المبتلين بعين الرحمة، فيدعوا االله لهم  

 بالتوبة. 

لبلوغ معانٍ سامية في  -عز وجل-وهناك فريقٌ من الناس دعتهم المحبة الله 

والقرب منه، ولسان حالهم  -جلعز و-من العبادة إلا وجه االله العبادة، فلا يريدون 

- رابعة للسيدة منسوبة  أبيات ويوجد ” مطلوبي ورضاك مرغوبي أنت إلهي ” قول: ي

 :تقول التي الأبيات وهي منهم،  الواحد حال عن تعبر -عنها االله رضي



٤٠ 

 

  عَرَفْتُ هواك * وأغْلَقْتُ قَلْبي عَمن سواكا   مُذ   الهوَى   عَرَفْتُ “

  نا نراك رىٰ * خَفايا القُلُوبِ ولَسْ وقُمْتُ اُناجِيـكَ يا مَن تـَ 

  أحِبُكَ حُبَينِْ حُبَ الهـَوىٰ * وحُبْ لأنَكَ أهْـل ٌ لـِذَاك 

  فأما الذي هُوَ حُبُ الهوَىٰ * فَشُغْليِ بذِكْرِكَ عَمَنْ سـِواكْ 

  أنْتَ أهلٌ لَهُ * فَكشفك الحجب لي حتى أراكا وامّـا الذي  

  ” نْ لكَ الحَمْدُ فيِ ذا وذاك فلا الحمَْدُ في ذا ولا ذاكَ لي * ولك 

غير أن هؤلاء يدركون أن الاستغراق في التلذذ بالطاعة والشعور بحلاوتها، 

يجعل الإنسان مطيعاً فقط من أجل هذا الشعور، فيكون حاله مثل حال المدمن، 

كون رغبة الإنسان في الطاعة من أجل ذلك الشعور، فهو ينسى بذلك المعنى وعندما ت

فيكون بذلك مقصراً ومن هنا قالوا:  -عز وجل-القرب من االله من طاعته وهو 

 .” قاتل سم الطاعة حلاوة“ 

 *     *     * 

   



٤١ 

 

  لا تجعلوا القرآن عرضة لما شجر بينكم 

 

من بعدنا وحكم ما بيننا، ما  فيه نبأ من قبلنا وخبر -عز وجل-هو كتاب االله 

ومن أفلته هلك، هو  حكم به أحدٌ وضل، هو حبل االله المتين من استمسك به نجا

تركت فيكم ما إن  "حيث قال:  - -صمام أمان الأمة بعد انتقال الحبيب المصطفى 

   "تمسكتم به لن تضلوا بعدي أبداً، كتاب االله وعترتي 

هو النهر الذي لا تنضب روافده ولا   وهو منبع الأسرار والأنوار والخيرات،

 ينفد لؤلؤه فيه شفاءٌ للناس.

ن تعاليم القرآن الكريم تدور حول أن نسبةً كبيرةً م  وقد ورد في إحصائية

المعاملات ومكارم الأخلاق، وفي ذلك دلالة على أهمية هذه الأخلاق في المعاملات  

أهل العلم والدين، قد جعلوا القرآن  بين الناس، غير أن هناك الكثير ممن تزينوا بلباس 

نه مخالفٌ لتعاليم القرآن في أعن  سباب فيما بينهم، وهذا فضلاً وسيلةً وأداةً لتبادل ال

 . وهذه جريمةٌ غير مقبولة -عز وجل-منع السباب، فهو ازدراءٌ لكتاب االله 



٤٢ 

 

 "رب حاملٍ للقرآن والقرآن يلعنه"فصدق في مثل هؤلاء قول القائل:  

 القرآن يجرم ويحرم الكثير من الأفعال، التي يرتكبها هذا الشخص.   بمعنى أن

في رأيٍ أو وجهة نظر، يوظف ء إذا كنت مخالفاً له إنك تجد الرجل من هؤلا

 "لاماً سلاماً س"آيات القرآن الكريم ليقوم بالسباب من خلالها، فتراه مثلاً يقول: 

فهو  ]. ٦٣[الفرقان: }الوا سلاماإذا خاطبهم الجاهلون قو { -تعالى-نظراً لقول االله 

   .لرأيك مجرد خلافك معه في ابذلك يقول لك أنت جاهل، ودافعه لذل

لذا فمن كان حظه في العلم  "السباب بضاعة المفلس"وكان العلماء يقولون: 

آيات القرآن  ؤلاء القوملطعن في الطرف الآخر، ويتخذ هقليلاً يلجأ إلى السب وا

 عن مثل هذه المهاترات.   -عز وجل-ينا أن نجل كتاب االله الكريم وسيلةً لذلك، فعل

 الطرف  لجوء إلى السب والطعن فيوختاماً فإن من حسن الأدب عدم ال

نه يتسبب في نتائج ٍعكسية فهو مخالف لتعاليم الدين  أالمخالف، فهذا فضلاً عن 

- ال الفين في العقيدة، فققد أمر بترك السباب مع المخ -عز وجل-الحنيف، فاالله 

[الأنعام:   }لمولا تسبوا الذين يدعون من دون االله فيسبوا االله عدواً بغير ع { -تعالى

١٠٨ .[   



٤٣ 

 

فما بالك بمن يخالفك الرأي، فإذا ما كنت متصدراً للتعليم أو الفتوى أو 

الوعظ فأدب نفسك جيداً، وليكن عندك إجلالٌ وتوقيرٌ لشعائر االله فإن ذلك من 

 .أمارات التقوى عند الإنسان

 *     *     * 

   



٤٤ 

 

  بالتي هي أحسن 

 

لدهور على أهمية  أهل العلم والفكر على مر العصور وكرِّ ا دَ طالما شدَّ 

ة، لما في ذلك من صلاح حياة الأفراد والمجتمعات، الاتصاف بالأخلاق الكريم

والذي يؤدي بدوره إلى حالةٍ من الاستقرار العام، تدفع الإنسان للتقدم والرقي في 

، تمتلك من القوة ما يكفي لأن كافة المجالات، مما يصل بنا في النهاية إلى دولةٍ مزدهرة

   .تنصر الضعيف وتأخذ على يد الباغيلمةٌ مسموعة، وتكون لها ك

ولا يزال كل صاحب قلمٍ شريف ينبه مِراراً وتَكراراً على ضرورة وحتمية  

إرساء المنظومة الأخلاقية، وبما أن الأديان قد أتت بمكارم الأخلاق، فللإسلام في 

قية  المتعاقبة نماذجٌ أخلا ، وفي أجيال المسلمين لىَّ عَ المُ  حُ دَ القَ هذا الشأن النصيب الأوفر و

 مشرفة، استقت أخلاقها من توجيهات الإسلام. 

أكرم الناس أخلاقاً وأحسنهم شمائلاً، مما دفع الكثير ممن   --وقد كان نبينا 

جل في -كانوا يعادونه إلى التصديق برسالته، واتباع الدين الذي جاء به من عند ربه 



٤٥ 

 

قد كانت حسن أخلاقه لا تعد، ف -- ، والمواقف التي أظهر فيها رسول االله-علاه 

 .حياته كلها أخلاق وشمائل

امرأةً كبيرةً في   -- الذي رافق فيه رسول االله  يحضرني منها ذلك المشهد 

السن، يحمل عنها متاعها حتى وصلت لدارها، فلم تجد ما تكافئه به على حسن 

هذه النصيحة أن لا أخلاقه وشمائله، إلا أن تعطيه نصيحةً تنفعه في حياته، وكانت 

  .مد، يدعي أنه نبي ويفرق بين قومهيستمع لقول رجلٍ بمكة اسمه مح

 علمت بأنه هو محمد نفسه، أدركت بحسن فطرتها أن ما يقال عن هذا  فلما

الرجل، وما رأته هي من حسن أخلاقه لا يتفقان، ويلزم من ذلك أنه صاحب دعوةٍ  

 .صادقة، فما كان منها إلا أن أسلمت واتبعت

إن مثل هذه التصرفات من مجازاة السوء بالإحسان، دفعت كل من تشربت 

يتصف بها، مما أدى إلى هداية الكثير ممن كانوا على ضلال، وإلى   نفسه بهذا الدين أن

توبة الكثير ممن كانوا على معصية، وتحضرني هنا حكاية عن الإمام الأعظم أبي حنيفة  

لخمر، وينشد قول جارٌ يسهر الليالي يشرب افقد رُوِيَ أنه كان له  -- النعمان 

 الشاعر: 



٤٦ 

 

  "ة وسداد نحر أضاعوني وأي فتى أضاعوا * ليوم كريه"

وكان الإمام النعمان ممن يسهرون لقيام الليل فكان يزعجه ذلك، إلا أنه صبر 

واحتسب ولم ينهر الرجل، حتى كان اليوم الذي لم يسمع فيه صوت الرجل فتفقده 

   .بض عليه وهو الآن في الحبسشرطة قد ألقت القالإمام، فعلم أن ال

لأخير بحفاوةٍ بالغة، وطلب منه فذهب الإمام ليلاً إلى الأمير فاستقبله ا

الإمام أن يفكوا قيده ففعل الأمير، وفك قيد كل من قُبضَِ عليه في هذه الليلة معه  

له الرجل  لأبي حنيفة، فذهب الإمام إلى الرجل وقال له هل أضعناك؟ فقال إكراماً 

لما د على توبتي وأني لا أرجع متأثراً لا واالله بل كنت خير جارٍ وخير صاحب، واشه

كنت عليه، وبعد ذلك أعطاه الإمام مبلغاً من المال يتاجر به، ويقيم لنفسه حياة  

 جديدة.

إن الأخلاق الحسنة من الشمائل العظيمة التي يمكن للإنسان أن يتحلى بها، 

تغيير الطباع الحادة والأخلاق الذميمة، ويكفي أنها تكون سببا وهي التي تتسبب في 

   .يوم القيامة -- القرب من رسول االله  وسبب  -عز وجل-لرضا االله 

- أن رسول االله  - -قد ورد في الحديث الشريف الذي رواه سيدنا جابر و

-  :وأقربكِم مني مجلسًا يوم القيامة، أحاسنكَم"قال ، أخلاقًا،  إن من أحبِّكم إليَّ



٤٧ 

 

، وأبعدكم مني يوم القيامة، الثرثارون والم قون والموإنَّ أبغضَكم إليَّ ، "تفيهقونتشدِّ

قالوا: يا رسول االله، قد علمنا الثرثارون والمتشدقون، فما المتفيهقون؟ قال: 

ون"  .]رواه الترمذي وقال: حديث حسن[ "المتكبرِّ

أمر  هو بل أي أحد  على والاتصاف بهذه الأخلاق السامية أمر ليس بالهين    

 إذ يقول: -تعالى-شاق وجاه عظيم لا يوفق إليه الكثير وصدق االله 

يِّئَةُ {    تيِ  ادْفَعْ  ۚ◌ وَلاَ تَسْتَوِي الحَْسَنةَُ وَلاَ السَّ ذِي  فَإذَِا  أَحْسَنُ  هِيَ  باِلَّ   وَبَيْنهَُ  بَيْنكََ  الَّ

ذِينَ صَبرَُ )وَمَا يُلَقَّ ٣٤ حمَيِمٌ ( وَليٌِّ  كَأَنَّهُ  عَدَاوَةٌ  اهَ اهَا إلاَِّ الَّ ا إلاَِّ ذُو حَظٍّ عَظيِمٍ  وا وَمَا يُلَقَّ

  ].٣٥-٣٤}[فصلت: )٣٥( 

 *     *     * 

   



٤٨ 

 

  صِناَعَةُ الفَتوَى 

 

في لقاءٍ على قناة دي إم سي، استضاف الإعلامي رامي رضوان، فضيلة شيخنا  

 اج إخوانيَِّ زَ المِ  يَّ فِ لَ الدكتور أسامة الأزهري، وأشار شيخنا إلى أن جوجل صار سَ 

فتوى في أي شأنٍ، أو حكمٍ راد من ذلك أنه إن أراد أحدهم أن يبحث عن الهوى، والمُ 

 . "إسلام ويب وابن باز وغيرها"في مسألةٍ دينية، فأول ما يظهر له هو مواقع مثل 

ار العقول، يتطاولون ويسبون غَ وبسبب ذلك خرج معدومي الأدب صِ 

بذلك طبيعة أخلاقهم وتربية آبائهم لهم، وبدون فهمٍ أو  ينَ رِ ظهِ الدكتور أسامة، مُ 

 علمي للنقاش والحوار.أو أي منهجٍ  إنصافٍ 

ومشكلة هذه المواقع تتمثل في أنها فاقدة للصنعة العلمية وأبسط آليات 

 إلا عن جهلٍ بنصوص الشرع الشريف، برِّ عَ صناعة الفتوى، ففوراً نرى فتاوى لا تُ 

 :ية وينتج عنها تطرفين  المجتمعفي الفوضى مُ اهِ سَ وتُ 

 يتمثل في أصحاب الفكر الحركي.  الأول:

 يتمثل في التوجهات الإلحادية.  والثاني:



٤٩ 

 

عن آليات صناعة الفتوى   وأبحاثٍ  دار الإفتاء المصرية دراساتٍ  تْ رَ جْ وقد أَ    

قيقة  باللغة العربية، من ألفاظٍ ح عند هذه المواقع، فوجدوا أنهم ليس لديهم أدنى إلمامٍ 

نسوخ، إلمامٍ بعلم أصول الفقه، فلا يعرفون الناسخ من الموأخرى مجازية، ولا أدنى 

على صناعة   ينُ عِ والمطلق من المقيد، والخاص من العام، وغير ذلك من العلوم التي تُ 

 الفتوى. 

العلوم الشرعية الإثناعشر إتقاناً تاماً،  نُ تقِ وقد كان العالم المجتهد قديماً بعدما يُ 

ث في نصوص القرآن كاملاً عن أراد أن يستخرج فتوى معينة في أي أمر، فإنه يبحإذا 

آية تناولت هذا الأمر إشارةً أو تصريحا، ثم في نصوص الحديث الشريف إشارةً أو كل 

الشواهد التي بين يديه،  دُ نِّفَ تصريحا، ثم أقوال الصحابة والتابعين، ثم بعد ذلك يُ 

د، والخاص من العام، حتى يتوصل بعد يَّ قَ خ، والمطلق من المُ لمنسومن ا خَ اسِ النَّ دَ دِّ حَ يُ فَ 

  .للحكم الذي يطمأن إليهذلك  

ُ بَ تَ ومن هنا يَ  لنا أهمية وضرورة عدم أخذ الفتوى من مثل هذه المواقع الغير   ينَّ

مٌ راسخة في صناعة دَ منهجية، ولدينا والحمد الله مؤسسات منهجية علمية، لها قَ 

 ى.الإفتاء المصرية ومركز الأزهر للفتو الفتوى، مثل دار 

 *     *     *   



٥٠ 

 

ا  الحِْ المَالُ الصَّ جُلُ الصَّ   لحُِ والرَّ

 

بعَث إليَّ  "قال:  --أخرج الإمام أحمد في مسنده عن عمرو بن العاص 

أُ  - -رسولُ االلهِ  فقال خُذْ عليك ثيابَك وسلاحَك ثمَّ ائتِني قال فأتَيتُه وهو يتوضَّ

د فيَّ ا االله ويُغْنمَِك لبصرَ ثمَّ طأطأ فقال إنيِّ أُريدُ أن أبعَثَك على جيشٍ فيُسَلِّمَك فصعَّ

وأرغَبُ لك مِنَ المالِ رَغبةً صالحةً فقلْتُ يا رسولَ االلهِ ما أسلَمْتُ مِن أجلِ المالِ 

 فقال يا عمرُو نعِِماَّ  - -ولكنِّي أسلَمْتُ رغبةً في الإسلامِ وأنْ أكونَ مع رسولِ االلهِ 

الحِ للمَ  الحِ بالمالِ الصَّ  ."رءِ الصَّ

سلامي عن الكثير والكثير من الناس، الذين  وقد ورد إلينا في تاريخنا الإ

ورد أن  -عليهم السلام -اجتمع لديهم الحال الصالح والمال الوفير، فمن الأنبياء 

كان كثير الأنعام، وكان يحب إكرام الضيف ويبذل لضيوفه   --الخليل إبراهيم 

 .در الكبير جداً من العطاءالق

ممن اجتمع لديهم  -عليهما السلام -وكان نبي االله داوود ونبي االله سليمان  

لا مثيل لها قوةً وحضارةً  -- ملك الدنيا والنبوة، فكانت مملكة نبي االله سليمان 



٥١ 

 

، فقد كان ىً نَمن أكثر أهل مصر غِ  --وموارداً واقتصاداً، وكان نبي االله يوسف 

  --محمد في مواردها وإدارتها، وكان نبينا  لَ الأوَّ  مَ كِّ حَ تَ صر في زمنه والمُ مِ  يزَ زِ عَ 

، غير أنه كان يحب ونصيبه من مغانم الحرب ميسور الحال جداً من عمله بالتجارة

 العطاء جداً قبل وبعد نبوته.

من كان صاحب مالٍ وفير  -رضوان االله عليهم-ويوجد من الصحابة الكرام 

زَ لوحده بماله  -- عفان نى، أشهرهم سيدنا عثمان بن ومعروفٌ بالغ الذي جَهَّ

الخاص نصف جيش العسرة، واشترى بئر رومة، وتصدق بقافلة تجارية كاملة للفقراء 

وكان من هؤلاء   "ما ضر عثمان ما فعل بعد اليوم" - -والمساكين، حتى قال فيه نبينا 

 وكثرةُ  اهُ نَعنه غِ  فَ رِ فقد عُ  - -الصحابة الكرام أيضاً سيدنا عبدالرحمن بن عوف 

 ماله.

صاحب علمٍ كان ونجد كذلك من سلفنا الصالح من العلماء خاصةً من    

  - -جليل القدر وصاحب مالٍ وفير، فمن هؤلاء الإمام الأعظم أبو حنيفة النعمان 

فقد  --فقد كان يعمل تاجراً مع علمه، ومن هؤلاء أيضا الإمام الليث بن سعد 

رَت بمليارات بمقاييس الزمن د، نه الغنى الشديعُرِفَ ع لدرجة أن موارده السنوية قُدِّ

  - -الحالي، وكان صاحب علمٍ وفضلٍ لا يجحدهما أحد حتى قال الإمام الشافعي 



٥٢ 

 

نوا علمه كما فعل " كان الليث أفقه من مالك، غير أن أصحابه ضَيَّعُوه فلم يُدَوِّ

 . "أصحاب مالك

مع أن يكون الإنسان صاحب  ة المال لا تتعارضوالحاصل أن الغنى ووفر

في أول المقال،  --علمٍ أو صاحب حالٍ صالحة، بدليل قول الحبيب المصطفى 

وبدليل شاهد الواقع، فوجود المال الوفير لا ينفي عن أحدهم صفة الزهد، فحقيقة  

   .الزهد أن تكون الدنيا خارج قلب الإنسان ومشتهياته، ولو كان أغنى أهل الأرض

ترض على وفرة المال لمن عُرِفَ عنه العلم أو صلاح الحال، أن على من يعلذا ف

أولاً، ثم هي بعد ذلك حالة ترجع  -عز وجل-يدرك أن كثرة المال هي توفيقٌ من االله 

لأسباب دنيوية بحتة من عملٍ وتجارة، فلا ارتباط لها بالشرع إلا من حيث طريقة  

فمن أراد الغنى فليطلب لزكاة والمساكين، الكسب والتحصيل، وحق اليتامى وا

أسبابه وليتعلم أساليب التجارة التي تتفق مع شرع االله، وليَكُفَّ عن حسد غيره 

 فذلك أزكى له وأسلم. ،والخوض في عرضه

 *     *     *   



٥٣ 

 

  مشروعية الاحتفال بالمولد النبوي المعظم 

 

المصطفى  مولد النبي  أقبل علينا شهر ربيع المبارك الأنور، الذي ثَبَتَ فيه

والذي يحتفل فيه المسلمون منذ القرن الرابع الهجري،   - -والرسول المجتبى 

دُ فيه الخلاف بين المتصدرين للوعظ  --بذكرى ميلاد النبي الكريم  ويتجَدَّ

 -  -والدعوة، ما بين من يجعل الاحتفال بهذه الذكرى الكريمة داخل معنى قوله 

   ."وكل بدعة ضلالة.."

تفال بهذه الذكرى الطيبة مظهراً من مظاهر حب النبي  ن يجعل الاحمو

وفساد  -عز وجل-الذي أنقذ هذه البشرية من ظُلُمات الشرك باالله  --الكريم 

سَ النظام الحياتي الذي تستقيم به حياة  الأخلاق، إلى التوحيد ومكارم الأخلاق، وأسَّ

 العالمين.

شروعية الاحتفال، بمولد  على إنكار م وقد سائني جداً مدى الحِرصُ الشديدُ 

حتى وصل الأمر بالبعض، إلى رمي من يحتفل بالشرك  - -وذكرى الحبيب محمد 

   .لملة، ولا حول ولا قوة إلا باهللالمُخرِجِ من ا



٥٤ 

 

والمُطَّلعُِ على كلام علماء الأمة الأكابر في شأن المولد، يجد أن هذا النوع من  

   .الاحتفال مشروعٌ ومحبوب

يذكر  (حسن المقصد، في عمل المولد) لإمام الحافظ السيوطي في كتابه: د افنج

أنه من المباحات، وينقل في ذلك كلاماً عن الحافظ بن حجر العسقلاني أنه اجتهد في 

تخريج أصلٍ لمشروعية الاحتفال، فوجده في مشروعية صوم عاشوراء، حيث سأل 

هو اليوم  "المحرم، فقالوا: هر ن شاليهود عن سبب صومهم في العاشر م - -النبي 

ى االله فيه موسى  وبني إسرائيل من فرعون، فنحن نصومه فرحاً بهذه  -- الذي نجَّ

، وأمر أصحابه بصيام هذا اليوم،  "نحن أولى بموسى منكم" --فقال  "الذكرى

 إحياءاً لذكرى نجاة سيدنا موسى. 

حجر، نعلم أن بن فظ ومن هذه الرواية التي أوردها الإمام السيوطي عن الحا

إحياء ذِكرى أيام نصر وعز المسلمين جائزة، وينطبق ذلك أيضا على ذكرى مولد النبي 

   --الكريم 

وهناك فريقٌ من المنكرين ينكرون مشروعية الاحتفال، ويقولون هو بدعة ولم 

وهذا الكلام به خلطٌ شديد، فعلماء الأمة درجوا  .يفعله أهل القرون الثلاثة الأولى

ل على إطلاقه، وإلا لكان اجتماع مَ وأنه لا يحُ  "كل محدثة بدعة"يد حديث: تقيلى ع



٥٥ 

 

مبتدعا لفعله ذلك  --الناس لصلاة القيام في المساجد بدعة، ولكان سيدنا عمر 

 . "نعمت البدعة هي"وحاشاه، بل نجده يقول عن ذلك: 

  إلى إلى تقسيم البدعة  -رحمه االله ورضي عنه-وقد ذهب الإمام الشافعي 

إلى  -رحمه االله ورضي عنه-مودة ومذمومة، كذلك ذهب الإمام العز بن عبدالسلام مح

   تقسيم البدعة، وجريانها على الأحكام الشرعية الخمسة.

أن الاجتماع على عمل المولد بشرط  -رحمه االله-وقد ذكر الشيخ ابن تيمية 

ولد النبوي  بالمال النية الصحيحة، قد يثاب عليه فاعله، ومن هنا نعلم أن الاحتف

الشريف مشروعٌ وهو من البدع الحسنة، التي يُثابُ عليها فاعلها إن شاء االله، أما الذي 

 .نختلف فيه هو طريقة ولون الاحتفال بالمولد

فالاحتفال الذي يكون بالاختلاط بين الرجال والنساء مذمومٌ طبعاً،  

رة المحمودة  لصوا اوالاحتفال الذي يكون بمعازف وملاهي مذمومٌ طبعاً، أم

  --تكون بالاجتماع وقراءة سيرته الشريفة، ومدحه  --للاحتفال بمولده 

   .والتصدق على الفقراء والمساكين، والإكثار من الصلاة والسلام عليه



٥٦ 

 

أما ما دَرَجَ عليه الناس في الديار المصرية من صناعة الحلوى وتوزيعها، فذلك  

 تخالف العادة أصلاً في الشرع، فلنفرح ا لم، ميرجع إلى عادات الناس بعضهم البعض

 بألف خير. --وكل عام وأمة النبي   --بنبينا 

 *     *     * 

 

 

 

 



٥٧ 

 

  

  الفصل الثاني  

الفكري  القسم  

  الاجتماعي و 

   



٥٨ 

 

  التربية الوسط 

 

والغلو في السير في  ،من المشاكل قديمة الأزل عند الإنسان التطرف والإنحياز

وفي أرض الكنانة تجد هذه الآفة  ،ن الدينية والدنيويةالطرف المختار في كل الشئو

ومنهج المعاملة بين  ،وأخص هنا التربية للأبناء ،منتشرة في كل النواحي والشئون

  الآباء وأبنائهم.

 في الغالب-فعند البحث عن صور وألوان هذه المعاملة وهذه التربية تجدها 

وهذا هو أصل  ،تشددة ومهملة جداً تجدها إما متساهلة جداً أو م -وليس على العموم

  .المشكلة

فإنك تجد في المدن أي: المحافظة نفسها مثل القاهرة والجيزة التساهل المبالغ  

تميل إلى الفساد والشرور ولا  ،منحلة أخلاقياً فاسدة الطبع مما ينشأ عنه ذريةً  ،فيه

 وضعيفة الشخصية وضعيفة أمام مشكلات الحياة.  ،حتسعى للعلم والإصلا

بينما تجد في القرى والأرياف إما إهمالاً وعدم التفات لمسؤلية تربية هؤلاء  

تسعى   ،أو تشدداً وتزمتاً مما يؤدي كذلك إلى ذرية ضعيفة الشخصية متمردة ،الأبناء



٥٩ 

 

لناتج عن أساليب بالإضافة إلى الضرر والتشوه النفسي ا ،لقضاء الوقت فيما لا ينفع

   المنعدم.بوي الفاشل ووالتواصل الأُ  ،التربية الفاسدة

أتى بالتشريعات الدينية والأخلاقية   ،لمَّ كَ إن دين الإسلام دينٌ كاملٌ مُ 

واالله عز  ،والإجتماعية المثالية لنجاح وفلاح وسلامة الإنسان في كل شؤون حياته

   ]. ١٤٣  [البقرة: }وكذلك جعلناكم أمةً وسطا{وجل يقول: 

بعكس التطرف فهو سر التأخر   ، فالتوسط في كل شئ هو سر النجاح والتقدم

نفسية  سٍ سُ فالتوسط في التربية هو أن يُرَبَّى الأبناء على أُ  ،والخراب والفساد والشرور

والقوة في  ،بضرورة التقدم والنجاح في الحياة وتحمل المسؤولية وعلى وعيٍ  ،مةيسل

 مواجهة الصعاب والتمسك بالقيم والأخلاق.

 *     *     * 

   



٦٠ 

 

  موليها ولكل وجهة هو  

 

فترى ذلك في   ،نوع في كل شئتجرت سنة االله في هذا الكون بالإختلاف وال

   .والحضاراتوترى ذلك في الشعوب والأمم  ،في الإنسان اه المخلوقات وتر

إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل  {: -عز وجل-يقول 

[هود:  }تلفينولا يزالون مخ {: -عز وجل-ويقول  ]. ١٣[الحجرات: }لتعارفوا

١١٨ [ .   

ومن ذلك   ،وقد شمل هذا التنوع والاختلاف كل شئ عند الإنسان

  ، دينية والسياسيةالإختلاف في الآراء والإختلاف في التوجهات الفكرية وال

 لتي يرتضيها الإنسان لنفسه.ا ختلاف في الطريقة الحياتية والا

وهناك من   ،كريةفهناك من يرغب في سلوك الحياة العلمية والثقافية والف   

وهناك من يرغب في الحياة الإعلامية   ،اريةجَ ة والتُ يَّ فِ رَ يرغب في الحياة العملية والحِ 

   وهناك من يجمع بين البعض والكل. ،والدينية والسياسية والتأثير في الناس



٦١ 

 

إذا ما كان العامل المشترك الذي يجمع  ،وكل ذلك لا عيب فيه ولا غضاضة

فكل  ،فع والخير بما لا يتنافى مع القيم الإنسانية والأخلاقيةجميع هؤلاء هو قصد الن

والمقياس في ذلك هو   ،من هذه السبل قد يكون سبيل خير أو سبيل شرسبيل 

 ذا يكون ما ،عليه في ذلك هو سالك الطريق نفسه لُ وَّ عَ والمُ  ،الإنسانية والأخلاق

 سلوكه إياه وما هدفه من السير في هذا الطريق.في سبب ال

*      *     *   



٦٢ 

 

ابْ    الكُلُّ قَصَّ

 

اب هو المرادف الفصيح لكلمة ار القصَّ   ، ارةزَ الذي يعمل في الجِ  :وهو ، جزَّ

ثم  لطعام الناس ويجعله مهيئاً  ،والعظام لدِ فيقوم بذبح الدواب وفصل اللحم عن الجِ 

  .يقوم ببيعه

إلى  ار تخرج من معناها الحقيقي وتتجاوزه زَّ جَ وفي هذا الزمن صارت كلمة 

 نٍ هَ أصحاب مِ يكونون مختلفة من الناس  وتطلق على أنواعٍ  ،معاني أخرى مجازية

  مثل الأطباء والمعلمين والتجار. ،مختلفة وتخصصاتٍ 

فهذا يعني  ،هذه الكلمة على أحدٍ ما أياً كان عمله وتخصصه تْ قَ طلِ وإذا ما أُ 

يجد قوت يومه إلا  ويتفنن في التكسب على حساب من لا ،أنه لا يتقي االله في عمله

ابون كثروا جداً حتى ضاقت على الناس أنفسهموهؤلا ،دهْ جَ وَ  بصعوبةٍ   ،ء القصَّ

أو  ،وأكل المال الحرام بدون أي غضاضةٍ  ،بغير حقٍ  بُ سُّ كَ وغلب على النفوس التَ 

 الشعور بأي ذنب. 



٦٣ 

 

  ،وفي كل جهة عمل وفي كل تخصص إن هؤلاء القصابون تجدهم في كل مكانٍ 

 . لاثة الإطلاق ثوأشهرهم على

فهناك الكثير منهم من يرهقون كاهل المرضى   -مْ مِّ عَ ولست أُ -الأطباء  : أولهم 

أو تحاليل  ،مثل طلب الأشعة والأمر لا يتطلب ،بدون مصلحة طبية تقتضي ذلك

معينة من الأدوية والأمر لا  أو احتكار أصنافٍ  ،باهظة الثمن والأمر لا يتطلب

 وأخذ نسبةٍ  ، شعة والتحاليل والصيدلياتع معامل الأبالإتفاق م وكل ذلك ،يتطلب

 .من الربح ولا حول ولا قوة إلا باالله

ومن يربون النشأ  ،ل اأنهم مصانع الأجي ضُ فترََ المعلمون الذين يُ  :وثانيهم 

لا يتقون االله في شرح  -مْ مِّ عَ أُ  ولست -تجدهم  ،الصالح المتعلم الذي ينفع وطنه وأمته

حتى يضطر الطالب للدروس  وناقصةً  ةً لَ مَ المعلومة مجُ طون فيع ،دراسيةالمناهج ال

ولكن العيب على من يجعلها أداةً لامتصياص الدماء  ،ولا عيب فيها الخصوصية

  .وإثقال كاهل أولياء الأمور

يفرضون مبالغ ضخمة ثمناً لدرسٍ  ،فترى هؤلاء القصابون أعني المعلمون

ولا حول ولا  ،لنسبةمع المكاتب وأخذ ابعينها بالإتفاق  ويفرضون مذكراتٍ  ،واحدٍ 

 .قوة إلا باالله



٦٤ 

 

فإنك  -مْ مِّ عَ ولست أُ - وهم أكثر من لا يتقون االله في الناس  ،التجار :وثالثهم

بمكاسب وأرباح قد يبيعونها معينة، ثم  تجدهم يقومون بشراء السلع والبضائع بأثمانٍ 

 ،اقصةلون بمكاييل نأحياناً ويكي ونَ شُّ غُ يَ بل وَ  ،من سعر البضاعة %٨٠تصل ل

 ويبيعون بضاعةً فاسدة.  

وليعلموا  ، يأكلون أموال الناس بغير حق فليتقوا االله ،وكل هؤلاء القصابون

 أنهم سيرجعون إليه وسيحاسبهم على ما اكتسبوا وأنفقوا.

*     *     *   

   



٦٥ 

 

  سات الغاليات المؤن

 

 ،كبيراً  مبلغاً لوم والمعرفة الناس من الع غَ لَ وتطورت الحياة وبَ  بنا الزمانُ  مَ دَّ قَ تَ 

ُ  ،من العادات والتقاليد الجاهلية وتخلينا عن كثيرٍ  لشريعة والأخلاق ل سُّ التي لا تمَ

ى الصعيد لم رَ ى الريف وغالب قُ رَ ولكن يبدو أن بعض قُ  ،والإنسانية بأي صلة

َ  ونَ عُ الإسلام ويدَّ  ونَ عُ برغم أنهم يدَّ  ،من جاهليتها عدُ تتخلص بَ  بمكارم  مهُ كَ سُّ تمَ

  الأخلاق.

ا نفوسهم مثل تهَ بَ شرََّ أن أتكلم عن صور هذه الجاهلية التي تَ  ردتُ وإذا أَ 

 ولكن أخص هنا أقبح لونٍ  ، فلن تكفيني هذه السطور ،تشرب بني إسرائيل للعجل

وما  ،وهو إكراه البنات على الزواج والتفنن في هذا الإكراه  ،من ألوان جاهليتهم

 . لوصية رسول االله  وإخلافٍ  ،الله وعصيانٍ  يٍ وبغ يترتب عليه من ظلمٍ 

على الزواج   هنَ كرِ قد أُ  ففي قرى الريف والصعيد أسمع وأرى مآسي لنساءٍ 

 ،يرغب بالزواج  من ابن العم ومن إما من ولي الأمر أو إرهابٍ  وبإكراهٍ  ،نَّ ضاهِ بغير رِ 

جاء من  فإذا ما ،ويتفننون في هذا الإرهاب كأن يحصل ما يسمى بوقوف ابن العم



٦٦ 

 

فإن لم يرجع  ،من ابن العم الخارج من يطلب الزواج يتعرض للأذى اللساني أولاً 

   ولا حول ولا قوة إلا باالله. ،يتعرض للأذى الجسدي

  ، البنات الظلم والبغيعلى هؤلاء القوم أن يرجعوا عن جاهليتهم ويكفوا عن 

وشمائل وهم ليسوا   لأن الرجولة أخلاقٌ  ،وأن يعلموا أنهم مجرد ذكور وليسوا رجالاً 

لظلمهم  ،أليماً  اوأن مرجعهم إلى االله وليكونن حسابهم عند االله شديدً  ،منها في شئ

 الذي قال:   وبغيهم ومعصية شرع ربهم ومخالفة وصية نبيهم 

  ”   الغاليات   المؤنسات   فإنهن   البنات   تكرهوا   لا   ” 

 والذي قال: 

  واستحللتموهن  االله  بأمانة  أخذتموهن  فإنكم  خيرا  بالنساء  واستوصوا  ” 

  ”   االله   بكلمة 

ات  هَ كرَ لهؤلاء البنات المُ  أن تضع قانوناً  ،وأطالب الجهات الحكومية المختصة

 ،قاربوالظلم والبغي من أبناء العم والأ  ،تي تتعرضهن لهذا الإرهاب الأسرياللاَّ 

أصحاب الجاهلية الفكرية   ، لهؤلاء القوم البغاة رادعةٍ  وأن يتم فرض عقوباتٍ 

 قية والإنسانية والدينية. والأخلا



٦٧ 

 

 *     *     * 

   



٦٨ 

 

  ما هي إلا عتبة 

 

أو رؤية  ،إن من طبيعة الإنسان أنه يأمل دوماً في أخذ المقابل لجهُده وتعبه

على قدر ما  ، وعلى قدر سعادة الإنسان بذلك ،الثمرة الناتجة من عمله وسهره الليالي

  ،د وهذا السهر أدراج الرياحتكون خيبة أمله وحزنه على نفسه إذا ما ذهب هذا الجه

  .بدون مقابل وبدون رؤية الثمرة المرجوة من هذا الجهد وهذا العمل

فالكثير منهم على الأقل ممن   ،ثانوية العامةوهذا هو الذي ينطبق على طلبة ال

وا إرهاقاً قُ رهِ قد بذلوا جهوداً خارقة وأُ  ،أعرفهم في محيط سكني وبشهادة معلميهم

ولكن كانت  ،وسهروا الليالي يذاكرون ويجتهدون ،والتحصيلشديداً في الدرس 

 النتائج حقاً مخيبةً لآمال الجميع بلا استثناء.

ذا الإحباط وهذه الخيبة للآمال هو عدم حصول  إن السبب الرئيسي في ه 

العام  الفكري ولكن السبب أيضاً هو الإتجاه  ،النجاح والتفوق المقابل لهذا المجهود

   .وتصورهم للنجاح والتفوق الدراسي  ،سواء الطلبة على حدٍ لأولياء الأمور و



٦٩ 

 

فليس الوصول لكليات   ، فللأسف جميعنا لدينا التصور الخاطئ لهذا الأمر

إن هذا التصور يدل على  ،لمجال الطبي أو الهندسي يعني بالضرورة النجاح والتفوقا

 أهله ووطنه.وليس للعلم الذي ينفع به الإنسان  ، ضيقٍ في الأفُق وشهوةٍ للمال

  ، على أولياء الأمور وأبنائهم أن يدركوا أن الثانوية العامة ليست نهاية الطريق

تي على أساسها يبني الإنسان مستقبله ويقوم وليست هي المحك والنقطة الفاصلة ال

فالإدراك الفكري   ،إن الثانوية العامة ما هي إلا عَتَبَة في طريقٍ طويل ،بتحديد مصيره 

ومن هنا يرى أن  ،يتغير بشكلٍ كبير عي للطالب في المرحلة الجامعيةوالوعي الإجتما 

 وقوة وعزيمة وتخطيط. النجاح مسألة نسبية تعتمد على أن يجتهد الإنسان فيه بذكاءٍ 

وانظروا للمجتمع  ،فهونوا على أنفسكم وأعيدوا التفكير في تصوراتكم

احة أمامه الآن لى المجالات المتولينظر الطالب إ ،مختلفة حياديةً  شاملةً  والواقع نظرةً 

وليبحث في هذه المجالات والتخصصات ليعلم  ،بعد معرفة مجموعه في الثانوية

وبعد ذلك يشق طريق نجاحه في  ، الإنتفاع بها على أرض الواقعماهيتها ومدى قابلية 

أن ينفع بالعلم أهله  -عز وجل-وليخلص النية الله  ،التخصص الأقرب إلى نفسه

 التوفق.  االلهووطنه وب

 *     *     * 



٧٠ 

 

  إنها الهمة 

 

اجتماعياً لا يَعتبر الإنسانُ أن لحياتهِ قيمةٌ فعلية إذا لم يقم بفعلٍ عظيمٍ، ينجح به 

وعلمياً وعَمَلياً، في شتى المجالات والتخصصات، لا فرق في ذلك بين من اتخذ الحياة  

جتماعي في  إنما العبرة بالنجاح الإالحِرَفية أو التجارية أو العلمية أو الزراعية منهجاً له، 

   .أيٍ من هذه المجالات

وا كم سمعنا وسنسمع عن رجال أعمال عصاميين بدأوا صغاراً وأضحو

عمالقة، وعن رجال علمٍ بدأوا مغمورين وأضحوا علماء تنتفع بهم الأمة، وعن 

اب ورش كبيرة، وليس من سر وراء كل ذلك ححِرَفيين بدأوا صغاراً وأضحوا أص

 الهمة العالية.  إلا

 ولماذا أقول أن سر هذا النجاح هو الهمة العالية؟ 

ن تحقيقه بأقل جهد، بل ذلك لأن هذه النجاحات المختلفة ليست أبداً مما يمك

إنها تستنزف جهداً كبيراً وزمناً طويلاً وعقباتٍ حياتيةٍ شديدة، يكفي العائق الواحد 



٧١ 

 

من الوصول لهذا النجاح، لذلك كان منها ليجعل الإنسان يتخلى عن طريقه، ويمنعه 

 السبيل الوحيد للتغلب على كل ذلك هو الهمة العالية.  

فعاً لتجاوز كل هذه العقبات، والتغلب على تلك الهمة التي تدفع صاحبها د

كل هذه الصعوبات، فتكون النتيجة أن صاحب هذه الهمة هو الذي يصل إلى النجاح، 

 ويفرض وجوده في هذه الحياة. 

وقرأتُ عن علماءٍ أجلاءٍ، أبقى االله ذكرهم إلى يومنا هذا لصدق  معتُ وكم س

ة العزيمة في سبيل لعلو الهمة وقو نيتهم وعلو همتهم، فقد كانوا حقاً مثالاً رائعاً 

   .الوصول للنجاح

ومن هؤلاء الأكابر أحد مشايخ المذهب الحنفي في الفقه الإسلامي، ورد أنه  

السبعين أو الثمانين، فظل يتعلم طوال ثلاثين سنة فلما  لم يطلب العلم إلا وهو في سن

لاثين سنةً  ذلك ثالتدريس فظل في رزقه االله التمكين في العلوم، تصدر للتعليم و

ولنا في حكاية هذا العالم الجليل وقفة وعبرة، ذلك أنه لم يستحِ ، أخرى حتى توفاه االله

لحواس التي تعين على العملية  من طلب العلم نظراً لكبرَِ سنه، والذي تضعف معه ا

التعليمية، بل تغلب على ذلك حتى تمكن من العلوم، وصار عالماً جليلاً ينتفع به 

 . الناس



٧٢ 

 

إذا أردنا أن نورد العديد من الأمثلة، التي يتصف أصحابها بعلو الهمة  و

وصدق العزيمة، حتى وصلوا إلى النجاح في شتى التخصصات، ومختلف نواحي 

اً من فيض، ولعلها فينا هذه السطور القليلة التي هي غيضُ قليلُ جدالحياة، فلن تك

  .تفي بالمطلوب

طر، أن تستدرك ما فاتك من وقتك  ليكن همك الآن عزيزي قارئ هذه الأس

وأن لا تيأس من الوصول إلى النجاح، وأن تتشجع وتقاوم الصعوبات التي 

يسعفك وقتك لتصل إلى تواجهك، فإنك ستصل إن شاء االله إلى مُبتغاك، وإن لم 

المطلوب، فإنك لم ولن تندم على الجهد المبذول فإن االله تعالى لا يضيع أجر من أحسن  

 عملا.

     * *     *   



٧٣ 

 

  أين صاحب المروءة؟ 

 

ه الآن، التراجع المخيف في القيم فيمن أبرز صفات العصر الذي نحيا 

عند أقل الناس أخلاقاً، فما  والمبادئ والأخلاق، والتي كان من البدهي قديماً تواجدها 

  .هو أعلى وأكرم في أخلاقه وشمائلهبالك عزيزي القارئ بمن  

هل هي  ، ذا التراجع الأخلاقي بين الناسرئيسياً لهولا أعرف سبباً 

التكنولوجيا الحديثة؟ أم تراجع دور الآباء والمعلمين ورجال الدين في التعليم والتربية  

الذين اعتنقوا الثقافة الغربية وطبقوها على علاتها بدون  والإرشاد؟، أم جناية المثقفين 

تكون هذه الأمور مجتمعة هي السبب  النظر إلى ما يصلح منها وما لا يصلح؟، وربما 

الرئيسي لهذه التراجع المؤلم، فلا نخوة ولا شهامة ولا مروءة تراها عند الصغير أو 

 الكبير إلا قليلاً منهم. 

لننظر كيف كانت مروءة  ليلاً إلى الماضي المجيد،ومن أجل ذلك دعونا نرجع ق

كيف صرنا ولنتعلم كيف وأخلاق أسلافنا العرب المسلمين، لنتذكر بذلك كيف كنا و

   .زيد على ذلك تقدماً ومجداً ورفعةنعود لما كنا عليه، ثم ن



٧٤ 

 

ودائماً وأبداً يكون المثل الأعلى للبشرية في أي طبعٍ خلقي وإنساني، هو 

ذلك الإنسان  -صلى االله عليه وسلم-ظم والحبيب المكرم المصطفى الرسول الأع

جل في -الذي تحلى بمكارم الأخلاق منذ سنين حياته الأولى حتى انتقاله إلى جوار ربه 

 ؟  -صلى االله عليه وسلم-فكيف كانت مروءة النبي   -علاه 

 لقد كانت كما وصفت السيدة خديجة أم المؤمنين فقالت:  

 لَّ الكَ وتحمل وتقري الضيف الرحم  لتصل إنك أبدا، االله كيخزي لا واالله ” 

 . ” المعدوم وتعين على نوائب الدهر بُ كسِ وتُ 

قبل البعثة، كريماً عفيفاً صادقاً  -صلى االله عليه وسلم-فهكذا كانت حياته 

أميناً صاحب مروءةٍ ونخوة، يصل أرحامه ويعين كل صاحب حاجة ويتصدق على 

  -مصلى االله عليه وسل-عون كل ضعيف، حتى بعد بعثته  كل فقيرٍ مسكين ويكون في

   .ما يكون في التخلق بهذه الأخلاقبالإسلام، كان أشد 

أنه بعد بعثته أعان   -صلى االله عليه وسلم-فقد رُوِي من جوانب مروءته 

امرأة مسنة في حمل متاعها، وإيصالها لمسكنها وهي لا تعرفه، فلما قضى لها حاجتها 

مُ أنه نبي ويفرق لك ما أجزيك به ولكن أنصحك، فإن بمكة رجلٌ يَزعُ قالت له لا أم



٧٥ 

 

بين الابن وأبيه والزوج وزوجته فلا تصحبه ولا تتبعه، فأخبرها أنه هو ذاك الرجل 

فتعجبت، وعلمت أن من كانت هذه أخلاقه ومروءته لا يَصدُقُ في حقه مثل تلك 

 الإدعاءات، وآمنت به وأسلمت.

يه صلى االله عل-لموا من أخلاقه كرام الأماجد كيف تعوانظر إلى أصحابه ال

ونهلوا من معينها وتجملوا بمروءته، وقد حفظ التاريخ لهم سجلاتً حافلة  -وسلم

  .دث عن كرم أخلاقهم ورفعة شمائلهمتتح

وجد امرأةً  ، في تفقده لأحوال الرعية - عنهرضي االله-فها هو سيدنا الفاروق 

ا حاله فسألها عن حالها فقالت له أن مهم إياه لك ما تطعبأطفالٍ مساكين يبكون ولا تم

فما غضب منها ولا زجرها ولكن قال لها برفقٍ وما يُدرِي   كما يرى واالله بينها وبين عمر

  -رضي االله عنه -عمر بحالكم يرحمَُكِ االله، فقالت له يتولى أمرنا ثم ينسانا، فما لبث 

هره ليصنع لها ولأطفالها الطعام، وظل حتى أتى بدقيقٍ من بيت المال، وحمله على ظ

نار حتى يستوي، ثم أخبرها أن تذهب في اليوم التالي إلى أمير المؤمنين ينفخ في ال

 وستجده هناك، ليفرض لها عطاءاً من بيت المال. 



٧٦ 

 

وهذا عزيزي القارئ غيضٌ قليلٌ جداً من فيض، لعل وعسى أن نتذكر  

ن، فقد خاب وخسر من ظن أنه يكسب أخلاقنا في ظل الأحوال التي نعيش فيها الآ

 :  -رحمه االله-خلاقه، وأحيلك عزيزي القارئ إلى قول أحمد شوقي شيئاً بخسارة أ

  فلا تحَتَقِرْ عالماًَ أَنتَ فيه * ولا تجْحَدِ الآخَرَ المنُتَْظَر 

  وخذْ لكَ زادينِ : من سيرة * ومن عملٍ صالحٍ يدخرَ 

ماعِ، كريمَ النظر وكن في الطريقِ عفيفَ الخطُا * شريفَ     السَّ

  فوقَه * تَعشْ غيرَ عَبْدٍ، ولا محُتَقَر ولا تخْلُ من عملٍ  

  عده * يقولون : مرَّ وهذا الأثرْ وكن رجلاً إن أتوا ب 

 

 *     *     *   



٧٧ 

 

  ٢٠٢٢  إنه معرض الكتاب 

 

نعيش في هذه الأيام فعالية طيبة، هي عيد المثقفين وروضة القراء وعشاق  

ولي للكتاب، وهو ذه الأيام يقام فيها الآن معرض القاهرة الدالمعرفة والتصفح، فه

كتب فرصة عظيمة للقراء والكتاب على حد سواء، فالقارئ يجد بغيته من نفائس ال

كذلك على الجديد من المؤلفات القيمة الجديرة   عُ لِ ويطَّ ، بأسعار ميسورة وفي المتناول

واج ه للنور ولتجد فرصة المعرفة والربالإطلاع، أما الكاتب فمن أجل أن يُظهِرَ مؤلفات

  .هور القراء والمثقفين بين جم

غير أن المعرض على قدره وجلالته وأهميته، لا يكون بهذه الأوصاف وهذه  

المكانة إلا عند فئة قليلة من الناس، أما الباقي فلهم في الحضور هناك مآرب أخرى، 

م من المفتونين بالسوشيال فبعضهم غاية أمله الترويح عن النفس والتنزه، وبعضه

 ق رحلة، وادعاء الاهتمام بالقراءة وكسب الشهرة وغيرهم كثير. ميديا غرضهم توثي



٧٨ 

 

ولذلك تجد في إحصائيات المبيعات الخاصة بالمعرض، أن مبيعات الكتب    

قليلة جداً عند مقارنتها بغيرها من المأكولات والمشروبات ووسائل الراحة والترفيه، 

 وجود ذلك ولكن أنعي حظ الكتب. وأنا لا أعيب 

معرض الكتاب أود أن أنصح معاشر الكُتَّاب، فبعضهم لعلمه وعند ذكر 

بعظيم الفرصة لمعرفة المؤلفات الجديدة في المعرض، يتعجل في إنهاء مؤلفه على حساب 

المراحعة الدقيقة لغةً وموضوعاً، وذلك يعود بالخسار والوبال على الكتاب، فما قيمة 

  .يُغفَر لمن سمى نفسه كاتباً لا   المعرض وبه من الأخطاء والهنات ماوجوده في

فَهُ حقه من الرعاية والعناية، وليعلم أن  فعلى المؤلف أن يتأنى وأن يعطي مؤّلَّ

المعرض كما هو فرصة عظيمة للذيوع والرواج، فإن المنافسة فيه شديدة، ولذلك أنا 

تكون في الدعاية المناسبة في غير أيام أميل لرأي بعض الكتاب أن الفرصة الأفضل 

 ض، وعلى رفوف المكتبات المختلفة.لمعارا

وأختم مقالي هذا بأن القراءة لا بديل ولا غنى عنها للإنسان، فمهما كثر قول 

المادحين فيها فليس هناك حد لوصفها وبيان أهميتها، ولعل أجل فوائدها هو اختصار 

ات ذه الخبرات في ساعقليلة، يكتسب القارئ هالتجارب والأعمار الكثيرة في سطور 

  .ويحَسُنُ رأيه ويَكثُرُ صوابُهُ  وبذلك يتطور فكره ويَنضُجُ عقلُهُ ، وأيام قليلة



٧٩ 

 

فلا بد من ملازمة القراءة بصفة يومية ولو بأقل القليل، حتى ولو عدة أسطر  

 يومياً ورحم االله الشاعر حينما قال:

  ” كتابُ   الزمان   في   صديق   وخير *    سابح   سرج   الدنيا   في   مكان   أعز “

 

  *     *    * 

   



٨٠ 

 

  مفتاح قيدك بيديك 

 

بنظامٍ وتركيبٍ فريد فميزنا بالعقل وجعل لنا قلوباً  -عز وجل-خلقنا االله 

تفيض بالمشاعر الإنسانية المختلفة، فنحن نسعد ونحزن، نتفائل ونكتئب، نصبر 

لب قلبا ما سمي الق"ونجزع، نحلم ونغضب، فهذا هو قلب الإنسان الذي قيل فيه: 

 ."إلا لتقلبه وتبدله

وفي زمن التكنولوجيا المتطورة الذي نحيا به الآن، صارت الأجيال أشد   

ضعفاً وأوهى عزيمةً فلا طموح ولا جهاد، وصرنا نعاني من هشاشة نفسية شديدة  

تجعل الإنسان يجزع لكل شدة ولكل عنت، ويؤثر إنهاء حياته بيديه، فازدادت بذلك 

 غار السن. نتحار بين عموم الناس، وخاصة الشباب صنسب الإ

كثير من الأجيال الصاعدة   فيهذه الهشاشة للأسف صفة سائدة  أصبحت

بشكل خاص، وكثرت شكايتهم من الضغوط النفسية التي يمرون بها وتوعز إليهم 

هذه الضغوط نجدها كثيرة  كثيراً بفكرة الانتحار، وعند التأمل في الأسباب خلف 

  .أسباب مركزية تتفرع منها  ثلاثةغير أنها ترجع في النهاية إلى، ةومتشعب



٨١ 

 

  المعارف دوائر – والأخوة بالأبوين العلاقة –وهي: (العلاقة باالله عز وجل 

 ).نفسه بها الأنسان يحيط التي 

فإنه مما لاشك فيه أن الإنسان بفطرته متدين،  -عز وجل- العلاقة باالله  أولاً: 

فيها مدى تمسكه بعلاقته  عورية العامة المستقرة للإنسان يساهموالحالة النفسية والش

   .الدينية

وفي ديننا الإسلامي تتجلى الفوائد العظيمة للشعائر الدينية التي نمارسها، 

كما ، لصواب فبذلك يرتاح ضمير الإنسانوفعل ا -عز وجل-فهي تمثل العبادة الله 

،  لما في العبادة من روحانيات إيمانية أنها تساهم في استقرار الحالة النفسية للإنسان

تطرد كل المشاعر السلبية من قلب وخاطر الإنسان، فتكون مثل الفلتر الذي ينقي من  

الشوائب، فمعلوم أن المشاعر السلبية كلما تراكمت داخل الإنسان كلما أدت إلى 

 هلاكه.

اص جداً  العلاقة بالوالدين والأخوة، فمعلوم أن المنزل هو الوطن الخ ثانيا:

ليحظى عن طريقه بالراحة   كل خوف أو إرهاق، للإنسان الذي يأوي إليه عند 

  .والأمان



٨٢ 

 

غير أن الكثير من الناس تكون هذه الأوطان الخاصة بالنسبة لهم من أكبر 

أسباب الحزن والقلق، فالأمر إما أن يكون الإنسان صاحب نية طيبة غير أنه مستهتر 

غضب   الرغم من تنبيهه إليها، فيستجلب بذلكيكرر أخطائه مرة تلو الأخرى ب

 والديه فتتوتر العلاقة وتتحول إلى مصدر للمشاعر السلبية. 

ويظلم، أو  أو كلاهما فظاً غليظ القلب يقسو وإما أن يكون الوالدان أحدهما 

يكون مهملاً لا يراعي مطالب أهل بيته، فمفتاح حل الحالة الأولى أن يغير الإنسان 

الة الثانية فتأتي بوعظ ولي الأمر عن فبتغيير الأسباب تتغير النتائج، والحمن سلوكياته، 

طريق إخوته أو جيرانه أو أصدقائه، وإن لم يرجع فالحل هو الصبر والتجنب مع حفظ 

 الأدب. 

الدوائر المعرفية التي يحيط الإنسان بها نفسه في مراحل حياته المختلفة،  ثالثاً:

علاقات  اجتماعياً يحب أن تكون بينه وبين غيره  -عز وجل-فالإنسان خلقه االله 

  .ومعارف، وهنا مكمن الخطر 

فيجب على هذه العلاقات أن تكون منتقاة بعناية، لأن الإنسان يتأثر بمن 

  .وإن كانوا على غير ذلك كان معهموا على خيرٍ كان معهم يحيط بهم نفسه، إن كان



٨٣ 

 

ا الإنسان، لهذه الدوائر فتعود أغلب المصاعب الخارجية التي يعاني منه

اها لنفسه، فأهمية انتقاء هذه الدوائر يكمن في أنها ستؤثر على حياة  المعرفية التي ارتض

 دة. الإنسان، لذلك يجب أن ينتقي دوائره المعرفية بعناية شدي 

ولا نعني بذلك أن يقاطع الإنسان غيره ممن لا يجد في قربهم عائداً طيباً،     

يم العلاقة بحيث لا تؤثر عليه سلباً، وهذه هي مفاتيح التغلب ولكننا نعني بذلك تحج

 نظري، وأتمنى لي ولكم السلامة.   على هذه الضغوطات النفسية من وجهة

 *     *     *   



٨٤ 

 

  ما لكم كيف تحكمون!! 

 

اقمت الأوضاع في العالم ولاح في الأفق نذير الحرب التي لا تأتي إلا بشر  تف

بادلة بين روسيا وأوكرانيا كل له أهدافه مبرراته ومساعيه فقامت المعارك العسكرية المت 

تخلوا من أم ثكلى وزوجة مترملة وأبناء ومراميه والخاسر الوحيد هو الشعوب التي لا 

 ارك.هذه المع اءَ رَّ وا جَ مُ تِّ يُ 

واستنادا إلى وضع الحرب الجاري فقد تأثر الاقتصاد العالمي وبدأت بعض 

وغلاء أسعارها وفي مثل هذه الأجواء البائسة يخرج إلى الدول تعاني من نقص السلع 

ولا أعني أحداً إلا التجار ابتداءاً من صغار ، الناس ذئاب البشر ومصاصي دمائهم

ون باحتكار السلع ورفع أسعارها والتربح من حقرائهم إلى الكبار منهم الذين يقوم

هم الأوحد هو الأسعار الجديدة على حساب من لايجدون غير قوت يومهم ومبرر

 قيام الحرب وتأثيرها على الاقتصاد فما لكم كيف تحكمون.

وعند النظر إلى هذا التصرف من زوايا عديدة فلا تجد أي مسوغ لهذا التصرف  

 هُ مَ رَّ هذا التصرف وحَ  مَ رَّ زاوية دينية فنجد أن الدين قد جَ  الدنيئ فعند النظر إليه من



٨٥ 

 

أفلا يعقل هؤلاء   العادل تجاه أفعالهملأليم زاء اد صاحب هذه التصرفات بالجعَّ وتوَ 

القوم وتتغشى قلوبهم الرحمة بعباد االله المرهقين ولا حول ولا قوة إلا باالله العلي 

 العظيم.

 *     *     * 

   



٨٦ 

 

  عنترة العبسي 

 

ما أشد أن يعيشَ الإنسانُ بين الناسِ، وهو محرومٌ من حقوقهِ الإنسانية وحرية 

ةً في ربوع الدنيا كلها، في تلك عيشة العبيد التي كانت منتشر الحياة والاختيار، مثل 

فلم تأت بحياة   ،تكن جزيرة العرب بدعاً من الأمم الحقبة الزمنية وذلك العصر، ولم

السادة والعبيد من تلقاء نفسها، ولكنه نظامٌ قديم الأزل في مختلف الأمم 

جميع الأمم، والحضارات، ويسري على جزيرة العرب في ذلك ما يسري على 

 تلفة.والحضارات المخ

يكون أشد مرارةً وفظاعةً، على   -وأعني حياة العبودية-وإن واقع هذه الحياة 

ه، ومن يعلم أنه كريم النسب عزيز أيدرك ويعلم علم اليقين أصله ومنشنفس من 

  ،ن سبباً في مجيئه إلى هذه الحياةالعشيرة، إلا أن قومه وعشيرته ينكرونه وأولهم من كا

س الشاعر الكريم الشجاع، من سارت بحديثه الركبان، وهذا هو عنترة العبسي الفار

 ونُسجت حوله العديد والعديد من الأساطير والحكايات.



٨٧ 

 

وعندما نتأمل في حياة عنترة وتاريخة المليئ بالأمجاد والمفاخر، نجد أنه عانى 

نهُ ورث لون جلد أمه من صراعاتٍ حياتيةٍ مريرة، وذلك لإنكار والده نسبته إليه، لأ

   .من حقه أن يكون سيداً من الساداته عبداً من العبيد، وكان وتصيير

قدراً وأعز   أنه كان صاحب همةٍ شديدةٍ، تدعوه وتحثه على أن يكون أعلى غير

تحدث عنها عنترة ووصفها بأنها شديدة الإرتفاع، لدرجة أن  ،سلطاناً من بني قومه

ه واسم أمه فقال في ته، فلذلك لا يضره لون جلدأعداءه لا يرقون إلى مستوى هم

 قصيدة له:

ت عن همتي أعدائي    "   "ما ضرني لوني واسم زبيبةٍ * إن قصرَّ

فنجد أن عنترة بعلو همته وصدق عزيمته، قد ثابر وجاهد حتى نال حريته 

واعترف به قومه، ثم لم يقف عند ذلك، بل واصل تحقيق البطولات والأمجاد 

   .والعزة، لبني عبسٍ جميعاً للفخر صار علماً ورمزاً ومدعاةً  والمفاخر، حتى

تحدثون بأمجاده فصاروا هم خاصةً والعرب عامةً يتغنون بأشعار عنترة، وي

والغريب أن عنترة بعد كل هذا المجد لم تدعه نفسه للتكبر  ،ويفخرون ببطولاته

ولا أستبعد أبداً أن  والغرور، بل ظل كريماً حليما عفيفاً متحلياً بمكارم الأخلاق،

 يكون عنترة ممن تحنفوا من العرب.



٨٨ 

 

وأختم مقالي هذا ببيتٍ من نفس القصيدة لعنترة، التي قالها وهو حدث السن     

 إلى ما وعد أن يصل إليه فقال: صغير، ووصل في حياته

  "فلإن بقيت لأصنعن عجائباً * ولأبكمن بلاغة الفصحاء   "

  وقد كان. 

 *     *     * 

   



٨٩ 

 

  ن حَ متَ المُ   مُ الإما 

 

مه وأعلى شأنه وميزه بالعقل والتفكير، وطلب  -تعالى-خلق االله  الإنسان وكرَّ

من الإنسان أن يُعمِل عقله وأن يتفكر ويتدبر، فمن ظُلمِ الإنسان لنفسه أن يهمل عقله 

  .يُسلمِ زمام أمره لتبعياتٍ عمياءوأن يجحد هذه النعمة العظيمة، وأن 

فلا يليق أن يتسامى ليعقل الذات   ،يقف عندها ادودً نسان حن لعقل الإإلا أ

الإلهية، أو ليقيس بعض التشريعات الإلهية على ميزان العقل، فيقبل أو يرد على أساس 

 فتُقبَل كما هي.  -عز وجل-ذلك، فهناك تشريعات حكمتها لا يعلمها إلا االله 

رب على وفي العصر العباسي شهدت العلوم والآداب نهضةً كبرى، واطلع الع

الأجنبية في العلوم والفنون، وخصوصاً الفلسفة اليونانية، فاستأسرت هذه  المؤلفات

وللأسف الشديد  ،العصر لك لبة العلم والحكمة في ذالأخيرة لُبَّ الكثير من ط

تها التي تتنافى مع أصول الشريعة الإسلامية، فضلُّوا الطريق  . أخذوها على عِلاَّ

العقل في النصوص الصريحة  ونَ لُ الذين يُعمِ  ،لمعتزلةتكونت لدينا فرقة اقد و    

على أساس ذلك، وكانت هذه الفرقة وأمثالها في  ونَ دُّ رُ ويَ  ونَ لُ قبَ يَ للشريعة الإسلامية، فَ 



٩٠ 

 

ونٍ وتستر حتى عهد الخليفة العباسي المأمون، والذي كان متأثراً بآرائهم مقتنعاً مُ كُ 

لة، ومن لم يفعل فله عذابٌ ء المعتزبول بآرابمذهبهم ،وقام بحمل الناس قسراً على الق

   .أليم

إلا أن قلةً من علماء المسلمين تصدوا لهذا البغي والإفتراء على دين االله، وثبتوا على 

م الإمام أحمد بن حنبل الشيباني، صاحب العلم والحديث، همبدأهم، وعلى رأس

 والهمة العالية والخلق الكريم والنفس العفيفة الأبية. 

متعففاً منذ صباه، فقد مات أبوه وهو يقاتل في جيش  -ه االلهرحم- كان فقد 

الخليفة وتركه مع أمه، ولم يكن لهم مصدر رزق يحيون عليه، فكان يعمل أجيراً ويرابط 

في حلقات الفقه والحديث، وكانت أمه تشجعه على ذلك، فأملها في الحياة أن يصير 

 . وقد كان لاً ينتفع الناس بعلمه،ولدها عالماً جلي

زاهداً قانعاً بالقليل نهماً في طلب العلم، فسافر ليطلب  -رحمه االله-وكان 

الحديث في أقطار الأرض، وكان يصبر على الغربة وضيق العيش في سبيل طلب 

العلم، حتى ذاع صيته وعلا ذكره بين العلماء، فشهدوا له بالعلم واستحق مكانه 

 بينهم.



٩١ 

 

عز  -ل بأن القرآن الكريم ليس كلام االله على القوفلما كانت فتنة حمل الناس    

وأنه مخلوق، كان من أوائل العلماء الذين رفضوا هذا القول وواجهه بالحجة   -وجل

  .م صدق هذا الرأي وأنه لا يستقيموالمنطق، وبينَّ عد

للحبس والتعذيب في عهد المأمون ثم المعتصم، وتم إخلاءُ  -رحمه االله-وتعرض 

ن التحدث إلى الناس وإقامة حلقات العلم وحبسه في داره، ومنعه م سبيله من السجن

فلم يرجع عن رأيه بالرغم من كل ذلك، فأي إنسانٍ يتحمل كل هذا العذاب 

 وخلاصه منه بكلمة يُقِرُّ بها.

إلا أن الإمام ابن حنبل كان صاحب همةٍ عالية وعزيمةٍ صادقة، فلم يؤثر  

ه ومبدأه، لأنه يعلم أن الكلمة الواحدة من على رأي السلامة كما فعل غيره، ولكنه ثبت

عالمٍ يُقتدى به، قد تحمل الناس على ما يرضي االله أو تحملهم على غير ذلك، فاستحق 

 أن يكون إماماً للعلماء والمجاهدين والمسلمين.

 *     *     * 

   



٩٢ 

 

  الباحث عن الحقيقة 

 

أنه من   -وسلمليه صلى االله ع-كنت قد ذكرت في مقالي عن الصادق الأمين 

العجيب أن تُنتجِ البيئة التي كانت عليها بلاد الحجاز، بما فيها من تناقضاتٍ أخلاقية، 

وكان أبرزهم على ، والطُهر وحسن الأخلاق والشمائل أمثلةً كانت مثالاً للعفة

  -صلى االله عليه وسلم- الإطلاق الرسول الكريم 

رضي  -ل زيد بن عمرو بن نفيل ، مثغير أن هناك المزيد من هذه الأمثلة الطيبة

 . "الباحث عن الحقيقة"والد الصحابي الجليل سعيد بن زيد، و -االله عنه

كان هذا الرجل الكريم صاحب عقلٍ وفكرٍ وتدبرٍ ويتمتع بذوقٍ وجمال، 

س  دعته كل هذه الشمائل إلى رفض العبادة التي كانت عليها قريش والعرب، وتلمَّ

ظل هكذا حتى هداه بحثه   ،بحث عن الملة القويمةيم وة القوبنفسه طريق العباد 

ولذلك قصة   -عليه السلام -وسعيه إلى ملة جده وجد قريش جميعا الخليل إبراهيم 

عجيبة، نستطيع أن نرى من خلالها مظاهر همة هذا الرجل الشغوف بالبحث عن 

 الطريق المستقيم. 



٩٣ 

 

ة، التي لم تَنمَحِ تماما نيفي إن زيداً بن عمرو كان على علمٍ ببعض ملامح الملة الح

من أذهان العرب في الحجاز، فكان ينكر شرب الخمر والذبح لغير االله على الأنصاب 

الشاة خلقها االله وأنزل الماء من "والأزلام، وورد عنه أنه قال في هذا الشأن مستنكرا: 

 !"السماء لينبت لها الزرع والكلأ ثم تذبح لغيره 

يأكل مما ذبح على غير اسم االله  غير اسم االله، ولم يكن فلم يكن يذبح دابةً على   

عليه قبل البعثة في  مرَّ  -صلى االله عليه وسلم-، حتى أنه ورد أن النبي -عز وجل-

لا يأكل مما ذبح على  -صلى االله عليه وسلم-تجارةٍ له، فقدم له زيد الطعام وكان النبي 

 تذبح قريش على وقال له أنه لايذبح كما  رأي زيدٌ تردده طمأنهغير اسم االله أيضاً، فلما

 .-عز وجل-غير اسم االله 

وقد ضاق زيد بن عمرو من العيش في ظل هذه الظروف وقومه لا يستمعون 

إليه ويضيقون عليه، فقرر أن يخرج باحثاً عن الطريق المستقيم، وكان أول بحثه أن 

الأصنام ويعبدون ، فهم الذين لا يعبدون يقصد أهل الكتاب من اليهود والنصارى

ولذلك حكاية، ذلك أنه قصد أولاً بعض  -عليهما السلام -ى وإبراهيم رب موس

 أحبار اليهود فقال لهم:



٩٤ 

 

حدثوني عن دينكم فإن رأيته حقاً اتبعته، فقالوا له لن تدخل في ديننا حتى     

قالته لأحبار  مثل م ل لهماتنال نصيبك من غضب االله، ثم ذهب إلى بعض الرهبان فق

لن تدخل في ديننا حتى تنال نصيبك من لعنة االله، فكان رده على كِلا  هود، فقالوا له:الي

فما كان إلا أن قالا له: لانعلم لك إلا أن تتبع دين  "إنما أفر من ذلك "الرجلين 

 ."يماللهم اشهد بأني على دين إبراه"إبراهيم، فإنه لم يكن يهودياً ولا نصرانياً فقال: 

كتاب، أنه سيُبعَثُ نبي آخر الزمان بن عمرو من أهل الوقد كان يعلم زيد 

وأنه سيكون في أرض العرب، فمكث مرابطاً منتظراً مبعث هذا النبي حتى يؤمن به 

   .ت فيما رُوِيَ على يد قطاع الطرقويتبعه، غير أن أجله كان أسبق إليه فقد ما

فكان ولده هو ، هبرؤية هذا النبي واتباع ولده فدعا ربه عند موته أن يكرم االله

ويكفي في عِظَمِ  -رضي االله عنه-الصاحبي الجليل أحد المبشرين بالجنة، سعيد بن زيد 

في حقه عندما سئل عنه،  -صلى االله عليه وسلم-شأن زيد بن عمرو شهادة النبي 

 ."إنه يُبعَثُ يوم القيامة بيني وبين عيسى بن مريم أمةً وحده "فقال: 

 *     *     * 

   



٩٥ 

 

  لقاضي الإمام ا 

 

من أنبل الغايات وأكرمها عند االله في الدنيا والآخرة، طلب العلم 

والإخلاص له والانتفاع به ونفع عباد االله به، بغض النظر عن ماهية هذا العلم، إن 

  .لدنيا أو الآخرة أو كليهما معاً كان لغرض من أغراض ا

اد االله هو الذي ينتفع به عب -لعز وج-فالعلم النافع الذي يُرضي االله 

لذا كان  ، د جمعت بين خيري الدنيا والآخرةالهم، إلا أن علوم الدين قوتصلُحُ به أحو

لها حق التقديم والصدارة والفضل بين العلوم الإنسانية، لما ثبت في زمننا المعاصر أن  

 ل والأسلم. التشاريع والأنظمة التي أتت بها الشريعة الإسلامية، هي الأفضل والأعد

لأمجاد والمفاخر الدينية والإجتماعية والعلمية  لام مليئ باوتاريخ الإس

والفكرية والسياسية، وأخص من هذه الأمجاد الأمجاد العلمية، فقد انبرى من 

المسلمين رجالٌ ذوي همةٍ منقطة النظير، من أجل تعلم وابتكار العلوم التي ينتفع بها 

   .والتقدموتكون سبباً في النهضة  الناس



٩٦ 

 

ينتشرون في البلاد  - صلى االله عليه وسلم-النبي بعد انتقال  فكان الصحابة

يعلمون هذا الدين ويفقهون طالبي الفقه، ثم خلفهم في ذلك التابعون الذين تلقوا 

 العلم والفقه عنهم.

من الفقهاء والمحدثين ذاع صيتهم في  ةٌ صبَ فانتشرت في كل الأمصار عُ    

   .م أبو حنيفة النعمانالأعظ الإمامالآفاق، وكان من أبرزهم في العراق  

والإمام أبو حنيفة من أجل العلماء قدراً ومنزلةً ومن أعلاهم مقاماً، ويُعَدُّ من 

ماء خُلِّدت جيل التابعين، وهو صاحب مدرسة أهل الرأي، وله تلامذة أجلاء وعظ

 ر بن الهذيل والقاضي محمد بن الحسن الشيباني أمثال الإمام زُفَ ، ؤهم في التاريخأسما

وب بن إبراهيم، رحمهم االله جميعاً وقاضي القضاة في عهد الرشيد أبو يوسف يعق

  .وجزاهم عن الإسلام والمسلمين خيراً 

فقد  -رحمه االله-و يوسف وأخص بالذكر هنا من بين هؤلاء الأكابر القاضي أب

 مثالاً طيباً في الصبر على ضيق الحياة في سبيل تعلم العلم، فيحكي هو عن  حقاُ  كان

في تعلم نفسه أنه كان فقيراً محتاجاً، ولكن نجد أن له نفساً طموحة وهمةً صادقة 

 العلم، فكان ينقطع لحضور مجالس الإمام الأعظم رحمه االله.



٩٧ 

 

وفراسةٍ لا تخيب،  صاحب نظرةٍ ثاقبة -رحمه االله-وقد كان الإمام الأعظم 

أن أبا يوسف يأتي فكان يقرب إليه أبا يوسف ويعده من ألمع تلامذته، حتى لاحظ 

  .حلقة الدرس حيناً ويغيب احياناً 

فتفقده وسأل عن حاله، فأخبره أبو يوسف أن سبب انقطاعه هو طلب 

يطعمه لرزق لأن العلم لن الرزق وطاعة والده، فقد أمره أبوه أن يتفرغ لطلب ا 

حين  له تمتع بها وأعلمني فهنا أخرج له الإمام الأعظم كيساً من النقود وقال، ويسقيه

  .نفاذها

ويعلق القاضي أبو يوسف بنفسه على هذا الموقف، فيقول أن الإمام الأعظم  

كان يأتيه بكيسٍ جديد قبل نفاد سابقه كأنه يعلم بذلك، ويقول أنه  -رحمه االله-

 فرغ تفرغاً تاماً لطلب العلم.استغنى بنقود شيخه وت

فقهه في الأمصار وبعد وفاة الإمام الأعظم انتشر تلامذته لينشروا علمه و

الحكُم وعامة لاً مفضالاً شهد له أهل العِلم ووعلى رأسهم أبو يوسف، وكان عالماً جلي

قربه منه وأدناه وعينه قاضياً  -رحمه االله-حتى أن الخليفة هارون الرشيد  ،الناس

 ضاة، وكان يرجع إليه ويستشيره في كثيرٍ من شؤون الحكم وشؤونه الخاصة.للق



٩٨ 

 

كان مشغول البال بالعلم ونشره حتى في لحظات هر همته أنه ومن أبرز مظا   

حياته الأخيرة، فقد رُويَ عنه أنه كان يناقش مع تلامذته مسألةً فقهية وهو يحتضر، فما 

لطيبة وسمعوا صراخ أهله وحه اأن انتهى منها وخرجوا من عنده حتى فاضت ر

  .ونحيبهم

لمسلمين خيراً، ورزقنا السير فرحم االله الإمام القاضي أبو يوسف وجزاه عن ا

 لأكابر.على خطاه وخطى ا

 *     *     * 

   



٩٩ 

 

  نظرة في ممالك النار 

 

ممالك النار هو مسلسل يعرض الفترة الزمنية لمصر في أواخر حكم السلطان 

ع مصر تحت سيطرة وحكم لسلطان طومان باي ثم وقوقانصوة الغوري وحكم ا

   .العثمانيين 

المسلسل، هو   صي بالنسبة لي عند مشاهدةوكان الانطباع الأول الشخ

الإحساس الكبير بالفخر والعزة ومصر دولة قوية لها ثقلها وهيبتها، وترفرف رايتها 

الدولة من البرتغال فوق القاهرة وفوق الخيل التي تذهب لتؤدب المعتدين على حدود 

 يبة. وغيرهم، وقد كانت دولة المماليك تاريخياً كذلك لها هذا الثقل وهذه اله

لكن لا يخلو أي عمل تاريخي كالعادة من التدخلات الدرامية والمغالطات 

التاريخية، فطومان باي هنا الشخصية المحورية للمسلسل، قد أظهره المسلسل بصورة  

يم العادل، وهو كان كذلك بالفعل بحسب ما ورد في الفارس النبيل الشهم الكر

   .المصادر التاريخية



١٠٠ 

 

ي كان متمثلا في سليم الأول بطل في المسلسل والذلكن التوصيف لعدو ال

كان سخيفاً للغاية، فهو حرفياً قد جعله تجسيداً للشر المطلق بعينه، ورأيي الشخصي في 

وى الشخصي، ولكن ظهوره بهذا سليم الأول أنه كان دموياً ولا أحبه على المست

ه فضائل الشكل مغالطة تاريخية صريحة وتحيز ممقوت، وسليم الأول كانت ل

 وخدمات لاتنسى بالرغم من كثرة وشدة أخطائه.

إن استخدام الدراما التاريخية بهذه الطريقة من التحيز والتشويه للتاريخ كما 

ياسية عميقة، فمعلوم أن تفعل تركيا وكما تفعل بعض الدول الأخرى له أغراض س

ا الوعي مشوهاً الدراما لها تأثير عميق في وعي وفكر الإنسان، فإذا كان العرض لهذ

ومتحيزاً فلا شك ستخرج لنا أجيال مغيبة ومشوهة وهذه جريمة عظمى في حق  

 . نسانيةالإ

وكان الأولى أن تتجه الدراما التارخية للتناول الموضوعي للأحداث، ولا     

لمسات الدرامية طالما لم تشوه تاريخاً ولم تبخس لذي حقٍ حقه، وأرجوا أن بأس من ال

راما التارخية في دولتنا وفي باقي الدول بمراعاة هذه تتحسن سياسات الد

 ياً معتزاً بوطنه وأرضه وتاريخه.الاعتبارات، ذلك إن أردنا شعباً واع

 *     *     *   



١٠١ 

 

  نظرة في الشعر والشعراء 

 

زل إلى الأبد من مفاخر الأمة العربية، فلا تجد شعراً له  كان الشعر من الأ

يلامس شغاف القلوب عند أي أمة مثل الذي تجده موسيقى تطرب لها الآذان وجرساً 

   .ها من ريادة وعظمة اللغة العربيةعند شعر الأمة العربية، وريادته هذه استمد

زمان ومنها ما هو  وقد كان للشعر أغراض يدور بينها منها ما هو ثابت في كل 

خر خاص بزمان معين دون آخر، فمن الأغراض الثابتة (المدح والذم والهجاء والف

 والغزل والرثاء)، أما الأغراض الخاصة فمنها (شعر الخمر ومنها المدائح النبوية).

والناس في معاييرهم النقدية في قبول الشعر ورده مذاهب شتى، غير أن  

ار ديني أو أخلاقي في قبول الشعر أو رده، وإنما يكون أغلبهم يطالب بتنحية أي معي

  .عدمهبول والرد هو جودة الشعر من أساس الق

وهناك آخرون على النقيض من هذا الرأي فالشعر له أثره البالغ على نفس 

الإنسان وقناعاته وأخلاقياته، والإنسان مطالب بأن يكون واعياً لما يتشكل في 



١٠٢ 

 

 المسترذلة شرعاً وأخلاقاً بالتمركز في وجدانه، بغض النظر وجدانه، فلا يسمح بالمعاني

 مه.عن جودة سبك هذه المعاني من عد 

والذي أميل إليه بشكل شخصي هو مذهب يجمع بين الرأيين، فالشعر لا  

يجب أن يُبخَسَ حقه إن كان جيد السبك سليم العبارة، وفي نفس الوقت لا يجب أن 

مومة، وعلى هذا الأساس يتم تقييم الشعر يقبل ما اشتمل منه على معاني مذ 

 باعتبارين:

 العبارة.  هو جودة السبك وسلامة   الاعتبار الأول:  

 هو المضمون الذي يحمله هذا الشعر من معاني ودلالات.  والاعتبار الآخر:    

فأنا أقر للشاعر بجودة شعره إن كان كذلك وأنكر عليه ما أكرهه بدافعٍ من     

عاب علي كثير من زملائي عدم تفضيلي للمتنبي لكثرة   الأخلاق، ومن أجل ذلك

 المعاني التي كرهتها في شعره. 

لا أستطيع قبول الشعر الغزلي الذي لا يكف صاحبه عن  لأخلاق فبحكم ا

وصف قد محبوبته وعينها وخدها ومشيتها وغير ذلك، ولا أستطيع قبول شعر الهجاء 



١٠٣ 

 

 ذلك من المعاني رضه وغيرالذي لا يكف صاحبه عن سب مهجوه والخوض في ع

  .المكروهة شرعاً 

يقبل الشعر   -ه وسلمصلى االله علي-ولأجل ذلك كنا نرى كيف كان النبي 

خلاق، وكذلك كان أصحابه من بعده منهم سيدنا عمر  الذي لا يتنافى مع مكارم الأ 

 بن الخطاب وسيدنا علي بن أبي طالب و معاوية بن أبي سفيان رضي االله عنهم أجمعين.

*      *     * 

   



١٠٤ 

 

  الخفيُّ التقيّ 

 

 -عز وجل- كان الجيل الأول من المسلمين من أعظم الناس قدراً عند االله

دوة الحسنة للمسلمين في كل شئ، وعند من جاء بعدهم من المسلمين، فكانوا هم الق

ومنهم أُخِذَت التشريعات التي ُبنيَِ عليها الفقه الإسلامي، ذلك أنهم الجيل الذي 

  .وقاموا برواية الأحاديث عنه -سلمصلى االله عليه و-تلقى مباشرةً من رسول االله  

مانٍ ومكان يكن لهم التعظيم ل كل مسلم في كل زهذا وغيره الذي جع

-والتوقير وهم أهل لذلك، وقد اتفق الكثير من العلماء على أن خير الصحابة أبو بكر 

  -ان االله عليهم أجمعين رضو-ثم عمر ثم عثمان ثم علي  -رضي االله عنه

ثم بقية العشرة المبشرين بالجنة، ثم أهل بدرٍ ثم أهل أحدٍ ثم أهل بيعة 

 رضوان، ثم سائر الصحابة عليهم من االله سحائب الرحمة والرضوان.ال

وقد كان للناس مذاهبٌ شتى في محبة وتقدير الصحابة، فالبعض منهم طبَّقَت 

ال، والبعض لا يعرفه إلا أهل الحديث شهرته الآفاق، والبعض كان مستور الح



١٠٥ 

 

ع إلى مدى تداول هو يرجوالفقه، وهذا بالطبع لا يدل على زيادة قدرٍ أو نقصانه، إنما 

   .سيرهم عند الناس

ففي الخلفاء الأربعة على سبيل المثال كان لسيدنا عمر النصيب الأكبر من  

   .ثم سيدنا أبي بكر ثم سيدنا عثمانالشهرة، ثم سيدنا علي 

فقد شُغِفَ الكتاب والمفكرون بالكتابة عن سيدنا عمر وسيدنا علي، ورواية 

المختلفة، وأحب أن أسلط الضوء على سيدنا ذو النورين  الأخبار عنهما في المواقف

 عثمان. 

لته لقَبُول   فقد كان لسيدنا عثمان قبل الإسلام خُلُقٌ كريم وشمائل كريمة، أهَّ

ني الشاكر الذي يحبه االله هذا الدين، وكان مثالاً للغدعوة صاحبه أبي بكرٍ للدخول في 

  .ورسوله

قام يحبه لأخلاقه وشمائله وحيائه، و -مصلى االله عليه وسل-وكان رسول االله 

ه من ابنتيه، وله في الإسلام مواقف عظيمة لا تنسى، مثل القافلة التي أعان بها يج بتزو

في  اشراؤه لبئر رومة وجعله وأصحابه، ومنها -صلى االله عليه وسلم-رسول االله 



١٠٦ 

 

 عليه صلى االله-ومنها تجهيزه لجيش العسرة حتى قال النبي  -عز وجل-سبيل االله 

   .” اليوم بعد فعل ما عثمان ضر ما“  -وسلم

ن والناصح المشفق، المؤتم  الوزير هو كان وعمر، بكر أبي صاحبيه خلافة وفي

 ولم يكن أحد صاحبيه يُمضيِ أمراً حتى يأخذ رأيه.

ستوقفني دائماً في سيرة سيدنا عثمان هذا الموقف العجيب، الذي أخذه من  ي

الذين خرجوا إليه يريدون هلاكه، ورغم ذلك فقد قام بصرف جميع حرسه، وأمر 

  .بذلك حقن دماء المسلمين الجميع ألا يتعرض لهم أحدٌ بسيف، مؤثراً 

انوا أغلظ قلوباً أنهم كعنه بالحسنى واللين والحوار، إلا أراد أن يردهم قد و

بعدما منعوا عنه الماء، فمات   -رضي االله عنه-من أن بستجيبوا لذلك، فغدروا به 

  .قد كان باستطاعته أن يردهم بسيفهو،  صائماً ولقي ربه شهيداً كريماً عطشاناً 

وتعليقاً على هذا الموقف من سيدنا عثمان، فهو كان لديه من الورع ما يدفعه 

لقوة خشيةً من إسالة الدماء، لكن إدارة الدولة تستدعي دهم بابأن يمتنع عن ر

مواقف حازمة، فكان يجب أن يُرَدَّ هؤلاءِ الغوغاء بالقوة والحزم، حتى لا يجترأ غيرهم 



١٠٧ 

 

على إشاعة الفساد والفوضى متى أرادوا ذلك، فرحم االله سيدنا عثمان ورضي عنه، 

 فقد كان تقياً خفياً.

 *     *     * 

   



١٠٨ 

 

  فتيان أبو ال السيد  

 

طالما كانت المطالعة في سير الصالحين الذين مضوا من هذه الأمة، من أهم  

وسائل شحذ الهمم، والدلالة على عظمة هذا التاريخ الخاص بهذه الأمة الجليلة، 

رضي -والذي أستحضرُ سيرته في هذه السطور، هو أبو الفتيان السيد أحمد البدوي 

والذي كان دوماً من مفاخر هذا البلد أنه أقام  يراً، وجزاه عن المسلمين خ - االله عنه

 على أرضها ودُفِنَ فيها، فمن هو السيد أحمد البدوي؟  

هو أحمد بن علي بن يحيى البدوي الحسيني الفاسي، وهو حسيني لأن نسبه 

وهو الفاسي لأنه ولد ونشأ نشأته الأولى في  - عليه السلام-ينتهي إلى الإمام الحسين 

 .المغربمدينة فاس ب

وكانت الخطوط العريضة في سيرة السيد البدوي، أنه هاجر مع أسرته من   

فاس إلى مكة وهو في عمر السابعة، واستغرقت هذه الرحلة أربع سنوات، ثم أكمل 

مكة حتى  نشأته وشبابه في أرض مكة بين طلب العلم والفروسية، فكان أشد فرسان 

بَ بالعطَّاب لشدته   .لُقِّ



١٠٩ 

 

بر حسن إلى العراق ومكثوا فيها فترة، ثم عاد إلى مكة، ه الأكثم ذهب مع أخي

وفي نفس العام هاجر إلى مصر واستقر بمنطقة طنطا، وكان له أتباع كُثُر يتتلمذون على 

يديه، ونفع االله به خلقاً كثيراً، وكانت وفاته في طنطا، وله مسجدٌ كبيرٌ به مقامه، 

 ويزوره الملايين من الناس في كل عام.

د البدوي ولا زال إلى يومنا هذا، محطاً للإدعاءات الصعبة  ن السيكا

والإفتراءات الشنيعة، التي تصوره بصورة المبتعد عن الشريعة الإسلامية المخالف لها، 

   .للشريعة الإسلامية بل كان من أشد الناس اتباعاً  -رحمه االله-وحاشاه 

ب به، وبعد  يديهورُوِيَ عنه أنه أتى إليه أحدهم يريد أن يتتلمذ على ، فرحَّ

ما لي لا أرى عليك أي شئ "مضي عامين أو ثلاثة أعوام، قال الرجل للسيد البدوي: 

يا بني طوال هذه المدة  "فقال له السيد البدوي:  "من الخوارق التي سمعتها عنك؟

التي مكثتها في صحبتي، هل رأيتني غفلت عن ذكر االله، أو تركت صلاة الجماعة، أو 

وهذه عندنا "فقال الرجل له لا فقال له السيد البدوي:  "ف الشريعة؟ ا يخالارتكبت م

   ."هي الكرامة

الكرامة هي  "ويريد السيد البدوي بكلامه هذا الإشارة إلى المقولة الكريمة: 

 ."الاستقامة



١١٠ 

 

ومن التهم الباطلة والعجيبة، أن السيد البدوي جاسوس شيعي أتى ليُفسِدَ  

ودة الحكم الفاطمي من جديد على أرض مصر، ؤسس لععلى أهل مصر دينهم، ولي

وهذه تهمةٌ لا صحة لها ولا سند لها، فإن كذلك فأين هي ثمار جهده وقد مكث في 

 مصر السنين الطوال؟ 

وكيف يكون ذلك وقد كان الظاهر بيبرس يستقبله ويكرمه، ويطلب منه  

الذي جمع  ك، وهو الدعاء قبل كل معركة حربية يقوم بها، بل كيف يكون الأمر كذل

أتباعه ودراويشه عند قدوم الحملة الصليبية على المنصورة، وقاتلهم وقام بتحرير  

 الكثير من أسرى المصريين؟ 

فإن كان جاسوساً أما كان ليستغل حالة الاضطراب هذه لصالح دعوته؟ هذا  

 واالله افتراءٌ مبين وبهتانٌ عظيم.

صالحي وعلماء الأمة،  كبار  وخلاصة القول أن السيد أحمد البدوي كان من 

ومن المجاهدين في سبيل االله بحاله وبمقاله وبفعله، ولم يكن أبداً صاحب بدعة، بل 

   .ة شأنه شأن كل عالم في هذه الأمةكان يجُلُِّ الشريعة الإسلامي



١١١ 

 

وله في الفقه الشافعي  -رحمه االله-وكان فقيهاً على مذهب الإمام الشافعي 

 . شيف المسجد الأحمديفي أر ومحفوظةرسالةٌ مخطوطة، 

ومجاهدة النفس   -عز وجل-وكان يحَُثُّ أتباعه على الإلتزام بشرع االله  

  .عظم كرامة، يمكن أن ينالها أحدهموالشيطان، وأنه بمجرد حدوث ذلك فتلك هي أ

فرحم االله السيد البدوي، وجزاه عن أهل مصر خيراً، ورزقنا السير على خطاه 

 وخطى الأكابر.

    *      * *   



١١٢ 

 

  صاحب الأدب كريم العينين 

 

على هذه الأرض الطيبة أرض الكنانة، وهذا البلد   -عز وجل-من فضل االله 

الكريم مِصر، أنه دوماً يخُرِجُ للعالم نماذج متميزة في كافة المجالات العلمية والفكرية، 

دفعتهم إلى تحدي  وهناك الكثير من أبناء هذا البلد، كانوا أصحاب هِهَمٍ سامية، 

  . أعلى درجات سلم النجاح والتفوقلصعاب، والوصول إلىا

ةٍ  -رحمه االله-ومن هؤلاء الدكتور طه حسين  فقد كان هذا الرجل صاحب همَِّ

سامية، في ظل ظروفٍ غايةً في الصعوبة والإرهاق، فقد فَقَدَ نظره وهو في سنٍ صغيرة  

أي منصب،  لىالحصول عيتمكن من د يأس والداه من أن فصار كريم العينين، وق

عن طريق نيل شهادة مرموقة، فليس لمثل من هم في حالته عادةً، إلا العمل وذلك 

-كقارئٍ في المياتم والمناسبات، وفي أفضل حال يدرس في الأزهر الشريف، ولكنه 

 أثبت لهم خلاف ذلك.  -رحمه االله

لماحاً، وكان  كان الدكتور طه حسين صاحب ذكاءٍ شديد من صغر سنه فكان

رغم من تثبيط جميع من حوله عالي الهمة، يسموا بعقله إلى آفاقٍ أكثر رحابة، وقد بال



١١٣ 

 

درس في الأزهر الشريف برفقة أخيه الأكبر، غير أنه لم يوفق فكان كثير المشاكلة مع  

 أساتذته، وفي النهاية لم يوفق في نيل درحة العالميِِة، فانتقل للدراسة في جامعة القاهرة، 

  .نهاالأول الذي تخرج م  حيث كان من الجيل

وكان له تعلقٌ كبير بالأدب، فحفظ أشعار الأقدمين غير أنه كان له تعلقٌ 

خاص بأبي العلاء المعري، حيث كان المعري كريم العينين أيضاً معروفاً بعلم اللغة 

 والأدب. 

منقطعة   عَرَضَت الجامعة على الدكتور طه حسين، بعدما أثبت جدارةً وكفاءةً 

كان أول من نال درجة الدكتوراة من جامعة القاهرة بالرغم من علته، أن النظير، ف

يسافر مع المتفوقين من أمثاله ليدرسوا على نفقة الجامعة في فرنسا، ولكي ينال درجة  

   .ليعود بعد ذلك معلماً في الجامعةالدكتوراة هناك، و

تخذ كل السبل  يجيد الفرنسية فا فمن أَجَلِّ مظاهر همة هذا الرجل، أنه لم يكن

قَ في تعلم المبادئ قبل سفره، ثم قام بالتقلل جداً من  الممكنة ليتعلمها، وقد وُفِّ

النفقات حتى يوفر ثمن مكان الإقامة، ويوفر ثمن المرافق الذي يسير به ويقوم بقراءة  

، الكتب له، وظل كذلك حتى نال درجة الدكتوراة من الجامعة الفرنسية سوربون

  .اهرة أستاذاً ومعلماً وعاد لجامعة الق



١١٤ 

 

ومن العجيب أنه كان يحتاج أحياناً لشرحٍ جغرافي أثناء المحاضرة، فكان 

ُ لذلك ويحفظ بأنامله بمعونة زوجته البقع الجغرافية على الخريطة، ثم يقوم بعد  يحَُضرِّ

 ذلك بالشرح في الجامعة كأنه يرى بعينيه. 

صب عميد كلية الآداب  ناصب، حتى وصل لمنترقى الدكتور طه حسين في الم

ثم ناظراً للمعارف، وكان للدكتور طه حسن آراءٌ واتجاهاتٌ صادمة، ومن ذلك كتابه 

حيث تطرق للشك في مصادر الشعر الجاهلي ومدى مصداقيته،  "في الشعر الجاهلي"

   .ه وإطلاق اسم الشعر الجاهلي عليهوذهب إلى أنه شِعرٌ إسلامي تم انتحال

رآن الكريم، مما دفع المجتمع المصري للثورة على  رق كذلك لنصوص القوتط

بمؤلفاتٍ تثبت هذا الاتجاه، وقام العديد من المفكرين وعلماء الأزهر بالرد عليه 

  .بطلان ما ذهب إليه

وبالرغم من اختلافنا مع الدكتور طه حسين في آراءه، فهو رجلٌ يستحق  

 من كونه كريم العينين.وصل إليه، بالرغم التقدير لعلو همته، ووصوله إلى ما 

 *     *     * 

   



١١٥ 

 

  مشاهِدُ الكرم 

 

صلى -صدق الحبيب المصطفى  "وفي أمتي إلى يوم القيامة لا يزال الخير فيَّ "

  -االله عليه وسلم

فهذه الأمة دائماً وأبداً تخُرج لنا نماذج طيبة يُقتَدى بها في كل خصال الخير، 

   .وزير ابن الفراتن هذه النماذج الوأذكر م

فقد كان من أبرِّ الناس وأكرم الناس وأكثرهم عطاءاً وفضلاً، وقد ترجم له 

، وذكر عنه أنه  "سير أعلام النبلاء"في كتابه:  -رحمه االله-الإمام شمس الدين الذهبي 

قد تولى الوزارة للمكتفي وعُزِلَ وعاد لمنصبه ثلاث مرات، غير أنه في آخر أيامه ترك 

م وتجبر حتى عُزِلَ وقُتلَِ هو وولده وألقي بهما في نهر  اته بيد ولده، فظل أكثر سلط

 الفرات، رحمه االله وغفر له. 

من مشاهد الكرم التي برز فيها هذا الرجل، أنه قد تغير قلب الخليفة عليه  

وقام بعزله ثم قام بسجنه، وكان يعمل عند الوزير رجلٌ كان مديناً له بملغ خمسمائة  

 هُ ينَل ويدخره للأيام أيضاً خمسمائة دينار، فأراد أن يرد دَ كل ما يملكه الرج دينار، وكان



١١٦ 

 

للوزير ويذهب بها إليه فغاضبته زوجته في ذلك، وأخبرته أن مثل هذا المبلغ يُعَدُّ إهانةً  

  .جلٍ مثل ابن الفرات وقد يغضب منهلر

له فلم يستمع الرجل لها وذهب إلى السجن وتلطف إلى الحارس حتى سمح 

ما الذي أتى بك؟ هل من حاجة "ات، فلما رآه قال له ابن الفرات: برؤية ابن الفر

أصلح االله مولاي الوزير، إنما أنا متألم لما "فرد عليه الرجل وقال له:  "فأقضيها لك؟

أنت فيه من محنة، ولك عليَّ أيادي فضل، فخذ هذا المبلغ المتواضع، لعلك أن تبر به 

ثم  "ادخره لي وديعة عندك"ال له: ابن الفرات ذلك وقفشكر له  "أحد الحراس

 انصرف الرجل. 

ومضت الأيام ورضي الخليفة عن ابن الفرات وعاد لسابق عهده في الوزارة  

بل أفضل حالاً من السابق، فدخل عليه ذلك الرجل الذي كان يعمل عنده فأعرض 

ه، ابن الفرات بوجهه عنه، وتكرر هذا المشهد كثيراً حتى ظن الرجل أن الوزير قد كره

  .على ما فعلهوأن زوجته كانت محقةً وندم 

 يومٍ استدعاه الوزير وأخبره أن هناك قافلةً تجارية خاصة به وصلت إلى وفي

حقات بيت  الميناء في الموصل، فاذهب إليها وقم بمراجعة الإحصاءات وأخرج مست

   .المال ثم ائتني بالباقي



١١٧ 

 

الزاد ليسافر من بغداد   فخرج الرجل من عنده وقد حار فيما يفعل، فليس لديه

زوجته فهونت عليه وأعطته ما كان عندها من ذهبٍ ليقوم ببيعه إلى الموصل، فأخبر 

وليتزود بثمنه، ففعل وسافر حتى وصل إلى الموصل وقام باستلام القافلة وراجع 

الإحصائيات وأخرج مستحقات بيت المال، فكان الذي تبقي تقريباً خمسٌ وعشرون 

 ألف دينار.

خبره الوزير أن يحتفظ بالمبلغ  وصل الرجل بالمال إلى الوزير ابن الفرات أ ولما

دا عليه الهزال وأثر وديعةً عنده ففعل الرجل، ثم إن أحواله المعيشية قد سائت جداً وب

  .الحزن والهم

لا "فلما رآه الوزير هكذا قال له ماذا بك؟ وألح عليه حتى أخبره، فقال له: 

 مدة يسيرة ثم ، أمثلك من ينفق خمساً وعشرين ألف دينار فيحول ولا قوة إلا باالله

  "يفتقر؟

يا جاهل أو تظن "فتحير الرجل، فعلم الوزير أنه لم يفهم إشارته، فقال له: 

أني لا أجد من أودعه مالي غيرك، ألا ترى أني قد ذكرت لك صنيعك معي في السجن، 

أكافئك حتى أتت تلك  وأن إعراضي عنك كان حياءاً منك؟ وكنت لا أعرف كيف



١١٨ 

 

 على حالك وأهلك، وأنا أدبر لك إن شاء االله ما يعينك على القافلة، فاذهب ويَسرِّ 

 ."كَ بِ قِ أسباب المعيشة أنت وعَ 

فسبحان االله، كيف كانت نفس هذا الرجل تواقةً إلى العطاء والبذل لكل 

وكيف كان محتاج ومسكين، وكيف أنه كان لا يرى لنفسه فضلاً مع كل هذا العطاء، 

ي أراد أن يساعده في محتنه بكل ماله، وكيف ظل متذكراً لهذا الموقف من عامله الذ

الوزير مهموماً حائراً كيف يجُازي هذا الرجل على هذا الموقف الشهم والكريم، بل 

  .ر عليه الرزق وعلى ذريته من بعده أراد أن يزيده بأن يدبر له عملاً أو وقفاً يد

ل ما كان يريد ذا الرجل رُئِيَ في بيته الغنى وفي عقبه مثوقد ذكر بعضهم أن ه

 الوزير ابن الفرات، ولهذه المشاهد تتمة إن شاء االله. 

 *     *     * 

   



١١٩ 

 

ةُ عُلَماَءِ الإسلام    مُفتيِ الأنام ودُرَّ

 

في ظل عصف الأزمات الجسيمة والحوادث الأليمة بالأمة، يظهر دوماً رجالٌ 

بها الأمة،  الذين يتأثرون بمدى فداحة الأزمة التي تمر يسمون برجال المواقف، وهم

ثم لا يلبث أحدهم أن يستعيد توازنه النفسي والعقلي، ثم يقف بين الناس وهم في 

حَيرَةٍ واضطراب، ويقود الموقف ويخبرهم أن التصرف يكون كذا، أو حل الأزمة 

  .يكون كذا

رحمه االله -يت المطيعي وكان من هؤلاء الرجال فضيلة مولانا الشيخ محمد بخ

علماء المسلمين في زمنه، والذي كان  ةُ رَّ ار المصرية الأسبق، ودُ مفتي الدي -ورضي عنه

 بها إلى خير وصلاح الأمة.  -عز وجل- له مواقفٌ عديدة وفقه االله 

مـ في بلد كانت تسمى بالقطيعة من أعمال  ١٨٥٤وُلدَِ الشيخ المطيعي عام 

نة، فاجتمع يهتدي بمنهج النبوة في اختيار الأسماء الحس محافظة أسيوط، غير أنه كان 

مع أعيان بلدته وناقشهم في الاسم، وقال نعوذ باالله من القطيعة ولكن هي المطيعة، 

  .فصار هذا اسمها وصار كل من ينسب إليها يقال له المطيعي



١٢٠ 

 

وقد حفظ القرآن الكريم صغيراً وذهب للدراسة بالأزهر الشريف، وتتلمذ 

لكي والشيخ عبدالرحمن  كبار مشايخ عصره منثل الشيخ محمد عليش الماعلى يد 

الشربيني، وأظهر نبوغاً وتفوقاً كبيرين حتى نال درجة العالمية من الدرجة الأولى، 

  .لى منصب الإفتاء بالديار المصريةوعمل بالقضاء فترة من الزمن حتى تو

يماً معهم كأشد ما وكان يوازن بين عمله والتدريس لطلبة العلم، وكان حل

سنة، بعدما أدى   ٨١مـ عن عمر ١٩٣٥عز وجل عام - يكون، وانتقل لرحمة ربه 

 الخدمات الجليلة لأمته ولطلبة العلم.

للشيخ المطيعي عدة مواقف إيمانية وفكرية وسياسية حفظها له التاريخ، فمن 

 ورضي رحمه االله-هذه المواقف الطيبة أنه كان من تلاميذه شيخنا صالح الجعفري 

، والشيخ مر في مضايقته وإيذائه معنوياً وكان الشيخ صالح لديه زميل يست -عنه

  .صالح يصبر ولا يرد عليه

به درسه  حتى كان وقت درس العلم الخاص بالشيخ المطيعي، فأول ما ابتدأ

، مثل "إنما يوفى الصابرون أجرهم بغير حساب"ثم قال:  ، أنه تكلم عن فضيلة الصبر

يؤذيه فلان فيصبر على ذلك فيوفيه االله أجره بغير حساب، فتعجب  الشيخ صالح

الشيخ صالح وزميله ذاك، إذا لم يكن هناك وقت حتى يمكن للشيخ صالح أن 



١٢١ 

 

ن عند يشكوه، وكان هذا دلالة على مدى شفافية الشيخ المطيعي وأنه مؤيد بأنوار م

 االله.

عندما اعتقل وكان للشيخ المطيعي موقف وطني عظيم لا يُنسَى له، ف

الاحتلال الإنجليزي سعد زغلول ومن معه وقاموا بنفيهم، قامت الحكومة  

الإنجليزية بتشكيل لجنة بقيادة وزير المستعمرات اللورد ميلنر، فأصدر الشيخ المطيعي 

  . أحوالهااللجنة مما أثر على سير فتوى بمقاطعة هذه 

إن الإنجليز  "نر: فذهب إليه ميلنر ودار بينهم هذا الحوار حيث قال ميل

إن "فرد عليه الشيخ:  "ساعدوا على رقى البلاد، والحماية لا تضر المصريين فى شيء

 "المصريين يعرفون ما يضرهم وما ينفعهم، ومطالبتهم بالاستقلال هو حقهم المشروع

   "الدول الأوروبية من الاعتداء على مصر إن الحماية البريطانية تمنع"فقال ميلنر: 

إن احتلال بريطانيا لمصر هو عدوان عليها، فهل تقبل "لشيخ: فرد عليه ا 

إن إنجلترا دولة  "فقال ميلنر فى غيظ:  "بريطانيا من فرنسا أن تعلن الحماية عليها؟!

 مصر أعرق"فرد عليه الشيخ:  "عريقة فى الاستقلال، ولا يجرؤ أحد أن يقرب منها

فقال ميلنر:   "لحضارى الأصيلمن إنجلترا فى هذا، وليس لإنجلترا مثل تاريخ مصر ا

وعلى إنجلترا "فرد عليه الشيخ:  "يحسن أن نتقابل فى منتصف الطريق فتهدئوا الثورة"



١٢٢ 

 

، ونتعاهد معًا أن تبدأ فى النصف الأول، فتحقق رغبات المصريين فى الاستقلال

 . "معاهدة الأنداد

زغلول حتى إن سعد  -رحمه االله-ا مجيداً من الشيخ المطيعي وكان هذا موقف

راسله من منفاه بعدما نشرت الصحف نص هذا الحوار الذي دار بينهما وقال له في 

 خطابه: 

أكتبُ إلى فضيلتكم عن ابتهاجنا العظيم بالأجوبة التى أجبتم بها اللورد  "

اهضة، ودحضت الباطل (ملنر) فى داركم العامرة، فقد أيَّدت الحق بالحجج الن

وقعًا وأبلغ أثرًا من المقاطعة، ولا غرو؛ فهى بالإنارات الواضحة، وكانت أحسن 

د خطانا وخطاكم،  أجوبة أكبر مُفْتٍ فى الإسلام، رضى االله عنكم وأرضاكم، وسدَّ

 ."م١٩٢٠يناير سنة   ٢٦آمين. سعد زغلول، باريس فى 

 *     *     * 

   



١٢٣ 

 

  نَزِيلُ الخاَلدِِينْ 

 

مشيخة الأزهر،   ة القريبة من جامعة الأزهر الشريف ومناسَ رَّ ة الدَّ منطق

ى قَديماً بـ (حديقة الخالدين)،  والتي يقع بها موقف باصات النقل العام، كانت تُسَمَّ

وسر هذه التسمية هو أن هذه البقعة بالذات كان يُدفَنُ بها الكثير من العلماء الأجلاء 

   .لهم الناس بالعلم وبصلاح الحالمن الأزهر الشريف، والذين شهد 

الذي أكتب عنه الآن، هو مولانا العالم الجليل الشيخ   ونزيل هذه الحديقة

صاحب النسب الشريف والعلم النافع والشمائل  -رحمه االله-صالح الجعفري 

 . -رحمه االله ورضي عنه-الكريمة، وكان من أكابر علماء الأزهر في زمنه  

ي بمدينة دُنقُلا بأرض السودان، وهو من الجعافرة  الشيخ صالح الجعفر دَ لِ وُ 

  - عليه السلام -ذين يرجع نسبهم إلى الإمام جعفر الصادق، حفيد الإمام الحسين ال

  -صلى االله عليه وسلم-سبط الرسول المصطفى  

وقد حفظ القرآن الكريم في سنٍّ صغيرة كعادة الصالحين والعلماء، ثم بدأ 

حتى رأى في منامه أحد الصالحين يستعد للسفر بقراءة كتب العلم والحديث، 



١٢٤ 

 

عاً إياه، فقال له:  للدراسة بالأزهر الشريف، فذهب إليه الشيخ صالح وقبل يديه مودِّ

 . "إنما يطلب العلم من صدور الرجال"

ففهم الشيخ صالح أن عليه أن يذهب للدراسة بالأزهر الشريف، وأن يطلب    

قاً ونبوغاً كبيرين حتى أتى يوم تشييع جنازة  العلم من صدور علماءه، وقد أبدى تفو

فقام بين الناس خطيباً وأثَّر فيهم بقوة عبارته  -رحمه االله-يوسف الدجوي الشيخ 

  - رحمه االله-وصدق مشاعره، فأُعجِبَ به الإمام الأكبر الشيخ مصطفى عبدالرازق 

 شيخ الأزهر في وقته، وأمر بتعيينه خطيباً للجامع الأزهر. 

بين الناس  خطابة الجامع الأزهر، فكان يقوم -رحمه االله-خ صالح تولى الشي

خطيباً يوم الجمعة ثم بعد الصلاة يكون هناك درس يوم الجمعة، الذي يلقي فيه على 

   .هر عندها يضيق بالحاضرين لكثرتهمالناس درر العلم ونفائسه، وكان الأز

رحمه -الحليم محمود وكانت تربطه علاقة طيبة جداً بفضيلة الإمام الأكبر عبد 

 الكثير من المواقف التي تعبر عن تقدير الأكابر والعلماء شيخ الأزهر، وأُثِرَ عنهما -االله

لبعضهم البعض، فكانا يتنازعان في من يصلي بالناس، فكل منهما يقدم صاحبه ويقيم 

 على ذلك الأدلة لتقوية حجته، رحمهم االله جميعا.



١٢٥ 

 

ن بالأزهر الشريف، ولا يخرج منه إلا  كان الشيخ صالح طُوال حياته يسك

، وعندما يضيق صدره كان يذهب -عليه السلام-سيدنا الحسين  عند زيارة مسجد

ويختلي عند حديقة الخالدين، وكان يقرأ ويطالع كتب العلم هناك، حتى أنه أوصى أن 

  .يدفن هناك عند وفاته

د بن إدريس وقد أخذ الشيخ صالح سنده في التصوف الرشيد، عن الإمام أحم

قة الجعفرية، وجعل أوراد المريدين عنده  ، ثم أسس هو الطري-رحمه االله ورضي عنه-

  -صلى االله عليه وسلم-سول االله هي المناجاة والصلاة والسلام على سيدنا ر

صلى االله -ضخم، كله في مدح رسول االله  كان شاعراً قوياً وله ديوانٌ قد و

 علميةً جليلة، في الرد على المتشددين  ل البيت، وترك رحمه االله مؤلفاتً وآ -عليه وسلم

 وغيرهم.

أنه كان لديه زميل يؤذيه بكلامه  -رحمه االله-ومن المواقف الصالحة في حياته 

د بخيت المطيعي وكان لا يرد عليه، وكان يحضر وينتظم في دروس فضيلة الشيخ محم

إنما يوفى الصابرون أجرهم بغير " -تعالى-، فابتدأ الشيخ درسه بقوله -رحمه االله-

مِثل الشيخ صالح يؤذيه زميله فلان فيصبر على "ي: ، ثم قال الشيخ المطيع"حساب



١٢٦ 

 

وتعجب الشيخ الصالح ومن كان يؤذيه، فلم  "ذلك، فيوفيه االله أجره بغير حساب

 ه الفرصة ليشكوه إلى الشيخ. هناك وقتٌ ولم تُتَح ل

في المنام في مرحلة الدراسة، وكنت في حلقة علمٍ في  - رحمه االله-وقد رأيته    

خل علينا من مدخل الظلة الفاطمية، ووقف الجميع احتراماً له الأزهر الشريف، فد

 ثم جلسنا جميعاً، وجلس هو مقابلي وأمسك بكتفي وعنفني قائلا: 

لم، ولا وصول لك بغيره، واحذر أن يسبقك من  لا سبيل لك غير طلب الع"

في   فكانت هذه الرؤيا سبباً عظيماً في علو همتي  ،"هم أدنى منك، لهمتهم ولفتورك

  .لطلب وأرجوا دوام هذا الحالا

ات ودُفنَِ بحديقة الخالدين، ومسجده يفي السبعين -عز وجل-وقد لقي ربه 

ا الشيخ صالح، ورزقنا السير على خُطَاهُ يُزَار، فرحم االله مولان  ومقامه هناك مشهورٌ 

 وخُطَى الأكابر.

 *     *     * 

   



١٢٧ 

 

  الإنسان الثاني 

 

 شيال ميديا ونصها كالآتي: وجد مقولة شائعة في أوساط السوت

  ."إنسان تعرفه إنسان آخر لا تعرفهبداخل كل "

الثقة، ومفاد هذه المقولة أن لا يثق الإنسان بأي شخصٍ يظن أنه يعرفه تمام 

وربما يكون ذلك من الحكمة في شئ، وإن صدقت المقولة وكان بداخل كل إنسانٍ 

كيف هي أخلاقه؟ ومتى يظهر؟  إنسانٌ آخر، فما هي السمات الشخصية لذلك الآخر؟

هل يظهر بشكل لا واعي من الإنسان؟ أم أنه يكون بشكل واعي ولكن يظهر في ظل 

والفرح الشديد، والمواقف الصعبة التي  ظروف معينة؟ مثل الغضب والحزن الشديد 

 تمر بالإنسان، مثل الحوادث والخطر ومواقف الذل والإهانة، وضغط العمل الشديد. 

شخصية أن هذا الإنسان الآخر، يمكن أن نعبر عنه برجل في قناعتي ال

  .بالجوهر الحقيقي للإنسان المواقف الخاصة، ويمكننا كذلك أن ندعوه 

ام في يوم الإنسان وتكون حالته النفسية مستقرة، فهو  فعند حلول الهدوء الع

في كل شأن أفضل ما يكون ذوقاً وخُلُقاً وتعاملاً، ويصدع دائماً بالمثاليات في كل شئ و



١٢٨ 

 

، من شؤون الحياة، أما ساعة الاختبار التي يتعرض فيها الإنسان لظروف لم يعتد عليها

اته، وربما يخالفها مخالفة صريحة، وعند فربما يَثبُت ويتمسك بمثالياته ومبادئه وأخلاقي

  .ذلك تسقط الأقنعة وتتجلي الحقيقة

يكون بخيلاً، وربما فربما يكون من يؤمن بالكرم في العطايا عند الاختبار 

تاً، وربما يكون  يكون الداعي بين الناس إلى ضبط النفس عند الاختبار أسرعهم تَفَلُّ

 تبار، أكثرهم سوءاً في المعاملة.الداعي إلى المعاملات الحسنة عند الاخ

ى هذه الحالة وهذه الظاهرة في الشريعة الإسلامية بحالة (النفاق)، والتي  سمَّ تُ 

الة مذمومة في الشريعة  هر الإنسان مخالفاً لباطنه، وهذه الحتعني أن يكون ظا

   .الإسلامية

ومعتقداً وباطناً، فقد أمر الإسلام أتباعه بالصدق في كل شئ، قولاً وفعلاً 

فكانت بذلك أعلى القيم الأخلاقية شأناً في الشريعة هي الصدق، وأسوأها حالاً هي 

  .طناً الكذب بكل صوره قولاً وفعلاً ومعتقداً وبا

ورتبت الشريعة الإسلامية على النفاق عقوباتٍ شديدة، منها أن المنافق إن لم 

به يوم القيامة، كما أنه يسقط  -عز وجل- يتب فقد حمَّلَ نفسه وِزراً عظيماً يؤاخذه االله



١٢٩ 

 

ويكون مكروها في الملأ الأعلى وبين الناس، وفي مقابل ذلك  -عز وجل-من عين االله 

 وعند الناس.  -عز وجل-أحواله، له مكانة عظيمة جداً عند االله  فإن الصادق في كل 

ة، أن  وخلاصة القول أنه يجب على كل إنسان، يبغى المراتب الأخلاقية العالي 

يختبر نفسه وينظر إلى أقواله وأفعاله ومعتقداته، وأن يفتش في ذكرياته، ليعلم ما هي 

جح في جعلهما إنساناً واحداً في المواقف التي أخرجت الإنسان الثاني بداخله، حتى ين

  .وله فعله، ولا يخالف ظاهره باطنهكل حال يتعرض له، فلا يخالف ق

المنال، لا يصل إليها الكثير، ومن ينجح في  وهذه حالة عظيمة الشأن، عزيزة 

مِينَ عند االله  عز  -الوصول إليها، فقد قام بحفر اسمه في سجل الصادقين، المكَُرَّ

 وعند الناس.  -وجل

 *     *     * 

   



١٣٠ 

 

  إنَّ الحياةَ دقائِقٌ وثَوَانيِ 

 

لا يندم الإنسان على شئ في حياته قدر ندمه على الوقت الذي ذهب منه ولم  

منه بشئ لذا كان الوقت أهم وأثمن ما يملكه الإنسان إن أحسن استغلاله فقد  ينتفع

  .فاز وربح وإن أساء استغلاله فقد خسر وندم

غير أنه  "الوقت كالسيف إن لم تقطعه قطعك"المأثور: وكثيرا ما نسمع القول 

ب وكانت النتيجة أننا تأخرنا عن رك ع،مسماع اللاهي الغافل الذي لا يعبأ بما يس

  .الحضارة والتقدم والحياة الكريمة

وارتباط كل أولئك بالوقت يتمثل في أن الحضارة في أي أمة لا تحصل إلا 

جتهاد للإنسان بدون أن يكون حريصا على أوقاته بالجد والاجتهاد ولا يتم الجد والا

غير مضيع لها فيما لا ينفع وما أصدق قول الوزير الصالح يحيى بن هبيرة في شأن 

 قت:  الو

  . "والوقت أنفس ما عنيت بحفظه * وأراه أسهل ما عليك يضيع "

 



١٣١ 

 

ولقد غرست الشريعة الإسلامية في نفوس أتباعها قيمة الوقت وأهمية  

كانت على المؤمنين كتابا   إن الصلاة { -عز وجل-ا من ذلك قول االله عليهظ افالح

   . ] ١٠٣[النساء:  }موقوتا

سألت "قال:  - رضي االله عنه-وفي الحديث الشريف عن عبداالله بن مسعود 

عن أي الأعمال أحب إلى االله فقال: الصلاة على  -صلى االله عليه وسلم-رسول االله 

الوقت يتمثل في أن الذي يحافظ على أوقات  وارتباط ذلك بالحفاظ على "أوقاتها

 حكمة وعظمة الشريعة الإسلامية.  الصلاة ينغرس في نفسه احترام الوقت وهنا تتجلى 

إن تاريخنا الإسلامي مليئ بالنماذج المشرفة للعلماء والمفكرين والصالحين 

الذين عرف عنهم مدى حرصهم على إنفاق أوقاتهم فيما ينفع ومن ذلك على سبيل 

  ذلك المشهد الذي أوقف فيه أحدهم الإمام الزاهد عامر بن عبد "المثال لا الحصر 

: كلمني فرد عليه قائلا: أمسك الشمس واحبسها عن المسير حتى قيس وقال له

وفي ذلك بيان لمدى حرصه على وقته وأنه يضن به حتى على الكلمة العابرة   "أكلمك

  .التي يمكن أن يكلم بها أحدهم

حينما قال: ما ندمت  --قول سيدنا عبداالله بن مسعود "ضا: ومن ذلك أي

 ."نقص فيه أجلي ولم يزد فيه عمليعلى شئ ندمي على يوم غربت شمسه 



١٣٢ 

 

وقد نقل عن الإمام اللغوي الكبير الخليل بن أحمد الفراهيدي مقولة طيبة   

يريد بذلك أن يوضح أن الوقت   "أثقل الساعات علي ساعة آكل فيها"حيث قال: 

زيز لديه فهو غيور أن يضيع حتى في الطعام وهكذا كانت أحوال الأئمة السابقين في ع

 أوقاتهم. حرصهم على

وهكذا يتضح لك أيها القارئ الكريم مدى أهمية الوقت في حياة الإنسان 

فالوقت يساوي نجاح أو فشل ويساوي حياة أو موت ويساوي جنة أو نار فالإنسان 

ويحرص على إنفاقه فيما ينفعه وإلا فهو مغبون كما بين  العاقل هو الذي يغتنم وقته

ن مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة  نعمتا"في حديثه الشريف:  - -النبي 

 . "والفراغ

وأنه يريد أن  ،في الحفاظ على وقته ها ما يحدثني أحدهم عن مدى رغبتيروكث

 ،في تقسيم الأوقات فأضرب له مثلاً  ،ينجز العديد من المهام إلا أن وقته لا يساعده 

  .الو كان نظم وقته لكان فاز به من إنجازاتٍ  فيتبين له كم كان محروماً 

والتقسيم الذي ضربته له مثلا كان كالآتي: أمامك ساعتين يمكنك فيهما أن 

 من كتاب  وفي النصف الآخر تقرأ جزءاً  ،من القرآن في نصف ساعة تراجع ورداً 



١٣٣ 

 

وفي النصف الرابع تقوم بتمارين  ،مادتك الدراسيةوفي النصف الثالث تراجع  معين،

 خلال ساعتين فقط.فها هي أربع مهام تم إنجازها في  ،رياضية

وخلاصة القول أيها القارئ الكريم أنه يجب عليك أن تكون نابها عاقلا 

حريصا على وقتك فهو عمرك ولا تعجز عن أداء المهام بدعوى عدم توفر الوقت 

عمرا واحدا إما أن يخلد ذكره أو يطوى في غيابات التاريخ  فالإنسان لا يعيش إلا

 قال:ورحم االله أحمد شوقي حينما  

  دقات قلب المرء قائلة له * إن الحياة دقائق وثواني " 

  . "فاصنع لنفسك بعد موتك ذكرها * فالذكر للإنسان عمر ثاني 

 *     *     *   



١٣٤ 

 

 

 

  الفصل الثالث  

 القسم الأدبي 

   

   

   



١٣٥ 

 

  عراء  طبقات فحول الش

  - قراءة نقدية-

 

  أولاً: بيان استخدام ابن سلام للمنهج التاريخي في كتابه: 

ظاهراً   ،المجمل لقد كان المنهج التاريخي في كتاب طبقات فحول الشعراءفي 

فقد قام المؤلف محمد بن سلام بجمع الترجمات للشعراء في كل فترة  ،بادياً لكل ناقد

ثم ترجم لكل شاعر وهذا  ،من المنهج التاريخيوهذا  ،زمنية جعلها طبقة من طبقاته

 تم كثيراً بمولد ووفاة كل شاعر في طبقاته.غير أنه لم يه ،من المنهج التاريخي أيضا

  ، ثم ذكر المناسبات التي كانت الدافع لإنشاء قصيدة أحدهم وأغلبها تاريخية

قصائد التي  وذكر بعض ال ،مثل معلقة عمرو كلثوم وقتله لملك المناذرة عمرو بن هند 

التي  ،الذي كان بدوره فتيل إشعال حرب البسوس ،قيلت في مقتل كليب بن ربيعة

وذكر مدح زهير لهرم بن سنان لسعيه ومن معه في إيقاف حرب داحس  ،دامت طويلاً 

 وكل هذه المناسبات تتعلق بأحداث تاريخية. ،والغبراء وفداء القتلى



١٣٦ 

 

  . منهج التاريخي في الطبقات ثانياً: تعليقات على استخدام ابن سلام لل 

  طبقات الجاهليين وأصحاب المراثي والبلدان: 

وسهولة عرض الغرض  ،فكرة إلى فكرة  من التنقل سلاسة المقدمة  في يوجد  ·

والرد على بعض من ادعوا  ،وبيان أصل وبداية الشعر عند العرب ،من تأليف الكتاب

لم  ،وا أسماءاً من بعد مَعَدٍّ وذكر -عليه السلام -أسماء نسب قريش من ولد اسماعيل 

 ترد عن أحدٍ من العرب قط. 

  التي  والأخبار المعلومات لكل بالتوثيق سلام بن محمد بالكات التزام وأيضاً  ·

وهذا من الأمانة العلمية  ،حيث كان يعزو كل نصٍ إلى قائله ،كتابه في أوردها

 المحمودة. 

  والفكرة  الواحد للموضوع الشعرية الشواهد  كثرة  الصواب  من  أر  لم ·

فعة لكن ربما تكون هذه النقطة نا ،فقد أسهب محمد بن سلام في هذه النقطة ،الواحدة

 . لمن يبحث عن مثل هذه الشواهد

ترجمة هي وسطٌ بين   ، د ترجم لكل شاعر في كل طبقةق سلام  بن  محمد ·

وأنها ترجمة تشتمل على كل مرحلة حياتية للشاعر المذكور إن  ،الإسهاب والخلل



١٣٧ 

 

وتكون أيضاً مشتملةً على أطرافٍ من مناسبات بعض  ،ةكانت حياته معروفة ومشهور

 قصائد الشاعر المذكور. 

ربعة شعراء فقط في كل  أ على سلام بن محمد اقتصار الصواب من أر لم ·

 م في التقديم أو الذكر. هُ فبذلك قد حُرم بعض الشعراء الآخرين حقَّ  ،طبقة

 جودة حسب على طبقاته سلام ابن محمد تقسيم كذلك الصواب من أر لم ·

وأرى أنه كان من الأولى تقسيم الطبقات  ا،وكثرة القصائد لكل شاعر أو قلته ،الشعر

ثم ترتيب شعراء كل طبقة واحدة على حسب  ،على حسب الفترات الزمنية للشعراء

 تها.التي يراها ابن سلام من جودة الشعر وكثرة القصائد أو قل ،الاعتبارات المختلفة

  لاميين: طبقات الإس 

ولم   ،الإسلاميين  طبقات في الشعراء بعض أخبار ذكر في سلام ابن أسهب ·

ذ مختصرة عن أهل كل بَ حيث كان المقام ذكر نُ  ،يكن المقام يستدعي كل هذا الإسهاب

 وليس الترجمة الكاملة لهم مثل الفرزدق وجرير والأخطل. ،طبقة

مثل تواريخ  ،التفاصيل بعض أغفل قاتهمطب في للشعراء سلام ابن ترجمة في ·

وهي  ،كما أن المعلومات المتعلقة بكل شاعر غير مرتبة وغير منظمة ،الميلاد والوفاة



١٣٨ 

 

أو حديث عالم بالشعر والشعراء مع جماعة من  ،أشبه بحديث شخصين عن الأدب

 ويورد لهم الكلام حسب ما يرد في خاطره. ،أصحابه

  شطرة  من أكثر او كلمة سلام ابن يذكر لا الشعراء بعض قصائد ذكر عند ·

ولعل ذلك لاختلاف الروايات في هذه الكلمات  ،المذكور للشاعر الشعري البيت من

لكن كان من الأولى ذكر الروايات المختلف  ،وهذا يعد من الأمانة العلمية ،المحذوفة

بيت الشعري  مما أدى إلى غياب معنى ال ،عوضاً عن حذف الكلمات بالكلية ،فيها جميعاً 

 المذكور.

 *     *     * 

   

   



١٣٩ 

 

  قصيدة مصر تتحدث عن نفسها 

  (قراءة نقدية تاريخية) 

 

    أبيات القصيدة: 

 . كيف أبني قواعد المجد وحدي١وقف الخلق ينظرون جميعا .

  . كفوني الكلام عند التحدي ٢وبناة الأهرام في سالف الدهر .

  عقدي  . ودراته فرائد٣أنا تاج العلاء في مفرق الشرق .

 . من له مثل أولياتي ومجدي٤مجدي في الأوليات عريق .إن 

 . ترى الشرق يرفع الرأس بعدي٥أنا إن قدر الإله مماتي لا . 

 . من قديم عناية االله جندي ٦ما رماني رام وراح سليماً . 

 . ثم زالت وتلك عقبى التحدي ٧كم بغت دولة عليّ وجارت .

 يديا وقطعت ق. رغم أنف العد٨إنني حرة كسرت قيودي . 



١٤٠ 

 

 . في مراس لم أبلغ اليوم رشدي٩أتراني وقد طويت حياتي .

 . صفوا وأن يكدر وردي ١٠أمن العدل أنهم يردون الماء .

 . د منهم وأن تقيد أسدي١١أمن الحق أنهم يطلقون الأس .

 . فشدوا إلى العلا أي شد ١٢نظر االله لي فارشد أبنائي .

 أبيض وهندي  مضي من كل. أ ١٣إنما الحق قوة من قوى الأديان .

 . رجالي فانجزوا اليوم وعدي ١٤قد وعدت العلا بكل أبي من.

 . فالعلم وحده ليس يجدي ١٥وارفعوا دولتي على العلم والأخلاق .

 . فيه وثمرة الرأي تردى١٦نحن نجتاز موقفاً تعثر الآراء .

  مناسبة القصيدة: 

نجد أن   ،الوطنية التي تنبض بالعزة ،عند ذكر مناسبة هذه القصيدة الطيبة

 ، مـ١٩٢١هو عودة عدلي باشا يكن من أوروبا عام  ،مناسبة إنشاد حافظ إبراهيم لها

وألقى حافظ إبراهيم  ،بعد قطعه مفاوضات استقلال مصر عن الاحتلال الإنجليزي

 هذه القصيدة في حفل كبير لاستقبال عدلي يكن. 



١٤١ 

 

التي عانت   ،بلادالأمة والفالمناسبة إذاً مناسبة تاريخية لحدثٍ يتعلق به مصير 

 اء هذا الاحتلال. وقاست الويلات والمظالم جرَّ  ،كثيراً تحت وطأة المحتل الأجنبي

  : التحليل 

 وعند تحليل هذه القصيدة تاريخياً نتوصل إلى الآتي: 

  

  عزة وكبرياء في المطالبة بالحق: - ١

ب تطالو ،نجد أن مصر تصور موقفها بين أمم العالم ٥-١ففي الأبيات من 

عن طريق أبنائها الذين يمثلونها أمام   ،بحقها الشرعي الأبدي في الحرية والاستقلال

تذكرهم بماضيها العريق الحافل  ،ولكي لا يتملكهم الغرور ،هذه الأمم في وفدٍ كبير

 بالحضارة والأمجاد. 

فهي أرض الأهرامات التي هي مليئة بالعجائب الهندسية والفلكية  

فلا بقاء  ، لها الزوال درَ وإن قُّ  ،ز الشرق ولا عز للشرق بغيرهاع وأنها تاج ،والمعمارية

 لذا فلتعلم هذه الأمم قدر وجلال من يقف أمامها. ،للشرق بعدها

  عاجلاً أم آجلاً سأنال حريتي:   - ٢



١٤٢ 

 

ويقدروا  ،تخبرمصر الأمم أنها وإن لم يؤيدوا موقفها ٩-٦ففي الأبيات من 

 ،عاجلاً أم آجلاً ستحصل على مرادها  هيف ،حق الحصول على حريتها واستقلالها

من وكم  ،وخرج سليماً معافى لٍّ ذُ ما قصدها أحد من قبل بِ  ،وانظروا إلى تاريخ مصر

ولم تلبث أن زالت وبقيت  ،قديمة في التاريخ بغت على مصر واحتلت أراضيها دولةٍ 

 ،الرومانو انظروا إلى الهكسوس وإلى الفرس الإخمينيين وإلى اليونان والبطالمة ، مصر

تكسر قيود   ،دائماً وأبداً  حرةٌ  فهي أرضٌ  ،كلهم زالوا وبقيت مصر فتلك عاقبة التحدى

 احتلال أي معتدي. 

  مخاطبة الضمير الإنساني:   - ٣

ومحاججة لمن ينكرون على مصر   ،مخاطبة للضمير الإنساني ١١-١٠في البيتين 

يوفر لها  ،يادة البريطانيةمتعللين أن بقائها تحت الس ،المطالبة في حقها بالاستقلال

وأن  ،فخاطبتهم قائلةً هل من العدل أن المحتلين يتمتعون بخير البلاد م،العدل والتقد

تص منه ولا يُق ،وهل من العدل أن يقتص المحتل لكل خطأ في حقه ،يحرم منها أهلها

صور  ، فالعدل أبداً ولن يكون لا واالله ليس من  ،لكل خطأ يصدر منه في حق أهلها

  ، وانظروا إلى فاجعة دنشواي ،لا تعد ولا تحصى ،ين يالم الاحتلال وبغيهم على المصرمظ



١٤٣ 

 

ولا مرجع عن ذلك   ،إلا أن االله قد هدى أهل هذه البلاد فطالبوا بحريتهم واستقلالهم

 ولا بديل.

  *     *    * 

   

   



١٤٤ 

 

  ي زيدان  رجِ رواية صلاح الدين الأيوبي لـ جُ 

  (قراءة نقدية) 

 

الذين استقروا بمصر وأنشأوا  ،اممن أدباء وكتاب الشجورجي زيدان  كان

 ،وشاركوا في النهضة الأدبية المصرية بنصيبٍ وافر  ،بها العديد من الصحف والمجلات

وكان يتكئ على التاريخ في  ،لأدبية وكان له العديد من المؤلفات الثقافية والإبداعات ا 

وكان هذا  ،يفها بغلافٍ رومانسيكرافد تاريخي ويقوم بتغل ،أعماله الأدبية الإبداعية

  .بادياً في كل رواياته

، ا إحدى هذه الرواياتهَ نُمِّ ضَ يُ كما أنه كان مشغولاً بقضية من قضايا مجتمعه 

  قال.وهذا هو مقتضى وغاية هذا الم

وقمت باستخراج  ،(رواية صلاح الدين الأيوبي)  قاللهذا الموقد اخترت 

واستخرجت كذلك مشاهد الرومانسية التي  ،يةالروافد المستندة على أحداث تاريخ 

 وأراد المؤلف أن يناقشها.  ،والقضية التي احتوت عليها ،تضمنتها الرواية



١٤٥ 

 

  : أولاً: الروافد التاريخية الرومانسية 

يوضح أحوال الدول   ،تاريخياً  د المؤلف تسلسلاً الرواية أور تمهيد في – ١

وخص فيها مصر وتسلسل  ،ن الدولوما جاورها م ،الإسلامية في المنطقة العربية 

  .الحكم فيها

تولى  ،وذلك أنه بعد أن بادت دولة الطولونيين والإخشيديين من بعدهم

ه وزيره الذي سار إلى مصر بجيشه وعلى رأس ،حكم مصر المعز لدين االله الفاطمي

وتملك زمام الأمور في مصر ثم بنى المسجد الذي عرف فيما بعد  ،جوهر الصقلي

إلا بعد أن سماها المعز بنفسه  ،ثم مدينة القاهرة ولم تعرف بهذا الاسم ، الأزهربالجامع 

 هذا الاسم. 

فكانوا  ،ثم توالى حكم الفاطميين في مصر وكان يستعينون بالعرب والبربر

 ،ثم انقلبت الأمور بعد أن ازداد العنصر الأسود والعنصر التركي ،هم وجهاء الدولة

  . فأصبحوا هم وجهاء الدولة

وكان الحكم الفعلي في أيدي الوزراء   ،ثم ضعفت سلطة الحكام الفاطميين 

الذي بعثه نورالدين محمود زنكي على رأس  ،وه كُ يرَ الذين كان منهم أسد الدين شِ 



١٤٦ 

 

ثم خلفه بعد  ،وه هو الوزيركُ يرَ حتى صار شِ  ،لطلب الوزير شاور استجابةً  ،الجيش

 لأيوبي. المعروف بصلاح الدين ا  ،وفاته ابن أخيه يوسف

ووصف من خلاله بعض صور  ،السردي الأسلوب المؤلف استخدم – ٢

  .وعاداتٍ  وأزياءٍ  من تعليمٍ   ،المجتمع في الزمن المذكور في الرواية

الذي خرج   ،قام بوصف اثنين من العامة يشاهدان موكب الخليفة وقد

 وصار يصف هذا ،ليستقبل نجم الدين أيوب والد الوزير صلاح الدين الأيوبي

وأن الوزراء  ،والقصب والديباجيلبسون ملابس من الحرير  مالموكب وكيف أنه

   .يركبون أحصنة محلاة بالذهب والجواهر

أما الخليفة نفسه فكان يسير مظللاً من الشمس بمظلة من الديباج ومحلاة  

وعلى عمامته  ،وقربوس فرسه محلى بالذهب والجواهر كذلك ،بالذهب والجواهر

 من الذهب.   وفي قوائم فرسه خلاخيل ،ثال اسمها اليتيمةجوهرة نادرة الم

  خادمتها الملك سيدة صارحت عندما الرواية في الرومانسية  الجوانب من – ٣

ذلك أنه حينما حصل اعتداء  ،الذي هو من خواص صلاح الدين ،ماد الدينلع بحبها

ينجح في وكاد أن  ،على قصر والدها في فترة حكمه حاول أحدهم الاعتداء عليها



١٤٧ 

 

وقد أخبرها ذلك ، ثم تركها وذهب اختطافها حتى أتى فارس قام بقتله وأنقذها

  .وأنهم قد أتوا لنجدتهم ،الفارس أنه من رجال صلاح الدين

من خواص  ،لبطل الذي أنقذهاثم علمت سيدة الملك أن هذا الفارس ا

ا تزال تسمع وم ،فأعجبت بشهامته وعفته ،واسمه عماد الدين ،صلاح الدين المقربين 

 عن أخباره حتى هامت به حباً.

 يستمع العاضد كان الذي المشهد أيضاً  الرواية في  التاريخية الروافد من – ٤

 ،وهو يقترح عليه الاستعانة بالباطنية لقتل صلاح الدين  ،وشاقُ رَ قَ  الوزير إلى فيه

نذ وأنه كان في عصر جد العاضد م ،وذكر سيرة مؤسس هذه الفرقة الحسن الصباح

وأن هذه الفرقة قد اغتالت العديد من الشخصيات السياسية   ،مائة وخمسين سنة

 مثل نظام الملك وزير السلطان السلجوقي ملكشاه. ،الكبيرة

فقد كان له  ،لحسن الصباح كان من المقربين جدا للوزير نظام الملكوذلك أن ا

ك الوزارة استقدمه فلما تولى نظام المل ،بالصحبة والوفاء هدٌ معه صحبة قديمة وعَ 

  .وجعله من خواص مجلسه



١٤٨ 

 

تعلم العلوم الشرعية وتعمق في علم  ،وكان الحسن الصباح هذا ذكياً ألمعياً 

احب الدعوة الباطنية  اش صيد عبدالملك بن عطَّ ثم تتلمذ خفية على  ،الكلام

ة وأنشأ من داخلها فرق ،ثم تولى الحسن الصباح بعد ذلك زعامة الباطنية ،الإسماعيلية

  .وهي فرقة اغتيالات خاصة مستميتة في طاعة سيدهم الملقب بالإمام ،الحشاشين 

ليتلاعب في   ،وذلك أن الحسن الصباح قد استخدم نبات الحشيش المخدر

ثم عادوا إلى الحياة ليتموا  ،وأوهمهم أنه أدخلهم الجنة ورأوا الحور العين  ،عقولهم

بعد وفاتهم يعودون إلى هذا النعيم  وهي خدمة الحسن الصباح و ،مهمتهم في الحياة

 .المقيم

حيث ذكر العاضد نكبة المستنصر باالله  ،تاريخية حادثة  إلى المؤلف أشار – ٥

 ،في حديثه مع شقيقته سيدة الملك  ،وخزانة الدولة والكنوز التي سرقت من قصره 

   .التي عادت في صباح اليوم التالي لتطمأن على أحواله الصحية

فقد   ،ألمت بالبلاد ظروف عصيبة ،الخليفة المستنصر باالله وذلك أنه في عهد

 ،وفسد الزرع ونفقت البهائم وجاع الناس وهلكوا ،انخفض منسوب مياة النيل جداً 

  .حاجته الشخصية فضلاً عن حاجة الناس رحتى خزينة المستنصر نفسه لم توف قد



١٤٩ 

 

ر وصارت تباع بأسعا ، ووصل الحال بالناس أن أكلوا الكلاب والقطط

فكان من يموت من الناس يتغذى   ،حتى أن الناس قد أكلوا بعضهم حرفياً  ،خيالية

 الآخرون على لحمه.

حتى استعان   ،سنوات عجافٍ طوال وظلت هذه المحنة تفتك بالبلاد سبع   

 ، فقمع الناس بالقوة وأصلح نظام الري والزراعة ،نه وزيراً ل وعيَّ المستنصر بابن الجماَّ 

وفي ظل هذه الأزمة حصلت  ،تى انتهت المحنة على يديهوعدل بين الرعية ح

 حتى يجد الناس ما يسدون به جوعهم.  ،اعتداءات وسرقات لقصر الخليفة

الحديث بين سيدة الملك   ،نب الرومانسية أيضاً في الروايةمن الجوا  - ٦

حينما أخبرت ياقوتة أن شقيقها العاضد ينوي   ،شقيقة العاضد وخادمتها ياقوتة

ثم طلبت من ياقوتة أن ترسل  ،الذي يدعي بأنه ابن عم للعاضد ،ها بأبي الحسنتزويج 

   .على العشق والمحبةوفي هذا دلالة كبيرة  ،ماد الدين تطلب منه الحضور إليهالع

 ،على الارتباط بغيره  هُ كرَ وترى أنها ستُ  ،فالمرأة التي يتعلق قلبها بشخصٍ آخر

وتود لو أن الذي تحبه  ،بأي أمل للنجاة ةً قَ لَّ عَ وتظل مُ  ،يضطرب قلبها وتنقلب حياتها

 حتى لا تواجه هذه الحياة التي هي مهددة بها. ،يأتيها ويذهب بها بعيداً 



١٥٠ 

 

  ، مشهد اضطراب مشاعر عماد الدين ، الرواية في الرومانسية  الجوانب  من – ٧

 من يد ،عندما ذُكِرَ أمامه أن صلاح الدين قد أرسل ليطلب يد سيدة الحسن للزواج

ا التي تطلب منه فيه ،ثم تردده عندما وصلت إليه رسالة سيدة الملك ،أخيها العاضد

   .أن يحضر مسرعاً وقالت له أغثني

الدين قد تسلل لقلبه شيئ من الحب أو الإعجاب بسيدة الملك    وذلك أن عماد

في كل لقاء  ،حسنها وتنامت هذه المشاعر بداخلهوأعجب بجمالها و ،عندما أنقذها

 يرى فيه عماد الدين سيدة الحسن من طرفٍ خفي. ،ين العاضد وصلاح الدينرسمي ب

اضطراب  إلا  ،وما اضطراب مشاعره عند معرفة طلب صلاح الدين ليدها 

 ،إلا أن حبه لصلاح الدين متين  ،عند الشعور بالحرمان ممن يحبون ،مشاعر المحبين 

ولذلك تردد في  ،وولاءاً فوقع بين نارين نار من يحبها عشقاً ونار من يحبه طاعةً 

 الاستجابة لطلب لقاء سيدة الحسن. 

  وعماد  الحسن سيدة بين  اللقاء ذلك كذلك الرومانسية الجوانب من – ٨

ثم ما  ،وذهب إليها عن طريق سردابٍ تحت قصر العاضد ،دعوتها لبى عندما ينالد

اف سيدة عترثم ا ،وملامح الوجه أثناء المحادثة ،كان بينهما من اضطراب في المشاعر

   .الملك بحبها لعماد الدين



١٥١ 

 

من  ،تغلب عليه أخلاق وشمائل الفرسان ،وذلك أن عماد الدين رجل عفيف

ويغلبه حياؤه تارةً   ،فكان ينظر لمن يحبها تارة ،إخلاصٍ وتعفف عن كل ما يشين 

حتى تملكت ، ويغلبها حياء الأنثى تارةً أخرى ،هي الأخرى تنظر تارةً  توكان ،أخرى

ن فكان ما كان من سعادة عماد الدي ،واعترفت له بحقيقة مشاعرها نحوه  ،اشجاعته

وكل هذه  ، وإخلاصه لسيده صلاح الدين ،وخوفه من ضياعها،بحقيقة مشاعرها 

 هي من علامات العشاق والمحبين. ،المشاعر والنظرات الحيية بينهما

 ،طميين ذلك المشهد الذي يصور زوال حكم الفا ،التاريخية الروافد من – ٩

على قصر  واستيلائه ،وموت العاضد وتملك صلاح الدين ناصية الحكم في مصر

  ،ووزراءه وقادة الجند والجيش ،ثم توزيعها على الفقراء والمساكين  ،العاضد وأمواله

 .ولم يأخذ منها شيئاً لنفسه

  ، وذلك أن خلافة العاضد كانت بمثابة احتضار للدولة الفاطمية في مصر 

وكان الوزراء يتنافسون على النفوذ  ،ضد أي حكمٍ أو سلطة على وزراءه فلم يكن للعا

 ، ا أطمعم في السيطرة على البلادمم ،ويستعينون بالأجانب من الصليبيين  ،يما بينهمف

أسد الدين شيركوه ثم  ،وظل الوضع هكذا حتى تولى الوزارة عم صلاح الدين

وألغى مظاهر  ،وعسكرياً فأصلح أحوال البلاد سياسياً  ،صلاح الدين من بعده 



١٥٢ 

 

وأمر بالدعاء للخليفة العباسي المستضيئ  ،وأبطل الدعاء للعاضد في المساجد ، التشيع

 حتى مات العاضد في ظروف غامضة.   ،باالله

حينما أحست سيدة الملك وهي   ،من الجوانب الرومانسية في الرواية - ١٠

ة وعلمت أن مرسلها وقرأ عليها الرسال ،تتحدث مع صلاح الدين بشأن أبي الحسن

وهذا قلق واضطراب  ،صرخت باسمه مذعورة ثم أغمي عليها ،ينهو عماد الد

بعدما أخبرها صلاح الدين أنه  ،ثم ما كان منها حينما اطمأنت ،المحبين على أحبابهم

وأنه سيسعى في إتمام هذه العلاقة وتزويجها  ،علم بحقيقة مشاعره وحبها لعماد الدين

  .لأصالته وشهامتهفشكرته ممتنة   ،له

ة الحسن قد تم إنقاذها من محاولات الاعتداءات بعد وفاة  وذلك أن سيد

وقام هو بنفسه بتولي رعايتها والقيام على  ،من قبل رجال صلاح الدين ،العاضد

ذلك الخائن  ،وكان يريد أن يعرف منها أي معلومات عن أبي الحسن ،حاجتها

لآن مقيد في وهو ا ،مبعوث لأداء مهمة خطيرةثم عرفت منه أن عماد الدين  ،المخادع

 لشدة حبها له وخوفها عليه. ،فأغمي عليها بسبب ذلك ،السجن

ثم بعد أن علم صلاح الدين بحقيقة مشاعر سيدة الحسن وحقيقة مشاعر  

وأنه لن يكرهها   ،وقام بطمأنة سيدة الحسن ،غلبت عليه شهامته ومروءته ،عماد الدين



١٥٣ 

 

ذ الآن بمثابة  وأنها من ،لٍ آخروهي غير راضية وقلبها معلق برج واج منه زأبداً على ال

وعند عودته بسلام يقوم بنفسه بالإشراف على  ،أنه يعتبر عماد الدين شقيقهو ،أخته

فقد اطمأنت أخيراً أنها ستكون لمن  ،فكانت سعادة سيدة الحسن لا توصف ،زواجهما

 يحبها وتحبه.

 متوقع الغير اللقاء يصور الذي شهدالم كذلك الرومانسية الجوانب من – ١١

بعدما أفاق من سكرته وخداعه عند الحشاشين وعلم  ،الملك  وسيدة الدين عماد بين 

التي كانت قد اختطفت من قبل  ،وهرب منهم ثم نجدته لسيدة الملك ،زيفهم وكذبهم

ثم  ،ثم حرارة الشوق التي أطفأها برد اللقاء ،أبي الحسن وإنقاذها من بين أيديهم

  .حفل زواجهماثم استقرارهما ثم  ،ان صلاح الدينتحركهما سوية إلى السلط

وذلك أن عماد الدين عندما تسلل إلى معقل الحشاشين وأعلن أنه يريد 

قد استخدموا معه  ،حتى يقتل زعيمهم ،وهذه هي مهمته ،الانضمام لهم وخدمتهم

رع بذور الولاء وز ،حتى يقوموا بخداعه وإيهامه ،كعادتهم الشعوذات والحشيش

وعلم خداعهم  ،وكادوا أن ينجحوا في ذلك حتى أفاق ،بداخله لهمالمطلق 

 واستطاع أن يهرب منهم. ،ووسائلهم



١٥٤ 

 

وكاد  ، ووجد فيه سيدة الحسن ،ثم عثوره على منزل لبعض أتباع الحشاشين 

وعلم منها ما حصل لأخيها وما كان من شهامة  ،الرجال يقتلونها فأنقذها منهم

ثم ما كان من  ،الحسن حتى استطاع أن يختطفها ثم احتيال أبي ،ين معهاصلاح الد

ثم انتهاء  ،تاعب والصعوبات بين المحبين العاشقين المسعادة اللقاء بعد الفراق وزوال 

 هذه المحنة بالزواج السعيد. 

  ثانياً: قضية ومضمون الرواية: 

في يد صلاح الدين  يظهر لنا أنها تدور في فلك تدرج الحكم ،بعد قراءة الرواية

حتى انقضاء عهدهم  ،وفي المقابل اضمحلال نفوذ الفاطميين  ،وازدياد نفوذه  ،صرفي م

وعامة  ،وقادة الجيش ،الدولة ءوتوزيع أملاكه بين وجها ،وفترتهم بموت العاضد

ونبذة عن  ،للإطاحة بالحكومة الجديدة في مصر ، ثم الحيل والمكائد والمؤامرات ،الناس

 شين.طائفة الحشا

تنضوي تحت  ،وفي كل قسم من أقسام هذه الرواية نجد قضايا فرعية صغيرة

الذي يصاحبه تغير  ،ألا وهي (التغير السياسي الكبير في الدولة ،لواء قضية كبيرة

 واقتصادي) ،وديني ،اجتماعي



١٥٥ 

 

  ويتضح ذلك في النقاط الآتية:   

  النظام الاجتماعي: - ١

نجد  ،رجي زيدانان يعيش فيها المؤلف جنية التي كالفترة الزمعند النظر إلى 

وابنه  ،أنها كانت في أواخر عهد الدولة العثمانية وفي فترة حكم الخديوي توفيق لمصر

  .الخديوي عباس حلمي الثاني

الزمنية غايةً في البؤس  وكان الوضع الاجتماعي لمصر في هذه الفترة 

مثل  ،لجاه والمال والسلطانة في مصر إلا لأصحاب افلم تكن الحياة ميسور، والتدهور

أما عامة الناس  ،الخديوي وأسرته ووزراءه وباشوات الدولة وكبار التجار والأعيان

   . وكانت أحوالهم العلمية والصحية متدنية ،فلم يكونوا يعيشون إلا كفافاً 

ء نجده بعينه الوضع الذي جا ،وعند إسقاط هذا الوضع على أحداث الرواية

الذي خرج ليستقبل نجم   ،ند وصف موكب الخليفة العاضدع  ،في مقدمة الرواية

 الدين أيوب والد وزيره صلاح الدين. 



١٥٦ 

 

الذي كان يستمع لصاحبه  ،والمقولة التي قيلت على لسان الشاب الصغير

يلبسون كل "فقال الشاب:  ،وملابس الخليفة وحاشيته ،الذي يشرح له نظام الموكب 

 ."د أحدهم ما يملأ به جوفهوالناس لا يج   ،هذه الجواهر وهذا الذهب

  وضع التعليم:   - ٢

اللهم إلا الذين  ،وقد كان الناس على قدرٍ متدنٍ جداً من التعليم والصحة

 ، وبسبب المستوي المتدني للتعليم ،للدراسة في الأزهر الشريف ،كانوا يبعثون بأبنائهم

ها ويؤمن  ان الكثير يعتقد فيحتى ك  ،نتشرت وراجت بينهم الخرافات والشعوذةفقد ا

  .بها

فنجد ذلك ظاهراً في المشاهد   ،وعند إسقاط هذا الوضع على أحداث الرواية

وكيف أنهم احتالوا  ،إلى مقر الباطنية بدعوى الانضمام لهم ،التي تسلل فيها عماد الدين

وكيف كاد عماد الدين أن   ،الف الشريعة الإسلاميةالتي تخ  ،عليه بشعوذتهم وخرافاتهم

 حتى تبين له أن ذلك ما هو إلا شعوذة وخرافة.  ،ن بمعتقداتهمينخدع بهم ويؤم

  الوضع السياسي:   - ٣



١٥٧ 

 

  ، كان الوضع السياسي في عهد الخديوي توفيق ومن قبله الخديوي اسماعيل

ديوي توفيق ذلك أن الخ  ،مضطرباً شديد الاضطراب ،وفي عهد ابنه عباس حلمي

مما مكنهم من   ،وكبيرةفي كل صغيرة  ،كان يستعين بالأجانب وخاصة الإنجليز

هيداً للاحتلال الإنجليزي  وكان ذلك تم ،التدخل السافر في الشؤون الداخلية للبلاد

  .لمصر

وعامة الشعب يشكون  ،وكانت هناك الكثير من حركات التمرد في الجيش

وأبرز هذه التحركات المضادة الثورة   ،نجليز لهموظلم الإ ،من بغي وزراء الخديوي

التي استعان الخديوي توفيق بالانجليز لمقاومتها  ،دة أحمد عرابيالتي كانت بقيا

وكان من مآسي ذلك قصف  ،مما زاد نفوذهم العسكري في مصر ،وردعها

 الإسكندرية. 

ام الحكم  نجده ظاهراً بادياً في نظ ،وعند إسقاط ذلك كله على أحداث الرواية 

الذين  ،السلطة بيد الوزراءوكانت  ،الخليفة لا حكم ولا نفوذ لهكان فقد  ،الفاطمي

على السلطة  ،كانوا بدورهم يستعينون بالأجانب لينتصروا في المعارك التي بينهم

   .والنفوذ



١٥٨ 

 

مما  ، وتصدى لها صلاح الدين ،وحصلت بالفعل تحركات صليبية لغزو مصر

 ، حتى تولى الوزارة صلاح الدين وأحكم قبضته ،أطمع الأجانب في غزو مصر

 حتى زال ملك الفاطميين. ،السياسية تدريجياً  من النظم نَ سَّ وحَ 

  الوضع الإقتصادي:   - ٤

التي كان يعيش فيها المؤلف   ،كان الوضع الإقتصادي في هذه الفترة الزمنية

لاد الأجنبية التي لها ديون ضخمة عند فقد خضعت البلاد لسيطرة الب ،متدهوراً 

ي بدأها الخديوي  الت ،وذلك بسبب الاقتراضات التي ليس لها معنى ،الحكومة

 ،يذهب إلى الدائنين الأجانب ، فكان كل إنتاج زراعي أو صناعي ، اسماعيل ثم توفيق

  .بحجة تسديد ديون مصر

بسبب  ،يميةأو صحية أو تعل ،ووفقاً لذلك فلم تكن هناك أي نهضة صناعية

وكانت  ،فعانى الناس من فقرٍ شديد ،عدم وجود الإمكانية المادية بسبب هذه الديون

والباشوات الذين  ،والتجار الذين يوالون الأجانب ،لأموال بيد رجال الحكومة فقطا

 ترجع أصولهم لأصولٍ غير مصرية.



١٥٩ 

 

 حال نجد أنه كان متمثلاً في ،وعند إسقاط هذا الوضع على أحداث الرواية   

 ،ومن قبله المستنصر الذي حصل في عهده مجاعة كبيرة ،الناس زمان الحكم العاضد

 فيها القطط والكلاب وأكلوا جثث من يموت منهم. أكل الناس

 *     *     *   



١٦٠ 

 

  قصيدة: الخير والشر لـ أبي العتاهية 

  - دراسة أسلوبية -  

 

من المناهج التي يطلق عليها النقاد مناهج  ،إن المنهج الأسلوبي في النقد الأدبي

ريث الشرعي وهو منهج يعده النقاد الو ،أو مناهج ما بعد البنيوية ،ما بعد الحداثية

ولذا أطلق  ،المتمثلة في علم المعاني وعلم البيان وعلم البديع ،للبلاغة العربية القديمة

دبي ويحلله على عدة  وهو منهج يدرس النص الأ ،عليه البعض اسم البلاغة الحديثة

ستوى  الم- المستوي الصرفي-(المستوى الصوتي أو الموسيقي :مستويات وهي

 لمستوى الدلالي). ا- المستوى البلاغي-النحوي

  القصيدة وتحليلها: 

  قال أبو العتاهية: 

 ) وقد يكون من الأحباب أعداء١الخير والشر عاداتٌ وأهواء (

 العورات إغضاء) وللحليم عن ٢للحكم شاهد صدق من تعمده (



١٦١ 

 

 ) وكل نفس لها في سعيها شاء٣كل له سعيه والسعي مختلف (

 ا لم يدر ما الداء) من لم يكن عالم٤لكل داء دواء عند عالمه (

 ) يقضى عليه وما للخلق ما شاءوا٥الحمدالله يقضي ما يشاء ولا (

 ) تفنى وتبقى أحاديث وأسماء٦لم يخلق الخلق إلا للفناء معاً (

 ) قامت قيامته والناس أحياء٧ت ممن كان يلطفه (يا بعد من ما

 ) وكل من مات أقصته الأخلاء٨يقصي الخليل أخاه عند ميتته (

 ) تخشى وأنت على الأموات بكاء٩نفسك أيام الحياة لما (لم تبك 

 ) إني وإن كنت مستورا لخطاء١٠أستغفر االله من ذنبي ومن سرفي (

  وبيني وبين النور ظلماء) إلا١١لم تقتحم بي دواعي النفس معصية (

 ) منهن داهية ترتج دهياء١٢كم راتع في رياض العيش تتبعه (

 هن للحين إدناء وإقصاء) في١٣وللحوادث ساعات مصرفة (

 ) وللزمان به شد وإرخاء١٤كل ينقل في ضيق وفي سعة (



١٦٢ 

 

  المستوى النحوي: 

فإننا نبحث في القصيدة عن التراكيب التي تضامت   ،على المستوى النحوي

 وهذه التراكيب كالآتي: ،ثم التعمق فيها وبيان دلالتها على المعنى ،نحوياً 

  الضمائر المتنوعة:   - ١

وقد  ،ر في القصيدة وتعددت وانتشرت في سائر أرجائهاتنوعت الضمائ

 : تواجدت في الأبيات التالية

  لحليم عن العورات إغضاء ) ول ٢للحكم شاهد صدق من تعمده ( 

  ) وكل نفس لها في سعيها شاء ٣كل له سعيه والسعي مختلف ( 

  ) من لم يكن عالما لم يدر ما الداء ٤لكل داء دواء عند عالمه ( 

  ) قامت قيامته والناس أحياء ٧ن كان يلطفه ( يا بعد من مات مم 

  ) وكل من مات أقصته الأخلاء ٨يقصي الخليل أخاه عند ميتته ( 

  ) تخشى وأنت على الأموات بكاء ٩تبك نفسك أيام الحياة لما ( لم  

  ) إني وإن كنت مستورا لخطاء ١٠أستغفر االله من ذنبي ومن سرفي ( 

  هية ترتج دهياء ) منهن دا ١٢كم راتع في رياض العيش تتبعه ( 

 



١٦٣ 

 

فقد تنوعت الضمائر ما بين ضمائر غياب وضمائر تكلم وضمائر  ،فكما نلاحظ

رى الشاعر يقول: فن ،لغياب الحضور الأبرز في القصيدةوكان لضمير ا ،خطاب

  .تتبعه)-أقصته-يلطفه-المهع-سعيه-(تعمده 

عر  فنرى الشا ،بينما كان حضور ضمير المتكلم قليلاً مقارنةً بضمير الغائب

ولم يكن لضمير الخطاب إلا  ،تاء الفاعل في كنتُ)-الياء في إني-(الياء في ذنبييقول: 

 أنت على الأمواتِ).- اعر يقول: ( الكاف في لم تبكِ شفنرى ال ،حضور خفي

يدلنا على أن طغيان  ، وهذا التنوع الواضح في الضمائر المذكورة في القصيدة

وهي أن الشاعر قد أقام نفسه مقام  ،لةعلى أجواء القصيدة له دلا ،ضمير الغائب

ممن ألهتهم هذه  المشفق على غيره  ،الذي خبر الحياة بتجاربها المتعددة ،الناصح الأمين 

 ،وأعمتهم عن رؤية الحقيقة ،في الصراعات الدنيوية والشهوات النفسية ،الحياة

 ساب.وهي الموت ثم الح  ،التي لا مناص منها ،فصاروا غائبين عن الحق والحقيقة

 ،الذي يأتي في المرتبة الثانية بعد ضمائر الخطاب ،والحضور لضمائر التكلم

على التفريط في الذي مضى من  ،حساس عميق من الندمأن الشاعر لديه إ على يدلنا 

وبما أنه قد أقام نفسه مقام الناصح الواعظ  -عز وجل-في غير ما يرضي االله  ،أيامه



١٦٤ 

 

ويتكلم عن  ،مثل هذا النصح الذي يوجهه لغيره ب ،فهو أيضاً يخاطب نفسه ،المشفق

 تجربته الشخصية. 

فلعل ذلك يدل على أن   ،القصيدةأما الحضور الضعيف لضمائر الخطاب في 

وأنه لا يقصد به  ،على تعميم وشمولية قوله ،كان حريصاً في وعظه ونصحه ،الشاعر

فكان ضعف  ،لحرجفلا يشعر با ،وذلك مراعاةً لحال من يتلقى الموعظة ،أحداً بعينه

 الحضور لضمائر الخطاب مناسباً لهذا المقام. 

  الجملة الفعلية:   - ٢

أو  فعلعلى هي التي تشتمل  ،للغة على أن الجملة الفعليةلقد تعارف علماء ا

فإذا كان قبل زمان  ،حدوث شئ مقترنا بزمانعلى والفعل هو الذي يدل  ،تبدأ بفعل

وإذا   ،نفس زمان التكلم يكون الفعل مضارعاً  وإذا كان في ،التكلم كان الفعل ماضياً 

 كان بعد زمان التكلم يكون الفعل أمراً. 

ولم   ،ما بين أفعالٍ ماضية وأفعالٍ مضارعة ،فعال في القصيدةوقد تنوعت الأ

وهذا التنوع يدلنا دلالة واضحة على التجدد  ،يكن لفعل الأمر أي ظهورٍ في القصيدة

نجد الشاعر يعبر عن الأخطاء التي يرتكبها   ،اضيةففي الأفعال الم ،والاستمرارية



١٦٥ 

 

وتدلنا أن  ،تفيد الحدوث والتجدد التي ، ومن ثم يأتي دور الأفعال المضارعة ،الإنسان

 ويكررها مراتٍ  أُخَر والتاريخ يكرر نفسه. ،الإنسان لا يعتبر من أخطاءه 

ل وجم-لقصيدة إلى قسمين: ( جمل منفيةوقد انقسمت الجملة الفعلية في ا

 مثبتة). 

  : المنفية   الجملة - أ 

مثل حروف  ، هي التي تحتوي على أسلوب من أساليب النفي ، الجمل المنفية

 ،وقد أستخدم الشاعر هذا الأسلوب في قصيدته بشكلٍ واضح ،النفي (لا ولم ولن)

 وذلك يتجلى في الأبيات التالية: 

  لداء ) من لم يكن عالما لم يدر ما ا ٤لكل داء دواء عند عالمه (      

والرجوع إلى أهل الذكر   ،ضرورة التعلمفالشاعر في هذا البيت ينبه إلى 

يقوم  و ،فليس كل إنسان يستطيع مزاولة مهنة الطب ،والعلم والتخصص في كل فن

   .لأمراض الناس علاجالصف وص ويشخبت



١٦٦ 

 

 ،ونسيان الموت والحساب ،ومرض الناس هنا هو الغفلة والإلتهاء بالدنيا

 ،ي ينبهه لمثل هذه الغفلاتفمن لم يكن لديه العلم الذ -عز وجل- والعرض على االله

 وبالتالي لن يستطيع علاجه. ،فلن يدري ما هو المرض الذي يوشك أن يفتك به

  ) يقضى عليه وما للخلق ما شاءوا ٥الحمدالله يقضي ما يشاء ولا ( 

س كل نفالراسخة في  ،يؤكد الشاعر القناعة العقدية الإيمانية ،وفي هذا البيت

حسب  ،يصرف هذا الحكم ويقدر أقداراً لعباده  هو الذي -عز وجل-أن االله  ،مسلم

 ، تختلف عن مشيئة االله ،وأن الخلق مهما كانت لهم مشيئة ،ما اقتضت مشيئته وحكمته

 فلن يحدث إلا ما قدره االله وليس في هذا شك. 

  ) تفنى وتبقى أحاديث وأسماء ٦لم يخلق الخلق إلا للفناء معاً ( 

التي ربما تساعد   ، الحقائق الإيمانية هذا البيت يواصل الشاعر التأكيد علىوفي

   .وسعيه خلف الشهوات الدنيئة ،الإنسان في التنبه من غفلته الدنيوية

فنهاية الجميع الموت   ،وهذه الحقيقة هي أن الخلق مهما طالت أعمارهم

وكذلك نكون نحن  ،سماءفلم يبق لنا من الخلق السابقين إلا الأخبار والأ ،والفناء

 مل،وع ينشغل إلا بما ينتفع به من علملا فعلى الإنسان أن  ،بالنسبة لمن يأتي بعدنا

 وإعمارٍ لهذه الأرض وطاعةٍ الله ورسوله.



١٦٧ 

 

  ) إلا وبيني وبين النور ظلماء ١١لم تقتحم بي دواعي النفس معصية ( 

  ، ظ المشفق الأمين الشاعر في هذا البيت أنه قد أقام نفسه مقام الواعيبين لنا 

وحتى يعتبر المستمع  ،حتى لا يأخذه الكبر ،وأنه يوجه وعظه ونصحه لنفسه قبل غيره 

أنه لم   ،فيقول مؤكداً هذه الحقيقة ،عند علمه بالخطأ الذي ارتكبه الشاعر فيتجنبه ،إليه

 ،نه وبين نور الهداية والإيمان حُجُزاً من الظلام وجد بيوقد إلا  -عز وجل-يعصِ االله 

- التي يكون فيها مخالفة لشرع االله  ، وكل ذلك بسبب دواعي النفس ورغباتها الدنيوية

 . -عز وجل

  الجملة المثبتة:   - ب 

التي يريد الشاعر فيها أن يخبر فيها المتلقي   ،الجمل المثبتة هي الجمل الخبرية

وهذا الأسلوب  ،دٍ ولا شرطٍ ولا نداءٍ ولا نفيبدون توكي ه ما يريد ،لقصيدته

 خدمه الشاعر في قصيدته في الأبيات التالية: است

  ) وقد يكون من الأحباب أعداء ١الخير والشر عاداتٌ وأهواء ( 

نرى الشاعر يريد أن يخبرنا عن حقيقة هي نتاج تجربته التي   ،في هذا البيت

 ،والإرشاد لمن يتلقى منه هذا القولبغرض النصح والتعليم  ،صقلتها السنين الأيام

فقد يكون  ،دور الخير والشر من الإنسان شئ نسبي غير ثابتفهو يقول أن ص



١٦٨ 

 

فعلى الإنسان أن لا يركن إلى الظاهر دوماً في كل  ،صاحب الخير صاحب شر والعكس

فقد يكون  ،ولا يضع ثقته الكاملة في أحد ،فلا يحكم على أحد بخيرٍ ولا شرٍ  ،إنسان

 لأحباب أعداءُ. من ا

  نفس لها في سعيها شاء ) وكل  ٣كل له سعيه والسعي مختلف ( 

  ، يريد الشاعر أن يقول أن كل إنسانٍ له سعيه وهدفه المختلف في هذه الحياة

وهذه هي طبيعة   ،وكل نفسٍ إنسانية لها في سعيها طريقة ومشيئة في تحقيق هذا السعي

 الأنفس البشرية. 

  ) قامت قيامته والناس أحياء ٧يا بعد من مات ممن كان يلطفه ( 

ولكن ماذا   ،وهي أن كل إنسان سيموت ،رة التي لا مناص منهاإنها الحقيقة الم

 ما الذي يحدث له؟  ،بعد موته

 ،فها هو يحاسب على ما قدم من حياته ،ه بعد ذلك أن قيامته قد قامتيحدث ل

كل ذلك وغيره من الناس ما زال حياً يكابد  ،وها هو يرى مقعده من الجنة أو النار

 يقدر أحوالاً. ويتأمل آمالاً و ،هذه الحياة



١٦٩ 

 

  ) منهن داهية ترتج دهياء ١٢كم راتع في رياض العيش تتبعه ( 

أنه كم من أناسٍ في هذه الحياة   ،ة ثابتة عن طباع البشر الشاعر عن حقيق يخبرنا

لا   ،ولكنهم لا يدركون أن هناك دواهي تتبع كل إنسان ،يرتعون في نعيم الحياة المؤقت

 نعيمٍ قد يراه من الدنيا. أي  يركن إلى فعلى الإنسان أن لا ،يدري عنها أي شئ

  ) فيهن للحين إدناء وإقصاء ١٣وللحوادث ساعات مصرفة ( 

فتارةً تنعم  ة،أن حوادث الدهر متقلبة غير ثابت ،يقول الشاعر في هذا البيت و

نراها  ،فعند مجيئ ساعات المصاعب والمصائب ،وتارةً تغمره بالمصاعب ،على الإنسان

وعند النعيم نراها تقصي وتبعد عنا هذا  ، أي: وقت الموتتقرب وتدني لنا الحين 

 الحين.

  للزمان به شد وإرخاء ) و ١٤كل ينقل في ضيق وفي سعة ( 

  .والحقيقة الثابتة عن الحياة أنها متقلبة وغير ثابتة

فكل إنسان تنقله الحياة ما  ،لتثبت لنا ذلك ،وقد أتت كل هذه الجمل الخبرية

فتارة يشتد عليه وتارةً   ،وللزمان مع الإنسان أحوال ،بين ضيقٍ في معيشته وسعة

 يرخي.

  الجمل الإنشائية: 



١٧٠ 

 

وتنقسم  ،الإنشائية مبحث من مباحب علم المعاني في البلاغة العربيةالجمل 

 ،فالإنشاء غير الطلبي هو الذي عرفه البلاغيون  ،وإنشاء غير طلبي)-إلى (إنشاء طلبي

  ."ير حاصلٍ وقت الطلبهو ما لا يستدعي مطلوباً غ"فيقولون: 

عال  وأف-والقسم-والذم-والمدح-عجبوله صيغ كثيرة وعديدة منها: (الت

 الرجاء وصيغ العقود...إلخ).

ويعرفه البلاغيون فيقولون:   ،هو الإنشاء الطلبي ،والذي يعني به علم المعاني 

  ."الإنشاء الطلبي هو ما يستدعي مطلوباً غير حاصلٍ وقت الطلب"

- الاستفهامو-والنهي -ر لى أقسام وهي: (الأماء الطلبي إ وينقسم الإنش

 .والنداء)-والتمني

ولم يكن له   ، شاء بنوعيه الطلبي وغير الطلبي في القصيدةوقد ورد الإن

أن الشاعر كان في وضع  ،ولعل السبب في ذلك ،إلا أنه كان موجوداً  ،الحضور البارز

فهو يتحدث أيضاً عن  ،الوقت يغلب عليه التواضع وفي نفس ،النصح والإرشاد

 ا.فناسب هذا المقام قلة الجمل الإنشائية بنوعيه ،أخطاءه الشخصية

  الإنشاء الطلبي في القصيدة:   - ١



١٧١ 

 

 وهو قول الشاعر:   ،نرى أن الإنشاء الطلبي لم يكن متمثلاً إلا في بيتٍ واحد

  ) قامت قيامته والناس أحياء ٧يا بعد من مات ممن كان يلطفه ( 

و(يا) هي حرفٌ وأداةٌ من أدوات   "يا بعد"هنا تمثل في قوله:  فالإنشاء الطلبي

هو طلب الإقبال بحرفٍ نائبٍ مناب "والنداء يعرفه البلاغيون فيقولون:  ،النداء

   ."أدعو

إلا أنه في هذا   ،وحرف (يا) من حروف النداء التي تستخدم لنداء البعيد

 نما خرج إلى معنى مجازي آخر. ألا وهو النداء وإ ،البيت لم يستخدم في معناه الأصلي

عناه الأصلي إلى معانٍ أخرى تستفاد  والبلاغيون يذكرون أن النداء يخرج من م

 ،وهذا بعينه ما وجدناه ظاهراً في هذا البيت  ،كالزجر والتحسر والإغراء ،من القرائن

فهو قد ابتعد عمن  ،على حال الذي يموت ،فالشاعر يظهر معنى التحسر والتوجع

صار و ،مثل الأبوين والإخوة والزوجة والولد ،له باللطف واللين في الحياةكان يعام

إلا  ،فلا شفيق لديه ولا رفيق ،الآن مكروباً في وضع الحساب على ما قدم في حياته

 العمل الصالح. 

  الإنشاء غير الطلبي:   - ٢



١٧٢ 

 

بغرض المدح   ،وقد تمثل الإنشاء غير الطلبي في القصيدة في هذين البيتين 

 وطلب المغفرة فنراه يقول:   -عز وجل- على االله  والثناء

  ) يقضى عليه وما للخلق ما شاءوا ٥اء ولا ( الحمدالله يقضي ما يش    

 - عز وجل-التي تقول أن االله  ،فنرى الشاعر في خضم ذكر الحقيقة الإيمانية

عز -نراه يثني على االله  ،هو الذي يقضي ويقدر الأمور في هذه الحياة بحكمه وعلمه

   .نالتي لا تخلوا أبداً من حكمة فيها الخير للإنسا ،يحمده على تقديراتهف -وجل

من شأنه أن يرفع   ،واستخدام الشاعر لهذا المدح في خضم ذكر هذه الحقيقة

فيكون استقبال المتلقي أيسر وأشد في نفسه  ،الديني الإيماني لدى المتلقى الحسمن 

 وقعاً.

   وإن كنت مستورا لخطاء ) إني ١٠أستغفر االله من ذنبي ومن سرفي ( 

لأنه  ،ويطلب منه المغفرة -وجل عز-وهنا في هذا البيت يثني الشاعر على االله 

وكان ذلك في خضم اعتراف  ،يغفر الذنوب جميعاً ما عدا الشرك به -سبحانه-

إلا أن هناك الكثير من   ،أن أي إنسان لا يخلوا من الخطاً والوقوع في الذنب ،الشاعر

فعلى العبد أن لا  -عز وجل- قد شملهم ستر االله  ،هم في الذنوبالناس رغم وقوع

 وأن يلجاً دوماً إلى عفو االله وطلب المغفرة منه.  ،يغتر بهذا الستر



١٧٣ 

 

  الخاتمة: 

لقصيدة (الخير والشر) للشاعر أبي   ، انتهت هذه الدراسة الأسلوبية التركيبية

ودرسنا في  ،)والبلاغة – وقد كانت هذه الدراسة مبنية على محورين (النحو ،العتاهية

  ، المنفية والمثبتة وأقسام كلا منهما ،والجملة الفعلية بأقسامها ،النحو الضمائر ومدلولاتها

ومدلولات كل منهما في  ، الطلبية وغير الطلبية ،وفي البلاغة درسنا الجمل الإنشائية

   .القصيدة

 ه.ولا حول ولا قوة إلا ب ،وبعد فهذا جهد المقل واالله المستعان

   *     *   * 

   

   



١٧٤ 

 

  النسوية والأدب العربي 

 

  مفهوم النسوية: 

في كل المجالات  ،النسوية كلمة تعبر عن المرأة وحقوقها في منافسة الرجل

فهي عبارة عن  ،ومن ذلك حقل الأبداع والنقد الأدبي ،الحياتية العلمية والعملية

  .عن نساءأي: صادر  ،حركة نسائية تهتم بدعم ودراسة كل ما هو نسائي

يصدر من   ،ففي حقل الأدب مثلاً يتمثل في دعم كل إبداع أو إنتاج أدبي

فصارت هذه الحركة عبارة عن  ،في هذا الأمر نوالبعض تشدد، الأديبات النساء

وتغلبها بشكلٍ لا يحتمل الخطأ  ،محاولة لإثبات جدارة وكفاءة النساء في كل المجالات

   .على الرجل في كل هذه المجالات

في كل المجالات   ،تحولت بذلك إلى عداء ومنافسة شرسة بين الرجل والمرأةف

 بما في ذلك حقل الإبداع والنقد الأدبي. 

فصارت حركة تنبذ كل إساءة للإبداع   ، توسط في هذا الأمروالبعض الآخر 

تجاه  دوترفض كذلك هذا التشد ،أو محاولة للانتقاص منه ،الأدبي للأديبات النساء



١٧٥ 

 

التي  ،والمعيار الوحيد عندهم في ذلك كفاءة النص الأدبي ،دبي الرجاليالإنتاج الأ

 تحددها المعايير النقدية بغض النظر عن جنسية المبدع. 

  شأة الحركة النسوية: ن 

في كل المجالات   ،ترجع نشأة هذه الحركة إلى النهضة الأوروبية الحديثة

  ، ان من أسس هذه النهضةفك  ،والسياسية والعلمية والأدبية والإجتماعية ةالصناعي

 والكف عن النبذ والإقصاء للأدوار التي  ،تغيير النظرة والمعاملة التي يعامل بها النساء

   .لنفسه ويحتفظ بها يحتكرها الرجل

حتى انتقل إلى حقل  ،وما لبثت هذه النظرة الجديدة وهذا المفهوم الحديث

التي حاربت المناهج  ،الحديثة وتزامن ذلك مع الثورة النقدية ،الإبداع والنقد الأدبي

 ،ليل ودراسة النص الأدبي حتهتم بت ،وأتت بمناهج نقدية جديدة ،النقدية السياقية

 التفكيكية والنقد الثقافي.مثل البنيوية و

تنافس نظيرها عند   ، فظهر إلى الوجود أديبات نساء بإبداعات أدبية نسائية 

عائشة التيمورية ومي زيادة   ،وهم كثر فمنهم عندنا في المشرق العربي ،الرجال

 وحنان لاشين وأحلام مستغانمي وغيرهن الكثير.  ،ورضوى عاشور



١٧٦ 

 

  مصطلحات ومفاهيم نسوية: 

 للنسوية مصطلحات ومفاهيم متعددة أتناول منها الآتي: 

  الجندر:   - ١

  ، الجندر هو مصطلح يدور حول معاني تكافؤ الفرص بين الرجل والمرأة

كز التي يحتكرها الرجل اوأحقية المرأة بالتواجد في المر ، ماوالمساواة الاجتماعية بينه

أن يكون الرجل شريكاً للمرأة وتسعى ، ريةمثل المناصب القيادية والإدا ،لنفسه عادةً 

حتى يتسنى لها التقدم مثله في سلم  ،مثل الرعاية المنزلية وتربية الأبناء ،في مسؤلياتها

   .ةت الاجتماعية والعلمية والإداريالدرجا

المتأصلة في أذهان   ،ويسعى هذا المصطلح كذلك إلى تغيير الثوابت المجتمعية

 ،ثبات أن المرأة تستطيع القيام بدور الرجلوإ ،الناس عن دور المرأة ودور الرجل

 وكذلك الرجل يستطيع القيام بدور المرأة. 

  التحرر:   - ٢

يكبل  ،تماعياً والمقصود بالتحرر عند النسويات ترك كل ما يعتقدونه قيداً اج

في التحركات والملابس لا يصح أبداً   ،حركة المرأة ويطالبها بأسلوب حياة ونمط معين 



١٧٧ 

 

فيهدف التحرر إلى ترك كل  ،فعلت صارت مجرمة في نظر المجتمعوإن  ،أن تتجاوزه 

 ذلك وأن تختار المرأة لنفسها.

  تحرير المرأة:   - ٣

وأن  ،في أو ديني أو أخلاقيويقصد به تحرير المرأة من كل قيدٍ اجتماعي أو عر

بغض النظر عن أي ثوابت أو أخلاق أو  ،يكون لها مطلق الحرية في فعل ما تشاء

وغير ذلك من مظاهر التحرر  ،صير من حق المرأة التمتع بالحرية الجنسيةفي ،معتقدات

 الذي أدى في النهاية إلى فساد واضطراب أخلاقي في المجتمع.   ،المزعوم

 *     *      *   



١٧٨ 

 

- للإمام الشافعي    "أحب من الإخوان"صيدة: ق 

  - شرح وتحليل 

 

  -رحمه االله-الشافعي صاحب هذه الأبيات هو الإمام الجليل محمد بن إدريس 

وجزاه عن الإسلام والمسلمين خيراً، وُلدَِ بغزة ومات أبوه وهو صغير، فأخذته أمه إلى 

عبد مناف، والمطلب  الحجاز حيث أهله وأجداده، وهم بنو شافعٍ من نسل المطلب بن

وطَلَبَ العلم في سنٍ صغيرة وظهر  -صلى االله عليه وسلم- هو شقيق هاشم جد النبي 

مبكراً، وتتلمذ على الإمام مالك وأصحاب الإمام أبي حنيفة، وصَنَّفَ مذهباً في نبوغه 

ن ره في مصر، وبقي مقيماً على أرضها ومات ودُفِنَ فيها، وكان مالفقه في العراق ثم طوَّ 

 مفاخر هذه البلد الطيبة، أن الشافعي عاش ودفن فيها. 

  يقول الإمام: 

  مُواتي * وَكُلَّ غَضيضِ الطَرفِ عَن عَثَراتي) (أُحِبُّ مِنَ الإِخوان كُلَّ  

إن الذي أحبه وأحب صحبته من الناس والإخوان، كل من كان متصفاً 

ثيرٍ من الأحيان متغاضياً، بالحِلم واللين، لا يأخذني بكل خطأٍ أقوم، به بل يكون في ك



١٧٩ 

 

ق فيغض الطرف عن العثرات ولا يسارع باللوم والجفاء، وهذا الخلق من الأخلا 

 الربانية، فكم يذنب العبد وكم يستر االله عليه ويمهله، حتى يتوب ويرجع.

  (يُوافقُِني في كُلِّ أَمرٍ أُريدُهُ * وَيحَفَظُني حَيّاً وَبَعدَ ممَاتي) 

الكريم والأخ الثمين، أنه يكون لصاحبه موافقاً   ومن صفات هذا الصاحب

ات، وإلا فغير ذلك يكون من  لصاحبه في كل أمرٍ يريده من أمور الخير ومن المباح

المرء على " -صلى االله عليه وسلم-قبيل صحبة السوء التي نهى عنها رسولنا الكريم 

كريم أيضاً أنه ومن صفات هذا الصاحب ال "دين خليله، فلينظر أحدكم إلى من يخالل

يحفظ صاحبه في حياته، فلا يخونه ولا يغتابه، وينتصر له إن أساء أحدٌ إليه، ويحفظه 

 كذلك بعد الممات، بأن يذكره بالخير ويتفقد أهله ومن يعول، ويتصدق عليه.

  (فَمَن لي بهَِذا لَيتَ أَنيّ أَصَبتُهُ * لَقاسَمتُهُ ما لي مِنَ الحسََناتِ) 

مكن أن يجد الإنسان صاحباً وأخاً بهذه الصفات الجليلة  والسؤال هنا أين ي

يجد صاحباً كهذا، لكان من الفائزين،  والشمائل الكريمة؟ فلو أن الإنسان استطاع أن

ن يعطيه الإنسان من نفيس ما ولكان حقاً لهذا الصاحب أن يجُازَى بكل خير، وأ

  .يملك



١٨٠ 

 

قيامة عند ربه، فعند  وأنفَسُ ما لدى الإنسان حسناته التي تنفعه يوم ال

ويمكن أن يحصل ذلك،  -عز وجل-مشاركة الحسنات ينتفع كلا الصاحبين عند االله 

 يحَُثَّ كُلٌ منهما صاحبه على أعمال الخير والبر، والقيام به سويا. بأن

 

  (تَصَفَّحتُ إخِواني فَكانَ أَقَلَّهُم * عَلى كَثرَةِ الإِخوانِ أَهلُ ثقِاتي) 

دة، يبين لنا الإمام الشافعي أنه قد تصفح جميع إخوانه، وفي ختام هذه القصي

لاقهم وشمائلهم، فلم يجد منهم على الذين هم من كثرة العدد بمكان، ونظر إلى أخ

كثرتهم تلك إلا قلة، هم أهلٌ للثقة والأمانة منهم، وهكذا ينشر الإمام الشافعي 

ها في صورة الأبيات الآداب الكريمة، ويعلم الناس الشمائل السليمة، بحضهم علي

 عنا كل  الشعرية، لأن لها وقعاً كبيراً في النفس، وأثراً كبيراً على الإنسان، فجزاه االله

 خيرٍ، ورزقنا التخلق بمثل هذه الشمائل.

 *     *     * 

   



١٨١ 

 

  "مولد النور  "شرح قصيدة 

 

فتُهُا في فترة الدراسة الجامعية، فرحاً  "مولد النور"قصيدة  هي قصيدة ألَّ

وحباً في حضرته، وقد  -صلى االله عليه وسلم-كرى ميلاد سيدنا الحبيب المصطفى بذ

نتُها في ديواني المنشور بعنوان (قوافٍ من فيض الخاطر)، وهو متاحٌ للقراءة  ضمَّ

لكترونية المختلفة، لمن أراد أن يشرفني ويطالع والتحميل بشكلٍ مجاني على المواقع الإ 

 فيه. 

  قلت فيها:   

ــادي) (يَـــا شَ  بيــعِ النَّـ ورِ أَهــلاً باِلرَّ سُولِ أَتَيتَنَا * بـِـالنُّـ   هــرَ مِيــلادِ الرَّ

 ـ قَـــتَ قَـلبَــاً للِـحَبيِــبِ يُنـَ   ادي) (عَطَّرتَنـَــا طَيَّبتَنـــا بـِالمُصطَفَـــى * شَوَّ

فَهُ االله  ون بأن يك -عز وجل-مخاطبةٌ لشهر ربيع المبارك الأنور، الذي شرَّ

وترحيبٌ بقدومه على العالمين،  -صلى االله عليه وسلم-زمان ميلاد الرسول المصطفى 

مذكراً إياهم بهذا النبي العظيم الذي جعله االله رحمةً وهدايةً لهم، ومخلصاً إياهم من 

ق، فأهلا بالربيع النادي أي: الطيب الرائحة والذكرى،  ضلال الشرك وفساد الأخلا



١٨٢ 

 

ع قلوبنا وأرواحنا بعد أن أتيت بذكرى ميلاد الحبيب  فقد عطرت يا شهر الربي

وطَيَّبتَ أيامنا بأن جعلناها قراءةً في سيرته ومدحاً  -صلى االله عليه وسلم-المصطفى 

وجعلت قلوبنا تنادي   -مصلى االله عليه وسل-في حضرته، فازداد بذلك شوقنا لرؤيته 

 بذلك في كل وقتٍ وحين.

  خراً قَـد عَلَو * تَ وَطبِـتَ ذِكـراً باِلحبَيبِ الهاَدِي) (هِم يَـا رَبيعَ النُّـورِ فَ 

  (طـِبُّ القُلُـوبِ وَسِـرُّ نُـورِ قُلُوبنِـَا * دَاعـي الخلاَئِـقِ رَحمَــةً لرَِشــادِ) 

 وعزاً بين الشهور والأيام، لأنك قد فحق لك يا ربيع النور أن تهيم فخراً  

فك االله  وطابت  -صلى االله عليه وسلم- خلقه بميلاد حبيبه وخير -عز وجل-شرَّ

الذي هو  -صلى االله عليه وسلم-ذكراك ومنزلتك عند المسلمين، لذكرى حبيبنا محمد 

عانا طبُِّ القلوب ودواؤها، ومن بشرعه نعمل فيرزقنا االله نوراً في القلوب، والذي د

ومفاسد  لرشاد الحال وجاهد في ذلك رحمةً بنا، فأخرجنا االله به من ضلالات الشرك 

 الأخلاق، إلى أنوار هداية التوحيد ومكارم الأخلاق.

ـاداتِ إنِِّــيَ مُغــرَمٌ * لـِي فـِـي وِصالكَِ مَطمَعٌ وَأَيادي)    (يَــا سَيَّـدَ السَّ

  م * فَرَحــاً وَحُبَّــاً مُسلمِـــاً لقِِيــادي) (فيِ يَومِ مَولدِِكُم شَدَوتُ بمَِدحِكُ 

   غَيرَ رِضَاكُموا * لاَ أَنثَنـِي عَــن مَدحِكُــم وَوِدَادي) (لاَ أَرتجَِـي باِلمَدحِ 

 



١٨٣ 

 

فيا سيد السادات يا رسول االله، ما أنا إلا تابعٌ لكم مغرمٌ بكم، أطمع في  

وفي ذكرى مولدكم وصالك سيدي وقربي منك، وأنت سيد الأخلاق والكرماء، 

جناجبكم، معلناً الكريمة قد شدوت بأبيات مدحٍ فيكم، فرحاً بذكراكم وحباً في 

وقد نَظَمتُ هذه  -صلى االله عليه وسلم-بذلك تسليمي وإسلامي لشرع النبي الكريم 

الأبيات في المدح، بغرض نوال الرضا، ولا أنثني ولا أكف إن شاء االله عن مدح النبي 

 ومودته. - عليه وسلمصلى االله-الكريم 

 ـ ذِي لَولاَكَ مَا كـانَ الهـُدَى * غَمَـ   رَ القُلــوبَ فَأسلَمَـت لقِِيــادِ) (أَنتَ الَّ

  (فَالفَضــلُ يَشمَـلُ كُـلَّ عَبدٍ مُسلِمٍ * فـِي كُـلِّ قُطـرٍ فـِـي قُـرىً وَبـِلادِ) 

داً * أَن لاَ يَـنـَـــامَ صَـبابَـــةً لـِمُـــرادِ)     (حَـقٌّ لمـَِن عَـرَفَ الحبَيِبَ محُمََّ

ينا بك يا سيدي يا رسول االله، ما كان هذا  قد مَنَّ عل -عز وجل-ولولا أنَّ االله 

حال الدنيا والناس، وما كنا لنصبح مسلمين نعبد االله وحده لا شريك له، وما كنا 

  .يت االله ونطعم الفقراء والمساكين ة ونؤتي الزكارة ونحج لبلنقيم الصلا 

فبك يا سيدي يا رسول االله قد غمر الهدُى والنور قلوب العباد، فأسلمت الله 

وانقادت لشرعه، فذلك الفضل قد شمل كل عبد أنقذه االله بالإسلام، في  -وجل عز-

صلى  -الحبيب المصطفى  كل قُطرٍ في أرض االله الواسعة، ولذا فقد كان حقاً لمن عرف



١٨٤ 

 

معرفةً حقيقةً أن يهيم بحبه، وأن يجافيه النوم بسبب تلك الصبابة،   -االله عليه وسلم

 -  عليه وسلمصلى االله- ومراده في أن يكون رفيقه 

  )ِ (إنِِّــي لأَعجَــبُ مِــن بَعيـدٍ غَافلٍِ * يَنفي المَحَبَّـةَ مِــن قَبيِـلِ عِنـَـاد 

ـُـم بـِودَادِهِـــم مِــن عَــادِ)   (يَنهََــى الخلاَئقَِ    عَن وِدَادِ نَبيِِّهِم * وَكَأَنهَّ

  لوَسِيلَـــةُ شَافـِـعٌ لعِِبــادِ) (حُــبُّ النبَـِـيِّ لمَِـن أَرادَ فَضِيلَـةٌ * فَهُـــوَ ا 

وإني واالله لأعََجبُ أشدَّ العَجَبٍ من أُناسٍ قد بلغت بهم الجفوة بنبيهم، أن  

من كل لونٍ من ألوان التعظيم والإجلال، فلا يقولون سيدنا قبل اسمه أرادوا تجريده 

، وينهون في النار -صلى االله عليه وسلم-الشريف ويصنفون المؤلفات في كون والديه 

والفرح بذكرى مولده، وكأن من يفعل كل  -صلى االله عليه وسلم-الخلق عن مودته 

  .مذنبٌ أثيم مثل أقوام عادٍ وثمودذلك  

 -صلى االله عليه وسلم- ؤلاء البعيدين عن منهج نبيهم الغافلين بمقامه فعلى ه

لىَّ بها، فهو فضيلةٌ لمن أراد أن يتحَ  -صلى االله عليه وسلم- أن يعلموا أن حب النبي 

 وسيلة العباد لنيل رحمة االله ورضوانه، وهو الذي يشفع لأمته يوم الحساب. 

 



١٨٥ 

 

بَــت     لمَِحَبَّــةٍ * فـِـي قَلــبِ نَاظمِِهَــا بخَِيـرِ مِدَادِ) (هَـــذِي قَوَافـِـي رُتِّ

دٍ * طبُِّ القُلُوبِ وَشَافعِِـي لمَِعَ  لاةُ عَلىَ الحبَيِبِ محُمََّ   ــادي) (وَهُوَ الصَّ

  (صَلىَّ عَليهِ االلهُ مَا نَـاحَ الحمََــا * مُ بكُِـلِّ أَرضٍ قَــد دَنَــت وَبعِادِ) 

 قد نُظمَِت ورُتِّبَت بدافعٍ من المحبة في قلب ناظمها وبعد فهذه أبياتٌ وقوافي

الفقير، وكان المدِادُ المستخدم في نظمها خير مِدادٍ على الإطلاق فقد كان المحبة  

في كل وقتٍ  -صلى االله عليه وسلم-والسلام على سيدنا الحبيب محمد والصلاة 

  .قلوب والشافع للخلائق يوم الحسابوحين، فهو طِبُّ ال

 عليك االله يا سيدي يا رسول االله دوماً، ما ناح الحمام في كل أرضٍ دانية صلى

 قريبة أو بعيدة. 

 *     *     * 

   



١٨٦ 

 

    "ألا أيهذا السائلي"شرح قصيدة: 

  ر ابن الرومي للشاع 

 

ابن الرومي هو شاعر من شعراء العصر العباسي الماجدين، وكان من طبقة 

يج، وكان جده من أصلٍ رومي ثم أسلم، المتنبي، اسمه هو علي بن العباس بن جُرَ 

يداً للشعر، واشتُهِرَ عنه غَرضُ   وكان من موالي بني العباس، كان ابن الرومي شاعرا مجُِ

ما مدح رئيساً ولا "ينتفع بشعره مثل باقي الشعراء، حتى قيل عنه  الهِجاءِ والرثاء، ولم

راء والأمراء، وقيل ، وبسبب ذلك جلب لنفسه عداوة الوز"مرؤوساً إلا عاد وهجاه 

 أنه مات مسموماً في بغداد بفعل أحد الوزراء الذين هجاهم.

  قال ابن الرومي: 

  لفَعَالِ تعاليا) (ألا أيهذا السائلي عَنْ مَعاشر * يَزيدُهُمُ لؤمُ ا 

  (لعمرُك ما فيهم صرفتُ عنايتي * إلى القول بل في الدهر حُكت القوافيا) 

يا أيها الشخص الكريم الذي يسألني عن رأيي في بعض الناس، اسمع جوابي  

إليك فيهم، فأنت قد سألتني عن أناسٍ قد بلغوا من الكبر والإعجاب بالنفس، مبلغاً 



١٨٧ 

 

قٍ ذميمةٍ تدفعهم إلى الأفعال التي لا يقوم بها إلا عظيماً، وصاروا يتخلقون بأخلا

ئَامُ من الناس، ولا يتحرجون من    .يزيدون تعالياً وترفعاً عن الناسذلك بل  اللِّ

وإني أقسم بعمرك أيها السائل، أن مثل هؤلاء القوم لا أجود عليهم بقليلٍ من 

لاً لها، لكن أقوم العناية والترتيب، لأنظم فيهم القصائد بغرض المدح فليسوا أه

، وقصائدي  بحياكة القصائد المقفاة الشديدة البراعة، كما يحيك الخياط الثوب الثمين 

 هذه مرسلةٌ للدهر محملةٌ بالحِكَم وببليغِ الكلام.

  (تنبّه للأرذالِ يرفع أمرهم * فأصبح عن أهلِ المروءةِ ساهيا) 

  إلى الرشدِ هاديا) (كحيرانَ لا يدري الهدى كيف وجهُه * ضلالاً وما يَلقى  

ل  فعليك أيها السائل الكريم أن تسمع لهذه النصيحة مني، وأن تتنبه إلى حا

من تتعامل معهم من الناس، وانظر إلى تاريخهم وسابق عهدهم، فإنك ستجد أنهم 

كانوا من الأراذل الذين لا شأن لهم ولا خلاق لهم، فلما ارتفع شأنهم وعظم أمرهم، 

الكبرِِ والتعالي ولؤم الفعال، فأصبحوا من الساهين عن  ترى مثل هذه الصورة من

   .مةالمروءة والشمائل الكريأخلاق أهل 



١٨٨ 

 

ء  ومَثَلُهُم في ذلك مَثَلُ الحيران الذي لا يستطيع أن يتعرف على سبيل الاهتدا

، فهو ضالٌّ في أمره ولا يجد من الهدى حاصلا عنده  لما يصبوا إليه، وكيف يكون وجه

 يق الرشاد، فاحذر من معاملة مثل هؤلاء القوم. يهديه إلى الطر

  وكلَّ جهولِ الرأي يعلو الروابيا) (ترى كل ذي لبٍّ بأسفلِ تَلعةٍ *  

  (كذي جيفِ الغرقي إذا هي أنْتَنت * وأجوت بطون الماءِ تعلو طوافيا) 

واعلم أيها السائل الكريم أن من غريب أحوال هذه الدنيا، أنك ترى كل  

مه الذي يستحقه، فإنك ترى كل ذي لُبٍّ أي: صاحب عقلٍ حكيمٍ إنسانٍ ليس في مقا

ةٍ منخفضةٍ في المجتمع، مِثلَ الذي يَمكُثُ أسفل التِّلاع وهي: كل وتفكيرٍ سليم، بمكان

ما ارتفع من الأرض، وترى كذلك كلَّ جاهلٍ في عقله ورأيه، يحوز أعلى الدرجات 

الذي لا يكون جلوسه إلا فوق الروابي،  والمكانة الاجتماعية المرموقة، مِثلَ الإنسان

   .رع المرتفعة الكثيرة الخير والزأي: الأراضي

وهذه القسمة الجائرة مَثَلُها كَمَثَلِ الجِيَفِ النتنة أي: الأجساد الميتة التي أصابها 

العفن والنتن، حينما تُلقَى في الماء، فإن الماء يلفظها خارجاً فتعلو على سطحه، وهكذا 

   ل الدنيا وأيام الناس، فيا صاحب اللُّبِ اعتبر.هي أحوا



١٨٩ 

 

    "النهى  أما يردع الموت أهل "شرح قصيدة 

  للشاعر أبي فرِاس الحَمَدَاني 

 

أبو فِراس الحمََداني من كِبار شعراء العرب في العصر العباسي، واسمه 

لى يد ابن الحارث بن سعيد بن حمََدَان، وُلدَِ بمدينة الموصل وقُتلَِ أَباهُ وهو صغيرٌ ع

نيِ، وتولى أخيه بسبب الرغبة في الحكم، وتمت رعايته بواسطة سيف الدولة الحمََدَا

أعمالاً تحت إمرته ومنها توليه ولاية مَنبجِ، وقد وقع في الأسر بيد الروم مرتين وكانت 

له أشعار في أسره من أجود ما يكون، وكان يراسل سيف الدولة حتى يفتديه إلا أن 

في ذلك، حتى استطاع الهرب بنفسه من حصن خَرَشنَة الواقع على نهر  الأخير تكاسل

 سره الثاني ظل يراسل سيف الدولة حتى تم تحريره.الفرات، وفي أ 

  قال أبو فراس الحمداني: 

  (أَما يَردَعُ المَوتُ أَهلَ النهُى * وَيَمنعَُ عَن غِيِّهِ مَن غَوى) 

  يَغدو قَصيرَ الخطُا) (أَما عالمٌِ عارِفٌ باِلزَمانِ * يَروحُ وَ 

 



١٩٠ 

 

ذين يتميزون  ى فيهم أي: الهَ يتسائل الشاعر عن حال البشر وعن أهل النُ

ر أحدهم في حال الموت وينظر إلى حال من  بالتفكير الحكيم والنظر البعيد، ألم يتفكَّ

هُم في هذه الحياة، فَلمَِ لمَْ  كان قبله، ألم يسبق الموت إليهم فانتهت أعمارهم وسِيرَُ

وا عن غيهم وضلالهم وإفسادهم في الأرض، أليس فيهم من هو خبيرٌ بأحوال يرتدع

رفٌ بها ويعلم أن الإنسان مهما عمر فلا بد سيموت، وبمنطلق هذا العلم الزمان عا

ا، أي: قصير الأمل لا يطمع في الحياة الطويلة، طَ يروح ويغدو في الحياة قصير الخُ 

 لذي يليه. فيقوم بعيش كل يومٍ بيومه دون انتظار ا

  (فَيا لاهِياً آمِناً وَالحِمامُ * إلَِيهِ سرَيعٌ قَريبُ المدَى) 

  يُسرَُّ بشيَِءٍ كَأَن قَد مَضى * وَيَأمَنُ شَيئاً كَأَن قَد أَتى) ( 

فيا من هو غارق في ملذاته قد غلبه اللهو بألوان الحياة الزاهية، فصار يبغي في  

الذي قد يؤول إليه، كيف يكون هذا   الأرض ويأمن بسبب جهله عاقبة ذلك والمصير

بشر جميعاً، قريب المدى لا مفر منه ولا حالك والحِماَم أي: الموت سريع الخطُا إلى ال 

مهرب، فيكف يكون حالك إن أتاك وأنت بهذا البغي وشأنك هذا اللهو، وقد بلغ من 

فريق بين خفة عقلك وسَفَهِ تفكيرك أنك تتعامل مع الحياة وملذاتها بكل سرورٍ دون ت

من   حقٍ وباطل، وتستمتع بذلك كأنه تم لك ما تريد وذقت لذته ومضى ذلك، وبلغ



١٩١ 

 

سَفَه تفكيرك كذلك أنك تأمن العواقب، كأمنك بعد مجيئ ما كنت تتحرق شوقاً 

 لرؤيته، فما أخيب ظنك وأضل سعيك. 

نتَ أَنَّكَ مِنهُم غَدا)    (إِذا مامَرَرتَ بأَِهلِ القُبورِ * تَيَقَّ

   العَزيزَ بهَا وَالذَليلَ * سَواءٌ إذِا أُسلِما للِبلىِ) (وَأَنَّ 

   مُؤنسٌِ * وَحيدَينِ تحَتَ طِباقِ الثَرى) (غَريبَينِ مالهَماُ 

تَ نفسك يوماً تجِاه المقابِرِ، ونظرت إليها معتبراً متفكراً لتغير   فلو أنك سَيرَّ

انوا على ظهر حالك، فإنك إن فعلت ستدرك أن هذه القبور يسكنها الآن، أناس ك

وعزيز  الأرض أحياءاً يروحون ويغدون، فيهم الصالح والطالح والغني والفقير

الشأن والحقير، فكما مضت أيامهم وانقضت أعمارهم سيكون ذلك مصيرك ومآلك، 

وستدرك أنك لا محالة منهم، فكلهم على اختلافهم قد سُلِّمَت أجسادُهُم للتراب، 

 نسٌ، ووحيد ليس له صاحب.وأن الكل فيهم غريبٌ ليس له مؤ

  عَمَلٌ غَيرُ ماقَد مَضى) (فَلا أَمَلٌ غَيرَ عَفوِ الإِلَهِ * وَلا  

اً تَرى)  اً فَشرَّ   (فَإنِ كانَ خَيراً فَخَيراً تَنالُ * وَإنِ كانَ شرَّ

وهناك تحت التراب ليس هناك أي أمل أو نجاة للعبد، إلا ما يناله من عفو  

لكريم، وأنه لن يجد العبد معه تحت هذا التراب، إلا ما الإله الديان الغفور الرحيم ا



١٩٢ 

 

كان قد قدمه من أعمالٍ في حياته، فإن كانت خيراً سيجد خيراً يناله، وإن كانت شراً 

 .لعبد لهذا اللقاء وهذا المصيرا اسيرى شراً أمامه، فاعمل أيه 

قول ، فهو متأثر ب"التناص القرآني"في البيت الأخير نجد الشاعر قد استخدم 

مل مثقال  فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ومن يع { في سورة الزلزلة:  -عز وجل-االله 

   .}ذرة شراً يره 

يداً حال الدنيا، ويصف م اوهكذا نرى أب صير العبد  فِراسَ الحمََدَاني يصف مجُِ

، وأن جميع -عز وجل-ومآله، وأنه لن ينفعه طول أمله بدون عملٍ صالح يرضي االله 

 أنواعهم وأشكالهم، عند الموت وداخل القبور سواسيةٌ لا فرق بينهم. الخلق بمختلف

 *     *     * 

   



١٩٣ 

 

  الخاتمة 

 

هذه الرحلة الطيبة من الأفكار والمناقشات  -عز وجل–تمت بحمد االله 

أن تكون رحلةً ماتعةً رائقةً وأن تكون قد خرجتَ منها  والأدبيات وأرجو والمواعظ

لت لك الإفادة وهو عين المراد واالله أسأل أن يجعل عزيزي القارئ والقارئة وقد حص

  الصا لوجهه الكريم.هذا الكتاب بكل ما سُطِرَ فيه خ

سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمدالله رب  

  لعالمين. ا 

 أحمد محمود النجار 



١٩٤ 

 

  الفهرس 

  ٢  إھداء

  ٣  مقدمة

  ٦  الأول الفصل

  ٦  الدیني القسم

  ٧  الدعوة أسالیب

  ١٠  الله إلى وتوبوا

  ١٢  المأمون الأمین ھجرة

  ١٥  الصوفیة أخلاق جملة

  ١٧  أعمالكم تبطلوا لا

  ٢٠  حبیب یا معراجك

  ٢٣  ١جـ وسلم علیھ الله صلى الأمین الصادق



١٩٥ 

 

  ٢٦  ٢جـ وسلم علیھ الله صلى الأمین الصادق

  ٢٩  ٣جـ وسلم علیھ الله صلى الأمین الصادق

  ٣٣  سلیمان كفر وما

  ٣٥  الغائب والشاھد الكاذب الصادق

  ٣٨  قاتل سمٌ  الطاعة حلاوة

  ٤١  بینكم شجر لما عرضة القرآن تجعلوا لا

  ٤٤  أحسن ھي بالتي

  ٤٨  الفتَوَى صِناَعَةُ 

الِحُ  المَالُ  جُلُ  الصَّ الِحْ  والرَّ   ٥٠  الصَّ

  ٥٣  ظمالمع النبوي بالمولد الاحتفال مشروعیة

  ٥٧  الثاني الفصل

  ٥٧  والاجتماعي الفكري القسم

  ٥٨  الوسط التربیة

  ٦٠  مولیھا ھو وجھة ولكل

ابْ  الكُلُّ    ٦٢  قصََّ



١٩٦ 

 

  ٦٥  الغالیات المؤنسات

  ٦٨  عتبة إلا ھي ما

  ٧٠  الھمة إنھا

  ٧٣  المروءة؟ صاحب أین

  ٧٧  ٢٠٢٢ الكتاب معرض إنھ

  ٨٠  بیدیك قیدك مفتاح

  ٨٤  !!تحكمون كیف لكم ما

  ٨٦  العبسي عنترة

  ٨٩  المُمتحََن الإمامُ 

  ٩٢  الحقیقة عن الباحث

  ٩٥  القاضي الإمام

  ٩٩  النار لكمما في نظرة

  ١٠١  والشعراء الشعر في نظرة

  ١٠٤  التقيّ  الخفيُّ 

  ١٠٨  الفتیان أبو السید

  ١١٢  العینین كریم الأدب صاحب



١٩٧ 

 

  ١١٥  الكرم مشاھِدُ 

ةُ  الأنام مُفتِي   ١١٩  الإسلام عُلمََاءِ  ودُرَّ

  ١٢٣  لِدِینْ الخَا یلُ نزَِ 

  ١٢٧  الثاني الإنسان

  ١٣٠  وثوََانِي دقائِقٌ  الحیاةَ  إنَّ 

  ١٣٤  الثالث الفصل

  ١٣٤  الأدبي القسم

  ١٣٥  الشعراء فحول طبقات

  ١٣٥  - نقدیة قراءة-

  ١٣٩  نفسھا عن تتحدث مصر قصیدة

  ١٣٩  )تاریخیة نقدیة قراءة(

  ١٤٤  زیدان جِيجُر لـ الأیوبي الدین صلاح روایة

  ١٤٤  )نقدیة قراءة(

  ١٦٠  العتاھیة أبي لـ والشر الخیر: قصیدة

  ١٦٠  - أسلوبیة دراسة-



١٩٨ 

 

  ١٧٤  العربي والأدب النسویة

  ١٧٨  - وتحلیل شرح-  الشافعي للإمام" الإخوان من أحب: "قصیدة

  ١٨١  "النور مولد"  قصیدة رحش

  ١٨٦  "السائلي أیھذا ألا: "قصیدة شرح

  ١٨٦  الرومي ابن للشاعر

  ١٨٩  "النھى أھل الموت یردع أما" دةقصی شرح

  ١٨٩  الحَمَدَاني فِراس أبي للشاعر

  ١٩٣  الخاتمة

  ١٩٤  الفھرس

 


