



الولايات المتحدة الأمريكية الجامعة الإسلامية بمنيسوتا عمادة الدراسات العليا كلية/ الدراسات الإسلامية قسم /الدعوة والثقافة الإسلامية

"المناهج الدعوية للأنبياء من خلال سورة هود"

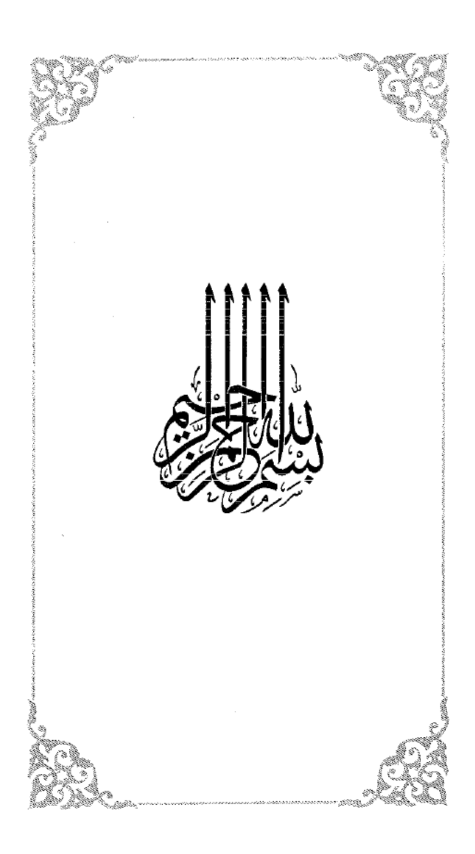
(قدمت هذه الرسالة استكمالا لمتطلبات الحصول على درجة "الدكتوراه" في الدراسات الإسلامية / تخصص الدعوة والثقافة الإسلامية)

إعداد الطالب حسين محمد أمين عامر

إشراف

الدكتور / محمد سيد مكي

العام الجامعي 1445هـ/2023





أهدي هذه الرسالة لوالدي -رحمه اللهولوالدي بارك الله في عمرها، عرفانا بالجميل،
ولزوجتي العزيزة؛ التي كانت وما زالت خير عون لي،
ولأولادي؛ أسأل الله أن يبارك فيهم جميعا،
ولمشايخي، وأساتذتي الذين دعموني خلال مسيرتي
العلمية، وشجعوني لإتمام هذا العمل؛ فجزاهم الله عني
خيرا
الباحث



أتقدم بالشكر الجزيل أولاً إلى الله -تبارك وتعالى- ذي المنة والفضل، الذي أعانني على كتابة هذا البحث، وأشكر من بعده كل من أعانني على إتمامه وأخصُّ مشرف البحث:

## الدكتور (محمد سيد مكي)

ولا أنسى أن أتقدم بالشكر والثناء إلى أساتذتي الأفاضل أعضاء لجنة المناقشة الذين تحملوا عناء قراءة هذه الرسالة راجياً أن يكون لتصويباتهم الدقيقة، وملاحظاتهم العلمية الأثر الكبير في إخراج هذه الرسالة بالصورة المرضية.

#### ملخص الرسالة

يهدف هذا البحث إلى استنباط المناهج الدعوية لعدد من الأنبياء من خلال سورة هود، والتي احتوت على قصص كوكبة مباركة من الأنبياء وهم أنبياء الله: (نوح، وهود، وصالح، ولوط، وشعيب، وموسى، وخاتمهم محمد -صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين-)

هؤلاء السبعة الكرام كانت لهم أساليب عدة في دعوة أقوامهم، ما بين الاعتماد على العاطفة: بإظهار الود واللين لقومهم، والترغيب والترهيب، والتذكير بنعم الله عليهم، وأنه لا يقبل منهم أن يتمتعوا بالنعم ويكفروا بالمنعم -جل وعلا-، وهو ما يعرف عند علماء الدعوة بالمنهج العاطفي.

ومنها ما يعتمد على إعمال العقل: بالاستفهام لتحفيز العقول للتفكير الصحيح، وعدم البقاء تحت أسر تقليد الآباء، والجمود على العادات والتقاليد وإن كانت باطلة، وكذلك الجدال لإظهار الحق الذي جاء به أي نبي من أنبياء الله عليهم السلام-، ورد الشبهات التي يرددها المتكبرون، والمعاندون خاصة من الملأ الذين يرون أن الرسل قد جاؤوا لإزالة الباطل الذي ينتفعون ببقائه، والحوار الذي يعتمد على الوضوح والسلاسة في البيان، وانتقاء الألفاظ، والقوة في إظهار الحق، وهذا ما يعرف عند علماء الدعوة بالمنهج العقلي.

ومنها ما يعتمد على الحس والإدراك، كالمعجزات والآيات البينات التي يظهر ها الله على يد نبي من أنبيائه، أو الحث على الاعتبار بالسابقين، أو تطبيق الرسول للمنهج الذي جاء به، ليكون قدوة لقومه، أو من خلال تغيير المنكر باليد، ليرى الجميع كيف يكون إزالة المنكرات التي تسخط الله، وهذا ما يعرف عند علماء الدعوة بالمنهج الحسى.

إن طريق الدعوة طريق شاق وصعب يحتاج أولا للاستعانة بالله، وصدق اللجوء إليه دائما، ثم الصبر وسعة الصدر، والحكمة في التعامل مع المدعوين، والتحلي بالحلم والأناة، وعلو الهمة في الدعوة إلى الله.

أسأل الله أن يديم علينا نعمة الإسلام، وأن يشرفنا بالدعوة إلى الله حتى يقبضنا إليه غير مفرطين ولا مضيعين، اللهم آمين.

#### **Summary of the thesis**

This research aims at extracting the preaching approaches of many prophets by examining Surah Hud, which contains stories of a blessed group of prophets who are the prophets of Allah: Noah, Hud Saleh, Lot, Shu'aib, Musa, and the seal of prophets, Muhammad - peace and blessings be upon them all -.

These seven honorable prophets had several approaches in preaching to their people, ranging from relying on emotion by showing kindness and gentleness to their people, using persuasion and admonition, reminding them of Allah's blessings upon them, and making it clear that it is not acceptable for them to enjoy these blessings while disbelieving in the Bestower of the blessings - Allah. This approach is known among scholars of da'wah (calling to Islam) as the emotional approach.

Some prophets relied on intellectual engagement, using questioning to stimulate rational thinking and to abide by the traditions of their forefathers if they were erroneous, and engaging in debates to clarify the truth brought by a Prophet and to refute the doubts raised by the arrogant and disobedient, especially among the elites who believed messengers came to demolish the falsehood from which they benefited, and they also used dialogue that relies on clarity and simplicity in expression, careful selection of words, and strength in presenting the truth. This is known

among scholars of da'wah (calling to Islam) as the intellectual approach.

Additionally, some prophets relied on sensory and perceptual elements, such as miracles and clear signs that Allah revealed through one of His prophets, or by urging to consider past nations, or by the prophets applying the teachings they are calling for to act as role models for their people, or by directly changing evil with their hands to demonstrate how to sin that anger Allah should be eliminated. This is known among scholars of da'wah (calling to Islam) as the sensory approach.

The path of da'wah (calling to Islam) is a challenging and difficult journey that first requires reliance on Allah, sincere and continuous seeking for His help, patience, wisdom in dealing with those who are being called, and embodying clemency and gentleness, as well as having a high determination in calling to Allah.

I ask Allah to maintain the blessing of Islam and to honor us with being called to Allah until He takes us to Him without us being excessive or wasteful. Amen.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين حمدًا يليق بجلال الله، ملء السماوات وملء الأرض وملء ما شاء ربنا من شيء بعد، حمدًا دائما لا ينقطع إلى يوم الدين، وصل اللهم وسلم وبارك على صفوة النبيين، وخيرة المرسلين سيدنا محمد و على آله وأصحابه أجمعين.

#### أما بعد/

إن القرآن كتاب الله – عز وجل – المنزل على قلب الرسول – صلى الله عليه وسلم –، وهو كتاب يحتوي على العديد من الموضوعات المختلفة منها العقيدة والتشريع، والأخلاق، والقصص.

إن القصص القرآني جزء أساسي في القرآن الكريم، وقد اشتمل على جزء كبير من هذا الكتاب العظيم، وعندنا عدد كبير من أسماء سور القرآن سميت بقصة فيها، كسور (البقرة، آل عمران، المائدة، يونس، هود، يوسف، إبراهيم، الحجر، الكهف، النمل)، ومنها سور لم تسم بقصة فيها، ولكن مضمونها مضمون قصصي، كسور (الأعراف، طه، الشعراء، المؤمنون، الفرقان، العنكبوت، ق، الذاريات، القمر، الشمس، النازعات) كلها سور قصصية.

والقصص القرآني فيه خلاصة التاريخ الإنساني، من بدء خلق آدم إلى نزول القرآن، ولذلك جاء ثلث القرآن تقريبا قصصًا، وهذا يدل على أهمية القصص.

إن من أعظم خصائص هذا الدين حيويته، وحيوية هذا الدين أكثر ما تتمثل في الدعوة، وأفضل وأصدق قدوة للدعاة هم الأنبياء الكرام-عليهم السلام-، ولذلك ينبغي علينا مدارسة قصص القرآن لنستخرج منها ركائز الدعوة وأساليبها ووسائلها، فيستفيد الدعاة من الأساليب الناجحة في تعامل الأنبياء مع أقوامهم؛ قال تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ [يوسف: 111]

وما أجمل أن يتلمس الدعاة في عصرنا الحاضر السير على خطى الأنبياء، والتخلق بأخلاقهم، والاقتداء بهم في الدعوة إلى الله بالحكمة، والموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن، من خلال المنهج القرآني في عرض قصصهم، وأحوالهم مع أقوامهم؛ من خلال در استي لأحد سور القرآن (سورة هود) والتي جعلت عنوانها:

## "المناهج الدعوية للأنبياء من خلال سورة هود"

والله الموفق والمستعان

\*\*\*\*\*

#### أولا/ أهمية البحث:

- 1- تعلقه بأشرف الكتب وأجلها كتاب الله -عز وجل الذي لا تنقضي عجائبه.
- 2- إبراز المناهج الدعوية للأنبياء مع أقوامهم من خلال سورة مباركة من سور القرآن؛ وهي سورة هود.
- 3- اشتملت سورة هود على قصص كوكبة مباركة من الأنبياء عليهم السلام، وأوضحت أفضل الأساليب في الدعوة إلى دين الله وأحسنها، لذلك فهى تعتبر معلمًا بارزًا للعاملين في حقل الدعوة، تنير لهم الطريق.
- 4- تحقيق القدوة في الأنبياء عليهم السلام-، وإبراز جهادهم في سبيل تبليغ كلمة الله إلى أممهم، وصبرهم على أذى قومهم، وعنتهم، ليكون في اتباع منهجهم نبر اسا للدعاة إلى الله يقتدون به في دعوتهم.
- 5- استنهاض الهمم، وحث الدعاة إلى الله الغيورين على الدين أن يضاعفوا جهدهم في تبليغ دعوة الله، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

#### ثانيا/ أهداف البحث:

- 1- تذكير الدعاة بالمصدر الأول والأساس في عزة المسلمين؛ وهو القرآن الكريم، فهو النبع الصافى الذي نستلهم منه الصراط المستقيم.
- 2- بيان المناهج الدعوية التي سلكها الأنبياء- عليهم السلام- مع أقوامهم لتقريب كيفية تطبيقها في واقعنا المعاصر، لتكون تبصرة للدعاة في كل زمان ومكان.

- 3- اشتمال السورة على ركائز مهمة في الدعوة، وبيان للأخلاق التي ينبغي أن يكون عليها الدعاة إلى الله.
  - 4- تعلم فن الحوار والمجادلة لإبراز الحق، وإقامة الحجة على المخالفين.
  - 5- فهم سنن الله تعالى- في الكون، وطبيعة الصراع بين الحق والباطل.

#### ثالثا / مشكلة البحث:

يجيب البحث عن أسئلة مهمة في الموضوع هي:

- ما المناهج الدعوية التي سلكها الأنبياء في دعوتهم لأقوامهم بسورة هود؟
- كيفية تأصيل تلك المناهج وفقا لقصص الأنبياء الوارد ذكر هم بسورة هود؟
- كيف يمكن للدعاة إلى الله تطبيق المناهج الدعوية مع تنوع المدعوين،
   واختلاف أفهامهم، وثقافاتهم، ومجتمعاتهم؟

#### رابعا / حدود البحث:

- نوعية البحث: دراسة دعوية.
- موضع البحث: سورة هود-عليه السلام-

#### خامسا / فروض البحث:

- يمكن التوصل من خلال تدبر سورة هود إلى عدد من المناهج الدعوية المختلفة.
  - يمكن تطبيق تلك المناهج الدعوية في واقعنا المعاصر.
  - توجد علاقة بين المناهج والأساليب الدعوية وواقعنا المعاصر.

#### سادسا/ صعوبات البحث:

- 1- عدم التفرغ الكامل للبحث، وكثرة الانشغال ما بين عملي الدعوي من جانب، والتزامات الأسرة، والاهتمام ببعض شئون الجالية بكندا من جوانب أخرى.
- 2- قلة المراجع في تناول قصص القرآن من خلال المناهج الدعوية وتطبيقاتها عند الأنبياء، وتركيز كثير من الباحثين على الوسائل والأساليب فقط.

#### سابعا/ الدراسات السابقة:

هذه الدر اسات السابقة التي تمكنت من جمعها في موضوع الدر اسة (في حدود علمي واستطاعتي وما توافر لدي من مراجع)

- 1- (التناسق الموضوعي في سورة هود) رسالة دكتوراه مقدمة من الباحث ياسر بن عبد الله بن محمد بازيد لجامعة أم القرى بالسعودية كلية الدعوة وأصول الدين، قسم الكتاب والسنة، عام 1435هـ /2015 م، وقد اهتم الباحث بإبراز التناسق الموضوعي لسورة هود؛ ردا على المستشرقين ومن تابعهم من المتشككين في مصدر القرآن، ومن أوصى منهم بإعادة ترتيب آياته تسهيلا لقراءته على حد زعمهم.
- 2- (الدراسة التحليلية لمقاصد وأهداف الحزب الثالث والعشرين من القرآن الكريم سورة هود الآيات: (1:83) رسالة ماجستير مقدمة من الباحث سعيد طه خضر للجامعة الإسلامية بغزة كلية أصول الدين قسم التفسير عام 1435هـ/2014 م، وقد اهتم الباحث ببيان الموضوعات الأساسية للحزب الثالث والعشرون من القرآن الكريم من سورة هود، وإظهار مقاصدها العامة، وأهدافها التي تهدف لترسيخها في المجتمع الإسلامي.

- 3- (آيات العقيدة في سورة هود) رسالة ماجستير مقدمة من الباحث حيدر غالب محمد العنبكي، مقدمة للجامعة الإسلامية ببغداد كلية أصول الدين، قسم العقيدة، عام 1431هـ /2010 م، وقد ركز الباحث في رسالته على جوانب العقيدة في السورة (الإلهيات، النبوات، السمعيات)
- 4- (القصص القرآئي في سورة هود دراسة موضوعية) رسالة ماجستير مقدمة من الباحث محمد هندي سليمان لكلية الإمام الأعظم ببغداد؛ قسم أصول الدين تخصص تفسير، عام1431هـ /2010 م، وقد اهتم الباحث بالسرد التاريخي لقصص الأنبياء المذكورين بسورة هود، وجاءت الرسالة خالية من الحديث عن مناهج ووسائل وأساليب الدعوة.
- 5- (المضامين التربوية في قصص الأنبياء في سورة هود) رسالة ماجستير مقدمة من الباحث سليمان بن أحمد بن سليمان المشعلي لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية قسم التربية في كلية العلوم الاجتماعية، عام 1431هـ / 2010م، وقد اهتم الباحث بإبراز الجوانب التربوية في قصص الأنبياء بدراسة الأهداف، والأسس، والقيم، والأساليب التربوية التي تضمنتها الآبات.
- 6- (الدعوة إلى الله في سورة هود) رسالة دكتوراة مقدمة من الباحث عبد الرحمن بن راجي، مقدمة للجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة كلية الدعوة وأصول الدين عام 1413هـ/1992 م، شعبة الدعوة، وقد جاءت الرسالة في مجلدين؛ عنى الباحث فيها بسرد مواقف الرسل مع أقوامهم، وأوجه الاتفاق والشبه في دعوة الرسل، وفي المدعوين من أقوامهم، ثم ختمها ببيان سنة الله -تبارك وتعالى- التى لا تتبدل ولا تتغير أن العاقبة للمتقين، ومما

يلاحظ على الباحث تركيزه على التفسير التحليلي للآيات، ونقل أقوال الأئمة في التفسير، والترجيح بينها، وأطال النفس في السرد التاريخي لقصص الأنبياء، ولم يتعرض لمناهج، أو طرق وأساليب الدعوة.

#### \*\*\*\*\*

وبعد استعراض الدراسات السابقة أرى أنها لا تتعارض مع موضوع البحث الذي أطرحه؛ لأن الموضوع يتناول المناهج الدعوية عند الأنبياء في سورة هود، وهذا ما لم يتم في أي من الدراسات السابقة.

#### ثامنا/ المناهج المستخدمة في البحث:

اتبعت في در استي:

- 1- المنهج الوثائقي؛ وذلك برجوعي إلى كتب التفسير، والنظر في تفسير ومعانى آيات سورة هود.
- 2- المنهج التحليلي الذي أقوم من خلاله بدراسة سورة هود لاستخراج، مناهج الدعوة التي سلكها الأنبياء الوارد ذكرهم بالسورة في دعوتهم لقومهم.
- 3- المنهج الاستنباطي (الاستدلالي) لربط الأساليب بالمناهج الدعوية (العاطفي والعقلي والحسي).

وبهذه المناهج المتنوعة أكون قد استخدمت في هذا البحث المنهج التكاملي الذي يقوم على الربط بين الموضوعات المتنوعة أو المختلفة، وتنسيقها في شكل مترابط.

## تاسعا/ عملي في البحث:

1-قمت برسم الآيات القرآنية الكريمة بالرسم العثماني، ثم عزوها إلى مواضعها في المصحف الشريف، بذكر اسم السورة، ورقم الآية.

- 2-جمع الآيات الخاصة بالمناهج الدعوية عند الأنبياء بسورة هود، مع التعرض لمثيلاتها في القرآن الكريم.
- 3- الرجوع إلى كتب التفسير المعتمدة لعلمائنا الأوائل وكذلك المعاصرين في تفسير الآيات الكريمة.
- 4- تخريج الأحاديث التي ذكرت في الرسالة، والحكم عليها إذا لم ترد في الصحيحين من مظان ذلك في كتب الحكم على الأحاديث.
- 5- إذا اقتبست نصبًا من مصدر، أو من عدد من المصادر، وعبرت عنها بأسلوبي الخاص، أو تصرفت فيه حسب السياق، فإني سأشير إلى ذلك في الحاشية، بعبارة: (ينظر)
  - 6- إذا كان النص المقتبس أقل من 40 كلمة أقوم بكتابته بين علامتي التنصيص هكذا "---" وإذا زاد النص المقتبس عن ذلك أقوم بكتابته بين قوسين هكذا (---) مع الإشارة للمرجع وتفاصيله في الهامش.
    - 7- بالنسبة لتوثيق المراجع اتبعت فيها: ذكر اسم المرجع، ثم المؤلف، ثم الجزء، والصفحة، ثم المحقق -إن وجد-، ثم دار النشر، ورقم الطبعة، وبلد النشر، وسنة النشر.
- 8- اكتفيت بتعريف الأعلام غير المشهورين الوارد ذكر هم بالرسالة، ولم أقم بتعريف الأعلام المشهورين من الأنبياء والصحابة والتابعين.
  - 9- عملت فهارس للآيات الكريمة، والأحاديث النبوية، والأعلام الأجلاء المترجم لهم في نهاية البحث.

#### عاشرا / خطة البحث:

يحتوي البحث على: مقدمة، وتمهيد، وسبعة أبواب، وخاتمة.

- المقدمة: وتتضمن الحديث عن: أهمية البحث، أهداف البحث، مشكلة البحث، حدود البحث، فروض البحث، صعوبات البحث، الدراسات السابقة، المناهج المستخدمة في البحث، عملي في البحث، بيان خطة البحث.
  - الفصل التمهيدي: وفيه خمسة مباحث:
  - المبحث الأول: التعريف بمصطلحات البحث، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: تعريف مصطلح "الدعوة" لغة واصطلاحا.

المطلب الثاني: تعريف مصطلح "المناهج" لغة واصطلاحا.

- المبحث الثانى: التعريف بالسورة وفضلها وآياتها ووقت نزولها.
  - وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: التعريف بالسورة.

المطلب الثاني: ما ورد في فضلها.

المطلب الثالث: ترتيبها في النزول.

- المبحث الثالث: استعراض السورة وقضاياها الرئيسة.
- المبحث الرابع: بيان أهمية القصص القرآني من خلال سورة هود، والحكمة من تكرار القصص في القرآن.
  - وفيه مطلبان:

المطلب الأول: أهمية القصص القرآني من خلال سورة هود.

المطلب الثاني: الحكمة من تكرار القصيص في القرآن.

- المبحث الخامس: تعريف موجزٌ برسل الله-عليهم السلام- الواردين في السورة ودعواتهم المباركة.
  - الباب الأول: المناهج الدعوية في رسالة نوح عليه السلام-ويشتمل على ثلاثة فصول:
  - الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة نوح-عليه السلام-. وفيه أربعة مباحث:
    - المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة، وفيه ستة مطالب:

المطلب الأول: تعريف معنى الرفق.

المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم).

المطلب الثالث: وصف الله له بأنه أخوهم.

المطلب الرابع: ندائه على ابنه (يا بني).

المطلب الخامس: إظهار الخوف والشفقة على قومه.

المطلب السادس: الدعاء لوالديه وللمؤمنين والمؤمنات.

المبحث الثاني/ الترغيب: وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: تعريف معنى الترغيب

المطلب الثاني: الترغيب في قبول الحق.

المطلب الثالث: حثهم على الاستغفار.

المطلب الرابع: الترغيب في ذكر الله عند ركوب السفينة.

## • المبحث الثالث/ الترهيب: وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف معنى الترهيب.

المطلب الثاني: الترهيب من عذاب الله.

المطلب الثالث: الدعاء على العصاة بالهلاك.

## • المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله: وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: تعريف معنى التذكير بنعم الله.

المطلب الثاني: نعمة الخلق أطوارا.

المطلب الثالث: نعمة خلق السماوات، والأرض، والشمس، والقمر. المطلب الرابع: نعمة جعل الأرض مبسوطة، والسبل الفجاج.

المطلب الخامس: التذكير بحمد الله على النجاة.

- الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة نوح-عليه السلام-. ويتكون من ثلاثة مباحث:
  - المبحث الأول/ الاستفهام: وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الاستفهام.

المطلب الثاني: تعجب نوح من إنكار قومه أن الله أرسله إليهم.

المطلب الثالث: تقرير أنه رسول من الله واستنكار إعراضهم.

المطلب الرابع: استنكاره عليهم أنهم لا يرجون لله وقارا.

المطلب الخامس: تقريره لهم بأن الله هو خالق السماوات، والأرض والشمس، والقمر.

المبحث الثاني/ الجدال: وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الجدال.

المطلب الثاني: اتهامه بأنه في ضلال مبين.

المطلب الثالث: عيبه بأنه بشر مثلهم واتباعه من أراذل القوم، واتهامه بالكذب.

المبحث الثالث/ الحوار: وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الحوار.

المطلب الثاني: حواره مع قومه.

المطلب الثالث: حواره مع ولده.

المطلب الرابع: حواره مع رب العالمين.

الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة نوح-عليه السلام-.

ويشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول/ الاستغفار سبب للنعم، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: تعريف الاستغفار لغة واصطلاحا.

المطلب الثاني: ثمرات الاستغفار.

المبحث الثاني/ الاستدلال على عظمة الله بالآيات الكونية.

وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: آيات الله في الكون المنظور.

المطلب الثاني: آية خلق السماوات والأرض.

المطلب الثالث: آيتا الشمس والقمر.

المطلب الرابع: آية الخلق من الأرض والعودة إليها ثم البعث والنشور. المطلب الخامس: آية بسط الأرض.

المبحث الثالث/ سفينة النجاة (الفلك المشحون)، وفيه خمسة مطالب: المطلب الأول: أمر الله لنوح ببناء السفينة.

المطلب الثاني: صنع السفينة بعناية الله ووحيه.

المطلب الثالث: احمل فيها من كل زوجين اثنين.

المطلب الرابع: وفار التنور

المطلب الخامس: وهي تجري بهم في موج كالجبال.

- الباب الثاني: المناهج الدعوية في رسالة هود عليه السلام-وفيه ثلاثة فصول:
- الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة هود عليه السلام.. ويشتمل على أربعة مباحث:
  - المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: وصف الله له بأنه أخوهم.

المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم)

المطلب الثالث: إظهار الخوف والشفقة على قومه.

■ المبحث الثاني/ الترغيب، ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله.

المطلب الثاني: حثهم على الاستغفار.

- المبحث الثالث/ الترهيب، ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الترهيب من عذاب عظيم.

المطلب الثاني: الترهيب بأن يحل غضب الله بهم.

- المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله، ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: التذكير بأن الله جعلهم خلفاء من بعد قوم نوح.

المطلب الثاني: التذكير بأن الله أمدهم بأنعام، وبنين، وجنات، وعيون.

■ الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة هود عليه السلام.. ويشتمل على ثلاثة مباحث:

■ المبحث الأول/ الاستفهام: وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.

المطلب الثاني: إنكاره عليهم عجبهم أن الله أرسله إليهم.

المطلب الثالث: إنكاره عبادة قومه أصناما سموها آلهة تقليدا لآبائهم.

المطلب الرابع: إنكاره عدم إعمال عقولهم، وأنه لا يريد لهم إلا الخير.

المطلب الخامس: إنكاره العبث في كل بناء يبنونه.

#### المبحث الثاني/ الجدال، وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: شبهة اتهامه بالسفاهة والكذب.

المطلب الثاني: شبهة إبطاله لعبادة آلهتهم التي عبدها آباؤهم من قبل. المطلب الثالث: شبهة أنه لم يأتهم ببينة وتهديده أن تنتقم منه الآلهة. المطلب الرابع: شبهة أن رسولهم بشر وليس من الملائكة.

#### - المبحث الثالث/ الحوار: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة هود – عليه السلام. المطلب الثاني: التعقيب على نقاط الحوار.

- الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة هود-عليه السلام-. ويشتمل على ثلاثة مباحث:
  - المبحث الأول/ الاعتبار بالسابقين، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: تعريف الاعتبار.

المطلب الثاني: حث هود قومه على الاعتبار بالسابقين

■ المبحث الثاني/ التحذير من اتخاذ النعم سببا للترف والطغيان. وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: العبث في البناء رغبة في التفاخر.

المطلب الثاني: اتخاذهم المصانع وكأنهم مخلدون بالدنيا.

المطلب الثالث: إفراطهم في الأذى والظلم.

المبحث الثالث/ هل كان لهود معجزة؟ ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تعريف المعجزة.

المطلب الثاني: أقوال العلماء في معجزة هود - عليه السلام-

- الباب الثالث: المناهج الدعوية في رسالة صالح عليه السلام-وفيه ثلاثة فصول:
- الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة صالح-عليه السلام-. ويشتمل على أربعة مباحث:
  - المبحث الأول / الرفق وإظهار العاطفة.
  - المبحث الثاني / الترغيب: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله.

المطلب الثاني: الترغيب في الاستغفار.

- المبحث الثالث/ الترهيب: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الترهيب من مس الناقة بسوء.

المطلب الثاني: توعدهم بوقوع العذاب بهم بعد ثلاثة أيام من عقر الناقة.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله، وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: نعمة الخلق والإيجاد.

المطلب الثاني: نعمة الاستخلاف بعد عاد.

المطلب الثالث: إمداد الله لهم بالقوة والتمكين في الأرض.

المطلب الرابع: نعمة الأمن والإمداد بالماء العذب والزروع والثمار المنوعة.

■ الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة صالح-عليه السلام-. ويشتمل على ثلاثة مباحث:

## المبحث الأول/ الاستفهام، وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.

المطلب الثاني: استنكاره دعوة قومه له أن يترك الرسالة.

المطلب الثالث: إنكاره عليهم تمتعهم بالنعم وكفرهم بالله.

المطلب الرابع: إنكاره عليهم العناد والتكذيب وعدم التوبة إلى الله.

## ■ المبحث الثاني/ الجدال، وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: التشكيك في دعوته إلى التوحيد وترك آلهتهم.

المطلب الثاني: ادعاؤهم أن نبيهم من المسحرين.

المطلب الثالث: أن رسولهم بشر مثلهم وأنه كذاب أشر.

المطلب الرابع: التشاؤم من نبيهم صالح-عليه السلام-.

المطلب الخامس: تشكيك المستكبرين للمؤمنين في اتباعهم لنبيهم.

## ■ المبحث الثالث/ الحوار: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة صالح - عليه السلام.

المطلب الثاني: التعقيب على نقاط الحوار.

## ■ الفصل الثالث: المنهج الحسى في رسالة صالح-عليه السلام-.

#### ويشتمل على مبحثين:

- المبحث الأول/ معجزة الناقة.
- المبحث الثاني/ الاعتبار بالسابقين.
- الباب الرابع: المناهج الدعوية في رسالة لوط عليه السلام-

#### وفيه ثلاثة فصول:

- الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة لوط عليه السلام.
  - ويشتمل على أربعة مباحث:
  - المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: نداء لوط على قومه (يا قوم).

المطلب الثاني: التعبير عنه بلفظ (أخوهم لوط).

المطلب الثالث: تسميته لنساء قومه بـ (بناتي).

المبحث الثاني/ الترغيب، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله وطاعة رسولهم.

المطلب الثاني: هل دعا لوط قومه للتوحيد؟

المطلب الثالث: ما الحكمة أن القرآن لم ينص على أنه قال لقومه كما قال غيره من الأنبياء: ﴿اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ ؟

- المبحث الثالث/ الترهيب.
- المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله.

- الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة لوط عليه السلام.. ويشتمل على ثلاثة مباحث:
  - المبحث الأول/ الاستفهام، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.

المطلب الثاني: إنكاره عليهم فعل الفاحشة.

المطلب الثالث: إنكاره عليهم تعرضهم لضيوفه.

المبحث الثاني/ الجدال، ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: قولهم عن آل لوط: "إنهم أناس يتطهرون".

المطلب الثاني: رفضهم الزواج من النساء.

المبحث الثالث/ الحوار: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة لوط - عليه السلام.

المطلب الثاني: التعقيب على نقاط الحوار.

- الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة لوط عليه السلام.
  - ويشتمل على مبحثين:
  - المبحث الأول / هل كان للوط \_ عليه السلام \_ معجزة؟
- المبحث الثاني / طمس أعين القوم الذين راودوه عن ضيفه.
- الباب الخامس: المناهج الدعوية في رسالة شعيب عليه السلام-

#### وفيه ثلاثة فصول:

- الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة شعيب عليه السلام.. ويشتمل على ثلاثة مباحث:
  - المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: وصف الله له بأنه أخوهم.

المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم)

المطلب الثالث: إظهار الخوف والشفقة على قومه.

- المبحث الثاني/ الترغيب: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله.

المطلب الثاني: حثهم على الاستغفار والتوبة.

- المبحث الثالث/ الترهيب: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الترهيب من عذاب يوم محيط.

المطلب الثاني: الترهيب من عاقبة تكذيب رسولهم.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: التذكير بما وسع الله عليهم من الخيرات والنعم.

المطلب الثاني: التذكير بنعمة الخلق من العدم.

المطلب الثالث: التذكير بتكثير الله لهم.

■ الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة شعيب عليه السلام.. ويشتمل على ثلاثة مباحث:

#### المبحث الأول / الاستفهام: وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.

المطلب الثاني: أو لو كنا كار هين؟

المطلب الثالث: أرهطي أعز عليكم من الله؟

## المبحث الثاني/ الجدال، وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: استنكار ما يأمرهم به من التوحيد، والأمانة، وعدم الغش، والتطفيف.

المطلب الثاني: ادعاؤهم أن نبيهم من المسحرين، وأنه بشر مثلهم.

المطلب الثالث: التمسك بملة الكفر، والتهديد بالنفى.

المطلب الرابع: ادعاؤهم عدم فهم كلامه، وأنه فيهم ضعيف.

#### ■ المبحث الثالث / الحوار، ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: أهم نقاط الحوار في دعوة شعيب – عليه السلام-المطلب الثاني: التعقيب على الحوار.

■ الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة شعيب-عليه السلام-.

# ويشتمل على ثلاثة مباحث:

- المبحث الأول/ البينة التي جاء بها قومه.
- المبحث الثاني/ القدوة العملية، ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تعريف معنى القدوة.

المطلب الثاني: شعيب قدوة لقومه.

- المبحث الثالث/ الاعتبار بالسابقين.
- الباب السادس: المناهج الدعوية في رسالة موسى عليه السلام-وفيه ثلاثة فصول:
  - الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة موسى عليه السلام.. ويشتمل على أربعة مباحث:
    - المبحث الأول: الرفق وإظهار العاطفة: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الرفق واللين مع فرعون الطاغية.

المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم).

المبحث الثاني: الترغيب، وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: الترغيب في شكر نعم الله وأنه سبب المزيد.

المطلب الثاني: توبته إلى الله من القتل الخطأ.

المطلب الثالث: حث قومه على الاستعانة بالله والصبر على البلاء.

المطلب الرابع: حث قومه على الاستغفار والتوبة بعد عبادة العجل.

- المبحث الثالث: الترهيب: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول/ الترهيب من عذاب الله لمن كذب وتولى.

المطلب الثاني/ الترهيب من الافتراء على الله كذبا.

المبحث الرابع: التذكير بنعم الله، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تذكير الله -عز وجل- عبده موسى بنعمه عليه. المطلب الثاني: تذكير موسى لفر عون وقومه نعم الله عليهم. المطلب الثالث: تذكير موسى لبني إسرائيل بنعم الله عليهم.

- الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة موسى -عليه السلام-. ويشتمل على ثلاثة مباحث:
  - المبحث الأول/ الاستفهام، وفيه ستة مطالب:

المطلب الأول: الاستفهام للتشويق في خطابه لفر عون.

المطلب الثاني: إنكاره على قومه لطلبهم طعاما غير المن والسلوى.

المطلب الثالث: إنكاره على قومه في طلبهم تقليد عبدة العجل.

المطلب الرابع: إنكاره على قومه عبادة العجل.

المطلب الخامس: إنكاره على أخيه هارون أنه لم يمنع عبادتهم العجل المطلب السادس: إنكاره على السامري إيقاع قومه في الشرك

#### المبحث الثاني/ الجدال: وفيه ستة مطالب:

المطلب الأول: مجادلة موسى -عليه السلام- مع فر عون.

المطلب الثاني: مجادلة موسى -عليه السلام- مع السحرة.

المطلب الثالث: مجادلة موسى -عليه السلام- مع قومه بنى إسرائيل.

المطلب الرابع: مجادلة موسى -عليه السلام- لقومه في عبادة العجل.

المطلب الخامس: مجادلة موسى لأخيه هارون.

المطلب السادس: مجادلة موسى -عليه السلام- للسامري.

■ المبحث الثالث/ الحوار: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: حوار موسى مع الله جل جلاله بالوادي المقدس. المطلب الثاني: حوار موسى مع الله- تبارك وتعالى- بجبل الطور.

- الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة موسى عليه السلام.. ويشتمل على ثلاثة مباحث:
  - المبحث الأول/ الآيات والمعجزات الحسية، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: ما حدث مع فرعون وقومه.

المطلب الثاني: ما حدث مع بني إسرائيل

• المبحث الثاني/ تغيير المنكر باليد (حرق العجل)، ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تعريف معنى المنكر.

المطلب الثاني: نبي الله موسى يحرق العجل.

- المبحث الثالث/ الاعتبار بمصارع الظالمين.
- الباب السابع: المناهج الدعوية في رسالة الرسول ـصلى الله عليه وسلمـ خاتم الأنبياء والمرسلين، وفيه ثلاثة فصول:
  - الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة خاتم الأنبياء والمرسلين.

## ويشتمل على ستة مباحث:

المبحث الأول/ تأليف القلوب، وفيه سبعة مطالب:

المطلب الأول: تعريف مفهوم تأليف القلوب

المطلب الثاني: تأليف القلوب بالمال.

المطلب الثالث: الحرص على دعوة الأقربين.

المطلب الرابع: التودد إلى الناس.

المطلب الخامس: تأليف القلوب بالدعاء.

المطلب السادس: تأليف القلوب بالعفو.

المطلب السابع: تأليف القلوب بزيارة المرضى.

## المبحث الثاني/ الترغيب، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الترغيب في الثواب الجزيل من الله.

المطلب الثاني: العمل الصالح سبب للنجاة من الشدائد.

المطلب الثالث: العمل الصالح سبب لتكفير السيئات.

#### المبحث الثالث/ الترهيب، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الترهيب من الشرك بالله.

المطلب الثاني: الترهيب من الإسراف والتبذير.

المطلب الثالث: الترهيب من الغيبة.

#### - المبحث الرابع/ الرفق وإظهار العاطفة، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: رفقه بالأمهات في الصلاة.

المطلب الثاني: رفقه بالأعرابي الذي بال في المسجد.

المطلب الثالث: رفقه بالأعرابي الذي جذبه من ثوبه.

المبحث الخامس/ القصص العاطفية، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: قصة قاتل المئة نفس.

المطلب الثاني: فرح الله بتوبة عبده.

المطلب الثالث: دخلت امرأة النار في هرة.

- المبحث السادس/ التذكير بنعم الله: وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: حديث القرآن عن نعم الله.

المطلب الثاني: التذكير بحمد الله على نعمه كلما تجددت النعم.

المطلب الثالث: التنبيه على عظم بعض النعم.

المطلب الرابع: الحث على دوام شكر الله على النعم بالحمد.

- الفصل الثاني: المنهج العقلي في خاتم الأنبياء والمرسلين. ويشتمل على أربعة مباحث:
  - المبحث الأول/ أسلوب القياس: وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف القياس لغة واصطلاحا.

المطلب الثاني: مثل عيسى كمثل آدم.

المطلب الثالث: ضرب المثل في قدرة الله على إحياء الموتى.

المطلب الرابع: استعمال النبي - صلى الله عليه وسلم- للقياس.

■ المبحث الثاني/ أسلوب الجدال، وفيه مطلبان:

المطلب الأول / بعض الشبهات الواردة في القرآن والرد عليها.

المطلب الثاني: بعض الشبهات الواردة في السنة وكيف ردّ الرسول صلى الله عليه وسلم عليها ؟

#### • المبحث الثالث/ أسلوب الحوار، وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: حوار النبي صلى الله عليه وسلم مع المشركين.

المطلب الثاني: حوار النبي صلى الله عليه وسلم مع أهل الكتاب.

المطلب الثالث: حوار النبي صلى الله عليه وسلم مع أعرابي من نجد.

## • المبحث الرابع/ أسلوب ضرب الأمثال، وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: تعريف "ضرب الأمثال" لغة واصطلاحا.

المطلب الثاني: مثل مضاعفة ثواب الصدقة.

المطلب الثالث: مثل المؤمن ومثل الكافر.

المطلب الرابع: مَثَلُ الْقَائِمِ على حُدُودِ اللَّه، وَالْوَاقِع فيها.

المطلب الخامس: مثل المؤمن والمنافق مع القرآن.

# • الفصل الثالث: المنهج الحسي في خاتم الأنبياء والمرسلين ويشتمل على خمسة مباحث:

- المبحث الأول/ لفت الحس إلى النظر والتأمل.
- المبحث الثاني/ المعجزات الحسية، وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: المعجزة الخالدة: القرآن.

المطلب الثاني: معجزة الإسراء والمعراج.

المطلب الثالث: معجزة انشقاق القمر.

المطلب الرابع: معجزة تكثير الماء.

- المبحث الثالث/ القدوة العملية.
- المبحث الرابع/ تغير المنكر باليد.
- المبحث الخامس/ الاعتبار بالسابقين: ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: حث القرآن الكريم على الاعتبار بالأمم السابقة.

المطلب الثاني: حث النبي صلى الله عليه وسلم على الاعتبار بالأمم السابقة.

- الخاتمة: وتحتوي على نتائج الدراسة، والتوصيات.
  - الفهارس.
  - فهرس الآيات القرآنية.
  - فهرس الأحاديث النبوية.
    - فهرس الأعلام.
  - فهرس المصادر والمراجع.
    - فهرس الموضوعات.

\*\*\*\*\*

# الفصل التمهيدي

# وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول/ التعريف بمصطلحات البحث.

المبحث الثاني/ التعريف بالسورة وفضلها وآياتها ووقت نزولها.

المبحث الثالث / استعراض السورة وقضاياها الرئيسة.

المبحث الرابع / بيان أهمية القصص القرآني من خلال سورة هود، والحكمة من تكرار القصص في القرآن

المبحث الخامس/ تعريف موجز برسل الله عليهم السلام الواردين في السورة ودعواتهم المباركة.

#### الفصل التمهيدي

#### المبحث الأول/ التعريف بمصطلحات البحث

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: تعريف مصطلح "الدعوة" لغة واصطلاحا.

المطلب الثاني: تعريف مصطلح "المناهج" لغة واصطلاحا.

المطلب الأول: تعريف مصطلح "الدعوة" لغة واصطلاحا:

الدعوة لغة: لها عدة معان: النداء، والطلب، والتجمع، والدعاء، والسؤال، والاستمالة، ودعا بالشيء: طلب إحضاره، ودعا الله: رجا منه الخير، ودعا إلى شيء: حث على قصده، ودعاه إلى الدين، أو إلى المذهب: حثه على اعتقاده، والدعوة المرة الواحدة من الدعاء، والدعاء: واحد الأدعية والدعاة: قوم يدعون إلى بيعة هدى أو ضلالة، وأحدهم داع، ورجل داعية إذا كان يدعو الناس إلى بدعة أو دين، أدخلت الهاء فيه للمبالغة. (1)

ونخلص من التعريف اللغوي أن الدعوة في كلامنا هنا يقصد بها: الحث على فعل شيء أو اعتقاده واستمالة المدعو إليه.

الدعوة اصطلاحا: أما بالنسبة لتعريف الدعوة اصطلاحا فإن كلمة الدعوة من الألفاظ المشتركة، تطلق ويراد بها في الغالب معنيان:

الأول: الدعوة بمعنى الإسلام أو الرسالة.

الثاني: الدعوة بمعنى عملية نشر الإسلام وتبليغ الرسالة.

والمعنى المراد بهذا البحث هو المعنى الثاني وقد جاء فيه تعريفات عدة، منها:

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب لابن منظور مادة (دعا) (1386/2)، طدار المعارف، والمعجم الوسيط مادة (دعا) (286) الصادر من مجمع اللغة العربية بالقاهرة، الناشر مكتبة الشروق الدولية، الطبعة الرابعة (1425هـ-2004)

التعريف الأول: "الدعوة إلى الله: هي الدعوة إلى الإيمان به، وبما جاءت به رسله بتصديقهم فيما أخبروا به وطاعتهم فيما أمروا، وذلك يتضمن الدعوة إلى الشهادتين وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت والدعوة إلى الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت والإيمان بالقدر خيره وشره والدعوة إلى أن يعبد العبد ربه كأنه يراه." (1)

التعريف الثاني: " تبليغ الإسلام للناس، وتعليمه إياهم، وتطبيقه في واقع الحياة." (2)

التعريف الثالث: "هي الحث على فعل الخير واجتناب الشر والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والتحبيب بالفضيلة، والتنفير من الرذيلة واتباع الحق ونبذ الباطل." (3)

#### المطلب الثاني: تعريف مصطلح "المناهج" لغة واصطلاحا:

#### المناهج لغة:

جمع منهج، يقال: طريق نهج بين واضح، والمنهاج الطريق الواضح ونهج الطريق: سلكه، واستنهج الطريق صار نهجا، ونهج فلان سبيل فلان: سلكه، والنهج الطريق المستقيم. (4)

وعلى هذا فإن معنى لفظة منهج لغة: الطريق الواضح البين.

<sup>(1)</sup> مجموع الفتاوى لابن تيمية، (15/157 وما بعدها) جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم رحمه الله، ط مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف - المدينة المنورة – السعودية 1425 هـ - 2004 م.

<sup>(2)</sup> المدخل إلى علم الدعوة للدكتور محمد أبو الفتح البيانوني، ص (17)، ط. الشؤون الإسلامية بقطر الطبعة الرابعة 1997 م

<sup>(3)</sup> مرشد الدعاة لمحمد نمر الخطيب، ص: (24)، طدار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت. الطبعة الأولى، 1401هـ/ 1981م

<sup>(4)</sup> ينظر لسان العرب مادة (نهج) (4555/6)، والقاموس المحيط لمجد الدين الفيروزبادي مادة (نهج) ص (208) تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي، ط مكتبة الرسالة، الطبعة الثامنة (1246هـ - 2005)

المنهج اصطلاحا هو: " الطريق المؤدي إلى الكشف عن الحقيقة في العلوم، بوساطة طائفة من القواعد العامة التي تهيمن على سير العقل، وتحديد عملياته؛ حتى يصل إلى نتيجة معلومة "(1)

إذن مناهج الدعوة هي: " نظم الدعوة، وخططها المرسومة لها" (2)

<sup>(1)</sup> مناهج البحث العلمي لعبد الرحمن بدوي ص (5) ط. وكالة المطبوعات الكويت، الطبعة الثالثة 1977م

<sup>(2)</sup> المدخل إلى علم الدعوة ص (195)

# المبحث الثاني/ التعريف بالسورة وفضلها وقت نزولها

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: التعريف بالسورة.

المطلب الثانى: ما ورد فى فضلها.

المطلب الثالث: ترتيبها في النزول.

المطلب الأول: التعريف بالسورة:

- عدد آیاتها: ثلاث و عشرون و مائة آیة.
- وهي سورة مكية كلها عند الجمهور، وقال ابن عباس- رضي الله عنهما مكية كلها إلا آية. (1)، وهي قوله تعالى: ﴿وَأُقِمِ ٱلصَّلَوْةَ طَرَفَي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفَا مَكِية كلها إلا آية. (1)، وهي قوله تعالى: ﴿وَأُقِمِ ٱلصَّلَوْةَ طَرَفَي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفَا مِن ٱلنَّيْلِ إِنَّ ٱلْحُسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّاتِ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّكِرِينَ ﴾ [هود: 114] مِن ٱلنَّيْلِ إِنَّ ٱلْحُسنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّاتِ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّكِرِينَ ﴾ [هود: 114] وهناك قول آخر أنها كلها مكية إلا ثلاث آيات. (2)

<sup>(1)</sup> ينظر فتح القدير، للشوكاني (544/2)، ط دار ابن كثير، دار الكلم الطيب - دمشق، بيروت الطبعة: الأولى - 1414 هـ.

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير المحرر الوجيز لابن عطية (3/148) حيث قال: "السورة مكية إلا ثلاث آيات هي قوله تعالى: (فَلَعَلَّكَ تارِكٌ بَعْضَ ما يُوحَى إِلَيْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ) [هود: الآية 12]، وقوله: (أُولئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ) [هود: الآية 17]، ونزلت في ابن سلام وأصحابه، وقوله: (إِنَّ الْحَسَناتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّنَاتِ) [هود: 114]، نزلت في شأن الثمار وهذه الثلاثة مدنية قاله مقاتل، على أن الأولى تشبه المكي." أ. هـ من المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية طدار الكتب العلمية – بيروت الطبعة: الأولى - 1422 هـ.

سبب تسميتها بسورة هود: ذكر الإمام السيوطي (1) في الإتقان أنها سميت باسم هود لتكرر اسمه فيها خمس مرات، ولأن ما حكي عنه فيها أطول مما حكى عنه في غير ها. (2)

#### المطلب الثانى: ما ورد فى فضلها:

عن ابن عباس - رضي الله عنهما - أن أبا بكر قال: (يا رسول الله قد شبت؟ قال: شيبتني هود، والواقعة، والمرسلات، وعم يتساءلون، وإذا الشمس كورت)(3)

#### المطلب الثالث: ترتيبها في النزول

نزلت هذه السورة بعد سورة يونس وقبل سورة يوسف، وقد عدت الثانية والخمسين في ترتيب نزول السور. (4)

(1) الإمام السيوطي (849 - 911 هـ) هو عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد بن سابق الدين الخضيري السيوطي، أصله من أسيوط، كان عالما شافعيا مؤرخا أديبا وكان أعلم أهل زمانه بعلم الحديث وفنونه والفقه واللغة، ومؤلفاته تبلغ عدتها خمسمائة مؤلف. انظر ترجمته في شذرات الذهب لابن العماد الحنبلي (8/51)، بتحقيق: محمود الأرناؤوط، وخرج أحاديثه: عبد القادر الأرناؤوط، الناشر: دار ابن كثير، دمشق - بيروت الطبعة: الأولى، 1406 هـ - 1986 م؛ والضوء اللامع لأهل القرن التاسع لشمس الدين السخاوي (4/65)؛ منشورات دار مكتبة الحياة – بيروت، والأعلام للزركلي (4/71) ط دار العلم للملايين الطبعة الخامسة عشر مايو 2002 م

(2) انظر الإتقان في علوم القرآن للسيوطي (198/1)، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة: 1394هـ/ 1974م، والتحرير والتنوير لابن عاشور التونسي (311/11)، ط. الدار التونسية للنشر -1974م، تونس 1984 هـ

(3) رواه الترمذي وقال هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ لا نَعْرِفُهُ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسِ إِلَّا مِنْ هَذَا الْوَجْهِ، كتاب التفسير باب ومن سورة الواقعة، حديث رقم (3297) سنن الترمذي (255/5)، طدار الغرب الإسلامي - بيروت طبعة 1998م، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي حديث رقم (3297)

(4) التحرير والتنوير للعلامة الطاهر بن عاشور (11/311)، ط. الدار التونسية للنشر -1974م، تونس 1984 هـ.

#### المبحث الثالث/ استعراض السورة وقضاياها الرئيسة

#### توطئة:

سورة هود كما مر بنا نزلت في وقت من أصعب أوقات الدعوة، بعد وفاة أبي طالب ثم وفاة خديجة، وما تبع ذلك من جرأة كفار مكة على إيذاء رسول الله - صلى الله عليه وسلم والنيل منه، ومن أصحابه رضوان الله عليهم.

جاءت آيات السورة تقص علينا قصص كوكبة مباركة من الأنبياء من لدن نوح عليه السلام إلى عهد خاتمهم محمد - صلى الله عليه وسلم- لتكون قصصهم تثبيتا لقلب النبي - صلى الله عليه وسلم، والذين معه على دعوة الحق، والتسرية عنه مما يعانيه من ضيق صدره، وشعوره بالضيق من أذى قومه وعنتهم، والتأكيد على أن دعوة الأنبياء واحدة هي دعوة التوحيد، وأن مصدرها واحد من لدن حكيم خبير، وعرضت السورة حال المكذبين مع رسلهم وتنوع أساليب الإعراض، والصد عن سبيل الله، من تكذيب وسخرية واستهزاء حتى وصل بهم إلى حد التهديد والإيذاء لرسلهم.

وفي المقابل تعرض السورة المباركة لصبر الرسل وثقتهم في موعود الله بنصر هم، فينجى الله المؤمنين برحمته ويهلك الكافرين بأخذهم وتدمير هم.

#### مقاصد السورة:

# (وأهم مقاصد السورة ما يلي:

- 1 الحديث عن القرآن الكريم وإحكامه من لدن حكيم خبير، ودعوة الناس للعمل بما فيه من عقائد وأحكام شرعية، ليمتعهم متاعًا حسنا ويؤتى كل ذي فضل فضله، وبيان أن المرجع إليه سبحانه وأنه على كل شيء قدير.
  - 2 الحديث عن علم الله تعالى وإحاطته عز وجل بمكنون الضمائر، وتكفله برزق كل دابة ومعرفته جميع أحوالها وحركاتها وسكناتها.
  - 3 الإشارة إلى آيات الله الكونية، في خلق السماوات والأرض والعرش العظيم، وأنه اختبرنا بالتكاليف ليبلو عباده أيهم أحسن عملا.
- 4 الحديث عن إعجاز القرآن الكريم، وعجز البشر عن محاكاته، وأن هذا كاف في الدلالة على أنه من عند الله، وأن الله أيّد به رسوله، وأن ما يدعونه من افترائه على الله زعم باطل.

- 5 بيان موقف الناس من الإسلام، وذكر ثواب المطيعين وعقاب المسيئين وأن مثل الفريقين كالأعمى والأصم والبصير والسميع، وأنهما لا يستويان مثلا.
  - 6 الحديث عن قصة نوح عليه السلام وقومه، والطوفان، ونجاة المؤمنين و هلاك المكذبين الكافرين ليعتبر كفار قريش ويرجعوا عن كفر هم وتكذيبهم.
  - 7 بيان قصة هود عليه السلام مع قومه عاد، ونجاة المؤمنين منهم و هلاك العاصين المتمردين، ليكون في نبئهم عبرة لأولى الألباب.
- 8 قصة صالح عليه السلام مع قومه "ثمود" ونجاة المؤمنين منهم و هلاك المكذبين بالصيحة، فأصبحوا في ديار هم جاثمين جزاء كفر هم وتكذيبهم لرسول الله إليهم.
- 9 قصة إبراهيم عليه السلام وتبشير الملائكة له بإسحق ومن ورائه يعقوب عليهما السلام -.
- 10 قصة الملائكة وزيارتهم لوطا عليه السلام، وإهلاك الله لقومه بإبادة قراهم، وإمطارهم بحجارة من سجيل، جزاء شذوذهم الشهواني (1)، وكفرهم بآيات ربهم.
- 11 قصة شعيب عليه السلام وتمرد قومه عليه وإهلاكهم بالصيحة، فأصبحوا في ديار هم جاثمين كأن لم يغنوا فيها، كما حدث لقوم صالح عليه السلام ونجى الله شعيبا ومن آمن معه.
- 12 قصة موسى وفر عون، وبيان أن قوم فر عون اتبعوا أمره، فأهلكهم الله وأتبعهم في هذه الدنيا لعنة ويوم القيامة بسبب كفر هم.
- 13 الإشارة إلى سنة الله -تبارك وتعالى- في عقاب الكفار في الدنيا، ونجاة المؤمنين بقوله: ﴿وَكَنَالِكَ أَخُذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِى ظَالِمَةُ إِنَّ أَخُذَهُوَ وَنَجَاة المؤمنين بقوله: ﴿وَكَنَالِكَ أَخُذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِى ظَالِمَةُ إِنَّ أَخُذَهُوَ وَنَجَاة المؤمنين بقوله: [30] أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ [هود: 102]

<sup>(1)</sup> أي جزاء مخالفتهم الفطرة وفجور هم.

14 - بيان حال الكافرين الأشقياء في الآخرة من الخلود في النار وزفير هم وشهيقهم فيها، وبيان حال المؤمنين السعداء فيها، من الخلود في الجنة والنعيم المقيم فيها.

15 - بيان أنه - تعالى - قص على رسوله صلى الله عليه وسلم قَصَصَ إخوانه الأنبياء مع أُممهم، ليُثَبِّتَ به فؤادَه، عظة وذكرى للمؤمنين.) (1)

# المبحث الرابع/ بيان أهمية القصص القرآني من خلال سورة هود والحكمة من تكرار القصص في القرآن

من خلال النظر في آيات القصص القرآني سيبرز لنا العديد من الأهداف والمقاصد، وتكرارها في أكثر من موضع في القرآن له عدة أغراض، وهذا ما سيتناوله الباحث من خلال مطلبين:

المطلب الأول: أهمية القصص القرآني من خلال سورة هود.

المطلب الثانى: الحكمة من تكرار القصص في القرآن.

المطلب الأول: أهمية القصص القرآني من خلال سورة هود

القصص القرآني الوارد في سورة هود يحقق عدة أهداف ومقاصد منها:

#### 1- أخذ العظة والعبرة:

وبذلك نَفْقه ما جاء في هذه القصص من أخبار وحقائق وأنماط من المدافعات بين أهل الحق والباطل، وأن نعتبر به، فمن ذلك أنّ الله تعالى قص علينا أخبار الأنبياء وما أصابهم وأصاب أتباعهم المؤمنين من الأذى في سبيل الله، ثم إن الله تعالى نصر هم وجعل العاقبة الحسنى لهم، وفي ذلك عبرة للمؤمنين.

#### 2- إثبات الوحي والرسالة:

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط للقرآن الكريم، لمجموعة من العلماء بإشراف البحوث الإسلامية مجمع بالأزهر (156/4)، ط الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، الطبعة الأولى، (1393 هـ 1973) (1414 - 1993)

فالرسول صلى الله عليه وسلم لم يكن كاتباً ولا قارئاً، ولا عرف عنه أنه جلس إلى أحبار اليهود والنصارى؛ ثم جاءت هذه القصص في القرآن، وبعضها جاء في دقة وإسهاب كقصص يوسف وموسى وعيسى، فورودها في القرآن اتخذ دليلاً على وحي يوحى، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِن أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمُ إِذْ يُلْقُونَ أَقُلْمَهُمُ أَيُّهُمُ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمُ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾ كُنتَ لَدَيْهِمُ إِذْ يُلْقُونَ أَقُلْمَهُمُ أَيُّهُمُ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمُ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾ [آل عمران: 44]

# 3- تثبيت فؤاد النبي صلى الله عليه وسلم وتسليته:

وقد صرح القرآن بهذا الغرض في قوله تعالى: ﴿وَكُلّا نَّقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ الرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ عَفُوَادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَلَذِهِ الْحُقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [هود: الرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ عَلَى نبيه صلى الله عليه وسلم - قصص السابقين من الأنبياء عليهم السلام ليسليه وليعلمه أن ما جرى له من قومه جرى لمن سبقه ممن سلك طريق الدعوة إلى الله تعالى فتحملوا المشاق وصبروا فكانت النتيجة النصر والغلبة والتمكين لهم بإذن الله تعالى والهلاك للمكذبين.

### 4- بيان لسنن الله في خلقه من الأمم والجماعات والأفراد:

في دراسة حياة الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - نتعرف على سنن الله - عز وجل - في التغيير، وسننه - سبحانه - في الدفع والمدافعة، كما أنها تكشف للدعاة إلى الله - عز وجل - ذلك الصراع الطويل المرير بين الحق والباطل، وفي هذا أكبر العزاء لأهل الحق، وذلك لإيمانهم بحتمية هذا الصراع، وأن الدولة والعاقبة في نهاية الأمر للحق وأهله.

# 5- تربية وتوجيه للدعاة:

في دراسة حياة الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - أكبر العظات والعبر للدعاة إلى الله - عز وجل - في كل مكان، وزمان؛ فالقصص القرآني يخبر الدعاة عن مناهج الأنبياء - عَلَيْهم السَّلام - في دعوة أقوامهم إلى الله، وبيان ما أصابهم من أذى في سبيل الله، وكان النصر في نهاية المطاف نصيبهم، وكيف أن الله أظهر هم على عدو هم رغم قلة عددهم، فعلى اللاحقين من المؤمنين عدم

اليأس، وليعلموا أن ما أصابهم من أذى قد أصاب من قبلهم، ولكن العاقبة أبداً للمتقين. (1)

#### المطلب الثانى: الحكمة من تكرار القصص في القرآن:

امتد نزول القرآن على قلب النبي صلى الله عليه وسلم ثلاثا وعشرين سنة، وكان مما يتنزل عليه قصص الأنبياء والرسل قبله الذين مروا بما يمر به صلى الله عليه وسلم، من تكذيب وصدود وإعراض عن الحق وابتلاء، وكانت الآيات تتنزل فيها مشهد من مشاهد قصة ذلكم النبي مع قومه بما يتوافق مع الحال وقت نزول الآيات، تسلية للنبي صلى الله عليه وسلم وتثبيتا لقلبه.

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يربي أصحابه بما يتنزل من نور الوحي على هذه المعاني، ثم يوحى إلى النبي صلى الله عليه وسلم بمشهد آخر من مشاهد قصة نبي من الأنبياء (كما في قصة نوح أو موسى - عليهما السلام-) إما لتفصيل مجمل، أو إجمال مفصل، أو إبراز معنى بحسب مقتضيات المرحلة من عمر الدعوة؛ أو لإيراد المعنى الواحد في صور متعددة مع بقاء التحدي بأن يأتوا بسورة من مثل هذا القرآن الذي عجز العرب عن الإتيان بمثله وهذا أبلغ في التحدي... وهكذا فالتكرار لا يدل على تناقض أو اختلاف أو نقص.

وفي هذا المعنى يقول الأستاذ سيد قطب(2): (يرد القصص في القرآن في مواضع ومناسبات، وهذه المناسبات التي يساق القصص من أجلها هي التي تحدد مساق القصة، والحلقة التي تعرض منها، والصورة التي تأتي عليها.

(1) ينظر: التصوير الفني في القرآن. سيد قطب ص (144:155) طدار الشروق الطبعة السابعة عشرة عام 2004م، ومباحث في علوم القرآن مناع القطان (301)، طمكتبة وهبة الطبعة الحادية عشرة عام 2000م، والقصة في القرآن للدكتور محمد سيد طنطاوي ص 4 وما بعدها، طنهضة مصر، الطبعة الأولى 1996م، والقصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث للدكتور صلاح النال (200 من المرابعة الأولى 1996م، والقصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث الدكتور صلاح النال (200 من المرابعة الأولى 1996م، والقصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث الدكتور صلاح النال (200 من المرابعة الأولى 1990م، والقصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث الدكتور صلاح النال (200 من المرابعة الأولى 1990م، والقصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث المرابعة الأولى 1990م، والقصص القرآن المرابعة الأولى 1990م، والقصص 1990م، والقصص القرآن المرابعة الأولى 1990م، والقصص 1990م، والقصص 1990م، والقرآن المرابعة المرا

الخالدي (1/33) وما بعدها، طدار القلم دمشق الطبعة الأولى 1998، والمستفاد من القصص القرآني للدعوة والدعاة للدكتور عبد الكريم زيدان (1/6) وما بعدها، طالرسالة الطبعة الأولى 1998.

(2) سيد قطب بن إبراهيم مفكر إسلامي، مصري، من مواليد قرية «موشا» في أسيوط. تخرج بكلية دار العلوم بالقاهرة سنة 1353 هـ / 1934م، وانضم إلى الإخوان المسلمين، فترأس قسم نشر الدعوة وتولى تحرير جريدتهم 1953 وسجن معهم، فعكف على تأليف الكتب ونشرها وهو في سجنه، إلى أن صدر الأمر بإعدامه، فأعدم، رحمه الله (من كتاب الأعلام للزركلي (147/3)

والطريقة التي تؤدى بها تنسيقا للجو الروحي والفكري والفني الذي تعرض فيه، وبذلك تؤدي دورها الموضوعي، وتحقق غايتها النفسية، وتلقي إيقاعها المطلوب، ويحسب أناس أن هنالك تكراراً في القصص القرآني، لأن القصة الواحدة قد يتكرر عرضها في سور شتى، ولكن النظرة الفاحصة تؤكد أنه ما من قصة، أو حلقة من قصة قد تكررت في صورة واحدة، من ناحية القدر الذي يساق، وطريقة الأداء في السياق، وأنه حيثما تكررت حلقة كان هنالك جديد تؤديه، ينفي حقيقة التكرار، ويزيغ أناس فيز عمون أن هنالك خلقاً للحوادث أو تصرفاً فيها، يقصد به إلى مجرد الفن - بمعنى التزويق الذي لا يتقيد بواقع - ولكن الحق الذي يلمسه كل من ينظر في هذا القرآن، وهو مستقيم الفطرة، مفتوح البصيرة، هو أن المناسبة الموضوعية هي التي تحدد القدر الذي يعرض من القصة في كل موضع، كما تحدد طريقة العرض وخصائص الأداء.

والقرآن كتاب دعوة، ودستور نظام، ومنهج حياة، لا كتاب رواية ولا تسلية ولا تاريخ، وفي سياق الدعوة يجيء القصص المختار، بالقدر وبالطريقة التي تناسب الجو والسياق، وتحقق الجمال الفني الصادق، الذي لا يعتمد على الخلق والتزويق، ولكن يعتمد على إبداع العرض، وقوة الحق، وجمال الأداء.)
(1)

ويقول الشيخ مناع القطان(2): (يشتمل القرآن الكريم على كثير من القصص الذي تكرر في غير موضع، فالقصة الواحدة يتعدد ذكرها في القرآن، وتُعرض في صور مختلفة في التقديم والتأخير، والإيجاز والإطناب، وما شابه ذلك، ومن حكمة هذا:

1- بيان بلاغة القرآن في أعلى مراتبها؛ فمن خصائص البلاغة إبراز المعنى الواحد في صور مختلفة، والقصة المتكررة ترد في كل موضع بأسلوب يتمايز عن الآخر، وتصاغ في قالب غير القالب، ولا يمل الإنسان من تكرارها، بل تتجدد في نفسه معان لا تحصل له بقراءتها في المواضع الأخرى.

<sup>(1)</sup> في ظلال القرآن (55/1) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> الشيخ مناع خليل القطان ولد في1925م في قرية شنشور مركز أشمون من محافظة المنوفية بمصر، وتخرج من كلية أصول الدين، وعمل بمصر إلى عام 1953 م ثم أعير إلى السعودية وبقي فيها حتى صار مديراً للدراسات العليا بجامعة الإمام محمد بن سعود، وتوفي في 19 يوليو، 1999م. ينظر كتاب من أعلام الدعوة والحركة الإسلامية المعاصرة للمستشار عبد الله العقيل 182/1، طدار البشير الطبعة السابعة 2008م

2- قوة الإعجاز: فإيراد المعنى الواحد في صور متعددة مع عجز العرب عن الإتيان بصورة منها أبلغ في التحدي.

3- الاهتمام بشأن القصة لتمكين عبرها في النفس، فإن التكرار من طرق التأكيد وأمارات الاهتمام، كما هو الحال في قصة موسى مع فرعون؛ لأنها تمثل الصراع بين الحق والباطل أتم تمثيل مع أن القصة لا تكرر في السورة الواحدة مهما كثر تكرارها.

4- اختلاف الغاية التي تساق من أجلها القصة فتذكر بعض معانيها الوافية بالغرض في مقام، وتبرز معان أخرى في سائر المقامات؛ حسب اختلاف مقتضيات الأحوال.)(1)

<sup>(1)</sup> مباحث في علوم القرآن ص (302) مرجع سابق.

# المبحث السادس/ تعريف موجز برسل الله عليهم السلام المبحث الواردين في السورة ودعواتهم المباركة.

#### توطئة:

لما كانت عقول البشر قاصرة لا يستطيعون وحدهم أن يهتدوا إلى الحق، وأن يعرفوا مراد الله من خلقه، ولا يقدرون على التفريق بين الحسن والقبيح، والخير والشر، هنا كانت الحاجة ماسة إلى من يعرفهم بربهم جل وعلا، وتلكم هي مهمة الأنبياء والرسل عليهم السلام، فالأنبياء والرسل عليهم السلام- أرسلهم الله لهداية البشرية فيبلغون إلى الناس ما يوحى إليهم من ربهم، فآمن من آمن وكفر من كفر.

هذا وقد تناولت سورة هود - وهي موضوع دراستنا قصص عدد من هؤلاء الأنبياء الكرام، وهم أنبياء الله:

- 1- نوح-عليه السلام-
- 2- هود-عليه السلام-
- 3- صالح-عليه السلام-
  - 4- لوط-عليه السلام-
- 5- شعيب-عليه السلام-
- 6- موسى-عليه السلام-
- 7- وخاتمهم نبينا محمد -صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين-.

وفي الأسطر القادمة تعريف موجز بهؤلاء الرسل الكرام، ودعوتهم وحالهم مع أقوامهم.

#### أولا/ نوح \_ عليه السلام

هو أبو البشرية الثاني، وهو أول الرسل بعد آدم - عليه السلام-، وقد اصطفاه الله للنبوة، وهداه للحق، وكلفه بالرسالة، وأثنى عليه بما هو أهله، وهو أحد أولي العزم الخمسة من الرسل، وأثنى الله عليه في القرآن فقال: ﴿ زُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُورًا ﴾ [الإسراء: 3]، وقد فصل القرآن الكريم قصة نوح عليه -السلام- في أكثر من سورة، وخصها بسورة كاملة؛ بيانا الأهميتها. (1) قوم نوح:

طال الزمن بعد آدم، واستمر الناس على الحق عشرة قرون(2)، وبعدها حدثت أمور أدت إلى أن يعبد الناس الأصنام المعروفة: (ودا، وسواعا، ويغوث، ويعوق، ونسرا)، وهذه أسماء رجال صالحين بين آدم ونوح - عليهما السلام-، وكان لهم أتباع يقتدون بهم، فلما ماتوا أوحى الشيطان إلى قومهم لو صورناهم كان أشوق لنا إلى العبادة إذا ذكرناهم، فصوروهم، فلما ماتوا وجاء آخرون زين لهم الشيطان عبادتهم فعبدوهم.

وهذا ما قاله ابن عباس - رَضِيَ الله عَنْهُمَا - قال: (صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد، أما ود كانت لكلب بدومة الجندل، وأما سواع كانت لهذيل، وأما يغوث فكانت لمراد، ثم لبني غطيف بالجوف، عند سبأ، وأما يعوق فكانت لهمدان، وأما نسر فكانت لحمير لآل ذي الكلاع، أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم، أن انصبوا إلى

<sup>(1)</sup> ورد ذكر نوح عليه السلام – في مواضع كثيرة من القرآن، منها: الأعراف (59-64)، يونس (73-71)، هود (48-25)، الأنبياء (76 - (77)، المؤمنون (23-30)، الشعراء (105-122)، العنكبوت (14-15)، الصافات (75-82)، القمر (179)، سورة نوح بكاملها.

<sup>(2)</sup> أخرجه الطبري في تفسيره جامع البيان عن تأويل آي القرآن، (621/3) في تفسير قوله تعالى: ({كان الناس أمة واحدة} [البقرة: 213] وذكر بسنده عن ابن عباس قال: "كان بين نوح، وآدم، عشرة قرون كلهم على شريعة من الحق، فاختلفوا، فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين} [البقرة: 213] طدار هجر الطبعة: الأولى، 2001م، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (854/7) صحيح

مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابا، وسموها بأسمائهم، ففعلوا، فلم تعبد، حتى إذا هلك أولئك وتنسخ العلم عبدت)(1)

#### دعوة نوح لقومه:

أرسل الله نوحا إلى قومه، فدعاهم إلى التوحيد، ولكن القوم رفضوا الدعوة، واتهموه بالضلال، والجنون، والسفاهة، واتهموا أتباعه - عليه السلام - بأنهم الأراذل والسفلة، -بزعمهم- الذين بمجرد ما دعوتهم اتبعوك، فهم ليسوا على بصيرة من أمرهم، يبين ذلك قول الله تعالى: ﴿فَقَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا نَرَاكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِيَ الرَّأْيِ وَمَا قَوْمِهِ مَا نَرَاكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِي الرَّأْي وَمَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ بَلْ نَظُنُّكُمْ كَاذِبِينَ ﴿ [هود: 72]، ولم يكتفوا بهذا، بل طلبوا من نوح أن يطردهم فلا يليق بهم أن يكونوا مع الفقراء والمستضعفين، فرد عليهم نوح -عليه السلام- قائلا: ﴿قَالَ يَا قَوْمٍ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي فرد عليهم نوح -عليه السلام- قائلا: ﴿قَالَ يَا قَوْمٍ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَمَا أَنْ يُطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلاقُو أَسُالُكُمْ عَلَيْهِ مَالًا إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى اللّهِ وَمَا أَنَا يِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلاقُو رَبِّهِمْ وَلَكِنِي أَرَاكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ ﴾ [هود: 28]

يا قوم أخبروني إن كنت "على يقين وأمر جلي، ونبوة صادقة، وهي الرحمة العظيمة من الله به وبهم، (فعميت عليكم) أي: خفيت عليكم، فلم تهتدوا إليها، ولا عرفتم قدرها، بل بادرتم إلى تكذيبها وردها، (أنلزمكموها) أي: نغضبكم بقبولها وأنتم لها كارهون. " (2)

ومع هذا استمروا في الانصراف عنه، فلم يألو نوح -عليه السلام - جهدا في دعوتهم، إلا أنهم تمسكوا بضلالهم، واستمروا في عبادة أصنامهم، وطلبوا منه

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب تفسير القرآن باب: {ولا تذرن ودا ولا سواعا ولا يغوث ويعوق} حديث رقم (4636) بتحقيق د. مصطفى ديب البغا، الناشر: (دار ابن كثير، دار اليمامة) - دمشق الطبعة: الخامسة، 1414 هـ - 1993 م

<sup>(2)</sup> تفسير القرآن العظيم لابن كثير (4/317) المحقق: سامي بن محمد السلامة الناشر: دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة: الثانية 1420 هـ - 1999 م

أن يتركهم: ﴿قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْثَرْتَ جِدَالَنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴿ [هود: 32]، ومكث نوح في قومه ألف سنة إلا خمسين عاما لم يهدأ، ولم يفتر، حتى أوحى الله إليه: ﴿وَأُوحِىَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ آمَنَ يفتر، حتى أوحى الله إليه: ﴿وَأُوحِىَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ آمَنَ فَلَا تَبْتَيِسْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [هود: 36]، ويعجب العاقل حين يعلم قلة عدد الذين آمنوا، وقد أشار الله إلى ذلك، فقال سبحانه: ﴿ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ [هود: 40] الطوفان:

لما علم نوح - عليه السلام- بأنه لن يؤمن من قومه أحد إلا من آمن معه طلب من ربه أن يهلك الكافرين جميعا، كما في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لَا تَذَرْ عَلَى من ربه أن يهلك الكافرين دَيَّارًا ﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا لَا زُضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ﴿ إِنَّ عَلَى السَفينة ، وَمَن عَلَى السَفينة ، وَمِد أنوح - عليه السلام- والمؤمنون معه في صنع السفينة ، فلما أتمها حمل فيها الذين آمنوا معه ، ومن كل سائر المخلوقات زوجين اثنين .

# وفار التنور:

قال تعالى: ﴿حَقَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُ قُلْنَا احْمِلْ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ الْثَنْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ [هود: 40] كانت العلامة لبداية الطوفان أن يفور التنور بالماء (وهو الفرن الذي يخبز فيه)، وبدأ الطوفان، فأمطرت السماء مطرًا غزيرا، وتفجرت عيون الماء من الأرض، فقال نوح: ﴿وَقَالَ ارْكَبُوا فِيهَا بِسْمِ اللَّهِ مَجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [هود: 41] وبدأت السفينة تطفو على سطح الماء، ورأى نوح - عليه السلام ابنه، وكان كافرًا، فناداه: ﴿ يَا بُنَى ارْكَبُ مَعَنَا وَلَا تَكُنْ مَعَ الْكَافِرِينَ ﴾ قَالَ سَآوِي إِلَى جَبَلٍ كَافِرًا، فناداه: ﴿ يَا بُنَى ارْكَبُ مَعَنَا وَلَا تَكُنْ مَعَ الْكَافِرِينَ ﴾ قَالَ سَآوِي إِلَى جَبَلٍ كَعْصِمُنِي مِنَ الْمُغْرَقِينَ ﴾ [هود: 42-43]

#### ما بعد الطوفان:

وصدر أمر الله -تعالى- بأن يتوقف المطر، وأن تبتلع الأرض الماء: ﴿وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكِ وَيَا سَمَاءُ أَقْلِعِي وَغِيضَ الْمَاءُ وَقُضِىَ الْأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [هود: 44]

وهنا تحركت عاطفة الأبوة في نبي الله نوح - عليه السلام - فناشد ربه في ولده، كما ذكر ذلك الحق - سبحانه -: ﴿وَنَادَى نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِى وَلَاهَ وَعْدَكَ الْحُقُّ وَأَنْتَ أَحْكُمُ الْحَاكِمِينَ فَ قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ وَعْدَكَ الْحُقُّ وَأَنْتَ أَحْكُمُ الْحَاكِمِينَ فَقَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمْلُ غَيْرُ صَالِحٍ فَلَا تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ فَي قَالَ رَبِّ إِنِي أَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي الْجَاهِلِينَ فَي قَالَ رَبِّ إِنِي أَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُن مِنَ الْخَاسِرِينَ فَي الْعَدَ : 45-47]

وكما أغرق الله تعالى ابن نوح بسبب عدم إيمانه، أغرق كذلك زوجته بسبب عدم إيمانه، أغرق كذلك زوجته بسبب عدم إيمانها هي الأخرى، فقال تعالى: ﴿ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا لِلّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوحٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللّهِ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلَا النّارَ مَعَ الدّاخِلِينَ ﴾ [التحريم: 10]

#### الهبوط من السفينة:

ثم أمر الله نوحا - عليه السلام ومن معه من المؤمنين بالهبوط من السفينة، قال تعالى: ﴿قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلامٍ مِنَّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِمَّنْ مَعَكَ وَأُمَمُ سَنُمَتِّعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُّهُمْ مِنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ [هود: 48]، فامتثل نوح لأمر الله، وهبط من السفينة ومعه المؤمنون، وأطلق سراح الحيوانات والطيور لتبدأ دورة جديدة من الحياة على الأرض، وظل نوح عليه السلام يدعو المؤمنين، ويعلمهم أحكام الدين، ويكثر من طاعة الله إلى أن توفي ولقي ربه وهو راض عنه.

#### 2- هود - عليه السلام-

بعث الله نبيه هُودًا عَلَيْهِ السَّلَامُ إلى قومه عاد، قال تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ فُودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ ﴿ [هود: 50] وقد فصل القرآن الكريم قصة هود - عليه السلام- وحاله مع قومه في أكثر من موضع؛ بيانا لأهميتها. (1)

#### من هم عاد؟

كانوا عربا يسكنون الأحقاف(2)، كما في قوله تعالى: ﴿وَاذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْقَافِ ﴿ [الأحقاف: 21]، وكانوا يسكنون البيوت ذوات الأعمدة الضخمة، ويبنون القصور العالية والحصون المرتفعة، ويتفاخرون ببنائها، وأعطى الله أهل هذه القبيلة بنية جسدية تختلف عن سائر البشر، فكانوا طوال الأجسام أقوياء، إذا حاربوا قومًا أو قاتلوهم هزموهم، وبطشوا بهم بطشا شديدًا، ولذلك قال لهم نبيهم: ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الشعراء: 130-131]

#### دعوة هود لقومه:

وبرغم هذه النعم والخيرات الكثيرة التي أعطاهم الله إياها، لم يشكروا الله - تعالى - عليها، بل أشركوا معه غيره؛ فعبدوا الأصنام، ولم يكتفوا بهذا، بل وارتكبوا المعاصبي والآثام، وأفسدوا في الأرض، فأرسل الله لهم هودًا عليه السلام - ليهديهم إلى الطريق المستقيم وينهاهم عن ضلالهم، فقال لهم: ﴿يَا قَوْمِ

<sup>(1)</sup> ورد ذكر هود - عليه السلام - في مواضع عديدة من القرآن منها الأعراف (65-74)، يونس (71-73)، هود (50-66)، الشعراء (123-140)، فصلت (1613)، الأحقاف (21-26)، القمر (21-18)، الحاقة (8-4)

<sup>(2)</sup> الأحقاف: جمع حقف بكسر فسكون، وهو المعوج من الرمل، أو هو الرمل العظيم المستدير، أو هي رمال مستطيلة بناحية الشحر، وقال ابن إسحاق: الأحقاف: رمل فيما بين عمان إلى حضر موت، وقال قتادة: الأحقاف: رمال مشرفة على البحر بالشحر من أرض اليمن. ينظر تاج العروس من جواهر القاموس للزَّبيدي (23/156)، وأطلس القرآن للدكتور شوقي أبو خليل، ص (29) ط. دار الفكر المعاصر بيروت لبنان، الطبعة الثانية (1423هـ - 2003)

اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ ﴾ [هود: 50]، وأوصاهم بالتوبة والرجوع إلى الله عما هم فيه من عصيان، لكنهم استكبروا وأصروا على شركهم.

### وقوع العذاب بقوم عاد:

انقطع عنهم المطر مدة طویلة، ثم جاء سحاب عظیم، فلما رأوه استبشروا به، وفرحوا، وظنوا أنه سیمطر ماءً، ﴿فَلَمَّا رَأُوهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أُودِیَتِهِمْ قَالُوا هَذَا عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أُودِیَتِهِمْ قَالُوا هَذَا عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أُودِیَتِهِمْ قَالُوا هَذَا عَارِضً مُمْطِرُنَا بَلْ هُو مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ رِیحٌ فِیها عَذَابٌ أَلِیمٌ ﴾ [الاحقاف: 24] ظنوا أن السحب ستأتي لهم بالخير، ولكنها كانت تحمل لهم العذاب والفناء، ﴿تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا مَسَاكِنُهُمْ كَذَلِكَ نَجْزِى الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ﴾ [الاحقاف: 25]، فجاءتهم ریح شدیدة استمرت سبع لیال و ثمانیة أیام دائمة دون انقطاع، تدمر كل شيء أمامها حتى أهلكتهم، قال تعالى: ﴿وَأَمَّا عَادُ وَنَ انقطاع، تدمر كل شيء أمامها حتى أهلكتهم، قال تعالى: ﴿وَأَمَّا عَادُ فَا هُلُكُوا بِرِیحٍ صَرْصَرٍ عَاتِیَةٍ ﴿ سَجَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَیَالٍ وَثَمَانِیَةَ أَیّامٍ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِیهَا صَرْعَی كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِیَةٍ ﴿ فَهَلْ تَرَى لَهُمْ مِنْ بَاقِیَةٍ ﴾ فَتَرَى الْقَوْمَ فِیهَا صَرْعَی كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِیَةٍ ﴾ فَهَلْ تَرَی لَهُمْ مِنْ بَاقِیَةٍ ﴾ فَتَرَی الْقَوْمَ فِیهَا صَرْعَی كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِیَةٍ ﴾ فَهَلْ تَرَی لَهُمْ مِنْ بَاقِیَةٍ ﴾

ونجى الله هودًا والذين آمنوا معه، قال نعالى: ﴿وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَّيْنَا هُودًا وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا وَنَجَّيْنَاهُمْ مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ۞ وَتِلْكَ عَادٌ جَحَدُوا وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا وَنَجَّيْنَاهُمْ مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ۞ وَتِلْكَ عَادٌ جَحَدُوا بِ آيَاتِ رَبِّهِمْ وَعَصَوْا رُسُلَهُ وَاتَّبَعُوا أَمْرَ كُلِّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ۞ وَأُثْبِعُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعْنَةً وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلَا إِنَّ عَادًا كَفَرُوا رَبَّهُمْ أَلَا بُعْدًا لِعَادٍ قَوْمٍ هُودٍ۞ [هود: 88-60]

# 3- صالح - عليه السلام

بعث الله نبيه صالح - عليه السلام إلى ثمود، قال تعالى: ﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ [هود: 61]

وثمود قبيلة عربية في منطقة الحجر التي تقع بين الحجاز والشام، والتي تسمى الآن (بمدائن صالح).(1)

وقد وردت قصة صالح-عليه السلام مع قومه في مواضع عديدة من سور القرآن الكريم.(2)

#### عبادة ثمود للأصنام:

أنعم الله -عز وجل- على ثمود بنعم كثيرة، وكانت لهم حضارة عمرانية كبيرة، فقد نحتوا الجبال واتخذوها بيوتًا، قال تعالى حكاية عن نبيهم: ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ الْجِبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللّهِ وَلَا تَعْثَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [الاعراف: 74]

ولكنهم قابلوا النعمة بالجحود والنكران، فكفروا بالله -سبحانه- ولم يشكروه على نعمه و عبدوا الأصنام، فأراد الله هدايتهم، فأرسل إليهم نبيًا منهم، هو صالح عليه السلام فدعاهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وترك ما هم فيه من عبادة الأصنام، فرفض قومه ذلك، فآمنت به طائفة من الفقراء والمستضعفين، وكفرت طائفة الأغنياء، واستكبروا وكذبوه، ﴿قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لِلَّذِينَ اسْتُكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لِلَّذِينَ اسْتُكْبَرُوا مِنْ أَرْسِلَ بِهِ الله مُؤْمِنُونَ قَالَ الْمَلَ مِنْ رَبِّهِ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ قَالَ الْمَكُمُ وَنَ الْعَرَفَ الْاَعْدِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا بِالَّذِي آمَنْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ الْعَرَفَ: 5-76]

<sup>(1)</sup> تفسير التحرير والتنوير (216/ 8 ب) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> ورد ذكر صالح - عليه السلام - في مواضع عديدة من القرآن، منها: الأعراف (73-79)، هود (68-61)، الشعراء (141-15)، النمل (545)، القمر (3223)، الشمس (11-11).

#### معجزة الناقة:

وطلب القوم من نبيهم آية تدل على صدقه فقالوا له: ﴿قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ مَا أَنْتَ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُنَا فَأْتِ بِآيَةٍ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [الشعراء: 153-15]، وحدثت المعجزة، فخرجت ناقة عظيمة من الجبل- بأمر الله تبارك وتعالى- فكانت برهانا ساطعا، ودليلاً على نبوة صالح، ولما رأى قومه هذه الآية العجيبة آمن بعض قومه، واستمر أكثرهم على كفرهم وضلالهم، ثم أوحى الله إلى صالح أن يأمر قومه بأن لا يتعرضوا للناقة بسوء، لكن الشيطان أغواهم، فاتفقوا على قتل الناقة، قال تعالى : ﴿كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَاهَا ﴿ إِذِ انْبَعَثَ أَعُواهُمْ فِقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللّهِ نَاقَةَ اللّهِ وَسُقْيَاهَا ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُمْ بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّاهَا ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبًاهَا ﴾ [الشمس: 11-15]

وعلم صالح بما فعل قومه، وأوحى الله إليه أن العذاب سوف ينزل بقومه بعد ثلاثة أيام، ومرت الأيام الثلاثة، وخرج الكافرون في صباح اليوم الثالث ينتظرون ما سيحل عليهم من العذاب والنكال، وفي لحظات جاءتهم صيحة شديدة من السماء، وهزة عنيفة من أسفلهم، فزهقت أرواحهم، وأصبحوا في دارهم هالكين مصروعين، قال تعالى: ﴿فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ ذَلِكَ هالكين مصروعين، قال تعالى: ﴿فَعَقرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ ذَلِكَ وَعُدُ غَيْرُ مَكْدُوبٍ ﴿ [هود: 65]، وهكذا أهلك الله عز وجل قوم صالح بسبب كفرهم وعنادهم وقتلهم لناقة الله، والاستهزاء بنبيهم صالح - عليه السلام وعدم إيمانهم به، وبعد أن أهلك الله الكافرين من ثمود، وقف صالح - عليه السلام ومن معه من المؤمنين ينظرونإليهم، فقال صالح - عليه السلام-: ﴿فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمٍ لَقَدُ اللهُ عَنْهُمْ رَسَالَةً رَبِّى وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِنْ لَا تُحِبُّونَ النّاصِحِينَ ﴾ [الأعراف: 79]

#### 4- لوط - عليه السلام-

لوط عليه السلام نبي من أنبياء الله أرسله الله إلى قومه الذين كانوا يأتون الفاحشة ويقطعون الطريق على الناس، بقرية تسمى سدوم. (1)

قال تعالى: ﴿وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ الْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِنْ دُونِ النِّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴿ وَالْعَرَافِ: 81-81] (2)

و هو أول من آمن بإبراهيم حين رأى النار عليه بردا وسلاما (3) ، قال تعالى: ﴿فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنِي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِي إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [العنكبوت: 26]

#### دعوته لقومه:

وكانت أخلاق أهل تلك البلدة سيئة، فكانوا لا يستحيون من المنكر، ويقطعون الطريق، وفوق هذا كانوا يفعلون فاحشة لم يسبقهم إليها أحد من العالمين؛ فكانوا يأتون الرجال شهوة من دون النساء، وأخذ لوط - عليه السلام- يدعو أهل سدوم إلى الإيمان وترك الفاحشة، لكنهم لم يستجيبوا له، واستمروا في ضلالهم وفجورهم، فغضب لوط من قومه، وابتعد عنهم هو ومن آمن به من

<sup>(1)</sup> سَدُومُ: مدينة من مدائن قوم لوط. ينظر «معجم البلدان» لياقوت الحموي (3/200) الناشر: دار صادر، بيروت، الطبعة الثانية 1995م. وأشار الدكتور شوقي أبو خليل في أطلس القرآن ص (61، 57) أن ما كان يعرف قديما ببحيرة لوط هي (البحر الميت) وفي أقصى جنوب البحر الميت قرى سدوم وعامورة اللتان دمرتا.

<sup>(2)</sup> جاءت قصة نبي الله لوط - عليه السلام في مواضع عديدة من القرآن منها: الأعراف (80-80) جاءت قصة نبي الله لوط - عليه السلام في مواضع عديدة من القرآن منها: الأعراف (54-84)، هود (77-83) الحجر (61-77) الأنبياء (74-75)، الشعراء (160) (175) النمل (54-85)، العنكبوت (28-35)، الصافات (133-138)، القمر (33-40)

<sup>(3)</sup> تفسير القرطبي (13/339) ، وذكر ابن كثير أن لوطا (هو ابن أخي إبر اهيم الخليل - عليهما السلام-، وكان قد آمن مع إبر اهيم - عليه السلام- وهاجر معه إلى أرض الشام، فبعثه الله إلى أهل سدوم، وما حولها من القرى، يدعوهم إلى الله عز وجل، ويأمرهم بالمعروف، وينهاهم عما كانوا يرتكبونه من المآثم، والمحارم، والفواحش التي اختر عوها لم يسبقهم بها أحد من بني آدم، ولا غير هم، وهو إتيان الذكور دون الإناث، وهذا شيء لم يكن بنو آدم تعهده ولا تألفه، ولا يخطر ببالهم، حتى صنع ذلك أهل سدوم عليهم لعائن الله.) تفسير ابن كثير (444/)

أهل بيته إلا زوجته، فقد كفرت وانحازت إلى قومها، وشاركتهم في مضايقته والاستهزاء به، وضرب الله بها مثلاً في الكفر، فقال تعالى: ﴿ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا لِلّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوحٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللّهِ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلَا النّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ ﴾ [التحريم: فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللّهِ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلَا النّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ ﴾ [التحريم: وخيانة امرأة لوط هي كفرها و عدم إيمانها بالله. (1)

# الملائكة تزور لوطا - عليه السلام:

أرسل الله ثلاثة من الملائكة لنبي الله لوط - عليه السلام، فلما رآهم أُصيب بالغمّ، لما سيترتب على مجيئهم من شرور قومه، قال تعالى: ﴿وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِنْ قَبْلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ قَالَ يَا قَوْمِ هَوُلَاهِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِنْ قَبْلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ قَالَ يَا قَوْمِ هَوُلَاهِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تُخْزُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلُّ رَشِيدُ فَي قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ فَي قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ فَي قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ عَلِيمَتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ فَي قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ عَلِيمَتُ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ فَي قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ اللهُ وَي إِلَى رُكُنٍ شَدِيدٍ ﴿ ﴾ [هود: 78-8]

وأصروا على الدخول، ولم يجد لوط من بينهم رجلاً عاقلاً يبين لهم ما هم فيه من الخطأ، وأحس لوط بضعفه أمام هؤلاء القوم، فقال: ﴿لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِى إِلَى رُكْنٍ شَدِيدٍ ﴾ [هود: 80] ، و عندئذ كشف الضيوف عن حقيقتهم، وأخبروا لوطًا بأنهم ليسوا بشرًا وإنما هم ملائكة من السماء جاءوا لتعذيب هؤلاء القوم الفاسقين، وما هي إلا لحظات حتى اقتحم قوم لوط البيت على الملائكة، فأشار أحد الملائكة بيده ناحيتهم ففقد القوم أبصار هم، وراحوا

<sup>(1)</sup> قال ابن عباس وغيره: "خانتا" في الكفر، وفي أن امرأة نوح كانت تقول للناس: إنه مجنون، وأن امرأة لوط كانت تنم إلى قومه متى ورده ضيف فتخبر به وقال ابن عباس: وما بغت زوجة نبي قط، ولا ابتلي الأنبياء في نسائهم بهذا." من تفسير "المحرر الوجيز لابن عطية (5/335) مرجع سابق

يتخبطون بين الجدران، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ [القمر: 37]

# هلاك قوم لوط:

طلبت الملائكة من لوط أن يرحل مع أهله عندما يقبل الليل، لأن العذاب سينزل على قومه في الصباح، ونصحوه ألا يلتفت هو ولا أحد من أهله خلفهم عندما ينزل العذاب حتى لا يصيبهم، قال تعالى: ﴿فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ عندما ينزل العذاب حتى لا يصيبهم، قال تعالى: ﴿فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ وَاتَّبِعْ أَدْبَارَهُمْ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ أَحَدُ وَامْضُوا حَيْثُ تُؤْمَرُونَ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ وَاتَّبِعْ أَدْبَارَهُمْ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ أَحَدُ وَامْضُوا حَيْثُ تُؤْمَرُونَ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَوُلاءِ مَقْطُوعٌ مُصْبِحِينَ [العجر: 55-66] وفي الليل خرج لوط وابنتاه وتركوا القرية، وأرسل الله العذاب الشديد على قرية سدوم، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجِيلٍ مَنْضُودٍ مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِنْ سِجِيلٍ مَنْضُودٍ مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: 82-83]

(إنها قصنَّةُ غريبةٌ، قصنَّةُ قوم أدْمنوا الفاحشة، ابتكروا هذه الفاحشة ابتكارًا، فكان عليهم وزْرها ووزر مَن عملها مِن بعدهم، هذه الفاحشة، ما حَدَثَتْ في قوم من الأقوام قبل قوم لوط، فاحشة إتيان الذكور، أو ما كانوا يسمُّونه في عصرنا: (الشذوذ الجنسيّ)، والآن لم يعودوا يسمُّونه الشذوذ الجنسي؛ لأنَّ كلمة الشذوذ هي اسم ذمِّ، وهؤلاء لا يريدون أن يذمَّهم أحد، فأصبحوا يسمُّونه: (المثلية)؛ أي: الرجل يأتي الرجل، والمرأة تأتى المرأة، قوم لوط قاموا بهذه الفاحشة وأصبحت الرجل يأتي الرجل، واستمرأوا هذه الرذيلة، وتركوا نساءهم اللائي خَلقهنَ الله لهم، ولكن هؤلاء انتكسوا وارتكسوا، قلبوا فِطْرَةَ الله التي فطر اللهُ الناس عليها، فلذلك استحقُّوا عذاب الله.) (1)

وبقيت قرية سدوم عظة و عبرة لكل الأجيال القادمة، قال تعالى: ﴿وَإِنَّكُمْ لَتُمُرُّونَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ ﴿ وَبِاللَّيْلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِللَّيْلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِللَّيْلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَالصافاتِ: 137-138]

<sup>(1)</sup> تفسير سورة الحجر للدكتور يوسف القرضاوي باختصار يسير، ص (129) الناشر: مكتبة وهبة الطبعة الأولى (1433هـ- 2012)

#### 5- شعيب - عليه السلام-

أرسل الله نبيه شعيبا إلى قومه مَدْيَنَ، وتطلق مدين (1)على القبيلة، وعلى المدينة، وهي التي بقرب "معان" من طريق الحجاز (2)، قال تعالى: ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ الْمَدِينَة، وهي التي بقرب المعان من طريق الحجاز (2)، قال تعالى: ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴿ [هود: 84](3) دعوة شعيب عليه السلام – لقومه:

كان قومه كفاراً يقطعون السبيل، ويخيفون المارة، ويعبدون الأيكة (شجرة)، وكانوا يبخسون المكيال والميزان ويطففون، فبعث الله نبيه شعيبًا - عليه السلام - إليهم، فدعاهم إلى التوحيد، وترك القبائح، وعدم ظلم الناس.

قال تعالى : ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَّهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ وَلَا تَبْخَسُوا النّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ أَشْيَاءَهُمْ وَلا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [الاعراف: 85]، ولكن كعادة الأمم الظالمة، كذبوا نبيهم واستهزأوا به ﴿قَالُوا يَا شُعَيْبُ أَصَلَاتُكَ تَأْمُرُكَ أَنْ نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَنْ نَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ إِنَّكَ لَأَنْتَ الْحَيْبُ الْمُعْلِينَةِ مِنْ رَبِّي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخِالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَلَى فِي اللّهِ عَلَيْهِ تَوكَلَّلْتُ وَإِلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ تَوكَلَّلْتُ وَإِلَيْهِ عَلَى إِلَالِهِ عَلَيْهِ تَوكَلَّلْتُ وَإِلَا الْإِصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلّا بِاللّهِ عَلَيْهِ تَوكَلَّكُ وَإِلَيْهِ عَلَيْهِ وَكَلَّلْتُ وَإِلَيْهِ عَلَيْهِ وَوَكًا مُولِكَ الْوَلَادِ وَكَامِ وَا وكابروا، فتوعدهم بوقوع العذاب فقال: ﴿وَيَا قَوْمِ

<sup>(1)</sup> مَدْيَنُ: على بحر القلزم محاذية لتبوك على نحو من ست مراحل وهي أكبر من تبوك وبها البئر التي استقى منها موسى، عليه السلام، لسائمة شعيب، وهي مدينة قوم شعيب، وتقع حاليا شرق خليج العقبة. ينظر معجم البلدان (5/78)، وأطلس القرآن ص (71)

<sup>(2)</sup> تفسیر ابن کثیر (3/447) مرجع سابق.

<sup>(3)</sup> ورد ذكر شعيب - عليه السلام - في مواضع عديدة من القرآن منها الأعراف (85-93)، هود (84-95)، الشعراء (176 (190)، العنكبوت (36-37)

اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِّى عَامِلُ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَاذِبُ وَارْتَقِبُوا إِنِّى مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴾ [هود: 93]

# وقوع العذاب بقومه:

لما استحقوا العقاب والعذاب، جمع الله لهم صنوفاً من العذاب، لأنهم جمعوا صنوفاً كثيرة من الأفعال القبيحة، فأخذوا بعذاب الظلة.(1)

قال تعالى: ﴿فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظُّلَّةِ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ وَالشعراء: 189]، ثم عذبوا بالرجفة التي زلزلت الأرض من تحتهم وأز هقتهم، قال تعالى: ﴿فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَاثِمِينَ ﴾ [الأعراف: واز هقتهم عذبوا بالصيحة وهي صيحة عظيمة أخمدت الأصوات وأز هقت أرواحهم، قال تعالى: ﴿وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا شُعَيْبًا وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا وَأَخَذَتِ النَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دِيَارِهِمْ جَاثِمِينَ ﴾ كَأَنْ لَمْ يَغْنَوْا فِيهَا وَأَلَا بُعْدًا لِمَدْيَنَ كَمَا بَعِدَتْ ثَمُودُ ﴾ [هود: 94-95]

فأعرض شعيب عنهم حين رأى الهلاك الذي نزل بهم وقال معلنا عدم حزنه عليهم و على ما حل بهم: ﴿فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي عليهم و على ما حل بهم: ﴿فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ آسَى عَلَى قَوْمٍ كَافِرِينَ ﴾ [الأعراف: 93]

<sup>(1)</sup> الظلة سحابة بَدَت لهم أرادوا أن يستظلوا بها، فكانت عذابا لهم، انظر: التفسير الوسيط (7/1623) مرجع سابق.

#### 6- موسى - عليه السلام-

موسى - عليه الستلام نبي مرسل من أولي العزم من الرسل(1)، وتعتبر قصته عليه السلام من أكثر القصص ورودا في القرآن الكريم.(2)، وهو كليم الله، فقد كلمه الله مباشرة بدون واسطة كما قال تعالى: ﴿وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: 164]

#### فرعون وطغياته مع بنى إسرائيل:

استقر بنو إسرائيل في مصر زمن يوسف -عليه السلام- وأصبح لهم نسلٌ كبيرٌ، ثم دار الزمان وملك مصر فرعون، فحكم بالقوة والبطش وخشي فرعون من كثرة بني إسرائيل أن يقع منهم شرٌ، فأذلهم واستعبدهم، وسخرهم في أشق الأعمال، وأكثرها جهدا لإنهاك قواهم، كما جعلهم فرقا وأحزابا، قال تعالى:

﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَابِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ

(1) ورد ذكر نبي الله موسى - عليه السلام في مئة وواحد وثلاثين آية في أربع وثلاثين سورة من سور القرآن الكريم منها: البقرة وآل عمران، النساء، المائدة الأنعام، الأعراف، يونس، مريم، طه، القصيص، الكهف.

(2) لعل السبب في ذلك ما ذكره ابن تيمية ، في مجموع الفتاوى (9/12) ، قال: وثنى قصة موسى عليه السلام مع فرعون لأنهما في طرفي نقيض في الحق والباطل، فإن فرعون في غاية الكفر والباطل حيث كفر بالربوبية وبالرسالة، وموسى عليه السلام في غاية الحق والإيمان من جهة أن الله كلمه تكليما لم يجعل الله بينه وبينه واسطة من خلقه، فهو مثبت لكمال الرسالة وكمال التكلم، ومثبت لرب العالمين بما استحقه من النعوت، وهذا بخلاف أكثر الأنبياء مع الكفار، فإن الكفار أكثرهم لا يجحدون وجود الله، ولم يكن أيضا للرسل من التكليم ما لموسى؛ فصارت قصة موسى عليه السلام وفر عون أعظم القصص وأعظمها اعتبارا لأهل الإيمان ولأهل الكفر. انتهى.

وأشار ابن القيم إلى فائدة أخرى وهي وجود التناسب بين شريعة موسى وشريعة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وبين كتابيهما ولهذا يكثر في القرآن ذكر موسى وكتابه وبعده ذكر القرآن؛ كما قال الله تعالى: (ولقد آتينا موسى وهارون الفرقان وضياء وذكرا للمتقين) [الأنبياء:48]، ولهذا يذكر الله سبحانه وتعالى قصة موسى عليه السلام ويعيدها ويبديها ويسلي رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما يناله من أذى الناس: لقد أوذي موسى بأكثر من هذا فصبر. فتأمل هذا التناسب بين الرسولين والكتابين والشريعتين. ينظر جلاء الأفهام لابن القيم (197-200) بتحقيق شعيب الأرناؤوط - عبد القادر الأرناؤوط، الناشر: دار العروبة — الكوبت الطبعة: الثانية، 1407 - 1987

أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيِي فِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴿ [القصص: 4]، ومرت السنوات، فقل عدد بني إسرائيل بسبب قتل الذكور من المواليد، فخافوا أن لا يجدوا من يعمل في أراضيهم ويخدمهم، فقرر فرعون أن يقتل الذكور عامًا، ويتركهم عامًا آخر، فولد هارون في العام الذي لا يُقتل فيه الأطفال. (1)، أما موسى فقد ولد في عام القتل، فخافت أمه عليه، واحتار تفكير ها في المكان الذي تضعه فيه بعيدًا عن أعين جنود فرعون فأوحى الله تعالى إليها: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ عَن أعين جنود فرعون فأوحى الله تعالى إليها: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ فَالْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحْزَفِى إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ فَالْقِيهِ فِي الْيَمِّ وَلَا تَخَافِي وَلا تَحْزَفِى إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ فَالْقِيهِ فِي الْيَمِ وَلَا تَخَافِي وَلا تَحْزَفِى إِنَّا رَادُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ فَالْقِيهِ فِي الْيَمِ وَلَا تَخَافِي وَلا تَحْزَفِى الْمُوسَلِينَ ﴿ وَلَا يَنْ فَوْنَ لَيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَاطِينِينَ ﴿ وَقَالَتِ امْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرْتُ عَيْنٍ لِي وَلَكَ لَا يَشْعُرُونَ فَي اللهُ عَلَى اللهُ هَا يَشْعُرُونَ فَي الْنَه عَدُوا وَحَزَنًا إِنْ وَلَكَ لَا يَشْعُرُونَ فَي الْقَوْمَ عَنَى إِلَى الْمَعْمُونَ قُنْ اللّهُ عَلَوْ الْعَلَاقِ وَلَا تَعْفَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الْسَلَيْنَ أَوْ فَقَعَنَا أَوْ فَقَالَتِ الْقَلْقُ اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْوَلَا وَلَهُ اللّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُؤْمِنَ اللّهُ الْمُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللل

### عودة موسى إلى حضن أمه:

وأمرت أم موسى أخته بمتابعته، قال تعالى: ﴿وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ قُصِّيهِ فَبَصُرَتْ بِهِ عَنْ جُنُبٍ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [القصص: 10-11]، والتمست زوج فرعون المراضع لهذا الطفل الصغير؛ فأمرت بإحضار مرضعة ترضعه، فجاء إلى القصر عدد كثير من المرضعات، لكن الطفل امتنع عن أن يرضع منهن، مما جعل أهل القصر ينشغلون بهذا الأمر ، واشتهر هذا الأمر بين الناس، فعرفت أخته بذلك، فأشارت عليهم أنها تعلم مرضعة تصلح لهذا الطفل، واستدعت زوجة الملك أم موسى وأحسنت إليها وأعطتها عطاء جزيلا - وهي لا تعرف أنها أمه الحقيقية - وحين طلبت أم موسى أن تأخذ معها موسى لترضعه في بيتها أجابتها امرأة فرعون إلى ذلك، وأجرت عليها النفقة. (2)

### حادثة قتل موسى للقبطي:

قال تعالى: ﴿وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَذَا مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ يَعْتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ يَعْتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير ابن كثير (6/221) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> ينظر التفسير الوسيط 1745/7 مرجع سابق.

عَدُوّهِ فَوَكَرَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوًّ مُضِلًّ مُبِينً قَالَ رَبِّ بِمَا قَالَ رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِى فَاغْفِرْ لِى فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِلْمُجْرِمِينَ ﴾ [القصص: 15-17] ، و دخل موسى المدينة مستخفيا في وقت راحة الناس فيها في بيوتهم في وقت القيلولة، أو ما يشبه ذلك، فَوَجَدَ فِيها أي رَجُلَيْنِ يتخاصمان ويتنازعان في أمر من الأمور؛ هذا مِنْ شِيعَتِه من بنى إسرائيل، والثاني كان من القبط الذين كانوا يسيمون بنى إسرائيل سوء العذاب، فَاسْتَعَاثَهُ الإسرائيلي لينقذه من يد القبطي، فَوكَنَ هُ مُوسى (الضرب بجميع الكف) فقتله، وهو لا يريد قتله، وإنما كان يريد دفعه ومنعه من ظلم الرجل الإسرائيلي، ولكن موسى على السلام بعد أن رأى القبطي جثة هامدة، استرجع وندم، وقال: هذا الذي فعلته و هو قتل القبطي، من عمل الشيطان ومن تزيينه فهو عدو للإنسان مُضِلُ له عن طريق الحق، ثم أضاف إلى هذا الندم والاسترجاع، عدم المغفر أي ذنبي، فَغَفَرَ الله عن على الموت، فقال: رب إني ظلمت نفسي، بتلك الضربة التي ترتب عليها الموت، فاغفر لي ذنبي، فَغَفَرَ الله تعالى له ذنبه، فقال: رب اعصمني بحق ما المعورة فلن أكون إن عصمتنى خهيرا للمجرمين. (1)

# انتشار خبر مقتل الرجل القبطي:

وفي اليوم التالي وبينما موسى يسير في المدينة؛ وجد الرجل الإسرائيلي نفسه يتشاجر مع مصري آخر، واستغاث مرة ثانية بموسى فغضب موسى من هذا الأمر، ثم تقدم ليفض هذا النزاع، فظن الإسرائيلي أن موسى سيقبل عليه؛ ليضربه لأنه غضبان منه ففضح الأمر بحماقته، قال تعالى: ﴿فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَايِفًا يَتَرَقَّبُ فَإِذَا الَّذِي اسْتَنْصَرَهُ بِالْأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُ قَالَ لَهُ مُوسَى إِنَّكَ لَغُوِيًّ مُبِينُ فَا فَلَمَا أَنْ أَرَادَ أَنْ يَبْطِشَ بِالَّذِي هُوَ عَدُوًّ لَهُمَا قَالَ يَا مُوسَى أَتُرِيدُ أَنْ تَقْتُلَنِي

<sup>(1)</sup> ينظر التفسير الوسيط للقرآن الكريم للدكتور محمد سيد طنطاوي (387/ 10 وما بعدها) الناشر: دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة - القاهرة الطبعة: الأولى (1997م.)

كَمَا قَتَلْتَ نَفْسًا بِالْأَمْسِ إِنْ تُرِيدُ إِلَّا أَنْ تَكُونَ جَبَّارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَنْ تَكُونَ جَبَّارًا فِي الْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْمُصْلِحِينَ ﴾ [القصص: 18-19]

# وصول موسى - عليه السلام - ماء مدين:

فلما وصل إلى مدين توجه ناحية شجرة بجوار بئر، وجلس تحتها فرأى فتاتين، ومعهما أغنامهما تقفان بعيدًا عن الازدحام حتى ينتهي الناس، فتقدم موسى منهما، وسألهما عن سبب وقوفهما بعيدًا، فأخبرتاه أنهما لا يسقيان حتى ينتهي الناس من سقي أغنامهم، ويخف الزحام، وقد خرجا يسقيان لأن أباهما

شيخ كبير لا يستطيع أن يتحمل مشقة هذا العمل، قال تعالى: ﴿وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمُ امْرَأَتَيْنِ تَدُودَانِ قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرُ فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَولَّى خَطْبُكُمَا قَالَتَا لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرُ فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَولَّى إِلَى الطِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرُ ﴿ وَالفَصَى: 23-24]، ولما عادت الفتاتان إلى أبيهما، قصتا عليه ما حدث، فأعجب الأب بهذا الرجل الغريب وشهامته ومروءته، وأمر إحدى ابنتيه أن تخرج إليه، وتدعوه للحضور ليكافئه، ﴿فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفْ نَجُوثَ مِنَ الْقَوْمِ الطَّالِمِينَ ﴾ سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جَاءَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لَا تَخَفْ نَجُوتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ وَالفَصَى: 25] ، وهنا طلبت إحدى الفتاتين من أبيها أن يستأجر موسى ليعينهما فهو الفصى: 25] ، وهنا طلبت إحدى الفتاتين من أبيها أن يستأجر موسى ليعينهما فهو

رجل قوي أمين، قال تعالى: ﴿قَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبْتِ اسْتَأْجِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرُتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ ۚ قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُنْكِحَكَ إِحْدَى ابْنَتَى هَاتَيْنِ عَلَى أَنْ السَّأْجَرُنِي ثَمَانِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْرًا فَمِنْ عِنْدِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ تَأْجُرَنِي ثَمَانِيَ حِجَجٍ فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْرًا فَمِنْ عِنْدِكَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّالِحِينَ ۚ قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيَّمَا الْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدُوانَ عَلَى وَاللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلُ ﴾ [القصص: 26-28] ، فوافق موسى على هذا الأمر، وتزوج إحدى البنتين، واستمر يرعى الغنم عشر سنين، ثم أراد موسى الرحيل والعودة بأهله إلى مصر، فوافق الشيخ الصالح على ذلك، وأكرمه وزوده بما يعينه في طريق عودته إلى مصر. (1)

#### تكليف موسى بالرسالة:

وسار موسى بأهله تجاه مصر، حتى حل عليهم الظلام، فجلسوا يستريحون من أثر هذا السفر، وكان الجو شديد البرودة، فأخذ موسى يبحث عن شيء يستدفئون عليه، فرأى ناراً من بعيد، فطلب من أهله الانتظار؛ حتى يذهب إلى مكان النار، ويأتي منها بشيء يستدفئون به، وتوجه موسى وفي يده عصاه ناحية النار التي شاهدها، فلما وصل إليها سمع نداء يقول: ﴿فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِي مِنْ

<sup>(1)</sup> قال ابن كثير: وقد اختلف المفسرون في هذا الرجل من هو؟ على أقوال: أحدها أنه شعيب النبي عليه السلام الذي أرسل إلى أهل مدين. وهذا هو المشهور عند كثيرين، وقد قاله الحسن البصري وغير واحد. ورواه ابن أبي حاتم. حدثنا أبي، حدثنا عبد العزيز الأويسي، حدثنا مالك بن أنس؛ أنه بلغه أن شعيبا هو الذي قص عليه موسى قال: ولا تخف نجوت من القوم الظالمين، وقد روى الطبراني عن سلمة بن سعد العنزي أنه وفد على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال له: "مرحبا بقوم شعيب وأختان، موسى هديت، وقال آخرون: بل كان ابن أخي شعيب. وقيل: رجل مؤمن من قوم شعيب. وقال آخرون كان شعيب قبل زمان موسى عليه السلام بمدة طويلة؛ لأنه قال لقومه: وما قوم لوط منكم ببعيد [هود: 95]. وقد كان هلاك قوم لوط في زمن الخليل، عليه السلام بنص القرآن، وقد علم أنه كان بين موسى والخليل عليهما السلام، مدة طويلة تزيد على أربعمائة سنة، كما ذكره غير واحد. وما قيل: إن شعيبا عاش مدة طويلة، إنما هو والله أعلم احتراز من هذا الإشكال، ثم من المقوي لكونه ليس بشعيب أنه لو كان إياه لأوشك أن ينص على اسمه في القرآن هاهنا وما جاء في بعض الأحاديث من التصريح بذكره في قصة موسى لم يصح إسناده، كما سنذكره قريبا إن شاء الله. ثم من الموجود في كتب بني إسرائيل أن هذا الرجل اسمه: "ثبرون"، والله أعلم. أه من تفسير ابن كثير (6/228)

شَاطِئِ الْوَادِ الْأَيْمَنِ فِي الْبُقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنْ يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ۞ وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَزُّ كَأَنَّهَا جَانٌّ وَلَّى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبْ يَا مُوسَى أَقْبِلْ وَلَا تَخَفْ إِنَّكَ مِنَ الْآمِنِينَ ﴿ القصص: 30-31]، ومن هنا كان التكليف الإلهى لموسى - عليه السلام- بالرسالة فأمره الله-عز وجل-بالذهاب إلى فرعون لهدايته وتبليغه الدعوة، فاستجاب موسى لأمر ربه، ثم أخذ يدعو ربه بأن يوفقه لما هو ذاهب إليه، ويسأله العون والمدد، فقال: ﴿قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي وَيَسِّرْ لِي أُمْرِي وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِي يَفْقَهُوا قَوْلِي ﴾ [طه: 25-28]، وسأل موسى ربه أن يعينه بأخيه هارون ليكون عونا له على مهمته، فقال: ﴿وَاجْعَلْ لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي هَارُونَ أَخِي اشْدُدْ بِهِ أَزْرِي وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا ﴿ وَنَذْكُرَكَ كَثِيرًا ﴿ إِنَّكَ كُنْتَ بِنَا بَصِيرًا ﴿ قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤْلَكَ يَا مُوسَى ﴿ وَهُ: 29-36]، وكان فرعون جبارا في الأرض شديد البطش والظلم ببني إسرائيل فتوجه هارون وموسى- عليهما السلام- إلى ربهما يدعوانه بأن ينقذهما من طغيان فرعون ﴿قَالَا رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَنْ يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْغَى ﴾ [طه: 45]، فقال لهما الله تعالى مطمئنا ومثبتًا: ﴿قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى ﴾ [طه: 46] ، فلما ذهب موسى مع أخيه هارون إلى فرعون قاما بدعوته إلى الله، وإخراج بني إسرائيل معهم، لكنّ فر عون راح يستهزئ بهما ، ويسخر منهما ، ومما جاءًا به، وذكّر موسى بأنه هو الذي رباه في قصره وظل يرعاه حتى قتل القبطي وفر هاربًا، كما بين الله تعالى في قوله حكاية عن فرعون : ﴿قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ۞ وَفَعَلْتَ فَعْلَتَكَ الَّتِي فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ۞ قَالَ فَعَلْتُهَا إِذًا وَأَنَا مِنَ الضَّالِّينَ۞ فَفَرَرْتُ مِنْكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِي رَبِّي حُكْمًا وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُرْسَلِينَ۞ وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنُّهَا عَلَىَّ أَنْ عَبَّدْتَ بَنِي إِسْرَابِيلَ۞﴾ [الشعراء: 18-22]، وقال فرعون مستنكر ا ما قاله موسى: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ۞ قَالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ مُوقِنِينَ۞ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُونَ۞ قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَايِكُمُ الْأَوَّلِينَ۞ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي

أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونُ ۚ قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ۚ قَالَ لَيِنِ اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِى لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ۚ قَالَ أَوَلَوْ تَعْقِلُونَ ۚ قَالَ لَيْنِ اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِى لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ۚ قَالَ أَوَلَوْ جَعْتُكَ بِشَيْءٍ مُبِينٍ ۚ قَالَ فَأْتِ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ۚ فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِي جَعْتُكَ بِشَيْ وَمُنِينً ۚ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِي بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ ۖ ﴿ السَّعَاءُ : 23-33] ثَعْبَانُ مُبِينً ۚ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِي بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ ۖ ﴿ السَّعَاءُ : 23-33]

واتفقوا على أن يكون الموعد يوم عيدهم: ﴿قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الرِّينَةِ وَأَنْ عَيْمُ الرِّينَةِ وَأَنْ يُعْمُ الرِّينَةِ وَأَنْ يُعْمُ الرِّينَةِ وَأَنْ يَعْمُ الرِّينَةِ وَأَنْ يَعْمُ الرِّينَةِ وَأَنْ لَهُم، أو سوق كانوا يتزينون فيه (1)، فاختاره موسى عليه السلام حتى يحضر الكثير من الناس هذا المشهد، واختار وقت الضحى ليكون كل شيء واضح لكل ذي عينين.

وسارع فرعون في إعلان الموعد لجميع الناس، ليشهدوا هذا اليوم، وكتب إلى كل السحرة ليعدوا العدة لذلك اليوم.. وجاء اليوم المنتظر، وتسابق الناس إلى ساحة المناظرة، قال تعالى: ﴿فَجُمِعَ السَّحَرَةُ لِمِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴿ وَسَابِقَ النَّاسِ اللَّي سَاحة المناظرة، قال تعالى: ﴿فَجُمِعَ السَّحَرَةُ لِمِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾ وقيلَ لِلنَّاسِ هَلْ أَنْتُمْ مُجْتَمِعُونَ ۖ لَعَلَّنَا نَتَّبِعُ السَّحَرَةَ إِنْ كَانُوا هُمُ الْغَالِبِينَ ﴾ فَلَمَّا جَاءَ السَّحَرَةُ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَيِنَ لَنَا لَأَجْرًا إِنْ كُنَّا نَحْنُ الْغَالِبِينَ ﴿ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ عَلَا لَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴾ والشعراء: 38-42]، وعرض السحرة على موسى أحد أمرين؛ إذًا لَمِنَ الْمُقرَّبِينَ ﴾ والشعراء: 38-42]، وعرض السحرة على موسى البداية.

<sup>1)</sup> ينظر تفسير الطبري (18/323)

قال تعالى: ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَي ۚ قَالَ بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيُّهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى ا فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَى ﴿ قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى ۚ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفْ مَا صَنَعُوا إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَّى ۚ فَأُلْقِيَ السَّحَرَةُ سُجَّدًا قَالُوا آمَنَّا بِرَبِّ هَارُونَ وَمُوسَى ﴿ وَهُ اللهِ مَهُ اللهِ مَا السحرة بعد أن تيقنوا أن ما حدث ليس سحرا - فهم أعلم الناس بالسحر - وإنما هو حقيقة ووقع كل منهم سجدا لله وحده معلنين إيمانهم بالله وبرسالة رسوليه موسى وهارون -عليهما السلام-، وهنا اشتد غيظ فرعون وأخذ يهدد السحرة ويتوعدهم بالعذاب والنكال، كما قال تعالى حكاية عن فرعون: ﴿قَالَ آمَنْتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السِّحْرَ فَلَأُقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلَافٍ وَلَأَصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَى ۚ قَالُوا لَنْ نُؤْثِرَكَ عَلَى مَا جَاءَنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالَّذِي فَطَرَنَا فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضٍ إِنَّمَا تَقْضِي هَذِهِ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا۞ إِنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْر وَاللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى إِنَّهُ مَنْ يَأْتِ رَبَّهُ مُجْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَى وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَاتِ فَأُولَيِكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ الْعُلَى جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ مَنْ تَزَكَّى ﴿ اللَّهُ اللَّ التحريض على قتل موسى:

أصدر فرعون أو امره لجنوده أن يقتلوا أبناء الذين آمنوا من بني إسرائيل، ويتركوا النساء، قال تعالى: ﴿وَقَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمٍ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَى وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتِّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ فَا الْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتِّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ فَا الْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَآلِهَتَكَ قَالَ سَنُقَتِّلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَالِ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَيْكُ فَلَا اللَّهُ وَلَيْكُ فَلَى اللَّهُ وَلَيْكُ وَلَا مَنَ فَرَعُونَ بِهِذَهِ التهديدات أن يرهب الضعاف من قوم موسى، فلم يؤمنوا به خوفًا من فرعون وبطشه، قال تعالى : ﴿فَمَا آمَنَ لِمُوسَى قوم موسى، فلم يؤمنوا به خوفًا من فرعون وبطشه، قال تعالى : ﴿فَمَا آمَنَ لِمُوسَى

إِلَّا ذُرِّيَّةٌ مِنْ قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِنْ فِرْعَوْنَ وَمَلَيِهِمْ أَنْ يَفْتِنَهُمْ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالٍ فِي الْأَرْضِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [يونس: 83]

#### عقاب الله لفرعون وقومه لعلهم يرجعون:

ومع بلوغ فرعون ما بلغ من الفجور والبغي والظلم والعلو في الأرض وموافقة قومه له في ذلك؛ سلط الله عليهم أعوام جدب وفقر حيث قل ماء النيل، ونقصت الثمار، وجاع الناس، وعجزوا أمام بلاء الله - عز وجل، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَخَذْنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ ﴾ [الاعراف: 130]، ثم أنزل الله بهم أنواعًا أخرى من العذاب الستكبار هم وإصرار هم على الكفر بالله وبرسوله، قال تعالى : ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْجُرَادَ وَالْقُمَّلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ آيَاتٍ مُفَصَّلَاتٍ فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا مُجْرِمِينَ ﴾ [الاعراف: 133]

ولجأ قوم فرعون لنبي الله موسى أن يدعو ربه بكشف هذا العذاب عنهم على وعد بإطلاق سراح بني إسرائيل، فدعا موسى ربه حتى استجاب له، وكشف ما أصاب فرعون وقومه من عذاب وبلاء، لكن فرعون زاد في عناده وكفره بالله، ولما رأى موسى إصرار فرعون على كفره وجحوده، وتماديه في غيّه وتكذيبه بكل الآيات التي جاء بها، دعا عليهم فقال: ﴿وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ زِينَةً وَأَمْوَالًا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُّوا عَنْ سَبِيلِكَ رَبَّنَا اطْمِسْ عَلَى أَمْوَالِهِمْ وَاشْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ﴿ [يونس: 88] ، واستجاب الله وَاشْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ﴿ [يونس: 88] ، واستجاب الله لاعاء نبييه فقال: ﴿ قَالَ قَدْ أُجِيبَتْ دَعُوتُكُمَا فَاسْتَقِيمَا وَلَا تَتَّبِعَانِ سَبِيلَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يونس: 89]

#### خروج موسى - عليه السلام ببني إسرائيل:

وأمر الله -تبارك وتعالى- نبييه - موسى وهارون - عليهما السلام — (أن يخرجا ببني إسرائيل من مصر، فخرجوا على حين غفلة من فرعون وقومه فلما علم فرعون بخروجهم، خرج بجنوده في طلبهم بغيا وعدوا، فلما أدركهم قالوا يا موسى كيف الخلاص؟ والبحر أمامنا والعدو وراءنا، فأوحى الله إليه أن اضرب بعصاك البحر فانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم، فسلك موسى ببنى إسرائيل طريقا في البحر يبسا ووصل فرعون وجنوده إلى الساحل وكان طريق بني

إسرائيل في البحر لا يزال باقيا، فسار فيه فرعون بجنوده فلما اكتملوا جميعًا فيه وهم أولهم بالخروج، انطبق البحر عليهم وأغرقوا أجمعين)(1)

قال الحق - تبارك و تعالى - : ﴿ فَأَ تُبَعُوهُمْ مُشْرِقِينَ ۞ فَلَمَّا تَرَاءَى الجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ۞ قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِى رَبِّي سَيَهْدِينِ ۞ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ ۞ ﴿ [الشعراء: 60-63] ، ولما أدرك فرعون أنه سيغرق أراد أن ينجو فقال آمنت بإله بني إسرائيل، لكن هيهات هيهات ، قال تعالى: ﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَابِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبُعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدْوًا حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا الَّذِى آمَنَتْ بِهِ بَنُو إِسْرَابِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ۞ آلْآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ۞ بَنُو إِسْرَابِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ۞ آلْآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ۞ فَالْيَوْمُ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ عَنْ آيَاتِنَا فَالْمُونَ ۞ وَهُ لِنَوْ اللهُ وَعُرِقَ فرعون لأنه آمن وهو يعاين لَغَافِلُونَ ۞ ﴿ وَقَتَ لا تَنفع فيه التوبة، ولا ينفع الندم.

#### بنو إسرائيل في سيناء:

عبرَ موسى -عليه السلام- وقومه البحر، ومَضوْا في طريقهم حتى وصلوا إلى قومٍ يتّخذون الأصنام آلهةً لهم، فطلب قوم موسى منه أن يتّخذوا آلهة كما لهم، فأجابهم موسى -عليه السلام- مستنكرا: كيف تطلبون هذا الطلب وقد أنجاكم الله من فرعون وبطشه بكم وبأو لادكم كما بين ذلك الحق -تبارك وتعالى- فقال: ﴿وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَابِيلَ الْبَحْرَ فَأَتَوْا عَلَى قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامٍ لَهُمْ قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ إِنَّ هَوُلاءِ مُتَبَّرُ مَا هُمْ فِيهِ اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ إِلَيَّ وَهُو فَضَّلَكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ قَالَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهًا وَهُو فَضَّلَكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ قَالَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهًا وَهُو فَضَّلَكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَالَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهًا وَهُو فَضَّلَكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ وَإِنْ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُقَيِّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاءً مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴿ اللّهِ اللهُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاءً مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴿ اللّهِ الْعَذَابِ يُقَيِّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاءً مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴿ الْاعراف: 131-141]

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الطبري (1/434)

#### موسى يذهب للقاء ربه:

واعد الله موسى أن يكلمه في موعد بعد أربعين ليلة، واستخلف موسى أخاه هارون، ثم ذهب للقاء ربّه، وكلَّمَه الله -تعالى- من وراء حجاب، فطلب موسى منه -سبحانه- أن يراه، فأخبره ربّه بأنّه لا يمكنه تحمُّل ذلك؛ وأعطاه برهانا حسيا على ضعفه، قال تعالى: ﴿وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلَاثِينَ لَيْلَةً وَأَتْمَمْنَاهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَتَيِعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ وَلَكِنِ انْظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَى الْجُبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ أَرِنِي قَلْمُ إِلَى الْجُبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَكِ وَلَكِنِ انْظُرْ إِلَى الْجُبَلِ الْمُعْقِلِ بَعُكَلُهُ وَلَكِنَ انْظُرْ إِلَى الْجُبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَكَ النَّاسِ بِرِسَالاتِي وَلَكِ وَنَا أَوْلُ الْمُؤْمِنِينَ فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تَبْتُكَ وَلَكِ الشَّاسِ بِرِسَالاتِي وَبِكَلَامِي فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴿ الْاعراف: 14-14]

وفي الحديث عن أبي سعيد الخدري، قال: جاء رجل من اليهود إلى النبي صلى الله عليه وسلم قد لطم وجهه، فقال: يا محمد، إن رجلا من أصحابك من الأنصار لطم وجهي، قال: (ادعوه). فدعوه، قال: (ألطمت وجهه). قال: يا رسول الله، إني مررت باليهود فسمعته يقول: والذي اصطفى موسى على البشر، قال: قلت: أعلى محمد صلى الله عليه وسلم؟ قال: فأخذتني غضبة فلطمته، قال: (لا تخيروني من بين الأنبياء، فإن الناس يصعقون يوم القيامة، فأكون أول من يفيق، فإذا أنا بموسى آخذ بقائمة من قوائم العرش، فلا أدري أفاق قبلي، أم جوزي بصعقة الطور).)(1)

ثم أَخذ الألواح، وأمره أن يأخذها بقوة وأن يعمل بما فيها ، قال تعالى: ﴿وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلْوَاحِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا سَأُرِيكُمْ دَارَ الْفَاسِقِينَ ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الديات، باب: إذا لطم المسلم يهوديا عند الغضب، حديث رقم: (6519)

لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ ﴾ [الاعراف: 145-146]

## السامريّ وعبادة العجل:

وعلم موسى و هو يكلم رب العزة أن قومه قد فتنوا وعبدوا العجل، وأن رأس الفتنة في ذلك السامري الذي صنع لهم عجلاً من الحلي التي أخذوها من المصريين عند خروجهم، وادّعى أنه إلههم، وأن عليهم عبادته، ففُتِن القوم، وعبدوه من دون الله، قال تعالى: ﴿فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلاً جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُكُمْ وَإِلَهُ مُوسَى فَنَسِى ﴿ أَفَلا يَرُونُ أَلّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلاً وَلا يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرًّا وَلا يَمْلِكُ لَهُمْ وَلَهُ يَرْجِعَ إِلَيْكَ السَدّة تمستُكهم بعبادة العجل، فقالوا: ﴿ لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَى ﴾ [طه: 19]، فلمّا عاد موسى عليه السلام- إلى قومه وقد الشتد غضبه وأسفه قال لهم معاتبا ومستنكرا: ﴿قَالَ يَا قَوْمٍ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبِّكُمْ فَعُمّا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرُدْتُمْ أَنْ يَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَعُدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرُدْتُمْ أَنْ يَحِلَّ عَلَيْكُمْ عَضَبُّ مِنْ رَبِّكُمْ وَعُدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَى ابْنَ أُمَّ لَا تَأْخُذْ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِى إِنِي خَشِيتُ أَنْ السَلام على السلام على السلام على المنه ولحيته حتى السنرحمه أخوه بقوله: ﴿قَالَ يَا ابْنَ أُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِى إِنِي خَشِيتُ أَنْ يَعْ وَلَا يَرَاسِه ولحيه السنطعفوه، وكا ويَتَلُونه، فلم يقو على وَلَمْ تَرْقُبُ قَوْلِي ﴿ إِلَهُ الْمَا وَلَا مِرَاسِه ولحيه السنطعفوه، وكادوا يقتلونه، فلم يقو على رَدعهم.

ثمّ توجه بالسؤال إلى السامري، فسأله عن فِعلته، ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَا سَامِرِيُ ۞ قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثَرِ الرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَّلَتْ لِي نَفْسِي ۞ قَالَ فَاذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيَاةِ أَنْ تَقُولَ لَا مِسَاسَ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَنْ ثُخْلَفَهُ وَانْظُرْ إِلَى إِلَهِكَ الَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَنُحَرِّقَنَّهُ ثُمَّ لَنَنْسِفَنَّهُ فِي الْيَعِ نَسْفًا ۞ ﴿ اللهِ وَ 97-97]

فِي الْيَمِ نَسْفًا ۞ ﴿ [طه: 95-97]

#### نعم الله على بنى إسرائيل:

ومن نعم الله تعالى على بني إسرائيل أنهم وهم في الصحراء أراهم الله آياته من تظليل الغمام لهم وساق لهم من الطعام الطيب، قال تعالى: ﴿وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوئُ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمُ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ [البَوْدَ: 57]، ثم فجر لهم الله اثنتي عشرة عينا ليشربوا ماء عنبا سهلا يسيرا في هذه الصحراء، قال تعالى: ﴿ وَإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اصْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُناسٍ مَشْرَبَهُمْ كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ رِزْقِ اللّهِ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [البقرة: 60]، ومع مَشْرَبَهُمْ كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ رِزْقِ اللّهِ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [البقرة: 60]، ومع كل هذه النعم طلب بنو إسرائيل من موسى أن يأكلوا مطعومات أخرى غير المن والسلوى كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا وَالسلوى كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُلْهُمْ وَالَّذِى هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلْتُمْ ﴾ [البقرة: 61]

## يا قوم ادخلوا الأرض المقدسة:

وتنفيذا لأمر الله -تبارك وتعالى- أمر موسى -عليه السلام- أن يدخلوا الأرض المقدسة فلسطين، وبين لهم أن الله كتب لهم دخولها والنصر على عدوهم؛ فلا ينبغي أبدا أن ينكلوا عن أمر الله، قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ عَدوهم؛ فلا ينبغي أبدا أن ينكلوا عن أمر الله، قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أُنْبِياءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَآتَاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ۚ يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ ۞ [المائدة: 20-21]

ولكن بني إسرائيل كعادتهم جادلوا نبيهم وقالوا له: ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ ﴾ قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ ﴾ [المائدة: 22]، وهنا ألهم الله رجلين مؤمنين أن يقولا لهم: ﴿قَالَ رَجُلَانِ مِنَ الَّذِينَ

يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴿ [المائدة: 23] فقط عليكم أن تأخذوا بالأسباب، وقلوبكم معلقة بالله الذي بيده النصر، لكن القوم قد تمكن الجبن والضعف منهم فقالوا: ﴿ قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا أَبَدًا مَا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقَاتِلًا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: 24]

وهنا توجه موسى -عليه السلام- بالشكوى إلى ربه قائلا: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي لَآ أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِى وَأَخِيٍّ فَٱفْرُقُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [المائدة: 25]، وقد استجاب الله- تبارك وتعالى- دعاءه فيهم، فقال: ﴿قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةُ عَلَيْهِمُ أَرْبَعِينَ سَنَةَ يَتِيهُونَ فِي ٱلْأَرْضَ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [المائدة: 26]

## وفاة موسى عليه السلام ومكان دفنه:

وبقي موسى في قومه في فترة التيه حتى وافاه الأجل، وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال عن موسى لما حضرته الوفاة :فسأل الله أن يدنيه من الأرض المقدسة رمية بحجر، والحديث رواه أبو هريرة – رضي الله عنه عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : (فلو كنت ثم لأريتكم قبره إلى جانب الطريق عند الكثيب الأحمر.)(1)

فسأل موسى ربه أن يقبضه على مشارف الأرض المقدسة التي كان يتشوف أن يدخلها مع قومه، فلما حدث منهم ما حدث من نكول سأل الله ذلك، ومقدار رمية حجر أي قريبا منها أو على مشارفها.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الجنائز، باب: من أحب الدفن ليلا في الأرض المقدسة أو نحوها حديث رقم (1274) ورواه مسلم في كتاب الفضائل باب فضائل موسى حديث رقم (2372) بتحقيق: أحمد بن رفعت بن عثمان حلمي القره حصاري وآخرون، الناشر: دار الطباعة العامرة – تركيا، عام النشر: 1334 هـ

## 7- خاتم الأنبياء والمرسلينمحمد - صلى الله عليه وسلم-

ولد خاتم الأنبياء وإمام المرسلين محمد بن عبد الله بن عبد المطلب -صلى الله عليه وسلم- بمكة، يوم الاثنين التاسع من شهر ربيع الأول، عام الفيل في أشرف بيت من بيوت العرب، وهم بنو هاشم، وكان قد توفي أبوه وهو جنين في بطن أمه. (1)

#### فی بنی سعد:

واسترضع له امرأة من بني سعد، وهي حليمة، ورأت حليمة من بركته ما قصت منه العجب، وفي السنة الرابعة من مولده وقع حادث شق صدره وخشيت عليه حليمة بعد هذه الوقعة فردته إلى أمه، فكان عند أمه إلى أن بلغ ست سنين، ثم ماتت أمه فكفله جده حتى مات عنه وهو ابن ثماني سنين فكفله عمه أبو طالب.

#### حرب الفجار:

## حلف الفضول:

و على أثر هذه الحرب وقع حلف الفضول فتعاقدوا وتعاهدوا على ألا يجدوا بمكة مظلومًا من أهلها وغيرهم من سائر الناس إلا قاموا معه، وكانوا على من ظلمه حتى ترد عليه مظلمته، وشهد هذا الحلف رسول الله صلى الله عليه وسلم.

#### زواجه بخديجة:

ولم يكن له صلى الله عليه وسلم عمل معين في أول شبابه، إلا أن الروايات توالت أنه كان يرعى غنمًا، ويبدو أنه انتقل إلى عمل التجارة حين شب، وفي

<sup>(1)</sup> نظرا لاتساع الكلام في سيرة الرسول -صلى الله عليه وسلم بما يتسع له مجلدات فقد قام الباحث بتلخيص هذا المبحث من كتاب الرحيق المختوم، لصفي الرحمن المباركفوري طدار الوفاء الطبعة العشرون 2009

الخامسة والعشرين من سنه خرج تاجرًا إلى الشام في مال خديجة، ولما رجع إلى مكة، ورأت خديجة في مالها من الأمانة والبركة ما لم تر قبل هذا، فوجدت ضالتها المنشودة فيه فتحدثت بما في نفسها إلى صديقتها، فذهبت إليه تفاتحه أن يتزوج خديجة، فرضى بذلك، وكلم أعمامه، وتم الزواج، وكل أو لاده صلى الله عليه وسلم منها سوى إبراهيم.

## حالة العرب قبل الإسلام:

كانت العرب قد انتشرت بينهم عبادة الأصنام، وكانوا يؤمنون بأن الله هو الخالق الرزاق المحيي المميت، ومع ذلك كانوا يشركون به ويدعون معه غيره، بل كانت الكعبة وهي بيت الله المعظم تحيط بها الأصنام من كل جانب.

#### جبريل ينزل بالوحي:

ولما تكامل له أربعون سنة أكرمه الله بالنبوة، وأنزل عليه أول ما نزل من آيات سورة العلق، قوله تعالى: ﴿اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِى خَلَقَ كَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَمْ وَالْدَى عَلَمْ وَالْمَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴿ عَلَمْ وَالْمَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ عَلَيْ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ عَلَيْ والْقَلَمِ عَلَمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ [العق: 1-5]، ثم انقطع الوحى أياماً، ثم عاد بتكليف النبي صلى الله عليه وسلم بالرسالة، قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّيِّرُ ۞ قُمْ فَأَنْذِرْ ۞ وَرَبَّكَ فَكَيِّرُ ۞ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ۞ وَالرَّبْذَ وَالمُدْد: 1-7] فَطَهِرْ ۞ وَالرَّبْذَ فَاصْبِرْ ۞ ﴾ [المدثر: 1-7] ثلاث سنوات من الدعوة السرية:

قام رسول الله صلى الله عليه وسلم بالدعوة إلى الله سبحانه وتعالى؛ وكان من الحكمة أن تكون الدعوة في بدء أمر ها سرية؛ فعرض الرسول صلى الله عليه وسلم الإسلام أو لا على ألصق الناس به من أهل بيته وأصدقائه، فدعاهم إلى الإسلام، ودعا إليه كل من توسم فيه الخير ممن يعرفهم ويعرفونه، وعرف هؤلاء بالسابقين الأولين.

#### الجهر بالدعوة

نزل الوحي يكلف رسول الله صلى الله عليه وسلم بإعلان الدعوة، قال تعالى: ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [الحجد: 94-95]

#### مقاومة قريش للدعوة

انزعج كفار مكة من دعوة التوحيد، ورأوا فيها تهديدا لمراكز هم وسيادتهم ولمعتقداتهم الموروثة عن آبائهم ، فانتصبوا لعداوة الرسول صلى الله عليه وسلم ومقاومة دعوته وإلحاق الأذى به؛ فمضى رسول الله صلى الله عليه وسلم على ما هو عليه، يظهر دين الله، ويدعو إليه وانتشر خبره بين القبائل، وآمن به بعض الأفراد القلائل، ووثبت كل قبيلة من قريش على من فيها من مستضعفي المسلمين، فجعلوا يحبسونهم ويعذبونهم، بالضرب والجوع ، والعطش، ورمضاء مكة والنار ليفتنو هم عن دينهم، ولم يسلم الرسول صلى الله عليه وسلم منهم فقد لحق به أشد أنواع الأذى، وكانوا يسخرون ويستهزئون به فاتهموه بالجنون، واتهموه بالسحر والكذب.

## المبالغة في إيذاء النبي صلى الله عليه وسلم:

في الحديث عن عبد الله بن مسعود – رضي الله عنه قال: (بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي عند البيت، وأبو جهل وأصحاب له جلوس، وقد نحرت جزور بالأمس، فقال أبو جهل أيكم يقوم إلى سلا جزور بني فلان، فيأخذه فيضعه في كتفي محمد إذا سجد؟ فانبعث أشقى القوم فأخذه، فلما سجد النبي صلى الله عليه وسلم وضعه بين كتفيه، قال: فاستضحكوا، وجعل بعضهم يميل على بعض وأنا قائم أنظر، لو كانت لي منعة طرحته عن ظهر رسول الله صلى الله عليه وسلم، والنبي صلى الله عليه وسلم، فالمنه فجاءت وهي جويرية، فطرحته عنه، ثم أقبلت عليهم تشتمهم، فلما قضى النبي صلى الله عليه وسلم صلاته، رفع صوته، ثم دعا عليهم، وكان إذا دعا ثلاثا، وإذا سأل ثلاثا، ثم قال اللهم عليك بقريش ثلاث مرات، فلما سمعوا صوته ذهب عنهم الضحك، وخافوا دعوته، ثم قال: اللهم، عليك بأبي جهل بن هشام، وعتبة بن الضحك، وخافوا دعوته، ثم قال: اللهم، عليك بأبي جهل بن هشام، وعتبة بن وذكر السابع ولم أحفظه، فوالذي بعث محمدا صلى الله عليه وسلم بالحق، لقد وذكر السابع ولم أحفظه، فوالذي بعث محمدا صلى الله عليه وسلم بالحق، لقد رأيت الذين سمى صرعى يوم بدر، ثم سحبوا إلى القليب، قليب بدر -.) (1)

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في كتاب الوضوء، باب: إذا ألقي على ظهر المصلي قذر أو جيفة لم تفسد عليه صلاته، حديث رقم (237) ورواه مسلم في صحيحه في الجهاد والسير، باب ما لقي النبي صلى الله عليه وسلم من أذى المشركين والمنافقين، حديث رقم: (1794)

ومع ذلك فقد استمر النبي صلى الله عليه وسلم يدعوهم إلى الله تعالى صابرا محتسبا، فكان يحضر مجامعهم ومحافلهم وفي المواسم، وفي الحج يبلغ الرسالة ويؤدي الأمانة ويعرض الدعوة.

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يوجه أصحابه لتحمل أذى المشركين، ويربيهم على الصبر والثبات وتحمل الأذى، ولمَّا اشْتَدَّ بهم البَلاءُ أَذِنَ اللهُ لهمُ بالهجرَةِ الْأُولَى إِلَى الْحَبَشَةِ، ثم عادوا بعد أن سمعوا أن قريشا قد كفت عن الأذى، وكان ذلك غير صحيح، فلما اشتد الأذى أذِنَ لهم الرسُولُ صلى الله عليه وسلم بالهجرة إلَى الْحَبَشَةِ مَرَّةً ثانيةً.

## بيعة العقبة الثانية:

وفي العام 12 من البعثة، وافى اثنا عشر رجلا من الأنصار في الموسم، فاجتمعوا بالنبي صلى الله عليه وسلم وبايعوه، فلما عادوا أرسل معهم مصعب ابن عمير إلى المدينة، وفي العام الذي يليه حضر من الأنصار جماعة في موسم الحج، فاجتمعوا بالنبي صلى الله عليه وسلم مستخفين، وكانوا سبعين رجلا وامرأتين، وبايعوه على النصرة والتأييد، وعلى أن يمنعوه مما يمنعون أنفسهم وأهليهم.

وبدأ المسلمون بالهجرة إلى المدينة، ورأت قريش أن الرسول قد صار له شيعة وأصحاب بغير بلدهم، فتآمروا على قتله فأنجاه الله منهم، وهاجر النبي صلى الله عليه وسلم بصحبة أبي بكر - رضي الله عنه - تحفهما عناية الله وحفظه، ووصل الرسول صلى الله عليه وسلم وصاحبه المدينة، واستقبله الأنصار بحفاوة بالغة، وقام ببناء المجتمع في المدينة، فبدأ أولا ببناء مسجده بالمدينة، ثم آخى بين المهاجرين والأنصار، وأقام معاهدة مع اليهود بالمدينة.

## غزوات الرسول صلى الله عليه وسلم:

كان الأمر الإلهي للنبي وصحبه بمكة ﴿ كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ ﴾ [النساء: 77] ، فلما هاجروا إلى المدينة، أخذ النبي صلى الله عليه وسلم يعد العدة لمواجهة أعداء الإسلام، وأذن الله للمؤمنين بالقتال كما في قوله تعالى : ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ فُلِيمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ [الحج: 39] ، فواجه قريشا في غزوة بدر وهزمهم شر هزيمة، ثم كانت غزوة أحد، ثم غزوة الخندق فهزم الله الأحزاب ، ثم تتابعت الغزوات والسرايا، فكانت الحديبية، ثم خيبر، إلى أن جاء فتح مكة فدخلها رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان معه عشرة آلاف مقاتل واستسلمت قريش وعفا عنهم.

#### الناس يدخلون في دين الله أفواجاً:

كان فتح مكة معركة فاصلة، قضت على الوثنية قضاء باتاً، عرفت العرب لأجلها الحق من الباطل، وزالت عنهم الشبهات، فتسار عوا إلى اعتناق الإسلام، ولذلك نري الوفود تقصد المدينة تتري في العامين التاسع والعاشر، ونري الناس يدخلون في دين الله أفواجا، حتى إن الجيش الإسلامي الذي كان قوامه عشرة آلاف مقاتل في غزوة الفتح، إذا هو يبلغ ثلاثين ألف مقاتل في غزوة تبوك قبل أن يمضي على فتح مكة عام كامل.

## حجة الوداع

أعلن النبي صلى الله عليه وسلم بقصده لهذه الحجة المبرورة، فقدم المدينة بشر كثير كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله صلى الله عليه وسلم.

وخرج صلى الله عليه وسلم فواصل سيره حتى دخل مكة - فلما دخل المسجد الحرام طاف بالبيت، وسعي بين الصفا والمروة، ولم يَحِلَّ لأنه كان قارناً قد ساق معه الهدي، وفي يوم عرفة قام فيهم خطيباً، وبعد أن فرغ النبي صلى الله عليه وسلم من إلقاء الخطبة نزل عليه قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَسِلْمَ مَن إلقاء الخطبة نزل عليه قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَالسَّر بقية وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: 3]، وباشر بقية المناسك على ما هو مبين بكتب الفقه.

#### وفاة رسول الله:

وبعد رجوعه - صلى الله عليه وسلم- من الحج، وفي شهر ربيع الأول بدأ به المرض، ثم اشتد وجعه حتى انتقل إلى الرفيق الأعلى في 12 ربيع الأول 11هـ.

\*\*\*\*\*\*

الباب الأول المناهج الدعوية في رسالة نوح -عليه السلام-وفيه ثلاثة فصول: الفصل الأول/ المنهج العاطفي. الفصل الثاني/ المنهج العقلي. الفصل الثالث/ المنهج الحسي.

# الفصل الأول المنهج العاطفي في دعوة نوح -عليه السلام-وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة. المبحث الثاني/ الترغيب.

المبحث الثالث/ الترهيب.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله.

# المبحث الأول المنهج العاطفي في دعوة نوح عليه السلام

#### تعريفه:

لغة: مأخوذ من الفعل عطف: والذي يأتي في اللغة بعدة معان منها: البر والصلة والرقة، وحسن الخلق، والشفقة، والحنو، والميل.(1)

واصطلاحا هو: "النظام الدعوي الذي يرتكز على القلب، ويحرك الشعور والوجدان." (2)

و عند تتبع الآيات القرآنية التي ذكرت قصة نبي الله نوح — عليه السلام- نجد أنه قد استخدم المنهج العاطفي في دعوة قومه من خلال عدة أساليب، سيتكلم عنها الباحث من خلال أربعة مباحث:

المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الثاني/ الترغيب.

المبحث الثالث/ الترهيب.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله.

المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة

وفيه ستة مطالب:

المطلب الأول: تعريف معنى الرفق.

المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم).

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب مادة (عطف) (4/2996

<sup>(2)</sup> المدخل إلى علم الدعوة (204) مرجع سابق.

المطلب الثالث: وصف الله له بأنه أخوهم.

المطلب الرابع: ندائه على ابنه (يا بني).

المطلب الخامس: إظهار الخوف والشفقة على قومه.

المطلب السادس: الدعاء لوالديه وللمؤمنين والمؤمنات.

#### المطلب الأول: تعريف معنى الرفق:

الرِّفق لغة: مأخوذ من الرفق: والرفق ضد العنف، والرفق لين الجانب ولطافة الفعل.(1)

واصطلاحا: "هو لين الجانب بالقول، والفعل، والأخذ بالأسهل، وهو ضد العنف." (2)

والرفق للداعية دليل حسن الإسلام، وصلاح العبد وحسن خلقه، ودليل على فقه الرّجل وأناته وحكمته، ويثمر محبّة الله ومحبّة النّاس، وينشأ مجتمعا سالما من الغلّ والعنف.(3)

## المطلب الثاني: نداؤه على قومه (يا قوم):

وقد تكرر نداء نوح -عليه السلام – على قومه بقوله: (يا قوم) عدة مرات كما في قوله تعالى: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَظَيمِ الْعَبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف: 59]

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب مادة الفعل "رفق" (3/1694) ومقاييس اللغة لابن فارس (2/418) بتحقيق عبد السلام محمد هارون، الناشر: دار الفكر، عام: (1399هـ - 1979م.)

<sup>(2)</sup> فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (10/449) رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبد الباقي، وقام بإخراجه وتصحيح تجاربه: محب الدين الخطيب الناشر: المكتبة السلفية – مصر الطبعة: «السلفية الأولى»، 1380هـ - 1390 هـ

<sup>(3)</sup> ينظر نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم - صلى الله عليه وسلم (6/2168) لعدد من المختصين بإشراف الشيخ/ صالح بن عبد الله بن حميد إمام وخطيب الحرم المكي، الناشر: دار الوسيلة للنشر والتوزيع، جدة الطبعة: الرابعة بدون تاريخ طباعة.

أي: (قال نوح لقومه- على سبيل التلطف في النصح، والتقرب إلى قلوبهم- يا قوم ويا أهلي وعشيرتي: إني لكم منذر واضح الإنذار، ولا أسألكم على هذا الإنذار الخالص أجرا، وإنما ألتمس أجرى من الله.

وإني آمركم بثلاثة أشياء: أن تخلصوا لله- تعالى- العبادة، وأن تتقوه في كل أقوالكم وأفعالكم، وأن تطيعوني في كل ما آمركم به وأنهاكم عنه، وافتتح كلامه معهم بالنداء يا قَوْم، أملا في لفت أنظار هم إليه، واستجابتهم له، فإن النداء من شأنه التنبيه للمنادى.) (1)

#### المطلب الثالث: وصف الله له بأنه أخوهم:

قال تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: 106]،" فكلمة (أخوهم) وهي تعني أخوة النسب لا الدين، تثير فيهم عاطفة الأخوة النسبية وتوحي لهم بأنه يريد لهم الخير فهو ليس بعيدا عنهم ولا غريبا منهم، إنه أخوهم." (2)

"وإنما ابتعث الله الرسل، من نسب من أرسل إليهم، لئلا يشمئزوا من الانقياد له، ولأنهم يعرفون حقيقته، فلا يحتاجون أن يبحثوا عنه." (3)

## المطلب الرابع: ندائه على ابنه (يا بني):

وقد صور لنا القرآن هذا المشهد في قوله تعالى: ﴿يَا بُنَىّ ارْكُبْ مَعَنَا وَلَا تَكُنْ مَعَ الْكَافِرِينَ ۚ قَالَ سَآوِى إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاءِ قَالَ لَا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ إِلّا مَنْ رَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ۗ [هود: 42-43]، وهنا تظهر عاطفة الأبوة في نداء نوح على ابنه حينما بدأ الطوفان لعله يسمع له أو يعقل فينجو من الغرق، فالسفينة بدأت في الجريان والأمواج مرتفعة كالجبال، ينادي نوح ابنه (وكان هذا الابن في مكان منعزل، فقال له نوح بعاطفة الأبوة الناصحة الملهوفة يا بنى اركب معنا في السفينة، ولا تكن مع القوم الكافرين الذين سيافهم الطوفان بين أمواجه عما قريب، ولكن هذه النصيحة الغالية من الأب الحزين على مصير ابنه، لم تجد أذنا واعية من هذا الابن العاق المغرور، بل رد

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط للقرآن الكريم للدكتور محمد سيد طنطاوي (15/111)

<sup>(2)</sup> المستفاد من قصص القرآن للدعاة (ص 1/131) مرجع سابق

<sup>(3)</sup> تفسير السعدي (ص 594) ط مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى 1420هـ -2000 م

على أبيه: (قالَ سَآوِي إلى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ الْماعِ) أي: قال: سألتجئ إلى جبل من الجبال الشاهقة، لكي أتحصن به من وصول الماء إلى.

وهنا يرد عليه أبوه الرد الأخير فيقول- كما حكى القرآن عنه-: (قالَ لا عاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللهِ إِلَّا مَنْ رَحِمَ) أي: قال نوح لابنه: لا معصوم اليوم من عذاب الله إلا من رحمه- سبحانه- بلطفه وإحسانه، وأما الجبال وأما الحصون. وأما غير هما من وسائل النجاة، فسيعلوها الطوفان، ولن تغنى عن المحتمى بها شيئا. (1)

#### المطلب الخامس: إظهار الخوف والشفقة على قومه:

فقد بين نبي الله نوح لقومه خوفه عليهم إن استمروا على ضلالهم وكفرهم بالله فقال لهم: ﴿إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينٌ أَن لَا تَعَبُدُوٓا إِلَّا ٱللَّهُ ۖ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴿ وَقُولُهُ: ﴿إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴾ جملة تعليلية ، يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴾ [هود: 25-26] ، (وقوله: ﴿إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴾ جملة تعليلية ، تبين حرص نوح الشديد على مصلحة قومه ومنفعتهم ، أي إني أحذركم من عبادة غير الله ، لأن هذه العبادة ستؤدى بكم الى وقوع العذاب الأليم عليكم ، وما حملني على هذا التحذير الواضح إلا خوفي عليكم ، وشفقتي بكم ، فأنا منكم وأنتم منى بمقتضى القرابة والنسب ) (2)

إنها الرحمة التي أنزلها الله في قلوب أنبيائه ففاضت على أقوامهم رفقا ولينا وصبرا عليهم، وحرصا على هدايتهم، وشفقة عليهم من عاقبة عنادهم وتكذيبهم، وهذا درس للدعاة إلى الله بإظهار العاطفة تجاه من ندعو، وإشعاره بالخوف عليه من عذاب الله إن أصر على ما هو عليه من معصية الله.

#### المطلب السادس: الدعاء لوالديه وللمؤمنين والمؤمنات:

لما دعا نوح – عليه السلام- على الكافرين من قومه بالهلاك والدمار - كما سيأتي في موضعه -، لم ينس الدعاء لنفسه بالمغفرة ولوالديه ولمن دخل بيته مؤمنا ولجميع المؤمنين والمؤمنات، كما قال تعالى: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَى وَلِمَنْ وَلِمَوْمِنَات، كما قال تعالى: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَى وَلِمَنْ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلَا تَزِدِ الطَّالِمِينَ إِلَّا تَبَارًا﴾ [نوح: 28]

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط للقرآن للدكتور محمد سيد طنطاوي مرجع سابق (7/209)

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (7/190)

وهذه عاطفة المؤمن حينما يمتلئ قلبه بالرحمة فتفيض على كل من حوله، بل وتمتد دعوته عبر السنين والقرون لتصيب جميع المؤمنين والمؤمنات.

يقول الأستاذ سيد قطب: (وإلي جانب الدعوة الساحقة الماحقة التي جعلها خاتمة دعائه وهو يقول: «وَلا تَزِدِ الظّالِمِينَ إِلّا تَبَاراً» إلى جانب هذا كان الابتهال الخاشع: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَى وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُوْمِنًا وَلِلْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَالْمُوْمِنِينَ وَلا الخاشع: ﴿رَبِ الظّالِمِينَ إِلّا تَبَارًا﴾ [توح: 28]، ودعاء نوح لربه أن يغفر له هو أدب العبد في حضرة الرب، العبد الذي لا ينسى أنه بشر، وأنه يخطئ، وأنه يقصر، مهما يطع ويعبد، ودعاؤه الخاص لمن دخل بيته مؤمنا هو بر المؤمن بالمؤمن وحب الخير لأخيه كما يحبه لنفسه، وتخصيص الذي يدخل بيته مؤمنا، لأن هذه كانت علامة النجاة، وحصر المؤمنين الذين سيصحبهم معه في السفينة، ودعاؤه العام بعد ذلك للمؤمنين والمؤمنات هو بر المؤمن بالمؤمنين كافة في كل زمان ومكان) (١)

وفي هذا درس للدعاة إلى الله، فنوح -عليه السلام- بعد هذا الجهاد الطويل مئات السنين و هو يدعو إلى الله بشتى الوسائل و الأساليب، ويصبر ويتحمل الأذى، ومع ذلك كله لم يغتر أو يُعجب بنفسه، بل ختم ذلك كله باتهام نفسه بالتقصير، وطلب المغفرة و الرحمة من ربه عز وجل، ثم دعا لو الديه ولسائر المؤمنين.

## المبحث الثاني / الترغيب

من أولى مهام الرسل جميعا تبشير المؤمنين الصادقين، بحسن الثواب، وترهيب وإنذار الكافرين المعرضين عن الإيمان بالعقاب الشديد، وهو ما اصطلح عليه عند علماء الدعوة بالترغيب والترهيب، لأن طبيعة الإنسان الرغبة فيما ينفعه فيسعى إلى تحقيقه والإقبال عليه، وترك ما يضره والفرار منه.

ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول: تعريف معنى الترغيب.

المطلب الثاني: الترغيب في قبول الحق.

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال لسيد قطب (ص 3717 / 6) باختصار يسير.

المطلب الثالث: حثهم على الاستغفار.

المطلب الرابع: الترغيب في ذكر الله عند ركوب السفينة.

#### المطلب الأول: تعريف معنى الترغيب:

الترغيب لغة: الحرص على الشيء والطمع فيه، والرغبة: السؤال والطمع، ورغبه: أعطاه ما رغب. (1)

وفي نضرة النعيم: "أما الترغيب فهو مصدر قولهم: رغبه في الشيء أي أوجد فيه الرغبة إليه، ويكون ذلك بتحسينه وتزيينه، لأن النفس لا ترغب إلا فيما فيه سعادتها وصلاح أمرها." (2)

وعلى هذا فإن الترغيب لغة: حث الإنسان على فعل شيء وتحبيبه إليه.

ويقصد بالترغيب اصطلاحا: "كل ما يشوق المدعو إلى الاستجابة وقبول الحق والثبات عليه." (3)

#### المطلب الثاني: الترغيب في قبول الحق:

وقد جاء ذلك في عدة مواضع من قصة نوح في القرآن الكريم:

1- قال تعالى حكاية عن نوح: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَظَيمٍ ﴿ اَعُبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الأعراف: 59] في هذه الآية بين الله أن نبيه نوحا -عليه السلام- دعا قومه إلى ثلاثة أشياء:

- عبادة الله وحده لا شريك له، فقال: {يَا قَوْمِ اعبدوا الله}

- وبين لهم أنه ليس هناك إله سواه فقال: {مَا لَكُمْ مِّنْ الله غَيْرُهُ} ومقتضى ذلك بطلان عبادتهم لأصنامهم.

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب مادة "رغب" (3/1679) والمعجم الوسيط (1/356)

<sup>(2)</sup> موسوعة نضرة النعيم (6/2127)

<sup>(3)</sup> أصول الدعوة (ص437) مرجع سابق

- وأظهر لهم حرصه وشفقته عليهم إذا عصوا الله بأن عاقبة ذلك العذاب من الله، فقال: ﴿إِنْيِ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾

إن نوحا — عليه السلام- جاء ليردهم إلى التوحيد بعبادة الله وحده فلا إله غيره ولا رب سواه، (والمنهج القرآني يكثر من الربط بين عبودية هذا الكون لله، ودعوة البشر إلى الاتساق مع الكون الذي يعيشون فيه والإسلام لله الذي أسلم له الكون كله والذي يتحرك مسخراً بأمره، ذلك أن هذا الإيقاع بهذه الحقيقة الكونية كفيل بأن يهز القلب البشري هزاً وأن يستحثه من داخله على أن ينخرط في سلك العبادة المستسلمة فلا يكون هو وحده نشازاً في نظام الوجود كله! إن الرسل الكرام لا يدعون البشرية لأمر شاذ إنما يدعونها إلى الأصل الذي يقوم عليه الوجود كله وإلى الحقيقة المركوزة في ضمير هذا الوجود.. وهي ذاتها الحقيقة المركوزة في فطرة البشر والتي تهتف بها فطرتهم حين لا تلوي بها الشهوات، ولا يقودها الشيطان بعيداً عن حقيقتها الأصيلة.) (1)

2- ولما دعا نوح – عليه السلام – قومه إلى التوحيد كان أول من تصدى لدعوته الملأ، فقالوا له: ﴿إِنَّا لَنَرَئِكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينٍ ﴾ [الأعراف: 60]، فلم يكن منه عليه السلام إلا أن رد عليهم قائلا: ﴿قَالَ يَا قَوْمٍ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ وَلَكِنِي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: 61] أي: لست ضالا، وإنما أنا رسول الله الذي أمرني أن أرشدكم إلى توحيده ومعرفة أو امره ونواهيه، ثم قال: ﴿أَوَعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ وَلِتَتَّقُوا وَلَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [الأعراف: 63]، ولأن النفوس تنفر وتعجب من كل جديد يخالف ما اعتادوه ودرجوا عليه قال لهم: "لا تعجبوا من هذا، فإن هذا ليس يعجب أن يوحي الله إلى رجل منكم رحمة بكم ولطفا وإحسانا إليكم، لأنذركم ولتتقوا نقمة الله ولا تشركوا به، (ولعلكم ترحمون) (2)

(وانظر إلى كلمة (رجل منكم) وما فيها من التواضع وكرم النفس، واستمالة القلوب، وتبين أنه رجل منهم، له ما لهم، وعليه ما عليهم، مع ما بينه وبينهم من صلة النسب والقرابة والدم؛ ليلفت انتباههم إلى الخوف النابع من المحبة لهم

<sup>(1)</sup> في ظلال القرآن (3/1307) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> تفسير ابن كثير (2/308) مرجع سابق.

التي اقتضتها فطرة الله التي فطر الناس عليها، من محبة الإنسان لأهله وقومه وعشيرته) (1)،

إذن فأنا منكم تجمعني بكم صلة وقربى وأنتم تعرفونني جيدا؛ قال هذا لطمأنتهم وليكون أقرب لقلوبهم.

(وقوله: (لِيُنْذِرَكُمْ) علة للمجيء، أي: وليحذركم العذاب والعقاب على الكفر والمعاصبي، وقوله: (وَلِتَتَقُوا) علة ثانية مرتبة على العلة التي قبلها، أي: ولتوجد منكم التقوى، وهي الخشية من الله بسبب الإنذار، وقوله: وَلَعَلَّكُمْ ثُرْحَمُونَ علة ثالثة مترتبة على التي قبلها. أي: ولترحموا بسبب التقوى إن وجدت منكم، قال بعض العلماء: وهذا الترتيب في غاية الحسن، لأن المقصود من الإرسال الإنذار، ومن الإنذار التقوى. ومن التقوى الفوز بالرحمة.)(2)

3- وفي سورة (نوح) رغبهم في الإيمان بالله وتوحيده، وأن ذلك سيكون سببا لمغفرة ذنوبهم وتأخير هم إلى أجل مسمى برفع العذاب عنهم، قال تعالى: وقال يَا قَوْمٍ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينُ أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ يَعْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُوَخِّرْكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللّهِ إِذَا جَاءَ لَا يُؤخّرُ لَوْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُوَخِّرْكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللّهِ إِذَا جَاءَ لَا يُؤخّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [توج: 2-4]، أي قال نوح لقومه: (يا قومي، إني لكم منذر من عذاب الله ومخوف إياكم، واضح الإنذار والإعلام. ومضمون دعوتي: أني آمركم بعبادة الله وحده لا شريك له، وأن تؤدّوا حقوقه، وتمتثلوا أوامره، وتجتنبوا نواهيه التي توقعكم في العذاب، وتطيعوني فيما آمركم به وأنهاكم عنه، والتقوى: امتثال الأوامر، واجتناب المحرّمات، وثمرة التكاليف أمران: أنه تعالى يستر لكم بعض ذنوبكم، ويمدّ في أعماركم، ويؤخر موتكم إلى أمد محدد قدره الله لكم، إن آمنتم وأطعتم. وقوله: مِنْ ذُنُوبِكُمْ من للتبعيض، وهذا وعد كريم على الطاعة والعبادة بشيئين: دفع مضارّ الأخرة وهو غفران وعد كريم على الطاعة والعبادة بشيئين: دفع مضارّ الأخرة وهو قفران الذنوب، وتحقيق منافع الدنيا، وهو تأخير الأجل إلى وقت آخر.) (٤)

<sup>(1)</sup> أدب الأنبياء مع الخلق في القرآن الكريم رسالة ماجستير للباحث عبد الله الغامدي (ص 269) مقدمة لجامعة أم القرى كلية الدعوة وأصول الدين شعبة التفسير في العام الجامعي :1429 هـ – 1430 هـ، والرسالة لم تتول طبعها دار نشر.

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط للقرآن للدكتور محمد سيد طنطاوي مرجع سابق (ص5/300)

<sup>(3)</sup> التفسير الوسيط للزحيلي (ص 3/2743) طدار الفكر - دمشق الطبعة الأولى - 1422 هـ

4- ولما رد نوح على قومه وأبطل كل حججهم في عدم الإيمان به قالوا له: 

هِ قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْثَرْتَ جِدَالَنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَجَاءُهُم بِالْحِقِ الناصع والبيان الواضح قالوا له: على سبيل التحدي نحن مصرون على تكذيبك ولن نؤمن لك، فأتنا بما تعدنا من العذاب الأليم إن كنت من الصادقين.

(وهذا شأن الجاهل المعاند، إنه يشهر السيف إذا أعجزته الحجة، ويعلن التحدي إذا يئس عن مواجهة الحق، فقال لهم عليه السلام: ﴿قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُمْ بِهِ اللّهُ إِنْ شَاءَ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ وَلَا يَنْفَعُكُمْ نُصْحِى إِنْ أَرَدْتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللّهُ يُرِيدُ أَنْ يُغُويَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَعَلَى يُرِيدُ أَنْ يُغُويَكُمْ هُو رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَعَلَى إِجْرَاهِى وَأَنَا بَرِيءٌ مِمَّا تُجْرِمُونَ ﴿ [هود: 33-35]، ولكن نوحا عليه السلام لم يخرجه هذا التحدي عن سمته الكريم، ولم يقعده عناد قومه عن مداومة النصح لهم، وإرشادهم إلى الحقيقة التي ضلوا عنها، فقد رد عليهم بقوله إنّما يَأْتِيكُمْ بِهِ اللله إنْ شاء وَلكَ، لأنه هو الذي يملكه وَما أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ أي: وما أنتم بمستطيعين الهروب من عذابه متى اقتضت مشيئته سبحانه إنزاله لكم، لأنه بمستطيعين الهروب من عذابه متى اقتضت مشيئته سبحانه إنزاله لكم، لأنه تعالى عالى عالى الهروب من عذابه متى اقتضت مشيئته سبحانه إنزاله لكم، لأنه تعالى عالى عالى الهروب من عذابه متى اقتضت مشيئته سبحانه إنزاله لكم، لأنه تعالى عالى الهروب من عذابه متى اقتضت مشيئته سبحانه إنزاله لكم، لأنه تعالى لا يعجزه شيء (1)

5- ولما أمر الله – تعالى - نبيه نوحا بصنع السفينة، أخذ قومه يسخرون منه، ويتهكمون عليه، كما بين ذلك الحق جل وعلا بقوله: ﴿وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأٌ مِنْ قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِنْ تَسْخَرُوا مِنّا فَإِنّا نَسْخَرُ مِنْكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُغْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴿ تَسْخَرُوا مِنَا لصنع هذه السفينة، فإنا سنسخر وهد: 38-39]، فتو عدهم بقوله: (إن تسخروا منا لصنع هذه السفينة، فإنا سنسخر منكم في المستقبل حين الغرق، كما تسخرون منا الآن، فسوف تعلمون قريبا

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط للقرآن للدكتور محمد سيد طنطاوي مرجع سابق (7/198)

بعد تمام العمل من يأتيه عذاب يهينه في الدنيا، وهو عذاب الغرق، ويحل عليه عذاب مقيم، أي دائم مستمر.) (1)

## المطلب الثالث: حثهم على الاستغفار:

وتر غيبا في إيمان قومه بالله ورجوعهم عن غيهم وعد نوح - عليه السلام - قومه بخيرات وبركات، فقال لهم: ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ﴿ وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ أَنْهَارًا ﴾ [توح: 10-12]، وكأنه يريد أن يقول لهم: إن المخرج من ضيق الأرزاق وقلة الأقوات هو العودة إلى الله والإيمان به وحدة والتوبة والاستغفار من ذنوبكم، (فوعدهم على التوبة من الكفر والعصيان بخمسة أشياء: إرسال المطر المتتابع، الكثير الغزارة ليكثر الخير والخصيب، والإمداد بالأموال الكثيرة، وإكثار الذرية والأولاد بسبب الأمن والرفاه، ومنحهم بساتين نضرة عامرة بالأشجار والثمار، وجعل الأنهار جارية بالماء العذب، ليكثر الزرع والثمر والغلة.) (2)

## المطلب الرابع: الترغيب في ذكر الله عند ركوب السفينة:

لما حانت ساعة وقوع العذاب على الكافرين وفار الماء من التنور كعلامة على بداية الطوفان؛ أشار نوح – عليه السلام – على المؤمنين بركوب السفينة قائلا : ﴿وَقَالَ ارْكَبُوا فِيهَا بِسْمِ اللّهِ مَجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [هود: 41]، وهو بذلك يذكر أتباعه المؤمنين بأن نجاتهم من الغرق بركوب السفينة إنما هو برحمة الله فإن جريانها ورسوها إنما يكون بقدرة الله، فقال لهم اركبوا: (بِسْمِ اللهِ يَكُونُ مُنْتَهَى سَيْرِهَا، وَهُوَ رُسُوها). (3)

ولعل نبي الله نوح أراد بهذا أن يربي المؤمنين لتتعلق قلوبهم بالله وحده فهو المُجري للسفينة وهو المُرسي لها، وكل نعمة تحدث فهي من فضله ومنته، فاذكروا الله الذي بيده الأمر كله ولا تخافوا من الغرق.

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط للزحيلي (2/1041)

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (3/2744)

<sup>(3)</sup> تفسیر ابن کثیر (ص2/602) مرجع سابق

"وجملة إن ربي لغفور رحيم تعليل للأمر بالركوب المقيد بالملابسة لذكر اسم الله تعالى، ففي التعليل بالمغفرة والرحمة رمز إلى أن الله وعده بنجاتهم، وذلك من غفر انه ورحمته، وأكد بإن ولام الابتداء تحقيقا لأتباعه بأن الله رحمهم بالإنجاء من الغرق ". (1)

#### المبحث الثالث/ الترهيب

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف معنى الترهيب.

المطلب الثانى: الترهيب من عذاب الله.

المطلب الثالث: الدعاء على العصاة بالهلاك.

المطلب الأول: تعريف معنى الترهيب:

الترهيب لغة: من الفعل رهب: أي خاف، ورهب الشيء: خافه. والرهبة: الخوف والفزع.(2)

وفي نضرة النعيم: "أما الترهيب فهو مصدر قولهم: رهبه من الشيء بمعنى أخافه منه خوفا شديدا ترتعد له فرائصه، ويتحقق بذلك رهبة منه تخالج شعوره وتدفع صاحبها إلى البعد عنه وعما يؤدي إليه من أعمال في هذه الحياة الدنيا."
(3)

و على هذا فإن معنى الترهيب: التخويف والتوعد بحصول شيء.

واصطلاحا: "كل ما يخيف ويحذر المدعو من عدم الاستجابة أو رفض الحق أو عدم الثبات عليه بعد قبوله." (4)

<sup>(1)</sup> تفسير التحرير والتنوير لابن عاشور (12/74) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> ينظر لسان العرب مادة "رهب" (3/1748) والمعجم الوسيط مادة "رهب" (1/376)

<sup>(3)</sup> موسوعة نضرة النعيم (6/2170)

<sup>(4)</sup> أصول الدعوة (ص437) مرجع سابق

#### المطلب الثانى: الترهيب من عذاب الله:

إذا كان الترغيب عاملا مهما من عوامل الاستجابة لله والإيمان به، فإن التخويف عامل آخر، بل إنه العامل الأقوى؛ ذلك لأنه لا شيء يعدل سلامة الإنسان ونجاته من العذاب، ولذلك توعد الله عز وجل الكفار من قوم نوح بالعذاب الأليم، فقال سبحانه: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ فقال سبحانه: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ إلاعراف: 59]، وقوله: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ إِنِي الْحَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ الاعراف: 59]، وقوله: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ إِنِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ أَنْ لا تَعْبُدُوا إِلّا اللّهَ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴿ اللهِ عَلَيْكُمْ عَذَابٌ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَيْكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٍ ﴿ اللهِ عَلَيْكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ لِي اللهُ عَلَيْكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَاللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ وَلِلهُ اللهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ وَلِهُ كَاللهُ عَلَيْكُمُ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَلَا اللهُ الل

## المطلب الثالث: الدعاء على العصاة بالهلاك:

مضى نبي الله في دعوة قومه ألف سنة إلا خمسين عاما، كما ذكر القرآن ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالِمُونَ ﴾ [العنكبوت: 14]، ومضى نوح طوال هذه المدة يدعو قومه إلى التوحيد ونبذ الشرك وعبادة الأصنام لكنهم تمادوا في غيهم وكفرهم حتى أوحى الله إليه: ﴿ وَأُوحِىَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلّا مَنْ قَدْ آمَنَ فَلَا تَبْتَبِسُ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [هود: 36]

(فالقلوب المستعدة للإيمان قد آمنت، أما البقية فليس فيها استعداد و لا اتجاه، هكذا أوحى الله إلى نوح، و هو أعلم بعباده، وأعلم بالممكن والممتنع، فلم يبق مجال للمضي في دعوة لا تفيد، و لا عليك مما كانوا يفعلونه من كفر وتكذيب وتحد واستهزاء.) (1)، و هنا دعا نوح ربه قائلا: ﴿وَقَالَ نُوحُ رَبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمُ مُيْضِلُوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرُهُمُ مُيْضِلُوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال لسيد قطب (ص1876/ 4) مرجع سابق

26-27]، أي: (يا رب، لا تترك على الأرض من هؤلاء الكافرين واحدا يسكن دارا، بل اقطع دابر هم جميعا، لا تترك منهم أحدا سالما، بل أهلكهم جميعا لأنك إن تترك منهم أحدا على أرضك بدون إهلاك، فإن هؤلاء المتروكين من دأبهم- كما رأيت منهم زمانا طويلا- إضلال عبادك عن طريق الحق... لن يلدوا إلا من هو مثلهم في الفجور والكفران لأنهم قد نشاوا أولادهم على كراهية الحق، وعلى محبة الباطل. (1)

#### هل يجوز الدعاء على الكافرين بالهلاك والاستئصال؟

في عصرنا الحاضر نسمع بعض الدعاة عندما يدعو في النوازل، أو في قنوت الوتر في رمضان يدعو بدعاء نبي الله نوح فيقول: (اللهم لا تذر على الأرض من الكافرين ديارا) أو يقول: (اللهم أهلك اليهود والنصارى أجمعين)، ومنهم من يفصل فيدعو قائلا: (اللهم يتم أطفالهم ورمل نساءهم.... الخ)

ولو تأملنا القرآن والسنة فلن نجد في القرآن أمرا بالدعاء على الكافرين بالإهلاك والتدمير، كما دعا نوح عليه السلام-، ونوح قد دعا بذلك بعد أن أوحى الله إليه: ﴿وَأُوحِىَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ آمَنَ فَلَا تَبْتَيِسْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [هود: 36] (2)

إنما ورد في القرآن قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴿ البقرة: 250]، وقوله تعالى: ﴿فَقَالُوا عَلَى اللّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴿ وَخَبِّنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْنَةً لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴿ وَجَبِّنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ [بونس: 86-85]

وكذلك هدي النبي صلى الله عليه وسلم لن نجد من دعائه أنه دعا بعذاب الاستئصال على الكافرين، ومن دعائه في القنوت: (اللهم أنج سلمة بن هشام،

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي باختصار يسير (15/125) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> أشار إلى هذا المعنى الإمام القرطبي في تفسيره الجامع لأحكام القرآن (18/312) تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، الناشر: دار الكتب المصرية - القاهرة، الطبعة: الثانية، 1384 هـ - 1964 م

اللهم أنج الوليد بن الوليد، اللهم أنج عياش بن أبي ربيعة، اللهم أنج المستضعفين من المؤمنين، اللهم الله

ومن دعاء الرسول صلى الله عليه وسلم: يوم الأحزاب على المشركين: (ملأ الله بيوتهم وقبورهم نارا، شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس)(2)

وقال أيضا: (اللهم منزل الكتاب، سريع الحساب، اللهم اهزم الأحزاب، اللهم اهزمهم وزلزلهم)(3)

قال القاضي أبو بكر بن العربي<sup>(4)</sup> في أحكام القرآن: (لقد دعا نوح على الكافرين أجمعين، ودعا النبي صلى الله عليه وسلم على من تحزب على المؤمنين، وألب عليهم، وكان هذا أصلا في الدعاء على الكفار في الجملة، فأما كافر معين لم تعلم خاتمته فلا يدعى عليه؛ لأن مآله عندنا مجهول، وربما كان عند الله معلوم الخاتمة للسعادة؛ وإنما خص النبي صلى الله عليه وسلم الدعاء على عتبة وشيبة وأصحابه لعلمه بمآلهم، وما كشف له من الغطاء عن حالهم، والله أعلم) (5)

إذن فيجوز الدعاء على الكفار المحاربين للمسلمين، كما فعل النبي صلى الله عليه وسلم، أما الدعاء بهلاك الكفار أجمعين فهو من الاعتداء في الدعاء، وليس من هدي الرسول صلى الله عليه وسلم، وهو أيضا يخالف ما يخبرنا به القرآن من

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الجهاد والسير، باب: الدعاء على المشركين بالهزيمة والزلزلة حديث رقم: (2774)

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الجهاد والسير، باب: الدعاء على المشركين بالهزيمة والزلزلة حديث رقم: (2773)

<sup>(3)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الجهاد والسير، باب: الدعاء على المشركين بالهزيمة والزلزلة حديث رقم: (2775)

<sup>(4)</sup> هو محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن أحمد المعروف بابن العربي المعافري، من أهل إشبيلية وكان من أهل التفنن في العلوم والاستبحار فيها، حسن المعاشرة وكثرة الاحتمال وكرم النفس، وتوفي رحمه الله تعالى في سنة 543هـ. انظر ترجمته في "الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب" لابن فرحون، برهان الدين اليعمري تحقيق وتعليق: الدكتور محمد الأحمدي أبو النور (2/252) الناشر: دار التراث للطبع والنشر، القاهرة.

<sup>(5)</sup> أحكام القرآن للقاضي أبو بكر بن العربي (4/312)، تحقيق: محمد عبد القادر عطا الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان الطبعة: الثالثة، 1424 هـ - 2003 م

أن كفر الكافرين يقع بإذن الله تعالى: قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُهُمْ جَمِيعًا ﴾ [يونس: 99]، فمن يستطيع أن يعارض إرادة رب العالمين؟ (١)

#### المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله

#### وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: تعريف معنى التذكير بنعم الله.

المطلب الثاني: نعمة الخلق أطوارا.

المطلب الثالث: نعمة خلق السماوات، والأرض، والشمس، والقمر.

المطلب الرابع: نعمة جعل الأرض مبسوطة والسبل الفجاج.

المطلب الخامس: التذكير بحمد الله على النجاة

المطلب الأول: تعريف معنى التذكير بنعم الله:

التذكير لغة: من الفعل ذكر: وذكر الشيء حفظه واستحضره، وجرى على لسانه بعد نسيانه، وذكر النعمة شكرها، وذكر الشيء له: أعلمه به، وذكر حقه: حفظه ولم يضيعه، والتذكرة: ما تستذكر به الحاجة، وما يدعو إلى الذكر والعبرة.

ونخلص من هذا أن التذكير هو التنبيه من غفلة، أو استحضار شيء منسي. واصطلاحا: التذكير هو" تعريف الخلق نعم الله عز وجل عليهم وحثهم على شكره وتحذير هم من مخالفته " (3)

<sup>(1)</sup> ينظر أيضا خطابنا الإسلامي في عصر العولمة، للدكتور يوسف القرضاوي (43) طدار الشروق الطبعة الأولى 1424 هـ 2004م

<sup>(2)</sup> ينظر لسان العرب مادة (ذكر) (3/1507)، والمعجم الوسيط مادة (ذكر)، ص (313)

<sup>(3)</sup> هداية المرشدين إلى طرق الوعظ والخطابة للشيخ علي محفوظ ص (71) طبعة دار الاعتصام الطبعة التاسعة 1399 هـ 1979 م

والنعم لغة: جمع النعمة: ضد البأساء، ونعمة العيش حسنه وغضارته، والنَّعيم مَا استمتع بِهِ، وغضارة الْعَيْش وَحسن الْحَال (1)

ونخلص من هذا أن كلمة " النعمة " في أصل اللغة تدل على رفاهية العيش وحسنه وطيبه.

#### واصطلاحا هناك عدة تعريفات ذكرها العلماء منها:

- 1- "ما يقصد به الإحسان والنفع لا لغرض ولا لعوض"(2)
- 2- هي "ما يستلذه الإنسان أو يستطيبه، ولكنها هنا تفسر بأنها المنفعة التي تدوم، ويستطيبها القلب، سواء أكانت عاجلة أم آجلة، وسواء أكانت دنيوية أم كانت أخروية، وسواء أكانت مادية أم كانت روحية، وإن نعم الله تعالى على عباده لا يحصيها العدُّ ولا يحيط بها الحصر "(3)

3- النعمة: "عبارة عن المنفعة المفعولة على جهة الإحسان إلى الغير. "(4) ونخلص من هذه التعريفات أن النعمة اصطلاحا هي: كل منفعة يستطيبها القلب يقصد بها الإحسان إلى الغير، لا لغرض أو عوض.

معنى التذكير بالنعم: وبناء على هذا فإن التذكير بالنعم يقصد به: السُبُل التي يُسلِكها الداعية لتذكير المدعوين، حيث يُسلِط الضوء على النعم التي وهبها الله لهم، محفِّرًا إياهم على تأمل هذه النعم والاعتراف بفضل الله، وذلك يُعزِّز إيمانهم بالله المنعم، ويقوي وعيهم بتلك النعم، ويوجههم نحو الشكر الصادق لله على هذه النعم.

#### المطلب الثاني: نعمة الخلق أطوارا:

ذكر نوح -عليه السلام- قومه ببعض نعم الله عليهم: ومنها نعمة الخلق من العدم وتكوينهم طورا بعد طور، قال تعالى حكاية عن نوح: ﴿مَا لَكُمْ لَا

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب مادة (نعم)، (6/4478) والمعجم الوسيط (مادة نعم)، ص (935)

<sup>(2)</sup> التعريفات للجرجاني (242) الناشر: دار الكتب العلمية بيروت -لبنان الطبعة: الأولى 1403هـ -1983م

<sup>(3)</sup> زهرة التفاسير للشيخ محمد أبو زهرة (1/69) ط: دار الفكر العربي.

<sup>(4)</sup> مفاتيح الغيب للرازي (1/220)

تَرْجُونَ لِلّهِ وَقَارًا وَقَدْ خَلَقَكُمْ أُطْوَارًا ﴿ [نوح: 13-14]، قال ابن عباس: "أطوارا يعني نطفة، ثم علقة، ثم مضغة، أي طورا بعد طور إلى تمام الخلق، كما ذكر في سورة" المؤمنون"، والطور في اللغة: المرة، أي من فعل هذا وقدر عليه فهو أحق أن تعظموه. وقيل: أطوارا صبيانا، ثم شبابا، ثم شيوخا وضعفاء، ثم أقوياء." (1)

## المطلب الثالث: نعمة خلق السماوات، والأرض، والشمس، والقمر.

أراد نوح - عليه السلام- أن يمدوا أبصارهم إلى صفحة الكون المنظور أمامهم وما سخر لهم من النعم التي غفلوا عنها ولم يؤدوا شكرها، فذكرهم بنعم خلق السموات، وتسخير الشمس والقمر، فقال: ﴿مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا اللهِ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا ۚ أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا ۞ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا فَتُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ﴿ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا ﴾ [نوح: 13-20]، أي: مالكم لا تبالون أن لله عظمة لقد علمتم ورأيتم أن الله- تعالى- هو الذي خلق سنبغ سماواتٍ بعضها فوق بعض وَجَعَلَ -سبحانه- بقدرته القمر في السماء الدنيا نورا للأرض ومن فيها، وَجَعَلَ الشَّمْسَ كالسراج في إضاءتها وتوهجها وإزالة ظلمة الليل، ثم انتقل نوح- عليه السلام-من تنبيههم إلى ما في خلق السموات والشمس والقمر من دلالة على وحدانية الله وقدرته إلى لفت أنظار هم إلى التأمل في خلق أنفسهم، وفي مبدئهم وإعادتهم إلى الحياة مرة أخرى بعد موتهم، فقال- كما حكى القرآن عنه-: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ١٠ أَيُ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴾ [نوح: 17-18] ، أي: والله- تعالى- هو الذي أوجد وأنشأ أباكم آدم من الأرض إنشاء وجعلكم فروعا عنه، ثم يعيدكم إلى هذه الأرض بعد موتكم لتكون قبورا لكم، ثم يخرجكم منها يوم البعث للحساب والجزاء.

المطلب الرابع: نعمة جعل الأرض مبسوطة والسبل الفجاج.

<sup>(1)</sup> تفسير الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (18/303)

ونعمة تذليل الأرض وما عليها للإنسان، ونعمة ما على الأرض من النعم والأرزاق والخيرات والثروات التي لا يحصيها إلا الله تعالى، قال تعالى حكاية عن نوح عليه السلام : ﴿وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ﴿ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلًا فِحَاجًا ﴾ [توح: 19-20]، أي: والله تعالى وحده هو الذي جعل لكم بفضله ومنته الأرض مبسوطة حيث تتقلبون عليها كما يتقلب النائم على البساط، وجعلها لكم كذلك لِتَسْلُكُوا مِنْها سُبُلًا أي: لكي تتخذوا منها لأنفسكم طرقا فِجاجاً أي: متسعة جمع فج وهو الطريق الواسع.) (1)

#### المطلب الخامس: التذكير بحمد الله على النجاة:

ثم أمره الله تعالى إذا رست بهم السفينة أن يحمد الله هو والمؤمنين من أتباعه أن نجاهم من القوم الظالمين، قال تعالى: ﴿فَإِذَا اسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَى الْفُلْكِ فَقُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ اللّذِي فَجَّانًا مِنَ الْقَوْمِ الظّالِمِينَ ﴿ وَقُلْ رَبِّ أَنْزِلْنِي مُنْزَلًا مُنَالًا وَلَا اللّهُ عَلَى الْفُلْكِ فَقُلِ الْمُنْزِلِينَ ٢٩﴾ [المؤمنون: 28-29]، فيكون بذلك قد جمع بين ذكر الله في ابتدائه وحمده والثناء عليه عند انتهائه.

(وقد ألهمه الله بالوحي أن يحمد ربه على ما سهل له من سبيل النجاة، وأن يسأله نزولا في منزل مبارك عقب ذلك الترحل، والدعاء لذلك يتضمن سؤال سلامة من غرق السفينة.) (2)

إنها الربانية التي ينبغي أن يوطن الداعية نفسه عليها في كل أحواله وتقلباته، فهو (رباني الغاية والوجهة)(3)، وقلبه معلق بالله موصول به -سبحانه- في الشدة

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (ص15/119) باختصار يسير، مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (18/47)

<sup>(3)</sup> استعرت هذا التعبير من الدكتور يوسف القرضاوي – رحمه الله- من كتابه الخصائص العامة للإسلام حيث قال: فأما ربانية الغاية والوجهة، فنعني بها: أن الإسلام يجعل غايته الأخيرة وهدفه البعيد، هو حسن الصلة بالله -تبارك وتعالى-، والحصول على مرضاته، فهذه غاية الإسلام، وبالتالي هي غاية الإنسان، ووجهة الإنسان، ومنتهى أمله وسعيه وكدحه...الخ ما قال رحمه الله. من كتاب الخصائص العامة للإسلام ص (9) طمؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية (1404هـ -1983م)

والرخاء، في الضيق والسعة، في العسر واليسر، عند الكرب والفرج، وهو حماد لربه في العطاء والمنع، في السراء والضراء.

الفصل الثاني المنهج العقلي في دعوة نوح –عليه السلام– وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول/ الاستفهام.

المبحث الثاني/ الجدال.

المبحث الثالث/ الحوار.

## الفصل الثاني المنهج العقلي في دعوة نوح عليه السلام

#### تعريفه:

لغة مأخوذ من الفعل عقل: والعقل: الحجر والنهى ضد الحمق، والجمع عقول، ويقال رجل عاقل، وهو الجامع لأمره ورأيه، وهو مأخوذ من عقلت البعير إذا جمعت قوائمه، وقيل: العاقل الذي يحبس نفسه ويردها عن هواها، والعقل: التثبت في الأمور، وعقل عقلا: أدرك الأشياء على حقيقتها. (1)

والعقل: (العلم، أو بصفات الأشياء (2)من حسنها وقبحها، وكمالها ونقصانها، أو العلم بخير الخيرين، وشر الشرين، أو مطلق لأمور، أو لقوة بها يكون التمييز بين القبح والحسن، ولمعان مجتمعة في الذهن يكون بمقدمات يستتب بها الأغراض والمصالح، ولهيئة محمودة للإنسان في حركاته وكلامه.) (3)

ونخلص من هذا إلى أن العقل هو إدراك الأشياء على وجهها الصحيح، والقدرة على التمييز بينها.

والعقل اصطلاحا " أداة الإدراك والفهم، والنظر والتلقي، والتمييز والموازنة، وهو وسيلة الإنسان لأداء مسؤولية الوجود والفعل، في عالم الشهادة والحياة " (4)

و على هذا فإن تعريف المنهج العقلي هو: "النظام الدعوي الذي يرتكز على العقل، ويدعو إلى التفكر والتدبر والاعتبار."(5)

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب مادة "عقل" (4/3046) والمعجم الوسيط (616)

<sup>(2)</sup> هكذا بالأصل وأظنه تصحيف والصواب: العلم بصفات الأشياء.

<sup>(3)</sup> القاموس المحيط للفيروزبادي (1033)

<sup>(4)</sup> أزمة العقل المسلم، د. عبد الحميد أحمد أبو سليمان، ص (119)، الناشر: الدار العالمية للكتاب الإسلامي، الطبعة الثانية (1412هـ -1992م)

<sup>(5)</sup> المدخل إلى علم الدعوة، ص (208) مرجع سابق.

وقد استخدم نبي الله نوح-عليه السلام- المنهج العقلي في دعوة قومه لإقامة الحجة عليهم بالعديد من فنون القول، من خلال عدة أساليب، سيتكلم عنها الباحث من خلال ثلاثة مباحث وهي:

المبحث الأول/ الاستفهام.

المبحث الثاني/ الجدال.

المبحث الثالث/ الحوار.

#### المبحث الأول/ الاستفهام

وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الاستفهام.

المطلب الثانى: تعجب نوح من إنكار قومه أن الله أرسله إليهم.

المطلب الثالث: تقرير أنه رسول من الله واستنكار إعراضهم.

المطلب الرابع: استنكاره عليهم أنهم لا يرجون لله وقارا.

المطلب الخامس: تقريره لهم بأن الله هو خالق السماوات، والأرض، والشمس، والقمر.

المطلب الأول: تعريف الاستفهام.

الاستفهام لغة مأخوذ من الفعل فهم و هو معرفتك الشيء بالقلب، وفهمت الشيء عقلته و عرفته، واستفهمه سأله أن يفهمه (1)

وعلى هذا فإن معنى الاستفهام لغة: السؤال عن الشيء لفهمه.

واصطلاحا هو: "طلب العلم بشيء لم يكن معلوما من قبل بأداة مخصوصة."(2)

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب مادة "فهم "(5/3481)

<sup>(2)</sup> من بلاغة القرآن المعاني -البيان - البديع" للدكتور محمد شعبان علوان، والدكتور نعمان شعبان علوان ص (51)، ط الدار العربية للنشر والتوزيع الطبعة الثانية 1998م

وهذا ما يعرف بالاستفهام الحقيقي، فالسائل يسأل ويحتاج الجواب، لكن قد يخرج الاستفهام من هذا الأصل إلى غرض بلاغي، ويكون السائل حينئذ لا يطلب جوابا، ومن هنا تتعدد أغراضه البلاغية فيخرج من غرضه الأصلي إلى التقرير، أو التهكم والسخرية، أو النفي، أو الإنكار، أو التشويق، أو التعجب، أو الاستبعاد...الخ. (1)

وقد استعمل نبي الله نوح - عليه السلام- هذا الأسلوب مع قومه في عدة مواضع ذكر ها القرآن الكريم، يذكر ها الباحث في المطالب التالية:

## المطلب الثاني: تعجب نوح من إنكار قومه أن الله أرسله إليهم:

قوله تعالى: ﴿أَوَعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَلِيَتَّقُوا وَلَعَلَّكُمْ تُرْجُمُونَ﴾ [الاعراف: 63] لما دعا نوح —عليه السلام- قومه إلى عبادة الله وحده لا شريك له وترك ما هم عليه من عبادة الأصنام ما كان منهم إلا أن رموه بالضلال المبين فرد عليهم نافيا عن نفسه الضلالة، وإنما هو رسول مهمته التبليغ عن الله- تعالى- ثم أنكر عليهم استبعادهم أن يخصه الله بالنبوة فقال مستفهما: ﴿أَوَعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَلِيَتَقُوا وَلِي الجملة للاستفهام الإنكاري، والمهرة في أول الجملة للاستفهام الإنكاري، والواو بعدها للعطف على محذوف مقدر بعد الهمزة، والمعنى: أكذبتم و عجبتم من أن جاءكم ذكر أي مو عظة من ربكم وخالقكم على لسان رجل من جنسكم، تعرفون أن جاءكم ذكر أي مو عظة من ربكم وخالقكم على لسان رجل من جنسكم، تعرفون على الكفر والمعاصي، وقوله: (وَلِتَقُوا) علة ثانية مرتبة على العلة التي قبلها، على: ولتوجد منكم التقوى، وهي الخشية من الله بسبب الإنذار، وقوله: (وَلَعَلَّكُمْ مَنكم، قال بعض العلماء: وهذا الترتيب في غاية الحسن، لأن المقصود من منكم، قال بعض العلماء: وهذا الترتيب في غاية الحسن، لأن المقصود من الإرسال الإنذار، ومن الإنذار التقوى، ومن التقوى الفوز بالرحمة.) (٤)

<sup>(1)</sup> انظر المرجع السابق ص (55) وما بعدها.

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (5/300) باختصار يسير، مرجع سابق.

المطلب الثالث: تقرير أنه رسول من الله واستنكار إعراضهم:

قوله تعالى: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِندِهِ فَعُمِّيَتْ عَلَيْكُمْ أَنُلْزِمُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَهَا كَارِهُونَ ﴾ [هود: 28]، وهنا نرى أن نبي الله نوح \_ عليه السلام- استعمل الاستفهام مرة لتقرير حقيقة أنه رسول من الله ومرة لاستنكار إعراضهم على النحو التالي:

- 1- الاستفهام التقريري بقوله: يا قَوْم أخبروني إن كنت على حجة واضحة من ربي، ومنحني النبوة فغاب عنكم الانتفاع بهداياتها، فحجبها عنكم جهلكم وغروركم.
- 2- الاستفهام الإنكاري في قوله: (أَنُلْزِمُكُمُوها وَأَنْتُمْ لَها كارِهُونَ) أي: (إذا كانت الهداية إلى الخير التي جئتكم بها قد خفيت عليكم مع وضوحها وجلائها، فهل أستطيع أنا وأتباعي أن نجبركم إجبارا، ونقسركم قسرا على الإيمان بي، وعلى التصديق بنبوتي، والحال أنكم كارهون لها نافرون منها، كلا إننا لا نستطيع ذلك لأن الإيمان الصادق يكون عن اقتناع واختيار لا عن إكراه وإجبار.) (1)

فهو يبين لهم أن لهم حرية الاختيار، لكنه يرجو أن يكون اختيارهم لطريق الرشد لا الغي، لأن اختيارهم للغي هو عمى عن رحمة الله التي أرسله بها إليهم، وهكذا يتلطف نوح في توجيه أنظارهم، ولمس وجدانهم، وإثارة حساسيتهم لإدراك القيم الخفية عليهم، والخصائص التي يغفلون عنها في أمر الرسالة والاختيار لها، ويبصرهم بأن الأمر ليس موكولاً إلى الظواهر السطحية التي يقيسون بها، وفي الوقت ذاته يقرر لهم المبدأ العظيم القويم مبدأ الاختيار في العقيدة، والاقتناع بالنظر والتدبر، لا بالقهر والسلطان والاستعلاء!) (2)

المطلب الرابع: استنكاره عليهم أنهم لا يرجون لله وقارا:

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (193، 194) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> تفسير الظلال لسيد قطب (ص 1874 / 4) مرجع سابق

استعمل نوح -عليه السلام- الاستفهام الإنكاري؛ في قوله لقومه: ﴿مَا لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَكُمْ اللهِ وَقَارًا وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا ﴾ [نوح: 13-14]، فالاستفهام هنا للتوبيخ والإنكار عليهم.

المطلب الخامس: تقريره لهم بأن الله هو خالق السماوات والأرض والشمس والقمر:

في قول نوح -عليه السلام- لقومه : ﴿ أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللّهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا وَجَعَلَ الْقَمْرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ [توح: 15-16]، وكل هذه الاستفهامات لا يُراد منها الجواب، بل المدعو سيُجيب نفسه بنفسه عليها؛ فهي إما لتوبيخ المدعو، أو لومه، أو إدانته، أو تقريره على أمر ما، ونحو ذلك.

#### المبحث الثاني/ الجدال

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الجدال.

المطلب الثاني: اتهامه بأنه في ضلال مبين.

المطلب الثالث: عيبه بأنه بشر مثلهم واتباعه من أراذل القوم، واتهامه بالكذب.

المطلب الأول: تعريف الجدال:

الجدال لغة مأخوذ من الفعل جدل، والجدل: شدة الفتل، وجدلت الحبل أجدله جدلا إذا شددت فتله وفتلته فتلا محكما، والجدل: اللدد في الخصومة والقدرة عليها، ويقال: جادلت الرجل فجدلته جدلا أي غلبته. ورجل جدل إذا كان أقوى في الخصام، وجادله أي خاصمه مجادلة وجدالا، والاسم الجدل، وهو شدة الخصومة، والجدال طريقة في المناقشة والاستدلال(1)

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب مادة "جدل "(1/569) والمعجم الوسيط (111)

واصطلاحا عرفه الإمام النووي(1) بقوله: (جدل: الجدل والجدال والمجادلة: مقابلة الحجة بالحجة، وتكون بحق وباطل فإن كان للوقوف على الحق كان محمودًا. قال الله تعالى: ﴿ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: 125] وإن كان في مرافعة أو كان جدالاً بغير علم كان مذمومًا؛ قال الله تعالى: ﴿ مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ اللّهِ إِلّا الّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [عفر: 4] وأصله الخصومة الشديدة وسمي جدلاً لأن كل واحد منهما يحكم خصومته وحجته إحكامًا بليغًا على قدر طاقته تشبها بجدل الحبل، وهو إحكام فتله، يقال جادله يجادله مجادلة وجدالا.) (2)

وقد استعمل نبي الله نوح هذا الأسلوب الدعوي القائم على المنطق القويم، والحجة القوية، والرأي السديد في دعوته لقومه إلى عبادة الله تعالى وحده وعدم الإشراك به، فلم يثمر ذلك معهم شيئا.

## المطلب الثاني: اتهامه بأنه في ضلال مبين:

وقد تناول القرآن هذه الشبهة في قوله تعالى: ﴿قَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [الأعراف: 60]، لما دعا نوح -عليه السلام قومه إلى توحيد الله وترك عبادة الأصنام قال الملأ له: (إِنَّا لَنَرَلْكَ فِي ضَلَلٍ مُبِينٍ) [الأعراف: 60]، سبحان الله! نبى مرسل إليهم من عند الله في ضلال مبين؟!

" وهكذا يبلغ الضال من الضلال أن يحسب من يدعوه إلى الهدى هو الضال! بل هكذا يبلغ التبجح الوقح بعد ما يبلغ المسخ في الفطر! هكذا تنقلب

<sup>(1)</sup> هو الإمام يحيى بن شرف بن مري بن حسن الحزامي الحوراني، النووي، الشافعيّ، ولد بنوى سنة 631 هـ (من قرى حوران، بسورية) وإليها نسبته، تعلم في دمشق، وأقام بها زمنا طويلا.، وله مؤلفات عديدة من أشهر ها: "رياض الصالحين من كلام سيد المرسلين " و " المنهاج في شرح صحيح مسلم "، توفي سنة 676هـ بنوى، ودفن هناك، رحمه الله. ينظر ترجمته في البداية والنهاية لابن كثير (17/540) تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: دار هجر للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، 1418 هـ - 1997 م، وطبقات الشافعية الكبرى لتاج الدين السبكي (8/395)، بتحقيق د. محمود محمد الطناحي، و د. عبد الفتاح محمد الحلو، الناشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع الطبعة: الثانية، ١٤١٣هـ والأعلام للزركلي (8/149) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأسماء واللغات للإمام النووي (3/48) طدار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، بدون تاريخ طباعة.

الموازين، وتبطل الضوابط، ويحكم الهوى ما دام أن الميزان ليس هو ميزان الله الذي لا ينحرف و لا يميل." (1)

وكان بوسع نوح – عليه السلام أن يرد القائلين إلى صوابهم ويقول لهم : بل أنتم الذين في ضلال مبين ... أنتم من اتخذ أصناما وسماها آلهة و عبدها من دون الله ؛ أنتم من انغمستم في النعم، وكفرتم بالمنعم، وشكرتم غيره ، لكن لم ينشغل بالرد عليهم عن المهمة التي أرسل بها ، إنما رد عليهم قائلا: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ وَلَكِنِي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ أُبَلِغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّ وَأَنْصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ أُوَعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبِّ حَلَى اللهِ عَلَى رَجُلِ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَلِتَتَّقُوا وَلَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ الاعراف: 61-63]

أي: (قال نوح لقومه مستميلا لقلوبهم: يا قوم ليس بي أدنى شيء مما يسمى بالضلال فضلا عن الضلال المبين الذي رميتموني به، فقد نفى الضلال عن نفسه الكريمة على أبلغ وجه، لأن التاء في صلالة للمرة الواحدة منه، ونفى الأدنى أبلغ من نفى الأعلى، والمقام يقتضي ذلك، لأنهم لما بالغوا في رميه بالضلال المبين، رد عليهم بما يبرئه من أي لون من ألوانه، وفي تقديم الظرف (بي) تعريض بأنهم هم في ضلال واضح، ثم قفى على نفى الضلالة عنه بإثبات مقابلها لنفسه وهي الهداية والتبليغ عن الله تعالى فقال: ﴿قَالَ يَا قَوْمٍ لَيْسَ بِي ضَلَالَةً وَلَكِنِي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ أُبِيِّ أُبِيِّغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنْصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ الله مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ أَبُلِّغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنْصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ الله مَا لَا تَعْلَمُونَ الْعَالَمِينَ أَبُلِغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنْصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ الله مَا لَا تَعْلَمُونَ الْعَالَمِينَ أَبُلِغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنْصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ الله مَا لَا تَعْلَمُونَ الْعَالَمِينَ أَلَّهُ أَلِي الله مَا لَا تَعْلَمُونَ الله وَالْعَالَمِينَ أَلَيْهُ الله وَالْعَلْمُ وَلَا الله مَا لَا تَعْلَمُونَ الله وَالْعَالَمِينَ الله وَالْعَلَيْمِ الله وَالْعَالَمُ الله وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَلَا الله وَالْعَلْمُ وَلَا الله وَالْعَالَمُ وَلَا الله وَالْعَلْمُ وَالْعَلْمُ وَلَا الله وَالْعَلْمُ وَلَا الله وَلَيْ الله وَلَا الله وَلَيْمَ الله وَلَا الله وَلْمُ الْعَلْمُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلْمَالَهُ الْعَلْمُ وَلَا الله وَلَا الله وَلْهُ الْعَلْمُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الْكُولُ وَلَا الله وَلَا اله وَلَا الله وَلَا الله

فهنا نرى أن نبي الله نوح – عليه السلام- فند شبهات قومه ورد عليهم على النحو التالى:

1- نفي الضلال عن نفسه هو إثبات لصحة ما جاءهم به: توحيد الله، وإثبات أنه رسول من رب العالمين.

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (ص 3/1309) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (5/298) مرجع سابق

- 2- أن مهمته البلاغ والنصيحة وأن عنده علم من الله ليس عندهم.
- 3- استنكر عليهم تكذيبهم وعجبهم أن الله اختصه من دونهم بالرسالة.
- 4- التذكير بأنه رجل منهم يعرفونه جيدا جاءهم يخوفهم من عذاب الله.
- 5- لم يرد إساءتهم له بإساءة مثلها، إنما اكتفى بنفى الضلالة عن نفسه.

# المطلب الثالث: عيبه بأنه بشر مثلهم واتباعه من أراذل القوم، واتهامه بالكذب:

وقد تناول القرآن هذه الشبهة في قوله تعالى: ﴿ فَقَالَ الْمَلَا الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا نَرَاكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا وَمَا نَرَاكَ اتَّبَعَكَ إِلَّا الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِى الرَّأْي مِنْ قَوْمِهِ مَا نَرَاكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا وَمَا نَرَكَ لَكُمْ كَاذِبِينَ قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ فَعُيِّيَتْ عَلَيْكُمْ أَنُلْزِمُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَهَا عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ فَعُيِّيَتْ عَلَيْكُمْ أَنُلْزِمُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَهَا عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عَنْدِهِ فَعُيِّيَتْ عَلَيْكُمْ أَنُلْزِمُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَهَا كَارِهُونَ فَوْمًا تَجْهَلُونَ وَيَا قَوْمِ مَنْ يَنْصُرُنِي كَارِهُونَ وَيَا قَوْمٍ مَنْ يَنْصُرُنِي اللّهِ إِنْ اللّهِ وَمَا أَنَا يِطَارِدِ مَنَ اللّهِ إِنْ اللّهِ وَمَا أَنَا يِطَارِدِ اللّهِ إِنْ اللّهِ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزَابِنُ اللّهِ وَلَا أَعُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزَابِنُ اللّهِ وَلَا أَعُلُ اللّهِ عَلْمُ اللّهُ خَيْرًا مِنَ اللّهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلُ لَا تَذَكّرُونَ فَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزَابِنُ اللّهِ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزَابِنُ اللّهِ وَلَا أَقُولُ لِلّذِينَ تَرْدَرِى أَعْيُنُكُمْ لَنْ يُؤْتِيهُمُ اللّهُ خَيْرًا النَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنْفُسِهِمْ إِنِي إِذًا لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴿ وَلَا أَنْفُرِهُمْ إِنَى الْقَالِمِينَ ﴿ وَلَا أَنْفُرِهُمْ إِنْ الْمُلْونَ الظَّالِمِينَ ﴿ وَلَا أَنْفُولِهُ إِلَى اللّهُ الْمَالِمِينَ ﴿ وَلَا أَنْفُولُولُ الْمَلِولُونَ الطَّالِمِينَ ﴿ وَلَا أَنْفُولُ اللّهُ الْمِينَ ﴿ السَالِهُ اللّهُ الْمُلْكُولُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

بعد التأمل في هذه الآيات الكريمة نرى أن الملأ الذين كفروا من قومه جادلوه ببعض الشبهات وهي:

- 1- أنه بشر مثلهم.
- 2- أن الذين اتبعوه الضعفاء والفقراء وأنهم اتبعوه دون تفكير، لأنهم لا يحسنون التدبر في الأُمور.
- 3- أنه لا مزية ولا فضل لنوح ومن معه حتى يتركوا مكانتهم في السيادة والزعامة وينقادوا لنوح عليه السلام -.
  - 4- أننا نظن أنكم مفترون فيما زعمتموه لأنفسكم من فضل.

- فرد نوح -عليه السلام عليهم في رفق وحكمة، ناقضا هذه الشبه والاتهامات الباطلة، وجادلهم بالتي هي أحسن، من باب العناية بإظهار الحق الذي يدعو إليه، وعسى أن يفيئوا إلى الصواب، فقال:
- 1- يا قوم إني لا أزعم أنى أمتاز عليكم فإنني بشر مثلكم، ولكن أخبروني عن رأيكم فيما أعرضه عليكم: إن الله سبحانه قد هداني إليه فآمنت به، وتفضل على بنعمة خصني بها من عنده وهي الرسالة، وأمرني بإبلاغها إليكم، وقد بلغت الرسالة وأديت الأمانة فخفى أمر ها عليكم حين بادرتم إلى تكذيبها دون تدبر أو تأمل، فأخبروني ماذا أفعل لكم أنا ومن معي من المؤمنين بعد ذلك؟ أنر غمكم على العمل بشريعة الله التي رحمكم بها وأنتم لها كار هون.
- 2-وفي هذا عدم إغلاق طريق الرجعة والتوبة، فإذا كانت النبوة أو الرحمة التي أوتيها نوح عليه السلام قد عميت عليهم، فإنها الآن ظاهرة وواضحة، فليفتحوا لها أبصارهم ويرفعوا العماية عنها ليروها.
- 3- نفى عن نفسه أي منفعة دنيوية فقال: يا قوم إنني لا أُريد منكم مالا على أداءِ هذه الرسالة، فما أجرى إلا على الله وحده فما بالكم ترفضون ما دعوتكم إليه من الحق.
- 4- الصراحة والوضوح، فقد صرح لهم ألا يمكن أن يتخلى عمن آمن برسالته، ولا أن يغلق الطريق أمام من انقاد لأمر ربه عز وجل، وهل يعقل أن يدعوهم إلى الإيمان بربهم وأن ينبذوا عبادة الأصنام والأوثان ثم يتنكر لهم ويطردهم من مجلسه؛ ليستقبل فيه الأشراف والسادة؟!
- 5- ثم قدم لهم شخصه ورسالته مجردين عن كل زخرف، ليقرر لهم القيم الحقيقية، ويزدري أمامهم القيم الظاهرية، بتخليه عنها، فمن شاء الرسالة كما هي، بقيمها، فليتقدم إليها مجردة خالصة لله.
- 6- وعند هذا الحد كان الملأ من قوم نوح قد يئسوا من مناهضة الحجة بالحجة فإذا بهم وقد أخذتهم العزة بالإثم، واستكبروا أن تغلبهم الحجة، إذا بهم يتركون الجدل إلى التحدي قائلين: ﴿قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْثَرْتَ جِدَالَنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [هود: 32]، بل بلغ بهم الحال أن طلبوا من نبيهم أن ينزل عليهم ما خوّفهم به من العذاب، ولما سألوه ذلك قال لهم: ﴿قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُمْ بِهِ

# اللَّهُ إِنْ شَاءَ وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ وَلَا يَنْفَعُكُمْ نُصْحِى إِنْ أَرَدْتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ إِلَّ اللَّهُ إِنْ أَرَدْتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَهُ اللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يُغْوِيَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [هود: 33-34]

#### المبحث الثالث/ الحوار

وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الحوار.

المطلب الثانى: حواره مع قومه.

المطلب الثالث: حواره مع ولده.

المطلب الرابع: حواره مع رب العالمين.

المطلب الأول: تعريف الحوار:

الحوار لغة: مأخوذ من الفعل "حور" والحور: الرجوع عن الشيء وإلى الشيء، والحور: النقصان بعد الزيادة لأنه رجوع من حال إلى حال، وأحار عليه جوابه: رده، والمحاورة: المجاوبة، والتحاور: التجاوب؛ والمحاورة: مراجعة المنطق والكلام في المخاطبة. (2)

واصطلاحا يقصد به: (نوع من الحديث بين شخصين، أو فريقين يتم فيه تداول الكلام بينهما بطريقة متكافئة، فلا يستأثر أحدهما دون الآخر ويغلب عليه الهدوء والبعد عن الخصومة والتعصب) (3)

والحوار هو أمثل أسلوب لعرض الدعوة، والدفاع عنها وتفنيد الشبه المثارة حولها، وتضييق مساحة الخلاف، وتقريب وجهات النظر، وإقامة الحجة على

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الظلال لسيد قطب (4/1874)، والتفسير الوسيط (183:188/ 4

<sup>(2)</sup> ينظر لسان العرب مادة "حور "(2/1042)

<sup>(3)</sup> الحوار آدابه وضوابطه في ضوء الكتاب والسنة، ليحيى زمزمي (ص22) طدار التربية والتراث مكة المكرمة، ودار رمادي للنشر بالدمام الطبعة الأولى 1994م

المخالفين والمعاندين، وبيان ما هم عليه من الباطل لعلهم يرجعون إلى الحق، ولئلا يغتر بكلامهم بقية الناس فيختار كل واحد طريقه عن بينة وبرهان، وفي إظهار الحق وإبطال الباطل إظهار لعزة الإسلام وقوته في نفوس أتباعه، بل ومخالفيه. (1)

## المطلب الثاني: حواره مع قومه:

1-ابتداً نبي الله نوح – عليه السلام – حواره مع قومه بدعوتهم إلى التوحيد، وبين شفقته عليهم محذرا إياهم إن عصوه من عذاب يوم أليم، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ إِنِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ أَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللّهَ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴾ [هود: 25-26]

2-وبعد دعوتهم لتوحيد الله أنكروا أن يكون رسولا من عند الله لأنه بشر، وكيف يرسل الله رسولا بشرا؟ ويكون أتباعه من أراذلهم؟ قال تعالى: ﴿فَقَالَ الْمَلَأُ اللّهَ لَلّهُ رَسُولا بشرا؟ ويكون أتباعه من أراذلهم؟ قال تعالى: ﴿فَقَالَ الْمَلَأُ الّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا الّذِينَ كُمُ أَرَاذِلُنَا بَالْ نَظُنُّكُمْ كَاذِبِينَ ﴾ [هود: 27] بَادِيَ الرّأي وَمَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ بَلْ نَظُنُّكُمْ كَاذِبِينَ ﴾ [هود: 27]

3-استمع نبي الله نوح — عليه السلام- لما قالوا، وتناول شبهاتهم وفندها واحدة تلو الأخرى، ورد عليهم بحلم وحكمة بدون غضب أو مقابلة لإساءتهم له ولمن آمن معه بإساءة مثلها مبينا أنه رسول من عند الله.

4-ويبدو من رد نوح – عليه السلام – تجرده للحق وحرصه على هداية قومه، وأن الله آتاه رحمة من عنده فلم يهتدوا إليها، وأنه لا يريد أن يلزمهم بها مكر هين إنما يريد منهم أن ينقادوا لله مختارين قال تعالى حكاية عن نوح: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ

<sup>(1)</sup> وإتماما للفائدة: ما الفرق بين الجدل والحوار؟ الجدل والحوار "يلتقيان في كونهما حديثاً أو مراجعة للكلام بين طرفين، ويفترقان في أن الجدال فيه لدد في الخصومة، وشدة في الكلام مع التمسك بالرأي، والتعصب له، وأما الحوار فهو مجرد مراجعة الكلام بين الطرفين دون وجود خصومة بالضرورة، بل المغالب عليه الهدوء والبعد عن التعصب ونحوه، فالحوار أعم من الجدل من هذا الوجه." المرجع السابق ص (26)

أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ فَعُمِّيَتْ عَلَيْكُمْ أَنُلْزِمُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَهَا كَارِهُونَ ﴿ [هود: 28]، وهذا يسمونه التسليم الجدلي للخصم وقد كثر هذا الأسلوب في الحوار على ألسنة الأنبياء عليهم السلام أن يطلبوا (من أقوامهم أن يفترضوا ولو مجرد افتراض ـ أن يكونوا مرسلين من عند الله، وأن يفترضوا أن معهم حجة وبينة، ولا شك في صدق الأنبياء وثقتهم في ربهم، ولكنه من باب التنزل مع الخصم لتقريب الأمر إليه وزعزعة موقفه) (1)

5-ثم بين عليه السلام في بقية حواره مع قومه أنه لا يرجو من وراء دعوته أي منفعة دنيوية، فهو لا يرجو مالا على دعوته ولا يتطلع إلى شهرة فما نصحكم ولا دعوتكم إلا ابتغاء وجه الله، قال: ﴿وَيَا قَوْمِ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالًا إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللّهِ ﴾ [هود: 29]

6-ثم رد على شبهتهم بقولهم أنه ما اتبعه إلا الضعفاء وأراذل القوم فقال: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلَاقُو رَبِّهِمْ وَلَكِنِي أَرَاكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ ﴾ [هود: 29] ، وكأنهم طلبوا منه أن يطردهم من مجلسه استنكافا أن يجالسونهم (وكان هذا جهلا منهم، لأنهم عابوا نبي الله صلى الله عليه وسلم بما لا عيب فيه، لأن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم، إنما عليهم أن يأتوا بالبراهين والآيات، ولم يرسلون إلى الناس جميعا، فإذا أسلم وليس عليهم تغيير الصور والهيئات، وهم يرسلون إلى الناس جميعا، فإذا أسلم منهم الدنيء لم يلحقهم من ذلك نقصان، لأن عليهم أن يقبلوا إسلام كل من أسلم منهم)(2)

7-ثم دعاهم إلى الإنصاف وإعادة النظر في كلامهم عن أتباعه من المؤمنين ثم تساءل مستنكرا: ﴿وَيَا قَوْمٍ مَنْ يَنْصُرُنِي مِنَ اللّهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [هود: 30] وهذا كله إظهارا للحق وتفنيدا للشبهة برد الأباطيل التي قالوها.

8-ثم قدم لهم نفسه بتجرد وشفافية وتواضع ، وبدون تزكية أو تمجيد لنفسه قائلا: ﴿ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلَا أَقُولُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلَا أَقُولُ

<sup>(1)</sup> الحوار آدابه وضوابطه ليحيى زمزمي (ص303) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> تفسير الجامع لأحكام القرآن للإمام القرطبي (ص9/23)

لِلَّذِينَ تَزْدَرِى أَعْيُنُكُمْ لَنْ يُؤْتِيَهُمُ اللَّهُ خَيْرًا اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنْفُسِهِمْ إِنِي إِذًا لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴿ [هود: 31]، فهو بشر مثلهم ليس عنده مال وفير أو خزائن وكنوز، وليس عنده قدرة لمعرفة الغيب؛ فلا يعلم الغيب إلا الله، وَلا يقول إنه من جنس الملائكة ليتميز عنهم وفيها نفي لشبهة قولهم: (مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِّثَلَنَا) [هود: 27]، وَلا يقول أيضا لمن تحتقرون من المؤمنين أن الله لن يعطيهم أجورهم، فليس لي إلا يقول أيضا لمن تحتقرون من المؤمنين أن الله لن يعطيهم أجورهم، فليس لي إلا ظاهرهم، والله أعلم بما في بواطنهم، وإلا سأكون ظالما إن ادعيت ذلك.

و-وهنا يقرر نوح -عليه السلام- في حواره مع قومه مبدأ الإنصاف، وهذا من حكمة نبي الله نوح -عليه السلام - مع قومه أنه أراد حملهم على الإنصاف من أنفسهم بتقرير فكرته وحملهم عليها، مع قوة في الحجة، برد الاعتبار للمؤمنين من اتباعه وأنه كبشر لا يعلم إلا ظاهر هم فيعاملهم على أساسه، أما بواطنهم فعلمها عند الله.

10-وبعد أن فند نوح شبههم كلها وأبطلها واحدة تلو الأخرى لم يعد للقوم سبيل إلا أن يؤمنوا أو يستمروا على تكذيبهم فيقع بهم العذاب الأليم، لكنهم واأسفاه اشتروا الضلالة بالهدى واستعجلوا وقوع العذاب بهم، فقالوا: ﴿قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْرُتَ جِدَالَنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [هود: 32]

ولم ينجحوا أبدا بردهم هذا في استفزاز نبي الله نوح — عليه السلام- و لا استغضابه (فلا يخرجه هذا التكذيب والتحدي عن سمت النبي الكريم، و لا يقعده عن بيان الحق لهم، وإرشادهم إلى الحقيقة التي غفلوا عنها وجهلوها في طلبهم منه أن يأتيهم بما أو عدهم، وردهم إلى هذه الحقيقة وهي أنه ليس سوى رسول، وليس عليه إلا البلاغ، أما العذاب فمن أمر الله، وهو الذي يدبر الأمر كله، ويقدر المصلحة في تعجيل العذاب أو تأجيله، وسنته هي التي تنفذ. وما يملك هو أن يردها أو يحولها إنه رسول، وعليه أن يكشف عن الحق حتى اللحظة الأخيرة، فلا يقعده عن إبلاغه وبيانه أن القوم يكذبونه ويتحدونه: ﴿قَالَ إِنَّمَا اللّهُ يُرِيدُ أَنْ يُغْوِينَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ أَرُدْتُ أَنْ أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ وَلَا يَنْفَعُكُمْ نُصْجِي إِنْ أَرَدْتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللّهُ يُرِيدُ أَنْ يُغْوِيَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ أَمْ يَقُولُونَ أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ مَا تُجْرِمُونَ اللّه يُريدُ أَنْ يُعْوِينَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ أَمْ يَقُولُونَ الْفَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَعَلَى إِجْرَامِي وَأَنَا بَرِيءً مِمَّا تُجْرِمُونَ الله الله يَحدولها إنه رَبِّكُمْ وَإِلَيْهِ مُؤْتِكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ أَوْدَ اللّهُ يُرِيدُ أَنْ يَعْوِينَكُمْ هُو رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ أَمْ اللّهُ يُرِيدُ أَنْ يَعْوِينَكُمْ مُونَ فَي إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ أَمْ أَنْ اللّهُ يُرِيدُ أَنْ اللّهُ يُرِيدُ أَنْ اللّهُ يُرِيدُ أَنْ اللّهُ يُرِيدُ أَنْ اللّهُ مِنْ مَنْ عَلَى إِنْ عَلَى اللّهُ وَمَا أَنْ اللّهُ يُرِيدُ أَنْ اللّهُ عَلَى إِنْ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

كانت سنة الله تقتضي أن تهلكوا بغوايتكم، فإن هذه السنة ستمضي فيكم، مهما بذلت لكم من النصح، لا لأن الله سيصدكم عن الانتفاع بهذا النصح، ولكن لأن تصرفكم بأنفسكم يجعل سنة الله تقتضي أن تضلوا، وما أنتم بمعجزين لله عن أن ينالكم ما يقدر لكم، فأنتم دائماً في قبضته، وهو المدبر والمقدر لأمركم كله، ولا مفر لكم من لقائه وحسابه وجزائه. (1)

#### رده على سخرية قومه منه:

وبعد دعوة نوح لقومه ألف سنة إلا خمسين عاما أوحى الله إليه أن يصنع سفينة تكون مركبا للنجاة عند وقوع العذاب بقومه، لكن قومه سخروا منه واستهزأوا بما يصنع، وقد سجل لنا القرآن هذا المشهد في قوله تعالى: ﴿وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأٌ مِنْ قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِنْ تَسْخَرُوا مِنّا فَإِنّا نَسْخَرُ مِنْكُمُ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُغْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ مِنْكُمُ مُقِيمٌ مَنْ فَسُوفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُغْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ مَنْ الموقق عَنْد حده بقوة وصرامة، فهنا لما سخر قوم نوح منه، فكانوا يتضاحكون ويقولون له: يا نوح، صرت نجاراً بعد ما كنت نبيا؟! رد عليهم بما يوافقهم في أسلوبهم، فهنا نوح — عليه السلام- يجيبهم جواب الواثق عليهم بما يوافقهم في أسلوبهم، فهنا نوح — عليه السلام- يجيبهم جواب الواثق بربه ويخبر هم في اعتزاز وثقة وطمأنينة واستعلاء أنه يبادلهم سخرية بسخرية بسخرية ، فكما تَسْخَرُونَ منا الساعة فَإِنَّا سنَسْخَرُ مِنْكُمْ في المستقبل مثل سخريتكم إذا وقع عليكم الغرق في الدنيا والحرق في الأخرة؛ لأنكم لا تدركون ما وراء هذا العمل من تدبير الله وما ينتظركم من مصير. (2)

#### المطلب الثالث: حواره مع ولده:

إنه حوار اللحظات الأخيرة إما نجاة بركوب السفينة، أو هلاك مع القوم الكافرين، قال تعالى : ﴿ وَهِي تَجْرِى بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ وَنَادَى نُوحٌ ابْنَهُ وَكَانَ فِي

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال لسيد قطب (ص 1875 / 4) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير الزمخشري المسمى (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل و عيون الأقاويل في وجوه التأويل) (2/393) للإمام الزمخشري، الناشر: دار الريان للتراث بالقاهرة - دار الكتاب العربي ببيروت، الطبعة: الثالثة 1407 هـ - 1987 م، وتفسير الظلال (4/1877) مرجع سابق.

مَعْزِلٍ يَا بُنَى ارْكُبْ مَعَنَا وَلَا تَكُنْ مَعَ الْكَافِرِينَ اللَّهُ قَالَ سَآوِى إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُني مِنَ الْمَاءِ قَالَ لَا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أُمْرِ اللَّهِ إِلَّا مَنْ رَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ﴾ [هود: 42-43]، ركب نوح عليه السلام- السفينة مع الذين آمنوا معه، وقبل إبحارها نادى الأب على ابنه ، وكلماته تفيض بالرقة والحنان والخوف على ولده من المصير المنتظر للكافرين، قال: يا بنى اركب معنا فهذه سفينة النجاة من لم يركب معنا فهو مع الهالكين ، وكان ابنه في مكان عزل فيه نفسه عن أبيه وعن المؤمنين وقتما كانوا على الشاطئ يستعدون لركوب السفينة، فيرد الابن العاق معلنا عصيانه وإصراره على الكفر قائلا: (سَآوِي إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاءِ) [هود: 43] ، سأَلجأ إلى جبل مرتفع يحميني من الماء ويمنعنى تسلَّقُه من الغرق بالطوفان، لم يدرك الابن بعد حجم الهلاك الذي سيحدث للجميع دون ركاب السفينة وظن أن الجبل يحميه فمهما بلغ الماء فلن يبلغ قمة الجبل هكذا ظن أو منّى نفسه، ولم يدر بخلده أنها النهاية، ومن هنا قالها نوح الأب الشفيق قبل أن يحول الموج بينه وبين ولده المغرور (قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَّ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ) [هود: 43] ، لم يستمع الابن إلى نصيحة أبيه، وقام الموج حائلًا بين نوح وابنه فاجتذبه إليه، وكان هذا الولد من جملة الذين أغرقهم الله بالطوفان من الكفار أمثاله. (١)

#### ونلاحظ في هذا الحوار عدة أمور:

- 1-طول نفس نوح -عليه السلام- وصبره وعدم يأسه من دعوة ابنه إلى الإيمان، وتوجيهه نحو الطريق الصحيح ولو في اللحظات الأخيرة رغم بداية الطوفان.
  - 2- عاطفة الأبوة والتي يغلب عليها الشفقة والخوف، والتحذير من الهلاك.
- 3- إصرار الابن وعناده وتمنية نفسه بالنجاة باللجوء إلى جبل يعصمه من الماء.
- 4- مشهد النهاية يبين أن كل امرئ مسؤول عن نفسه، ويتحمل نتيجة اختياره.

<sup>(1)</sup> ينظر التفسير الوسيط (197:196/ 4) مرجع سابق

#### المطلب الرابع: حواره مع رب العالمين:

وبعد انتهاء الطوفان واستواء السفينة على الجودي نادى نوح ربه وهو الأب الشفيق الذي أحزنه إصرار ابنه على الكفر وهلاكه مع الهالكين، فأراد نفعه في الآخرة بعد اليأس من نجاته في الدنيا، فسأل الله المغفرة لولده، وألا يعامله معاملة الكافرين في الآخرة. (1)

قال تعالى : ﴿ وَنَادَى نُوحُ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُّ وَأَنْتَ أَحْكُمُ الْحَاكِمِينَ۞ قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلَا تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ۞ قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُنْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلَامٍ مِنَّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِمَّنْ مَعَكَ وَأُمَمُ سَنُمَتِّعُهُمْ ثُمَّ يَمَسُّهُمْ مِنَّا عَذَابٌ أَلِيمُ ﴿ [هود: 45-48]، قالها نوح يستنجز ربه وعده في نجاة أهله، ويستنجزه حكمته في الوعد والقضاء، وجاءه الرد بالحقيقة التي غفل عنها؛ فالأهل ليسوا قرابة الدم، إنما هم قرابة العقيدة، وهذا الولد لم يكن مؤمناً، فليس إذن من أهله ، جاءه الرد هكذا في قوة وتقرير وتوكيد: ﴿قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلَا تَسْأَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ [هود: 46]، ولأن نوحاً دعا دعاء من يستنجز وعداً لا يراه قد تحقق.. كان الرد عليه يحمل رائحة التأنيب والتهديد: إنى أعظك خشية أن تكون من الجاهلين بحقيقة الوشائج والروابط، ويرتجف نوح ارتجافة العبد المؤمن يخشى أن يكون قد زل في حق ربه، فيلجأ إليه، يعوذ به، ويطلب غفرانه ورحمته: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُنْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [هود: 47]، وأدركت رحمة الله نوحاً، تطمئن

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير التحرير والتنوير لابن عاشور (ص 12/83) مرجع سابق

قلبه، وتباركه هو والصالح من نسله، فأما الآخرون فيمسهم عذاب أليم: ﴿قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلَامٍ مِنَّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِمَّنْ مَعَكَ وَأُمَمُّ سَنُمَتِّعُهُمْ ثُمَّ يَعَلَى عُدَابٌ أَلِيمٌ ﴿ [هود: 48]) (1)

#### ونلاحظ في هذا الحوار:

- 1- أدب العبودية وكيف ينادي العبد مولاه وسيده وكيف يستغفر ويستعتب إن أخطأ.
- 2- بيان أن رابطة العقيدة هي الأبقى وليس رابطة النسب، فلا ينفع النسب عند الله مع الكفر.
- 3- تجرد نوح وإخلاصه لله، وركونه إليه في كل شيء، وثقته في عدل الله ورحمته.
- 4- عبودية نوح لله وانكساره، واعترافه بضعفه أمام عظمة الله وجلاله، واستسلامه لحكم الله وقضائه.
- 5- اصطفاء الله لنوح والذين آمنوا معه ليكونوا نواة لعمارة الأرض من جديد بعد الطوفان.

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الظلال (ص 4/1879) مرجع سابق

# الفصل الثالث المنهج الحسي في دعوة نوح -عليه السلام-

وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول/ الاستغفار سبب للنعم. المبحث الثاني/ الاستدلال على عظمة الله بالآيات الكونية.

المبحث الثالث/ معجزة السفينة.

# الفصل الثالث المنهج الحسي في دعوة نوح عليه السلام

#### تعريفه:

لغة: كلمة الحسي مأخوذ من الفعل[حسس] والحس والحسيس: الصوت الخفي، والحس أيضا: وجع يأخذ النفساء بعد الولادة، والحس أيضا: مصدر قولك حس له، أي رق له، والحواس: المشاعر الخمس: السمع، والبصر، والشم، والذوق، واللمس. ويقال أيضا: أصابتهم حاسة، وذلك إذا أضر البرد أو غيره بالكلأ، ويقال أيضا: حسست بالخبر وأحسست به، أي أيقنت به. (1)

والمعنى الذي يعنينا هنا أن الحس في اللغة بمعنى الإدراك، والإحساس الناتج عن الحواس الخمس بالنسبة للإنسان.

واصطلاحا المنهج الحسي: "هو النظام الدعوي الذي يرتكز على الحواس، ويعتمد على المشاهدات والتجارب." (2)

ويعد هذا المنهج من أبرز مناهج الدعوة التي ينبغي أن يسلكها الدعاة إلى الله، لسرعة تأثيره في النفوس لأنه يعتمد على لفت الأنظار للأمور المشاهدة والمحسوسة، والشتراك الناس جميعا في أنواع الحس أو بعضها (3)

وقد استخدم نبي الله نوح هذا المنهج في الدعوة في عدد من المواقف يتناولها الباحث في ثلاثة مباحث:

المبحث الأول/ الاستغفار سبب للنعم.

المبحث الثاني/ الاستدلال على عظمة الله بالآيات الكونية.

المبحث الثالث/ سفينة النجاة (الفلك المشحون).

<sup>(1)</sup> ينظر الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، لأبي نصر إسماعيل بن حماد الجو هري الفارابي، تحقيق: أحمد عبد الغفور (3/916)، مادة "حسس" طبعة دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الرابعة 1407 هـ 1987 م.

<sup>(2)</sup> المدخل إلى علم الدعوة للبيانوني (ص 214) مرجع سابق

<sup>(3)</sup> ينظر المرجع السابق ص( 218)

#### المبحث الأول/ الاستغفار سبب للنعم

#### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: تعريف الاستغفار لغة واصطلاحا.

المطلب الثانى: ثمرات الاستغفار.

#### المطلب الأول: تعريف الاستغفار لغة واصطلاحا:

الاستغفار لغة: غفر: أصل الغفر التغطية والستر، ويقال: غفر الله ذنوبه أي سترها؛ والغفران والمغفرة من الله هو أن يصون العبد من أن يمسه العذاب، والاستغفار: طلب المغفرة قولا وفعلا. (1)

واصطلاحا هو: "طلب الغفر، و هو الستر، والتوبة الرجوع عما كان فيه من شرك أو معصية" (2)

#### المطلب الثاني: ثمرات الاستغفار:

دعا نوح – عليه السلام- قومه ليلا ونهارا وسرا وجهارا ومن الطرق التي سلكها في إقناع قومه تبصير هم بأن المعاصي سبب لزوال النعم ، وأن الإيمان بالله سبب لنزول الخيرات والبركات، فأراد أن يرغبهم في خير الدنيا والأخرة، كما قال تعالى حكاية عن نوح: ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَارًا ﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ﴿ وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾ [توح: 10-12] ، فقد كانوا أهل دنيا فأراد ترغيبهم بالكثير من الخيرات إذا أخذوا سببا واحدا؛ وهو التوبة إلى الله (أطمعهم في

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب مادة (غفر)، (5/3273)، وبصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز لمجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادى، (4/135) تحقيق: محمد علي النجار، ط المجلس الأعلى للشئون الإسلامية - لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، عام النشر: 1416 هـ - 1996 م

<sup>(2)</sup> تفسير الخازن: لباب التأويل في معاني التنزيل للخازن (2/471)، تصحيح: محمد علي شاهين، الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الأولى، 1415 هـ

الغفران إذا استغفروا ربهم فهو - سبحانه - غفار للذنوب: (فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفّارًا) [نوح: 10] ، وأطمعهم في الرزق الوفير الميسور من أسبابه التي يعرفونها ويرجونها وهي المطر الغزير، الذي تنبت به الزروع، وتسيل به الأنهار، كما وعدهم برزقهم الآخر من الذرية التي يحبونها وهي البنين - والأموال التي يطلبونها ويعزونها: ﴿يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا لَابَينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾ [توح: 11-

فأراد —عليه السلام- أن يلفت حس قومه بأن حدوث هذه النعم التي حرموا منها (2) إنما يكون بالتوبة إلى الله غفار الذنوب، واستمطار فضله وإنعامه مما حرموه بسبب كفرهم وعنادهم.

المبحث الثاني/ الاستدلال على عظمة الله بالآيات الكونية و فعه خمسة مطالب:

المطلب الأول: آيات الله في الكون المنظور.

المطلب الثاني: آية خلق السماوات والأرض.

المطلب الثالث: آيتا الشمس والقمر.

المطلب الرابع: آية الخلق من الأرض والعودة إليها ثم البعث والنشور.

المطلب الخامس: آية بسط الأرض.

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (6/3713) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> قال الإمام البغوي في تفسيره (وذلك أن قوم نوح لما كذبوه زمانا طويلا حبس الله عنهم المطر وأعقم أرحام نسائهم أربعين سنة، فهلكت أو لادهم وأموالهم ومواشيهم، فقال لهم نوح: استغفروا ربكم من الشرك، أي استدعوا المغفرة بالتوحيد، يرسل السماء عليكم مدرارا.) تفسير البغوي معالم التنزيل في تفسير القرآن (ص 5/156) بتحقيق عبد الرزاق المهدي، طدار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى، 1420 هـ

#### المطلب الأول: آيات الله في الكون المنظور:

أراد نوح – عليه السلام - أن يلفت أنظار قومه إلى بعض آيات الله في الكون المنظور أمامهم، وقد رأي فيهم استخفافا بجلال الله وعظمته وعنادا وصدودا عن قبول الحق فتوجه إليهم بالسؤال مستنكرا عليهم عدم إيمانهم بالله فقال: ﴿مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلّهِ وَقَارًا ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أُطْوَارًا ﴾ [توح: 13-11]، قال ابن عباس: لا تعظمون الله حق عظمته، أي: لا تخافون من بأسه ونقمته. (1)

مالكم لا تعظمون الله وقد خلقكم أطوارا ، وقد جاءهم بهذه الصورة (لأن الأطوار التي يعلمونها دالة على رفقه بهم في ذلك التطور، فهذا تعريض بكفرهم النعمة، ولأن الأطوار دالة على حكمة الخالق وعلمه وقدرته، فإن تطور الخلق من طور النطفة إلى طور الجنين إلى طور خروجه طفلا إلى طور الصبا إلى طور بلوغ الأشد إلى طور الشيخوخة وطور الموت على الحياة وطور البلى على الأجساد بعد الموت، كل ذلك والذات واحدة، فهو دليل على تمكن الخالق من كيفيات الخلق والتبديل في الأطوار، وهم يدركون ذلك بأدنى التفات الذهن، فكانوا محقوقين بأن يتوصلوا به إلى معرفة عظمة الله وتوقع عقابه لأن الدلالة على ذلك قائمة بأنفسهم وهل التصرف فيهم بالعقاب والإثابة إلا دون التصرف فيهم بالكون والفساد. (2)

فاستدل على عظمة الله وأنه المستحق للعبادة دون غيره بالنظر في أنفسهم فهي أقرب شيء إليهم، والتأمل في آية خلقهم من العدم، وإنعامه عليهم بنعمة الوجود، وتطور خلقهم من نطفة إلى علقة إلى مضغة.

#### المطلب الثاني: آية خلق السماوات والأرض:

ثم وجههم إلى آية أخرى أعظم من خلق الإنسان، وهي آية خلق السماوات والأرض، كما قال تعالى: ﴿ لَخَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْبُرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [غفر: 57]، وكأنه يسألهم ماذا خلقت آلهتكم المزعومة حتى تشركوها في عبادة الله (ألم تشاهدوا أيها القوم عظمة الله، وكمال قدرته فيما أبدع من آيات كونية، وتنظروا إليها نظر تفكر واعتبار، كيف خلق

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (ص4/565) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> تفسير التحرير والتنوير لابن عاشور (ص 29/201) مرجع سابق

الله العظيم سبع سماوات متطابقة من غير مماسَّة، بعضها فوق بعض، وهي في غاية الإحكام والإتقان وإبداع الصنع) (1)

وهذا كله دال على عظمته وتفرده بالخلق، وموجب للإيمان به ربا خالقا مبدعا وإلها واحدا معبودا ليس له شركاء ولا أنداد.

#### المطلب الثالث: آيتا الشمس والقمر:

ويواصل نبي الله نوح \_عليه السلام \_ دعوة قومه لإعمال الحس والفكر والنظر إلى آية أخرى، وهي: ﴿وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا﴾ [توح: 16]، أي: (وجعل- سبحانه- بقدرته القمر في السماء الدنيا نورا للأرض ومن فيها، وَجَعَلَ الشَّمْسَ كالسراج في إضاءتها وتوهجها وإزالة ظلمة الليل، إذ السراج هو المصباح الزاهر نوره، الذي يضيء ما حوله.) (2)

فهذه النعم لو سلبت منهم أو اختل مسيرها لهلكوا جميعا فهي آيات دالة عليه سبحانه، وعلى وجوب إفراده بالعبادة، وآيات على قدرته سبحانه في تدبيرها وتقديرها وتسييرها.

#### المطلب الرابع: آية الخلق من الأرض والعودة إليها ثم البعث والنشور:

ثم انتقل نوح- عليه السلام- من تنبيههم إلى ما في خلق السماوات والشمس والقمر من دلالة على وحدانية الله وقدرته. إلى لفت أنظار هم إلى التأمل في خلق أنفسهم، وفي مبدئهم وإعادتهم إلى الحياة مرة أخرى بعد موتهم، فقال- كما حكى القرآن عنه-: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴿ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴾ [نوح: 17-18]

فالله سبحانه وتعالى خلق الإنسان، بل الكون كله من العدم، وكل شيء عدا الله عز وجل مخلوق له خاضع لأمره، فإذا كان الحق جل وعلا هو الخالق المبدع. فإنه إذن وحده المستحق للعبادة والمستحق للشكر، وعبادة غيره ظلم

125

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط مجمع البحوث (10/1599) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (15/119) مرجع سابق

<sup>(3)</sup> المرجع السابق (15/120)

للنفس وحياد عن الحق، وفي ذلك يقول جل شأنه: (وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ) [النحل: 20]، وكما خلق الله الخلق من العدم فإنهم سيموتون ثم يبعثهم الله من قبورهم فيجازيهم على أعمالهم ﴿ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى الل

#### المطلب الخامس: آية بسط الأرض:

ثم ختم نوح- عليه السلام- حديثه لقومه عن نعم الله بلفت أنظار هم إلى نعمة الأرض التي يعيشون عليها، فقال: ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا اللهِ لَعَمة الأرض التي يعيشون عليها، فقال: ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا اللهِ لَعَمة اللهُ الل

أي: (والله- تعالى- وحده هو الذي جعل لكم- بفضله ومنته- الأرض مبسوطة، حيث تتقلبون عليها كما يتقلب النائم على البساط، وجعلها لكم كذلك لِتَسْلُكُوا مِنْها سُبُلًا أي: لكي تتخذوا منها لأنفسكم طرقا فِجاجاً أي: متسعة جمع فج وهو الطريق الواسع، وقوله: بساطاً تشبيه بليغ. أي: جعلها لكم كالبساط، وهذا لا يتنافى مع كون الأرض كروية، لأن الكرة إذا عظمت جدا، كانت القطعة منها كالسطح والبساط في إمكان الانتفاع بها، والتقلب على أرجائها.) (1)

فهنا نرى كيف أن نبي الله نوح – عليه السلام - حاول أن يصل إلى عقول قومه وقلوبهم، مستدلا على الإيمان بالله بهذه الآيات الكونية التي ساقها لهم، ولكن قومه كانوا قد بلغوا الغاية في العناد والكفر، والصد عن سبيل الله -تعالى-.

### المبحث الثالث/ سفينة النجاة (الفلك المشحون)

#### وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: أمر الله لنوح ببناء السفينة.

المطلب الثاني: صنع السفينة بعناية الله ووحيه.

المطلب الثالث: احمل فيها من كل زوجين اثنين.

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (15/121) مرجع سابق

المطلب الرابع: وفار التنور

المطلب الخامس: وهي تجري بهم في موج كالجبال.

المطلب الأول: أمر الله لنوح ببناء السفينة:

أوحى الله -عز وجل- إلى نبيه نوح -عليه السلام- بأنه لن يؤمن أحد بدعوته إلا من آمن، قال تعالى: ﴿وَأُوحِى إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَنْ يُؤمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلّا مَنْ قَدْ آمَنَ فَلا تَبْتَيِسْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [هود: 36]، ثم أمره الله — تعالى - أن يصنع سفينة، وعلّمه كيف يتقن صنعها، ﴿وَاصْتَعِ الْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلا تُخَاطِبْنِي فِي الّّذِينَ ظَلَمُوا إِنّهُمْ مُغْرَقُونَ ﴾ [هود: 37]، وقد كانت تلك السفينة آية من آيات الله —عز وجللاله على قدرته و عظمته، بناها نوح - عليه السلام - بوحي وتعليم من الله، ولا نعرف حجمها ولا شكلها ولا تصميمها، وكل ماورد من ذلك أقوال مرسلة لا دليل عليها، لأن (القرآن في إيراده للقصص والأخبار، لا يهتم إلا بإبراز النافع المفيد منها، أما ما عدا ذلك مما لا فائدة من ذكره، فيهمل القرآن الحديث عنه، فمثلا في منعا السفينة، ولا لبيان طول السفينة وعرضها وارتفاعها، ولا لتفاصيل الأنواع صنع السفينة، ولا لبيان طول السفينة وعرضها وارتفاعها، ولا لتفاصيل الأنواع التي حملها معه في السفينة، ولا لبيان الفترة التي عاشها نوح ومن معه فيها، ولا لبيان المكان الذي هبط فيه نوح بعد أن استوت السفينة على الجودي.. ولا لبيان الزمان الذي استغرقه الطوفان فوق الأرض، وما ورد في ذلك من أقوال وأخبار، المرائدي المنائدي التهائدي التوقية المؤيد المنائدي المنائدي التوقية المؤيدة المنائدي من الله المنائدي المنائدي التنه المنائدي المنائدي التهائون فوق الأرض، وما ورد في ذلك من أقوال وأخبار، المثرة الذي المنائدي المنائدي التنائدي المنائدي السفيدي المنائدي المنائدي المنائدي المنائدي المنائدي المنائدي المنائدي المنائد المنائدي المنائدي المنائدي المنائدي المنائدي المنائدي المنائدي الم

لكن لا شك أنها كانت آية لأهل الأرض، دالة على عظمة الله وقدرته، كما قال تعالى: ﴿فَأَنْجُيْنَاهُ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَاهَا آيَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [العنكبوت: 15] وقال سبحانه : ﴿وَآيَةٌ لَهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴾ [بس: 41]

المطلب الثانى: صنع السفينة بعناية الله ووحيه:

<sup>(1)</sup> المرجع السابق (7/217،218)

وصنع نوح – عليه السلام- السفينة بوحي من الله، فهو لا يعرف شيئاً عن صناعة السفن من قبل، قال تعالى: (فَأُوحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ ٱصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَرَحْيِنَا إِلَيْهِ أَنِ ٱصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَرَحْيِنا) [المؤمنون: 27]، ودل قول الله تعالى: (بأعيننا ووحينا) على: (أن التنفيذ وخطة العمل، وهندسة بناء السفينة، وتحديد المواد التي تصنع منها، وطريقة التنفيذ أمور مسبوقة بالوحي، ومحفوفة بالعناية والمراقبة التوجيهية، والتسديد المتابع، حتى تبلغ الفلك الغاية المقصودة من إحكام الصنع للأمر الذي تُهيأ له، كل هذا ضمن إمكانات نوح –عليه السلام- المتاحة له في زمانه.) (1)

#### المطلب الثالث: احمل فيها من كل زوجين اثنين:

أَتَمَّ نُوح -عليه السلام- صنع السفينة، وحمل فيها الذين آمنوا معه، ومن كل حيوان وطير وسائر المخلوقات زوجين اثنين، تنفيذا لأمر الله، ﴿قُلْنَا احْمِلْ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ [هود: 40]

### المطلب الرابع: علامة بداية الطوفان: (وفار التنور):

هذه علامة بداية الطوفان (وفار التنور)، فما هو التنور؟ التنور الفرن الذي يخبز فيه، وهو قول أكثر المفسرين، ورجح هذا القول شيخ المفسرين ابن جرير الطبري(2) فقال: "وأولى الأقوال عندنا بتأويل قوله: "التنور" قول من قال: "هو التنور الذي يخبز فيه"، لأن ذلك هو المعروف من كلام العرب، وكلام الله لا يوجه إلا إلى الأغلب الأشهر من معانيه عند العرب، إلا أن تقوم حجة على شيء

<sup>(1)</sup> تفسير معارج التفكر ودقائق التدبر لعبد الرحمن حسن حبنكة الميداني (10/387)، طدار القلم – دمشق الطبعة الأولى 2006م

<sup>(2)</sup> هو الإمام محمد بن جرير بن يزيد الطبري، أبو جعفر (224-310) المؤرخ المفسر الإمام. ولد في آمل طبرستان، واستوطن بغداد وتوفي بها، له كتب عديدة منها: أخبار الرسل والملوك، ويعرف بتاريخ الطبري، وجامع البيان في تفسير القرآن، ويعرف بتفسير الطبري، وغيرها من الكتب النافعة، وهو من ثقات المؤرخين، وفي تفسيره ما يدل على علم غزير وتحقيق. ينظر ترجمته في الوافي بالوفيات للصفدي (2/212)، بتحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى الناشر: دار إحياء التراث - بيروت عام النشر: 1420هـ- 2000م، ومعجم الأدباء: إرشاد الأريب اليم معرفة الأديب، للحموي (6/24416)، بتحقيق: إحسان عباس الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت الطبعة: الأولى، 1414 هـ - 1993 م، والأعلام للزركلي (6/69)

منه بخلاف ذلك، فيسلم لها، وذك أنه جل ثناؤه إنما خاطبهم بما خاطبهم به لإفهامهم معنى ما خاطبهم به".(1)

أمره الله –عز وجل- بتسيير السفينة وكانت علامة بدء الطوفان أن يفور التنور بالماء ، أي أن الله سينزل السماء بالماء بالمنهمر، ويفجر الأرض كلها عيونا؛ لدرجة أن التنور، وهو الفرن الذي يخبز فيه الذي يكون محل النار في العادة، وأبعد ما يكون عن الماء، سيتفجر منه الماء ، حينئذ عليه أن يحمل معه المؤمنين ، ومن كل زوجين اثنين ، وأما من كفر من قومه فعاقبته الغرق بالطوفان، قال تعالى : ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُ قُلْنَا احْمِلْ فِيها مِنْ كُلِّ بالطوفان، قال تعالى : ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُ قُلْنَا احْمِلْ فِيها مِنْ كُلِّ بالطوفان، قال تعالى : ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنُّورُ قُلْنَا احْمِلْ فِيها مِنْ كُلِّ وَحَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلًى [هود: 40]، وركب نوح السفينة مع المؤمنين: ﴿وَقَالَ ارْكَبُوا فِيها بِسْمِ اللّهِ مَجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَبِي لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [هود: 14]، والعجب أنها سفينة تتحمل فيضان الماء، وارتفاع الأمواج العاتية، التي وصفها عز وجل بقوله تعالى: (وَهِى تَجْرِى بِهِمْ فِي مَوْج كَالْجبال) [هود: 22]، وهذا التعبير القرآني الموجز البليغ يهدف إلى:(تقديم صورة باخه جري الفلك في الماء العظيم، الذي صار الموج فيه كالجبال الصغرى شكلاً وارتفاعاً، ولا تكون الأمواج في البحر متعالية بحسب السنة المعتادة، إلا إذا كانت الرياح العاتيات تحركها، فوصف الموج بأنه كالجبال أغنى عن ذكر الرياح العاتيات في الصورة، لأنّ الذهن يستدعيها في التصور) (2)

كانت السفينة تجري مسرعة في الماء ،الذي يغمر ها من تحتها ومن فوقها ، ويحتويها من كل جوانبها ، والمعتاد أن السفن تمشى فوق الماء، أما هذه السفينة

<sup>(1)</sup> تفسير جامع البيان الطبري: (12/406)، ومما هو جدير بالذكر؛ ما ذكره الشيخ عبد الوهاب النجار في كتابه قصص الأنبياء، فقد ذكر قو لا لبعض المفسرين وهو: أن قوله تعالى: (وفار التنور) يشير إلى أن سفينة نوح كان بخارية مستدلا بقوله (وفار التنور) وأن قوم نوح كان قد بلغوا في المدنية شأوا بعيدا فاستخدموا البخار وأجروا به السفن، ثم قال: ولست أميل إلى هذا لأنه يقتضي أن التنور يفور من نفسه، بل الذي أفهمه أن الأرض لما هيأ الله الطوفان كانت ممتلئة بالماء من تحتها إشارة إلى قربه، ففار تنور أهله الذي يخبزون فيه. أ. هـ كلامه، من كتابه قصص الأنبياء ص (60) ط. دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت -لبنان الطبعة الأولى (1425- 2005)

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (ص 396)

فقد تحملت الماء المندفع من الأرض ، والماء المنهمر من السماء، قال تعالى: ﴿فَفَتَحْنَا أَبْوَابَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِرٍ وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدرَ وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلْوَاجٍ وَدُسُرٍ تَجْرِى بِأَعْيُنِنَا جَزَاءً لِمَنْ كَانَ كُفِرَ ﴾ [القسر: 11- قُدرَ وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلْوَاجٍ وَدُسُرٍ تَجْرِى بِأَعْيُنِنَا جَزَاءً لِمَنْ كَانَ كُفِرَ ﴾ [القسر: 11- 14] ، فهذا الماء بهذه الكثرة يستحيل أن تنجو منه أي سفينة عادية ، لكن لا غرابة في ذلك فهي تجري بأمر الله ، وقد تعهدها سبحانه وتعالى أثناء جريانها وعند مرساها بالعناية والرعاية .

#### المطلب الخامس: وهي تجري بهم في موج كالجبال:

ومن الأمور التي نتوقف عندها: ركاب السفينة فقد شُحنت السفينة بكل من آمن مع نوح من البشر، وكل الحيوانات والطيور والحشرات، من كل صنف زوجين اثنين، على اختلاف بيئاتها، وطبائعها، ومع اختلاف طرق معيشتها، ونوعية غذائها، والتناقض والتضاد بينها، وفيها من هو عدو للآخر، إلا أنها تعايشت بسلام مع بعضها إلى أن وصلت السفينة محطتها الأخيرة، واستقرت علي جبل الجودي، وقد وصفها رب العزة بالسفينة المشحونة، وتعهد بنجاة كل من فيها ممن كانوا مع نوح عليه السلام من المؤمنين، وغير هم ممن شحنت بهم السفينة، قال تعالى: (فَأَنجَيننه وَمَن مَعهُ فِي ٱلْفُلُكِ ٱلْمَشْحُونِ) [الشعراء: 11]، وبذلك تعد السفينة في صناعتها، وقوة تحملها وسرعتها، وحمولتها، وركابها، آية للعالمين تقوق قدرات البشر، وكانت وقت الطوفان مركب النجاة للمؤمنين معه والأزواج التي حملها من سائر الكائنات.

\*\*\*\*\*

الباب الثاني المناهج الدعوية في رسالة هود -عليه السلام-وفيه ثلاثة فصول: الفصل الأول/ المنهج العاطفي. الفصل الثاني/ المنهج العقلي. الفصل الثالث/ المنهج الحسى.

# الفصل الأول

المنهج العاطفي في دعوة

هود -عليه السلام-

وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول/ الرفق وإظهار

العاطفة.

المبحث الثاني/ الترغيب.

المبحث الثالث/ الترهيب.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله.

# الفصل الأول المنهج العاطفي في دعوة هود عليه السلام

عند تتبع الآيات القرآنية التي ذكرت قصة نبي الله هود \_ عليه السلام- نجد أنه قد استخدم المنهج العاطفي في عدة مواقف يتناولها الباحث في أربعة مباحث على النحو التالى:

المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الثاني/ الترغيب.

المبحث الثالث/ الترهيب.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله.

المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة

وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: وصف الله له بأنه أخوهم.

المطلب الثانى: ندائه على قومه (يا قوم)

المطلب الثالث: إظهار الخوف والشفقة على قومه.

المطلب الأول: وصف الله له بأنه أخوهم:

وقد ورد هذا في قوله تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا﴾ [الأعراف: 65]، فكلمة (أخاهم) تعني أخوة النسب لا الدين، فنبي الله هود رجل من قومه معروف لديهم، وهي أيضا كلمة " تُشْعرُ بأشياء كثيرة؛ إنه من جنسهم، ولغته لغتهم، وأنسهم به، ويعرفون كل شيء وكل تاريخ عنه، وكل ذلك إشارات تعطى الأنس بالرسول؛

فلم يأت لهم برسول أجنبي عاش بعيداً عنهم حتى لا يقولوا: لقد جاء ليصنع لنفسه سيادة علينا، بل جاء لهم بواحد منهم وأرسل إليهم «أخاهم»" (1)

## المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم):

وقد تكرر نداء هود -عليه السلام - على قومه بقوله: (يا قوم) عدة مرات كما قال تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ لِمَا قَالًا تَعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمٍ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنَّ أَنْتُمْ إِلّا مُفْتَرُونَ ﴾ [هود: 50]، قال: (يا قوم)، ولا يخفى علينا ما في هذا النداء من التلطف في النصح، وتأليف القلوب، قالها هود -عليه السلام - "بهذا التودد، والتذكير بالأواصر التي تجمعهم، لعل ذلك يستثير مشاعر هم ويحقق اطمئنانهم إليه فيما يقول، فالرائد لا يكذب أهله، والناصح لا يغش قومه."(2)

#### المطلب الثالث: إظهار الخوف والشفقة على قومه:

فقد بين نبي الله هود لقومه خوفه عليهم إن استمروا على ضلالهم وكفر هم بالله فقال لهم: ﴿إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ [الشعراء: 135]

وقوله: (إنِّي أَخافُ عَلَيْكُمْ) فيه بيان شفقته وحرصه على هدايتهم، وأيضا هو (تعليل لإنكار عدم تقواهم وللأمر بالتقوى، أي أخاف عليكم عذابا إن لم تتقوا، فإن الأمر بالشيء يستلزم النهي عن ضده، والعذاب يجوز أن يريد به عذابا في الدنيا توعدهم الله به على لسانه، ويجوز أن يريد به عذاب يوم القيامة، ووصف يوم برعظيم) على طريقة المجاز العقلي، أي عظيم ما يحصل فيه من الأهوال.) (3)

#### المبحث الثاني/ الترغيب

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله.

<sup>(1)</sup> تفسير الشعراوي (8/4205)

<sup>(2)</sup> تفسير الظلال (4/1896) مرجع سابق

<sup>(3)</sup> التحرير والتنوير (19/170) مرجع سابق.

المطلب الثاني: حثهم على الاستغفار.

#### المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله:

وقد جاء ذلك في قوله تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا مُفْتَرُونَ ﴾ [هود: 50]، فدعا قومه إلى عبادة الله وحده فلا إله غيره ولا رب سواه، واستحثهم على ذلك فقال (أفلا تتقون) الله فتخافون عقابه.

(وجملة: "أفلا تتقون" استفهامية إنكارية معطوفة بفاء التفريع على جملة: "ما لكم من إله غيره" والمراد بالتقوى الحذر من عقاب الله تعالى على إشراكهم غيره في العبادة واعتقاد الإلهية، وفيه تعريض بو عيدهم إن استمروا على ذلك، وإنما ابتدأ بالإنكار عليهم إغلاظا في الدعوة، وتهويلا لفظاعة الشرك إن كان قال ذلك في ابتداء دعوته، ويحتمل أن ذلك حكاية قول من أقواله في تكرير الدعوة بعد أن دعاهم المرة بعد المرة ووعظهم) (1)

#### المطلب الثاني / حثهم على الاستغفار:

وكان قوم عَاد ذَوِي قوة أدت بهم إلى الغرور والاستكبار، كما قال تعالى: ﴿فَأَمَّا عَادُ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً ﴾ [فصلت: 15] ، فذكر هم نبيهم هود — عليه السلام- بهذه النعمة، وهي أن الله زاد في قوتهم؛ فهم مميزون عن بقية الخلق، وبما أن الله هو الذي أعطاكم هذه النعمة فأولى بكم شكر ها لتدوم عليكم، بل وبشر هم بزيادة هذه النعمة وو عدهم بنزول المطر الغزير إذا هم تابوا إلى الله واستغفروا فقال: ﴿وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوِّتِكُمْ وَلَا تَتَوَلُّوا مُجْرِمِينَ ﴾ [هود: 15]

يا قوم اسْتَغْفِرُوا ربكم عما ارتكبتم من الشرك، ثم توبوا إليه بترك تلك الذنوب، فإذا فعلتم ذلك، فسيزيد الله تعالى نعمه عليكم ويمنحكم القوة للاستفادة من تلك النعم، فإن النعم إذا لم تكن متاحة أصاب الإنسان الشقاء في حياته، وإذا كانت متاحة، ولكنكم مرضى أو ضعفاء لا تقوون على تحصيلها فأنتم أيضا في شقاء،

<sup>(1)</sup> المرجع السابق (202 / 8 ب)

أما عندما تتزايد النعم وتتوفر القوة الكاملة للاستفادة منها، فإنها ستكون سببا لسعادتكم وعدم شقائكم في هذه الدنيا.

#### هل الاستغفار سبب لقوة البدن حقيقة؟

وما المانع من ذلك أليس الله عز وجل هو مالك الملك ومدبر الأمور كلها وبيده خزائن كل شيء، فإذا أطيع الله وسع على عباده وأغناهم، وإذا كفروا به منع عنهم نعمه وعطاءه، فهذه سنة جارية وقانون ثابت من قوانين الكون قال تعالى: ﴿وَلُو أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ تعالى: ﴿ وَلُو أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ تعالى: ﴿ وَلُو أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [الاعراف: 96]، فإدرار المطر، ومضاعفة القوة للعباد، إن هم استغفروا وتابوا إلى الله أمر جار وفق سنة الله تبارك وتعالى - في الكون.

(فأما زيادة القوة فالأمر فيها قريب ميسور، بل واقع مشهود، فإن نظافة القلب والعمل الصالح في الأرض يزيدان التائبين العاملين قوة؛ يزيدانهم صحة في الجسم بالاعتدال والاقتصار على الطيبات من الرزق وراحة الضمير وهدوء الأعصاب والاطمئنان إلى الله والثقة برحمته في كل آن ويزيدانهم صحة في المجتمع بسيادة شريعة الله الصالحة التي تطلق الناس أحراراً كراماً لا يدينون لغير الله على قدم المساواة بينهم أمام قهار واحد تعنو له الجباه؛ كما تطلقان طاقات الناس ليعملوا وينتجوا، ويؤدوا تكاليف الخلافة في الأرض.)(1)

#### المبحث الثالث/ الترهيب

#### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: الترهيب من عذاب عظيم.

المطلب الثاني: الترهيب بأن يحل غضب الله بهم.

المطلب الأول: الترهيب من عذاب عظيم:

أراد نبي الله هود – عليه السلام – أن يذكر قومه بنعم الله عليهم ويخوفهم من عاقبة التكذيب فقال لهم كما ذكر الله تعالى: ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ وَاتَّقُوا الَّذِي

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (ص 4/1906) مرجع سابق

أَمَدَّكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ أَمَدَّكُمْ بِأَنْعَامٍ وَبَنِينَ وَجَنَّاتٍ وَعُيُونِ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [الشعراء: 131-135]

أي: اتقوا عقاب الله أيها القوم بطاعتكم إياه فيما أمركم ونهاكم، وانتهوا عن اللهو واللعب، وظلم الناس، وقهر هم بالغلبة والفساد في الأرض، واحذروا سخط الذي أعطاكم من عنده ما تعلمون، وأعانكم به من الأنعام والبنين، والبساتين والأنهار، أي سخر ذلك لكم وتفضل بها عليكم، فهو الذي يجب أن يعبد ويشكر ولا يكفر.

وجملة (إني أخاف عليكم عذاب يوم عظيم) تعليل لإنكار عدم تقواهم وللأمر بالتقوى، أي: أخاف عليكم عذابا إن لم تتقوا، فإن الأمر بالشيء يستلزم النهي عن ضده، والعذاب يجوز أن يريد به عذابا في الدنيا توعدهم الله به على لسانه، ويجوز أن يريد به عذاب يوم القيامة، فدعاهم إلى الله بالتر غيب والترهيب، فما نفع فيهم. (1)

# المطلب الثاني: الترهيب بأن يحل غضب الله بهم:

لما دعا نبي الله هود \_ عليه السلام \_ قومه إلى عبادة الله وحده قالوا على سبيل الإنكار والاستهزاء: ﴿قَالُوا أَجِئْتَنَا لِنَعْبُدَ اللّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاوُنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [الأعراف: 70]، وهكذا استعجلوا العذاب وتحدوا رسولهم، فأجابهم جوابا حاسما: ﴿قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ رِجْسُ وَغَضَبُ أَتُجَادِلُونَنِي فِي أَسْمَاءٍ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاوُكُمْ مَا نَزَّلَ اللّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ فَانْتَظِرُوا إِنِي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ ﴾ [الأعراف: 71] أي: (قد وجب عليكم بمقالتكم هذه من ربكم رجس و غضب، والرجس قيل: هو مقلوب من رجز. وعن ابن عباس: معناه السخط والغضب، {أتجادلونني في أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم آلهة، وآباؤكم} أي: أتحاجوني في هذه الأصنام التي سميتموها أنتم وآباؤكم آلهة، وهي لا تضر ولا تنفع، ولا جعل الله لكم على عبادتها حجة ولا دليلا؛ ولهذا وهي لا تضر ولا تنفع، ولا جعل الله لكم على عبادتها حجة ولا دليلا؛ ولهذا

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن جرير الطبري (377/ 19) وتفسير القرطبي (13/125)، وتفسير ابن كثير (ص 6/153) وتفسير التحرير والتنوير (19/170)

قال: {ما نزل الله بها من سلطان فانتظروا إني معكم من المنتظرين} وهذا تهديد وو عيد من الرسول لقومه. (1)

#### المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله

#### ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: التذكير بأن الله جعلهم خلفاء من بعد قوم نوح. المطلب الثاني: التذكير بأن الله أمدهم بأنعام، وبنين، وجنات، وعيون.

#### المطلب الأول: التذكير بأن الله جعلهم خلفاء من بعد قوم نوح:

قوم عاد هم من أبناء المؤمنين الذين أنجاهم الله مع نوح – عليه السلام- كما قال تعالى: ﴿قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلَامٍ مِنَّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَمٍ مِمَّنْ مَعَكَ وَأُمَمُ اللهِ مِنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ [هود: 48]

"وكان بنو نوح قد تكاثروا وانتشروا في الأرض، في أرمينية والموصل والعراق وبلاد العرب، وكانوا أمما كثيرة، أو كانت عاد أعظم تلك الأمم وأصحاب السيادة على سائر الأمم، وليس المراد أنهم خلفوا قوم نوح في ديار هم لأن منازل عاد غير منازل قوم نوح عند المؤرخين" (2)

لكنهم مع مرور الوقت وقعوا في الشرك و عبادة الأصنام، وفي سياق التذكير بنعم الله عليهم ذكر هم نبي الله هود – عليه السلام –بأن الله استخلفهم بعد قوم نوح – عليه السلام –، فقال لهم: ﴿أَوَعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَسْطَةً لِيُنْذِرَكُمْ وَاذْكُرُوا آلاءَ اللهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ [الاعراف: 69] ، أي: واذكروا نعمة الله عليكم إذ كَاكُمُ خلفاء من بعد قوم نوح، وهذا التذكير تصريح بالنعمة، وتعريض بالنذارة والوعيد بأن قوم نوح إنما استأصلهم وأبادهم عذاب من الله على شركهم، فمن التعهم في صنعهم يوشك أن يحل به عذاب أيضا، وقوله (وزادكم في الخلق التبعهم في صنعهم يوشك أن يحل به عذاب أيضا، وقوله (وزادكم في الخلق

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير ابن كثير (3/435) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> تفسير التحرير والتنوير (8/205ب) مرجع سابق

بسطة) أي: ومن نعم الله عليكم أن زاد طولكم على الناس فجعلكم أطول من أبناء جنسكم، (فاذكروا آلاء الله) أي: نعمه ومننه عليكم (لعلكم تفلحون) والمقصود منه أن تذكر النعم العظيمة يوجب الرغبة والمحبة وزوال النفرة والعداوة، ورتب على ذكر نعم الله رجاء أن يفلحوا لأن ذكر النعم يؤدي إلى تكرير شكر المنعم، فيحمل المنعم عليه على مقابلة النعم بالطاعة. (1)

# المطلب الثاني: التذكير بأن الله أمدهم بأنعام وبنين وجنات وعيون:

ذكر هم نبي الله هود – عليه السلام – بنعم أخرى في قوله نعالى: ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ وَاتَّقُوا اللَّهِ وَبَنِينَ وَجَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ وَأَطِيعُونِ وَاتَّقُوا الَّذِى أَمَدَّكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ أَمَدَّكُمْ بِأَنْعَامٍ وَبَنِينَ وَجَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾ [الشعراء: 131-131]، فهنا ذكر هم نبي الله هود – عليه السلام – بالعديد من نعم الله عليهم، وهي:

- أمدهم بالأنعام- وهي الإبل والبقر والغنم-
  - وأمدهم بالأولاد زينة الحياة الدنيا.
    - وأمدهم بالبساتين المثمرة.
  - وبالعيون التي ينتفعون بمائها العذب.

"وابتدأ في تعداد النعم بذكر الأنعام لأنها أجل نعمة على أهل ذلك البلد، لأن منها أقواتهم ولباسهم وعليها أسفارهم وكانوا أهل نجعة فهي سبب بقائهم، وعطف عليها البنين لأنهم نعمة عظيمة بأنها أنسهم وعونهم على أسباب الحياة وبقاء ذكرهم بعدهم وكثرة أمتهم، وعطف الجنات والعيون لأنها بها رفاهية حالهم واتساع رزقهم وعيش أنعامهم." (2)

\*\*\*\*\*

وبذلك نرى أن هودا- عليه السلام- قد جمع في نصحه لقومه بين الترهيب والترغيب، والتذكير بنعم الله عليهم، ورغم هذه النصائح كلها، إلا أن قومه أصروا على كفرهم واشتروا الضلالة بالهدى، بل كان ردهم عليه- كما حكى

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير (3/434) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> المرجع سابق (19/170)

القرآن عنهم-: ﴿قَالُوا سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُنْ مِنَ الْوَاعِظِينَ ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا خُلُقُ الْأَوَّلِينَ ﴿ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ [الشعراء: 136-138] (1)

الفصل الثاني المنهج العقلى في دعوة هود -عليه السلام-وفيه ثلاثة مباحث: المبحث الأول/ الاستفهام. المبحث الثاني/ الجدال. المبحث الثالث/ الحوار.

# الفصل الثاني المنهج العقلي في دعوة هود عليه السلام

وقد استخدم نبي الله هود-عليه السلام- المنهج العقلي في دعوة قومه لإقامة الحجة عليهم بالعديد من فنون القول، يتناوله الباحث من خلال ثلاثة مباحث، على النحو التالى:

المبحث الأول/ الاستفهام.

المبحث الثاني/ الجدال.

المبحث الثالث/ الحوار.

#### المبحث الأول/ الاستفهام

من الأساليب البلاغية التي تعتمد على المخاطبات العقلية: أسلوب الاستفهام الذي يخرج لأسباب بلاغية عن حقيقته إلى أغراض بلاغية، كالاستفهام الاستنكاري الذي يكون لاستنكار أمر يقره العقل لمراجعة المخاطب نفسه أو لتوبيخه فيخجل ويرتدع. (1)

وقد استعمل نبي الله هود – عليه السلام أسلوب الاستفهام الاستنكاري في عدة مواضع في دعوته لقومه يتناولها الباحث في خمسة مطالب على النحو التالي:

المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.

المطلب الثاني: إنكاره عليهم عجبهم أن الله أرسله إليهم.

المطلب الثالث: إنكاره عبادة قومه أصناما سموها آلهة تقليدا لآبائهم.

المطلب الرابع: إنكاره عدم إعمال عقولهم وأنه لا يريد لهم إلا الخير.

المطلب الخامس: إنكاره العبث في كل بناء يبنونه.

<sup>(1)</sup> ينظر: علوم البلاغة «البيان، المعاني، البديع» لأحمد بن مصطفى المراغي، ص (69) ، ط. دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان الطبعة الثالثة 1993م

المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله:

قال تعالى: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ [الأعراف: 55]، وجملة: (أفلا تتقون) استفهامية إنكارية معطوفة بفاء التفريع على جملة: (ما لكم من إله غيره)، والمراد بالتقوى الحذر من عقاب الله تعالى على إشراكهم غيره في العبادة واعتقاد الإلهية، وفيه تعريض بوعيدهم إن استمروا على ذلك، وإنما ابتدأ بالإنكار عليهم إغلاظا في الدعوة وتهويلا لفظاعة الشرك) (1)

#### المطلب الثاني: إنكاره عليهم عجبهم أن الله أرسله إليهم:

قال تعالى حكاية عن هود عليه السلام: ﴿أَوَعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ ﴿ الاعراف: 69]، ونلاحظ مشابهة كلامه في رده على قومه بكلام نبي الله نوح — عليه السلام — لكن لا عجب من ذلك فإن مصدر التلقي عند الأنبياء واحد وهو الوحي المنزل من السماء، والهمزة في قوله: (أَوَعَجِبْتُمُ) للاستفهام الإنكاري، والمعنى: "لا تعجبوا أن بعث الله إليكم رسولا من أنفسكم لينذركم أيام الله ولقاءه، بل احمدوا الله على ذاكم" (2)

# المطلب الثالث: إنكاره عبادة قومه أصناما سموها آلهة تقليدا لآبائهم:

فقال لهم: ﴿أَتُجَادِلُونَنِي فِي أَسْمَاءٍ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ مَا نَزَّلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ فَقَالُ لهم: ﴿أَتُجَادِلُونَنِي فِي الْمُنْتَظِرِينَ ﴾ [الاعراف: 71]، لما رفض قومه الاستجابة لدعوته إياهم إلى التوحيد وبرروا رفضهم بأنهم يقلدون آباءهم في عبادتهم إياها قال لهم مستفهما استفهام ساخر مستنكر: ﴿أَتُجَادِلُونَنِي فِي أَسْمَاءٍ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ ﴾ [الاعراف: 71] ، أي: (أتحاجوني في هذه الأصنام التي سميتموها أنتم

<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير 8/202 ب)

<sup>(2)</sup> تفسیر ابن کثیر (3/434) مرجع سابق

وآباؤكم آلهة، وهي لا تضر ولا تنفع، ولا جعل الله لكم على عبادتها حجة ولا دليلا) (1)

# المطلب الرابع: إنكاره عدم إعمال عقولهم وأنه لا يريد لهم إلا الخير:

قال تعالى حكاية عن هود عليه السلام-: ﴿ يَا قَوْمِ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللَّذِى فَطَرَفِى أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [هود: 51]، والهمزة في قوله: (أفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ [هود: 51]، والهمزة في قوله: (أفَلا تَعْقِلُونَ ) للاستفهام الإنكاري، والمعنى: (اعقلوا ولا تجانبوا منهج الفهم السديد والعقل الرشيد...العقل عقلان: عقل علمي، وعقل إرادي، وكلاهما مأخوذان من الربط.

فالعقل العلمي: يكون باستخدام قوى الإدراك والفهم في معرفة حقائق الأمور فهماً صحيحاً مطابقاً لما عليه في الواقع، وعقلها في الذاكرة، لتكون دافعة إلى السلوك القويم المؤدي إلى النتائج الفضلي.

والعقل الإرادي: يكون باستخدام الإرادة الحرة التي وهبها الله للإنسان، في عقل أهوائه وشهواته ورغبات نفسه، عن الانحراف والخروج عن صراط الله المستقيم عقيدة و عملاً.) (2)

ويقصد هود – عليه السلام- من كلامه: يا قوم حركوا عقولكم وفكروا بطريقة واعية أني لا منفعة دنيوية لي أبدا من وراء دعوتي، ولا أسألكم عليها أجرا، فأنا متجرد بدعوتي لله، ولو كان لي من وراء دعوتي منفعة لجاز لكم أن تتهموني، فأين ذهبت عقولكم أتكذبونني وأنتم ترون ألا منفعة لي من وراء دعوتكم؟

# المطلب الخامس: إنكاره العبث في كل بناء يبنونه:

قال تعالى حكاية عن هود عليه السلام-: ﴿أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيعٍ آيَةً تَعْبَهُونَ ﴿ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخُلُدُونَ ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُمْ بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ ﴾ [الشعراء: 128-130]، والمهمزة في قوله: (أتبنون) للاستفهام الإنكاري، والريع هو (المكان المرتفع عند جواد الطرق المشهورة، تبنون هناك بناء محكما باهرا هائلا؛ ولهذا قال: (أتبنون بكل ريع آية) أي: معلما بناء مشهورا، (تعبثون) وإنما تفعلون ذلك عبثا،

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (ص 3/435) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> تفسير معارج التفكر ودقائق التدبر (10/417) مرجع سابق.

لا للاحتياج إليه؛ بل لمجرد اللعب، واللهو وإظهار القوة؛ ولهذا أنكر عليهم نبيهم-عليه السلام- ذلك؛ لأنه تضييع للزمان، وإتعاب للأبدان في غير فائدة، واشتغال بما لا يجدي في الدنيا، ولا في الآخرة.) (1)

# المبحث الثاني/ الجدال

وقد استعمل نبي الله هود عليه السلام- هذا الأسلوب الدعوي في دعوته لإثبات ما جاء به من الحق، ودحض شبهاتهم الباطلة.

# وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: شبهة اتهامه بالسفاهة والكذب.

المطلب الثاني: شبهة إبطاله لعبادة آلهتهم التي عبدها آباؤهم من قبل.

المطلب الثالث: شبهة أنه لم يأتهم ببينة وتهديده أن تنتقم منه الآلهة.

المطلب الرابع: شبهة أن رسولهم بشر وليس من الملائكة.

المطلب الأول: شبهة اتهامه بالسفاهة والكذب:

قال تعالى: ﴿قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُنُّكَ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ [الأعراف: 66] ، لما أرسل الله نبيه هودا — عليه السلام- لدعوة قومه إلى التوحيد ونبذ الشرك، كان الملأ من الكبراء والسادة من قومه يعيشون في جهل أدى بهم للوقوع في أوحال الشرك؛ كانوا يرون أن رسولهم الذي أرسل إليهم به سفاهة، أي في حمق وخفة عقل (2)، وأنه كاذب غير مصدق عندهم فيما يقول، وهذا كله ناتج عن انتكاسة الفطرة والعمى عن صراط الله المستقيم، فيرون الدعوة إلى التوحيد ضلال، والرسول في سفاهة!!

(وكأنما كبر على الملأ الكبراء من قومه أن يدعوهم واحد من قومهم إلى الهدى، وأن يستنكر منهم قلة التقوى ورأوا فيه سفاهة وحماقة، وتجاوزا للحد،

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (6/152) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير القرطبي (7/236)

وسوء تقدير للمقام! فانطلقوا يتهمون نبيهم بالسفاهة وبالكذب جميعاً في غير تحرج و لا حياء) (1)

وقد رد عليهم نبي الله هود – عليه السلام- بقوله: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةُ وَلَكِنِي رَسُولُ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ أَبَلِغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنَا لَكُمْ نَاصِحُ أَمِينُ أَوْعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَاذْكُرُوا أَمِينُ أَوْ وَعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَاذْكُرُوا أَمِينُ فَي إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخُلْقِ بَسْطَةً فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللّهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: 67-69]

هذا هو أدب الأنبياء – عليهم السلام – يتعرضون لما يتعرضون له ، وينسبون إليهم الضلالة والسفاهة فيردون في حلم وحكمة بنفي هذه التهم عنهم والانشغال بما هو أولى ألا وهو مصلحة الدعوة والانشغال بهداية الناس ، فنفي هود – عليه السلام- عن نفسه تهمتهم بالسفاهة وأثبت لنفسه أنه رسول رب العالمين ونفي عن نفسه تهمة الكذب بأنه جاءهم ناصح أمين ، وهذه الصفات التي يتصف بها الرسل البلاغة والنصح والأمانة، وأتبع ناصح بأمين وهو الموصوف بالأمانة لرد قولهم له: لنظنك من الكاذبين [الأعراف: 66] لأن الأمين هو الموصوف بالأمانة، والأمانة حالة في الإنسان تبعثه على حفظ ما يجب عليه من الموصوف بغيره، وتمنعه من إضاعته، أو جعله لنفع نفسه، وضدها الخيانة، والأمانة من أعز أوصاف البشر، وهي من أخلاق المسلمين. (2)

وهذا درس للدعاة في كل زمان ومكان فإن (في إجابة الأنبياء عليهم السلام- من نسبهم إلى الضلال والسفاهة، بما أجابوهم به من الكلام الصادر عن الحلم والإغضاء وترك المقابلة، بما قالوا لهم مع علمهم بأن خصومهم أضل الناس وأسفههم- أدب حسن، وخلق عظيم، وحكاية الله عز وجل ذلك تعليم لعباده كيف يخاطبون السفهاء وكيف يغضون عنهم ويسبلون أذيالهم على ما يكون منهم ناصِح أمين أي عرفت فيما بينكم بالنصح والأمانة، فما حقي أن أتهم. أو أنا لكم ناصح فيما أدعوكم إليه، أمين على ما أقول لكم لا أكذب فيه (3)

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (3/1311)

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير ابن كثير (3/434) وتفسير التحرير والتنوير (8/203/ب)

<sup>(3)</sup> تفسير الزمخشري (2/116)

ثم قال لهم معززا رده على شبهتهم: ﴿أَوَعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ ﴾ [الأعراف: 69] أي: تساءل مستنكرا ومعجبا من كلامهم، ما وجه العجب عندكم وقد أراد الله بكم الخير ؟ فأرسل إليكم رسولا منكم تعرفونه جيدا ليحذركم، ويخوفكم من عذاب الله إن أنتم بقيتم على ما أنتم عليه من الشرك.

# المطلب الثاني: شبهة إبطاله لعبادة آلهتهم التي عبدها آباؤهم من قبل:

بعد أن دعا هود \_ عليه السلام \_ قومه إلى التوحيد تساءلوا مستنكرين: ﴿قَالُوا أَجِئْتَنَا لِنَعْبُدُ اللَّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [الأعراف: 70]، أجئتنا لنعبد إلها واحدا، ونترك ما ألفناه واعتدنا عليه من عبادة آبائنا؟!

وبدلا من مقابلة الحجة بالحجة، والاستعداد لقبول الحق قالوا، وقد سيطر عليهم التقليد الأعمى لآبائهم: (فَأُتِنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ) [الأعراف: 70] أي عجل لنا بالعذاب إذا كنت صادقا فيما تقول، ومعنى هذا إن لم يأت العذاب فلست صادقا، وغاب عن القوم أنه إذا وقع العذاب فلا مرد له من الله، وغاب عنهم أن أخذه أليم شديد.

وجاء الجواب من هود – عليه السلام – حاسماً: ﴿قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ رِجْسٌ وَغَضَبٌ أَتُجَادِلُونَنِي فِي أَسْمَاءٍ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ مَا نَزَّلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ فَانْتَظِرُوا إِنِي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ ﴾ [الأعراف: 71]

والمعنى: (قال هود لقومه: قد حق ووجب عليكم من ربكم عذاب وسخط بسبب إصراركم على الكفر والعناد، وعبر عن العذاب المتوقع وقوعه بأنه قَدْ وَقَعَ مبالغة في تحقيق الوقوع، وأنه أمر لا مفر لهم منه، وعطف الغضب على الرجس، للإشارة إلى ما سينزل بهم من عذاب هو انتقام لا يمكن دفعه، لأنه صادر من الله الذي غضب عليهم بسبب كفر هم، وبعد أن أنذر هم هددهم بوقوع العذاب عليهم، ووبخهم على مجادلتهم إياه بدون علم فقال: (أَتُجادِلُونَنِي فِي أَسْماعٍ سَمَيْتُمُوها أَنْتُمْ وَآبِاؤُكُمْ) أي: أتجادلوني وتخاصموني في شأن أشياء ما هي إلا أسماء ليس تحتها مسميات، لأنكم تسمونها آلهة مع أن معنى الإلهية فيها معدوم ومحال وجوده إذ المستحق للعبادة إنما هو الله الذي خلق كل شيء، أما هذه الأصنام التي زعمتم أنها آلهة فهى لا تملك لنفسها نفعا و لا ضرا.

فأنت ترى أن هودا- عليه السلام- قد حول آلهتهم إلى مجرد أسماء لا تبلغ أن تكون شيئا وراء الاسم الذي يطلق عليها، وهذا أعمق في الإنكار عليهم، والاستهزاء بعقولهم، وقوله: (ما نَزَلَ الله بها من سلطان) أي: ما نزل الله بها من حجة أو دليل يؤيد زعمكم في ألو هيتها أو في كونها شفعاء لكم عند الله، وإنما هي أصنام باطلة قلدتم آباءكم في عبادتها بدون علم أو تفكير، ثم هدد بالعاقبة المقررة المحتومة فقال: (فَاتْتَظِرُوا إِنِي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ) أي: فانتظروا نزول العذاب الذي استعجلتموه وطلبتموه حين قلتم فَأتِنا بِما تَعِدُنا فإني معكم من المنتظرين لما سيحل بكم بسبب شرككم وتكذيبكم. (1)

# المطلب الثالث / أنه لم يأتهم ببينة وتهديده أن تنتقم منه الآلهة:

لما دعا هود – عليه السلام- قومه إلى توحيد الله وترك ما هم عليه من الشرك ردوا عليه بأربعة ردود، تدرجوا فيها من السيئ إلى الأسوأ، ومن القبيح إلى الأقبح.. مما يدل على تو غلهم في الطغيان، وبلو غهم النهاية في العناد والكفر والحدود، فقالوا: ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ وَالْجَدُود، فقالوا: ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ قَالَ إِنِي أُشْهِدُ اللّهَ وَاشْهَدُوا أَنِي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾ [هود: 53-54]

# هذه هي شبهاتهم الأربعة التي أنكروها على نبيهم:

- 1- (قَالُواْ يَاهُودُ مَا جِئتَنَا بِبَيِّنَةِ) أي ما جئتنا بحجة، ولا برهان على ما تدعيه.
- 2- (وَمَا نَحُنُ بِتَارِكِي ءَالِهَتِنَا عَن قَوْلِك) ولن نترك آلهتنا بمجرد قولك: "اتركوهم" نتركهم، وفي هذا المعنى أيضا جاء قوله تعالى حكاية عنهم: (قَالُواْ سَوَآءٌ عَلَيْنَآ أُوَعَظْتَ أُمْ لَمْ تَكُن مِّنَ ٱلْوَعِظِينَ إِنْ هَاذَآ إِلَّا خُلُقُ ٱلْأُوّلِينَ وَمَا نَحُنُ بِمُعَذّبِينَ) [الشعراء: 136-138]
- 3- (وَمَا نَحُنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ) وما نحن لك بمصدقين، بل عليك أن تيأس يأسا تاما من استجابتنا لك.

<sup>(1)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (ص 5/307)

4- (إِن تَقُولُ إِلَّا ٱعُتَرَىٰكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَعِ ما نقول لك: إلا أنك شتمت آلهتنا فجعلتك مجنونا وأفسدت عقلك انتقاما منها على سوء فعلك، فمن ثم تتكلم بكلام المجانين، ولم يقولوا: «اعتراك آلهتنا بسوء» بل قالوا: بَعْضُ آلِهَتِنا تهديدا له وإشارة إلى أنه لو تصدت له جميع الآلهة لأهلكته إهلاكا.

وقد رد عليهم نبيهم قائلا: ﴿قَالَ إِنِّى أُشْهِدُ اللَّهَ وَاشْهَدُوا أَنِّى بَرِىءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ۞ مِنْ دُونِهِ فَكِيدُونِى جَمِيعًا ثُمَّ لَا تُنْظِرُونِ۞ إِنِّى تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ آخِذٌ بِنَاصِيَتِهَا إِنَّ رَبِّى عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ۞﴾ [هود: 54-56]

1- (قَالَ إِنِّى أُشَهِدُ ٱللَّهَ وَٱشْهَدُواْ أَنِي بَرِىء مُّمّا تشركون مِن دُونِهِ)، أي: قال هودعليه السلام- للطغاة من قومه بعزة وثقة إِنِّي أُشْهِدُ اللَّهَ الذي لا رب سواه على براءتي من عبادتكم لغيره، وَاشْهَدُوا أنتم أيضا على أَنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ مِنْ دُونِهِ أي: على براءتي من كل عبادة تعبدونها لغير الله- تعالى- لأنها عبادة باطلة. فهو يعلن احتقاره لآلهتهم، وبراءته من شركهم، واستخفافه بأصنامهم التي زعموا أن بعضها قد أصابه بسوء، ويوثق هذه البراءة بإشهاد الله- تعالى- وإشهادهم.

2- ثم ينتقل من براءته من شركهم، إلى تحديهم بثقة واطمئنان فيقول: (فَكِيدُونِي جَمِيعًا ثُمَّ لَا تُنظِرُونِ) أي: لقد أعلنت أمامكم بكل قوة ووضوح أنى برئ من شرككم، وها أنا ذا في مواجهتكم، فانضموا إلى آلهتكم، وحاربوني بما شئتم من ألوان المحاربة والأذى بدون تريث أو إمهال، فإني لن أكف عن الجهر بدعوتي، ولن أتراجع عن احتقار الباطل الذي أنتم عليه، وهذا من أعظم الآيات، أن يواجه بهذا الكلام رجل واحد أمة عطاشا إلى إراقة دمه، يرمونه عن قوس واحدة وذلك لثقته بربه، وأنه يعصمه منهم، فلا تنشب فيه مخالبهم.

والأمر بـ (كيدوني) مستعمل في الإباحة كناية عن التعجيز بالنسبة للأصنام وبالنسبة لقومه، كقوله تعالى: ﴿فَإِنْ كَانَ لَكُمْ كَيْدٌ فَكِيدُونِ ﴾ [المرسلات: 39]، وهذا إبطال لقولهم: ﴿إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ ﴾ [هود: 54] وثم للتراخي الرتبي تحداهم بأن يكيدوه، ثم ارتقى في رتبة التعجيز والاحتقار فنهاهم عن التأخير بكيدهم إياه، وذلك نهاية الاستخفاف بأصنامهم وبهم وكناية عن كونهم لا يصلون إلى ذلك.

3- ثم ينتقل بعد ذلك إلى بيان السبب الذي دعاه إلى البراءة من شركهم، وإلى عدم المبالاة بهم فقال: (إِنِّى تَوَكَّلُتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَّا مِن دَاَبَّةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُ بِنَاصِيَتِهَأَ إِلَى رَبِّي عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ [هود: 56]، والمعنى: إني اعتمدت على الله ربي وربكم: ما من دابة تدب على وجه الأرض إلا والله- تعالى- مالكها وقاهر لها، وقادر عليها، ومتصرف فيها كما يتصرف المالك في ملكه.

وجملة إني توكلت تعليل لمضمون فكيدوني وهو التعجيز والاحتقار، يعني: أنه واثق بعجزهم عن كيده لأنه متوكل على الله، وأجرى على اسم الجلالة صفة الربوبية استدلالا على صحة التوكل عليه في دفع ضرهم عنه، لأنه مالكهم جميعا يدفع ظلم بعضهم بعضا، وقد تضمن هذا المقام حجة بالغة ودلالة قاطعة على صدق ما جاءهم به، وبطلان ما هم عليه من عبادة الأصنام التي لا تنفع ولا تضر، بل هي جماد لا تسمع، ولا تبصر، ولا توالي ولا تعادي، وإنما يستحق إخلاص العبادة الله وحده لا شريك له، الذي بيده الملك، وله التصرف، وما من شيء إلا تحت ملكه وقهره وسلطانه، فلا إله إلا هو، ولا رب سواه، أي: إني فوضت أمري إلى الله الذي هو ربي وربكم، ومالك أمري وأمركم، والذي لا يقع في هذا الكون شيء الا بإرادته ومشيئته، وفي قوله: (رَبِّي وَرَبِّكُمْ) مواجهة لهم بالحقيقة التي ينكرونها، لإفهامهم أن إنكار هم لا قيمة له، وأنه إنكار عن جحود وعناد. فهو - سبحانه - ربهم سواء أقبلوا ذلك أم رفضوه.

وقوله: (ما مِنْ دَابَّةٍ إِلَّا هُوَ آخِذٌ بِناصِيتِها) والناصية: ما انسدل على الجبهة من شعر الرأس، والأخذ بالناصية هنا تمثيل للتمكن، تشبيها بهيئة إمساك الإنسان من ناصيته حيث يكون رأسه بيد آخذه فلا يستطيع انفلاتا.

وفي هذا التعبير الحكيم صورة حسية بديعة تناسب المقام، كما تناسب غلظة قوم هود وشدتهم، وصلابة أجسامهم وبنيتهم، وجفاف حسهم ومشاعر هم.. فكأنهعليه السلام- يقول لهم: إنكم مهما بلغتم من القوة والبطش، فما أنتم الادواب من تلك الدواب التي يأخذ ربي بناصيتها، ويقهر ها بقوته قهرا يهلكها- إذا شاء ذلك- فكيف أخشى جوابا مثلكم مع توكلي على الله ربي وربكم؟!

ثم يتبع هذا الوصف الدال على شمول قدرة الله- تعالى- بوصف آخر يدل على عدالته وتنزهه عن الظلم فيقول: (إنَّ رَبِّي عَلى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ) أي: إن ربي قد اقتضت سنته أن يسلك في أحكامه طريق الحق والعدل وما دام الأمر كذلك فلن يسلطكم على لأنه- حاشاه- أن يسلط من كان متمسكا بالباطل، على من كان متمسكا بالحق، واكتفى هنا بإضافة الرب إلى نفسه، للإشارة إلى أن لطفه- سبحانه- يشمل هو دا وحده و لا يشملهم، لأنهم أشركوا معه في العبادة آلهة أخرى.

وجملة (إن ربي على صراط مستقيم) تعليل لجملة إني توكلت على الله، أي توكلت على الله، أي توكلت عليه لأنه أهل لتوكلي عليه، لأنه متصف بإجراء أفعاله على طريق العدل والتأبيد لرسله.

4- ثم ختم هود- عليه السلام- رده على قومه، بتحذير هم من سوء عاقبة إصرار هم على كفر هم فقال كما ذكر الحق سبحانه: ﴿فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ مَا أُرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ وَيَسْتَخْلِفُ رَبِّي قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّونَهُ شَيْعًا إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ أُرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ وَيَسْتَخْلِفُ رَبِّي قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّونَهُ شَيْعًا إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ أُرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمْ وَيَسْتَخْلِفُ رَبِي قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّونَهُ شَيْعًا إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْعًا إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْعًا إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْعًا إِنَّ رَبِي عَلَى كُلِ شَيْعًا إِنَّ رَبِي عَلَى كُلِ شَيْعًا إِنَّ رَبِي عَلَى كُلِ شَيْعًا إِنَّ رَبِي عَلَى المِق الذي المَّولِ عَنْ دَعُونَ عَنْ دَعُونَ عَاقبتكم خسرا، وأمركم فرطا، أما أنا فقد أديت واجبى، وأبلغتكم ما أرسلت به إليكم من عند ربي بدون تكاسل أو تقصير.

وقوله: (وَيَسْتَخُلِفُ رَبِّي قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّونَهُ وَسَيْعًا) وعيد لهم بإهلاكهم وإحلال غير هم محلهم، أي: وهو - سبحانه - سيهلككم بسبب إصراركم على كفركم في الوقت الذي يشاؤه، ويستخلف من بعدكم قوما آخرين سواكم، يرثون دياركم وأموالكم، ولن تضروا الله شيئا من الضرر بسبب إصراركم على كفركم، وإنما أنتم الذين تضرون أنفسكم بتعريضها للدمار في الدنيا، وللعذاب الدائم في الآخرة.

وقوله: (إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ) والحفيظ: أصله مبالغة الحافظ، وهو الذي يضع المحفوظ بحيث لا يناله أحد غير حافظه، وهو هنا كناية عن القدرة والقهر، أي: إن ربي قائم على كل شيء بالحفظ والرقابة والهيمنة، وقد اقتضت سنته سبحانه أن يحفظ رسله وأولياءه، وأن يخذل أعداءه. (1)

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن جرير الطبري (12/445 وما بعدها)، وتفسير الزمخشري (2/403 وما بعدها)، وتفسير الرازي (18/364 وما بعدها)، وتفسير القرطبي (9/52 وما بعدها)، وتفسير ابن كثير (329/ 4 وما بعدها)، وتفسير التحرير والتنوير (97/ 12 وما بعدها)، والتفسير الوسيط لطنطاوي (7/224 وما بعدها)

المطلب الرابع / أن رسولهم بشر وليس من الملائكة:

قال تعالى: ﴿فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةِ عَادٍ وَثَمُودَ إِذْ جَاءَتْهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهَ قَالُوا لَوْ وَثَمُودَ إِذْ جَاءَتْهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهَ قَالُوا لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لَأَنْزَلَ مَلَا بِكَةً فَإِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴿ وَلَا خِرَةِ وَأَثْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴿ وَقَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلِقَاءِ الْآخِرَةِ وَأَثْرَفْنَاهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا هَا هَذَا إِلَّا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يَأْكُمُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ وَلَيِنْ وَلَيْنَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وهذه الشبهة متكررة عند كثير من الأمم، وهي قولهم لماذا يأتي الرسول بشرا مثلنا يأكل مما نأكل، ويشرب مما نشرب؟(2)

بل إن هذه الشبهة من أكبر أسباب صدود الناس عن الإيمان، كما ذكر الله تعالى: ﴿وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَى إِلَّا أَنْ قَالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَسُولًا ﴾ [الإسراء: 94]، وقد جاء رد الرسل على هذه الشبهة بقولهم كما ذكر القرآن

<sup>(1)</sup> لم يذكر اسم نبي الله هود – عليه السلام - ولا قومه عاد في هذه الأيات صراحة لكن السياق يقتضي أن الحديث عن هود – عليه السلام - وقومه بدلالة قوله تعالى بعد إهلاك قوم نوح: (ثُمَّ أَنْا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا آخَرِينَ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ [المؤمنون: 31-32]

<sup>(2)</sup> يقول الدكتور وهبة الزحيلي: "إن أبسط مبادئ الرسالة أو السفارة أن يكون الرسول أو السفير من جنس المرسل إليهم، لتحقيق أهداف الرسالة من أيسر الطرق، وتمكين الرسول والمرسل إليه من النقاش والحوار المؤدي للغاية، لذا كان الأنبياء والرسل من جنس البشر المرسل إليهم، بل من أقوامهم وإخوانهم، أو من بني جلدتهم وعشيرتهم، حتى يكون اللقاء أو الخطاب مثمرا، ولكن المشركين من عهد نوح عليه السلام إلى عهد خاتم النبيين محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم اشتبه عليهم أمر الرسالة، وظنوا أن الرسول ينبغي أن يكون من جنس أسمى أو أعلى من المرسل إليه، فأنكروا بشرية الرسل، وطالبوا بأن يكون النبي المرسل أحد الملائكة." من التفسير الوسيط للدكتور وهبة الزحيلي (2/1790) الناشر: دار الفكر – دمشق، الطبعة: الأولى - 1422 هـ

الكريم: ﴿قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَحُنُ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللّهَ يَمُنُّ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴿ [ابراهیم: 11]، رد الرسل علی أقوامهم بقولهم: نعم نحن بشر مثلكم، و هذه الطریقة تعرف بطریقة مجاراة الخصم، ومجمل هذه الطریقة أن یسلم المجادل ببعض مقدمات الخصم؛ للإشارة إلی أن هذه المقدمات لا تنتج ما یرید أن یستنتجه، وإنما هی بعیدة عنه؛ فدعوی الخصم أن الرسل بشر، والبشر لا یستطیعون أن يتلقوا وحی الله، وهم بدعوی الرسالة یریدون صد أقوامهم عن عبادة الآباء والأسلاف وبملاحظة رد الرسل علیهم نری التسلیم للخصوم بأنهم بشر، ویذکرون أن البشریة لا تتنافی أن یمن الله بالرسالة علی من یشاء من البشر، وفی هذا النوع من الجدل استدراج للخصم واستجلاب لإصغائه، وربما كان من الممكن بهذه الطریقة ثنیه عن الإنكار، بعد بیان فساد العلاقة بین القضیة المسلَّمة والنتیجة التی رئبت خطأ علیها. (۱)

وفي هذه المعنى يقول العلامة ابن عاشور (2): (قول الرسل: (إن نحن إلا بشر مثلكم) جواب بطريق القول بالموجب في علم آداب البحث، وهو تسليم الدليل مع بقاء الأنواع ببيان محل الاستدلال غير تام الإنتاج، وفيه إطماع في الموافقة، ثم كر على استدلالهم المقصود بالإبطال بتبيين خطئهم، ونظيره قوله تعالى: ﴿يَقُولُونَ لَيِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَرُّ مِنْهَا الْأَذَلَّ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَ الْمُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [المنافقون: 8]

وهذا النوع من القوادح في علم الجدل شديد الوقع على المناظر، فليس قول الرسل (إن نحن إلا بشر مثلكم) تقريرا للدليل، ولكنه تمهيد لبيان غلط المستدل في الاستنتاج من دليله، ومحل البيان هو الاستدراك في قوله (ولكن الله يمن على

<sup>(1)</sup> ينظر أصول الدعوة وطرقها 3، ص (369) من مناهج جامعة المدينة العالمية، الناشر: جامعة المدينة العالمية.

<sup>(2)</sup> ابن عاشور هو: العلامة المفسر محمد الطَّاهر بن محمد بن محمد الطَّاهر بن عاشور ، ولد في تونس سنة (1327) هـ ، الموافق (1909) م ، رئيس المفتين المالكيين بتونس وشيخ جامع الزيتونة وفروعه بتونس ، وهو من أسرة علمية عريقة، برز في عدد من العلوم ونبغ فيها ، كعلم الشريعة واللغة والأدب ، وكان متقنا للُّغة الفرنسية ، وعضوا مراسلاً في مجمع اللغة العربية في دمشق والقاهرة ، تولى مناصب علمية وإدارية بارزة كالتدريس ، والقضاء ، والإفتاء ، وتم تعيينه شيخاً لجامع الزيتونة، توفي في تونس سنة (1390هـ)الموافق: (1970م) ينظر ترجمته في الأعلام للزركلي (6/174) ومن أعلام الدعوة والحركة الإسلامية المعاصرة (948) مرجع سابق.

من يشاء من عباده)، والمعنى: أن المماثلة في البشرية لا تقتضي المماثلة في زائد عليها فالبشر كلهم عباد الله، والله يمن على من يشاء من عباده بنعم لم يعطها غير هم، فالاستدراك رفع لما توهموه من كون المماثلة في البشرية مقتضى الاستواء في كل خصلة.) (1)

# المبحث الثالث/ الحوار

استعمل نبي الله هود- عليه السلام – أسلوب الحوار مع قومه، ليبين لهم حقيقة رسالته، وبيان بطلان ما يعتقدون، وتذكير هم ببعض نعم الله عليهم، وتحذير هم من غضب الله وعقابه.

# وفيه مطلبان:

المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة هود \_ عليه السلام.

المطلب الثانى: التعقيب على نقاط الحوار.

# المطلب الأول: أهم نقاط الحوار في دعوة هود \_ عليه السلام-:

- 1- ابتدأ نبي الله هود عليه السلام حواره مع قومه بدعوتهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وهذه دعوة الأنبياء جميعا فقال: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ وحده لا شريك له، وهذه دعوة الأنبياء جميعا فقال: ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلّا مُفْتَرُونَ ﴾ [هود: 50] وهذا ما يعرف في الحوار بالبدء بالقضايا الكبرى قبل الصغرى.
- 2- فما كان جواب قومه إلا أن أنكروا أن يكون رسولا من عند الله واتهموه بالحماقة والكذب كما في قوله تعالى حكاية عنهم: ﴿قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ [الاعراف: 66]
- 3- ولم يقابل هود عليه السلام إساءتهم بمثلها ، إنما رد عليهم بأنه ليس به سفاهة وإنما هو رسول من الله ، مهمته البلاغ والنصيحة ، وأنه أمين فيما يبلغ عن الله، ولا يكذب فيما يقول لهم أبدا، وذكر هم بنعمة الله عليهم باستحلافهم بعد قوم نوح، وأنه سبحانه وتعالى قد زاد لهم فى قوتهم عن غير هم

<sup>(1)</sup> تفسير التحرير والتنوير (13/201) مرجع سابق.

- من الناس ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخُلْقِ بَسْطَةً فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللّهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ الْاعراف: 69]، ويبدو من رد هود عليه السلام وحواره معهم حكمته وحلمه، وحرصه على هداية قومه، وأنه لا يريد بهم إلا الخير.
- 4- ثم بين عليه السلام التجرد والإخلاص التام في دعوته، وأنه لا يرجو من وراء دعوته مالا ولا ربحا، وأن دعوته ابتغاء وجه الله، قال: ﴿يَا قَوْمِ لَا أَشَالُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى الَّذِى فَطَرَنِي أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [هود: 51]
- 5- ثم أراد أن يلين قلوبهم بدعوتهم إلى التوبة من ذنوبهم، ووعدهم أنهم إذا تابوا واستغفروا فإن الله سينزل عليهم مطرا غزيرا مدرارا يحمل الخصب والخير معه، ويزدهم الله قوة إلى قوتهم، قال تعالى حكاية عن هود: ﴿وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَةً إِلَى قُوتِهِم اللهِ قَوْمَ اللهَ مَوْدَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوتًا إِلَى قُوتِهِم اللهَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوتًا إِلَى قُوتِهِم اللهَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوتًا إِلَى قُوتِهِم اللهِ قُوتِهُمْ وَلَا تَتَوَلَّوْا مُجْرِمِينَ ﴾ [هود: 52]
- 6- ثم أراد هود عليه السلام- أن يستدل على استحقاق الله وحده للعبادة بما وهبهم من النعم فذكرهم بنعم الله عليهم، وحذرهم من الاغترار بقوتهم إن أصروا على الكفر بالله وإيذاء الناس فقال: ﴿أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيعٍ آيَةً تَعْبَثُونَ ۞ وَتَتَخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخْلُدُونَ۞ وَإِذَا بَطَشْتُمْ بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ۞ فَاتَّقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ۞ وَاتَّقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ۞ وَاتَّقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ۞ وَاتَّقُوا اللّه وَأَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ۞ [الشعراء: 128-135]، وَجَنَّاتٍ وَعُيُونٍ۞ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ۞ [الشعراء: 128-135]، وهنا يقرر هود عليه السلام- في حواره مع قومه أن دوام النعم بشكرها وصونها عن أن تكون في باطل، وأن عاقبة الغرور والبطش بالناس العذاب العظيم.
  - 7- وبعد كل هذا الوضوح والبيان لم يبق للقوم عذرا أو حجة إلا أنهم اختاروا أن يستمروا على تكذيبهم، واتهموا نبيهم بأنه يردد أساطير الأولين فقالوا: ﴿قَالُوا سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُنْ مِنَ الْوَاعِظِينَ ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا خُلُقُ

الْأُوَّلِينَ وَمَا خَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ [الشعراء: 136-138]، والأعجب من هذا اتهامه بأن الآلهة أصابته بضرب من الجنون انتقاما منه بسبب تعرضه له فقالوا: ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ ﴾ [هود: 53-55]

8- وأحيانا لا يجدي مع بعض النوعيات من البشر الرفق واللين فلا بد من تنبيههم بقوة وصرامة كما فعل هود -عليه السلام- فقد رد عليهم بكل قوة واستعلاء مبينا أن إصرارهم على الباطل ليس له إلا نتيجة واحدة هي وقوع غضب الله بهم فقال: ﴿قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ رِجْسٌ وَغَضَبُ غضب الله بهم فقال: ﴿قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ رِجْسٌ وَغَضَبُ أَتُجَادِلُونَنِي فِي أَسْمَاءٍ سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ مَا نَزَّلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ فَانْتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ ﴾ [الأعراف: 71]، وأعلن براءته من شركهم فقال: ﴿إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ قَالَ إِنِي أُشْهِدُ اللَّهَ وَاشْهَدُوا أَنِي فَقال: ﴿إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ قَالَ إِنِي أُشْهِدُ اللَّهَ وَاشْهَدُوا أَنِي بَرِيءٌ مِمَا تُشْرِكُونَ ﴾ [هود: 54-55]

# المطلب الثانى: التعقيب على نقاط الحوار:

- 1-موضوع الحوار: الدعوة إلى التوحيد، اثبات الرسالة والدعوة إلى تصديق رسولهم.
  - 2- تميز حوار هود -عليه السلام- بالوضوح، والبيان، وقوة الحجة ، والموضوعية.
- 3- اختيار هود -عليه السلام- للألفاظ التي تكون أدعى لفتح القلوب والرغبة في الوصول للحق.
- 4- الرد بحكمة وحلم، وعدم الغضب أو الانشغال بمقابلة الإساءة بإساءة حتى لا تتحول الدعوة إلى حظ نفس، بل اكتفى بنفي التهم عن نفسه، وبيان مهمته التى أرسل من أجلها.
- 5- نفى أن يكون له منفعة دنيوية من وراء دعوته، بل هو متجرد لله في دعوته.

- 6- دعاهم إلى الاعتبار بأمة نوح التي جاءوا على إثرها.
- 7- ذكر هم بأن إيمانهم واستغفار هم سبب لزيادة الخير والقوة لهم، وأن الكفر سبب للشقاء والهلاك.
- 8- تميز الحوار أيضا بالغضب لنصرة الحق، فإن هودا -عليه السلام- لما رأي أن الحوار تحول إلى حوار عقيم وفيه نوع من التهكم والازدراء، رد عليهم بعزة المؤمن، بقوة وصرامة وهددهم بوقوع غضب الله بهم.
- 9- تحرير المصطلحات والألفاظ فتسمية الأصنام آلهة أمر ما أنزل الله به من سلطان.

\*\*\*\*\*

# الفصل الثالث

المنهج الحسى في دعوة

هود -عليه السلام-

وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول/ الاعتبار بالسابقين.

المبحث الثاني/ التحذير من اتخاذ النعم سببا للترف والطغيان.

المبحث الثالث/ هل كان لهود معجزة؟

### الفصل الثالث

# المنهج الحسى في دعوة هود عليه السلام-

وقد استخدم نبي الله هود - عليه السلام - هذا المنهج في الدعوة مع قومه في عدة صور، يتناولها الباحث من خلال ثلاثة مباحث على النحو التالى:

المبحث الأول/ الاعتبار بالسابقين.

المبحث الثاني/ التحذير من اتخاذ النعم سببا للترف والطغيان.

المبحث الثالث/ هل كان لهود معجزة؟

# المبحث الأول/ الاعتبار بالسابقين

# وفيه مطلبان:

المطلب الأول: تعريف الاعتبار.

المطلب الثاني: حث هود قومه على الاعتبار بالسابقين

المطلب الأول: تعريف الاعتبار:

الاعتبار لغة: مأخوذ من الفعل عبر وأصل العبر: تجاوز من حال إلى حال، والاعتبار، والعبرة: بالحالة التي يتوصل بها من معرفة المشاهد إلى ما ليس بمشاهد. (1)

واصطلاحا: الاعتبار هو: "النظر في حقائق الأشياء وجهات دلالتها ليعرف بالنظر فيها شيء آخر من جنسها"(2)

وفي نضرة النعيم: " الاعتبار هو التّدبّر وقياس ما غاب على ما ظهر "(3)

<sup>(1)</sup> ينظر المفردات في غريب القرآن، للراغب الأصفهاني، ص (543) مادة "عبر"، بتحقيق صفوان عدنان الداودي الناشر: دار القلم، الدار الشامية - دمشق بيروت الطبعة: الأولى 1412 هـ

<sup>(2)</sup> تفسير الرازي مفاتيح الغيب (29/504)

<sup>(3)</sup> نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم (2/380)

# المطلب الثاني: حث هود قومه على الاعتبار بالسابقين:

أراد نبي الله هود \_ عليه السلام- أن يذكر قومه بأمر حسي يعرفونه جميعا وهو أنهم أبناء المؤمنين الذين أنجاهم الله في السفينة مع نبي الله نوح \_ عليه السلام- وهذا أدعى أن يشكروا الله على هذه النعمة أن جعلهم الله خلفاء من بعد قوم نوح، وأن يتبصروا بعاقبة من هلكوا حينما أغرقهم الله بالطوفان فلم ينج منهم أحدا، وقد ورد هذا في قوله تعالى حكاية عن هود: ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ وَرَد هذا في قوله تعالى حكاية عن هود: ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ وَوَمِ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخُلْقِ بَسْطَةً فَاذْكُرُوا آلاءَ اللّهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ [الاعراف: 69] ولقد كان من حق هذا الاستخلاف، وهذه القوة والبسطة، أن تستوجب شكر النعمة، والمحذر من البطر، واتقاء مصير الغابرين، وهم لم يأخذوا على الله عهداً أن تتوقف سنته التي لا تتبدل، والتي تجري وفق الناموس المرسوم، بقدر معلوم، وذكر النعم يوحي بشكر ها وشكر النعمة تتبعه المحافظة على أسبابها ومن ثم يكون الفلاح في الدنيا والآخرة.) (1)

المبحث الثاني/ التحذير من اتخاذ النعم سببا للترف والطغيان وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: العبث في البناء رغبة في التفاخر.

المطلب الثاني: اتخاذهم المصانع وكأنهم مخلدون بالدنيا.

المطلب الثالث: إفراطهم في الأذى والظلم.

المطلب الأول: العبث في البناء رغبة في التفاخر:

لما رأي هود-عليه السلام- قومه سادرين في غيهم وضلالهم مشركين بالله منشغلين بالدنيا؛ لا حظ لهم منها إلا إلى التّعاظم والتّفاخُر، واللّهو واللّعب، منصرفين عن الآخرة، مسارعين إلى الهلاك بغرورهم وكبرهم، قال لهم مستنكرا: ﴿أَتَبْنُونَ بِكُلّ رِيعٍ آيَةً تَعْبَثُونَ ﴾ [الشعراء: 128]، فقد كانوا يبنون في الأماكن المرتفعات ما يبدو للناظر من بعد كأنه علامة، ليعرف بذلك غناهم تفاخرا

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (ص 3/1311) مرجع سابق.

وعبثا، وبنوا في طرق أسفارهم أعلاما ومنارات تدل على الطريق كيلا يضل السائرون في تلك الرمال المتنقلة التي لا تبقى فيها آثار السائرين.

# المطلب الثاني: اتخاذهم المصانع وكأنهم مخلدون بالدنيا:

ثم قال هود لقومه: ﴿وَتَتَّخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخْلُدُونَ ﴾ [الشعراء: 129]، فقد بلغ القوم من الحضارة الصناعية مبلغا يذكر حتى لتتخذ المصانع لنحت الجبال وبناء القصور، وتشييد العلامات على المرتفعات، يرجون الخلد في الدنيا أو يشبه حالهم حال من يخلد، واحتفروا وشيدوا مصانع للمياه، وهي الصهاريج (1) تجمع ماء المطر في الشتاء، ليشرب منها المسافرون، وينتفع بها الحاضرون في زمن قلة الأمطار، وهذا من الأعمال النافعة في ذاتها؛ لأن قيها حفظ الناس من الهلاك في الفيافي بضلال الطرق، ومن الهلكة عطشا إذا فقدوا الماء وقت الحاجة إليه، فمتى أريد بها رضا الله تعالى بنفع عبيده كانت جديرة بالثناء عاجلا والثواب آجلا، فأما إذا أهمل إرضاء الله تعالى بها واتخذت للرياء والغرور بالعظمة وكانوا معرضين عن التوحيد وعن عبادة الله انقلبت عظمة دنيوية محضة لا ينظر فيها إلى جانب النفع، ولا تحث الناس على الاقتداء في تأسيس أمثالها ، وقصار اها التمدح بما وجدوه منها؛ فصار وجودها شبيها بالعبث؛ لأنها خلت عن روح المقاصد الحسنة، فلا عبرة عند الله بها؛ لأن الله خلق هذا العالم ليكون مظهر عبادته وطاعته، وكانوا أيضا في الإعراض عن الآخرة والاقتصار على التزود للحياة الدنيا بمنزلة من يحسبون أنفسهم خالدين في الدنيا، فلذلك أنكرها عليهم رسولهم بالاستفهام الإنكاري .

# المطلب الثالث: إفراطهم في الأذى والظلم:

ويمضي هود -عليه السلام- في استنكار ما عليه قومه فيقول: ﴿وَإِذَا بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ ﴾ [الشعراء: 130] أعقب به موعظتهم على اللهو واللعب، والحرص على الدنيا بأن وعظهم على الشدة على الخلق في العقوبة، وهذا من عدم التوازن في العقول فهم يبنون العلامات لإرشاد السابلة، ويصطنعون المصانع لإغاثة

<sup>(1)</sup> الصهاريج: جمع صهريج: وهي كالحياض يجتمع فيها الماء. ينظر لسان العرب مادة "صهرج" (4/2516)

العطاش، فكيف يلاقي هذا التفكير تفكيرا بالإفراط في الشدة على الناس في البطش بهم، أي: عقوبتهم، فالمعنى: إذا بطشتم كان بطشكم في حالة التجبر، أي: الإفراط في الأذى، وهو ظلم وشأن العقاب أن يكون له حد مناسب للذنب المعاقب عليه بلا إفراط و لا تفريط في البطش، فالإفراط استخفاف بحقوق الخلق، فهم قوم عتاة غلاظ، يتجبرون حين يبطشون و لا يتحرجون من القسوة في البطش. شأن المتجبرين المعتزين بالقوة المادية التي يملكون. (1)

لقد اغتر القوم بقوتهم، وإمكاناتهم وأصابهم العجب والغرور؛ فتجبروا على خلق الله، وطغوا في الأرض وما دار بخلدهم أن الدنيا ذات أغيار وأن الأيام دول، وأن الباطل لا يدوم، ورغم أن نبيهم هود حذرهم وأنذرهم من عاقبة طغيانهم، إلا إنهم لم يستجيبوا له، وأعلنوا استمراراهم على التجبر والطغيان فقالوا لنبيهم: ﴿قَالُوا سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُنْ مِنَ الْوَاعِظِينَ ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا خُلُقُ الْأَوّلِينَ ﴿ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذّبِينَ ﴾ [الشعراء: 136-138]

# فكيف كانت عاقبة ظلمهم؟

لقد عاجلهم الله بالعقوبة فسلط عليهم ريحا صرصرا فأهلكتهم جميعا فلم تبق منهم من أحد، قال تعالى: ﴿وَأُمَّا عَادُ فَأُهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ ﴿ سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَانِيَةً أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ ﴿ فَيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ ﴾ [الحاقة: 6-8]

(إن الحضارة المادية إذا بعدت عن منهج الله، وتحكمت فيها الأهواء والأنانية والشهوة، فإنها تكون وبالا على أصحابها، وبرهانا على اضمحلالها وزوالها، وها هي حضارة "عاد" نمت وترعرعت في إطار الشهوات والأطماع، فأصابت أهلها بالكبر والغرور، وأخذوا يتيهون بها، قال تعالى: ﴿فَأَمَّا عَادُ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً أُولَمْ يَرَوْا أَنَّ اللّهَ الّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ ﴿ إنصلت: 15] جحدوا في غمرة ضلالهم

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن جرير الطبري (373/ 19 وما بعدها)، وتفسير الرازي (522/ 24 وما بعدها)، وتفسير ابن كثير (6/152 وما بعدها)، وتفسير التحرير والتنوير (19/165 وما بعدها)، وتفسير الظلال (2609/ 5 وما بعدها)

قدرة الله، وتصوروا أنفسهم الأشد قوة، وضلوا بذلك ضلالا بعيدا، وكان ضياع حضارة "عاد" وتدميرها، مع هلاكهم وإبادتهم ... إن هذه سنة إلهية لا تتغير، وعلى العاقل أن ينظر في كل الحضارات، ويبحث عن أسباب انهيارها، وسوف يجده بإذن الله تعالى في هجر دين الله تعالى، وترك منهجه الذي شرعه لعباده، وذلك درس للإنسان على الزمن كله.) (1)

# المبحث الثالث: هل كان لهود معجزة؟

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تعريف المعجزة.

المطلب الثاني: أقوال العلماء في معجزة هود \_ عليه السلام\_

# المطلب الأول: تعريف المعجزة:

المعجزة لغة: من الفعل عجز، وأصل العجز التأخر عن الشيء وحصوله عند عجز الامر، أي مؤخّره، وصار في التعارف اسما للقصور عن فعل الشيء، وهو ضد القدرة. (2)

واصطلاحا المعجزة هي: "أمر خارق للعادة مقرون بالتحدي سالم عن المعارضة." (3)

(1) دعوة الرسل عليهم السلام، للدكتور أحمد غلوش، ص (91)، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى 1423هـ-2002م

<sup>(2)</sup> ينظر المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني (547) مادة "عجز"

<sup>(3)</sup> الإتقان في علوم القرآن للسيوطي (4/3)، وقد ذكر العلماء تعريفات متقاربة لهذا التعريف، منها تعريف الإمام القسطلاني الذي قال: المعجزة هي الأمر الخارق للعادة المقرون بالتحدي الدال على صدق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام والسلام وسميت معجزة لعجز البشر عن الإتيان بمثلها، فعلم أن لها شروطا: أحدها: أن تكون خارقة للعادة، كانشقاق القمر، وانفجار الماء من بين الأصابع، فخرج غير الخارق للعادة، كطلوع الشمس كل يوم. الثاني: أن تكون مقرونة بالتحدي وهو طلب المعارضة والمقابلة. والشرط الثالث: ألا يأتي أحد بمثل ما أتى به المتحدي على وجه المعارضة، وقد خرج بقيد «التحدي» الخارق من غير تحد، وهو الكرامة للولي، وب «المقارنة» الخارق المتقدم على التحدي، كإظلال الغمام، وشق الصدر، الواقعين لنبينا صلى الله عليه وسلم قبل دعوى الرسالة، وكلام عيسى في المهد، وما شابه ذلك مما وقع من الخوارق قبل دعوى الرسالة، فإنها ليست معجزات إنما هي كرامات، ظهور ها على الأولياء جائز، والأنبياء قبل نبوتهم لا

# المطلب الثاني: أقوال العلماء في معجزة هود \_ عليه السلام \_:

قال تعالى حكاية عن قوم عاد: ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ ﴾ [هود: 53]، وقد تعددت أقوال العلماء في هذه القضية على النحو التالي:

القول الأول: قول شيخ الإسلام زكريا الأنصاري (1) قال: إن معجزة هود هي الريح الصرصر التي أهلك الله بها قوم عاد (2)

القول الثاني: لم يذكر القُرْآن أن هودًا كان معه معجزة ليبر هن على صدق دعواه، وقد ذكر هذا القول الأستاذ سيد قطب في تفسير في ظلال القرآن، وبرر ذلك بقوله: ولعل سبب ذلك قرب عهدهم بنوح، وأن سفينة نوح ما زالت شاهدًا على نجاة المؤمنين و هلاك الكافرين. (3)

القول الثالث: القول الثالث: أن آيته كثرة الخيرات والخصب والأولاد بصورة أكبر مما كان ذي قبل وأكثر من غيرهم، وقد ذكر هذا القول العلامة ابن عاشور في تفسيره التحرير والتنوير فقال: "ولعل آيته أنه وعدهم عند بعثته بوفرة الأرزاق والأولاد واطراد الخصب وفرة مطردة لا تنالهم في خلالها نكبة ولا مصيبة بحيث كانت خارقة لعادة النعمة في الأمم، كما يشير إليه قوله تعالى: (وقالوا من أشد منا قوة) [فصلت: 15]. (4)

يقصرون عن درجة الأولياء فيجوز ظهورها عليهم أيضا، وحينئذ يسمى «إرهاصا» أي تأسيسا للنبوة. نقلا عن المواهب اللدنية بالمنح المحمدية للإمام القسطلاني (2/235) باختصار يسير، الناشر: المكتبة التوفيقية، القاهرة- مصر.

<sup>(1)</sup> هو زكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصاري السنيكي ولد في سنيكة بمصر، وتعلم في القاهرة وكف بصره سنة 906 هـ نشأ فقيرا معدما، ولما ظهر فضله تتابعت إليه الهدايا والعطايا، وولاه السلطان قايتباي قضاء القضاة، فلم يقبله إلا بعد إلحاح، ولما ولي رأى من السلطان عدو لا عن الحق، فكتب إليه يزجره، فعزله السلطان، فعاد إلى اشتغاله بالعلم إلى أن توفي. ينظر ترجمته في الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، لشمس الدين السخاوي (3/238)، الناشر: منشورات دار مكتبة الحياة – بيروت، والأعلام للزركلي (3/46)

<sup>(2)</sup> في كتابه: (فتح الرحمن بكشف ما التبس من القرآن) (266)، تحقيق الدكتور محمد علي الصابوني، ط: دار القرآن الكريم بيروت 1983م

<sup>(3)</sup> ينظر تفسير الظلال (4/1898)

<sup>(4)</sup> ينظر تفسير التحرير والتنوير (98/ 12) مرجع سابق.

القول الرابع: أن معجزة هود-عليه السلام- تتمثل في رسوخه وثباته على دعوة قومه إلى التوحيد ولم يخش قومه رغم أنهم أهل طغيان؛ وبطش، بل أعلنها صراحة في أسماعهم قائلا: (إِنِّي تَوَكَّلُتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ عَالَمُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُو عَالَمُ عَلَى اللَّهِ رَبِي وَرَبِّكُمْ مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُو عَالَمُهُ عَلَى صِرَاطٍ مُّستَقِيمٍ ] [هود: 56] وقد ذكر هذا القول الشيخ الشعراوي(1) في تفسيره فقال: (فالبيّنة التي جاء بها هود أنه وقف أمامهم ودعاهم إلى ترك الكفر؛ وهو تحدي القادرين عليه؛ لأنهم أهل طغيان؛ وأهل بطش؛ ومع ذلك لم يقدروا عليه؛ مثلما لم يقدر كفار قريش على رسولنا.) (2)

# مناقشة وترجيح.

بالنسبة للقول الأول: يرى الباحث أن هذا القول فيه نظر، إذ كيف يكون هلاكهم بالريح معجزة? والله جل وعلا يجري المعجزات على يدي رسله لإقامة الحجة على الناس على سبيل التحدي كما سبق في التعريف؛ فالعذاب نفسه لا يكون معجزة.

وأما القول الثاني: فقد نفى وجود معجزة لهود واعتبار سفينة نوح معجزة باقية دالة على صدقه.

وأما القول الثالث: فإن النعم التي أنعم الله عليهم بها من وفرة الأرزاق والأولاد والمبنات والعيون ليس أمرا خارقا للعادة - كما هو تعريف المعجزة - وإنما رب العالمين يبتلي الأمم بالسراء والضراء كما قال تعالى: ﴿وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنبياء: 35]

أما القول الرابع: بأن المعجزة كانت في ثباته على دعوة قومه و عدم خشيتهم، فإن هذا أمر يشترك فيه الأنبياء جميعا وأتباعهم من المؤمنين.

<sup>(1)</sup> هو الشيخ محمد متولي الشعراوي، وُلِدَ عام 1911م، بقرية دقادوس التابعة لمركز ميت غمر بمصر، اختير وزيراً للأوقاف عام 1976، وله العديد من المؤلفات أبرزها تفسيره "خواطري حول القرآن الكريم "وتوفي في1998م، ينظر ترجمته في "أعلام الدعوة والحركة الإسلامية المعاصرة" (1002-1013) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> تفسير الشعراوي (6502/ 11) مرجع سابق.

والراجح لدى الباحث هو التوقف في هذا الأمر، وقد ورد في الحديث عن أبي هريرة، قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: "ما من الأنبياء نبي إلا أعطي ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أو تيت وحيا أوحاه الله إلي، فأرجو أن أكون أكثر هم تابعا يوم القيامة ". (1)، فقول الرسول - صلّى الله عليه وسلّم-: (ما من الأنبياء نبي إلا أعطي ما مثله آمن عليه البشر) هذه صيغة عموم مقتضاها وجود معجزة لكل رسول تكون شاهدا على صدقه.

قال الحافظ ابن حجر (2)- رحمه الله-: (قوله ما من الأنبياء نبي إلا أعطي) هذا دال على أن النبي لا بد له من معجزة تقتضي إيمان من شاهدها بصدقه ولا يضره من أصر على المعاندة.

قوله (من الآيات) أي المعجزات الخوارق.

قوله (ما مثله آمن عليه البشر) المثل يطلق ويراد به عين الشيء وما يساويه والمعنى أن كل نبي أعطي آية أو أكثر من شأن من يشاهدها من البشر أن يؤمن به لأجلها. (3)

وبناء على هذا فقد يكون لهود – عليه السلام- معجزة مادية كباقي الأنبياء، ولكن لم يرد ذكرها في القرآن الكريم؛ فلا نستطيع الجزم بنفي ذلك أو تعيين ما هي المعجزة التي كانت لنبي الله هود – عليه السلام-.

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> الحديث رواه البخاري في صحيحه كتاب فضائل القرآن، باب: كيف نزول الوحي، وأول ما نزل حديث رقم (4696) ، ورواه مسلم في صحيحه كتاب الإيمان، باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم حديث رقم (152)

<sup>(2)</sup> الحافظ ابن حجر العسقلاني (773 - 852هـ) هو شيخ الإسلام، أمير المؤمنين في الحديث، أحمد بن علي بن محمد بن علي بن أحمد، المعروف بابن حجر العسقلاني، زادت مؤلفاته على مئة وخمسين مصنفًا، ومن أشهرها: فتح الباري شرح صحيح البخاري، وتوفي سنة 852هـ، رحمه الله. ينظر ترجمته في: شذرات الذهب، لابن العماد الحنبلي، (ج/ 9 ص 395-

<sup>(3)</sup> فتح الباري الجزء التاسع ص (6) بتصرف يسير.

# الباب الثالث

المناهج الدعوية في رسالة صالح –عليه السلام– وفيه ثلاثة فصول: وفيه ثلاثة فصول: الفصل الأول/ المنهج العاطفي. الفصل الثاني/ المنهج العقلي. الفصل الثالث/ المنهج الحسي.

# الفصل الأول

المنهج العاطفي في رسالة

صالح -عليه السلام-

وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الثاني / الترغيب.

المبحث الثالث/ الترهيب.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله.

# الفصل الأول

# المنهج العاطفي في دعوة صالح عليه السلام

عند مدارسة وتدبر آيات القرآن التي ذكر فيها قصة نبي الله صالح – عليه السلام- نجد أنه قد استخدم المنهج العاطفي في عدة مواقف يتناولها الباحث في أربعة مباحث على النحو التالي:

المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الثاني / الترغيب.

المبحث الثالث/ الترهيب.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله.

# المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة

وقد برز هذا الأسلوب في دعوة صالح – عليه السلام- لقومه بإخبار الله عنه أنه "أخاهم" وتكرر نداءه على قومه بـ "يا قوم" تأليفا لقلوبهم وتذكيرا بالرابطة القوية التي تربطه بهم، قال تعالى: ﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴿ [هود: 61] ، وقد سبق بيان هذا في قصتي نبيي الله نوح و هود –عليهما السلام-.

# المبحث الثاني / الترغيب

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله.

المطلب الثاني: الترغيب في الاستغفار.

# المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله:

وقد جاء ترغيب نبي الله صالح عليه السلام القومه ليؤمنوا بالله وحده في قوله تعالى: ﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ الْشَائَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ الْهُ اللهُمْ أَخُوهُمْ صَالِحٌ أَلَا تَتَقُونَ إِنِي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينُ فَ وَهِ الله وَده، فَاتَقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ فَي السَّعاء: 142-143، فدعا قومه إلى عبادة الله وحده، ونصحهم بما نصح به هود ونوح قومهما من قبله، فقال: ﴿ أَلَا تَتَقُونَ ﴾ ألا تخشون الله وأنتم تعبدون غيره، فأنا رسول الله إليكم، أمين فيما أبلغكم عن ربي، فاتقوا الله بأن تجعلوا بينكم وبين غضبه وقاية بتوحيده وطاعتي فيما أبلغكم عن ربي. فاتقوا الله بأن تجعلوا بينكم وبين غضبه وقاية بتوحيده وطاعتي فيما أبلغكم عن ربي.

# المطلب الثاني: الترغيب في الاستغفار:

وتر غيبا لقومه في الاستغفار وترك ما هم عليه من الذنوب قال لهم صالح – عليه السلام-: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ لِمَ تَسْتَغْفِرُونَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ الْحُسَنَةِ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونَ اللّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ [النمل: 46]

# وقد جاء في تفسير استعجال السيئة قبل الحسنة وجهان:

(أحدهما: إن الذين كذبوا صالحا عليه السلام لما لم ينفعهم الحجاج توعدهم صالح عليه السلام بالعذاب، فقالوا: (ائتنا بعذاب الله إن كنت من الصادقين) [العنكبوت: 29] على وجه الاستهزاء، فعنده قال صالح: (لم تستعجلون بالسيئة قبل الحسنة) والمراد أن الله تعالى قد مكنكم من التوصل إلى رحمة الله تعالى وثوابه، فلماذا تعدلون عنه إلى استعجال عذابه؟

وثانيهما: إنهم كانوا يقولون لجهلهم: إن العقوبة التي يعدها صالح إن وقعت على زعمه أتينا حينئذ واستغفرنا، فحينئذ يقبل الله توبتنا ويدفع العذاب عنا، فخاطبهم

صالح على حسب اعتقادهم، وقال: هلا تستغفرون الله قبل نزول العذاب فإن استعجال الخير أولى من استعجال الشر.) (1)

فتعجب صالح — عليه السلام- لحالهم واستعجالهم وقوع العذاب فقال لهم مر غبا: هلا تتوبون إلى الله من شرككم، فتوحدوه — سبحانه- وتستغفرونه، فيغفر لكم، ويرفع عنكم العذاب وينزل عليكم رحمته؟

# المبحث الثالث/ الترهيب

# وفيه مطلبان:

المطلب الأول: الترهيب من مس الناقة بسوء.

المطلب الثاني: توعدهم بوقوع العذاب بهم بعد ثلاثة أيام من عقر الناقة.

# المطلب الأول: الترهيب من مس الناقة بسوء:

أظهر الله على يد نبيه صالح – عليه السلام – معجزة الناقة (2)، فحذر قومه من مسها بسوء فتكون العاقبة العذاب الأليم من الله، كما قال تعالى حكاية عن نبيه صالح – عليه السلام –: ﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُمْ بَيّنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ هَذِهِ نَاقَةُ اللّهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ [الأعراف: 73]، وقال أيضا: ﴿وَيَا قَوْمٍ هَذِهِ نَاقَةُ اللّهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [الأعراف: 73]، وقال أيضا: ﴿وَيَا قَوْمٍ هَذِهِ نَاقَةُ اللّهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ لَكُمْ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ عَنَاقَةُ اللّهِ وَحَده، وبين لهم أن الله أظهر لهم بقدرته بينة على صدق نبيهم، فأجرى على يديه معجزة الناقة، آية من آيات الله تخرج من الجبل، وقد حذر هم نبيهم من على يديه معجزة الناقة، آية من آيات الله تخرج من الجبل، وقد حذر هم نبيهم من مسها بسوء، كما قال تعالى: ﴿فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللّهِ نَاقَةُ اللّهِ وَسُقْيَاهَا﴾ [الشمس: 13]

<sup>(1)</sup> تفسير مفاتيح الغيب للرازي (24/560) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> والتي سيأتي الحديث عنها عند الحديث عن المنهج الحسي إن شاء الله.

أي: احذروا ناقة الله أن تمسوها بسوء، (وسقياها) أي: لا تعتدوا عليها في سقياها، فإن لها شرب يوم ولكم شرب يوم معلوم. (1)

وقوله في سورة هود: (ولا تمسوها بسوع) أي بسوء يعوقها عن الرعي إما بموت أو بجرح، وقد جعل الله سلامة تلك الناقة علامة على سلامتهم من عذاب الاستئصال، ولذلك قال لهم صالح: (فذروها تأكل في أرض الله ولا تمسوها بسوع)، لأنهم إذا مسها أحد بسوء، عن رضى من البقية، فقد دلوا على أنهم خلعوا حرمة الله تعالى وحنقوا على رسوله - عليه السلام.) (2)

# المطلب الثاني: توعدهم بوقوع العذاب بهم بعد ثلاثة أيام من عقر الناقة:

ورغم أن نبي الله صالح – عليه السلام- رهبهم أن يعتدوا على الناقة وأخبرهم أن الاعتداء عليها موجب لعذاب قريب من الله ينزل بهم، وهذا العذاب سيكون أليما، إلا أن القوم أصروا على الهلاك واستحقاق غضب الله فعقروا الناقة؛ بأن انتدبوا أشقاهم فعقرها، وهم راضون مسرورون، فاستحقوا العقاب الشديد من الله عز وجل، قال تعالى: ﴿فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاظَى فَعَقَرَ العَمْ: [القمر: 29]، فقال لهم الله عز وجل، قال تعالى: ﴿فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاظَى فَعَقَرَ [العمر: 29]، فقال لهم نبيهم: ﴿تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلاَئةَ أَيّامٍ ذَلِكَ وَعُدُّ غَيْرُ مَكْذُوبٍ ﴿ [هود: 65]، ورغم إمهالهم ثلاثة أيام إلا أنهم لم يدر بخلدهم أن يعودوا إلى الله ويتوبوا عن كفرهم فاستحقوا العذاب كما قال تعالى: ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ۚ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيمِ الْمُحْتَظِرِ ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبَاهَا ﴾ [الشمس: 14-15]

المبحث الرابع / التذكير بنعم الله وآلائه

وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: نعمة الخلق والإيجاد.

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير (8/414) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> تفسير التحرير والتنوير (8/219 ب) مرجع سابق

المطلب الثاني: نعمة الاستخلاف بعد عاد.

المطلب الثالث: إمداد الله لهم بالقوة والتمكين في الأرض.

المطلب الرابع: نعمة الأمن والإمداد بالماء العذب والزروع والثمار المنوعة.

المطلب الأول: نعمة الخلق والإيجاد:

قال تعالى: ﴿ وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَريبٌ مُجِيبٌ ﴾ [هود: 61]، فذكر هم نبيهم بأن الله تعالى هو الذي خلقهم من العدم وأنعم عليهم بنعمة الوجود، واستخلفهم في الأرض ليعمروها، (والإنشاء من الأرض خلق آدم من الأرض لأن إنشاء أنشاء لنسله، وإنما ذكر تعلق خلقهم بالأرض لأنهم كانوا أهل غرس وزرع، كما قال في سورة الشعراء: ﴿أَتُتُرَّكُونَ فِي مَا هَاهُنَا آمِنِينَ ﴿ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴿ وَزُرُوعٍ وَنَحْلِ طَلْعُهَا هَضِيمٌ ﴿ وَتَنْحِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا فَارهِينَ ﴿ الشعراء: 146-149] ، ولأنهم كانوا ينحتون من جبال الأرض بيوتا ويبنون في الأرض قصورا، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ وَبَوَّأَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ الْجِبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللَّهِ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف: 74] ، فكانت لهم منافع من الأرض تناسب نعمة إنشائهم من الأرض فلأجل منافعهم في الأرض قيدت نعمة الخلق بأنها من الأرض التي أنشئوا منها، ولذلك عطف عليه واستعمركم فيها، والاستعمار: الإعمار، أي جعلكم عامرينها، فالسين والتاء للمبالغة كالتي في استبقى واستفاق. ومعنى الإعمار أنهم جعلوا الأرض عامرة بالبناء والغرس والزرع لأن ذلك يعد تعمير اللأرض حتى سمى الحرث عمارة لأن المقصود منه عمر الأرض.) (1)

<sup>(1)</sup> تفسير التحرير والتنوير (12/108) مرجع سابق

أراد صالح – عليه السلام- أن يقول لهم: إذا كان الله سبحانه هو الخالق و هو المنعم أفلا يعني هذا أنه وحده المستحق للعبادة.

# المطلب الثاني: نعمة الاستخلاف بعد عاد:

قال تعالى: ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ ﴾ [الأعراف: 74]، ذكر هم نبيهم صالح — عليه السلام- بنعمة "استخلاف الله لهم من بعد عاد، وإن لم يكونوا في أرضهم ذاتها، ولكن يبدو أنهم كانوا أصحاب الحضارة العمرانية التالية في التاريخ لحضارة عاد." (1)

فذكرهم — عليه السلام - بنعمة الله عليهم إذ جعلهم خلفاء من بعد قوم عاد، وهذا التذكير يأتي في سياق ترغيبهم أن يُروا الله من أنفسهم خيرا بعبادته وحده لا شريك له، وشكره لأنه جعلهم مستخلفين في الأرض بعد هلاك قوم عاد.

ويقصد صالح -عليه السلام- أيضا تر هيبهم أن يصيبهم ما أصاب قوم عاد بسبب شركهم، فمن كفر بالله يوشك أن يحل به العذاب كما حل بقوم عاد.

# المطلب الثالث: إمداد الله لهم بالقوة والتمكين في الأرض:

قال تعالى حكاية عن نبيه صالح: ﴿وَبَوَّأَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ الْجِبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللّهِ وَلَا تَعْثَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف: 74]

قوله تعالى: (وبوأكم في الأرض) أي: (بوأكم في الأرض منازل، (تتخذون من سهولها قصورا) أي تبنون القصور بكل موضع، (وتتحتون الجبال بيوتا) اتخذوا البيوت في الجبال لطول أعمار هم، فإن السقوف والأبنية كانت تبلى قبل فناء أعمار هم.) (2)

فذكر هم بنعمة الله عليهم بتمكينهم في الأرض فاتخذوا فيها منازل فكانوا يبنون في السهول قصورا، وينحتون في الجبال بيوتا، وهذا يدل على عظم منة

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الظلال (3/1313) مرجع سابق

<sup>(2)</sup> تفسير القرطبي (7/239) مرجع سابق.

الله عليهم أن أقدر هم على ذلك ومكنهم فيه، وكانوا بار عين حاذقين في نحتهم الله عليهم أن أقدر هم على ذلك ومكنهم فيه، وكانوا بار عين حافية ألجبال بيوتا كما في قوله تعالى حكاية عن صالح عليه السلام-: (وَتَنْحِتُونَ مِنَ الْجِبالِ بُيُوتًا فَرِهِينَ) [الشعراء: 149] (1)

(1) ينظر المرجع السابق (13/129)

# المطلب الرابع: نعمة الأمن والإمداد بالماء العذب والزروع والثمار المنوعة:

أراد صالح عليه السلام- أن يذكر هم بنعم الله عليهم، وما مكن لهم من نعم وخيرات، ورغم انغماسهم في هذه النعم إلا أنهم كانوا يعيشون في غفلة عن الله و عبادته وحده لا شريك له، فلا يفكرون فيمن و هبهم هذه النعم، ولا يشكرون المنعم الذي أعطاهم هذا النعيم، قال تعالى حكاية عن صالح عليه السلام-: ﴿أَتُتُرَكُونَ فِي مَا هَاهُنَا آمِنِينَ ﴿ فِي جَنّاتٍ وَعُيُونٍ ﴿ وَزُرُوعٍ وَخُلٍ طَلْعُهَا هَضِيمٌ ﴿ وَتُنْحِتُونَ مِنَ الجِّبَالِ بُيُوتًا فَارِهِينَ ﴾ [الشعراء: 146-149]، فذكر هم بهذه النعم ليتدبروا ويعرفوا قيمة النعيم الذي هم فيه، ويخافوا زواله، وفيما قاله لهم لمسات توقظ القلوب الغافية، وتنبه فيهم الحرص والخوف، وفيه حث على العمل لاستبقاء تلك النعم بأن يشكروا الله عليها، فقال لهم: (أَتُتُركُونَ فِي مَا هَلَهُنَا) وقوله هذا إما أن يكون على سبيل الإنكار أي: إنكارا لأن يتركوا مخلدين في نعيمهم لا يزولون عنه، أو أن يكون تذكيرا بالنعمة، وما يتنعمون فيه من الجنات وغير ذلك، مع الأمن والدعة.

وقوله: (آمنين) تنبيه على نعمة عظيمة، وهي نعمة الأمن التي هي من أعظم النعم ولا يتذوق طعم النعم الأخرى إلا بها، فجمع الله لهم بين الأمن ورفاهية العيش، أي: أتظنون أنكم متروكون لهذا الذي أنتم فيه من دعة ورخاء ومتعة ونعمة، أتتركون في هذا كله آمنين بدون حساب أو سؤال من خالقكم- عز وجلوأنتم تتقلبون في نعمه التي منها ما أنتم فيه من بساتين وأنهار وزروع كثيرة متنوعة، إن كنتم تظنون ذلك، فأقلعوا عن هذا الظن، واعتقدوا بأنكم أنتم وما بين أيديكم من نعم، إلى زوال، وعليكم أن تخلصوا لخالقكم العبادة والشكر لكي يزيدكم من فضله.

ونلاحظ هنا أن- صالحا- عليه السلام قد استعمل مع قومه أرق ألوان الوعظ، لكي يوقظ قلوبهم الغافلة، نحو طاعة الله- تعالى- وشكره، وقد استعمل في وعظه لفت أنظار هم إلى ما يتقلبون فيه من نعم تشمل البساتين والعيون، والزروع المتعددة، والنخيل الجيدة الطلع، اللذيذة الطعم، حتى لكأن ثمر ها لجودته ولينه، لا

يحتاج إلى هضم في البطون، وتتركون في البيوت تنحتونها في الصخور بمهارة وبراعة، وفي أناقة وفراهة؟ (١)

\*\*\*\*\*

وبذلك نرى أن صالحا- عليه السلام- نوع في دعوته لقومه بين الترغيب والترهيب، والتذكير بنعم الله عليهم، لشكر ها وعدم زوالها، إلا أن قومه أصروا على كفرهم وعنادهم، وكان ردهم عليه- كما حكى القرآن عنهم-: ﴿قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ هَمَا أَنْتَ إِلَّا بَشَرُّ مِثْلُنَا فَأْتِ بِآيَةٍ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ السَّادِقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْحَالَا اللَّلْمُ اللَّهُ [الشعراء: 153-154]

\*\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن كثير (6/155 وما بعدها)، وتفسير الظلال (5/2611 وما بعدها) وتفسير التحرير والتنوير (19/174 وما بعدها)، التفسير الوسيط لطنطاوي (10/269)

# الفصل الثاني المنهج العقلي في رسالة صالح –عليه السلام– وفيه ثلاثة مباحث: المبحث الأول/الاستفهام.

المبحث الثالث/ الحوار.

# الفصل الثاني المنهج العقلي في دعوة صالح عليه السلام

وقد استخدم نبي الله صالح-عليه السلام- المنهج العقلي في دعوة قومه ورد شبهاتهم، وأقام الحجة، وخاطب عقولهم بالاستدلالات العقلية المختلفة عساهم يفكروا بعيدا عن الجمود والتقليد فيؤمنوا بالله وحده، ورسوله الذي أرسل إليهم، وسوف يتناول الباحث هذه الاستدلالات العقلية في ثلاثة مباحث، على النحو التالي:

المبحث الأول/ الاستفهام.

المبحث الثاني/ الجدال.

المبحث الثالث/ الحوار.

# المبحث الأول/ الاستفهام

من الاستدلالات التي تعتمد على المخاطبات العقلية: أسلوب الاستفهام، والذي يأتي في سياق الكلام لأغراض بلاغية لاستنطاق الخصم بالحجة، كالاستفهام الاستنكاري الذي يكون لاستنكار أمر يأبى العقل السليم رفضه ويكون الهدف هو حث الخصم على إعادة النظر والتفكير في اعتقاداته الخاطئة.

وقد استعمل نبي الله صالح – عليه السلام أسلوب الاستفهام الاستنكاري في عدة مواضع في دعوته لقومه من خلال أربعة مطالب على النحو التالي:

# وفيه أربعة مطالب:

المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.

المطلب الثانى: استنكاره دعوة قومه له أن يترك الرسالة.

المطلب الثالث: انكاره عليهم تمتعهم بالنعم وكفرهم بالله.

المطلب الرابع: إنكاره عليهم العناد والتكذيب وعدم التوبة إلى الله.

#### المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله:

قال تعالى: (إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ صَلِحٌ أَلَا تَتَقُونَ) [الشعراء: 142]، فقول صالح عليه السلام- لقومه: ﴿ أَلَا تَتَقُونَ ﴾ استفهام إنكاري، أراد به أن ينكر حالهم من الكفر بالله و عبادة غيره، والإعراض عن رسوله الذي جاءهم بالهدى من ربهم، فخاطب عقولهم مستنكرا: ألا تتقون عذاب الله بتوحيده واتباع رسوله.

#### المطلب الثاني: استنكاره دعوة قومه له أن يترك الرسالة:

لما أنكر قومه عليه دعوتهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، قال لهم مستنكرا:: (قَالَ يَقَوْمِ أَرَّءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِي وَ اتّني مِنهُ رَحْمَةً فَمَن يَنصُرُنِي مِن الله إِنْ عَصَيْتُهُ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْر تَخْسِيرٍ) [هود: 63] يا قوم أخبروني إن كنت على حجة واضحة من ربي وَ آتاني من عنده رحمة، ألا وهي اختياره لي وتكليفي بالرسالة، والاستفهام في قوله: (فَمَنْ يَنْصُرُنِي مِنَ الله إِنْ عَصَيْتُهُ) استفهام إنكاري وقع جواب الشرط، وهو قوله (إِنْ كُنْتُ عَلى بَيّنةٍ) فأنكر عليهم تكذيبه، والتعريض بأنه صار غير مرحبا به عندهم بعد أن كان مرجوا فيهم، أنكر عليهم ذلك قائلا: من ذا الذي يجيرني من غضب الله، إذا خالفت مرجوا فيهم، أنكر عليهم ذلك قائلا: من ذا الذي يجيرني من غضب الله، إذا خالفت أمره أو قصرت في تبليغ دعوته، احتفاظا برجائكم في، ومسايرة لكم في باطلكم؟ ومعنى كلامه عليه السلام - كلا يا قوم، إنني سأستمر في تبليغ ما أرسلت به إليكم، ولن يمنعني عن ذلك ترغيبكم أو ترهيبكم، والذي أنا عليه هو الحق الذي لا ريب فيه، ومخالفة أمر الله في ذلك توصل إلى الهلاك والخسران بالتعرض لسخط الله وحاشاي أن أخالف أمر ربي إرضاء لكم. (1)

#### المطلب الثالث: انكاره عليهم تمتعهم بالنعم وكفرهم بالله.

وذلك في قوله تعالى: (أَتُتُرَكُونَ فِي مَا هَلهُنَآ ءَامِنِينَ) [الشعراء: 146]، في معرض تذكير صالح — عليه السلام لقومه بنعم الله عليهم وتحذيرهم من عاقبة كفرهم بالله ورسوله خاطبهم بالاستفهام الإنكاري التوبيخي، قائلا لهم: (أيترككم يا قوم ربكم في هذه الدنيا آمنين، لا تخافون شيئا؟) (2)

<sup>(1)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (ص 7/234) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> تفسير جامع البيان للطبري (ص 19/380) مرجع سابق.

المطلب الرابع: إنكاره عليهم العناد والتكذيب وعدم التوبة إلى الله.

قوله تعالى: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ الْحُسَنَةِ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونَ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ ثُرْحَمُونَ ﴾ [النمل: 46]، وهذا أيضا استفهام إنكاري توبيخي فحينما دعاهم نبي الله صالح عليه السلام للتوحيد ونبذ الشرك أبطأوا في الاستجابة له فاستنكر ذلك عليهم قائلا: يا قوم لم تصرون على العناد والتكذيب فيحل بكم العذاب، فهلا تبتم إلى الله فتكون توبتكم سببا لرحمته؟

(فإن قلت: ما معنى استعجالهم بالسيئة قبل الحسنة؟ وإنما يكون ذلك إذا كانتا متوقعتين إحداهما قبل الأخرى؟

قلت: كانوا يقولون لجهلهم: إن العقوبة التي يعدها صالح عليه السلام إن وقعت على زعمه، تبنا حينئذ واستغفرنا- مقدّرين أن التوبة مقبولة في ذلك الوقت، وإن لم تقع، فنحن على ما نحن عليه، فخاطبهم صالح عليه السلام على حسب قولهم واعتقادهم، ثم قال لهم: هلا تستغفرون الله قبل نزول العذاب؟ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ تنبيها لهم على الخطأ فيما قالوه وتجهيلا فيما اعتقدوه.) (1)

#### المبحث الثاني: الجدال

وقد استعمل نبي الله صالح عليه السلام هذا الأسلوب الدعوي في دعوته لرد الشبهات التي أثارها قومه، وبيان الحق الذي جاءهم به، وسيتناول الباحث أهم الشبهات التي قالها قوم صالح عليه السلام في خمسة مطالب:

المطلب الأول: التشكيك في دعوته إلى التوحيد وترك آلهتهم.

المطلب الثاني: ادعاؤهم أن نبيهم من المسحرين.

المطلب الثالث: أن رسولهم بشر مثلهم وأنه كذاب أشر.

المطلب الرابع: التشاؤم من نبيهم صالح-عليه السلام-.

المطلب الخامس: تشكيك المستكبرين للمؤمنين في اتباعهم لنبيهم.

<sup>(1)</sup> تفسير الزمخشري (ص 3/371) مرجع سابق.

#### المطلب الأول: التشكيك في دعوته إلى التوحيد وترك آلهتهم:

لما دعا نبي الله صالح – عليه السلام- قومه إلى عبادة الله وحده ردوا عليه قائلين: ﴿قَالُوا يَا صَالِحُ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبْلَ هَذَا أَتَنْهَانَا أَنْ نَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا وَإِنَّنَا لَفِي شَكٍّ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴾ [هود: 62]، ورد القوم يظهر ما كانوا عليه من الجهل والعناد فقالوا: ﴿يا صالح قد كنت فينا مرجوا قبل هذا ﴾ وقد ذكر المفسرون لقولهم هذا عدة معانٍ:

- أي كنا نرجوك في عقلك قبل أن تقول ما قلت!
- كنا نرجو أن تكون فينا سيدا قبل هذا القول أي قبل دعوتك النبوة.
  - كنت فاضلا خيرا نقدمك على جميعنا.
- لقد كنت تعطف على فقرائنا، وتعين ضعفاءنا، وتعود مرضانا، فقوي رجاؤنا فيك أنك من الأنصار والأحباب، فكيف أظهرت العداوة والبغضاء؟

ثم إنهم أضافوا إلى هذا الكلام التعجب الشديد بقولهم: (أَتَنْهَنَآ أَن نَعُبُدَ مَا يَعُبُدُ مَا يَعُبُدُ عَالِهِ إِنهَا للقاصمة! فكل شيء يا صالح إلا هذا! وما كنا لنتوقع أن تقولها! فيا لخيبة الرجاء فيك! ثم إننا لفي شك مما تدعونا إليه؛ شك يجعلنا نرتاب فيك وفيما تقول: (وَإِنَّنَا لَفِي شَكِي مِّمَّا تَدُعُونَآ إِلَيْهِ مُرِيبٍ) والشك هو أن يبقى الإنسان متوقفا بين النفي والإثبات، والمريب هو الذي يظن به السوء، فقولهم: ﴿وَإِننَا لَفِي شَكِي مُعناهُ أَنه لم يترجح في اعتقادهم صحة قوله، وقولهم: ﴿مريب﴾ يعني أنه ترجح في اعتقادهم في اعتقادهم في تزييف كلامه.

وهكذا يعجب القوم مما لا عجب فيه، بل يستنكرون ما هو واجب وحق، ويدهشون لأن يدعوهم أخوهم صالح إلى عبادة الله وحده، لماذا؟

لا لحجة ولا لبرهان ولا لتفكير، ولكن لأن آباءهم يعبدون هذه الألهة! وهكذا يبلغ التحجر بالناس أن يعجبوا من الحق البين، وأن يعللوا العقائد بفعل الآباء!

فرد عليهم نبيهم قائلا: (قَالَ يَنقَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّتِي وَءَاتَلنِي مِنْ أَللّهِ إِنْ عَصَيْتُهُمْ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرٍ) [هود: 63]،

يقول: إن كنت على برهان وبيان من الله قد علمته وأيقنته، (وآتاني منه رحمة) النبوة (فمن ينصرني من الله إن عصيته)، يقول: فمن الذي يدفع عني عقابه إذا عاقبني أن أنا عصيته، فيخلصني منه (فما تزيدونني)، بعذركم الذي تعتذرون به، من أنكم تعبدون ما كان يعبد آباؤكم، (غير تخسير)

#### وفي تفسير هذه الكلمة وجهان:

الأول: أن على هذا التقدير تخسرون أعمالي وتبطلونها، أي: ما تزيدونني إلا خسارة على خسارة، غضب الله وحرماني شرف الرسالة وخزي الدنيا وعذاب الأخرة.

الثاني: أن يكون التقدير: فما تزيدونني بما تقولون لي وتحملوني عليه غير أن أخسركم - أي أنسبكم إلى الخسران - أوما تزيدونني باحتجاجكم بدين آبائكم غير بصيرة بخسارتكم.

والقول الأول أقرب؛ لأن قوله: (فمن ينصرني من الله إن عصيته) كالدلالة على أنه أراد إن أتبعكم فيما أنتم عليه من الكفر الذي دعو تموني إليه لم أزدد إلا خسرانا في الدين، فأصير من الهالكين الخاسرين.

وقوله: (إن كنت على بينة من ربي) ورد بحرف الشك، وكان على يقين تام في أمره، إلا أن خطاب المخالف على هذا الوجه أقرب إلى القبول، فكأنه قال: قدروا أني على بينة من ربي، وأني نبي على الحقيقة، وانظروا أني إن تابعتكم وعصيت ربي في أوامره فمن يمنعني من عذاب الله، فما تزيدونني على هذا التقدير غير تخسير. (1)

#### فرد صالح - عليه السلام- شبهتهم بإثبات:

- أنه نبي يوحى إليه من الله.
- أن متابعته لهم في ضلالهم ليكون مرجوا عندهم لن يزيده إلا خسارا.
  - أنه لن يترك اليقين الذي هو عليه إلى الباطل الذي هم فيه.

182

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير ابن جرير الطبري (15/369 وما بعدها)، وتفسير الرازي (18/367 وما بعدها)، وتفسير القرطبي (9/59 وما بعدها)، وتفسير الظلال (4/1907 وما بعدها)

- أن آلهتهم عاجزة ضعيفة لن تنصره أو تمنع عنه غضب الله إن أطاعهم فيما يطلبون.

#### المطلب الثاني: ادعاؤهم أن نبيهم من المسحرين:

لما قال صالح – عليه السلام- لقومه: ﴿وَلَا تُطِيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ [الشعراء: 151-152]، أي: (لا تطيعوا أيها القوم أمر المسرفين على أنفسهم في تماديهم في معصية الله، واجترائهم على سخطه، وهم الرهط التسعة الذين كانوا يفسدون في الأرض، ولا يصلحون من ثمود الذين وصفهم الله جل ثناؤه بقوله: ﴿وَكَانَ فِي الْمَدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ [النمل: 48] (1)

فردوا عليه قائلين: ﴿قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ الْمُسَحّرِينَ مَا أَنْتَ إِلَّا بَشَرُ مِثْلُنَا فَأْتِ بِآيَةٍ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصّادِقِينَ ﴾ [الشعراء: 153-154]، أي قد أصابك السحر مرات ومرات قالوها على سبيل المبالغة في الاتهام لأن (المسحر): الذي سحر مرة فمرة حتى فسد عقله ومسه الخبل، يقال لغة: ﴿سحر الساحر فلاناً ﴾، أي: سحره مرة فمرة حتى تخبل عقله، وضاع رشده، فاتهم كبراء ثمود رسولهم صالحاً عليهم السلام بأنه مسحر، وليس مجرد مسحور، أي: إن السحر الذي سلط عليه جعله مختل العقل مخبلاً، لا يقدر خطورة ما يقول بشأن كبراء قومه. (2)

وهكذا نرى تخبطا عجيبا في شأن هؤلاء المتكبرين المعاندين، فبعد تكذيبهم له نراهم هنا يصفونه أنه مسحور بلغ به السحر مبلغا، حتى أصابه الخبل وصار يهذي فلا يدري ما يقول!

والسؤال هنا: وهل دعوة نبيهم لتوحيد الله صار ضربا من الجنون؟! وهل ما يقوله نبيهم هذيان — كما زعموا- أم حق وصدق؟

و هكذا نرى القوم يكابرون ويعاندون، وهم على يقين من سلامة نبيهم من كل آفة ونقص.

<sup>(1)</sup> تفسير الطبري (19/384) مرجع سابق.

<sup>(2)</sup> تفسير معارج التفكر ودقائق التدبر (8/674) مرجع سابق.

#### المطلب الثالث: أن رسولهم بشر مثلهم وأنه كذاب أشر:

وبعد وصفهم لنبيهم أنه مسحر عابوا عليه أنه بشر فقالوا: ﴿مَا أَنْتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا فَأْتِ بِآيَةٍ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [الشعراء: 154] ، و هل إرسال الله رسوله بشرا ليكون قدوة لمن أرسل إليهم مدعاة للتكذيب؟ وما العيب في أن الرسول بشر مثلهم يعرفهم ويعرفونه ويرونه في كل أحواله فيتأسون به؟

إنها نفس شبهة قوم نوح وقوم عاد من قبل، (وتلك هي الشبهة التي ظلت تخايل للبشرية كلما جاءها رسول، فقد كان تصور البشرية القاصر للرسول عجيبا دائما وما كانت تدرك حكمة الله في أن يكون الرسول بشرا، وما كانت تدرك كذلك تكريم هذا الجنس البشري باختيار الرسل منه ليكونوا رواد البشرية المتصلين بمصدر الهدى والنور.

وكانت البشرية تتصور الرسول خلقا آخر غير البشر، أو هكذا ينبغي أن يكون ما دام يأتي إليها بخير السماء، وخبر الغيب، وخبر العالم المحجوب عن البشر. ذلك أنها ما كانت تدرك سر هذا الإنسان الذي كرمه الله به، وهو أنه موهوب القدرة على الاتصال بالملأ الأعلى وهو على هذه الأرض مقيم، يأكل وينام ويتزوج، ويمشي في الأسواق، ويعالج ما يعالجه سائر البشر من المشاعر والنوازع، وهو متصل بذلك السر العظيم. (1)

#### إذن أرسل الله رسوله بشرا لعدة حكم:

- أن يطبق منهج الله الذي جاءهم به.
- أن يكون قدوة في أخلاقه الحسنة بين قومه.
- أن يروه ويأنسوا بالحديث معه والتعلم منه وسؤاله فيما أشكل عليهم.
  - كونه بشرا يكون أقرب لأنفسهم وقلوبهم لسماع مواعظه.

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (ص 5/2612) مرجع سابق.

- صعوبة الاتصال بالملائكة ورؤيتهم قال -تعالى-: (وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لِجَعَلْنَهُ مَلَكًا لِجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلَبَسُنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ) [الأنعام: 9]

المطلب الرابع: التشاؤم من نبيهم صالح -عليه السلام-:

قال تعالى حكاية عن قوم ثمود: ﴿قَالُوا اطَّيَّرْنَا بِكَ وَبِمَنْ مَعَكَ قَالَ طَايِرُكُمْ عِنْدَ اللَّهِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ تُفْتَنُونَ﴾ [النم: 47]

لما دعاهم نبيهم إلى التوحيد وسألهم عن سبب استعجالهم وقوع العذاب ردوا عليه قائلين: (اطّيرْنَا بِكَ وَبِمَنْ مَعَكَ) أي: تشاءمنا بك وبمن معك من أتباعنا، وزجرنا الطير بأنا سيصيبنا بك وبهم المكاره والمصائب، فأجابهم صالح فقال لهم (طَائِرُكُمْ عِنْدَ اللهِ) أي ما زجرتم من الطير لما يصيبكم من المكاره عند الله علمه، لا يدري أيّ ذلك كائن، إما تظنون من المصائب أو المكاره، أم ما لا ترجونه من العافية والرجاء والمحاب؟ (1)

والله إنه لعجب أن يكون الرسول المرسل بالهدى ودين الحق يدعو قومه لما فيه سعادتهم في الدنيا والآخرة، ثم يتهمونه بأنه شؤم عليهم، وأن ظهوره فيهم بالرسالة سيكون سببا لوقوع البلاء بهم!!

فيجيبهم نبيهم مبطلا زعمهم الكاذب قائلا: إن كل شيء يجري إنما يجري بمقادير الله فمن اتبع سنة الله -تبارك وتعالى-، وسار على هداه، فهناك الخير، ومن انحرف عن السنة، وحاد عن السواء، فهناك الشر، بدون حاجة إلى التشاؤم والتطير، (بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ تُفْتَنُونَ) تفتنون بنعمة الله، وتختبرون بما يقع لكم من خير ومن شر، فاليقظة وتدبر السنن، وتتبع الحوادث والشعور بما وراءها من فتنة وابتلاء هو الكفيل بتحقيق الخير في النهاية، لا التشاؤم والتطير ببعض خلق الله من الطير ومن الناس سواء.

والهدف من كلام نبيهم أن يوضح لهم أن الإنسان لا يمكنه أن يعيش مقطوع الصلة بالله خالق الكون ومدبره، وبالنواميس التي تدبر هذا الكون وتحفظه بأمر

<sup>(1)</sup> تفسير ابن جرير الطبري (ص 19/477) مرجع سابق.

الخالق المدبر الحكيم، ولكن هذا المنطق المستقيم إنما تستجيب له القلوب التي لم تفسد، ولم تنحرف الانحراف الذي لا رجعة منه. (1)

المطلب الخامس: تشكيك المستكبرين للمؤمنين في اتباعهم لنبيهم:

انقسم قوم صالح عليه السلام - في الإيمان بدعوته فريقين:

أ- فريق المستكبرين الكافرين، وهم الملأ.

ب- فريق المستضعفين المؤمنين، وهم بقية قومه.

وقد وردت هذه الشبهة في قوله تعالى: ﴿قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِمَنْ آمَنَ مِنْهُمْ أَتَعْلَمُونَ أَنَّ صَالِحًا مُرْسَلُ مِنْ رَبِّهِ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا بِالَّذِي آمَنْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴿ [الأعراف: 75-76]، وقد مر بنا في قصتي نوح و هود مع قومهما أن الحوار كان بين القوم ونبيهم، لكن الملاحظ هنا أن الملأ الذين استكبروا عدلوا عن مجادلة صالح - عليه السلام - إلى جدال الذين آمنوا به، ومحاولة إلقاء الشك في نفوسهم، ولما كان خطابهم للمؤمنين مقصودا به إفساد دعوة صالح - عليه السلام - كان خطابهم بمنزلة المحاورة مع صالح - عليه السلام-، وقد تركز الحوار في عدة نقاط:

- 1- التشكيك في دعوة صالح عليه السلام- فبدأوا بالاستفهام قائلين: (أتعلمون) للتشكيك والإنكار، أي: ما نظنكم آمنتم بصالح عليه السلام عن علم بصدقه، ولكنكم اتبعتموه عن عمى وضلال غير موقنين.
- 2- أيضا في قولهم: (أتعلمون) نشم فيه رائحة السخرية والتهكم، لأنهم ليسوا متأكدين أصادق هو أم كاذب؟ فأرادوا السخرية من تصديقهم له في دعواه الرسالة من ربه.
- 3- وواضح من طريقة السؤال وهم السادة والكبراء أنه سؤال للتهديد والتخويف، وكأن الإيمان بصالح عليه السلام- تهمة.
- 4- وصف أولئك الكفار بكونهم مستكبرين، هو وصف ذم لهم، ووصف أولئك المؤمنين بكونهم مستضعفين معناه: أن غير هم يستضعفهم ويستحقر هم،

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الظلال (ص 5/2645) مرجع سابق.

وهذا ليس فعلا صادرا عنهم، بل عن غيرهم، فهو لا يكون صفة ذم في حقهم، بل الذم عائد إلى الذين يستحقرونهم ويستضعفونهم.

5- في رد المؤمنين على الملأ المستكبرين دلالة على أنهم لم يعودوا ضعافا، لقد سكب الإيمان بالله القوة في قلوبهم، والثقة في نفوسهم، والاطمئنان في منطقهم. إنهم على يقين من أمر هم، فماذا يجدي التهديد والتخويف؟ وماذا تجدي السخرية والاستنكار؟

فرد المؤمنون بقوة ووضوح قائلين: (إِنَّا بِمَآ أُرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ) فنحن موقنون مصدقون بما جاء به صالح، لا شك ولا ريب كما ظننتم.

6- ومن ثم يعلن الملأ عن موقفهم في صراحة تحمل طابع التهديد، والإصرار على الباطل والمعاندة: (إِنَّا بِٱلَّذِيّ ءَامَنتُم بِهِ عَلَيْرُونَ) نحن كافرون بما جاء به صالح، والسر في هذا أن الملأ هم آخر من يؤمن بدعوة تجردهم من السلطان في الأرض، وترده إلى إله واحد هو رب العالمين. (1)

#### المبحث الثالث/ الحوار

استعمل نبي الله صالح- عليه السلام – أسلوب الحوار مع قومه، ليبين لهم ما أرسل به من الله، وبيان بطلان ما يعبدون من أصنام باطلة، وتحذير هم من غضب الله وعقابه.

وسيتناول الباحث هذا الأسلوب في مطلبين:

المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة صالح \_ عليه السلام.

المطلب الثاني: التعقيب على نقاط الحوار.

المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة صالح \_ عليه السلام:

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الرازي (307/ 14)، وتفسير الظلال (3/1313 وما بعدها) وتفسير التحرير والتنوير (222/ 8ب، وما بعدها)

- 1. ابتدأ نبي الله صالح عليه السلام حواره مع قومه بدعوتهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وهذه دعوة جميع الأنبياء والرسل، قال تعالى: ﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ [هود: 61] وهذا ما يعرف في الحوار بالبدء بالنقطة الأهم واعطائها الأولوية الكبرى في الحوار.
- 2. فما كان جواب قومه إلا أن أنكروا أن يكون رسولا من عند الله واتهموه بأنه كان مرجوا فيهم يسمع لرأيه ويأخذون بمشورته، وهذا فيه تعريض واتهام له أنه صار متهما عندهم بسوء الرأي والعقل، قال تعالى حكاية عنهم: ﴿قَالُوا يَا صَالِحُ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبْلَ هَذَا أَتَنْهَانَا أَنْ نَعْبُدَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا وَإِنَّنَا لَفِي شَكِّ مِمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴾ [هود: 62]
- 3- ولم يقابل صالح عليه السلام إساءتهم بمثلها وهذا دأب الرسل جميعا- إنما رد عليهم بسؤالهم قائلا: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَآتَانِي مِنْ اللّهِ إِنْ عَصَيْتُهُ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرٍ ﴾ [هود: 63] مِنْهُ رَحْمَةً فَمَنْ يَنْصُرُنِي مِنَ اللّهِ إِنْ عَصَيْتُهُ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرٍ ﴾ [هود: 63] وهذا ما يعرف بأسلوب مجاراة الخصم كأنه يقول: لو سلمت جدلا بقولكم وقد آتاني الله النبوة فإني أكون حينئذ خاسرا إن تابعتكم فيما أنتم عليه من ضلال، وهذا أيضا تعريض بهم أن طريقهم طريق الخسار والهلاك، وأن طريقه طريق الرحمة والهداية.
- 4- ثم أراد أن يبين لهم دليلا حسيا على صدقه، وأنه رسول رب العالمين ، فقد أجرى الله على يده هذه المعجزة، فقال: ﴿وَيَا قَوْمٍ هَذِهِ نَاقَةُ اللّهِ لَكُمْ آيَةً فَرَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴿ [هود: فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴾ [هود: فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ قريبُ ﴿ [هود: هود]، فَهذه ناقة الله تخرج لهم من الجبل بقدرة الله، وأمر هم ألا يتعرضوا لها بسوء، وإلا أصابهم عذاب قريب من الله عز وجل.
- 5- ثم أراد صالح عليه السلام- في حواره مع قومه أن يذكر هم بنعم الله عليهم، فقال: ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ الْجِبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللَّهِ وَلَا تَعْثَوْا فِي الْأَرْضِ

مُفْسِدِينَ ﴿ [الأعراف: 74]، فذكر هم بنعمة استخلافهم بعد عاد، وفيه تحذير لهم أن يصيبهم ما أصاب قوم عاد لما كفروا بالله ورسوله، وذكر هم بما منحهم الله من القوة والإمكانات فقد مكنهم الله في الأرض، وبنوا القصور في سهولها ونحنوا الجبال بيوتا، فذكر هم ببعض نعم الله عليهم لأن دوام النعم بشكر ها والثناء على الله بها، فكيف قابلتم نعم الله بالجحود والنكران، وحذر هم من الإفساد في الأرض بالمعاصي فإن المعاصي مؤذنة بالهلاك والعذاب العظيم.

6- وبعد كل هذا البيان استمر القوم في غيهم وضلالهم وعقروا الناقة فعمهم الله بعذاب من عنده.

#### المطلب الثانى: التعقيب على نقاط الحوار:

- 1- موضوع الحوار: الدعوة إلى عبادة الله وحده لا شريك له.
- 2- تذكير هم بنعمة الله عليهم حيث خلقهم من العدم، وأنعم عليهم بنعمة الوجود، وأن هذا الخلق لحكمة وهي عبادة الله الذي خلق، وعمارة الأرض لأن الإنسان مستخلف فيها.
- 3- اثبات أنه رسول الله بإقامة الحجة على قومه بمحاورتهم ثم معجزة الناقة التي كانت آية حسية دالة على صدقه.
- 4- دعاهم إلى عدم استعجال العذاب واستغفار الله من ذنوبهم، وأن الاستغفار سبب لنيل رحمة الله عز وجل.
- 5- تميز حوار صالح -عليه السلام- بالهدوء والحلم والحرص على هداية قومه.
- 6- دعاهم إلى الاعتبار بأمة عاد التي هلكت بسبب تمردهم على أمر الله وكفروا به وبرسوله.
  - 7- بين لهم أن الكفر فساد في الأرض مؤذن بالخراب والدمار.

\*\*\*\*\*

الفصل الثالث المنهج الحسي في رسالة صالح –عليه السلام– وفيه مبحثان: وفيه مبحثان: المبحث الأول/ معجزة الناقة.

#### الفصل الثالث

#### المنهج الحسي في دعوة صالح عليه السلام

وقد استخدم نبي الله صالح - عليه السلام - هذا المنهج في الدعوة إلى الله مع قومه في عدة صور، يتناولها الباحث من خلال مبحثين:

المبحث الأول/ معجزة الناقة.

المبحث الثاني/ الاعتبار بالسابقين.

#### المبحث الأول/ معجزة الناقة

كان القوم ينحتون الجبال بيوتا فهم خبراء بالمنطقة الجبلية ويعرفون كيفية التعامل مع هذه الصخور القاسية الصلاة ويعرفون الجبال المحيطة بهم جيدا، فأجرى الله على يد نبيهم آية خارقة ومعجزة تدلل على صدقه، فأخرج لهم نبيهم بقدرة الله آية بينة ألا وهي الناقة، قال تعالى حكاية عن نبيه صالح: ﴿وَيَا قَوْمٍ هَذِهِ نَاقَةُ اللّهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ فَي اللّهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوها تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوها بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ وَرِيبٌ ﴿ [هود: 64]، فجعل الله لنبيه صالح -عليه السلام هذه الآية البينة، والمعجزة الواضحة، دليلا على نبوته، وكانت ناقة خاصة في خلقها وصفاتها، ليست كباقي النياق التي عندهم، أما خلق الناقة، وكيفية خلقها، فلا نعرف عنه شيئاً، ولم تخبرنا الآيات عنه، ولا توجد أحاديث صحيحة توضح ذلك، ونحن لا نذهب للخرافات الآيات عنه، والآية الخارقة دليل صدق النبي، لأن الله يصدقه بها، وكأنه يقول لقومه: صدق عبدي فيما يرويه عني، وهذه الآية المعجزة تصديق مني له. (1)

وقد أضيفت الناقة إلى الله: (فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ ٱللّهِ نَاقَةَ ٱللّهِ وَسُقْيَنَهَا) [الشمس: 13]، وهي إضافة تشريف وتكريم للناقة، لأنها خاصة في خلقها ووجودها بينهم، وكانت الناقة لها شرب يوم، ولجميع ثمود شرب يوم، قال تعالى حكاية عن صالح عليه السلام- (قَالَ هَا فِيءِ نَاقَةُ لَهَا شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمِ مَّعْلُومٍ) [الشعراء: 155]، وكانوا في يوم شربها يحلبون منها القدر الذي يقوم لهم مقام الماء في يوم شربهم،

<sup>(1)</sup> ينظر القصص القرآني للخالدي (ص1/279)

وحذر هم نبيهم من أن يمسوها بسوء، لأن ذلك مؤذن بوقوع العذاب بهم، فقال: ﴿وَيَا قَوْمٍ هَذِهِ نَاقَةُ اللّهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَا قُومٍ هَذِهِ نَاقَةُ اللّهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلْ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴿ [هود: 64]، فتآمر القوم على قتل الناقة وانتدبوا واحدا منهم لذلك كما ذكر الله تعالى في قوله: ﴿فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاظَى فَعَقَرُ ﴿ [القمر: 29]، ولأنهم اشتركوا جميعا في مؤامرة قتل الناقة فإن نبيهم توعدهم بقوله: ﴿فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ ذَلِكَ وَعْدُ غَيْرُ مَكْذُوبٍ ﴾ [هود: 65]، وأنزل الله العذاب بالقوم فهلكوا جميعا قال تعالى: ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ إِنّا وَأَنزِلَ الله العذاب بالقوم فهلكوا جميعا قال تعالى: ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ إِنّا وَاللّهُ الْعَذَابُ عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيمِ الْمُحْتَظِرِ ﴾ [القمر: 30-31]

#### المبحث الثاني: الاعتبار بالسابقين:

أراد نبي الله صالح —عليه السلام- أن يدعو قومه لتذكر نعمة الله عليهم، والنظر في مصائر الغابرين، والشكر على نعمة الاستخلاف بعد هؤلاء الغابرين فقال كما ذكر الله حكاية عنه: ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فَقال كما ذكر الله حكاية عنه: ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فَقال كما ذكر الله حكاية عنه؛ وأله وَتَنْحِتُونَ الجِبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللّهِ وَلَا تَعْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [الاعراف: 74]، وصالح يذكر هم استخلاف الله لهم من بعد عاد، وإن لم يكونوا في أرضهم ذاتها، ولكن يبدو أنهم كانوا أصحاب الحضارة عاد، وأن سلطانهم امتد خارج الحجر أيضاً، وبذلك صاروا خلفاء ممكنين في الأرض، محكمين فيها، وهو ينهاهم عن الانطلاق في الأرض بالفساد، اغتراراً بالقوة والتمكين، وأمامهم العبرة ماثلة في عاد الغابرين! (١)

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الظلال (3/1313)

### الباب الرابع

المناهج الدعوية في رسالة

لوط -عليه السلام-

وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول/ المنهج العاطفي.

المبحث الثاني/ المنهج العقلي.

المبحث الثالث/ المنهج الحسى.

## الفصل الأول

المنهج العاطفي في رسالة

لوط -عليه السلام-

وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الثاني/ الترغيب.

المبحث الثالث/ الترهيب.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله

#### الفصل الأول

#### المنهج العاطفي في دعوة لوط عليه السلام

عند مدارسة وتدبر آيات القرآن التي ذكر فيها قصة نبي الله لوط – عليه السلام- نجد أنه قد استخدم المنهج العاطفي بعدة أساليب يتناولها الباحث في أربعة مباحث على النحو التالي:

المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الثاني/ الترغيب.

المبحث الثالث/ الترهيب.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله.

#### المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة

#### وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: نداء لوط على قومه (يا قوم).

المطلب الثانى: التعبير عنه بلفظ (أخوهم لوط).

المطلب الثالث: تسميته لنساء قومه ب (بناتي).

#### المطلب الأول: نداء لوط على قومه (يا قوم):

وهذا النداء من نبي الله لوط لقومه بقوله (يا قوم) في قوله تعالى: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ هَوُلَاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ [هود: 78] ترقيقا لقلوبهم وإشعارا بقوة الرابطة بينه وبينهم وقد مر بنا الكلام عن هذا في قصص الأنبياء: نوح وهود وصالح بما يغني عن الإعادة.

#### المطلب الثاني: التعبير عنه بلفظ (أخوهم لوط):

أرسل الله رسله لهداية البشر وإرشادهم إلى الطريق القويم فكان من أبرز صفات الرسل تعاملهم مع أقوامهم بالرأفة واللين، ونجد هذا في دعوة لوط عليه

السلام- لقومه بإخبار الله عنه أنه "أخاهم" إظهار للعاطفة التي تربطه بهم، قال تعالى: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ الْمُرْسَلِينَ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: 160-

#### هل لوط كان أخا لقومه فعلا؟

نبيُّ الله لوط هو الوحيد الذي آمن مع إبراهيم -عليه السلام- من الرجال، وهاجر معه، ولما نُبِئ أمَره الله تعالى بالتوجه إلى ديار سدوم، ولم يكن لوط عليه السلام- أخا لقومه ولم يكن من نسبهم، ولكنه لما استوطن بلادهم وحالفهم وتزوج منهم جعل أخا لهم، وقال تعالى في الآية الأخرى ﴿وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَانُ لُوطٍ ﴾ [ق: 13]، أو أن هذا من إطلاق الأخوة على ملازمة الشيء وممارسته كقول العرب: (يا أخا الحرب)، والسياق القُرْآني ذكر دعوة الأنبياء لأقوامهم بدءًا من نوح، فكانت المؤاخاة متنوعة، بعضها: مؤاخاة النسب حقًا، وبعضها مؤاخاة الإنسانية، وبعضها مؤاخاة اللفظ الدارج في لغة العرب؛ حيث ينادى الرجل عادة: ﴿إِنَّ الْمُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ (يا أخا العرب) ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطِانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا ﴾ [الإسراء: 27]. (1)

ونخلص من هذا أن نسبة أخوة لوط - عليه السلام- لقومه لها سببان، وهما:

- المصاهرة منهم.
- الإقامة بينهم، واستيطان بلادهم، ومعاشرتهم.

#### المطلب الثالث: تسميته لنساء قومه ب (بناتي):

لما جاءت الملائكة بيت لوط – عليه السلام- في صورة بشرية، وعلم قومه بخبر هم جاؤوا إلى بيته مسرعين، فقال لهم: ﴿يَا قَوْمٍ هَوُلَاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تُخْزُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ ﴾ [هود: 78] وقوله: (هؤلاء بناتي هن أطهر لكم) في تفسيره قولان:

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير التحرير والتنوير (19/178) مرجع سابق.

القول الأول: قصد بناته وقد روي أنه كان له ابنتان، فعرض عليهم التزوج بهن، لكن هذا التفسير مردود لسببين:

الأول: أن إقدام الإنسان على عرض بناته على الأوباش والفجار أمر متبعد لا يليق بأهل المروءة فكيف بأكابر الأنبياء؟

الثاني: أن القوم كانوا عددا كثيرا فكيف تكفيهم بنتان أو ثلاث؟

القول الثاني: أنه بقوله هذا يرشدهم إلى نسائهم، فقصد الزواج من بنات القبيلة لأن إطلاق البنات هنا من قبيل التشبيه البليغ، أي هؤلاء نساؤهن كبناتي، لأنه كان نبيا لهم فكان كالأب لهم. قال تعالى: ﴿وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ ﴾ [الأحزاب: 6] فأرشدهم إلى ما هو أنفع لهم في الدنيا والآخرة.

فقصد لوط — عليه السلام- أنه بمثابة أب لكل نساء القبيلة وأضافهن إلى نفسه لأن كل نبي أب لأمته من حيث الشفقة وحسن التربية والتوجيه، وفي هذا الكلام استثارة للعاطفة في قومه وحثهم على ترك ما يقصدون من الرذيلة. (1)

#### المبحث الثاني/ الترغيب

#### وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله وطاعة رسولهم.

المطلب الثاني: هل دعا لوط قومه للتوحيد؟

المطلب الثالث: ما الحكمة أن القرآن لم ينص على أنه قال لقومه كما قال غيره من الأنبياء: ﴿اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَّهٍ غَيْرُهُ ﴾؟

المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله وطاعة رسولهم:

دعا لوط — عليه السلام- قومه لطاعة الله وتقواه، وطاعة رسوله فقال لهم: ﴿ أَلَا تَتَّقُونَ إِنِي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الشعراء: 124-126]

<sup>(1)</sup> ينظر: تفسير الرازي (18/378، وما بعدها) وتفسير ابن كثير (ص4/337)، وتفسير التحرير والتنوير (7/248)، وما بعدها)، والتفسير الوسيط لطنطاوي (7/248)

#### المطلب الثاني: هل دعا لوط قومه للتوحيد؟

لم ينص القرآن صراحة على دعوة لوط قومه لتوحيد الله، لكن لو تأملنا عموميات القرآن لعلمنا أنه ما من نبي إلا ودعا قومه إلى التوحيد، ونهاهم عن الشرك، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنّهُ لَا إِلّهَ إِلّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: 25]، وبما أن لوط عليه السلام هو من جملة الرسل الذين يصدق عليهم ما نصت عليه الآية، فلا شك أنه دعا قومه للتوحيد، وقد أشار عدد من المفسرين لهذا الأمر في تفسير عدة مواضع من القرآن:

1- قوله تعالى: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ الْمُرْسَلِينَ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا تَتَّقُونَ إِنَّ لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ فَاتَّقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ فَاتَّقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلّا عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: 160-164] "فدعاهم إلى الله عز وجل، أن يعبدوه وحده لا شريك له، وأن يطيعوا رسولهم الذي بعثه الله إليهم، ونهاهم عن معصية الله، وارتكاب ما كانوا قد ابتدعوه في العالم، مما لم يسبقهم الخلائق إلى فعله، من إتيان الذكر إن دون الإناث" (١)

2- وفي قول لوط لقومه: ﴿بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ [الأعراف: 81]، أي: (في جمعكم إلى الشرك هذه الفاحشة.) (2)

3- وفي قوله تعالى ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَارْجُوا الْيَوْمَ الْآخِرَ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: 36]

نلاحظ في هذه الآية من سورة العنكبوت أن نبي الله شعيب – عليه السلام- دعا قومه للتوحيد لكن في الآيات السابقة (لم يذكر عن لوط أنه أمر قومه بالعبادة والتوحيد، وذكر عن شعيب ذلك؟ قلنا قد ذكرنا أن لوطا كان له قوم وهو كان من قوم إبراهيم وفي زمانه، وإبراهيم سبقه بذلك واجتهد فيه حتى اشتهر الأمر بالتوحيد عند الخلق من إبراهيم فلم يذكره عن لوط وإنما ذكر منه ما اختص به

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (6/ 157)

<sup>(2)</sup> تفسير القرطبي (7/246)

من المنع عن الفاحشة وغيرها، وإن كان هو أيضا يأمر بالتوحيد، إذ ما من رسول إلا ويكون أكثر كلامه في التوحيد) (١)

المطلب الثالث: ما الحكمة أن القرآن لم ينص على أنه قال لقومه كما قال غيره من الأنبياء: ﴿اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَّهٍ غَيْرُهُ ﴾؟

يرى الباحث – والله أعلم – أن قوم لوط جاؤوا بفاحشة لم يسبقهم إليها أحد من العالمين، فكانت جريمتهم جريمة أخلاقية بشعة تخالف فطرة الله التي فطر الرجال عليها وهي اشتهاء النساء، والأقبح من هذا جهر هم بها واستحلالهم لها، حتى صار أمرا معتادا في هذا المجتمع، ودعوتهم لطرد آل لوط – عليه السلام- لأنهم قوم يتطهرون كما بين الله تعالى: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا السلام- لأنهم قوم يتطهرون كما بين الله تعالى: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا السلام- لأنهم قوم يتطهرون كما بين الله تعالى: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا السلام- لأنهم قوم يتطهرون كما بين الله تعالى: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا السلام- لأنهم قوم يتطهرون كما بين الله للها أناسُ يَتَطَهّرُونَ ﴾ [النمل: 56]، فجمعوا بين الشرك بالله، وعدم الإيمان بنبيهم لوط -عليه السلام- وبين فعل الفاحشة والمجاهرة بها، وقطع الطريق على المسافرين.

#### المبحث الثالث/ الترهيب

حذر لوط – عليه السلام- قومه من عاقبة جهر هم بهذه الفاحشة المنكرة الشنيعة في قوله تعالى: ﴿وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَتُنْ مَن الْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّا الْمُعْوَةُ مِنْ دُونِ النِّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ [الأعراف: 80-81]

لقد نهاهم نبيهم — عليه السلام- عن هذه الرذيلة التي انتشرت بينهم (وهذا شيء لم يكن بنو آدم تعهده و لا تألفه، "إنكم لتأتون الرجال شهوة من دون النساء أي: عدلتم عن النساء، وما خلق لكم ربكم منهن إلى الرجال، وهذا إسراف منكم وجهل؛ لأنه وضع الشيء في غير محله." (2)

<sup>(1)</sup> تفسير الرازي (27/54)

<sup>(2)</sup> تفسیر ابن کثیر (3/445) باختصار یسیر.

فهنا نرى أنه رهبهم من عاقبة إسرافهم ومجاوزتهم الحد في العصيان، فعقوبة الإسراف الهلاك، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَنْذَرَهُمْ بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ ﴾ [القمر: 36]، أي: "ولقد كان قبل حلول العذاب بهم قد أنذر هم بأس الله وعذابه، فما التفتوا إلى ذلك، ولا أصغوا إليه، بل شكوا فيه وتماروا به" (1)

#### المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله

أنكر لوط عليه السلام على قومه فعلتهم الشنيعة بنكاح الرجال، وتطور الأمر لشيوع ذلك والجهر به، ثم لم يستحوا من فعل ذلك بالغرباء، فأراد لوط عليه السلام أن يذكر هم بنعمة الله عليهم بأن جعل فطرتهم السوية هي اشتهاء الرجل للمرأة، وليس اشتهاء الذكر ذكرا مثله، فهذه وسيلة الاستمتاع الفطري السوية، فقال لهم: ﴿أَتُأْتُونَ الذُّكْرَانَ مِنَ الْعَالَمِينَ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ وَنُمُ عَادُونَ وَلَيْ الشعراء: 165-166]، أي : أنسيتم نعمة الله فيما خلق لكم من متعة حلال توافق الفطرة في نكاح الزوجات، مخالفين جميع العالمين على أن هذا الفعل الفظيع مخالف للفطرة لا يقع من الحيوان العجم، فهو عمل على أن هذا الفعل الفظيع مخالف للفطرة لا يقع من الحيوان العجم، فهو عمل ابتدعوه ما فعله غير هم، فقد برأ الله الذكر والأنثى وفطر كلا منهما على الميل إلى صاحبه لتحقيق حكمته ومشيئته في امتداد الحياة عن طريق النسل، الذي يتم باجتماع الذكر والأنثى، فكان هذا الميل طرفا من الناموس الكوني العام، الذي يجعل كل من في الكون وكل ما في الكون في حالة تناسق وتعاون على إنفاذ يجعل كل من في الكون وكل ما في الكون وقانونه. (2)

#### تقنين الشذوذ الجنسي في عصرنا:

إن الغريزة الجنسية نعمة من الله جعلها الله في بني الإنسان ليتكاثر النسل وتعمر الأرض، والفطرة التي فطر الله الناس عليها أن الرجل يشتهي المرأة والمرأة تشتهي الرجل، ثم يحدد لهذه الفطرة مسارها السوي وهو الزواج، فزواج

<sup>(1)</sup> المرجع السابق (7/480)

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير الظلال (5/2613) وتفسير التحرير والتنوير (19/179)

الرجل بالمرأة أمر فطري إنساني، وكل إنسان في قرارة نفسه هذا الميل الطبيعي، وما ذلك الشذوذ إلا خروج وانتكاس عن الفطرة.

يقول الدكتور يوسف القرضاوي(1): (وللأسف في عصرنا قامت الحضارة الحديثة، التي تسُودُ العالم، لتعيد من جديد عادة قوم لوط، قوم لوط جاءوا بأن يستغنى الذكور بالذكور، فلم تكتف بهذا الحضارة الحديثة، بل جاءت باستغناء الإناثُ بالإناث، زادوا بالطين بِلَّة، والداء عِلَّة، ثم جعلوا هذا أمرًا مقنَّنًا، كان قوم لوط أهل قرية من القرى، مهما فعلوا لن يُؤثِّر ذلك في العالم، ولكنَّ الحضارة الُغربية حضارة ممتدة واسعة، تُؤثِّر على بلاد كثيرة في العالم، جاءت بهذا الشذوذ الجنسى، بل لم يعودوا الآن يُسمُّونه شذوذًا، بل يُسمُّونه مثليَّة، وسمَّوا هؤلاء الشاذين بالمثليين، أي الذي يستغنى بمثله، الرجل يستغنى بالرجل، والمرأة تستغنى بالمرأة، وسنتُوا قوانين تبيحُ هذا الأمر، وتقرُّه وتعتبره أمرًا مباحًا، ولو أنَّ الناس استجابوا لهذه النزعة الشهو انيَّة لانقرضت البشريَّة بعد جيل أو جيلين؛ لأنَّ البشريَّة لكي تبقى لا بدَّ أن يظلَّ الزواج الفطريِّ الطبيعيِّ الشرعيّ، الذي يرتبط فيه الذكر بالأنثى، أو ترتبط فيه المرأة بالرجل، هذا هو الذي يمكن أن يُنْجب أو لادًا، لكن حين يكتفى الرجل بالرجل والمرأة بالمرأة، ستفنى البشريَّة، لو استجاب الناسُ لهذه النَّزُّعة سيفنون لا مَحَالة... فللأسف، كيف رأينا البشريَّة قد ضلَّت الطريق، وكيف تلوَّث سُلوكُ الناس، وكيف بَعُدت هذه الحضارة عن منهج الأنبياء، عن منهج رُسُل الله عليهم السلام.) (2)

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> الدكتور يوسف القرضاوي (1926م- 2022) ولد بقرية صفط تراب بمدينة المحلة بمصر، تخرج من كلية أصول الدين بجامعة الأزهر، وفي سنة 1961م أعير إلى دولة قطر، وتولى تأسيس وعمادة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، وظل عميداً لها إلى نهاية عام 1990م، وحصل على جائزة الملك فيصل العالمية بالاشتراك في الدراسات الإسلامية لعام 1413هـ، وتولى رئاسة الاتحاد العالمي لعلماء المسلمين، ورئاسة المجلس الأوروبي للإفتاء والبحوث، وتوفي يوم 26 سبتمبر 2022 م في الدوحة. ينظر ترجمته على موقعه الرسمي على هذا الرابط (تاريخ الزيارة 11نوفمبر 2022)//https://2u.pw/O3D5L3

<sup>(2)</sup> تفسير سورة الحجر للقرضاوي (141:143) باختصار يسير.

الفصل الثاني المنهج العقلي في دعوة المنهج العقلي في دعوة لوط عليه السلام وفيه ثلاثة مباحث: المبحث الأول/ الاستفهام. المبحث الثاني/ الجدال. المبحث الثالث/ الحوار.

#### الفصل الثاني

#### المنهج العقلى في دعوة لوط عليه السلام

وقد استخدم نبي الله لوط-عليه السلام- المنهج العقلي في دعوة قومه إلى الطريق القويم وترك ما هم عليه من الفواحش والمنكرات، وخاطب عقولهم بالاستدلالات العقلية كالاستفهام والجدال، وغيرها، عسى أن يعودوا إلى الرشد والصواب.

وسوف يتناول الباحث هذه الاستدلالات العقلية من خلال ثلاثة مباحث على النحو التالى:

المبحث الأول/ الاستفهام.

المبحث الثاني/ الجدال.

المبحث الثالث/ الحوار.

#### المبحث الأول/ الاستفهام

استعمل نبي الله لوط – عليه السلام أسلوب الاستفهام الانكاري والتوبيخي في عدة مواضع في دعوته لقومه من خلال ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.

المطلب الثاني: إنكاره عليهم فعل الفاحشة.

المطلب الثالث: إنكاره عليهم تعرضهم لضيوفه.

المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله:

وقد ورد هذا في قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوط أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: 142]، فقول لوط – عليه السلام لقومه: ﴿أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ استفهام إنكاري، أراد به أن ينكر ما هم عليه من الكفر بالله وإتيان الفواحش، فخاطبهم مستنكرا: ألا تتقون عذاب الله بطاعته وطاعة رسوله وترك المعاصى فتنجون من عذابه.

المطلب الثاني: إنكاره عليهم فعل الفاحشة: وقد ورد هذا في عدة مواضع في القرآن الكريم:

الموضع الأول: في قوله تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ۚ أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهُوَةً مِّن دُونِ ٱلنِسَآءِ بَلُ أَنتُمْ قَوْمُ مُسْرِفُونَ ﴾ [الأعراف: 80-81] ، فالاستفهام في (أتأتون) إنكاري توبيخي، أي: أتفعلون تلك الفعلة المتناهية في القبح، المتمادية في الشر والسوء، وقوله: (ما سبقكم بها من أحد من العالمين) بعد أن أنكر عليهم إتيان الفاحشة، وبخهم بأنهم أحدثوها، ولم تكن معروفة في البشر فقد سنوا سنة سيئة للفاحشين في ذلك. (1)

الموضع الثاني: في قوله تعالى: ﴿أَتَأْتُونَ الذُّكْرَانَ مِنَ الْعَالَمِينَ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: 165-166]، والاستفهام في قوله: (أَتَأْتُونَ) للإنكار والتوبيخ، والمعنى: (أتأتون الذكران مخالفين جميع العالمين من الأنواع التي فيها ذكور وإناث فإنها لا يوجد فيها ما يأتي الذكور؟ فهذا تنبيه على أن هذا الفعل الفظيع مخالف للفطرة لا يقع من الحيوان العجم فهو عمل ابتدعوه ما فعله غيرهم.) (2)

الموضع الثالث: في قوله تعالى: ﴿وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ وَأَنْتُمْ قَوْمُ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِنْ دُونِ النِّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ [النمل: تُبْصِرُونَ أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً) وَالنَّمُ تُبْصِرُونَ أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً) الاستفهام هنا أيضا للإنكار والتوبيخ، وقوله (وأنتم تبصرون) أي: تفعلون ذلك على علنا يبصر بعضكم بعضا، فإن التجاهر بالمعصية معصية؛ لأنه يدل على استحسانها وذلك استخفاف بالنواهي. (3)

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير (إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم) لأبي السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى (3/244)، طدار إحياء التراث العربي - بيروت

<sup>(2)</sup> تفسير التحرير والتنوير (19/179)

<sup>(3)</sup> ينظر المرجع السابق (19/288)

#### المطلب الثالث: إنكاره عليهم تعرضهم لضيوفه:

وقد ورد هذا في قوله تعالى: ﴿أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ ﴾ [هود: 78] والاستفهام هنا إنكاري توبيخي، وسببه: أنه لما علم قوم لوط بوجود أضياف عنده ذهبوا بكل صلافة يطلبون منه أن يخلي بينهم وبين ضيوفه ﴿وَجَآءَهُ وَقُومُهُ وَ

يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبُلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّ اَتِّ إِهود: 78]، فإهانة الضيف مسبة لا يفعلها إلا أهل السفاهة، فأنكر عليهم لوط -عليه السلام- تمالؤهم على الباطل وانعدام رجل رشيد من بينهم، وهذا إغراء لهم على التعقل ليظهر فيهم من يتفطن إلى فساد ما هم فيه فينهاهم، فإن ظهور الرشيد في الفئة الضالة يفتح باب الرشاد لهم، وبالعكس تمالؤهم على الباطل يزيدهم ضراوة به. (1)

#### المبحث الثاني/ الجدال

استعمل نبي الله لوط -عليه السلام- هذا الأسلوب الدعوي في دعوته لرد قومه إلى الحق ودحض الشبهات التي دفعتهم إلى التمسك بالفاحشة التي كانوا عليها، وأهم الشبهات التي قالها قوم لوط -عليه السلام-يستعرضها الباحث في مطلبين:

المطلب الأول: قولهم عن آل لوط: "إنهم أناس يتطهرون". المطلب الثانى: رفضهم الزواج من النساء.

#### المطلب الأول: قولهم عن آل لوط: إنهم أناس يتطهرون:

لما دعاهم لوط -عليه السلام- إلى ترك ما يفعلون من إتيان الرجال شهوة من دون النساء ما كان جوابهم إلا أن قالوا: ﴿أَخْرِجُوٓاْ ءَالَ لُوطٍ مِّن قَرْيَتِكُمُّ إِنَّهُمُ أُنَاسُ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ [النمل: 56]، و: ﴿قَالُواْ لَين لَّمْ تَنتَهِ يَلُوطُ لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُخْرَجِينَ ﴾ [الشعراء: 167]، هذا هو جواب القوم الحكم بنفي آل لوط من قريتهم!! لماذا؟ ما هي جريمتهم؟ ﴿ إِنَّهُمُ أُنَاسُ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ فيا للعجب! أو من يتطهر يخرج من القرية إخراجاً، ليخلو الجو لهم لفعل الفاحشة كما يشاؤون دون وخزة ضمير أو تأنيب من أحد؟

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الظلال (4/2149) وتفسير التحرير والتنوير (12/129)

#### ماذا قال لهم لوط؟

قال: ﴿قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُم مِّنَ ٱلْقَالِينَ ﴾ [الشعراء: 168]، أي: (المبغضين، لا أحبه ولا أرضى به؛ فأنا بريء منكم، ثم دعا الله عليهم قال: ﴿رَبِّ نَجِّنِي وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: 169] (1)

#### المطلب الثاني: رفضهم الزواج من النساء:

لما جاءت الملائكة لوطا في صورة بشرية، وعلم قومه بخبر هم جاؤوا إليه مسر عين كما ذكر الله تعالى: ﴿وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِنْ قَبْلُ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ قَالَ يَا قَوْمٍ هَوُلَاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تُخْرُونِ فِي ضَيْفِي السَّيِّعَاتِ قَالَ يَا قَوْمٍ هَوُلَاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تُخْرُونِ فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيدُ فَي قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيدُ فَي قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ فَي إِلَيْهِ السَّلَمِ عَنْدَما رأى تدافعهم مَا نُريدُ فَي إِلَيْهِ السَّيْمِ مَا سَبَقِهُم بِهَا مِن أَحِد مِن العالمين، قال لهم: برجاء ورفق يا قَوْمٍ هؤلاء نساؤكم اللائي بمنزلة بناتي ارجعوا إليهن فاقضوا برجاء ورفق يا قَوْمٍ هؤلاء نساؤكم اللائي بمنزلة بناتي ارجعوا إليهن فاقضوا شهوتكم معهن فهن أطهر لكم نفسيا وحسيا من التلوث.) (2)

ولكن القوم رفضوا وقالوا في خبث شديد ووقاحة (لَقَدُ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍّ وَإِنَّكَ لَتَعُلَمُ مَا نُرِيدُ لَقد علمت، أننا لا رغبة لنا في النساء، وإنك على علم برغبتنا في الرجال الذين نزلوا ضيوفا عندك.

#### شذوذ قوم لوط عن الفطرة:

إن قصة هؤلاء القوم تكشف لنا (عن لون خاص من انحراف الفطرة؛ وقد شاءت سنة الله-تبارك وتعالى- أن يخلق البشر ذكرا وأنثى، وأن يجعلهما شقين للنفس الواحدة تتكامل بهما؛ وأن يتم الامتداد في هذا الجنس عن طريق النسل؛ وأن يكون النسل من التقاء ذكر وأنثى.. ومن ثم ركبهما وفق هذه السنة صالحين للالتقاء، صالحين للنسل عن طريق هذا الالتقاء، مجهزين عضويا ونفسيا لهذا

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (6/158)

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (7/248)

الالتقاء.. وجعل اللذة التي ينالانها عندئذ عميقة، والرغبة في إتيانها أصيلة، وذلك لضمان أن يتلاقيا فيحققا مشيئة الله في امتداد الحياة؛ ثم لتكون هذه الرغبة الأصيلة وتلك اللذة العميقة دافعا في مقابل المتاعب التي يلقيانها بعد ذلك في الذرية من حمل ووضع ورضاعة، ومن نفقة وتربية وكفالة.. ثم لتكون كذلك ضمانا لبقائهما ملتصقين في أسرة، تكفل الأطفال الناشئين، الذين تطول فترة حضانتهم أكثر من أطفال الحيوان، ويحتاجون إلى رعاية أطول من الجيل القديم!

هذه هي سنة الله التي يتصل إدراكها والعمل بمقتضاها بالاعتقاد في الله وحكمته ولطف تدبيره وتقديره. ومن ثم يكون الانحراف عنها متصلا بالانحراف عن العقيدة، وعن منهج الله للحياة.) (1)

يقول الدكتور يوسف القرضاوي: "فهذا العمل الخبيث انتكاس في الفطرة، وانغماس في حمأة القذارة، وإفساد للرجولة، وجناية على حق الأنوثة، وانتشار هذه الخطيئة القذرة في جماعة، يفسد عليهم حياتهم ويجعلهم عبيدا لها، وينسيهم كل خلق وعرف وذوق." (2)

ويقول: (والإنسان حينما يدمن شيئا ويداوم عليه يفقد عقله، يفقد رشده، يفقد إرادته، يفقد إنسانيته، فهؤلاء فقدوا إنسانيتهم، فأصبحوا كالأنعام، بل هم أضل من الأنعام سبيلا، فالبهائم لا تفعل ما يفعل هؤلاء، لا نجد ثورا يطأ ثورا، ولا كلبا يطأ كلبا. لا ثم لا، الكلب لا يطأ إلا كلبة، والثور لا يطأ إلا بقرة، لكن هؤلاء أصبحوا كالبهائم، بل أضل من الأنعام سبيلا.) (3)

وبناء على ذلك، وحتى لا يضيع الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر بين الناس إذا رضوا بهذا الفعل بلا إنكار ولا زجر، فإن واجب الدعاة في واقعنا المعاصر تذكير الناس بالفطرة التي فطر الله الناس عليها، وصون نعمة الله وتوظيفها في مكانها الصحيح وهو الزواج، وبيان أن الشذوذ الجنسي جريمة نكراء تؤدي إلى سخط الله، وتسبب العديد من الأمراض الفتاكة، وتسبب قلة الحياء

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الظلال (3/1315)

<sup>(2)</sup> الحلال والحرام للدكتور يوسف القرضاوي ص (151) ط مكتبة و هبة، الطبعة الثانية والعشرون (1418هـ - 1997)

<sup>(3)</sup> تفسير سورة الحجر للقرضاوي ص (138)

وانحطاط الأخلاق، وتأخر الزواج وانتشار ظاهرة العنوسة عند الفتيات بسبب انتشار هذه الفاحشة المحرمة.

#### المبحث الثالث/ الحوار

استعمل نبي الله لوط- عليه السلام – أسلوب الحوار مع قومه، ليبين لهم بطلان ما كانوا يأتون من الفاحشة ومجاهرتهم بها، وتحذيرهم من غضب الله ومقته.

وسيتناول الباحث هذا الأسلوب في مطلبين:

المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة لوط \_ عليه السلام.

المطلب الثاني: التعقيب على نقاط الحوار.

#### المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة لوط \_ عليه السلام:

- 1-بدأ نبي الله لوط -عليه السلام حواره مع قومه بالدعوة إلى تقوى الله؛ فهي وصية الله للأولين والآخرين، وهي مهمة الدعاة الأولى، فقال لهم: ﴿أَلَا تَتَّقُونَ إِنِي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينُا تَتَّقُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ [الشعراء: 161-163]، ومن لوازم تقوى الله فعل أوامره واجتناب نواهيه، وكلامه هذا بمثابة تمهيد لحديثه معهم عن الفاحشة التي كانوا يقعون فيها.
- 2- ثم جاء استنكاره عليهم إتيان الفاحشة التي تفشت فيهم بأسلوب الاستفهام التوبيخي مستنكرا شذوذهم عن الفطرة التي فطر الله الناس عليها وهي اشتهاء الرجل للمرأة، لأن هذا مظنة الحرث والولد، قال تعالى: ﴿وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ مَ أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الأعراف: 80]
- 3- ثم أخبر هم شأن جميع إخوانه الأنبياء عليهم السلام- أنه لا يسألهم أجراً على دعوته لهم إلى الحق المبين، ﴿وَمَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرًا إِنْ أَجْرِى على دعوته لهم إلى الحق المبين، ﴿وَمَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرًا إِنْ أَجْرِى إِللّا عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: 164]، فليس من وراء دعوتي لكم منفعة دنيوية أو سيادة ووجاهة، إنما أدعوكم مخلصا لوجه الله.

- 4- كان رد فعل قومه يدل على خبثهم وسوء طويتهم ؛ فهددوا لوطا أنهم سيقومون بنفيه هو وعائلته، وهو ما عبرت عنه الآيات الكريمة: ﴿وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلّا أَن قَالُوٓا أُخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُم اللّه الكريمة عَلَيْرُونَ ﴿ جَوَابَ قَوْمِهِ ۗ إِلّا أَن قَالُوٓا أُخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُم اللّه الله الله عنه الله عنه الله عنه وقا المحق الذي جاءهم به رسوله إلا أن يستعملوا حق القوة، بإبعاد آل لوط من قريتهم، والتهمة ﴿إِنَّهُمُ أُنَاسُ يَتَطَهّرُونَ ﴾
- 5-كان رد لوط -عليه السلام عليهم بإظهار كراهته وبغضه لهذا العمل الذي يفعلونه، ﴿قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُم مِّنَ ٱلْقَالِينَ ﴾ [الشعراء: 168] ثم دعا ربه أن ينجيه من القوم الظالمين، فقال: ﴿رَبِّ نَجِّنِي وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: 169]
- 6-حينما جاء القوم مسر عين ير اودوه عن ضيفه وكانوا ملائكة في صورة بشرية حاول لوط عليه السلام أن يصرفهم عن الفاحشة التي ير تكبونها هَوَّالَ يَعَوْمُ هَوُّلاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمُّ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُخُرُونِ فِي ضَيْفِيً أَلْيَسَ مِنكُمْ رَجُلُ رَشِيدٌ المود: 78]، و (البنات) في الآية المقصود به نساء قومه كما مر بنا ، فاعتذروا إليه بأنهم لا يشتهون النساء لأن فطرتهم منكوسة ، فهنا أحس لوط بحرج كبير ، ماذا يفعل ؟! وهو لا يستطيع ردهم ولا منعهم لكثرتهم ، وقد ملكتهم شهواتهم فصاروا كالبهائم تقودهم غرائزهم لا عقل يميز ولا بقية حياء تمنع!! و رفض القوم أية بدائل يطرحها عليهم لوط، وهذا هو حال الفطرة إذا انتكست ، وارتكست في أوحال الرذيلة ؛ فالفاحشة التي يمارسونها هي الحق في زعمهم والطهر هو الباطل!!
- 7- هنا تمنى لوط عليه السلام لو أن له قوة باطشة، تردع قومه عن منكر هم، وتردهم عن باطلهم فقال: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِيَ إِلَى رُكِنِ شَدِيدٍ ﴾ وتردهم عن باطلهم فقال: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِيَ إِلَى رُكِنِ شَدِيدٍ ﴾ [هود: 80] وجواب (لو) محذوف لدلالة الكلام عليه، والتقدير: لمنعتكم ولبالغت في دفعكم. (1)

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الرازي (18/380)

وقد ورد في الحديث: (يرحم الله لوطا، لقد كان يأوي إلى ركن شديد، ولو لبثت في السجن ما لبث يوسف، ثم أتاني الداعي لأجبته) (1)

#### المطلب الثاني: التعقيب على نقاط الحوار

- 1-بدأ نبي الله لوط -عليه السلام- الحوار معهم بالدعوة إلى تقوى الله- عز وجل- ليمهد لإنكاره عليهم ما يفعلون من منكرات.
- 2- جاء الحوار معهم باستعمال أسلوب الاستفهام في أكثر من موضع (ألا تتقون) و(أتأتون الفاحشة) و(أئنكم لتأتون الرجال) و(أليس منكم رجل) إنكار الما يفعلون ومحاولة منه لإزاحة الغشاوة عن قلوبهم وتحفيز هم للتفكر والتأمل في سوء ما يفعلون.
- 3- لفت أنظار هم إلى أن عملهم هذا لم تعرفه البشرية من قبل فهو انتكاسة للفطرة التي جعلها الله في جميع عباده، وهذ إبطال لأي تعليل يبررون به فعلتهم، فهم نشاز بين العالمين جميعا.
- 4- التأكيد على صدقه بأنه لا منفعة دنيوية له ترجى من وراء نصحه، إنما ينصحهم لوجه الله، لا يريد على دعوته أجرا.
- 5- بين نبي الله لوط -عليه السلام- في حواره أنه لا يكره ذواتهم إنما يكره معصيتهم وأفعالهم القبيحة، لأنها انتكاس للفطرة.
- 6-كان موقف نبي الله لوط -عليه السلام- حرجا جدا؛ عندما جاءوا يراودونه عن أضيافه، فذكر هم بأن الزواج من بنات القرية أطهر وأطيب، وأن موافقته لهم على طلبهم هو خزي له في أضيافه الغرباء ماذا يقول لهم؟ ثم أراد منهم أن يفكروا ولو لمرة واحدة بعقل راشد لا تقوده شهوته (أليس منكم رجل رشيد؟)
- 7- كان حوار نبي الله لوط عليه السلام- مع قومه عقلانيا إلى حد كبير محاولا أن يردهم إلى الفطرة، وكان حليما صبورا عليهم، لكن القوم قادتهم فطرتهم المنكوسة إلى الهلاك، واستحقوا غضب الله عليهم.

<sup>(1)</sup> الحديث رواه البخاري في صحيحه كتاب الأنبياء، باب: قول الله تعالى: {لقد كان في يوسف وأخوته آيات للسائلين} [يوسف: 7] حديث رقم (3207)، ورواه مسلم في صحيحه كتاب الإيمان باب زيادة طمأنينة القلب بتظاهر الأدلة حديث رقم (238)

### الفصل الثالث

المنهج الحسي في رسالة

لوط -عليه السلام-

وفيه مبحثان:

المبحث الأول/ هل كان للوط – عليه السلام – معجزة؟

المبحث الثاني / طمس أعين القوم الذين راودوه عن ضيفه.

# الفصل الثالث المنهج الحسي في دعوة لوط عليه السلام

وفیه مبحثان:

المبحث الأول / هل كان للوط \_ عليه السلام \_ معجزة؟

المبحث الثاني / طمس أعين القوم الذين راودوه عن ضيفه.

#### المبحث الأول / هل كان للوط - عليه السلام - معجزة؟

لم يبين لنا القرآن معجزة واضحة لنبي الله لوط- عليه السلام- فقد دعا قومه لتقوى الله بطاعته وطاعة رسوله و هجران الفواحش، ولكن لم يستجيبوا حتى نجاه الله منهم.

#### المبحث الثاني / طمس أعين القوم الذين راودوه عن ضيفه.

ولو تأملنا الآيات في سورة القمر والتي تبين كيف واجهت الملائكة صلف القوم وغرور هم وجرأتهم مع نبي الله لوط - عليه السلام - بطلبهم فعل الفاحشة مع ضيفه لرأينا أن الله أظهر لهم بقدرته آية حسية، وهي طمس أعينهم لكن القوم كما أعمى الله أبصارهم عميت بصائرهم فهم في غيهم يعمهون، فطمس الله أعينهم فعميت فلم يعودوا يرون شيئا، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ وَلَقَدْ صَبَّحَهُمْ بُحُرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِرً الله فَدُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ وَلَقَدْ صَبَّحَهُمْ بُحُرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِرً القمر: 37-30]

\*\*\*\*\*

# الباب الخامس

المناهج الدعوية في رسالة

شعيب –عليه السلام–

وفيه ثلاثة فصول:

الفصل الأول/ المنهج العاطفي.

الفصل الثاني/ المنهج العقلي.

الفصل الثالث/ المنهج الحسى.

## الفصل الأول

المنهج العاطفي في دعوة

شعيب –عليه السلام–

وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول/ الرفق وإظهار

العاطفة.

المبحث الثاني/ الترغيب.

المبحث الثالث/ الترهيب.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله.

# الفصل الأول المنهج العاطفي في دعوة شعيب عليه السلام

عند تتبع الآيات القرآنية التي ذكرت قصة نبي الله شعيب — عليه السلام- نجد أنه قد استخدم المنهج العاطفي في دعوته لقومه يتناولها الباحث من خلال أربعة مباحث على النحو التالى:

المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الثاني/ الترغيب.

المبحث الثالث/ الترهيب.

المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله.

# المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة

وقد برز هذا الأسلوب في دعوة شعيب — عليه السلام- لقومه في عدة مواطن منها يتناولها الباحث من خلال ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: وصف الله له بأنه أخوهم.

المطلب الثانى: ندائه على قومه (يا قوم)

المطلب الثالث: إظهار الخوف والشفقة على قومه.

المطلب الأول: وصف الله له بأنه أخوهم:

وقد ورد هذا في قوله تعالى: ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾ [الأعراف: 85]، فكلمة (أخاهم) تعني أخوة النسب لا الدين، فنبي الله شعيب رجل من قومه معروف لديهم، واستشعار القوم صلته بهم أدعى لقبول دعوته والاستماع إليه.

# هل أصحاب الأيكة هم أهل مدين؟

ورد ذكر نبي الله شعيب – عليه السلام- في عدة مواضع من القرآن في سور الأعراف و هود والعنكبوت بلفظة: (أخاهم) قال تعالى: ﴿ وَإِلَّى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾ [الأعراف: 85، هود: 84، العنكبوت: 36]

# أما موضع الشعراء فنلاحظ فيه أمرين:

الأول: جاء بدون ذكر (أخاهم)

الثاني: المواضع الثلاثة جاء فيها أنه أرسل لمدين أما موضع الشعراء فقد ذكر أنه أرسل لأصحاب الأيكة.

فهل أصحاب الأيكة هم أهل مدين أم هم قوم آخرون أرسل إليهم شعيب أيضا؟

# قولان للعلماء:

القول الأول: أن أصحاب الأيكة قوم آخرون ساكنون في جوار مدين، فمدين قوم شعيب وأصحاب الأيكة سكان البادية ، أرسل الله إليهما شعيبا ، وقالوا إن الذي يشهد لذلك ويرجحه أن القرآن لما ذكر هذه القصة لأهل مدين وصف شعيبا بأنه أخوهم، ولما ذكرها لأصحاب الأيكة لم يصف شعيبا بأنه أخوهم؛ إذ لم يكن شعيب نسيبا، ولا صهرا لأصحاب الأيكة، ومما يرجح ذلك قوله تعالى: ﴿وَإِن كَانَ أَصْحَابُ ٱلْأَيْكَةِ لَطْلِمِينَ فَٱنتَقَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لَيْإِمَامِ مُّبِينٍ الحجر: 78-79] فجعل ضمير هم مثنى باعتبار أنهم مجموع قبيلتين: مدين وأصحاب الأيكة. (1)

القول الثاني: أهل مدين هم أصحاب الأيكة، وكان نبي الله شعيب من أنفسهم، وإنما لم يقل هنا أخوهم شعيب؛ لأنهم نسبوا إلى عبادة الأيكة، وهي شجرة، وقيل: شجر ملتف كالغيضة، كانوا يعبدونها؛ فلهذا لما قال: كذب أصحاب الأيكة المرسلين، لم يقل: "إذ قال لهم أخوهم شعيب"، وإنما قال: ﴿إذ قال لهم شعيب)، فقطع نسبة الأخوة بينهم؛ للمعنى الذي نسبوا إليه، وإن كان أخاهم نسبا. (2)

إذن فمدين اسم القبيلة، والأيكة اسم شجرة أو شجر كانوا يعبدونه.

# المناقشة والترجيح:

يرى الباحث أن القول الثاني هو الأوجه، ويدل على صحته ما يلي:

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الزمخشري (3/332) وتفسير القرطبي (13/135)، وتفسير التحرير والتنوير (19/183)، وأغلب المفسرين على أن ضمير التثنية في قوله تعالى (وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَام مُّبِينٍ) [الحجر: 79] يعود على قوم لوط وأصحاب الأبكة.

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير ابن جرير الطبري (19/390) وتفسير ابن كثير (6/158)

1- ورد في القرآن أن أهلَ مدين كانوا يدينون بما يدين به أصحاب الأيكة أيضًا، ونبي الله شعيب — عليه السلام- قال لأهل مدين ﴿يَقَوُمِ آعُبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَقَدْ جَآءَتُكُم بَيِّنَةُ مِّن رَّبِكُم فَأُوفُواْ اللّكَيْلَ وَاللّهِ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُه وَقَدْ جَآءَتُكُم بَيِّنَةُ مِّن رَّبِكُم فَأُوفُواْ اللّكَيْلَ وَاللّه مَا لَكُم مِّنَ إِلَه عَيْرُه وَقَلْ لأصحاب وَالْمِيزَانَ وَلا تَبْخَسُواْ النّاسَ أَشْيَآءَهُم ﴿ الاعراف: 85] ، وقال لأصحاب الأبيكة أيضنا ﴿أَوْفُوا الْكَيْلَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُخْسِرِينَ وَزِنُوا بِالْقِسْطاسِ النّاسَ أَشْيَاءَهُم وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ السّعراء: 181-183]

2- القول بأن شعيب — عليه السلام بعث لأمتين وليس أمة واحدة يخالف ما ورد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أن كل الأنبياء قبله كانوا يبعثون إلى أقوامهم خاصة وخصه الله بأن أرسله للناس كافة، ففي الحديث عن جابر بن عبد الله، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أعطيت خمسا لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجدا وطهورا، وأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل، وأحلت لي الغنائم، وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة، وبعثت إلى الناس كافة، وأعطيت الشفاعة) (1)

فتبين من هذا أن أهل مدين وأصحاب الأيكة شيء واحد، وأنهم كانوا منغمسين في الشرك بالله، وكانوا يعيشون على التجارة التي كانوا يغشون فيها بإنقاص المكيال والميزان.

# المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم)

وقد تكرر نداء شعيب عليه السلام – على قومه بقوله: (يا قوم) عدة مرات كما قال تعالى: ﴿وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَكَوْمُ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ

<sup>(1)</sup> رواه البخاري كتاب أبواب المساجد، باب: قول النبي صلى الله عليه وسلم: (جعلت لي الأرض مسجدا وطهورا) حديث رقم: (427) وأخرجه مسلم في أول كتاب المساجد ومواضع الصلاة (حديث رقم 521)

غَيْرُهُ الاعراف: 85]، وهذا النداء إظهار لشفقته عليهم وبيان حرصه على هدايتهم، وهذا أدعى لقبول قوله.

# المطلب الثالث: إظهار الخوف والشفقة على قومه:

فقد بين نبي الله شعيب عليه السلام – لقومه خوفه عليهم إن استمروا على شركهم وبخسهم الناس حقوقهم، فقال لهم: ﴿وَلَا تَنقُصُواْ ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَانَ ۚ إِنِّ اللهِ مُعيب - أَرَىٰكُم بِخَيْرٍ وَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُم عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ﴿ [هود: 84]، فلما نهاهم شعيب عليه السلام – عن إنقاص المكيال والميزان قال معللا نهيه لهم: (إنِّي أَراكُمْ بِخَيْرٍ يريد: بثروة واسعة تغنيكم عن التطفيف، أو أراكم بنعمة من الله حقها أن تقابل بغير ما تفعلون، أو أراكم بخير فلا تزيلوه عنكم بما أنتم عليه.) (1)

فمعنى كلامه إنكم لستم مضطرين لهذا الغش، فقد آتاكم الله ثروة واسعة وحالة رخاء تغنيكم عن ذلك، ثم علل نهيه بسبب آخر وهو أن هذا الإفساد موجب لعذاب الله في الأخرة.

# المبحث الثاني/ الترغيب

رغب نبي الله شعيب - عليه السلام قومه في الإيمان بالله، ونبذ ما هم عليه من عبادة غيره وسلك معهم أسلوب الترغيب والذي سيتناوله الباحث من خلال مطلبين:

المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله.

المطلب الثاني: حثهم على الاستغفار والتوبة.

المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله:

وقد جاء ذلك في قوله تعالى: ﴿وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱرْجُواْ ٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَلَا تَعْثَواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [العنكبوت: 36]، فهنا يخبر تعالى

<sup>(1)</sup> تفسير الزمخشري (2/417)

عن نبيه شعيب عليه السلام-، أنه أنذر قومه، فأمر هم بعبادة الله وحده لا شريك له، وأن تكون عندهم رغبة في اليوم الآخر ولقاء الله فيخافوا عذابه ويرجون رحمته، ثم نهاهم عن العيث في الأرض بالفساد، وهو السعي فيها والبغي على أهلها. (1)

# المطلب الثاني: حثهم على الاستغفار والتوبة:

وتر غيبا لقومه في طاعة الله و العودة إليه قال شعيب — عليه السلام- لقومه: ﴿وَٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمۡ ثُمَّ تُوبُوٓا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّى رَحِيمٌ وَدُودٌ ﴾ [هود: 90]

فقوله: {واستغفروا ربكم ثم توبوا إليه} أي: (استغفروه من سالف الذنوب، وتوبوا فيما تستقبلونه من الأعمال السيئة، {إن ربي رحيم ودود} أي: لمن تاب وأناب)(2)

والفرق بين الاستغفار والتوبة: أن الاستغفار طلب المغفرة من الله بالدعاء، ويتبعه التوبة بالندم على ما وقع من معاص، والإقلاع عنها، والعزيمة ألا يعود البها، (3)

فطلب شعيب - عليه السلام - من قومه أن يسألوا الله المغفرة من الذنوب، ويتوبوا إلى الله بالندم على ما فعلوا، وترك الذنوب التي اقترفوها من الشرك بالله والغش بإنقاص المكيال والميزان، وبخس الناس حقهم، وبشرهم بأن الله رحيم ودود يرحم من تاب إليه وأناب.

(وجملة إن ربي رحيم ودود تعليل الأمر باستغفاره والتوبة إليه، وهو تعليل لما يقتضيه الأمر من رجاء العفو عنهم إذا استغفروا وتابوا) (4)

والسر في أن شعيب – عليه السلام- قرن بين اسمي الرحيم والودود في قوله {إن ربي رحيم ودود} هو أن الرجل قد يغفر لمن أساء إليه و لا يحبه، وكذلك

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير ابن كثير (6/277)

<sup>(2)</sup> تفسیر ابن کثیر (4/346)

<sup>(3)</sup> ينظر "معجم الفروق اللغوية " اللغوية لأبي هلال الحسن العسكري، (ص 235) تحقيق محمد إبراهيم سليم، طدار العلم والثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة - مصر

<sup>(4)</sup> تفسير التحرير والتنوير (12/147)

قد يرحم من لا يحبه، والرب تعالى يغفر لعبده إذا تاب إليه، ويرحمه ويحبه، مع ذلك فإنه يحب التوابين، وإذا تاب إليه عبده أحبه، ولو كان منه ما كان. (1)

# المبحث الثالث / الترهيب

#### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: الترهيب من عذاب يوم محيط. المطلب الثانى: الترهيب من عاقبة تكذيب رسولهم.

# المطلب الأول: الترهيب من عذاب يوم محيط:

أراد نبي الله شعيب – عليه السلام – أن يذكر قومه بنعم الله عليهم ويخوفهم من عاقبة إنقاص المكيال والميزان وبخس الناس أشياءهم فقال لهم كما ذكر الله تعالى: ﴿وَلَا تَنقُصُواْ ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَانَ ۚ إِنِيَّ أَرَىٰكُم بِخَيْرٍ وَإِنِيَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُحِيطٍ ﴾ [هود: 84]

فقوله: (وإني أخاف عليكم عذاب يوم محيط) ترهيب من وقوع عقاب الله بهم، إن هم استمروا على ما هم فيه من المعاصي والفساد، والعذاب هو عذاب الاستئصال في الدنيا كما في حق سائر الأنبياء، أو هو عذاب الآخرة، لأنه اليوم الذي نصب لإحاطة العذاب بالمعذبين، والأقرب دخول كل عذاب فيه، وهذا تحذير من عواقب كفران النعمة وعصيان واهبها، ووصف شعيب – عليه السلام – العذاب بأنه محيط القصد منه الترهيب من عذاب يحيط بهم بحيث لا يخرج منه أحد، فيحيط بهم العذاب كإحاطة الدائرة بما في داخلها، فينالهم من كل وجه، وذلك مبالغة في الوعيد. (2)

<sup>(1)</sup> ينظر «التبيان في أيمان القرآن» للإمام ابن القيم ص145، بتحقيق عبد الله بن سالم البطاطي، طدار عطاءات العلم (الرياض) - دار ابن حزم (بيروت) الطبعة: الرابعة، 1440 هـ - 2019 م

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير مفاتيح الغيب للرازي (18/384)

# المطلب الثانى: الترهيب من عاقبة تكذيب رسولهم:

بعد أن دعا شعيب – عليه السلام – قومه وبين ما هم عليه من ضلالة قال لهم مر هبا ومتوعدا: ﴿وَإِن كَانَ طَآبِفَةٌ مِّنكُمْ ءَامَنُواْ بِٱلَّذِيّ أُرْسِلْتُ بِهِ وَطَآبِفَةٌ لَمْ يُؤْمِنُواْ فَٱصْبِرُواْ حَتَىٰ يَحْكُمَ ٱللَّهُ بَيْنَنَا وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَاكِمِينَ ﴾ [الأعراف: 87]

أي: اصْبِرُوا فتربصوا وانتظروا حَتَّى يَحْكُمَ اللَّهُ بَيْنَنا، بأن ينصر المحقين على المبطلين ويظهر هم عليهم، وهذا وعيد للكافرين بانتقام الله منهم، وهو أيضا عظة للمؤمنين وحثّ على الصبر واحتمال ما كان يلحقهم من أذى المشركين إلى أن يحكم الله بينهم وينتقم لهم منهم، وَهُوَ خَيْرُ الْحاكِمِينَ لأنّ حكمه حق وعدل، لا يخاف فيه الحيف. (1)

وهذا صدر عن ثقة شعيب - عليه السلام - بأن الله سيحكم بينه وبين قومه استنادا لوعد الله إياه بالنصر على قومه، أو لعلمه بسنة الله في رسله ومن كذبهم بإخبار الله تعالى إياه بذلك، ولو لا ذلك لجاز أن يتأخر الحكم بين الفريقين إلى يوم الحساب، وجملة: (وهو خير الحاكمين) تذييل بالثناء على الله بأن حكمه عدل محض لا يحتمل الظلم عمدا ولا خطأ، وغيره من الحاكمين يقع منه أحد الأمرين أو كلاهما. (2)

وفي سورة هود قال لهم شعيب: ﴿وَيَقَوْمِ ٱعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُمُ إِنِي عَمِلٌ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخُزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَذِبٌ وَٱرْتَقِبُواْ إِنِّى مَعَكُمُ رَقِيبٌ ﴾ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخُزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَذِبٌ وَٱرْتَقِبُواْ إِنِّى مَعَكُمُ رَقِيبٌ ﴾ [هود: 93]، أي: (اعملوا كل ما في إمكانكم عمله معي، وابذلوا في تهديدي وو عيدي ما شئتم، فإن ذلك لن يضيرني، وكيف يضيرني وأنا المتوكل على الله المعتمد على عونه ورعايته ...؟ وإني سأقابل عملكم السيئ هذا بعمل آخر حسن من جانبي، وهو الدعوة إلى وحدانية الله- تعالى- وإلى مكارم الأخلاق.

وقوله: (سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَاذِبٌ) استئناف مؤكد لتهديده لهم، أي: اعملوا ما شئتم وأنا سأعمل ما شئت فإنكم بعد ذلك سوف تعلمون من منا الذي ينزل به عذاب يخزيه ويفضحه ويهينه، ومن منا الذي هو

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الزمخشري (2/128)

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير التحرير والتنوير (250/8 ب)

كاذب في قوله وعمله، وَارْتَقِبُوا عاقبة تكذيبكم للحق إِنِّي مَعَكُمْ رَقِيبٌ أي: إني معكم منتظر ومراقب لما يفعله الله- تعالى- بكم.) (1)

# المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله

# وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: التذكير بما وسع الله عليهم من الخيرات والنعم.

المطلب الثاني: التذكير بنعمة الخلق من العدم.

المطلب الثالث: التذكير بتكثير الله لهم.

المطلب الأول: التذكير بما وسع الله عليهم من الخيرات والنعم.

لما أمر شعيب - عليه السلام - قومه أن يوفوا الكيل والميزان بالقسط ونهاهم عن بخس الناس أشياءهم ذكرهم بنعمة الله عليهم فقال: ﴿بَقِيَّتُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لَّهُمْ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ﴾ [هود: 86] رزق الله خير لكم من بخسكم الناس، وما يفضل لكم من الربح بعد وفاء الكيل والميزان خير لكم من أخذ أموال الناس. (2)

فأنتم لا تفعلون ذلك من فقر وعوز، إنما أنتم في خير ونعمة من الله تغنيكم عن التطفيف، فصونوا نعمة الله بشكرها وترك الغش في معاملتكم للناس، وما يبقى لكم من حلال فيه بركة أفضل من حرام ممحوق البركة.

إن الغش في المكيال والميزان نوع من أنواع الفساد في الأرض ويؤدي إلى خلل اقتصادي كبير، ويؤدي إلى انهيار الأسواق، وكساد التجارة، ويفقدُ الناسُ الثقة والأمان فيحجمون عن الشراء، فالتاجر الصادق ينال السعادة والراحة، برواج تجارته وأقبال الناس عليه، والغش قد يؤدي إلى الثراء السريع، ولكن يؤدى إلى الخسران في الدنيا والآخرة.

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (7/264)

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير ابن كثير (4/343)

# المطلب الثاني: التذكير بنعمة الخلق من العدم:

ومما ذكرهم به شعيب – عليه السلام - ﴿وَٱتَّقُواْ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلجِبِلَةَ الْأَوَّلِينَ ﴾ [الشعراء: 184]، والجبلة: (الجماعة الكثيرة من الناس الذين كانوا من قبل قوم شعيب. والمقصود بهم أولئك الذين كانوا ذوي قوة كأنها الجبال في صلابتها، كقوم هود وأمثالهم ممن اغتروا بقوتهم، فأخذهم الله أخذ عزيز مقتدر.) (1)

أي خافوا عقاب الله بأن تجعلوا بينكم وبينه وقاية بالعمل الصالح وترك المعاصبي فهو سبحانه الذي خلقكم وخَلَقَ الأُمَمَ قَبْلَكم من العدم و أنعم عليكم بنعمة الوجود، وفي الآية تذكير بنعمة الله وترهيب من إهلاك الله لهم كما أهلك من قبلهم من الأمم الظالمة.

# المطلب الثالث: التذكير بتكثير الله لهم:

وذكر هم شعيب عليه السلام- أيضا بأنهم كانوا قلة مستضعفين فصاروا أمة قوية ﴿وَٱذْكُرُوۤا إِذْ كُنتُمْ قَلِيلًا فَكَثَّرَكُم ۗ وَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف: 88]

أي: (اذكروا ذلك الزمن الذي كنتم فيه قليلي العدد فكثركم الله بأن جعلكم موفوري العدد، وكنتم في قلة من الأموال فأفاضها الله بين أيديكم، فمن الواجب عليكم أن تشكروه على هذه النعم، وأن تفردوه بالعبادة والطاعة.) (2)

وفي هذا تعريض لقومه بأن عاقبة ما هم عليه نزع هذه النعم منهم، فقد تصيبهم آفة فتفني أكثرهم، أو تكسد تجارتهم ويذهب مالهم؛ إن هم أصروا على ما هم عليه من الكفر بالله، وإنقاص المكيال والميزان، ونصحهم أن يتأملوا كيف كان عاقبة المفسدين من قبل فقد أهلكهم الله.

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (10/275)

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (5/322)

الفصل الثاني المنهج العقلي في دعوة شعيب –عليه السلام–وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول/ الاستفهام.

المبحث الثاني/ الجدال.

المبحث الثالث/ الحوار.

## الفصل الثاني

# المنهج العقلى في دعوة شعيب عليه السلام

وقد استخدم نبي الله شعيب-عليه السلام- المنهج العقلي في دعوة قومه بالعديد من فنون القول، يستعرضها الباحث من خلال ثلاثة مباحث على النحو التالي:

المبحث الأول/ الاستفهام.

المبحث الثاني/ الجدال.

المبحث الثالث / الحوار.

# المبحث الأول/ الاستفهام

وقد استعمل نبي الله شعيب – عليه السلام أسلوب الاستفهام الاستنكاري في عدة مواضع في دعوته لقومه، يتعرض لها الباحث في ثلاثة مطالب على النحو التالي: المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.

المطلب الثاني: أو لو كنا كارهين؟

المطلب الثالث: أرهطي أعز عليكم من الله؟

المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.

وقد ورد هذا في قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبُ أَلَا تَتَقُونَ ﴾ [الشعراء: 177]، فقوله: ﴿أَلَا تَتَقُونَ ﴾ استفهام إنكاري، وكأنه يقول لهم: كيف بكم وقد تماديتم في الشرك بعبادة غير الله وغشكم في الكيل والميزان، أليس لهذه المعاصي من آخر فتنتهون وتتقون الله.

# المطلب الثاني: أو لو كنا كارهين؟

وقد ورد هذا الاستفهام في قوله تعالى: ﴿قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِهِ عَلَيْنَا لَّهُ اللَّهُ المستكبرون شعيبا والمؤمنين معه بتهديدهم كرهِينَ ﴾ [الاعراف: 88] واجه الملأ المستكبرون شعيبا والمؤمنين معه بتهديدهم

بالنفي من قريتهم أو العودة إلى ملتهم فقال لهم شعيب – عليه السلام- متعجبا مستنكرا: (أَوَلَوْ كُنَّا كَارِ هِينَ) أي: (أتجبروننا على العودة إلى ملتكم حتى ولو كنا كار هين لها، لاعتقادناً أنها باطلة وقبيحة ومنافية للعقول السليمة والأخلاق المستقيمة لا لن نعود إليها بأي حال من الأحوال، فالهمزة لإنكار الوقوع ونفيه، والتعجيب من أحوالهم الغريبة حيث جهلوا أن الدخول في العقائد اختياري محض ولا ينفع فيه الإجبار أو الإكراه.) (1)

# المطلب الثالث: أرهطي أعز عليكم من الله؟

قوله تعالى: ﴿قَالَ يَنَقَوْمُ أَرَهُطِى آَعَزُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱللّهِ وَٱتَّخَذْتُمُوهُ وَرَآءَكُمُ ظِهْرِيًّا إِنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴿ [هود: 92] لما دعا شعيب – عليه السلام- قومه وأقام عليهم الحجة ورد شبهاتهم قالوا له: ﴿قَالُواْ يَشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَاقَام عليهم الحجة ورد شبهاتهم قالوا له: ﴿قَالُواْ يَشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنّا لَنَرَنكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلاً رَهُطُكَ لَرَجَمُنكَ وَمَا أَنتَ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴿ [هود: 91] وَالنَّهُ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلاً رَهُطُكَ لَرَجَمُنكَ وَمَا أَنتَ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴿ [هود: 92] فَالقوم يسمعون كلامه، ولكنهم لم يقبلوا قوله، بل وألمحوا إلى إيذائه وقتله بقولهم: (وَإِنّا لَنَرَئكَ فِينَا ضَعِيفًا )، وما يمنعهم من ذلك إلا رهطه، وكلامهم هذا يبين ما غلب على القوم من عناد ومكابرة وعدم قبول للحق بعد أن أقام عليهم نبيهم شعيب – عليه السلام- الحجة فقال لهم مستنكرا: (قَالَ يَنقَوْمُ أَرَهُطِيّ أَعَنُ عَلَيْكُم شَعيب – عليه السلام- الحجة فقال لهم مستنكرا: (قَالَ يَنقَوْمُ أَرَهُطِيّ أَعَنُ عَلَيْكُم مِن اللّه وَاتَّخَذُتُمُوهُ وَرَآءَكُمُ ظِهْرِيًّا إِنَّ رَبِي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطً ﴾ [هود: 92] مِن اللّه وَاتَخَدُتُمُوهُ وَرَآءَكُمُ ظِهْرِيًّا إِنَّ رَبِي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطً ﴾ [هود: 92]

فقوله: (يَتَقَوْم أَرَهُطِى أَعَزُ عَلَيْكُم) استفهام إنكاري، أي: (أتتركوني لأجل قومي، ولا تتركوني إعظاما لجناب الله أن تنالوا نبيه بمساءة، وقد اتخذتم جانب الله (وراءكم ظهريا) أي: نبذتموه خلفكم، لا تطيعونه ولا تعظمونه، (إن ربي بما تعملون محيط) أي: هو يعلم جميع أعمالكم وسيجزيكم بها.) (2)

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (5/326)

<sup>(2)</sup> تفسیر ابن کثیر (4/347)

# المبحث الثاني/ الجدال

وقد استعمل نبي الله شعيب عليه السلام- هذا الأسلوب الدعوي لإثبات صحة الحق الذي جاء به، ورد الشبهات التي قالها الملأ من قومه وبين القرآن الكريم ذلك في عدة مواضع يتعرض لها الباحث في ثلاثة مطالب على النحو التالي:

المطلب الأول: استنكار ما يأمرهم به من التوحيد، والأمانة وعدم الغش والتطفيف.

المطلب الثاني: ادعاؤهم أن نبيهم من المسحرين وأنه بشر مثلهم.

المطلب الثالث: التمسك بملة الكفر والتهديد بالنفى.

المطلب الرابع: ادعاؤهم عدم فهم كلامه وأنه فيهم ضعيف.

المطلب الأول: استنكار ما يأمرهم به من التوحيد، والأمانة وعدم الغش والتطفيف:

لما دعا شعيب عليه السلام- قومه إلى عبادة الله وحده وترك ما هم عليه من فساد ببخس الناس أشياءهم وإنقاص المكيال والميزان؛ ما كان من القوم إلا أن قالوا متهكمين على نبيهم: ﴿قَالُواْ يَشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ عَالَمَ اللَّهُ الرَّشِيدُ ﴾ [هود: 87]

# أمرهم شعيب - عليه السلام - بشيئين:

(بالتوحيد وترك البخس، فالقوم أنكروا عليه أمره بهذين النوعين من الطاعة، فقوله: ﴿أَن نترك ما يعبد آباؤنا﴾ إشارة إلى أنه أمر هم بالتوحيد وقوله: ﴿أَو أَن نفعل في أمو النا ما نشاء﴾ إشارة إلى أنه أمر هم بترك البخس.

أما الأول: فقد أشاروا فيه إلى التمسك بطريقة التقليد؛ لأنهم استبعدوا منه أن يأمر هم بترك عبادة ما كان يعبد آباؤهم، يعني الطريقة التي أخذناها من آبائنا وأسلافنا كيف نتركها، وذلك تمسك بمحض التقليد.

ولفظ الصلاة المراد منه الدين والإيمان؛ لأن الصلاة أظهر شعار الدين، فجعلوا ذكر الصلاة كناية عن الدين، فقصدوا بقولهم: (أصلاتك تأمرك) السخرية.) (1)

(وجملة «إنك لأنت الحليم الرشيد» زيادة منهم في السخرية منه- عليه السلام- وفي التهكم عليه، فكأنهم- قبحهم الله- يقولون له: كيف تأمرنا بترك عبادة الأصنام، وبترك النقص في الكيل والميزان، مع علمك اليقيني بأن هذين الأمرين قد بنينا عليهما حياتنا، ومع زعمك لنا بأنك أنت الحليم الذي يتأنى ويتروى في أحكامه، الرشيد الذي يرشد غيره إلى ما ينفعه؟ إن هذين الوصفين لا يليقان بك، ما دمت تأمرنا بذلك، وإنما اللائق بك أضدادهما، أي الجهالة والسفه والعجلة في الأحكام.) (2)

# رد شعيب - عليه السلام - على هذه الشبهة:

وقد رد شعيب - عليه السلام -على قومه بقوله: ﴿قَالَ يَقَوْمُ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنَا ۚ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا ٱلنَّهَاكُمُ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلّا الْإِصْلَاحَ مَا ٱستَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِى إِلّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ عَنْهُ إِنْ أَلْإِصْلَاحَ مَا ٱستَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِى إِلّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ السلام - يا قوم أخبروني إن كنت على بينة من ربي ماذا ينجيكم من عاقبة تكذيبي، وهو تحذير لهم على فرض احتمال أن يكون صادقا، أي فالحزم أن تأخذوا بهذا الاحتمال، أو فالحزم أن تنظروا في كنه ما نهيتكم عنه أن أمنعكم أفعالا وأنا أفعلها، أي لم أكن لأنهاكم عن شيء وأنا أفعله، ففي هذا إظهار أن ما نهاهم عنه أن شأنه ليس شأن الجبابرة الذين ينهون عن أعمال وهم يأتونها؛ لأن مثل ذلك ينبئ بعدم النصح فيما يأمرون وينهون، إذ لو كانوا يريدون النصح والخير في ينبئ بعدم النصح فيما يأمرون وينهون، إذ لو كانوا يريدون النصح والخير في ذلك لاختاروه لأنفسهم.

وجملة (إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت) المراد إثباته هو الإصلاح في جميع أوقات استطاعته بتحصيل الإصلاح، فالقصر قصر قلب.

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير مفاتيح الغيب للرازي (18/386 وما بعدها)

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (7/260)

ولما بين لهم حقيقة عمله وكان في بيانه ما يجر الثناء على نفسه أعقبه بإرجاع الفضل في ذلك إلى الله فقال (وما توفيقي إلا بالله) فسمى إرادته الإصلاح توفيقا وجعله من الله لا يحصل في وقت إلا بالله، أي بإرادته و هديه. (1)

# المطلب الثاني: ادعاؤهم أن نبيهم من المسحرين وأنه بشر مثلهم.

لما دعاهم شعيب إلى توحيد الله ونهاهم عن الإفساد في الأرض ببخس الناس أشياءهم قالوا: ﴿قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ وَمَا أَنتَ إِلّا بَشَرٌ مِّقُلُنَا وَإِن لَناس أشياءهم قالوا: ﴿قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلمُسَحَّرِينَ وَمَا أَنتَ إِلّا بَشَرٌ مِقَلُنَا وَإِن نُظُنُّكَ لَمِنَ ٱلكَّذِبِينَ فَأَسُقِط عَلَيْنَا كِسَفَا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ والشعراء: 185-187]، فلم يتأثروا بأي كلام وجهه لهم نبيهم، بل اتهموه في عقله وفي صدقه، فقالوا له بسفاهة و غرور: إنما أنت يا شعيب من الذين أصيبوا بسحر عظيم فجعلهم لا يعقلون ما يقولون، وما أنت إلا بشر مثلنا، ولا مزية لك برسالة أو بنبوة علينا، وما نظنك إلا من الكاذبين فيما تدعيه، فإن كنت صادقا في دعوى الرسالة فأسقط علينا قطعا من العذاب الكائن من جهة السماء. (2)

وكون الرسول بشرا ليس عيبا فيه ولا شبهة، فقد أرسل الله رسوله بشرا ليكون قدوة يقتدون به في كل أحواله، ويطبق المنهج الذي جاءهم به، وهي نفس شبهة قوم نوح و عاد وثمود من قبل.(3)

فبماذا أجابهم شعيب- عليه السلام-؟ ﴿قَالَ رَبِّيَ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الشعراء: 188]، أي: (أنّ الله أعلم بأعمالكم وبما تستوجبون عليها من العقاب، فإن أراد أن يعاقبكم بإسقاط كسف من السماء فعل، وإن أراد عقابا آخر فإليه الحكم والمشيئة)

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير التحرير والتنوير (12/143 وما بعدها)

<sup>(2)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (10/276)

<sup>(3)</sup> مر بنا تفنيد هذه الشبهة بما يغنى عن الإعادة.

<sup>(4)</sup> تفسير الزمخشري (3/333)

# المطلب الثالث: التمسك بملة الكفر والتهديد بالنفي:

وقد وردت هذه الشبهة في قوله تعالى: ﴿قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِهِ عَلَيْنَا اللهُ ا

لقد يئس القوم من شعيب بعد تهديده؛ ولذلك لجئوا إلى التهديد بالنفي والاستبعاد، فقالوا بكل وقاحة وكبر لنبيهم، اختر لنفسك يا شعيب إما النفي أنت والذين آمنوا معك، أو العودة إلى ديننا.

# هل كان شعيب على ملة قومه؟

التعبير بقولهم: (أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنا) يفهم منه أن شعيبا والذين آمنوا معه كانوا على ملة قومهم ثم خرجوا منها، وهذا مقبول في أتباع شعيب أما في حقه عليه السلام- فهو محال، فإن الأنبياء معصومون- حتى قبل النبوة- عن ارتكاب الكبائر فضلا عن الشرك.

وقد أجيب عن ذلك (بأن المستكبرين قد قالوا ما قالوا من باب التغليب، فقالوا: (لَنُخْرِجَنَّكَ يا شُعَيْبُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَكَ مِنْ قَرْيَتِنا) فعطفوا على ضميره الذين دخلوا في الإيمان منهم بعد كفر هم قالوا: لتعودن فغلب الجماعة على الواحد، فجعلو هم عائدين جميعا، إجراء للكلام على حكم التغليب، وعلى ذلك أجرى شعيب عليه السلام جوابه فقال: (إن عدنا في ملتكم بعد إذ نجانا الله منها)، و هو يريد عود قومه، إلا أنه نظم نفسه في جملتهم) (1)

فرد شعيب عليهم قائلا: ﴿قَالَ أُولُو كُنّا كَرِهِينَ قَدِ ٱفْتَرَيْنَا عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا إِنْ عُدُنَا فِي مِلَّتِكُم بَعْدَ إِذْ نَجَّنَا ٱللّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نّعُودَ فِيهَا إِلّا أَن يَشَاءَ عُدُنَا فِي مِلَّتِكُم بَعْدَ إِذْ نَجَّنَا ٱللّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن تَعُودَ فِيهَا إِلّا أَن يَشَاءَ ٱللّهُ رَبُّنَا أَفْتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِٱلْحَقِ اللّهُ رَبُّنَا أَفْتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِٱلْحَقِ اللّهُ رَبُّنَا أَفْتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِٱلْحَقِ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْفَاتِحِينَ ﴿ [الاعراف: 88-88] ، وقوله - عليه السلام-: (أَولَوْ كُنّا كَارِهِينَ) أَن تَجبروننا على العودة إلى ملتكم حتى ولو كنا كارهين لها، لاعتقادنا أنها بأي: أتجبروننا على العقول السليمة والأخلاق المستقيمة لا. لن نعود إليها بأي حال من الأحوال.

<sup>(1)</sup> تفسير الزمخشري (2/129)

ثم صارحهم برفضه التام لما يتوهمون من العودة إلى ملتهم فقال: (قَدِ افْتَرَيْنا عَلَى اللهِ كَذِباً إِنْ عُدْنا فِي مِلَّتِكُمْ بَعْدَ إِذْ نَجَانا الله مِنْها) أي: قد اختلقنا على الله- تعالى- أشنع أنواع الكذب إن عدنا في ملتكم الباطلة بعد إذ نجانا الله بهدايتنا إلى الدين الحق وتنزيهنا عن الإشراك به- سبحانه- ، ولا يتأتى منا أن نعود في ملتكم الباطلة في حال من الأحوال أو في وقت من الأوقات إلا في حال أو في وقت مشيئة الله- المتصرف في جميع الشئون- عودتنا إليها، فهو وحده القادر على ذلك ولا يقدر عليه غيره لا أنتم ولا نحن، لأننا موقنون بأن ملتكم باطلة وملتنا هي الحق والموقن لا يستطيع إزالة يقينه ولا تغييره وإنما ذلك بيد مقلب القلوب، الذي وسع علمه كل شيء.

وهذا اللون من الأدب العالي، حكاه القرآن عن الأنبياء- عليهم الصلاة والسلام- في مخاطبتهم، فأنت ترى أن شعيبا- عليه السلام- مع ثقته المطلقة في أنه لن يعود هو وأتباعه إلى ملة الكفر أبدا، مع ذلك هو يفوض الأمر إلى الله تأدبا معه، فلا يجزم بمشيئته هو، بل يترك الأمر الله، فقد يكون في علمه سبحانه ما يخفى على البشر، مما تقتضيه حكمته وإرادته.

ثم يترك شعيب عليه السلام قومه وتهديدهم ووعيدهم، ويتوجه إلى الله بالاعتماد والدعاء فيقول: (عَلَى الله تَوَكَّلْنا رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنا وَبَيْنَ قَوْمِنا بِالْحَقِّ وَأَنْتَ خَيْرُ الْفاتِحِينَ) أي: على الله وحده وكلنا أمرنا، فهو الذي يكفينا أمر تهديدكم ووعيدكم، ومن يتوكل على الله فهو حسبه، ربنا احكم بيننا وبين قومنا الذين ظلمونا بالحق وأنت خير الحاكمين، لخلو حكمك عن الجور والحيف، فقوله: (عَلَى الله تَوكَلُنا) إظهار للعجز من جانب شعيب، وأنه في مواجهته لأولئك المستكبرين لا يعتمد إلا على الله وحده، ولا يأوي إلا إلى ركنه المكين، وحصنه الحصين.

وقوله: (رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنا) إعراض عن مجادلتهم ومفاوضتهم بعد أن تبين له عنادهم وسفههم، وإقبال على الله- تعالى- بالتضرع والدعاء.

والفتح: أصله إزالة الأغلاق عن الشيء، واستعمل في الحكم، لما فيه من إزالة الأشكال في الأمر.

والخلاصة: أنك إذا تأملت في رد شعيب- عليه السلام- على ما قاله المستكبرون من قومه، تراه يمثل أسمى ألوان الحكمة وحسن البيان، فهو يرد على وعيدهم وتهديدهم بالرفض التام لما يبغون، والبغض السافر لما يريدونه منه، ثم يكل الأمور كلها إلى الله، مظهرا الاعتماد عليه وحده، ثم يتجه إليه- سبحانه-

بالدعاء متلمسا منه أن يفصل بينه وبين قومه بالحق الذي مضت به سنته في التنازع بين المرسلين والكافرين، وبين سائر المحقين والمبطلين. (1)

# المطلب الرابع: ادعاؤهم عدم فهم كلامه وأنه فيهم ضعيف.

بعد أن دعاهم نبيهم شعيب - عليه السلام - وأقام عليهم الحجة وبان للقوم وضوح الحق انتقلوا إلى التهديد، فقالوا: -كما حكى الله عنهم- ﴿قَالُواْ يَشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنّا لَنَرِئكَ فِينَا صَعِيفًا وَلَوْلا رَهُطُكَ لَرَبَمُنَكُ وَمَا أَنتَ عَلَيْنَا مَعِيفًا وَلَوْلا رَهُطُكَ لَرَبَمُنَكُ وَمَا أَنتَ عَلَيْنَا مَعِيزِيزِ ﴿ [هود: 91] ، وليس المراد عدم فهم كلامه لأن شعيبا عليه السلام - كان مقوالاً فصيحا؛ فالمعنى: إنك تقول ما لا نصدق به، وهذا مقدمة لإدانته واستحقاقه الذم والعقاب عندهم في قولهم: (ولولا رهطك لرجمناك)، ولذلك عطفوا عليه (وإنا لنراك فينا ضعيفا) أي وإنك فينا لضعيف، أي غير ذي قوة ولا منعة، فالمراد الضعف عن المدافعة إذا راموا أذاه، وذلك مما يرى لأنه ترى دلائله وسماته، وعطفوا على هذا قولهم: (ولولا رهطك لرجمناك) وهو المقصود مما مهد إليه من المقدمات، أي لا يصدنا عن رجمك شيء إلا مكان رهطك فينا، لأنك أوجبت رجمك بطعنك في ديننا، والرجم: القتل بالحجارة رميا، وهو قتلة حقارة وخزي. وفيه دلالة على أن حكم من يخلع دينه الرجم في عوائدهم.

وجملة: (وما أنت علينا بعزيز) مؤكدة لمضمون (ولولا رهطك لرجمناك) لأنه إذا انتفى كونه قويا في نفوسهم تعين أن كفهم عن رجمه مع استحقاقه إياه في اعتقادهم ما كان إلا لأجل إكرامهم رهطه لا للخوف منهم.

(وما أنت علينا بعزيز) أي أنك لا يعجزنا قتلك ولا يشتد على نفوسنا، أي لأنك هين علينا ومحقر عندنا وليس لك من ينصرك منا. (2)

وقد رد عليهم بقوله: ﴿قَالَ يَنَقُومُ أَرَهُطِى أَعَزُّ عَلَيْكُم مِّنَ ٱللَّهِ وَٱتَّخَذْتُمُوهُ وَرَآءَكُمْ ظِهْرِيًّا إِنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴾ [هود: 92]، والاستفهام إنكاري أي: الله أعز من رهطي، وهو كناية عن اعتزازه بالله لا برهطه فلا يريبه عدم عزة رهطه عليهم، وهذا تهديد لهم بأن الله ناصره لأنه أرسله فعزته بعزة مرسله.

<sup>(1)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (5/326 وما بعدها)

<sup>(2)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (12/148 وما بعدها)

والظهري- بكسر الظاء- نسبة إلى الظهر على غير قياس، والمراد بالظهري الكناية عن النسيان، أو الاستعارة لأن الشيء الموضوع بالوراء ينسى لقلة مشاهدته، فهو يشبه الشيء المجعول خلف الظهر في ذلك، فوقع ظهريا حالا مؤكدة للظرف في قوله: وراءكم إغراقا في معنى النسيان لأنهم اشتغلوا بالأصنام عن معرفة الله أو عن ملاحظة صفاته.

وقوله: (إن ربي بما تعملون محيط) تعريض بالتهديد، وأن الله يوشك أن يعاقبهم على ما علمه من أعمالهم. (1)

ثم قال لهم مهددا ومرهبا إياهم من عذاب الله: ﴿وَيَنَقُومُ اعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِّى عَمِلُ سُوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخُزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَذِبٌ وَارْتَقِبُواْ مَكَانَتِكُمْ إِنِّى مَعَكُمْ رَقِيبٌ ﴾ [هود: 93]، أي: (اعملوا ما شئتم وأنا سأعمل ما شئت فإنكم بعد ذلك سوف تعلمون من منا الذي ينزل به عذاب يخزيه ويفضحه ويهينه، ومن منا الذي هو كاذب في قوله وعمله، وَارْتَقِبُوا عاقبة تكذيبكم للحق إنِّي مَعَكُمْ رَقِيبٌ أي: إني معكم منتظر ومراقب لما يفعله الله- تعالى- بكم.

وبذلك نرى شعيبا- عليه السلام- في هاتين الآيتين، قد استعمل مع قومه أسلوبا آخر في المخاطبة، يمتاز بالشدة عليهم والتهديد لهم، لا غضبا لنفسه، وإنما لأجل حرمات الله- تعالى-، والدفاع عن دينه.

ولم يطل انتظار شعيب عليه السلام ومراقبته لما يحدث لقومه، بل جاء عقاب الله تعالى لهم بسرعة وحسم، بعد أن لجوا في طغيانهم، وقد ذكر عقاب الله فقال: ﴿وَلَمَّا جَآءَ أُمْرُنَا نَجَّيْنَا شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وبِرَحْمَةٍ مِّنّا سُبحانه ذلك فقال: ﴿وَلَمَّا جَآءَ أُمْرُنَا نَجَّيْنَا شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وبِرَحْمَةٍ مِّنّا وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِينرِهِمْ جَنْمِينَ كَأَن لّمْ يَغْنَواْ فِيهَ أَ أَلَا بُعِدَتُ ثَمُودُ ﴾ [هود: 94-95] (2)

<sup>(1)</sup> ينظر المرجع السابق (12/152 وما بعدها)

<sup>(2)</sup> ينظر المرجع السابق (7/264)

# المبحث الثالث / الحوار

استعمل نبي الله شعيب عليه السلام – أسلوب الحوار مع قومه، ليبين لهم مراد الله تعالى منهم، بعبادته وحده لا شريك له وترك ما هم عليه من غش وإفساد في الأرض، محذر ا إياهم من غضب الله و عقابه.

# ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: أهم نقاط الحوار في دعوة شعيب \_ عليه السلام\_

المطلب الثاني: التعقيب على الحوار.

# المطلب الأول: أهم نقاط الحوار في دعوة شعيب \_ عليه السلام\_

- 1-ابتدأ نبي الله شعيب عليه السلام حواره مع قومه بأن دعاهم إلى توحيد الله شأن جميع الرسل قبله، وقد عرف قومه بأصحاب الأيكة إشارة إلى معبودهم من دون الله عزوجل، فقال: ﴿يَقَوْمِ آعُبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُو ﴾ [الأعراف: 85] وهذا ما يعرف في الحوار بالبدء بالقضايا الكبرى قبل الصغرى- كما سبق بيانه-.
- 2- وبعد أن أمر هم بالتوحيد نهاهم عن الإفساد في المعاملات التجارية، فنهاهم عن التطفيف في الكيل والميزان الذي كان متفشيا فيهم فقال- كما حكى القرآن عنه: ﴿ وَلَا تَنْقُصُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ إِنِي أَرَاكُمْ بِخَيْرٍ وَإِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ مُحِيطٍ وَيَا قَوْمٍ أَوْفُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ عَذَابَ يَوْمٍ مُحَيطٍ وَيَا قَوْمٍ أَوْفُوا الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلَا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [هود: 84-85]
- 3- ثم أراد شعيب عليه السلام تحريك مشاعر الإيمان في قلوبهم فقال: ﴿وَلَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ۚ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴾ [الأعراف: 85] فهو يشير إلى أن الإيمان بالله والإصلاح في الأرض يجلب لأهله خيري الدنيا والآخرة، وهذا ترقيق لقلوبهم وترغيب لهم في الاستجابة لأمر الله وطاعة رسولهم.

- 4-ثم بين لهم أن الذي دعاه إلى أمر هم ونهيهم حرصه على هدايتهم ونجاتهم من عذاب الله، فقال: ﴿إِنِّى أَرَىٰكُم بِخَيْرٍ وَإِنِّى أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ شُحِيطٍ ﴾ [هود: 84]
- 5- فماذا كان رد قومه عليه؟ قالوا له متعجبين متهكمين: ﴿قَالُواْ يَشُعَيْبُ أَصَلُوتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآوُنَآ أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آَمُولِنَا مَا نَشُوَّا إِنَّكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآوُنَآ أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي آَمُولِنَا مَا نَشُوُّا إِنَّكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمِ الرشيد» زيادة منهم في الرّشيد ﴿ [هود: 87]، وقولهم: ﴿إنك لأنت الحليم الرشيد ﴿ ويادة منهم في السخرية منه عليه السلام وكأنهم يعرضون في الكلام بأن الوصف اللائق بك أضدادهما، أي السفه والعجلة في الأمور ، وهذا من سوء أدبهم مع نبيهم.
- 6- فرد عليهم شعيب بأدب الأنبياء قائلا: ﴿قَالَ يَلَقَوْمٍ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيّنَةٍ مِّن رَبِّ وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنَا وَمَا أُرِيدُ أَنْ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَنكُمْ عَنْهُ إِنْ أَرِيدُ إِلّا الْإِصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلّا بِاللّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ اللّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ اللّهِ الدوة وكلفني بمهمة البلاغ ، [هود: 88] فأنا رسول من الله أنعم الله علي بنعمة النبوة وكلفني بمهمة البلاغ ، ثم قال لهم بنبرة الصادق الأمين: أنا رسول الله إليكم يطابق قولي فعلى، وما أريد بما أنصحكم به إلا إصلاح ما أفسدتموه قبل البوار والخسران ، ثم يفوض الأمور إلى الله تعالى فيقول: ﴿وَمَا تَوْفِيقِي إِلّا بِاللّهِ عَلَيْهِ تَوَكِّلُتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ اللّهُ وَمِد شبهتهم وتهكمهم عليه ببيان الحق الذي جاءهم به ، وتطمينهم أنه قدوة لهم لن يأمر هم بشيء ويفعله ، وأنه معتمد على الله في كل أموره فهو خير معين.
  - 7- ثم انتقل شعيب عليه السلام إلى نهيهم عن الصد عن سبيل الله، وإرهاب من آمن به وتخويفه، فقال: ﴿وَلَا تَقْعُدُواْ بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِهِ وَتَبْغُونَهَا عِوَجًا وَٱذْكُرُواْ إِذْ كُنتُمْ قَلِيلًا وَتَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِهِ وَتَبْغُونَهَا عِوَجًا وَٱذْكُرُواْ إِذْ كُنتُمْ قَلِيلًا فَكَثَرَكُمُ وَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف: 86] ، أي: ولا تقعدوا بكل طريق تهددون من آمن بالله ورسوله بتخويفه بالأذى والخسران، وتلقون عليهم الشبه والتهم بادعائكم أني كذاب، أو أن اتباعكم لي سيكون طريقا للبوار والكساد في أموالكم، أي: إذا منعتم الخير عن أنفسكم فلا طريقا للبوار والكساد في أموالكم، أي: إذا منعتم الخير عن أنفسكم فلا

- تمنعوه عن غيركم بصدكم عن سبيل الله، وذكر هم بنعمة الله عليهم بأن يتذكروا عندما كانوا قليلي العدد فكثر هم الله وكانوا في قلة من الأموال فرزقهم ووسع عليهم، فمن الواجب عليكم أن تشكروه على هذه النعم، وأن تفردوه بالعبادة والطاعة.
- 8- ثم اتبع هذا التذكير بالنعم بالترهيب من عواقب الإفساد فقال: وانظروا نظر تأمل واعتبار كيف كانت عاقبة المفسدين من الأمم الخالية، فقال: ﴿وَيَنَقَوْمِ لَا يَجُرِمَنَّكُمْ شِقَاقِىٓ أَن يُصِيبَكُم مِّثُلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوحٍ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَلِحٍ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِّنكُم بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: 89]
- 9- وبعد الترهيب يأتي الترغيب فذكرهم برحمة الله الذي يتوب على من تاب فدعاهم إلى الاستغفار والتوبة قائلا: ﴿وَٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوٓا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّ فدعاهم إلى الاستغفار والتوبة قائلا: ﴿وَٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوٓا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّ وَدُودٌ ﴾ [هود: 90]
- 10- و هكذا نجد شعيبا- عليه السلام- و هو خطيب الأنبياء- ينوع لقومه في أساليب النصح والموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن، ولكن القوم كانوا مستعلين معاندين، فقد ردوا على هذه النصائح بقولهم: ﴿قَالُواْ يَشُعَيْبُ مَا نَفُقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنّا لَنَرَئكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلاً رَهُطُكَ لَرَجَمُنكً وَمَا أَنتَ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴿ [هود: 91]، والمقصد من كلامهم الاستهانة به وبدعوته -عليه السلام-، والصدود عنه، وتلويحهم بإيذائه بقولهم: (وَإِنّا لَنَراكَ فِينا ضَعِيفاً) ، ولو لا عشيرتك التي هي على ملتنا وشريعتنا لرجمناك بالحجارة حتى الموت، وما أنت عَلَيْنا بِعَزِيزٍ بل أنت فينا مكروه ضعيف!!

لقد سيطر الكبر والعناد على عقلية هؤلاء القوم، وغلظة طباعهم دفعتهم لسوء الأدب مع نبيهم الكريم.

11- ولما رأى شعيب- عليه السلام- أن اللين لا يجدي مع هذه الغطرسة انتقل الله الشدة، والإنكار عليهم بسبب مقاييسهم الزائفة وأوضاعهم المقلوبة فقال: (وقَالَ يَكَوْمُ أَرَهُطِيّ أَعَزُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱللّهِ وَٱتَّخَذْتُمُوهُ وَرَآءَكُمْ ظِهْرِيًّ إِنَّ رَبِّ بِمَا

تَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴿ [هود: 92]، يا قوم أتقيمون لعشيرتي وزنا وتعملون لهم حسابا فلا تؤذوني ولا تخافون الله، الذي جعلتم أو امره ونو اهيه وراء ظهوركم بسبب كفركم وطغيانكم؟ إِنَّ رَبِّي بِما تَعْمَلُونَ مُحِيطٌ، وسيجازيكم عليها بما تستحقون من عذاب مهين.

12- وفي سورة الأعراف هددوا نبيه وأتباعه بالنفي أو العودة إلى ملة الكفر التي كانوا عليها فقالوا: ﴿لَنُحُرِجَنَّكَ يَشُعَيْبُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَا أَوُ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا ﴾ [الاعراف: 88]، ووعيدهم هذا بدلا من مقابلة الكلمة بالكلمة والحجة بالحجة قابلوا قوة البيان من شعيب بالتهديد والوعيد فقالوا بغلظة واستعلاء: إما النفي لك ولاتباعك، وإما العودة إلى ملتنا!!! فقال لهم شعيب بعزة المؤمن الواثق بربه مستنكرا وعيدهم: ﴿قَالَ أُولُو كُنَّا كَرِهِينَ ﴾ [الاعراف: 88] أتجبروننا على العودة إلى ملتكم حتى ولو كنا كارهين لها، لاعتقادنا ببطلانها، ثم قالها لهم بكل قوة وصراحة رافضا وعيدهم: ﴿قَلْ أَوَلَو كُنَّا عَلَى اللهِ كَذِبًا إِنْ عُدْنَا فِي مِلَّيْكُم بَعْدَ إِذْ نَجَّلْنَا اللهُ مِنْها وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَّعُودَ فِيها لَا يَشْ مَوْمَا بِالْحَقِ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْفَتِحِينَ ﴾ [الأعراف: 89]، فنحن موقنون بأن ملتكم وعيدكم فلن يرهبنا لأننا على الله وحده متوكلون، فهو الذي يكفينا شركم وعيدكم، ربنا افتح بحكمك بيننا وبين قومنا بالحق وأنت خير الحاكمين.

وفي هذا بيان للمغرورين المستكبرين من قومه أن المعركة بينهم وبين الله، وإنما هو عبد لله يتوكل على مولاه وهو كافيه شرهم وكيدهم، وقوله هذا عليه السلام- إعراض عن الحوار معهم ومجادلتهم بعد أن تبين له عنادهم وأن الحوار معهم صار عقيما لا يجدي نفعا، وهذا من حكمته — عليه السلام- في مواجهته للملأ المستكبرين من قومه.

13- ثم زاد في توبيخهم وتهديدهم فقال ﴿وَيَنَقَوْمِ ٱعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَلِمِلُ اللهِ وَمَنُ هُوَ كَاذِبُ وَٱرْتَقِبُوٓاْ إِنِي مَعَكُمُ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُغْزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَاذِبٌ وَٱرْتَقِبُوٓاْ إِنِي مَعَكُمُ رَقِيبٌ ﴾ [هود: 93] اعملوا كل ما في وسعكم وقدرتكم أن تعملوه معي عمله

معي، فإن ذلك لن يخيفني أو يرهبني، وسوف تعلمون من منا الذي ينزل به عذاب يخزيه ويهينه، ومن منا كاذب في قوله وعمله، وَارْ تَقِبُوا عاقبتكم إِنِّي مَعَكُمْ مراقب لما يفعله الله- تعالى- بكم.

وبذلك نرى شعيبا- عليه السلام- قد استعمل مع قومه أسلوبا آخر في الحوار، وهو أسلوب الشدة عليهم والتهديد لهم، حيث لا يجدي اللين ولا الموعظة الهادئة شيئا.

14- وبعد هذه المحاورات والمجادلات التي دارت بين شعيب وقومه، جاءت الخاتمة التي حكاها القرآن في قوله تعالى: ﴿فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي كَالِمَ الْمَارِينَ اللَّهُ وَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي كَالِمَ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

# المطلب الثاني: التعقيب على الحوار:

# نلاحظ في حوار نبي الله شعيب مع قومه عدة أمور:

- 1-موضوع الحوار: القضية الكبرى والأساسية التي أرسل بها جميع الأنبياء قبله: الدعوة إلى التوحيد، وترك الشرك.
- 2-كان قوم شعيب مفسدون في المعاملات التجارية بالغش والتطفيف في المكاييل والموازين فنبههم شعيب عليه السلام على خطورة ما يفعلون وأن مآله خراب وكساد للاقتصاد والتجارة.
  - 3-تميز حوار شعيب عليه السلام- بالموضوعية وقوة الحجة والبيان.
- 4-تكرار شعيب -عليه السلام- النداء على قومه (يا قوم) رغبة في تهيئة قلوبهم لقبول ما يدعو هم إليه.
- 5-صبر شعيب -عليه السلام- وسعة صدره وحلمه في الرد على سفاهات قومه وتهكمهم عليه وانشغاله ببيان مهمته التي أرسل من أجلها وهذا درس مهم للدعاة في كل زمان ومكان.
- 6-دعاهم إلى الاعتبار بالأمم قبلهم، وهذا شيء حسى يعلمونه غير خاف عنهم.
- 7-ر غبهم في الاستغفار والتوبة إلى الرب الرحيم الودود الذي يتوب على من تاب من عباده.

- 8-تميز الحوار أيضا بإبراز شعيب لقوة إيمان الداعية بربه وتوكله عليه وإبراز الحق وقوته بإظهار التحدي لهم ولقوتهم الموهومة بجانب قوة الله الذي لا يعجزه شيء.
- 9-التوقف عن المجادلة عندما يتحول الحوار إلى حوار عقيم، وفيه ما فيه من التهكم والأزدراء.
- 10-عزة الداعية وثقته بربه حينما رد عليهم متوعدا إياهم بوقوع العذاب في مقابل تهديدهم إياه بالنفى تارة وبرجمه حتى الموت تارة.

\*\*\*\*\*\*

# الفصل الثالث المنهج الحسي في دعوة شعيب –عليه السلام– وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول/ البينة التي جاء بها قومه. المبحث الثاني/ القدوة العملية. المبحث الثالث/ الاعتبار بالسابقين.

# الفصل الثالث المنهج الحسي في دعوة شعيب عليه السلام

وقد استخدم نبي الله شعيب - عليه السلام - هذا المنهج في الدعوة إلى الله مع قومه في عدة صور، يستعرضها الباحث من خلال ثلاثة مباحث على النحو التالى:

المبحث الأول/ البينة التي جاء بها قومه.

المبحث الثاني/ القدوة العملية.

المبحث الثالث/ الاعتبار بالسابقين.

# المبحث الأول/ البينة التي جاء بها قومه

قال نبي الله شعيب عليه السلام لقومه: ﴿قَدُ جَآءَتُكُم بَيِّنَةُ مِّن رَّبِّكُمْ ﴾ [الأعراف: 85]

فما هي هذه البينة؟

# لعلماء التفسير قولان:

الأول: أنها معجزة قامت بها الحجة عليهم لم يذكرها القرآن الكريم، كما أنه لم يذكر معجزة هود ونوح عليهما السلام، ولأنه لا بدّ لمدعي النبوة من معجزة تشهد له وتصدقه، وإلا لم تصح دعواه. (1)

الثاني: أن المراد بالبينة حجة أقامها على بطلان ما هم عليه من الشرك وسوء الفعل، وعجزوا عن مجادلته فيها، فقامت عليهم الحجة مثل المجادلة التي حكيت في سورة هود فتكون البينة أطلقت على ما يبين صدق الدعوى، لا على خصوص خارق العادة، أو أن يكون أراد بالبينة ما أشار إليه بقوله: ﴿فَٱصْبِرُواْ حَتَّى يَحْكُمُ اللهُ بَيْنَنَا ﴾ [الأعراف: 87] أي يكون أنذر هم بعذاب يحل بهم إن لم يؤمنوا، كما قال في

<sup>(1)</sup> يراجع في هذا تفسير الزمخشري (2/127)، وتفسير الرازي مفاتيح الغيب (14/313)، وتفسير الألوسي روح المعاني (4/413) بتحقيق: على عبد الباري عطية، الناشر: دار الكتب العلمية - بيروت، الطبعة: الأولى، 1415 هـ

الآية الأخرى ﴿فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَفَا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ﴾ [الشعراء: (1)

#### الترجيح:

يرى الباحث أن الراجح هو القول الأول، وهو أن لنبي الله شعيب عليه السلام-معجزة لم يذكر ها القرآن وإنما جاءت الإشارة إليها فقط، لعموم قول النبي صلى الله عليه وسلم: (ما من الأنبياء نبي إلا أعطي ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أو تيته وحيا أوحاه الله إلى، فأرجو أن أكون أكثر هم تابعا يوم القيامة) (2)

وهذه صيغة عموم مقتضاها وجود معجزة لكل رسول وإن لم يذكرها القرآن الكريم، كما مر بنا في قصة هود-عليه السلام-

# المبحث الثاني/ القدوة العملية

# ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تعريف معنى القدوة.

المطلب الثاني: شعيب قدوة لقومه.

# المطلب الأول: تعريف معنى القدوة:

القدوة لغة: من القدو وهو: أصل البناء الذي ينشعب منه تصريف الاقتداء، والقدوة أيضا: التقدم، ويقال فلان قدوة إذا كان يقتدى به، ويقال: فلان لا يقاديه أحد ولا يماديه ولا يباريه ولا يجاريه، وذلك إذا برز في الخلال كلها، وتقدت به دابته: لزمت سنن الطريق، وتقدى هو عليها. (3)

ومن هنا نخلص إلى أن القدوة تطلق ويراد بها الاقتداء، ويعبر عنه بالأصل، فهو أصل يُهتدى به، والشخص القدوة إمام يتقدم غيره ليقتدي به.

<sup>(1)</sup> يراجع في هذا القول تفسير التحرير والتنوير (8/241)

<sup>(200)</sup> سبق تخریجه ص (200)

<sup>(3)</sup> ينظر لسان العرب مادة قدا (5/3556) والمعجم الوسيط (720)

واصطلاحا: القدوة هي: " الحالة التي يكون الإنسان عليها في اتباع غيره إن حسنا وإن قبيحا، وإن سارًا وإن ضارًا" (1)

# المطلب الثانى: شعيب قدوة لقومه.

لما دعا شعيب عليه السلام — قومه تهكموا عليه وأنكروا ما جاءهم به فرد عليهم قائلا: ﴿قَالَ يَنقَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيّنَةٍ مِّن رَّبِي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أُرِيدُ أَن أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تُوفِيقِي إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوكَلُتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [هود: 88]، فقوله (وَمَا أُرِيدُ أَن أُخَالِفَكُمْ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [هود: 88]، فقوله (وَمَا أُرِيدُ أَن أُخَالِفَكُمُ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عنه) معناه أنه سيكون إمامهم وقدوتهم في كل ما جاءهم به، فيكون أول من ينتهي عما نهاهم عنه، ولا يليق به وهو نبي مرسل أن يأمر هم بشيء ثم يتركه أو ينهاهم عن شيء ثم يفعله، وهذا أمر حسي يشاهدون ويعاينونه بأبصارهم من نبيهم شعيب ومعرفتهم بأحواله ومخالطتهم له، ولأنه بشر قد يعتريه ما يعتري البشر ربط الأمر بالاستطاعة وتوفيق الله له، فهو متوكل عليه منيب إليه عسبحانه وتعالى-

# أهمية القدوة الحسنة للداعية:

إن نبي الله شعيب هنا يضرب المثل للدعاة جميعا بأن الداعية يجب أن يكون قدوة للناس جميعا فهو محل أنظار الناس، فالقدوة (من الوسائل المهمة جدًا في تبليغ الدعوة إلى الله، وجذب الناس إلى الإسلام، وامتثال أو امره، واجتناب نواهيه، القدوة الطيبة للداعي وأفعاله الحميدة وصفاته العالية وأخلاقه الزاكية مما يجعله أسوة حسنة لغيره، يكون بها أنموذجًا يقرأ فيه الناس معاني الإسلام فيقبلون عليها وينجذبون إليها، لأن التأثر بالأفعال والسلوك أبلغ وأكثر من التأثر بالكلام وحده.

إن الإسلام انتشر في كثير من بلاد الدنيا بالقدوة الطيبة للمسلمين؛ التي كانت تبهر أنظار غير المسلمين، وتحملهم على اعتناق الإسلام، فالقدوة الحسنة التي يحققها الداعي بسيرته الطيبة هي في الحقيقة دعوة عملية للإسلام يستدل بها سليم الفطرة راجح العقل من غير المسلمين على أن الإسلام حق من عند الله.) (2)

<sup>(1)</sup> المفردات في غريب القرآن للأصفهاني، ص (76)

<sup>(2)</sup> القدوة مبادئ ونماذج للدكتور صالح بن عبد الله بن حميد، ص (7) الناشر: الكتاب منشور على موقع وزارة الأوقاف السعودية بدون بيانات.

## المبحث الثالث/ الاعتبار بالسابقين

أراد نبي الله شعيب – عليه السلام- أن يذكر قومه بالأمم السابقة قبلهم قوم نوح، وعاد وثمود وقوم لوط، وأن يتبصروا بعاقبة من هلكوا وهذا أمر حسي يعرفونه جميعا وكانوا قريبي العهد والمكان بقوم لوط، قال تعالى: ﴿وَيَنقَوْمِ لَا يَجْرِمَنَّكُمْ شِقَاقِيٓ أَن يُصِيبَكُم مِّمْلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوحٍ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَلِحٍ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِّنكُم بِبَعِيدٍ ﴾ [هود: 89]

والمعنى: لا تجر إليكم عداوتكم إياي إصابتكم بمثل ما أصاب قوم نوح إلى آخره، والمقصود نهيهم عن أن يجعلوا الشقاق سببا للإعراض عن النظر في دعوته، فيوقعوا أنفسهم في أن يصيبهم عذاب مثل ما أصاب الأمم قبلهم فيحسبوا أنهم يمكرون به بإعراضهم وما يمكرون إلا بأنفسهم. (1)

فدعا قومه أن يفكروا تفكيرا عاقلا واعيا، ليدركوا سوء عاقبة إصرارهم على الكفر واستمرارهم في العناد مخالفة له وكراهية لما جاء به، وأن مآل هذا كله أن يكونوا كالأمم السابقة الذين أهلكهم الله وصاروا أثرا بعد عين.

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير التحرير والتنوير (12/146 وما بعدها)

# الباب السادس

المناهج الدعوية في رسالة

موسى -عليه السلام-

وفيه ثلاثة فصول:

الفصل الأول/ المنهج العاطفي.

الفصل الثاني/ المنهج العقلي.

الفصل الثالث/ المنهج الحسي.

# الفصل الأول

المنهج العاطفي في دعوة

موسى -عليه السلام-

وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الثاني: الترغيب.

المبحث الثالث: الترهيب.

المبحث الرابع: التذكير بنعم الله.

# القصل الأول

# المنهج العاطفي في دعوة موسى عليه السلام

ذكر القرآن الكريم الكثير من المواقف الدعوية والتربوية في حياة نبي الله موسى -عليه السلام- سواء مع فرعون، أو مع بني إسرائيل، وسنركز في هذا المبحث على المنهج العاطفي الذي استخدمه موسى -عليه السلام- في عدة مواقف من دعوته من خلال أربعة مباحث على النحو التالى:

المبحث الأول: الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الثانى: الترغيب.

المبحث الثالث: الترهيب.

المبحث الرابع: التذكير بنعم الله.

المبحث الأول: الرفق وإظهار العاطفة

# وفيه مطلبان:

المطلب الأول: الرفق واللين مع فرعون الطاغية.

المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم).

المطلب الأول: الرفق واللين مع فرعون الطاغية:

خاطب الله نبييه الكريمين موسى -عليه السلام- وهارون – عليهما السلام- حينما كلفهما بالذهاب إلى فرعون ليردّاه عن طغيانه فقال: ﴿ أَذُهَبَآ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَ طَغَىٰ فَقُولًا لَهُ وَقُولًا لَيِّنًا لَّعَلَّهُ ويَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴾ [طه: 43-44]، والقول اللين: الكلام الدال على معاني الترغيب والعرض واستدعاء الامتثال، بأن يظهر المتكلم للمخاطب أن له من سداد الرأي ما يتقبل به الحق ويميز به بين الحق والباطل مع تجنب أن يشتمل الكلام على تسفيه رأي المخاطب أو تجهيله.

ومن اللين في دعوة موسى -عليه السلام- لفرعون قوله تعالى: ﴿فَقُلُ هَلَ اللَّهِ إِلَىٰ أَن تَزَكَّىٰ وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَتَخْشَىٰ ﴿ النازعات: 18-19]، وقوله: ﴿وَٱلسَّلَامُ عَلَىٰ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلْهُدَىٰ ﴾ [طه: 47] إذ المقصود من دعوة الرسل حصول الاهتداء لا إظهار العظمة و غلظة القول بدون جدوى. (1)

وهذا التوجيه الرباني لنبييه الكريمين موسى وهارون – عليهما السلامهو توجيه للدعاة بعدهما في كل زمان ومكان وخاصة مع الطغاة والمتكبرين
(فالقول اللين لا يثير العزة بالإثم ولا يهيج الكبرياء الزائف الذي يعيش به
الطغاة، ومن شأنه أن يوقظ القلب فيتذكر ويخشى عاقبة الطغيان، اذهبا إليه غير
يائسين من هدايته، راجيين أن يتذكر ويخشى، فالداعية الذي ييأس من اهتداء
أحد بدعوته لا يبلغها بحرارة، ولا يثبت عليها في وجه الجحود والإنكار.) (2)

# المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم).

وقد تكرر نداء موسى -عليه السلام- على قومه بقوله: (يا قوم) عدة مرات منها قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ موسى لِقَوْمِهِ عَيْقَوْمِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ مِرات منها قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ موسى لِقَوْمِهِ عَيْقَوْمِ اللّهُ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيآ ءَ وَجَعَلَكُم مُّلُوكًا وَءَاتَنكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [المائدة: 20] ، وقوله: ﴿وَإِذْ قَالَ موسى لِقَوْمِهِ عَيْقَوْمِ لِمَ تُؤذُونَنِي وَقَد تَعْلَمُونَ أَيِّ وَسُولُ ٱللّهِ إِلَيْكُمُ الْعِجُلَ فَتُوبُواْ إِلَى بَارِيِكُمْ ﴾ [البقرة: 54]

"وفي نداء موسى -عليه السلام- لهم بقوله: «يا قوم» تلطف في الخطاب ليجذب قلوبهم إلى سماعه، وليحملهم على تلقى أو امره بحسن الطاعة، وليشعر هم بأنهم قومه فهو منهم وهم منه، والشأن فيمن كان كذلك ألا يكذب عليهم أو يخدعهم، وإنما يريد لهم الخير "(3)

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير التحرير والتنوير (16/225)

<sup>(2)</sup> تفسير الظلال لسيد قطب (4/2336)

<sup>(3)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (1/131)

وفي هذا النداء أيضا إظهار للرابطة القوية التي تصله بهم فهو ينصحهم نصيحة المحب الشفيق، الحريص على هداية قومه والأخذ بأيديهم إلى طريق الله الصحيح، وقد مر بنا مثل هذا في جميع إخوانه من الأنبياء الذين سبق ذكر هم.

# المبحث الثاني/ الترغيب

كان لنبي الله موسى -عليه السلام- مواقف عدة مع فرعون ثم سحرته ومواقف مع قومه بنى إسرائيل، سلك فيها أسلوب الترغيب.

وللوقوف على هذه المعنى يستعرض الباحث هذا الأسلوب من خلال أربعة مطالب:

المطلب الأول: الترغيب في شكر نعم الله وأنه سبب المزيد.

المطلب الثانى: توبته إلى الله من القتل الخطأ.

المطلب الثالث: حث قومه على الاستعانة بالله والصبر على البلاء.

المطلب الرابع: حث قومه على الاستغفار والتوبة بعد عبادة العجل.

المطلب الأول: الترغيب في شكر نعم الله وأنه سبب المزيد

وقد جاء ذلك في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَيِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمُ وَلَيِن كَفَرْتُمْ لِأَزِيدَنَّكُمُ الله وَلَين كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴿ [ابراهيم: 7]، والشكر هو: (ظهور أثر نعمة الله على لسان عبده ثناء واعترافا، وعلى قلبه شهودا ومحبة، وعلى جوارحه انقيادا وطاعة، والشكر مبني على خمس قواعد: خضوع الشاكر للمشكور، وحبه له، واعترافه بنعمته، والثناء عليه بها، وألا يستعملها فيما يكره؛ فهذه الخمسة هي أساس الشكر، وبناؤه عليها، فمتى عدم منها واحدة اختل من قواعد الشكر قاعدة.) (1)

249

<sup>(1)</sup> مدارج السالكين لابن قيم الجوزية، تحقيق: محمد أجمل الإصلاحي، وآخرون. الناشر: دار عطاءات العلم بالرياض، ودار ابن حزم بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٤١ هـ - ٢٠١٩ م

فر غب نبي الله موسى – عليه السلام- قومه بني إسرائيل في شكر الله على نعمه وأن ذلك سبب المزيد، والمعنى: (لئن شكرتم ربَّكم، بطاعتكم إياه فيما أمركم ونهاكم، (لأزيدنكم) في أياديه عندكم ونعمه عليكم، على ما قد أعطاكم من النجاة من آل فرعون والخلاص مِنْ عذابهم) (1)

فالشكر لله على نعمه هو إقرار له تبارك وتعالى بالخضوع والإجلال، ونسبة الفضل إليه وحده فهو المنعم على عباده تفضلا، وتعظيم الله في قلوب الخلق بنسبة الفضل إليه وحده لا لغيره، واستعمال النعمة فيما لا معصية فيه هذا كله مؤذن بالمزيد من الله الكريم الوهاب.

# المطلب الثاني: توبته إلى الله من القتل الخطأ:

في يوم من الأيام، دخل موسى -عليه السلام- المدينة التي يسكنها فرعون وقومه فَوَجَدَ فِيها رَجُلَيْنِ يتنازعان في أمر هذا من بنى إسرائيل، وَهذا مِنْ عَدُوِّهِ أي: من القبط، فَاسْتَعاثَهُ الإسرائيلي لينصره على الرجل القبطى، فَوَكَزَهُ موسى فقتله، و هو لا يريد قتله، وإنما كان يريد دفعه ومنعه من ظلم الرجل الإسرائيلي، ولكن موسى -عليه السلام- بعد أن رأي القبطى جثة هامدة، استرجع وندم، وقال: ﴿هَاذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانَ ۚ إِنَّهُ وَ عَدُقٌ مُّضِلُّ مُّبِينٌ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَٱغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ ۚ إِنَّهُ وهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ قَالَ رَبِّ بِمَآ أَنْعَمْتَ عَلَى فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيرًا لِّلْمُجْرِمِينَ ﴾ [القصص: 15-17]، أي: قال موسى -عليه السلام-: "هذا الذي فعلته و هو قتل القبطى، من عمل الشيطان ومن وسوسته. ومن تزيينه إنَّهُ أي: الشيطان عَدُوُّ للإنسانَ مُضِلُّ له عن طريق الحق مُبينُ أي: ظاهر العداوة والإضلال، ثم أضاف إلى هذا الندم والاسترجاع، ندما واستغفارا آخر فقال: (رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي، فَغَفَرَ لَهُ)، أي: قال موسى بعد قتله القبطى بدون قصد- مكررا الندم والاستغفار: يا رب إنى ظلمت نفسى، بتلك الضربة التي ترتب عليها الموت، فاغفر لي ذنبي، فَغَفَرَ الله- تعالى- له ذنبه، إنَّهُ-سبحانه- هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ، ثم أكد موسى للمرة الثالثة، توبته إلى ربه، وشكره إياه على نعمه، فقال: "رَبِّ بما أَنْعَمْتَ عَلَيَّ فَلَنْ أَكُونَ ظَهِيراً لِلْمُجْرِمِينَ") (2)

<sup>(1)</sup> تفسير ابن جرير الطبري (16/526)

<sup>(2)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (10/388)

وإقرار موسى -عليه السلام- بخطئه واستغفاره من هذا الذنب وتعهده لله عز وجل ألا يكون معاونا للمجرمين هو تعليم للدعاة إلى الله بعده، وأن الدعاة إلى الله أسرع الناس ندما إذا بدر منهم خطأ وأحوجهم للاستغفار وتجديد التوبة إلى الله، وأن يبقى نصيرا للحق وليس ظهيرا للمجرمين.

المطلب الثالث: حث قومه على الاستعانة بالله والصبر على البلاء.

## وقد ورد هذا في موضعين من القرآن الكريم:

الموضع الأول: عندما انخذل فرعون وآمن السحرة الذين جاء بهم لنصرته فآمنوا جميعا ؛ قال الملأ من قوم فرعون موسوسين له: أتترك موسى -عليه السلام- وقومه أحرارا آمنين ليفسدوا في الأرض تاركين عبادتك وعبادة آلهتك؟، قال فرعون : ﴿ سَنُقَتِّلُ أَبْنَآءَهُمْ وَنَسْتَحْيِ فِسَآءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ ﴾ [الأعراف: 127]، وهنا فزع بنو إسرائيل أن يعاود فرعون قتل أبنائهم ، فطمأنهم موسى -عليه السلام- قائلا: ﴿ ٱسْتَعِينُواْ بِٱللَّهِ وَٱصْبِرُوٓاً إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [الأعراف: 128]، وقد أراد نبي الله موسى -عليه السلام- طمأنة قومه، فرغبهم في الاستعانة بالله والصبر على هذا الأذي، والتقليل من وعيد فرعون و هيمنته "إنها رؤية ‹‹النبي›› لحقيقة الألوهية وإشراقها في قلبه، ولحقيقة الواقع الكوني والقوى التي تعمل فيه، ولحقيقة السنة الإلهية وما يرجوه منها الصابرون. إنه أيس لأصحاب الدعوة إلى رب العالمين إلا ملاذ واحد، وهو الملاذ الحصين الأمين، وإلا ولى واحد وهو الولى القوي المتين، وعليهم أن يصبروا حتى يأذن الولى بالنصرة في الوقت الذي يقدره بحكمته و علمه، وألا يعجلوا، فهم لا يطلعون الغيب، ولا يعلمون الخير..وإن الأرض لله، وما فرعون وقومه إلا نزلاء فيها، والله يورثها من يشاء من عباده-وفق سنته وحكمته. . " (1)

وقوله: (إن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده) هو ترغيب لقومه أن تتعلق قلوبهم بالله وحده فهو مالك الملك يؤتيه من يشاء، وينزعه عمن يشاء، وفيه أيضا: "كناية عن ترقب زوال استعباد فرعون إياهم، قصد منها صرف اليأس عن أنفسهم الناشئ عن مشاهدة قوة فرعون وسلطانه، بأن الله الذي خوله

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (3/1355)

ذلك السلطان قادر على نزعه منه لأن ملك الأرض كلها لله فهو الذي يقدر لمن يشاء ملك شيء منها وهو الذي يقدر نزعه."(1)

الموضع الثاني: في سورة يونس رغبهم موسى -عليه السلام- في أن يفوضوا أمر هم إلى الله فإن من تمام الإيمان بالله حسن التوكل عليه، والاستعانة به على فرعون وإيذائه لهم فقال لهم: ﴿ يَقَوْمُ إِن كُنتُمُ ءَامَنتُم بِٱللّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُسلِمِينَ ﴾ [يونس: 84]، ومعنى كلامه – عليه السلام – "إن كنتم آمنتم بالله وصدقتم به وبآياته فعليه توكلوا فإليه أسندوا أمركم في العصمة من فرعون، ثم شرط في التوكل الإسلام، وهو أن يسلموا نفوسهم لله، أي يجعلوها له سالمة خالصة لاحظ للشيطان فيها، لأن التوكل لا يكون مع التخليط. "(2)

وقد استجاب القوم لدعوة نبيهم ﴿فَقَالُواْ عَلَى ٱللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجُعَلْنَا فِتُنَةَ لِللَّهِ وَقَرَّكُمُنَا رَبَّنَا لَا تَجُعَلْنَا فِتُنَةً لِللَّهُ وَهِ اللَّهُ وَمُ ٱلْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ [بونس: 85-86]

وسارع بنو إسرائيل قائلين: على الله وحده اتكالنا وهو عمادنا، ثم دعوا الله: (رَبَّنَا لَا تَجُعَلْنَا فِتْنَةَ لِلْقَوْمِ ٱلطَّلِمِينَ) وهذا "الدعاء بألا يجعلهم الله فتنة للقوم الظالمين مقصود به ألا يمكن القوم الظالمين منهم، فيظن القوم أن تمكنهم من المؤمنين بالله دليل على أن عقيدتهم هم أصح ولذلك انتصروا وهزم المؤمنون! ويكون هذا استدراجاً لهم من الله وفتنة ليلجوا في ضلالهم، فالمؤمنون يدعون الله أن يعصمهم من تسلط الظالمين عليهم ولو لاستدراج الظالمين.

والآية الثانية أصرح في النتيجة المطلوبة: (وَنَجِّنا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ)، ودعاؤهم الله ألا يجعلهم فتنة للقوم الظالمين، وأن ينجيهم برحمته من القوم الكافرين، لا ينافي الاتكال على الله والتقوِّي به، بل هو أدل على التوجه بالاتكال والاعتماد إلى الله، والمؤمن لا يتمنى البلاء، ولكن يثبت عند اللقاء."(3)

<sup>(1)</sup> تفسير التحرير والتنوير (9/60)

<sup>(2)</sup> تفسير الزمخشري (2/364)

<sup>(3/1816)</sup> تفسير الظلال (3/1816)

#### المطلب الرابع: حث قومه على الاستغفار والتوبة بعد عبادة العجل:

عندما ذهب نبئ الله موسى -عليه السلام- إلى جبل الطور لميقات ربه، وفي أثناء ذلك زين السامريّ لبني إسرائيل عبادة العجل من دون الله، وأطلع الله موسى -عليه السلام- بما فعل قومه فرجع غضبان أسفا، وعمد إلى العجل الذي عبدوه فأحرقه بالنار ورمى رماده في البحر، ثم توجه نحو بني إسرائيل وأخبرهم أن الله فأحرقه بالنار ورمى رماده في البحر، ثم توجه نحو الذي لا إله غيره فقال لهم: ﴿إِنَّمَا تَبَارِكُ وتعالى هو الإله الذي يستحق العبادة وحده الذي لا إله غيره فقال لهم: ﴿إِنَّمَا الله عُلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إلّه هُو وَسِع كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا الله غيره فقال الهم: ﴿وَإِذْ قَالَ موسى عليه السلام- لقومه أن الله يأمر هم بقتل أنفسهم فقال: ﴿وَإِذْ قَالَ موسى أَنفُسكُم فَتَابَ عَلَيْحُمُ الْعَجْلَ فَتُوبُوا إِلَى بَارِيكُم فَاقَتُكُوا الله عَيْر الله يأمر هم بقتل الله يأمر هم أن الله يأمرهم أنفسكم وهبطتم بها إلى الحضيض بعبادتكم غير الله- تعالى- فإذا أردتم التكفير عن خطاياكم فتوبوا إلى ربكم توبة صادقة نصوحا، واقتلوا أنفسكم لتنالوا عفو ربكم، خطاياكم فتوبوا إلى ربكم توبة صادقة نصوحا، واقتلوا أنفسكم لتنالوا عفو ربكم، فذلكم خير لكم عند خالقكم من الإقامة على المعصية، ففعلتم ذلك فقبل الله توبتكم فذلكم خير لكم عند خالقكم من الإقامة على عالمعصية، ففعلتم ذلك فقبل الله توبتكم المعصية، ففعلتم ذلك فقبل الله توبتكم الموسى المعادي الله عن عند الله عن عند الله ويستقيم على صراطه الواضح.

وقوله تعالى: (فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ) أمر من موسى -عليه السلام- لهم بقتلهم أنفسهم حتى تكون توبتهم مقبولة، وهذا الأمر بلغه موسى -عليه السلام- إياهم عن ربه، إذ مثل هذا الأمر لا يصدر إلا عن وحي لأنه تشريع من الله- تعالى.-

والمراد بقتلهم أنفسهم أن يقتل من لم يعبد العجل منهم عابديه، فيكون المعنى: ليقتل بعضكم بعضا، وقد ورد أنهم فعلوا ذلك، وأن الله- تعالى- رفع عنهم القتل وعفا عمن بقي منهم على قيد الحياة كرما منه وفضلا، وهذا هو معنى التوبة في قوله تعالى «فتاب عليكم»، ومعنى العفو في قوله تعالى: في الآية السابقة: (ثُمَّ عَفَوْنا عَنْكُمْ مِنْ بَعْدِ ذلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) (1)

<sup>(1)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (1/134)

#### ولكن ما الحكمة من هذه العقوبة القاسية على عابدى العجل؟

لقد كانت هذه العقوبة "تربية لتلك الطبيعة المنهارة الخوارة، التي لا تتماسك عن شر، ولا تتناهى عن نكر. ولو تناهوا عن المنكر في غيبة نبيهم ما عبدوا العجل. وإذ لم يتناهوا بالكلام فليتناهوا بالحسام وليؤدوا الضريبة الفادحة الثقيلة التي تنفعهم وتربيهم! وهنا تدركهم رحمة الله بعد التطهير «فَتابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوابُ الرَّحِيمُ» (1)

#### المبحث الثالث/ الترهيب

كان لنبي الله موسى -عليه السلام- مواقف عدة منها ما كان مع فر عون فحذره من عذاب الله ثم موقفه مع سحرة فر عون حذر هم من الافتراء على الله كذبا، ويتناولها الباحث من خلال مطلبين:

المطلب الأول/ الترهيب من عذاب الله لمن كذب وتولى.

المطلب الثاني/ الترهيب من الافتراء على الله كذبا.

المطلب الأول/ الترهيب من عذاب الله لمن كذب وتولى:

أراد نبي الله موسى -عليه السلام- أن يحذر فرعون من عاقبة تكذيبه فيما يدعوه إليه فقال: ﴿إِنَّا قَدْ أُوحِىَ إِلَيْنَآ أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَىٰ مَن كَذَّبَ وَتَوَلَّىٰ ﴿ [طه: 48] أي:

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (1/72)

"قد أخبرنا الله فيما أوحاه إلينا من الوحي المعصوم أن العذاب متمحض لمن كذب بآيات الله وتولى عن طاعته." (1)

وفي هذا ترهيب لفرعون من أن يكذب بالحق ويتولى عنه أن العاقبة هي الموقوع في عذاب الله.

#### المطلب الثاني/ الترهيب من الافتراء على الله كذبا:

لما حصلت المواجهة بين نبي الله موسى -عليه السلام- وسحرة فرعون قال لهم: 
﴿قَالَ لَهُم موسى وَيُلَكُمُ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَكُم بِعَذَابٍ وَقَدُ خَابَ مَنِ 
ٱفْتَرَىٰ ﴿ [طه: 61]، أي: قال موسى للسحرة عند اجتماعهم: الويل والهلاك لكم، 
"لا تخيلوا للناس بأعمالكم إيجاد أشياء لا حقائق لها، وأنها مخلوقة، وليست مخلوقة، فتكونون قد كذبتم على الله، {فيسحتكم بعذاب} أي: يهلككم بعقوبة هلاكا لا بقية له." (2)

وقوله: ﴿وَقَدُ خَابَ مَنِ ٱفْتَرَىٰ أَي: وقد خاب وخسر كل من قال على اللهتعالى - قولا باطلا لا حقيقة له، وفرعون أول المبطلين المفترين الخاسرين،
فاحذروا أن تسيروا في ركابه، أو أن تطيعوا له أمرا، ويبدو أن هذه النصيحة
الصادقة المخلصة كان لها أثرها الطيب في نفوس بعض السحرة، بدليل قولهتعالى - بعد ذلك ﴿فَتَنَازَعُوۤا أُمۡرَهُم بَيۡنَهُم وَأُسَرُّوا ٱلنَّجُوَىٰ [طه: 62] (3)

فمن باب الترهيب والتحذير مما هم مقبلين عليه من تأييد للباطل استعمل موسى -عليه السلام- ألفاظا قاسية مثل: (ويلكم، فيسحتكم بعذاب، وقد خاب من افترى)، وهذه الألفاظ توافق المقام لإيقاظ قلوبهم الغافلة، ولردعهم عما هم مقبلين عليه من تأييد الباطل، فالمعركة ليست مع موسى -عليه السلام- إنما مع الله رب العالمين.

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (5/297)

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (5/301)

<sup>(3)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (9/121)

#### المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله

تضمنت قصة موسى -عليه السلام- في القرآن التذكير بنعم الله عز وجل وعظم منته على عباده يتناولها الباحث من خلال ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تذكير الله -عز وجل- عبده موسى بنعمه عليه.

المطلب الثاني: تذكير موسى لفرعون وقومه نعم الله عليهم.

المطلب الثالث: تذكير موسى لبني إسرائيل بنعم الله عليهم.

وسوف يستعرض الباحث مواضعها من كتاب الله عز وجل على النحو التالى:

المطلب الأول: تذكير الله -عز وجل- عبده موسى بنعمه عليه.

## 1- حفظ الله لموسى من الذبح على يد فرعون وجنوده:

هاجر يعقوب-عليه السلام- وبنيه إلى مصر بدعوة من ابنه يوسف-عليه السلام- الذي كان وزيرا للخزانة أبان حكم الهكسوس آنذاك، واستقروا فيها وأقاموا بها خير مقام، وبعد طرد الهكسوس من مصر، وتولى الفراعنة حكمها رأي فرعون أن بني إسرائيل كثروا وتمددوا ، فأحس الطاغية أن هناك خطرا على عرشه وملكه من وجود هذه الطائفة في مصر ولم يكن يستطيع أن يطردهم منها وهم جماعة كبيرة أصبحت تعد بمئات الألوف حتى لا يجتمعوا مع أعدائه ضده ،وكانوا – من وجهة نظره – عونا للنظام البائد ، وكان لهم عقيدة غير عقيدته الوثنية هو وقومه ، فبدأ باضطهادهم وإذلالهم بتسخير هم في الشاق الخطر من الأعمال، وكانوا يعاملون من الأقباط أهل مصر معاملة قاسية مع السخرة والإذلال ، وإمعانا منه في الإذلال أراد تقليل نسلهم فكان يذبح أو لادهم الذكور، ويبقى الإناث ، كي لا يتكاثر عدد الرجال فيهم، وبذلك يضعف قوتهم بنقص عدد الذكور وزيادة عدد الإناث، فوق ما يصبه عليهم من نكال وعذاب.

قال تعالى: ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَآيِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَحْيِ عِسَآءَهُمْ إِنَّهُ وكَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [القصص: 4]

ثم إن بطانة فرعون خافوا على انقراض نسل بني إسرائيل؛ وهم القائمين بالخدمة وأعمال السخرة؛ فأشاروا على فرعون بأن يذبحوا الأطفال الذكور عاما ويتركونهم عاما، وقد ولد هارون في العام الذي ليس فيه ذبح، أما موسى عليه السلام- فقد ولد في العام الذي فيه ذبح. (1)

وفي ظل هذه الظروف التاريخية القاسية كانت ولادة رسول الله وكليمه موسى عليه السلام- وقد امتن الله على نبيه موسى عليه السلام- بحفظه له ورعايته عند ولادته قال تعالى: ﴿وَأُوحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّ موسى أَنْ أَرْضِعِيةٌ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ وَرَعايته عند ولادته قال تعالى: ﴿وَأُوحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّ موسى أَنْ أَرْضِعِيةٌ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَا أَلْقِيهِ فِي ٱلْمُرسَلِينَ ﴾ [القصص: وَ الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله على الله على الإشارة هنا للذبح) وقوابل يدرن على النساء، فمن رأينها قد حملت أحصوا اسمها، فإذا كان وقت ولادتها لا يقبلها إلا نساء القبط، فإذا ولدت المرأة جارية تركنها وذهبن، وإن ولدت غلاما دخل أولئك الذباحون، بأيديهم الشفار المرهفة (2)، فقتلوه ومضوا قبحهم الله.

فلما حملت أم موسى به، لم يظهر عليها مخايل الحمل كغيرها، ولم تفطن لها الدايات، ولكن لما وضعته ذكرا ضاقت به ذرعا، وخافت عليه خوفا شديدا وأحبته حبا زائدا، وكان موسى عليه السلام- لا يراه أحد إلا أحبه، فالسعيد من أحبه طبعا وشرعا، قال الله تعالى: ﴿ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِي ﴾ [طه: 39] فلما ضاقت ذرعا به ألهمت في سرها، وألقي في خلدها، ونفث في روعها، كما قال الله تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّ موسى أَنُ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْمَيمِ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَافِي وَلَا تَخَافِي وَلَا الله على عَلَيْهِ أَنَّ رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: 7] وذلك أنه كانت دارها على حافة النيل، فاتخذت تابوتا، ومهدت فيه مهدا، وجعلت ترضع ولدها، فإذا دخل عليها أحد ممن تخاف جعلته في ذلك التابوت، وسيرته في البحر، وربطته بحبل

<sup>(1)</sup> ينظر في هذا تفسير ابن كثير (6/221) وما بعدها)، وتفسير الظلال (5/2677)، والعبرة من قصة موسى -عليه السلام- للباحث محمد خيري عدوي ص (241) وما بعدها، وهو في الأصل رسالة ماجستير مقدمة لجامعة الملك عبد العزيز كلية الشريعة والدراسات الإسلامية سنة 1979،1980م، وكتاب دراسات في اليهودية والمسيحية وأديان الهند للدكتور محمد ضياء الأعظمي ص (71) وما بعدها، ط مكتبة الرشد بالرياض، الطبعة الثانية 2003م

<sup>(2)</sup> الشفار جمع شفرة، وهي: ما عرض وحدد من الحديد كحد السيف والسكين. ينظر القاموس المحيط مادة "شفر" ص (418)، ومرهفة: من رهف السيف أي رققه. ينظر القاموس المحيط مادة "رهف" ص (815)، وعلى هذا يكون معنى الشفار المرهفة: السيوف الحادة القاطعة.

عندها، فلما كان ذات يوم دخل عليها من تخافه، فذهبت فوضعته في ذلك التابوت، وأرسلته في البحر وذهلت عن أن تربطه، فذهب مع الماء واحتمله، حتى مر به على دار فرعون، فالتقطه الجواري فاحتملنه، فذهبن به إلى امرأة فرعون، ولا يدرين ما فيه، وخشين أن يفتئتن عليها في فتحه دونها، فلما كشفت عنه إذا هو غلام من أحسن الخلق وأجمله وأحلاه وأبهاه، فأوقع الله محبته في قلبها حين نظرت إليه، وذلك لسعادتها وما أراد الله من كرامتها وشقاوة بعلها؛ ولهذا قال فَرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا الله القصص: 8] (1)

# 2- رد الله موسى لأمه بعد أن حرم عليه المراضع:

لما النقط آل فرعون موسى الطفل الرضيع، وفرحت به امرأة فرعون، قالت لزوجها: ﴿ قُرَّتُ عَيْنٍ لِي وَلَكَ لَا تَقْتُلُوهُ عَسَى أَنْ يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [القصص: 9] والتمسوا له المراضع فلم يقبل موسى على أي منهن، كما قال تعالى : ﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ فَقَالَتْ هَلْ أَذَلُكُمْ عَلَى أَهْلِ بَيْتٍ قَلْ تَعْلُونَهُ لَكُمْ وَهُمْ لَهُ نَاصِحُونَ فَرَدَدْنَاهُ إِلَى أُمِّهِ كَى تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلا تَحْزَنَ وَلِتَعْلَمَ أَنَّ وَعْدَ اللّهِ حَقَّ وَلَكِنَ سَبِبا إلى رجوعه إلى أمه، لترضعه وهي آمنة، بعدما كانت خائفة، ولم أنهم أخته حائرين فيمن يرضعه قالت: (هل أدلكم على أهل بيت يكفلونه لكم فلما رأتهم أخته حائرين فيمن يرضعه قالت: (هل أدلكم على أهل بيت يكفلونه لكم وهم له ناصحون) فلما قالت لهم ذلك (ذهبوا معها إلى منزلهم، فدخلوا به على أمه، فأو حوا بذلك فرحا شديدا، وذهب البشير إلى امرأة وهم المناك، فاستدعت أم موسى ، وأحسنت إليها، وأعطتها عطاء جزيلا وهي لا تعرف أنها أمه في الحقيقة، ولكن لكونه وافق ثديها، ثم سألتها آسية أن تقيم عندها فترضعه، فأبت عليها وقالت: إن لي بعلا وأولادا، ولا أقدر على المقام عندك، فأبت عليها وقالت: إن لي بعلا وأولادا، ولا أقدر على المقام عندك، ولكن إن أحبيت أن أرضعه في بيتي فعلت، فأجابتها امرأة فرعون إلى ذلك، ولكن إن أحبيت أن أرضعه في بيتي فعلت، فأجابتها امرأة فرعون إلى ذلك، وأجرت عليها النفقة والصلات والكساوي والإحسان الجزيل، فرجعت أم موسى وأجرت عليها النفقة والصلات والكساوي والإحسان الجزيل، فرجعت أم موسى

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير (6/221 وما بعدها)

بولدها راضية مرضية، قد أبدلها الله من بعد خوفها أمنا، في عز وجاه ورزق دار".) (1)

وهكذا عظمت منة الله وفضله على عبده موسى -عليه السلام- فحفظه في الصغر وأعاده إلى أمه لم يمسسه سوءا من فرعون وجنده، وقد ذكر الله نبيه موسى -عليه السلام- بمنته عليه بعد أن كلفه بالرسالة فقال له: ﴿وَلَقَدْ مَنَنّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَى۞ إِذْ أُوْحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى۞ أَنِ اقْذِفِيهِ فِي التَّابُوتِ فَاقْذِفِيهِ فِي النَّابُوتِ فَاقْذِفِيهِ فِي النَّابُوتِ فَاقْذِفِيهِ فِي النَّابُوتِ فَاقْذِفِيهِ فِي النَّيْمِ فَلْيُلْقِهِ الْيَمُ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوً لِي وَعَدُوً لَهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِي وَلِيُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي إِلسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوً لِي وَعَدُوً لَهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَنْ يَصْفُلُهُ وَلِيُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي إِلْ أُمِّكَ كَى تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَاكَ فَرَجُعْنَاكَ إِلَى أُمِّكَ كَى تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَاكَ فَرَبَعْنَاكَ إِلَى أُمِّكَ كَى تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَاكَ فَتُولُ هَلُ أَدُلُكُمْ عَلَى مَنْ يَصُفُلُهُ وَلَيْتُ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَاكَ فَتُولُ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى مَنْ يَصُفُلُهُ وَلَيْنَ فَلَيْقُولُ هَلُ أَدُولَ عَلَى قَدَرٍ يَا مُوسَى وَاصْطَنَعْتُكَ لِيَقْسِي ۞ [طه: 37-14]

# المطلب الثاني: تذكير موسى لفرعون وقومه نعم الله عليهم:

لما دخل موسى وهارون -عليهما السلام- على فرعون لدعوته لعبادة الله الواحد الأحد، وإرسال بني إسرائيل توجه فرعون إليهما بسؤال: ﴿قَالَ فَمَن رَبُّكُمَا يَموسى ﴿ وَهُ إِللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

فقال له موسى -عليه السلام-: ﴿قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيّ أَعْظَىٰ كُلّ شَيْءٍ خَلْقَهُو ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ [طه: 50] أي أعطى خليقته كل شي يحتاجون إليه ويرتفقون به، أو أعطى كل شي صورته وشكله الذي يطابق المنفعة المنوطة به، فذكره بنعمة الله الذي خلق الخلق من العدم وهيأهم لما خلقوا إليه وهدى فطرتهم ثم هداه إلى منكحه، ومشربه، ومسكنه.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق (6/224)

قال فرعون: ﴿قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ﴾ [طه: 51]، فقال موسى: ﴿قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّى فِي كِتَابٍ لَّا يَضِلُ رَبِّى وَلَا يَنسَى ﴾ [طه: 52] لما سأل فرعون موسى عن أعمال القرون الأولى فأعلمه أنها محصاة عند الله تعالى، ومحفوظة عنده في كتاب، أي هي مكتوبة فسيجازيهم غدا بها وعليها، وعنى بالكتاب اللوح المحفوظ، ومعنى (لا يضل ربي ولا ينسى) لا يضل عنه علم شي من الأشياء ولا معرفتها، ولا ينسى ما علمه منها، ثم ذكر موسى فرعون وملأه ببعض نعم الله عليهم فقال: ﴿ٱلّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ وَأَخْرَجْنَا بِهِ وَ أَزُوجًا مِّن نَّبَاتٍ شَتَى كُلُواْ وَٱرْعَواْ أَنْعَنمَكُمُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاكِيتٍ لِأُولِى أَلْتُهَى ﴾ [طه: 53-53]

- النعمة الأولى: نعمة جعل الأرض مهدا أي فراشا وقرارا تستقرون عليها.
  - النعمة الثانية: (وسلك لكم فيها سبلا) أي طرقا.
- النعمة الثالثة: (وأنزل من السماء ماء)، وهذا آخر كلام موسى -عليه السلام- ثم قال الله تعالى: " فأخرجنا به"، وقيل: كله من كلام موسى عليه السلام- والمعنى (فأخرجنا به) أي بالحرث والمعالجة، لأن الماء المنزل سبب خروج النبات، ومعنى (أزواجا) أي أصنافا من النبات المختلفة الأزواج والألوان. (1)

فهنا يبين نبي الله موسى -عليه السلام- لفر عون وملئه بعض نعم الله تعالى فالله جعل الأرض ممهدة سهلة لسالكيها، وجعل فيها طرقا يجتازها الناس في ذهابهم وإيابهم، وهو سبحانه الذي يسوق المطر فيخرج بقدرته أصنافا متنوعة مما يأكل الناس وأنعامهم، (إن في ذلك لآيات لأولي النهي) إن فيما ذكر من نعم الله — تعالى- لآيات كونية واضحة لأصحاب العقول الرشيدة التي تستطيع أن تدرك أن للكون خالقا عظيما ومدبرا حكيما.

المطلب الثالث: تذكير موسى لبنى إسرائيل بنعم الله عليهم:

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير القرطبي (11/205 وما بعدها)

#### 1- نعمة نجاة بنى إسرائيل وإهلاك فرعون وجنوده:

أمر الله نبيه موسى -عليه السلام- أن يسري بقومه وينتقل بهم من هذه القرية الظالم أهلها فرارا بدينهم إلى مكان يستطيعون فيه أن يعبدوا ربهم ويظهروا دينهم ويؤدوا شعائرهم، فخرج بهم ليلا متوجها إلى الأرض المقدسة، فلما بلغ فرعون خروجهم أبى أن يتركهم ومنعه غروره بقوته وجبروته أن يتركهم حتى يفروا، وأبي إلا أن يقضي عليهم ويبيدهم قائلا: ﴿إِنَّ هُؤُلَّاءِ لَشِرْذِمَةٌ قَلِيلُونَ وَإِنَّهُمْ لَنَا لَغَآبِظُونَ وَإِنَّا لَجَمِيعٌ حَلْذِرُونَ ﴾ [الشعراء: 54-56] ، فأتبع القوم بجنوده وأدركوهم بالفعل عند شاطئ البحر، وبلغ الخوف بقوم موسى مداه، فلم يعد أمامهم أمل في النجاة، فالبحر أمامهم، وفرعون وجنوده من ورائهم، فأيقنوا بالهلاك ﴿ فَلَمَّا تَرْءَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ موسى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴾ [الشعراء: 61]، فقال موسى -عليه السلام- وهو الواثق بربه ونصرته وتأييده: ﴿قَالَ كَلَّا ۗ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ ﴾ [الشعراء: 62] ، وجاء الجواب عاجلا: ﴿فَأُوْحَيِّنَاۤ إِلَىٰ موسى أَنِ ٱضْرِب بِّعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ ۗ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: 63] ، وأمر موسى -عليه السلام- بني إسرائيل أن يعبروا فعبروا بين فرقي الماء دون أن يمسهم أذي، واقتفى فرعون وجنوده أثر هم طمعا في إدراكهم وعند ما عبر بنو إسرائيل البحر ولم يبق منهم أحد بين المياه المنحسرة، كان فرعون وجنده ما زالوا بين فرقى البحر، فأطبق عليهم وعاد كما كان أولا، فغرقوا جميعا، وبنو إسرائيل ينظرون إليهم في دهشة وسرور، وأسند- سبحانه- فرق البحر إلى ذاته الكريمة، ليدل على أن القوم عبروه وقطعوه وهم بعنايته، وقوله تعالى: (فَأَنْجَيْناكُمْ وَأَغْرَقْنا آلَ فِرْ عَوْنَ) بيان للمنة العظمى التي امتن بها عليهم، والتي ترتبت على فرق البحر، لأن فرق البحر لهم ترتب عليه أمران: أولهما: نجاتهم، وثانيهما: إهلاك عدوهم وكلاهما نعمة عظيمة، ليعلم بنو إسرائيل أن الله ناصر عباده ومنجيهم، وليس للعبد إلا الأخذ بالسبب، فضرب البحر فانفلق فكان كل فرق كالطود العظيم.. وأنجى الله موسى -عليه السلام- وقومه وأغرق فرعون وجنده. (1)

ومن تمام منة الله على بني إسرائيل أن يريهم جثة فرعون بعد هلاكه تطفو فوق سطح الماء قال تعالى: ﴿فَٱلْيَوْمَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ

<sup>(1)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (1/125)

ءَايَةً وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ عَنْ ءَايَتِنَا لَغَفِلُونَ ﴿ آبِوسَ: 92] ، وقد امتن الله على بني إسرائيل بهذه النعمة في مواضع عدة من القرآن منها قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ خَبَّيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فَجَيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمُ ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمُ ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَا فَعَرَقْنَا آلَ فِرْعَوْنَ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ﴾ [البقرة: 49-50]، وفائدة قوله تعالى: (وأنتم تنظرون) أي: "وأغرقناهم وأنتم تنظرون؛ ليكون ذلك أشفى لصدوركم، وأبلغ في إهانة عدوكم."(1)

فرؤية بني إسرائيل لفرعون عدو الله وعدوهم ينظرون إليه هالكا بالغرق هو وجنوده قد تضمنت نعما كثيرة على بني إسرائيل في الدين والدنيا:

(أما نعم الدنيا فمن وجوه: أحدها: أنهم لما وقعوا في ذلك المضيق الذي من ورائهم فرعون وجنوده وقدامهم البحر، فإن توقفوا أدركهم العدو وأهلكهم بأشد العذاب وإن ساروا غرقوا فلا خوف أعظم من ذلك، ثم إن الله نجاهم بفلق البحر فلا فرج أشد من ذلك.

وثاتيها: أن الله تعالى خصهم بهذه النعمة العظيمة والمعجزة الباهرة، وذلك سبب لظهور كرامتهم على الله تعالى.

وثالثها: أنهم شاهدوا أن الله تعالى أهلك أعداءهم ومعلوم أن الخلاص من مثل هذا البلاء من أعظم النعم، فكيف إذا حصل معه ذلك الإكرام العظيم وإهلاك العدو.

#### أما نعم الدين فمن وجوه:

أحدها: أن قوم موسى لما شاهدوا تلك المعجزة الباهرة زالت عن قلوبهم الشكوك والشبهات، فإن دلالة مثل هذا المعجز على وجود الصانع الحكيم وعلى صدق موسى تقرب من العلم الضروري، فكأنه تعالى رفع عنهم تحمل النظر الدقيق والاستدلال الشاق.

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (1/259)

وثانيها: أنهم لما عاينوا ذلك صار داعيا لهم إلى الثبات على تصديق موسى - عليه السلام- والانقياد له وصار ذلك داعيا لقوم فرعون إلى ترك تكذيب موسى - عليه السلام- والإقدام على تكذيب فرعون.

وثالثها: أنهم عرفوا أن الأمور بيد الله فإنه لا عز في الدنيا أكمل مما كان لفر عون ولا شدة أشد مما كانت ببني إسرائيل، ثم إن الله تعالى في لحظة واحدة جعل العزيز ذليلا والذليل عزيزا، وذلك يوجب انقطاع القلب عن علائق الدنيا والإقبال بالكلية على خدمة الخالق والتوكل عليه في كل الأمور.) (1)

فكانت نعمة إهلاك الله عز وجل لفرعون وجنوده من أعظم النعم على بني إسرائيل، ذكر هم بها موسى -عليه السلام-، ليداوموا على شكر الله، ويثنوا عليه بما هو أهله — سبحانه وتعالى - وذكر الله بها أحفادهم في القرآن أيضا ليتبعوا نبيه محمدا صلّى الله عليه وسلم مؤمنين به مناصرين لدعوته.

# 2- نعم الله على بني إسرائيل عندما أقاموا بسيناء:

بعد نجاة بني إسرائيل من فرعون وجنوده وعبور هم البحر بسلام أقاموا بسيناء فأنعم الله عليهم بالكثير من النعم، وقد ورد ذكر ذلك في عدة مواضع من القرآن الكريم على النحو التالي:

# أ- تفضيلهم على العالمين في زمانهم:

قال تعالى: ﴿يَبَنِيَ إِسْرَءِيلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِي ٱلَّتِيّ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَ الله الله الله عليه وسلم في المدينة، "وقد من الله عليه الله عليه وسلم في المدينة، "وقد من اليهود الذين كانوا يعيشون مع النبي صلى الله عليه وسلم في المدينة، "وقد ذكر الله- تعالى- بنى إسرائيل المعاصرين للعهد النبوي بهذه النعم مع أنها كانت لأبائهم، كما يدل عليه سياق الأيات لأن النعم على الأباء نعم على الأبناء لكونهم منهم، ولأن شرف الأصول يسرى إلى الفروع، فكان التذكير بتلك النعم فيه شرف لهم، وحسن سمعة تعود عليهم، وتغريهم بالإيمان والطاعة- لو كانوا يعقلون-، ومن مظاهر، تفضيل الله لبنى إسرائيل على عالمي زمانهم، جمعه لهم من المحامد قبل بعثة النبي صلّى الله عليه وسلم. ما لم يجمع لغيرهم، فقد حياهم بكثير من النعم:

<sup>(1)</sup> تفسير الرازي (3/508 وما بعدها) باختصار يسير

- بعث فيهم عددا كبيرا من الأنبياء.
  - ونجاهم من عدوهم.
- ولم يعجل العقوبة عليهم رغم عصيانهم واعتدائهم، واقترافهم شتى ألوان المنكرات عن تعمد وإصرار، ولم ينزل بهم قارعة تستأصلهم بذنوبهم كما استأصل غيرهم كقوم عاد وثمود."(1)

## 8- نعمة إنزال التوراة على موسى:

قال تعالى: ﴿وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ وَٱلْفُرُقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهُتَدُونَ ﴾ [البقرة: 53]، والمراد بالكتاب التوراة التي أوتيها موسى -عليه السلام- باتفاق المفسرين، أما الفرقان ففيه عدة أقوال أشهرها:

- الفرقان: هو التوراة، ويكون المراد بالعطف التفسير.
- الفرقان: مأخوذ من الفرق وهو الفصل، استعير لتمييز الحق من الباطل.
  - الفرقان: انفراق البحر له حتى صار فرقا فعبروا.
  - الفرقان الفرق بينهم وبين قوم فرعون أنجى هؤلاء وأغرق أولئك. (2)

والمعنى: واذكروا يا بنى إسرائيل نعمة التوراة، التي آتاها الله موسى -عليه السلام- وفيها منهج الله لكم وبيان الشرائع والأحكام، لكي تهتدوا بها إلى طريق الحق في الدنيا، والسعادة في الآخرة.

## ج- تظليل الغمام وإنزال المن والسلوى:

قال تعالى: ﴿وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَى كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقُنَكُمُ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوٓاْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [البقرة: 57]، ومن

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (1/116)

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير القرطبي (1/399 وما بعدها)

نعم الله تعالى على بني إسرائيل أنهم وهم في الصحراء أراهم الله آياته من تظليل الغمام لهم وما ساقه لهم من الطعام الطيب.

"وتذكر الروايات أن الله ساق لهم الغمام يظللهم من الهاجرة، والصحراء بغير مطر ولا سحب، جحيم يفور بالنار، ويقذف بالشواظ، وهي بالمطر والسحاب رخية ندية تصح فيها الأجسام والأرواح.. وتذكر الروايات كذلك أن الله سخر لهم «الْمَنَّ» يجدونه على الأشجار حلواً كالعسل، وسخر لهم «السَّلُوى» وهو طائر السماني يجدونه بوفرة قريب المنال، وبهذا توافر لهم الطعام الجيد، والمقام المريح، وأحلت لهم هذه الطيبات. (1)

#### د- انفجار اثنتا عشرة عين ماء:

قال تعالى: ﴿وَإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحُجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنْ رِزْقِ اللَّهِ وَلَا تَعْثَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [البقرة: 60]، فامتن الله على بني إسرائيل بقوله لهم: "واذكروا نعمتي عليكم في إجابتي لنبيكم موسى حين استسقاني لكم، وتيسيري لكم الماء، وإخراجه لكم من حجر يحمل معكم، وتفجيري الماء لكم منه من ثنتي عشرة عينا لكل سبط من أسباطكم عين قد عرفوها، فكلوا من المن والسلوى، واشربوا من هذا الماء الذي أنبعته لكم بلا سعي منكم ولا كد، واعبدوا الذي سخر لكم ذلك، ولا تعثوا في الأرض مفسدين} ولا تقابلوا النعم بالعصيان فتسلبوها."(2)

وهذه النعمة كانت رحمة من الله بهم، ولولا ذلك لهلكوا من العطش في الصحراء، وأيضا هي من دلائل قدرة الله ومعجزة أجراها على يد نبيه موسى - عليه السلام-.

# ه - نعمة كثرة الأنبياء في بني إسرائيل وجعلهم ملوكا:

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ موسى لِقَوْمِهِ عَنَقَوْمِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَآءَ وَجَعَلَكُم مُّلُوكًا وَءَاتَلْكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [المالدة: 20]

<sup>(1/72)</sup> تفسير الظلال (1/72)

<sup>(2)</sup> تفسیر ابن کثیر (1/278)

أراد نبي الله موسى -عليه السلام- أن يقدم بين يدي إخباره لبني إسرائيل بأمر الله لهم أن يدخلوا الأرض المقدسة فقال: يا قوم اذكروا نعمة الله عليكم ثم ذكر لهم ثلاث نعم أسبغها الله عليهم:

## النعمة الأولى: جعل الله فيهم أنبياء:

فقد اختار الله عددا من الأنبياء من بني إسرائيل؛ كموسى وهارون، واسحق، ويعقوب، ويوسف، - عليهم السلام-، وقد أرسل الله- تعالى- هؤلاء الأنبياء وغيرهم في بنى إسرائيل، لكي يخرجوهم من ظلمات الكفر والفسوق والعصيان، إلى نور الهداية والطاعة والإيمان، والتنكير في قوله أنبياء للتكثير والتعظيم، أي: تذكروا يا بنى إسرائيل نعم الله عليكم، وأحسنوا شكرها، حيث جعل فيكم أنبياء كثيرين يهدونكم إلى الرشد.

#### النعمة الثانية: جعلهم الله ملوكا:

أي: جعلكم أحرارا تملكون أمر أنفسكم بعد أن كنتم مملوكين لفرعون وقومه، الذين كانوا يسومونكم سوء العذاب، فجعلكم تملكون المساكن وتستعملون الخدم، بعد أن كنتم لا تملكون شيئا من ذلك وأنتم تحت سيطرة فرعون وقومه، وهذه النعمة - أي: نعمة الحرية بعد الذل، والسعة بعد الضيق- من النعم العظمى التي لا يقدر ها ويحافظ عليها إلا أصحاب النفوس الكبيرة، التي تعاف الظلم، وتأبى الضيم، وتحسن الشكر لله- تعالى-.

## النعمة الثالثة: آتاهم الله ما لم يؤت أحدا من العالمين:

فقد آتاهم الله – سبحانه- من ألوان الإكرام والمنن ما لم يؤت أحدا من عالمي زمانهم، فقد فلق لهم البحر فساروا في طريق يابس حتى نجوا وغرق عدوهم، وأنزل عليهم المن والسلوى، ليأكلوا من الطيبات، وفجر لهم من الحجر اثنتي عشرة عينا حتى يعلم كل أناس مشربهم. إلى غير ذلك من ألوان النعم التي حباهم الله- تعالى- بها، والتي كانت تستلزم منهم المبادرة إلى امتثال أوامره، واجتناب نواهيه. (1)

و هكذا نجد أن الله أنعم على بني إسرائيل نعما كثيرة وذكر هم بها رب العزة، وأيضا نبيهم موسى -عليه السلام- من باب التذكير بمنته وفضله عليهم، ليقروا لله

<sup>(1)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (4/104 وما بعدها)

بالفضل والمنة، ويثنوا عليه بما هو أهله، ويزدادوا إيمانا بالله ورسوله، ويهون عليهم تكليف الله لهم بدخول الأرض المقدسة.

\*\*\*\*\*

الفصل الثاني المنهج العقلي في دعوة موسى -عليه السلام-وفيه ثلاثة مباحث: المبحث الأول/ الاستفهام. المبحث الثاني/ الجدال. المبحث الثالث/ الحوار.

# الفصل الثاني المنهج العقلي في دعوة موسى عليه السلام

وقد استخدم نبي الله موسى -عليه السلام- المنهج العقلي في دعوته لفر عون وكذلك مع قومه بني إسرائيل بالعديد من فنون القول، يستعرضها الباحث في ثلاثة مباحث على النحو التالي:

المبحث الأول/ الاستفهام.

المبحث الثاني/ الجدال.

المبحث الثالث/ الحوار.

## المبحث الأول/ الاستفهام

وقد استعمل نبي الله موسى -عليه السلام- أسلوب الاستفهام الاستنكاري في عدة مواضع في دعوته يتناولها الباحث من خلال ستة مطالب على النحو التالى:

المطلب الأول: الاستفهام للتشويق في خطابه لفرعون.

المطلب الثاني: إنكاره على قومه لطلبهم طعاما غير المن والسلوى.

المطلب الثالث: إنكاره على قومه في طلبهم تقليد عبدة العجل.

المطلب الرابع: إنكاره على قومه عبادة العجل.

المطلب الخامس: إنكاره على أخيه هارون أنه لم يمنع عبادتهم العجل.

المطلب السادس: إنكاره على السامري إيقاع قومه في الشرك

المطلب الأول: الاستفهام للتشويق في خطابه لفرعون:

في قوله تعالى حكاية عن موسى: ﴿فَقُلُ هَل لَّكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّىٰ وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَتَخُشَىٰ ﴾ [النازعات: 18-19]، وهذا القول من موسى -عليه السلام- في دعوته لفر عون قد أمره الله أن يلين القول له فقال مستفهما ومر غبا له لسماع كلامه:

(هَل لَّكَ إلى أَن تَزَكَّى)، والهدف من الاستفهام هنا -كما نفهم من السياق- تشويق فر عون إلى الخبر، وإثارة انتباهه، وجعله مترقبا لما سيقوله موسى.

المطلب الثاني: الاستفهام الإنكاري على قومه لطلبهم طعاما غير المن والسلوى:

في قوله تعالى حكاية عن قول موسى لقومه: ﴿أَتَسْتَبْدِلُونَ ٱلَّذِى هُوَ أَدْنَى الله عِلَيْهِ مُو خَيْرٌ ﴾ [البقرة: 6]، مربنا أن بني إسرائيل لما كانوا بسيناء ظلل الله عليهم الغمام وأنزل عليهم المن والسلوى فطلبوا طلبا عجيبا من موسى -عليه السلام- فقالوا له: ﴿ لَن نَّصْيرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَحِدٍ فَاَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِثُ ٱلسلام- فقالوا له: ﴿ لَن نَّصْيرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَحِدٍ فَاَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُغْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنْبِثُ السلام- فقالوا له: ﴿ أَن نَصْيرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَبَصَلِهَا ﴾ [البقرة: 6]، فتعجب موسى -عليه السلام- من طلبهم وقال مستفهما استفهاما استنكاريا: ﴿أَتَسْتَبْدِلُونَ ٱلَّذِى هُوَ أَذَى بِٱلَّذِى هُوَ خَيْرٌ ﴾ [البقرة: 6] ، لقد كان طلب بني إسرائيل غريبا مستنكرا فهم بسيناء بأطيب عيش وأطيب ماء وطعام، ثم إذا بهم يطلبون ما اعتادوا عليه بمصر، وصدروا كلامهم بما يفيد كراهيتهم لما أنعم الله عليهم به من المن بمصر، وسدروا كلامهم بما يفيد كراهيتهم لما أنعم الله عليهم به من المن والسلوى بقولهم: (لن نصبر) والصبر حبس النفس على مكروه، والتعبير بوالسلوى بقولهم: (لن نصبر) والصبر حبس النفس على مكروه، والتعبير بولن المفيدة لتأبيد النفي في اللغة العربية لأداء معنى كلامهم المحكي هنا في شدة الضجر وبلوغ الكراهية منهم حدها الذي لا طاقة عنده.

وقول موسى -عليه السلام-: (أتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير) توبيخ شديد لأنه جرده عن المقنعات وعن الزجر، واقتصر على الاستفهام المقصود منه التعجب فالتوبيخ، وفي الاستبدال للخير بالأدنى النداء بنهاية حماقتهم وسوء اختيار هم، ولذلك قال بعدها: (اهبطوا مصرا) فالأمر في قوله: اهبطوا للإباحة المشوبة بالتوبيخ أي إن كان هذا همكم فاهبطوا بقرينة قوله: (أتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير)، فالمعنى اهبطوا مصرا من الأمصار، وفيه إعراض عن طلبهم إذ ليس حولهم يومئذ بلد قريب يستطيعون وصوله.

وقيل: أراد اهبطوا مصر أي بلد مصر بلد القبط أي ارجعوا إلى مصر التي خرجتم منها، والأمر لمجرد التوبيخ إذ لا يمكنهم الرجوع إلى مصر. (1)

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير التحرير والتنوير (1/520 وما بعدها)، وقال الطاهر ابن عاشور في تفصيل القول الثاني: واعلم أن مصر على هذا المعنى يجوز منعه من الصرف على تأويله بالبقعة فيكون

المطلب الثالث: الاستفهام الإنكاري على قومه في طلبهم تقليد عبدة العجل:

في قوله تعالى حكاية عن موسى: ﴿قَالَ أَغَيْرَ ٱللّهِ أَبْغِيكُمْ إِلّهَا وَهُوَ فَضَّلَكُمْ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الاعراف: 140]، لما أهلك الله فر عون وجنوده وأنجى بني إسرائيل، مر بنو إسرائيل بقوم يعكفون على أصنام لهم يعبدونها من دون الله فقالوا: ﴿يَمُوسَى ٱجْعَل لَّنَا إِلَهَا كَمَا لَهُمْ ءَالِهَةٌ ﴾ [الاعراف: 138]، وهذا يدل على أن بني إسرائيل قد انخلعوا في مدة إقامتهم بمصر عن عقيدة التوحيد، لأنهم لما كانوا في حال ذل واستعباد ذهب علمهم وتاريخ مجدهم واندمجوا في ديانة الغالبين لهم فلم تبق لهم ميزة تميزهم إلا أنهم خدمة وعبيد، وكفى بالأمة خسة عقول أن تعد القبيح حسنا، وأن تتخذ المظاهر المزينة قدوة لها، وأن تتخلع عن كمالها في اتباع نقائص غيرها.

هنا غضب نبيهم موسى -عليه السلام- من كلامهم، وكان جوابه بعنف وغلظة، لأن ذلك هو المناسب لحالهم فقال: ﴿قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴿ إِنَّ هَوُلاءِ مُتَبَّرٌ مَا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ قَالَ أَغَيْرَ اللّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهًا وَهُوَ مُتَبَرٌ مَا هُمْ غَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: 38-140]، والاستفهام بقوله: (أغير الله أبغيكم إلها) للإنكار والتعجب من طلبهم أن يجعل لهم إلها غير الله. (1)

# المطلب الرابع: إنكاره على قومه عبادة العجل:

في قوله تعالى حكاية عن موسى: ﴿قَالَ يَنقَوْمِ أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ وَعُدًا حَسَنًا ﴾ [طه: 86] ، بعد أن أهلك الله- تعالى- فر عون وجنوده، سار ببني إسرائيل متجها ناحية جبل الطور، ثم تركهم واستخلف عليهم أخاه هارون، وذهب لمناجاة ربه فأخبره- سبحانه- بما أحدثه بنو إسرائيل في غيبته عنهم، قال الله- تعالى- لموسى: ﴿وَمَا أَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَا مُوسَى ۚ قَالَ هُمْ أُولَاءِ عَلَى أَثَرى وَعَجِلْتُ

فيه العلمية والتأنيث، ويجوز صرفه على تأويله بالمكان أو لأنه مؤنث ثلاثي ساكن الوسط مثل هند فهو في قراءة ابن مسعود بدون تنوين وأنه في مصحف أبي بن كعب بدون ألف وأنه ثبت بدون ألف في بعض مصاحف عثمان قاله ابن عطية. التحرير والتنوير (1/524)

<sup>(1)</sup> ينظر المرجع السابق (9/81 وما بعدها)

إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى اللَّهُ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُ الله [48:88]، لقد تفاجأ موسى عليه السلام- بالأمر وفظاعته وأصابه الغضب الشديد بعد أن علم بضلال قومه، وعبادتهم العجل كما ذكر القرآن الكريم: ﴿فَرَجَعَ مُوسى إِلَى قَوْمِهِ عَضْبُنَ أَسِفاً قَالَ يَعَوْمُ أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ وَعُدًا حَسَناً أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهُدُ أَمْ أَرَدتُّم أَن يَجِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِن رَبِّكُمْ وَعُداً حَسَناً) وكذا قوله: عَلَيْكُمُ الله عليه النه المنقهام في قوله: (يا قَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعُداً حَسَناً) وكذا قوله: (أفطال عليكم العهد) استفهام إنكاري، أي: "قال لهم على سبيل الزجر والتوبيخ: (يا قوم ألم يعدكم ربكم وعدا حسنا) لا سبيل لكم إلى إنكاره، ومن هذا الوعد الحسن: إنزال التوراة لهدايتكم وسعادتكم، وإهلاك عدوكم أمام أعينكم. ولماذا أعرضتهم عن عبادته وطاعته مع أنكم تعيشون في خيره ورزقه؟ ثم زاد في تأنيبهم وفي الإنكار عليهم فقال: ﴿أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ ٱلْعَهُدُ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَحِلّ في تأنيبهم وفي الإنكار عليهم فقال: ﴿أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ ٱلْعَهُدُ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَحِلّ عَلَيْكُمْ عَضَبٌ مِن رَبِّكُمْ فَأَخْلَفْتُم مَّوْعِدِي﴾ [طه: 88]، فالاستفهام في قوله عَلَيْ النفي والإنكار وأمْ منقطعة بمعنى، بل.

والمعنى: "أفطال عليكم الزمان الذي فارقتكم فيه؟ لا إنه لم يطل حتى تنسوا ما أمرتكم به، بل إنكم أردتم أن يحل عليكم غضب من ربكم، فأخلفتم مو عدي الذي و عدتموني إياه و هو أن تثبتوا على إخلاص العبادة لله- تعالى.-"(1)

المطلب الخامس: إنكاره على أخيه هارون أنه لم يمنع عبادتهم العجل:

في قوله تعالى حكاية عن موسى: ﴿قَالَ يَا هَارُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّوا۞ أَلَّا تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى۞﴾ [طه: 92-93]، والاستفهام هنا استنكاري ينكر على أخيه أنه لم يخبره أول وقوع الأمر وقد استخلفه على بني إسرائيل؟

المطلب السادس: إنكاره على السامري إيقاع قومه في الشرك:

في قوله تعالى حكاية عن موسى: ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِيُّ ﴾ [طه: 95] ، وبعد انتهاء موسى من سماع هارون، اتجه للتحقيق والمساءلة للسامري فقال له

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (9/138)

مستنكرا وموبخا: ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَسَمِرِيُ ﴾ [طه: 95] ، فالاستفهام هنا للاستنكار والتوبيخ، أي: "ما حملك على ما صنعت؟ وما الذي عرض لك حتى فعلت ما فعلت؟"(1)

## المبحث الثاني/ الجدال

استعمل نبي الله موسى -عليه السلام- هذا الأسلوب الدعوي في تبليغه الرسالة لفر عون، ثم كان له مجادلة مع سحرة فر عون لردهم عن مناصرة الباطل بالباطل، ثم مع قومه بني إسرائيل، لبيان الرسالة التي أرسله الله بها، ورد الشبهات التي كان قومه يثيرونها بين الحين والآخر، وقد ذكر القرآن الكريم ذلك في عدة مواضع يتناولها الباحث من خلال مطالب على النحو التالي:

المطلب الأول: مجادلة موسى -عليه السلام- مع فرعون.

المطلب الثاني: مجادلة موسى -عليه السلام- مع السحرة.

المطلب الثالث: مجادلة موسى -عليه السلام- مع قومه بنى إسرائيل.

المطلب الرابع: مجادلة موسى -عليه السلام- لقومه في عبادة العجل.

المطلب الخامس: مجادلة موسى لأخيه هارون.

المطلب السادس: مجادلة موسى عليه السلام للسامري.

# المطلب الأول: مجادلة موسى -عليه السلام- مع فرعون:

توجه موسى ومعه أخاه هارون — عليهما السلام- إلى فرعون وملئه لدعوتهم إلى الحق بعبادة الله وحده ورفع العذاب عن بني إسرائيل وقد جاءت الآيات مبينة هذا الحوار في قوله تعالى: ﴿فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (5/313)

الْعَالَمِينَ أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَابِيلَ قَالَ أَلُمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ وَفَعَلْتَ فَعُلْتَكَ الَّتِي فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ قَالَ فَعَلْتُهَا إِذًا وَأَنَا مِنَ الضَّالِينَ وَفَعَلْتَ فَعُلْتُكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِي رَبِّي حُكْمًا وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُرْسَلِينَ وَتِلْكَ نِعْمَةً تَمُنَّهَا عَلَى آنْ عَبَّدْتَ بَنِي إِسْرَابِيلَ أَنْ عَكَمًا وَجَعَلَنِي مِنَ الْمُرْسَلِينَ وَتِلْكَ نِعْمَةً تَمُنَّهُا عَلَى أَنْ عَبَّدْتَ بَنِي إِسْرَابِيلَ أَنْ السَعاء: 16-22] ، ويفهم من السياق أن هناك اختصار في الأحداث من ناحية دخول موسى -عليه السلام- وهارون على فرعون وقولهما إنا رسول رب العالمين، فبماذا أجاب فرعون؟ توجه فرعون بالخطاب لموسى فقط لأنه فهم أن المتكلم هو موسى وأن هارون تبع له، وقد أراد فرعون إبطال ما قاله موسى فقال:

- 1- ألم نربك فينا وليدا أي: ألم يسبق لك أنك عشت في منزلنا، ورعيناك وأنت طفل صغير، ولبثت فينا من عمرك سنين عددا.
- 2- ثم ذكره بحادثة قتل القبطي فقال متهكما مستهزئا: (وفعلت فعلتك التي فعلت) بعد هذا قابلت ذلك الإحسان بتلك الفعلة، وهي قتلك لرجل من شيعتي، وقوله هذا تهويل مراد به التفظيع وأنها مشتهرة معلومة مع تحقيق الصاق تبعتها به حتى لا يجد تنصلا منها.
- 3- (وأنت من الكافرين) أي: وأنت من الجاحدين بعد ذلك لنعمتي التي أنعمتها عليك، بتربيتك ورعايتك، فهل هذا جزاء إحساني إليك؟ فجعل فرعون انتصار موسى لرجل من عشيرته كفرانا لنعمة فرعون لأنه يرى واجب موسى أن يعد نفسه من قوم فرعون فلا ينتصر لإسرائيلي!!

وهكذا جمع فرعون كل ما حسبه ردا قاتلا لا يملك موسى معه جوابا، ولا يستطيع مقاومة، وبخاصة حكاية القتل، وما يمكن أن يعقبها من قصاص، يتهدده به من وراء الكلمات!

## فماذا كان رد موسى؟

قال موسى: أنا لا أنكر أنى قد فعلت هذه الفعلة التي تذكرني بها، ولكني فعلتها وأنا في ذلك الوقت من الضالين، قبل أن يشرفني الله بوحيه، ويكلفني بحمل رسالته، وفضلا عن ذلك فأنا كنت أجهل أن هذه الوكزة تؤدى إلى قتل ذلك الرجل من شيعتك، لأني ما قصدت قتله، وإنما قصدت تأديبه، ومنعه من الظلم لغيره.

ثم أضاف موسى إلى هذا الرد الملزم لفر عون ردا آخر أشد إلزاما وتوبيخا؛ حيث بين أن حقيقة إنعامه عليه تعبيد بنى إسرائيل، لأن تعبيدهم وقصدهم بالذبح لأبنائهم هو السبب في وجوده عنده وتربيته، فكأنه امتن عليه بتعبيد قومه، وتذليلهم واتخاذهم خدما له، فهل هذا هو ما تمنه علي، وهل هذا هو فضلك العظيم؟!

# ونلاحظ في هذه المجادلة عدة أمور:

- 1- ابتدأ فرعون رده على موسى بمحاولة تصغير شأنه للتقليل مما جاء به بذكر تربيته في قصر فرعون وليدا، ثم لوّح بمعاقبته عن جريمته التي فعلها وهي قتل القبطى، ورماه بجحود النعمة والإحسان.
- 2-رد موسى -عليه السلام- في ثبات ورباطة جأش معترفا بالفعلة، فابتدأ بالإقرار بفعلته ليعلم فرعون أنه لم يجد لكلامه مدخل تأثير في نفس موسى عليه السلام-، وذكر ما نشأ عنها من خير له، ليدل على أنه حمد أثرها وإن كان قد اقترفها غير مقدر ما جرته إليه من خير.
  - 3- ابتدأ موسى -عليه السلام- بالجواب عن الأهم من كلام فرعون وهو: (وفعلت فعلتك) [الشعراء: 19] ليظهر لفرعون أنه لا يخشى مطالبتهم إياه بثأر ذلك القتيل ثقة بأن الله ينجيه من عدوانهم.
- 4-وبهذا يظهر وجه الاسترسال في الجواب بقوله: (فو هب لي ربي حكما وجعلني من المرسلين)، أي فكان فراري قد عقبه أن الله أنعم على فأصلح حالي و علمني و هداني واصطفاني رسولا، وبهذا الجواب التوبيخي أفحم موسى -عليه السلام- فر عون، وجعله يحول الحديث عن هذه المسألة التي تتعلق بتربيته لموسى إلى الحديث عن رب العالمين، وقد حكى القرآن ذلك في قوله تعالى حكاية عن فرعون: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ ۚ قَالَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ۚ قَالَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ۚ قَالَ لِمَنْ حَوْلُهُ أَلَا تَسْتَمِعُون فَي قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ۚ قَالَ لِينِ لَيُنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ مُوقِنِينَ ۚ قَالَ إِنْ رَسُولَكُمُ الَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَحْنُونُ فَقَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ۚ قَالَ لَبِنِ لَمَحْنُونُ فَي قَالَ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ۚ قَالَ لَبِنِ الْمَحْدُونِينَ ۚ قَالَ أَولُو جِئْتُكَ بِشَيْءٍ مُبِينٍ ۚ لَمَا مَنْ الْمَسْجُونِينَ ۚ قَالَ أَولُو جِئْتُكَ بِشَيْءٍ مُبِينٍ ۚ قَالَ فَأَتْ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ۚ فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِى ثُعْبَانٌ مُبِينً ۚ قَالَ فَأَتِ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ۚ فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِى ثُعْبَانٌ مُبِينً ۚ قَالَ فَأْتِ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ۚ فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِى ثُعْبَانٌ مُبِينَ ۚ قَالَ فَأْتِ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ۚ فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِى ثُعْبَانٌ مُبِينً ۚ

وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِى بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ ﴾ [الشعراء: 23-33]، إذن المجادلة أخذت مسار السؤال والجواب، فكان فرعون يسأل، وموسى -عليه السلام- يجيب ثم يعقب فرعون على الجواب على النحو التالي:

﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: 23]، و هذا السؤال يدل على طغيان فرعون- قبحه الله- و تجاوزه كل حد في الفجور، فإن هذا السؤال يحمل في طياته استنكار أن يكون هناك إله سواه، كما حكى عنه القرآن في قوله: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يُّأَيُّهَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرِى ﴾ [القصص: 38]، فهو ينكر رسالة موسى -عليه السلام-من أساسها. (1)

وهنا يرد موسى بقوله: ﴿قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۗ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ ﴾ [الشعراء: 24]

وهنا يلتفت فرعون إلى من حوله ليشاركوه التعجيب مما قاله موسى وليصرفهم عن التأثر بما سمعوه منه: ﴿قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُوٓ أَلَا تَسْتَمِعُونَ ﴾ [الشعراء: 25]، وقد أراد فرعون من عجبه أن يصرفهم عن التأثر به، على طريقة الجبارين الذين يخشون تسرب كلمات الحق البسيطة الصريحة إلى القلوب. ولكن موسى عليه السلام - لم يمهلهم حتى يردوا على فرعون، بل أكد لهم وحدانية الله - تعالى - وهيمنته على هذا الكون فقال: ﴿قَالَ رَبُّكُمُ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ مَن مخلوقاته هو فرعون؟

<sup>(1)</sup> يقول العلامة الطاهر بن عاشور: (فقد كانت عقائد القبط تثبت آلهة متفرقة قد اقتسمت التصرف في عناصر هذا العالم وأجناس الموجودات، وتلك العناصر هي العالمون ولا يدينون بإله واحد، فإن تعدد الآلهة المتصرفة ينافي وحدانية التصرف، فلما سمع فرعون من كلام موسى عليه السلام - إثبات رب العالمين قرع سمعه بما لم يألفه من قبل لاقتضائه إثبات إله واحد وانتفاء الإلهية عن الآلهة المعروفة عندهم، على أنهم كانوا يزعمون أن فرعون هو المجتبى من الآلهة ليكون ملك مصر. فهو مظهر الآلهة الأخرى في تدبير المملكة (قال يا قوم أليس لي ملك مصر وهذه الأنهار تجري من تحتي) [الزخرف: 51]، وبهذا الانتساب إلى الآلهة وتمثيله إرادتهم في الأرض كان فرعون يدعى إلها.) أ. ه من تفسير التحرير والتنوير (19/116)

وهنا لم يملك فرعون إلا الرد الدال على إفلاسه وعجزه، فقال ملتفتا على سبيل السخرية بموسى مخاطبا أشراف قومه: ﴿قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِيّ أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ ﴾ [الشعراء: 27]، وسماه رسولا على سبيل الاستهزاء، وجعل رسالته إليهم لا إليه، لأنه- في زعم نفسه- أكبر من أن يرسل إليه رسول.

ولكن هذا التهكم وهذا القذف لا يفت في عضد موسى -عليه السلامفيمضي في طريقه يصدع بكلمة الحق التي تزلزل الطغاة والمتجبرين: فقال:

«قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَّ إِن كُنتُمُ تَعْقِلُونَ » [الشعراء: 28]، ربنا رب المشرق والمغرب، وخصهما بالذكر لأنهما من أوضح الأدلة على وحدانية اللهتعالى- وقدرته ولأن فرعون أو غيره من الطغاة لا يجرأ ولا يملك ادعاء
تصريفهما، أو التحكم فيهما على تلك الصورة البديعة المطردة، والتي لا اختلال فيها ولا اضطراب، وجملة إن كنتم تعقلون حض لهم على التعقل والتدبر، وتحذير لهم من التمادي في الجحود والعناد.

ولكن فرعون- وقد شعر بأن حجة موسى قد ألقمته حجرا انتقل من أسلوب المحاورة في شأن رسالة موسى إلى التهديد والوعيد- شأن الطغاة عند ما يعجزون عن دفع الحجة بالحجة، فقال لموسى: ﴿قَالَ لَبِنِ ٱتَّخَذَتَ إِلَهًا غَيْرِى لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴾ [الشعراء: 29]، فهذا شأني مع كل من يتمرد على عبادتي، ويخالف أمري.

ولكن موسى -عليه السلام- لم يخفه هذا التهديد والوعيد، بل رد عليه ردا حكيما فقال له: ﴿قَالَ أُوَلَوْ جِئُتُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ ﴾ [الشعراء: 30]، يدل دلالة واضحة على صدقي في رسالتي، وعلى أنى رسول من رب العالمين؟ وعبر عن المعجزة التي أيده الله بها بأنها شيء مبين للتهويل من شأنها، والتفخيم من أمر ها.

وهنا وجد فرعون نفسه مضطرا أن يقول لموسى: ﴿قَالَ فَأْتِ بِهِ ٓ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [الشعراء: 31]

وهنا كشف موسى -عليه السلام- عما أيده الله- تعالى- به من معجزات حسية خارقة ﴿فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُبِينٌ ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَاءُ

لِلنَّاظِرِينَ ﴿ الشعراء: 32-33]، فألقى موسى عصاه على الأرض أمام فرعون وقومه فإذا هي ثعبان مبين، ونزع يده أي: من جيبه فإذا هي بيضاء للناظرين بياضا يخالف لون جسمه- عليه السلام-، من غير سوء ولا مرض.

وهنا أحس فرعون بالرعب يسرى في أوصاله، وبأن ألوهيته المزعومة قد أوشكت على الانكشاف، وبأن معجزة موسى -عليه السلام- توشك أن تجعل الناس يؤمنون به، فالتفت إليهم وكأنه يحاول جذبهم إليه، واستطلاع رأيهم فيما شاهدوه، ويحكى القرآن ذلك بأسلوبه البليغ فيقول: ﴿قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرُ عَلِيمٌ ﴿ يُرِيدُ أَنْ يُخْرِجَكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ۞ قَالُوا أُرْجِهْ وَأَخَاهُ وَابْعَثْ فِي الْمَدَايِنِ حَاشِرِينَ ۚ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَحَّارِ عَلِيمٍ ۗ [الشعراء: 37-34]، فروج عليهم فرعون أن هذا من قبيل السحر لا من قبيل المعجزة، ثم هيجهم وحرضهم على مخالفته، والكفر به، فقال إيريد أن يخرجكم من أرضكم بسحره فماذا تأمرون}؟ أي: أراد أن يذهب بقلوب الناس معه بسبب هذا، فيكثر أعوانه وأنصاره وأتباعه ويغلبكم على دولتكم، فيأخذ البلاد منكم، فأشيروا على فيه ماذا أصنع به؟ {قالوا أرجه وأخاه وابعث في المدائن حاشرين يأتوك بكل سحار عليم} أي: أخره وأخاه حتى تجمع له من مدائن مملكتك وأقاليم دولتك كل سحار عليم يقابلونه، ويأتون بنظير ما جاء به، فتغلبه أنت وتكون لك النصرة والتأبيد، فأجابهم إلى ذلك، وكان هذا من تسخير الله تعالى لهم في ذلك؛ ليجتمع الناس في صعيد واحد، ولتظهر آيات الله وحججه وبراهينه على الناس في النهار جهرة.

## ونلاحظ من هذه المجادلة عدة أمور:

- 1- تميز حوار موسى مع فرعون بالوضوح في الدعوة وبيان الاعتقاد الصحيح في الله عز وجل، وبطلان ما كان يعتقده فرعون وقومه من عبادة غير الله وتأليه فرعون، وأيضا في ردوده على شبهات فرعون نلاحظ قوة في الحجة والبيان وعدم مجاملة أو مواربة.
  - 2-سؤال فرعون عن رب العالمين سؤال المتنكر للقول من أساسه، المتهكم على القول و القائل، المستغرب للمسألة كلها حتى ليراها غير ممكنة التصور، غير قابلة لأن تكون موضوع حديث!

- 3- جواب موسى -عليه السلام- يكافئ ذلك التجاهل ويغطيه: إنه رب هذا الكون الهائل الذي لا يبلغ إليه سلطانك- يا فرعون- ولا علمك، وقصارى ما ادعاه فرعون أنه إله هذا الشعب وهذا الجزء من وادي النيل، وهو ملك صغير ضئيل، كالذرة أو الهباءة في ملكوت السماوات والأرض وما بينهما.
  - 4- قول فرعون للملأ حوله (ألا تستمعون؟) نزلهم منزلة من لم يستمع تهييجا لنفوسهم كي لا تتمكن منهم حجة موسى -عليه السلام-.
- 5- أراد نبي الله موسى أن يطرق سمع فرعون بأن رب العالمين هو ربه، فما هو إلا واحد من عبيده، لا إله كما يدعي بين قومه! وهو رب قومه، فليس فرعون ربهم كما يزعم عليهم! وهو رب آبائهم الأولين، فالوراثة التي تقوم عليها ألوهية فرعون دعوى باطلة، فما كان من قبل إلا الله ربا للعالمين!
- 6- احتد فرعون ووصف موسى بالجنون، فهو يريد أن يتهكم على مسألة الرسالة في ذاتها، فيبعد القلوب عن تصديقها بهذا التهكم، لا أنه يريد الإقرار بها والاعتراف بإمكانها.
  - 7- و هكذا نلاحظ انتقال موسى -عليه السلام- بهم من دليل إلى دليل على وحدانية الله وقدرته، ومن حجة إلى حجة، ومن أسلوب إلى أسلوب لكيلا يترك مجالا في عقولهم للتردد في قبول دعوته.
- 8- واستدلال موسى -عليه السلام- بالمشرق والمغرب هو استدلال بمشهدين لا يجرؤ فرعون ولا غيره من المتجبرين أن يدعي تصريفهما، فمن يصرفهما إذن ومن ينشئهما بهذا الاطراد الذي لا يتخلف مرة ولا يبطئ عن أجله المرسوم؟
- 9- أيضا دعاهم موسى -عليه السلام- للاستدلال العقلي لعدة أغراض: يدعوهم الى التدبر والتفكير ليعاودوا النظر فيدركوا وجه الاستدلال، أي إن كنتم تعملون عقولكم، وقوله هذا كناية عن كون جميع الأرض ملكا لله، وهذا استدلال عرفي إذ لم يكونوا يعرفون يومئذ ملكا يملك ما بين المشرق والمغرب، وما كان ملك فرعون المؤله عندهم إلا لبلاد مصر والسودان، ومن اللطائف جعل ذلك مقابل قول فرعون: (إن رسولكم الذي أرسل إليكم لمجنون) [الشعراء: 27]، لأن الجنون يقابله العقل، فقال: إن كنتم تعقلون أي إن كنتم أنتم العقلاء، أي فلا تكونوا أنتم المجانين.

10- تهديد فرعون لموسى -عليه السلام- بالسجن دليل العجز، وعلامة الشعور بضعف الباطل أمام الحق الدافع.

11- قول موسى -عليه السلام- لفرعون: ﴿قَالَ أُولَوْ جِئْتُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ ﴾ [الشعراء: 30] فيه إشارة أن التهديد لم يهزه، أو يغير موقفه، وأيضا فيه إحراج لفرعون أمام الملأ الذين استمعوا لما سبق من قول موسى -عليه السلام- ولو رفض الإصغاء إلى برهانه المبين لدل على خوفه من حجته، وهو يدعي أنه مجنون.. ومن ثم وجد نفسه مضطرا أن يطلب منه الدليل: ﴿قَالَ فَأْتِ بِهِ عَ إِن كُنتَ مِنَ وَلَا الشَّرَاء: 31]، فهو ما يزال يشكك في موسى خيفة أن تترك حجته في نفوس القوم شيئا.

12- ظهور معجزة اليد والعصا في مقابل التهديد بالسجن إر عاب لفر عون وإظهار لضعفه أمام الملأ، وتعرية له أمامهم وكشف لحقيقته وهي أنه بشر وليس إله و لا نصف إله.

13- إظهار موسى -عليه السلام- لهاتين الخارقتين جعل فرعون يحس بضخامة المعجزة وقوتها فأسرع يقاومها ويدفعها وهو يحس ضعف موقفه، ويكاد يتملق القوم من حوله ويهيج مخاوفهم من موسى وقومه، ليغطي على وقع المعجزة الموزلزلة: ﴿قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ اللهُ يُورِيدُ أَنْ يُخْرِجَكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴿ الشعاء: 34-35]

14- وفي قولة فرعون هذه يبدو إقراره بعظمة المعجزة وإن كان يسميها سحرا فهو يصف صاحبها بأنه ساحر «عليم». ويبدو ذعره من تأثر القوم بها فهو يغريهم به: «يُرِيدُ أَنْ يُخْرِجَكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِ» ويبدو تضعضعه وتهاويه وتواضعه للقوم الذين يجعل نفسه لهم إلها، فيطلب أمر هم ومشورتهم: «فماذا تأمرون؟» ومتى كان فرعون يطلب أمر أتباعه و هم له يسجدون! (1)

وهكذا نجح موسى -عليه السلام- في مواجهته الأولى مع فرعون وملئه أن يقيم عليهم الحجة، ويستدل عليها، ويبطل حجتهم الباهتة، وينتقل من المواجهة

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير ابن كثير (6/137) وما بعدها) وتفسير الظلال (5/2590 وما بعدها) وتفسير التحرير والتنوير (10/238) وما بعدها) والتفسير الوسيط لطنطاوي (10/238)

المحدودة بقصر فرعون إلى المواجهة العلنية مع السحرة أمام الناس جميعا وقت الضحى يوم عيدهم.

#### المطلب الثانى: مجادلة موسى -عليه السلام- مع السحرة:

لما أظهر الله معجزتي اليد والعصاعلى يد موسى -عليه السلام- أراد فرعون أن يظهر للملأ أن ما جاء به موسى إنما هو سحر، ونحن عندنا من السحرة الكثير ونستطيع إبطال سحرك يا موسى بسحر مثله، قال تعالى حكاية عنه: ﴿قَالَ أَجِعْتَنَا لِتُحْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَا مُوسَى ﴿ فَلَنَأْتِيَنَكَ بِسِحْرٍ مِعْلِهِ عَلَمُ بَيْنَكَ مَوْعِدًا لاَ نُخْلِفُهُ نَحْنُ وَلاَ أَنْتَ مَكَانًا سُوًى ﴿ إلله: 57-58] ، فَاجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لاَ نُخْلِفُهُ نَحْنُ وَلاَ أَنْتَ مَكَانًا سُوّى ﴿ إلله: 57-58] ، ونلحظ من نبرة فرعون في الكلام أنه يتكلم وكأنه متيقن من غلبة سحرته لسحر موسى كما زعم- بل وفوضه لاختيار الزمان والمكان، وطلب منه ألا يخشر بخلف الموعد، وقبل موسى التحدي فقال: ﴿قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِينَةِ وَأَن يُحْشَرَ النّاسُ ضُحَى ﴾ [طه: 59] والمراد بيوم الزينة: " يوم عيدهم ونيروز هم وتفر غهم من ألنّاسُ مُحَى ﴾ [طه: وبطلان معارضة السحر لخوارق العادات النبوية، ولهذا قال: {وأن المنسِاهِ وأبين وأوضح، وهكذا شأن الأنبياء، كل أمر هم واضح، بين، ليس فيه وأجلى وأبين وأوضح، وهكذا شأن الأنبياء، كل أمر هم واضح، بين، ليس فيه خفاء ولا ترويج؛ ولهذا لم يقل "ليلا" ولكن نهارا ضحى "(1)

## إذن اختار موسى -عليه السلام- هذا الموعد لعدة أهداف:

- يوم العيد لأنه سيضمن بذلك حضور أكبر عدد من الناس لأنه يوم إجازة، وعادة الناس الخروج يوم العيد.
  - جمع الناس وقت الضمى ليكون كل شيء واضح وبيّن.
  - إظهار الحق برؤية الناس جميعا لمعجزة موسى -عليه السلام-.
    - خزي فرعون وملئه على رؤوس الأشهاد.
- أن يتحدث من حضروا عما رأوا بأعينهم، وهذا سيكون أكبر دعاية لدعوة موسى -عليه السلام- فيشيع أمره ذلك بين الجميع.

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (5/300)

وجمع فرعون أمهر السحرة، ونفهم هذا من قول الملأ من قوم فرعون ويَّا تُوكَ بِكُلِ سَحَّارِ عَلِيمِ الشعراء: 37] فصيغة المبالغة تدل على اختيار من له براعة في السحر وكذلك وصفه بأنه عليم يدل على خبرته الطويلة في هذا الشأن، فجمع كبار سحرته من أطراف مملكته ثمَّ أتى بهم في الموعد المحدد، الشأن، فجمع كبار سحرته من أطراف مملكته ثمَّ أتى بهم في الموعد المحدد، ليتحدى موسى، وحشر الناس مجتمعين ، كما ذكر القرآن ذلك مفصلا في عدة مواضع منه ، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فَتَوَلَّى فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ ثُمَّ أَتَى قَالَ لَهُمْ مُوسَى وَيْلَكُمْ لَا تَفْتَرُوا عَلَى اللّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَكُمْ بِعَذَابٍ وَقَدْ خَابَ مَنِ افْتَرَى فَتَنَازَعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ وَأَسَرُّوا التَّجْوَى قَالُوا إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَنْ يُكْرِجَاكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَى فَأَشُو لَكَ يُرِيدَانِ لَكَيْرَكُمْ أَنْ تُلْقِى قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِى أَنْ يُلِيدَانِ كَيْدَكُمْ أَنْمُونَ وَمُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِى فَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِى قَالَ بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ وَإِمَّا أَنْ تُلْقِى إِمَّا أَنْ تُلْقِى إِمَّا أَنْ تُلْقِى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى إِلَيْهِ مِنْ السَّعْلَى قَالُوا يَا مُوسَى وَاللّهُمْ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِنْ السَّعْلَى وَاللّهُمْ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِنْ السَّعْلَى وَاللّهُمْ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِنْ السَّعْلَى وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُمْ وَعِصِيتُهُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّ

وبدأت المناظرة بتوجيه موسى تحذيرا مباشرا وقويا للسحرة قائلا: ﴿قَالَ لَهُمْ مُوسَى وَيْلَكُمْ لَا تَفْتَرُوا عَلَى اللّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَكُمْ بِعَذَابٍ وَقَدْ خَابَ مَنِ افْتَرَى ﴾ [طه: 61] ويلكم جئتم لإثبات باطل فر عون بالسحر، وتوافقونه في القول بأن ما جئت به سحرا، وليس معجزة أجراها الله على يدي؟

"فلا تخيلوا للناس بأعمالكم إيجاد أشياء لا حقائق لها، وأنها مخلوقة، وليست مخلوقة، فتكونون قد كذبتم على الله " (1)

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (5/301)

فإنكم بفعلكم هذا تستحقون الإهلاك من الله، فلا تخيبوا خيبة فرعون بموافقته على افترائه وطاعة أمره.

## وفي هذه النصيحة قبل المناظرة عدة فوائد:

- توجيه الدعوة إلى السحرة بعدم مجاراة فرعون في باطله.
  - إظهار قوة موسى -عليه السلام- وصلابته في الحق.
- أن الحق لا يعرف بالكثرة فلم يكن إلا موسى وأخاه هارون- عليهما السلام- أمام فرعون وملئه وعشرات السحرة، والآلاف من الناس.
- زعزعت هذه النصيحة الثقة في قلوب بعض السحرة وحدث نزاع بينهم هل موسى عليه السلام- ساحر أم نبي حقا؟ وهل هو صراع على الملك والسلطة، فجاء موسى عليه السلام- ينازع فرعون في سلطانه ويريد أن يجعل المكانة والسلطة لبني إسرائيل، ويخرجنا من أرضنا، ويغير علينا ديننا؟ قال تعالى حكاية عنهم: ﴿فَتَنَازَعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ وَأَسَرُّوا النَّجُوى قَالُوا إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَنْ يُخْرِجَاكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَى فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ اثْتُوا صَفًّا وَقَدْ أَفْلَحَ الْيَوْمَ مَنِ اسْتَعْلَى المُثْلَى فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ اثْتُوا صَفًّا وَقَدْ أَفْلَحَ الْيَوْمَ مَنِ اسْتَعْلَى اللهُ [طه: 62-64]
- فهاتان الآيتان تشيران إلى خوف السحرة من نصيحة موسى -عليه السلام-وإلى أنهم قاموا بالتناجي بينهم سرا بحيث لا يسمعهم أحد، وتواصوا بجمع كلمتهم والاجتهاد في إحكام سحرهم، وعدم الالتفات لكلام موسى -عليه السلام- حتى لا يخسروا المواجهة، ويكون فوزهم سببا للحظوة والمكانة عند فرعون، والشهرة الواسعة بين الناس.

وابتدأت المنازلة فقال السحرة لموسى: ﴿قَالُواْ يَيْمُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن نَّكُونَ أُوَّلَ مَنْ أَلْقَى ﴾ [طه: 65] وقولهم هذا علامة على ثقتهم بأنفسهم وشعور هم بالزهو والقوة والتحدي لموسى -عليه السلام-.

فقال لهم موسى: ﴿قَالَ بَلْ أَلْقُوا ﴾ [طه: 66] فجعل البدء لهم ﴿فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيُّهُمْ فَعِصِيُّهُمْ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى ﴾ [طه: 66] فإذا حبالهم وعصيهم التي طرحوها،

جعلت موسى -عليه السلام- لشدة اهتزازها واضطرابها- يخيل إليه من شدة سحرهم، أن هذه الحبال والعصى حيات تسعى.

" وذلك أنهم أو دعوها من الزئبق ما كانت تتحرك بسببه وتضطرب وتميد، بحيث يخيل للناظر أنها تسعى باختيارها، وإنما كانت حيلة، وكانوا جمّا غفيرا، وجمعا كبيرا فألقى كل منهم عصا وحبلا حتى صار الوادي ملآن حيات، يركب بعضها بعضا. "(1)

وامتلأت أرض المبارزة بالحيات لدرجة أن موسى -عليه السلام- أضمر الخوف في نفسه بمقتضى الطبيعة البشرية، أو" خاف على الناس أن يفتتنوا بسحرهم ويغتروا بهم قبل أن يلقي ما في يمينه " (2)

فثبته الله تعالى وأوحى إليه بقوله: ﴿ قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى وَأَلْقِ مَا فَي يَمِينِكَ تَلْقَفْ مَا صَنَعُوا إِنّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ مَا فَي يَمِينِكَ تَلْقَفْ مَا صَنَعُوا إِنّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرٍ وَلَا يُفْلِحُ السلام عصاه فإذا هي الله على السحرة، بل وهذه هي تنقلب حية حقيقية وليست سحرا لأعين الناس كما فعل السحرة، بل وهذه الحية تلقف ما صنعوا، قال تعالى: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى موسى أَنْ أَلْقِ عَصَاكً فَإِذَا هِي اللّهِ مَا يَأْفِكُونَ فَوَقَعَ اللّهُ قُو بَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ فَغُلِبُواْ هُنَالِكَ وَانقلَبُواْ صَنْعُوا مَا عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله والله وأله والله والمحود، فما وعصيهم للكفر والجود، فما الكفر والجود، فما الكفر والجود، فما

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (5/302)

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (5/302)

أعظم الفرق بين الإلقاءين! "(1)

وقد جعل الله تعالى ما حدث برهانا واضحا لكل ذي عينين دالا على صدق نبيه موسى عليه السلام ، وعلوه بالمعجزة التي أجراها على يديه، وخذلان فرعون وخيبته يومئذ بإيمان السحرة الذين جاء بهم فرعون لإبطال معجزة موسى عليه السلام ، فانقلب الأمر عليه، وآمن السحرة أجمعين معجزة موسى عليه السلام ، فانقلب الأمر عليه، وآمن السحرة أجمعين فتوعدهم قائلا: ﴿قَالَ آمَنْتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِي عَلَّمَكُمُ السِّحْرَ فَلاَ قُطِّعَنَّ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلافٍ وَلاَ صُلِّبَنَكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخُلِ وَلاَ صُلِّبَنَكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخُلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُ عَذَابًا وَأَبْقَى ﴿ إِطه: 17] فلم يردهم ذلك أبدا عن يقينهم وإيمانهم بالله ورسوله فقالوا: ﴿قَالُوا لَنْ نُوْثِرَكَ عَلَى مَا جَاءَنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالَّذِي فَطَرَنَا فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضٍ إِنَّمَا تَقْضِي هَذِهِ الحُيّاة الدُّنْيَا ﴿ إِنَّا آمَنًا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَمَا أَكُرَهُمُ اللّهُ عَيْرٌ وَأَبْقَى ﴿ إِنَّهُ مُنْ يَأْتِ رَبَّهُ مُجُرِمًا فَاللهُ عَيْرٌ وَأَبْقَى ﴿ إِنَّهُ مَنْ يَأْتِ رَبَّهُ مُجُرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلا يَحْيَى ﴿ وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَاتِ وَمَا أَنْ مَنْ تَرَكَى ﴾ إلله عَنْ تَرَكَى ﴿ وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَاتِ فَالَاكَ جَرَاءُ مَنْ تَرَكَى ﴾ إله المُنهارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَرَاءُ مَنْ تَرَكَى ﴾ إله: 27-76 سبحان الله! "كانوا أول النهار سحرة، وفي وَذَلِكَ جَرَاءُ مَنْ تَرَكَى ﴾ إله: (2)

و هكذا انتهت المناظرة بخسارة فرعون وخذلانه، وسقوط هيبته أمام جموع الناس، بل وإيمان السحرة الذين استعان بهم على موسى -عليه السلام- عليه السلام-، وظهور أمر موسى -عليه السلام- وصدقه، وإيذان برفع الظلم عن قومه.

<sup>(1)</sup> تفسير الكشاف للزمخشري (3/75)

<sup>(2)</sup> تفسیر ابن کثیر (5/303)

المطلب الثالث: مجادلة موسى -عليه السلام- مع قومه بني إسرائيل: 1- طلبهم من نبيهم أن يجعل لهم أصناما آلهة:

لما أهلك الله فرعون وجنوده بقدرته، وأنجى موسى - عليه السلام- وبني إسرائيل برحمته، أتى بنو إسرائيل على قوم يعبدون أصناما لهم، فطلبوا من نبيهم أن يجعل لهم إلها كآلهتهم!!قال تعالى: ﴿وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَابِيلَ الْبَحْرَ فَأَتَوْا عَلَى قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامٍ لَهُمْ قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ ﴾ [الأعراف: 138]، لقد أراهم الله آية عظيمة، وأنعم عليهم بالنجاة، وأراهم غرق فرعون وجنوده، وكان المتوقع منهم استنكار أن يكون هناك من يعبد إلها غير الله، ويحمدوا الله ويعظموه ويوحدوه، والعجب أنهم يطلبون من نبيهم هذا الطلب، أن يصنع لهم هو بنفسه هذا الصنم.

"وهذا يدل على أن بني إسرائيل قد انخلعوا في مدة إقامتهم بمصر عن عقيدة التوحيد وحنيفية إبراهيم ويعقوب التي وصى بها في قوله: (فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون) [البقرة: 132] لأنهم لما كانوا في حال ذل واستعباد ذهب علمهم وتاريخ مجدهم واندمجوا في ديانة الغالبين لهم فلم تبق لهم ميزة تميزهم إلا أنهم خدمة و عبيد."(1)

فغضب موسى - عليه السلام- من كلامهم غضبا شديدا، ووصفهم بأنهم قوم يجهلون لا يفرقون بين التوحيد والشرك، أو بين الحق والضلال: ﴿وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَابِيلَ الْبَحْرَ فَأَتُوا عَلَى قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَى أَصْنَامٍ لَهُمْ قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إِللّهَا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ إِنَّ هَوُلاءِ مُتَبّرٌ مَا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ إِلَهًا وَهُو فَضَلَكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ وَإِذْ كَانُوا يَعْمَلُونَ قَالَ أَغَيْرَ اللّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهًا وَهُو فَضَّلَكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ وَإِذْ كَانُوا يَعْمَلُونَ قَالَ إِفْرَعُونَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُقَتِّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ أَجْيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُقَتِّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فَضَاعَمُ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُقَتِّلُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ فِيسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلَاءً مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ اللهِ وَاللهِ وَالف، فساد ما عليه هؤلاء القوم الذين يريدون تقليدهم بأن ما هم عليه باطل وتالف، ولن تعود عبادته عليهم بنفع أو ضر، ثم ذكر هم بما أنعم الله عليهم من نعم ولن نعم عليهم بأن فضلهم على العالمين في جزيلة، يجب عليهم شكر ها، وهي أنه أنعم عليهم بأن فضلهم على العالمين في

<sup>(1)</sup> تفسير التحرير والتنوير (9/81)

زمانهم فهو وحده -تبارك وتعالى- المستحق للعبادة، قال: (أغير الله أبغيكم إلها وهو فضلكم على العالمين) ثم ذكر هم بنعمة إنجائهم من فرعون وجنوده الذين استعبدو هم واستذلوهم، وعاملوهم أسوأ معاملة، وكان من البلاء العظيم أنهم كانوا يقتلون أبناءهم ويستحيون نساءهم ليكن في خدمتهم ورهن إشارتهم، وهذا من أعظم الذل والمهانة، فالذكور تقتل والبنات تعد ليكن خادمات.

فتضمن رد موسى -عليه السلام- عدة أمور:

- التهكم على ما قالوا، واثبات جهلهم بربهم.
- التأكيد على فساد ما طلبوه وأنه باطل لا ينفع في الدنيا ولا في الآخرة.
  - الغضب الشديد والاستنكار.
  - الله وحده هو المستحق للعبادة.
- التذكير بنعم الله العظيمة عليهم يقصد منه التوبيخ لمقابلتهم الإحسان من الله بالجحود وطلب عبادة غيره.

# 2- عدم صبرهم على أكل المن والسلوى:

لما أقام بنو إسرائيل في سيناء بعد نجاتهم من فرعون وجنوده أنعم الله عليهم، بنعم كثيرة فظلل عليهم الغمام وأنزل المن والسلوى، وتفجرت لهم اثنتا عشرة عينا، فبدر منهم طلبا غريبا من نبيهم وكأنهم ملوا من النعمة، واشتاقوا لعيشهم الخشن قبل ذلك بمصر وقد كانوا يأكلون البقل والقثاء والثوم والعدس والبصل، قال تعالى حكاية عنهم: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَموسى لَن تَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَحِدِ وَالبصل، قال تعالى حكاية عنهم: ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَموسى لَن تَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَحِدِ فَادَعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُثَيِثُ ٱلأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِقَّآبِهَا وَفُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا ﴾ [البقرة: 6]، والتعبير بقولهم: (لن نصبر) يوحي بكراهة النعمة التي أنعم الله بها عليهم إذ عبروا عن تناولها بالصبر والصبر هو حمل النفس على الأمر المكروه، فهو تعبير يشعر بشدة ضجرهم، وبلوغ الكراهية لهذا الطعام منهم منتهاها؛ مع ما في صيغة طلبهم من الجفاء وقلة الأدب مع الرسول ومع منهم منتهاها؛ مع ما في صيغة طلبهم من الجفاء وقلة الأدب مع الرسول ومع الكراهية وأتوا بما دل عليه (لن) فإن (لن) تدل على استغراق النفي لأزمنة فعل الكراهية وأتوا بما دل عليه (لن) فإن (لن) تدل على استغراق النفي لأزمنة فعل نصبر من أولها إلى آخرها وهو معنى التأبيد، وقولهم: فادع لنا ربك ولم يقولوا نصبر من أولها إلى آخرها وهو معنى التأبيد، وقولهم: فادع لنا ربك ولم يقولوا

ربنا، لعدم رسوخ الإيمان في قلوبهم، ولأنه سبحانه- قد اختصه بما لم يعط مثله من مناجاته وتكليمه وإيتائه التوراة. (1)

فوبخهم موسى عليه السلام- بقوله: ﴿قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ ٱلَّذِى هُوَ أَدْنَى بِٱلَّذِى هُوَ أَدْنَى بِٱلَّذِى هُوَ أَقْلَ هُوَ خَيْرٌ ٱهْبِطُواْ مِصْرًا فَإِنَّ لَكُم مَّا سَأَلْتُمُ اللهِ اللهِ قَالَ: "أَتختارون الذي هو أقل فائدة وأدنى لذة، وتتركون المن والسلوى وهو خير مما تطلبون لذة وفائدة؟ انزلوا إلى مصر من الأمصار فإنكم تجدون به ما طلبتموه من البقول وأشباهها."(2)

والجملة الكريمة: أتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير من مقول موسى -عليه السلام- لهم، وفيها توبيخ شديد لهم على سوء اختيار هم، وضعف عقولهم، لإيثار هم الأدنى و هو البقل وما عطف عليه، على ما هو خير منه و هو المن والسلوى، ثم أضاف موسى -عليه السلام- إلى توبيخهم السابق على بطر هم وجحودهم توبيخا آخر فقال لهم: اهبطوا مصرا فإن لكم ما سألتم أي إذا كان هذا هو مر غوبكم، فاتركوا هذا المكان، وانزلوا إلى مصر من الأمصار، لكي تجدوا ما سألتموني إياه من البقل والثوم وأشباههما، لأن ما اخترتموه لا يوجد في المكان الذي حللتم به، وإنما يوجد في الأمصار والقرى.

فالأمر في قوله: اهبطوا للإباحة المشوبة بالتوبيخ أي إن كان هذا همكم فاهبطوا بقرينة قوله: أتستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير فالمعنى اهبطوا مصرا من الأمصار يعني وفيه إعراض عن طلبهم إذ ليس حولهم يومئذ بلد قريب يستطيعون وصوله. (3)

فتضمن رد موسى -عليه السلام- على قومه عدة أمور:

- التوبيخ الشديد على سوء اختيار هم وضعف عقولهم.
- أن الإنسان يسعد إذا ارتقى لما هو أعلى وليس إلى ما هو أدنى.
  - أن مقابلة النعمة بالجحود والنكران سببا للحرمان.

<sup>(1)</sup> ينظر التحرير والتنوير (1/521) والتفسير الوسيط لطنطاوي (1/148)

<sup>(2)</sup> ينظر التفسير الوسيط لطنطاوي (1/147 وما بعدها)

<sup>(3)</sup> المرجع السابق (1/149)

- أن بعض الأنفس لا ترضى إلا بالدون من العيش.

## 3- الأمر بدخول الأرض المقدسة:

قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَآتَاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ يَا قَوْمِ فِيكُمْ أَنْبِيَاءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكًا وَآتَاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ ﴾ [المائدة: 20-21]

تعرض لنا هذه الآيات مشهدا من مشاهد المجادلة بين موسى -عليه السلام- وبني إسرائيل، لما أمرهم بدخول الأرض المقدسة " بيت المقدس " وبدأ الحديث معهم بتذكير هم بنعم الله عليهم، وهذا تلطف معهم في الخطاب، وفتح للقلوب لشكر النعمة و لاستقبال التكليف الإلهي لهم بدخول الأرض المقدسة، فقال: (يا قوم ادخلوا الأرض المقدسة التي كتب الله لكم) أن تدخلوها وو عدكم إياها.

# وقوله: (كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ) فيه فائدة عظيمة:

"وهي أن القوم كانوا جبارين إلا أن الله- تعالى- لما وعد هؤلاء الضعفاء بأن تلك الأرض لهم، فإن كانوا مؤمنين مقرين بصدق موسى -عليه السلام- علموا قطعا أن الله ينصرهم عليهم ويسلطهم عليهم فلا بد وأن يقدموا على قتالهم من غير جبن و لا خوف و لا هلع، فهذه هي الفائدة من هذه الكلمة."(1)

ثم قال: (ولا ترتدوا على أدباركم) بعدم الاستجابة لأمر الله فتنصر فوا خائبين، ولكن القوم جادلوا نبيهم كعادتهم وقالوا له في جبن وخور: ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّ كَوْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّ كَاخِلُونَ ﴿ وَالله الله وَ الله الله وَ الله الله وَ الله والله و

<sup>(1)</sup> تفسير مفاتيح الغيب (11/332 وما بعدها)

الجبارون فيها، فإن يخرجوا منها لأي سبب من الأسباب التي لا شأن لنا بها، فنحن على استعداد لدخولها في راحة ويسر، وبلا أدنى تعب أو جهد."(1)

وطريقة كلامهم مع نبيهم تخبر عن قوم استولى عليهم الجبن والضعف، إنهم يريدون أن ينالوا النصر بالخوارق والمعجزات كما حدث لهم عندما عبروا البحر وكان فر عون وجنوده وراءهم، يريدون نصرا مريحا لا تعب فيه ولا قتال، وقولهم: (لن ندخلها) إصرار على عدم القتال والمواجهة، وأن دخولهم للأرض المقدسة مرهون بخروج الجبارين منها، وخروج الجبارين بدون قتال أمر مستبعد، لكن هكذا قال القوم لنبيهم في سلبية متناهية.

وهنا ألهم الله رجلين مؤمنين استنكرا هذه السلبية والإعراض من قومهما فقالا لهم يستحثونهم على طاعة نبيهم: ﴿قَالَ رَجُلَانِ مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: 23]، وقد وصف الله- تعالى- هذين الرجلين بوصفين:

الأول أنهما من الذين يخافون الله وحده ولا يخافون ما سواه والثاني: أَنْعَمَ الله عَلَيْهِمَا بالإيمان والثقة بوعد الله.

"هنا تبرز قيمة الإيمان بالله، والخوف منه. فهذان رجلان من الذين يخافون الله، ينشئ لهما الخوف من الله استهانة بالجبارين! ويرزقهما شجاعة في وجه الخطر الموهوم! وهذان هما يشهدان بقولتهما هذه بقيمة الإيمان في ساعة الشدة وقيمة الخوف من الله في مواطن الخوف من الناس، فالله سبحانه لا يجمع في قلب واحد بين مخافتين: مخافته حل جلاله ومخافة الناس. والذي يخاف الله لا يخاف أحداً بعده و لا يخاف شيئاً سواه."(2)

## إذن فقد طلبوا من القوم أمرين:

الأول: الأخذ بالأسباب (ادخلوا عليهم الباب)

الثاني: تعلق القلوب بالله (وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ) فهو وحده الذي بيده النصر، وقد وعدكم الله بذلك على لسان نبيه.

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (4/107)

<sup>(2/870)</sup> تفسير الظلال (2/870)

# فبماذا أجاب القوم الذين أقعدهم الجبن وأصم أسماعهم؟

لقد قالوا في جرأة وسوء أدب مع نبيهم معلنين الإصرار على العصيان والمخالفة: ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا أَبَدًا مَا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ وَالمَخْلَفَةُ: ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا أَبَدًا مَا دَامُوا فِيهَا فَاذْهَبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ وَالمَالَةُ: ٤٤]، فجمع القوم في ردهم على نبيهم بين الجبن وسوء الأدب مع الله -عز وجل-، ورسوله موسى -عليه السلام-

"والجبن والتوقح ليسا متناقضين ولا متباعدين، بل إنهما لصنوان في كثير من الأحيان. يدفع الجبان إلى الواجب فيجبن، فيحرج بأنه ناكل عن الواجب، فيسب هذا الواجب ويتوقح على دعوته التي تكلفه ما لا يريد! (فَاذْهَبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ فَقاتِلا. إِنَّا هاهُنا قاعِدُونَ)، هكذا في وقاحة العاجز، الذي لا تكلفه وقاحة اللسان إلا مد اللسان! أما النهوض بالواجب فيكلفه وخز السنان! (فَاذْهَبْ أَنْتَ وَرَبُّكَ)! فليس بربهم إذا كانت ربوبيته ستكلفهم القتال! (إِنَّا هاهُنا قاعِدُونَ).. لا نريد ملكاً، ولا نريد عزاً، ولا نريد أرض الميعاد.. ودونها لقاء الجبارين!" (1)

بل "وأكدوا امتناعهم عن دخول هذه الأرض في هذه المرة بثلاثة مؤكدات، هي: إن، ولن، وكلمة أبدا، أي: لن ندخلها بأي حال من الأحوال مادام الجبارون على قيد الحياة ويسكنون فيها. "(2)

وهنا توجه موسى -عليه السلام- بالشكوى إلى ربه بعد أن رأى ما رأى ما رأى من عناد القوم وجبنهم وعدم ثقتهم في موعود الله بأنه سبحانه وتعالى قد كتب لهم النصر والظفر على هؤلاء الجبارين، فشكا لربه قائلا: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِي لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِى وَأَخِى فَافْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ [المائدة: 25]

لكن لماذا ذكر موسى في دعائه أخاه هارون فقط؟ ولم يذكر الرجلين؟

والجواب على ذلك أن موسى -عليه السلام-" لم يثق بهما كل الوثوق ولم يطمئن إلى ثباتهما، لما ذاق على طول الزمان واتصال الصحبة من أحوال قومه وتلونهم وقسوة قلوبهم، فلم يذكر إلا النبي المعصوم الذي لا شبهة في أمره.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق (2/870)

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (4/110)

ويجوز أن يقول ذلك لفرط ضجره عند ما سمع منهم تقليلاً لمن يوافقه. ويجوز أن يريد: ومن يؤاخيني على ديني فَافْرُقْ فافصل بَيْنَنا وبينهم بأن تحكم لنا بما نستحق، وتحكم عليهم بما يستحقون، وهو في معنى الدعاء عليهم."(1)

وقد استجاب الله- تبارك وتعالى- دعاءه فيهم، فقال: ﴿قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةً عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الْأَرْضِ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴿ [المائدة: 26]، لقد حرمها الله على هؤلاء الجبناء العصاة مدة أربعين سنة، يسيرون خلالها في الصحراء تائهين حيارى.

## لماذا هذه العقوبة بالتحديد؟

لقد عاقبهم الله بأن حرمها عليهم أربعين سنة يتيهون في الأرض "والأرجح أنه حرمها على هذا الجيل منهم حتى تنبت نابتة جديدة وحتى ينشأ جيل غير هذا الجيل. جيل يعتبر بالدرس، وينشأ في خشونة الصحراء وحريتها صلب العود.. جيل غير هذا الجيل الذي أفسده الذل والاستعباد والطغيان في مصر، فلم يعد يصلح لهذا الأمر الجليل! والذل والاستعباد والطغيان يفسد فطرة الأفراد كما يفسد فطرة الشعوب."(2)

فحكمة ذلك التيه أربعين سنة مقصودة، وهي فناء الجيل الذين كانوا بمصر وعاشوا في قبضة فرعون وجنوده وذاقوا الذل والقهر وفسدت فطرتهم، فينشأ جيل آخر يتربى على يد رسولين كريمين من رسل الله موسى وهارون-عليهما السلام- وينمو على العزة وينعم بالحرية، فلا يجبن إذا دعاه داعي الجهاد في سبيل الله.

# ونلاحظ في هذه المجادلة بين موسى عليه السلام وبني إسرائيل عدة أمور:

1- أسلوب موسى -عليه السلام- في الدعوة إلى الله- تعالى- مع قومه أسلوب حكيم يتعلم منه الدعاة إلى الله، فقد بدأ بتذكير بنى إسرائيل بنعم الله عليهم، ليفتح قلوبهم لسماعه، ويستحثهم على شكر نعم الله تعالى التي أسبغها عليهم بالاستجابة لأمره.

<sup>(1)</sup> تفسير الزمخشري (1/622)

<sup>(2/871)</sup> تفسير الظلال (2/871)

- 2- بيان الكثير من صفات بني إسرائيل السيئة فهم لا يستجيبون لأمر الله مباشرة، بل لا بد من الجدال والعناد والعصيان، وهذه طبيعة فيهم برزت في أكثر من موطن.
  - 3-ضعف إيمانهم بالله ورسوله وتثاقلهم الشديد لتلقي أي تكاليف إلهية لهم، بل ولا يجدون غضاضة في إعلان العصيان والاشتراط على الله ورسوله.
- 4- ويبرز بعد تلك المجادلة شؤم المعصية وأنها سبب الخسران والعقوبة من الله كما عاقب بنو إسرائيل بالتيه أربعين سنة.
- 5- أن الموقف الأمثل للمجادل بالحق حينما يرى عناد ومكابرة من يجادله أن يتوقف عن المجادلة لأنها لن تجدي نفعا، كما فعل موسى -عليه السلام- عندما توقف عن مجادلة قومه.
- 6- في القصنة درس للدعاة إلى الله في سعة الصدر والحلم واللجوء إلى الله إذا أعيته الحيلة.

# المطلب الرابع: مجادلة موسى -عليه السلام- لقومه في عبادة العجل:

ترك موسى -عليه السلام- قومه وراءه مستخلفا عليهم أخاه هارون، وذهب لمناجاة ربه فأخبره- سبحانه- بما أحدثه قومه في غيبته عنهم وهو عبادتهم العجل من دون الله، قال تعالى: ﴿وَمَا أَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَا مُوسَى قَالَ هُمْ أُولَاءِ عَلَى أَثْرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ هُمْ أُولَاءِ عَلَى أَثْرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمِكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُ ﴾ [طه: 83-85] فرجع موسى -عليه السلام- إلى قومه- بعد مناجاته لربه وقد اشتد غضبه وحزنه من موقف قومه العجيب وسقوطهم في أول اختبار لهم، فخاطبهم قائلا: ﴿قَالَ يَا قَوْمٍ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعُدًا حَسَنًا أَوْلَ اختبار لهم، فخاطبهم قائلا: ﴿قَالَ يَا قَوْمٍ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعُدًا حَسَنًا أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرَدْتُمْ أَنْ يَجِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَخْلَفْتُمْ مَوْعِدِي ﴾ [طه: 83]

بدأ موسى -عليه السلام- كلامه باستفهام يقصد منه الاستنكار والتوبيخ: ﴿قَالَ يَكَوْمُ أَلَمْ يَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ وَعُدًا حَسَنًا﴾، أي: "ألم يعدكم ربكم أنه غفار لمن تاب وآمن وعمل صالحا ثم اهتدى؟ ويعدكم جانب الطور الأيمن، وينزل

عليكم المن والسلوى، فذلك و عد الله الحسن بني إسرائيل الذي قال لهم موسى - عليه السلام-: ألم يعدكموه ربكم" (1)

وقد قدم بهذه المقدمة بين يدي الكلام لأن هذه الوعود التي وعدهم الله إياها قد تحققت ورأوها بأعينهم وليست شيئا بعيدا لم يتحقق، ثم زاد في توبيخه وزجره لهم قائلا: ﴿أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ ٱلْعَهْدُ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِّن وَرَجْره لهم قائلا: ﴿أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرَدَتُمْ أَن يَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِّن وَلِيكُمْ وَالله على الله الله الذي فارقتكم فيه؟ لا إنه لم يطل حتى تنسوا ما أمرتكم به، بل إنكم أردتم أن يحل عليكم فيه؟ لا إنه لم يطل حتى تنسوا ما أمرتكم به، بل إنكم أردتم أن يحل عليكم غضب من ربكم، فأخلفتم موعدي الذي وعدتموني إياه وهو أن تثبتوا على إخلاص العبادة لله- تعالى- ومعنى إرادتهم حلول الغضب عليهم، أنهم فعلوا ما يستوجب ذلك وهو طاعتهم للسامري في عبادتهم للعجل."(2)

## فماذا كان رد بنى إسرائيل على نبيهم؟

﴿قَالُوا مَا أَخْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَكِنَّا مُحِلْنَا أُوْزَارًا مِنْ زِينَةِ الْقَوْمِ فَقَذَفْنَاهَا فَكَمْ فَكَذَلِكَ أَلْقَى السَّامِرِيُ ﴿ فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُ كُمْ وَإِلَهُ مُوسَى فَنَسِى ﴿ إِللهُ عُرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُ كُمْ وَإِلَهُ مُوسَى فَنَسِى ﴿ إِللهُ عَلَى القد اعتذر القوم عن عبادتهم العجل مبررين فعلتهم بأنهم ما أخلفوا موعدهم بقدرتهم واختيارهم وإنما كان عندهم سببين: الأول: "تورعهم عما كان بأيديهم من حلي القبط الذي كانوا قد استعاروه منهم، حين خرجوا من مصر، {فقذفناها} أي: ألقيناها عنا. "(3)

الثاني: وهذه الحلي قَذَفْناها في النار بتوجيه من السامري، فكما ألقينا ما معنا ألقى السامري، فكما ألقينا ما معنا ألقى السامري ما معه من تلك الزينة.

"وحاصل ما اعتذر به هؤلاء الجهلة أنهم تورعوا عن زينة القبط، فألقوها عنهم، وعبدوا العجل. فتورعوا عن الحقير وفعلوا الأمر الكبير"(4)

<sup>(1)</sup> تفسير ابن جرير الطبري (16/132)

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (9/138)

<sup>(3)</sup> تفسیر ابن کثیر (5/310)

<sup>(4)</sup> المرجع السابق (5/311)

قام السامري بعمل عجل لهم من سبائك الذهب الذي ألقوه، وجعل فيه منافذ إذا دخلت فيها الريح أخرجت منه صوتا كصوت خوار البقر، فقال بنو إسرائيل عند ما رأوا العجل الذي صنعه لهم السامري: هذا إلهكم وإله موسى فاعبدوه، لأن موسى نسى إلهه هنا، وذهب ليبحث عنه في مكان آخر أو أن السامري هو الذي قال لهم ذلك فكرروا قوله، والضمير في قوله فَنَسِيَ يعود لموسى عليه السلام. (1)

وقولهم هذا يدل على ضعف عقولهم، وضعف إيمانهم، لدرجة أنهم من فرط سذاجتهم لم يكتفوا بعبادة العجل، بل زعموا أو صدقوا زعم السامري أن نبيهم الداعي لهم إلى توحيد الله، قد كان يعبد العجل وأنه قد نسى مكانه فذهب يبحث عنه، ومن هنا جاء التعقيب من الله: ﴿أَفَلَا يَرَوْنَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَولًا وَلَا يَمْلِكُ لَهُمْ ضَرَّا وَلَا نَفْعًا ﴾ [طه: 89]، أعميت بصائر هم فلا يدركون أن هذا العجل الذي اتخذوه إلها، إذا دعوه فلن يجيبهم، وإذا سألوه فلن يعطيهم لأنه جماد لا يملك لهم ضرا ولا نفعا؟

"والمقصود أنه حتى لم يكن عجلا حيا يسمع قولهم ويستجيب له على عادة العجول البقرية! فهو في درجة أقل من درجة الحيوانية، وهو بطبيعة الحال لا يملك لهم ضرا ولا نفعا في أبسط صورة، فهو لا ينطح، ولا يرفس ولا يدير طاحونة ولا ساقية!"(2)

## المطلب الخامس: مجادلة موسى لأخيه هارون:

كان هارون – عليه السلام- مشفقا على قومه من وقوعهم في الفتنة، وعبادتهم عجلا من دون الرَّحْمن -جل جلاله- فهو المستحق للعبادة، ولكن هذه النصيحة لم تجد أذنا صاغية، بل قابلوها بالتشكيك فيما قال، إذ لو كانوا قد صدقوا هارون فيما نصحهم به لأقلعوا عما هم فيه من شرك، ثم إنهم أخبروه أنهم سيظلون هكذا مقيمين على عبادة العجل حتى يرجع إليهم موسى-عليه السلام-، قال- تعالى-: ﴿ ولَقَدْ قَالَ لَهُمْ هَارُونُ مِنْ قَبْلُ يَا قَوْمٍ إِنَّمَا فُتِنْتُمْ بِهِ وَإِنَّ

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير ابن جرير الطبري (16/139 وما بعدها)

<sup>(2)</sup> تفسير الظلال (4/2348)

رَبَّكُمُ الرَّحْمَنُ فَاتَّبِعُونِي وَأَطِيعُوا أَمْرِي۞ قَالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَى۞﴾ [طه: 90-91]

وبعد أن تكلم موسى -عليه السلام- مع قومه ووبخهم واستنكر ما فعلوا توجه باللوم والعتاب لأخيه هارون وقد بلغ الغضب منه مبلغا فقد جر أخاه من رأسه ولحيته قائلا: ﴿قَالَ يَهَرُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّواْ أَلَّا تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ وَأَسِهِ ولحيته قائلا: ﴿قَالَ يَهَرُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّواْ أَلَّا تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴾ [طه: 92-93] فسأله ما الذي حال دون منعك إياهم من الوقوع في الشرك بعبادة العجل؟ أفعصيت أمري لما قلت لك: ﴿ٱخۡلُفۡنِي فِي قَوْمِي وَأَصُلِحُ وَلَا تَتَبِعُ سَبِيلَ ٱلمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف: 142] ففسر موسى -عليه السلام- ما حدث على أنه تهاون من أخيه هارون وكان الأجدر به اتخاذ موقف فيه حزم وشدة.

وهنا يرد هارون على أخيه موسى بهدوء تام واستعطاف ليهدئ من غضبه، ويسمع لوجهة نظره في عدم أخذ الأمور بالشدة والحزم فقال: ﴿قَالَ يَبْنَوُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِيَ ۖ إِنِّى خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقُت بَيْنَ بَنِيَ إِسْرَّءِيلَ وَلَمْ تَرُقُبُ قَوْلِي ﴾ [طه: 94] يا ابن أمي لا تمسك بلحيتي ولا برأسي على سبيل التأنيب لي، فإني لست عاصيا لأمرك، ولا معرضا عن اتباعك.

وقد " خص الأم بالإضافة استعطافا وترقيقا لقلبه، لا لما قيل من أنه كان أخاه لأمه، فإن الجمهور على أنهما كانا شقيقين. "(1)

فراعى هارون غضبة أخيه للحق وتفهم أنه شدته هذه هي لله، فخاطبه بما فيه تهدئة له، والتمس أن يسمعه وأن يعرف عذره.

"و هكذا نجد هارون أهدأ أعصابا وأملك لانفعاله من موسى، فهو يلمس في مشاعره نقطة حساسة، ويجيء له من ناحية الرحم وهي أشد حساسية، ويعرض له وجهة نظره في صورة الطاعة لأمره حسب تقديره وأنه خشي إن هو عالج الأمر بالعنف أن يتفرق بنو إسرائيل شيعا، بعضها مع العجل، وبعضها

<sup>(1)</sup> تفسير الألوسي (561/8)

مع نصيحة هارون، وقد أمره بأن يحافظ على بني إسرائيل و لا يحدث فيهم أمرا، فهي كذلك طاعة الأمر من ناحية أخرى. "(1)

# المطلب السادس: مجادلة موسى عليه السلام للسامري:

وبعد انتهاء موسى من سماع أخيه هارون، اتجه إلى السامري، ورغم أنه رأس الفتنة ومدبرها، إلا أن موسى "لم يتوجه إليه منذ البدء، لأن القوم هم المسئولون ألا يتبعوا كل ناعق، وهارون هو المسؤول أن يحول بينهم وبين اتباعه إذا هموا بذلك وهو قائدهم المؤتمن عليهم. فأما السامري فذنبه يجيء متأخرا لأنه لم يفتنهم بالقوة، ولم يضرب على عقولهم، إنما أغواهم فغووا، وكانوا يملكون أن يثبتوا على هدى نبيهم الأول ونصح نبيهم الثاني، فالتبعة عليهم أولا و على راعيهم بعد ذلك، ثم على صاحب الفتنة والغواية أخيرا."(2)

وقد ذكر الحق- سبحانه- ذلك في قوله: ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَا سَامِرِى ۚ وَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثَرِ الرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَّلَتْ لِي نَفْسِي قَالَ فَاذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيَاةِ أَنْ تَقُولَ لَا مِسَاسَ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَنْ تَغُولَ لَا مِسَاسَ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَنْ تَغُلَفُهُ وَانْظُرْ إِلَى إِلَهِكَ الَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَنُحَرِّقَنَّهُ ثُمَّ لَنَنْسِفَنَّهُ فِي الْمَيْمِ نَسْفًا ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَا هُو وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿ إِلَهُ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَا هُو وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿ إِلَهُ إِلَّهُ أَلُهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَهُ عُلَولُهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِللّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلّهُ أَلْهُ أَنْ أَلْهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلّهُ أَلْهُ أَلّهُ أَلّهُ أَلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ إِلّهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ أَلْهُ أَلْهُ إِلَا أَلْهُ إِلْهُ إِلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلِهُ إِلَا أَلَهُ أَلْهُ أَلَا أَلْهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلَا أَلْ

# من هو الرسول الذي قصده السامري؟

كان رد السامري أنه قال: ﴿قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُواْ بِهِ عَفَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِّنْ أَثَرِ ٱلرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَّلَتْ لِى نَفْسِى ﴾ [طه: 96] ، فمن هو الرسول الذي قصده السامري؟ لأنه بناء على الإجابة سيكون فهمنا لمعنى رده على موسى عليه السلام-

# هناك قولان للمفسرين:

الأول: أن الرسول هو موسى -عليه السلام-:

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (4/2348)

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (4/2348)

ويكون المراد بأثره: سنته ورسمه الذي أمر به، فيكون المعنى على لسان السامري: عرفت أن الذي أنتم عليه ليس بحق وقد كنت قبضت قبضة من أثرك أيها الرسول أي شيئا من سنتك ودينك فقذفته أي طرحته، فعند ذلك أعلمه موسى -عليه السلام- بما له من العذاب في الدنيا والآخرة.

## وأدلة هذا القول كما يلي:

- 1-: أن جبريل -عليه السلام- ليس بمشهور باسم الرسول ولم يجر له فيما تقدم ذكر حتى تجعل لام التعريف إشارة إليه.
- 2- الرسول هو المبلّغ لشرع الله المباشر للمبلّغ، أما جبريل فهو رسول للرسول، ولم يَرَه أحد فأطلِقت الرسول على حامل المنهج إلى المتكلّم به. (يقصد موسى عليه السلام-)
  - 3- أنه لا بد فيه من الإضمار و هو قبضة من أثر حافر فرس الرسول و الإضمار خلاف الأصل.
- 4- أنه لا بد من التعسف في بيان أن السامري كيف اختص من بين جميع الناس برؤية جبريل -عليه السلام -ومعرفته ثم كيف عرف أن لتراب حافر فرسه هذا الأثر والذي ذكروه من أن جبريل -عليه السلام- هو الذي رباه فبعيد. (1)

## القول الثانى: أن الرسول هو جبريل:

ويكون المراد بأثره: التراب الذي أخذه من موضع حافر فرسه، لأن السامري رأى جبريل، فألقي في روعه أنك إن أخذت من أثر هذا الفرس قبضة فألقيتها في شيء، فقلت له: كن فكان عجلاً له خوار.

# وأدلة هذا القول كما يلى:

1- عهد في القرآن الكريم إطلاق الرسول على جبريل، كما في قوله- تعالى- : ﴿إِنَّهُو لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ التكوير: 19] وعدم جريان ذكره فيما تقدم لا يمنع أن يكون معهودا، ويجوز أن يكون إطلاق الرسول عليه كان شائعا في بنى إسرائيل، لا سيما إن قلنا بصحة ما روي أنه عليه السلام كان يغذي من يلقى من أطفالهم في الغار في زمان قتل فرعون لهم.

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير مفاتيح الغيب للرازي (22/96) وتفسير الشعراوي (15/9368)

- 2- تقدير المضاف في الكلام أكثر من أن يحصى، وقد عهد ذلك في كتاب الله غير مرة.
- 3- رؤية السامري دون غيره لجبريل، كان ابتلاء من الله- تعالى- ليقضى الله أمرا كان مفعولا، ومعرفته تأثير ذلك الأثر دون غيره كانت بسبب ما ألقى في روعه من أنه لا يلقيه على شيء فيقول له كن كذا إلا كان، ويحتمل أن يكون سمع ذلك من موسى -عليه السلام-. (1)

الراجع: يرى الباحث قوة أدلة الرأي الأول لأن مبنى ما استدل به أصحاب الرأي الثاني مبنى على الإسرائيليات وليس فيها سند صحيح إلى النبي صلّى الله عليه وسلّم.

## عقوبة السامرى:

هنا أصدر موسى -عليه السلام- الحكم على السامري الضال المضل بعد أن اعترف بجريمته النكراء وإغرائه لبني إسرائيل بالوقوع في الشرك، فقال - عليه السلام-: ﴿قَالَ فَٱذْهَبُ فَإِنَّ لَكَ فِي ٱلْحَيَوْةِ أَن تَقُولَ لَا مِسَاسً ﴾ [طه: 97] لقد كانت العقوبة هي الحكم عليه بالنفي فيكون منبوذا، لبعده عن الناس وبعد الناس عنه. (2)

" والسر في عقوبته على جنايته بما ذكر أنه ضد ما قصده من إظهار ذلك ليجتمع عليه الناس ويعززوه، فكان ما فعله سببا لبعدهم عنه وتحقيره، وقيل: عوقب بذلك ليكون الجزاء من جنس العمل، حيث نبذ فنبذ، فإن ذلك التحامي أشبه شيء بالنبذ. (3)

ثم بين- سبحانه- عقوبة السامري في الآخرة، بعد بيان عقوبته في الدنيا فقال: ﴿ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَّن تُخُلَّفَهُ ﴾ [طه: 97] وإن لك موعدا في الآخرة لن يخلفك

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير ابن جرير الطبري (16/149 وما بعدها) وتفسير القرطبي (11/239)، وتفسير ابن كثير (5/313) وتفسير الألوسي روح المعاني (8/564)

<sup>(2)</sup> تفسير القرطبي (11/241)

<sup>(3)</sup> ينظر تفسير الألوسي (8/566)

الله- تعالى- إياه. بل سينجزه لك، فيعاقبك يومئذ العقاب الأليم الذي تستحقه بسبب ضلالك وإضلالك، كما عاقبك في الدنيا بعقوبة الطرد والنفور من الناس.

ثم حرق موسى -عليه السلام- العجل أمام أعينهم، ثم ذراه في البحر فلم يبق له أثر لتنتهي فتنة عبادة العجل في بني إسرائيل.

ويتوجه موسى إلى بني إسرائيل بخطاب واضح يختتم به هذا المشهد قائلا: ﴿إِنَّمَاۤ إِلَهُكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمَا ﴾ [طه: 98] ونلاحظ في هذه المجادلة عدة أمور:

- 1- أن الأنبياء لا يعلمون الغيب إلا إذا أطلعهم الله -عز وجل.
- 2- توبيخ موسى -عليه السلام- الشديد لقومه وإنكاره عليهم ما وقع منهم.
- 3- ألزمهم الحجة التي لا مفر منها ألا وهي أنكم بعبادتكم العجل عرضتم أنفسكم لحلول غضب الله عليكم.
- 4-كان عذر بني إسرائيل غريبا مرفوضا من أي عاقل؛ فهم أرادوا أن يتخلصوا من الحلي التي أخذوها من القبط عند خروجهم من مصر، فأعطوها للسامري ليصنع بها عجلا يعبدونه من دون الله، فور عهم باهت وباطل، وموافقتهم للسامري لصنع عجل و عبادته باطل، والعجيب أنهم قالوا لموسى -عليه السلام- أنهم أجبروا على فعل ذلك فلا قدرة لهم ولا اختيار فيما فعلوه، ورائحة الكذب تفوح من كلامهم فلم يكن هناك مكره لهم، ولم يكن السامري إلا شيطان زين لهم الشرك بالله.
  - 5- أيضا يتبين من المجادلة ضعف عقولهم وإيمانهم لدرجة أنهم من فرط سذاجتهم لم يكتفوا بعبادة العجل، بل صدقوا زعم السامري أن نبيهم كان يعبد العجل وأنه قد نسى مكانه فذهب يبحث عنه.
    - 6- أن هارون رأى أن حسم الأمر لن يكون إلا بمواجهة حتمية مع قومه وستؤدي إلى الاقتتال والتنازع بين بني إسرائيل، فرأى أن يكتفي بالنصيحة والإقناع أن هذا العجل ليس هو الإله كما زعم لهم السامري.
    - 7- أن عبدة العجل لما دعاهم هارون لم تكن عقولهم تصغي أبدا لصوت الحكمة والرجوع للحق، وهو التوحيد، بل هموا بقتله ﴿قَالَ ٱبْنَ أُمَّ إِنَّ الْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِي وَكَادُواْ يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتُ بِيَ ٱلْأَعُدَآءَ وَلَا تَجُعَلْنِي مَعَ

- ٱلْقَوْمِ ٱلظّلِمِينَ ﴾ [الأعراف: 150] ، وفي هذا درس للدعاة إلى الله بأن يوازنوا بين المصالح والمفاسد في دعوتهم بفعل أهون الشرين وأخف الضررين.
- 8-كان هارون على يقين أن شدة أخيه موسى عليه هي غضبة لله ولذلك استعطفه مسترحما بقوله له ﴿ أَبْنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِى ﴾ [الاعراف: 150]، ولما تبين لموسى عليه السلام- الحق في كلام أخيه دعا له قائلا: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱغْفِرُ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ [الاعراف: 151] وهذا درس للدعاة إلى الله بالتأني والتبين وعدم العجلة في الأمور.
- 9- أن السامري كان شيطانا من شياطين الإنس هيأ وزين وجمل لبني إسرائيل وصنع لهم العجل وكذب قائلا: هذا هو إلهكم وإله موسى وانطلت دعوته على السذج من بني إسرائيل وصدقوه، وعبدوا العجل معه من دون الله.
  - 10- حكم على السامري بالنفي والوحدة والتوعد بالعذاب الأليم في الآخرة بيان أن للعفو موضعه وللعقوبة موضعها وأن استعمال الشدة في مكانها وسياقها الصحيح هو من الحكمة في الدعوة إلى الله.
  - 11- حرق العجل وتذريته في البحر برهان عملي لبني إسرائيل على أنه لو كان هذا إلها كما زعمتم لدافع عن نفسه فثبت لكم بالدليل العملي أنه ليس إله، وفيه تسفيه وإغاظة للسامري وهو يرى احتراق العجل ونهايته أمام عينه لتزداد حسرته و ألمه.
- 11- ختام المشهد بعد حرق العجل ونفي السامري رأس الفتنة بتقرير التوحيد لله الذي لا إله غيره ولا رب سواه فقال موسى -عليه السلام- ﴿إِنَّمَاۤ إِلَهُكُمُ اللهُ الذي لاَ إِلهَ غِيره ولا رب سواه فقال موسى الله الذي لاَ إِلهَ إِلّا هُوَ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمَا ﴾ [طه: 98]

\*\*\*\*\*

## المبحث الثالث/ الحوار

الحوار من أساليب المنهج العقلي وقد تعددت صور الحوار في قصة موسى -عليه السلام- على النحو التالي:

أولا/ حوار موسى مع رب العزة.

ثانيا/ حواره مع فرعون.

ثالثا/ حواره مع السحرة.

رابعا/ حواره مع قومه.

وقد تناول الباحث فيما سبق ما جرى من حوار ومجادلة بين موسى -عليه السلام- وفر عون، وسحرة فر عون، ثم ما جرى بينه وبين قومه، بقي الحوار الذي كان بينه وبين رب العالمين جل جلاله.

## حوار موسى مع رب العزة

موسى -عليه السلام- كليم الله ونبي بني إسرائيل شرفه الله بتكليمه وكانت المرة الأول عندما كلفه بالرسالة بالوادي المقدس طوى، والمرة الثانية عندما واعده بالمناجاة.

إذن حوار موسى مع رب العالمين فيه مطلبان:

المطلب الأول: حوار موسى مع الله جل جلاله بالوادي المقدس.

المطلب الثاني: حوار موسى مع الله- تبارك وتعالى- بجبل الطور.

المطلب الأول: حوار موسى مع الله جل جلاله بالوادي المقدس:

بعدما قضى موسى -عليه السلام- الأجل الذي كان بينه وبين صهره الرجل الصالح في رعاية الغنم سار بأهله قاصدا مصر بعد فراره منها منذ عشر سنين، فضل الطريق وكانت ليلة باردة مظلمة فآنس نارا، فقال لأهله امكثوا لقد وجدت نارا، فلما أتاها كان التشريف والتكليف من الله بالرسالة، قال تعالى:

﴿ وَهَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى ۞ إِذْ رَأَى نَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّى آنَسْتُ نَارًا لَعَلِّى آتِيكُمْ مِنْهَا بِقَبَسٍ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًى ۞ ﴿ [طه: 9-10]

وذهب موسى -عليه السلام- إلى النار فلما اقترب منها نُودِيَ من قبل الله- عز وجل، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ يَا مُوسَى۞ إِنِي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ عِزْ وجل، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ يَا مُوسَى۞ إِنِي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ الْمُقدّسِ طُوّى۞ وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى۞ [طه: 11-13]، هذا الحوار بين رب العزة ذي الجلال وموسى -عليه السلام- يفيض جلالا ويرتجف القلب وهو يتصور هذه اللحظة التي وقع فيها النداء على قلب موسى (إِنِّى أَنَا لَقلب وهو يتصور هذه اللحظة التي وقع فيها النداء على قلب موسى (إِنِّى أَنَا لَمْ لَكُنَّ فَالمَّتَمِعُ لِمَا لَمُوسى فيا للتكريم ويا للعظمة أن يخبره الله تعالى (وَأَنَا ٱخْتَرَتُكَ فَٱسْتَمِعُ لِمَا لَمُوسى فيا للتكريم ويا للعظمة أن يخبره الله تعالى (وَأَنَا ٱخْتَرَتُكَ فَٱسْتَمِعُ لِمَا يُوحَى)، اصطفاه الله وشرفه لحمل رسالته وتبليغ منهجه وتوضيح مراده من يُوحَى)، اصطفاه الله وشرفه لحمل رسالته وتبليغ منهجه وتوضيح مراده من الخلق، فاستمع لما يوحى إليك سماع من ينفذ الأمر ويقوم به، قال تعالى: ﴿إِنَّنِي الطّفَى فَلَا يَصُدّنَكَ عَنْهَا مَنْ لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتّبَعَ هَوَاهُ فَتُرْدَى۞ إِنَّ السَّاعَة آتِيَةً أَكَادُ أُخْفِيهَا فَتَرْدَى۞ إِنَّ السَّاعَة آتِيَةً أَكَادُ أُخْفِيهَا فَتَرْدَى۞ إِنَّ السَّاعَة آتِيمَةً أَكَادُ أُخْفِيهَا فَتَرْدَى۞ إِنَّ السَّاعَة آتِيمَةً أَكَادُ أُخْفِيهَا فَتَرْدَى۞ إِنَّ السَّاعَة آتِيمَةً أَكَادُ أُخْفِيهَا فَرَادُ فَاعْبُدْنِي وَلَيْ السَّاعَة مَنْ لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَتَرْدَى۞ إِنَّ السَّاعَة آتِيمَةً أَكَادًا فَاعْبُدْنِي وَلَا يَصُدَى عَنْهَا مَنْ لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتَبَعَ هَوَاهُ فَتَرْدَى۞ إِنَّ السَّاعَة آتِيمَةً وَاتَبَعَ هَوَاهُ فَتَاهُمَا مِنْ لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَاتَبَعَ هَوَاهُ فَتَرْدَى۞ إِنَّ الْمَالِي السَّالِي السَّاعِة اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَالِي اللهُ الله

# ونلاحظ من خلال هذا الحوار أنه تشريف وتكليف وتحذير:

أما التشريف فهو اختيار الله له رسولا لبني إسرائيل.

وأما التكليف فهو تكليف بثلاثة أمور:

- 1- الاعتقاد بوحدانية الله -عز وجل-.
- 2- قصده وحده بالعبادة وخص الصلاة بالذكر لشرفها.
- 3- والإيمان بوقوع الساعة، لتجزى كل نفس بسعيها وعملها في الدنيا.

وأما التحذير فقد حذره ممن يكذبون بها ويشككون في وقوعها اتباعا لأهوائهم فتهلك، إن أنت أطعتهم.

ثم قال تعالى لموسى: ﴿وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَموسى ﴾ [طه: 17]، والله- تعالى- عالم بما في يمين موسى، فالمقصود من السؤال الإيناس والتقرير لأن موسى سيرى العصا التى بيمينه تنقلب حية تسعى.

فأجاب موسى بقوله- كما حكى القرآن عنه: ﴿قَالَ هِي عَصَاىَ أَتُوكُواْ عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَى غَنَمِى وَلِيَ فِيهَا مَعَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ [طه: 18] ، وواضح من الجواب أن موسى عليه السلام- قد زالت عنه الوحشة وبدأ يشعر بالإيناس وكان يكفيه أن يقول: هذه عصاي لكنه أضاف إلى ذلك (أتوكا عليها وأهش بها على غنمي) فذكر مهمة العصا، وكأنه أراد أن يطيل الحديث مع رب العالمين فقال: (ولي فيها مآرب أخرى) ليسأله الله عز وجل وماهي هذه المآرب، لكن السؤال كان تمهيدا للآية التي سيراها، والتي لم تكن لتخطر بباله ولذلك قال له الله مباشرة: ﴿قَالَ أَلْقِهَا يَا مُوسَى ۚ وَاضْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءٍ آيَةً شَعْيَ وَالَّ خُذُهَا وَلَا تَخَفْ

لقد ألقى موسى عليه السلام - العصا فانقلبت حية، وغلبته فطرته البشرية فولى مدبرا كما ذكر الله تعالى: ﴿وَأَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْتَزُ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَى فُولى مدبرا كما ذكر الله تعالى: ﴿وَأَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْتَزُ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ ﴿ النمل: 10] ولكن الله - تعالى - ثبت فؤاده، وطمأنه قائلا: ﴿يَمُوسَى لَا تَخَفُ إِنِي لَا يَخَافُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [النمل: 10]، وأمره أن يمسك الحية وأن الله سبحانه سيعيدها إلى هيئتها الأولى إلى عصا كما كانت من قبل.

ثم أراد الله- سبحانه- أن يري عبده موسى آية أخرى فقال: ﴿وَاضْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءٍ آيَةً أُخْرَى ﴿ لِنُرِيكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكُبْرى ﴿ [طه: 23-22] أي: اجعل يا موسى يدك تحت إبطك ثم أخرجها فإنها تخرج بَيْضاءَ مِنْ غَيْرٍ سُوءٍ أو مرض، وقد أراك الله هاتين الآيتين: معجزة العصا ومعجزة اليد، لنريك من آياتنا الكبرى، الدالة على قدرتنا.

ثم يبين الله لموسى عليه السلام - التكليف الإلهي له بالذهاب إلى فرعون فقال: ﴿ أَذْهَبُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَ طَغَىٰ ﴾ [طه: 24] اذهب إلى فرعون فقد تجاوز الحد

في العصيان، وزعم للناس أنه ربهم الأعلى، فادعه إلى عبادتي، ومره فليحسن إلى بنى إسرائيل ولا يعذبهم.

وهنا التمس موسى -عليه السلام- العون من خالقه، لكى يتسنى له أداء ما كلفه به فقال: ﴿قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي۞ وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي۞ وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِي ﴿ يَفْقَهُوا قَوْلِي ﴾ [طه: 25-28]، وبعد أن سأل الله لنفسه أن يشرح صدره ويطلق لسانه تشفع لأخيه هارون ليكون ظهيرا له في تبليغ الرسالة للطاغية فر عون فقال: ﴿وَاجْعَلْ لِي وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي هَارُونَ أَخِي الشُّدُدْ بِهِ أَزْرِي اللَّهِ وَأَشْرِكْهُ فِي أَمْرِي كَنْ نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا ﴿ وَنَذْكُرَكَ كَثِيرًا ﴿ لَنَّكَ كُنْتَ بِنَا بَصِيرًا۞ [طه: 29-35]، وبهذه الدعوات تلقى موسى -عليه السلام- التكليف من الله ليعينه ويسدده فيما هو مقبل عليه، وقد أخبر الله أنه أجاب دعاءه فقال: ﴿قَالَ قَدُ أُوتِيتَ سُؤُلَكَ يَموسى ﴿ [طه: 36]، ثم ذكره الله تعالى بمنته عليه ورعايته له و هو طفل في المهد ونجاته من فرعون وجنوده الذين كانوا يذبحون الأبناء الذكور من بني إسرائيل ، فقال جل شأنه: ﴿ وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَى ﴿ إِذْ أُوْحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى اللَّهِ الْقَابُوتِ فَاقْذِفِيهِ فِي الْيَمِّ فَلْيُلْقِهِ الْيَمُّ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوًّ لِي وَعَدُوًّ لَهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِّي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي ﴿ إِذْ تَمْشِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى مَنْ يَكْفُلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَى أُمِّكَ كَىٰ تَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْسًا فَنَجَّيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ وَفَتَنَّاكَ فُتُونًا فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَدْيَنَ ثُمَّ جِئْتَ عَلَى قَدَرِ يَا مُوسَى ﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴿ ﴾ [طه: 37-41]

وكل هذه منن عظيمة من الله تبين رعاية الله لنبيه موسى -عليه السلام وهو في المهد صغيرا ترعاه عناية الله، ثم اصطفاه الله وكلفه بالرسالة، فقال تعالى: ﴿اذْهَبُ أَنْتَ وَأَخُوكَ بِآيَاتِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي اَذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ عَالَى: ﴿اذْهَبُ أَنْ يَفْرُطَ عَنَا لَهُ قَوْلًا لَيّنًا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى قَالًا رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَنْ يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْغَى قَالًا لَا تَخَافًا إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى فَا فَتُولًا إِنَّا عَنَا الله عَنَا بَنِي إِسْرَابِيلَ وَلَا تُعَذِّبُهُمْ قَدْ جِئْنَاكَ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكَ وَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَابِيلَ وَلَا تُعَذِّبُهُمْ قَدْ جِئْنَاكَ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكَ وَسُولًا وَلَا يَتِكُ

# وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى ﴿ إِنَّا قَدْ أُوجِىَ إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَنْ كَذَّبَ وَتَوَلَّى ﴾ [طه: 42-48]

هذا بيان من الله لنبيبه الكريمين بما سيسيران عليه عند ذهابهما لدعوة فرعون، وأنهما لا يتراخيا في ذكر الله وطمأنهما أنه سبحانه معهما يسمع ويرى، وأمر هما أن يدعوا فرعون إلى ترك ما هو فيه من كفر وطغيان، وأن يخاطباه بالقول اللين، وهذا القول اللين الذي أمر هما الله- تعالى- به هنا قد جاء ما يفسره في آيات أخرى، وهي قوله- تعالى-: ﴿فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَى أَنْ تَزَكّى الله وَأَهْدِيَكَ إِلَى أَنْ تَزَكّى الله وأهديك إلى ربّك فَتَخْشَى الله والنازعات: 18-19]، ثم أمر هما رب العالمين بأن يخبراه أنهما رسولان من عند الله، وأن يطلبا منه أن يرسل معهما بني إسرائيل وأن يدع عذابهم.

## ونلاحظ من هذا الحوار النقاط التالية:

- 1- هذا حوار بين رب العزة وكليمه موسى -عليه السلام-، ذهب موسى يلتمس قبسا من نار فرجع مكلفا من الله بالرسالة، وهو حوار شريف بين رب العزة ذي الجلال، وعبد اصطفاه الله، واختاره ليتلقى أمانة التكليف بالرسالة.
- 2- بين الله لموسى -عليه السلام- بوضوح الاعتقاد الذي ينبغي أن يكون عليه، والمنهج الذي أرسله به، فأمره بالصلاة والإيمان باليوم الآخر، وكل هذا بيان لركائز الدعوة التي سينطلق بها موسى -عليه السلام- لدعوة فرعون وقومه بنى إسرائيل.
- 3- مع جلال الحوار ورهبة الحديث بين الله عزوجل وموسى -عليه السلام- إلا أن موسى -عليه السلام- زالت عنه الرهبة واستشعر الأنس بالله.
- 4- في الحوار كرامة عظيمة لموسى -عليه السلام- فوق تكليفه بالرسالة، وهي: أن الله اصطفاه واختصه بكلامه بدون حجاب.
- 5- كان في الحوار تدريب عملي على استعمال العصا، وإلقائها وانقلابها حية بعد أن كان موسى -عليه السلام- قد فر منها أول مرة عند إلقائها.

- 6- علم موسى -عليه السلام- من التكليف الإلهي بالرسالة ثقل الأمر وتبعاته فسأل الله انشراح الصدر وتيسير الأمر وإطلاق اللسان ليتهيأ لهذه المهمة التي كلف بها وسأل الله أيضا أن يردف معه أخاه هارون فاستجاب الله له.
- 7- وفي هذا الحوار نادى الله جل جلاله موسى -عليه السلام- باسمه خمس مرات وهذا فيه تكريم وإيناس وأي تكريم أكبر من أن يذكر الكبير المتعال اسم عبد من العباد؟ ولكن فضل الله لا خازن له، ورحمة الله لا ممسك لها، فهو يغمر عبده بمزيد من فضله وفيض من رضاه، ليزيده اطمئنانا وأنسا. (1)
- 8- في هذا الحوار تذكير لموسى -عليه السلام- كيف أنه سبحانه حفظه صغيرا من فرعون وجنده، وتربى موسى -عليه السلام- في قصره، وأنه هو سبحانه الذي سيحفظه كبيرا ليبلغ رسالة الله فلا يخاف طغيان فرعون فعناية الله ترافقه.
- 9- وفي الحوار وصية الله لنبييه الكريمين بألا يفترا عن ذكره (وَلا تَنِيَا فِي ذِكْرِي) [طه: 42] فزاد القلوب هو الذكر، فالله يقول لموسى و هارون: أكثرا من الذكر، فإنكما ستمر ان بمواقف صعبة، وتكاليف ضخمة، لا تستطيعان خوض غمار ها إلا بأن تكونا دائماً في ذكر وثناء وافتقار لجلالي، و هذا درس عظيم للدعاة بأن يطلب الداعية العون والمدد من الله دائما.
- 10- في الحوار درس كبير للدعاة وهو أن الحوار مع المخالف يكون باللين والرفق، "فالقول اللين لا يثير العزة بالإثم ولا يهيج الكبرياء الزائف الذي يعيش به الطغاة، ومن شأنه أن يوقظ القلب فيتذكر ويخشى عاقبة الطغيان، اذهبا إليه غير يائسين من هدايته، راجين أن يتذكر ويخشى، فالداعية الذي ييأس من اهتداء أحد بدعوته لا يبلغها بحرارة، ولا يثبت عليها في وجه الجحود والإنكار."(2)

## المطلب الثاني: حوار موسى مع الله- تبارك وتعالى- بجبل الطور:

لما أنجى الله موسى وبني إسرائيل من عدوهم أراد الله أن ينعم عليهم بإنزال الشريعة التي ستكون منهجا لهم، فواعد كليمه موسى ثلاثين ليلة، وأتمها بعشر، فصارت أربعين ليلة، ليتهيأ موسى للقاء ربه، واستخلف موسى أخاه

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الظلال (4/2334)

<sup>(2)</sup> المرجع السابق (4/2336)

هارون على قومه وتوجه لمناجاة الله كما ذكر ذلك القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَلَكِنِ انْظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ وَلَكِنِ انْظُرْ إِلَى الْجُبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ وَلَكِنِ انْظُرْ إِلَى الْجُبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ وَلَكُنَ مِنَ وَكَلَّى مُوسَى صَعِقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ قَالَ اللّهِ عَلَى النَّاسِ بِرِسَالَاتِي وَبِكَلَامِي فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ [الأعراف: 143-141]

طلب موسى عليه السلام- من الله أن يراه (قَالَ رَبِّ أَرِفِى أَنظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَكِي) لن تقدر الأن على رؤيتي؛ فإن الله تبارك وتعالى لم يخلق في بني آدم القدرة على تحمل رؤيته جل جلاله، وأراد الله أن يبين لموسى من خلال برهان عملي أن الجبل لو استقر مكانه فسوف تراني قَالَ لَن تَرَكِنِي وَلَكِنِ اَنظُرُ إِلَى عملي أن الجبل لو استقر مكانه فسوف تراني قَالَ لَن تَرَكِنِي وَلَكِنِ اَنظُرُ إِلَى الجُبَلِ فَإِنِ استقرَّ مَكَانَهُ وفَسَوْف تَرَكِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ ولِلْجَبَلِ جَعَلَهُ ودَكَّا وَخَرَّ موسى صعقا) [الاعراف: 143]، أي: انهال الجبل مثل الرمل، ومن هول صوت اندكاك الجبل خَرَّ موسى صعقاً فتبين له حينئذ أنه إذا لم يثبت الجبل لرؤية الله، فهو أولى ألا يثبت لذلك، وهذا أدرك موسى ضعفه فاستغفر ربه لما صدر منه فهو أولى ألا يثبت لذلك، وهذا أدرك موسى ضعفه فاستغفر ربه لما صدر منه الله باصطفائه على الناس بالرسالة وتكليمه لله بدون حجاب (قَالَ يَموسى إِنِي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسَلاَتِي وَبِكَلْمِي فَحُذْ مَا ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّن الشَّكِرِينَ) خذ ما آتيتك بانشراح صدر، وَكُنْ مِن الشَّاكِرِينَ لله على ما خصك وفضلك.

ولهذا الحوار تتمة وردت بسورة طه في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَعْجَلَكَ عَن قَوْمِكَ يَموسى قَالَ هُمُ أُوْلَاءِ عَلَى أَثَرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى قَالَ فَإِنَّا قَدُ فَتَنَا قَوْمِكَ يَموسى قَالَ هُمُ أُولَاءِ عَلَى أَثَرِى وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى قَالَ فَإِنَّا قَدُ فَتَنَا قَوْمِكَ مِن بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ ٱلسَّامِرِيُ ﴾ [طه: 83-85] سأل الله تبارك وتعالى موسى عليه السلام وهو سبحانه أعلم سأله عن قومه وسبب عجلته بقدومه وحده دونهم فقال إنهم قريبين مني، والذي عجلني إليك يا رب طلبا لرضاك، وشوقا

إليك، فبين له الله أن قومه فتنوا من بعده بعبادتهم للعجل، وأن رأس الفتنة الذي زين لهم ذلك هو السامري.

## ونلاحظ من هذا الحوار النقاط التالية:

- 1- جاء لقاء موسى -عليه السلام- بربه جل وعلا على شوق ومحبة لتكليمه سبحانه وتعالى.
- 2- الاستدلال على قياس الأولى في عدم ثبات الجبل لما تجلى الله له فمن باب أولى ألا يستطيع موسى -عليه السلام- ذلك، وبناء عليه فإن رؤية البشر لله غير ممكنة لعدم قدرتهم في الدنيا على ذلك، ولكنها ممكنة للمؤمنين في الجنة كما صحت بذلك الأدلة.
- 1- أدب موسى -عليه السلام- في الحوار مع الله واستغفاره بعد صعقته من اندكاك الجبل واقراره لله بالعظمة وأنه أول المؤمنين بالله من بني إسرائيل، وكل هذا يبين رقة قلوب الأنبياء وقوة إيمانهم بالله وتعظيمهم وإجلالهم له سبحانه.
- 2- في الحوار بيان لمكانة موسى -عليه السلام- عند الله وإكرام الله له واسطفائه بالرسالة والتكليم بدون حجاب، وأعطاه الألواح المشتملة على التوراة، وقيل: الألواح أعطيها موسى -عليه السلام- قبل التوراة، فالله أعلم. وعلى كل تقدير كانت كالتعويض له عما سأل من الرؤية ومنع منه، والله أعلم (1)
  - 3- إخبار الله لموسى -عليه السلام- أن قومه عبدوا العجل بيان أن الأنبياء لا يعلمون الغيب إلا ما أطلعهم الله عليه.

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير ابن كثير (3/474)

# الفصل الثالث المنهج الحسي في دعوة موسى –عليه السلام– وفيه ثلاثة مباحث:

المبحث الأول/ الآيات والمعجزات الحسية. المبحث الثاني/ تغيير المنكر باليد (حرق العجل)

المبحث الثالث/ الاعتبار بمصارع الظالمين.

#### الفصل الثالث

# المنهج الحسي في دعوة موسى عليه السلام-

وقد استخدم نبي الله موسى -عليه السلام-هذا المنهج في الدعوة إلى الله مع قومه في عدة صور، يستعرضها الباحث في ثلاثة مباحث على النحو التالي:

المبحث الأول/ الآيات والمعجزات الحسية.

المبحث الثاني/ تغيير المنكر باليد (حرق العجل)

المبحث الثالث/ الاعتبار بمصارع الظالمين.

## المبحث الأول/ الآيات والمعجزات الحسية

أرسل الله الرسل ليقيم الحجة على خلقه، ويرشدهم إلى عبادته وحده لا شريك له، وأيد هؤلاء الرسل بالمعجزات، دليلاً على صدقهم وصحة ما يخبرون به عن الله تبارك وتعالى، وهذه الآيات التي أجراها الله على يد كليمه موسى — عليه السلام- منها ما حدث مع فر عون وقومه، ومنها ما حدث مع بني إسرائيل، وسيتم تناولها من خلال مطلبين:

المطلب الأول: ما حدث مع فرعون وقومه.

المطلب الثانى: ما حدث مع بني إسرائيل.

## المطلب الأول: ما حدث مع فرعون وقومه:

بعث الله سبحانه وتعالى موسى -عليه السلام- إلى فرعون الذي طغى وعلا في الأرض وأفسد فيها، وإقامة للحجة عليه فقد أرسل الله إليه موسى وأيده بالآيات الكثيرة، والمعجزات الباهرة، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ عَاتَيْنَا موسى قِسُعَ عَايَتِ بَالآيات الكثيرة والمعجزات الباهرة، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ عَاتَيْنَا موسى قِسُعَ عَايَتِ بَيْنَتِ ﴾ [الإسراء: 101]، وهذه الآيات التسع هي: اليد، والعصا، والسنين، ونقص الثمرات، والطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم، وقد تعددت أقوال

المفسرين في عدها وبعضهم يعد السنين ونقص الثمرات آية واحدة ويجعل الآية التاسعة معجزة انفلاق البحر (1)

ونبدأ في عرض هذه الآيات في أربع مسائل على النحو التالي:

المسألة الأولى: عصا موسى -عليه السلام.

المسألة الثانية: اليد البيضاء.

المسألة الثالثة: السنين ونقص الثمرات.

المسألة الرابعة: الطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم.

# المسألة الأولى: عصا موسى -عليه السلام:

كانت العصاهي أول الآيات، حيث كانت تتحول إلى حية عظيمة عندما يلقيها على الأرض، وحينما دعا موسى -عليه السلام- فرعون طلب منه فرعون دليلاً وبرهاناً على صدق نبوته، ﴿قَالَ إِنْ كُنْتَ جِئْتَ بِآيَةٍ فَأْتِ بِهَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ فَا أَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِى ثُعْبَانٌ مُبِينُ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِى بَيْضَاءُ للسَّاظِرِينَ ١٠٨ ﴾ [الاعراف: 106-108]، وقد عجز السحرة عن إبطال تلك المعجزة، وعرفوا أنها ليست من جنس السحر الذي يقومون به؛ لأنهم عندما ألقوا حبالهم وعصيهم وسحروا أعين الناس فألقى موسى -عليه السلام- عصاه، فابتلعت كل ما ألقوه من الحبال والعصي؛ فعند ذلك آمنوا به وصدقوه، بينما أصر فرعون وجنوده على الكفر.

## المسألة الثانية: اليد البيضاء:

وهي المعجزة الثانية التي أيد الله تعالى بها موسى -عليه السلام- لما ذهب الى فرعون، قل تعالى: ﴿وَنَزَعَ يَدَهُ و فَإِذَا هِيَ بَيْضَآءُ لِلنَّظِرِينَ ﴾ [الأعراف: 108]

313

<sup>(1)</sup> لمزيد من التفصيل يراجع تفسير ابن جرير الطبري (564/ 17 وما بعدها)

أي: " أخرجها من درعه بعد ما أدخلها فيه فخرجت بيضاء تتلألأ من غير برص ولا مرض."(1)

## المسألة الثالثة: السنين ونقص الثمرات:

بعد المناظرة التي تمت بين موسى -عليه السلام- وسحرة فرعون وانتهت بإيمان السحرة بالله رب العالمين توعد فرعون بني إسرائيل بأن يعاود قتل أبنائهم واستحياء نسائهم، فأوصى موسى -عليه السلام- بني إسرائيل أن يستعينوا بالله وأن يصبروا، وسلط الله على أهل مصر الجدب ونقص الثمرات قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَخَذُنَا عَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلثَّمَرَتِ لَعَلَّهُمُ

يَدَّكُرُونَ الاعراف: 130] السنين: جمع سنة بمعنى الجدب لا بمعنى الزمن المقدر من الدهر، فالسنة في كلام العرب إذا عرفت باللام يراد بها سنة الجدب، والقحط، فابتلاهم الله بالقحط والجدب، وابتلاهم بذهاب ثمار هم و غلاتهم إلا القليل عظة لهم وتذكيرًا لهم، لينز جروا عن ضلالتهم، ويفز عوا إلى ربهم بالتوبة. (2)

والله سبحانه يبتلي عباده بالشدائد لير غبوا إلى الله بالضراعة ويقروا بخطئهم ويثوبوا إلى رشدهم، ويرى الجميع بأنفسهم ضعف فرعون المتجبر عليهم، وعجزه أمام قدرة الله الذي بأمره يمطر السماء وينبت النبات وبأمره يمنع ذلك عنهم.

ولكن القوم لم يعتبروا بهذا القحط والنقص في الثمرات ؛ فقد فسدت فطرتهم فلم يقروا بوحدانية الله وصدق رسوله موسى عليه السلام، إنما كانوا إذا أصابهم المطر وما ينتج عنه من الخصب والرخاء، قالوا: ما جاء هذا الخير إلا بكدنا واجتهادنا غافلين عن شكر الله جل وعلا ، وإن تصبهم سيئة كجدب أو قحط ، تشاءموا بموسى عليه السلام ومن معه من المؤمنين، قال تعالى : فَإِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَذِهِ وَإِن تُصِبَهُمْ سَيِّئَةُ يَطَّيَّرُواْ بِموسى وَمَن مَعَهُ وَإِن تُصِبَهُمْ سَيِّئَةُ يَطَّيَرُواْ بِموسى وَمَن مَعَهُ وَإِن تُصِبَهُمْ سَيِّئَةُ يَطَيَّرُواْ بِموسى وَمَن مَعَهُ وَاللَّهِ وَلَكِنَ أَكَثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ الاعراف: [13]، بل لقد تمادى القوم في العناد والكبر فقالوا لكليم الله موسى: ﴿وَقَالُواْ مَهُمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ ءَايَةٍ

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (3/455)

<sup>(2)</sup> ينظر ابن جرير الطبري (13/45) وتفسير التحرير والتنوير (9/63)

لِّتَسُحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحُنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: 132]، فمهما جئتنا بأي آية، لتصرفنا عن عقيدتنا رددناها فلا نقبلها منك، ولا نؤمن بك ولا بما جئت به. (1)

وكلامهم هذا يدل على أن القوم قد بلغوا مبلغا من الكبر والعناد، وأن القوم مصرون على التكذيب مهما جاءهم نبيهم موسى -عليه السلام- بالمعجزات الدالة على صدقه فهنا ابتلاهم الله بالآيات التالية: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ على صدقه فهنا ابتلاهم الله بالآيات التالية: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلدَّمَ ءَايَتٍ مُّفَصَّلَتٍ فَٱسْتَكْبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا مُّجْرِمِينَ ﴾ [الاعراف: 133]

## المسألة الرابعة: الطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم.

- الطوفان: كثرة الأمطار المغرقة المتلفة للزروع والثمار، سبحان الله ابتلاهم الله في الآية السابقة بالجدب والقحط والآن يسلط عليهم كثرة الماء، سبحانه يفعل ما يشاء!!
  - الجراد: وهو مهلك للزرع والشجر.
  - القمل: السوس الذي يخرج من الحنطة، وقيل البراغيث.
- الضفادع: فملأت البيوت والأطعمة والآنية، فلا يكشف أحد ثوبا ولا طعاما إلا وجد فيه الضفادع، قد غلبت عليه.
- الدم: فصارت مياه آل فرعون دما، لا يستقون من بئر ولا نهر، ولا يغترفون من إناء، إلا عاد دما عبيطا. (2)

وقد سمى الله هذه آيات لأنها دالة على قدرة الله عز وجل، وصدق كليمه موسى، وفي المقابل فإنها دالة على ضعف فرعون وعجزه عن أن يرفع عنهم هذا البلاء، وقد كانوا في كل مرة يلجأون لموسى -عليه السلام- أن يدع ربه لرفع هذا البلاء عنهم كما قال تعالى: ﴿وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجُزُ قَالُواْ يَموسى ٱدْعُ لَنُو رَبِّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَيِن كَشَفْتَ عَنّا ٱلرِّجُزَ لَنُو مِنَنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَكَ بَنِيَ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَيِن كَشَفْتَ عَنّا ٱلرِّجُزَ لَنُو مِنَنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَكَ بَنِيَ السَّرِعِيلَ ﴿ الأعراف: 134] ، وكان موسى -عليه السلام- يدعو الله في كل آية فيكشف

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير ابن كثير (3/461)

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير ابن كثير (3/461، وما بعدها)

عنهم الضر، ولكنهم كانوا ينكثون العهد الذي قطعوه على أنفسهم، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى أَجَلِ هُمْ بَالِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنْكُثُونَ۞ فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ ﴿ الْعراف: 136-136] المطلب الثانى: الآيات التي حصلت مع بنى إسرائيل: وفيه أربع مسائل:

المسألة الأولى: انفلاق البحر.

المسألة الثانية: تظليل الغمام وإنزال المن والسلوى.

المسألة الثالثة: تفجر الماء من الحجر.

المسألة الرابعة: معجزة البقرة.

## المسألة الأولى: انفلاق البحر:

وقد حدثت هذه الآية حينما خرج موسى -عليه السلام- مع بني إسرائيل بأمر الله متوجهين إلى بيت المقدس، فلحقهم فرعون بجنوده، ولما وصلوا إلى ساحل البحر وأصبح كل جمع يرى الآخر خاف بنو إسرائيل من فرعون وجنوده، كما ذكر الله عز وجل: ﴿فَلَمَّا تَرَاءَى الْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ۚ قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ ۚ فَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ ﴿ الشَّعِرَاء: 61-63]

إذن فالآية هنا عندما رأى بنو إسرائيل جيشا لا طاقة لهم به وأصابهم كرب عظيم أمر الله - سبحانه وتعالى - موسى -عليه السلام- أن يضرب البحر بعصاه لتحدث النجاة بأمر الله

"وذلك أنه - عز وجل - أراد أن تكون الآية متصلة بموسى -عليه السلام-ومتعلقة بفعل يفعله تثبيتًا لإيمان من آمن من قومه، وقضاءً على الشك عند من شك منهم، وإلا فضرب العصا ليس بفالق للبحر ولا معين على ذلك بذاته إلا بما اقترن به من قدرة الله - عز وجل - ولما انفلق عقب الضرب مباشرة صار فيه اثنا عشر طريقا على عدد أسباط بني إسرائيل، ووقف الماء بينهما كالجبل العظيم، فلما خرج أصحاب موسى -عليه السلام- وتكامل آخر أصحاب فرعون داخله انصب عليهم الماء وغرق فرعون، فقال بعض أصحاب موسى -عليه السلام-: ما غرق فرعون، فنبذ على ساحل البحر حتى نظروا إليه."(1)

## المسألة الثانية: تظليل الغمام وإنزال المن والسلوى:

لما أنجى الله بني إسرائيل من فرعون وجنده ونزلوا بسيناء أجرى الله لهم آية وهي تظليل الغمام لهم ليقيهم حر الشمس، وأنزل عليهم المن والسلوى، قال تعالى: ﴿وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَى ﴾ [البقرة: 57]

- والغمام: جمع غمامة، وهو السحاب الأبيض، ظللوا به في التيه ليقيهم حر الشمس.
  - والمن: شراب كان ينزل عليهم مثل العسل، فيمزجونه بالماء ثم يشربونه.
    - والسلوى: طائر شبيه بالسمانى، كانوا يأكلون منه. (2)

## المسألة الثالثة: تفجر الماء من الحجر.

ومع إنعام الله على بني إسرائيل بتظليل الغمام وإنزال المن والسلوى أنعم الله عليهم بنعمة الماء فأمر الله تعالى موسى -عليه السلام- أن يضرب بعصاه الحجر فانفجرت منه اثنتا عشرة عينا، لكل سبط من أسباط بني إسرائيل، قال تعالى: ﴿وَإِذِ ٱستَسْقَىٰ موسى لِقَوْمِهِ وَقُقُلْنَا ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلحُجرَ فَانفَجرَتُ مِنْهُ ٱثُنَتَا عَشَرَة عَيْنَا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُناسٍ مَّشَرَبَهُمُ كُلُواْ وَٱشۡرَبُواْ مِن رِّزْقِ فَانفَجرَتُ مِنْهُ ٱثُنَتَا عَشَرَة عَيْنَا قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُناسٍ مَّشَرَبَهُمُ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ السّهِ وَلَا تَعْثَوُاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ [البقرة: 60]، والمعنى: اذكروا يا بني إسرائيل انعمتي عليكم في إجابتي لنبيكم موسى حين استسقاني لكم، وتيسيري لكم الماء، وإخراجه لكم من حجر يحمل معكم، وتفجيري الماء لكم منه من ثنتي عشرة عينا لكل سبط من أسباطكم عين قد عر فوها، فكلوا من المن والسلوى، واشربوا من هذا الماء الذي أنبعته لكم بلا سعي منكم ولا كد، واعبدوا الذي واشربوا من هذا الماء الذي أنبعته لكم بلا سعي منكم ولا كد، واعبدوا الذي

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط مجمع البحوث (7/1581 وما بعدها)

<sup>(2)</sup> ذكر هذه الأقوال في تفسير هذه الآيات الحافظ ابن كثير في تفسيره (1/266 وما بعدها)

سخر لكم ذلك. {ولا تعثوا في الأرض مفسدين} ولا تقابلوا النعم بالعصيان فتسلبوها." (1)

وقد يقال: "إن الله قادر على أن يمنحهم الماء بدون ضرب الحجر بالعصا، فلماذا لم يفعل؟

والجواب: أن الله تعالى، أراد أن يبين لهم كرامة نبيهم موسى -عليه السلام- على الله تعالى، ويؤكد لهم نبوته: بإجراء تلك المعجزة على يديه، بمجرد ضربه الحجر بعصاه، حتى يقوى إيمانهم بنبوته، التي يتشككون فيها من أن لآخر، وقد مرَّ قريبا أنهم قالوا له: (لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةً) كما أن فيها تثبيت إيمانهم باللهِ، لأنه إيمان يتزلزل من أن لآخر."(2)

## المسألة الرابعة: معجزة البقرة.

سميت أطول سورة في القرآن الكريم سورة البقرة؛ وذلك أن الله سبحانه ذكر في هذه السورة أحداث تلك القصة، وحاصل هذه القصة تبينه الآيات التالية: قال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً قَالُوا أَتَتَجِذُنَا هَرُوا قَالَ أَعُودُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الجُاهِلِينَ قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِى هَرُوا قَالَ أَعُودُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الجُاهِلِينَ قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا وَلَا بِحُرُّ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ فَقَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا وَنُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرًا عُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِى إِنَّ الْبَقَرَ تَشَابَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِنْ شَاءَ النَّا الْمُونَى قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِى إِنَّ الْبَقَرَ تَشَابَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِنْ شَاءَ النَّا لَكُنْ لَنَا مَا هِى إِنَّ الْبَقَرَ تَشَابَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِنْ شَاءَ النَّا لَكُنْ لَيْ الْبَقَرَ تَشَابَهُ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِنْ شَاءَ النَّا لَكُنْ مُ وَعُلَا الْمُونَى قَالُوا الْآنَ جِمْتَ بِالْحَقِّ فَذَبُكُوهَا وَمَا كَادُوا يَفْعَلُونَ وَإِنَّ بِبَعْضِهَا مُسَلَّمَةً لَا شِيعَةً فِيهَا قَالُوا الْآنَ جِمْتَ بِالْحَقِّ فَذَبُكُوهَا وَمَا كَادُوا يَفْعَلُونَ وَالْ بَبَعْضِهَا مُسَلِّمَةً لَا شَيْنَ فَيْعِ اللّهُ الْمُونَى وَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ الْمَوْنَى فَقَعْلَنَا اصْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا مَنَا لَكُنْ مُ فَعْ لُولَ لَكَ هُوى كَالْمِهُ وَيَهُ وَلَوْلُ أَنْهُ الْمُونَى فَقَلَنَا اصْرِبُوهُ وَلِكَ فَهِى كَالْمِهُ وَلَا لَهُ وَلَى اللّهُ الْمُونَى وَيُرِيكُمْ وَإِنَّ مِنَ الْمُجْوَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ وَلَى فَقَالُوا لَهُ الْمُولَى الْمُولِقُ فَا لَا الْمُولَى الْمُولَى اللّهُ الْمُؤْمُ وَلَى الْمُؤْمُ وَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُؤْمَ وَلَو اللّهُ عَلْمُ وَا مُنْ الْمُؤْمَلُولُ لَكُولُ الْمُؤْمَ وَلَا لَا الْمُؤْمُ وَلَا لَاللَهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُؤْمُ وَا الْمُؤْمُ وَا مَلْمُ الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُ وَالَاللّهُ الْمُؤْمُ وَا الْمُو

<sup>(1)</sup> المرجع السابق (1/278)

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط مجمع البحوث (1/114)

وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: 67-74]

هذه أحداث القصة كما ذكر ها القرآن ، وقد روى المفسرون عدة روايات خلاصتها : أنه كان في بنى إسرائيل رجل غنى، وله ابن أخ محتاج لا وارث له سواه، فلما طال عليه موته قتله ليرثه، وحمله إلى قرية أخرى فألقاه فيها، ثم أصبح يطلب ثأره ، فإذا هو بذلك السبط مجتمعين عليه، فأخذهم وقال: قتلتم عمي، فأدوا إلى ديته ، فرفعهم إلى موسى -عليه السلام-، فقضى عليهم بالدية، فقالوا له: يا رسول الله، ادع الله لنا حتى يبين لنا من صاحبه، فيؤخذ صاحب الجريمة فوالله إن ديته علينا لهينة، ولكنا نستحيي أن نعير به ، فذلك حين يقول الجريمة فوالله إن ديته علينا لهينة، ولكنا نستحيي أن نعير به ، فذلك حين يقول الله تعالى: ﴿وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَٱذَّرُتُمْ فِيهَا وَٱللّهُ مُخْرِجٌ مّا كُنتُمْ تَكُتُمُونَ ﴿ البقرة: (البقرة: (المَالِية) الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَٱذَّرُتُمْ فِيهَا وَٱللّهُ مُخْرِجٌ مّا كُنتُمْ تَكُتُمُونَ ﴾ [البقرة: (المَالِية) (الله تعالى) (1)

وهنا أخبر موسى -عليه السلام- قومه بأمر الله عز وجل فقال لهم: (وَإِذْ قَالَ موسى لِقَوْمِهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

"وقد أمرهم الله- تعالى- بذبح بقرة دون غيرها من الحيوانات لأنها من جنس ما عبدوه وهو العجل، وفي أمرهم بذلك تهوين لشأن هذا الحيوان الذي عظموه و عبدوه وأحبوه فكأنه- سبحانه- يقول لهم: إن هذا البقر الذي يضرب به المثل في البلادة، لا يصلح أن يكون معبودا من دون الله، وإنما يصلح للحرث، والسقي، والعمل، والذبح."(2)

ولو عمدوا فذبحوا أي بقرة تنفيذا لأمر ربهم لكفاهم ذلك، ولكن طبيعة بني إسرائيل من التثاقل في تنفيذ أو امر الله غلبت عليهم فقالوا: ﴿قَالُواْ ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَّنَا مَا هِيَّ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلَا بِكُرُّ عَوَانُ بَيْنَ ذَالِكَ فَا فَعَلُواْ يُبَيِّن لَا فَارِضٌ وَلَا بِكُرُّ عَوَانُ بَيْنَ ذَالِكَ فَا فَعَلُواْ

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير ابن جرير الطبري (2/183 وما بعدها)، وابن كثير (1/294 وما بعدها) وهناك روايات أخرى عن القصة ذكرها ابن جرير وغيره لا تختلف عن هذا السياق إلا في بعض التفاصيل.

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (1/164)

مَا تؤمرون ﴿ [البقرة: 68]، فهي بقرة لا مسنة ولا صغيرة، وسط بين ذلك، فافعلوا ما يأمركم الله به، ومع ذلك أبى القوم إلا كثرة السؤال فقالوا: ﴿قَالُواْ اُدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَّنَا مَا لَوْنُهَا قَسُرُ ٱلنَّظِرِينَ ﴾ [البقرة: وُعَالِينَ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَسُرُ ٱلنَّظِرِينَ ﴾ [البقرة: 69] إذن فقد اتضح لكم الآن سنها ولونها، فهلا أجبتم أمر الله؟ كلا فقد عاد القوم فسألوا نبيهم قائلين: ﴿قَالُواْ اُدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا هِيَ إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَلَبَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا فِسألوا نبيهم قائلين: ﴿قَالُواْ اُدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا هِيَ إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَلَبَهَ عَلَيْنَا وَإِنَّا إِنْ شَاءَ ٱللهُ لَمُهْتَدُونَ ﴿ قَالُواْ ٱلْتَن جِعْتَ بِالْحَقِّ فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [البقرة: 70-71]

لقد زعموا أن البقر الموصوف بالأوصاف السابقة كثير، فاشتبه علينا أي واحدة منها نذبح، وإنا إن شاء الله لمهتدون إليها، فأجابهم موسى عليه السلام-بقوله: إنها بقرة لا ذلول أي سائمة ليست مذللة بالعمل في الحراثة ولا في السقي، وهي سليمة من كل عيب، ليس فيها لون يخالف لونها (الصفرة الفاقعة)، فلما وجدوها بعد بحث وعناء قالوا الآن جئت بالحق فذبحوها وما كادوا يفعلون لكثرة أسئلتهم وترددهم.

ثم أظهر الله- تعالى- لهم الحكمة من أمره لهم بذبح بقرة وعلاقة ذلك بالقتيل فقال تعالى: ﴿وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَٱذَّرُتُمْ فِيهَا ۖ وَٱللّهُ مُخْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَحُتُمُونَ فَقُلْنَا ٱضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُحْيِ ٱللّهُ ٱلْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ فَقُلْنَا ٱضْرِبُوهُ بِبَعْضِها كَذَلِكَ يُحْيِ ٱللّهُ ٱلْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: 72-73] ، فأظهر الله ما كتمتم من أمر القاتل، فقال على لسان رسوله موسى عليه السلام-: اضربوا القتيل بأي جزء من البقرة، فلما ضربوه عادت الحياة عليه السلام-: الفربو عادت الحياة بإذن الله على القتيل وأخبر عن قاتله، وهذا المشهد الذي رأيتموه هو أيضا بيان لقدرة الله على إحياء الموتى، وفيه دلالة على أنه سبحانه على كل شيء قدير.

ما الحكمة أن القصة لم تقص على ترتيبها، بذكر خبر القتل أولا ثم الأمر بذبح البقرة ثانيا؟

والجواب عن ذلك السؤال هو أن "كل ما قص من قصص بنى إسرائيل إنما قص تعديداً لما وجد منهم من الجنايات، وتقريعا لهم عليها، ولما جدّد فيهم من الآيات العظام، وهاتان قصتان كل واحدة منهما مستقلة بنوع من التقريع وإن كانتا متصلتين متحدتين، فالأولى لتقريعهم على الاستهزاء وترك المسارعة إلى الامتثال وما يتبع ذلك.

والثانية للتقريع على قتل النفس المحرّمة وما يتبعه من الآية العظيمة. وإنما قدّمت قصة الأمر بذبح البقرة على ذكر القتيل لأنه لو عمل على عكسه لكانت قصة واحدة، ولذهب الغرض في تثنية التقريع، ولقد روعيت نكتة بعد ما استؤنفت الثانية استئناف قصة برأسها أن وصلت بالأولى، دلالة على اتحادهما بضمير البقرة لا باسمها الصريح في قوله: (اضربوه بِبَعْضِها) حتى تبين أنهما قصتان فيما يرجع إلى التقريع وتثنيته بإخراج الثانية مخرج الاستئناف مع تأخيرها، وأنها قصة واحدة بالضمير الراجع إلى البقرة "(1)

لماذا أسند القتل إلى جميعهم في الآيات رغم أن القاتل واحد؟ ولماذا أسند القتل أيضا إلى اليهود المعاصرين للعهد النبوي؟

والجواب أن هذا "للإشعار بأن الأمة في مجموعها وتكافلها كالشخص الواحد، وأسند القتل- أيضا- إلى اليهود المعاصرين للعهد النبوي، لأنهم من سلالات أولئك الذين حدث فيهم القتل، وكثيرا ما يستعمل القرآن الكريم هذا الأسلوب للتنبيه على أن الخلف قد سار على طريقة السلف في الانحراف والضلال."(2)

ما الحكمة من تعلق إرادة الله بكشف حال من قتل هذا القتيل مع أنه، ليس أول قتيل في أمة من الأمم؟

إنما أراد الله بحكمته ذلك " إكراما لموسى -عليه السلام- أن يضيع دم في قومه و هو بين أظهر هم، وبمرأى ومسمع منه، لا سيما وقد قصد القاتلون استغفاله و دبروا المكيدة في إظهار المطالبة بدمه، فلو لم يظهر الله- تعالى- هذا الدم ويبين سافكه- لضعف يقين القوم برسولهم موسى - عليه السلام- ولكان ذلك مما يزيد شكهم في صدقه فينقلبوا كافرين، فكان إظهار القاتل الحقيقي إكراما من الله تعالى- لموسى -عليه السلام- ورحمة بالقوم لئلا يضلوا"(3)

وتبرز هنا عدة دلالات في استعمال المنهج الحسي في منهج نبي الله موسى مع قومه كالتالي:

1- أن الأنبياء لا يعلمون الغيب إلا ما علمهم الله إياه وأطلعهم عليه؛ فموسى - عليه السلام- لم يعرف من هو القاتل عندما تناز عوا في الأمر أمامه.

<sup>(1)</sup> تفسير الكشاف للزمخشري (1/154)

<sup>(2)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (1/170)

<sup>(3)</sup> تفسير التحرير والتنوير (1/561)

- 2- صبر نبي الله موسى -عليه السلام- على فظاظة قومه و غلظتهم في التعامل معه.
- 3- التزام نبي الله موسى -عليه السلام- بما يوحيه الله إليه (إن الله يأمركم) و (قال إنه يقول) و هكذا فهو يخبر هم بما أوحى الله إليه.
- 4- رأى القوم بأعينهم دليلا ماديا محسوسا على قدرة الله على إحياء الموتى من خلال هذه المعجزة وهي إحياء القتيل بجزء من بقرة مذبوحة، وتسميته اسم قاتله.
- 5- ومن الدلالات الحسية على صدق نبي الله موسى -عليه السلام- وليزداد بنو إسرائيل يقينا أنه رسول الله حقا: أن القوم ذبحوا البقرة بأيديهم فصارت ميتة بعد حياة وضربوا القتيل ببعضها فرد الله عليه روحه فنطق بأمر الله، باشر القوم ذلك بأيديهم ورأوه بأعينهم، والذي أمر هم بذلك نبيهم موسى -عليه السلام- بوحى من الله -تبارك وتعالى-
- 6- وكما أنها تدل على صدق نبوة موسى -عليه السلام- وأنه رسول من رب العالمين، فإن ذكر ها في القرآن فيه دلالة على صدق النبي محمد -صلى الله عليه وسلم- فيما يبلغه عن ربه، فقد أخبر في هذه القصة الواقعية التي لم يشهد حوادثها بما أوحاه الله إليه وهذا الإخبار من أعلام نبوته صلى الله عليه وسلم.
- 7- والقصة فيها درس لجميع المؤمنين وهو التسليم لأمر الله، وإدراك العبد أن خفاء الحكمة عليه في أمر من أو امر الله لا يعني عدمها، إنما يعني أن عقولنا لم تدرك حكمة الله في هذا الأمر، فتسلم طاعة لأمر الله، فلو سلم بنو إسرائيل لأمر الله فعمدوا إلى ذبح أي بقرة لكفاهم ذلك، ولكنهم شددوا على أنفسهم فشدد الله عليهم، وقد أدى بهم هذا الجدال إلى تضييق دائرة اختيار هم للبقرة المطلوبة، فكانت عقوبة من الله على مماطلتهم و عدم تسليمهم لأمر الله.

\*\*\*\*\*

## المبحث الثاني/ تغير المنكر باليد (حرق العجل)

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تعريف معنى المنكر.

المطلب الثاني: نبي الله موسى يحرق العجل.

#### المطلب الأول: تعريف معنى المنكر:

المنكر لغةً: ضد المعروف، من نكر الشيء إذا جهله، والجمع مناكير، والنُكُر :الأمر الشديد، واستنكر الأمر استقبحه، وكل ما قبحه الشرع وحرمه وكرهه فهو منكر (1)

واصطلاحا هو: "كل فعل تحكم العقول الصحيحة بقبحه، أو تتوقف في استقباحه واستحسانه العقول، فتحكم بقبحه الشريعة" (2)

وبناء على ذلك فإن معنى تغيير المنكر باليد إزالته وإنهاؤه لأن به ينعدم هذا المنكر ويزول.

### المطلب الثاني: نبي الله موسى يحرق العجل.

سبق الحديث أن السامري أضل بني إسرائيل وصنع لهم عجلا، وزين لهم عبادته، وأطلع الله موسى -عليه السلام- على ما وقع لقومه، وبعد أن واجه موسى قومه ووبخهم على فعلتهم، وعاتب أخاه هارون، ثم توجه للسامري بالسؤال: ما حملك على ما صنعت؟ فلما تبين له أنه رأس الفتنة وأسها حكم عليه أن يعيش منبوذاً طريداً كالأجرب الذي يفر منه الناس.

ثم أراد موسى -عليه السلام- أن يبين للسامري ولقومه أن الإله المزعوم الذي عبدتموه من دون الله ها هو أمام أعينكم يحرق فلا يملك لنفسه نفعا ولا

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب مادة "نكر" (6/4539)، والمعجم الوسيط (952)

<sup>(2)</sup> المفردات في غريب القرآن للأصفهاني (823)

ضرا فضلا عن أن ينفعكم أو يضركم، قال تعالى: ﴿وَٱنظُرُ إِلَى إِلَهِكَ ٱلَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَّانَعِكُم لَنَنسِفَنَّهُ وفي ٱلْيَمِّ نَسْفًا ﴾ [طه: 97]

"فجعل الاستدلال بالنظر إشارة إلى أنه دليل بين لا يحتاج المستدل به إلى أكثر من المشاهدة فإن دلالة المحسوسات أوضح من دلالة المعقولات، وأضاف الإله إلى ضمير السامري تهكما بالسامري وتحقيرا له، ووصف ذلك الإله المزعوم بطريق الموصولية لما تدل عليه الصلة من التنبيه على الضلال والخطأ، أي الذي لا يستحق أن يعكف عليه"(1)

فكان حرقه أمامهم جميعا دليلا حسيا على بطلان كونه إلها، وليكون حسرة وندامة على من صنعه، وكذلك من افتتن به وعبده من دون الله من ضعاف العقول من بني إسرائيل ثم قال لهم مؤكدا على توحيد الله: ﴿إِنَّمَاۤ إِلَهُكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَما ﴾ [طه: 98]

## المبحث الثالث/ الاعتبار بمصارع الظالمين:

أمر الله موسى أن يخرج ببني إسرائيل ليلا تجاه البحر ولما تراءى الجمعان حدثت معجزة انفلاق البحر وأنجى الله موسى -عليه السلام- وبني إسرائيل، وأغرق فرعون وجنوده، ومن باب أخذ العظة والاعتبار ذكر الله عباده بمصارع الظالمين وما خلفوه وراءهم من أموال وكنوز فلم تغن عنهم من الله شيئا، قال تعالى: ﴿فَأَخْرَجْنَاهُمْ مِنْ جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ۞ وَكُنُوزٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ۞ كَذَلِكَ وَأُورَ ثُنَاهَا بَنِي إِسْرَابِيلَ ۞ [الشعراء: 57-59] أي: "فخرجوا من هذا النعيم المي الجحيم، وتركوا تلك المنازل العالية والبساتين والأنهار والأموال والأرزاق والملك والجاه الوافر في الدنيا." (2)

وأيضا الآيات في قوله تعالى: ﴿كُمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ۞ وَزُرُوعٍ وَمُقَامٍ كَرِيمٍ۞ وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَاكِهِينَ۞ كَذَلِكَ وَأَوْرَثْنَاهَا قَوْمًا آخَرِينَ۞ فَمَا

<sup>(1)</sup> تفسير التحرير والتنوير (16/299)

<sup>(2)</sup> تفسیر ابن کثیر (6/143)

بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأُرْضُ وَمَا كَانُوا مُنْظَرِينَ ﴾ [الدخان: 25-29] لقد كان القوم يعيشون في نعم عظيمة من الله سبحانه وتعالى فلما كفروا بأنعمه، وباركوا ظلم فرعون وسفكه للدماء، وأيدوه في ادعائه الألوهية من دون الله نزل بهم بأس الله الذي لا يرد عن القوم المجرمين، فهلك فرعون وجنوده تاركين وراءهم جنات وعيون وقصور ونعم كثيرة كانوا منغمسين فيها.

" ثم ذهب هؤلاء الطغاة الذين كانوا ملء الأعين والنفوس في هذه الأرض: ذهبوا فلم يأس على ذهابهم أحد، ولم تشعر بهم سماء ولا أرض ولم ينظروا أو يؤجلوا عند ما حل الميعاد: ﴿فَمَا بَكَتُ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَا

كَانُواْ مُنظَرِينَ ﴾ [الدخان: 29]، وهو تعبير يلقي ظلال الهوان، كما يلقي ظلال الجفاء.. فهؤلاء الطغاة المتعالون لم يشعر بهم أحد في أرض ولا سماء، ولم يأسف عليهم أحد في أرض ولا سماء، وذهبوا ذهاب النمال، وهم كانوا جبارين في الأرض يطأون الناس بالنعال! وذهبوا غير مأسوف عليهم فهذا الكون يمقتهم لانفصالهم عنه، وهو مؤمن بربه، وهم به كافرون! وهم أرواح خبيثة شريرة منبوذة من هذا الوجود وهي تعيش فيه!!! (1)

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (5/3214)

## الباب السابع المناهج الدعوية في رسالة خاتم الأنبياء والمرسلين محمد -صلى الله عليه وسلم-وفيه ثلاثة فصول: المبحث الأول/ المنهج العاطفي. المبحث الثاني/ المنهج العقلي.

المبحث الثالث/ المنهج الحسي.

## الفصل الأول

المنهج العاطفي في دعوة خاتم الأنبياء والمرسلين محمد -صلى الله عليه وسلم-

وفيه ستة مباحث:

المبحث الأول/ تأليف القلوب.

المبحث الثاني/ الترغيب في العمل الصالح.

المبحث الثالث/الترهيب من الشرك والمعاصى.

المبحث الرابع/ الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الخامس/ القصص العاطفية.

المبحث السادس/ التذكير بنعم الله.

# المبحث الأول المنهج العاطفي في دعوة خاتم الأنبياء والمرسلين محمد -صلى الله عليه وسلم-

سلك رسول الله- صلى الله عليه وسلم - في دعوته عدة طرق وأساليب ليوصل من خلالها الدعوة إلى المدعوين على اختلاف أطيافهم، ومن ذلك استخدامه المنهج العاطفي في الدعوة إلى الله، لأن مخاطبة العاطفة في القلب سبب لتقبل الكلام، وسرعة تأثر المدعوين به، وقد استخدم النبي - صلى الله عليه وسلم - المنهج العاطفي في أكثر من موقف يستعرضها الباحث من خلال سبعة مباحث على النحو التالي:

المبحث الأول/ تأليف القلوب.

المبحث الثاني/ الترغيب في العمل الصالح.

المبحث الثالث/ الترهيب من الشرك والمعاصى.

المبحث الرابع/ الرفق وإظهار العاطفة.

المبحث الخامس/ القصص العاطفية.

المبحث السادس/ التذكير بنعم الله.

المبحث الأول/ تأليف القلوب

وفيه سبعة مطالب:

المطلب الأول: تعريف مفهوم تأليف القلوب

المطلب الثانى: تأليف القلوب بالمال.

المطلب الثالث: الحرص على دعوة الأقربين.

المطلب الرابع: التودد إلى الناس.

المطلب الخامس: تأليف القلوب بالدعاء.

المطلب السادس: تأليف القلوب بالعفو.

المطلب السابع: تأليف القلوب بزيارة المرضى.

## المطلب الأول: تعريف مفهوم تأليف القلوب

تأليف القلوب لغة: من التألف، وهو: المداراة والإيناس ليثبتوا على الإسلام رغبة فيما يصل إليهم من المال، وتألف فلانا: داراه، وقاربه، ووصله حتى يستميله إليه(1)

وبناء على هذا فإن التأليف قد يكون ماديا بتأليف القلوب بالمال، ومنه سهم المؤلفة قلوبهم في الزكاة، و هذا من مصارف الزكاة، و هم: " الذين ير اد تأليف قلوبهم بالاستمالة إلى الإسلام، أو تقريرا لهم على الإسلام، أو كف شر هم عن المسلمين، أو نصر هم على عدو لهم، ونحو ذلك"(2)

وقد يكون التأليف معنويا باستمالة القلوب بالإحسان والكلمة الطيبة والدعاء والعفو عن إساءتهم، ولا شك أن كل ذلك يوجد المحبة في القلوب.

واصطلاحا: تأليف القلوب هو: قيام الداعية باستمالة قلوب الناس بعطاء مادي، أو بحسن المعاملة والمداراة بهدف تحبيبهم في الدين.

#### المطلب الثانى: تأليف القلوب بالمال:

ومن أمثلة ذلك: ما رواه أنس بن مالك - رضي الله عنه- (أن رجلا سأل النبي - صلى الله عليه وسلم -، فأعطاه غنما بين جبلين، فأتى قومه، فقال: يا قوم، أسلموا، فإن محمدا يعطي عطاء رجل لا يخاف الفاقة، وإن كان الرجل ليجيء إليه ما يريد إلا الدنيا، فما يمسي حتى يكون دينه أحب إليه من الدنيا بما فيها) (3)

<sup>(1)</sup> ينظر لسان العرب مادة "ألف" (1/107) والقاموس المحيط ص (793)

<sup>(2)</sup> الموسوعة الفقهية الكويتية (36/12) الصادرة عن: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية – الكويت الطبعة: (من 1404 - 1427 هـ)

<sup>(3)</sup> رواه مسلم برقم (2312) كتاب الفضائل " باب ما سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئا قط فقال لا وكثرة عطائه"

وقد حرص النبي - صلى الله عليه وسلم -، على تأليف بعض القلوب بالمال من باب المدارة في معاملة الناس ، وهذا من باب بذل الدنيا من أجل الدين تأليفا للقلوب ، لأن القلوب جبلت على حب من أحسن إليها ، ويجدر بالدعاة إلى الله أن يفرقوا في هذا الأمر بين المدارة والمداهنة ، لأن "المداراة صفة مدح، والمداهنة صفة ذم، والفرق بينهما: أن المداراة تلطُّف الإنسان بصاحبه حتى يستخرج منه الحق، أو يرده عن الباطل، وأما المداهن، فهو الذي يتلطَّف مع صاحبه ليُقرَّه على ذنب، أو يتركه على هواه، فالمداراة لأهل الإيمان، والمداهنة لأهل النفاق" (1)

## المطلب الثالث: الحرص على دعوة الأقربين:

اهتم الرسول -صلى الله عليه وسلم- بدعوة الأقربين استجابة لأمر ربه - تبارك وتعالى- ففي الحديث عن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال: (لما أنزلت هذه الآية {وأنذر عشيرتك الأقربين} [الشعراء: 214]، دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم قريشا، فاجتمعوا فعم وخص، فقال: «يا بني كعب بن لؤي، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد شمس، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد شمس، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني هاشم، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني هاشم، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني هاشم، أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد المطلب، أنقذوا أنفسكم من النار، يا فاطمة، أنقذي نفسك من النار، فإني لا أملك لكم من الله شيئا، غير أن لكم رحما سأبلها ببلالها)(2)

قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله -: "والسر في الأمر بإنذار الأقربين: أولاً: أن الحجة إذا قامت عليهم تعدت إلى غيرهم، وإلا فكانوا علة للأبعدين في الامتناع، وألا يأخذه ما يأخذ القريب للقريب من العطف والرأفة فيحابيهم في الدعوة والتخويف، فلذلك نص له على إنذارهم "(3)

<sup>(1)</sup> الروح لابن القيم (230) ط. دار الكتب العلمية - بيروت

<sup>(2)</sup> رواه مسلم في كتاب الإيمان، باب في قوله تعالى: {وأنذر عشيرتك الأقربين} برقم (204)

<sup>(3)</sup> فتح الباري (8/503)

وفي تخصيص أقاربه بالنداء والدعوة تأليفا لقلوبهم على الإسلام، وفي قوله - صلى الله عليه وسلم- (أَنْقِذُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ) فيه مدى حرصه الشديد على أقاربه وشفقته عليهم من عذاب الله.

وفي قوله: (غير أن لكم رحما سأبلها ببلالها) إشارة إلى حرصه على صلة رحمه و عدم قطعها، وأنه مستمر في صلتهم وأداء حق الرحم، وكل هذا تأليف للقلوب.

#### المطلب الرابع: التودد إلى الناس:

بإخبار من يحب بأنه يحبه كما قال لمعاذ – رضي الله عنه-: (يا معاذ، والله إني لأحبك، والله إني لأحبك)، فقال: (أوصيك يا معاذ لا تدعن في دبر كل صلاة تقول: اللهم أعنى على ذكرك، وشكرك، وحسن عبادتك) (1)

ولا يخفى علينا عظم قيمة قول النبي -صلى الله عليه وسلم- لمعاذ " والله إني لأحبك " فلا شك أنه -صلى الله عليه وسلم- بذلك يربط القلوب على الحب في الله برباط وثيق؛ هذا فضلا عن تواضعه، وتودده لأصحابه، وفي هذا تعليم للدعاة كيف يدعون الناس إلى الله بإظهار الود والمحبة.

#### المطلب الخامس: تأليف القلوب بالدعاء:

ومن وسائله -صلى الله عليه وسلم- في تأليف القلوب دعائه لأصحابه بالخير والبركة، ولا شك أن الفوز بدعائه -صلى الله عليه وسلم- من أسباب السعادة والعز والشرف للمدعو له، ومن ذلك:

#### - دعاؤه لأنس بن مالك خادمه:

عن أنس قال: جاءت بي أمي، أم أنس إلى رسول الله -صلى الله عليه وسلم-وقد أزرتني بنصف خمار ها وردتني بنصفه، فقالت: يا رسول الله! هذا أنيس، ابني. أتيتك به يخدمك، فادع الله له. فقال: "اللهم! أكثر ماله وولده.

<sup>(1)</sup> رواه أبو داوود في سننه، باب تفريع أبواب الوتر باب في الاستغفار (حديث رقم: 1522) تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، الناشر: المكتبة العصرية، صيدا – بيروت، بدون تاريخ طباعة

قال أنس: فوالله! إن مالي لكثير، وإن ولدي وولد ولدي ليتعادون على نحو المئة اليوم (1).

#### - دعاؤه لابن عباس:

عن ابن عباس، قال: ضمَّني النبي - صلى الله عليه وسلم - إلى صدره، وقال: (اللهم علِّمُه الحكمة)(2)

وعنه أيضا أن النبي صلى الله عليه وسلم دخل الخلاء، فوضعت له وضوءًا، قال: (من وضع هذا؟) فأخبر، فقال: (اللهُمَّ فقِّهْه في الدين)(3)

والأمثلة على دعاء النبي - صلى الله عليه وسلم - لأصحابه كثيرة وموجودة في الصحيحين وكتب السنن.

وقد كان النبي - صلى الله عليه وسلم - يتألف القلوب بدعائه وربما دعا بالهداية أو بالمغفرة، ولا شك أن هذا له أثر بالغ في قلوب المدعوين خاصة وأن الدعاء صادر عن خاتم الأنبياء والمرسلين.

### المطلب السادس: تأليف القلوب بالعفو:

العفو من شيم الكرام، وقد كان النبي - صلى الله عليه وسلم - يعفو عمن ظلمه أو أساء إليه تأليفا للقلوب، فلا يقابل الإساءة بالإساءة، بل يقابل الإساءة بالإحسان مطبقا لقوله تعالى: ﴿فَآعَفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغُفِرُ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران: 159]

والأمثلة على عفوه - صلى الله عليه وسلم- كثيرة أذكر منها على سبيل المثال ما يلى:

عن عبد الله بن مسعود قال: قسم النبي - صلى الله عليه وسلم- قسمة كبعض ما كان يقسم فقال رجل من الأنصار: والله إنها لقسمة ما أريد بها وجه الله! قلت: أما أنا لأقولن للنبي -صلى الله عليه وسلم - فأتيته و هو في أصحابه

<sup>(1)</sup> رواه مسلم في صحيحه باب من فضائل أنس بن مالك، رضي الله عنه برقم (2481)

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب فضائل الصحابة باب ذكر ابن عباس برقم (3546)

<sup>(3)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الوضوء باب وضع الماء عند الخلاء برقم (143)

فساررته فشق ذلك على النبي -صلى الله عليه وسلم- وتغير وجهه وغضب حتى وددت أنى لم أكن أخبرته ثم قال: (قد أوذي موسى بأكثر من ذلك فصبر) (1)

لقد تغير وجه النبي صلى الله عليه وسلم غضبا من مقالة الرجل فيه ووصفه بالظلم، ولم يعاقبه النبي - صلى الله عليه وسلم - على مقالته وإنما عفا عنه وتأسى بأخيه موسى -عليه السلام-

ومن صور عفوه - صلى الله عليه وسلم — ما رواه جابر بن عبد الله رضي الله عنهما، أنه غزا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل نجد، فلما قفل رسول الله صلى الله عليه وسلم قفل معه، فأدركتهم القائلة في واد كثير العضاه، فنزل رسول الله صلى الله عليه وسلم وتفرق الناس في العضاه، يستظلون بالشجر، ونزل رسول الله صلى الله عليه وسلم تحت سمرة فعلق بها سيفه. قال جابر: فنمنا نومة، ثم إذا رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعونا فجئناه، فإذا عنده أعرابي جالس، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن هذا اخترط سيفي وأنا نائم، فاستيقظت و هو في يده صلتا، فقال لي: من يمنعك مني؟ قلت: الله، فها هو ذا جالس" ثم لم يعاقبه رسول الله صلى الله عليه وسلم. (2)

فهذا الأعرابي أراد النيل من رسول الله- صلى الله عليه وسلم — وقتله وهو نائم فلما قذف الله في قلبه الرعب أخذ النبي - صلى الله عليه وسلم — السيف، ورغم أن يقدر على معاقبته إلا أنه لم يفعل وعفا عنه، وقد ورد ذلك في رواية أخرى للحديث أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم —، قال: من يمنعك مني؟ فقال: كن خير آخذ، فقال : تشهد أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله؟ قال: لا، ولكني أعاهدك ألا أقاتلك، ولا أكون مع قوم يقاتلونك، فخلى سبيله، فأتى أصحابه فقال: جئتكم من عند خير الناس. (3)

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الأدب باب من أخبر صاحبه بما يقال فيه برقم (5749)

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب المغازي باب غزوة ذات الرقاع برقم (4135)

<sup>(3)</sup> رواه الإمام أحمد في مسنده، مسند جابر بن عبد الله رضي الله عنهما – برقم (14929) وقال المحقق: حديث صحيح، رجاله ثقات رجال الشيخين غير سليمان بن قيس اليشكري مسند الإمام أحمد بتحقيق شعيب الأرناؤوط - عادل مرشد، وآخرون، الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى، 1421 هـ - 2001 م

فنلاحظ هنا أثر العفو في تأليف القلوب، وأن الإحسان للناس بالعفو يفتح قلوبهم ويلينها، وبعد أن جاء الرجل متآمرا على قتل الرسول صلى الله عليه وسلم رجع لقومه يقول: "جئتكم من عند خير الناس".

## المطلب السابع: تأليف القلوب بزيارة المرضى:

ومن هديه - صلى الله عليه وسلم — في تأليف القلوب زيارة المرضى حتى من غير المسلمين وقد ثبت زيارته لغلام يهودي كان يخدمه ودعاه إلى الإسلام كما في الحديث عن أنس رضي الله عنه قال: (كان غلام يهودي يخدم النبي - صلى الله عليه وسلم — فمرض، فأتاه النبي - صلى الله عليه وسلم — يعوده، فقعد عند رأسه، فقال له: (أسلم). فنظر إلى أبيه و هو عنده، فقال له: أطع أبا القاسم - صلى الله عليه وسلم —، فأسلم، فخرج النبي - صلى الله عليه وسلم — وهو يقول: (الحمد لله الذي أنقذه من النار). (1)

فكانت زيارة النبي - صلى الله عليه وسلم- رحمة لهذا الغلام المريض على الرغم من صغر سنه، وكانت سببا لتأليف قلبه ودعوته للإسلام، وقد كان على اليهودية كأبويه، وشجعه أبوه قائلا: أطع أبا القاسم، وقد فرح النبي - صلى الله عليه وسلم — بإسلامه وحمد الله الذي أنقذه بسبب زيارته ودعوته من النار.

## المبحث الثاني/ الترغيب في العمل الصالح

فقد اهتم النبي -صلى الله عليه وسلم- بالتبشير بذكر الثواب المترتب على كثير من الأعمال الصالحة تشجيعا للمؤمنين على فعلها، وتحفيزا للهمم، وتحبيبا للمؤمنين في عبادة ربهم، وحثا لهم على بذل المزيد من الأعمال الصالحة. وسيتناول الباحث هذا الأسلوب ببعض الأمثلة الدالة عليه في ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الترغيب في الثواب الجزيل من الله. المطلب الثاني: العمل الصالح سبب للنجاة من الشدائد.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات، هل يصلى عليه، وهل يعرض على الصبي الإسلام برقم (1290)

المطلب الثالث: العمل الصالح سبب لتكفير السيئات.

## المطلب الأول: الترغيب في الثواب الجزيل من الله:

وقد جاءت آيات كثيرة في القرآن ترغب في العمل الصالح، وتبين أن جزاء الذين آمنوا وعملوا الصالحات الجنة، منها على سبيل المثال:

قوله تعالى: ﴿وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتِ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴿ [البقرة: 25]، وقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّتِ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لَّهُمْ فِيهَا أَزْوَرَجُ مُّطَهَرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لَّهُمْ فِيهَا أَزْوَرَجُ مُّطَهَرَةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلَّا ظَلِيلًا ﴾ [النساء: 57]، وقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَا ظِلَّا ظَلِيلًا ﴾ [النساء: 57]، وقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَا نُصَالِحُ وَاللّهُ عَلَيْهُ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [الأعراف: 42] نصحابُ ٱلجُنَّةُ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [الأعراف: 42] فهذه الآيات ترغب في العمل الصالح وأنه سبب لمرضاة الله ودخول الجنة.

## المطلب الثاني: العمل الصالح سبب للنجاة من الشدائد:

كما في الحديث عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يقول: (انطلق ثلاثة نفر ممن كان قبلكم حتى آواهم المبيت إلى غار فدخلوه، فانحدرت صخرة من الجبل فسدت عليهم الغار، فقالوا: إنه لا ينجيكم من هذه الصخرة إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم. قال رجل منهم: اللهم كان لي أبوان شيخان كبيران، وكنت لا أغيق قبلهما أهلا، ولا مالا فنأى بي طلب الشجر يوما فلم أرح عليهما حتى ناما، فحلبت لهما غبوقهما فوجدتهما نائمين، فكرهت أن أوقظهما وأن أغيق قبلهما أهلا أو مالا، فلبثت -والقدح على يدي- أنتظر استيقاظهما حتى برق الفجر والصبية يتضاغون عند قدمي، فاستيقظا فشربا غبوقهما، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك ففرج عنا ما نحن فيه من هذه الصخرة، فانفرجت شيئا لا يستطيعون الخروج منه. قال الأخر: اللهم إنه كانت لي ابنة عم، كانت أحب الناس إلي -وفي رواية: كنت أحبها كأشد ما يحب الرجال النساء- فأردتها على نفسها فامتنعت مني حتى ألمت أحبها كأشد ما يحب الرجال النساء- فأردتها على نفسها فامتنعت مني حتى ألمت وبين نفسها ففعلت، حتى إذا قدرت عليها -وفي رواية: فلما قعدت بين رجليها- وبين نفسها ففعلت، حتى إذا قدرت عليها -وفي رواية: فلما قعدت بين رجليها- قالت: اتق الله ولا تفض الخاتم إلا بحقه، فانصر فت عنها وهي أحب الناس إلي قالت الناس إلى الناس إلى المنات التورث الناس المنات المنات المنات المنات الفرت عليها حوالمنات الناس المنات الناس المنات الناس المنات الناس المنات الناس المنات المنات الناس المنات المنات المنات المنات الناس المنات المنات

وتركت الذهب الذي أعطيتها، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة، غير أنهم لا يستطيعون الخروج منها. وقال الثالث: اللهم استأجرت أجراء وأعطيتهم أجرهم غير رجل واحد ترك الذي له وذهب، فثمرت أجره حتى كثرت منه الأموال، فجاءني بعد حين، فقال: يا عبد الله، أد إلي أجري، فقلت: كل ما ترى من أجرك: من الإبل والبقر والغنم والرقيق، فقال: يا عبد الله، لا تستهزئ بي! فقلت: لا أستهزئ بك، فأخذه كله فاستاقه فلم يترك منه شيئا، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة فخرجوا يمشون) (1)

في هذا الحديث ساق النبي -صلى الله عليه وسلم- قصة ثلاثة من بني إسرائيل لجأوا إلى غار ليبيتوا فيه، فنزلت من أعلى الجبل صخرة فأغلقت مخرج الغار الذي يخرجون منه، فحبس الثلاثة داخل هذا الكهف، فتوسلوا إلى الله بما كان من عملهم الصالح؛ ليستجيب الله لهم، فيبعد تلك الصخرة عن باب الكهف.

فتوسل الأول إلى الله ببره بوالديه، وتوسل الثاني بتعففه عن الحرام، وتوسل الثالث بأمانته وحفظه لأجرة أجير عنده، وببركة عملهم الصالح كما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم انفرجت الصخرة، وفتح باب الغار، فخرجوا يمشون.

فساق النبي -صلى الله عليه وسلم- الحديث ليدلل على أن العمل الصالح سبب للنجاة من الشدائد، وأن الدعاء واللجوء إلى الله سبب لتفريج كل كرب.

المطلب الثالث: العمل الصالح سبب لتكفير السيئات:

<sup>(1)</sup> أخرجه: البخاري، كتاب الأنبياء، باب: {أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم} برقم (3278)، وأخرجه مسلم كتاب الرقاق، باب قصة أصحاب الغار الثلاثة والتوسل بصالح الأعمال برقم (2743)

## قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَحْسَنَ ٱلَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ [العنبوت: 7]

وعن أبي هريرة، أنه سمع رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يقول: (أرأيتم لو أن نهرا بباب أحدكم يغتسل فيه كل يوم خمسا، ما تقول: ذلك يبقي من درنه) قالوا: لا يبقي من درنه شيئا، قال: (فذلك مثل الصلوات الخمس، يمحو الله به الخطايا) (1)

## المبحث الثالث/ الترهيب من الشرك والمعاصى

بعث الله رسوله -صلى الله عليه وسلم- مبشرا ونذيرا، فما ترك خيرا يدعو أمته له إلا وبينه وحثهم عليه، وما ترك شرا إلا وحذر هم منه وبين عقوبته عند الله -عز وجل-

وسيتناول الباحث هذا الأسلوب ببعض الأمثلة الدالة عليه في ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الترهيب من الشرك بالله.

المطلب الثاني: الترهيب من الإسراف والتبذير.

المطلب الثالث: الترهيب من الغيبة.

المطلب الأول: الترهيب من الشرك بالله:

جاء التحذير من الإشراك بالله في آيات كثيرة في القرآن منها قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجُنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظّلِمِينَ مِنْ

(667)

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب مواقيت الصلاة باب: الصلوات الخمس كفارة، حديث رقم: (505) وأخرجه مسلم في المساجد ومواضع الصلاة باب المشي إلى الصلاة تمحي به الخطايا رقم

أَنصَارِ ﴾ [المائدة: 72]، وقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَيِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ﴾ [الزمر: 65]

ورهب رسول الله على الله عليه وسلم في كثير من الأحاديث من الشرك وعاقبته وأنه من أكبر الكبائر فقال: (ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ - ثلاثاً-، قلنا: بلى يا رسول الله، قال: الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وكان متكئا فجلس، فقال: ألا وقول الزور وشهادة الزور، فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت) (1)

وقال: (اجتنبوا السبع الموبقات، قالوا: يا رسول الله، وما هن؟ قال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات) (2)

#### المطلب الثانى: الترهيب من الإسراف والتبذير:

التبذير هو: "تفريق المال في غير وجهه، وهو مرادف الإسراف، فإنفاقه في الفساد تبذير، ولو كان المقدار قليلا، وإنفاقه في المباح إذا بلغ حد السرف تبذير، وإنفاقه في وجوه البر والصلاح ليس بتبذير "(3)

وقد جاء النهي عن الإسراف والتبذير في القرآن في قوله تعالى: ﴿إِنَّ المُبَذِرِينَ كَانُوٓا إِخْوَانَ ٱلشَّيَاطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ عَكَفُورًا ﴾ [الإسراء: 27]

ومعنى قوله ﴿إِن المبذرين كانوا إخوان الشياطين ﴿ أي: "في التبذير والسفه وترك طاعة الله وارتكاب معصيته؛ ولهذا قال: ﴿وكان الشيطان لربه

<sup>(1)</sup> رواه مسلم في صحيحه كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها برقم (87)

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الوصايا، باب: قول الله تعالى: {إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلما إنما يأكلون في بطونهم نارا وسيصلون سعيرا}، حديث رقم: (2615)، ورواه مسلم في كتاب الإيمان، باب: بيان الكبائر وأكبرها، برقم: (89)

<sup>(3)</sup> تفسير التحرير والتنوير (79/15)

كفورا ﴾ أي: جحودا؛ لأنه أنكر نعمة الله عليه ولم يعمل بطاعته؛ بل أقبل على معصيته ومخالفته!" (1)

وبين رسول الله على الله عليه وسلم أن ذلك أمر يكرهه الله، ولا يحبه من عباده المؤمنين فقال: (إن الله كره لكم ثلاثا: قيل وقال، وإضاعة المال، وكثرة السؤال) (2)

قال الإمام النووي: "وأما إضاعة المال فهو صرفه في غير وجوهه الشرعية وتعريضه للتلف وسبب النهي أنه إفساد والله لا يجب المفسدين ولأنه إذا أضاع ماله تعرض لما في أيدي الناس وأما عقوق الأمهات فحرام وهو من الكبائر بإجماع العلماء." (3)

## المطلب الثالث: الترهيب من الغيبة:

عرّف النبي صلى الله عليه وسلم الغيبة بقوله مخاطبا أصحابه: (أتدرون ما الغيبة؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: ذكرك أخاك بما يكره. قيل: أفر أيت إن كان في أخي ما أقول؟ قال: إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه فقد بهته.) (4)

وجاء النهي عن الغيبة والترهيب من الوقوع فيها في قوله تعالى: ﴿وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ رَحِيمُ ﴾ [الحجرات: 12]

## المبحث الرابع/ الرفق وإظهار العاطفة

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (5/69)

<sup>(2)</sup> رواه مسلم في صحيحه كتاب الأقضية، باب النهى عن كثرة المسائل من غير حاجة برقم (593) شرح النووي على مسلم (12/11)، الناشر: دار إحياء التراث العربي – بيروت، الطبعة: الثانية، 1392هـ

<sup>(3)</sup> شرح النووي على مسلم (12/11)، الناشر: دار إحياء التراث العربي – بيروت، الطبعة: الثانية، 1392هـ

<sup>(4)</sup> رواه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة والأدب، باب تحريم الغيبة برقم (2589)

كان النبي - صلى الله عليه وسلم- رحيما رفيقا لينا كما قال الله تعالى: ﴿فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَٱنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: 159]

فقوله تعالى: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمْ ﴾ [آل عمران: 159] أي: "بسبب رحمة عظيمة فياضة منحك الله إياها يا محمد كنت لينا مع أتباعك في كل أحوالك.

﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَآنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: 159] أي: "ولو كنت يا محمد كريه الخلق، خشن الجانب، جافيا في أقوالك وأفعالك، قاسى القلب لا تتأثر لما يصيب أصحابك. ولو كنت كذلك لانفضوا من حولك أي لتفرقوا عنك ونفروا منك ولم يسكنوا إليك. " (1)

فكان النبي -صلى الله عليه وسلم- رفيقا يحب الرفق، ويحث المؤمنين عليه فيقول: (إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه) (2)

والكلمة الطيبة اللينة تستميل القلوب "فالناس في حاجة إلى كنف رحيم، وإلى رعاية فائقة، وإلى بشاشة سمحة، وإلى ود يسعهم، وحلم لا يضيق بجهلهم وضعفهم ونقصهم.. في حاجة إلى قلب كبير يعطيهم ولا يحتاج منهم إلى عطاء ويحمل همومهم ولا يعنيهم بهمه ويجدون عنده دائماً الاهتمام والرعاية والعطف والسماحة والود والرضاء...." (3)

وصور رفقه -صلى الله عليه وسلم- كثيرة في سيرته، وسيتناول الباحث هذا الأسلوب ببعض الأمثلة الدالة عليه في ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: رفقه بالأمهات في الصلاة.

المطلب الثاني: رفقه بالأعرابي الذي بال في المسجد.

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (2/316)

<sup>(2)</sup> رواه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الرفق، برقم (2594)

<sup>(3)</sup> تفسير الظلال (1/500)

## المطلب الثالث: رفقه بالأعرابي الذي جذبه من ثوبه.

## المطلب الأول: رفقه بالأمهات في الصلاة:

عن أنس أن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: (إني لأدخل في الصلاة، وأنا أريد إطالتها، فأسمع بكاء الصبي، فأتجوز في صلاتي، مما أعلم من شدة وجد أمه من بكائه) (1)

لقد كان النبي - صلى الله عليه وسلم- نهرا يتدفق بالرحمة، ومن رفقه ورحمته أنه يدخل الصلاة وهو يريد إطالتها فيسمع بكاء طفل صغير فيخفف - صلى الله عليه وسلم- الصلاة رحمة به وبأمه.

ولم يقم بعد الصلاة بالتنبيه على منع الأمهات من إتيان الجماعة، أو نهر الأم لبكاء ابنها، إنما خفف في الصلاة، ليعلم الأئمة والدعاة من بعده.

## المطلب الثاني: رفقه بالأعرابي الذي بال في المسجد:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قَالَ: (قام أعرابي فبال في المسجد، فتناوله الناس، فقال لهم النبي صلى الله عليه وسلم: (دعوه و هريقوا على بوله سجلا من ماء، أو ذنوبا من ماء، فإنما بعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسرين).) (2)

وهذه صورة أخرى من صور رفقه -صلى الله عليه وسلم- بهذا الأعرابي الذي يسكن الصحراء فرأى النبي -صلى الله عليه وسلم- وصحبه يجلسون في ناحية من المسجد فذهب يبول في الجهة الأخرى، فقام الناس إليه لزجره ومنعه مما يفعل، فأمر هم رسول الله -صلى الله عليه وسلم- ألا يفز عوه فيقطع بوله فيعود ذلك بالضرر عليه، وبعد انتهائه عليهم أن يطهروا مكان البول بالماء.

فرفق النبي صلى الله عليه وسلم بالجاهل، ومنع الناس أن ينالوا منه، وعلمه من غير تعنيف و لا غلظة.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الجماعة والإمامة، باب من أخف الصلاة عند بكاء الصبي، حديث رقم: (677)

<sup>(2)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الوضوء، باب: صب الماء على البول في المسجد حديث رقم: (217)

## المطلب الثالث: رفقه بالأعرابي الذي جذبه من ثوبه:

يقول أنس – رضي الله عنه-: (كنت أمشي مع رسول الله - صلى الله عليه وسلم- و عليه برد نجر اني غليظ الحاشية، فأدركه أعر ابي فجبذ بردائه جبذة شديدة، قال أنس: فنظرت إلى صفحة عاتق النبي صلى الله عليه وسلم، وقد أثرت بها حاشية الرداء من شدة جبذته، ثم قال: يا محمد مر لي من مال الله الذي عندك، فالتفت إليه فضحك ثم أمر له بعطاء.) (1)

وفي هذا الحديث جانب من عظيم خلقه وحلمه ورفقه- صلى الله عليه وسلم-؛ فيحكي أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي -صلى الله عليه وسلم - كان يمشي و عليه برد نجر اني غليظ الحاشية، فأدركه أعر ابي يبدو من طبيعته غلظة وجلافة فأمسك النبي - صلى الله عليه وسلم- من ثوبه بشدة، حتى إن الثوب أثر في جانب رقبته صلى الله عليه وسلم من شدة الجذبة، ثم قال: يا محمد، مر لي من مال الله الذي عندك، لم يغضب النبي صلى الله عليه وسلم ولم يرد إساءة الرجل بإساءة مثلها أو أشد و هو من هو في مكانته بين المسلمين، إنما التفت إليه النبي صلى الله عليه وسلم ثم ضحك، ثم أمر له بعطاء من المال!!

إنه درس للدعاة إلى الله على الصبر وسعة الصدر في الدعوة إلى الله واحتمال الجاهلين، ودفع السيئة بالحسنة.

#### المبحث الخامس/ القصص العاطفية

من الأساليب المؤثرة لدى المدعوين القصص العاطفية المؤثرة، وخاصة القصص النبوي، فهي ليست أساطير أو خرافات تردد، إنما وقائع حدثت في الماضي وذكرها النبي - صلى الله عليه وسلم - لأصحابه تربية للنفوس بما تتركه من أثر في تقوية الإيمان، وتزكية الأنفس وتقويمها والاتعاظ بما جرى في الأمم قبلنا.

وقد تنوعت موضوعات القصص فمنها القصص التي تتكلم عن سعة رحمة الله وقبول التوبة، ومنها ما يتحدث عن ثواب العمل الصالح، وجزاء

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الخمس باب "ما كان النبي -صلى الله عليه وسلم- يعطي المؤلفة قلوبهم وغير هم من الخمس ونحوه" حديث رقم (2980) ورواه مسلم في صحيحه، كتاب الزكاة باب "إعطاء من يسأل بفحش وغلظة" حديث رقم (1057)

المحسن، وعاقبة الظالم، وسيتناول الباحث هذا الأسلوب ببعض الأمثلة الدالة عليه في ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: قصة الرجل الذي قتل مئة نفس.

المطلب الثاني: فرح الله بتوبة عبده.

المطلب الثالث: دخلت امرأة النار في هرة.

## المطلب الأول: قصة الرجل الذي قتل مئة نفس:

وهي قصة رجل من بني إسرائيل أسرف على نفسه وقتل مئة نفس، ثم تاب إلى الله، فمات وهو خارج من قريته، فقبل الله توبته، وغفر له، وقد قص النبي - صلى الله عليه وسلم- هذه القصة علينا فقال: (كان في بني إسرائيل رجل قتل تسعة وتسعين إنسانا، ثم خرج يسأل، فأتى راهبا فسأله فقال له: هل من توبة؟ قال: لا، فقتله، فجعل يسأل، فقال له رجل: ائت قرية كذا وكذا، فأدركه الموت، فناء بصدره نحوها، فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب، فأوحى الله إلى هذه أن تباعدي، وقال: قيسوا ما بينهما، فوجد إلى هذه أقرب بشبر، فغفر له.) (1)

فهذه قصة رجل أسرف على نفسه و عاش حياته قاتلا حتى بلغ من قتلهم تسعة وتسعين نفسا، ومع كل هذا إلا أنه كان لا يزال في قلبه بقية من خير تقوده نحو طريق الهداية، فخرج يسأل فدلوه على راهب، والرهبان يعرفون بكثرة العبادة وقلة العلم، فلما آيسه من رحمة الله ورأى أنه لا توبة له قتل الراهب فتمم به المئة، ثم سأل عالما بعد ذلك، فأخبره بأن الله يقبل توبته، وأن رحمة الله واسعة، وأرشده أن يفارق قرية السوء التي كان يعيش بها إلى قرية أخرى بها قوما صالحين، ليعينوه على طاعة الله، وتحرك الرجل سريعا دون تردد إلى القرية الصالح أهلها فعاجله الموت ونفذ فيه قدر الله الذي لا يتأخر، ومن شدة رغبته في التوبة نأى بصدره جهة الأرض الطيبة وهو في النزع الأخبر، فأختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب، كل منهم يريد أن يقبض روحه فأمر الله أرض الخير والصلاح أن تتقارب، وأرض الشر والفساد أن تتباعد،

<sup>(1)</sup> رواه البخاري كتاب الأنبياء، باب: (أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم)، برقم (3283) ورواه مسلم كتاب التوبة باب قبول توبة القاتل وإن كثر قتله برقم (2766)

فوجدوه أقرب إلى أرض الصالحين بشبر ، فتولت أمره ملائكة الرحمة ، وغفر الله له ذنو به كلها .

إن ذكر هذه القصة يفتح أبواب الأمل لكل عاص مهما عظمت ذنوبه، وتبين سعة رحمة الله، وقبوله لتوبة التائبين إن صدقوا في توبتهم.

والقصة فيها درس مهم للدعاة إلى الله بأن يفتحوا أبواب الأمل أمام كل من عصى وأسرف على نفسه بتر غيبه في التوبة إلى الله، وأنه إذا صدق الله في توبته قبل الله منه وفرح به وبدل سيئاته حسنات، وأن من تمام توبته هجرة أصدقاء السوء.

## المطلب الثانى: فرح الله بتوبة عبده:

عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لله أشد فرحا بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة فانفلتت منه و عليها طعامه وشرابه فأيس منها فأتى شجرة فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته فبينا هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده فأخذ بخطامها ثم قال من شدة الفرح اللهم أنت عبدي وأنا ربك أخطأ من شدة الفرح.) (1)

هنا أخبر النبي - صلى الله عليه وسلم- أصحابه أن الله أشد فرحًا برجوع عبده إليه بالتوبة، من فرح رجل كان في أرض فلاة، فقد بعيره و عليه زاده، فجعل يطلبه فلم يجده، فذهب إلى شجرة ونام تحتها ينتظر الموت! من شدة يأسه من حياته؛ فإذا به يجد بعيره فوق رأسه، ففرحته بعودة بعيره هي فرحة كبيرة لرجل أيقن بالموت ومن شدة فرحه قال: (اللهم أنت عبدي وأنا ربك)! أراد أن يثنى على الله فمن شدة فرحه أخطأ.

فهذه قصة تملأ قلوب السامعين استبشارا بفرح الله تعالى بعودة عبده التائب إليه وتحرك القلوب للتوبة إلى الله عز وجل.

#### المطلب الثالث: دخلت امرأة النار في هرة:

<sup>(1)</sup> رواه البخاري كتاب الدعوات، باب التوبة برقم (5950)، ورواه مسلم، واللفظ له، كتاب التوبة، باب: في الحض على التوبة والفرح بها، برقم (2747)

عن ابن عمر رضي الله عنهما: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (دخلت امرأة النار في هرة ربطتها، فلم تطعمها، ولم تدعها تأكل من خشاش الأرض) (1)

وقد ذكر النبي - صلى الله عليه وسلم- لنا هذه القصة تحذيرا وترهيبا من حبس حيوان وإيذائه؛ فهذه امرأة قاسية القلب، حبست هرة ومنعت عنها الطعام والشراب، ولم ترحمها، ولم تتركها لحال سبيلها تبحث عن طعامها، فهذا الفعل كبيرة من الكبائر الموجبة للنار.

ووقع هذه القصة على نفوس السامعين تجعلهم مدركين لعظم ذنب تعذيب أي حيوان فضلا عن إنسان، وأنه ذنب قد يستهين به البعض لكنه موجب لعذاب الله، فهي تحذير لكل مسلم من أن يقدم على مثل هذا الفعل، وفي القصة تذكير بالرحمة بالحيوان ووجوب إطعامه عند حبسه وإلا يطلق لحال سبيله.

#### المطلب السادس/ التذكير بنعم الله

وسيتناول الباحث هذا الأسلوب ببعض الأمثلة الدالة عليه في ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: حديث القرآن عن نعم الله.

المطلب الثاني: التذكير بحمد الله على نعمه كلما تجددت النعم.

المطلب الثالث: التنبيه على عظم بعض النعم.

المطلب الرابع: الحث على دوام شكر الله على النعم بالحمد.

## المطلب الأول: حديث القرآن عن نعم الله:

لقد أنعم الله على عباده بنعم لا تعد ولا تحصى وقد جاء الحديث في القرآن كثير اعن التذكير بنعم الله، وأن حق المنعم على عباده أن يعبد وحده لا شريك له

<sup>(1)</sup> رواه البخاري كتاب بدء الخلق، باب خمس من الدواب فواسق يقتلن في الحرم برقم (2140)، ورواه مسلم، كتاب قتل الحيات وغيرها، باب: تحريم قتل الهرة، برقم (2242)

، وأن يثنى عليه بنعمه، وأن يقصد وحده بالشكر قال تعالى: ﴿اللّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ وَالنَّهَارَ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ وَالنَّهَارَ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ وَالنَّهَارَ وَالنَّهُ وَالنَّهُوهُ وَالنَّهُ وَا تَاكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارُ ﴿ كَفَارُ وَ اللّهُ وَالنَّهُ وَالْقَامُ وَالْوَالَةُ وَالْتُهُ وَلَا اللّهُ وَالنَّهُ وَالْوَالَ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالْقَامُ وَالْتُهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُا وَالْتُهُارُ وَالْتُهُمُ اللّهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُمُ وَا اللَّهُ وَالْتُهُارُ وَالْتُهُارُ وَالْتُهُمُ اللَّهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُمُ وَالْتُهُمُ وَالْتُهُالُومُ لَا اللّهُ اللّهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُ وَاللّهُ وَالْتُهُ وَالْتُهُ وَالْتُولُومُ لَا اللّهُ وَالْتُهُ وَالْتُومُ اللّهُ وَالْتُهُ وَاللّهُ وَالْتُلْكُ وَالْتُلُومُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فهذه النعم الدائمة التي تحدث القرآن عنها كنعمة نزول المطر من السماء وإحياء الله الأرض بعد موتها، ونعمة تسخير الفلك في البحر تجري بأمره، وكذلك نعم الشمس والقمر والأنهار والليل والنهار، وغيرها كثير من نعم الله التي لا تعد ولا تحصى؛ كلها تستوجب شكر الله تعالى.

ودعا القرآن الكريم العباد إلى تأمل نعمة اللبل والنهار وهي نعمة متكررة قل من ينتبه إليها ماذا يحدث إذا فقدناها؟ قال تعالى : ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيَاءٍ أَفَلَا عَلَيْكُمُ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيَاءٍ أَفَلَا تَسْمَعُونَ۞ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللّهُ عَلَيْكُمُ النّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلّهُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْصِرُونَ۞ وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ عَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبْصِرُونَ۞ وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللّيلَ وَالنّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلّكُمْ تَشْكُرُونَ۞ النّص الليل والنهار ، اللّيلُ وَالنّهَار ، والمعنى: "يقول تعالى ممتنا على عباده بما سخر لهم من الليل والنهار ، اللهذين لا قوام لهم بدونهما، وبين أنه لو جعل الليل دائما عليهم سرمدا إلى يوم القيامة، الأضر ذلك بهم، ولسئمته النفوس وانحصرت منه، ولهذا قال تعالى: القيامة، المنسر ذلك بهم، ولسئمته النفوس وانحصرت منه، ولهذا قال تعالى: مسمعون)، ثم أخبر أنه لو جعل النهار سرمدا دائما مستمرا إلى يوم القيامة، الأضر ذلك بهم، ولتعبت الأبدان وكلت من كثرة الحركات والأشغال؛ ولهذا قال: رأمن إله غير الله يأتيكم بليل تسكنون فيه) أي: تستريحون من حركاتكم وأشغالكم. (أفلا تبصرون)

(ومن رحمته) أي: بكم (جعل لكم الليل والنهار) أي: خلق هذا وهذا (لتسكنوا فيه) أي: في الليل، (ولتبتغوا من فضله) أي: في النهار بالأسفار والترحال، والحركات والأشغال، وهذا من باب اللف والنشر.

وقوله: (ولعلكم تشكرون) أي: تشكرون الله بأنواع العبادات في الليل والنهار."(1)

فالله تعالى يذكر عباده لأنهم لما ألفوا النوم بالليل والسعي والمعاش بالنهار، نسوا أن هذه نعم كبيرة من الله الذي هيأ لهم الكون كله في الليل للنوم والسكينة والراحة، وهيأ لهم النهار للسعي والمعاش والحركة، فهذه نعم، دائمة متجددة يذكرنا بها للمداومة على شكر الله.

أيضا من نعم تعالى ما ذكره في سورة الواقعة: ﴿أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ ۚ إِنَّا أَانْتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ خَنُ الزَّارِعُونَ ۚ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَاهُ حُطَامًا فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ۚ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ۚ بَلْ خَنُ مَحْرُومُونَ ۚ أَفَرَأَيْتُمُ الْمَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ ۚ أَأَنْتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُغْرَمُونَ ۚ بَلْ خَنُ الْمُنْوِنِ أَمْ خَنُ الْمُنْوِنَ ۚ أَفْرَأَيْتُمُ النَّارَ الْمُؤْنِ أَمْ خَنُ الْمُنْوِنَ ۚ أَنْ أَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ خَنُ الْمُنْشِعُونَ ۚ خَنُ جَعَلْنَاهَا تَذْكِرَةً وَمَتَاعًا لِلْمُقْوِينَ ﴾ [الواقعة: 63-73]

فامتن الله على عباده بأنه هو من ينبت البذرة ويجعل منها الثمرة، و هو من ينزل الماء من السماء عذبا فراتا سلسبيلا، و هو الذي أنعم على عباده بالنار التى يستدفئون بها وينضجون عليها الطعام، فسبحان الخلاق العظيم.

## المطلب الثاني: التذكير بحمد الله على نعمه كلما تجددت النعم:

عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها، أو يشرب الشربة فيحمده عليها.) (2)

فهذا تعليم نبوي كريم للمؤمنين أن من رضا الله تعالى عن العبد أن يحمده كلما أكل أو شرب، فهو الذي رزقه به وهيأه له.

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (6/252)

<sup>(2)</sup> رواه مسلم، كتاب الذكر، والدعاء، والتوبة، والاستغفار، باب: استحباب حمد الله تعالى بعد الأكل، والشرب، برقم (2734)

#### المطلب الثالث: التنبيه على عظم بعض النعم:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال النبي -صلى الله عليه وسلم-: (نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ) (1)

فهاتان نعمتان لا يقدر هما الناس قدر هما: نعمة الصحة التي لا تشترى بمال ولا بسلطان، والتي لا يدرك الإنسان قدر ها إلا إذا مرض وعجز عن القيام بأموره وتوقف نشاطه، ونعمة الفراغ بهدره فيما لا فائدة فيه، وتضييع الأوقات في السفاسف أو فضول المباحات، هو تضييع للعمر حتى يأتي الأجل وهو مفلس ضيع عمره-نسأل الله العافية-.

فنبه النبي -صلى الله عليه وسلم- على إدراك قيمة هاتين النعمتين باستغلالهما فيما ينفع الإنسان.

## المطلب الرابع: الحث على دوام شكر الله على النعم بالحمد:

قال تعالى: ﴿وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَيِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمُ وَلَيِن كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدُ ﴾ [ابراهيم: 7] ، فشكر المنعم جل وعلا على نعمه والاعتراف له بالفضل دليل على توحيد العبد لربه فهو يعبده وحده ويشكره وحده، والشكر أيضا دليل على الرضا بما أعطى الله ورزق.

أيضا (النفس التي تشكر الله على نعمته، تراقبه في التصرف بهذه النعمة، بلا بطر، وبلا استعلاء على الخلق، وبلا استخدام للنعمة في الأذى، والشر، والدنس، والفساد.

وهذه وتلك مما يزكي النفس، ويدفعها للعمل الصالح، وللتصرف الصالح في النعمة بما ينميها ويبارك فيها، ويرضي الناس عنها وعن صاحبها، فيكونون له عوناً، ويصلح روابط المجتمع فتنمو فيه الثروات في أمان، إلى آخر الأسباب الطبيعية الظاهرة لنا في الحياة، وإن كان وعد الله بذاته يكفي لاطمئنان المؤمن، أدرك الأسباب أولم يدركها، فهو حق واقع لأنه وعد الله.

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه، كتاب الرقاق، باب: ما جاء في الصحة والفراغ، وأن لا عيش إلا عيش الأخرة، برقم (6049)

والكفر بنعمة الله قد يكون بعدم شكرها، أو بإنكار أن الله واهبها، ونسبتها إلى العلم، والخبرة، والكد الشخصي، والسعي! كأن هذه الطاقات ليست نعمة من نعم الله! وقد يكون بسوء استخدامها بالبطر والكبر على الناس واستغلالها للشهوات والفساد.. وكله كفر بنعمة الله."(1)

وكان النبي -صلى الله عليه وسلم- يكثر من الحمد لله رب العالمين ويعلمنا دوام الحمد لله، فيقول: (أحب الكلام إلى الله تعالى أربع: لا يضرك بأيهن بدأت: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر) (2)

وبين أن الحمد لله لها ثواب يملأ ميزان الحسنات يوم القيامة؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (الطهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تملآن - أو تملأ - ما بين السماوات والأرض) (3)

وقد وردت في السنة النبوية صيغ متعددة لحمد الله سبحانه وتعالى منها:

## 1- عند الفراغ من الطعام:

عن أبي أمامة رضي الله تعالى عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا فرغ من طعامه، وقال مرة: إذا رفع مائدته، قال: (الحمد لله الذي كفانا وأروانا، غير مكفي ولا مكفور). وقال مرة: (الحمد لله ربنا، غير مكفي ولا مودع ولا مستغنى، ربنا) (4)

#### 2- دبر كل صلاة مكتوبة:

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (4/2089)

<sup>(2)</sup> رواه مسلم كتاب الآداب، باب كراهة التسمية بالأسماء القبيحة وبنافع ونحوه حديث رقم: (2137)

<sup>(3)</sup> رواه مسلم، كتاب الطهارة، باب فضل الوضوء، برقم: (223)

<sup>(4)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الأطعمة، باب: ما يقول إذا فرغ من طعامه، حديث رقم (5143)

وردت صيغة لذكر الله تعالى متضمنة لحمد الله دبر كل صلاة، وهي سبب في غفران الذنوب وإن كانت مثل زبد البحر:

فعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: قال النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ: (من سبح الله في دبر كل صلاة ثلاثا وثلاثين وحمد الله ثلاثا وثلاثين وكبر الله ثلاثا وثلاثين فتلك تسعة وتسعون وقال تمام المئة لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير غفرت خطاياه وإن كانت مثل زبد البحر) (1)

## 3- عند الرفع من الركوع في الصلاة:

عن أبي سعيد الخدري قال: (كان رسول الله -صلى الله عليه وسلم- إذا رفع رأسه من الركوع قال: ربنا لك الحمد ملء السماوات والأرض وملء ما شئت من شيء بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد وكلنا لك عبد. اللهم لا مانع لما أعطيت ولا معطي لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد) (2)

و علمنا أن نتعوذ بالله من زوال النعم فكان يقول في دعائه: (اللهم إني أعوذ بك من زوال نعمتك، وتحول عافيتك، وفجاءة نقمتك، وجميع سخطك.) (3)

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> رواه مسلم كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: استحباب الذكر بعد الصلاة وبيان صفته، حديث رقم: (597)

<sup>(2)</sup> رواه مسلم كتاب الصلاة باب ما يقول إذا رفع رأسه من الركوع، حديث رقم: (477)

<sup>(3)</sup> رواه مسلم كتاب الرقاق، باب أكثر أهل الجنة الفقراء برقم: (2739)

## الفصل الثاني

المنهج العقلي في دعوة خاتم الأنبياء والمرسلين محمد حصلى الله عليه وسلم- وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول/ أسلوب القياس

المبحث الثاني/ أسلوب الجدال.

المبحث الثالث/ أسلوب الحوار.

المبحث الرابع/ أسلوب ضرب الأمثال.

# الفصل الثاني المنهج العقلي في دعوة خاتم الأنبياء والمرسلين محمد حصلى الله عليه وسلم-

العقل نعمة من الله تعالى اختص بها الإنسان عن سائر الكائنات، فميزنا الله بالعقل الذي نستطيع به أن ندرك وأن نعي الأشياء من حولنا.

والداعي إلى الله يدعو الناس إلى الهدى ودين الحق، ويعرض عليهم الإيمان الصحيح بالله بصورته البيضاء النقية بعيدا عما ألصق به من بدع وخرافات وموروثات من آبائهم وأجدادهم، والدعوة إلى الله قائمة على الإقناع وليس الإكراه وعند طرحها فإنها تصاغ في صور متعددة عند طرحها، فيعتمد الداعية لإيضاح هذه اليقينيات على الاستدلال والحوار والجدال والمناظرة، وضرب الأمثال، وذلك لاختلاف أحوال المدعوين واختلاف عقولهم ومداركهم، فهناك الذكي الفطن، وهناك المنكر المتكبر، وهناك المجادل بالباطل... الخ.

وقد قابل النبي -صلى الله عليه وسلم- العديد من هؤلاء باختلاف أطيافهم وأجناسهم وتعامل معهم كل بما يناسبه، بالقياس تارة والحوار تارة وبالمجادلة تارة أخرى وبضرب الأمثال وهكذا...

وهذا ما سيتعرض له البحث في هذا الفصل من خلال أربعة مباحث على النحو التالى:

المبحث الأول/ أسلوب القياس

المبحث الثاني/ أسلوب الجدال.

المبحث الثالث/ أسلوب الحوار.

المبحث الرابع/ أسلوب ضرب الأمثال.

#### المبحث الأول/ أسلوب القياس

وسيتناول الباحث هذا الأسلوب ببعض الأمثلة الدالة عليه في ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف القياس لغة واصطلاحا.

المطلب الثانى: مثل عيسى كمثل آدم.

المطلب الثالث: ضرب المثل في قدرة الله على إحياء الموتى.

المطلب الرابع: استعمال النبي - صلى الله عليه وسلم- للقياس.

## المطلب الأول: تعريف القياس لغة واصطلاحا:

القياس لغة: قاس الشيء يقيسه إذا قدره على مثاله، (١)

واصطلاحا: (هو إلحاق أمر غير منصوص على حكمه بأمر منصوص على حكمه لأشتر اكهما في علة الحكم.)(2)

وأسلوب القياس هو أحد أساليب المنهج العقلي للقرآن الكريم في الدعوة الى الله، وقد ورد استعمال القياس في القرآن في مواضع كثيرة منه، يتعرض الباحث لبعض منها في المطالب التالية.

## المطلب الثاني: مثل عيسى كمثل آدم:

جاء في القرآن قياس خلق الله لعيسى على خلق آدم وأن الكل واقع بقدرة الله عز وجل، قال تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمً خَلَقَهُ مِن ثُرَابِ الله عز وجل، قال تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمً خَلَقَهُ مِن ثُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ وحُن فَيكُونُ ﴾ [آل عمران: 59]

والمعنى: (إن شأن عيسى وحاله الغريبة عِنْدَ اللهِ أي في تقديره وحكمه كَمَثَلِ آدَمَ أي كصفته وحاله العجيبة في أن كليهما قد خلقه الله-تبارك وتعالى -من

<sup>(1)</sup> انظر لسان العرب (6/188) مادة قيس.

<sup>(2)</sup> الوجيز في أصول الفقه للدكتور وهبة الزحيلي (ص 56) طدار الفكر المعاصر بيروت ودار الفكر دمشق، إعادة الطبعة الأولى1419هـ، 1999م

غير أب، ويزيد آدم على عيسى أنه خلق بدون أم- أيضا -فالآية الكريمة ترد ردا منطقيا حكيما يهدم زعم كل من قال بألوهية المسيح أو اعتبره ابن الله.

وكأن الآية الكريمة تقول لمن ادعى ألوهية عيسى لأنه خلق من غير أب: أنه إذا كان وجود عيسى بدون أب يسوغ لكم أن تجعلوه إلها أو ابن إله فأولى بذلك ثم أولى آدم لأنه خلق من غير أب ولا أم.

ومادام لم يدع أحد من الناس ألوهية آدم لهذا السبب فبطل حينئذ القول بألوهية عيسى لانهيار الأساس الذي قام عليه وهو خلقه من غير أب. ولأنه إذا كان الله-تبارك وتعالى -قادرا على أن يخلق إنسانا بدون أب ولا أم فأولى ثم أولى أن يكون قادرا على خلق إنسان من غير أب فقط، ومن أم هي مريم التي تولاها- سبحانه- برعايته وصيانته لها من كل سوء وجعلها وعاء لهذا النبي الكريم عيسى- عليه السلام-) .(1)

فالقرآن هنا يدعو من يقولون بألو هية المسيح أن يعملوا عقولهم لفهم الحقيقة بعيدا عن التقليد من خلال هذه النقاط:

- أنتم لا تقولون بألو هية آدم وتقولون بألو هية المسيح.
- أنتم تقولون بألو هية المسيح لأنه خلق من أم بلا أب.
  - باستعمال القياس العقلي من أولى بالألو هية؟

الجواب: آدم أولى بالألوهية لأنه خلق من غير أم ولا أب، لكن لما كان آدم ليس ابنا لله ولا إلها باعتراف النصارى أنفسهم، نتج عن ذلك أن عيسى ليس ابنا ولا إلها .

## المطلب الثالث: ضرب المثل في قدرة الله على إحياء الموتى:

بين الله في غير موضع من القرآن دليلا واضحا على قدرته على إحياء الموتى وهو أنه سبحانه ينزل المطر من السماء فتتحول الأرض الميتة إلى خضراء حية مثمرة فلو أعملتم أيها المخاطبون عقولكم لعلمتم أن الذي أحيا الأرض بعد موتها قادر على أن يحيي الموتى، قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَتِهِة أَنَّكَ

<sup>(1)</sup> التفسير الوسيط لطنطاوي (2/126)

ترى ٱلأَرْضَ خَشِعَةَ فَإِذَا أَنرَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَزَّتُ وَرَبَتُ إِنَّ ٱلَّذِيّ أَخْيَاهَا لَمُخِي ٱلْمَوْتَيَّ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ [فصلت: 39]، ففي هذه الآية "شبه إمداد الأرض بماء المطر الذي هو سبب انبثاق البزور التي في باطنها التي تصير نباتا بإحياء الميت، فأطلق على ذلك أحياها على طريق الاستعارة التبعية، ثم ارتقي من ذلك إلى جعل ذلك الذي سمي إحياء لأنه شبيه الإحياء دليلا على إمكان إحياء الموتى بطريقة قياس

الشبه، وهو المسمى في المنطق قياس التمثيل، وهو يفيد تقريب المقيس بالمقيس عليه، وليس الاستدلال بالشبه والتمثيل بحجة قطعية، بل هو إقناعي ولكنه هنا يصير حجة لأن المقيس عليه وإن كان أضعف من المقيس إذ المشبه لا يبلغ قوة المشبه به حيث كان لا يقدر على فعله إلا الخالق الذي اتصف بالقدرة التامة لذاته فقد تساوى فيه قويه وضعيفه، وهم كانوا يحيلون إحياء الأموات استنادا للاستبعاد العادي، فلما نظر إحياء الأموات بإحياء الأرض المشبه تم الدليل الإقناعي المناسب لشبهتهم الإقناعية، وقد أشار إلى هذا تذييله بقوله: (إنه على كل شيء قدير) "(1)

#### المطلب الرابع: استعمال النبي - صلى الله عليه وسلم- للقياس:

وقد استعمل النبي صلى الله عليه وسلم القياس في إجابته على أسئلة الناس في مواضع عدة منها:

- عن ابن عباس رضي الله عنهما: " أن امرأة من جهينة، جاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقالت: إن أمي نذرت أن تحج فلم تحج حتى ماتت، أفأحج عنها؟، قال: (نعم حجي عنها، أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضية؟ اقضوا الله فالله أحق بالوفاء). (2)

- وعنه أيضا " أن امرأة أتت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: إن أمي ماتت وعليها دين أكنت تقضينه؟)،

<sup>(1)</sup> تفسير التحرير والتنوير (24/303)

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب: من شبه أصلا معلوما بأصل مبين، حديث رقم: (6885)

قالت: نعم، قال: (فدين الله أحق بالقضاء) (١)

ففي هذين الحديثين استعمل النبي -صلى الله عليه وسلم- القياس مع المرأة السائلة بأن أمها لو كان عليها دين لآدمي لكان عليها قضاءه، فمن باب أولى قضاء الدين المتعلق بحق من حقوق الله.

- وفي الحديث عن أبي ذر، «أن ناسا من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم قالوا: يا رسول الله، ذهب أهل الدثور بالأجور يصلون كما نصلي، ويصومون كما نصوم، ويتصدقون بفضول أموالهم قال: أوليس قد جعل الله لكم ما تصدقون، إن بكل تسبيحة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تهليلة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن منكر صدقة، وفي بضع أحدكم صدقة، قالوا: يا رسول الله أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر؟ قال: أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه فيها وزر؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجرا» (2)

فاستعمل النبي - صلى الله عليه وسلم- القياس مع أصحابه عندما بين لهم أن إتيان الرجل أهله يكتب له بذلك أجر من الله، فتعجب الصحابة وقالوا: يا رسول الله، أيأتي أحدنا شهوته وهذا شيء تميل إليه النفس وتحبه، ويكون له فيها أجر؟! فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (أرأيتم لو وضعها في حرام، أكان عليه فيها وزر؟) يعني: لو وضع الشهوة في الحرام ووقع في الزنا؛ هل يكون عليه إثم و عقوبة؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر؛ فهنا استعمل النبي القياس؛ ليكون المعنى واضحا مستقرا في نفس السامعين.

## المبحث الثاني/ أسلوب الجدال

تنوعت أساليب إقامة الأدلة على صدق ما جاء به النبي - صلى الله عليه وسلم- في القرآن الكريم والسنة المطهرة، لتكون أدعى للقبول وألزم للحجة، وإبطالا للشبهة، مع ملاءمتها لتنوع العقول واختلافها في كل زمان ومكان.

<sup>(1)</sup> رواه مسلم كتاب الصيام، باب: قضاء الصيام عن الميت، حديث رقم: (1148)

<sup>(2)</sup> رواه مسلم كتاب الزكاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، حديث رقم (1006)

وقد تميز القرآن الكريم بطريقين للجدل وهما:

"الأول أن تذكر العقيدة الباطلة وينص على شناعتها وفسادها واستنكارها، فحسب.

الثاني أن تحدد الشبهات التي وقع فيها هؤ لاء الفرق، ثم تعرض حلولها وأجوبتها بالأدلة البر هانية أو الخطابية. "(1)

وسوف يتعرض الباحث لبعض الأمثلة من الشبهات الواردة في القرآن والرد عليها، ثم بعض الشبهات الواردة في السنة؛ من خلال مطلبين:

المطلب الأول / بعض الشبهات الواردة في القرآن والرد عليها.

المطلب الثاني: بعض الشبهات الواردة في السنة وكيف ردّ الرسول صلى الله عليه وسلم عليها؟

المطلب الأول / بعض الشبهات الواردة في القرآن والرد عليها:

وفيه مسألتان:

المسألة الأولى: شبهة عبادة الأصنام من دون الله.

المسألة الثانية: شبهة إنكار البعث والرد عليها.

المسألة الأولى: شبهة عبادة الأصنام من دون الله:

<sup>(1) &</sup>quot;الفوز الكبير في أصول التفسير" للإمام أحمد بن عبد الرحيم المعروف بـ «ولي الله الدهلوي» (ص 33)، وعَرَّبَه من الفارسية: سلمان الحسيني النَّدوي طدار الصحوة – القاهرة، الطبعة: الثانية - 1407 هـ - 1986 م

اتخذ المشركون أوثانا فعبدوها من دون الله وتقربوا إليها بالتقديس والتعظيم وذبح القرابين والدعاء وسؤالها من دون الله، فأرسل الله رسوله محمدا بالهدى ودين الحق ليردهم إلى التوحيد، وقد رد القرآن على شبهاتهم في اتخاذ هذه الأوثان آلهة في عدة مواضع منها:

## 1- فساد السماء والأرض إن كان فيهما آلهة غير الله:

قال تعالى: ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةً إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَضِفُونَ ۚ لَا يُسْأَلُونَ ۚ إلانبياء: 22-23]

وهذا على سبيل الفرض الجدلي فلو سلمنا لكم أيها المشركون جدلا أن هناك آلهة سوى الله، (وقد كانوا يؤمنون بالله ربا خالقا رازقا) فإنه يلزم من ذلك أن تفسد السماوات والأرض، وبما أن ذلك لم يحدث فليس لله شريك في ملكه، وهناك آية أخرى، وهي قوله تعالى: ﴿قُل لَّوْ كَانَ مَعَهُمْ عَالِهَةٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَا بُتَغَوّا إِلَى ذِى ٱلْعَرْشِ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: 42]

والمعنى: "قل يا محمد لهؤ لاء المشركين الزاعمين أن لله شريكا من خلقه، العابدين معه غيره ليقربهم إليه زلفى: لو كان الأمر كما تقولون، وأن معه آلهة تعبد لتقرب إليه وتشفع لديه -لكان أولئك المعبودون يعبدونه ويتقربون إليه ويبتغون إليه الوسيلة والقربة، فاعبدوه أنتم وحده كما يعبده من تدعونه من دونه، ولا حاجة لكم إلى معبود يكون واسطة بينكم وبينه، فإنه لا يحب ذلك ولا يرضاه، بل يكر هه ويأباه. وقد نهى عن ذلك على ألسنة جميع رسله وأنبيائه."(1)

وقوله: ﴿مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ و مِنْ إِلَهُ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ [المؤمنون: 91] كن، لماذا تفسد السماء والأرض إن كان فيهما آلهة غير الله؟ "قالوا: لأنك في هذه المسألة أمام أمرين:

<sup>(1)</sup> تفسیر ابن کثیر (5/78)

إما أن تكون هذه الآلهة مستوية في صفات الكمال، أو واحد له صفات الكمال والآخر له صفة نقص. فإن كان لهم صفات الكمال، اتفقوا على خلق الأشياء أم اختلفوا؟

إن كانوا متفقين على خلق شيء، فهذا تكرار لا مبرر له، فواحد سيخلق، والآخر لا عمل له، ولا يجتمع مؤثران على أثر واحد.

فإن اختلفوا على الخلق: يقول أحدهم: هذه لي، ويقول الآخر: هذه لي، فقد علا بعضهم على بعض.

أما إن كان لأحدهم صفة الكمال، وللآخر صفة النقص، فصاحب النقص لا يصح أن يكون إلها، وهكذا الحق — سبحانه وتعالى — يصرف لنا الأمثال ويوضحها ليجلي هذه الحقيقة بالعقل وبالنقل: لا إله إلا الله، واتخاذ آلهة معه سبحانه أمر باطل. (1)

إذن تعدد الآلهة يقتضي التنازع والاختلاف، فحينئذ يختل نظام العالم، وتفسد الحياة!، وحينئذ يتعين أن القاهر الفعال لما يريد هو الذي يوجد مراده وحده من غير مُنازع ولا مُخالف ولا شريك، وهو الله الخالق الإله الواحد.

2- ومن الاستدلالات العقلية في القرآن على بطلان عبادة الأصنام إثبات عجز جميع المعبودات من دون الله من كل الوجوه:

فخاطبهم قائلا: ﴿أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ﴿ وَإِنْ تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَى لَا يَتَبِعُوكُمْ سَوَاءً عَلَيْكُمْ أَدْعُوثُهُمْ أَمْ أَنْفُم صَامِتُونَ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عِبَادً أَمْ ثَالُكُمْ أَدْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ أَلَهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَدُولُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَذُولُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَذُولُ يَسْمَعُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَذُانُ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ ادْعُوا أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْيُنُ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ ادْعُوا أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ ادْعُوا شُرَكًاءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا تُنْظِرُونِ ﴿ وَلَا يَعْافَ اللّهِ عَاجِزَة عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ كُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا تَعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ دُونِ ٱللّهِ لَا السماوات ولا في الأرض، قال تعالى: ﴿ قُلُ الدّعُوا اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

<sup>(1)</sup> تفسير الشعراوي (15/9508 وما بعدها)

يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَنُوتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ ﴿ [سبا: 22] فأولى بكم أن تعبدوا الله وحده لا شريك له وأن تنبذوا عبادة الأصنام.

## المسألة الثانية: شبهة إنكار البعث والرد عليها:

كان المشركون ينكرون البعث، ويعتبرون إحياء الخلق مرة أخرى من قبيل الخرافة التي لا تصدق، وأن هذا أمر يرفضه العقل السليم، وهذه الشبهة ربما هي أكثر الشبه وورودا في القرآن مع الرد عليها وتفنيدها.

قال تعالى: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَقِي لَتَأْتِينَا كُمْ عَلِمِ الْفَيْتِ لَا يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْيَبُ لَا يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْ يَتُ مِن اللَّهِ يَسِيرُ وَاللَّ اللَّهِ يَسِيرُ وَالتَعْبَنَ اللَّهُ وَلَا أَن لَّن يُبْعَثُواْ قُلُ بَلَى وَرَقِي لَتُبْعَثُنَ ثُمَّ لَثَنَبُّونَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ وَالتَعْبَنَ 1] ، و ﴿ بَلْ قَالُواْ مِثْنَ مَا قَالَ ٱلْأَوّلُونَ قَالُواْ أَعِنْهُ مَا قَالَ ٱلْأَوّلُونَ لَقَدْ وُعِدُنَا فَكُنَّ الْرَابًا وَعِظَلْمًا أَعِنَّا لَمَبْعُوثُونَ لَقَدْ وُعِدُنَا خَنُ مَا قَالَ ٱلْأَوَّلُونَ قَالُواْ أَعِذَا مِثْنَا وَكُنَّا ثُوابًا وَعِظَلْمًا أَعِنَا لَمَبْعُوثُونَ لَقَدْ وُعِدُنَا خَنُ وَابَا وَعِظَلْمًا أَعِنَا لَمَبْعُوثُونَ لَقَدْ وُعِدُنَا خَنُ اللّهِ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلُونَ لَقَدْ وُعِدُنَا خَنُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَا لَهُ عُونُونَ لَقَدْ وُعِدُنَا خَنُ اللّهُ وَالْمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمَا أَلَوا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللللّهُ اللللللللّ

وقد رد القرآن على ما زعموه في غير موضع من آياته بالأدلة والبراهين العقلية الواضحة، ومن ذلك:

#### 1- التأكيد على أن القيامة حق لا ريب فيه:

قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ لَا رَيْبَ فِيةً وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾ [النساء: 87]

# 2- الاستدلال على النشأة الأخرى بالنشأة الأولى:

قال تعالى: ﴿وَيَقُولُ الْإِنْسَانُ أَإِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيَّا۞ أَوَلَا يَذْكُرُ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا۞﴾ [مريم: 66-67]

فكما خلقكم الله من العدم فهو قادر على أن يحييكم ويعيدكم مرة أخرى بعد موتكم، قال تعالى: ﴿وَقَالُوا أَإِذَا كُنّا عِظَامًا وَرُفَاتًا أَإِنّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ قُلْ عُلْمًا وَرُفَاتًا أَإِنّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ قُلْ عُلَامًا وَرُفَاتًا أَإِنّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴿ كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ﴿ أَوْ خَلْقًا مِمّا يَكُبُرُ فِي صُدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنَا قُلْ اللّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَيُنْغِضُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَى هُوَ قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَرِيبًا ﴿ وَيَعُولُونَ مَتَى هُو قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَرِيبًا ﴾ [الإسراء: 49-51]

#### 3- الاستدلال بخلق السماوات والأرض:

والمشركون كانوا يقرون بأن الله خالق السماوات والأرض كما قال تعالى: ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَق ٱلسَّمَاواتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَق الإنسان؛ فقدرته على إعادة الخلق أسهل من خلقه السماوات والأرض، وليس عند الله سهل وصعب وإنما هذا لتقريب المعنى في الأذهان، قال تعالى: ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِنما هذا لتقريب المعنى في الأذهان، قال تعالى: ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْق ٱلنَّاسِ وَلَكِنَ أَكْبَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [غافر: 57]

"وليس على قدرة الله أكبر ولا أصغر، ولا أصعب ولا أيسر، فهو خالق كل شيء بكلمة؛ إنما هي الأشياء كما تبدو في طبيعتها، وكما يعرفها الناس ويقدرونها؛ فأين الإنسان من هذا الكون الهائل؟ وأين يبلغ به كبره من هذا الخلق الكبير؟ " (1)

# 4- مثال الأرض الميتة وإحياء الله لها دليل على قدرته على إحياء الموتى:

وهذا من أوضح الأدلة العقلية والحسية التي ساقها القرآن لإثبات البعث وهم يشاهدونها كثيرا ويتشوفون إلى نزول الغيث لأن بنزوله حياة للأرض وحياة لهم ولأنعامهم، قال تعالى: ﴿فَٱنظُرُ إِلَى ءَاثَرِ رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِلَى فَانظُرُ إِلَى عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ الروم: 50]، وقوله: ﴿وَٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْيِ ٱلْمَوْتَى وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الروم: 50]، وقوله: ﴿وَٱللَّهُ

<sup>(1)</sup> تفسير الظلال (5/3090)

ٱلَّذِيّ أَرْسَلَ ٱلرِّيَكِ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقُنَهُ إِلَى بَلَدِ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ ٱلنُّشُورُ﴾ [فطر: 9]

المطلب الثاني: بعض الشبهات الواردة في السنة وكيف ردّ الرسول صلى الله عليه وسلم عليها؟

#### وفيه مسألتان:

المسألة الأولى: مناقشة النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن الزبعرى. المسألة الثانية: عسى أن يكون نزعه عرق.

المسألة الأولى: مناقشة النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن الزبعرى:

جلس رسول الله صلى الله عليه وسلم يومًا مع الوليد بن المغيرة في المسجد، فجاء النضر بن الحارث حتى جلس معهم، وفي المسجد غير واحد من رجال قريش، فتكلم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فعرض له النضر بن الحارث، فكلمه رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أفحمه، وتلا عليه و عليهم : ﴿إِنَّكُمُ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ لَوْ كَانَ هُوُلاَءِ ءَالِهَةً مَّا وَرَدُوهَا وَكُلُ فِيهَا خَلِدُونَ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَهُمْ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ﴾ [الانبياء: 98-100]

ثم قام رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأقبل عبد الله بن الزبعري حتى جلس معهم، فقال الوليد بن المغيرة لعبد الله بن الزبعري : والله ما قام النضر بن الحارث لابن عبد المطلب آنفًا ولا قعد، وقد زعم محمد أنّا وما نعبد من آلهتنا هذه حصب جهنم، فقال عبد الله بن الزبعري :أمّا والله لو وجدته لخصمته، فسلوا محمدًا، أكُلُّ ما يُعبد من دون الله في جهنم مع من عَبَدَه؟ فنحن نعبد الملائكة، واليهود تعبد عزيرًا، والنصاري تعبد المسيح عيسى ابن مريم.

فعجب الوليد ومن كان معه في المجلس من قول عبد الله بن الزبعري، ورأوا أنه قد احتج وخاصم، فذكر ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال :كل من أحب أن يُعبد من دون الله فهو مع من عبده، إنهم إنما يعبدون الشيطان، ومن أمر هم بعبادته، وأنزل الله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَى أُولَيِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ۖ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا اشْتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَالِدُونَ ﴿ الانبياء:

101-101] أي: عيسى، وغزير، ومن عبدوا من الأحبار والرهبان، الذين مضوا على طاعة الله، فاتخذهم من يعبدهم من أهل الضلالة أربابًا من دون الله، ونزل فيما يذكرون أنهم يعبدون الملائكة، وأنهم بنات الله: ﴿وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَدَّ لَمُ عَبَادُ مُّكُرَمُونَ ﴾ [النبياء: 26] إلى قوله : ﴿وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّ إِلَهُ مِّن سُبْحَنَهُ وَبَلْ مِنْهُمْ إِنِّ إِلَهُ مِّن مُؤيهِ عَنَالِكَ نَجْزِي ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [النبياء: 29]، ونزل فيما ذُكر من أمر عيسى وأنه يُعبد من دون الله، وعَجَبِ الوليد ومَن حضره من حجته وخصومته : ﴿وَلَمَا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴿ وَقَالُوا ٱللهَ تُعْمَنَا عَنْهُ خَصِمُونَ ﴿ إِنْ هُوَ إِلّا عَبْدُ ٱنْعَمْنَا عَنْهُ وَجَعَلْنَا مِنْكُمْ مَلَا لِبَنِي إِسْرَابِيلَ ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنْكُمْ مَلَا يَكُونُ هَوَ اللّا عَبْدُ ٱنْعَمْنَا عَنْكُمْ مَلَا يَعْهُ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُونِ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴿ فَاللهِ وَلَا مَنْكُمْ مَلَا عَنْهُ مُسَالًا عَنْهُ مُ اللهُ هُونَ مَا ضَرَبُوهُ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُونِ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴿ فَاللهُ مِنْكُونَ وَإِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُونِ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ وَإِنَّهُ وَمَا صَرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴿ وَاللهُ مَنْكُونَ وَاللهُ وَاللهُ مُقَالًا عَوْمُ خَصِلُونَ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمُ ﴾ وَالْذَن وَ وَانَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْمُ لَكُونِ هَنَا عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُنْ اللهُ الْحَلَى اللهُ ال

فهنا النبي -صلى الله عليه وسلم- بلغ قريشا عن ربه أنهم وأصنامهم التي يعبدونها من دون الله وقود جهنم وحطبها، فأراد ابن الزبعرى أن يحاجج النبي - صلى الله عليه وسلم- فيما قال بادعائه أن قولك هذا يلزم منه دخول الملائكة والمسيح والعزير النار، وتعجب الوليد بن المغيرة من حجته وكيف أنهم لم ينتبهوا إليها، ورأوا أنه قد رد بحجة قوية على النبي صلى الله عليه وسلم.

## بماذا رد علیه النبی صلی الله علیه وسلم؟

1- أن دخول من عبد من دون الله النار مشروط بكونه أحب ذلك.

2- أنزل الله تعالى بعدها قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَى أُولَبِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ۚ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا اشْتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَالِدُونَ ﴾ مُبْعَدُونَ ۖ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا اشْتَهَتْ أَنْفُسُهُمْ خَالِدُونَ ﴾ [الانبياء: 101-101]، وفيها اثبات السلامة لمن سبق لهم من الله السعادة وأنهم

<sup>(1)</sup> السيرة النبوية لابن هشام (2/8) بتحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، طشركة الطباعة الفنية المتحدة. وذكر القصة بنحوها الشيخ مقبل الوادعي في الصحيح المسند من أسباب النزول ص (150) طمكتبة صنعاء الأثرية الطبعة الثانية 1425هـ، 2004م

عن النار مبعدون، فكل من عبد من دون الله و هو لله عبد طائع ولعبادة من بعبد كاره (1)

3- أن لفظة "ما" يقصد بها أصنامهم وهي تكون لغير العاقل أما العاقل فنستخدم له لفظة "من" فالآية لبيان ضلال أهل مكة وأن أصنامهم جمادات غير عاقلة وأنها سيلقى بها غدا في النار فلا تملك أن تدفع العذاب عن نفسها فضلا أن تدافع عنكم أو ترد عنكم العذاب. (2)

# المسألة الثانية: عسى أن يكون نزعه عرق:

وهذه مجادلة دارت بين النبي -صلى الله عليه وسلم- ورجل من أصحابه انتظر قدوم ولده بفارغ الصبر، فلما رزق به إذا بالطفل أسود البشرة، ودخل الشك إلى قلب الرجل كيف جاء الطفل بهذا اللون وهو لا يشبهه ولا يشبه أمه؟

لكن ردة فعل الرجل كانت عاقلة ولم يفعل شيئا فيه رعونة، وذهب إلى النبي صلى الله عليه وسلم يستفتيه، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم وهو الصادق المصدوق المؤيد بالوحي يستطيع أن يؤكد له أنه ولده ، لكن النبي صلى الله عليه وسلم حاوره بما يجعله على يقين أن هذا ولده، والقصة رواها أبو هريرة - رضي الله عنه - قال: (جاء رجل من بني فزارة إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إن امرأتي ولدت غلاما أسود، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: هل لك من إبل؟ قال: نعم. قال: فما ألوانها؟ قال: حمر. قال: هل فيها من أورق؟ قال: إن فيها لورقا. قال: فأنى أتاها ذلك؟ قال: عسى أن يكون نزعه عرق. قال: وهذا عسى أن يكون نزعه عرق. قال: وهذا عسى أن يكون نزعه عرق. قال: وهذا عسى أن يكون نزعه عرق.

فالنبي صلى الله عليه وسلم أدرك ما يعرض به الرجل على الفور، فأراد أن يطمئنه أن هذا الاختلاف في لون بشرة الطفل جائزٌ عقلاً، وذكر له حجة واضحة مما يناسب فهم الرجل وبيئته، فقال له: (هل لك من إبل؟)، قال: نعم،

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير ابن جرير الطبري (18/538)

<sup>(2)</sup> ينظر تفسير ابن كثير (5/381) وقد ذكر ابن كثير -رحمه الله- أن عبد الله بن الزبعرى أسلم وصار من الشعراء المشهورين.

<sup>(3)</sup> رواه البخاري في صحيحة كتاب الطلاق باب: إذا عرض بنفي الولد، حديث رقم (4999) ورواه مسلم في صحيحه واللفظ له، كتاب اللعان برقم (1500)

قال: (ما ألوانها؟)، قال: حُمْر، فسأله إن كان فيها ما يُخالف لونها وما سبب ذلك؟ فقال: أراه عرقٌ نزعه، قال: (فلعل ابنك هذا نزعه عرق).

فكانت هذه الحجة من رسول الله صلى الله عليه وسلم سببا لإثلاج صدر الرجل، وهدأت من نار الشك عنده، فطمأنه أن اختلاف لون البشرة قد يرجع لأسباب وراثية؛ فقد يكون أحد أجداد ابنك من قبل أبيه أو أمه كانوا سود البشرة فنزعه عرق، فاقتنع الأعرابي.

# وهنا تبرز عدة نقاط في مجادلة النبي صلى الله عليه وسلم للأعرابي:

1- حكمة النبي صلى الله عليه وسلم في التعامل مع الأمور؛ فالسائل أعرابي من البادية، والمسألة متعلقة بالعرض والشرف فلم يكن من الحكمة الاكتفاء بالجواب المباشر بأنه ابنه ويتركه مع هو اجسه دون أن يتيقن بذلك.

2- مراعاة النبي صلى الله عليه وسلم لاختلاف العقليات؛ فاختار مثالاً من بيئة السائل.

3- لم يقل النبي صلى الله عليه وسلم الخبر مباشرة وإنما أنطق الأعرابي بالإجابة من خلال أسئلته له، ومن خلال إجاباته قاد الأعرابي نفسه بنفسه إلى النتيجة.

#### المبحث الثالث/ أسلوب الحوار

لو تصفحنا كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم لرأينا اهتماما كبيرا بالحوار مع المخالفين مع المشركين ومع المنافقين ومع أهل الكتاب.

والحوار العقلي الهادئ نتائجه دائما تعود بالخير على الطرفين، وفيه إظهار للحق وبيان حجته، وإقامة البرهان على بطلان الباطل ودحض شبهاته.

وقد تعددت أسباب الحوار في الكتاب والسنة فمنها ما فيه الدعوة للإسلام، ومنها ما يكون لرد الشبهات، ومنها ما يكون لرد الشبهات، وسوف يستعرض الباحث أمثلة على ذلك من الكتاب والسنة من خلال ثلاثة مطالب:

# المطلب الأول: حوار النبي صلى الله عليه وسلم مع المشركين.

المطلب الثاني: حوار النبي صلى الله عليه وسلم مع أهل الكتاب.

المطلب الثالث: حوار النبي صلى الله عليه وسلم مع أعرابي من نجد.

# المطلب الأول: حوار النبي صلى الله عليه وسلم مع المشركين:

كثرت حوارات النبي صلى الله عليه وسلم مع المشركين خاصة في القرآن المكي، وكانت تدور حول الشبهات التي ير ددونها لتكذيب النبي صلى الله عليه وسلم ومحاولة صد الناس عنه، من ذلك طلبهم لبعض الأمور من النبي صلى الله عليه وسلم كما ذكر الله تعالى ﴿وَقَالُوا لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴿ أَنْ قُورَ لَكَ جَنَّةً مِنْ نَخِيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرَ الْأَنْهَارَ خِلَالَهَا الْأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴿ أَوْ تَسُولُ اللهِ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْتِى بِاللهِ وَالْمَلابِكَةِ تَفْجِيرًا ﴾ وَنُحُونَ لَكَ بَيْتُ مِنْ زُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَاءِ وَلَنْ نُوْمِنَ لِرُقِيبِكَ حَتَّى تَنْبُوكًا وَيَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِنْ زُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَاءِ وَلَنْ نُوْمِنَ لِرُقِيبِكَ حَتَّى تَنْبِلُا فَيْ اللهَ مَلَا وَلَيْ اللهِ وَالْمَلابِكَةِ وَالْمَلابِكَةِ وَلَنْ نُوْمِنَ لِرُقِيبِكَ حَتَّى تَنْبُولُ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَوُهُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِي هَلْ كُنْتُ إِلّا بَشَرًا رَسُولًا ﴿ وَالْمَاءِ وَلَا عَلِيهِ القوم من العنت والمكابرة فقد طلبوا من النبي صلى الله عليه وسلم عدة أمور هي:

- 1- لن نصدق ما جئتنا به إلا أن تخرج لنا من أرض مكة ينبوعا، أي عين دائمة الماء بلا انقطاع.
  - 2- أو تكون لك حديقة فيها النخيل والأعناب؛ تجرى الأنهار في وسطها بكثرة على خصوبتها وكثرة خيراتها.
  - 3- أو تسقط علينا السماء وفقا لما تو عدتنا به، من أن ينزل علينا عذابا متقطعا من السماء.
    - 4- أَوْ تَأْتِيَ بِاللَّهِ وَالْمَلائِكَةِ عيانا نراهم.
      - 5 أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ من ذهب.
    - 5- أَو تصعد إلى السماء، وَلَنْ نصدق بصعودك إليها مع مشاهدتنا لذلك حَتَّى تُنزّلَ عَلَيْنا منها كِتاباً نَقْرَؤُهُ وفيه ما يدل على أنك رسول من عند الله.

# بماذا رد على طلباتهم؟

لا شك أن تحقيق ما طلبوا سهل يسير على الله تعالى، لو شاء لفعله ولأجابهم إلى جميع ما سألوا وطلبوا، ولكن علم الله أنهم لا يهتدون، فأمر نبيه محمدا صلى الله عليه وسلم بأن يرد عليهم على سبيل التعجب من سوء تفكير هم قائلا لهم: سبحان الله هل أنا إلا بشر كسائر البشر، ورسول كسائر الرسل، وليس من شأن من كان كذلك أن يأتي بتلك المطالب المتعنتة التي طلبتموها، وإنما من شأنه أن يبلغ ما أمره الله بتبليغه. (1)

# المطلب الثاني: حوار النبي صلى الله عليه وسلم مع أهل الكتاب:

كثرت حوارات النبي صلى الله عليه وسلم مع أهل الكتاب من اليهود والنصارى خاصة في القرآن المدني، وكانت تدور حول تفنيد الشبهات التي كانت تحول بينهم وبين الإيمان بالله ورسوله، أو الصد عن سبيله، ومنها ما جاء في سورة آل عمران مع أهل الكتاب في قوله تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا فِي سُورة آل عمران مع أهل الكتاب في قوله تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْعًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بِعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا الله قَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ هَا أَنْتُمْ هَوُلَاءٍ حَاجَجْتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ فَلَمْ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَكُمْ لِهِ عِلْمٌ عَلَمُ وَاللّهُ مَنْ الْمُشْرِكِينَ فَي إِنْ الْعَلْمُ وَاللّهُ مَنْ الْمُشْرِكِينَ فَي إِنْ النّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلّذِينَ التّبعُوهُ وَهَذَا وَاللّهُ وَلِي النّهُ وَلِي النّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلّذِينَ التّبعُوهُ وَهَذَا النّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلّذِينَ التّبعُوهُ وَهَذَا عَلْمُ وَلَا يَشْعُرُونَ فَي وَالّذِينَ آمَنُوا وَاللّهُ وَلِي الْمُشْرِكِينَ وَ وَقَتْ طَاهِقَةً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لِمَ تَلْفِسُونَ الْحُقَ بِالْبَاطِلِ وَتَصْتُمُ وَلَ الْمُواتِ اللّهِ وَأَنْتُمْ تَشْهُدُونَ فَى الْمُونَ فَي الْمُولِي الْمُولُونَ الْمُولِ وَتَصْتُمُونَ الْمَالِ وَتَصْتُمُونَ اللّهِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ فَى الْهُ لَا كَتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحُقَقَ بِالْبَاطِلِ وَتَصْتُمُونَ الْمُنْ وَلَا الْمُعْرَادِ وَلَا الْمُؤْمِونَ الْمُقْلَ الْمُلْلِ وَتَصْتُمُونَ الْمُؤْمُونَ فَي الْمُولُ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْفَيْ وَالْمُولَ الْمُؤْمُ وَلَى الْمُؤْمُونَ فَي الْمُؤْمُ وَلَاللّهُ وَلَا الْمُؤْمُونَ فَي الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمِنِينَ فَي الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُونَ فَي الْمُؤْمُونَ فَي الْمُؤْمُونَ فَي الْمُؤْمُ وَلَا الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُونَ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْم

<sup>(1)</sup> انظر تفسير ابن كثير (5/117 وما بعدها)

#### ونلاحظ في هذا الحوار النقاط التالية:

1- يلاحظ في الحوار مناداتهم أربع مرات (يا أهل الكتاب) للتنبيه، ولفت النظر لما سيقال، وفيه زيادة في توبيخهم و لإنكار ما هم عليه، والتعجيب من شأنهم، فقد أو توا الكتاب ولم يعملوا بما فيه.

2- دعوتهم إلى الإنصاف وقول مالا تختلف عليه العقول السليمة، لأنها كلمة عادلة مستقيمة ليس فيها ميل عن الحق.

3- البدء بالأهم فالمهم، فبدأ بالدعوة التي جاء بها الأنبياء جميعا وهي توحيد الله و عبادته وحده لا شريك له، و عدم الشرك به، و ترك عبادة المخلوقين، فكلهم لله عبيد، إنما اصطفاهم الله للتبليغ عنه، لا لمشاركته في الألوهية والربوبية.

4- الوضوح والمفاصلة معهم؛ فلا مجاملة لهم على حساب الحق، ولكن نعلمكم أن الحوار سيتوقف بعد إقامة الحجة عليكم وتوليكم عن اتباع الحق، لكن اشهدوا على إسلامنا، لئلا يظهروا إعراض المسلمين عن الاسترسال في محاجتهم في صورة العجز والتسليم بأحقية ما عليه أهل الكتاب.

4- إقامة الحجة التاريخية عليهم؛ فقد زعم كل فريق منهم أنهم على دين إبراهيم توصلا إلى أن الذي خالف دينهم لا يكون على دين إبراهيم كما يقول النبي صلى الله عليه وسلم، فإن التوراة والإنجيل ما نزلا إلا من بعده بأزمان طويلة، فكيف يكون يهوديا يدين بالتوراة، أو كيف يكون نصرانيا يدين بالإنجيل؟ فهذه الحجة في شأن إبراهيم ظاهرة البطلان واضحة الفساد.

5- وقوله: (أَفَلا تَعْقِلُونَ) توبيخ لهم على عدم فهم هذا الأمر البديهي وهو أن المتقدم على الشيء الشيء لا يمكن أن يكون تابعا للشيء المتأخر عنه. فالاستفهام لتوبيخهم وتجهيلهم في دعواهم أن إبراهيم- عليه السلام- كان يهوديا أو نصر إنيا.

6- بيان أنهم مخالفون لمقتضيات العقول السليمة، فإنهم يجادلون في أمر ليس لهم به علم أصلا، وهو المجادلة في دين إبراهيم وشريعته؟ لأنه من البديهي أن إبراهيم ما كان يهوديا ولا نصرانيا إذ وجوده سابق على وجودهما بأزمان طويلة.

7- تعرية انتسابهم إلى الخليل إبراهيم بالحجة القاطعة بالتأكيد على أن إبراهيم - عليه السلام- براء من كل دين يخالف دين الإسلام فلم يكن يَهُودِيًّا وَلا نَصْر انِيًّا، وَلكِنْ كانَ حَنِيفاً مُسْلِماً وَما كانَ مِنَ الْمُشْركِينَ.

9- التأكيد على أن أقرب الناس من إبراهيم الذين أجابوا دعوته في حياته واتبعوا دينه وشريعته بعد مماته، والنبي محمد صلّى الله عليه وسلّم والنبي محمد صلّى الله عليه وسلّم واتبعوه.

وفي هذا تنويه بشأن الأمة الإسلامية، وتقرير بأن أتباع محمد صلّى الله عليه وسلّم أحق بالانتساب إلى إبر اهيم من أهل الكتاب لأن المؤمنين طلبوا الحق و آمنوا به، أما أهل الكتاب فقد باعوا دينهم بدنياهم، وتركوا الحق جريا وراء شهواتهم.

10- يختم الحوار بالتوبيخ لهم: لماذا تكفرون بآيات الله- تعالى- التي يتلوها عليكم نبيه محمد -صلّى الله عليه وسلّم-، وأنتم تعلمون صدقها وصحتها، وفي هذا النداء إشارة إلى أن ما أعطوه من علم كان يقتضي منهم أن يسار عوا إلى الإيمان لا أن يكفروا بآيات الله الدالة على صدق نبيه صلّى الله عليه وسلّم والتي تتناول القرآن الكريم، والحجج والمعجزات التي جاءهم بها صلّى الله عليه وسلم. 11- تم وجه إليهم- سبحانه- نداء رابعا: يا أهل الكتب لماذا تخلطون الحق الواضح بالباطل الذي تخر عونه من عند أنفسكم إرضاء لأهوائكم؟ ولماذا تكتمون الحق التوبيخ والتقريع. (1)

## المطلب الثالث: حوار النبي صلى الله عليه وسلم مع أعرابي من نجد:

كان الأعراب سكان البادية يأتون النبي صلى الله عليه وسلم وفيهم شيء من الغلظة وحدة الطبع مثل مناداة النبي صلى الله عليه وسلم باسمه أو رفع الصوت والمبالغة في ذلك، وكان النبي صلى الله عليه وسلم رحيما بهم حليما عليهم وله مواقف عدة معهم ودارت حوارات يتعلم منها الدعاة إلى الله كيفية التعامل مع مثل هذه النوعية من الناس:

عن طلحة بن عبيد الله قال: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من أهل نجد، ثائر الرأس، يسمع دوي صوته ولا يفقه ما يقول، حتى دنا، فإذا هو يسأل عن الإسلام، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (خمس صلوات في اليوم والليلة)

فقال: هل علي غير ها؟ قال: (لا إلا أن تطوع).

<sup>(1)</sup> ينظر تفسير الكشاف للزمخشري (1/370 وما بعدها)، وتفسير ابن كثير (2/55 وما بعدها)، وتفسير الظلال لسيد قطب (1/406 وما بعدها)، والتفسير الوسيط لطنطاوي (2/133 وما بعدها)

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (وصيام رمضان). قال هل علي غيره؟ قال: (لا إلا أن تطوع).

قال: وذكر له رسول الله صلى الله عليه وسلم الزكاة، قال: هل علي غير ها؟ قال: (لا إلا أن تطوع).

قال: فأدبر الرجل وهو يقول: والله لا أزيد على هذا ولا أنقص، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أفلح إن صدق)(1)

وعن أنس بن مالك قال: (بينما نحن جلوس مع النبي صلى الله عليه وسلم في المسجد، ثم عقله، ثم قال لهم: أيكم محمد؟ والنبي صلى الله عليه وسلم متكئ بين ظهر انيهم، فقلنا: هذا الرجل الأبيض المتكئ.

فقال له الرجل: ابن عبد المطلب؟ فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: (قد أجبتك).

فقال الرجل للنبي صلى الله عليه وسلم: إني سائلك فمشدد عليك في المسألة، فلا تجد علي في نفسك. فقال: (سل عما بدا لك).

فقال: أسألك بربك ورب من قبلك، آلله أرسلك إلى الناس كلهم؟

فقال: (اللهم نعم).

قال: أنشدك بالله، آلله أمرك أن نصلي الصلوات الخمس في اليوم والليلة؟ قال: (اللهم نعم).

قال أنشدك بالله، آلله أمرك أن نصوم هذا الشهر من السنة؟

قال: (اللهم نعم).

قال: أنشدك بالله، آلله أمرك أن تأخذ هذه الصدقة من أغنيائنا فتقسمها على فقرائنا؟

فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (اللهم نعم).

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الإيمان باب الزكاة من الإسلام حديث رقم (46)

فقال الرجل: آمنت بما جئت به، وأنا رسول من ورائي من قومي، وأنا ضمام بن ثعلبة، أخو بني سعد بن بكر) (1)

ونلاحظ أن الرسول صلى الله عليه وسلم في تعامله مع أهل البادية تحمل جفوتهم، وحدة طباعهم، باللين والرفق وسلوك الحكمة في الرد عليهم، أيضا نلاحظ في رده على أسئلتهم البيان والوضوح والاختصار.

المبحث الرابع/ أسلوب ضرب الأمثال

المطلب الأول: تعريف "ضرب الأمثال" لغة واصطلاحا.

المطلب الثانى: مثل مضاعفة ثواب الصدقة.

المطلب الثالث: مثل المؤمن ومثل الكافر.

المطلب الرابع: مَثَلُ الْقَائِمِ على حُدُودِ الله، وَالْوَاقِع فيها.

المطلب الخامس: مثل المؤمن والمنافق مع القرآن.

المطلب الأول: تعريف "ضرب الأمثال" لغة واصطلاحا:

الأمثال لغة: جمع مثل: يقال: هذا مثله ومثله كما يقال شبهه وشبهه بمعنى؛ والمثل: الشيء الذي يضرب لشيء مثلا فيجعل مثله. (2)

واصطلاحا: هو" عبارة عن قول في شيء يشبه قولًا في شيء آخر بينهما مشابهة؛ ليبين أحدهما الآخر ويصوره "(3)

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب العلم باب: ما جاء في العلم. وقوله تعالى: (وقل رب زدني علما) حديث رقم (63)

<sup>(2)</sup> ينظر لسان العرب (6/4132)

<sup>(3)</sup> مفردات ألفاظ القرآن للأصفهاني (759)

وقد ضرب الله تعالى لنا الأمثال في القرآن الكريم، وكذلك النبي صلى الله عليه وسلم، فالأمثال وسيلة سهلة وسريعة في الإقناع، وإزالة الغموض وتقريب المفاهيم، بشحذ ذهن المخاطب واستثارة همته للبحث والتفكير للاقتناع بأمر من الأمور أو لإزالة شبهة من الشبهات.

قال تعالى: ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِّ وَمَا يَعْقِلُهَاۤ إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ﴾ [العنكبوت: 43] وقال تعالى: ﴿لَوْ أَنزَلْنَا هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُ و خَلْشِعَا مُّتَصَدِّعَا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾ [الحشر: 21]

المطلب الثاني: مثل مضاعفة ثواب الصدقة:

قال تعالى: ﴿مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبُعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّأْتَةُ حَبَّةٍ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَسِعٌ عَلِيمٌ ﴿ [البقرة: 261] ، هذا مثال ضربه الله تبارك وتعالى لعباده لبيان مضاعفة أجر الصدقة لمن أنفق من ماله في سبيله وابتغاء مرضاته، وأن هذه الحسنة تتضاعف بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، وشبه ذلك بصورة حسية يعرفها المخاطبون وهي حبة القمح تزرع فينبت الله بها سبع سنابل في كل سنبلة مئة حبة.

يقول ابن القيم- رحمه الله- (1): (وهذه الآية كأنها كالتفسير والبيان لمقدار الأضعاف التي يضاعفها للمقرض، ومثل سبحانه بهذا المثل إحضارا لصورة التضعيف في الأذهان بهذه الحبة التي غيبت في الأرض فأنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة حتى كأن القلب ينظر إلى هذا التضعيف ببصيرته؛ كما تنظر العين إلى هذه السنابل التي من الحبة الواحدة فينضاف الشاهد العياني إلى الشاهد الإيماني القرآني فيقوى إيمان المنفق وتسخو نفسه بالإنفاق، وتأمل كيف

<sup>(1)</sup> الإمام ابن قيِّم الجوزية -رحمه الله- (751 – 691) هـ هو الإمام محمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد بن حرَيْزِ الزُّرَعي، شمس الدين أبو عبد الله بن قيِّم الجوزية، ولد سنة 691هـ، وتفقه في المذهب الحنبلي، ولازم شيخه ابن تيمية وأخذ عنه، وتفنن في علوم الإسلام، وتوفى سنة 751هـ. ينظر في ترجمته: ذيل طبقات الحنابلة للحافظ لابن رجب، (2/447) وصححه: محمد حامد الفقي، الناشر: مطبعة السنة المحمدية – القاهرة 1732 هـ - 1952 م

جمع السنبلة في هذه الآية على سنابل وهي من جموع الكثرة إذ المقام مقام تكثير وتضعيف وجمعها على سنبلات في قوله تعالى: (وسبع سنبلات خضر وأخر يابسات) فجاء بها على جمع القلة لأن السبعة قليلة ولا مقتضى للتكثير.

وقوله تعالى: (والله يضاعف لمن يشاء) قيل المعنى والله يضاعف هذه المضاعفة لمن يشاء لا لكل منفق، بل يختص برحمته من يشاء، وذلك لتفاوت أحوال الإنفاق في نفسه ولصفات المنفق وأحواله في شدة الحاجة وعظيم النفع وحسن الموقع، وقيل والله يضاعف لمن يشاء فوق ذلك فلا يقتصر به على السبعمائة، بل يجاوز في المضاعفة هذا المقدار إلى أضعاف كثيرة.

واختلف في تفسير الآية فقيل مثل نفقة الذين ينفقون في سبيل الله كمثل حبة وقيل مثل الذين ينفقون في سبيل الله كمثل باذر حبة ليطابق الممثل للممثل به فههنا أربعة أمور منفق ونفقة وباذر وبذر فذكر سبحانه من كل شق أهم قسميه فذكر من شق الممثل المنفق إذ المقصود ذكر حاله وشأنه وسكت عن ذكر النفقة لدلالة اللفظ عليها وذكر من شق الممثل به البذر إذ هو المحل الذي حصلت فيه المضاعفة وترك ذكر الباذر لأن القرض لا يتعلق بذكره؛ فتأمل هذه البلاغة والفصاحة والإيجاز المتضمن لغاية البيان، وهذا كثير في أمثال القرآن بل عامتها ترد على هذا النمط ثم ختم الآية باسمين من أسمائه الحسنى مطابقين علمياقها وهما الواسع والعليم فلا يستبعد العبد هذه المضاعفة ولا يضيق عنها عطاؤه؛ فإن المضاعف واسع العطاء واسع الغنى واسع الفضل.

ومع ذلك فلا يظن أن سعة عطائه تقتضي حصولها لكل منفق فإنه عليم بمن تصلح له هذه المضاعفة و هو أهل لها ومن لا يستحقها، ولا هو أهل لها فإن كرمه و فضله تعالى لا يناقض حكمته بل يضع فضله مواضعه لسعته ورحمته ويمنعه من ليس من أهله بحكمته و علمه. اه."(1)

<sup>(1)</sup> طريق الهجرتين وباب السعادتين، لابن قيم الجوزية (2/792) حققه: محمد أجمل الإصلاحي وآخرون، الناشر: دار عطاءات العلم (الرياض) - دار ابن حزم (بيروت) الطبعة: الرابعة، 1440 هـ - 2019 م (الأولى لدار ابن حزم)

# المطلب الثالث: مثل المؤمن ومثل الكافر:

ضرب الله مثلا وهو: أن الأرض الطيبة التربة يخرج نباتها حسنا غزير النفع بمشيئة الله وتيسيره، والذي خبث من الأرض كالسبخة منها لا يخرج نباته إلا قليلا عديم الفائدة، قال تعالى: ﴿وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَغُرُجُ نَبَاتُهُ وَبِإِذْنِ رَبِّهِ وَٱلَّذِى خَبُثَ لَا يَغُرُجُ نَبَاتُهُ وَإِلَّا وَالْعَراف: 58] خَبُثَ لَا يَخْرُجُ إِلَّا نَكِدًا كَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يَشُكُرُونَ ﴾ [الأعراف: 58] وفي تفسير هذه الآية قولان:

(القول الأول: وهو المشهور أن هذا مثل ضربه الله تعالى للمؤمن والكافر بالأرض الخيرة والأرض السبخة، وشبه نزول القرآن بنزول المطر، فشبه المؤمن بالأرض الخيرة التي نزل عليها المطر فيحصل فيها أنواع الأزهار والثمار، وأما الأرض السبخة فهي وإن نزل المطر عليها لم يحصل فيها من النبات إلا النزر القليل، فكذلك الروح الطاهرة النقية عن شوائب الجهل والأخلاق الذميمة إذا اتصل به نور القرآن ظهرت فيه أنواع من الطاعات والمعارف والأخلاق الحميدة، والروح الخبيثة الكدرة وإن اتصل به نور القرآن لم يظهر فيه من المعارف والأخلاق الحميدة إلا القليل.

والقول الثاني: أنه ليس المراد من الآية تمثيل المؤمن والكافر، وإنما المراد أن الأرض السبخة يقل نفعها وثمرتها، ومع ذلك فإن صاحبها لا يهمل أمرها بل يتعب نفسه في إصلاحها طمعًا منه في تحصيل ما يليق بها من المنفعة، فمن طلب هذا النفع اليسير بالمشقة العظيمة، فلأن يطلب النفع العظيم الموعود به في الدار الآخرة بالمشقة التي لابد من تحملها في أداء الطاعات، كان ذلك أولى. (1)

# المطلب الرابع: مَثَلُ الْقَائِمِ على حُدُودِ الله، وَالْوَاقِعِ فيها:

عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (مثل القائم على حدود الله والواقع فيها، كمثل قوم استهموا على سفينة، فأصاب بعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها، فكان الذين في أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم، فقالوا: لو أنا خرقنا في نصيبنا خرقا، ولم نؤذ من

<sup>(1)</sup> تفسير الرازي مفاتيح الغيب (14/291)

فوقنا، فإن يتركوهم وما أرادوا هلكوا جميعا، وإن أخذوا على أيديهم نجوا ونجوا جميعا) (1)

هذا الحديث يضرب فيه الرسول صلى الله عليه وسلم مثالا لشيء معقول بشيء محسوس فهو مثل للقائم على حدود الله والواقع فيها بأمر محسوس، فشبه الناس بركاب سفينة واحدة، اقترعوا على ركوب سفينة فبعضهم كان نصيبه في أعلاها، فإذا قام الفريق الذي بأسفلها بخرقها لمواجهتهم مشكلة في شرب الماء وجلبه فأرادوا بهذا الخرق الشرب مباشرة من الماء دون الحاجة إلى الصعود إلى الأعلى؛ فالنبي صلى الله عليه وسلم يوضح أنهم لن يغرقوا وحدهم، بل سيكون فعلهم الأحمق سببا لغرق الجميع.

فإن تركهم الفريق الذي يسكن في الأعلى غرق الجميع، ودخل عليهم الماء، وإن أخذوا على أيديهم ومنعوهم نجوا جميعاً.

فهذا حال جماعة من الناس بالمجتمع، حال من يظهر معصيته، ويجهر بها ويصر عليها فماذا يفعل الناس معه؟ إذا أخذ العقلاء والحكماء على أيديهم فمنعوهم من تلك المفسدة نجوا جميعا، وإن تركوهم بدون نهي أو منع من المنكرات تنزل بهم جميعا عقوبة عامة، كما قال الله -تعالى: ﴿وَٱتَّقُواْ فِتُنَةً لَا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ [الانفال: 25] فتضمن الحديث ما يلي:

- تشبيه أحكام الإسلام بالسفينة في عرض البحر تنقل ركابها من فتن الدنيا إلى السعادة والأمان والنجاة في الدنيا والآخرة بشرط أن يحافظوا عليها.
- تمثيل الناس برُكَّاب السفينة الذين يجب عليهم الحرص على سلامتها؛ لارتباط حياتهم بسلامتها من الخرق والعيب فيها.
  - أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيه سلامة الجميع، وأن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيه هلاك الجميع.

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب الشركة، باب هل يقرع في القسمة والاستهام فيه، حديث رقم: (2361)

## المطلب الخامس: مثل المؤمن والمنافق مع القرآن:

جاء الأمر للمؤمنين في القرآن والسنة كثيرا بتلاوة القرآن وترديد آياته، والهدف من ذلك الوصول إلى فهمه وتدبر آياته والعمل بما فيها، حتى نكون من المهتدين إلى طريق الحق، وقد ضرب الرسول صلى الله عليه وسلم مثل المؤمن والمنافق مع القرآن بصورة محسوسة؛ ليكون ذلك أوقع في نفوس السامعين، وأوضح في المعنى.

والحديث عن أبي موسى الأشعري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن كمثل الأترجة، ريحها طيب وطعمها طيب. ومثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن كمثل التمرة، لا ريح لها وطعمها حلو. ومثل المنافق الذي يقرأ القرآن مثل الريحانة، ريحها طيب وطعهما مر. ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة، ليس لها ريح وطعمها مر) (1)

فهنا ضرب النبي صلى الله عليه وسلم المثل لأمر معقول و هو قراءة القرآن بأمر حسى يعرفه المخاطب.

وقد شرح العلامة بدر الدين العيني (2) هذا المثل النبوي فقال: (و هذا معنى معقول صرف لا يبرزه عن مكنونة إلا تصويره بالمحسوس المشاهد، ثم إن كلام الله المجيد له تأثير في باطن العبد وظاهره.

وإن العباد متفاوتون في ذلك، فمنهم من له النصيب الأوفر من ذلك التأثير وهو المؤمن القارئ، ومنهم من لا نصيب له البتة وهو المنافق الحقيقي، ومنهم من تأثر ظاهره دون باطنه وهو المرائي أو بالعكس، وهو المؤمن الذي لم يقرأه، وإبراز هذه المعاني وتصويرها في المحسوسات ما هو مذكور في الحديث ولم يجد ما يوافقها ويلائمها أقرب ولا أحسن ولا أجمع من ذلك لأن المشبهات والمشبه بها واردة على التقسيم الحاضر، لأن الناس إما مؤمن أو غير

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب فضل القرآن على سائر الكلام، حديث رقم: (4732)

<sup>(2)</sup> العلامة بدر الدين العيني (762 - 855 هـ = 1361 - 1451 م) هو محمود بن أحمد بن موسى بن أحمد، أبو محمد، بدر الدين العيني الحنفي: مؤرخ، علامة، من كبار المحدثين، أصله من حلب ومولده في عينتاب (وإليها نسبته) أقام مدة في حلب ومصر ودمشق والقدس، وولي في القاهرة الحسبة وقضاء الحنفية. انظر ترجمته في الضوء اللامع لأهل القرن التاسع لشمس الدين السخاوي (10/131) والأعلام للزركلي (7/163)

مؤمن والثاني إما منافق صرف أو ملحق به، والأول إما مواظب عليها، فعلى هذا قس الأثمار المشبه بها، ووجه التشبيه في المذكورات مركب منتزع من أمرين محسوسين: طعم وريح.

وقد ضرب النبي صلى الله عليه وسلم المثل بما تنبته الأرض ويخرجه الشجر للمشابهة التي بينها وبين الأعمال فإنها من ثمرات النفوس، فخص ما يخرجه الشجر من الأترجة والتمر بالمؤمن، وبما تنبته الأرض من الحنظلة والريحانة بالمنافق تنبيها على علو شأن المؤمن وارتفاع علمه ودوام ذلك، وتوقيفا على ضعة شأن المنافق وإحباط عمله وقلة جدواه.) (1)

إذن في هذا الحديث الرسول الله -صلى الله عليه وسلم- ضرب المثل لحال المؤمن والمنافق مع القرآن بأربعة أنواع وهي:

الأول: المسلم الذي يداوم على قراءة القرآن، شبهه بفاكهة الأترجة وهي فاكهة لها طعم طيب وملمس ناعم ورائحة جميلة، وكذلك حال المؤمن الذي يقرأ القرآن، ويفهم آياته ويعمل بها، فهو ذو خلق حسن وطيب في داخله وخارجه.

الثاني: المؤمن الذي لا يقرأ القرآن، شبهه بالتمرة، فالتمر ثمر طيب الطعم، لكن ليس له رائحة.

الثالث: الفاجر العاصي الذي يقرأ القرآن الكريم، شبهه بالريحان، وهو نبات ذو رائحة جميلة، لكن طعمها مر غير طيب.

الرابع: الفاجر الذي لا يقرأ القرآن ومستمر في عصيانه، بالحنظلة، وهي نوع من النبات، ليس لها رائحة طيبة، وطعمها مر، غير مرغوب فيها.

\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعلامة بدر الدين العيني (20/38) عنيت بنشره وتصحيحه والتعليق عليه: شركة من العلماء بمساعدة إدارة الطباعة المنيرية، لصاحبها ومديرها محمد منير عبده أغا الدمشقي وصوَّرتها دور أخرى: مثل (دار إحياء التراث العربي، ودار الفكر) - بيروت

# الفصل الثالث

المنهج الحسي في دعوة خاتم الأنبياء والمرسلين محمد حصلى الله عليه وسلم- وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول/ لفت الحس إلى النظر والتأمل.
المبحث الثاني/ المعجزات الحسية.
المبحث الثالث/ القدوة العملية.
المبحث الرابع/ تغير المنكر باليد.

المبحث الخامس/ الاعتبار بالسابقين.

#### الفصل الثالث

# المنهج الحسي في دعوة محمد عليه السلام

المنهج الحسي من المناهج المؤثرة دعويا في دعوة الكثير من الناس لأنها تعتمد على الإدراك بالحواس، مما يسهل على الناس إدراكه بلا مشقة، ويصعب إنكاره أو تكذيبه، وقد استخدم النبي -صلى الله عليه وسلم- هذا المنهج في الدعوة إلى الله في عدة صور يتناولها الباحث في خمسة مطالب على النحو التالي:

المبحث الأول/ لفت الحس إلى النظر والتأمل.

المبحث الثاني/ المعجزات الحسية.

المبحث الثالث/ القدوة العملية.

المبحث الرابع/ تغير المنكر باليد.

المبحث الخامس/ الاعتبار بالسابقين.

#### المبحث الأول/ لفت الحس إلى النظر والتأمل.

دعا القرآن الكريم الناس لإعمال حواسهم بالنظر والتأمل والاستدلال على عظمة الله ووحدانيته في آيات كثيرة من القرآن منها على سبيل المثال، قوله تعالى: ﴿أَمَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَايِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهُ مَعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ۚ أَمَّنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَالَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا اللَّوْمَ عَ اللَّهِ بَلْ أَعْمُونَ ۚ أَمَّنْ يَعْدِلُونَ ۚ أَمَّنْ يَهْدِيكُ اللَّهِ مَعَ اللَّهِ عَلَى الله عَلَى المَلْمِ عَلَى الله عَلَى المُنْ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المَلْمُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المَلْمُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المَلْمُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المَلْمُ الله عَلَى الله عَلَى المَلْمُ عَلَى الله عَلَى المَلْمُ عَلَى الله عَلَى اله عَلَى ا

اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۚ أُمَّنْ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَإِلَهُ مَعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ۞ ﴿ [النمل: 60-64]

وقال تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَّاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوجٍ۞ وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِىَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ مَنْ فُرُوجٍ۞ تَبْصِرَةً وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ۞ وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبَّ الْحُصِيدِ۞ وَالنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نَضِيدُ۞ رِزْقًا لِلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ الْحُرُوجُ۞ [ق: 6-11]

يقول ابن القيم- رحمه الله-: (والنظر في هذه الآيات وأمثالها نوعان:

نظر اليها بالبصر الظاهر فيرى مثلا زرقة السماء ونجومها وعلوها وسعتها وهذا نظر يشارك الانسان فيه غيره من الحيوانات وليس هو المقصود بالأمر.

الثاني: أن يتجاوز هذا إلى النظر بالبصيرة الباطنة فتفتح له أبواب السماء فيجول في أقطار ها وملكوتها وبين ملائكتها ثم يفتح له باب بعد باب حتى ينتهي به سير القلب إلى عرش الرحمن فينظر سعته وعظمته وجلاله ومجده ورفعته ويرى السموات السبع والأرضين السبع بالنسبة إليه كحلقة ملقاة بأرض فلاة ويرى الملائكة حافين من حوله لهم زجل بالتسبيح والتحميد والتقديس والتكبير والامر ينزل من فوقه بتدبير الممالك والجنود التي لا يعلمها الا ربها ومليكها فينزل الأمر بإحياء قوم وإماتة آخرين وإعزاز قوم وإذلال آخرين وإسعاد قوم وشقاوة آخرين وإنشاء ملك وسلب ملك وتحويل نعمة من محل إلى محل وقضاء الحاجات على اختلافها وتباينها وكثرتها من جبر كسر وإغناء فقير وشفاء مريض وتفريج كرب ومغفرة ذنب وكشف ضر ونصر مظلوم وهداية حيران وتعليم جاهل ورد آبق وأمان خائف وإجارة مستجير ومدد لضعيف وإغاثة الملهوف وإعانة لعاجز وانتقام من ظالم وكف العدوان.

فهي مراسيم دائرة بين العدل والفضل والحكمة والرحمة تنفذ في أقطار العوالم لا يشغله سمع شيء منها عن سمع غيره ولا تغلطه كثرة المسائل والحوائج على اختلافها وتباينها واتحاد وقتها ولا يتبرم بإلحاح الملحين ولا تنقص ذرة من خزائنه لا إله إلا هو العزيز الحكيم فحينئذ يقوم القلب بين يدي

الرحمن مطرقا لهيبته خاشعا لعظمته عان لعزته فيسجد بين يدي الملك الحق المبين سجدة لا يرفع رأسه منها الى يوم المزيد )(1)

وعبادة التفكر بالنظر في جمال الكون وعظمة المخلوقات عبادة من أجلّ العبادات التي تغيب عن الناس، ومهمة الدعاة إلى الله هي أن يلفتوا الأنظار وينبهوا الناس على هذه الآيات العظيمة لأن فيها ثمرات إيمانية عدة منها:

1- الاستدلال على عظمة الله بعظيم خلقه وطلاقة قدرته وإتقان صنعته، فلا خلل ولا نقص كما قال سبحانه: ﴿ صُنْعَ ٱللّهِ ٱلَّذِيّ أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ وَخَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴾ [النمل: 88]

2- الاستدلال على وحدانيته جل وعلا وبطلان كل معبود سواه جل وعلا قال تعالى: ﴿هَاذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ عَبِلِ ٱلظَّلِمُونَ فِي ضَلَالٍ مُعلِينٍ ﴾ [نقمان: 11]

3- إدر اك العبد لمدى ضعفه وقدرة الله عليه، وأن الله الذي هيأ له هذا الكون إنما هيأه لعبادته وحده لا شريك له، فلم يخلق الله هذا الكون الفسيح عبثا ولا لعبا قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِبِينَ ﴿ أَرَدْنَا أَنْ نَتَّخِذَ لَهُوًا لَا يَعْنَاهُ مِنْ لَدُنّا إِنْ كُنّا فَاعِلِينَ ﴾ [الانبياء: 16-17]

4- التفكر يزيد الإيمان في القلوب مما يجعل في القلب خشية لله بتقواه، قال تعالى : ﴿إِنَّ فِي ٱخْتِلَفِ ٱلْيُلِ وَٱلنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ لَآلَكِتِ لِقَوْمِ يَتَّقُونَ ﴾ [يونس: 6]

<sup>(1)</sup> مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة لابن قيم الجوزية (1/201)، ط دار الكتب العلمية - بيروت

#### المبحث الثاني/ المعجزات الحسية

أيد الله أنبياءه ورسله بالمعجزات الحسية التي يعجز البشر عن الإتيان بمثلها والتي تكون سببا في إقامة الحجة على من حضرها وعاينها من الكفار وزيادة في إيمان المؤمنين بالله عز وجل-

ومعجزات الرسول صلى الله عليه وسلم كثيرة صنفت فيها مؤلفات عديدة، وسيتعرض الباحث لذكر أشهر معجزات الرسول صلى الله عليه وسلم، في أربعة مطالب:

المطلب الأول: المعجزة الخالدة: القرآن.

المطلب الثانى: معجزة الإسراء والمعراج.

المطلب الثالث: معجزة انشقاق القمر.

المطلب الرابع: معجزة تكثير الماء.

# المطلب الأول: المعجزة الخالدة: القرآن:

عن أبي هريرة قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: (ما من الأنبياء نبي إلا أعطي ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيته وحيا أوحاه الله إلي، فأرجو أن أكون أكثر هم تابعا يوم القيامة) (1)

يقول الإمام النووي في شرحه للحديث: (اختلف فيه على أقوال:

أحدها: أن كل نبي أعطي من المعجزات ما كان مثله لمن كان قبله من الأنبياء فآمن به البشر وأما معجزتي العظيمة الظاهرة فهي القرآن الذي لم يعط أحد مثله فلهذا قال أنا أكثرهم تابعا.

والثاني: معناه أن الذي أوتيته لا يتطرق إليه تخييل بسحر وشبهة بخلاف معجزة غيري فإنه قد يخيل الساحر بشيء مما يقارب صورتها كما خيلت السحرة في صورة عصا موسى صلى الله عليه وسلم والخيال قد يروج على

<sup>(1)</sup> الحديث سبق تخريجه ص (200)

بعض العوام والفرق بين المعجزة والسحر والتخييل يحتاج إلى فكر ونظر وقد يخطئ الناظر فيعتقدهما سواء.

والثالث: معناه أن معجزات الأنبياء انقرضت بانقراض أعصارهم ولم يشاهدها إلا من حضرها بحضرتهم ومعجزة نبينا صلى الله عليه وسلم القرآن المستمر إلى يوم القيامة مع خرق العادة في أسلوبه وبلاغته وإخباره بالمغيبات وعجز الجن والإنس عن أن يأتوا بسورة من مثله مجتمعين أو متفرقين في جميع الأعصار مع اعتنائهم بمعارضته، فلم يقدروا وهم أفصح القرون مع غير ذلك من وجوه إعجازه المعروفة والله أعلم.) (1)

ولو تأملنا الأنبياء السابقين لوجدنا أن لكل نبي معجزات، وله منهج جاء به، الكتاب المنزل عليه، والمعجزة غير المنهج، فنبي الله عيسى كان له معجزات وأنزل عليه الإنجيل، وجاء بشريعة التوراة ﴿وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلتَّوْرَكَةِ ﴾ وأنزل عليه الإنجيل، وجاء بشريعة التوراة ﴿وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلتَّوْرَكَةِ ﴾ وأن عمران: 50]، ونبي الله موسى جاء بشريعة التوراة، وكان له معجزات اليد والعصا وانشقاق البحر وغير ذلك، لكن نبينا الكريم صلى الله عليه وسلم، بالإضافة إلى المعجزات الحسية التي رآها الصحابة، جاء بمعجزة باقية خالدة هي معجزة القرآن.

يعني لو قلنا مثلاً لواحد من اتباع نبي الله موسى ما الدليل على نبوة موسى؟ سيقول حدثت له معجزات كذا وكذا وكذا .... نعم هذه معجزات حسية لمن رآها بعينه، لمن حضرها وشاهدها، لكن بالنسبة لنا هي خبر، طبعاً نحن كمسلمين نصدق بهذه المعجزات لأن الله أخبر بها، لكن نحن نتكلم عن شيء حسي ملموس باق إلى يومنا هذا، ونفس الكلام يقال في معجزات نبي الله عيسى، إنها معجزات كانت لمن شاهدها، وحضرها.

لكننا نحن المسلمين حينما نتكلم عن معجزة رسول الله صلى الله عليه وسلم فإنها المعجزة الباقية الخالدة معجزة القرآن كتاب الله، الذي تكفل الله تعالى بحفظه ﴿إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ و لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: 9]، فصانه الله تعالى من التبديل، والتغيير، والتحريف، فهو كما هو منذ أن نزل على النبى صلى الله

<sup>(2/188)</sup> المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج للإمام النووي ((2/188)

عليه وسلم إلى يومنا هذا ، ولا يعرف في تاريخ البشرية كلها كتاباً أجمع على صحته مع طول تاريخه كالقرآن ولا يعرف كتاب اهتم به العالم أجمع بداية من طبعه إلى صيانته إلى حفظه إلى رعاية علومه... لا يعرف كتاب كالقرآن الكريم، بل الأعجب أنه كلما امتد الزمان زادت وسائل الحفظ فبعد أن كان القرآن يكتب على الحجارة العريضة وعلى سعف النخيل وعلى الجلود صار يطبع على الأوراق ثم تطورت الأمور إلى ما نراه الآن من انتشار عجيب للقرآن الكريم على كل الأجهزة الالكترونية الحديثة والاسطوانات الموجودة الصوتية ، والمطبوعات المختلفة ، وصار القرآن يرتل بجميع القراءات ، فكلما امتد الزمان زادت وسائل الحفظ، لأن رسول الله هو خاتم النبيين لا نبي بعده، فأيده جل وعلا بهذه المعجزة الباقية، وكأنها خاتمة المعجزات التي يمتد أثر ها في تاريخ البشرية إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، فالقرآن كلام الله فهو صفة من صفات ذاته جل وعلا باق ببقاء الله سبحانه وتعالى. (1)

فالقرآن معجزة باقية؛ فهو بين أيدينا بنصه، وفيه ما فيه من الأمور التي لم يكن لأحدٍ أن يعرفها لم يكن هناك جامعات علمية، ولا وسائل التعليم المتاحة والموجودة الآن، لكن القرآن رتلت آياته منذ أربعة عشر قرناً من الزمان على لسان النبي صلى الله عليه وسلم والمؤمنين من بعده كما هو، وألفت مؤلفات كثيرة عن الإعجاز البياني، والإعجاز البلاغي، والإعجاز التشريعي، والإعجاز العلمي، والإعجاز التاريخي، حتى يتبين للجميع كيف أن هذا القرآن ليس صنيع بشر؛ وإنما هو كلام رب العالمين سبحانه وتعالى.

# المطلب الثاني: معجزة الإسراء والمعراج:

وهذا الحدث من أكبر المعجزات التي أيد الله بها نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، قال تعالى: ﴿ سُبُحَنَ ٱلَّذِيّ أَسُرَى بِعَبْدِهِ عَلَيْ مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحُرَامِ إِلَى عَليه وسلم، قال تعالى: ﴿ سُبُحَنَ ٱلَّذِيّ أَسْرَى بِعَبْدِهِ عَلَيْ اللَّهُ مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَرَكُنَا حَوْلَهُ ولِنُرِيّهُ ومِنْ ءَايَتِنَا إِنَّهُ وهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَرَكُنَا حَوْلَهُ ولِنُرِيّهُ ومِنْ ءَايَتِنَا إِنَّهُ وهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴿ عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهَى ﴾ عِنْدَها

<sup>(1)</sup> ينظر معجزة القرآن للشعراوي (1/26 وما بعدها) طدار أخبار اليوم

جَنَّةُ الْمَأْوَى إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى هَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى الْقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى ﴿ النجم: 13-18]، وقد وردت روايات كثيرة في الصحيحين وكتب السنن والمسانيد عن الإسراء والمعراج سيكتفي الباحث برواية الصحيحين:

عن أنس بن مالك قال: كان أبو ذر يحدث: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (فرج عن سقف بيتي وأنا بمكة، فنزل جبريل، ففرج صدري، ثم غسله بماء زمزم، ثم جاء بطست من ذهب، ممتلئ حكمة وإيمانا، فأفرغه في صدري، ثم أطبقه، ثم أخذ بيدي فعرج بي إلى السماء الدنيا، فلما جئت إلى السماء الدنيا، قال جبريل لخازن السماء: افتح، قال: من هذا؟ قال: هذا جبريل، قال: هل معك أحد؟ قال: نعم، معى محمد صلَّى الله عليه وسلم، فقال: أرسل إليه؟ قال: نعم. فلما فتح علونا السماء الدنيا، فإذا رجل قاعد، على يمينه أسودة، وعلى يساره أسودة، إذا نظر قبل يمينه ضحك، وإذا نظر قبل يساره بكي، فقال: مرحبا بالنبي الصالح والابن الصالح، قلت لجبريل: من هذا؟ قال: هذا آدم، وهذه الأسودة عن يمينه وعن شماله نسم بنيه، فأهل اليمين منهم أهل الجنة، والأسودة التي عن شماله أهل النار، فإذا نظر عن يمينه ضحك، وإذا نظر قبل شماله بكي، حتى عرج بي إلى السماء الثانية، فقال لخازنها: افتح، (فقال له خازنها مثل ما قال الأول، ففتح). قال أنس: فذكر: أنه وجد في السماوات آدم، وإدريس، وموسى، و عيسى، وإبر اهيم، صلوات الله عليهم، ولم يثبت كيف منازلهم، غير أنه ذكر: أنه وجد آدم في السماء الدنيا، وإبراهيم في السماء السادسة، قال أنس: فلما مر جبريل بالنبي صلى الله عليه وسلم بإدريس، قال: مرحبا بالنبي الصالح والأخ الصالح. (فقلت: من هذا؟ قال: هذا إدريس، ثم مررت بموسى، فقال: مرحبا بالنبي الصالح والأخ الصالح، قلت: من هذا؟ قال: هذا موسى، ثم مررت بعيسى، فقال: مرحبا بالأخ الصالح والنبي الصالح، قلت: من هذا؟ قال: هذا عيسى، ثم مررت بإبراهيم، فقال: مرحبا بالنبي الصالح والابن الصالح، قلت: من هذا؟ قال: هذا إبراهيم صلى الله عليه وسلم.

قال ابن شهاب فأخبرني ابن حزم: أن ابن عباس وأبا حبة الأنصاري: كانا يقو لان: قال النبي صلى الله عليه وسلم: (ثم عرج بي حتى ظهرت لمستوى أسمع فيه صريف الأقلام). قال ابن حزم وأنس بن مالك: قال النبي صلى الله عليه وسلم: (ففرض الله على أمتي خمسين صلاة، فرجعت بذلك، حتى مررت على موسى، فقال: ما فرض الله لك على أمتك؟ قلت: فرض خمسين صلاة، قال: فارجع إلى ربك، فإن أمتك لا تطيق ذلك، فراجعني فوضع شطرها، فرجعت إلى موسى، قلت: وضع شطرها، فقال: راجع ربك، فإن أمتك لا تطيق، فراجعت فوضع شطرها، فرجعت إليه، فقال ارجع إلى ربك، فإن أمتك لا تطيق ذلك، فراجعته، فقال: هي خمس، وهي خمسون، لا يبدل القول لدي، فرجعت إلى موسى، فقال: راجع ربك، فقلت: استحييت من ربي، ثم انطلق بي، حتى انتهى بي إلى سدرة المنتهى، وغشيها ألوان لا أدري ما هي، ثم أدخلت الجنة، فإذا فيها حبايل اللؤلؤ، وإذا ترابها المسك) (1)

فجاء حادث الإسراء والمعراج ليرى رسول الله صلى الله عليه وسلم حفاوة الملأ الأعلى بعد ما أصابه من أذى في رحلة الطائف، وفيها اثبات لقدرة الله عز وجل وصدق النبى صلى الله عليه وسلم، وفيها إبراز لمكانته بين الأنبياء.

#### المطلب الثالث: معجزة انشقاق القمر:

من المعجزات التي أيّد الله بها نبيه صلى الله عليه وسلم، معجزة انشقاق القمر إلى شقين، حتى رأى بعض الصحابة جبل حراء بينهما.

ووقعت هذه المعجزة عندما طلب كفار مكة من النبي صلى الله عليه وسلم آية تدل على صدق دعوته، وجاء ذكر هذه الحادثة في القرآن الكريم وأنها علامة من علامات اقتراب الساعة، قال تعالى: ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْقَمَرُ لَ عَلَامةً مَن عَلَامات اقتراب الساعة، قال تعالى: ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَ الْقَمَرُ لَ وَإِنْ يَرُوا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرُ اللهِ السَّعَدِ 1-2]

وفي الحديث عن أنس- رضي الله عنه-: (أن أهل مكة سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يريهم آية، فأراهم القمر شقين حتى رأوا حراء بينهما)
(2)

<sup>(1)</sup> أخرجه البخاري كتاب الصلاة، باب: كيف فرضت الصلوات في الإسراء، حديث رقم (342) و أخرجه مسلم في كتاب الإيمان، باب: الإسراء برسول الله صلى الله عليه وسلم، رقم: (163)

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب مناقب الصحابة، باب انشقاق القمر حديث رقم (3655)

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: (انشق القمر على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فرقتين، فرقة فوق الجبل وفرقة دونه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم اشهدوا)(1)

فهذه آية حسية رآها أهل مكة، وأقام الله بها الحجة عليهم لكنها لم تغيّر من عنادهم وكبرهم، بل رددوا سخافاتهم المتكررة بأن هذا سحر مستمر.

#### المطلب الرابع: معجزة تكثير الماء:

الماء نعمة من نعم الله العظيمة التي تستمر بها الحياة كما قال تعالى: 
وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلا يُؤْمِنُونَ [الانبياء: 30]، والله تعالى بقدرته ينزل المطر من السحاب ويفجر في الأرض عيونا وينابيع فيغيث به البلاد والعباد، فما بالنا بماء يفور من بين أصابعه الشريفة صلوات ربي وسلامه عليه فيسقي جيشا من ألف وخمسمائة هم ودوابهم، يوم الحديبية ، فكانت آية بينة على أنه رسول الله رآها الصحابة -رضوان الله عليهم؛ كما يحكي جابر -رضي الله عنه – قائلا: (عطش الناس يوم الحديبية والنبي صلى الله عليه وسلم بين يديه ركوة - إناء من جلد -، فتوضأ، فجهش الناس نحوه، فقال: ما لكم؟ قالوا: ليس عندنا ماء نتوضاً ولا نشرب إلا ما بين يديك، فوضع يده في الركوة، فجعل الماء يثور بين أصابعه كأمثال العيون، فشربنا، وتوضانا، قلت: كم كنتم؟ قال: لو كنا مائة ألف لكفانا، كنا خمس عشرة مائة ) (2)

ومن ذلك ما حصل بالزوراء - وهو مكان قرب السوق في المدينة - مما نقله أنس -رضي الله عنه-، قال: (أُتي النبي صلى الله عليه وسلم بإناء وهو بالزوراء، فوضع يده في الإناء، فجعل الماء ينبع من بين أصابعه، فتوضأ القوم، قال قتادة: قلت لأنس: كم كنتم؟ قال: ثلاثمائة، أو زهاء ثلاثمائة) (3)

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب التفسير، باب (وانشق القمر. وإن يروا آية يعرضوا) حديث رقم (3655)

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب المناقب، باب: علامات النبوة في الإسلام حديث رقم (3383)

<sup>(3)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب المناقب، باب: علامات النبوة في الإسلام حديث رقم (3379)

فهذه آية حسية يراها الصحابة بأعينهم وقد نفد الماء منهم؛ فيجري الله الماء بقدرته على يدي النبي صلى الله عليه وسلم، مما كان ولا شك له الأثر البالغ في زيادة إيمانهم، وقوة يقينهم في الله وأنه ناصر نبيه و عباده المؤمنين.

#### المبحث الثالث/ القدوة العملية

إن كثيرا من المناهج والنظريات والأفكار والمبادئ تبقى حبرا على ورق فلا تجد من يطبقها، ولا من يبعث فيها الروح، فإذا قام عليها من يطبقها فإنها تتحول من كلمات إلى واقع مرئي محسوس، وقد أنزل الله تعالى منهجا وهو القرآن وبعث نبيه محمدا صلى الله عليه وسلم هاديا ومعلما، فكان خير مطبق لهذا المنهج، يقول تعالى: ﴿لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللّهَ كَثِيرًا ﴾ [الاحزاب: 21]

والأسوة: " بكسر الهمزة وضمها اسم لما يؤتسى به، أي: يقتدى به ويعمل مثل عمله. "(1)

فكان صلى الله عليه وسلم خير مثال يحتذى لتطبيق منهج الله، ولذلك امتن الله سبحانه وتعالى على عباده بهذه النعمة العظيمة فقال: ﴿كَمَآ أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتُلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكْمَة وَيُعَلِّمُكُمْ ٱلْكِتَبَ وَٱلْحِكْمَة وَيُعَلِّمُكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: 151]

فأرسل الله رسوله صلى الله عليه وسلم بشرا لتتحقق فيه القدوة، فيصلي النبي صلى الله عليه وسلم ويقول لأصحابه: (صلوا كما رأيتموني أصلي) (2) وكان يصلي الفرائض، ويتنفل بقيام الليل حتى تتورم قدماه، ولما يعاتب أو يراجع في ذلك يقول: (أفلا أكون عبدا شكورا) (3)

(2) رواه البخاري في صحيحه كتاب الأدب، باب: رحمة الناس والبهائم حديث رقم (5662)

<sup>(1)</sup> تفسير التحرير والتنوير (21/302)

<sup>(3)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب التهجد، باب: قيام النبي صلى الله عليه وسلم حتى ترم قدماه حديث رقم (1078)

وكذلك في مناسك الحج قال -صلى الله عليه وسلم- (لتأخذوا عني مناسككم فإني لا أدري لعلي لا أحج بعد حجتي هذه) (1)

فكان صلى الله عليه وسلم قدوة مرئية محسوسة يراها الناس فلا تجد شيئا في حياته صلى الله عليه وسلم، ولا قولا قاله بعيدا عن هذا المنهج الرباني - القرآن-، فكان صلى الله عليه وسلم يري الناس كيف يصلون وكيف يحجون وكيف يتعبدون لله تعالى، فكان خير معلم وخير مطبق لمنهج الله — سبحانه وتعالى — وربى أصحابه على هذا المنهج حينا بعد حين، وكان مع هذا كله يتحلى صلى الله عليه وسلم بالصبر وبالحلم والرفق والرحمة، فقد كان معلما رحيما صلى الله عليه وسلم.

#### المبحث الرابع/ تغيير المنكر باليد

من الوسائل الحسية تغيير المنكر باليد وإزالته على وجه يراه الناس جميعا من ذلك قوله -صلى الله عليه وسلم-: (من رأى منكم منكرا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان) (2).

فالتغيير باليد هو أقوى درجات الإنكار، كما أخبر -صلى الله عليه وسلمفي هذا الحديث، وقد غير النبي صلى الله عليه وسلم المنكر بيده عندما دخل مكة
فاتحا و دخل الكعبة فأز ال الأصنام التي نصبت حولها، وطهر ها من أدناس
الشرك، وقد روى ذلك ابن مسعود -رضي الله عنه- فقال (دخل النبي صلى الله
عليه وسلم مكة يوم الفتح، وحول البيت ستون وثلاثمائة نصب، فجعل يطعنها
بعود في يده ويقول: (جاء الحق وزهق الباطل). (جاء الحق وما يبدئ الباطل
وما يعيد) (3)

<sup>(1)</sup> رواه مسلم كتاب الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكبا، وبيان قوله صلى الله عليه وسلم: لتأخذوا مناسككم حديث رقم (1297)

<sup>(2)</sup> رواه مسلم كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان، وأن الإيمان يزيد وينقص، وأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان، حديث رقم (49)

<sup>(3)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب المغازي، باب: أين ركز النبي صلى الله عليه وسلم الراية يوم الفتح حديث رقم (4036)

وعن ابن عباس رضي الله عنهما (أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما قدم مكة، أبى أن يدخل البيت وفيه الآلهة، فأمر بها فأخرجت، فأخرج صورة إبراهيم وإسماعيل في أيديهما من الأزلام، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (قاتلهم الله، لقد علموا: ما استقسما بها قط). ثم دخل البيت، فكبر في نواحي البيت، وخرج ولم يصل فيه) (1)

ومن الصور أيضا لتغيير المنكر باليد لما رأى النبي صلى الله عليه وسلم رجلا من أصحابه يلبس خاتما من ذهب فنزعه من يده وطرحه في الأرض والحديث عن ابن عباس رضي الله عنهما: (أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى خاتما من ذهب في يد رجل فنزعه فطرحه وقال: يعمد أحدكم إلى جمرة من نار فيجعلها في يده! فقيل للرجل بعد ما ذهب رسول الله صلى الله عليه وسلم: خذ خاتمك انتفع به. قال: لا والله، لا آخذه أبدا وقد طرحه رسول الله صلى الله عليه وسلم.) (2)

#### المبحث الخامس/ الاعتبار بالسابقين

#### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: حث القرآن الكريم على الاعتبار بالأمم السابقة. المطلب الثاني: حث النبي صلى الله عليه وسلم على الاعتبار بالأمم السابقة.

# المطلب الأول: حث القرآن الكريم على الاعتبار بالأمم السابقة:

ذكر الله في قصص القرآن الكريم أحوال الأمم السابقة، وما أصابهم من عقوبات شديدة عندما كفروا بالله ورسله، والغرض من ذكر ها الاعتبار بحالهم لئلا يصيبنا ما أصابهم، (وإنما قص الله علينا قصص من قبلنا من الأمم لتكون عبرة لنا، فنشبه حالنا بحالهم ونقيس أواخر الأمم بأوائلها، فيكون للمؤمن من المتأخرين شبه بما كان للمؤمن من المتقدمين. ويكون للكافر والمنافق من المتأخرين شبه بما كان للكافر والمنافق من المتقدمين كما قال تعالى لما قص

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب المغازي، باب: أين ركز النبي صلى الله عليه وسلم الراية يوم الفتح حديث رقم (4037)

<sup>(2)</sup> رواه مسلم كتاب اللباس والزينة، باب في طرح خاتم الذهب، حديث رقم (2090)

قصة بوسف مفصلة وأجمل قصص الأنبياء، ثم قال: ﴿لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِمْرَةٌ لِإُولِي ٱلْأَلْبَبِ مَا كَانَ حَدِيقًا يُفْتَرَى ﴾ [بوسف: 111]، أي هذه القصص المكذوبة كنحو ما المذكورة في الكتاب ليست بمنزلة ما يفترى من القصص المكذوبة كنحو ما يذكر في الحروب من السير المكذوبة. وقال تعالى لما ذكر قصة فرعون: إفا خَذَهُ ٱللّهُ نَكَالَ ٱلْآخِرَةِ وَٱلْأُولَى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَن يَخْشَى ﴾ [الناتات: 25-26] ، وقال في سيرة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم مع أعدائه ببدر وغيرها: ﴿قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِئتَيْنِ الْتَقَتَا فِئَةٌ ثُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَأُخْرَى كَافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِثَالَمُهُمْ رَأَى الْعَيْنِ وَاللّهُ يُوتِيدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ وقال نعالى في محاصرته لبني النضير: ﴿هُوَ الَّذِي أَخْرَجُوا وَظَنُوا وَلَا عَمْرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِيتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحُشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَظَنُوا وَقَدَفُ فِي كَفْرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِيتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحُشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَظَنُوا وَقَدَفُ فِي حَقْرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِيتَابِ مِنْ اللّهِ فَأَتَاهُمُ اللّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفُ فِي كَفْرُهُ مِنَ اللّهِ فَأَتَاهُمُ اللّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتُسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرَّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِى الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي وَمِمن قبلها من الأمم)(١)

وجاء التحذير واضحا بينا في مواضع عدة أن سنة الله -تبارك وتعالى في كل من كفر به وبرسله أن يهلكهم، فقال شعيب عليه السلام محذرا قومه أن يصيبهم ما أصاب غير هم من الأقوام السابقة من عقوبات، إذا استمروا في تكذيبهم ﴿وَيَنقَوْمِ لَا يَجُرِمَنّكُم شِقَاقِى أَن يُصِيبَكُم مِّقُلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوحٍ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَلِحٍ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِّنكُم بِبَعِيدٍ ﴿ [هود: 89] ، وقال تبارك وتعالى بعد ذكره لعقوبة قوم لوط ﴿فَلمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حَجَارَةً مِنْ سِجِيلٍ مَنْضُودٍ ﴿ مُسَوّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ حِجَارَةً مِنْ سِجِيلٍ مَنْضُودٍ ﴿ مُسَوّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾

<sup>(1)</sup> مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية، (28/427)

[هود: 82-83]، والله عز وجل حليم لا يعجل، لأن العجول من يخشى فوات ما يطلب لكنه سبحانه يفعل ما يشاء بحكمته، ويحكم ما يريد بعزته، وهو -تبارك وتعالى- يحلم على عبيده ويمهلهم، وهو سبحانه لا يظلم عباده مثقال ذرة؛ إنما يُصيبهم بذنوبهم بعد تحذير هم وإنذار هم، وإقامة الحجة عليهم، فإذا أصروا على كبر هم وعنادهم أهلكهم الله، فأخذهم أخذ عزيز مقتدر، قال تعالى: ﴿فَكُلَّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ عَنَادُهُم مَّنُ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنُ أَخَذَتُهُ ٱلصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنُ خَسَفْنَا بِهِ ٱلأَرْضَ وَمِنْهُم مَّنُ أَعْرَقْنَا وَمَا كَانَ ٱللّهُ لِيَطْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ ﴾ [العنكوت: 40]

# المطلب الثاني: حث النبي صلى الله عليه وسلم على الاعتبار بالأمم السابقة:

وكان النبي صلى الله عليه وسلم في مناسبات عدة يذكر أصحابه من بعض الذنوب التي كانت سببا في إهلاك الأمم السابقة منها على سبيل المثال:

1- مروره بديار ثمود: لما مر النبي صلى الله عليه وسلم بديار ثمود قال لأصحابه: (لا تدخلوا على هؤلاء المعذبين إلا أن تكونوا باكين، فإن لم تكونوا باكين فلا تدخلوا عليهم، لا يصيبكم ما أصابهم) (1)

# 2- التحذير من الركون إلى الدنيا:

فحذر النبي صلى الله عليه وسلم أمته من الاغترار بالدنيا وزينتها والتنافس عليها فقال: (فوالله لا الفقر أخشى عليكم، ولكن أخشى عليكم أن تبسط عليكم الدنيا، كما بسطت على من كان قبلكم، فتنافسوها كما تنافسوها، وتهلككم كما أهلكتهم) (2)

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب أبواب المساجد، باب: الصلاة في مواضع الخسف والعذاب حديث رقم (423) وأخرجه مسلم في كتاب الزهد والرقائق، باب: لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم، رقم: (2980)

<sup>(2)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الخمس، باب: الجزية والموادعة مع أهل الذمة والحرب حديث رقم (2988) وأخرجه مسلم في أوائل كتاب الزهد والرقائق، رقم: (2961)

#### 3-التحذير من الشفاعة في الحدود:

عن عائشة رضي الله عنها: أن قريشا أهمتهم المرأة المخزومية التي سرقت، فقالوا: من يكلم رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومن يجترئ عليه إلا أسامة، حب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فكلم رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: (أتشفع في حد من حدود الله). ثم قام فخطب، قال: (يا أيها الناس، إنما ضل من كان قبلكم، أنهم كانوا إذا سرق الشريف تركوه، وإذا سرق الضعيف فيهم أقاموا عليه الحد، وايم الله، لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها) (1)

\*\*\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> رواه البخاري في صحيحه كتاب الحدود، باب: كراهية الشفاعة في الحد إذا رفع إلى السلطان حديث رقم (6406)

# الخاتمة

.أهم النتائج.

.التوصيات.

#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وصلاة وسلاما على معلمنا وإمامنا وقدوتنا رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### أما بعد/

هنا يصل البحث إلى خاتمته والتي تشتمل على أهم النتائج التي توصلت إليها ثم أتبعها بذكر أهم التوصيات.

#### أهم النتائج

#### أولا/ الحقائق العلمية السابقة:

- 1- القرآن الكريم معجزة رسول الله الخالدة، الذي لا تنقضي عجائبه و لا يخلق على كثرة الرد، وكلما أطال المسلم التأمل والنظر في آياته استخرج كنوزا، وخرج بفوائد عظيمة.
- 2- المقصد الرئيس لسورة هود وماورد فيها من قصص الأنبياء السابقين وأحوالهم مع أقوامهم؛ هو تثبيت قلب النبي صلى الله عليه وسلم والدعاة إلى الله من أمته من بعده في مواجهة المكذبين، وأن الله ناصر عباده المؤمنين وأن الابتلاء لأصحاب الدعوات سنة جارية.
- 3- دعوة الناس إلى توحيد الله، وتنقية هذا الاعتقاد من كل شائبة شرك هي دعوة الأنبياء جميعا من لدن آدم -عليه السلام- إلى خاتمهم محمد -صلى الله عليه وسلم- وهذا يبين مكانة الدعوة إلى التوحيد في سلم الأولويات الدعوبة.
- 4- ينبغي على الداعي إلى الله أن يعلم أن دلالات نجاحه في الدعوة بإخلاصه لله، وبذل أقصى ما يستطيع في نصح الناس وتعليمهم وإرشادهم، فالدعوة إلى الله ليست بكثرة المستجيبين له، وأنه كلما زاد عدد المؤمنين دل على نجاح الداعية، فهذا نوح عليه السلام- بقي ألف سنة إلا خمسين عاما وما آمن معه إلا قليل.
- 5- لقول الحق ضريبة يدفعها المصلحون في كل زمان ومكان، وقد تعرض رسل الله و هم خيرة خلقه وأمناء وحيه، وحملة مشاعل الهداية إلى الناس؛

- تعرضوا للسب والاستهزاء والتهكم والتضييق والتهديد بالنفي، ومنهم من قتل، ومنهم من سجن، وكل هذا لم يمنعهم أبدا من مواصلة الدعوة إلى الله.
- 6- الصراع بين الحق والباطل سنة كونية، والعاقبة للمتقين، والخسار والبوار على المجرمين.

#### ثانيا / أهم النتائج التي توصلت إليها من خلال هذه الرسالة:

- 1-سورة هود من سور القرآن التي اشتملت على مناهج الدعوة إلى الله كالمنهج العاطفي والمنهج العقلي والمنهج الحسي؛ وهي مناهج ذات أثر بالغ في النفوس عند تطبيقها في الدعوة إلى الله.
- 2- المنهج العاطفي من المناهج المهمة في الدعوة إلى الله حيث ينطلق الداعية في دعوته للناس بإظهار العاطفة نحوهم وإظهار الاهتمام بهم، والخوف عليهم بإنذارهم من عذاب الله إن هم أصروا على معصيته، ويستعمل معهم أيضا أسلوبي الترغيب والترهيب، والقصص العاطفية المؤثرة، وتذكير هم بنعم الله عليهم وأن دوام النعم بدوام شكر الله عليها واستعمالها في مرضاته.
- 3- المنهج العقلي من المناهج الدعوية التي يستعملها الداعية لتحرير العقل من الجمود والتقليد الأعمى بالدعوة إلى النظر والتأمل والاستدلال، وذلك من خلال المجادلة بالتي هي أحسن والحوار الهادف، وسوق الأدلة القوية، والبراهين الناصعة لإثبات صحة ما يقول ويدعو إليه.
- 4- المنهج الحسي من المناهج الدعوية المؤثرة في المدعوين لاعتمادها على مخاطبة الحواس، بالدعوة إلى المشاهدة والنظر في الكون والاعتبار بمن سبقنا من الأمم، ومن خلال القدوة الصالحة في الداعية بأن يرى الناس في أخلاقه وسلوكه تطبيقا عمليا لما يدعوهم إليه.
- 5- على الدعاة إلى الله الاقتداء بالرسل -عليهم الصلاة والسلام-؛ واتباع منهجهم في الدعوة إلى الله، من أجل تحقيق الثمار المرجوة -بإذن الله-
- 6- على الداعي إلى الله أن يكون ربانيا، قوي الصلة بالله، فيركن دائما إلى ربه، ويستمد القوة والعون والمدد منه -تبارك وتعالى- في حركته

- للدعوة ومواجهة أصناف الناس المختلفة، مع يقينه بنصر الله وتخلقه بحسن الخلق الذي يؤثر تأثيراً كبيراً في كسب قلوب الناس.
- 7- على الداعي إلى الله الاقتداء بنبي الله نوح؛ الذي دعا قومه ليلا ونهارا وسرا وجهارا، فيطرق كل الأبواب والمنابر للدعوة إلى الله، بهمة عالية، وحرص على تبليغ دعوة الله، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

#### ثانياً: التوصيات

- 1- أوصى نفسي وطلبة العلم بتقوى الله ومراقبته في السر والعلن، وبالحرص على زكاة العلم بنشره، فإن العلم يزكو بالإنفاق.
- 2- على الدعاة إلى الله الاجتهاد في أخذ منهج الدعوة إلى الله من كتاب الله وسنة نبيه -صلى الله عليه وسلم-، فهما النبعان الصافيان لهذه المهمة العظيمة، وسوف نجد فيهما غنية في معالجة ما يعترض طريق الدعاة إلى الله من عقبات وعوائق.
- 3- أوصى أن يولي الباحثون في علم الدعوة عنايتهم لدر اسة المناهج الدعوية للأنبياء؛ فهذا ميدان خصب يحتاج لمزيد من العناية والدر اسة.
- 4- على الدعاة إلى الله أن يمزجوا في دعوتهم بين الترغيب والترهيب، فلا يكتفي الداعية بالترغيب فقط فيقع الناس في التواكل، ولا بالترهيب فقط فيوقع الناس في اليأس والقنوط.
- 5- على الدعاة إلى الله أن يناقشوا الأفكار والمعتقدات الخاطئة وعدم السكوت عليها، بالحجة والأدلة وسوق البراهين الواضحة، مع سلوك طريقة القرآن بعدم تسمية من قال هذا القول من أهل الباطل، وإنما نجد السياق القرآني يبرز أهمية مناقشة الاعتقاد الباطل، أو الفكرة الخاطئة وإبطالها دون التوقف طويلا عند قائلها واسمه ولونه وجنسه، حتى لا يؤدي ذلك إلى شخصنة الأمور، والانزلاق إلى هاوية الصراعات الشخصية.
- 6- تدريب الدعاة إلى الله على كيفية التعامل مع الوسائل الدعوية الحديثة، واستثمار الطفرة الالكترونية عبر وسائل التواصل الاجتماعي، التي تتميز بقوة التأثير وسرعة الانتشار، وبلوغها أكبر عدد من الناس في زمن قياسي.

- 7- ضرورة إعداد نخبة من طلبة العلم النبهاء إعدادا جيدا، وتعليمهم اللغات الأجنبية لمخاطبة الشعوب بلسانها ولغتها للقيام بواجب الدعوة إلى الله كما ينبغي.
- 8- على الدعاة إلى الله مراعاة اختلاف عقليات الناس وأفهامهم، ومراعاة اختلاف الزمان والمكان، ومخاطبة كل نوع منهم بما يناسبه من الأساليب الدعوية.
- 9- معيار النجاح في الدعوة إلى الله بالبلاغ المبين، وأن يكتب الله للداعية قبو لا في قلوب عباده، وليس معيار النجاح الشهرة وذيوع الصيت، فلا يكن هم الداعية إلى الله كثرة المتابعين له على وسائل التواصل أو أن يكون معيار النجاح كثرة المشاهدات لمقاطع الخطب والمحاضرات، فإن هذا التصور الفاسد يؤدي إلى فتور الداعية لقلة عدد متابعيه، أو قلة مرات مشاهدة خطبة ودروسه.
- 10- أوصى بعقد مؤتمرات علمية تجمع العلماء العاملين في مجال الدعوة للحديث عن مشكلات الدعوة، وسبل معالجتها، وكيفية مواجهة تيارات الإلحاد، والدعاوى الهدامة التي تدعو للانحلال الأخلاقي والتفسخ الاجتماعي، ووضع الخطط المستقبلية للعمل الدعوي.

\*\*\*\*\*

وفي الختام أسأل الله العلم القدير أزيجعل هذه الرسالة عملا خالصا لوجهه الكريم

وأزينفعني ها حيا وميتا، وأزيديم علينا جميعا شرف الدعوة إلاالله، ونشر الإسلام،

وأسأل الله أزيقر أعيننا بعز الإسلام وعز الموحدين وأزير فع داية القرآز على العالمين. اللهم آمين.

# الفهارس

- فهرس الآيات.
- فهرس الأحاديث.
  - فهرس الأعلام.
- فهرس المراجع.
- فهرس الموضوعات.

# أولا / فهرس الآيات القرآنية سورة البقرة

| الصفحة      | رقمها | الآية                                                                    | م  |
|-------------|-------|--------------------------------------------------------------------------|----|
| 331         | 25    | ﴿وَبَثِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ﴾                 | 1  |
| 261         | 47    | ﴿يَبَنِيَ إِسْرَّءِيلَ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ ٱلَّتِيَّ ٱنْعَمْتُ﴾        | 2  |
| 259         | 49    | ﴿ وَإِذْ نَجَّيْنَاكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ ﴾           | 3  |
| 259         | 50    | ﴿ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنِجَيْنَكُمْ وَأَغْرَقْنَا ﴾     | 4  |
| 262         | 53    | ﴿وَإِذْ ءَاتَيْنَا موسى ٱلْكِتَابَ وَٱلْفُرْقَانَ ﴾                      | 5  |
| 246         | 54    | ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ﴾         | 6  |
| 74،262,313  | 57    | ﴿وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ              | 7  |
| 263-284-313 | 60    | ﴿وَإِذِ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ                   | 8  |
| 267 •74•285 | 61    | ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ﴾         | 9  |
| 315         | 67    | ﴿ وَإِذْ قَالَ موسى لِقَوْمِهِ } إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ ﴾            | 10 |
| 315.116     | 68    | ﴿قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِيَ﴾                   | 11 |
| 315.116     | 69    | ﴿قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا لَوْنُهَا﴾              | 12 |
| 315.116     | 70    | ﴿قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِيَ إِنَّ الْبَقَرَ﴾   | 13 |
| 315.116     | 71    | ﴿قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةً لَا ذَلُولٌ تُثِيرُ الْأَرْضَ﴾  | 14 |
| 315.116     | 72    | ﴿وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَادَّارَأْتُمْ فِيهَا﴾                       | 15 |
| 315.116     | 73    | ﴿ فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُحْيِي اللَّهُ الْمَوْتَى ﴾ | 16 |
| 315         | 74    | ﴿ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ ﴾      | 17 |
| 283         | 132   | ﴿فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون﴾                                             | 18 |

| 384 | 151 | ﴿كَمَآ أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ ﴾                    | 19 |
|-----|-----|-------------------------------------------------------------------|----|
| 95  | 250 | ﴿رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا﴾      | 20 |
| 338 | 261 | ﴿مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ | 21 |

#### سورة أل عمران

| 387     | 13  | ﴿قَدُ كَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِئَتَيْنِ ٱلْتَقَتَا ۗ          | 22 |
|---------|-----|-----------------------------------------------------------------|----|
| 44      | 44  | ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ ﴾          | 23 |
| 379     | 50  | ﴿وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ ٱلتَّوْرَلَةِ﴾         | 24 |
| 349     | 59  | ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ﴾           | 25 |
| 363     | 64  | ﴿قُلْ يَّأَهُلَ ٱلْكِتَابِ تَعَالَواْ إِلَى كَلِمَةِ سَوَآعِ،   | 26 |
| 363     | 65  | ﴿يَّأَهُلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تُحَآجُونَ فِي إِبْرَهِيمَ﴾          | 27 |
| 363     | 66  | ﴿هَأَنتُمْ هَٰؤُلَاءِ حَاجَجُتُمْ فِيمَا لَكُم﴾                 | 28 |
| 363     | 67  | ﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا﴾        | 29 |
| 363     | 68  | ﴿إِنَّ أُولَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ﴾    | 30 |
| 363     | 69  | ﴿وَدَّت طَّآبِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ﴾                     | 31 |
| 363     | 70  | ﴿يَّأَهُلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِّايَاتِ ٱللَّهِ ﴾      | 32 |
| 363     | 71  | ﴿ يَٰأَهُلَ ٱلْكِتَنبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحُقَّ بِٱلْبَنطِلِ ﴾ | 33 |
| 328،335 | 159 | ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمْ﴾                   | 34 |

### سورة النساء

| 79 77 | ﴿كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ ﴾ | 35 |  |
|-------|-------------------------|----|--|
|-------|-------------------------|----|--|

| 62 164 | ﴿وَكُلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴾ | 36 |
|--------|----------------------------------------|----|
|--------|----------------------------------------|----|

### سورة المائدة

| 80     | 3  | ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ﴾          | 37 |
|--------|----|---------------------------------------------------------------|----|
| 74،286 | 20 | ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ اذْكُرُوا﴾         | 38 |
| 74،286 | 21 | ﴿ يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي ﴾     | 39 |
| 74،286 | 22 | ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ ﴾        | 40 |
| 74،286 | 23 | ﴿قَالَ رَجُلَانِ مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ﴾                   | 41 |
| 74،286 | 24 | ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا أَبَدًا﴾          | 42 |
| 74،286 | 25 | ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِيُّ     | 43 |
| 74،286 | 26 | ﴿قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ | 44 |
| 333    | 72 | ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدُ حَرَّمَ ٱللَّهُ ﴾      | 45 |

### سورة الأنعام

| 182 9 | ﴿وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَهُ رَجُلًا ﴾ | 46 |
|-------|----------------------------------------------------|----|
|-------|----------------------------------------------------|----|

## سورة الأعراف

| 370    | 58 | ﴿وَالْبَلَدُ الطَّلِيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ﴾ | 47 |
|--------|----|----------------------------------------------------------------|----|
| 94     | 59 | ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ﴾             | 48 |
| 107    | 60 | ﴿قَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي ضَلَالٍ ﴾  | 49 |
| 89،108 | 61 | ﴿قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةً ﴾                       | 50 |

|                     |    |                                                                | 1  |
|---------------------|----|----------------------------------------------------------------|----|
| 108                 | 62 | ﴿أُبَلِّغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنْصَحُ لَكُمْ﴾            | 51 |
| 108،137،141،144،145 | 63 | ﴿أُوعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ ﴾                         | 52 |
| 133،134،141،152     | 65 | ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمٍ﴾              | 53 |
| 109:112:143:152     | 66 | ﴿قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ ﴾            | 54 |
| 144                 | 67 | ﴿قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ ﴾                       | 55 |
| 144                 | 68 | ﴿أُبَلِّغُكُمْ رِسَالَاتِ رَبِّي وَأَنَا لَكُمْ ﴾              | 56 |
| 108:137:41:144:145  | 69 | ﴿أُوعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ ﴾                         | 57 |
| 145 ،136            | 70 | ﴿قَالُوا أَجِئْتَنَا لِنَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ﴾     | 58 |
| 136،154،145         | 71 | ﴿قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ﴾                  | 59 |
| 167،168،171،185     | 73 | ﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمٍ﴾          | 60 |
| 158-171-186-190     | 74 | ﴿وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ ﴾                       | 61 |
| 55.184.399          | 75 | ﴿قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ﴾        | 62 |
| 55,184              | 76 | ﴿قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا بِالَّذِي آمَنْتُمْ﴾     | 63 |
| 61                  | 78 | ﴿فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ﴾        | 64 |
| 56.61               | 79 | ﴿فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ﴾ | 65 |
| 57-197-202          | 80 | ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ ﴾    | 66 |
| 57،197              | 81 | ﴿إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِنْ دُونِ﴾         | 67 |
| 60،196              | 85 | ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَا قَوْمٍ ﴾       | 68 |
| 55،184،399          | 88 | ﴿قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ﴾        | 69 |

| 228            | 89  | ﴿قَدِ افْتَرَيْنَا عَلَى اللَّهِ كَذِبًا إِنْ عُدْنَا﴾              | 70 |
|----------------|-----|---------------------------------------------------------------------|----|
| 61             | 91  | ﴿فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ﴾             | 71 |
| 56،61          | 93  | ﴿فَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا قَوْمِ لَقَدْ﴾                     | 72 |
| 135            | 96  | ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا ﴾    | 73 |
| 68،272،274،309 | 108 | ﴿وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ ﴾            | 74 |
| 69             | 127 | ﴿وَقَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمٍ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَى﴾          | 75 |
| 70.310         | 130 | ﴿وَلَقَدْ أَخَذْنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِينَ وَنَقْصٍ﴾           | 76 |
| 310            | 131 | ﴿فَإِذَا جَاءَتْهُمُ الْحُسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَذِهِ               | 77 |
| 311            | 132 | ﴿وَقَالُوا مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ آيَةٍ﴾                       | 78 |
| 70،133         | 133 | ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْجُرَادَ﴾                 | 79 |
| 312            | 134 | ﴿وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّجْزُ قَالُوا يَا مُوسَى﴾           | 80 |
| 312            | 135 | ﴿فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى أَجَلٍ ﴾               | 81 |
| 312            | 136 | ﴿فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ بِأَنَّهُمْ | 82 |
| 71،283         | 138 | ﴿وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَابِيلَ الْبَحْرَ فَأَتُوا ﴾             | 83 |
| 71.283.268     | 139 | ﴿إِنَّ هَؤُلَاءِ مُتَبَّرٌ مَا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلُ﴾                | 84 |
| 71.283.268     | 140 | ﴿قَالَ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِيكُمْ إِلَهًا ﴾                       | 85 |
| 71،283         | 141 | ﴿ وَإِذْ أَنْجُيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾                      | 86 |
| 72             | 142 | ﴿وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلَاثِينَ لَيْلَةً﴾                           | 87 |

| 72،305 | 143 | ﴿وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ﴾        | 88 |
|--------|-----|------------------------------------------------------------------|----|
| 72،305 | 144 | ﴿قَالَ يَا مُوسَى إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ﴾           | 89 |
| 72     | 145 | ﴿وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الْأَلْوَاحِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً﴾ | 90 |
| 72     | 146 | ﴿سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ﴾              | 91 |
| 355    | 191 | ﴿أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ﴾      | 92 |
| 355    | 195 | ﴿أَلَهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ﴾                  | 93 |

## سورة الأنفال

| 371 25 | ﴿وَٱتَّقُواْ فِتُنَةً لَّا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ﴾ | 94 |
|--------|---------------------------------------------------|----|
|--------|---------------------------------------------------|----|

#### سورة يونس

| 377    | 6  | ﴿إِنَّ فِي ٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾              | 95  |
|--------|----|-----------------------------------------------------------|-----|
| 69،70  | 83 | ﴿ فَمَا آمَنَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِّيَّةٌ مِنْ قَوْمِهِ ﴾  | 96  |
| 250    | 84 | ﴿ يَلَقَوْمِ إِن كُنتُمْ ءَامَنتُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ ﴾ | 97  |
| 95     | 85 | ﴿فَقَالُوا عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا﴾                    | 98  |
| 95     | 86 | ﴿وَخَيِنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ﴾     | 99  |
| 70     | 88 | ﴿وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ﴾      | 100 |
| 70     | 89 | ﴿قَالَ قَدْ أُجِيبَتْ دَعْوَتُكُمَا فَاسْتَقِيمَا﴾        | 101 |
| 71.259 | 92 | ﴿فَٱلْيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ              | 102 |
| 97     | 99 | ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَنْ فِي الأرض ﴾           | 103 |

#### سورة هود

| 134،153                | 3  | ﴿وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ﴾  | 104 |
|------------------------|----|----------------------------------------------------------|-----|
|                        |    |                                                          |     |
| 86.94                  | 25 | ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾             | 105 |
| 86.94.112              | 26 | ﴿أَنْ لَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهَ إِنِّي أَخَافُ﴾      | 106 |
| 50:114                 | 27 | ﴿فَقَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾                   | 107 |
| 65061056113<br>1436152 | 28 | ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ﴾              | 108 |
| 50،109،113             | 29 | ﴿وَيَا قَوْمِ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالًا ﴾         | 109 |
| 113:177:186            | 30 | وَيَا قَوْمِ مَنْ يَنْصُرُنِي مِنَ اللَّهِ               | 110 |
| 113/•114•109           | 31 | ﴿وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِى خَزَابِنُ اللَّهِ﴾         | 111 |
| 51،91،110،114          | 32 | ﴿قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا﴾                    | 112 |
| 91،110،114             | 33 | ﴿قَالَ إِنَّمَا يَأْتِيكُمْ بِهِ اللَّهُ إِنْ شَاءَ﴾     | 113 |
| 91،110،114             | 34 | ﴿وَلَا يَنْفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدْتُ﴾               | 114 |
| 91:114                 | 35 | ﴿أُمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ إِنِ افْتَرَيْتُهُ﴾     | 115 |
| 51،94،95               | 36 | ﴿وَأُوحِيَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ﴾            | 116 |
| 109                    | 37 | ﴿وَاصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا﴾          | 117 |
| 91،109،115             | 38 | ﴿وَيَصْنَعُ الْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأً ﴾ | 118 |
| 91،109،115             | 39 | ﴿فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ﴾            | 119 |

| 51             | 40 | ﴿ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾                      | 120 |
|----------------|----|------------------------------------------------------------|-----|
| 51،92          | 41 | ﴿ وَقَالَ ارْكَبُوا فِيهَا بِسْمِ اللَّهِ ﴾                | 121 |
| 51.85.116      | 42 | ﴿وهِيَ تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَٱلْجِبَالِ﴾             | 122 |
| 51.85.116      | 43 | ﴿قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾         | 123 |
| 52             | 44 | ﴿وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكِ                       | 124 |
| 52:117         | 45 | ﴿وَنَادَى نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ﴾                     | 125 |
| 52:117         | 46 | ﴿قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ﴾             | 126 |
| 52:117         | 47 | قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ ﴾          | 127 |
| 52:118         | 48 | ﴿قِيلَ يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلَامٍ مِنَّا﴾                 | 128 |
| 53،134،141،152 | 50 | ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا﴾                           | 129 |
| 142:153        | 51 | ﴿يَا قَوْمِ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا﴾             | 130 |
| 134.153.402    | 52 | ﴿وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ                      | 131 |
| 146،154،162    | 53 | ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ ﴾             | 132 |
| 146،147،154    | 54 | ﴿إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا﴾         | 133 |
| 147،154        | 55 | مِنْ دُونِهِ فَكِيدُونِي جَمِيعًا ثُمَّ﴾                   | 134 |
| 149            | 57 | ﴿ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ مَا أُرْسِلْتُ ﴾ | 135 |
| 54             | 58 | ﴿وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ﴾                     | 136 |
| 54،171،185     | 61 | ﴿ وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ﴾                     | 137 |
| 179،186        | 62 | ﴿قَالُوا يَا صَالِحُ قَدْ كُنْتَ فِينَا﴾                   | 138 |

| 109:112:186     | 63  | ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ﴾          | 139 |
|-----------------|-----|------------------------------------------------------|-----|
| 169،186،189،190 | 64  | ﴿وَيَا قَوْمٍ هَذِهِ نَاقَةُ اللَّهِ لَكُمْ آيَةً﴾   | 140 |
| 56.190          | 65  | ﴿فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ﴾     | 141 |
| 61              | 68  | ﴿وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ ﴾           | 142 |
| 54              | 78  | ﴿وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ﴾            | 143 |
| 54              | 79  | ﴿قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ﴾    | 144 |
| 54              | 80  | ﴿لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي﴾            | 145 |
| 54.387          | 82  | ﴿فَلَمَّا جَاءَ أُمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيَهَا﴾      | 146 |
| 54.387          | 83  | ﴿مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنَ          | 147 |
| 60:196          | 84  | ﴿ وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾             | 148 |
| 60              | 87  | ﴿قَالُوا يَا شُعَيْبُ أَصَلَاتُكَ﴾                   | 149 |
| 109،112،186     | 88  | ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ           | 150 |
| 217             | 90  | ﴿وَاسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ﴾   | 151 |
| 230             | 91  | ﴿قَالُوا يَا شُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا﴾         | 152 |
| 235             | 92  | ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَهْطِي أَعَزُّ عَلَيْكُمْ﴾      | 153 |
| 61              | 93  | ﴿وَيَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ ﴾        | 154 |
| 61              | 94  | ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَّيْنَا شُعَيْبًا ﴾    | 155 |
| 61              | 95  | ﴿كَأَنْ لَمْ يَغْنَوْا فِيهَا أَلَا بُعْدًا﴾         | 156 |
| 39              | 114 | ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفَىِ ٱلنَّهَارِ وَزُلَفَا﴾ | 157 |

| 44  | 120 | ﴿وَكُلَّا نَّقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ﴾           | 158                                            |
|-----|-----|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
|     | _   | سورة يوسف                                                       |                                                |
| 7   | 111 | ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ ﴾                         | 159                                            |
|     | .م  | سورة إبراهي                                                     |                                                |
| 247 | 7   | ﴿وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَيِن شَكَرْتُمْ ﴾                  | 160                                            |
| 341 | 32  | ﴿ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَٰوَاتِ﴾                          | 161                                            |
| 341 | 33  | ﴿وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ﴾                       | 162                                            |
| 341 | 34  | ﴿وَءَاتَنْكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ﴾                     | 163                                            |
|     | _   | سورة الحجر                                                      | <u>,                                      </u> |
| 379 | 9   | ﴿إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾ | 164                                            |
| 59  | 65  | ﴿فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ﴾                   | 165                                            |
| 59  | 66  | ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ﴾                         | 166                                            |
| 214 | 78  | ﴿ وَإِن كَانَ أَصْحَبُ ٱلْأَيْكَةِ لَظَلِمِينَ ﴾                | 167                                            |
| 214 | 79  | ﴿فَأَنتَقَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامِ مُّبِينٍ﴾     | 168                                            |
| 77  | 94  | ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ﴾                           | 169                                            |
| 77  | 95  | ﴿إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُسْتَهْزِيِينَ﴾                         | 170                                            |
|     |     | سورة النحل                                                      |                                                |
| 125 | 20  | ﴿وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ﴾                       | 171                                            |
|     |     | 400                                                             | ı                                              |

#### سورة الإسراء

| 380     | 1   | ﴿سُبْحَنَ ٱلَّذِيَّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ﴾                | 172 |
|---------|-----|---------------------------------------------------------|-----|
| 49      | 3   | ﴿ ذُرِّيَّةً مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ ﴾                | 173 |
| 194،334 | 27  | ﴿إِنَّ الْمُبَذِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ﴾ | 174 |
| 354     | 42  | ﴿قُل لَّوْ كَانَ مَعَهُرَ ءَالِهَةٌ كَمَا يَقُولُونَ﴾   | 175 |
| 357     | 49  | ﴿وَقَالُوٓا أُءِذَا كُنَّا عِظَامَا وَرُفَاتًا﴾         | 176 |
| 357     | 50  | ﴿قُلْ كُونُواْ حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا﴾                 | 177 |
| 357     | 51  | ﴿أَوْ خَلْقًا مِّمَّا يَكْبُرُ فِي صُدُورِكُمْ ﴾        | 178 |
| 362     | 90  | ﴿وَقَالُواْ لَن نُّؤُمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَفْجُرَ﴾        | 179 |
| 362     | 91  | ﴿أُوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِّن نَّخِيلٍ وَعِنَبٍ ﴾     | 180 |
| 362     | 92  | ﴿أَوْ تُسْقِطَ ٱلسَّمَآءَ كَمَا زَعَمْتَ ﴾              | 181 |
| 362     | 93  | ﴿أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِّن زُخْرُفٍ ﴾               | 182 |
| 150     | 94  | ﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ ﴾          | 183 |
| 308     | 101 | ﴿وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا موسى قِسْعَ ءَايَاتٍ﴾              | 184 |

#### سورة مريم

| 356 | 66 | ﴿وَيَقُولُ ٱلْإِنسَانُ أَءِذَا مَا مِتُّ﴾           | 185 |
|-----|----|-----------------------------------------------------|-----|
| 356 | 67 | ﴿أُوَ لَا يَذْكُرُ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَـٰهُ﴾ | 186 |

سورة طه

| 300 | 9  | ﴿وَهَلْ أَتَىٰكَ حَدِيثُ مُوسَى﴾                   | 187 |
|-----|----|----------------------------------------------------|-----|
| 300 | 10 | ﴿إِذْ رَءَا نَارًا فَقَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوٓا ﴾ | 188 |
| 300 | 11 | ﴿فَلَمَّا أَتَنْهَا نُودِيَ يَنِمُوسِي﴾            | 189 |
| 300 | 12 | ﴿إِنِّى أَنَا رَبُّكَ فَٱخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴾       | 190 |
| 300 | 13 | ﴿وَأَنَا ٱخْتَرْتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾    | 191 |
| 300 | 14 | ﴿إِنَّنِيٓ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا ﴾ | 192 |
| 300 | 15 | ﴿إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ أَكَادُ أُخْفِيهَا ﴾   | 193 |
| 300 | 16 | ﴿فَلَا يَصُدَّنَّكَ عَنْهَا مَن لَّا يُؤْمِنُ ﴾    | 194 |
| 301 | 17 | ﴿وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَموسى﴾                  | 195 |
| 301 | 18 | ﴿قَالَ هِيَ عَصَايَ أُتَوَكَّوُاْ عَلَيْهَا﴾       | 196 |
| 301 | 19 | ﴿قَالَ أَلْقِهَا يَموسى﴾                           | 197 |
| 301 | 20 | ﴿فَأَلْقَنْهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ﴾     | 198 |
| 301 | 21 | ﴿قَالَ خُذُهَا وَلَا تَخَفُّ سَنُعِيدُهَا﴾         | 199 |
| 301 | 22 | ﴿وَٱضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ تَخْرُجُ        | 200 |
| 301 | 23 | ﴿لِنُرِيكَ مِنْ ءَايَتِنَا ٱلْكُبْرَى﴾             | 201 |
| 301 | 24 | ﴿ٱذْهَبْ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وطَغَيْ ﴾        | 202 |
| 302 | 25 | ﴿قَالَ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِي﴾                  | 203 |
| 302 | 26 | ﴿وَيَسِّرُ لِيَّ أَمْرِي﴾                          | 204 |

| 302     | 27 | ﴿وَأَحُلُلْ عُقْدَةً مِّن لِّسَانِي﴾                   | 205 |
|---------|----|--------------------------------------------------------|-----|
|         |    | پوواحیل عقدہ بِن پِسابِی»<br>                          |     |
| 302     | 28 | ﴿يَفْقَهُواْ قَوْلِي ﴾                                 | 206 |
| 302     | 29 | ﴿وَٱجْعَل لِّي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي﴾                 | 207 |
| 302     | 30 | ﴿هَارُونَ أَخِي﴾                                       | 208 |
| 302     | 31 | ﴿ٱشْدُدْ بِهِ ۚ أَزْرِى﴾                               | 209 |
| 302     | 32 | ﴿وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي﴾                             | 210 |
| 302     | 33 | ﴿كَنْ نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا﴾                            | 211 |
| 302     | 34 | ﴿وَنَذُكُرَكَ كَثِيرًا﴾                                | 212 |
| 302     | 35 | ﴿إِنَّكَ كُنتَ بِنَا بَصِيرًا﴾                         | 213 |
| 302،67  | 36 | ﴿قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤْلَكَ يَا مُوسَى﴾              | 214 |
| 302،257 | 37 | ﴿وَلَقَدْ مَنَنَّا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَى﴾           | 215 |
| 302،257 | 38 | ﴿إِذْ أُوْحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى﴾            | 216 |
| 302،257 | 39 | ﴿أَنِ اقْذِفِيهِ فِي التَّابُوتِ فَاقْذِفِيهِ﴾         | 217 |
| 302،257 | 39 | ﴿وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِّي﴾               | 218 |
| 302،257 | 40 | ﴿إِذْ تَمْشِي أُخْتُكَ فَتَقُولُ هَلْ                  | 219 |
| 302،257 | 41 | ﴿وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي﴾                            | 220 |
| 302     | 42 | ﴿اذْهَبْ أَنْتَ وَأَخُوكَ بِآيَاتِي﴾                   | 221 |
| 302     | 43 | ﴿اذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى﴾              | 222 |
| 302     | 44 | ﴿فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَيِّنًا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ﴾ | 223 |

| Г          |    |                                                         | 1   |
|------------|----|---------------------------------------------------------|-----|
| 302        | 45 | ﴿قَالَا رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَنْ يَفْرُطَ         | 224 |
| 302        | 46 | ﴿قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ﴾        | 225 |
| 302        | 47 | ﴿فَأْتِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ﴾          | 226 |
| 296        | 47 | ﴿وَٱلسَّكُمُ عَلَىٰ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلْهُدَىٰ ﴾           | 227 |
| 302        | 48 | ﴿إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ﴾        | 228 |
| 257        | 49 | ﴿قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَموسى﴾                        | 229 |
| 257        | 50 | ﴿قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيَّ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ﴾        | 230 |
| 257        | 51 | ﴿قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى﴾                | 231 |
| 257        | 52 | ﴿قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَابٍّ﴾             | 232 |
| 258        | 53 | ﴿ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا﴾               | 233 |
| 258        | 54 | ﴿ كُلُواْ وَٱرْعَوْاْ أَنْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ ﴾ | 234 |
| 68         | 59 | ﴿قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزِّينَةِ﴾                  | 235 |
| 253        | 61 | ﴿قَالَ لَهُم موسى وَيُلَكُمُ                            | 236 |
| 279،280    | 62 | ﴿فَتَنَازَعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ                    | 237 |
| 279،280    | 63 | ﴿قَالُوا إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ﴾                     | 238 |
| 279،280    | 64 | ﴿فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ اثْتُوا﴾                 | 239 |
| 69،279     | 65 | ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ﴾               | 240 |
| 280        | 66 | ﴿قَالَ بَلْ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيُّهُمْ  | 241 |
| 69،279،281 | 68 | ﴿قُلْنَا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى ﴾         | 242 |
|            |    |                                                         |     |

| ı  |                                                               | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 71 | ﴿قَالَ آمَنْتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ ﴾              | 243                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 72 | ﴿قَالُوا لَنْ نُؤْثِرَكَ عَلَى مَا جَاءَنَا﴾                  | 244                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 73 | ﴿إِنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا﴾      | 245                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 74 | ﴿إِنَّهُ مَنْ يَأْتِ رَبَّهُ مُجْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ | 246                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 75 | ﴿ وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَاتِ ﴾       | 247                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 76 | ﴿جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ﴾         | 248                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 83 | ﴿وَمَا أَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَا مُوسَى﴾                   | 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 84 | ﴿قَالَ هُمْ أُولَاءِ عَلَى أَثْرِي﴾                           | 250                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 85 | ﴿قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمَكَ﴾                       | 251                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 86 | ﴿فَرَجَعَ موسى إِلَىٰ قَوْمِهِۦ غَضْبَنَ أُسِفًا﴾             | 252                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 86 | ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ ﴾               | 253                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 88 | ﴿فَأَخْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا﴾                           | 254                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 89 | ﴿أَفَلَا يَرَوْنَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ﴾                 | 255                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 90 | ﴿وَلَقَدْ قَالَ لَهُمْ هَارُونُ مِنْ قَبْلُ﴾                  | 256                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 92 | ﴿قَالَ يَهَارُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ              | 257                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 93 | ﴿ أَلَّا تَتَّبِعَنِّ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴾                  | 258                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 94 | ﴿قَالَ يَا ابْنَ أُمَّ لَا تَأْخُذْ﴾                          | 259                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 95 | ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَا سَامِرِيُّ ﴾                        | 260                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 96 | ﴿قَالَ بَصُرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ﴾                   | 261                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | 73 74 75 76 83 84 85 86 88 89 90 92 93 94 95                  | (قَالُوا لَنْ نُوْثِرَكَ عَلَى مَا جَاءَتَا ﴾  (قَالُوا لَنْ نُوْثِرَكَ عَلَى مَا جَاءَتَا ﴾  (قَالُوا لَنْ نُوْثِرَكَ عَلَى مَا جَاءَتَا ﴾  (قَالُ الله نَهُ عَرْمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ ﴾  (قَالُ عَلْمَ الله عَلْمُ الله عَلَى الصَّالِحِاتِ ﴾  (قَالُ عَلْمَ الله عَلْمُ الله عَلَى الصَّالِحِاتِ ﴾  (قَالُ عَلْمَ الله عَلْمُ الله عَلَى المُوسَى ﴾  (قَالُ هَمْ الله عَلْمُ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله الله الله الله الله الله الل |

| 73،294                | 97 | ﴿قَالَ فَاذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيَاةِ﴾ | 262 |
|-----------------------|----|-----------------------------------------------|-----|
| 320                   | 97 | ﴿وَٱنظُرُ إِلَىٰٓ إِلَىٰهِكَ ٱلَّذِي ظَلْتَ﴾  | 263 |
| 251 • 297 • 320 • 298 | 98 | ﴿إِنَّمَاۤ إِلَّهُكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي﴾       | 264 |

## سورة الأنبياء

| 377     | 16  | ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴾  | 265 |
|---------|-----|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| 377     | 17  | ﴿لَوْ أَرَدُنَآ أَن نَّتَّخِذَ لَهُوَا لَّا تَّخَذُنَّهُ مِن لَّدُنَّآ﴾ | 266 |
| 354     | 22  | ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهَةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا﴾              | 267 |
| 354     | 23  | ﴿لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ﴾                       | 268 |
| 196     | 25  | ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ ﴾                          | 269 |
| 359     | 26  | ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّخَذَ ٱلرَّحْمَانُ وَلَدَأَّ سُبْحَانَهُ ﴾              | 270 |
| 359     | 29  | ﴿ وَمَن يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّيٓ إِلَّهُ مِّن دُونِهِ ٤٠                 | 271 |
| 383     | 30  | ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾                         | 272 |
| 163     | 35  | ﴿وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْحَيْرِ فِتْنَةً﴾                         | 273 |
| 358     | 98  | ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ                   | 274 |
| 358     | 99  | ﴿لَوْ كَانَ هَٰٓؤُلَآءِ ءَالِهَةَ مَّا وَرَدُوهَا﴾                      | 275 |
| 358     | 100 | ﴿لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَهُمْ فِيهَا لَا يَسْمَعُونَ ﴾                  | 276 |
| 358،359 | 101 | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَيْ ﴾                   | 278 |
| 358،359 | 102 | ﴿لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتْ                    | 279 |

#### سورة الحج

| 79 | 39 | ﴿أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا﴾ | 280 |
|----|----|-------------------------------------------------------|-----|
|----|----|-------------------------------------------------------|-----|

#### سورة المؤمنون

| 127 | 27 | ﴿فَأَوْحَيْنَآ إِلَيْهِ أَنِ ٱصْنَعِ ٱلْفُلْكَ﴾                 | 281 |
|-----|----|-----------------------------------------------------------------|-----|
| 100 | 28 | ﴿فَإِذَا اسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَى الْفُلْكِ﴾      | 282 |
| 100 | 29 | ﴿وَقُلْ رَبِّ أَنْزِلْنِي مُنْزَلًا مُبَارَكًا وَأَنْتَ خَيْرُ﴾ | 283 |
| 150 | 33 | ﴿وَقَالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾            | 284 |
| 150 | 34 | ﴿وَلَيِنْ أَطَعْتُمْ بَشَرًا مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ               | 285 |
| 356 | 81 | ﴿بَلْ قَالُواْ مِثْلَ مَا قَالَ ٱلْأَوَّلُونَ ﴾                 | 286 |
| 356 | 82 | ﴿قَالُوٓاْ أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا ثُرَابَا وَعِظَامًا﴾        | 287 |
| 356 | 83 | ﴿لَقَدُ وُعِدُنَا نَحُنُ وَءَابَآؤُنَا هَاذَا مِن قَبْلُ﴾       | 288 |
| 354 | 91 | ﴿مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ﴾                               | 289 |

#### سورة الشعراء

| 271    | 16 | ﴿فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولُ﴾        | 290 |
|--------|----|-------------------------------------------------------|-----|
| 271    | 17 | ﴿أَنْ أُرْسِلْ مَعَنَا بَنِيّ إِسْرَّءِيلَ﴾           | 291 |
| 67.271 | 18 | ﴿قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ    | 292 |
| 67،271 | 19 | ﴿وَفَعَلْتَ فَعُلَتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ﴾              | 293 |
| 67.271 | 20 | ﴿قَالَ فَعَلْتُهَاۤ إِذَا وَأَنَاْ مِنَ ٱلضَّالِّينَ﴾ | 294 |

| 67،271      | 21 | ﴿فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ ﴾                    | 295 |
|-------------|----|------------------------------------------------------------|-----|
| 67،271      | 22 | ﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةٌ تَمُنَّهَا عَلَىَّ أَنْ عَبَّدتً ﴾     | 296 |
| 68-272-273  | 23 | ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ﴾                | 297 |
| 68،272،273  | 24 | ﴿قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ﴾                    | 298 |
| 68.272      | 25 | ﴿قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ ٓ أَلَا تَسْتَمِعُونَ﴾              | 299 |
| 68،272،273  | 26 | ﴿قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ﴾       | 300 |
| 68،272،274  | 27 | ﴿قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِيَّ أُرْسِلَ﴾               | 301 |
| 68،272،274  | 28 | ﴿قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ﴾                    | 302 |
| 68،272،274  | 29 | ﴿قَالَ لَبِنِ ٱتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي﴾                  | 303 |
| 68،272،274  | 30 | ﴿قَالَ أُولَوْ جِئْتُكَ بِشَيْءٍ مُّبِينٍ﴾                 | 304 |
| 68،272،274  | 31 | ﴿قَالَ فَأْتِ بِهِ ٓ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ﴾          | 305 |
| 68،272،275  | 32 | ﴿فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ﴾                | 306 |
| 68،272،275  | 33 | ﴿وَنَزَعَ يَدَهُ وَ فَإِذَا هِيَ بَيْضَآءُ لِلنَّظِرِينَ ﴾ | 307 |
| 68،275      | 34 | ﴿قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ ٓ إِنَّ هَاذَا لَسَاحِرُ ﴾      | 308 |
| 68،275      | 35 | ﴿يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم﴾                  | 309 |
| 68.275      | 36 | ﴿قَالُوٓاْ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَٱبْعَثْ فِي ٱلْمَدَآيِنِ﴾  | 310 |
| 68.275      | 37 | ﴿يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَحَّارٍ عَلِيمٍ﴾                       | 311 |
| <b>6259</b> | 54 | ﴿إِنَّ هَٰؤُلَآءِ لَشِرُذِمَةٌ قَلِيلُونَ﴾                 | 312 |
| 259         | 55 | ﴿وَإِنَّهُمْ لَنَا لَغَآبِظُونَ﴾                           | 313 |
|             |    |                                                            |     |

| 259            | 56  | ﴿وَإِنَّا لَجَمِيعٌ حَاذِرُونَ﴾                     | 314 |
|----------------|-----|-----------------------------------------------------|-----|
| 320            | 57  | ﴿فَأَخْرَجْنَاهُم مِّن جَنَّتٍ وَعُيُونٍ﴾           | 315 |
| 320            | 58  | ﴿وَكُنُوزٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ                        | 316 |
| 320            | 59  | ﴿كَنَالِكَ ۗ وَأُورَثُنَاهَا بَنِيٓ إِسْرَّءِيلَ﴾   | 317 |
| 71،259،312     | 61  | ﴿فَلَمَّا تَرْءَا ٱلْجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ       | 318 |
| 71،259،312     | 62  | ﴿قَالَ كَلَّا ۗ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِينِ﴾    | 319 |
| 71،259،312     | 63  | ﴿فَأَوْحَيْنَآ إِلَىٰ موسى أَنِ ٱضْرِب﴾             | 320 |
| 129            | 119 | ﴿فَأَنْجَيْنَكُ وَمَن مَّعَهُ وفِي ٱلْفُلْكِ ﴾      | 321 |
| 195            | 125 | ﴿إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ ﴾                    | 322 |
| 195            | 126 | ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأُطِيعُونِ﴾                   | 323 |
| 158-153        | 128 | ﴿أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيعٍ آيَةً تَعْبَثُونَ﴾       | 324 |
| 153،159        | 129 | ﴿وَتَتَّخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخْلُدُونَ﴾  | 325 |
| 53،153،159     | 130 | ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ ﴾                  | 326 |
| 53،135،138،153 | 131 | ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ﴾                   | 327 |
| 153،138،135    | 132 | ﴿وَاتَّقُوا الَّذِي أُمَدَّكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ ﴾ | 328 |
| 15341384135    | 133 | ﴿أُمَدَّكُمْ بِأَنْعَامٍ وَبَنِينَ﴾                 | 329 |
| 15341384135    | 134 | ﴿وَجَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ﴾                             | 330 |
| 133،138،153    | 135 | ﴿إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ ﴾         | 331 |
| 153،138،160    | 136 | ﴿قَالُوا سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَوَعَظْتَ﴾              | 332 |
|                |     |                                                     |     |

| 152 120 160 | 107 | £0 4                                                 | 222 |
|-------------|-----|------------------------------------------------------|-----|
| 153،138،160 | 137 | ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا خُلُقُ الْأُوَّلِينَ﴾             | 333 |
| 153،160     | 138 | ﴿وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ﴾                        | 334 |
| 177،201،168 | 142 | ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ صَالِحٌ﴾                | 335 |
| 1684        | 143 | ﴿إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ ﴾                     | 336 |
| 1684        | 144 | ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ﴾                    | 337 |
| 177:171     | 146 | ﴿أَتُتْرَكُونَ فِي مَا هَاهُنَا آمِنِينَ﴾            | 338 |
| 171         | 147 | ﴿فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ﴾                             | 339 |
| 171         | 148 | ﴿وَزُرُوعٍ وَنَخْلٍ طَلْعُهَا هَضِيمٌ﴾               | 340 |
| 171:173     | 149 | ﴿وَتَنْحِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا فَنْرِهِينَ﴾ | 341 |
| 181         | 151 | ﴿وَلَا تُطِيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ ﴾             | 342 |
| 181         | 152 | ﴿الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ﴾                | 343 |
| 56:174:181  | 153 | ﴿قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ الْمُسَحَّرِينَ ﴾      | 344 |
| 56.174.181  | 154 | ﴿مَا أَنْتَ إِلَّا بَشَرُّ مِثْلُنَا فَأْتِ بِآيَةٍ﴾ | 345 |
| 189         | 155 | (قَالَ هَلذِهِ عَ نَاقَةُ لَّهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ ﴾   | 346 |
| 194،196     | 160 | ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ الْمُرْسَلِينَ﴾              | 347 |
| 194،196،206 | 161 | ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطٌ أَلَا تَتَّقُونَ﴾ | 348 |
| 196،206     | 162 | ﴿إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ ﴾                     | 349 |
| 196،206     | 163 | ﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ﴾                    | 350 |
| 196،206     | 164 | ﴿وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾           | 351 |

| 98،202  | 165 | ﴿أَتَأْتُونَ الذُّكْرَانَ مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾            | 352 |
|---------|-----|-----------------------------------------------------------|-----|
| 98،202  | 166 | ﴿وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ﴾                 | 353 |
| 203     | 167 | ﴿قَالُواْ لَبِن لَّمْ تَنتَهِ يَنلُوطُ ﴾                  | 354 |
| 204.207 | 168 | ﴿قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُم مِّنَ ٱلْقَالِينَ ﴾             | 355 |
| 204.207 | 169 | ﴿رَبِّ نَجِّنِي وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ﴾             | 356 |
| 223     | 177 | ﴿إِذِ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبٌ أَلَا تَتَّقُونَ﴾             | 357 |
| 215     | 181 | ﴿أَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَلَا تَكُونُواْ﴾                    | 358 |
| 215     | 182 | ﴿وَزِنُواْ بِٱلْقِسُطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ                  | 359 |
| 61.215  | 183 | ﴿وَلَا تَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُمْ ﴾               | 360 |
| 221     | 184 | ﴿وَٱتَّقُواْ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾                         | 361 |
| 227     | 185 | ﴿قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ﴾           | 362 |
| 227     | 186 | ﴿ وَمَآ أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِّثَلُنَا وَإِن نَّظُنُّكَ ﴾ | 363 |
| 227     | 187 | ﴿فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ﴾           | 364 |
| 227     | 188 | ﴿قَالَ رَبِّيَّ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾               | 365 |
| 326     | 214 | ﴿وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ﴾                   | 366 |

# سورة النمل

| 301     | 10 | ﴿وَأَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْتَزُّ كَأَنَّهَا ﴾ | 367 |
|---------|----|------------------------------------------------------------|-----|
| 168-178 | 46 | ﴿قَالَ يَا قَوْمِ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّئَةِ ﴾    | 368 |

| 183     | 47 | ﴿قَالُوا اطَّيَّرْنَا بِكَ وَبِمَنْ مَعَكَ ﴾      | 369 |
|---------|----|---------------------------------------------------|-----|
| 181     | 48 | ﴿وَكَانَ فِي الْمَدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ ﴾       | 370 |
| 202     | 54 | ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ ﴾    | 371 |
| 202     | 55 | أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً       | 372 |
| 197،203 | 56 | ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا ﴾            | 373 |
| 375     | 60 | ﴿أُمَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ﴾        | 374 |
| 375     | 61 | ﴿أُمَّنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ ﴾     | 375 |
| 375     | 62 | ﴿أُمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ﴾      | 376 |
| 375     | 63 | ﴿أُمَّنْ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ الْبَرِّ﴾      | 377 |
| 375     | 64 | ﴿أُمَّنْ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ﴾      | 378 |
| 377     | 88 | ﴿صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِيَّ أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ | 379 |

### سورة القصص

| 63.254 | 4  | ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ ﴾              | 380 |
|--------|----|------------------------------------------------------|-----|
| 63،255 | 7  | ﴿وَأُوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ ﴾ | 381 |
| 63.255 | 8  | ﴿فَالْتَقَطَّهُ آلُ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ﴾     | 382 |
| 63.255 | 9  | ﴿وَقَالَتِ امْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنٍ لِي﴾  | 383 |
| 63     | 11 | ﴿وَقَالَتْ لِأُخْتِهِ قُصِّيهِ فَبَصُرَتْ بِهِ       | 384 |
| 256    | 12 | ﴿وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِعَ مِنْ قَبْلُ      | 385 |
| 256    | 13 | ﴿فَرَدَدْنَاهُ إِلَى أُمِّهِ كَىٰ تَقَرَّ عَيْنُهَا﴾ | 386 |

| ﴿ وَدَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْا                    |
|--------------------------------------------------------------|
|                                                              |
| 388 ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي﴾      |
| ﴿قَالَ رَبِّ بِمَا أَنْعَمْتَ عَلَىَّ فَلَنْ﴾                |
| ﴿فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِينَةِ خَابِفًا يَتَرَقَّبُ            |
| 391 ﴿ فَلَمَّا أَنْ أَرَادَ أَنْ يَبْطِشَ بِالَّذِي ﴾        |
| 392 ﴿ وَجَاءَ رَجُلُ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَ                 |
| 393 ﴿فَخَرَجَ مِنْهَا خَابِفًا يَتَرَقَّبُ قَالَ             |
| ﴿ وَلَمَّا تَوَجَّهَ تِلْقَاءَ مَدْيَنَ قَالَ                |
| وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَ                   |
| هَنَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى الظِّلِّ ﴿            |
| ﴿ فَجَاءَتْهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى ﴿                   |
| 398 ﴿قَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبَتِ اسْتَأْجِ               |
| 399 ﴿قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُنْكِحَكَ إِحْدَى﴾           |
| 400 ﴿قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيَّمَا الْأَجَلَيْنِ  |
| 401 ﴿فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ مِنْ شَاطِئِ الْوَادِ الْأَيْ |
| 402 ﴿وَأَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَ            |
| 403 ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يُأَيُّهَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ    |
| 404 ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلَّيْ  |
| 405 ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِن جَعَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلنَّهَ |
|                                                              |

| 342         | 73 | ﴿وَمِن رَّحْمَتِهِ عَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ ﴾                 | 406 |
|-------------|----|-------------------------------------------------------------|-----|
|             | ت  | سورة العنكبود                                               |     |
| 332         | 7  | ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ             | 407 |
| 94          | 14 | ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِثَ﴾       | 408 |
| 136         | 15 | ﴿فَأَخْيُنَاهُ وَأَصْحَابَ السَّفِينَةِ ﴾                   | 409 |
| 57          | 26 | ﴿فَآمَنَ لَهُ لُوطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ﴾               | 410 |
| 168         | 29 | ﴿أَيِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ وَتَقْطَعُونَ﴾          | 411 |
| 196،213،216 | 36 | ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا﴾                      | 412 |
| 388         | 40 | ﴿فَكُلَّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ ۚ فَمِنْهُم مَّنْ ﴾          | 413 |
| 368         | 43 | ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ ﴾              | 414 |
|             | 1  | سورة الروم                                                  |     |
| 357         | 50 | ﴿فَٱنظُرُ إِلَىٰٓ ءَاثَارِ رَحْمَتِ ٱللَّهِ﴾                | 415 |
|             |    | سورة لقمان                                                  |     |
| 377         | 11 | ﴿هَاذَا خَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ﴾            | 416 |
|             |    | سورة فاطر                                                   |     |
| 357         | 9  | ﴿وَٱللَّهُ ٱلَّذِيَّ أَرْسَلَ ٱلرِّيَحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا﴾ | 417 |

#### سورة الصافات

| 59 | 137 | ﴿وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ﴾ | 418 |
|----|-----|---------------------------------------------------|-----|
| 59 | 138 | ﴿وَبِاللَّيْلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾               | 419 |

#### سورة الزمر

| 333 | 65 | ﴿ وَلَقَدُ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ﴾ | 420 |
|-----|----|--------------------------------------------------------------|-----|
|-----|----|--------------------------------------------------------------|-----|

## سورة غافر

| 107     | 4  | ﴿مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ﴾ | 421 |
|---------|----|-----------------------------------------------------|-----|
| 123،357 | 57 | ﴿ لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَكْبَرُ ﴾     | 422 |

## سورة فصلت

| 150         | 13 | ﴿فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً﴾ | 423 |
|-------------|----|-----------------------------------------------------|-----|
| 150         | 14 | ﴿إِذْ جَاءَتْهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ | 424 |
| 134،160،162 | 15 | ﴿فَأَمَّا عَادُ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ﴾      | 425 |
| 351         | 39 | ﴿وَمِنْ ءَايَتِهِ ۚ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ﴾        | 426 |

## سورة الزخرف

| 357 | 9  | ﴿وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ ﴾           | 427 |
|-----|----|-----------------------------------------------------------|-----|
| 359 | 57 | ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ٱبْنُ مَرْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ ﴾ | 428 |
| 359 | 58 | ﴿وَقَالُوٓاْ ءَأَلِهَتُنَا خَيْرٌ أَمْ هُوَ﴾              | 429 |

| 359 | 59 | ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ ﴾             | 430 |
|-----|----|-------------------------------------------------------------|-----|
| 359 | 60 | ﴿وَلَوْ نَشَآءُ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَّلَّبِكَةً﴾            | 431 |
| 359 | 61 | ﴿ وَإِنَّهُ لِعِلْمٌ لِّلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتَرُنَّ بِهَا ﴾ | 432 |

#### سورة الدخان

| 320 | 25 | ﴿كُمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونِ﴾           | 434 |
|-----|----|--------------------------------------------------|-----|
| 320 | 26 | ﴿وَزُرُوعِ وَمَقَامِ كَرِيمِ﴾                    | 435 |
| 320 | 27 | ﴿وَنَعْمَةٍ كَانُواْ فِيهَا فَكِهِينَ﴾           | 436 |
| 320 | 28 | ﴿كَنَالِكَ ۗ وَأُورَثُنَاهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ﴾ | 437 |
| 320 | 29 | ﴿فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ﴾ | 438 |

#### سورة الأحقاف

| 53 | 21 | ﴿وَاذْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْقَافِ﴾ | 439 |
|----|----|---------------------------------------------------------------|-----|
| 54 | 24 | ﴿فَلَمَّا رَأُوهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أُودِيَتِهِمْ         | 440 |
| 54 | 25 | ﴿تُدَمِّرُ كُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا﴾       | 441 |

#### سورة الحجرات

| 335 | 12 | ﴿وَلَا يَغُتَب بَّعْضُكُم بَعْضًا﴾ | 442 |
|-----|----|------------------------------------|-----|
|     |    |                                    |     |

#### سورة ق

| 376 | 6  | ﴿أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ﴾              | 443 |
|-----|----|----------------------------------------------------------------|-----|
| 376 | 7  | ﴿وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ﴾      | 444 |
| 376 | 8  | ﴿تَبْصِرَةً وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ﴾                  | 445 |
| 376 | 9  | ﴿وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكًا فَأَنْبَتْنَا ﴾ | 446 |
| 376 | 10 | ﴿وَالنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نَضِيدٌ ﴾                 | 447 |
| 376 | 11 | ﴿رِزْقًا لِلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا﴾      | 448 |

## سورة القمر

| 382     | 1  | ﴿اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ ﴾                 | 449 |
|---------|----|----------------------------------------------------------------|-----|
| 382     | 2  | ﴿وَإِنْ يَرَوْا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا ﴾                 | 450 |
| 129     | 11 | ﴿فَفَتَحْنَا أَبْوَابَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِرٍ ﴾         | 451 |
| 129     | 12 | ﴿وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاءُ﴾          | 452 |
| 129     | 13 | ﴿وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلْوَاجٍ وَدُسُرٍ ﴾                | 453 |
| 129     | 14 | ﴿ تَجْرِى بِأَعْيُنِنَا جَزَاءً لِمَنْ ﴾                       | 454 |
| 170-190 | 29 | ﴿فَنَادَوْا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاظَى فَعَقَرَ﴾                   | 455 |
| 170-190 | 30 | ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ﴾                             | 456 |
| 170-190 | 31 | ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً ﴾            | 457 |
| 198     | 36 | ﴿ وَلَقَدْ أَنْذَرَهُمْ بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالنُّذُرِ ﴾ | 458 |

| 55.210 | 37 | ﴿وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطَمَسْنَا﴾     | 459 |
|--------|----|-----------------------------------------------------|-----|
| 210    | 38 | ﴿وَلَقَدْ صَبَّحَهُم بُكُرَةً عَذَابٌ مُّسْتَقِرَّ﴾ | 460 |
| 210    | 39 | ﴿فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُرِ﴾                      | 461 |

## سورة الواقعة

| 343 | 63 | ﴿أَفَرَءَيْتُم مَّا تَحْرُثُونَ﴾                           | 462 |
|-----|----|------------------------------------------------------------|-----|
| 343 | 64 | ﴿عَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ ٓدَ أَمْ نَحْنُ ٱلزَّرِعُونَ﴾     | 463 |
| 343 | 65 | ﴿لَوْ نَشَآءُ لَجَعَلْنَهُ حُطَّمَا فَظَلْتُمْ﴾            | 464 |
| 343 | 66 | ﴿إِنَّا لَمُغْرَمُونَ﴾                                     | 465 |
| 343 | 67 | ﴿بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ﴾                                 | 466 |
| 343 | 68 | ﴿أَفَرَءَيْتُمُ ٱلْمَآءَ ٱلَّذِي تَشْرَبُونَ﴾              | 467 |
| 343 | 69 | ﴿عَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ﴾                  | 468 |
| 343 | 70 | ﴿لَوْ نَشَآهُ جَعَلْنَكُ أُجَاجًا﴾                         | 469 |
| 343 | 71 | ﴿أَفَرَءَيْتُمُ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ﴾                 | 470 |
| 343 | 72 | ﴿ عَأَنتُم أَنشَأْتُم شَجَرَتَهَا أَمْ نَحُنُ ﴾            | 471 |
| 343 | 73 | ﴿نَحُنُ جَعَلْنَهَا تَذْكِرَةً وَمَتَنَعًا لِّلْمُقُوِينَ﴾ | 472 |

## سورة الحشر

| 387 | 2  | ﴿هُوَ ٱلَّذِيَّ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾                    | 473 |
|-----|----|-------------------------------------------------------------------|-----|
| 368 | 21 | ﴿لَوْ أَنزَلْنَا هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ﴾ | 474 |

#### سورة الصف

| 246 | 5 | ﴿وَإِذْ قَالَ موسى لِقَوْمِهِۦ يَنقَوْمٍ﴾ | 475 |
|-----|---|-------------------------------------------|-----|
|-----|---|-------------------------------------------|-----|

#### سورة المنافقون

| 151 8 | ﴿يَقُولُونَ لَبِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ﴾ | 476 |
|-------|--------------------------------------------------|-----|
|-------|--------------------------------------------------|-----|

#### سورة التغابن

| 356 | 7 | ﴿زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَن لَّن يُبْعَثُواْ ﴾ | 477 |
|-----|---|-----------------------------------------------------|-----|
|-----|---|-----------------------------------------------------|-----|

#### سورة التحريم

| 52,58 | 10 | ﴿ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ | 478 |
|-------|----|----------------------------------------------|-----|
|       |    |                                              |     |

#### سورة الحاقة

| 54 | 6 | ﴿وَأَمَّا عَادٌ فَأُهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ ﴾      | 479 |
|----|---|------------------------------------------------------|-----|
| 54 | 7 | ﴿سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَانِيَةً﴾ | 480 |
| 54 | 8 | ﴿فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ ﴾      | 481 |

#### سورة نوح

| 94 | 1 | ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ﴾ | 482 |
|----|---|----------------------------------------------------------|-----|
| 90 | 2 | ﴿قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ﴾         | 483 |
| 90 | 3 | ﴿أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ﴾        | 484 |

| 90              | 4  | ﴿يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرْكُمْ﴾ | 485 |
|-----------------|----|----------------------------------------------------|-----|
| 92،121          | 10 | ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ﴾                 | 486 |
| 121-122-134-153 | 11 | ﴿يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا﴾        | 487 |
| 92:121:122      | 12 | ﴿وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ﴾             | 488 |
| 98،99،105،123   | 13 | ﴿مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وقارا﴾           | 489 |
| 99،105،123      | 14 | ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا ﴾                   | 490 |
| 99،106          | 15 | ﴿أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ﴾      | 491 |
| 99،106،124      | 16 | ﴿وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا﴾               | 492 |
| 99،124          | 17 | ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا﴾   | 493 |
| 125 ،99 ،124    | 18 | ﴿ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ           | 494 |
| 99،100،125      | 19 | ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا﴾       | 495 |
| 99،100،125      | 20 | ﴿لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا﴾            | 496 |
| 51،94           | 26 | ﴿وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ﴾   | 497 |
| 51،94           | 27 | ﴿إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ ﴾     | 498 |
| 86.87           | 28 | ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَىُّ وَلِمَنْ دَخَلَ﴾ | 499 |
| L               |    |                                                    |     |

## سورة المدثر

| 77 | 1 | ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ﴾ | 500 |
|----|---|------------------------------|-----|
| 77 | 2 | ﴿قُمْ فَأَنْذِرْ﴾            | 501 |

| 77 | 3 | ﴿وَرَبَّكَ فَكَيِّرْ﴾         | 502 |
|----|---|-------------------------------|-----|
| 77 | 4 | ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ﴾       | 503 |
| 77 | 5 | ﴿وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ﴾       | 504 |
| 77 | 6 | ﴿وَلَا تَمْنُنْ تَسْتَكْثِرُ﴾ | 505 |
| 77 | 7 | ﴿وَلِرَبِّكَ فَاصْبِرْ﴾       | 506 |

#### سورة المرسلات

| ون﴾ 39 | فإن كان لكم كيد فكي ﴿ |
|--------|-----------------------|
|--------|-----------------------|

## سورة النازعات

| 246،266،303 | 18 | ﴿فَقُلْ هَلِ لَّكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّىٰ﴾            | 508 |
|-------------|----|------------------------------------------------------|-----|
| 246،266،303 | 19 | ﴿وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَتَخْشَىٰ﴾             | 509 |
| 387         | 25 | ﴿فَأَخَذَهُ ٱللَّهُ نَكَالَ ٱلْآخِرَةِ وَٱلْأُولَى ﴾ | 510 |
| 387         | 26 | ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَعِبْرَةً لِّمَن يَخْشَنَّ ﴾     | 511 |

## سورة الشمس

| 56     | 11 | ﴿كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَاهَا﴾                 | 512 |
|--------|----|--------------------------------------------------|-----|
| 56     | 12 | ﴿إِذِ انْبَعَثَ أَشْقَاهَا﴾                      | 513 |
| 56.169 | 13 | ﴿فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ نَاقَةَ اللَّهِ﴾ | 514 |
| 56.170 | 14 | ﴿فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ | 515 |

| 56،170 | 15 | ﴿وَلَا يَخَافُ عُقْبَاهَا﴾ | 516 |
|--------|----|----------------------------|-----|
|        |    |                            |     |

# سورة العلق

| 77 | 1 | ﴿اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾  | 517 |
|----|---|-------------------------------------------|-----|
| 77 | 2 | ﴿خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ﴾         | 518 |
| 77 | 3 | ﴿اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ﴾           | 519 |
| 77 | 4 | ﴿الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ﴾             | 520 |
| 77 | 5 | ﴿عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ | 521 |

# ثانيا/ فهرس أطراف الحديث

| رقم الصفحة | ورود الحديث   | طرف الحديث                                  | م  |
|------------|---------------|---------------------------------------------|----|
| 335        | مسلم          | (أتدرون ما الغيبة؟ قالوا: الله ورسوله أعلم) | 1  |
| 383        | البخاري       | (أتي النبي صلى الله عليه وسلم بإناءٍ)       | 2  |
| 332        | البخاري ومسلم | (أرأيتم لو أن نهرا بباب أحدكم يغتسل فيه)    | 3  |
| 345        | مسلم          | (أحب الكلام إلى الله تعالى أربع)            | 4  |
| 334        | البخاري ومسلم | (اجتنبوا السبع الموبقات)                    | 5  |
| 215        | البخاري ومسلم | (أعطيت خمسا لم يعطهن أحد من الأنبياء)       | 6  |
| 384        | البخاري       | (أفلا أكون عبدا شكورا)                      | 7  |
| 333        | البخاري ومسلم | (ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟)                 | 8  |
| 345        | البخاري       | (الحمد لله الذي كفانا وأروانا، غير مكفي)    | 9  |
| 345        | مسلم          | (الطهور شطر الإيمان، والحمد لله)            | 10 |
| 327        | مسلم          | (اللهم! أكثر ماله وولده)                    | 11 |
| 95         | البخاري       | (اللهم أنج سلمة بن هشام)                    | 12 |
| 346        | مسلم          | (اللهم إني أعوذ بك من زوال نعمتك)           | 13 |
| 328        | مسلم          | (اللهم علِّمْه الحكمة )                     | 14 |
| 328        | البخاري       | (اللَّهُمَّ فَقِّهُه في الدين)              | 15 |
| 96         | البخاري       | (اللهم منزل الكتاب، سريع الحساب)            | 16 |
| 382        | البخاري       | (أن أهل مكة سألوا رسول الله أن يريهم آية)   | 17 |
| 334        | مسلم          | (إن الله كره لكم ثلاثًا: قيل وقال)          | 18 |
| 343        | مسلم          | (إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة)     | 19 |
| 351        | مسلم          | (أن امرأة أتت رسول الله فقالت)              | 20 |
| 351        | البخاري       | (أن امر أة من جهينة، جاءت إلى النبي)        | 21 |
| 325        | مسلم          | (أن رجلا سأل النبي فأعطاه غنما)             | 22 |

| 386 | مسلم          | (أن رسول الله رأى خاتما من ذهب)          | 23 |
|-----|---------------|------------------------------------------|----|
| 386 | البخاري       | (أن رسول الله لما قدم مكة، أبى أن يدخل)  | 24 |
| 336 | مسلم          | (إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه)       | 25 |
| 352 | مسلم          | (أن ناسا من أصحاب النبي قالوا)           | 26 |
| 383 | البخاري       | (انشق القمر على عهد رسول الله فرقتين)    | 27 |
| 331 | البخاري ومسلم | (انطلق ثلاثة نفر ممن كان قبلكم)          | 28 |
| 389 | البخاري       | (أن قريشا أهمتهم المرأة المخزومية)       | 29 |
| 336 | البخاري       | (إني لأدخل في الصلاة، وأنا أريد إطالتها) | 30 |
| 329 | البخاري       | (إن هذا اخترط سيفي وأنا نائم، فاستيقظت)  | 31 |
| 327 | أبو داوود     | (أوصيك يا معاذ لا تدعن في دبر كل)        | 32 |
| 78  | البخاري ومسلم | (بينما رسول الله يصلي عند البيت)         | 33 |
| 366 | البخاري       | (بينما نحن جلوس مع النبي في المسجد)      | 34 |
| 365 | البخاري       | (جاء رجل إلى رسول الله من أهل نجد)       | 35 |
| 360 | البخاري ومسلم | (جاء رجل من بني فزارة إلى النبي)         | 36 |
| 340 | البخاري ومسلم | (دخلت امر أة النار في هرة ربطتها)        | 37 |
| 385 | البخاري       | (دخل النبي مكة يوم الفتح، وحول البيت)    | 38 |
| 337 | البخاري       | (دعوه و هريقوا على بوله سجلا من ماء)     | 39 |
| 346 | مسلم          | (ربنا لك الحمد ملء السماوات والأرض)      | 40 |
| 40  | الترمذي       | (شيبتني هود، والواقعة، والمرسلات)        | 41 |
| 49  | البخاري       | (صارت الأوثان التي كانت في قوم)          | 42 |
| 384 | البخاري       | (صلوا كما رأيتموني أصلي)                 | 43 |
| 383 | البخاري       | (عطش الناس يوم الحديبية)                 | 44 |
| 381 | البخاري ومسلم | (فرج عن سقف بيتي وأنا بمكة)              | 45 |
| 75  | البخاري ومسلم | (فلو كنت ثم لأريتكم قبره إلى جانب)       | 46 |

| 388         | البخاري       | (فوالله لا الفقر أخشى عليكم)            | 47 |
|-------------|---------------|-----------------------------------------|----|
| 328         | البخاري       | (قسم النبي قسمة كبعض ما كان يقسم)       | 48 |
| 330         | البخاري       | (كان غلام يهودي يخدم النبي فمرض)        | 49 |
| 337         | البخاري ومسلم | (كنت أمشي مع رسول الله وعليه برد)       | 50 |
| 339         | البخاري ومسلم | (كان في بني إسرائيل رجل قتل)            | 51 |
| 340         | البخاري ومسلم | (لله أشد فرحا بتوبة عبده حين يتوب إليه) | 52 |
| 388         | البخاري ومسلم | (لا تدخلوا على هؤلاء المعذبين)          | 53 |
| 385         | مسلم          | (لتأخذوا عني مناسككم فإني لا أدري)      | 54 |
| 343         | البخاري       | (نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس)      | 55 |
| 164.240.378 | البخاري ومسلم | (ما من الأنبياء نبي إلا أعطي)           | 56 |
| 370         | البخاري       | (مثل القائم على حدود الله والواقع فيها) | 57 |
| 372         | البخاري       | (مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن)           | 58 |
| 385         | مسلم          | (من رأی منکم منکرا فلیغیره بیده)        | 59 |
| 345         | مسلم          | (من سبح الله في دبر كل صلاة)            | 60 |
| 329         | أحمد          | (من يمنعك مني؟ فقال: كن خير آخذ)        | 61 |
| 96          | البخاري       | (ملأ الله بيوتهم وقبور هم نارا)         | 62 |
| 326         | مسلم          | (يا بني كعب بن لؤي، أنقذوا أنفسكم)      | 63 |
| 208         | البخاري ومسلم | (يرحم الله لوطا، لقد كان يأوي إلى ركن)  | 64 |

# ثالثًا/ فهرس الأعلام المترجم لهم

| رقم الصفحة | العلم                             | م  |
|------------|-----------------------------------|----|
| 96         | أبو بكر بن العربي                 | 1  |
| 164        | ابن حجر العسقلاني                 | 2  |
| 372        | بدر الدين العيني                  | 3  |
| 45         | سيد قطب إبراهيم                   | 4  |
| 162        | زكريا بن محمد الأنصاري            | 5  |
| 40         | عبد الرحمن السيوطي                | 6  |
| 368        | محمد بن أبي بكر (ابن قيم الجوزية) | 7  |
| 151        | محمد الطاهر بن عاشور              | 8  |
| 163        | محمد متولي الشعر اوي              | 9  |
| 46         | مناع خليل القطان                  | 10 |
| 106        | يحيى بن شرف النووي                | 11 |
| 199        | يوسف القرضاوي                     | 12 |

#### رابعا / فهرس المراجع

- ، القرآن الكريم كتاب الله عز وجل
- 1- إتقان. الإتقان في علوم القرآن، لعبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي، (ت: 911هـ)، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الناشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة: 1394 هـ / 1974 م
- 2- أحكام القرآن، لمحمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي، (ت: 543 هـ)، تحقيق: محمد عبد القادر عطا الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان الطبعة: الثالثة، 1424 هـ 2003 م.
  - 3- أدب الأنبياء مع الخلق في القرآن الكريم، لعبد الله الغامدي، رسالة ماجستير مقدمة لجامعة أم القرى كلية الدعوة وأصول الدين شعبة التفسير في العام الجامعي: 1429 هـ 1430 هـ، والرسالة لم تتول طبعها دار نشر.
  - 4- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى، (ت: 982 هـ)، ط دار إحياء التراث العربي بيروت.
  - 5- أزمة العقل المسلم، المؤلف: لعبد الحميد أحمد أبو سليمان، الناشر: الدار العالمية للكتاب الإسلامي، الطبعة الثانية (1412هـ -1992م)
  - 6- **أصول الدعوة وطرقها** 3، من مناهج جامعة المدينة العالمية، الناشر: جامعة المدينة العالمية.
    - 7- أطلس القرآن لشوقي أبو خليل، (ت: 1431 هـ)، ط. دار الفكر المعاصر بيروت لبنان، الطبعة الثانية (1423 هـ 2003م)
    - 8- أعلام. الأعلام، لخير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي، (ت: 1396هـ)، طدار العلم للملايين الطبعة الخامسة عشر مايو 2002 م

- 9 بداية. البداية والنهاية، لإسماعيل بن عمر بن كثير القرشي، (ت: 774هـ)، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، الناشر: دار هجر للطباعة والنشر، الطبعة: الأولى، 1418 هـ 1997 م.
- 10 بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، لمجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادى، (ت: 817هـ)، تحقيق: محمد علي النجار، ط المجلس الأعلى للشئون الإسلامية لجنة إحياء التراث الإسلامى، القاهرة، عام النشر: 1416 هـ 1996 م
  - 11- تبيان. التبيان في أيمان القرآن، لمحمد بن أبي بكر بن أبوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، (ت: 751هـ)، بتحقيق عبد الله بن سالم البطاطي، ط دار عطاءات العلم (الرياض) دار ابن حزم (بيروت) الطبعة: الرابعة، 1440 هـ 2019 م.
- 12- تحرير. التحرير والتنوير «تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد»، لمحمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (ت: 1393هـ)، الدار التونسية للنشر -1974م، تونس 1984 هـ.
  - 13- تصوير. التصوير الفني في القرآن، لسيد قطب إبراهيم (ت: 1385هـ)، طدار الشروق الطبعة السابعة عشرة عام 2004م
- 14- تعريفات. التعريفات، لعلي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني، (ت: 531هـ)، ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر، دار الطباعة: دار الكتب العلمية بيروت -لبنان الطبعة: الأولى 1403هـ 1983م
- 15- تفسير. التفسير الوسيط للقرآن الكريم، لمجموعة من العلماء بإشراف البحوث الإسلامية مجمع بالأزهر، ط الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، الطبعة الأولى، (1393 هـ 1973) إلى (1414هـ -1993م)

- 16- تفسير. التفسير الوسيط للقرآن الكريم، لمحمد سيد طنطاوي، (ت: 1431هـ)، الناشر: دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، الفجالة القاهرة الطبعة: الأولى (1997، 1998م.)
- 17- تفسير. التفسير الوسيط، لوهبة بن مصطفى الزحيلي، (ت: 1436هـ)، ط. دار الفكر دمشق الطبعة الأولى 1422 هـ.
  - 18- تفسير القرآن العظيم، لإسماعيل بن عمر بن كثير القرشي، (ت: 774هـ)، المحقق: سامي بن محمد السلامة الناشر: دار طيبة للنشر والتوزيع الطبعة: الثانية 1420 هـ 1999 م
- 19- تاج العروس من جواهر القاموس، لمحمد مرتضى الحسيني الزبيدي، (ت: 1205هـ)، من إصدارات: وزارة الإرشاد والأنباء في الكويت المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب بدولة الكويت بدون تاريخ طباعة.
- 20- تفسير سورة الحجر، ليوسف القرضاوي (ت: 1444هـ)، الناشر مكتبة وهبة الطبعة الأولى (1433هـ- 2012)
  - 21- تهذيب الأسماء واللغات، لمحيي الدين يحيى بن شرف النووي، (ت: 676هـ)، ط دار الكتب العلمية، بيروت لبنان.
  - 22- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، لعبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي، (ت: 1376هـ)، ط مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى 1420هـ 2000 م.
    - 23- جامع. الجامع لأحكام القرآن، لمحمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، (ت: 671هـ)، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، الناشر: دار الكتب المصرية القاهرة، الطبعة: الثانية، 1384 هـ 1964 م.
      - 24- جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لأبي جعفر، محمد بن جرير الطبري، (ت: 310هـ)، ط. دار هجر الطبعة: الأولى، 2001م.

- 25- جلاء الأفهام في فضل الصلاة على محمد خير الأثام، لمحمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، (ت: 751هـ)، المحقق: شعيب الأرناؤوط عبد القادر الأرناؤوط، الناشر: دار العروبة الكويت الطبعة: الثانية، 1407هـ م1987.
  - 26- حوار. الحوار آدابه وضوابطه في ضوع الكتاب والسنة، ليحيى زمزمي، طدار التربية والتراث مكة المكرمة، ودار رمادي للنشر بالدمام الطبعة الأولى 1994م.
- 27- خطابنا الإسلامي في عصر العولمة، ليوسف عبد الله القرضاوي، (ت: 1444 هـ)، ط. دار الشروق الطبعة الأولى 1424 هـ 2004م
- 28- حلال. الحلال والحرام، ليوسف القرضاوي (ت: 1444 هـ)، ط مكتبة وهبة، الطبعة الثانية والعشرون (1418 هـ 1997)
- 29- رحيق. الرحيق المختوم، لصفي الرحمن المباركفوري، ط. دار الوفاء الطبعة العشرون 2009.
  - 30- خصائص. الخصائص العامة للإسلام، ليوسف القرضاوي، (ت: 1444 هـ)، طمؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية (1404 هـ-1983م)
- 31- ديباج. الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، لإبراهيم بن علي بن محمد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري، (ت: 799 هـ)، تحقيق وتعليق: الدكتور محمد الأحمدي أبو النور، الناشر: دار التراث للطبع والنشر، القاهرة.
  - 32- دراسات في اليهودية والمسيحية وأديان الهند، لمحمد ضياء الأعظمي، ط مكتبة الرشد بالرياض، الطبعة الثانية 2003م
- 33- دعوة الرسل عليهم السلام، لأحمد غلوش، (ت: 1396 هـ)، الناشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى 1423 هـ -2002م.

- 34- ذيل طبقات الحنابلة، لابن رجب زين الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين أحمد البغدادي الحنبلي، (ت: 795 هـ)، تصحيح: محمد حامد الفقى، الناشر: مطبعة السنة المحمدية، القاهرة 1732هـ 1952م.
- 35- روح. الروح، لمحمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، (ت: 751 هـ) ط. دار الكتب العلمية بيروت.
- 36- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، لشهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، (ت: 1270هـ)، تحقيق: علي عبد الباري عطية الناشر: دار الكتب العلمية بيروت الطبعة:الأولى، 1415هـ.
- 37- زهرة التفاسير، لمحمد بن أحمد بن مصطفى بن أحمد المعروف بأبي زهرة، (ت: 1394 هـ)، دار الطباعة: دار النشر: دار الفكر العربي
  - 38- سيرة. السيرة النبوية، لعبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، أبو محمد، جمال الدين، (ت: 213 هـ)، بتحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، طشركة الطباعة الفنية المتحدة.
- 39- سنن أبي داوود، لأبي داود، سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير الأزدي السجستاني، (ت: 275 هـ)، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، الناشر: المكتبة العصرية، صيدا بيروت، بدون تاريخ طباعة.
  - 40- سنن الترمذي، لمحمد بن عيسى بن سورة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، (ت: 279 هـ)، ط دار الغرب الإسلامي بيروت طبعة 1998م.
  - 41- شذرات الذهب في أخبار من ذهب، لعبد الحي بن أحمد بن محمد ابن العماد العكري الحنبلي، (ت: 1089 هـ)، تحقيق: محمود الأرناؤوط، وخرج أحاديثه: عبد القادر الأرناؤوط، الناشر: دار ابن كثير، دمشق—بيروت، الطبعة: الأولى (1406 هـ 1986 م)

- 42- صحيح البخاري، لأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، (ت: 256 هـ)، بتحقيق د. مصطفى ديب البغا، الناشر: (دار ابن كثير، دار اليمامة) دمشق الطبعة: الخامسة، 1414 هـ 1993 م
  - 43- صحيح مسلم، لأبي الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري (ت: 261 هـ)، بتحقيق: أحمد بن رفعت بن عثمان حلمي القره حصاري وآخرون، الناشر: دار الطباعة العامرة تركيا عام النشر: 1334 هـ.
- 44- صحيح. الصحيح المسند من أسباب النزول، لمقبل بن هادي الوادعي، (ت: 1422 هـ)، ط مكتبة صنعاء الأثرية الطبعة الثانية 1425ه، 2004م
- 45- صحاح. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، لإسماعيل بن حماد الجو هري الفارابي، (ت: 393 هـ)، تحقيق: أحمد عبد الغفور، طبعة دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الرابعة 1407 هـ 1987 م.
- 46- ضوع. الضوع اللامع لأهل القرن التاسع، لمحمد بن عبد الرحمن بن محمد بن أبي بكر بن عثمان بن محمد السخاوي، (ت: 902 هـ)، الناشر: منشورات دار مكتبة الحياة بيروت، بدون تاريخ نشر.
- 47- طبقات الشافعية الكبرى، لتاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين السبكي، (ت: 771 هـ)، تحقيق د. محمود محمد الطناحي، و د. عبد الفتاح محمد الحلو، الناشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع الطبعة: الثانية، 1413هـ.
- 48- **طريق الهجرتين وباب السعادتين**، لمحمد بن أبي بكر بن أيوب ابن قيم الجوزية، (ت: 751 هـ)، حققه: محمد أجمل الإصلاحي وآخرون، الناشر: دار عطاءات العلم (الرياض) دار ابن حزم (بيروت)، الطبعة: الرابعة، 1440 هـ 2019 م (الأولى لدار ابن حزم)
  - 49- عبرة. العبرة من قصة موسى -عليه السلام-، لمحمد خيري عدوي، وهو في الأصل رسالة ماجستير مقدمة لجامعة الملك عبد العزيز كلية الشريعة والدراسات الإسلامية سنة 1979،1980م.

- 50- علوم البلاغة «البيان، المعاني، البديع»، لأحمد بن مصطفى المراغي طدار الكتب العلمية، بيروت- لبنان الطبعة الثالثة 1993م.
  - 51- عمدة القاري شرح صحيح البخاري، لبدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العيني، (ت: 855 هـ)، عنيت بنشره وتصحيحه والتعليق عليه: شركة من العلماء بمساعدة إدارة الطباعة المنيرية، لصاحبها ومديرها محمد منير عبده أغا الدمشقي وصورتها دور أخرى: مثل (دار إحياء التراث العربي، ودار الفكر) بيروت.
    - 52- فتح الباري شرح صحيح البخاري، لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني، (ت: 852 هـ)، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه: محمد فؤاد عبد الباقي، وقام بإخراجه وتصحيح تجاربه: محب الدين الخطيب الناشر: المكتبة السلفية \_ مصر الطبعة: «السلفية الأولى»، 1380 هـ 1390 هـ.
- 53- فتح الرحمن بكشف ما التبس من القرآن، لزكريا بن محمد بن أحمد بن زكريا الأنصاري السنيكي المصري، (ت: 926 هـ)، تحقيق الدكتور محمد علي الصابوني، ط: دار القرآن الكريم بيروت 1983م.
- 54- فتح القدير، لمحمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني، (ت: 1250 هـ)، ط دار ابن كثير، دار الكلم الطيب دمشق، بيروت، الطبعة: الأولى 1414 هـ.
- 55- في ظلال القرآن، لسيد قطب، (ت: 1385 هـ)، ط دار الشروق الطبعة السابعة عشرة 1992
- 56- قصص الأنبياء، لعبد الوهاب النجار (ت: 1862 هـ)، ط. دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان الطبعة الأولى(2005-1425)
- 57- قاموس. القاموس المحيط، لمجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادى، (ت: 1817 هـ)، تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي، طمكتبة الرسالة، الطبعة الثامنة (1246ه -2005)

- 58- قدوة. القدوة مبادئ ونماذج، لصالح بن عبد الله بن حميد، الناشر: الكتاب منشور على موقع وزارة الأوقاف السعودية بدون بيانات.
- 59- قصة. القصة في القرآن، لمحمد سيد طنطاوي، (ت: 1431 هـ)، ط. نهضة مصر، الطبعة الأولى 1996م
  - 60- قصص. القصص القرآني عرض وقائع وتحليل أحداث، لصلاح الخالدي (ت: 1443هـ)، ط دار القلم دمشق الطبعة الأولى 1998م
- 61- كشاف. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، لمحمود بن عمر بن أحمد الزمخشري، (ت: 538 هـ)، الناشر: دار الريان للتراث بالقاهرة دار الكتاب العربي ببيروت، الطبعة: الثالثة 1407 هـ 1987 م.
- 62- لباب التأويل في معاني التنزيل لعلاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم بن عمر الشيحي أبو الحسن، المعروف بالخازن (ت 741 هـ) تصحيح: محمد علي شاهين الناشر: دار الكتب العلمية بيروت الطبعة: الأولى، 1415 هـ
  - 63- **لسان العرب**، لمحمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري، (ت: 711هـ)، طدار المعارف.
- 64- محرر. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لأبي محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطية الأندلسي المحاربي (ت: 542هـ)، ط دار الكتب العلمية بيروت الطبعة: الأولى 1422هـ
  - 65- مدخل. المدخل إلى علم الدعوة، لمحمد أبو الفتح البيانوني، (ت: 1396هـ)، ط. الشؤون الإسلامية بقطر الطبعة الرابعة 1997م.
  - 66- مستفاد. المستفاد من القصص القرآني للدعوة والدعاة، لعبد الكريم زيدان، (ت: 1435هـ)، ط الرسالة الطبعة الأولى 1998.

- 67- معجم. المعجم الوسيط، الصادر من مجمع اللغة العربية بالقاهرة، الناشر مكتبة الشروق الدولية، الطبعة الرابعة (1425هـ-2004)
- 68- مفردات. المفردات في غريب القرآن، لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، (ت: 502هـ)، تحقيق صفوان عدنان الداودي الناشر: دار القلم، الدار الشامية دمشق بيروت الطبعة: الأولى 1412 هـ
  - 69- منهاج. المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج لمحيي الدين يحيى بن شرف النووي، (ت: 676هـ)، الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت الطبعة: الثانية، 1392هـ.
    - 70- **مواهب. المواهب اللدنية بالمنح المحمدية**، لأحمد بن محمد بن أبى بكر بن عبد الملك القسطلاني القتيبي المصري، (ت: 923هـ)، الناشر: المكتبة التوفيقية، القاهرة- مصر
  - 71- **موسوعة. الموسوعة الفقهية الكويتية،** الصادرة عن: وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية الكويت الطبعة: (من 1404 1427 هـ)
- 72- **مباحث في علوم القرآن،** لمناع القطان، (ت: 1420هـ)، ط مكتبة و هبة الطبعة الحادية عشرة عام 2000م.
- 73- مجموع الفتاوى، لأحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية، (ت: 728هـ)، جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم رحمه الله وساعده: ابنه محمد، الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف المدينة المنورة السعودية عام النشر: 1425 هـ 2004 م.
- 74- مدارج السائكين في منازل السائرين، لمحمد بن أبي بكر بن أبوب ابن قيم الجوزية، (ت: 751هـ)، تحقيق: محمد أجمل الإصلاحي، وآخرون. الناشر: دار عطاءات العلم (الرياض) دار ابن حزم (بيروت) الطبعة: الثانية، 1441 هـ 2019 م (الأولى لدار ابن حزم)

- 75- **مرشد الدعاة، لمحمد نمر الخطيب**، طدار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت. الطبعة الأولى، 1401هـ/ 1981م
- 76- مسند الإمام أحمد بن حنبل، لأحمد بن محمد بن حنبل، (ت: 241هـ)، بتحقيق شعيب الأرناؤوط عادل مرشد، وآخرون، الناشر: مؤسسة الرسالة الطبعة: الأولى، 1421 هـ 2001 م.
- 77- معارج التفكر ودقائق التدبر، لعبد الرحمن حسن حبنكة الميداني، (ت: 1425هـ)، طدار القلم دمشق الطبعة الأولى 2006م.
- 78- معالم التنزيل في تفسير القرآن، لأبي محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي، (ت: 516هـ)، بتحقيق عبد الرزاق المهدي، طدار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى، 1420 هـ.
  - 79- معجم الأدباع: إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، لياقوت بن عبد الله الرومي الحموي، (ت: 626هـ)، بتحقيق: إحسان عباس الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت الطبعة: الأولى، 1414 هـ 1993 م
- 80- معجم البلدان، لياقوت بن عبد الله الرومي الحموي، (ت: 626هـ)، الناشر: دار صادر، بيروت، الطبعة الثانية 1995م
- 81- معجم الفروق اللغوية، لأبي هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (ت: 395هـ)، تحقيق محمد إبراهيم سليم، طدار العلم والثقافة للنشر والتوزيع، القاهرة مصر.
  - 82- معجم مقاييس اللغة، لأحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي، (ت: 395هـ)، أبو الحسين تحقيق: عبد السلام محمد هارون الناشر: دار الفكر عام النشر: (1399هـ 1979م).
- 83- مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير لأبي عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي، (ت: 606هـ)، ط دار إحياء التراث العربي بيروت الطبعة: الثالثة 1420 هـ

- 84- من أعلام الدعوة والحركة الإسلامية المعاصرة، لعبد الله العقيل، ط دار البشير الطبعة السابعة 2008م.
- 85- مناهج البحث العلمي، لعبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات الكويت، الطبعة الثالثة 1977م
  - 86- من بلاغة القرآن المعاني -البيان البديع"، لمحمد شعبان علوان، والدكتور نعمان شعبان علوان، ط الدار العربية للنشر والتوزيع الطبعة الثانية 1998م
- 87- نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، لعدد من المختصين بإشراف الشيخ/ صالح بن عبد الله بن حميد إمام وخطيب الحرم المكي، الناشر: دار الوسيلة للنشر والتوزيع، جدة الطبعة: الرابعة.
  - 88- هداية المرشدين إلى طرق الوعظ والخطابة، لعلي محفوظ، (ت: 1361هـ)، طبعة دار الاعتصام الطبعة التاسعة 1399هـ 1979م.
  - 89- وافي. الوافي بالوفيات، لصلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي، (ت: 764هـ)، بتحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى الناشر: دار إحياء التراث بيروت عام النشر: 1420هـ- 2000م.
- 90- وجيز. الوجيز في أصول الفقه، لوهبة الزحيلي (ت: 1436هـ)، طدار الفكر المعاصر بيروت ودار الفكر دمشق، إعادة الطبعة الأولى1419هـ، 1999م

\*\*\*\*\*

#### فهرس الموضوعات

| الصفحة | فهرس الموضوعات                                                                                      |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2      | الإهداء                                                                                             |
| 3      | شكر وتقدير                                                                                          |
| 4      | ملخص الرسالة بالعربية                                                                               |
| 5      | Summary of the thesis                                                                               |
| 7      | المقدمة                                                                                             |
| 35     | الفصل التمهيدي                                                                                      |
| 36     | المبحث الأول: التعريف بمصطلحات البحث                                                                |
| 39     | المبحث الثاني: التعريف بالسورة وفضلها وآياتها ووقت<br>نزولها                                        |
| 41     | المبحث الثالث: استعراض السورة وقضاياها الرئيسة                                                      |
| 43     | المبحث الرابع: بيان لأهمية القصص القرآني من خلال سورة هود، والحكمة من تكرار القصص في القرآن الكريم. |
| 48     | المبحث الخامس: تعريف موجزٌ بالرسل الواردين في السورة                                                |
| 49     | 1- نوح - عليه السلام-                                                                               |
| 53     | 2- هود - عليه السلام-                                                                               |
| 55     | 3- صالح- عليه السلام-                                                                               |
| 57     | 4- لوط- عليه السلام-                                                                                |
| 60     | 5- شعيب- عليه السلام-                                                                               |
| 62     | 6- موسى- عليه السلام-                                                                               |
| 76     | 7-خاتم الأنبياء والمرسلين محمد - صلى الله عليه وسلم-                                                |
| 81     | الباب الأول: المناهج الدعوية في رسالة نوح ـعليه السلامـ                                             |

| 82  | الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة نوح-عليه السلام- |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 83  | المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة                    |
| 84  | المطلب الأول: تعريف معنى الرفق                        |
| 84  | المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم)                |
| 85  | المطلب الثالث: وصف الله له بأنه أخوهم                 |
| 85  | المطلب الرابع: ندائه على ابنه (يا بني)                |
| 86  | المطلب الخامس: إظهار الخوف والشفقة على قومه           |
| 86  | المطلب السادس: الدعاء لوالديه وللمؤمنين والمؤمنات.    |
| 87  | المبحث الثاني/ الترغيب                                |
| 88  | المطلب الأول: تعريف معنى الترغيب                      |
| 88  | المطلب الثاني: الترغيب في قبول الحق                   |
| 92  | المطلب الثالث: حثهم على الاستغفار                     |
| 92  | المطلب الرابع: الترغيب في ذكر الله عند ركوب السفينة   |
| 93  | المبحث الثالث/ الترهيب                                |
| 93  | المطلب الأول: تعريف معنى الترهيب                      |
| 94  | المطلب الثاني: الترهيب من عذاب الله                   |
| 94  | المطلب الثالث: الدعاء على العصاة بالهلاك              |
| 97  | المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله                      |
| 97  | المطلب الأول: تعريف معنى التذكير بنعم الله.           |
| 98  | المطلب الثاني: نعمة الخلق أطوارا                      |
| 99  | المطلب الثالث: نعمة خلق السماوات والأرض والشمس والقمر |
| 99  | المطلب الرابع: نعمة جعل الأرض مبسوطة والسبل الفجاج    |
| 100 | المطلب الخامس: التذكير بحمد الله على النجاة.          |

| 101 | الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة نوح-عليه السلام-      |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 102 | تعريف المنهج العقلي لغة واصطلاحا                           |
| 103 | المبحث الأول/ الاستفهام                                    |
| 103 | المطلب الأول: تعريف الاستفهام                              |
| 104 | المطلب الثاني: تعجب نوح من إنكار قومه أن الله أرسله إليهم  |
| 105 | المطلب الثالث: تقرير أنه رسول من الله واستنكار إعراضهم     |
| 105 | المطلب الرابع: استنكاره عليهم أنهم لا يرجون لله وقارا      |
| 106 | المطلب الخامس: تقريره لهم بأن الله هو خالق السماوات والأرض |
| 106 | المبحث الثاني/ الجدال                                      |
| 106 | المطلب الأول: تعريف الجدال                                 |
| 107 | المطلب الثاني: اتهامه بأنه في ضلال مبين                    |
| 109 | المطلب الثالث: عيبه بأنه بشر مثلهم واتباعه من أراذل القوم  |
| 111 | المبحث الثالث/ الحوار                                      |
| 111 | المطلب الأول: تعريف الحوار                                 |
| 112 | المطلب الثاني: حواره مع قومه                               |
| 115 | المطلب الثالث: حواره مع ولده                               |
| 117 | المطلب الرابع: حواره مع رب العالمين                        |
| 119 | الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة نوح عليه السلام        |
| 120 | تعريف المنهج الحسي لغة واصطلاحا                            |
| 121 | المبحث الأول/ الاستغفار سبب للنعم                          |
| 121 | المطلب الأول: تعريف الاستغفار                              |
| 121 | المطلب الثاني: ثمرات الاستغفار                             |
| 122 | المبحث الثاني/ الاستدلال على عظمة الله بالآيات الكونية     |

| 123 | المطلب الأول: آيات الله في الكون المنظور                 |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 123 | المطلب الثاني: آية خلق السماوات والأرض                   |
| 124 | المطلب الثالث: آيتا الشمس والقمر                         |
| 124 | المطلب الرابع: آية الخلق من الأرض والعودة إليها ثم البعث |
|     | والنشور                                                  |
| 125 | المطلب الخامس: آية بسط الأرض                             |
| 125 | المبحث الثالث/ سفينة النجاة (الفلك المشحون)              |
| 126 | المطلب الأول: أمر الله لنوح ببناء السفينة                |
| 126 | المطلب الثاني: صنع السفينة بعناية الله ووحيه             |
| 127 | المطلب الثالث: احمل فيها من كل زوجين اثنين               |
| 127 | المطلب الرابع: وفار التنور                               |
| 129 | المطلب الخامس: وهي تجري بهم في موج كالجبال               |
| 130 | الباب الثاني: المناهج الدعوية في رسالة هود عليه السلام-  |
| 131 | الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة هود عليه السلام     |
| 132 | المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة                       |
| 132 | المطلب الأول: وصف الله له بأنه أخوهم                     |
| 133 | المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم)                   |
| 133 | المطلب الثالث: إظهار الخوف والشفقة على قومه              |
| 133 | المبحث الثاني/ الترغيب                                   |
| 134 | المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله                   |
| 134 | المطلب الثاني: حثهم على الاستغفار                        |
| 135 | المبحث الثالث/ الترهيب                                   |
| 135 | المطلب الأول: الترهيب من عذاب عظيم                       |

| 136 | المطلب الثاني: الترهيب بأن يحل غضب الله بهم                           |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| 137 | المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله                                      |
| 137 | المطلب الأول: التذكير بأن الله جعلهم خلفاء من بعد قوم نوح             |
| 138 | المطلب الثاني: التذكير بأن الله أمدهم بأنعام وبنين وجنات              |
|     | وعيون                                                                 |
| 139 | الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة هود عليه السلام                  |
| 140 | المبحث الأول/ الاستفهام                                               |
| 141 | المطلب الأول: أفلا تتقون؟                                             |
| 141 | المطلب الثاني: إنكاره عليهم عجبهم أن الله أرسله إليهم                 |
| 141 | المطلب الثالث: إنكاره عبادة قومه أصناما سموها آلهة تقليدا             |
|     | لابائهم                                                               |
| 142 | المطلب الرابع: إنكاره عدم إعمال عقولهم، وأنه لا يريد لهم<br>إلا الخير |
| 142 | المطلب الخامس: إنكاره العبث في كل بناء يبنونه                         |
| 143 | المبحث الثاني/ الجدال                                                 |
| 143 | المطلب الأول: شبهة اتهامه بالسفاهة والكذب                             |
| 145 | المطلب الثاني: شبهة إبطاله لعبادة آلهتهم التي عبدها آباؤهم<br>من قبل  |
| 146 | المطلب الثالث: شبهة أنه لم يأتهم ببينة وتهديده أن تنتقم منه<br>الآلهة |
| 150 | المطلب الرابع: شبهة أن رسولهم بشر وليس من الملائكة                    |
| 152 | المبحث الثالث/ الحوار                                                 |
| 152 | المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة هود - عليه السلام                   |
| 154 | المطلب الثاني: التعقيب على نقاط الحوار                                |

| 156 | الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة هود عليه السلام       |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 157 | المبحث الأول/ الاعتبار بالسابقين                          |
| 157 | المطلب الأول: تعريف الاعتبار                              |
| 158 | المطلب الثاني: حث هود قومه على الاعتبار بالسابقين         |
| 158 | المبحث الثاني/ التحذير من اتخاذ النعم سببا للترف والطغيان |
| 158 | المطلب الأول: العبث في البناء رغبة في التفاخر             |
| 159 | المطلب الثاني: اتخاذهم المصانع وكأنهم مخلدون بالدنيا      |
| 159 | المطلب الثالث: إفراطهم في الأذى والظلم                    |
| 161 | المبحث الثالث/ هل كان لهود معجزة؟                         |
| 161 | المطلب الأول: تعريف المعجزة                               |
| 161 | المطلب الثاني: أقوال العلماء في معجزة هود - عليه السلام-  |
| 165 | الباب الثالث: المناهج الدعوية في رسالة صالح -عليه السلام- |
| 166 | الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة صالح-عليه<br>السلام- |
| 167 | المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة                        |
| 167 | المبحث الثاني / الترغيب                                   |
| 168 | المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله                    |
| 168 | المطلب الثاني: الترغيب في الاستغفار                       |
| 169 | المبحث الثالث/ الترهيب                                    |
| 169 | المطلب الأول: الترهيب من مس الناقة بسوء                   |
| 170 | المطلب الثاني: توعدهم بوقوع العذاب بهم بعد عقر الناقة     |
| 170 | المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله                          |

| 171 | المطلب الأول: نعمة الخلق والإيجاد                                |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 171 | المطلب الثاني: نعمة الاستخلاف بعد عاد                            |
| 172 | المطلب الثالث: إمداد الله لهم بالقوة والتمكين في الأرض           |
| 173 | المطلب الرابع: نعمة الأمن والإمداد بالماء العذب والزروع          |
|     | والثمار                                                          |
| 175 | الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة صالح-عليه السلام-           |
| 176 | المبحث الأول/ الاستفهام                                          |
| 177 | المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.                        |
| 177 | المطلب الثاني: استنكاره دعوة قومه له أن يترك الرسالة             |
| 177 | المطلب الثالث: انكاره عليهم تمتعهم بالنعم وكفر هم بالله          |
| 178 | المطلب الرابع: إنكاره عليهم العناد والتكذيب وعدم التوبة إلى الله |
| 178 | المبحث الثاني/ الجدال                                            |
| 179 | المطلب الأول: التشكيك في دعوته إلى التوحيد وترك آلهتهم           |
| 181 | المطلب الثاني: ادعاؤهم أن نبيهم من المسحرين                      |
| 182 | المطلب الثالث: أن رسولهم بشر مثلهم وأنه كذاب أشر                 |
| 183 | المطلب الرابع: التشاؤم من نبيهم صالح-عليه السلام-                |
| 183 | المطلب الخامس: تشكيك المستكبرين للمؤمنين في اتباعهم              |
|     | لنبيهم.                                                          |
| 185 | المبحث الثالث/ الحوار                                            |
| 185 | المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة صالح - عليه السلام             |
| 187 | المطلب الثاني: التعقيب على نقاط الحوار                           |
| 188 | الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة صالح-عليه السلام-            |
| 189 | المبحث الأول/ معجزة الناقة                                       |

| 190 | المبحث الثاني/ الاعتبار بالسابقين                                                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 191 | الباب الرابع: المناهج الدعوية في رسالة لوط عليه السلام-                                                                 |
| 192 | الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة لوط عليه السلام                                                                    |
| 193 | المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة                                                                                      |
| 193 | المطلب الأول: نداء لوط على قومه (يا قوم)                                                                                |
| 193 | المطلب الثاني: التعبير عنه بلفظ (أخوهم لوط)                                                                             |
| 194 | المطلب الثالث: تسميته لنساء قومه بـ (بناتي)                                                                             |
| 195 | المبحث الثاني/ الترغيب                                                                                                  |
| 195 | المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله وطاعة رسولهم                                                                     |
| 196 | المطلب الثاني: هل دعا لوط قومه للتوحيد؟                                                                                 |
| 197 | المطلب الثالث: ما الحكمة أن القرآن لم ينص على أنه قال لقومه كما قال غيره من الأنبياء: (اعبدوا الله ما لكم من إله غيره)؟ |
|     | كما قال غيره من الأنبياء: (اعبدوا الله ما لكم من إله غيره)؟                                                             |
| 197 | المبحث الثالث/ الترهيب                                                                                                  |
| 198 | المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله                                                                                        |
| 200 | الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة لوط -عليه السلام-                                                                  |
| 201 | المبحث الأول/ الاستفهام                                                                                                 |
| 201 | المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله                                                                                |
| 202 | المطلب الثاني: إنكاره عليهم فعل الفاحشة                                                                                 |
| 203 | المطلب الثالث: إنكاره عليهم تعرضهم لضيوفه                                                                               |
| 203 | المبحث الثاني/ الجدال                                                                                                   |
| 203 | المطلب الأول: قولهم عن آل لوط: "إنهم أناس يتطهرون"                                                                      |
| 204 | المطلب الثاني: رفضهم الزواج من النساء                                                                                   |
| 206 | المبحث الثالث/ الحوار                                                                                                   |

| 206 | المطلب الأول: نقاط الحوار في دعوة لوط - عليه السلام        |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 208 | المطلب الثاني: التعقيب على نقاط الحوار                     |
| 209 | الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة لوط عليه السلام        |
| 210 | المبحث الأول/ هل كان للوط _ عليه السلام _ معجزة؟           |
| 210 | المبحث الثاني / طمس أعين القوم الذين راودوه عن ضيفه        |
| 211 | الباب الخامس: المناهج الدعوية في رسالة شعيب عليه السلام-   |
| 212 | الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة شعيب عليه<br>السلام-  |
| 213 | المبحث الأول/ الرفق وإظهار العاطفة                         |
| 213 | المطلب الأول: وصف الله له بأنه أخوهم                       |
| 215 | المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم)                     |
| 216 | المطلب الثالث: إظهار الخوف والشفقة على قومه                |
| 216 | المبحث الثاني/ الترغيب                                     |
| 216 | المطلب الأول: الترغيب في الإيمان بالله                     |
| 217 | المطلب الثاني: حثهم على الاستغفار والتوبة                  |
| 218 | المبحث الثالث/ الترهيب                                     |
| 218 | المطلب الأول: الترهيب من عذاب يوم محيط                     |
| 219 | المطلب الثاني: الترهيب من عاقبة تكذيب رسولهم               |
| 220 | المبحث الرابع/ التذكير بنعم الله                           |
| 220 | المطلب الأول: التذكير بما وسع الله عليهم من الخيرات والنعم |
| 221 | المطلب الثاني: التذكير بنعمة الخلق من العدم                |
| 221 | المطلب الثالث: التذكير بتكثير الله لهم                     |

| 222 | الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة شعيب-عليه السلام-               |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 223 | المبحث الأول/ الاستفهام                                              |
| 223 | المطلب الأول: إنكاره عليهم عدم تقوى الله.                            |
| 223 | المطلب الثاني: أو لو كنا كار هين؟                                    |
| 224 | المطلب الثالث: أرهطي أعز عليكم من الله؟                              |
| 225 | المبحث الثاني/ الجدال                                                |
| 225 | المطلب الأول: استنكار ما يأمر هم به من التوحيد والأمانة<br>وعدم الغش |
| 227 | المطلب الثاني: ادعاؤهم أن نبيهم من المسحرين وأنه بشر مثلهم           |
| 228 | المطلب الثالث: التمسك بملة الكفر والتهديد بالنفي                     |
| 230 | المطلب الرابع: ادعاؤهم عدم فهم كلامه وأنه فيهم ضعيف                  |
| 232 | المبحث الثالث / الحوار                                               |
| 232 | المطلب الأول: أهم نقاط الحوار في دعوة شعيب - عليه السلام-            |
| 236 | المطلب الثاني: التعقيب على الحوار                                    |
| 238 | الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة شعيب عليه السلام                 |
| 239 | المبحث الأول/ البينة التي جاء بها قومه                               |
| 240 | المبحث الثاني/ القدوة العملية                                        |
| 240 | المطلب الأول: تعريف معنى القدوة.                                     |
| 241 | المطلب الثاني: شعيب قدوة لقومه.                                      |
| 242 | المبحث الثالث/ الاعتبار بالسابقين                                    |
| 243 | الباب السادس: المناهج الدعوية في رسالة موسى عليه السلام-             |
| 244 | الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة موسى -عليه السلام-              |
| 245 | المبحث الأول: الرفق وإظهار العاطفة                                   |

| 245 | المطلب الأول: الرفق واللين مع فرعون الطاغية                    |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 246 | المطلب الثاني: ندائه على قومه (يا قوم)                         |
| 247 | المبحث الثاني: الترغيب                                         |
| 247 | المطلب الأول: الترغيب في شكر نعم الله وأنه سبب المزيد          |
| 248 | المطلب الثاني: توبته إلى الله من القتل الخطأ                   |
| 249 | المطلب الثالث: حث قومه على الاستعانة بالله والصبر على البلاء   |
| 251 | المطلب الرابع: حث قومه على الاستغفار والتوبة بعد عبادة         |
|     | العجل                                                          |
| 252 | المبحث الثالث: الترهيب                                         |
| 252 | المطلب الأول/ الترهيب من عذاب الله لمن كذب وتولى               |
| 253 | المطلب الثاني/ الترهيب من الافتراء على الله كذبا               |
| 254 | المبحث الرابع: التذكير بنعم الله                               |
| 254 | المطلب الأول: تذكير الله -عز وجل- عبده موسى بنعمه عليه         |
| 257 | المطلب الثاني: تذكير موسى لفر عون وقومه نعم الله عليهم         |
| 258 | المطلب الثالث: تذكير موسى لبني إسرائيل بنعم الله عليهم         |
| 265 | الفصل الثاني: المنهج العقلي في رسالة موسى -عليه السلام-        |
| 266 | المبحث الأول/ الاستفهام                                        |
| 266 | المطلب الأول: الاستفهام للتشويق في خطابه لفر عون               |
| 267 | المطلب الثاني: إنكاره على قومه لطلبهم طعاما غير المن           |
|     | و السلوى                                                       |
| 268 | المطلب الثالث: إنكاره على قومه في طلبهم تقليد عبدة العجل       |
| 268 | المطلب الرابع: إنكاره على قومه عبادة العجل                     |
| 269 | المطلب الخامس: إنكاره على أخيه هارون أنه لم يمنع عبادتهم العجل |
|     | I                                                              |

| 269 | المطلب السادس: إنكاره على السامري إيقاع قومه في الشرك            |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 270 | المبحث الثاني/ الجدال                                            |
| 270 | المطلب الأول: مجادلة موسى -عليه السلام- مع فر عون                |
| 278 | المطلب الثاني: مجادلة موسى -عليه السلام- مع السحرة               |
| 283 | المطلب الثالث: مجادلة موسى -عليه السلام- مع قومه بني             |
|     | إسر ائيل                                                         |
| 290 | المطلب الرابع: مجادلة موسى -عليه السلام- لقومه في عبادة<br>العجل |
| 292 | المطلب الخامس: مجادلة موسى لأخيه هارون                           |
| 294 | المطلب السادس: مجادلة موسى -عليه السلام- للسامري                 |
| 299 | المبحث الثالث/ الحوار                                            |
| 299 | المطلب الأول: حوار موسى مع الله جل جلاله بالوادي المقدس          |
| 304 | المطلب الثاني: حوار موسى مع الله- تبارك وتعالى- بجبل الطور       |
| 307 | الفصل الثالث: المنهج الحسي في رسالة موسى -عليه السلام-           |
| 308 | المبحث الأول/ الآيات والمعجزات الحسية                            |
| 308 | المطلب الأول: ما حدث مع فرعون وقومه                              |
| 312 | المطلب الثاني: ما حدث من معجزات مع بني إسرائيل                   |
| 319 | المبحث الثاني/ تغيير المنكر باليد (حرق العجل)                    |
| 319 | المطلب الأول: تعريف معنى المنكر.                                 |
| 319 | المطلب الثاني: نبي الله موسى يحرق العجل.                         |
| 320 | المبحث الثالث/ الاعتبار بمصارع الظالمين                          |
| 322 | الباب السابع: المناهج الدعوية في رسالة خاتم الأنبياء             |
| 323 | الفصل الأول: المنهج العاطفي في رسالة خاتم الأنبياء               |
|     |                                                                  |

| 324 | المبحث الأول/ تأليف القلوب                        |
|-----|---------------------------------------------------|
| 325 | المطلب الأول: تعريف مفهوم تأليف القلوب            |
| 325 | المطلب الثاني: تأليف القلوب بالمال.               |
| 326 | المطلب الثالث: الحرص على دعوة الأقربين.           |
| 327 | المطلب الرابع: التودد إلى الناس.                  |
| 327 | المطلب الخامس: تأليف القلوب بالدعاء.              |
| 328 | المطلب السادس: تأليف القلوب بالعفو.               |
| 330 | المطلب السابع: تأليف القلوب بزيارة المرضى.        |
| 330 | المبحث الثاني/ الترغيب                            |
| 331 | المطلب الأول: الترغيب في الثواب الجزيل من الله    |
| 331 | المطلب الثاني: العمل الصالح سبب للنجاة من الشدائد |
| 332 | المطلب الثالث: العمل الصالح سبب لتكفير السيئات    |
| 333 | المبحث الثالث/ الترهيب                            |
| 333 | المطلب الأول: الترهيب من الشرك بالله              |
| 334 | المطلب الثاني: الترهيب من الإسراف والتبذير        |
| 335 | المطلب الثالث: الترهيب من الغيبة                  |
| 335 | المبحث الرابع/ الرفق وإظهار العاطفة               |
| 336 | المطلب الأول: رفقه بالأمهات في الصلاة             |
| 337 | المطلب الثاني: رفقه بالأعرابي الذي بال في المسجد  |
| 337 | المطلب الثالث: رفقه بالأعرابي الذي جذبه من ثوبه   |
| 338 | المبحث الخامس/ القصص العاطفية                     |
| 338 | المطلب الأول: قصة الرجل الذي قتل مئة نفس          |
| 340 | المطلب الثاني: فرح الله بتوبة عبده                |

| 340 | المطلب الثالث: دخلت امرأة النار في هرة                     |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 341 | المبحث السادس/ التذكير بنعم الله                           |
| 341 | المطلب الأول: حديث القرآن عن نعم الله                      |
| 343 | المطلب الثاني: التذكير بحمد الله على نعمه كلما تجددت النعم |
| 343 | المطلب الثالث: التنبيه على عظم بعض النعم                   |
| 344 | المطلب الرابع: الحث على دوام شكر الله على النعم بالحمد     |
| 347 | الفصل الثاني: المنهج العقلي في خاتم الأنبياء والمرسلين     |
| 348 | المبحث الأول/ أسلوب القياس                                 |
| 349 | المطلب الأول: تعريف القياس لغة واصطلاحا                    |
| 349 | المطلب الثاني: مثل عيسى كمثل آدم                           |
| 350 | المطلب الثالث: ضرب المثل في قدرة الله على إحياء الموتى     |
| 351 | المطلب الرابع: استعمال النبي - صلى الله عليه وسلم- للقياس  |
| 352 | المبحث الثاني/ أسلوب الجدال                                |
| 353 | المطلب الأول: بعض الشبهات الواردة في القرآن والرد عليها:   |
| 358 | المطلب الثاني: بعض الشبهات الواردة في السنة والرد عليها    |
| 361 | المبحث الثالث/ أسلوب الحوار                                |
| 362 | المطلب الأول: حوار النبي مع المشركين                       |
| 363 | المطلب الثاني: حوار النبي مع أهل الكتاب                    |
| 365 | المطلب الثالث: حوار النبي مع أعرابي من نجد                 |
| 367 | المبحث الرابع/ أسلوب ضرب الأمثال                           |
| 367 | المطلب الأول: تعريف "ضرب الأمثال" لغة واصطلاحا             |
| 368 | المطلب الثاني: مثل مضاعفة ثواب الصدقة                      |
| 369 | المطلب الثالث: مثل المؤمن ومثل الكافر                      |

| 370 | المطلب الرابع: مَثَلُ الْقَائِمِ على حُدُودِ الله، وَالْوَاقِعِ فيها |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 372 | المطلب الخامس: مثل المؤمن والمنافق مع القرآن                         |
| 374 | الفصل الثالث: المنهج الحسي في خاتم الأنبياء والمرسلين                |
| 375 | المبحث الأول/ لفت الحس إلى النظر والتأمل                             |
| 378 | المبحث الثاني/ المعجزات الحسية                                       |
| 378 | المطلب الأول: المعجزة الخالدة: القرآن                                |
| 380 | المطلب الثاني: معجزة الإسراء والمعراج                                |
| 382 | المطلب الثالث: معجزة انشقاق القمر                                    |
| 383 | المطلب الرابع: معجزة تكثير الماء                                     |
| 384 | المبحث الثالث/ القدوة العملية                                        |
| 385 | المبحث الرابع/ تغير المنكر باليد                                     |
| 386 | المبحث الخامس/ الاعتبار بالسابقين                                    |
| 386 | المطلب الأول: حث القرآن الكريم على الاعتبار بالأمم السابقة           |
| 388 | المطلب الثاني: حث النبي على الاعتبار بالأمم السابقة                  |
| 390 | الخاتمة                                                              |
| 391 | نتائج الدراسة، والتوصيات                                             |
| 396 | فهرس الأيات القرآنية                                                 |
| 428 | فهرس الأحاديث النبوية                                                |
| 431 | فهرس الأعلام المترجم لهم                                             |
| 432 | فهرس المراجع                                                         |
| 443 | فهرس الموضوعات                                                       |