
  

 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

 

 قراءة تعمقية ف 

 التبانيات سائلالم
 أنور غني الموسوي 

 

 

 

 

 

 



  

 

 قراءة تعمقية ف المسائل التبانيات 

 أنور غني الموسوي 

 دار اقواس للنشر 

 ( 2025)  1447  - العراق  

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

 المحتويات 

  
 1 ................................................................ المحتويات

 2 ................................................................. المقدمة 

 11 ..... الفصل الاول ]الطريق إلى معرفة الاحكام الشرعية عن أدلتها[ 

 69 ................ الفصل الثاني ]الكلام ف حجية خبر الواحد وعدمه[ 

 99 ......... الفصل الثالث ]اعتماد الرسول بخبر الواحد والجواب عنه[ 

الفصل الرابع ]اعتماد أعرف المتشرعة على الخبر الواحد والجواب عنه[ 
 .................................................................... 115 

 156لفصل الخامس ]اعتماد المتكلمين على الخبر الواحد والجواب عنه[ 

 185 الفصل السادس ]حصول العلم وتولده من خبر الواحد والجواب عنه[ 

 205 . العقلاء على الخبر الواحد والجواب عنه[ الفصل السابع ]اعتماد 

 236 الفصل الثامن ]اعتماد أهل اللغة على الخبر الواحد والجواب عنه[ 

الفصل التاسع ]اثبات حجية خبر الواحد من طريق اللطف والجواب  
 256 ............................................................... عنه[ 

الفصل العاشر ]دلالة إنفاذ الرسول الأمراء والعمال على حجية خبر 
 306 .............................................. الواحد والجواب عنه[ 

 

 



2 

 

 المقدمة   

 بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله رب العالمين. 

احيانا الفكر العالي للكاتب كما في حالة السيد المرتضى رحمه 
الله تعالى، يجعل من المفيد استخلاص الفوائد من كلامه وتبيين 
يعلق  للقارئ رأي  قد يكون معقدا من عباراته واذا كان  ما 
على بعض كلماته. والقراءة التي تتجه نحو هذه الغايات هي 

التعم والقراءة  التعمقية.  لغرض القراءة  لنص  قراءة  قية 
استخلاص الفوائد منه وبيان المشكل من عباراته وابداء الراي  

استخلاص امكنان   )اي  الاولى  الغاية  او  الاول  والغرض   .
وتيسير الفوائد( ركن ومقوم   بيان  التعمقية، ويكملها  للقراءة 

العبارات، واما الغرض الثالث فهو غرض عرضي وليس اساسيا 
وهو اختياري ولا يجب. وهنا النموذج الاول لي من القراءة 

( على كتاب  المسائل  التعمقية  للسيد جوابات  التبانيات( 
حول ابطال العمل باخبار   رالمرتضى رحمه الله تعالى التي تدو 
  الاحاد ومناقشة ادلة المجوزين. 

 



3 

 

المقدمة    من  الكلمات  الكتاب  بقلم    بعض  السيد محقق 
 أحمد الحسيني 

الحسيني )ح( )كان نصير الدين الطوسي إذا جرى ذكره  -
القضاة  يقول: صلوات الله عليه، ويلتفت إلى  ف دروسه 
السيد  على  يصلى  لا  ويقول: كيف  الحاضرين  المدرسين 

تعليق: اخرجت هذا القول للإشارة الى حقيقة المرتضى(.  
الحق ف منهجه  المهم واصابته  المرتضى  استقرائية بإسهام 
علمية  قيمة  اراءه  يعطي  مما  واستنتاجاته،  ونتائجه 

 و)حقائقية( لا تعطى لغيره من الكتاب والباحثين. 
بأخبار   \ح - العمل  صحة  عدم  إلى  يذهب  المرتضى  كان 

 الاحاد. 
قال تلميذه محمد بن الحسن الطوسي )توحد المرتضى   \ح -

 ف علوم كثيرة، مجمع على فضله، مقدم ف العلوم( 
ما كتبه   \ح - لكل  حاوية  المرتضى(  الشريف  )رسائل 

قم:   ورسالة وجواب سؤال.  مسألة  بعنوان   20الشريف 
 ه.  1405شعبان المعظم  



4 

 

 

 

 

 جوابات المسائل التبانيات 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

الرحمن الرحيم. بحمد الله نستفتح بسم الله    \ لمرتضى )م(ا
وبأنوار هدايته نسترشد   كل قول، ونستعين على كل عمل.

 ف الشبهات، ونستضئ ف الظلمات. 

)ت( بالحمد   \تعليق  انه  فظاهره  عمل  على كل  نستعين 
بدليل قوله بعده )وبأنوار والمقصد المحوري انه الله المستعان.  

 ظاهره هدايته( فيكون قويا ان هناك مقدر هو )وبه نستعين(. و 
العموم والمقصد المحوري هو القرآن. وهو قوله )بأنوار هدايته( 

 منهج استرشاد والاستضاءة به.

وإياه جلت عظمته نسأل أن يصلي أولا وآخرا على   \م
سيدنا محمد نبيه وصفيه، وعلى آله الذين أذهب الله عنهم 
الرجس وطهرهم من الانجاس وتبرأهم من الادناس، صلاة 
الرياء، لازمة للاستواء، موصولة غير مقطوعة،  سالمة من 

 ومبذولة غير ممنوعة، وسلم عليهم تسليما. 

دعاء   \ت وهو  قول،  واله  النبي  على  الصلاة  ان  المعروف 
الثناء عليه اي اثنوا عليه. فيكون من معناها  ويمكن ان يكون  

 الواجبات الثناء على النبي صلى الله عليه واله.



6 

 

التي سألت    \م بعد: فإنني وقفت على المسائل   - ومن 
الجواب   - أحسن الله توفيقك، وأجزل من كل خير نصيبك  

التصفح  عند  فوجدتها  منها.  أشكل  لما  والايضاح  عنها، 
والتأمل دالة على فكر دقيق التوصل، لطيف التغلغل، فكم 
من شبهة كانت لقوتها ودقتها أدل على الفطنة من حجة 

 . جلية ظاهرة

التفاتة عميقة في انه )كم من شبهة كانت لقوتها هذه    \ت
ودقتها أدل على الفطنة من حجة جلية ظاهرة( وتفتح الباب 
اي  النفس  في  يكون  ولا  والمستشكل  السائل  امام  مشرعا 
الانتقاص  تعني  والشبهة  الاشكال  فليس  نفور،  او  غضاضة 
والمعارضة والتحدي والعلم بعدم الحجة. وربما كان من اساليب 

الشبهة  تط طرح  هو  عندهم  البحث  وتعمق  البيان  وير 
نفسه وهذا في  نفسه على  المؤلف  قبل  والاشكال حتى من 

 غاية الانصاف والصدق. 

 



7 

 

وأنا أجيب عن هذه المسائل بما يتسع له وقتي المضيق،   \م
المعونة  أستمد  تعالى  الله  ومن  المتشعب،  المتقسم  وقلبي 

 والتوفيق. 

لذلك لا بد من تمييز كلام السائل. هذه مسائل ورسائل    \ت
وقد يحتاج السؤال احيانا الى بيان اذ بعض الاسئلة تبدو انها 

واحيانا يتكلم الشريف المرتضى بلسان السائل   من عالم ايضا.
ويورد السائل وهذا امر مهم للغاية لكي لا يختلط الامر على 

 ما لا يقرأ بشكل كامل للفضل.

 

 

 

 

 

 



8 

 

 

إذا كان   :حكاية ما افتتحت به المسائل  \ السائل )س(  
الله جلت عظمته وتقدست أسماؤه، فقد أنعم على الكافة 
أدام الله  الهدى  المجدين علم  المرتضى ذي  الاجل  بسيدنا 
بقائه،  بدوام  وأهله  الاسلام  وأيد  نصره،  وأعز  سلطانه، 
أمر  من  لهم  يعرض  فيما  المفزع  وجعله  أعداءه.  وكبت 
دينهم، فيكشف ملتبسه، ويوضح مشكله، ويظهر خفيه، 

يبين مجمله، ويزيل بذلك ريبهم، وينفي شكهم، ويشرح و 
صدورهم، ويسكن نفوسهم. ولا عذر بعد هذه النعمة لمن 
التمكن من  مع  الشك،  ومنازعة  الريب  ظلمة  على  أقام 

 مفارقتهما والراحة من مجاهدتهما. 

قوله )حكاية ما افتتحت به المسائل( هو من قول السائل \ت
وهو يقرأ ويملي على تلميذه او الكاتب، و)افتتحت( يمكن 
بتاء  او  نفسه  عن  يتحدث  فيكون  الفاعل  بتاء  تكون  ان 
والشريف  للمجهول.  بالمبني  المسائل  عن  فيتحد  التأنيث 
المرتضى هو أبو القاسم علي بن الحسين بن موسى بن محمد 

)الم علم   436  - هـ    355وسوي  المجدين  ذي  الملقب  هـ( 



9 

 

و  صاحب الهدى.  المرتضى كان  ان  الى  يشير  الكلام  اول 
قوله )جعله المفزع فيما يعرض لهم من أمر دينهم، و سلطان.  

ويبين  خفيه،  ويظهر  مشكله،  ويوضح  ملتبسه،  فيكشف 
مجمله، ويزيل بذلك ريبهم، وينفي شكهم، ويشرح صدورهم، 
 ويسكن نفوسهم( هذه احدى وظائف العالم المهمة والرئيسية. 

وأحق ما سأله المسترشد، وطلب معرفته المتدين، ما   \س
العلم بما   اغفاله، هو  توسعة ف  اهماله، ولا  لا رخصة ف 
العبادات الشرعية والاحكام السمعية، التي لا  يلزمه من 
ينفك المكلف من وجوبها، ولا يخلو من لزومها، ولا يصح 

عرفتها، منه التقرب بها والاداء لما يجب عليه منها الا بعد م
والتمييز لها من غيرها. وإذا تضمن السؤال ما هذه حاله، 
فقد تعين على من لا يتمكن من الجواب عنه غيره فرضه، 

 ولزمه بذله وبيانه. 

ليس شخصا   \ت السائل  ان  السؤالات  سترى من خلال 
عبارة  وصاحب  وادبيا  متمكن كلاميا  شخص  بل  عاديا 

عبارته الاخيرة )وإذا تضمن السؤال ما هذه حاله، لطيفة. و 
فقد تعين على من لا يتمكن من الجواب عنه غيره فرضه، 



10 

 

ولزمه بذله وبيانه.( يبدو لي ان )لا( قبل )يتمكن( زائدة. ولا 
بد من الاشارة ان المسائل اشتملت على كثير من الفرضيات 
والنظريات تحتاج الى بيان واجابة وما سأفعله هو بيان ما يجب 
بيانه واما مناقشتها فسيكون من خلال الاجوبة التي اجابها 

 . السيد المرتضى

ما   \س وذاكر  متفهم،  وطالب  سائل مسترشد،  أنا  وها 
وحصلته  الدروس،  عند  الاشرف  المجلس  من  استفدته 
بالمسائلة والبحث وراغب إلى الدين المهذب والورع المتنزه، 
ف اجابتي بما يكون عليه اعتمادي، وإليه مفزعي، ويحتسبه 

معولي، وله ف ذلك على الرأي ان شاء الله عملي، وعليه  
 تعالى.

وهذه العبارة تدل على ان السائل من تلامذة المرتضى.  \ت
عبارة )وله في ذلك على الرأي ان شاء الله تعالى.( يبدو لي و 

 ان )على( هي )علي(. 

 

 



11 

 

 

 

 

 

 

عن  الشرعية  الاحكام  معرفة  إلى  ]الطريق  الاول  الفصل 
 أدلتها[ 

 

 

 

 

 



12 

 

بين قوسين يشير الى ان ذلك من المحقق لاجل تبويب ما    \ت
 الفصول والمسائل. 

 

الذي يظهر منا عند المناظرة لمخالفينا، التخطئة لهم   \س
العبادات والاحكام   اثبات  اليه، من  يرونه ويذهبون  فيما 
بالقياس والاستحسان، والاجتهاد بالرأي، وبأخبار الاحاد؛ 
الخطأ  وتجويز  رواتها،  بصدق  العلم  بفقد  يعترفون  التي 

ى كل ]على[ ناقليها. وبإجماع ما يجوزون تعمد الباطل عل 
واحد منهم، ولا يعتبرون حصول المقصود فيهم، وإن ذلك 

 بدعة وضلال من فعلهم. 

من كونه   \ت أكثر  للفعل  وصف  منا(  يظهر  )الذي  قوله 
وصفا للواقع فيخلو من الجزم. قوله )وبإجماع ما يجوزون تعمد 
الباطل على كل واحد منهم( فان )ما( تبدو زائدة هنا.  وقوله 
)ولا يعتبرون حصول المقصود فيهم( اي العلم بصدقهم، ومعنى 

ا وان لم يظهر )لا يعتبرون اي لا يشترطون( وهو حاصل عملي
قولا. وقوله )وإن ذلك بدعة وضلال من فعلهم.( باعتمادهم 



13 

 

ولأنها  بدعة  فتكون  ليست حجة  وهي  الطرق كحجة  تلك 
 ليست حجة ولا تفيد العلم كانت ضلالا. 

وهذا سبيل ما يدعونه من الطريق الى ثبوت الاجماع   \س
من الامة، والعلم به أنهم لا يعرفون مخالفا لما قالوا، لان 

 فقد العلم بالخلاف والنكير لا يدل على الرضا والتدين. 

قوله )وهذا سبيل( اي بذات الصفة من البدعة والضلالة   \ت
لفقدان الحجة والعلم، فان طريقهم لاثبات الاجماع بانهم لا 
على  يدل  لا  بالخلاف  العلم  عدم  ان  وفيه  مخالفا،  يعلمون 

 الرضا.

وإن كان جميع ما عددناه فاسدا فهل بقي بعده ما   \س
أمر  والاجماع  والاحكام؟  العبادات  اثبات  إلى  به  يتوصل 
وإن كان  الاخبار.  من  والمتواتر  القرآن  ظواهر  على  زائد 

 هناك زيادة فما هي؟  

الظاهر ان العبارة معتمدة الى معرفة عهدية فالمعنى: هل   \ت
من  والمتواتر  القرآن  )ظاهر  الثلاثة  الادلة  غير  زيادة  هناك 
وقوله  فاسدة؟  امور  من  عدده  ما  غير  والاجماع(  الاخبار 



14 

 

ليس  الاجماع  بان  مبطن  اشكال  هو  زائد(  امر  )الاجماع 
 كظواهر القرآن ومتواتر الاخبار.

وهل من جملتها ما يذكره كثير من أصحابنا عند ورود   \س
الخبرين اللذين لا يوجد مغمز ف ناقليهما وظنهم تنافيهما، 
وأنه لابد من اطراح العمل بأحدهما ومن أن عمل الطائفة 
بواحد يعينونه منهما. وهل ما يذكرونه قرينة للرواية، يحصل 

 لأجلها طريق العلم أم لا؟ 

قول السائل )اصحابنا( يشير الى علو مكانته وانه من   \ت
قوله )من جملتها( اي الادلة الزائدة علماء المتكلمين والفقهاء.  

على الثلاثة وهو عمل الطائفة فالسؤال هل هذه القرينة توجب 
 العلم؟

وإن كان عمل الطائفة قرينة، فما المراد بالطائفة وهل   \م
هم جميع من تدين بالامامة من مشارق الارض ومغاربها أو 
بعضهم؟ فإن كان المراد الكل فما الطريق التي نتوصل به 
تواتر ثابت  إلى معرفة عملها، ولسنا نشاهد جميعها، ولا 



15 

 

يناف فعل من لم نشاهد منها؟ وما الذي نعول عليه بعد 
 فقد هذين منها؟ 

لا بد من الاشارة ان السؤال بـ )ما( لا يعني بالضرورة   \ت
المسؤول  بيان مذهب  اغراض اخرى منها  له  بل  العلم  عدم 
واحيانا طرح اشكال بشكل سؤال يشبه عدم العلم وهو في 

قوله ) والتواتر.  (  بعد فقد هذينغاية الادب.  المشاهدة  اي 
وهو يشير الى نقطتين الاولى ما يظهر من المرتضى من تقديمها 
او ظاهره حصر العلم بهما، والثاني اثارة مسألة الاجماع لانه 

  طريق ثالث للعلم عند المرتضى كما ستعرف. 

وإن كان هناك طريق للعلم بعمل لم نشاهده ولا تواتر   \س
عمل  معرفة  ف  سلوكه  من  المانع  فما  عنه،  الخبر  علينا 

 الرسول والامام )صلوات الله عليهما والسلام(؟ 

قد قوله )عمل الرسول والامام( استعمال جميل ودقيق، و   \ت
استعمله للمشاكلة مع لفظة )عمل( اي عمل الطائفة، لكنه 
من  فيها  الاشكال  التي سيتبين  الامور  من  من كثير  يخلصنا 
النبي  عمل  هي  الحجة  ان  بعد  وله  المصطلحات،  جهة 



16 

 

النبي  عند  بعلم  بالقرآن  عملا  اصلا  هذا  والعمل  والوصي، 
وان كان )الفعل( هو الاعم والاصح. كما ان الامام   والوصي.  

امام نبي وامام وصي وغلب حتى صار انصرافا في الوصي لا 
يصحح الاستعمال بعد الاشكالات التي تصاحبه، كما بينته 
في محله، لذلك انا استعمل نبي وصي، والامام هو اعم منهما 

اجري وفق استعماله ، لكن تماشيا مع الكاتب  بالأمرم  ئالقا
 لاجل عدم الارباك. 

بالطائفة، ومحالا   \س الطريق مختصا  يكون  أن  الا  اللهم 
ثبوته ف عمل الرسول والامام، فما هو؟ وما وجه احالته؟ 
وهل هو أيضا أمر يختص بصحة التعلق به دون من يخالفنا 
فيما يدعونه من ثبوت الاجماع فيما يمنعهم منه نحن القول 

وما الفرق بين القائل لذلك؟ بأنا لا نعلم مخالفا من الطائفة.  
وبين من قال مثله ف عمل الرسول والامام إذا لم يكن معنا 

 علم بعمل من غاب عنا. 

ان   \ت فالمعنى  الطائفة،  بعمل  اي  بالطائفة(  )مختصا  قوله 
الطريق يصلح للعلم بعمل الطائفة بالخبر وليس صالحا للعلم 
بعلم الرسول والامام. وقوله )أمر يختص بصحة التعلق به دون 



17 

 

من يخالفنا( اي امر يختص بنا بصحة التعلق به من قبلنا وليس 
لمخالفينا التعلق به. وقوله )فيما يمنعهم منه نحن القول بأنا لا 

والذي يبدو لي ان   عدم اتساقنعلم مخالفا من الطائفة.( فيه  
)فيما نمنعهم منه نحن؛ )اي( القول بأنا لا نعلم مخالفا   المناسب

 من الطائفة.( فيكون يمنعهم هي )نمنعهم(. 

الاشكال انه لماذا يثبت عمل الطائفة بهذا الطريق   خلاصة و 
ولا يثبت عمل الرسول والامام به، حيث إذا ثبت به لا يكون 
هناك حاجة لقرينة عمل الطائفة لانه علم واقوى من القرينة. 
وعمق الاشكال انه اذا لم يكن مشاهدة او تواتر ويفيد العلم 

 فلدينا طريق للعلم غيرهما. 

 

ولم صار القائل بأني إذا لم أعلم أن من غاب عني من   \س
الطائفة عامل بما تضمنه )احدى( الروايتين قطعنا على أنهم 
عاملون بما تضمنه الرواية الاخرى، أولى ممن عكس ذلك، 
وقال: إذا لم أعلم أن من غاب عني من الطائفة عامل بما 



18 

 

تضمنه الرواية الاخرى، قطعت على أنهم عاملون بما تضمنه 
 الرواية التي ادعيت نفي عملهم بها. 

وجه الاشكال ان هذا المسلك لا يحقق العلم اذ لا طريق   \ت
للعلم ان من غاب هو عامل بهذه الرواية دون تلك. وهو في 
الى  سبيل  لا  وانه  الناقص،  الاستقراء  على  اشكال  الواقع 
هذا  يمتد  ولربما  الطائفة،  عمل  بخصوص  استقراء كامل 

 لإجماع. با الاشكال الى العلم  

ثم له أن يسلك مثل ذلك ف فعل الرسول والامام   \س
الرسول  أن  أعلم  لم  إذا  ويقول:  الروايتين  احدى  فيعين 
والامام عاملان بها، قطعت على أنهما عاملان بالأخرى. 

القول أولى، لان   يفعله ويكون بهذا  نقل ما  الدواعي إلى 
المكلفين  يلزم  وما  للدين،  تبيان  فيه  مما  والامام  الرسول 
وفعلهما  قولهما  وعلى  والمفزع،  الحجة  لانهما  متوفرة، 
به ممكن متسهل، ونقل فعل  به والحفظ  المعول، والتواتر 
جميع من يتدين بالامامة ف مشارق الارض ومغاربها، حتى 

متعذر، ولو كان ممكنا متسهلا لم لا يبقى منهم واحد ممتنع  
 يكن الى حفظه ونقله داع. 



19 

 

يقصد بقوله )إذا لم أعلم أن الرسول والامام عاملان بها(   \ت
من   عملا بالماضي، اي   بعمل  العلم  ان عدم  الكلام  ومعنى 

عين قطعا عمله بالأخرى، فهكذا يكون الروايتين ي  غاب باحد 
غاب  في ممن  وهما  والامام  الرسول  اهم   عمل  عملهما  بل 

يعملا بهذه  واخطر لم  انهما  العلم  علمنا قطعا الرواية  ، فعدم 
انهما عملا بتلك، فلا يبقى داع للقرينة. وبين ان هذا القول 

 اولى لما ذكر. 

 

هذا إن أريد بالطائفة الكل، فأما ان أريد البعض فمن   \س
ذلك البعض؟ وما الذي أفردهم بهذا الحكم وقصره عليهم 

أعني الكل أو   -دون غيرهم. وأي الامرين أريد بالطائفة  
هل العلم بحصول المعصوم فيها ووجود علمه ف   - البعض  

ليه؟ جملة علمها معتبر أم لا؟ فان كان معتبرا فما الطريق ا
وما الذي اذا سلكناه كان دلالة عليه مع فقد المشاهدة 
من  حكم  صحة  علمنا  اذا  نقول  أن  لنا  وهل  والتواتر؟ 

خطابه عز وجل وقف على الدليل الدال   الاحكام فلا . . . .
 على اضافته اليه.



20 

 

وما   جواب المرتضى.ينتهي به السؤال ويبدأ  هنا بياض    \ت
تعالى. ان الخطاب كلام الله  لكيفية معرفة  بيان  وهو   سياتي 

 مقدمة لجوهر الجواب.

 ]الطريق إلى معرفة خطاب الله والرسول[

هذه عنوان مسألة من قبل المحقق، لكن ستعرف ان طرق   \ت
فكان  الرسول  معرفة كلام الله تختلف عن طرق معرفة كلام 

 الانسب فصلهما. لكن سأتابع تبويب المحقق. 

بوجوه:   \م تعالى  أنه كلامه  الخطاب  بعض  يعلم ف  وقد 
منها أن يختص بصفة لا تكون الا لكلامه تعالى، مثل أن 
من  أنه  فعلم  العادة  عن  بفصاحة وبلاغة خارجين  يختص 
اعجاز  جعل  من  أيضا  يذهب  البشر، كما  غير  مقدور 
القرآن من جهة الفصاحة الخارقة للعادة. وقد اعتمد قوم 

كلامه اليه تعالى على أن يحدث على وجه لا   ف إضافته ف
يتمكن البشر من أحداثه عليه، كسماعه من شجرة، أو ما 
من  الكلام  سماع  لان  بمعتمد،  ليس  وهذا  مجراها.  يجري 
الشجرة يدل على أنه ليس من فعل البشر، من أين أنه 



21 

 

الشجرة وخلالها  أفنان  سلكا  وملك  جني  فعل  من  ليس 
وسمع ذلك من كلامه. وهذا القدح أيضا يمكن أن يعترض 
به ف الفصاحة، اللهم الا أن يتقدم لنا العلم بأن فصاحة 
الجن والملائكة لا تزيد على فصاحة البشر، فيكون ذلك 

 الوجه دليلا على أنه من كلام الله تعالى.

اختصاص الخطاب بصفة لا تكون الا لله تعالى يحقق   \ت
العلم القطعي انه من الله وليس من غيره. وانما المناقشة في تلك 

وانه ليس من الصفة كتحقق خارجي؛ وقد ناقش في الفصاحة  
كلام البشر بما ذكر من انه قد يكون كلام جني او وملك 

البشر.   من  افصح  يكونان  الاخبار وقد  يقال  ان  ويمكن 
السبق  اي  وقته  في  يعلم  ان  يمكن  لا  لما  ووصفه  بالغيب، 
العلمي، ويمكن ان يرد باحتمال كون جني او ملك يقدر على 
ذلك. وهناك صفات ذكرها القرآن بكونه علامات انه كلامه 
تعالى وهي عدم الاختلاف وتصديق ما سبق، وانه الحق اي 

فات ع ان كل من هذه الصالصدق، وانه أحسن الحديث. وم 
كونه كلامه تعالى بدلالة المنكر له، لكن بلا توجب القطع  

انه ليس بمقدور مخلق وانما هو فعل  القطع  مجموعها يوجب 
العلم و قادر لا يقدر عليه غيره وانه كلام الله تعالى.    تحقق 



22 

 

نتيجة لمجموعة معارف دون تحققه بكل واحدة منها هو نظام 
نسميه  ان  يمكن  ما  وهذا  وجدانا،  واضح  عقلي  ادراكي 

المحصلة) والقطع (  الدلالة  والعلم  المقامية.  الدلالة  قبال  في 
في قبال العلم  ( القطع المجموعي)المتحقق بها يمكن ان نسميه 

والقطع المنفرد. ولربما المعارف التي تحصل للباحث والعالم لا 
تكون عادة من خلال معطيات منفردة بل اكثرها معطيات 
محصلة. ومن خلال عملية )العرض العقلي( لما هو مكتسب 
على ما هو معلوم والمقارنة والنظر في مدى الاتساق وعدمه 

تقر في النفس والوجدان ايضا يصح القول الى ان المعرفة المس 
حقيقة مجموعية محصلة وليست حقيقة مفردة. بل يمكننا القوم 
منفردة  بمعرفة  القول  ان  والتوافق  الاتساق  اعتبار  من خلال 

بل جم واقعي،  غير  وساكنة  مباشرة  هي مستقلة  المعارف  يع 
معارف تفاعلية محصلة واتساقية. ومن هنا يتبين اهمية النظر  
الى الاتساق المعرفي للكلام قبل القول بدلالته الواقعية وهذا 
في  الاتساقي  المذهب  ويؤكد  قطعا  الظاهري  المذهب  يبطل 
اعتماد  اتساقية ولا يصح  الدلالة  ان تكون  بد  الدلالة، فلا 

دو  من  الظاهرية  يكون الدلالة  ولربما  الاتساق.  الى  نظر  ن 
الكلام ظاهرا وليس نصا بالدلالة الظاهرية لكن من مجموع 



23 

 

تتحقق  فانه  الاخرى  والدلالة  الموضوع  في  الاخرى  الاقوال 
، فتكون نصية القول (لنصية المركبة)الدلالة النصية، وهذا هي ا

مركبة ومحصلة بالاتساق والعرض وليس بظاهر الكلام وهذا 
وهذا ما اشارت -واقع وواضح وجدانا وعرفا. بل يمكن القول  

ان النص  ليس في الواقع دلالة العبارة   -اليه علوم اللسانيات 
وحدها بل هو مجموعة مركبة من معطيات وموارد وروافد ثقافية 

وله وشخصية  تعدد وفكرية  بجواز  القول  الادب  في  صح  ذا 
القراءات للنص الواحد وان النص الواحد هو في الواقع نصوص 
متعددة، ولاجل الضبط العلمي للفهم وتعيين الخطاب فلا بد 

تحكم انتاج النص والدلالة  والخطاب   من تحديد القوانين التي 
من الكلام في علم خاص، ولا بد قبل تعيين خطاب معين 
هو  وهذا  له،  الاتساقي  النظام  في  النظر  معينة  عبارة  من 
م وليس  الواقعي  الخطاب  هو  الذي  الاتساقي(   ا )الخطاب 

يظهر من العبارة فقط. ومن هنا يتبين الدور الكبير للخبراء 
والعلماء في تعيين دلالة الكلام وتعيين الخطاب المحمول فيه 

 والنص المتكون عنه.

المجموعي  و    التصديق يوجب  المحصلة    بالحقيقة القطع 
يظهر الانكار بفعل العقل وافتعاله المبررات   وانما   ضطراري؟  الا



24 

 

يحصل  وهذا  الصدق  وذلك  الحقيقة  تلك  على  تغطي  التي 
أحيانا امام أوضح الحقائق التي ينكرها منكر بسبب افتعال 
الحقيقة  قبال  في  المفتعلة  الشبهة  هي  وهذه  للشبهة.  العقل 

وتاثر عمل العقل بالمؤثرات الشخصية حقيقة واضحة   البينة.
 وساتكلم عنها اكثر فيما يأتي. 

 

أن   \م تعالى،  المعتمد ف اضافة الخطاب الى الله  والوجه 
نبوته  صحة  على  المقطوع  بالمعجز  المؤيد  الرسول  يشهد 
العلم  فيقطع  تعالى  من كلامه  الكلام  ذلك  بأن  وصدقه، 
بسور  وآله  عليه  نبينا صلى الله  فعل  الريب، كما  ويزول 

 القرآن. 

هذا تام وهو يرد في الغائب الى تواتر المعجزة، فان اختل   \ت
التواتر عنده كان قريبا الى عدم القطع. لكن هذا لا يبطل هذه 
مع  فانها  عنده  القطع  تبلغ  لم  وان  المعرفة  هذه  فان  الدلالة 
مجموعة الدلالات والخصائص التي تقدمت يتحقق القطع بان 

القرآن كلام  القرآن كلام الله تعالى. اثبات كون  فالمعتمد في 



25 

 

الله هو المعرفة المجموعية المحصلة من مجموعة الدلائل المذكورة 
عند من تنبه واليها وعرفها   اوالتي توجب القطع والعلم اضطرار 

ولا بد ان يعلم ان هذا الكلام   واجتمعت امامه وفي فكره. 
للمؤمن لتوصل الى المعرفة، فيكون قول الرسول دليله، وليس 

 هذا الكلام متوجها الى الكافر.

وأما الطريق إلى معرفة خطاب الرسول صلى الله عليه   \م
السلا )عليه  والامام  لمن  م( وآله  بالمشافهة  يكون  فقد 

ومن نأى  ويعلم ضرورة اضافة الخطاب اليهما.  ،يشهدهما
عنهما فطريقه الى هذه المعرفة الخبر المتواتر الذي يفضي 

  العلم. الى

امر   \ت او عملا هو  قولا  بالفعل  او  العلم بالشيء  طريق 
ولذلك  له،  استحداث  الشرع  في  وليس  عقلائي  وجداني 
فالمشاهدة طريق للعلم، واما الطريق الاخر فجامعه وخلاصته 
الخبر الذي يفيد العلم. وانا اذا رجعنا الى وجداننا مع استقراء 

ية الناس سنجد للحالة والصورة التي يفيد بها الخبر عند غالب
انه الخبر الذي يتكاثر نقله ولا معارض ولا تناقض اي باتساق 
واقعي. واما التواتر فلا يعرف العرف ذلك ولا يشترطونه ولو 



26 

 

كان شرطا علميا في العلم لكان تعذر العلم بخبر لان العرف 
لا يعرفون حد التواتر وهو مصطلح خاص بالباحثين. وطبعا 
لا بد من الاشارة ان من الخبر الذي يفيد العلم هو خبر من 
ثبت قطعا وجوب تصديقه وفي الدين هما النبي والوصي.  ولو 

عني في كل   ان شخصا قال لك عليك تصديق فلان فيما يخبر
احواله واقواله ولا تكذبه ابدا في ذلك، حينها يكون خبر فلان 
موجبا للعلم بخصوص ذلك الشخص. وكذا اذا قال لك لا 
تعمل الا بصدق وخذ بكل ما يقوله فلان علمنا ان فلان لا 
يقول الا الصدق. وهذا من افادة الخبر للعلم بالوضع. اذن 

بالطبع وهي المشاهدة والخبر لافادة الخبر للعلم شكلان؛ افادة  
المقترن بما يوجب صدقه بالطبع وافادة للعلم بالوضع وهو ما 
يكون تواضع وتعاهد على ان خبرا معينا او خبر شخص او 
العلمي  الخبر  ومن  معين،  امر  بخصوص  العلم  يفيد  جهة 
حالة  او  حدث  من  وراءها  عما  الآلة  تنبئ  من  التواضعي 

والتطبيقات الرقمية  الرياضية،   كالآلات  للمعادلات  العملية 
فان حصول النتيجة المعينة خبر قطعي عن حصول المقدمات، 
وهذا هو الاستنتاج القطعي وربما ادعي ان مثل هذا الاستنتاج 
المفيد للقطع ممكن للعقل وفيه تأمل. لكن مما هو معلوم ان 



27 

 

الخبر الرياضي )اي من الرياضيات( موجب للعلم. وايضا هناك 
من الافادة العلمية التواضعية هي القرينة الموجبة للعلم، كوجود 
ختم على الكتاب يمتنع الا من قبل صاحبه او وجود توقيع 
يمتنع ان يكون الا من صاحبه. وربما هذا ما يكون مصاحبا 

تمتنع ان تكون الا من   للنبي فانه يكون مصحوبا بعلامة الهية
عقلا  يصح  ولذا  بالغيب.  انباء  او  تعالى كآية كمعجزة  الله 
انباء  او  معجزة  من  بآية  الالهية  الرسالة  يدعي  من  مطالبة 
بالغيب لتصديقه. ولا بد من ان تكون الاية مما لا يستطاع 
البشري.  الابداع  امكانية  اتسعت  زمن  لاحد وخصوصا في 

د من التأكد ان الشخيص غير فلأجل تصديق المعجز لا ب
وبخصوص  منها  تمكنه  تخيلية  او  علمية  وسيلة  باية  مستعين 
ممتلك  الشخص غير  ان  التأكد  بد من  الاخبار بالغيب لا 

 لوسيلة علمية تساعده في تنبؤ المستقبل او ما هو خفي. 

الخلاصة ان المطالبة بالتواتر امر غير عرفي الا ما يتصور في 
الاذهان من الكثرة الكثيرة التي تبلغ الخبر حد العيان او تحقق 
له رسوخا يحقق العلم القطعي، ومن هنا يمكن تعريف التواتر  
عرفا بانه الكثرة التي توجب رسوخه رسوخا قاطعا. واما شرط 

م تواطؤهم على الكذب الطبقات في التسلسل او شرط عد 



28 

 

فكلها بعيدة عن اذهان العرف. الخبر المتواتر هو الخبر المروي 
الخبر  افادة  اشرت من شروط  وقد  به.  القطع  توجب  بكثرة 

 القطع الاتساق مع ما هو معلوم. 

فالخبر الذي يفيد العلم بطبعه خبر متواتر متسق لا معارض 
له، او الذي يحقق رسوخا يجعل المعارضة معلوم بكذبها. واما 
مصحوبا  يكون  الذي  فهو  بالوضع  العلم  يفيد  الذي  الخبر 
بقرينة تواضعية توجب تصديقه. والمشاهدة من العلم الطبعي 

 اما العلامة فمن العلم التواضعي )الوضعي( . 

المعرفة  التصرف في  بيده  بيد من  انما تكون  الوضعية  الافادة 
ومن هنا لا يمتلك البشر حق التصرف فيها، وانما الوضع يكون 
من قبل الله وقد جعل قول النبي والوصي موجبا للصدق، واما 
غيره فلا بد من العلم الطبعي في تصديقه وهو اما المشاهدة 

توجب القطع به وهي اما   وهذا وجداني او الخبر المحتف بقرينة
الكثرة والاتساق )نظام الكثرة الاتساقية( او اصطحاب آية 
انها  الا  علامة  والآية  المصدقة(  الآية  )نظام  القطع  توجب 
ليست وضعية. واما الرجوع الى العالم فانه لا يوجب العلم، 
لكن لو بلغنا علامة تفيد ان قوله يوجب العلم فانه يكون من 



29 

 

العلم التواضعي وهذا نظام )العلامة الموجبة(. والاجماع الكلي 
ان اوجب العلم فهو من الكثرة الاتساقية. والتواتر ان اوجب 

 العلم فهو منها. والمعجزة من الآية المصدقة. 

للعلم   الموجبة  القرينة  الكثرة والخلاصة  الاولى  ثلاثة؛  بالخبر 
المصدقة  الآية  والثانية  الامة،  واجماع  كالتواتر  الاتساقية 
كالمعجزة، والثالثة العلامة الموجبة كإجماع العلماء. واما اجماع 
الطائفة الحقة فان علم دخول قول الوصي فيه فانه يكون من 

   العلامة الموجبة.

 
 ]اثبات حجية الاجماع[ 

وهاهنا طريق آخر يجري ف وقوع العلم مجرى التواتر   \م
والمشافهة، وهو أن يعلم عند عدم تمييز عين الامام وانفراد 
شخصه، اجماع جماعة على بعض الاقوال، يوثق بأن قوله 

 داخل ف جملة أقوالهم. 

بينت ان الاجماع الجزئي )الطائفي او العلمائي( ليس من   \ت
العلامة  من  هو  بل  يكون كالتواتر،  فلا  الاتساقية  الكثرة 



30 

 

الموجبة. ولا بد من الاشارة ان العلامة الموجبة للقطع احيانا 
تكون ذات اصل طبعي فيكون الوضع غير مؤسس بس مقرر 
وهذه هي العلامة الموجبة التقريرية، واحيانا لا تكون كذلك 

التأسيسية.   الموجبة  العلامة  وهذا  مؤسسا  الوضع  فيكون 
خطوة وهو   وسياتي الكلام فيه. وقبل ذلك لا بد من الرجوع

بيان كون حجية الاجماع اولية اصلية ام ثانوية تفرعية. احتج 
المؤمنين  سبيل  اتباع  بايات  الاصلية  الاولية  الاجماع  لحجية 
وحديث لا تجتمع امتي، والاول لا يدل والثاني ظن. والنص 
حاصر للحجية في عمل النبي والوصي، فاما ان يعلم بتفرع 

 او الوصي بذلك. والعقل والا فلا، وليس من نص من النبي
لا يوجب حجية للاجماع بذاته ولا كونه بذاته يفيد العلم. اذن 
اذا كان للاجماع حجة فهي ثانوية تفرعية. والذي قيل انه يعلم 
دخول قول النبي او الوصي فيه، ولا بد من تقييد في عصره، 
فامام العصر داخل في الاجماع. وهو ما سيصرح به. وفرقه عن 

 وبيانه وجه حجيته سياتي الكلام فيها.   التواتر

واما القول بان الامام داخل فيهم بالاقسام الثالثة فلا بد من 
الامة  يثبت قطعا في اجماع  ان هذا لا  اثباته قطعا، وسياتي 

 فضلا عن غيره. 



31 

 

القسم أيضا لا يخرج عن المشافهة أو   \م فان قيل هذا 
التواتر، لان امام العصر اذا كان موجودا، فاما أن يعرف 
مذهبه وأقواله مشافهة وسماعا، أو بالمتواتر عنه. قلنا: الامر 
إذا كان  الرسول والامام  أن  السؤال غير  على ما تضمنه 

أو بالتواتر متميزا متعينا، علمت مذاهبه وأقواله بالمشافهة 
وإن كان مقطوعا   - عنه. وإذا كان مستترا غير متميز العين  

علمت أقواله باجماع الطائفة   - على وجوده واختلاطه بنا  
التي نقطع على أن قوله ف جملة أقوالهم، وإن كان العلم 
التواتر، وانما  أو  المشافهة  اما  يعدو  أحواله لا  بذلك من 

والتعيين بالتمييز  الحالان  ف   يختلف  وفقدهما  حال،  ف 
 أخرى.

هذا السؤال لا يرد على الاجماع، لان كشف الاجماع   \ت
عن قول الامام )من نبي او وصي( يختلف عن كشف التواتر  
والمشاهدة، بل يكشف عنه بالعموم بانه منهم وان قوله من 
قولهم. كما ان حجية الاجماع قد تثبت بالكثرة الاتساقية كما 

او بالعلامة الموجبة كما في الا خريين )اجماع في اجماع الامة 
ان  ثبت  اذا  انه  يعلم  هنا  ومن  العلماء(.  اجماع  او  الطائفة 
الاجماع كاشف عن قول المعصوم لانه داخل فيهم فان هذه 



32 

 

القطع  على  العلامة  فتكون  وضعية،  وليست  طبعية  الدلالة 
تقريرية في الاجماع بأشكاله الثلاثة. واعتماد البينة )الشاهدين(  
لا يعني انها علامة على العلم، بل الوجدان شاهد انها ليست 
باب  من  الشرع  اعتمدها  وانما  العلم،  على  دلالة  ولا  علما 

ة فلا تتعدى عن موردها التيسير والتخفيف في الامور الحياتي
العلمي(  )الاعتماد  قبال  في  السكوني(  )الاعتماد  هو  وهذا 
النبي   واقوال  الاحكام  به  تثبت  والذي  موضوعنا  هو  الذي 
والوصي، فلا يصح العمل بالاعتماد السكوني فيها ولا يمكن 
اثباتها به. وقول الخبير وقول المفتي عند العجز عن العلم هو 

السكوني الاعتماد  الاعتماد من  تحقق  واذا  العلمي.  وليس   
العلمي وجب ترك الاعتماد السكوني )كالبينة وقول الخبير( 

 وتحصيل الاعتماد العلمي واجب. 

وهنا امر اخر وهو ان الخبر الذي يمكن تبين واقعه بيسر يختلف 
ذلك  الى  اشارة  القرآن  وفي  تبينه،  يمكن  الذي لا  الخبر  عن 
بالأمر بالتبين. والاخبار عن امور حياتية خارجية من المتيسر  
الفحص والتبين لذلك لا يكون من السهل الخطأ فيها لاجل 

تصنع تبانيا وجدانيا رادعا انكشاف الخطأ، وهذه الميزة العرفية  
ويمكن ان نسميه )الردع التبيني( فمن علم انه يسهل تبين خبره 



33 

 

ولا  المضبوط  غير  النقل  عن  يتجرأ  لا  فانه  عنه  والفحص 
يتساهل فيه فضلا عن ان يكذب، بينما من يعلم انه يمتنع 
ذلك فانه سيتساهل في النقل ولا يكون متحفظا بالضبط بل 
قد يتجرأ بالكذب، ولا يقال ان الورع والتقوى مانع فانها مانع 

التحدي الواضح عن  ينفي الاحتمال. ومن  ث عن غالب لا 
الامام في حياته ليس كالتحديث عنه بعد موته. المحدث عن 
بينما من  التبين(  الامام في حياته سيكون في وجدانه )ردع 

 يحدث عنه بعد موته او غيبته لا يكون في داخله ذلك. 

لا  ما  مصدرها  يكون  التي  الشريعة  اخبار  تختلف  هنا  ومن 
يتيسر التحقق منه عن الاخبار عن الامور الحياتية الخارجية 
والتحقق  العلم  من  المانع  ان  وكما  منه،  التحقق  يمكن  التي 
والوصول قد يكون الفقدان وعدم الحضور فان المانع ايضا قد 

لتبين. وهذا يجري يكون وسائليا بعدم كفاية الاداة للتحقق وا
في جميع اشكال العلم، فالمانع من العلم او التحقق قد يكون 
مانعا مصدريا بامتناع المصدر لذلك بغياب ونحوه وهذا هو 
)المانع المصدري( والمانع الاخر مانعا وسائليا بانعدام الوسيلة 
للوصول الى المصدر وهذا هو المانع الوسائلي. ومن هنا فالمانع 



34 

 

مانعا  يكون  قد  العلم  من  المانع  او  الغاية  الى  الوصول  من 
 مصدريا غائيا وقد يكون مانعا وسائليا طريقيا. 

والاخبار عن معارف الشريعة في حال غيبة الامام هي من 
الاخبار التي تتصف بالمانع الوصولي او المانع العلمي بواقعها، 
للمانع الوسائلي عند تعذر الوصول الامام وان لم تكن الغيبة 
تامة. ومن هنا يكون متعذرا التبين عن واقع الخبر فلا بد ان 

اذ لا سبيل الى التحقق. واما   يحقق الخبر العلم والقطع ليعتمد،
ان  فاما  يسيرا ذلك،  منه ويكون  التحقق  الذي يمكن  الخبر 
يتحقق منه او يعتمد التباني بالردع التبيني بانه لا يجرؤ على 
مخالفة الواقع لكن يبقى غير العمد مما لا يمكن منعه الا ان 
هذا يهمل باصالة عدم السهو وهي من التباني العرفي ايضا. 

ل السكوني اذا  الاعتماد  من  يمكنان  وجدانيان  امران  دينا 
اللاعلمي، الاول الردع التبيني والثاني اصالة عدم السهو، مما 
يجوز الاعتماد على الخبر الظني في الامور الحياتية الخارجية التي 
يمكن التحقق منها. وايضا عدم السهو في الخبر الخارجي اقوى 

كثر حذرا وتحفظا في عدم من الخبر عن الشريعة لانه يكون ا 
السهو. وهذه الأصول الوجدانية لا تحول الخبر الظني الى علم 



35 

 

السكوني  الاعتماد  تجوز  وانما  ظن  هو  مما  العلم  تستفيد  ولا 
 التعاملي تيسريا وتخفيفيا من دون تحقق علم او معرفة. 

من أين يصح العلم بقول الامام إذا لم يكن   :فان قيل  \م
متعينا متميزا، وكيف يمكن أن يحتج باجماع الفرقة المحقة ف 
أن قوله داخل ف جملة أقوالهم. أو ليس هذا يقتضي أن 
تكونوا قد عرفتم كل محق ف سهل وجبل وبر وبحر وحزن 
أخبرتم  أو  ومذاهبه  أقواله  عرفتم  حتى  ولقيتموه  ووعر، 

 عن ذلك، ومعلوم لكل عاقل استحالة هذا وتعذره.بالتواتر  

الطائفة  اجماع من عرفتموه من  أن تجعلوا  وليس يمكنكم 
المحقة هو الحجة، لانكم لا تأمنون من أن يكون قول الامام 
الذي هو الحجة ف الحقيقة خارجا عنه. قلنا: هذه شبهة 
معروفة مشهورة، وهي التي عول عليها واعتمدها من قدح 
أنه لا يمكن معرفة حصوله واتفاق  ف الاجماع، من جهة 
ذلك  عن  والجواب  الواحد.  المذهب  على  الاقوال كلها 
سهل واضح. وجملته: أنه لا يجب دفع حصول العلم الذي 
سبيل  على  بطريقه  العلم  لفقد  شك،  ولا  فيه  ريب  لا 
التفصيل. فان كثيرا من العلوم قد تحصل من غير أن يتفصل 



36 

 

والامصار  بالبلدان  العلم  ان  ترى  ألا  طريقها.  للعالم 
والحوادث الكبار والملوك العظام، فانه يحصل بلا ارتياب 
لكل عاقل يخالط الناس حتى لا يعارضه شك، ولو طالبته 
ذكره  عليه  لتعذر  التفصيل  سبيك  على  ذلك  بطريق 
والاشارة اليه. ولو قيل لمن عرف البصرة والكوفة وهو لم 

ا، وقطع على بدر وحنين والجمل وصفين وما أشبه يشاهدهم
ذلك: أشر إلى من خبرك بهذا، وعين من أنبأك به، وكيف 
تفصيل ذلك وتمييزه ولم   عليه  لتعذر  به  العلم  حصل لك 
يقدح تعذر التمييز والتفصيل عليه ف علمه بما ذكرناه، وإن 
كان عند التأمل على الجملة أنه علم ذلك بالاخبار، وإن 

 فصل له كل مخبر على التعيين. لم ين

واذا كانت مذاهب الامة مستقرة على طول العهد وتداول 
الايام، وكثرة الخوض والبلوى، وتوفر الدواعي وقوتها، فما 
خرج عن المعلوم منها نقطع على أنه ليس مذهبا لها ولا 
قول من أقوالها. وكذلك إذا كانت مذاهب فرق الامة على 
وتردد  الازمان،  طول  على  مستقرة  مستمرة  اختلافها 

لاف، ووقوع التناظر والتجادل، جرى العلم باجماع كل الخ



37 

 

فرقة على مذاهبها المعروفة المألوفة وتميزه مما باينه وخالفه، 
مجرى العلم بمذاهب جميع الامة وما وافقه وخرج عنه، ومن 
الخنزير والربا،  الخمر ولحم  أن تحريم  الذي يشك ف  هذا 
ليس من مذهب أحد المسلمين، وإن كنا لم نلق كل مسلم 

أهل العلم ف البر والبحر والسهل والوعر. وأي عاقل من 
يرتاب ف أن أحدا من الامة لم يذهب ف الجد والاخ اذا 
انفردا ف الميراث، أن المال للأخ لا للجد، وأن الاخوة من 

 الام
اتساعها  على  الامة  أقوال  واذا كانت  الجد.  مع  يرثون 
وانتشارها ف الفتاوي تنضبط لنا، حتى لا نشك فيما دخل 

نحصار أقوال الشيعة فيها وما خرج عنها، فكيف يستعبد ا
الذين نذكر أن قول الحجة فيهم، ومن جملة أقوالهم، وهو 
حنيفة  أبي  أقوال  ليس  أو  انحصارا؟  وأقرب  عددا  أقل 
وأصحابه والشافعي، والمختلف من أقوالهم قد انحصرت، 
حتى لا يمكن أحدا أن يدعي أن حنفيا أو شافعيا يذهب 

بحار وتحل إلى خلاف ما عرف وظهر وسطر، وإن لم تجب ال
الامصار وتشافه كل حنفي وشافعي. فما المنكر من مثل 
ذلك ف أقوال الشيعة الامامية؟ وإن أظهر مظهر الشك 



38 

 

ف جميع ما ذكرنا منه العليل وهو الكثير الغزير وقال انني 
لا أقطع على شئ مما ذكرتم أنه مقطوع عليه، لفقد طريق 
العلم الذي هو المشاهدة أو التواتر، لحق بالسمنية جاحدي 
الاخبار، وقرب من السفسطائية منكري المشاهدات. ولا 

عرفه ولم فرق البتة عند العقلاء من تجويز مذهب للامة لم ن
الخوض،  واستمرار  البحث  مع كثرة  الينا،  ينقل  ولم  نألفه 
الينا،  وبين بلد عظيم ف أقرب المواضع مما لم ينقل خبره 
وحادثة عظيمة لم نحط بها علما. وقيل لمن تعلق بذلك: ان 
ذكرناه،  ما  إلى  والسكون  نفسك  عن  العلم  تدفع  كنت 

ت وإن كنت  والسفسطائية.  مكابر كالسمنية  قول فأنت 
طريق العلم متعذر، لانه المشاهدة والتواتر وقد ارتفعا. قلنا 
لك: ما تقدم من أن التفصيل قد يتعذر مع حصول العلم، 
والتواتر والمشاهدة ف الجملة طريق الى ما ذكرناه، غير أنه 
الطريق  يلتبس  التبس واشتبه. ولن  ربما تجلى ويعتق وربما 

متناع دفعه. ألا ترى ويتعذر تفصيله الا عند قوة العلم وا
القوي  الوجه  على  الكبار  والحوادث  بالبلدان  العالم  أن 
الجلي، لو قيل له: من أين علمت؟ ومن خبرك ونقل اليك؟ 
لتعذر عليه الاشارة الى طريقه. وليس هكذا من علم شيئا 



39 

 

بنقل خاص متعين، لانه يتمكن متى سئل عن طريق علمه 
أن يشير اليه. فقد صار تعذر التفصيل للطريق علما على 
قوة العلم وشدة اليقين، فلهذا أستغني عن تفصيل طريقه. 
العلم بالطريق  يستو  لم  فيما  الطريق  تعيين  الى  وانما يحتاج 

وتجل بوضوحه  المعلوم  قوة  فيه  يستو  ما  فأما  يه المعلوم، 
بتعيين  العلم  إلى  فأي حاجة  فيه،  الريب والشك  وارتفاع 

 طريقه؟ 

ما ذكرنا منه العليل وهو الكثير الغزير( غير متسق قوله )  \ت
الغزير(.  الكثير  من  القليل  منه  ذكرنا  )ما  انه  وبدو  عندي 

هو من اين علم دخول والكلام يدور حول اشكال محوري  
قول الامام في اقوال المجمعين؟ ولهذا الاشكال مجموعة وجوه 
وهنا أحدها وهو ان قوله غير متميز حسب الفرض، اذن لا 
بد من لقاء جميع اصحاب الاقوال ليكون من جملتهم وهذا 
حقيقة كما  الاجماع  تحقق  امكانية  في  فالاشكال  متعذر. 

متمم   وهو  الاخر  والوجه  الاحتجاج سيصرح،  يصح  لا  انه 
 بالاجماع عليه لان حجية الاجماع هي المطلوب اثباته.  



40 

 

وأجاب رحمه الله تعالى انه ذا حصل العلم لا يجوز دفعه بحجة 
عدم تفصيل طرقه ولا ريب انه لم يعلم ذلك الا بالخبر.  فانه 
لاجل استقرار المذاهب طول الازمان نقطع ان غيرها ليس من 
اقوالها والا لظهر. فيحصل القطع بانحصار الاقوال فيما علم 

ان انحصار اقوالهم أيسر. والامر اوضح في الفرقة من الامة ف
بدليل انه لو ادعى مدع الان قول على مذهب لم يعرف وينقل 
كانكار  سفسطة  هو  ذلك  في  والتشكيك  كذب. 
للمشاهدات.  وان قوة العلم احيانا تجعل المشاهدة والتواتر  

 ملتبسا. 

وخلاصة الجواب ان العلم احيانا يحصل دون تفصيل طريقه 
وليس لعدم طريقه. بمعنى ان العلم الحقيقي قد يحصل مع اجمال 
طريقه. وتطبيقه هنا ان العلم بقول الوصي من الاجماع حصل 
بالاجماع للقطع بانه لا يخرج عنه للقطع انه لا يكون خلافه 

 قول. 

الوصي  بقول  العلم  اين حصل  من  انه  والاشكال خلاصته 
للقائلين  اجمال كلي  جمع  يحصل  ولم  متميز  غير  وقوله 

 والاحتجاج بذات الاجماع عليه لا يصح لانه المطلوب. 



41 

 

والجواب يقر بالوجهين الاولين )قوله غير متميز ولم يحصل جمع 
تام للأقوال( لكنه يدافع عن امكانية معرفة قوله من خلال 
طبيعة  ان  الا  الاقوال  جميع  يعلم  لم  وان  انه  وذلك  الاجماع 
تشكل الاجماع عبر الزمن دل على انه لا قول هناك غير ما 

 ع. علم فيكون حتما قول الامام ضمن الاجما 

فمحصلة الجواب انا نقر ان قوله غير متميز ونقر انه لا جمع 
تام للأقوال لكن الاجماع دال على قوله لان طبيعة تشكل 
الاجماع يمنع من وجود قول مخالف وبهذا يكون قوله داخل في 
فانه  قول  من  اكثر  على  الاجماع  وهكذا في  الاجماع حتما، 

فيعل علم  ما  اخر غير  قول  هناك  يكون  ان  قول يجمع  ان  م 
 الامام احدها.  وان من ينكر ذلك كمن ينكر المشاهدات.

قطعيا  به  العلم  يكون  ان  يمنع  اشكالان  فيه  الجواب  وهذا 
وكالمشاهدة لا يصح انكاره، الاول انه لا دليل على وجوب 
واذا  قوله،  واخفائه  واظهار خلافه وعدم كتمانه  العالم  تكلم 
قلنا فرضا ان غير الوصي يعتد بما يقول وليس بما يخفي فلا 

 يتكلم ولم يظهر يجري هذا على الامام. فلربما كان الامام لم
ذلك كما  يوجب  لا  واللطف  الاجماع.  بطلان  رغم  خلافا 



42 

 

بينت في محله.  والثاني ان فعل الوصي متعلق بحكمة الله وافعاله 
وارادته وهي امر غيبي ليس بمقدور العقل اجراء احكامه عليها 
فلا يخضع قول الامام لقياس اقوال العلماء، فكونه رئيس وسيد 
العلماء لا يعني انه يجري عليه ما يجري عليهم، وهذا يجوز ان 

و قولا خلاف الاجماع وان كان لا يكون فعل الامام سكوتا ا
يظهر للعقل وجهه ووجوده. كما ان هناك امرا اخر ان القطع 
بعدم المخالف للاجماع بسبب الاجماع طول الزمن لا يمكن 
الركون اليه مع عدم اتساق الاجماع مع ما هو ثابت ومعلوم 
من الدين فالاجماع المخالف للقرآن يكشف حتما عن قول 

جماع وان لم يصل، بل قد يكشف عن قول للوصي مخالف للا
 لعالم يقدم القرآن على الاجماع. 

بعدم  للقطع  ايجاب الاجماع  ان الحكم بعدم  يتبين  هنا  ومن 
المخالف والقطع بان قول الامام ضمن الاجماع ليس من قبيل 

 انكار المشاهدت. 

كما ان قياسه العلم بقول الوصي من الاجماع لاجل تشكل 
الاجماع على طول الازمان بعد الدارسة والبحث على العلم 
العلم  طريق  ان  اذ  واضح،  غير  العظام  والحوادث  بالبلدان 



43 

 

تجعلها  وكثرتها  ماديا  ومتواترة  موجودة  والحوادث  بالبلدان 
مسلمة واما حالات الاجماع المتكررة فانه ليس منها من يقول 
بالعلم بقول الوصي بل كلها تكرر قول الاجماع، بمعنى ان ما 
بالبلد  العلم  هو  العظام  والحوادث  البلدان  باخبار  يتكرر 

فهو العلم بالاجماع وليس   والحادثة اما ما يتكرر باخبار الاجماع
بقول الوصي الذي هو مقصود البحث. ولا يمكن القول ان 
الاجماع يؤدي الى العلم بقولي الوصي كما تؤدي اخبار البلدان 

 بالعلم بها. 

 ]دخول الامام عليه السلام ف الاجماع[ 

وبعد، فالاجماع الموثوق به ف الفرقة المحقة، هو اجماع   \م
دون  الخاصة 

العامة، والعلماء دون الجهال. ومعلوم أن الحصر أقرب الى 
ذكرناه.   ما 

ألا ترى أن علماء أهل كل نحلة وملة ف العلوم والآداب، 
معروفون محصورون متميزون، واذا كانت أقوال العلماء ف 
العلماء  كل مذهب مضبوطة، والامام لا يكون الا سيد 



44 

 

وأوحدهم، فلابد من دخوله ف جملتهم، والقطع على أن 
 قوله كقولهم. 

نلق كل  لم  بأنا  ذكرناها  التي  الطريقة  على  الطاعن  وهل 
عرفناه ولا   امامي 

النحويين واللغويين على ما أجمعوا  الا كالطاعن ف اجماع 
لغاتهم  ف   عليه 

وطرقهم، بأنا لم نلق كل نحوي ولغوي ف الاقطار والامصار، 
الشك  ويلزمنا 

ف قول زائد على ما عرفناه من أقوالهم المسطورة المشهورة. 
فان قيل: لم يبق الا أن تدلوا على أن قول الامام مع عدم 
تميزه وتعينه ف جملة أقوال الشيعة الامامية خاصة دون سائر 
الفرق، حتى تقع الثقة بما يجمعون عليه ويذهبون اليه، ولا 

أ جملة  ف  موجودا  قوله  يكون  أن  الامة، ينفع   قوال 
ها ولا يخرج عنها. من غير أن يتعين لنا الفرقة التي قوله في

قول هذه  الحق ف  أن  على  القاهر  الدليل  دل  إذا  قلنا: 
الفرقة دون غيرها، فلابد من أن يكون الامام الذي نثق 
مذهبه سواه،  يعتمد  ولا  الحق  يفارق  لا   بأنه 



45 

 

مذهب هذه الفرقة، إذ لا حق سواه. وكما نعلم مع غيبته 
ثم  والتوحيد،  العلم  أهل  مذهب  مذهبه  أن  تمييزه  وتعذر 
مذهب أهل الاسلام من جملتهم، من حيث علمنا أن هذه 
المذاهب هي التي دل الدليل على صوابها وفساد ما عداها. 
امامى  الامام  أن  فرضنا  واذا  الامام.  ف  القول  فكذلك 

هب، علمنا بالطريق الذي تقدم ف مذهب مخصوص، المذ
أن  بان  فقد  ذلك.  ف  الريب  وزال  عليه،  امامى  أن كل 
اجماع الامامية على قول أو مذهب لا يكون الا حقا، لانهم 
لا يجمعون الا وقول الامام داخل ف جملة أقوالهم، كما أنهم 
 لا يجمعون الا وقول كل عالم منهم داخل ف جملة أقوالهم. 

قوله )ومعلوم أن الحصر أقرب الى ما ذكرناه.( اي حصر   \ت
اي  المذهب(  امامى  الامام  أن  فرضنا  )واذا  وقوله  الاقوال.  

 ثبت لنا وليس المعنى الافتراض. 

قد اشرت ان اقوال العلماء لا يمكن حصرها بالاستقراء التام 
فضلا عن الاستقراء الناقص، فحتى لو فرضنا انا علمنا جميع 
علمنا  واذا  الاقوال،  علمنا جميع  اننا  نعلم  اين  فمن  العلماء 
جميع الاقوال فمن اين علمنا ان احدهم لا يخفي علمه ويكتمه 



46 

 

خوفا من مخالفة الجماعة، وكل خبير يعلم ان العلماء يقدمون 
 .عدم المخالفة للجماعة على اعتبارات كثيرة

العلماء لا  الناقص لاقوال  الاستقراء  ان  قد عرفت  انه  كما 
يثبت الاعتماد السكوني  العلمي والعلم وانما  يثبت الاعتماد 
الشريعة  بين علماء  الخبراء ولا يختلف ذلك  اقوال  بخصوص 

علماء غيرهم من العلوم كالفيزياء والكيمياء. وعلماء اللغة ولا  
قول  يحقق  عليه  واتفقوا  القواميس  في  معلوم  هو  فما  لذلك 
الخبير والاعتماد السكوني لكنه لا يحقق الاعتماد العلمي. واما 
فيها  والاعتماد  العرب  بلسان  يفهم  وانه  عربيا  القرآن  كون 

و  القرآن كلام  هذا لان  يصح  فلا  علميا،  وليس  له سكوني 
فيكون  اليه،  الفهم  يرد  وقاعدة معرفية كاملة  واتساق  سياق 
الحكم هنا حكم على النص والخطاب والكلام والفهم، ويكون 
المحل للوجدان وما هو راسخ من معرفة شرعية ووجدانية ولا 
يبقى محلا للغوي والخبير. فيكون الفهم العربي الواقعي للقرآن 

العلمي وليس من الاعتم  الاعتماد  السكوني، ويكون من  اد 
 .الفهم العربي الصحيح الواقعي للقرآن هو العلم بمراده تعالى



47 

 

الامام مذهب  ان كون مذهب  تعالى على  استدل رحمه الله 
الامامية بانهم اهل الحق والامام لا يفارق الحق وبكونه اماميا 
اذ  المسالتين،  الملازمة في كلا  المنع من  قولهم وفيه  فقوله من 
الامامية اهل الحق بالامور القطعية وليس كل مسالة والامامي 

دلت قرينة خارجية على الحق   قد يخالف الامامية. كما انه اذا
لم يلزم الامام الكلام بل لو ان الامر لا يبلغ الفساد والضلال 
فلا دليل على وجوب تكلمه. بل الذي يبدو لي ان في قوله 
ان  مع  الامام  قول  الاجماع على  استدلال بصحة  فانه  دورا 
الاستدلال كان بقول الامام على صحة الاجماع. وبعبارة مجردة 

دل بصحة ب على وجود أ، مع ان الاستدلال كان فانا نست
 .بوجود أ على صحة ب.  فيكون الشيء متوقف على نفسه

فالصحيح ان الاجماع لا يحقق العلم والاعتماد العلمي نعم هو 
وصف  يصح في  وهذا  السكوني،  والاعتماد  السكون  يحقق 
وقول  والحقيقة  الشريعة  وصف  في  يصح  لا  لكن  المذهب 
الوصي، فكل ما يجمع عليه الامامية هو المذهب وهو قول 
الوصي  قول  ولا  الحقيقة  ولا  الشريعة  يمثل  لا  لكنه   علمائها 

بالضرورة بل لا بد من علم واعتماد علمي في ذلك. والكلام 
ذاته يجري في اجماع كل طائفة بل هو يجري ايضا على اجماع 



48 

 

الامة، فان اجماع الامة يحقق الاعتماد السكوني والسكون لا 
الاعتماد العلمي والعلم، وانه هو مذهبها وقولها لكنه لا يمثل 
الشريعة والحقيقة وقول النبي او الوصي. بل لو ان الامة اجمعت 
وكان النبي فيهم ولم يعلم قوله متميزا فانه لا يعني انه قوله وان 

وا الدين  وبينت. ومقتضيات اجماعهم هو  لما ذكرت  لشريعة 
اللطف ووجوب اظهاره للحق قد بينت انه ليس بمقدور العقل 
به امر الله  يتعلق  النبي والوصي  الحكم بذلك بعد كون فعل 
وفعله وحكمته وهي اوسع من ادراك العقل والعقل عاجز عن 
الاحاطة بها. ولا يقاس ذلك على الظلم والاعتداء فان وجوب 

عه ثابت قطعا وهو يختلف عما نحن فيه، فالفكر رفعه او دف
ليس كالعمل والغير ليس كالنفس والامر اوضح من ان يحتاج 

 الى كلام. 

عرفا  يكفي  اذ  واضح،  تكلف  قول  بكل  بالعلم  والمطالبة 
يعد  بشكل  قول  له  من  باقوال  العلم  ووجدان  بل  وعقلائيا 
شيوعا وعدم العلم بقول مخالف، فلا يشترط مع شيوع القول 
بالعلم  يتحقق  الاجماع  ان  ثانية  بعبارة  الخلاف.  بعدم  العلم 

العلم  يشترط  ولا  بالمخالف  العلم  وعدم  القول  بعدم   بشياع 
المعارف  في كل  العقلاء  عند  مطلوب  غير  هذا  المخالف. 



49 

 

العلمية وليس في تحقق الاجماع الشرعي فقط. كما اننا نجزم 
بان الواقع هو كما هو عليه لاجل شيوعه بين الناس ولا احد 
يطلب ان يثبت انه كذلك بجميع مستويات الادراك واشكاله 
وانواعه باعمار مختلفة وباجهزة وبغيرها وبمدركات اخرى غير 

وع الادراك به على بشرية. وهل ما يجعل الواقع واقعا الا شي
العلم بعدم المخالف  العلم بالمخالف، واما  النوح وعدم  هذا 
فلا احد يقوله او يطلبه بل ربما ادعي ان البعض لهم ادراك 
العلم  يتحقق مع عدم  ان الاجماع  فالحق  العالم.  مختلف عن 
العلم  وتحقق  المخالف،  بعدم  العلم  مطلوبا  ولبس  بالمخالف 

قوة عقلية، فيبني على ذلك كعلم، ولا بهذه الطريقة انما هو ب
ريب ان اداة ادراك العلم هو العقل وليس شيئا اخر، وهذه 
العلم  وعدم  الشياع  من  العلم  تحقيق  في  والميكانزم  الطريقة 
هو  والذي  الشياعي(  )العلم  نسميه  ان  يمكن  بالمخالف 
الاساس لتحقق القطع بالتواتر فان التواتر شياع في الواقع. ولا 

التاكيد ان هذا الكلام عن تحقق الاجماع بالشياع وليس   بد من
 تحقق العلم بقول الوصي منه او من الاجماع. 

فإن عاد السائل إلى أن يقول: فلعل قول الامام وإن   \م
تسمعوه،  ولم  تعرفوه  لم  مذاهبها  ف  للإمامية  موافقا  كان 



50 

 

لأنكم ما لقيتموه ولا تواتر عنه الخبر على التمييز والتعيين. 
الثقة  ف  وتشكيك  اجماع  ف كل  الطعن  الى  رجوع  فهذا 
باجماع كل فرقة على مذهب مخصوص، وليس بطعن يختص 
ما نحن بسبيله. والجواب عنه قد تقدم مستقصى، وأوضحنا 
بأهل  ولحوق  للضروريات  دفع  ذلك  ف  التشكيك  أن 

 الجهالات.

الاشكال معناه ان معرفتكم بقول الامام لم يكن بعلم بل   \ت
يعني  انه  العلم، وكان الجواب  العلم، والحجة هو  بطريق غير 
طعن بكل اجماع وتشكيك بالضروري. واما طعن بكل اجماع 
فلا ضير فيه اذ الشهر لا تمنع من الوهم، واما انه تشكيك 

الاجم من  القطع  ان  الكلام  تقدم  فقد  ليس بالضروري  اع 
 كالقطع بالبلدان والمشاهدة. 

 

 
 ]الاجماع حجة ف كل حكم ليس له دليل[

 ]الإجماع حجة في كل حكم ليس له دليل[ 



51 

 

التأمل عن   تقديمه وإذ قد قدمنا    \م عند  مما هو جواب 
جميع ما تضمنه الفصل الأول، فنحن نشير إلى المواضع 
فيها من  الصواب  على  والتنبيه  إليها،  الإشارة  التي تجب 

أما ما مضى ف الفصل من أنكم إذا اطلعتم   .جملة الفصل 
الأحكام  إلى  بها  يتوصلون  التي  مخالفيكم  طرق  على 
الطعون،  تلك  يلحقه  طريق لا  بد من ذكر  الشرعية، لا 
توضحون أنه موصل إلى العلم بالأحكام، فلعمري أنه لا 

وقد بينا فيما قدمناه كيف الطريق إلى العلم   .بد من ذلك
عمل  إلى  رجوعنا  وليس  وأوضحناه،  وشرحناه  بالأحكام 

الخبرين   أحد  ترجيح  ف  وإجماعها  على   الراويينالطائفة 
ن أن الرجوع صاحبه أمرا يختص هذا الموضع، حتى يظن ظا

بل   .إلى إجماع الطائفة إنما هو ف هذا الضرب من الترجيح
نرجع إلى إجماعهم ف كل حكم لم نستفده بظاهر الكتاب، 
الإمام  أو  الرسول  عن  للعلم  الموجب  المتواتر  بالنقل  ولا 
عليه السلام، سواء ورد بذلك خبر معين أو لم يرد، وسواء  
تقابلت فيه الروايات أو لم تتقابل، لأن العمل بخبر الواحد 

، انفرد من المجرد ليس بحجة عندهم على وجه من الوجوه
 معارض أو قابله غيره على سبيل التعارض. 



52 

 

)  \ت   قوله  قدمنا  اما  قد  فغير   تقديمهوإذ  جواب(  هو  مما 
واضح وما يقدم هو المقدم والتقديم ان وقع مفعولا ينوب عن 
المقدم فلا يضاف اليه فيقال )قدمنا تقدمة او تقديما( ولا يقال 

( المعجم  وفي  تقديمه(.  ( وتقدمةً  تقديماً ،يقد ِّم لـ قدَّم  )قدمنا 
( المعاني  تحليل  الاسم :ت  قْديم ةوفي  أصلها  . ت  قْديمم ) كلمة 

فالصحيح )قدمنا تقديمة او قدمنا تقديما(. وقوله )في ترجيح 
على صاحبه( فأيضا غير واضخ فالخبر   الراويينأحد الخبرين  

مما يروى وليس مما يروي، وهذا واضح، فلربما الصحيح )الخبرين 
 الواردين( كما في غير هذا الموضع. 

بل نرجع إلى إجماعهم في كل حكم لم قال رحمه الله تعالى )
نستفده بظاهر الكتاب، ولا بالنقل المتواتر الموجب للعلم عن 
الرسول أو الإمام عليه السلام، سواء ورد بذلك خبر معين أو 
على  ليس كالاعتماد  الاجماع  اعتماد  ان  يعني  وهذا  يرد(  لم 

(، ظاهر الكتاب والنقل المتواتر الموجب للعلم عن النبي والوصي
امام،  الرسول  لان  تسامح  والامام(  )الرسول  استعماله  وفي 
اختصرنا  فلو  امام.  وكلاهما  والوصي(،  )النبي  فالصحيح 
الدليلين العلميين يكون )القرآن وعمل الامام( وقد اعبر عنهما 
)الدليلين العلميين( او باسم الجنس )الدليل العلم( واقصدهما. 



53 

 

واما لفظ )السنة( فلم يرد في القرآن كما انه ينصرف الى عمل 
النبي فيكون استعماله غير وظيفي وان ورد في الاخبار فانه 
يحمل على عمل الامام من نبي او وصي او عمل النبي وعمل 
الوصي العامل بعمله ولربما يحسن استعمال الفظ )الهدي او 

 اقرب. السيرة او الاسوة( والأول اقوى والثاني  

مشروط   العمل بالاجماع  ان  تعالى  فخلاصة كلامه رحمه الله 
بفقدان الدليل العلمي، وهذا فيه اشكال من وجهين؛ الأول 
ان القرآن امر بالعمل بالعلم ولم يجوز العمل بغيرهما وهذا يعني 
إضافة الى عدم جواز العمل بغير الدليل العلمي، فانه لا بد 

ان في الدين والشريعة   في كل مسألة من دليل علمي. والثاني 
سننا وقوانين عليا كلية حاكمة - وهي الصورة العملية للدين  -

فلا يمكن ان تأتي مسألة الا وفيها حكم شرعي كلي عام وانما 
يرجع الى الأدلة الخاصة لتعيين ما هو خاص بالمسألة وتخصيص 
للحكم العام. فالأدلة العلمية )القرآن والسيرة( والسيرة سيرة 

ة وصي، اما احكام عامة او خاص تخصص العام، نبي وسير 
فلا وجود لحكم خاص لا عام له. ومن هنا لا وجود لمسألة 
فان لم يكن خاصا بها كان  بدليل علمي،  فيها حكم  ليس 
عاما. لذلك يجب ان يفهم ان الاحكام الخاصة هي تخصيص 



54 

 

لعمومات معلومة. فاذا لم يرد دليل علمي )من قرآن او سيرة( 
خاص اجري الحكم العام المعلوم. واقصد بالحكم هنا الاعم 
من مسائل العقيدة والشريعة. وبعد هذا البيان لا يكون حاجة 
العلمي لا  الدليل  اذ ثبت وجود دليل علمي ومع  للاجماع، 

 يصار الى الاجماع. 

بعدم  ومشروطا  الثانية  الدرجة  من  دليلا  الاجماع  واما جعله 
من  ليس كالمستفاد  منه  المستفاد  العلم  فلان  العلمي  الدليل 
الدليل العلمي ولان دليل اعتباره ليس كدليل اعتبار الدليلين 

 العلميين )القرآن والسيرة(. 

وانها لا  المجردة  المتواترة  الاحاد غير  العمل باخبار  عدم  واما 
 حجة فيها انفردت او اختلفت تكاثرت او قلت فهو تام. 

المشارق   \م طرف  ذكر  من  الفصل  ف  مضى  ما  فأما 
لم   تعذر  إذا  ذلك  وأن  والوعور،  والسهول  يقع والمغارب 

مضى  فقد  الفرقة،  من  واحد  بكل  المذهب  بعموم  الثقة 
بذلك  العلم  أن  وبينا  مستقصى،  مستوفى  عنه  الجواب 



55 

 

البلاد  تجب  ]لم[  وإن  والتواتر،  بالمشافهة  ثابت  حاصل 
 .وتعرف كل نسألها

 
قال رحمه الله تعالى فيما تقدم )ومن هذا الذي يشك في   \ت

أحد  مذهب  من  ليس  والربا،  الخنزير  ولحم  الخمر  تحريم  أن 
المسلمين، وإن كنا لم نلق كل مسلم في البر والبحر والسهل 
لقاء  يشترط  تقدم بانه لم  فيما  والوعر.( وقد فصلت جوابه 

( هنا  فقوله  ثابت الجميع،  حاصل  بذلك  العلم  أن  وبينا 
الجميع  لقاء  فان كان يقصد  والتواتر( فعير واضح  بالمشافهة 
فنفيه مسلم وان كان يقصد ان بحث المسالة على طول الزمان 
احرز الاقوال بمسافهة او تواتر فغير مسلم وان أراد ان العلم 
بقول الوصي بدلالة الاجماع تكون مشافهة او تواتر فلم يثبت. 

دان فهو ليس موضوعنا والقياس عليه ما ان أراد العلم بالبلوا
 لا يصح كما بينت. 

)سهول(، و)وعور( يمكن وكلمة )الوعور( جمع وعر تماشيا مع  
ان يكون اسما مصدر )وعر( لكنه لا يناسب المقام.    واما 
قوله )وإن ]لم[ تجب البلاد وتعرف كل نسألها( فغير واضح 



56 

 

ولربما الصحيح )وإن لم تجب البلاد وتعرف كل أناسها( وانث 
)تعرف( مناسبة للبلاد وان كان جمع التكسير )أناس( يمكن 
 ان يعامل كمؤنث كمخففه )الناس( تقول )جاءتك الناس(. 

 

فأما التقسيم الذي ذكر أنه لا يخلو القائل بأن الفرقة   \م
أو  لها،  متدين بالإمامة ومعتقد  يريد كل  أن  من  أجمعت، 

 .يريد البعض، وتعاطي إفساد القسم الأول بما تقدم ذكره
والكلام على الثاني بالمطالبة بالدليل المميز لذلك البعض 
بإقامة  ثم  فيه،  الحق  لكون  الموجبة  والحجة  غيرهم،  من 
الدلالة على أن قول الإمام المعصوم الذي هو الحجة على 
الحقيقة ف جملة أقوال ذلك البعض دون ما عداهم من أهل 

فالكلام عليه أيضا مستفاد بما تقدم بيانه وإيرادنا   .المذاهب
له، غير أنا نقول: ليس المشار بالاجماع الذي نقطع على 

صة والعلماء والجهال. أن الحجة فيه إلى إجماع العامة والخا
وإنما المشار بذلك إلى إجماع العلماء الذين لهم ف الأحكام 
الشرعية أقوال مضبوطة معروفة، فأما من لا قول له فيما 

 .أي إجماع له يعتبر  -ولعله لا يخطر بباله    - ذكرناه  



57 

 

هنا تصريح منه رحمه الله تعالى ان اجماع الفرقة هو اجماع   \ت
علمائها خاصة، وهذا القول تام اذ انه لا عبرة لقول غير العالم 
في العلم بل من الخطأ ان يتكلم من دون علم، بل انا اقول ان 
العالم المختص بعلم ليس له ان يتكلم في علم آخر حتى لو 

ككلام علمي   –س له التكلم  كان من علوم الدين فالمفسر لي 
في   -حقائقي  يتكلم  ان  يجوز  لا  الفقه  وكذلك  الفقه،  في 
اذ ان الاختصاص والخبرة   - ككلام علمي حقائقي  –التفسير  

عالم  هو  المتكلم  وهكذا  القائل،  قول  علمية  مدخلية في  لها 
بالعقائد لكنه ليس عالما بالفقه او التفسير، اما المحدثون فليسوا  

صلا وعلم الحديث ليس من علوم الدين، فعلوم بعلماء دين ا
الدين الواضحة ثلاثة )التفسير والعقائد والفقه( واصول الفقه 
من مقدمات علم الفقه. ولا بد من التاكيد على ان الاعتبار 
بالكلام العلمي، نعم يستطيع ان انسان ان يتكلم باي شيء 

ا، بل هو لكن لا يجوز ان يعتبره حقيقة او علما او قولا معتبر 
فكر وتامل وقراءة ورأي ليس الا ولا يمتلك اي بعد اعتباري 
او علمي. والاسم الافضل هو )الكلام العلمي( لان الفرق 
المادة  والقول هو  القول  فعل  الكلام  ان  والقول  الكلام  بين 

 اللفظية المتكلم به. وهو يختلف عن تعريف النحويين. 



58 

 

لكن يشير هذا القول بان الاجماع هو اجماع العلماء انه نتاج 
دراسة وتخصص وليس نتاج نقل وحكاية واستقراء فيبعد قليلا 
كون الاجماع يحكي قول المعصوم ويتراجع ويتقدم كونه كاشفا 
عنه بالاستنتاج والاستنباط، فيكون كشف الاجماع عن قول 

ا معتمد كشفه  اذ  حسيا،  وليس  حدسيا  طول الوصي  نه 
ابطلنا  انا  ومع  لظهور  الداعي  مع  يظهر خلاف  لم  الازمان 
ان عدم الخلاف هذا معلوم بالبحث  الان  تبين  ذلك لكن 
والدراسة  ومعلوم ان البحث والدراسة متاثر بأقوال الشيوخ 
والاساتذة وليست مفتوحة بشكل حر كالحكاية والنقل، ومع 

وحكايته العامة  نقل  من  واحق  واصح  اضبط  انها انها  الا  م 
ايضا تكشف عن اهل المنهج والتخصص والبحث اكثر مما 

 تكشف عن الحقيقة المتناقلة والمحكية.  

 

 ]كيفية العلم بدخول قول الامام ف الاجماع[  

 



59 

 

فأما الدليل على أن قول الإمام ف هذا البعض الذي   \م
عيناه دون غيره فواضح، لأنه إذا كان الإمام )عليه السلام( 

العلماء أقوال  فقوله ف جملة  سيدهم،  بل  العلماء   .أحد 
وإذا علمنا ف قول من الأقوال أنه مذهب لكل عالم من 
الإمامية فلا بد من أن يكون الإمام )عليه السلام( داخلا 
ف هذه الجملة، كما لا بد من أن يكون كل عالم إمامي، 

 وإن لم يكن إماما يدخل ف الجملة.  

عرفت الكلام المتقدم من انه لا دليل على وجوب تكلم   \ت
الامام لقياس اقوال  العالم واظهار خلافه كما انه لا يخضع قول  

العلماء، فكونه رئيس وسيد العلماء لا يعني انه يجري عليه ما 
بحصول  القول  على  وحتى  عليهم.  التام   يجري  الاستقراء 

بخصوص الاجماع يثبت الاعتماد السكوني بانه قول العلماء 
العلمي  الاعتماد  اثبات  عن  يقصر  لكنه  ومذهبهم  والخبراء 
الذي هو قول الوصي. وفي هذا دليل قطعي ان قول الخبير 
والعالم لا يمكن ان يكون حجة في الدين لانه لا يفيد العلم به 

 وعلم الخبير. وهذا الامر في غاية بل يفيد العلم بدين العالم
الاهمية وهو ان اجماع العلماء على عقيدة يثبت انها عقيدتهم 

اع ودينهم لكن لا يثبت انها عقيدة الامام ودينه، ومن هنا فإجم



60 

 

يعني  ولا  وشريعتهم  وعلمهم  وعقيدتهم  دينهم  يعني  المذهب 
بالضرورة انه دين الله وشريعته ولا يعني بالضرورة دين الامام 
وعقيدته. وفي حال المخالفة هم معذورون لأنهم بذلوا وسعهم 
وجهدهم لكن لا يمكن في حال من الاحوال جعل علمهم 

ي بعلم الامام علم الامام وانه الشريعة بل لا بد من علم قطع
 والشريعة.

 

قرينة للخبر لا يخلو من أن يعتبر .... بياض ثم قال:    \م    
  .فيه العلم بعمل المعصوم ف جملة عملهم إلى آخر الفصل 

فالكلام عليه أن عمل المعصوم هو الحجة دون عمل غيره 
يعلم  لا  التي  الجماعة  عمل  ف  حجة  ولا  إليه  انضم  ممن 
دخول المعصوم فيها، ولا هو أيضا إذا خرج المعصوم منه، 
إجماع جميع أهل الحق. ولو انفرد لنا عمل المعصوم وتميز، 

دخوله لما احتجنا إلى سواه، وإنما راعينا عند فقد التمييز  
لنثق بأن قوله ف جملة تلك الأقوال ولا  .ف جملة غيره، 

بنفسه ف  فإذا كان عمله مستقلا  يقول:  لقول من  معنى 



61 

 

كونه حجة ودلالة، فلا اعتبار بغيره. لأنا ما اعتبرنا غيره 
وما كان  الالتباس،  حال  وهو  مخصوص،  وجه  على  إلا 

 .اعتبارنا لغيره إلا توصلا إليه ولنثق بما نعلمه

فأما مطابقة فائدة الخبر بعمل المعصوم، فلا شبهة ف أنها  
لا تدل على صدق الراوي فيما رواه، ومن هذا الذي جعل 

والذي يجب  .فيما رواه المطابقة دليلا على صدق الراوي
من  بحكم  عملت  إذا  المحقة  الفرقة  أن  هذا  ف  تحصيله 
الأحكام أو ذهبت إلى مذهب من المذاهب، ووجدنا روايته 
مطابقة لهذا العمل لا نحكم بصحتها ونقطع على صدق 
رواتها، لكنا نقطع على وجوب العمل بذلك الحكم المطابق 

قطعنا للرواية، لا لأجل الرواية، لكن بعمل المعصوم الذي  
اللهم إلا   .على دخوله ف جملة عمل القائلين بذلك الحكم

راويه،  وصدق  خبر  صحة  على  المحقة  الفرقة  تجمع  أن 
 .حينئذ بذلك مضافا إلى العمل  فيحكم 

البياض هنا هو جواب ما في اخر الفصل في السؤال   \ت  
وهل لنا أن نقول وللأسف هو ايضا بياض من قول السائل )

اذا علمنا صحة حكم من الاحكام فلا . . . . ( وهنا قال 



62 

 

بعمل   )..... العلم  فيه  يعتبر  أن  من  يخلو  لا  للخبر  قرينة 
 (   .المعصوم في جملة عملهم إلى آخر الفصل

والذي يبدو لي ومن خلال الجواب ان الاشكال انه اذا كان 
الاجماع يكشف عن قول المعصوم دون رواية فانه يكشف عن 
المطابقة للاجماع فيكون  الرواية عنه في حال وجودها  صحة 
 العلم بقول المعصوم بالرواية وليس بالاجماع فلا يكون اعتبار. 

واما قوله )لأنا ما اعتبرنا غيره إلا على وجه مخصوص، وهو 
حال الالتباس( فقد عرفت انه لا يلتبس شيء فاما ان يعلم 
فلا  العام  العلمي  الدليل  يحكم  او  الخاص  العلمي  الدليل 
التباس. فاللجوء الى الاجماع لاجل الكشف عن دليل علمي 

الامام يكن عن  لو لم  انه  تساؤل  من  لما تحقق   زيادة ناشئة 
اجماع، وهذا هو السبب الحقيقي في السعي للاعتبار بالاجماع، 

تكون مخالفة   - مع عدم الدليل العلمي  -اذ مع وجود الاجماع  
الاحتياط،  الواجب  من  فيكون  الاحتياط،  الاجماع خلاف 
فان  علمي،  وليس  بدوي  عقلائي  احتياط  هذا  ان  وفيه 

ه علم اجمالي، واما الاحتياط المعتبر هو الاحتياط العلمي تجا
تجاه ظن مهما كان وقويا فهذا احتياط استحساني كما هو 



63 

 

الاساس  هو  بل  والشهرة  الاجماع  تجاه  الاحتياط  في  الحال 
للعمل باخبار الاحاد لعدم تحقق العلم بها مهما كان سندها 
الاتساقية(.   الكثرة   ( تبلغ  لم  ما  روايتها  وكثرة  صحيحا 
عدم  رغم  الاحاد  وبأخبار  بالاجماع  العمل  ان  فالصحيح 

الشبهة  لكن  الاستحساني  الاحتياط  العلم هو  في   تحقيقهما 
الاجماع اقوى عند من يرى ان الجماع قد يولد القطع بالدليل 
العلمي اي السيرة او قول الامام. والكلام نفسه في ترجيح 

 الخبر المجمع عليه مع انه لا يصحح بذلك. 

وهنا تساؤل في قوله )لا نحكم بصحتها ونقطع على صدق 
رواتها، لكنا نقطع على وجوب العمل بذلك الحكم المطابق 
يوجه  فانه  المعصوم(  بعمل  لكن  الرواية،  لأجل  لا  للرواية، 
تساؤلا ما هو موقع الرواية هنا، فانا لو حذفناها لم يتأثر العمل 

لتقوية العلم المتولد من   فتكون زيادة اذن لماذا هذا العناء، لربما
الاجماع واعتبارها قرينة مساعدة. ولا بد من القول ان اعتماد 
اعتبارا، ومن هنا لا  للروايات  أيضا لا يجعل  العلمي  الدليل 
تظهر فائدة لكتب الحديث فان العلم بعلمية الخبر يكون بحكم 
من  الحكم  فيكون  فيه،  والخبراء  الأخص  علمهم  العلماء في 

هو فليس   طريقهم  الحديث  واهل  الحديث  واما كتب  المعتبر 



64 

 

العالم المحقق  معتبرا، لامور الأول هو تحقيق الخبر عن طريق 
)الكثرة  لنظام  المحقق  هو  العلمي  الدليل  فان  للاتساق 
الاتساقية( و الثاني دليلة الدليل في المسالة ودلالته عليها محقق 
من قبل العالم المختص بالعلم المحقق وليس اهل الحديث، كما 

س فقط اجتهادي فينقل ان نقل التواتر هو حسي أيضا ولي
مقتصرا  فقط  وليس  بالتواتر  الحكم  المحقق عن شيوخه  العالم 
المحدث  تتحقق في  لا  الأمور  هذه  بنفسه وكل  تحقيقه  على 

 فضلا عن كتب الحديث. 

الفرقة المحقة على صحة خبر  )اللهم إلا أن تجمع  قوله  واما 
العمل إلى  مضافا  بذلك  حينئذ  فيحكم  راويه،  ( .وصدق 

 فالصحة هنا العلم بالقطعي بالسيرة وصدق الخبر.  

  

فإن قيل: وكيف تجمع الفرقة المحقة على صدق بعض   \م
أن  يمكن  قلنا:  ذلك؟  إلى  لها  طريق  وأي  الآحاد،  أخبار 
من  الصادق  على  علامة  أو  بأمارة،  ذلك  عرفت  تكون 
طريق الجملة. ويمكن أيضا أن يكونوا عرفوا ف راو بعينه 



65 

 

صدقه على سبيل التمييز والتعيين، لأن هؤلاء المجمعين من 
الأئمة  يلقون  قبل سلف  المحقة قد كان لهم سلف  الفرقة 
)عليهم السلام( الذين كانوا ف أعصارهم، وهم ظاهرون 

  .بارزون تسمع أقوالهم ويرجع إليهم ف المشكلات

فيه حجة،  المعصوم  المحقة لأن  الفرقة  إجماع  الجملة:  وف 
فإذا أجمعوا على شئ قطعنا على صحته، وليس علينا أن 
نعلم دليلهم الذي أجمعوا لأجله. ما هو بعينه، فإن ذلك 
عنا موضوع، لأن حجتنا التي عليها نعتمد هي إجماعهم لا 

ومخالفونا ف مسألة الإمامة بمثل   .ما لأجله كان إجماعهم
وطرقه  الإجماع  علل  عن  سئلوا  إذا  يجيبون  الجواب  هذا 

  .وأولويته

اعتقد ان هذا الاشكال بدوي وليس له اساس قوي، اذ   \ت
من يقول بحجية الاجماع يقول لاجل دخول المعصوم فيه، ولا 
فرق في كيفية حصول ذلك الاجماع وسببه وهو ما اجاب به 
التساؤل بان ما  انه يمكن الجواب عن  تعالى. كما  رحمه الله 

ت ان جعلهم يحكمون بصدق خبر احاد هو القرينة، فقد اشر 
فرد من  الدلالة بل هو طريق وهو  التواتر ليس هو موضوع 



66 

 

القرينة، فالموجب للقطع هو القرينة ومنها التواتر والذي بينا 
انه )الكثرة المتسقة(، ولدينا غير التواتر )الآية المصدقة( واهمها 
المعجزة، ومنها )العلامة الموجبة( وهي اما وضعية او طبعية. 
هي  والوصي  اتباعه كالنبي  يجب  من  بقول  المتحقق  والعلم 

الحصول على خط الامام وعلم علامة موجبة طبعية، وكذلك  
الاخرين به عنده، وعموما كل علامة توجب القطع بالخبر قد 
تحقق العلم بخبر الاحاد وان لم يكن متواترا. ومن هنا يظهر ان 
)الكثرة  القرينة  نوع  بحسب  للعلم  الموجب  للخبر  تقسيما 
الاتساقية او الاية المصدقة او العلامة الموجبة( هو اشمل وابعد 

 شكال والحاجة الى التتمة.عن الا

 

 

فإن قيل: فما تقولون ف خبرين واردين من طرق الآحاد    \م
فائدة  يطابق  بما  المحقة  الفرقة  تعمل  ولم  وتنافيا،  تعارضا 

 .أحدهما، ولا أجمعوا ف واحد منهما على صحة ولا فساد



67 

 

عندنا قلنا: لا نعمل بشيء من هذين الخبرين، بل يكونان  
مطروحين وبمنزلة ما لم يرد، ونكون على ما تقتضيه الأدلة 
الشرعية ف تلك الأحكام التي تضمنها الأخبار الواردة من 
ذلك،  ف  شرعي  دليل  لنا  يكن  لم  وإن  الآحاد.  طريق 

 .استمررنا على ما يقتضيه العقل

وإن لم يكن لنا دليل شرعي وهذا تام محكم الا في قوله )  \ت
( ويقصد بالدليل .في ذلك، استمررنا على ما يقتضيه العقل

الشرعي اي الدليل العلمي الخاص، وقد عرفت انه لا تخلو 
مسألة من حكم بدليل شرعي علمي، فان لم يكن خاصا فهو 
دليل علمي عام. فاذا لم نعثر على دليل شرعي خاص اعتمدنا 

لجميع على دليل شرعي عام، ولحقيقة استيعاب الادلة العامة  
للعمل بما هو  يبقى مجال  فانه لا  بعمومات محكمة  المسائل 
ليس بعلم )كالاجماع وخير الواحد وحكم العقل(. وقلت ان 
حكم العقل ليس علما لان الاحكام الشرعية هي من امر الله 
تعالى ومتعلقة بفعله فهي من غيب اللامعقول الذي يقصر 

احكامه حجي تكون  فلا  الاحاطة بها  ولا العقل عن  فيها  ة 
او   بلا خبر  الاجماع  فسواء كان  الاجماع  واما  عليها.  جارية 
الاجماع على خبر لا يحقق العلم ولا يصلح حجة في الشريعة 



68 

 

التي لا بد ان تتصف بالعلم. ومن اهم الخروقات العلمية التي 
حصلت في علم الدين هو التساهل في قضية الدليل العلمي 
وتجويز العمل بغير العلم وهو خلاف النص والوجدان، وادى 

 الى نتائج خطيرة تمس دين الفرد والمجتمع وعملهم. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 

 

 

 

 

 الفصل الثاني ]الكلام ف حجية خبر الواحد وعدمه[   

 

 

 

 

 

 

 

 



70 

 

ابتداؤه أن قيل: العمل بخبر الواحد مفرد عن العمل   \م
 .بخبر معين، وهو الأصل الذي يترتب عليه العمل بخبر معين

قلنا: إن الطائفة عاملة بأحد الخبرين، فقد أقررنا بعملها فإن  
بأخبار الآحاد لأنه من جملتها، فما الذي يعترض ذلك إن 
بل  الرواية،  لمجرد  يعملوا  لم  إنهم  قلنا:  فإن  فاسدا؟  كان 
لقرينة. كان له أن يقول: وما تلك القرينة؟ ويطالب بالخبر 

والكلام على هذا القدر من   .عنها لمن عمل بالخبر لأجلها
الفصل، يستفاد من كلامنا الذي قدمناه، لأنا قد بينا أن 
العمل بخبر الواحد الذي لم يقم دلالة على صدقه ولا على 

صحيح غير  به،  العمل   .وجوب 
فالطائفة التي قد ثبت أن إجماعها حجة، لا يجوز أن تجمع 
لأجل خبر لم تقم الحجة به، ولا يسند إجماعها على ذلك 

وإذا كنا لا   .لا إلى ما هو دليل ف نفسه وحجةالحكم، إ
نجيز ما ذكره وإنما نرتبه على الوجه الذي أوضحناه، فقد 

 .سقط التعويل على ما تضمنه هذا الكلام

قوله )إن الطائفة عاملة بأحد الخبرين( اي المجردين من   \ت
الطائفة  عمل  ان  هو:  الاشكال  اذن  للعلم.  الموجبة  القرينة 



71 

 

باحد الخبرين المجردين واجماعها عليه )وهو العمل بالخبر المعين( 
هو  الواحد  بخبر  فالعمل  الواحد.  بخبر  عملها  عن  كاشف 
)وهو  فقوله  معين.  بخبر  العمل  عليه  يترتب  الذي  الاصل 
معناه  يكون  معين.(  بخبر  العمل  عليه  يترتب  الذي  الأصل 

عليه العمل   )وهو )اي العمل بخبر الواحد( الأصل الذي يترتب 
بخبر معين. ومن هنا فعبارة )العمل بخبر الواحد مفرد عن العمل 
بخبر معين( فيها عدم اتساق، والمتسق هو )العمل بخبر الواحد 

 يعرف من العمل بخبر معين(. 

فقط،  الاول  السطر  وليس  اسطر  اربعة  يتضمن  الاشكال 
القدر(، وملخص  يبدا من قوله )والكلان على هذا  وجوابه 

 :الجواب في نقاط

 .اولا: العمل بخبر الواحد )المجرد( غير صحيح 

 .ثانيا: اجماع الطائفة حجة 

   ثالثا: الاجماع لا يكون عن خبر ليس حجة )اي احاد.

 .رابعا: الاجماع لا يسند الا الى ما هو دليل



72 

 

 .خامسا: انا لا نجيز ما ذكره وانما نرتبه على هذا التوضيح

 .سادسا: وبهذا يسقط ما في كلامه من اشكال

 ولو عاكسنا اقواله يكون هناك مقطتان في الاشكال: 

 .الاولى: العمل بخير الواحد المجرد صحيح

 .الثاني: الاجماع يكون لاجل خبر واحد 

ومن خلال ما ذكر تكون المقدمة، فخلاصة الاشكال هي: 
ان عمل الطائفة بالخبر المعين من الخبرين الواردين كاشف عن 

لاجل خبر احاد مجرد، اذن العمل ان الطائفة تجمع على حكم  
 بخبر الاحاد المجرد صحيح. 

 :وهنا موضعان 

في كلامه  مستوفى  عنه  والجواب  الاشكال:  واقعية  الاول: 
السابق وهنا، وانه يمتنع اعتماد الطائفة على خبر الاحاد المجرد 
لا في حكم ولا في اجماع على حكم، فما يظهر من انهم اجمعوا  



73 

 

على حكم لاجل خبر واحد مجرد غير تام. وانما اجمعوا لاجل 
 .دليل علمي غيره ومنه خبر واحد بقرينة توجب العلم به

الثاني: في الجواب، والجواب تام الا في كون الاجماع حجة فقد 
عرفت ما فيه وهنا اشارة مهمة وهي قوله )ولا يسند إجماعها 
على ذلك الحكم، إلا إلى ما هو دليل في نفسه وحجة.( وهذا 
الكلية التي يتبناها تعكس ان الاجماع متولد عن دليل علمي، 

جة وليس هو الحجة، وهذا دليل قاطع ان الاجماع نتيجة لح
فيه  الداخل  الامام  بقول  العلمي  الدليل  يفسر  انه  وعرفت 
وعرفت انه لا يثبت. اذن الاجماع ليس حجة ولم يثبت انه 
يكشف عن حجة، فهذه الكلية )الاجماع كاشف عن دليل 

 .علمي( تحتاج الى برهان 

وخلاصة القول هنا ان الاجماع على حكم مع وجود خبر احاد 
بالحكم لا يعني ان الاجماع كان لاجل ذلك الخبر الواحد بل 
هذا ممنوع وانما الاجماع يكون لدليل علمي، وكذلك الاجماع 
على احد الخبرين )وهما احاد مجردين( فانه لا يعني الاعتماد 

ان يكون الخبر محتفا   عليه بل الاجماع لاجل دليل علمي، ومنه 
بقرينة توجب القطع به. وهذا كلام تام وقد زلت فيه الاقدام 



74 

 

تدقيق  حريا  فكان  واوهام،  مذاهب  خلافه  على  وتشكلت 
البحث به في هذا المقام والعلم ان خير معين لاصول الفقه 
علم الكلام، وان فعل الامام متعلق بالغيب الذي ليس للعقل 
فيه احكام.  وهذا الموضع وغيره يدل على ان الاعلم باصول 

مية اهل الفقه هم اهل الكلام وهذا ما يمكن ان نسميه )اعل
 الكلام( او )اعلمية المتكلمين( في اصول فقه الاحكام. 

 

الطائفة   \س-م حال  من  المعلوم  قيل:  فإن  قال:  ثم 
وفقهائها الذين سيدنا )أدام الله علوه( منهم بل أجلهم، 
ومعلوم أن من عدا العلماء والفقهاء تبع لهم، وآخذ عنهم 
ومتعلم منهم، يعملون بأخبار الآحاد ويحتجون بها، ويعولون 
ف أكثر العبادات والأحكام عليها، يشهد بذلك من حالهم 

هم المصنفة ف الفقه المتداولة ف أيدي الناس، التي لا كتب
يوجد ف أكثر رواتها وما يشتمل عليه زيادة على روايات 
مقصور  من كتبهم،  إلى كتاب  الإشارة  يمكن  ولا  الآحاد، 
على ظواهر القرآن والمتواتر من الأخبار. وهذه المحنة بيننا 

وجه لذكر   وإذا كان لا  .وبين من ادعى خلاف ما ذكرنا



75 

 

الروايات ف أبواب الفقه إلا الدلالة على صحة ما اجتريت 
عليه من الأحكام والاحتجاج بها، وعم ذلك جميع الطائفة، 
العلم  وهو  الحكمين،  أحد  بينا  شأنها،  من  معلوما  وكان 
بعملها بخبر الآحاد، وتعذر على من ادعى العلم بخبر معين 

  .مثل ذلك

عبارة )ثم قال( من المرتضى وينقل كلام السائل حرفيا.   \ت
)م اليه  اشترت  )-ولهذا  السائل  قول  واما  أحد س(  بينا 

جواب )اذا( ومعناه تبين ووضح احد القولين الحكمين،( هو  
 من ان الطائعة تعمل باخبار الاحاد والأخر انها لا تعلم. 

وإذا تقرر بما تقدم عمل الطائفة بأخبار الآحاد،   \س-م
وهي أحد طائفتي الأمة وشطرها، وكان من بقي بعدها وهم 
العامة العمل بخبر الآحاد، معلوم من مذهبها، ومشهور من 

وما يروى من مذهب النظام وغيره داخل ف جملتها  .قولها
يضيف إلى وجوب العمل بها حصول العلم   ويزيد عليه، لأنه
عنها موجود   .الضروري  الفقه  مبشر كتابه ف  بن  وجعفر 

متداول، ويصرح فيه بالعمل بخبر الآحاد، ويعول عليها فيه 
عن  الرواية  صحت  ولو  الفقهاء.  سائر  فعله  ما  بحسب 



76 

 

وحكم  سبقهم،  قد  إجماعهم  لكان  والإسكاف،  الجعفرين 
 .بفساد قولهم

باخبار   \ت العمل  من  يمنعان  والاسكافي كانا  الجعفران 
بن مبشر وجعفر بن حرب  الاحاد. والجعفران هما ))جعفر 

 وهما معتزلة(. 

على أن المعول عليه ف الاحتجاج بالاجماع، إذا   \س-م
لم يتعين لنا قول المعصوم، الرجوع إلى جميع الأمة، لأنه من 

فأما من علمنا أنه   .جملتها، أو إلى الطائفة المحقة بمثل ذلك
أنه ليس منهم، فلا وجه  المعصوم، ومن قطعنا على  غير 
للرجوع إلى قوله، ومن حكي عنه الامتناع من العمل بأخبار 
الآحاد، هذه سبيلهم ف أنا عالمون بأن المعصوم ليس فيهم، 

بأنبائهم، فلا معنى لذكرهم ولذكر من يجري لتعين معرفتنا  
مجراهم ف الاعتراض على المعلوم من اتفاق طوائف الأمة 
أو الطائفة المحقة، فالعمل إذن بروايات الآحاد على هذا 
القول ثابت على لسان الأمة، فما الذي نعترضه إن كان 

 .فاسدا



77 

 

هنا مقولة عمل بها البعض وهي ان الاجماع لا يخل به   \ت
معلوم النسب، لما تقدم من انه علم انه غير المعصوم فعلم ان 
المعصوم في خلافه. لكن هذا ليس تاما، ففي حال وجود قول 
فلا يعلم ان الامام مع هذا القول وان كان القائل به واحدا، 

لخلاف وانه يكتفي بما لما قدمناه من انه لا يجب عليه اظهار ا
ظهر من قول او دليل. فاذا كان الاجماع التام بالاستقراء التام 
لا يحقق علما بقوله عليه السلام فكيف مع وجود قول خلاف 
الامام،  يتبنى بكشف الاجماع لقول  المشهور. واما وفق من 
فان ما يكشف قول الامام هو الاجماع، لا غيره، الا ان يقال 

ولين علمنا ان قوله في احدهما وقد علمنا انه انه مع وجود ق
ليس قول المعلوم النسب فيكون في الاخرين. وهذا يعني انه 
ليس فقط الاجماع من يكشف عن قوله بل كل وقول لا يعلم 
جميع من قال به. فلو كان لدينا ثلاثة اقوال علم قائل اثنين 

اشف وبقي واحد لا يعلم جميع من قال به لكثرتهم كان هو الك
عن قول الامام. ويؤخذ على هذا انه ما علمنا بالثالث الا 
بذات الطريق الذي علمنا بالآخرين فلماذا يكون فيه من لا 
مجرد  وليست  قائلين  لإحصاء  نتيجة  والكثرة  دونهما،  يعلم 
دعوى. ومن هنا يتبين حتى على القول بكشف الاجماع على 



78 

 

قول واحد على قول الامام فان وجود مخالف للكثرة يمنع من 
فوجود  هنا  ومن  اجماعا.  وصفها  من  ويمنع  الكثرة  كشف 
مخالف معلوم النسب يخل بالاجماع وحجيته وكشفه على القول 

 بها.

الطائفة  فقط  وليس  الامة  ان  المعلوم  ان  السؤال  وخلاصة 
على العمل باخبار الاحاد ومن   - في كتب الفقه  –مجمعون  

خلاصته  مركب  استنتاجي  رد  وهو  معلوم.  قليل  يعمل  لا 
التناقض بان المعلوم ان الكل يعمل في الفقه باخبار الاحاد، 

لاحاد وهو خلاف ما يقولونه في اصولهم الكلامية ان اخبار ا
لا يعمل بها. بمعنى ان الاجماع في الفقه العمل باخبار الاحاد 
بينما الاجماع في الاصول على المنع منه، وهذا تناقض، ولان 
الحقيقة هي للعمل والفقه علمنا ان اقوالهم في الاصول ليست 

 هي المراد.

الكلام على ذلك يقال له: ما رأيناك صنعت ف هذا   \م  
على  الظاهرة  المناقضة  ادعائك  من  أكثر  شيئا  الفصل 
بما  يحتجون  وأنهم  المدققين،  والمتكلمين  المحصلين  العلماء 
يظهرون ويعتقدون أنه لا حجة فيه، ويعتمدون ف الأحكام 



79 

 

التي يبينونها على ما يناف أصولهم، وتشهد بأنه ليس بحجة 
معتمد عليه  ولا  دليل  القوم،   .ولا  على  ثناء  سوء  وهذا 

وشهادة عليهم إما بالغفلة الشديدة المنافية للتكليف، أو 
أقوالهم من  يسطر  بما  والتهاون  الدين  وقلة  وإنما   .بالعناد 

يقول المتكلمون إذا تكلموا ف صحة النظر، وردوا على 
مبطله والمطاعن فيه، أنكم تبطلون النظر بنظر، وتفسدونه 
باستعماله نفسه، لأن منكري النظر والرادين على مصححه 

 .بله القامة، يجوز عليهم المناقضة ولا يشعرون بها

فإما أن يقال لمتكلمي طائفتنا ومحققي علمائنا، ومنهم من 
يشق الشعر ويغلق الحجر تدقيقا وغوصا على المعاني، أنكم 

ولا ريب تناقضون ولا تشعرون، لأنكم تذهبون بلا شك  
ف  تعولون  ثم  دلالة،  ولا  بحجة  ليست  الآحاد  أخبار  أن 
كتبكم ومصنفاتكم على أخبار الآحاد، ولا تعتمدون على 
سواها، فهو غاية سوء الظن بهم، والتناهي ف الطعن: أما 
على فطنتهم، أو ديانتهم. وأي شئ يقال للغافل العامي 

الأم  بين  أجمع  لا  إنني  يقول:  أن  لأحد  وليس  رين هذا؟ 
بل  القوم.  على  طاعنا  بذلك  فأكون  ذكرتموها،  اللذين 



80 

 

أقول: إذا تظافر عملهم بأخبار الآحاد وتعويلهم ف كتبهم 
الآحاد  أخبار  فساد  إلى  يذهبون  لا  أنهم  علمت  عليها، 

وذلك أن هذا تطرف بضرب من   .وإبطال الاحتجاج بها
علما ضروريا لا  نعلم  الضرورة، لأنا  إلى دفع  الاستدلال 
يدخل ف مثله ريب ولا شك أن علماء الشيعة الإمامية 
يذهبون إلى أن أخبار الآحاد لا يجوز العمل بها ف الشريعة 

وقد ملؤا   .ولا التعويل عليها، وأنها ليست بحجة ولا دلالة
ذلك،  على  الاحتجاج  ف  الأساطير  وسطروا  الطوامير 
والنقض على مخالفيهم. ومنهم من يزيد على هذه الجملة 
العقول أن يتعبد الله  أنه مستحيل من طريق  ويذهب إلى 

ويجري ظهور مذهبهم ف أخبار   .بالعمل بأخبار الآحاد  تعالى
الآحاد مجرى ظهوره ف إبطال القياس ف الشريعة وخطره 
الآحاد  بأخبار  والعمل  القياس  يحظر  وأكثرهم  وتحريمه، 

 .عقلا

 

ليس متسقا، (  قوله )وأي شئ يقال للغافل العامي هذا؟  \ت
(. ولقد بلغ وأي شئ يقال للغافل العامي غير هذا؟والمتسق )



81 

 

السيد هنا المنتهى في اغلاق الباب على كل من يخالف في 
ذلك فرد على اخطر سؤال يمكن توجيهه اليه لان المشكل 
من  الحذر  واجبا  يكون  هنا  ومن  ذلك(  )معلومية  يدعي 
الدعوى فانها قد لا تكون نتيجة أغراض أخرى وأسباب أخرى 

لسيد غير قلة النظر والتتبع والمسارعة في الحكم.  وهنا يشير ا
 ( وهي  فقط  اجماع  وليس  حقيقة ضرورية  علما الى  نعلم  أنا 

الشيعة  مثله ريب ولا شك أن علماء  ضروريا لا يدخل في 
الإمامية يذهبون إلى أن أخبار الآحاد لا يجوز العمل بها في 

( ولقد .الشريعة ولا التعويل عليها، وأنها ليست بحجة ولا دلالة
معرفة   العلماء تحقق  اجماع  ان  لكن لا تحقق بينت  المذهب 

الواقع، ومن يصح ان يقال ان مذهب الشيعة هو عدم العمل 
فقد كذب  ذلك  خلاف  اليهم  نسب  ومن  الاحاد  باخبار 

 عليهم.  

واما قوله )ومنهم من يزيد على هذه الجملة ويذهب إلى أنه 
مستحيل من طريق العقول أن يتعبد الله تعالى بالعمل بأخبار 

( وهذا يتم على مذهب من يجوز اجراء احكام العقل .الآحاد
المانع منه،  للنص  تعالى، وان كان ذلك بالاستلزام  على الله 
انه حكم عقلي بالاستقلال وكلا الامرين  لكن ظاهر قولهم 



82 

 

ممنوع. فالعقل غير قادر على الإحاطة بفعل الله وامره ولا قادر 
على الحكم عليها. فالعقل لا يمكنه ان ينفي او يثبت ان الله 
يتعبد خلقه باخبار الاحاد. لكن النص دل على المنع وهو 

 الموافق للوجدان. 

واما قوله )وأكثرهم يحظر القياس والعمل بأخبار الآحاد عقلا( 
على ما هو   - في علم المعقول  – فانه من اجراء احكام العقل  

من عالم اللامعقول، وهذا اردأ أنواع القياس، لانه اجراء حكم 
معلوم على معلوم مع عدم العلم باشتراكهما بعلة الحكم اذ 

وفعله وتكليف وبيانه هي من اين يعلم ان حقيقة امر الخالق  
ذاتها في امر المخلوق وتكليفه وبيانه. ومن هنا يعلم ان كثيرا 
من الاحكام الكلامية العقلية المستقلة وغير المستقلة بخصوص 
الله تعالى وامره وفعله هي من القياس الباطل وان عدت مسلمة 

 عند المتكلمين. 

 

وإذا كان الأمر على ما ذكرناه من الظهور والتجلي،   \م
متعاط ضربا من الاستدلال ف دفع هذا  يتعاطي  فكيف 
المعلوم؟ ألا كمن تكلف وضع كلام ف أن الشيعة الإمامية 



83 

 

لا تبطل القياس ف الشريعة، أو لا تعتقد النص على أمير 
فلما كان هذا كله معلوما   .المؤمنين عليه السلام بالإمامة

على  استدلالا  يتعاطي  من  إلى  الالتفات  يجز  لم  اضطرارا 
خلافه، ولم يبق بعد ذلك إلا أن هؤلاء الذين قد علمنا  
إنما  الآحاد،  بخبر  العمل  فساد  اعتقادهم  إلى  واضطررنا 
عملوا بها ف كتبهم وعولوا عليها ف مصنفاتهم لأحد أمرين: 

واللعب بالدين. وما ف ذلك إلا ما إما الغفلة، أو العناد  
 .هم مرفوعون عنه ومتنزهون عن مثله

قوله )ألا كمن تكلف وضع كلام في أن الشيعة الإمامية   \ت
أمير  النص على  تعتقد  أو لا  الشريعة،  القياس في  تبطل  لا 

بالإمامة  السلام  عليه  معلوما   .المؤمنين  هذا كله  فلما كان 
اضطرارا لم يجز الالتفات إلى من يتعاطي استدلالا على خلافه( 
ابراز لهذه العلامة والشعار للشيعة أي ابطال باخبار الاحاد 
بانه يجري مجرى ابطال العمل بالقياس والقول بالنص على امير 
المؤمنين عليه السلام والتي هي معلومة اضطرارا عنهم.   واما 

وله )ولم يبق بعد ذلك إلا أن هؤلاء الذين قد علمنا واضطررنا ق
إلى اعتقادهم فساد العمل بخبر الآحاد، إنما عملوا بها في كتبهم  

عولوا عليها في مصنفاتهم لأحد أمرين: إما الغفلة، أو العناد و 



84 

 

واللعب بالدين. وما في ذلك إلا ما هم مرفوعون عنه ومتنزهون 
( هذا بحسب ما يترتب على قول ذلك القائل، وبين .عن مثله

 انهم منزهون عن ذلك. 

 

 ]الجواب عن وجود أخبار الآحاد ف مصنفات الإمامية[ 

وبعد، فمن شأن المشتبه الملتبس المحتمل أن يبني على  \م
الظاهر المنكشف الذي لا يحتمل الملتبس، وقد علمنا أن 
كل من صنف من علماء هذه الطائفة كتابا ودون علما، 
أخبار  أن  يلتبس،  ولا  يشتبه  ولا  يختل  لا  الذي  فمذهبه 

الشريعة ليست بحجة ف  هؤلاء   .الآحاد  بعض  رأينا  فإذا 
المصنفين وقد أودع كتابا أشياء من أخبار الآحاد ف أحكام 
الشريعة فلا ينبغي أن نتسرع إلى الحكم بأنه أودعها محتجا 
بها ومستدلا بإيرادها، لأنا متى فعلنا ذلك قضينا بالمحتمل 

وذلك أن إيداع أخبار   .الملتبس على ما لا يحتمل ولا يلتبس
كثيرة ومعان   الآحاد للكتب المصنفة يمكن أن يكون لوجوه

مختلفة، وليس هو خالص لوجه واحد، فقد صار كما ترى 



85 

 

مترددا بالظاهر    .محتملا  عليه  نقضي  أن  الواجب  فمن 
المعلوم الذي لا التباس فيه، وهو القطع على اعتقاد القوم 
فساد العمل بخبر الواحد، ونعلم على سبيل الجملة أنهم ما 
أودعوا ذلك محتجين ولا من المستدلين، بل نعرض لا يناف 

الآحاد أخبار  ف  اعتقادهم  من  علمناه  ظفرنا   .ما  فإن 
وإن لم  -البحث بوجه ذلك على سبيل التفصيل والتعيين 

تفصيلا   به  العلم  لنا  سبيل   -يتفق  على  به  العلم  كفانا 
 .الجملة

لا   \ت المتكلمين  الطائفة  علماء  ان  الضروري  العلم  بعد 
يحتجون باخبار الاحاد ويمنعون من ذلك، فوجود مثلها في 
كتبهم يكون لأغراض أخرى غير الاحتجاج، واما اعتقاد انهم 

اعتماد   وتوهم  التوهم.  من  فهذا  بها  احتجاجا  - اوردوها 
ا ما على الظن والاحاد قد دخل على البعض وتركو   - العلميين

هو معلوم وقطعي وتوهموا ما هو ظاهر ومتشابه. وهذا الحقيقة 
وهي توهم العمل باخبار الاحاد اعتمادا على ظواهر وامور لا 
توجب القطع وانما توجب الظن والشبهة لانها تخالف العلم 
القطعي والضروري بعدم اعتمادهم على الاحاد قد أدت الى 

اصوله الأولى وظهرت  خروج المنهج الاستدلالي بالاخبار عن



86 

 

مدرسة العمل بالاحاد والظن. وان معرفة ان ما يبدو انه عمل 
باخبار الاحاد من أمور وظواهر ليس على ظاهره وانه مجرد 
بل ربما يجب على جميع  الأسئلة  توهم يجيب على كثير من 
الأسئلة التي تطرح ويرد الكثير من الإشكالات بل ويبطل كثيرا 

واهر والتي جعلت من الاستدلالات القائمة على مثل تلك الظ
فصولا في هذه الرسالة. وهذه الظاهر هي من صغريات وافراد  
ظاهرة كبرى هي التشابه الظاهرية، بان تظهر ظاهرة بصورة 
عند  انه  الا  معينا  مدلولا  او  معينا  انطباعا  وتعطي  معينة 
القطعيات  واعتماد  الاتساق  وبحث  والعرض  التحقيق 

ذ  على  تدل  لا  انها  يتبين  أوقع والضروريات  ما  وهذا  لك، 
الظاهريين والحشويين فيما وقعوا فيه من توهمات. وهذا التشابه 
الظاهري لا يختص بالنصوص كالقرآن ولا الحديث بل يشمل 
كل ما يظهر بمظهر يوجب الشبهة والظن على خلاف الواقع 
على  المعارف  وعرض  بالتحقيق  ينكشف  والذي  والحقيقة 

اعتماد الاتساق أساسا بعضها وتقديم القطعي على الظني و 
للاعتراف بالمعرفة. والتوهم الذي يدخل على البعض بسبب 
تحقيق  دون  الوهمي  بالظاهر  والعمل  الظاهري  التشابه  ذلك 

 وتمسك بالقطعي هو من )الزحرف المعرفي(. 



87 

 

هذه الفقرات يجب ان تدرس للباحثين وخصوصا اهل أصول 
الفقه لان الشبهة مشتهرة عند الكثير من الباحثين، ولذلك 
وقل  الباحثون  الحلي كثر  ادريس  ابن  بعد  انه  الى  اميل  انا 
العلماء، فلا تقوم حجة بأقوال من تأخر عنه الا من علم انه 

للمتك الفقه  أصول  في  الاعلمية  لان  محقق  لا متكلم  لمين 
لغيرهم.  وكم من الذين ردوا على المرتضى قوله اعتمادا على 

 هذه الشبهة.

 

فإن قيل: فاذكروا على كل حال الوجه ف إيداع أخبار   \م
أن  ف  الشبهة  لتزول  الفقه،  ف  المصنفة  الكتب  الآحاد 

بها الاحتجاج  سبيل  على  الكتب   .إيداعها 
رواه  ما  ليس كل  أنه  الباب  هذا  ف  نقوله  ما  أول  قلنا: 
أصحابنا من الأخبار وأودعوه ف كتبهم وإن كان مستندا 
إلى رواة معدودين من الآحاد، معدودا ف الحكم من أخبار 

 ........الآحاد، بل أكثر هذه الأخبار متواتر موجب للعلم
لا ما الحجة فيما استودعه، ومن هذه صورته كيف يحتج 

  بفعله وطريقه؟



88 

 

فأما ما مضى ف الفصل من أن المحنة بيننا وبين من ادعى 
أخبار  على  القوم  تعويل  من  الفصل  ما ذكرنا ف  خلاف 

بهذا واحتجاجهم   .الآحاد 
فهذا الذي مضى كله كلام عليه وإفساد له، وإيضاح لباطن 
الأمر وظاهره وجليه وغامضه. وكأن هذا القائل يدعونا إلى 
المحنة المحوجة لنا مناقضة علماء هذه الفرقة، وأنهم يظهرون 
إنكار ما يستعملونه بعينه، ويتدينون بإفساد ما لا يحتجون 

المحنة يجري بها إلى إلا به، ولا يعولون إلا عليه، وما ننشط  
القبيح  الغرض   .هذا 

ثم يقال لمن اعتمد ذلك: عرفنا ف أي كتاب رأيت من كتبنا 
اد على أخبار أو كتب أصحابنا المتكلمين المحققين الاعتم 

الآحاد الخارجة عن الأقسام التي ذكرناها وفصلناها؟ ودعنا 
فما ف أولئك   من مصنفات أصحاب الحديث من أصحابنا،

موضوعة  كتبهم  ولا  الحجة،  يعرف  من  ولا  محتج، 
فإنك بعد هذا لا تجد موضعا شهد بصحة  .للاحتجاجات

دعواك، لأن أصحابنا إنما جرت عادتهم بأن يحتجوا على 
مخالفهم ف مسائل الخلاف التي بينهم، إما بظواهر الكتاب 
والسنة المقطوع بها، أو على سبيل المناقضة لهم والاستظهار 



89 

 

أعني مخالفيهم   -عليهم، بأن يذكروا أن أخبارهم التي رووها  
وأقيستهم التي يعتمدونها تشهد عليهم على الطريقة التي   -

الخلاف(  )مسائل  ف كتاب  وأوضحتها  أن   .بينتها  فأما 
يحتجوا عليهم بخبر واحد ترويه الشيعة الإمامية متفردة به 
ولا  أحد  يفعله  لا  ولغو  عبث  فهذا  مخالفوها،  يعرفه  ولا 

وإذا كانوا يحتجون على مخالفيهم، ولم يكن مع   .يعاطي مثله
مخالفيهم الا الاحتجاج بأخبار آحادهم، ففي أي موضع 
من  أحدا  رأينا  وما  الآحاد؟  بأخبار  احتجوا  شعري  ليت 
ف  مذاهبه  جميع  وجوه  ذكر  المتكلمين  أصحابنا  مصنفي 

الفقهاء من  مخالفينا  من  فعل كثير  الشريعة، كما   .أحكام 
إنه ذكر بعض أخبار الآحاد على هذا  فيمكن أن يقال: 
المعلوم  إلى  والرجوع  بالباطل،  تعلل  وهذا كله  الوجه، 

 المشهور أولى من غيره. 

لا ما الحجة فيما استودعه، ومن هذه صورته قوله ).....    \ت
كيف يحتج بفعله وطريقه؟( هنا بياض ومن خلال باقي جوابه  
فهو يشير الى انه يتحدث عن المحدثين وغير المتكلمين فان 
فعلهم وطريقتهم ليست حجة كما سيبين.  ومن المهم جدا 



90 

 

أصحابنا  أو كتب  من كتبنا  رأيت  أي كتاب  )في  كلامه 
المتكلمين المحققين الاعتماد على أخبار الآحاد الخارجة عن 
الأقسام التي ذكرناها وفصلناها؟ ودعنا من مصنفات أصحاب 
الحديث من أصحابنا، فما في أولئك محتج، ولا من يعرف 
 الحجة، ولا كتبهم موضوعة للاحتجاجات( فانه منهج عميق

يشير الى مشكلة أصحاب الحديث، والى ذلك أشار المفيد 
أيضا. فمن الواجب تمييز منهجين في مؤلفي الشيعة المتكلمون 
والمحدثون، والحجة والعلم في المتكلمين اما المحدثون فلا حجة 
بعد  انه  القول  من  بد  ولا  تعالى.  الله  رحمهم  علم  ولا  فيهم 

حديثية واعتمد الظن   العلامة ابن ادريس صارت التأليف اكثر
واعتمدت اخبار الاحاد وصارت أصول الفقه تشرع للعمل 
وما كان  حصلت  التي  الأمور  من  وهذا  بالظن  وللعمل  بها 
ينبغي ان تحصل. والواجب العودة الى المنهج العلمي الصحيح 
وهو منهج المتكلمين المعتمد على العلم والقطع فلا يحتج الا 

ا من  والقطعي  الكتاب  ذلك بظاهر  غير  يعتبر  ولا  لاخبار، 
 علما مع ما اشرنا اليه من الاجماع وما فيه. 

أنكر   \م إن الجعفرين ومن جرى مجراهما ممن  فأما قوله: 
العمل بأخبار الآحاد قد عمل بها وعول عليها. فهو أيضا  



91 

 

وإن كانوا مخالفين   -سوء ظن وثناء على هؤلاء القوم الذين  
فلا يجوز أن تريد بهم بالغفلة   -ف بعض المذاهب بالشبه  

وهذا مختصر مستصغر ف جنب رمي   -والبله أو العناد  
بمثله الشيعة   .علماء 

 

ثناء. فقد   \ت قوله )سوء ظن وثناء( أي سوء ظن وسوء 
تقدمة هذه اللفظة منه في قوله )وهذا سوء ثناء على القوم، 
وشهادة عليهم إما بالغفلة الشديدة المنافية( وسياتي من كلامه 

وبينا أن ذلك سوء ثناء على العلماء في تدينهم بمذاهبهم،( )
المال يكسب أهله ما لم يفض ... في وجاء في نهاية الارب )

الراّغبين إليه سوء ثناء( وفي سر صناعة الاعراب )قوله )لبئس 
المولى( سوء ثناء عليه(. وقال ابن المقفع في الادب الكبير )لا 
فيه  ما كان  نعيماً  من لم يشارك في مالهِ، ولا تعد  تعد غنياً 

راسخ وجدانا، تنغيص وسوءُ ثناء(. والثناء في اللغة المح وهو ال
لكنه وترك الظاهر )سوء ذكر(  بل  ينفع  يب )سوء مدح( لا 

 ذكر خاص غايته التقييم.



92 

 

فهو أيضا سوء ظن وثناء على هؤلاء القوم الذين وفي قوله )
فلا يجوز أن   - وإن كانوا مخالفين في بعض المذاهب بالشبه    -

تريد بهم بالغفلة والبله أو العناد( فهو من الخلق الرفيع، وقوله 
)لا يجوز( ان كان يعني لا يصح فقد حقق غاية الخلق وان 

يفتي بحرمة   كان يعني )يحرم( فقد بلغ الكمال في ذلك، بان 
الطعن بالغفلة او العناد بالمخالف. وهذا درس متعلمه من هذا 

 الرجل الكبير الذي لا يتكرر. 

 

المعول عليه ف   \م إن  الفصل:  قوله ف خلال هذا  فأما 
من  المعصوم  يكون  التي  الفرقة  على  بالاجماع  الاحتجاج 

فهو   .جملتها، دون الفرقة التي هو عليه السلام خارج عنها
لعمري صحيح، غير أنه نقض لما سلف ف الفصل الأول 
وتدير عليه، لأن الفصل الأول مبني على أنه لا يمكن أن 
يعلم دخول المعصوم ف الإجماع ولا طريق للثقة بذلك، وأن 
هذا يؤدي إلى أن نكون قد طفنا البلاد، وأحطنا علما كل 
قائل ومذهب كل ذاهب، ولا سبيل إلى ذلك، فما ليس 

 .بطريق ولا جهة إلى العلم كيف يحتج به ف بعض المواضع



93 

 

المعنى ان ذلك المعترض في اول الفضل نفى إمكانية العلم   \ت
بقول الامام من الاجماع، لكن في هذا الموضع احتج بان قول 
المعصوم يكون في الفرقة التي هو فيها. وهو بذلك احتج بما 
لا يراه حجة. ولا يقال ان ذلك قاله المعترض من باب التنزل 

لى أن المعول عليه في والالزام فان لفظه يأباه حيث قال )ع
الاحتجاج بالاجماع، إذا لم يتعين لنا قول المعصوم، الرجوع إلى 

 .جميع الأمة، لأنه من جملتها، أو إلى الطائفة المحقة بمثل ذلك
فأما من علمنا أنه غير المعصوم، ومن قطعنا على أنه ليس 
منهم، فلا وجه للرجوع إلى قوله، ومن حكي عنه الامتناع من 

خبار الآحاد، هذه سبيلهم في أنا عالمون بأن المعصوم العمل بأ
 ليس فيهم(  

بل  الاجماع  ان  المرتضى  قال  ان  بعد  انه  الاشكال  واصل 
ان  الرد  الاحاد، كان  اخبار  من  المنع  الطائفة  في  الضرورة 
وبعد  المجوزون،  هم  الغالبية  وان  نسبا  معلومون  قلة  المانعون 
معلومية المانع يكون الامام داخلا في المجوزين. والسيد رد على 
الوجهين لكنه إضافة أيضا على الوجه الأخير بان المعترض لا 
يلتزم بذلك فكيف يحتج به، لكنه يمكن لملتزم بهذا القول ان 
يشكل بذلك فيكون الجواب ما تقدم منه من المنع من ذلك 



94 

 

الاجماع لانه خلاف الضرورة، كما انه بعد اعتراف المعترض 
بوجود مانع من اخبار الاحاد وان كان معروف النسب فان 
النسب وهذا وان جوزه  الاجماع هنا إضافي بإخراج معروف 
لن  البعض لكنه مشكل وقد فصلت ذلك وعلى كل حال 
يكون الاجماع مع مخالف كالاجماع بلا مخالف، بل في كون 

ل اجماعا اشكال واشكل منه دلالته على قول الامام. هذا الأو 
كله على القول بان الاجماع كاشف عن قول الامام واما على 
 القول بالمنع فلا يبقى مبحث لحجية الاجماع من هذا الوجه. 

 

ومما مضى ف هذا الفصل أيضا قوله: إن من عدا الفرقة   \م
أن  نعلم  إنما  الآحاد،  بأخبار  العمل  منكري  من  المحقة 
لأنا  قولهم،  ف  الحجة  يكون  حتى  فيهم،  ليس  المعصوم 
نعرفهم بأعيانهم وأنسابهم. وهذا غير صحيح ولا معتمد، 
والذي يجب أن يعتمد ف أن الإمام عليه السلام لا يجوز 

 .يكون قوله ف جملة أقوال بعض مخالفي الشيعة الإمامية  أن
هو ما تقدم ذكره ف أول جواب هذه المسائل، وجملته: إن 
أنه ف الأصول على هذه  إذا علمنا  السلام  عليه  الإمام 



95 

 

المسائل التي نعتقدها دون ما عداها، ولا يجوز أن نطلب 
أقواله ف الفروع إلا ف جملة أقوال هذه الفرقة التي علمنا 

 .أن أصوله غير مخالفة لأصولهم

وهذا كاف ف أن قوله عليه السلام لا يطلب ف الفروع إلا 
فأما أن   .من بين أقوال الشيعة الإمامية دون من عداهم

يقال: قد عرفنا الأعيان وأنساب الفرقة الفلانية، فلا يجوز 
أن يكون الإمام عليه السلام منها أو لا ينعكس على قائله، 
بأن يقال له: قد عرفنا أيضا أعيان وأنساب كل إمامي، فلا 

فإذا قيل:   .يجوز أن يكون الإمام عليه السلام من جملتهم
ومن الذي يحيط بمعرفة نسب كل إمامي ف الأرض أو ممن 

وكاثرناه ذلك،   .شاهدناه  مثل  المخالفين  ف  أيضا  قيل 
 .فالمعتمد إذن على ما قدمناه

بمعنى ان الحجة في ان الامام داخل في اقوال الامامية   \ت
وليس داخلا في اقوال غيرهم لعلمنا بموافقته لهم في الأصول 
انهم   نعلم  لانا  غيرهم  اقوال  في  يكون  لا  وانه  الاعتقادية، 
مخالفون له. واما القول بانا علمنا قول الامام في غير المخالفين 

. ويبدو واضحا ان كلامه هنا لانهم معلومون فلا يتم لما ذكر 



96 

 

يبطل المذهب الذي يقول ان العلم بالمخالف بشخصه ونسبه 
لا يخل بالاجماع لانا علمنا انه ليس الامام. ولربما يرجع قوله 
معتقدون  لانهم  الامامية  جملة  من  الامام  وجوب كون  في 
لانهم  المخالفين  عن  خارجا  الامام  ووجوب كون  بإمامته 

ايمان   ان  اذ  واضح،  غير  وهذا  لإمامته.   الامامية منكرون 
واحرص في  لها  واجمع  بأقواله  اولى  يكونوا  به  واتمامه  بالإمام 
نقلها والعمل بها، بمعنى انهم يكونون احفظ لأقواله واعمل بها 
بل هم الحفظة لأقواله والعاملون بها دون غيرهم لانهم يرونه 
حجة وغيرهم لا يراه حجة فلا داعي لحفظ قوله ولا العمل 

ان هناك دوع أخرى غير العمل والحجية   بها. وهذا له وجه لولا 
المحتمل  من  فيكون  الامام  اقوال  نقل  المخالف  على  توجب 
يعني  لا  تقدم  ما  فان  حال  وعلى كل  عندهم.  قوله  وجود 
الامام، لأمرين  قول  هو  الامامية  يقوله  ما  ان كل  بالضرورة 
الأول عدم انحصار الحجة الشرعية بقوله فان الحجة في الشرع 

لسيرة، والسيرة سيرة نبي وسيرة وصي، وحينما يكون الكتاب وا
بيان في القرآن لا يكون موجب لبيان السيرة وحينما يكون 
بيان في سيرة النبي فلا يكون موجب لبيان الوصي. ولهذا يصح 
العلم باحكام من الشريعة من غير طريقه بل من طريق القرآن 



97 

 

والسنة. والامر الثاني ما اشرنا اليه ان علم العلماء بالشريعة 
في  السلام  عليه  علمه  فان  بالشريعة  الوصي  علم  هو  ليس 
جانب منه متعلق بالغيب واللامعقول من فعل الله وامره فلا 
وجه للقياس ولا انكشافه بقول غيره، لذلك حتى لو اجمعوا 

ثل قول الوصي. فان ذلك يمثل المذهب لكن ليس بالضرورة يم
وحرصهم  بقوله  والتزامهم  له  واتباعهم  بالإمام  الشيعة  فإيمان 
على نقله وتتبعهم لكل صغيرة وكبيرة عنه كل ذلك لا يوجب 
ان يكون اجماعهم هو قوله عليه السلام. وان معرفة هذا الفرق 
بين الامام )من نبي او وصي( وبين غيره من البشر، والعلم ان 

الله وفعله الذي هو غيب من عالم اللامعقول   في فعله تعلق بأمر
بيان لكثير من المسائل الاعتقادية بل والشرائعية )أي العملية( 
التي قد يطول الكلام فيها. ولاجل هذه الحقيقة أيضا يكون 
من المتعذر القول لاي انسان انه يعرف النبي حق معرفته او 

ص يعرف الوصي حق معرفته، وهذا الذي اعتقده بان شخ 
النبي وفعله غيب وشخص الوصي وفعله غيب لذلك فانا لا 
وفعلهما،  الوصي  او  النبي  على  العقل  احكام  اجراء  اجواز 
منها  وجه  باي  عنه  اخرج  ولا  بالنص  ذلك  في  والتزم 
الاستلازمات العقلية، فالأحكام العقلية المستقلة وغير المستقلة 



98 

 

الامام غيب لا  ففعل  عليهم صلوات الله عليهم.   لا تجري 
يمكن الإحاطة به وهذا ما يمكن ان نسميه )غيبية فعل الامام( 

 واما شخصه فاكثر غيبية من فعله. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



99 

 

 

 

 

 الفصل الثالث ]اعتماد الرسول بخبر الواحد والجواب عنه[ 

 

 

 

 

 

 

 

 



100 

 

إن قيل: قد عمل الرسول صلى الله عليه وآله بأخبار   \م
الآحاد واعتمدها، وذلك شرع منه لأمته يزيل الريب وينفي 
الشك، لأنه عليه السلام أنفذ إلى ملوك الأطراف ورؤساء 

تصديق   .الأمصار بالآحاد إلى  الدعاء  عليهم ف  واعتمد 
والصغار  الذل  على  والصبر  ملته،  ف  والدخول  دعوته 
وإعطاء الجزية، أو الحرب التي ف الإقدام عليها والعدول 
والدول  والأولاد  والأموال  بالنفوس  التغرير  عنها، 
حذافة  بن  الله  عبد  پرويز  إلى كسرى  أنفذ  والأموال؟ 

بن   دحية  قيصر  وإلى  وإلى السهمي،  الكلبي،  خليفة 
المقوقس صاحب الإسكندرية حاطب بن أبي بلتعة، وإلى 

مية الضيمري، وإلى ذي الكلاغ جرير النجاشي عمرو بن أ 
البجلي عبد الله  يوجب   .بن  أرسله لا  من  فلو كان خبر 

علما ولا عملا على من أرسلوا إليه، ولا يثمر أيضا شيئا 
من ذلك إذا عادوا وأوردوا ما سمعوا عليه، لكان إنفاذهم 
غاية العبث ونهاية الاستفساد والتلبس المناف للغرض ببعثة 
من  به  الحجة  وإقامة  عليه  التعويل  ما يجب  وترك  الرسل 

كان لمن عاداه واجتهد ف إطفاء نوره وطلب المتواترين. ول
ما يوهن أمره وينفر عن قبول قوله والدخول ف دعوته، أن 



101 

 

يوافقه على أن ما فعله عبث لا يصدر من أماثل الناس، 
فضلا عن الأنبياء والرسل الذين يتولى الله تعالى اختيارهم 

فيقولون له: كيف تنفذ إلى الملوك والرؤساء    .لعلمه بكمالهم
الذين يسوسون الأمم ويدبرون الدول من يدعوهم إلى ترك 
ما ألفوه من عباداتهم ونشأوا عليه من دياناتهم، والإجابة 
إلى دعوتك والتصديق بنبوتك ممن لا حجة ف قوله ولا تبعة 

بل الواجب على من نفدوا إليه وعليك إذا عادوا   .ف رده
إليك التوقف من تصديقهم والكف على الإقدام على ما 
تضمنه خبرهم، لما فيه من التغرير والاقدام على ما لا يؤمن 

عل   .فيه كذبهم الفرق بين من جوز  اشتارنا ما ف وما  يهم 
ادعاه؟ ثم كيف خفي على  القدح فيما  الموافقة من  هذه 
الملوك والرؤساء ومن يتقرب إليهم من الفضلاء وأهل الرأي 
والحزم والمعرفة بالحجاج، وبما يشيد الدول ويثبت المماليك 
ويروي على أعدائها الموافقة والاحتجاج به ف دفع قوله 

ه لا يعتمده الأنبياء ولا يعول وتوهين أمره، وأن ما بدأهم ب 
من  والرجوع  طاعتهم  تحت  الدخول  ف  الحكماء  عليه 

وإذا لم يقع منه صلى الله عليه وآله الامتناع من  .مخالفتهم
إنفاذ الآحاد والسماع لما يعودون به، والعمل بموجبه حتى 



102 

 

يكون لإنفاذهم ثمرة، فخرج بها عن أن يكون عبثا. ولا ورد 
عنه عليه السلام نهي عن قبولها والتحريم للعمل بها، ولم 
يتبعه أعداؤه ومن يجتهد ف إطفاء نوره بذلك منذ بعث، 
وإلى وقتنا هذا، علمنا أن ذلك مما ركن ف العنوان وجرت 

 .ءبه العادات وأقر به الشرائع وندب إليه الأنبيا

عبارة )وما الفرق بين من جوز عليهم اشتارنا ما في هذه   \ت
الموافقة من القدح فيما ادعاه؟( غير متسقة ولا واضحة وكلمة 

 )اشتارنا( تصحيف. 

 

الفصل: الكلام على ذلك الجملة التي تضمنها هذا    \م
وهي إنفاذ الرسول صلى الله عليه وآله رسله وعماله إلى 
فيها.  عنها والخوض  السؤال  تقدم  الأطراف معروفة، قد 
أنسابهم  وذكر  الرسل  تسمية  الفصل  هذا  ف  يزيد  وإنما 
وقبائلهم، ولا حاجة إلى شئ من ذلك، لأن المعرفة به على 

زيادة سبيل الجملة كاف، وليس ف ذكر التفصيل طائل ولا  
وتضمن أيضا الالزام لمن أبي العمل بخبر   .ف القدح المقصود



103 

 

الإسلام  ف  المطاعن  وطالبي  الملة  مخالفي  أن  الواحد، 
إنفاذ  البعث ف  على  وآله  عليه  النبي صلى الله  يوافقون 

فإن العبث إذا   .الرسل. وهذا أيضا مما لا فائدة ف ذكره
كان هو الفعل الخالي عن غرض، فهو قبيح لا يجوز أن يقع  
من حكيم فضلا عن نبي، والعبث متنزه عن كل حكيم، 

ولا يحتاج إلى أن يقول: إنه لو كان عابثا  فضلا عن نبي.
لوقف على ذلك، فإن العبث.... فنفي عنه صلى الله عليه 

 .وآله على كل حال، فقد.... من يوافقه عليه أم وجد

قوله )ولا يحتاج إلى أن يقول: إنه لو كان عابثا لوقف   \ت
على ذلك، فإن العبث.... فنفي عنه صلى الله عليه وآله على 
بياض  فيه  وجد(  أم  عليه  يوافقه  من  فقد....  حال،  كل 

والاقرب انه )ولا يحتاج إلى أن يقول: إنه لو كان عابثا لوقف   
 عليه وآله على ذلك، فإن العبث قبيح فنفي عنه صلى الله 

على كل حال، فقد من يوافقه عليه أم وجد(. وهو جواب 
على اشكال انه لو كان ايفاد احاد الرسل عبثا ولا حجة فيه 
به  تقوم  لا  ما  ارسل  بانه  عليه  للطعن  مسوغا  الملوك  لوجد 

 حجة. وإذ لم يحصل دل ذلك انه ليس عبثا وانهم حجة. 



104 

 

وجوابه رحمه الله واضح جدا في ابطال الاعتماد على العرف، 
الفعل  العقل، فلو كان  القبح مستقل في الأفعال بحكم  وان 
عبثا فلا يصح منه وافقه الناس ام خالفوه. ومعناه ان وجود  
الفعل.  او حسن  قبح  يؤثر في  بذلك لا  والعامل  له  الموافق 

م مع التأمل والذي يبدو ان هذا الجواب لا يجيب بشكل تا 
في نفي حجية العرف، فان حكم العقل بالقبح والعبث معلوم 
لكل جماعة وخصوصا في الاعيان والملوك، فلو كان هذا عبثا 
بحكم العقل لعلموه ولكان لهم حجة في رده. والقول انه حكم 
العقل لكن لا يعلموه ليس واضحا. فيكون عدم ردهم عليه 

نه عبث وقبيح بمعنى ان العقل بذلك دال على انه لم يتبين لهم ا
فاقد  الاحاد  ارسال  يكون  لا  وبالتالي  بذلك،  يحكم  لا 
للحجية. واما العرف فليس كله وهم بل هناك العرف العقلائي 
الوجداني والذي لا يكون الا عن معارف متسقة ذات جذور 
علمية وان لم يكن مستدلا عليها، والدلائل النصية والعقلية 

قائمة   العقلائي كشاهد والوجدانية  العرف  اعتبار  على 
 للمعارف. 

ومن هنا يتبين ان ما في الاشكال له وجه على ما بناه من ان 
المبعوثين اخبار احاد في الدين وستعلم ابطاله بسهولة كما في 



105 

 

الفقرة التي بعدها وما يليها، فتكون احدى المقدمات غير تامة 
 وهي المقدمة الام بان النبي بعث احادا للملوك. 

 )أشكال عمل الرسل بأخبار الآحاد بشكل آخر( 

 

ويبطل   \م عنه  جواب  هو  ما  الفصل  هذا  تضمن  وقد 
المقدوح، فقد كفينا بما صرح به فيه مؤنة عظيمة، لأنه قال: 
إن النبي صلى الله عليه وآله بعث رسله إلى ملوك الأطراف 

ومعلوم أن  .وهم آحاد ليدعونهم إلى ثبوته وتصديق دعوته
أخبار الآحاد لا تقبل ف النبوة ولا هي حجة ف المعجزات، 
ولا قال أحد من العلماء أن النبوات تثبت عند قريب ولا 
المزيلة  للعلم  الموجبة  بالأخبار  بل  الآحاد،  بأخبار  بعيد 

وإنما كان يسأل قديما عن هذا السؤال على وجه   .للريب
يخالف ما تضمنه هذا الفصل، فيقال: إن النبي صلى الله 

لينقلوا   عليه وآله بعث أمراءه وعماله إلى أطراف البلاد، 
الشريعة   )أحكام  لمن  متعبدا  يكن  لم  فلو  ( 1وينشروها، 

يعملوا  بأن  الأطراف  وأهل  إليه  الرسل  هؤلاء  يمضي 



106 

 

عبثا إنفاذهم  فكان   .بأقوالهم، 
فنحتاج إلى أن نقول لهذا السؤال: إن أول شئ بعث به 
رسله وعماله للدعاء إلى الدين والاقرار بالنبوة والرسالة، 
وبهذا أمرهم أن يبدأوا قبل كل شريعة وعبادة، ومعلوم لا 
خلاف فيه بيننا أن الرسالة والنبوة مما لا يقبل فيه أخبار 

 .الآحاد
فإذا قالوا: إنما أنفذ بالرسل والعمال منبهين على النظر ف 
أدلة النبوة وإعلام الرسالة، ولم نوجب قبول أقوالهم، وإنما 
ف  النظر  إلى  والدعاء  والتحذير  التخويف  حظ  لأقوالهم 
الأدلة الموجبة للعلم، وليس يجوز يثبت عندهم أعلام النبوة 

جب العلم ويرفع ذي يو وأدلة الرسالة إلا بالنقل المتواتر ال
فنقول لهم حينئذ: وهكذا نقول ف أحكام الشريعة   .الشك

مثل قولكم ف أدلة النبوة سواء. وصاحب الكلام ف هذا 
عن أن ننقل الكلام إلى  الفصل قد كفانا هذه المؤنة وأغنانا

وتصديق  النبوة  إلى  أولا  يدعون  إنما  والعمال  الرسل  أن 
الرسالة، بأن صرح بذلك ف سؤاله، وجعل الرسل الذين 
أنفذوا لهذا الغرض فلم يبق ف كلامه شبهة، لأنه ما جرى 
ف كلامه لمسألة الخلاف التي هي العمل ف أحكام الشريعة 



107 

 

بأخبار الآحاد ذكر، وإنما جرى ذلك لما لا خلاف ف أنه 
 .يعمل بأخبار الآحاد فيه، ولا يلتفت إليها ف شئ منهلا  

اشارته الى ان اول ما يبعث به المبعوثون هو الدعوة الى   \ت
النبوة وهو لا يكون الا بعلم قطعي بين ان ما توهمه السائل في 
البعث الى الملوك وما ذكر من البعث بتعليم الاحكام انها من 
اخبار الاحاد  اعتماد على  الظاهري واستفادة كونها  التشابه 

سابقا ان بيان ان الحالة او  من التوهم المعرفي. ولقد اشرت  
السؤال ناتج عن توهم معرفي بسبب تشابه ظاهري سيجيب 
 على كثير من التساؤلات في هذه الرسالة ان لم يكن جميعها. 

  

وتحقيق هذا الكلام: أن النبي صلى الله عليه وآله إنما   \م
كان يبعث بالرسل إلى بلاد قد اتصل بسكانها خبر نبوته، 
ونقل إليها أعلام دعوته، كما نقل إليها ظهوره صلى الله 
أن  الرسل  هؤلاء  ورسم  نفسه،  إلى  ودعاؤه  وآله  عليه 

عرفته، يدعوهم إن كانوا غير عارفين بالله تعالى أولا إلى م
 .وينبههم على العلم به والرجوع إلى الأدلة القاطعة ف ذلك 



108 

 

ونحن نعلم أن قول هؤلاء ليس بحجة ف المعارف، وإنما له 
الأدلة والنظر  للتنبيه والتخويف، والحث على تأمل  حظ 
فيها. فإذا عرفوا الله تعالى لو كانوا عارفين به قبل مصيرهم 
إليهم دعوهم إلى العلم بنبوته صلى الله عليه وآله وصدق 

والحجج البينة دعوته، والرجوع ف ذلك إلى الأدلة القاطعة،  
فإذا عرفوا ذلك   .التي ليس من جملتها أقوال هؤلاء الرسل

بأدلته وعلموه من طرقه، ينبهونهم على الشرائع التي ورد 
النبي صلى الله عليه وآله بها وأحالوهم ف العمل بها والقطع 
عليها، على المتواتر الشائع من الأخبار، ولم يلزموهم قبول 

فلا اعتراض   .يفعلوا مثله فيما تقدم  أقوالهم ف ذلك، كما لم
على ما أوضحناه بإنفاذ الرسل، ولا شبهة تقع ف مثله، 
وهذا الإرسال من أن يكون عبثا ولغوا وما لا طائل فيه، 
حتى نحتاج أن نقول كان يجب أن يواقف النبي صلى الله 
عليه وآله مخالفوه ومعاندوه على أنه مكلف بهذا الإرسال 

 .لما لا فائدة فيه

 



109 

 

هذا البيان تام، وأيضا يرجع الى ما بيناه من ان الاعتماد    \ت
العقلائي اما سكوني او علمي ولكل مجاله، فإخبارهم عن نبي 
الاعتماد  فيه  يكفي  هذا  ظهر  وكيان  وحالة  ومشهد  ودعوة 
السكوني ومنه اخبارهم وقولهم، واما وجوب الايمان بالله وبالنبي 

يها الاعتماد السكوني ولا والعمل باحكام الشريعة فلا ينفع ف
يكفي قولهم ولا خبرهم بل لا بد من الرجوع الأدلة العلمي 
من الاخبار الموجبة للعلم. بعبارة أخرى يكون هنا الاعتماد 
العلمي )التواتر(   السكوني )الاحاد( هنا طريقا الى الاعتماد 
لكن ليس لانه الطريق اليه وانما منبه وداع اليه والا فان الدليل 

علمي والاعتماد العلمي يتحقق بالتواتر وان لم يرسل الرسل، ال
فإرسال الاحاد ليس لإقامة حجة الله على عباده وانما لإبلاغه 
بأمر النبي، وليس لأخذ رفضه وكفره ذريعة لقتاله فان القرآن 
لا يجعل رفض الدعوة والكفر وجه للقتال، وانما وجه القتال 

فالغزو  لذلك  والمحاربة.  والفتوحات العدوان  واخبارها  ات 
واخبارها كلاها لا تثبت ولا تفيد علما ولا تصحح الا ما كان 
دفاعا وردا لعدون ومحارب مقيم على المحاربة. كما ان بعث 
وربما  ويشتهر  ينتشر  ما  غالبا  المهم  الامر  او  بالدعوة  الرسل 
يصل خبره الى الطرف الاخر قبل وصول الرسول اليه فيكون 



110 

 

معلوما قبل وصوله ويكون وصوله ليس للعلم بل لتحقيق الخبر 
وهذا ما سياتي منه في الفصل الأخير. ولربما يمكن القول بهذا 
العظيم ومنهم الائمة وتنصيبهم   المبعوثين في الأمور  في جميع 
الامام  يقوم  ان  قبل  معلوما  ويكون  وينتشر  سيشتهر  فانه 

من سبق فانه يجري وينهض بالأمر، وكما ان هذا يجري على  
على الامام الغائب، فيجري ذلك على ظهوره بانه سيكون 
خبر ظهوره معلوما ومشتهرا ومنتشرا الى البلد قبل ان يصلها 
بنفسه. وهذا الشكل من انتشار حدث واشتهاره وخصوصا 
ما يتعلق بالدعوة او الإنذار او التبليغ والذي يكون بفعل عامة 

ن نسميه )التبشير العفوي( او الناس من دون توجيه يمكن ا
)الاعلام العفوي( وهو يفيد العلم، في قبال )التبشير الموجه( 
او )الاعلام الموجه( الذي يقوم به الاعلام الموجه فانه لا يفيد 

 علما. 

 

 )كيفية معرفة أن أخبار الآحاد لا يعمل بها( 

ثم يقال للمعترض بهذا الفصل: ألست تعلم أن أخبار   \م
الآحاد التي لا يعلم صدق رواتها لا يجوز أن يعمل بها ف 



111 

 

الشريعة إلا بعد دليل يوجب العلم بأن الله تعالى تعبد بذلك 
وشرعه، حتى يسند العمل إلى العلم، فلا بد من الموافقة 

فيقال له: فمن أين   .على هذه الجملة، لأنها مسألة مقررة
علم الذين ف أطراف البلاد أن النبي صلى الله عليه وآله 
قد شرع لهم وأوجب عليهم بأخبار رسله وعماله، مع أنهم 
لا يثقون بصدقه. فإن قيل: علموا ذلك من جهة هؤلاء 

قلنا: وكيف يعلمون ذلك من جهتهم وهم آحاد،   .الرسل
 .غاية خبرهم أن يكون موجبا للظن، ولا مجال للقطع فيه

فإن قالوا: يعلمون ذلك بأخبار متواترة ينقلها الصادر إليهم 
: فأجزوا لنا ما قلنا  .والوارد، مما يوجب العلم ويرفع الريب

أجزتموه لنفوسكم، وأقبلوا منا ما ألزمتمونا قبوله منكم، فإنا 
 .نقول لكم مثل ما قلتموه بعينه حذو النعل بالنعل

 

هذه الفقران فيه اشارتان مهمتان؛ الأولى قوله )ألست   \ت
تعلم أن أخبار الآحاد التي لا يعلم صدق رواتها لا يجوز أن 
يعمل بها في الشريعة إلا بعد دليل يوجب العلم بأن الله تعالى 
تعبد بذلك وشرعه( وهذا الكلام لا ينبغي ان يفهم انه من 



112 

 

باب التجويز بل هو الزام، لكن من يخالف ويرى حجية اخبار 
الاحاد فان هذه لمسألة ربما هي محور ومدار بحث الأصولية 
المتأخرة لاجل اثباتها وما حاول السائل في هذه الرسالة اثباته 
بوجوه شتى. والاشارة الثانية قوله )فإن قيل: علموا ذلك من 

قلنا: وكيف يعلمون ذلك من جهتهم وهم   .جهة هؤلاء الرسل
آحاد، غاية خبرهم أن يكون موجبا للظن، ولا مجال للقطع 

الصادر   .فيه ينقلها  متواترة  يعلمون ذلك بأخبار  قالوا:  فإن 
إليهم والوارد، مما يوجب العلم ويرفع الريب( ومن هنا فكل ما 
يظهر من انه عمل باخبار الاحاد والظن في تلك الأزمنة انما 
هو من )المتشابه الظاهري( والحكم وفقه بحجية اخبار الاحاد  

 من )التوهم المعرفي(. 

 

فأما ما مضى ف الفصل، من أنه لا يستفيد أيضا فيما   \م
فيصير  شيئا،  إليه  مؤدهم  عند  الرسل  هؤلاء  إليه  يؤديه 
العبث فيما يؤدونه عنه كالعبث فيما يؤدونه إليه، قد مضى 

 .الكلام فيما يؤدونه عنه وبينا ما فيه من الفوائد والعوائد
فأما ما تؤديه هؤلاء الرسل إليه صلى الله عليه وآله عند 



113 

 

عقلا  مثله  ف  نعمل  ما  والأغلب  منه  فالأكثر  عودهم، 
وشرعا على أخبار الآحاد، ولا يفتقر إلى ما يوجب العلم. 
ف  والإذن  والكتب  الهدايا  ف  الآحاد  أخبار  يقبل  كما 

فإن كان فيما يورد    .دخول المنازل، وما جرى هذا المجرى
العلم دون  إلا على  يعمل ف مسألة  ما لا  الرسل  هؤلاء 
الظن، فلا بد من الرجوع فيه إلى غير قولهم، كما قلنا فيما 

 .يوردونه عنه صلى الله عليه وآله، وهذا واضح لمن تأمله

قد عرفت فيما تقدم ان الاعتماد قسمان اعتماد علمي   \ت
ووجدانا،  بالنص  الشريعة  أمور كأحكام  في  المطلوب  وهو 
واعتماد سكوني في أمور حياتية كقول الخبير والوكيل والعامل 
الاعتماد  فيه  يكفي  المرسلون  به  يرجع  فما  ووجدانا.  نصا 

الواضح   السكوني وان كان المخبر غير النبي او الوصي. ومن 
ان العمل وفق الاعتماد السكوني لا يتضمن علما ولا اعتقادا 
ولا فيه حجة ولا واقعا وانما فقط العلم بنسبة القول الى قائله، 
والاعتماد على هذا الشكل من التعامل هو بالتعاهد والتباني 
وتقرير الشارع له من باب التخفيف والتيسير، وهذا الشكل 

راره في معرفة الشريعة ليجوز اعتماده من الاعتماد لا يمكن اق
في معارف الدين لان الدين مبني على العلم ومن دون علم لا 



114 

 

يصح ان يكون دينا. كما ان العمل وفق الاعتماد السكوني 
العامة.  العقلائية  بالاستجابة  القانونية  بالاستجابة  ليس 
العامة لكل معرفة  العقلائية شكلان؛ الاستجابة  للاستجابة 
والاستجابة الخاصة المقننة. الأولى تكون تجاه كل معرفة مهما 

استحسانية( لا  )استجابة  فتكون  قوتها  فيها كانت  يشترط   
العلم، وتكون بدرجات مختلفة ولا يكون لوم على تركها الا 
من  معين  لشكل  فتكون  الثانية  واما  تفريطا.  تركها  يعد  ان 
المعرفة مقنن ومقررة في نظامها وبضوابط معينة وتكون بدرجة 
محددة ولا يصح تركها، وهذه هي )الاستجابة النظامية(. فان 

ة العلمية(. هذه الحقيقة تبين كانت في علم فهي )الاستجاب 
مدى أهمية العلم ومدى أهمية الاختصاص، كما انها تحدد ما 
يجب وما لا يجوز، وهذا لا يجري فقط على الاعتقاد بل يجري 
على العمل، وهذا يؤكد وجوب العلم في مسائل الفقه )العمل 
او  )الاعتقاد  الكلام  مسائل  في  يجب  الفروع( كما  او 

 الاصول(. 

 

 



115 

 

 

 

 

الفصل الرابع ]اعتماد أعرف المتشرعة على الخبر الواحد   
 والجواب عنه[ 

 

 

 

 

 

 



116 

 

اعرف يبدو انه عرف أي المتعارف بينهم وهو تجوز وان  \ت
العباب  في  قال  والمعجم.  الفقهية  المصطلحات  في  ذكر 

أولاه  -بالضم    -والعُرْفُ  ) يقال:  النكر،  أي : ضد  عُرْفاً: 
معروفاً، قال الله تعالى: )وأمر بالعُرْفِ(، قال النابغة الذبياني 
النكر  إلا عدله ووفاءه ... فلا  النعمان: أبى الله  يعتذر إلى 

والعُرْفُ   العُرْفُ ضائع.  : الاسم من -أيضاً    - مَعْروْفٌ ولا 
.( الاعتراف، ومنه قولهم: له ألفٌ عُرْفاً: أي اعْترافاً، وهو توكيد 

)و  العين  في  )والعُرْفُ: قال  المحيط  المعروف.(. وفي  والعُرْفُ: 
ومعروفاً  عُرْفاً  فلاناً  فلانٌ  )وأولى  الجمهرة  وفي  عْرُوْف.(. 

َ
الم

النُكْرِ. يقال: أولاه  وعارفة.(، وفي الصحاح )والعُرْفُ: ضد 
عُرْفاً، أي معروفاً.( وفيه أيضا )ويقال: أرُْسِلَتْ بالعُرْفِ، أي 
نْكَر والعُرْف ضِدُّ 

ُ
عْرُوف ضدُّ الم

َ
بالمعروفِ.(. وفي المختار )والم

الاسم من  عُرْفاً أي مَعْرُوفاً. والعُرْف أيضاً  النُّكْر يقُال أَوْلاهُ 
المعروف  بالعرف{  }وأمر  الوجيز  تفسير  وفي  الاعْتراف.(. 

 الذي يعرف حسنه كلُّ أحدٍ. 

يعرف  ما  أي  معروفه  فالمعنى  اسم  الى  العرف  اضيف  فاذا 
من  متعارف  هو  ما  بمعنى  المعهود  الاستعمال  واما  حسنه، 
ان  يظهر  الاستقراء  ومن خلال  وتوسع.  تجوز  فهو  عادات 



117 

 

وانما   يجمع،  لا  )المعروف(  بمعنى  على العرف  يجمع  العرف 
)الأعراف  قولنا  واما  ستاتي،  التي  الأخرى  بالمعاني  اعراف 
واستقرار  )المتعارف(  معناه  ان  على  مبني  فهو  والتقاليد( 
الاستعمال حقق قبولا له. ولا ريب ان كثرة الاستعمال تحقق 

 الاستقرار والاعتماد. 

  ( الجمهرة  في  والجمع قال  والديك،  الفرس  عُرف  والعُرْف: 
أعراف وعُروف إن اضطرُّ إلى ذلك شاعر.(. وفي المخصص 

منبت شعره والجمع أعراف وعروف(   -أي الفرس   –)وعرفه  
الرمل   أيضا )عرف  ظهره والجمع أعراف( وقال في   - وقال 

ابَّة والدّيك وغيرهما: منبت الشعر والريش  المحكم )وعُرْفُ الدَّ
واستعمله الأصمعي في الإنسان فقال: جاء فلان   من العنق، 

مبرئلا للشر أي نافشا عُرْفَه. والجمع أعْراَفٌ وعُرُوفٌ.( وبرأل 
الرجل ان تحفز للشر. وفيه أيضا )وعُرْفُ الرمل والجبل وكل 
عال: ظهره وأعاليه والجمع أعراف وعِرَفَةٌ. وقوله تعالى )وَعَلى 

وقال الأعْراَفِ رجِ السور(  أعالي  الأعراف  الزجاج:  قال  الٌ( 
أيضا )وعُرْفُ الأرض: ما ارتفع منها، والجمع أعْراَفٌ.( وقال 
أيضا )والأعْراَف: ضرب من النخل أيضا وهو البرشوم.( وفي 
العباب )والعُرْفُ: عُرْفُ الفرس، والجمع: أعْراَفٌ، قال أمرؤ  



118 

 

القيس: نمشُّ بأعرافْ الجياد أكُفَّنا ... إذا نحن قمنا عن شواءٍ 
مُضَهَّبِ( ومش أي مسح والمضهب أي المشوي شيئا فشيئا. 
والواحِدُ:  الرَّمْل،  من  ارتَـفَعَ  ما  )والأعْرافُ:  المحيط  في  وقال 
عُرْفٌ. وقيل: الأعْراَفُ: كُلُّ مُرْتفَعٍ عند العَرَب، ومنه قولُ الله 

كْرهُ: " وعلى الأعْراَفِ رجَِالٌ " وهو اسْمُ واحِدٍ وإنْ كان عَزَّ ذِ 
بنِاؤه جَميْعاً.( وقال في الجمهرة )والأعراف: ضرب من النخل، 
قال أبو حاتم: وهو البُرْشُوم أو ما يشبهه. قال الراجز: يَـغْرِسُ 
فيها الزاّذَ والأعرافا والنابِجيَّ مُسْدِفاً إسدافا( قال في القاموس 

يط )والَأعْرافُ: ضَرْبٌ من النَّخْلِ، وسُورٌ بين الجنََّةِ والنارِ، المح
ومن الرياحِ: أعاليها. وأعْرافُ نََْلٍ: هِضَابٌ حُمْرٌ لبني سَهْلَةَ. 
وأعْرافُ لبُْنَى، وأعْرافُ غَمْرةََ: مَواضِعُ( وفي العباب )والعُرْفُ 

: الرمل المرتفع( -  والجمع: العُرَفُ والأعْرافُ   - والعُرُفُ والعُرْفَةُ  
تاج  وفي  النخل(  من  ضرب  )والأعراف:  التهذيب  في  قال 

 العروس )والَأعْرافُ من الرّياحِ: أعَاليِها وأوَائلُِها(. 

ومن هنا يتبين ان العرف بمعنى المعروف لا يجمع، وانما اعراف 
جمع عرف بالمعاني الأخرى كعفر الفرس ومرتفع الأرض والرمل 
العادة  العرف بمعنى  والسور والريح والنخل. وأيضا قبِل جمع 
المتعارفة فتلحظ مفردتها )العادة( فالأعراف أي العادات، وهذا 



119 

 

في رأي تجوز ومتولد وان استقر ورسخ. وهو يعطي مثالا عن 
شواهد كثيرة  خلال  ومن  اللغات.  مفردات  تولد  كيفية 
فالظاهر ان جميع الأسماء والمفردات اللغوية تتكون عند الناس 
بهذه الطريقة وهي ما نسميه )التولد الناعم( أي التولد الذي 

ض او تصادم يكون بحرية كاملة وتعاهد ونعومة ومن دون فر 
وعلى زمن طويل حتى يستقر. فنستطيع ان نقول ان لغات 
الشعوب تكونت بالتولد الناعم بإبداع لطيف وبطئ يسري في 
وعي وفكر المجتمع حتى ينتشر ويشتهر ويصبح المتعارف. وربما 

 هو احد الأساليب التي تتبع في المناهج لتغيير الثقافات. 

 

ابتداؤه أن قيل: لا خلاف بين الأمة ف أن من   \س-م
وكل وكيلا، أو استناب صديقا ف ابتياع أمة، أو عقد على 
حرة من بلده أو من بلد ناء عنه، فحمل إليه الوكيل أو 
الصديق جارية أخبره أنه اشتراها، أو زف إليه امرأة أخبره 

ا لعلته ف ثمن   ....... إذا  له عليها، وأنه  لجارية أنه عقد 
لفرجها غشيانها والاستباحة  له  أن  الزوجة،  وهذه   .ومهر 

أيضا سبيله مع زوجته إذا أخبرته بطهرها، كان له وطئها. 



120 

 

وإذا أخبرته بحيضها حرم عليه جماعها. ويأتي الكتاب إلى 
المرأة بطلاقها، أو كتاب من ولدها إلى بعض أهلها بوفاة 
بعلها، فينقضي عدتها وتجدد عقدا لغيره عليها، ولا تترقب 
ف ذلك تواتر خبر عليها، أو مشاهدتها لوفاة بعلها وسماعها 

ا تفعله عند لطلاقها بل تفعل عند ورود الخبر والكتاب م
 .المشاهدة والسماع

هنا بياض )وأنه إذا ....... لعلته في ثمن الجارية ومهر   \ت
جواب  ومن  لفرجها(  والاستباحة  غشيانها  له  أن  الزوجة، 
الشرط يمكن ان يقدر )انه اذا اخبره ان دفع الثمن والمهر فأزال 
 لعلته( وعلى كل حال هو مثال لما يبين فلا يؤثر على المعنى. 

وكذلك الرجل يرد عليه كتاب بموت زوجته، فيعقد   \س-م
على أختها. والفروج وأحكامها وما يتعلق بحظرها وإباحتها 
من آكد أحكام الشريعة التي قد شدد ف أمرها، والتحرز 

منها يشتبه  لما  التعرض  من  والنهي  عليها،  الإقدام   .عند 
وكذلك بين طوائف الأمة ف أن للعالم أن يفتي العامي فيما 
من  طائفة  توجد  ولا  والأحكام،  العبادات  من  يستفتيه 
طوائف الأمة تتوقف عن ذلك وتمنع منه وتنكر على فاعله، 



121 

 

بذلك القرب  يرى  جميعهم  به   .بل  العمل  مما  ولو كانت 
محظور والأخذ به محرم، لكانت من أفحش البدع وأخزاها، 
يلزم  ولا  العلم،  طلب  عن  والصد  التغرير  من  فيها  لما 
المستفتي منه والابهام له الاستكفاء بقولهم ووجوب القبول 

 .منهم

قوله )ولا يلزم المستفتي منه والابهام له الاستكفاء بقولهم   \ت
منهم القبول  وربما .ووجوب  عندي.  معناها  واضح  غير   )

طلب  الصد عن  من  بانه  للأشكال  تتمة  انه  المقام  يناسب 
العلم ))وما يلزمِ المستفتي منه والايهام له، الاستكفاء بقولهم 

(  فالمعنى ان اتفاقهم على الاكتفاء بقول .ووجوب القبول منهم
المفتي ووجوب الاخذ بقوله يلزم المستفتي الاخذ عنه ويوهمه 

 بالجواز. والواقع انه محظور. 

 

فإن قلنا: إن ف الأمة من يحظر القبول من المفتي   \س-م
بالتقليد له، ويلزم المستفتي النظر والبحث، كما يلزمه ذلك 

كان له أن يقول: ما ادعيت على آحاد   .ف أصول الدين 



122 

 

الرجوع عما  ادعيته على طوائفها. ثم لا يجب  الأمة، بل 
أعلمه من عمل الطوائف واضطر إليه من حالها، برواية عن 

ولو صحت   .واحد أو اثنين لا أعلم صحة الرواية عنهما
الرواية عنهما وسمعت ذلك منهما، لكان الإجماع السابق 
لهما ماضيا عليهما ومبطلا لقولهما، وقد تقدم معنى قولنا 
ف الإجماع، وأن القول الذي يضاف إلى من علمنا أنه غير 
به  القائل  الذي ف جملة  القول  على  يعترض  لا  المعصوم 

فإن قلنا: لو سلم بوجوب العمل   .المعصوم وإن لم يتعين
بالفتيا لم يجب العمل بأخبار الآحاد، لأن ذلك مما لا يثبت 

كان له أن يقول: ما أثبت ذلك قياسا، بل هو   .بالقياس
تفصيل لجملة وهو أولى بها وأليق، لأن المفتي ممن يجوز عليه 
الخطأ ف مذهبه، ويجوز عليه الكذب على نفسه، وهو مخبر 
لمن يفته عن أمرين: أحدهما الحكم بأنه من شريعة الإسلام 

الذي يختاره أنه مذهبه والقول  لو   .والثاني  أنه  يبين ذلك 
لما كان  الإسلام،  شريعة  عن  به  أفتي  ما  بنفي  صرح 
للمستفتي أن يقبل فتياه ويعمل بها، ولو صرح بنفيه عن 
مذهبه وأنه مذهب أحد الأئمة والفقهاء، لكان للمستفتي 



123 

 

أن يعمل بها، فالمعول عليه ف لزوم القبول من المفتي به الى 
 .الله تعالى والى رسوله وما شرعاه ف دين الإسلام

قوله )فالمعول عليه في لزوم القبول من المفتي به الى الله   \ت
( الظاهر سقوط .تعالى والى رسوله وما شرعاه في دين الإسلام

احرف وان الصحيح )فالمعول عليه في لزوم القبول من المفتي، 
 ( .نسبته الى الله تعالى والى رسوله وما شرعاه في دين الإسلام

 

قبول \س-م من  قدمناه  ما  الجملة وكان  ثبت هذه  فإذا 
عليه  يجوز  أمرين  من  الخبر  على  واشتماله  المفتي،  قول 
الكذب فيهما، والمخبر عن الرسول صلى الله عليه وآله 
منفرد بأخذ الخبرين، وسلم من الخبر الآخر والتهمة فيه. 
فأي شريعة وأي عقول قررت وجوب العمل بالخبر ممن يظن 

 خبرين ويجوز عليه الكذب فيهما والحظر للعمل صدقه ف
 .بخبر من يظن صدقه ف خبر واحد ويجوز عليه الكذب فيه

تدريسها  ف  الطوائف  سائر  سبيل  هذا  يقول:  أن  وله 
من  طائفة  توجد  لا  الأحكام،  وتعريضها  الفقه  وتعليمها 



124 

 

ظواهر  على  وتعليمها  تدريسها  ف  تقتصر  الأمة  طوائف 
الصادرة عن  الرواية  الأخبار، وطرح  القرآن والمتواتر من 

 .الآحاد
وإذا كان هذا هو المعلوم من حال علماء الأمة المشتهرين 
بالفضل ف طوائفها والغالب على أمرهم الذي تشهد به 
وعامة  تدريسهم  جمهور  أن  بالمخالطة،  وعرف  المشاهدة 
ذلك  أنكر  من  وإن  الروايات.  إلى  فيها  المرجع  فتاواهم 
بلسانه إذا رجع على نفسه وخلا بسره، علم انطواه على 

هذا مما يخلج ف الصدر، فما الجواب عنه إن كان   خلافه. 
 .فاسدا؟ ففي كشفه أعظم الفوائد وأجل القرب

 

طرحت   \ت أسئلة  على  اشتمل  السؤال  ان  واضحا  يبدو 
تم  وانما  الفصل  عنوان  لاجل  هنا  ذكرها  حسن  وانما  سابقا 

 الإجابة عنها سابقا. 

 



125 

 

مضمون هذا الفصل على الكلام على ذلك: أن أورد    \م
سبيل الاستدلال والاحتجاج ف أن الخبر الذي لا يوجب 
العلم يجوز من طريق العقول التعبد به، كان ف موضعه. لأن 
من يحيل عقلا العبادة بالأخبار التي لا توجب العلم لا يمكن 
ف  إليه  أشير  ما  سائر  لأن  نفسه،  عن  الحجة  هذه  دفع 

عقد على الحرائر والتوصل إلى الفصل من ابتياع الإماء وال
استباحة الفروج أو حظرها، لا يمكن أن يدعي فيه العلم، 

ومع ذلك فقد وقع العمل به على   .وإنما طريق جميعه الظن 
محالة  لا  مزيف  وذلك  عليه،  يزد  لم  معلوما  لو كان  حد 
لمذهب من أحال ورود العبادة بالعمل بما ليس بمعلوم من 

مضمون  .الأخبار أورد  سبيل   وأن  على  الفصل  هذا 
أو  بتحريم  الواردة  بالأخبار  العمل  وجوب  ف  الاحتجاج 
نعلم صدق  لم  وإن  وآله  عليه  النبي صلى الله  عن  تحليل 

الأول  دون  الفصل  بهذا  قصد  الوجه  وهذا   .رواتها، 
فهو احتجاج ف غير موضعه، لأنا نقول للمعول على ذلك: 
ليس يخلو من أن تقيس العمل بخبر الآحاد الواردة بالتحليل 
والتحريم على العمل ف هذه المواضع التي عددتها وتجمع 
بينهما بعلة تحررها وتعينها، أو تظن أن أحد الأمرين داخل 



126 

 

ف صاحبه، وأنه تفصيل لجملته على ما أشرت إليه ف أثناء  
 .الفصل

فإن أردت القسم الأول، وهو طريقة القياس، فذلك مثل 
غير صحيح، لأنه لا خلاف ف أن العبادة بأخبار الآحاد 
وإثباتها لا يتطرق إليه بالقياس، ومعول من ذهب إلى ذلك 
على طرق لهم معروفة، يعتقدون أنها توجب العلم كالاجماع 

وأيضا فإن من وكل وكيلا ف ابتياع أمة،   .وما جرى مجراه
أو عقد على حرة يرجع إلى قوله ف تعينها إذا حملها إليه، 
سواء كان فاسقا أو عدلا مليا أو ذميا، وإذا أخبرته زوجته 
أو أمته بطهورها استباح وطئها إن كانت ذمية، إذا أخبرت 

ولا خلاف   .تلاف ملتهابحيضها حرم عليه غشيانها مع اخ
ف أنه لا يقبل خبر الفاسق عن النبي صلى الله عليه وآله، 
ولا خبر الذمي، فكيف يصح قياس قبول أخبار الشريعة 

 .على هذه المواضع مع ما بيناه

الاحتجاج هنا بالاجماع على ان الاخبار الحياتية يجوز   \ت
اخذها ممن لا يجوز الاخذ منه في اخبار الشريعة باتفاق. لكن 
هذا الجواب فيه تأمل فالحجة ليست في العمل كثر العامل او 



127 

 

قل اجمعوا او لم يجمعوا، بل الحجة في الدليل العلمي، ولا يكون 
التزم به غير  ابطال الدعوى بالإلزام وان كان سببه عند من 
صحيح. كما ان اطلاق مسالة عدم اخذ الخبر الشرعي من 
من  يتحقق  ان  يمكن  العلم  فان  واضحا،  ليس  الناس  بعض 

ريقه. ولذلك اخبار غير المسلمين، والمدار حول العلم وليس ط 
اذا تواتر الخبر واوجب القطع لا يبحث عن اسانيد طرقه وثقة 
رواته وكذلك ايانهم وعدمه. فلو تواتر خبر في الدين ولم ينقله 
الا كافر واوجب القطع باتساقه فانه يوجب العلم وان لم يكن 

 فيه مسلم.

  \م  
وإذا جاز لمخالفنا أن يفرق بين قبول الأخبار عن الرسول 
صلى الله عليه وآله ف التحليل والتحريم، وبين قبول خبر 

ابتياع أمة أو عقد على حرة، وبين قبول الوكيل الموكل ف  
قول المرأة ف طهرها وحيضها، وإن كان الكل غير معلوم، 
بل المرجع فيه إلى طريقة الظن. جاز لنا أن نفرق بين أخبار 

عدد ما  سائر  وبين  والتحريم،   .التحليل 
وكيف قياس هذه المواضع المشروعات مع اختلاف عللها 
وأسبابها على بعض، ونحن نعلم أن فيها ما لا يقبل فيه إلا 



128 

 

شهادة الأربعة، وفيها ما يجزي فيه شهادة الشاهدين، وفيها 
ما يجزي فيه شهادة الواحد، وفيها ما لا يعتبر فيه عدالة 
العدالة  اعتبار  من  بد  لا  ما  وفيها  إيمانه،  ولا  الشاهد 
والايمان. فمع هذا الاختلاف والتفاوت كيف يجوز قياس 

وإن أريد القسم الثاني، وهو دخول  .البعض على البعض
أحد الأمرين ف صاحبه، فذلك أوضح فسادا وأشد تهافتا، 
لأن من المعلوم الذي لا يختل على عاقل أن العمل بأخبار 
الشريعة ف تحليل أو تحريم الواردة عن النبي صلى الله عليه 
وآله عبادة مفردة لا مدخل لها ف سائر ما عدد ف الفصل 

الرجوع إلى أقوال الإماء، والعقد على الحرائر و من ابتياع  
النساء ف الطهر والحيض، بل لا يدخل بعض هذه الأمور 

بعض ف  لا  .المذكورة  بنفسه  قائم  منها  ذكر  شئ  وكل 
يشتمل عليه وعلى غيره جملة واحدة، وقد كان يجوز عندنا 
جميعا أن تخلف العبادة ف جميع ما ذكرناه وعددناه، ويتعبد 

 .ف بعضه بما لا يتعبد به ف جميعه 

قوله رحمه الله )وكيف قياس هذه المواضع المشروعات مع   \ت
اختلاف عللها وأسبابها على بعض، ونحن نعلم أن فيها ما لا 



129 

 

شهادة  فيه  يجزي  ما  وفيها  الأربعة،  شهادة  إلا  فيه  يقبل 
وفيها ما لا  الواحد،  فيه شهادة  وفيها ما يجزي  الشاهدين، 
يعتبر فيه عدالة الشاهد ولا إيمانه، وفيها ما لا بد من اعتبار 

 ) العدالة والايمان.

يشير الى خلل في القياس، واضافة الى ما قد بين فانه يقال ان 
التفاوت لا يقاس عليه. وهذا وان كان قويا الا انك عرفت 
انه لا يظهر من الشارع استحداث في مسالة قبول الاخبار 
وانه جرى وفق العرف على قبولها او رفضها، ومن المعلوم ان 

يسير وفق جريان   العرف بعيد جدا عن الوضع الخاص وانما هو
الامور ببساطة وسذاجة من دون تقنيين، وان الوجدان هو 
الحاكم الاول والاخير. بمعنى اخر ان تلك الاحكام المختلفة 
في الشريعة بخصوص المخبرين ليست استحداثات وانما صور 
وان كان لا  والعرفي  والوجداني  وعرفي،  وجداني  هو  لما  مبينة 

انه ايضا لا يعتمد الوضع الخاص  يعرف القوانين والقواعد الا 
الاحكام  جميع  تفسير  يجب  نقول  ولذلك  والتخصيصات. 

المخبرين   والادلة  - الشرعية بخصوص  وجدانيا   -بل  تفسيرا 
عرفيا، وكل ما لا شاهد له ولا مصدق يكون ظنا وان كان 
مشهورا. والعرف يميز بقوة بين المعارف العرفية العامة والمعارف 



130 

 

فالمعارف  التخصصية.  العلوم  في  تكون  التي  الخاصة  العرفية 
العلمية التخصصية في علم معين هي معارف عرفية الا انها 
درجة  ولها  وبحوث،  واستقراء  تجريب  على  ومعتمدة  خاصة 
اذا كان  الثبات والحقيقة. لذلك  التفوق من جهة  عالية من 

علمي نظر الى شيء واحد واختلف العرف العام مع العرف ال
القاعدة  ولهذه  الخاص،  العلمي  العرف  تقديم  الخاص وجب 
والطب.  الفلك  علمي  في  وخصوصا  فقهية كثيرة  تطبيقات 
والشرع بإقراره العرف فانه يعتمد العرف العام والعرف الخاص، 
وعندما يكون هناك عرف خاص متيسر وجب اعتماده فان 

والحقيق الواقعية  ان  ولاجل  العام،  العرف  اعتمد  ية فقد 
ان  يكون محمودا شرعا  الخاص  العرف  اقوى في  والموضوعية 
تكون الامة اكثر معرفة بالمعارف العلمية الطبيعية والانسانية. 
ولا بد من الاشارة ان العلم )أي البحثي( اذا لم يعتمد التجريب 
والاستقراء فانه لا اعتبار بنتائجه، كما هو حال بعض العلوم 

ن اقامة تلك العلوم على التجريب الاستنباطية، لذلك لا بد م
امورا   يتناول  لانه  الفقه  اصول  علم  وخصوصا  والاستقراء 
انسانية تخص الحجة واللغة. ومع ان علم اصول الفقه يهتم 
الاستقرائي  الاستدلال  بعيد  انه  الا  والمخبر(  )الخبر  ويبحث 



131 

 

التجريبي. ومن هنا يكون من الصعب القول بوجود معارف 
الاستقراء  فيها  المعتمد  فيكون  بالاخبار،  خاصة  علمية 

 والتجريب على العرف العقلائي والوجدان الانساني. 

وانا اذا رجعنا الى وجدانا والعرف العقلائي العام نجدهم يميزون 
بين المعارف )النوعية( العامة والمعارف )التخصصية( الخاصة. 
الاستجابة  تكون  العامة  النوعية  العقلائية  المعارف  وفي 
بالاستجابة العقلائية الاستحسانية العامة التي تقدم ذكرها، 

وني( لاجل التعامل من باب ويكتفى فيها بـ )الاعتماد السك
الوظيفية والنفعية ولا تعكس اية معرفة، ولا بد من التاكيد ان 
واسعة  فيه  والاستجابة  نفعي  تعامل  العام  العقلائي  التعامل 
فالعرف  )العلمية(  التخصصية  المعارف  في  اما  مقننة.  وغير 
العقلائي لا يعتمد الا الحقيقة العلمية، والاستجابة فيه هي 

ولاجل الاستجا العلمي،  الاعتماد  هو  والاعتماد  العلمية  بة 
العلمية بخصوص  الحقائق  يقدم  والوجدان  العرف  فان  ذلك 
شيء على المعارف العامة. ولذلك لا تكون هناك مقارنة بين 

 المعارف العرفية التخصصية والمعارف العرفية العامة. 



132 

 

واذا رجعنا الى وجداننا فان العرف يتدرج في الاستجابة للخبر   
حتى يصل )عتبة التقنين( التي تستوجب استجابة مقننة محددة 
بان  الامر  فهم  ويمكن  العقلائية.  والوظيفية  النفعية  تفرضها 
حرية  من  واسعة  بمساحة  تبدأ  العامة  العقلائية  الاستجابة 

ان الاستجابة لها وجهان   الاختيار في الاستجابة، واذا فرضنا
عمليان، وكل منها تجري عليه الاحكام الخمسة، يكون لدينا 
عشرة خيارات، فتكون لاستجابة مجوزة لهذه الخيارات العشرة، 
بسبب  العقلائي(  الحذر  )خط  في  الاستجابة  تقدمت  ولو 
معطيات اكثر خصوصية وقيودا فان تلك الخيارات تقل، لكن 

ستجابة مستمر ما دام نافعا وعمليا يبقى التجويز وحرية الا
النفعية  من  يكون  قليل  الى عدد  الخيارات  يصل عدد  حتى 
والوظيفية تحديد الاستجابة بدقة وبقانون وبحقيقة علمية تقنن 

 الاستجابة هي )عتبة التقنين(. 

ومن هنا فالأمور التي يتعامل معها الانسان امور تستوجب 
معارف علمية مقننة وامور لا تستوجب ذلك بل يكتفى فيها 
بالمعارف العقلائية العامة.  ومن الامور التي تستوجب معارف 
والاحكام  الدينية  والمعارف  )الاعتقادات(  هي  مقننة  علمية 

ة لحياة الانسان الشرعية، كما هو حال معارف العلوم الضروري



133 

 

وصحته وسلامته. والاعتقادات الصحيحة تقع ضمن نظام 
)نظام  ان  اخر  بمعنى  وعرفا،  وجدانا  سلامته  لاجل  الحذر 
والاول لاجل  فكري،  ووجه  مادي  وجه  وجهان  له  الحذر( 
السلامة الفيزيائية ومن علومه الفيزياء والطب، والثاني لاجل 

السياسة السلامة الفكرية ومن علومه الدين والشريعة والتاريخ و 
والحكم والقضاء. فان تلك المعارف الفكرية تؤثر بشكل كبير 
للعلم  الأساسي  فالدافع  الفردية والاجتماعية.  السلامة  على 
والبحث العلمي هو سلامة الانسان فكريا وفيزيائيا. واما فيما 
بالمعارف  يكتفون  العقلاء  فان  الانسان  سلامة  يمس  لا 

المقننة الحرة التي تشتمل على   العقلائية العامة والاستجابة غير 
مجموعة احتمالات )الاستجابة الاحتمالية( غير المقننة. ومنها 
الوكلاء  واخبار  الشخصية  الاحوال  عن  الاخبار  حالات 
والمبعوثين ونحوها. ولا ريب ان هذه الحالات لها اختلاف من 
تتراوح  لذلك  غيره،  او  نفسه  بالمخبر  والتعلق  الحذر  حيث 

موح بها من حرية الخيارات، فكلما تعلق الامر المساحة المس
والخيارات حتى تصل الى حد  الفعل  ازدادات حرية  بالنفس 
دون  من  نفسه(  الشخص  )خبر  الشخصي  الاقرار  كفاية 
اعتبار لاي شرط اخر، وكلما تعلق الامر بالاخر قلت حرية 



134 

 

الفعل حتى تصل الى اشتراط مجموعة من المخبرين كما في حالة 
اثبات الزنا على شخص فانه يتطلب اربعة شهداء، وهكذا 
خطره  وزاد  بالغير  الامر  تعلق  فكلما  ونزولا،  صعودا  الحال 
المتاحة  والخيارات  الفعل  مساحة  قلت  الحذر(   )ووجوب 
)وعدم  الامن  مساحة  ازدادت  وكلما  واشكال،  للاخبار 
الحذر( ازادات مساحة حرية الفعل وعدد الخيارات. وهذا ما 

 يمكن ان نسميه )قانون الحذر والامن( 

الخيارات  عدد  قل  الحذر  ازداد  والامن: كلما  الحذر  قانون 
ووجبت الاستجابة المقننة )العرفية العلمية الخاصة( وكلما ازداد 
المقننة  غير  الاستجابة  وجازت  الخيارات  عدد  ازداد  الامن 

 )العرفية العقلائية العامة(. 

معه    تصبح  حدا  الحذر  بلغ  اذا  العلمية:  العتبة  قانون 
الوجدان  فان  المقننة غير وظيفية وغير نافعة  الاستجابة غير 

 والعرف العقلائي يوجب الاستجابة المقننة )العلمية(. 

تباينا، و  وليس  تطورية  طولية  الاستجابتين  بين  العلاقة 
الاستجابة  من  متقدمة  مرحلة  المقننة  العلمية  فالاستجابة 

 العقلائية وليست خلافها وعكسها.



135 

 

الشرعية ليس فيها استحداث  ومما تقدم يظهر ان الاحكام 
وانما هو بيان دقيق وواقعي لمعارف عرفية عقلائية ووجدانية، 
والكشف عن  بشرية عامة.  وقواعد سلوكية  قوانين  وتعكس 
الشريعة(  )وجدانية  الشريعة  لمعارف  والعرفي  الوجداني  البعد 

دين ويدعوها الى يقرب الدين الى النفوس المبتعدة والمعارضة لل
التأمل لاكتشاف التوافق العالي بين النفس البشرية والمعارف 

 الشرعية وانها ليست شيئا مفروضا عليها.  

  

ولو قلنا لمن يدعي هذا المحال الصرف، أما كان يجوز   \م
التي  المواضع  تعالى ف  يتعبد الله  أن  تقديرا وفرضا  عندك 
الأخبار  ف  علينا  ويحظر  الظن،  مع  بالعمل  ذكرتها كلها 
أن نعمل إلا على  عليه وآله  النبي صلى الله  الواردة عن 

واليقين  .العلم 
أين  من  له:  وقيل  ودافع،  ذلك كابر  يجوز  لا  قال:  فإن 
قلت؟ وما الدليل على ما أدعيت؟ فإنه لا يجد مخرجا. وإن 
أجاب إلى التجويز قيل له: فقد بطل أن يكون ذلك تفصيل 

 .الجملة مع تجويزك اختلاف العبادة وتباينها



136 

 

في   \ت الظن  اعتماد  جواز  عدم  وعقلا  نصا  الواضح  من 
المعرفة، وانه لا يصح بناء معرفة على الظن. وقد بينت فيما 
النفعية  من  هو  انما  المقننة  غير  العامة  الاستجابة  ان  ذكرت 
معرفة  بناء  ذلك  يعني  ولا  التعامل  تيسير  لاجل  والوظيفية 

م بكثير من العلم علميه، فمقام النفعية والتعاونية والوظيفية اع
والمعرفة بل والاعتماد. ومن هنا يظهر ان القول باعتماد الظن 
في تلك الأمور لتحقيق معرفة هو من التوهم المعرفي ونتج عن 
التشابه الظاهري في الاعتماد السكوني غير المقنن وغير المفيد 
للعلم في مقام العمل. ولا ينبغي تصور ان المعرفة التي تستقر 

وتبنى عليها غيرها وتحقق النظام والاتساق والتناسق   في الصدر
تقوم وتبنى على ظن بل لا يخطر ببال احد ذلك، فان تلك 
الدرجة من الرسوخ والاستقرار لا تتحقق الا بالعلم كما هو 
العلمية  المعرفة  توجبه  الذي  فالعمل  ولذلك  ظاهر وجدانا.  

ما لا يشترط يختلف كثيرا عن التعامل الوظيفي النفعي بغيرها و 
 فيه العلم.

العلمي،  العمل  الشريعة لا تجوز غير  العلمية ومنها  الأنظمة 
العلمية في حياة  المجالات غير  التعاوني يجوز في  العمل  بينما 
الانسان. وبعبارة أخيرة العمل بعد العلم في الأنظمة العلمية 



137 

 

نفعيا ووظيفيا  فيجوز  اللاعلمية  الشرع، واما المجالات  ومنها 
ولأغراض تيسيرية وتعاونية العمل قبل العلم. ومن هنا يتبين اذا 
تعذر العلم في مسألة في علم من العلوم ومنه الشرع لا يجوز 
المصير الى الظن بل يجب السعي الى العلم فان عجز وضاق 

السكوني بتقليد عالم حتى والوقت ووجب العمل جاز الاعتماد  
خبير  الى  الرجوع  ومنه  العلوم،  في كل  جار  وهذا  يعلم، 
بالاعتماد السكوني اضطرارا، لكن في الشرع يجب الرجوع الى 
البيان  وهذا  بالعجز.  الحكم  قبل  الكبرى  العلمية  الأصول 
العلم في  تعذر  اذا  العمل بالظن  القول بجواز  بطلان  يوضح 

الخبير ومنه المفتي فليس عملا بالظن   الشرع. واما اعتماد قول 
 وانما هو فعل تعاوني وظيفي تعاملي لا يتعلق بالمعرفة.

ومن هنا يظهر ما في كلامه من ان الله تعبدنا بالظن في تلك 
النبي  –المواضع   عن  الخبر  متشابه   -غير  ذلك  ظاهر  اذ 

ان  الصحيح  وانما  معرفي،  توهم  منه  التعبد  معرفة  واستفادة 
الشرع بين صور عرفية ووجدانية من الاستجابة والعمل وهي 

الاحتجاج   العقلائية في  الاعتبارات  بها وتجري تخضع لجميع 
عليها جميع ما يجري على مثلها في العرف من تباين حالات 
وورود ما يحكم عليها من علم، فلا يثبت تعبد بل ولا يثبت 



138 

 

دليل لفظي بها الا ما قلته من التشابه الظاهري. ونعمل بها 
المقررة  والتعاونية والوظيفية  النفعية  الشرع من باب  قرر  كما 
فقد  لو  انه  النص كاساس، كما  وليس لاجل  وجدانا وعرفا 
النص عملنا بها أيضا كما في غيرها مثلها التي ليس فيها نص 

د للظن وعمل به ويعمل بها، ولا يصح ان يسمى ذلك اعتما
فانه يقال ذلك اذا قيل انه يحقق معرفة في النفس وليس الامر 
كذلك، بل هو عمل باستجابة موسعة وغير ملزمة واحتمالية 
مع تعدد الخيارات ولا تولد علما ولا معرفة، وأين هذا من 

 العمل والاعتماد في الانظمة العلمية. 

 

وأما ما تضمنه الفصل من ذكر استفتاء العامي للعالم،  \م
أو عمله على قوله وإن لم يكن قاطعا على صحته. فأول 
ما فيه أن كثيرا ممن نفي الاجتهاد والقياس ولم يعمل بخبر 
الآحاد ف الشريعة لا يوجب تقليد العامي ولا العمل بقوله 

التعظيم إلا بعد العلم بصحته ولا يلتفت إلى هذا التكثير و 
فكذلك هذه   .والتفخيم الذي عول عليه ف هذا الفصل

التهويلات تسمع من المثبتين للقياس ف الشريعة، حتى أنهم 



139 

 

يدعون الإجماع المتقدم والمتأخر، وعمل الصحابة والتابعين  
والأوقات الأمصار  سائر  ف  العمل   .والعلماء  أن  أفترى 

أظهر من العمل بالاجتهاد والقياس، وليس كل شئ أكثر 
القائل به، واتسعت البلاد التي يعمل به فيها، وذهب إليه 
الأمر  وإليه  والسلطان  القدرة  له  ومن  والعظماء  الرؤساء 

 .والنهي والحل والعقد، كان إجماعا يسقط الخلاف فيه

 

وليس كل شئ أكثر القائل به، واتسعت البلاد قوله )   \ت
له  ومن  والعظماء  الرؤساء  إليه  وذهب  فيها،  به  يعمل  التي 
القدرة والسلطان وإليه الأمر والنهي والحل والعقد، كان إجماعا 

فيه الخلاف  ما كان كذلك .يسقط  ليس  وقول:  تام جدا   )
 حقا لا يجوز مخالفته.كان 

 

وليس لأحد أن يطعن على هذه الطريقة بأن يقول: إذا   \م
كان العامي لا يقلد العالم ولا يرجع إلى قوله، فأي فائدة 
ف الاستفتاء الذي قد علمنا الارشاد إليه والفزع من كل 



140 

 

قلنا: الفائدة ف ذلك بينة، لأن قول   .أحد إلى استعماله
والتفتيش  بالنظر  مقر  أو  له،  وموقظ  للعامي  منبه  العالم 
ف  التقليد  إذا كان  يقول:  إلا كمن  هذا  وهل  والبحث، 
الأصول لا يسوغ، فما الفائدة ف المذاكرة والمباحثة والتنبيه 

 .والتحذير

الرد واضح وسياتي وجه اقوى للرد. وهذا الكلام يبين   \ت
أهمية ان تكون أجوبة المفتي تعليمية وافية بالحكم ودليله اكثر 
من كونها صيغة حكم وعمل. فلا بد ان تشتمل على القدر 
الكافي من البيان للدليل ان كان خافيا على المستفتي. ولقد 

 بيان الحكم ودليله.حاولت محاولة في كتابي )تيسير الشريعة(  

فإن قيل: معلوم ضرورة أن العامي لا يستطيع أن يعرف   \م
قلنا: لا خلاف   .الحق ف الفروع كله ومن كلفه ما لا يطيق 

بيننا ف أن العامي، مكلف للعلم بالحق ف أصول الدين، 
وهي أدق وأغمض وأوسع وأكثر شبها، وإذا جاز أن يطيق 
العامي معرفة الحق ف أصول الدين وتميزه من الباطل، مع 
ما ذكرناه من غموضه وكثرة شبهه، فأولى أن يطيق ذلك 

فإن قيل: ليس يجب على   .فيما هو أقل غورا وأوضح طرقا



141 

 

العامي ف أصول الدين إلا العلم بالجمل التي يشرف بها 
 .الحق، فأما التدقيق وكشف الغامض فليس مما يجب عليه

قلنا: وما المانع من أن نقول ذلك ف الفروع والشرائع؟ وأن  
معرفة الحق منها من الباطل، يكون طريقا مختصرا لا يخرج 
إلى التعميق والتدقيق، يكتفي به العامي كما اكتفى بمثله ف 

 .الأصول

هناك شكلان من المعرفة بالدين؛ المعرفة الاختصاصية   \ت
التي  هي  الاختصاصية  والمعرفة  الاختصاصية.  غير  والمعرفة 
تسمى )علما( واما غير الاختصاصية فلا تسمى علما ويمكن 
ان يحدد  اما  الدين  والناظر في مسائل  )فهما(.  نسميها  ان 

)العلم   الاعتقاد او يحدد الاعتقاد والعمل ويوصف اختصارا 
والعمل او الاعتقاد والعمل او الاعتقادات والفقه او العقائد 
والاحكام الشرعية(. واحيانا ان استعمل )العقائد والشرائع(. 
وكلها ترجع الى ما بينت ان اقتصر على الاعتقاد وعمل القلب 
وكان  وعمل  اعتقادات  وان كان  عقائد  او  اعتقادات  سمي 

قه او احكام شرعية. وقد العمل محورا في التشخيص سمي ف
ان  عملية  اعتقادات  الأخير  لكن  اعتقاد،  ان كلاهما  بينت 
توجب العمل وتحدده. ومن خلال ما ذكرت لا يبقى وجه 



142 

 

للتمييز بين علم العقائد او الأصول وعلم الفقه او الفروع، وان 
في الاثنين اعتقاد ويجب العلم، ولا يجوز التقليد بل لا بد من 

 العلم. 

دينه عقائده وشرائعه )احكامه  يعلم  ان  للمسلم  بد  اذن لا 
الفقهية( بنفسه بلا تقليد والا لا يحصل له علم. والعلم بطبيعته 
بالنظر  فالعلم  بطرقه.  تتعلق  وجوه  من  يختلف  لكن  واحد 
ولا  التخصصي،  غي  بالنظر  العلم  عن  يختلف  التخصصي 

المتخصص، والا بنظر غير  العلم  المنع من حصول  سم يمكن 
الاجتهاد  ان  فكما  هنا  ومن  الاجتهاد.  هو  للنظر  المعاصر 
اذن لدينا اجتهاد  ممكن للخير المتخصص فانه ممكن لغيره. 
تخصصي واجتهاد غير تخصصي يعتمد الاستدلال العقلائي 
العرفي العام دون تفصيل وغوص في البحث. وسنسمي الأول 

 وعي. )الاجتهاد التخصصي( والثاني )الاجتهاد العام( الن

والاعتقادات  والفهم  الفقه  مقدمات  ان  القول  من  بد  ولا 
ليست ضرورية واساسية للاجتهاد بل هي لاجل بلوغ درجات 
عالية من الضبط. بمعنى ان أصول الفقه وغيره ليست ضرورية 
للاجتهاد بل هي إضافية لاجل تحقيق ضبط اكبر بما تتضمنه 



143 

 

الأدلة. والاجتهاد النوعي من الأدلة المتيسر للعامي كافية في 
او  )الاعتقادات(  العقائد  في  سواء  له  بالنسبة  العلم  تحقيق 
الشرائع )الاحكام الفقهية العملية(. وليس يلزم الانسان ولا 
يجوز له الاخذ بغير الدليل العلمي من الأدلة الموجبة للعلم من 

)عمل النبي والوصي(. وتحصيل ظاهر القرآن وقطعي السيرة  
)القران  القطعية  الأدلة  من  وشرائع(  )عقائد  الشريعة  علوم 
والسيرة( متيسر. ولا بد ان يعلم انني اذا استعملت كلمة سيرى 
فاعني بها القطعي المعلوم بالتواتر من عمل النبي او الوصي، 
المؤمن  واطلاع  الاحاد.  باخبار  ظني  هو  ما  يشمل  فلا 

هو قطعي متواتر من السيرة متيسر. وكتابي )تيسير واحصاؤه لما  
الشريعة( لا يشتمل الا على القطعي من الأدلة متمثلا بظاهر 
على  الله  شاء  ان  سأعمد  انني  السيرة. كما  ومتواتر  القرآن 
وترك ما لا يجب  تلخيصها الى ما هو واجب علما وعملا 

 علمه او عمله لتيسير اكبر. 

 

 

 



144 

 

فإن قيل: فما قولكم ف عامي لا يقدر على شئ من   \م
النظر والتمييز للحق من الباطل؟ أتوجبون عليه تقليد العالم 
أم لا توجبون ذلك؟  فالجواب عن هذا السؤال أن من لا 
يقدر على تمييز الحق من الباطل ف فروع الدين لا يقدر 
على مثل ذلك ف أصوله، ومن هذه صفته فهو عامي ف 

صول والفروع، ولا يجب عليه شئ من النظر والبحث، الأ
وكما لا يجبان عليه فلا يجب عليه التقليد ف الفروع، كما 
لا يجب عليه مثل ذلك ف الأصول وهذا جار مجرى البهائم 
ولا  عليهم  حرام  فلا  التكليف،  عن  الخارجين  والأطفال 

 .حلال لهم 

قوله انه لا يجب عليه التقليد متفرع على قوله لا يجب   \ت
عليه النظر في الأصول التي لا يجوز فيها التقليد، وعند سقوط 
وجوب النظر وعدم جواز التقليد يسقط عنه التكليف بها وبه 
يسقط تكليفه بالفروع اذ لا يصح التفرقة والتفكيك بينهما.  

الا ان في  القول وان كان له وجه  اذ ان وهذا   اطلاقه تامل 
معارف الدين ليست كلها تحتاج الى نظر، بل منها ضروريات 
وخصوصا اصوله الكبرى فان العلم بها ضروري ليس للمسلم 
بل الكافر أيضا وانما الفرق بينهما الايمان والاعتقاد والتصديق. 



145 

 

فعندما يتحقق العلم قد يلقى الايمان والتصديق وقد لا يلقاه 
عوامل  ان  اذ  للعلم  حتمية  نتيجة  ليس  والتصديق  فالإيمان 
ومؤثرات كثيرة تؤثر في تصديق العلم. وعلى كل حال فهناك 
معارف اعتقادية وعملية ضرورية لا تحتاج الى بحث او نظر 

ا واجب، كما والعلم بها متيسر لكل احد فيكون التكليف به 
ان هذه المعارف الضرورية وبالوجدان توجب نتائج ومعارف 
تتولد منها حتمي واضطرارية صادقة يكون النص ارشادا لها 
ويمكن  التكليف.  دائرة  تتسع  وهنا  تأسيسا.  من كونه  اكثر 
القول ان المسلم يمكنه ان يكون على اعتقاد صحيح كاف 

يحتاج الى كسب وعلى عمل فقهي كاف بالضروريات، وان ما  
وبحث متممات لا تضر مع القصور وانما يضر الجهل بها مع 
التقصير. والذي يبعث المؤمن لتعلم معارف الدين التفصيلية 
هو معرفة اجمالية ضرورية ان الدين علم ولا بد ان يعرف ما 
يلزم بطريقة علمية وتفصيلية. نعم كما في كل علم هناك ارث 

لا  بحثي  تخصصي  وفكري  العلماء علمائي  الا  به  يحيط   
 المختصون. 

ومن هنا فلا يمكن القول ان التكليف يسقط عن أي انسان 
من  يذكر  وما  الضرورية،  الدينية  المعارف  وادرك  وميز  علم 



146 

 

شروط التكليف فهي تخفيفية وتيسيرية للمؤمن وما عداها لا 
يمكن الإقرار بها. لذلك يحسن بكل انسان يميز شيئا من المعرفة 
بحسب  مكلف  غير  وان كان  الايمان  على  قلبه  يعقد  ان 
المتعارف، كما ان على المنكر ان يعمل بما يعلم ويدرك وان 

ان يعمل بما كان منكرا لجهات أخرى. فالمهم على الانسان  
معذور  انه  القول  يمكن  ولا  مقداره  مهما كان  وصدق  علم 
بجهل غيره. ولا يوجد دليل على ان شيئا من العمل متوقف 
تحقق  مجال  في  يدخل  لا  انه  بينت  والإحباط  غيره،  على 

 الاعمال بل في ثوابها ونتيجتها.

 

ثم لو سلمنا أن العامي متعبد بتقليد العالم ف الفتوى   \م
والعمل بقوله وإن جوز الخطأ عليه، كيف يكون ف ذلك 
إثباتا لورود التعبد بالعمل ف الشريعة على أخبار الآحاد، 
تلك  نقسم  ثم  الآخر؟  على  الأمرين  أحد  يحمل  وكيف 
ذلك  مورد  إن كان  فنقول:  ذكرها،  تقدم  التي  القسمة 

اجا على جواز العمل بما لا يعلم صحته. فهو لعمري احتج
حجة مقنعة ودلالة صحيحة، لأن من أحال العمل على 



147 

 

أخبار الآحاد من حيث لم تكن معلومة وأجاز العمل بقول 
عليه  يتكلم  الذي  هو  هذا  وليس  مناقضا.  يكون  المفتي 

وإن قيس قبول أخبار الشريعة الواردة بطريق   .ويقصد إليه
فقد  المفتي،  قول  قبول  على  والتحريم  بالتحليل  الآحاد 
تكلمنا على ذلك من قبل، وبينا أن القياس ف مثله مطرح 
غير معتمد. وقلنا: أما كان يجوز أن يتعبدنا الله تعالى بقبول 
ما  إلا  الشريعة  نقبل ف  أن لا  علينا  المفتي؟ ويحظر  قول 
على  الأمرين  أحد  حمل  سقط  ذلك  جوز  فإن  نعلمه؟ 

فان قيل ليس من باب القياس، وإنما هو تفصيل   .صاحبه
فقد مضى الكلام عليه مستقصى، وتبينا فيما سلف   .لجملة

يوضح أن مسألة تقليد العامي للعالم مفارقة مباينة لمسألة ما  
الرسول صلى الله  عن  إذا كان واحدا  الراوي  قبول خبر 
عليه وآله، وأن الأمرين لا يجمعهما جملة واحدة على وجه 

 .ولا سبب، وأنه يجوز أن يتعبد به ف الآخر

قد اشرت فيما سبق ان قول العالم ومنه المفتي هو من   \ت
قول الخبير والاعتماد عليه سكوني الذي لا يحقق علما ولا 
يجوز مع التمكن من الاعتماد العلمي. وقول المفتي والعلماء 



148 

 

نفسها  الدينية في  المعارف  يمثل  ولا  معارفهم  يمثل  واجماعهم 
وقولهم يمثلهم ولا يمثل قول الامام. فقول العالم لا يحقق علما 
العلم، وانما في حال  فيه  فيما يجب  ولا يجوز الاعتماد عليه 
الاعتماد  الى  التخفيف  باب  من  يصار  فانه  العلمي  العجز 

لم الدين عن غيره انه السكوني حتى يتيسر العلم، ويختلف ع 
قول  واعتماد  والخبرة.  العلوم  من  علمه بخلاف غيره  واجب 
الخبير عرفي عقلائي وجداني ولا يحتاج الى نص تأسيسي الا 
انه لا يدخل في المعرفة ولا يحققها ولا يمكن البناء المعرفي على 
قول عالم وانما يصح التعامل والعمل وفقها دون تحقيق معرفة 

مجال العمل التعاوني الوظيفي أوسع من العمل  وقد اشرت ان 
العلمي الناتج عن علم. ولا يقال ان صحة العمل بالاعتماد 
السكوني الظني في زمن يجوز القول بامكانه في ازمان طويلة 
السكوني  الاعتماد  جواز  ان  ففيه  الشرع،  في  الزمن  او كل 
 اضطراري ورخصة اضطرارية وليس بدلا عن الاعتماد العلمي، 

مجالات  فتكون  معرفة  يحقق  لا  السكوني  الاعتماد  ان  كما 
كثيرة التي ليس فيها عمل خارجي تعاملي ينفع فيها، فمجال 
الاعتماد السكوني هو ما يتعلم بالتعامل الخارجي مع الاخر 

 ولا يجري بالتعامل الفكري وتعلق الاعتقاد به. 



149 

 

ومن واجه الاعتماد السكوني على قول المفتي انه حقق العلم 
بما يقول وانه لا يقول بلا علم وهذه الحال تختلف عن حال 

ولذلك يكون وقل العلم في علمه افضل   رواية لا تحقق علما.  
من مجموعة من الروايات نقلت في كتب الحديث، والقول انها 
صحيحة السند او نقلت في كتاب معتمد او متفق عليه لا 
الحديث  العلمي في كتب  الخلل  يصحح  ذلك لا  ينفع لان 

 وانها تنقل بلا علمية كما بينت في محله. 
ويعتبره وكذلك  المفسر  به  يقول  الذي  التفسير  والحديث في 
الفقيه والمتكلم كل في علمه هو اقوى واكثر علمية من الحديث 
ذاته بألفاظه في كتب الحديث. اذ انه في كتب العلم التفسير 
علمي  ونقل  بعلم  مقترن  مدروس  محقق  والعقائد(  والفقه 

)ك علمي  لا  نفسه في كتاي  وجوده  تاب تخصصي بخلاف 
و تحقيقية.  علمية  قرينة  بلا  الظروف حديث(  تكون  قد 

والاحوال مجوز للعمل بدليل معين في موضوع خاص لاجل 
وان  اخر  لدليل  تتحقق  العلم وموضع خاص لا  قرينة تحقق 
بالعمل  الجواز  ياتي  ان  ويمكن  الطبيعة.  في  تشابههما  اعتقد 

ر او باحد فردي العام وعدم مجيء الجواز بالعمل بالفرد الاخ
مجي النهي عنه، فلا يمكن الاحتجاج بالعام لتسرية جواز الاول 



150 

 

بل لا يجوز  واحد.  لعام  فردان  ما  الثاني.  بانهما  الى جواز 
العلم من مفسرين  اهل  اعتمده  الذي  ادعاء وحدة الحديث 
وان  معين،  في كتاب حديث  مع حديث  وكلاميين  وفقهاء 
كان ذات اللفظ والحديث من حيث المتن. فالحديث الحجة 

اذا وجد نفسه بمتنه في كتا المتكلم متواتر  ب الذي قال عنه 
العلم ومن حقائق  حديث لا يكون حجة. وهذا من دقيق 
التحقيق، فان الظرف او المكان مؤثر في قيمة الذات، فلو ان 
الذات نفسها وجدت في مكانين مختلفين في القيمة والاعتبار، 
اختلف مقدار اعتبارها. فلو ان ذات الشخص وجد في مكان 

اعتبارية حسن مع اشارة بترحيب المكان به فان يأخذ قيمة  
حسنة والشخص نفسه اذا وجد في مكان سيء مع اشارات 

وهذا ما يمكن   انه وجد بإرادته فانه يأخذ قيمة اعتبارية سيئة.
ان نسميه )القمة الظرفية( للذات. بل يمكن القول واشارات 
كثيرة ان للمكان بذاته من دون اعتبار تاثير على لذات لذلك 
كلما تكرر وجود الشيء في مكان اكتسب صفات تكوينية  
)التأثير  هي  وهذه  غيره  في  وجد  لو  عما  مختلفة  وسلوكية 

 المكاني( على الذات. 



151 

 

وقوله: إن المفتي مخبر عن أمرين يجوز عليه الخطأ ف كل   \م
واحد منهما أحدهما أخباره ف المذهب الذي أفتى به أنه 
مذهبه  أنه  والثاني  وآله،  عليه  النبي صلى الله  شريعة  من 

فأول ما ف هذا أنه ليس بواجب ف كل مفت   .واعتقاده
ذكره، بل ف المفتين من يعلم اعتقاده ومذهبه ضرورة، ولا 
يجوز خلاف ذلك عليه. فعاد الأمر فيمن هذه حاله إلى أن 
الخطأ الجائز عليه ف الموضعين على ما ظنه لما كان به اعتبار 

فأما قوله: فأي شريعة وأي عقول قررت   .على ما ذكرناه
وجوب العمل بخبر من نظن صدقه ف خبر واحد، ويجوز 

ليس ما نحن   فهذا أولا تصريح منه بأنه   .عليه الكذب فيه
فيه تفصيلا لجملة ما ادعاه، وإنما عول على نفي الشرع أو 
العقل الموجب لأحد الأمرين والحاضر للآخر، وهذا خروج 

  .كما ترى عما وقع الشروع فيه من تبيين تفصيل الجملة

أن  الأمرين  بين  يفصل  الذي  يقال:  أن  عليه  والكلام 
الشريعة قد قررت العمل بقول المفتي وإن جوزنا عليه الخطأ  

 .ف موضعين، ولم تقرر العمل بقول الراوي إذا لم نعلم صدقه
وإن كان خطاؤه إن كان مخطئا ف موضع واحد، فيجب أن 



152 

 

نتوقف عن العمل بقوله، لأن الشرع لم يأت به، ويكفينا ف 
ورود شرع  إلى  نحتاج  ولا  الشرع  انتفاء  قوله  قبول  حظر 

ثم يقال له: كيف قررت الشرائع العمل بقبول قول   .بحظره
الاثنين فيما لا يجوز فيه إلا شهادة الأربعة؟ والخطأ هاهنا 
قلته ف  فأي شئ  موضعين،  ف موضع واحد، وهناك ف 

 .الفرق بين هذا الالزام قيل ف إلزامك

هنا رد منه رحمه الله بذات الأصل لكن بصيغة التقرير   \ت
وعدم  المفتي  بقول  بالعمل  الشريعة  تقرير  وهو  الجواز  وليس 
تقريرها العمل بخبر الراوي. وهذا الكلام يجب ان يرد الى اصله 
من  لقوله  المتابعة  ولولا  والاعتقاد،  التبني  وليس  التسليم  من 

يتبناه انه  يظهر  لكان  الفصل  أهمية بداية  يتبين  هنا  ومن   ،
أدت  وكم  الاقتباسات  اعتماد  وعدم  الفصل كاملا  مراجعة 
الاقتباسات الى تشويه المعنى وتحريفه. بل هذا يجري في فهم 
ايات القرآن ووجوب قراءة الفقرة الكاملة المتعلقة بموضوع وهي 
تتحدث عن  ايات  تشمل مجموعة  التي  الموضوعية(  )السورة 

وان كانت  واحد  أي   موضوع  العنوانية(  )السورة  من  جزء 
المتعارفة التي جعل لها عنوان وفصلت عن التي بعدها وقبلها. 
ومن هنا يتبين فرق بينهما، بان قراءة السورة الموضوعية كاملة 



153 

 

مهم لفهم معنى الاية فهما واقعيا بينما لا يتطلب قراءة جميع 
 السورة العنوانية لاجل ذلك. 

وأيضا نكرر كلامنا ذاته ان فهم الاعتبار بقول المفتي وتقرير   
حجيته بالتعبد لا يعني اعتماده كطريق للمعرفة وانما هو فقط 
لاجل العمل التعاملي، وفهم ان التعبد يجعله طريقا للعلم هو 
من التوهم المعرفي الذي سببه التشابه الظاهري من التعبد. مع 

تعبد بل هو ارتكاز على امر عرفي اني قد بينت انه ليس هناك  
عقلائي من الاعتمادي السكوني لاجل العمل تخفيفا وتيسيريا 
حتى يتيسر العمل العلمي، ولا علاقة له بالاعتماد الطريقي 
للمعرفة ولا تكوين علم. ولا يقال ان هذا القدر من العمل 
هو نحو من الاعتبار والحجية والاعتماد والعمل والاخذ، وهذا 

ا والاعتماد ظن  التعاملية  والوظيفية  التعاوني  العمل  ان  ذ 
السكوني هو امر اضطراري ولاجل التيسير ولا يفيد علما ولا 
معرفة، وهذه الصفات تخرجه أصلا من الطريقية والاعتماد ولا 
تحقق الاخذ والعمل الذي تتصف به الحجج، فالعمل التعاوني 

لا اعتبارا ولا التعاملي والاعتماد السكوني لا يعطي حجية و 
طريقية لما عمل به كقول المفتي. ومن هنا وكما بينا ان قول 
الامام وانما يبين فهمه وعلمه  المفتي لا يبين الشرع ولا قول 



154 

 

وقوله، ويؤخذ بقوله لانه خبير وليس لانه يمثل الشريعة وقول 
 الامام. 

 

فأما الكلام الذي ختم به الفصل الذي ابتداؤه: وهذه   \م
سبيل سائر الطوائف ف تدريسها وتعليمها، وأنه لا يوجد 
طائفة من طوائف الأمة تقتصر ف تدريسها وتعليمها على 
ظواهر القرآن والمتواتر من الأخبار، وتطرح الرواية الصادرة 

فقد مضى الكلام عليه ف الفصل الثاني الذي   .من الآحاد
سبق كلامنا عليه مستقصى مستوفى، وبينا أن ذلك سوء 
ذلك  وكشفنا  بمذاهبهم،  تدينهم  ف  العلماء  على  ثناء 

 .وأوضحناه بما لا طائل ف إعادته

أقول قد تقدم الكلام مستوفى. وذكر المعترض عمل جميع   \ت
الطائفة المحقة وقلة من  المانع هو خصوص  الطوائف مع ان 
متشرعة.  انه مسلم كسيرة  ولبيان  انه اجماع  لبيان  غيرها هو 
فانه لا اجماع ولا تسالم  الضرورة  ان كان هذا خلاف  وبعد 

لى العلماء فقد يستفاد. واما ما أشار اليه من انه سوء ثناء ع



155 

 

تقدم بيانه وانه بسبب تلك الدعوى التي شملت طائفة الامامية 
العمل.  اثناء  اصولهم  خالفوا  بانهم  الاحاد،  باخبار  بالعمل 
والذي دفع ذلك المعترض للقول انهم يعملون باخبار الاحاد 
في العمل هو التشابه الظاهري بوجود اخبار احاد في كتبهم 

 . مما ظاهره الاحتجاج وجوابه تقدم مفصلا

 

 

 

 

 

 

 

 



156 

 

 

 

 

الواحد ا الخبر  على  المتكلمين  ]اعتماد  الخامس  لفصل 
 والجواب عنه[ 

 

 

 

 

 

 

 



157 

 

من جملة المتكلمين من يذهب إلى أن ف أخبار   \س-م
وقد حكى   العلم بمخبره.الآحاد ما يضطر السامع له إلى 

الجاحظ ذلك عن النظام أنه يقول: إن المخبر الواحد إذا  
بما  العلم  إلى  أضطره  سامعه،  وف  الشروط  فيه  تكاملت 

ومما تحتمله  تضمنه خبره، وكان هو الفاعل للعلم ف قلبه.
النسبة أن يكون مذهبا، وليس ف العقول ما يحيله أن يكون 
حسن  يقتضيه  وما  ودنياهم،  دينهم  ف  العباد  مصالح  ف 
تدبيرهم، يفعل الله تعالى العلم فيهم عند خبر الواحد، إذا 
كان مضطرا إلى ما أخبر به، أو لا يصرفه عن السكون إلى 

مقار  إليه، وسلم من  يعارضه سماعه والاصغاء  لما  راويه  نة 
  وممن يجحده ويكذب به.

ومتى قال هذا لم يعترض قوله، ويفسده، ما يذكره من يقول 
أنه لا  العلم بخبر المخبر، ونقطع على  أن الله تعالى يفعل 
يفعله عند خبر الأربعة، ويجوز فعله عندما زاد عليها من 
الرجوع إلى الشهادة ف الزنا، لأن أحد ما شرطه ألا يكون 

له   السامع  وكان  الشهادة،  موقع  واقعا  من الخبر  خاليا 
الاعتقاد لصنف ما أخبر به، أو لا يصرفه عن السكون إلى 



158 

 

مقارنة   إليه، وسلم من  يعارضه   راويه سماعه والاصغاء  لما 
به  تتعلق  أن  يمنع  مما  وذلك  به.   ويكذب  يجحده  ومن 

 المصلحة، ولا يختار الله تعالى فعل العلم معه. 

قوله )لم يعترض قوله، ويفسده، ما يذكره من يقول( فما   \ت
يذكره فاعل يعترض، )لأن أحد ما شرطه( يظهر ان )لان( 
مخففة لذلك لم تعمل، لكن استعماله في )لان( نادر لذلك انا 
والتفصيل  شرطه(.  ما  أحدا  )لأنّ  الصحيح  ان  ارجح 
اول  في  ذكرت  التي  للشروط  شرح  والجواب كله  والاعتراض 

 لفصل من كلام النظام. ا

 

فأما الذي حكى عن النظام، ان كان الذي يحيله   \س-م
أن القادر من البشر لا يصح أن يفعل ف غيره،  ويفسده

الا بسبب يتعدى حكمه الى ذلك الغير، ولا سبب يتعدى 
حكمه الى غير محله الا الاعتماد، لاختصاصه بالمدافعة لما 

كان له الذب عن مذهب النظام أن يقول: لم    .يماس محله
زعمتم ذلك؟ وما أنكرتم أن يشارك الاعتماد ف هذا الحكم 



159 

 

وهو التعدي، وكون الخبر من جملة ما يتعدى حكمه لكونه 
تعدي  ف  مدرك  بل كل  والاعتماد،  الخبر  فيتفق  مدركا، 
الحكم الى غير محله، ويكون معنى تعدى الحكم ف الاعتماد 
كونه مدافعا وف الخبر كونه مسموعا، وإذا تعدى الحكم لم 

 .يمتنع أن يكون سببا للتوليد ف غير محله

الاعتماد في هذا الحكم   \ت أنكرتم أن يشارك  عبارة )وما 
وهو التعدي، وكون الخبر من جملة ما يتعدى حكمه لكونه 
تعدي  أي  التعدي  هو  الحكم  البيان  من  وبشيء  مدركا،(. 
الحكم أي حكم السبب الى غير المحل. ويكون الخبر من جملة 
من يعتدى حمكه، أي يشمله حكم تعدي حكمه الى غير 

التاثير. محله بمعنى  ولدينا حكم  القانون  بمعنى  فلدينا حكم   .
فيكون المعنى )وما أنكرتم أن يشارك الاعتماد في هذا القانون 
لكونه  تأثيره  يتعدى  ما  جملة  من  الخبر  وكون  التعدي،  وهو 

 مدركا(. 

الاشكال انه لا بد من سبب لتوليد العلم في الاخر، والسبب 
التولد في الاخر هو )الاعتماد( بمعنى المتكلمين  في احداث 
وهو بمعنى القوة التي تنتج الحركة او السكون أي التي بها يدافع 



160 

 

الخبر  ان  فأجاب  ذلك.  مثل  الخبر  في  وليس  غيره،  المحل 
كالاعتماد مما يعتدى وسبب لإحداث تولد في المحل. وهنا 
الاعتماد  بان  الغير،  في  المتولد  وتوليد  التعدي  أساس  يبين 
مدافع، والخبر مسموع. وفيه ان هذا غير واضح، اذ ان التولد 

)المؤثر هو  اعلى  نظام  الى  وهذا  -يعود  ان الأثر(،  يصح  لا 
يكون غير واضح ولا غير معروف، وتحقيق الاعتماد )القوة( 
لا  وواضح  معروف  معلوم  مثلا(  حركة  )من  عنه  يتولد  لما 
فليس  )العلم(  عنه  يتولد  لما  الخبر  تحقيق  واما  فيه،  خلاف 
والظن  والريب  الشك  اذ  الصحيح  هو  العكس  بل  واضحا 

قا للأثر  بالخلاف ثابت، فلا بد من صفات تجعل الخبر محق
وقد بينا ان الخبر المقترن بقرينة توجب القطع به، ومنها التواتر،  
)الكثرة المتسقة( وتوليدها للعلم طبعي لا تحتاج الى تواضع. 
ولا بد من التأكيد ان قولنا طبعي لا تعني اضطراري بل تعني 
انها بنفسها غير محتاجة الى تواضع وجعل. والخبر غير المتواتر 

م في نفس السامع، لكن الخبر المتواتر يولده. واما لا يولد العل
الصورة التي في الخبر التي تنتقل الى ذهن السامع فهذا ليس 
علما عرفا )معرفة( بل ادراك اولي بواسطة عملية الرد العقلي 
يحكم عليها من كونها ظنا او علما او وهما. فالخبر قاصر جدا 



161 

 

لتحقق  أخرى كثر  معطيات  من  بد  لا  بل  العلم  توليد  عن 
النظام الذي يولد العلم. وفي الواقع هناك جهاز ادراكي فيزيائي  
المسموع  أفكار ومعارف. فالخبر  الحسية الى  المدركات  يحول 
الادراكي  الجهاز  ذلك  تدخل  المعنوية  الصورة  منه  تؤخذ 

منها كونه التحليلي والذي يحكم عليه بعدة جهات تصنيفية  
علما ام لا ويخزن في جهاز الفكر. فلدينا ثلاثة أجهزة وظيفية 
)الحسي(، جهاز  الادراك  المعرفة؛ جهاز  الى  الوصول  تخص 
التحليل )العقلي(، وجهاز الفكر )المعرفي(. ويمكن ان نسمي 
هذه العملية بالحركة المعرفية، من الادراك الحس الى التحليل 

. فيكون الخبر الصادر من محل مؤثر العقلي الى الفكر المعرفي
المعرفة. والمعرفة اعم من  الى محل اخر من خلال نظام تولد 
العلم المعرفي فان المدرك بعد تحليليه يميز هل هو علم ام ظن 
ام شك ام وهم ويحفظ بهذه الصفة في جهاز الفكر كمعرفة. 

 فهناك معرفة علمية وهناك معرفة ظنية. 

ومن كل ما تقدم ان قياس الخبر على الاعتماد ومشابهته به 
لا واقع له، وان تولد العلم عن الخبر لا يكون الا باقترانه بما 
يوجب العلم وليس مجرد الخبر، بل عدم تولد العلم من الخبر 

 من الواضحات. 



162 

 

 

وان قلنا لو ولد الخبر لوجب أن يولد جنسه وكل   \س-م
كان له أن يقول:   .جزء منه ومن فعل كل فاعل ولكل سامع

نقوله ف  ما  الأسباب حسب  سائر  يفارق  العلم  يولد  ما 
وان قلنا: ان   .النظر وتوليد العلم ومفارقته لسائر الأسباب

ذلك يؤدي الى أن يفعل ف الوقت الواحد بالسبب الواحد 
الخبر سمع  من  لكل  ذلك   .علوما  الى  يقول:  أن  له  كان 

أذهب، وليس هناك ما يحيله ويفسده إذا تغاير من يفعل 
 .العلم له

 

قد بينت في موضعه ان الادراك فعل احادي المحل فلا   \ت
ان  الواحد لا يمكن  المحسوس  او  المدرك  او  فالمعطى  يتعدد، 
يتصل او يجلس او يقع الا على محل ادراكي واحد وهذا بينته 
في )فيزياء الادراك(. لذلك فالخبر الواحد لا يمكن الا ان يولد 

عقليا واحدا. ولذلك علما واحدا وبمعنى ادق عنصرا تحليليا  
فالقول ان الخبر الواحد يمكن ان يولد علوم متعدد لأشخاص 



163 

 

متعددين لكل شخص علم هذا غير معقول. وما يبدو ظاهرا 
كذلك هو من التشابه الظاهري. والصحيح ان طبيعة الخبر 

ومن خصائص   - الملفوظ  – صوتية  موجات  بشكل  يكون 
الموجات الصوتية فانها تنتقل عبر اهتزاز الجزيئات المادية بشكل 

تقل الى واحد فيهتز الجميع لها وبكل اتجاه وهذه الاهتزازات تن
الاخرين في كل اتجاه وتتجاوز الجدران وتصدم وتعود وهكذا، 
فما يحصل اكثر من )مؤثر( واقعا اللفظ الواحدة من الشخص 
الحاملة  الجزيئية  الخطوط  بعدد  وموجات  طاقة  بشكل  تحمل 
تتكرر  والتكرار  الصدى  اذن يدخلها صوت ومع  لها. فكل 

الحسية للصوت الالفاظ والاصوات. وتنتهي الى المستقبلات  
فيتصل المؤثر الصوتي )المنفرد( بالمستقبل الصوتي الحسي لكل 

 من يسمع. 

واما ما يولد الخبر فلقد بينت سابقا ان الالفاظ تدرك بشكل 
طريقي مهمل وغير محسوس أحيانا وهذه هي ظاهرة )طريقية 
الكلام وغائية المعنى( في التخاطب، فالتركيز العقلي التحليلي 
كله للمعنى، وانما تدرك الأصوات كأدوات ويهتم بها من جهة 

نفس مقصود  لانها  وليس  ووضوحها  الفنون بيانها  في  الا  ي 
والغناء والالقاء الفني فان الصوت يقصد جماليا، اما بالشكل 



164 

 

العادي فان الالفاظ لا تقصد لذاتها وانما كطريق للمعنى. فما 
يصل الدماغ عن طريق حاسة السمع بعد تلقي الصوت هو 
صورة معنوية في جهاز التحليل الحسي المعرفي، فلا يعرف من 
الخبر غير معناه، والمعنى الجملي بنائي يتكون من اصغر وحدة 

الفقرة وم تنتهي  النص كله.  اسنادية وهكذا يكبر حتى  ن ثم 
الصورة المعنوية تصبح فكرا ومعرفة وتصنف وتخزن. فما يولده 
الخبر ليس خبرا وانما صورة معنوية مجردة ومن بعده الى معرفة 
ذات حكم وتصنيف من جهة الانتماء وجهة العلمية. فان 
وتقسمات  خانات  في  والمعارف  الأفكار  يحفظ  الدماغ 

وانتمائي انتسابي  وبشكل  والأمم   وتصنيفات  القبائل  يشبه 
المعنى( و  )قبائل  ان نسميه  المعاني وهذا ما يمكن  بخصوص 
)أمم المعنى(. ويوزع المعارف الى حقول انتمائية واضحة كما 
و)البلدان  المعرفية(  )المدن  اسميه  ما  والبلدان وهذا  المدن  هو 

 المعرفية(.

  

الكلام على ذلك: أما ما تضمنه ابتداء هذا الفصل،   \م
الواحد يوجب العلم ف قوله )ان خبر    فهو مذهب النظام



165 

 

على بعض الوجوه(. وهذا مذهب ضعيف سخيف، قد بين 
ودل على فساده  ف الكتب بطلانه وبعده عن الصواب.

بأشياء: منها: أنه لو كان خبر الواحد يوجب العلم، لوجب 
ذلك ف كل خبر مثله، وكان أحق المخبرين بذلك رسول 

يجب وكان  وآله،  عليه  الله  صلى  عن   الله  استغناؤه 
اليه.  يعلم صدقه من غير دليل يقترن  المعجزات، وان لم 

يجب ف الحاكم اذا لم يعلم صدق المدعي ضرورة أن   وكان
وأيضا فلو كان الخبر مولدا  ببينة.  يعلمه كاذبا، فلا يسمع

من  أولى  بالتوليد  حروفه  بعض  يكن  لم   للعلم، 
بعض، فكان يجب اما أن يكون العلم متولدا عن كل حرف 

لى أن يقع العلم عند أي وهذا يؤدي ا  من حروف الخبر،
 بطلان ذلك.   حرف وجد من حروفه، وقد علم

العلم يتولد من فعل شيئي ناتج عن أشياء تحصل للعالم  \ت
بمعنى ان العلم بالشيء من المتولدات. وموجبه وسببه حدوث 
شيئي ادراكي للحواس وهذا الحدوث الحسي الادراكي مركب 
)المدرك(  فاعل  فعل  فالادراك  الادراك.  فعل  منظومة  من 
لدى  علما  ينتج  بالفتح  )المدرك(  به  المفعول  على   بالكسر 



166 

 

المدرك بالكسر. يمكن تسامحا اطلاق اسم الادراك على جميع 
 العملية بما فيها العلم. 

بعد ان يتحقق العلم وهو مجرد وغير موجه يعرض كمعرفة على 
ما هو معلوم لدى العالم ليرى مدى اتساقها وانسجامها وليرى 
قوة ذلك العلم وهذا ما يولد درجات المعرفة من القطع والظن 
والشك. والاسم العرفي على العلم هو على المعرفة القطعية او 

 بتسامح على المعرفة النفعية. 
العلم الادراكي والعلم المعرفي، ويمكننا  لذلك هناك فرق بين 
بشكل  يستعمل  العلم  ان  الاستعمال  رسوخ  وبفعل  القول 
مشترك بين الادراك والمعرفة وعموما لدى المتكلمين العلم هو 
الادراك ولدى العرف العلم هو المعرفة، وهو تسامحي فحقيقة 

ك والذي يكون مادة العلم هو الفعل الشيئي المتولد عن الادرا
معرفة(. وهذا ما يكون   – علم    – للمعرفة. فلدينا نظام )ادراك  

عن المشاهدة او الخبر العياني كالمشاهدة.  ومن المهم التمييز  
بين الخبر العياني الذي هو كالمشاهدة وبين غيره حتى القطعي. 

 والخبر القطعي يوجب العلم لكن ليس بقوة الخبر العياني. 
الخبر يحمل قضية هي )قضية الخبر(، هذه القضية تحكي واقعا 
هو )واقع الخبر(، العلم بقضية الخبر اضطراري لا يتخلف عند 



167 

 

الى  ما يحتاج  هو  الخبر  بواقع  التصديق  لكن  وفهمه،  سماعه 
شروط عقلائية لأجله، وهو الذي يمكن انكاره ويمكن منعه 
وتشوشيه ومنه تدخل الشبهة والجهل. اذا الخبر فيه جهتان؛ 
فهمه )ادراكه( وواقعه لا  العلم بها بمجرد  منها  يتولد  قضيته 

يمكن القول ان يتولد العلم به الا بموجب فيصدق. ومن هنا  
العلم بالخبر قسمان علم ادراكي وعلم معرفي. العلم عرفا هو 
تصديق القضية الواقعية للخبر وهو ما يكون بالمشاهدة الذي 
العلم حقيقة  لقوة الادراك. لكن  العلم الادراكي  يهمل فيها 
وكلاميا هو المتولد عن فهمه أي قضية الخبر. والحجة هي ما 

الخبر من القوة التصديقية ما يجعل يصدق لكن أحيانا يبلغ  
قضيته حجة وان لم يصدق بها، ولذلك ليس كل جهل وشبهة 

 معذر. 
بعد هذا البيان يتبين ان من قال ان العلم اضطراري من الخبر 
فلا بد ان يحمل على العلم بقضية الخبر، ومن قال ان العلم 
بواقع  التصديق  يعني  فهو  غيره  موجب  الى  يحتاج  الخبر  من 

 الخبر. وهذا واضح وجدانا.
ولا بد من الإشارة ان ما سبب التشابه ان )العلم الادراكي( 
في المشاهدة الحسية )بالعين او اللمس مثلا( غير محسوس لان 



168 

 

الا  يلاحظ  فلا  الخارج،  صورة  نقل  لاجل  مهملة  الواسطة 
المنتهى الادراكي وهو العلم المعرفي، فمن رأى شيئا لا يشعر 
الا بان هناك شيئا في الخارج )العلم المعرفي( ولا يشعر بالادراك 
ولاجل  العلم.  ذلك  سبب  الذي  الادراكي(  )العلم  الحسي 

هو   العرفي  العلم  فان  والنفعية  فنظام الوظيفية  لذلك  المعرفي 
 المعرفة( وظيفي ونافع جدا.-العلم-)الادراك

وبعبارة أخيرة لا يصح القول باضطرارية العلم من الخبر غير 
القطعي الا على العلم الادراكي، واما ان اريد به العلم المعرفي 

 فلا يتم.   - وهو المتعارف  –
الادراك  هو  الاختياري  المباشر  الفعل  ان  إضافة  من  بد  ولا 
ويتولد من الادراك العلم وهو ليس اختياريا ويتولد من العلم 
المعرفة وهي ليست اختيارية. ورغم ان تولد العلم عن الادراك 
غير اختياري الا ان التباين والتفاوت في قوة الادراك وسلامته 

كمية العلم وكيفيته. ورغم ان ووضوح الخارج المدرك تؤثر على  
تولد المعرفة من العلم غير اختياري الا ان المخزون المعرفي وما 
مستويات  بجميع  المدرك  الموضوع  بخصوص  الانسان  يعلمه 
ودرجة  وكيفيتها  المعرفة  على كمية  يؤثر  والاشتقاق  الانتماء 
استقرارها من القطع والظن والشك. القطع والظن والشك هي 



169 

 

الاحاد  وخبر  العلم.  بها  يوصف  قد  لكن  للمعرفة  درجات 
اقصى ما يوجبه المعرفة الظنية، فان اريد بالعلم المعرفي المعرفة 
المعرفة  ان  أي  قطع  نقول  وعندما  يوجبه.  لا  فانه  القطعية 
المتولدة من الادراك واحدة لا تقبل التعدد كما هو المشاهدة، 

و  محاكاة  هو  بالقطعية  الخبر  وهو فمطالبة  للمشاهدة،  تقليد 
 تام. 

وفي الواقع العلم الادراكي هو الحقيقي الفسلجي فهو )حدث 
شيئي يحدث في المدرك عند الادراك( اما العلم المعرفي فهو امر 
تحليلي عقلي غير حقيقي.  ولذلك فالمعرفة شيء غير حقيقي 
جهة  من  السلوك  على  ويؤثر  الذاكرة  في  عقلي  وانما مخزون 

عنى ان ما تستوجبه الاعتبار وما يصاحبه من قيم وتكاليف، بم
امرا فسلجيا حقيقيا بل هو امر عقلي اعتباري  المعرفة ليس 
قيمي. ولذلك لولا ان الانسان يعيش وسط بيئة ومحيط واشياء 
الاعتبار  اهمل  لو  الانسان  ان  بل  المعرفة،  الى  فانه لا يحتاج 
المعرفة، وهذا ما  فانه لا يحتاج الى  القيمي  والتعامل  والتقييم 

لطفل في الأشهر الأولى فانه يكتشف فقط ولا يكون عليه ا
يعرف التقييم ولا يقيم لكن ما يعطي المعرفة صورة ومشهدا 
هي الغرائز فان المعرفة محرك قوي للغريزة، فالغرائز عامل مطيع 



170 

 

للمعرفة ولربما المعرفة تتحكم بالغريزة بدرجة كبير. فما هو سائد 
من ان الغريزة هي التي تسبب في تراجع سلوك الانسان فهم 
سلوك  تراجع  تسبب  التي  هي  الخاطئة  المعرفة  بل  خاطئ 
الانسان من خلال تحفيز الغريزة في الوقت غير المناسب ونحو 

)التأثير   هو  وهذا  المناسب  غير  الغرائزي(. الاتجاه  المعرفي 
هو  فالغرائز  لذلك  للغريزة،  الفسلجي  يشعر بالاثر  الانسان 
الصورة الفسلجية للمعرفة. ولان المعرفة لا واقع لها وانما هي 
فعل العقل لذلك لاجل فهمها لا بد من دراسة العقل وهذا 
العقل(. ولا استبعد ان يكون  ما يمكن ان نسميه )فسلجة 

يفة الجسم وقدراته )تأثير المعرفة البدني( للمعرفة اثر في عمل وظ 
لكن لا يوجد دليل علمي وانما هي حكايات ولا استقراء او 
تجارب. لكن ما يمكنني قوله من خلال شواهد كثيرة ان العقل 
عضو فسلجي جسدي ولا بد من دراسته ووضع علم خاص 
به هو )علم العقل( كعضو فسلجي مادي في الجسد ولا علاقة 

 او النفس بل هو امر جسدي.   له بالروح 

ومن كل ما تقدم يظهر ان قوله )فلو كان الخبر مولدا للعلم، 
لم يكن بعض حروفه بالتوليد أولى من بعض، فكان يجب اما 
أن يكون العلم متولدا عن كل حرف من حروف الخبر، وهذا 



171 

 

يؤدي الى أن يقع العلم عند أي حرف وجد من حروفه، وقد 
علم بطلان ذلك.( يجوز على القول بتحقيق العلم المعرفي من 
الخبر المجرد، وعرفت ان ما يتحقق هو العلم الادراكي، ولا يمنع 
انه تركمي لانه حدث فسلجي، فيحصل علم بالحرف الاول 

مة ثم كلمتين وبضم الحرف الثاني يحصل علم اخر وهكذا الكل
في كل زيادة معنوية يحصل علم مختلف. بل ان العلم الجملي 
قد يتغير بضمة جملة اخرى لها. وهذا من الواضحات. ولان 
الوظيفية والنفعية في )القضية الخبرية( اي التي تتركب من اسناد 
ولها فائدة اسنادية فان ما عدا ذلك من علوم ومعان لا يتم 

ت. فعمل الدماغ بتحليل الكلام نفعي التركيز عليها وان حفظ
وهكذا في باقي الحواس فان تحليل الادراكات الحسية منظم 
ونفعي وليس اولي غير منظم وبلا غرض. طبعا تركيب الكلمة 
له مرجعية وقيمة تحليلية والاسناد له قيمة تحليلية لكن هذا 
طريقي وليس جوهريا بل الجوهري والغائي هو الجمل المعنوية. 

ما تدرك جملة معنوية تحلل عقليا بحسب التصنيفات ومنها عند 
 الصدق والكذب. 

يقع بالحرف الاخير، لانا   \م العلم  أن  قيل:  ان  وهكذا 
من الخبر لو انفرد لم يحصل عنده   نعلم أن الحرف الاخير 



172 

 

حروف سائر  عن  المتولد  العلم  كان  وان   علم. 
الاسباب  لان  باطل.  فهذا  الانضمام،  سبيل  على  الخبر 

سببا واحدا، كما لا يجوز أن يقع   الكثيرة لا يجوز أن تولد
المعذور الواجد يقدر كثيرة. ومنها: أنه كان ينبغي ألا يفتقر 
الى المواضعة ف العلم الواقع عند الخبر، لان السبب يولد 
المواضعة، وقد  تقدم  الى  به  فأي حاجة  اليه،  يرجع  لأمر 
علمنا أنه لولا تقدمها لما أفاد الخبر، ولا حصل عنده علم. 

: أن الصوت لا جهة له، فكيف يولد ف غير محله، ومنها
والا  بجهة،  مختص  لانه  محله،  غير  ف  الاعتماد  ولد  وانما 

 فسائر الاسباب لا تولد الا ف محلها. 

عبارة )كما لا يجوز أن يقع المعذور الواجد يقدر كثيرة.(   \ت
تحتاج الى توضيح ويبدو انها )كما لا يجوز أن يقع المقدور 

 الواحد بقدر كثيرة.(.  

واما تولد سبب واحد عن مسبب واحد ومقدور واحد بقدرة 
واحدة فهذا تام. لكن يجب ان يلحظ النهج البنائي لبعض 
الاسباب كما في الكلام فالكلمة الواحدة تولد علما في النفس 
واذا انضافت اليها كلمة صار علما اخر ليس من الكلمتين 



173 

 

بل من المعنى الاول الذي علم والاضافة الجديدة واذا اضاف 
كلمة صار علم اخر ليس من الثلاث كلمات بل من المعنى 
الثاني والاضافة، ولا يدخل المعنى الاول في هذا البناء وهكذا. 
وهذا هو )السبب البنائي( الذي في واقعه ليس نتيجة سببين 

التفاعل بين مسبب ومسبب اخر ف نتجت مسببا بل نتيجة 
جديدا، والذي قد يدخل في علاقة مع مسبب اخر. تولد 
مسبب واحد عن تفاعل سببين غير معقول. بل المعقول ما 
خاص  وهذا  مسببين  تفاعل  عن  واحد  مسبب  تولد  بينت 
بالسبب البنائي.  فالمسببان المتفاعلان هما سبب واحد ينتج 

 عنه مسبب واحد. 

فما يتولد من توالي الحروف والكلمات علوم مختلفة واسباب 
مختلفة ومسببات مختلفة وكل سبب يولد مسببا واحدا، وكل 
مسبب يتولد عن سبب واحد، لكن قد يكون السبب مركبا 
من مسببين. وهذا هو السبب المركب، ولا يكون سبب مركبا 

 من سببين لان هذا غير معقول.

 



174 

 

أن   \م ذكر  عند  الفصل  هذا  أثناء  ف  مضى  ما  فأما 
أن يولد ف غير محله، والصوت   الاعتماد يختص بجهة، فجاز 

الاعتماد غيره   ليس كذلك، من قوله ما أنكرتم أن يشارك 
ما  جملة  من  الخبر  ويكون  التعدي،  وهو  الحكم  هذا  ف 

حكمه، لكونه مدركا، فيتفق الخبر والاعتماد، بل   يتعدى 
الحكم  تعدي  ف  مدرك  معنى   كل  ويكون  محله.  غير  الى 

تعدي الحكم ف الاعتماد كونه مدافعا ف الخبر، وف الخبر 
كونه مسموعا، فطريق ما كان ينبغي أن يحيل مثل، فيورد 
محله  غير  ف  ولد  إنما  الاعتماد  لان  الشبهات:  جملة  ف 
بسبب معروف، وهو الاختصاص بالجهة. وهذه الصفة لا 

بها تميز من سائر الاجناس، فكيف يجوز أن تحصل له، لان  
يكون الصوت مشاركا له ف هذا الحكم، وهو مما لا جهة 
جهة  ذو  الصوت  أن  يدعى  أن  الا  اللهم  له كالاعتماد، 
غير  ولو كان  ضرورة.  معلوم  ذلك  فبطلان  كالاعتماد، 
الاعتماد مشاركا له ف الاختصاص بجهة لكان من جنسه، 

 ز به الجنس مشاركة ف الجنس. لان المشاركة فيما متمي



175 

 

في قوله )ويكون معنى تعدي الحكم في الاعتماد كونه   \ت
مدافعا في الخبر، وفي الخبر كونه مسموعا،( يبدو لي ان )في 
الخبر( في عبارة )مدافعا في الخبر( زيادة بسهو من النساخ. 
وعبارة )ما أنكرتم أن يشارك الاعتماد غيره في هذا الحكم وهو 

يتعد ما  جملة  من  الخبر  ويكون  لكونه التعدي،  حكمه،  ى 
مدركا( قد تقدم بيانها بان حكم التعدي الاول هو القانون 

 وتعدي الحكم هو التاثير(. 

وربما  متسقة  فغير  له(  تحصل  لا  الصفة  )وهذه  قوله  واما 
الصحيح )وهذه الصفة لا تحصل لغير( لانه صفة تميز جنسي 
فلا تكون لغيره. وجوهر الرد ان الاعتماد )وهو ما يقابل القوة( 
في الفيزياء هو الامر الوحيد المعلوم بحدوث التعدي الى غير 

ا ثابت في الفيزياء. المحل وهو الوحيد الذي يمتلك جهة. وهذ 
فقياس الخبر عليه لا مجال له لان هذه الصفة )تعدي الحكم 
والجهات( من الصفات المميزة للتعدي ولا يشاركه فيها غيره 
وان ثبت اتصاف شيء منها صار من جنسه وهذا ممتنع لان 
بالاستقراء   تام  وهذا  غيره.  يعرف  ولا  متفرد  الاعتماد 

هنا؛ لماذا يجب ان يكون تولد   والتجريب. لكن التساؤل الاهم 
بالصوت  بالخبر  المحل،  غير  على  التعدي  من  بالخبر  العلم 



176 

 

مسموع، ومحل سماع الصوت حاسة السمع بالأذن، فيكون 
فعل  من  السمع  حاسة  في  بالصوت  فسلجي  اثر  احدث 
الشيء في محله دون تعدي، وهذا لا يعود الى المتكلم ولا الى 

 قضية الخبر ومعناه الذي تكلم به.  

فكما انه معلوم ضرورة بطلان ان يكون الخبر كالاعتماد في 
شيئي  امر  للسامع  يحصل  ما  ضرورة  معلوم  فانه  التعدي، 
حقيقي سببه الصوت وهو ليس من تعدي الحكم او التاثير 
ولا من الاعتماد بل هو فعل السبب في محله وانتج المسبب 

 عنه. وهذا واضح. 

ولقد بينت فيما سبق ان الخبر يولد العلم الادراكي لمن لديه 
وان  البحث،  موضع  العرفي  العلم  ليس  وهذا  السمع  حاسة 
الخبر يولد العلم المعرفي )القطعي موضع البحث( في السامع 
الواضحات  من  التولد  وهذا  للقطع.  موجبة  بقرينة  اقترن  ان 

ولا محله  غير  الى  حكمه  يتعدى  الخبر  لان  لانه   وليس 
الحاسة  مستوى  على  فسلجية  عملية  لاجل  بل  كالاعتماد 
)المحللات  العقل  مستوى  وعلى  الادراكية(  )المستقبلات 



177 

 

المحسوس  تحويل  على  المحللات  تلك  تعمل  حيث  المعرفية(. 
 )العلم الادراكي( الى معرفة )علم معرفي(. 

 

وأعجب من هذا القول بأن كل مدرك يشارك الاعتماد   \م
تكون الالوان ف تعدي الحكم الى غير محله وهذا يوجب أن  

العجب  ومن  الصفة.  بهذه  والجواهر  والارائيح  والطعام 
القول بأن معنى تعدي الحكم ف الاعتماد كونه مدافعا، وف 
الخبر كونه مسموعا، وأين كونه مسموعا من كونه مدافعا، 
وإنما ولد ف غيره لاختصاصه بالمدافعة ف الجهة، وهذا لا 

 الاعتماد. وبعد يوجد ف مسموع ولا جري ولا جنس غير
فلا صفة له بكونه مسموعا، فضلا من أن يولد ف الغير 

 لأجلها.

وقد قالوا في جمعها أرَاييِح(. وفي وفي المخصص في ريح )  \ت
وريَِحٌ،  ورياحٌ  وأرْياحٌ  أرْواحٌ  ج  م،  )والرّيِحُ  المحيط  القاموس 
كعِنَبٍ، جج: أراويحُ وأراييحُ،( قال في تاج العروس )" جج 
" أَي جْمع الجمْعِ " أرَاوِيحُ " بالواو وأرَاييِحُ " بالياءِ الَأخيرةُ 



178 

 

اسم ) :)أرَائيِْح في قاموس المعاني في النت:شاذَّةٌ كما تقدم(.  
 جمع ريِّْح(. ولم اجده في غيره.  :)أرَائيِْح

يوجد في مسموع ولا جري ولا جنس غير وقوله ) وهذا لا 
الاعتماد.( فكلمة )لا جري( غير متسقة وقد نبه المحقق على 

 ذلك. والمتسق مع الفقرة انه )ولا مدرك(. 

واما قوله )وبعد فلا صفة له بكونه مسموعا، فضلا من أن 
يولد في الغير لأجلها.(  فالهاء في )صفة له( اي الخبر. وصفة 
انه مسموع اذا تلفظ به المتكلم واضح، الا ان يريد ان صفة 
كونه مسموعا ليس صفة مميزة للخبر ولا مقومة له ولا ملازمة 

وهو الصوت  بغير  يتحقق  ان  يمكن  وعند   فالخبر  الكتابة، 
انفكاكه عن الصوت والسماع يكون تولد العلم به عند عدم 
الصوت والسماع بغيره. وهذا واضح الا انه من الواضح ايضا 
ان الخبر المكتوب يكون محسوسا بالبصر، فيكون من المدرك 
المحقق لعلم الادراكي، ولربما كان هذا مرمى قول )ان كل مدرك 

ا  تعدي  في  الاعتماد  مختص يشارك  غير  ذلك  بان  لحكم( 
بالسماع بل بجميع الادراكات. وما في هذه الفقرة بيان وتعمق 

 اكثر في الجواب السابق. 



179 

 

 
 ]خبر الواحد لا يوجب سكونا واطمئنانا[

 
ومما يدل على أن خبر الواحد لا يوجب العلم الضروري   \م

على ما يحكى عن النظام انا عند التوجه لأحوالنا والرجوع 
الى أنفسنا لا نجد سكونا عند خبر الواحد على الشرائط 
التي شرطها النظام على حد سكوننا الى ما نشاهده وندركه، 

الامصار ولا حد سكوننا الى ما نعلمه من أخبار البلدان و 
خروج  عند  نجده  الذي  السكون  فان  الكبار.  والوقائع 
الرجل باكيا مخرق الثياب متسليا، يخبر بموت بعض أهله لا 
ينفك من تجويز أن لا يكون الامر بخلاف ما ذكره، وأن له 
ف ذلك غرضا وان بعد وإنما لاجل استبعاد الاغراض ف 

. السكون الى مثل هذا الخبر ما يخيل لنا أنا ساكنون عالمون
المشاهدات والى أخبار البلدان بخلاف هذا، لانه لا يصحبه 
ولا يقترن اليه شئ من التجويز لخلافه. فعلمنا أن ما يحصل 
عند خبر الواحد، هو ظن قوي فيوهم علما. وأن الذي 
يحصل عند المدركات وغيرها مما ذكرناه هو العلم الحقيقي. 



180 

 

ولهذا ربما انكشف كل شئ، رأيناه وسمعناه ف الموضع الذي 
الامر  أن  فظهر  خلافه.  من  علم  أنه  الى  النظام  يذهب 
بخلاف ما أشيع وأعلن، وأن تلك الاشاعة كان لها سبب 
من اجتلاب منفعة، أو دفع مضرة. وهذا لا نجده بحيث 

 يحصل العلم واليقين على وجه ولا سبب. 

 

قوله )عند التوجه لأحوالنا والرجوع الى أنفسنا( هذا من   \ت
عقلائية  معرفة  عن  والوجدان كاشف  الوجدان،  الى  الرجوع 
واقعة لانه يتكون بالتجارب ويعرف بالاستقراء فيحقق شروط 
العلم، فالمعرفة الوجدانية علم وحجة في بيان ووصف المعرفة 

 العقلائية.

التي    الشرائط  على  الواحد  خبر  عند  سكونا  نجد  )لا  قوله 
وندركه(،  نشاهده  ما  الى  سكوننا  حد  على  النظام  شرطها 
استعمال مصطلح السكون تعبيرا عن الاستقرار المعرفي وهو 
جميل. وقوله )وندركه( هو خاص بالادراك المباشر وربما هذا 

الاد في  الادراك  يستعملون  انهم  المتكلمين  عرف  راك هو 



181 

 

المباشر، لكن الاستعمال العرفي للإدراك الاستدلالي وبالدلائل 
 والاثار والايات من الواضحات وهو طريق الايمان. 

قوله )لا ينفك من تجويز ألا يكون الامر بخلاف ما ذكره، 
وأن له في ذلك غرضا وان بعد وإنما لاجل استبعاد الاغراض 
العلم  تولد  لشرط  جامع  هذا كلام  ربما  الخبر(  هذا  مثل  في 
بالخبر، وهو عدم تجويز الخلاف. واما استبعاد الاغراض فليس 

فليس مما يكون ص تعاملا وظيفيا.   وثويا في اصلا ولا  الحا 
 تكوين السكون باي درجة.  

والقول ان توهم العلم بذلك السكون الناقص والظن القوي 
ليس  اذ  واضحا،  ليس  به  النظام  وتفسير كلام  الاحاد  بخبر 
الظن  غايته  وان  علما،  يوجب  لا  الواحد  خبر  خفيا كون 
اراد  وان  فتام  الادراكي  العلم  اراد  ان  النظام  فكلام  القوي. 

 عرفي. العلم المعرفي فباطل، وموضوع البحث هو العلم الم

 

 



182 

 

فأما مضى ف خلال هذا الفصل، من أنه غير ممتنع أن   \م
يعلم الله تعالى من مصلحة العباد أن يفعل العلم عند خبر 
به أخبر  ما  الى  مضطرا  كان  اذا   الواحد 

وكذا.  الشرط كذا  من  وكان  الشهادة  مخرج  خبره  ويخرج 
القائل  أحترز  ان هذا غير ممتنع ولا محال، وإنما  فلعمري 
بهذه الاشتراطات عن مواضع معروفة ألزمت من ذهب الى 
هذا المذهب. لكنا قد علمنا أن ذلك وان كان جائزا ف 

نا العقل، فإنه لم يكن بما تقدم من الادلة، وهو أننا نجد نفوس
عند الخبر الذي هذه صفته وقد تكاملت الشرائط كلها له، 

الا يكون الامر    -وان كان مستبعدا    -لا تنفك من تجويز  
تضمنه الخبر، فلو كان العلم حاصلا لارتفع هذا    بخلاف ما 

التجويز، ولم نر له عينا ولا أثرا، كما قلنا ف المشاهدات 
 وغيره. 

الالزامات   \ت مفصلا حتى  تقدم  لكلام  جامعة  هنا جملة 
 ذكرها فيما تقدم، وبيان تجويز الخلاف قد تقدم. 

فأما ما تضمنه آخر هذا الفصل من الجواب عن قول   \م  
الخبر ولد  لو  وكل   القائل:  جنسه  يولد  أن  يوجب  العلم 



183 

 

يولد   انما  قيل:  بأن  منه،  يفارقحرف   العلم 
سائر الاسباب حسب ما نقوله ف النظر والتوليد للعلم. 
فالكلام على ذلك أن الاسباب لا تختلف ف أن توليدها 
يرجع الى الاجزاء والاجناس، وانما فارق سبب العلم سائر 
تتفق  وقد  تختلف  قد  والشروط  الشروط،  ف  الاسباب 
الاسباب ف  أن يختلف  يجوز  وليس  الدليل،  قيام  بحسب 

ليد الى أجناسها والى كل جزء منها. والذي ختم رجوع التو 
به هذا الفصل من ارتكاب توليد السبب الواحد مسببات 
كثيرة، لما وقفت ذلك على حد، لانه اذا تعدى الواحد 
فلا تقتضي للحصر، وهذا يؤدي الى توليده ما لا نهاية له. 

والاوقات،   المحال  تعلقت ف  لما  القدرة  أن  ترى  ومن ألا 
الاجناس بأكثر من جزء واحد، لم ينحصر متعلقها من هذه 
يطول،  الكلام  بهذا  يتعلق  ما  جميع  واستقصاء  الوجوه، 

 وفيما أوردناه كفاية. 
 

قوله )فلا تقتضي( غير متسق يبدو لي الصحيح )فلا   \ت
من  العلم عن غيره  توليد  الخبر في  اختلاف  واما  مقتضي(. 
الاسباب، فقد بينت انه لا يخرج عن كليات التوليد والتأثير 



184 

 

لكنه ليس كالاعتماد، كما ان طبيعة السببية فيه مركبة بنائية 
ان  بينت  قد  المفردة. كما  البسيطة  السببية  وهو يختلف عن 
ما يحصل  ان  الا  مسببات كثيرة،  يكون  لا  الواحد  السبب 
لا  اختلاف  وجه  وهذا  بينت.  اسباب كثيرة كما  هو  بالخبر 

 يتعلق بالشروط.
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



185 

 

 
 
 
 
 

الفصل السادس ]حصول العلم وتولده من خبر الواحد   
 والجواب عنه[ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



186 

 

في   \ت اخرى  اطروحة  وانما  جديدا  فصلا  هذا  ان  يبد  لا 
 الفصل ذاته لكن سنسير وفق تبويب المحقق. 

 
 
وله أن يقول: قد علمنا أنه لا يجوز أن يتساوى   \س-م

العقل،  كمال  ف   نفسان 
السهو والاعتراض عما يسمعانه، ثم لا يكون سماعهما ونفي  

أحد  عن   للمخبر 
العلم لاحدهما  بغداد على حد واحد، فيحصل  جاء من 
ولا يحصل للاخر. كما لا يجوز أن يشتركا ف صحة الحاسة 
المدرك  وحصول  الموانع   وإرتفاع 

ويتساوى حالهما ف جميع ذلك، فيدرك أحدهما ما يختص 
الاخر.  يدركه  ولا   به 

واذا لم يثبت تساوي الامرين ف العقول، وكان المقدم على 
أحدهما   دفع 

بما  مدركا  الحق  واستقل كون  الاخر،  دفع  على  كالمقدم 
توقف  غير  من   ذكرناه 

لأمر زائد من موجب أو متخير.  وكأن القائل أن وجود  



187 

 

ان شاء  ما ذكرناه  مع  متخير،  فاعل  على  موقوف  العلم 
مدركا  الحي  أن حصول  يفعله، كالقائل  لم  وان شاء  فعله 
موقوف على معنى ان وجد كان مدركا، وان لم يوجد لم يكن 
مدركا، وجود ذلك موقوف فاعل متخير. فأما من سوى 
بين الامرين، كأبي علي الجبائي وغيره وأوقف حصول الحق 

ى معنى، فانه لا يجدي فرقا بينه وبين من قال ف مدركا عل 
الجسم الثقيل اذا لم يكن تحته ما يقله ولا فوقه ما يمسكه 
كان متحركا سفلا ووجود الحركة فيه، ونظائر هذا الالزام  

 مما يؤدي الى الجهالات كثيرة. 
واذا ثبت غناء العلم عن أمر زائد، فالموجب له ما تجدد 
بحسبه، وكان تابعا لتجدده وهو الخبر، واذا لم يجز ف العلم 
الذي هو فعل واحد أن يحدث عن أكثر من فاعل واحد، 
وجب القطع على أنه من فعل مخبر واحد. ولان العلم لو 

عليه زائدة  أخبار  الى  واحتاج  الواحد  عن خبر  يتولد  ، لم 
لكان كل خبر يفرض قبل حصول العلم، فلابد من أحد 
وينتفى  العلم  عقيبه  حصل  خبر  الى  الانتهاء  أما  أمرين، 
الشك وهو المطلوب، أو اتصال الشك وتعذر العلم وقد 

 علمنا وجوب حصوله حسب.



188 

 

 
يبدو ان الواو في )، واستقل كون الحق( زائدة. التشبيه    \ت

العلم  وجود  أن  القائل  )كأن  قوله  )كالقائل( في  هو  بكأن 
موقوف على فاعل متخير، مع ما ذكرناه ان شاء فعله وان 
شاء لم يفعله، كالقائل أن حصول الحي مدركا موقوف على 

،( واما معنى ان وجد كان مدركا، وان لم يوجد لم يكن مدركا
قوله )وجود ذلك موقوف فاعل متخير.( فيبدو سقوط )على( 
ان  (،كما  المعنى  )ذلك  اي  ذلك(  و)وجود  )فاعل(.  قبل 
الجملة في موضعها غير متسقة لذلك اعتقد سقوط الواو قبل 
المعنى  ذلك  )ووجود  الجملة كالتالي  فتكون  ذلك(  )وجود 

 موقوف على فاعل متخير.( 
واما قوله )فأما من سوى بين الامرين،( فهو في قبال )واذا لم 
يثبت تساوي الامرين في العقول(، فلا تناقض اذ ان احدهما 
يثبت التساوي عقلا والاخر ينفي حصول الاثبات العقلي، 
فالمعنى ان احدهما استطاع ان يثبت ذلك بدليل علمه، لكن 

عليه يعلمه فلا اذا عرف الدليل العقلي فلا بد كل من يطلع  
مجال لايراد عدم الاثبات. والذي يظهر من العبارة ان القول 

 بتساوي الامرين عقلا دعوى بلا برهان واضح. 



189 

 

والاشكال على من قال بالتساوي في قوله )فأما من سوى 
الجبائي وغيره وأوقف حصول الحق  الامرين، كأبي علي  بين 
بينه وبين من قال في  مدركا على معنى، فانه لا يجدي فرقا 
الجسم الثقيل اذا لم يكن تحته ما يقله ولا فوقه ما يمسكه كان 

الالزام مما يؤدي متحركا سفلا ووجود الحركة فيه، ونظائر هذا 
لاجل  زائد  معنى  بوجود  القول  بان  الجهالات كثيرة.(  الى 
حصول العلم يعني مخالفة الوجدان بان حصول العلم طبعي 
بالخبر وان ذلك المعنى الزائد الى غيره من خارج المتساويين، 
القوتين ان هناك  وهو كالقول بان الجسم الساقط المتساوي 

و  الحركة.  يسبب  خارجه  امر امرا  وانه  الوجدان  هو خلاف 
خارجي. طبعا هنا فرض ان السقوط امر طبعي للجسم وان 

 لم يفسر بالجاذبية. 
 
يتساوى جنسان ف الكلام على ذلك: أنه لا يجوز أن  \م

وتكامل  المدرك،  وحصول  الموانع،  وارتفاع  الحاسة  صحة 
ما  على  يتساويان ف كونهما مدركين  الشرائط، فلا  جميع 
ذكرت. غير أنه يجوز أن يتساوى جنسان ف نفي السهو 
والاعراض عما يدركانه من سماع الخبر عن أحد جاء من 



190 

 

قد  قلت:  فان  الاخر.  يعلم  ولا  أحدهما  فيعلم  بغداد، 
أخللتم بشرط، وهو المتساوي ف كمال العقل. قلنا لك: 
هذه مغالطة، لانا إذا اشترطنا كمال العقل فقد دخل ف 
جملة العلم بالمدركات ومخبر الاخبار، فكيف يجوز أن يشرط 

ا تساويهما ف العلم بمخبر الاخبار، ثم يجوز انفراد أحدهم
 بذلك.

 
أنه لا يجوز أن يتساوى جنسان في صحة الحاسة، قوله )   \ت

وارتفاع الموانع، وحصول المدرك، وتكامل جميع الشرائط، فلا 
يتساويان في كونهما مدركين على ما ذكرت. غير أنه يجوز أن 
يتساوى جنسان في نفي السهو( المقصود من كلمة )جنسان( 

لكن اي اثنان، وفي نسخة )نفسان( في الاولى، والمعنى واضح  
الاستعمال غريب، باستعمال كلمة جنس مكان الفرد وبحث 
التساوي بين جنسين اذ عدم التساوي معلوم. لذلك فالذي 

 يظهر لي انها )نفسان( في الموضعين. 
)الادراك المعرفة  ميكانزما  نظام  انه في  سابقا  اشرت  -ولقد 

المعرفة( بعد تحقق الادراك الاختياري فان العلم قهري   - العلم
تتحقق تحقق مصنفة من  المعرفة حينما  قهرية، لكن  والمعرفة 



191 

 

الامكان وعدمه.  ومن حيث  والشك،  والظن  القطع  حيث 
والادراك بالخبر هو ادراك بالمركب الصوتي الذي يحمل معنى، 
عن  قهري  بها  والعلم  ادراكها  الخبر(  )قضية  المفهوم  فالمعنى 
الخبر. وهذه المرحلة يتساوى فيها الناس اهل اللغة ان تساوى 

ها اي تحول العلم الفهم وسلامة الحاسة، اما المرحلة التي بعد
القطع بها  او  الظن بها  او  او تكذيبها  الى معرفة وتصديقها 
فانها تخضع الى عوامل كثيرة اتساقية منها داخلية في السامع 
والزمن  ذاتها  بالقضية  خاصة  ومنها  ومعارفهما  والمتكلم 
والظروف. بمعنى اخرى ان قيمة القضية المعنوية المخبر بها من 

و  والكذب  الصدق  اتساقية  جهة  الى  تخضع  والظن  القطع 
فيها  لكن  اكثرها مشتركة  عوامل كثيرة،  فيها  تتدخل  معرفية 
او تجريب  استقراء  هناك  ليس  الان  والى  مؤثرة  فردية  عوامل 
واضح بخصوص قواعد وقوانين تلك الاتساقية وكيفية تحققها 
ودراسة  واضح.  ووجداني  فردي  بها  التأثر  وانما  وتأثيرها 

 عرفية( تقع ضمن علم العقل الذي اشرت اليه. )الاتساقية الم
وبعبارة ثانية ليس لدينا معطيات علمية تحدد كون السامعين 
)العلم  ادراك  من  المعرفي(  )العلم  العلم  ذات  سيحققان 
الادراكي( ذات الخبر وان تساويا في جميع الشروط. لكن لا 



192 

 

معرفية  ظروف  في  المشتركين  لأشخاص  ان  الاشارة  من  بد 
متقاربة غالبا ما يحققون معارف علمية متقاربة بتفاوت مهمل، 
بل لو ادركنا ان للمعرفة وجهان سطحي تخطابي وتحليلي عميق 
فان الناس المتعايشون في بيئة واحد غالبا ما تكون لهم ادراكات 

وية واحدة وهذه ومعارف تخاطبية موحدة بخصوص قضية معن
هي )التعاونية التخاطبية( والناتجة عن )البيئة الثقافية( الموحدة. 
اما المعرفة التحليلية ففردية. وهذا الفهم يقدم فهما للعلاقة بين 
التخاطبية  هذه  ان  معه. كما  التعامل  وكيفية  والمجتمع  الفرد 
لذلك  المتكلم  قبل  من  تدرك  العميقة  والتحليلية  السطحية 

م )والنص( دوما يشتمل على مستويين من الخطاب فالكلا
)الرسالة  السطحية  التخاطبية  الرسالة  والرسالة،  والمعرفة 
السطحية التخاطبية( التي يدركها الجميع ويتساوون بها ورسالة 
يتفاوت  النص  العميقة( في  التحليلية  تحليلية عميقة )الرسالة 

فيها مستويان   الافراد في ادراكها. بل اقول ان النصوص الفنية 
من الجمالية؛ الجمالية السطحية الظاهرة التي تدرك بالمدركات 
)الجمالية  الانطباعات  وتولد  العامة  التخاطبية  الجمالية 
التخاطبية الظاهرية(، والجمالية العميقة الباطنة التي تحتاج الى 

 تحليل )الجمالية التحليلية العميقة(. 



193 

 

 
وليس يمكن أن يدعى أنا شرطنا ف ذلك كون الحي   \م

الحي مدركا وكونه  بين كون  أصحابنا  مدركا. ولهذا فصل 
عالما، فقالوا: قد يكون عالما غير مدرك ومدركا غير عالم، 
كالبهيمة والمجنون والطفل. فاذا قيل لهم: متى كان كامل 
العقل وأدرك شيئا غير ملتبس، فلابد من أن يكون عالما  

ا فعل، فقد وجب هاهنا عالما مقترنا بكونه مدركا. قالوا: بم
العقل اشتراط لكونه ممن يجب أن يعلم ما  اشتراط كمال 
أدركه، والشيء لا يكون شرطا ف نفسه. على أنا لو تجاوزنا 

وان تساويا   - عن هذا الموضع، لكان بين الادراك والعلم  
العلم فرق واضح. وهو أن    -هاهنا ف الوجوب والحصول  

أكثر  الحي ف  بدلالة كون  المعاني،  أنه معنى من  ثبت  قد 
المواضع عالما، مع جواز ألا يكون عالما، والشروط كلها 
واحدة. واذا ثبت أن العلم معنى من المعاني، وأن كون العالم 
عالما يجب عنه، ثبت ذلك ف كل موضع، وفارق كون العالم 

ضع من المواضع أن عالما لكونه مدركا، لانه لم يثبت ف مو 
الادراك معنى. ولا أن الحي يجب حصوله على هذه الحال 
فيه  فالحال  اليه،  يشار  موضع  لان كل  العلل  من  لعلة 



194 

 

الشرائط،  تكامل  عند  مدركا  وجوب كونه  ف  متساوية 
الامران  فانفصل  اختلافهما،  عند  واستحالة كونه كذلك 

 أحدهما من صاحبه. 
    
قد يكون عالما غير مدرك ومدركا غير عالم( الحالة قوله )  \ت

الثاني هي في الحيوات غير العاقلة فهي تدرك لكن لا تعقل 
والبحث  بالاستدلال  الناتج  العلم  فهو  الاولى  الحالة  واما 
انه لا علم  القول  بد من  العلمي الاستقرائي والتجريبي، ولا 

لمباشر( حقيقي يتكون لدى الانسان بغير الادراك )الحسي ا
الا ما كان عن الاستقراء والتجريب. والعلم المتكون من الخبر 
مباشر اما العلم المستدل عليه بمجموعة كافية من الاخبار التي 
تم استقراء موضوع البحث فيها واجراء تجريب بحثي عليها فهو 
علم استدلالي. ومن العلم الادراكي العلم الانكشافي وقد بينته 

 . في محله
 وقوله )فلابد من أن يكون عالما بما فعل( وايضا عالما بما ادرك.

اما قوله )اشتراط كمال العقل اشتراط لكونه ممن يجب أن يعلم 
ما أدركه، والشيء لا يكون شرطا في نفسه.(  بمعنى انه يعلم 



195 

 

لانه يجب ان يعلم فيكون )ان يعلم( شرطا لنفسه. بعبارة اكثر 
 بيانا )العلم يتحقق عند الانسان اذا وجب العلم عنده(. 

واضافة الى هذا البيان الواضح اضاف بيانا اخر هو بمثابة وجه 
عقلي للحقيقة المتقدمة، وهو الاختلاف الجنسي بين الادراك 
والعلم الذي يوجب افتراقهما في الحصول، فالعلم من الامور 
التي يمتاز بها الانسان وقد يتخلف عنه رغم وجود ما يمكن ان 

ك ليس كالعلم فاذا وجد ما يعلم ووحدة الشروط، بينما الادرا
يمكن ان يدرك وكانت الشروط واحدة فانه يدرك ولا يتخلف 
ولا يحتمل ذلك. وهذا البيان هو تعبير اخر عما ذكرته سابقا 
من ان الادراك )اي العلم الادراكي( فعل الحاسة وامر طبعي 
اما  الحاسة،  فيه مع سلامة  يتساوون  المدركون  وان  فسلجي 

عرفي( فهو عمل عقلي تحليلي يتأثر امور كثيرة العلم )العلم الم
العقل  ان كمال  الاشارة،  من  بد  لا  وهنا  تعتمد كثيرة.  
وتساوي الاشخاص في الشروط والموانع للعلم فانه قد يتفاوتون 
في العلم بالمعلوم المعين، فقد يعلمه احدهم ولا يعلمه اخر، 

الخارجي وذلك لانه العلم المعرفي لا يعتمد فقط على العنصر 
الفردي والمعرفي  الداخلي  يتأخر بالعنصر  الادراكي للعلم بل 
انه قد يتساوى شخصان في سلامة الحواس   للمدرك. بمعنى 



196 

 

وكمال العقل الا انهما لا يتساويان في العلم الحاص بادراك 
 واحد بسبب اختلاف معرفي او فردي غير ما ذكر. 

وبعبارة اخرى هناك شرطان لاجل تحقق القطع بالمعرفة، شرط 
مركز  تصل  التي  بالمعرفة  يتمثل  )كالإدراك(  معرفي  تكويني 
يتمثل  عرضي  معرفي  وشرط  الخارجي،  المدرك  مثل  التحليل 
بصفة في المعرفة المحصلة او المعلومة )ولو بالاستدلال( بعرضها 

مع ما هو على ما هو عند الانسان لبحث مدى الاتساق  
معلوم. واذا قلنا ان المعرفة التي تصل مركز التحليل العقلي هي 
فان  بالاستدلال،  يدرك  لما  الشامل  الواسع  بالمعنى  )ادراك( 
الاول هو العامل الادراكي للعلم والثاني هو العامل الاتساقي 
له. ولان العمل التحليل لا يكون الا على مدرك، ولان هذا 

قييمية من جهة القطع وعدمه، فان كله لا يكون له صفة ت
)العامل  هو  والقطع  العلم  لحصول  الاساسي  العامل 
الاتساقي(. ومن جهة نفعية وظيفية، فان المعرفة القطعية هي 
التحليلية والقرارات يمكن  العقلية  التعاملات  التي تبنى عليها 
اختصار )المعرفة القطعية( الى المعرفة في قبال المعارف الظنية، 

ما نقول معارف الانسان فنقصد معارفه التي يقطع بها فحين
)العامل  هو  العامل  ذلك  فيكون  والشك.  الظن  وليس 



197 

 

الاتساقي للمعرفة(. ولا يقال ان البعض قد يحصل لهم قطع 
بالمعارف غير المتسقة، فان هذا ليس قطعا وان بدا كأنه قطع. 
بل ما يحصل هو تأثير عقلي على طريقة اكتساب المعرفة والعلم 
العلمي  والشرط  والاداة  السبيل  هو  القطع  ان  اذ  بها، 

الاعتقاد بتحيز للاعتقادات، لكن احيانا العقل يحتال لاجل  
يلتف  العقل  فان  التقليد  او  الاقناع  وبوسائل  نفسي ومعرفي 
على هذا القانون، اي قانون قطعية الاعتقاد، فيرتضي بما هو 
غير قطعي من الاعتقاد بعملية )الاحتيال العقلي(، فيحاول 
ان يجعل من المعارف الظنية بل والوهمية حقائق ليقنع بها نفسه 

هو مفكر يستعمل العقل(، لاجل ان )اي نفس الشخص بما  
يعتقد بها. طبعا دوافع الاحتيال العقلي كثيرة ومهمة كالتقليد 
والالفة والسكون الفكري والكسل البحثي والتعصب والعاطفة 
الا  منها  التحرر  يمكن  ولا  العلمية  الثقة  وعدم  والخوف 
واساسه  المعرفي  والاكتساب  التفكير  في  منهجي  باستقلال 

لاتساقية وتسمى عرفا )المنطقية(، فالتفكير العلمي العلمية وا
اعتقادات  لتحقيق  انسان  لكل  المتيسر  السبيل  هو  المنطقي 
احتياله  اثناء عملية  العقل  قائمة على معارف قطعية. ولان 
على نفسه يدرك انه يحتال ويدرك ان ما يدعي انها حقائق 



198 

 

ليست حقائق فهو يمارس الخداع مع نفسه وهذا هو )الخداع 
العقلي( ويكون مع نفس الانسان، ولاجل اصالة حب النفس 
المعرفة  توهم  حالة  تحصل  والاحتيال  الخداع  تصور  وعدم 
فتتكون الاعتقادات وربما اعتقادات قوية تظهر بشكل قطع 

عتقد وهي مجرد اوهام وهذا هو )التوهم المعرفي(. وهو يشمل ا
 الصواب والخطأ في معرفة.  

   
 
قوله: واذا ثبت غناء   \م اليه من  الفصل  انتهى  فأما ما 

فالموجب له ما تجدد بحسبه فقد بينا   العلم عن أمر زائد، 
زائد يوجب كونه   أن كون العالم عالما غير مستغن عن أمر 

قوله )إذا و   على هذه الصفة، فلا معنى للبناء على ذلك.
كان العلم واحدا وجب أن يكون متولدا عن خبر وافضاؤه 

يحصل عنده( باطل، لانا نعلم أن كل بذلك الى الخبر الذي  
لو  والامصار  للبلدان  الناقلين  أخبار  من  اليه  يشار  خبر 
انفرد عما تقدم وتأخر عنه، لما حصل عنده علم ولا زال 
به شك. فلو كان موجبا للعلم ايجاب العلل لأوجب ذلك، 

وهذا أحد   متقدما كان أو متأخرا، مقترنا بغيره أو منفردا. 



199 

 

العلم،  توجب  الاخبار لا  أن  على  الشيوخ  به  استدل  ما 
أوجبت  لو  الكثيرة  الاخبار  أو  الواحد،  الخبر  قالوا: لان 
العلم وهو جزء واحد، لوجب أن يكون المتسبب الواحد 
مجرى  الفساد  ف  يجري  وهذا  أسباب كثيرة،  عن  حاصلا 

فاذا قيل لهم: يجب   حصول المقدور الواحد عن قدر كثيرة. 
عن سبب واحد وعن حرف واحد من حرف الخبر. قالوا: 
باقي  من  الحرف  هذا  انفرد  متى  لوجب  لو كان كذلك 

 الحرف أن يجب عنه العلم، وقد علمنا خلاف ذلك. 
وهب أنه أمكن القول بايجاب الخبر للعلم من حيث تجدد  
عند ادراكه وان كنا قد بينا بطلانه، كيف يمكن أن يقال: 
علمنا  المدركة، وقد  الجواهر  به من  العلم  لنا  فما حصل 
الشروط، كوجوب  تكامل  عند  ذلك  حصول  وجوب 
أن  يمكن  ما  هاهنا  وليس  الاخبار.  بمخبر  العلم  حصول 

الادراك  يسند فان  الجوهر  الا  اليه،  العلم   ايجاب 
ليس بمعنى، ولا شبهة ف أن الجوهر ليس بعلة ف ايجاب   

 حال من الاحوال. 
 
 



200 

 

 
الشيوخ )   \ت أو الاخبار لان الخبر  قوله نقلا عن  الواحد، 

العلم وهو جزء واحد، لوجب أن يكون  الكثيرة لو أوجبت 
في  وهذا يجري  أسباب كثيرة،  عن  الواحد حاصلا  المتسبب 

قدر كثيرة. عن  الواحد  المقدور  مجرى حصول  يثير الفساد   )
العلم  الوجدان وهو تحقق  نراه صدقا في  فيما  اشكالا مهما 
واقصد  القضية  ذات  حول  مختلفة  معرفية  بأسباب  المعرفي 

اليه   ومسند  مسند  موضوع بالقضية  واقرب  اخص  بمعنى  او 
ومحمول. فإننا نرى في وجداننا انه غير الشك والظن فان العلم 
بالقضية الواحدة يتغير بتغير السبب الادراكي للمعرفة. ومن 
المفيد جمع اسباب المعرفة الادراكية من حسيات واستدلالات 

في  واخبار  مشاهدات  الخارجي ومن  يمثل  واحد  جامع   
الذهن  او  الحس  يتناوله  وما  الادراكي  والمعطى  والظواهري 
بالاستدلال لينتج عنه العلم ومن ثم المعرفة بدرجاتها المختلفة.  
ولا ريب ان لدينا )الادراك( و )المدرك( بفتح الراء هو ما يولد 
العلم الادراكي سواء كان الادراك حسيا او استدلاليا وسواء 
كان الحسي عاديا ام انكشافيا، فان جميع ما يمكن ان يولد 
العادي  الحسي  الادراك  فلدينا  الادراك،  الى  يرجع  المعرفة 



201 

 

كالمشاهدة والاخبار والادراك الحسي الانكشافي و الادراك 
الاستدلالي.  فالعقل يتعامل مع الاشياء باعتبارها مدركات 

 ومن ادراك المدركات تتولد المعرفة.
وهنا نوسع الكلام، فنقول ان علم ادراكي معين واحد بقضية 
معينة بمضوع ومحمول مثل )س هو ص( يمكن ان يتولد العلم 
بها من خلال اكثر من ادراك، سواء باختلاف نوعي كان تعلم 
بادراك حسي وادراك استدلالي، او باختلاف عدد وكمي بان 

ن اخر. تدرك بادراك حسي ثم تدرك بادراك حسي اخر في زم
مع ان المعلوم واحد هو قضية )س هو ص( ومثل هذه القضية 
المعنوية باقي العناصر المعلومة للحواس كاللون والطعم ونحوها. 
فتذوق السكر يؤدي في كل مرة الى نفس النتيجة من العلم. 
والجواب عن ذلك في حقيقتين الاولى ان العلم لا يتكرر فالعلم 

ليس هو العلم ان )س هو   ان )س هو ص( بالادراك الاول
القوة والاستقرار  فاختلاف من حيث  الثاني،  ص( بالادراك 
العلمي من جهة الشك والظن والقطع، فان لهذه المجموعات 
العلمية الثلاثة درجات كثيرة وقد بينت ان من القطع ما يبلغ 
العيان فيكون كالمشاهدة، ومن هنا فاذا حصل قطع بالقضية 

او   الاول،  ادراك بالادراك  فاذا  الاولى،  الادراكات  مجموعة 



202 

 

علما  اي يحقق  العلم  من  اقوى  درجة  يحقق  للقضية  اضافي 
الزمن  ان  الثاني  والامر  القضية.  بذات  اقوى  بدرجة  مختلفا 
ملحوظ في المعرفة والعامل الزمني مهم في المعرفة فالادراك الاول 
للقضية )س هو ص( يولد علما في الزمن المعين، بينما الادراك 

، وان كان الادراكان حققا الثاني لها يولد علما في زمن مختلف
ذات الدرجة من العلم، لكن هذه الفارق الزمني يشير الى نوع 
من الاستقرار الوجودي وهو مهم في درجة العلم. ومن هنا 
يمكن القول ان زمنية المعرفة من عوامل درجات العلم بالمعرفة. 
فزمنية المعرفة بانها ادركت في زمن ما تخزن وتحفظ للمقارنة مع 

ك للقضية ذاتها في زمن اخر، فان تطابقتا اخذ ذلك باتجاه ادرا
درجة علم اكبر بالمعرفة فاذا كان القطع بقوة سبع درجات فان 
اكثر  ثمان درجات وتصبح  الى  يرفعها  الاخر  الزمني  الادراك 
رسوخا، وهذه درجات القطع. وهناك درجات للظن ودرجات 

بالمعرفة. للشك، وجميع القطع والظن والشك درجات للعلم  
فتصنيف العلم الى شك وظن وقطع اجمالي وليس تفصيلي ولا 

المج هذه  من  لكل  بل  الواقع حقيقي،  وهو  درجات  موعات 
 والحقيقة وهذا ما نراه في وجداننا. 



203 

 

ومن هنا فالأسباب المختلفة للعلم لا تولد متسببا واحدا بل 
العلم.  درجات  هي  الاسباب  بعد  مختلفة  متسببات  تولد 
فالعنصر الادراكي بقضية لا يولد علما فقط بها بل يولد علما 
بدرجة معينة. الالتفات الى الدرجة العلمية بكل ادراك يجيب 

وفي سلوك الافراد   على تساؤلات كثيرة تخص العلم بالمعرفة بل 
وما هو ظاهر من التعاملات المعرفية لدى العرف والوجدان. 
فظني بقضية ليس كظن غير، كما ان ظني بها ليس كظني بها 
الى  ينتقل من درجة  المعينة  العلم بالمعرفة  ان  زمن. كما  بعد 
اخرى بشكل تراكمي وليس بشكل قفزة، كما انه من الممكن 

س بتغير طبيعة الدليل بل بالكثرة ان يتحول الظن الى قطع لي
خلال الزمن وهذا البيان اساس لكيفية تولد القطع بالتواتر. 
كما انه يبين كيفية السيطرة على العقول من خلال الاعلام 
الموجهة والنفوذ الى الاقناع والاقتناع وتوهم المعرفة والعلم من 
 خلال استخدام هذه الظاهرة وهي الدرجة العلمية للادراك،

فان كل ادراك له درجة علمية ملحوظة، فتكرار ذات العبارة 
ف ازمان مختلفة ومن قبل جهات مختلفة يمكن ان يغير درجة 
العبارة كاذبة وهذا هو سبب حالة )غسل  العلم وان كانت 
من  والمجموعة  المجتمع  طريقة لحماية  افضل  لذلك  الادمغة(. 



204 

 

غسل الادمغة هو مواجهتها بذات الطريقة من عبارة مغايرة 
واقناعهم بها  الحقيقة  الناس نحو  توجيه  ثانية  بعبارة  حقيقية. 
ليس فقط في الاثبات العلمي للحقيقة وبمناسبة واحدة وعبارة 
واحدة بل لا بد من الكثرة التي تغير درجة العلم.  فالحجة 

لا بد من الاعلام اي   والبرهان وحده ليس كافيا للإقناع بل
الاكثار من ذكر الحقيقة.   والاعلام كاي سلاح يمكن ان 
يستعمل بشكل صحيح وشكل خاطئ، فانه سيؤدي دوره، 
لكن اذا ترك الاعلام بيد الكاذبين فانه سيزيف الحقيقة ويقنع 
سيبث  الكذاب  الاعلام  ان  يتصور  ولا  بالكذب.  الناس 

 بأكبر الامكان ظهارها    الاخبار بصورة كاذبة بل سيحاول قدر
 . )الزخرف المعرفي(  من قدر من الحقيقة وهذا  

 
 
 
 
 
 
 



205 

 

 

الفصل السابع ]اعتماد العقلاء على الخبر الواحد والجواب 
 عنه[ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



206 

 

ان قيل: قد علمنا إقدام العقلاء على التصرف عند   \م
بحسبها الاحاد  والدنيا، كما   أخبار  بالدين  يتعلق  فيما 

العدد  وخبر  الادراك  عند  التصرف  على   يقدمون 
يوجد منهم من يقصر تصرفه على ما يشاهده الكثير، ولا 

يتجاوزه، بل يتبعون أخبار الاحاد من   ويتواتر الخبر به ولا 
الافعال والاحكام، مثل ما يتبعون المشاهدة وأخبار العدد 
الكثير، وقد تقدم السؤال فيما يتعلق بالدين وأمثلته. فأما 
بضروب  لتعلقها  يحصى،  أن  من  فأكثر  بالدنيا  يتعلق  ما 
المنافع ودفع المضار المشتملة على الاكل والشرب والنكاح 

والتصرف ف الاموال والنفوس والدول والممالك، والخلط،  
ما   بين  العقلاء والعلماء  الملوك والرؤساء وجميع  يفرق  لا 
يرويه القواد وما تضمنه الكتب وتأتي به الرسل، وبين ما 
الجيوش،  تجهيز  من  به  الخبر  عليها  يتواتر  وما  يشاهده 
واظهار  والحكام  والغزاة  والعمال  للأمراء  والغزاء   والتولية 

المسار، وامساك المصائب، وتجديد البيعة، وأخذ العهود، 
ودفع الاموال، ونقل الحرم والذخائر من بلد الى بلد. ثم لا 
يوجد من الفضلاء من أنفذ أحد ثقاته الى وكيل ف ناحية 
غلة، أو يأمره بابتياع ضيعة، فيتوقف  يستدعي منه حمل 



207 

 

الوكيل عن سماع قول من أنفذه، وكف عن انفاذ ما رسمه، 
حتى يشافهه بذلك، أو تواتر عليه من يكون خبره طريقا 
للعلم على ما يذهب اليه من قال بالتواتر، فعذره صاحبه 
وحمده على أن لم يغرر بماله، هذا ما يرجع الى الوكيل. فان 

بذلك،   قرر بإنفاذ الغلة وابتياع الضيعة وعاد الذي أنفذه 
فتوقف عن تسليم الغلة وتصحيح ثمن الضيعة، وقال: لا 
أقدم على شئ من ذلك الا أن أشاهده، أو يتواتر علي 
وسلكه  فاعل  ذلك  فعل  متى  لانه  ناقصا.  عد  به،  الخبر 
ينسب  فيما  ودخل  العقلاء،  عادات  عن  خرج  سالك، 
لأجله الى قلة المعرفة، أو حدوث مرض، وهكذا من أشعره 

بعض اخوانه لا حاجة الى الاجتماع معه لأمر سلطانه أو  
يهمه، ثم أنفذ اليه بأحد من يعلم اختصاصه به وسكونه 
اليه، فأخبره بخلوه وباستدعائه، فتوقف عن اجابته، وطلب 
ما يقطع عذره من مشاهدة أو تواتر. ونظائر ذلك كثيرة لا 

 يأتي عليها تعداد. 

قوله )من تجهيز الجيوش، والتولية والغزاء للأمراء والعمال(   \ت
غير متسق ولعل الصحيح )من تجهيز الجيوش، والتولية والعزل 



208 

 

وقوله )ودفع الاموال، ونقل الحرم والذخائر    .للأمراء والعمال(
يحل  ما لا  الحرم  بان  ظاهره  على  يصح  بلد.(  الى  بلد  من 

وقوله   .انتهاكه واهمه النساء. والذخائر ما يحفظ لوقت الحاجة
)فعذره صاحبه وحمده على أن لم يغرر بماله، هذا ما يرجع الى 
الوكيل.( غير متسق وله )فعذره صاحبه وحمده على أن لم يغرر 

 بماله، ولم يرجع الى الوكيل.(. 

والفصل كله تفصيل لجملة )علمنا إقدام العقلاء على التصرف 
عند  التصرف  على  يقدمون  .....كما  الاحاد  أخبار  عند 

 الادراك(.

ينسب  فيما  ودخل  العقلاء،  عادات  عن  )خرج  قوله  واما 
لأجله الى قلة المعرفة، أو حدوث مرض( ففيه مبالغة ولا واقعية 
بل نرى وجدانا وواقعا انه في الامور الخطيرة لا يكتفى بالخبر 
المجرد عن القرينة الموجبة للقطع كما في معاملات نقل الملكية 

 ورخصة العمل.   والوفيات ومنح الشهادات التخصصية 

 



209 

 

فان كان جميع التصرف التابع لأخبار الاحاد تابعا لظن   \م
وان  بعضها،  الحيلة ف  لتمام  ويقين  لعلم  لا  أو حسبان، 
فما  منها،  آخر  بعض  ف  الكذب   خاف 

الفرق بين من قال ذلك، وبين من قال مثله ف التصرف 
ولخبر العدد الكثير لتمام الحيلة وانكشاف   التابع للادراك،

الكذب ف بعضها. أما تمام الحيلة ف المدركات من الوكلاء 
والمودعين والخزان والموثقين ف الملابس والاواني والآلات 
يتموله  ما  وسائر  والحيوان  والمشارب  والمآكل  والجواهر 
الناس، اما لهلاكها، أو فسادها أو الطمع ف فضل قيمتها، 
فأكثر من أن تحصى. ثم لا يشعر من تمت عليه الحيلة ف 

ل المدة الطويلة مع التصرف فيها والمشاهدة لها، وربما البذ
استمر ذلك ولم يعلم به، ولعله الغالب حتى ينبهه منبه أو 
يشي اليه واش، فربما صدقه وربما كذبه واستمر استعماله 
النقاد  على  الغلط  يتم  وقد  عليه.  أبذل  أو  له،  عزم  لما 

و  الادراك،  الى  المفتقرة  الامور  يفاني  ممن  يعذر وغيرهم  لا 
)يعدو( ذلك الى جميع المدركات بالفساد واللبس، حتى لا 

 يوثق بشيء منه ولا يحكم بحصول العلم عنها. 



210 

 

وهذه سبيل الخبر الوارد عن الخلق العظيم والعدد الكثير، 
لا يعلم خلقا اعظم ولا عددا أكثر ولا معاداة آكد، تكامل 
والملك  والنصارى،  اليهود  ف  واجتمع ف خبر كاجتماعه 
الذي وقع منه القتل والصلب وأتباعه ورعاياه، كلهم يخبر 

قاع القتل عما يصح أن يكون الخبر طريقا الى العلم، وهو اي
والصلب بعيسى بن مريم عليهما السلام، لانه مما يشاهد 
ويضطر اليه. ولم يجب لمكان ذلك وعلمنا بكذبهم، أن يعود 
على كل خبر خبر الخلق العظيم والعدد الكثير بالتوقف، 
حتى لا نثق بشيء منها، ولا نحكم على الكل بحكم البعض، 

ناك ما يختص فكذلك أخبار الاحاد. اللهم الا أن يكون ه
به المشاهدة واخبار العدد الكثير، ويكون معلوما لا يمكن 

 ادعاء مثله ف أخبار الاحاد فما هو؟ 

 

)  \ت المدركات، قول  اي  بعضها.(  الكذب في  وانكشاف 
المدركات( اي  الحيلة في  )تمام  قوله  الواقعية.  بعيد عن  وهذا 
حصولها فيها وهو بعيد عن الواقع. قوله )وقد يتم الغلط على 
النقاد وغيرهم ممن يفاني الامور المفتقرة الى الادراك، ولا يعذر 



211 

 

)يعدو( ذلك الى جميع المدركات بالفساد واللبس( فغير متسق. 
ولعل الصحيح )قد يتم الغلط على النقاد وغيرهم ممن يجافي 
الامور المفتقرة الى الادراك، ولا يعود ذلك الى جميع المدركات 
بالفساد واللبس( بمعنى من لا يعمل بالامور المفتقرة للادراك 

يعمم على جميع الادراكات، فان غلطه في امر )ادراكي( لا  
اخبار الاحاد. وقوله  مثله في  فليكن  الامر كذلك  واذا كان 
)أن يعود على كل خبر خبر الخلق العظيم والعدد الكثير( غير 
متسق ولعل الصحيح )أن يعود على كل خبر من خبر الخلق 

 العظيم والعدد الكثير(. 

 

 

الكلام على ذلك: أما ما تضمنه هذا الفصل من ذكر   \م
العمل على أخبار الآحاد ف العقليات والشرعيات، فقد 
بينا عند الكلام ف الفصل الرابع من هذه المسائل، عند 
ذكره للعمل على خبر الوكيل ف العقد والابتياع، ولى خبر 

من هذه المسائل،   .الزوجة ف الطهر والحيض وما أشبه ذلك



212 

 

عند ذكره للعمل على خبر الوكيل ف العقد والابتياع، وعلى 
هذا  أن  ذلك.  أشبه  وما  والحيض  الطهر  الزوجة ف  خبر 
أحال  من  على  يعتمد  أن  يصلح  انما  الكلام  من  الجنس 

الاحاد، وعلى ما لا يوجب العلم من العمل على أخبار  
الاخبار، فأما من جوز ذلك، فيقطع عليه من الموضع الذي 
دل الدليل عليه فيه ومنع منه بحيث لم يدل الدليل عليه، 
فلا يكون هذا الكلام حجابا له وقدحا ف مذهبه. وبينا 
أيضا أنه لا يمكن أن يحمل وجوب العمل على أخبار الاحاد 

بح  الشريعة،  المواضع ف  هذه  على  الاختلاف  وقع  يث 
بالقياس، ويجمع بين الامرين بعلة تحرز وتعين. وبينا أيضا 
أنه لا يمكن دخول موضع الخلاف ف تلك الجملة، على 

 أنه تفصيل لها. ولا معنى لإعادة ما مضى. 

اما قوله )من ذكر العمل على أخبار الاحاد في العقليات   \ت
هذا  الرابع(  الفصل  في  الكلام  عند  بينا  فقد  والشرعيات، 
اجمال، بل العقليات هو معتمد المتكلمين فيكون الكلام عليه 
في الفصل الخامس، مع انه يمكن ان يقال ان من يرى الملازمة 

العقليات فان  الشرع  وحكم  العقل  حكم  في   بين  تدخل 



213 

 

الشرعيات، لكن الخبر عن قضية عقلية غير متصور الا بتقليد 
من يخبر عن حقيقة عقلية دون برهان، وهذا بعيد عن اذهان 
العرف، اذ ان الادعاء على معرفة عقلية تعرض على الوجدان 
)ان  قال  قلو  الشك،  او  التصديق  يتم  خلاله  ومن  الصريح 

الصعب   العقل يوجب ذلك او انه يجب في الحكمة ذلك( فمن 
القول بان المستمع يمكنه ان يقلده في ذلك ويأخذ بخبره دون 
عرض على الوجدان وتحقيق للبرهان في نفسه. فالقول بتقليد 

 العقلانيين قول ليس له واقع خارجي بل من الصعب اثباته.

وقوله )فيقطع عليه من الموضع الذي دل الدليل عليه فيه ومنع 
منه بحيث لم يدل الدليل عليه( فمعناه )فيقطع عليه في الموضع 
الذي دل الدليل عليه فيه، ويمنع منه فيما لم يدل الدليل عليه(. 
وقوله )فلا يكون هذا الكلام حجابا له وقدحا في مذهبه.( 

 حجة عليه وقدحا في مذهبه.(. فلعله )فلا يكون هذا الكلام  

أن هذا الجنس من الكلام انما يصلح أن يعتمد ومعنى قوله ) 
على من أحال العمل على أخبار الاحاد، وعلى ما لا يوجب 
من  عليه  فيقطع  ذلك،  جوز  من  فأما  الاخبار،  من  العلم 
يدل  لم  بحيث  منه  ومنع  فيه  عليه  الدليل  دل  الذي  الموضع 



214 

 

في  وقدحا  له  حجابا  الكلام  هذا  يكون  فلا  عليه،  الدليل 
مذهبه.( ما اشار اليه سابقا انه يجوز ان نتعبد بالعمل بما لا 
يوجب العلم في مواضع دون اخرى وهذا يختلف عن القول 
 بالعمل مطلقا بما لا يوجب العلم. وقد عرفت ما بُين في محله. 

واما قوله )وبينا أيضا أنه لا يمكن أن يحمل وجوب العمل على 
أخبار الاحاد في الشريعة، بحيث وقع الاختلاف على هذه 
المواضع بالقياس، ويجمع بين الامرين بعلة تحرز وتعين. وبينا 
أيضا أنه لا يمكن دخول موضع الخلاف في تلك الجملة، على 

.( فقد مضى الكلام أنه تفصيل لها. ولا معنى لإعادة ما مضى
التأكد ان طبيعة )الخبر الشرعي او عنه مفصلا، ولا بد من  

الخبر العلمي التخصصي( يختلف عن )الخبر الحياتي او الخبر 
بالاسم  تشابها  وان  انهما  القول  يمكن  بل  العام(.  الخارجي 
اخر. بان هذا   فانهما مختلفان جنسا من وجه  اخبار  بانهما 

والتخصص  العلم  الى  عدم   يعود  الى  يعود  والاخر  والتقنيين 
التقنيين. لذلك فالأول يكون  العلم وعدم  التخصص وعدم 
العمل معتمدا على العلم بينما الثاني يكون العمل غير معتمد 
على العلم، فالعمل في الاول هو )العمل العلمي( بينما الثاني 
)العمل اللاعلمي( و الاول هو )الخبر العلمي( و الثاني هو ) 



215 

 

الخبر اللاعلمية( و الاول هو ) القول التخصصي( و الثاني 
)القول اللاتخصصي( و الاول من )الاستجابة المقننة( و الثاني 
) من الاستجابة غير المقننة(.  وهذه الفروقات لا تحقق فقط 
وجنسيا  طبيعيا  فرقا  تحقق  بل  ووظيفيا  ونفعيا  عمليا  فرقا 

ؤثر على طريقة الاثبات وماهويا، فليس بينهما جامع عام مما ي
والتعامل. لذلك يمتنع ان يكون الكلام عنهما كلاما واحدا 
ويمتنع قياس احدهما على الاخر. وربما هذه الكلمات تنهي 
الشرعي  )العام( كالخبر  العرفي  الخبر  معاملة  بجواز  توهم  كل 
)التخصصي(. ومن هنا فتوهم ان اعتماد العرف على الخبر 

 جواز اعتماده في الشرع اصبح واضحا.  الظني )الاحاد( يعني  

ولا يقال ان العقلاء عملهم حجة وهو بهذا الشكل، وفيه 
ان العقلاء وان كان عملهم العام هكذا الا انهم لا يقرون 
الزام وانه حجة وان من تركه يلام  فيه  ان عملهم ذلك 

التعاملي ويسعون دوما الى تضييق وانما هو من التسامح  
هذا التسامح والحذر وتقنينه والى ضبط المعرفة والاستجابة 

  لها.



216 

 

وقد يقال ان العقلاء يعتمدون على خبر الواحد ويهتمون 
به ويستجيبون له. وفيه ان الاستجابة والاهتمام اعم من 
استفادة  من  اعم  الاعتماد  بل  والحجية  العلم  استفادة 

وفرق بين الاستجابة والاهتمام لاجل الحذر وان لم العلم،  
يكن علما والاستجابة لاجل الحجة والعلم، والكلام في 
والعقلاء  والاهتمام.  الاستجابة  في  وليس  والعلم  الحجة 
يهتمون أحيانا للظن والشك بل ان اهم من يخرب معارف 
الأهم  السبب  هو  وهذا  بالظن.  اهتمامهم  هو  الناس 

ف العلوم  دائرة لظهور  تضييق  الحقيقة  وظيفتها  العلوم  ان 
الاهتمام العقلائي العام الى ما هو مؤثر وسبب حقيقي 
العلوم  ظهور  سبب  ان  قلت  شئت  وان  للاهتمام، 
الاستقرائية هو قانون ربح الكلفة بتضييق دائرة الاستجابة 
العامة  الاستجابة  بدل  مقننة  صغيرة  دائرة  في  وجعلها 

بل  المقننة.  نحو   الواسعة غير  الميل  هذا  ان  القول  يمكن 
اختصار الطريق وتقليل الاحتمالات الى اقل عدد ممكن 
حتى يصل الى غاية المعرفة الواحدة هو غاية عقلائية بل 
غريزة بشرية يمكن ان نسميها )غريزة التوحيد( برد جميع 
الحقائق الى حقيقة واحدة، اقصد إزالة جميع الاحتمالات 



217 

 

والتعددات والاقوال والآراء بخصوص موضوع وتوحيدها 
في قضية واحدة وحقيقة واحدة، وبهذا يبرز مفهوم جديد 
التجربة  رشحتها  التي  الموحدة  القضية  بانه  للحقيقة 
القضايا  من  مجموعة  بين  من  واستخلصتها  الإنسانية 
والاحتمالات والأفكار في خصوص موضوع، وهذه هي 

فالحقي العلوم.  التي وظيفة  الواحدة  الفكرة  هي  قة 
وطريقة  أفكار.  مجموعة  بين  من  واختيرت  استخلصت 
الاستخلاص والاختيار تعتمد اقصى درجات الإخلاص 
والصدق مع النفس والبحث والجهد، ومن هنا فيمكن 
العلمي  اختيرت بالعمل  التي  المعرفة  انها  الحقيقة  تعريف 

علمية. وهذا الخالص. وبعبارة مختصر الحقيقة هي المعرفة ال
هو التعريف العلمي للحقيقة، او )علمية الحقيقة( لذلك 
بالعلم  واقصد  العلم.  الا  الحقيقة  الى  طريق  هناك  ليس 
البحث والاستقراء والتجريب وليس الكلام الاستنباطي 

 المتكاثر.

 



218 

 

وأجود ما يمكن أن يقال ف هذا الموضع وأقوى شبهة:   \م
ف وجب  اذا   انه 

أو  طريق،  ف  بسبع  أنذرنا  من  خبر  على  العمل  العقل 
مجرى  جرى  ما  أو   لصوص، 

ذلك من المضار الدنيوية، ووجب التحرز من هذه المضار 
من  بقول   وتجنبها 

لا يؤمن كذبه، حتى يكون مذموما من اطرح العمل بها مع 
المضرة،  خوف 

والا لاوجب أيضا العمل على قول من خبرنا عن الرسول، 
ف نأمن  لا   لانا 

اهمال العمل به المضرة. والا وجب على سبيل التحرز من 
المضار العمل على هذه الاخبار على الوجه الذي هو أوكد 
الدنيا منقطعة ومضار الاخرة  مما تقدم ذكره. لان مضار 

م أقوى وأوجب من التحرز دائمة، والتحرز من الضرر الدائ
 من الضرر المنقطع. 

قوله )انه اذا وجب في العقل العمل على خبر من أنذرنا   \ت
الاخرة  ومضار  منقطعة  الدنيا  مضار  لان  قوله  الى  بسبع 



219 

 

دائمة(، وخلاصته )اذا وجب في العقل العمل على خبر تحرزا 
من المضار الدنيوية لوجب أيضا العمل على قول من خبرنا 
منقطعة  الدنيا  مضار  لان  مؤكدا  ذلك  ووجب  الرسول  عن 
من  احرف  اول  )والا(  يبدو كلمة  لذلك  الاخرة.(  ومضار 
كلمة معطوفة على المضرة. ولعل الكلمة هي )الاذى( فتكون 
أيضا  لاوجب  والاذى،  المضرة  خوف  )مع  العبارة كالتالي 
العمل على قول من خبرنا عن الرسول، لانا لا نأمن في اهمال 

 العمل به المضرة والاذى، ووجب...( 

)انه اذا وجب في العقل العمل على خبر من أنذرنا بسبع في 
المضار  من  ذلك  مجرى  جرى  ما  أو  لصوص،  أو  طريق، 
الدنيوية، ووجب التحرز من هذه المضار وتجنبها بقول من لا 
يؤمن كذبه، حتى يكون مذموما من اطرح العمل بها مع خوف 
المضرة والاذى، لوجب أيضا العمل على قول من خبرنا عن 
والاذى.  المضرة  به  العمل  اهمال  في  نأمن  لا  لانا  الرسول، 
ووجب على سبيل التحرز من المضار العمل على هذه الاخبار 
على الوجه الذي هو أوكد مما تقدم ذكره. لان مضار الدنيا 

 منقطعة ومضار الاخرة.( 



220 

 

والجواب عن هذه الشبهة وان كانت لم تمض ف جملة   \م
نأمن  أنا   المسائل: 

فيما خبرنا به الواحد الذي لا نعلم صدقه، ولا دل دليل 
قاطع يوجب العلم على العمل عند خبره، أن يكون فيما 
أخبرنا به علينا ضرر دينى، لانه لو كان كذلك لوجب ف 

الذي حك الفعل  يعلمنا ويدلنا على هذا  أن  تعالى  مة الله 
يستحق به العقاب، لانه مما لا يمكن العمل به عقلا ولا 
يعلم كذلك الا سمعا. ولا طريق الى ذلك الا بخبر يوجب 
العلم والقطع على صدق راويه أو خبر، وان كان يوجب 
الظن رواية، فقد نصب دليل يوجب العلم على لزوم العمل 

خبرنا به الواحد لما فقدنا هذين الطريقين علمنا فيما  به ف 
الذي تقدمت صفة. وهذا الذي ذكرناه مما لابد منه عندنا 
يوافقوننا  المسألة، لانهم  هذه  المحصلين ف  وعند خصومنا 
على أن العمل لابد من أن يكون تابعا للعلم، فتارة يكون 
بوجوب  تابعا  يكون  وأخرى  الراوي،  بصدق  للعلم  تابعا 

اذا خلا عن علم   العمل على قوله، ويعترفون بأن العمل 
على أحد الوجهين اللذين ذكرهما لم يصح، لانه لا يأمن 
المقدم عليه أن يكون قبيحا، وانما يأمن بالعلم دون الظن. 



221 

 

على أن من تعلق بهذه الطريقة ف وجوب العمل على أخبار 
الشريعة لا يمكنه أن يستدل بما ذكرناه على وجوب قبول 
جميع أخبار الشريعة، لان فيها ما لا مضرة ف ترك العمل، 

 كالإباحة المتضمنة للإباحة الخارجة عن الخطر والايجاب. 

قوله )والجواب عن هذه الشبهة( ما بينت خلاصته )اذا   \ت  
الدنيوية  المضار  من  على خبر تحرزا  العمل  العقل  في  وجب 
لوجب أيضا العمل على قول من خبرنا عن الرسول ووجب 
ذلك مؤكدا لان مضار الدنيا منقطعة ومضار الاخرة.(.  وقول 
دليل  نصب  فقد  رواية،  الظن  يوجب  وان كان  خبر،  )أو 

وجب العلم على لزوم العمل به( فيه جملة اعتراضية فيكون ي
فقد نصب دليل   - وان كان يوجب الظن   - كالتالي )أو خبر 

يوجب العلم على لزوم العمل به(. واما قوله )فلما فقدنا هذين 
الطريقين علمنا فيما خبرنا به الواحد الذي تقدمت صفة.( 

فقدنا   )فلما  هنا  سقوط كلمات  ويبدو  متسق  هذين غير 
تقدمت  الذي  الواحد  به  خبرنا  فيما  علمنا  الطريقين..... 
صفته(.  والمناسب هو اول الكلام )أنا نأمن فيما خبرنا به 
الواحد الذي لا نعلم صدقه، ولا دل دليل قاطع يوجب العلم 
على العمل عند خبره، أن يكون فيما أخبرنا به علينا ضرر 



222 

 

ديني(، فالمناسب للمعنى هو )فلما فقدنا هذين الطريقين فأنا 
نأمن فيما خبرنا به الواحد الذي تقدمت صفته أن يكون به 
علينا ضرر ديني(. وبيان هذا الجواب ان الشريعة نظام علمي 
فيها  والعمل  فالاستجابة  عرفية،  عامة  معرفة  وليس  مقنن، 

ع للاحتياط تجاه يكون وفق قوانين واصول، فلا يكون هناك دا 
الظن، بل لربما يكون مثل ذلك خلاف اصول كبرى فلا يكون 
حسنا، كاصول التيسير والتخفيف والرفق. وهو وان لم يتكلم 
عن هذه الشبهة فيما سبق الا انني اشرت الى اقسام الاستجابة 
والاحتياط، وان العمل باخبار الاحاد الظنية هو من الاحتياط 

ة غير المقننة، والذي لا يصح في العلوم الاستحساني والاستجاب
وانما يصح في التعاملات العرفية الحياتية، لان العلوم تقوم على 
مفصلا  تقدم  ولقد  العلمي.  والاحتياط  المقننة  الاستجابة 
الكلام عن ذلك وما يناسب المقام ان )خط الحذر العقلائي( 

تجوز يحدد مساحة الاستجابة والاحتياط، ففي الامور العادية  
الاستجابة الاستحسانية غير المقننة ويكون الاحتياط واسعا 
والعلمية  والتخصصية  النظامية  الامور  في  بينما  وبدرحات، 
مضيقا  الاحتياط  ويكون  ونظامية  مقننة  الاستجابة  تكون 



223 

 

بالاستجابة  يقبل  ولا  خيارات،  او  درجات  فيه  وليس 
 الاستحسانية غير المقننة والاحتياط الواسع في العلوم. 

واما مسألة جواز العمل وفق المعرفة ظنية من خبر وغيره في 
العقلي فقد بينت الشرع وقد ذكر اكثر من مرة، فأما الحكم  

ان  تعالى والعقل لا يستطيع  والتعبد من فعل الله  الشرع  ان 
يحكم على فعل الله تعالى، فيبقى النص، والنص واضح بلا 
ريب المنع من اعتماد الظن في المعرفة مما لا يقبل التخصيص، 
كما ان تجويز العمل انما هو وفق الاعتماد العقلائي السكوني 

الزام وانما هو   للتباني والتعاهد فلا  تخفيف وتيسير وملاحظة 
وتضمن للفحص والتبين  والردع التبيني والوصول الى المصدر 
والفحص عن الواقع مما يجعل للعمل في تلك الحالات وظيفية 
بالاخبار  الشريعة  اخبار  قياس  ان  بينت  قد  بل  ونفعية. 
الخارجية ممنوع لاختلافهما جنسا وعدم الجامع لهما وان سميا 

لاجل خبر  الاضطراري  السكوني  الاعتماد  ان  يقال  ولا  ين. 
فقدان الاعتماد العلمي يصح اجراؤه في المعرفة الشرعية، لان 
المعرفة الشرعية متقومة بالعلم ومن العلوم فلا تقبل البدل الظني 
ولو اضطرارا، وقد بينت انه اذا فقد الاعتماد والدليل العلمي 

ام والاصل. فالدليل العلمي الخاص رجع الى الدليل العلم الع



224 

 

لا يتعذر في المعرفة الشريعة ليقال بجواز الظن. والرجوع للخير 
ومنه المفتي ليس معرفة بل عمل اضطراري للعجز للعلمي، وفي 
العلم الشرعي يكون واجبا العلم وفورا ما امكن من دون عسر 
العمل،  لاجل  بل  ليس كمعرفة  المفتي  بقول  فيعمل  وحرج، 

الفعل  الفعل الاعم من  القلبي )الاعتقاد(   وبمعنى ادق لاجل 
الواقع لفظة عمل اصبحت  )العمل(. وفي  الجوارحي  والفعل 
الفعل الجوارحي، لذلك يجب  مربكة فانها تنصرف عرفا الى 
التدقيق هنا، وبيان مميز ولو تواضعي بان الفعل اعم من العمل، 
وان الفعل يشمل افعال القلوب، وان العمل ينبغي ان يقتصر  

وح الجوارح،  افعال  )فعل( في معنى على  لفظ  يستعمل  ينما 
)عمل( فانه من استعمال العام في الخاص وليس لاجل انه 
اصل، وليس ممنوعا التطوير في الاصل اللغوي اذا كان يسبب 
ارباكا ويخلو من الوظيفية والنفعية، فاللغة نظام وظيفي نفعي 
وليس امرا تقليديا ومستقلا مقصودا لنفسه. وهكذا في جميع 

النفعية، فان الوظيفية والنفعية مقومة لكل المعارف ا لوظيفية 
صغيرة وكبيرة فيها، ويكون التعديل واجبا واحيانا ضرورة عندما 

  .يصبح ذلك الواضع المعين غير وظيفي ولا نافع 



225 

 

الخطر  عن  الخارجة  للإباحة  المتضمنة  )كالإباحة  وقوله 
والايجاب.( غير متسق، فالظاهر انه الحظر وليس الخطر، واما 
الاباحة الاولى فلعله والمناسب ان تكون )الاخبار( اذ عبارة 

 )الاباحة المتضمنة للاباحة..( فير متسق. 

إليه كلاما،   \م المسائل  انتهى صاحب  ما  على  نعود  ثم 
أخبار  من  عليه  يعمل  ما  ذكر  ف  بفرضه  قد صرح  فإنه 
الآحاد ف الدين أو الدنيا، لأنه قال بعد أن عدد ما يعمل 
التابع  التصرف  جميع  فإن كان  الآحاد  أخبار  على  فيه 
لتمام   لعلم ويقين،  لظن وحسبان لا  الآحاد تابعا  لأخبار 

 . بعضها وانكشاف الكذب ف بعض آخر منهاالحيلة ف
فما الفرق بين من قال مثله ف التصرف التابع للادراك، 
ولخبر العدد الكثير لتمام الحيلة وانكشاف المين والكذب 
ف بعضها، وذكر ما يبذله الخزان من الآلات والثياب، ثم 
ذكر خبر اليهود والنصارى عن قتل المسيح عليه السلام 

وهذا كما تراه تصريح منه بأن العمل ف جميع ما   .وصلبه
عددوه عمل بعلم ويقين، وأن تلك الأخبار التي وقع العمل 
عند  ألحقها بالعمل  الظن، ولهذا  العلم لا  أوجبت  عندها 



226 

 

الادراك وأن   .طرق  للادراك،  يعتذر  بما  فيها  واعتذر 
 .انكشاف كذب بعض الادراك لا يوجب الشك ف جميعه 

قوله )وانكشاف المين والكذب في بعضها( المعروف ان  \ت
المين الكذب، لكن الظاهر انه كذب مع ملق واظهار تودد، 
استدراج  لأغراض  الناعم  الكذب  من  خاص  نوع  انه  اي 
وتودد. ومذهبي المنع من الترادف. قيل )وفلان مُتماين الودّ(، 

ائنَِة الخؤَُون[ وفي النهاية في خبر الدنيا ]فهي الجامِحَةُ الحرَُ 
َ
ونُ والم

فاستقراء   ميون(.  الظنون  أكثر  )يقال  البحرين  مجمع  وفي 
الاستعمالات يشير الى انه خصوص الكذب الناعم الذي فيه 
ملق وتودد. وقوله )وذكر ما يبذله الخزان من الآلات والثياب( 
الخزان من  يبدله  ما  )وذكر  انه  الاقرب  لكن  وظاهره متسق 

 بالدال. الآلات والثياب،(  

والكلام على هذا: إن ما نعلم أن العمل ف المواضع   \م
التي ذكرها بأخبار الآحاد فيما يتعلق بدين أو بدنيا واقع 
مع الظن بصدق المخبر، لا مع العلم بصدقه والقطع عليه 
بأمر واضح جلي نعلمه من أنفسنا ضرورة، ولا نحتاج فيه 
يعتمد  مما  به، وأن ذلك  أخبرنا  فيما  الحيلة  انكشاف   إلى 



227 

 

وهو أن أحدنا   .أيضا، سنبينه فيما بعد بعون الله ومشيته
يعلم من نفسه ضرورة، إذا أخبره وكيله بعقده له على حرة، 
أو ابتياع أمة، وكذلك إذا أخبرته زوجته بحيضها أو طهرها، 
أو جاءه رسول بكتاب صديقه أو أميره، أنه مجوز أن يكون 
الأمر فيما خبر به بخلاف الخبر، وإن كان ظنه إلى الصدق 

أقرب جهته  ومن  يعلمه   .أميل  ما  وبين  ذلك  بين  ويفرق 
عاقل،  على  يشتبه  فرقا ضروريا لا  به،  عليه واثقا  قاطعا 
حتى لو قال له قائل: أنت موقف قاطع على هذا الخبر 
التي   المتواترة  الأخبار  مجرى  وتجريه  عليه،  عملت  الذي 
توجب العلم عن البلدان والأمصار والحوادث الكبار لقال، 

موقف، بل مجوز للصدق والكذب، بل فيه ما أنا قاطع ولا  
وإن كنت بالظن إلى جهة الصدق أقرب، وما يعلمه العقلاء 

فمن   .من نفوسهم ضرورة، فلا ينبغي أن يقع فيه مناظرة
عند  شيئا  يعلم  من  تساوي حال من ذكرناه لحال  ادعى 
بالأخبار  يعلم  أو  ولبس،  فيه  شبهة  وزوال كل  الادراك 

لحيلة التي ينكشف الأمر عنها. المتواترة، فقد كابرنا بإتمام ا
فهو أيضا وجه يعتمد ف هذا الموضع، وإن كان ما ذكرناه 

وتقريب هذا الكلام: أنه لا موضع من هذه   .أوضح وأولى



228 

 

المواضع التي عملنا فيها على أخبار الآحاد إلا ونحن نجوز 
أن ينكشف عاقبة الأمر عن كذب المخبر، ولا نأمن من 
العلم  اليقين، وليس ذلك  العلم  البتة كما نأمنه مع  ذلك 
التابع للادراك أو الحاصل عند التواتر، لأنا لا نجوز البتة 

ينكشف   فيما علمناه عند الادراك، ولا لبس ولا شبهة أن
 .عن خلاف وكذا ف الأخبار المتواترة

 

الكلام واضح وتام. وقوله )لو قال له قائل: أنت موقف   \ت
قاطع على هذا الخبر الذي عملت عليه، وتجريه مجرى الأخبار 
والحوادث  والأمصار  البلدان  عن  العلم  توجب  التي  المتواترة 
الكبار لقال، بل فيه ما أنا قاطع ولا موقف،( اذا كان موقف 

ب وواثق ومأخوذ كما هو فعلا فلا ريب انه تجوز ويعني صل
ولهذا  التعاونية.  عن  بعيد  لكنه  ومعترض.  وقائم  ساكن  من 
فالأقرب انه )موقن( وليس )موقف( يقال )انت موقن وقاطع( 
وقال )ما انا قاطعا ولا موقنا(. ومن الظاهر ان الشروط هنا 
توفرت الموانع انتفت لاجل ان تعمل )ما( النافية عمل )ليس(، 

تميم )ما التميمية( فانهم لا ينصبون لكن يبدو انه اعتمد لغة  



229 

 

الخبر بها وانما تلك )الميم الحجازية(. ولا في )ولا موقنا( نافية 
 لا عمل لها. 

   

فأما ما عدده من تمام الحيل وانكشاف الكذب فيما    \م
يتعلق بالإدراك، فمما لا يطعن على ما ذكرناه، لأن كل 
موضع يشار إليه من ذلك، لم يخلص من شبهة أو سبب 
التباس، أو فرق بين جملة وتفصيل، ولا يخرج الادراك مع 
كل ذلك من أن يكون طريقا إلى العلم اليقين عند ارتفاع 

ألا ترى أن الخزان وأصحاب الودائع إنما   .لبسكل شبهة و 
لأسباب  والآلات  الملابس  من  بغيره  شئ  إبدال  لهم  يتم 

إنما    :معروفة المواضع  الادراك ف كثير من هذه  إن  منها: 
التفصيل، وليس يجب ف  العلم بالجملة دون  عند  يحصل 

ومنها: أن كثيرا   .كل عالم بالجملة أن يكون عالما بتفصيلها
لعلوم الضرورية قد ينسى مع تطاول الدهر، فلا يمتنع من ا

أن يخفى على صاحب الثوب مع طول العهد إبداله ثوبه، 
المدة تراخي  مع  أنساها  قد  ثوبه  صفات  تفاصيل   .لأن 

ومنها: أن الشئ قد تخفى صفاته على تفصيلها إذا أدرك 



230 

 

له وتصفحه لأحواله  قلة تأمل صاحبه  أو  بعد،  أدنى  من 
وصفاته، ولهذا نجد كثيرا ممن يبدل عليه ثوب بغيره يخفى 
عرفه،  منه  وقربه  بعيد  من  خازنه  عليه  عرضه  إذا  عليه 
وكذلك يلتبس عليه إذا لم يتصفحه ولم تحمله الاسترابة على 
 التفقد والتأمل، فمتى استراب وتأمل لم يخف عليه، ومن 

هذا الذي يستحسن أن ينفي الثقة عن علوم الادراك كلها، 
من  متميز  الأمرين  وأحد  بعضها  ف  يتم  لعله  ما  لأجل 

 .صاحبه

 

هذا تام جميل، واوله اجمال وباقيه تفصيل. وهذا   \ت
فانه  اشكالا  يكون  لان  يرقى  لا  الاشكال  من  النوع 
يبطل  لا  المتواترة  الاخبار  في  والكذب  الواقع.  خلاف 
كونها طريقا للعلم كما ان الكذب احيانا يطال الادراك 
هنا  ومن  المدرك.  في  وداخلية  خارجية  امور  لاجل 

اقض والاختلاف يدخل في مقومات فالاتساق وعدم التن
وان بالم القطع   النقلية  او  )المشاهدة(  الادراكية  عرفة 

ادراك  ولا كل  القطع  يوجب  متواتر  ليس كل  تواترت. 



231 

 

تناقض  وعدم  اتساق  من  بد  لا  بل  اليقين  يوجب 
 واختلاف.  

او   النوعي  الاختلاف  وهو  تناقش  ان  ينبغي  مسألة  وهناك 
الجنسي للحواس، اذ ان امكانية اختلاف المدركات في طبيعة 
انه يمكن  انه يصح فرض  ادراكها لشيء واحد جائزة، ومع 
وجود مدرك سليم لا يدرك شيئا بل القرآن صريح بان البشر 

رك، لا يرون الجن، لكن لا يعني ذلك انهم لا يرون لكل مد 
كما انه لا يعني ان الانسان اذا امتلك وسيلة معينة فانه يمكن 
يرى  ادم كان  ان  مناقشة  يكون  ولذلك  ذلك،  يدرك  ان 
الشيطان. هذه المسالة ينبغي ان تناقش وينبغي ان يعطى فهم 
واضح للحقيقة الشيئية هل هي ما يدركه البشر ام ان هناك 

باب العلم والوظيفة   ادراك اخر هو الحقيقة، ومع انني اقول ومن
ان الواقع هو ما ندركه الا ان هناك دلال ان للاشياء جهة 
عنها  للحديث  لدينا  علم  لا  انه  الا  ندركه  ما  غير  ادراك 

 كالوجود الرقمي للاشياء ان كان وجودا شيئيا.

 



232 

 

فأما استشهاده على أن الخلق العظيم قد يجوز أن يخبروا   \م
اليهود والنصارى عن قتل  بما ينكشف عن كذب، وتخبر 
المسيح )عليه السلام( وصلبه، فمما لا يشتبه حتى يحتج 
به ف هذا الموضع. وقد تبين ف الكتب ما يزيل هذه الشبهة 

وجملته الخبر   .الضعيفة،  شروط  أن  مسلم  غير  أولا  أنه 
المتواتر حاصلة ف اليهود والنصارى لأن من شرطه إذا لم 

وإنما خبرونا   .يخبرنا من سمعنا الخبر من جهته عن مشاهدة
عن قوم مع طول العهد وتراخي الزمان، أن نعلم أن صفات 
من خبرت عنه الجماعة التي لقيناها مساوية لصفات من 

ف خبر   وهذا لا طريق إليه أبدا  .لقيناه وتلقينا الخبر عنه
انقرضوا ف  اليهود والنصارى، لأنه غير منكر أن يكونوا 

 .بعض الأزمان الخالية، أو خبروا ف الأصل عن عدد قليل
يبطل شذوذ أسلافهم وحدوث خبرهم، بما  أن  ولا يمكن 
تبينوا المفترض  نقل المسلمين، قد  به مثل ذلك ف  يبطل 

الأوقات بعض  يعزون كل شئ   .اليهود ف  النصارى  وأن 
يرونه إلى التلاميذ الذين هم قلة ف الأصل، على أن تواترها 
ولأي )كذا( إذا سلم من كل قدح، فإنما يقتضي أن هناك 
مقتولا مصلوبا وقد كان ذلك. وإنما الشبهة ف أنه المسيح 



233 

 

ولهذا رووا   .)عليه السلام( لم يكن مخالطا للقوم وملاقيا لهم
أنهم رجعوا عند قتله ف تعيينه إلى أحدهم، فشبه لهم إلى 

قتلوه  حتى   .غيره 
وقيل أيضا: إن المقتول تتغير حاله وتستحيل أوصافه، فلا 

وقيل أيضا: إن   .ينكر أن يشتبه مع القتل المشخص بغيره
المصلوب لأجل بعده عن العيون وتعذر التفقد والتأمل فيه، 
أن  أن يشتبه لسواه. وهذا واضح وغير موجب  لا يمتنع 

 .يتعدى الشك فيه إلى المواضع الخالية من أسبابه

 

)  \ت من كل قوله  سلم  إذا  )كذا(  ولأي  تواترها  أن  على 
قدح( غير متسق بل واضح سقوط كلمة والمعنى يتم من دونها 

على أن تواترها إذا سلم من كل قدح( واقوى اشكال على ))
التواتر هو انتهاؤه الى عدد قليل من تلامذته، لانهم لم يظهروا 
فليس حالهم كحال النبي عليه السلام واصحابه الذي ظهروا 
وصارت الأرض لهم إضافة الى الائمة من خلفائه الذين قرروا 

وعنهم. ولذلك لا   هذا النقل فصار القرآن متواترا عن النبي 
الانجيل كلام  ان  يقال  ولا  بأخبارهم.  تواتر  حصول  يتصور 



234 

 

الله، وفيه دلائل نصية على الصلب والقتل له عليه السلام. 
لان كلام الله تعالى لا يحرف وعزيز ولا يبدل لكن من نقل في 
تلاميذ  انه تأليف  الواضح  بل  انه كلام الله  دليل  الكتب لا 
ويشبه الحديث والسنة اكثر من كونه كتابا منزلا من السماء، 

بمعاني ليس  انه  يعني  لا  هذا  ان  شرح   ومع  انه  او  الكتاب 
وتفسير للكتاب واقتباس من الكتاب المنزل بل التوراة ظاهره 
انه كلام الله تعالى، فان هذه الأمور تجعل القرآن هو المقدم 
القرآن، وكل موضع  عند المخالفة، ففي قصة الصلب يقدم 
خلاف يقدم القرآن. وأؤكد مرة أخرى ان الكتب الثلاثة هي 

المنزل وهي  التحريف   كلام الله  ممتنعة عن  وهي  منزلة  كتب 
والضياع ولا حرف واحد منها وانها تامة كاملة عند العالم بها 
والوريث للعلم عند المستحفظ عليه السلام لم تحرف ولم يضع 
يعلم  الأرض في كل عصر  عالم في  من  بد  ولا  منها شيء. 

 الكتاب كله وهو الشامل لكل ما انزل وعلمه. 

فرض صحة  اذا  اما  النقل  عدم صحة  فرض  على  هذا كله 
النقل فهناك وجه للإخلال المعرفي وهو التشبيه فانه شبه لهم 

بحيث ظنوا انه هو لكن من دون يقين   -وهذا بقدرة الله   –
وانتشار الخبر بينهم وفق ذلك وكم من خبر يصبح مسلما رغم 



235 

 

ان اصله ظن. وقد بين رحمه الله تعالى وجوها تصح ان تكون 
سببا للتوهم الذي تواتر عندهم. ولاجل هذه الحقيقة بينت ان 
بد من  يقتضيه، ولا  بل هو  بنفسه  القطع  التواتر لا يوجب 
شرط الاتساق لكي يوجب القطع. فتواتر بلا اتساق لا يحقق 

سقة فلا توجب القطع، والحكاية الانجيلية عن الصلب غير مت
القطع بل هي خلاف القطعي فلا تحقق معرفة. علما انه لا 
يوجد قطع بان المسيح لم يمت والقرآن ليس ظاهرا في ذلك بل 
هو ظاهر انه توفاه الله وهو منصرف الى الموت وانما القرآن 
ينفي صلبهم له وقتلهم له. ولذلك لا فيكون بسبب آثامهم 

ه اقامه من قبره اذ لا مانع من وخطاياهم توفاه الله ويجوز ان
ذلك، لكن لا بد انه قد مات قبل رسول الله لانه خاتم النبيين 
فلا نبي حي يكون بعده وهذا يفند مقولة ان المسيح سينزل 

 او سيظهر مع المهدي. 

 

 

 



236 

 

 

 

 

 

أهل   ]اعتماد  الثامن  الواحد الفصل  الخبر  على  اللغة 
  والجواب عنه[

 

 

 

 

 

 



237 

 

ما الذي يجيب به من سئل عما ف الكتب المعمولة ف \س
اللغة من الألفاظ والأسماء التي لا يعرفها العامة وكثير من 
لاستعمالها  والمتداول  سماعها،  وقلة  لغرابتها  الخاصة؟ 
والاستشهاد بها ف تفسير غريب الحديث، وغير ذلك من 

وهل إضافتها إلى لغة العرب معلوم   .الأمور المتعلقة بالدين 
أو مظنون؟ فإن كان معلوما مع أن الذي تضمنه الكتب 
من ذكر رواتها آحاد، كالأصمعي وأبي زيد ومن يجري مجراه. 
وهذه سبيل ما يذكر فيه مما يستشهد به عليها من أبيات 

الفرق وما    .الشعر ف أنه مأخوذ عن آحاد وليس فيه تواتر
بينه وبين ما تضمنه الكتب المعمولة ف الفقه من الأحكام 
وإضافتها إلى الأئمة )عليهم السلام(، ومن يشتمل على 

وهذه   .ذكره من الرواة أضعاف من يشتمل عليه كتب اللغة
الجميع   فإن  ودفعه،  ورده  ذلك  أبي  من  وبين  بيننا  المحنة 
ف  الفقه،  ذكره كتب  على  يشتمل  من  وظاهر  موجود 

والتحفظ من الكذب، العدالة والنزاهة والتدين والتنسك  
ومما يتهم، أشرف وأمثل من غيرهم، مع مدح الائمة لهم 
سواهم.  فيمن  موجود  غير  وذلك  عليهم،  الثناء  وحسن 
أمكن  الامرين،  بأحد  العلم  التواتر وحصول  ادعي  ومتى 



238 

 

مثله ف الاخر وعلم ما ف الفزع الى هذه الدعوى، وأنها لا 
تحصل الا مع تعذر الفرق وامتناعه. وان كان مظنونا فكيف 
يؤمن  ما لا  على  الاقدام  الامة بأسرها  علماء  استجازت 
وأحكامها،  تفاسيرها  ف  به  والاستشهاد  كونه كذبا، 
 والمشكل من روايتها والمتشابه من ظواهرها، وذلك ان لم 

يكن معلوما وكان مظنونا لم يعرف لم يقع موقعه. هذا بعيد 
ف صفتها ومستنكر ف نفسها. وان كان بينهما فرق معلوم 
ف كتب اللغة ونفيه عن كتب الفقه، فما ذلك الفرق الذي 
يوجب العلم بأحدهما وفقده عن الاخر. فان قلنا: اعتماد 

هم بها، الامة عليها ف تفاسيرها وأحكامها يدل على علم 
وليس ذلك موجودا ف كتب الفقه التي ذكرتموها. كان له 
أن يقول: عمل الامة بها مما لا يجوز أن يصدر الا عن حجة 
بالقياس  مأخوذة  اللغة غير  يعرفها آحادها وجملتها، لان 
والرأي، ولا بد فيها من نقل واستعمال، وإذا لم يكن معها 

رناه من الفزع الى اذا استقرئ حالها الا الرجوع الى ما ذك
الامة  عمل  صار  فقد  حالها،  وصفنا  التي  اللغة  كتب 
اليها  والفزع  الاحاد  أخبار  الى  الرجوع  ثابتا ف  واجماعها 
فيما يوجب العلم والعمل. واذا كان ما يشتمل عليه كتب 



239 

 

يشتمل  مما  والنزاهة  العدد  أزيد حالا ف  الرواة  من  الفقه 
 عليه كتب اللغة، كان حكمها ف باب العلم والعمل آكد. 

مزيد   \ت الكلام عنها وهنا  تقدم  قد  فروعها  المسألة  هذه 
 تفصيل وتركيز.

وان أقمنا على القول بأن الجميع مظنون غير معلوم   \س
كان له أن يقول: ما حكموا بمثل ذلك ف   .مع ما تقدم

ودواوين،  وأشعار  أنساب  من  الكتب  تضمنه  ما  سائر 
وتفصيل قصائدها وابياتها وألفاظها، ومن مذاهب وآراء ف 
أصول الديانات وفروعها: ولا يحسن منا الخبر عنها. فلا 

، وف مذهب من قال به يطلق ف بيت من الشعر أن قائلا  
المذاهب أن ذاهبا ذهب اليه بلا تعلق ذلك بشرط، كما 
نفعل فيما لا نعلمه، فنقول: روي عن فلان كذا، وحكي 

وما   .أن فلانا قائل بكذا، حتى يجيب ذلك ف كل تفصيل
الفرق بين من أقدم على هذا القول وبين من أقدم على 

الأم جمل  ف  ذكرها مثله  وقال كثيرة  فصلناها  التي  ور 
وجريانها على ألسن الناس، وحفظهم لها عن ناقليها، بل 

والتفصيل واحد،   .عمن حفظها الجملة  نقل  والأصل ف 



240 

 

وان كانت  معلوم،  فالتفصيل  معلومة  الجملة  فان كانت 
مظنونة فالتفصيل تابع لها، لانه لم يفارقها، ولا داعي إلى 

  .نقل الجملة دون تفصيلها

 

ولا يحسن منا الخبر عنها.( أي لا يحسن ان نَبر قوله )   \ت
من دون إشارة الى الظنية مع قرينة كقولنا )روي او حكي(، 

الناس)  وقوله ألسن  على  وجريانها  ذكرها  غير وقال كثيرة   )
 متسق والقريب انها )وقال بكثرة ذكرها(.  وخلاصة الاشكال 

الإشارة تناقض في طريقة التعامل أمور متساوية متشابهة فانهم 
لم يحكموا بنفس الشك في اخبار كتب الانساب والدواوين 

 وغيرها كما حكموا في اخبار الشرع.  

 

 

الكلام على ذلك: أما اللغة العربية ففيها ما هو معلوم   \م
مقطوع على أنه لغة للقوم ومن موضوعهم، وفيها ما هو 



241 

 

ومشتبه ملتبس. وما هو معلوم منها فترتب أحوال مظنون  
الناس فيه، فمنه ما يعلمه كل أحد خاصيا أو عاميا بالسير 
مخالطة، ومنه ما يحتاج تناه ف المخالطة وقراءة الكتب وسماع 
هذين  بين  يتوسط  ما  ومنه  بعيدة.  غايات  الى  الروايات 
الطريقين بحسب التوسط ف المخالطة. وقد علمنا أن كل 

يعلم ع  العربية،  اللغة  بأهل  الاختلاط  بعض  اختلط  اقل 
والسيف  بالجدار  الحائط  تسمي  اللغة  هذه  أن  ضرورة 
بالحسام، وان لم يعلم دقائق اللغة وغوامضها. ومن لم يقف 
على هذا الحد وزادت مخالطته وسماعه وقراءته، علم ما هو 
أكثر من ذلك. على هذا الى أن ينتهي الى علم سرائر اللغة 

فانه موقوف على من استوفى شروط المخالطة و  كوامنها، 
 كلها، وبلغ ف القراءة وسماع الروايات الى الغاية القصوى. 

فأما المظنون فهو ما رواه الواحد ولم يجمع باقي أهل اللغة 
عليه، فانهم أبدا يقولون ف كتبهم: هذا تفرد بروايته فلان، 
فيه  اختلف  الذي  الا من جهته. والمشتبه هو  ولم يسمع 
آخرون  وروى  شيئا،  بعضهم  فروى  اللغة،  أهل   علماء 

خلافه. ولا معول ف أن أهل اللغة يستشهدون ف كتبهم 
بالبيت من الشعر الذي لا يقال باضافته الى شاعره. ولو 



242 

 

لغة الى  اضافته  ف  وثق  لما  الاضافة  أيضا   عملت 
جماعة العرب بقول الشاعر الواحد، لان ذلك لمن فعله من 
أهل الكتب والتصنيف لا يدل على أنهم أوردوه احتجاجا 
وتطرقا الى العلم. بل يجري ذلك مجرى من روى ودون ف 
وحنين،  وبدر  الهجرة  خبر  المصنفات  ف  وخلد  الكتب 
القبلة، وصوم شهر رمضان، وما أشبهه من  والصلاة الى 

الم ذلك الامور  ف  المصنفة  الروايات  أن  ومعلوم  علومة. 
ليست بحجة فيه، لانها كلها مما يوجب الظن، وهذه أمور 
مقطوع عليها ومعلومة، لا مجال للريب ف قول أكثر الناس 
انه ضروري. ألا ترى أنهم يستشهدون على أن الجدار ف 

لحسام السيف ببيت من الشعر. ولو قيل اللغة الحائط، وا
للمستشهد بالبيت: من أين علمت أن هذا من لغة العرب 
البيت وأمثاله، بل  وقطعت على ذلك؟ ما رجع الى هذا 

 عول على العلم الذي لا ريب فيه. 

قوله )قوله )كل أحد خاصيا أو عاميا بالسير مخالطة(   \ت
يبدو انه )كل أحد خاصيا أو عاميا بيسير مخالطة(. وخلاصة 
هذه المقدمة ان المظنون من المعاني التي يذكرها اهل اللغة يميز 



243 

 

وان  للاحتجاج،  ليس  شواهد  يوردونه من  ما  وان  انه ظن، 
الناس لا يعتمدون على الشواهد الظنية المذكورة بل على علم 

 بالمعنى اللغوي.  

واذا ثبت هذه الجملة فمن اين للسائل أن أهل التفسير \م
معاني  ف   استشهدوا 

القرآن العقلية وأحكامه الفقهية بأبيات شعر، لا حجة ف 
فسروه، لما   تفسيرهم 

الا ما أنشدوه. والصحيح أنهم ما فسروا شيئا من المعاني 
القطع سبيل   على 

والبتات، الا بأمور معلومة ضرورة لهم أنها من اللغة، وانما  
البيت   أنشدوا 

والبيتين ف ذلك لا على سبيل الاحتجاج، بل على الوجه 
ذكرناه.  الذي 

معنى  تفسير  ف  عولوا  أنهم  عقلاء  قوم  ف  يعتقد  وكيف 
يقطعون عليه وأنه المراد على ما هو مظنون غير مقطوع به؟ 
وانما لم يظهر لكل أحد ف معاني القرآن ومشكل الحديث 

يفسر به ف لغة العرب، على وجه لا يتطرق أنه مطابق لما  



244 

 

الشك عليه، لان العلم بذلك والقطع عليه يحتاج الى ضرب 
 من المخالطة، اذا لم تحصل فلا تحصل ثمرتها. 

 

تفسيرهم لما فسروه( غير متسق والظاهر قوله )لا حجة في    \ت
انه )وان حجة في تفسيرهم لما فسروه(. وقوله )استشهدوا في 
معاني القرآن العقلية وأحكامه الفقهية بأبيات شعر( فيبدو لي 
تبنى  لانها  ويصفها كذلك  الاعتقادية،  )بالعقلية(  يقصد  انه 

قوم على القطع والبرهان العقلي. واما قوله )وكيف يعتقد في  
عقلاء أنهم عولوا في تفسير معنى يقطعون عليه وأنه المراد على 
ما هو مظنون غير مقطوع به؟( فهو منهج ومدرسة جدير بان 
يتبنى وبعلم ويتخذ طريقا للمعرفة، وهو في مضمونه يرد على 
التفسير بالمنقول والتفسير بالحديث الظني بل يجعل ذلك عملا 

المتسق هو ظاهر معرفي مقطوع   مخالفا للعقل. فالظاهر القرآني 
به ويختلف عن الظاهر اللفظي الاولي الاعم من المتسق وغيره. 
ومن هنا يبرز اهمية علم العالم في الحكم الواقعي والقطعي في 
حجية ظاهر وعدمه، ولا ريب ان لكل من يفهم اللغة ان يعلم 
من الظاهر المتسق عنده المعرفة وله ان يقطع عليها، لكن اذا 



245 

 

فان  متسق  غير  او  متسق  الظاهر  في كون  اختلاف  حصل 
القول هو قول العالم المفسر الخبير. ولا اقصد بان ظاهرا قرآني 
غير متسق انه متشابه، اذ لا وجود للمتشابه بهذا المعنى ولا 
بمعنى المجمل او محتمل المعنى، بل اقصد ان الاستعمال اعم من 

مألوف، فاحيانا تستعمل المعنى المتبادر الى الاذهان وما هو  
الالفاظ بطريقة غير ما هو معهود ولمعنى غير ما هو متبادر، 
فيكون لدى السامع نوع عدم اتساق فيسعى الى ادراك اتساق 
ان  التأكيد  بد من  الموجود. ولا  المراد والاستعمال  المعنى  في 
المعنى المشهور للمحكم والمتشابه غير متسق بالمعرفة العميقة 

ان الدقيقة،   القرآن  تيسير  من  محله  في  بينته  والصحيح كما 
من  تحته  يقع  لما  والعام  الجامع  الكلي  الاصل  هو  المحكم 
تلك  من  المتفرع  المتكاثر  التفصيل  هو  والمتشابه  معارف، 
في  متشابه  تكون  وتكرارها  لكثرتها  والتي  المحكمة  الاصول 

ستقل تراكيبها ومعانيها. فالمحكم هو القليل المتميز بقضيته الم
بمعارفه الذي لا يشبه غيره تركيبا ومعنى ولا يتداخل مع غيره 
المتميز  غير  الكثير  هو  والمتشابه  اصلا،  فيكون  الافادة  في 
ومعنى  تركيبا  لغيره  والمشابه  بمعارفه  المستقل  وغير  بقضيته 
والمتداخل مع غيره في الافادة فيكون فرعا.  فالمحكمات هي 



246 

 

الاصول الام )ام الكتاب( والمتشابهات هي الفروع التفصيلية 
)تفصيل الكتاب(.  وهذا ما يمكن ان نسميه المعنى التفصيلية 
للمتشابه او )تفصيلية المتشابه( وهو احق واصح من )اجمالية 

 المتشابه( المعهودة بل هو المتعين اتساقا ونصا. 

وهكذا القول ف غير اللغة من الاخبار التي أشرنا الى   \م
ومذاهب فيها     القول 

المتكلمين والفقهاء وموضوعاتهم. فان بالمخالطة يعلم منها 
يعلم لا  ما   ضرورة 

ولم يبق بعد هذا الا أن يقال:  كذلك مع عدم المخالطة.
اللغة غاية أين يعلم من خالط أهل  المخالطة لغتهم  ومن 

 على القطع، وهو مع أتم مخالطة انما يحصل على رواية أبي
يوجب  من  هؤلاء  وما ف  وفلان،  وفلان  والاصمعي  زيد 

العلم. أين يعلم  خبره  والجواب عن ذلك أن يقال: ومن 
الظاهرة والامور الشائعة، وان  علما قاطعا الهجرة والغزوات

رواية أبي مخنف  قربت مخالطته لأهل الاخبار. وانما يرجع إلى 
ولم وا البلدان  يعلم  أين  ومن  وفلان.  وفلان  لواقدي 

وانما يرجع الى قول ملاح أو جمال. فاذا قيل:  يشاهدها؟



247 

 

هذه  معينة  متصلة  بأسانيد  رويا  انما  والواقدي  أبو مخنف 
على  بل  عليهم،  الحاصل  العلم  ف  معول  ولا  الحوادث، 

تعيينه. الذي لا يمكن  الواقع  قلنا: مثل ذلك ف  الشائع 
جهة يمكن ى  الاصمعي وأبي زيد. ولو قيل لاحدنا: عين عل 

وطريق ثقتك بأن ف لغة العرب أن الحسام السيف، لم يقدر 
على ذلك كما لا يقدر من قيل له: عين على جهة يمكن 
والامصار.  البلدان   ف 

وقد بينا فيما سلف من الكلام على هذه الفصول أن تعذر 
طريق   تفصيل 

 العلم، هو الامارة على قوته وعدم الريب فيه. 

 

قيل لاحدنا: عين عل  \ت )ولو  جهة يمكن وطريق ى  قوله 
العرب أن الحسام السيف، لم يقدر على  لغة  ثقتك بأن في 
ذلك كما لا يقدر من قيل له: عين على جهة يمكن في البلدان 
والامصار.( غير متسقة. ويبدو وجود سقط، والمناسب )ولو 

جهة يمكن بها العلم بطريقك بأن في ى  قيل لاحدنا: عين عل
لغة العرب أن الحسام السيف، لم يقدر على ذلك كما لا يقدر 



248 

 

من قيل له: عين على جهة يمكن بها العلم بطريقك بالبلدان 
 والامصار.( 

الشواهد  لتكاثر  فهو  اللغوي  بالمعاني  القطع  حصول  واما 
والشياع وليس فقط الاخبار، واستعمال الناس المعلومة كمسلة 
وكمرجع وليس كأمر يخبر عنه، وعدم تخلف ذلك التسالم ولا 
فانه  العلمية  المصادر  راجع  انه  ولو  مطلقا،  معارض  ظهور 

فما   سيجد ذات الكلام وذات الوصف الذي عليه الشياع.
يحقق القطع بجزئيات المعارف الوجدانية كاللغة والجغرافيا وجميع 
ما هو مستقر في الوجدان كالعيان من معارف ومنها المعارف 
الخاصة بالعلوم المنتشرة في المجتمع كمعارف الرياضيات والطب 
العيانية(  التي يعلمها الجميع. هذا )المعارف  العامة  والشريعة 

الراسخة تحقق القطع بها ليس لاجل اخبار والمعلومات العامة و 
الخبراء بها بل لشيوعها وشيوع استعمالها وعدم المعارضة ولا 
ظهور ما يثير الاشكال فيها فتتوحد الفكرة فيها عند عامة 
)الحقائق  هي  وهذه  وعامة  وجدانية  حقيقة  وتصبح  الناس 
الوجدانية( العامة وهي الاصل والاساس الذي ترد اليه باقي 

عارف عند كل انسان. بعبارة اخرى ان المعارف الوجدانية الم
والطبية  والجغرافية  العامة  اللغوية  العامة كالمعارف  العيانية 



249 

 

والدينية بل والاجتماعية العامة تترسخ ليس بالاخبار فقط بل 
بالشياع وشيوع الاستعمال وعدم ظهور معارضة او اشكال 
 فيها والتسالم عليها والاستدلال بها واعتمادها كمرجع معرفي. 

 

وبعد: فلو صرنا الى ما استضعف ف خلال الفصل،   \م
والسنة، قد يكون بما هو غير معلوم  من أن تفسير القرآن

يثمر ذلك  ولا مقطوع عليه أنه من اللغة، لكنه مظنون لم
الاحاد،  أخبار  بقبول  نتعبد  أن  ممتنع  غير  لانه  فسادا، 

الظن ف تفسير حكم قرآن أو سنة، بعد  واستعمال طريق 
باختلاف العبادة فيه،  أن يكون ذلك الحكم مما يجوز القول

اختلافهم ف فيه، بحسب  المكلفين  تكليف  يختلف   وأن 
وهذا انما يسوغ ف التحليل والتحريم الشرعي وما  ظنونهم.

ممتنع غير  بعينه  أشبهه لانه  زيد ف شئ  عبادة  يكون  أن 
التحليل. ولا يسوغ  التحريم بشرط اجتهاده، وعبادة عمرو

ف صفات الله تعالى، وما يجوز عليه وما لا يحوز، لان   ذلك
ذلك مما لا يمكن اختلاف العبادة فيه على وجه ولا سبب. 
وهل استعمال أخبار الاحاد الموجبة للظن ف تفسير أحكام 



250 

 

القرآن أو السنة، الا كتخصيص القرآن أو السنة بأخبار 
واذا كان  الاحاد؟  بأخبار  لهما  أيضا  والنسخ  الاحاد؟ 
التخصيص والنسخ بأخبار الاحاد جائزين عقلا، وأوجب 
أكثر الناس التخصيص بأخبار الاحاد وتوقف عن النسخ، 
فما المانع من تفسير الاحكام بما يرجع الى آحاد الاخبار 

ل اللغة اذا دل الدليل على ذلك. ويمكن أن يتطرق عن أه
الى صحة هذه الطريقة بأن علماء الامة ف سالف وآنف 
سلكوا ذلك من غير توقف عنه فصار اجماعا، وهذا لا 
يوجد مثله ف العمل بأخبار الاحاد ف الشريعة، لانها مسألة 
ف  ذلك  على  الاطباق  حصل  ولو  العلماء.  بين  خلاف 

 لتساوى الامران.  الشريعة أيضا

 

ستجد هنا كلاما قد يبدو يغاير بعض الشيء ما تقدم   \ت
وما اثر عنه رضي الله عنه، بعدم امتنع التعبد بخبر الاحاد في 
الاحكام الشرعية، لكن في الحقيقة هذا من التشابه الظاهري 
يرفض خبر  انه  في  الاشكال  من  الخبراء  عند  يؤد  لم  والذي 

ل الاحاطة بفعل الاحاد في الشرع. ومع انه ليس بمقدور العق



251 

 

الله وهو التعبد والجعل وليس لأحكام العقل مجال في افعال 
افعال، فان النص الصريح منه تعالى في كتابه المنع من العمل 
بالظن. والظن ليس امرا خفيا بل هو واضح وجدانا حينما 
يجوز الانسان الخلاف يتحقق الظن وخبر الاحاد مهما بلغ 

ما فيه، الا ان   من قوة ومن قرينة مصاحبة فانه لا يمنع خلاف 
تبلغ القرينة به القطع كالتواتر والعيانية والعلامة القاطعة. ومن 
هنا فقوله )غير ممتنع أن نتعبد بقبول أخبار الاحاد، واستعمال 

الظن في تفسير حكم قرآن أو سنة، بعد أن يكون ذلك  طريق
القول يجوز  مما  يختلف  الحكم  وأن  فيه،  العبادة  باختلاف 

( هو مجرد  ظنون. فيه، بحسب اختلافهم في  تكليف المكلفين 
فرض ولا ينبغي ان يكون معتقدا، كما ان اختلاف التكليف 
في  الناس  واختلاف  الوجدان.  خلاف  الظنون  باختلاف 
بل من  الشروط  علمهم مع وحدة  ليس من جهة  التكليف 
جهة توفر الشروط وعدمها، والقول بإمكان اختلاف الحكم 

بني باختلاف الظنون غير تام قطعا. والاجتهاد الظني غير الم
المشاكل  الشرعية، وربما احد  للمعرفة  العلم ليس طريق  على 
الاجتهاد   تجويز  هو  الدينية  المعارف  علمية  منها  تعاني  التي 
الظني فيها. وما اتخاذي مذهبين المتكلمين منهجا لتحصيل 



252 

 

المعرفة الشرعية الا لهذا السبب بتجويز الأصوليين الظن، واما 
المتكلمون فيطالبون بالبرهان ومع انهم يختلفون في سعة مجاله 
في الدين الا ان النص صريح انه يشمل جميع المعارف الدينة 
ولا يختص باصول الدين اي المعارف الدينية الكبرى التي يبنى 

 عليها غيرها. 

وبخصوص القرآن، فانه لا يخصص ولا يقيد ولا ينسخ بالسنة 
القطعية لانه فرعه بل هي تطبيق له وليس لها الحكم عليه باي 
شكل، واما الاحاديث الظنية )اخبار الاحاد( فالأمر اوضح 
القرآن. بل لا  او تنسخ  تقيد  او  بانها لا يمكن ان تخصص 

ان دلالة   للنقاش. وحجة  ان يكون موضوعا  القطعي يصح 
ظنية فيجوز ان تحكم عليها دلالة الظني باطلة، فلا دلالة لظني 
لا قطعية ولا ظنية لانه ليس علما ولا يثبت شيئا، واما دلالة 
القطعي فهي قطعية بالقدر المتسق فان كان تفصيلا متسقا او 
واما  بغيره.  عليه  الحكم  يمكن  ولا  الحجة  فهو  متسقا  اجمالا 

ض فصحيح لكن يحتاج الى علم حكم القرآن بعضه على بع 
قطعي واضح وليس مجرد ظن بمثل تلك الحكومة، بمعنى ان 
الظاهر القرآني المتسق سواء بتفصيل او اجمال لا يمكن الخروج 
عنه وتركه الا بعلم قطعي واضح ان آية اخر حكامة عليه واما 



253 

 

عدا ذلك فلا يجوز مطلقا. واوضح من ذلك عدم اعتبار فهم 
العلماء ولا اجماعهم على الدلالة القرآنية بعد ان كان الظاهر 
متسقا، فاذا تحقق اتساق الظاهر بشكل واضح لا لبس فيه 
المخالف  اجماعهم  ولا  العلماء  بفهم  يحتج  ولا  ينظر  فانه لا 

 لذلك الظاهر. 

الامر كذلك وهو من  فليس  اللغوي  بقول  القرآن  بيان  واما 
لغوي،  نص  لانه  باللغة،  يفهم  القرآن  بل  الظاهري  التشابه 
واللغة حقيقة ومعرفة وجدانية وليست قول لغوي، والامر في 
الالفاظ والمعاني الراسخة المشتهرة واضح، واما المعاني والالفاظ 

ثيرة في علم اللغة وفي علم غير المنتشرة، فانه لا بد من قرائن ك
التفسير على صحة اعتماد ذلك المعنى غير المشتهر ولا يقر 
ولا يكون حقيقة معرفية الا اذا اوجب القطع. والا في حال 
عدم القطع يصار الى الاعتماد السكوني والذي يشترط فيه 
العجز العلمي عند المتعلم والاخذ والمنهجية القطعية عند العالم 

لاتساق في قول الخبير ومعرفته في المسألة، الاخلال الخبير وا
)العجز الثلاثة  الشروط  هذه  من  شرط   \ القطعي\باي 

ولو  عليه  والاعتماد  الخبير  بقول  الاخذ  يصح  الاتساق( لا 
عمليا سكونيا، وهذه الشروط الثلاثة للعمل بقول الخبير لغويا 



254 

 

كان او غيره يمكن ان نسميها )شروط الاعتماد السكوني(.  
ولا ريب ان الاجماع يزيل الريب لكن ان كان القول المشهور 
ناتجا عن اجتهاد ظني او كان غير متسق لم يجز الاخذ به، 
العارضي  القطعي )المجتهد  العارضي  اذا خالف الخبير  لذلك 

ور بل وان القطعي( المشهور وجب الاخذ بقوله وترك المشه
 كان الخلاف اجماعا. 

ولا بد من القول ان امور الشريعة جنسان علم وعمل، والعلم 
مصدره  خارجي  وعلم  النص  مصدره  تشريعي  علم  علمان 
الخارج والامور الحياتي ولذلك فالعمل قسمان عمل في علم 
تشريعي، وعمل في علم خارجي )مصدر الخارج الحياتي(، فاما 
القطع  من  بد  فلا  والخارجي(  )التشريعي  بقسميه  العلم 
لاستحالة تحقق العلم بغيره. فلا يجوز العمل بالظن هنا. واما 
العمل، فان كان عملا تشريعيا )عمل في علم تشريعي( فلا 
بد من العلم ولا يجوز الظن، واما ان كان عملا خارجيا )عمل 

 -مع العجز العلمي   –في علم تشريعي خارجي حياتي( فيجوز  
مة سواء في اعتماد  العمل بالاعتماد السكوني بالشروط المتقد

الخبير  غير  والمخبر  مجاله،  حسب  غيره كل  او  الخبير  خبر 
كالزوجة والشاهدين فانه لا بد من الاتساق وان يكون خبره 



255 

 

معتمدا على القطع وليس الظن. ومن هنا فالحالة الوحيدة التي 
يجوز اعتماد الظن هي حالة )العمل الخارجي( بالعمل في امر 
)العلم  من  الاخرى  الحالات  واما  حياتي،  خارجي  وعلم 
التشريعي والعلم الخارجي الحياتي والعمل التشريعي تجاه امر او  

بيان ليس تخصيصا علم تشريعي( فلا بد من القطع. وهذا ال
واستحداثا شرعيا بل هو حقيقة وجدان العقلاء وعرفهم. ان 
تبين هذه الحقيقة يجيب على تساؤل كبير وتشابه ظاهري قوي 
 ربما دفع الكثيرين الى تجويز اعتماد الظن في المعارف الشرعية.

 

 

 

 

 

 



256 

 

 

 

 

الفصل التاسع ]اثبات حجية خبر الواحد من طريق اللطف 
 والجواب عنه[ 

 
 

 

 

 

 

 



257 

 

الذي    \س المعجز  يد اذا كان  على  تعالى  الله  يظهره 
فيما يؤديه عنه، لانه قائم مقام   الرسول، يدل على صدقه 

عصمته  على  يدل  الذي  وكان  بالقول،   التصديق 
تمام الغرض ببعثته، وهو أن يكون من بعث اليهم أقرب الى 

منه قولنا   القبول  على  ذلك  وبنينا  قوله.  الى  والسكون 
باللطف ووجوبه، وأن ما يكون المكلف معه أقرب الى فعل 
ما كلفه ف الوجوب كالتمكين، لا فرق ف القبح بين المنع  
بما يتمكن به من الفعل، وبين المنع مما يكون معه أقرب الى 
فعله. واذا ثبت هذا ولم يسع ف الحكمة وحسن التدبير أن 

فيكون ممن يبع ليس بمعصوم،  من  الى خلقه  تعالى  ث الله 
ألا  ويجوز  حمله  ما  يؤدي  أن  متى كان يجوز  لكنه  يؤديه،   

صادقا فيما يؤديه وطريقا الى العلم بصحته، لمكان المعجز 
الظاهر على يده، فما الذي يسوغ ذلك ف حكمة الرسول 
وحسن تدبيره، حتى ينفذ الى من بعد عنه ولم يشاهد، من 
ليس بمعصوم يخبرهم عنه ويدعوهم الى الله تعالى، والى قبول 

الرسول. يؤدي ذلك وألا   ما تضمنه خبره عن  أن  ويجوز 
لتواترهم،  العلم  الى  طريقا  أدوا كانوا  متى  لكنهم  يؤديه، 
يلزم من ازاحة عللهم وقطع  وتكليف الكل متساو، وما 



258 

 

عذرهم متماثل. فان قلنا: ان الرسول اذا كان مبعوثا الى 
الجميع، وكان من وراء من يبعثه مراعيا له ومتداركا لما يقع 
منه من الخلل والتفريط، كان ف الحكم بخبر الكل داعيا لهم 
أن  لقائل  ان  وان لم يشاهدوه ويشافهوه بالخبر والدعاء. 

كل والههم ومن يقول مثل ذلك ف الله تعالى، لانه رب ال
ينفذه اليهم يراعيهم، ويتدارك ما يقع فيه الخلل والتفريط  
منهم، فهو ف حكم المخبر للكل والداعي اليهم، وان لم 
يشاهدوه ويشافههم بالخبر والدعاء. هذا ان كان ما ذكرناه 
من عصمة الداعي مما يقتضي العقول عموم كونه لطفا ف 

مم ان كان  فأما  المكلفين.  سائر  فيه، حق  حالهم  يختلف  ا 
فيكون منهم من دعاء المعصوم وخبره يكون معه أقرب الى 
المعصوم  وقبوله  دعائه  ف  يتساوى  من  ومنهم  القبول، 
وغيره، لم يكن الى وجوب عصمة الرسول طريق ف العقل، 
بها  العلم  يقف  حالها،  يختلف  التي  الالطاف  وكان كسائر 

نا بين الرسول، على السمع، وهذا مما لا نقوله. وان سوي
وبين من ينفذ من قبله الى من بعد عنه ف العصمة، وصرنا 
فما  يقول:  أن  له  أصحابنا كان  بعض  عن  يحكى  ما  الى 
الطريق الذي يعلم به من ينفذون اليهم عصمتهم؟  فان 



259 

 

عصمتهم  وجوب  الى  أضفتم  حسب،  بالمعجزات  قلتم 
بالتواتر  قلتم  وان  أيديهم.  على  المعجزات  وجوب ظهور 
عاد السؤال المتقدم عليكم، وقيل لكم لو ساغ وحسن )ف 
امر( واحد أن تزاح علة المكلفين فيه بمن يجوز أن يخبر به، 
لساغ  معصوم،  غير  وهو  اليه  ويدعو  به  يخبر  ألا  ويجوز 

 ائر الامور. وحسن ف س

قوله )وكان الذي يدل على عصمته تمام الغرض ببعثته،   \ت
وهو أن يكون من بعث اليهم أقرب الى القبول منه والسكون 
الى قوله. وبنينا ذلك على قولنا باللطف ووجوبه(. هذا الكلام 
مبني على اجراء احكام العقل على افعاله تعالى وهو ممنوع، 

فلا دليل على ان   وبعد هذا لا يكون اللطف مقتضيا لما ذكر، 
الى  اقرب  يكون  ان  لانه يجب  عصمة  يقتضي  الغرض  تمام 
القبول والسكون اليه، كما انه اصلا لا دليل ان اللطف يوجب 
ذلك. وما هو معلوم ان الله يرسل النبي برسالة عليه ان يؤديها، 
والرسالة والبعث من امر الله تعالى وليس للعقل الحكم انه يجب 

ل ما ارسل به، فلربما يكون وجوب الاداء ان يؤدي الرسول ك
مشروط بالاداء، اي ان ما يؤدي النبي لا يكون واجبا اداؤه 
انه جائز،  الا بعد ان يؤدي، وهذا الشرط غير عقلائي الا 



260 

 

ويكون ما لا يؤديه النبي ولا سبيل الى معرفته من غير يعلم انه 
معرفة  الى  لنا  سبيل  لا  انه  تاملنا  ولو  اداؤه.  واجبا  يكن  لم 
وجوب ما اداه النبي لنا هو انه اداه لنا، فانه لا دليل على ان 
امر يمنع من  فلربما حصل  يؤدي كل ما حمل  ان  النبي يجب 

لامر يجري على الملك. وهذا الاداء، فلا يكون وجوب وهذا ا
الحالة التي لا يكون فيها الاداء واجبا الا بعد ادائه يمكن ان 
نسميها الشرط المتأخر، ومن هنا يتبين ان الشرط المتأخر قد 
 يكون ارضيا من في فعل النبي او يكون سماويا في فعل الملك.

قوله )كان في الحكم بخبر الكل داعيا لهم وان لم يشاهدوه( 
غير متسق والظاهر انه )كان في حكم المخبر للكل داعيا لهم 

 وان لم يشاهدوه( بشهادة الجملة التالية. 

( علة قوله  تزاح  أن  واحدا  فزائر  وحسن  ساغ  لو  لكم  وقيل 
المكلفين فيه بمن يجوز أن يخبر به، ويجوز ألا يخبر به ويدعو 
الامور.(  سائر  في  وحسن  لساغ  معصوم،  غير  وهو  اليه 
التصحيف في كلمة )فزائر( واضح والظاهر انها )في امر( لذلك 

 اثبتها بالمتن بين قوسين ولم اثبت الاصل. 



261 

 

وخلاصة الاشكال انه سواء قلنا ان المؤدي عن النبي يجب ان 
يكون معصوما مثله او لا يجب فانه ينتهي الى ان اداء الغرض 
وازالة علة المكلفين لا يشترط فيها المشاهدة والتواتر، فتجوز 

 بخبر الواحد. 

ينقطع وكان له أن يقول لنا: أين المعصومون الذين    \س
ف عصرنا هذا ف كل بلد وناحية، حتى   بهم عذر المكلفين

يحسن ادامة تكليفهم. فان قلنا: لم نؤت ف ذلك الا من 
قبل نفوسنا ومن سوء اختيارنا، ولا نعلم من مغيب أحوالنا. 
تزاح عنكم لاجل سوء  أن  اذا حسن  يقول:  أن  له  كان 
اختياركم، وما ذكرتموه من أحوالكم بما لو بدأ به، أو فعل 

من جهتكم، لكان قبيحا منافيا للحكمة مع ارتفاع ذلك  
وحسن التدبير، فلم لا يجوز ف بعض أمم الانبياء مثل ما 
تعالى  منه  فيحسن  أحوالكم؟  من  علم  أو  منكم،  حصل 
لاجل ذلك أن يرسل اليهم من يجوز أن يبلغ ويجوز أن لا 
 يبلغ معصوما، ولو بدأ بذلك أو فقد ما حصل منهم وعلم 

القبح.   أن من حالهم  أنكرتم  ما  يقول:  أن  أيضا  له  وكان 
تحسن إزاحة علتكم الآن، لمكان ما ذكرتموه من أنكم أتيتم 



262 

 

فيه من قبل نفوسكم وسوء اختياركم، بالروايات عمن تقدم  
التكليف  بدوام  لعلمنا  عصركم،  إمام  وعن  أئمتكم  عن 
علينا، وفقدنا لقوم معصوم يشافهنا، فيوسط بيننا وبين إمام  

التواتر وظواهر القرآن   عصرنا ومن تقدم من أئمتنا، وفقد
ف كل ما يلزمنا ويجب علينا. وإذا ثبت بذلك لم يبق بعده 

 .إلا الروايات المتداولة بيننا

قوله )وفقدنا لقوم معصوم يشافهنا( غير متسق. والظاهر   \ت
انه )وفقدنا لقول معصوم يشافهنا(. ونهاية الاشكال انه بعلمنا 
بدوام التكليف وعدم المشاهدة وعدم كفاية المتواتر فلا بد من 

فيما سبق   بينت  للروايات.  وقد  الشرعية اللجوء  المعرفة  ان 
متقومة بالعلم فلا تقبل البدل الظني ولو اضطرارا، فاذا فقد 
الدليل العلمي الخاص رجع الى الدليل العلم العام والاصل. 
ولا تخلو مسألة من حكم بدليل شرعي علمي، فان لم يكن 
خاصا فهو دليل علمي عام. وبعبارة ثانية ان المعارف القطعية 

يرة المتواترة تستوعب جميع المسائل الكائنة بظواهر القرآن والس
تكون ولا توجد مسألة حصلت او ستحصل الا وفيها والتي س

حكم مستند الى دليل قطعي من الكتاب والسيرة القطعية فلا 
 يكون داع ولا مجال للعمل باخبار الاحاد ونحوها من ظنون. 



263 

 

الكلام على ذلك: اعلم أنه تعالى إذا علم أن ف مقدور   \م
عباده أفعالا، متى وجدت، وقعت منهم أفعال واجبة ف 
العقل، ومتى لم يفعلوها لم تقع منهم تلك الأفعال الواجبة، 
فلا بد من إعلامهم بذلك ليفعلوه، لأن ما لا يقع الواجب 

وكذلك إذا علم من جملة   .معه يجب ف العقل كوجوبهإلا  
مقدوراتهم ما إذا وقع منهم وجدت أفعال قبيحة من جهتهم 
لا توجد متى لم يقع ما ذكرناه فلا بد من إشعارهم بذلك، 
لأن ما يقع القبيح عنده، ولولاه لم يقع لا يكون إلا قبيحا، 

 .ويجب اجتنابه والامتناع منه

يقع  لا  ما  صفة  بعقولهم  يعرفون  لا  المكلفون  وإذا كان 
الواجب أو القبيح عنده والتمييز بينه وبين غيره، فواجب 
أن  والنفع  للثواب  المعرض  لهم  المكلف  تعالى  الله  على 
عللهم  ويزيح  يمسكهم  أن  يجب  ذكرناه، كما  بما  يعلمهم 

 .بالأسباب وغيرها

ذكرت مرارا ان العقل غير محيط بافعال الله تعالى وارادته   \ت
وحكمته لانها غيب ومن اللامعقول الذي لا يستطيع العقل 
احكاما على  ان يجري  للعقل  لذلك لا يمكن  به،  الاحاطة 



264 

 

عن  الناتج  العقلي  الجواز  وعدم  والوجوب  تعالى،  افعال الله 
معارف محيطة بالمخلوقين لا يمكن اجراؤها على الخالق وافعاله، 
والعقل عاجز فعلا ان اصدار اي حكم بخصوص افعاله تعالى 
وارادته وحكمته. كما انه تحديد ما يجب وما لا يجب على 

فض الواقعية  الى  يفتقر  تعالى  النص افعال الله  مخالفته  لا عن 
والوجدان. التكليف يكون للفعل المعين خاصة، فان توقف 
على شيء اتى به لاجل المكلف به، ويمكن العلم به وانه مما 
لا  وهذا  التكويني  الطبيعي  هو  الاول  بطريقين  عليه  يتوقف 
يحتاج الى نص والثاني الاعتباري الوضعي، والعلم بالاعتباريات 

ف العرفي الوجدانية ولا يحتاج الى نص، او اما ان يكون بالمعار 
انه لا يتبين ذلك بها فيحتاج الى نص. ولان الشريعة هي معرفة 
الشرعية  المعارف  فان  مزيدا  او  غريبا  امرا  وليست  انسانية 
جميعها امور انسانية وجدانية وعرفية وانما يكون خفاء عرفية 

نسانية بعض الاعتباريات فيها لاجل عدم تكامل التجربة الا
لعلم  بتجربته  انسان  تكامل  او  تكاملت  الانسانية  ان  ولو 
ارشادا  النص  وكان  نص  دون  من  وكبيرها  صغيرها  الشريعة 
وتقريرا وتأكيدا وليس تأسيسا واستحداثا وهذه هي )انسانية 
الشريعة( و )وجدانية الشريعة(، ولا اعني بذلك ان الشريعة 



265 

 

كلها عرفية وان ما لا يجده العرف ليس شرعيا بل اقول ان 
العرف البشري المتولد من التجربة الانسانية الحقيقة والوجدان 
الانساني الصريح فانها تشتمل على المعارف الشرعية، ويجوز 
مع  متوافق  غير  ومحرف  ومشوش  ملوث  عرف  يوجد  ان 

 الشريعة.  

 

وإذا لم يجز أن يعلمهم ذلك باضطرار، لأنه لا يمتنع أن   \م
العلم  يكون  بأن  لنا،  مصلحة  الأفعال  هذه  يتعلق كون 

 .بصفاتها يرجع إلى اختيارنا، كما نقوله ف المعرفة بالله تعالى
وأن كونها لطفا موقوف على أفعالنا، ولا تقوم الضرورة مقام 

بذلك يعلمهم  من  إرسال  بد من وجوب  فلا   .الاختيار، 
ولهذا نقول: إن بعثة الرسول من كان فرض بها ما ذكرنا، 
المرسل  يكون  أن  من  بد  ولا  لحسنها،  تابع  وجوبها  فإن 
لتعريف هذه المصالح ممن يعلم من حاله أن يؤدي ما حمله 
من الرسالة، لأن إزاحة العلة كما أوجب الإرسال التعريف 

ثته لا يؤدي ألا ترى أن بع   .فهو موجب للعلم بأنه يؤدي 
العلم  تفويت  ف  البعثة  العلة، كترك  إزاحة  ارتفاع  ف 



266 

 

لأن  عبث،  يؤدي  لا  من  إرسال  فإن  وأيضا  بالمصالح. 
وإنما نقول على المذهب   .الغرض ف البعثة الأداء والتعريف

الصحيح لا بد من أن يكون الرسول ف الأداء يخصه على 
طريق التبع، لأن الغرض المقصود هو الأول. وإنما أوجبنا 
شيئا يرجع إلى الرسول، لفساد أن يجب عليه ما لا وجود 

وإذا لم   .لوجوبه، ولا يجوز أن يجب على زيد مصالح عمرو
يتم الغرض المقصود ف الإرسال كان عبثا، ولا يجري ذلك 
مجرى تكليف الله تعالى من علم أنه يكفر، لأن الغرض ف 
التكليف هو التعريض لاستحقاق الثواب، لا الوصول إليه 
بالتكليف قد حصل الغرض. وليس كذلك تكليف النبوة، 

الغرض فيها هو إعلام المكلفين مصالحهم وما لا يتم   لأن
فإن قيل: جوزوا أن يكون ف معلومه تعالى   .تكليفهم إلا به

أن كل من أرسله لا يؤدي ما حمله من التعريف الذي أشرتم 
فإن قلتم: لا بد أن يكون ف معلومه أن يؤدي. قيل:   .إليه

ومن أين أنه لا بد من ذلك؟ وما الدليل عليه؟ قلنا: يمتنع 
فرضا وتقديرا أن يكون ف معلومه تعالى، أن كل من بعثه 
ف  من كان  ذلك  لكن  عنه،  يؤدي  لا  المصالح  لتعريف 
المعلوم، مضافا إلى علمه. بمصالح وبمفاسد من جملة أفعال 



267 

 

العباد، قبح تكليفهم العقلي ووجب إسقاطه عنهم، لأنه 
قبيح أن يكلفهم ولا يزيح عللهم، وإذا كان طريق إزاحة 

فإن قيل: ألا جاز تكليفهم   .العلة مسدودا قبح التكليف
قلنا: الفرق   .وجرى مجرى حسن تكليف من لا لطف له

بين الأمرين، أن من لا لطف له قد أزيحت علته، ولم يذخر 
عنه شئ به يتم تمكنه. ومن لم يطلع على مصالحه ومفاسده 
لم تزح علته، وفاتته مصلحته يرجع لا يتعلق به، ولا صنع 

وإذا صحت هذه الجملة ووجب الإرسال على ما   .له فيه
ذكرناه، فلا بد أيضا مما لا يتم ف الغرض ف الإرسال إلا 
به، وهو الدلالة على صدق الرسول فيما يؤديه، لأن قوله 
الذي  الوجه  العلم بما تحمله، إلا من  لا يكون طريقا إلى 

ولهذا قلنا إنه لا بد من اظهار المعجز على يديه،   .ذكرناه
ليكون جاريا مجرى تصديقه تعالى له ف دعواه عليه بالقبول، 

لوجب   نطقا  لو صدقه  قبح كما  يكون صادقا، وإلا  أن 
فعلا صدقه  إذا  وكذلك  الرسول   .التصديق،  وإذا كان 

منه  بالمشافهة  يسمعوا  أن  يصح  بأعيانهم  قوم  إلى  مبعوثا 
أداه، ولم تتعلق الرسالة بمن بعد ونأى ف أطراف البلاد، 
ولا بمن نأى من الأخلاف، لم يجب سوى الأداء إليهم، ولم 



268 

 

غيرهم إلى  أداء  بهم   .يتعلق 
وإن كانت الرسالة إلى من غاب وشهد وبعد وقرب ومن 
وجد ومن سيوجد، فلا بد من أن يكون المؤدي عن الرسول 
إلى من بعد ف أطراف البلاد، ومن لعله يوجد من الأعقاب 

إنا لو جوزنا على ما ذكرناه   .من المعلوم من حاله أنه يؤدي 
ألا يؤدي لم يكن الله تعالى مزيحا لعلة من بعدت داره من 
وأن  الرسول،  بعثه  فيما  بمصالحهم  الاعلام  ف  المكلفين 
يكون المعلوم أنه يؤدي يوجب أيضا أن يكون من المعلوم  
وقوع الأداء الذي ذكرناه، لأنه لا فرق بين الأمرين فيما  

 .يقتضيه التكليف

 

بينت ان العقل لا يمكنه ان يحكم على افعال الله وجوبا   \ت
او منعا فلا يمكن له ان يقول بوجوب او عدم جواز اي حكم. 
كما ان هنا مسكوت عنه فانه رتب وجوب ارسال نبي على 
عدم جوازا لعلم الاضطراري، والذي رتبه على امور جائزة. 

بل الصحيح وهذا غير تام، فان الجواز لا يؤدي الى اللزوم،  
في  ولطف  مصلحة  عن  الاضطرار كشفت  عدم  قطعية 



269 

 

العالم والكون  القول ان  الاختيار والاستجابة. وهكذا يصح 
والبشر قائمون على الرحمة واللطف وكل حالة من احوالهم هي 
في اقصى درجات الصلاح واللطف والمصلحة وان كانت حاله 
وقيمته متسافلة وقبيحة وغير مرضية، لكن من جهة فعله تعالى 

وهذا هو المعنى  بهم فهذا هو افضل ما يمكن ان يكونوا عليه.
العميق للطفه تعالى بان العالم والمخلوقات والبشر هو في افضل 
واستعدادهم  بافعالهم  عليها  يكونوا  ان  يمكن  حالة 
واستحقاقهم. نعم هو يمكن ان يكونوا افضل لو انهم غيروا من 
افعالهم وانفسهم لكن وفق ما قدموه وفعلوه واستحقوه فانهم 

ل ان  بمعنى  حالة.  افضل  والقدرة في  والحال  والجزاء  لعطاء 
درجات والله تعالى يعطي خلقها اعلاها وفق سعيهم وعملهم 
واستحقاقهم. فالشرير الموغل في الشر لولا لطف الله به لكان 

 في درجة اسوء وابشع من الشر.

واسطة؟     دون  مباشرة  يعلمنا  لم  لماذا  الاوضح  السؤال  لكن 
والجواب الصحيح ان العقل لا يحيط بحكمة الله وانه لا بد من 
الرجوع الى النص، ومثله لماذا لم يهدنا جميعا؟ والجواب يكون 
في النص ايضا، وقد بين النص ان الحكمة في تبليغنا عن طريق 

ع. وليس للعقل حكم في النبي والحكمة في عدم هداية الجمي



270 

 

الرحمة  اصول  ان  محله  في  بينت  لكن  وحكمته.  الله  افعال 
واللطف والرأفة ان الكون قائم على اصلح الاحوال وان كل 
هو محقق  انسان  فكل  الاحوال  اصلح  على  قائم  فيه  كائن 
لأفضل ما يمكن بالنسبة لاستحقاقه واستعداده وما فعل وما 
كسب، بمعنى ان عدم هداية الشخص هو بسب مانع فردي 

صي صنعه الانسان وليس بسبب امور مفروضة عليه لا شخ
 قبل ان يوجد ولا بعد ان يوجد.

ولا بد من أن يكون المرسل لتعريف هذه المصالح واما قوله )
ممن يعلم من حاله أن يؤدي ما حمله من الرسالة( فان العقل 
غير قادر على الإحاطة بحكمة الله وامره، فليس من )لا بدية( 
ولا وجوب يستطيع العقل ان يحكم به.  بل حتى على قول 

ء ما من جوز اجراء حكم العقل على حكمة الله وامره فان أدا
يقتضي  لا  انه  الا  تام  فهو  بتمامه  به  الرسول  المرسل  ارسل 
عصمة الرسول من الخطأ، اذ يجوز ان يؤدي بتمامه مع وقوع 
يؤدي من دون  انه  اراد  اذا  واما  والتصحيح.  والسهو  الخطأ 
خطأ او سهو مع التصحيح فان العقل لا يوجب ذلك. اذ 

الرسالة تامة ولا أداء  يوجب عدم الخطأ بها.   العقل يوجب 
فهذا الدليل على العصمة غير تام. وكما انه لا تجب العصمة 



271 

 

في النبي من هذا الوجه لا تجب في رسول الرسول من باب 
 أولى وأوضح. وهناك وجوه أخرى استدل بها للعصمة. 

 

إلى   \م الرسول  عن  المؤدي  يكون  أن  جوزوا  قيل:  فإن 
أخل بالأداء  يؤدي، ومتى  أن لا  البلاد ممن يجوز  أطراف 

قلنا:   .تلاقاه الرسول: إما بنفسه، أو بمؤد يقع منه الأداء
ف  علتهم  أزيحت  ما  المكلفون  يكون  أن  يوجب  هذا 
التكليف طول المدة التي فاتهم فيها هذا الاعلام، ويقتضي 

فإن قيل:   .أن يكون تكليفهم النبي ف تلك الأحوال قبيحا
صدع  بين  المتراخي  الزمان  ف  ذلك  يلزمكم  لا  وكيف 
الرسول بالرسالة، وبين وصول الأداء إلى من نأى ف البلاد 

قلنا: أول ما نقوله أنه لا يجوز أن تكون أحوال    .البعيدة
أو  مصلحة  هو  يكون  فيما  والغرب  الشرق  ف  المكلفين 

ذلك مفسد ف  استووا  لو  لأنهم  متساوية،  أفعالهم  من  ة 
لوجب إعلام الجميع بصفات هذه الأفعال ف حال واحدة، 
يكون  حتى  البلاد  بعدد  رسل كثيرين  إرسال  يجب  وكان 

وإذا وجد الرسول واحدا، وذكر أن   .الأداء ف وقت واحد



272 

 

شريعته تلزم القريب والبعيد، فلا بد من أن يعلم أن أحوالهم 
من  عليها  نبه  التي  الصفات  أن  على  تترتب  المصالح  ف 
أفعاله متعجلة، ومن كان بعيد الدار وف بعد فبحسب بعده 

وصول الأداء إليه، ومن كان شاحط الدار   ومسافة إمكان 
وهذا غير ممتنع ف التقدير، لأنه كما كانت    .فبحسب ذلك

هذه المصالح تختلف بالأزمان وف الأشخاص، ويجب منها 
ف وقت ما لم يكن واجبا قبله، وتتغير أحوالها أيضا حتى 
يدخل النسخ فيها بحسب تغيرها، جاز أن يتنزل الأمر ف 

وليس لأحد أن يقول:   .المبعوث إليهم الرسول الذي ذكرناه
الشرع  ف  والقريب  البعيد  مصلحة  يكون  أن  جوزوا 
متساوية، ولكن البعيد إنما تكون تلك الأفعال له مصلحة، 
إذا أديت إليه واطلع عليها، فلا يجب ما ذكرتموه. وذلك 
أن وجوب الواجب منفصل من الاعلام بوجوبه، وبالإعلام 

ما   يصير  الاعلام لا  يتناول  وإنما  واجبا،  بواجب  ليس 
والأداء الاطلاع على وجوب أفعال هي ف نفسها واجبة 

الاطلاع هذا  غير  بأن   .من  القول  يوجب  هذا  أن  على 
أو  واجبة  الأفعال  هذه  لما كانت  أبدا  يكن  لم  لو  الأداء 

ذلك علمنا خلاف  أبدا، وقد  أن   .قبيحة  أيضا  ويوجب 



273 

 

يكون المؤدون لهذه الشرائع لا يخبرون بوجوبها، لأن الخبر 
ويوجب   .بذلك قبل الوجوب الذي يكون بعد الأداء كذب

أيضا أن لا يلزم أداء هؤلاء المؤدين ولا الرسول صلى الله 
   .عليه وآله التحيل. وكل هذا ظاهر الفساد

لا ريب في جواز ان يكون الرسول من لا يؤدي، وليس   \ت
في ذلك قبح على المرسل، والغرض يكون من قبل المخلوق 
يحسب الاستطاعة اما من قبل الخالق بحكمته التي لا يحيط 
فهو معذور مع عدم  علم  المكلف  فات  ما  واذا  العقل.  بها 

ن التقصير، والمبلغ أيضا معذر ان بذل ما يستطيع، سواء كا 
للمرسل  بالنسبة  أوضح  والامر  رسوله.  ام  المخلوق  المرسل 

 الخالق، فان حكمته أوسع من ان يحيط بها العقل. 

ومن هنا يتبين ما في قوله )لو استووا في ذلك لوجب إعلام 
الجميع بصفات هذه الأفعال في حال واحدة( فان ذلك يصح 
من باب تحكيم العقل في أفعال الله وقياس فعل الخالق بفعل 
الى  يرجع  وهو  سبق  فيما  ابطلناه  المنهج  وهذا  المخلوق، 

فقولهم ان الله   التحسين والتقبيح العقليين اصل العدل المعتزلي، 
عادل أي بحكم العقل على فعله تعالى، والعبارة وان كانت 



274 

 

تعالى  افعاله  في  العقل  هو تحكيم  فيها  الخلل  ان  الا  جذابة 
لقوانين  وافعاله كلها  وارادته  وعلمه  تعالى  حكمته  وإخضاع 
العقل ومدركاته، بينما الواقع ان العقل قاصر جدا وعاجز عن 
ذلك. وهذا مما لا يمكن قبوله وان كان بين المتكلمين منتشرا، 

و ما اسميه )لا عقلانية فهكذا تحكيم مخالف للعدل والعقل وه
اصل العدل( و)لا عدلية اصل العدل( وهو مخالف للحكمة 
أيضا )لا حكمة العدلية(. ويدل على )بطلان اصل العدل( 
في  العقل  تحكيم  رفض  يعني  لا  وهذا  العدلية(.  و)بطلان 
الشريعة، لكن ما هو مرفوض تحكيم العقل في أفعال الله وارادته 

 وحكمته. 

وبعبارة مختصرة؛ تحكيم العقل في افعاله تعالى وإخضاع حكمته 
العقل  لقصور  للعدل والحكمة  العقل مخالف  لقوانين  وارادته 
و)لا  العدل(  اصل  عقلانية  )لا  الى  يشير  وهذا  ذلك،  عن 
العدل(  اصل  )بطلان  على  ويدل  العدل(  اصل  عدلية 

 و)بطلان العدلية(. 

ومن هنا يتبين ان اللطف صفة وصف الله بها نفسه ولا علم 
لنا ولا حكم فيها الا ما بين، واما العقل فعاجز عن القول 



275 

 

عليه،  الحكم  ولا  تفصيله  ولا  تعالى  عليه  اللطف  بوجوب 
فمبتحث اللطف والعدل ونحوها مما اوجبها البشر على الله من 
الباطل الواضح الذي يجب تركه، ونقول الله لطيف عادل كما 
قال وكما حكم وكما فعل ولا نعلم الا ما علمنا الله عن نفسه، 
وعقولنا قاصرة عن العلم بوجوب شيء على الله او عدم جواز 
شيء عليه الا ما بين وفصل هو، بل لا يصح ان نستعمل 

على   التي كتبها الله  والفروض  الالزام  ونقولها صفات  نفسها 
كمعرفة وصفية نصف بها الله في كلامنا عنه بل نقول انه تعالى 
تناول  العقل عن  بعجز  الاعتراف  نفسه في كتابه.  قال عن 
اول  بها  احاطته  وعدم  وصفاته  وارادته  وحكمته  الله  أفعال 
لانها  الفقه،  واصول  بل  الكلام،  علم  تصحيح  نحو  خطوة 

ليف الله لعباده. ويمكن تتحدث عن قوانين وحكمة وارادة تك
 ان نسمي هذه الدعوة بدعوة )تصحيح علم الكلام(. 

وفي     بالأزمان  تختلف  المصالح  هذه  )كما كانت  قوله 
الأشخاص، ويجب منها في وقت ما لم يكن واجبا قبله، وتتغير 
أحوالها أيضا حتى يدخل النسخ فيها بحسب تغيرها( ففيه ان 
النسخ لغة هو تكرار وليس ابطال وتغيير فلا توجد مناسبة 

ية لا تغير ولا لاستعماله في المعنى المشهور، والمعارف الاعتقاد



276 

 

تبطل، واما المعارف العملية، فما كان بالقرآن فلا مجال لتغييره 
وابطاله وتبديله لانه كتاب عزيز ومحفوظ، ولا يمكن ابدا تصور 
اجمال الوصف. سواء ما يسمى نسخ التلاوة أي ازالتها من 
المصح او ما يسمى نسخ الحكم أي ابطال حكم اية مع بقاء 

والايات   النص.  خلاف  لانها  تدل التلاوة  لا  بها  المستدل 
حقيقة والنسخ هو التكرار والاستنساخ كذلك وليس الرفع او 
الابطال. واما تغيير العمل السني )بالسيرة( فهو تطبيق النبي 
والوصي وهما بشر وليس خصائصه كالقرآن كلام الله، والوحي 
أنواع وهو فعل الله والنص يمنع التبديل والتغيير فيكون )النسخ( 

 ل الحكم ظن. بمعنى ابطا

قوله )على أن هذا يوجب القول بأن الأداء لو لم يكن أبدا لما 
كانت هذه الأفعال واجبة أو قبيحة أبدا،( قد بينت في محله 
ان قيم الأفعال الاعتبارية أمور تواضعية ووصفية وليست شيئية  
ولذلك  للصفات،  الانعكاسي  الفهم  على  الا  الأشياء  في 

قبيح ويمكن   ان يكون  نفسه ممكن  ان يكون حسنا فالفعل 
بحسب وضعه، والافعال في نظام معين حسنة وقبيحة ضمن 
التواضع النظامي، وليس في نفس الأشياء، ولا يقال ان الظلم 
ظلم في أي فهم ونظام، وذلك لان الشرع نظام وجداني فلا 



277 

 

يخرج عن عموماته ولا تخصيص ولا استحداث، فما هو قبيح 
وجدانا قبيح شرعا وما هو حسن وجدانا حسن شرعا أي في 
عالم المعقول والاحاطة العقلي وليس فينا لا يحيط به العقل. 
لكن هذه الصفات اعتبارية في الوجدان والعرف والشرع وليس 

ئدة، وهذا لها حقيقة شيئية، فالصفات ليست أمورا شيئيا زا
ينهي الجدل حول زائدة الصفة، والمعنى الذي للصفة  الفهم 

 معنى عقلي تحليلي لا وجود له في الخارج الشيئي. 

فالأفعال من دون الأداء قبيحة وحسنة وجدانا وواقعا واتصافا 
الا انه من جهة غير المدرك لها ولو وجدانا وعرفا وفطريا فانها 
لا توجب اللوم بل ولا تتصف من جهته ان فعل قبيحا او  
حسنا، بل لو اعتقد المكلف ان الفعل الحسن قبيحا فتركه او 

دا الحق والعلم بسبب الفعل القبيح حسنا فتركه لشبهة معتق 
تضليل فانه يعذر وان كان الفعل حقيقة خلاف ما اعتقد. 
وهذا لا يعني المعذرية بالجهل بشكل مطلق بل بحدود ما هو 
مقبول وجدانا مما لا يرى العرف والوجدان انه يؤخذ به ويلام، 
يعذر كجهل  ولا  صاحبه  عليه  يلام  ما  الجهل  فمن  والا 

 الضروري او المشتهر.



278 

 

قوله )ويوجب أيضا أن لا يلزم أداء هؤلاء المؤدين ولا الرسول 
صلى الله عليه وآله التحيل.( غير متسق. والظاهر انه )ويوجب 
أيضا أن لا يلزم أداء هؤلاء المؤدين ولا الرسول صلى الله عليه 

 وآله التكليف(. 

الرسول   \م دعوى  حال  ف  المكلفون  أليس  قيل:  فإن 
لا  صدقه،  ويعلموا  معجزة  إلى  ينظروا  أن  وإلى  للرسالة، 
نعرض تلك المصالح التي نبهتم عليها، والتكليف العقلي 

قلنا: إنما جاز ألا يعلموا ف الأحوال التي أشرت   .يلزمهم
إليها بهذه المصالح، لأن العلم بها متعذر ف تلك الأحوال، 
بصفات  العلم  لأن  المستقبلة.  الأحوال  وليس كذلك 

عليه والاطلاع  به  الاعلام  يوجب  ممكن،  فيها   .الأفعال 
وجرى زمان دعوة النبوة والنظر ف العلم المعجز مجرى زمان 
مهلة النظر ف معرفة الله تعالى، ف أن المعرفة لطف ف كل 

قها، الواجبات، إلا ف هذا الواجب الذي هو النظر ف طري
 .لاستحالة أن تكون لطفا ف ذلك

قوله )فإن قيل: أليس المكلفون في حال دعوى الرسول   \ت
للرسالة، وإلى أن ينظروا إلى معجزة ويعلموا صدقه، لا نعرض 



279 

 

( غير .تلك المصالح التي نبهتم عليها، والتكليف العقلي يلزمهم
يعلموا صدقه، لا يعلمون تلك المصالح( متسق والمناسب )و 

وقوله )والتكليف العقلي يلزمهم( أي )رغم ان التكليف العقلي 
غير  وان كان  يلزمهم  الشرعي  والتكليف  أقول  بل  يلزمهم( 

 مؤمنين، فالكافر مكلف. 

واما قوله )في أن المعرفة لطف في كل الواجبات، إلا في هذا   
الواجب الذي هو النظر في طريقها، لاستحالة أن تكون لطفا 

( أي للدور من توقف الشيء على نفسه، فلو قلنا .في ذلك
تتوقف  ما  واجبا في  تكون  طريقها  النظر في  انها واجب في 
عليه. لكن في هذا الكلام تامل، اذ لا يوجد دليل على ان 
العنصر اللطفي )كالمعرفة( هو جزء من العلة التي يتوقف عليها 

ا كانت مهم  –الفعل، بل الظاهر من اسمها انها إضافة وزيادة  
فانها تبقى شيئا إضافيا يمكن تحقق الفعل من   - الحاجة ماسة

دونها، فكون معرفة الله لطف في العلم بالواجبات او أدائها 
ا في  وخصوصا  تاما  فيحل ليس  الادراكي  العلم  فأما  لعلم، 

بالبيان ولو من دون تصديق وايمان واما العلم المعرفي التصديقي 
فانه يجوز ان يؤمن الانسان بامور دينية قبل معرفة الله وتكون 
هي اللطف في معرفته. نعم الجزء الذي يقول عدم جواز ان 



280 

 

العلم  في  يتم  بالمعرفة  العلم  طريق  في  لطفا  المعرفة  تكون 
العلم  في  والحجة  الادراكي،  العلم  وليس  المعرفي  التصديقي 
الادراكي في الغالب ان لم يكن في جميع الأمور. كما انه يمكن 
القول ان معرفة الله تعالى لها صور واشكال ودرجات ولا يمتنع 

والتي لا تعد معرفة   حصول الصور الأقل والاضعف والادنى
عرفا لكنها اللطف الذي يدعو الانسان ان يعرف الله تعالى 
المعرفة المطلوبة، بل لا يمتنع ان تكون للمعرفة درجات يتفاوت 
بها الناس كما الايمان وهو ما يعبر عنه القران )المؤمنون حقا( 

 فكذلك لدينا )العارفون حقا(. 

واما اللطف من قبل الله تعالى فهو ثابت بالنص وهو ما أفعال 
الله اللطيف وليس للعقل حكم فيه ولا بيان لانه عاجز عن 
الإحاطة بافعال الله وصفاته، فعبارة )ان اللطف واجب على 

 الله( عبارة خاطئة من البشر على الله الطيف. 

 

 ]وجوب حصول العلم بدعوى الرسل بأقصر الطرق[   



281 

 

وعلى هذا التقدير الذي أوضحناه يجب أن نقول: إنه  \م
إلا  دعواه  ف  الرسول  بصدق  العلم  إلى  يوصل  لا  تعالى 
بصدقه  للعلم  إذا كان  وأنه  وأخصرها،  الطرق  بأقصر 

الآخر، دل بالأقرب دون الأبعد. طريقان، أحدهما أبعد من  
ولم يظهر على يده إلا ما لا يمكن تصديقه من طريق هو 

وإنما قلنا ذلك حتى لا يفوت المكلف العلم   .أخصر منه
بغير جنايته، لأنه قد تفوته مصالحه بجنايته، مثل أن يعرض 
عن النظر ف المعجز، أو ينظر لا من جهة حصول العلم، 

العلم نفسه شبهات تمنع من  على  يدخل  قيل:   .أو  فإن 
معتمد  نقضتم  قد  حصلتموه  الذي  الكلام  بهذا  نراكم 
الإمامية ف حفظ النبي والأئمة للشرائع. لأنهم يقولون: إن 
المؤدين عن النبي صلى الله عليه وآله شريعته ف حياته يجوز 
أن يكتموها ويخلوا بنقلها حتى يجب على النبي صلى الله 

 .الاستدراك عليه وآله التلاف و 

ويجوز على الأمة بعد موت النبي صلى الله عليه وآله أن 
يكتموا كثيرا من الشريعة، حتى يقف علم ذلك على بيان 
الإمام، فإن كان ظاهرا آمنا من ذلك استدركه، وإن كان 



282 

 

غائبا فلا بد من ظهوره. حتى قلتم: لو علم الله تعالى أن 
الأمة  فيها  تكتم  التي  الأحوال  ف  تستمر  الغيبة  أسباب 
شرعا، حتى لا يعلم إلا من جهة الإمام، لما بقي التكليف 
على المكلفين لأن تبقية التكليف مع فقد الاطلاع على 

فإن خشيتم ما استأنفتموه ف   .المصالح فيه والمفاسد قبيحة
هذا الكلام وعطفتم عليه بأن تقولوا: إنما يوجب أصحابنا 
الأمة  اجتمعت  إذا  التقية،  ورفع  الغيبة  من  الإمام  ظهور 
بعض  ف  التأويل  طريق  على  يذهبون  لأنهم  الخطأ،  على 
على  فيجب  عليه،  ويجمعون  باطل  مذهب  إلى  الشريعة 

 قيل لكم: ما يذهبون فيه إلى   .الإمام ردهم إلى الحق فيه
الباطل على طريق التأويل والشبهة وغيرها، لا يكون طريق 
الحق مسدودا ولا موقوفا على بيان الإمام، حتى يقال: إنه 
يجب عليه الظهور إن كان غائبا ويخرج أسباب التقية، لأنه 

وإنما   .يمكن أن يعلم الحق بالدليل الذي هو غير قول الإمام
يجب ظهور الإمام حتى يتبين ما لا طريق إلى علمه إلا قوله 

وهذا لا يتم إلا بأن يعدلوا عن نقل بعض الشرائع   .وبيانه
ببيان  إلا  لعلمه  جهة  لا  بأنه  القول  يصح  ويكتموه حتى 

والجواب عن ذلك: إن أداء الشريعة إلى من بعد   .الإمام



283 

 

الذي  للوجه  عنه،  غنى  ولا  منه  بد  لا  البلاد  أطراف  ف 
أوضحناه وتبينا: أن إزاحة العلة ف التكليف العقلي لا يتم 
إلا معه، غير أن من أدى إليهم وعلموه، يجوز أن يكتموه 

 .ويعدلوا عمن نقله، إما لشبهة أو غيرها

قوله )لا يوصل إلى العلم بصدق الرسول في دعواه إلا   \ت
الطرق وأخصرها،( اي عقلا وهو مبني على الاصل  بأقصر 
الذي ايطلناه، والصحيح انه لا حكم على فعل الله وانما نحن 
والصلاح لا  واللطف  بذلك.  وليس من خبر  قبله  من  نَبر 
 يوجب ذلك لان فعل الله خارج عن حكم العقل وملازماته.
 فيجوز ان يكون اللطف والصلاح الاقصى في الطريق الاطول.

ورفع  الغيبة  من  الإمام  ظهور  أصحابنا  يوجب  )إنما  وقوله 
التقية،( مبني على القول بالتقية وقد بينت في كتب الفقه عدم 
جوازها مطلقا.  كما ان الوجوب هنا بالعقل وقد عرفت ما 
فيه، وكذلك قوله )وإنما يجب ظهور الإمام حتى يتبين ما لا 

( فهو ايضا بالعقل وهو قاصر .طريق إلى علمه إلا قوله وبيانه
معذر ورافع   -التام   - عن ذلك، اذ يجوز ان يكون عدم العلم  

بذات  وليس  بالعلم  المصلحة مشروطة  وان  العام،  للتكليف 



284 

 

التكليف وخصوصا اني قد بينت ان التكليف مناسبة للطاعة 
وليس مقصودا نفسيا فعل ما كلف به بل المقصود هو الطاعة 

 والانقياد.

 

وإذا استمر ذلك منهم لم يتصل بمن يأتي من الخلف،   \م
ويوجد فيما بعد من المكلفين ما لا يتم مصلحته إلا به من 
هذه الشريعة، فحينئذ يجب على النبي صلى الله عليه وآله 
ذلك  يبين  أن  مقامه  القائم  الإمام  أو  موجودا  إن كان 
 ويوضحه ويسمع منه فيه ما يؤدي إلى ظهوره وإتصاله بكل 

مكلف موجود ومنتظر. فلهذا أوجبنا حفظ الإمام للشريعة 
مراعاته جهة  ومن  لأجله  بها  هذا   .والثقة  بين  تناف  ولا 

القول، وبين ما قدمناه من أن شريعة النبي لا بد من اتصالها 
بكل مكلف موجود. والفرق بين الأمرين أن المنع من فوت 

لا   حتى  - العلم بالمصلحة واجب، والاستظهار ف ذلك  
يلزمه   عمن  العلم  وليس كذلك   - يقصر  منه،  بد  لا 

استدراك الأمر بعد فواته، وقصور علمه ف حال الحاجة 
إليه، لأنه يؤدي إلى ما ذكرناه من قبح التكليف ف تلك 



285 

 

 .الأحوال التي لم يتصل فيها العلم بصفات هذه الأفعال
عليه  يتطرق  ما  الإمامة  ف  الشاف  ف كتاب  تبينا  وقد 
الكتمان من الأمور الظاهرة، وما لا يتطرق ذلك عليه، وما 
جرت العادة بأن تدعو الدواعي العقلاء إلى كتمانه، وما لم 
تجر بذلك فيه، فمن أراد ذلك مستقصى مبسوطا فليأخذه 

 .من هناك 

النبي صلى الله عليه وآله إن   \ت قوله )فحينئذ يجب على 
كان موجودا أو الإمام القائم مقامه أن يبين ذلك ويوضحه( 
هذا الوجوب عقلي ولا يثبت لان فعل النبي وفعل الوصي بما 
يخص تبليغ الشريعة متعلق بارادة الله وهي غيب فيسري غيبها 

عليها، فلا بد من   الى افعالهما وليس للعقل القدرة على الحكم
نص. ومثله قوله )فلهذا أوجبنا حفظ الإمام للشريعة( ومثله 
اي قول بالوجوب او عدم الجواز المستفاد من العقل والمتعلق 
بفعل الله او ما يتصل وينتهي الى فعل الله فكلها العقل عاجز 
ان يحكم فيها ولا يمكن اجراء احكام العقل عليها لانها من 

 معقول. عالم الغيب اللا



286 

 

وقوله )لأنه يؤدي إلى ما ذكرناه من قبح التكليف في تلك 
الأحوال( هو من منطلقات عدلية واخضاع امر الله وفعله الى 
التحسين والتقبيح العقليين وهو ممنوع. وهكذا كل حكم بقبح 
او حسن مستفاد من العقل ومتعلق بافعال الله وما ينتهي الى 

 امره فانها لا تصح لعجز العقل عن ذلك. 

 

النبي صلى الله   \م إذا منعتم من كتمان شرع  فإن قيل: 
عليه وآله عمن بعد عنه ف أطراف البلاد، وادعيتم أنه لا 

أن ينقلوه ولا   بد أن يكون المعلوم من حال الناقلين لذلك، 
يوجب  فيه  العلة  وإزاحة  التكليف  أن  وذكرتم  يكتموه. 
ينتهي  الذي  إن  وقلتم:  واحدا  الباب  فألا جعلتم  ذلك، 
جميع الشرع إليهم ويتساوون ف علمه لا يجوز أن يعدلوا 
كلهم عن نقله ويكتموه، حتى لا يتصل بمن يوجد  مستأنفا 

إزالة  ف  رويتموها  التي  العلة  لمثل  مكلف  ف   من  العلة 
التكليف، وإلا كان كل ناقل للشرع ومؤد له إلى غيره، من 

وه موجود حاضر ومفقود ومنتظر ف هذا الحكم الذي ذكرتم
للشريعة  إمام حافظ   .متساويين، ولا حاجة مع ذلك إلى 



287 

 

مسألة  جواب  بعينه ف  السؤال  هذا  عن  أجبنا  قد  قلنا: 
عقلا  جائزا  ذلك كان  أن  وأوضحنا  الموصل  من  وردت 
وتقديرا، إنما منعنا منه إجماعا. لأن كل من قال: إن الأمة 
بأسرهم يجوز عليهم أن يكتموا شيئا من الشرع، حتى لا 

المؤمن من ذلك إلا بيان إمام الزمان يذكره ذاكر لا يجعل  
له وإيضاحه واستدراكه، دون غيره مما يجوز فرضا وتقديرا 

أجله  له ومن  الثقة  يكون  يتحفظ   .أن  أن  وكل من جوز 
الشرع بإمام الزمان ويوثق بأنه لم يفت شئ منه لأجله، كما 
يجوز أن يتحفظ ويوثق بوصول جميعه، بأن يكون المعلوم 
من حال المؤدين أنهم لا يكتمون، فيقطع على أن حفظ 

وحفظه الإمام  على  مقصورتين  به  والثقة   .الشرع 
له  محيل  وغير  الكتمان  الأمة  على  مجوز  بين  الأمة  لأن 
عليهم، وبين محيل له ومعتقد أن العادات تمنع منه. فمن 

لا يسندون   - وهم الإمامية خاصة    -أجازه عليهم ولم يحله  
م دون غيره، وإنما يسند الثقة إلى الثقة والحفظ إلا إلى الإما

وإذا بان بالأدلة   .غير الإمام من يحيل الكتمان على الأمة
القاهرة جواز الكتمان عليهم، فبالإجماع يعلم أن الثقة إنما 

 .يصح استنادها إلى الإمام دون ما أشاروا إليه من المعلوم



288 

 

وهذه الجملة التي ذكرناه إذا حصلت وضبطت، بان من 
الذي  الفصل  عليه  اشتملت  شبهة  جواب كل  أثنائها 

 .حكيناه وزيادة كثيرة عليه

قوله )وأوضحنا أن ذلك كان جائزا عقلا وتقديرا، إنما   \ت
منعنا منه إجماعا.( يقصد اداء الجميع وعدم الكتمان. وتقريره 
غير  للشريعة  وحافظ  مؤمن  لا  انه  يقول  للكتمان  المجوز  ان 
الامام، ومن يمنع من الكتمان يقول ان المؤمن والحافظ غير 

تبين ان الحافظ للشريعة الامام، ولانا نعلم قطعا جواز الكتمان  
منحصر بمن بينه المجوز للكتمان فلا يكون الا الامام حافظا 

 للشريعة. 

وقد عرفت ما تقدم من ان كل هذا يتعلق بحكمة الله فلا بد 
من نص وليس للعقل مجال للحكم هنا، كما انه ليس يعلم ان 
الحكمة واللطف تجوز ان يكتم شيء من الشريعة بان لا يعلم 
بل وان ينسى. بل لا يمتنع ان تبدل الامة وتغير باجماعها ولا 

الى حكمة الله   يجب على الامام البيان فان كل ذلك راجع 
وامره وليس للعقل حكم هنا، نعم اذا جاء النص بالمنع يمنع 
واذا جاب بوجوب امر فيه وجب القول بوجوبه. والذي يظهر 



289 

 

من النص امران واضحان أولا ان القضايا الشرعية لها درجات 
من حيث الأهمية وليس كلها بمستوى واحد والثاني ان القصد 
الحقيقي من التكاليف هو الانقياد والطاعة ومن المعارف هو 
طرق  هي  والتكاليف  الشرعية  فالمعارف  تعالى  بالله  الايمان 

للم  فالاهمية  لذلك  نفسية.  مقصودات  قصودات وليست 
النفسية ومتى حفظت وتحققت فلا يظهر هناك مانع من جواز 

 عذر الامة في خطئها ولو كان اجماعا. 

ان التعمق والتفصيل والبحث الدقيق في المعارف الشرعية ابعد 
والطاعة،  الايمان  وهو  الأصلي  الشريعة  مقصد  عن  المؤمنين 
وجود  ومع  التكاليف،  غاية  والطاعة  المعارف  غاية  الايمان 
من  غيرهما  شيء  يكون كل  الغايتين  هاتين  ومراعاة  وحفظ 

من دون قصد اعتقادات وتكاليف عملية طريقا ووسيلة اليهما  
نفسي وغائي لتلك الطرق. وهذه الحقيقة يترتب عليها امران 
مهمان، الأول انه لا وجه للاحتياط في الشريعة لان الاعمال 
ليست مقصودات نفسية والثاني أجزاء المكلف المؤمن المطيع 
معارفه المناسبة لحاله بخصوص الشريعة. وهذا الفهم يخفف من 

والمجا والصراع  النزاع  الحبل حدة  ويكون  المؤمنين،  بين  دلة 
لهما  سلم  من  فكل  والطاعة(  الايمان  )حبل  هو  لها  العاصم 



290 

 

واعتمدهما وعلمهما وقصدهما وتمسك بهما فهو ضمن دائرة 
رجاء الخير والعصمة وهذه ما يمكن ان نسميه )عصمة الايمان 
معارفه  في  اخطأ  وان  معصوم  مطيع  مؤمن  فكل  والطاعة(، 
واعماله. ولا يقال ان المؤمن المطيع يمكن ان يخرج كثيرا عن 

نع فان حقائق حقائق الشريعة وتكاليفها الأساسية لان هذا ممت
الشريعة وتكاليفها الأساسية معلوما بالاضطرار والضرورة ولا 

 يمكن لمؤمن مطيع الخروج عنها. 

 ]عدم وجوب عصمة المؤدي للشرع[ 

الفصل   \م ابتداء  إليه: أما  ثم نشير إلى ما يجوز الإشارة 
فإنه مبني على أنا نرجع ف أن النبي صلى الله عليه وآله لا 
عصمته،  دليل  إلى  الشرع  من  ما تحمله  يؤدي  أن  بد ف 

وقد مزج الكلام ف صدر الفصل   .وليس الأمر على هذا
وبين  عنه،  يؤدي  من  أو  الرسول،  ف  الأداء  وجوب  بين 

ذلك نفصل  ونحن   :العصمة، 
أما صدق الرسول فيما يؤديه، فدليله المعجز، لأنه مطابق 
لما  الدعوى  ف  يكن صادقا  لم  فلو  لها،  لدعواه ومصدق 
حسن تصديقه. وهذا قد بيناه فيما سلف من كلامنا على 



291 

 

هذا الفصل، والمرجع ف وجوب أدائه إلى ما ذكرناه أيضا 
المقصود، وف  الغرض  وأنه  به،  إلا  تزاح  العلة لا  أن  من 

عبثا الإرسال  يكون   .ارتفاعه 
فأما وجوب عصمة الرسول ف غير ما يؤديه، فدليلها ما 
أشير إليه ف الفصل من وجوب السكون، وحصول النفار 
من وجوب  فتميز  ترى،  العصمة كما  فقدها وطريق  عند 
العلم  طريق  من  الأداء  وجوب  طريق  أن  الأداء، كما 

 .بالصدق ف دعوى النبوة، فلا ينبغي أن يخلط بين الجميع 
لشرع  المؤدي  أن  على  أن  يدل  أن  إلا  هذا  بعد  يبق  ولم 
الرسول من أمته إلى أطراف البلاد، لا يجب أن يلحقوا به 

م من حاله وحالهم ف العصمة، وإن لحقوا به ف أن المعلو 
والذي يوضح   .أنه لا بد من أن يؤدي ما يحمله ولا يكتمه 

ذلك أن أداء الرسول صلى الله عليه وآله يقترن به تعظيمه 
وإجلاله، وارتفاع قدره ومنزلته، لأن المعجز الظاهر على 

وليس كذلك أداء من يؤدي عنه   .يده يقتضي ذلك فيه
ويؤدي إلينا من الأمة شرعه، لأن ذلك الأداء لا يقتضي 
تعظيما ولا إجلالا، ولا الدليل المؤمن لهم من خطائهم فيه 
ذلك كله ف  قدر، كما كان  ولا  منزلة  رفع  فيهم  يقتضي 



292 

 

 .المعجز
وكيف يكون من علمنا صدقه لأن الله تعالى صدقه وحقق 
دعواه، بأن خرق العادة على يده، كمن علمنا صدقه، بأن 
العادة لم تجر ممن جرى مجراه بالكذب؟ ولهذا جاز أن يؤدي 
إلينا عنه المؤمن والكافر والبر والفاجر، ولا يجوز مثل ذلك 

وإذا اقترن الأداء بما أوضحناه جاز أن يعتبر ف   .ف أدائه
أداء من وقع منه الأداء على جهة الاعظام والاجلال، ما 
يكون معه أقرب إلى القبول والامتثال من عصمته وطهارته 
عنه  المستهجنة  الأخلاق  نفي  إلى  ذلك  وتعدينا  ونزاهته، 
والخلق المستقلة. وكل هذا لا يراعى فيمن ينقل عنه ويروي 

ولا إيمانه  يؤمن  لا  ومن  تراعى   شرعه،  عدالته، كيف 
عصمته. وقد مثل الشيوخ ما يذهبون إليه ف هذه المسألة 
متناسكا  متى كان  أنه  ف  تعالى،  إلى الله  الداعي  بالواعظ 
قوله  قبول  من  أقرب  الناس  للنزاهة والطهارة كان  مظهرا 
وقل  عنه  ذلك  نفس  متهتكا  متجرما  وإذا كان  ووعظه. 

إليه أنه لا   .السكون  ما قالوه صحيحا، معلوم  وإذا كان 
يجب ف رسول الواعظ والمؤدي عنه وعظه، ما أوجبناه فيه 



293 

 

الأمرين  احد  إلزام  يجوز لأحد  ولا  والطهارة،  النزاهة  من 
 .على الآخر

الكلام هنا كما في غيره مبني على اجراء احكام العقل   \ت
على افعاله تعالى موافقة لمنهج العدلية وهو غير تام. وقوله )أما 
صدق الرسول فيما يؤديه، فدليله المعجز، لأنه مطابق لدعواه 
قول جزئي  وليس في  بنبوته  قوله  فانه يصدق  لها(  ومصدق 

بنبوته وليس الصدق ومسالة يذكرها. فالمعجز يقتضي الصدق  
بجميع كلامه. واما قوله )والمرجع في وجوب أدائه إلى ما ذكرناه 
أيضا من أن العلة لا تزاح إلا به، وأنه الغرض المقصود، وفي 

( فهو ايغال في العقلانية بخصوص .ارتفاعه يكون الإرسال عبثا
امر الله واعمال العقل في غير مجاله.  وهذا العملية من اعمال 

نية على أمور ليس للعقل القدرة على الإحاطة بها وهي العقلا
على  الدنيا  القواعد  اجراء  من  فهو  وتصوراته  قدراته  خارج 
المعارف العليا وهو نوع من التوهم المعرفي. وبات واضحا ان 
اجراء احكام العقل على إرادة الله وافعاله من اجراء احكام ما 

معقول على غير هو مشاهد على ما هو غيبي واحكام ما هو  
المعقول واحكام المعارف الدنيا على المعارف العليا وكله من 
التوهم المعرفي، فان المعرفتين لا تختلفان بالنوع فقط بل الجنسي 



294 

 

وان سمي كل منهما معرفة. واذا اسمينا المعارف الدنيا بالمعارف 
او   الإلهية  بالمعارف  العليا  والمعارف  الناسوتية  او  الإنسية 
اللاهوت، فان عقلائية وعقلانية الناسوت والمعارف الإنسية 
تام، اما عقلائية وعقلانية الالهيات واللاهوت فغير صحيح. 

ة الناسوت( والثانية )عقلنة ويمكن ان نسمي الأولى بـ )عقلن
التقبيح  لقوانين  مجال  يبقى  لا  البيان  هذا  وبعد  اللاهوت(. 
والتحسين العقليين ولا لأصل العدل والعدلية مجال في الأبحاث 

 اللاهوتية.

فأما وجوب عصمة الرسول في غير ما يؤديه، فدليلها ما أشير   
عند  النفار  وحصول  السكون،  وجوب  من  الفصل  في  إليه 
الأداء،  فتميز من وجوب  ترى،  العصمة كما  فقدها وطريق 
في  بالصدق  العلم  طريق  من  الأداء  وجوب  طريق  أن  كما 

ينبغي أن يخلط بين الجميع  النبوة، فلا  ولم يبق بعد   .دعوى 
هذا إلا أن يدل أن على أن المؤدي لشرع الرسول من أمته إلى 
أطراف البلاد، لا يجب أن يلحقوا به في العصمة، وإن لحقوا  
به في أن المعلوم من حاله وحالهم أنه لا بد من أن يؤدي ما 

والذي يوضح ذلك أن أداء الرسول صلى   .يحمله ولا يكتمه
، وارتفاع قدره ومنزلته، الله عليه وآله يقترن به تعظيمه وإجلاله



295 

 

وليس كذلك  .لأن المعجز الظاهر على يده يقتضي ذلك فيه
أداء من يؤدي عنه ويؤدي إلينا من الأمة شرعه، لأن ذلك 
الأداء لا يقتضي تعظيما ولا إجلالا، ولا الدليل المؤمن لهم 
من خطائهم فيه يقتضي فيهم رفع منزلة ولا قدر، كما كان 

وكيف يكون من علمنا صدقه لأن الله   .ذلك كله في المعجز
تعالى صدقه وحقق دعواه، بأن خرق العادة على يده، كمن 
بالكذب؟  مجراه  تجر ممن جرى  لم  العادة  بأن  علمنا صدقه، 
ولهذا جاز أن يؤدي إلينا عنه المؤمن والكافر والبر والفاجر، 

وإذا اقترن الأداء بما أوضحناه   .ولا يجوز مثل ذلك في أدائه
ه الأداء على جهة الاعظام جاز أن يعتبر في أداء من وقع من

من  والامتثال  القبول  إلى  أقرب  معه  يكون  ما  والاجلال، 
الأخلاق  نفي  إلى  ذلك  وتعدينا  ونزاهته،  وطهارته  عصمته 
المستهجنة عنه والخلق المستقلة. وكل هذا لا يراعى فيمن ينقل 
عنه ويروي شرعه، ومن لا يؤمن إيمانه ولا عدالته، كيف تراعى 

مثل   وقد  المسألة عصمته  هذه  في  إليه  يذهبون  ما  الشيوخ 
بالواعظ الداعي إلى الله تعالى، في أنه متى كان متناسكا مظهرا 
للنزاهة والطهارة كان الناس أقرب من قبول قوله ووعظه. وإذا 

 .كان متجرما متهتكا نفس ذلك عنه وقل السكون إليه



296 

 

قالوه صحيحا، معلوم أنه لا يجب ف وإذا كان ما  وقوله )
من  فيه  أوجبناه  ما  وعظه،  عنه  والمؤدي  الواعظ  رسول 
النزاهة والطهارة، ولا يجوز لأحد إلزام احد الأمرين على 

قالوه .الآخر ما  )وإذا كان  هو  والمناسب  متسق،  غير   )
الواعظ والمؤدي  أنه لا يجب ف رسول  صحيحا، ومعلوم 
عنه وعظه، ما أوجبناه فيه من النزاهة والطهارة، لا يجوز 

(  والظاهر ان احد .لأحد إلزام احد الأمرين على الآخر
الامرين على الاخر أي الزام وجوب كون رسول الواعظ 
كالواعظ ف النزاهة. والمثال ن باب التقريب للوجدان انه 
النبي معصوما لوجوب  الزام وجوب كون مبعوث  لا يجوز 

 كون النبي معصوما. 

 

فأما ما مضى ف وسط هذا الفصل من التشكيك ف   \م
عموم وجوب عصمة الأنبياء، وإلزام أنه مما يجوز أن يختلف 
كونه لطفا. فليس بصحيح لأن جهة كون العصمة لطفا ف 
السكون ورفع النفار، معلوم أنهما مما لا يختلف فيه العقلاء، 

جهة كما لا يختلف جهة كون المعرفة بالله تعالى لطفا من  



297 

 

انتظام  ف  لطفا  الأمر  النافذ  اليد  المنبسط  الرئيس  كون 
 .الأمور وارتفاع خللها، فلا معنى للتشكيك ف ذلك

اما كون المعرفة بالله لطف فهذا مما لا ريب فيه، واما ان   \ت
عصمة النبي او بسط يد الرئيس لطف فغير واضح، بل لربما 
عصمة النبي توجب في نفس البعض شعورا بان التقوى تحتاج 
الى عصمة وانه لا يبلغها الا المعصوم، ولا يفهم ان العصمة 

فهم ان العصمة لاجل لاجل التبليغ لامكانه من دونها، وانما ي
بلوغ درجات من المعرفة والتقوى أي الايمان والطاعة لا يبلغها 
الا المعصوم، قتكون مثارا للتساؤل بل السكون. كما ان القرآن 
فيه كثير من الحالات التي فعلها الأنبياء وظاهر القرآن النهي 
في  اثر  ولا  البعثة  بغرض  لم يخل  وهذا  تصحيحها،  او  عنها 

من قال ان اللطف لا يكون في البشرية الكاملة للنبي نبوتهم. و 
من دون اختصاص من جهة عصمة العلم او العمل، فلربما 
يكون اللطف في ذلك وليس في اختصاصه بعصمة لا تكون 
لغيره.  وليس للعقل القدرة والامكانية على الحكم بكون ذلك 
او ليس لطفا. واما  انه عكس لطفا  او  او ليس لطفا  لطفا 

شكال في كون الرئيس مبسوط اليد لطف فواضح، بل لا الا
به لطف  العامل  الحاكم بالقرآن  ان وجود  قال  ولو  له  وجه 



298 

 

اللطف  لأفراد  العقل  تحديد  في  وان كان  وجه  له  لكان 
 ومصاديقه ممتنعا فلا بد من نص.

فأما ما مضى ف الفصل من القول: بأنه إن سوى مسو   \م
عنه ف  بعد  من  إلى  قبله  من  ينفذ  من  وبين  الرسول  بين 

فليس   .العصمة، فصار إلى ما يحكى عن بعض أصحابنا
النبي  أمراء  بعصمة  أصحابنا  من  قال  من  لأن  بصحيح، 
صلى الله عليه وآله أو الإمام، وقضاته وحكامه وخلفاؤه، 
أطراف  إلى  والمؤدين لأخباره  عنه  الرواة  بعصمة  يقول  لا 
البلاد، وكيف يتصور هذا والرواة عن النبي صلى الله عليه 

شرائعه، هم وآله والإمام الناشرون لأخباره وما أتى به من  
الخلق جميعا. لأن ذلك لا يتعين ولا يتخصص بطائفة دون 

أن يكون الخلق معصومين  .أخرى، وكان يجب على هذا 
الذي كنا فيه هل يجب أن يكون من يؤدي عن والكلام  

النبي صلى الله عليه وآله وينشر شريعته ف أطراف البلاد 
ممن يعلم ويقطع أنه يؤدي أو يجوز خلاف ذلك فيه، وهذا 
عصمة  من  فيه  غالطا  أصحابنا  بعض  ارتكبه  مما  منفصل 

 .أمراء النبي أو الإمام وخلفائه 



299 

 

من   \ت احد  لا  بانه  نقلية تأريخية  أهمية  ذات  الفقرة  هذه 
يشترط   منهم  بعض  وانما  الرواة  عصمة  يشترط  الاصحاب 
بوجوب  القول  الله  رحمه  وابطل  والامام.  النبي  امراء  عصمة 
عصمة الرواة عقلا لانه يوجب عصمة الخلق كلهم لتكليفهم 
لأمرين  الامراء  عصمة  بوجوب  البعض  قول  وخطأ  بالنقل، 

ينهما سابقا الأول انه لا علاقة لكلامنا بالعصمة والثاني ان ب
خطأ هذا القول يعلم من البيان المتقدم من عدم وجوب ان 
ان  فضلا  يؤدي  انه  يعلم  ممن  النبي  قبل  من  المبعوث  يكون 

 يكون معصوما. 

فأما ما ذكر من سوء الاختيار لنفوسنا ف جملة الكلام،   \م
فلا شبهة ف أن سوء الاختيار من المكلف لنفسه لا يرفع 
إزاحة علته ف تكليفه، ولا يرفع وجوب ذلك على مكلفه، 
ولا يقتضي أيضا جواز إزاحة علته بما ليس بمزيح لها على 

فأما ما   .مالحقيقة، فلا معنى للتشاغل بهذا النوع من الكلا
العلة التي  إلزامنا أن تزاح علتنا لهذه  الفصل من  ختم به 
آخر  إلى  السلام  عليهم  الأئمة  عن  بالروايات  ذكرها 
الفصل. فقد مضى انه لا مدخل لحسن الاختيار ولا لسيئه 
لكل  إزاحتها  من  بد  لا  العلة  وأن  العلة،  إزاحة  باب  ف 



300 

 

العلة  إزاحة  ألزم  فإن  ساء.  أو  اختياره  حسن  مكلف 
بروايات توجب العلم وتزيل الريب التزمنا ذلك، وما أراد 

وإن ألزم   .ذلك لأنه شرط فقال عند فقد كذا وفقد التواتر
تزاح  علة  فلا  العلم،  توجب  لا  بروايات  العلة  تزاح  أن 

على مصالحنا   .بذلك به  نقطع  وما يجوز كونه كذبا كيف 
ومفاسدنا، وهو لا يوجب العلم ولا يستند إلى جهة علم، 

ومن هذا الذي يسلم أن   .كما نقوله ف الشهادة وغيرها
ف الشريعة ف أوقاتنا هذه حادثا شرعيا لا يعرف حكمه 
بدليل قاطع؟ ولما عدد الحجج من التواتر وظواهر القرآن، 
المعتمد ف  فهو  المحقة،  الفرقة  إجماع  يذكر  أن  كان يجب 

 .من الأحكام، على ما تقدم بياننا له كثير

 

لا ينبغي ان قوله السابق )قد تفوته مصالحه بجنايته، مثل   \ت
أن يعرض عن النظر في المعجز، أو ينظر لا من جهة حصول 

( يتعارض .العلم، أو يدخل على نفسه شبهات تمنع من العلم
مع ما هنا من قوله )فلا شبهة في أن سوء الاختيار من المكلف 
لنفسه لا يرفع إزاحة علته في تكليفه، ولا يرفع وجوب ذلك 



301 

 

على مكلفه، ولا يقتضي أيضا جواز إزاحة علته بما ليس بمزيح 
لها على الحقيقة،( فان مقام إزاحة العلة يختلف عن مقام ادراك 
المصلحة، بل الصحيح ان إزاحة العلة مقدمة لادراك المصلحة، 
لكنها ليست العلة الكلمة لها، فقد تزاح علة المكلف بالبيان 

صلحة بسبب جنايته.  وهذا التام الصادق لكن قد تفوته الم
جهة  من  البعض  على  تختلط  قد  أمور كثير  يوضح  البيان 
التساوي وعدمه في اللطف او ظروف الانسان الثقافية والبيئية 
والاجتماعية فيعتقد مثلا ان الاختلاف في البيئة بان هذا ولد 
التساوي في  عدم  يعني  بين كافرين  ولد  وذاك  مسلمين  بين 

المتشابه الظاهري. بل المعلوم المقطوع   اللطف، فان هذا من
ان كل انسان له اقصى درجات اللطف والصلاح، ولو جعلنا 
للطف والرحمة والرأفة من قبل الله بخلقه معادلة كسرية مقامها 
عمل الانسان وسلوكه لاخرج لنا مقادير هي دوما تقع ضمن 
تعالى  الله  قبل  من  واللطف  والرأفة  الرحمة  درجات  اقصى 

ده، وهذا القول ليس مستخرجا عقليا بل هو دلالة النص وبعبا
وصريحه. فما قلته ليس من عقلنة اللاهوت بل من )تنصيص 
اللاهوت(، وتلك الكسور التي تكون بين الفعل والجزاء يمكن 
ان نسميها )كسور التقدير( و )كسور السنن الإلهية(. وهي 



302 

 

وليس كسور  اللاهوت  عن  نصية  لحقائق  توضيحية  امثلة 
 حقيقية. 

بقول  بالروايات  البيان  من  السؤال  في  ما  على  جوابه  واما 
الى  التي ذكرها بالروايات(  العلة  علتنا لهذه  تزاح  أن  )إلزامنا 
اخره، فانه إجابة من مستوى الأصل، بمنع الفرض لاجل ان 
اصله غير ممكن وهو البيان العلمي بالروايات، اذ انها لا توجب 

ذي في السؤال فلم يجب علما. واما الاشكال الاستنتاجي ال
عليه للمنع من إمكانه اصله بمنع اصله. قول في السؤال )ما 
الآن، لمكان ما ذكرتموه من  إزاحة علتكم  أن تحسن  أنكرتم 
أتيتم فيه من قبل نفوسكم وسوء اختياركم، بالروايات  أنكم 
بدوام  لعلمنا  عصركم،  إمام  وعن  أئمتكم  عن  تقدم  عمن 

ل معصوم يشافهنا، فيوسط بيننا التكليف علينا، وفقدنا لقو 
التواتر وظواهر   وبين إمام عصرنا ومن تقدم من أئمتنا، وفقد 

القرآن في كل ما يلزمنا ويجب علينا. وإذا ثبت بذلك لم يبق 
( وهو واضح انه لم يرتب القول .بعده إلا الروايات المتداولة بيننا

باعتماد البيان بالروايات على سوء الاختيار بل على ما تقرر 
او مشاهدة ولا  تواتر وظواهر كتاب ولا مشافهة  انه لا  من 
التكليف  لوجوب  الروايات  الا  يبقى  فلا  مبعوث،  معصوم 



303 

 

ووجوب البيان. فلجوؤه الى البيان بالروايات هو للعلم ببقاء 
التكليف والعلم بعدم امكان العلم بمشاهدة معصوم او تواتر  
عنه في تكليف معين. فهو لا يقول ان الروايات لا توجب 
العلم، بل ربما ظاهره انه يجوز انها لا توجب العلم الا ان يقول 

ا بد من  انسد فلا  قد  العلم  الروايات معرفيا ان باب  عتماد 
الاعتماد  عن  يختلف  المقام  وهذا  التكليف.  معرفة  لاجل 
السكوني العملي الذي لا يوجب المعرفة بل هنا يقول بإمكان 
المعرفة عن طريق الروايات، واذا علمنا ان الروايات لا تولد الا 
الظن يكون النتيجة جواز ان تكون في الشريعة معارف ظنية، 

طريق الى المعرفة الواجبة الا بها. وكما ترى ان   بل تجب لانه لا
المتقدم لا يجب على هذا الاشكال، فان الاشكال  الجواب 
يجادل بإمكان المعرفة عن طريق الرواية وان لم توجب علما لما 
العلم بل  انسداد باب  المنع من  بينا. والجواب بأمرين الأول 

خاصا   دوما في كل مسالة وتكليف دليل علمي اذا لم يكن
فعام اصلي، ولا تخرج مسالة ولا حالة عن ذلك. والامر الثاني 

ظنا، فما   - التي تبين التكليف  – المنع بكون المعرفة الواجبة  
هو ظن لا يكون واجبا بل الواجب هو المعرفة العلمية، فلو 

اذ   -جدلا - فرض   الظن،  الى  النوبة  تصل  لم  العلم  تعذر 



304 

 

الجنس  لاختلاف  الظن  الى  يتحول  ولا  العلم  هو  الواجب 
قطعا  باطل  قياس  العلم  على  الظن  وحمل  والأداء،  والمؤدى 
وكونهما معارف لا يجوز القياس. فالواجب هو المعرفة العلمية 
وان تعذرت انعدمت الاستطاعة فيسقط التكليف ولا يصار 

انفتاح الوجهين من  انه على  بينا  هنا  الظن. ومن  باب   الى 
العلم وهو الحق او انسداد بل العلم وهو غير تام فانه لا يجوز 

 المصير الى الظن في المعرفة الشرعية. 

واما قوله )ومن هذا الذي يسلم أن في الشريعة في أوقاتنا هذه 
حادثا شرعيا لا يعرف حكمه بدليل قاطع؟ ولما عدد الحجج 

إجماع الفرقة من التواتر وظواهر القرآن، كان يجب أن يذكر  
المحقة، فهو المعتمد في كثير من الأحكام، على ما تقدم بياننا 

( فشقه الأول تام على الوجه الذي بينته من انه لا بد من .له
دليل قاطع اما خاص او عام.  واما الشق الثاني والاعتماد 
على الاجماع فقد عرفت انه من الاعتماد السكوني وليس دليلا 
علميا، ولا بد من الشروط الثالثة )العجز والاتساق والقطعية(، 

غيرهم من الناس ودون   والقطعية متحققة متقدمي الشيعة دون
المتأخرين منهم فبعد ابن ادريس الحلي رحمه الله تعالى ضعفت 
المدرسة القطعية وانتشر اعتماد الظن. واوكد لا يمكن ادخال 



305 

 

بالظن  لعملهم  اقوالهم  اعتبار  ولا  الاجماع  في  الأصوليين 
والمحدثون الإخبارية الامر أوضح فيهم وفي ظنيتهم إضافة الى 
عدم رضا المتكلمين بطريقتهم. واما الروايات فحكمها حكم 
الايات فاذا لم يكن الخبر عن النبي او الوصي قطعيا كالقرآن 

ن قطعية القرآن عيانية فانه لا يكون دليا علميا، مع ملاحظة ا
لذلك لا يمكن معارضته بغيره لا بالسيرة القطعية ولا بالاجماع 
الناسوتية  المعارف  واما  اللاهوتية،  المعارف  في  بالعقل  ولا 
لأصل  معه  الاتساق  يطلب  مرجع  وهو  معتمد  فالعقل 
)عقلانية الناسوت(. ومن هنا يتبين ان التفسير بالمنقول من 

، والروايات في الفقه لا حجة فيها والامر الروايات لا عبرة به
أوضح في الكلام والعقائد، بل لا بد في كل ذلك من العلم 
القطعي بالخبر ولا يقبل غير ذلك. والتفريق بين الاعتقادات 
التشابه  عن  ناتج  معرفي  توهم  الفرعية  الفقهية  والاحكام 

 الظاهري. 

 

 

 



306 

 

 

 

 

 

الفصل العاشر ]دلالة إنفاذ الرسول الأمراء والعمال على 
 حجية خبر الواحد والجواب عنه[ 

 

 

 

 

 

 



307 

 

إن قيل: الظاهر من حال الرسول صلى الله عليه وآله   \س
مما يؤديه )الى( من بعد من أمته وإعلامهم ما يلزمهم من 
مصالح دينهم ودنياهم، ما جرت به العادة ومضت عليه 
إنفاذ الأمراء والولاة والعمال والقضاة والرسل  الامم من 

 .والسعاة
يوليه   بالكتاب المتضمن ينفذ المولى منهم من حضره من 

لولايته وعزل من كان قبله والرسول من غير مراعاة تواتر، 
جملته،  من  إلا  يصحبه  لا  الأباعد  إلى  ينفذ  من  وأكثر 

ومن هذه حاله وإن كثر عددهم  .ومتصرف بين أمره ونهيه
من  باكتساب  المعلوم  التواتر  إلى  يذهب  من  يراعيه  فما 
الشرط الذي لا يتم اكتساب العلم من دونه مفقود منهم، 
وهو العلم بأنه لا داعي لجمعهم على الكذب، فإذا طالت 
وحصل  بالشرط  العلم  تعذر  اجتماعهم،  وكثر  صحبتهم 

فقد  ف   .أقوى 
وإذا كانت هذه حال الولاة، فمن ينفذ للتسليم إن لم تقصر 
حاله عنهم لم تزد عليهم فيما يجوز على ألا.... والولاة فيما 

ب العلم  اكتساب  يتم  فيهم.... لا  ثابت  معهم  صدقهم 
الفقهاء  من  والنواحي  البلاد  إلى  تواتر  من  إلى  الرسول 



308 

 

ويوافقوا مقصده ف تعليم من يتواترون   .والحفاظ.... غرضه
الفقهاء  من  بلده  أهل  على  عددهم  يزيد  لا.....  عليهم 
واشتهر  أمرهم  من  ذلك  لظهر  ولو كان.....  والحفاظ، 
ولذكر ودون وكان..... ذكر ما جرت به العادة من إنفاذ 
الفقهاء  أن  والمعلوم  العاد.   .... لغرابة  وغيرهم  الأمراء 

ا...... صلى الله عليه وآله لو رام أن والحفاظ الذين كانو 
يتواترهم إلى بلد واحد لما تم..... ينفذهم على هذا الوجه 

لمعاد وفلان وفلان، وأنه لما فعل ذلك ظهر ....إلى الأقل
من  شئ  ف  يذكروا  ولم  والسير،  التواريخ  واشتهر..... 
الفقهاء  ذكر  ومسانيدهم  تضمن.......  ولا  كتبهم، 
إلى  وآله  عليه  الرسول صلى الله  أنفذهم  الذين  والحفاظ 

  .البلاد
ولا يمكن الدعوى بحقنا واستتاره، لأن من يتقدم ف العلم 
والحفظ لا بد من أن تطول صحبته لمن يأخذ عنه ويستكثر، 
عليه وآله وأخذه  للرسول صلى الله  ومن طالت صحبته 
إلى  انضاف  حاملا، كيف  يكون  لا  وتقدمه  وتوجهه  عنه 
التي  الأمور  بأعظم  والقيام  عنه  التبليغ  ف  استنابته  ذلك 

وإذا كنا إذا   .ث لأجلها، وهي تعلم الدين وإزاحة فيهبع



309 

 

ما  سائر  إلى  وإذا رجعنا  ذلك،  نعلم  لم  أنفسنا  إلى  رجعنا 
يشتمل على نقل الأخبار وتدوينها فلم نجده، علمنا أيضا 

تعالى الله  قال  وقد  يكن،  لم  لكم  أنه  أكملت  ﴿اليوم 
ولم يخصص من شاهده وقرب منه دون من بعد     دينكم﴾

 .عنه، وقال الله )وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيرا ونذيرا(
الخلق  إلى  مبعوث  بعث.....  من  لبعض  تبليغه  ولو كان 
بلغ  وآله....  عليه  الله  صلى  له  الشهادة  لكانت  كافة، 

الأمة غير واقع موقع الصحة ..... بأنه لم الرسالة ونصح  
وكان  إليه،  بعث  من  دار كرامة....  إلى  تعالى  الله  ينقله 
موجودا ف أيامه..... عذره بغير ما يقترحه من قال بالتواتر 
حسب.... عذرهم يكون بالارتحال إليه والمشافهة له...... 

عليه ويقدرون  منه   .يمكنون 
بلغهم  عليه وآله قد  يفعلوه..... وكان صلى الله  لم  فإذا 
ووجوب  نبوته  علموا  شئ  فبأي   ..... علتهم  وأزاحهم 
الرحيل إليه، وهل يسوغ..... على أهل الأرض أن يخلوا 
عنه  ويأخذوا  لرسول،  بأسرهم.....  ويرحلوا  بلادهم 

فإن   .ويتفقهوا عليه وينفذوا..... عليهم بعد التفقه والحفظ
دلالة  له.....  الموجب  فما  ذلك  لزومه  قلتم  هذه   .على 

http://qadatona.org/%D8%B9%D8%B1%D8%A8%D9%8A/%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86-%D8%A7%D9%84%D9%83%D8%B1%D9%8A%D9%85/0/3
http://qadatona.org/%D8%B9%D8%B1%D8%A8%D9%8A/%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86-%D8%A7%D9%84%D9%83%D8%B1%D9%8A%D9%85/0/3


310 

 

جملة مني أنعم سيدنا الأجل المرتضى )كبت الله أعداءه( 
مجملا  مجراها  يجري  ما  بذكر  والتفضل  عنها،  بالإجابة 
ومفصلا، حسب ما تحتمله الحال ويتسع له الزمان مما لا 
ينتهي إليه غيره، ولا يطمع ف الظفر به سواه، كان ذلك 
به  الانتفاع  لكثرة  ذكر،  ما  وأجل  بين  ما  أشرف  من 

ماد عليه، فيما لا يخلو المكلف من وجوبه، ولا ينفك والاعت
وكان متى حصله اطلع على ما يوصله إلى معرفة   .من لزومه

من  غيره  ويلزم  والنوازل،  المسائل  من  عليه  يرد  ما  كل 
العبادات والأحكام، مضافا إلى ظواهر القرآن وما تواترت 

م ولسيدنا الأجل أطال الله تعالى وجمل الإسلا  .به الأخبار
وأهله بدوام سلطانه وعلو كلمته وانبساط يده عالي الرأي 

 .إن شاء الله تعالى

من الواضح سقوط كثير من الكلمات وهنا أحاول ان   \ت
اجعل سياقا مقترحا للكلام وهو وان كان ظنا الا انه لا يضر 
والسؤالات  المطالب  لتحرير  وانما  الأصل  واردت  ان  بعد 
باعتبارها أفكارا فقراءتي قراءة تعمقية. والقراءة التعمقية هي 

فيها القارئ   شكل من اشكال القراءة الإبداعية، والتي يكون 



311 

 

مبدعا من جهات الأولى في انتاج النص فلا يكون النص فقط 
وذهنه،  القارئ  فهم  ما في  بل  المتكلم  ومراد  السطور  ما في 
الجمالي  وتحليله  تذوقه  خلال  من  الجمالي  الابداع  والثانية 
وادراك العناصر الجمالية في الكتابة والثالثة الابداع الفكري من 

جعت الى القراءة التعمقية خلال الموقف تجاه الأفكار، واذا ر 
تجدها باستخلاص الفوائد وتبيين العبارات وابداء الرأي تقع 
تختص  فانه  الجمالية  الجهة  واما  والثانية  الأولى  الجهتين  في 
بشكل بارز في الاعمال الفنية الأدبية واما العلمية والتقريرية  
الحقائقية  والاصابة  العلمي  التكامل  في  تكون  فالجمالية 

حال والواق من  الظاهر  قيل:  )إن  المقترح:  النص  وهنا  عية. 
الرسول صلى الله عليه وآله فيما يؤديه الى من بعد من أمته 
وإعلامهم ما يلزمهم من مصالح دينهم ودنياهم، ما جرت به 
الأمراء والولاة والعمال  إنفاذ  الامم من  العادة ومضت عليه 

ينفذ المولى منهم من حضره من بان  والقضاة والرسل والسعاة،  
قبله من غير  المتضمن لولايته وعزل من كان  يوليه بالكتاب 
مراعاة تواتر، وأكثر من ينفذ إلى الأباعد لا يصحبه إلا من 

ومن هذه حاله وإن   .هو في جملته، ومتصرف بين أمره ونهيه
كثر عددهم فما يراعيه من يذهب إلى التواتر المعلوم باكتساب 



312 

 

من الشرط الذي لا يتم اكتساب العلم من دونه مفقود منهم، 
وهو العلم بأنه لا داعي لجمعهم على الكذب، فإذا طالت 
صحبتهم وكثر اجتماعهم، تعذر العلم بالشرط وحصل علم 

فقده في   .أقوى 
وإذا كانت هذه حال الولاة، فمن ينفذ للتعليم إن لم تقصر 
حاله عنهم لم تزد عليهم. فما يجوز على العمال والولاة فيما 
لا يتم اكتساب العلم بصدقهم ثابت فيهم. فوجب ان يرسل 
الرسول إلى من تواتر إلى البلاد والنواحي من الفقهاء والحفاظ 

من يتواترون عليهم لا   ليأدوا غرضه ويوافقوا مقصده في تعليم
اقل ان يزيد عددهم على أهل بلدهم من الفقهاء والحفاظ. 

كذلك لظهر ذلك من أمرهم واشتهر ولذكر ولو كان الامر  
ودون وكان وجب ذكر ما جرت به العادة من إنفاذ الأمراء 
وغيرهم لغرابة هذه العادة.  والمعلوم أن الفقهاء والحفاظ الذين 
كان يرسلهم صلى الله عليه وآله لو رام أن يتواتروا إلى بلد 

  الأقلواحد لما تم. فانه كان ينفذهم على هذا الوجه يبعث إلى 
في ك واشتهر  ظهر  ذلك  فعل  لو  وأنه  وفلان،  وفلان  معاذ 

ولا  من كتبهم،  شئ  في  يذكروا  لم  لكنهم  والسير،  التواريخ 
الذين  والحفاظ  الفقهاء  ذكر  ومسانيدهم  حديثهم  تضمن 



313 

 

البلاد إلى  وآله  عليه  الله  صلى  الرسول  يمكن   .أنفذهم  ولا 
الدعوى بحقنا خموله واستتاره، لأن من يتقدم في العلم والحفظ 
أن تطول صحبته لمن يأخذ عنه ويستكثر، ومن  بد من  لا 
طالت صحبته للرسول صلى الله عليه وآله وأخذه عنه وتوجهه 
وتقدمه لا يكون خاملا، كيف ان انضاف إلى ذلك استنابته  

ور التي بعث لأجلها، وهي في التبليغ عنه والقيام بأعظم الأم
وإذا كنا إذا رجعنا إلى أنفسنا لم  .تعلم الدين وإزاحة العلة فيه

نعلم ذلك، وإذا رجعنا إلى سائر ما يشتمل على نقل الأخبار 
وتدوينها فلم نجده، علمنا أيضا أنه لم يكن، وقد قال الله تعالى 

لت لكم دينكم﴾ ولم يخصص من شاهده وقرب ﴿اليوم أكم
منه دون من بعد عنه، وقال الله )وما أرسلناك إلا كافة للناس 

اليهم هكذا   .بشيرا ونذيرا( ولو كان تبليغه لبعض من بعث 
له صلى الله  الشهادة  لكانت  الخلق كافة،  إلى  مبعوث  وهو 
عليه وآله بتبليغ الرسالة ونصح الأمة غير واقع موقع الصحة. 
ومعلوم بأنه لم ينقله الله تعالى إلى دار كرامة الا بتبليغ من بعث 

ما يقترحه من إليه، وكان موجودا في أيامه وازالة عذره بغير  
قال بالتواتر حسب زعمه ان زوال عذرهم يكون بالارتحال إليه 

فإذا لم يفعلوه،   .والمشافهة له وهم يمكنون منه ويقدرون عليه



314 

 

وكان صلى الله عليه وآله قد بلغهم وأزاحهم علتهم، فبأي شئ 
علموا نبوته ووجوب الرحيل إليه. وهل يسوغ على أهل الأرض 
عنه  ويأخذوا  لرسول،  بأسرهم  ويرحلوا  بلادهم  يخلوا  أن 

فإن قلتم   .ويتفقهوا عليه وينفذوا امره عليهم بعد التفقه والحفظ
 ؟ ذلك فما الموجب له وما دلالة على لزومه

المرتضى )كبت الله أعداءه( هذه جملة مني أنعم سيدنا الأجل  
بالإجابة عنها، والتفضل بذكر ما يجري مجراها مجملا ومفصلا، 
إليه  ينتهي  مما لا  الزمان  له  ويتسع  الحال  ما تحتمله  حسب 
غيره، ولا يطمع في الظفر به سواه، كان ذلك من أشرف ما 
بين وأجل ما ذكر، لكثرة الانتفاع به والاعتماد عليه، فيما لا 

الم لزومهيخلو  من  ينفك  ولا  وجوبه،  من  متى   .كلف  وكان 
حصله اطلع على ما يوصله إلى معرفة كل ما يرد عليه من 
المسائل والنوازل، ويلزم غيره من العبادات والأحكام، مضافا 

الأخبار به  تواترت  وما  القرآن  ظواهر  الأجل   .إلى  ولسيدنا 
كلمته   أطال الله تعالى وجمل الإسلام وأهله بدوام سلطانه وعلو

 ( .وانبساط يده عالي الرأي إن شاء الله تعالى



315 

 

وخلاصة الاشكال ان النبي وجميع الامم ينفذون الولاة بما هو  
غير متواتر والامر اوضح في المعلمين من فقهاء. وباقي الكلام 
كله ادلة على ذلك ورد لمن يشترط التواتر. وانت تعرف ان 
هذا الاشكال قد تكلم فيه لكن هنا افراد له. وعرفت ان هذا 

ناتج من   - المعرفة الشرعيةباعتماد الظن في    –التوهم المعرفي  
العمل  من  والملوك  الامراء  تولية  ان  ظاهري. كما  تشابه 
الاعتماد  فيه  يجوز  مما  وهذا  النبي  من  صدر  وان  الخارجي 

 السكوني مع تحقق الشروط. 

 

 

الكلام على ذلك: اعلم أن الراوي شرع النبي صلى   \م
له ف أطراف الأرض هو غير من  الله عليه وآله والناشر 
ينفذه إلى البلدان، إما أميرا أو حاكما أو حاملا، لأن النقل 
ما  على  أجمعون  الخلق  فيه  يشترك  مما  والإشاعة  والرواية 
جماعة ولا  معينة  فرقة  على  يقف  ولا  العادة،  به   جرت 

العمالة يقف على من   .مخصوصة أو  القضاء  أو  والإمارة 



316 

 

الولاية، وأفرده بها  عليه وآله بهذه  النبي صلى الله  خصه 
وأنفذه لها، وهذا مما قد أشرنا إليه ف الكلام المتقدم على 

فإن قيل: إذا كان الأمراء والعمال لا يؤدون الشرع   .هذا
ويبلغونه، فما الفائدة ف إنفاذهم؟ قلنا: ف إنفاذهم فوائد 
ظاهرة لمن تأملها، والأمراء ينفذون لحماية المتعزز وضبط 
وفصل  للحكم  والقضاة  الأعداء وحمايتها،  من  الأطراف 

ما  الخصومات، والعمال لجباية الأموال وقبض الصدقات، ف 
ف هؤلاء إلا من ينفذ شرعا ويمضي أحكاما، ليس المرجع 

فإن قيل: أليس قد   .ف صحتها وثبوتها إلى أدائه وتبليغه
ا لتعليم الناس وتوفيقهم ورد أنه عليه السلام كان ينفذ أقوام

والابلاغ الأداء  هو  غير   .وهذا  والتوقيف  التعليم  قلنا: 
الابلاغ والأداء، لأن المعلم لغيره هو الذي يرتب له الأدلة 
ويرشده إلى طرقها ويقرب عليه سلوكها. ويوقفه على المقدم 
من الأحكام والمؤخر ونحوه، أن الفقيه يعلم غيره، والمتكلم 
إليه شرعا،  يبلغه شيئا ويؤدي  يوقف سواه وما فيهم من 

وقد كان النبي صلى الله   .حو الذي أوضحناهلكن على الن 
عليه وآله يأمر دعاته ف الأمصار، بأن يبتدؤوا بدعاء الناس 
إلى التوحيد، ثم النبوة، ثم الشرائع. ولا خلاف بين العقلاء 



317 

 

ف أن قول هؤلاء الدعاء ليس بحجة ف التوحيد ولا النبوة، 
ولا بدعائهم يعلم ذلك، وإنما ينبهون على الأدلة ويهدون 
إلى طرقها كمالا، وكانت الشريعة على هذا خارجة. وقد 
استقصينا هذا الجنس من الكلام ف الجواب عن الفصل 

حاد الثالث وأحكمناه وقلنا أيضا هناك إذا كانت أخبار الآ
عند من أوجب العمل بها لا بد فيها من استناد إلى دليل 
يوجب العلم يقتضي التعبد فيها بالعمل، لأن قول من يقول 

العلم مردود مطروح فمن   .أن خبر الواحد نفسه يوجب 
أين علم أهل البلاد البعيدة إن النبي صلى الله عليه وآله 

انوا قد تعبدهم وأوجب عليهم العمل بأخبار رسله وإن ك
الرسل  من  ذلك  يعملوا  أن  يجوز  لا  أنه  ومعلوم  آحادا، 
أنفسهم، فلم يبق إلا التواتر والنقل الموجب للعلم ما قلنا 

فإن قيل: لا بد من أن يكون   .ف الشرع كله بمثل ذلك
أو  إليهم أميرا  الذي ورد  البلاد عالمين، بأن  أهل أطراف 
حاكما من جهة النبي صلى الله عليه وآله صادق ف إضافة 
إليه عليه السلام، لأنه ينفذ شرعا ويمضي أحكاما  نفسه 
دينية، فلا بد من أن يرجع له عن ذلك بعلم لا ظن، فمن 

والظاهر ذلك؟  علموا  أقوال   أين  إلى  فيه  يرجعون  أنهم 



318 

 

الأمراء وأخبار العمال، وهم آحاد وأخبار الآحاد عندكم 
  .لا توجب علما

قلنا: لا بد من علم بأنهم رسله وولاته. والطريق إلى ذلك 
نفوسهم أخبار  غير   .هو 

ومعلوم أن العادة جارية بأن الملك العظيم إذا ندب أميرا 
أو واليا لبعض الأمصار، وكتب عهده على ذلك المصر، 
وأمره بالتأهب للخروج وأطلق له النفقات، فإن خبر ولايته 
يذيع ويتصل بأهل ذلك المصر على ترتيب وتدريج فينتقل 
 إليهم أولا عزيمة الملك على توليته، وظهور أسباب ذلك 

وترادف الشفاعات فيه إن كان فيه شافع، ثم الخطاب له 
على الولاية، وتقرير أمره فيها وتأهبه لها على ذلك، إلى أن 
يقع منه الخروج، وهو لا يصل إلى تلك البلدة إلا بعد أن 

ا بالأخبار  أهلها  قدومه، علم  وانتظروا  بولايته،  لمترادفة 
وإذا كان   .واستعدوا للقائه، وهذا أمر معلوم بالعادة ضرورة

النبي صلى الله عليه وآله أعلى قدرا وأجل خطرا من كل 
من وصفنا حاله من الملوك والاهتمام بولاياته، وولاته أشد 
يكون  أن  من  بد  فلا  غيره،  بولاية  الاهتمام  من  وأقوى 



319 

 

يخص  أو  نفوذهم،  قبل  ذكرهم  وشياع  ولاته  أمر  انتشار 
بسياسة. وكيف يخفى هذا على من عرف العادة ورأي ما 

وهذه الجملة التي ذكرناها   .تقتضي به ف أمثال هذه الأمور
ف أثنائها الجواب عما اشتمل عليه هذا الفصل ثم نشير 

 .إلى ما يجدر الإشارة إليه

ملخص الجواب ارسال الامراء يختلف عن الرواة، والتعليم   \ت
ان كان في العقائد فلا ينفع خبر الواحد وان كان في الاعمال 
والاحكام الفقهية فلا بد ان يعلم ان خبر الواحد مما يعتمد 
عليه وهو محتاج الى علم. فعلى كل الأحوال لا بد من خبر 

عزلهم ينتشر ويشتهر قبل  قطعي. واما الولاة فان خبر توليتهم و 
وصول الكتاب فيكون وصوله تحصيل حاصل. ومجرد تطبيق 

 لما علم.

 

أما ما انتهى به الفصل من القول بأن حال النبي صلى   \م  
غيره  البلاد كحال  إلى  وينفذه  يوليه  فيمن  وآله  عليه  الله 

الولاة وينفذ الأمراء يولي  فغير صحيح، لأن ولاة   .فيمن 



320 

 

غير النبي صلى الله عليه وآله وأمراءه إنما يقومون بمصالح 
دنياوية، فلا يمتنع أن يقوم الظن فيهم مقام العلم. وولاة 
النبي وأمراءه يقومون بمصالح دينية، وهذه مصالح مبنية على 

الظن  دون  وأمرائهم   .العلم  الملوك  من  النبي  غير  فرسل 
الهدايا  قبول  ف  نقول  صادقون، كما  بأنهم  الظن  يكفي 
ومراسلات بعضنا لبعض، وجميع التصرف المتعلق بمصالح 
الدنيا، ولا يكفي ف رسله عليه السلام إلا العلم والقطع، 

والاكثار ف   .فلا ينبغي أن يحمل أحد الأمرين على صاحبه
أن الفقهاء والعلماء والحفاظ أعداد قليلة لا يبلغون حد 
للشرع  الأداء  أن  على  بني  لأنه  إليه،  يحتاج  لا  التواتر 
والتبليغ له موقوف على العلماء والفقهاء، وأن خبرهم إذا 
كان لا بد من كونه طريقا إلى العلم، فواجب أن يكون كثرة 

 .لاف ذلك كله وأوضحناهمتواترين. وقد بينا أن الأمر بخ
الأمصار  أهل  ارتحال  وجوب  من  الفصل  به  ختم  وما 
وساكني الأقطار حتى يسمعوا من الرسول صلى الله عليه 
وآله ما يشافه به. غير واجب أيضا، ويغني عن ذلك كله 

وقد أجبنا عن هذه المسائل ما اتسع له   .ما بيناه ورتبناه
 .وقت ضيق 



321 

 

قوله بالفرق بين امراء النبي وامراء غيره تام من جهة لكنه   \ت
ليس على اطلاقه بل هو في الوجدان والعرف يكون التعامل 
معه  يجوز  الذي  الخارجي(  )العمل  من  فيكون  معه كغيره 
بهم  العلم  ان  بين  لانه  ذلك  قال  وانما  السكوني،  الاعتماد 

وصولهم. قبل  والتواتر  بالقطع  تتحقق  ان   وبولايته  قوله  واما 
التبليغ غير متوقف على الفقهاء فتام جدا وينبغي ان يكون 
يكون  ان  فلا يجب  تواتر،  على  حالة حكم  حاضرا في كل 
المبلغون من العدول والثقات فضلا ان يكونوا علماء وفقهاء، 
بل التبليغ يكون بكل انسان، فاذا بلغوا التواتر حقق خبرهم 

بح واضحا ان ارتحال الناس القطع. وبعد ان بين كل هذا اص
باسرهم الى النبي للمشافهة غير واجب. وهذا يجري في الائمة 
ولذلك يكون من المتعذر العلم بما يكون عن الامام الغائب 
يكون  ان  الا  احادا،  الا  يكون  لا  لانه  وخبر  بل  امر  من 
السفراء فإضافة الى  صاحب معجزة وهذا ما يمكن قوله في 

خذ عنهم فان اتصالهم بالوصي الغائب نص الامام بوجوب الا
نوع من المعجزة مما دعا الى تصديقهم والقطع على خبرهم فان 
لا  القطع  الخبر  ان  بينت  وقد  القطع.  توجب  علامة  هذه 
ينحصر فقط بالمتواتر، ومن الأفضل جعل الشرط هو الخبر 



322 

 

العلم هو  فما يوجب  المتواتر.  ومن هنا  وليس الخبر  القطع 
الاعتماد  من  فهو  الاجماع  واما  القطعي.  والخبر  المشاهدة 

 السكوني ان كان متسقا. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



323 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



324 

 

 


	المحتويات
	المقدمة
	الفصل الاول [الطريق إلى معرفة الاحكام الشرعية عن أدلتها]
	الفصل الثاني [الكلام في حجية خبر الواحد وعدمه]
	الفصل الثالث [اعتماد الرسول بخبر الواحد والجواب عنه]
	الفصل الرابع [اعتماد أعرف المتشرعة على الخبر الواحد والجواب عنه]
	الفصل الخامس [اعتماد المتكلمين على الخبر الواحد والجواب عنه]
	الفصل السادس [حصول العلم وتولده من خبر الواحد والجواب عنه]
	الفصل السابع [اعتماد العقلاء على الخبر الواحد والجواب عنه]
	الفصل الثامن [اعتماد أهل اللغة على الخبر الواحد والجواب عنه]
	الفصل التاسع [اثبات حجية خبر الواحد من طريق اللطف والجواب عنه]
	الفصل العاشر [دلالة إنفاذ الرسول الأمراء والعمال على حجية خبر الواحد والجواب عنه]

