
 

1 
 

 الإسراء والمعراج 
 دراسة دينية تاريخية فلسفية نفسية 

 في ضوء النص القرآني والسيرة النبوية 
 

 

 رمضان مصطفى سليمان  



 

2 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 

3 
 

 
 المقدمة 

 

تعُدَّ حادثة الإسراء والمعراج من أعظم الوقائع الغيبية التي شكّلت منعطفاً  
، ومن أبرز المعجزات التي خصّ الله   روحياً وفكرياً في مسيرة الدعوة الإسلامية 

، ودلالات تربوية    ، لما تنطوي عليه من أبعاد عقدية عميقة   صلى الله عليه وسلم بها نبيَّه محمدًا  
مكاني    سامية انتقال  مجرد  ليست  فهي  الثراء.  بالغة  ونفسية  فلسفية  ورموز   ،

البشر  ومألوف  الطبيعة  لقوانين  وعي    خارق  رحلة  ـ  جوهرها  في  ـ  هي  بل   ،
، ومن جراح الواقع   ، وارتقاء بالإنسان من ضيق الأرض إلى سعة السماء كوني

   .الإنساني إلى أفق الرسالة الإلهية الخالدة 
الدعوة  تاريخ  الحادثة في مرحلة حرجة من  ، عقب عام    لقد وقعت هذه 

؛ بوفاة عمّه أبي طالب، الذي كان    المصائب   صلى الله عليه وسلم الحزن، حيث توالت على النبي  
، التي مثلّت له الحضن    سندًا اجتماعياً وسياسياً، وزوجته خديجة رضي الله عنها

والروحي النفسي  والدعم  بوصفها    العاطفي  والمعراج  الإسراء  حادثة  فجاءت   .
  ، وامتحاناً صافـياً للإيمان   ، وتثبيتاً للمؤمنين  ، وتكريمًا نبوياً  رسالة تعزية إلهية

 .، والمؤمن بالغيب من أسير الحسّ والظاهر ، يُفْرَز فيه الصادق من المتردد
 دي للحادثة ائأولًا: البعد الديني والعق

العق المنظور  الله    ديائمن  لقدرة  تجليّاً  والمعراج  الإسراء  حادثة  تمُثلّ   ،
، ولا تقف أمامها قوانين المادة. فالإسراء    المطلقة التي لا تحدّها نواميس الكون

الأقصى   صلى الله عليه وسلمبالنبي   المسجد  إلى  الحرام  المسجد  من  إلى    ليلًا  معراجه  ثم   ،
العلُا  ، ويؤسس    ، يؤكّد مركزية الإيمان بالغيب في العقيدة الإسلامية   السماوات 

، بل يفتح الأفق أمام    لمنهج معرفي لا يحصر الحقيقة فيما تدركه الحواس وحدها
 .الوحي بوصفه مصدرًا للمعرفة اليقينية 

للنبي   الرفيعة  المنزلة  عن  الحادثة  تكشف  المعراج    صلى الله عليه وسلم كما  يكن  لم  إذ   ،
، بوصفها عماد    ؛ ففيه فُرضت الصلاة   ، بل تكليفاً رسالياً  تكريمًا شخصياً فحسب 

والسماء  الدين الأرض  بين  اليومي  والرابط  الروح    ،  لترقية  الدائمة  والوسيلة   ،
. وهنا تتجلى الحكمة الإلهية في أن تكون الصلاة ثمرة تلك الرحلة   وتزكية النفس 

، بينما الصلاة معراجٌ يوميٌّ متاح لكل    ، وكأن المعراج تجربة استثنائية  السماوية
 .مؤمن 

 ثانياً: الدلالة الاجتماعية والرسالية
،    ، جاءت حادثة الإسراء والمعراج في سياق اضطهاد قريش   اجتماعياً

، لتبعث رسالة مفادها أن الرسالة لا تقُاس بموازين القوة    وانسداد الأفق الدعوي 



 

4 
 

،    ، ولا تخُتزل في معايير القبول الاجتماعي. فحين تغُلَق أبواب الأرض  المادية
مون في العوالم العليا ، وحين يُقصى الدعاة  تفُتحَ أبواب السماء   .، يُكرَّ

بُعدًا وحدوياً النبي    كما تحمل الحادثة  انتقال  إلى المسجد    صلى الله عليه وسلم ، يتجلىّ في 
، يؤكد وحدة الرسالات   ، في مشهد رمزي بالغ الدلالة ، وإمامته للأنبياء الأقصى
الإلهي  السماوية المشروع  واستمرارية  البعد    ،  وهذا  الإسلام.  وخَتْمَه برسالة   ،

،    ، يُعيد الاعتبار لمكانة القدس في الوعي الإسلامي   يمنح الحادثة طابعاً حضارياً 
 .، لا مجرد رقعة جغرافية  بوصفها مركزًا روحياً جامعاً

 ثالثاً: القراءة الفلسفية لحادثة الإسراء والمعراج 
، تفتح حادثة الإسراء والمعراج أفقاً تأملياً عميقاً حول العلاقة بين    فلسفياً

والمكان  والنسبي   الزمان  والمطلق  والروحي   ،  والمادي  تقُوّض    ،  فهي   .
مغلقة فيزيائية  قوانين  في  الوجود  تحصر  التي  الصارمة  الحتمية  ،    التصورات 

، وإمكان تجاوز الإنسان لحدوده المادية   وتعُيد الاعتبار لفكرة التداخل بين العوالم
 .حين يتصل بالمطلق 

الوجودي للارتقاء  رمزًا  بوصفه  المعراج  قراءة  يمكن  لا    كما  حيث   ،
ا مكانياً فحسب  ا في الوعي والمعرفة   يكون العلوّ علوًّ . فالسماوات في    ، بل علوًّ

، ينتقل فيها الإنسان    ، بل مراتب وجودية  هذا السياق ليست مجرد طبقات كونية
القلبي الإدراك  إلى  الحسي  الإدراك  المشاهدة    من  إلى  الجزئية  المعرفة  ومن   ،

 .الكلية 
 رابعاً: التحليل النفسي والبعد الوجداني 

، تمثلّ حادثة الإسراء والمعراج تجربة شفاء روحي    من الزاوية النفسية 
بعد ما تعرض له من صدمات نفسية متتالية. فهي تأتي كاستجابة    صلى الله عليه وسلم عميقة للنبي  

العاطفي والإنهاك  الحزن  لحالة  توازنها  إلهية  للنفس  وتعيد  طاقة    ،  وتمنحها   ،
 .جديدة لمواصلة الطريق 

؛    كما تكشف الحادثة عن أهمية البعد الروحي في علاج الأزمات النفسية 
، في    ، بل الارتقاء بالمعنى. والمعراج   ، لا يكون الهروب حلاًّ  فحين يثقل الواقع

،    ، حيث يتحوّل الألم إلى وعي  ، يجُسّد أعلى درجات السموّ النفسي   هذا الإطار 
 .، والانكسار إلى قوة داخلية  والمعاناة إلى رسالة

؛    ، شكّلت الحادثة اختبارًا نفسياً جماعياً للمجتمع المسلم  ومن جهة أخرى 
ومكذِّّب  مُصدِّّق  بين  المواقف  تمايزت  موقف    إذ  في  الإيماني  النموذج  وتجلىّ   ،

، لأن يقينه كان    ، الذي لم يحتج إلى دليل مادي   أبي بكر الصديق رضي الله عنه 
بالرسول   المطلقة  الثقة  على  الاستقرار    صلى الله عليه وسلم مؤسسًا  عمق  عن  يكشف  ما  وهو   ،

 .النفسي الناتج عن الإيمان 



 

5 
 

 خامسًا: التحليل الأدبي والرمزي 
بنية سردية رمزية ثرية تنطوي حادثة الإسراء والمعراج على  ،    أدبياً، 

، دون أن تفقد صدقها    تتجاوز حدود الحدث التاريخي إلى أفق الأسطورة المقدسة 
، والاحتضان الإلهي، وبداية    ، يحُيل إلى السكون  ، في رمزيته  الواقعي. فالليل

 .التحول، بينما تمثل الرحلة اختراقاً للظلمة نحو النور 
الأقصى(   والمسجد  الحرام  )المسجد  المقدسين  المكانين  استخدام  أن  كما 

وروحياً جمالياً  بعدًا  النص  ويتحوّل    يمنح  بالجغرافي،  المقدس  يتداخل  حيث   ،
، لا مجرد إطار للأحداث. ويأتي المعراج تتويجًا لهذا    المكان إلى حامل للمعنى 

، في مشهد تتعانق    ، يلتقي فيها الإنسان بالمطلق   ، بوصفه ذروة رمزية   السرد
 .، والخيال بالإيمان فيه اللغة بالعقيدة 

    
، ولا معجزة    إن حادثة الإسراء والمعراج ليست واقعة تاريخية معزولة 

، غني بالدلالات    ، بل هي نصٌّ مفتوح على التأويل  ترُوى لغايات الوعظ فحسب 
، يخُاطب العقل والروح معاً. وهي تؤكد    الدينية والاجتماعية والفلسفية والنفسية

،    ، لا يكتفي بإصلاح السلوك   أن الرسالة الإسلامية مشروع ارتقاء إنساني شامل 
 .، وبناء الإنسان من الداخل بل يسعى إلى تحرير الوعي 

، تذُكّر الإنسان بأن طريق    ، تبقى هذه الحادثة مصدر إلهام دائم  ومن ثمّ 
النفس  تزكية  عبر  يمرّ  مقدمة    السماء  تكون  قد  الانكسار  لحظات  أشد  وأن   ،

 .، وأن الإيمان ـ في جوهره ـ معراج لا ينتهي  لأسمى لحظات القرب 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

6 
 

 
 

 الفصل الأول: الإطار المفاهيمي والتعريفي للإسراء والمعراج 
 

 تمهيد الفصل 
السيرة   في  المفصلية  الوقائع  أعظم  من  والمعراج  الإسراء  حادثة  تعُدّ 

، بل لما تنطوي عليه من    ، ليس فقط لما تحمله من أبعاد غيبية إعجازية  النبوية
، وفلسفية عميقة. فهي ليست    ، واجتماعية   ، ونفسية   ، وتربوية   دية ائدلالات عق

عابرًا تاريخياً  بين    حدثاً  العلاقة  صياغة  أعادت  كاملة  وجودية  تجربة  بل   ،
، وبين المحدود البشري    ، وبين الألم الأرضي والأمل الإلهي  الإنسان والسماء
الرباني ضبط    والمطلق  إلى  يهدف  الذي  الفصل  هذا  أهمية  تأتي  هنا  ومن   .

، وتحديد الأطر التعريفية للإسراء والمعراج من منظور شرعي ولغوي    المفاهيم
 .، تمهيدًا لفهم أبعادهما المعرفية والإنسانية وتحليلي

    
 المبحث الأول: تعريف الإسراء والمعراج شرعًا ولغةً 

 أولًا: الإسراء لغةً واصطلاحًا
السير   ويعني  ي(،  ر  )س  الثلاثي  الجذر  من  مأخوذ  اللغة  في  الإسراء 
الانتقال   على  أصله  في  يدل  وهو  أم سريعاً،  بطيئاً  السير  ذلك  أكان  ليلًا، سواء 

الليل] سكون  في  يتم  الذي  الهادئ  السياق    ( 1الخفي  في  اللفظ  هذا  استخُدم  وقد 
  ، والاصطفاء  ، لما يحمله الليل من دلالات السكون  القرآني بدقة بلاغية متناهية

   .، حيث تكون النفس أكثر استعدادًا للتلقي والانفعال ، والانكشاف الروحي 
،    ليلً   صلى الله عليه وسلمانتقال النبي محمد   :، فهو   أما الإسراء في الاصطلاح الشرعي 

وروحه  الأقصى    بجسده  المسجد  إلى  المكرمة  بمكة  الحرام  المسجد  من   ،
المقدس بيت  في  تعالى  المبارك  الله  بقدرة  عن    ،  خارج  وجيز  زمن  وفي   ،

البشري  قوله   . المألوف  في  الكريم  القرآن  في  تصريحًا  الحدث  هذا  ورد  وقد 
 :تعالى

الْأقَْصَىٰ   دِّ  الْمَسْجِّ إِّلىَ  الْحَرَامِّ  دِّ  الْمَسْجِّ نَ  ليَْلًا مِّ هِّ  بِّعبَْدِّ أسَْرَىٰ  الَّذِّي  ﴿سبُْحَانَ 
   ( 1الَّذِّي باَرَكْناَ حَوْلهَُ﴾ ]الإسراء: 

المطلق  التنزيه  تفيد  التي  "سبحان"  بكلمة  الآية  النص    وتفُتتح  وكأن   ،
التجريبي العقل  يتجاوز حدود  لتلقي حدث  نفسياً وعقلياً  المتلقي  يهيئ  ،    القرآني 

المادي التفكير  نمطية  تكريمية    ويكسر  دلالة  يحمل  بـ"عبده"  التعبير  أن  كما   .
 .، تؤكد أن العبودية الخالصة هي أعلى مراتب القرب والاصطفاء  عميقة 



 

7 
 

الاجتماعية الناحية  بين    ومن  رمزي  ربط  إعادة  مثلّ  الإسراء  فإن   ،
الأقصى  والمسجد  الحرام  الرسالة   المسجد  وحدة  مؤكدًا  الامتداد    ،  وتكامل   ،

 الحضاري والروحي للأمة الإسلامية.  
النبي    أما نفسياً ، فقد جاء هذا الحدث بعد مرحلة شديدة القسوة في حياة 

،    ، ليكون الإسراء بمثابة علاج رباني للانكسار النفسي   ، عُرفت بعام الحزن   صلى الله عليه وسلم
 .وجبرًا للخاطر الإنساني المتألم

    
   ثانياً: المعراج لغةً واصطلاحًا

،    ، ومنه السُّلمّ  المعراج لغةً مأخوذ من الفعل "عرج"، أي صعد وارتقى 
الأعلى  إلى  الأسفل  من  بها  يرُتقى  التي  الوسيلة  على  المعنى    ويُطلق  وهذا   .

، لتشير إلى الارتقاء    اللغوي يحمل دلالة رمزية تتجاوز مجرد الحركة المكانية
 .المعنوي والوجودي 

الشرعي  الاصطلاح  في  المعراج  فهو  أما  النبي   :،  بيت    صلى الله عليه وسلم صعود  من 
العلُى  السماوات  إلى  طبقة   المقدس  بعد  طبقة  المنتهى   ،  سدرة  بلغ  حتى   ،    ،
الكبرى  ربه  آيات  من  الخمس  ورأى  بالصلوات  وكُل ِّف  هذه   .،  ذكر  ورد  وقد 

 :الرحلة السماوية في قوله تعالى 
نْ آياَتِّ رَبِّّهِّ الْكبُْرَىٰ﴾ ]النجم:   ( 18﴿لَقدَْ رَأىَٰ مِّ

انتقالًا من عالم الشهادة إلى عالم الغيب ، ومن المحدود    ويمثل المعراج 
عن   تعبير  الفلسفي  بعده  في  وهو  المفتوح.  الكوني  الأفق  إلى  والمكاني  الزمني 

، وعن قدرة    ، والسعي نحو المطلق   توق الإنسان الأزلي لتجاوز ثقله الأرضي 
 .الوحي على تحقيق هذا التوازن بين العقل والإيمان 

، يمكن فهم المعراج بوصفه ذروة تجربة    ومن المنظور النفسي التحليلي
والنبذ    روحية عميقة  الاجتماعي  الرفض  النبوية بعد صدمات  الذات  بناء  تعُيد   ،

، بل عودة إليه محمّلة    الإنساني. فالصعود إلى السماء هنا ليس هروباً من الواقع
 .، ومؤهلة لحمل الرسالة بثبات أعظم  ، ومشبعة باليقين بالمعنى

    
 ثالثاً: العلاقة التكاملية بين الإسراء والمعراج 

مستقلين بوصفهما حدثين  والمعراج  الإسراء  بين  الفصل  يمكن  بل    لا   ،
واحدة تجربة  في  متكاملتان  مرحلتان  في    هما  الأفقي  الانتقال  يمثل  فالإسراء   .

.   ، بينما يمثل المعراج الانتقال العمودي في المقامات الروحية  الجغرافيا المقدسة
للرسالة والاجتماعي  التاريخي  البعد  يؤكد  الغيبي    الأول  بعدها  يرسّخ  والثاني   ،

 .والميتافيزيقي



 

8 
 

،    وفي هذا التكامل تتجلى فلسفة الإسلام في الجمع بين الأرض والسماء 
، بين الواقع والمثال. فالمسجد الأقصى لم يكن مجرد محطة    بين العمل والعبادة

الرسالات   جغرافية  بين  للالتقاء  رمزًا  بل  أما    ،  الدعوة.  عالمية  على  وشاهدًا   ،
المنتهى  البشرية   سدرة  المعارف  عنده  تقف  الذي  الحد  فهي  السر    ،  فيه  ويبدأ   ،

 .الإلهي

    
 رابعاً: دلالات عقدية وتربوية 

عميقة عقدية  دلالات  والمعراج  الإسراء  حادثة  ترسيخ    تحمل  أبرزها   ،
المطلقة الإلهية  القدرة  الكون خاضعة لإرادة الله  مبدأ  قوانين  أن  وإثبات  لا    ،   ،

 .، وتؤكد صدق نبوته  عند ربه  صلى الله عليه وسلم العكس. كما تبُرز مكانة النبي 
تربوياً المعراج   أما  سياق  في  الصلاة  فريضة  جاءت  فقد  وكأنها    ،   ،

للمؤمن يومي  روحياً  معراج  فيه  يترقى  النفسي  ،  توازنه  ويستعيد  ويجدد    ،   ،
،  " الصلاة معراج المؤمن " :  صلته بالمطلق. وفي هذا المعنى يقول بعض العلماء

 .لأنها تربط الأرض بالسماء في حركة شعورية متكررة

    
ليسا مجرد معجزة   العرض أن الإسراء والمعراج  يتضح من خلال هذا 

التأويل   خارقة  على  مفتوحًا  نصًا  بل  بالدلالات  ،  غنياً  فهو    ،  الأبعاد.  متعدد   ،
تاريخي روحية   حدث  وتجربة  نفسي  ،  وبناء  فلسفي  ،  وخطاب  ورمز    ،   ،

  . ومن هنا تأتي ضرورة قراءته قراءة شمولية تجمع بين النص والعقل  اجتماعي
 .، ليظل حياً في الوعي الفردي والجماعي للأمة  ، وبين الإيمان والتحليل

    
 

 الحواشي
 .( ، مادة )سريمقاييس اللغةابن فارس،   .1
 .، تفسير سورة الإسراء جامع البيان في تأويل القرآنالطبري،  .2
 .، تفسير سورة النجممفاتيح الغيب الرازي،  .3
 .، باب الإسراء والمعراج زاد المعاد في هدي خير العبادابن القيم،  .4

 
 
 
 
 
 



 

9 
 

 
 المبحث الثاني: دلالة الترتيب القرآني بين الإسراء والمعراج 

 

 تمهيد  

للأحداث   ٍ تاريخي  سردٍ  كتاب  الكريم  القرآن  يكن  زمنياا   لم  سجلًّا  ولا   ،
للوقائع هادفاً  محايداً  خطاباً  جاء  بل  الإنساني  ،  الوعي  تشكيل  يُعيد  ويُرب ِّي    ،   ،

ٍ من الإدراك إلى الإيمان   ، ويُهذ ِّب العقل  النفس   ، ويقود الروح في مسارٍ تصاعدي 

المنطلق  هذا  ومن  الغيب.  إلى  الشهادة  ومن  القرآنية    ،  القضايا  ترتيب  فإن   ،–  

، لا تنفصل عن    يخضع لحكمةٍ تربويةٍ عميقة  –فضلًًّ عن ترتيب السور والآيات  

   .، ولا عن سنن التلقي والفهم طبيعة النفس البشرية 

بوصفهما من أعظم الوقائع    الإسراء والمعراج وفي هذا السياق، تبرز حادثتا  

ودلالية  النبوية رمزيةً  كثافةً  وأكثرها  القرآني    ،  الخطاب  في  المتأمل  أن  غير   ،

عهما توزيعاً    لم يجمع بينهما في موضعٍ واحديلحظ بوضوح أن القرآن   ، بل وز 

 :دقيقاً

 .  صراحةً في مطلع سورة الإسراء  الإسراءفذكُر   •

 .  متفرقةً في سورة النجم وقائع المعراج بينما جاءت  •

انفصالًا  يُقرأ بوصفه  التفريق لا  ، يكشف    بوصفه ترتيبًا مقصودًا، بل    وهذا 

ٍ في بناء التجربة الإيمانية ، وفي نقل الإنسان من عالم الحس إلى    عن منطقٍ قرآني 

 .أفق الغيب

    
 من الأرض بوصفها نقطة البدء الوجودي  –أولاً: الإسراء  

 :افتتحت سورة الإسراء بآيةٍ فريدة في بنائها الإيقاعي والدلالي

دِّ الْأقَْصَى﴾  دِّ الْحَرَامِّ إِّلىَ الْمَسْجِّ نَ الْمَسْجِّ هِّ ليَْلًًّ م ِّ  ﴿سبُْحَانَ الَّذِّي أسَْرَىٰ بِّعبَْدِّ

بالتسبيح الآية  وهو    تبدأ  الخبر،  تلقي  قبل  للعقل  مطلقٌ  وكأن    تنزيهٌ   ،

. ثم يأتي  ¹الخطاب القرآني يُهي ِّئ المتلقي نفسياا وفكرياا لقبول حدثٍ يتجاوز المألوف

  ، وانكسار الضجيج الحسي   ، حيث السكون، والصفاء  ، المرتبط بالليلأسرىفعل  

 .، في انسجامٍ دقيق مع طبيعة التجربة 

هنا   أفقيةالإسراء  كلًّهما  حركة  مقدسين،  موضعين  بين  أرضيٌّ  انتقالٌ   ،

، يمكن    داخل عالم الشهادة. فالمسجد الحرام والمسجد الأقصى معلمان محسوسان



 

10 
 

، وإن كان    وأن يتقب ل الانتقال بينهما  بل يعرفهما ،   ،   للعقل البشري أن يتصورهما 

 .خارقاً للعادة من حيث الزمن والكيفية

؛ إذ    مرحلة التمهيد الإدراكي – نفسياا  –وهذا المستوى من الحركة يمثل  

، دون جسرٍ   لا يمكن للنفس البشرية أن تنتقل فجأةً من عالمها المحدود إلى المطلق

ٍ يخفف من صدمة التجاوز  .مرحلي 

    
 الصعود من الشهادة إلى الغيب  –ثانياً: المعراج  

الإسراء  خلًّف  كلمة    على  ترد  لا  القرآن   المعراج ،  في  بل    صريحةً   ،

 :في سورة النجم لغةٍ رمزيةٍ عالية الكثافةتسُتحَضر التجربة عبر 

دْرَةِّ الْمُنتهََىٰ﴾  ندَ سِّ  ﴿وَلَقدَْ رَآهُ نَزْلَةً أخُْرَىٰ • عِّ

، ومن المكان الأرضي    الماورائياتهنا ينتقل الخطاب من الجغرافيا إلى  

للوجود القصوى  التخوم  فـ    إلى  المنتهى.  تخيله    سدرة  يمكن  موضعاً  ليست 

 .²، بل هي حدٌّ كونيٌّ فاصل بين الممكن الإنساني والمطلق الإلهي  بالحواس

لغة   النجم  في سورة  تقارير اللغة  لا  انكشاف لا وصف  إشارات  لغة   ،    ،

الإيحاء لصالح  الحسي  البيان  يتراجع  لا     حيث  الغيب  أن  يدرك  القرآن  وكأن   ،

 .، وإنما يُلًّمس وجدانياا يحُاط به لفظًا

    
 ثالثاً: منهج التدرج الإلهي في الخطاب القرآني 

بـ   تسميته  يمكن  ما  يعكس  والمعراج  الإسراء  بين  الفصل  التدرج  إن  منهج 

الوجودية التربية  في  تعالى   .الإلهي  الإنسانية    –فالله  بالنفس  العليم  لا    –وهو 

ٍ  يصدمها بالحقائق الكبرى دفعةً واحدة  :، بل يقودها في مسارٍ تصاعدي 

 المكان المعلوم من  .1

 الفضاء المتخيَّل إلى  .2

 الغيب المطلق ثم إلى  .3

، التي تؤكد    وهذا التدرج ينسجم مع ما توصلت إليه الدراسات النفسية الحديثة

 .³لاستيعاب المفاهيم المتجاوزة بنُى وسيطةأن العقل الإنساني يحتاج إلى 

، بل يخاطب الإنسان بكلي ته:    ، لا يخاطب العقل المجرد فحسب  ، هنا  فالقرآن

 .، ووجداناً ، وخيالًا  ، ونفسًا عقلًًّ 



 

11 
 

    
 من المحايثة إلى التعالي  –رابعاً: البعد الفلسفي 

بوصفه   الإسراء  قراءة  يمكن  فلسفية،  زاوية  المحايثة من  داخل    حركة 

(Immanence)    قفزة نحو التعالي، بينما يمثل المعراج (Transcendence). 

   :وهذا الانتقال يعكس السؤال الفلسفي القديم

 كيف يعبر الإنسان من المحدود إلى اللًّمحدود؟

؛   التجربة الرمزية، بل عبر  الجواب القرآني لا يقدمه عبر الجدل النظري

درجات    عبداً  بصفته  بل  ،   الفردية  بذاته  يصعد  لا  صلى الله عليه وسلمفالنبي   أقصى  في  أي   ،
 .. فالعبودية هنا ليست نقيض الارتقاء، بل شرطه  التواضع الوجودي

    
 تهيئة الجماعة قبل صدمة الغيب  –خامسًا: القراءة الاجتماعية  

حادثة   جاءت  فقد  القرآني.  للنزول  الاجتماعي  السياق  إغفال  يمكن  لا 
الدعوة من  حرجة  مرحلةٍ  في  والمعراج  الحزن   الإسراء  عام  بعد  حيث    ،   ،

 .، والانكسار النفسي ، والخذلان الاضطهاد

، يؤسس    ، بما يحمله من رمزية الربط بين المسجدين  فذكر الإسراء أولًا 

، ويُطمئن الجماعة المؤمنة قبل    ، ويعيد الاعتبار لمركزية القدس  لوحدة الرسالة 

 .أن توُاجَه بوقائع الغيب التي قد تكون ثقيلة على الوعي الجمعي

    
 جماليات الفصل لا الجمع  –سادسًا: التحليل الأدبي 

الناحية الأدبية القرآني    من  النص  يمنح  الحدثين  بين  الفصل  فإن  إيقاعًا  ، 

فلو جُمعت الحادثتان في موضع واحد، لفقد النص شيئاً من توهجه   .سرديًّا متدرجًا 

، بينما جمال القرآن يكمن في    ، ولتحولت التجربة إلى تقريرٍ واحدٍ مكتمل  الدلالي

 .الانفتاح التأويلي

، حيث لا تقُال الحقيقة دفعةً   إن توزيع الحدثين يشُبه ما في الشعر الصوفي

ح، ثم تكُشف، ثم تسُتبطن   .واحدة، بل تلُوَّ

    



 

12 
 

 خاتمة المبحث 

، بل    إن دلالة الترتيب القرآني بين الإسراء والمعراج ليست مسألة شكلية

ٍ دقيقٍ للنفس البشرية  هي بنيةٌ عميقة ، وعن خطابٍ يتجاوز    ، تكشف عن فهمٍ إلهي 

 .، ليبقى صالحًا لكل مستويات التلقي  الزمان والمكان

، وبين الجسر    سُلَّم السماء، والمعراج كان    جسر الأرضفالإسراء كان  

 :والسُّلَّم تتشكل رحلة الإنسان في الوجود

ومن   ،  ومن المعقول إلى المرهون بالإيمان  ،   من المحسوس إلى المعقول

 .الإيمان إلى السكينة 

 

 

 الحواشي

 .، باب أسرار افتتاح السور البرهان في علوم القرآنانظر: الزركشي،  .1

 .، تفسير سورة النجممفاتيح الغيبالرازي،  .2

النفسي،    فرويد .3 التحليل  إلى  بين      مدخل  المنهجي  الفارق  مراعاة  مع   ،

 .الخطاب القرآني والنظريات الوضعية

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

13 
 

 
 
 
 
 
 

 الفصل الثاني

 الخلفية التاريخية والاجتماعية للحدث 

   المبحث الأول: عام الحزن والتمهيد النفسي للمعجزة

لا يمكن مقاربة حادثة الإسراء والمعراج مقاربةً علميةً واعيةً بمعزل عن  

والاجتماعي والنفسي  التاريخي  الم   سياقها  إن  إذ  القرآني  ؛  المنظور  في  عجزة 

ٍ أو وجداني  ي لا تنفصل عن شرطها الإنسانيوالسُّن ،    ، ولا تنزل في فراغٍ زمني 

، وإعادةَ تشكيلٍ للوعي والرسالة. ومن هنا    ، وجبرًا لكسر   بل تأتي استجابةً لحاجة 

الحزن يبرز   التي مهَّدت لهذا    عام  النفسية والوجودية الأشد كثافةً  الخلفية  بوصفه 

   .الحدث الكوني الفريد

التي   المتتابعة  الانكسارات  من  سلسلة  بعد  والمعراج  الإسراء  جاء  لقد 

ض لها النبي     عمق في  ضرباتٍ   بل  ،  شخصية  وقائع  مجرد  تكن  لم  والتي  ،  صلى الله عليه وسلمتعر 
  هذه   إجمال   ويمكن .  الناشئة  الإسلًّمية   للدعوة   والاجتماعية   النفسية   البنية

 :مركزية   محطات ثلًّث في الانكسارات

 .انهيار السند العاطفي والوجداني : خديجة رضي الله عنها  السيدة  وفاة .1

 .سقوط الحماية الاجتماعية والسياسية : أبي طالب عمه  وفاة .2

 .اكتمال الخذلان البشري والعزلة الوجودية : فشل دعوة الطائف .3



 

14 
 

   انهيار الظهير العاطفي –أولًا: فقدان خديجة  

تكن  الاجتماعي    السيدة  لم  بالمعنى  بنت خويلد رضي الله عنها زوجةً  خديجة 

، والمكان الآمن الذي يعود إليه    الوعاء النفسي الأول للدعوة ، بل كانت    التقليدي

  الحديث  النفس علم في تسميته يمكن ما خديجة شك لت لقد.  صدمة كل بعد صلى الله عليه وسلمالنبي 

العميق  بـ الوجداني  قلق  (Emotional Containment)   الدعم  احتوت  ، حيث 

أنا بقارئ  : »  ، وارتجاف السؤال الوجودي الأول  ، وخوف الوحي  البدايات   ما 

[»1 )  . 

  ، انقطع هذا الخيط الدافئ الذي كان يربط الرسالة بالطمأنينة الإنسانية  بوفاتها

  ولا   ،  عليه  يئن    كتفٍ   بلًّ  الأذى  يتلقى  ،  العالم  مواجهة  في   وحيداً  صلى الله عليه وسلم، فصار النبي  

كسرًا داخلياً  لقد كان هذا الفقد    (2«]  والله لا يخزيك الله أبداً  كلًّ،  »:  له   تقول  عينٍ 

الكلمات   صامتاً بوضوح  السيرة  في  يُرى  لا  التحولات    ،  عمق  في  يُقرأ  لكنه   ،

 .النفسية اللًّحقة

تحليلي  منظورٍ  فقد شخص  ومن  يكن  لم  خديجة  فقدان  فإن  فقد    ،  بل  معنى  ، 

، بل تبكي    ، لأن النفس لا تبكي الغائب فقط  ، وهو ما يجعل الألم مضاعفاً  الأمان

 .ما كانت تكونه بوجوده

 سقوط الغطاء الاجتماعي  –ثانياً: وفاة أبي طالب  

العاطفية الحماية  تمثل  خديجة  كانت  يمثل    إذا  كان  طالب  أبا  فإن  الدرع  ، 

والسياسي  مراحلها   الاجتماعي  أخطر  في  الدعوة  حمى  وجوده    الذي  كان  لقد   .

 « المعلن  بمثابة  غير  الاجتماعي  النبي    العقد  بين    يمنع   حيث  ،   وقريش  صلى الله عليه وسلم « 

 .المعنوي  الأذى  يمنع لم ولو  ، الجسدي الاعتداء

النبي   دخل  طالب،  أبي    حيث  ،   الكامل   الانكشاف  من   جديدة  مرحلة   صلى الله عليه وسلم بوفاة 
  بلًّ   الأرض   تواجه  السماء   ورسالة  ،  حماية   بلًّ  وكلمته  ،  مستباحًا  جسده  أصبح

الحماية القبلية لحظة انهيار للبنية    سقوط  يُعد    ،  الديني  الاجتماع  علم  وفي.    وسائط

 ( 3)المستهدف إلى موقع  المحمي ، ينتقل فيها الفرد من موقع  الحاضنة

، بل من غياب الشبكة    : عزلة لا تنبع من الوحدة العددية  وهنا تتعمق العزلة

  غريباً  صلى الله عليه وسلم. لقد صار النبي    الاجتماعية التي تمنح الوجود شرعيته داخل الجماعة
 .، وهو ما مه د نفسياً للًّنتقال من الأرض إلى السماء ي أرضهف مهدداً  ،  وطنه في

   اكتمال الخذلان البشري –ثالثاً: الطائف  

،    بحثاً عن أفق إنساني جديد   بل   ،   هروباً  الطائف  إلى   صلى الله عليه وسلم لم يكن خروج النبي  
. غير أن الطائف لم تكن مجرد فشل    ومحاولة أخيرة لزرع البذرة في تربة أخرى 



 

15 
 

كانت    دعوي بل  النفسي،  للألم  الدرامية  الرفض  الذروة  فيها  اجتمع  إذ  ،    ؛ 

 .، والعنف الجسدي والسخرية

  لا   الدماء  وسالت  ، قدماه  أدُميت  حتى  بالحجارة صلى الله عليه وسلملقد رُمي النبي 
وفي دعائه   .نزيفًا رمزياً للثقة في البشر   بوصفها  بل  ،  فقط   جسدياً  جرحًا  بوصفها

 :المشهور تتجلى أعمق طبقات الانكسار الإنساني

 ( 4إليك أشكو ضعف قوتي، وقلة حيلتي، وهواني على الناس…«]»

الدعاء ليس خطاب شكوى ، لحظة ينهار    اعتراف وجودي بالعجز، بل    هذا 

الأرضية  الأسباب  على  الاعتماد  وهم  العارية   فيها  الحقيقة  فيها  وتنكشف  أن    ،   :

 .، يظلون محدودين ، مهما اقتربوا البشر

    
 الإسراء والمعراج: الجبر الإلهي للكسر النفسي 

المظلم السياق  هذا  بوصفها    في  لا  والمعراج  الإسراء  حادثة  جاءت   ،

  لقد كانت المعجزة هنا فعل جبر  .استجابة علاجية إلهية ، بل    معجزة استعراضية 

للعادة المكسورة  ، لا مجرد خرق  للنفس  للمعنى  ؛ جبر  بناء  ، وترميم    ، وإعادة 

 .للثقة في الطريق

نقلة علاجية  ، يمكن اعتبار الإسراء والمعراج    من منظور نفسي تحليلي

  إلى   الجرح   موضع  من  صلى الله عليه وسلم؛ حيث ينُقل النبي    من الألم الأرضي إلى السعة الكونية
  من   تبدأ  لم  فالرحلة .  الإلهي  القبول  اتساع  إلى   الرفض   ضيق   ومن   ،  الرؤية   فضاء

 .النفسي  الانكسار عمق  من بل  ، فقط  مكة 

 :  ولعل الدلالة الأعمق في هذا الحدث تكمن في رسالته الوجودية الكبرى

 .، فسماء الله مفتوحة إذا أغُلقت أبواب الأرض

النبي   تخص  لا  رسالة    تمر    مؤمنةٍ   ذاتٍ   كل  إلى  تمتد  بل   ،  وحده  صلى الله عليه وسلم إنها 
  بوابة  يكون   قد  بل   ،  الطريق  نهاية   ليس   الانكسار   إن   لها  لتقول   ،   سقوط   بلحظة 

 .العروج 

 البعد الفلسفي: من الألم إلى المعنى 

، يقد م الإسراء والمعراج نموذجًا فريداً لتحويل المعاناة إلى معنى.    فلسفياً
. وهذا يتقاطع مع   ، بل يسُتثمر بوصفه شرطًا للترقي  ، ولا ينُكر فالألم هنا لا يلُغى

الحد    لحظات  في  إلا  ذاته  يكتشف  لا  الإنسان  أن  ترى  التي  الوجودية  الرؤية 

د من كل ضماناته الأرضية] القصوى    (5، حين يجُر 



 

16 
 

اكتمل في  ، بل لأنه    إلى السماء لا لأنه تجاوز إنسانيته  صلى الله عليه وسلم لقد صعد النبي  

. وهنا تتجل ى الحكمة    ، لكنه ثابت على المعنى  ، متعب  ؛ إنسان مجروح   إنسانيته

، وأن السماء لا تفُتح إلا لمن ذاق ثقل    : أن العروج الحقيقي يبدأ من القاع  العميقة

 .الأرض

    
والمعراج  الإسراء  الحزن  إن حادثة  تقُرأ في ضوء عام  تتحول    ، حين   ،

إلى   خارق  حدث  كوني من  علاجي  الألم    نص  بين  العلًّقة  تعريف  يُعيد   ،

والتمكين  والاصطفاء  الانكسار  وبين  بأن    ،  إلهياً  إعلًّناً  الحدث  هذا  كان  لقد   .

 .، بل بثباتها في ميزان السماء  الرسالة لا تقُاس بردود أفعال البشر 

لم يكن هزيمة  التمهيد النفسي الأعظم  ، بل كان    وهكذا، فإن عام الحزن 

ل، ويتُرك ليحُتضن من    ، حيث يُكسر الإنسان ليُعاد تشكيله   للمعجزة  د ليحُمَّ ، ويجُر 

 .العلو  

    
 

 الحواشي

  .252، ص  1  ج   ، تحقيق مصطفى السقا، السيرة النبويةابن هشام،  (1]

 .، كتاب بدء الوحيي صحيح البخار،  البخاري (2]

  .87، ص   ، ترجمة فؤاد زكريا علم الاجتماع الديني،  ماكس فيبر  (3]

 .29، ص  2  ، ج  ، رواية ابن هشامة  السير،  ابن إسحاق (4]

 .112، ص   ، ترجمة إمام عبد الفتاح  الشجاعة أن تكونبول تيليش،  (5]

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

17 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 المبحث الثاني: البعد الاجتماعي

 وردود الفعل تجاه حادثة الإسراء والمعراج  

 

   تمهيد 

زمنية   وقائع  د  مجر  الرسالات  تاريخ  في  المفصلية  الحوادث  ليست 

، تكشف ما استتر في    مرايا كاشفة للبنية العميقة للمجتمع، بل هي    ترُوى

تكذيبات أو  تصديقاتٍ  من  أو    النفوس  يقينٍ  من  الوجدان  في  استقر  وما   ،
النمط من    ارتياب الدلالة لهذا  نموذجًا بالغ  والمعراج  الإسراء  . وتعُد  حادثة 

الكونية  الأحداث د معجزة خارقة للسنن  لم تكن مجر  إذ  زلزالًا  ، بل كانت    ؛ 

ومعرفيًا  المكي  اجتماعيًا  المجتمع  داخل  الاصطفافات  ترتيب  وفرز    أعاد   ،

 .المواقف فرزًا حاداً لا يقبل المنطقة الرمادية

للمجتمع   لحظة اختبار وجودي  الرحلة  لخبر  صلى الله عليه وسلملقد شك ل إعلًّن النبي  

فقط  كل ه الحدث  تصديق  حيث  من  لا  حيث    ،  من  بل  النفسي  ،  الاستعداد 

، ومن حيث موقع الإنسان من الحقيقة حين تتجاوز حدود العقل    لقبول الغيب

 .التجريبي

    



 

18 
 

  أولًا: خريطة الانقسام الاجتماعي بعد إعلًّن الرحلة

كبرى أنماط  ثلًّثة  إلى  الاجتماعية  الفعل  ردود  تصنيف  لا    يمكن   ،

 :  بنُى نفسية وفكرية متجذرّة، بل عن  تعب ر عن مواقف آنية فحسب

 . (مكذّب ساخر )قريش .1

 .(ضعيف إيمان متزلزل )المرتدّون .2

 . (صديق مصدّق )أبو بكر رضي الله عنه .3

  أنثروبولوجية متكرّرةنماذج  ،    ، في جوهرها  وهذه الأنماط الثلًّثة تمث ل

 .في تاريخ الإيمان والرسالات

    

 قريش والعقل المغلق  –ثانياً: المكذ ب الساخر 

للحدث إنكارٍ  د  قريش مجر  موقف  يكن  بل كان    لم  مشحونًا  ،  إنكارًا 

  ، والسخرية في علم الاجتماع الديني ليست شكلًًّ بريئاً من الرفض  بالسخرية

،    يلجأ إليها العقل حين يعجز عن التفكيك المنطقي   آلية دفاع نفسي ، بل هي  

 .فيستبدل الحجة بالتهك م

بعقلٍ   والمعراج  الإسراء  قريش  واجهت  نفعي لقد  يرى    تجريبي  لا 

هًا   الحقيقة إلا فيما يخضع للحس  والقياس لم يكن الاستهزاء موج  . ومن هنا 
، لا  ، في نظرهم فالمعجزة .منظومة الغيب بأكملها، بل إلى  إلى الحدث فقط

 ، بل تقُاس بمدى تهديدها للنسق الاجتماعي القائم تقُاس بالمسافة ولا بالزمن

فلسفي منظور  بـ    ومن  تسميته  يمكن  ما  يعكس  الموقف  هذا  فإن   ، 

المنغلق" الإدراكية     "الوعي  أدواته  يتجاوز  ما  كل  يرفض  وعي  وهو  ؛ 

 .¹استحالة الوقوعو استحالة الفهم، ويخلط بين  المحدودة 

    

 الهشاشة النفسية والعقدة المعرفية –ثالثاً: ضعيف الإيمان 

الكافرين تكذيب  ليس  والمعراج  الإسراء  حادثة  تكشفه  ما  بل    أشد    ،
الإيمان دائرة  على  يحُسبون  كانوا  من  بعض  البعد    .ارتداد  يتجل ى  وهنا 

الذي لا يتجذ ر في اليقين  النفسي بعمق إذ إن الإيمان  التقليد    ؛  ، ولا يتجاوز 

 .، ينهار عند أول صدمة معرفية الاجتماعي



 

19 
 

فحسب  عقدياً  خللًًّ  ليس  هنا  الإيمان  ضعف  هو    إن  بل  هشاشة  ، 

الإيمان بوصفه    وجودية قد تجاوزوا بعد مرحلة  فهؤلاء لم يكونوا  انتماءً  ؛ 

وعندما اصطدم الخبر   . التزامًا معرفيًا وروحيًاإلى الإيمان بوصفه   اجتماعيًا

المكان والزمان ، اختاروا الانسحاب بدل إعادة بناء    بما اعتادوه من قوانين 

رهم للعالم   .تصو 

التحليلي النفس  السلوك بظاهرة    ومن منظور علم  ، يمكن تفسير هذا 

المعرفي وتجربة   التنافر  سابق  معتقدٍ  بين  التوفيق  عن  الفرد  يعجز  حيث  ؛ 

إلغاء أحد الطرفين  جديدة إلى  يُلغى الإيمان لأنه يتطل ب   ، فيلجأ  ، وغالباً ما 

 .²ثمناً وجودياً أعلى

    

 أبو بكر ونموذج اليقين الخالص  –رابعاً: الصديق المصد ق  

المقابلة الجهة  عنه    في  الله  رضي  الصديق  بكر  أبي  موقف  يقف   ،

العمقموقفاً   بالغ  وروحياً  فهم    .فلسفيًا  محاولة  من  نابعًا  يكن  لم  فتصديقه 

هل   : لقد انتقل أبو بكر من سؤال .فهم جوهر النبوّة ، بل من    تفاصيل الحدث 

 .إن قاله الصادق فهو حق :إلى يقين  هذا ممكن؟

  منظومة معرفية متكاملة وهنا تتجل ى قمة النضج الإيماني؛ إذ يصبح الإيمان  

هذا   عن  بكر  أبو  عب ر  وقد  رسوخًا.  بها  تزداد  بل  المعجزة،  أمام  تنهار  لا 

 : المعنى في عبارته الخالدة

 .إن كان قال فقد صدق 

أعمى تسليمًا  يمث ل  الموقف لا  هذا  هو    إن  بل  واعٍ ،  من   تسليم  نابع 
النبي    أبا   فإن  ،  الفلسفية  الناحية  ومن.  صلى الله عليه وسلمتراكم تجربة معرفية وأخلًّقية مع 

المؤتمن  نموذج  يمث ل  بكر الذي يعي حدوده  العقل  العقل  المجال   ؛  فيفسح   ،

 .³للوحي دون أن يشعر بالتهديد

    

 الفرز لا الإقناع –خامسًا: وظيفة المعجزة 

   :وهنا تتجل ى الحقيقة الكبرى 

   .، بل لتمييز الجميع المعجزة لم تأتِ لإقناع الجميع



 

20 
 

، لانتفى معنى الإيمان   فلو كانت وظيفة المعجزة هي الإقناع القسري

  أداة كشف ، بل    ، ليست أداة دعائية  ، في التصور القرآني  . إن المعجزة  ذاته
النفوس معدن  تكشف  المد عي  ؛  من  الصادق  وتفرز  من    ،  والراسخ   ،

 .المتزلزل

بالقوة  الحقيقة  فيها  تفُرض  لا  امتحان  لحظة  في    إنها  تعُرض  بل   ،
. ومن هنا فإن   ، ليختار الإنسان موقعه بحرية كاملة  أقصى درجات التحد ي

للقلب هًا  موج  كان  ما  بقدر  للعقل  هًا  موج  يكن  لم  والمعراج  لأن    الإسراء  ؛ 

 .⁴، لا العقل وحده القلب هو موضع اليقين

    

 المعجزة كلحظة شعرية كونية –سادسًا: قراءة أدبية  

بوصفه    أدبياً والمعراج  الإسراء  إلى  النظر  يمكن  كونية،  كتُبت    قصيدة 

الغيب الأرض  بلغة  حدود  انكسرت  حيث  المسافات  ،  وتلًّشت  ل    ،  وتحو   ،
رقم إلى  معنى لا  إلى  السياق  الزمن  هذا  وفي  البشرية    .  الفعل  ردود  فإن   ،

 :تشبه ردود فعل القارئ أمام نصٍ  شعري عميق

 قارئ يضحك لأنه لم يفهم، •

 قارئ يغلق الكتاب لأنه ارتبك، •

 .وقارئ يسكنه النص لأنه وجد فيه ذاته •

•     

لقد كشفت حادثة الإسراء والمعراج عن حقيقة اجتماعية ونفسية وفلسفية  

وأن المعجزة لا     .بنية داخلية ، بل    مفادها أن الإيمان ليس استجابة لحادثة

الإيمان بل    تنُتج  المكي   .تظُهره،  المجتمع  ظل   الليلة  وهكذا  تلك  بعد   ،    ،
والقدس مكة  بين  المسافة  حول  لا  بين    منقسمًا  المسافة  حول  بل  الشك  ، 

 .واليقين

    

   

 الحواشي 

العربي  سؤال الأخلًّق ،    انظر: طه عبد الرحمن .1 الثقافي  ،    ، المركز 

 .مفهوم العقل المنغلق



 

21 
 

2. Leon Festinger, A Theory of Cognitive Dissonance, 

Stanford University Press. 

 .، باب مراتب اليقين المنقذ من الضلًّل،  الغزالي .3

 .وتفسير الرازي ،  1، الآية   ، سورة الإسراء  القرآن الكريم .4

 
 
 
 
 

 

 الفصل الثالث 

 الإسراء والمعراج بين الجسد والروح 

  

 تمهيد  

دي ائتعُد  حادثة الإسراء والمعراج من أكثر الوقائع النبوية إثارةً للجدل العق

الإسلًّمي  التراث  في  المألوفة    والفلسفي  للحدود  تجاوزٍ  من  عليه  تنطوي  لما   ،
. فهي ليست مجرد    ، وتداخلٍ عميق بين عالم الحس وعالم الغيب  للزمان والمكان

، يتجل ى فيها الإنسان في   ، بل لحظة كونية فاصلة معجزة عابرة في السيرة النبوية

تجلياته القصوى  أرقى  تخومه  عند  ليقف  العقل  فيها  ويسُتدعى  لًًّ   ،  متأم   ،    ،

   .، ومستسلمًا في آنٍ واحد ومتسائلًًّ 

هل كان الإسراء والمعراج بالجسد أم بالروح أم بهما   : لقد شك لت مسألة

الكلًّمي  معًا؟ الجدل  في  مركزياً  التفسيرية  محورًا  الرؤى  عندها  وتقاطعت   ،    ،

، حتى غدت مرآة تعكس اختلًّف المناهج    ، والتجارب الروحية   والنزعات العقلية 

 .، وعلًّقة الإنسان بالوحي ، وحدود التأويل في فهم النص الديني

    



 

22 
 

 المبحث الأول: آراء العلماء في حقيقة الإسراء والمعراج 

   أولًا: الاتجاه القائل بأن الإسراء كان بالروح فقط 

النزعة   وأصحاب  المتكلمين  بعض  مقدمتهم  وفي  العلماء،  من  فريق  ذهب 

كانا    العقلية  والمعراج  الإسراء  أن  إلى  صادقة ،  منامية  روحية  أو    رؤيا  تجربة 

، لم يقع فيها انتقال جسدي حسي. واستند أصحاب هذا الرأي إلى جملة من   محضة

 :الاعتبارات، من أبرزها 

العقلية .1 العادة  بيت   : استبعاد  إلى  مكة  من  بالجسد  الانتقال  أن  رأوا  إذ 

، أمر يتجاوز    ، والعودة في ليلة واحدة  ، ثم إلى السماوات العلُى   المقدس

المعهودة الطبيعية  المعنى    القوانين  إلى  النص  صرف  يستدعي  مما   ،

 .الروحي

الأنبياء  .2 ، وقد ورد في    حيث إن رؤيا الأنبياء وحي : القياس على رؤى 

كبرى دلالة  ذات  صادقة  رؤى  ذكر  الكريم  تعالى  القرآن  كقوله   ،: 

 ﴾ ؤْياَ الَّتِّي أرََيْناَكَ إِّلاَّ فِّتنَْةً لِّلنَّاسِّ  .¹﴿وَمَا جَعلَْناَ الرُّ

إذ رأى بعضهم أن المعراج يمثل ذروة التجربة     :البعد النفسي الصوفي .3

  بعيداً  ،   الإلهي  القرب  مراتب   إلى  بروحه  ارتقى  حيث  ،   صلى الله عليه وسلمالروحية للنبي  
 .وكثافته  الجسد قيود عن

ض لنقدٍ شديد  ، وثرائه النفسي  ، رغم عمقه التأملي  غير أن هذا الاتجاه   ، تعر 

،    ، وتحويل المعجزة إلى تجربة داخلية فردية  تعطيلٍ لظاهر النص، لما فيه من  

 .تفُقدها بعدها الكوني والتشريعي

    
 ثانياً: الاتجاه القائل بأن الإسراء كان بالجسد فقط 

، ممن شددوا على الطابع    ، ذهب إليه بعض أهل الظاهر  وهو رأي نادر
للمعجزة الواقعي  لها  الحسي  رمزي  أو  روحي  تأويل  أي  ورفضوا  ويرى    ،   .

، باعتباره    بالجسد المادي وحده أصحاب هذا الاتجاه أن الإسراء والمعراج وقعا  

 .محل  التكليف والمعجزة

عميقاً فلسفياً  إشكالًا  واجه  القول  هذا  أن  في    إلا  يتمثل  البعد  ،  إقصاء 

التجربة  الروحي مقام    من  إلى  بالإنسان  ارتقاءٌ  جوهره  في  المعراج  أن  رغم   ،

الروح   القرب دون حضور  يكتمل  لا  معنى  وهو  يحظَ    ،  لم  الرأي  هذا  أن  كما   .

العلماء  بين  واسع  والوجدانية    بقبول  الغيبية  الأبعاد  استيعاب  عن  لقصوره   ،

 .للحادثة



 

23 
 

    
 ثالثاً: رأي الجمهور: 

  )الإسراء والمعراج بالروح والجسد معاً )وهو الراجح  

والجماعة  السنة  أهل  من  العلماء  جمهور  والفقهاء    ذهب  المحدثين  من   ،

  ، في يقظة تامة   بالروح والجسد معًا ، إلى أن الإسراء والمعراج وقعا    والمفسرين

، واعتبُر القول الراجح    ، وهو الرأي الذي استقر عليه جمهور الأمة   ، لا في منام

 .عقدياً

 الأدلة النقلية 

 :، في مقدمتها قوله تعالى  يستند هذا الرأي إلى نصوص صريحة

هِّ ليَْلًًّ﴾  ²﴿سبُْحَانَ الَّذِّي أسَْرَىٰ بِّعبَْدِّ

افتتُحت بالتسبيح المألوف  فالآية  ظَم الحدث وخروجه عن  إيذاناً بعِّ ، ثم    ، 

لفظ   على    "  عبده  "استعُمل  يدل  العربي  اللسان  في  جامع  لفظٌ  وهو  الإنسان  ، 

، ولا    ، إذ لا يُطلق العبودية على الروح منفصلة عن الجسد جسداً وروحًا   :بكليته 

 .على الجسد دون الروح 

 القرائن التاريخية والواقعية 

ز هذا الفهم جملة من القرائن القوية  :  ، منها تعز 

الشديد من قريش  .1 الإسراء رؤيا منامية، : الإنكار  استدعى      فلو كان  لما 

، ولا تعُد  تحدياً   ، إذ إن الرؤى لا تكُذَّب عادة  كل ذلك الاستهزاء والتكذيب 

 .للعقل الجمعي

، لا على    ، يدل على انتقال واقعي  وهو فعلٌ حسي     :للبراق   صلى الله عليه وسلمربط النبي  .2
 .تجربة روحية مجردة

  سأله  حين  ،  لمعالمه  دقيق   بوصف  صلى الله عليه وسلمإذ قام النبي     :وصف بيت المقدس .3
  بل   ،   رمزية  تجربة   من  ولا   ،   رؤيا  من   يتأتى  لا   وصف   وهو  ،   المشركون 

         .³مباشرة  مشاهدة من

    
 ديائالتحليل الفلسفي والجدل العق

، يفتح أفقاً فلسفياً عميقاً في فهم    إن القول بالإسراء والمعراج بالجسد والروح معاً

، لا تفصل    ، ويؤسس لرؤية إسلًّمية متوازنة للإنسان  العلًّقة بين المادة والروح 

 .، ولا تقُد س أحدهما على حساب الآخر بين الجسد والروح 



 

24 
 

، أو    ، كثيرًا ما ينُظر إلى الجسد بوصفه سجناً للروح   ففي الفلسفات الثنائية

عليها أن    عبئاً  ليؤكد  الإسلًّمي  التصور  يأتي  بينما  في  ،  الروح  شريك  الجسد 

، دون   ، وأن المعجزة الإلهية قادرة على أن تخرق قوانين المادة التكريم والتكليف

 .أن تلُغيها

تحليلية نفسية  زاوية  بوصفه    ومن  المعراج  إلى  النظر  يمكن  أعلى  ،  نموذجًا 

النفسي وتطل عه    للتكامل  وعيه الأرضي  بين  التوازن  ذروة  الإنسان  يبلغ  حيث   ،

فالنبي    السماوي المعنى.  وأفق  الواقع  آلام  بين    ،  الحزن   عام  بعد  به  عُرج   صلى الله عليه وسلم ، 
، وإعادة تأسيس للذات النبوية في مواجهة قسوة   ترميمًا للروح كان المعراج  وكأن

 .، واضطهاد الواقع المجتمع

    
 البعد الاجتماعي والدلالات الحضارية 

، بل كانت    لم تكن حادثة الإسراء والمعراج مجرد تجربة فردية معزولة 

،    ، ومكة ببيت المقدس   ، يؤسس لربط الأرض بالسماء  خطابًا اجتماعيًا حضاريًا

 .، وتكامل الجغرافيا الروحية للأمة  في دلالة رمزية على وحدة الرسالات

كما أن فرض الصلًّة في ليلة المعراج يؤكد أن العبادة في الإسلًّم ليست  

الواقع منفصلًًّ عن  للإنسان  طقسًا  يومياً  معراجًا  بل  قلب    ،  في  به وهو  يرتقي   ،

 .الحياة، لا خارجها

    
، بل    إن الجدل حول حقيقة الإسراء والمعراج ليس مجرد خلًّف تاريخي

 .، ووظيفة الإيمان  ، وحدود العقل  مناهج الفهمهو انعكاس لاختلًّف عميق في  

معاً والجسد  بالروح  والمعراج  الإسراء  بوقوع  القائل  الجمهور،  ،    وقد جاء رأي 

والعقل  النص  بين  والغيب   جامعاً  الحس  وبين  إسلًّمية    ،  رؤية  عن  ومعب رًا   ،

 .شمولية للإنسان والكون

، ولا تنفصل روحه    ، لا يهرب الإنسان من جسده   ففي الإسراء والمعراج 

واقعه معاً  عن  بهما  يسمو  بل  الأرض   ،  من  تبدأ  رحلةٍ  في  عند    ،  تنتهي  ولا   ،

 .، بل تعود لتغُي ر وجه التاريخ السماء

    
 المبحث الثاني: التحليل الفلسفي للمسألة 

،    ، لما استحق ت أن تسُم ى معجزة  لو كانت رحلة الإسراء والمعراج منامًا

الناس عقول  في  فتنةً  تثُير  أن  في    ولا  الإيمان  لامتحان  ميزاناً  تصُبح  أن  ولا   ،

دقيقة تاريخية  فالأحلًّم  لحظةٍ  بلغت رمزيتها  .  مهما  الزلزال    ،  ذلك  تحُدث  لا   ،



 

25 
 

بالعقل الإنسان  ترتيب علًّقة  يُعيد  الذي  موقف    المعرفي  اتخاذ  تجُبره على  ، ولا 

ا ما    . إن  ما ينُتزع من النوم لا يُقاوم بالجدل   : إيمانٌ أو إنكار   وجودي حاسم ، أم 

 .، فينزل على العقل ثقيلًًّ، مطالباً إياه بالجواب يقع في اليقظة 

د انتقال مكاني   ، في بعدها الفلسفي  حادثة الإسراء والمعراج    ، ليست مجر 

هل العقل هو الحَكَم   : ، بل صدمة معرفية تضع الإنسان أمام مفترقٍ فلسفي عميق

الوجود في  للغيب  الأعلى  احترامًا  عندها  يقف  حدودًا  له  أنّ  أم   ؟   ، 
المطلقة،    فالحدث لم يخرج عن قدرة الله  المعتادة،  المادة  ، وإن خرج عن قوانين 

فالمعجزة لا تناقض   .استحالة العقلو خرق العادةوهنا يتجل ى الفرق الجوهري بين 

 ( 1) العقل، بل ترُبكه مؤقتاً ليُعيد النظر في مسل ماته

    :إن  السؤال المحوري الذي تطرحه الحادثة هو 

   ؟ ؟ أم أنّ الغيب يهُذبّ العقل هل يُحاكم العقلُ الغيب

العقل الفلسفية الإسلًّمية لا تقُصي  تؤُل هه  والإجابة  ؛ بل تضعه في    ، ولا 

الصحيح حدود  موضعه  فهمٍ ضمن  أداة  فالعقل    :  الوجود.  على  مطلقاً  سي داً  لا   ،

، بينما العقل المؤمن هو    الذي ينُكر كل  ما لا يراه، هو عقلٌ سجين التجربة الحسية

ك أن  الوجود أوسع من مداركه  .عقلٌ يدُرِّ

    
 

 الحواشي

 .60سورة الإسراء، الآية   .1

 .1سورة الإسراء، الآية   .2

  ؛ والنووي  ، تفسير سورة الإسراء تفسير القرآن العظيم،  : ابن كثير  انظر .3

 .، باب الإسراء والمعراج  شرح صحيح مسلم، 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

26 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 الرؤية الكونية والتكليف  –الفصل الرابع: المعراج  

 

 تمهيد فلسفي 

؛ إذ لا يمكن قراءته    يمث ل المعراج الذروة الوجودية في التجربة المحمدية 

، تتداخل فيه    نصًّا كونيًا مفتوحًا، بل باعتباره    بوصفه حادثةً خارقةً للعادة فحسب

باللًّهوت بالتشريع  الأنطولوجيا  والرمز  أفق    ،  من  انتقال  إن ه  بالكون.  والنفس   ،
مة  ، ومن جراح التاريخ إلى وعد المطلق.    الأرض المأزومة إلى أفق السماء المنظ ِّ

 .، بل إعادة تأسيسٍ له من علٍ  ومن هنا، فإن  المعراج ليس هروباً من الواقع

    

   المبحث الأول: لقاء الأنبياء ودلالته الرمزية 

د  السماوات  في  بالأنبياء  صلى الله عليه وسلملم يكن لقاء النبي     ولا  ،  تاريخي  تشريفٍ   مجر 
محكمًا   جاء  بل   ،   الرحلة  سياق  في   عابرًا  حدثاً رمزياً  طبقاته    بناءً  في  يحمل   ،

.    ، وصراع المعنى مع العبث   العميقة رؤيةً كونيةً لمسار الوحي، وتاريخ الإنسان
ل  أنثروبولوجيًا ورمزيًا، بل  ، لا تقُرأ جغرافياً ، في هذا السياق فالسماء ؛ إذ تتحو 

 .إلى مسرحٍ تتجل ى فيه الخبرة الإنسانية في أرقى صورها

دلالية محطةً   ٍ نبي  كل  مث ل  الإنسانية    لقد  التجربة  أبعاد  من  بُعداً  تكشف   ،

 :، تاريخ الإنسان الروحي بأسره ث فمك زمنٍ   في  ، يعبر صلى الله عليه وسلموالرسالية، وكأن  النبي 

   )آدم عليه السلام )الأصل والجرح المؤسِّس - 1



 

27 
 

فحسب الزمن  لبداية  استدعاءً  ليس  الأولى  السماء  في  آدم  بل    لقاء   ،

مًا : الإنسان كما أراده الله استحضارٌ لـ   ا، مكر  ، ومسؤولًا. إن  وجود آدم    كائناً حرا

السماء الهبوط  في  بعد تجربة  للسقوط  ،  وجوديةً  قراءةً  يقد م  السقوط    ،  يكن  لم   :

ٍ تحليلي  ، وبوابةً للًّستخلًّف   شرطًا للتكليف، بل    لعنةً نهائية    . ومن منظورٍ نفسي 

الخطأ من  يتعل م  الذي  الإنسان  صورة  آدم  يمث ل  وعي  ،  إلى  الذنب  ل  ويحو   ،    ،

 [ 1والانكسار إلى معرفة بالذات]

 ( يوسف عليه السلام )جمال الروح ومحنة اللاوعي الاجتماعي - 2

الجمال نبي   هو  الشكلي  يوسف  بمعناه  لا  بوصفه    ،  بل  أخلاقيًا  ،  جمالًا 

الخيانة .ونفسيًا قاع  في  يلُقى  الذي  الإنسان  نموذج  بالإغواء   إن ه  ويحُاصر   ،    ،

. لقاؤه في المعراج يرمز إلى    ، لكنه يخرج من كل  ذلك أكثر صفاءً   ويسُجن ظلمًا

المجتمع هات  تشو  على  الداخلي  البعد  على    انتصار  السوي ة  النفس  قدرة  وإلى   ،

إعادة تشكيل الألم إلى معنى. يوسف هنا يجُس د ما يمكن تسميته في التحليل النفسي  

 .؛ أي تحويل الدوافع الجارحة إلى طاقة أخلًّقية خلًّقة التساميبـ 

 )موسى عليه السلام )ثقل الشريعة وصدام التاريخ  - 3

الصراع نبي   هو  المتأل هة  موسى  السلطة  مع  المواجهة  نبي   وتجسيد   ،   ،

ر في سياق تخفيف الصلًّة ليس   التجربة التشريعية في أقسى ظروفها. لقاؤه المتكر 

لقد عرف موسى   . خبرته العميقة بطبيعة الإنسان، بل إشارة إلى    تفصيلًًّ سردياً

. ومن هنا، يكتسب    ، ومحدودية الصبر البشري  ، وثقل التكليف  هشاشة الجماعة

بُعداً نفسياً تشريعياً الروحية  حضوره  التجربة  الواقعية داخل  إذ يمث ل صوت  ،    ؛ 

غها من قدسيتها]  [  2دون أن يُفر 

 )عيسى عليه السلام )الزهد والاحتجاج الأخلاقي - 4

، والضمير في مواجهة القسوة.    عيسى هو نبي  الروح في مواجهة الماد ة 
، بل    ، حيث لا توُاجَه السلطة بالقوة   لقاؤه في المعراج يعكس بُعداً احتجاجياً ناعمًا

بل   العالم،  من  انسحاباً  ليس  هنا  الزهد  الأخلًّقية.  من  بالقدوة  للإنسان  تحريرًا 

، يمث ل عيسى نقداً جذرياً للًّختزال الماد ي    ومن منظور فلسفي .عبوديته للأشياء 

 .للإنسان

   )إبراهيم عليه السلام )التوحيد والقطيعة المعرفية .- 5

الأنبياء أبا  الذروة، بوصفه  في  إبراهيم  الجذري    يأتي  الانفصال  ، ونقطة 

مة. إن ه    ، أو سلطةً   ، أو فكرةً   : حجرًا  ، أياا كان شكله  عن الوثن ، أو ذاتاً متضخ 
، حيث لا انتماء يعلو على الانتماء إلى الله. لقاؤه في المعراج    التحرّر المطلقنبي   



 

28 
 

، بل    ، ويؤك د أن  التوحيد ليس مفهومًا ذهنياً  يرس خ البنية العقدية النهائية للتجربة

 .موقفاً وجودياً شاملًًّ 

اعتباطياً ليس  النبوي  ج  التدر  هذا  يمث ل    إن   بل  الديني  ،  الوعي  خريطة 

التجارب  للإنسان  تتكامل  حيث  الخبرات  ؛  وتتراكم  الإسلًّم    ،  برسالة  ج  وتتُوَّ  ،

التفريق لا  الجمع  رسالة  الإفراط  بوصفها  لا  والاتزان  لا    ،  الممكن  والتكليف   ،

 [    3المستحيل]

    
   البعد النفسي والروحي –المبحث الثاني: فرض الصلًّة  

السماء، لا على الأرض، وبلًّ واسطة بشرية. وهذه   فُرضت الصلًّة في 

، تحمل دلالةً لاهوتيةً ونفسيةً عميقة. فالصلًّة لم تقُدَّم بوصفها    ، في ذاتها   الحقيقة 

الحياة  منفصلًًّ عن  تعبدياً  بل كـ    طقسًا  المحدود واللًّمحدود  صلة كونية ،  ،    بين 

 .، بين القلق الإنساني والسكينة الإلهية بين الزمن والسرمد 

اللقاء  إن  فرض الصلًّة في المعراج يرفعها من مستوى الفعل إلى مستوى  

  : بعقله القلَِّق   ، بل بكيانه كل ه  فالمصل ي لا يقف بين يدي الله بجسده فقط .الوجودي

المكبوت ل   ، وبخوفه  المؤجَّ المفتوح. ولهذا، فإن  الصلًّة في    ، وبألمه  ، وبرجائه 
، تعيد للإنسان توازنه في عالمٍ يت سم بالتشظ ي    آلية تنظيم نفسيبنيتها العميقة تعُد   

 .والتسارع

التحليلي النفس  علم  منظور  المركز  من  إعادة  وظيفة  الصلًّة  تؤد ي   ، 

(Re-centering)  ات    ؛ إذ تخُرج الإنسان من التيه الخارجي ، وتعيده خمس مر 

، لا يقل     ، علًّجٌ وقائيٌّ من الاغتراب  ، بهذا المعنى  . وهي  يومياً إلى نواة المعنى

 .أثره عن أي  ممارسة علًّجية حديثة

خمس إلى  خمسين  من  الصلًّة  تخفيف  مشهد  ا  المشاهد    أم  أعمق  من  فهو   ،

 :، إذ يكشف عن بنية الإسلًّم النفسية والأخلًّقية  ًالتشريعية دلالة

الله  • عاجي   رحمة  برجٍ  من  ع  تشُر  لا  بطبيعة    التي  دقيقٍ  علمٍ  من  بل   ،

 .الإنسان

، وتؤس س للتدي ن المستدام لا    التي ترُاعي الطاقة البشرية  واقعية الشريعة •

 .الموسمي

 .بوصفه محامي الإنسان أمام التكليف  صلى الله عليه وسلمالدور الإنساني للنبي   •

 .دون المساس بجلًّل الأمر الإلهي إمكانية الحوار في التشريع  •



 

29 
 

التكليف لا كقهرٍ  تقديم  الإسلًّم في  تتجل ى عبقرية  بل كرحمةٍ منظَّمة   هنا   ،    ،

الانقطاع على  لا  الاستمرار  على  الإنسان  على    ترُب ي  لا  الحضور  وعلى   ،

 [ 4الاحتراق] 

    
المكان المعنى ، بل    المعراج، في جوهره، ليس رحلةً في  إن ه   .رحلةٌ في 

، إلى ذاتٍ قادرةٍ على حمل السماء   ، من كائنٍ مثقلٍ بالأرض إعادة تشكيل للإنسان

،    ، وتغدو الصلًّة معراجًا يومياً  ، لا عبئاً  ، يصبح التكليف امتيازًا   في قلبها. وبهذا 

 .، إلى حقيقته الأولى   ، في كل  سجود يعيد الإنسان

    
 

 الحواشي

1.  “ مفهوم  ضوء  في  آدم  تجربة  إلى  س  ينُظر  المؤس ِّ الفلسفة    الذنب  في   ”

 .الوجودية الدينية

 .راجع: دلالات التشريع في السياق النفسي الجمعي لبني إسرائيل .2

 .، انظر مقاصد الشريعة الكلية ” في الإسلًّم   رسالة الجمع حول مفهوم “  .3

النفسية .4 واليقظة  الوجودي  العلًّج  مفاهيم  مع  الصلًّة   تقاطع 

(Mindfulness). 



 

30 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

31 
 

 

 

 الفصل الخامس: التحليل الأدبي والرمزي لحادثة الإسراء والمعراج 

 الليل: رمز الخلوة والتجلي 

 اختيار الليل زمناً للإسراء ليس تفصيلًًّ  

فالليل  عابرًا الدلالة.  بالغ  وروحياً  أدبياً  بعداً  يحمل  بل  المخيال    ،  في   ،

السكون  الديني زمن  هو  الضجيج  ،  وانكسار  تتراجع    ،  فيه  الباطن.  وانفتاح   ،

، وتصبح النفس أكثر قابلية للتجل ي. إن ه الزمن الذي يلتقي    ، ويتقد م القلب  الحواس

 .، ويتهي أ للعبور فيه الإنسان بذاته

 البراق: تجاوز الزمان والمكان 

ر الإنسان من    ، ليس دابةً فحسب  البراق، في رمزيته ، بل تعبير عن تحر 

  ، بين الأرض والسماء   . هو الجسر بين الممكن والمستحيل  قيود الإدراك المألوف 

، بل   . إن ه إعلًّنٌ بأن  الزمن والمكان ليسا قيوداً مطلقة ، وبين المحدود واللًّمحدود

 .أدوات ضمن النظام الإلهي

 سدرة المنتهى: حد  المعرفة المخلوقة 

جغرافياً مكاناً  ليست  العقل  السدرة  يتوق ف  عندها  معرفياً.  حداا  بل   ،    ،

اللغة الإنسانية  وتنتهي  المعرفة  بأن   فلسفيٌّ  إعلًّنٌ  إن ها  الصمت.  وتبدأ منطقة   ،    ،

 .، وأن  التواضع المعرفي هو ذروة الحكمة ، لها سقف  مهما بلغت

ر من ثقل المادة   الصعود: تحر 

ر وجودي من    الصعود في المعراج ليس حركةً عمودية فحسب  ، بل تحر 

، بل   ، لا هروباً من العالم ، ومن هيمنة الواقع المؤلم. إن ه لحظة صفاء أثقال المادة

 .استعداداً للعودة إليه بقلبٍ أقوى

 : مسؤولية الرسالة لا الهروب من الواقع   العودة

  في   يبقَ   لم  صلى الله عليه وسلم. فالرسول    ، بل العودة  أعظم ما في المعراج ليس الصعود
  وإلى  ،  الرفض  إلى  ،  الألم  إلى   ،  مكة  إلى  عاد  بل  ،   العالم  يعتزل  ولم  ،  السماء

 :العميقة  الأخلًّقية الرسالة تتجل ى وهنا. المواجهة 

 .الإسراء والمعراج ليس هروبًا من الألم، بل عودةٌ أقوى لمواجهته



 

32 
 

ل    ، إن لم تعد إلى الأرض حاملةً نورها  فالروح التي تعانق السماء ، تتحو 

الإسلًّم في  ا  أم  مقن ع.  هروبٍ  المسؤولية    إلى  عن  ينفصل  لا  الروحي  فالسمو    ،

 .الاجتماعية

    
، بل تجربة وجودية    حادثة الإسراء والمعراج ليست حدثاً تاريخياً يُروى

،    ، وبناءٌ لرؤيةٍ كونية متوازنة  ، وتهذيبٌ للنفس   . هي خطابٌ مفتوح للعقل   تعُاش

 .، وبين السماء والأرض   ، بين الروح والجسد تجمع بين الغيب والعقل

    
 

 

 الحواشي

الغزالي  (1  )  الفلًّسفة ،    ينُظر:  وإمكان    تهافت  العقل  حدود  في   ،

 .المعجزة

عاشور،  (   (2    والتنويرابن  الإسراء التحرير  آيات  تفسير   ،.  

 .، البعد النفسي للتشريعشروط النهضةمالك بن نبي،  (3   ) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

33 
 

 
 الخاتمة

ليست حادثة الإسراء والمعراج سرداً تاريخياً يدُرج في سياق المعجزات  

عن   خروجًا  بوصفها  الوعظي  الخطاب  في  تسُتهلك  عجائبيةً  واقعةً  ولا  فحسب، 

نصٌّ تأسيسيٌّ للوعي الإيماني   – في جوهرها العميق  –، بل هي    المألوف الكوني 

  ، تتداخل فيه العقيدة بالتربية   ؛ نصٌّ مفتوح على طبقات من المعنى   والإنساني معًا 

 .، والرمز الديني بالتحليل الفلسفي للوجود والذات  ، والميتافيزيقا بعلم النفس

  ، وما يُعاش   ما يفُهم”، بل بوصفها    ما وقع  إنها حادثة تقُرأ لا بوصفها “ 

  ، من هذا المنظور  فهي .، وما يُعاد تمثيله في التجربة الوجودية للإنسان المؤمن

بها  أحاط  العقل  لأن  لا  تؤُمن  عقيدة  لها   ،  سل م  القلب  لأن  بل  تربية    ،  ومنهاج  ؛ 

 ؛ ونموذج نفسيٌّ رفيع للثبات بعد الانكسار  روحية يُعيد تشكيل الإنسان من الداخل

 .، والمعنى  ، والمكان ، والزمن ؛ وفلسفة كونية تعيد تعريف العلًّقة بين الإنسان

 أولًا: الإسراء والمعراج كعقيدة تتجاوز منطق الفهم إلى أفق التسليم

، بل    ليس معرفةً مكتملة  – في جوهره  –عل متنا هذه الحادثة أن الإيمان  

  ، يبقى أداةً محدودة أمام الغيب   ، مهما بلغ من الدقة والتحليل  فالعقل   .ثقةً مكتملة 

الاطمئنان. ومن   منطق  إلى  البرهان  منطق  يتجاوز  فعل وجوديٌّ  الإيمان  بينما   ،

العقيدة  تاريخ  في  فارقة  لحظةً  عنه  الله  رضي  الصد يق  موقف  كان  لم    هنا  إذ  ؛ 

 .¹إن كان قال فقد صدق  : ، بل قال  كيف  :يسأل

: عقلٌ يعمل    ، بل يضعه في موضعه الطبيعي  هذا الموقف لا يلغي العقل 

الممكن  حدود  الممكن   داخل  وراء  بما  يؤمن  وقلبٌ  تتأسس    ،  التوازن  هذا  وفي   .

السوية الإيمانية  العقلًّنية   الشخصية  بدعوى  الغيب  تنكر  لا  التي  تعطل    ،  ولا   ،

بوصفهما   المعنى  هذا  يرس خان  والمعراج  الإسراء  إن  الإيمان.  بدعوى  العقل 

 .، وامتحاناً للًّنتماء لا للدهشةتجربة اختبار للثقة لا للفهم

 قراءة فلسفية روحية  –ثانياً: القرب الإلهي بين المكان والمقام 

فالنبي   .، بل بالمقام  القرب من الله لا يقُاس بالمكان تكشف لنا الحادثة أن  

مكة  و  صلى الله عليه وسلم في  الرحلة    –هو  كثيرين يطوفون حول    –قبل  إلى الله من  أقرب  كان 
ارتفع   الكعبة  المكان  قريباً لأن  يكن  لم  المنتهى  في سدرة  المقام    ، وهو  بل لأن   ،

 .سَمَا

منزه    –في التصور الإسلًّمي    –: فالله    هذه الدلالة تفتح أفقاً فلسفياً عميقاً 

الجهة الفراغ  عن  في  حركةً  ليس  منه  والاقتراب  بل    ،  الوعي  ،  في  تحول 



 

34 
 

، حيث    ، بل ارتقاءً وجودياً  المعراج هنا ليس صعوداً فيزيائياً فقط  . والاصطفاء

 .²، وتدخل في أفق الشهود تتخفف الروح من أثقال العالم

المنطلق  هذا  المعاصر    ومن  الإنسان  فإن  الروحي    –،  اغترابه    –رغم 

،    ، بل إلى قلب يطُهَّر  ”، لا يحتاج فيه إلى سماء تشُق   معراج داخلي  مدعوٌّ إلى “

 .وإلى وعي يعُاد بناؤه على معنى العبودية الحرة

   ثالثاً: الإسراء والمعراج كنموذج نفسي للثبات بعد الانكسار

النفسي  سياقها  عن  بمعزل  والمعراج  الإسراء  حادثة  قراءة  يمكن  لا 

، وغياب السند  النفسي    فقدان الزوجة : بعد عام الحزن؛ فهي جاءت    والتاريخي

، نحن   . من منظور علم النفس التحليلي  ، وانكسار الدعوة في الطائف  الاجتماعي

: تأتي التجربة    ، لكن ما يحدث هو العكس تمامًا  انهيار نفسي محتمل أمام لحظة  

   .³الروحية الكبرى كفعل ترميم داخلي شامل

قد تسبق أعظم لحظات    –كما تعل منا الحادثة    –إن أشد لحظات الانكسار  

ليست مجرد حكمة وعظية  التجلي نفسي عميق  . وهذه  قانون  بل  يبلغ    ،  فحين   :

ذروته  الوجودي  للتحول  الضغط  استعداداً  أكثر  النفس  تصبح  قابلية    ،  وأكثر   ،

 .لإعادة المعنى إلى الحياة

والمعراج  المعنى  الإسراء  بهذا  فحسب   ،  الصبر  بعد  مكافأةً  ليسا  بل    ،   ،

، بما    ، وإعادة تثبيت للذات النبوية في مركز رسالتها  علاجًا إلهيًا للنفس المنهكة 

المعاصرون بـ    –بل يفوق    –يشبه   النفس    النمو ما بعد الصدمة ما يسميه علماء 

(Post-Traumatic Growth). 

 رابعاً: البعد الاجتماعي والتربوي للحادثة 

“   اجتماعياً مفهوم  تعريف  الحادثة  تعيد  والعمل    النجاح   ،  الدعوة  في   ”

، بل    . فالفشل الظاهري في الطائف لم يكن مؤشرًا على سقوط المشروع   الإنساني
مراحله  من  أن    مرحلةً  المؤمن  المجتمع  يتعلم  وهنا  النتائج  .  في  ليست  القيمة 

 .، بل في صدق المسار  العاجلة 

، ترُس خ الحادثة مبدأ أن التربية الإيمانية الحقة لا تبُنى على اليسر    وتربوياً

الصبر   وحده على  بل  والابتلًّء   ،  حين    ،  السماء  نحو  البوصلة  توجيه  وإعادة   ،

  لم تأتِّ كتكليف شكلي   –التي فرُضت في هذه الليلة    –تضيق الأرض. إن الصلًّة  

 .⁴، بل كأداة يومية لإعادة وصل الإنسان بمصدر المعنى



 

35 
 

 خامسًا: الإسراء والمعراج كفلسفة في معنى الإنسان والكون 

  فضاءً مفتوحًا للمعنى ، تطرح الحادثة رؤية متكاملة للكون بوصفه    فلسفياً

مادة صماء مجرد  لا  العوالم  ،  بين  فالانتقال  الأنبياء  .  ولقاء  حدود   ،  وتجاوز   ،

والمكان الحسي  الزمان  إدراكنا  أوسع من  الوجود  أن  إلى  إشارات  كلها  ، وأن    ، 

 .قادر على التلقي من هذا الاتساع –بما أوُتي من روح   –الإنسان 

، بل    إن الإنسان في الإسراء والمعراج ليس كائناً ضائعاً في كون عبثي

م    .، ومؤهل للحضور في مشهد كوني ذي معنى  ، له قابلية الصعود مخلوقٌ مُكرَّ

وهذه الرؤية تشُك ل رداا جذرياً على الفلسفات العدمية التي ترى الوجود بلًّ  

 .، والإنسان بلًّ رسالة غاية

 خاتمة الخاتمة: من الحادثة إلى المنهاج 

والمعراج  الإسراء  النهائية  إن  في محصلتهما  بها    ،  نحتفي  ليسا ذكرى   ،

،    عل متنا أن الإيمان ثقةٌ تتقدم على الفهم .منهاج وعيٍ وحياة، بل    في موسمٍ عابر 

، بل قد    ، وأن الانكسار ليس نهاية الطريق   وأن القرب الإلهي حالةُ مقام لا مسافة 

 .يكون بابه الأعمق

،    : لا بجسدٍ يُرفع  ، يبقى المعراج مفتوحًا لكل من أراد أن يصعد  وهكذا

،    . وفي عالمٍ يزداد ضجيجًا وفراغًا ، وقلبٍ يثق  ، وعقلٍ يتواضع  بل بروحٍ تهُذَّب 

 .ما زال فيك متسع للسماء :، يقول للإنسان تظل هذه الحادثة نداءً صامتاً

 الانسان يصعد بقلبه إلى السماء ، حين يخلص النية في التوجه إل الله . 

    
 

 الحواشي

موقف أبي بكر الصديق رضي الله عنه يُعد من أبرز الشواهد العقدية على   .1

 .، وقد شك ل معيارًا فارقاً بين الإيمان والشك مفهوم التسليم الإيماني

2.  “ لمفهوم  والفلسفي  الصوفي  البعد  السياق  هذا  في  عند    المقام  يُراجع   ”

والتزكية السلوك  انتقال    علماء  القرب بوصفه حالة وعي لا  يفُهم  ، حيث 

 .مكان

المتعلقة   .3 التحليلي  النفس  علم  مفاهيم  وفق  المرحلة  هذه  تحليل  يمكن 

 .بالأزمات الوجودية والتحول النفسي العميق



 

36 
 

فرض الصلًّة في المعراج يؤكد بعدها العلًّجي والتربوي، بوصفها صلة   .4

 .يومية تعيد بناء الإنسان روحياً وأخلًّقياً

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

37 
 

 

   المراجع  
 القرآن الكريم  .1
 البداية والنهاية  – ابن كثير  .2
 تفسير الطبري  – الطبري  .3
 زاد المعاد  – ابن القيم  .4
 الرسالة القشيرية  – القشيري  .5
 إحياء علوم الدين  – الغزالي  .6
 مجموع الفتاوى  – ابن تيمية .7

  


