


الموت في غزة 
قراءات نقدية





الموت في غزة
قراءات نقدية

جمع و�إعداد

سمير اليوسف

2025



• الموت في غزّة: قراءات نقدية
                )ن�صو�ص(
• �سمير اليو�سف

• طبعة �أولى 2025

بيانات الفهرسة الأولية للكتاب:
: الموت في غزة: قراءات نقدية عنوان الكتاب	

:  اليوسف، سمير سعيد شحادة 		 تأليف
: عمان: سمير سعيد شحادة اليوسف، 2025 		 بيانات النشر

:  80 صفحة الوصف المادي	
811.90564 : رقم التصنيف	

: /النقد الأدبي //الشعر العربي//الأدب العربي//العصر الحديث/ 		 الواصفات: 
                                                       / قطاع غزذّ

: الطبعة الأولى 		 الطبعة

يتحمل المؤلف كامل المسؤولية القانونية عن محتوى مصنفه ولا يعبّر هذا المصنف عن رأي دائرة 
المكتبة الوطنية أو أي جهة حكومية أخرى.

رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية       )2025/8/4864(

ISBN   978-9923-0-1896-5 :)ردمك( •

• الإخراج الفني: �سمير اليو�سف هاتف: 0799677569

---------------------------------------------------------------
�أو تخزينه في نطاق  �أي جزء منه،  �أو  الكتاب،  �إ�صدار هذا  ب�إعادة  يُ�سمَح  للم�ؤلف. لا  جميع الحقوق محفوظة   •

ا�ستعادة المعلومات، �أو نقله ب�أيّ �شكل من لاأ�شكال، دون �إذن خطي م�سبَق من الم�ؤلف.
• All rights reserved. No part of this book may be reproduced, stored in a retrieval 
system, or transmitted in any form or by any means without prior written permission 
of the author.

�� ملاحظة: الأ�سماء مرتبة ترتيبًا هجائيًا



5

المحتوى

7الإهداء

9المقدمة : د. إبراهيم خليل

13قصيدة الموت في غزّة

19سمير اليوسف

31د. صباح ناهي

37ضياء خضير 

45عبد الرزاق الربيعي

51عبد المنعم حمندي

57د. غانم السامرائي

69لهيب عبد الخالق

75 د. ياس خضير البياتي





7

الإهداء

إلى الشهداء الأحياء... 

إلى الذين جعلوا من الدم لغةً للكرامة تتوارثها الأجيال

        سمير 



8



9

مقدمة

بين يدي قصيدة حميد سعيد الموت في غزة نقف على تجربة 
شعرية استثنائية تستمد من المأساة الفلسطينية جلالها المأساوي، 
وتستعيد من رحم الكارثة معنى المقاومة وخصوبة الحياة. ليست 

هذه القصيدة مجرد استجابة وجدانية عابرة، بل شهادة شعرية 
باذخة، تختلط فيها الأسطورة بالواقع، ويتقاطع فيها الدم بالرمز، 

لتغدو غزة أكثر من جغرافيا محاصرة؛ إنها أيقونة الكرامة التي 
تتجدد في قلب الموت. يقول حميد:

 »للموتِ أجنحةٌ ..
يطيرُ بها إلى من لا يشاء .. ومن يشاءُ من الضحايا..«

في هذا الاستهلال يرفع حميد سعيد الموت إلى مرتبة الكائن 
الأسطوري ذي الأجنحة، يختار ضحاياه بعبثية مرعبة، لكنه لا 
يلغي الحياة، بل يفتحها على صراع أبدي تتفوّق فيه قوة البقاء:

 »للموت سطوتهُ ولكنَّ الحياةْ
أقوى إذا اشتبكا«

بل  نهائياً،  ــدراً  ق ليس  الموت  بــأن  الشاعر  وعــي  يتجلّى  هنا 
وأمل  ــرة  ذاك هي  بما   – الحياة  وأن  مفتوحة،  ساحة  في  خصمٌ 



10

الخراب. لحظات  أشد  في  حتى  مقارعته  على  قادرة   –  وصمود 
المأساة  قلب  من  بل  منعزل،  شعري  برجٍ  من  تُكتب  لا  القصيدة 
إلى شواهد  الصور  أداة مقاومة، وتتحول  اللغة  تغدو  ذاتها، حيث 

للتاريخ. في قوله:

 »اختفت البيوت .. وغادرَ الخبزُ المدينةَ..
 الجمرُ في الأرحامِ .. يخرجُ مُستَفَزاً..

 مَنْ سيأخذهُ إلى مشفى ؟!
وقد هدمَ المغيرون المشافي ..«

البيت،   – اليومية  الحياة  تفاصيل  الشاعر  يستعير  كيف  نرى 
الاستقرار  لفقدان  مروّعة  رموز  إلى  ليحيلها   – المشفى  الخبز، 
وانقطاع الدورة الطبيعية للحياة. ومع ذلك، تبقى غزة قادرة على 

أن تُعيد المعنى، كما في نبوءته:

»ستعودُ غزَّ ةُ مرةً أخرى إليها..

ستعرفُ .. أن من قُتلوا.. مضوا..

ة سوف لا تمضي.. كما كانت .. تظلُّ هناكَ..« لكنَّ غزَّ

هكذا تتجاوز القصيدة إطار الرثاء، لتصبح ملحمة رمزية تحتفي 
غزة  تكتب  قصيدة  إنها  العدم.  وجه  في  البقاء  على  المكان  بقدرة 
كـ»امرأة حصان« – في طهرها وخصوبتها – ولكنها أيضًا جريحة، 

منتهكة بوحشية العدو وخيانة القريب:



11

 »يا أنتِ يا امرأةً حَصانْ
 كيف استباحَ حِماكِ.. أوغادٌ..

يبيعون الكلامْ«

بهذا تتجسد غزة في النص كأنثى-أرض، خصبة ومقاوِمة، تجمع 
والخصوبة. الجرح  بين  والأمــل،  الألم  بين  والبعث،  الفقد   بين 

إن القراءات التي جاءت بعد القصيدة تنفتح على مستوياتها المتعددة: 
التاريخية والأسطورية.  الجمالية والسياسية،  الرمزية والوجودية، 
مواجهة  إلى  القارئ  ويُحيل  الجمعي،  الضمير  يحرّك  نصّ  فهي 
سؤال مزلزل: هل يمكن للشعر أن يحول دون موتٍ يتكاثر كل يوم؟ 
 أم أن وظيفته تكمن في إبقاء الجرح مفتوحًا كي لا يبتلعه النسيان؟
ببلاغة عالية،  تُقدّم شهادتها  لكنها  قصيدة حميد سعيد لا تجيب، 
وتترك القارئ في حضرة الألم النبيل. إنها نصّ يقاوم الفناء باللغة، 
ويرسم على جدار الذاكرة نقشًا لا يمحوه الزمن، لتظل غزة حاضرة 

في القصيدة كما في الحياة: جرحًا خالدًا، وصوتًا لا يُخمد.
د. إبراهيم خليل

آب 2025



12



13

الموت في غزّة

حميد �سعيد

للموتِ أجنحةٌ ..

يطيرُ بها إلى من لا يشاء .. ومن يشاءُ من الضحايا..

في الطريق إلى التي كانت تُشاكِسهُ..

فتُنجِبُ كلَّ عام ٍ..

حَطَّ حيثُ رأى صغاراً يكبرونْ

وفي بيوت مدينةٍ كانتْ

تكاثرتْ القبورْ..

عًَ الموتى إليها.. وتطلَّ

ليسَ من بابٍ سيُغلقُ دونَ من جاؤا إليها ..

رَحِمٌ ثريٌ منذُ أن كانتْ

عَ حولها وطنٌ جميلُ تَجمَّ



14

للموت سطوتهُ ولكنَّ الحياةْ

أقوى إذا اشتبكا

لماذا .. لَمْ تَعُدْ تتواصلُ الأشجارُ..

مُذْ غطىّ الرمادُ.. الأرضَ

وانتشرَ الدمُ..

الجوعُ .. افترى أنشودةّ سوداءَ..

واختارَ الصبايا الحالماتْ..

عرائساً

والأمهاتْ..

يُطعمنَ من وشلٍ .. جموعَ الجائعينْ 

. . .  .  .  .

.  .  .  .  .  .

اختفت البيوت .. وغادرَ الخبزُ المدينةَ..

عَ الطُرقَ التي كانت، إلى الناس .. العجينْ ضيَّ

الجمرُ في الأرحامِ .. يخرجُ مُستَفَزاً..

مَنْ سيأخذهُ إلى مشفى ؟!



15

وقد هدمَ المغيرون المشافي ..

ما كان من شجَرٍ  يُطلُّ من الحقولِ..

ذَوى..

ولمَّ ثيابهُ .. ومضى

وأبقى في التراب وللترابِ..

رسالةً للقادمينْ 

.  .  .  .  .  .

.  .  .  .  .  .

ستعودُ غزَّ ةُ مرةً أخرى إليها..

تقرأ الآتي ..

ستعرفُ .. أن من قُتلوا..

مضوا..

ة سوف لا تمضي.. لكنَّ غزَّ

كما كانت .. تظلُّ هناكَ..

في هذا الخراب ومهرجان الجوع والخوفِ..

استعادت ما تسلل من طقوس الموت..



16

في أوراقها الأولى ..

وبادلت الحكايات القديمةَ .. بالذي يأتي 

كأن الموت صيّادٌ جبانٌ يقنصُ الأفراخ..

في أعشاشها ..

ويَفرُّ حينَ يرى الصقورْ

وطنٌ وقورْ

مذ كان تخرجُ من فيوض يديه .. 

أو دمه المهورْ 

أهيَ النذور ؟

ما كانَ  من عصفٍ يعيدُ إلى مواسمها..

أقاويل العصورْ

.  .  .  .  .  .

.  .  .  .  .  .

هذا الفُجورْ

من أين جاء إليكِ..

مَنْ فتحَ الطريقَ له ..؟



17

أما أيقنتِ . . إن الموتَ يكمنُ في دعاوى العاجزين 

وإن من كذبوا عليكِ..

سيكذبون عليكِ ثانيةً وثالثةً..

سأرجِئُ ما أريد القولَ..

لستُ معاتباً.. وأخافُ من زلل اللسانِ..

يا أنت يِا امرأةً حَصانْ 

كيف استباحَ  حِماكِ.. أوغادٌ..

يبيعون الكلامْ 

.  .  .  .  .  .

.   .  . .  .  .

للموت أجنحةٌ..

وأنت قريبة منها .. ومنهُ

قد تُطيلين الإقامة.. بين مقبرةٍ وأخرى..

تُدخلينَ شواهدَ الموتى..

إلى ما يحفظ التاريخ منها.

2025/٧/28



18



19

للموت �أجنحة... والق�صيدة تقاوم

قراءة في »الموت في غزّة« لحميد �سعيد
سمير اليوسف)))

تستقبل  اللغة  فإن  غياب،  بعد  الشعر  نحو  الشاعر  يتقدّم  حين 
وفي  يعود  بل  غاب،  كما  يعود  لا  الرماد.  من  القادم  بوصفه  خطاه 
يده جمرٌ من التجربة، وركامٌ من الرؤية، وحنجرةٌ أدمنها الصمت 
حتى أصبحت تعرف كيف تصرخ دون أن تعلو. وهكذا عاد حميد 
لا  ليشهد.  بل  ليقول،  لا  النبيلة،  العزلة  من  سنواتٍ  بعد  سعيد، 
الحجر  ويَستنطق  ويستحضر،  ويُسائل،  ليكشف،  بل  فقط،  ليُرثي 

والأنقاض والسكوت العربي الطويل.

في قصيدته »الموت في غزة«، يخرج حميد سعيد من صومعته 
ليكون شاهدًا أخيرًا على فصل دامٍ من فصول التاريخ الفلسطيني، 
لا بوصفه مؤرّخًا، بل بوصفه شاعرًا يرى بعين القلب، ويكتب بقلم 

)))	 كاتب من الأردن



20

القصيدة  نشيد. هذه  له من  بقي  ما  الوحشية  المجاز، ويشهر ضد 
ليست مرثيةً لغزة، ولا تأبينًا لأهلها، بل هي مرآة سوداء تنكسر فيها 
صور العالم، ليولد منها صوت الحقيقة المجروحة، تلك التي لا 

تُقال في نشرات الأخبار، بل في لُجّة الشعر.

وعيها  وتشرّب  ــة،  الأمّ وجع  في  تمرّس  الــذي  الشاعر  وحــده 
حين  الموت  جناح  البصيرة  بعين  يلتقط  أن  يستطيع  الجريح، 
يرفرف في سماء المدينة، وأن يُحدّق فيه لا ليفكّ شفراته فحسب، 
يتعقّب  يمضي  ثمّ  يقول،  أجنحة«  »للموت  بالكلمة.  ليقاومه  بل 
مسارها في تفاصيل الحياة اليومية، في الأشجار التي لم تعد تتواصل، 
في  الأرحــام،  في  الكامن  الجمر  في  الطريق،  ضلَّ  الذي  العجين  في 

صمت الأمهات وصراخ الفتيات وندبة الأرض.

وتحاكمها،  تسائلها،  بل  المحنة،  بوصف  القصيدة  تكتفي  لا 
صارم:  شعري  منطق  ضمن  والخذلان  الدم  مشهد  ترتيب  وتعيد 
يتجاوز التوثيق إلى التأويل، ويتخطّى الحزن إلى استدعاء المعنى 
من بين الأنقاض. في غزة، كما تقول القصيدة، لم يُقتل الناس فقط، 
المشافي،  وهُدمت  المدينة،  الخبز  وغادر  الحكايات،  اغتيلت  بل 
الصدق  مع  مشتبك  سؤال  إلى  الوطن  وتحوّل  الشجر،  وهرب 

والخديعة، مع البطولة والخيانة، مع النبوءة واليأس.

الرثاء  فخ  في  الشاعر  يسقط  لا  الخراب،  هذا  غمرة  في  لكن 
لن  يؤكّد،  كما  غزة،  يُطفأ:  لا  بصيصًا  يَستبقي  بل  الاستسلامي، 



تمضي، بل ستظلُّ هناك، في قلب الموت، وفي ذاكرة التراب، كأنّها 
قدرٌ يُعاد، وكأنّها نذور الدم التي تُفتَدى بها الكرامة.

إن هذه القصيدة، بما فيها من صور شعرية باذخة، ورمزية مكثفة، 
وإحالات تاريخية وإيمانية وسياسية، تُجسّد لحظةً فارقة من التقاء 
الرؤية الشعرية بالضمير القومي، وتحيل القارئ من مجرّد التلقّي 
إلى مواجهة سؤال: كيف نكتب الشعر في حضرة المجزرة؟ كيف 
انكساره  من  المعنى  وننقذ  البلاغة،  مع  تواطؤها  من  الكلمة  ننقذ 

تحت وقع الحقيقة؟

بهذه القصيدة، لا يعود حميد سعيد إلى الشعر، بل يعود ليقيم 
فيه مقامًا آخر، مقامًا تتساوى فيه اللغة مع الألم، وتغدو فيه القصيدة 
تابوتًا يحمل موتى غزة إلى ضمير العالم، أو جرحًا مفتوحًا يُذكّرنا، 

كلما حاولنا النسيان، أن هناك شعبًا يموت.. كي لا يموت.

**

 »للموتِ أجنحةٌ ..
 يطيرُ بها إلى من لا يشاء .. ومن يشاءُ من الضحايا..

 في الطريق إلى التي كانت تُشاكِسهُ..
 فتُنجِبُ كلَّ عام ٍ..

 حَطَّ حيثُ رأى صغاراً يكبرونْ
 وفي بيوت مدينةٍ كانتْ



22

 تكاثرتْ القبورْ..
عًَ الموتى إليها..  وتطلَّ

 ليسَ من بابٍ سيُغلقُ دونَ من جاؤا إليها ..
 رَحِمٌ ثريٌ منذُ أن كانتْ

عَ حولها وطنٌ جميلُ  تَجمَّ

 للموت سطوتهُ ولكنَّ الحياةْ
أقوى إذا اشتبكا«

ككائن  الموت  تُجسّد  أسطورية  شبه  بنبرة  سعيد  حميد  يفتتح 
الإرادة  بين  مازجًا  يختار،  أو لا  يختار  أن  قادر على  له »أجنحة«، 
العمياء والقدر المحتوم. هذا التصوير الرمزي يجعل من الموت 
وتحديدًا  الفلسطيني،  المكان  فوق  بحرية  يحلق  خرافيًا  طائرًا 
»غزة«، ليحطَّ بين البيوت، حيث الصغار يكبرون - صورة مفجعة 

تقابل الحياة بالموت وجهًا لوجه.

الحب،  الحياة،  إلى  إحالة  »تُشاكِسه« - في  كانت  التي  المدينة 
للقبور.  حقلً  الآن  أصبحت   - المقاوم  والضحك  الخصوبة، 
ورغم ذلك، يؤكد حمبد على أن »الحياة أقوى إذا اشتبكا«، وهنا 
الموت.  عنيدًا في وجه  الإنسان خصمًا  يكون  أن  التحدي:  يكمن 
على  الدلالة  تفتح  ثري«  كـ«رَحِمٍ  غزة  وصف  في  الرمزي  البُعد 
خصوبة المقاومة وتجذرها في الأرض والتاريخ، وتحوّل المكان 

من ضحية إلى مولّد للحياة، حتى في ظل المجازر.



23

 »لماذا .. لَمْ تَعُدْ تتواصلُ الأشجارُ..
 مُذْ غطىّ الرمادُ.. الأرضَ

 وانتشرَ الدمُ..
 الجوعُ .. افترى أنشودةّ سوداءَ..

 واختارَ الصبايا الحالماتْ..
 عرائساً

 والأمهاتْ..
يُطعمنَ من وشلٍ .. جموعَ الجائعينْ «

المشهد يتحوّل إلى لوحة سريالية قاتمة، حيث الأشجار تقطع 
بعد  فيما  وكأننا  ينتشر،  والــدم  الأرض،  يعلو  والرماد  تواصلها، 
الموت،  أنشودة  يفتري  خبيث  كائن  إلى  يتحوّل  الجوع  الكارثة. 
دموية  إحالة  في  »عرائس«،  لتكنّ  الحالمات«  »الصبايا  ويختار 
الفتيات. أما الأمهات، فتظهر في صورة مأساوية  إلى الشهداء من 
سامية: يُطعمن جموع الجائعين بما يشبه الندى أو الوحل - رمزًا 
للفقر المدقع، ولكن أيضًا لصمود الكرامة الأنثوية في زمن الانهيار.

 »اختفت البيوت .. وغادرَ الخبزُ المدينةَ..
عَ الطُرقَ التي كانت، إلى الناس .. العجينْ  ضيَّ

 الجمرُ في الأرحامِ .. يخرجُ مُستَفَزاً..
 مَنْ سيأخذهُ إلى مشفى ؟!

 وقد هدمَ المغيرون المشافي ..



24

 ما كان من شجَرٍ يُطلُّ من الحقولِ..
 ذَوى..

 ولمَّ ثيابهُ .. ومضى
 وأبقى في التراب وللترابِ..

رسالةً للقادمينْ «

هنا تبلغ المأساة ذروتها: اختفاء البيوت كناية عن تدمير الحياة، 
وهروب الخبز ـ رمز القوت اليومي ـ من المدينة، وفقدان الطريق 
صورة  الطبيعية.  الحياة  دورة  بانقطاع  يوحي  بما  »العجين«،  إلى 
بعد،  تولد  لم  بثورة  القادم،  بالغضب  توحي  الأرحام«  في  »الجمر 
تتجلى  دمّروها.  والمُغيرون  مشافي،  لا  قاسية:  صورة  وتُقابلها 
الطبيعة  ثيابه ومضى«، كأن  الذي »ذَوى« و»لمَّ  الشجر  الرمزية في 
في  »رسالة  تترك  لكنها  المشهد،  بشاعة  من  الرحيل  قررت  نفسها 
التراب« - ترميز للذاكرة، للشهادة، وللأمل الصامت الذي ينتظر 

من يقرأه.

 »ستعودُ غزَّ ةُ مرةً أخرى إليها..
 تقرأ الآتي ..

 ستعرفُ .. أن من قُتلوا..
 مضوا..

ة سوف لا تمضي..  لكنَّ غزَّ
 كما كانت .. تظلُّ هناكَ..



25

 في هذا الخراب ومهرجان الجوع والخوفِ..
 استعادت ما تسلل من طقوس الموت..

 في أوراقها الأولى ..
 وبادلت الحكايات القديمةَ .. بالذي يأتي
 كأن الموت صيّادٌ جبانٌ يقنصُ الأفراخ..

 في أعشاشها ..
ويَفرُّ حينَ يرى الصقورْ«

ستعود  ستبقى،  الجراح،  رغم  غزة،  نبوءة.  إلى  النص  يتحول 
المكان لا  الأفراد يمضون، لكن  »تقرأ الآتي«.  المستقبل -  وتقرأ 
تكرار  هنا  نلاحظ  الحدث.  في  ومشاركًا  شاهدًا  يبقى  بل  يمضي، 
جوهر  هو  الفناء  وجه  في  الثبات  أن  الشاعر  ليؤكد  »تظلّ«،  فعل 

المقاومة.

يبلغ الرمز ذروته في تشبيه الموت بـ»صيّادٍ جبان« يقنص الأفراخ 
الجُبن،  الظلم،  فكرة  تختصر  مذهلة  صورة   - الصقور  من  ويفر 
لا  التي  المقاومة  في  الكامنة  القوة  مقابل  في  الضعفاء،  واستهداف 

تُقهر.

 »وطنٌ وقورْ
 مذ كان تخرجُ من فيوض يديه ..

 أو دمه المهورْ 



26

 أهيَ النذور ؟
 ما كانَ  من عصفٍ يعيدُ إلى مواسمها..

أقاويل العصورْ«

ليس  الوقور«  »الوطن  هذا  تأملية:  نبرة  إلى  الخطاب  يتحول 
طارئًا، بل »مذ كان«، أي منذ البدء، وهو يقدّم من دمه ومن فيض 
كضريبة  بالدم  المشروطة،  بالتضحية  يوحي  المهور«  »الدم  يديه. 
قدسية  على  بابًا  يفتح  النذور؟«  »أهي  التساؤل  للكرامة.  مقدّسة 
الاستشهاد، كما لو أن الدم نذر الوطن في طقوس خلاصه. ويعود 
الدورات  ملامسًا  المواسم،  ليعيد   - الريح/الثورة   - »العصف« 

التاريخية المقاومة.

 »هذا الفُجورْ
 من أين جاء إليكِ..

 مَنْ فتحَ الطريقَ له ..؟
 أما أيقنتِ . . إن الموتَ يكمنُ في دعاوى العاجزين

 وإن من كذبوا عليكِ..
 سيكذبون عليكِ ثانيةً وثالثةً..

 سأرجِئُ ما أريد القولَ..
 لستُ معاتباً.. وأخافُ من زلل اللسانِ..

 يا أنت يِا امرأةً حَصانْ 



27

 كيف استباحَ  حِماكِ.. أوغادٌ..
يبيعون الكلامْ «

ومرارة  حزن  فيه  مباشر،  خطاب  إلى  الشعري  الصوت  ينتقل 
أن  للفجور  الباب  فتح  مَن  عن  الخذلان،  أسباب  عن  وتساؤل 
يدخل. تكمن الإشارة السياسية في »من كذبوا عليكِ« - ربما زعماء 
أو أطراف تزعم الوقوف مع غزة وتخذلها. الجملة المفصلية: »إن 
الموت يكمن في دعاوى العاجزين« - تكشف أن الخطر ليس في 
الأعداء فحسب، بل في العجز والتواطؤ والكلام الفارغ. »يا امرأة 
انتهكتها  التي  الطاهرة  الأنثوية  لغزة في صورتها  تعظيم  حصان« - 

خيانات الداخل قبل طغيان العدو.

 »للموت أجنحةٌ..
 وأنت قريبة منها .. ومنهُ

 قد تُطيلين الإقامة.. بين مقبرةٍ وأخرى..
 تُدخلينَ شواهدَ الموتى..

إلى ما يحفظ التاريخ منها«.

»للموت  المفتتح:  المجاز  إلى  البداية،  إلى  القصيدة  تعود 
أجنحة«. ولكن الآن، تُقرن غزة نفسها بهذه الأجنحة، إذ أصبحت 
مأساوي مستمر،  مقبرة وأخرى« تصوير  »بين  الإقامة  منها.  قريبة 
ذلك،  رغم  ولكن  بالموت.  محكومًا  زمنًا  تعيش  غزة  بأن  يوحي 



28

يحفظ  ما  إلى  الموتى  »شواهد  إدخال  مقاوم:  رمزي  فعل  هناك 
يُنسَوا، وستُوثَّق تضحياتهم،  لن  الشهداء  أن  أي  منها« —  التاريخ 

وهذا فعل مقاومة في ذاته، ضد النسيان وضد الهزيمة.

إنّ قصيدة »الموت في غزة«  لا تُقرأ كما تُقرأ القصائد، بل تُرتّل 
كما تُرتّل الفواجع التي لا تسعها لغة ولا تُحصيها دموع. إنها ليست 
كتابةً على الورق، بل نقشٌ في لحم الجرح، وإملاءٌ من ذاكرة الدم، 
ورعشةُ معنى في حضرة صمتٍ عالميٍّ مريب. كتبها حميد سعيد لا 
أن  الكبرى:  للقصيدة وظيفتها  ليُعيد  بل  اللغة،  ليُصفّي حسابه مع 
تكون ضميرًا يقظًا حين تنام الضمائر، وأن تكون صوتًا حين يصير 

الصمت خيانة.

يتهرب  لا  لكنه  بالموت،  الشاعر  يحتفي  لا  القصيدة،  هذه  في 
من ملامسته، لا يكتفي برثاء الضحايا، بل يستحضرهم ككائنات 
باقية في الحكاية، ممتدة في ما لم يُكتب بعد، جاثمة فوق الخراب، 
شاهدة على هزيمة الإنسان حين يلوذ بالكلام الفارغ ويترك الدم 

وحده يكتب المعنى.

هنا، ترتقي غزة من مكانٍ جغرافي إلى مقامٍ وجودي، تتحوّل من 
مدينةٍ محاصرة إلى رمزٍ للحياة التي لا يُرهبها الموت، ومن ساحة 
قتالٍ إلى مرآة أخيرة تنعكس فيها صورة العالم: من صدق المقاوم 
إلى كذب المتخاذل، ومن براءة الضحايا إلى قبح الجلاد. في كل 



29

رمقها  من  أطعمت  أمٍّ  كل  وفي  رحلت،  صبيةٍ  كل  وفي  تهدّم،  بيتٍ 
الأخير جوعى الليل، ثمّة نبضٌ لا يُقهر، وروحٌ لا تُدفن.

بحكمةٍ  لا  بندبة،  بل  بنقطة،  لا  قولها،  القصيدة  تُنهي  وهكذا 
 ختامية، بل بسؤال معلق في الهواء: هل يكفي الشعر ليمنع الموت؟

بل  الجواب،  يملك  الشعر لا  أن  تعرف  القصيدة، لأنها  تُجيب  لا 
يملك الشهادة، يملك الارتباك النبيل، ويملك القدرة على أن يُبقي 

ا، لا ليؤلمنا، بل ليُنقذنا من عادة النسيان. الألم حيًّ

قصيدة »الموت في غزة« ليست بيانًا سياسيًا، ولا تكرارًا مريرًا 
حيث  الشعر،  مقامات  أعلى  في  نادرة  وقفة  إنها  فلسطينية.  لمرثية 
التراب  بين  إلى جسرٍ  اللغة  بالوجوديّ، وتتحوّل  الجماليّ  يمتزج 
يزالون  لا  ومن  ماتوا،  من  بين  والإيــمــان،  العدم  بين  والسماء، 
في  سطرٍ  فوق  أو  الشهادة،  رخام  فوق  اسمهم  يُكتَب  أن  ينتظرون 

قصيدة.. كهذه.



30



31

ال�شاعر حميد �سعيد

 للموت �أجنحة تطوف في غزةً

الدكتور صباح ناهي))) 

دعاوى  في  يكمنُ  الموتَ  إن   .  .( سعيد  حميد  الشاعر  يرى 
العاجزين ( فهو يخلق فوق اجساد الضحايا في مدينة الموت ، غزة 
التي تحولت إلى ارض يباب في مدينة حرمت كلياً  من نعمة الحياة 
والعيش والماء والطعام والاهم الامن الذي تحول إلى عواء ، في 
ليالي لا تنتظر سوى القنابل والدخان ، وهي تنتظر ان تفتح معابرها 
المقفلة ، وساد الموت والجوع  والخراب ، انها أنشودة اخرى في 
الشعر العراقي الذي يختار هذه المرة مدينة موحشه يسكنها الجوع 
العزل  الضحايا  من  الالاف  لمئات  الأكبر،   والخوف  والحرمان 
الذين سيقوا لمذبح لم ترحم النساء والأطفال والثكالى ، في عالم 
وغلق  التناسي  بل   ، يصفه  كما  والنسيان  والكذب  بالتفرج  اكتفى 
الجديدة  قصيدته  في  سعيد  حميد  ً،،يتلمس  معا  والقلوب  العيون 
كبرى   ماساة  وانجبت  بالموت  ارتوت  التي  غزة   مدينة  جراحات 
الجماجم  من  يكفي  بما  ارتــوت  التي  الأسطورية  مدينته  لتكون 
وأجساد الأطفال العارية، وهي تلفظ آخر أمنياتها بلقمة تسد الرمق 

)))	 كاتب وأكاديمي عراقي



32

او الجوع الذي حلّ بها ليحيلها إلى خراب ابدّي ...

التي  مدينته  زهو  بخراب  فجع  كما  بغزة  المكلوم  الشاعر  أن 
سقطت عند تخوم الاحتلال،  يرى في فاجعته الجديدة أنها  تعيد 
في ذاكرته  الموشومة بالاسى مهرجانا حديداً للموت ، اكثر قسوة 

حين يقول : 

»تظلُّ هناكَ..

في هذا الخراب ومهرجان الجوع والخوفِ..

استعادت ما تسلل من طقوس الموت..«

المشربة  وروحــه  شفافيته  بكل  الشاعر،   يراه  الذي  فالموت 
بالحنين إلى ايام البطولة، التي عاشها ليمجد أمته ،،تكاد تضمحل 
وهو يرى تلك الطقوس التي تعجز الامة عن مد يد العون لأطفال 

يموتون جوعا وحرماناً.

 ً سعيدا  حميد  الفارس  الشاعر  يعيش  ان  اخــرى  ماساة  انها    
عاجزاً ان يكون له دور غير الكلمة في التعبير عن ماساة أطفال غزة 
المحدود  تاثيرها  مدى  يعرف  التي  بالكلمة   ، الحزينات  ونساءها 
قياسا لمأساة شعب يذبح ،،وهو يخرج من حزن لآخر بين بغداد 
يعرفون  لا  غزاة  استباحها  جامحة  أصيلة  امــراة  فيصورها  وغزة 

الرحمة و لا يرى ان مجرد الكلام  سينقذها ..



33

اجابات ودونما  اسئلة تترى دون  تثير قصيدة  في ملحمته هذه  
توقع بانها لها صدى في زمن الخيبة والخذلان : 

 »من أين جاء إليكِ..

مَنْ فتحَ الطريقَ له ..؟

أما أيقنتِ . . إن الموتَ يكمنُ في دعاوى العاجزين 

وإن من كذبوا عليكِ..

سيكذبون عليكِ ثانيةً وثالثةً.« 

نجدة  في  امــاً  الشاعر  منه  يرتجي  لا  بواقع  المفقودة  فالثقة 
المظلومين او وقف عذاباتهم ، يزيد فيه شعور الاسى والخذلان ،

لا ادري لماذا تسحبني قصيدة حميد سعيد لأنشودة المطر التي 
قرن وكيف وجدت صداها في  اكثر من نصف  قبل  السياب  كتبها 

أعماقه حين يقول: 

»لماذا .. لَمْ تَعُدْ تتواصلُ الأشجارُ..

مُذْ غطىّ الرمادُ.. الأرضَ

وانتشرَ الدمُ..

الجوعُ .. افترى أنشودةّ سوداءَ..

واختارَ الصبايا الحالماتْ..



34

عرائساً

والأمهاتْ..

يُطعمنَ من وشلٍ .. جموعَ الجائعينْ «

فذات اللوعة والاسى السيابي في أنشودة المطر تحاكي قصيدته 
يغوص  وهو  الشاعر  ماساة  عند  إجابتها  صدى  تجد  التي  باسئلته 
ليحل   ، التي تخلت عن دورها وباتت متفرجه  أمته  ازمة  في عمق 

الجوع والعطش والخراب.

»ومنذ أنْ كنّا صغاراً، كانت السماءْ

‎تغيمُ في الشتاءْ

‎ويهطل المطرْ،

‎وكلَّ عام ـ حين يعشب الثرى ـ نجوعْ

‎ما مرَّ عامٌ والعِراق ليس فيه جوع«

فيها  عاش  التي  للحرية  وتوقه  الشاعر  ماساة  تتواصل  وهكذا 
ليجده محاصراً بالاسئلة والانهيارات من أمامه ، التي تتمثل بواقع 

ما كان يظن انه سيحدث ..

ويصور الموت يحف حول المدينة المنكوبة كانّه يطير بجناح 
اسود يحلق فوق رؤوس اهلها ، ولا احد محمي منه،  فهو قريب 
ينعق  مقبرة  كانها  الخاوية،   المدينة  بتلك  المحتمين  جميع  من 



35

فيها الغربان فوق رؤوس الموتى الذين ينتظرون من يدفنهم وهم 
بالألف من الضحايا دونما رحمة.

»للموت أجنحةٌ..

وأنت قريبة منها .. ومنهُ

قد تُطيلين الإقامة.. بين مقبرةٍ وأخرى..

تُدخلينَ شواهدَ الموتى..

إلى ما يحفظ التاريخ منها.«

بكبرياء  موتها  المدينة  لتسدل  المقابر  شواهد  غير  تبقى  ولا 
الكلمة الرافضة لمحتل والمضحية بما تبقى لها من حياة يختطفها 
الموت بأجنحته وهو يحلق فوقها كانّه قدرها الذي وجد الشاعر 
للسماء  يتطلع  وهو  يموت  فلسطيني  طفل  قبر  في  شاهدة  آخر  فيه 

علها تنقذه .

 



36



37

»�شعرية البقاء في وجه الفناء

قراءة في ق�صيدة  »الموت في غزّة« لحميد �سعيد
�ضياء خ�ضير)))

غزّة« )2025/7/28(،  »الموت في  الجديدة   في قصيدته 
أدب  ضمن  يندرج  شعريًا  ا  نصًّ سعيد  حميد  الشاعر   يقدّم 
الشعاراتي  أو  المباشر  الخطاب  يتجاوز  لكنه  المقاومة، 
بتوثيق  يكتفي  لا  فالنص  ووجدانًا.  حميميةً  أكثر  منطقةٍ  إلى 
الرثاء  بين  تتأرجح  بلغةٍ  وتمثيلها  تمثّلها  يعيد  بل  المجزرة، 
وسردية  الموت  سردية  بين  الصامت،  والاحتجاج  النبيل 
الصمود. هي قصيدة تحفر في الجرح الفلسطيني، لكنها تنسج 
في ذات الوقت خيوط بقاءٍ عنيد يتجدد كلّما اشتدّ الحصار وما 

يرفقه من قتل جماعي وتجويع.

لا  المأساة  يستبطنُ  مقاوم،  تأملي  اتجاه  ذات  القصيدة 
الفقد  من  مركبًا  قــدرًا  باعتبارها  بل  عابرة،  لحظة  بوصفها 
والصبر والمعنى المتكرر. ليست غزة في النص مجرد جغرافيا، 

)))	 ناقد وأكاديمي عراقي



38

بل كائن حيّ يتنفس، يتألم، وينهض، وفي ذلك انتقال واضح 
من الرثاء إلى التوثيق، ومن الإدانة إلى استبصار أعمق لطبيعة 

الموت ومقاومته.

أمامه  يفتح  القارئ موقفًا، لكنه  يُملي على  حميد سعيد لا 
والموت،  الحياة  ثنائية  فيه  تتصارع  متوترًا،  وجدانيًا  منظورًا 
)البيت،  اليومية  المفردات  تنقلب  حيث  والانكسار،  الحلم 
الخبز، الأشجار، الأمهات( إلى رموز للمقاومة أو شهود على 

الخسارة.

»اختفت البيوت.. وغادرَ الخبزُ المدينةَ..

عَ الطُرقَ التي كانت، إلى الناس.. العجينْ ضيَّ

الجمرُ في الأرحامِ.. يخرجُ مُستَفَزاً..

مَنْ سيأخذهُ إلى مشفى؟!

وقد هدمَ المغيرون المشافي..

ما كان من شجَرٍ يُطلُّ من الحقولِ..

ذَوى..

ولمَّ ثيابهُ.. ومضى«

لا  موت  لكنه  »الموت«،  بـ  وتُختتم  تبدأ  القصيدة  أن  كما 
فداحة  رغم  تتجدد  بحياة  يُقابل  بل  السيادة،  مطلق  يكتسب 



39

سردية  للقصيدة:  الأساسي  النبض  ينبع  هنا،  من  الخسارة. 
البقاء في حضرة الفناء.

عبثية:  بطريقة  ضحاياه  يختار  القصيدة،  في  مجنّحٌ  الموت 
»يطيرُ بها إلى من لا يشاء .. ومن يشاءُ من الضحايا..«، لكنه 
يُنهي الحكاية. غزة، رغم كل  لا يملك، في نهاية المطاف، أن 
هذا الخراب، تبقى، بل وتستعيد: »ستعودُ غزّة مرةً أخرى إليها 
/ تقرأ الآتي..« .العودة ليست فعلً جغرافيًا، بل فعلً وجوديًا، 

إعلانًا عن هوية لا يمكن أن تموت رغم الدمار. 

بوصفها  غزة  أنسنة  هي  القصيدة  تجليات  أبرز  من  واحدة 
لا  الاستعارة  هذه  ومُستباحة.  وقوية  شريفة  »حَصاناً«،  امرأةً 
تخلو من حمولة رمزية: المرأة، الأم، العاشقة، الحاملة، كلها 
صور تكثف الخصوبة والكرامة، في مقابل فعل الموت العدمي 

الذي يُمارسه »الصياد الجبان«، رمز العدوان. 

»كأن الموت صيّادٌ جبانٌ يقنصُ الأفراخ..

في أعشاشها..

ويَفرُّ حينَ يرى الصقورْ«

الجياع  تطعم  كونية  أمّ  إلى  ضحية  من  غزة  تتحول  وهكذا 
وتدفن الشهداء، ثم تنهض لتواصل وظيفتها التاريخية المتصلة 
بديمومة الوجود والمقاومة. فحتى الرماد والدم والجوع، كما 



40

ر في القصيدة، لا يُفلح في محو هذه الوظيفة. يُصوَّ

وثمة نبرة أخلاقية لا تخلو من المرارة، تتوجّه القصيدة نحو 
سيكذبون  عليكِ..  كذبوا  من  »إن  غزة:  خذل  لمن  خفي  نقد 
الرسمي،  التواطؤ  تُعرّي  ثانيةً وثالثةً..« هذه الإشارات  عليكِ 
العربي و الدولي، الذي يزيف خطابه التضامني، ويبيع الكلام 

بينما يُترك الفلسطيني وحده في مواجهة آلة القتل.

لكن الشاعر لا يغرق في الملامة، بل يُرجئ العتاب: »لستُ 
أخلاقي  موقف  وهو  اللسان..«  زلل  من  وأخــافُ  معاتباً.. 
خطاب  إلى  إدانة  خطاب  مجرد  من  القصيدة  يحوّل  وإنساني 
إلى  ينساق  لا  لكنه  للخذلان،  المسؤولية  يحمّل  حيّ،  ضمير 

الشتيمة أو الاتهام الفج.

السرد  بين  لغوية  القصيدة على مراوحة  تعتمد  نرى،  وكما 
الشعري والمشهدية المكثفة، دون الوقوع في التقريرية. تتكرر 
بعض التراكيب )للموت أجنحة، غزّة » بشكل دوري، لتُحدث 

إيقاعًا داخليًا يكثّف المعنى ويرسّخ الصورة.

متعددة  واستعارات  مركبة  صورًا  يوظّف  الشاعر  أن  كما 
فيها،  الأداء  بلاغة  من  وتوسّع  القصيدة  لغة  تغني  الطبقات 

ومنها مثلا:

•الجمر في الأرحام )كناية عن ولادة المقاومة(، 	



41

• الصيّاد الجبان )نزع البطولة عن القاتل(، 	

خصوبة  مقابل  في  الموارد  )شحّ  للأمّهات  الماء  وشلُ   • 	
الأرحام(.

نصّ  في  نرى  أصبحنا  خطّي،  غيرُ  الشعري  الزمن  أن  وبما 
استدعاء  الراهن مع  الخراب  تتداخل لحظات  القصيدة كيف 
الماضي وتوقع المستقبل، مما يمنح النص طابعًا شبه ملحمي، 

تتجاور فيه الشهادة التاريخية مع التنبؤ الشعري:

»ستعودُ غزَّ ةُ مرةً أخرى إليها..

تقرأ الآتي..

ستعرفُ.. أن من قُتلوا..

مضوا..

ة سوف لا تمضي.. لكنَّ غزَّ

كما كانت.. تظلُّ هناكَ..

في هذا الخراب ومهرجان الجوع والخوفِ..

استعادت ما تسلل من طقوس الموت..

في أوراقها الأولى..«

وأخيرا: القصيدة كوثيقة ضمير



42

احتجاج،  أو  تأبين  قصيدة  مجرد  ليست  غزّة«  في  »الموت 
بصفته شاعرًا  سعيد،  حميد  وإنساني.  ضمير شعري  وثيقة  بل 
عتيقًا في التجربة والرؤية، يكتب من موقع المراقب المتعاطف 
دون  بعين  يرى  الــذي  الأيديولوجي  منبر  من  لا  الــوجــداني، 
إنه يعيد توصيف غزة لا كقضية سياسية فحسب، بل  أخرى. 
والحب،  الفقد،  معاني  فيها كل  تتجسد  مركبة،  إنسانية  كحالة 

والبقاء.

في  تُحفظ  )بشواهد  بالموت  تنتهي  القصيدة  كانت  ولئن 
نحو  الغياب،  يتجاوز  أفقًا  للقارئ  تفتح  فهي  التاريخ(  ذاكرة 
توكيد الحق في الحكاية، والوجود، والحياة كما نراها ونعيشها 

صورة وصوتا بشكل يومي .

غير أنه رغم انغماس القصيدة في السياق الراهن، إلا أن صوتها 
يتقاطع مع تقاليد شعرية عربية طويلة في المقاومة الشعرية التي 
تحافظ  لكنها  يوسف،  سعدي  إلى  درويش  محمود  من  تمتد 
الشخصية  التجربة  بين  الدمج  عن  ناتجة  خاصة،  نبرة  على 
للشاعر العراقي وبين الوجدان الجمعيّ العربي. هذا الوجدان 
المثقل بما يسمع ويرى إلى حدٍّ لم يعد الشعر معه كافيا للتعبير 
عن هذه المسرحية المأساوية التي يتواصل عرضها أمامنا منذ 
حوالي سنتين. والشاعر العربي العاجز عن أن يفعل شيئا بغير 
ذمته  أن يسجل شهادته ويبرئ  إلا  النهاية  يملك في  كلماته لا 



43

باعة  من  الجبناء  بجميع  الذي لحق  والعار   الخذلان  في زمن 
الكلام والعاجزين الذين كذبوا وتنكروا لأصولهم وأرومتهم  

وتركوا غزة تواجه قدرها وحيدة

 تطيل الإقامة.. بين مقبرةٍ وأخرى..

وتدخل شواهدَ الموتى..

إلى ما يحفظ التاريخ وما لا يحفظه منها..



44



45

�سَكتاتٌ �شعريّة
عبد الرزاق الربيعي)))
20 أغسطس 2025

يُصاب  فرمانارا،  بهمن  للمخرج  ــد(  )أري ــراني  الإي الفيلم  في 
البطل، وهو كاتب، بصدمة نفسيّة نتيجة تعرّضه لحادث سير، وفي 
أحد مشاهده يسمع طرقات على الباب، وحين يفتحه يجد جارته 
توقّف  الطائر  »هذا  له:  فتقول  حاجتها،  عن  يسألها  طائرًا.  تحمل 
عن التغريد، ولن يغرّد ما لم نغيّر المكان، ولأنني لا أجد في البناية 
أفضل منك، كونك كاتبًا كبيرًا، وإنسانًا لطيف المعشر، لذا أتمنّى 
منك أن تستضيفه حتى يعاود التغريد، فأستعيده منك«. فيقول لها 
بأسى: »لكنني أنا نفسي أعاني من مشكلة عدم قدرتي على الكتابة«. 
لم  الموهبة  لشحذ  مفتاحًا  تعطيه  وبذلك  معه،  تتركه  ذلك  ومع 
القدرة على  الطائر يعادل، في المشهد، استعادة  يلتفت له. فتغريد 
الكتابة والمداومة عليها، وهذا المفتاح يكمن في مغادرة المكان، 

)))	 شاعر وإعلامي عُماني



46

هي  التي  الناس  حياة  وملامسة  واسعة،  فضاءات  في  والتحليق 
مصدر الكتابة الأوّل.

جمعني  الماضي،  العام  جرش  مهرجان  في  مشاركتي  وخلال 
لقاء بالشاعر الكبير حميد سعيد، وحين سألته عن جديده أجابني: 
نثرًا، وقد  واحدًا، لا شعرًا ولا  أكتب حرفًا  لم  منذ ثلاث سنوات 
العام،  الإحباط  يقف  الشعرية  السكتة  هــذه  وراء  أن  لاحظت 
)1940-2002م(  مهدي  سامي  الشاعر  عمره  رفيق  ورحيل 
أمّا  الذي كان يمثّل عاملً محفّزًا له، هذا من الجانب الشخصي. 
بالنسبة للمشهد العام، فقد تراجع دور الشعر، وطغى شعور لدى 
بفعل  ا  الذي صار هشًّ الواقع  تغيير  بعدم قدرته على  لوائه  حاملي 
واستفحال  المال،  وسطوة  القوّة،  منطق  وهيمنة  القيم،  تراجع 
الذي  الشاعر  الناس استغنوا عن  الموازين. فكأنّ  الشرّ، واختلال 
لم يعد صوته مسموعًا. والشعر نشاط يرتبط بالإنسان، وللإنسان 
حالات، وفي بعض الأحيان يتراجع هذا النشاط، وهذا التوقّف يثير 
كثيرون  مرّ  للأبد.  قد جفّت  المنابع  تكون  أن  الشعراء خشية  قلق 
على  قدراته  استعادة  في  طرائقه  شاعر  ولكلّ  الحالة،  هذه  بمثل 
يخوض  أو  بالشعر،  صلته  فيستعيد  بكثافة  يقرأ  فالبعض  الكتابة، 
الفرزدق اعتاد،  تجارب حياتية محفّزة. ويقال إن الشاعر الأموي 
ناقته  يركب  أن  صــدره،  في  الشعر  ويحتبس  قريحته  تجفّ  حين 



47

الخالية،  والأماكن  الخرائب  في  يدور  منفردًا،  الصحراء  ويجوب 
الشاعر  )شيطان(  أمّا  قريحته.  تنفتح  حتى  الحال  هذا  على  ويظلّ 
الأموي الفرزدق )توفي في البصرة سنة 728م(، فحين كان يجافيه 
يسعى إليه. وحدث أنّ أحدهم هجاه، فحاول الردّ عليه فلم يتمكن 
لاحتباس الشعر، فوجد نفسه في موقف حرج، فلا هو يستطيع الردّ 
ولا كرامته تسمح له بتجاوز الإساءة. لذا قرّر أن يستدعي شيطانه 
بنفسه، فاعتلى ناقته مع الخيط الأوّل للفجر، وقطع الصحراء حتى 
إلى  وصل  وحين  المنوّرة.  المدينة  في  الكائن  ريّــان  جبل  وصل 
هناك يقول: »ناديت بأعلى صوتي: أخاكم، أخاكم أبا لبنى. فجاش 
صدري كما يجيش المرجل... ثم عقلتُ ناقتي وتوسّدتُ ذراعها، 

فما قمتُ حتى قلت مائة وثلاثة عشر بيتًا«.

ا لهذه الظاهرة، ففي  وإذا كنّا اليوم نحاول أن نجد تفسيرًا منطقيًّ
أيّام العرب ارتبط الشعر بالسحر، ولكلّ شاعر لدى العرب شيطانه، 
الذي يسكن في )وادي عبقر( الذي لا يوجد تحديد لموقعه، فقد 
إلّ  له  وجود  لا  الأرجح  وعلى  اليمن،  في  وقيل  نجد،  في  إنه  قيل 
في مخيّلة الشعراء. ويقابل ذلك لدى شعر اليونان ربّات الشعر أو 
)570-625م(  الأعشى  الجاهلي  الشاعر  شيطان  وكان  عرائسه. 
الذي يدعى )مسحل( على وفاق معه، فقد ذكر أنه كريم معه، وهو 

شريكه في الكتابة، إذ ينطق ما يمليه عليه بقوله:



48

»وما كنتُ ذا خوف ولكن حسبتني

إذا )مسحل( يسدي لي القول أنطقُ

شريكان في ما بيننا من هوادة

صفيّان: إنسيّ وجنيّ موفّقُ«

أنّ لكلّ شاعر شيطانين، هما:  الفرزدق يرى  أنّ  الطريف  ومن 
)الهوبر( الملهم للشعر الجيد الذي يشنّف الأسماع، و)الهوجل( 
الذي لا يأتي منه سوى الرديء. فإذا انقطع شيطان الشعر عن زيارة 
الفرزدق قد جاد  الشاعر  قريحته. وإذا كان شيطان  صاحبه جفّت 
عليه بقصيدة طويلة، أسهمت في فكّ حبسة لسانه عن قول الشعر، 
فقد وجد الشاعر الكبير حميد سعيد في ما وصل إليه حال الناس 
ا للعودة لكتابة الشعر. فقد كتب قصيدة جديدة  في )غزّة( محفّزًا قويًّ
عنوانها »الموت في غزّة« وفيها يطلق صرخة احتجاج بوجه الضمير 

العالمي الذي صمت عمّا يجري في غزّة:

»اختفت البيوت.. وغادرَ الخبزُ المدينةَ..

عَ الطُرقَ التي كانت، إلى الناس.. العجينْ ضيَّ

ا.. الجمرُ في الأرحامِ.. يخرجُ مُستَفَزًّ

مَنْ سيأخذهُ إلى مشفى؟!

وقد هدمَ المغيرون المشافي..«



49

جاء  رسالة  ومعها  نعمة،  كرم  للصديق  بعثها  ينشرها  أن  وقبل 
بها: »منذ سنوات لم أكتب شطرًا واحدًا، غير أنّ غزّة أعادتني إلى 

الشعر، فكتبت هذه القصيدة«.

إذا  أقــوى  الحياة  ولكنَّ  سطوتهُ،  »للموت  يقول:  فيها  التي 
اشتبكا«.

نبض  من  وهجه  يستمدّ  الشعر  ولكن  سطوته،  للموت  نعم، 
الحياة التي يدافع عنها، لذا سيبقى نهر الشعر متدفقًا، ويظلّ الشاعر 

مغرّدًا مثل طائر محلّق.



50



51

)الموت في غزة( قراءة ور�أي 

عبد المنعم حمندي))) 

فلسطين في قلب الشاعر الكبير حميد سعيد، منذ بواكيره الأولى 
في منتصف الستينيات، كتب عن مأساتها عشرات القصائد، وكان 
حرب  وكذلك  الشعرية  تجربته  في  البالغ  اثرها  حزيران  لنكسة 

تشرين 1973

الدم  وكــان  إلا  الماضية  سنة  الخمسين  في  له  ديــوان  من  وما 
الفلسطيني مشعاً في حروف قصائده.

واكب تحولات المأساة ومعارك المقاومة الفلسطينية، وله فيها 
انطلقت صواريخ أهل غزة  تجاه الصهاينة   قصائد ونزف..  ولما 
خفقت روحه  قبل قلبه مع صرخة  كل ثاكل ودمعة  أم  وبكاء طفل، 
 « أسماها  بتول  بخريدة  واذا  المخاض،  يأتي  سنتين  بعد   وهاهو 
الموت في غزة« أراها أجمل ماكتب في غزة من شعر خلال الحرب،

.  .  .  .  .  .

)))	 شاعر عراقي.



52

اختفت البيوت .. وغادرَ الخبزُ المدينةَ..

عَ الطُرقَ التي كانت، إلى الناس .. العجينْ ضيَّ

الجمرُ في الأرحامِ .. يخرجُ مُستَفَزاً..

مَنْ سيأخذهُ إلى مشفى ؟!

وقد هدمَ المغيرون المشافي ..

ما كان من شجَرٍ  يُطلُّ من الحقولِ..

ذَوى..

ولمَّ ثيابهُ .. ومضى

وأبقى في التراب وللترابِ..

رسالةً للقادمينْ 

  .  .  .  .  .

ستعودُ غزَّ ةُ مرةً أخرى إليها..

تقرأ الآتي ..

ستعرفُ .. أن من قُتلوا..

مضوا..

ة سوف لا تمضي.. لكنَّ غزَّ



53

كما كانت .. تظلُّ هناكَ..

يعيشها  التي  والمعاناة  الألم  عن  قوية  رسالة  تحمل  القصيدة 
الشاعر  والخراب.  الدمار  هذا  سبب  عن  وتسائل  غزة،  في  الناس 
أن  إلى  ويشير  الكلام،  ويبيعون  يكذبون  الذين  أولئك  أيضًا  ينتقد 

الموت يكمن في دعاوى العاجزين.

القصيدة تعبر عن حزن وأسى عميقين، وتسعى إلى توثيق هذه 
صورة  تعكس  إنها  القول  يمكن  التاريخ.  في  المؤلمة  اللحظات 

قاسية للواقع في غزة، وتدعو إلى التفكير في الأسباب والنتائج. 

للشاعر أداة فنية في توظيف الصورة الجمالية في تأويلات المعنى 
بما يسبغ  الحداثة في القصيدة التي تظهر في عدة جوانب:

مع  ومتجددة،  حديثة  شعرية  لغة  استخدام  لقد  الشعرية  اللغة   .1
تعابير وصور شعرية مبتكرة.

2. الرمزية حيث استخدام الرموز، مثل »الموت بأجنحة« لتمثيل 
الموت كقوة متحركة ومتسلطة.

3. التجريد، وأعني تجريد المفاهيم والمشاعر، مثل الموت أقوى 
الحياة  بين  صراع  عن  لتعبر  اشتبكا«  إذا  أقوى  »الحياة  ولكن 

والموت.

افترى  »الجوع  مثل  ومؤثر،  قوي  تصوير  استخدام  التصوير،    .4
أنشودة سوداء« لتعبر عن الألم والمعاناة.



54

مثل  والاجتماعية،  السياسية  القضايا  تناول  السياسي،  التناول   .5
الاحتلال والدمار في غزة، بطريقة شعرية ومتقنة.

هذه العناصر تجعل القصيدة تعبر عن تجربة إنسانية عميقة 
ومعاصرة.

التي تظهر في عدة  القصيدة  الفلسفية في  الرؤية  إلى   اضافة 
جوانب:

1. النظرة إلى الموت:  كقوة مسيطرة ومتحركة، مما يثير تساؤلات 
حول الحياة والموت.

2.  الصراع بين الحياة والموت يظهر كصراع أساسي في الوجود 
الإنساني.

مواجهة  على  الإنسان  قدرة  حول  تساؤلات  تطرح  القصيدة   .3
القدر والموت.

4. القصيدة تعبر عن نظرة وجودية حول الحياة والموت، وتسائل 
عن معنى الوجود الإنساني في ظل الظروف الصعبة.

5.   القصيدة تنتقد الوضع الراهن في غزة، وتسائل عن الأسباب 
والمسؤولين عن الدمار والخراب.

هذه الرؤية الفلسفية تجعل القصيدة تعبر عن تجربة إنسانية 
عميقة ومعقدة.



55

أهم  الكبير حميد سعيد هذه هي  الشاعر  أن قصيدة  وأرى 
لفكرة ومضمون  أهلنا في غزة لا  تناولت مأساة  التي  القصائد 
الشعرية،    اللغة  في  جمال  من   به  فاضت  لما  وانما  فحسب 
يخلق  مما  والمجازات،  بالصور  غنية  شعرية  لغة  استخدام 

جمالية لغوية رائعة 

 تجلت في الصور الشعرية، مثل »الموت بأجنحة« و«الجوع 
افترى أنشودة سوداء«، صور بديعة 

تخلق جمالية بصرية . و الإيقاع والوزن في القصيدة يخلقان 
جمالية موسيقية، مما يزيد من تأثير القصيدة اضافة إلى التركيب 
اللغوي مثل استخدام الجمل القصيرة والطويلة، يخلق جمالية 

لغوية متنوعة.

جمالية  يخلق  والفكرة،  المشاعر  عن  العميق  التعبير  في 
عاطفية وروحية.

ظل  في  ومعقدة  عميقة  إنسانية  تجربة  عن  تعبر  القصيدة 
الفلسفية للشاعر  الرؤية  الاحتلال والدمار في غزة. تظهر فيها 
اللغة  والموت.  الحياة  بين  والصراع  والموت،  الحياة  حول 
ــوزن،  وال والإيــقــاع  والــمــجــازات،  بالصور  الغنية  الشعرية 
القصيدة تعبر عن  المتنوع، جميعها تجعل  اللغوي  والتركيب 

جمالية لغوية وشعرية فريدة



56



57

قراءة في ق�صيدة 

ة« لحميد �سعيد »الموَْتُ فِْ غَزَّ
الدكتور غانم ال�سامرائي)))

�أ�ستاذ الأدب المقارن

تمهيد

كتب الشاعر العراقي الكبير حميد سعيد قبل أيام قصيدةً أنهى 
شعبنا  له  يتعرض  فما  الممتد،  الشعري  الصمت  من  سنواتٍ  بها 
المكلوم  ضميره  استفزّ  قد  جماعية  إبادةٍ  من  الفلسطيني  العربي 
ة  غَزَّ فِيْ  المَوْتُ  قصيدة  جاءت  وهكذا  العراق.  احتلال  بفاجعة 
المأساة  عمق  يستبطنُ  الذي  المقاوم  للشعر  رفيعًا  نموذجًا  لتمثّل 
وقد  الفناء.  طقوس  وسط  الحياة  معنى  عن  الدفاع  في  ويستبسل 
حادثًا  بوصفه  لا  الغزّاوي،  المشهد  يُجسد  أن  سعيد  حميد  اختار 
بالتاريخ،  فيها الأسطورة  تتقاطع  باعتباره ملحمةً رمزيةً  عابرًا، بل 

والإنساني بالسياسي، والموت بالحياة.

)))	 أكاديمي ومترجم عراقي.



58

لقد أراد الشاعر أن يقدّم شهادةً أدبية وشعرية على مأساة إنسانية 
مستمرة منذ سنوات في فلسطين. وعبر استدعاء الموت كرمز وقوة 
والحقيقة  والذاكرة  للمقاومة  مدوّيًا  نداء  القصيدة  تبث  نافذة، 
الشفافة وسط عالم مُغيّب. وهنا، تنسجم القصيدة مع تقاليد شعر 
قوة  بين  يجمع  متوازن  سردي  ببناء  تنفرد  لكنها  العربي  المقاومة 

الصورة النقدية وهدوء البيان الشعري.

في  لها  مثيل  لا  عسكرية  حملة  خضم  في  القصيدة  كتُبَت  لقد 
التاريخ شنّت على قطاع غزة منذ سنوات. لهذا، يُنظر إليها كجزء 
بتوثيق  الخراب  زمن  في  الشعر  فيه  يقوم  جماعي  عربي  جهد  من 
المعاناة وتفعيل الشعر كصوت أخلاقي فيستعيد حميد سعيد هنا 
إرث الشعر المقاوم، كما فعل محمود درويش، ويحيي أدب النزاع 

بإيقاعٍ معاصر، ينبض بالغرائز الرمزية والتاريخية.

الشعرية  الاستجابات  أبــرز  من  ــدة  واح هي  إنما  والقصيدة 
مكثفًا  ا  نصًّ وتقدّم  غــزة،  قطاع  في  الجارية  للمجازر  المعاصرة 
الوجودي حول الموت والحياة. إنها  بالشهادة الأخلاقية والتأمل 
قصيدة لا تكتفي بالتوثيق الشعري للحظة مأساوية، بل تطرح رؤية 
توظيف  مع  والاستمرار،  المقاومة  معنى  حول  وإبداعية  فلسفية 

شعري دقيق لأدوات الرمز، الإيقاع، والتوتر الدلالي.



59

مختصرة  ومفاهيمية  نقدية  قراءة  المقالة  هذه  في  أقدّم  وسوف 
للقصيدة في مسارين:

الأول: البناء الفني، ويتألف من خمسة محاور، و

الثاني: البناء المفاهيمي، الذي يأتي في ثمانية أنساق.

البناء الفني

�أولً: بنية الق�صيدة وبُعدها الزمني

تنقسم القصيدة إلى مقاطع متتالية تتراوح بين التأمل المجازي 
والتصوير الواقعي القاسي، مستخدمةً تقنية الانقطاع والاستئناف، 
ما يمنح النص طابعًا متوترًا يعكس صدمة الحدث نفسه. يستحضر 
لا  ولكنّه  والخذلان،  والموت  الدمار  مشاهد  من  صورًا  الشاعر 
يغلق النص في دائرة اليأس، بل يزرع في ثناياه بذور الأمل والمقاومة 

الرمزية، كما في قوله:

»كأن الموت صيّادٌ جبانٌ يقنصُ الأفراخ..

ويَفرُّ حينَ يرى الصقورْ«

الكناية،  وأسلوب  الحكمة  أسلوب  بين  تجمع  الصورة  هذه 
القوة  رمــوز  من  يفر  الــذي  بالصيّاد  الجبانة  الحرب  آلــة  مشبّهًا 

)الصقور(، مما يعكس انحياز القصيدة لقيم الشجاعة والبطولة.



60

ثانيًا: �صورة الموت والحياة

يُفتتح النص بصورة الموت ككائن له أجنحة، ما يُعطيه سلطة 
خارقة تجعله حاضرًا في كل مكان:

»للموتِ أجنحةٌ ..

يطيرُ بها إلى من لا يشاء .. ومن يشاءُ من الضحايا«

هذه الثنائيات »من يشاء ومن لا يشاء« تعكس لا عدالة الموت، 
بين  بين مقاوم ومدني،  يفرّق  إذ لا  الفلسطيني،  السياق  وعبثيته في 
طفل ومُقاتل. غير أن الشاعر يوازن سطوة الموت بقوة الحياة، في 

تأكيد صريح أن الصراع ليس فقط ماديًا بل رمزيًّا:

»للموت سطوتهُ ولكنَّ الحياةْ

أقوى إذا اشتبكا«

هنا يظهر صوت فلسفي عميق يعيد تأكيد مركزية الحياة كمبدأ 
معانٍ  من  تحمله  بما  بل  فحسب،  البيولوجيا  بوصفها  لا  مقاوم، 

للتجذر والصمود.

ثالثًا: اللغة الرمزية والأ�سلوب الت�صويري

تمتلئ القصيدة برموز خصبة: »الرماد«، »الأرحام«، »الشواهد«، 
»الصبايا«، »الصقور«، وكلّها تعمل ضمن شبكة دلالية تخلق توازنًا 
بين مشهد الواقع والذاكرة والأسطورة. يبرز هنا الاستخدام الذكي 



61

للرمز القيمي، كما في قول الشاعر:

ةُ مرةً أخرى إليها.. »ستعودُ غزَّ

تقرأ الآتي ..

ستعرفُ .. أن من قُتلوا..

مضوا..

ة سوف لا تمضي..« لكنَّ غزَّ

وصوتًا  رمــزًا  حاضرة  شعرية«،  »شخصية  كـ  هنا  غزة  تعمل 
وصمودًا، تحافظ على إرث الشهداء، وتعيد إنتاج المعنى في لحظة 

الخراب.

رابعًا: البناء الإيقاعي والتقنيات ال�شعرية

)»للموت  والعبارات  للجمل  استراتيجي  بتكرار  الإيقاع  يتسم 
أجنحة«، »ستعود غزة«، »أما أيقنتِ«(، مما يعزز الإيقاع الداخلي 
توظيف  يتم  كما  المتراكم.  والانفعال  التوتر  من  حالة  ويخلق 
الفضاء البصري للنص )كثرة الفراغات والفواصل( لخلق شعور 

بالتوقف والانقطاع، يعكس الصدمة الجماعية والفقدان.

خام�سًا: الأنثى والوطن: �صورة غزة ككيان �أنثوي مقاوم

يمنح الشاعر غزة طابعًا أنثويًا واضحًا، فهي المرأة »الحصان«، 
هذه  ــادٌ«.  »أوغـ انتهكها  التي  الحامية  الثري«،  »الرحم  صاحبة 



62

بين  العلاقة  لإبراز  بل  للتمجيد،  فقط  ليست  الأنثوية  الاستعارة 
الأرض والخصوبة والمقاومة:

»رَحِمٌ ثريٌ منذُ أن كانتْ

عَ حولها وطنٌ جميلُ« تَجمَّ

ويؤكد النص على العلاقة العميقة بين الأمومة والمقاومة، حيث 
الأمهات يطعمْن من وشلٍ جموع الجائعين، والصبايا يتحولن إلى 

»عرائس«، في كناية دامية عن الموت المُتلبّس بالبراءة.

البناء المفاهيمي

�أولً: الموت المجنّح والمفاجئ

يفتتح حميد سعيد القصيدة بصورة مركّبة حين يقول:

»للموتِ أجنحةٌ ..

يطيرُ بها إلى من لا يشاء .. ومن يشاءُ من الضحايا«

إرادة  تتجاوز  إرادة  له  كائنًا  الموت  من  الشاعر  يجعل  وهكذا 
يُجسّد  ما  واضــح،  معيار  بلا  ضحاياه  يختار  »يطير«،  إنه  البشر. 
الذي  الجوي  القصف  إلى  ويُحيل  ووحشيته،  العنف  عشوائية 
شعرية  صــورة  تمثّل  الأجنحة  هذه  بيوتهم.  في  المدنيين  يصيب 
مما  الأسطوري،  بالتجريد  مشبعة  لكنّها  الحديثة،  القتل  لآلات 

يُكسب القصيدة أفقًا تأويليًا رحبًا.



63

بين »من لا يشاء« و»من يشاء« يكشف عن مأزق  التناقض  إن 
الوجود الفلسطيني في هذا العالم الرسمي اللامبالي. 

ثانيًا: المكان والخ�صوبة الم�ستهدفة

نقرأ في المقطع الثاني:

»في الطريق إلى التي كانت تُشاكِسهُ..

فتُنجِبُ كلَّ عام ٍ..

حَطَّ حيثُ رأى صغاراً يكبرونْ«

أنثويًا،  كيانًا  غــزة«  »وهــي  تُشاكِسه«  كانت  »التي  تصبح  هنا 
خصبًا، منجِبًا. ويتحوّل الموت إلى قوة تقتحم هذا الجسد الأصيل 
وتحاول إخماد نبوءة الحياة المتكرّرة، تلك النبوءة التي تجسّدها 
المادي  التجسيد  هم  »يكبرون«  الذين  الصغار  الناشئة.  الأجيال 

للأمل، ومن ثم فإن الموت يحطُّ حيث يكون الأمل خصبًا.

ثالثًا: التكاثر الق�سري للقبور

في مقطع آخر يقول:

»وفي بيوت مدينةٍ كانتْ

تكاثرتْ القبورْ..

عًَ الموتى إليها..« وتطلَّ



64

تُستبدل صورة البيوت –رمز الألفة والاستقرار– بصورة القبور 
كبرى.  مقبرة  إلى  المدينة  حوّل  العدوان  وكأن  »تكاثرت«،  التي 
التطلع من جهة »الموتى« نحو المدينة يرمز إلى قلق الذاكرة، إلى 
الظلم  على  يشهدُ  الذي  الماضي  وإلى  بعد،  يستكينوا  لم  أموات 

المتكرّر.

رابعًا: معادلة الحياة والموت

يرتقي النص إلى ذروته الوجودية عندما يكتب:

»للموت سطوتهُ ولكنَّ الحياةْ

أقوى إذا اشتبكا«

هذا بيت محوريّ في البنية الجدلية للنص، حيث تتجسّد فلسفة 
الشاعر الأخلاقية: أن قوة الموت حقيقية، ولكنّ الحياة تتفوق متى 
ما قررت المقاومة، والتشبّث بالأمل. المفارقة الشعرية هنا ليست 
رومانسية بل واقعية، تتأسس على تجربة عربية طويلة من الاحتلال 

والحصار.

خام�سًا: الجوع والدم والن�ساء

يحضر الجوع كعنصر من عناصر الحرب الممنهجة:

»الجوعُ .. افترى أنشودةّ سوداءَ..

واختارَ الصبايا الحالماتْ..



65

عرائساً«

قاسٍ.  ظرف  مجرد  لا  معتديًا،  فيجعله  الجوع  الشاعر  يُؤنسِن 
نفسها  الحياة  أن  يعني  عرائسًا  »الحالمات«  للصبايا  اختياره 
والمأساة.  للفقد  موضوعًا  أصبحت  الرقيقة(  الأنثوية  )بأحلامها 
توحي  الجائعين«  جموعَ  وشــلٍ  من  يُطعمنَ  »الأمهات  أن  كما 

بمشهد أسطوري من التضحية في مواجهة الجوع والإبادة.

�ساد�سًا: انهيار المدينة

»اختفت البيوت .. وغادرَ الخبزُ المدينةَ..

عَ الطُرقَ التي كانت، إلى الناس .. العجينْ« ضيَّ

البشري.  للاستقرار  جوهريان  رمزان  كلاهما  والخبز  البيت 
الطرق  وثقافية.  اجتماعية  كحاضنة  المدينة  نهاية  يعني  غيابهما 
التي كانت تصل الناس بالعجين –أي بسياقات إنتاجهم الحياتي– 

انقطعت. وهنا يتجلى البعد الرمزي العميق للخراب.

»الجوعُ .. افترى أنشودةّ سوداء«

خبز،  ولا  بيوت،  لا  اليومية:  الحياة  انقراض  الشاعر  فيسجّل 
ولا ضحكات أطفال. يعدم الخبز باعتباره رمزًا للحياة ولليوميات 
الاجتماعية، فيما الجوع يصبح نشيدًا أسود، صوتًا جماعيًا يسوق 
الألم. حتى الأشجار تموت: »ما كان من شجرٍ... ذوى«، لتصل 



66

الصورة إلى الصمت. لكن الموت الجبان يختبيء في الجحور أمام 
صقور الكرامة:

»كأن الموت صيّادٌ جبانٌ ... يَفرّ حينَ يرى الصقورْ«

جبانًا  صيّادًا  الموت  يُصور  هذه،  القصوى  الدراما  نقطة  ففي 
العربية.  المقاومة  رمز  الصُقُور،  أمــام  ويهرب  الصغار  يهاجم 
روح  على  يقوى  لا  طغى،  مهما  الموت،  التحدي:  ينعكس  هنا 
الشعوب التي تخوض نضالها. »الصقور« تحتفظ بالعزة، وتجعل 

الموت يتراجع أمام إرادة الأحياء.

�سابعًا: حكمة الأر�ض والم�ستقبل

»وأبقى في التراب وللترابِ..

رسالةً للقادمين«

حتى بعد الدمار، يصرُّ الشاعر على أن للأرض ذاكرة، وأن من 
تتقاطع  بالأمل  المشبعة  الرؤية  هذه  ما.  رسالةً  كتبوا  فيها  سقطوا 
يَمحوه  لا  وبمستقبل  بالهوية  الأرض  ربط  في  العربي  الإرث  مع 

العدوان.

ثامنًا: غزة التي لا تم�ضي

ة سوف لا تمضي.. »لكنَّ غزَّ

كما كانت .. تظلُّ هناكَ..



67

في هذا الخراب ومهرجان الجوع والخوفِ«

هنا يتحول النص إلى نشيد مقاومة صريح. غزة، رغم كل شيء، 
»تظلُّ هناك« لا تُمحى. ويضيف استخدام عبارة »مهرجان الجوع 
والخوف« بعدًا تهكميًا قاتمًا إلى المأساة، لكن حميد سعيد يقدّم 
شهادة الموت الذي يحوّل غزّة من أرضٍ منكوبة إلى أرشيف ثقافي 

حي يخلّد الشهداء:

»تُدخلينَ شواهدَ الموتى .. إلى ما يحفظ التاريخ منها«

ل في التاريخ، وتتحوّل القصيدة  فتصبح الشواهد بصمات تُسجَّ
بل  فحسب،  بالأقوياء  يُكتب  لا  التاريخ  إنما  شهادة.  إلى  نفسها 

بالأصوات التي تتشبّث بالحقيقة والكرامة.

الخاتمة: �أنوثة المدينة وكرامتها

»يا أنت يِا امرأةً حَصانْ 

كيف استباحَ  حِماكِ.. أوغادٌ..

يبيعون الكلام«

وهكذا تعود غزة في ختام القصيدة لتتجسّد كامرأة عصية على 
الانكسار في لغةٍ رثائية مشبعة بالحب والخوف والانتصار للكرامة.

انتصار  إلى  الحزن  يتجاوز  شعريًا  أداء  سعيد  حميد  يقدم  هنا، 
النص  يشكّل  والدمار،  الجمال  بين  تجمع  رموزٍ  وعبر  أخلاقي. 



68

مركبًا شعريًا يُعيد صياغة الموت كحدث معنوي، والمقاومة كفعل 
وجودي. إنها قصيدة تستعيد الأمل من بين الأنقاض، وتقدّم الشعر 

كإرث روحي أكثر من كونه خطابًا بلاغيًا.

فني  عمل  بل  سياسيًا،  بيانًا  ليست  غزة  في  الموت  قصيدة  إن 
شديد الرمزية والثراء الإنساني. تحوّل غزة إلى امرأة، والموت إلى 
رسالةٍ  إلى  والماضي  متعمدة،  قوة  إلى  والجوع  أجنحة،  له  كائن 
الشعر  تقاليد  إلى  ينتمي  نسيجًا شعريًا  التراب، كل ذلك يخلق  في 
يجعل  جديدًا،  حداثيًا  عمقًا  إليها  يضيف  لكنه  المقاوم،  العربي 
من حميد سعيد أحد أبرز أصوات الضمير العربي في هذه اللحظة 

التاريخية.



69

�شاهدٌ �شعري على موتٍ لا يَهزمُ الحياة: 

قراءة في »الموت في غزّة« لحميد �سعيد

لهيب عبدالخالق)))

في قصيدته »الموت في غزّة«، لا يكتفي الشاعر العراقي حميد 
المدينة أو يوثّق وجعها، بل يُخضع الموت نفسه  سعيد بأن يرثي 
كائن  إلى  ويُحيله  المتعالية،  سلطته  من  يجرّده  كأنه  للمساءلة، 
أن  وللذاكرة  يُقوّضه،  أن  للشعر  يمكن  هــشّ،  طفيلي،  متقلّب، 
تُقاومه. هنا، لا يكتب حميد سعيد عن غزة بوصفها مكانًا منكوبًا 
فقط، بل بوصفها رمزًا للأنثى-الأرض، للخصب المقاوم، للكرامة 

التي تكتب التاريخ بدمها وملحها، لا بصوت المنتصرين.

القصيدة تنتمي إلى شعر الموقف والمقاومة، لكنها لا تصرخ، 
ولا تخطب، بل تبني موقفها الجمالي من خلال توازن دقيق بين 
اليومي والأسطوري.  بين  المجاز والواقع،  بين  الفجيعة والتأمل، 
منذ عنوانها الصادم »الموت في غزّة«، تفتح القصيدة بابًا على موت 

))) شاعرة وإعلامية عراقية.



70

لم يعد قدرًا مقدّسًا، بل موت يُطارِد، يُصيب من يشاء ومن لا يشاء، 
موتٌ يطير بأجنحة، لكنه لا يسمو، بل يهبط على الصغار، يتكاثر في 

الأزقة، ويتغلغل في البيوت، في الأرحام، في الذاكرة الجمعية.

ومع أن العنوان يبدو مباشِرًا، إلا أن القصيدة تُخالف توقعات 
القارئ؛ فليست تأريخًا للحرب، ولا خطابًا سياسيًا، بل بناءٌ شعريّ 
إيقاع داخلي، وانسياب حرّ، وتقطيع  مشبع بالإيحاء، يعتمد على 
كما  الصور  بين  يتنقّل  القارئ  يجعل  والمقاطع،  للجمل  مقصود 
تلك  المتكررة،  الفراغات  الدمار.  أكلها  مدينةٍ  في  الناجي  يتنقّل 
ترفًا شكليًا، بل  المقاطع، ليست  بين  التي تفصل  المتتابعة  النقاط 
لحظات صمتٍ محمّلة بالمعنى، صمت الذاكرة، صمت المترقّب، 

صمت من لم يجد ما يقول أمام ما لا يُقال.

لعل  كثيفة،  رمزية  طاقة  ذات  شعرية  بصور  القصيدة  تفيض 
أبرزها ذلك الاستهلال:

»للموتِ أجنحةٌ ..

يطيرُ بها إلى من لا يشاء .. ومن يشاءُ من الضحايا«

فالموت هنا ليس قَدَرًا أعمى، بل طائر مُفترس، يرفرف بجنون، 
تصورنا  تُقوّض  مفارقة  يخلق  بما  منطق،  دون  فرائسه  يختار 
التقليدي عن الموت العادل أو الطبيعي. إنه فعل اعتداء، لا نهاية 



71

يغادر  الخبز  تختفي،  البيوت  الصادمة:  الصور  تتوالى  ثم  حتمية. 
بانوراما  ينسج  الشاعر  الجمر يخرج من الأرحام... كأن  المدينة، 

رمادية لمدينة تُغتال ببطء، لكنها لا تتهاوى.

ومن بين هذه الصور، تبرز صورة »الجمر في الأرحام« كذروة 
بلاغية. فالرّحم، رمز الولادة، يتحول إلى مهد للغضب، ولانفجار 
للثورة،  محرّكًا  بل  ماديًا،  ألمًا  فقط  ليس  الجوع  يجعل  ما  قادم، 
تتحوّل  حين  الدرامية  المفارقة  تتجلى  كذلك،  الجديدة.  للولادة 
قرابين  بل  الفرح،  بمعنى  ليس  »عرائس«،  إلى  الحالمات  الصبايا 
لزفّة الموت، فيما تطعم الأمهات الجائعين من »وشل« — صورة 
الماء  يكون  لا  حين  حتى  الحياة،  على  تصر  التي  الكرامة  تجسّد 

صالحًا للشرب.

القصيدة كآلية وجودية، لا لطلب الإجابة  تُستخدم الأسئلة في 
بل لفضح اللاجدوى، كقول الشاعر:

»لماذا.. لم تعد تتواصل الأشجار..؟« 

سؤال يبدو بسيطًا، لكنه يحمل في طيّاته فقدانًا عميقًا للروابط، 
بالجملة  ويختمها  قصيدته  الشاعر  يفتتح  كما  كانت.  التي  للحياة 
النص،  يغلق  لا  لكنه  ــريّ،  دائ بناء  في  أجنحة«،  »للموت  نفسها: 
الموت  سؤال  يُبقي  ما  جديدة،  زاوية  من  مرة  كل  طرحه  يعيد  بل 

حاضرًا، ومفتوحًا على الاحتمال.



72

أسطورية:  كأنثى  بل  كجغرافيا،  تُعامل  لا  النص،  هذا  في  غزة، 
لا  لكنها  منتهَكة  بخصوبتها،  تحتفظ  لكنها  بالموت،  مخصبة 

تستسلم، تكتب وتحفظ وتقاوم. يقول الشاعر عنها:

»يا أنتِ يا امرأةً حصان

كيف استباح حماكِ أوغادٌ«...

وهو نداءٌ شعريّ يخرج من الحزن إلى الكرامة، ومن الرثاء إلى 
جهة  من  الموت،  رمزيته.  أو  بلاغته  عن  يتخلّى  أن  دون  الدفاع، 

أخرى، يتحول إلى شخصية تُفكّك هيبتها:

»كأن الموت صيّادٌ جبانٌ يقنصُ الأفراخ...

ويفرّ حين يرى الصقور« 

هنا تُهدم صورة الموت الباسل، ويُعاد تشكيله كعدو خسيس، لا 
يواجه، بل يغدر، وهذا قلبٌ دراميّ عنيف لمعادلة الفقد. أما البُعد 
ح به، بل يُلمّح إليه ضمنيًا، بإدانة من »كذبوا على  السياسي، فلا يُصرَّ
غزة«، ممن يبيعون الكلام، ويستغلون الوجع، ويدّعون المقاومة 
وهم غائبون عن معاركها. لكن هذا النقد لا يُقال بلغة خطابية، بل 
بلغة شعرية تُخاتل وتُراوغ، ما يمنح النص كثافته الشعرية، ويحفظ 

له نقاءه الجمالي.

تعمل القصيدة إذن على مستويات متراكبة: هي نسيج من الثنائية 
القصيدة  والأرض،  المرأة  والغياب،  الكتابة  والموت،  الحياة   -



73

والتاريخ. لا تُسلّم للموت بالكلّية، بل تشتبك معه، وتقدّم الشعر 
بوصفه أداة للبقاء، للحفر في الذاكرة، للردّ على العدم. وحين يقول 

الشاعر في الختام:

»تُدخلينَ شواهدَ الموتى..

إلى ما يحفظ التاريخ منها«

الذاكرة،  أن  إلى  يُشير  بل  ينكفئ،  لا  يوثّق.  بل  ينعي،  لا  فهو 
والشعر، والشهادة، هي أدوات النجاة من هذا الطوفان المستمر.

نصًا  ليست  بل شهادة.  مرثية،  ليست  »الموت في غزة«  قصيدة 
الحداثة،  تقاليد  على  تتكئ  قصيدة  الناجية.  عن  بل  الضحية،  عن 
مرآة  الشعر  من  وتجعل  الجمعي،  الوجع  عن  تنفصل  لا  لكنها 

للموت - لكن دون أن تنكسر.

شاعرة وكاتبة عراقية مقيمة في كندا



74



75

غزّة على �أجنحة النار«: 

بلاغة المقاومة 

في ق�صيدة حميد �سعيد »الموت في غزّة«
د. ياس خضير البياتي)))
الجمعة 2025/08/15

مانيف�ستو �شعري رمزي يُعيد ت�أطير م�أ�ساة �شعب بلغةٍ تُفجّر الذاكرة.

بلغة شعرية رمزية، تفجر الذاكرة وتنتصر للأنثى بصفتها المرأة 
حالها  واصفا  غزة،  سعيد  حميد  العراقي  الشاعر  يكتب  والوطن، 
وحال أهلها، محولا حروفه وكلماته إلى فعل جمالي مقاوم، يؤرخ 
الوجود  فهم  إعادة  الراهنة محاولا  الفلسطينية في لحظتها  للقضية 

البشري في عصرنا الحاضر، والذي فقد الكثير من أخلاقه.

يُعدّ حميد سعيد من أبرز الأصوات الشعرية في المشهد الثقافي 
العربي المعاصر، وُلد في العراق عام 1941، وتقلّد مناصب ثقافية 

)))	 كاتب وأكاديمي عراقي



76

عطاؤه  وامتد  العراقيين.  الأدباء  اتحاد  رئاسة  منها  بارزة،  وأدبية 
الذي  بشعره  عُرف  عقود.  خمسة  من  لأكثر  والسياسي  الإبداعي 
يجمع بين الرؤية الجمالية والوعي القومي، وبتجربته المتفردة في 
مقاربة القضايا الوطنية والإنسانية، وعلى رأسها القضية الفلسطينية.

بالتنوع  تميزت  ديوانًا شعريًا،  أصدر حميد سعيد خمسة عشر 
مكانةً  غزة،  لاسيما  فلسطين،  وتحتل  المضمون،  وعمق  الفني 
مركزية في خطابه الشعري، حيث لا تظهر بوصفها رقعة جغرافية 
وإعــادة  والبقاء  للصمود  أسطوري  كرمز  بل  الاحــتــال،  تحت 

التكوّن.

بتأريخ  سعيد  حميد  يكتفي  لا  غــزة«،  في  “الموت  قصيدته  في 
اللحظة الفلسطينية بل يصوغ منها معمارًا شعريًا يتجاوز الرثاء إلى 
لغوي  كائن  إلى  القصيدة  تتحول  حيث  المقاوم،  الجمالي  الفعل 
مشحون بالحياة، تقاوم من داخله الكلمات، كما يقاوم الفلسطيني 

من داخله الجرح.

غزة في هذا النص ليست مكانًا، بل حالة رمزية ممتدة؛ ليست 
مجرد جغرافيا محاصرة، بل تجسيد لثنائية الحياة والموت، الأمل 
يستحضر  بيت  كل  في  والبعث.  الدم  والأرض،  المرأة  واليأس، 
الوجود  لفهم  وسيلة  بوصفها  الشعرية  اللغة  قوة  سعيد  حميد 

واستعادة المعنى، في عالم فقد اتزانه الأخلاقي.



77

التحوّل الرمزي

واستثمارها  للرموز  تشكيلها  طريقة  في  القصيدة  قوة  تتجلى 
الدلالي. فافتتاحية النص بـ »للموت أجنحة« ليست فقط استعارة 
ضد  معركة  النص:  داخل  لمعركة  يمهّد  فلسفي  بناءٌ  بل  مرئية، 
التصالح مع الموت. الموت هنا ليس حدثًا، بل »فاعل«، يتجوّل، 
يختار، ويقتنص، كما لو كان طاغية. وهذه الأجنحة ليست للرحمة، 

بل أدوات للقسوة والعبور المفاجئ إلى العدم.

بل  كقَدَر،  ر  يُصوَّ لا  فالموت  الصورة؛  في  درامــي  تطور  ثمّة 
وصبايا  يكبرون،  صغارًا  تختار  الحياة،  يوميات  إلى  تتسلل  كقوة 
يُمارس  لا  المستقبل.  إمكان  المدينة  من  تسرق  وكأنها  حالمات، 
استعمارية  أداة  إلى  يتحوّل  بل  فقط،  البيولوجية  وظيفته  الموت 

تنفي احتمالية الحياة.

رمزا  »حصان«،  كأنثى  تظهر  لغزة.  واعيا  تأنيثا  النص  يحمل 
للقوة، للخصب، للحماية، وللتمرّد. يخلق الشاعر من هذه الأنثى 
-وطن،  أنثى  مقاوم،  كائنٌ  فهي  الضعف.  لخطاب  مضادة  سردية 
القصيدة بوصفها مركزًا للمعنى،  المرأة في  أنثى- ذاكرة. وتحضر 
حاملة للجمر، للغضب، وللخصوبة المحتملة، تمامًا كما تحضر 

الأرض ككائن أنثوي يتعرض للاغتصاب لكنه لا يفقد خصوبته.



78

الفلسطينية بل يصوغ  بتأريخ اللحظة  * حميد سعيد لا يكتفي 
منها معمارًا شعريًا يتجاوز الرثاء إلى الفعل الجمالي المقاوم

يمثل الرحم في هذه القصيدة موضعًا للصراع الميتافيزيقي بين 
زال  ما  الأرحام،  »في  والانبعاث.  الاحتراق  بين  والموت،  الحياة 
الجمر« ليست صورة شعرية فحسب، بل عقيدة وجودية بأن الحياة 

تتوالد من رحم الألم.

بلاغة  تعارضه.  بل  الموت  تصف  لا  القصيدة  هذه  في  واللغة 
النص هي بلاغة رفض، إذ تتحول القصيدة من تأبين إلى مقاومة 
يُكرّرها  التي  المركزية  العبارة  في  يتجلى  وهــذا  وفكرية.  لغوية 
إلى  النص  تُحوّل  جنائزية  لازمة  كأنها  أجنحة«،  »للموت  الشاعر 

طقس شعري، ومقاومة داخلية ضد الاعتياد على الفقد.

يرفض  الشاعر  أن  إلا  قسوتها،  بكل  حاضرة  المأساة  أن  ومع 
الانكسار. في أحد أكثر المقاطع دلالة يقول »للموت سطوته، لكن 
القصيدة:  جوهر  تختصر  العبارة  هذه  اشتبكنا.«  إذا  أقوى  الحياة 

نحن في ساحة اشتباك لا تنتهي، لكن الكلمة -الحياة- أشد بقاءً.

العكس،  على  القصيدة.  عن  السياسية  البصمة  تغيب  ولا 
فهناك نقد موجّه ضمنيًا للعالم الصامت، للتواطؤ، وربما لتخاذل 
الداخل. يتساءل الشاعر »من فتح الطريق لهذا الفجور؟«هذا ليس 
العربي،  الرسمي  للخطاب  مواربة  إدانــة  بل  فقط،  بلاغيًا  سؤالا 

وللسياسات المتقاعسة.



79

نقرأ  ثانية،«  عليكِ  سيكذبون  عليكِ،  كذبوا  »من  قوله  وفي 
إحساسًا بالخيانة المتكررة، بما يُشكّل نبرة أخلاقية غاضبة في قلب 
النص الشعري. هذا الصوت، وإن لم يكن شعاريًا، إلا أنه يُعبّر عن 

موقف نقدي تجاه من أداروا ظهورهم لغزة.

المنتظم، وتلجأ  الإيقاع  أو  المباشرة  التقفية  القصيدة  وتتجنب 
والتكثيف  اللفظي  والتوازي  التكرار  عن  ناتج  داخلي  إيقاع  إلى 
اللفظي، فيعكس  أكثر من  المعنوي يبرز  أنّ السجع  الدلالي. كما 

وحدة شعورية تهيمن على النص، لا مجرد بناء شكلي.

ويمنح  العاطفية،  النص  حمولة  مع  يتّسق  الأســلــوب  هــذا 
واحد.  آن  في  وتُسمع  وتُــرى  تُقرأ  وكأنها  سردية،  طاقة  القصيدة 
النص كأنه مشهد سينمائي يتنقل بين »شواهد الموتى« و»البيوت 
مغايرة  بلغة  الكارثة  تمثيل  ليعيد  الغائب«،  و»الخبز  المختفية« 

للسرد الإخباري.

الق�صيدة كوثيقة

في نهاية القصيدة تظهر وظيفة الشعر كتوثيق غير خاضع للسلطة. 
يقول الشاعر »إنهم يكتبون التاريخ بلغة لا تعرفكِ، وأنتِ تبقين في 
ما لا يقولونه.« بهذا يُمنح الشعر وظيفة بديلة: توثيق الوجدان، لا 
الحدث. تسجيل الألم من الداخل، لا بالحياد المهني، بل بالانحياز 
الكامل للإنسان المقهور. إنها القصيدة التي ترفض أن تكون صدى 



80

للخبر، وتُصرّ على أن تكون جزءًا من الحدث. فالشاعر هنا لا ينقل 
المأساة، بل يشارك في صنع خطاب يتجاوز الصمت والحياد.

مانيفستو  إنهــا  شعري؛  نص  من  أكثر  هي  غــزة«  في  »الموت 
تُفجّر  بلغةٍ  شعب،  مأساة  تأطير  يُعيد  رمزي،  سياسي،  وجــداني، 
النسيان،  ضد  خطاب  إنها  المقاومة.  لجماليات  وتؤسس  الذاكرة 

ضد الموت، ضد اللغة الفارغة.

في هذه القصيدة يتقدّم الشعر إلى الأمام ليُمسك بزمام السرد، 
ويُصبح أداة مقاومة، ومرآة لكرامة مدينة لم تخضع. غزة هنا ليست 
مجرد مكان على الخريطة، بل »امرأة حصان« تركض في أفق النار، 
في  الأسطورية  دورتها  وتستأنف  العودة،  جمر  رحمها  في  وتحمل 

الحياة. 






