


 سيرامنتقى التف
 }] النجم[تفسير سورة { 

يعُهَا فيِ قَـوْلِ الجْمُْهُورِ  وهي مكية بإجماع من قال ابن عطية " هي إحدى وستون آية، وقيل ثنتان وستون آية وَهِيَ مَكِّيَّةٌ جمَِ
 فمدنية  نزلت بعد الإخلاص  32مكية إلا آية وقيل  "المتأولين 

 
ثمِْ وَالْفَواحِشَ رُوِيَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَعِ  هَا. وَهِيَ قَـوْلهُُ: الَّذِينَ يجَْتَنِبُونَ كَبائِرَ الإِْ اَ مَكِّيَّةٌ إِلاَّ آيةًَ مِنـْ غير انه لم الآْيةََ.كْرمَِةَ أَ�َّ

 يصح سنده.
 وَأَخْرَجَ ابْنُ مَرْدَوَيْهِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قاَلَ: نَـزَلَتْ سُورةَُ النَّجْمِ بمَِكَّةَ.  
 خْرَجَ أيَْضًا عَنِ ابْنِ الزُّبَيرِْ مِثـْلَهُ. وَأَ 

مِ، فَسَجَدَ رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى وَأَخْرَجَ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ وغير هما عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قاَلَ: أَوَّلُ سُورةٍَ أنُْزلَِتْ فِيهَا سَجْدَةٌ وَالنَّجْ 
ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَسَجَدَ النَّاسُ كُ  تُهُ بَـعْدَ ذَلِكَ قتُِلَ كَافِرًا،اللهَّ تُهُ أَخَذَ كَفًّا مِنْ تُـرَابٍ فَسَجَدَ عَلَيْهِ، فَـرَأيَْـ وَهُوَ  لُّهُمْ، إِلاَّ رجَُلاً رأَيَْـ

 أمَُيَّةُ بْنُ خَلَفٍ.
 ه وسلّم يقرؤها وَالنَّجْمِ. وَأَخْرَجَ ابْنُ مَرْدَوَيْهِ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ قاَلَ: أوّل سورة استعان بها النبيّ صلّى الله علي 

هَقِيُّ فيِ سُنَنِهِ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ:  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَـقَرَأَ النَّجْمَ، «وَأَخْرَجَ ابْنُ مَرْدَوَيْهِ، وَالْبـَيـْ صَلَّى بنَِا رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ
 » . فَسَجَدَ بنَِا فأََطاَلَ السُّجُودَ 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَـرَأَ النَّجْمَ، فَـلَمَّا بَـلَغَ السَّجْدَةَ سَجَدَ فِيهَا«مَرْدَوَيْهِ عَنْ عَائِشَةَ:  وَأَخْرَجَ ابْنُ   » . أَنَّ النَّبيَِّ صَلَّى اللهَّ
بَةَ وَأَحمَْدُ وَالْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ وَأبَوُ دَاوُدَ وَالترِّْ  مِذِيُّ وَالنَّسَائِيُّ وَالطَّبرَاَنيُِّ وَابْنُ مَرْدَوَيْهِ عَنْ زيَْدِ بْنِ وَأَخْرَجَ الطَّيَالِسِيُّ وَابْنُ أَبيِ شَيـْ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَـلَمْ يَسْجُدْ فِيهَا.   ثَابِتٍ قاَلَ: قَـرَأْتُ النَّجْمَ عِنْدَ النَّبيِِّ صَلَّى اللهَّ
ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْجُدُ فيِ النَّجْمِ بمَِكَّةَ، فَـلَمَّا هَاجَرَ إِلىَ  وَأَخْرَجَ ابْنُ مَرْدَوَيْهِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قاَلَ: كَانَ  رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ

 الْمَدِينَةِ تَـركََهَا.
ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لمَْ يَسْجُدْ فيِ شَيْءٍ مِنَ الْمُفَصَّلِ     مُنْذُ تحََوَّلَ إِلىَ الْمَدِينَةِ.وَأَخْرَجَ أيَْضًا عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ

 
 
 
 



 بِسْمِ اللهَِّ الرَّحمْنِ الرَّحِيمِ 
 }  )1وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى ( {

بَغِي لَهُ أَنْ يُـقْسِمَ إِلاَّ  .قاَلَ الشَّعْبيُِّ وَغَيرْهُُ: الخْاَلِقُ يقُسِم بمِاَ شَاءَ مِنْ خَلْقه، وَالْمَخْلُوقُ لاَ يَـنـْ    بِالخْاَلِقِ. رَوَاهُ ابْنُ أَبيِ حَاتمٍِ
أبو عمرو: بين الإمالة، والفتح في قرأ حمزة والكسائي: إِذا هَوى وَما غَوى كله بالإمالة في جميع السورة. وقرأ �فع و وقد 

 والباقون: بالتخفيف. وكل ذلك جائز في اللغة.).لابي الليث السمرقندي (بحر العلومجميع السورة.
 والنجم اختلف العلماء فيه على اقوال

 واختلفوا فيه على اقوال :الاول  : قول الجمهور ان المراد به نجوم السماء 
أ�ا  (قال ابن جني : ": يَـعْنيِ الثُّـرَ�َّ إِذَا سقطت وغابت، وهويه مغيبه،-فيِ رِوَايةَِ الْوَالِبيِِّ وَالْعَوْفيِِّ  -قاَلَ ابْنُ عَبَّاسٍ  -1

 .") الثر� لأ�ا غلب عليها التسمية بالنجم، ومعنى هوى غرب وانتثر يوم القيامة
في قسم الآية الثر� وسقوطها مع الفجر  } النجم {وقال مجاهد وسفيان  "وقال ابن عطية ورجحه ابن جرير وابن عطية 

فحملوا على معهود العرب في الخطاب لان القران انما نزل بلغتهم. " هو هويها والعرب لا تقول النجم مطلقا الا للثر�
 هوى .والله تعالى لم يحدد نجما بعينه . الا ان القول فيه اشكال فهل الله تعالى يريد ان يقول في المعنى المقصود والثر� اذا

يَ الْكَوكَْ  -2 بُ نجَْمًا لِطلُُوعِهِ، وكَُلُّ طاَلِعٍ وَقاَلَ مجَُاهِدٌ: هِيَ نجُُومُ السَّمَاءِ كُلُّهَا حِينَ تَـغْرُبُ، لَفْظهُُ وَاحِدٌ وَمَعْنَاهُ الجْمَْعُ؟ سمُِّ
نُّ وَالْقَرْنُ وَالنـَّ   .(يعني جعل الالف واللام للجنس)بْتُ إِذَا طلع.نجَْمٌ يُـقَالُ: نجََمَ السِّ

واختلف قائلو هذه المقالة  (وهو اختيار السعدي ) هنا اسم جنس أرادوا النجوم إذا هوت } النجم  { قال ابن عطية "
(يعني حمله  إلى الغروب وهذا هو السابق الى الفهم من كلام العرب }هوى  {في معنى " هوى " فقال جمهور المفسرين 

 {وقال الحسن بن أبي الحسن وأبو حمزة الثمالي  )وهو مظهر من مظاهر العظمة مشاهد للجميع على النجوم في الدنيا 
فهوى عنده اذا تناثر يوم  ] 2الانفطار  } [ وإذا الكواكب انتثرت {قوله  عند الانكدار في القيامة فهي بمعنى }هوى 

ان القسم يراد به تأكيد الشيء وتقويته وهولاء  لللنجوم في يوم القيامة وفيه اشكا (يعني جعلوا ذلك ما يحصلالقيامة.
 . المخاطبون لا يؤمنون باليوم الآخر اصلا )

وقالوا المناسبة في القسم بالنجوم والمقسم عليه وهو الوحي ان النجوم يهتدى بها في السماء والوحي يهتدى به في الارض 
 سماء فكلام الله تعالى زينة في القلوب .وكما ان النجوم زينة في ال

فكما انكم تطمئنون الى سير النجوم في افلاكها فتهتدون بها فان الذي سير لكم النجوم هو الذي انزل القرآن لتهتدوا 
 به.
 " وهذا القول تسعده اللغة ال ابن عطية "ق عن ابن عباس: ما ترمى بها الشياطين عند استراقهم السمع، -3



(فهو من باب اطلاق الشيء على .، قال: إذا انصبّ }والنَّجْمِ إذا هَوى{ -من طريق عطية- الله بن عباسعبد  عن
 بعضه)
وهذا " :عليه بقوله علَّق ثم». إذا رمُي به الشياطين }والنَّجْمِ إذا هَوى{» :عن الضَّحّاك قوله  في تفسيره ابنُ كثير ونقل

 "القول له اتجاه
 يعني: النجوم التي تُرمى بها الشياطين إذا سقطت في"  :هذا القول عن ابن عباس، فقال (في التبيان ابنُ القيم ونقل 

وهذا قول الحسن، وهو أظهر الأقوال. » :قائلاً  -مستندًا إلى دلالة العقل- رجَّحه ثم .«آثارها عند استراق السمع
آية وحفظاً للوحي مِن استراق  -سبحانه-ا الله ويكون سبحانه قد أقسم بهذه الآية الظاهرة المشاهدة التي نصبه

الشياطين له على أن ما أتى به رسوله حقٌّ وصِدق، لا سبيل للشيطان ولا طريق له إليه، بل قد أُحرس بالنجم إذا هوى 
قسم به رصدًا بين يدي الوحي، وحرسًا له، وعلى هذا فالارتباط بين المقُسم به والمقُسم عليه في غاية الظهور، وفي المُ 

 .  "دليل على المقُسم عليه
ي الالثاني : ان  يَ نجَْمًا؛ لأِنََّهُ نُـزِّلَ نجُُومًا مُتـَفَرّقَِةً فيِ عِشْريِنَ سَنَةً، وَسمُِّ تـَّفْريِقُ: تنجيما، والمفرق: الْمُرَادُ بِالنَّجْمِ الْقُرْآنُ سمَِّ

 منجما، والهوى: النـُّزُولُ مِنْ أَعْلَى إِلىَ أَسْفَلَ.
 .﴿والنَّجْمِ إذا هَوى﴾، قال: القرآن إذا نزل -من طريق الأعمش- مجاهد بن جبر عن
هو النجم من نجوم القرآن إذا نزل، وكان ينزل نجومًا آية، وآيتان، وثلاث آ�ت، وأربع،  :الضَّحّاك بن مُزاحِم قال

 طي في الاضواء .واختار هذا القول الشنقي .وعشر، وسورة، وكان بين أوله وآخره ثلاث وعشرون سنة
على هذا التأويل بمعنى نزل وفي هذا الهوى بعد وتحامل على اللغة ونظير هذه الآية  }هوى  {ويجيء  قال ابن عطية "

 " والخلاف في هذا كالخلاف في تلك ]75الواقعة  }[فلا أقسم بمواقع النجوم  {قوله تعالى 
قرآن عند نزوله بالنجم إذا هوى، ولا تسمية نزوله هوً�، ولا عُهد في وليس بالبينِّ تسمية الفي التبيان :"  قال ابن القيمو 

القرآن ذلك فيُحمل هذا اللفظ عليه، وليس بالبينِّ تخصيص هذا القَسم بالثُّرّ� وحدها إذا غابت، وليس بالبينِّ أيضًا 
ه بآ�ته، فلا يجعله نفسه دليلاً؛ لعدم القَسم بالنجوم عند انتشارها يوم القيامة، بل هذا مما يقُسم الرّبّ عليه ويدل علي

 " . ظهوره للمخاطبين، ولا سيما منكرو البعث، فإنه سبحانه إنما استدل بما لا يمكن جحده ولا المكابرة فيه
 

 } )2(ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى  مَا{ وقوله:
 يقول تعالى ذكره: ما حاد صاحبكم أيها الناس عن الحقّ ولا زال عنه، ولكنه على استقامة وسداد. قال الطبري :"

، ولكنه رشيد سديد; يقال: غَوَيَ يَـغْوي من الغيّ، وهو غاو، وغَوِيّ يَـغْوَى من  ويعني بقوله( وَمَا غَوَى ) : وما صار غو�ًّ
 ) جواب قسم والنجم. إذا بَشِم. وقوله:( مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ  اللبن



عبد الله بن عباس،  عن ] 3 - 2[النجم: } وَمَا يَـنْطِقُ عَنِ الهْوََى  -وَمَا غَوَى  وَجَوَابُ الْقَسَمِ قَـوْلهُُ: {مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ 
 .﴿والنَّجْمِ إذا هَوى ما ضَلَّ﴾، قال: أقسم الله أنه ما ضلّ محمد وما غوى :في قوله

وما تكلّم  ﴿ما ضَلَّ صاحِبُكُمْ محمد وما غَوى﴾ فأقسم الله بالقرآن :مقاتل بن سليمان قالو يَـعْنيِ عَنْ طَريِقِ الهْدَُى، 
 باطل.يعني بِالْ   بالباطل

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَـقُولُ الْقُرْآنَ مِنْ تلِْقَاءِ  مُْ قاَلُوا: إِنَّ محَُمَّدًا صَلَّى اللهَّ  (تفسير البغوي).نَـفْسِهِ.وَذَلِكَ أَ�َّ
}  وما صاحبكم بمجنون:{ . ونحوه قوله عز وجلوالخطاب لقريش، وصاحبكم هو النبي صلى الله عليه وسلم

}  ثم تتفكروا ما بصاحبكم من جنة:{  المراد هنا رسول الله صلى الله عليه وسلم. ومثله قوله سبحانه ] 22التكوير:[
لنبي صلى الله عليه وسلم صاحبهم؛ تنبيهاً أ�م صحبوه، وجربوه، وعرفوا ظاهره قال أهل التفسير: سمُي ا ]46سبأ:[

، ] 184الأعراف:} [ أولم يتفكروا ما بصاحبهم من جنةل :{ ، ولا جنوً�. ومثله قوله عز وجوباطنه، فلم يجدوا به خبلاً 
   كسبفنفى عنه الضلال والغيّ، والفرق بينهما: أن الضلال بغير قصد، والغيّ بقصد وت

 } )3( وَما يَـنْطِقُ عَنِ الهْوَىقوله تعالى {
﴿إنْ هُوَ إلاّ وحْيٌ  قال: ما ينطق عن هواه ﴿وما يَـنْطِقُ عَنِ الهوَى﴾ في قوله -من طريق سعيد- قتادة بن دعامة عن

 .صلى الله عليه وسلمقال: يوُحِي الله إلى جبريل، ويوحي جبريل إلى محمد  يوُحى﴾
﴿إنْ هُوَ إلاّ وحْيٌ  مِن تلقاء نفسه، ﴿عَنِ الهوَى﴾)1( محمدٌ هذا القرآن يَـنْطِقُ﴾﴿وما : مقاتل بن سليمان قال

 .صلى الله عليه وسلمإليه. يقول: ما هذا القرآنُ إلا وحيٌ مِن الله تعالى، �تيه به جبريلُ  يوُحى﴾

                                      
  :يقسم العلماء ما يصدر عن النبي صلى الله عليه وسلم من أقوال وأفعال إلى قسمين - 1

وَبأَِمْرٍ من الرب سبحانه وتعالى ، يكون النبي صلى الله عليه وسلم فيها مبلغا القسم الأول : أقوال وأفعال صادرة بتوقيف من الوحي ، 
عليه  �قلا أمينا ، �مر بما أمر الله به ، ويمتثل ما أوحي إليه من ربه عز وجل . وهذا القسم هو الغالب على أقوال وأفعال النبي صلى الله

 فهو معصوم في امور البلاغ.. وسلم
وال وأفعال صادرة عن رأي النبي صلى الله عليه وسلم واجتهاده ، لم يكن النبي صلى الله عليه وسلم فيها مبلغا ولا �قلا القسم الثاني : أق

، وإنما مشرِّعًا مجتهدا ، بناء على ما خوله الله عز وجل من التشريع والحكم بين الناس ، والله عز وجل يقره على ذلك ، إلا في بعض 
اجتهاده صلى الله عليه وسلم شيء من الخطأ ، فحينئذ ينزل الوحي من عند الله عز وجل بتصويب ذلك ، وبهذا  الحالات التي كان في

 : تبقى العصمة التامة لجميع ما يصدر عن النبي صلى الله عليه وسلم
 . إذا كان مبلغا لما أوحى الله إليه : فالعصمة حاصلة ابتداء

 . ه وسلم : فالعصمة حاصلة انتهاءوإذا كان مجتهدا في حكمه صلى الله علي
  لنبينا صلى الله عليه وسلم ولغيره من الأنبياء ، وإليه ذهب الجمهور ، واحتجوا -الاجتهاد  –يجوز  " : قال الشوكاني رحمه الله



                                                                                                                                   
ر ، وهو أجل بأن الله سبحانه خاطب نبيه صلى الله عليه وسلم كما خاطب عباده ، وضرب له الأمثال ، وأمره بالتدبر والاعتبا  -1

 . المتفكرين في آ�ت الله ، وأعظم المعتبرين
فالمراد به القرآن ؛ لأ�م قالوا إنما يعلمه بشر ، ولو سلم لم يدل على نفي  }طق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى وما ين {وأما قوله : 

 . قا عن الهوى ، بل عن الوحياجتهاده ؛ لأنه صلى الله عليه وسلم إذا كان متعبدا بالاجتهاد وبالوحي لم يكن نط
 .وإذا جاز لغيره من الأمة أن يجتهد بالإجماع مع كونه معرضا للخطأ ، فلأن يجوز لمن هو معصوم عن الخطأ بالأولى  -2
ويدل على ذلك دلالة واضحة ظاهرة قول الله عز وجل : ( عفا الله عنك لم أذنت لهم )، فعاتبه على ما وقع منه ، ولو كان   -3

 . يعاتبهبالوحي لم 
من ذلك ما صح عنه صلى الله عليه وسلم من قوله : ( لو استقبلت من أمري ما استدبرت لما سقت الهدي ) أي : لو علمت و  -4

 . أولا ما علمت آخرا ما فعلت ذلك ، ومثل ذلك لا يكون فيما عمله صلى الله عليه وسلم بالوحي
مَا كَانَ لنَِبيٍِّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتىَّ  {خذ الفداء من أسرى بدر بقوله تعالى : وأمثال ذلك كثيرة : كمعاتبته صلى الله عليه وسلم على أ

عَمْتَ عَلَيْهِ  {وكما في معاتبته صلى الله عليه وسلم بقوله تعالى :  ] 67الأنفال/} [يُـثْخِنَ فيِ الأرض  ُ عَلَيْهِ وَأنَْـ عَمَ اللهَّ وَإِذْ تَـقُولُ لِلَّذِي أنَْـ
 .]37الأحزاب/ {[ عَلَيْكَ زَوْجَكَ أَمْسِكْ 

 ).429-427إرشاد الفحول " ( ". إلى آخر ما قصه الله في ذلك في كتابه العزيز
الذي يظهر أن التحقيق في هذه المسألة أنه صلى الله عليه وسلم ربما فعل بعض المسائل من  " : وقال العلامة الأمين الشنقيطي رحمه الله

نه للمتخلفين عن غزوة تبوك قبل أن يتبين صادقهم من كاذبهم ، وكأسره لأسارى بدر [ وأخذ الفداء منهم ] غير وحي في خصوصه ، كإذ
 . ، وكأمره بترك تأبير النخل ، وكقوله : ( لو استقبلت من أمري ما استدبرت...) الحديث. .إلى غير ذلك

فيه ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم لا ينطق بشيء من أجل الهوى ، ولا يتكلم  وأن معنى قوله تعالى : ( وَمَا يَـنْطِقُ عَنِ الهْوََى ) لا إشكال
ولا افتراء ، بالهوى ، وقوله تعالى : ( إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يوُحَى ) يعني أن كل ما يبلغه عن الله فهو وحي من الله ، لا بهوى ، ولا بكذب ، 

 .)60)، وانظر: " مذكرة أصول الفقه " (ص/224لاضطراب عن آ�ت الكتاب " (ص/دفع إيهام ا " .والعلم عند الله تعالى " انتهى
عن عائشة رضي الله عنها قالت: سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلاً يقرأ في سورة بالليل، فقال: "يرحمه في الصحيحين واما ما جاء 

 )..  (أو أسقطتها الله، لقد أذكرني كذا وكذا آية كنتُ أنسيتها من سورة كذا وكذا"
الأنبياء بشرٌ ويجوز عليهم السهو في الأمور الدنيوية والحياتية، ان يه من جهة عصمة النبي صلى الله عليه وسلم في تبليغ القرآن الرد علف

العلماء  ان و  ."وهذا لا يؤثر على عصمتهم في تبليغ الدين، كما في حديث "إنما أ� بشر مثلكم أنسى كما تنسون، فإذا نسيت فذكروني
 :فرقوا بين نسيان ما لم يُـبـَلَّغ، وبين نسيان ما بَـلَّغَه للناس

 .لا يجوز أن ينسى النبي شيئًا قبل أن يبلّغه للناس :النسيان قبل البلاغ .1
يجوز أن يسهو عن آيةٍ بلغها، لكن بشرط أن يتذكرها إما بنفسه أو بتذكير الناس له، كما في  :(النسيان بعد البلاغ (السهو .2

 .الحديث
 
 



، وَهُوَ: الجْاَهِلُ الَّذِي يسلك على غير طريق قال ابن كثير " ، وَالْغَاوِي: هُوَ الْعَالمُِ بِالحْقَِّ الْعَادِلُ )1(بِغَيرِْ عِلْمٍ  ليَْسَ بِضَالٍّ
ُ [سُبْحَانهَُ وَتَـعَالىَ] رَسُولَهُ وشَرْعَه عَنْ مُشَابَهةَِ أَهْلِ  الضَّلاَ   وهيلِ كَالنَّصَارَى وَطَرَائِقِ الْيـَهُودِ، عَنْهُ قَصْدًا إِلىَ غَيرْهِِ، فَـنـَزَّهَ اللهَّ

ُ بِهِ مِنَ الشَّرْعِ الْعَظِيعِلْمِ الشَّيْءِ وكَِتْمَانهِِ وَ  مِ فيِ غَايةَِ الْعَمَلِ بخِِلاَفِهِ، بَلْ هُوَ صَلَوَاتُ اللهَِّ وَسَلاَمُهُ عَلَيْهِ، وَمَا بَـعَثَهُ اللهَّ
(فجعل عن على  لاً عَنْ هَوًى وَغَرَضٍ الاِسْتِقَامَةِ وَالاِعْتِدَالِ وَالسَّدَادِ؛ وَلهِذََا قاَلَ: {وَمَا يَـنْطِقُ عَنِ الهْوََى} أَيْ: مَا يَـقُولُ قَـوْ 

، بابها وهذا ابلغ من تفسير عن بالباء لأنه اذا كان نطقه فلا يصدر عن هو فسيتضمن المعنى الثاني أي لا ينطق بالهوى)
اَ يَـقُولُ مَا أمُِرَ بِهِ، يُـبـَلِّغُهُ إِلىَ النَّاسِ كَامِلاً مو   " فَّـرًا مِنْ غَيرِْ زَِ�دَةٍ وَلاَ نُـقْصَانٍ {إِنْ هُوَ إِلا وَحْيٌ يوُحَى} أَيْ: إِنمَّ

فنزه الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم عن الجهل بالحق وعن عدم العمل به فاثبت له الهداية بنوعيها هداية الارشاد الى 
 الحق وهداية التوفيق الى العمل بالحق.
عَلَّمَهُ  { بقوله.. وعلمه }مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى  { هبقول زكى استقامتهو . فزكى الله تعالى لسان نبيه بهذه الاية 

.. وصدره  } مَا زاَغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى { بقوله .. وبصره } مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رأََى {بقوله .. وفؤاده  } شَدِيدُ الْقُوَى 
وَمَا { .. وزكاه كله  } وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُقٍ عَظِيمٍ  {.. وخُلقه  } وِزْرَكَ  أَلمَْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ * وَوَضَعْنَا عَنكَ {  وذكره 

  .. } أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحمَْةً لِّلْعَالَمِينَ 
المنُزّل عن هوًى  وما ينطق القرآن» :عن بعض العلماء أن المعنى ﴿وما يَـنْطِقُ عَنِ الهوَى﴾ :في قوله تعالى " عطيةقال ابن و 

﴿هذا كِتابنُا يَـنْطِقُ عَلَيْكُمْ  :كما قال تعالى ونسب تعالى النطق إليه من حيث يفُهم منه،» :بقوله وجَّهه ثم .«وشهوة
﴾  ».]، وأسند الفعل إلى القرآن ولم يتقدم له ذكر لدلالة المعنى عليه٢٩الجاثية:] بِالحقَِّ

] أي 59؛كقوله تعالى: {فاَسْأَلْ بِهِ خَبِيراً} [الفرقان: وقيل: {عَنِ الهْوََى} أي بالهوى؛ قاله أبو عبيدةقال القرطبي "
النحاس: قول قتادة أولى، قال  )والعرب تجعل عن مكان الباء. تقول: رميت عن القوس، أي: بالقوس (فاسأل عنه.

إِلاَّ وَحْيٌ وتكون {عَنِ} على بابها، أي ما يخرج نطقه عن رأيه، إنما هو بوحي من الله عز وجل؛ لأن بعده: {إِنْ هُوَ 
 "يوُحَى}

أي: ما نطقه  يعود على المصدر المفهوم من الفعل، ﴿إنْ هُوَ إلاّ وحْيٌ يوُحى﴾ :أن الضمير في قوله تعالى ابنُ القيم وذكر 
نطقه بالقرآن  يعمّ  وهذا أحسن من قول مَن جعل الضمير عائدًا إلى القرآن، فإنه» :عليه بقوله علَّق إلا وحي يوحى، ثم

 .«وإنّ كليهما وحي يوحى والسنة،

                                      
ُ عَلَى  الضلال يعبر به في كل مقام بما يناسبه فقد يضل الانسان برغم وجود العلم { - 1 أَفـَرَأيَْتَ مَنِ اتخََّذَ إِلهَهَُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللهَّ

 ). 23}(الجاثية عِلْمٍ 



ُ عَلَيْكَ   ودل هذا على أن السنة وحي من الله لرسوله صلى  قال السعدي " عليه وسلم، كما قال تعالى: {وَأنَزلَ اللهَّ
عن هوى، وإنما يصدر عن  الْكِتَابَ وَالحِْكْمَةَ} وأنه معصوم فيما يخبر به عن الله تعالى وعن شرعه، لأن كلامه لا يصدر

 ". حىوحي يو 
عَ رَسُولَ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَـقُولُ: " ليََدْخُلَنَّ الجْنََّةَ بِشَفَاعَةِ رجَُلٍ ليَْسَ عَنْ أَبيِ أمَُامَةَ  ، أَوْ ، أنََّهُ سمَِ  بنَِبيٍِّ مِثْلُ الحْيََّينِْ

، أَوَمَ  اَ أَقُولُ مَا أقَُـوَّلُ «ا ربَيِعَةُ مِنْ مُضَرَ؟ فَـقَالَ: مِثْلُ أَحَدِ الحْيََّينِْ،: ربَيِعَةَ وَمُضَرَ ". فَـقَالَ رجَُلٌ: َ� رَسُولَ اللهَِّ رواه احمد »إِنمَّ
 وصححه الالباني في صحيح الترغيب.

عْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ و  نـَهَتْنيِ قُـرَيْشٌ عَنْ عَبْدِ اللهَِّ بْنِ عَمْرٍو، قاَلَ: كُنْتُ اكْتُبُ كُلَّ شَيْءٍ سمَِ سَلَّمَ وَأُريِدُ حِفْظَهُ فَـ
هِ وَسَلَّمَ، وَرَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَشَرٌ يَـتَكَلَّمُ فيِ وَقاَلُوا: تُكْتَبُ كُلَّ شَيْءٍ تَسْمَعُهُ مِنْ رَسُولِ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْ 

اكْتُبْ، فَـوَالَّذِي نَـفْسِي بيَِدِهِ مَا خَرَجَ «الرِّضَا وَالْغَضَبِ قاَلَ: فأََمْسَكْتُ فَذكََرْتُ لِرَسُولِ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَـقَالَ: 
 .وصححه الالباني في الصحيحة رواه ابو داود واحمد واللفظ له".»إِلاَّ حَقٌّ وَأَشَارَ بيَِدِهِ إِلىَ فَمِهِ  مِنيِّ 

( أَلاَ إِنيِّ أُوتيِتُ القُرآنَ وَمِثلَهُ مَعَهُ ،  وعن المقدام بن معد يكرب رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال :
يهِ مِن عَان عَلَى أَريِكَتِهِ يَـقُولُ : عَلَيكُم بِهذََا القُرآنِ ، فَمَا وَجَدتمُ فِيهِ مِن حَلاَلٍ فأََحِلُّوهُ ، وَمَا وَجَدتمُ فِ أَلاَ يوُشِكُ رجَُلٌ شَب

( ُ ُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ كَمَا حَرَّمَ اللهَّ باني في وحسنه الأل  رواه الترمذي حَرَامٍ فَحَرّمُِوهُ ، أَلاَ وَإِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ
 ."السلسلة الصحيحة" 

 
عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوى ضمير المفعول للقرآن أو للنبي صلى الله عليه وسلم، }  )5( { عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىقوله تعالى 

ةٍ عِنْدَ ذِي{والشديد القوى: جبريل، وقيل: الله تعالى، والأول أرجح لقوله:  قتادة  عن ] 20[التكوير:} الْعَرْشِ  ذِي قُـوَّ
 .يعني: جبريل :﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوى﴾ :في قوله -من طريق سعيد- بن دعامة

 يعني: القوة في كل شيء، يعني: جبريل ﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوى﴾ :مقاتل بن سليمان قال ,
ُ بِهِ مِنَ الأَْعْمَال الْعَظِيمَة العقيلة وَالجْسُْمَانيَِّةِ،  " الْقُوى ـ "وَالْمُرَادُ بِ  قال الطاهر بن عاشور " اسْتِطاَعَةُ تَـنْفِيذِ مَا �َْمُرُ اللهَّ

 "فَـهُوَ الْمَلَكُ الَّذِي يَـنْزِلُ عَلَى الرُّسُلِ بِالتـَّبْلِيغِ.
صلى الله عليه وسلم  -سأل رسول الله  الحارث بن هشام أن : رضي الله عنها عائشة عنف الوحي ثقيل ويحتاج الى قوة ف

قال : � رسول الله ، كيف �تيك الوحي ؟ فقال : " أحيا� �تيني مثل صلصلة الجرس ، وهو أشده علي ، فيفصم  -
رضي الله عنها : ولقد  عائشة عني ، وقد وعيت ما قال ، وأحيا� يتمثل لي الملك رجلا ، فيكلمني فأعي ما يقول " قالت

 . ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد ، فيفصم عنه ، وإن جبينه ليتفصد عرقا -لى الله عليه وسلم ص -رأيته 
 . به مالك أخرجاه في " الصحيحين " من حديث



مجلسه ، ولا خرج أحد من أهل  -صلى الله عليه وسلم  -فوالله ، ما رام رسول الله  : عائشة قالت وفي حديث الإفك ،
ل عليه ، فأخذه ما كان �خذه من البرحاء ، حتى أنه كان يتحدر منه مثل الجمان من العرق ، وهو في يوم البيت حتى أنز 

 .شات من ثقل الوحي الذي ينزل عليه
ابن  ] فلما شكى 95النساء :  ] لا يستوي القاعدون من المؤمنين حين نزلت زيد بن ثابت وفي " الصحيحين " حديث

 -عليه وسلم صلى الله  -كانت فخذ رسول الله ] ، قال : و  95النساء :  ] غير أولى الضرر : ضرارته نزلت أم مكتوم
 .على فخذي ، وأ� أكتب ، فلما نزل الوحي كادت فخذه ترض فخذي

وروى أحمد وأبو نعيم عن أسماء بنت يزيد قالت :  إني لآخذة بزمام العضباء �قة رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ 
 نزلت عليه ( المائدة ) كلها وكادت من ثقلها تدق عضد الناقة 

ائدة ) وهو راكب وروى أحمد أيضا عن عبد الله بن عمرو قال :  أنزلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم سورة ( الم 
 )للألباني(صحيح السيرة النبوية على راحلته فلم تستطع أن تحمله فنزل عنها 

جَاءَ فيِ حَدِيثِ عُمَرَ بْنِ الخَْطَّابِ فيِ فقد  وهذه الشدة التي يعاني منها النبي صلى الله عليه وسلم ليست في كل حين
سْلاَمِ وَ  يماَنِ وَالإِْ حْسَانِ وَالسَّاعَةِ أنََّهُ سُؤَالِ جِبرْيِلَ عَنِ الإِْ جَلَسَ إِلىَ النَّبيِءِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فأََسْنَدَ ركُْبـَتـَيْهِ إِلىَ «الإِْ

 »ركُْبـَتـَيْهِ 
سْلاَمِ كَانَ جِبرْيِلُ يَـتَمَثَّلُ لِلنَّبيِءِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيِ صُورةَِ إِنْسَانٍ وَقَدْ وَصَفَهُ عُمَرُ فيِ ف  يماَنِ وَالإِْ  حَدِيثِ بَـيَانِ الإِْ

نَا رجَُلٌ شَدِيدُ بَـيَاضِ الثِّيَابِ شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعْرِ لاَ يُـرَى عَلَيْهِ أثََـرُ السَّفَرِ وَلاَ ي ـَ«بِقَوْلِهِ:  » عْرفِهُُ مِنَّا أَحَدٌ إِذْ دَخَلَ عَلَيـْ
ُ وَرَسُولهُُ أَعْلَمُ، «يْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ لهَمُْ بَـعْدَ مُفَارقَتَِهِ الحْدَِيثُ،وَأَنَّ النَّبيِءَ صَلَّى اللهُ عَلَ  َ� عُمَرُ أتََدْرِي مَنِ السَّائِلُ؟ قاَلَ عُمَرُ: اللهَّ

 »فإَِنَّهُ جِبرْيِلُ أَتَاكُمْ يُـعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ «قاَلَ: 
 

﴿ذُو  :في قوله- عبد الله بن عباس عنفتأويل قوله: (ذُو مِرَّةٍ)  اختلف أهل التأويل في })6(ذُو مِرَّةٍ فاَسْتـَوَى{ :قوله تعالى
 .مِرَّةٍ﴾، قال: ذو خَلْق حَسن

.وبه قال ﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوى ذُو مِرَّةٍ﴾، قال: ذو قوة؛ جبريل :في قوله -من طريق ابن أبي نجيح- مجاهد بن جبر عنو 
ان واجيب  يعكر عليه انه قال قبل شديد القوى فكانه تكرار لما قبلهقيل و سفيان الثوري وعبد الرحمن بن زيد بن اسلم.

 . واحد، ويؤتى به حينئذٍ للتأكيدهذا من باب التأكيد، والوصف قد يتعدد باعتبار تعدد اللفظ، وإن كان المعنى
 .﴿ذُو مِرَّةٍ﴾، قال: ذو خَلْق طويل حَسن :في قوله -من طريق سعيد- قتادة بن دعامة عنو 
، حسَن  ﴿فاسْتَوى﴾ قُوة ذو: يقول ،عليه السلام يعني: جبريل  ﴿ذُو مِرَّةٍ﴾ :ثم قال :تل بن سليمانمقا قالو  يعني: سو�ًّ

 .الخلق



لآْفاَتِ وَأَوْلىَ الْقَوْلَينِْ فيِ ذَلِكَ بِالصَّوَابِ قَـوْلُ مَنْ قاَلَ: عَنىَ بِالْمِرَّةِ: صِحَّةَ الجِْسْمِ وَسَلاَمَتَهُ مِنَ ا قال ابن جرير "
اَ قُـلْنَا إِنَّ ذَلِكَ كَذَلِكَ  ، وَإِنمَّ نْسَانِ، كَانَ قَوِ�ًّ اَ أُريِدَ وَالْعَاهَاتِ، وَالجِْسْمُ إِذَا كَانَ كَذَلِكَ مِنَ الإِْ ، لأَِنَّ الْمِرَّةَ وَاحِدَةُ الْمِرَرِ، وَإِنمَّ

نْسَانُ صَحِيحًا وَمِنْهُ قَـوْلُ النَّبيِِّ صَلَّ  لاَ تحَِلُّ «ى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: بِهِ: ذُو مِرَّةٍ سَويَِّةٍ وَإِذَا كَانَتِ الْمِرَّةُ صَحِيحَةً، كَانَ الإِْ
، وَلاَ   "» لِذِي مِرَّةٍ سَوِيٍّ الصَّدَقَةُ لِغَنيٍِّ
ةٍ شَدِيدَةٍ وَلاَ مُنَافاَةَ بَينَْ الْقَوْلَينِْ؛ فإَِنَّهُ، عَلَيْهِ السَّلاَمُ، ذُو مَنْظَ وقال ابن كثير "   " رٍ حَسَنٍ، وَقُـوَّ

ل وقد تقرر عند الناس وصف الملائكة بالجمال كما تقرر عندهم وصف الشياطين بالقبح، ولذلك تراهم يشبهون الجمي
نَهُ أَكْبرَنْهَُ وَقَطَّعْنَ أَ  يْدِيَـهُنَّ من البشر بالملك، انظر إلى ما قالته النسوة في حق يوسف عليه السلام عندما رأينه: فَـلَمَّا رأَيَْـ

 ].31وَقُـلْنَ حَاشَ لِلهَِّ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلاَّ مَلَكٌ كَرِيمٌ [يوسف:
ةِ الذَّاتِ وَتُطْلَقُ عَلَى مَتَانَ  وقال الطاهر بن عاشور " ةِ الْعَقْلِ وَالْمِرَّةُ، بِكَسْرِ الْمِيمِ وَتَشْدِيدِ الرَّاءِ الْمَفْتُوحَةِ، تُطْلَقُ عَلَى قُـوَّ

لَهُ وَصْفُهُ بِشَدِيدِ الْقُوَى، وَتخَْصِيصُ جِبرِْ  مَ قَـبـْ يلُ بِهذََا الْوَصْفِ يُشْعِرُ بِأنََّهُ الْمَلَكُ وَأَصَالتَِهِ، وَهُوَ الْمُرَادُ هُنَا لأِنََّهُ قَدْ تَـقَدَّ
لَةَ  الَّذِي يَـنْزِلُ بِفُيُوضَاتِ الحِْكْمَةِ عَلَى الرُّسُلِ وَالأْنَْبِيَاءِ، وَلِذَلِكَ لَمَّا َ�وَلَ الْمَلَكُ رَسُولَ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ليَـْ

سْرَاءِ كَأْسَ لَبنٍَ وكََأْسَ   " خمَْرٍ، فاَخْتَارَ اللَّبنََ قاَلَ لَهُ جِبرْيِلُ: اخْترَْتَ الْفِطْرَةَ وَلَوْ أَخَذْتَ الخْمَْرَ غَوَتْ أمَُّتُكُ.الإِْ
 ". والمرة المنظر البهي الجميل فأعطاه كمال القوة في باطنه وجمال المنظر في ظاهره وقال ابن القيم في الصواعق المرسلة "

و مرة ) أي جميل المنظر حسن الصورة ذو جلالة ليس شيطا� أقبح خلق الله وأشوههم صورة بل ( ذ وقال في التبيان "
م وأعظمهم أمانة ومكانة عند الله وهذا تعديل لسند الوحي والنبوة وتزكية له كما تقدم نظيره هوأقواهو من أجمل الخلق 

كانت أوصاف الرسول البشري والملكي فكان رسول في سورة التكوير فوصفه بالعلم والقوة وجمال المنظر وجلالته وهذه  
الله صلى الله عليه و سلم أشجع الناس وأعلمهم وأجملهم وأجلهم والشياطين وتلامذتهم بضد من ذلك فهم أقبح الخلق 

 ".صورة ومعنى وأجهل الخلق وأضعفهم همما ونفوسا 
 
 

{فاَسْتـَوَى} يعني جبريل على ما بينا؛ أي ارتفع وعلا إلى مكان في السماء بعد أن علم محمدا صلى الله  قال القرطبي "
 ".رته التي خلقه الله تعالى عليهاعليه وسلم، قاله سعيد بن المسيب وابن جبير. وقيل: {فاَسْتـَوَى} أي قام في صو 

جبريل في الجو، وهو إذ ذاك، بِالأْفُُقِ الأَْعْلى إذ رآه رسول الله قال الربيع والزجاج: المعنى: فاَسْتَوى  وقال ابن عطية "
صلى الله عليه وسلم بحراء قد سد الأفق، له ستمائة جناح، وحينئذ د� من محمد حتى كان قابَ قَـوْسَينِْ، وكذلك هو 

 " المراد في هذا القول النزلة الأخرى في صفته العظيمة له ستمائة جناح عند السدرة



{ فاستوى } أي استوى جبريل في الجو؛ إذ رآه النبي صلى الله عليه وسلم وهو بحراء ، وقيل : معنى ابن جني وقال 
استوى : ظهر في صورته على ستمائة جناح ، قد سدّ الأفق بخلاف ما كان يتمثل به من الصور إذا نزل بالوحي ، وكان 

 ." غالباً ما ينزل في صورة الصحابي دحية الكلبي
تَادَةُ، وَالرَّبيِعُ بْنُ  بن كثير "قال او   أنََسٍ. وَقَـوْلهُُ: {فاَسْتـَوَى} يَـعْنيِ: جِبرْيِلَ، عَلَيْهِ السَّلاَمُ. قاَلَهُ مجَُاهِدٌ وَالحَْسَنُ وقَـ

احِدٍ. قاَلَ عِكْرمَِةُ: وَالأْفُُقُ الأَْعْلَى: {وَهُوَ بِالأفُقِ الأعْلَى} يَـعْنيِ: جِبرْيِلَ، اسْتـَوَى فيِ الأْفُُقِ الأَْعْلَى. قاَلَهُ عِكْرمَِةُ وَغَيرُْ وَ 
تَادَةُ: هُوَ الَّذِي �َْتيِ مِنْهُ  النـَّهَارُ. وكََذَا قاَلَ ابْنُ زيَْدٍ، الَّذِي �َْتيِ مِنْهُ الصُّبْحُ. وَقاَلَ مجَُاهِدٌ: هُوَ مَطْلَعُ الشَّمْسِ. وَقاَلَ قَـ

 . (وهذا من اختلاف التنوع فعبر كل واحد بلفظه عن معنى واحد )وَغَيرْهُُمْ.
ث ـَ ثَـنَا مُصَرِّف بْنُ عَمْرٍو الْيَامِيُّ أبَوُ الْقَاسِمِ، حَدَّ ثَـنَا أبَوُ زُرْعَة، حَدَّ : حَدَّ نَا عَبْدُ الرَّحمَْنِ بْنُ محَُمَّدِ بْنِ طلَْحَةَ وَقاَلَ ابْنُ أَبيِ حَاتمٍِ

ثَنيِ أَبيِ، عَنِ الْوَليِدِ  اقَ بْنِ أَبيِ الكَهْتـَلَة أَظنُُّهُ ذكََرَهُ عَنْ عَبْدِ اللهَِّ بْنِ مَسْعُودٍ أَنَّ عَنْ إِسْحَ -هُوَ ابْنُ قَـيْسٍ -بْنِ مُصَرِّفٍ، حَدَّ
، أَمَّا وَاحِدَةٌ فإَِنَّهُ سَألََهُ  . أَنْ يَـرَاهُ فيِ صُورتَهِِ فَسَدَّ الأْفُُقَ رَسُولَ اللهَِّ صلى الله عليه وسلم لمَْ يَـرَ جِبرْيِلَ فيِ صُورتَهِِ إِلاَّ مَرَّتَينِْ

 وَأَمَّا الثَّانيَِةُ فإَِنَّهُ كَانَ مَعَهُ حَيْثُ صَعِدَ، فَذَلِكَ  قَـوْلهُُ: {وَهُوَ بِالأفُقِ الأعْلَى} .
مَعْنىَ: {فاَسْتـَوَى} أَيْ: بَ إِلىَ أَنَّ الْ وَقَدْ قاَلَ ابْنُ جَريِرٍ هَاهُنَا قَـوْلاً لمَْ أَرهَُ لِغَيرْهِِ، وَلاَ حَكَاهُ هُوَ عَنْ أَحَدٍ، وَحَاصِلُهُ: أنََّهُ ذَهَ 

ُ عَلَيْهِمَا وَسَلَّمَ {بِالأفُقِ الأعْلَى} أَيِ: اسْ  يعًا بِالأْفُُقِ هَذَا الشَّدِيدُ الْقُوَى ذُو الْمِرَّةِ هُوَ وَمحَُمَّدٌ صَلَّى اللهَّ  (يعني :تـَوََ� جمَِ
وعطف هو البارز على هو المستتر، فأضمر استوى (هو) أي جبريل، وهو أي محمد صلى الله عليه وسلم بالأفق الأعلى، 

سْرَاءِ كَذَا قاَلَ )الاسم في استوى لَةَ الإِْ هُ مَا قاَلَ مِنْ حَيْثُ الْعَرَبيَِّةُ  ، وَلمَْ يُـوَافِقْهُ أَحَدٌ عَلَى ذلك. ثم ، وَذَلِكَ ليَـْ شَرعََ يُـوَجِّ
] ، فَـعَطَفَ بِالآْبَاءِ عَلَى الْمُكَنىَّ فيِ {كُنَّا} مِنْ غَيرِْ إِظْهَارِ 67وَآبَاؤَُ�} [النَّمْلِ:فَـقَالَ: وَهَذَا كَقَوْلِهِ تَـعَالىَ: {أئَِذَا كُنَّا تُـرَابًا 

 "نحَْنُ"، فَكَذَلِكَ قَـوْلهُُ: {فاَسْتـَوَى. وَهُوَ} قاَلَ: وَذكََرَ الْفَرَّاءُ عَنْ بَـعْضِ الْعَرَبِ أنََّهُ أنَْشَدَهُ:
فُ بُ عُودُه ... وَلاَ يَسْ أَلمَْ تَـرَ أَنَّ النبعَ يَصْلُ   تَوي والخرْوعُ المتَُقصِّ

سْرَاءِ، وَهَذَا الَّذِي قاَلَهُ مِنْ جِهَةِ الْعَرَبيَِّةِ مُتَّجِهٌ، وَلَكِنْ لاَ يُسَاعِدُهُ الْمَعْنىَ عَلَى ذَلِكَ؛ فإَِنَّ هَذِهِ  لَةَ الإِْ  الرُّؤْيةََ لجِِبرْيِلَ لمَْ تَكُنْ ليَـْ
لَهَا،  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيِ الأَْرْضِ، فَـهَبَطَ عَلَيْهِ جِبرْيِلُ، عَلَيْهِ السَّلاَمُ، وَتَدَلىَّ بَلْ قَـبـْ إِليَْهِ، فاَقْترََبَ مِنْهُ وَهُوَ ورسولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ

هَا، لَهُ سِتُّمِائَةِ جَنَاحٍ، ثمَُّ رآَهُ بَـعْ  ُ عَلَيـْ لَةَ عَلَى الصُّورةَِ الَّتيِ خَلَقَهُ اللهَّ تـَهَى، يَـعْنيِ ليَـْ دَ ذَلِكَ نَـزْلَةً أُخْرَى عِنْدَ سِدْرةَِ الْمُنـْ
سْرَا  ء"الإِْ

وقوله (فاَسْتـَوَى وَهُوَ بِالأفُقِ الأعْلَى) يقول: فاستوى هذا الشديد القويّ وصاحبكم محمد بالأفق  " ابن جرير قال
هو وجبريل عليهما السلام بمطلع الشمس الأعلى،  الأعلى، وذلك لما أسري برسول الله صلى الله عليه وسلم استوى

وهو الأفق الأعلى، وعطف بقوله: "وَهُوَ" على ما في قوله: "فاسْتـَوَى" من ذكر محمد صلى الله عليه وسلم، والأكثر من  



وقلَّما كلام العرب إذا أرادوا العطف في مثل هذا الموضع أن يظهروا كناية المعطوف عليه، فيقولوا: استوى هو وفلان، 
 "يقولون استوى وفلان

المضمر المرفوع  وفي هذا التأويل العطف على» :قائلاً  -مستندًا إلى اللغة- ابن جرير على قول (ية ابنُ عط واستدرك
 ".«...دون أن يؤكد، وذلك عند النحاة مستقبح

يعني ليلة الإسراء وهذا ضعيف؛ لأنه  وقيل: {وَهُوَ} أي النبي صلى الله عليه وسلم {بِالأفُُقِ الأَعْلَى}قال القرطبي "و 
يقال: استوى هو وفلان، ولا يقال استوى وفلان إلا في ضرورة الشعر. والصحيح استوى جبريل عليه السلام وجبريل 
بالأفق الأعلى على صورته الأصلية؛ لأنه كان يتمثل للنبي صلى الله عليه وسلم إذا نزل بالوحي في صورة رجل، فأحب 

} أي د� النبي صلى الله  عليه وسلم أن يراه على صورته الحقيقية، فاستوى في أفق المشرق فملأ الأفق. {ثمَُّ دََ� فَـتَدَلىَّ
} فنزل على النبي صلى الله عليه وسلم بالوحي. المعنى أنه لما رأى  جبريل بعد استوائه بالأفق الأعلى من الأرض {فَـتَدَلىَّ

رأى، وهاله ذلك رده الله إلى صورة آدمي حين قرب من النبي صلى الله عليه  النبي صلى الله عليه وسلم من عظمته ما
 " وسلم بالوحي

 
 :})8(ثم د� فتدلى  {وقوله : 

عليه  أنه جبريل :الثاني .﷿ [عز وجل] أنه الرب :الأول :على قولين ﴿ثمَُّ دَ� فَـتَدَلىّ﴾ :اختُلِف في المراد بقوله تعالى
 .السلام 

إنما هو جبريل عليه السلام كما ثبت في ( الصحيحين ) عن عائشة أم المؤمنين وعن ابن مسعود وكذلك   : قال ابن كثير
 .)الصحابة في تفسير هذه الآية بهذاهو في ( صحيح مسلم ) عن أبي هريرة ولا يعرف لهم مخالف من 

فقالت : سبحان الله ! لقد  في الصحيحين عن مسروق أيضا قال : سألت عائشة رضي الله عنها هل رأى محمد ربه ؟ف
وقف شعري مما قلت وفيهما أيضا قال قلت لعائشة : فأين قوله عز و جل { ثم د� فتدلى * فكان قاب قوسين أو أدنى 

 .} قالت : إنما ذاك جبريل كان �تيه في صورة الرجال وإنه أتاه في هذه المرة في صورته التي هي صورته فسد الأفق
بَانيِِّ قاَلَ سَألَْتُ زِرًّا عَنْ قَـوْلِهِ تَـعَالىَ {فَكَانَ قاَبَ قَـوْسَينِْ أَوْ أَدْنىَ فأََوْحَى إِلىَ عَبْدِهِ مَاعَنْ الشَّ وفي البخاري  أَوْحَى} قاَلَ  يـْ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رأََى جِبرْيِلَ لَهُ سِتُّ مِائَةِ جَ   نَاحٍ أَخْبرَََ� عَبْدُ اللهَِّ أَنَّ محَُمَّدًا صَلَّى اللهَّ
 .﴿فَكانَ قابَ قَـوْسَينِْ﴾، قال: د� جبريلُ منه حتى كان قدر ذراع أو ذراعين :عبد الله بن مسعود، في قوله عنو 

﴿فَكانَ قابَ قَـوْسَينِْ أوْ أدْنى﴾، قال: القاب: القِيد، والقوسين:  :في قوله -من طريق زِرّ - عبد الله بن عباس وعن
 ..(رواه الطبراني)الذراعين



القاب: صدر القوس العربية، حيث يُشدّ عليه السّير الذي يتنكّبه  ﴿قابَ قَـوْسَينِْ أوْ أدْنى﴾ :سعيد بن المسيّب قالو 
 ..(تفسير الثعلبي)قوسين قاب كقُرب  الوحي عند صلى الله عليه وسلمصاحبه، ولكل قوسٍ قابٌ واحد، فأخبر أنّ قُرب جبرائيل من محمد 

 وتدليّه، عليه السلام  أن الدُّنوّ والتَّدلي هو دنوّ جبريل -والسياقمستندًا إلى أقوال السلف، -"  ابنُ تيمية رجَّحو 
والسياق يدُلُّ عليه،  -كما قالت عائشة، وابن مسعود-الدنوّ والتدليّ في سورة النجم هو دنوّ جبريل وتدليّه » :فقال

فالضمائر كلها  فُقِ الأَعْلى ثمَُّ دَ� فَـتَدَلىّ﴾﴿ذُو مِرَّةٍ فاسْتَوى وهُوَ بِالأُ  وهو جبريل، فإنه قال: ﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوى﴾
راجعة إلى هذا المعُلّم الشديد القوي، وهو ذو المِرّة، أي: القوة، وهو الذي استوى بالأفُق الأعلى، وهو الذي د� فتدلىّ، 

 في مرة مرتين؛ هصورت على رآه المنتهى، سدرة عند أخرى نزلة رآه الذي وهو أدنى، أو قوسين قدر صلى الله عليه وسلمفكان مِن محمد 
الواحدي معنى التدلي الامتداد إلى جهة السفل هكذا هو في الأصل ثم استعمل في قال .«ند سدرة المنتهىع ومرة الأرض،

القرب من العلو هذا قول الفراء وقال صاحب النظم هذا على التقديم والتأخير لأن المعنى ثم تدلى فد� لأن التدلي سبب 
قال ابن الأعرابي تدلى إذا قرب بعد علو قال الكلبي المعنى د� جبريل من محمد صلى الله عليه و سلم فقرب  )1( الدنو

منه وقال الحسن وقتادة ثم د� جبريل بعد استوائه في الأفق الأعلى من الأرض فنزل إلى النبي صلى الله عليه و سلم ( 
 .فكان قاب قوسين أو أدني ) 

 والصحيح عندي ان جميع ما في هذه:"  ، والسنة، فقال)2(مستندًا إلى السياقالضمير يعود على ن ا ابنُ عطية رجَّحو 
فإن ذلك يقضي بنزلة متقدمة وما روي قط  ] 13النجم } [  ولقد رآه نزلة اخرى{ الآ�ت هو مع جبريل بدليل قوله 

ان محمدا رأى ربه قبل ليلة الإسراء اما ان الرؤية بالقلب لا تمنع بحال و " د� " أعم من ( تدلى ) فبين تعالى بقوله " 
 .فتدلى " هيئة الدنو كيف كانت و " قاب " معناه قدر

 .وقال قتادة وغيره معناه من طرف العود إلى طرفه الآخر
 .الحسن ومجاهد من الوتر الى العود في وسط القوس عند المقبض وقال

اللفظة قول النبي عليه  وقرا محمد بن السميفع اليماني ( فكان قيس قوسين ) والمعنى قريب من " قاب " ومن هذه
 الجنة )السلام ( لقاب قوس أحدكم في سبيل الله خير من الدنيا وما فيها ) وفي حديث آخر ( لقاب قوس احدكم في 

وقوله " او أدنى " معناه على مقتضى نظر البشر أي لو رآه أحدكم لقال في ذلك قوسان او ادنى من ذلك وقال ابو زيد 
ليست بهذه القوس ولكن قدر الذراعين او ادنى وحكى الزهراوي عن ابن عباس ان القوس في هذه الآية ذراع تقاس به 

(أي ان الخطاب هنا بالنظر الى حال المخاطب فهذا جواب وجواب آخر ."زالأطوال وذكره الثعلبي وانه من لغة الحجا

                                      
 .التقديم والتأخيروالاصل في الكلام الترتيب ومهما امكن حمل الكلام مرتبا فهو اولى من دعوى  - 1
 .(ومن طرق الترجيح ان توحيد مصدر الضمائر اولى من تفريقها لان الكلام قبله عن جبريل عليه السلام )- 2



بأنه قدر قوسين أو أدنى من ذلك، وليس » :أي ﴿فَكانَ قابَ قَـوْسَينِْ أوْ أدْنى﴾ :أنّ معنى (ذكره ابن القيم في التبيان )
﴿وأَرْسَلْناهُ إلى مِائَةِ ألْفٍ  :قال تعالىكما  هذا على وجه الشكّ، بل تحقيقٌ لقدر المسافة، وأ�ا لا تزيد عن قوسين ألبتة،

﴿ثمَُّ  :ونظيره قوله ]، تحقيق لهذا العدد، وأ�م لا ينقصون عن مائة ألف رجل واحدًا،١٤٧الصافات:] أوْ يَزيِدُونَ﴾
سوتها عن قسوة الحجارة، ]، أي: لا تنقص ق٧٤البقرة:] قَسَتْ قُـلُوبُكُمْ مِن بَـعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كالحِجارةَِ أوْ أشَدُّ قَسْوَةً﴾

وهذا المعنى أحسن وألطف وأدقّ من قول مَن » :إليه بقوله ذهب ثم». بل إن لم تزد على قسوة الحجارة لم تكن دو�ا
في هذه المواضع بمعنى: بل، ومن قول مَن جعلها للشكّ بالنسبة إلى الرأي، وقول مَن جعلها بمعنى: الواو.  جعل ﴿أو﴾

 .«فتأمله
هذه الصيغة تستعمل في اللغة لإثبات المخبر عنه، ونفي ما زاد عليه كقوله تعالى: {ثم قست قلوبكم من  كثير "وقال ابن  

بعد ذلك فهي كالحجارة أو أشد قسوة} أي ما هي بألين من الحجارة بل مثلها أو تزيد عليها في الشدة والقسوة، وكذا 
: {وأرسلناه إلى مائة ألف أو يزيدون} أي ليسوا أقل منها بل {يخشون الناس كخشية الله أو أشد خشية}، وقوله قوله:

 ، وهكذا هذه الآية ولا تردد فإن هذا ممتنع هم مائة ألف حقيقة أو يزيدون عليها، فهذا تحقيق للمخبر به لا شك
 وممتنع لان الكلام من علام الغيوب وانما يكون مثل ذلك عند البشر لنقص علمهم.".

 لاة والسلام اقترب من النبي صلى الله عليه وسلم بقدر قوسين او اقرب من ذلك .أي ان جبريل عليه الص
العرب تقيس بالقوس، تقيس بالرمح، إذا ارتفعت الشمس قد رمح، تقيس بالباع، وبالذراع، وبالشبر، وبالفتر، عندها و"

يس كشبر عمر، لكن هذا الشبر أقيسة، هذه وإن كانت فيها شيء من التفاوت إلا أ�ا معمول بها عندهم، فشبر زيد ل
إنما يتفق عليه بعد الرؤية، ما يقول شخص غائب: أبيع عليك بشبري عشرة أشبار بكذا؛ لأنه ما يدرى كم شبره؟ لكن 

إذا نظرت إلى شبره وأنه كبير أو صغير إما توافق وإلا تخالف، المقصود أن هذه مقاييس عند العرب، {قاَبَ قَـوْسَينِْ} 
(النعليق على الجلالين لعبد الكريم  ] يعني: قدر قوسين {أَوْ أَدْنىَ} "من ذلك حتى أفاق وسكن روعه".) سورة النجم9[(

 "الخضير)
 

 وقال جماعة المراد بالاية القرب من الباري جل في علاه 
قال: ألم تر إلى القوس  أدْنى﴾﴿فَكانَ قابَ قَـوْسَينِْ أوْ  ربهّ، مِن اقترب صلى الله عليه وسلمأبي سعيد الخدُري، قال: لَمّا أُسري بالنبي  عنف

 .عزاه السيوطي لابن مردويه وابن المنذر .!ما أقربها من الوَتر
﴿قابَ قَـوْسَينِْ﴾، قال: حيث الوَتَر من القوس، يعني:  :في قوله -من طريق ابن أبي نجيح- مجاهد بن جبر عنو 

 .اخرجه الفر�بي وابن جرير والبيهقي.ربهّ



قال: حيث الوَتَر من  ﴿أوْ أدْنى﴾ قال: قيد قوسين، ﴿فَكانَ قابَ قَـوْسَينِْ﴾ -ق سعيدمن طري- قتادة بن دعامة عنو 
لأن الكلام عن الرؤية الأولى في الأرض وليست الرؤية والاول اولى كما تقدم  .اخرجه ابن جرير .القوس؛ الله من جبريل

 .ليلة المعراج
 

 } )10(وقوله تعالى " فأوحى الى عبده ما اوحى
 على قولين ﴿فأََوْحى إلى عَبْدِهِ ما أوْحى﴾ :في معنىاختُلف ف

 . وحْيَه صلى الله عليه وسلمفأوحى الله إلى عبده محمدٍ  :الأول :
 . ربُّه إليه أوحى ما صلى الله عليه وسلم محمد عبده إلىعليه السلام  فأوحى جبريل :الثاني .

كآذان الفِيَلة، وإذا ثمرها  المنتهى، وإذا ورقها   ثم ذُهِب بي إلى السدرة ...» :قال صلى الله عليه وسلمعن أنس بن مالك، أنّ رسول الله 
ت، فما أحد مِن خلق الله يستطيع أن ينعتها مِن حُسْنِها، » :قال .«كالقِلال فلمّا غشِيَها مِن أمر الله ما غشي تغيرَّ

 رواه مسلم. «...)فأوحى الله إليََّ ما أوحى
.عزاه السيوطي الى ابن جرير  بد ربهّجبريل إلى ع ﴿فأََوْحى إلى عَبْدِهِ ما أوْحى﴾ :قالت -من طريق عروة- عائشة عنو 

 والبيهقي في الدلائل .
 .اخرجه ابن جرير.جبريل :﴿فأََوْحى إلى عَبْدِهِ ما أوْحى﴾ -من طريق قتادة- الحسن البصري قال
 .اخرجه ابن جرير.﴿فأََوْحى إلى عَبْدِهِ ما أوْحى﴾، قال: على لسان جبريل -من طريق أبي جعفر- الربيع بن أنس عن

 .تفسير مقاتل بن سليمان .﴿ما أوْحى﴾ صلى الله عليه وسلممحمد  ﴿فأََوْحى إلى عَبْدِهِ﴾ :مقاتل بن سليمان قالو 
﴿فَأَوْحى إلى عَبْدِهِ ما أوْحى﴾، قال: أوحى جبريلُ إلى  :في قوله -من طريق ابن وهب- عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن

 . اخرجه ابن جرير.هإلي اللهُ  أوحى ما صلى الله عليه وسلمرسولِ الله 
 لوجهين وقد يتوجَّه على هذا التأويل ﴿ما﴾» :القول الثاني بقوله (٢٢/٢٠) جريرابنُ  وجَّهو 
  .أن تكون بمعنى: الذي، فيكون معنى الكلام: فأوحى إلى عبده الذي أوحاه إليه ربُّه :أحدهما :

لأن افتتاح الكلام جرى في » :مستندًا إلى دلالة السياق، وعلَّل ذلك بقوله رجَّحه ثم». أن تكون بمعنى المصدر :والآخر
في سياق ذلك، ولم  أوْحى﴾ ما عَبْدِهِ  إلى ﴿فأََوْحى: وقوله ،عليه السلام  جبريل وعن ،صلى الله عليه وسلمأول السورة بالخبر عن محمد 

 ». �ت ما يدل على انصراف الخبر عنهما فيوجَّه ذلك إلى ما صُرِف إليه
 .) لان بين القولين ملازمة(  .« المعنيين صحيحوكلا» :على القول الأول والثاني بقوله " ابنُ كثير وعلَّق

 ".وفي قوله " ما اوحى " إبهام على جهة التفخيم والتعظيم والذي عرف من ذلك فرض الصلاة قال ابن عطية 
 



فُـؤَاد النَّبيِّ "مَا رأََى" "مَا كَذَبَ" بِالتَّخْفِيفِ وَالتَّشْدِيد أنَْكَرَ "الْفُؤَاد" "  )}11( الفؤاد ما رأى بَ ما كذَ  {وقوله تعالى 
 . (تفسير الجلالين )ببَِصَرهِِ مِنْ صُورةَ جِبرْيِل

مع  (أي توافق القلب مع النظر في اثبات الرؤية .عنى لم يكذب قلب محمد الشيء الذي رأى بل صدقه وتحققه نظراوالم
عن أبي هريرة قال قال قد يرى الشيء ولا يصدقه كما روى النسائي وابن ماجة  فالانسان انه رأى اموراً عظيمة جداً 

رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى عيسى ابن مريم عليه السلام رجلا يسرق فقال له أسرقت قال لا والله الذي لا إله 
 وصححه الالباني ). إلا هو قال عيسى عليه السلام آمنت بالله وكذبت بصري .

 كله عن رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لجبريل عليه الصلاة والسلام في الأرض وليس الرؤية في المعراج.  والكلام
 واختلف السلف في رؤ� النبي صلى الله عليه وسلم في المعراج ربه عز وجل على اقول 

 القول الأول: من أثبت الرؤية مطلقا:
 قول ابن عباس رضي الله عنهما: - 1
قال: "أتعجبون أن تكون الخلة لإبراهيم والكلام لموسى، والرؤية  -رضي الله عنهما  -عن ابن عباس  عن عكرمة -أ 

)، وقال الألباني: "إسناده صحيح على شرط 1/192أخرجه ابن أبي عاصم في السنة ( لمحمد صلى الله عليه وسلم"
 ) وصححه ووافقه الذهبي.اهـ.1/65والحاكم في المستدرك ( البخاري".

إن قول ابن عباس لا وقالوا :  ن اطلق الرؤية ابن خزيمة والآجري وابن جرير والنووي في شرحه على مسلم وغيرهم.ومم
 يمكن أن يقال من قبيل الاجتهاد. ولا يجوز أن يثبت ابن عباس ذلك إلا عن توقيف؛ إذ لا مجال للقياس في ذلك"

 وان المثبت مقدم على النافي ). 114/  1(لاخبار الصفات لابي يعلى إبطال التأويلات (
 (وما روي في ذلك من إثبات الرؤية بالبصر فلا يصح شيء من ذلك لا مرفوعا بل ولا موقوفا والله أعلم" قال ابن كثير "

 ).268الفصول في سيرة الرسول ص 
 

 القول الثاني: من قيدها بالرؤية القلبية:
 قول ابن عباس رضي الله عنهما:

] قال: "إن النبي صلى 13أُخْرَى} [النجم  عطاء عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى {وَلَقَدْ رآَهُ نَـزْلَةً  عن -أ 
 .رواه مسلم الله عليه وسلم رأى ربه بقلبه"

 .رواه مسلموعن أبي العالية عن ابن عباس: "أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى ربه بفؤاده مرتين" -ب 
.رواه ابن منده في  ﴿ما كَذَبَ الفُؤادُ ما رأَى﴾، قال: رآه بقلبه :في قوله -من طريق أبي العالية-  بن عباسعبد الله عن

 كتاب الايمان واسناده حسن.



 .﴿ما كَذَبَ الفُؤادُ ما رأَى﴾، قال: رأى محمدٌ ربَّه :يقول –من طريق أبي إسحاق، عمَّن سمِعه- عبد الله بن عباس عن 
 ..على رواية ابن عباس التي أطلقت الرؤية بأ�ا محمولة على المقيّدة بالفؤاد (١٣/٢٥٦ )ابنُ كثير علَّق
ومَن رُوي عنه : »هذه الرواية قائلاً  (١٣/٢٥٦ )ابنُ كثير نتقداو  .هبعين ربهّ رأى صلى الله عليه وسلمأنّ النبيَّ  :عبد الله بن عباس عن

 .«﵃ بالبصر فقد أغرب؛ فإنه لا يصح في ذلك شيء عن الصحابة
 

 قول أبي ذر رضي الله عنه - 2
أخرجه ابن  قال: "رآه بقلبه ولم تره عيناه". وفي رواية: "رآه بقلبه" -رضي الله عنه  -عن إبراهيم التيمي أن أبا ذر  -أ 

 ..وقال المحقق: "إسناده صحيح"311 ،310، رقم 517، 2/516خزيمة في كتاب التوحيد 
خرجه النسائي في  النسائي عن أبي ذر قال: "رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم ربَّه بقلبه ولم يره ببصره" وأخرج -ب 

 ، قال المحقق: "صحيح.556، رقم 2/345تفسيره 
 القول الثالث: من نفى الرؤية مطلقا.

ئًا عِنْدَ عَائِشَةَ فَـقَالَتْ َ� أَبَا عَائِشَةَ ثَلاَثٌ كُنْتُ مُتَّكِ : عَنْ مَسْرُوقٍ قاَلَ فيما رواه مسلم  قول عائشة رضي الله عنها - 1
هُنَّ فَـقَدْ أَعْظَمَ عَلَى اللهَِّ الْفِرْيةََ قُـلْتُ مَا هُنَّ قاَلَتْ مَنْ زَعَمَ أَنَّ محَُ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رأََى ربََّهُ مَنْ تَكَلَّمَ بِوَاحِدَةٍ مِنـْ مَّدًا صَلَّى اللهَّ

ُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى اللهَِّ الْفِرْيةََ قاَلَ وكَُنْتُ مُتَّكِئًا فَجَلَسْتُ فَـقُلْتُ َ� أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ أنَْظِريِنيِ وَلاَ تَـعْجَلِي فَـقَدْ أَعْظَمَ  {  نيِ أَلمَْ يَـقُلْ اللهَّ
 { وَلَقَدْ رآَهُ نَـزْلَةً أُخْرَى } وَلَقَدْ رآَهُ بِالأْفُُقِ الْمُبِينِ }

اَ هُوَ جِبرِْ فَـقَالَتْ أَ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَـقَالَ إِنمَّ يلُ لمَْ أَرهَُ عَلَى صُورتَهِِ الَّتيِ َ� أَوَّلُ هَذِهِ الأْمَُّةِ سَأَلَ عَنْ ذَلِكَ رَسُولَ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ
هَبِطاً مِنْ السَّمَاءِ سَ  تُهُ مُنـْ هَا غَيرَْ هَاتَينِْ الْمَرَّتَينِْ رأَيَْـ ادًّا عِظَمُ خَلْقِهِ مَا بَينَْ السَّمَاءِ إِلىَ الأَْرْضِ فَـقَالَتْ أَوَ لمَْ تَسْمَعْ خُلِقَ عَلَيـْ

 { لاَ تُدْركُِهُ الأْبَْصَارُ وَهُوَ يدُْرِكُ الأْبَْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الخْبَِيرُ }:  أَنَّ اللهََّ يَـقُولُ 
ُ إِلاَّ وَحْيًا أَوْ مِنْ وَراَءِ حِجَابٍ أَوْ يُـرْسِلَ رَسُولاً فَـيُوحِيَ بإِِذْنهِِ مَ { وَمَا كَ :  أَوَ لمَْ تَسْمَعْ أَنَّ اللهََّ يَـقُولُ  ا انَ لبَِشَرٍ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهَّ
 يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ }

ئًا مِ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَتَمَ شَيـْ ُ يَـقُولُ قاَلَتْ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ رَسُولَ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ  نْ كِتَابِ اللهَِّ فَـقَدْ أَعْظَمَ عَلَى اللهَِّ الْفِرْيةََ وَاللهَّ
 { َ� أيَُّـهَا الرَّسُولُ بَـلِّغْ مَا أنُْزِلَ إِليَْكَ مِنْ ربَِّكَ وَإِنْ لمَْ تَـفْعَلْ فَمَا بَـلَّغْتَ رِسَالتََهُ }

ُ يَـقُولُ  قاَلَتْ وَمَنْ زَعَمَ أنََّهُ يخُْبرُِ بمِاَ يَكُونُ فيِ  { قُلْ لاَ يَـعْلَمُ مَنْ فيِ السَّمَوَاتِ وَالأَْرْضِ : غَدٍ فَـقَدْ أَعْظَمَ عَلَى اللهَِّ الْفِرْيةََ وَاللهَّ
{ ُ  الْغَيْبَ إِلاَّ اللهَّ



سْنَادِ  ثَـنَا دَاوُدُ بِهذََا الإِْ ثَـنَا عَبْدُ الْوَهَّابِ حَدَّ ثَـنَا محَُمَّدُ بْنُ الْمُثَنىَّ حَدَّ  نحَْوَ حَدِيثِ ابْنِ عُلَيَّةَ وَزاَدَ قاَلَتْ وَلَوْ كَانَ محَُمَّدٌ و حَدَّ
ئًا ممَِّا أنُْزِلَ عَلَيْهِ لَكَتَمَ هَذِهِ الآْيةََ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَاتمِاً شَيـْ عَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكْ : صَلَّى اللهَّ ُ عَلَيْهِ وَأنَْـ عَمَ اللهَّ  { وَإِذْ تَـقُولُ لِلَّذِي أنَْـ

ُ أَحَقُّ أَنْ تخَْ  ُ مُبْدِيهِ وَتخَْشَى النَّاسَ وَاللهَّ  شَاهُ }عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّقِ اللهََّ وَتخُْفِي فيِ نَـفْسِكَ مَا اللهَّ
ثَـنَا إِسمَْعِيلُ عَنْ الشَّعْبيِِّ عَنْ مَسْرُوقٍ قاَلَ سَألَْتُ عَائِشَ  ثَـنَا أَبيِ حَدَّ ثَـنَا ابْنُ نمُيرٍَْ حَدَّ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَدَّ ةَ هَلْ رأََى محَُمَّدٌ صَلَّى اللهَّ

 .ربََّهُ فَـقَالَتْ سُبْحَانَ اللهَِّ لَقَدْ قَفَّ شَعَرِي لِمَا قُـلْتَ وَسَاقَ الحْدَِيثَ بِقِصَّتِهِ 
الصلاة وهي كما قلنا من أعرف الناس فيما يتعلق بشخصية الرسول عليه  ورجح القول بذلك الشيخ الالباني فقال "

 والسلام؛ لأ�ا زوجته.
 "ثانياً: أن ابن عباس اضطربت الرواية عنه، ففي بعضها كما سمعتم أنه رآه بقلبه، وهذا ليس موضع اختلاف.

 قول ابن مسعود رضي الله عنه - 2
في قوله تعالى: {وَلَقَدْ رآَهُ نَـزْلَةً أُخْرَى} [النجم  -رضي الله عنه  -عن زر بن عبد الله بن حبيش، عن عبد الله بن مسعود 

 .متفق عليه]، قال: "رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم جبريل في صورته، له ستمائة جناح"13
 قول أبي هريرة رضي الله عنه - 3

 .رواه مسلم في قوله تعالى {وَلَقَدْ رآَهُ نَـزْلَةً أُخْرَى} قال: "رأى جبريل" -رضي الله عنه  -رة عن عطاء عن أبي هري
 .إبراهيم النَّخْعي، قال: رأى جبريلَ في صورته عن
﴿ما كَذَبَ الفُؤادُ ما رأَى﴾، قال: رأى جبريلَ في صورته التي هي صورته. قال:  -من طريق معمر- الحسن البصري عن

 .ذي رآه نَـزْلةً أخرىوهو ال
﴿ما كَذَبَ الفُؤادُ ما رأَى﴾، قال: رأى جبريلَ في صورته التي هي  :في قوله -من طريق معمر- قتادة بن دعامة عن

 .صورته
 قاطع صلى الله عليه وسلموحديث عائشة عن النبي » :مستندًا إلى السنة، من حديث عائشة فقال برؤية جبريل القول ابنُ عطية ورجَّح
وليس » :على القول الأول بقوله يميةتابنُ  وعلَّق .«نالقرآ ألفاظ مِن منتزعٌ  هو إنما غيرها قول لأن اللفظ؛ في تأويل لكل

- رأيتُ ربي» :، ولا قوله رآه بفؤاده، وقد صحَّ عنه أنه قال-أي: للقول الثاني-قولُ ابن عباس أنهّ رآه مُناقِضًا لهذا 
لم يكن هذا في الإسراء، ولكن كان في المدينة لَمّا احتبس عنهم في صلاة الصبح، ثم أخبرهم عن  لكن .«-تبارك وتعالى

تلك الليلة في منامه. وعلى هذا بنى الإمام أحمد وقال: نعم رآه حقًّا، فإنّ رؤ� الأنبياء حقٌّ ولا  -تبارك وتعالى-رؤية ربهّ 
 .«بد
 

 قول أبي ذر رضي الله عنه - 4



ن شقيق قال: قلت لأبي ذر: لو رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم لسألته، قال: عما كنت تسأله؟ قال: عن عبد الله ب
 رواه مسلم .إذن لسألته هل رأى ربه؟ فقال: قد سألته أ�، قلت: فما قال؟ قال: "نور أنى أراه" ، وفي رواية "رأيت نوراً" 

هذا الحديث فقال: ما زلت منكرا له، وما أدري ما وجهه".  وقد حكى الخلال في علله عن الإمام أحمد قد سئل عن
وقال ابن القيم: "سمعت شيخ الإسلام أحمد بن تيمية يقول في قوله صلى الله عليه وسلم: "نور أنى أراه" معناه كان ثمَّ 

ال: "رأيت نور، وحال دون رؤيته نور فأنى أراه ؟ قال: ويدل عليه أن في بعض ألفاظ الصحيح "هل رأيت ربك ؟ فق
نوراً". وقد أعظل أمر هذا الحديث على كثير من الناس، حتى صحفه بعضهم فقال: "نوراني أراه" على أ�ا �ء النسب، 
والكلمة كلمة واحدة، وهذا خطأ لفظاً ومعنى، وإنما أوجب لهم هذا الإشكال والخطأ أ�م اعتقدوا أن الرسول رأى ربه، 

رؤية حاروا في الحديث ورده بعضهم باضطراب لفظه، وكل هذا عدول عن موجب وكان قوله "أنى أراه" كالإنكار لل
 48 - 47، اجتماع الجيوش الإسلامية ص 6/507الدليل" مجموع الفتاوى 

 بقوله: "ليس ذلك بخلاف في الحقيقة، فإن ابن عباس لم يقل رآه بعيني له الأقوالق شيخ الإسلام ابن تيمية على هذعو 
 .)48الإسلامية ص( اجتماع الجيوش" رأسه

وقال أيضًا: "وليس في الأدلة ما يقتضي أنه رآه بعينه، ولا ثبت ذلك عن أحد من الصحابة، ولا في الكتاب والسنة ما 
يدل على ذلك، بل النصوص الصحيحة على نفيه أدل، كما في صحيح مسلم عن أبي ذر قال: "سألت رسول الله صلى 

.وانظر درء تعارض العقل والنقل 510-6/509مجموع الفتاوى ("نور أنى أراه"" الله عليه وسلم هل رأيت ربك: فقال: 
8/41-42.(. 

قال ابن القيم: "وأما قول ابن عباس أنه رآه بفؤاده مرتين فإن كان استناده إلى قوله تعالى: {مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رأََى} ثم 
مستنده فقد صح عنه صلى الله عليه وسلم أن هذا المرئي جبريل رآه مرتين في قال {وَلَقَدْ رآَهُ نَـزْلَةً أُخْرَى} والظاهر أنه 

 ).3/38زاد المعاد " ( صورته التي خلق عليها
لاَ إِنَّ اللهََّ عَزَّ وَجَلَّ لاَ يَـنَامُ وَ « بخَِمْسِ كَلِمَاتٍ فَـقَالَ  -صلى الله عليه وسلم-عَنْ أَبىِ مُوسَى قاَلَ قاَمَ فِينَا رَسُولُ اللهَِّ 

بَغِى لَهُ أَنْ يَـنَامَ يخَْفِضُ الْقِسْطَ وَيَـرْفَـعُهُ يُـرْفَعُ إِليَْهِ عَمَلُ اللَّيْلِ قَـبْلَ عَمَلِ النـَّهَارِ وَعَمَ  لُ النـَّهَارِ قَـبْلَ عَمَلِ اللَّيْلِ حِجَابهُُ يَـنـْ
تـَهَى إِليَْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلْقِهِ لَوْ كَشَفَهُ لأَحْرَقَتْ  -وَفىِ رِوَايةَِ أَبىِ بَكْرٍ النَّارُ  -النُّورُ   رواه مسلم.».سُبُحَاتُ وَجْهِهِ مَا انْـ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ جَنـَّتَانِ مِنْ  (هو ابو موسى الاشعري)عَنْ أَبيِ بَكْرِ بْنِ عَبْدِ اللهَِّ بْنِ قَـيْسٍ عَنْ أبَيِهِ  أَنَّ رَسُولَ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ
رَبهِِّمْ إِلاَّ رِدَاءُ الْكِبرِْ عَلَى  مَا وَمَا فِيهِمَا وَجَنـَّتَانِ مِنْ ذَهَبٍ آنيِـَتـُهُمَا وَمَا فِيهِمَا وَمَا بَينَْ الْقَوْمِ وَبَينَْ أَنْ يَـنْظرُُوا إِلىَ فِضَّةٍ آنيِـَتـُهُ 

 . متفق عليه.وَجْهِهِ فيِ جَنَّةِ عَدْنٍ 
 

 الدنيا . فهذا اختلاف الصحابة في جواز الرؤية عليه في 



 .وأما رؤية أهل الجنة له في الآخرة فلم يختلفوا بل الرواة لذلك لا ينحصر عددهم 
نفي عائشة على الرؤية البصرية، وإثبات ابن عباس على الرؤية واختار جمع من اهل العلم الجمع بين الاقوال فحملوا 

القيم، وابن أبي العز، وابن كثير، وابن حجر،  القلبية. وممن أخذ بهذا الجمع شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن
 .والسفاريني، والشنقيطي وغيرهم

"جاءت عن ابن عباس أخبار مطلقة، وأخرى مقيدة فيجب حمل مطلقها على   608 /8ابن حجر في فتح الباري  الوق
مقيدها... وعلى هذا فيمكن الجمع بين إثبات ابن عباس ونفي عائشة بأن يحمل نفيها على رؤية البصر، وإثباته على 

لم كان عالما بالله على رؤية القلب، ثم المراد برؤية الفؤاد رؤية القلب، لا مجرد حصول العلم؛ لأنه صلى الله عليه وس
حصلت له خلقت في قلبه، كما يخلق الرؤية بالعين لغيره، والرؤية  الدوام، بل مراد من أثبت له أنه رآه بقلبه أن الرؤية التي

 اهـ.لا يشترط لها شيء مخصوص عقلا، ولو جرت العادة خلقها في العين" 
اد النبي صلى الله عليه وسلم قوة الرؤية فرأى ربه بتلك القوة قال الشيخ عبدالله الهرري " ومعنى ذلك ان الله جعل بفؤ 

فالله تعالى قادر على كل شيء قادر على ان يجعل الرؤية بالفؤاد كما جعلها بالبصر فلو شاء لجعل قوة الرؤية لكل عباده 
بفؤاده بدل عينيه لو  بقلوبهم لا بأعينهم لكنه شاء ان تكون قوة النظر بالعين ولولا ذلك لاستطاع ان يرى كل انسان
 جعل الله الله تعالى تلك القوة في قلوبنا ولم يجعلها في ابصار� لرأينا بتلك القوة ما نراه بالأعين".

عز وجل  -قال ابن أبي العز الحنفي رحمه الله: "... وقد تقدم ذكر اختلاف الصحابة في رؤيته صلى الله عليه وسلم ربَّه و 
]، {وَلَقَدْ رآَهُ 11نه رآه بقلبه، ولم يره بعين رأسه. وقوله {مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رأََى} [النجم بعين رأسه، وأن الصحيح أ -

] صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أن هذا المرئي جبريل رآه مرتين على صورته التي خلق 13نَـزْلَةً أُخْرَى} [النجم 
 ).1/275شرح العقيدة الطحاوية  (عليها"

وأورده السيوطي رجه أبو يعلى أخ ("لا أقول رآه ولا لم يره" : هـ) 95قول سعيد بن جبير (ة كتوقف في المسألوهناك من 
 ).، ونسبه إلى عبد بن حميد.6/160في الدر المنثور 

 قال القاضي عياض: "ووقف بعض مشايخنا في هذا، وقال: ليس عليه دليل واضح، ولكنه جائز أن يكون.
: "والذي دلَّ عليه الدليل عدم الرؤية مع إمكا�ا، فنقف عن هذه المسألة، فإن من حسن إسلام  هـ) 748الذهبي (قال 

لنبينا  المرء تركه ما لا يعنيه، فإثبات ذلك أو نفيه صعب، والوقوف سبيل السلامة والله أعلم، ولا نعنف من أثبت الرؤية
نف ونبدع من أنكر الرؤية في الآخرة؛ إذ رؤية الله في الآخرة في الدنيا، ولا من نفاها، بل نقول الله ورسوله أعلم، بل نع

  .)10/114سير أعلام النبلاء  "(ثبتت بنصوص متوافرة.. 
والآية كما تقدم في سياق الأخبار  والراجح عدم حصول الرؤية البصرية لله تعالى في المعراج وهذا كله من الخلاف السائغ

 عن رؤية النبي صلى الله عليه وسلم لجبريل في الارض وليس في السماء والله تعالى اعلم.



 
 })12(أفتما رونه على ما يرى{قوله تعالى: 

بغير ألف، بمعنى: بفتح التاء › أفَـتَمْرُونهَ› :الأولى :على قراءتين ﴿أفَـتُمارُونهَُ﴾ :اختلفت القرأة في قراءة قوله تعالى
 بضم التاء وبألف، بمعنى: أفتُجادلونه.  ﴿أفَـتُمارونهَ﴾ :الثانية .أفتَجْحدونه

 رأى صلى الله عليه وسلم معروفتان صحيحَتا المعنى، وذلك أن المشركين قد جحدوا أن يكون رسول الله أ�ما قراءتان» :ابنُ جرير ورجَّح
 فمصيبٌ  القارئ قرأ فبأيَّتِهما ذلك، في وجادلوه به أُسري ليلة الله أراه ما

جدالهم جدال  القوم جمعوا بين الجدال والدفع والإنكار، فكان» :إلى أن القراءة الثانية أولى، فقال ابنُ القيم وذهب .«
يدل على المكابرة،  جحود ودفع، لا جدال استرشاد وتبينّ للحق، وإثبات الألف يدل على المجادلة، والإتيان بـ﴿على﴾

 .«تظمة للمعنيين جميعًا؛ فهي أولىمن فكانت قراءة الألف
" المماراة هي المجادلة ومن ذلك: ((من طلب العلم ليماري به العلماء)) ليماري يعني: يجادل به، هذا على خطر عظيم، و

والمجادلة في الغالب إنما تكون ممن يريد التثبت أو من جاحد، يريد أن يغلب من جاء بهذا  ....جاء الوعيد في حقه،
 بالحجة.المجحود 

صلى الله عليه -) سورة النجم] "خطاب للمشركين المنكرين رؤية النبي 12"تجادلونه وتغلبونه" {عَلَى مَا يَـرَى} [(
لجبريل، أنكروا الإسراء وقالوا: إلى بيت المقدس يحتاج إلى شهر ورجوع يحتاج إلى شهر، هذا مجرد مشي على  -وسلم

فيهم ما أنزل، وصدقه أبو بكر، وبذلك سمي  -جل وعلا-ذلك، فأنزل الله  الأرض فكيف بالعروج إلى السماء؟ فأنكروا
 (التعليق على الجلالين لعبد الكريم الخضير)الصديق.

وقال  –{ بما كانوا فيه يمترون }  -والامتراء والمماراة المحاجة فيما فيه مرية ، قال تعالى : { قول الحق الذي فيه يمترون } 
 (المفردات في غريب القران){ فلا تمار فيهم إلا مراء ظاهرا } -على ما يرى }  { أفتمارونهابن عثيمين 

الاستفهام هنا للإنكار والتعجب، ومعنى تمارونه أي: تجادلونه بقصد الغلبة، لهذا عداها بعلى دون(في)، فلم يقل:  "
غالبة، أي أفتجادلونه تريدون أن (أفتمارونه في ما يرى) بل قال {على ما يرى }، إشارة إلى أن الفعل ضمن معنى الم

تغلبوه على ما يرى، أي: على شيء رآه، ولكنه عبر عن الماضي بالمضارع إشارة إلى استحضار هذا الشيء، وأنه عليه 
الصلاة والسلام حين أخبر به كأنما يراه الآن، لأن الإنسان إذا حدث عن ماضي فربما يقول قائل: لعله نسي فأخطأ، 

ضارع صار كأنه يتحدث عن شيء هو يشاهده، فالمعنى على ما رأى من قبل، ولكن عبر عمّا رأى من ولكن إذا عبر بالم
يكون  قبل بالمضارع لحكمة بالغة، والحكمة البالغة، حيث تكون تعبيرات القرآن الكريم إذا عبر بخلاف ما يتوقع فلابد أن

 " هناك حكمة تظهر للمتأمل
 



 .قاَلَ رأََى جِبرْيِلَ  { وَلَقَدْ رآَهُ نَـزْلَةً أُخْرَى } عَنْ أَبيِ هُرَيْـرَةَ روى مسلم  })13(رَىوَلَقَدْ رآَهُ نزلَةً أُخْ {وقوله 
 نَـزْلَةً فَـعْلَةً مِنَ النـُّزُولِ فَـهُوَ مَصْدَرٌ دَالٌّ عَلَى الْمَرَّةِ و 

أي رأى محمدٌ جبريلَ {نزلةً أخرى }، أي: مرة  ..{نَـزْلَةً} مصدر في موضع الحال كأنه قال: ولقد رآه �زلا نزلة أخرىفـ 
أخرى حين نزل، والمرة الأولى رأى الرسولُ عليه الصلاة والسلام جبريلَ وهو في غار حراء، رآه على خلقته التي كان 
عليها، رآه وله ستمائة جناح قد سد الأفق، كل الأفق الذي حول الرسول عليه الصلاة والسلام في حراء انسد من 

ة هذا الملك الكريم،وهذا يدل على عظمته، ولهذا وصفه الله أنه ذو قوة عند ذي العرش مكين، وبأنه ذو مرة أي أجنح
هيئة حسنة كما سبق في هذه السورة، والمرة الثانية: في السماء فوق السماء، فتارة رآه من تحت السماء من فوق الأرض، 

 ةً أخرى } أي مرة أخرى {عند سدرة المنتهى }، وتارة من فوق السماء، ولهذا قال: {ولقد رءاه نزل
تـَهَى فإَِذَا نبَِقُهَا كَأنََّهُ قِلاَلُ هَجَرَ وَوَرقَُـهَا  روى البخاري عن مالك بن صعصعة في حديث المعراج "و  وَرفُِعَتْ ليِ سِدْرةَُ الْمُنـْ

 "كَأنََّهُ آذَانُ الْفُيُولِ 
تـَهَى وَغَشِيـَهَا ألَْوَانٌ لاَ أَدْرِي مَا هِيَ ثمَُّ انْطلََقَ بيِ  وفي حديث ابي ذر عنده " تـَهَى بيِ إِلىَ سِدْرةَِ الْمُنـْ  "حَتىَّ انْـ

تـَهَى وَهِيَ فيِ السَّ : عَنْ عَبْدِ اللهَِّ قاَلَ وعن مسلم  تُهِيَ بِهِ إِلىَ سِدْرةَِ الْمُنـْ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ انْـ مَاءِ لَمَّا أُسْرِيَ بِرَسُولِ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ
تَهِي مَا يُـهْبَطُ بِهِ  هَا يَـنـْ هَا وَإِليَـْ يـُقْبَضُ مِنـْ تَهِي مَا يُـعْرَجُ بِهِ مِنْ الأَْرْضِ فَـ هَا يَـنـْ هَا قاَلَ السَّادِسَةِ إِليَـْ يـُقْبَضُ مِنـْ  مِنْ فَـوْقِهَا فَـ

دْرةََ مَا يَـغْشَى }  .قاَلَ فَـرَاشٌ مِنْ ذَهَبٍ  { إِذْ يَـغْشَى السِّ
سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم وذكر سدرة المنتهى فقال يسير  بكر رضي الله عنهما قالت : وعن أسماء بنت أبي

 الراكب في ظل الفنن منها مائة سنة أو يستظل بها مائة راكب شك يحيى فيها فراش الذهب كأن ثمارها القلال .
 (رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح غريب)

عزاه  .(ئل عن سِدرة المنتهى. قال: إليها ينتهي عِلْمُ كلِّ عالم، وما وراءها لا يعلمه إلا اللهعبد الله بن عباس، أنهّ سُ  عن
 )..السيوطي إلى عبد بن حميد، وابن أبي حاتم

 فهو من باب اضافة الشيء الى مكانه.
أن  قِ إليها، كما قال كعب، وجائزٌ وجائزٌ أن يكون قيل لها: سدرة المنتهى؛ لانتهاء عِلْمِ كلِّ عالمٍ من الخلَْ "  ابنُ جرير قال

يكون قيل لها ذلك لانتهاء ما يصعد من تحتها وينزل من فوقها إليها، كما رُوي عن عبد الله، وجائزٌ أن يكون قيل ذلك  
 خبر ولا ذلك، لجميع ذلك لها قيل يكون أن وجائزٌ  إليها، صلى الله عليه وسلمكذلك لانتهاء كلِّ مَن خلا من الناس على سُنَّة رسول الله 

 وهو ،-ثناؤه جلَّ - ربُّنا قال الذي القول من أصحُّ  فيه قول فلا بعض، دون ذلك لبعض لها ذلك قيل بأنه العذر يقطع
 .«المنتهى سدرة أ�ا

 



 }  )15({عِندَهَا جَنَّةُ الْمَأْوَىقوله تعالى 
و﴿جَنَّةُ﴾ بالتاء قراءة  .السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم ﴿جَنَّةُ المأَْوى﴾عزاه :أنه قرأ علي بن أبي طالب عن

 .العشرة
عزاه السيوطي إلى } أي بالهاء. ﴿عِندَها جَنَّةُ المأَْوى﴾، وعاب على مَن قرأ: (جَنَّهُ المأَْوى :عبد الله بن عباس، أنه قرأ نوع

 .عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر
ه السيوطي إلى عبد بن اعز  ﴿جَنَّةُ المأَْوى﴾ :قال: مَن قرأ: (جَنَّهُ المأَْوى) فأجنَّه الله، إنما هي عبد الله بن الزبير، عنو 

 .صور في سننه خرجه سعيد بن من .حميد
خرجه سعيد بن  .إنّ بعض الناس يقرأ: (عِندَها جَنَّهُ المأَْوى). فقال: أجَنَّه اللهُ  :عن حُصين، قال: قيل لسعد بن مالكو 

 .في سننه منصور
 .عزاه السيوطي إلى ابن المنذر، وابن أبي حاتم .﴿جَنَّةُ المأَْوى﴾، قال: جنة المبَِيت :أنهّ قرأ علي بن أبي طالب عن
 .٣/٩٧أخرجه الفراء في معاني القرآن  .أ�ا قالت: جَنَّةٌ من الجنان -من طريق ابن أبي مُلَيْكَة- عائشة عن
خرجه  .﴿عِنْدَها جَنَّةُ المأَْوى﴾، قال: هي عن يمين العرش، وهي منزل الشهداء -عطيةمن طريق - عبد الله بن عباس عن

 .. وعزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم٢٢/٤٠ابن جرير 
﴿فَـلَهُمْ جَنّاتُ المأَْوى نُـزُلاً بمِا   :قال: هو كقوله ﴿عِنْدَها جَنَّةُ المأَْوى﴾ -من طريق أبي العالية- عبد الله بن عباس عن

 .٢٢/٤٠أخرجه ابن جرير  .[١٩السجدة:] كانوُا يَـعْمَلُونَ﴾
 اخرجه ابن جرير. عن قتادة، في قوله (عِنْدَهَا جَنَّةُ الْمَأْوَى) قال: منازل الشهداء.و 

 وقول قتادة. سوى قول ابن عباس من طريق عطية، وأبي العالية، ﴿عِنْدَها جَنَّةُ المأَْوى﴾ :في معنى : ابنُ جرير لم يذكر
وقوله تعالى: عِنْدَها جَنَّةُ الْمَأْوى قال الجمهور: أراد أن يعظم مكان السدرة ويشرفه بأن جَنَّةُ الْمَأْوى قال ابن عطية "و 

 عندها. 
 قال الحسن: وهي الجنة التي وعد بها العالم المؤمن.

وقال قتادة وابن عباس بخلاف هي جنة �وي إليها أرواح الشهداء والمؤمنين، وليست بالجنة التي وعد بها المؤمنون جنة  
  "النعيم، وهذا يحتاج إلى سند وما أراه يصح عن ابن عباس.

ُ الْمُؤْمِنِينَ.  وقال ابو حيان "  قاَلَ الحَْسَنُ:هِيَ الجْنََّةُ الَّتيِ وَعَدَهَا اللهَّ
هَا أَرْوَاحُ الشُّهَدَاءِ، وَليَْسَتْ بِالَّ  تَادَةُ: هِيَ جَنَّةٌ تَأْوِي إِليَـْ  تيِ وُعِدَ الْمُتـَّقُونَ جَنَّةَ النَّعِيمِ. وَقاَلَ ابْنِ عَبَّاسٍ: بخِِلاَفٍ عَنْهُ وَقَـ

 وَقِيلَ: جَنَّةُ: مَأْوَى الْمَلاَئِكَةِ.



رْدَاءِ وَأَ  تَادَةُ: جَنَّهُ، بِهاَءِ الضَّمِيرِ، وَجَنَّ وَقَـرَأَ عَلِيٌّ وَأبَوُ الدَّ رَةَ وَابْنُ الزُّبَيرِْ وَأنََسٌ وَزِرٌّ وَمحَُمَّدُ بْنُ كَعْبٍ وَقَـ فِعْلٌ مَاضٍ،  بوُ هُرَيْـ
يلُ صُنْعِ   هِ. وَالهْاَءُ ضَمِيرُ النبي صلى الله عليه وَسَلَّمَ، أَيْ عِنْدَهَا سَترَهَُ إِيوَاءُ اللهَِّ تَـعَالىَ وَجمَِ

ةٌ مَعَهَا هَذِهِ الْقِرَاءَةَ وَقاَلُوا: أَجَنَّ وَقِيلَ: الْمَعْنىَ ضَمَّهُ الْمَبِيتُ وَاللَّيْلُ. وَقِيلَ: جَنَّهُ بِظِلاَلِهِ وَدَخَلَ فِيهِ. وَرَدَّتْ عَائِشَةُ وَصَحَابَ 
ُ مَنْ قَـرَأَهَا وَإِذَا كَانَتْ قِرَاءَةً قَـرَأَهَا أَكَابِرُ مِنْ أَ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَـلَيْسَ لأَِحَدٍ رَدَّهَا. اللهَّ  صْحَابِ رَسُولِ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ

هَا أَجَازَتْهاَ. وَقِرَاءَةُ الجْمُْهُورِ: جَنَّةُ الْمَأْوى، كَقَوْلِهِ فيِ  ُ تعالى عَنـْ وى  آيةٍَ أُخْرَى: فَـلَهُمْ جَنَّاتُ الْمَأْ وَقِيلَ: إِنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهَّ
 "نُـزُلاً 

من أسماء الجنة،   والصحيح: أنه اسم» :اسم مِن أسماء الجنة، فقال ﴿المأوى﴾ أن -مستندًا إلى النظائر-ابنُ القيم ورجَّح 
 ..]٤١-٤٠النازعات:[  لمأَْوى﴾اكما قال تعالى: ﴿وأَمّا مَن خافَ مَقامَ ربَِّهِ وَ�ى النـَّفْسَ عَنِ الهوَى * فإَنَّ الجنََّةَ هِيَ 

 .قال: الجنة في السماء السابعة العليا، والنار في الأرض السابعة السفلى -من طريق أبي الزعراء- عبد الله بن مسعود عن
 .أخرجه أبو الشيخ
: عند هذه السدرة جنة المأوى، إذاً الجنة فوق السماء السابعة، لأنه إذا كانت السدرة فوق السماء قال ابن عثيمين "

جعلنا  -عندها لزم أن تكون الجنة فوق السماء السابعة، وهو كذلك، وأعلاها وأوسطها الفردوس،  السابعة وكانت الجنة
فوقها عرش الرحمن جل وعلا، ولهذا قال تعالى: {كلا إن كتاب الأبَرار لفي عليين } وعليين مبالغة من  -الله من أهلها 

جمعوا بين الإيمان والعمل الصالح، �وون إليها ويخلدون العلو، يعني في أعلى الشيء، {المأوى } يعني المصير، مأوى من 
على أن غاية الخلائق الجن والإنس إما إلى الجنة  فيها، وأما النار فهي مأوى الكافرين والعياذ بالله، وفي هذا دليل واضح
 ..وإما إلى النار، ولا ثالث لهما، فالجن والإنس إما في النار وإما في الجنة

ويستفاد من قوله {المأوى } أن القبور ليست هي المأوى والمثوى، لأن القبور ممر ومعبر، إذ إن وراء القبور بعث، ويذكر 
أن بعض الأعراب في البادية سمع قارئاً يقرأ قول الله تعالى: {ألهاكم التكاثر حتى زرتم المقابر} فقال الأعرابي بفطرته 

، لأن الزائر يزور ويمشي، والقبور يمكث الناس فيها ما شاء الله أن »وإن وراء ذلك شيئاً  والله ما الزائر بمقيم،«وعربيته: 
يمكثوا، ثم يخرجون منها، قال الله تعالى: {ومن ورآئهم برزخ إلى يوم يبعثون } فالناس لابد أن يبعثوا، والعبارة التي نسمعها 

 "  إلى المقبرة عبارة غير صحيحة، لأن القبور ليست المثوى الأخيرأو نقرأها أحيا�ً أن الرجل حملوه إلى مثواه الأخير، يعني
 

دْرةََ مَا يَـغْشَىقوله تعالى   } أي: يغشاها من أمر الله، شيء عظيم لا يعلم وصفه إلا الله عز وجل.)16({إِذْ يَـغْشَى السِّ
المنتهى، فإذا ورقها كآذان الفِيَلة، وإذا ركبتُ البراق، ثم ذهب بي إلى سِدرة :" قال صلى الله عليه وسلمعن أنس بن مالك، أنّ رسول الله 

 .«فلما غَشِيها من أمر الله ما غَشِيها تغيرّت، فما أحد يستطيع أن يصفها من حُسنها» :قال .«ثمرها كالقِلال
 رواه مسلم. «فأوحى الله إليّ ما أوحى: »قال



قُها مثل الجِ » :صلى الله عليه وسلمقال: قال رسول الله  وعنه  درة، فإذا نبـْ رار، وإذا ورقها مثل آذان الفِيَلة، فلما غَشِيها انتهيتُ إلى السِّ
 رواه احمد وابن جرير وسنده حسن. «مِن أمر الله ما غَشِيها تحوّلتْ �قوتًا وزمُُرّدًا، ونحو ذلك

دْرةََ ما يَـغْشى﴾ :الحسن البصري قال  .تفسير الثعلبي.غَشِيها نورُ ربّ العزّة فاستنارت ﴿إذْ يَـغْشى السِّ
ُ تَـعَالىَ. إِبْهاَمِ الْمَوْصُولِ وَصِلَتِهِ تَـعْظِيمٌ وَتَكْثِيرٌ لِلْغَاشِي الَّذِي يَـغْشَاهُ، إِذْ ذَاكَ أَشْيَاءُ لاَ يَـعْلَمُ وَصْفَ حيان "قال ابو و  هَا إِلاَّ اللهَّ

فَاتِ الَّتيِ وَقِيلَ: يَـغْشَاهَا الجْمَُّ الْغَفِيرُ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ، يَـعْبُدُونَ اللهََّ عِنْدَهَا. وَقِ   يلَ: مَا يَـغْشَى مِنْ قُدْرةَِ اللهَِّ تَـعَالىَ، وَأنَْـوَاعُ الصِّ
رَاهِيمُ: ذَلِكَ جَرَادٌ مِنْ ذَهَبٍ كَانَ   يَـغْشَاهَا. وَقاَلَ مجَُاهِدٌ: ذَلِكَ يخَْترَِعُهَا لهَاَ. وَقاَلَ ابْنُ مَسْعُودٍ وَأنََسٌ وَمَسْرُوقٌ وَمجَُاهِدٌ وَإِبْـ

 "أَغْصَاِ�اَ دُرًّا وََ�قُوتًا.تَـبَدُّلُ 
 
 ) }18) لَقَدْ رأََى مِنْ آَ�تِ ربَِّهِ الْكُبرْىَ (17قوله تعالى: {مَا زاَغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى ( 

يقول تعالى ذكره: ما مال بصر محمد يَـعْدِل يمينا وشمالا عما رأى، أي ولا جاوز ما أمر به قطعا، يقول: فارتفع عن الحدّ 
 دّ له.الذي حُ 

﴿وما  قال: ما ذهب يمينًا ولا شمالاً، ﴿ما زاغَ البَصَرُ﴾ :في قوله -من طريق مُسلِم البَطِين- عبد الله بن عباس عن
 . اخرجه ابن جرير.قال: ما جاوز ما أمُر به طَغى﴾

يلَ في صورة ﴿ما زاغَ البَصَرُ وما طَغى﴾، قال: رأى جبر  -من طريق موسى بن عُبيدة- محمد بن كعب القُرَظيّ  عن
 .اخرجه ابن جرير.الملََك

وهذا من الأدب أن الإنسان إذا دعي إلى مكان لا يلتفت يمنياً ولا شمالاً، لا ينظر في باب ولا ينظر في �فذة ولا ينظر "
 في شيء مما لا يعنيه؛ لأن بعض الناس إذا دخل مجلس لا سيما إذا كان من المجالس التي فيها شيء من مظاهر الدنيا من

الزخارف وغيرها تجده لا يكف بصره يمنياً وشمالاً، وإن كان بعد أمره أشد تجد بصره يزيغ يميناً وشمالاً في النوافذ وفي 
الأبواب عله أن يلمح شيئاً، لا شك أن هذا مخل بالأدب، وإن كان القصد سيء بعد كان الأمر أشد، فعلى الإنسان أن 

 الكريم الخضير )"(التعليق على الجلالين لعبد يحفظ بصره
 

 قال جماعة من أهل التأويل )} 18(لَقَدْ رأَى مِنْ آ�تِ ربَِّهِ الْكُبرْى  { وقوله تعالى:
معناه: رأى الكبرى من آ�ت ربه، والمعنى مِنْ آ�تِ ربَِّهِ التي يمكن أن يراها البشر، ف الْكُبرْى على هذا  -1

 مفعول ب رأَى. 



بعضا مِنْ آ�تِ ربَِّهِ الْكُبرْى، ف الْكُبرْى على هذا وصف للآ�ت، والجمع مما وقال آخرون المعنى: لَقَدْ رأَى  -2
.واختار الثاني ابن جرير وهو الاحسن (ابن عطية)لا يعقل في المؤنث يوصف أبدا على حد وصف الواحدة.

 في تفسير الآية فالنبي صلى الله عليه وسلم رأى من آ�ت الله الكبار ما رأى.
وسلم رأى الله  ربه الكبرى ولو انه صلى الله عليه آ�تنفى رؤية الله تعالى فان الله تعالى اخبر انه رأى من  وبها استدل من

 على النبي صلى الله عليه وسلم. ياق الثناءنا فالآ�ت في سبذلك رب لأخبرتعالى 
رأى " ; إذ إن ما رآه ليس وهذا هو الصحيح، أن الكبرى صفة ل " آ�ت "، وليست مفعولا ل " قال ابن عثيمين ""

 "أكبر آ�ت الله.
تـَهَى، وَجَنَّةِ الْمَ  دْرةََ مِنِ وَجمُْلَةُ لَقَدْ رأَى مِنْ آ�تِ ربَِّهِ الْكُبرْى تَذْييِلٌ، أَيْ رأََى آَ�تٍ غَيرَْ سِدْرةَِ الْمُنـْ أْوَى، وَمَا غَشِيَ السِّ

 الْكُبرْىَ. الْبـَهْجَةِ وَالجَْلاَلِ، رأََى مِنْ آَ�تِ اللهَِّ 
 (التحرير والتنوير).وَالآَْ�تُ: دَلاَئِلُ عَظَمَةِ اللهَِّ تَـعَالىَ الَّتيِ تُزيِدُ الرَّسُولَ ارْتفَِاعًا.

ما لم يكن يره من  ىهذا المعراج من آ�ت الله الكبر  والحاصل أن الرسول صلى الله عليه وسلم رأى فيقال ابن عثيمين "
ليه أحد من البشر، ونحن لو رأينا سرادقاً عظيماً لملك من الملوك لانبهر� وتعجبنا، وجعلنا قبل، وما لا يستطيع الصبر ع

نلتفت يميناً وشمالاً، لكن الرسول عليه الصلاة والسلام لم يتغير عقله ولا اتزانه، بل كان على أكمل ما يكون الاتزان، 
أسري به من ذلك المكان إلى بيت  -الحجر من الكعبة و  -من المسجد الحرام من الحجر عند الكعبة  وإلا فقد أسري به

المقدس مسيرة شهرين، في لحظة لأنه ركب البراق، والبراق دابة عظيمة قوية سريعة، خطوته مد بصره، وسريع جداً وصل 
كة تسأل إلى هناك وصلى بالأنبياء، ثم عُرج به إلى السماء، والسماء بعيدة جداً، ثم من سماء إلى سماء وتتلقاه الملائ

جبريل: من معك؟ فيقول: محمد، فيسألونه هل أرسله إلى الناس؟ فيقول: نعم، ثم يسلم على بعض من في السموات من 
أنبياء، ثم تفرض عليه الصلاة ويتردد بين الله عز وجل وموسى كل هذا وهو ثابت الجأش عليه الصلاة والسلام، وهذا 

د، ولهذا لما جاء وحدث الناس من الغد أنكرته قريش، لأ�ا تنكر ما لا شيء حقيقي هو بنفسه عليه الصلاة والسلام صع
يمكن في عقلها، وإنكار ما لا يمكن في العقل ليس خاصًّا بكفار قريش حتى فيمن ينتسب إلى هذه الأمة أنكروا من 

: ولو كان مناماً لم تنكره صفات الله ما أثبته الله لنفسه، لأنه على زعمهم لا يمكن في العقل، فقريش أنكرت هذا المعراج
قريش، لأن المنامات يكون فيها مثل هذا، لكنه أمر حسي حقيقي أسري بالرسول عليه الصلاة والسلام بجسده وعُرج به 

في ليلة واحدة، وحصلت كل هذه الأمور ثم عاد إلى الأرض وصلى الفجر في مكة عليه الصلاة والسلام.{لقد رأى من 
منها الكبير ومنها ما دون ذلك، ولا نقول: منها  -عز وجل  -هذا إشارة إلى أن آ�ت الله  ءا�ت ربه الكبرى }، وفي

الصغير. لأن الكبرى اسم تفضيل. وغلط من قال من المفسرين المتأخرين: إن الكبرى اسم فاعل، بل هي اسم تفضيل، 



لا شك أنه من الآ�ت الكبرى إما كبيرة، وإما كبرى عظمى، فالمعراج الذي حصل  -عز وجل  -لأن آ�ت الله 
 ."العظيمة.

 
تُمُ اللاَّتَ وَالْعُزَّى (قوله تعالى {   })20) وَمَناةَ الثَّالثَِةَ الأُْخْرى (19أَفَـرَأيَْـ

قراءة متواترة،  وهي .عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، والفاكهي. مُشدّدة› اللاّتَّ ‹كان يقرأ:  مجاهد بن جبر عن..1
 .٥٢٢، والإتحاف ص٢/٣٧٩﴿اللاّتَ﴾ بالتخفيف. انظر: النشر  :وقرأ بقية العشرةقرأ بها رويس، 

 على قراءتين ﴿اللاّتَ﴾ :في قراءة قوله تعالى القراءةختلفت ا
  .«الله» بتخفيف التاء، وهو تأنيث للفظ الجلالة ﴿اللاّتَ﴾ :الأولى :

للحاج، فلما مات وه، وقالوا: كان رجلاً يَـلُتُّ السّويق بتشديد التاء، على أنه صفة للوثن الذي عبد› اللاّتَّ › :الثانية
 عكفوا على قبره فعبدوه. 

تَ} [النجم:  " ابنُ جرير ورجَّح  "بتَِخْفِيفِ التَّاءِ  ] فَـقَرَأتَْهُ عَامَّةُ قُـرَّاءِ الأَْمْصَارِ 19وَاخْتـَلَفَتِ الْقُرَّاءُ فيِ قِرَاءَةِ قَـوْلِهِ: {اللاَّ
يلَ لِلذَّكَرِ عَبَّاسٌ، وَهِيَ مِنَ اللهَِّ أُلحِْقَتْ فِيهِ التَّاءُ فأَنُثَِّتْ، كَمَا قِيلَ عَمْرٌو لِلذَّكَرٍ، وَلِلأْنُْـثَى عَمْرَةُ؛ وكََمَا قِ  " فقال المعنى واما

تَ، ثمَُّ قِيلَ لِلأْنُْـثَى عَبَّاسَةُ، فَكَذَلِكَ سمََّى الْمُشْركُِونَ أَوْثَاَ�مُْ بأَِسمْاَءِ اللهَِّ تَـعَ  الىَ ذِكْرُهُ، وَتَـقَدَّسَتْ أَسمْاَؤُهُ، فَـقَالُوا مِنَ اللهَِّ اللاَّ
ُ عَمَّا يَـقُولُونَ وَافْترََوْا، فَـقَالَ  ، تَـعَالىَ اللهَّ نَُّ بَـنَاتُ اللهَِّ تُمْ أيَُّـهَا الزَّاعِ وَمِنَ الْعَزيِزِ الْعُزَّى؛ وَزَعَمُوا أَ�َّ مُونَ أَنَّ جَلَّ ثَـنَاؤُهُ لهَمُْ: أَفَـرَأيَْـ

تَ وَالْعُزَّى وَمَنَاةَ الثَّالثَِةَ بَـنَاتُ اللهَِّ {ألََكُمُ الذكِّْرُ} [النجم:  ] يَـقُولُ: أَتخَتَْارُونَ لأِنَْـفُسِكُمُ الذَّكَرَ مِنَ الأَْوْلاَدِ، 21اللاَّ
 " َ�اَ لأِنَْـفُسِكُمْ، وَلَكِنَّكُمْ تَـقْتـُلُوَ�اَ كَرَاهَةً مِنْكُمْ لهَنَُّ وَتَكْرَهُونَ لهَاَ الأْنُْـثَى، وَتجَْعَلُونَ لَهُ الأْنُْـثَى الَّتيِ لاَ تَـرْضَوْ 

 اختار هذه القراءة وان الاسم مشتق من اسم الله وترك الثانية . فكأنه
السّويق على حجر،  ولا منافاة بين القولين والقراءتين، فإنه كان رجل يَـلُتُّ » :ى القراءتين بقولهعل  علَّقف ابنُ تيمية واما

وعكفوا على قبره، وسمّوه بهذا الاسم، وخففوه، وقصدوا أن يقولوا: هو الإله، كما كانوا يسمّون الأصنام آلهة، فاجتمع في 
 .«الاسم هذا وهذا

 .أخرجه الطبراني .: أنّ اللاّت كانت بالطائف-من طريق مِقْسَم- عبد الله بن عباس عن
الحاج. ولفظ عبد  قال: كان اللاّت رجلاً يَـلُتّ سَويِقَ  -أبي الأشهب، عن أبي الجوَْزاء من طريق- عبد الله بن عباس عن

 .بن حميد: يَـلُتّ السّويق يسقيه الحاج
 .السَّوِيق: ما يتُخذ من الحنطة والشعير، ولَتَّ السَّوِيق: بَـلَّه. لسان العرب



من رِسْلِها،  رة بالطائف، وكان له غنم، فكان يَسْلومجاهد بن جبر، قال: كانت اللاّت رجلاً في الجاهلية على صخ عن
 .)1(فيجعل منه حَيْسًا، ويطعم من يمرُّ من الناس، فلما مات عبدوه، وقالوا: هو اللاّت و�خذ من زبيب الطائف والأَقِط

 .عزاه السيوطي إلى سعيد بن منصور، والفاكهي
 لسمن. النهاية أي: �خذ سَلاها، وهو اويسلو 

 .الرِّسْل: اللبن. النهاية و  
 سْتَحْجِر يطُبخ به. النهاية الأَقِط: هو لبن مجَُفّف �بس مُ و 
قِيق، أو الفَتِيتُ. النهايةو   .الحيَْس: هو الطعام المتَُّخَذ من التمر والأقِط والسَّمْن، وقد يجُْعل عِوَض الأقِط الدَّ

                                      
اللهم لا تجعل قبري وثنًا يعبد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا «قال:  -صلى الله عليه وسلم  -روى مالك في الموطأ: أن رسول الله  - 1

 »مساجدقبور أنبيائهم 
والغلو في قبور الصالحين هو: الز�دة في تعظيمها، لأن ذلك يؤدي إلى الشرك، لأن المشروع قال الشيخ صالح الفوزان في اعانة المستفيد  "

م، احترامها، وعدم إهانتها، وصيانتها عن الأذى، وز�رتها للسلام على الأموات، والدعاء له -وقبور المسلمين عموماً  -في قبور الصالحين
 والاعتبار بأحوالهم، هذا هو المشروع، أما الغلو فهو قصدها للتبركّ، أو الدعاء عندها، أو الصلاة عندها رجاء الإجابة، هذا هو الغلو،

 لأن هذا لم يشرعه الله ولا رسوله، ولأنه وسيلة إلى الشرك.
 "يصيرّها" أي: يجعلها في المستقبل، وعلى امتداد الزمان.

لأوثان: جمع وثن، والوثن ما عُبد من دون الله من قبر، أو شجر، أو حجر، أو بقاع، أو غير ذلك، أما الصنم فهو: ما عُبد "أوثا�ً تعبد" ا
تُمْ لهَاَ مَاثيِلُ الَّتيِ من دون الله وهو على صورة إنسان أو حيوان، كما كان قوم إبراهيم يعبدون التماثيل: {إِذْ قَالَ لأِبَيِهِ وَقـَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّ  أنَْـ

)} ، والتماثيل جمع تمثال، وهو: ما كان على صورة إنسان، أو حيوان هذا هو الفرق بين الوثن والصنم، وقد يراد بالصنم 52عَاكِفُونَ(
 الوثن، والعكس.

دخل فيه الصنم، أما إذا والشارع رحمه الله يقول: إذا ذكر أحدهما شمل الآخر، إذا ذكر الصنم فقط دخل فيه الوثن، وإذا ذكُر الوثن فقط 
الحجر، والقبور ذكُرا جميعاً افترقا في المعنى، فصار الصنم: ما كان على شكل تمثال، وأما الوثن فيراد به: ما عبد من دون الله من الشجر، و 

 "لّ.ولم يكن على صورة تمثال، فبينهما عموم وخصوص مطلق، يجمعها أ�ا تعُبد من دون الله عزّ وج والصور وغير ذلك،
من أوسع أودية الباطل الغلو في الأفاضل ومن أمضى أسلحته أن يرمي الغالي كل من يحاول رده إلى الحق قال العلامة المعلمي اليماني "

ببغض أولئك الأفاضل ومعاداتهم ، يرى بعض أهل العلم أن النصارى أول ما غلوا في عيسى عليه السلام كان الغلاة يرمون كل من أنكر 
نه يبغض عيسى ويحقره ونحو ذلك فكان هذا من أعظم ما ساعد على أن انتشار الغلو لأن بقا� أهل الحق كانوا يرون أ�م إذا عليهم بأ

أنكروا على الغلاة نسبوا إلى ما هم أشد الناس كراهية له من بغض عيسى وتحقيره ، ومقتهم الجمهور ، وأوذوا فثبطهم هذا عن الإنكار ، 
 ).التنكيل بما في تأنيب الكوثري من الأباطيل".(وخلا الجو للشيطان 

 



تُمُ اللاّتَ والعُزّى ومَناةَ﴾، قال: آلهة كانوا يعبدو�ا، فكان ﴿أفَـرَأيَ ـْ :في قوله -من طريق معمر- قتادة بن دعامة عن
أخرجه عبد الرزاق  .اللاّت لأهل الطائف، وكانت العُزّى لقريش بسُقام؛ شِعْبٌ ببطن نخلة، وكانت مَناة للأنصار بقُدَيْد

 .. وعزاه السيوطي إلى عَبد بن حمُيَد، وابن المنذر٢/٢٥٣
تُمُ اللاّتَ والعُزّى﴾ :مقاتل بن سليمان قال رَأيَْـ وإنما سمُيت اللاّت والعُزّى لأ�م أرادوا أن يُسمّوا الله، فمنعهم الله  ﴿أفَـ

 .٤/١٦١تفسير مقاتل بن سليمان  .فصارت اللات، وأرادوا أن يُسمّوا: العزيز، فمنعهم، فصارت: العُزّى
اَذِهِمْ لهَاَ الْبـُيُوتَ مُضَاهَاةً لِلْكَعْبَةِ يَـقُولُ تَـعَالىَ مُقَرّعِا لِلْمُشْركِِينَ فيِ  قال ابن كثير "  عِبَادَتِهِمُ الأَْصْنَامَ وَالأْنَْدَادَ وَالأَْوْثَانَ، وَاتخِّ

تُ"  صَخْرَةً بَـيْضَاءَ نِ، عَلَيْهِ [الصَّلاَةُ وُ الَّتيِ بَـنَاهَا خَلِيلُ الرَّحمَْ  تُمُ اللاتَ} ؟ وكََانَتِ "اللاَّ هَا السَّلاَمُ: {أَفَـرَأيَْـ قُوشَةً، وَعَلَيـْ  مَنـْ
عَهَا، يَـفْتَخِرُونَ بِهاَ عَلَى مَنْ بَـيْتٌ بِالطَّائِفِ لَهُ أَسْتَارٌ وسَدَنة، وَحَوْلَهُ فِنَاءٌ مُعَظَّمٌ عِنْدَ أَهْلِ الطَّائِفِ، وَهُمْ ثقَِيفٌ وَمَنْ تَاب ـَ

 عَدَاهُمْ مِنْ أَحْيَاءِ الْعَرَبِ بَـعْدَ قُـرَيْشٌ.
ُ عَنْ قَـوْلهِِمْ  نَ اسْمِ اللهَِّ [تَـعَالىَ] ريِرٍ: وكََانوُا قَدِ اشْتـَقُّوا اسمَْهَا مِ قاَلَ ابْنُ جَ  تُ، يَـعْنُونَ مُؤَنَّـثَةً مِنْهُ، تَـعَالىَ اللهَّ ، فَـقَالُوا: اللاَّ

" بتَِشْدِيدِ التَّاءِ، وَفَسَّرُوهُ بِأنََّهُ كَانَ رجَُلاً عُلُوًّا كَبِيراً. وَحُكِيَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وَمجَُاهِدٍ، وَالرَّبيِعِ بْنِ أنس: أ�م قرؤوا  تَّ "اللاَّ
 يَـلُتُّ لِلْحَجِيجِ فيِ الجْاَهِلِيَّةِ السَّويِقَ، فَـلَمَّا مَاتَ عَكَفُوا عَلَى قَبرْهِِ فَـعَبَدُوهُ.

ثَـنَا مُسْلِمٌ  رَاهِيمَ -وَقاَلَ الْبُخَارِيُّ: حَدَّ ثَـنَا أَ -هُوَ ابْنُ إِبْـ ثَـنَا أبَوُ الجْوَْزاَءِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ  : {اللاتَ حَدَّ بوُ الأَْشْهَبِ، حَدَّ
تُّ رجَُلاً يَـلُتُّ السَّويق، سَويِقَ الحْاَجِّ  .  وَالْعُزَّى} قاَلَ: كَانَ اللاَّ

 قاَلَ ابْنُ جَريِرٍ: وكََذَا العُزَّى مِنَ الْعَزيِزِ.
هَا بنَِاءٌ وَأَ   سْتَارٌ بنَِخْلَةَ، وَهِيَ بَينَْ مَكَّةَ وَالطَّائِفِ، كَانَتْ قُـرَيْشٌ يعظمو�ا، كماوكََانَتْ شَجَرَةً عَلَيـْ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّ  ُ مَوْلاََ�، وَلاَ مَ قاَلَ أبَوُ سُفْيَانَ يَـوْمَ أُحُدٍ: لنََا الْعُزَّى وَلاَ عزَّى لَكُمْ فَـقَالَ رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ وْلىَ مَ: "قُولُوا: اللهَّ
 لَكُمْ"  .

رَةَ قاَلَ: قاَلَ رَسُ  ، عَنْ حمُيَد بْنِ عَبْدِ الرَّحمَْنِ، عَنْ أَبيِ هُرَيْـ ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وَرَوَى الْبُخَارِيُّ مِنْ حَدِيثِ الزُّهْرِيِّ ولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ
تِ وَالْعُزَّى، فَـلْيـَقُ  ُ. وَمَنْ قاَلَ لِصَاحِبِهِ: تَـعَالَ أقاَمرْك،"مَنْ حَلَفَ فَـقَالَ فيِ حَلِفِهِ: وَاللاَّ لْيـَتَصَدَّقْ"  لْ: لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهَّ  .فَـ

: وَهَذَا محَْمُولٌ عَلَى مَنْ سَبَقَ لِسَانهُُ فيِ  ذَلِكَ، كَمَا كَانَتْ ألَْسِنـَتـُهُمْ قَدِ اعْتَادَتْهُ فيِ زَمَنِ الجْاَهِ  أَخْبرَََ� لِيَّةِ، كَمَا قاَلَ النَّسَائِيُّ
ثَ  ثَـنَا يوُنُسُ، عَنْ أبَيِهِ، حَدَّ ثَـنَا مخَْلَد، حَدَّ نيِ مُصْعَبُ بْنِ سَعْدِ بْنِ أَبيِ وَقَّاصٍ، أَحمَْدُ بْنُ بَكَّار وَعَبْدُ الحْمَِيدِ بْنُ محَُمَّدٍ قاَلاَ حَدَّ

تِ وَالْعُزَّى، فَـقَالَ ليِ أَصْحَابيِ  ُ عَلَيْهِ سَلَّمَ، عَنْ أبَيِهِ قاَلَ: حَلَفْتُ بِاللاَّ : بئِْسَ مَا قُـلْتَ! قُـلْتَ هُجْرًا! فأَتََـيْتُ رَسُولَ صَلَّى اللهَّ
ُ وَحْدَهُ لاَ شَريِكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الحْمَْدُ، فُثْ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ. وَان ـْ فَذكََرْتُ ذَلِكَ لَهُ، فَـقَالَ: "قُلْ: لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهَّ

 عَنْ شمِاَلِكَ ثَلاَثًا، وتعوَّذ بِاللهَِّ مِنَ الشَّيْطاَنِ الرَّجِيمِ، ثمَُّ لاَ تَـعُدْ" .



ظِّمُوَ�اَ، وكََانَتْ خُزَاعَةُ وَالأَْوْسُ وَالخْزَْرجَُ فيِ جَاهِلِيَّتِهَا يُـعَ -عِنْدَ قُدَيد، بَينَْ مَكَّةَ وَالْمَدِينَةِ -وَأَمَّا "مَنَاةُ" فَكَانَتْ بالمشَُلَّل  
هَا لِلْحَجِّ إِلىَ الْكَعْبَةِ. وَرَوَى الْبُخَارِ  . وَقَدْ كَانَتْ بجَِزيِرَةِ الْعَرَبِ وَغَيرْهَِا طَوَاغِيتُ أُخَرُ تُـعَظِّمُهَا  يُّ عَنْ عَائِشَةَ نحَْوَهُ ويهُلّون مِنـْ
اَ أَشْهَرُ مِنْ غَيرْهَِا.الْعَرَبُ كَتـَعْظِيمِ الْكَعْبَةِ غَيرَْ هَذِهِ الثَّلاَثةَِ الَّتيِ  اَ أَفـْرَدَ هَذِهِ بِالذكِّْرِ لأَِ�َّ هَا فيِ كِتَابِهِ الْعَزيِزِ، وَإِنمَّ   نَصَّ عَلَيـْ

يرةَِ: وَقَدْ كَانَتِ الْعَرَبُ اتخََّذَتْ مَعَ الْكَعْبَةِ طَوَاغِيتَ، وَهِيَ بُـيُوتٌ تُـعَظِّ   تـَعْظِيمِ الْكَعْبَةِ، بِهاَ مُهَا كَ قاَلَ ابْنُ إِسْحَاقَ فيِ السِّ
هَا؛  ي لهَاَ كَمَا يُـهْدَىسَدَنةٌَ وَحُجَّابٌ، وَتُهْدِ  لِلْكَعْبَةِ، وَتَطُوفُ بِهاَ كطَوْفاَتِها بِهاَ، وَتَـنْحَرُ عِنْدَهَا، وَهِيَ تَـعْرِفُ فَضْلَ الْكَعْبَةِ عَلَيـْ

اَ بَـيْتُ إِبْـرَاهِ  اَ كَانَتْ قَدْ عَرَفَتْ أَ�َّ نَتْ يمَ، عَلَيْهِ السَّلاَمُ، وَمَسْجِدُهُ. فَكَانَتْ لِقُرَيْشٍ وَبَنيِ كِنَانةََ العُزَّى بنَِخْلَةَ، وكََالأَِ�َّ
بَانَ مِنْ سُلَيْ  سَدَنَـتـُهَا وَحُجَّابُهاَ   .مٍ حُلَفَاءَ بَنيِ هَاشِمٍ بَنيِ شَيـْ

ُ عَلَيْ  هَا رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ  هِ وَسَلَّمَ خَالِدَ بْنَ الْوَليِدِ فَـهَدَمَهَا، وَجَعَلَ يَـقُولُ:قُـلْتُ: بَـعَثَ إِلَيـْ
، كُفْرَانَك لاَ سُبْحَانَك ... إِنيِّ رأَيَْتُ اللهََّ قَدْ أهَانَك ...  َ� عُزَّ

ثَـنَا الْوَلِ  : أَخْبرَََ� عَلِيُّ بْنُ الْمُنْذِرِ، أَخْبرَََ� ابْنُ فُضَيْل، حَدَّ يدِ بْنِ جمُيَْع، عَنْ أَبيِ الطُّفَيْلِ قَالَ: لَمَّا فَـتَحَ رَسُولُ وَقاَلَ النَّسَائِيُّ
ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَكَّةَ بَـعَثَ خَالِدَ بْنَ الْوَليِدِ إِلىَ نخَْلَةَ، وكََانَتْ بِهاَ الْعُزَّى، فَ  أَتَاهَا خَالِدٌ وكََانَتْ عَلَى ثَلاَثِ سمَُرات، اللهَِّ صَلَّى اللهَّ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَـقَطَعَ ا هَا. ثمَُّ أتََى النَّبيَِّ صَلَّى اللهَّ  لسَّمُرات، وَهَدَمَ الْبـَيْتَ الَّذِي كَانَ عَلَيـْ
ئًا". فَـرَجَعَ خَالِدٌ، فَـلَمَّا أبَْصَرَتْهُ السَّدَنة  (أي فروا  لب الجأَمْعَنُوا فيِ -مْ حَجَبتهاوَهُ -فأََخْبرَهَُ فَـقَالَ: "ارْجِعْ فإَِنَّكَ لمَْ تَصْنَعْ شَيـْ

اَبَ عَلَى رأَْسِهَا،  َ�شِرَةٌ شَعْرَهَا تحَْفِنُ وَهُمْ يَـقُولُونَ: "َ� عُزَّى، َ� عُزَّى". فأََتَاهَا خَالِدٌ فإَِذَا امْرَأَةٌ عُرَْ�نةٌَ  الى الجبل) الترُّ
تـَلَهَا، ثمَُّ رجََعَ إِلىَ رَسُولِ اللهَِّ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فأََخْبرَهَُ فَـغَمَسَهَا بِالسَّيْفِ حَتىَّ قَـ  .)1(، فَـقَالَ: "تلِْكَ الْعُزَّى"  صَلَّى اللهَّ

                                      
 وهذه المرأة قد تكون جنية تكلم الناس ليفتنوا بهذه الاصنام وقد تكون من انسية تحتال عليهم.- 11

 الجْوََابُ الْبَاهِرُ فيِ زَِ�رةَِ الْمَقَابِرِ قال ابن تيمية في 
ُ } وكََانَتْ لهَاَ  "  شَيَاطِينُ تُكَلِّمُهُمْ وَتَترَاَءَى لهَمُْ . قاَلَ ابْنُ عَبَّاسٍ : { إنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونهِِ إلاَّ إَ�ثًا وَإِنْ يَدْعُونَ إلاَّ شَيْطاًَ� مَريِدًا } { لَعَنَهُ اللهَّ

 ". مُهُمْ . وَقاَلَ أبي بْنُ كَعْبٍ : مَعَ كُلِّ صَنَمٍ جِنِّيَّةٌ .فيِ كُلِّ صَنَمٍ شَيْطاَنٌ يَترَاَءَى لِلسَّدَنةَِ وَيُكَلِّ 
وَقَدْ كَانَتْ " الشَّيَاطِينُ " تَـتَمَثَّلُ فيِ صُورةَِ مَنْ يُـعْبَدُ كَمَا كَانَتْ تُكَلِّمُهُمْ مِنْ الأَْصْنَامِ الَّتيِ  ايضاً " الزهد والورع والعبادةوقال في كتاب 

سْلاَمِ وَالنَّصَارَى وَالْمُشْركِِينَ ممَِّنْ أَشْرَكَ بِ يَـعْبُدُوَ�اَ وكََ  تَسِبِينَ إلىَ الإِْ بـَعْضِ مَنْ يُـعَظِّمُهُ مِنْ الأَْحْيَاءِ وَالأَْمْوَاتِ ذَلِكَ فيِ وَقْتِنَا خَلْقٌ كَثِيرٌ مِنْ الْمُنـْ
اَ هُوَ شَيْطاَنٌ تمَثََّلَ عَلَى صُورتَهِِ مِنْ الْمَشَايِخِ وَغَيرْهِِمْ فـَيَدْعُوهُ وَيَسْتَغِيثُ بِهِ فيِ حَيَاتِ   ليِـُغْوِيَ هِ وَبَـعْدَ ممَاَتهِِ فَيرَاَهُ قَدْ أَتَاهُ وكََلَّمَهُ وَقَضَى حَاجَتَهُ وَإِنمَّ

 ". هَذَا الْمُشْرِكَ .
لهم وتارة تقضي بعض حوائجهم والشياطين تضل أهلها كما تضل عباد الأصنام فتارة تكلمهم وتارة تتراءى  وقال في منهاج السنة ايضاً "

وتارة تصيح وتحرك السلاسل التي فيها القناديل وتطفىء القناديل وتارة تفعل أمورا أخر كما تفعل عبادة الأوثان التي كانت للعرب وهي 



تُ لثَِقِيفٍ بِالطَّائِفِ، وكََانَ سَدَنتها  . وَحُجَّابُهاَ بَنىَ مُعَتّب  قاَلَ ابْنُ إِسْحَاقَ: وكََانَتِ اللاَّ
هَا رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَُّ   عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُغِيرةََ بْنَ شُعْبَةَ وَأَبَا سُفْيَانَ صَخْرَ بْنَ حَرْبٍ، فَـهَدَمَاهَا وَجَعَلاَ قُـلْتُ: وَقَدْ بَـعَثَ إِليَـْ

 )1(مَكَاَ�اَ مَسْجِدَ الطَّائِفِ.
 عَلَى سَاحِلِ الْبَحْرِ مِنْ َ�حِيَةِ المشَُلّل قاَلَ ابْنُ إِسْحَاقَ: وكََانَتْ مَنَاةُ لِلأَْوْسِ وَالخْزَْرجَِ وَمَنْ دَانَ بِدِينِهِمْ مِنْ أَهْلِ يَـثْرِبَ 

ُ عَلَيْهِ وَ  هَا] بِقُدَيْدٍ، فَـبـَعَثَ رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ أَبَا سُفْيَانَ صَخْرَ بْنَ حَرْبٍ، فَـهَدَمَهَا. وَيُـقَالُ: عَلِيُّ بْنُ أَبيِ  سَلَّمَ [إِليَـْ
 طاَلِبٍ.

 لدَوس وخَثعم وبجَِيلة، وَمَنْ كَانَ ببِِلاَدِهِمْ مِنَ الْعَرَبِ بتِـَبَالة. الَ: وكََانَتْ ذُو الخلََصة قَ 
 قُـلْتُ: وكََانَ يُـقَالُ لهَاَ: الْكَعْبَةُ الْيَمَانيَِّةُ، وَلِلْكَعْبَةِ الَّتيِ بمَِكَّةَ الْكَعْبَةُ الشَّامِيَّةُ.

ُ عَلَيْهِ وَ   سَلَّمَ جَريِرَ بْنَ عَبْدِ اللهَِّ الْبَجَلِيَّ فَـهَدَمَهُ.فَـبـَعَثَ إِليَْهِ رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ
 سَلمى وَأَجَا. يهَا بجَِبـَلَيْ طيَِّئَ مِنْ لِطيَِّئَ وَلِمَنْ يلَِ  قاَلَ: وكََانَتْ فَـلْس

ثَنيِ بَـعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ أَنَّ رَسُولَ اللهَِّ صلى الله عليه وسلم بعث  إِليَْهِ عَلِيَّ بْنَ أَبيِ طاَلِبٍ فَـهَدَمَهُ، قاَلَ ابْنُ هِشَامٍ: فَحَدَّ
فَينِْ: الرّسُوب والمِ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّ وَاصْطَفَى مِنْهُ سَيـْ همَُا رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ فَا عَلِيٍّ خْذَم، فنَفَّله أَ�َّ  . مَ، فَـهُمَا سَيـْ

عَاءَ يُـقَالُ لَهُ: رَِ�مٌ  . وَذكََرَ أنََّهُ كَانَ بِهِ (المثبت في ابن هشام رئام) قاَلَ ابْنُ إِسْحَاقَ: وكََانَ لحِِمْيرََ وَأَهْلِ الْيَمَنِ بَـيْتٌ بِصَنـْ
 وَهَدَمَا الْبـَيْتَ. كَلْبٌ أَسْوَدُ، وَأَنَّ الحَْبرْيَْنِ اللَّذَيْنِ ذَهَبَا مَعَ تُـبَّعٍ اسْتَخْرَجَاهُ وَقَـتَلاَهُ،

تًا لبَِنيِ ربَيِعَةَ بْنِ كَعْبِ بْنِ سَعْدِ بْنِ زيَْدِ مَنَاةَ بْنِ تمَيِمٍ   ...قاَلَ ابْنُ إِسْحَاقَ: وكََانَتْ "رُضَاء" بَـيـْ
 "ازل ا�د اسفل الكوفة)(من قاَلَ ابْنُ إِسْحَاقَ: وكََانَ ذُو الكَعَبَات لبَِكْرٍ وَتَـغْلِبَ ابْنيَْ وَائِلٍ، وَإَِ�دٍ بِسَنْداد

يَتْ مَنَاةَ لأَِنَّ دِمَاءَ النَّسَائِكِ كَ قال ابو حيان " انَتْ تمُْنىَ عِنْدَهَا: أَيْ . وَقَـرَأَ الجْمُْهُورُ: وَمَنَاةَ مَقْصُوراً، فَقِيلَ: وَزُْ�اَ فَـعْلَةٌ، سمُِّ
 تُـرَاقُ.

قَلِبَةٌ عَنْ وَاوٍ، نحَْوَ:وَقَـرَأَ ابْنُ كَثِيرٍ: وَمَنَاءَةَ، بِالْمَدِّ وَالهَْ   مْزِ. قِيلَ: وَوَزُْ�اَ مَفْعَلَةٌ، فاَلأْلَِفُ مُنـْ

                                                                                                                                   
ا هو شيطان اليوم تفعل مثل ذلك في أوثان الترك والصين والسودان وغيرهم فيظنون أن ذلك هو الميت أو ملك صور على صورته وإنم

 ".أضلهم بالشرك كما يجري ذلك لعباد الأصنام المصورة على صورة الآدميين هذا باب واسع 
وعن عائشة قالت : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : " لا يذهب الليل والنهار حتى يعبد اللات والعزى " . فقلت : �  - 1

 و الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون ) رسول الله إن كنت لأظن حين أنزل الله : ( ه
أن ذلك تاما . قال : " إنه سيكون من ذلك ما شاء الله ثم يبعث الله ريحا طيبة فتوفي كل من كان في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان  

 لم فيبقى من لا خير فيه فيرجعون إلى دين آبائهم " . رواه مس
  



وَاءَ تَبرَُّكًا بِهاَ،   " وَالْقَصْرُ أَشْهَرُ مَقَالَةٍ، وَالهْمَْزَةُ أَصْلٌ مُشْتـَقَّةٌ مِنَ النـَّوْءِ، كَانوُا يَسْتَمْطِرُونَ عِنْدَهَا الأْنَْـ
 فكانت بالمشلل من قديد، وذلك بين مكة والمدينة، وكانت أعظم هذه الأوثان قدرا وأكثرها وأما مَناةَ  وقال ابن عطية "

عابدا، وكانت الأوس والخزرج تهل لها، ولذلك قال تعالى: الثَّالثَِةَ الأُْخْرى فأكدها بهاتين الصفتين، كما تقول رأيت فلا� 
 ذي من أمره وشأنه.وفلا� ثم تذكر ثالثا أجل منهما، فتقول وفلا� الآخر ال

 "ولفظة آخر وأخرى يوصف به الثالث من المعدودات، وذلك نص في الآية
 .الثالثة، الثالثة يعني في الذكر ) سورة النجم] يعني بعد اللات والعزى20{وَمَنَاةَ الثَّالثَِةَ} [("

) سورة النجم] "صفة ذم للثالثة"، وهي أصنام من حجارة يقول المفسر: "وهي أصنام من حجارة، كان 20} [({الأُْخْرَى
المشركون يعبدو�ا ويزعمون أ�ا تشفع لهم عند الله"، يعبدو�ا ويزعمون أ�ا تشفع لهم عند الله، لكن أين العقول؟ 

ون هذه حجارة لا تنفع ولا تضر ويزعمون أ�ا تشفع لهم والجواب في كلام عمرو بن العاص: أخذها باريها، كيف يعبد
-مباشرة؟ قد يقول قائل: إ�م يحتقرون أنفسهم من أن يتوصلوا إلى عبادة الله  -جل وعلا-عند الله؟ لماذا لا يعبدون الله 

لا بد منها فيما بدون واسطة، ولا واسطة بين المخلوق وخالقه فيما يصعد من المخلوق إلى الخالق، والواسطة  -جل وعلا
دون واسطة؟ يعني جبريل والنبي  -جل وعلا-ينزل من الخالق إلى المخلوق، يعني هل يمكن أن يوجد مخلوق يتلقى من الله 

وموسى الكليم، لكن المخلوق العادي الذي ليس من الملائكة ولا من الرسل، لا بد له من  -عليه الصلاة والسلام-
، أما بالنسبة لما بين المخلوق وخالقه فيما يصعد من المخلوق إلى الخالق هذا -وعلا جل-واسطة الرسل تبلغهم عن الله 

) سورة 3، كما قالوا: {مَا نَـعْبُدُهُمْ إِلاَّ ليِـُقَرّبِوَُ� إِلىَ اللهَِّ زلُْفَى} [(-نسأل الله العافية-لا واسطة فيه، والواسطة شرك 
اسطة، وهنا وهي أصنام من حجارة كان المشركون يعبدو�ا ويزعمون أ�ا الزمر] لا نستطيع أن نصل بأنفسنا لا بد من الو 

التعليق (تشفع لهم عند الله، لكن شروط الشفاعة إذن الله للشافع، ورضاه عن المشفوع له، هذا لم يتحقق واحد منهما.
 الكريم الخضير ).على الجلالين لعبد

 .ولكن في الحقيقة لا تقربهم إلى الله بل تبعدهم منه
قوله: " اللات ": تقرأ بتشديد التاء وتخفيفها، والتشديد قراءة ابن عباس; فعلى قراءة قال ابن عثيمين في القول المفيد "

، وكان هذا الصنم أصله رجل يلت السويق للحجاج; أي: يجعل فيه السمن، ويطعمه  التشديد تكون اسم فاعل من اللّتِّ
 صنما.الحجاج، فلما مات عكفوا على قبره وجعلوه 

وأما على قراءة التخفيف; فإن اللات مشتقة من الله، أو من الإله; فهم اشتقوا من أسماء الله اسما لهذا الصنم، وسموه 
 اللات، وهي لأهل الطائف ومن حولهم من العرب.

مكة  وقوله: " والعزى ": مؤنث أعز، وهو صنم يعبده قريش وبنو كنانة مشتق من اسم الله العزيز، كان بنخلة بين
 والطائف.



قوله: " ومناة ": قيل: مشتقة من المنان، وقيل: من منى; لكثرة ما يمنى عنده من الدماء بمعنى يراق، ومنه سميت منى; 
 لكثرة ما يراق فيها من الدماء.

 وكان هذا الصنم بين مكة والمدينة لهذيل وخزاعة، وكان الأوس والخزرج يعظمو�ا ويهلون منها للحج.
الثالثة الأخرى ": إشارة إلى أن التي تعظمو�ا، وتذبحون عندها، وتكثر إراقة الدماء حولها. أ�ا أخرى بمعنى قوله: " 

متأخرة; أي: ذميمة حقيرة، مأخوذة من قولهم: فلان أخر; أي: ذميم، حقير، متأخر. فهذه الأصنام الثلاثة المعبودة عند 
 عليه وسلم؟ لا شيء، وإنما ذكر هذه الأصنام الثلاثة لأ�ا أشهر الأصنام العرب ما حالها بالنسبة لما رأى النبي صلى الله

 "وأعظمها عند العرب.
أن تكون الأولية والتقدم عندهم للات  والأخرى صفة ذم لها وهي المتأخرة الوضيعة المقدار وقد جوز قال ابو السعود "و 

 ".والعزى 
قدراً وأكثرها عابداً ولذلك قال تعالى : ( الثالثة الأخرى ( فأكدها بهاتين وقال ابن عطية : كانت مناة أعظم هذه الأوثان 

 الصفتين .
والأحسن أن قوله : ( الثالثة الأخرى ( جرى على أسلوب العرب إذا أخبروا عن متعدد وكان قال الطاهربن عاشور "و 

به نظراؤه أن يختموا الخبر فيقولوا : (  فيه من يظنّ أنه غير داخل في الخبر لعظمة أو تباعد عن التلبس بمثل ما تلبس
وفلانٌ هو الآخَر ) ووجهه هنا أن عُبَّاد مناة كثيرون في قبائل العرب فنبه على أن كثرة عبدتها لا يزيدها قوة على بقية 

 ."الأصنام في مقام إبطال إلهيتها وكل ذلك جار مجرى التهكم والتسفيه 
 

الى: ألََكُمُ الذَّكَرُ قال ابن السائب: إن مشركي قريش قالوا للأصنام والملائكة: قوله تعقال ابن الجوزي في زاد المسير"
ر بالأنُثى كرهِ، فقال الله تعالى مُنْكِراً عليهم: ألََكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الأْنُْثى؟  بناتُ الله، وكان الرجُل منهم إذا بُشِّ

ةٌ ضِيزى قرأ عاصم و�فع وأبو عمرو وابن عامر وحمزة والكسائي: يعني الأصنام وهي إ�ث في أسمائها. تلِْكَ إِذاً قِسْمَ 
. وقرأ أُبيُّ بن كعب ومعاذ (ضئزى) بكسر الضاد من غير همز وافقهم ابن كثير في كسر الضاد لكنه همز» ضِيزى«

يزى في كلام العرب: الناقصةُ الجائرة، » ضَيْزى«القارئ:  يقال: ضازه يَضِيزُه: بفتح الضاد من غير همز. قال الزجاج: الضِّ
 "إذا نقصه حَقَّه، ويقال: ضَأَزهَ يَضْأَزهُ بالهمز. 

ثم قال تعالى منكراً على هؤلاء المشركين {ألكم الذكر وله الأنُثى } يعني أتجعلون لكم الذكور، ولله قال ابن عثيمين "
لم يطلعوا على ذلك، كما قال الله تعالى: الإ�ث، وذلك بقولهم إن الملائكة بنات الله، وهم لم يشهدوا خلق الملائكة، و 

{وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إ�ثًا أشهدوا خلقهم } والجواب: لا، لم يشهدوا خلقهم، ولكن مع ذلك 
ستكتب هذه الشهادة عليهم ويسألون، نسأل الله العافية، وهم {وإذا بشر أحدهم بالأنُثى ظل وجهه مسودا وهو كظيم 



لقوم من سوء ما بشر به}، ومع ذلك يجعلون لرب العالمين الذي خلق الذكر والأنثى البنات، ويجعلون يتوارى من ا
لأنفسهم البنين، وهذه القسمة قسمة جور، {تلك إذاً قسمة ضيزى }، يعني تلك القسمة، وهي أن يجعل لله البنات 

بأنه جائز أن يكون لله ولد لكان الأولى أن يكون له ولهم البنين {قسمة ضيزى } أي: جائرة مائلة عن الحق، لأننا لو قلنا 
البنون، لأن البنين أعلى من البنات بلا شك، وهو سبحانه وتعالى أعلى من المخلوقين، فيجب أن يكون الأعلى للأعلى، 

بنات ولهم القسمة العادلة، ثم هناك قسمة أخرى دو�ا في العدل، ولكن فيها عدل أن يجعلوا لله ال والأدنى للأدنى، هذه
بنات، ولله البنين، ولهم بنين لكن ما فعلوا هذا، جعلوا الأدنى للخالق، والأعلى لهم، ولهذا قال عز وجل: {تلك إذاً 

 "قسمة ضيزى }
 
ُ بِهاَ مِنْ سُلْطاَنٍ   تُمْ وَآبَاؤكُُمْ مَا أنَْـزَلَ اللهَّ تُمُوهَا أنَْـ  إِنْ يَـتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الأْنَْـفُسُ قَـوْلِهِ تَـعَالىَ: {إِنْ هِيَ إِلاَّ أَسمَْاءٌ سمََّيـْ

تُ  وَالْعُزَّى وَمَنَاةُ الثَّالثَِةُ } يَـقُولُ تَـعَالىَ ذِ )23(وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَّبهِِّمُ الهْدَُى تُمُوهَا وَهِيَ اللاَّ كْرُهُ: مَا هَذِهِ الأَْسمْاَءُ الَّتيِ سمََّيـْ
بْلِ  ، وَآبَاؤكُُمْ مِنْ قَـ تُمْ وَآبَاؤكُُمْ أيَُّـهَا الْمُشْركُِونَ بِاللهَِّ تُمُوهَا أنَْـ  بِهاَ، يَـعْنيِ بِهذَِهِ الأَْسمْاَءِ، كُمْ، مَا أنَْـزَلَ اللهَُّ الأُْخْرَى، إِلاَّ أَسمْاَءٌ سمََّيـْ

ُ ذَلِكَ   .(تفسير الطبري).لَكُمْ يَـقُولُ: لمَْ يبُِحِ اللهَّ
ُ  يقول: ما هي ﴿إنْ هِيَ﴾ :ثم ذكر آلهتهم، فقال :مقاتل بن سليمان قال تُمْ وآباؤكُُمْ ما أنْـزَلَ اللهَّ تُمُوها أنْـ ﴿إلاّ أسمْاءٌ سمََّيـْ

﴿إنْ  .]، يعني: كتابًا لهم فيه حُجّة١٥٦الصافات:] ﴿أمْ لَكُمْ سُلْطانٌ مُبِينٌ﴾ :ا آلهة. مثل قولهبأ� بِها مِن سُلْطانٍ﴾
﴿وما تَهْوى  بأنّ اللاّت والعُزّى ومَناة آلهة، يقول: ما لهم مِن علم بأ�ا آلهة إلا ظنًّا ما يستيفتون يَـتَّبِعُونَ إلاّ الظَّنَّ﴾

 .يعني: القلوب الأنَْـفُسُ﴾
بٍ وَطلَْحَةُ وَ بو حيان "قال ا بَةِ وَعَبْدُ اللهَِّ وَابْنُ عَبَّاسٍ وَابْنُ وَثاَّ الأَْعْمَشُ وَعِيسَى بْنُ وَقَـرَأَ الجْمُْهُورُ: إِنْ يَـتَّبِعُونَ بيَِاءِ الْغَيـْ

اَ  عُمَرَ: بتَِاءِ الخِْطاَبِ، إِلاَّ الظَّنَّ: وَهُوَ مَيْلُ النـَّفْسِ إِلىَ أَحَدِ مُعْتـَقَدَيْنِ  ةٍ، وَإِنمَّ مِنْ غَيرِْ حُجَّةٍ، وَما تَهْوَى: أَيْ تمَيِلُ إِليَْهِ بلَِذَّ
اَ يَسُوقُـهَا إِلىَ حُسْنِ  اَ مجَْبُولَةٌ عَلَى حُبِّ الْمَلاَذِ، وَإِنمَّ  الْعَاقِبَةِ الْعَقْلُ. وَلَقَدْ جاءَهُمْ مِنْ تَهْوَى أبََدًا مَا هُوَ غَيرُْ الأَْفْضَلِ، لأَِ�َّ

، أَيْ يَـفْعَلُونَ هَذِ رَ  هِ الْقَبَائِحَ وَالهْدَُى قَدْ جَاءَهُمْ، بهِِّمُ الهْدُى: تَـوْبيِخٌ لهَمُْ، وَالَّذِي هُمْ عَلَيْهِ بَاطِلٌ وَاعْترِاَضٌ بَينَْ الجْمُْلَتَينِْ
 "فَكَانوُا أَوْلىَ مَنْ يَـقْبـَلُهُ وَيَترْكُُ عِبَادَةَ مَنْ لاَ يجُْدِي عِبَادَتهُُ.

» ولقد جاءكم من ربكم«وقرأ ابن مسعود وابن عباس: ...بضم اللام،» سلطان«وقرأ عيسى بن عمر:  ال ابن عطية "وق
 "» .ولقد جاءك من ربك«بالكاف فيهما، وقال الضحاك إ�ما قرآ 

بعد (أن) فإن (إن) {إن } هنا �فية بمعنى ما، وهذا ضابط ينتفع به طالب العلم أنه إذا أتت (إلا) مثبتة قال ابن عثيمين "
هنا تكون �فية مثل: إن هذا إلا بشر، إن هذا إلا مجتهد، وما أشبه ذلك فـ(إن) هنا �فية بمعنى، ما هي إلا أسماء 

أسماء لا حقيقة لها، سموها إلهاً معبوداً، ولكنه لا حقيقة لذلك، ما هي إلا مجرد  سميتموها، يعني ما هذه الأصنام إلا مجرد



 يدل على مسماه، فلو أنك سميت الحديد خشباً، ما صار خشباً، ولو سميت الخشب حديداً، ما صار أسماء، والاسم لا
حديداً، ولو سميت البغل حماراً، لم يكن حماراً، وهكذا هذه الأصنام يسمو�ا آلهة، ولا تكون إلهاً، بل مجرد اسم، والاسم 

أنتم وءابآؤكم مآ  سميتموهاالأصنام والمسميات {إلا أسماء بلا مسمى لا فائدة منه، ولهذا قال {إن هي }، أي: ما هذه 
أنزل الله بها من سلطان }، المخاطبون هم الذين أدركوا البعثة. وآباؤكم يعني الأجداد السابقين مجرد أسماء {مآ أنزل الله 

سلطاً� لأن صاحب الدليل معه لم ينزل بها دليلاً، وسمي الدليل  -عز وجل  -بها من سلطان } (ما) �فية، والمعنى أن الله 
سلطة يعلو بها على خصمه، ومن ليس له دليل ليس له سلطان، فالسلطان �تي دائماً بمعنى الحجة أي الدليل، لأن من 
معه الدليل ذو سلطة على خصمه {إن يتبعون إلا الظن }. (إن) �فية بمعنى (ما) {يتبعون } أي: هؤلاء وآباؤهم {إلا 

،   {وما تهوى الأنَفس..الذي لا حقيقة له، لأ�م يقولون هذه آلهة، واعتمدوا في ذلك على الوهم، الظن }، أي: الوهم
: {ولقد جاءهم من ربهم الهدى } الجملة هنا مؤكدة بثلاثة -عز وجل  -يعني وما تميل إليه نفوسهم من الباطل، ثم قال 

ءهم من ربهم الهدى، فيؤكد الله هنا أنه قد جاءهم من ربهم مؤكدات: القسم المحذوف، واللام، وقد، وتقديره: والله لقد جا
الهدى، وفي قوله: {من ربهم } ولم يقل: من الله. إشارة إلى أنه لا يجوز تلقي الشريعة إلا من عند الله، لأن الله سبحانه 

قوله {إن يتبعون إلا الظن } وتعالى هو الرب، والرب هو الخالق المالك المدبر {الهدى }، فاعل والمراد به العلم المقابل ب
فهم يتبعون الظن، والعلم جاء من عند الله، {ولقد جاءهم من ربهم الهدى } أي: العلم على لسان الرسل عليهم الصلاة 

 "والسلام، الذين خُتموا بالنبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم
 

نْسَانِ مَا تمََنىَّ  ئًا  )25( هِ الآْخِرَةُ وَالأُْولىَ فَلِلَّ  )24( قَـوْلِهِ تَـعَالىَ: {أَمْ لِلإِْ وكََمْ مِنْ مَلَكٍ فيِ السَّمَوَاتِ لاَ تُـغْنيِ شَفَاعَتـُهُمْ شَيـْ
ُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَـرْضَى مَا أَعْطاَهُ  } يَـقُولُ تَـعَالىَ ذِكْرُهُ: أَمِ اشْتـَهَى محَُمَّدٌ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ )26( إِلاَّ مِنْ بَـعْدِ أَنْ �َْذَنَ اللهَّ

ةِ وَالرِّسَالَةِ، وَأنَْـزَلَ الْوَحْيَ عَلَيْهِ، وَتمََ  ُ مِنْ هَذِهِ الْكَرَامَةِ الَّتيِ كَرَّمَهُ بِهاَ مِنَ النـُّبـُوَّ ارِ اللهَّ هُ ربَُّهُ، فَلِلَّهِ مَا فيِ الدَّ نىَّ ذَلِكَ، فأََعْطاَهُ إِ�َّ
يَا،  نْـ هُمْ مَا شَاءَ الآْخِرَةِ وَالأُْولىَ، وَهِيَ الدُّ  (الطبري)..يُـعْطِي مَنْ شَاءِ مِنْ خَلْقِهِ مَا شَاءَ، وَيحَْرُمُ مَنْ شَاءَ مِنـْ

]، ما   123أي: ليس كل من تمنى خيرا حصل له، { ليَْسَ بأَِمَانيِِّكُمْ وَلا أَمَانيِِّ أَهْلِ الْكِتَابِ } [ النساء:  وقال ابن كثير"
 ".شيئا يحصل له. د يكون كما قال، ولا كل من ود كل من زعم أنه مهت

في قوله: أَمْ لِلإِْنْسانِ، اسم الجنس، كأنه يقول ليست الأشياء بالتمني والشهوات، إنما » الإنسان«و وقال ابن عطية "
الأمر كله لله والأعمال جارية على قانون أمره و�يه فليس لكم، أيها الكفرة مرادكم في قولكم هذه آلهتنا وهي تنفعنا 

هنا: محمد، بمعنى أنه لم ينل كرامتنا بتأميل، بل بفضل الله أو » نسانالإ«وتقربنا زلفى ونحو هذا. وقال ابن زيد والطبري: 
 "بمعنى بل إنه تمنى كرامتنا فنالها، إذ الكل لله يهب ما شاء، وهذا لا تقتضيه الآ�ت، وإن كان اللفظ يعمه. 



﴿واللَّيْلِ إذا  النَّجْمِ، سورة قرأ صلى الله عليه وسلم بأنّ الملائكة تشفع لهم، وذلك أنّ النبي ﴿أمْ لِلإْنْسانِ ما تمََنىّ﴾ :مقاتل بن سليمان قال
تُمُ اللاّتَ والعُزّى ومَناةَ﴾ :يَـغْشى﴾، أعلنهما بمكة، فلما بلغ رَأيَْـ نعَس، فألقى الشيطان على لسانه: تلك الثالثة  ﴿أفَـ

للملائكة شفاعة، الأخرى، تلك الغَرانيق العُلا، عندها الشفاعة تُرتجى. يعني: الملائكة. ففرح كفار مكة، ورجََوا أن يكون 
فلمّا بلغ آخرَها سجد، وسجد المؤمنون تصديقًا لله تعالى، وسجد كفار مكة عند ذِكر الآلهة، غير أنّ الوليد بن المغيرة 
وكان شيخًا كبيراً فرفع التراب إلى جبهته، فسجد عليه، فقال: يحيا كما تحيا أُمّ أيمن وصواحباتها. وكانت أُمّ أيمن خادم 

] لا شكّ ١٢الأنعام:] ﴿لَيَجْمَعَنَّكُمْ إلى يَـوْمِ القِيامَةِ لا ريَْبَ فِيهِ﴾ :وقال. خيبر يوم قتُل صلى الله عليه وسلم النبي خادم نوأيم ،صلى الله عليه وسلمالنبي 
فلمّا رجَوا أنّ للملائكة شفاعة أنزل الله  ﴿ليَِجْزِيَ الَّذِينَ أساءُوا بمِا عَمِلُوا ويجَْزِيَ الَّذِينَ أحْسَنُوا بِالحسُْنى﴾ .فيه

" نصب  (تفسير مقاتل بن سليمان وضعف القصة الشيخ الالباني )يعني: الدنيا والآخرة ﴿فَلِلَّهِ الآخِرَةُ والأُولى﴾: تعالى
 وغيره). المجانيق لنسف قصة الغرانيق "

 
رة، فهو الذي ما وقوله: { فَلِلَّهِ الآخِرَةُ وَالأولىَ } أي: إنما الأمر كله لله، مالك الدنيا والآخرة، والمتصرف في الدنيا والآخ

 شاء كان، وما لم يشأ لم يكن.
في الآخرة يظهر أكثر مما في الدنيا،  -عز وجل  -{فلله الآخرة والأُولى } وبدأ بالآخرة، لأن ملك الله وقال ابن عثيمين "

{يوم هم بارزون الآخرة لا يوجد هذا  فالدنيا فيها ملوك، وفيها رؤساء، وفيها زعماء، يرى العامة أن لهم تدبيراً، لكن في
 ."لا يخفى على الله منهم شيء لمن الملك اليوم لله الواحد القهار }

نْسانِ مَا تمََنىَّ {وقال ابو حيان "" نْسَانِ، وَالْمُرَادُ بِهِ الجْنِْسُ، مَا } وَما تَهْوَى الأْنَْـفُسُ {: هُوَ مُتَّصِلٌ بِقَوْلِهِ: }أَمْ لِلإِْ ، بَلْ لِلإِْ
: أَيْ مَا تَـعَلَّقَتْ بِهِ أَمَانيِهِ، أَيْ ليَْسَتِ الأَْشْيَاءُ وَالشَّهَوَاتُ تحَْصُلُ بِالأَْمَانيِ، بَلْ لِلهَِّ   الأَْمْرُ. وَقَـوْلُكُمْ: إِنَّ آلهِتََكُمْ تَشْفَعُ تمََنىَّ

 يْسَ لَكُمْ ذَلِكَ.وَتُـقَرِّبُ زلُْفَى، لَ 
لأَُوتَينََّ مَالاً  {  . وَقِيلَ: قَـوْلُ الْوَليِدِ بْنِ الْمُغِيرةَِ: }نَّ ليِ عِنْدَهُ لَلْحُسْنى وَلئَِنْ رجُِعْتُ إِلى رَبيِّ إِ {وَقِيلَ: أمُْنِيـَتـُهُمْ قَـوْلهُمُْ: 

هُمَا مَا يَشَاءُ، وَيمَنَْعُ مَنْ . وَقِيلَ: تمََنىَّ بَـعْضُهُمْ أَنْ يَكُونَ النَّبيَِّ  }وَوَلَداً  . فَلِلَّهِ الآْخِرَةُ وَالأُْولى: أَيْ هُوَ مَالِكُهُمَا، فَـيـُعْطِي مِنـْ
مَ الآْخِرَةَ عَلَى الأُْولىَ، لتَِأَخُّرِ  ُ. وَقَدَّ هُمَا إِلاَّ مَا شَاءَ اللهَّ لُغَ مِنـْ لَمْ هَا فيِ ذَلِكَ، وَلِكَ يَشَاءُ، وَليَْسَ لأَِحَدٍ أَنْ يَـبـْ وِْ�اَ فاَصِلَةً، فَـ

تْيِبَ الْوُجُودِيَّ، كَقَوْلِهِ: وَإِنَّ لنَا لَلآْخِرَةَ وَالأُْولى  " (البحير المحيط).يُـرَاعِ الترَّ
لَ ذَلِكَ كُلَّ هَوً  وقال الطاهر بن عاشور " ى دَعَاهُمْ إِلىَ أَي ليَْسَ شَيْء جَارًِ� عَلَى إِراَدَتهِِ بَلْ عَلَى إِراَدَةِ اللهَِّ وَقَدْ شمَِ

عْرَاضِ عَنْ  الِ الأَْصْنَامِ عِنْدَهُمْ كَلاَمِ الرَّسُولِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَشَمَلَ تمَنَِّيـَهُمْ شَفَاعَةَ الأَْصْنَامِ وَهُوَ الأَْهَمُّ مِنْ أَحْوَ   الإِْ
] الآْيةََ. وَتمَنَِّيـَهُمْ 26[النَّجْم: } فيِ السَّماواتِ لاَ تُـغْنيِ شَفاعَتـُهُمْ شَيْئاً وكََمْ مِنْ مَلَكٍ {وَذَلِكَ مَا يؤُذن بِهِ قَـوْلهُُ بَـعْدَ هَذَا 



] ، 31[الزخرف: }لَوْلا نُـزِّلَ هذَا الْقُرْآنُ عَلى رجَُلٍ مِنَ الْقَرْيَـتَينِْ عَظِيمٍ {أَنْ يَكُونَ الرَّسُولُ مَلَكًا وَغَيرَْ ذَلِكَ نحَْوَ قَـوْلهِِمْ: 
لْهُ {مُ: وَقَـوْلهِِ   ] .15[يوُنُس:  }ائْتِ بِقُرْآنٍ غَيرِْ هَذَا أَوْ بَدِّ

نْكَارِ أَنَّ اللهََّ مَالِكُ الآْخِرَةِ وَالأُْولىَ، أَيْ فَـهُوَ يَـتَصَرَّفُ فيِ أَحْوَالِ أَهْلِهِمَا  بحَِسْبِ إِراَدَتهِِ لاَ بحَِسْبِ تمََنيِّ وَفُـرعَِّ عَلَى الإِْ
نْسَانِ. وَهَذَا هَا يقَِينـُهُمْ بِشَفَاعَةِ أَصْنَامِهِمْ. الإِْ  إِبْطاَلٌ لِمُعْتـَقَدَاتِ الْمُشْركِِينَ الَّتيِ مِنـْ

نْكَارِ هُوَ أمُْنِيـَتـُهُمْ أَنْ تجَْرِيَ الأْمُُ  ، لأَِنَّ محََطَّ الإِْ لِذَلِكَ كَانوُا ورُ عَلَى حَسَبِ أَهْوَائِهِمْ فَ وَتَـقْدِيمُ الْمَجْرُورِ فيِ لِلإِْنْسانِ مَا تمََنىَّ
فاَدَةِ الْقَصْرِ وَهُوَ قَصْرُ قَـلْبٍ  تـَقْدِيمُ الْمَعْمُولِ هُنَا لإِِ مَقْصُوراً عَلَيْهِمْ  ، أَيْ ليَْسَ ذَلِكَ يُـعْرِضُونَ عَنْ كُلِّ مَا يخُاَلِفُ أَهْوَاءَهُمْ. فَـ

نـُزّلُِوا مَنْزلَِةَ مَنْ يَـرَوْنَ الأُْ  نْسَانِ بيَِدِ اللهَِّ يُـعْطِي بَـعْضَهَا كَمَا هُوَ مُقْتَضَى حَالهِِمْ فَـ مُورَ تجَْرِي عَلَى مَا يَـتَمَنـَّوْنَ، أَيْ بَلْ أَمَانيُِّ الإِْ
 }.   فَلِلَّهِ الآْخِرَةُ وَالأُْولى{ وَيمَنَْعُ بَـعْضَهَا كَمَا دَلَّ عَلَيْهِ التـَّفْريِعُ عَقِبَهُ بِقَوْلِهِ: 

نْسَانِ فيِ أَنْ يَكُونَ مَا يَـتَمَنَّاهُ حَاصِلاً رَغْبَةٌ لَوْ تَـبَصَّرَ فِيهَا صَاحِبـُهَا لَوَجَدَ تحَْ  وَهَذَا مِنْ مَعَانيِ الحِْكْمَةِ  قِيقَهَا لأَِنَّ رَغْبَةَ الإِْ
تـَتـَعَارَضُ الأَْمَانيُِّ فإَِذَا أُعْطِيَ لأَِحَ  راً لأَِنَّ مَا يَـتَمَنَّاهُ أَحَدٌ يَـتَمَنَّاهُ غَيرْهُُ فَـ دٍ مَا يَـتَمَنَّاهُ حُرمَِ مَنْ يَـتَمَنىَّ ذَلِكَ مَعَهُ فَـيـُفْضِي مُتـَعَذِّ

ُ عَلَيْهِ نِظاَمَ هَذَا الْكَوْنِ أَنَّ الحْظُُ  وظَ مُقَسَّمَةٌ، وَلِكُلِّ أَحَدٍ ذَلِكَ إِلىَ تَـعْطِيل الأمنيتين بالأخرة، وَالْقَانوُنُ الَّذِي أَقاَمَ اللهَّ
 لِ أَنْ يتخلق على الرضى بِذَلِكَ وَإِلاَّ كَانَ النَّاسُ فيِ عِيشَةٍ مَريِرَةٍ.نَصِيبٌ، وَمِنْ حَقِّ الْعَاقِ 

 »لاَ تَسْأَلِ الْمَرْأَةُ طَلاَقَ أُخْتِهَا لتَِسْتـَفْرغَِ صَحْفَتـَهَا وَلتِـَقْعُدَ فإَِنَّ لهَاَ مَا كُتِبَ لهَاَ«وَفيِ الحْدَِيثِ 
ضَافيِِّ كَمَا عَلِمْتَ آنفًِا.. وَتَـفْريِعُ فَلِلَّهِ الآْخِرَةُ وَالأُْو   لى تَصْريِحٌ بمِفَْهُومِ الْقَصْرِ الإِْ

نْسَانِ. فاَدَةِ الحَْصْرِ، أَيْ لِلهَِّ لاَ لِلإِْ  وَتَـقْدِيمُ الْمَجْرُورِ لإِِ
يَوِيُّ. وَالْمُرَادُ بِهِمَا مَا يحَْ  نْـ تَوَِ�نِ عَلَيْهِ مِنَ الأْمُُورِ، أَيْ أمُُورِ الآْخِرَةِ وَأمُُورِ الأُْولىَ، والآْخِرَةُ الْعَالمَُ الأُْخْرَوِيُّ، والأُْولى الْعَالمُِ الدُّ

 ] .17ن: وَالْمَقْصُودُ مِنْ ذِكْرِهمَِا تَـعْمِيمُ الأَْشْيَاءِ مِثْلُ قَـوْلِهِ: رَبُّ الْمَشْرقَِينِْ وَرَبُّ الْمَغْربَِينِْ [الرَّحمَْ 
مَتِ الآْخِرَةُ لِلاِ  اَ قُدِّ اَ الَّتيِ يجَِبُ أَنْ يَكُونَ اعْتِنَاءُ الْمُؤْمِنِينَ بِهاَ لأَِنَّ الخِْطاَبَ فيِ هَذِ وَإِنمَّ هِ الآْيةَِ لِلنَّبيِءِ هْتِمَامِ بهاَ والتثنية إِلىَ أَ�َّ

 "(التحرير)..الرّعَِايةَ للفاصلة صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْمُسْلِمِينَ، مَعَ مَا فيِ هَذَا التـَّقْدِيمِ مِنَ 
 

ُ لِمَنْ يَشاءُ وَ قوله تعالى {   )1(}يَـرْضىوكََمْ مِنْ مَلَكٍ فيِ السَّماواتِ لاَ تُـغْنيِ شَفاعَتـُهُمْ شَيْئاً إِلاَّ مِنْ بَـعْدِ أَنْ �َْذَنَ اللهَّ
                                      

فَعُهُمْ شَفَاعَةُ {  الشفاعة لا تنفع عند الله مطلقا كما قال سبحانه" في شرح الطحاوية قال الشيخ صالح ال الشيخ  - 1 فَمَا تَـنـْ
بوجود ]، فليس كل شافع يُشفَّع وليست كل شفاعة تقُبل بل لا تنفع الشفاعة لا من الأنبياء ولا من الملائكة إلا 48[المدثر:}الشَّافِعِينَ 

 شرطين فيها:
 الشرط الأول: أي �ذن الله للشافع أن يشفع.
 الشرط الثاني: رضا الرحمن أ عن المشفوع له.



                                                                                                                                   
 ]، يعني فيمن تنفعه الشفاعة.86[الزخرف:}إِلاَّ مَنْ شَهِدَ بِالحْقَِّ وَهُمْ يَـعْلَمُونَ ...{كما قال سبحانه 

 لهذا قال العلماء يُشترط لحصول الشفاعة وقبولها:
 .( أولاً: إذن الرحمن  

 المقصود بالإذن: الإذن الشرعي والإذن الكوني.
 فإنَّ العبد لا يبتدئ بالشفاعة كوَ�ً إلا بعد أن يشاء الله أن تقع منه الشفاعة كوَ�؛ً يعني في الدنيا وفي الآخرة.

 بالشفاعة فيه، فإن الشفاعة لا تُـقْبَلْ. وكذلك لا بد لتحقيق هذا الشرط من الإذن الشرعي، فإذا شفع في من لم يُـؤْذَنْ شرعاً 
رَاهِيمَ لأِبَيِهِ إِلاَّ عَنْ {] فلم تنفعه، وقال سبحانه في حقه 4[الممتحنة:}لأََسْتـَغْفِرَنَّ لَكَ {مثاله شفاعة إبراهيم في أبيه قال  وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْـ

هُ   أنه عدوٌّ لله تبرأ منه. ]، فلما تبين له114[التوبة:}مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِ�َّ
قاَلَ َ� نوُحُ إِنَّهُ ليَْسَ { ] فأجابه الرحمن  فـ45[هود:}فـَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنيِ مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ الحْقَُّ { لك شفع نوح عليه السلام في ابنه كذ

 ].46[هود:}لَكَ بِهِ عِلْمٌ  مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيرُْ صَالِحٍ فَلاَ تَسْألَْنِ مَا لَيْسَ 
ه وقال "لأ  مَا كَانَ لِلنَّبيِِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتـَغْفِرُواتعالى { ، فنزل قول الله "ستغفرنَّ لك ما لم أنُْهَ عن ذلكوكذلك شَفَعَ النبي  في عمِّ

مُْ أَصْحَابُ الجَْحِيمِ   ].113[التوبة:} لِلْمُشْركِِينَ وَلَوْ كَانوُا أُوليِ قُـرْبىَ مِنْ بَـعْدِ مَا تَـبَينََّ لهَمُْ أَ�َّ
 فإذاً: ولو وقعت الشفاعة بإذن الله الكوني فإ�ا لا تنفع حتى يكون إذن الله الشرعي؛ يعني حتى تكون الشفاعة موافِقَةً للشرع.

 للشرع يعني الإذن الشرعي في صفتها وفي المشفوع له وفيما يكون في ذلك، وهذا الشرط مهم فيما سيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.موافِقَةً 
 ( ثانياً الرضا:

ى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ وَلاَ يَشْفَعُونَ إِلاَّ لِمَنْ ارْتَضَ { في سورة الأنبياء في ذكر الملائكة  تعالى]، وقال 26[النجم:}وَيَـرْضَى{كما قال سبحانه 
 ]، هذا الرضا هو:28[الأنبياء:}مُشْفِقُونَ 

 عن المشفوع له. تعالىرضا الله  - 2…عن الشافع. تعالىرضا الله  - 1
 ].86[الزخرف:}إِلاَّ مَنْ شَهِدَ بِالحْقَِّ وَهُمْ يَـعْلَمُونَ {فرضا الله عن الشافع في قوله  -
وكََمْ مِنْ مَلَكٍ فيِ السَّمَاوَاتِ لاَ تُـغْنيِ شَفَاعَتـُهُمْ {، وآية النجم في قوله }وَلاَ يَشْفَعُونَ إِلاَّ لِمَنْ ارْتَضَى{ورضا الله عن المشفوع له في قوله  -

ُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَـرْضَى ئًا إِلاَّ مِنْ بَـعْدِ أَنْ �َْذَنَ اللهَّ  ] كذلك.26[النجم:}شَيـْ
 فالرضا شرط: إذاً 
 عن المشفوع له.تعالى رضا الله  - 2…رضاه سبحانه عن الشافع، ولذلك الكافر لا يشفع. - 1

عليه رضي نصرته للنبي  تعالىاة من هذا الشرط لأجل أنَّ الله لعمه أبي طالب، فهي مستثنصلى الله عليه وسلم ( ويرد على هذا شفاعته 
 عن الفعل لا عن الفاعل. تعالى  الفعل ما فيه نوع رضا لله ، فحصل من أبي طالب مِنَ الصلاة والسلام 

 أنَّ الشفاعة من المباحث العظيمة التي ضلَّ فيها فئام من الناس. ..
فضلت النصارى فيها، وضل مشركو العرب فيها، وضلّ مشابهو مشركي العرب من الذين يغلون في الأولياء والأنبياء والقبور فضلوا فيها، 

 ].3[الزمر:}مَا نَـعْبُدُهُمْ إِلاَّ ليِـُقَرّبِوَُ� إِلىَ اللهَِّ زلُْفَى{م قول المشركين والجميع لسا�
 ولهذا الشفاعة كما ذكرت لك لها جهتان في بحثها:



                                                                                                                                   
 جهة تتعلق بالعقيدة والآخرة؛ وهي ما قدمنا ملخصاً ومختصراً في يوم القيامة. - 1
 الشفاعة من الأموات.جهة تتعلق بما يتصل بتوحيد العبادة وطلب  - 2

 وتحقيقا لذلك المقام فنقول: إنّ طلب الشّفاعة من الإنسان أو من المخلوق هذه منقسمة إلى قسمين:
 ( الأولى شفاعة أَذِنَ بها الشرع.

 ( الثانية: شفاعة �ى عنها الشّرع.
صلى اضر الذي يسمع، ولهذا سأل الصحابة النبي أما التي أذن بها الشرع فهي طلب الشفاعة ممن يملكها ويستطيع أداءَها وهو الحيّ الح

 أن يشفع لهم في حياته لأنه حي حاضر يسمع.الله عليه وسلم 
وقد ثبت في الصحيح أن عمر ( لما جاءت المجاعة وأصاب الناس الكرب في عام الرَّمادة أنه قال لما استسقى بالناس(اللهم إ� كنا إذا 

 .)فأسقنا، � عباس قم فأدعُ ربَّك ستسقي بعم نبيك اللهمأجدبنا استسقينا بنبيك، وإ� الآن ن
 .صلى الله عليه وسلم فدل هذا على أ�م كانوا يطلبون الشفاعة من النّبي 

دعواته الأصل فيها أ�ا مجابة، وقد يُـرَدُّ  صلى الله عليه وسلم، والنبي تعالىوطلب الشفاعة منه في حياته بمعنى طلب أن يدعو لهم ربهّ 
 .تعالىلحكمة الله  بعضها

 أو هو غائب فإنه شرك بالله ?. -ميت-وأما التي �ى عنها الشرع فهو طلب الشفاعة من المخلوق الذي ليس بحي 
 لماذا؟

 لأنه طلب؛ لأنَّ حقيقة الشفاعة دعاء وطلب، فإذا سأل غيره الشفاعة، فهو سأل وطلب من المسؤول أن يسأل.
 ، ولذلك من طلب من الميت أن يدعو له، فإنه يدخل في عموم نصوص الدّعاء؛ لأنّ الطلّب دعاء.فإذاً حقيقة طلب الشفاعة أ�ا دعاء

ه من ولهذا نقول: كل طلبِ شفاعة من الأموات أو الغائبين ممن لا يملكها أو لا يستطيعها أو لم يؤُذن له فيها شرعا في حياة البرزخ فإنّ هذ
 .تعالىالشرك بالله 

هَة في ال  شفاعة كبيرة وتحتاج إلى إقامة الحجة على المخالف أكثر من غيرها من مسائل العقيدة.لكنّ الشُّبـْ
 المشركون لم يكونوا يطلبون من آلهتهم الدّعاء، لم يكونوا يطلبون من أوثا�م لتشفع ولكن كانوا يتقربون إليها لتشفع.

 فإذن صورة طلب الشفاعة من الميّت محدثة.
العلم عن طلب الشفاعة من الأموات بأ�ا بدعة محدثة؛ لأّ�ا لم تكن فيما قبل الزمان الذي أُحدثت فيه تلك ولهذا يُـعَبرِّ كثير من أهل 
 المحدثات في هذه الأمة.

فإذاً تعبير بعض أهل العلم عنها بأ�ا بدعة، لا يعني أ�ا ليست بشرك؛ لأنَّ البِدعََ منها ما هو كفري شركي ومنها ما هو دون 
 .لسائل بما في الطحاوية من مسائل)(إتحاف ا."ذلك

الملائكة يشفعون، لكن لا يشفعون إلاّ بإذن الله سبحانه وتعالى: {وكََمْ مِنْ مَلَكٍ فيِ السَّمَاوَاتِ لا تُـغْنيِ شَفَاعَتـُهُمْ وقال الشيخ الفوزان "
تحصل الشفاعة عند الله إلاّ بشرطين: الإذن بالشفاعة، ورضاه عن المشفوع فيه، شَيْئاً إِلاَّ مِنْ بَـعْدِ أَنْ �َْذَنَ اللهُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَـرْضَى} ، فلا 

فَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ( يمٍ 48بأن يكون المشفوع فيه من أهل الإيمان، أما الكافر، فقال الله تعالى فيه: {فَمَا تَـنـْ )} ، {مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حمَِ
الله مثل ملوك الدنيا يشفع الشفعاء عندهم ولو لم �ذنوا، ويضَطَّرُّ الملوك إلى قبول الشفاعة من أجل تأليف  وَلا شَفِيعٍ يُطاَعُ} ، وليس



 وَالْغِنىَ: جَلْبُ النـَّفْعِ وكََمْ: هِيَ خَبرَيَِّةٌ، وَمَعْنَاهَا هُنَا: التَّكْثِيرُ، وَهِيَ فيِ مَوْضِعِ رفَْعٍ بِالاِبْتِدَاءِ، وَالخَْبرَُ لاَ تُـغْنيِ قال ابو حيان " 
رَادِ وَدَفْعُ الضُّرِّ، بحَِسَبِ الأَْمْرِ الَّذِي يَكُونُ فِيهِ الْغِنىَ. وكََمْ لَفْظهَُا مُفْرَدٌ، وَ  مَعْنَاهَا جمَْعٌ. وَقَـرَأَ الجْمُْهُورُ: شَفاعَتـُهُمْ، بإِِفـْ

: شَفَاعَتُهُ، بإِِفـْرَادِ الشَّفَاعَةِ وَالضَّمِيرِ وَابْنُ مِقْسَمٍ:  شَفَاعَاتُهمُْ، بجَِمْعِهِمَا، وَهُوَ اخْتِيَارُ الشَّفَاعَةِ وَجمَْعِ الضَّمِيرِ وَزيَْدُ بْنُ عَلِيٍّ
مُْ لَ صَاحِبِ الْكَا اَ مَصْدَرٌ، وَلأَِ�َّ . وَأفُْرِدَتِ الشَّفَاعَةُ فيِ قِرَاءَةِ الجْمُْهُورِ لأَِ�َّ يعُهُمْ لِوَاحِدٍ، لمَْ مِلِ، أَيِ الْقَاسِمِ الهْذَُليِِّ وْ شَفَعَ جمَِ

ئًا. فإَِذَا كَانَتِ الْمَلاَئِكَةُ الْمُقَرَّبوُنَ لاَ تُـغْ  نيِ شَفَاعَتـُهُمْ إِلاَّ بَـعْدَ إِذْنِ اللهَِّ وَرِضَاهُ، أَيْ يَـرْضَاهُ أَهْلاً تُـغْنِ شَفَاعَتـُهُمْ عَنْهُ شَيـْ
 " لِلشَّفَاعَةِ، فَكَيْفَ تَشْفَعُ الأَْصْنَامُ لِمَنْ يَـعْبُدُهَا؟

كم من كم تكثيرية لأ�ا تأتي تكثيرية، وتأتي استفهامية، فإذا قلت: كم مالك؟ فهي استفهامية، وهنا {و قال ابن عثيمين  "  
ملك في السماوات } يعني كثير من الملائكة في السماوات لا تغني شفاعتهم وهنا نقول: كم من ملك وما أكرم الملائكة،  
كما قال الله تعالى: {بل عباد مكرمون } {في السماوات } لا في الأرض، والسماوات أعلى من الأرض وإذا كان هؤلاء 

إذا كانت شفاعتهم لا تنفع، فهل يمكن أن  -إلا من أذن له ينزل الأرض  -الملائكة الكرام الذين مقرهم السماوات 
تنفع شفاعة اللات والعزى ومناة؟ الجواب: لا، كأن الله تعالى يقول لهؤلاء: ما أصنامكم هذه التي تشفعون بها إلى الله، كم 

تهم شيئاً لو شفع إلا بثلاثة من ملك وهو أشرف من هذه الأصنام في السماوات وهي أشرف من الأرض، لا تغني شفاع
شروط: الأول: أن �ذن الله لمن يشاء من الملائكة بأن يشفع فيشفع، الثاني: أن يرضى عن المشفوع له، الثالث: يرضى 

عن الشافع لأنه لا يمكن أن �ذن للشافع إلا بعد أن يرضى عنه، ولابد أن يرضى عن المشفوع له وإلا فلا تنفع 
                                                                                                                                   

غني عن عباده، ولا أحد يتقدّم بالشفاعة عنده إلاّ بإذنه، ومحمَّد صَلَّى  ه سبحانهم للوزراء، أما الله جل وعلا فإنالكلمة، ومن أجل حاجته
ُ عَلَيْهِ وَسَ  لَّمَ أفضل الخلق، في يوم القيامة في المحشر إذا تقدّمت الخلائق إلى محمَّد تطلب منه الشفاعة لفصل القضاء، لا يشفع إلاّ بعد اللهَّ

أن يسجد لله عزّ وجلّ، ويحمد الله بمحامد عظيمة، ويدعوه بدعاء، ثمّ يقال له: � محمَّد، ارفع رأسك، وسَلْ تعُط، واشفع تشفّع، 
ُ عَلَيْهِ فالشفاعة ملك لله يعاً} ، وتُطلب الشفاعة من الله، تقول: اللهم شفِّع فيّ نبيّك محمداً صَلَّى اللهَّ وَسَلَّمَ، اللهم  : { قُلْ لِلهَِّ الشَّفَاعَةُ جمَِ

 شفِّع فيّ عبادك الصالحين، تطلبها من الله، أما أن تقول بعد موت
 ا من الميّت فهذا لا يجوز.الرسول: � محمّد اشفع لي، أو � فلان اشفع لي، تطلبه

 فطلب الشفاعة من القبور شرك أكبر، أما الحي فتُطلب منه الشفاعة بأن يطلب منه أن يدعو الله عزّ وجلّ لمن احتاج إلى ذلك، أما الميّت
 فلا يقدر على دعاء، ولا يطلب منه شيء.

سبحانه وتعالى، وأ�م يخافونه، ويَصْعَقُون من هيبته سبحانه وتعالى، هذا هو المقصود من إيراد هذا الحديث، وهو بيان حالة الملائكة مع الله 
تجوز ومن سماع كلامه، ويخرُّون لله سجّداً، فدلّ على أ�م عباد فقراء إلى الله، ليس بيدهم شيء إلاّ ما أعطاهم الله سبحانه وتعالى، فلا 

إعانة المستفيد بشرح كتاب " (حق غيرهم من باب أولى وأحرى. ففيدعوتهم من دون الله عزّ وجلّ، وإذا كان هذا في حق الملائكة 
 ). التوحيد

 



كما قال عز وجل: {ولا يشفعون   )الشافع والمشفوع له، لأن حذف المعمول يدل على العموم. أي: يرضى عن(الشفاعة،
إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون } فأصنامكم هذه لن تنفع ولن يقبل الله شفاعتها، فشروط الشفاعة ثلاثة: 

والثاني: أن يرضى عن  -عز وجل  -الأول: رضى الله عن الشافع بأن يكون أهلاً للشفاعة لكونه من المقربين لله 
المشفوع له، بأن يكون أهلاً لأن يشفع له، أما الكافر فما تنفعهم شفاعة الشافعين. الثالث: الإذن لقوله تعالى: {من ذا 
الذي يشفع عنده إلا بإذنه } وقوله تعالى: {وكم من ملك في السماوات لا تغنى شفعتهم شيئاً إلا من بعد أن �ذن الله 

 "اء ويرضى } وهذا فيه تيئيس هؤلاء المشركين من شفاعة آلهتهم.لمن يش
، ضَرَبَ لِ قال الطاهربن عاشور " نْسَانِ مَا تمََنىَّ ُ أَنَّ أمُُورَ الدَّاريَْنِ بيَِدِ اللهَِّ تَـعَالىَ وَأَنْ لَيْسَ لِلإِْ ذَلِكَ مِثاَلاً مِنَ لَمَّا بَينََّ اللهَّ

] ، وَقَـوْلهُمُْ: 3زمر: مُ أَمَانيِ الْمُشْركِِينَ وَهِيَ قَـوْلهُمُْ فيِ الأَْصْنَامِ مَا نَـعْبُدُهُمْ إِلاَّ ليِـُقَرّبِوُ� إِلىَ اللهَِّ زلُْفى [الالأَْمَانيِ الَّتيِ هِيَ أَعْظَ 
وَهُوَ أَنَّ الْمَلاَئِكَةَ الَّذِينَ لهَمُْ شَرَفُ  ] ،فَـبَينََّ إِبْطاَلَ قَـوْلهِِمْ بِطَريِقِ فَحْوَى الخِْطاَبِ 18هؤُلاءِ شُفَعاؤُ� عِنْدَ اللهَِّ [يوُنُس: 

مُْ أَشْرَفُ مِنَ  الأَْصْنَامِ) لاَ يمَلِْكُونَ الشَّفَاعَةَ إِلاَّ  الْمَنْزلَِةِ لأَِنَّ الْمَلاَئِكَةَ مِنْ سُكَّانِ السَّمَاوَاتِ (فَـهُمْ لاَ يَسْتَطِيعُونَ إِنْكَارَ أَ�َّ
ُ أَنْ يُ  فَاعَةِ الأَْصْنَامِ شَفِّعَ إِذَا شَاءَ أَنْ يَـقْبَلَ الشَّفَاعَةَ فيِ الْمَشْفُوعِ لَهُ، فَكَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْركِِينَ مَا تمَنَـَّوْا مِنْ شَ إِذَا أَذِنَ اللهَّ

تْ مَلاَئِكَةً فيِ السَّمَاوَاتِ، فَـثَـبَتَ أَنْ لاَ لِلْمُشْركِِينَ الَّذِينَ يَـقُولُونَ هؤُلاءِ شُفَعاؤُ� عِنْدَ اللهَِّ وَهِيَ حِجَارةٌَ فيِ الأَْرْضِ وَليَْسَ 
بَطَلَ اعْتِقَادُ الْمُشْركِِينَ أَ�َُّ  ُ شَفَاعَةَ الأَْصْنَامِ فَـ ُ، وَقَدْ نَـفَى اللهَّ مْ شُفَعَاؤُهُمْ، فَـهَذِهِ مُنَاسَبَةُ عَطْفِ هَذِهِ شَفَاعَةَ إِلاَّ لِمَنْ شَاءَ اللهَّ

 ...] .24 أَمْ لِلإِْنْسانِ مَا تمََنىَّ [النَّجْم: الجْمُْلَةِ عَلَى جمُْلَةِ 
هَا بَـيَانُ شَرَفِهِمْ بِشَرَفِ الْعَالمَِ الَّذِي هُمْ أَهْلُهُ، وَهُوَ عَالمَُ الْفَضَائِلِ } مَلَكٍ  { صفة ل }فيِ السَّماواتِ {و . وَالْمَقْصُودُ مِنـْ

 وَمَنَازِلُ الأَْسْرَارِ.
ضَافَةِ شَفاعَتـُهُمْ إِلخَْ، خَبرٌَ عَنْ كَمْ، أَيْ لاَ تُـغْنيِ شَفَاعَةُ أَحَدِهِمْ فَـهُوَ عَام لوُقُوع الْفِعْلِ فيِ سِيَاقِ النـَّفْ وَجمُْلَةُ لاَ تُـغْنيِ  يِ، وَلإِِ

يعُ الْمَلاَئِكَةِ عَلَى كَثـْرَتِهِمْ وَعُلُوِّ مِقْدَارهِِمْ لاَ تُـغْنيِ  هُمْ.شَفَاعَةٍ إِلىَ ضَمِيرهِِمْ، أَيْ جمَِ  شَفَاعَةُ وَاحِدٍ مِنـْ
غْنَاءِ لِزَِ�دَةِ التـَّنْصِيصِ عَلَى عُمُومِ نَـفْيِ إِغْنَ  ئًا مِنَ الإِْ  اءِ شَفَاعَتِهِمْ.وشَيْئاً مَفْعُولٌ مُطْلَقٌ لِلتـَّعْمِيمِ، أَيْ شَيـْ

مُْ قَدْ يَ  شْفَعُونَ فَلاَ تُـقْبَلُ شَفَاعَتـُهُمْ، وَليَْسَ ذَلِكَ مُرَادًا لأَِنَّ الْمُرَادَ أَ�م لاَ وَلَمَّا كَانَ ظاَهِرُ قَـوْلِهِ: لاَ تُـغْنيِ شَفاعَتـُهُمْ يوُهِمُ أَ�َّ
 مَا  لِمَنْ يَشاءُ وَيَـرْضى، وَذَلِكَ يجرأون عَلَى الشَّفَاعَةِ عِنْدَ اللهَِّ فَلِذَلِكَ عَقَّبَ بِالاِسْتِثـْنَاءِ بِقَوْلِهِ: إِلاَّ مِنْ بَـعْدِ أَنْ �َْذَنَ اللهَُّ 

 اقـْتَضَاهُ قَـوْلهُُ:
] أَيْ إِلاَّ مِنْ بَـعْدِ 225] وَقَـوْلهُُ: مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بإِِذْنهِِ [الْبـَقَرَة: 28وَلا يَشْفَعُونَ إِلاَّ لِمَنِ ارْتَضى [الأْنَْبِيَاء: 

ُ لأَِحَدِهِمْ فيِ الشَّفَاعَةِ وَيَـرْضَى بِ   "قُبُولهِاَ فيِ الْمَشْفُوعِ لَهُ.أَنْ �َْذَنَ اللهَّ
 



) وَمَا لهَمُْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ يَـتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ 27إِنَّ الَّذِينَ لاَ يُـؤْمِنُونَ بِالآْخِرَةِ ليَُسَمُّونَ الْمَلاَئِكَةَ تَسْمِيَةَ الأْنُْـثَى (قوله تعالى {
ئًا (وَإِنَّ الظَّنَّ لاَ يُـغْنيِ مِنَ الحْقَِّ   }) 28شَيـْ

﴿ليَُسَمُّونَ  يعني: لا يُصَدِّقون بالبعث الذي فيه جزاء الأعمال ﴿إنَّ الَّذِينَ لا يُـؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ﴾ :مقاتل بن سليمان قال 
 .(تفسير مقاتل بن سليمان).حين زعموا: أنّ الملائكة إ�ث، وأ�ا تشفع لهم الملاَئِكَةَ تَسْمِيَةَ الأنُْثى﴾

يقول: ما يتبعون إلا الظن،  ﴿إنْ يَـتَّبِعُونَ إلاّ الظَّنَّ﴾ أّ�ا إ�ث ﴿مِن عِلمٍ﴾ بذلك ﴿وما لهَمُْ به﴾ :ل بن سليمانمقات قال
ئًا﴾ وما يستيقنون أ�ا إ�ث،  .﴿وإنَّ الظَّنَّ لا يُـغْنيِ مِنَ الحقَِّ شَيـْ

 يريه، كان  الله لأنّ  مصيبًا؛ صلى الله عليه وسلمأي مِن رسول الله عمر بن الخطاب، قال: احذروا هذا الرأيَ على الدين، فإنمّا كان الر  عن
ئًا﴾ وظنٌّ، تكلُّفٌ  مِنّا هو وإنما  )..عزاه السيوطي إلى ابن أبي حاتم(﴿وإنَّ الظَّنَّ لا يُـغْنيِ مِنَ الحقَِّ شَيـْ

 » .من علم إلا اتباع الظن«وقرأ ابن مسعود: 
يقول تعالى منكرا على المشركين في تسميتهم الملائكة تسمية الأنثى، وجعلهم لها أ�ا بنات الله، كما قال: قال ابن كثير "

]؛ ولهذا 19لُونَ } [الزخرف: { وَجَعَلُوا الْمَلائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحمَْنِ إَِ�ثًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهمُْ وَيُسْأَ 
ل: { وَمَا لهَمُْ بِهِ مِنْ عِلْم } أي: ليس لهم علم صحيح يصدق ما قالوه، بل هو كذب وزور وافتراء، وكفر شنيع. {ٍ  إِنْ قا

ئًا } أي: لا يجدي شيئا، ولا يقوم أبدا مقام الحق. وقد ثبت في الصحيح  يَـتَّبِعُونَ إِلا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لا يُـغْنيِ مِنَ الحْقَِّ شَيـْ
 "أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إ�كم والظن، فإن الظن أكذب الحديث" 

 "{ وإن الظن لا يغني من الحق شيئا } أي عن العلم فيما المطلوب فيه العلم قال في تفسير الجلالين "
لأنه يقول: هذه المسائل مسائل عقدية نطلب فيها العلم، ومسائل الاعتقاد لا تثبت  وتعقبه الشيخ عبد الكريم الخضير " 

بالأخبار الظنية، نعم الأحكام تثبت بأخبار الواحد، بأخبار الآحاد؛ لأ�ا تفيد الظن، والعقائد لا تثبت إلا بالعلم، ولذلك 
ا ما يطلب فيه الظن كالأحكام تغني، في العقائد لا قال: لا يغني من الحق شيئاً "عن العلم فيما المطلوب فيه العلم" أم

تغني، وهم يفرقون بين العقائد والأحكام، الأشاعرة وغيرهم يفرقون، فضلاً عن المعتزلة ومنهم فوقهم في الابتداع يفرقون 
ت؛ لأ�ا أخبار يقولون: العقائد ما تثبت بخبر الواحد، ما تثبت إلا بالخبر اليقيني القطعي، ولذلك يردون أحاديث الصفا

آحاد، فلا يثبت بها علم، فلا تثبت بها عقائد، والعقائد والأحكام وغيرهما من أبواب الدين كلها متساوية الأقدام، ما 
يثبت به الأحكام يثبت به العقائد، ما يثبت به العقائد يثبت به الفضائل وهكذا، لكن الظن درجات، يبدأ من أكذب 

صحيح: ((إ�كم والظن فإن الظن أكذب الحديث)) إلى أن يمر بمثل هذا النص: {وَإِنَّ الحديث كما جاء في الحديث ال
ئًا} [( مُ مُّلاَقُو -جل وعلا-) سورة النجم] إلى أن ينتهي بقول الله 28الظَّنَّ لاَ يُـغْنيِ مِنَ الحْقَِّ شَيـْ : {الَّذِينَ يَظنُُّونَ أَ�َّ

مون بأ�م ملاقو ربهم، فالظن في النصوص متفاوت، الظن في النصوص بدأ من  ) سورة البقرة] يقطعون ويجز 46رَبهِِّمْ} [(
مُ ) سورة البقرة] يكفي ظن في البعث؟ في 46مُّلاَقُو رَبهِِّمْ} [( كونه أكذب الحديث إلى أن ينتهي {الَّذِينَ يَظنُُّونَ أَ�َّ



إطلاقه واحد في النصوص، فيطلق ويراد به ملاقاة الرب؟ ما يكفي، الظن ما يغني، لكن هذا الظن يقيني، فالظن ليس 
أكذب الحديث، يطلق ويراد به ما لا يغني عن الحق شيئاً، يطلق ويراد به الاحتمال الراجح وهو الذي استقر عليه 

الاصطلاح عند أهل العلم، ويطلق ويراد به ما هو بإزاء العلم اليقيني القطعي، وإلا فهم يقسمون المعلوم يقولون: ما عنه 
كر الحكمي إما ألا يحتمل النقيض فهذا هو العلم، أو يتحمل النقيض المرجوح، يحتمل النقيض المرجوح فالراجح هو الذ 

الظن، والمرجوح هو الوهم، والمساوي هو الشك، والمساوي هو الشك، هذا الاصطلاح لا شك أنه حادث، يعني من 
لا تعارض بها النصوص، ما ننزل الظن الذي هو الاحتمال ضمن الاصطلاحات العلمية المقررة في العلوم الشرعية لكنها 

الراجح على جميع ما جاء� في النصوص؛ لأن الحقائق العرفية الاصطلاحية قد تختلف مع الحقائق الشرعية، فالعبرة 
 "بالحقائق الشرعية حينئذٍ.

تثبت العقيدة إلا بالدليل القطعي ، في رسالته" وجوب الأخذ بحديث الآحاد"  : ذهب بعضهم إلى أنه لا قال الالباني و 
بالآية أو الحديث المتواتر تواترًا حقيقيًّا ، إن كان هذا الدليل لا يحتمل التأويل ، وادعى أن هذا مما اتفق عليه عند علماء 

أنه قد  وأقول: إن هذا القول ، وإن كنا نعلم! علم ، وأ�ا لا تثبت بها عقيدة الأصول ، وأن أحاديث الآحاد لا تفيد ال
قال به بعض المتقدمين من علماء الكلام ، فإنه منقوض من وجوه عديدة: الوجه الأول: أنه قول مبتدع ، محدث لا أصل 

رضوان  -له في الشريعة الإسلامية الغراء ، وهو غريب عن هدي الكتاب وتوجيهات السنة ، ولم يعرفه السلف الصالح
، بل ولا خطر لهم على بال! ومن المعلوم المقرر في الدين الحنيف أن كل أمر  الله تعالى عليهم ، ولم ينقل عن أحد منهم

مبتدع من أمور الدين باطل مردود ، لا يجوز قبوله بحال ؛ عملا بقول النبي: من أحدث في أمر� هذا ما ليس منه فهو ردّ 
 رواه. النار في ضلالة وكل ضلالة عةبد وكل بدعة محدثة كل  فإن ، الأمور ومحدثات إ�كم «: صلى الله عليه وسلممتفق عليه ، وقوله ». 

لأخيرة عند النسائي والبيهقي ؛ وإسناده صحيح. وإنما قال هذا ا والجملة ، والبيهقي ، » السنن « وأصحاب ، أحمد
من المتأخرين ، وتلقاه عنهم بعض الكتاب القول لجماعة من علماء الكلام ، وبعض من تأثر بهم من علماء الأصول 

المعاصرين بالتسليم دون مناقشة ولا برهان وما هكذا شأن العقيدة وخاصة من يشترط لثبوتها القطعيةفي الدلالة 
  !!والثبوت

 شبهة وجوابها  *
الراجح طبعًا ،  لقد عرضت لهم شبهة ثم صارت لديهم عقيدة! وهي أن حديث الآحاد لا يفيد إلا الظن ويعنون به الظن

والظن الراجح يجب العمل به في الأحكام اتفاقا ، ولا يجوز الأخذ به عندهم في الأخبار الغيبية ، والمسائل العلمية ، وهي 
المراد بالعقيدة ، ونحن لو سلمنا لهم جدلا بقولهم: إن حديث الآحاد لا يفيد إلا الظن على إطلاقه فإ� نسألهم: من أين 

ق ، وما الدليل على أنه لا يجوز الأخذ بحديث الآحاد في العقيدة ؟ لقد رأينا بعض المعاصرين يستدلون لكم هذا التفري
: -سبحانه ] ، وبقوله٢٣في المشركين: إن يَـتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَمَا تَهْوَى الأْنَفُسُ﴾ [ النجم:  -تعالى -على ذلك بقوله



ئًا [ النجم: ﴿وَإِنَّ الظَّنَّ لاَ يُـغْنيِ مِنَ الحَْ  فيها المشركين على  -تعالى -، ونحو ذلك الآ�ت التي يذم الله] ۲۸قِّ شَيـْ
اتباعهم الظن ، وفات هؤلاء المستدلين أن الظن المذكور في هذه الآ�ت ليس المراد به الظن الغالب الذي يفيده خبر 

اللسان وغيرهما من  « و » ، فقد جاء في النهاية الآحاد ، والواجب الأخذ به اتفاقا ، وإنما هو الشك الذي هو الخرص 
على  -تعالى -فهذا هو الظن الذي نعاه الله». الظن: الشك يَـعْرُضُ لك في الشيء فتحققه وتحكم به « كتب اللغة: 

] ، ١١٦نَ ﴾ [ الأنعام: فيهم: ﴿ إِن يَـتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يخَْرُصُو  -تعالى -المشركين ، ومما يؤيد ذلك قوله
فجعل الظن هو الخرص الذي هو مجرد الحزر والتخمين. ولو كان الظن المنعي على المشركين في هذه الآ�ت هو الظن 

  :أيضًا ؛ وذلك لسببين اثنين -؛ لم يجز الأخذ به في الأحكام -كما زعم أولئك المستدلون  -الغالب
صرّح في بعض الآ�ت  -تعالى -لقًا ، ولم يخصه بالعقيدة دون الأحكام. والآخر: أنهالأول: أنَّ الله أنكره عليهم إنكاراً مط

الصريح في ذلك:  -تعالى -أيضًا ، فاسمع إلى قوله -أن الظن الذي أنكره على المشركين يشمل القول به في الأحكام
ؤَُ� ( فهذا عقيدة) ﴿وَلاَ حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ( وهذا حكم) كَذَلِكَ ﴿سَيـَقُولُ الَّذِينَ أَشْركَُوا لَوْ شَاءَ اللهُ مَا أَشْركَْنَا وَلاَ وَآباَ 

نْ عِلْمٍ فَـتُخْرجُِوهُ لنََا إِن تَـتَّبِعُونَ  بْلِهِمْ حَتىَّ ذَاقُوا بأَْسَنَا قُلْ هَلْ عِندكَُم مِّ  إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ أنَتُمْ إِلاَّ تخَْرُصُونَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَـ
هَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثمَْ وَالْبـَغْيَ بِغَيرِْ -تعالى -] ، ويفسرها قوله١٤٨عام: ﴾ [ الأن َ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنـْ اَ حَرَّمَ رَبيِّ : ﴿قُلْ إِنمَّ

، فثبت مما تقدم أن ] ۳۳نَ ﴾ [ الأعراف: سُلْطنََا وَأَن تَـقُولُوا عَلَى اللهَِّ مَا لاَ تَـعْلَمُو  بھالحْقَِّ وَأَن تُشْركُِوا بِاللهَِّ مَا لمَْ يُـنَزِلْ 
الظن الذي لا يجوز الأخذ به إنما هو الظن اللغوي المرادف للخرص والتخمين ، والقول بغير علم ، وأنه يحرُمُ الحكم به في 

�ت الأحكام ، كما يحرم الأخذ به في العقائد ولا فرق. وإذا كان الأمر كذلك فقد سلم لنا القول المتقدم: إن كل الآ
أيضًا ـ بعمومها وشمولها على وجوب  -والأحاديث المتقدمة الدالة على وجوب الأخذ بحديث الآحاد في الأحكام ، تدل

 .أيضًا -الأخذ به في العقائد
والحق أن التفريق بين العقيدة والأحكام في وجوب الأخذ فيها بحديث الآحاد فلسفة دخيلة في الإسلام لا يعرفها السلف 

 . الأئمة الأربعة الذين يقلدهم جماهير المسلمين في العصر الحاضرالصالح ولا
"وهذا التفريق باطل بإجماع الأمة، فإ�ا لم تزل تحتج بهذه الأحاديث في الخبر�ت  قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى:و  

، كما تحتج بها في الطلبيات العمليات، ولا سيما والأحكام العملية تتضمن الخبر عن الله بأنه  (يعني العقيدة) العلميات
فشرعه ودينه راجع إلى أسمائه وصفاته، ولم تزل الصحابة والتابعون وتابعوهم وأهل الحديث شرع كذا وأوجبه ورضيه ديناً، 

والسنة يحتجون بهذه الأخبار في مسائل الصفات والقدر والأسماء والأحكام، ولم ينقل عن أحد منهم البتة أنه جوز 
ن سلف المفرقين بين البابين؟! نعم سلفهم الاحتجاج بها في مسائل الأحكام دون الأخبار عن الله وأسمائه وصفاته، فأي

بعض متأخري المتكلمين الذين لا عناية لهم بما جاء عن الله ورسوله وأصحابه، بل يصدون القلوب عن الاهتداء في هذا 



المتكلفين، فهم الذين يعرف عنهم الباب بالكتاب والسنة وأقوال الصحابة، ويحيلون على آراء المتكلمين، وقواعد 
  "] 590[ مختصر الصواعق المرسلة ص  بين الأمرين. وادعوا الإجماع على هذا التفريق التفريق

من الصحابة والتابعين. فنطالبهم بفرق صحيح بين ولا يحفظ ما جعلوه إجماعاً عن إمام من أئمة المسلمين، ولا عن أحد 
  ما يجوز إثباته بخبر الواحد من الدين، وما لا يجوز، ولا يجدون إلى الفرق سبيلا إلا بدعاوى باطلة.

(وهذا تفريق باطل  قال ابن القيم: كقول بعضهم: الأصوليات هي المسائل العلميات، والفروعيات هي المسائل العملية
ن المطلوب من العمليات أمران: العلم والعمل، والمطلوب من العلميات العلم والعمل أيضاً، وهو حب القلب ، فإ أيضاً)

وبغضه، وحبه للحق الذي دلت عليه وتضمنته، وبغضه للباطل الذي يخالفها، فليس العمل مقصوراً على عمل الجوارح، 
ل مسألة علمية، فإنه يتبعها إيمان القلب وتصديقه بل أعمال القلوب أصل لعمل الجوارح، وأعمال الجوارح تبع، فك

وحبه، بل هو أصل العمل، وهذا مما غفل عنه كثير من المتكلمين في مسائل الإيمان، حيث ظنوا أنه مجرد التصديق دون 
 الأعمال! وهذا من أقبح الغلط وأعظمه، فإن كثيراً من الكفار كانوا جازمين بصدق النبي صلى الله عليه وسلم غير

شاكين فيه، غير أنه لم يقترن بذلك التصديق عمل القلب، من حب ما جاء به والرضا به وإرادته، والموالاة والمعاداة عليه، 
  فلا تهمل هذا الموضع فإنه مهم جداً، به تعرف حقيقة الإيمان.

لعمليات بمجرد العمل دون فالمسائل العلمية عملية، والمسائل العملية علمية، فإن الشارع لم يكتف من المكلفين في ا
  "] 596مختصر الصواعق المرسلة ص  [ ". العلم، ولا في العمليات بمجرد العلم دون العمل

  ذ بأخبار الآحاد في العقيدة يمكن إيجازها فيما يلي:الآثار السيئة المترتبة على عدم الأخو 
أن الطعن في رواية هذه الأخبار وروا�تهم يلزم منه الطعن في الشريعة، وذهاب الدين؛ لأن رواة هذه الأخبار هم رواة  -أ 

  الأحكام، وعليهم الاعتماد في بيان الحلال والحرام في الدين ونقل مسائل الدين.
بعد أن قرر وجوب الأخذ بأخبار الآحاد الصحيحة في  -رحمه الله تعالى  -د الأمين الشنقيطي يقول العلامة محم

  العقيدة:
"وبهذا تعلم أن ما أطبق عليه أهل الكلام ومن تبعهم من أن أخبار الآحاد لا تقبل في العقائد، ولا يثبت بها شيء من 

العقائد لا بد فيها من اليقين، باطل لا يعول عليه، ويكفي من  صفات الله، زاعمين أن أخبار الآحاد لا تفيد اليقين، وأن
مذكرة في  [ . ظهور بطلانه أنه يستلزم رد الروا�ت الصحيحة الثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم بمجرد تحكيم العقل"

  ]125أصول الفقه ص 
أن رد أخبار الآحاد الصحيحة والتشكيك في صحتها وضبط رواتها فيه مخالفة لحكم الحفاظ عليها بالصحة، وعلى  -ب 

  رواتها بالإتقان والعدالة، وما كان مخالفا لأقوال أئمة الحديث فيجب اطراحه وعدم النظر فيه.



الآحاد الصحيحة في مجال العقيدة، وقبولها في مجال الشريعة، تناقض واضح، فإما أن تكون مشكوكا أن رد أخبار  -ج 
  فيها وباطلة، فتطرح كلها وهذا باطل، وإما أن تكون صحيحة مقبولة فيؤخذ بها كلها وهو الحق الذي يجب الأخذ به.

ا متواترة تخالف مذهبهم، زاعمين أ�ا أخبار آحاد، أن تقرير أهل الكلام لهذه القاعدة الفاسدة جعلهم يردون أخبار  -د 
وما كان كذلك فلا يؤخذ به، ولا يحتج به في العقائد، كما ردت المعتزلة الأخبار الواردة في الشفاعة، والرؤية وغيرها بهذه 

  الحجة، بل ومسائل أخرى كثيرة ردها أهل الكلام؛ لأ�ا تخالف ما قرروه واعتقدوه، منها:
  صلى الله عليه وسلم كلها ما عدا القرآن.معجزاته  -
  كيفية بدء الخلق وصفة الملائكة والجن، وصفة الجنة والنار مما لم يذكر في القرآن الكريم. -
  سؤال منكر ونكير في القبر. -
  الصراط والحوض والميزان ذو الكفتين. -
  ه وأجله وهو في بطن أمه.الإيمان بأن الله تعالى كتب على كل إنسان سعادته وشقاوته ورزق -
  القطع بأن العشرة المبشرين بالجنة من أهل الجنة. -
الإيمان بمجموع أشراط الساعة كخروج المهدي، ونزول عيسى عليه السلام وخروج الدجال وخروج النار وطلوع  -

  الشمس من مغربها والدابة وغير ذلك.
إنه ليس أدلة جميع هذه العقائد التي قالوا هي ثابتة بخبر الواحد، ليست أدلتها أحاديث آحاد، بل منها ما دليله  ثم

مجلة  [ أحاديث آحاد متواترة ولكن قلة علم هؤلاء المنكرين لحجية خبر الآحاد جعلهم يردون كل هذه الأحاديث.
  )276، الصفحة رقم: 68(الجزء رقم:  البحوث الإسلامية

والقول بعدم قبول خبر الآحاد في العقائد يستلزم ردّ السنة لندرة المتواتر، ولأن (كلّ حكم شرعي عملي يقترن به  -ه 
عقيدة ولا بد، ترجع إلى الإيمان بأمر غيبي لا يعلمه إلا الله تعالى، ولولا أنه أخبر� به في سنة نبيه صلى الله عليه وسلم لما 

. ولذلك لم يجز لأحد أن يحرم أو يحلل بدون حجة من كتاب أو سنة، قال الله تعالى: وَلاَ وجب التصديق به والعمل به
ذِينَ يَـفْترَوُنَ عَلَى اللهَِّ الْكَذِبَ لاَ تَـقُولُوا لِمَا تَصِفُ ألَْسِنـَتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلاَلٌ وَهَذَا حَرَامٌ لتِّـَفْترَوُا عَلَى اللهَِّ الْكَذِبَ إِنَّ الَّ 

[، فأفادت هذه الآية الكريمة أن التحريم والتحليل بدون إذن منه كذب على الّله تعالى  116"] سورة النحل:  فْلِحُونَ ي ـُ
وافتراء عليه، فإذا كنا متفقين على جواز التحليل والتحريم بحديث الآحاد، وأننا به ننجوا من القول على الله فكذلك 

  فرق، ومن ادعى الفرق فعليه البرهان من كتاب الله وسنة رسوله." يجوز إيجاب العقيدة بحديث الآحاد، ولا
((  ولأن كثيراً من الأحاديث العملية يتضمن الاعتقادية. فمن ذلك ما أخرجه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال:

إني أعوذ بك من عذاب  قال رسول الّله صلى الله عليه وسلم إذا تشهد أحدكم، فليستعذ بالّله من أربع يقول: اللهم
  رواه البخاري ومسلم. جهنم، ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والممات، ومن فتنة المسيح الدجال ))



((  أن النبي صلى الله عليه وسلم بعث معاذاً إلى اليمن فقال: (رضي الله عنهما) ومنها ما أخرجه البخاري عن ابن عباس
 وأني رسول الله، فإن هم أطاعوا لذلك، فأعلمهم أن الله قد افترض عليهم خمس ادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله

صلوات في كل يومٍ وليلةٍ، فإن هم أطاعوا لذلك، فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة في أموالهم تؤخذ من أغنيائهم 
نت عقائد وأحكاماً فهل ترى أن البخاري ومسلم، إلى غير ذلك من الأحاديث الكثيرة التي تضم وترد على فقرائهم ))

نردها ولا نعمل بها مطلقاً لكو�ا أحاديث الآحاد تضمنت عقائد، أم نعمل بها في ا لأحكام دون العقائد من غير دليل 
يدل على ذلك، وهذا ما �باه العقل، أم نعمل بها في تضمنته من عقائد وأحكام، وهذا هو الحقّ الذي قام عليه 

 ). 215وحجيته لأحمد الشنقيطي ص خبر الواحد ( دليل.
 

نْيا (قوله تعالى { لَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّ ربََّكَ هُوَ أَعْلَمُ بمَِنْ 29فأََعْرِضْ عَنْ مَنْ تَـوَلىَّ عَنْ ذِكْرِ� وَلمَْ يرُِدْ إِلاَّ الحْيَاةَ الدُّ ) ذلِكَ مَبـْ
 }.)30ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بمِنَِ اهْتَدى (

اللهم،  » :صحابهلأ الدعوات بهؤلاء يدعو حتى مجلس مِن يقوم صلى الله عليه وسلمعبد الله بن عمر، قال: قلّما كان رسولُ الله  عن
اقْسِم لنا مِن خشيتك ما يحول بيننا وبين معاصيك، ومِن طاعتك ما تبلّغنا به جنتك، ومِن اليقين ما تُهوَِّن علينا مصيبات 

وأبصار� وقوتنا ما أحييتنا، واجعله الوارثَ مِنّا، واجعل ثأر� على مَن ظلمنا، وانصر� على مَن الدنيا، ومتِّعنا بأسماعنا 
نا، ولا مبلغ علمنا، ولا تُسلّط علينا مَن لا يرحمنا رواه «عادا�، ولا تجْعل مصيبتنا في ديننا، ولا تجعل الدنيا أكبر همِّ

 الترمذي وحسنه الالباني.
﴿ذَلِكَ  :إلى قوله ﴿فأََعْرِضْ عَنْ مَن تَـوَلىّ عَنْ ذِكْرِ�﴾ :في قوله -من طريق ابن وهب- بن أسلمعبد الرحمن بن زيد  عنو 

لَغُهُمْ مِنَ العِلْمِ﴾، قال: يقول: ليس لهم علمٌ إلا الذي هم فيه مِن الكفر بالله وبرسوله، ومكابرتهم لما جاء مِن عند الله.  مَبـْ
 .جرير أخرجه ابن .قال: وهؤلاء أهل الشّرك

وسلم، أو المراد به كل من يصح أن يوجه إليه  {فأعرض} الخطاب للرسول صلى الله عليه وعلى آله قال ابن عثيمين "
الخطاب، فعلى الأول يكون المعنى: أعرض � محمد، وعلى الثاني يكون: أعرض أيها الإنسان المؤمن {عن من تولى عن 

ذكر� ولم يرد إلا الحياة الدنيا } يعني أعرض عنه لا تتبعه ولا يهمنك أمره، وليس المعنى: أعرض عنه لا تنصحه. لأن 
الذكرى تنفع المؤمنين } يعني ذكر كل أحد، فمن الناس من ينتفع، ومنهم لا  التذكير واجب، قال الله تعالى: {وذكر فإن

ينتفع، والذي ينتفع هو المؤمن، فعلى هذا نقول معنى أعرض يعني لا تبالي به ولا يهمنك أمره، ولا تستحسر من أجل 
كان، لكن من أعرض وتولى لا يهمك أمره، {عن ذكر�} هو القرآن،   أ� -عز وجل  -توليه، بل ادع إلى سبيل الله 

ويحتمل أن يكون الذكر بمعنى التذكير، أي عن تذكير�، وكلا المعنيين متلازمان صحيحان. لأن القرآن ذكر كما قال 
أي: عن تذكير� تعالى: {وإنه لذكر لك ولقومك} وقال تعالى: {إن هو إلا ذكر وقرءان مبين } أو المعنى {عن ذكر�} 



{ولم يرد إلا الحياة الدنيا } يعني لا يريد الآخرة ولا يهتم بها، بل همه الدنيا ما )1( –عز وجل  -بالمواعظ التي ينزلها الله 
المركوب؟ وما الملبوس؟ وما المسكن؟ فلا يهتم بالآخرة، وأهم شيء عنده الدنيا، أما ذكر الله القرآن، أو تذكير الله فإنه 

نسأل الله السلامة والعافية، والحياة الدنيا وصفها بالدنيا من الدنو وهو القرب، وذلك  -والعياذ بالله  -ه متول عن
لانحطاط مرتبتها، ولسبقها على الآخرة، لأن الدار الدنيا هي أول دار ينزلها الإنسان، وهي سابقة في الزمن على الآخرة، 

تبة، ليست بشيء بالنسبة للآخرة، ولهذا قال النبي عليه الصلاة والسلام فهي دنيا قريبة، وهي أيضاً دنيا من حيث المر 
فليست خيراً من الدنيا التي أنت فيها » لموضع سوط أحدكم من الجنة خير من الدنيا وما فيها () «فيما صح عنه: 

نة خير من الدنيا وما فقط؛ بل من الدنيا منذ أن خلقها الله إلى أن تفنى، موضع السوط الذي يكون بقدر المتر في الج
ثم حمل من بيته الذي يسكنه و�وي  -جعلنا الله منهم  -فيها، إذاً هي دنيا حقيقة، ولهذا إذا مات الإنسان وهو مؤمن 

إليه، وفيه أهله وماله وحشمه، إذا خرج تقول روحه: قدموني قدموني، لأن ما ستذهب إليه خير مما تخرج منه، قال الله 
ومن أراد الحياة  ..الحياة الدنيا والآخرة خير وأبقى} لكن لمن؟ {لمن اتقى} لكنها شر لمن لم يتق،  تعالى: {بل تؤثرون

الدنيا لن تحصل له قطعاً، قال الله تعالى: {من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد} أي: ما يشاء الله، لا ما 
وراً ومن أراد الآخرة وسعى لها سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم يشاء هو {ثم جعلنا له جهنم يصلاها مذمومًا مدح

مشكوراً}. وقال تعالى: {من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه} لأنه يعطى الدنيا والآخرة {ومن كان يريد حرث 
 ."الدنيا نؤته منها} أي بعضها وليس كلها {وما له في الآخرة من نصيب} 

يقول أهل العلم: إن هذه منسوخة بآية السيف، ولذا قال: "وهذا قبل الأمر بالجهاد"،  الخضير "وقال الشيخ عبد الكريم 
ومنهم من يقول: إنه لا معارضة بين هذا الأمر بالإعراض وبين الأمر بالجهاد، يقول: يجادل ويناقش بالتي هي أحسن، 

 . (التعليق على الجلالين)."بالأسلوب المناسب، ما استجاب يجاهد، يقاتل، وما في تعارض حينئذٍ.

                                      
التفكر في عظمة الله وجلاله وآ�ته ومصنوعاته وقيل {ذكر�} ذكر الله تعالى ويشمل ذكره بالقلب واستحضار عظمته سبحانه وتعالى و  - 1

 .و�يهذكره تعالى بمعنى استحضاره بالقلب عند أمره و العلوية والسفلية 
وأما الذكر بمجرد اللسان فهو أضعف ثم ذكره باللسان مع القلب وهذا  افضلها وقد ذم الله المنافقين بكو�م لا يذكرون الله الا قليلا. 

 .الأذكار، وإن كان فيه ثواب، كما جاءت به الأخبار
 وكذلك يكون ذكر الله تعالى بالجوارح كالصلاة والحج ونحوها .

ور� وهو القران لأن ذكر� مصدر والمصدر �تي بمعنى الفاعل أي لم يذكرني وبمعنى المفعول أي مذكوري وهو القرآن وقيل ذكر� أي مذك
 .وكلاهما صحيح.



عْرَاضِ بَـعْدَ أَنْ وَصَفَ مَدَاركَِهُمُ الْبَاطِلَةَ وَضَلاَلهَمُْ فَـرَّعَ عَلَيْهِ أَمر نبيه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالإِْ  وقال الطاهر بن عاشور "
مَ مِنْ وَصْفِ ضَلاَلهِِمْ كَانَ نتَِي هُمْ ذَلِكَ لأَِنَّ مَا تَـقَدَّ التـَّوَليِّ عَنِ الذكِّْرِ فَحُقَّ أَنْ يَكُونَ  جَةَ إِعْرَاضِهِمْ عَنْ ذِكْرِ اللهَِّ وَهُوَ عَنـْ

َ مُترَاَدِفاَنِ أَوْ مُتـَقَارِباَ  عْرَاضَ وَالتـَّوَليِّ هُمْ فإَِنَّ الإِْ عْرَاضِ إِعْرَاضًا عَنـْ  ..نِ جَزَاؤُهُمْ عَنْ ذَلِكَ الإِْ
عْرَاضُ وَالتـَّوَليِّ كِ  عْرَاضُ فَـهُوَ مُسْتـَعَارٌ لِترَْكِ الْمُجَادَلَةِ أَوْ لِترَْكِ الاِ وَالإِْ هْتِمَامِ بِسَلاَمَتِهِمْ لاَهمَُا مُسْتـَعْمَلٌ هُنَا فيِ مجََازهِِ فأََمَّا الإِْ

، وَأَمَّا التـَّوَليِّ فَـهُوَ مُسْتـَعَارٌ لِعَدَمِ الاِسْتِمَاعِ أَوْ لِعَ   دَمِ الاِمْتِثاَلِ.مِنَ الْعَذَابِ وَغَضَبِ اللهَِّ
عْرَاضِ: لَفْتُ الْوَجْهِ عَنِ الشَّيْءِ لأِنََّهُ مُشْتَقٌّ مِنَ الْعَارِضِ وَهُوَ صَفْحَةُ الخْدَِّ لأَِنَّ   الْكَارهَِ لِشَيْءٍ يَصْرِفُ عَنْهُ وَحَقِيقَةُ الإِْ

 وَجْهَهُ.
دْبَارُ وَالاِنْصِرَافُ، وَإِعْرَ  : الإِْ هُمُ الْمَأْمُورُ بِهِ مُرَادٌ بِهِ عَدَمُ الاِهْتِمَامِ بنَِجَاتِهِمْ وَحَقِيقَةُ التـَّوَليِّ اضُ النَّبيِءِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنـْ

رْشَادَ وَإِلاَّ فإَِنَّ النَّبيِءَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَأْمُورٌ بإِِدَامَةِ دَ  مُْ لمَْ يَـقْبـَلُوا الإِْ مْ لِلإِْيماَنِ فَكَمَا كَانَ يَدْعُوهُمْ قَـبْلَ نُـزُولِ عَوْتهِِ لأَِ�َّ
اَ ي ـَ عْوَةَ لاَ تخَتَْصُّ بِهِمْ فإَِ�َّ تَفِعُ بِهاَ الْمُؤْمِنُونَ، وَمَنْ لمَْ يَسْبِقْ مِنْهُ هَذِهِ الآْيةَِ فَـقَدْ دَعَاهُمْ غَيرَْ مَرَّةٍ بَـعْدَ نُـزُولهِاَ، عَلَى أَنَّ الدَّ نـْ

مُْ يَسْمَعُونَ مَا أنُْذِرَ بِهِ الْمُعْرِضُونَ وَيَـتَأَمَّلُونَ فِيمَا تَصِفُهُمْ بِهِ آَ�تُ الْقُرْ إِعْرَاضٌ مِنَ  آنِ، وَبِهذََا تَـعْلَمُ أَنْ لاَ الْمُشْركِِينَ فإَِ�َّ
 تَالِ.عَلاَقَةَ لهِذَِهِ الآْيةَِ وَأَمْثاَلهِاَ بِالْمُتَاركََةِ وَلاَ هِيَ مَنْسُوخَةٌ بِآَ�تِ الْقِ 

هُمْ وَعِظْهُمْ فيِ سُورةَِ النِّسَاءِ [ مَ الْكَلاَمُ عَلَى ذَلِكَ فيِ قَـوْلِهِ: فأََعْرِضْ عَنـْ ] وَقَـوْلِهِ: وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْركِِينَ فيِ 63وَقَدْ تَـقَدَّ
عَامِ [  ] ، فَضُمَّ إِليَْهِ مَا هُنَا.106سُورةَِ الأْنَْـ

اَ .... لَغُهُمْ بِضَمِيرِ الجْمَْ  وَإِنمَّ  عِ.جَرَى الْفِعْلُ عَلَى صِيغَةِ الْمُفْرَدِ مُرَاعَاةً لِلَفْظِ مَنْ أَلاَ تَـرَى قَـوْلَهُ: ذلِكَ مَبـْ
ضْمَارِ فَقِيلَ فأََعْرِضْ عَنْ مَنْ تَـوَلىَّ عَنْ ذِكْرِ� دُونَ: فأََعْرِضْ  هُمْ لِمَا تُـؤْذِنُ بِهِ صِلَةُ عَ وَجِيءَ بِالاِسْمِ الظَّاهِرِ فيِ مَقَامِ الإِْ نـْ

هُمْ وَمِنْ تَـرَتُّبِ تَـوَلِّيهِمْ عَنْ ذِكْرِ اللهَِّ عَلَى مَا سَبَقَ  عْرَاضِ عَنـْ مْ الْمَوْصُولِ مِنْ عِلَّةِ الأَْمْرِ بِالإِْ  وَصْفُهُ مِنْ ضَلاَلهِِمْ إِذْ لمَْ يَـتـَقَدَّ
مَ وَصْفُ أَسْبَابِهِ.وَصْفُهُمْ بِالتـَّوَليِ عَنِ الذكِّْرِ وَإِنمََّ   ا تَـقَدَّ

 وَالذكِّْرُ الْمُضَافُ إِلىَ ضَمِيرِ الجَْلاَلَةِ هُوَ الْقُرْآنُ.
يماَنِ بِالحْيََاةِ الآْخِرَةِ كَمَا دَلَّ عَلَ  نْيا كِنَايةٌَ عَنْ عَدَمِ الإِْ لَ  )1(ذلِكَ {يْهِ قَـوْلهُُ: وَمَعْنىَ وَلمَْ يرُِدْ إِلاَّ الحْيَاةَ الدُّ  }غُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ مَبـْ

مُْ لَوْ آمَنُوا بِهاَ عَلَى حَقِيقَتِهَا لأََراَدُوهَا وَلَوْ ببِـَعْضِ أَعْمَالهِِمْ.  لأَِ�َّ
 )»اللهم لا تجعل الدنيا أكبر همنا، ولا مبلغ علمنا«وفي الدعاء المأثور: (

 ربََّكَ هُوَ أَعْلَمُ بمَِنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بمَِنِ اهْتَدى. إِنَّ  ...

                                      
هُ هَذَا الَّذِي يَـقُولُ  المشار اليه هو ما تقدم من ارادة الحياة الدنيا فبها يفكرون ويغفلون عن الاخرة  واختار ابن جرير ان المشار له هو " - 1

هَا تَسْمِيَةَ الأْنُْـثَى  ".والمعنى الاول اولى .هَؤُلاَءِ الَّذِينَ لاَ يُـؤْمِنُونَ بِالآْخِرَةِ فيِ الْمَلاَئِكَةِ مِنْ تَسْمِيَتِهِمْ إِ�َّ



مُسْتـَعْمَلٌ فيِ مَعْنىَ أنََّهُ مُتـَوَليِّ حِسَابِهِمْ تَـعْلِيلٌ لجِمَُلَةِ فأََعْرِضْ عَنْ مَنْ تَـوَلىَّ وَهُوَ تَسْلِيَةٌ لِلنَّبيِءِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالخَْبرَُ 
، وَأَمَّا وَجَزَائِهِمْ عَلَى طَريِقَةِ الْكِنَايةَِ، وَفِيهِ وَعِيدٌ لِلضَّالِينَ. وَ  التـَّوكِْيدُ الْمُفَادُ بِ إِنَّ وبضمير الْفَصْل راَجِعٌ إِلىَ الْمَعْنىَ الْكِنَائِيِّ

وَ أَعْلَمُ مِنْكَ يْهِ وَسَلَّمَ. وَالْمَعْنىَ: هُ كَوْنهُُ تَـعَالىَ أَعْلَمُ بِذَلِكَ فَلاَ مُقْتَضَى لتَِأْكِيدِهَا لَمَّا كَانَ الْمُخَاطَبُ بِهِ النَّبيِءَ صَلَّى اللهُ عَلَ 
 بحَِالهِِمْ.

 رْ عَلَيْهِمْ.وَضَمِيرُ الْفَصْلِ مُفِيدُ الْقَصْرِ وَهُوَ قَصْرٌ حَقِيقِيٌّ. وَالْمَعْنىَ: أنَْتَ لاَ تَـعْلَمُ دَخَائلَِهُمْ فَلاَ تَـتَحَسَّ 
  وَبِشَارةٌَ لِلنَّبيِءِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.وَجمُْلَةُ وَهُوَ أَعْلَمُ بمَِنِ اهْتَدى تَـتْمِيمٌ، وَفِيهِ وَعْدٌ لِلْمُؤْمِنِينَ 

مًا مُلاَبِسًا لِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ، وَالْبَاءُ فيِ بمَِنْ ضَلَّ وَفيِ بمَِنِ اهْتَدى لتِـَعْدِيةَِ صِفَتيَْ أَعْلَمُ وَهِيَ لِلْمُلاَبَسَةِ، أَيْ هُوَ أَشَدُّ عِلْ 
تَـقْدِيم ذكر بمَِنْ ضَلَّ على ذكر بمَِنِ اهْتَدى لأَِن الضالّين أهمّ فيِ هَذَا الْمَقَامِ، وَأَمَّا ذِكْرُ الْمُهْتَدِينَ أَيْ ملابسا لحاَل ضلاله، وَ 

تـَتْمِيمٌ.  ".(التحرير).فَـ
بمن ضل عن سبيله فعلاً، ومن سيضل، لأنه عالم بما كان وبما يكون، فقوله:  -عز وجل  -هو أعلم  قال ابن عثيمين "

تعني أنه لا يعلم إلا من حصل منه الضلال بالفعل بل هو يعلم من حصل منه الضلال بالفعل، ومن ن ضل} لا {بم
موصوف بالعلم التام في الحاضر والمستقبل والماضي، وقوله: {وهو أعلم بمن  -سبحانه وتعالى  -سيحصل منه، لأن الله 

ال، وإنما بينَّ الله سبحانه وتعالى أنه أعلم بمن ضل عن سبيله، اهتدى } ضد الضلال، فالناس بين فئتين: إما مهتدٍ وإما ض
 وبمن اهتدى؛ لفائدتين:

الفائدة الأولى: أن نعلم أن ما وقع من الضلال والهداية فهو صادر عن علم الله وبإرادته، إذ لا يمكن أن يوجد في خلقه 
 .-وحاشاه من ذلك  -لاً خلاف معلومه، ولو قدر أن يوجد في خلقه خلاف معلومه لكان الله جاه

الفائدة الثانية: التحذير من الضلال، والترغيب في الاهتداء، مادام الإنسان يعلم أن أي عمل صدر منه فعلمه عند الله، 
 .-عز وجل  -فإنه سوف يخشى أن يعصي الله، وسوف يسعى أن يرضي الله 

فيجزي الذين أساءوا بما عملوا، ويجزي الذين  كأنه يقول: إن ضللت فالله أعلم بك، وإن اهتديت فالله أعلم بك،
 ". أحسنوا بالحسنى.
فهذا هو الإعراض عن ذكره فإذا كان هذا حال المعرض عنه فكيف حال المعارض له بعقله أو عقل  وقال ابن القيم "

من قلده وأحسن الظن به فكما أنه لا يكون مؤمنا إلا من قبله وانقاد له فمن أعرض عنه وعارضه من أبعد الناس عن 
 "(الصواعق المرسلة).الإيمان به 

 
) 31مَاوَاتِ وَمَا فيِ الأَْرْضِ ليَِجْزِيَ الَّذِينَ أَسَاءُوا بمِاَ عَمِلُوا وَيجَْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالحْسُْنىَ (وَلِلهَِّ مَا فيِ السَّ  قوله تعالى {

.{ 



وا ﴿ليَِجْزِيَ الَّذِينَ أساءُوا بمِا عَمِلُوا ويجَْزِيَ الَّذِينَ أحْسَنُ  :في قول الله -من طريق عبد الله بن عيّاش- زيد بن أسلم عن
 " الذين أساؤوا: المشركون، والذين أحسنوا: المؤمنون :بِالحسُْنى﴾

عظّم نفسه بأنهّ غنيٌّ عن عبادتهم والملائكة، وغيرهم  ﴿ولِلهَِّ ما فيِ السَّماواتِ وما فيِ الأَرْضِ﴾ :مقاتل بن سليمان قالو 
الآخرة، الذين أساؤوا بما عملوا من الشّرك في الدنيا، وذلك أنه في  ﴿ليَِجْزِيَ الَّذِينَ أساءُوا بمِا عَمِلُوا﴾ عبيد وفي مُلكه؛
يعني: لا شكّ في البعث أنهّ   ﴿ليََجْمَعَنَّكُمْ إلى يَـوْمِ القِيامَةِ لا ريَْبَ فِيهِ﴾ :[٨٧]، والنساء [١٢قال في الأنعام [

التوحيد في  ويجَْزِيَ الَّذِينَ أحْسَنُوا﴾﴿ مِن الشّرك في الدنيا، ﴿ليَِجْزِيَ الَّذِينَ أساءُوا بمِا عَمِلُوا﴾ .كائِن
 (تفسير مقاتل). " وهي الجنة ﴿بِالحسُْنى﴾ الدنيا

{ولله ما في السماوات وما في الأَرض}يقول علماء البلاغة: إنه إذا تقدم شيء حقه التأخير  " في تفسيره قال ابن عثيمين
تأخير وتقديم: {ولله ما في السماوات وما في الأَرض} فهو دليل على الحصر والتخصيص، فلننظر في هذه الآية هل فيه 

(لله) خبر مقدم (وما في السموات) مبتدأ مؤخر، إذاً قدم فيها ما حقه التأخير وهو الخبر؛ لأن حق الخبر أن يكون متأخراً 
الخبر هو الثاني، عن المبتدأ. تقول: الرجل قائم ولا تقول: قائم الرجل، فالأصل أن المبتدأ على اسمه يكون هو الأول و 

لكن أحياً� يقدم الخبر لفائدة، فهنا الفائدة: الحصر يعني: لله لا لغيره {ما في السماوات وما في الأَرض} ولا أحد يملك ما 
في السماوات ولا ما في الأرض إلا الله تبارك وتعالى، ونحن نملك ما نملك من أموالنا ولكن ملكنا ليس عاماً، فملكي ليس 

وملكك ليس ملكاً لي، فأملاكنا ليست عامة، ثم نحن لا نملك التصرف بما هو ملكنا كما نشاء، فتصرفنا ملكاً لك، 
اثنان في بيع الربا قلنا: لا تملكان ذلك، ولو أراد الإنسان أن يحرق ماله قلنا:  محدود حسب الشريعة، ولهذا لو تراضى

ولهذا قال: {ولله ما في  -عز وجل  -م الواسع الشامل لله هذا ممنوع، فملك غير الله قاصر، وغير شامل، والملك التا
السماوات وما في الأَرض} فهو مالك لذواتهما، ومالك لما فيهما أيضاً، وكم من ملك في السماوات، وكم من مخلوق في 

ات يتصرف فيه كما يشاء حسب ما تقتضيه حكمته، وإيماننا بأن لله ملك السماو  -عز وجل  -الأرض كله ملك لله 
 والأرض يفيد فائدتين عظيمتين:

الفائدة الأولى: الرضى بقضاء الله، وأن الله عز وجل لو قضى عليك مرضاً فلا تعترض، ولو قضى عليك فقراً فلا 
تعترض، لأنك ملكه يتصرف فيك كما يشاء، فهو كما يتصرف في السحاب يمطر أو لا يمطر، يمضي أو لا يمضي، 

صرف في المخلوقات، يتصرف فيك أيضاً كما يشاء، إن شاء أعطاك صحة، وإن شاء ويتصرف في الشمس والقمر، ويت
سلبها، إن شاء أعطاك عقلاً، وإن شاء سلبك، إن شاء أعطاك مالاً، وإن شاء سلبك، أنت ملكه، فإذا آمنت بهذا 

 رضيت بقضائه.
: افعل. فافعل، وإذا قال: لا تفعل. فلا الفائدة الثانية: الرضا بشرعه وقبول شرعه والقيام به، لأنك ملكه، إذا قال لك

تفعل، أرأيت لو كان لك عبد رقيق فأمرته، ولكنه لم يفعل، أو �يته ففعل، فالسيادة �قصة، إذاً أنت إذا عصيت ربك: 



إما بفعل محرم وإما بترك واجب، فإنك خرجت عن مقتضى العبودية التامة؛ لأن مقتضى العبودية التامة أن تخضع لشرعه،  
أنك خاضع كرهاً أو طائعاً لقضائه وقدره، فانتبه ليس معنى قوله تعالى: {ولله ما في السماوات وما في الأَرض} أن  كما

يخبر� أنه مالك فقط، لكن لأجل أن نعتقد مقتضى هذا الملك، وهو الرضا بقضائه، والرضا بشرعه، هذه حقيقة الملك. 
سنوا بالحسنى } جاءت كلمة {ليجزى} كأن قائلاً يقول: وإذا تبين أن {ليجزى الذين أساءوا بما عملوا ويجزى الذين أح

: {هو الذي -عز وجل  -فما النتيجة؟ النتيجة أن الناس بين محسن وبين مسيء كما قال  -عز وجل  -الملك لله 
ا عملوا} وإذا كانوا بين محسن ومسيء فما جزاء كل واحد {ليجزى الذين أساءوا بم خلقكم فمنكم كافر ومنكم مؤمن}

الذين أساءوا هم الذين خالفوا المأمور أو ارتكبوا المحظور، هؤلاء الذين أساءوا ليجزيهم بما عملوا، السيئة بالسيئة لا 
عمن يستحق العفو، وهو كل من مات على غير الشرك {إن الله لا يغفر أن يشرك به  -عز وجل  -تزيد، أو يعفو 

أن يزيد سيئة لم يعملها الإنسان، ولهذا قال: {ليجزى الذين أساءوا بما عملوا}. ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء} فلا يمكن 
بدون ز�دة {ويجزى الذين أحسنوا بالحسنى } ولم يقل: بما عملوا، لأن فضل الله أوسع من أعمالنا، يجزي الذين أحسنوا 

يرة، ونضرب مثلاً قريباً، بالحسنى، فأنت إذا فعلت حسنة فتكون عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كث
الصلاة المفروضة عندما تتوضأ وتسبغ الوضوء ثم تخرج إلى الصلاة لا يخرجك من بيتك إلا الصلاة فما الثمرات التي 

تحصل عليها؟ كل خطوة تخطوها يرفع الله لك بها درجة، ويحط عنك بها خطيئة، فخطواتك لا يحصيها إلا الله عز وجل، 
د وهو الصلاة، لكن سعيك إلى الصلاة فيه أجر مادمت خرجت من بيتك لا يخرجك إلا مع أن المقصود شيء واح

الصلاة، وتأهبت في بيتك، أسبغت الوضوء في بيتك، فأنت لا تخطو خطوة إلا رفع الله لك بها درجة، وحط عنك بها 
ظرت الصلاة ولو تأخر مجيء خطيئة، والخطوات لا يحصيها إلا الله، ثم إذا وصلت المسجد وصليت ما شاء الله، ثم انت

، وهذا أحسن من أعمالنا ولهذا  » يزال في صلاة ما انتظر الصلاةلا «الإمام لصلاة الجماعة يكتب لك أجر المصلي، 
عز  -قال: {ويجزى الذين أحسنوا بالحسنى } أي بما هو أحسن وأكثر من عملهم، وهذا يدلك على سعة فضل الله 

 ".   والمحسنون يجازيهم بالفضلفالمسيئون يجازيهم بالعدل أو يعفو، وإحسانه وكمال عدله.  -وجل 
متعلقة بمعنى الآية الأولى، لأنه إِذا كان أعلم بهما جازى كُلاًّ بما » ليجزي«لأن اللام في  " في زاد المسير وقال ابن الجوزي

ستحقاقهم، وإِنما يَـقْدِر على مجُازاة الفريقين إذا  يستحقُّه، وهذه لام العاقبة، وذلك أن عِلْمه بالفريقين أدَّى إلى جزائهم با
 (زاد المسير)"كان واسع الملُك، فلذلك أخبر به في قوله: وَلِلهَِّ ما فيِ السَّماواتِ وَما فيِ الأَْرْضِ. 

يعً  وقال ابو حيان في البحر " مُ لِلصَّيرْوُرةَِ، وَالْمَعْنىَ: إِنَّ عَاقِبَةَ أَمْرهِِمْ جمَِ ا لِلْجَزَاءِ بمِاَ عَمِلُوا، أَيْ بِعِقَابِ مَا عَمِلُوا، ، وَاللاَّ
لُوا، وَحِينَ ذكََرَ جَزَاءَ الْمُحْسِنِ وَالحْسُْنىَ: الجْنََّةُ. وَقِيلَ: التـَّقْدِيرُ بِالأَْعْمَالِ الحْسُْنىَ، وَحِينَ ذكََرَ جَزَاءَ الْمُسِيءِ قاَلَ: بمِاَ عَمِ 

فَةِ الَّتيِ تَـقْ   الَّذِي كانوُا تَضِي التـَّفَضُّلَ، وَتَدُلُّ عَلَى الْكَرَمِ وَالزَِّ�دَةِ لِلْمُحْسِنِ، كَقَوْلِهِ تَـعَالىَ: وَلنََجْزيَِـنـَّهُمْ أَحْسَنَ أتََى بِالصِّ
:  يَـعْمَلُونَ   ".لنجزي ونحزي بِالنُّونِ فِيهِمَا، وَالأَْحْسَنُ تَأْنيِثُ الحْسُْنىَ. وَقَـرَأَ زيَْدُ بْنُ عَلِيٍّ



هِ: إِنَّ وَجَاءَ تَـرْتيِبُ التـَّفْصِيلِ لجِزََاءِ الْمُسِيئِينَ وَالْمُحْسِنِينَ عَلَى وَفْقِ تَـرْتيِبِ إِجمْاَلِهِ الَّذِي فيِ قَـوْلِ  وقال الطاهر بن عاشور "
 ". لَى طَريِقَةِ اللَّفِّ وَالنَّشْرِ الْمُرَتَّبِ.] عَ 30ربََّكَ هُوَ أَعْلَمُ بمَِنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بمَِنِ اهْتَدى [النَّجْم: 

 
ثمِْ وَالْفَوَاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ إِنَّ ربََّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ  قوله تعالى { بِكُمْ إِذْ أنَْشَأَكُمْ مِنَ الأَْرْضِ  الَّذِينَ يجَْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الإِْ

تُمْ أَجِنَّةٌ   }.) 32 فيِ بطُُونِ أمَُّهَاتِكُمْ فَلاَ تُـزكَُّوا أنَْـفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بمَِنِ اتَّـقَى (وَإِذْ أنَْـ
نَـزَلَتْ في نَـبْهان التَّمّار، وذلك أنهّ كان له حانوتٌ يبيع فيه التمر، فأتتْه امرأةٌ تريد تمرًا، فقال لها:  :مقاتل بن سليمان قال

ا. فلما دخلتْ راودها عن نفسها، فأبتْ عليه، فلما رأت الشرّ خرجتْ، فوثب إليها، ادخلي الحانوت؛ فإنّ فيه تمرًا جيدً 
فضرب عَجُزَها بيده، فقالت: واللهِ، ما نلتَ مِنيِّ حاجتك، ولا حفظتَ غيبة أخيك المسلم. فذهبت المرأةُ، وندم الرجل، 

فقال: الله ورسوله  .«فلعلّ زوجها غازٍ في سبيل اللهويحك، � نبهان، » :صلى الله عليه وسلم النبي له فقال بصنيعه، فأخبره ،صلى الله عليه وسلمفأتى النبيَّ 
علمه، فقال: ويحك، فلعلّ زوجها فأ ،�فلقي أبا بكر  .«أما علمتَ أنّ الله يغار للغازي ما لا يغار للمقيم» :أعلم. فقال

 سبيل في غازٍ  هازوج لعلّ  ويحك،: فقال فأخبره، ،�غازٍ في سبيل الله. فقال: الله أعلم. ثم رجع، فلقي عمر بن الخطاب 
 الله سبيل في غُزاة إخواننا الله، رسول �: فقال ،صلى الله عليه وسلم النبي إلى به انطلَق ثم فوطئه، عمر، فصرعه. أعلم الله: قال. الله
. عمر � أرْسِله،: فقال ،صلى الله عليه وسلمسر الرماح في صدورهم، يخلُف هذا ونحوه أهليهم بسوء، فاضرب عنقه. فضحك النبيُّ تُك

شيخ الألباني وقد ضعف هذا الحديث ال  .(تفسير مقاتل )﴿الَّذِينَ يجَْتَنِبُونَ كَبائِرَ الإثمِْ والفَواحِشَ إلاّ اللَّمَمَ﴾: فيه فنـَزَلَتْ 
 يفة.رحمه الله في "الضع

نـَزَلَتْ هَذِهِ الآْيةَُ، أَيْ فَـتَكُونُ هَذِهِ الآْيةَُ مَدَنيَِّةً أُلحِْقَتْ بِسُورةَِ النَّجْمِ الْمَكِّيَّةِ كَمَا تَـقَ  ، قال ابن عطية " مَ فيِ أَوَّلِ السُّورةَِ فَـ  "دَّ
  :في هذه الآية على أقوال ﴿إلاّ اللَّمَمَ﴾ :اختُلف في معنى

  .لإثم والفواحش في الجاهلية قبل الإسلامإلا اللَّمم الذي ألَمُّوا به مِن ا :الأول
﴿الَّذِينَ يجَْتَنِبُونَ كَبائِرَ الإثمِْ والفَواحِشَ إلاّ اللَّمَمَ﴾،  :في قوله -من طريق ابن وهب-عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم 

نهم في الجاهلية. قال: واللمم: ما كان م ﴿إلاّ اللَّمَمَ﴾ :﷿ قال: قال المشركون: إنما كانوا بالأمس يعملون معنا. فأنزل الله
 .اخرجه ابن جرير. الذي ألموّا به من تلك الكبائر والفواحش في الجاهلية قبل الإسلام، وغفرها لهم حين أسلموا

  .اللَّمَم: صغائر الذنوب من النّظرة والقُبلة والغَمزة، وما كان دون الز� :الثاني
﴿إلاّ اللَّمَمَ﴾، قال: زِ� العينين: النّظر، وزِ� الشفتين:  :في قوله -من طريق أبي الضُّحى- عبد الله بن مسعود عن

التقبيل، وزِ� اليدين: البطْش، وزِ� الرّجِلين: المشي، ويصدّق ذلك الفَرْج أو يكذّبه، فإن تقدّم بفَرْجه كان زانيًا، وإلا فهو 
 ).٧٠٦٠، والبيهقي (٢/٤٧٠، والحاكم ٢٢/٦٢، وابن جرير ٢/٢٥٥أخرجه عبد الرزاق . (اللمم



إنّ » :قال ،صلى الله عليه وسلمقال: ما رأيتُ شيئًا أشبه باللّمَم ممِاّ قال أبو هريرة عن النبيِّ  -من طريق طاووس- عبد الله بن عباس عن
الله كتب على ابن آدم حظهّ مِن الز� أدرك ذلك لا محالة، فزِ� العين النّظر، وزِ� اللسان النُّطق، والنفس تتمنىّ وتشتهي، 

 ).1(رواه البخاري ومسلم. «والفَرْج يصدّق ذلك أو يكذّبه
 

  .اللَّمم: ما لم يجب عليه حدٌّ في الدنيا، ولم يستحقّ عليه في الآخرة عذاب :الثالث

                                      
إ�كم عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال على الانسان ان لا يتساهل بالصغائر  كما جاء  - 1

ومحقرات الذنوب فإنما مثل محقرات الذنوب كمثل قوم نزلوا بطن واد فجاء ذا بعود وجاء ذا بعود حتى جملوا ما أنضجوا به خبزهم وإن 
 وصححه الالباني. رواه أحمد .محقرات الذنوب متى �خذ بها صاحبها تهلكه 

بالمعصية، والجرأة على الله، وقد تتحول إلى كبائر مع مرور الوقت،  تضعف القلب، وتعُمي البصيرة، وتؤدي إلى الاستخفاف فكثرة الصغائر
  .وتتسبب في غضب الله وعقابه، مما يضر الدين والدنيا والآخرة

وما يدري الانسان فلربما ختم له ببعض ذلك فكان ذلك من سوء الخاتمة وربما عوقب بذنب اعظم منه او يحرم من طاعة بسببها او قد 
 . يتغير بذلك قلبه

عن عائشة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "� عائشة، إ�ك ومحقرات الذنوب، فإن لها من الله عز وجل طالبًا"؛ ورواه النسائي 
  وابن ماجه. 

أعمالا هي أدق في أعينكم من الشعر، وإن كنا لنعدها على عهد رسول  إنكم لتعملون«وفي صحيح البخاري عن أنس بن مالك قال:  
 فكثير من الامور التي يواقعها الناس ليست من اللمم كالغيبة والنميمة والبهتان .»من الموبقات. -صلى الله عليه وسلم  -الله 

الصغيرة وأنه يصيرها كبيرة، فقال: "... فالإصرار على  خطورة الإصرار على وقد بين شيخ الإسلام ابن القيم في كتابه "مدارج السالكين"  
المعصية معصية أخرى، والقعود عن تدارك الفارط من المعصية إصرار ورضًا بها، وطمأنينة إليها، وذلك علامة الهلاك، وأشد من هذا كله 

قدم على المجاهرة فعظيم، وإن لم يؤمن بنظره إليه المجاهرة بالذنب مع تيقن نظر الرب جل جلاله من فوق عرشه إليه، فإن آمن بنظره إليه وأ
خ واطلاعه عليه فكفر، وانسلاخ من الإسلام بالكلية، فهو دائر بين الأمرين: بين قلة الحياء ومجاهرة نظر الله إليه، وبين الكفر والانسلا

 .من الدين". اهـ
): "العقبة الرابعة: وهي عقبة الصغائر، فكال له 239 /1، (وقال في معرض كلامه عن العقبات السبع التي يضل بها الشيطان المؤمنين

منها بالقفزان، وقال: ما عليك إذا اجتنبت الكبائر ما غشيت من اللمم، أو ما علمت بأ�ا تكفر باجتناب الكبائر وبالحسنات، ولا يزال 
حالاً منه، فالإصرار على الذنب أقبح منه، ولا  يهون عليه أمرها حتى يُصر عليها، فيكون مرتكب الكبيرة الخائف الوجل النادم أحسن 

وبين شيخ الإسلام ابن تيمية أن الإصرار على الصغائر قد يكون أعظم من  كبيرة مع التوبة والاستغفار، ولا صغيرة مع الإصرار". اهـ. 
مغفور باجتناب الكبائر، فإن أصر على  ): "فإن الز� من الكبائر وأما النظر والمباشرة فاللمم منها293 /15الكبائر "مجموع الفتاوى" (

 ".النظر أو على المباشرة صار كبيرة، وقد يكون الإصرار على ذلك أعظم من قليل الفواحش



قال: اللّمَم: كلّ شيء بين الحدَّين؛ حدّ الدنيا وحدّ الآخرة، يكفّره الصلاة،  -من طريق عطية- عبد الله بن عباس عن
مُوجب، فأمّا حدّ الدنيا فكلُّ حدٍّ فرض الله عقوبته في الدنيا، وأما حدّ الآخرة فكلّ شيء ختمه الله بالنار،  وهو دون كل

 .(اخرجه ابن جرير).وأخَّر عقوبته إلى الآخرة 
خرة، فذلك اللّمَم على وجهين: كلّ ذنب لم يذكر الله عليه حدًّا في الدنيا ولا عذابًا في الآ :محمد بن السّائِب الكلبي قال

الذي تكفّره الصلوات ما لم يبلغ الكبائر والفواحش. والوجه الآخر هو: الذّنب العظيم يلُِمّ به المسلم المرّة بعد المرّة، 
 . (تفسير الثعلبي والبغوي).فيتوب منه

 أن يلُِمَّ بالذنب مرَّة، ثم يتوب :الرابع
﴿إلاّ اللَّمَمَ﴾، قال: هو الرجل يلُِمّ بالفاحشة، ثم يتوب منها. قال:  :في قوله -من طريق عطاء- عبد الله بن عباس عن

 رواه الترمذي وصححه الالباني.!ألَمّا لا لك عبد وأيّ  جماّ تغفر اللهمّ  تغفر إن: صلى الله عليه وسلموقال رسول الله 
ابن عباس،  أبي صالح باذام، قال: سُئِلتُ عن اللّمَم. فقلتُ: هو الرجل يصيب الذنبَ ثم يتوب. وأخبرتُ بذلك عن

 )..عزاه السيوطي إلى عبد بن حميد .(فقال: لقد أعانك عليها مَلكٌ كريم
.  

  .ما يَـهُمُّ به الإنسان :الخامس
 . (تفسير الثعلبي ).كلّ ما هممتَ به مِن خير أو شرٍّ فهو لَمَم ﴿اللَّمَمَ﴾ :محمد بن علي بن الحنفيّة قال

 ما خطر على القلب.  :السادس
 .(تفسير الثعلبي ). هو ما لمّ على القلب، أي: خطر ﴿اللَّمَمَ﴾ :المسيّبسعيد بن  قال
عكرمة مولى ابن عباس، أنهّ ذكُِر له قول الحسن في اللّمَم: هي الخَطْرة من الزّ�. فقال: لا، ولكنها الضمّة، والقُبلة،  عن

 )..عزاه السيوطي إلى ابن المنذر .( والشمّة
بالإضافة إلى  وهي ما لا حدَّ فيه ولا وعيد مختصًّا بها مذكوراً لها، وإنما يقال صغار» :ني بقولهالقول الثا ابنُ عطية ووجَّه

إنّ الله كتب على ابن آدم حظهّ » :صلى الله عليه وسلم ويعضد هذا قول النبي ،)1(غيرها، وإلا فهي بالإضافة إلى الناهي عنها كبائر كلها
المنطق، والفَرْج يكذِّب ذلك أو يصدّقه، فإن تقدّم فَـرْجه فهو زانٍ، وإلا من الز� لا محالة، فزِ� العين النّظر، وزِ� اللسان 

فكأن هذا «:القول الرابع بقوله ووجَّه .»وتظاهر العلماء في هذا القول، وكثُر المائل إليه»عليه بقوله: علَّق ثم .«فهو اللَّمَم

                                      
ولا شك فى كون المخالفة فبيحة جدا بالنسبة إلى جلال الله تعالى ولكن بعضها أعظم من بعض وتنقسم  قال النووي في شرح مسلم " - 1

تكفره الصلوات الخمس أو صوم رمضان أو الحج أو العمرة أو الوضوء أو صوم عرفة أو صوم عاشوراء أو فعل باعتبار ذلك إلى ما 
 ".الحسنة أو غير ذلك مما جاءت به الاحاديث الصحيحة والى ما لا يكفره ذلك كما ثبت فى الصحيح ما لم يغش كبيرة 



- ب في المؤمنين مواقعة المعاصي، وعلى هذا أنشدواالتأويل يقتضي الرفق بالناس في إدخالهم في الوعد بالحسنى؛ إذ الغال
أن  -مستندًا إلى اللغة- (ابنُ جرير رجَّحو ". ألَمّا لا لك عبدٍ  وأيُّ  جمَاّ تَـغْفِرْ  اللهمَّ  تَـغْفِر إن: -صلى الله عليه وسلم وقد تمثل به النبي

بائر الإثم، ودون الفواحش اللّمَم بما دون ك الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا» :الاستثناء منقطع، وأن المعنى
 :-جلَّ ثناؤه-نظير قوله  وذلك عندي» :ثم قال .«الموجِبة الحدودَ في الدنيا والعذاب في الآخرة، فإنّ ذلك معفوٌّ لهم عنه

هَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّئاتِكُمْ وندُْخِلْكُمْ مُدْخَلاً كَرِيماً﴾  ]». ٣١النساء:] ﴿إنْ تجَْتَنِبُوا كَبائِرَ ما تُـنـْ
 اللّمَم:» :عن الحسن بن الفضل والآخر .«اللّمَم: ما ليس بمعتاد» :عن نفطويه أحدهما :قولين آخرين  ابنُ عطية وزاد

 «نظرة الفجأة
والقُبلة،  والصحيح قول الجمهور: أن اللّمَم صغائر الذنوب، كالنّظرة، والغَمزة،» :القول الثاني، فقال  ابنُ القيم ورجَّح .

ونحو ذلك، هذا قول جمهور الصحابة ومن بعدهم، وهو قول أبي هريرة، وعبد الله بن مسعود، وابن عباس، ومسروق، 
ولا ينُافي هذا قول أبي هريرة، وابن عباس في الرواية الأخرى: إنه يلُِمّ » :بقوله علَّق ولم يذكر مستندًا، ثم .«والشعبي

إما أنه يتناول هذا وهذا ويكون على وجهين، كما قال الكلبي، »اللمم«و القول الرابع]، فإنّ بالكبيرة ثم لا يعود إليها [وه
أو أنّ أبا هريرة وابن عباس ألحقا من ارتكب الكبيرة مرة واحدة ولم يُصرّ عليها، بل حصلت منه فلتة في عمره باللّمم، 

 وغوْررضي الله عنهم  راً عديدة. وهذا من فقه الصحابةورأ� أ�ا إنمّا تتغلظ وتكبر وتعظم في حقّ مَن تكرّرت منه مرا
 منه وتكرّر عادته، الذنب اتخذ مَن على العَنت يخُاف وإنما والثلاث، والمرتين المرة عبده يسامح الله أنّ  ريب ولا علومهم،

 جنسه من فهو اللّمم، هو يكن لم إن ذنب فأول...  هذا على يدل بالواقع والاعتبار سلفية، آثار ذلك وفي كثيرة،  مراراً
وهذه اللفظة فيها معنى المقاربة والإعتاب » :ثم قال .«ن أبي هريرة وابن عباس متفقان غير مختلفينع فالقولان ونظيره،

يت القُبلة والغَمزة لممًا؛ لأ�ا تلُِمّ بما ب عدها، بالفعل حينًا بعد حين، فإنه يقال: ألمَّ بكذا: إذا قاربه ولم يَـغْشه، ومن هذا سمُِّ
ويقال: فلان لا يزور� إلا لمامًا، أي: حينًا بعد حين. فمعنى اللفظة ثابت في الوجهين اللذيْن فسّر الصحابة بهما الآية، 

وليس معنى الآية: الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللمم فإ�م لا يجتنبونه. فإن هذا يكون ثناء عليهم بترك 
وإنما هذا استثناء من مضمون الكلام ومعناه، فإن سياق الكلام في تقسيم الناس إلى محسن اجتناب اللمم، وهذا محال، 

، )1(ومسيء، وأنّ الله يجزي هذا بإساءته وهذا بإحسانه، ثم ذكر المحسنين ووصفهم بأ�م يجتنبون كبائر الإثم والفواحش
، إلا مَن اجتَنب كبائر الإثم والفواحش، فحسن ومضمون هذا: أنه لا يكون محسنًا مجز�ًّ بإحسانه، �جيًا من عذاب الله

 .«حينئذ استثناء اللّمَم، وإن لم يدخل في الكبائر، فإنه داخل في جنس الإثم والفواحش

                                      
 عطف الخاص على العام والله اعلم. والفواحش من الكبائر لكنه من - 1



) سورة النجم] هذا الاستثناء إما أن يكون متصلاً وإما أن يكون منقطعاً، 32اللَّمَمَ} [( قال الشيخ عبدالكريم الخضير "
فإن كان اللمم من جنس الكبائر والفواحش قلنا: استثناء متصل؛ لأن المستثنى من جنس المستثنى منه، فاللمم يكون من 

يتوب منها ولا يعود إليها، يشرب مرة ويتوب منها  الكبائر، لكن يلم به ويتوب منه، يعني يزني مرة يتوب منها، يسرق مرة
ولا يعود إليها، هذا لمم، يلم بالمعصية، يلم بالكبيرة، يلم بالفاحشة مرة، زلة، هفوة، ثم يتوب منها ويقلع عنها، هذا لمم، 

نى منه، يعني إذا وحينئذٍ يكون الاستثناء متصلاً، ومنهم من يقول: إن الاستثناء منقطع، والمستثنى ليس من جنس المستث
قلت: قام القوم إلا زيداً استثناء متصل؛ لأن المستثنى من جنس المستثنى منه، إذا قلت: قام القوم إلا هنداً متصل وإلا 
منقطع؟ يعني على الخلاف في دخول النساء في القوم، لا يسخر قوم من قوم ولا نساء من نساء، فالنساء على هذا لا 

ا: قام القوم إلا حماراً هذا الاستثناء منقطع بلا شك، فإذا كان اللمم من جنس الكبائر من تدخل في القوم، وإذا قلن
الفواحش، ألم به فتاب منه ولم يعد إليه قلنا: هذا لمم، وهذا أيضاً داخل في الذين أحسنوا؛ لأن التوبة بشروطها،  جنس

م من غير ما تقدم، من غير ما استثني منه، من غير التوبة النصوح إحسان، وإذا قلنا: إن الاستثناء منقطع فيكون اللم
الفواحش، من غير الكبائر، هو يقول: "هو صغار الذنوب" يعني ليست كبائر ولا فواحش إذن الاستثناء منقطع، 

"كالنظرة والقبلة واللمسة فهو استثناء منقطع والمعنى لكن اللمم يغفر باجتناب الكبائر" مراده أن الصغائر مكفرة، 
هَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ} [(الصغ ) سورة النساء] 31ائر مكفرة، تكفر باجتناب الكبائر {إِن تجَْتَنِبُواْ كَبَآئرَِ مَا تُـنـْ

يعني الصغائر فهي مكفرة باجتناب الكبائر وبهذه الآية بهذا الاستثناء، وهي مكفرة بالصلوات الخمس، مكفرة برمضان 
 " (التعليق على الجلالين).رة بالعمرة إلى العمرة، وهكذا المكفرات كثيرة.إلى رمضان، مكف

﴿الَّذِينَ يجَْتَنِبُونَ كَبائِرَ الإثمِْ والفَواحِشَ﴾، قال: الكبائر: ما سمّى الله فيه النار،  :عبد الله بن عباس، في قوله عن 
 )..دويهعزاه السيوطي إلى ابن مر  .(والفواحش: ما كان فيه حدٌّ في الدنيا

﴾ :نعَتَ المتّقين، فقال :مقاتل بن سليمان قال  يعني: كلّ ذنب يخُتم  ﴿الَّذِينَ يجَْتَنِبُونَ كَبائِرَ الإثمِْ
  ).تفسير مقاتل بن سليمان .(يعني: كلّ ذنب فيه حدٌّ  ﴿والفَواحِشَ﴾ بالنار،

﴾﴿الَّذِينَ يجَْتَنِبُونَ   :عند تفسير قوله تعالى  ابنُ عطية قال  واختلف الناس في الكبائر، ما هي؟ فذهب» :كَبائِرَ الإثمِْ
، وقد مضى القول في ذكرها واختلاف الأحاديث فيها في )1(الجمهور إلى أ�ا السَّبع الموبقات التي وردت في الأحاديث

                                      
وقال الشيخ الامام أبو عمرو بن الصلاح رحمه الله فى فتاويه الكبيرة كل ذنب كبر وعظم عظما يصح  قال النووي  في شرح مسلم "- 1

لحد ومنها الابعاد معه أن يطلق عليه اسم الكبيرة ووصف بكونه عظيما على الاطلاق قال فهذا حد الكبيرة ثم لها أمارات منها ايجاب ا
عليها بالعذاب بالنار ونحوها فى الكتاب أو السنة ومنها وصف فاعلها بالفسق نصا ومنها اللعن كلعن الله سبحانه وتعالى من غير منار 

فاعرض  معرفة الفرق بين الصغيرة والكبيرةالارض وقال الشيخ الامام أبو محمد بن عبد السلام رحمه الله فى كتابه القواعد اذا أردت 
مفسدة الذنب على مفاسد الكبائر المنصوص عليها فان نقصت عن أقل مفاسد الكبائر فهي من الصغائر وإن ساوت ادنى مفاسد الكبائر 



بنار في الآخرة، أو لعنة أو نحو سورة النساء. وتحرير القول في الكبائر: أ�ا كل معصية يوجد فيها حدٌّ في الدنيا، أو تَـوَعُّدٌ 
 السبعين إلى هي: فقال هي؟ أسَبْعٌ : له قيل حين رضي الله عنههذا خاصٌّ بها. فهي كثيرة العدد، ولهذا قال ابن عباس 

 )1((موسوعة التفسير بالمأثور)..«السبع إلى منها أقربُ 

                                                                                                                                   
أو ربت عليه فهي من الكبائر فمن شتم الرب سبحانه وتعالى أو رسوله صلى الله عليه و سلم أو استهان بالرسل أو كذب واحدا منهم أو 

بالعذرة أو ألقى المصحف فى القاذورات فهي من أكبر الكبائر ولم يصرح الشرع بأنه كبيرة وكذلك لو أمسك امرأة محصنة ضمخ الكعبة 
لمن يزنى بها أو أمسك مسلما لمن يقتله فلا شك أن مفسدة ذلك أعظم من مفسدة أكل مال اليتيم مع كونه من الكبائر وكذلك لو دل 

مه أ�م يستأصلون بدلالته ويسبون حرمهم وأطفالهم ويغنمون أموالهم فان نسبته إلى هذه المفاسد الكفار على عورات المسلمين مع عل
أعظم من توليه يوم الزحف بغير عذر مع كونه من الكبائر وكذلك لو كذب على انسان كذبا يعلم أنه يقتل بسببه أما اذا كذب عليه كذبا 

وقد نص الشرع على أن شهادة الزور وأكل مال اليتيم من الكبائر فان وقعا فى مال يؤخذ منه بسببه تمرة فليس كذبه من الكبائر قال 
خطير فهذا ظاهر وان وقعا فى مال حقير فيجوز أن يجعلا من الكبائر فطاما عن هذه المفاسد كما جعل شرب قطرة من خمر من الكبائر 

بغير الحق كبيرة فان شاهد الزور متسبب والحاكم مباشر فاذا وان لم يتحقق المفسدة ويجوز أن يضبط ذلك بنصاب السرقة قال والحكم 
جعل السبب كبيرة فالمباشرة أولى قال وقد ضبط بعض العلماء الكبائر با�ا كل ذنب قرن به وعيد أو حد أو لعن فعلى هذا كل ذنب علم 

ثم قال والاولى أن تضبط الكبيرة بما يشعر بتهاون أن مفسدته كمفسدة ما قرن به الوعيد أو الحد أو اللعن أو أكثر من مفسدته فهو كبيرة 
 ."مرتكبها فى دينه اشعار أصغر الكبائر المنصوص عليها والله أعلم

" وذلك على طريقة المعتزلة في مرتكب الكبيرة والكبائر : الذنوب التي لا يسقط عقابها إلا بالتوبة . قال الزمخشري في الكشاف " - 1
احكام الدنيا ويعتقدون كفره في الاخرة والمعتزلة يقولون هو بمنزلة بين المنزلتين الكفر والايمان ويحكمون بكفره في فالخوارج يكفرونه في 

 الاخرة وبضدهم المرجئة الذين يقولون لا يضر مع الايمان ذنب .
 يكفر الله فاعله، أو ترك ما لا يكفر لا يسلبون وصف الإيمان من العبد إذا عمل عملاً ما من المحذورات لافأهل السنة والجماعة واما 

 تاركه من الواجبات، ولا يخرجونه من الإيمان إلا بفعل �قض من نواقضه.
لى، ومرتكب الكبيرة لا يخرج من الإيمان؛ فهو في الدنيا مؤمن �قص الإيمان؛ مؤمن بإيمانه، فاسق بكبيرته، وفي الآخرة تحت مشيئة الله تعا

 عذبه.إن شاء غفر له، وإن شاء 
 له حكمان؛ حكم في الدنيا، وحكم في الآخرة. -عندهم  -أي: إن مرتكب الكبيرة 

حكمه في الدنيا: أنه مؤمن �قص الإيمان، مؤمن بإيمانه، فاسق بكبيرته، ولا يصح أن يعطى اسم الإيمان المطلق؛ بل يكون معه مطلق 
 الإيمان، وهو حد الإسلام.

أو فيه حد، وأقيم عليه الحد؛ فهو   -سبحانه  -فيه، وتاب منه، قبل الله تعالى توبته بفضله ومنه فإن كان الذنب الذي ارتكبه، لا حد 
 كفارة له، ويصبح حكمه حكم عامة المسلمين.



كبائر جمع كبيرة، والكبيرة بعض العلماء عدها، وبعض العلماء حدها، والصواب الحد، أي  قال ابن عثيمين في تفسير "
أ�م أرادوا المثال، فمثلاً إذا قال الإنسان: هي  -والله أعلم  -أ�ا محدودة وليست معدودة، والذين ذكروا عدداً الظاهر 

لي يوم الزحف، وقذف المحصنات المؤمنات، وأكل الربا، الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، والتو 
وأكل مال اليتيم، هذه سبع، إذا قال الإنسان هذه هي الكبائر ليس معنى قوله إ�ا محصورة في هذا، إذ من الممكن أن 

ذنب  يحمل كلامه أن ذلك على سبيل التمثيل فقط، أما الذين حدوها يعني جعلوا له ضابطاً. فقالوا في ضابطها: (كل
رتب الله عليه لعنة، أو غضباً، أو سخطاً، أو تبرأ منه، أو ما أشبه ذلك فهو كبيرة)، ورأيت لبعضهم ومنهم شيخ الإسلام 

أنه قال: (كل ذنب جعلت له عقوبة خاصة إما في الدنيا، أو في الآخرة فهو كبيرة)، فالز� كبيرة، لأن فيه  -رحمه الله  -
لسرقة كبيرة، وقطع الطرق كبيرة، وعقوق الوالدين كبيرة، وهلم جرا، فكلما رأيت شيئاً من عقوبة وهو الجلد أو الرجم، وا

الذنوب جعل الشارع له عقوبة خاصة فهو كبيرة، أما الذنب الذي �ى عنه فقط فهو صغيرة: كنظر الرجل للمرأة 
ه وصار هذا ديدنه، صار كبيرة الأجنبية للشهوة، هذا ليس كبيرة هو صغيرة من الصغائر، لكن إن أصر الإنسان علي

بالإصرار لا بالفعل. ومكالمة المرأة الأجنبية على وجه التلذذ حرام وليس بكبيرة، ولكن إذا أصر الإنسان عليه وصار 
ليس له هم إلا أن يشغل الهاتف على هؤلاء النساء ويتحدث إليهن صار كبيرة، فالإصرار على الصغيرة يجعلها كبيرة من 

  ، وأنه غير مبال بما حرم الله-عز وجل  -لأن إصراره على الصغيرة يدل على تهاونه بالله حيث الإصرار، 
، ومنها )1(وقوله: {والفواحش} أي: كبائر الكبائر، لأن الكبائر منه ما هو فاحش يستفحش ويستعظم ويستقبح بشدة

لأن الله قال في  للواط فاحشة أعظم من الز�،ما هو دون ذلك، فمثلاً الز� فاحشة {ولا تقربوا الزنى إنه كان فاحشةً} وا

                                                                                                                                   
شاء  حكمه في الآخرة: أنه يكون تحت المشيئة، إن لم يتب من كبيرته؛ فأمره إلى الله تعالى إن شاء عفا عنه وأدخله الجنة برحمته وفضله، وإن
عذبه بقدر ذنبه وذلك بعدله سبحانه وتعالى؛ لأنه مستحق للعقاب، ولكنه لا يستحق الخلود في النار؛ بل يخرج من النار بما معه من 

 الإيمان، وإن كان مثقال ذرة.
 ته.لأن الإيمان عند أهل السنة والجماعة؛ يقبل التبعيض والتجزئة، وبقليله يخرج الله من النار من دخلها بفضله ورحم

أَن يُشْرَكَ بِهِ ولذلك فإ�م لا يكفرون أحداً من أهل القبلة بكل ذنب؛ إلا بذنب يزول به أصل الإيمان، قال الله تعالى: { إِنَّ الّلهَ لاَ يَـغْفِرُ 
 .دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء} وَيَـغْفِرُ مَا

وب أبيض وهو �ئم ثم أتيته وقد استيقظ فقال : " ما من عبد قال وعن أبي ذر رضي الله عنه قال أتيت النبي صلى الله عليه وسلم وعليه ث
لا إله إلا الله ثم مات على ذلك إلا دخل الجنة قلت وإن زنى وإن سرق قال وإن زنى وإن سرق قلت وإن زنى وإن سرق قال وإن زنى وإن 

متفق إذا حدث بهذا قال وإن رغم أنف أبي ذر "سرق قلت وإن زنى وإن سرق قال وإن زنى وإن سرق على رغم أنف أبي ذر وكان أبو ذر 
 عليه.

 والغالب ان الفاحشة اذا اطلقت وجاءت معرفة فتطلق على الز�. 11



الز�: {ولا تقربوا الزنى إنه كان فاحشةً} وقال في اللواط: {أتأتون الفاحشة} فأتى بأل الدالة على القبح، وأ�ا جامعة 
قد سلف إنه  لكل أنواع الفواحش، ونكاح المحارم فاحشة، قال الله تعالى: {ولا تنكحوا ما نكح ءاباؤكم من النساء إلا ما 

كان فاحشةً ومقتاً وساء سبيلاً } فهو أشد من الز�، فلو ز� الإنسان بامرأة أجنبية منه، وبأم زوجته مثلاً صار ز�ه بأم 
زوجته أعظم وأشد وأشنع، ولهذا كان القول الراجح من أقوال العلماء: أن من ز� بامرأة من محارمه وإن لم يكن محصناً 

رق بين الز� وبين نكاح ذوات المحارم فالز� بذوات المحارم وصفه الله تعالى: {إنه كان فاحشةً ومقتاً فإنه يرجم، لأن الله ف
وساء سبيلاً } والز� وصفه بوصف بواحد وهو: {إنه كان فاحشةً} وجاءت السنة بالتفريق بين من ز� بامرأة من محارمه 

لم يتزوج وإن لم يكن ثيباً، لأن هذا أعظم والعياذ بالله، إنسان  أو بامرأة أجنبية، فجعلت حد الأول القتل بكل حال، وإن
يزني بأمه أو أخته أو أم زوجته، أو بنت زوجته التي دخل بها هذا فاحشة عظيمة، إذاً هم يجتنبون كبائر الإثم والفواحش، 

؛ لأن كبائر وصف كل ما  والفواحش كبائر الكبائر وأعظم، و�خذ من هذه الآية الكريمة أن الكبائر والفواحش تختلف
كان أعظم صار أشد كبيرة، والفواحش كذلك، وفيما سقناه من الآ�ت دليل على ذلك: {ولا تنكحوا ما نكح ءاباؤكم 
من النساء إلا ما قد سلف إنه كان فاحشةً ومقتاً وساء سبيلاً } {ولا تقربوا الزنى إنه كان فاحشةً} {أتأتون الفاحشة ما 

 "العالمين} ففرق الله بينها، مع أ�ا كلها فواحش، لكن بعضها أعظم من بعض. سبقكم بها من أحد من
 .لِمَن فعل ذلك وتاب ﴿إنَّ ربََّكَ واسِعُ المغَْفِرَةِ﴾ :عبد الله بن عباس قال
 .قد غفر ذلك لهم :﴿إنَّ ربََّكَ واسِعُ المغَْفِرَةِ﴾ :في قوله -من طريق ابن وهب- عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن
﴿وهُوَ أعْلَمُ  :﴿هُوَ أعْلَمُ بِكُمْ﴾، قال: هو كنحو قوله :في قوله -من طريق ابن أبي نجيح- مجاهد بن جبر ن

 .(تفسير مقاتل).[٧، القلم:٥٦، القصص:١٢٥، النحل:١١٧الأنعام:] بِالمهُْتَدِينَ﴾
لمم} يعني أن اللمم يقع في سعة مغفرة {إن ربك وسع المغفرة} في هذه الجملة إشارة إلى قوله: {إلا ال قال ابن عثيمين "

والمغفرة هي ستر الذنب مع التجاوز عنه، ولا يكفي ستر الذنب بل لابد  -عز وجل  -فيغفره الله  -عز وجل  -الله 
من تجاوز، والدليل على هذا أمران: لغوي وسمعي، أما اللغوي فلأن المغفرة مشتقة من المغفر، والمغفر وهو ما يوضع على 

عند القتال ويسمى خوذة، ويسمى بيضة، يوضع على الرأس ليتقي السهم. هذا الذي يوضع على الرأس جمع بين الرأس 
أمرين الوقاية والستر، فإذا المغفرة لابد من ستر ووقاية، وأما السمعي فهو أن الله تبارك وتعالى إذا خلا بعبده المؤمن يوم 

فدل هذا على أن الوقاية من الذنوب » الدنيا وأ� أغفرها لك اليوميك في قد سترتها عل«القيامة وقرره بذنوبه وأقر قال: 
 " وعدم المؤاخذة من المغفرة
) إِلىَ ضَمِيرِ النَّبيِءِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دُونَ ضَمِيرِ الجْمََاعَةِ إِيماَءٌ إِلىَ أَ وقال الطاهر بن عاشور " نَّ هَذِهِ وَفيِ إِضَافَةِ (رَبٍّ

 عِنَايةََ بِالْمُحْسِنِينَ مِنْ أمَُّتِهِ قَدْ حَصَلَتْ لهَمُْ بِبرَكََتِهِ.الْ 



عَةُ لِكَثـْرَةِ الشُّمُولِ لأَِنَّ الْمَكَانَ الْوَاسِعَ يمُْكِنُ أَ  لُّ نْ يحَْتَوِيَ عَلَى الْعَدَدِ الْكَثِيرِ ممَِّنْ يحَِ وَالْوَاسِعُ: الْكَثِيرُ الْمَغْفِرَةِ، اسْتُعِيرَتِ السِّ
 " فِيهِ قاَلَ تَـعَالىَ: ربََّنا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحمَْةً وَعِلْماً 

تُمْ أجِنَّةٌ فيِ بطُُونِ أمَُّهاتِكُمْ﴾، قال:  :في قوله -من طريق يونس- الحسن البصري نوع ﴿إذْ أنْشَأَكُمْ مِنَ الأَرْضِ وإذْ أنْـ
 ).أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه .(وإلى ما هي صائرةعلم الله مِن كلِّ نفسٍ ما هي عاملة، وما هي صانعة، 

 .والاية فيها تهديد لمن عصاه 
 ،صلى الله عليه وسلمعن ثابت بن الحارث الأنصاري، قال: كانت اليهود إذا هلك لهم صبيٌّ صغير قالوا: هو صِدِّيق. فبلغ ذلك النبيّ و 

﴿هُوَ أعْلَمُ  :فأنزل الله عند ذلك .«و سعيدكذبت يهود، ما مِن نَسمة يخلقها اللهُ في بطن أُمّها إلا أنه شقي أ» :فقال
 .(تفسير الثعلبي).الآية كلّها بِكُمْ إذْ أنْشَأَكُمْ مِنَ الأَرْضِ﴾

عَنِ  وُقُوعُهُ عَقِبَ قَـوْلِهِ: ليَِجْزِيَ الَّذِينَ أَساؤُا بمِا عَمِلُوا وَيجَْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالحْسُْنىَ ينبىءقال الطاهر بن عاشور "
هٍ لِلْيـَهُودِ كَمَا فيِ   لِلْوَاحِدِيِّ وَغَيرْهِِ. وَأَصْلُهُ » أَسْبَابِ النـُّزُولِ «اتِّصَالِ مَعْنَاهُ بمِعَْنىَ ذَلِكَ فَـهُوَ غَيرُْ مُوَجَّ
. قاَلَ:  يقٌ، كَانَتِ الْيـَهُودُ إِذَا «لِعَبْدِ اللهَِّ بن لهَيِعَةَ عَنْ ثَابِتِ بْنِ حَارِثٍ الأْنَْصَارِيِّ هَلَكَ لهَمُْ صَبيٌِّ صَغِيرٌ يَـقُولُونَ: هُوَ صِدِّ

ُ فيِ  بـَلَغَ ذَلِكَ النَّبيِءَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَـقَالَ: كَذِبَتْ يَـهُودُ، مَا مِنْ نَسَمَةٍ يخَْلُقُهَا اللهَّ هِ إِلاَّ أنََّهُ شَقِيٌّ أَوْ سَعِيدٌ فَـ »  بَطْنِ أمُِّ
 . هَذِهِ الآْيةََ ، فأَنَْـزَلَ اللهَُّ 

. وَقاَلَ الذَّ   هَبيُِّ: الْعَمَلُ عَلَى تَضْعِيفِهِ، قُـلْتُ: وَعَبْدُ اللهَِّ بن لهَيِعَةَ ضَعَّفَهُ ابْنُ مَعِينٍ وَتَـركََهُ وكَِيعٌ وَيحَْيىَ الْقَطَّانُ وَابْنُ مَهْدِيٍّ
رَأَهَا رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْذًا بِعُمُومِ لَعَلَّ أَحَدُ رُوَاةِ هَذَا الحْدَِيثِ لمَْ يَضْبُطُ فَـقَالَ:  اَ قَـ ُ هَذِهِ الآْيةََ، وَإِنمَّ فأَنَْـزَلَ اللهَّ

اَ كَانَ يَّةٌ وَ قَـوْلِهِ: هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أنَْشَأَكُمْ مِنَ الأَْرْضِ إِلخَْ، حُجَّةً عَلَيْهِمْ، وَإِلاَّ فإَِنَّ السُّورةََ مَكِّ  الخْوَْضُ مَعَ الْيـَهُودِ إِنمَّ
 " بِالْمَدِينَةِ.

) سورة النجم] هو أعلم: يقول المفسر: 32: {هُوَ أَعْلَمُ} [(-جل وعلا-قول الله  قال الشيخ عبدالكريم الخضير "
نَ الأَْرْضِ} [( قول: أعلم بمعنى: عالم، أعلم أفعل ) سورة النجم] ي32"أي: عالم" لماذا؟ {هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أنَشَأَكُم مِّ

تفضيل لماذا لا تبقى على بابها؟ وعالم ما فيها تفضيل ولا فيها مبالغة ولا فيها شيء من ذلك؛ لأن أفعل التفضيل تأتي 
لاثنين اشتركا في وصف أو أكثر، اشتركا في وصف فاق أحدهما الآخر في ذلك الوصف، يعني اشتركا في الوصف، إذا 

من يعلم بكم إذ أنشأكم من الأرض، يعلم مع الله  -جل وعلا-فعل تفضيل وهي على بابها أثبتنا أن مع الله قلنا: أعلم أ
فاق هذا الذي يعلم، لكن قالوا: عالم من أجل ألا يشاركه أحد؛ لأن أفعل  -جل وعلا-، لكن الله -جل وعلا-

 .. التفضيل هذا مقتضاها
نانه واستتاره في بطن أمه، ومن ذلك الجنة مستورة عن الأنظار الآن، وهي أجنة: "جمع جنين" جمع جنين سمي بذلك لاجت

 أيضاً تجن من دخلها تخفيه وتستره، والجن مستترون عن أعين الناس، إذ أنتم أجنة والمجن الذي يلبسه المحارب لأنه يستره



) سورة الحجرات] وبهذا رد على 16ينِكُمْ} [(في البطون يعلم بك فكيف لا يعلم عملك الظاهر؟ {قُلْ أتَُـعَلِّمُونَ اللهََّ بِدِ 
جل -أعلم بك وأنت في بطن أمك، فكيف لا يعلم بصلاتك التي تؤديها بين يديه  -جل وعلا-من يجهر بالنية؛ لأن الله 

 "(التعليق على الجلالين). ؟!-وعلا
 )..٩/١٥٠الثعلبي أورده  .(لا تمدحوها ﴿فَلا تُـزكَُّوا أنْـفُسَكُمْ﴾ :عبد الله بن عباس قال 

فُسَكُمْ﴾، قال: لا تعملوا بالمعاصي، وتقولون: نعمل بالطاعة :مجاهد بن جبر، في قوله عن ير الثعلبي تفس .(﴿فَلا تُـزكَُّوا أنْـ
 )..٧/٤١٣، وتفسير البغوي ٩/١٥٠
قال محمد بن السّائِب الكلبي: كان �سٌ يعملون أعمالاً حسنة، ثم يقولون: صلاتنا، وصيامنا، وحَجّنا. فأنزل الله تعالى و 

 ._((الثعلبي).﴿هو أعلم بمن اتقى﴾، أي: بَـرّ وأطاع وأخلص العمل لله تعالى :هذه الآية
فُسَكُمْ﴾ :ال مقاتل بن سليمانوق المسلمين: صَلّينا، وصُمنا، وفعلنا. فزكُّوا أنفسهم؛ فقال  وقال �س من ﴿فَلا تُـزكَُّوا أنْـ

 (تفسير مقاتل).﴿فَلا تُـزكَُّوا أنْـفُسَكُمْ هُوَ أعْلَمُ بمَِنِ اتَّقى﴾ :الله تعالى
 .أخلِص العمل لله ﴿فَلا تُـزكَُّوا أنْـفُسَكُمْ﴾ :الحسن البصري قالو 

أن "ظاهره النهي عن أن يُـزكَِّي أحدٌ نفسه". ثم ذكر احتمالاً آخر:  كُمْ﴾﴿فَلاَ تُـزكَُّوا أنَْـفُسَ  :ذكر ابن عطية في قوله تعالى
"أن يكون �يًا أن يُـزكَِّي بعض الناس بعضًا". ثم علَّق عليه بقوله: "وإذا كان هذا فإنما ينُهى عن تزكية السُّمعة والمدح 

، وأما تزكية الإمام والقدوة أحدًا ليُؤتمَّ به أو للدنيا، أو القطع بالتزكية، ومن ذلك الحديث في عثمان بن مظعون عند موته
 الحقوق في الشهود تزكية وكذلك ، وغيره بكر أبا أصحابه، بعض صلى الله عليه وسلمليِـَتـَهَمَّمَ الناس بالخير فجائز، وقد زكّى رسول الله 

انفسكم}أي ليقتل فان نفوس الناس بمنزلة النفس الواحدة كما قال تعالى عن بني اسرائيل {فاقتلوا ."إليها للضرورة جائز
 بعضكم بعضا.

لا تزكُّوا أنفسكم، الله أعلم بأهل البرِِّ منكم، » :صلى الله عليه وسلمزينب بنت أبي سلمة، أ�ا سمُيت: بَـرّة، فقال رسول الله  وعن 
 (رواه مسلم).«زينب :سمُّوها

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَـقَالَ وَيْـلَكَ قَطَعْتَ عُنُقَ  عَنْ عَبْدِ الرَّحمَْنِ بْنِ أَبيِ بَكْرَةَ عَنْ أبَيِهِ قاَلَ و  أثَْنىَ رجَُلٌ عَلَى رجَُلٍ عِنْدَ النَّبيِِّ صَلَّى اللهَّ
لْيـَقُلْ أَحْسِ   حَسِيبُهُ وَلاَ بُ فُلاًَ� وَاللهَُّ صَاحِبِكَ قَطَعْتَ عُنُقَ صَاحِبِكَ مِرَاراً ثمَُّ قاَلَ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَادِحًا أَخَاهُ لاَ محََالَةَ فَـ

 .رواه البخاري ومسلم.أُزكَِّي عَلَى اللهَِّ أَحَدًا أَحْسِبُهُ كَذَا وكََذَا إِنْ كَانَ يَـعْلَمُ ذَلِكَ مِنْهُ 
ُ  ابَ وَقاَلَ عَنْ أَبيِ مَعْمَرٍ قاَلَ قاَمَ رجَُلٌ يُـثْنيِ عَلَى أَمِيرٍ مِنْ الأْمَُرَاءِ فَجَعَلَ الْمِقْدَادُ يحَْثِي عَلَيْهِ الترَُّ و  أَمَرََ� رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ

اَبَ   رواه مسلم..عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ نحَْثِيَ فيِ وُجُوهِ الْمَدَّاحِينَ الترُّ



عَمِدَ الْمِقْدَادُ فَجَثاَ عَلَى ركُْبـَتـَيْهِ وَ و  كَانَ رجَُلاً ضَخْمًا فَجَعَلَ يحَْثُو فيِ عَنْ همََّامِ بْنِ الحْاَرِثِ أَنَّ رجَُلاً جَعَلَ يمَْدَحُ عُثْمَانَ فَـ
تُمْ الْمَدَّاحِينَ فاَحْثُوا فيِ  وَجْهِهِ الحَْصْبَاءَ فَـقَالَ لَهُ عُثْمَانُ مَا شَأْنُكَ فَـقَالَ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قاَلَ إِذَا رأَيَْـ إِنَّ رَسُولَ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ

اَبَ   . رواه مسلم. وُجُوهِهِمْ الترُّ
ن يشهد لمن شهد له الرسول صلى الله عليه وسلم بالجنة والاخرون نشهد بالظواهر ونرجوا لهم الخير ونكل سرائرهم لك

 الى الله تعالى .
ُ أَعْلَمُ  وفي البخاري " ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهَّ رَةَ عَنْ النَّبيِِّ صَلَّى اللهَّ  بمَِنْ يجَُاهِدُ فيِ سَبِيلِهِ بَاب لاَ يَـقُولُ فُلاَنٌ شَهِيدٌ قاَلَ أبَوُ هُرَيْـ

ُ أَعْلَمُ بمَِنْ يُكْلَمُ فيِ سَبِيلِهِ   "وَاللهَّ
وعن ابن عباس قال : حدثني عمر قال : لما كان يوم خيبر أقبل نفر من صحابة النبي صلى الله عليه وسلم فقالوا : فلان 

 صلى الله عليه وسلم : " كلا إني رأيته في شهيد وفلان شهيد حتى مروا على رجل فقالوا : فلان شهيد فقال رسول الله
 . النار في بردة غلها أو عباءة " رواه مسلم

وَارِ وَالْمَعْنىَ: أَنَّ إِنْشَاءَهُمْ مِنَ الأَْرْضِ يَسْتـَلْزمُِ ضِعْفَ قَدْرهِِمْ عَنْ تحََمُّلِ الْمَشَاقِّ مَعَ تَـفَاوُتِ أَطْ قال الطاهر بن عاشور "
ُ عَلِمَ ذَلِكَ وَعَلِمَ أَنَّ آخِرَ الأْمَُمِ وَهِيَ أمَُّةُ النَّبيِءِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَضْعَفُ نَشْأَةِ بَنيِ آدَ  الأْمَُمِ. وَهَذَا الْمَعْنىَ هُوَ  مَ، فاَللهَّ

سْرَاءِ مِنْ قَـوْلِ مُوسَى لمحَُمد عَلَيْهِمَا الصَّلاَة  الَّذِي ُ عَلَى أمَُّتِهِ خمَْسِينَ صَلاَةً جَاءَ فيِ حَدِيثِ الإِْ وَالسَّلاَم حِينَ فَـرَضَ اللهَّ
 »إِنَّ أمَُّتَكَ لاَ تُطِيقُ ذَلِكَ وَإِنيِّ جَرَّبْتُ بَنيِ إِسْرَائيِلَ «

ةً، فاَلْمَعْنىَ أَنَّ الضَّعْفَ الْمُقْتَضِيَ لِسِعَةِ التَّجَاوُزِ بِالْ  مَغْفِرَةِ مُقَرَّرٌ فيِ عِلْمِ اللهَِّ مِنْ حِينِ إِنْشَاءِ آدَمَ أَيْ وَهُمْ أَشَدُّ مِنْ أمَُّتِكَ قُـوَّ
نْسانُ ضَعِيفاً  ] ، فإَِنَّ 28 [النِّسَاء: مِنَ الأَْرْضِ بِالضَّعْفِ الْمُلاَزمِِ لجِنِْسِ الْبَشَرِ عَلَى تَـفَاوُتٍ فِيهِ قاَلَ تَـعَالىَ: وَخُلِقَ الإِْ

نْسَانِ مِنَ ا . لأَْرْضِ وَهِيَ عُنْصُرٌ ضَعِيفٌ يَـقْتَضِي مُلاَزَمَةَ الضَّعْفِ لجِمَِيعِ الأَْفـْرَادِ الْمُنْحَدِرةَِ مِنْ ذَلِكَ الأَْصْلِ إِنْشَاءَ أَصْلِ الإِْ
تُمْ أَجِنَّةٌ فيِ بطُُونِ .  »إِنَّ الْمَرْأَةَ خُلِقَتْ مِنْ ضِلْعٍ أَعْوَجَ «قَـوْله النَّبيِءِ:  وَمِنْه أمَُّهاتِكُمْ يخَْتَصُّ بِسِعَةِ الْمَغْفِرَةِ وَقَـوْلهُُ: وَإِذْ أنَْـ

ُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلا يرُيِدُ بِكُمُ الْعُسْرَ [ا  ] .185لْبـَقَرَة: وَالرّفِْقِ بِهذَِهِ الأْمة وَهُوَ متقضى قَـوْلِهِ تَـعَالىَ: يرُيِدُ اللهَّ
 مَ فيِ الرَّحِمِ، وَهُوَ فَعِيلٌ بمِعَْنىَ مَفْعُولٍ لأِنََّهُ مَسْتُورٌ فيِ ظلُُمَاتٍ ثَلاَثٍ.وَالأَْجِنَّةُ: جمَْعُ جَنِينٍ، وَهُوَ نَسْلُ الحْيَـَوَانِ مَا دَا

هِ.  وَ (فيِ بطُُونِ أُمَّهاتِكُمْ) صِفَةٌ كَاشِفَةٌ إِذِ الجْنَِينُ لاَ يُـقَالُ إِلاَّ عَلَى مَا فيِ بَطْنِ أمُِّ
تَـعَالىَ  ا بِاخْتِلاَفِ أَطْوَارِ الأَْجِنَّةِ مِنْ وَقْتِ الْعُلُوقِ إِلىَ الْوِلاَدَةِ، وَإِشَارةٌَ إِلىَ إِحَاطَةِ عِلْمِ اللهَِّ وَفاَئِدَةُ هَذَا الْكَشْفِ أَنَّ فِيهِ تَذْكِيرً 

 بتِِلْكَ الأَْطْوَارِ.
] إِلخَْ، وَالْفَاءُ لتِـَفْريِعِ 33أَفَـرَأيَْتَ الَّذِي تَـوَلىَّ [النَّجْم: وَجمُْلَةُ فَلا تُـزكَُّوا أنَْـفُسَكُمْ اعْترِاَضٌ بَينَْ جمُْلَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ وَجمُْلَةُ 

اءِ فْسِهِ أَوْ يدُْخِلُهُ أَحَدٌ عَلَى غَيرْهِِ بِالثَّـنَ الاِعْترِاَضِ، وَهُوَ تحَْذِيرٌ لِلْمُؤْمِنِينَ مِنَ الْعُجْبِ بأَِعْمَالهِِمُ الحَْسَنَةِ عَجَبًا يحُْدِثهُُ الْمَرْءُ فيِ ن ـَ
 عَلَيْهِ بِعَمَلِهِ.



لَهُ، أَيْ لاَ تَـنْسُبُوا لأِنَْـفُسِكُمُ وتُـزكَُّوا مُضَارعُِ زكََّى الَّذِي هُوَ مِنَ التَّضْعِيفِ الْمُرَادِ مِنْهُ نِسْبَةُ الْمَفْعُولِ إِلىَ أَصْلِ الْفِعْلِ نحَْ  وُ جَهَّ
 الزَّكَاةَ.

عِ بِالجْمَْعِ  الْمَرْءِ نَـفْسَهُ فيِ سِرّهِِ أَوْ عَلاَنيَِّتِهِ فَـرَجَعَ الجْمَْعُ فيِ قَـوْلِهِ: فَلا تُـزكَُّوا إِلىَ مُقَابَـلَةِ الجْمَْ فَـقَوْلهُُ: أنَْـفُسَكُمْ صَادِقٌ بتِـَزكِْيَةِ 
مُْ.  الَّتيِ تَـقْتَضِي التـَّوْزيِعَ عَلَى الآْحَادِ مِثْلَ: ركَِبَ الْقَوْمُ دَوَابهَّ

يَدْخُلَكُمُ وَالْمَعْنىَ: لاَ تحَْسَبُوا  تـَغُوا زَِ�دَةَ التـَّقَرُّبِ إِلىَ الله أَولا تثَِقُوا بِأنََّكُمْ أَزكِْيَاءُ فَـ الْعُجْبُ بأَِعْمَالِكُمْ أنَْـفُسَكُمْ أَزكِْيَاءَ وَابْـ
اسِ، وَلاَ يجَُوزُ ذَلِكَ إِلاَّ إِذَا كَانَ فِيهِ جَلْبُ مَصْلَحَةٍ وَيَشْمَلُ ذَلِكَ ذِكْرَ الْمَرْءِ أَعْمَالَهُ الصَّالحِةََ لِلتـَّفَاخُرِ بِهاَ، أَوْ إِظْهَارهَِا لِلنَّ 

] . وَعَنِ الْكَلْبيِِّ وَمُقَاتِل: كَانَ َ�س 55[يوُسُف:  }اجْعَلْنيِ عَلى خَزائِنِ الأَْرْضِ إِنيِّ حَفِيظٌ عَلِيمٌ { عَامَّةٍ كَمَا قاَلَ يوُسُفُ:
ُ تَـعَالىَ هَذِهِ الآْيةََ.يَـعْمَلُونَ أَعْمَالاً حَسَنَةً ثمَُّ ي ـَ نَا وَجِهَادَُ�، فأَنَْـزَلَ اللهَّ  قُولُونَ: صَلاَتُـنَا وَصِيَامُنَا وَحَجُّ

 بُـيُوتاً فَسَلِّمُوا عَلى تَـعَالىَ: فإَِذا دَخَلْتُمْ وَيَشْمَلُ تَـزكِْيَةَ الْمَرْءِ غَيرْهَُ فَيرَجِْعُ أنَْـفُسَكُمْ إِلىَ مَعْنىَ قَـوْمِكُمْ أَوْ جمَاَعَتِكُمْ مِثْلِ قَـوْلِهِ 
 ] أَيْ ليُِسَلِّمَ بَـعْضُكُمْ عَلَى بَـعْضٍ.61أنَْـفُسِكُمْ [النُّور: 

هَُ ذَلِكَ.  وَالْمَعْنىَ: فَلاَ يُـثْنيِ بَـعْضُكُمْ عَلَى بَـعْضٍ بِالصَّلاَحِ وَالطَّاعَةِ لِئَلاَّ يُـغَيرِّ
حَدِيثُ أُمِّ عَطِيَّةَ حِينَ مَاتَ عُثْمَانُ بْنُ مَظْعُونٍ فيِ بَـيْتِهَا وَدَخَلَ  ةِ النَّاسِ بأَِعْمَالهِِمْ. وَمِنْهُ وَقَدْ وَرَدَ النـَّهْيُ فيِ أَحَادِيثَ عَنْ تَـزكِْيَ 

يَ  رَحمَْةُ «عَلَيْهِ رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَـقَالَتْ أُمُّ عَطِيَّةَ:  ةُ عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونٍ) فَشَهَادَتيِ اللهَِّ عَلَيْكَ أَبَا السَّائِبِ (كُنـْ
ُ فَـقَالَ لهَاَ رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وَمَا يدُْريِكِ أَنَّ اللهََّ  ُ عَلَيْكَ لَقَدْ أَكْرَمَكَ اللهَّ  أَكْرَمُهُ، فَـقَالَتْ: إِذَا لمَْ يُكْرمِْهُ اللهَّ

ُ، فَـقَا إِنيِّ وَاللهَِّ مَا أَدْرِي لَ رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَمَّا هُوَ فَـقَدْ جَاءَهُ الْيَقِينُ وَإِنيِّ لأََرْجُو لَهُ الخَْيرَْ وَ فَمَنْ يُكْرمُِهُ اللهَّ
 »وَأََ� رَسُولُ اللهَِّ مَا يُـفْعَلُ بيِ 

عْتُ هَذَا مِنْ رَسُولِ اللهَِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. وَقَدْ شَاعَ مِنْ آدَابِ عَصْرِ . قاَلَتْ أُمُّ عَطِيَّةَ: فَلاَ أُزكَِّي أَحَدًا بَـعْدَ مَ  ا سمَِ
نـَوْا عَلَى أَحَدٍ لاَ أَعْلَ  ةِ بَينَْ الصَّحَابةَِ التَّحَرُّزُ مِنَ التـَّزكِْيَةِ وكََانوُا يَـقُولُونَ إِذَا أثَْـ  لاَ أُزكَِّي عَلَى اللهَِّ أَحَدًا.مُ عَلَيْهِ إِلاَّ خَيرْاً وَ النـُّبـُوَّ

نَتيِ بَـرَّةَ فَـقَالَتْ ليِ زيَْـنَب بنت بن سَلَمَةَ إِنَّ رَسُولَ اللهَِّ َ�ىَ عَنْ «وَرَوَى مُسْلِمٌ عَنْ محَُمَّدِ بن عَمْرو بْنِ عَطاَءٍ قاَلَ:  سمََّيْتُ ابْـ
يتُ بَـرَّةَ فَـقَالَ رَسُولُ اللهَِّ  صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لاَ تُـزكَُّوا أنَْـفُسَكُمْ إِنَّ اللهََّ أَعْلَمُ بأَِهْلِ الْبرِِّ مِنْكُمْ، قاَلُوا: بمَِ  هَذَا الاِسْمِ، وَسمُِّ

هَا زيَْـنَبَ  يهَا؟ قاَلَ: سمَُوُّ  »نُسَمِّ
هٌ إِلىَ أَنْ يَـقُولَ أَحَدٌ مَا يفُِيدُ زكََاءَ  النـَّفْسِ، أَيْ طَهَارَتَهاَ وَصَلاَحَهَا، تَـفْوِيضًا بِذَلِكَ إِلىَ اللهَِّ لأَِنَّ  . وَقَدْ ظَهَرَ أَنَّ النـَّهْيَ مُتـَوَجِّ

وَاعِهَا بَـوْنٌ. وَهَذَا مِنَ التَّأْدِيبِ عَلَى قَةِ لِظَوَاهِرهِِمْ وَبَينَْ أنَْـ الخِْبرْةَِ التَّحَرُّزِ فيِ الحْكُْمِ وَالحْيِطَةِ فيِ  لِلنَّاسِ بَـوَاطِنَ مخُتَْلِفَةَ الْمُوَافَـ
اَمِ الْقَرَائِنِ وَالْبـَوَارِقِ.  وَاتهِّ



هُمْ وَجُرّبِوُا فِيهِ مِنْ ثقَِةٍ  خْبَارُ عَنْ أَحْوَالِ النَّاسِ بمِاَ يُـعْلَمُ مِنـْ وَعَدَالَةٍ فيِ الشَّهَادَةِ وَالرِّوَايةَِ وَقَدْ  فَلاَ يَدْخُلُ فيِ هَذَا النـَّهْيِ الإِْ
هُوَ لَفْظٌ اصْطلََحَ عَلَيْهِ  بِالتـَّزكِْيَةِ وَهُوَ لَفْظٌ لاَ يُـرَادُ بِهِ مِثْلَ مَا أُريِدَ مِنْ قَـوْلِهِ تَـعَالىَ: فَلا تُـزكَُّوا أنَْـفُسَكُمْ بَلْ يُـعَبرَُّ عَنِ التـَّعْدِيلِ 

 وَمُرَادُهُمْ مِنْهُ وَاضِحٌ. النَّاسُ بَـعْدَ نُـزُولِ الْقُرْآنِ 
أَعْلَمُ بمَِنِ  نِ اتَّقى مَوْقِعَ الْبـَيَانِ لِسَبَبِ النـَّهْيِ أَوْ لأَِهَمِّ أَسْبَابِهِ، أَيْ فَـوَّضُوا ذَلِكَ إِلىَ اللهَِّ إِذْ هُوَ وَوَقَـعَتْ جمُْلَةُ هُوَ أَعْلَمُ بمَِ 

دَ فيِ الحْدَِيثِ أَنْ يَـقُولَ مَنْ يخُْبرُِ عَنْ أَحَدٍ وَرَ  اتَّـقَى، أَيْ بحَِالِ مَنِ اتَّـقَى مِنْ كَمَالِ تَـقْوَى أَوْ نَـقْصِهَا أَوْ تَـزْييِفِهَا. وَهَذَا مَعْنىَ مَا
، أَيْ متجاوزا قدري. »لاَ أُزكَِّي عَلَى اللهَِّ أَحَدًا«بخَِيرٍْ:   "(التحرير). أَيْ لاَ أُزكَِّي أَحَدًا مُعْتَلِيًا حَقَّ اللهَِّ

  
 } )35) أَعِنْدَهُ عِلْمُ الْغَيْبِ فَـهُوَ يَـرَى (34وَأَكْدَى () وَأَعْطَى قَلِيلاً 33أَفَـرَأيَْتَ الَّذِي تَـوَلىَّ (قوله تعالى {

 واختلف فيها على اقوال 
 المشركين، بعضُ  فعيرّه دينه، على صلى الله عليه وسلمأ�ا نَـزَلَتْ في الوليد بن المغُيرة، وكان قد اتبّع رسول الله  :مجاهد بن جبر عنالاول : 

خشيتُ عذاب  إني: قال. تنصرهم أن لك ينبغي كان!  النار؟ في أ�م وزعمتَ  وضلّلتهم الأشياخ دين أتركْتَ : له وقال
الله. فضمن له الذي عاتبه إن هو أعطاه شيئًا مِن ماله ورجع إلى شِركه أن يحمل عنه عذاب الله، ففعل، وأعطى الذي 

ي تَـوَلىّ وأَعْطى قَلِيلاً ﴿أفَـرَأيَْتَ الَّذِ  :عاتبه بعض ما كان ضَمِن له، ثم بخل، ومنحه تمام ما ضمن له؛ فأنزل الله سبحانه
 وهذا الذي عليه جمهور المفسرين ا�ا نزلت فيه.).تفسير الثعلبي(وأَكْدى﴾

وقوله : { وأكدى } هو ما أمسك عنه ولم يعط الكل ، وعلى هذا لو  وفيه استشكالات ذكرها الرازي في تفسيره وقال "
ير حق ، فالامتناع لا يذم عليه ، وأيضاً فلا يبقى لقوله {قَلِيلاً قال قائل إن الإكداء لا يكون مذموماً لأن الإعطاء كان بغ

والذي يليق بما ذكر� هو أن نقول : تولى عن ذكر� ولم يرد إلا   ....} فائدة ، لأن الإعطاء حينئذ نفسه يكون مذموماً 
 ". الحياة الدنيا ، يعني إعطاء ما وجب إعطاؤه في مقابلة ما يجب لإصلاح أمور الآخرة 

رضي نَـزَلَتْ في عثمان بن عفان  ﴿أفَـرَأيَْتَ الَّذِي تَـوَلىّ﴾ :ابن عباس، والمسيّب بن شريك، والسُّدِّيّ، والكلبي عنالثاني : 
! تصنع؟ الذي هذا ما: سَرح أبي بن سعد بن الله عبد الرضاعة مِن أخوه له فقال الخير، في وينُفِق يتصدّقُ  كان  ،الله عنه 
 عبد له فقال. عفوه وأرجو الله، رضا أصنع بما أطلب وأ� وخطا�، ذنوباً  لي إنّ : عثمان فقال. مالٌ  لك يبقى لا أن يوُشِك

ني �قتك برحْلها وأ� أتحمّل عنك ذنوبك كلّها. فأعطاه، وأشهد الله على ذلك، وأمسَك عن بعض ما كان يصنع أعْط: الله
يعني:  ﴿وأعطى﴾ يعني: يوم أُحد حين ترك المركز، تولى﴾ ﴿أفرأيت الذي :مِن الصّدقة والنفقة؛ فأنزل الله سبحانه

 .أحسن ذلك وأجمله إلى رضي الله عنهأي: قطع نفقته. فعاد عثمان  ﴿قليلاً وأكدى﴾ صاحبه
لبعد ذلك عن اضعف الصحابة فضلا عثمان رضي الله عنه  ولا يخفي سقوط هذا القول وبطلانهواقتصر عليه الزمخشري 

. 



وذلك كلّه عندي باطل، » :قائلاً  سرح أبي بن الله عبد مع رضي الله عنهقصة عثمان بن عفان   ابنُ عطية انتقدفقد 
 .«مثله مُنـَزَّهٌ  وعثمان عن

 اضافة الى ان السورة مكية والقصة المزعومة بعد احد .
 له، صديقًا فلقي عليه، يخرج ما يجد فلم رجلٌ، فجاء مغزاة، في خرج صلى الله عليه وسلمأنّ النبيَّ  :عكرمة مولى ابن عباس عنالثالث : 

﴿أفَـرَأيَْتَ الَّذِي تَـوَلىّ  :هذا على أن تتحمّل بذنوبي. فقال له: نعم. فأنزل الله بَكْرِي أُعطيك: قال. شيئًا أعطِني: فقال
 (عزاه السيوطي الى ابن ابي حاتم) وهو بين البطلان فالسورة مكية والحادثة المزعومة مدنية .وأَعْطى قَلِيلاً وأَكْدى﴾

نَـزَلَتْ في أبي جهل، وذلك أنه قال: واللهِ، ما �مر� محمد  ﴿أفَـرَأيَْتَ الَّذِي تَـوَلىّ﴾ :محمد بن كعب القُرَظيّ  قالو :  لرابعا
 .(تفسير الثعلبي والبغوي)أي: لم يؤمن به ﴿أعْطى قَلِيلاً وأَكْدى﴾ :إلا بمكارم الأخلاق. فذلك قوله

نَـزَلَتْ في العاص بن وائل السهمي، وذلك أنه كان ربما يوافق  ﴿أفَـرَأيَْتَ الَّذِي تَـوَلىّ﴾ :إسماعيل السُّدِّيّ  قال:  الخامس
 ..(تفسير الثعلبي والبغوي)رالأمو  بعض في صلى الله عليه وسلمرسول الله 

 -يبذله ممَِّن ظنَّ أنه يدفع عن نفسه العذاب بمالٍ -القول بنزولها في الوليد أو في العاص بن وائل  ابنُ عطية وجَّه 
 -في كتاب الثعلبي-ونقل عن مقاتل ». هو في المال -على هذا القول- فقوله تعالى: ﴿وأَعْطى قَلِيلاً وأَكْدى﴾» :بقوله

ٌ  وهذا» :عليه بقوله علَّق ثم .«وأعطى من نفسه قليلاً في قُربه من الإيمان، ثم أكْدى، أي: انقطع ما أعطى» :أن المعنى بينِّ
 .«مِن اللفظ، والآخر يحتاج إلى رواية

وقول ابي جهل المتقدم يفيد� اننا ربما نسمع من بعض الكفار كلاما في مدح النبي صلى الله عليه وسلم كوصفه بالعبقري 
 فان ذلك ليس بنافع حتى يؤمنوا برسالته ويؤمنوا بالوحي المنزل من الله تعالى عليه والتزام ما جاء به .

 قَلِيلاً فيه أربعة أقوال:أعرضَ عن الإيمان. وَأَعْطى » : تَولىَّ «ومعنى 
 أحدها: أطاع قليلاً ثم عصى. قاله ابن عباس.  

في  -من طريق ابن أبي نجيح- مجاهد بن جبر عنماع ثم أكدى بالانقطاع. والثاني: أعطى قليلاً من نَـفْسه بالاست
 أعطى ما وذلك يقولان، ما فيستمع بكر، وأبا صلى الله عليه وسلم﴿أفَـرَأيَْتَ الَّذِي تَـوَلىّ﴾، قال: الوليد بن المغُيرة؛ كان �تي النبيَّ  :قوله
 .(تفسير مجاهد وابن جرير). قال: انقطع عطاؤه، ترك ذلك ﴿وأَكْدى﴾ الاستماع، أعطى نفسه؛ مِن

 والثالث: أعطى قليلاً من ماله ثم مَنَع، قاله الضحاك. 
قال: أعطى قليلاً من ماله، ومنع  .وأَكْدى﴾﴿وأَعْطى قَلِيلاً  :أنّ �فع بن الأزرق سأله عن قوله :عبد الله بن عباس عن

الكثير، ثم كدَّره بمنِّه. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت قول الشاعر: أعطى قليلاً ثم أكدى بمنِّه ومَن 
 ).كما في الإتقان-أخرجه الطستي (ينَشر المعروف في الناس يحُمد؟



له (وأكدى) قال الوليد بن المغيرة: أعطى قليلا ثم أكدى: انقطع أخرج الطبري بسنده الصحيح عن مجاهد، في قو 
 عطاؤه.

 أخرج الطبري بسنده الحسن عن قتادة (وأكدى) أي بخل وانقطع عطاؤه.
قَطَع، وهو من كُدْية الرَّكِيَّة، » : أَكْدَى«والرابع: أعطى قليلاً من الخير بلسانه ثم قطع، قاله مقاتل. قال ابن قتيبة: ومعنى 

الصَّلابة فيها، وإذا بلغها الحافر يئس من حَفْرها، فقطع الحفَْر، فقيل لكل من طلب شيئاً فلم يبلُغ آخِرَه، أو أعطَى  وهي
 ).بتصرف  (زاد المسير لابن الجوزيولم يتُِمَّ:أَكْدَىَ.
وقوله له ( ارجع وأ� أتحمل عنك قيل : نزلت في الوليد بن المغيرة أسلم ثم ارتد لتعيير بعض المشركين له ،  قال البقاعي "

"(نظم العذاب ) وهي تصلح لكل من ارتد ظاهراً أو �فق أو ا�مك في المعاصي بعد إيمانه معرضاً عن الأعمال الصالحة .
 .الدرر)

ان حمل الآية على عموم والآية ربما نزلت شخص بعينه وهذا بحاجة الى الاسناد المتصل الى الصحابة رضي الله عنهم او 
ضعف عن فيمنه القليل ثم يقعد عن مواصلته أو يكف عنه ،  الذي لا يستقيم على فعل الخير ويؤدي النوع البشري

 .كف عنه مع توفر مقوماته ي الاستمرار في العطاء أو
ا الَّذِي ضَمِنَ لَهُ صَاحِبُهُ أَنْ يَـتَحَمَّلَ ] يَـقُولُ تَـعَالىَ ذِكْرُهُ: أَعِنْدَ هَذَ 35وَقَـوْلهُُ: {أَعِنْدَهُ عِلْمُ الْغَيْبِ فَـهُوَ يَـرَى} [النجم: 

 .. (تفسير الطبري)عَنْهُ عَذَابَ اللهَِّ فيِ الآْخِرَةِ عِلْمُ الْغَيْبِ، فَـهُوَ يَـرَى حَقِيقَةَ قَـوْلِهِ، وَوَفاَءَهُ بمِاَ وَعَدَ 
{أفرأيت الذي تولى } الخطاب في قوله: {أفرأيت} للنبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم، ويجوز أن  قال ابن عثيمين "

يراد به كل من يتوجه إليه الخطاب، فيكون المعنى على الأول: أفرأيت � محمد، وعلى القول الثاني: أفرأيت أنت أيها 
عز وجل  -برني {الذي تولى }، أي: عن طاعة الله المخاطب أي أخبرني وكلما جاءت (أرأيت) في القرآن فهي بمعنى أخ

وعن الإيمان بالله ورسوله صلى الله عليه وسلم وعن إقامة شعائر الإسلام، {وأعطى قليلاً وأكدى } يعني أحيا�ً يعطي،  -
فلذلك كانت  وإذا أعطى أعطى قليلاً، وأحيا�ً يكدي، أي: يمنع فلا يعطي شيئاً، لأنه ليس ينفق المال ابتغاء وجه الله،

حاله بين أمرين: إما المن، أو الإعطاء قليلاً، قالوا: وأكدى مأخوذة من الكدية، وهي الصخرة الشديدة التي لا تتفتت 
إلا بالمعاول، فهذا الرجل ليس مطيعاً لله وليس �فعاً لعباد الله فهو متولٍ عن طاعة الله، وهو مانع فضل الله عز وجل، 

: {أفرأيت}وهذا الاستخبار ليس لعدم علمه جل وعلا، ولكن لشحذ النفوس والهمم إلى ولهذا يقول الله عز وجل
الاستماع إلى ما يلقى، وهذا الذي أعطى قليلاً وأكدى، يزعم أنه إذا بعث فإنه سوف يعطي المال الكثير، وهذه عادة 

منها منقلباً } فهو يظن أنه سوف  كما في صاحب الجنة الذي قال: {ولئن رددت إلى ربي لأَجدن خيراً   من ينكر البعث،
يمتع في الدنيا ويمتع في الآخرة أكثر وأكثر إن كان آمن بها، قال الله تعالى: {أعنده علم الغيب فهو يرى} وهذا 

الاستفهام استفهام استنكار بمعنى النفي، يعني ليس عنده علم الغيب، وهو يرى أنه سينتقل إلى دار أفضل من التي هو 



ذا فتكون الجملة جملة نفي، وليست جملة إثبات، وليست جملة استخبار، بل هي جملة نفي واستنكار، إذ فيها، وعلى ه
 ".لا أحد عنده علم الغيب، ولولا ما أخبر الله به من النعيم في الجنة والجحيم لأهل النار

 تعالى بتعييرهم له ووصفه وسبب النزول يدلك ان الانسان ربما هلك بسبب الاستماع لبعض من يكره الالتزام بشرع الله
بالخروج عما الفوه ولو كان باطلا وتعظيم ما عليه الجمهور وان خالف امر الله تعالى خصوصا في حال غربة الاسلام فعليه 

 ان يصبر وان يتمسك بامر الله تعالى ففيه نجاته وسعادته في الدارين .
"فإنه لا بد من أذىً لكل من كان في الدنيا، فإن  :-) 132 / 15في "مجموع الفتاوى" ( -قال شيخ الإسلام ابن تيمية 

هُمْ مَنْ  لم يصبر على الأذى في طاعة الله، بل اختار المعصية، كان ما يحصل له من الشر أعظم مما فر منه بكثير؛ ﴿ وَمِنـْ
نَةِ سَقَطُوا ن احتمل الهوان والأذى في طاعة الله على الكرامة ]، وم49﴾ [التوبة:  يَـقُولُ ائْذَنْ ليِ وَلاَ تَـفْتِنيِّ أَلاَ فيِ الْفِتـْ

كانت العاقبة له في الدنيا   -وغيره من الأنبياء والصالحين  -عليه السلام  -كما فعل يوسف   -والعز في معصية الله 
نوب والآخرة، وكان ما حصل له من الأذى، قد انقلب نعيمًا وسروراً، كما أن ما يحصل لأرباب الذنوب من التنعم بالذ

 ينقلب حزً� وثُـبُوراً". اهـ.
 :-) 195ـ  196/ 3في "مدارج السالكين" ( -ابن القيم قال و 

"فأهل الإسلام في الناس غرباء، والمؤمنون في أهل الإسلام غرباء، وأهل العلم في المؤمنين غرباء، وأهل السنة الذين 
ون على أذى المخالفين هم أشد هؤلاء غربة، ولكن هؤلاء يميزو�ا من الأهواء والبدع فهم غرباء، والداعون إليها الصابر 

وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَـرَ مَنْ  فيهم: ﴿ –عز وجل  -هم أهل الله حقًّا، فلا غربة عليهم، وإنما غربتهم بين الأكثرين الذين قال الله 
 . اهـ.]، فأولئك هم الغرباء"116﴾ [الأنعام:  فيِ الأَْرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللهَِّ 

 
 }37) وَإِبْراهِيمَ الَّذِي وَفىَّ (36أَمْ لمَْ يُـنـَبَّأْ بمِا فيِ صُحُفِ مُوسى ( قوله تعالى {

وهما اللذان رآهما رسول الله صلى الله عليه و سلم ليلة المعراج فوق الأنبياء كلهم في السماء قال شيخ الاسلام "
السادسة والسابعة فرأى أحدهما في السادسة ورأى الآخر في السابعة وقد جاءت الأحاديث التي في الصحيح بعلو هذا 

 "(بيان تلبيس الجهمية).وعلو هذا 
ا في صحف موسى يقتضي أن المنبأ بذلك يجب عليه تصديق ذلك والإيمان به فكان هذا وقوله أم لم ينبأ بم وقال ايضا "

إن هذا لفي الصحف الأولى  {مما أخبر به محمد صلى الله عليه و سلم مصدقا لإبراهيم وموسى كما قال في آخر سبح
 (جامع الرسائل لابن تيمية)."] 19 - 18سورة الأعلى  }[صحف إبراهيم وموسى

 في هذه الآية على أقوال ﴿وفىّ﴾ :معنىاختُلف في 



من طريق - عبد الله بن عباس عنوهو مروي  .﴿ألاّ تَزِرُ وازِرةٌَ وِزْرَ أُخْرى﴾ :أنه وفىّ بتبليغ هذه الآ�ت، وهي :الأول :
  .(اخرجه الطبري) عكرمة
(اخرجه ابن جرير)  -طريق عطيةمن - عبد الله بن عباس عن وهو موروي وفىّ بما رأى في المنام من ذبح ابنه،  :الثاني

مِن المؤخَّر الذي معناه التقديم؛ وقالوا: معنى الكلام: أم لم يُـنـَبَّأ بما في صحف  ﴿ألاّ تَزِرُ وازِرةٌَ وِزْرَ أُخْرى﴾ :وأن قوله
  .موسى، ألا تزر وازرةٌ وزر أخرى، وبما في صحف إبراهيم الذي وفىّ 

  .وفىّ ربَّه جميع شرائع الإسلام :الثالث
.(اخرجه ابن ﴿وإبراهيم الذي وفى﴾، قال: وفىّ الله فرائضَه :﷿ في قوله -من طريق ابن شُبرمة- الحسن البصري عن

 عساكر في تاريخ دمشق).
﴿وإبْراهِيمَ الَّذِي وفىّ﴾، قال: وفىّ طاعة الله، وبلّغ رسالات ربهّ إلى  -من طريق معمر- قتادة بن دعامة عن

 .(اخرجه ابن جرير).خلقه
 .(اخرجه ابن جرير).﴿وإبْراهِيمَ الَّذِي وفىّ﴾، قال: بلّغ ما أُمر به -من طريق أبي حُصين- سعيد بن جُبَير عن
 . (عزاه السيوطي الى ابن المنذر).﴿وإبْراهِيمَ الَّذِي وفىّ﴾، قال: وفىّ لله بالبلاغ :عبد الله بن عباس، في قوله عن
 .(عزاه السيوطي الى عبد بن حميد). ﴿وإبْراهِيمَ الَّذِي وفىّ﴾، قال: أدّى عن ربهّ :أبي العالية الرِّ�حيّ، في قوله عن
 .(تفسير مقاتل).لله بالبلاغ، وبلَّغ قومه ما أمره الله تعالى ﴿الَّذِي وفىّ﴾ :مقاتل بن سليمان قال

  .[١٧الروم:]  ﴾ ونَ وحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿فَسُبْحانَ اللهَِّ حِينَ تمُْسُ  :وفىّ في كلمات كان يقولها، وهي قوله تعالى :الرابع
  .وفىّ ربَّه عمل يومه :الخامس
 فوفىّ . فلا إليك أمّا: فقال حاجة؟ ألك: �أنه عاهد ألا يسأل مخلوقاً شيئًا، فلما قُذف في النار قال له جبريل  :السادس

  .الرسالةوفىّ بما أمُِر به من تبليغ  :الثامن .أنه أدّى الأمانة :السابع .عاهد بما
 وفىّ بشأن المناسك.  :التاسع
 .«من الطاعة قول من قال: وفىّ جميع شرائع الإسلام، وجميع ما أُمر به» -مستندًا إلى دلالة العموم ابنُ جرير ورجَّح

صُص بعضًا أخبر عنه أنه وفىّ، فعمَّ بالخبر عنه عن توفيته جميع الطاعة، ولم يخَْ  -تعالى ذكره-لأن الله » :وعلَّل ذلك بقوله
 فان حذف المتعلق يفيد العموم النسبي أي في كل مقام بما يصلح له. «دون بعض

العامُّ لجميع  والأقوى من هذه كلّها القول» :مستندًا إلى القرآن، فقال بعد أن ذكر جُلَّ هذه الأقوال  ابنُ عطية ونحوه .
 الحجة ومن ،صلى الله عليه وسلمد مُكَمَّلة فوفاّها إلا على إبراهيم ومحمد الطاعات المستوفية لدين الإسلام، فرُوي أ�ا لم تفُرَض على أح

 (ومعنى بكلمات التكاليف الشرعية)». "]١٢٤البقرة:] ﴾فأََتمََّهُنَّ  بِكَلِماتٍ  ربَُّهُ  إبْراهِيمَ  ابْـتَلى ﴿وإذِ : تعالى قوله لذلك



تَلى إبْراهِيمَ ربَُّهُ  ﴿وإذِ  :له قوله تعالى ويشهد» :قول ابن جبير، وقتادة، في كو�ما يفيدان العموم، ثم قال ابنُ كثير وذكر ابْـ
]، فقام بجميع الأوامر، وترك جميع النواهي، وبلَّغ الرسالة ١٢٤البقرة:] بِكَلِماتٍ فأََتمََّهُنَّ قالَ إنيِّ جاعِلُكَ لِلنّاسِ إمامًا﴾

﴿ثمَُّ  :له وأفعاله وأقواله، قال الله تعالىعلى التمام والكمال، فاستحق بهذا أن يكون للناس إمامًا يقُتَدى به في جميع أحوا
 ]».١٢٣النحل:] أوْحَيْنا إليَْكَ أنِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إبْراهِيمَ حَنِيفًا وما كانَ مِنَ المشُْركِِينَ﴾

 صلى الله عليه وسلمعن رسول الله  ولو صحّ الخبران اللذان ذكر�هما أو أحدهما» :على القول الرابع والخامس بقوله ابنُ جرير وعلَّق 
 يجب نظرٌ، إسنادهما في ولكن غيره، إلى به القول نَـعْدُ  لم] أنس بن معاذ وحديث أمامة، أبي عن الوارد الحديث اوهم[

  .«أجله من فيهما التثبُّت
فإن قال قائل: فإنه قد خصَّ ذلك بقوله: ﴿وفىّ » :قائلاً  -مستندًا إلى دلالة ظاهر اللفظ- القول الأول ابنُ جرير وانتقد
أنه في صُحف موسى وإبراهيم، لا مما خصَّ به الخبر عن  -جلَّ ثناؤه-فإنّ ذلك مما أخبر الله  وازِرةٌَ وِزْرَ أُخْرى﴾ ألاّ تَزِرُ 

 .«أنه وفىّ، وأما التـَّوْفية فإ�ا على العموم
 
نْسانِ إِلاَّ مَا سَعى (38أَلاَّ تَزِرُ وازِرةٌَ وِزْرَ أُخْرى ( قوله تعالى {   } )39) وَأَنْ ليَْسَ لِلإِْ

 صلى الله عليه وسلم الله رسول فقال فتحدَّثنا، ساعةً، وجلسنا أبي، عليه فسلَّم ،صلى الله عليه وسلمعن أبي رمِْثة، قال: انطلقتُ مع أبي نحوَ رسول الله 
 ثبت مِن ضاحكًا صلى الله عليه وسلمقال: أشهد به. فتبسَّم رسول الله  .«احقًّ » :قال: إي، وربِّ الكعبة. قال .«ابنك هذا؟» :لأبي

قال: وقرأ  .«أما إنّ ابنك هذا لا يجني عليك، ولا تجني عليه» :: ثم قالقال. ذلك على أبي حَلِف ومِن بأبي، شبهي
رواه الحاكم وحمد وصححه  ﴿هذا نذير من النذر الأولى﴾ :إلى قوله تعالى ﴿ألا تزر وازرة وزر أخرى﴾ :صلى الله عليه وسلمرسول الله 

 الالباني.
 كان  غيره؛ بذَنب الرجلَ  �خذون �قال: كانوا قبل إبراهيم  -من طريق عكرمة، وطاووس- عبد الله بن عباس عنو 

 ﴿ألاّ تَزِرُ وازِرةٌَ  :الله عن وبلّغهم ذلك، عن فنهاهم � إبراهيم كان  حتى وعبده، وامرأته وأخيه وابنه أبيه بقتْل يقُتَل الرجل
 (تفسير الثعلبي والبغوي).وِزْرَ أُخْرى﴾

 (تفسير مقاتل).  ﴿ألاّ تَزِرُ وازِرةٌَ وِزْرَ أُخْرى﴾، يقول: لا تحمل نفسٌ خطيئةَ نفسٍ أخرى :مقاتل بن سليمان قالو 
  :على أقوال ﴿وأَنْ لَيْسَ لِلإْنْسانِ إلاّ ما سَعى﴾ :اختُلِف في معنىو 

هُمْ ذُريَِّّـتـُهُمْ بِإيمانٍ ألحْقَْنا بِهِمْ ذُريَِّّـتـَهُمْ﴾ :أ�ا منسوخة بقوله :الأول ]، فأُدخِل الأبناء الجنة بصلاح ٢١الطور:] ﴿واتَّـبـَعَتـْ
  .الآباء
  .غيرهُم سعى وما سَعَوا ما فلهم الأمَّة هذه وأما ،عليهما السلام أنّ ذلك كان لقوم إبراهيم وموسى  :الثاني



﴿وأَنْ لَيْسَ  :الربيع بن أنس قال .اهنا: الكافر، فأمّا المؤمن فله ما سعى وما سُعي لهأنّ المراد بالإنسان ه :الثالث
 . (تفسير الثعلبي والبغوي).يعني: الكافر، فأمّا المؤمن فله ما سعى وما سُعي له لِلإْنْسانِ إلاّ ما سَعى﴾

 أنه ليس للإنسان إلاّ ما سعى من طريق العدل، فأمّا مِن باب الفضل فجائزٌ أن يزيده الله ما يشاء.  :الرابع 
  أن القول بالنسخ مذكور عن ابن عباس، ثم ساق رواية علي بن أبي طلحة في ذلك. ابنُ جرير وبينَّ 

رضي الله  يصِحُّ عندي عن ابن عباس وهذا لا» :قائلاً  -مستندًا إلى عدم التعارض- القول بالنسخ  ابنُ عطية وانتقد
اللهم، إلا » :يمُكِن أن يحُمَل عليه، فقال وجْهًا غير أنه ذكََر له .«هنا ليست النسخ شروط ولأن ينُسَخ، لا خبر لأنه ؛عنه

  .«أن يُـتَجَوَّز في لفظة النسخ؛ ليُفهِم سائلاً 
قيل: إنه لم يسمعه منه، بل  اللفظ المنقول عن ابن عباس رواه علي بن أبي طلحة الوالبي عنه، وقد» :فقال ابنُ تيمية وكذا

 من أصحاب ابن عباس. قال: فأدخل الله الأبناء بصلاح الآباء الجنة. ولم يذكر نسخًا
 الصحابة بالنسخ: ولو ذكره فمراد» :بقوله -على افتراض أن ابن عباس قاله-القول بالنسخ  ابنُ تيمية وجَّه ثم .«

]، وهو فهْم معنى الآية على غير الصواب والمراد منها، ٥٢الحج:] المذكور في قوله: ﴿فَـيـَنْسَخُ اللهُ ما يُـلْقِي الشَّيْطانُ﴾
 فقد بينَّ ابن عباس أنه لم يرُد بهذه الآية أن الإنسان لا ينتفع بعمل غيره، فإنّ الأبناء انتفعوا بعمل آبائهم، فهذا نسخٌ لما

وهذا القول المنقول عن ابن عباس أحسن ما قيل فيها، وقد ضعَّفه مَن لم » :بقوله علَّق ثم». فُهم منها، لا لما دلت عليه
 .«يفهمه

 عباس وهذا ضعيفٌ أيضًا، ولا يرُفع حكم الآية بمجرد قول ابن» :مستندًا إلى الدلالة العقلية، فقال ابنُ القيم وكذا 
  كما  الآخرة في الآباء تبعوا الأبناء فإنّ  ممتنع، ولا متعذر غير الآيتين بين والجمع. منسوخة �اإ: غيره ولا رضي الله عنه

 في بهم لحقوا الأبناء كون  وأما بسعيهم، �لوه الذي وثوابهم الآباء كرامة  من هي التبعيّة وهذه الدنيا، في لهم تبعًا كانوا
ليس هو لهم، وإنما هو للآباء، أقرّ الله أعينهم بإلحاق ذُريّتهم بهم في الجنة، وتفضّل على  فهذا منهم سعي بلا الدرجة

الأبناء بشيء لم يكن لهم كما تفضّل بذلك على الواِلدان والحوُر العين والخلْق الذين ينشئهم للجنة بغير أعمال والقوم 
﴿وأَنْ لَيْسَ  :تعالى: ﴿ألاّ تَزِرُ وازِرةٌَ وِزْرَ أُخْرى﴾، وقوله الذين يدُخلهم الجنة بلا خير قدّموه ولا عملٍ عملوه. فقوله

وحكمته وكما له المقدّس، والعقل والفطرة  -تعالى-آيتان محُكمتان، يقتضيهما عدل الرّبّ  لِلإْنْسانِ إلاّ ما سَعى﴾
 شاهدان بهما، 

 فالأولى: تقتضي أنه لا يعاقب بجُرم غيره، 
 لا يفلح إلا بعمله وسعيه،  والثانية: تقتضي أنه

 فالأولى: تؤمِّن العبد من أخْذه بجريرة غيره كما يفعله ملوك الدنيا،



والثانية: تقطع طمعه من نجاته بعمل آبائه وسلفه ومشايخه كما عليه أصحاب الطمع الكاذب، فتأمل حسن اجتماع  
 ». هاتين الآيتين

المعنى هو في اللام من  والتحرير عندي في هذه الآية: أنّ مَلاك» :قائلاً  -ةمستندًا إلى دلالة المعروف لغ ابنُ عطية ورجَّح
لم تجَِدْه إلا سعيه، وما تمَّ بَـعْدُ من »لي كذا»قوله تعالى: ﴿لِلإْنْسانِ﴾، فإذا حقّقتّ الشيء الذي حقُّ الإنسان أن يقول فيه:

غمُّد بفضل أو رحمة دون هذا كلّه، فليس هو رحمة بشفاعة أو رعاية أبٍ صالح أو ابن صالح أو تضعيف حسنات أو ت
  .«، إلا على تجوُّز وإلحاق بما هو له حقيقة»لي كذا وكذا«:للإنسان ولا يَسَعُه أن يقول

إلاّ ما سَعى﴾،  أن الله أخبرَ عما في الصحف أنه ﴿ليَْسَ لِلإْنْسانِ » -مستندًا إلى دلالة ظاهر اللفظ ابنُ تيمية رجَّح ومثله
ينَتفعُ إلاّ بما سعى، وأن الإنسان فيما ينتفع به في الدنيا قد ينتفع بما يمَلِكه وبما لا يمَلِكه، فلا يلزم من نَـفْيِ  ولم يقل: لا

الملكِ نَـفْي الانتفاع، لكن هو يستحقُّ الثوابَ على سَعْيِه لأنه حقُّه، فلا يخَاف منه ظلمًا ولا هَضْمًا، وأما سعيُ غيرهِ فهو 
عى له ذلك الغيرُ أثابَ الله ذلك الساعيَ على سَعْيه، ونفعَ هذا مِن سَعْيِ ذلك بما شاء، كما يثيبُ لذلك الغير، فإن س

 ». الداعيَ على دعائهِ لغيره وينتفع المدعوُّ له
وهذا » :قائلاً  -مستندًا إلى الدلالة العقلية- )أنّ ذلك كان لقوم إبراهيم وموسى (أي :القول الثاني ابنُ تيمية وانتقد

عيف؛ لأنّ الله إنما ذكر هذا ليختَبر به هذه الأمّة كما تقدم، وليعلموا أنّ هذا حكم شامل، ولو كان هذا مخصوصًا ض
  .«صلى الله عليه وسلمبالأمَّتين لم تقم به حُجّةٌ على أمة محمد 

المراد به (ان الثالث أي: من القول-وهذا أيضًا أضعف من الأول » :قائلاً  -مستندًا إلى الدلالة العقلية ابنُ القيم وكذا
أو من جنسه، فإنّ الله سبحانه أخبر بذلك إخبارَ مُقَرِّرٍ له محتجٍّ به، لا إخبار مُبطلٍ له، ولهذا قال: ﴿أمْ لمَْ يُـنـَبَّأْ  -الكافر)

 ».]، فلو كان هذا باطلاً في هذه الشريعة لم يخُبر به إخبار مقرّر له محتجّ به٣٦النجم:] بمِا فيِ صُحُفِ مُوسى﴾
صحف إبراهيم  وهذا أيضًا ضعيفٌ جِدًّا، فإنّ الذي في» :قائلاً  -مستندًا إلى السياق- القول الثالث ابنُ تيمية وانتقد 

الآ�تِ يتناول المؤمن قطعًا، وهو ضمير  وموسى لا يختص به الكافر، وقوله بعده: ﴿وأَنْ ليَْسَ لِلإْنْسانِ إلاّ ما سَعى﴾
دون الكافر لكان أرجح من العكس، مع أنّ حكم العدل لا فرق فيه بين مؤمن  الإنسان، بل لو قيل: إنه يتناول المؤمن

 ». وكافر، وما استحقّه المؤمن بخصوصه فهو بإيمانه ومن سعيه
الكافر وحده،  وهذا الجواب ضعيف جِدًّا، ومثل هذا العام لا يرُاد به» :قائلاً  -مستندًا إلى دلالة العموم ابنُ القيم وكذا

﴿ألاّ تَزِرُ وازِرةٌَ وِزْرَ أُخْرى﴾، والسياق كلّه مِن أوله إلى  :الكافر، وهو كالعام الذي قبله، وهو قوله تعالىبل هو للمسلم و 
]، وهذا ٤١-٤٠النجم:] ﴿وأَن سَعْيَهُ سَوفَ يرُى ثمَّ يجُْزاهُ الجزَاءَ الأَوْفى﴾ :آخره كالصريح في إرادة العموم؛ لقوله تعالى

﴿فَمَن يَـعْمَلْ مِثْقالَ ذَرَّةٍ خَيرْاً يَـرَهُ ومَن يَـعْمَلْ  :ويتناول البرَّ والفاجر والمؤمن والكافر؛ كقوله تعالىيعمّ الشر والخير قطعًا، 
� عبادي، إنما هي أعمالكم أحصيها لكم، ثم » :]، وكقوله له في الحديث الإلهي٨-٧الزلزلة:] مِثْقالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَـرَهُ﴾



﴿� أيُّها  :وهو كقوله تعالى .«خيراً فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسهأوفيكم إّ�ها، فمَن وجد 
أن يرُاد بالإنسان شخص  (٣/٨١ )ابنُ القيم وانتقد]». ٦الانشقاق: ]الإنْسانُ إنَّكَ كادِحٌ إلى ربَِّكَ كَدْحًا فَمُلاقِيهِ﴾

الإنسان في القرآن: الإنسان هاهنا أبو جهل، والإنسان ها هنا ولا تغتر بقول كثير من المفسّرين في لفظ » :معينّ، فقال
عقبة بن أبى مُعَيط، والإنسان هاهنا الوليد بن المغيرة. فالقرآن أجلُّ من ذلك، بل الإنسان هو الإنسان من حيث هو من 

الإنْسانَ لِرَبِّهِ  ]، و﴿إنَّ ٢العصر:] ﴿إنَّ الإنْسانَ لَفِي خُسْرٍ﴾ :كقوله تعالى غير اختصاص بواحدٍ بعينه،
]، و﴿إنَّ الإنْسانَ ليََطْغى أن رآَهُ ١٩المعارج:] ]، و﴿إنَّ الإنْسانَ خُلِقَ هَلُوعًا﴾٦العاد�ت:] لَكَنُودٌ﴾

]، و﴿وحمََلَها الإنْسانُ إنَّهُ كانَ ظلَُومًا ٣٤إبراهيم:] ]، و﴿إنَّ الإنْسانَ لَظلَُومٌ كَفّارٌ﴾٧-٦العلق:] اسْتـَغْنى﴾
 ]». ٧٢الأحزاب:] جَهُولاً﴾

فإن قوله:  وهو أمثل مِن غيره من الأقوال، ومعناه صحيح، لكنه لم يفسّر الآية،» :القول الرابع قائلاً  ابنُ تيمية وانتقد
نفيٌ عامٌّ، فليس له إلا ذلك، وهذا هو العدل، ثم إنّ الله قد ينفعه ويرحمه بغير سعيه من جِهة  ﴿ليَْسَ لِلإنْسانِ﴾

 .لتفسير بالمأثور)(موسوعة ا.«فضْله
الأصل في أعمال العباد أنّ ثوابها لفاعِلِها ، أمّا ما أهدى فاعله ثوابهَ لغيره ، أو أدّاه نيابةً عن الغير من الأحياء أو 

الأموات ، فالحكم بصحة الإ�بة أو عدَمها ، و بلوغ ثوابه لِمَن وُهِبَ إليه أو عدمُه ، يختلف باختلاف العمَل ، إذ رخُّص 
 عض أنواعِه بالنصّ ، و اختُلف في أنواعَ أُخَرْ ، و فيما يلي بيان ذلك مقرو�ً بأدلتّه :في ب

 أوّلاً : ما لا خلاف في انتفاع الميت به و إن كان من سعي غيره ، و هو :
اء المساجد الصدقة الجارية ، و هي التي حُبِسَ أصلُها ، و أجريَ نفعها ، كحفر الآبار ، و وقف الضياع و الد�ر ، و بن

 ، و نحو ذلك من وجوه الخير .
و العلم النافع ( و يدخل فيه التصنيف و التأليف و التحقيق و التعليم و طباعة الكتب النافعة و نشرها ، و الدعوة إلى 

 الله بأيٍّ وسيلة مشروعة ، و ما إلى ذلك ) .
 و دعاء الوَلَد الصالح لوالديه أحدِهما أو كلاهما .

، و أصحاب السنن عن أبي هريرة رضي الله عنه ، أنّ النبي صلى الله عليه و سلّم ما تقدّم ما رواه مسلم دليل على و ال
تـَفَعُ بِهِ  قَطَعَ عنه عَمَلُهُ إِلا مِنْ ثَلاثةٍ إلا من صَدَقَة جَاريِةَ أو عِلْم يُـنـْ  .أو وَلَدٍ صَالِح يَدْعُو لَهُ )قال : ( إِذَا مَاتَ الإنْسَانُ انْـ

) عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : قال رَسُولُ اللهَِّ صَلَّى اللهَّ عَلَيْهِ   3660سنن ابن ماجة أيضاً بإسنادٍ صحيح (و في 
يـُقَالُ :باسْتِغْفَارِ وَلَدِكَ    لَكَ ) .وَ سَلَّمَ : إِنَّ الرَّجُلَ لَترُفَْعُ دَرجََتُهُ فيِ الجْنََّةِ فَـيـَقُولُ : أَنىَّ هَذَا ؟ فَـ

ما رواه ابن ماجة في سننه بإسناد حسن عن أبي هريرة رضي الله عنه ، أنّ رسول الله صلى الله عليه و سلّم قال : ( إن و 
مما يلحق المؤمن من عمله و حسناته بعد موته ، علماً علَّمَه و نشره ، أو ولداً صالحاً تركه ، أو مصحفاً ورَّثه ، أو 



لسبيل ، أو �راً أجراه ، أو صدقة أخرجها من ماله في صحته و حياته ، تلحقه من بعد مسجداً بناه ، أو بيتاً بناه لابن ا
 موته ) .

 الصدَقة عن الميّت :
هَا ، أَنَّ رجَُلاً قاَلَ  1388و ينتفع الميت بصدَقة الحيّ عنه ، لما رواه البخاري (  ) عن أمّ المؤمنين عَائِشَةَ رَضِي اللهَّ عَنـْ

فَـهَلْ لهَاَ أَجْرٌ  للهَّ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ : إِنَّ أمُِّي افـْتُلِتَتْ نَـفْسُهَا ( أي ماتت فجأةً ) وَ أَظنُـُّهَا لَوْ تَكَلَّمَتْ تَصَدَّقَتْ ،لِلنَّبيِِّ صَلَّى ا
هَا ؟ قاَلَ : ( نَـعَمْ ) .  إِنْ تَصَدَّقْتُ عَنـْ

همَا ، أَنَّ سَعدَ بْنَ عُبَادَةَ رَضِي اللهَّ عَنْهما تُـوُفِّيَتْ أمُُّهُ وَ هُوَ ) عن ابْنُ عَبَّاسٍ رَضِي اللهَّ عَنْ  2756و في الصحيح أيضاً ( 
فَعُهَا شَيْءٌ إِنْ تَصَ  هَا أيََـنـْ هَا فَـقَالَ: َ� رَسُولَ اللهَِّ إِنَّ أمُِّي تُـوُفِّيَتْ وَ أََ� غَائِبٌ عَنـْ هَا ؟ قاَلَ : ( نَـعَمْ ) غَائِبٌ عَنـْ دَّقْتُ بِهِ عَنـْ

هَا .قاَلَ   : فإَِنيِّ أُشْهِدُكَ أَنَّ حَائِطِيَ الْمِخْرَافَ ( اسم لبستان كان له ) صَدَقَة ٌ عَلَيـْ
لَّمَ : إِنَّ أَبيِ و روى مسلم و ابن ماجة و النسائي عَنْ أَبيِ هُرَيْـرَةَ رضي الله عنه أَنَّ رجَُلاً قاَلَ لِلنَّبيِّ صَلَّى اللهَّ عَلَيْهِ وَ سَ 

 كَ مَالاً وَ لمَْ يوُصِ ، فَـهَلْ يُكَفِّرُ عَنْهُ أَنْ أتََصَدَّقَ عَنْهُ ؟ قاَلَ : ( نَـعَمْ ) .مَاتَ ، وَ تَـرَ 
و قد حكى الإمام النووي رحمه الله الإجماع على وصول الدعاء للميت ، و أن أداء الدين عنه يجزئه ، و كذا سائر 

 ] . 23/  8و  90/  7شرح صحيح مسلم : الصدقات ، تقع عن الميت و يصله ثوابها من ولده أو غيره [ 
الصدَقة عن الميت غير مقيّدة بالصدقة الجارية ، بل الأمر على عمومه ، و مماّ يدل على ذلك فعله صلى الله عليه و و 

و قال عند ذبحها : ( بِاسْمِ اللهَِّ ،  -و الأضحية ليست من الصدقات الجارية  -سلم ، حيث أشرَكَ غيره في أضحيته 
] ، مع أنّ في آله الأطهار أحياءٌ و أموات ، و الأضحية عن  1967هُمَّ تَـقَبَّلْ مِنْ محَُمَّدٍ وَ آلِ محَُمَّدٍ ) [ رواه مسلم : اللَّ 

 الميّت صدقة و ليست واجبة .
 الحجّ عن الميّت :

)  1149رواه مسلم في صحيحه ( و يُشرعَ الحجّ عن الميّت ، و يجزئِه إذا كان النائب أدّى الفريضة عن نفسه أوّلاً ، لما 
نَما أََ� جَالِسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللهَِّ صَلَّ  ى اللهَّ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ ، إِذْ أتََـتْهُ عن عَبْد اللهَِّ بْن بُـرَيْدَةَ عَنْ أَبيِهِ رَضِي اللهَّ عَنْهما ، قاَلَ : بَـيـْ

قْتُ عَلَى أمُِّي  اَ مَاتَتْ . فَـقَالَ صَلَّى اللهَّ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ : ( وَجَبَ أَجْرُكِ وَ رَدَّهَا امْرَأَةٌ ، فَـقَالَتْ : إِنيِّ تَصَدَّ بجَِاريِةٍَ ، وَ إِ�َّ
هَا ؟ قاَلَ : ( صُومِ  هَا صَوْمُ شَهْرٍ أفأصُومُ عَنـْ هَا ) ، قاَلَتْ عَلَيْكِ الْمِيراَثُ ) قاَلَتْ : َ� رَسُولَ اللهَِّ إِنَّهُ كَانَ عَلَيـْ اَ لمَْ  ي عَنـْ : إِ�َّ

هَا ) . ي عَنـْ هَا ؟ قاَلَ : ( حُجِّ  تحَُجَّ قَطُّ ، أَفأََحُجُّ عَنـْ
قلتُ : و لا فرق في الحكم في الحجّ عن الميّت بين حجّة الفريضة ، و ما أوجبَه الميت على نفسه بنذر ، لحديث ابْنِ 

 صَلَّى اللهَّ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ ، فَـقَالَتْ : إِنَّ أمُِّي نَذَرَتْ أَنْ تحَُجَّ ، فَمَاتَتْ قَـبْلَ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما أَنَّ امْرَأَةً جَاءَتْ إِلىَ النَّبيِِّ 



كِ دَيْنٌ أَكُنْتِ  هَا ن أَرأَيَْتِ لَوْ كَانَ عَلَى أمُِّ ي عَنـْ هَا ؟ قاَلَ : ( نَـعَمْ ، حُجِّ عَمْ . قاَضِيـَتَهُ ؟ ) قاَلَتْ : ن ـَأَنْ تحَُجَّ ، أَفأََحُجُّ عَنـْ
 فَـقَالَ : ( اقْضُوا اللهََّ الَّذِي لَهُ ، فإَِنَّ اللهََّ أَحَقُّ بِالْوَفاَءِ ) [ رواه البخاري :

و في هذا الحديث أيضاً دليلٌ على مشروعيّة أداء الدين عن المتوفى و في ذمّته شيءٌ من حقوق العباد ، و هو من قبيل 
 ن يتطوّعوا .الصدقة عنه ، إذا لا يجب عن الأحياء إلا أ

 الصوم عن الميّت :
و يُشرعَ الصوم عن الميّت ، لما رواه الشيخان ، عن ابن عباس رضي الله عنهما ، قال : جاء رجل إلى النبي صلى الله 
عليه و سلم فقال : � رسول الله إن أمي ماتت ، و عليها صوم شهر أفأقضيه عنها ؟ قال : ( لو كان على أمك دين 

 ا ؟ ) قال : نعم . قال : ( فدين الله أحق أن يقُضى ) .أكنت قاضيه عنه
 و يدلّ عليه أيضاً حديث بريدة رضي الله عنه الذي رواه مسلمٌ ، و قد تقدّمَ آنفاً .

قالت : قال رسول الله صلى الله عليه و سلّم : ( من مات  و في الحديث المتّفق على صحّته عن عائشة رضي الله عنها ،
 و عليه صيامٌ صام عنه وليُّه ) .

و هذا في الصيام الواجب ، كصوم رمضان ، و صوم النذر ، و الكفّارة ، أمّا ما سقط عن العبد في حياته ، فلا يقضى 
أ ، أو أفطر في سفَرٍ مباحٍ ، و مات في سفَره ذلك عنه بعد وفاته ، كَمَن وجب عليه الصوم و هو زَمِنٌ فمات قبل أن يبر 

 ، فلا قضاء عليه ، و لا على وليّه لكونه معذوراً ، و تجب الكفّارة عِوَضاً عن القضاء في هذه الحالة .
 أمّا الحجّ و الصيام عن الميّت تنفّلاً ، فلا أعلَمُ دليلاً على مشروعيّته ، و إن قال به جماعة من أهل العلم .

لاصة ما تقدّم أنّ من الأعمال الصالحة ما يُشرعَ أداؤه عن الميت ، و ينتفع به بعد موته بالاتفاق ؛ كالدعاء و و خ
الصدقة مطلقاً ، و الحج و الصوم الواجبين ، و لا فَرقَ في ذلك كلّه بين أن يؤدّيه عن الميت قريب أو غريب ، لعموم 

إلا لقربه من الميّت ، و لكون ما يقوم به تجاه والديه من البرّ الواجب عليه الأدلّة ، و ما خُصَّ الوَلد الصالح بالذكر 
تجاههما ، فكان تخصيصه تذكيراً له بحقّ والديه و تنبيهاً إلى ما ينبغي أن يقوم به من البر بهما بعد موتهما ، و للوالدين 

عاء الولد الصالح ( و ليس أيّ ولد ) ، و الله أعلم بواجبهما في تنشئته تنشئةً صالحاً ، لأنّ الانتفاع بعد الممات يكون بد
. 

 واما قراءة القراءة واهداء ثوابها للاموات 
 :هذه المسألة فيها خلاف بين أهل العلم قال ابن باز في فتاويه "فقد 

لصدقة من أهل العلم من يقول: إن قراءة القرآن تصل إلى الميت، إذا قرأ وثوبها للميت تصل إليه، كما يصل إليه ا
والدعاء والحج عنه والعمرة وأداء الدين ينتفع بهذا كله، فقالوا: إن هذا مثل هذا، إن قراءة القرآن أو كونه يصلي له، أنه 

 .يلحقه كما تلحقه الصدقة وتنفعه الصدقة والحج عنه والعمرة والدعاء



بالدليل، لا مجال للرأي فيها، فالعبادات وقال آخرون: لا؛ لعدم الدليل؛ لأن العبادات توقيفية لا يفعل منها شيء إلا 
 رسوله، قال الله قال توقيفية العبادات لا، والقياسات والهوى بالرأي لا صلى الله عليه وسلمتوقيفية بمعنى أ�ا تتلقى عن الله وعن الرسول 

 القراءة أن الصواب هو وهذا فلا، لا وما به، ويعمل به يؤخذ الذي هو فهذا السنة في صلى الله عليه وسلم في كتابه أو رسوله الله شرعه ما
 النبي كان  ما لأنه الدليل، لعدم أحد؛ عن أحد يصلي لا الصلاة وهكذا تهدى أن يشرع لا الصواب، هو هذا تهدى لا
 .وأرضاهم عن أقاربهم ψ الصحابة فعله وما أقاربه، عن هذا يفعل صلى الله عليه وسلم

فالمشروع لنا أن نتبع طريقهم وسبيلهم فلا نقرأ عن الميت ولا لغير الميت، يعني: نثوب القراءة له ولا نصلي له ولا نصوم 
من مات وعليه صيام صام عنه  :صلى الله عليه وسلمله؛ لأنه لم يرد إلا إذا كان عليه دين صوم رمضان ولم يقضه يصام عنه، كما قال 

ليه القراءة، العبادات ما هي بمحل قياس، القياس في أمور أخرى غير وليه، لكن لا يقاس عليه الصلاة ولا تقاس ع
 .العبادات

من  :صلى الله عليه وسلمفالمؤمن حق عليه أن يلتزم بما شرعه الله ويؤدي العبادة كما شرعه الله، ولا يحدث شيئاً لم يشرعه الله؛ لقول النبي 
دث في أمر� هذا ما ليس منه فهو من أح :صلى الله عليه وسلمرواه مسلم في الصحيح؛ ولقوله  عمل عملاً ليس عليه أمر� فهو رد

 الأمور وشر ،صلى الله عليه وسلمإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد  :الجمعة خطبة في صلى الله عليه وسلممتفق على صحته، وقوله  رد
 .رواه مسلم أيضاً  ضلالة بدعة وكل محدثاتها،

أو قراءته إلى حي أو ميت فهذا فالمؤمن يتبع ولا يبتدع فيقرأ لنفسه ويصلي لنفسه يرجو ثواب الله، أما أنه يهدي صلاته 
ليس بمشروع على الصواب فينبغي تركه، وإن قال آخرون من أهل العلم: إنه يفعل، فالاعتبار بالأدلة الشرعية لا بأقوال 

 ." الناس
ُ، وَمَنِ  قال ابن كثير في تفسيره "و  ، رَحمَِهُ اللهَّ بَطَ الشَّافِعِيُّ اتَّـبـَعَهُ أَنَّ الْقِرَاءَةَ لاَ يَصِلُ إِهْدَاءُ ومن وهذه الآْيةَِ الْكَرِيمةَِ اسْتـَنـْ

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمَُّتَهُ وَلاَ حَثَّـهُمْ ثَـوَابِهاَ إِلىَ الْمَوْتَى؛ لأِنََّهُ ليَْسَ مِنْ عَمَلِهِمْ وَلاَ كَسْبِهِمْ؛ وَلهِذََا لمَْ يَـنْدُبْ إِليَْهِ رَسُولُ اللهَِّ   صَلَّى اللهَّ
هُمْ، عَلَيْهِ، وَلاَ  ُ عَنـْ قَلْ ذَلِكَ عَنْ أَحَدٍ مِنَ الصَّحَابةَِ، رَضِيَ اللهَّ وَلَوْ كَانَ خَيرْاً لَسَبـَقُوَ� أَرْشَدَهُمْ إِليَْهِ بنَِصٍّ وَلاَ إِيماَءٍ، وَلمَْ يُـنـْ

عَاءُ وَالصَّدَقَةُ فَذَاكَ إِليَْهِ، وَبَابُ الْقُرُبَاتِ يُـقْتَصَرُ فِيهِ عَلَى النُّصُوصِ، وَلاَ يُـتَصَرَّفُ فِيهِ بِأنَْـوَ  اعِ الأَْقْيِسَةِ وَالآْراَءِ، فأََمَّا الدُّ
 مجُْمَعٌ عَلَى وُصُولهِِمَا، وَمَنْصُوصٌ مِنَ الشَّارعِِ عَلَيْهِمَا.

رَةَ قاَلَ: قاَلَ رَسُولُ اللهَِّ  وَأَمَّا الحْدَِيثِ  صَلَّى الله عليه وسلم: "إِذَا مَاتَ الَّذِي رَوَاهُ مُسْلِمٌ فيِ صَحِيحِهِ، عَنْ أَبيِ هُرَيْـ
قَطَعَ عَمَلُهُ إِلاَّ مِنْ ثَلاَثٍ: مِنْ وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ، أَوْ صَدَقَةٍ جَاريِةٍَ مِنْ بَـعْدِهِ، نْسَانُ انْـ تـَفَعُ بِهِ" ( الإِْ ) ، فَـهَذِهِ 3أَوْ عِلْمٍ يُـنـْ

هِ وَعَمَلِهِ، كَمَا جَاءَ فيِ الحْدَِيثِ: "إِنَّ أَطْيَبَ مَا أَكَلَ الرَّجُلُ مِنْ كَسْبِهِ، وَإِنَّ وَلَدَهُ مِنْ الثَّلاَثةَُ فيِ الحْقَِيقَةِ هِيَ مِنْ سَعْيِهِ وَ  كَدِّ
 نحَْنُ نحُْيِي الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ ) . وَالصَّدَقَةُ الجْاَريِةَُ كَالْوَقْفِ وَنحَْوِهِ هِيَ مِنْ آثَارِ عَمَلِهِ وَوَقْفِهِ، وَقَدْ قاَلَ تَـعَالىَ: {إِ�َّ 4كَسْبِهِ" (

] . وَالْعِلْمُ الَّذِي نَشَرَهُ فيِ النَّاسِ فاَقـْتَدَى بِهِ النَّاسُ بَـعْدَهُ هُوَ أيَْضًا مِنْ سَعْيِهِ 12) الآْيةََ [يس: 5مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُم} (



قُصَ مِنْ أُجُورهِِمْ وَعَمَلِهِ، وَثَـبَتَ فيِ الصَّحِيحِ: "مَنْ دَعَا إِلىَ هَدْيٍ كَ  انَ لَهُ مِنَ الأَْجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنِ اتَّـبـَعَهُ، مِنْ غَيرِْ أَنْ يَـنـْ
ئًا".  شَيـْ

يكون تركه  ي انقتضيشفقة للميت، وعدم المانع عنه، الصحابة مع قيام المقتضى للفعل، وال وتركوقال من منع ذلك ان 
صلى يعقل أن يترك الرسول ( شيئاً �فعاً لأمته يعود عليها بالرحمة ويتركه الرسول  هو السنة وفعله بدعة مذمومة! وكيف

 (طول حياته ولا يقرؤه على ميت مرة واحدة.الله عليه وسلم 
وقال ابن عبد السلام في بعض فتاويه: لا يجوز أن يجعل ثواب القراءة للميت؛ لأنه تصرف في الثواب من غير إذن 

 .الشارع
 القراءة المهدى للميت هل يصل أو لا؟ عن ثوابوسئل 

فأجاب بقوله: ثواب القراءة مقصورٌ على القارئ ولا يصل إلى غيره. قال: والعجب من الناس من يثبت ذلك بالمنامات 
 وليس المنامات من الحجج اهـ.

الدنيا، والآن بان لي وحكى القرطبي في التذكرة أنه رئي في المنام بعد وفاته فسئل عن ذلك: فقال: كنت أقول ذلك في 
 .أن ثواب القراءة يصل إلى الميت

 ولقد نقل لنا بعضهم مثل هذه المنامات لكن الاعتبار في الاستدلال بصحة الادلة المنقولة والله تعالى اعلم
لة ومن الذين قالوا بوصول ثواب القراءة للاموات ابن تيمية وابن القيم والشنقيطي وابن عثيمين وغيرهم وهي من مسائ

 الخلاف السائغ التي لا يضلل فيها المخالف .
وأما قراءة القرآن وإهداؤها له [تطوعا] بغير أجرة،  وممن قال بوصول الثواب ابن ابي العز الحنفي في شرح الطحاوية "

 فهذا يصل إليه، كما يصل ثواب الصوم والحج.
 قيل: هذا لم يكن معروفا في السلف، ولا أرشدهم إليه النبي صلى الله عليه وسلم ؟ فإن

فالجواب: إن كان مورد هذا السؤال معترفا بوصول ثواب الحج والصيام والدعاء، قيل له: ما الفرق بين ذلك وبين وصول 
 لنا هذا النفي العام ؟ثواب قراءة القرآن ؟ وليس كون السلف لم يفعلوه حجة في عدم الوصول، ومن أين 

فإن قيل: فرسول الله صلى الله عليه وسلم أرشدهم إلى الصوم والحج والصدقة دون القراءة ؟ قيل: هو صلى الله عليه 
وسلم لم يبتدئهم بذلك، بل خرج ذلك منه مخرج الجواب لهم، فهذا سأله عن الحج عن ميته فأذن له فيه، وهذا سأله عن 

 -الذي هو مجرد نية وإمساك  -، ولم يمنعهم مما سوى ذلك، وأي فرق بين وصول ثواب الصوم الصوم عنه، فأذن له فيه
 " وبين وصول ثواب القراءة والذكر ؟

عبد الله بن عمر رضي الله عنه أنه سمع رسول الله صلى الله عليه و سلم  ومما استدل به المجيزون ما اخرجه الطبراني عن
بِسُوهُ، وأَسْرعُِوا به إلى قبرهِِ، وَلْيـَقْرَأْ عند رأسِه فاتحةَ البقرةِ، وعندَ رجِْلَيْهِ بخاتمةِ البقرةِ ) ، يقول : ( إذا مات أحدكُم فلا تحَْ 



وذكر ذلك عند البيهقي في "شعب الإيمان" ، وقال: " الحقيقة إن هذه الرواية لعبدالله بن عمر موقوفاً" . انظر "مشكاة 
 لالباني في احكام الجنائز والضعيفة والمشكاة.وضعفها ا ) ؟1717المصابيح" رقم (
ونقول إن مما يدل دلالة واضحة على أن القرآن لا ينفع الموتى ولا يتلى على قبورهم  " في شرح المنتقىوقال الشوكاني 

( صلوا في قول رسول الله ( فيما رواه البيهقي بلفظ: (( إقرؤوا سورة البقرة في بيوتكم ولا تجعلوها قبوراً )) وأيضاً: (
بيوتكم ولا تتخذوها قبوراً )) رواه الترمذي والنسائي وأبو يعلى والضياء المقدسي، وصححه السيوطي في الصغير، فلو  

اقرؤوا وصلوا في  -الذي هو بالمؤمنين رؤوف رحيم  -كان القرآن يتلى لنفع الأموات ويقرأ على قبورهم لما قال النبي ( 
نما قال هذا لأن القبور ليست محلاً لقراءة القرآن ولا للصلاة، ولهذا لم يرد حديث واحد بيوتكم ولا تجعلوها قبوراً. وإ

بسند صحيح ولا ضعيف مقبول أنه ( قرأ القرآن ولا شيئاً منه مرة واحدة في حياته كلها مع كثرة ز�رته للقبور وتعليمه 
 "الناس كيفية ز�رتها.

والصواب في هذه المسألة: أن الميت ينتفع من سعي الحي  على الطحاوية "وقال الشيخ عبدالعزيز الراجحي في التعليق  
بما تسبب في حياته، وبدعاء المسلمين واستغفارهم له، وبالصدقة والحج وبالصيام، فمن مات وعليه صيام من رمضان، 

ذلك المعروفة في محلها، إذا لم يقضه بعد تمكنه منه، أو كان عليه صوم نذر أو كفارة، وذلك لورود النصوص الدالة على 
ولا يصلى على الميت صلاة فرض أو تطوع، ولا يصام عنه صوم نفل، ولا يهدي له ثواب قراءة القرآن أو ذكر أو 

طواف؛ وذلك لعدم ورود شيء من النصوص يدل على ذلك؛ ولأن هذا لم يفعله السلف ولم يكن معروفاً عندهم مع 
إليه ، وقد أرشدهم إلى الدعاء والاستغفار والصدقة  -صلى الله عليه وسلم- شدة حرصهم على الخير، ولا أرشدهم النبي

صلى الله عليه -والحج والصيام، فلو كان ثواب القراءة والذكر والطواف والصلاة وصوم النفل يصل، لأرشدهم النبي 
 إليه، ولكانوا يفعلونه. -وسلم

بخيريتهم  -صلى الله عليه وسلم- الذين نوَّه النبي والواجب الوقوف مع النصوص، والسير على منهج السلف الصالح
وفضلهم بقوله: خير الناس قرني، ثم الذين يلو�م، ثم الذين يلو�م قال عمران راوي الحديث: فلا أدري أذكر بعد قرنه 

 ."قرنين أو ثلاثًا والله الموفق 
العلم، فمن العلماء من أجاز إهداء ثواب  هذه المسألة فيها خلاف بين أهلف وقال في شرح كتاب الايمان الاوسط ""

قراءة القرآن، ومنهم من منعه؛ لأن النصوص إنما وردت في إهداء ثواب أربعة أشياء: الدعاء، والصدقة، والحج، والعمرة، 
ويدخل في ذلك الأضحية؛ لأ�ا صدقة من الصدقات، وهذه وردت فيها النصوص. وقد ذهب الشافعية والمالكية إلى 

على هذه الأربع، وذهب الأحناف والحنابلة إلى القياس، فقاسوا عليها الصيام، فإذا صام ونوى ثوابه للميت  الاقتصار
وصله، وإذا صلى ركعتين للميت وصله الثواب، وإذا قرأ القرآن وأهداه له وصله، وإذا سبح ونوى ثوابه وصله. والمالكية 

قياس، فأصل العبادة التوقيف. وغيرهم قاسوا على الأربعة غيرها،  والشافعية قالوا: لا نقيس؛ لأن العبادات ليس فيها 



كما قاسوا أيضاً على براءة الذمة من الدين إذا قضي عنه، وقاسوا على إسلام الصغير تبعاً لأبوية، وهناك قياسات 
تحت الصدقة،  أخرى. والأرجح أنه يقتصر على هذه الأربع: الدعاء، والصدقة، والحج، والعمرة، والأضحية وهي داخلة

وأما أن يصلي ركعتين وينوي ثوابها للميت فهذا لم يرد، ولكن صل لنفسك وادع للميت. وأن تصوم يوماً وتنوي ثوابه 
للميت ما ورد، ولم يرد إلا الصوم الواجب فيما ثبت في صحيح البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أن النبي 

عليه صيام صام عنه وليه)، فإذا مات الإنسان وعليه صوم من رمضان أو صوم صلى الله عليه وسلم قال: (من مات و 
 "نذر أو كفارة يصام عنه، أما أن يصوم تطوعاً ويهدي ثوابه فلم يرد.

( وأما قراءة القرآن وإهداءها له تطوعاً بغير أجرة، فهذا يصل إليه كما يصل ثواب الصوم  ابن القيم رحمه الله تعالى:وقال 
ن قيل فهذا لم يكن معروفاً في السلف ولا يمكن نقله عن واحدٍ منهم مع شدة حرصهم على الخير، ولا أرشدهم والحج. فإ

النبي إليه، وقد أرشدهم إلى الدعاء والاستغفار والصدقة والحج والصيام. فلو كان ثواب القراءة يصل لأرشدهم إليه 
 ولكانوا يفعلونه.

معترفاً بوصول ثواب الحج والصيام والدعاء والاستغفار قيل له: ما هذه الخاصية فالجواب أن مورد هذا السؤال، إن كان 
التي منعت وصول ثواب القرآن واقتضت وصول ثواب هذه الأعمال؟ وهل هذا إلا تفريق بين المتماثلات؟ وإن لم يعترف 

 بوصول تلك الأشياء إلى الميت فهو محجوج بالكتاب والسنة والإجماع وقواعد الشرع.)
 أن دعوى المثلية قياس فاسد. ولو صح، لصحت الصلاة عن الميت من باب أولى.اجيب : و 

القوم كانوا أحرص لكن واجاب المجيزون انه لم ينقل عن السلف ا�م يهدون الثواب للاموات ان ذلك ربما حصل منهم 
 أمواتهم.شيء على كتمان أعمال البر فلم يكونوا يشهدوا على الله بإيصال ثوابها إلى 

واجيب اننا لو قبلنا ذلك فتحنا باب البدع على مصراعيه فكلما قلت لاحد عن بدعة لم تنقل عن السلف ان هذه بدعة 
 محدثة يكون الجواب وما يدريك ا�م كانوا يفعلون ذلك ولحرصهم على الاخلاص لم ينقل.

رضي الله عنهما ثواب قراءته، ولأمر أهل الميت ولو كان ثواب القراءة يصل الميت لأهدى النبي عمه حمزة وزوجه خديجة 
 ا قاله ابن مسعود رضي الله عنه: اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم.واحتجوا بمم عليه. به ودله
الوا وأيضا فالإيثار بأسباب الثواب مكروه وهو الإيثار بالقرب فكيف الإيثار بنفس الثواب في كتاب الروح "وق وقال

 الإيثار بالوسيلة فالغاية أولى وأحرى  الذي هو غاية إذا كره
وكذلك كره الإمام أحمد التأخر عن الصف الأول وإيثار الغير به لما فيه من الرغبة عن سبب الثواب قال أحمد في رواية  

 حنبل وقد سئل عن الرجل يتأخر عن الصف الأول ويقدم أباه في موضعه قال ما يعجبني هو يقدر أن يبر أباه بغير هذا 
 .الوا أيضا لو ساغ الإهداء إلى الميت لساغ نقل الثواب والإهداء إلى الحي ق 
 وأيضا لو ساغ ذلك لساغ لهذا نصف الثواب وربعه وقيراط منه  



وأيضا لو ساغ ذلك لساغ إهداؤه بعد أن يعمله لنفسه وقد قلتم أنه لا بد أن ينوى حال الفعل إهداءه إلى الميت وإلا لم  
 .والله تعالى اعلم  "يصل إليه فإذا ساغ له نقل الثواب فأي فرق بين أن ينوى قبل الفعل أو بعده 

هذا نقول: لا يمكن أن ينتفع الإنسان بعمل غيره حيًّا كان أو وعلى  وقال ابن عثيمين في تفسيره وهو ممن يجيز الاهداء "
قال: أي قربة  -رحمه الله  -ميتاً إلا ما وردت به السنة، ولا شك أن هذا القول له وجهة نظر قوية، ولكن الإمام أحمد 

عنى أن رجلاً حصلت فعلها وجعل ثوابها لميت أو حي من المسلمين فإن ذلك ينفعه، وقال: إن الذي وقع قضا� أعيان، بم
أجاز الرسول عليه الصلاة والسلام جنس العبادات ولو كانت  له حادثة فسأل النبي صلى الله عليه وسلم فأجازها، فإذا

من مات «مالية دل ذلك على جواز جنس جميع العبادات، وقالوا أيضاً: الصيام ليس عبادة مالية، ومع ذلك قال: 
أجيز هذا في الواجب، والواجب متحتم، فهو كالدين، والدين إذا قضاه الغير عن وإذا » وعليه صيام صام عنه وليه

المدين أجزى، وحملوا قوله تعالى: {وأن ليس للإنسان إلا ما سعى} على أن المعنى أنه لا يمكن أن �خذ من عمل غيره، 
في مال غيره، ولو أعطاه شخص  لكن إذا أهدى إليه غيره من العمل فإنه لا بأس به، كما أن الإنسان ليس له التصرف

مالاً لتصرف فيه. وقد نقل الجمل في حاشيته على الجلالين (الفتوحات الإلهية) في هذا الموضع عن شيخ الإسلام ابن 
تيمية رحمه الله أنه يجوز إهداء القرب وأن الميت ينتفع بذلك، وذكر لهذا أكثر من عشرين وجهاً، فمن أحب أن يراجعه 

 فليراجعه.
من أي قربة فعلها الإنسان وجعلها لمسلم فإن ما  -رحمه الله  -كل حال حتى ولو قلنا بما ذهب إليه الإمام أحمد   وعلى

عليه عمل الناس اليوم مخالف لهذا الكلام، إذ إن الناس اليوم تجدهم يهدون كثيراً من العمل الصالح للأموات، يعتمر 
عنه دائماً، ولو ضحى لنفسه كل هذا ليس من عمل السلف، والسلف  للميت دائماً ويصوم عنه تطوعاً دائماً، ويضحي

إذا مات الإنسان انقطع «يهتدون بهدي الرسول عليه الصلاة والسلام، وهدي النبي صلى الله عليه وسلم هو أنه قال: 
لدعاء للميت، ) فأرشد إلى ارواه مسلم(» عمله إلا من ثلاثة: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له

كل ما سبحت قلت: اللهم اجعل ثوابه لأبي، لأمي، وكل ما عملت تقول: اجعل ثوابه إلى أبي إلى أمي، أو   لكن كونك
جدي، أو خالي، أو عمي فهذا غير صحيح، وأنت محتاج إلى العمل كما هم محتاجون للعمل، فلا تجعل عملك لهم، 

 " يه وسلم وهو الدعاء، أما العمل فخص به نفسك.اجعل لهما ما أرشدك إليه الرسول صلى الله عل
 
 وَأَنّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُـرَىَ ثمُّ يجُْزَاهُ الجْزََآءَ الأوْفىََ}قوله تعالى {  

 .في الآخرة حين ينظر إليه ﴿سَوْفَ يرُى﴾ يعني: عمله في الدنيا ﴿وأَنَّ سَعْيَهُ﴾ :مقاتل بن سليمان قال
 .يوفيّه جزاء عمله في الدنيا كاملاً  الجزَاءَ الأَوْفى﴾ ﴿ثمَُّ يجُْزاهُ  :وقال



ءِ الَّذِي يجَُازَى عَلَيْهِ، قُولُ تَـعَالىَ ذِكْرُهُ: وَأَنَّ عَمَلَ كُلِّ عَامِلٍ سَوْفَ يَـرَاهُ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ، مَنْ وَرَدَ الْقِيَامَةَ بِالجْزََا قال ابن جرير  "
اَ عَنىَ بِذَلِكَ  خَيرْاً كَانَ أَوْ شَرًّا، لاَ  : الَّذِي رجََعَ يُـؤَاخَذُ بِعُقُوبةَِ ذَنْبٍ غَيرَْ عَامِلِهِ، وَلاَ يُـثاَبُ عَلَى صَالِحٍ عَمِلَهُ عَامِلٌ غَيرْهُُ وَإِنمَّ

فَعُ  ئًا، لأَِنَّ عَنْ إِسْلاَمِهِ بِضَمَانِ صَاحِبِهِ لَهُ أَنْ يَـتَحَمَّلَ عَنْهُ الْعَذَابَ، أَنَّ ضَمَانهَُ ذَلِكَ لاَ يَـنـْ هُ، وَلاَ يُـغْنيِ عَنْهُ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ شَيـْ
] يَـقُولُ تَـعَالىَ ذِكْرُهُ: ثمَُّ يُـثاَبُ بِسَعْيِهِ ذَلِكَ الثَّـوَابَ 41وَقَـوْلهُُ: {ثمَُّ يجُْزَاهُ الجْزََاءَ الأَْوْفىَ} [النجم:  كُلَّ عَامِلٍ فبَِعَمَلِهِ مَأْخُوذٌ 

اَ  ] لأِنََّهُ أَوْفىَ مَا وَعَدَ خَلْقَهُ عَلَيْهِ مِنَ الجْزََاءِ، وَالهْاَءُ فيِ قَـوْلِهِ: {ثمَُّ يجُْزَاهُ} 41قاَلَ جَلَّ ثَـنَاؤُهُ {الأَْوْفىَ} [النجم: الأَْوْفىَ وَإِنمَّ
 ".] مِنْ ذِكْرِ السَّعْيِ، وَعَلَيْهِ عَادَتْ 41[النجم: 

نَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يرُى فيه قولان: أحدهما: سوف يُـعْلَم، قاله ابن قتيبة. قوله تعالى: وَأَ  وقال ابن الجوزي في زاد المسير"
 والثاني:

 سوف يرى العبدُ سعيَه يومَ القيامة، أي: يرى عمله في ميزانه، قاله الزجاج.
 ". قوله تعالى: يجُْزاهُ الهاء عائدة على السعي الجْزَاءَ الأَْوْفى أي: الأكمل الأتمّ.

نْ يَـعْمَلْ مِثـْقَالَ ذَرَّةٍ لى: ﴿يَـوْمَئِذٍ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لِيرُوَْا أَعْمَالهَمُْ * فَمَنْ يَـعْمَلْ مِثـْقَالَ ذَرَّةٍ خَيرْاً يَـرَهُ * وَمَ قال الله تعاكما 
 .الزلزلة (8) :(6) شَرًّا يَـرَهُ ﴾

يرى، وهل المراد ثواب السعي يرى في {وأن سعيه سوف يرى} سعيه يعني عمله سوف  وقال ابن عثيمين في تفسيره "
الآخرة عند الجزاء، أو أن السعي يرى في الدنيا ويعرف، الجواب: أن هذا عام سوف يرى في الدنيا وفي الآخرة، الذي 

يرى في الآخرة وفي الدنيا هو نفس العمل، ولهذا قال الله تعالى: {وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون} يعني 
 كم لن يخفى علي {فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون} .عمل

وبهذه المناسبة أود أن أنبه إلى أن بعض الناس إذا عمل عملاً كمكتبة، أو مسجد، أو عمارة للفقراء أو ما أشبه ذلك  
ن أن يراه، كتب: {وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون} وهذا لا يجوز، لأن أحد الأطراف الثلاثة لا يمك

يرى والمؤمنون في هذا الوقت يرون، لكن الرسول  -عز وجل  -وهو الرسول عليه الصلاة والسلام، صحيح أن الله 
عليه الصلاة والسلام لا يرى، ثم هذا في المنافقين وهو تهديد لهم وليس ثناء عليهم، وعلى كل حال نقول: سعي الإنسان 

العبد ذنوبه فضلاً منه ومنة، وإذا لاقاه في الآخرة خلا به سبحانه وتعالى وقرره سوف يرى، ولكن قد يستر الله تعالى عن 
) ، لكن في الأصل أن سعي الإنسان سوف يرى {ثم 1» (أغفرها لك اليوم قد سترتها عليك في الدنيا وأ�«بذنوبه وقال: 

والأوفى في الصالح ز�دة المثوبة، والأوفى في  يجزاه الجزاء الأَوفى} أي: بعد أن يرى يجزى عليه الجزاء الأوفى، أي: الأكمل،
السيء العدل بحيث لا يزاد في سيئاته، وعلى هذا فالأوفى يفسر بمعنى العدل، ويفسر بالز�دة والفضل، العدل في السيئة 

 ". إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرةلا يمكن أن يزاد سيئة. والفضل في الحسنات، الحسنة بعشر أمثالها، 
 



تـَهَى (ه تعالى { قول  })42وَأَنَّ إِلىَ ربَِّكَ الْمُنـْ
تَهى﴾، قال :سبحانه قوله في ،صلى الله عليه وسلمعن أُبي بن كعب، عن النبي  (تفسير الثعلبي «لا فِكرة في الربِّ » :﴿وأَنَّ إلى ربَِّكَ المنُـْ

 بسند ضعيف)
تَهى﴾، قال: لا فِكرة في الرّبّ ﴿وأَنَّ إلى ربَِّكَ  :في قوله -من طريق عبد العزيز بن خالد- سفيان الثوري عن أخرجه ( المنُـْ

 ).أبو الشيخ في العظمة
تفكَّروا في الخلَْق، ولا تتفكّروا في الخالق؛ » :فقال الله، في يتفكّرون قومٍ  على صلى الله عليه وسلمعن عبد الله بن عباس، قال: مرَّ النبيُّ 

 .عمرو بن مرة، عن رجل، عن ابن عباس بهأخرجه أبو الشيخ في العظمة ، من طريق الأعمش، عن  («فإنكم لا تَـقْدِرونه
 )..«وبالجملة فالحديث بمجموع طرقه حسن عندي» :قال الألباني في الصحيحة 

أَحَدكُُمْ  ربََّكَ؟ فإَِذَا بَـلَغَ  فيِ الصَّحِيحِ: "�َْتيِ الشَّيْطاَنُ أَحَدكَُمْ فَـيـَقُولُ: مَنْ خَلَقَ كَذَا؟ مَنْ خَلَقَ كَذَا؟ حَتىَّ يَـقُولَ: مَنْ خَلَقَ و 
تَه" لْيَسْتَعِذْ بِاللهَِّ وَلْيـَنـْ  متفق عليه.ذَلِكَ فَـ

 (تفسير مقاتل). ينتهي إليه بعمله ﴿وأن إلى ربك المنتهى﴾ :مقاتل بن سليمان قال
تَهى﴾ :في معنى ابنُ عطية ذكر   .«أن يريد به: الحشر والمصير بعد الموت» :الأول :احتمالين ﴿وأَنَّ إلى ربَِّكَ المنُـْ
  .«فهو مُنتَهى بالإضافة إلى الدنيا، وإن كان بعده مُنتَهى آخر وهو الجنة أو النار» :بقوله وجَّهه ثم

فهو مُنتَهى على الإطلاق، ولكن في الكلام حذف » :بقوله وجَّهه ثم». الجنة أو النار :أن يريد بـ﴿المنُتَهى﴾» :والثاني
 .«مضاف، أي: إلى عذاب ربك ورحمته

لعبد فالى الله مرجعه ومنتهاه لا بد له من لقاء الله ليجزي الذين أساؤوا بما عملوا ويجزي الذين فأي سبيل سلكها ا
 .أحسنوا بالحسنى

 {وأن إلى ربك المنتهى } هذه الآية فيها قراءتان: القراءة الأولى فتح الهمزة: {وأن إلى ربك المنتهى }قال ابن عثيمين "
تـَهَى} بفتح همزة أن. وكذلك ما بعدها من المواضع. وقرئ بالكسر فيهن قرأ الجمهور {وَأَنَّ إِلىَ ربَِّكَ ( والثانية كسر  )الْمُنـْ

الهمزة {وإنَّ إلى ربك المنتهى } وكلاهما قراءتان صحيحتان سبعيتان، إذا قرأ الإنسان بإحداهما صح، بل الأولى للإنسان 
الذي يعرف القراءات أن يقرأ بهذه القراءة مرة، وبهذه القراءة مرة أخرى، لكن لا يقرأ على ملأ من الناس وسماع منهم، 

تقرأ على خلاف ما يقرأون فسيحصل بذلك مفسدة، إما أن يقولوا: إن هذا الرجل لا يعرف  لأن العامة إذا سمعوك
القرآن، وإما أن يتشككوا في القرآن، حيث يظن العامي أن القرآن يمكن أن يبدل أو يغير، لذلك ننصح إخواننا الذين 

عند العامة حتى لا يحصل اللبس، لكن فيما بينك  أعطاهم الله تعالى علماً في القراءات أن لا يقرأوا إلا بالقراءة المعروفة
فإذا كانت  -عز وجل  -وبين نفسك إذا كنت تدرك القراءة الثانية إدراكاً تامًّا فاقرأ بها أحياً�؛ لأن الكل كلام الله 

بالكسر: {وإنَّ إلى ربك المنتهى } صارت هذه الجملة وما بعدها ليست في {صحف إبراهيم وموسى } بل تكون 



تئنافية، وإذا كانت بالفتح صارت الجملة وما بعدها مما جاء في صحف إبراهيم وموسى، وعلى كلٌّ فهي كلام الله عز اس
الدين والدنيا، فإلى الله المنتهى في مسائل العلم، فعندما تشكل علينا  وجل. {وأن إلى ربك المنتهى } أي: المنتهى في أمور

ورسوله، كما قال تعالى: {فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول} والنبي  مسألة من مسائل العلم فننتهي إلى الله
فيكون المنتهى إلى الله في الحكم بين  -عز وجل  -صلى الله عليه وسلم لا يقول شيئاً من عنده، إنما هو من عند الله 

ا الخلق الموجود الآن سوف يفنى وينتقل الناس وفي الحكم للناس: {إلى ربك المنتهى } أي منتهى الخلائق أيضاً؛ لأن هذ
: {أفعيينا بالخلق الأَول بل هم في لبس من خلق جديد } والمنتهى على هذا -عز وجل  -إلى خلق آخر، كما قال الله 

 -الله التقدير هو يوم القيامة، فإلى الله المنتهى، وإلى الله المصير، فمنتهى أحوالنا وأحكامنا وجميع ما يصدر منا وعلينا إلى 
وإذا أردت النفع فتطلبه  -عز وجل  -وإذا كان إلى الله المنتهى، فإلى من تشكو إذا أصابك الضر؟ إلى الله  -عز وجل 

من الله عز وجل، لأنه المنتهى، وكم من إنسان انعقدت له أسباب الرزق وإذا هو يحرم منها في آخر لحظة، إذاً لا يجلب 
 "فاجعله منتهاك في كل أمورك -عز وجل  -الضرر إلا الله لك الخير إلا الله، ولا يمنع عنك 

قوله وان إلى ربك المنتهى فليس وراءه سبحانه غاية تطلب وليس دونه غاية إليها وقال ابن القيم في كتاب الفوائد "
 المنتهى

وكل ما سواه مما وتحت هذا سر عظيم من أسرار التوحيد وهو أن القلب لا يستقر ولا يطمئن ويسكن إلا بالوصول إليه 
يحب ويراد فمراد لغيره وليس المراد المحبوب لذاته إلا واحد إليه المنتهى ويستحيل أن يكون المنتهى إلى اثنين كما يستحيل 

أن يكون ابتداء المخلوقات من اثنين فمن كان انتهاء محبته ورغبته وإرادته وطاعته إلى غيره بطل عليه ذلك وزال عنه 
ن إليه ومن كان انتهاء محبته ورغبته ورهبته وطلبه هو سبحانه ظفر بنعمه ولذته وبهجته وسعادته أبد وفارقه أحوج ما كا

 ".الآباد
والتعبير عن الله بلفظ {ربَِّكَ} تشريف للنبي صلى الله عليه وسلم والتعريض  وقال الطاهر بن عاشور في التحرير "

 بالتهديد لمكذبيه لأن شأن الرب الدفاع عن مربوبه.
 ". وفي الآية معنى آخر وهو أن يكون المنتهى مجازا عن انتهاء السير، بمعنى الوقوف، لأن الوقوف انتهاء سير السائر

 
 }{وأنه هو أضحك وأبكى قوله تعالى 

أخبره عن صُنعه: يقول: أضحك واحدًا وأبكى آخر، وأيضًا  ﴿وأَنَّهُ هُوَ أضْحَكَ وأبَْكى﴾ :مقاتل بن سليمان قال
 .الجنة وأبكى أهل النارأضحك أهل 

 هو خلق الضحك والبكاء :[الحسن [البصري قال
 ﴿وأنََّهُ هُوَ أضْحَكَ وأبَْكى﴾، يعني: أفرحَ وأحزنَ  :عطاء الخراساني قال



 .أضحك الأرض بالنبات، وأبكى السماء بالمطر :الضَّحّاك بن مُزاحِم قال 
هَا، وَأبَْكَى قال ابن جرير " أَهْلَ النَّارِ فيِ النَّارِ يَـقُولُ تَـعَالىَ ذِكْرُهُ: وَأَنَّ ربََّكَ هُوَ أَضْحَكَ أَهْلَ الجْنََّةِ فيِ الجْنََّةِ بِدُخُولهِِمْ إِ�َّ

يَا، وَأبَْكَى مَنْ أَراَدَ أَنْ يُـبْكِيَهُ  نْـ هُمْ بِدُخُولهِِمُوهَا، وَأَضْحَكَ مَنْ شَاءَ مِنْ أَهْلِ الدُّ  " مِنـْ
نْسَانُ فبَِقَضَائهِِ وَخَلْقِهِ حَتىَّ الضَّحِكُ وَالْبُكَاءُ وقال البغوي "  ". فَـهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ كُلَّ مَا يَـعْمَلُهُ الإِْ

 ".أَيْ: خَلَقَ فيِ عِبَادِهِ الضَّحِكَ، وَالْبُكَاءَ وَسَبـَّبـَهُمَا وَهمَُا مخُتَْلِفَانِ. وقال ابن كثير "
فكما كان مميتا محييا بأن خلق الموت والحياة كان مضحكا مبكيا بأن خلق الضحك والبكاء  "في الاعتقاد  البيهقي وقال

وقد يضحك الكافر سرورا بقتل المسلمين وهو منه كفر وقد يبكي حز� بظهور المسلمين وهو منه كفر فثبت أن الأفعال  
 ".كلها خيرها وشرها صادرة عن خلقه وإحداثه إ�ها 

والضحك والبكاء فعلان اختيار�ن فهو سبحانه المضحك المبكي حقيقة والعبد هو وقال ابن القيم في شفاء العليل "
الضاحك الباكي حقيقة وتأويل الآية بخلاف ذلك إخراج للكلام عن ظاهره بغير موجب ولا منافاة بين ما يذكر من تلك 

بكاء السماء بالمطر واصحاك العبد وابكاءه آلات الضحك التأويلات وبين ظاهره فإن إضحاك الأرض بالنبات وإ
 ".والبكاء لله لا ينافي حقيقة اللفظ وموضوعه ومعناه من أنه جاعل الضحك والبكاء فيه بل الجميع حق 

وأنه هو أضحك وأبكى فهو المضحك المبكي حقيقة والعبد الضاحك الباكي حقيقة كما قال تعالى وقال ايضا "
ليبكوا كثيرا وقال أفمن هذا الحديث تعجبون وتضحكون ولا تبكون فلولا المنطق الذي أنطق فليضحكوا قليلا و 

والمضحك المبكي الذي أضحك وأبكى لم يوجد �طق ولا ضاحك ولا باك فإذا أحب عبدا أنطقه بما يحب وأثابه عليه 
ب على لسان هذا وما يكره على لسان وإذا أبغضه أنطقه بما يكرهه فعاقبه عليه وهو الذي أنطق هذا وهذا وأجرى ما يح

 "هذا كما أنه أجرى على قلب هذا ما أضحكه وعلى قلب هذا ما أبكاه
أي: هو الذي أوجد أسباب الضحك والبكاء، وهو الخير والشر، والفرح والسرور والهم [والحزن] ،  وقال السعدي "

 "سبحانه له الحكمة البالغة في ذلكوهو 
المراد حقيقة الضحك، أو المراد لازم ذلك وهو الفرح، وكذلك يقال في أبكى: هل المراد حقيقة هل قال ابن عثيمين "

البكاء، أو المراد الحزن، إذا نظر� إلى ظاهر اللفظ قلنا: الضحك الحقيقي، والضحك الحقيقي لا ينشأ إلا عن سرور، 
في الدنيا وأبكى، وأضحك في الآخرة، وأبكى، وأبكى البكاء الحقيقي، وهو لا يحصل إلا عن حزن، فالله تعالى أضحك 

والكفار في الدنيا يضحكون على المسلمين، وعلى المؤمنين {إن الذين أجرموا كانوا من الذين آمنوا يضحكون } لكن 
هذا الضحك سيعقبه بكاء يوم القيامة {فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون } فالذي أضحك في الدنيا وأبكى، 

في الآخرة وأبكى هو الله عز وجل، إذاً هو مقدر ما يكون به الضحك، ومقدر ما يكون به البكاء، وأتى  والذي أضحك
 ". سبحانه وتعالى على كل شيء قدير، وهو القادر على خلق الضدين بالأمرين وهما متقابلان، ليعلم بذلك أن الله



 ضده إشارة دقائق حكمة الله تعالى.وفي الاعتبار بخلق الشيء و  وقال الطاهر بن عاشور في التحرير "
 وفي هذه الآية محسن الطباق بين الضحك والبكاء وهما ضدان.

 ".وتقديم الضحك على البكاء لأن فيه امتنا� بز�دة التنبيه على القدرة وحصل بذلك مراعاة الفاصلة.
لَمَّا ثَـقُلَ رَسُولُ اللهَِّ :  عَائِشَةَ قاَلَتْ فالذي يضحك هو الله تعالى والذي يبكي هو الله تعالى والناس تتفاوت في ذلك فعنْ 
ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَاءَ بِلاَلٌ يوُذِنهُُ بِالصَّلاَةِ فَـقَالَ مُرُوا أَبَا بَكْرٍ أَنْ يُصَلِّيَ بِالنَّاسِ  فَـقُلْتُ َ� رَسُولَ اللهَِّ إِنَّ أَبَا بَكْرٍ رجَُلٌ صَلَّى اللهَّ

فْصَةَ قُوليِ لَهُ ا يَـقُمْ مَقَامَكَ لاَ يُسْمِعُ النَّاسَ فَـلَوْ أَمَرْتَ عُمَرَ فَـقَالَ مُرُوا أَبَا بَكْرٍ يُصَلِّي بِالنَّاسِ فَـقُلْتُ لحَِ أَسِيفٌ وَإِنَّهُ مَتىَ مَ 
قاَلَ إِنَّكُنَّ لأَنَْتنَُّ صَوَاحِبُ يوُسُفَ مُرُوا أَبَا  إِنَّ أَبَا بَكْرٍ رجَُلٌ أَسِيفٌ وَإِنَّهُ مَتىَ يَـقُمْ مَقَامَكَ لاَ يُسْمِعُ النَّاسَ فَـلَوْ أَمَرْتَ عُمَرَ 

 .متفق عليه. بَكْرٍ أَنْ يُصَلِّيَ بِالنَّاسِ 
 

 {وَأنََّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا}وقوله تعالى 
 الموتى ﴿وأَحْيا﴾ الأحياء، ﴿وأنََّهُ هُوَ أماتَ﴾ :مقاتل بن سليمان قال 

في الدنيا وأحيا في الدنيا، وأمات أيضاً في الدنيا وأحيا في الآخرة، والآن البشر تجد أمات  " في تفسيره قال ابن عثيمين
هذا تنفخ فيه الروح اليوم فيكون الله قد أحياه، والآخر تنزع روحه من بدنه ويكون الله قد أماته، وهكذا دواليك، هو 

الدنيا وأحياهم في الآخرة، فهو الذي خلق الموت  الذي أمات وأحيا، وهناك أيضاً ميزة عامة وحياة عامة، أمات العالم في
لأن الله تعالى على كل شيء  وهو الذي خلق الحياة، وهذان أيضاً متضادان حياة وموت كلها من عند الله عز وجل؛

 ".قدير
ردا على أهل الجاهلية الذين يسندون الإحياء والإماتة إلى الدهر فقالوا {وَمَا  وقال الطاهر بن عاشور في التحرير " 

هْرُ} [الجاثية: ]. فليس المراد الحياة الآخرة لأن المتحدث عنهم لا يؤمنون بها, ولأ�ا مستقبلة 24يُـهْلِكُنَا إِلاَّ الدَّ
 " والموت من التضاد. وفي هذه الآية محسن الطباق أيضا لما بين الحياة والمتحدث عنه ماض.

 
 }. مِنْ نطُْفَةٍ إِذَا تمُْنىَ  )45وَأنََّهُ خَلَقَ الزَّوْجَينِْ الذَّكَرَ وَالأْنُْثى ( قوله تعالى {

﴿الذَّكَرَ  الرجل والمرأة؛ كلّ واحد منهما زَوْجُ الآخر ﴿وأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَينِْ﴾ :مقاتل بن سليمان قال
 .يعني: إذا تدفّق المني نطُْفَةٍ إذا تمُْنى﴾﴿مِن  خلَقهما والأنُْثى﴾

 .أي: تُصبّ في الرَّحِم ﴿مِن نطُْفَةٍ إذا تمُْنى﴾ :وعطاء بن أبي رباح الضَّحّاك بن مُزاحِم قال
رُ، يُـقَالُ: مَنـَيْتُ الشَّيْءَ إِذَ  تمنى :قال البغوي " رْتهُُ.أَيْ تُصَبُّ فيِ الرَّحِمِ، يُـقَالُ منى الرجل وأمنى وقيل: تُـقَدَّ  " ا قَدَّ



والمراد بالزوجين: الذكر والأنثى من خصوص الإنسان لأن سياق الكلام للاعتبار ببديع صنع  وقال الطاهر بن عاشور "
الله وذلك أشد اتفاقا في خلقة الإنسان, ولأن اعتبار الناس بما في أحوال أنفسهم أقرب وأمكن ولأن بعض الأزواج من 

 من نطفة بل من بيض وغيره.الذكور والإ�ث لا يتخلق 
ولعل وجه ذكر الزوجين والبدل منه {الذَّكَرَ وَالأْنُْـثَى} دون أن يقول: وأنه خلقه, أي الإنسان من نطفة, كما قال 

لْيـَنْظرُِ الإنسان مِمَّ خُلِقَ خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ} [الطارق:  ] الآية أمران:5،6{فَـ
كر الانفراد بالخلق بنعمة أن خلق لكل إنسان زوجة كما قال تعالى {وَمِنْ آَ�تهِِ أَنْ أحدهما : إدماج الامتنان في أثناء ذ 

هَا} [الروم:   ] الآية.21خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أنَْـفُسِكُمْ أَزْوَاجاً لتَِسْكُنُوا إِليَـْ
ة وللمرأة نطفة كما ورد في الثاني: الإشارة إلى أن لكلا الزوجين حظا من النطفة التي منها يخلق الإنسان فكانت لذكر نطف

الحديث الصحيح "أنه إذا سبق ماء الرجل أشبه المولود أباه وإن سبق ماء المرأة أشبه المولود أمه" , وبهذا يظهر أن لكل 
من الذكر والأنثى نطفة وإن كان المتعارف عند الناس قبل القرآن أن النطفة هي ماء الرجل إلا أن القرآن يخاطب الناس 

 ن ويشير إلى ما لا يعلمون إلى أن يفهمه المتدبرون.بما يفهمو 
 وحسبك ما وقع بيانه بالحديث المذكور آنفا.

والنطفة: فعلة مشتقة من: نطف الماء, إذا قطر, فالنطفة ماء قليل وسمي ما منه النسل نطفة بمعنى منطوف, أي مصبوب 
مع بويضة دقيقة تتسرب مع دم الحيض وتستقر في   فماء الرجل مصبوب, وماء المرأة أيضا مصبوب فإن ماء المرأة يخرج

 كيس دقيق فإذا باشر الذكر الأنثى انحدرت تلك البيضة من الأنثى واختلطت مع ماء الكر في قرارة الرحم.
و {مِنْ} في قوله: {مِنْ نطُْفَةٍ} ابتدائية فإن خلق الإنسان آت و�شئ بواسطة النطفة, فإذا تكونت النطفة وأمنيت ابتدأ 

 ق الإنسان.خل
} تدفق وفسروه بمعنى تقذف أيضا.  و {تمََنىَّ

} بمعنى تراق، وجعلوا تسمية الوادي الذي بقرب مكة منى لأنه تراق به دماء البدن من الهدا�. ولم يذكر  وقيل أن {تمََنىَّ
 أهل اللغة في معاني مني أو أمنى أن منها الإراقة. وهذا من مشكلات اللغة.

 } إلى المجهول لأن النطفة تدفعها قوة طبيعية في الجسم خفية فكان فاعل الإمناء مجهولا لعدم ظهوره.وبني فعل {تمََنىَّ  ..
} تقدر، يقال: منى الماني، أي قدر المقدر. والمعنى: إذا قدر لها، أي قدر لها أن تكون مخلقة كقوله  وعن الأخفش {تمََنىَّ

 ].5ج: تعالى: {مخُلََّقَةٍ وَغَيرِْ مخُلََّقَةٍ} [الح
والتقييد ب {إِذَا تمُْنىَ} لما في اسم الزمان من الإيذان بسرعة الخلق عند دفق النطفة في رحم المرأة فإنه عند التقاء 

النطفتين يبتدىء تخلق النسل فهذه إشارة خفيفة إلى أن البويضة التي هي نطفة المرأة حاصلة في الرحم فإذا أمنيت علها 
 إذ لم يعقها عائق.نطفة الذكر أخذت في التخلق 



} من الإشارة إلى أن النطفة تقطر وتصب على شيء آخر لأن الصب يقتضي مصبوبا عليه فيشير إلى  ثم لما في فعل {تمََنىَّ
التخلق إنما يحصل من انصباب النطفة على أخرى, فعند اختلاط المائين يحصل تخلق النسل فهذا سر التقييد بقوله: {إِذَا 

 تمُْنىَ} .
 ع بين الذكر والأنثى محسن الطباق لما بين الذكر والأنثى من شبه التضاد.وفي الجم

ولم يؤت في هذه الجملة بضمير الفصل كما في اللتين قبلها لعدم الداعي إلى القصر إذ لا ينازع أحد في أن الله خالق 
 "..الخلق

إذ  -جل وعلا  -دل على كمال قدرته فالله تعالى خلق الزوجين من شيء واحد، وهذا ي قال ابن عثيمين في تفسيره "
إنه خلق صنفين مختلفين في كل الأحوال: في القوة البدنية والعقلية، والفكرية، والتنظيمية يختلف الذكر عن الأنثى، 

وبذلك نعرف ضلال أولئك القوم الذين يريدون أن يلحقوا المرأة بالرجل في أعمال تختص بالرجل، فإ�م سفهاء العقول، 
د�ن، فكيف يمكن أن نسوي بين صنفين، فرَّق الله بينهما خلقة وشرعاً، فهناك أحكام يطالب بها الرجل ولا ضلال الأ

قدراً وخلقة فالأمر واضح، لكن هؤلاء الذين لم  تطالب بها المرأة، وأحكام تطالب بها المرأة ولا يطالب بها الرجل، وأما
يوفقوا وسلب الله عقولهم وأضعف أد��م يحاولون الآن أن يلحقوا النساء بالرجال، وهذه لا شك أ�ا فكرة خاطئة مخالفة 

 ".للفطرة، ومخالفة للطبيعة كما أ�ا مخالفة 
 

 .{وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشْأَةَ الأُْخْرَى}قوله تعالى 
 .يعني: الخلَْق الآخر، يعني: البعث في الآخرة بعد الموت ﴿وأَنَّ عَلَيْهِ النَّشْأَةَ الأُخْرى﴾ :مقاتل بن سليمان قال

وجملة {وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشْأَةَ الأُْخْرَى} تحقيق لفعله إ�ها شبها بالحق الواجب على المحقوق به بحيث  قال الطاهر بن عاشور "
بما اقتضته الحكمة الإلهية لظهور أن الله لا يكرهه شيء,  (ذلك) واجب لأن الله وعد بحصوللا يتخلف فكأنه حق 

 ].12ةِ} [الأنعام: فالمعنى: أن الله أراد النشأة الأخرى كقوله تعالى :{كَتَبَ عَلَى نَـفْسِهِ الرَّحمَْةَ ليََجْمَعَنَّكُمْ إِلىَ يَـوْمِ الْقِيَامَ 
 لإنشاء, أي الإيجاد والخلق.و {النَّشْأَةَ} : المرة من ا

و {الأُْخْرَى} مؤنث الأخير, أي النشأة التي لا نشأة بعدها, وهي مقابل النشأة الأولى التي يتضمنها قوله تعالى : {وَأنََّهُ 
 ]. وهذه المقابلة هي مناسبة ذكر هذه النشأة الأخرى.45خَلَقَ الزَّوْجَينِْ الذَّكَرَ وَالأْنُْـثَى} [النجم:

 لجمهور {النَّشْأَةَ} بوزن الفعلة وهو اسم مصدر أنشأ, وليس مصدرا, إذ ليس نشأ المجرد بمعتد وإنما يقال: أنشأ.وقرأ ا
وقرأها ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب {النَّشْأَةَ} بألف بعد الشين المفتوحة بوزن الفعالة وهو من أوزان المصادر لكنه مقيس 

  ضي نحو الجزالة والفصاحة. ولذلك فالنشاءة بالمد مصدر سماعي مثل الكآبة.في مصدر الفعل المضموم العين في الما



وتقديم الخبر على اسم {أَنَّ} للاهتمام بالتحقيق الذي أفادته {عَلَى} تنبيها على ز�دة تحقيقه بعد أن حقق بما في "أن"من 
 ". التوكيد.

والنشأة الأخرى تفيد بأن هناك نشأة قبل وهي النشأة الأولى، وهي خلق الناس فابتداء خلق الناس  وقال ابن عثيمين "
وفي قوله: {الأُخرى } فائدة عظيمة وهي الإشارة إلى أن القادر على الأولى قادر على  -عز وجل  -من عند الله 

الذي يبدأ الخلق ثم يعيده وهو أهون عليه} والهين الآخرة، والنشأة الآخرة أهون من الأولى، كما قال الله عز وجل: {وهو 
يختلف باعتبار ذاته لا باعتبار قدرة الله فإ�ا لا تختلف: كن. فيكون، سواء كان أعلى شيء أو أدنى شيء، لكن بالنسبة 

ن، وبهذا للمقدور عليه الإعادة أهون، أما بالنسبة لقدرة الله فكلها واحد، لأن المسألة لا تعدو أن يقول: كن. فيكو 
قالوا في قوله: {وهو أهون عليه} (أي: وهو هين عليه) وهذا  -رحمهم الله وعفا عنهم  -نعرف أن بعض المفسرين 

غلط، كيف يقول الله عن نفسه {وهو أهون عليه} ويقول: وهو هين، لكن نقول الهون له نسبتان: نسبة للمفعول، 
يء منهما يتكون بكلمة واحدة كن فيكون، وبالنسبة للمفعول بالنسبة للفاعل هما سواء، لأن كل ش ونسبة للفاعل،

 ". يختلف لا شك أن الأول أشد من الثاني.
 

 }. قَـوْلِهِ تَـعَالىَ: {وَأنََّهُ هُوَ أَغْنىَ وَأَقْنىَ 
يَةَ وَأُصُولَ الأَْمْ   وَالِ وَمَا يَدَّخِرُونهَُ بَـعْدَ الْكِفَايةَِ.قاَلَ أبَوُ صَالِحٍ: أَغْنىَ النَّاسَ بِالأَْمْوَالِ، وَأَقْنىَ أَيْ: أَعْطَى الْقِنـْ

بِلِ وَالْبـَقَرِ وَالْغَنَمِ.  قاَلَ الضَّحَّاكُ: أَغْنىَ بِالذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَصُنُوفِ الأَْمْوَالِ وَأَقْنىَ بِالإِْ
تَادَةُ وَالحَْسَنُ: أَقْنىَ أَخْدَمَ.  وَقاَلَ قَـ

 قْنىَ: أَعْطَى فأََرْضَى.وَقاَلَ ابْنُ عَبَّاسٍ: أَغْنىَ وَأَ 
 قاَلَ مجَُاهِدٌ وَمُقَاتِلٌ: أَقْنىَ أَرْضَى بمِاَ أَعْطَى وَقَـنَعَ.

 لَ الأَْخْفَشُ: أَقْنىَ أَفـْقَرَ.وَقاَلَ ابْنُ زيَْدٍ: أَغْنىَ: أَكْثَـرَ، وَأَقْنىَ: أَقَلَّ، وَقَـرَأَ: (يَـبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَـقْدِرُ) ، وَقاَ
 .تفسير البغوي )(قاَلَ ابْنُ كَيْسَانَ: أَوْلَدَ.وَ 

يَةَ أُصُولِ أَمْوَالٍ  قال ابن جرير "  ". وَأَنَّ ربََّكَ هُوَ أَغْنىَ مَنْ أَغْنىَ مِنْ خَلْقِهِ بِالْمَالِ وَأَقـْنَاهُ، فَجَعَلَ لَهُ قُـنـْ
عن  مجاهد، وحضرمي، ثم نقلثم نقل قول  .«أقنى معناه: أكسب ما يقُتنى» عن بعضهم: أن ابن عطية نقل

أكْسَبَ ما  :بحسب اللغة وهذه عبارات لا تقتضيها اللفظة، والوجْه فيها» :عليها بقوله علَّق ثم .«أقنى: أفقر» :الأخفش
يَة، والغِنى عَرَضٌ زائل، ف» :عليه بقوله علَّق ثم نقل قول ابن عباس أن أقْنى معناه: أقنع، ثم .«يُـقْتَنى لله والقناعة خير قَـنـْ

 .«مِن حيث اللفظ وهما بعيدان: »بقوله انتقدهما قول حضرمي، وابن زيد، ثم ابنُ كثير ونقل ﵄ .«دَرُّ ابنِ عباس



ومعنى {أَغْنىَ} جعل غنيا, أي أعطى ما به الغنى, والغنى التمكن من الانتفاع بما يحب الانتفاع  قال الطاهر بن عاشور "
 به.

{أَغْنىَ} رعيا لنظائره التي زاوجت بين الضدين من قوله: {أَضْحَكَ وَأبَْكَى} [لنجم: ويظهر أن معنى {أقنى} ضد معنى 
] , ولذلك فسره ابن زيد والأخفش وسليمان 45,] و {الذَّكَرَ وَالأْنُْـثَى} [لنجم: 44] و {أَمَاتَ وَأَحْيَا} [لنجم: 43

 التميمي بمعنى أرضى.
ن مشتقا من القن وهو العبد أو المولود في الرق فيكون ز�دة على وعن مجاهد وقتادة والحسن: أقنى: أخدم, فيكو 

الإغناء. وقيل: أقنى: أعطى القنية. وهذا ز�دة في الغنى. وعن ابن عباس: أقنى: أرضى, أي أرضى الذي أغناه بما أعطاه, 
 أي أغناه حتى أرضاه فيكون ز�دة في الامتنان.
لإقناء عليه تعالى دون غيره وهو قصر ادعائي لمقابلة ذهول الناس عن والإتيان بضمير الفصل لقصر صفة الإغناء وا

مع عدم التنبه إلى أن الله أوجد مواد الإرزاق وأسبابها وصرف  شكر نعمة الله تعالى بإسنادهم الأرزاق لوسائله العادية,
 ". موانعها

يَة مُقِيمًا عِنْدَهُمْ، لاَ يحَْتَاجُونَ إِلىَ بَـيْعِهِ، فَـهَذَا تمَاَمُ النِّعْمَةِ عَلَيْهِمْ. أَيْ: مَلَّك عِبَادَهُ الْمَالَ، وَجَعَلَهُ لهَمُْ ق ـُ وقال ابن كثير " نـْ
هُمْ أبَوُ صَالِحٍ، وَابْنُ جَريِرٍ، وَغَيرْهمَُُا. ريِنَ، مِنـْ  ".وَعَلَى هَذَا يَدُورُ كَلاَمُ كَثِيرٍ مِنَ الْمُفَسِّ

ن الله تعالى هو الذي يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر، فهو الذي أغنى من شاء {وأنه هو أغنى} أي: أ وقال ابن عثيمين "
من خلقه {وأقنى } قيل: المعنى أفقر؛ لأ�ا في مقابلة (أغنى) وقيل: أغنى بالكفاية، وأقنى بما زاد على الكفاية، فالله عز 

قنية وهي الزائد عن الكفاية،  وجل بسط لعباده الرزق، فمنهم من أغناه عن غيره، ومنهم من أقناه، أي: جعل له
والقاعدة: أن الكلمة إذا كانت تحتمل معنيين لا منافاة بينهما ولا مرجح لأحدهما على الآخر فإ�ا تحمل عليهما؛ لأنه 

 ".وجل، والذي يقني هو الله عز وجلأعم للمعنى، فالذي يغني هو الله عز 
 

عْرَى}قوله تعالى    {وَأنََّهُ هُوَ رَبُّ الشِّ
عرى،  -من طريق الكلبي، عن أبي صالح- عبد الله بن عباس عن قال: نَـزَلَتْ هذه الآية في خُزاعة، وكانوا يعبدون الشِّ

 . وهو الكوكب الذي يتبع الجوَزاء
عْرى﴾، قال: نجم كان يعُبد في الجاهلية -من طريق منصور- مجاهد بن جبر عن  .﴿وأنََّهُ هُوَ رَبُّ الشِّ
عْرى؛  -طريق معمر من- قتادة بن دعامة عن قال: كان �س في الجاهلية يعبدون هذا النّجم الذي يقُال له: الشِّ

عْرى﴾ :فنـَزَلَتْ   ﴿وأنََّهُ هُوَ رَبُّ الشِّ



وتخصيص الشعرى بالذكر في هاته السورة أنه تقدم ذكر اللاّت والعزَّى ومناة وهي  التحرير " قال الطاهر بن عاشور في
) وأعقبها بإبطال إلهية  23معبودات وهمية لا مسميات لها كما قال تعالى : ( إن هي إلا أسماء سميتموها ( ( النجم : 

ب وخزاعة أجوار لأهل مكة فلما الملائكة وهي من الموجودات المجردات الخفية ، أعقب ذلك بإبطال عبادة الكواك
عبدوا الشعرى ظهرت عبادة الكواكب في الحجاز ، وإثبات أ�ا مخلوقة لله تعالى دليل على إبطال إلهيتها لأن المخلوق لا 

)  37يكون إلهاً ، وذلك مثل قوله تعالى : ( لا تسجدوا للشمس ولا للقمر واسجدوا لله الذي خلقهن ( ( فصلت : 
 .لشعرى من مناسبة فواصل هذه السورة مع ما في لفظ ا

والإِتيان بضمير الفصل يفيد قصر مربوبية الشعرى على الله تعالى وذلك كناية عن كونه رب ما يعتقدون أنه من تصرفات 
 ".الشعرى

  
 }) 51) وَثمَوُدَ فَمَا أبَْـقَى (50وَأنََّهُ أَهْلَكَ عَادًا الأُْولىَ ( {قوله تعالى 

 .﴿وأَنَّهُ أهْلَكَ عادًا الأُولى﴾، قال: كانت الآخرة بحضْرموت :جُرَيْج، في قولهعبد الملك ابن  عن
﴿وأَنَّهُ أهْلَكَ عادًا الأُولى﴾، قال: يقُال: هي مِن أول  :في قوله -من طريق ابن وهب- عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن

 .الأمم
قرّاء المدينة وبعض قرّاء البصرة "عادًا لُولى" بترك الهمز وجزم واختلفت القرّاء في قراءة ذلك، فقرأته عامة  قال الطبري "

النون حتى صارت اللام في الأولى، كأ�ا لام مثقلة، والعرب تفعل ذلك في مثل هذا، حُكي عنها سماعا منهم: " قم لان 
اثنين، يريدون: صُم  عنا"، يريد: قم الآن، جزموا الميم لما حركّت اللام التي مع الألف في الآن، وكذلك تقول: صم

الاثنين. وأما عامة قرّاء الكوفة وبعض المكيين، فإ�م قرأوا ذلك بإظهار النون وكسرها، وهمز الأولى على اختلاف في 
ذلك عن الأعمش، فروى أصحابه عنه غير القاسم بن معن موافقة أهل بلده في ذلك. وأما القاسم بن معن فحكى عنه 

 ته ذلك قراء المدنيين.عن الأعمش أنه وافق في قراء
والصواب من القراءة في ذلك عند� ما ذكر� من قراءة الكوفيين، لأن ذلك هو الفصيح من كلام العرب، وأن قراءة من  
كان من أهل السليقة فعلى البيان والتفخيم، وأن الإدغام في مثل هذا الحرف وترك البيان إنما يوسع فيه لمن كان ذلك 

إن كانت لبوادي. فأما المولدون فإن حكمهم أن يتحرّوا أفصح القراءات وأعذبها وأثبتها، و سجيته وطبعه من أهل ا
 ".الأخرى جائزة غير مردودة

وعاد: هم قوم هود، واختلف في معنى وصفها ب الأُْولى، فقال ابن زيد والجمهور: ذلك لأ�ا في وجه  وقال  ابن عطية "
مم المتأخرة، وقال الطبري: سميت أولى، لأن ثم عادا أخيرة وهي قبيلة كانت الدهر وقديمه، فهي أولى بالإضافة إلى الأ
 بمكة مع العماليق وهم بنو لقيم بن هزال.



وقال المبرد عادا الأخيرة هي ثمود، والدليل قول قال القاضي أبو محمد: والقول الأول أبين، لأن هذا الأخير لم يصح. 
 ".ذكره الزهراوي، وقيل الأخيرة: الجبارون. زهير: [الطويل] كأحمر عاد ثم ترضع فتفطم

{أهلك عاداً الأُولى } وهم قوم هود، و(الأولى) وصف كاشف، وليس وصفاً مقيداً، يعني ليس هناك  وقال ابن عثيمين "
عاد أولى وعاد ثانية، بل هي واحدة، لكنها عاد قديمة سابقة، ولهذا وصفها بأ�ا الأولى أي: أ�ا القديمة السابقة وليس ثمة 

 ". عاد أخرى، وهم قوم هود
لتنوين على إطلاق اسم جد القبيلة عليها. وقرأه عاصم وحمزة بدون تنوين على إرادة اسم وقرأ الجمهور {وَثمَوُدَا} با

 القبيلة.
وقوله فَمَا أبَْـقَى عائد إلى عاد وثمود أي فما أبقى عليهم ومن المفسرين من قال فما أبقاهم أي فما أبقى  قال الرازي "

 ".)  8ن بَاقِيَةٍ  ( الحاقة منهم أحداً ويؤيد هذا قوله تعالى فَـهَلْ تَـرَى لهَمُ مّ 
 

مُْ كَانوُا هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغَى ( قوله تعالى { بْلُ إِ�َّ  }) 52وَقَـوْمَ نوُحٍ مِنْ قَـ
مُْ كانوُا هُمْ أظْلَمَ وأَطْغى﴾، قال: لم يكن قبيلٌ  :في قوله -من طريق سعيد- قتادة بن دعامة عن ﴿وقَـوْمَ نوُحٍ مِن قَـبْلُ إ�َّ

م أظلم وأطغى مِن قوم نوح، دعاهم نوحٌ ألفَ سنة إلا خمسين عامًا، كلّما هلك قرنٌ ونشأ قرنٌ دعاهم، حتى مِن الناس ه
لقد ذكُِر لنا: أنّ الرجل كان �خذ بيد أخيه أو ابنه فيمشي به إليه، فيقول: � بُني، إنّ أبي قد مشى بي إلى هذا، وأ� 

 .بأمر اللهمثلك يومئذ. تتَابُـعًا في الضلالة، وتكذيبًا 
وجملة ) إ�م كانوا هم أظلم وأطغى ( تعليل لجملة ) أهلك عاداً ( إلى آخرها ،  قال الطاهر بن عاشور في التحرير "

وجعلهم " أظلم وأطغى ( وضمير الجمع في ) إ�م كانوا ( يجوز أن يعود إلى قوم نوح ، أي كانوا أظلم وأطغى من عاد وثمود
. ويجوز أن يكون عائداً إلى عاد وثمود وقوم نوح والمعنى : إ�م  ) " لأ�م سبقوا الى التكذيب دون اقتداء باحد قبلهم

أظلم وأطغى من قومك الذين كذبوك فتكون تسلية للنبيء ( صلى الله عليه وسلم ) بأن الرسل من قبله لقُوا من أممهم 
صلى الله عليه وسلم ) وفيه إيماء إلى أن الله مبق على أمة محمد ( صلى الله عليه وسلم ) فلا يهلكها  أشد مما لقيه محمد (

 لأنه قدّر دخول بقيتها في الإسلام ثم أبنائها .
 ".) كانوا هم أظلم ( لتقوية الخبر وضمير الفصل في قوله 

 
 ] فَـغَشَّاهَا مَا غَشَّى} .53{وَالْمُؤْتَفِكَةَ أَهْوَى [ 

أخرج عبد بن حميد عن عكرمة في قوله { والمؤتفكة أهوى } قال : قوم لوط ائتفكت بهم الأرض بعد أن رفعها الله إلى 
 السماء ، فالأرض تجلجل بها إلى يوم القيامة .



{ وأخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عن قتادة في قوله { والمؤتفكة أهوى } قال : قرى قوم لوط 
 .  فغشاها ما غشى } قال : الحجارة

وأخرج عبد بن حميد وأبو الشيخ وابن جرير عن مجاهد في قوله { والمؤتفكة أهوى } قال : أهوى بها جبريل بعد أن 
 رفعها إلى السماء .

 �أهوى، يعني: قُرى قوم لوط، وذلك أنّ جبريل ( ٧)يعني: الكذبة ﴿المؤُْتَفِكَةَ﴾ أهلك ﴿و﴾: مقاتل بن سليمان قال
 قلَبها، ثم الكلاب، ونباح الدِّيكة، أصوات الدنيا سماء ملائكةُ  سمعت حتى السماء، إلى فرفعها تحتَها، جناحه أدخل
 .(تفسير مقاتل).ةمقلوب الأرض إلى السماء مِن فهوتْ 

﴿والمؤُْتَفِكَةَ أهْوى﴾، قال: قرية لوط أهواها مِن  :في قوله -من طريق ابن وهب- عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن
 .(اخرجه ابن جرير) السماء، ثم أتبعها ذاك الصخر؛ اقتُِ◌لَعت من الأرض، ثم هوى بها في السماء، ثم قلُِبَت

ت فائتفكت، ومنه والْمُؤْتَفِكَةَ قرية قوم لوط بإجماع من المفسرين، ومعنى الْمُؤْتَفِكَةَ: المنقلبة لأ�ا أفك قال ابن عطية "
على الجمع. وأَهْوى معناه: طرحها من » والمؤتفكات أهوى«الإفك، لأنه قلب الحق كذبا، وقرأ الحسن بن أبي الحسن: 

هواء عال إلى أسفل، هذا ما روي من أن جبريل عليه السلام اقتلعها بجناحه حتى بلغ بها قرب السماء ثم حولها قلبها 
 ". ي التي غشاها الله تعالى.فهبط الجميع واتبعوا حجارة وه

 ". ] يَـعْنيِ الحِْجَارةََ الْمَنْضُودَةَ الْمُسَوَّمَةَ.54] ألبسها الله، {مَا غَشَّى} [النجم: 54{فَـغَشَّاهَا} [النجم:  قال البغوي "
ليم ما {فغشاها} أي: غطاها، {ما غشى } مبهم للتعظيم والتفخيم، كقوله تعالى: {فغشيهم من ا وقال ابن عثيمين "

 ". كما في هذه الآية  غشيهم } أي غشيهم شيء عظيم، فالإبهام أحيا�ً يراد به التعظيم والتهويل والتفخيم،
والذي غشاها هو مطر من الحجارة المحماة, وهي حجارة بركانية قذفت من فوهات   قال الطاهر بن عاشور في التحرير "

ال تعالى: {وَلَقَدْ أتََـوْا عَلَى الْقَرْيةَِ الَّتيِ أمُْطِرَتْ مَطَرَ السَّوْءِ} كالآبار كانت في بلادهم ولم تكن ملتهبة من قبل ق
يلٍ} [هود: 40[الفرقان: هَا حِجَارةًَ مِنْ سِجِّ  ]. 82] وقال: {وَأَمْطَرَْ� عَلَيـْ

 ". اهَا} إن ذلك كان بعقب أهوائهاوأفاد العطف بفاء التعقيب في قوله: {فَـغَشَّ ..
ولما أهلك كل واحدة من هذه الفرقة فلم يبق من فجارها أحد ، وأنجى من أطاعه منهم فمل يهلك منهم  بقاعي "لوقال ا

 ". أحد ، وكان إهلاكه لكل منها بشيء غير ما هلك به الفريق الآخر ، فدل كل من ذلك على تمام علمه وكمال قدرته
 

  { فبأي آلاء ربك تتمارى } ؟
 .﴿فبَِأَيِّ آلاءِ ربَِّكَ﴾، قال: بأيِّ نعَِم الله تتمارى، � ابن آدم :في قوله -من طريق سعيد- قتادة بن دعامة عن
 .يعني: يشكّ فيها ابن آدم ﴿تَـتَمارى﴾ يعني: بأي نعمة ربك ﴿فبَِأَيِّ آلاءِ ربَِّك﴾ :مقاتل بن سليمان قال



} : { فبأي آلاء ربك تتمارىأي ففي أي نعم الله عليك أيها الإنسان تمتري قاله قتادة وقال ابن جريج  قال ابن كثير : "
 "؟ � محمد والأول أولى وهو اختيار ابن جرير 

وقوله: فبَِأَيِّ آلاءِ ربَِّكَ تَـتَمارى مخاطبة للإنسان الكافر، كأنه قيل له: هذا هو الله الذي له هذه  وقال ابن عطية "
» ربك تماّرى«لأفاعيل، وهو خالقك المنعم عليك بكل النعم، ففي أيها تشك. و: تَـتَمارى معناه: تتشكك. وقرأ يعقوب ا

] إلى قوله: تَـتَمارى هو في صحف إبراهيم 38بتاء واحدة مشددة. وقال أبو مالك الغفاري إن قوله: أَلاَّ تَزِرُ [النجم: 
 وبمثل ذلك قال الطبري.".وموسى.
والخطاب بقوله : ( ربك ( الأظهر أنه للنبيء ( صلى الله عليه وسلم ) وهو المناسب لذكر  اهر بن عاشور "وقال الط

 الآلاء والموافق لإِضافة ( رب ) إلى ضمير المفرد المخاطب في عُرف القرآن .
) ،  12والمعنى : فبأي آلاء ربك يشككونك ، وهذا ينظر إلى قوله تعالى : ( أفتمارونه على ما يرى ( ( النجم :  ... 

أي لا يستطيعون أن يشككوك في حصول آلاء ربك التي هي نعم النبوءة والتي منها رؤيتُه جبريل عند سدرة المنتهى . 
 ." هم المشركين من الطمع في الكف عنفالكلام مسوق لتأييس 

 
 } هذا نذير من النذر الأولى قوله تعالى {

 .صلى الله عليه وسلم﴿هَذا نَذِيرٌ مِنَ النُّذُرِ الأُولى﴾، قال: محمد  :عبد الله بن عباس، في قوله عن
﴿هَذا نَذِيرٌ مِنَ النُّذُرِ الأُولى﴾، قال: إنمّا بعُِث محمد بما بعُِث به الرسلُ  :في قوله -من طريق سعيد- قتادة بن دعامة عن
 .قبله
﴿هَذا نَذِيرٌ مِنَ النُّذُرِ الأُولى﴾، قال: ممِاّ أنذروا به قومهم في صُحف  -من طريق إسماعيل- [أبي مالك [الغفاري عن

 .إبراهيم وموسى
 واختار الاول ابن كثير والبغوي وابن عطية 

لِكَ وَهَذَا الَّذِي ذكََرْتُ عَنْ أَبيِ مَالِكٍ أَشْبَهُ بتَِأْوِيلِ الآْيةَِ، وَذَلِكَ أَنَّ اللهََّ تَـعَالىَ ذِكْرُهُ ذكََرَ ذَ  واختار الثاني الطبري فقال : "
رَاهِيمَ وَمُوسَى نَذِيرٌ مِنَ النُّذُرِ الأُْولىَ الَّ  اَ فيِ صُحُفِ إِبْـ هَا أَ�َّ لَكُمْ كَمَا فيِ سِيَاقِ الآَْ�تِ الَّتيِ أَخْبرََ عَنـْ تيِ جَاءَتِ الأْمَُمَ قَـبـْ

مَهَا مِنَ الْكَلاَمِ أَوْلىَ وَأَشْبَهَ مِنْهُ بِغَيرِْ ذَلِكَ 56جَاءَتْكُمْ فَـقَوْلهُُ: {هَذَا} [النجم:   ".] بأَِنْ تَكُونَ إِشَارةًَ إِلىَ مَا تَـقَدَّ
 وقيل ان المراد بالنذير هو القرآن.

اسم الإِشارة راجعاً إلى القرآن فإنه لحضوره في الأذهان ينزل منزلة شيء محسوس  فإن جعلتَ  قال الطاهر بن عاشور "
 ) . 52على أسلوب قوله تعالى : ( هذا بلاغ للناس ( ( إبراهيم :  ..حاضر بحيث يشار إليه 



يقول : والكلام موجه إلى المخاطبين بمعظم ما في هذه السورة فلذلك اقتصر على وصف الكلام بأنه نذير ، دون أن 
 ) . 188نذير وبشير ، كما قال في الآية الأخرى ) إن أ� إلاّ نذير وبشير لقوم يؤمنون ( ( الأعراف : 

) الخ ، وبعضه تعريض كقوله : (  31والإِنذار بعضه صريح مثل قوله : ( ليجزي الذين أساءوا بما عملوا ( ( النجم : 
 )  42لمنتهى ( ( النجم : : ( وأن إلى ربك ا) وقوله  50وأنه أهلك عاداً الأولى ( ( النجم : 

وإن جعلتَ اسم الإِشارة عائداً إلى ما تقدم من أول السورة بتأويله بالمذكور ، أو إلى ما لم ينبأ به الذي تولى وأعطى قليلاً 
تقدمين ، فتكون ) إلى هنا على كلا التأويلين الم 36، ابتداءً من قوله : ( أم لم ينبأ بما في صحف موسى ( ( النجم : 

 وره في المشاهدة بحيث يشار إليه الإِشارة إلى الكلام المتقدم تنزيلاً لحضوره في السمع منزلة حض
 و ( النذر ) حقيقته المخبر عن حدوث حدث مضرّ بالمخبرَ ( بالفتح ) ،

محمد ( صلى الله عليه  وجمعه : نذُر ، هذا هو الأشهر فيه . ولذلك جعل ابن جريج وجمع من المفسرين الإِشارة إلى 
 وسلم ) وهو بعيد .

والمراد بالنذر الأولى : السالفة ، أي أن معنى هذا الكلام من معاني الشرائع الأولى كقوله النبي : ( إنّ مما أدرك الناسُ ...
 ".من كلام الأنبياء قبل الإِسلام  من كلام النبوءة الأولى إذا لم تستح فاصنع ما شئتَ ) أي

{هذا نذير من النذر الأُولى } المشار إليه الرسول صلى الله عليه وعلى آله وسلم {نذير} بمعنى  ثيمين "وقال ابن ع
منذر، والمنذر هو الذي يعلم بالشيء على وجه التخويف، لأن الإنذار هو إعلام بتخويف، والبشارة إعلام برجاء: {هذا 

يقتضي إلا ذكر الإنذار، إذ إن الله تحدث من أول السورة إلى آخرها نذير من النذر الأُولى } ولم يقل بشير؛ لأن المقام لا 
عن قريش، وتكذيبها للرسول صلى الله عليه وسلم وعبادتها للأصنام، فيقول محمد صلى الله عليه وسلم {نذير من النذر 

أيها المكذبون لرسول الله  الأُولى } أي: من الرسل السابقين، وكما أن الذين كذبوا الرسل حل بهم العقاب والنكال فأنتم
صلى الله عليه وسلم يوشك أن يحل بكم النكال والعقوبة، لأن محمداً صلى الله عليه وسلم مثل غيره نذير من النذر، 

 ".فإذا كان نذير من النذر فإن من كذبه سوف يقع به مثل ما وقع بالأمم السابقة 
 
 

 ) }58لهَاَ مِنْ دُونِ اللهَِّ كَاشِفَةٌ () ليَْسَ 57أَزفَِتِ الآْزفَِةُ ( {قوله تعالى 
 وأخرج ابن جرير عن ابن عباس قال : الآزفة من أسماء يوم القيامة .



 )1(وأخرج الفر�بي وعبد بن حميد وابن جرير عن مجاهد في قوله { أزفت الآزفة } قال : اقتربت الساعة .
ل : اقتربت الساعة { ليس لها من دون الله كاشفة } قال : وأخرج ابن المنذر عن ابن جريج في قوله { أزفت الآزفة } قا

 لا يكشف عنها إلا هو .
 وأخرج ابن المنذر عن الضحاك في الآية قال : ليس لها من دون الله من آلهتهم كاشفة .

 " وقرأ طلحة: ليَْسَ لهَا مما تدعون مِنْ دُونِ اللهَِّ كاشِفَةٌ  قال ابن عطية "
 أَزفَِتِ معناه: قربت القريبة. و: الآْزفَِةُ عبارة عن القيامة بإجماع من المفسرين.وقوله:  قال ابن عطية "

 " وأزف معناه: قرب جدا 
انيَِةُ 57وَقَـوْلهُُ {أَزفَِتِ الآْزفَِةُ} [النجم:  وقال ابن جرير " اَ يَـعْنيِ: دَنَتِ الْقِيَامَةُ الْقَريِبَةُ مِنْكُمْ أيَُّـهَا  ] يَـقُولُ: دَنَتِ الدَّ وَإِنمَّ

  النَّاسُ يُـقَالُ مِنْهُ أَزِفَ رحَِيلُ فُلاَنٍ إِذَا دََ� وَقَـرُبَ 
لَّتيِ قَدْ أَزفَِتْ، وَهِيَ السَّاعَةُ الَّتيِ ] يَـقُولُ تَـعَالىَ ذِكْرُهُ: ليَْسَ لِلآْزفَِةِ ا58وَقَـوْلهُُ: {ليَْسَ لهَاَ مِنْ دُونِ اللهَِّ كَاشِفَةٌ} [النجم: 

هَا، وكََشْفِهَ  ا دُونَ مَنْ سِوَاهُ مِنْ خَلْقِهِ، لأِنََّهُ لمَْ قَدْ دَنَتْ مِنْ دُونِ اللهَِّ كَاشِفٌ، يَـقُولُ: ليَْسَ تَـنْكَشِفُ فَـتـَقُومُ إِلاَّ بإِِقاَمَةِ اللهَِّ إِ�َّ
هَا مَلَكًا مُقَرَّ  وَلاَ نبَِيًّا مُرْسَلاً وَقِيلَ: كَاشِفَةٌ، فأَنُثَِّتْ، وَهِيَ بمِعَْنىَ الاِنْكِشَافِ؛ كَمَا قِيلَ: {فَـهَلْ تَـرَى  -]96[-بًا، يطُْلِعْ عَلَيـْ

هِيَةٍ، وكََمَا قِيلَ {ليَْسَ لِوَقـْعَتِهَا ] بمِعَْنىَ: فَـهَلْ تَـرَى لهَمُْ مِنْ بَـقَاءٍ؛ وكََمَا قِيلَ: الْعَاقِبَةُ وَمَالَهُ مِنْ �َ 8لهَمُْ مِنْ بَاقِيَةٍ} [الحاقة: 
هُمْ} [المائدة: 2كَاذِبةٌَ} [الواقعة:   "] بمِعَْنىَ خِيَانةٍَ 13] بمِعَْنىَ تَكْذِيبٍ، {وَلاَ تَـزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَائنَِةٍ مِنـْ

 .ليس لها رادٌّ  ﴿لَيْسَ لهَا مِن دُونِ اللهَِّ كاشِفَةٌ﴾ :عطاء قال
﴿لَيْسَ لهَا مِن دُونِ اللهَِّ كاشِفَةٌ﴾، يقول: لا يكشفها أحد إلا الله، يعني: الساعة لا يكشفها أحد  :سليمانمقاتل بن  قال

 .مِن الآلهة إلا الله تعالى الذي يكشفها
 .﴿لَيْسَ لهَا مِن دُونِ اللهَِّ كاشِفَةٌ﴾، قال: لا يكشف عنها إلا هو :عبد الملك ابن جُرَيْج، في قوله عن

                                      
فهي قريبة، ويدل لقربها أن محمداً صلى الله عليه وسلم خاتم الرسل، فمعناه أن الأمر قريب، وأما كون الله تعالى  قال ابن عثيمين " - 1

أن  -عز وجل  -بيننا وبين نزول القرآن أربعة عشر قر�ً، ونحن في القرن الخامس عشر، ومع ذلك يذكر الله يذكر أن الأمر قريب و 
 الساعة قريبة، ومن هنا نعرف أن عُمر الدنيا طويل وبعيد، ولكن هل �خذ بقول هؤلاء الذين يتخرصون، ويقولون: عمر الدنيا

ولا نصدقهم ولا نكذبهم، أحيا�ً يقولون: إ�م عثروا على آثار حيوان له كذا وكذا من الماضي كذا وكذا؟ والجواب: لا �خذ بقولهم،  
ملايين السنين، أو على أحجار، فهذا لا نصدق ولا نكذب، لأ�م لا يعلمون الغيب الماضي، وإنما يقيسونه بحال الحاضر، أي يقيسون 

 ا أن المؤثرات في الوقت الحاضر هي المؤثرات في الوقت الماضي لا ندريعمر هذا الأثر بحسب المؤثرات في الوقت الحاضر، لكن من يعلمن
" 
 



 ". أَيْ لاَ يَدْفَـعُهَا إِذًا مِنْ دُونِ اللهَِّ أَحَدٌ، ولا يطلع على علمها سواه كثير "  قال ابن
{ليس لها من دون الله كاشفة } لها معنيان: المعنى الأول: كاشفة يعني مانعة، يعني لا أحد يكشفها  وقال ابن عثيمين "

السوء}. والمعنى الثاني: كاشفة يعني عالمة تكشفها أي: يمنعها، كما في قوله: {أمن يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف 
 ".وتبينها، وعلى كل حال فلا أحد يمنع الساعة إذا شاء الله، ولا أحد اطلع على الساعة متى تكون.

 
 } )60) وَتَضْحَكُونَ وَلاَ تَـبْكُونَ (59أَفَمِنْ هَذَا الحْدَِيثِ تَـعْجَبُونَ ( قوله تعالى {

 يد وابن المنذر عن مجاهد في قوله { أفمن هذا الحديث } قال : القرآن .أخرج الفر�بي وعبد بن حم
وأخرج ابن مردوية عن ابن عباس قال : لما نزلت هذه الآية على النبي صلى الله عليه وسلم { أفمن هذا الحديث 

 نيا .تعجبون وتضحكون ولا تبكون } فما رؤي النبي صلى الله عليه وسلم بعدها ضاحكاً حتى ذهب من الد
﴿ولا  استهزاء، ﴿وتَضْحَكُونَ﴾ تكذيبًا به، ﴿تَـعْجَبُونَ﴾ يعني: القرآن ﴿أفَمِن هَذا الحدَِيثِ﴾ :مقاتل بن سليمان قال

 .يعني: كفار مكة؛ ممِاّ فيه من الوعيد تَـبْكُونَ﴾
وتضحكون ولا ﴿أفمن هذا الحديث تعجبون  :أنهّ قرأ هذه الآية -من طريق مبارك بن فَضالة- الحسن البصري عن

قال: واللهِ، إن كان أكيس القوم في هذا الأمر لَمَن بكى، فأبكوا هذه القلوب، وابكوا هذه الأعمال، فإنّ  .تبكون﴾
 . (اخرجه ابن المبارك في كتاب الزهد).الرجل لتَبكي عيناه وإنهّ لَقاسي القلب

ا لا يزداد فيه خوفاً وحزً� وبكاء خليقٌ بأن لا يكون : مَن أُوتيِ عِلمً -من طريق إبراهيم بن نصر- الفُضَيل بن عِياض عن
 .(اخرجه البيهقي في الشعب)﴿أفَمِن هَذا الحدَِيثِ تَـعْجَبُونَ وتَضْحَكُونَ ولا تَـبْكُونَ﴾ :أُوتي علمًا ينفعه. ثم قرأ

ل " ولا تبكون وفي حرف ابي وابن مسعود ( تعجبون ) ( تضحكون ) بغير واو العطف وفي قوله عز وج قال ابن عطية "
 " حض على البكاء عند سماع القرآن

وروى سعد بن أبي وقاص ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ( إن هذا القرآن أنزل يخوف فإذا قرأتموه فابكوا فإن لم 
 ". تبكوا فتباكوا ) ذكره الثعلبي والسامد اللاعب اللاهي وبهذا فسر ابن عباس وغيره من المفسرين

{أَفَمِنْ هذا الحديث تَـعْجَبُونَ}؟ مِنْ أَنْ يَكُونَ صَحِيحًا، {وَتَضْحَكُونَ} مِنْهُ اسْتِهْزَاءً وَسُخْريِةًَ، {وَلاَ  ثير "قال ابن ك
هُمْ، {وَيخَِرُّونَ لِلأَذْقاَنِ يَـبْكُونَ وَيَزيِدُهُمْ   ". اً}خشوع تَـبْكُونَ} أَيْ كَمَا يَـفْعَلُ الْمُوقِنُونَ بِهِ كَمَا أَخْبرََ عَنـْ

) ، أو   73ومعنى العجب هنا الاستبعاد والإِحالة كقوله : ( أتعجبين من أمر الله ( ( هود :  قال الطاهر بن عاشور "
 كناية عن الإنكار .

 والضحك : ضحك الاستهزاء .
 ).109الإسراء : ( يزيدهم خشوعاً والبكاء مستعمل في لاَزمه من خشية الله كقوله تعالى : ( ويخرون للأذقان يبكون و 



ومن هذا المعنى قول النبي ( صلى الله عليه وسلم ) للمسلمين حيث حلوا بحجر ثمود في غزوة تبوك ( لا تدخلوا مساكن 
 الذين ظلموا إلا أن تكونوا باكين أن يصيبكم مثل ما أصابهم ) ، أي ضارعين الله أن لا يصيبكم مثل ما أصابهم أو

 ".م خاشين أن يصيبكم مثل ما أصابه
 

تُمْ سَامِدُونَ ( { قوله تعالى  })61وَأنَْـ
أخرج عبد الرزاق والفر�بي وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه عن ابن عباس في قوله { 

 سامدون } قال : لاهون معرضون عنه .
الدنيا في ذم الملاهي والبزار وابن جرير وابن  وأخرج عبد الرزاق والفر�بي وأبو عبيد في فضائله وعبد بن حميد وابن أبي

المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في سننه عن ابن عباس في قوله { وأنتم سامدون } قال : الغناء باليمانية كانوا إذا سمعوا 
 القرآن تغنوا ولعبوا .

 : هو الغناء بالحميرية .وأخرج سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير عن عكرمة في قوله { سامدون } قال 
وأخرج الفر�بي وأبو يعلى وابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه عن ابن عباس في قوله { سامدون } قال : كانوا يمرون 

 على رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يصلي شامخين ، ألم تر إلى البعير كيف يخطر شامخاً .
 نذر عن مجاهد في قوله { سامدون } قال : غضاب مبرطمون .وأخرج عبد بن حميد وابن جرير وابن الم

 ". وهو معنى كله قريب من بعض قال ابن عطية عن قول من فسره اللهو ومن فسره بالغناء "
و ) سامدون ( : من السمود وهو ما في المرء من الإِعجاب بالنفس ، يقال : سمد البعير ، إذا قال الطاهر بن عاشور "

 سيره ، مُثل به حال المتكبر المعرض عن النصح المعجب بما هو فيه بحال البعير في نشاطه .رفع رأسه في 
وقيل السمود : الغِناء بلغة حمِْير . والمعنى : فرحون بأنفسكم تتغنون بالأغاني لقلة الاكتراث بما تسمعون من القرآن كقوله 

 ") على أحد تفسيرين . 35ل : : ( وما كان صلاتهم عند البيت إلا مكاء وتصدية ( ( الأنفا
وأخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير عن أبي خالد الوالبي قال : خرج علي بن أبي طالب علينا وقد أقيمت 

 الصلاة ونحن قيام ننتظره ليتقدم ، فقال : ما لكم سامدون لا أنتم في صلاة ولا أنتم جلوس منتظرون؟ .
طريق سعيد بن أبي عروبة عن أبي معشر عن النخعي أنه كان يكره أن يقوم إذا وأخرج عبد بن حميد وابن جرير من 

أقيمت الصلاة حتى يجيء الإِمام ويقرأ هذه الآية { وأنتم سامدون } قال سعيد : وكان قتادة يكره أن يقوم حتى يجيء 
 الإِمام ولا يفسر هذه الآية على ذا .

 
 }) 62وا (فاَسْجُدُوا لِلهَِّ وَاعْبُدُ  قوله تعالى {



وأخرج عبد بن حميد وابن المنذر عن قتادة في قوله { فاسجدوا لله واعبدوا } قال : أعنتوا هذه الوجوه لله وعفروها في 
 طاعة الله .

وأخرج البخاري والترمذي وابن مردويه عن ابن عباس قال : سجد النبي صلى الله عليه وسلم في النجم ، وسجد معه 
 ن والإِنس .المسلمون والمشركون والج

وأخرج أحمد والنسائي وابن مردوية عن المطلب بن أبي وداعة قال : قرأ النبي صلى الله عليه وسلم بمكة { والنجم } 
 فسجد وسجد من معه .

وأخرج سعيد بن منصور عن سبرة قال : صلى بنا عمر بن الخطاب الفجر فقرأ في الركعة الأولى سورة يوسف ، ثم قرأ في 
 النجم ، فسجد ثم قام فقرأ إذا زلزلت ثم ركع .الثانية 

﴾ :مقاتل بن سليمان قال دوا الرّبَّ تعالى ﴿واعْبُدُوا﴾ يعني: صَلُّوا الصلوات الخمس، ﴿فاسْجُدُوا لِلهَِّ (تفسير  يعني: وحِّ
 مقاتل ).

ثير من أهل العلم، منهم عمر ثم أمر تعالى بالسجود وعبادة الله تحذيرا وتخويفا، وهاهنا سجدة في قول ك قال ابن عطية "
بن الخطاب رضي الله عنه وردت بها أحاديث صحاح، وليس يراها مالك رحمه الله، وقال زيد بن وثاب إنه قرأ بها عند 

 "النبي صلى الله عليه وسلم فلم يسجد.
) . 6ن ( ( الرحمن : جم والشجر يسجداوالسجود يجوز أن يراد به الخشية كقوله تعالى : ( والن قال الطاهر بن عاشور "

والمعنى : أمرهم بالخضوع إلى الله والكف عن تكذيب رسوله وعن إعراضهم عن القرآن لأن ذلك كله استخفاف بحق الله 
 وكان عليهم لما دُعوا إلى الله أن يتدبروا وينظروا في دلائل صدق الرسول والقرآن .

الأمر بأن يُسلموا فإن الصلاة شعار الإسلام ، ألا ترى إلى قوله ويجوز أن يكون المراد سجود الصلاة والأمر به كناية عن 
) ، أي من الذين شأ�م الصلاة وقد جاء  43،  42تعالى : ( ما سلككم في سقر قالوا لم نك من المصلين ( ( المدثر : 

 وز فيه المحملان .نظيره الأمر بالركوع في قوله تعالى : ( وإذا قيل لهم اركعوا لا يركعون في سورة المرسلات فيج
وعطف على ذلك أمرهم بعبادة الله لأ�م إذا خضعوا له حَقَّ الخضوع عبدوه وتركوا عبادة الأصنام وقد كان المشركون 
يعبدون الأصنام بالطواف حولها ومعرضين عن عبادة الله ، ألاَ ترى أ�م عمدوا إلى الكعبة فوضعوا فيها الأصنام ليكون 

 بما فيها من الأصنام . طوافهم بالكعبة طوافاً 
  أو المراد : واعبدوه العبادة الكاملة وهي التي يفُرد بها لأن إشراك غيره في

العبادة التي يستحقها إلا هو كعدم العبادة إذ الإِشراك إخلال كبير بعبادة الله قال تعالى : واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً 
 ) . 36( ( النساء : 



الصحيحة أن النبي ( صلى الله عليه وسلم ) قرأ النجم فسجد فيها أي عند قوله : ( فاسجدوا لله  وقد ثبت في الأخبار
واعبدوا ( وسجد من كان معه من المسلمين والمشركين إلا شيخاً مشركاً ( هو أمية بن خلف ) أخذ كفًّا من تراب أو 

عبد الله بن مسعود كا� يسجدان عند هذه حصى فرفعه إلى جهته وقال : يكفيني هذا . وروي أن عمر بن الخطاب و 
 الآية في القراءة في الصلاة .

وفي ( أحكام ) ابن العربي أن ابن عمر سجد فيها ، وفي ( الصحيحين ) و ( السنن ) عن زيد بن ثابت قال : قرأت 
داء ( سجدت مع النبي النجم عند النبي ( صلى الله عليه وسلم ) فلم يسجد فيها . وفي ( سنن ابن ماجه ) عن أبي الدر 

( صلى الله عليه وسلم ) إحدَى عشرة سجدة ليس فيها من المفصّل شيء ) . وعن أبي بن كعب : كان آخر فعل النبي ( 
صلى الله عليه وسلم ) ترك السجود في المفصّل . وعن ابن عباس : أن النبي ( صلى الله عليه وسلم ) لم يسجد في 

 وسورة النجم من المفصَّل . المفصل منذ تحول إلى المدينة ،
السجود عند هذه الآية فقال مالك : سجدة النجم ليست من عزائم القرآن ( أي ليست مما يسنّ  واختلف العلماء في

السجود عندها . هذا مراده بالعزائم وليس المراد أن من سجود القرآن عَزائمَ ومنه غيرُ عزائم ف ( عزائم ) وصف  
وهب قرآها من عزائم السجود ، هي كاشف ) ولم ير سجود القرآن في شيء من المفصل ، ووافقه أصحابه عدا ابن 

 وسجدة سورة الانشقاق وسجدة سورة العلق مثل قول أبي حنيفة . وفي ( المنتقى ) : أنه قول ابن وهب وابن �فع .
وقال أبو حنيفة : هي من عزائم السجود . ونسب ابن العربي في ( أحكام القرآن ) مثله إلى الشافعي ، وهو المعروف في  

 الحنابلة .كتب الشافعية و 
وإنما سجد النبي ( صلى الله عليه وسلم ) فيها وإن كان الأمر في قوله : ( فاسجدوا ( مفرعاً على خطاب المشركين 
بالتوبيخ ، لأن المسلمين أولى بالسجود لله وليعضد الأمر القولي بالفعل ليبادر به المشركون . وقد كان ذلك مذكراً 

لنبي ( صلى الله عليه وسلم ) ثم نسخ السجود فيها بعد ذلك فلم يروَ عن النبي ( فسجدوا مع ا للمشركين بالسجود لله
 عليه صلى الله عليه وسلم ) بعد الهجرة ، ولخبر زيد بن ثابت وأُبي بن كعب وعمل معظم أصحاب النبي ( صلى الله

 . "وسلم ) من أهل المدينة 
ليس الركن الخاص الذي هو السجود، وليس أيضاً سجود والمراد بالسجود هنا الصلوات كلها، و  قال ابن عثيمين "

التلاوة بل هو عام في كل الصلوات، {واعبدوا }، هذا عام لكل العبادات، وخص الصلاة بالذكر وقدَّمها؛ لأ�ا أهم 
العبادات البدنية الظاهرة بعد الشهادتين، وعلى هذا فيكون العطف في قوله: {واعبدوا } على قوله {فاسجدوا} من 

باب عطف العام على الخاص كما أن قوله تعالى: {تنزل الملائكة والروح فيها} من باب عطف الخاص على العام، وبهذا 
 "انتهى الكلام الذي منَّ الله به في تفسير هذه السورة، سورة النجم، أسأل الله تعالى أن ينفعني وإ�كم به.

 



 
 
 

 وصحبه اجمعين. والله اعلم وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله
 تم بحمد الله تعالى                                                

 
 

 جمع واعداد                                                  
 محمد مريس الحجاجي                                                

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 المصادر

 تفسير الطبري.-1
 تفسير ابن كثير.-2
 تفسير ابن عطية. - 3
 تفسير التحرير والتنوير للطاهر بن عاشور .-4
 مجموع الفتاوى لابن تيمية. -5



 تفسير القرطبي.-6
 مخشري.تفسير الكشاف للز -7
 .تفسير السعدي-8
 .تفسير البقاعي -9

 تفسير الرازي. .-10
 لثمين لابن عثيمين .تفسير المجموع ا-11
 سير بالمأثور لمجموعة مؤلفين.موسوعة التف-12
 للشوكاني. ارشاد الفحول -13
 .تفسير  البغوي -14
 التبيان في اقسام القران لابن القيم. -15
 . لابن القيم الروح -16
 . للفوزان اعانة المستفيد -17
 البحر المحيط لابن حيان الاندلسي. -18
 .مذكرة  في اصول الفقه للشنقيطي -19
 التنكيل بما في تأنيب الكوثري من الاباطيل.-20
 . القول المفيد لابن عثيمين -21
 .شرح النووي على صحيح مسلم -22
 .تفسير ابي السعود -23
 .تفسير زاد المسير لابن الجوزي -24
 لابن القيم . الصواعق المرسلة -25
 وجوب الاخذ بحديث الاحاد للالباني. -26
 خبر الواحد وحجيته لاحمد الشنقيطي. -27
 التعليق على الجلالين لعبدالكريم الخضير -28
 التعليق على المصباح المنير لخالد السبت -29



 
-------------------------- 


