
 

شموع لا تبتسم"
قراءة نقدية شاملة في تجربة يوسف الفرساوي القصصية

 

 



 
 



 
 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

  إهداء

إلى والدي   ..إلى الأرواح الطاهرة التي استمددت منها أبجديتي الأولى

؛ اللذين زرعا في روحي بذور الخير، وتركا لي من -رحمهما الله-العزيزين 

الإرث ما لا يفنى: القناعة والقيم. أناملكما التي صاغت طفولتي لا تزال تمسك 

وأنا أخط كل حرف، ودعواتكما الغائبة الحاضرة هي السراج الذي أبصر بيدي 

 .به عتمة الطريق

أبنائي قرة عيني؛ أنتم المرفأ الذي   ..إلى ملاذي الآمن وسندي المتين

أركن إليه كلما عصفت بي رياح الفكر، والابتسامة التي تمنحني القوة 

 .لأواصل المسير

العمر والذكريات، من تقاسمتم معي عبء يا شركاء   ..إلى إخوتي وأخواتي

 .الأيام وحلاوتها، لكم كل الحب والتقدير على مودة لا تنقطع وسند لا يميل

الذين كانوا دوما "خارج النص"، يقرؤون   ..إلى الأصدقاء الأوفياء

 .صمتي قبل كلامي، ويشاركونني شغف المعرفة والبحث

الذي يسكن في منزلة الصديق   ..إلى المبدع الشاب يوسف الفرساوي

الابن، وصاحب هذه "الشموع" التي أضاءت في رغبة القراءة والكشف. 

إليك يا يوسف أهدي هذا الجهد النقدي، تقديرا لموهبة تتبرعم بإصرار، 

واعتزازا بصداقة تتجاوز فوارق السنين لتلتقي في رحاب الحرف والكلمة 

 .الصادقة

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 المنكسر توطئة: في مديح الضوء

تحول إلى فتحين يقرر الأدب أن يكون مرآة لخدوش الروح، يعود النص حكاية تروى، 

"مشرط" يبحث عن مكامن الوجع في جسد المجتمع والذاكرة. وفي هذه الدراسة التي 

بين أيدينا، نلتقي بوقفة تأملية عميقة تحاول سبر أغوار عالم "شموع لا تبتسم" للقاص 

 .لعالم الذي شيد من لبنات الألم، ورمم بانتظارات لا تنتهييوسف الفرساوي؛ ذلك ا

تأتي هذه الدراسة لتضيء المساحات المعتمة في تجربة سردية اتخذت من "الشمعة" 

رمزا مزدوجا؛ فهي تمنح الضوء لتبدد عتمة الواقع، لكنها في الآن ذاته تحترق بصمت 

بات الأسرية والاغتراب وتذوب، تماما كما تذوب شخصيات المجموعة في أتون الخي

الاجتماعي. إننا أمام قراءة نقدية تغوص في "الجراح التأسيسية" التي شكلت وعي 

 .الكاتب، متتبعةً تلك الصرخات المكتومة خلف عتبات النصوص وإهداءاتها الموجعة

مسك بالخيط الناظم الذي يربط بين الذاتي نستطاع في هذا العمل أن حاولنا قدر الملقد 

مرحلة زمنية هي "قضية" كوعي في قصص الفرساوي؛ حيث الطفولة والموض

ومسؤولية أخلاقية تضعنا أمام مرآة تقصيرنا الإنساني. إنها دراسة لجدلية "الضوء 

والعتمة"، ولصراع الكائن مع واقع يصر على إطفاء ابتسامته، محولةً القراءة إلى 

 .والاستهتاررحلة لاكتشاف "الإنسان" الذي تاه وسط ركام الإهمال 

هذا الكتاب الصغير بحجمه، والعميق بطروحاته، يقدم مفاتيح أساسية لفهم كيف يمكن 

للقصة القصيرة أن تكون صرخةً احتجاجية، وكيف يمكن للنقد أن يكون وفيا لروح 

الكاتب في إيقاد تلك الشموع، لا لتكف عن و تناالنص ووجع صاحبه. إنه دعوة لمشارك

 .في الإضاءة رغم كل شيءالاحتراق، بل لتستمر 

 عبد الغفور مغوار

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 



9 
 

 

 المقدمة

لا يمكن مقاربة مجموعة "شموع لا تبتسم" ليوسف الفرساوي دون 

استحضار السياق الأدبي المغربي الذي نشأت فيه. فالقصة القصيرة المغربية 

والستينيات أمثال عبد المجيد بن قطعت أشواطا طويلة منذ رواد الخمسينيات 

جلون ومحمد زفزاف وأحمد بوزفور، مرورا بجيل السبعينيات والثمانينيات 

الذي عمق التجريب ووسع الأفق الجمالي، وصولا إلى الجيل المعاصر الذي 

 .يكتب في ظل تحولات اجتماعية وسياسية وتكنولوجية عميقة

كان قد أسس لكتابة  (، على سبيل المثال،2001-1945محمد زفزاف )

قصصية تنحاز إلى المهمشين، إلى سكان الأحياء الشعبية، إلى البؤساء الذين 

(، صاغ زفزاف عالما 1985لا صوت لهم. في مجموعته "محاولة عيش" )

سرديا قاسيا، حيث الشخصيات تصارع من أجل البقاء، تواجه عنف الواقع 

كنها صادقة، تعكس حقيقة بصمت مرير. لغته كانت مباشرة، خشنة أحيانا، ل

 .الطبقات المسحوقة

(، فقد اشتغل على القصة القصيرة جدا، وعلى 1939أما أحمد بوزفور )

التكثيف اللغوي، وعلى الرمز، محولا القصة إلى ومضة دلالية مشحونة. في 

وغيرها، قدم بوزفور نموذجا ( 1983)مجموعته "النظر في الوجه العزيز" 

على الحكي تراهن على الإيجاز، على الإيحاء، للكتابة القصصية التي 

 .على ترك المسافات البيضاء ليملأها القارئ، المتوازي في القصة الواحدة

وفي العقود الأخيرة، ظهر جيل جديد من القاصين المغاربة، منهم من واصل 

الخط الواقعي الاجتماعي، ومنهم من انفتح على التجريب الشكلي، ومنهم من 

ثنين. هذا الجيل يكتب في سياق مختلف: سياق ما بعد الربيع زاوج بين الا



10 
 

(، سياق الإحباط 2011فبراير في المغرب ) 20العربي، سياق حراك 

 .السياسي والانسداد الاجتماعي، سياق البطالة والهجرة والقلق الوجودي

بقصبة تادلا، أي أنه  1996يوسف الفرساوي ينتمي إلى هذا الجيل. ولد سنة 

فبراير. هذه اللحظة  20الخامسة عشرة من عمره حين اندلع حراك كان في 

التاريخية تركت أثرها العميق على وعيه، وهو ما ينعكس في نصوصه 

 .المشبعة بنبرة احتجاجية، بقلق وجودي، بشعور بالانسداد

يوسف الفرساوي هو أيضا باحث في تاريخ الاحتجاج بالمغرب. هذا القاص 

كاديمي والكتابة الإبداعية يمنح نصوصه بعدا تحليليا، التداخل بين البحث الأ

حيث السرد لا يكتفي بالحكي، بل يسائل، يفكك، يعيد تشكيل الواقع. إنه يكتب 

بوعي الباحث الذي يدرس بنى السلطة، وآليات القمع، وأشكال المقاومة، 

 .لكنه يكتب أيضا بحساسية الأديب الذي يصغي إلى همس الذوات المسحوقة

)اللا رواية للنشر روايته "قد يعود الماء لمجراه"  ثل، مبعض الأعمالله 

المتاحة على منصة كتوباتي، وروايته "غصن آيل للانكسار" الإلكتروني( 

التي وصلت إلى القائمة القصيرة في مهرجان أوسكار المبدعين العرب 

راير فب 27)النسخة الثالثة( بمصر، كما ذكرت جريدة "الصباح" المغربية في 

. هذا الحضور في المشهد الأدبي العربي يشير إلى أن صوته بدأ يسمع، 2025

 .وأن تجربته تستحق المتابعة والدراسة

(، الصادرة عن منشورات جامعة 2025مجموعته "شموع لا تبتسم" )

المبدعين المغاربة، تأتي لتؤكد نضج تجربته القصصية. تتكون المجموعة 

اوح أطوالها، لكنها تتشارك في نبرة واحدة: من ستة عشر نصا قصصيا، تتر

نبرة الألم، القلق، الاحتجاج الصامت، البحث عن بصيص ضوء في عتمة 

 .كثيفة



11 
 

لمقاربة هذا العمل، نعتمد منهجية نقدية متعددة المداخل، انطلاقا من قناعة 

 :بأن النص الأدبي المركب لا يمكن اختزاله في مقاربة واحدة. سنجمع بين

انطلاقا من أعمال رولان بارت، خاصة كتابه : ل السيميولوجيالتحلي -

 " وكتابه "نظام الموضة  (Mythologies, 1957) ""أساطير

(Système de la mode, 1967) حيث يظهر بارت كيف تتحول العلامات ،

إلى أنساق دلالية تحمل إيديولوجيا ضمنية. وكذلك أعمال أمبرتو إيكو في 

سنحلل شبكة الرموز في المجموعة: الشموع، السيميائيات السردية. 

كيف تتحول هذه فالضوء، العتمة، النوافذ، الأبواب، المطر، الليل، النهار... 

 العلامات إلى رموز وجودية واجتماعية؟

 بالاستناد إلى أعمال سيغموند فرويد حول الصدمة: التحليل النفسي -

(Trauma) والكبت (Répression)حول تشكل  ، وأعمال جاك لاكان

، (Archétypes) الذات والآخر، وأعمال كارل يونغ حول الأنماط الأصلية

سنسبر أغوار الشخصيات: رغباتها، مخاوفها، جروحها، آليات دفاعها 

النفسية. كيف تتشكل الذات في مواجهة الصدمات؟ كيف يتحول الجرح إلى 

  كتابة؟

 "ت في "خطاب الحكايةبالاعتماد على أعمال جيرار جيني: التحليل السردي -

(Discours du récit, 1972)حيث يميز بين ثلاثة مستويات: الحكاية ، 

(Histoire)السرد ، (Récit)والتسريد ،(Narration) .  وأعمال تزفيتان

تودوروف في الشعرية البنيوية. سنحلل تقنيات الحكي: من يروي؟ من أي 

 الشخصيات؟موقع؟ كيف يبنى الزمن السردي؟ كيف تقدم 

انطلاقا من أعمال بيير بورديو حول "حقل : المقاربة السوسيولوجية -

، (Le champ de la production culturelle) " الإنتاج الثقافي

 Structuralisme) وأعمال لوسيان غولدمان حول "البنيوية التكوينية



12 
 

génétique)"،  سنربط النصوص بسياقها الاجتماعي والسياسي: المغرب

، البطالة، الهجرة، الاحتجاجات الاجتماعية، أزمة التعليم، 2011بعد  ما

 ... العنف الأسري

سنضع نصوص الفرساوي في حوار مع تجارب أدبية : المقاربة المقارنة -

أخرى، مغربية )زفزاف، غلاب(، عربية )كنفاني، ونوس(، وعالمية 

لإبراز إنما اس"، )فورنيي، كافكا، لويس(. هذا ليس لإثبات "تأثر" أو "اقتب

التقاطعات والاختلافات، لفهم خصوصية صوت الفرساوي ضمن تقليد أدبي 

 .أوسع

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

-I البوابات إلى عالم الشموع الحزينة :العتبات النصية 

 ,Seuils) " العتبات النصية، كما نظر لها جيرار جينيت في كتابه "عتبات

، هي تلك العناصر المحيطة بالنص الأساسي: العنوان، العنوان (1987

الفرعي، الإهداء، التصدير، المقدمة، الملاحظات، الهوامش... إلخ. هذه 

من النص،  اعضوي اجزء لأننا نعتبرهازوائد،  هي أسمى من أن تكونالعتبات 

 .تؤطره، توجه قراءته، تحدد أفق انتظار القارئ

مفارقة الضوء  -موع لا تبتسم" العنوان الرئيس: "ش -1

 الحزين

العنوان هو أول عتبة، وأهمها. جينيت يميز بين عدة وظائف للعنوان: وظيفة 

ووظيفة   ، (Description) ، ووظيفة الوصف(Identification) التعيين

عنوان و (Connotation) . ، ووظيفة الإيحاء(Séduction) الإغراء

 .الوظائف"شموع لا تبتسم" يؤدي كل هذه 

  البنية التركيبية (أ

العنوان يتكون من ثلاث كلمات: اسم )شموع( + حرف نفي )لا( + فعل 

نها محملة بالدلالة. الشموع في صيغة إلا أمضارع )تبتسم(. البنية بسيطة، 

أو  الجمع تشير إلى تعدد، إلى كثرة، إلى القصص المتعددة في المجموعة،

إلى الشخصيات المتعددة، أو إلى الأوجاع المتعددة. النفي )لا( يخلق ربما 

يكسر التوقع. الفعل "تبتسم" فعل إنساني، منسوب إلى الشموع، وتوترا 

، حيث الشموع تتحول إلى كائنات حية الأنسنة إسناد مجازي أو، وهذا مجاز

  .قادرة على الابتسام أو عدمه

 الحقل الدلالي (ب



14 
 

 :، منهاالمخيال الجماعي ترتبط بحقول دلالية متعددةالشمعة في 

الشمعة تضيء الظلام، تمنح الرؤية، ترمز إلى المعرفة، : الضوء والإنارة -

 .الوعي، الأمل

الشموع تستخدم في أعياد الميلاد، في الأفراح، في الطقوس : الاحتفال -

 .الدينية، ترمز إلى الفرح، الحياة، التجدد

الشمعة تحترق، تذوب، تتلاشى، ترمز إلى الزوال، : الهشاشة والفناء -

 .الموت، الوقت العابر

الشمعة تحترق لتضيء الآخرين، تضحي بنفسها، ترمز إلى : التضحية -

 .العطاء، الإيثار، المحبة

الشمعة ينبغي فنور حين يقول الكاتب "شموع لا تبتسم"، فهو يكسر التوقع. 

 نورهذا يعني أن الولا تفعل. الشمعة هنا  فرح، لكنهاوالم، ابتسيدل على الاأن 

أن التضحية لا وبالألم،  شبعمالآتي منها  ضياءالهذا أن ومثقل بالحزن، 

تقترن بالرضا. إنها مفارقة وجودية عميقة: أن تمنح النور وأنت حزين، أن 

تضيء الآخرين وأنت محترق من الداخل، أن تقدم العطاء وأنت محروم من 

 كل بديهي كل الشموع.كما تفعل بش الفرح

 البعد الرمزي (ج

الشمعة تتحول في هذا السياق إلى استعارة للإنسان المسحوق، للمضحي 

الذي لا يرُى، للمعطي الذي لا يشُكر، للمحترق الذي لا يسُمع أنينه. إنها رمز 

لجيل كامل من الشباب المغربي )والعربي(، جيل يحاول أن يضيء طريقا في 

واجتماعية واقتصادية، لكنه محروم من الابتسامة، محروم عتمة سياسية 

 .من الأمل، محروم من المستقبل



15 
 

هذا العنوان يذكرنا بعناوين قصصية عربية أخرى حملت مفارقات مماثلة، 

(، حيث "الرجال" يموتون 1963مثل "رجال في الشمس" لغسان كنفاني )

ت. أو "موسم الهجرة في "الشمس" التي ينبغي أن تكون رمزا للحياة لا للمو

 ، وهيأوروباهو (، حيث "الشمال" 1966إلى الشمال" للطيب صالح )

 .بل جحيما آخركما يتصور فردوسا  تليس

 الإهداء: من الحب إلى الاحتجاج -2

الإهداء في الأدب العربي التقليدي كان غالبا موجها إلى شخصية محبوبة، 

أو إلى مفهوم مجرد )الحرية، الوطن، الحقيقة...(.  معشوقة ، صديق،درسم

 :لكن إهداء الفرساوي مختلف تماما. يقول

إلى من قتل بداخلي الإنسان وجعلني كومة بلا مشاعر ولا أحاسيس إلى من  "

قمع الابتسامة التي رسمت على محياي ذات يوم ومن يومها: لا أعرف 

: إلى هذا وذاك أهدي هذه المجموعة القصصية وأقول .للابتسامة طريقا

سأحاول استعادة الإنسان الذي تاه بداخلي وأستعيد معه ابتسامتي التي كنت 

 ".أعشق رحيقها

 الإهداء السلبي (أ

عكسي"، موجه إلى "الجلاد" لا إلى السلبي" أو "الهداء "الإهذا 

"الحبيب". إلى من "قتل"، "قمع"، "أفقد". هذا الاختيار جريء، يكسر 

التقليد، يصدم القارئ منذ البداية. الكاتب لا يخفي غضبه، لا يجمل الواقع، 

 .يواجهه بصراحة مريرة على العكس تماما إنه

 تراهمحدد؟ أم من هو هذا "الجلاد" المبهم؟ "هذا وذاك"؟ هل هو شخص 

منظومة؟ أم هو الواقع برمته؟ الإبهام مقصود، يفتح النص على تأويلات 



16 
 

المدرس  الحبيبة المتعالية السادية، متعددة. قد يكون الجلاد هو الأب القاسي،

 .المتنمر، المجتمع القامع، السلطة السياسية، أو كل هؤلاء معا

 فقدان الإنسانية (ب

إنه جسد، موت ال غيرهنا الموت فالعبارة "قتل بداخلي الإنسان" مركزية. 

الروحي. تحول الإنسان إلى "كومة و الموت النفسي أكبر وأفظع من ذلك، إنه

بلا مشاعر ولا أحاسيس". هذا يشبه ما كتبه الفيلسوف الفرنسي جان بول 

"التحول مفهوم عن  (L'Être et le Néant"الوجود والعدم" )في  سارتر

إلى شيء، إلى موضوع، يفقد  ، بفعل فاعل،، حيث الإنسان يتحولإلى شيء"

 .حريته، إنسانيته، قدرته على الاختيار

هو فقدان الفرح، الأمل، البراءة. "ومن يومها: لا أعرف  هنا فقدان الابتسامة

هذه جملة حاسمة، تحدد لحظة فاصلة في حياة الذات ف ؛للابتسامة طريقا"

لحظة القطيعة بين "ما قبل" و"ما بعد"، بين الطفولة المفترضة الساردة، 

 .والواقع المرير

 الكتابة كاستعادة (ج

لكن الإهداء لا ينتهي عند الجرح، بل يفتح أفقا للمقاومة: "سأحاول استعادة 

للألم، هي محاولة  وثيقات قبل أن تكونالإنسان الذي تاه بداخلي". الكتابة هنا 

علاج، استرجاع، ترميم. هذا يذكرنا بما كتبه الناقد الفلسطيني إدوارد سعيد 

، حيث الكتابة تصبح وطنا (Le roman en exil) " عن "الرواية كمنفى

 .ةيشظتبديلا، مساحة لإعادة بناء الذات الم

 المقدمة القصيرة: بيان الاحتجاج -3

 :قصيرابعد الإهداء، يضع الكاتب نصا 



17 
 

شموع لا تبتسم صرخة ألم من واقع معيش ومحاولة لفت الانتباه إلى فئة  "

هشة في حاجة ماسة إلى الرعاية والاهتمام للعبور بها إلى بر الأمان. الطفولة 

أساس الحياة والمراهقة جدرانها. إهمال الأساس يعني إقبار الجدران. فرجاء 

 ".اهتموا بأبنائكم أو توقفوا عن إنجابهم

 :هذا النص يؤدي عدة وظائف

 التأطير الموضوعاتي (أ

"فئة هشة"، وهي الطفولة معاناة يحدد الكاتب موضوع مجموعته: 

هي "صرخة فمجرد تخييل،  ، وإن كانت تبدووالمراهقة. يعلن أن نصوصه

ألم من واقع معيش". هذا التأطير يوجه القراءة نحو بعد اجتماعي، 

 .احتجاجي، أخلاقي

  الاستعارة المعمارية (ب

استعارة  ، هذه عبارة تحملالطفولة أساس الحياة والمراهقة جدرانها""

معمارية بليغة. البناء )الحياة( يحتاج إلى أساس قوي )طفولة سليمة( 

وجدران متينة )مراهقة متوازنة(. إهمال الأساس يؤدي إلى انهيار كل البناء. 

اعتنوا بالأطفال "هذا خطاب موجه إلى الأهل، المجتمع، السلطة: 

 ."والمراهقين، وإلا فإنكم تهدمون المستقبل

 صادمةالجملة ال (ج

جملة قاسية، مباشرة،  ، هيفرجاء اهتموا بأبنائكم أو توقفوا عن إنجابهم""

تكاد تكون وقحة. لكنها تعبر عن غضب عميق. الكاتب يقول: إن لم تستطيعوا 

مجرد فعل   تعتبروهأن تكونوا آباء حقيقيين، فلا تنجبوا. الإنجاب مسؤولية، لا

بيولوجي. هذا خطاب جريء في مجتمع محافظ، يقدس الأبوة والأمومة، لكنه 

خطاب ضروري في سياق يشهد ارتفاعا مقلقا في معدلات العنف الأسري، 



18 
 

، وخصوصا التحرش أو التنمر كظاهرة مستفحلة في الإهمال، التشرد

 المجتمع. 

 العناوين الفرعية: خريطة طوبوغرافية للألم -4

القصص الستة عشر عناوين متنوعة، لكنها تشكل في مجموعها تحمل 

، كان جديرا بنا أن ندقق هذه العناوينل ناتأمل عندخريطة دلالية متماسكة. 

 فيما يلي:

 التحليل اللغوي والتركيبي (أ

 :إذا نظرنا إلى البنية التركيبية لهذه العناوين، نجد أنماطا متكررة

"ضريبة قرار"، "هشاشة ضوء"،  جرعة أمل"،": التركيب الإضافي -

"نزيف حول العنق"، "سراب الظل"، "يوم القطف". هذا التركيب يخلق 

، علاقة بين مفهومين، غالبا ما تكون علاقة توتر أو مفارقة. "جرعة أمل"

توحي بأن الأمل أصبح دواء نادرا، يؤُخذ بجرعات محدودة. "ضريبة  مثلا،

 .قرار" توحي بأن كل قرار له ثمن، وأن الحرية مكلفة

حب موقوف التنفيذ"، "وينكسر مع رؤيتها ": الفعليةالإسمية أو الجمل  -

كل شيء". هذه الجمل تصور حركة، حدثا، لكنه حدث منفي أو مؤجل أو 

، أي معلق، لا يسمح له بالاكتمال. الانكسار مقترن كارثي. الحب "موقوف"

 ."رؤيتها"، أي أن مجرد النظر إلى المحبوبة يسبب الانهيار بـ

مخطئة ولكن..."، "نعم... ولكن". هذه التراكيب ": التراكيب الاستدراكية -

تعكس صراعا داخليا، ترددا، موقفا معقدا. الذات تعترف بشيء، لكنها 

المناطق  ، بذكاء بارع،هذا يعكسوض الحكم النهائي. تستدرك، تدافع، ترف

 .الرمادية التي تشتغل عليها نصوص الفرساوي



19 
 

هذه الأسماء تسمي حالات  ،استهتار"، "استياء"": الأسماء المفردة -

 .إنها عناوين مقتضبة، لكنها محملة بالدلالة ..مشاعر، مواقف.فهي نفسية، 

استخدام  ،جبانا"، "قد لا تستحق الاهتمام"قد أكون ": الجمل الاحتمالية -

الذات فهذه . ، ولربما عدم تقدير الذات"قد" يخلق مسافة، شكا، عدم يقين

تقبع في زوايا مظلمة الساردة لا تجزم، لا تحسم، تظل في منطقة الاحتمال، 

 .الترددمن 

 الحقول الدلالية المهيمنة (ب

 :نجدإذا حللنا الحقول الدلالية لهذه العناوين، 

مفقود"، "موقوف"، "هشاشة"، "ضوء ": حقل الفقدان والنقص -

 .وحرمان كلها تشير إلى غياب، نقص، ضعف، هم ،خافت"، "سراب"

كلها  ،نزيف"، "ينكسر"، "استياء"، "ضريبة"": حقل الألم والجرح -

 .تشير إلى معاناة، جرح، ثمن مؤلم

لا تستحق"،  مخطئة ولكن"، "قد أكون"، "قد": حقل التردد والشك -

 .كلها تعكس عدم يقين، تردد، موقف غير حاسم ،"نعم... ولكن"

هذه العناصر  ،المطر"، "الضوء"، "الظل"": حقل الطبيعة والعناصر -

 .الطبيعية تتحول إلى رموز وجودية

 المقارنة مع عناوين قصصية عربية أخرى (ج

 :أخرى، نجدإذا قارنا عناوين الفرساوي بعناوين قصصية مغربية وعربية 

محمد زفزاف في مجموعته "محاولة عيش": العنوان الرئيس يحمل  -

)"محاولة"(، وهذا يعكس صراعا وجوديا. عناوين قصصه  يفعلمصدر 



20 
 

غالبا مباشرة: "الأفعى"، "الثعلب"، "الذئب"... حيوانات ترمز إلى وحشية 

 .الواقع

: العنوان (1962) غسان كنفاني في مجموعته "أرض البرتقال الحزين" -

يجمع بين عنصر طبيعي )البرتقال( وصفة إنسانية )الحزين(، خالقا مفارقة. 

"رسالة من  مثل: عناوين قصصه تحمل شحنة سياسية مباشرة أحياناف

 .غزة"

الفرساوي يشبه كنفاني في خلق المفارقات )"شموع لا تبتسم"، "حب 

لداخلية )"استياء"، موقوف التنفيذ"(، لكنه أكثر انشغالا بالحالات النفسية ا

 .(..."هشاشة"، "قد أكون جبانا"

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 
 

 -II  الخيوط الدلالية العابرة  :الكبرى الموضوعات

 للنصوص

رغم تعدد القصص واختلاف شخصياتها وفضاءاتها، إلا أن ثمة موضوعات 

كبرى تخترق المجموعة، تشكل خيوطا دلالية تربط النصوص ببعضها، 

، وحدتها العضوية. سنركز على أربع موضوعات مركزيةوتمنح المجموعة 

 وهي:

 الطفولة المسروقة: من البراءة إلى الجرح التأسيسي -1

الطفولة في الأدب العالمي كانت غالبا زمن البراءة، الفردوس المفقود، العالم 

السحري قبل سقوط الإنسان في عالم الكبار القاسي. في رواية "مولن 

ألان فورنيي، الطفولة هي ـ ل (Le Grand Meaulnes, 1913) "طويلال

زمن الحلم، الحب الطاهر، البحث عن القصر المسحور. في "الحارس في 

دار المدى للثقافة ، ، )ترجمة غالب هلساج. د. سالينجرـ ل "حقل الشوفان

(، الرواية التي تعتبر نموذجا لما عرف بكتابات 2007 1والنشر، دمشق، ط.

هولدن كولفيلد يحاول حماية براءة الأطفال من عالم الكبار البطل الغاضبين، 

، واقفا عند "حيث يتخيل هولدن نفسه "الحارس في حقل الشوفان ؛المزيف

 ،حافة حقل كبير، مليء بأطفال يلعبون، بينما الحقل يقع بجوار هاوية سحيقة

وظيفته هي الإمساك بالأطفال )صيدهم( قبل أن يسقطوا في الهاوية أثناء 

 .للعبا

هذا المجاز يمثل جوهر صراع هولدن: رغبته اليائسة في حماية براءة 

الطفولة من السقوط في هاوية النفاق والفساد الذي يراه في عالم البالغين. 

 إنه يريد تجميد الزمن عند مرحلة النقاء.



22 
 

يصرخ في وجه نراه وكأنه ونجد الفرساوي كقاص يتقاطع مع سالينجر، 

كما يصورها ، الطفولة هي نصوصفف هولدن كولفيلد".المجتمع: "كونوا 

في  أو بعبارة أخرى ليست مستحقة لتعامل كبراءة ،ليست زمن البراءة

 بالنسبة له الطفولةف، مجتمع، ويحق لنا أن نستعمل عبارة هولدن "زائف"

حسب هذه زمن الجرح التأسيسي، الصدمة الأولى التي ستحدد مسار الذات. 

 :لل قصتين نموذجيتيندعونا نحفالفكرة، 

العنف اللفظي والجرح الذي لا : "قصة "ليت المطر بلل قلبها (أ

 يندمل

تبدأ القصة بمشهد طفل في الثانية عشرة من عمره، يدخل المؤسسة التعليمية 

 :، يقول الكاتبفي يوم ممطر

 "غادرت البيت والجو ممطر، بقدر فرحي بقطرات المطر التي تعانقني..." 

يبدأ السارد )وهو الطفل نفسه بعد سنوات( بوصف اللحظة لاحظ كيف لن

 :الراهنة

السن الذي نقش بنزيف الألم على مخيلتي، أينما التفت وجدته سدا منيعا في  " 

وجهي يتلذذ بتعكير مزاجي يحطم كبريائي، حاولت مرارا مسح ذلك بأناملي 

 " لكن الفشل كان دائما يلاحقني

طفولية حاسمة. هذه التقنية السردية تخلق لحظة  ثم ينزلق إلى استرجاع

 .تداخلا بين الزمنين، تقول إن الجرح الماضي ما زال حيا في الحاضر

الصدمة جعلت زمن الكاتب يتوقف عند سن الثانية عشرة. رغم أنه كبر ف

الصدمة أجل، ، إلا أنه ما زال يرى نفسه ذلك "الطفل النحيف". راشداوأصبح 

 هنا "تجُمد" الزمن.

 :الطفل نفسه يصف



23 
 

قصير القامة نحيف الجسد كأنني تلميذ بالقسم الأول أو الثاني ابتدائي، أسمر  "

مح، مبلل الشعر الأشعث وقطرات ماء المطر تغادره لاالبشرة، بريء الم

 "...ستيطان بسطح أنفي وأعلى شفتي العليالامخترقة وجهي ل

الطفل صغير، هذا الوصف الدقيق، التفصيلي، يخلق صورة بصرية واضحة. 

 .نحيف، مبلل بالمطر، بريء. كل هذه الصفات تجعله ضحية مثالية للعنف

 :ثم يأتي المشهد الصادم

التقيت في طريقي بالحارسة العامة للمؤسسة طويلة القامة بيضاء البشرة  "

 "ترتدي جلبابا أسود اللون

ثنائية )المطر/النقاء/الطفولة( مقابل )الجلباب  تتجلى هنا

المطر كان "يغسل" الطفل، بينما كلمات الحارسة فالأسود/القسوة/السلطة(. 

"لوثت" هذا النقاء. هيرمان تتحدث عن "التلوث النفسي" الذي تشعر به 

 الضحية بعد الإهانة.

 يواصل الفرساوي:

 :سبب نطقت غاضبةمحها رغم مرور السنين، وبدون لالم أنس م "

كنحيرو غير معاكم... فين راسلينكم لينا... سير مسح غير خنونتك عاد جي  -

 ".تقرا

ونرى هذا الكلام القاسي، المهين، الموجه لطفل صغير، يحطم شيئا بداخله. 

 :السارد يعلق

في تلك اللحظة كسر شيء بداخلي إلى اليوم لم أتوصل إلى طبيعته؟ ولم  "

شظاياه المتناثرة بين ثنايا أشلائي وتيبست مشاعري  أستطع ترميمه، ظلت

 ..."وأحاسيسي



24 
 

الطفل يصف الجرح بأنه "شيء كسر بداخله"، لكنه لا  ،هذا المقطع مفتاحي

"الصدمة غير  يعرف طبيعته بالضبط. هذا يعكس ما يسميه علم النفس بـ

الطفل يعرف أنه جرح، ، (Traumatisme non traité) " المفهومة

يملك الأدوات اللغوية والنفسية لفهم ما حدث له. الجرح يظل "شظايا لكنه لا 

 .متناثرة"، غير قابلة للترميم

 هذا ما يسميه علم النفس بـو ،حاسيسالأمشاعر والالنتيجة: تيبس و

، وهو آلية (Engourdissement émotionnel) ""التخدر العاطفي

الألم. لكن هذا التخدر دفاع نفسية حيث الذات تغلق نفسها، تتجمد، لتتجنب 

بل ويذهب  .له ثمنه: الذات تفقد القدرة على الشعور، على الفرح، على الحب

(؛ فحين يقول السارد: Dissociationأبعد من ذلك نحو 'الانفصال النفسي' )

'أحدق في تفاصيلي لا أعرفني'، فإنه يعبر عن تحطم الهوية، حيث تصبح 

 الحدث الذي لم يستوعبه العقل. الذات غريبة عن نفسها هربا من وطأة

 :السارديواصل 

أقسمت حينها أن لا أبين حزني لأحد وأن أبتسم رغما عنهم وعن الحياة، أن  "

 ".أصبح حارسا عاما أو مدرسا وأعامل التلاميذ بلطف

 :هنا نرى ثلاث ردود فعل

الذات تتعلم أن تخفي جرحها، أن تبتسم رغم  ،لا أبين حزني"": الإخفاء -

دونالد  البريطاني انيمحلل النفسالطبيب الأطفال والألم. هذا ما يسميه 

، حيث الفرد يقدم وجها للعالم (False Self)" "الذات الزائفة وينيكوت بـ

الذات  لإرضاء الآخرين باستمرارة مطاوعو يخفي وراءه ذاتا مجروحة

يهدف إلى حماية الذات الحقيقية الهشة، لكنها في النهاية الزائفة هي حارس 

تخنقها وتمنعها من الظهور والتعبير، مما يؤدي إلى عيش حياة مُزيفّة وغير 

 أصيلة.



25 
 

رفض فيه  أبتسم رغما عنهم وعن الحياة". هذا موقف احتجاجي": التحدي -

 .للاستسلام

و مدرسا وأعامل أن أصبح حارسا عاما أ": التماهي السلبي مع الجلاد -

الضحية تريد أن تصبح في موقع الجلاد، لكن لتفعل العكس،  ،التلاميذ بلطف"

 ورد الاعتبار للطفولة المسحوقة. لتعوض عن الجرح الذي عاشته

فيا واقفا على أطلال الأماني رأفة بهذا الجسد "  :القصة تنتهي بعبارة مؤثرة

  ."النحيف

العبارة تستحضر التقليد الشعري  ،مهدمةالطفل أصبح "أطلالا"، خرابا، ذاته 

 .أطلال الذات هناالعربي )الوقوف على الأطلال(، لكن الأطلال 

 :تحليل نفسي أعمقوهذا 

 Au-delà du) "سيغموند فرويد في مقالته "ما وراء مبدأ اللذة

principe du plaisir, 1920)  يتحدث عن "إلحاح" (Compulsion 

de répétition) الضحية تعيد تمثيل الصدمة مرارا وتكرارا، محاولة ، حيث

فرويد لاحظ أن الضحية "تحاول" السيطرة عليها. و استيعابها، فهمها

السيطرة، لكنه اعترف أيضا أن هذا التكرار قد يكون "شيطانيا" 

(Démoniaque ،ويؤدي إلى تعذيب الذات دون الوصول لسيطرة فعلية )

في هذه وتقريبا هذا ما يحدث  الموت".وهذا ما قاده لافتراض "غريزة 

يعيد سرد اللحظة الصادمة، محاولا فهمها، لكن الفهم يظل السارد  ،القصة

 .عذاب، مما يخلق في نفسيته إحساسا بال)"لم أتوصل إلى طبيعته"( ناقصا

 Traumatisme et) "والانتعاش جوديث هيرمان في كتابها "الصدمة

rétablissement, 1992) تحطم الأسس النفسية ن الصدمة بأ حيث ترى

 :ثلاثة أشياء أساسيةفيه تحطم ، والتي يعتمد عليها الإنسان للعيش في العالم



26 
 

الإحساس و الإحساس بالقيمة الذاتية واحترام الذات، الإحساس بالأمان

فالصدمة تسلب الإنسان قدرته على الفعل والمقاومة، وهذا  .ةبالسيطرة والقو

جعل الضحية تشعر أنها "منفصلة" ، ويالكيان النفسيالعجز هو ما يحطم 

وتضيف هيرمان أن الصدمة لا تحطم الأمان فحسب،  عن الجنس البشري.

بل تسبب نوعا من 'التلوث النفسي'؛ فالمطر الذي كان يبلل الطفل ببهجة، 

'مسح 'تحول بعد كلمات الحارسة إلى شعور بالخزي، وكأن كلمات السخرية 

 قد لوثت طهارة ذلك اليوم الممطر. 'خنونتك'

موجودة في القصة. الطفل دخل المدرسة )مكان  التي ذكرنا كل هذه العناصر

وجه بالعنف. الإهانة )"كنحيرو غير معاكم"( ينبغي أن يكون آمنا(، لكنه وُ 

 .تحطم قيمته الذاتية. والعجز عن الرد يحطم إحساسه بالسيطرة

 قصة "قد أكون جبانا": المدرسة كفضاء للعنف الممنهج (ب

إذا كانت قصة "ليت المطر بلل قلبها" تركز على لحظة عنف واحدة، حاسمة، 

فإن قصة "قد أكون جبانا" تصور عنفا يوميا، متكررا، ممنهجا، يمارسه 

 .مدرس على تلميذ في البادية المغربية

 :القصة تبدأ بعبارة مفتاحية

يوما ككل الأطفال وأنا أفكر مثلهم في أحلام وردية أو أخطط لأهداف لم أنم  "

مثالية، ولم أتذكر يوما استيقاظي مرتاح البال... كان الذعر والارتجاف والجسد 

 "...الفاشل والقلب الممزق قيودا تكبلني كل صباح

هذه العبارة تضع الطفل في تناقض مع "كل الأطفال". الآخرون يحلمون، 

 السببوستيقظون مرتاحين. أما هو فيعيش في حالة ذعر دائم. يخططون، ي

 .المدرسةهو 



27 
 

روتين قاتل كل يوم باستثناء يوم الأحد، الذي أقضيه في التفكير ليوم الاثنين،  "

 ".لا أعلم لماذا؟ وهللا لم أفعل حينها ما أستحق عليه كل هذا العقاب

الأسبوع، ثم يخاف الطفل يعيش في دورة من الخوف: يخاف المدرسة طوال 

يوم الاثنين طوال يوم الأحد. حياته كلها خوف. والأهم: "لم أفعل ما أستحق 

 .عليه كل هذا العقاب". الطفل يعرف أنه بريء، لكن البراءة لا تحميه

 :يصف الطفل استعداده للذهاب إلى المدرسةحينما 

على قدم قبل الوقت المحدد للتوجه إلى المدرسة بعشرات الدقائق، تجدني  "

وساق أمام بيتنا منتظرا أخي الذي سيوصلني إليها على متن حمار، من رأى 

استعدادي المبكر وشغفي لزيارة ذلك المقام يظن أنني متلهف ومتشوق 

 ".لرؤيتهم، وأنا لم يكن يحركني غير الخوف من التأخر

 يكونبدل أن هذه المفارقة المريرة: الطفل يبدو متلهفا، لكن التلهف فهو يقدم 

الخوف يتحكم في كل فخوفا من العقاب على التأخر.  كانحبا في المدرسة، 

 .تصرفاته

 :يصف الطريق إلى المدرسةوحين 

في طريقنا إليها كان الصمت سيد الموقف... الصمت الذي يكشر أنيابه في  "

وجهي، يبعثر أفكاري، ويوقد فتيل الخوف بداخلي، ويدفعني للتفكير بالضرب 

مختلف أركان جسدي ويتفنن في تعذيبي لا لسبب إلا لأنني لم الذي سيزور 

 ".أراجع دروسي وأنجز تماريني

ف صامت. الصمت "يكشر يعنت، بل هو خوفالصمت هنا يبدو لنا جليا أن 

"صمت الامتلاء"؛ أي أن  ، إنهأنيابه"، "يبعثر الأفكار"، "يوقد الخوف"

" نبئي"القلق التبـ يسمى ما الطفل يملأ الفراغ بتخيلات مرعبة. هذا 

(Anxiété anticipée.وهو أحيانا يكون أشد إيلاما من الضرب نفسه ،) 



28 
 

ضرب من التعذيب في حد ذاته الطفل يستخدم خياله لتوقع الألم القادم، وهذا 

 .النفسي الذاتي

 :ثم يأتي المشهد الأقسى

كان جسدي النحيف يحترق وأنا أنتظر أمام باب الفصل الدراسي جرس  "

الحصة للولوج بكامل قواي الجسدية لأعنف لسبب أو بدونه، بعد ذلك صار 

 ".الانتظار متعة... متعة اكتشاف طريقة التعنيف المبتكرة ومكانها

هذا تطور نفسي مرعب. في البداية، كان الانتظار عذابا. لكن مع تكرار 

من  العنف، تطورت آلية دفاع نفسية: تحويل الألم إلى "متعة". الطفل يسخر

نفسه، يتبنى موقفا مازوشيا ساخرا: "متعة اكتشاف طريقة التعنيف 

، حيث ""التماهي مع المعتدي المبتكرة". هذا ما يسميه علم النفس بـ

ما وصفه الكاتب بـ  .الضحية تتبنى منظور الجلاد كوسيلة للبقاء النفسي

عن "المتعة" هو في الحقيقة "آلية دفاعية للتكيف". عندما يعجز الطفل 

الهرب من الألم، يحاول عقله "امتلاكه" عبر السخرية منه أو انتظاره بلهفة 

 مشوهة لكيلا يباغته. هذا ما يسميه فرويد "تحويل المنفعل إلى فاعل".

 :يصف المدرس

محه أوربية، أبيض البشرة، طويل القامة، لحية كثيفة غير طويلة، لاكانت م "

يتبسم إلا نادرا، إلى اليوم أكره تلك الهيئة، محه لا لاهاد في حديثه، صارم في م

 ".التي لم تغادر مخيلتي

هذا الوصف الدقيق يحفر المدرس في الذاكرة. الضحية لا تنسى الجلاد أبدا. 

كل تفصيل محفوظ: البشرة، القامة، اللحية، الصرامة. والأهم: "إلى اليوم 

 .أكره تلك الهيئة". الجرح لم يندمل، الكره باق

 :نتهي بمشهد رمزي قويالقصة ت



29 
 

لسنوات تمنيت لقاءه، وأبصق على وجهه، لعل النار التي تنهش داخلي تهدأ  "

قليلا... تحقق نصف حلمي قبل قليل، رمقته آتيا باتجاهي، تسمرت في مكاني، 

سيطر الخوف على أرجائي، وشعرت بفشل أركاني، فلم أستطع البصق، قد 

 ".أكون جبانا، وقد أكون حسن التربية

)الفرساوي لم يشف غليلنا في  لكن الانتقام لم يتحقق اللقاء الموعود حدث،

. الخوف القديم عاد، شل الذات البالغة. السارد (فض الغليظ القلبذلك المعلم ال

يبرر: "قد أكون جبانا، وقد أكون حسن التربية". هذا التردد )قد... وقد...( 

جبن؟ أم هو أخلاق؟ السؤال يعكس صراعا داخليا: هل العجز عن الانتقام 

ليس  ، برأينا،عاما 40العجز عن البصق في وجه المدرس بعد ف .يبقى معلقا

دليل على أن "سلطة الجلاد" قد استدُمجت داخل نفسية الضحية. إنه جبنا، 

صوتا داخليا يمنع الضحية من تحول  لقدالمدرس لم يعد شخصا في الشارع، 

 التمرد حتى وهي في الخمسين.

 :تأتي الخاتمة المدمرةثم 

وإلى اليوم . إلى اليوم وأنا في الخمسين من عمري لم أتناول وجبة الفطور "

أكره المدرسة وأنا مدرس... وأظن اخترت التدريس لأرمم بعض ما أفسدته 

وإلى اليوم لم أستطع ترميم شيء... فالجدران لا تزيد إلا . المدرسة بداخلي

 ".هشاشة انهيارا... والسقف لا يزيد إلا

. الطفل المعذب أصبح عقودخاتمة تكشف عن استمرارية الجرح عبر إنها 

 :رجلا في الخمسين، لكن

الجسد يحمل ذاكرة الصدمة،  ،لم أتناول وجبة الفطور"": الجسد يتذكر -

 .يرفض الطعام الذي كان مرتبطا بصباحات الرعب



30 
 

أصبح جزءا من  ،أكره المدرسة وأنا مدرس": "المكان يبقى ملوثا -

 دون جدوى. المنظومة التي عذبته، محاولا إصلاحها من الداخل

الجهد فشل، الجرح أعمق من  ،لم أستطع ترميم شيء"": الترميم مستحيل -

 .أن يرمم

 :مقارنة مع تجارب أدبية أخرىويجدر بنا أن نسوق 

 :هذه القصة تذكرنا بـ

حيث : لتشارلز ديكنز (David Copperfield, 1850) "ديفيد كوبرفيلد -

المدرسة )مدرسة سالم هاوس( فضاء للعنف، والمدير السيد كريكل يعذب 

لم يكن ديكنز مجرد كاتب قصص، بل كان ناقدا اجتماعيا حادا. لقد التلاميذ. 

لتسليط الضوء على  'سالم هاوس'استخدم تصويره المروع لمدرسة 

الإنجليزية في القرن  الوحشية والإهمال السائد في بعض المدارس الداخلية

لكن ديكنز كان يكتب في القرن التاسع  التاسع عشر، والمطالبة بالإصلاح.

عشر، ونحن في القرن الحادي والعشرين، والمدرسة المغربية ما زالت، في 

 .بعض مناطقها، فضاء للعنف

هي سيرة ذاتية قاسية تصور : ( لمحمد شكري1972الخبز الحافي" ) -

لمغرب بين الفقر المدقع والعنف الوحشي، خاصة العنف طفولة الكاتب في ا

الأسري من الأب. الرواية ترسم صورة صادمة لواقع الهامش، حيث يجُبر 

الطفل على التشرد والعيش في الشارع، والكتابة تتحول إلى صرخة وجودية 

لكن شكري كان يكتب عن طفولة في الأربعينيات توثق هذه القسوة. 

يكتب عن الألفية الجديدة، مما يعني أن فالفرساوي أما والخمسينيات. 

  .المشكلة لم تحل



31 
 

تتقاطع قصة الفرساوي مع 'أدب السجون' ولكن في فضاء تربوي؛ فالمدرسة 

'معتقلا نفسيا'. وإذا كان  يصورها الكاتب'محرابا للعلم'  بدل أن تكونهنا 

في هذه محمد شكري قد ثار على سلطة 'الأب البيولوجي'، فإن الفرساوي 

ثورة مجهضة على 'الأب الرمزي' )المعلم(، مما يجعل الجرح  قدميالقصة 

 أكثر استعصاء على الشفاء لأنه جرح مغلف بقدسية المهنة.

الطفولة في نصوص الفرساوي ليست زمن كخلاصة، يمكننا القول بأن 

هي زمن الجرح التأسيسي. المدرسة، التي ينبغي  قدر ما، بالمدللة البراءة

ف. الأسرة، التي ينبغي أن يعنتكون فضاء للتنوير، تتحول إلى فضاء للأن ت

تكون ملاذا، تتحول إلى مصدر للإهمال أو الإنكار. الطفل يدخل العالم بريئا، 

 .لكنه يجرح، يحطم، يفقد ثقته بالعالم وبنفسه

هذه الطفولة المسروقة هي الموضوع المركزي الأول في المجموعة، وهي 

العنوان الرئيس )"شموع لا تبتسم"( معناه الأعمق: كيف يمكن ما يمنح 

 رق منذ البداية؟ت)الطفل( أن تبتسم وهي تح شمعةلل

 العلاقات الأسرية المأزومة: من الأمان إلى الخيانة الأولى -2

إذا كانت الطفولة في نصوص الفرساوي زمن الجرح التأسيسي، فإن الأسرة 

شريكة فيه. الأسرة في المخيال الجماعي، هي غالبا مصدر هذا الجرح أو 

وفي الأدب الكلاسيكي، هي الملاذ الآمن، الحضن الدافئ، المكان الأول للحب 

غير المشروط. لكن في عالم الفرساوي السردي، الأسرة تتحول إلى فضاء 

 .للصراع، الإهمال، الإنكار، أو حتى العنف

 La) "رية المكانالفيلسوف الفرنسي غاستون باشلار في كتابه "شاع

Poétique de l'espace, 1957) ه "الركن الأول كونيتحدث عن البيت ب

البيت هو المكان الذي نتعلم كما كان يقول ما مضمونه أن من أركان الكون"، 



32 
 

المكان الذي يمنح فالبيت هو  فيه كيف نكون، وحيث تتجذر أحلامنا وذكرياتنا.

اء، بالهوية. لكن ماذا يحدث حين الإنسان إحساسه الأول بالأمان، بالانتم

يتحول البيت إلى مكان للتهديد؟ حين تصبح الأسرة مصدرا للجرح؟ هذا ما 

دعونا نحلل ثلاث قصص ف .تستكشفه نصوص الفرساوي بعمق وجرأة

 :نموذجية

 قصة "ضريبة قرار": الإنجاب كخطأ والطفل كعبء (أ

تروي حكاية فتاة هذه القصة من أقسى قصص المجموعة، وأكثرها صدمة. 

تعيش في أسرة ، مراهقة تعاني من اضطرابات نفسية، تعالج عند طبيب نفسي

 ".، لكنها تكتشف أن وجودها نفسه يعتبر "خطأ غير مقصوديسورةم

 :القصة تبدأ بوصف الحالة النفسية للفتاة

ولجت زنزانتي أوصدت الباب والنوافذ، وتهت في غياهب وحدتي وآلامي،  "

 ".كل شيء هو مؤنسي الذي لا يفارقني كان الخوف من

لاحظ الاستعارة: الغرفة ليست "غرفتي" بل "زنزانتي". البيت الذي ينبغي لن

أن يكون ملاذا يتحول إلى سجن. الفتاة تغلق على نفسها، تعزل ذاتها، 

والسبب: "الخوف من كل شيء". هذا الخوف العام، غير المحدد، هو عرض 

 :تصف حالتها .من أعراض القلق المرضي

أحاول النهوض من فراشي لم أستطع أطرافي تؤلمني، أشعر بالعالم الآخر  "

يناديني، فقدت منذ زمن سحيق شهية الأكل ورغبة تصفح الإنترنيت ومرافقة 

الأصدقاء وحمل الكتاب والحديث مع أسرتي التي لا يمكنني العيش دونها، أو 

 ".يء سوى البكاءقد يكون يتخيل إلي ذلك، لا رغبة لي في أي ش

 :هذه أعراض اكتئاب حاد

 "لم أستطع... أطرافي تؤلمني": فقدان الطاقة -



33 
 

 "فقدان الشهية: "فقدت شهية الأكل -

 "فقدان الاهتمام: "لا رغبة لي في أي شيء -

 "البكاء المستمر: "سوى البكاء -

 "العالم الآخر يناديني: "أفكار انتحارية ضمنية -

 :علاج نفسي، لكن المعالج لا يهتمالفتاة تذهب لجلسة 

في حصة اليوم لم يخبرني المعالج النفسي عن جديد صحتي النفسية اكتفى  "

بتحديد موعدا لي بعد ستة أشهر مع استمرار نفس الدواء، وأنا منهمكة في 

إخباره بما مررت به لم يكن يعير كلامي اهتماما، وفهمت أنني بالنسبة له 

 ".ليس إلا -صة ثمن الح -ثلاثمئة درهم 

هذا مشهد قاس يكشف عن أزمة الطب النفسي، حيث المريض يتحول إلى 

يكتفي بوصف الدواء ورقم، إلى مصدر دخل. المعالج لا يصغي، لا يهتم، 

 .وتحديد موعد آخر. هذا نقد ضمني لمنظومة الصحة النفسية في المغرب

 :الفتاة تقرر التمرد

تأمل وإدراك قررت عدم تناول الدواء... بعد مغادرتي العيادة وفي لحظة  "

الدواء الذي أتناوله وأنام بسببه ساعات طوال ويترك بجسدي عياء وندوبا، في 

محها تنمحي، وألملم شتاتي وأرمم ما لاداخلي عن نسختي القديمة التي بدأت م

 ".يمكن ترميمه

هذا قرار بطولي: استعادة الذات، رفض التخدير الكيميائي، البحث عن 

 التي رددتها في الأخير اشتقت لك يا أنا" والله النسخة القديمة". العبارة ""

مؤثرة جدا، تعكس انقساما داخليا، حيث الذات الحاضرة )المريضة، المخدرة( 

 .تشتاق إلى الذات الماضية )الحية، الواعية(



34 
 

تحاول الفتاة الخروج من عزلتها، تنزل لتناول الطعام مع الأسرة، وهنا يأتي 

 :المشهد الصادم

دتها لاو" :تعقيب أبيها عما قالت أمها "عندما انعرجت يمينا للمطبخ سمعت"

كانت خطأ غير مقصود، أخبرتك بذلك مرارا، لم نستفد منها غير وجع الدماغ 

 ".وأثمنة الأدوية الباهظة

 هذا الحوار اللاإنساني يحطم أي أمل بالشفاء. الأم )وهي أيضا طبيبة نفسية

( تقول إن "موتها أرحم". الأب أو عاملة في إحدى عيادات الطب النفسي

دتها كانت خطأ". الفتاة ليست ابنة محبوبة، بل هي "خطأ"، لايقول إن "و

لا  ن". وفي هذا أيضا نقد للآباء الذي"عبء"، "وجع دماغ"، "تكلفة مالية

يرون أبناءهم، حتى في ظروف مرضهم وضعفهم، إلا حالات تستنزف 

 ميزانيتهم.

 :رد فعل الفتاة مدهش

أحيانا يجب التعامل مع الحياة بذكاء، فليتحملا خطأ إنجابي، فليس المهم ما  "

يكنه الآخر لنا ولكن الأهم معرفة شعور الآخرين اتجاهنا... نعم سأظل هنا 

 ".أعرف دائي وترياقي وأعالج نفسي بنفسي فأنا

 :هذا رد فعل يجمع بين

العبارة التي رددت  لم يكسرني ولم يحرك بي أي شعور"": التخدر العاطفي -

آلية دفاع نفسية، الذات تحمي نفسها بعدم  ، إنهعند سماعها لحوار والديها

 .الشعور

 المبدأ التي تعمل به، هو ،استعد للأسوأ دائما"": التوقع السلبي -

 .استراتيجية بقاء، توقع الخيانة حتى من الأقربين



35 
 

 قلب المسؤولية، هنا يتجلى فليتحملا خطأ إنجابي": "السخرية المريرة -

 .، أنتما أخطأتما بإنجابي، فتحملا النتيجةفيه نوع من التشفيو

لاعتماد على لرفض  ، فهذاسأعالج نفسي بنفسي": "الاستقلالية القسرية -

 .أسرة خانت الثقة

 :انفسي لاتحليبأس أن نقدم  لاو

في نظريته عن "الاعتبار الإيجابي غير  عالم النفس الأمريكي كارل روجرز

"العلاج المتمركز  وتحديدا في منهجه الذي يعرف بـ، (UPR)" المشروط

الطفل يحتاج إلى  ما مضمونه بأنيقول ، حول العميل" أو المنهج الإنساني

دون شروط، دون يعني أن يشعر بأنه محبوب ومقبول بشكل غير مشروط، 

، حيث "قيود. حين يفقد الطفل هذا الاعتبار، يبدأ في تطوير "ذات مشروطة

 .يشعر بأنه يستحق الحب فقط إذا استوفى شروطا معينة

خطأ" عتبر "في هذه القصة، الفتاة لا تحصل حتى على اعتبار مشروط، بل تُ 

حيث الذات تشعر بأنها غير  ،من الأساس. هذا يخلق جرحا نرجسيا عميقا

 .مرغوبة، غير مستحقة للحياة

 قصة "حب موقوف التنفيذ": التمييز الجندري داخل الأسرة( ب

إذا كانت قصة "ضريبة قرار" تتحدث عن رفض الطفل بشكل عام، فإن قصة 

داخل الأسرة المغربية،  الجندري"حب موقوف التنفيذ" تركز على التمييز 

القصة ترُوى من  .تحُرموحيث الذكر يفُضل على الأنثى، والأنثى تقُيد، تهُمش 

 :عيدصباح المنظور فتاة في الخامسة عشرة من عمرها، تستعد ل

استيقظت مبتسمة أدندن كعصفورة فرحة بنور اليوم الجديد، تارة أستدل  "

بسي بحذر، لاالجديدة، أخرجتها من دولاب مبستارة الباب، لارتداء بدلتي 

أمعن النظر فيها، يداي ترجفان، قلبي يخفق بسرعة من شعور تائه لم أتوصل 



36 
 

لعنوانه بعد، وقد يكون لكونها اختياري الشخصي الوحيد وعمري خمس عشرة 

 ".سنة

هذه البداية البريئة، الفرحة، تخفي مأساة: الفتاة في الخامسة عشرة، ولم 

ا في حياتها إلا هذه البدلة. كل شيء آخر مفروض عليها، محدد تختر شيئ

بدلتها أو قال رأيه في تنزل لتناول الفطور مع الأسرة، لكن لا أحد لاحظ  .سلفا

 :الجديدة

طرقت باب المطبخ ارتميت بين أحضانهم، قبلت رؤوسهم، هنأتهم بعيدهم،  "

تفهمت موقفهم فقد كانوا لم يكلفوا أنفسهم عناء الإعجاب ببدلتي ولو مجاملة، 

 ".ينادون لإيقاظ أخي حسام الذي أكبره بسنتين

 .الفتاة تهُمش، لا أحد يراها، لا أحد يهنئها. الأخ الذكر هو المركز، هو المهم

قطعة نقدية من فئة عشرة دراهم قائلا: تفضل...  "يأتي الأخ، ويقدم له الأب 

 ." الظروف ولاتستحق أكثر ل

 :الفتاة تعلق

تلك اللحظة غرس خنجر في جسدي، لم أستطع التنفس معه، توقف نبض في  "

قلبي وأحسست بتمزيق أشلائه، وتجرعت ألم الخيانة وما أصعب خيانة 

 ".الأهل

يعُطى  بنفي التمييز الصارخ. الا إنمافي عدم إعطائها المال،  جلّ تم تالخيانة ل

 .تهُمل وتنُسى بنتويمُدح )"تستحق أكثر"(، وال

 :الفتاةتتذكر 

وتذكرت شريط استعداداتي رفقة أمي لهذا اليوم في الوقت الذي كان فيه  "

دخل البيت منتصب القامة لا ي حسام يلعب ويتجول طوال النهار، وفي المساء

 ".لوم ولا عتاب ولا استفسار وأحيانا يستقبل بالأحضان



37 
 

يلعب، يتجول، هذا التمييز ممنهج: الفتاة تعمل، تساعد الأم، تستعد للعيد. الأخ 

 .يدخل متأخرا، لكنه يسُتقبل بالأحضان. الفتاة تسُتغل كعاملة منزلية، ثم تهُمل

تأتي الجدة، تخرج صرتها، الجميع يترقب. تعطي الأخ عشرة دراهم أخرى، 

 :. الفتاة تعلقمثله وبنفس الحفاوةولا تعطي الفتاة 

ثلاثة دراهم لم أكلف نفسي عناء طلبها، كما كنت أفعل من قبل، عدت  "

 ".ووضعتها أمامي على المائدة

 .عها أمامها تذكيرا بقيمتها في عيون أسرتهاتضوو عدت ثلاثة دراهمالجدة 

 :تأتي الخاتمة المريرة

تمنيت أن أصير ذكرا، وكرهت أنوثتي سبب شقائي وتعاستي، في لحظة  "

صمت سمعنا نداء شيماء ابنة عمي، ابتسمت لأنني سأتخلص من المنزل ولو 

 : بحدةقليلا، عندما هممت بالخروج صاحت أمي 

تيبست أطرافي، كنت منتظرة هذا    '.إياك والابتعاد عن عتبة البيت ' -

 "...الجواب

حتى من الخروج، بينما الأخ حر. الأنوثة تتحول إلى سجن، إلى  الفتاة تمُنع

 .تتمنى لو كانت ذكراوالفتاة تكره أنوثتها، ما يجعل عبء، إلى لعنة. 

 :الخاتمة قاسية

أتوقف عن س لطالما قلت 'أسرتي وإن جارت علي، ولكنازدادت جرعات  "

حين، نتظر فرصة الانتقام ولو بعد أسبق إصرار وترصد، و نحب أخي ع

 ".فلعمي أبناء ذكور

 :هذه الخاتمة تكشف عن



38 
 

الحب تحول إلى  ،سبق إصرار" نأتوقف عن حب أخي عس : "كره الأخ •

 .كره، والكره مقصود، متعمد

رح لم يندمل، والرغبة ج، تعبير عن نتظر فرصة الانتقام": "أانتظار الانتقام •

 .في الانتقام حية

الفتاة تدرك أن التمييز ليس  ، هنافلعمي أبناء ذكور": " الوعي بالظلم •

، أبناء العم فرديا، بل هو بنية اجتماعية، منظومة تفضل الذكور على الإناث

يتمتعون بنفس التمييز كما الأخ ولهم الحق في فعل ما يشاؤون وهذا التحرر 

 سينعكس عليها إيجابا.المشمولون به 

المغربية والعربية  هذه القصة تكشف عن ظاهرة التمييز الجندري في الأسرةف

عموما. رغم التطور الاجتماعي، رغم القوانين التي تساوي بين الجنسين، 

 .ما زالت الممارسات اليومية داخل الأسر تفضل الذكر على الأنثى

 قصة "سراب الظل": الأم الغائبة والإنكار القاتل( ج

هذه واحدة من أطول قصص المجموعة وأكثرها تعقيدا. تروي حكاية فتاة 

إيطاليا سنوات طويلة، لكن حين تعود الأم، تنكر بتنتظر عودة أمها المهاجرة 

 .ابنتها أمام زوجها الإيطالي

القصة مقسمة إلى خمسة أقسام، وهي بنية نادرة في القصة القصيرة، تقترب 

 .التقسيم يعكس مراحل زمنية في حياة الفتاةهذا ومن البنية الروائية. 

 القسم الأول: لحظة الفراق -

تبدأ القصة بلحظة حاسمة: الفتاة في الرابعة من عمرها، تستعد للذهاب إلى 

الفتاة طفلة عادية، تكره الاستيقاظ  :الروضة، تشهد أمها تستعد للسفر

الأم ، حقائبهاترى أمها تحزم  .المبكر، لكن حياتها ستتغير في هذا اليوم

 .مشغولة، لا تنتبه للطفلة. هذا اللاانتباه الأول سيتكرر لاحقا بشكل أقسى



39 
 

 :الجدة تأخذ الطفلة لتجهيزها، ثم تسمع صوت سيارة. الأم تغادر

في اللحظة التي ارتمت فيها أمي خارج المنزل كأن الروح غادرت مني في  "

 ".الخوفاتجاه المجهول... شعور الأمان زعزع وحل محله 

هذه العبارة مفتاحية: "كأن الروح غادرت مني". الطفلة تفقد جزءا من ذاتها 

الأم هي مصدر الأمان الأول، وغيابها  ،مع رحيل الأم. "شعور الأمان زعزع"

 .يترك فراغا وجوديا

ها تهدئت ةجدالحاولت تنادي أمها صارخة،  تحاول الطفلة اللحاق بالسيارة

 .هاب "إلى المنزل غير آبهين فقد عادوا الآخرون " لكن

 .الصرخة لم تتوقف، رغم مرور السنواتلأن الجرح لم يندمل، ف

 القسم الثاني: سنوات الانتظار -

من يوم المغادرة وحتى  تنتقل القصة إلى وصف حياة الفتاة في غياب الأم

تعيش مع جدتها وأخوالها الذكور كانت . )ها(" بعدما كبرت و"برزت مفاتنـ

إلا  الفتاة محاصرة، مراقبة، ممنوعة من الخروج :في بيئة قاسية الأربعة،

. السبب المعلن: الحماية. لكن القصة تلمح إلى أن الأخوال أنفسهم للمدرسة

 :مصدر تهديد

في البداية حيث صغر سني لم أكن أنتبه لشيء، ولا أدقق في التفاصيل، ولكن  "

 ".أحدهم بعد بروز مفاتني بدأت بعض التحرشات العابرة من

الها، ولا تدرك أن ما يحدث وخأقبل تحرش بها من يهذا مشهد مرعب: طفلة 

تحرش. تعتبره "مجاملة"، "كلمات جميلة". هذا يكشف عن براءة الطفولة، 

وعن خطورة التحرش داخل الأسرة، حيث الضحية لا تملك الأدوات لتسمية 

 .ما يحدث لها



40 
 

"، التصرفات جريمة متكاملة الأركانبكون تلك "بعد سنوات، تدرك الفتاة 

ليبدأ العذاب والتمزق الداخلي وتمني زوال المتحرشين وموتهم، والأمر هو 

لوم النفس على عدم صد تلك التصرفات آنذاك، يعني حينما كانت طفلة صغيرة 

. الضحية تلوم ا، مؤلمامتأخر اوعيولا تميز حركاتهم بأنها تحرشات. كان 

في ضحايا التحرش: الشعور بالذنب، بالمسؤولية،  وهذا نمط شائع، نفسها

 .أنهن ضحايا رغم

، تكتب إليها رسائل تتحدث فيها عن كل في غياب الأم، تتشبث الفتاة بذكراها

برك الصعوبات ووديان الآلام فالجسور التي أقطعها ما يجري لها بين "

 "، بحد تعبير الفتاة.للوصول إليك انهارت

ر المُرسلة هي محاولة للحفاظ على رابط مع الأم هذه الرسائل اليومية غي

 .الغائبة. الفتاة تكتب لتبقى على قيد الحياة، الكتابة هنا فعل بقاء

 الخيانة الكبرى -القسم الثالث: عودة الأم 

، حيث تأتي الجدة لتوقظ الفتاة بعد سنوات، تعود الأم، لكن مع مفاجأة قاسية

ا ستأتي برفقة زوجها وهو لا يعلم أنها في صباح قدوم الوالدة، لتخبرها بأنه

اسمعي جيدا... هو لا يعرف "لها بنت، بغضب تمسكها من ذراعها آمرة لها: 

 '."'أميـ أنك ابنتها، إياك والمناداة عليها ب

هذا المشهد من أقسى المشاهد في الأدب المغربي المعاصر. الأم تعود، لكنها 

"أمي"، أن تتظاهر بأنها غريبة. تطلب من ابنتها أن تنكرها، ألا تناديها 

 .السبب: الزوج الإيطالي لا يعرف أن لها ابنة

ة ألا تنادي أمها "أمي"؟ كيف يمكن أن فتاالطلب مستحيل: كيف يمكن لف

 .ديهاتناديها باسمها "نظيرة"؟ هذا طلب يتجاوز القدرة النفسية ل



41 
 

. بشوق أقل حيي ابنتهات، تحيي بشوق كل أفراد العائلة، لكن ل الأموصعند و

الفتاة تتساءل: "من أكون في  ما يجعل الأم تعامل ابنتها كضيفة، كغريبة،ف

 .سؤال وجودي مرير .قاموسها الجديد؟"

 القسم الرابع: الاحتفال والإهمال

تخاطب الحياة:  في غربتها، تحتفل الأسرة بالأم وزوجها، والفتاة منزوية

الحياة تبدو جميلة من يد، بالتأك"جميلة في مظهرك، ظالمة في تفاصيلك". 

 الخارج )عودة الأم، الاحتفال(، لكنها ظالمة في التفاصيل )الإنكار، الإهمال(

 الذين تعرضت لهما.

 الموت النفسي -القسم الخامس: الخاتمة 

 :القصة تنتهي بمشهد رمزي قوي

حافية أقف اليوم على حافة الكون البارد، مشلولة الأطراف، القدمين، عارية "

جسمي، لا قدرة لي على الالتفات يمينا  لأالجسد، مخدوشة الروح، والندوب تم

أو شمالا، أحاول فتح عيني ما استطعت، تفشل المحاولة، أمواج عاتية من 

الرغبة في البكاء تجتاحني، أحاول الاستسلام لها، يأتيني اتصال لا سلكي: 

 ".''عذرا... لقد نفذ رصيد دموعك

يصور الموت النفسي. الفتاة "على حافة الكون"، هذا المشهد سوريالي، 

"مشلولة"، "عارية"، "مخدوشة الروح". حتى البكاء لم يعد ممكنا: "نفذ 

 .رصيد دموعك". الذات استنفذت كل قدرتها على الحزن

 :تأتي الخاتمة الأخيرة

أرغب في مسامحتها، ولو لم تطلب ذلك، وهذا ما يؤرقني... ولكنها تظل أمي "

 ".و لا نلتقي ولكن الكومة على بعد ثانية منيسنلتقي أ



42 
 

، ، بعد قرار انتحار اتخذته الفتاةقبرالكومة" هنا غامضة، ربما تشير إلى ال"

الجرح ف ،أو إلى الانهيار النهائي. الفتاة تريد أن تسامح أمها، لكنها لا تستطيع

 .أعمق من المسامحة

 :التحليل النفسي

في نظريته عن  (John Bowlby) عالم النفس البريطاني جون بولبي 

ن العلاقة بين الطفل بأيقول  (Théorie de l'attachement) ""التعلق

والأم )أو مقدم الرعاية الأساسي( هي أساس الصحة النفسية. حين تنقطع 

 هذه العلاقة، أو حين تكون مضطربة، يتطور لدى الطفل ما يسمى بـ

 ".(Trouble de l'attachement) "اضطراب التعلق

الفتاة في هذه القصة عاشت انقطاعا تاما عن الأم في سن حرجة )الرابعة(، 

. هذا يخلق تهاعند عود إنكارا قاسياظروفا قاهرة في غيابها، و ثم عاشت

 .جرحا مزدوجا: جرح الفقدان، وجرح الإنكار

 :الخلاصة

علاقات حب عوض أن تكون العلاقات الأسرية في نصوص الفرساوي 

وأمان، هي غالبا علاقات مأزومة، مشحونة بالتمييز، الإهمال، الإنكار، أو 

حتى العنف. الأسرة التي ينبغي أن تكون الملاذ تتحول إلى مصدر الجرح 

التمييز، بالرفض، بالأول. الطفل يدخل العالم محتاجا إلى الحب، لكنه يواجه 

 ... الخيانةب

نقدي اجتماعي، حيث هذا الموضوع يضع نصوص الفرساوي في سياق 

 .له، تحتج عليهئتفضحه، تسالأنها الكتابة لا تكتفي بتسجيل الواقع، 

 الانتظار كقدر وجودي: زمن معلق بين اليأس والأمل -3



43 
 

دم الأدب نفسه. في "الأوديسة" الانتظار في الأدب العالمي موضوع قديم ق  

في ولهوميروس، بينيلوبي تنتظر عودة زوجها أوديسيوس عشرين عاما. 

لصمويل  (En attendant Godot, 1952) "مسرحية "في انتظار غودو

بيكيت، شخصيتان تنتظران شخصا لن يأتي أبدا، والانتظار نفسه يصبح 

  .جوهر الوجود العبثي

 Dinoالتتار" للكاتب الإيطالي دينو بوتزاتي )تعتبر رواية "صحراء كما 

Buzzati أفضل عمل روائي يجسد مفهوم الانتظار الدائم الذي يتحول إلى )

تدور حول الضابط جيوفاني  الذي يتحول إلى قدر محتوم. مصير وعبث

يعيش الجنود في  .حدود صحراء التتار ندروغو الذي يعين في حصن بعيد ع

هذا الانتظار  .محتمل من "التتار"، لكنه لا يحدث أبداحالة ترقب دائم لهجوم 

الطويل يستهلك حياة دروغو، فيتحول إلى مصير عبثي حيث يضيع العمر في 

 الترقب بدل الفعل.

لكن الانتظار في نصوص الفرساوي يحمل خصوصية مغربية معاصرة. إنه 

عدالة انتظار جيل كامل: انتظار فرصة عمل، انتظار تغيير سياسي، انتظار 

، وانتظار استقرار أسرتي في كثير من اجتماعية، انتظار حب، انتظار معنى

تعكس البيانات الأخيرة الصادرة عن المجلس الأعلى للسلطة الأحوال، حيث 

 2024القضائية تحولا عميقا ومقلقا في بنية الأسرة المغربية؛ إذ شهدت سنة 

حالة طلاق يوميا  110طفرة في وتيرة انفصال الأزواج. فبمعدل يتجاوز 

بهذا آلاف قضية تطليق،  107ألف قضية(، وما يربو على  40)بإجمالي فاق 

ضح أن المحاكم المغربية باتت تواجه تدفقا يوميا لمئات الأحكام القاضية يت

. بإنهاء العلاقة الزوجية، مما يضع التماسك الاجتماعي أمام تحديات جسيمة

حالة دائمة، قدر ملازم، زمن معلق بين اليأس في عالم الفرساوي الانتظار 

 .والأمل



44 
 

 قصة "جرعة أمل مفقود": المقهى كفضاء للانتظار الجماعي (أ

فضاء رمزي للانتظار. المقهى في الثقافة كهذه القصة الافتتاحية تقدم المقهى 

المغربية )والعربية عموما( مكان ذكوري بامتياز، فضاء للقاء، للحوار، للعب 

للعاطلين، الورق أو الشطرنج، لمشاهدة مباريات كرة القدم. لكنه أيضا فضاء 

 .للمهمشين، لمن لا عمل لهم، لمن ينتظرون

 :القصة تبدأ بوصف دقيق

في مساء بارد من ليالي دجنبر الهادئة، أجلس بزاوية المقهى مفترشا الأرض " 

فالكرسي فارغ لي وسط هذا الفراغ المرعب، تتراءى لي من زجاج النوافذ 

أحدق في مرتادي الموصدة قطرات المطر تهمس في أذن الأرض بانتظام، 

 ".المقهى معجبا بهذا ونافرا من ذاك

 :المقهى هنا فضاء متناقضف

المقهى مكتظ، لكن  ،مفترشا الأرض فالكرسي فارغ"": ممتلئ وفارغ •

الامتلاء المادي يقترن بفراغ ، والسارد "وسط هذا الفراغ المرعب"

 .وجودي

على الأرض، في السارد داخل المقهى، لكنه منعزل، يجلس : داخل ومنعزل •

 .إنه حاضر لكنه مهمش ،الزاوية، ليس له كرسي

المكان مغلق، لكن السارد يراقب  ،النوافذ الموصدة""ب: مغلق ومراق •

 .الخارج )المطر(، يراقب الداخل )المرتادين(

 "في كتابه "اللامكان (Marc Augé) عالم الاجتماع الفرنسي مارك أوجيه

(Non-lieux, 1992)  بين "المكان يميز" (Lieu) اللامكان و"." 

(Non-lieu)  ؛المكان هو فضاء له هوية، له تاريخ، له علاقات إنسانيةف 

اللامكان هو فضاء عابر، مؤقت، بلا هوية )مثل المطارات، محطات أما 



45 
 

القطار، الفنادق(. المقهى في هذه القصة يقع بين المكان واللامكان: له 

  .للعبور، لانتظار بلا مستقبل مرتادون دائمون، لكنه فضاء

 :السارد يصف علاقته بالأشياء في المقهى

لا مؤنس لي في وحدتي الموحشة في غياب ورقة وقلم غير قنينة الماء " 

الموضوعة فوق الطاولة أمامي، أرمقها باستغراب، كلما ابتسمت لها حاولت 

يبح نبش أسراري، أولي وجهي على عجل للجهة الأخرى فلست أنا من 

ألتفت عنها أبتسم لكأس الماء الفارغ أراه يعبر عن حقيقتي، لكنه لم  .بأسراره

سواد  ،، اقترب من كوب قهوتي السوداء التي أرتشفها بحبايعرني اهتمام

وجدت نفسي المهترئة بين ثناياه، أبكي فيه فلا يراني أحد أكفكف دموعي 

 "وأمسحها كما أشاء

ئنات حية، والسارد يحاورها. هذا ما يسميه هذا المشهد يحول الأشياء إلى كا

لكن الأهم: الأشياء هي الرفيق "، "التشخيص" أو "الأنسنة النقد الأدبي بـ

يحاور  فحبال التواصل معهم مقطوعة، فتراهالوحيد. السارد لا يحاور البشر، 

 ؟من هذا الرمزيةما ف .قنينة الماء، كأس الماء الفارغ، كوب القهوة السوداء

الماء شفاف، يكشف، يفضح. ف ،حاولت نبش أسراري"": قنينة الماء •

 .السارد يخاف أن تكشف أسراره، فيدير وجهه

الفراغ هو الحقيقة. الذات  ،أراه يعبر عن حقيقتي"": كأس الماء الفارغ •

 .فارغة، خاوية، مستنزفة

السواد يعكس  ،وجدت نفسي المهترئة بين ثناياه": "كوب القهوة السوداء •

الحالة النفسية )الاكتئاب، اليأس(. القهوة السوداء )بلا سكر، بلا حليب( ترمز 

 .إلى مرارة الحياة

 :يقول الفرساوي



46 
 

أحتسي سيجارتي بنهم، وأنفث دخانها بانكسار متتبعا إياه يتبخر في اللاحياة " 

 كما تبخرت أحلامي، أحاول الانتقام من هذا العبث فأطلب سيجارة أخرى

وسوداء، وأتذكر حينها عمري الذي طرق باب الثلاثينيات وما زالت أحلامي 

في سبات عميق لم أحقق منها شيئا، أنزف ألما على الورقة كلما تذكرت 

 ".انتظارها

السيجارة هنا أداة لقياس الزمن، لملء الفراغ، لمحاربة العبث. الدخان 

ياة نفسها معلقة، شبه عبارة قوية، تشير إلى أن الح "يتبخر في اللاحياة"

نها نائمة، إلم تمت،  هي ،حياة". الأحلام "في سبات عميق" موجودة، "لا

 .معلقة، منتظرة

الثلاثين في الثقافة العربية سن حاسمة، سن  ،طرق باب الثلاثينيات""

النضج، سن الإنجاز. لكن السارد في الثلاثين ولم يحقق شيئا. هذا يعكس 

واقع جيل كامل في المغرب )والعالم العربي(: جيل متعلم، طموح، لكنه عاطل، 

 .منتظر، محبط

 :قائلا -كمرآة للمجتمعوهي برأينا  – المقهىحينما يتحدث عن 

ت المعلق على مباراة لكرة القدم يلوث سمعي ويطرب المشاهدين كان صو "

الذين لا يتحدثون إلا عن الكرة وما جاورها، أمعن النظر في هياكلهم مدققا في 

ستغرب من صياحهم ومناصرتهم العمياء لهؤلاء على حساب أولئك أتفاصيلهم 

 ".'وأقول: 'تمت عملية الإلهاء بنجاح

هذا نقد سياسي حاد. كرة القدم )والرياضة عموما( تستخدم كأداة نفهم بأن 

ن المجتمع ون بأيقولوأهل الاجتماع لإلهاء الجماهير عن قضاياهم الحقيقية. 

المعاصر يحول كل شيء إلى "استعراض"، إلى صورة، لإلهاء الناس عن 

 .كرة القدم هي أحد أشكال هذا الاستعراض، والواقع



47 
 

هو واع بالخدعة، فالسارد يرى هذا بوضوح: "تمت عملية الإلهاء بنجاح". 

 .شيءأي لكنه عاجز عن فعل 

، يرى السارد خزانة كتب في 'لكتب المكبلةلـ 'ا في مشهد رمزي قويأما 

كتب "متهالكة"، "مكبلة بالغبار"، الخزانة ، ويقدم لها وصفا مؤلما: المقهى

القراءة في ولوضع الثقافة، المعرفة، أو إحالة ز يرمتهذا كل ف"صدئة". 

المجتمع. الكتب موجودة، لكنها مهملة، منسية، محاصرة بالصدأ والغبار. 

 .المعرفة متاحة، لكن لا أحد يقترب منها

فعله ثير يلوصول إلى الكتب منه لمحاولة ، حين يحاول السارد فتح الخزانة

صاحب المقهى "مكفهر ونرى الغضب. الرواد ينزعجون من الغبار المتناثر، 

للراحة، للسكون. هذا نقد لمجتمع  الوجه". المعرفة هنا تعتبر إزعاجا، تهديدا

 .يفضل الجهل على المعرفة، السلبية على الفعل

نعم ولكن هناك من " :هل في نفسوقيتبسم وي يستخرج السارد كتابالما 

عنوان الكتاب "بؤساء المقهى لا يستحقون الحياة" "، لأن يستحق الحياة

صادم، قاس. إنه حكم بالإعدام الرمزي على المهمشين، العاطلين، عنوان 

المنتظرين. لكن السارد يرفض هذا الحكم. هذا موقف أخلاقي، رفض للحكم 

 .المطلق، إيمان بقيمة الإنسان رغم بؤسه

فعل وجودي،  ،مقاومةعند الفرساوي الكتابة  القصة تجعلنا نقر بأن خاتمة

الكتابة فمقاومة للعدم، للانتظار، للفراغ. السارد يكتب "ما أواجه وأعيش". 

 .شهادة، أرشيف، ذاكرة. إنها الوسيلة الوحيدة للبقاء، لإثبات الوجود

العبارة الأخيرة غامضة ومقلقة: "في اللاوعي مهارات أخرى قد أجيدها 

ولكن لا أجرؤ على ممارستها". ما هي هذه المهارات؟ ربما العنف، التمرد، 

 .يترك القارئ في حالة قلقإذن الإبهام  الانتحار؟ أم تراه 



48 
 

 قصة "رفض مبرر": الانتظار في الحديقة (ب

السابقة فضاء مغلقا، شتويا، داخليا، فإن الحديقة إذا كان المقهى في القصة 

 .في هذه القصة فضاء مفتوح، لكنه أيضا فضاء للانتظار

تقدم القصة نموذجا سرديا غنيا يكشف عن مفارقة وجودية عميقة: الفقر 

الغني والغنى الفقير. في فضاء حديقة "العشاق" قريبا من المؤسسة، يلتقي 

الفقير ماديا( في لحظة استثنائية من الصدق، رضوان )الغني ماديا( وشعيب )

ليكشفا أن الحرمان ليس له وجه واحد، وأن الألم لا يعترف بالطبقات 

 الاجتماعية.

 سيميولوجيا -

يبدأ النص بصورة رمزية كثيفة: "غروب الشمس الحزين"، حيث الأنسنة 

)إسناد الحزن للشمس( تعكس إسقاطا نفسيا لحالة رضوان الداخلية على 

لعالم الخارجي. الغروب هنا نهاية يوم ولكنه استعارة للأفول الوجودي: ا

"ربيع عمر خريفي تساقط في كل شيء"، إنها مفارقة زمنية حادة تجمع 

بين الربيع )الشباب( والخريف )الذبول(، لتعبر عن شباب محروق، معطل، 

 لم يعش ربيعه.

عاصفة" يحمل الثوب الرمادي الذي "يخيطه" رضوان "استعدادا لليال 

دلالات متعددة: الرمادي لون الحياد، الضباب، اللايقين، وهو يقع بين الأبيض 

فعل تحضيري يكشف عن توقع فالخياطة أما )الأمل( والأسود )اليأس(. 

 كارثي للمستقبل، عن استسلام مسبق للعاصفة القادمة. 

ن بأنه شعيب يطرد من القسم/ الوطن، على حد تعبير المُدرسة، ويخبر رضوا

قد اختار أن يـغادر "ذاك الوطن الجريح دون مشاكل"، فهذه عبارة قوية، 

تحول الفصل الدراسي إلى "وطن"، والطرد منه إلى "منفى". شعيب اختار 



49 
 

تتحول إلى منفى طوعي، التي الحديقة  إلىالمغادرة الطوعية، رفضا للإذلال. 

البيت(. هذا يكشف عن ملاذ مؤقت للهاربين من واقع أقسى )المدرسة أو 

كيف أن المدرسة ينبغي أن تكون وطنا )كانتماء وأمان وهوية(، لكنها تحولت 

إلى سلطة قامعة تمارس الطرد والإقصاء. والوطن هنا "جريح"، مصاب، 

 مريض، عاجز عن احتضان أبنائه.

رمز الهاتف المشوه في يد شعيب في ظاهره تفصيل عابرا، لكنه برأينا هو 

ات المكسورة، علامة طبقية فاضحة في زمن تقُاس فيه القيمة امتداد للذ

بحداثة الأجهزة. لكن الأهم أن هذا الهاتف ما زال يعمل، كما أن شعيب رغم 

 كسره ما زال صامدا، يبتسم ابتسامة "مصطنعة" لكنها واعية.

 سيكولوجيا  -

القصة تكشف عن نوعين )كجدلية( من الحرمان يبدوان متناقضين لكنهما 

 تكاملان:م

لكنه يملك ما  ،شعيب يعاني من الحرمان المادي: "ننام جياعا حفاة عراة"

 رضوان هو أثمن: الدفء الأسري، الانتماء، الأحضان. هذا الدفء يجعل

الجوع فيقول بثقة مدهشة: "أفضل أن أنام جائعا بين أحضان أسرتي". 

 .فلاالجوع العاطفي  أمامل، يتحالمادي 

رمان العاطفي: الثلاجة "ممتلئة عن آخرها"، لكن رضوان يعاني من الح

البيت خال. الأم في الحراسة الليلية، الأب لن يعود حتى منتصف الليل، 

والوحدة "أوجدت بداخله خوفا من كل شيء". هذا الهدوء المدقع صمت 

قاتل، فراغ وجودي يحول الوفرة المادية إلى عبء. عبارته "الغني غني 

 قلب الجرح.العاطفة" هي صرخة من 



50 
 

عالم النفس كارل روجرز يتحدث عن "الاعتبار الإيجابي غير المشروط" 

الذي يحتاجه كل طفل ليشعر بالأمان والقيمة. شعيب يحصل عليه رغم الفقر، 

رضوان محروم منه رغم الثراء. جون بولبي في نظرية التعلق يؤكد أن غياب 

قا في الشخصية. الأم العاطفي )وليس الجسدي فقط( يخلق اضطرابا عمي

رضوان يعيش هذا الاضطراب: "الخوف من كل شيء"، حتى وهو يجلس 

 بجانب زميله.

 سرديا  -

القصة تروى بضمير الغائب، لكنها تنتقل بمرونة بين التبئير الداخلي )الولوج 

إلى وعي الشخصيات( والتبئير الخارجي )الوصف الموضوعي(. هذا التنقل 

باختين(: كل شخصية لها صوتها المستقل، رؤيتها يخلق بوليفونية )بمعنى 

 الخاصة، دون أن يهيمن صوت السارد.

الحوار هنا هو كشف تدريجي للذات. الصمت يُكسر بالتدريج: من السؤال 

البسيط )"لماذا طردتك؟"( إلى الاعتراف الصادم )"الغني غني العاطفة"(. 

 كل جملة تزيح طبقة من القناع، حتى نصل إلى العمق: 

 كلا منهما يرى نفسه في الآخر... أو يرى نفسه الآخر الذي عجز أن يكونه"." 

اللغة تتراوح بين الفصحى )السرد، الوصف النفسي( والدارجة المغربية 

هنا... را غادي تصوني دبا"(، وهذا التعدد  )الحوار: "يا نوض واش نبقاو

يحقق واقعية ويجذر النص في سياقه المحلي دون أن يفقد بعده الإنساني 

 الكوني.

 مرآة الذات -

 تنتهي القصة بجملة مفتاحية: 



51 
 

غريب كيف يمثل ببراعة، لو لم يحدثني عن وضعه لوثقت أن ما يظهره " 

 حقيقة". 

وهذه مرآة مزدوجة: كل منهما يرى في الآخر كلاهما يقول هذا عن الآخر، 

المصطلح الذي  -( Performanceقناعا، لكن القناع هو الحقيقة. الأداء )

استعمله إرفينغ غوفمان كركيزة أساسية في كتابه " تقديم الذات في الحياة 

أصبح جلدا ثانيا، لا يمكن تمييزه عن الذات الحقيقية.  -(1959اليومية" )

يرى 'الأداء' فعل التواصل الذي نمارسه لننقل للآخرين من  نغوفما إرفينغف

 نحن، أو كيف نريدهم أن يرونا.

الخاتمة تتوسع لتشمل البعد الجماعي: "رضوان نموذج فقط لمئات 

الرضوانات". الفرد يتحول إلى رمز لجيل، والقصة الشخصية تصبح شهادة 

وينية: النص الأدبي جماعية. هذا ما يسميه لوسيان غولدمان البنيوية التك

 يعكس بنية اجتماعية أوسع، يعبر عن رؤية جماعية لفئة أو طبقة.

"رفض مبرر" هي قصة عن العدالة المستحيلة، بحيث لا يمكن الجمع بين 

ظالم. والوفرة المادية والدفء العاطفي، كأن القدر يوزع النعم بشكل متناقض 

يقل قسوة عن الحرمان لكن الأهم أن القصة تقول: الحرمان العاطفي لا 

المادي، ربما هو أشد. رضوان وشعيب، رغم التناقض الطبقي، يلتقيان في 

نقطة واحدة: كلاهما ضحية، كلاهما محروم، كلاهما يبحث عما يفتقده في 

عيون الآخر. القصة لا تقدم حلا، لكنها تطرح سؤالا مؤلما: في مجتمع يفشل 

فية( لأبنائه، من المسؤول؟ وكيف في إشباع الحاجات الأساسية )مادية وعاط

 ننجو؟

الانتظار في نصوص الفرساوي ليس انتظارا لشيء محدد )عمل، نخلص أن 

هو حالة وجودية، قدر ملازم. الشخصيات تنتظر، الانتظار حبيب، قطار...(، 

لكنها لا تعرف بالضبط ماذا تنتظر. الزمن معلق، الحياة موقوفة، المستقبل 



52 
 

يعكس واقع جيل كامل في المغرب المعاصر: جيل متعلم، هذا الانتظار فغائب. 

 .طموح، لكنه عاطل، محبط، منتظر

أن الوجود الإنساني هو في  "الكينونة والزمان"يرى هايدغر في كتابه 

؟ بالطبع لا، نهاية بيولوجية وهل هالموت'. الموت هنا -نحو-جوهره 'كينونة

الإنسان بوعي، يتحرر من زيف الإمكانية الأسمى التي حين يستبقها إنه 

 الحياة اليومية ويحقق وجوده الأصيل.

الموت" باعتباره المحرك -نحو-بينما يؤصل هايدغر لمفهوم "الكينونةف

للأصالة، تأخذ نصوص الفرساوي هذا الانتظار إلى منطقة أكثر وجعا؛ 

لا فالإنسان عنده لا يعيش استباقا للنهاية بقدر ما يعيش استباقا لـ "بداية 

 .تأتي"

 الذاكرة كمقاومة: حفر في الجروح وبناء الهوية -4

إذا كان الانتظار يتعلق بالمستقبل )المؤجل، الغائب(، فإن الذاكرة تتعلق 

بالماضي. لكن الذاكرة في نصوص الفرساوي هي فعل مقاومة، حفر في 

 .بناء للهويةو الجروح

"الذاكرة،  في كتابه (Paul Ricœur) الفيلسوف الفرنسي بول ريكور

 (La  ،Mémoire, l'histoire, l'oubli, 2000) "التاريخ، النسيان

يحلل  ،2009، 1دار الكتاب الجديد، بيروت، ط.ترجمة د. جورج زيناتي، 

مستويات استعادة الماضي عبر ثلاث عتبات متكاملة؛ تبدأ بـ "الذاكرة 

"الذاكرة الفردية" المرتبطة بوعي الذات وتجاربها الخاصة، وتتوسع نحو 

الجماعية" التي تصوغ هوية المجتمع وتاريخه المشترك. ويتُوج هذا المسار 

 ـ"واجب الذاكرة"؛ وهو الالتزام الأخلاقي والسياسي بصون حقوق الضحايا  ب

 ومقاومة النسيان المنهجي.



53 
 

في نصوص الفرساوي، نجد المستويات الثلاثة متداخلة. الشخصيات 

 غيرتسترجع ذكرياتها الفردية )طفولة، أسرة، حب(، لكن هذه الذكريات 

، 2011جماعية )المغرب المعاصر، جيل ما بعد الذاكرة ال عن معزولة

والكتابة نفسها هي شكل من أشكال  لأنها جزء منها، الطبقات المهمشة(

 .رفض للنسيانو اكرة": شهادة على الجرح"واجب الذ

. الذاكرة والحب المفقود وتيمة قصة "وينكسر مع رؤيتها كل شيء" لنحلل

هذه قصة طويلة نسبيا، تروي حكاية شاب يبحث عن حبيبة طفولته )نعمة( ف

سنوات طويلة، ثم يجدها بالصدفة في سيارة أجرة، لكنه يكتشف أنها 

 .متزوجة

 :سيارة أجرةالقصة تبدأ بمشهد في 

منغمسا في التحديق بتدوينات الفايسبوك الصباحية، أزور بين الفينة " 

والأخرى علبة الرسائل لا من جديد يسأل عن حالي ولو نفاقا، والتوقف 

 "....المتكرر لسيارة الأجرة يقض مضجعي بين نازل وصاعد 

الفايسبوك، هذا وصف لحياة يومية رتيبة: التنقل في سيارة أجرة، تصفح 

الوحدة الرقمية )"لا من جديد يسأل عن حالي"(، الامتعاض من الروتين. 

 :رائحة عطر راوييشم العندما  لكن هذا الروتين سينكسر

، نسيت كرهي 'الماورد'لفحتني رائحة عطر خفيف كرائحة البنفسج مع " 

للعطر، وانسجمت مع نسيمها، اختلجت ذاكرتي وسرحت بنفسي بارتياح في 

 ".متاهاتها

يجسد  (Déclencheur mémoire) ." "مثير للذاكرة الرائحة هنا تعمل كـ

الأديب الفرنسي مارسيل بروست في روايته "البحث عن الزمن المفقود" 

ظاهرة "الذاكرة اللاإرادية"، والمعروفة بـ "ذاكرة بروست". فمن خلال 



54 
 

تنفجر ذكريات  انبعاث رائحة ومذاق كعكة "المادلين" المغموسة في الشاي،

طفولته في "كومبري" بشكل مفاجئ وتلقائي، دون جهد واع من العقل. 

يثبت بروست هنا أن الحواس )كالشم والتذوق( تختزن الماضي في ثنايا 

الجسد، وعند استثارتها، تستدعي الزمان المفقود بكامل تفاصيله الشعورية، 

اضي بعمق يفوق قدرة مما يجعل الذاكرة الحسية جسرا حيا يربط الحاضر بالم

 الذاكرة التحليلية.

 :يستدير السارد ليرى مصدر العطر

أزلت نظارتي للتأكد من حقيقة المشهد،  ...أتجول بنظري بين الركاب " 

أعجبت بالمنظر، تأكدت حينها من منبع العطر، فتاة بالمقعد الأول بجوار 

السائق أنيقة المظهر، شعر أشقر قصير مصفف بعناية، عنقها فائق البياض 

 ".تتوسط رقبتها شامة

الوصف دقيق، بصري، يتوقف عند التفاصيل. الشامة على الرقبة ستصبح 

 .مة المميزة، المفتاح الذي يفتح باب الذاكرةالعلا

أحوم حول الشامة أدقق في تفاصيلها، يخبرني داخلي بأنها ليست ككل " 

مات الاستغراب على وجهي متسائلا: 'ما الذي يميزها عن الشامات، ترسم علا

 '".باقي الشامات التي أراها في أجساد عشرات الشابات؟

سيميائية، رمز، مفتاح للذاكرة. السارد يشعر الشامة هنا تتحول إلى علامة 

 .بأنها مألوفة، لكنه لا يتذكر بالضبط

 :عملية التذكر

غيرت الوجهة للعقد الذهبي بعنقها، ...  عقلي يعتصر لمحاولة التوصل لتفسير" 

ضبابية تخيم على تفكيري، اكتشفت أنها تختزن ذكريات ما بطفولة الخلد، 

 ".واستمررت في التحديقعدلت جلوسي بمقعدي، 



55 
 

العقد الذهبي، الشامة، الشعر الأشقر... كل تفصيل يعيد بناء صورة في 

"ضبابية تخيم على  ،الذاكرة. التذكر هنا عملية تدريجية، مؤلمة، مشوشة

 .الراوي تفكير"

 :ثم تأتي اللحظة الحاسمة

إلى قلبي يخفق بشدة، وبعض المقتطفات الباهتة من مشاهد طفولية تتردد " 

مخيلتي وزاد مع عدم قدرتي على ترجمتها إخفاقي، شعرت بفشل يسري في 

عروقي، وخشيت نزولها قبل محطة وصولي، ومرافقة قلبي لها بدون 

 ".استشارتي، وأظل جسدا فارغا تائها غير عارف حتى باسمها لترديده

 -الخوف من فقدانها مرة أخرى يدفع عملية التذكر. "مقتطفات باهتة" 

صور مشوشة. "مرافقة وشظايا،  على شكل جاءتالذاكرة ليست كاملة، 

 .القلب يتذكر قبل العقل تعني هذه العبارة أنقلبي لها بدون استشارتي" 

 :ثم يأتي الاسم

قارنت بين شامة   .'خطرت ببالي 'نعمة موءودةفي لحظة اندفاع لمشاهد  " ...

 "نعمة وهذه الشامة، لا فرق بينهما، صورتان طبق الأصل، 

الاسم "نعمة" ينبثق من الذاكرة. لكن السارد يشكك: "لا يمكنني إيجادها 

 .بهذه السهولة". الصدفة تبدو غير معقولة، لكنها تحدث

 :الذاكرة تنهمر

مع كل رؤية يزداد شغفي واشتياقي، نفس السلسلة، نفس الشعر، حتى  ... "

 :تسريحة الشعر لم تغيرها منذ سنوات، ومع ذلك قلت

حين كانت كل الدراهم التي ...  استرجعت ذكريات طالها النسيان لسنوات '...

أحصل عليها بمشقة الأنفس من والدي أشتري بها 'بيمو ميريندا' وأضعه في 

 '."لأحصل على ابتسامة منها كلما اكتشفت الأمر محفظتها فقط



56 
 

هذه الذكريات البريئة، الجميلة، تعيد السارد إلى طفولته. الحب الطفولي 

الطاهر، غير المشروط، حيث الهدية )"بيمو ميريندا"( تقُدم فقط لرؤية 

 .ابتسامة

شاشة محمولها: على الراوي عندما رن هاتف نعمة وقرأ هي  الصدمة

السارد كان يعيش على أمل إيجاد ، فهذه خاتمة مدمرة". زوجياتصال من "

شمعة بمعنى أن نعمة، وحين يجدها، يكتشف أنها متزوجة. الأمل ينهار، 

سؤال ، هذا تنطفئ. "ماذا سأفعل الآن؟"الأمل والانتظار الذي عمر طويلا 

معنى، والآن انتهى  ة الراويكان البحث عنها هو ما يمنح حيا :وجودي

 .وانتهى المعنىالبحث، 

لا هنا صدق مرير. السارد  لن أقول رزقها الله السعادة معه"في هذا القرار "

شحنة أكبر في قلبه الألم ، لأن يتمنى لها السعادةويستطيع أن يكون كريما، 

، حتى أجد ما أقول" ولكنني سألتزم الصمت.... ويكتفي بالقول: "من الكرم

 ليس قبول ، لكنهعلى الفهم أو الفعل الصمت هنا هو عجز، ذهول، عدم قدرةف

 للوضع.

هذه القصة تكشف عن وظيفة الذاكرة في حياة الفرد. السارد كان يعيش على 

ذاكرة حب طفولي، وكان البحث عن هذا الحب المفقود هو ما يمنحه سببا 

 ولكنها أيضا، وهذا هو الجانب الأهم،للاستيقاظ كل يوم. الذاكرة هنا ماض، 

 .أمل معلقومستقبل مؤجل 

متزوجة. هذه مفارقة لأنها لكن حين يتحقق الأمل )إيجاد نعمة(، ينهار 

 .ة الانتظار والترقبنهاي 'الرؤية' يصبح حدا يسطرمأساوية: تحقق الأمل 

 "السيميولوجيا في "شموع لا تبتسم -5

 من العلامة إلى النسق الدلالي أ(



57 
 

الذي أسسه عالم السيميولوجيا )أو السيميوطيقا( هي علم العلامات، 

في مطلع القرن العشرين، وطوره  اللغويات السويسري فرديناند دي سوسير

لكن تطبيق السيميولوجيا على . الفيلسوف الأمريكي تشارلز ساندرز بيرس

في الستينيات والسبعينيات،  الأدب اكتسب زخما كبيرا مع أعمال رولان بارت

حيث يكشف كيف أن  (Mythologies, 1957) "خاصة في كتابه "أساطير

الأشياء اليومية البسيطة )الصابون، لعبة بلاستيكية، مباراة مصارعة( تحمل 

 .معان إيديولوجية عميقة

 :في تحليله السيميولوجي، يميز بارت بين مستويين من الدلالة

الدلالة المباشرة، الحرفية، الظاهرة.  (Dénotation) : المستوى الأول •

 .مثلا: الشمعة = عود من الشمع له فتيل يشعل

 الدلالة الإيحائية، الثقافية، الرمزية.  (Connotation) : المستوى الثاني •

 .الضوء، الأمل، التضحية، الاحتراق، الزمن العابر =مثلا: الشمعة 

في مجموعة "شموع لا تبتسم"، نجد شبكة معقدة من العلامات والرموز 

التي تتجاوز دلالتها الحرفية لتبني نسقا دلاليا متكاملا، يعكس رؤية وجودية 

 :ل الرموز الكبرى في المجموعةيحلوهذا ما يدفعنا لتواجتماعية وسياسية. 

 الرمز المركزي :الشموع  -

مجموعة، والعنوان نفسه يضعها في الشمعة هي الرمز المحوري في ال

 المركز. لكن ما الذي تعنيه الشمعة في سياق هذه النصوص؟

قبل أن نحلل دلالة الشمعة في نصوص الفرساوي، دعونا نستعرض دلالاتها 

 :في الثقافة الإنسانية العامة

في الفلسفة اليونانية، الضوء رمز للمعرفة، للحقيقة،  :الضوء والمعرفة •

"أسطورة الكهف" لأفلاطون، الخروج من الكهف المظلم إلى للوعي. في 



58 
 

الضوء الخارجي يرمز إلى الانتقال من الجهل إلى المعرفة، من الوهم إلى 

 .مصدر للضوء، ترمز إذن إلى الوعي، الإدراك، التنويركالشمعة والحقيقة. 

الشمعة تحترق، تذوب، تتلاشى. عمرها محدود. في الأدب : الحياة والموت •

العالمي، الشمعة غالبا ما تسُتخدم كاستعارة للحياة الإنسانية الهشة، القابلة 

 ,Macbeth) "للانطفاء في أي لحظة. شكسبير في مسرحية "ماكبث

! فما الضئيلةشمعة إذن ضوء هذه ال نطفئفلي"ما مضمونه:  يكتب (1606

التي تنطفئ الشمعة هنا رمز للحياة الوجيزة، العابرة،  يمر". شبحالحياة إلا 

 .سريعا

الشمعة تحترق لتضيء الآخرين. تضحي بنفسها لتمنح : التضحية والعطاء -

النور. في التراث الصوفي الإسلامي، الشمعة ترمز إلى الفناء في سبيل 

ما  في "المثنوي"قول المحبوب. الشاعر الفارسي جلال الدين الرومي ي

موت الإرادي عن الف ".كن كالشمعة في حبها، تذوب لتضيءمضمونه: "

وحدة الوجود الإنسان حقق بذلك يإلى حياة روحية سرمدية، يتحول الشهوات 

، فبرأي الرومي من خلال التضحية بالذات الحسية في سبيل النور الإلهي

الضياء الحقيقي للشمعة يكمن في ذوبان جسدها الشمعي، وهو ما يسميه بـ 

بمفهوم التضحية، الإيثار، العطاء هذه الدلالة ترتبط و ."الاحتراق الجميل"

 .غير المشروط

لكن في مجموعة "شموع لا تبتسم"، تقُلب هذه الدلالات رأسا على عقب. 

الشموع هنا "لا تبتسم". هذا القلب الدلالي يخلق توترا، مفارقة، يكشف عن 

 :دعونا نحلل كيف تظهر الشمعة في النصوصف .عالم قصصي مأزوم

 :الشمعة الحزينة •

. لكن قصة "هشاشة ضوء خافت"، يصف السارد نفسه )ضمنيا( كشمعةفي 

من رمز للعطاء إلى رمز لـ "الشهادة الصامتة". تماما كما تتحول شمعة 



59 
 

انطفأت شمعة ماكبث معلنة عبثية الحياة، تنطفئ ابتسامة الشمعة في القصة 

 عند لحظة سقوط الأم. إن "مطأطأ الرأس" التي ختم بها النص هي الانطفاء

النهائي للشمعة التي عجزت عن تغيير الواقع، فاكتفت بتسجيل "الخدوش 

 ."في الأعماق

هكذا، يبني الفرساوي نسقا دلاليا يكسر أفق توقع القارئ؛ فالشمعة التي ف

كانت تاريخيا رمزا للخلاص، أصبحت في "شموع لا تبتسم" علامة 

الذاكرة سيميولوجية على الحزن الوجودي وانحباس الذات في عتمة 

 الصادمة.

 :الشمعة المنطفئة •

في قصة "وينكسر مع رؤيتها كل شيء"، يقول السارد بعد اكتشاف زواج 

الأمل نفسه يشبه ف "واليوم انطفأت تلك الشمعة، ماذا سأفعل الآن؟" :نعمة

 .شمعة، وانطفاؤها يعني نهاية المعنى، نهاية الحياة تقريبا

 :نقولإذا طبقنا نموذج بارت، يمكن أن ف

 .الشمعة = عود شمع يشعل ليضيء ة:الدلالة المباشر

 .الشمعة = ضوء، حياة، احتفال، أمل: الدلالة الإيحائية الأولى

في سياق نصوص الفرساوي، الشمعة = الإنسان : الدلالة الإيحائية الثانية

المسحوق، المُستغَل، المحترق من الداخل، الذي يعطي لكنه محروم من 

هنا تصبح "أسطورة" )بمعنى بارت( تعكس إيديولوجيا الفرح. الشمعة 

 .الاستغلال، الطحن الاجتماعي، الإحباط الجماعي

في كتابه  (Umberto Eco) عالم السيميوطيقا الإيطالي أمبرتو إيكو

حيث ، "يتحدث عن "الوظيفة الرمزية (1976) " "نظرية السيميوطيقا

إلى شبكة من المعاني الثقافية،  ما وفي نفس الوقت العلامة تشير إلى شيء



60 
 

الاجتماعية، الأخلاقية. الشمعة في نصوص الفرساوي تكتسب وظيفة رمزية 

متعلم، طموح، لكنه عاطل،  جيلهذا: كل  إلى ، كما أكدنا سابقا،معقدة، تشير

الفقراء، العمال، الموظفون الصغار، الذين يحترقون في  ر؛محبط، منتظ

لطفل المعنف، المراهق المهمل، كا ت المجروحةالذا؛ وإلى عملهم دون تقدير

 .الشاب اليائس

 ثنائية وجودية -الضوء والعتمة  ب(

إذا كانت الشمعة هي الرمز المركزي، فإن الضوء والعتمة هما الثنائية 

 .الكبرى التي تنظم العالم السردي في المجموعة

 الضوء: أمل خافت أم وهم؟ -

إيجابي بامتياز: الخير، الحقيقة، الأمل، الحياة. الضوء في الأدب العالمي رمز 

 .لكن في نصوص الفرساوي، الضوء معقد، ملتبس، هش

 :الضوء الخافت -

في قصة "هشاشة ضوء خافت" )العنوان نفسه دال(، الضوء ليس ساطعا، 

"خافت"، ضعيف، مهدد بالانطفاء. هذا يعكس حالة  وإنماقويا، واضحا، 

أمل موجود، لكنه واه، هش، قابل للتلاشي في الأمل في حياة الشخصيات: 

 .أي لحظة

 :الضوء المؤلم -

في قصة "ليت المطر بلل قلبها"، حين يدخل الطفل المدرسة )التي ينبغي أن 

تكون فضاء للتنوير، للمعرفة، للضوء(، يواجه العنف، الإذلال. الضوء هنا 

 .عذاب تحول إلى لأنهخلاص، ال عكس)ضوء المعرفة( 

 :الغائبالضوء  -



61 
 

في قصة "سراب الظل"، الفتاة تنتظر عودة أمها )الأم = مصدر النور، 

الدفء، الحب(، لكن حين تعود الأم، تنكرها. الضوء المنتظر لا يأتي، أو يأتي 

 "."سرابفهو لكنه زائف، وهمي، 

 العتمة: ليست مجرد غياب للضوء( ج

غياب للضوء،  هيفي الفلسفة الوجودية، خاصة عند مارتن هايدغر، العتمة 

 :في نصوص الفرساوي، العتمة حاضرة بقوةوحالة وجودية أصيلة.  نهاكل

 :الليل كفضاء للبوح -

غياهب ، عبارة "في قصة "ضريبة قرار"، الفتاة تنزوي في غرفتها ليلا

أعماق  إنهامكان فيزيائي، مجرد  لاحالة نفسية  وهيالعتمة ب توحيوحدتي" 

 .مظلمة في الذات

 :النوافذ الموصدة -

النوافذ ، يصف السارد المقهى حينما في قصة "جرعة أمل مفقود"،

الضوء الخارجي )المطر، الطبيعة، الحياة( محجوب، تقول بأن "موصدة" 

 .الذات محاصرة في عتمة داخليةفغير قابل للوصول. 

 :المصابيح الخافتة -

تحاول مقاومة في عدة قصص، تذكر مصابيح خافتة، أضواء شاحبة، كأنها 

يأتي النور،  ماحتى حين"، العتمة لكنها تفشل. في قصة "هشاشة ضوء خافت

ح، يفضح االشخصية ترفضه، تكرهه. لماذا؟ ربما لأن النور يكشف الجر

 .الواقع المؤلم، بينما العتمة تسمح بالاختباء، بالنسيان

 الثنائية الجدلية: لا ضوء بلا عتمة( د



62 
 

يتحدث عن الجدل،  ((1807 "في "ظاهريات الروحل الفيلسوف الألماني هيغ

. الضوء والعتمة منفصلةغير ال حيث الأضداد تفُهم في علاقتها الديناميكية

 :نقيضين هما في علاقة جدليةكفي نصوص الفرساوي 

حين تضيء الشمعة، تظُهر العتمة المحيطة. الضوء : الضوء يكشف العتمة -

 .أكثر حضوراالخافت يجعل العتمة أكثر وضوحا، 

لو لم تكن عتمة، ما كان للضوء قيمة. الضوء : فالعتمة تعطي الضوء معناه -

 .يقاس بمقدار العتمة التي يقاومها

في "الشفق"، "الفجر"، "الغسق"، تلك : الضوء والعتمة يتداخلان -

اللحظات الانتقالية التي تظهر كثيرا في النصوص، الضوء والعتمة يتداخلان، 

 .اللايقينويخلقان حالة من الغموض 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 
 

III-  المدينة، القرية، البيت،  -الفضاءات كرموز

 المقهى

. الناقد امركزي ادلالي اعنصر يعتبر أيضاخلفية للأحداث، كالفضاء في الأدب 

ما  يقول " (1957) الفرنسي غاستون باشلار في كتابه "شاعرية المكان

 .محمل بالذاكرة، بالمشاعر، بالرموز لأنهمحايد،  غيرن المكان أ مفاده

 :في نصوص الفرساوي، الفضاءات تتحول إلى رموز وجودية واجتماعيةف

 المقهى: فضاء الانتظار والتهميش -1

الثقافة المغربية فضاء ذكوري تقليدي. عالم الاجتماع المغربي المقهى في 

يحلل كيف أن  (" (1974عبد الكبير الخطيبي في كتابه "النقد المزدوج

 .المقهى فضاء للهوية الذكورية، للحوار، للسياسة غير الرسمية

 :في نصوص الفرساوي، المقهى يتحول إلى غير أن

المقهى كما أشرنا سابقا، في قصة "جرعة أمل مفقود"، : فضاء للعاطلين  -

مكتظ بالرجال الذين لا عمل لهم، يقضون النهار في مشاهدة كرة القدم، 

 .التدخين، الانتظار. المقهى هنا رمز للبطالة، للوقت الضائع، للحياة المعلقة

السارد "وسط هذا الفراغ المرعب" رغم أن : فضاء للوحدة الجماعية -

مكتظ. هذه مفارقة: الوحدة وسط الجمع. الجميع موجودون، لكن كل المقهى 

 .منهم في عزلته. لا حوار حقيقي، لا تواصل إنساني، فقط تجاور أجساد

)ضمنيا(... كلها  'الحشيش'كرة القدم، السجائر، الشاي، : فضاء للإلهاء -

 .أدوات لملء الفراغ، لإلهاء الذات عن واقعها المؤلم

 



64 
 

 الحضن إلى الزنزانةالبيت: من  -2

البيت في المخيال الإنساني هو المأوى، الأمان، الدفء. لكن في نصوص 

في قصة "ضريبة قرار"، ، كما الفرساوي، البيت غالبا ما يتحول إلى سجن

 ارلقد صحضنا، بالنسبة لها لم يعد البيت ف ،الفتاة تسمي غرفتها "زنزانتي"

"حب موقوف التنفيذ"، الفتاة في قصة . وسجنا، حيث الأسرة هي السجان

 يتحول إلى حدود، إلى قيد، إلى حصارهنا البيت  ،ممنوعة من الخروج

 وحبس.

في قصة "رفض مبرر"، رضوان )الغني( يعيش في بيت فسيح، لكنه أما 

خاو عاطفيا. الثلاجة "ممتلئة عن آخرها"، لكن لا دفء إنساني، لا حوار، 

 .في غياب التآلف والتواصل المادية الفارغةلا حب. البيت هنا رمز للوفرة 

 القرية: الذاكرة والحنين والحصار -3

فضاء كالقرية في الأدب المغربي )والعربي عموما( غالبا ما تصور بحنين، 

 :الأصالة، البساطة، الطبيعة. لكن في نصوص الفرساوي، القرية ملتبسة

البدوية هي مسرح في قصة "قد أكون جبانا"، القرية : فضاء الذاكرة -

طفولة السارد، لكنها طفولة معذبة. القرية ترتبط بالذاكرة، لكنها ذاكرة 

 .مؤلمة

في قصة "سراب الظل"، الفتاة تعيش في دوار صغير، : فضاء الحصار -

محاطة بأخوالها الذكور الذين يراقبونها، يقيدونها، يتحرشون بها. القرية 

 .يةسرفضاء للمراقبة، للسيطرة الأك يقدمها الفرساويأمانا،  بدل أن تكون

القرية ترمز أيضا إلى التخلف الاجتماعي، الفقر، غياب : فضاء التخلف -

الخدمات. في قصة "قد أكون جبانا"، المدرسة في القرية فضاء للعنف، 

 .والطريق إليها على ظهر حمار يرمز إلى التهميش



65 
 

 المدينة: الاغتراب والازدحام والإمكانية -4

في نصوص الفرساوي حاضرة بشكل ضمني أكثر منه صريح. في  المدينة

قصة "جرعة أمل مفقود"، المقهى في مدينة )غير مسماة، لكن يمكن 

 :افتراض أنها مدينة مغربية(. المدينة هنا

المقهى مكتظ، الشوارع )ضمنيا( مزدحمة، الحياة سريعة، : فضاء الازدحام -

 .لا يخلق تواصلا يث أنهبح يعمق العزلةلكن بلا معنى. الازدحام 

الشخصيات في المدينة غرباء، حتى عن أنفسهم. لا : فضاء الاغتراب -

 .انتماء، لا جذور، لا هوية واضحة

رغم كل شيء، المدينة تحمل إمكانية اللقاء )كما في قصة : فضاء الإمكانية -

"وينكسر مع رؤيتها كل شيء"(، إمكانية العمل، إمكانية التغيير. لكنها 

 .غالبا ما تحبط اتإمكاني

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 
 

 IV-  النوافذ، الأبواب، المطر، السجائر -الأشياء الصغيرة 

إلى جانب الرموز الكبرى )الشموع، الضوء، الفضاءات(، تزخر نصوص 

 ، نذكر منها:الفرساوي بأشياء صغيرة، يومية، تتحول إلى علامات دلالية

 النوافذ: بين الداخل والخارج -1

الأدب رمز تقليدي للانفتاح، للرؤية، للحلم. لكن في نصوص  النافذة في

 :الفرساوي، النوافذ غالبا ما تكون

"النوافذ الموصدة" هذه في قصة "جرعة أمل مفقود" تمنع : موصدة -

 .التواصل مع الخارج، تحجب المطر، الطبيعة، الحياة

في قصة "ضريبة قرار"، الفتاة تطل من النافذة لترى "نور : احدود -

لأنها في حد انفتاحا،  ن أن تكونمأبعد صغير"، لكنها تكره النور. النافذة هنا 

 .تذكير بالعالم الخارجي المحجوب ذاتها

 الأبواب: العبور الممنوع -2

في  الباب رمز للعبور، للانتقال من مكان إلى آخر، من حالة إلى أخرى. لكن

 :نصوص الفرساوي

في قصة "يوم القطف" )القصة الأخيرة(، يقف السارد "أمام باب" : مغلقة -

مغلق، ينتظر أن يفُتح. الباب هنا رمز للعبور إلى مرحلة جديدة )المراهقة، 

 .مؤلموالموت، التغيير(، لكن العبور صعب 

العتبة هي  تعطينا إشارة على أنإياك والابتعاد عن عتبة البيت" ة: "نعام -

الحد، الحدود التي لا يمكن تجاوزها. الباب لا يفتح للخروج، بل يغلق لمنع 

 .الخروج



67 
 

 المطر: الطهارة المستحيلة -3

الخصوبة. لكن في نصوص و المطر في الأدب رمز تقليدي للطهارة، التجدد

 :الفرساوي

في قصة "جرعة أمل مفقود"، المطر "يهمس في أذن الأرض"، : محجوب -

السارد داخل المقهى، وراء "النوافذ الموصدة". المطر موجود، لكنه لكن 

 .غير قابل للوصول

في قصة "ليت المطر بلل قلبها"، العنوان نفسه يحمل أمنية، أي : لا يطهر -

 ذلك وظلت ليته طهر قلبها القاسي، ليته جعلها ترحم. لكن المطر لم يفعل

 .الطهارة مستحيلة

 وقياس الزمنالسجائر: ملء الفراغ  -4

 :إنهامجرد عادة،  هي أكثر منالسيجارة في نصوص الفرساوي 

 ،أحتسي سيجارتي بنهم، وأنفث دخانها بانكسار..."" :أداة لقياس الزمن -

السيجارة تقُاس بالزمن )كم دقيقة لإنهائها؟(، والزمن يقُاس بالسجائر )كم 

 سيجارة تملأ الفراغسيجارة في اليوم؟(. في حياة الانتظار، حيث لا أحداث، ال

 .تقسم الزمنو

 هذا، أتتبع الدخان يتبخر في اللاحياة كما تبخرت أحلامي": "رمز للتبخر -

 .الدخان يتبخر، يتلاشى، كالأحلام، كالأمل، كالحياة نفسها

 

 

 



68 
 

 V-  سيميولوجيا اللون في المجموعة -الألوان 

هي محملة بدلالات ثقافية، نفسية فمحايدة،  دون أن تكونالألوان في الأدب 

 .رمزيةو

 الأسود: الحزن، الفراغ، العدم -1

 :الأسود هو اللون الأكثر حضورا في المجموعة

 ،كوب قهوتي السوداء التي أرتشفها بحب سواد"" :القهوة السوداء -

القهوة بلا سكر، بلا حليب، سوداء تماما، ترمز إلى مرارة الحياة، إلى الواقع ف

 .تجميلبلا 

 .خانقو الليل حاضر بقوة، وهو ليل أسود، كثيف :الليل الأسود -

قصة "ليت المطر بلل قلبها"، الحارسة ترتدي "جلبابا  فيالسوداء: الثياب  -

 .للقسوةو الأسود هنا رمز للسلطة، للقمعو ،أسود اللون"

 الرمادي: اللايقين، الغموض، الحياد -2

يخيط ثوبا رماديا استعدادا لليال يقول الفرساوي في إحدى القصص: "

لون الحياد، ويدل على لون بين الأبيض والأسود، هنا الرمادي ف ،عاصفة"

في  إنمالا تعيش في أبيض أو أسود، فالشخصيات أما الغموض، اللايقين. 

 .في مناطق ملتبسةقابعة رمادي، 

 الأبيض: الغياب أو الوهم -3

 :يظهر، يكون الأبيض نادر الحضور في المجموعة، وحين



69 
 

في قصة "سراب الظل"، الأم في المنام ترتدي "لباسها : لون الأم الغائبة -

الأبيض الفضفاض". الأبيض هنا رمز للطهارة، للحب، لكنه موجود فقط في 

 .الحلم، في الذاكرة، وليس في الواقع

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 

-VI السرديات في "شموع لا تبتسم" 

ذلك الحقل المعرفي الذي تطور في النصف الثاني السرديات أو علم السرد هو 

من القرن العشرين على يد نقاد بنيويين أمثال كلود بريمون وتزفيتان 

تودوروف، وخاصة جيرار جينيت الذي قدم في كتابه الشهير "خطاب 

( أدوات تحليلية دقيقة لدراسة النصوص السردية. يميز 1972الحكاية" )

العمل السردي: الحكاية أي مجموع الأحداث  جينيت بين ثلاثة مستويات في

المروية والمضمون السردي، والسرد أي النص السردي نفسه كما يظهر 

للقارئ، ثم التسريد وهو فعل الحكي نفسه والعملية التي تنتج السرد. في 

مجموعة "شموع لا تبتسم" ليوسف الفرساوي، نجد بنية سردية معقدة 

خل فيها الأصوات، وتتشظى الأزمنة، وتتكثف تستحق التأمل العميق، إذ تتدا

 .اللغة لتخلق عالما قصصيا مشبعا بالدلالات

الغالبية الساحقة من نصوص المجموعة ترُوى بضمير المتكلم، وهذا اختيار 

سردي له دلالاته العميقة. الرواية بضمير المتكلم تمنح النص طابعا اعترافيا، 

يبوح بأسراره مباشرة للقارئ دون وساطة  لراوية أو اراويحميميا، كأن ال

 أو حجاب. في قصة "ضريبة قرار" مثلا، تقول الفتاة في افتتاحية صادمة: 

ولجت زنزانتي أوصدت الباب والنوافذ، وتهت في غياهب وحدتي وآلامي، " 

 كان الخوف من كل شيء هو مؤنسي الذي لا يفارقني." 

ساسا بالمباشرة، بالصدق، بأننا الضمير "أنا" المضمر في الأفعال يخلق إح

نسمع صوت الضحية مباشرة. هذا ما يسميه الناقد الفرنسي فيليب لوجون 

( بميثاق الصدق بين الكاتب 1975في كتابه "الميثاق السيري الذاتي" )

والقارئ، حيث القارئ يفترض أن ما يقرأه حقيقة أو على الأقل صادق عاطفيا 

ذا الضمير يسهل على القارئ التماهي مع حتى لو لم يكن واقعيا تماما. ه



71 
 

الشخصية، الشعور بألمها، العيش داخل وعيها. حين نقرأ في قصة "ليت 

 المطر بلل قلبها": 

في تلك اللحظة كسر شيء بداخلي إلى اليوم لم أتوصل إلى طبيعته؟ ولم " 

 أستطع ترميمه، ظلت شظاياه المتناثرة بين ثنايا أشلائي"

نشعر بأننا نعيش الجرح مع الساردة، نحن داخل وعيها، داخل ألمها،  هنا

 .نلمس شظايا الذات المتناثرة

لكن هذه الرؤية الداخلية لها حدودها وقيودها، إذ نحن نرى العالم فقط من 

منظور الساردة أو السارد، لا نعرف ما يفكر فيه الآخرون إلا من خلال 

ه جينيت "التبئير الداخلي"، حيث الرؤية تفسيرها أو تفسيره، وهذا ما يسمي

محصورة في وعي شخصية واحدة. رغم هذه الهيمنة الظاهرة لضمير 

المتكلم، إلا أن هناك تعددا للأصوات بشكل ضمني. الفيلسوف الروسي 

( يتحدث 1929ميخائيل باختين في كتابه "مشكلات شعرية دوستويفسكي" )

رواية، حيث كل شخصية لها صوتها عن البوليفونية أو تعدد الأصوات في ال

المستقل ورؤيتها للعالم، ولا يهيمن صوت المؤلف على الأصوات الأخرى. 

في نصوص الفرساوي، رغم أننا نسمع صوت الساردة أو السارد بشكل 

مباشر، إلا أننا نسمع أصواتا أخرى بشكل غير مباشر. في قصة "قد أكون 

ن خلال وصف الطفل له: " هادئ جبانا" مثلا، نسمع صوت المدرس الجلاد م

رغم أن المدرس لا يتكلم ف ،محه لا يتبسم إلا نادرا"لافي حديثه، صارم في م

مباشرة في النص، إلا أن حضوره طاغ، صوته الذي يمثل السلطة والقمع 

محسوس ومرعب. وفي قصة "ضريبة قرار"، نسمع حوار الأبوين 

 اللاإنساني: 

" والدتها كانت خطأ غير مقصود، أخبرتك بذلك مرارا، لم نستفد منها غير 

 وجع الدماغ وأثمنة الأدوية الباهظة." 



72 
 

هذا الحوار الذي تسمعه الفتاة خلسة يمثل صوتا آخر، صوت الأسرة القاسي، 

وهو رغم كونه مرويا من خلال الفتاة إلا أنه يحتفظ بنبرته الخاصة وقسوته 

 .المدمرة

أما الزمن السردي في المجموعة فهو عنصر بالغ الأهمية والتعقيد. الزمن 

في السرد، كما يحلله جينيت، هو قابل للتلاعب والتشظي وإعادة الترتيب. 

يميز جينيت بين الترتيب أي العلاقة بين ترتيب الأحداث في الحكاية وترتيبها 

كاية ومدة روايتها في في السرد، والمدة أي العلاقة بين مدة الأحداث في الح

السرد، ثم التواتر أي عدد مرات رواية حدث معين. في نصوص الفرساوي، 

الاسترجاع أو العودة إلى الماضي هو تقنية مهيمنة تكاد تكون القاعدة لا 

الاستثناء. في قصة "ليت المطر بلل قلبها"، النص بأكمله عبارة عن 

 إلى لحظة طفولية حاسمة:  استرجاع واحد طويل، حيث السارد البالغ يعود

"كنت حينها في الثانية عشرة من عمري، السن الذي نقش بنزيف الألم على 

السرد كله يتم من الحاضر حيث السارد بالغ ناضج، لكن الحكاية  "...مخيلتي 

تدور في الماضي حين كان طفلا في الثانية عشرة. هذا ما يسميه جينيت 

ع يعود إلى ما قبل نقطة بداية السرد الاسترجاع الخارجي، حيث الاسترجا

 .الأساسي

في قصة "جرعة أمل مفقود"، هناك تداخل زمني معقد بين الحاضر حيث 

السارد جالس في المقهى والماضي حيث الذكريات والاسترجاعات القصيرة 

التي تقتحم اللحظة الراهنة. يقول السارد: "أستمع لآهات أشلائي غير آبه 

لك الطفل الذي يزورني بين الفينة والأخرى." عبارة أعجب بذ...  بمصيرها

"الطفل الذي يزورني" هي استعارة للذاكرة، للماضي الذي يقتحم الحاضر 

بلا استئذان. الزمنان الحاضر والماضي متداخلان، لا حد فاصل واضح 

بينهما، وهذا يعكس حالة نفسية حيث الجرح الماضي لم يندمل بل هو حاضر 



73 
 

ضر ويمنع المستقبل. الاسترجاع في نصوص الفرساوي دائما يلوث الحا

تقنية سردية أو حيلة فنية، له وظيفة نفسية ووجودية عميقة. أولا، ك

الاسترجاع يفسر لماذا الشخصية على ما هي عليه الآن، إذ الجرح الماضي 

يفسر الألم الحاضر والعجز عن التقدم نحو المستقبل. ثانيا، الاسترجاع شهادة 

رفض للنسيان، إصرار على أن يسُمع الصوت المكتوم. ثالثا، على جرح، 

عبر الاسترجاع، الشخصية تحاول أن تفهم ما حدث لها، أن تجد معنى للألم، 

 .أن تعيد ترتيب الشظايا المتناثرة من الذات

اللغة في نصوص الفرساوي ليست موحدة أو مسطحة، بل هي متعددة 

المستويات، تتراوح بين الفصحى والدارجة، بين الشعري والواقعي، بين 

الوصفي والحواري. معظم السرد يتم بالفصحى، لكنها فصحى معاصرة حية 

 وليست كلاسيكية متحجرة. مثلا في قصة "جرعة أمل مفقود" نقرأ: 

أشلائي غير آبه بمصيرها، أحرك أصابع يداي المنكمشة  أستمع لآهات "

 بعروقها البارزة بصعوبة تختلجني مشاعر الخوف من تيبسها." 

هذه لغة فصيحة نعم، لكنها مشحونة بالصور والاستعارات القوية مثل "آهات 

أشلائي" و"يداي المنكمشة بعروقها البارزة"، وهي صور تجسد الألم 

 ولاجافة  غيرمرئي. إنها فصحى حية متوترة الداخلي في مظهر جسدي 

تقريرية. لكن في الحوارات، يستخدم الكاتب الدارجة المغربية، خاصة في 

المشاهد الصادمة التي تتطلب واقعية قاسية. في قصة "ليت المطر بلل 

قلبها" تقول الحارسة للطفل: "كنحيرو غير معاكم... فين راسلينكم لينا... 

عاد جي تقرا." وفي قصة "رفض مبرر" يقول  سير مسح غير خنونتك

شعيب لرضوان: "يا نوض واش نبقاو هنا... را غادي تصوني دبا." 

استخدام الدارجة يحقق عدة أهداف في آن واحد: أولا الواقعية، إذ 

الشخصيات تتكلم كما يتكلم الناس في الحياة الحقيقية في الشارع والبيت 



74 
 

المباشر القاسي بالدارجة يصدم القارئ أكثر والمقهى. ثانيا الصدمة، فالكلام 

ويؤلمه أعمق من لو كان بالفصحى المهذبة. ثالثا الهوية، إذ الدارجة تحمل 

هوية مغربية محلية أصيلة، تجذر النصوص في واقعها الاجتماعي والثقافي 

 المحدد. 

متنوع ومتغير، يتناسب مع الموقف الفرساوي فالإيقاع في نصوص أما 

والحالة النفسية. في مشاهد الانتظار والوصف والتأمل، الإيقاع بطيء متأن، 

والجمل طويلة متعرجة تحمل القارئ ببطء عبر التفاصيل. في افتتاحية قصة 

 "جرعة أمل مفقود" نقرأ جملة واحدة طويلة: 

وية المقهى مفترشا الأرض في مساء بارد من ليالي دجنبر الهادئة، أجلس بزا "

فالكرسي فارغ لي وسط هذا الفراغ المرعب، تتراءى لي من زجاج النوافذ 

الموصدة قطرات المطر تهمس في أذن الأرض بانتظام، أحدق في مرتادي 

 المقهى معجبا بهذا ونافرا من ذاك." 

 هذا البطء السردي يعكس بطء الوقت نفسه، الرتابة القاتلة، الانتظار الذي لا

ينتهي. الجملة الطويلة تجبر القارئ على التباطؤ، على العيش داخل اللحظة 

الممتدة. لكن في لحظات الصدمة والأزمة والانفعال، الإيقاع يتسارع فجأة، 

الجمل تقصر وتتكسر، الأسئلة تتوالى. في قصة "سراب الظل" حين تخبر 

 ، نقرأ: الجدة الفتاة بأن أمها عائدة لكنها يجب ألا تناديها أما

غادرت جدتي غرفتي تاركة وراءها أمواجا عاتية تتلاعب بي وأنا غير  "

قادرة على مواجهتها، تساءلت: وكيف سأروض لساني على عدم نطق أمي؟ 

 وأنادي عليها باسمها نظيرة؟ وإذا نسيت ماذا سيقع؟" 

الجمل أقصر، الأسئلة متتالية متشنجة، الإيقاع متوتر قلق. هذا التسارع 

 .الذهول والصدمة والقلق الذي يسيطر على الشخصية يعكس



75 
 

اللغة في نصوص الفرساوي مشبعة أيضا بالصور البلاغية القوية، 

 زيادة على كونهابالاستعارات الجريئة والتشبيهات المبتكرة. الاستعارات 

 في الحقيقة أريد بها قد، دبي الفاخرتعطي النص رونقه الأ زينة وزخرفة

 على سبيل المثال أدوات لكشف الحقيقة النفسية العميقة. حين يقول السارد

في قصة "جرعة أمل مفقود": "آهات أشلائي"، فإن الذات تتحول إلى 

أشلاء متناثرة مبعثرة، والأشلاء تئن وتتألم. هذه استعارة قوية تعبر عن 

 صارت شظايا. حيث التمزق الداخلي العميق، عن ذات لم تعد موحدة 

وحين يقول في قصة "يوم القطف": "وديانا من الجراح"، و"بساط وردي 

تناسلت عليه كل أفكاري"، فإن الجراح تتحول إلى تضاريس جغرافية عميقة 

)وديان(، والأفكار "تتناسل" على البساط كالكائنات الحية. الاستعارة هنا 

 تجسد الثقل النفسي في صورة مادية محسوسة.

مفقود" أيضا، حين يقول: "أنفث دخانها بانكسار وفي قصة "جرعة أمل 

متتبعا إياه يتبخر في اللاحياة كما تبخرت أحلامي"، فإن الدخان المتبخر 

يصبح استعارة للأحلام الضائعة، و"اللاحياة" تعبير وجودي عميق يصف 

حالة بين الحياة والموت، حيث الوجود معلق لا هو حياة حقيقية ولا هو موت 

 كامل.

هات أيضا حاضرة بقوة، ففي قصة "سراب الظل" تصف الفتاة نفسها التشبي

مشلولة الأطراف، عارية الجسد، مخدوشة الروح، والندوب  "في النهاية: 

  جسمي." لأتم

الروح هنا توصف بصفات جسدية ملموسة، فهي مخدوشة كأنها جلد، 

النفسي في والندوب تملأ الجسم كأنها آثار جروح حقيقية. هذا التجسيد للألم 

 .صور مادية يجعل الألم أكثر واقعية وأشد وطأة على القارئ



76 
 

البنية المعمارية للقصص في المجموعة تتراوح بين القصة القصيرة 

الكلاسيكية المكثفة وبين القصة المركبة متعددة الأجزاء. معظم النصوص 

قصص قصيرة بالمعنى الكلاسيكي، حيث حدث واحد أو لحظة واحدة أو 

واحدة مروية بتكثيف شديد. الناقد الأمريكي إدغار ألان بو في مقالته شخصية 

( يقول إن القصة القصيرة ينبغي أن تقُرأ في جلسة 1846"فلسفة التأليف" )

نصوص الفرساوي وواحدة، وأن تخلق أثرا واحدا قويا في نفس القارئ. 

سى سواء تحقق هذا المعيار بامتياز، فكل قصة تخلق أثرا واحدا عميقا لا ين

كان حزنا أو غضبا أو صدمة أو تعاطفا. معظم القصص تبدأ بجملة قوية 

صادمة تجذب القارئ مباشرة إلى قلب الموقف. في قصة "قد أكون جبانا" 

 نقرأ: 

لم أنم يوما ككل الأطفال وأنا أفكر مثلهم في أحلام وردية أو أخطط لأهداف  "

 وفي "ضريبة قرار": ." .. مثالية

 ولجت زنزانتي أوصدت الباب والنوافذ، وتهت في غياهب وحدتي وآلامي."  "

هذه البدايات تضع القارئ فورا في قلب الألم، في عمق الأزمة، دون مقدمات 

أو تمهيدات. كثير من القصص تنتهي بنهايات مفتوحة غامضة، تترك القارئ 

في حالة قلق وتساؤل. في نهاية "قد أكون جبانا" يقول السارد بعد فشله في 

 البصق على وجه المدرس الجلاد: 

ترميم شيء... فالجدران لا تزيد إلا انهيارا... والسقف وإلى اليوم لم أستطع  "

  .." وفي نهاية "وينكسر مع رؤيتها كل شيء"لا يزيد إلا هشاشة

 : يقول الراوي بعد اكتشاف زواج نعمة

حتى أجد ما  لن أقول رزقها الله السعادة معه، ولكنني سألتزم الصمت... "

 أقول." 



77 
 

تفتحها على تأويلات متعددة، تترك  هذه النهايات لا تغلق القصة بحسم، بل

أسئلة معلقة في ذهن القارئ، تجعل القصة تستمر في الرنين بعد انتهاء 

 .القراءة

لكن بعض القصص أطول وأكثر تعقيدا، مقسمة إلى أجزاء متعددة تقترب من 

البنية الروائية. أبرز مثال على ذلك قصة "سراب الظل" المقسمة إلى خمسة 

ذا التقسيم يخلق بنية شبه روائية، حيث القصة تتبع مسار أقسام متتالية. ه

شخصية واحدة عبر سنوات طويلة من حياتها. القسم الأول يصور لحظة 

الفراق حين كانت الطفلة في الرابعة من عمرها والأم تستعد للسفر إلى 

إيطاليا. القسم الثاني يغطي سنوات الانتظار الطويلة حيث الطفلة تكبر وتعيش 

تها وأخوالها وتتعرض للتحرش. القسم الثالث يصور عودة الأم مع جد

المنتظرة لكن مع الخيانة الكبرى حيث الأم تنكر ابنتها أمام زوجها الإيطالي. 

القسم الرابع يصور الاحتفال بالأم والإهمال التام للابنة. القسم الخامس خاتمة 

لمعقدة تسمح بتتبع رمزية مأساوية تصور الموت النفسي للفتاة. هذه البنية ا

دقيق لتطور الشخصية وتحولاتها وانهيارها التدريجي عبر الزمن. إنها أقرب 

 .إلى رواية قصيرة منها إلى القصة القصيرة البسيطة

رغم أن كل قصة في المجموعة مستقلة ولها عالمها الخاص، إلا أن 

المجموعة ككل تشكل وحدة عضوية متماسكة. هناك خيوط دلالية 

تية تربط القصص ببعضها وتجعلها تبدو كأنها فصول من رواية وموضوعا

واحدة كبيرة أو كأنها وجوه متعددة لتجربة واحدة. الموضوعات تتكرر عبر 

القصص: الطفولة المجروحة، الأسرة المأزومة، الانتظار الوجودي، الذاكرة 

 المؤلمة، الضوء الخافت والعتمة الكثيفة. هذه الموضوعات المتكررة تخلق

نسيجا دلاليا كثيفا ومتماسكا. الشخصيات أيضا رغم اختلاف أسمائها 

وتفاصيلها تتشابه في جوهرها: أطفال معنفون، مراهقون مهمشون، شباب 

ة، أو كأنهم تشتتمنتظرون يائسون. كأنهم جميعا وجوه مختلفة لذات واحدة م



78 
 

ى أعضاء في جيل واحد يعيش نفس المأساة. الفضاءات تتكرر أيضا: المقه

حيث الانتظار والتهميش، البيت الذي يتحول إلى زنزانة، الغرفة المغلقة حيث 

العزلة والبكاء، الشارع حيث الخطر والاغتراب، المدرسة حيث العنف 

والقمع. هذه الفضاءات المتكررة تخلق عالما قصصيا متجانسا وقابلا 

لقة محتجة للتعرف. النبرة العامة أيضا موحدة عبر المجموعة: نبرة حزينة ق

صادقة، نبرة لا تجامل ولا تتنازل، نبرة تصر على قول الحقيقة مهما كانت 

مؤلمة. هذه النبرة الموحدة تجعل المجموعة تبدو كأنها صوت واحد قوي، 

 .شهادة متماسكة، صرخة طويلة ممتدة لا تتوقف

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



79 
 

 ةتماالخ

الفرساوي القصصي، حيث بعد هذه الرحلة النقدية الطويلة في عالم يوسف 

تجولنا عبر العتبات النصية والموضوعات الكبرى، وغصنا في أعماق البنية 

السيميولوجية والسردية، وحللنا اللغة والأسلوب، يحق لنا الآن أن نتوقف 

لحظة تأمل وتقييم، أن نسأل: ماذا حققت هذه المجموعة؟ ما هي إنجازاتها 

تطورها المستقبلية؟ هذا المحور الحقيقية؟ وما هي حدودها وإمكانات 

محاولة لوضع التجربة في  إنمامجرد خلاصة تلخيصية،  نريده الختامي لا

سياقها الأدبي الأوسع، المغربي والعربي والعالمي، ومحاولة لاستشراف ما 

 .يمكن أن تقوله هذه النصوص عن حاضرنا ومستقبلنا

مجموعة "شموع لا تبتسم" تمثل صوتا جديدا في المشهد القصصي 

، جيل عاش 2011فبراير  20المغربي، صوتا ينتمي إلى جيل ما بعد حراك 

خيبة الأمل السياسي، وشهد تعمق الأزمات الاجتماعية والاقتصادية، وواجه 

 انسداد الأفق. هذا الجيل لا يكتب من موقع الحالم الرومانسي ولا من موقع

المناضل الأيديولوجي الواثق، بل يكتب من موقع الشاهد الجريح الذي يحاول 

أن يفهم ما حدث له وللآخرين، أن يوثق الألم، أن يرفض النسيان. الفرساوي 

في هذه المجموعة لا يقدم حلولا سياسية أو اجتماعية جاهزة، ولا يرسم 

واقع معيش، يقدم شهادة صادقة مؤلمة على  إنهصورة وردية للمستقبل، 

على جروح لم تندمل، على أحلام احترقت، على انتظار لا ينتهي. هذه 

أهم إنجازات  من ماهذا الرفض للمجاملة أو التجميل، هوالصراحة المريرة، 

المجموعة. في زمن يميل فيه بعض الأدباء إلى الهروب نحو الفانتازيا أو 

ن المضمون، يختار نحو الماضي البعيد أو نحو التجريب الشكلي المفرغ م

الفرساوي المواجهة المباشرة مع الواقع، مع الألم، مع الذات المجروحة. 

 .هذا اختيار شجاع وضروري



80 
 

من الناحية الفنية والجمالية، حققت المجموعة إنجازات ملموسة تستحق 

التقدير. أولا، نجح الكاتب في بناء عالم سردي متماسك رغم تنوع القصص 

رموز الكبرى مثل الشموع والضوء والعتمة والانتظار وتعدد الشخصيات. ال

مركزة تتكرر عبر النصوص بطريقة عضوية غير متكلفة، تخلق شبكة دلالية 

تمنح المجموعة وحدتها الداخلية. القارئ حين ينتهي من قراءة المجموعة 

يشعر بأنه عاش  على العكس فهولا يشعر بأنه قرأ ستة عشر نصا منفصلا، 

متصلة، كأنه استمع إلى سيمفونية حزينة طويلة لها حركاتها تجربة واحدة 

المتنوعة لكنها تدور حول لحن واحد. ثانيا، اللغة في المجموعة مشبعة 

بالشعرية دون أن تفقد واقعيتها أو مباشرتها. الفرساوي يكتب بفصحى 

معاصرة حية مرنة، قادرة على التعبير عن أدق المشاعر وأعمق الأفكار، 

نفس الوقت قريبة من القارئ، غير متعالية أو مغرقة في الزخرف.  لكنها في

الاستعارات والصور البلاغية هي أدوات كشف ضرورية لتجسيد الألم النفسي 

"آهات "شموع لا تبتسم" أو مثلا يقول  مافي صور مادية محسوسة. حين

عبارات ، كما تبدو، أشلائي" أو "الليل معلق في وجوهنا"، فإن هذه ليست

محاولات جادة لإيجاد لغة قادرة على حمل ثقل  فنحن نعتبرهاجازية فارغة، م

 .التجربة الإنسانية المعقدة

ثالثا، البنية السردية في المجموعة تكشف عن وعي فني ناضج بإمكانات 

القصة القصيرة. التلاعب بالزمن عبر الاسترجاعات الطويلة والقصيرة، 

ام ضمير المتكلم لخلق إحساس التداخل بين الماضي والحاضر، استخد

 ،بالحميمية والصدق، تعدد الأصوات الضمني رغم هيمنة صوت واحد ظاهريا

كل هذه التقنيات تسُتخدم بمهارة وبوعي لخدمة الرؤية الفنية العامة. الكاتب 

أدوات ضرورية ك يسخرها فهو ،لا يستخدم التقنيات السردية كألعاب شكلية

للكشف عن طبقات المعنى المتعددة. رابعا، الجرأة في تناول قضايا حساسة 

مثل العنف الأسري، التحرش داخل الأسرة، التمييز الجندري، إنكار الأم 



81 
 

لابنتها، العنف المدرسي، كل هذا يطُرح بصراحة شديدة دون مواربة أو 

كثير من هذه القضايا تلطيف. هذه الجرأة ضرورية في مجتمع ما زالت فيه 

من الطابوهات أو المسكوت عنه. الأدب هنا يؤدي وظيفته الاجتماعية 

والأخلاقية: يكسر الصمت، يفضح الجرح، يمنح صوتا للمهمشين 

 .والمقموعين

لكن كل تجربة أدبية، مهما كانت ناضجة ومتميزة، لها حدودها وإمكانات 

لتي يمكن أن تطُور أو تعُمق تطورها. من المهم أن نشير إلى بعض الجوانب ا

. أولا، رغم قوة الواعد الشاب يوسف الفرساوي في الأعمال القادمة للكاتب

الشحنة العاطفية والنفسية في النصوص، إلا أن الحبكات السردية في بعض 

القصص تظل بسيطة نسبيا. بعض القصص تعتمد على لحظة واحدة أو موقف 

دا، لكن في القصص الأطول قد يشعر واحد، وهذا جيد في القصة القصيرة ج

القارئ بحاجة إلى مزيد من التعقيد في البناء الدرامي، إلى تحولات أكثر في 

مسار الشخصيات، إلى صراعات أكثر تشابكا. ثانيا، الشخصيات رغم عمقها 

النفسي وصدقها العاطفي، إلا أنها تتشابه كثيرا في بعض الجوانب. معظمها 

منكسرة، منتظرة. هذا طبيعي ومتسق مع  شخصيات ضحية، مجروحة،

الرؤية العامة للمجموعة، لكن ربما في الأعمال القادمة يمكن للكاتب أن 

يستكشف أنواعا أخرى من الشخصيات: شخصيات أكثر تعقيدا أخلاقيا، 

شخصيات تقاوم بطرق مختلفة، شخصيات تنجح أحيانا في تجاوز الألم أو 

اع الشخصيات سيثري العالم القصصي تحويله إلى قوة. التنويع في أنو

 .ويجعله أكثر اتساعا وتعقيدا

ثالثا، الموضوعات المهيمنة في المجموعة )الطفولة المعنفة، الأسرة 

القاسية، الانتظار، الذاكرة المؤلمة( موضوعات أساسية ومهمة، لكنها ليست 

تح الموضوعات الوحيدة الممكنة. في الأعمال القادمة، يمكن للكاتب أن يف

المغامرة، نصوصه على موضوعات أخرى: الحب بأشكاله المختلفة، 



82 
 

الصداقة العميقة، الطبيعة والمكان، الفن والإبداع كأشكال للمقاومة والتعافي، 

العلاقة مع الموت، البحث عن المعنى الروحي أو الفلسفي. هذا لا يعني التخلي 

ل العالم عن الموضوعات الحالية، بل إثراؤها بموضوعات أخرى تجع

القصصي أكثر شمولا وتنوعا. رابعا، رغم قوة اللغة وشعريتها، إلا أن بعض 

الصور البلاغية تتكرر أحيانا )الاحتراق، الشموع، العتمة، الشظايا، 

الأشلاء(. هذا التكرار مقصود ويخدم الوحدة الدلالية للمجموعة، لكن في 

ون الاستعاري، البحث الأعمال المستقبلية قد يكون من المفيد تجديد المخز

عن صور جديدة، التجريب بأساليب لغوية مختلفة. اللغة كائن حي يجب أن 

 .تتطور باستمرار، وإلا تحولت إلى نمط جامد

من الناحية المقارنة، يمكن وضع تجربة الفرساوي في سياق تقليد أدبي 

غني. في السياق المغربي، يمكن أن نرى صدى لمحمد زفزاف في الاهتمام 

لمهمشين والبؤساء، لكن الفرساوي أكثر انشغالا بالبعد النفسي الداخلي با

بينما كان زفزاف أكثر تركيزا على البعد الاجتماعي الخارجي. يمكن أن نرى 

تقاطعا مع أحمد بوزفور في التكثيف اللغوي واستخدام الرمز، لكن نصوص 

صة الفرساوي أطول وأكثر سردية بينما نصوص بوزفور أقرب إلى الق

الومضة. في السياق العربي الأوسع، هناك تقاطع واضح مع أو القصيرة جدا 

غسان كنفاني في الانحياز للضحايا وفي استخدام القصة كشهادة على الجرح 

الجماعي، لكن جرح الفرساوي مغربي معاصر بينما جرح كنفاني فلسطيني 

هناك تشابه تاريخي. مع الكتاب العرب الشباب المعاصرين مثل ديمة ونوس، 

في الإحساس بالقلق الوجودي وفي استخدام الأدب كوسيلة لمواجهة 

الصدمات الجماعية، لكن ونوس تكتب من سياق الحرب السورية بينما 

 .الفرساوي يكتب من سياق الإحباط السياسي والاجتماعي المغربي

في السياق العالمي، يمكن أن نرى تقاطعا مع الكاتب الفرنسي الشاب إدوار 

( التي تصور 2014لويس خاصة في روايته "من هو إدوار لويس؟" )



83 
 

بصراحة قاسية الطفولة في الطبقات الفقيرة الفرنسية، العنف الأسري، 

التحرش، الفقر. هناك تشابه في الجرأة، في الرفض للتجميل، في استخدام 

ذاتية  الأدب كشهادة على جرح طبقي واجتماعي. لكن لويس يكتب رواية سير

لة بينما الفرساوي يختار القصة القصيرة والتخييل. مع الكاتبة الأمريكية طوي

، هناك "كارمن ماريا ماتشادو في مجموعتها "جسدها ومناسبات أخرى

تشابه في استكشاف الجروح النفسية والجسدية، لكن ماتشادو تستخدم 

ه الفانتازيا والرعب بينما الفرساوي يبقى في الإطار الواقعي النفسي. هذ

لوضع التجربة في سياق  إنما، اأو اقتباس اتأثر اإثبات  نريد بهاالمقارنات لا

أدبي عالمي معاصر، ولإبراز خصوصيتها المغربية ضمن هموم إنسانية 

 .مشتركة

من حيث التلقي النقدي والقرائي، مجموعة "شموع لا تبتسم" تستحق 

أن وصول رواية . صحيح في دراستنا المتواضعةاهتماما أوسع مما حظيت به 

الكاتب "غصن آيل للانكسار" إلى القائمة القصيرة في مهرجان أوسكار 

المبدعين العرب يشير إلى بداية اعتراف بصوته الأدبي، لكن المجموعات 

القصصية عموما تحظى باهتمام نقدي وإعلامي أقل من الروايات، وهذا ظلم. 

خاصة في التكثيف القصة القصيرة شكل أدبي رفيع ومعقد، يتطلب مهارة 

والإيحاء، وإنجازات الفرساوي في هذا المجال تستحق دراسات نقدية معمقة 

من نقاد متخصصين، ندوات أكاديمية، ترجمات إلى لغات أخرى. الترجمة 

بالذات مهمة، لأنها ستفتح هذه النصوص على قراء جدد في ثقافات مختلفة، 

العنف ضد الأطفال، وستسمح بحوار أوسع حول القضايا التي تطرحها: 

الأسرة المأزومة، البطالة والانتظار، الجيل المحبط. هذه قضايا هي إنسانية 

 .كونية، تهم القارئ الفرنسي والإنجليزي والإسباني والعربي في بلدان أخرى

على المستوى التربوي والتعليمي، يمكن أن تدُرس بعض قصص المجموعة 

أيضا كمواد وص أدبية جيدة الصنع، في المدارس الثانوية والجامعات، كنصو



84 
 

. قصة مثل "ليت ، وهذا هو الأهملفتح نقاشات حول قضايا اجتماعية مهمة

المطر بلل قلبها" يمكن أن تسُتخدم لمناقشة العنف اللفظي في المدارس وأثره 

النفسي طويل المدى على الأطفال. قصة "ضريبة قرار" يمكن أن تفتح نقاشا 

راهقين، حول دور الأسرة، حول المسؤولية حول الصحة النفسية للم

الأخلاقية للإنجاب. قصة "حب موقوف التنفيذ" يمكن أن تسُتخدم لمناقشة 

التمييز الجندري داخل الأسر المغربية. قصة "سراب الظل" يمكن أن تفتح 

نقاشا حول الهجرة وأثرها على الأطفال المتروكين، حول التحرش داخل 

فما وجد إلا الاته لا يكون مجرد ترفيه أو تسلية، الأسرة. الأدب في أفضل ح

 .أداة للتفكير النقدي، للوعي الاجتماعي، للتغيير ليكون

من حيث الآفاق المستقبلية، هذه المجموعة تضع الفرساوي في موقع مهم 

داخل المشهد الأدبي المغربي الشاب. صوته واضح ومميز، رؤيته محددة، 

هو: إلى أين سيتجه في أعماله القادمة؟ هل  أدواته الفنية متطورة. السؤال

سيواصل في نفس الخط، معمقا ومطورا الموضوعات نفسها؟ أم سيبحث عن 

مناطق جديدة، موضوعات أخرى، تقنيات مختلفة؟ كلا الخيارين مشروع 

ومثمر. التعمق في نفس الموضوعات قد يؤدي إلى نضج أكبر، إلى فهم أعمق 

كثر دقة للرؤية. والانفتاح على موضوعات للذات والواقع، إلى صياغة أ

جديدة قد يؤدي إلى إثراء التجربة، إلى توسيع العالم القصصي، إلى مفاجأة 

القارئ. المهم هو الاستمرار في الكتابة الصادقة، في المجازفة الفنية، في 

رفض السهولة والتكرار. الكتابة الحقيقية دائما مغامرة، بحث عن المجهول، 

 .ل ما لم يقُل بعد أو لقول المعروف بطريقة جديدة تمامامحاولة لقو

في الختام، مجموعة "شموع لا تبتسم" ليوسف الفرساوي عمل أدبي جاد 

م، يستحق القراءة الواسعة والنقد الجاد والاهتمام الأكاديمي. إنها قيو

مجموعة تحمل شهادة صادقة على زمننا المضطرب، على جيل محبط 

م تندمل، على أحلام احترقت لكنها لم تمت تماما. ومنتظر، على جروح ل



85 
 

الشموع في هذه المجموعة لا تبتسم نعم، لكنها ما زالت تضيء، ما زالت 

تقاوم العتمة، ما زالت تصر على الوجود رغم الاحتراق. هذا في حد ذاته فعل 

مقاومة، فعل أمل، فعل إنساني عميق. القارئ الذي يقرأ هذه المجموعة لن 

ا كما دخل، لن يبقى محايدا أو غير متأثر. سيشعر بالحزن، يخرج منه

بالغضب، بالتعاطف، بالرغبة في التغيير. وهذا بالضبط ما ينبغي للأدب الجاد 

أن يفعله: أن يحرك، أن يوقظ، أن يزعج، أن يجعلنا نرى ما كنا نتجاهله، أن 

وعة يجعلنا نسمع ما كنا نصم آذاننا عنه. يوسف الفرساوي في هذه المجم

نجح في أن يكون صوتا لمن لا صوت لهم، شاهدا على الجرح، رافضا 

ضرورة وجودية، فعل بقاء، صرخة في  هيللنسيان، مصرا على أن الكتابة 

وجه العتمة. نحن في انتظار أعماله القادمة، واثقين أنها ستضيف إلى 

المشهد الأدبي المغربي والعربي أصواتا جديدة، رؤى مختلفة، تجارب 

انية عميقة. الأدب حي ما دام هناك كتاب مثل الفرساوي يكتبون بصدق إنس

وشجاعة وإصرار، يرفضون الاستسلام للصمت، يصرون على أن الكلمة 

سلاح، وأن الحكاية شهادة، وأن الشموع حتى لو لم تبتسم فإنها ستستمر 

 .في الإضاءة

 

 

 

 

 

 

 



86 
 

 قائمة المراجع المعتمدة
تبتسم )مجموعة قصصية(. منشورات الفرساوي، يوسف. شموع لا  -1

  .2025، 1جامعة المبدعين المغاربة، ط

 .1985زفزاف، محمد. محاولة عيش )رواية/مجموعة قصصية(،  -2

 .1983بوزفور، أحمد. النظر في الوجه العزيز،  -3

 .1913، (Le Grand Meaulnes) فورنيي، ألان. مولن الطويل -4

 .1987، (Seuils) جينيت، جيرار. عتبات -5

 .1957، (Mythologies) بارت، رولان. أساطير -6

 .1967، (Système de la mode) بارت، رولان. نظام الموضة -7

 .إيكو، أمبرتو. دراسات في السيميائيات السردية -8

 Le Pacte) لوجون، فيليب. الميثاق السيري الذاتي -9
autobiographique) ،1975. 

 .1972، (Discours du récit) يةجينيت، جيرار. خطاب الحكا -10

 .تودوروف، تزفيتان. الشعرية البنيوية -11

 .1929باختين، ميخائيل. مشكلات شعرية دوستويفسكي،  -12

 .1992، (Non-lieux)  أوجيه، مارك. اللامكان -13

 .(False Self)" وينيكوت، دونالد. مفهوم "الذات الزائفة -14

 Au-delà du principe du) مبدأ اللذةفرويد، سيغموند. ما وراء  -15
plaisir) ،1920. 

 Traumatisme et) هيرمان، جوديث. الصدمة والانتعاش -16
rétablissement) ،1992. 

، (La Poétique de l'espace) باشلار، غاستون. جماليات المكان -17

1957. 

 .لاكان، جاك. دراسات حول تشكل الذات والآخر -18

 .(Archétypes) الأنماط الأصليةيونغ، كارل.  -19

 .بورديو، بيير. حقل الإنتاج الثقافي -20

 .غولدمان، لوسيان. البنيوية التكوينية -21

 .(L'Être et le Néant) سارتر، جان بول. الوجود والعدم -22

 (، وأرض البرتقال الحزين1963كنفاني، غسان. رجال في الشمس ) -23

(1962). 

 .1966الهجرة إلى الشمال،  صالح، الطيب. موسم -24

سالينجر، ج. د. الحارس في حقل الشوفان )ترجمة غالب هلسا، دار  -25

 ..(2007المدى، 

 .بروست، مارسيل. البحث عن الزمن المفقود -26



87 
 

 الصفحة المحور عنوان     

 7 والمنهجية( )السياق المقدمة

I- 11 الحزينة الشموع عالم إلى البوابات : النصية العتبات 

 11 الحزين الضوء مفارقة - تبتسم" لا "شموع الرئيس: العنوان -1

 13 الاحتجاج إلى الحب من الإهداء: -2

 14 الاحتجاج بيان القصيرة: المقدمة -3

 16 للألم طوبوغرافية خريطة الفرعية: العناوين -4

II- 18 للنصوص العابرة الدلالية الخيوط : الكبرى الموضوعات 

 18 التأسيسي الجرح إلى البراءة من المسروقة: الطفولة -1

 29 الأولى الخيانة إلى الأمان من المأزومة: الأسرية العلاقات -2

 40 والأمل اليأس بين معلق زمن وجودي: كقدر الانتظار -3

 50 الهوية وبناء الجروح في حفر كمقاومة: الذاكرة -4

 54 تبتسم" لا "شموع في السيميولوجيا -5

III- 61 المقهى البيت، القرية، المدينة، - كرموز الفضاءات 

 61 والتهميش الانتظار فضاء المقهى: -1

 62 الزنزانة إلى الحضن من البيت: -2

 62 والحصار والحنين الذاكرة القرية: -3

 63 والإمكانية والازدحام الاغتراب المدينة: -4

IV- 64 السجائر المطر، الأبواب، النوافذ، - الصغيرة الأشياء 

 64 والخارج الداخل بين النوافذ: -1

 64 الممنوع العبور الأبواب: -2

 65 المستحيلة الطهارة المطر: -3

 65 الزمن وقياس الفراغ ملء السجائر: -4

V- 66 المجموعة في اللون سيميولوجيا - الألوان 



88 
 

 الصفحة المحور عنوان     

 66 الأسود: الحزن، الفراغ، العدم -1

 66 الحياد الغموض، اللايقين، الرمادي: -2

 66 الوهم أو الغياب الأبيض: -3

-VI 68 تبتسم" لا "شموع في السرديات 

 77 الخاتمة

 84 المعتمدة المراجع قائمة

 85 الفهرس

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



89 
 

 
  



90 
 

 


	"شموع لا تبتسم" بوابة إلى عالم الألم
	قراءة نقدية شاملة في تجربة يوسف الفرساوي القصصية
	دراسة
	إهداء
	توطئة: في مديح الضوء المنكسر
	عبد الغفور مغوار
	المقدمة
	-I العتبات النصية: البوابات إلى عالم الشموع الحزينة
	1- العنوان الرئيس: "شموع لا تبتسم" - مفارقة الضوء الحزين
	2- الإهداء: من الحب إلى الاحتجاج
	3- المقدمة القصيرة: بيان الاحتجاج
	4- العناوين الفرعية: خريطة طوبوغرافية للألم

	-II الموضوعات الكبرى : الخيوط الدلالية العابرة للنصوص
	1- الطفولة المسروقة: من البراءة إلى الجرح التأسيسي
	2- العلاقات الأسرية المأزومة: من الأمان إلى الخيانة الأولى
	3- الانتظار كقدر وجودي: زمن معلق بين اليأس والأمل
	4- الذاكرة كمقاومة: حفر في الجروح وبناء الهوية

	5- السيميولوجيا في "شموع لا تبتسم"
	أ) من العلامة إلى النسق الدلالي
	- الشموع : الرمز المركزي
	ب) الضوء والعتمة - ثنائية وجودية
	- الضوء: أمل خافت أم وهم؟
	ج) العتمة: ليست مجرد غياب للضوء
	د) الثنائية الجدلية: لا ضوء بلا عتمة

	III- الفضاءات كرموز - المدينة، القرية، البيت، المقهى
	1- المقهى: فضاء الانتظار والتهميش
	2- البيت: من الحضن إلى الزنزانة
	3- القرية: الذاكرة والحنين والحصار
	4- المدينة: الاغتراب والازدحام والإمكانية

	IV- الأشياء الصغيرة - النوافذ، الأبواب، المطر، السجائر
	1- النوافذ: بين الداخل والخارج
	2- الأبواب: العبور الممنوع
	3- المطر: الطهارة المستحيلة
	4- السجائر: ملء الفراغ وقياس الزمن

	V- الألوان - سيميولوجيا اللون في المجموعة
	1- الأسود: الحزن، الفراغ، العدم
	2- الرمادي: اللايقين، الغموض، الحياد
	3- الأبيض: الغياب أو الوهم


	-VI السرديات في "شموع لا تبتسم"
	الخاتمة

	قائمة المراجع المعتمدة
	1- الفرساوي، يوسف. شموع لا تبتسم (مجموعة قصصية). منشورات جامعة المبدعين المغاربة، ط1، 2025.
	2- زفزاف، محمد. محاولة عيش (رواية/مجموعة قصصية)، 1985.
	3- بوزفور، أحمد. النظر في الوجه العزيز، 1983.
	4- فورنيي، ألان. مولن الطويل (Le Grand Meaulnes)، 1913.
	5- جينيت، جيرار. عتبات (Seuils)، 1987.
	6- بارت، رولان. أساطير (Mythologies)، 1957.
	7- بارت، رولان. نظام الموضة (Système de la mode)، 1967.
	8- إيكو، أمبرتو. دراسات في السيميائيات السردية.
	9- لوجون، فيليب. الميثاق السيري الذاتي (Le Pacte autobiographique)، 1975.
	10- جينيت، جيرار. خطاب الحكاية (Discours du récit)، 1972.
	11- تودوروف، تزفيتان. الشعرية البنيوية.
	12- باختين، ميخائيل. مشكلات شعرية دوستويفسكي، 1929.
	13- أوجيه، مارك. اللامكان  (Non-lieux)، 1992.
	14- وينيكوت، دونالد. مفهوم "الذات الزائفة "(False Self).
	15- فرويد، سيغموند. ما وراء مبدأ اللذة (Au-delà du principe du plaisir)، 1920.
	16- هيرمان، جوديث. الصدمة والانتعاش (Traumatisme et rétablissement)، 1992.
	17- باشلار، غاستون. جماليات المكان (La Poétique de l'espace)، 1957.
	18- لاكان، جاك. دراسات حول تشكل الذات والآخر.
	19- يونغ، كارل. الأنماط الأصلية (Archétypes).
	20- بورديو، بيير. حقل الإنتاج الثقافي.
	21- غولدمان، لوسيان. البنيوية التكوينية.
	22- سارتر، جان بول. الوجود والعدم (L'Être et le Néant).
	23- كنفاني، غسان. رجال في الشمس (1963)، وأرض البرتقال الحزين (1962).
	24- صالح، الطيب. موسم الهجرة إلى الشمال، 1966.
	25- سالينجر، ج. د. الحارس في حقل الشوفان (ترجمة غالب هلسا، دار المدى، 2007)..
	26- بروست، مارسيل. البحث عن الزمن المفقود.

