
1 
 

 العقل

 

 متعة العلممن سلسلة 
 د.غفار محمد



2 
 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 ... العقل



3 
 

 

 

  : الإهداء
ك بإمكانياته ، أنت تملك إلى كل 

ّ
مشك

كنزاً عظيماً فوق جسدك لا تظلم نفسك و 
 .. تهمله ، ففيك انطوى العالم الأكبر

 
 
 

 
 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 ... العقل



5 
 

 
 

 

 

 

 

 

أقربها للإنسان نور الأنوار الإلهية تتدرج و  "
 ." العقل

 السهروردي
 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 ... العقل



7 
 

 
 
 

 محتوى الكتاب

 رحلة داخل الدماغ ⚫

  العقل بين تلافيف التاريخ ⚪

 سافانت ⚫

 الحاسوب الأعظم ⚪

                               العقل الكوني    ⚫

                               العقل الباطن ⚪

 الشعوبمن منظور  العقل ⚫

                               عظمي عرش علىملك  ⚪

 العقل في عالم الفن ⚫

 

 

 

 



8 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 ... العقل



9 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

رحلة داخل 
 الدماغ

 
 



11 
 

 
 
 
 
 
 
 



12 
 

 عالماً منوحيداً محتضناً الدماغ البشري  يقبعفي أعماق الجمجمة، 

الأسرار، متاهة من الغموض تتلوّن بالفكر والشعور والإبداع. هو 

ذلك القائد الصامت للجسد، الملك الذي لا يرُى، لكنه يحرك كل 

تنفس الرئة، ويبتسم تالحياة؛ فينبض القلب، وخيط من خيوط 

الوجه، دون أن يرف له جفن. كل فكرة تتولد فيه كوميض برق، 

ليلية في صمت العدم، وكل شعور يسكنه وكل حلم ينمو كزهرة 

 كنسيم لا يراه أحد لكنه يشعر به القلب.

 

الدماغ ليس مجرد عضو؛ إنه مسرح تتراقص فيه الذكريات 

والخيالات، حيث ينسج العقل والوجدان نسيجاً من المعاني، ويرسم 

المستقبل بخيوط الماضي. في طياته تتلاقى المعرفة مع الحدس، 

الغرابة، في صمت ساحر يشبه الموسيقى التي يسمعها والحكمة مع 

كل منا بلا أن يدرك مصدرها. كل خلية عصبية فيه كنجمة صغيرة 

في مجرة لا متناهية، وكل رابط بينها كجسر بين عالمين؛ عالم 

 محسوس وعالم متخيل، عالمنا اليومي وعالم الأحلام.



13 
 

 ة: آلة بيولوجي هكذا، يبقى الدماغ البشري أعظم لغز عرفه الإنسان

، وروح فكرية، وسحر خفي، يجمع بين الحقيقة والخيال، بين 

هو المكان الذي العقل والروح، بين ما نعرف وما لن نعرف أبداً. 

يولد فيه الإنسان نفسه كل صباح، ويعيد اختراع العالم في كل 

 لحظة يقظة.

مسرح الفكر و  سيمفونية الوعي – القشرة المخية
 والإحساس

قبة العظام البيضاء، تتربعّ القشرة المخية كملكة حكيمة على تحت 

عرش العقل والجسد، مصممة بدقة ساحرة تجمع بين الفن والعلم، 

بين الغموض والوضوح. هذه الطبقة الرقيقة، التي لا يتعدى سمكها 

بضعة مليمترات، تحوي بين طياتها ملايين الخلايا العصبية، كأنها 

من الضوء والكهرباء، حيث تنشأ كل غابة مترامية الأطراف 

أفكارنا، وتنتهي كل حركاتنا، وتولد المشاعر، وتتموج الأحاسيس. 

القشرة المخية ليست مجرد طبقة بيولوجية؛ إنها مسرح الحياة 

 الداخلية، ومرآة الإدراك، وموطن الوعي الإنساني.

 

 تنقسم هذه القشرة إلى نصفين متوازيين، نصف أيمن ونصف أيسر، 



14 
 

، كل منهما الجسم الثفنيو يربطهما معاً  تشابكين في تناغمم

 مختصٌ بجانب من وظائف الجسد، 

كل منهما يحفظ أسرار التفكير والإبداع بطرق متفردة. وداخل هذه 

المساحة الشاسعة تتوزع الفصوص الأربع التي تشكل عالمًا منظمًا 

 كما لو كانت مقسمة إلى غرف لكل نوع من النشاط العقلي. 

 

الحارس الأعلى للقرارات، هو مملكة التخطيط ، هذا الفص الجبهي

؛ هو المسؤول عن كل حركة مقصودة، والتفكير المجرد والإرادة

 هنا في الجبهة،و وعينا.  ل كلمة منطقية، عن كل فكرة تسبقعن ك

ً  تدُار  ، التي تمتد علىالأوامر الحركية عبر القشرة الحركية أيضا

كمعبر دقيق يرسل إشارات كهربائية عبر طول الشق المركزي، 

النخاع الشوكي لتنفذ كل إيماءة، من أبسط رفع لليد إلى أعقد 

 ( التفكير العقلاني و الحركةإذن وظيفته الأساسية )  رقصة.
 

عيش الأحاسيس في ، حيث تالفص الجداريبالقرب منه، يمتد 

والضغط، ر اللمسات والحرارة والبرودة فسّ فتُ مجدها الرفيع، 

. هذا وتترجم المعلومات الحسية القادمة من كل أطراف الجسم

ة شارات الكهربائيركز القشرة الحسية، حيث تتحول الإالفص هو م



15 
 

الباردة القادمة من الجلد أو العضلات إلى شعور ملموس، إلى 

إدراك يربط بين الذات والعالم الخارجي. إنه المكان الذي تشعر فيه 

 بشرتك، أو برفق لمسة محب على يدك.بسطوع الشمس على 

 ( . الإحساسإذن وظيفته الأساسية ) 

، فهو المكتبة الحية للذاكرة والأصوات الفص الصدغيأما 

الأصوات إلى لغة، وتتراقص  تنحتوالموسيقى والكلمات. هنا 

الذكريات في طيفٍ متقن، ويختزن الماضي ليشكل حاضرنا 

لتي رة تحليل الأصوات المعقدة االقد. في هذا الفص تنبثق ومستقبلنا

المسرح حيث تتحول الموجات . إنه تهمس لنا بالعالم من حولنا

ة السمع بالذاكرة في رقص ، حيث يتشابكالصوتية إلى معنى وفهم

 ( الذاكرة و السمعإذن وظيفته الأساسية )  أبديةّ.

، ذلك المعقل الملكي للبصر الفص القذاليع ب، يق وفي الخلفية

تتحول الصور القادمة من العين إلى والإدراك المرئي، حيث 

بنى ، حيث تُ مشاهد، حيث يلتقط الضوء ليصبح شكلًا ولوناً وحركة

العوالم أمام أعيننا من دون أن نشعر بآلية هذه المعجزة. هنا تتفكك 

بح القراءة لتصالتفاصيل وتعُاد تركيبها لتصبح إدراكًا كاملاً للعالم، 

 . ( الرؤيةإذن وظيفته الأساسية )  والكتابة والفن مرآة لعقولنا.

لكن القشرة المخية ليست مجرد مجموعة فصوص مستقلة؛ إنها 

كل فص يتحدث مع الآخر بلغة شبكة معقدة من الاتصالات، 

، بحيث تتحرك الإشارات بلا توقف، وتختلط الكهرباء والكيمياء

الحركية، والفكر مع المشاعر. فهي تدمج الوظائف الحسية مع 

حركة اليد مع إدراك شكل الشيء، وتجعل سماع الموسيقى يثير 

ذكريات وعواطف، وتحوّل صورة مرئية إلى إدراك مكاني 

وحركي. وهكذا، كل تجربة إنسانية، مهما كانت بسيطة أو معقدة، 

 اتمر عبر هذه القشرة، لتصبح وعياً، لتصبح قرارًا، لتصبح شعورً 

 أو حركة.

 إن دراسة القشرة المخية تجعلنا ندرك كم نحن رائعون ومتشابكون، 



16 
 

كم أن كل لحظة وعي، وكل حركة بسيطة، وكل إحساس أو فكرة 

هي نتيجة هذا النسيج المتقن من الخلايا العصبية والفصوص 

المتداخلة. هي قلب العقل النابض، وعقل الجسد، والمرآة التي 

تعكس الذات إلى العالم، والفن الذي ينسجنا نحن البشر في قصة 

إنها أرقى ؛ نسيجيست مجرد الحياة اليومية. إن القشرة المخية ل

أشكال الهندسة في الطبيعة، حيث تتجلى فيه الحرية، والإبداع، 

والإدراك، والحركة، في سيمفونية واحدة متكاملة، لا تنتهي ولا 

 تتوقف.

 والانتباه الحركة بوابة –الدماغ المتوسط 
وهو مثل  ،جذع الدماغ و  الأعلىالمخ الدماغ المتوسط بين  يقع

 بوابة صغيرة تتحكم في تدفق المعلومات الحسية والحركة الدقيقة.

 

 :الأساسية وظائفه 

 : تنسيق الحركة البصرية والسمعية ⦿

: عندما تتبع عينيك كرة طائرة أثناء المباراة، الدماغ المتوسط  مثال

 يوجّه العينين والرقبة لتتبع الحركة بدقة.



17 
 

 : للمنبهاتالاستجابة السريعة  ⦿

 : إذا سمعت صوت سيارة تقترب بسرعة، الدماغ المتوسط  مثال

يرسل أوامر للعضلات لتتحرك بعيدًا قبل أن تشعر بالتهديد 

 بالكامل.

 : تنظيم الانتباه ⦿

: أثناء قراءة كتاب في مقهى مزدحم، الدماغ المتوسط  مثال

 يساعدك على التركيز على الكلمات وتجاهل الضوضاء المحيطة.

 والتنفس التنسيق قائد – (Ponsالجسر )
يقي ، كجسر حقو البصلة و المخيخيمتد الجسر بين الدماغ المتوسط 

 يربط إشارات المخ بالمخيخ ويضمن تناغم الحركة والتنفس.

 

 :الأساسية وظائفه 

 : ربط المخ بالمخيخ لتنسيق الحركة ⦿

أثناء ركوب الدراجة، ينسق الجسر بين عضلات الأرجل  : مثال

 وعينيك لضمان توازن سلس.



18 
 

 : المساهمة في التحكم بالتنفس التلقائي ⦿

 إشارات للحفاظ على إيقاع التنفس الجسر : أثناء النوم، يرسل مثال

 المنتظم. 

 : تنظيم النوم والحلم ⦿

إرسال  ، الجسر يساعد علىREM نوم الريم : خلال مرحلة مثال

 إشارات تؤدي إلى أحلام متحركة ومعقدة.

 الصامت الحياة حارس –البصلة السيسائية 
تقع البصلة عند قاعدة الدماغ، متصلة بالحبل الشوكي، وهي 

 المسؤولة عن كل ما يبقي الحياة مستمرة دون وعي.

 

 :الأساسية  اوظائفه

 : ضربات القلب وضغط الدم ⦿

قلبك يستمر في الخفقان بثبات حتى أثناء النوم العميق،  : مثال

 بفضل البصلة.

 : التنفس التلقائي ⦿

: دون التفكير، تتنفس آلاف المرات يومياً، سواء كنت تركض  مثال

 أم تستلقي.



19 
 

 : الانعكاسات اللاواعية ⦿

 : عند ابتلاعك طعامًا، البلع يتم تلقائياً، أو عند العطس  مثال

 للمنبهات المفاجئة.استجابة 

 اعر التوازن والدقةش –  المخيخ
يقع المخيخ خلف جذع الدماغ، وهو الفنان الذي يجعل كل حركة 

 سلسة ومتقنة.

 

 :الأساسية وظائفه 

 : حفظ التوازن ⦿

: أثناء المشي على حافة الرصيف، المخيخ يمنعك من  مثال

 السقوط.

 : تنسيق العضلات للحركات الدقيقة ⦿

عندما تكتب بخط جميل أو تعزف على البيانو، المخيخ  : مثال

 ينسق كل حركة صغيرة.

 : تعلم الحركات الجديدة ⦿

 : عند تعلم رقص جديد، المخيخ يحفظ الحركات تدريجياً حتى مثال



21 
 

 .تنفذها بلا وعي تصبح طبيعية 

 الإشارات وتنظيم الحواس بوابة –( Thalamusالمهاد )
 يقع المهاد في مركز الدماغ، ويعمل كمرشد يوجه الإشارات 

 .القشرة المخية للفص الجداري الحسية إلى أماكنها الصحيحة في 

 

 :الأساسية وظائفه 

 : نقل المعلومات الحسية ⦿

: عندما تلمس كوباً ساخناً، المهاد يرسل الإشارة للقشرة  مثال

 لتبعد يدك بسرعة. المخية

 : تنظيم ما يصل إلى وعيك ⦿

: أثناء الحفلة، يتيح لك التركيز على الموسيقى ويخفض  مثال

 الإزعاج الناتج عن الضوضاء المحيطة.



21 
 

 : التكامل بين الحواس المختلفة ⦿

: عند تناول الطعام، المهاد يدمج الرؤية والطعم والرائحة  مثال

 لتجربة حسية كاملة.

 الداخلي التوازن حارس –( Hypothalamusالوطاء )
 يقع أسفل المهاد، وهو المنسق الخفي لكل العمليات الحيوية.

 

 :الأساسية وظائفه 

 : تنظيم درجة حرارة الجسم ⦿

: عند الركض في الشمس، الوطاء يزيد إفراز العرق لتبريد  مثال

 الجسم.

 : تنظيم العطش والجوع ⦿

بالعطش بعد رياضة شديدة، ويحثك على شرب  كشعري:  مثال

 الماء.

 : تنظيم النوم والهرمونات ⦿

: عند حلول الليل، يرسل إشارات للنوم ويضبط إفراز  مثال

 هرمونات النمو والإجهاد.



22 
 

 الحركة مبدع – (Basal Gangliaالنوى القاعدية )
 والعادات

أفعال توجد في أعماق الدماغ، وتتحكم في تحويل الأفكار إلى 

 ملموسة.

 

 :الأساسية  اوظائفه

 : تنظيم بدء الحركة ⦿

: عندما تقرر النهوض لممارسة الرياضة، النوى القاعدية  مثال

 تساعد على بدء الحركة بسلاسة.

 : تنظيم تسلسل الحركات ⦿

: أثناء الكتابة أو الطباعة، تتحكم النوى القاعدية في ترتيب  مثال

 الحركات الدقيقة للأصابع.

 : تكوين العادات والمهارات ⦿

: بعد ممارسة العزف يومياً، تصبح الحركة طبيعية دون جهد  مثال

 واعي.



23 
 

 قصر العواطف وذاكرة الروح  –  الجهاز الحوفي
 يربط بين العقلالقشرة المخية، يوجد عالم  تحتفي أعماق الدماغ، 

، إنه الجهاز الحوفي، الذي يحمل مفاتيح والعاطفة والذاكرة

شعورنا، وعوالمنا الداخلية، وتجاربنا الحياتية، ويحوّل كل لحظة 

من إدراكنا إلى تجربة عاطفية متكاملة. هذا الجهاز ليس مجرد 

أعضاء منفصلة، بل شبكة مترابطة تعمل بتناسق ساحر، تجعلنا 

 . ، نخاف، نتذكر، ونتعلم من حياتنانحب

 

الحصين و اللوزة و القشرة الحوفية و يتألف الجهاز الحوفي من 

 نتحدث عن أهم وظائفها :ل ، المهاد الأمامي و الجذام

 الحصين (Hippocampus )– الذكريات كاتب 
يقع الحصين في عمق الفص الصدغي للدماغ، وهو الكاتب 

 الصامت لتجاربنا اليومية وذاكرتنا الطويلة والقصيرة.

وظيفته الأساسية هي تخزين واسترجاع الذكريات، وربطها 

بالسياق المكاني والزماني. عندما تزور مكاناً لأول مرة، يقوم 



24 
 

الحصين بتسجيل تفاصيل المشهد، الأصوات، الروائح، وحتى 

الأحاسيس المصاحبة، ليصبح كل ذلك ذاكرة يمكن العودة إليها 

 لاحقاً.

لطفولة في بيت جدتك، يكون : عندما تتذكر رائحة خبز ا مثال

: المكان، الرائحة، شعورك  الحصين قد حفظ كل التفاصيل

 بالحنين، ويعيدها إليك بدقة مذهلة.
 

  اللوزة الدماغية(Amygdala )– ةالعاطف شعلة 

تقع اللوزة الدماغية أمام الحصين، وهي مركز العواطف الأولية، 

 .الخوف، الغضب، والسعادةمثل 

البنية الصغيرة على تقييم المنبهات بسرعة، وتحديد مدى تعمل هذه 

 خطورتها، أو جمالها، وإرسال إشارات للجسم للاستجابة الملائمة.

إذا اقترب منك كلب غريب بسرعة، اللوزة الدماغية تنبه  : مثال

جسدك للخطر، فتشعر بتسارع ضربات قلبك، وتستعد للهرب أو 

 الدفاع عن نفسك، قبل أن تدرك عقلك السبب.
 

 ذام
ُ
 الداخلي التواصل جسر –( Fornix) الج

الجذام هو حزمة من الألياف العصبية تربط الحصين وبقية أجزاء 

الحوفي، ويعمل كجسر لنقل المعلومات بين العاطفة الجهاز 

 والذاكرة والسلوك.

وظيفته الأساسية هي تسهيل التواصل بين مختلف مكونات الجهاز 

 الحوفي لضمان انسجام العاطفة والذاكرة والتصرف.

: عندما تسمع أغنية تذكرك بحادثة سعيدة، الجذام يضمن  مثال

زة الدماغية والقشرة الحوفية، انتقال المعلومات بين الحصين واللو

 لتسترجع المشاعر والذكريات بشكل متكامل.



25 
 

نسيج، بل ليس مجرد كتلة من  كما رأينا كل جزء من الدماغ إذن ف

شاعر ومهندس ومرشد وصانع قرار، يعمل في شبكة مترابطة 

 لتنسيق حياتنا، حواسنا، وحركاتنا، وجعل كل لحظة تجربة متكاملة

 .و فريدة 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



27 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

العقل بين 
 تلافيف التاريخ

 
 



28 
 

 
 
 
 
 
 
 



29 
 

 : كيف أعيش؟ قبل أن يسأل الإنسان

حيوان، أو يرسم ظله على وقبل أن يخترع النار، أو يروّض ال

 .. جدار كهف

 ؟ : من أنا — دون أن يعرف أنه يسأل — سأل

 والدماغ هو المعبد الخفي الذي لم يرَُ،كان العقل هو اللغز الأول، 

وكان الوعي نارًا مشتعلة بلا اسم، تسكن جسدًا لم يفهم بعد أنه 

 جسد.

 .. ليس تاريخًا علمياً فحسب الفصلهذا 

 .عقلهبل سيرة طويلة لمحاولة الإنسان أن يفهم 

 

ا العقل كان حين —إنسان الكهف 
ً
 هائمة روح

 فكرة، بل قوة غامضة. في فجر الإنسانية، لم يكن العقل

الإنسان البدائي لم يفرّق بين التفكير والروح، بين الخوف والإله، 

 بين الحلم والواقع.



31 
 

 الصرع كان مسًّا شيطانياً

 الأحلام رسائل من الأسلاف

 الجنون لعنة أو اصطفاء

 فناء أوالموت انتقال 

 .. الدماغ عضوًا، بل سكناً للأرواح لم يكن

أقدم إجراء جراحي  —( Trepanation) ثقب الجمجمةوكان 

 محاولة لتحرير الأرواح الشريرة من الرأس. —معروف 

 .. الجسدهنا لم يكن العقل داخل 

 بل الجسد هو الذي كان يسكن عالمًا مسكوناً بالعقل.

 

 الدماغ ضد القلب —الحضارات الأولى 
القلب هو آمنوا أن  ، ، حيث قيس الزمن بالنيل القديمة مصرفي 

 مركز العقل والذاكرة والضمير.



31 
 

 القلب يوُزن بعد الموت

 الدماغ يرُمى أثناء التحنيط

 الفكر أخلاقي قبل أن يكون عصبياً

 العقل لم يكن أداة معرفة، بل محكمة أخلاقية.

 

 .. في سومر وبابل

 العقل لم يكن ملكًا للإنسان، بل إعارة إلهية.

 الجنون رسالة

 والحكمة نفحة

 لا صانعاً لوعيه والإنسان وعاء،

 الفلسفي السؤال ولادة — اليونان
 : من يملك عقلي؟ توقف الإنسان عن السؤال هنا، للمرة الأولى،

 : ما هو العقل؟ وبدأ يسأل

 : جملةً هزّت التاريخ قال أبقراط

 (.راحنا وأحزاننا، حكمتنا وجنوننامن الدماغ تنبع أف) 

 بل مرضًا. الصرع لم يعد لعنة،



32 
 

 .. جوهر خالد العقل هو أفلاطون عندو 

 .الدماغ مجرد مرآة ناقصة و

 .. د بالقلب إلى العرشاف أرسطوأما 

 ! جهاز تبريد للعواطف —برأيه  —فالدماغ 

 العقل مادة أم معنى؟:  هكذا وُلد الصراع

 

 الروح أسير العقل —العصور الوسطى 
 للروح.عاد العقل ليكون تابعاً  ،الأديان التوحيديةمع صعود 

 الفكر خادم الإيمان

 الدماغ آلة

 الجنون اختبار إلهي

 …لكن في الظل، كان شيء يتخمّر

ميزوا بين ،  ابن سينا، الرازي، الزهراويأمثال  العلماء المسلمون

، كما  ربطوا الدماغ بالحواس، و  الأمراض النفسية والعضوية

 .. تحدثوا عن الذاكرة والتخيل والإدراك

 .. لغَ ولم يؤُلَّهالعقل هنا لم يُ 



33 
 

 بل فهُم.

 

 الفكر تشريح —عصر النهضة 
 تشقق الصمت. حين شُرّحت الجثث،

، : تلافيف، تجاويف رسم الدماغ كما يرُسم الكون ليوناردو دافنشي

 …مسارات

 بل بنية لها شكل. العقل لم يعد فكرة مجردة،

 



34 
 

 قال بثقة : ديكارت

 ( .أنا أفكر إذن أنا موجود) 

 غاب الجسد .. إن غاب العقل

 و إن انتهى الجسد غاب العقل ..

 : عقل بلا جسد، وجسد بلا عقل وُلدت الثنائية القاتلة

 الرأس تدخل الكهرباء —القرن التاسع عشر 
 هنا تغيرّ كل شيء.

 يكتشف الكهرباء الحيوية جالفاني

 يربط الكلام بمنطقة دماغية بروكا

 يفعل الشيء نفسه للفهم فرِنيكه

 بل وظائف موزعة. يعد وحدة غامضة،العقل لم 

 .مزمن  لعقل نتاج تطورا ليفترض أنن دارويثم جاء 

 

 نفسه على ينقسم العقل —القرن العشرون 
 العقل ليس سيدًا في بيته.افترض أنّ  فرويد



35 
 

 .رغبات، صدمات، كبتتحت السطح 

 ما لا يقُاس لا يدُرس.قالت :  السلوكيةالفلسفة 

 .. ليتسيدّ العقل عاد ةثورة المعرفيالمع  لكن

 الدماغ حاسوب

 والفكر معالجة معلومات

 : صور التشخيص الشعاعية ثم جاءت 

CT 

MRI 

f MRI 

 رأينا الدماغ وهو يفكر حياً. و

 

 الغموض وازداد …اقتربنا حين — اليوم
 : نحن الآن نعرف



36 
 

 بنية الدماغ كاملة ..

 .. في الدماغ عدد الخلايا

 .. مساراتها

 .. المشاعركيمياء 

؟ من أين يأتي  ؟ لماذا نشعر كيف يولد الوعي:  لكننا لا نعرف

 ؟ الإحساس بالذات

 الدماغ بات أعقد من الكون الذي يدرسه.

 

 .. من إنسان الكهف الذي خاف أفكاره

 .. إلى إنسان اليوم الذي يصورها

 .. لم يتغير السؤال

 بل تغيرت لغته.

 .. العقل لم يعد روحًا طليقة

 .. آلة صماءولا 

 بل قصة مفتوحة.



37 
 

 أعظم ما في العقل… وربما

 بأداته نفسها. أنه الكيان الوحيد الذي يحاول فهم نفسه،

 …المرآةإنه 

 …المتأمل و

 .اللغز الذي لا يريد أن يحُل بالكامل و

 

 

 

 

 

 

 

 



38 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 سافانت
 
 



41 
 

 
 
 
 
 
 
 



41 
 

في زقاقٍ صغير من أزقة الحياة اليومية، حيث يسير الإنسان بلا 

تمييز بين الأمواج والشواطئ، يظهر أحياناً شخصٌ يعيد تعريف ما 

كي أمري بائع أثاث، جايسون بادجيتيعنيه أن تكون إنساناً نابغاً. 

ابه يفكر في الأعداد إلا حين كانت تحتمي بين عادي، لم يكن في شب

دفتي دفتر المدرسة. لكنه في ليلةٍ قاتمة قضت على عاديته، حين 

لم ، انقلبت رؤيته للعاتعرض لهجومٍ عنيفٍ وأصُيب بكسر في رأسه

 رأساً على عقب.

الضربة التي تلقاّها جايسون لم تكن مجرد لحظة ألمٍ ودوار، بل 

دما استفاق، اكتشف أنه لا يرى الأشياء كما كانت بوابةً عجيبة. عن

يراها البشر عادةً، بل بدأ يرى الكون كشبكة من الأشكال الهندسية 

المتداخلة، كأنما كلُّ شيءٍ في الطبيعة مُصاغٌ من لغةٍ رياضيةٍ 

بديعة. لم يعد ينظر إلى فنجان القهوة الصباحي كوعاءٍ عادي؛ بل 

تتداخل، وحدات متكررة بلا رأى فيه لوحةً من الأنماط، دوائر 

 نهاية.

 

هذا التحوّل في الإدراك دفع جايسون إلى أن يفتح دفاتر رسمٍ ويبدأ 

دوائر، مثلثات، مركباتٍ هندسية تنسجم كأنها : في رسم ما يراه

ترانيمٌ كونية. ما يبدو على الورق مجرد خطوطٍ متشابكة، بدا له 



42 
 

أصبح حساب الفوضى، هو خريطةً لفهم بنية الزمن والمكان. لقد 

الهندسة، وحتى بعض مفاهيم الرياضيات المتقدمة جزءًا من حواسه 

 اليومية.

علمياً، ما حدث مع بادجيت هو أحد أندر الظواهر التي عرفها 

حالة نادرة  : متلازمة السافانت المكتسبةالطب العصبي، تسُمّى 

جدًا يطُلق فيها تلفٌ في الدماغ طاقاتٍ كامنةً غير مستغلة، فتحرر 

من خلالها قدراتٍ عقلية استثنائية في مجالاتٍ محددة مثل 

الرياضيات أو الموسيقى أو الرسم. في حالة جايسون، أطلق في 

داخله فهمًا بصرياً للأعداد ولمفاهيمٍ معقدة كأنها لغةٌ أولى للعالم 

. و هناك نوع آخر من المتلازمة نجده قبل اللغة المنطوقة. نفسه،

عند مرضى التوحد بدون حوادث ، حيث يبدع بعض مرضى 

 التوحد بشكل بارز في مجال محدد من مجالات الحياة ..

كانت هذه القدرة ليست مجرد موهبة فنية، بل تحوّلًا إدراكياً يعيد 

و أن ما ندّعيه سؤال الإنسان عن حدود العقل البشري. ماذا ل

؟ ماذا لو  "العادي" ليس سوى قشرةٍ رقيقة تغطي إمكانياتٍ أعمق

أن حادثاً صغيرًا في لحظةٍ ما يمكنه أن يحرر تلك الإمكانيات من 

؟ في كل مرة يرسم فيها بادجيت تركيبة هندسية جديدة،  قيودها

يبدو العالم وكأنما يبوح له بأسرار خفية عن نفسه، كأنما 

ليست مجرد علم، بل لغة الكون الذي صار يحُاكيه من الرياضيات 

 الداخل.

إن قصة جايسون ليست قصة عبقرية فردٍ فحسب، بل تساؤلٌ 

فلسفيٌ عميق حول ماهية الإدراك والحقيقة والطبيعة الكامنة للعقل. 

في كل رقمٍ يرى، وفي كل شكلٍ يرسم، ينبعث سؤالٌ واحد: هل 

قده؟ أم أننا نملك عمقاً من العقل البشري محدود حقاً بما نعت

 الإمكانيات لا تظهر إلا حين يتخلصّ من خوفه من ذاته؟

 

**************** 



43 
 

عي البعض أن البشر اكتشفوا بنية الدماغ البشري و وظائفه يدّ 

 5فكرة استخدام البشر لنسبة  أنّ بجزم بالكامل ، مما يدفعهم للقول 
 الكلام صحيحخرافة .. فهل هذا هي محض من عقولهم فقط  %

عن العقل و  شائعة بين البشرمغالطة  محض ، أم أنه بالفعل
.. هذا ما سنحاول أنا و أنت عزيزي القارئ أن نكتشفه إمكانياته 

 : التالي سؤال الجوهريالنجيب على  بأن هذا الفصلخلال 

  من % 5هل الإنسان بالفعل يستعمل فقط ) 
 في أحسن أحواله كحال إمكانياته العقلية  

 أم  ؟!أم أنه يستخدمها كلها   ؟!العباقرة 
 ( ؟!أنه يستخدم أقل من هذه النسبة بكثير      

 

هذه الفكرة الهامة و الحساسة و مقاربة و سنحاول إنجاز ذلك عبر 
 : هامتين للغاية من زاويتين الشيقة

 .. القدرة نظرية تدرّج ⚫

 .. للدماغ الكامنة القدرات و أمثلة على براهين ⚫

 فهيا بنا نسبر أغوار العقل البشري في هذا التحدي المثير ..

 القدرة تدرج نظرية : 

هي نظرية بسيطة للغاية ، لا شك أنك لاحظتها  بنفسك في حياتك 
ً  تخيلاليومية عزيزي القارئ ..  تع تستم صغيراً  أنك تملك مذياعا

لكنك تتذمر من أن صوته ضعيف و تقتنع  بأنغام الموسيقى عليه ،
بأن هذا العيب هو في تصميمه ، و في ذات يوم تكتشف بالصدفة 

ً  زراً  في الجهاز و عندما تضغط عليه يبدأ الصوت بالارتفاع  مخفيا
 ً ً لتُ  تدريجيا  و تدرك أن العيب كان فيك و ليس في حل مشكلتك كليا



44 
 

 المذياع ..  

 

ج القدرة .. هنالك أزرار لكل تدرّ هذا هو بالضبط جوهر نظرية 
ً في الحياة ،شيء   ، عندما تضغط عليها تزداد قدرة الشيء تدريجيا

من الصوت إلى سطوع الشاشة أو صنبور المياه أو دواسة البنزين 
في السيارة أو  حرارة الفرن الكهربائي أو سرعة دوران المروحة 

ينطبق  هللكن  و غيرها ..  هكذا تتدرج القدرة في كل شيء ، 
أي هل يمكن زيادة القدرات العقلية  بدوره ، ذلك على الدماغ

 % 100تدريجياً بالفعل ، أم أن الإنسان كما يقول البعض يستعمل 
 ؟!من عقله 

 .. الفصلإلى المحور الثاني في  للإجابة على هذا السؤال ننتقل

 على قدرات الدماغ الكامنة براهين : 

للغاية في بعض المجالات دون غيرهم لماذا هنالك بشر موهوبون 
 من حساب أو رسم أو عزف أو تعلم لغات و غيرها .. ؟

) لأن بعض مراكز أغلب الناس سيجيبون على هذا السؤال بالقول 
هذا  ( .. فهل من غيرهم بالأساس الدماغ لديهم أكثر تطورا  

 الجواب صحيح ؟

 في الحقيقة ، لا ..

التي تحدثنا   متلازمة سافانتو كي نبرهن على ذلك سنلجأ إلى 
، ففي هذه المتلازمة يكون الشخص مجدداً  الفصل ععنها في مطل

ً  قبل الحادث الذي يتعرض ، لتظهر موهبة  له معدوم الموهبة تماما
 لديه بعد الحادث مباشرة .. ما معنى ذلك ؟  منقطع النظير

  –ببساطة هذا يؤكد بشكل حاسم لا غبار عليه أن الدماغ البشري 



45 
 

يحمل في طياته كل شيء ممكن على شكل   -أي دماغ بشري 
 الحادثو تدريجياً  طاقات كامنة بحاجة لفتيل إشعال كي تتفجر

بمعنى أن العلماء حتى يومنا هذا يجهلون  ، يتكفل بهذه المهمة
 ً كيف يحرضون مراكزه المختلفة البشري و  الدماغإمكانيات  تماما

، و هذا يقودنا إلى  صعوداً كي تعبر عن نفسها بصورة متدرجة 
حقيقة أخرى مذهلة بأن الإنسان العادي لا يستعمل من إمكانيات 

و ربما أقل ، بل إن  % 0.00000000000001دماغه سوى 

منها هو باطل بحد ذاته  % 5   القول أن عباقرة التاريخ يستعملون
 و من غيرهم لا غير .. ، فهم يستعملون بعض هذا الإمكانيات أكثر

( مميز ، هي دماغ العباقرة قيقة الأكثر إذهالاً هنا أنّ عبارة ) الح
( بتركيبه مميز ، بل  الدماغعبارة خاطئة ، و الصحيح أن نقول ) 

إنّ كلّ إنسان يحمل فوق جسده في صندوق جمجمته كنزاً مجانياً لا 
يقدر بثمن ألا و هو الدماغ، الكنز القادر حرفياً على كلّ شيء ، 

لك مفتاح الصندوق حتى هذه اللحظة .. و الشيء المفائل لكننا لا نمت
في الحكاية أنه مفتح مفقود و ليس غير موجود  ، بمعنى أننا سنعثر 

عليه لا محالة في قادم الأيام و السنين كما عثرنا على مفاتيح 
 صناديق غامضة غيره من قبل ..

 

و مفهوم الطاقات الكامنة من المهم و الجميل الآن أن نقارب 
من زوايا أخرى عبر مجموعة  التوحّد العبقري و متلازمة سافانت

 من الأمثة :

ة  ①
ّ
ً  أمامك ترى الإنسان : قد هرمونات الشد  من التعب  منهكا



46 
 

 ً ريته و بطا بأن قدراته في الحضيض و يشكو من قلة الطاقة متيقنا
ً   زلزالاً  ، لكنّ  منتهية الشحن في مدينته سيجعله أسرع من  بسيطا

نفسه في النزول من منزله إلى الشارع فمن العداء الجمايكي بولت 
  !؟من العدم  ،أين أتت هذه الطاقة كلها 

 

  طاقات هي بل ،فالطاقة لا تفنى و لا تخلق من العدم لا  بالطبع
 بضخّ  تتفجر نائمة في أعماقه تنتظر فتيل إشعال كي كامنة وكانت 

فيضان من هرمونات الشدة كالأدرينالين و الكورتيزول الكفيلة 
و هذا يكافئ الطاقات  برفع مستويات القدرة لديه إلى الذروة !!

 الكامنة في دماغك ، تحتاج لدفعة قوية فقط كي تستيقظ و تجري ..

لا  GYMفي بناء الأجسام :  بناء العضلات و بناء الدماغ ②

الشخص النحيل على   فعندما يركز، يختلف عن بناء الدماغ 
 ً ستتضخم هذه  عضلاته فيرفع الأثقال بطريقة صحيحة يوميا

 ً   ..   العضلات تدريجيا

 



47 
 

هذا ما نجده عند مرضى التوحد ، فهم بانغلاقهم على ذواتهم و   و
عدم تواصلهم مع المحيط من حولهم ، فإنهم يلتفتون إلى هذه 

ً يمسحون الغبار عنها ثم و  لإمكانياتا يب بالتدر يطورونها تدريجيا
المزمن على مدار الساعة ثانية بثانية ، دون أن ينتبه المحيط لذلك 

الإنسان العادي  خرآبمعنى  حتى يبدعوا في مجالات معينة ،، 
 الكلام و اللغوبضغوط حياته و تشعب تفكيره و الإكثار من 

ً فيبدد قدرات  يتجاهل هذه الإمكانيات هنا و هناك على  ه عشوائيا

 IQميل الأذكياء ذوي نسبة  و هذا ما يفسر مثلاً   أمور فارغة ..
عن المجتمع ، ببساطة هم يريدون التركيز على  زلةعالية إلى الع

رّ جدوا زو لقد، فيرفعوا أثقالهم العقليةقدراتهم لتطويرها بالتدريج 
س بقية على عكو  يريدون رفع صوته  مذياعهم الخاص أخيراً 

 المتذمرين من ضعف الصوت !! البشر

ً  عندما:  ارتقاء الهرم العقلي ③ برج في مدخل  تكون واقفا

( ، فإنك سترى فقط الساحة  إيفلبرج ) شاهق الارتفاع، لنقل مثلاً 
 ً ة ستبدأ برؤي خرتلو الآ أمامه ، لكنك كلما تدرجت بالصعود طابقا

كاملها ب باريستفاصيل جديدة حتى تصل قمة البرج فترى مدينة 
 منبسطة أمام عينيك برموزها و معالمها ..

 



48 
 

 ، إمكانياته العقلية اكتشافو هذا هو حال الإنسان عندما يتدرج في 
كلما ارتقى درجة جديدة سيرى خفايا جديدة من أعماقه و من الكون 

د حينئذ مع سيتوحّ من حوله ..و عندما يصل قمة الهرم العقلي 
( الذي يعرف كل تفصيل من الكون  العقل المطلق)  الذات الإلهية

زمة بمتلا مصابا   متوحدا  لا متناهية ، سيصبح الإنسان عندئذ  قةبد
 .قاطبة سافات في كافة أقاليم العلوم و الحياة 

 

: فهذه بالنسبة لنا أشياء صغيرة  البذرة و البويضة الملقحة ④

بلا قيمة ، لكنها تحمل في جيناتها أشجاراً باسقة أو إنساناً كاملاً .. 
و للدماغ جيناته الخاصة التي تعبر عن نفسها في ظروف محددة 

أو حادث أو تدريب عقلي مزمن و مستمر ( كما البذرة  فقط ) توحد
  ..تماماً،  لتنبثق منها شجرة باسقة من الإمكانيات العقلية المذهلة 

 



49 
 

و كما تمكن العلم من دراسة الخريطة الجينية للإنسان على نحوٍ 
كبيرو بات قادراً على التلاعب بها لاجتراح المعجزات حرفياً، 

خريطة الجينية للدماغ أيضاً أي إمكانياته سيأتي يوم يكتشف فيه ال
المحفوظة في حالة سبات و طريقة إيقاظها ، و عندها سنرى بأم 
العين كماً هائلاً من المعجزات الجديدة يتحقق عندما تتطور بذرة 

الدماغ التي نجهل إمكانياتها الهائلة الكامنة في قلبها ضمن جيناتها 
 إلى شجرة من الإمكانيات !!

: عندما تعطي طفلاً ما حاسوباً فإنه  ان و الحاسوبالإنس ⑤

سيتجاهله أو سيقوم بالنقر العشوائي على أزراره أو يرفع الشاشة و 
اء أخرى .. و يغلقها ، أو حتى يضرب الحاسوب بالأرض أو بأشي

سيستخدم هذا الحاسوب للعلب بألعاب الفيديو .. و  عندما يكبر قليلاً 
يكبر أكثر سيستخدمه للدراسة أو مشاهدة الأفلام ، و عندما  عندما

يكبر أكثر سيستخدمه في عمله، و إن تخصص الإنسان في دراسة 
الحاسوب أكثر سيتمكن من استعماله في البرمجة ، بل ستفُتح أمامه 

 دنيا كاملة من الإمكانيات .. 

 

ه سو على مر السنوات التي كبر بها الطفل كان الحاسوب هو نف
بإمكانياته التي لم تتغير ، و المشكلة كانت في الإنسان لا غير ، فقد 

تعامل مع الحاسوب بحسب إمكانياته هو و توجهاته هو ، و هذا 
بالضبط هو حال الدماغ البشري ، يحتوي كل شيء حرفياً ، لكن 

الإنسان يستخدم منه ما يريده فقط ، أو ينحصر استخدامه بما يعرفه 
ستخدامه  من إمكانيات الدماغ ، و مع تخصص أو يتمكن من ا
( اغتهكير الدم) راسة العقل أو ما يطيب لي تسميته العلماء أكثر بد



51 
 

ستنفتح أمامهم مستقبلاً عوالم لا تنتهي من القدرات ..!! أما اليوم 
 فلا يزال البشر أطفالاً يكبسون أزرار الدماغ بشكل عشوائي ..

و هذا هو المثال الأعظم لفكرة الطاقة  : الانفجار العظيم ⑥

الكامنة ، فالكون الشاسع الذي نعيش فيه برمته، بأجرامه كلها بما 
فيها كوكب الأرض و ما عليه كان ذات لحظة قبيل الانفجار العظيم 

خاصتها شكل  DNAمجرد نقطة صغيرة مفرطة الكثافة تحمل في 
يون ن سنة تلو ملالكون المستقبلي و تطوره التدريجي صعوداً مليو

سنة حتى نهاية الكون و انكماشه ليعود إلى هذه النقطة مجدداً في 
نهاية المطاف .. و هذا هو بالضبط حال الدماغ البشري ، بحاجة 

 طريقة تفعيل مراكزهلانفجار كبير كاكتشاف علمي مبهر يوضح 
 ليتسع أمامنا كون من الإمكانيات العقلية المذهلة..

 

هم محظوظين بإصابت أمثلة كثيرة عن أشخاص صفحات التاريخ في
و  كأينشتاين و أديسونمتلازمة سافانت في مختلف نواحي الحياة ب

وخ و بيتهوفن و دافنشي و بيل غيتس و غغراهام بيل و فان 
.. و رثيوغيرهم ك إيلون ماسك و صاحب الذاكرة الفولاذية كيم بيك

  (رجل المطر)  قد تم إنتاج فلم عن قصة حياة كيم بيك حمل عنوان
ك و كما ترى بنفسيتناول متلازمة سافانت بطريقة درامية جميلة .. 

هي التي  زمةهذه المتلامن هذه الأسماء ، فإنّ عزيزي القارئ 
 ، اليوم العالم و العلم و وصلت بالبشرية إلى ما هي عليه  طورت

ً  تطور البشرية متلازمةباختصار إنها   .. حرفيا

 



51 
 

ن الأنسب م لعقل البشري ،الحقيقية للقدرات ا عنتحرياتنا ختام  في
 :  نألا نقول بعد الآ

  من إمكانياتهم العقلية هو معلومة   % 5استعمال العباقرة لنسبة

 منها .. %100  خاطئة ، فالإنسان يستخدم

 أن نقول : بل

 ذه أقل من ه هذه الفكرة خاطئة بالفعل ، لأن العباقرة يستخدمون
و الإمكانيات العقلية النائمة في دماغ الإنسان لا النسبة بكثير .. 

يمكن الإحاطة بها .. و تنتظر قبلة الأمير الوسيم كي تستيقظ ، و قد 
كمتلازمة سافانت أو عالم  هيئة حادث مثلاً  يأتي هذا الأمير على

يرفع النقاب عن آلية تفعيل مراكز ربما مصاب بالتوحد جديد مبدع 
 ( يكتشف زر المذياع أخيرا  لية تصاعدياً) الدماغ و رفع قدراته العق

و لا أشك للحظة أن هذا العالم سيكون محظوظاً بدوره بالإصابة 
 !! ، لننتظر  و نرى ، لا ندريبمتلازمة سافانت كغيره 

 

الروتين و  د يعشقونالذين منحتهم الحياة هبة التوحّ  الأشخاص
أو أي يغضبون بشراسة إن حاول أحد العبث بروتينهم اليومي 

شيء يشوش هدوء عقولهم خلال تدريباتهم العقلية اليومية المزمنة 
، كما يعشقون الانعزال عن الناس كي يلتفتوا فقط إلى و المستمرة 

موهبتهم الخاصة التي منحتهم إياها السماء و ينشغلون بها عن كل 
شيء من حولهم بما في ذلك الحياة نفسها ، و هذا ما جسده المشهد 

الشهير .. عندما يتم إسقاط قنبلة  1900 أسطورة ن فلمالختامي م
على السفينة التي شهدت أحداث الفلم ، و بينما تشق القنبلة طريقها 

الأسفل ، نجد بطل الفلم المصاب بالتوحد مع  نحوفي السماء 
ً ، ج) متلازمة سافانت (  فريدة بالعزف على البيانو ال تهموهب  السا

  .. مفونياتهس خرآمع صديقه البيانو يعزف 

يث نشأ منذ طفولته ح روتين الحياة على السفينة بطل الفلم اعتاد فقد
ع مل الرحيل فضّ  ، لذا تغييره أبداً  غير قادر على عليها ، و بات

(  العزف على البيانو +العيش على السفينة نمط حياته هذا ) 



52 
 

كما هي سمات المتوحد  ، حياته ذاتهاالحفاظ على على لآخر لحظة 
ل مع و يرحل معها البطالضبط .. لتنفجر السفينة في ختام الفلم ب

 ..موسيقاه 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



53 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

الحاسوب 
 الأعظم

 
 



55 
 

 
 
 
 
 
 
 



56 
 

 ( أيهما أعظم قدرة العقل البشري أم قدرة الحاسوب ؟) 

 

طرح كثيراً بين البشر و في الأوساط  و محيرّ سؤال مشروع

ذا سنعمل خلال هنظراً لأهميته و حساسيته الفلسفية و العلمية ، و 

مية العل الفصل على الإجابة عليه بشفافية و حياد عبر المقارنة

بين العقل و الحاسوب من  المدعمة بالأرقام و الأبحاث و الأدلة

في هذه قي القارئ صديعدة زوايا غاية في الأهمية .. فهيا بنا 

 المغامرة الشيقة الجديدة :

  الحاسوب معروف بتفاصيله الدقيقة و آلية عمله بحذافيرها كونه

صناعة بشرية ، أما الدماغ البشري فأسراره لم تكتشف بعد بكاملها 

، بل لم نقترب حتى من ذلك ، فلا تزال هنالك حتى اليوم أجزاء 

هيك عن الوظائف الأخرى مجهولة الوظيفة بدقة في الدماغ ، نا

الجديدة التي تكتشف في الأجزاء المعروفة ، و العلم لا ينفك يذهلنا 

 بكل جديد في هذا المجال يوماً بعد يوم .

  سرعة تخزين ذاكرة الدماغ لا محدودة بحسب دراسات علمية

ها تقريبي لكثيرة ، و حتى الدراسات التي تجرأت على وضع رقم 

تذكر أن سعة التخزين بالدماغ البشري  ثبات علمي نهائيإدون 

صفراً ( من البيانات أو  15متبوعاً ب  1الرقم )  بيتابايتتعادل 



57 
 

ما يعادل سعة الشبكة العنكبوتية العالمية ) الإنترنت ( بأسرها .. و 

لا يوجد حاسوب في العالم ينافس العقل البشري في ذلك و لو على 

 نطاق ضيق .

 

  سرعة معالجة الدماغ خيالية تعجز أحدث الحواسيب عن

مجاراتها تماماً ، و قد ذكرت أحدث الدراسات أن البشر بحاجة 

ألف معالج لمحاكاة سرعة معالجة الدماغ للمعلومات  75لحوالي 

 في الثانية الواحدة .

 



58 
 

  الحاسوب يحتوي عدداً محدداً من الدارات ، أما الدماغ البشري

مليار خلية عصبية  ، و هذا بحد ذاته يعطينا نظرة  100فيحتوي 

بينهما دون التطرق إلى أي نقطة  سريعة شاملة لفارق الإمكانيات

 أخرى .

 

  العقل البشري يتمتع بخاصية الخيال الآني الذي يولدّ صوراً و

 معلومات جديدة من العدم قبل إرتداد الطرف فيخلق بيانات جديدة ،

أما الحاسوب فهو مبرمج سلفاً ببيانات ثابتة و لا يعرف معنى 

الخيال من الأساس .. هذا الخيال الذي مكّن الإنسان عبر التاريخ 

 من اكتشاف و اختراع كل ما هو جديد بما فيه الحاسوب نفسه .

 



59 
 

  القدرة على دمج المعلومات و الخروج بمعلومات جديدة خلّاقة

قتصر عمله على ما أدخل ي، أما الحاسوب فمة العقلية عبر المحاك

 إليه من بيانات و لا يتحرك ميكروناً واحداً خارجها .

  الحاسوب يجب أن يرتاح كل فترة و إلا عطب ، أما الدماغ

البشري فيعمل باستمرار حتى خلال ساعات النوم طول عمر 

 الإنسان .

  اس ، في الحوالبرمجة الآنية للدماغ للبيانات التي يستقبلها عبر

ستغرق شهوراً أو سنوات لهدف معين و تحين أن برمجة الحاسوب 

 على نطاق ضيق جداً ..

  الدماغ عدا عن الوظيفة المعرفية فهو يتحكم بعمل أجهزة الجسم

هضم ، طرح فضلات و غيرها ، أما الحاسوب  كلها من حركة ،

فلا يعدو كونه جهازاً بدائياً من هذه الناحية فلا يؤثر بما يحيط به أو 

 يتفاعل معه حتى الآن و وظيفته معرفية بحتة .

 

  لم ينجح أي حاسوب رغم تطوره الهائل حتى الآن في حل 



61 
 

ي لم رها التالمسائل العلمية المعقدة الرياضية أو الفيزيائية أو غي

يقدر الإنسان على حلها بعد ، في حين نجد أن الإنسان مع الزمن 

يصل إلى حلها تباعاً لتسقط واحدة تلو الأخرى باستخدام عقله 

 الجباّر فقط .

 

  كل ما أكتشفه الإنسان من أسرار الكون و الأرض بما فيها

لا تتعب أو تتوقف عن  ةلحاسوب نفسه تم بواسطة العقل كآلا

إتحافنا بالمزيد ، كما أننا جميعاً ندرك و نؤمن يقيناً بأنه طالما هناك 

إنسان يعيش على وجه الأرض فالاختراعات و الاكتشافات لن 

لثقتنا العمياء بإمكانيات العقل الهائلة ، أما الحاسوب فلو  ، تتوقف

سه ما لم تلقاء نفتركته إلى الأبد فلن يتغير أو يتطور قيد أنملة من 

 يحدّث برمجته بمزيدٍ من البيانات الجديدة ..فيطوره الإنسان بعقله 
 

و القائمة تطول كثيراً في المقارنة بين الصانع ) العقل ( و 

المصنوع ) الحاسوب ( ، لذا سأكتفي بما ذكر على سبيل المثال لا 

ق في الفصل الساب شرحناهاالحصر ، مع التأكيد على الفكرة التي 



61 
 

أن الإنسان فعل كل ما فعل باستخدامه للنذر اليسير من إمكانياته 

العقلية ، فما الذي يمكنه أن يفعل لو استخدم كامل هذه الإمكانيات و 

 أي حاسوب يجرؤ على مقارنه نفسه بالدماغ البشري ساعتها ؟!

 

(  لوسيو خير من تطرق إلى هذه الفكرة المذهلة هو فلم ) 

م ، عندما تتمكن بطلة الفل مورغان فريمانمبدع السينمائي للمثل ال

بسبب تعرضها لمادة كيميائية معينة من استخدام كامل إمكانيات 

و أنصحك عزيزي القارئ  ..  على نحو مذهل الدماغ البشري

 بمشاهدته و التمتع بطريقة تناوله الفريدة لهذه الفكرة .

 



62 
 

لتماهى مع الإله ربما إن استخدم الإنسان كامل إمكانيات الدماغ 

هذا السر الخطير اكتشفه الرسام الإيطالي الشهير  ساعتها .. و

في عصر نهضة العقل منذ قرون و ضمنه كلغز في مايكل إنجلو 

ا رسم عندم كنيسة السيستين في الفاتيكانجداريته الشهيرة في 

 الإله على صورة العقل البشري كما يظهر في عملية التشريح !!

 

الحكيم بيت الشعر التالي مخاطباً  الإمام عليلذا لا عجب أن ينشد 

 كل إنسان :

 صغير
ٌ
 و تزعم أنك جرم

 و فيك انطوى العالم الأكبر



63 
 

العقل هبة إلهية عظيمة و مجانية منحنا إياها الخالق دون مقابل ، ف

كأمانة في أعناقنا علينا أن نحسن استخدامها لتعلم كل جديد ، و 

 لذا و اختراع ما يحسن حيواتنا نحو الأفضل ،، اكتشاف الكون 

لا رميها على رفوف جماجمنا كتحفة للزينة فحسب  استثمارهاعلينا 

ح الأفكار و الأقوال لام أن نستخدمها من أجل الخير و ص.. و الأه

 و الأعمال ..

 

، حين نضع الدماغ البشري وجهاً لوجه أمام الحاسوب، الختامفي 

أرقام ولا سباق سرعات، بل أمام مفارقة  لا نقف أمام مسابقة

. فالحاسوب، مهما بلغت آلةٌ تحسب، وكائنٌ يفهم:  وجودية عميقة

سُرعته واتسعت ذاكرته، يظل ابناً للطاعة، يعيش داخل أسوار ما 

أعُطي له من أوامر، بينما الدماغ البشري كائنٌ يتجاوز التعليمات، 

 يداً من العدم.ويخون المسار المرسوم ليبتكر مساراً جد

نبضة كل . لأن يتفوّق الدماغ لا لأنه أسرع، بل لأنه أعمق

كهربائية فيه لا تحمل رقماً فحسب، بل تحمل معنى، وذكرى، 

ورجفة شعور، وندبة تجربة سابقة. الدماغ لا يعالج المعلومات كما 



64 
 

تصُفّ الملفات في أرشيف بارد، بل كما تعُاش الحياة: متداخلة، 

مشحونة بالعاطفة والحدس والتناقض. الحاسوب يحسب ملتبسة، 

الاحتمال، أما الدماغ فيشعر به قبل أن يولد، ويخافه، أو يراهن 

 عليه، أو يحوّله إلى حلم.

ثم إن الدماغ لا يعمل كجهازٍ واحد، بل ككونٍ صغيرٍ مكتفٍ بذاته؛ 

بلا ساعة مركزية صارمة، بلا برنامجٍ واحد حاكم، بل عبر فوضى 

، تتعاون فيها مليارات الخلايا العصبية، تتصارع وتتصالح، خلاقة

تخطئ وتتعلم. الخطأ عند الحاسوب خلل، أما الخطأ عند الدماغ 

فهو باب الحكمة. من العطب تولد العبقرية، ومن التردد تولد 

 الفكرة، ومن الشك يولد الإبداع.

 ؟: لماذا هو كذلك الحاسوب يعرف ما هو الشيء، لكن الدماغ يسأل

الحاسوب يتعرف على الوجوه، لكن الدماغ يتذكر أول ابتسامة، 

 وأول فراق، وارتعاشة الصوت التي لا تقُاس.

الحاسوب يكتب قصيدة، لكن الدماغ هو الذي يتألم بها، ويؤمن أنها 

 قيلت من أجله وحده.

اغ لا : الدم وفي النهاية، يبقى الفارق الحقيقي غير قابل للقياس

عالم، بل يصنع معنىً له. إنه العضو الوحيد القادر يكتفي بمعالجة ال

على أن يفكر في نفسه، أن يشك في قدرته، وأن يتجاوزها في 

اللحظة ذاتها. لذلك، مهما علت أبراج السيليكون وتكاثرت 

الخوارزميات، سيظل الدماغ البشري متقدماً بمسافات لا تقُاس 

ها أي واحدة لا تملك بالميغاهيرتز ولا بالغيغابايت، بل تقُاس بقدرة

 : آلة

وأن يحوّل هذا الوعي إلى معرفة، …  أن يكون واعيا  بأنه حيّ 

 وإلى فن، وإلى سؤال لا ينتهي.

 

 

 



65 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 



66 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 العقل
 
ّ
 الكوني

 
 



67 
 

 
 
 
 
 
 
 



68 
 

يفكر و ما نحن سوى دماغ عملاق هل الكون برمته مجرد 
 تجسيد مادي لأفكاره ؟! ..

 
 –سؤال جريء و خطير للغاية كما يبدو جلياً ، و قد يعتبره البعض 

مجرد مادة خصبة لكتاب الخيال العلمي لا أكثر ، لكن  -معذورين 

الحقيقة أن هذا الاعتبار محض مغالطة صرفة ، لأن هذه الفرضية 

تملك من الأدلة الشيء الكثير و في مختلف أقاليم الحياة أيضاً ، مما 

لامس بأناملها سقف اليقين .. و مهمتي خلال يجعلها تكاد ت

الصفحات التالية أن أعمل على تدوير الزوايا بحيث ترى بنفسك 

من مختلف المناظير ، علنا نصل إلى  العقل الكونيالقارئ  صديقي

 .. على سؤالنا السابقأجوبه حاسمة و مقنعة 

ن م الكوني العقلفرضية و سنحاول سوياً إنجاز ذلك عبر مقاربة  

 الزوايا الثلاثة الشيقة التالية :

 العقل الكوني ..① 

 تدوير الزوايا ..② 



69 
 

 الإنسان كصدى للكل .. ③ 

 

نفكر قليلاً بأدمغتنا ، هل أفكارنا و أفعالنا  فهيا بنا عزيزي القارئ

 ما هي إلا ترجمة لأفكار دماغ كوني أشمل و أكبر منا ؟!

 :  أولاً 
ّ
 ، العقل الكوني

 : نفسه  منذ أن فتح الإنسان عينيه على اتساع السماء، راح يسأل

 ؟ هل الوعي محصور في جمجمته، أم أنهّ يتجاوزها

عبارة عن دماغ  هل يفكّر الإنسان بالعقل، أم أن الكون نفسه

 ؟الإنسان  يفُكّر من خلال عملاق

 

تلك الأسئلة التي ترددّت في المعابد القديمة كما في مختبرات 

لتي الفرضية ا ،الفيزياء الحديثة، تقودنا إلى فكرة الوعي الكوني 

ترى أن الوعي ليس نتاج الدماغ البشري فحسب، بل هو نسيج 

كوني شامل، البحر الذي تسبح فيه كل الكائنات والأفكار، والمصدر 

 رة، والنَفسَ بالخلود.الذي يربط الذرّة بالمج



71 
 

الوعي الكوني هو الفكرة التي تذُيب الحدود بين الداخل والخارج، 

 بين الذات والموضوع.

، في هذا التصوّر، ليس مصباحًا منفصلاً، بل شعلة البشري  فالعقل

 .. من نارٍ عظيمة تضُيء من وراء الزمان

الأدمغة  إنه المحيط الذي تلُقي فيه المجرّات بأمواجها، كما تلُقي

 بأفكارها.

 ، تدوير الزوايا :  ثانياً 
     :لنحاول الآن مقاربة فرضية العقل الكوني من مختلف الزوايا 

 ) دينية ، علمية ، فلسفية و فنية ( :

 الله والوعي بوصفهما وجهين للحضور في ضوء الدين :  
في النظرة الدينية، نجد جذور الوعي الكوني متوغّلة في أعماق 

 النصوص المقدسّة.

لًً ليس كائناً منفص -كما تقول الأديان التوحيدية  -فالله في جوهره 

عن الكون، بل حاضراً فيه حضوراً يملأ كلّ ذرة وكلّ قلب. يقول 

 : القرآن الكريم

 ( سنريهم آياتنا في الآفاق و في أنفسهم) 

 الله يتغلغل في كل ثنايا الكون ..إشارة إلى أن جوهر 

 نفاب، تبلورت هذه الفكرة بوضوح مذهل. التصوّف الإسلاميوفي 

 : مثلًً يقول عربي

 ( العالم خيال، والحقّ هو الظاهر فيه بصورة الخيال) 

أي أنّ الله لا يرُى إلا في مرايا الوجود، وأن كلّ ما نراه هو تجلٍّّ 

 للوعي الإلهي.

 قيقة يمثلّ الح البراهمان، فمفهوم الفلسفة الهندوسية القديمةأما في 



71 
 

الكلية، الوعي الذي لا بداية له ولا نهاية، والذي تتجلىّ فيه كلّ 

 الأشياء كما تتجلىّ الأمواج في البحر.

، أي الوعي الفردي، الذي ما هو إلا  أتمنوالإنسان عندهم هو 

ومهمة الحياة هي إدراك أن الأتمن هو  ،انعكاس للوعي الكلي 

 وقد نسي ذاته.(  ليست سوى الكلّ  أنا) البراهمان نفسه، أي أن 

 

 : المسيح، يمكننا أن نلمح ذات المعنى في قول المسيحيةوفي 

 ( ملكوت الله في داخلكم) 

أي أن الحضور الإلهي ليس بعيداً في السماء، بل نابض في عمق 

النفس، كأنّ الوعي البشري هو البوابة التي يطلّ منها الله على 

 العالم.

يقول الله أنه خلق الإنسان على صورته ، أي أن  التوراةو في 

 الدماغ البشري ما هو إلا إسقاط لدماغ كوني أكبر



72 
 

وهكذا، حين ننظر دينياً، نجد أن الوعي الكوني ليس فكرة غريبة، 

ن لغة تقول إ ، بل هو اللغة السرّية التي تحدثت بها الأديان جميعها 

ن بل فيه، وليست الله، أو الحقيقة المطلقة، ليست خارج الكو

 منفصلة عن الإنسان بل متجلية فيه.

 الكون كشبكة واعية في مختبر العلم : .. 
ً ر تجربة علمية مذهلة تفجّ  لنبدأ هذه الزاوية من  يثح ، العقل حرفيا

عالم الفيزياء الفلكية في جامعة بولونيا  فرانكو فازاقام كل من 

في جامعة فيرونا  الأعصابجراح ألبرتو فيليتي  ، و الإيطالية

بية في العص الشبكة الكونية و ةبإجراء مقارنة بين الشبك الإيطالية

 الدماغ ، لتظهر لهما أوجه تشابه مفاجئة كثيرة بينهما ..

  الدماغ البشري يعمل بفضل شبكته العصبية الواسعة التي

 الأمركذلك  مليار خلية عصبية، 100تحتوي على ما يقارب 

على  مليار مجرة 100ي من شبكة كونية من يتكون الكون المرئ

 .. الأقل

 

  % فقط من كتلة الشبكتين من    30داخل كال النظامين تتكون

من توزيع الكتلة   70عصبية، في حين يتكون % خلايامجرات 

الماء في الدماغ )  سلبياً  من مكونات تلعب على ما يبدو دوراً 

 ..(والمادة المظلمة في الكون المرئي 



73 
 

  و ه العصبية الخلايا تراتب المجرات و نّ إليس ذلك فحسب بل

 ..خيوط طويلة مع عقد بين الخيوط الشبكتين ، عبارة عن نفسه في 

  أخيراً تبين أن الكثافة الطيفية متشابهة بين الشبكتين 
 

فهل نحن حقاً مجرد أفكار طارئة تجول في خيال هذا الدماغ 

 الكوني العملاق ؟!
 

 كان العلم المادي يرفض كل ما هو غير ملموس.منذ قرون، 

شيء  ، بدأ كلثورة الفيزياء الكوانتيةلكن في القرن العشرين، ومع 

 يتغيرّ.

فالعلماء الذين كانوا يبحثون عن المادة الصلبة اكتشفوا أن المادة 

تتصرّف كالموجة، وأن الجسيمات لا توجد إلا حين ترُصد، وكأن 

 لحظة الملًحظة.الوعي هو من يخلق الواقع 

الشهيرة، أثبت الفيزيائيون أن   ليونج تجربة الشق المزدوجفي 

ياً و كأنه يملك وع الإلكترون يسلك سلوكاً مختلفاً إذا تمّت مراقبته

 .ذاتياً !!

 

وهذا يعني أن الوعي ليس مجرّد متفرّج، بل فاعل أساسي في بنية 

 الكون.



74 
 

الوعي ليس نتيجة للمادة، ومن هنا انطلقت فرضيات جديدة تقول إن 

 بل المادة نفسها مظهر من مظاهر الوعي.

 في القرن الحادي والعشرين، صارت هذه الفكرة أكثر جديةّ.

، الحائز على نوبل في الفيزياء، يرى أن الوعي روجر بنروزفالعالم 

مرتبط بظواهر كمّية تحدث في أنابيب دقيقة داخل الخلًيا العصبية، 

ين نقطة التقاء بالبشري ليس آلة ميكانيكية، بل ما يعني أن العقل 

 .المادة والوعي الكوني الكمومي

يذهب أبعد من ذلك، إذ يقول إن  كريستوف كوخوعالم الأعصاب 

، صغيرة لكنها  يحمل درجة من الوعي -حتى الذرّة  -كل شيء 

 موجودة.

أي أن الوعي مكوّن   البانسيكزمهذا هو ما يسمّى في الفلسفة بـ 

 سي من مكوّنات الواقع، كالمكان والزمان والطاقة.أسا

تظُهر دراسات فيزياء المعلومات أن الكون كله يمكن أن يفُهم كنظام 

معالجة بيانات هائل، أشبه بعقلٍّ لا نهائي يتبادل الرموز والمعاني 

 عبر المجرّات.

بل إن بعض العلماء يقترحون أن الكون ذاته يفكّر عبر قوانينه، 

 وتراتبية أنظمته، كما يفكّر الدماغ عبر تشابكاته العصبية.تطوّره، 

 

وبهذا يصبح الإنسان، في المنظور العلمي الحديث، خليةّ في دماغ 

 كوني، يساهم وعيه الفردي في وعي المجموع.

 ي الفلسفة
ّ
 .. : من ديكارت إلى الوعي الكل

الفكر ، تمركز (  أنا أفكر إذن أنا موجود) :  ديكارتمنذ أن قال 

 الغربي حول الذات المفكّرة.

   ناهل الأ : لكنّ الفلًسفة اللًحقين بدأوا يشكّكون في هذا التمركز



75 
 

 ؟ الوجود  فعلًً مستقلة، أم أنها نتاج شبكة أكبر من الفكر و

ً ، مثلًً، رأى أن هيغل عقل العالم الذي  ، الوعي ليس فردياً بل كلياّ

 يتطوّر عبر التاريخ ليعرف ذاته من خلًلنا.

لطبيعة امفهوم  شلينغوفي القرن العشرين، قدمّ الفيلسوف الألماني 

، حيث كل شيء في الوجود يسعى إلى الوعي  الواعية بذاتها

 من الذرّة إلى الإنسان إلى الإله. ،بالذات 

 الكوني طريقاً للتحرّر أما الفلًسفة الوجوديون، فقد رأوا في الوعي

 من عبودية الذات.

لا بوصفها موضوعاً نعرفه، بل  الكينونةتحدثّ عن  هايدغرفـ 

 داخل وعينا. كنور يشُرق

 

إنه يقول، في جوهر فكره، إن الوجود نفسه واعٍّ، وإن الإنسان ليس 

 إلا نافذة مفتوحة عليه.

قال إن ، يُ كفلسفة كريشنامورتيوفي الفلسفة الشرقية الحديثة، 

الوعي البشري هو نتيجة انقسام بين المراقب والمراقبَ، وإن 

أن الوعي هو المرآة  ،التحرّر يكمن في إدراك أنه لا فصل بينهما 

 التي تعكس نفسها إلى ما لا نهاية.



76 
 

، بل هو الكلّ،  لا لك حين نعرف أن الوعي ليس لي و:  بمعنى آخر

 نتحرر.

خلق بالنفس الكونية التي ت أفلاطونآمن  فقد ، في اليونان القديمةأما 

 العالم على صورتها.

قال إن النجوم والكواكب ليست جمادات، بل كائنات حية عاقلة، 

 تتحرك بانسجام لأنها تفكر في انسجام.

 

ً  ، كان الكون جسدًا واحدًاالفلسفة الرواقيةوفي  ، والعقل أيضا

يسري فيه كما الذي ) القوانين الكونية (  اللوغوسالإلهي هو 

 يسري العقل في الجسد.

 

لًف على اخت -: الفلسفة والدين والعلم  وهنا تظهر المفارقة الكبرى

 : تلتقي جميعاً عند عتبة واحدة -لغاتهم 

 ً ، بل  أن الوعي أقدم من المادة، وأن الكون، في عمقه، ليس شيئا

 حالة من الإدراك المستمر.



77 
 

 لغة الروح : الجمال بوصفهالفن والوعي الكوني .. 
إذا كان العلم يبحث في قوانين الوعي، والفلسفة في معناه، فإن الفن 

 يختبره مباشرة.

الفنان حين يخلق، لا يفعل ذلك من ذاته المحدودة، بل من فيضٍّ 

من مجرى غامض يتدفقّ عبره كما يتدفقّ اللحن عبر  ،يتجاوزها 

 الوتر.

أين أتى، والرسّام الذي الشاعر الذي يكتب بيتاً مدهشًا لا يعرف من 

 كلًهما يشهد لحظة اتصال  ،يرسم مشهداً لم يره من قبل 

لفن، ا بالوعي الكوني، لحظة يفُتح فيها الباب بين الداخل والخارج.

 بهذا المعنى، ليس ترفاً، بل ترجمة جمالية للوعي الكوني.

الرموز والأساطير، الألوان والأصوات، كلها محاولات من الروح 

 ة لتقول ما لا يقُال.البشري

، لا نرى فقط السماء، ( ليلة النجوم)  فان غوخوحين نرى لوحة 

 بل نرى كيف يشعر الكون حين ينظر إلى نفسه من خلًل إنسان.

 

 التاسعة، نسمع ما يشبه فرح  بيتهوفنوحين نسمع سيمفونية 



78 
 

 المجرّات وهي تعي وجودها.

مزجت روحك بروحي كما تمتزج الخمرة : )  الحلاجو حين يقول 

( ، فهذا تأكيد على أن الإنسان جزء ذائب في نسيج بالماء الزلال 

 الوعي الكوني ..

 

 الفن هو اللغة التي لا تحتاج إلى ترجمة بين الإنسان والكون.

هو البصيرة التي تدُرك أن الجمال ليس في الشيء، بل في الانسجام 

 بين الوعي والموجود.

، يمكن القول إن كلّ لحظة إبداع هي لحظة وعي كوني ولذلك

الفنان الحقيقي هو رسول الوعي متجسّد في شكل بشري، وأن 

 الشامل إلى العالم الضيقّ للإنسان.

 ، الإنسان كصدى للكل :  ثالثاً 
  –الدينية والعلمية والفلسفية والفنية  -حين ننظر إلى كل هذه الزوايا 



79 
 

الكوني ليست ترفاً فكرياً، بل منظور نكتشف أن نظرية الوعي 

 شامل لتوحيد الفهم الإنساني.

إنها تقول لنا إننا لسنا جزراً معزولة، بل خلًيا في كائن أعظم، وأن 

 كلّ وعي فردي هو صدى للوعي الأكبر الذي يفُكّر بنا جميعاً.

قد يبدو هذا التصوّر صوفياً أو شاعرياً، لكنه يحمل دلالات عملية 

فإذا أدرك الإنسان أنه ليس منفصلًً عن العالم، سيتوقف   : عميقة

وإذا شعر أن كل كائن حيّ هو تجلٍّ للوعي   عن استغلًله وتدميره.

 نفسه، سيتعامل مع الوجود برحمة ودهشة واحترام.

 إنها ليست فكرة عن الكون فحسب، بل طريقة جديدة للعيش فيه.

 

  ،جه الآخر للوجود في النهاية، ربما يكون الوعي الكوني هو الو



81 
 

المرآة التي ينظر الله من خلًلها إلى ذاته، والعقل الذي تحلم به 

المجرّات، والنبض الذي يوحّد التراب بالروح، والنور بالظلّ، 

 والإنسان بالكلّ.
 

 من الأنسب ألا نقول بعد الآن : إذن و بعد المقاربة السابقة ،

  يفكر مجرد شطحة فرضية أن الكون عبارة عن دماغ عملاق

 من شطحات الخيال العلمي لا أكثر ..

 بل أن نقول :

  هذه الفرضية تمتلك من البراهين ما يبررها فما بين تشابه البنية

النسيجية للكون و للدماغ من جهة ، و بين تشابه اللغة المشتركة 

( ، و بين فيزياء الكم الساحرة التي تحكم قبضتها  الموجاتبينهما ) 

على الكون و الدماغ تبرز فرضية العقل الكوني على نحو أكبر من 

  مجرد خيال علمي سرابي ..
 

 : كارل ساغان العالميقول 

 ( نحن وسيلة الكون لمعرفة نفسه) 

 كلها في ومضة واحدة. فرضية العقل الكونيتلك الجملة تلخّص 

في جوهره، ليس سوى أداة الإدراك الكبرى التي بها يعبر فالإنسان، 

 الوعي الكوني عن ذاته.

 إننا، حين نفكر، لا نخلق الوعي، بل نعُيده إلى بيته الأصلي.

 وحين نتأمل في سماء الليل، فالنجوم لا تلمع فحسب، بل تفكّر بنا.
 

في الصلًة، في الحب، في الفن، في  -في لحظات الصفاء العميق 

نشعر بشيء يوقظنا من داخلنا، كأننا نتذكّر أننا لم نكن  -ت الصم

 الكوني العقلأبداً منفصلين، وأن هذا العالم ليس سجناً، بل جسد 



81 
 

 نفسه، وأننا ذرات في فكره العظيم. 

 : إنها لحظة الفهم التي فيها يهمس الكون للإنسان

 ( بل أنا الذي في داخلك ،أنت لست شيئاً في داخلي) 

 

 

 

 

 

 



82 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



83 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

العقل 
 الباطن

 



84 
 

 
 
 
 
 
 
 



85 
 

وقف الشاب أمام إحدى لوحات الفنان الإسباني الشهير سلفادور 

 يتأملها بعمق ثم التفت إلى مرشد الجولة و سأله بدهشة .. دالي

ما المبهر بهذه اللوحة ؟ لا أرى سوى أشياء غريبة لا  = سيدي ،

معنى واضح لها أو رابط منطقي بينها ؟ أين هي الطبيعة أو 

الأجساد البشرية التي تضج بالحياة كحال بقية اللوحات في 

 المعرض .. إنها أشكال عبثية عشوائية بلا هدف أو غاية ؟

 

 ابتسم المرشد بلطف :

لكن هذا النوع من الفن يدعى بالفن السريالي و هو ليس  = محق ..

 فناً واقعياً يجسد الأمور كما هي من حولنا ..

 = و كيف يجسدها إذن ؟!

 أو اللاواعي أولاً .. العقل الباطن= لفهم الفن السريالي علينا فهم 

فهذا الفن هو تجسيد لما يجول في هذا العقل تماماً على شكل 

يقى أو حتى شعر .. و العقل الباطن بالأساس لوحات فنية أو موس

ضبابي بالنسبة لنا و مبهم لذا تكون نتيجة ترجمته إلى أعمال فنية 

 ضبابية و مبهمة بدورها ..



86 
 

 بالأساس= فهمت ، لكن ما الفائدة من هذا الفن أساساً إن كان 

 مجرد أعمال غير واضحة ..؟!

وعي هو المحرك = لأن الفنانين و بشراً كثيرين يؤمنون بأن اللا

الأساسي لأفعالنا و إن كنا نجهل الآلية بدقة ، كما يؤمن كثير منهم 

 بأنه صلة الوصل بين العالم المادي و العالم الغيبي الروحاني ..

 = لم أفهم !!

 العقل الباطن= مثلاً تعتبر الأحلام جوهر السريالية و متنفس 

بأن الأحلام عندما يعبر عن نفسه بحرية ، و يؤمن السرياليون 

أيضاً وسيلة السماء لمخاطبتنا بشكل مباشر .. لذا يعتبرون ترجمة 

الأحلام إلى أعمال فنية كرسالة من السماء تحتاج التفسير و 

 التقصي ..

= و ما الذي يقصده الفنان دالي مثلاً من الساعات الذائبة في هذه 

 اللوحة أمامنا ؟!

دة ، فأرى هذه اللوحة = الله أعلم ، لكن بحكم أنني مسلم العقي

 تنسجم بقوة مع آية مذهلة من القرآن الكريم ..

 = أثرت فضولي ، و علامَ تنص هذه الآية ؟

 = تقول :

 ( و إن يوماً عند ربك كألف سنةٍ مما تعدون) 

هذه الآية تشير بشكل صريح إلى أن الوقت في  و كما تلاحظ ،

العالم الآخر أبطأ بكثير من الوقت في عالمنا الأرضي ، و بإسقاط 

هذه الآية على لوحة سلفادور دالي التي تجسد كما يبدو عالماً غريباً 

على البشر يمر الوقت فيه ببطء .. فيمكننا القول بأن دالي رأى في 

حقيقية ما يشبه جنان الله و ترجمها إلى أحلام اليقظة أو الأحلام ال

لوحته هذه بطريقته الخاصة .. طبعاً هذا افتراضي الشخصي لا 

 أكثر ..



87 
 

 = و هو افتراض مناسب بشكل مثالي .. لا أنكر ..

 = هل فهمت الآن سرّ شعبية الفن السريالي ؟

إنه الفسحة التي يعبر فيها اللاوعي عن نفسه بحرية = بالطبع .. 

 .. ماوية لناكرسائل س

 

 = بالضبط .. أحسنت التلخيص و التشبيه ..

 = لكن ما درجة سيطرة اللاوعي على وعينا سيدي ؟

= سيطرة أكبر و أخطر مما يعتقد كثير من البشر ، لكن المكان هنا 

 غير مناسب للحديث فهو موضوع شائك و مطول .. 

 قاش مع= أتحب أن نلتقي في أحد المقاهي مساءً كي نتابع هذا الن

فنجان قهوة .. فلطالما أثار موضوع اللاوعي اهتمامي و فضولي و 

 يبدو أنك تملك معلومات قيمة و مثيرة عنه .. 

= و شيقة أيضاً .. لا مانع من اللقاء أبداً ، يناسبك موعد على 

 الساعة السابعة في مقهى العرّاب ..

 = مناسب تماماً .. 

***** 



88 
 

 اللاشعور .. اللاوعي .. العقل الباطن ..
 ةالخلفية النفسيمصطلحات كثيرة تدور في فلك مفهوم واحد و هو 

للإنسان التي تحرك وعيه كرجل الدمى و بخيوط متينة للغاية لكنها 

 غير مرئية، فتتحكم بأفكارنا و أقوالنا و افعالنا و قراراتنا .. 

 

شائعة لا فهل هذه الفرضية حقيقة بالفعل ، أم أنها محض مغالطة 

، و إن كانت صحيحة ، فإلى أي درجة يتحكم اللاوعي  أكثر

 بالوعي و يملي قراراته عليه ؟!

هذا ما سنحاول معرفته عبر الصفحات التالية في محاولة متواضعة 

منا لرفع النقاب عن عالم اللاوعي الغامض و الساحر .. و لإنجاز 

 شتمل زوايا هامة و شيقة ت 6من  العقل الباطنذلك سنقوم بمقاربة 

 على :

 .. نظرية جبل الجليد ①

 .. نظرية الصندوق الأسود② 

 .. نظرية الدولة العميقة③ 



89 
 

 .. كيف يعبر اللاوعي عن نفسه ؟④ 

 .. السريالية ⑤

 .. قوة الإيحاء ) قانون الجذب ( ⑥

بحر ظلمات فهيا بنا عزيزي القارئ نمخر عباب محيط اللاوعي .. 

الما  علتشرق الحقيقة بوعي كامل عليه و نكتشف  النفس البشرية

 .. جديدا  من الحقائق المذهلة

 :نظرية جبل الجليد، أولاً 
 في فرويد سيجموندهذه النظرية وضعها عالم النفس النمساوي 

و تنص على أن حجم تأثير الوعي و  20النصف الأول من القرن 

 ً الذي يظهر  اللاوعي على النفس البشرية هو كجبل الجليد تماما

جزء يسير منه فقط فوق سطح الماء و يمثل الوعي ، أما القسم 

 الأكبر منه  فيكون تحت سطح الماء و يجسد اللاوعي ..

 



91 
 

و التحليل النفسي للإنسان يثبت بأن حجم تأثير اللاوعي مهول 

بالفعل على حياته و إن كنا لا نشعر به بوضوح ، بل إن الغالبية 

 يتخذها العقل الباطن و ليس الوعي .. الساحقة من قراراتنا

 :نظرية الصندوق الأسود، ثانياً 
 الأسودتشبه هذه النظرية اللاوعي أو العقل الباطن بالصندوق 

للطائرات الذي يحمل تسجيلات لكل ما جرى على سطح الطائرة 

كذلك العقل الباطن يحتوي على كل ذكريات  خلال رحلتها ،

الإنسان منذ ولد و كل المعارف و الخبرات التي اكتسبها و كل 

غرائزه المكبوتة أو مشاعره السلبية التي عانى منها ثم رماها إلى 

الحديقة الخلفية ) اللاوعي ( ، و كما أن الصندوق الأسود مفيد في 

 حالات الكوارث الجوية لفهم أسبابها ..

 

بير بيد خ التحليل النفسيأو  التنويم المغناطيسيكذلك يأتينا 

مختص كي ينبش صندوق العقل الباطن و يخرج منه أسباب كثير 

من مخاوفنا أو تصرفاتنا غير المنطقية ، و كمثال معبر للغاية عن 

وبيا من ف عانىطبيب عسكري  عن حقيقية سنحكي قصةهذه الفكرة 

شعر بفزع شديد عندما يركب القطار، كان يف .الأماكن المغلقة.



91 
 

 ً  أما إذا كان مدعواً  .إذا مر من نفق أو توقف في داخله. خصوصا

إلى حفل أو اجتماع فقد كان يحرص كل الحرص على البقاء قرب 

للمغادرة في أي لحظة، ناهيك بأنه كان مهتما  الباب، استعداداً 

يوم  توذا .بقراءة قصص المحبوسين وقصص الذين يدفنون أحياء.

جات قصد تقديم العلاب الطبيب للالتحاق بساحة المعركة تم استدعاء

وبمجرد وصوله وجد الجنود مكدسين  .الأساسية لجرحى الحرب.

، ومما عقد الأمر من المكان المغلق في الخندق، فبدأت مخاوفه

 ً مما  ،لكي ينقذ نفسه في حال ردم عليه الخندق أكثر أنه أعطي فأسا

ام تبشلل  أصيبقلقه، ولم يعد يحتمل الوضع إلى درجة أنه  زاد من

ً  ليتبينإلى المستشفى،  على إثره نقل اً ل نفسيب أن شلله ليس عضويا

وتمكن الطبيب من . لمدة طويلة.  . وخضع لعلاج عند محلل نفسي.

اعتماداً على التنويم المنسية،  جعله يتذكر مجموعة من الأحداث

  اءأثنله  يرويهاعض الأحلام التي كان ، وتفكيك بالمغناطيسي  

وفي النهاية، وبعد طول عناء من الطبيب والمريض  ، العلاج

 مخاوفه يقف خلفالتوصل إلى الحدث الأساسي الذي  تمنفسه، 

 : فكان على الشكل التالي ، كلها 

فيه  يبيعفي بلد المريض متجر لشيخ عجوز هنالك كان ) 

 الطبيبوكان الأطفال، بمن فيهم  ، الأغراض القديمة والمستعملة

قديم حصلوا عليه مقابل دراهم   ، يأخذون إليه كل شيءالمريض

و قد تذكر الطبيب بالتنويم   .معدودة تمكنهم من شراء الحلوى.

ذهب إلى المتجر  حين كان في الرابعة من عمره المغناطيسي  أنه

وجد باب الممر  لبيع بعض الأغراض، وعندما همّ بالعودة 

 . التفت إلى الجهة الأخرى فرأى كلبا ينبح. مغلقا   بيتهمؤدي إلى ال

 . بوحشية .عليه 

ار . ومع استمرو قد تفاجأ الطبيب من تذكر ذلك فقد نسيه بالكامل.

 .العلاج، حلم بأنه حصل على منحة للدراسة في اسكوتلندا.

 ذلك هو اسم صاحبو  اسكوتلنديا   وعندما استيقظ تذكر اسما  

قد استعاد الحدث المؤلم بجميع  الطبيب. وبهذا يكون .المتجر



92 
 

   من الشفاء من فوبيا الأماكن و بالمحصلة تمكنتفاصيله، 

 ( المغلقة

 

و كما نلاحظ عزيزي القارئ مشكلة نفسية تسببت في عرقلة الحياة 

 حادثة في العقل الباطن تعود عية لإنسان كان سببها الأساسيالطبي

، مما يوضح أكثر تأثير هذا العقل على  لسنوات الطفولة الأولى

 حياة البشر ..

 : نظرية الدولة العميقة، ثالثاً 
الدولة العميقة مصطلح سياسي يقصد به وجود قوى عسكرية و 

سياسية خفية داخل الدولة ذات نفوذ كبير و تعمل في الظل لفرض 

توجه سياسي معين دون أن يشعر المواطنون بأي شيء ، و يشار 

يضاً بالدولة داخل الدولة .. و هذا المصطلح ينطبق تماماً إليها أ

على مفهوم العقل الباطن ، فالوعي هو الدولة ، و اللاوعي هو 

الدولة العميقة التي ترسم شكل الدولة الخارجي .. أما عناصر 

 الدولة العميقة فهي كما أسلفنا منذ قليل :

 الغرائز المكبوتة .. ●

 المخاوف .. ●



93 
 

 لسلبية ..المشاعر ا ●

 الذكريات .. ●

 

و هذا الرباعي هو من يحرك الوعي بخيوط غير  مرئية و يضع 

ر في حياتنا اليومية ..و تعتبالأخيرة على قراراتنا النهائية لمساته 

 الغرائز هي الجنرال الذي يقود الدولة العميقة ) العقل الباطن ( كلها 

 :كيف يعبر اللاوعي عن نفسه ؟، رابعاً 
 في الحقيقة اللاوعي يعبر عن مكنوناته بطرائق شتى و لعلّ أهمها :

 و هي الطريقة الأشيع و الأوسع و تشمل أحلام  الأحلام :

اليقظة و أحلام النوم و في كلتي الحالتين ينفك لجام العقل الباطن 

ليعدو بحرية و يعبرّ عن نفسه كما يحلو له دون عوائق أو 

 محظورات .. 

 



94 
 

 سواء اللفظية منها أو الجسدية ، فكثيراً  الزلات و الهفوات :

ما يقول المرء كلمات غريبة في موقف ما يكشف كثيراً من أسراره 

 القابعة في لاوعيه ، و هذا هو التعبير الحرفي لمقولة :

 ( المرء مخبوء تحت لسانه) 

 التي يشبهها الناس بالمصباح الذي يضيء  الأفكار الطارئة :

رؤوسنا .. فما هذه الأفكار الطارئة سوى نتيجة نهائية لعملية  فوق

معالجة مزمنة و طويلة للبيانات في عقلنا الباطن حتى توصّل 

بنهايتها إلى الحل أو الفكرة الجديدة الخلاقة ، و في قصص العباقرة 

خير دليل على هذه النقطة عندما استيقظوا ذات يوم من نومهم 

حل مسائل أو معضلات شائكة يفكرون بها مذهولين و قد توصلوا ل

 منذ سنوات ،حتى تمكن أخيراً العقل الباطن في نومهم أن يحلها ..

 

 فخيال الإنسان هو الحقل الذي يعدو فيه لاوعيه على  الخيال : 



95 
 

هواه فيزور أماكن أو يلتقي أشخاص أو يقوم بأشياء كثيرة يحرّمها 

 .. الوعي في الحالة الطبيعية

 في علم : و الذي شكل ثورة طبية  التنويم المغناطيسي

نسمح للاوعي بالتعبير  عندما نحل لجام العقل الباطن و النفس ،

استحضار أرواح ،  عن نفسه بحرية كاملة ، كما   لو كنا في جلسة

جلسة استحضار بيانات الصندوق الأسود في أعماقنا لكننا هنا في 

 ..و غرائز مكبوتة  بكل ما يحمله من ذكريات و مخاوف

 

 ، السريالية :خامساً 
هي نوع من الفنون يعتبر سفير العقل الباطن إلى الوجود الظاهر، 

) التي نصبح على تماس معها بتجسيد أفكارنا اللاوعية  إذ يقوم

الخيال... ( بطريقة  عبر الأحلام أو الزلات أو الأفكار الطارئة أو

موسيقية أو منحوتة أو أي عمل  أو قصيدة أو مقطوعة فنية كلوحة 

فني آخر ليحتفظ بهذه التجارب اللاشعورية كتذكارات عابرة 

مع مرور الوقت راً ما تبوح هذه الأعمال الفنية للأجيال ، و كثي

بأسرار كبيرة و مذهلة ، كاكتشاف جديد يفسر مضمون لوحة ما أو 



96 
 

ثر ون كاختراع تم ذكره في قصيدة قديمة و هكذا .. و قد اشتهر فنان

بنمطهم السريالي و يعتبر عرابهم بلا منازع هو الرسام الإسباني 

الذي أتينا على ذكره في مقدمة مغالطتنا، و  سلفادور داليالشهير 

قد وصفه نقاد كثر بالفنان المجنون ، كون أغلب لوحاته تجسد 

 أشياء غامضة و غريبة لا معنى واضح لها في واقعنا الملموس .. 

 

هذه الشعرة ببساطة بين العبقرية و الجنون شعرة ، و و كما يقال 

 أي، لذا يقال عن هي التي تربط الوعي العاقل باللاوعي المجنون 

شخص تأتيه حالة وجدانية ينجز بها عمل فني مميز بأن شيطان 

العبقرية لبسه ، و هذا صحيح علمياً بالفعل ، إذ أن هذه اللحظة هي  

زمام القيادة للاوعي ليعبر عن نفسه اللحظة التي يسلم فيها الوعي 

كما يريد ، حتى أن كلمة عبقري في اللغة العربية يعود أصلها إلى 

و تقول الأسطورة أنها  عبقرمكان في شبه الجزيرة العربية يدعى 

أرض سكنها الجن ، و كأن الإنسان العبقري يسيطر جني بالفعل 

 !! على عقله فيمنح اللاوعي الحرية كي يبدع على هواه



97 
 

 :قوة الإيحاء ) قانون الجذب (، سادساً 
 قرارتنا و كما سبق و ناقشنا فإن مخزون عقلنا الباطن هو ما  يحدد

أفعالنا و بالتالي نجاحاتنا بشكل عام مستقبلاً ، فإن كان هذا 

المخزون سلبياً كانت النتائج سلبية ، و إن كان إيجابياً كانت إيجابية 

أنك كما توحي  أي، و هذا ببساطة هو مفهوم قانون الجذب ، 

،  و هذا يؤكد بدوره قوة تأثير الإطراء  لنفسك أن تكون ستكون

للمرء على نفسه ضمن حدود المعقول و تشجيع ذاته  في الذاتي 

على قدرنا ، كما يفسر تأثير الدعاء مثلاً تحقيق النجاحات 

المستقبلي .. لذا احرص عزيزي القارئ على ضخّ كل ما هو 

إيجابي إلى عقلك الباطن ، لأن ذلك بنفسه هو من سيتخذ قراراتك 

 ة ..ة أو إيجابية و حماسيالمستقبلية ، فإما أن تكون سلبية و انهزامي

 

***** 

( ، من الأنسب ألا نقول  العقل الباطن)  لمفهومفي ختام مقاربتنا 

 بعد الآن :

  .. أنا مسيطر على حياتي و قراراتي بكامل وعيي 

 بل أن نقول :



98 
 

  تأثير اللاوعي على وعينا يشبه بنية جبل الجليد حيث يشكل

( نسبة صغيرة فقط .. كذلك  الجزء البارز فوق الماء منه ) الوعي

الحال يمكن تشبيه تأثير اللاوعي بالكون من حولنا .. فالنسبة 

  الساحقة من الكون هو مادة مظلمة غير مرئية و مجهولة التكوين

) العقل الباطن ( في حين تشكل المجرات ) الوعي ( نسبة صغيرة 

لى حافظ عمن الكون .. لكن التأثير الأكبر هو للمادة المظلمة التي ت

و بالتالي العقل الباطن هو المؤثر الأكبر  النسيج الكوني متماسكاً ..

على قراراتنا اليومية من أبسطها إلى المصيرية منها ، و لكل قرار 

منها أسباب عميقة تتنوع بين الغريزة و المخاوف و المشاعر 

السلبية و الذكريات و الخبرات ، و يقوم اللاوعي بمعالجة كل ذلك 

 رج بنتيجة معينة تدفعنا إلى اتخاذ قرار بعينه دون سواه ..ليخ
 

 : نزار قبانييقول شاعرنا السوري الكبير 

 الجنونيا حبيبي ذروة العقل 
هو  فالجنونو مما سبق و ناقشناه ، فهذا الكلام منطقي علمياً للغاية 

و هو ذروة العقل بلا أدنى شك عندما  حالة اتحاد الوعي باللاوعي

الخلفية النفسية التي تؤثر على قراراتنا ، مما يمكننا من التحكم نفهم 

 بها و توجيهها كما نريد بدلاً من توجيهنا هي كما تشاء ..

 



99 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



111 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

من العقل 
  الشعوبمنظور 

 
 



111 
 

 
 
 
 
 
 
 



112 
 

لم يكن العقل يومًا عضوًا صامتاً في جسد الإنسان، بل كان منذ 

الأولى التي انتبه فيها الكائن البشري لذاته، نارًا خفيةّ توقد  اللحظة

 السؤال، ومرآة يرى فيها الوجود انعكاسه.

لقدرة با به تمايز الإنسان عن الكائنات، لا بالقوة ولا بالمخلب، بل

 .على الفهم، والربط، والتأمل، والتجاوز

ى، العقل لم يكن مجرد أداة للنجاة، بل صار جسرًا إلى المعن

 وطريقاً إلى الحكمة، وسلمًّا حاول الإنسان عبره أن يلامس السماء.

 

العقل في الأمثال العربية : حكمة الصحراء وميزان 
 التجربة

الأمثال العربية لم تصَُغ في مجالس الفلاسفة، بل وُلدت في 

الأسواق، وتخمّرت في الصحراء، ونضجت على ألسنة الشيوخ بعد 

 والانتصارات.عمرٍ من الخسارات 

 بالحذر، والتعقلّ، وضبط الاندفاع.ولهذا جاء العقل فيها مقروناً 

 فقيل :



113 
 

 ( العقل زينة) 

 ( العاقل خصيم نفسه) 

 ( من لا عقل له لا رأي له) 

 ه (ربّ رأيٍ أنقذ صاحب) 

في التراث العربي، العقل ليس ذكاءً مجرّدًا، بل أخلاق في التفكير، 

 وتأجيل اللذة، ورؤية العواقب.وقدرة على كبح النزوة، 

تيه ، فلا يالشيء، أي يربطه، كما يعُقلَ البعير” يعقل“العاقل هو من 

 ( . عقل، و من هنا ولدت كلمة )  ولا يندفع في المهالك

؛ فالجاهل في يقُابل العقل بالجهل لا بالجنونولم يكن غريباً أن 

 الوعي العربي هو من لم يعُمل عقله، لا من فقده.

 

: صوت الإنسانية الواحد  العقل في الأمثال العالمية
ى
ّ
 بلهجات شت

 رغم تباعد الجغرافيا، تتشابه نظرة الشعوب إلى العقل كما تتشابه 

 النار في كل المواضع التي اشتعلت فيها.

 : التراث اليونانيفي 

 .. أفلاطون قال ( ، قل هو أعظم عطايا الآلهة للإنسانالع) 

 : التراث الصينيفي 

 ( عقل الهادئ يرى الطريق واضحًاال) 



114 
 

 : اليابانفي 

 ( لحكمة تبدأ حين تعرف أنك لا تعرفا) 

 : إفريقيافي 

 ( مثل المظلة، لا يعمل إن لم يفُتحالعقل ) 

 : أوروباوفي 

 ( أن تتكلم، مرة واحدة قبل أن تفعلفكّر مرتين قبل ) 

 

 : واحدةهذه الأمثال، على اختلاف ثقافاتها، تشترك في حقيقة 

 العقل ليس معرفة فقط، بل وعي، واتزان، ومسؤولية.

 كيف نظرت الشعوب إلى العقل؟ بين قداسة وخشية
 : العقل كإله خفي اليونان

 .العقل هو الطريق إلى الحقيقةعند اليونان، كان 



115 
 

 رآه جسرًا إلى عالم المثل، و أفلاطون جعله أداة السؤال، و سقراط

 نظّم به الكون في مقولات ومنطق. أرسطو

ر الهند
ّ
 : العقل بين الوهم والتحر

 : العقل أداة مزدوجةفي الفلسفة الهندية، 

 و ، وقد يكون طريقاً للتحررأو الشرّ  قد يكون قيدًا يصنع الوهم

 إذا صُقِل بالتأمل. الخير

 

 : العقل المتناغم الصين
ا من نظام الكونفوشيوسية رأت   .. أخلاقي كونيالعقل جزء 

 ليس عقلًا صدامياً، بل عقلًا ينسجم مع الطبيعة والمجتمع.

 :  العقل في الثقافة الإسلامية
 ميزان بين النقل والروحالعقل 

ا للوحي، بل شريك ا في الحضارة الإسلامية،  لم يكن العقل خصم 

 .له



116 
 

، كلهّا محاولة لضبط علوم الكلام، وأصول الفقه، والفلسفةنشأت 

 العلاقة بين العقل والنص، لا لإلغاء أحدهما.

 العقل في القرآن كنور ومسؤولية :أفلا يعقلون
 القرآن لا يعرّف العقل تعريفاً فلسفياً، لكنه يوقظه.

 يخاطبه لا بوصفه عضوًا، بل فعلًا مستمرًا.

 ( أفلا يعقلون) 

 ( لعلكّم تعقلون) 

 ( إن في ذلك لآيات لقوم يعقلون) 

 : رآنالعقل في الق

ا بل تكليف ا  ليس امتياز 

 ليس حرية مطلقة بل أمانة

 ليس أداة جدل بل طريق هداية

 

 : واللافت أن القرآن يربط غياب العقل بالغفلة لا بالجنون



117 
 

 ( لهم قلوب لا يفقهون بها) 

 : فالعقل هنا مرتبط بالقلب، لا كتشريح، بل كمعنى

 العقل نور، والقلب مرآته.

 : جدلية لا خصومة الإلهيالنور  نور العقل و
في التراث الصوفي والفلسفي الإسلامي، تكرّر الحديث عن نور 

 العقل ونور الله.

لم يرَُ العقل خصمًا للنور الإلهي، بل مصباحًا يهيئّ الإنسان لتلقيّ 

 ذلك النور.

 : قالوا

ستغنى عن العقل كالسراج، والوحي ) 
ُ
كالشمس، فكيف ي

 ( ؟ أحدهما

 



118 
 

 .. هويت العقل وحده قد

 والوحي دون عقل قد يسُاء فهمه.

 : ولهذا كان العقل في التراث الإسلامي

 أداة فهم

 شرط تكليف

 طريق تأمّل في آيات الكون

 الاحتفاء بالعقل
لكن العالم يحتفي  ..  بمعناه الرمزي” عيد عالمي للعقل“لا يوجد 

 : به بأشكال أخرى

  ( اليونسكو )عبر اليوم العالمي للفلسفة 

 يوم العلم 

 يوم التفكير النقدي 

 جوائز نوبل، لا تمُنح إلا لمن وسّع حدود العقل الإنساني 

ه صراحة، تعرف أن العقل هو أعظم ما  وكأن البشرية، وإن لم تسُمِّ

 يحُتفى به.

 



119 
 

 العقل بين الجنون والعبقرية
هل هو أعقل  : التراث الإنساني لطالما وقف حائرًا أمام العبقري

 ؟ الناس أم أقربهم إلى الجنون

 : قالوا

 ( بين الجنون والعبقرية خيط من نور) 

مألوف، فيسُاء لاوكأن العقل، حين يبلغ أقصاه، يلامس حدود ال

 فهمه.

 

 .. العقل ليس مجرد قدرة على الحساب

 .. ولا آلة تحليل باردة

 النفخة الأولى. آثاربل أثر من 

 .. به نسأل

 .. وبه نخطئ

 .. وبه نهتدي



111 
 

 .. وبه نبحث عن الله

 وبه نعرف أننا لا نعرف.

وحين يطُفأ العقل، لا يظلم الفكر فقط، بل يظلم الإيمان، والعدل، 

 والرحمة.

وحين يضُاء، يصبح الإنسان شاهد ا على نفسه، وعلى الكون، 

 وعلى المعنى.

 .. جدران زنزانةلذي إن غاب، صارت النصوص العقل هو النور ا

 .حرية و انعتاق  وإن حضر، صارت الجدران نوافذ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



112 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 عرش على ملك
  عظمي

 
 



113 
 

 
 
 
 
 
 
 



114 
 

على عرشٍ من عظمٍ أبيض، مصقولٍ بصمت السنين، يجلس 

جًا بتلافيفه، محاطًا بأسوار  الدماغ البشري ملكًا لا يرُى، متوَّ

الأسرار العظمى بالحذر. لا يرفع صوته، ولا الجمجمة كما تحُاط 

يلوّح بسيف، ومع ذلك لا تتحرك خطوة في هذا الجسد إلا بإذنه، 

ولا تولد فكرة، ولا تومض ذكرى، ولا يرتعش حلم، إلا وقد مرّ 

 أولًا عبر بلاطه الخفي.

 

هو ملك بلا هيئة، وسلطان بلا صورة، ومع ذلك فآثاره تملأ العالم. 

كما تتكوّن النجوم في ليلٍ كونيّ  الأفكارفي عتمة صمته تتكوّن 

بعيد، وفي نسيجه الرقيق تنُسج المعاني، وتخُتبر الاحتمالات، 

وتقُاس المسافات بين ما هو كائن وما يمكن أن يكون. لا يفكر 

ق التفكير ذاته؛ لا يتخيل فقط، بل يهب الدماغ فحسب، بل يخل



115 
 

جناحين، ويعلمّه كيف يحلقّ فوق حدود الواقع دون أن يفقد  الخيال

 طريق العودة.

 

في قاع تلافيفه، حيث لا يصل الضوء ولا اللغة، تصُاغ أولى بذور 

. هناك، في مناطق لا نعرف أسماءها إلا تقريباً، يجرؤ الابتكار

على أن يرى ما لم يرَُ من قبل، وأن  الإنسان على كسر المألوف،

يسمع صدى أفكار لم تنُطق بعد. الدماغ لا يكتفي بأن يستقبل العالم، 

بل يعيد تأليفه، يعيد ترتيب فوضاه، ويمنحه شكلًا يمكن احتماله. إنه 

 لا يرضى بأن يكون مرآة للكون، بل يصرّ أن يكون مؤلفاً له.

 

يتحول هذا الملك الحالم إلى ، ة المنطقية محاكمالوحين يحين وقت 

قاضٍ صارم. يزن الأفكار بميزانٍ دقيق، يفرّق بين الصدق والوهم، 



116 
 

بين الرغبة والحقيقة، بين ما نشتهيه وما نستحقه. لكنه، حتى في 

تسكن أروقته، وتلوّن أحكامه،  فالعاطفةصرامته، ليس آلة باردة؛ 

ا أخرى، لكنه حيّ وتجعله إنسانياً، مترددًا أحياناً، متناقضًا أحيانً 

دائمًا. في هذا التناقض بالذات تكمن عظمته، إذ يجمع بين المنطق 

 والنار، بين الحساب والحنين.

، فهي خزائنه السرّية، المصفوفة بلا نظام ظاهر، الذاكرةأما  

رقد الطفولة جنباً إلى تفوظة بنظام أعمق من الفهم. هناك والمح

جنب مع الأمس القريب، وتختلط الضحكة الأولى بندبة قديمة، 

وتبقى وجوه غابت منذ عقود قادرة على العودة في لحظة، كاملة 

الملامح، كاملة الأثر. الذاكرة ليست مجرد سجلّ للأحداث، بل هي 

هوية ممتدة، هي ما يجعل الإنسان هو هو، رغم تغيرّ الجسد وتبدّل 

لأزمنة. ومن دونها، يسقط الملك عن عرشه، ويغدو الجسد بلا ا

 تاريخ، والعين بلا معنى.

 



117 
 

يمد الدماغ خيوطه العصبية إلى كل ومن هذا العرش العظمي، 

فيسرّع أو يهدأ،  القلب. يأمر ركن من أركان المملكة الجسدية

 كيف تمسك الريشة أو الحجر، اليدفتتحرك، ويعلمّ  العضلاتيوقظ 

تكتب قصيدة أو تشيدّ حضارة. لا عضو يتحرك وحده، ولا وكيف 

خلية تعمل بمعزل عن هذا المركز الآمر. ومع ذلك، فإن حكمه 

ليس استبدادًا أعمى؛ إنه أقرب إلى قيادة أوركسترا كونية، حيث 

لكل عضو نغمته، ولكل جهاز إيقاعه، والدماغ هو المايسترو الذي 

 يمنع الضجيج ويصنع الانسجام.

 

تذُكر بعد كل مهام هذا الملك، فسلطانه يتجاوز التفكير والذاكرة  ولم

والخيال إلى أدوار أدقّ وأعمق، يعمل فيها بصمتٍ يكاد يكون 

، يراقب حرارة الجسد وسوائل حارس التوازن الداخليمقدسًا. هو 

الدم وإيقاع التنفسّ دون أن نشعر، ويعيد الضبط في كل لحظة، 

رعيته بسلام. نحن نغفو مطمئنين، بينما  كملك يسهر ليلًا كي ينام

هو لا ينام إلا بقدر ما يسمح به لنفسه، يخفف وطأة وعيه لكنه لا 

 يتخلى عن الحراسة.



118 
 

؛ به نشعر بمرور الوقت أو مهندس الزمن الداخليوهو كذلك 

 تمدده أو انقباضه. لحظة الخطر عنده دهر، وساعة الشوق رمشة

عين. يطيل اللحظات حين يلزم التأمل، ويختصرها حين يفيض 

الفرح، وكأن الزمن نفسه خاضع لإرادته، لا لقوانين الساعات. 

ومن خلاله نعيش المستقبل قبل أن يأتي، ونندم على الماضي كأنه 

 حاضر، ونبني حياتنا على ما لم يقع بعد.

 

 فها معنى، لا بوصفها أصواتاً فحسب، بل بوصصانع اللغةوهو 

وهوية. في دهاليزه تتحول الفكرة إلى كلمة، والكلمة إلى خطاب، 

والخطاب إلى حضارة. لولاه لبقي الصوت صدى، والرمز علامة 

صماء، لكنه يمنح الحروف روحًا، ويعلمّ اللسان كيف يكون 

ترجماناً لما لا يرُى. به نتفاهم، وبه نختلف، وبه نحفظ تراث الأمم 

 ن.ونورّثه عبر القرو

، يحوّل اهتزاز الهواء إلى موسيقى، مفسّر الإحساسوهو أيضًا 

وانكسار الضوء إلى ألوان، ولمسة بسيطة إلى حنان أو ألم. العالم 

لا يدخل إلينا كما هو، بل كما يعيد هو تشكيله. الواقع خام، والدماغ 



119 
 

هو الفنان الذي يمنحه شكله النهائي. لذلك لا يرى اثنان المشهد 

يسمعان النغمة نفسها، فلكل دماغ طريقته الخاصة في ذاته، ولا 

 تأويل الوجود.

 

ر ، يغيّ قدرة نادرة على التعلمّ وإعادة التشكلثم إن هذا الملك يملك 

خرائطه الداخلية إذا فقُد طريق، ويخلق مسارات جديدة إذا أغُلقت 

القديمة. لا يستسلم بسهولة للفقد، ولا يرضى بالعطب النهائي، بل 

المحاولة، وكأن فيه عناد الحياة نفسها. في كل تجربة، في كل  يعاود

خطأ، في كل سقوط، يعيد كتابة نفسه، ويضيف طبقة جديدة إلى 

 حكمته.

. فيه تتكوّن القيم، وتولد الأسئلة موطن المعنىوهو، فوق كل ذلك، 

الكبرى، ويتشكل الضمير، ويظهر الإحساس بالخير والشر، بالحق 

القبح. ليس عضوًا بيولوجياً فحسب، بل مسرحًا والعدل، بالجمال و

للأخلاق، ومحراباً للتأمل، ومختبرًا للروح وهي تحاول أن تفهم 

 لماذا وُجدت.

لهذا، حين ننظر إلى الدماغ، لا ينبغي أن نراه مجرد كتلة من 

خلايا، بل مملكة كاملة، وسجلاًّ للكون، وتجربة للوجود في أرقى 



121 
 

نراه، لكنه يرينا كل شيء، والذي لا صورها. هو الملك الذي لا 

ينطق، لكنه يهبنا اللغة، والذي لا يشعر بالألم، لكنه يعلمّنا معنى 

 المعاناة ومعنى الأمل.

هذا الملك أنه، رغم صغره النسبي، يختزل الكون في العجيب أما 

. النجوم التي لم نبلغها، والمحيطات التي لم نغص بأسره في طياته

التي لم نعشها، كلها تجد موضعاً داخل هذا النسيج فيها، والعصور 

الهش. الدماغ لا يحتاج أن يسافر ليعرف، ولا أن يلمس ليصدق؛ 

يكفيه أن يتأمل، أن يربط، أن يعيد بناء العالم رمزياً، فكرةً بعد 

فكرة، وصورةً بعد صورة. الكون الخارجي، بكل اتساعه، يجد 

 داخل الجمجمة. نسخة مصغرة منه في هذا الفراغ المظلم

 

هذا الملك لا يعرف نفسه معرفة ولعل أكثر ما يثير الدهشة أن 

هو الأداة التي بها نسأل، وهو في الوقت ذاته السؤال  كاملة.

الأكبر. يحاول أن يفهم ذاته بذاته، أن يحدّ حدوده وهو الذي يرسم 

الحدود، وأن يفسّر وعيه وهو مصدر الوعي. كلما اقترب من ذاته، 

ا أزلياً يأبى الانكشاف ازدا دت المسافة غموضًا، وكأن فيه سرًّ

 الكامل، ليبقى الإنسان دائم السعي، دائم التساؤل.



121 
 

جًا، لا يصدأ تاجه، ولا يبهت  هكذا يظل الدماغ البشري ملكًا متوَّ

عرشه، ما دام الإنسان يفكر، ويحلم، ويخطئ، ويبدع. وفي كل مرة 

فه ذا الملك في صمت، ويفتح تلافييظن فيها أنه فهم العالم، يبتسم ه

ليس فوق … أعظم كونٍ نعرفهعلى سؤال جديد، ليذكّرنا بأن 

 رؤوسنا، بل داخلها.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



122 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



123 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

العقل في عالم 
 
ّ
 الفن

 
 



124 
 

 
 
 
 
 
 
 



125 
 

في عوالم الفن، يصبح العقل هو الشخصية والمحور والموضوع، 

الفنان بمحاكاة الواقع أو الطبيعة، بل يغوص في أعماق ولا يكتفي 

النفس البشرية، في تلافيف الدماغ، في صخب الفكر والجنون، 

ليجعل من العقل نفسه لوحة، منحوتة، سيمفونية، أو مشهدًا حياً 

على المسرح. الفن هنا ليس مجرد تعبير، بل تأمل فلسفي في ملكية 

 الدماغ لمملكته الداخلية.

 خالدةلوحات 
في الرسم، تتحول الألوان والخطوط إلى لغة تستحضر غموض 

 ، ، على سقف كنيسة سيستينأنجلو لوحة خلق آدم لمايكلالعقل. 

اغ يشبه الدمبشكل الهيئة المحيطة بالله  أن إنجلو رسم عنها  يقال

و أن  ، هو العقل الأعظمقصد إيحاء أن الله ه البشري، كما لو أن

 . الإنسان كلما ارتقى بعقله توحد مع الذات الإلهية 

 

، لوحة تجريدية، تتناول لوحة حدود العقل لبول كليو هناك أيضاَ 

 حدود التفكير والإدراك البشري، حيث تظهر الأشكال والإيقاعات



126 
 

 المرئية كرموز لصراعات الذهن داخل حدود وعيه.  

 

تصور داخل الجمجمة  كورليكلوحة المتاهة لويليام أنّ كما 

مقصورات تمثل الذكريات والأفكار، وكأن العقل نفسه متاهة معقدة 

 يحاول الفنان فك أسرارها. 

 

 والحلم الباطن تعكس العقل إصرار الذاكرة لسلفادور داليولوحة 

 واللاوعي، حيث تمثل الساعات الذائبة الزمن والإدراك المتغير في 



127 
 

 الذهن البشري.

 

 العقل منحوتة
يكس ألفي المنحوتات، يصبح العقل ملموسًا وثلاثي الأبعاد. أعمال 

تصور الدماغ والوعي والروح بطريقة رمزية وعميقة،  غراي

مستوحاة من فلسفة الوعي وعلم الأعصاب، فيسافر المشاهد بين 

 سكريس زانتيالشبكات العصبية والتجربة الداخلية للذات. أعمال 

" تستخدم النسيج لاستكشاف تعقيدات الدماغ أ في الطياتمخبّ مثل "

تستعمل خيوط الشعر لصنع  جيونغ يونوالوعي، بينما أعمال 

تراكيب تتغير مع الهواء، كرمز لاتصال الجسد بالوعي وإدراك 

 الذات.

 



128 
 

 سمفونية الأعصاب
هناك موسيقى قادرة على استحضار التجربة الذهنية الغامضة. 

ه ، بموسيقاه التجريبية وإيقاعلبريان إينوموسيقى للمطارات ألبوم 

البطيء، يخلق حالة صفاء ذهني وتأمل داخلي، وكأنه موسيقى 

 على النقيضالعقلانية التي تهدئ الوعي وتفتح أبواب التأمل. 

 تمثل الانفجار طقوس الربيع لإيغور سترافينسكيسيمفونية 

 انعكاسالعصبي الداخلي، والاندفاعات النفسية الغامضة، وكأنها 

 موسيقي للوعي الغريزي والعقلي.

 

 العقل أمام الكاميرا
في السينما، يصبح العقل موضوعًا مباشرًا للتجربة الإنسانية. فيلم 

يستعرض قدرة الإنسان على توسيع استخدام دماغه إلى  لوسي

أقصى حد، فيكتسب قدرات خارقة وتصبح حواسه ووعيه ممتدًا 

وة يتناول عقلًا يكتسب قف ليمِتليسفيلم أما إلى حدود غير مألوفة. 

ان فائقة بعد تناول دواء خاص، ويستعرض كيف يمكن للإنس

ة، ويخلق تساؤلات فلسفية حول ناستكشاف إمكانيات العقل الكام

ً  .الغافيةحدود الإدراك البشري وإمكاناته  يفول بيوتفلم  ة هناك أيضا

 لك ما يجول داخل دماغ العباقرة و صراعهم مع الذي يظهر مايند



129 
 

 الذات و الواقع . 

 

 الأديب الذي يكتب سيرته الذاتيةالعقل 
الأدب يغوص بعمق في أسرار العقل والوعي، سواء في الروايات 

التي  زهور لألجيرنونأو الشعر. في الروايات، نجد أعمالًا مثل 

ب الجريمة والعقاتحكي رحلة عقل نابغة يتحول بتجربة علمية، أو 

، حيث الصراع النفسي الداخلي لشخصية لدوسيتوفيسكي

مدام  راسكولنيكوف يعكس تقلبات العقل وأزمات الضمير، و

التي تعرض الصراع بين الرغبات  بوفاري لغوستاف فلوبر

لعزلة لغابرييل مئة عام من اوالتوقعات العقلية. كذلك روايات 

 ، تصورالشيخ والبحر لأرنست همنغواي و غارسيا ماركيز



131 
 

 صراعات الوعي والحدود الداخلية للعقل البشري. 

 

العقل في الشعر، نجد العديد من الشواهد التي تحدثت عن و 

 والعقلاء:

 :  المتنبي يقول

 ذو العقل يشقى في النعيم بعقله
 :  جبران خليل جبران و يقول

هي سائرة في  شراعها و و ربانهاالعقل  النفس سفينة، و
 لمبحر هذا العا

 :  الشافعيقال كما 

ولكنه يلقح من مجالسة الرجال، ،  يولد به المرءالعقل لا 
 ومناظرة الناس



131 
 

 :  فيؤكد أبو العلاء المعري أما

 لا إمام إلا العقل
 : أضاف   أحمد شوقي و 

 إذا رأيت الهوى في أمةٍ حكم
  فأحكم

 
 العقل قد ذهب

ّ
 هنالك أن

 :في إيجاز الوصف بقوله  نزار قباني و أخيراً و ليس آخراً أبدع

 ذروة العقل يا حبيبي الجنون

 
 

هذه الأبيات تمثل رحلة الشعراء في تصوير الفكر، والتأمل، و كل 

 والحكمة، وتسليط الضوء على قدرات العقل وقواه الداخلية.
 

الفن الذي يتناول موضوع العقل لا يقتصر على التمثيل إذن 

التشريحي فقط، بل يستخدم الرمزية والسريالية والتجريد ليضع 



132 
 

المشاهد في حالة تساؤل وتأمل داخلي. الغموض في هذه الأعمال 

ليس فقط غياب معنى صريح، بل مفتاح لاستحضار تجربة إدراكية 

وتة، مقطوعة موسيقية، شخصية داخل ذهن المتلقي. كل لوحة، منح

فيلم، رواية أو قصيدة، يجسد العقل بطرق متعددة، ليصبح الفنان 

مستكشف ا للوعي، والذاكرة، والجنون، والقدرات الخفية للعقل 

عندما   تنتهي من اكتشاف الذات والوجود، في رحلة لاالبشري

 يضع العقل بين يدي العقل نفسه .

 

 

 

 

 

 

 

 



133 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 ... العقل



134 
 

 
 
 

 محتوى الكتاب

 رحلة داخل الدماغ ⚫

  العقل بين تلافيف التاريخ ⚪

 سافانت ⚫

 الحاسوب الأعظم ⚪

                               العقل الكوني    ⚫

                               العقل الباطن ⚪

 من منظور الشعوب العقل ⚫

ملك على عرش عظمي                                ⚪

 العقل في عالم الفن ⚫

 

 

 

 



135 
 

 

 

 

 

 

 


