
1 
 

ّ
 
ّالمعرفةّاحةتف

 

 متعة العلممن سلسلة 
 د.غفار محمد



2 
 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 ... تفاحة المعرفة



3 
 

 

 

ّ : الإهداء
اقطفّ،ّّللمعرفةّعاشقإلىّكلّ

..ّفماّأخرجكّتفاحتكّوّلاّتخفّ
ّمنّالجنةّسيعيدكّإليهاّ..

 
 
 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 ... تفاحة المعرفة



5 
 

 
 

 

 

 

 

ة ، صار  "
ّ
منذ أكل الإنسان تفاحة الجن

محكوماً بالسؤال ، و السؤال هو قدره 
 ."الأبدي 

 ألبير كامو
 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 ... تفاحة المعرفة



7 
 

 
 

 محتوى الكتاب

 احة المعرفةتف   ⚫

 الكون الجنين  ⚪

 هرم الاستبصار ⚫

 خيط أريادني ⚪

 هولمز الحياة ⚫

 لماذا المعرفة ؟!                               ⚪

 التفكير خارج الصندوق ⚫

 العودة إلى الجنة ⚪
 

 

 



8 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 ... تفاحة المعرفة



9 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ّ
 
ّاحةّالمعرفةتف
ّ
ّ
ّ



11 
 

ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ



12 
 

لم تكن التفاحة في قصة آدم وحواء ثمرةً عادية تقُطف من غصن، 

بل كانت فكرةً ناضجة سقطت في الوعي البشري قبل أن تسقط في 

، كأن رمزًا كثيف الدلالة، صغير الحجم، هائل المعنىاليد. كانت 

بذرة السؤال الكون اختصر في قشرة ناعمة تخفي في جوفها 

الجنة مكاناً جغرافياً فحسب، بل  . ومنذ تلك اللحظة، لم تعدالأول

حالة ذهنية، ولم تعد الخطيئة فعل عصيان، بل لحظة انتقال من 

 البراءة الصامتة إلى الوعي الناطق.

 

التفاحة ليست طعامًا، بل مفتاح. ليست إغواءً جسدياً، بل استفزازًا 

طرحه، والفضول الذي  يخاف الإنسانمعرفياً. إنها السؤال الذي 

كانت أيضًا الخطوة الوحيدة الممكنة الاستسلام له، لكنها  يخشى

جديراً بالجنة بوعي لا بهبة مجانية سيخسرها لكي يصبح الإنسان 

فالكائن الذي لا يسأل لا يعرف، والذي لا  . حتماً بلامبالاة و جهل

ك بلا ش –لكنه أيضًا … يعرف لا يختار، والذي لا يختار لا يخطئ

 لا يعيش. -



13 
 

الفردوس، كان كل شيء مكتملًا إلى حد الصمت. لا نقص يدفع في 

إلى التفكير، ولا غموض يستدعي التأويل. المعرفة هناك كانت 

معطاة، جاهزة، بلا ثمن، وبلا تجربة. أما التفاحة فقد كانت وعدًا 

: معرفة تنُتزع، لا توُهب؛ معرفة يدُفع ثمنها قلقاً وخوفاً  بشيء آخر

الوعي :  لمقابل تمنح الإنسان أعظم ما يملكوتيهًا، لكنها في ا

 .بذاته

. ذلك الميل الفضولأول خطوة في المعرفة لم تكن الحكمة، بل و 

الخفي الذي يدفع الكائن إلى الاقتراب مما مُنع عنه، لا بدافع الشر، 

بل بدافع الرغبة في الفهم. الفضول ليس شريرًا بطبيعته، لكنه 

اكن. التفاحة لم تؤُكل جوعًا، بل خطير، لأنه يكسر التوازن الس

 ماذا لو؟:  سؤالاً 

في تلك الـ ماذا لو انشق الوجود إلى ما قبل وما بعد. قبلها كان 

الإنسان جزءًا من الطبيعة، وبعدها صار مراقباً لها. قبلها كان 

يسكن العالم، وبعدها بدأ يفهمه. الفضول هو الشرارة الأولى لكل 

ذاته اللعنة التي لا فكاك منها. فمنذ  معرفة بشرية، وهو في الوقت

أن ذاق الإنسان التفاحة، لم يعد قادرًا على التوقف عن السؤال، ولا 

م له كحقيقة نهائية.  عن الشك، ولا عن إعادة النظر في كل ما قدُ ِّ
 

النزول إلى الأرض لم يكن عقاباً صرفاً، بل ولادة ثانية في رحم 

ولا تنُجب علمًا، لأنها لا تعرف التاريخ. فالجنة لا تنُتج حضارة، 

النقص. أما الأرض، فهي عالم الكفاف، عالم الحاجة، عالم السؤال 

الذي لا يهدأ. هناك، حيث الجوع يعل م الزراعة، والخوف يعل م 

 التنظيم، والموت يعل م التفكير فيما وراءه.

حين بدأ آدم وحواء حياتهما الأرضية، بدأت المعرفة من الصفر. لا 

تجربة خام، وذاكرة لا لغة مكتملة، لا مفاهيم جاهزة. فقط  كتب،

. في تلك اللحظة، صار فردوس بعيد، وحنين غامض لما فقُد

الإنسان تلميذ الطبيعة، يتعلم من النار كيف يدفأ، ومن الحجر كيف 

 يبني، ومن السماء كيف يحلم.



14 
 

ليئاً م المعرفة هنا لم تعد وحياً، بل تجربة. لم تعد يقيناً، بل مسارًا

ل الخطأ من لعنة إلى أداة تعلم. فكل زلة بالأخطاء . وهكذا، تحو 

أصبحت درسًا، وكل سقوط خطوة إلى الأمام. التفاحة لم تفتح باب 

 المعرفة دفعة واحدة، بل فتحت طريقاً طويلًا، شاقاً، لا نهاية

 له. واضحة

 

منذ تلك اللحظة، صار الإنسان الكائن الوحيد الذي يعرف أنه 

رف، ويعرف أيضًا أنه سيموت. وهذه المعرفة المزدوجة هي يع

أثقل ما حمله على كتفيه. التفاحة لم تمنحه القوة، بل منحته الوعي، 

لا يمنح الطمأنينة، بل القلق. فكل معرفة جديدة تفتح أحياناً والوعي 

 جرحًا جديدًا، وكل إجابة تول د سؤالًا أعمق.



15 
 

انتصارات فقط، بل تاريخ قلق  لهذا، لم يكن تاريخ الإنسان تاريخ

 دائم. كل اكتشاف علمي كان تفاحة جديدة تقُطف من شجرة الكون. 

” ينسى“ومع ذلك، لا يستطيع الإنسان التراجع. لا يمكنه أن 

التفاحة، ولا أن يتظاهر بالبراءة الأولى. المعرفة لا تمُحى، والوعي 

 .داً أب من ذاق السؤال مرة، لا يعود إلى الصمتلا يغُلق. 
 

في هذا المعنى، تصبح التفاحة قدرًا لا حدثاً. ليست لحظة في 

الماضي، بل فعلًا متجددًا في كل عقل يفكر، وكل طفل يسأل، وكل 

عالم يشك في المسل مات. كل مرة نختار فيها المعرفة بدل الراحة، 

والشك بدل الطمأنينة الزائفة، نعيد تمثيل تلك اللحظة الأولى تحت 

 الشجرة.

وهكذا، لم تكن قصة آدم وحواء قصة سقوط أخلاقي بقدر ما كانت 

من كائن يعيش إلى كائن يفهم، من ساكن :  قصة انتقال وجودي

التفاحة لم تخُرج  في نعيم جاهز إلى رحّال في صحراء المعنى.

 الإنسان من رحمة الله، بل أدخلته في مسؤوليته تجاه ذاته والعالم.
 

: الفلسفة، والعلم، والفن، والدين،  شيءمن تفاحة صغيرة، بدأ كل 

والقلق، والحلم. ومنذ ذلك اليوم، والإنسان يمشي على الأرض 

ة المعرفحاملًا جنةً مفقودة في ذاكرته، وسؤالًا لا ينتهي في عقله. 

بدأت بالفضول، والفضول بدأ بالممنوع، والممنوع كشف للإنسان 

 أنه ليس مخلوقاً ليكتفي، بل ليبحث.

لم تكن التفاحة خطيئة تدُان، بل شرارة تفُهم. إنها اللحظة وهكذا، 

التي اختار فيها الإنسان أن يدفع ثمن الوعي، وأن يبدأ المعرفة من 

خلق لم يُ  -ببساطة  -الصفر، على أرض قاسية، لكنه فعل ذلك لأنه 

ليبقى ساكناً في فردوس بلا أسئلة، بل ليكون كائناً يسير، ويتعثر، 

 .ثم ينهض… ويفكر
 

 لم يكن سقوط التفاحة على رأس نيوتن حادثةً طريفة في دفتر 



16 
 

المصادفات، ولا اختيارها شعارًا لشركةٍ تقنية عملاقة مجرد نزوة 

ٍ موفق. كأن التفاحة، منذ لحظة قطافها  تصميمية أو ذوقٍ بصري 

الأولى في الفردوس، قررت ألا تغادر تاريخ الإنسان، بل أن تتنق ل 

تتنق ل الفكرة الخالدة بين الأزمنة، تظهر كلما بلغ بين العقول كما 

السؤال درجة النضج، وكلما احتاج العالم إلى شرخٍ صغير في 

 جدار المألوف.

مسافة زمنية شاسعة، لكنهما  نيوتنوتفاحة  آدمفما بين تفاحة 

لحظة دهشة، ولحظة تساؤل، ولحظة :  تتقاطعان في الجوهر ذاته

أو  -. لم تكن التفاحة التي سقطت قرب نيوتن خروج عن السكون

سوى إعادة تمثيل لتلك  -على رأسه كما تحب الأسطورة أن تروي 

لكن العقل وحده هو … : شيءٌ بسيط، مألوف، يسقط اللحظة الأولى

الذي يرفض أن يمر  السقوط مرور العادة. فكل الأجسام تسقط، لكن 

 ؟ لماذا:  قلةً فقط تسأل

 

في هذا السؤال وُلد العلم الحديث. لم يولد من مختبرٍ مجه ز، ولا من 

ناضج، يشبه ذلك الفضول  طفولي  معادلةٍ معق دة، بل من فضولٍ 

الأول الذي مد  يد آدم نحو التفاحة. كان نيوتن، في لحظته تلك، يعيد 

ن . فالعالم قبل نيوتخيانة البداهة:  اكتشاف الخطيئة الجميلة ذاتها

رى السقوط، لكنه لم يره بوصفه لغزًا كونياً. أما هو، فقد رأى كان ي

 في التفاحة مرآةً للسماء، وفي الأرض سؤالًا موجهًا إلى النجوم.



17 
 

وهكذا، لم تعد التفاحة رمزًا للسقوط من الجنة فحسب، بل أصبحت 

د لقرمزًا لسقوط القوانين من عليائها الغامضة إلى عقل الإنسان. 

 : . وكأن التاريخ يقول لنا همسًارتفعت المعرفةسقطت التفاحة، فا

كلما سقط شيء فيزيائياً، ارتفع شيء فكرياً. فالعلم لا يبدأ من 

الأعالي، بل من الأشياء الصغيرة التي نكاد ندوسها بأقدامنا دون 

 انتباه.
 

ثم تمضي القرون، وتنتقل التفاحة من ظل الشجرة إلى ضوء 

الشاشة، من بستان نيوتن إلى مكاتب وادي السيليكون. هناك، لا 

. عضةٌ ناقصة، كأنها اعتراف صريح بأن  تسقط التفاحة، بل تعُض 

م التفاحة شعارًا، ل ستيف جوبزالمعرفة لا تكتمل أبدًا. حين اختار 

حسب، بل كان يستحضر سلالة كاملة يكن يستدعي شكلًا جميلًا ف

 .المعرفة، التمرد، والبداية التي لا تشبه ما قبلها:  من المعاني

 

ليست تفاحة مكتملة، لأنها ليست وعدًا بالكمال، بل ” آبل“تفاحة 

اقترب، جرّب، اكسر :  دعوة دائمة للاكتشاف. إنها تقول للمستخدم

 غامضة. وكما كانت التفاحة الأولى القالب، ولا تخف من السؤال

لأنها تفتح باب الوعي، جاءت تفاحة جوبز لتكسر احتكار المعرفة 

التقنية، وتنزل بها من أبراج الخبراء إلى أيدي البشر العاديين. إنها 

تفاحة ديمقراطية، إن صح التعبير، تعُيد تعريف العلاقة بين 

 الإنسان والآلة.



18 
 

التفاحة فعلًا فلسفياً بامتياز.  في هذا السياق، يصبح اختيار

فالتكنولوجيا، في جوهرها، ليست أجهزة وأسلاكًا، بل استمرارًا 

لذاك الفضول الأول. هي محاولة الإنسان أن يعيد تشكيل العالم 

وفق فهمه، أن يجعل الواقع أكثر قابلية لل مس، وأكثر طواعية 

صفر، أخُرج للفكر. وكما أخُرج آدم من الجنة ليبدأ المعرفة من ال

الإنسان المعاصر من بساطة الأدوات ليواجه تعقيدًا جديدًا، لا يقل 

 خطورة ولا إغواءً.
 

من التفاحة التي فتحت العين على الجسد، إلى التفاحة التي فتحت 

العقل على الكون، وصولًا إلى التفاحة التي فتحت اليد على العالم 

احة المسرح فقط. التف، يتضح أن الرمز لم يتغير، بل تغي ر الرقمي

هي نفسها، لكن الأسئلة تكبر، والرهانات تتعاظم. وفي كل مرة، 

هل يكتفي بما يعرف، أم يمد يده إلى :  يقف الإنسان أمامها مترددًا

 ؟ ما قد يربكه

 

لذلك، لا غرابة بعد كل هذا أن تبقى التفاحة حاضرة في اللحظات 

المفصلية من تاريخنا. فهي ليست فاكهة، بل إشارة. ليست ذكرى، 

بل نبوءة متكررة. وكلما ظننا أننا بلغنا نهاية المعرفة، تسقط تفاحة 

 …جديدة، أو تعُض  عضة أخرى، لتذكرنا بأن الطريق لم يبدأ بعد

 .ا، هو أعظم اختراع بشريالسؤال، دائمً وأن 

 وفي نهاية هذا المسار، حيث تتشابك الأسطورة بالعلم، والرمز 



19 
 

بالتجربة، لا يبقى أمام القارئ إلا أن يقف وحيدًا تحت شجرته 

الخاصة، تلك التي لا تنبت في بستانٍ بعيد، بل في أعماق العقل. 

لكنها  ا،هناك، تتدل ى التفاحة دائمًا، صامتة، مغرية، لا تفرض نفسه

لا تختفي. إنها تنتظر شجاعة اليد، لا قوتها، وتنتظر صدق السؤال، 

 لا جرأته الفارغة.

الخوف لم يكن يومًا لأن  لا تخف من قطف تفاحة المعرفة. ف

. الفضول ليس خيانة، حارس الحكمة، بل كان دائمًا سجانها

 والسؤال ليس جريمة، والشك ليس هدمًا للإيمان، بل تطهيرًا له من

الصدأ. إن العقل الذي لا يسأل يتحول إلى مخزن أجوبة بالية، أما 

العقل الذي يجرؤ على السؤال، فيبقى حياً، متجددًا، قادرًا على 

ض للريح.  النمو كما تنمو الشجرة حين تعُرَّ
 

لقد قيل لنا طويلًا إن التفاحة أخرجتنا من الجنة، وكأن الجنة مكانٌ 

 : انت الحقيقة أعمق وأقسى في آن واحديفُقد إلى الأبد. لكن ربما ك

الجنة التي لا تخُتار لا قيمة لها، والنعيم الذي لا يمر عبر الوعي 

. ما أخرج الإنسان من الجنة لم يكن ليس سوى راحة مؤقتة

التفاحة، بل جهله بذاته قبلها. وما بدأ بعد القطف لم يكن عقاباً، بل 

ه فه عطية، بل بوصفرحلة طويلة نحو استحقاق الفردوس، لا بوص

 إنجازًا.

فالجنة التي نحُرم منها بالخضوع الأعمى، قد نعيد بناءها 

. جنة لا تقوم على البراءة الساذجة، بل على بالمعرفة الواعية

الفهم. جنة لا تلُغى فيها الأسئلة، بل تصُان. جنة لا يقُصى منها 

، العقل، بل يتُوج فيها سيدًا مسؤولًا. إن العلوم التي تتسع

والاكتشافات التي تتراكم، ليست ابتعادًا عن المعنى، بل اقتراباً منه، 

 خطوةً خطوة، سؤالًا بعد سؤال.

حين نفهم قوانين الطبيعة، لا نفقد دهشتها، بل نضاعفها. وحين نفهم 

: سلام من  ذواتنا، لا نخسر براءتنا، بل نستبدلها بسلام أعمق



21 
 

تألم. السعادة الواعية يعرف لماذا يخاف، ولماذا يحب، ولماذا ي

ليست ضحكًا دائمًا، بل انسجام داخلي، يولد حين تتصالح المعرفة 

مع الشعور، والعقل مع القلب. والأمان المفهوم ليس غياب الخطر، 

 بل القدرة على رؤيته، وتسميته، والاستعداد له دون ذعر.

 

 . دعها تكون كتاباً تقرؤه، أو فكرةً اقطف تفاحتك بلا ترددلذلك، 

تشكك فيها، أو علمًا تتعلمه، أو سؤالًا تطرحه في وجه ما اعتاد 

ب الإنسان خطوة من  الجميع قبوله. فكل تفاحة تقُطف بصدق، تقر 

م جزءًا من الفردوس  ذاته، وكل معرفة تكُتسب بشجاعة، ترم 

 المكسور في داخله.

 

 ربما لن نعود إلى الجنة كما كانت، ولن نخلع عن ا ثقل الوعي، لكننا

: جنة يفهم فيها الإنسان العالم بدل أن  نستطيع أن نبني جنةً أخرى

يخشاه، ويفهم نفسه بدل أن يهرب منها. وهناك، في تلك المساحة 

بين السؤال والإجابة، بين الفضول والحكمة، سنكتشف أن التفاحة 

إليها، لا عبر  ستعيدناهي ذاتها التي … التي أخرجتنا من الجنة



21 
 

ل ، بالتي تنكسر عند أول اختبار أخلاقي لنا  اءباب الطاعة العمي

الذي تتجذر فيه  عبر طريق المعرفة، الطويل، الوعر، والنبيل

 فنقول ساعتها : .الأخلاق برسوخ .

إلهي ما عبدتك طمعاً بجنتك و لا خوفاً من نارك ، بل ) 
 ( لأنني وجدتك أهلاً للعبادة فعبدتك

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ّالكونّالجنين
ّ
ّ
ّ



24 
 

ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ



25 
 

جنين محصور في حيز  ، في بدايات وعينا به، سوىالكونلم يكن 

ك في داخله قوى مظلم  حم  كرمجهول  مغلق، نابضٍ بالأسرار، تتحر 

هائلة لا نراها، ولا نسمعها، ولا نملك عنها سوى تخمينات مشوبة 

أمامه كما يقف الإنسان البدائي أمام بالدهشة والخوف. كنا نقف 

: نرى الانتفاخ، نشعر بأن هناك حياةً ما  بطنٍ منتفخ لامرأةٍ حبلى

ن، لكننا نجهل تمامًا كيف تبدأ، وكيف تنمو، وماذا يحدث في  تتكو 

 ذلك الظلام الدافئ الذي لا تصل إليه العين.
 

س ره، أن نفكان الكون، مثل الجنين، حياً قبل أن نفهمه، متحركًا قبل 

قائمًا بذاته قبل أن نمتلك لغة لوصفه. وكما كانت الأمهات قديمًا 

أطفالهن  وهن  لا يعرفن إن كان القلب قد بدأ بالخفقان، أو بيحملن 

الأطراف بالتشك ل، أو الدماغ بنسج أولى وصلاته العصبية، كان 

البشر يحملون الكون في مخيلتهم دون أن يعرفوا ما الذي يجري 

: هل هو ثابت أم متغي ر؟ هل له بداية أم هو أزلي؟ هل  خلهفي دا

اء؟  تحكمه إرادة، أم قوانين صم 

   

 ، ولم يكن مظلم في الأزمنة الأولى، لم يكن الرحم سوى صندوق 



26 
 

الكون سوى أسطورة كبرى. كان الجنين يفُسَّر بالحدس والدعاء 

الكبرى. لم والخرافة، كما فسُ ر الكون بالآلهة والرموز والقصص 

يكن ذلك جهلًا ساذجًا، بل محاولة بشرية شريفة للفهم دون أدوات. 

فالإنسان لا يحتمل الفراغ المعرفي؛ إن لم يملأه بالعلم، ملأه 

 بالخيال.

كانت السماء بطناً عظيمًا، والنجوم نبضات غامضة، والكواكب 

 اأطرافاً تتحرك بلا تفسير. وكما كانت المرأة تشعر بركلة في بطنه

ولا تعرف هل هي يد أم قدم، كان الإنسان يرى ظاهرة كونية ولا 

يعرف إن كانت صدفة أم رسالة. الخوف نفسه، والدهشة نفسها، 

 والعجز نفسه عن الرؤية داخل الظلام.

لكن الجنين، رغم خفائه، كان ينمو. والكون، رغم غموضه، كان 

م معرفة ليعمل وفق نظام دقيق، لا ينتظر فهمنا له كي يستمر. ال

 تكن شرط الوجود، لكنها كانت شرط الفهم.

 

: لحظة الأدوات. كما  ثم جاءت اللحظة الفاصلة في تاريخ الإنسان

 ، والتلسكوباتليخترق عتمة الرحم، جاءت  الإيكوجاء جهاز 

، والمعادلات، لتخترق عتمة الكون. فجأة، لم يعد الجنين المجاهر

 ، بل بنية.فكرة، بل صورة. ولم يعد الكون حكاية

 

 في شاشة الإيكو، رأينا أول نبض. وفي عدسات التلسكوب، رأينا 



27 
 

ة. في التحاليل الجينية، فهمنا كيف تكُتب الحياة بحروف  أول مجر 

 و دقيقة. وفي الفيزياء، بدأنا نفهم كيف يكُتب الكون بلغة القوانين

. ما كان غيباً مطلقاً، صار غيباً يتوسع بسرعة تفوق سرعة الضوء

 قابلًا للفك.

لم تعد الأم تنتظر الولادة لتعرف أن طفلها إنسان كامل الملامح، 

ولم يعد الإنسان ينتظر نهاية الكون ليعرف أنه منظومة متشابكة 

لته من  المعرفةمن طاقة وزمن ومكان.  لم تلُغِّ الغموض، لكنها حو 

 خوفٍ أعمى إلى سؤالٍ قابل للبحث.
 

كون بدأ بنقطة واحدة. انفجار عظيم الجنين يبدأ بخلي ة واحدة، وال

تنظيم،  : انقسام، . ثم يبدأ التشكلالتقت فيه نطفة ببويضة كونية

ات. لا شيء  تمايز. خلايا تصبح أعضاء، وطاقات تصبح مجر 

 عشوائي، حتى الفوضى لها إيقاع.

: لماذا نمرض، لماذا نكبر، لماذا  وحين نفهم الجنين، نفهم أنفسنا

: لسنا مركزه، ولسنا  كون، نفهم مكاننا فيهنموت. وحين نفهم ال

 عبثاً فيه. المعرفة هنا ليست ترفاً فكرياً، بل مرآة وجودية. من نحن

 ؟ ؟ وإلى أين نمضي ؟ ومن أين جئنا
 

كل اكتشاف علمي كان أشبه بعضوٍ جديد يظهر في صورة الإيكو: 

ع. وكل اكتشاف كوني كان  كبد يتشك ل، قلب ينبض، دماغ يتفر 

: ثقوب سوداء، موجات ثقالية، أبعاد زمنية.  عن بنية جديدةيكشف 

 وكما لم يعد الجنين كتلة غامضة، لم يعد الكون فراغًا صامتاً.
 

قبل المعرفة، كان الإنسان كمن يقف في غرفة مظلمة، يتعثر 

بالأثاث، يصطدم بالجدران، يجرح نفسه وهو يظن أن الخطر قدرٌ 

لكنه يجعلها مخيفة. وما إن تضُاء  محتوم. الظلام لا يصنع الأشياء،

الغرفة، حتى نكتشف أن ما كان يهددنا لم يكن وحشًا، بل طاولة في 

 غير موضعها.



28 
 

المعرفة هي الضوء. لا تغي ر الواقع، لكنها تغي ر علاقتنا به. حين 

نفهم المرض، نحمي أنفسنا. حين نفهم الطبيعة، نتعايش معها. 

 دل أن نخافه أو نقد سه بلا فهم.وحين نفهم الكون، نتواضع أمامه ب

وكما أن معرفة تطور الجنين تسمح بحمايته، والتدخل حين يختل 

: من الكوارث، من  مساره، فإن معرفة الكون تسمح بحماية أنفسنا

الأوهام، من استبداد الجهل. المعرفة لا تمنح السيطرة المطلقة، 

 .والبصيرة هي أرقى أشكال الأمانلكنها تمنح البصيرة، 

 

نحن اليوم في مرحلة وسطى. نرى الكثير، لكن ليس كل شيء. 

نفهم أجزاء، لا الكل. الجنين لم يولد بعد، لكن ملامحه باتت 

واضحة. الكون لم يفُك بالكامل، لكن شفرته لم تعد مستحيلة. وكل 

 جيل يقترب خطوة من لحظة الولادة المعرفية الكبرى.

عة دفالطفل  يتشكلدة، كما لا ربما لن نفهم الكون كاملًا دفعة واح

الخبرة. لكننا سنفهمه بما يكفي لنفهم أنفسنا. البنية و مكتمل واحدة 

فغاية المعرفة ليست السيطرة على الكون، بل المصالحة معه. أن 

 نعرف موقعنا، وحدودنا، ومسؤوليتنا.

 : الكون ليس عدوًا، ولا لغزًا خبيثاً، بل كياناً حياً بالمعنى العميق

يتطور، يتغير، ويحتوي إمكانية الفهم. ونحن، في سعينا لفك 



29 
 

ننمو،  : شفرته، لا نفعل سوى ما يفعله الجنين حين يستعد للحياة

 نفتح أعيننا، ونتعل م التنف س خارج رحم الجهل.
 

هكذا، تكون المعرفة ولادة ثانية للإنسان. خروجٌ من ظلامٍ دافئ 

. وكما لا يمكن للجنين أن يبقى لكنه مقي د، إلى نورٍ قاسٍ لكنه حر

في الرحم إلى الأبد، لا يمكن للإنسان أن يبقى في جهلٍ مقد س دون 

 أن يدفع الثمن.

الكون جنينٌ في وعينا، ونحن أجن ة في فهمه. وكلما اتسعت 

المعرفة، اتسعت قدرتنا على العيش بوعي، وسعادةٍ مسؤولة، وأمانٍ 

يكشفها. والمعرفة لا تخلق  مفهوم. فالضوء لا يخلق الغرفة، لكنه

لا متخبطين، بل … الكون، لكنها تمنحنا الشجاعة لنقف فيه

 غير لا المعرفة فقط  –الجنين و الكون  –في الحالتين  . مبصرين

متى هي الوسيلة الوحيدة  لفهم أنفسنا كما الكون من حولنا ، و 

 يبحث بجهل  مظلماكتملت المعرفة عدنا إلى الجنة التي فارقناها 

 يمنحها المعنى ..نوّار  عن معنى و عدنا إليها بوعي  

 

 



31 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

هرمّ
ّالاستبصار

ّ
ّ



32 
 

ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ



33 
 

و هذا المفهوم  بنفسك ، عزيزي القارئالكون ليس كما تراه 
 ببساطة يمكن تجسيده بكلمتين فقط : 

 ( المتحوّل والثابت ) 

فالكون بما يحتويه من أجرام من ضمنها الأرض التي نعيش عليها 
و ما عليها هو ثابت لا يتغير بقوانينه و حقائقه و يمكن ترميزه 

ل تتغير  1بالرقم  لأن الحقيقة لا شريك لها، أما الإنسان فهو متحو 
قناعاته و نظرته للأمور تبعاً لتغير معرفته و يمكن ترميزه بالرمز 

  .. Xالمجهول 

 

فمثلاً كان الكون بالنسبة للقدماء موطناً لآلهة كثيرة تتصارع فيما 
بينها و تصب غضبها على البشر بالكوارث الطبيعية ، أما اليوم 

فالكون هو عدد هائل جداً من الأجرام  السماوية انبثقت عن نقطة  
مفرطة الكثافة بالانفجار العظيم ، و لا شك أن هذه النظرة للكون 

تطور أكثر مع تقدم الزمن و العلوم ، و هنالك للأسف بحد ذاتها ست
وجه مظلم خطير لمفهوم الثابت و المتحول لابد من الإشارة إليه ، 

الإنسان يقتنع بشكل لا  يقبل الشك بأن الكون هو فقط ما و هو أن 
يراه منه و  ما  يعرفه عنه بمعنى أنه ينسب لنفسه صفة الثابت 

لكون من حوله  و مع البشر الآخرين في المعادلة ، و يتعامل مع ا
فتتحول قناعاته هذه إلى عقيدة و إيديولوجيا  على أنهم متغيرون ..

و تشكل حقل ألغام  يحيط به و يحميه من أفكار الآخرين أو من 
تغيير أفكاره و  تطورها ، بل يتحول الإنسان إلى وحش بلا إنسانية 

هذا على البشرية إن حاول أحدهم الطعن بعقيدته هذه ، و عواقب 



34 
 

نعرفه جميعاً و رأيناه بأم العين من مجازر و حروب  ، و هذا هو 
عبر الزمن ، فأسرع طريقة  بطء تطور البشريةبالضبط  سبب 

للتطور هي اقتناع البشر التام بأنهم الطرف المتحول و الكون من 
حولهم هو الثابت ، أما الإيمان العكسي فيقتضي بالضرورة و 

وال من الركود المعرفي و التطوري باقتناع البشر للأسف سنين ط
أن الكون مقتصر على نظرتهم الراهنة إليه .. و يمكن تشبيه ذلك 

 الفرامل و الكون دواسة عند قيادة السيارة ، بأن الإنسان الثابت هو
 البنزين  ، أما تطور البشرية فهو السيارة ذاتها ..دواسة الثابت هو 

وم الثابت  و المتحول هو  العلاقة الحقيقية و ما يهمني الآن في مفه
بينهما ، أي أن  الإنسان المتحول يرتقي بمعرفته خلال حياته 

تصاعدياً ليقترب أكثر من ذروة الهرم  حيث يقبع الثابت كحقائق 
مطلقة لا تطالها إلا المعرفة المطلقة .. و هذا يقودنا إلى الفكرة 

 الأهم :

 رفلسفة هرم النقاط و الاستبصا
 

فيمكن تشبيه البشر بحسب معرفتهم عن أنفسهم و عن الكون بهرم 
من النقاط المتشعبة .. حيث يقبع في رأس الهرم الإنسان ذو 

المعرفة المطلقة و هو بالطبع غير موجود  ، لأن من يختص بهذه 
الصفة هو فقط الله ، أما طبقات الهرم فتمثل البشر بتدرجات 

 معرفتهم .. 

 

و للاستبصار علاقة وثيقة بهذا الهرم ، فكلما ارتقى الإنسان 
 بمعرفته إلى طبقات أعلى ، بات يرى الأشياء في الكون من حوله 



35 
 

بطريقة مختلفة عن البشر في الطبقات أدناه أو أعلاه على حد سواء 
و الاستبصار مفتاح لصندوق من الكنوز المادية و المعنوية و هذا ، 

( ، فكلما ارتقى الإنسان في هرم  وة المعرفةقبتعبير آخر هو ) 
النقاط بات قادراً على تجنب كوارث حقيقية في حياته أو التعامل 
معها بطريقة غير اعتيادية ، أو اقتناص فرص و خير يمر في 
حياته ، في حين يمر في حياة الآخرين كسحابة عابرة لا تمطر 

 بخيرها عليهم .. 

 :قصة القصيرة تأمل عزيزي القارئ في هذه ال

كان يحرث أرضه، فارتطمت فأسه بحجر  فلاحتحكي القصة عن ) 
غريب الشكل نزعه الفلاح ورماه خارج حقله بعد أن عرقل عمله 

 ثم تابع الحراثة .. 

 

الغريب  بجوار الحقل عثر على الحجررجل آخر مرور  وعند 
ة بخمس البائعفأعجب بشكله وأخذه إلى محل زينة ليشتريه منه 

بدكان بائع الزينة،  تاجر أحجار كريمةفلوس.. ثم صدف أن مر 
فعرف على الفور أن ذلك الحجر الغريب هو حجر كريم ، نادر و 
 ً   باهظ القيمة و الثمن، لذا اشتراه من البائع بخمسة وعشرين فلسا

للشخص كما طلب البائع .. أخذ التاجر الحجر، وباعه بدوره 
و الخلاصة من هذه القصة أن  فلوس.. بمئات آلاف الالمناسب 

 الفلاح.. بقيمته معرفته حسب الحجر مع تعامل كلاً من هؤلاء



36 
 

 التاجر أما بخس، بثمن باعه البائع رماه،  قيمته يعرف لم الذي
 (  .. منه ثروةً  فكوّن المختص

 

و هذه هي قوة معرفة المستبصر ، يرى الأشياء بطريقة لا يراها 
مستويات نقاط أقل منه فيتجنب المشاكل أو يغتنم بها البشر في 

الفرص !! و في التاريخ قصة حقيقية مشابهة تماماً لهذه القصة 
في رحلاتهم الاستكشافية لأمريكا الجنوبية بحثاً عن الافتراضية ، ف

مدن الذهب الغامضة ، عثر الأوروبيون على كميات هائلة من 
اريخ ( ، لكنهم كانوا ) من أغلى معادن الت معدن البلاتينيوم

يتذمرون من ذلك لأنهم كانوا يطمعون بالذهب ، فكانوا يلقون 
بالبلاتينيوم بعيداً ، لأنهم لم يعرفوا في ذلك الوقت ندرة و قيمة هذا 

بمعنى آخر ، كانت بين أيديهم ثروة  المعدن و استخداماته الهامة ..
 و رموها بعيداً بسبب جهلهم و قصور معرفتهم !!

 

جميل في نظرية هرم النقاط و المستبصر ، هو أن  المستبصر و ال
 ةبتسارع و ليس بسرعة ثابتبترقيه في هذا الهرم يكتسب المعرفة 

، فمثلاً الطبقة الأولى تفتح لك باباً من المعرفة ، أما الطبقة الثانية 
فتفتح لك بابين و هكذا ، و السبب في ذلك هو تفاعل المعارف 
الجديدة مع بعضها و مع المعارف القديمة لتنبثق منها معارف 

 علي بن أبي  الحكيم الإمامأخرى .. و هذا ما نجده في مقولة 

 :طالب 

 يضيق بما جعل فيه إلا وعاء العلم فإنهكل إناء  )
 ( يتسع 

 

و كمثال بسيط على ذلك ، النظرية النسبية أتت بمفاهيم جديدة عن 
الفيزياء و الكون ، لكنها تفاعلت مع الفيزياء الكلاسيكية و مع 

نفسها لينبثق عنها حقائق أخرى أبعد من النظرية النسبية ذاتها حيث 



37 
 

 في علوم الفيزياء و الفلك بعيداً عنفتحت عشرات الأبواب للمعرفة 
 قانون النسبية بعينه.. 

 

نها  و في الحقيقة فلسفة هرم النقاط قديمة قدم البشرية ، و ضم 
الناس في أساطيرهم و عقائدهم ، فنجدها عند الإغريق متجسدة 
بجبل الأوليمب الذي يقطن الآلهة على قمته ، و عند الفراعنة 

، و عند البابليين بحدائق بابل المعلقة ، و  الشهيرةبأهرامات الجيزة 
عند شعوب المايا و الإنكا و الأزتيك بأهرامات الشمس ، كما 
 نجدها عند البنائين الأحرار بشعارهم الشهير و غيرهم كثير ..

 

و السؤال الهام هنا ، ما هي الطريقة التي يرتقي فيها الإنسان 
ن تة ليصبح من المستبصريالمتحول هرم النقاط نحو قمة الهرم الثاب
 ؟!  الإجابة ببساطة كلمة واحدة فقط :

 اقرأ

الارتقاء بهرم النقاط لا يكون سوى  القارئفكما لاحظت عزيزي 
بالمعرفة ، و المستبصر لا يختلف عن الإنسان العادي إلا بمعرفته 



38 
 

لذا نجد أن  أول كلمة في الرسالة المحمدية كانت     الزائدة عليه ..
و كأن  الله يمنحنا على طبق من ذهب الوسيلة الحقيقية ( اقرأ ) 

 هرمه الذي يعتلي عرشه في قمته بمعرفته المطلقة .. لارتقاء

 

و للأسف رغم أهمية المعرفة هذه ، فإن   كثيراً من البشر في يومنا 
هذا يميلون للاهتمام بأمور ثانوية سطحية لا تقدم و لا تؤخر و 

رهم كحرق حقيقي لسنوات عمرهم ، يمنحونها وقتهم و جل  تفكي
فيحكموا على أنفسهم بالبقاء كمستحاثات في قاعدة هرم النقاط لم 
يعرف التطور و التغيير طريقه إليها .. و الخطير في الموضوع 
هو ثقة هؤلاء الهائلة بأنفسهم و الإصرار على رؤية الكون من 

ل ع باطمنظورهم كحقيقة ثابتة لا تعرف الشك .. رغم أن هذا الوض
معنوياً ، بل حتى مادياً أيضاً،  فعندما يرتقي الإنسان هرماً حقيقياً 
كهرم خوفو مثلاً  فإنه كلما ارتفع أكثر سيرى مساحات أوسع من 
حوله ، أما من يقف على الأرض بجوار الهرم فلن يرى سوى 

أرض مسطحة أمامه .. و يريد أن يقنعك بأن الأرض هي ما يراه 
 : أرسطوا قال الفيلسوف الإغريقي بعينيه فقط .. كم

  الجاهل يؤكد و )
ّ
  ، والعالم يشك

ّ
 ( ىالعاقل يترو

و هؤلاء الجهلة أنفسهم ، إن مرضوا و تدهورت صحتهم سيلجؤون 
إلى المشعوذين و غير المختصين لعلاجهم فينتهي بهم المآل إلى 
العجز أو الموت، في حين يمكن لطبيب مستبصر جيد أن يشفيهم 



39 
 

بحبة دواء  لا أكثر بعد تشخيصه الدقيق لمرضهم معتمداً على قوة 
 .. الجهل موت و المعرفة حياةالمعرفة ، أي ببساطة 

بها بلا  و للمعرفة و اكتساب العلوم قائمة لا تنتهي من الفوائد تنص 
على سبيل المثال لا ذكر منها منازع ملكاً على هرم الحياة ، ن

 : الحصر

 .. المعرفة مفاتيح لحل المشاكل في الحياة 

 المعرفة شبكة لاقتناص الفرص و الأمور الإيجابية .. 

  المعرفة فهم أعمق للذات و بالتالي التحكم بالنفس و توجيهها
 كما نريد لا توجيهنا كما تريد ..

  المعرفة متعة للعقل لا تضاهيها أي متعة أخرى .. و أجمل ما
ينضب و حياة الإنسان  لا تنتهي فنبع العلوم لاها متعة فيها أن

 قصيرة للغاية !!

  ، المعرفة صفة تسمو بنا بين البشر و ترفع مقامنا في الحياة
ً : ) علي بن أبي طالب كما قال الإمام  أن يدعيه  كفى بالعلم شرفا
ً  يفرح به إذا نسب إليه، و من لا يحسنه و رأ أن يب كفى بالجهل ذما
 .. ( منه من هو فيه

  المعرفة اطلاع على حضارات الماضي و دنيا من الخيال لما
 هو آتٍ في المستقبل ..

  المعرفة تحسن الأخلاق، فالإنسان كلما عرف عن الكون أكثر
 شعر بالضعف و العجز فتواضع أكثر ..

  المعرفة تمنحنا وعياً و حكمة في التعامل مع الحياة و الآخرين
 و المشاكل اليومية ..

  المعرفة طريق معبدة إلى الإيمان بالله ، كم قال نبي الرحمة
 ) العلماء ورثة الأنبياء ( .. محمد

  المعرفة خير ترياق لوقت الفراغ السام الذي يلوث العقل و
 النفس ..



41 
 

  يكفي المعرفة شرفاً و قيمة أننا كن ا لولاها لانزال نقطن في
لضارية .. بل حتى الكهوف في حالة رعب من الوحوش المفترسة ا

اختباء أجدادنا في الكهوف هو بحد ذاته نتاج المعرفة و التجربة 
 بأنها أكثر أماناً !!

  و بالطبع المعرفة هي الطريق الوحيد لارتقاء هرم النقاط في
 ..و العودة إلى جنانه رحلتنا للقاء الله في قمته ) الثابت الوحيد ( 

 

ل شيء من حولنا ، من بنية فلسفة هرم النقاط موجودة في كإن  
الدول إلى المؤسسات و الشركات إلى العائلة .. و بالطبع لا ننسى 

بأن كل إقليم من أقاليم الحياة يأخذ منحنياً هرمياً ، حيث يقبع عباقرة 
المجال في درجات عليا منه كالعلوم و الفنون و الأدب و السياسة و 

ء و الرسل إلى القديسين أيضاً الدين الذي يتدرج نزولاً من الأنبيا
فالأولياء الصالحين ثم الناس الأتقياء و هكذا.. و لا شيء يميز بين 
هذه الطبقات سوى المعرفة فقط ، فمن امتلك معارف أكثر ارتقى 
إلى طبقات أعلى ليرى الأمور بشكل أوضح و أوسع على نقيض 

 القابعين في قاعدة الهرم ..

ريق طقاط و الاستبصار أنه و يبقى أجمل شيء في فلسفة هرم الن
، و هذا من أكبر نعم الله علينا ، فمن يمتلك المعرفة  باتجاه واحد



41 
 

بقة استحالة العودة إلى نظرته الساتتغير نظرته للحياة تدريجياً مع س
.. أي أن المعرفة كنز عظيم و أثمن شيء فيه أنك لن تخسره لها

 هو والبولابداً بعد امتلاكه، و هذا ما أشار إليه الأديب النيوزلندي 
 بمقولته الرائعة :

  أفضل في كل العلوم تأتي الأخطاء قبل الحقيقة، وهذا ) 
 ( ةمن أن تأتي في النهاي

 

و تابع المضي في مغامرتك الشيقة  القارئفاشحذ همتك عزيزي 

كي ترى الكون من حولك على بالمعرفة صعوداً مرتقياً هرم النقاط 

حقيقته الثابتة لا وفق رؤية البشر المتحولة له ، و هذا بلا شك 

 جمة لا شعور عظيم لا يوصف بمفردات القواميس و يمنحك فوائد

 تحيطها الموسوعات .

 

 

 

 

 



42 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ّخيطّأريادني
ّ
ّ
ّ



44 
 

ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ



45 
 

ليست الحياة طريقاً مستقيمًا كما نحب أن نصد ق في لحظات 

الاطمئنان، ولا نهرًا هادئاً يعرف مصب ه منذ منبعه. إنها أقرب ما 

عات، ندخلها دون تكون إلى متاهة هائلة، معق دة البناء، كثيرة  التفر 

لين بالأسئلة، تحاصرنا  مخطط، ونمضي في دهاليزها محم 

المخاوف من كل جانب. في هذه المتاهة، لا يكون الضياع استثناءً، 

بل حالة شائعة، ولا يكون الوصول يقيناً، بل احتمالًا يحتاج إلى 

 وعي وصبر وبصيرة.

الخيارات. فكل ممر ٍ الحياة، مثل المتاهة، لا تخدعنا بالجدران، بل ب

يبدو واعدًا، وكل انعطاف يحمل وعدًا أو تهديدًا. وما يرهق 

لا ، وو الخيارات الإنسان حقاً ليس قسوة الطريق، بل كثرة الطرق

 ينهكه الظلام بقدر ما تنهكه الحيرة.

 

، كما لم يختر أحدنا زمانه بولادته  لم يختر أحدنا أن يدخل المتاهة

بدايته. وجدنا أنفسنا فجأة في ممر ٍ ضيق اسمه ولا مكانه ولا شروط 

الطفولة، نسير فيه مستندين إلى أيدي الآخرين، نثق لأننا لا نملك 

خيارًا آخر. في تلك المرحلة، لم يكن الطريق واضحًا لأننا نفهمه، 

 بل لأن غيرنا كان يقرره عنا.



46 
 

لكن المتاهة، بطبيعتها، لا تسمح بالوصاية طويلًا. سرعان ما 

تتشعب المسالك، وتسُحب الأيدي، ويطُلب من ا أن نختار. هنا تبدأ 

لحظة الوقوف أمام مفترق طرق بلا :  التجربة الإنسانية الحقيقية

إشارات، حيث يصبح القرار عبئاً وجودياً، والخطأ احتمالًا واقعياً 

 لا مفرّ منه.

في هذه اللحظة، يولد القلق. ليس لأن الحياة قاسية، بل لأنها 

 أكثر مما نحتمل. الاحتمالات فتوحةم
 

في المتاهة، لا يخيفنا ما نراه، بل ما لا نراه. الجدار ليس مرعباً، 

: نخاف المستقبل لا لأنه  لكن ما خلفه كذلك. كذلك هي الحياة

مظلم، بل لأنه مجهول. نخشى الاختيار لا لأنه سيئ، بل لأنه 

 نهائي، أو هكذا نتوهم.

يق دائم، يهمس لنا بالتردد، ويقنعنا بأن يتحول الخوف هنا إلى رف

البقاء في المكان نفسه أكثر أماناً من المغامرة. وكثيرًا ما نضيع لا 

لأننا اخترنا طريقاً خاطئاً، بل لأننا لم نختر أصلًا، فبقينا ندور في 

 الحلقة ذاتها.

لكن الخوف، حين يفُهم، يتبدل دوره. يصبح بوصلة لا قيدًا، 

 .. والمتاهة لا تقتل من يخط ، بل من يتجمّدوتحذيرًا لا شللاً 
 

بوصفها الخريطة. لا تلُغي المتاهة،  المعرفةفي هذا التعقيد، تظهر 

ولا تختصرها إلى خط مستقيم، لكنها تمنحنا رؤية. المعرفة لا تقول 

هذه هي العواقب ) :  ، بل تقول(  هذا هو الطريق الوحيد) :  لنا

 .( طريقالمحتملة لكل 

يعرف، لا يسير مغمض العينين. قد يخطئ، نعم، لكنه يخطئ من 

بوعي، ويتعل م بسرعة، ويعرف متى يعود ومتى يواصل. المعرفة 

ا من المعلومات، بل فهمٌ للأنماط : كيف تتكرر  هنا ليست كمًّ

 الأخطاء، وكيف تتشابه النهايات، وكيف يمكن لقرار صغير أن



47 
 

 يغي ر المسار كله. 

ة هي إدراك النفس قبل العالم، ومعرفة الحدود في الحياة، المعرف

 قبل الطموحات، وفهم الثمن قبل الانبهار بالبداية.
 

 متاهة كريتلعل  أصدق تمثيل رمزي للحياة كمتاهة نجده في و 

لتكون سجناً لا يفُهم، ومكاناً  دادالوسالأسطورية، تلك التي بناها 

لا يغُادر إلا بثمن. لم تكن المتاهة هناك مجرد بناء حجري، بل 

: نظام معق د، منطقي في تصميمه، لكنه قاتل  فكرة فلسفية عميقة

 لمن يدخله بلا وعي.

، ذاك الكائن الهجين بين المينوتورفي قلب متاهة كريت كان 

كن . ولم يمتاهة الحياة الدنياو يجسد الشيطان في  الإنسان والوحش

الوحش خطر المتاهة الحقيقي، بل فقدان الاتجاه. كثيرون دخلوا 

المتاهة خوفاً من الوحش، فضاعوا قبل أن يروه. أليس هذا شبيهًا 

؟ كم من المخاوف نخلقها في أذهاننا، فتلتهمنا قبل أن نواجه  بحياتنا

 ؟ الواقع نفسه

 

ك و هي ابنة المل بخيط أريادنيلم ينجُ بالقوة وحدها، بل  ثيسيوس

 .التي منحت ثيسيوس الخيط كي يخرج بفضله من المتاهة مينوس

: وعي بالمسار، وقدرة على  خيط بسيط، لكنه كان خلاصة المعرفة



48 
 

العودة، وذاكرة للطريق. الخيط لم يمنع المتاهة من أن تكون معق دة، 

 تلة.لكنه منعها من أن تكون قا

: الجهل،  هكذا هي الحياة. وحوشها ليست دائمًا خارجية، بل داخلية

ع، العناد، والإنكار.  والمعرفة هي خيط أريادني الخاص بكل التسر 

، ذاك الذي يسمح له بأن يدخل التجربة دون أن يضيع فيها إنسان

 إلى الأبد.

 

 حين نفهم المتاهة، يتغير كل شيء. لا تختفي الجدران، ولا تقل  

المنعطفات، لكننا نتوقف عن الركض مذعورين. نتعلم أن الطريق 

المسدود ليس نهاية، بل معلومة. وأن العودة خطوة إلى الوراء 

 ليست فشلًا، بل حكمة.

. تتحول الحياة من امتحان قاس  إلى مغامرة حقيقيةبهذا الفهم، 

مغامرة لا تقوم على ضمانات، بل على وعي. لا نبحث فيها عن 

لا مخاطر، بل عن قدرة على التعامل مع المخاطر دون أن طريق ب

 نفقد أنفسنا.

ابلة و ق المعرفة لا تجعل المتاهة سهلة، لكنها تجعلها قابلة للعيش

 .، و كأنك امتلكت الخريطة المناسبة أو البوصلة المرشدة  للحل

 

 الحياة متاهة، نعم، لكنها ليست فخًا عبثياً. إنها تصميم دقيق لصقل 



49 
 

الإنسان، وتعليمه فن  الاختيار، وتحميله مسؤولية وعيه. والمعرفة 

هي الخيط الذي نحمله معنا، لا لنهرب من التجربة، بل لنتعل م منها 

 دون أن نسُحق.

من يمتلك المعرفة، لا يخشى المتاهة، بل يحترمها. لا يحاول هدم 

 : جدرانها، بل يفهم منطقها. وحين يفعل، يكتشف الحقيقة الأعمق

بل … أن الخروج من المتاهة لا يكون دائمًا بالوصول إلى نهايتها

ا يقول و كم بالقدرة على السير فيها دون أن نفقد اتجاهنا، أو أنفسنا.

 : أفلاطون

وحدها تقود الروح  المعرفةالجهل هو التيه الأكبر ، و ) 
 ( خارج دهاليز الوهم

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ّهولمزّالحياة
ّ
ّ
ّ



52 
 

ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ



53 
 

ي كائناً غريباً عن الحياة، ولا الباحث عن المعرفة  ليس المتحر 

دة تعيش في الأبراج العاجية. كلاهما، في جوهره،  شخصية مجر 

إنسان يرفض أن يسل م بالظاهر، ويشك  في السردية الجاهزة، 

ويؤمن بأن الحقيقة لا تصرخ في الوجوه، بل تهمس في التفاصيل. 

ما يفعله شارلوك هولمز في أزقة لندن المعتمة، يفعله الباحث عن 

يحمل عدسته، يتقفى الأثر، يجمع :  المعرفة في متاهات الوجود

 الشذرات، ويربط ما يبدو متباعدًا ليصل إلى صورة لم يرها غيره.

 

الحياة نفسها مسرح جريمة كبرى، لا بمعنى الدم والعنف، بل 

:  . وهناك نظام يعملنحن هنا:  وقع بمعنى الغموض. هناك حدث

ين . وبالألم، الفرح، النظام، الفوضى:  . وهناك نتائج نعيشهاالكون

ي لا يكتفي بالنتيجة،  الحدث والنتيجة، تختبئ الحقيقة. المتحر 

 : كيف؟ ولماذا؟ والباحث لا يرضى بالغموض. كلاهما يسأل
 

. يلاحظون إن الناس يرون، لكنهم لا : كان شارلوك هولمز يقول

وهذه الجملة، في بساطتها، تختصر مأساة الجهل الإنساني. فالعالم 



54 
 

ي لا يمتلك  مليء بالأدل ة، لكن القليل فقط يتوقف ليراها. المتحر 

: لا  حواسًا خارقة، بل انتباهًا خارقاً. وكذلك الباحث عن المعرفة

 يخُلق بعقل مختلف، بل بعين مختلفة.

على حذاء، نبرة صوت، تأخير  بقعة طين:  في تفاصيل صغيرة

:  يقرأ هولمز قصة كاملة. وفي تفاصيل الكون،  في الإجابة

،  انحراف ضوء، اختلاف في طيف نجم، خلل طفيف في تجربة

يقرأ الباحث قانوناً جديدًا. الملاحظة هنا ليست فعلًا سلبياً، بل 

مشاركة واعية مع الواقع. كأن العقل يمد يده ليلمس ما يمر  

 ون بجانبه دون اكتراث.الآخر

 

 . من لا يرى التفاصيلالملاحظة هي الخطوة الأولى في كل معرفة

، سيبقى أسير الانطباعات. ومن يكتفي بالسطح، لن يصل إلى 

 العمق أبدًا.

ي الجيد لا يبدأ بقصة، بل بأدلة. لا يفترض، بل يجمع. لا  المتحر 

قي مع يتكلم. وهنا يلتيسُقط رغباته على الواقع، بل يسمح للواقع أن 

الباحث الحقيقي عن المعرفة. فالعلم، في جوهره، ليس رأياً ذكياً، 

 بل تواضعاً منهجياً أمام الوقائع.



55 
 

 ؟ كم من قضية فشلت لأن المحقق أحب فرضيته أكثر من الحقيقة

وكم من نظرية علمية انهارت لأن صاحبها دافع عنها رغم الأدلة 

ي، مطالب بأن يحب الحقيقة أكثر من ؟ الباحث، كالمتحر   المناقضة

فكرته عنها. أن يضع مشاعره جانباً، ويصغي لما تقوله البيانات، 

 لا لما يرغب في سماعه.
 

من الخطأ الفادح أن تضع نظرية قبل أن تجمع :  قال هولمز

 .الأدلة، لأنك حينها تبدأ بتشويه الوقائع لتناسب فكرتك

 قاعدة ذهبية في كل سعيوهذه ليست نصيحة بوليسية فحسب، بل 

معرفي. فالعقل الذي يبدأ بالنتيجة، سيجد ألف طريقة ليبررها، لكنه 

 .، بل على الأرجح سيزج بالأبرياء في السجن لن يصل إلى الحقيقة
 

الأدلة وحدها لا تكفي. العالم مليء بالوقائع المبعثرة، كما أن مسرح 

بط. جمع، بل في الرالجريمة مليء بالأشياء. العبقرية لا تكمن في ال

 هنا، يظهر الاستنتاج بوصفه الفن الأعلى للعقل.

هولمز يرى علاقة حيث يرى الآخرون مصادفة. والباحث يرى 

نمطًا حيث يرى الآخرون فوضى. هذا الربط ليس قفزًا في الهواء، 

بل بناء جسور دقيقة بين النقاط. كل استنتاج صالح يجب أن يكون 

 فرضية علمية يجب أن تكون قابلة للدحض.قابلًا للتراجع، كما كل 

 وفق ما نملك من:  الاستنتاج الحقيقي لا يد عي العصمة. إنه يقول

. وهذه الجملة، بتواضعها، هي أدلة الآن، هذا هو التفسير الأرجح

 سر  التقدم. فالعقل الذي يقبل المراجعة، هو العقل الذي يتطور.
 

ي يشك  في الشاهد، في المشتبه،   وفي نفسه. لا لأن الجميعالمتحر 

كاذبون، بل لأن الحقيقة لا تحب السذاجة. كذلك الباحث عن 

: يشك  لا ليهدم، بل ليختبر. الشك هنا ليس نقيض الإيمان،  المعرفة

 بل أداته.



56 
 

الفرق بين الشك البن اء والشك الهد ام هو الغاية. الشك البن اء يسأل 

يقود إلى فهم أعمق، ليصل، والشك الهد ام يسأل ليرُبك. الأول 

والثاني يقود إلى فراغ. هولمز يشك  حتى يجد، والباحث يشك  حتى 

 يفهم.

 أنا أشك، إذن أنا أفكر.:  ديكارتقال 

وكأن التفكير نفسه لا يولد إلا في مساحة الشك. فمن يسل م بكل 

شيء، لا يحتاج إلى عقل. ومن يرفض كل شيء، لا يصل إلى 

 شيء.

 

ي  إلى الحقيقة، لا تنتهي القصة، بل تتغي ر. تحُل  حين يصل المتحر 

ة : كل حقيق القضية، نعم، لكن العالم لا يتوقف. وكذلك المعرفة

 مكتشفة ليست محطة أخيرة، بل نقطة انطلاق لسؤال أعمق.



57 
 

الحقيقة ليست كتلة صلبة نضعها في الجيب ونمضي. إنها نافذة 

يلًا ي لا يحتفل طوتفُتح على مشهد أوسع. لهذا، فإن الباحث الحقيق

احة ينتهي من التف ما الذي لم نره بعد؟:  بالاكتشاف، بل يسأل فورًا

 الأولى ليبدأ بقطف تفاحة جديدة من شجرة المعرفة .

 

ي والباحث : كلاهما محكوم  وهنا، يلتقي مصير المتحر 

بالاستمرار. لا راحة دائمة، ولا يقين نهائي. لكن في هذا التعب 

فالحقيقة ليست فقط ما نصل إليه، بل ما نصبحه في يكمن المعنى. 

 الطريق.
 

الإنسان الباحث عن المعرفة هو متحرّ  في النهاية، يمكن القول إن 

يحمل عدسة العقل، يتقفى آثار  كوني، والعالم قضيته المفتوحة.

قة لا من حقي - شيئاً فشيئاً - الوجود، يربط بين الظواهر، ويقترب

 تعُطى دفعة واحدة.

ارلوك هولمز لم يكن محبوباً لأنه ذكي فقط، بل لأنه جس د حلم ش

: أن الفوضى يمكن فهمها، وأن الغموض ليس قدرًا  الإنسان القديم

قادر على إنارة أظلم  - إن أحُسن استخدامه - أبدياً، وأن العقل



58 
 

لا يبدّد :  الأزقة. وهذا بالضبط ما يفعله الباحث عن المعرفة

 ء فيه ما يكفي لنواصل السير.الغموض كله، لكنه يضي

وهكذا، يصبح التفكير تحقيقاً، والمعرفة قضية، والحياة كلها سؤالًا 

لا يبحث عن إجابة جاهزة، بل عن عقل شجاع يجرؤ … مفتوحًا

 البحث.السؤال و على 

 

 

 

 

 

 

 

 



59 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



61 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ّلماذاّالمعرفة؟
ّ
ّ
ّ



61 
 

ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ



62 
 

ترفاً ذهنياً، ولا زينة عقلية يتباهى بها الإنسان في ليست المعرفة 

ن الأشياء في  ن كما تخُزَّ المجالس، وليست تراكُم معلومات يخُزَّ

المستودعات. المعرفة، في جوهرها الأعمق، ضرورة وجودية، 

كالماء للزرع، وكالنور للعين. هي الشرط الأول الذي يسمح 

ٍ يتحرك، للإنسان أن يكون إنساناً كامل المعنى،  لا مجرد كائن حي 

 يأكل، ويخاف.

ة في الحياة وحين نسأل  طفق ؟ لا يكون الجواب : لماذا المعرفة مهم 

لأنها تمنحنا القوة، ولا لأنها تفتح لنا أبواب السيطرة، بل لأنها 

الحق، والإيمان هو الجسر  الإيمانالطريق الوحيد الذي يقود إلى 

، والأخلاق هي الغاية النهائية لرحلة الإنسان في هذا الأخلاقإلى 

إلا لما  هناك ، حيث لا حاجةللكون الأكبر، استعدادًا الكون الأصغر

 هو نقي، بسيط، ومطلق.

 

 المعرفة تبدأ بسؤال، والسؤال بداية الخروج من العمى. فالكائن 



63 
 

 الذي لا يسأل يعيش في عالم مغلق، مهما اتسعت مساحته. أما الذي

 : سقراطيسأل، فقد فتح نافذة في جدار الوجود. لهذا قال 

 ( الحكمة تبدأ بالدهشة) 

لأن الدهشة هي أول شرخ في جدار البداهة، وأول اعتراف بأن ما 

 نراه ليس كل ما هو موجود.

ي الغموض، لكنها تضعه في إطاره الصحيح. لا تقتل  المعرفة لا تلُغِّ

وحين نفهم قوانين الطبيعة، لا نفقد السر، لكنها تحرره من الخرافة. 

إحساسنا بالعظمة، بل نزداد تواضعاً أمام دقة النظام واتساع 

ٍ أعمق، وكل  المعنى. كل قانون مكتشف هو نافذة على عقل كوني 

 حقيقة علمية هي خطوة نحو إدراك أن هذا الوجود ليس عبثاً.
 

يخاف أن ، لأنه هشّ، دفاعي، غاضبالإيمان الذي يولده الجهل إن  

 مع هادئ، واثق، متصالحيسُأل. أما الإيمان الذي يولده الفهم، فهو 

. المعرفة لا تهدم الإيمان، بل تنق يه. تزيل عنه القشرة السؤال

الثقة العميقة بأن لهذا الكون معنى، :  الخرافية، وتترك جوهره

 وأن وراء النظام حكمة.

 : ، وهو أحد أعظم عقول العلمأينشتاينقال 

 ( دين أعرج، والدين بلا علم أعمى العلم بلا) 

 



64 
 

لم يكن يقصد بالدين الطقوس، بل ذلك الشعور العميق بالانتماء إلى 

ٍ أعظم من الفرد.  فحين نفهم، نؤمن لا لأننا خائفون، بل نظام كوني 

نؤمن لأن النظام أعقد من أن يكون صدفة، وأجمل  لأننا واعون.

 من أن يكون بلا غاية.

الإيمان الناتج عن المعرفة لا يحتاج إلى صراخ، ولا إلى فرض 

يرى في الاختلاف نفسه على الآخرين. إنه إيمان داخلي، ناضج، 

 .إثراءً لا تهديدًا، وفي السؤال عبادة عقلية لا خطيئة

حين يؤمن الإنسان بأن الكون ليس فوضى، وأن وجوده ليس بلا 

الآخر مجرد منافس، ولا  معنى، تتغير علاقته بالعالم. لا يعود

الإيمان هنا لا ينُتج الطبيعة مجرد مورد، ولا الحياة مجرد سباق. 

 الطاعة العمياء، بل يولدّ المسؤولية.
 

لا تفُرض بالقوة، ولا تزُرع بالخوف طويلًا. الأخلاق  الأخلاقو 

الحقيقية تنبت حين يشعر الإنسان أنه جزء من نظام أوسع، وأن كل 

من يؤمن بالمعنى، فعل يصدر عنه يترك أثرًا في نسيج الوجود. 

يحترم الإنسان. من يؤمن بالحكمة، يختار الرحمة. من يؤمن 

 النظام.بالنظام، يكره الظلم لأنه كسر لذلك 

 : كانطقال 

: السماء المرصعة بالنجوم  شيئان يملآن النفس إعجاباً متزايدًا) 

 ( قي، والقانون الأخلاقي في داخليفو

ولم يكن الربط بين السماء والأخلاق عبثاً؛ فكما أن الكون محكوم 

بقوانين دقيقة، كذلك ينبغي للإنسان أن يحكم سلوكه بقانون أخلاقي 

 إلى مراقب خارجي.داخلي، لا يحتاج 

 

، مسرح التجربة والاختبارإذا كان هذا العالم هو الكون الأصغر، 

فإن الأخلاق هي ثمرة هذه التجربة. لا نقُاس بما نملك، ولا بما 



65 
 

المعرفة دون أخلاق نعرف فقط، بل بما نكونه في لحظة الاختيار. 

 تتحول إلى سلاح، والإيمان دون أخلاق يتحول إلى قناع.

 

الشجرة التي الأخلاق هي زينة الحياة الوحيدة التي لا تصدأ. هي 

جذورها في المعرفة، وساقها في الإيمان، وأغصانها في السلوك 

وكلما ازداد الإنسان علمًا وإيماناً، ازداد تواضعاً، لأن  اليومي.

 المعرفة الحقيقية تكشف محدوديتنا، لا تفوقنا.

 

ال، بل إلى الاتجاه الصحيح. ولا في هذا الكون، لا نحتاج إلى الكم

ٍ يعرف متى يعتذر، ومتى  نحتاج إلى العصمة، بل إلى ضمير حي 

 يتوقف، ومتى يختار الخير رغم الكلفة.

 

ليست  –أو الكون الأكبر  –إذا كان هذا العالم مختبرًا، فإن الآخرة 

مكان اختبار، بل مكان انسجام. هناك، حيث المعرفة مطلقة، لا 

ل، ولا إلى صراع، ولا إلى تصحيح. هناك، لا يبقى حاجة إلى جد

 من الإنسان إلا جوهره الأخلاقي، لأن كل شيء آخر كان وسيلة.



66 
 

لا يكُافأ الإنسان على في جنان الله، كما تصفها الروح قبل اللغة، 

ذكائه، بل على صفائه. ولا على ما عرفه فقط، بل على ما فعله 

م ليست مكتسبة، بل مُعطاة، . لأن المعرفة في ذلك العالبما عرف

كاملة، نهائية. وما يطُلب من الإنسان أن يحمله معه ليس معلوماته، 

. و المعرفة بحد ذاتها هي التي صممت الجنان كجنان بل أخلاقه.

المعرفة بغاية و وسيلة في آن  مكتملة لا تشوبها شائبة ، فما أشبه 

 ً .. وسيلة تمنحنا الإيمان فالأخلاق كي نصل إلى غاية هي  معا

الجنان التي أحكمت المعرفة تصميمها بإتقان و إبداع .. إذن 

فالمعرفة هي أصل الحكاية و جذر الرواية منها بدأ كل شيء و 

 إليها يعود كل شيء و بها يستمر كل شيء ..
 

ر الذي يجعل المعرفة مهمة لأن الجهل ينُقص إنسانيتنا. لأنها النو

الإيمان بصيرة لا خوفاً، ويجعل الأخلاق اختيارًا لا إكراهًا. هي 

 العبادة العقلية التي تليق بكائن خُلق ليعقل، لا ليقُل د.

  معرفة تولدّ إيماناً، وإيمان يثمر : )وحين تكتمل هذه السلسلة 

نكون قد أدركنا سر  الحياة، لا بوصفها لغزًا يحُل، بل  ( أخلاقاً

و  ،نخرج من نفق الحياة الدنيا  لة تعُاش. وفي تلك اللحظة فقطرسا

، حيث لا حاجة إلا لما و أنواره  نصبح مستعدين للكون الأكبر

 .فنحسن… فنؤمن… أن نعرف:  تعل مناه هنا

 



67 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

التفكيرّخارجّ
ّالصندوق

ّ
ّ



69 
 

ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ



71 
 

الصف الأول الابتدائي  تلاميذفي إحدى المدارس الألمانية ، قام 

أثارت عاصفة من الصداع  الدراسي جلبة شديدة في الفصل بإحداث

بإعطائهم مهمة صعبة  في رأس المدرس ، لذا قرر إلهاءهم

  . ليخف  الضجيج . ينشغلون في حلها

ع ميا أطفال عليكم خلال بقية الحصة الدراسية أن تقوموا بج ⦿

 . .، هذا واجب 100وَ  1الأعداد ما بين 

 حاضر أستاذ .. ⦿

انهماك التلاميذ في  أن   الهدوء سيعود إلى الفصل و المعلم أن   ظن  

 سوى ساعات، لكن لم تمضِّ  سيستغرقحل هذه المسالة الحسابية 

 : و قال بثقة من المعلم أحد التلاميذبضعة دقائق حتى تقدم 

  !! 5050هي  كما طلبت جمع الأعداد حاصل أستاذ ، إن   ⦿

 

 ..انعقد لسان المعلم من الدهشة 

 ؟ يا بني   كيف توصلت إلى هذه الإجابة الصحيحة ⦿



71 
 

، وناتج 101هو  100+  1ناتج جمع  أن  ببساطة  لاحظت ⦿

هو كذلك  98+  3، وناتج جمع 101هو أيضا  99+  2جمع 

كل ما  ، إذاً 51+  50، ويتكرر الأمر حتى نصل إلى 101

وهي عدد مرات التكرار  50في  101علينا هو أن نضرب 

 .5050فيكون الناتج 

فتح الأستاذ فمه بذهول و هو لا يصد ق هذا الكلام الخارج من فم 

 سنوات .. 7طفل بعمر 

 

اللماح الذي فكر خارج صندوق المعتاد كي يحل مسألة هذا الصبي 

 عبقرية ،و بطريقة بسيطة لكن  رياضية عسيرة بلمح البصر

 سيصبح في المستقبل أحد ألمع علماء الرياضيات في التاريخ ، إنه

الذي عاش في  جاوسكارل فريدرش الرياضي الألماني العبقري 

علمية في عدة ال بالإسهامات ، و كانت حياته غزيرة18القرن 

  الجيوفيزياء و الكهرباء الساكنة و و الجبر و الهندسةمجالات منها 

 غيرها ..الإحصاء و و ات البصري الفلك و

هذا بالضبط ؟ و لماذا هو كما  التفكير خارج الصندوقفما قصة 

 عبر العصور ؟ تطور البشريةالمعرفة الأولى و أداة يقال 
 

***** 

 ( اختراعه كل شيء كان من الممكن اختراعه فقد تم) 

)مفوض الولايات  شارلز هولاند دويلعبارة قالها بمنتهى الثقة 

في إحدى المناسبات من (  للبراءات والعلامات التجاريةالمتحدة 

 ..1899 عام 

 إحصاء الاكتشافات و الاختراعات التي و لك عزيزي القارئ حرية 



72 
 

جرت بعد ذلك العام في كافة مجالات العلوم و الحياة ) بل إن أهم 

( ، لتثبت أن  كلام  20الاختراعات البشرية تمت لاحقاً في القرن 

حصر نظره و تفكيره بما هو موجود شارلز كان مجرد وهم سببه 

إنكار و تجاهل العالم الرحب الذي و  بين يديه في الصندوق

.. و لو أن البشرية أصغت  ينتظرنا باستمرار خارج ذلك الصندوق

إليه و اقتنعت بما بين يديها لما تطورت قيد أنملة !! لذلك تعتبر هذه 

المحرضة على الركود  من أكبر مغالطات التفكير البشريبارة الع

و عدم التطور، و التي للأسف يتكرر استخدامها عبر الأجيال كلما 

تقدمت البشرية أكثر في مجال العلوم حين يظن  البشر أنفسهم قد 

 بلغوا المنتهى ، في حين لا يزال أمامهم الكثير ليكتشفوه .. 

 ؟لتفكير خارج الصندوق ما هو ا 
 استعارةٌ تعني التفكير بشكل غير تقليدي كما يعرف أغلبنا مجرد هو

هذه العبارة  اً ما تقترنغالبو، ة جديد زوايامن  أي رؤية الأمور

 بثالوث تطور البشرية :

    إيجاد الحلول الخلاقة للمشاكل&  الاكتشاف&  الإبداع) 

 ( العويصة

 

 ن في والإداري نوالاستشاري وضعهيعُتقد أن هذا المصطلح و 



73 
 

 .المنصرم . 20الثمانينيات من القرن  السبعينيات و
 

لم تبدأ المعرفة يومًا من داخل الصندوق، لأن الصندوق هو مكان 

الطمأنينة، لا الاكتشاف. هو حيز المألوف، حيث تسكن الأفكار كما 

فكير خارج الصندوق ليس ورثناها، لا كما ينبغي أن تكون. الت

دًا عبثياً، ولا نزعة هدم لكل ما سبق، بل هو فعل شجاعة   تمر 

: أن تجرؤ على الشك في الشكل، لا في الجوهر، وأن تسأل  عقلية

،  السؤال الذي لم يطُرح لأن الجميع افترضوا أنه غير ضروري

 .أن تقطف التفاحة مجدداً بفضول و شغف 
 

بلحظة خروج. خروج عن نموذج، عن كل قفزة علمية كبرى بدأت 

تفسير، عن إجماع مريح. لم يكن العلماء العظام أكثر ذكاءً 

ب. فالعقل  بالضرورة، بل أكثر جرأة على النظر من زاوية لم تجُرَّ

الذي يبقى داخل الصندوق يرى الإجابة قبل السؤال، أما العقل الذي 

 الجديد. يخرج، فيرى السؤال قبل الإجابة، وفي ذلك تكمن بذرة
 

، لأنه يسبق التفكير خارج الصندوق هو أداة المعرفة الأولى

المنهج، ويسبق المعادلة، ويسبق حتى اللغة. هو تلك اللحظة التي 

؟ وهذه الجملة  : وماذا لو كان الافتراض خاطئاً يقول فيها العقل

وحدها كانت كفيلة بأن تغي ر وجه الفيزياء، والطب، والفلسفة، 

ي في مركزية الأرض، لبق كوبرنيكوسوالتكنولوجيا. فلو لم يشك  

عن فكرة الخلق  داروينالكون يدور حول وهم. ولو لم يخرج 

ر لا كتكرار. ولو لم يتجرأ   شتاينأينالثابت، لما فهمنا الحياة كتطو 

 ة الزمن النيوتني، لبقي الضوء لغزًا بلا معنى.على خيان
 

لكن التفكير خارج الصندوق لا يعني القفز في الفراغ. إنه لا يلغي 

المعرفة السابقة، بل يستخدمها كمنصة انطلاق. هو أشبه بالوقوف 

على كتفي العمالقة لا لرؤية ما رأوه، بل لرؤية ما لم يستطيعوا 

 ظم العقول لم تكن معادية للعلمرؤيته من موضعهم. لذلك، فإن أع



74 
 

 السائد، بل متقنة له، ثم شجاعة بما يكفي لتجاوزه. 

في العلوم، الصندوق هو النموذج المهيمن، النظرية المقبولة، 

التفسير الذي نجح كثيرًا حتى صار مقدسًا. والخطر هنا ليس في 

له إلى يقين مغلق.   فعندما تمُنع الأسئلةالنموذج ذاته، بل في تحو 

التفكير خارج  باسم النجاح السابق، تبدأ المعرفة بالتحجر.

الصندوق يعيد للنظرية تواضعها، ويذك رها بأنها خريطة، لا أرضًا 

 نهائية.

لذا لا عجب أن نجد القرآن الكريم يحث  الناس على فعل ذلك فنجده 

غزيراً بأفعال تدعو للتدبر و التأمل و النظر بعيداً .. و لو لم يكن 

الإسلام كذلك لما أحدث ثورة في المجتمع الجاهلي فغير عاداته 

المذمومة السائدة منذ قرون بشكل جذري ، و هذا بحد ذاته تفكير 

، فالعرب  ما أشبه الكعبة بهذا الصندوق، و خارج الصندوق 

كانوا منكبين على عبادة الأصنام فيها ، ثم أتى نبي الرحمة و 

جعلهم يفكرون خارجها إلى أبعد حدود السموات ليكتشفوا أن الله 

 الأحد الصمد حقيقة و يعبدوه.

 

وهنا، يظهر الدور الأخلاقي للتفكير المختلف. فالعقل الذي يخرج 

ل ثمناًعن السائ  شكّ الآخرين، مقاومة المؤسسات، وسوء:  د يتحم 



75 
 

. ومع ذلك، فهو يواصل، لا بدافع العناد، بل بدافع الأمانة الفهم 

 :آينشتاينللمعرفة نفسها. قال 

 ( من يتبع الجمهور لن يسبقهم أبدًا) 

ق بين  لأن الجديد لا يولد من الإجماع، بل من الاحتكاك الخلا 

 الفكرة والعالم.

ل العلم من حفظ إلى إبداع،  التفكير خارج الصندوق هو ما يحو 

ومن تراكم إلى قفزات. هو القدرة على إعادة ترتيب القطع ذاتها 

لتشكيل صورة مختلفة. وهو ما يسمح للإنسان أن يرى في الخطأ 

 احتمالًا، وفي الفشل معلومة، وفي المألوف لغزًا مستترًا.

ننا نملك إجابات أكثر، بل لأننا نجرؤ في النهاية، لا تتقدم العلوم لأ

على طرح أسئلة أفضل. والتفكير خارج الصندوق ليس سوى الاسم 

. جرأة أن نخرج الجرأة على المعرفة:  الحديث لفضيلة قديمة

، بل لنوس عه، ونمنحه حياة خطوة إلى المجهول، لا لننكر ما نعرف

 : أفلاطون للذا قا ، أن نجرؤ على قطف التفاحة من جديد ، جديدة

 ( الحياة الخالية من البحث والتأمل لا تليق بإنسان) 

 ؟  كيف تفكر خارج الصندوق 

 للتفكير خارج الصندوق مبادئ كثيرة لعل  أهمها :

لا تكتفي بالمسلمات و الحقائق و المعلومات التي بين  ①
  : فالاقتناع بأن ما توصلت إليه البشرية  بشكل عام و يديك

الأفراد بشكل أخص  هو الحد  الأقصى للمعرفة و العلم ، يجعلهم 

يدورون في حلقة مفرغة ضمن الصندوق دون الوصول إلى أي 

جديد ، لذا على  الإنسان أن يكون شجاعاً و جريئاً كي يقفز من 

الصندوق و يلقي نظرة إلى العالم الغريب و المذهل خارجه .. و 

 علم المستمر و المطالعة و حتىأفضل طريقة لتحقيق ذلك هي الت



76 
 

 مشاهدة أفلام الخيال العلمي و غيره  .. 

الحلول  : فإن أوصلتك لا تكتفي بالحلول البديهية ②

المنطقية المتوفرة بين يديك إلى حائط مسدود ، ابدأ بالتفكير بطريقة 

بالحلول بل فكر حتى  مجنونةو  غير منطقيةمغايرة و ربما 

بظاهرها ، فكثيراً ما أوصلت هذه الطرائق العلماء إلى  السخيفة

اكتشافات مذهلة غيرت وجه البشرية .. و كما يقول الخبير 

 : توم بيترزالاقتصادي 

 ( اطلع حتى على الأفكار السخيفة فبعضها يحمل بذور العبقرية) 

: ربما كان الخيال أعظم نعم الله على  أطلق لخيالك العنان ③

البشر .. فبالخيال يمكنك اقتناء أي شيء أو السفر إلى أي مكان أو 

تحقيق أي حلم و أنت جالس في مكانك ، و للخيال ميزة ربانية أنه 

ما إن ينفلت لجامه حتى يبدأ الجري بك إلى أماكن لم تخطر ببالك 

 .. خارج الصندوق يقفز بك حصان الخيالمن قبل ، بمعنى آخر 

 

ر جملة المقارنة و قم بتدوير الزوايا ④
ّ
: كثيراً ما يكون  غي

سبب أعقد المشاكل هو النظر إليها من زاوية خاطئة أو باستخدام 

جملة مقارنة غير صحيحة ، و بمجرد تغيير الزاوية أو جملة 

المقارنة نكتشف الحل مباشرةً .. فمثلاً إن أردت أن تثبت بأن 



77 
 

تحرك لا تنظر إليها و أنت أمامها على سطح الأرض بل الجبال ت

اخرج بنفسك من صندوقنا الأرضي إلى الفضاء الرحب ، فستراها 

عندئذٍ تتحرك مع دوران الأرض حول نفسها  و حول الشمس بعد 

 أن اعتمدت على جملة مقارنة  خارجية ..

 

 و بجودة مذهلة تعمل مخيلة الأطفال : إن   الجأ إلى الأطفال ⑤

خصب وغير محاصر لأنه لم يتعرض هم خيالف .دون تشويش.ب

ن  و رغم أ، االعادات و الإيديولوجي للتدجين بعد بقيود المجتمع و

من زاوية أخرى المدرسة هي مكان لتطوير قدرات الطفل لكنها 

ما يميز الأطفال أنهم . ف.يهلدو الخيال ملكة الإبداع  يغتال مجرم

، لذلك لا الاستكشاففي مرحلة  كونهمالتفاصيل  يلمون بأدق  

ة العالم بالنسبو . معلومات مسبقة .من انطلاقاً يتعاملون مع الأمور 

ل تجربة ك و الدفينة أسرارهالتحري خلف لهم كيان مجهول يستحق 



78 
 

. . على عكس تصرفات البالغين فلا قيود تحكمهم، شيء جديد فيه

ينتهجه البشر و هذا ببساطة هو التفكير خارج الصندوق الذي 

كما أوضح هم المجتمع داخل الصندوق لاحقاً أطفالاً قبل أن يدفن

 : أبراهام ماسلو عالم النفس الأمريكي

 ( الإبداع هو خاصية مميزة لجميع البشر عند الولادة) 

 

تسأل الأطفال عن  في أن تتواضع وعزيزي القارئ لا تتردد لذا 

كل بساذجة، لكنك  عفوية وربما قد تتلقى أجوبة ، نظرتهم للأمور 

مميزة تعالج مشكلتك من زاوية غير متوقعة  ستصادف آراءً  تأكيد

 !!  أهملتها أثناء البحث

: أحياناً يكون الحل لأعقد المشاكل بسيطاً  لا تهمل البساطة ⑥

للغاية و ينظر إلينا جالساً على حافة الصندوق المفتوح في حين 

بين محتويات الصندوق الذي  ننشغل عن النظر إلى الأعلى بالبحث

قصة الملك نعيش فيه ، و لعل خير قصة تشرح هذه النقطة هي 

 ، حين قال له الملك :مع سجينه  عشر لويس الرابع



79 
 

ترك عليه حراسة فإن تمكنت من ألن وحيد يوجد بزنزانتك منفذ  ●

 ،يمكنك الخروج وأنت حر   قبل شروق شمس الصباح العثور عليه

 سيأتون غداً لينفذوا بك حكم الإعدام.وإلا فالحراس 

 

بوادر أمل تلوح له مرة هنا ومرة مع  لةمحاوالقضى السجين ليلته ب

وجد وجه  الشمس و شرقتأهناك لكنها تفشل في النهاية حتى 

 ً  : الملك يطل عليه من الباب ضاحكا

 ؟!، ألم تجد المهرب بعد  مالي أراك هنا ●

ترك بقعة في الجناح أفأنا لم ، لك صادقاً معي أيها الم ككنت أظن   ●

 ؟!زعمت أنه موجود لم أحاول فيها، فأين المخرج الذي 

مغلقاً  الرئيسي الزنزانةفقد تركت باب  ، لقد كنت صادقاً بالفعل ●

ورائي ، لكنك بحثت في كل مكان إلا بوابة  لكن دون أن أقفله

 الخروج الرئيسية .. !!

يكون أبسط  عندماالشهيرة لا غير ،  فلسفة نصل أوكامو هذه هي 

 .الحلول هو الحل المناسب بدون لف أو دوران أو تعقيد بلا مبرر



81 
 

 أمثلة بليغة للغاية عن التفكير خارج الصندوق : 

 :السيارة الرجل و ①

  : السؤال التالي استمارة طلب الالتحاق بأحد الوظائف تضمنت 

.. وفي طريقك مررت  كنت تقود سيارتك في ليلة عاصفة جداً ) 

 أشخاص ينتظرون الحافلة : 3رأيت فبموقف للحافلات ، 

 . . امرأة عجوز لا تستطيع المشي ●

 .ن أنقذ حياتك.أصديق قديم سبق  ●

 . . الزواج منها التي تود   حبيبتك  ●

    كان لديك متسع بسيارتك لراكب واحد فقط .. فأيهم ستقله و 

 (معك ؟  

 

 و ،السيدة العجوز لأنها لا تستطيع المشي  أن تقل   بالطبع يمكنك

ربما من الأفضل إنقاذها أولا..  تستطيع أن تأخذ صديقك القديم 

 لأنه قد سبق وأنقذ حياتك، وقد تكون هذه هي الفرصة المناسبة لرد

 منها؟ التي تود الزواج حبيبتكالجميل .. لكن ماذا عن 



81 
 

وظيفة بين هذه الخيارات اختلفت الإجابات بين المتقدمين على ال

الثلاثة و منهم من رفض الإجابة بحجة أن الثلاثة يستحقون بنفس 

شخص  200.. لكن كان هنالك شخص واحد فقط من بين الدرجة 

 و بطريقة مذهلةأجاب عن هذا السؤال  ،للالتحاق بالوظيفة  تقدموا

الصحيحة التي لا غبار ، و كانت الإجابة الوحيدة خارج الصندوق 

 :  و كان جوابهعليها .. 

سأعطي مفاتيح السيارة لصديقي القديم وأطلب منه توصيل ) 

 و حبيبتيلحماية  السيدة العجوز إلى بيتها فيما سأبقى أنا 

 ( الحافلة ! انتظارتغطيتها بملابسي من الأمطار ب

 :الفتاة و الحصاة ②

  ً  تاجر بسيطحدى قرى الهند الصغيرة، كان هناك إوفي  قديما

ط  ةفي القري المرابينمن المال من أحد  باقتراض مبلغ كبير تور 

 أعجب المرابي ..دون أن يتمكن من تسديده في الوقت المناسب 

أنه عرض على المزارع عرضاً مفاده المزارع الفاتنة، لذا  بابنة

ارتاع المزارع  .. سيعفي المزارع من القرض إذا زوجه ابنته

 المرابياقترح  عندئذٍ و رفضاه مباشرةً ، و وابنته من هذا العرض

 ،يقرر هذا الأمر أنا يدعا القدرابنته  المزارع و علىالماكر 

بأنه سيضع حصاتين واحدة سوداء و الأخرى بيضاء في  اأخبرهمف

قطت إذا التف ..الحصاتين  إحدىعلى الفتاة التقاط  كيس النقود، و

ا أم .. يتنازل عن قرض أبيها ، تصبح زوجته و السوداء الحصاة

 يتنازل عن قرض أبيها إذا التقطت الحصاة البيضاء، لا تتزوجه و

 ً ، سيسجن والدها منهما  رفضت التقاط أي حصاةأما إذا  ..أيضا

وافق الأب مجبراً بعد أن رجته ابنته أن يفعل ،  وفق حكم القانون ،

لى ممر مفروش بالحصى في أرض واقفين ع و بينما كان الناس

 نليلتقط حصاتي المرابي، انحنى و النقاش ملتهب بينهم المزارع، 

 الرجل التقط حصاتين انتبهت الفتاة حادة البصر أن  ف من الأرض ،



82 
 

ه نوضعهما في الكيس ثم طلب من الفتاة التقاط حصاة م سوداوين و

أمام  فكانت ..و هو متيقن بأنها ستلتقط حصاة سوداء في الحالتين 

 الاحتمالات التالية : الفتاة

 .. سترفض الفتاة التقاط الحصاة ●

 ووجود حصاتين سوداوين في كيس النقود ب تخبر الفتاة الجميع ●

 .. رجل غشاش بأن  المرابي

تلتقط الفتاة الحصاة السوداء وتضحي بنفسها لتنقذ أباها من الدين  ●

 .والسجن.

 

 ،لكن  الفتاة الذكية كان لديها حل رابع التقطته من خارج الصندوق 

أن  قبل و أدخلت يدها في كيس النقود وسحبت منه حصاة  حيث

 تعثرت وتظاهرت بأنها  تنظر إلى لون الحصاة  و اتفتح يده

و ضاعت  أسقطت الحصاة من يدها في الممر المملوء بالحصى

بلون الحصاة التي التقطتها  لا يمكن الجزم أصبح بذلك ، و بينها

 التي قالت ببراءة :الفتاة 

لكن لا ، و لقد أضعت حصاتي التي التقطتها لي من حمقاء يا) 

اة حصو تحري لون النستطيع النظر في الكيس  مشكلة في ذلك ،

 ( نعرف لون الحصاة التي التقطتها وعندئذ   الأخرى فيه



83 
 

 المفترض أنها التقطتكان بما أن الحصاة المتبقية سوداء، و 

لم يكن أمام المرابي خيار سوى القبول بذلك فهو الحصاة البيضاء، 

و بذلك سقط الدين عن والدها و  لا يستطيع فضح خطته الخبيثة !

 أنقذت نفسها بدورها من المرابي الخبيث ..

 :القرض البنكي الرجل و ③

يحكى أن رجل أعمال ذهب إلى بنك في مدينة نيويورك وطلب 

يريد السفر إلى أوروبا لأنه  دولار كقرض من البنك 5000مبلغ 

طلب من رجل الأعمال لكنه البنك  . وافقلقضاء بعض الأعمال.

سلم مفتاح سيارة  لم يتردد الرجل وضمانات لكي يعيد المبلغ، 

قام رجل الأمن في ، فاليإلى البنك كضمان م الفخمة الرولزرويز

هذا قبل ب وجدها سليمة، وو البنك بفحص السيارة وأوراقها الثبوتية 

 رئيس البنك و . و قد ضحكالبنك سيارة الرولزرويز كضمان.

هذا الرجل الغريب و سخروا من تصرفاته  علىالعاملون كثيراً 

 سيارته الرولزرويزالغبية هذه ، فهو ثري كما تبين لهم ، كما أن  

 مبلغ مستدان و مقابلدولار  ألف 250تقدر بقيمة  ضمنها التي

قام أحد العاملين بإيقاف  . !! بكل الأحوالدولار. 5000قدره 

 .. السيارة في مواقف البنك السفلية

 

بعد أسبوعين، عاد رجل الأعمال من سفره وتوجه إلى البنك وقام 

سأله . . دولار 15دولار مع فوائد بقيمة  5000بتسليم مبلغ 

 :بفضول و دهشة مدير الإعارات في البنك 

 ن أشدوداً بتعاملك معنا، ولكننا مستغربسيدي، نحن سعداء ج )

وجدناك من  وحساباتك  قد بحثنا في معاملاتك وف ، الاستغراب

ً  أصحاب الملايين دولار  5000قدره  و ! فكيف تستعير مبلغا

 له ؟! (ثم ترهن سيارة فخمة مقاب وأنت لست بحاجة إليه 



84 
 

 رد الرجل وهو يبتسم: 

فيه  هل هناك مكان في مدينة نيويورك الواسعة أستطيعو ) 

دولار دون أن أجدها  15إيقاف سيارتي الرولزرويز بأجرة 

 ( سفري؟ مسروقة بعد مجيئي من

 و هذا بالضبط هو تعريف التفكير خارج الصندوق !!

 

 :  لعقدة الغورديةا ④  

ي فترة من فف،  المقدوني بالإسكندر الأكبرهي أسطورة تتعلق 

تنبأت عرافة في ف. . بلا ملك شرعي فريجياالزمان كان أهل 

)عاصمة فريجيا القديمة( أن الرجل القادم الذي سيدخل  تلميسوس

 ً . كان هذا . عربة يجرها ثور سيصبح الملك القادم المدينة راكبا

الذي دخل المدينة على عربة  غوردياس الرجل هو الفلاح الفقير

ً بالفعل يجرها ثور  ً و. . فأعلنه الكهنة ملكا بذلك قام ابنه  عرفانا



85 
 

له عند )الذي يقاب سبازيوسبتقديم العربة إلى الإله الفريجي  ميداس

بعقده لا يبرز منها أي طرف  العربة الإغريق زيوس( وقام بربط

 .بحيث بدت مستحيلة الفك  . حبل

فريجيا  لا تزال موجودة في قصر أحد ملوككانت هذه العربة 

 قبل الميلاد،   4القدماء حين دخلها الإسكندر الأكبر في القرن 

عن سر العقدة و أنه ما من أحد تمكن من الإسكندر حيث تم إخبار 

، فنظر إليها بتمعن و اكتشف بأنها بلا طرف أي أنها مستحيلة  فكها

بتسم بنصله فانفكت و ا الفك ، فأخرج سيفه ببساطة و ضرب العقدة

هذه العقدة  فكأن العرافة كانت قد تنبأت أيضاً أن من ي و يقال. .

ى إل حتى وصل بالفعل بغزوهاقد قام الإسكندر  و .آسيا. سيغزو

. فالإسكندر الأكبر كان أول شخص يفكر السند. نهري جيحون و

بطريقة غير تقليدية و لم ينهمك في إيجاد حلول غير موجودة 

 بالأساس ، ففك العقدة بالسيف ببساطة ..

 

 : جسور كونيغسبرغ السبعة ⑤

مدينة  تقع. حيث هي مسألة تاريخية مشهورة في الرياضيات.

 نهمض و بريغيل نهركونيغسبيرغ في روسيا حالياً على طرفي 



86 
 

 و .جسور. 7ن ترتبطان مع البر الرئيسي بواسطة ان كبيرتاجزيرت

المسألة تنص على إيجاد مسار ضمن المدينة بحيث يتم العبور على 

لم يتمكن أحد من حل  . بشكل متواصل . كل جسر مرة واحدة فقط

ليونهارد حيث أثبت  1736عام  هذه المسألة لسنين طوال حتى

عدم وجود حل  لهذه المسألة متبعاً طريقة الرؤوس و  أويلر

إلى الأضلاع الخارجة عن المألوف.. و قد أدت هذه الطريقة لاحقاً 

 .ككل .إنشاء علم المخططات وتطور أفكار الطوبولوجيا 

 

 :  الشاحنة و الجسر ⑥

،  الارتفاع  تحت جسر قليل في ولاية كنتاكي الأمريكي ة، و

من تحريكها بعد  لم يتمك ن السائق  انحشرت سي ارة شحن و

تمَّ استدعاء الشركة الهندسية المنشئة للجسر لإيجاد  لذا  انحشارها،

فع ر ثم كان أفضل الحلول فك  طرفيَ الجسر  بعد التباحث حل، و

أما الخيار الآخر فهو  القطعة المتوس طة من الجسر وسحب الشاحنة

بالجوار كان شاهداً على  صحف ، لكنَّ بائع نشر الشاحنة و عطبها 

الحادثة أخذ يضحك بصوت عالٍ ، فالتفت الجميع إليه بدهشة ليقول 

 لهم بعدها بصوت   بارد :

الهواء من عجلات الشاحنة إلى أن تنخفض  قوموا بتفريغ )  

 ( سحبها من تحت الجسر عندها فيمكن



87 
 

فرجل بسيط فكر خارج الصندوق ليحل مشكلة عويصة حيرت 

 الخبراء !!

 

 :  عبوات فارغة ⑦

بعض علب  عانت شركة صابون ياباني ة من شكوى عملائها أنَّ 

مما يعني وجود عطب ما بالآلة  فارغة تصلهم الصابون كانت

، اقترح المهندسون يجعلها تتجاوز تعليب بعض قطع الصابون

كاليف لكن تجهاز ليزري  لكشف العبوات الفارغة قبل إرسالها للبيع 

كما أن  الحل  الآخر بتعيين موظفين ، ة للغاية الجهاز كانت باهظ

ال لفحص كل عبوة مكلف أكثر ،  خرج بفكرة إلاَّ أنَّ أحد العم 

وضع مروحة ب عبقرية للغاية من خارج الصندوق حرفياً ، و ذلك

ا يؤد ي لطيران العبوات الفارغة  كبيرة بات جاه عبوات الصابون مم 

الحل  الفعال و غير فذهل صاحب الشركة من هذا  !فقط  منها

 .المكلف .

 



88 
 

و كما ترى عزيزي القارئ من هذه الأمثلة أن  التفكير خارج  

الصندوق حقيقة مثبتة بالأدلة و منجاة لنا من مآزق و ربما مهالك ، 

عندما نفكر بحلول خلاقة غير اعتيادية تحيل خسائرنا إلى 

انتصارات و مظلوميتنا إلى عدل و مشاكلنا إلى حلول بسيطة بلمح 

كير خارج الصندوق الأداة الأولى و ناهيك عن كون التفالبصر .. 

الأهم لاكتساب المعارف الجديدة و تطوير العلوم عندما نفكر 

 بطريقة خارجة عن المألوف ..

 

 امتحان وخلالفي جامعة كوبنهاجن بالدنمارك،  في ذات يوم و

 :الفيزياء كان أحد الأسئلة كالتالي مادة

    اسجهاز قي كيف تحدد ارتفاع ناطحة سحاب باستخدام) 

 ( ؟الضغط الجوي البارومتر

الضغط  والإجابة الصحيحة كانت بديهية وهي قياس الفرق بين

إجابة أحد الطلبة  لكن  الجوي على الأرض، وأعلى ناطحة السحاب، 

 دون إتمام مستفزة لأستاذ الفيزياء لدرجة أنه أعطاه صفراً كانت 

ى عل أوصى برسوبه لعدم قدرته المطلقة و إصلاح بقية الأجوبة 

 النجاح، وكانت إجابة الطالب كالتالي:

أربط البارومتر بحبل طويل وأدليه من أعلى الناطحة؛ حتى  )

 ( يمس الأرض، ثم أقيس طول الخيط

 ً إجابته صحيحة مائة في  أن   لإدارة الجامعة مؤكداً  قدم الطالب تظلما

 خبير للبت في القضية، و تم  تعيينالمائة، وحسب قانون الجامعة 

تقرير الخبير أن إجابة الطالب صحيحة لكنها لا تدل على  أفاد

 إعادة قرر إعطاء الطالب فرصة أخرى و معرفته بمادة الفيزياء و

ر فكثانيةً، ف الامتحان شفهياً وطرح عليه الخبير نفس السؤال

 الطالب قليلاً ثم قال: 

  ؟ارتفاع الناطحة ولا أدري أيها أختار لقياس لدي إجابات كثيرة ●



89 
 

 فقال له الخبير: 

 هات كل ما عندك ●

 فأجاب الطالب:  

الذي الزمن يمكن إلقاء البارومتر من أعلى الناطحة، ويقاس  ●

يستغرقه حتى يصل إلى الأرض؛ وبالتالي يمكن معرفة ارتفاع 

، أو يمكن قياس طول ظل البارومتر وطول بحسبة بسيطة الناطحة 

 ناسب بين الطولين والناطحة فنعرف طول الناطحة من قانون الت

أفضل طريقة هي أن نقدم  بين الظلين، وإذا أردنا أسرع الحلول فإن  

البارومتر هدية لحارس الناطحة على أن يعلمنا بطولها، أما إذا 

أردنا تعقيد الأمور فسنحسب ارتفاع الناطحة بواسطة الفرق بين 

الضغط الجوي على سطح الأرض وأعلى الناطحة باستخدام 

 ..البارومتر

كان الخبير ينتظر الإجابة الأخيرة التي تدل على فهم الطالب لمادة 

ها لصعوبت الفيزياء، بينما الطالب يعتبرها الإجابة الأسوأ نظراً 

في حين حل  ذلك التلميذ رباط خيل خياله و تركه يعدو في وتعقيدها 

كل الاتجاهات و يقفز خارج صندوق المألوف و البديهي .. و هذا 

الدنماركي الوحيد الذي حاز جائزة  و هو (نيلز بور) هو الطالب

 وسأينشتاين و تسلا و جا. و أعتبره شخصياً رفقة نوبل للفيزياء.

 عقول تفكر خارج الصندوق في التاريخ .. 4أكثر 

 



91 
 

لطالما اهتم البشر عامة و العلماء خاصة بالتفكير بمحتوى كوننا 

العزيز و كشف أسراره الدفينة ، لكن  أعظم مثال في الكون عن 

التفكير خارج  أيالتفكير خارج الصندوق هو الكون بحد ذاته .. 

( أو العالم الافتراضي  الكون الأصغرحدود الصندوق الكوني ) 

   الكوننان العظيمة المنتشرة في ) الذي نعيشه ثم اكتشاف الج

( خارجه بعوالمها الافتراضية التي لا تنتهي .. فلا تضع أفقاً  الأكبر

و اسرح به إلى أبعد مدى  عزيزي القارئ لخيالك على الإطلاق

تريده ، فما سمي الخيال خيالاً إلا لأنه كالخيل يقفز فوق المسلمات 

إلى خارج الصندوق و يأتيك بالحلول الخلاقة التي لم تخطر ببالك 

ات من قبل اتٍ و مر   !!  ، إنه قطف التفاحة مجدداً مر 

 

 

 

 

 



91 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



92 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

العودةّإلىّ
ة
 
ّالجن

ّ
ّ



93 
 

ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ
ّ



94 
 

لم يكن الخروج من الجنة نهاية الحكاية، بل بدايتها. ولم تكن 

مة أو التفاحة  رت طويلًا، بل فاكهة محر  سقوطًا أخلاقياً كما صُو 

ا خالصًا، لما أودِّعت  تكليفاً مقن عاً بلغة الرمز. فلو كانت المعرفة شرًّ

الاقتراب في قلب الإنسان رغبتها، ولما ألُهم آدم وحواء فضول 

( و بدأ  العلماء ورثة الأنبياء)  نبي الرحمةو لما قال ،  منها

. إن الفضول الذي قاد اليد إلى التفاحة لم (  اقرأالإسلام بكلمة ) 

يكن نزوة عابرة، بل بذرة قدر، زرعتها السماء في الإنسان كي 

 يبدأ الرحلة، لا كي يدُان بها.

 

الأولى لم تكن النهاية، بل  لقد خرج الإنسان من الجنة لأن الجنة

حالة البراءة التي تسبق الوعي، والنعيم الذي :  المرحلة الصفرية

هناك، كان كل شيء كاملًا، لكن الإنسان لم يكن  يسبق الاستحقاق.

مكتملًا بعد. كان حاضرًا جسدياً، غائباً معرفياً. وكان لا بد لهذا 

 .الغياب أن يمُلأ، ولو بثمن السقوط
 

 أمانة رمزية، لا ثمرة محرّمةيمكن النظر إلى التفاحة بوصفها 

، التي لا تمُنح جاهزة، بل تكُتسب عبر التيه، أمانة المعرفةفحسب. 

      :  والتجربة، والخطأ، والتصحيح. وكأن السماء قالت للإنسان

. فالجنة ليست مكاناً يعُطى لمن لا ( اخرج، تعلمّ، افهم، ثم عد) 

 بل حالة وجودية لا تفُتح أبوابها إلا لمن أدرك يعرف قيمته، 



95 
 

 معناها.

في هذا المعنى، لم تكن التفاحة سبب الطرد، بل سبب الإرسال. 

إرسال الإنسان إلى عالم الكثافة، حيث الزمن يعمل، والألم يعل م، 

والحدود تصقل الوعي. فالمعرفة لا تنمو في الفراغ، بل في 

 م، بل في التحدي.الاحتكاك. ولا تتبلور في النعي
 

منذ تلك اللحظة الأولى، بدأ الإنسان البحث. بحثاً عن المعنى، عن 

النظام، عن نفسه. من الكهف إلى المدينة، ومن الأسطورة إلى 

العلم، ومن الخوف إلى الفهم. كل حضارة كانت خطوة في هذا 

المسار، وكل علم كان محاولة لفك جزء من الشيفرة التي أوُدعت 

 كما أوُدعت في التفاحة. في الكون

لًا داخلياً.  م فالعللم تكن المعرفة يومًا تكديس معلومات، بل تحو 

والمعرفة التي لا تنُتج . الذي لا يغيرّ صاحبه لا ينُجز مهمته

. لذلك، لم يكن المطلوب تواضعاً، ومسؤولية، وأخلاقاً، تظل ناقصة

 هو الفرق من الإنسان أن يعرف فقط، بل أن يفهم، والفرق بينهما

 بين الامتلاك والحكمة.

 

حين تتراكم المعرفة وتنتظم، لا تقود إلى الغرور، بل إلى الدهشة. 

والدهشة الصافية هي بوابة الإيمان العميق. ليس إيمان الخوف، ولا 

إيمان من رأى النظام فآمن بالحكمة، ومن لمس إيمان الوراثة، بل 

 .فآمن بالغايةالقانون فآمن بالمشرّع، ومن فهم التعقيد 

الإيمان الناتج عن المعرفة ليس انغلاقاً، بل انفتاح. لا يحتاج إلى 

حماية عدوانية، لأنه ثابت من الداخل. إنه إيمان من أدرك أن 

الكون ليس عبثاً، وأن الإنسان ليس صدفة، وأن الأخلاق ليست 

 اتفاقاً اجتماعياً، بل صدى لنظام أعمق.

الأخلاق. فالمعرفة بلا أخلاق تنُتج  : وهنا، نصل إلى جوهر الرحلة

وحوشًا ذكية، والإيمان بلا أخلاق ينُتج تعصباً أعمى. أما الأخلاق 



96 
 

الواعية، فهي الثمرة الناضجة للمعرفة والإيمان معاً. إنها السلوك 

 الذي يختاره الإنسان لأنه فهم، لا لأنه أجُبر.

 ي مع بنيةالأخلاق الواعية ليست قائمة محظورات، بل انسجام داخل

أن لا تظلم لأنك ترى أثر الظلم في نسيج الكون. أن لا الوجود. 

تقتل لأنك فهمت قدسية الحياة. أن تحب لأنك أدركت أن الوجود 

 نفسه قائم على الترابط لا العزلة.

وهنا فقط، يصبح الإنسان صالحًا للعودة. لا إلى الجنة الأولى، بل 

، حيث لا ي الكاملجنة الوع:  إلى جنة أخرى، أعمق وأرقى

 صراع بين المعرفة والإيمان، ولا تناقض بين العقل والروح.

 

الجنة في هذا التصور ليست مكافأة أخلاقية فحسب، بل حالة 

وجودية منسجمة مع المعرفة المطلقة. هناك، حيث لا جهل، لا 

خوف. حيث لا حاجة إلى سؤال، لأن الفهم كامل. حيث لا أخلاق 

بديهي. إنها ليست عودة إلى البراءة، بل  مفروضة، لأن الخير

 وصول إلى الحكمة.

، لا يعيش الإنسان المصممة وفق المعرفة المطلقة  في تلك الجنة

إلى الأبد لأن جسده لا يموت فقط، بل لأن المعنى لا ينقطع. الخلود 



97 
 

هنا ليس زمناً لا ينتهي، بل انسجامًا لا يتكسر. وهذا الانسجام لا 

 .أمانة التفاحة:  ن تؤُدى الأمانةينُال إلا بعد أ

: حين يعيد  يمكن تخي ل النهاية بوصفها لحظة رمزية عظيمة

الإنسان التفاحة إلى شجرة السماء. لا تفاحة المادة، بل تفاحة 

لة بالتجربة،  المعرفة وقد نضجت. يعيدها لا كما أخذها، بل محم 

ة، ومن يعيدها وقد تحولت من إغواء إلى حكموالفهم، والأخلاق. 

 .فضول أعمى إلى بصيرة كاملة

، لا بوصفها مصدر معرفة، شجرة السماء المقدسةوهناك، تنتظر 

بل مرآة لها. شجرة لا تقُطف منها الثمار، لأن ثمرها صار في 

الإنسان نفسه. شجرة بحكمة لا محدودة، لأن المعرفة لم تعد شيئاً 

 خارجنا، بل صرنا نحن تجل يها الواعي.

 

فضول المعرفة الذي أخرج الإنسان من الجنة لم هكذا، يتضح أن 

. لم تكن التفاحة لعنة، بل وعدًا يكن نقيض العودة، بل شرطها

مؤجلًا. وعد بأن الإنسان، إذا أوفى بالأمانة، سيعود، لا كما كان، 

بل إن المعرفة ستمنحه الجنة في الدنيا .  بل كما ينبغي أن يكون



98 
 

البشر في أواخر الزمان و قد بلغ العلم نفسها كما سيرى بعض 

 .منتهاه 

يبدأ بفضول، يمر فالطريق من الجنة وإليها واحد، لكنه طويل. 

 . وعندها فقط، تكتملبمعرفة، ينضج بإيمان، ويتوّج بأخلاق واعية

 الدائرة، لا كعودة إلى الماضي، بل كتحقق للغاية.

 ؟ماذا عرفت:  الإنسانهناك، في حضرة المعرفة المطلقة، لا يسُأل 

 ؟ماذا صرت:  بل يسُأل

الذي بدأ بقطف التفاحة  أثر الفراشة المعرفيينتهي  فقط عندهاو 

 وفي الجنة الأولى لتحط الفراشة رحالها أخيراً في الجنة الأبدية 

يختصر رحلته مع المعرفة تعيد التفاحة بعد أن أكلها الإنسان و هو 

 : الأيقونيفي الحياة بشطر البيت الشعري 

 ( و داوني بالتي كانت هي الداء) 

فالفضول و حب المعرفة الذي أخرجك من الجنة هو ذاته أعادك 

إليها .. لكنك الآن تراها بطريقة مختلفة و وعي أعمق كي تحافظ 

 عليها .

 

 



99 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 ... تفاحة المعرفة



111 
 

 

 
 

 محتوى الكتاب

 احة المعرفةتف   ⚫

 الكون الجنين  ⚪

 هرم الاستبصار ⚫

 خيط أريادني ⚪

 هولمز الحياة ⚫

 لماذا المعرفة ؟!                               ⚪

 التفكير خارج الصندوق ⚫

 العودة إلى الجنة ⚪
 

 

 



111 
 

 

 

 

 


