السلسلة كتب الرجوة والخطابة

دالكتاب (الأولى)

# (الرجوة (دلالإسلال)

قولهحرولأصوك

لأ. 9/ (ممر بحبر ( لما ي شاهي

لأستاذ لالرجوء ومقارنة لالأوياك فيصامعة لالأزحر

وبحضو هيئة كبار بحلساء لالجمعية لالثربحية لالرئيسية بالقاحرة.



#### من نور القرآن الكريم

#### أَعُوذُ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ

### بيني إلله الرجمز الحيثم

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا

وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾.

سورة فصلت الآية (٣٣).

الدعوة إلى الإسلام قواعد وأصول.

رقم الايداع ٧٥٩١/ ٢٠٠١م. بدار الكتب المصرية.

الطبعة الأولى/ سنة ١٤٢٢هـ.





بسم الله والحمد لله والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعد... فإن الدعوة إلى الله على من أسمى الأعال، وأشرف الرسالات، وذلك لسمو مقصدها، ولشرف غايتها، فهي دعوة إلى الله على للإيهان به، ولإفراده بالوحدانية، ولأوامره أن تطبق، فهي ليست دعوة لشخص، ولا لهيئة، ولا لجهاعة، ولا لحزب، وإنها دعوة إلى الله على وحده لا شريك له.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَ نِبُوا الطَّعَوْتَ فَمِنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْ هُمْ مَّنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْ هُمْ مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَمِنْ هُمَ مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْ هُمْ مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلَّا نُوجِى إِلَيْهِ أَنَهُ لِلَا إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ۞ ﴾ (٢).

فيجب أن تكون الدعوة إلى الله وحده لا شريك له، وعبادته وتنزيه عن كل نقص، فالهندف الأعلى والأسمى هو دلالة الناس على عبادة الله وحده، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَمَأْيُهَا ٱلَّذِينَءَامَنُوا السَّمَ عَلَى اللَّهِ وَلَمْ اللَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْقِيكُمْ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ لِمَا يُحْقِيكُمْ ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُمْ لَلَّهُ اللَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْقِيكُمْ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ لَهُ اللَّهُ اللَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْقِيكُمْ ﴿ اللَّهِ عَلْمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

والدعوة إلى الله على مهمة الأنبياء والمرسلين، وهي وظيفة أمة خاتم النبيين الله ورسالة الدعاة والمصلحين، قال تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِوَتَنْهُوْنِ عَنِ

<sup>(</sup>١) سورة النحل من الآية (٣٦).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال الآية (٢٤).



ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغَشَّوْنَهُ. وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ ۗ وَكُفِي بِٱللَّهِ حَسِيبًا ۞ ﴾ (٢).

والدعوة إلى الله على عبء ومسئولية ثقيلة، لا ينهض بتبليغها، ولا يتحمل تبعاتها إلا كبار النفوس، لأنها تتعلق بمصير البشرية ونجاتها من الهلاك والدمار، قال تعالى: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ وَلَاثَقِيلًا ﴿ وَالدَّمَارِ، قَالَ تعالى: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ وَلَيس كل إنسان قُولًا ثَقِيلًا ﴿ وَ الله عَلَيْ وليس كل إنسان يصلح للقيام بعبء الدعوة ومسئولية التبليغ، إلا أصحاب الهمم العالية، والعزائم القوية، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ يَصَّطُفِي مِنَ اللَّهُ لَيْكَتِكَ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ ﴾ (٤).

والمدعوون - على تنوعهم واختلاف مستوياتهم - في أمس الحاجة إلى أن يتعرفوا على هذه الدعوة الربانية؛ لتخرجهم من الظلمات إلى النور، ومن المعصية إلى الطاعة، ومن الغفلة إلى اليقظة، ومن الغي والضلال، إلى الهدى والرشاد، قال تعالى: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِاً سَتَمْسَكَ بِٱلْعُرُةِ ٱلوَثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ اللهِ ﴿ (٦).

<sup>(</sup>١) سورة ال عمران من الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية (٣٩).

<sup>(</sup>٣) سورة المزمل الآية (٥).

<sup>(</sup>٤) سورة الحج من الآية (٧٥).

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت الآية (٣٣).

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة من الآية (٢٥٦).



والتحديات التي تواجه الدعوة والدعاة في العصر الحاضر، كثيرة ومتنوعة، وهي تتطلب منا أن نحسن فهم الإسلام، وعرضه وتقديمه في أحسن صورة، وفي أجمل حلة.

يقول د/ عصام البشير: (نريد أن نقدم الإسلام للناس، منهجا مرتبطا بالزمان والمكان والمكان والإنسان، موصولا بالواقع، مشروحا بلغة العصر، منفتحا علي الاجتهاد والتجديد من أهله في محله، جامعا بين النقل الصحيح والعقل الصريح، مستلها للماضي، معايشا للحاضر، مستشرفا للمستقبل، محافظا في الأهداف، متطورا في الوسائل، ثابتا في الكليات، مرنا في الجزئيات، مرحبا بكل قديم نافع، منتفعا بكل جديد صالح، مبشرا في الدعوة، ميسرا في الفتوي، منفتحا علي الحضارات بلا ذوبان، مراعيا للخصوصية بلا انغلاق، ملتمسا للحكمة من أي وعاء خرجت، مرتبطا بالأصل، متصلا بالعصر)(۱).

فالدعوة الإسلامية التي جاء بها محمد ﷺ هي خاتمة الرسالات السابقة، وهي مهيمنه على ما سبقها من رسالات، في التصديق لما سلم من التحريف، والتصويب والتقويم فيها امتدت إليه أيدى الأحبار والرهبان، بالتغيير والتبديل، فهي رسالة الماضي والحاضر والمستقبل. إنها الرسالة التي امتدت طولا وعرضا وعمقا، لتستوعب الزمان والمكان، وشؤون الدنيا والآخرة.

ودعوة الإسلام في واقعنا المعاصر، إنها هي ثمرة من ثمرات جهاد الصحابة، والسلف الصالح-رضوان الله عليهم- في تبليغ هذا الدين، ونشره في آفاق الدنيا وربوع الأرض، تحملوا الصعاب، وقطعوا الفيافي والقفار، وخاضوا لجج البحار، لاستشعارهم طبيعة الدور المكلفين به، وثقل التبعة الملقاة على كواهلهم.

<sup>(</sup>١) من كلمة مسجلة للدكتور/ عصام البشير.



والدَّعوة الإسلاميّة هي طريقٌ الوصول إلى حياة طيّبة كريمة، هنيئة سعيدة، نريد أن ننقلها للعالم، ليسعدوا بها فيها من تعاليم وأحكام، ولن يتحقق ذلك إلا بالقيام بواجب تبليخ الدعوة الإسكامية. قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَدُهُ حَيَوةً طَيِّبَةً وَلَيْحَالَ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَدُهُ حَيَوةً طَيِّبَةً وَلَيْحَالَ مَن عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَدُهُ حَيَوةً طَيِّبَةً وَلَيْحَالُونَ الله عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ الله

وحاجة الناس إلى الهداية والرشاد، أكثر من حاجتهم إلى الطعام والشراب، وقد أدرك الصحابة ذلك فقاموا بدورهم في دعوة الناس على أحسن وجه، وأفضل بيان، فهل لنا أن نسير خلفهم، ونمضى خلف ركابهم، لنصل إلى ما وصلوا إليه من نصر وتمكين، وعزة وسيادة، فنقود البشرية إلى شاطئ الأمان، وبر السلامة.

ونظرا لأن الدعوة الإسلامية دعوة عالمية، فهي تحتاج إلى خطط مرتبة، وجهود منظمة، وسياسة مرسومة، وحكمة واعية، ودراسة جادة، لإعداد الداعي، ومعرفة أحوال المدعوين، ودراسة الوسائل والأساليب الدعوية الناجحة، من أجل الوصول إلى عقول الناس وقلوبهم في سهولة ويسر.

وتبليغ الدعوة يحتاج إلى لسان يتقن أبرز وأهم اللغات العالمية، من أجل ذلك أنشأت جامعة الأزهر كلية اللغات والترجمة، وخصصت قسم للدراسات الإسلامية باللغات المختلفة، تقوم على تعليم الإسلام، وتدريسه للطلاب بشتى اللغات، حتى ينتشر هؤلاء الدعاة في كل بلاد العالم، لتبليغ الإسلام ونشره بلغتهم، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عَلَيْ الْمِسَانِ هَوْمِهِ الْمُنْ فَيْ مِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية (٩٧).

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم من الآية (٤).

وينبغي العمل بجدية على إعداد الدعاة المؤهلين، الذين يحملون الدعوة، ويسعون إلى تبليغها على علم وبصيرة، في كل المجتمعات البشرية، وتيسير الأسباب المادية والمعنوية، للقيام بهذا الواجب الشرعي، والتركيز على إيفاد الدعاة الموهوبين، الذين لديهم مؤهلات علمية، وقدرات شخصية، حتى يكونوا دعاة خير، وسفراء رحمة للإسلام في خارج دياره، فيؤدوا واجبهم على أحسن حال، وأفضل بيان.

ومن ثم أعددت هذا الكتاب الذي يعتني بعلم الدعوة، من حيث بيان تعريفها وأهميتها، وحاجة الناس إليها، وحكم تبليغها، وحكم من لم تبلغه، وفضل الدعاة، وخصائص الدعوة، وإعداد الداعية من الناحية، الإيانية، والأخلاقية، والعلمية، والمهارية، ومعرفة أنواع المدعوين وكيفية التعامل مع كل نوع، وكذا مادة الدعوة التي هي رسالة الإسلام ذاته، عقيدة وعبادة ومعاملات وأخلاق.

فنسأل الله أن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل، وأن يجعلنا من الذين عناهم بقوله تعالى:

﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغْشَوْنَهُ, وَلَا يَغْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهَ ۗ وَكَفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا ١٠٠٠ ﴾ (٢).



<sup>(</sup>١) سورة آل عمران من الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية (٣٩).



### المبحث الأول: مدخل لعلم الدعوة.

تعريف الدعوة لغة واصطلاحا، أهداف الدعوة وأهميتها، حاجة الناس إليها، حكم تبليغها، حكم من لم تبلغه، فضل الدعاة إلى الله، خصائص الدعوة الإسلامية.



#### الغرض من الدراسة

۱ - أن يتعرف الدارس على معنى كلمة الدعوة في اللغة والاصطلاح، وكذا كلمة الإسلام، والقواعد والأصول، فيفهم معناها ومدلولها، ويعرف الفرق بين الدعوة بمعنى الإسلام، والدعوة بمعنى النشر والتبليغ، حتى يستخدم الكلمة في مكانها وموضعها.

٢- توضيح أهداف الدعوة بين المسلمين وغيرهم، وأنها في حاجه إلى التنسيق والتخطيط والتطوير والتجديد في الوسائل والأساليب، التي تساهم في تقديم الدعوة في أحسن صورة وبيان.

٣-إظهار وتبيين حاجة المجتمعات المعاصرة إلى الدعوة الاسلامية؛ لما تعانيه من عجز في العقول، وتغلب الأهواء والشهوات، واختلاف المدارك، والواقع الصعب الذي يعيشه المسلمون في جميع مناحي الحياة، فيتبين الحاجة الملحة في عودة الناس إلى الإسلام بنظامه الشامل.

٤-بيان حكم تبليغ الدعوة الإسلامية، وأنها واجبة على كل مسلم، على قدر وسعه واستطاعته، وقدراته العلمية، وأن الآيات والأحاديث الواردة في تغيير النكر، هي نفسها تلزم المسلمين جميعا بوجوب الدعوة والإصلاح.

٥ - التمييز بين تلك الفئات المختلفة من المدعوين، حتى لا تختلط على الداعي، فيستطيع أن يضع الأمور في نصابها، ويحكم عليها بميزان الاعتدال والوسطية.

7 - التأكيد على فضل الدعاة إلى الله، بما ورد في القرآن والسنة، وأقوال السلف الصالح والعلماء، فيحرص على أن يكون واحدا منهم، ويحظى بالثواب والأجر المترتب على هذا العمل العظيم، وهو تبليغ الدعوة إلى الناس أجمعين.

٧- أن يتعرف الدارس على خصائص الدعوة الإسلامية، التي هي بمعنى الإسلام، من خلال الأدلة المتنوعة التي تثبت ذلك، وأن الدعوة الإسلامية قد توفر لها من الخصائص والمميزات مالم يتوفر لغيرها على الإطلاق.





#### أولا: تعريف الدعوة في اللغة والاصطلاح.

قبل الدخول في الموضوع، تجدر الإشارة إلى التعريف بالدعوة في اللغة، والاصطلاح، وتحديد المعنى الذي تدور حوله الدراسة.

كلمة الدعوة في اللغة: كلمة عامة لها معان كثيرة، ودلالات متعددة، وهذا من مميزات اللغة العربية وخصائصها، حيث إن اللفظة الواحدة من مفردات العربية تتسع لتشمل دلالات كثيرة، ويشهد لذلك آيات القرآن الكريم، ومعاجم اللغة العربية. ومن أبرز هذه المعاني التي جاءت في معاجم اللغة العربية، عن كلمة الدعوة ما يأتي:

وإذا كانت كلمة الدعوة من الألفاظ المشتركة للحق والباطل، فالإضافة أو الوصف هو الذي يحدد ذلك، فإن القرآن الكريم أكد هذا المعنى أيضا، فقد وصف الذات الإلهية بأنها دعوة الذي يحدد ذلك، فإن القرآن الكريم أكد هذا المعنى أيضا، فقد وصف الذات الإلهية بأنها دعوة الحق، وما سواها دعوات باطلة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ اللّهَ هُو اللّهَ هُو الْمَقُ وَأَتَ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُو الْبَطِلُ وَأَتَ اللّهَ هُو الْعَلِيُ الْكَالِي اللّهَ هُو الْعَلِيُ الْكَالِي اللّهَ هُو الْعَلِي اللّهَ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) لسان العرب لابن منظور، مجلد ١/٩٨٧. ط/ بيروت لبنان/ بدون تاريخ.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج الآية (٦٢).



والدعوة في اللغة تعني: (المحاولة القولية أو الفعلية والعملية، لإمالة الناس إلى مذهب أو ملة) (١).

فهي تدل على بذل الجهد والوسع، وربط الناس بخالقهم، وإلحاق الناس بدين الله على وفيها معنى الإمالة والترغيب، أي الإمالة بالناس عن الشر- والمعصية، ودعوتهم إلى الخير والطاعة.

جاء في المعجم الوسيط: (دعا بالشيء: دعوا، ودعوة ودعاءً ودعوى، أي طلب إحضاره، ودعا فلانا: صاح به وناداه. ودعا فلانا: استعان به، ورغب إليه وابتهل. ودعا لفلان: طلب الخير له. ودعا إلى الشيء: حثه على قصده. يقال دعاه إلى قتال، ودعاه إلى الصلاة، ودعاه إلى الدين، وإلى المذهب: حثه على اعتقاده وساقه إليه، والداعية: الذي يدعو إلى دين أو فكرة، والهاء للمبالغة) (٢).

ووردت كلمة الدعوة في القرآن الكريم بمشتقاتها من الفعل دعا أكثر من مائتين وأربعين مرة. (٣). وفي ذلك دلالة على أن القران الكريم هو كتاب الدعوة الأول، وهو كتاب يحمل رسالة خير ونور وهداية ورشاد للناس أجمعين.

وقد وردت أيضا بصيغ ومشتقات الفعل الماضي دعا، وجاءت بصيغة المضارع، والأمر، واسم الفاعل، والمصدر، وجاءت بلفظ المفرد والمثنى والجمع، والمذكر والمؤنث، وهذا التعدد والتنوع يدل على أصالة الكلمة، وسعتها وشمولها، وتعدد معانيها، وبعد مراميها.

<sup>(</sup>١) المصباح المنير للفيومي مادة دعا.

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط/ لمجمع اللغة العربية/ مجلد ٢٩٦١. ط/ الثالثة/سنة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

<sup>(</sup>٣) المعجم المفهرس لألفاظ القران الكريم محد فؤاد عبد الباقي صد ٢٧٥ وما بعدها.

يقول ابن القيم - رحمه الله -: (الدعاة: جمع داع كقاض وقضاة، ورام ورماة، وإضافتهم إلى الله تعالى للاختصاص، أي الدعاة المخصصون به، الذين يدعون إلى دينه وعبادته، ومعرفته ومحبته، وهؤلاء هم خواص خلق الله، وأفضلهم عند الله منزلة، وأعلاهم قدرا)(١). فالدعوة بمعنى الرغبة إلى الله على وطلب الاستجابة للتوحيد، قال تعالى: ﴿ قُلُ هَاذِهِ مَسَبِيلِي آدَّعُوا إِلَى الله عَلَى بَصِيرِةٍ أَنَا وَمَنِ اتّبَعَنِي ﴾ (٢). جاء في لسان العرب: (ومن معانى الدعوة: الدعوة إلى التوحيد). (٣) ومنه قوله تعالى: ﴿ وَدَاعِيًا إِلَى اللّهِ بِإِذَنهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴿ وَ).

ودعوة الإسلام إلى التوحيد هي دعوة الحق للخلق، ليوحدوه ويعبدوه، قال تعالى: ﴿ لَهُ رَفُّونَ الْخَوِّةُ اللَّهُ اللَّ

فالدعوة إلى الله تعنى: الدعوة إلى دينه وهو الإسلام، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاللَّهِ اللَّهِ مَا لَكُم اللهِ الله تعنى: الدعوة إلى دينه وهو الإسلام، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَاللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ومصطلح الدعوة بعد التعريفات السابقة، له علاقة قوية ومباشرة بمصطلحات أخرى، مثل: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والاحتساب، والنصيحة، والوعظ والتذكير بالعواقب، والتربية، والإصلاح والتهذيب.

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة لابن القيم ١٩٢/١.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف من الآية (١٠٨).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب من الآية (٤٦).

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، لابن منظور ١/٩٨٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد من الآية (١٤).

<sup>(</sup>٦) سورة يونس من الآية (٣٢).

<sup>(</sup>٧) سورة آل عمران من الآية (١٩).



ومما سبق يتبين أن كلمة الدعوة في اللغة لها معان كثيرة، وهي من الألفاظ المشتركة، لكنها تتقارب في مضمونها، وتتفق كلها على أن فيها معنى الطلب، والنداء لفعل شيء ما، أو الاجتماع عليه، أو اعتقاده، والطلب يحتاج إلى جهد وبذل، من أجل تلبيته والموافقة عليه، ففيها معنى الإلحاح والجهد، والتعب والمشقة.

ويتبين أيضا أن أبرز المعاني المرتبطة بالدعوة: هي الرغبة إلى الله على وطلب الاستجابة للتوحيد، الذي هو رمز الإسلام وعنوانه، ولا يتم تحديد المقصود من الطلب إلا بقرينة، من الحال أو المقال، والسياق هو الذي يحدد المقصود من كلمة الدعوة.



#### تعريف الدعوة في الاصطلاح:

لقد نحا العلماء مناحي شتى في تعريف الدعوة، نظرا للزاوية التي نظر كل واحد منهم إلى الدعوة، فمنهم من نظر إليها على أنها تبليغ الإسلام، ومنهم من جمع بين التبليغ وبين الدين نفسه، ومنهم من نظر إلى جانب من جوانب الدعوة، ووقف التعريف عليه، ومن ثم جاءت تعريفاتهم مختلفة في اللفظ والمعنى، وإن كان بينها شيء من التقارب.

وتدور الدعوة في الاصطلاح حول معنيين رئيسين لهما صلة ببعضهما.

المعنى الأول: النشر والتبليغ، وهو المعنى الذى تدور حوله هذه الدراسة، وهو علم قائم بذاته، له قواعده وأصوله، وموضوعاته وثمراته وغاياته.

والمعنى الثاني: بمعنى رسالة الإسلام، أو الدين الإسلامي عقيدة وشريعة.





أما تعريف العلماء للدعوة بمعنى النشر والتبليغ فمن ذلك:

عوفها الدكتور أبو بكر ذكري بأنها: (قيام العلماء والمستنيرين في الدين، بتعليم الجمهور من العامة، ما يبصرهم بأمور دينهم ودنياهم، على قدر الطاقة)(١).

وهذا التعريف يقصر الدعوة على جمهور العامة، ويحصر ـها في نطاق المسلمين وحدهم، رغم أن الدعوة للعامة والخاصة، وللعلماء والجهال، وللمسلمين وغيرهم.

وعرفها الشيخ على محفوظ بأنها: (حث الناس على الخبر والهدي، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ ليفوزوا بسعادة العاجل والآجل) (٢). وهذا التعريف أعم وأشمل من سابقه، لأنه لا يحصر الداعى أو المدعو في شخص معين.

الدعوة إلى الله: (هي جمع الناس إلى الخير، ودلالتهم على الرشد، بأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، قال تعالى: (والتكن منكم أمة يدعون إلى الخبر) (٣).

وعرفها د/ أبو المجد السيد نوفل: (قيام من عنده أهلية النصح والتوجيه السديد، من المسلمين مع كل زمان ومكان، بترغيب الناس في الإسلام، اعتقادا ومنهاجا، وتحذير هم من غيره يطرق مخصوصة)(٤).

<sup>(</sup>١) الدعوة إلى الإسلام د/ أبو بكر ذكرى صد ٨ ط/ دار المعرفة مصر / بدون تاريخ.

<sup>(</sup>٢) هداية المرشدين/ الشيخ على محفوظ صد١٧ ط/ دار الاعتصام ط/ التاسعة ١٩٧٩م.

<sup>(</sup>٣) أسس الدعوة وآداب الدعاء للدكتور السيد مجهد الوكيل، ص ٩. والآية من سورة آل عمران (١٠٣).

<sup>(</sup>٤) الدعوة إلى الله خصائصها ومفهومها د/ أبو المجد السيد نوفل صد١٨.

وعرفها د/ أحمد غلوش بقوله: (هي حركة تبليغ الإسلام ونشره بين الناس، والتذكير به، والدفاع عنه، والعمل على أن يكون منهج الحياة لكافة الأفراد وسائر المجتمعات، وهذه الحركة تتضمن الوسائل والأساليب والقائمين عليها والمخاطبين بها)(١).

وتعريف الدعوة عند الشيخ محمد الغزالي: (برنامج كامل يضم في أطوائه جميع المعارف التي يحتاج إليها الناس، ليبصر وا الغاية من محياهم، وليكتشفوا معالم الطريق التي تجمعهم راشدين)(٢).

وعرفها د محمد أبو الفتح البيانوني: (نشر ـ الإسلام وتبليغ أحكامه، فهي تبليغ الإسلام للناس، وتعليمهم إياه، وتطبيقه في واقع الحياة)(٣).

#### 

وأما علم الدعوة فهو يعرفه بقوله: (مجموعة القواعد والأصول التي يتوصل بها إلى تبليغ الإسلام للناس وتعليمه وتطبيقه) (٠).

وعرفه د/ عبد الله يوسف الشاذلي: (علم يبحث في الكيفيات المناسبة، التي يجذب بها الآخرين إلى الإسلام، أو يحافظ على دينهم بواسطتها)(٥).

<sup>(</sup>١) الدعوة الإسلامية أصولها ورسائلها، وأساليبها في القرآن الكريم د/ أحمد غلوش صد ٣٨ ط مؤسسة الرسالة الثالثة ٢٠١١ م.

<sup>(</sup>٢) مع الله دراسات في الدعوة والدعاة الشيخ محمد الغزالي صـ١١١٠.

<sup>(</sup>٣) المدخل إلى علم الدعوة / أبو الفتح البيانوني صـ١٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق صد ١٧.

<sup>(</sup>٥) الدعوة والإنسان د/ عبد الله يوسف الشاذلي صد ٣٩.



وعرفه الشيخ عبدالرحمن حبنكة الميداني: (العلم الذي تعرف به مناهج ومسالك ووسائل وآداب الدعوة، إلى الدخول في دين الإسلام، اعتقادا وقو لا وعملا، ظاهرا وباطنا)(١).

وتعدد تعريفات الدعوة في الاصطلاح يدل على اتساع مفهوم كلمة الدعوة، وشموليته وعمقه، فهو من الألفاظ التي تتعدد معانيها، وتتنوع مفاهيمها، ولا يرجح المقصود من المعنى إلا القرينة أو السياق.

ويلاحظ على التعريفات السابقة، أن بعضها يختلف في الأسلوب، ويتفق في المضمون، بعضها مفصل، والآخر مختصر، بعضها يعرفها بمعناها العام، وهو الدين، والآخر يعرفها بمعناها الخاص، وهو النشر والتبليغ، وبعضها يدخل فيها علم الدعوة، وبعضها يدخل فيها الوسائل والأساليب، وبعضها لا يذكرها. والتعريفات السابقة تتفق على أنها علم وفن، يحتاج إلى دراسة في طلب إقبال الناس ودلالتهم على الله، بالوسائل والأساليب المتعارف عليها في هذا العلم والفن.

#### **���**

#### وأما تعريف العلماء للدعوة بمعنى الدين أو رسالة الإسلام، فمنها:

عرفها شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله - بقوله: (الدعوة إلى الله هي الدعوة إلى الإيهان به، وبها جاءت به رسله، بتصديقهم فيها أخبروا به، وطاعتهم فيها أمروا، وذلك يتضمن الدعوة إلى الشهادتين، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت، والدعوة إلى الإيهان بالله وملائكته وكتبه ورسله والإيهان بالقدر خيره وشره، والدعوة إلى أن يعبد العبد ربه كأنه يراه، فإن هذه الدرجات الثلاث التي هي: الإسلام والإيهان والإحسان، داخلة في الدين، كها في الحديث

<sup>(</sup>١) فقه الدعوة الإسلامية عبدالرحمن حنكة الميداني ١٦/١



الصحيح: "هذا جبريل جاءكم يعلمكم دينكم" بعد أن أجابه عن هذه الثلاث، فبين أنها كلها من ديننا)(١).

وعرف الشيخ محمد الصواف الدعوة إلى الإسلام بقوله هي: (رسالة السياء إلى الأرض، وهي هدية الخالق إلى المخلوق، وهي دين الله القويم، وطريقه المستقيم، وقد اختارها الله وجعلها الطريقة الموصلة إليه على: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَاللهِ اللهِ اللهِ عَنها، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلَمِ دِينًا فَلَن يُقبَلَ مِنهُ وَهُو فِي عليهم، ولم يرض بغيرها بديلا عنها، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْإِسْلَمِ دِينًا فَلَن يُقبَلَ مِنهُ وَهُو فِي الْإَسْلَامِ مِن اللهِ اللهِ اللهِ الله الله الله عنها، قال التعريف يدل على أن الدعوة الإسلامية يقصد بها الإسلام بجميع تعاليمه وأحكامه، وأركانه وواجباته.

ومما سبق حول تعريف الدعوة في الاصطلاح، يتبين أن المراد بالدعوة بمعنى النشر-والتبليغ، هي عملية توصيل رسالة الإسلام من الداعي إلى المدعو، على الوجه الصحيح، وهذه الدعوة لها أركان أربعة:

- ١. الداعي: وهو الركن الأول.
  - ٢. المدعو: وهو الركن الثاني.
- ٣. مادة الدعوة: وهي رسالة الإسلام.
- ٤. وسائل الدعوة وأساليبها: وهي الطريقة والكيفية التي يتم التبليغ بها.

<sup>(</sup>١)الفتاوى الكبرى لابن تيمية/ مجلد ١٥٧/١٥-١٥٨/ ط/ الأولى مطابع الريان.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران من الآية (١٩).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية (٨٥).



وعلى ذلك فكلمة الدعوة بمعنى النشر والتبليغ لها هنا معنى خاص، وهي جزء من الدعوة بمعنى الدين. وكلاهما جزء من علم الدعوة الذي يحتوي على كل ما سبق.

#### 

وأما الدعوة الإسلامية فتكون بمعنى الدين أو رسالة الإسلام ومادته، فلها ركنان أساسيان، هما العقيدة والشريعة، وهي هنا بمعناها العام الذي تندرج تحته الدعوة بمعناها الخاص، إذ أن من مبادئ الإسلام أن يقوم بعض المسلمين بتبليغه إلى الناس، فإذا قيل هذا الرجل من رجال الدعوة، كانت بمعنى النشر والتبليغ، وإذا قيل اتبعوا دعوة الله، كانت بمعنى الدين أو الرسالة.

وهناك تلازم بين أركان الدعوة الأربعة، فبدون الداعية فمن يحمل الدعوة، ومن يقوم بتوصيلها، وبدون المدعو فمن تتعامل معه، وهو الهدف من الدعوة، وبدون ماده الدعوة، فأي رسالة يحملها الداعية ليقوم بتوصيلها إلى المدعو، فهو كمن يسير في طريق بلا زاد، وبدون الوسائل والأساليب، فكيف ننقل الدعوة من الداعي إلى المدعو، ومن ثم كانت هذه أصول وأركان للدعوة، مثل أعمده البناء، إذا سقط أحدها وقع خلل في البناء، ولا يصلح للاستخدام بصورة صحيحة.

#### 

وهناك ثلاثة مصطلحات تستخدم في الدعوة ينبغي التفريق بينها، ولا يكون ذلك إلا بتعريف كل مصطلح منها:

١- الدعوة إلى الإسلام: بمعنى الدعوة إلى نشر الإسلام وتبليغه بين الناس.



٢- الدعوة الإسلامية: تعني الدين الإسلامي نفسه بجوانبه المتعددة، العقيدة والشريعة والمعاملات والأخلاق.

٣- علم الدعوة: وهو تعبير إضافي يشمل كل ما يتعلق بتخصص الدعوة من قريب أو بعيد،
 من أجل خدمة رسالة الإسلام العالمية.

#### 

تعريف الإسلام والقواعد والأصول:

الإسلام في اللغة:

يعنى الاستسلام والخضوع والانقياد لله عجلًا ويكون ذلك طوعا أوكرها (١).

والإسلام في الشريعة: (إظهار الخضوع، وإظهار الشريعة، والتزام ما أتى به النبي ١٤)(٢).

فكلمة الإسلام يدل لفظها على معناها، وهو إسلام العبد لله في كل شؤون حياته، وإسلام العبد في تعامله مع كل ما في الكون، من إنسان وحيوان ونبات وجماد، (فالمسلم من سلم الناس من لسانه ويده).

والإسلام في الاصطلاح: لقد عرف الإسلام بتعريفات كثيرة، وسبب تعدد هذه التعريفات، أن كل تعريف يتناوله من زاوية معينة، لكن هذه التعريفات تتفق في مضمونها على هذا التعريف، الذي يعد جامعا لباقي التعريفات، وهو: (النظام العام، والقانون الشامل لأمور

<sup>(</sup>١) انظر المعجم الوسيط/ لمجمع اللغة العربية/ مادة سلم.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب لابن منظور مادة سلم ٢٨٩/١٢.



الحياة، ومناهج السلوك للإنسان، التي جاء بها محمد ربه، وأمره بتبليغها إلى الناس، وما يترتب على اتباعها أو مخالفتها من ثواب وعقاب) (١).

ويلاحظ أن هذا التعريف يشتمل على كل ما جاء به النبي محمد الله من دين، عقيدة وشريعة، وأخلاق ومعاملات، وأمره ربه بتبليغه إلى الناس كافة، كما أنه الرسالة الخاتمة للرسالات السابقة، ولا يقبل الله من أحد غير هذا الدين يوم القيامة، حتى يكون من الناجين، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرً ٱلْإِسَلَامِدِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ).

والدعوة لا تقتصر على الشرق المسلم فقط، بل تمتد لتشمل الغرب أيضا، والغرب هو أحد الاتجاهات الأربعة، وهو موضع غروب الشمس، والغرب ضد الشرق، وجرى العرف على إطلاق لفظ الغرب على بلاد غير المسلمين، وهي تشمل دول أوربا وأمريكا وكندا واستراليا، وبعض دول أسيا التي لا تدين بالإسلام، فهناك الشرق المسلم، ويقصد به بلاد المسلمين، وهناك الغرب الصليبي، أو الملحد أو الشيوعي، ويقصد به بلاد غير المسلمين.



<sup>(</sup>١) أصول الدعوة د/ عبد الكريم زيدان صد١٠ ط/ مؤسسة الرسالة التاسعة سنة٢٢٦هـ – سنة٢٠٠١م.

<sup>(</sup>٣٦) سورة آل عمران الآية (٨٥).

#### تعريف القواعد والأصول:

القواعد في اللغة: جمع لكلمة قاعدة، وأساسها الفعل الثلاثي قعد: والقاعدة في اللغة لها معان كثيرة، وهي تدور حول (الأصل والأساس الذي ينبني عليه غيره) (١).

فالقواعد هي أصل الشيء وأساسه الذي يقوم عليه، مثل قواعد البناء وغيرها، ومن ذلك قوله تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ عُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا لَقَبَّلُ مِنَّا ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا الللللَّاللَّا اللَّهُ الل

والقاعدة تشتمل على جزئيات كثيرة، تتعدد وتختلف حسب المعلومة المستخدمة فيها، فهناك قواعد محددة لكل علم، ومنها قواعد علم الدعوة.

تعريف الأُصُول: جمع أصْل: وهو الشيء الأساسي الثابت الذي يقوم عليه غيره، ولا يستغنى عنه، والأصول في العلوم: (فالأصل هو: ما يبنى عليه غيره، وأصول العلوم قواعدها التي تبنى عليها الأحكام) (٣).

فأصول الدعوة: هي الأركان والأسس والقواعد والأدلة التي تقوم عليها الدعوة، لما يبنى عليها ويتفرع منها، ولا تستغنى عنها بأي حال من الأحوال.

ومما سبق من تعريفات، يتبين أن المقصود بعنوان الموضوع هو: الأصول والقواعد والأركان لعلم الدعوة، حتى يقوم المسلمون بدورهم في كيفية تبليغ الإسلام إلى الناس أجمعين في

<sup>(</sup>۱) انظر لسان العرب، لابن منظور مادة قعد ۱۲٦/۳، دار إحياء التراث العربي ط/ الثالثة. ومفردات ألفاظ القرآن، للراغب الأصفهاني صـ٦٧٨، دار القلم دمشق ط/ الثالثة ٣١٤٢ه. والمعجم الوسيط، لمجمع اللغة العربية بالقاهرة مادة قعد. ط/الثالثة سنة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (١٢٧).

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط ١/٠٤.



كل مكان، من الشرق والغرب، بواسطة الدعاة المتخصصين، وغيرهم، الذين يفقهون الإسلام ويحسنون عرضه، مستخدمين أفضل الطرق، وأحسن الوسائل، التي تحقق الهدف الأسمى، وهو دخول الناس في الإسلام، أو فهم الناس للإسلام على الوجه الصحيح، وإقامة الحجة الدامغة عليهم، حتى لا يكون لهم عذر عند الله على يوم القيامة.

## انيا: أهداف الدعوة بين المسلمين وغيرهم، وأهميتها.

1 - التنسيق بين الجهود الدعوية، حيث من الملاحظ أن الغالبية العظمى من الجهود الدعوية موجهة للمسلمين أنفسهم، إما من باب المحافظة على الذات أو الهوية، حتى لا تذوب في خضم التيارات الفكرية المختلفة، أو المحافظة على الأجيال المسلمة القادمة، حتى لا تنشأ بعيدة عن تعاليم الإسلام وآدابه، أو من باب الوعظ والتذكير المستمر، الذي يزكى النفس، ويسمو بالروح، وينقل الفرد من محيط الغفلة والنسيان، إلى أجواء العمل والإيهان، وهذا الباب يستوعب جهد السواد الأعظم من الدعاة، والمؤسسات الدعوية، سواء كانوا في داخل البلاد الإسلامية أو خارجها.

ومن ثم، يجب على الدعاة المختصين طرح موضوع الدعوة إلى الإسلام بين غير المسلمين، للبحث والمناقشة، بصفة مستمرة، حيث إنهم هم المستهدفون من الدعوة بالدرجة الأولى، ومحاولة نقلهم من محيط الإلحاد والشرك والكفر والوثنية، إلى سمو الإيمان والتوحيد.

فإذا لم يكن هناك مسلمون ودعاة يعيشون في الغرب للقيام بهذا الدور، لوجب على المسؤولين عن أمر الدعوة إرسال عدد من الدعاة، للقيام بواجب الدعوة في هذه البيئة الظامئة،



المتعطشة لمعرفة الإسلام، خاصة مع انفتاح موجات الهجرة، وسهولة الحصول على التأشيرات للدخول في تلك البلاد.

٢- تصحيح المفاهيم الخاطئة، حيث إن أغلب المدعوين إلى الإسلام من أهل الغرب لا يعرفون شيئا عنه، وبعضهم يعرفه بصورة مشوهة، وغير صحيحة، ومن ثم يجب على بعض الدعاة القيام بهذا الجانب، لتصحيح هذه المفاهيم الخاطئة، التي حجبت أعينهم عن الرؤية الصحيحة لتعاليم الإسلام، وإزالة الشبه التي علقت بأذهانهم حول الإسلام والمسلمين، قال تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكُم الله فَمَن شَاءَ فَلْيُونِمِن وَمَن شَاءَ فَلْيكُمُون وَمَن شَاءَ فَلْيكُمُون وَمَن شَاءَ فَلْيكُمُ ﴾ (١).

وتحقيقا لهذا الدور انطلق بعض الدعاة إلى الله على بصورة رسمية أو فردية، حكومية أو أهلية، إلى بلاد غير المسلمين، لتبليغ دعوة الإسلام إلى سكانها، وإقامة الحجة عليهم أمام الله يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَعَدَ ٱلرُّسُلِّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا اللهِ ﴾ (٢).

فمن الأهداف الرئيسة للدعوة الإسلامية، تصحيح المفاهيم المغلوطة عن الإسلام في كل مكان، بحيث تصل الدعوة الى الناس جميعا، بعيدا عن التشويش والتشويه، والتزييف والكذب،

<sup>(</sup>١) سورة الكهف من الآية (٢٩).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية (١٦٥).



أو نقصان.

٣- العمل على نشر الدعوة الإسلامية في العالم كله بصفة عامة، حيث إن الإسلام هو رسالة الله الأخبرة إلى الناس كافة، فالدعوة إلى الله ركال تكون في كل وقت، وفي كل زمان وفي كل مكان، فهي عامة وعالمية وشاملة، فوقتها الزمان كله إلى قيام الساعة، ومكانها العالم كله بقاراته الست، ووجهته كل الأجناس والألوان والطبقات والألسنة دون تمييز أو تفريق. قال تعالى: ﴿ قُلُ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ (١).

والدعاة إلى الله ﷺ بعد الرسل مكلفون بتبليغ الدعوة إلى الناس أجمعين، فيرفعوا الحرج والمساءلة عن أنفسهم، وعن أمتهم أمام الله عَلَّا يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكُّ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرُّ وَأُولَيَهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾.

لقد بقى المهاجرون الأوائل من المسلمين في الحبشة مدة طويلة، من السنة الخامسة من البعثة، حتى السنة السابعة من الهجرة، أي بعد إقامة دولة الإسلام في المدينة، فلم يعودوا إلا في السنة السابعة بعد فتح خيبر، فلقد زال الاضطهاد عن المسلمين بالهجرة إلى المدينة، وبقى هؤلاء من أجل تبليغ الدعوة والرسالة إلى أهل الحبشة وغيرهم، إلى أن أرسل الله كتبه إلى الملوك و الأمراء.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف من الآية (١٥٨).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة من الآية (٦٧).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية (١٠٤).



فمن أهداف علم الدعوة تحقيق البلاغ الواضح المبين لرسالة الإسلام إلى الناس أجمعين، والأخذ بيد الناس إلى طريق الله، وإقامة الحجة على الناس بوصولهم الرسالة على أحسن حال.

وعرض الإسلام على الناس أجمعين، عرضا صحيحا يجعل من أصحاب الفطر السليمة، والعقول الصحيحة، قبولها بسهولة ويسر، بعد مناقشة وحوار وهادئ، دون إكراه أو قسر، ومن لم يقبلها لا يخاصمها أو يعاديها.

٤- العمل على دعوة الناس إلى الدخول في الإسلام، عن طريق الإقناع العقلي، والحوار الهادئ، والتعريف بالإسلام بين غير المسلمين بشتى الوسائل والأساليب القديمة والحديثة، التي تضمن وصول الرسالة على أحسن وجه، حيث إن تبليغ الدعوة يحقق خيرية الأمة المسلمة التي وصفها الله بذلك في كتابه العزيز، قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّمَعُرُوفِ وَتُؤَمِّنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (١).

٥-مساعدة المسلمين الجدد على فهم الإسلام، والإيهان به عقيدة وشريعة، وإقامة أحكامه، وتطبيق تعاليمه، والثبات على مبادئه، وإيجاد روح الأخوة والتعاون والود بين المسلمين في كل مكان، فهم أمة واحدة، وتوطين الإسلام في هذه البلاد، وذلك من خلال تحويلهم إلى دعاة، يقومون بدور الدعوة بين بنى قومهم، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ فَوَمِهِ، لِلمُبَيِّنَ لَمُمّ ﴾ (٢).

٦- دفع الخطر القادم على المسلمين، خاصة من المتحاملين على الإسلام، فحينا يعيش
 بعض الدعاة، وبعض المسلمين في الغرب للدعوة، والعمل المشروع الحلال، ويدخلوا في

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران من الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم الآية (٤).



مؤسسات المجتمع، فيعطوا صورة حسنة عن الإسلام، ويصححوا المفاهيم الخاطئة، عن الإسلام والمسلمين، بذلك ندفع الضرر القادم منهم على المسلمين، حيث يشهدون لهم بحسن الخلق، والمعاملة الحسنة.

فمن أنجح الوسائل في التصدي لخطرهم وثقافتهم وأفكارهم، في لم تكن أنت الداعي فأنت المدعو حينئذ، وما لم تقم بواجب الدعوة تصبح هدفا عند الخصوم فيشغلونك بها عندهم وما لديهم من مخططات تستهدف العقيدة والشريعة والاخلاق الإسلامية

لقد كان شغل الصحابة الذي حركهم لنشر هذا الدين هو الشعور بالمسؤولية جهة الإسلام لذلك انطلقوا في الآفاق مشرقين ومغربين للقيام بدورهم في دعوة الناس ودلالتهم على الله وتبليغ الإسلام إلى سائر الأمم.

٧- تحقيق الشهادة على الآخرين، حيث إنه من الأصول الإسلامية المهمة في العلاقة بين المسلم وغيره، الدعوة إلى الله على لأن الإسلام هو خاتم الرسالات الإلهية السابقة، فالدعوة هي المحور الأساسي، والمهمة الأولى في علاقة المسلمين بغيرهم، وقد كلف الله على الأمة المسلمة القيام بهذا الواجب الديني بعد النبي في فجعل الله على الرسول في شهيدا على أمته، وجعل أمته شهيدة على الأمم السابقة، قال تعالى: ﴿ وَفِي هَنذَا لِيكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمُ وَتَكُونُواْ شُهُدَا عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الرسول الله عَلَى الله عَلَى

لقد هاجر كثير من المسلمين إلى بلاد غير المسلمين لأهداف متعددة، وعاشوا بينهم، وأقاموا في وسطهم، وتجنسوا بجنسياتهم، وأصبحت لهم حقوق المواطنة التي كفلها لهم قانون البلاد التي يعيشون فيها، ومن ثم يأتي دور هؤلاء المسلمين في الدعوة إلى الله على بين غير

<sup>(</sup>١) سورة الحج من الآية (٧٨).



المسلمين، في بذل الوسع، وإفراغ الجهد، وتبليغ الدعوة على الوجه الصحيح، والحرص على تقديم الإسلام في صورة عملية أكثر منها نظرية، قال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾ (١).

ولا تتحقق الشهادة إلا بالحضور في وسط هذه المجتمعات، وبالبلاغ الواضح المبين الذي يقيم الحجة على الآخرين. واخيرا الدعوة إلى الله تعالى طريق للجنة، والصراط المستقيم، وقد تولاها الله على بنفسه فهو يدعو عباده جميعا إلى جنته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ يَدُعُوا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَمِ وَيَهُدِى مَن يَشَاهُ إِلَى صِرَطِ مُسْفَقِيم ﴿ ).

#### 

#### أهمية الدعوة الإسلامية:

١-تبرز أهمية الدعوة الإسلامية في أنها تهدف إلى تغيير حياة الأفراد وواقع المجتمعات نحو الأفضل والأمثل، في صورة صحيحة ومشرقة، تبدأ بتغيير الناس من داخلهم، في أنفسهم وأهليهم وأقاربهم، ثم تنطلق نحو المجتمع لتضبط مساره، نحو الهدف والغاية المنشودة في الإسلام، قَالَ تَعَالَى: ﴿ اللّهُ وَلِي اللّهِ وَلِي النّورِ إِلَى الظّلُمنتِ أَوْلَيَهِكَ أَصْحَبُ النّارِ فَمُمْ فِيها أَوْلِيكَ وَهُمُ الطّلغُوثُ يُخْرِجُونَهُم مِن الظُّلُمنتِ أَوْلَيَهِكَ أَصْحَبُ النّارِ فَمُمْ فِيها خَلِدُون اللهُ وَلَي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي الللّهُ ولِي الللّهُ ولَا الللّهُ ولَا الللّهُ ولَا اللّهُ ولَا الللّهُ ولِي اللّهُ ولَا اللّهُ ولَا الللّهُ ولَهُ الللّهُ ولَهُ اللّهُ ولَهُ اللّهُ ولَا اللّهُ ولَهُ الللّهُ ولَهُ اللّهُ ولَهُ ولَهُ اللّهُ ولَهُ ولَهُ الللّهُ ولَا اللّهُ ولَهُ الللّهُ ولَهُ اللّهُ ولَهُ اللّهُ ولَا اللّهُ ولَهُ الللّهُ ولَهُ اللّهُ ولَا الللّهُ ولَهُ ولَا الللّهُ ولَا اللللّهُ ولَ

٢ - ومن أهمية الدعوة أنها تقوم على معالجه شهوات النفس البشرية، وأمراضها حتى تستقيم، والقلوب المريضة حتى تبرأ، والعقول التائهة حتى تهتدي، والأفكار الحائرة حتى تجد

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية (١٤٣).

<sup>(</sup>٢) سورة يونس الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (٢٥٧).



الاستقرار، وهذا من أهم أهداف الدعاة ورسالتهم في الحياة، فهم يستهدفون تزكية النفوس، وسلامة القلوب، وحسن الخلق، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتُلُوا عَلَيْكُمُ وَسلامة القلوب، وحسن الخلق، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعَلَمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعَلَّمُونَ ﴿ ().

٣-إن الدين الإسلامي لا يتحقق في حياة البشر في صورة عملية محسوسة، إلا إذا حمله المسلمون جميعا، وتمثلوه في حياتهم، وانطلقوا به إلى كل مكان في دنيا الناس، لينقلوه إلى قلوب الأخرين، في حياتهم اليومية والعامة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَةٌ يُدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمُؤُوفِ وَيَعْمُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرُ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ اللهِ ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَةٌ يُدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمُغُوفِ وَيَعْمُونَ عَنِ ٱلمُنكَرُ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلمُقْلِحُونَ ﴿ ().

والحقيقة أيضا أن الإسلام ينتشر بنفسه وبتعاليمه ومبادئه، وما يحمله من مُثل وقيم وأخلاق، لكن واقع بعض المسلمين هم الذين يقفون حجر عثرة أمام الإسلام، حين لا يمتثلون الإسلام في حياتهم الشخصية أو العامة، أو في تعاملاتهم مع الآخرين، وهذه معضلة كبرى، تحتاج إلى توعية ونصح وإرشاد، حتى يستقيم أفراد المجتمع على الجادة والطريق المستقيم.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١٥١).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية (١٠٤).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية (١٠٤).

3-الدعوة إلى الإسلام مسؤوليه ثقيلة، لأنها تتعلق بأعظم مهمة في التاريخ، وهي تبليغ الإسلام إلى الأمم والشعوب، حيث تكون سعادته وشقائه، فكانت مهمة الأنبياء والمرسلين والدعاة ومن بعدهم إلى قيام الساعة، لذلك قال الله لنبيه: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴿ ). ('). (وهي تبعة تقسم الظهر، وترعد الفرائص، وتهز المفاصل، فلا استمرارا فيها إلا بعون من الله، ولا تحمل لها إلا بمدد منه على ولا ثبات عليها إلا بإخلاص الوجهة له، فصاحب هذا الطريق نهاره صيام، وليله قيام، وكلامه أذكار، وحياته وعماته لله ربي العالمين لا شريك له)(٢).

٥- الدعوة إلى الإسلام تهدف إلى استقامة الناس على طريق الحق والخير والرشاد في الحياة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْعَوُّ إِلَّنَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللهُ ﴾ (٣).
 وفي الحديث قالَ ﷺ: " قُلْ: آمَنْتُ بالله ، ثم اسْتَقِمْ "(٤).

٦-الدعوة إلى الإسلام ترغب الناس إلى الحياة الحقيقية الطيبة في ظلال الإيهان والتوحيد،
 قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسۡتَجِيبُواْ بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْتِيكُمْ ﴿ (٥).

٧-الدعوة إلى الإسلام ترشد الناس إلى طريق النجاة من الهلاك في الدنيا، والعذاب الأليم في الآخرة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيَنقَوْمِ مَا لِيَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى ٱلنَّارِ (١٠) ﴾ (٦).

**多多多** 

سورة المزمل الآية (٥).

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن ٦/٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة هود الآية (١١٢).

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٣٨) عن سفيان بن عبدالله الثقفي .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٦) سورة غافر الآية (٤١).



#### ثالثا: حاجة الناس إلى الدعوة.

۱ - الناس جميعا على ظهر هذه البسيطة محتاجون إلى الدعوة الإسلامية، كما يحتاجون إلى الطعام والشراب، بل إن حاجتهم إلى الدعوة أشد، لأن غياب الطعام والشراب يترتب عليه موت البدن أو فساده، أما غياب الدعوة فيترتب عليه فساد الروح، والعقل، والنفس، والقلب، والبدن جميعا، وما قيمة الحياة بنفس مريضة، وقلب ميت.

قال الإمام أحمد: (الناس مُحْتَاجُون إلى العِلْم أكثر مِن حاجتهم إلى الطعام والشراب ؟ لأن الطعام والشراب يُحْتَاج إليه في اليوم مرة أو مرتين، والعِلْم يُحْتَاج إليه بِعَدَد الأنفاس)(١).

وقال ابن القيم: (العلماء بالله وأمره هم حياة الموجود وروحه، ولا يستغنى عنهم طرفة عين، فحاجة القلب إلى العلم ليست كالحاجة إلى التنفس في الهواء، بل أعظم! وبالجملة فالعلم للقلب مثل الماء للسمك، إذا فقده مات، فنسبة العلم إلى القلب كنسبة ضوء العين إليها، وكنسبة سمع الأذن كلام اللسان إليه، فإذا عدمه كان كالعين العمياء، والأذن الصهاء، واللسان الأخرس» (٢).

فالناس جميعا في أمس الحاجة إلى الدعوة الإسلامية، لأنها تضمن لهم صحة الدنيا والآخرة، فحاجتهم لها أشد من حاجتهم إلى الغذاء والتنفس، الذي يحفظ لهم حياة الأبدان الدنيوية فقط، فكيف بها يحفظ لهم الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup>١) انظر مفتاح دار السعادة لابن قيم الجوزية صد١/٦٣. طدار الكتب العلمية، بيروت لبنان.

<sup>(</sup>٢) مفتاح دار السعادة لابن قيم الجوزية ٣٧١/١.

وممن جلى هذه المسألة وبينها شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله - قال: (الرسالة مرورية للعباد، لا بدَّ لهم منها، وحاجتهم إليها فوق حاجتهم إلى كل شيء، والرسالة روح العالم ونوره وحياته، فأيُّ صلاح للعالم إذا عدم الروح والحياة والنور؟. والدنيا مظلمة ملعونة إلا ما طلعت عليه شمس الرسالة، وكذلك العبد ما لم تشرق في قلبه شمس الرسالة، ويناله من حياتها وروحها فهو في ظلمة، وهو من الأموات. قال الله تعالى: ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْتَا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ رُورًا يَمْشِي بِهِ وَ فِي النَّاسِ كَمَن مَّ مَلُهُ فِي الظَّلُمَاتِ لَيْسَ بِحَارِج مِّنْهَا كَذَالِك رُبِينَ لِلْكَفِوِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ الله عَمْلُونَ الله عَمْلُونَ الله عَلَى الله عَمْلُونَ اللهُ عَمْلُونَ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَمْلُونَ الله عَمْلُونَ الله عَمْلُونَ الله عَلَيْهِ الله عَمْلُونَ الله عَمْلُونَ الله عَمْلُونَ الله عَلَيْ الله عَلَا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْلُونُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْلُ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَمْلُونَ الله عَلَيْ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْ اللهِ عَلَيْ الله عَلَي

فهذا وصف المؤمن، كان ميتا في ظلمة الجهل، فأحياه الله بروح الرسالة ونور الإيمان، وجعل له نورا يمشي به في الناس، وأمّا الكافر فميت القلب في الظلمات)(١).

وعقد الإمام ابن القيم -رحمه الله- في كتابه القيم مفتاح دار السعادة، مقارنة بيّن فيها أنّ حاجة الناس إلى الشريعة، أعظم من حاجتهم إلى علم الطب، مع شدّة حاجة الناس إليه لصلاح أبدانهم، فحاجتهم إلى الرسالة أعظم من حاجتهم إلى غيرها من العلوم.

قال-رحمه الله-: (حاجة الناس إلى الشريعة ضرورية، فوق حاجتهم إلى كل شيء، ولا نسبة لحاجتهم إلى علم الطب إليها، ألا ترى أنَّ أكثر العالم يعيشون بغير طبيب، ولا يكون الطبيب إلا في بعض المدن الجامعة، وأمَّا أهل البدو كلهم، وأهل الكفور كلّهم، وعامة بني آدم لا يحتاجون إلى طبيب، وهم أصحُّ أبدانا، وأقوى طبيعة ممن هو متقيد بالطبيب، ولعّل أعارهم متقاربة، وقد فطر الله بنى آدم على تناول ما ينفعهم، واجتناب ما يضرهم، وجعل

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية (١٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر مجموعة الفتاوى الكبري لابن تيمية ٩٣/٩. والآية من سورة الأنعام (١٢٢).



لكلّ قوم عادة وعرفا في استخراج ما يهجم عليهم من الأدواء، حتى إنَّ كثيرا من أصول الطب إنها أخذت من عوائد الناس، وعرفهم وتجاربهم.

وأمّا الشريعة فمبناها على تعريف مواقع رضا الله وسخطه، في حركات العباد الاختيارية، فمبناها على الوحي المحض، والحاجة إلى التنفس، فضلا عن الطعام والشراب، لأنّ غاية ما يقدر في عدم التنفس والطعام والشراب موت البدن، وتعطل الروح عنه.

وأما ما يقدر عند عدم الشريعة ففساد الروح والقلب جملة، وهلاك الأبد، وشتان بين هذا وهلاك البدن بالموت، فليس النّاس قطّ إلى شيء أحوج منهم إلى معرفة ما جاء به الرسول والقيام به، والدعوة إليه، والصبر عليه، وجهاد من خرج عنه حتى يرجع إليه، وليس للعالم صلاح بدون ذلك البتة، ولا سبيل إلى الوصول إلى السعادة والفوز الأكبر إلاّ بالعبور على هذا الجسم)(۱).

Y-الإسلام دين الفطرة، فمن نعم الله على خلقه أنه فطرهم على التوحيد، ووضع فيهم العقل، وركب فيهم الشهوة، والإنسان في صراع بينهما، فأرسل إليهم الرسل، وأنزل عليهم الكتب، حتى لا يركنوا إلى عقولهم فقط فيضلوا الطريق.

والعالم الآن يعانى من القلق والاضطراب، والجفاف الروحي، وسيطرة المادة على كل شيء، وانتشار الأثرة والجشع بين طبقات المجتمع، وتلوثت الفطرة عن طبيعتها التي خلقها الله عليها، فعاش الناس بلا رحمة ولا شفقة، ولا منقذ للبشرية إلا بالعودة إلى هدى القرآن الكريم والسنة النبوية.

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة، لابن قيم الجوزية ٢/٢.



فالعالم اليوم أشد ما يكون حاجة إلى الدعوة الإسلامية، لأنها تحترم الإنسان، وتقدر كرامته، وتصنع له قيمه وهدفا في الحياة، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴿ ).

٣- لقد شرع البشر- لأنفسهم حسب أهوائهم ومصالحهم، ووضعوا قوانين أرضية تصطدم مع الفطرة، فأباحوا الشذوذ الجنسي، وسنوا القوانين التي تحميه وتدافع عنه، وأباحوا الخمور والمفترات وعكفوا على تعاطيها ليلا ونهارا، فعاشوا حياة بعيدة عن الهدى الرشاد. قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَإِمَّا يَأْنِينَكُمُ مِّنِي هُدًى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقَى الله وَمَنْ أَعُرَضَ عَن فِي الله وَعَمَلُ الله وَهُمَا الله وَهُمُمَا الله وَهُمُمَا الله وَهُمُمَا وَهُمُ الله وَهُمُمَا الله وَهُمُوا عَلَيْ الله وَهُمُنْ الله وَهُمُوا عَلَيْ الله وَهُمُمُمّا وَهُمُ الله وَهُمُمّا الله وَهُمُمُمّا وَهُمُ الله وَهُمُمُمّا وَهُمُ الله وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُ الله وَهُمُمُ الله وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمُ وَهُمُ الله وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَهُمُمُمّا وَالله والله والل

فالبشرية في الغرب، تقف على حافة الهاوية، والعالم الغربي مها أوتى من قوة في العقل، وسعة في العلم، فهو قاصر على إدراك مصالحة ومنافعه، لسيطرة الشهوات على القلوب، واستيلاء الأهواء على العقول، فالدعوة تنصف المظلوم، وتأخذ عل يد الظالم، وتقيم العدل وتنشره بين الناس جميعا. قال تعالى: ﴿ يَندَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحَمُ بَيْنَ النَّاسِ بِاللَّهِ وَلَا تَقِيع الْهُوى فَيُضِلِّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلنَّينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ إِما نَسُوا يَوْمَ ٱلْحِسَابِ وَلا تَقِيع الْهُوى فَيُضِلِّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ إِما نَسُوا يَوْمَ ٱلْحِسَابِ وَلا تَقَيع الْهُوى فَيُضِلِّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ إِما نَسُوا يَوْمَ ٱلْحِسَابِ وَلا تَقَيع الْهُوى فَيُضِلِّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ إِما نَسُوا يَوْمَ ٱلْحِسَابِ (٣) .

إن الإنسان الغربي في أي موقع كان على وجه الأرض، أصبحت حياته محصورة في
 الماديات، ومتطلبات الجسد، وإرواء الغرائز من أي سبيل مشروعا كان أو غير مشروع، كما أنه

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء الآية (٧٠).

<sup>(</sup>٢) سورة طه الآيتان (١٢٣-١٢٤).

<sup>(</sup>٣) سورة ص الآية (٢٦).



أهمل الروح والنفس، وابتعد عن الدين، وأصبحت غايته من الحياة التمتع بشهوات الدنيا وملذاتها، فلم تعد له رسالة سامية، ولا هدف غال يسعى إليه، ولا غاية نبيلة يضحي في سبيلها، ومن ثم لم يشعر بالسعادة الحقيقية، ولم يذق طعم السكينة والهناء، فعاش في بلاء وعناء، وكد وشقاء.

وهذا كله يبين مدى حاجة المجتمعات البشرية عامة، والغرب بصفة خاصة، والأفراد بصفة أخص إلى الدعوة الإسلامية، وإلى رسالة الإسلام، لأنها رسالة الإنقاذ والإصلاح، ورسالة الإنسان في الكون والحياة، فخالق الإنسان هو الذي يرسم له طريق الحياة، وهو أعلم بها يصلحه وبها يفسده، قال تعالى: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ اللَّهُ ﴾ (١).

-إن العالم الغربي الآن يعاني من الجفاف الروحي، والبعد عن الله، وحاولوا أن يدخلوا في حياتهم ما يجذب الشباب إلى الكنيسة بصور شتى، وقد فشلت كل هذه المحاولات، ولم يبق أمامهم إلا حتمية العودة إلى الإيمان بالله الواحد الأحد.

٥-الإسلام هو روح العالم ونوره، والعالم بلا روح جثة هامدة، وظلام دامس في عالم الروح والقيم والأخلاق، وإذا أردنا لهذا العالم أن يحيا حياة كريمة، وأن يعيش حياة سعيدة، فلابد من عودة الروح إلى الجسد، ليقع التوازن بين الجسد والروح، بعيدا عن المادية الطاغية، والنفعية المدمرة.

فالإسلام حزام الأمن، وصمام الأمان للبشرية، من الإباحية والإلحاد والكفر، الذي يعاني منه العالم الغربي، والشعوب التائهة في الغي والضلال، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ

<sup>(</sup>١) سورة الملك الآية (١٤).



ٱلرَّمْنَنُ مَدًّا حَتَّى إِذَا رَأَوَاْ مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَّكَانَا وَأَضَعَفُ جُندًا السَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرُّ مَّكَانَا وَأَضَعَفُ جُندًا السَّاعَةِ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرُّ مَّكَانَا وَأَضَعَفُ جُندًا

يقول الشيخ محمد الغزالي: (الناس لا يستغنون عن رزق الله، ولا عن هدايته، هم فقراء الله فيها يطعم أبدانهم من جوع، وفيها يزكى أرواحهم من كدر، ومهها أوتى بعضهم من ذكاء أو صفاء، فإنه لن يستطيع تدبير شأنه وإصلاح أمره، بعيدا عن وحى الله وتعليم أنبيائه. إن مواهب الإنسان المادية والأدبية كبيرة، وربها مرت به أوقات يحس فيها أنه بحسبه ما وصل إليه بتفكيره، وأسعفته قواه، بيد أن هذا الغرور لن يجر في عواقبه إلا الشر.

وسيكدح الإنسان ويمضى وحده، محروما من عناية السماء، ثم يلتفت إلى مكاسبه بعدما جرى شوطا طويلا، فلا يرى شيئا، بل سيرى أن جهوده التي ذهل فيها عن ربه كانت عليه وبالا.

إذا لم يكن عون من الله للفتي نه فأول ما يجنى عليه اجتهاده.

ولعل مصداق ذلك حال العالم من نصف قرن، إنه يتقلب بين فلسفات شتى، بعضها ينكر الله أصلا، والبعض الآخر يسئ معرفته، ويغلب هواه على وحيه.

فهاذا جنى العالم من جحده للألوهية، أو جهله بحقيقتها وحقوقها؟ شقاء يرجم العالم بالدماء في أيام الحروب، ويرجمه بالقلق في أيام السلام، فهو بين الحروب الباردة والساخنة، محطوم الأعصاب، فارغ الفؤاد.

وقد يكون هناك فريق من البشر ميسر اللذائذ، مفلت الزمام، يرتع في الدنيا مثلما ترتع الأنعام في الربيع، فأي شيء في هذا؟ عجول تسمن للذبح، فإما أعطبتها فتن الحياة التي ارتكست

<sup>(</sup>١) سورة مريم الآية (٥٧).



فيها، وإما أخر لها جزاؤها في جهنم، فهي هنالك تدعو ثبورا، وتصلى سعيرا، إن الحاجة إلى وحى الله، وقيادة المرسلين لا تنقطع أبدا)(١).

فالدعوة الإسلامية هي التي تنقذ العالم كله الآن، وكذا الشعوب الحاقدة والماكرة، من شقاء المادية الغربية، والطائفية والعنصرية، والجاهلية الحديثة، والفوضى الجنسية الآثمة، والأخلاق النفعية المدمرة، فليس هناك منقذ غير رسالة الإسلام والدعاة المسلمين الصادقين المؤمنين بالله رب العالمين.

إذا الإيهان ضاع فلا أمانَ .. ولا دنيا لمن لم يحى دينًا

ومَن رَضِيَ الحياة بغير دِين . . فقد جعل الفناء لها قرينًا(١).



<sup>(</sup>١) مع الله دراسات في الدعوة والدعاة، الشيخ/ محمد الغزالي صد ١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر ديوان العلامة محمد إقبال قصيد الشكوى وجواب الشكوى والقصيدتان بالأردية وقام بنقلها للعربية شعرا رائعا الشاعر الأزهري الصاوي شعلان.



# رابعا: حكم تبليغ الدعوة.

بالرغم من أن الدعوة الإسلامية لها خصائصها المتميزة عن غيرها من الدعوات السابقة، إلا أنها تحتاج إلى جهد بشري ضخم في نشرها وتبليغها، دون الانتظار لمعجزات خارقة للعادة، كما كانت في عصور الأنبياء السابقين.

وإذا كان الإسلام رسالة عالمية، فالمسلمون كلهم حكاما ومحكومين، علماء وعوام، مسؤولون عن تبليغه كله للناس أجمعين، كلٌ على قدر وسعه واستطاعته، لكنها تتفاوت من شخص لآخر، من الحكام والعلماء والدعاة والعوام.

والدعاة إلى الله مطالبون بالبلاغ الواضح المبين، وأما الهداية للمدعوين فمن الله على قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَنْ خُعُ نَفْسَكَ عَلَىٰ اللهِ عَلَى بَنْ خُعُ نَفْسَكَ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى اللهُ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلْمُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ ع

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلِكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءٌ وَهُوَ أَعُلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ (٣) ﴾ (٣).

يقول الإمام أبو حامد الغزالي: (اعلم أن كل قاعد في بيته أينها كان، فليس خاليا في هذا الزمان عن منكر، من حيث التقاعد عن إرشاد الناس وتعليمهم، وحملهم على المعروف؛ فأكثر

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف الآية (٦).

<sup>(</sup>٣) سورة القصص الآية (٥٦).



الناس جاهلون بالشرع، في شروط الصلاة في البلاد، فكيف في القرى والبوادي؟ وواجب أن يكون في مسجد ومحلِّ من البلد فقيه يُعلِّم الناس دينهم، وكذا في كل قرية)(١).

ويقول الشيخ محمد الغزالي: (لن تنقطع حاجة العالم إلى الإسلام، إلا يوم تستغني العيون عن الضياء، والصدر عن الهواء، فيا دعاة الإسلام في المشارق والمغارب، أدوا حق الله عليكم، وانقلوا الإسلام إلى الأجيال اللاحقة نقيا مصفى، كما نقل إليكم من الأجيال السابقة....أعيدوا الحياة الصحيحة إلى الأفئدة الفارغة، والرؤوس الخربة، ليتحاب الناس بروح الله، ويتعارفوا على هداه)(٢).

#### **審審**

ويمكن إقامة أدلة كثيرة على ما سبق إجماله فيها يأتي من أدلة مفصلة من القرآن والسنة والتاريخ الإسلامي.

# أدلة عامة على وجوب تبليغ الدعوة:

١ - الدعوة إلى الإسلام فريضة شرعية، وضرورة بشرية، فريضة شرعية يفرضها الشرع الخنيف، وضرورة يحتمها الواقع الأليم، الذي تعيش فيه البشرية، وما لا يتحقق الواجب إلا به فهو واجب.

وبعض الناس يفهم أن الدعوة إلى الله محصورة في العلماء والدعاة المختصين في العلوم الشرعية فقط، وهذا فهم محدود، والصواب أن الدعوة إلى الله مسؤولية كل مسلم، من

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي، ط، عالم الكتب ٢٩٩/٢.

<sup>(</sup>٢) مع الله دراسات في الدعوة والدعاة، الشيخ محمد الغزالي صد١٦.

الخواص والعوام، من الذكور والإناث، من الموظفين والحرفيين، كل على قدر علمه وفهمه واستطاعته.

فكل المسلمين تابعون للنبي على في الإسلام والدعوة والتبليغ، والنبي في مكلف بالدعوة والتبليغ هو ومن اتبعه، فتصبح الدعوة إلى الله مسؤولية الجميع، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلُ هَاذِهِ عَسَبِيلِي وَالتبليغ هو ومن اتبعه، فتصبح الدعوة إلى الله مسؤولية الجميع، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلُ هَاذِهِ عَسَبِيلِي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله

قال ابن كثير -رحمه الله-: (والمقصود بمن في الآية ولتكن منكم أن تكون فرقة من هذه الأمه المتصدية لهذا الشأن، وإن كان ذلك واجبا على كل فرد من الأمة بحسبه)(٣).

فالأمر في الآية للوجوب، والأمة هم العلماء الدعاة الساهرون على حراسة الدين الإسلامي، وتبليغه في كل بقعة من بقاع الأرض، فالتبليغ في حق كل مسلم، واجب على قدر علمه واستطاعته، وفي حق هؤلاء الدعاة أشد وجوبا، لتفرغهم للقيام بهذا الدور العظيم، الذي لا ينهض به غيرهم.

١ سورة يوسف الآية (١٠٨).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية (١٠٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٩١/٢.

فليكن شعار المسلمين (كلنا دعاة إلى الله) كم كان الصحابة كلهم دعاة إلى الله، كل على حسب استطاعته ومقدرته.

ولكن المبلغين للدعوة درجات في المستوى، فهناك الدعاة المتخصصون، وهناك المعرفون بالإسلام، وهناك عوام المسلمين. يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (وكل واحد من الأمة يجب عليه أن يقوم من الدعوة بها يقدر عليه، إذا لم يقم به غيره، فها قام به غيره سقط عنه، وما عجز لم يطالب به)(١).

والدعوة الإسلامية تحتاج إلى التبليغ للبشرية كلها، وإنقاذ للشعوب، وإصلاح المجتمعات ولا يمكن تحقيق ذلك إلا من خلال واجب تبليغ الدعوة إلى الناس أجمعين.

٢- لقد كان النبي رهو الداعية الأول في الأمة الإسلامية هو المكلف بتبليغ الدعوة إلى الناس في عصره، فإذا آمنوا به وبدعوته حملهم عبء الدعوة والتبليغ معه، ليواصلوا الطريق من بعده، قال تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقَرَبِينَ اللهِ ﴿ ٢).

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّنِّرُ اللَّهُ قَرَفاً لَذِرُ اللَّهُ مَا أَنْزِلَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أَنْزِلَ اللَّهُ عَلَا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْزِلَ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) انظر مجموعة الفتاوى الكبرى لابن تيمية ٧٧/٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء الآية (٢١٤).

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر الآيتان (١-٢).

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة من الآية (٦٧).

وصعد النبي الله الصفا فنادى في بطون قريش يا بنى فلان فاجتمعت حوله القبائل ثم قال لهم مبلغا دعوة ربه: "أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلا ببطن هذا الوادي تريد أن تغير عليكم أكنتم مصدقى قالوا ما جربنا عليك كذبا قط"(١).

ولما أقام النبي الله وله الإسلام في المدينة كانت كتبه إلى الملوك والرؤساء تمثل الصورة الراقية المشرقة من التبليغ والبيان الواضح، وإنزال الناس منازلهم، فكانت كتبه إلى هرقل عظيم الروم، وإلى كسري عظيم فارس، وإلى المقوقس عظيم مصري، وإلى النجاشي ملك الحبشة، وإلى غيرهم من الملوك والأمراء، مما يدل على سعة تبليغ الدعوة وعالميتها.

وإذا كان الله على أمر النبي على بتبليغ الدعوة فبذل كل ما في وسعه من جهد وطاقة لتبليغ دعوة ربه فإن النبي على أمر الصحابة والأمة من بعد، بمواصلة طريق البلاغ الواضح المبين.

٣-لقد أمر النبي المناسبة البلاغ الواضح المبين في جملة من الأحاديث التي تدل على وجوب التبليغ مثل قوله الله البلاغ الواضح المبين في ولو آية "(٢). وقوله الله الساهد الغائب"(٣). وقوله الله المراسمع منا حديثا فحفظه حتى يبلغه فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه، ورب حامل فقه ليس بفقيه"(٤).

فمن سمع أو حفظ أو تعلم آية واحدة من القرآن، أو حديثا واحدا من أحاديث الرسول على قدر علمه وفهمه واستطاعته من أمور الدين.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٤٩٧١) عن عبد الله بن عباس ...

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٣٤٦١) عن عبد الله بن عمرو بن العاص ...

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (١٠٥) عن أبي بكرة نفيع بن الحارث ...

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام ابن حبان في صحيحه (٨٦٠) عن زيد بن ثابت ...



وكل من سمع من الصحابة أو بلغته هذه الأحاديث السابقة، كان مكلفا بالدعوة، ولم يكن كلهم من العلماء المختصين في العلوم الشرعية.

ولا يشترط في المبلغ أن يكون عالما أو فقيها بالدين كله، بل إن الأمر مقصور على ما تعلمه، أو حفظه من أمور الدين.

-وفي إرساله ﷺ الصحابة إلى القرى والمدن، ليبلغوهم الإسلام، ويعلموهم تعاليمه، أكبر شاهد على تبليغ الدعوة، فقد أرسل مصعبا إلى المدينة، ومعاذا إلى اليمن، وأبا ذر إلى غفار، والطفيل بن عمرو الدوسي إلى دوس، فكل ذلك يدل على التطبيق العملي من النبي ﷺ بتكليف الصحابة بمهام الدعوة إلى الله عَلَى.

-ومن فقه الإمام البخاري -رحمه الله- في ترجمته ترجم في صحيحه بابا بعنوان: (باب وصاة النبي الله وفود العرب أن يبلغوا من وراءهم)(١). وكذلك ترجم الإمام مسلم-رحمه الله- بابا بعنوان: (باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ورسوله وشرائع الدين، والدعاء إليه، والسؤال عنه، وتبليغه من لم يبلغه) (١).

- ففي قصة أبي ذر الله فقال له النبيُّ الله النبيُّ الرُّجِعْ إلى قَوْمِكَ فأخْبرْ هُمْ حتَّى يَأْتِيَكَ أَمْري قالَ: والذي نَفْسِي بيَدِهِ، لَأَصْرُخَنَّ بَهَا بِيْنَ ظَهْرَانَيْهِمْ، فَخَرَجَ حتَّى أَتَى المَسْجِدَ، فَنَادَى بأَعْلَى صَوْتِهِ: أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وأَنَّ مُحَمَّدًا رَسولُ الله، ثُمَّ قَامَ القَوْمُ فَضَرَ بُوهُ حتَّى أَضْجَعُوهُ،

<sup>(</sup>١) فتح الباري شرح صحيح البخاري ٢٤٢/١٣.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على صحيح مسلم ١/٤٦.

وأَتَى العَبَّاسُ فأكَبَّ عليه، قالَ: ويْلَكُمْ أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنَّه مِن غِفَارٍ، وأَنَّ طَرِيقَ تِجَارِكُمْ إلى الشَّأْم، فأَنْقَذَهُ منهمْ، ثُمَّ عَادَ مِنَ الغَدِ لِثْلِهَا، فَضَرَبُوهُ وثَارُوا إلَيْهِ، فأكَبَّ العَبَّاسُ عليه" (١).

- وفي قصة وفد بني ليث يقول مالك بن الحويرث ﴿ "قَدِمْنَا عَلَى النبِي اللهِ وَنَحْنُ شَبَهُ " فَلَبِثْنَا عِنْدَهُ نَحْوًا مِن عِشْرِينَ لَيْلَةً، وكانَ النبيُ الرَّحِيمُ فَقَالَ: لو رَجَعْتُمْ إلى بلَادِكُمْ، فَعَلَّمْتُمُوهُمْ مُرُوهُمْ، فَلْيُصَلُّوا صَلَاةَ كَذَا في حِينِ كَذَا، وصَلَاةَ كَذَا في حِينِ كَذَا، وإذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ، فَلْيُؤَذِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ ولْيَؤُمَّكُمْ أَكْبَرُكُمْ "(٢).

ففي النهاذج السابقة يتضح أن الفترة التي قضوها مع النبي قصيرة لا تكفي لصناعة عالم، لكنه علمهم أشياء، وأمرهم أن يبلغوها ويعلموها لقومهم، فحملوا مسؤولية تبليغ الدعوة إلى من وراءهم، لأنهم مكلفون بذلك شرعا.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٣٨٦١) عن عبد الله بن عباس .

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية لابن كثير ٩٧/٣ مرسل وله شواهد عن محمد بن اسحاق.

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٦٨٥) عن مالك بن الحويرث ...



٤- إن كل إنسان في هذا الوجود يعرض نفسه للخسر ان المبين، ما لم يسلك طريق الحق، الذي عناه القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْعَصْرِ اللَّهِ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرِ اللَّ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيِلُواْ ٱلصَّلِيحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّدِر ﴾ (١).

فلابد من الإيمان الصادق، والعمل الصالح المتواصل مع الأمة المسلمة، وهذا يقتضي-الثبات على طريق الحق، وتحمل تبعاته بالصبر على تكاليف الدعوة الإسلامية وتبليغها، فالنجاة من الخسران متعلقة في القيام بهذه الشروط السابقة، وهذا ما ينبغي أن ينشغل بـ كل مسلم، ومن مقتضيات العمل الصالح تبليغ الدعوة المتمثلة في الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، الذي هو الركن الركين، من أركان هذا الدين الإسلامي الحنيف. فالدعوة إلى الله سبب للنجاة من الخسران في الدنيا والآخرة.

٥- إن الدعوة إلى الإسلام وتبليغه، المتمثلة في الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، واجب شرعي، لا يجوز لمسلم أن يتخلف عن ركبه، ولا يقعد عن أداء دوره في توصيله، ويشمل ذلك الرجل والمرأة معا، لقيام الأدلة على ذلك، قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَيُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ۚ أُولَيَهِكَ سَيَرْ مَهُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴿ ﴿ ٢ ﴾ (٢).

فالصلاة والزكاة من أركان الإسلام، ولن يقوم هذا الواجب إلا بالدعوة، المتمثلة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، الذي هو صمام الأمان للأمة الإسلامية، ويقوم بالدعوة كل آحاد المسلمين حسب حاله، وطاقته، وإيهانه، وإدراكه لأحوال المدعوين، وواقع المجتمعات التي يعيش فيها.

<sup>(</sup>١) سورة العصر الآيات (١-٣).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية (٧١).

الفعال، من أجل الحفاظ على سير البشرية نحو الله على غيرها من الأمم السابقة لقيامها بهذا الدور الفعال، من أجل الحفاظ على سير البشرية نحو الله على فالدعوة سبب للفوز بخيري الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِوقِ وَتُنْهَوْنَ عَلِياً اللهِ اللهُ ال

والتعبير هنا بقوله على: (كنتم) يشمل المسلمين جميعا في مشارق الأرض ومغاربها، على اختلاف أجناسهم، وألوانهم، وألسنتهم، ومستوياتهم، فهم كلهم أصحاب رسالة وتبليغ، وذلك من أجل أن يحققوا عزهم وشرفهم ومجدهم، وقوله تعالى: (أخرجت) يفيد اصطفاء الله لهذه الأمة، فهي لم تخرج من نفسها، ولم تدع القيام بهذا الدور من ذاتها، وإنها أخرجها الله من ستار الغيب، وأظهرها في الوجود تحقيقا لتبليغ الدعوة إلى الناس.

فخيرية الأمة مرتبطة بالقيام وشروط الانتهاء إلى الله، والقيام بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهي مسؤولية كل المسلمين أجمعين، وليست الدعوة محصورة في طائفة خاصة من العلماء والأئمة والدعاة والخطباء.

ومن الأدلة على وجوب الدعوة أيضا، أقوال العلماء القدامي، في واجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذا طرف منها.

قال الجصاص-رحمه الله عن المنكر في مواضع من كتابه، وبينها رسول الله في أخبار متواترة، وأجمع السلف وفقهاء الأمصار على وجوبها)(٢).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر أحكام القرآن للجصاص ٢/ ٣١٥-٣١٦-٣١٧.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله -: (وهذا الواجب واجب على مجموع الأمة، فمجموع أمته تقوم مقامه في الدعوة إلى الله ولهذا كان إجماعهم حجة قاطعة، فأمته لا تجتمع على ضلالة)(١).

وقال ابن حزم-رحمه الله-: (اتفقت الأمة كلها على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بلا خلاف من أحد)(١).

وقال القرطبي-رحمه الله-: (أجمع المسلمون فيها ذكر ابن عبد البر أن المنكر واجب تغييره على كل من قدر عليه) (٢).

7- لقد لعن الله عَلَىٰ فئة من بنى إسرائيل، حينها تخلوا عن هذا الواجب، الذى تسبب في ضياع مجتمعاتهم، وانحرافهم عن الهدى والرشاد، قال تعالى: ﴿ لُعِنَ اللَّهِ عَلَمُواْ مِنْ مَيْكَ وَالرشاد، قال تعالى: ﴿ لُعِنَ اللَّهِ عَلَمُواْ مِنْ اللَّهُ عَلَىٰ لِسَكَانِ دَاوُرِدَ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْيَدَ ذَلِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَاثُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ اللَّهُ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ مُنكَرِ فَعَلُوهُ لَيَنْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ (٤).

وهذا ما بينه النبي الله عندرا الأمة حتى لا تقع فيها وقع فيه بنو إسرائيل من انحراف فقال: "لما وقعت بنوا إسرائيل في المعاصي، نهتهم علماؤهم فلم ينتهوا، فجالسوهم في مجالسهم، وآكلوهم وشاربوهم، فضرب الله قلوب بعضهم ببعض، ولعنهم على لسان داود وعيسى بن مريم"(٥).

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ١٦٦/١٥.

<sup>(</sup>٢) الفصل في الأهواء والملل والنحل لابن حزم الأندلسي ١٣٢/٢.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن الكريم للقرطبي ٤٨/٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة الآيتان ((44-4)).

<sup>(</sup>٥) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (٣٠٤٧) وقال حسن غريب، عن عبد الله بن مسعود ...



وقال ﷺ: "لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليوشكن الله أن يعمكم بعذاب من عنده ثم تدعوه فلا يستجيب لكم"(١).

فإذا لم تقم الأمة الإسلامية بمسئوليتها في الدعوة إلى الله على وتبليغها، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، فسوف يتخلى الله عن نصرتها، وينزل عليها عذابا من عنده، ليذيقها وبال أمرها، وليس لها من ولى أو نصير.

٧- إن الأمة الإسلامية مأمورة بتبليغ الدعوة إلى الله على الداخل والخارج، أما في الداخل فهناك خطب الجمعة، ومجالس العلم والوعظ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ومن الأحاديث التي تدل على وجوب الدعوة، بتقديم النصيحة، وتغيير المنكر، حديث النبي على: "مثلُ القائم على حدود الله والواقع فيها، كمثلِ قوم استَهموا على سفينة، فأصابَ بعضُهم أعلاها وبعضُهم أسفلَها، فكانَ الّذينَ في أسفلِها إذا استقوا منَ الماءِ مرُّوا على من فوقهم، فقالوا لو أنَّا خرقنا في نصيبنا خرقًا ولم نؤذِ من فوقنا، فإن يترُّكوهم وما أرادوا هلكوا جميعًا، وإن أخذوا على أيديهم، نجوا ونجوا جميعًا"(٢).

فالحديث يمثل رقابة الفرد على المجتمع، والمجتمع على الفرد، فكل عليه مسؤولية نحو الآخر، ومنها الأخذ على يد العابثين والمفسدين بأمن السفينة وركابها، حتى تسلم السفينة والأمة، وتصل إلى شاطئ الأمان، وبر السلامة.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام أبو داود (٤٣٣٦). عن عبد الله بن مسعود ...

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٤٩٣) عن النعمان بن بشير ...

وأما في الخارج بأن يدعوا المسلمون غيرهم من الأمم إلى الإسلام، مستشعرين دورهم في إنقاذ العالم من الكفر والشرك والإلحاد،، ولقد انطلق الرعيل الأول من الصحابة لتطبيق ذلك في فتوحاتهم شرقا وغربا.

ومن بين المواقف المشهورة في ذلك، موقف ربعي بن عامر قبل معركة القادسية، وقد حكت كتب التاريخ هذا الموقف الرائع، كما ذكره العلامة محمد الخضر حسين فيقول: (ثم إن رستم سار بجيشه من الحبرة حتى نزل القادسية على العتيق جسر ـ القادسية أمام عسكر المسلمين، يحول بينهم النهر، ومع الفرس ثلاثة وثلاثون فيلا، ولما نزل أرسل إلى سعد أن ابعث إلينا رجلا نكلمه.

فأرسل إليه: ربعي بن عامر فجاءه وقد جلس على سرير من ذهب! وبسط النارق والوسائد منسوجة بالذهب! فأقبل ربعي على فرسه، وسيفه في خرقة(١). ورمحه مشدود بعصب (٢). فلم انتهى إلى البساط وطئه بفرسه، ثم نزل وربطها بوسادتين شقهما! وجعل الحبل فيهما، ثم أخذ عباءة بعيره فاشتملها، فأشاروا عليه بوضع سلاحه، فقال: لو أتيتكم فعلت ذلك بأمركم، وإنها دعوتموني، ثم أقبل يتوكأ على رمحه، ويقارب خطوه حتى أفسد ما مر عليه من البسط، ثم دنا من رستم، وجلس على الأرض، وركز رمحه على البساط، وقال: إنا لا نقعد على زينتكم.

فقال له رستم: ما جاء بكم؟ قال: "الله جاء بنا، وهو بعثنا لنخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام فأرسل لنا

<sup>(</sup>١) الخرقة: القطعة من الثوب الممزق.

<sup>(</sup>٢) العصاب: ما يشد به من خرقة أو منديل.

رسوله بدينه إلى خلقه، فمن قبله قبلنا منه ورجعنا عنه، وتركناه وأرضه، ومن أبى قاتلناه حتى نفضي إلى الجنة، أو الظفر".

فقال رستم: قد سمعنا قولكم، فهل لكم أن تؤخروا هذا الأمر حتى ننظر فيه؟ فقال "نعم، وإن مما سن لنا رسول الله و ألا نمكن الأعداء أكثر من ثلاث، فنحن مترددون عنكم ثلاثا، فانظر في أمرك، واختر واحدة من ثلاث بعد الأجل: الإسلام وندعك وأرضك، أو الجزاء فنقبل ونكف عنك، وإن احتجت إلينا نصرناك، أو المنابذة (١) في اليوم الرابع إلا أن تبدأ بنا، وأنا كفيل بذلك عن أصحابي".

فقال رستم: أسيدهم أنت؟ قال: "لا، ولكن المسلمين كالجسد الواحد بعضهم من بعض، يجيز أدناهم على أعلاهم "ثم انصرف، فخلا رستم بأصحابه، وقال: رأيتم كلاما قط مثل كلام هذا الرجل؟ فأروه الاستخفاف بشأنه!

فقال رستم: ويلكم إنها أنظر إلى الرأي والكلام والسيرة، والعرب تستخف اللباس وتصون الأحساب)(٢).

هذا هو مفهوم رسالة المسلم والدولة عند ربعي بن عامر، وعند الجيش المسلم في الفتوحات الاسلامية، إن الله قد ابتعث هذه الطائفة؛ لتقوم بمهمة سامية، وهي نشر الدين وتبليغ الرسالة، وليست للبحث عن الغنائم، أو الإفساد في الأرض. قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَندَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي

<sup>(</sup>١) المنابذة: نابذ الحرب: جاهر بها.

<sup>(</sup>۲) إتمام الوفاء في سيرة الخلفاء. الشيخ/ مجهد الخضر حسين صـ٧٥-٧٦. ط/ دار المعرفة بيروت لبنان ط الثانية ١٤١٩هـ/ ١٩٩٨م.



ٱلْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا تَتَبِعِ ٱلْهَوَى فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ إِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ( ) ﴾ ( ' ) .

- ومما سبق يتبين أن الأدلة قامت على أن الدعوة إلى الإسلام بين المسلمين وغيرهم أمر واجب، لأنه تكليف إلهي للمسلمين، ومرتبط بخيرية الأمة وفلاحها في الدنيا والآخرة، وهذا ليس فيه اختيار للمسلم أن يفعله أو لا يفعله. وإذا لم تقم الأمة أو أفرادها بذلك، فقد ذهبت عنها خيريتها، وعرضت نفسها للخسران المبين.



# الدعوة بين الواجب العيني والكفائي.

ففرض العين هو الأمر المطلوب فعله بالشرع من كلّ فردٍ مكلّفٍ، بشكلٍ جازمٍ لازمٍ، أمّا فرض الكفاية فهو الأمر المطلوب في الشرع من جماعةٍ من المكلفين، ولم يُفرض على كلّ فردٍ مكلفٍ، بحيث إن أدّته جماعة المكلفين سقط عن الباقين، وإن لم يؤدّه أحدٌ نال الإثم الجميع.

ويُمكنُ أن يتحوّل فرض الكفاية إلى فرض عين في حالات معيَّنة؛ كالأمر بالمعروف والنهي عن المُنكر، فمثلاً إذا رأى المُسلم من يرتكب المعصية ولم يكُن هنالك أحد غيره - أي لا يوجد إلّا هو - ليقوم بالنُّصح فيصبح الفرض في هذه الحالة فرض عين بعد أن كانَ فرض كفاية.

واختلف العلماء في تعيين الوجوب هل هو واجب عيني على كل فرد بعينه، أم واجب كفائي إذا قام به البعض سقط الإثم والحرج عن الباقين.

<sup>(</sup>١) سورة ص الآية (٢٦).

# القول الأول: الواجب العيني:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ وَرَبَاكُ إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

قال ابن حزم - رحمه الله -: (والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرضان على كل أحد على قدر طاقته باليد، فمن لم يستطع فبلسانه، فمن لم يقدر فبقلبه، وذلك أضعف الإيهان، وليس وراء ذلك من الإيهان شيء) (١).

واستدل وهذا الفريق بأن كلمة من في الآية بيانية، والأمر في الآية عام يدل على العموم، وأن الله ذم بني اسرائيل ولعنهم على لسان أنبيائه لتركهم هذا الواجب،

قال تعالى: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَخِي إِسْرَةِ يِلَ عَلَى لِسَكَانِ دَاوُرَدَ وَعِيسَى ٱبِّنِ مَرْيَمَّ ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرِ فَعَلُوهُ لَبِيْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ (٣).

وقالوا بأن حديث: (مَن رَأَى مِنكُم مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فإنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسانِهِ، فإنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسانِهِ، فإنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وذلكَ أَضْعَفُ الإيهانِ.)(١). صريح في لزوم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لزوم عيني.

<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية (١٢٥).

<sup>(</sup>٢) المحلى لابن حزم الظاهري ٢٦/١، ٢٧ المسألة رقم (٤٨) باب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة الآيتان (٧٨-٢٩).

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام مسلم (١٩) عن أبي سعيد الخدري ...



#### القول الثاني: الواجب الكفائي.

فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض كفاية إذا قام به البعض سقط الإثم عن الباقين. قال شيخ الإسلام-رحمه الله-: (وقد تبين أنها واجبان على كل فرد من أفراد المسلمين، وجوب فرض كفاية، لا وجوب فرض عيان، كالصلوات الخمس، بل كوجوب الجهاد) (١).

قال النووي-رحمه الله-: (إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فرض كفاية، إذا قام به بعض الناس سقط الحرج عن الباقين، وإذا تركه الجميع، أثم كل من تمكن منه بالا عذر والا خوف، ثم إنه قد يتعين لمن إذا كان في موضع لا يعلم به إلا هو، أو لا يتمكن من إزالته إلا هو).

(٢).

والخلاصة كما يقول الطبري: (الخلاف يدور حول تفسير كلمة (من) في قوله (ولتكن من منكم أمة) فالذين يقولون الوجوب العيني يفسر ونها بأنها للتبيين وليست للتبعيض، ومثل ذلك في قوله تعالى: (فاجتنبوا الرجس من الأوثان...) فالله قد أوجب على الامة كلها الدعوة بقوله تعالى (كنتم خير أمة). وبالحديث (من رأى منكم منكرا فليغيره).

والقائلين بالوجوب الكفائي يفسر ون (من) بأنها للتبعيض لأن في المسلمين من لا يستطع القيام بهذا الدور لعجز أو مرض أو جهل، ومن ثم فهذا الدور منوط بالعلماء والله يقول (فلولا نفر من كل فرقة)().

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ١٥/ ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على صحيح مسلم ٢٤/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر التفسير الكبير للرازي ١٦٦/٨ ط/ بيروت دار احياء التراث العربي ط/ الثالثة.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: (ومجموع أمة محمد تقوم مقامه في الدعوة إلى الله، وكل واحد من الأمة يجب عليه أن يقوم من الدعوة بها يقدر عليه، إذا لم يقم به غيره، فها قام به غيره سقط عنه، وما عجز لم يطالب به، وأما ما لم يقم به غيره وهو قادر عليه فعليه أن يقوم به، ولهذا يجب على هذا ما لا يجب على هذا، وقد تقسطت الدعوة على الأمة بحسب ذلك تارة، وبحسب غيره أخرى، وقد تبين بهذا أن الدعوة إلى الله تجب على كل مسلم، لكنها فرض على الكفاية، وإنها يجب على الرجل المعين من ذلك ما يقدر عليه، اذا لم يقم به غيره)(١).

والخلاصة إن الدعوة منها ما هو فرض عين على كل أحد من المسلمين مثل من اطلع على مُنكرٍ لم يعلم به سواه، ومنها ما هو فرض كفاية قد يتعين على بعض الناس دون بعض أيضاً. وفي الحقيقة يعد هذا الخلاف نظريا، لأن الواجب يبقى واجبا، سواء كان بصورة فردية أو جماعية، غير أن الكفائي إذا قام به بعض الأفراد، يرتفع الاثم والحرج عن آحاد الناس، وأفراد الأمة.

#### 

### عقوبة ترك الدعوة إلى الله على المسلمين وغيرهم.

١ - الاستبدال من الله للمسلمين بقوم آخرين، يقومون بتبليغ الدعوة وتحمل تبعاتها، قَالَ تَعَالَى:
 ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسَـ تَبْدِلَ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُعَ لَا يَكُونُوا أَمْثَلَكُمْ (٣).

٢-اللعن والحرمان من رحمة الله تعالى، بسب عدم القيام بواجب الدعوة، المتمثل في الأمر
 بالمعروف والنهي عن المنكر، قال تعالى: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَتِهِ يلَ عَلَى لِسَكَانِ

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيميه ١٦٥/١٥-١٦٦.

<sup>(</sup>٢) سورة محد الآية (٣٨).

دَاوُرِدَ وَعِيسَى أَبِن مَرْيَدَ ۚ ذَلِكَ بِمَا عَصُواْ وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ اللَّهِ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرِ فَعَلُوهُ لِبَثْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ٧٠٠ ﴾ (١).

٣-وقوع العداوة والبغضاء بين الناس، حينها ينسون ما دعاهم إليه الأنبياء، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَدَرَى آخَذُنَا مِيثَقَهُمْ فَنَسُواْ حَظًّا مِّمَّا ذُكِّرُواْ بِهِ فَأَغْرَيْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيكُمَةِ وَسَوُفَ يُنَبِّئُهُمُ ٱللَّهُ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ اللَّهُ ﴿ ().

٤ - التدمير والهلاك من الله للمكذبين والمعرضين عن الدعوة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَكَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ عَنَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَى إِذَا فَرِحُواْ بِمَاۤ أُونُوٓۤ أَ أَخَذَنَهُم بَغۡتَةَ فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ۗ وَٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ١٠٠٠ ﴾ (١). قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ عَ أَنْجَيْنَا ٱلَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلسُّوءِ وَأَخَذْنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابٍ بَعِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ 🖤 فَلَمَّا عَتَوَّا عَن مَّا نُهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِعِينَ (١١) ﴾ (١).

٥ - وقوع الفرقة والخلاف بين المسلمين، عند غياب واجب الدعوة، والنصح والإرشاد والتوجيه والإصلاح، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمْ أَمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَوْوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِّ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَثُّ وَأُولَتِهِكَ لَهُمَّ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ . 

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآيتان (٧٨-٢٩).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية (١٤).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآيتان (٤٤ - ٤٥).

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف الآيتان (١٦٥-١٦٦).

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران الآيتان (١٠٤-١٠٥).



# خامسا: حكم من لم تبلغه الدعوة.

إن غير المسلمين أمام تبليغ الدعوة الإسلامية ثلاثة أصناف: من بلغته الدعوة بصورة واضحة عن الإسلام والقرآن والرسول وهؤلاء محاسبون إن لم يقبلوا الدعوة، وإن ماتوا على ذلك فهم في نظر الإسلام كفار من أهل النار.

وأما من لم تبلغه دعوة الإسلام، ولم يسمع عنها شيئا، ولا عن القرآن، ولا عن الرسول على أهل الإسلام في عدم تبليغهم.

ومن بلغتهم الدعوة الإسلامية وسمعوا عن الإسلام والقرآن والرسول الكن بصور مشوهه أو منفرة، فهؤلاء حكمهم حكم أهل الفترة، يعامل على دينه، وفي الآخرة أمره إلى الله(١).

#### **���**

وأما اليهود والنصارى فهناك اتفاق بين علماء المسلمين أنهم أهل الكتاب، لأن القرآن سهاهم بذلك، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِئَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةِ سَوَآمِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو اَلَّا نَعْبُدُ إِلَّا اللهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهُ فَإِن تَوَلَّوا فَقُولُوا ٱشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ بِهِ عَشَيْنًا وَإِن كُنَا وَإِن كُنَا مُسَلِمُونَ اللَّهِ لَا يَنْفِلِينَ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَا مَن دِراسَتِهِمْ لَعَنفِلِينَ مِن قَبْلِنا وَإِن كُنَا عَن دِراسَتِهِمْ لَعَنفِلِينَ اللهِ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) انظر مع الله دراسات في الدعوة والدعاة، الشيخ/ محمد الغزالي صد٦٦.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية (٦٤).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآية (١٥٦).



والقرآن أضاف اليهود والنصارى فقط للكتاب في قوله: (يا أهل الكتاب) إضافة تشريف لهم، ودفعهم للإيهان بها جاء به محمد من كتاب ورسالة، فالأصول من مصدر واحد، وهذا من مقتضى إيهانهم بالكتب السابقة المنزلة على أنبيائهم السابقين.

قال ابن القيم -رحمه الله - في أحكام أهل الذمة، أصناف الكفار: (الكفار: إما أهل حرب، وإما أهل عهد.. وأهل العهد ثلاثة أصناف: أهل ذمة، وأهل هدنة، وأهل أمان.. ولفظ "الذمة والعهد" يتناول هؤلاء كلهم في الأصل، فإن الذمة من جنس لفظ العهد والعقد، ولكن صار في اصطلاح كثير من الفقهاء: أهل الذمة عبارة عمّن يؤدي الجزية، وهؤلاء لهم ذمة مؤبدة، وهؤلاء قد عاهدوا المسلمين على أن يجري عليهم حكم الله ورسوله إذ هم مقيمون في الدار التي يجري فيها حكم الله ورسوله..

بخلاف أهل الهدنة، فإنهم صالحوا المسلمين على أن يكونوا في دارهم، سواء كان الصلح على مالٍ أو غير مال، ولا تجري عليهم أحكام الإسلام كما تجري على أهل الذمة ولكن عليهم الكف عن محاربة المسلمين، وهؤلاء يسمون أهل العهد والصلح والهدنة...

وأما المستأمن فهو الذي يقدم بلاد المسلمين من غير استيطان لها، وهؤلاء أربعة أقسام: رُسُل، وتجار، ومُستجيرون حتى يُعرض عليهم الإسلام والقرآن، فإن شاءوا دخلوا فيه، وإن شاءوا رجعوا إلى بلادهم، وطالبوا حاجة وزيارة.. وحكم هؤلاء: ألا يُهاجِروا، ولا يُقتلوا، ولا تؤخذ منهم الجزية، وأن يُعرض على المستجير منهم الإسلام والقرآن فإن دخل فيه فذاك، وإن أحب اللحاق بمأمنه ألحق به، ولم يُعرض له قبل وصله إليه، فإذا وصل مأمنه عاد حربيا كا كان"(١).

<sup>(</sup>١) أحكام أهل الذمة لابن القيم ٢/٥٧٤.

أما ما عداهم من أصحاب الكتب السابقة فمحل خلاف فالصابئة وهم عبدة الكواكب - أدخلهم ابن كثير في أهل الكتاب فعند تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنَّيْنَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّبِعِينَ وَٱلنَّصَرَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى هَادُواْ وَٱلصَّبِعِينَ وَٱلنَّصَرَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى هَادُواْ وَٱلصَّبِعِينَ وَالنَّصَرَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى هَادُواْ وَٱلصَّبِعِينَ وَالنَّصَرَىٰ وَٱلْمَعُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ إِنَّ اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَيْ شَيْعُ وَشَهِ عِلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلّمُ اللّهُ اللللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَل

والمجوس: هم عبدة النار، وهم أيضا محل خلاف، فيرى الشافعي وابن حزم أنهم أهل الكتاب، وجمهور العلماء يرون أنهم ليسوا من أهل الكتاب، واستدلوا بقوله تعالى: ﴿ أَن تَقُولُواۤ إِنَّكَا أُنزِلَ ٱلْكِنَابُ عَلَى طَآ إِفَتَيْنِ مِن قَبِلِنَا وَإِن كُنّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ ﴿ (٢).

فلو كان المجوس أهل كتاب لكان أهل الكتاب ثلاثة طوائف، قال ابن قدامة: (ليس للمجوس كتاب، ولا تحل ذبائحهم، ولا نكاح نسائهم، نص عليه الإمام أحمد)(٣).

وقول النبي ﷺ: "سنوا بهم سنة أهل الكتاب"(٤). دليل على أنه لا كتاب لهم، وإنها أراد النبي ﷺ حقن دمائهم وإقرارهم بالجزية لا غير)(٥). قال ابن القيّم-رحمه الله-: (أجمع الفقهاء على أنّ الجزية تؤخذ من أهل الكتاب ومن المجوس)(١).

<sup>(</sup>١) انظر تفسير ابن كثير ١١/١ والآية من سورة الحج (١٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام الآية (١٥٦).

<sup>(</sup>٣) المغنى لابن قدامة ٦/١٩٥ والآية من سورة الأنعام (١٥٦).

<sup>(</sup>٤) الحديث ذكره ابن عبد البر التمهيد ١١٤/٢ امنقطع ومعناه متصل من وجوه حسان، عن عبدالرحمن بن عوف ...

<sup>(</sup>٥) المغنى لابن قدامة ٦/٩٥٠.

<sup>(</sup>٦) أحكام أهل الذمة لابن القيم ١/١.



ولم يكن عمر أخذ الجزية من المجوس حتى شهد عبد الرحمن بن عوف: "أنّ رسول الله ﷺ أخذها من مجوس هجر "(١).

وحكم أهل الذمّة المعاهدين الذين يساكنون المسلمين في ديارهم، ويدفعون الجزية، أنّهم يخضعون للأحكام الإسلاميّة، في غير ما أُقروا عليه من أحكام العقائد والعبادات والزواج والطلاق والمطعومات والملبوسات. ولهم على المسلمين الكفّ عنهم وحمايتُهم، فلهم ما للمسلمين، وعليهم ما على المسلمين.

قال الماورديّ: (ويلتزم -أي الإمام-لهم ببذل حقّين: أحدهما: الكفُّ عنهم. والثاني: الحماية لهم، ليكونوا بالكفِّ آمنين، وبالحماية محروسين)(١).

وقال النوويّ: (ويلزمنا الكفُّ عنهم، وضمان ما نُتلفه عليهم، نفسًا ومالا، ودفعُ أهل الحرب عنهم)(١).

والغرض من عقد الذمّة مع الكتابي والمجوسي: أن يترك القتال، مع احتمال دخوله الإسلام عن طريق مخالطته للمسلمين، ووقو فه على محاسن الدين، فكان عقد الذمّة للدعوة إلى الإسلام، لا للرغبة في المال.

والخلاصة أن المجوس لا يدخلون في مسمى أهل الكتاب، وهذا المصطلح يخص أصحاب الكتب السابقة فقط، من اليهود والنصاري دون غيرهم، وإن كان يؤخذ منهم الجزية بقول الرسول ﷺ في الحديث السابق.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري في الجزية، باب الجزية والموادعة مع أهل الحرب (٣١٥٧).

<sup>(</sup>٢) الأحكام السلطانية للماوردي صد ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) انظر مغنى المحتاج ٢٥٣/٤.

إن كل من بلغته الدعوة بصورة صحيحة وواضحة، لا لبس فيها ولا غموض، فقد قامت عليه الحجه البالغة، والأدلة الدامغة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعُ غَيْرٌ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَى وَنُصَّلِهِ عَهَ نَمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ عَمْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

فالمقصود بالهدى في الآية، الأدلة والبراهين، فمن جاءته ثم لم يؤمن بها عامدا فهو كافر من أهل النار، لأنه أصر على الكفر، وعاند وكابر الحق، واستحب العمى على الهدى، والله يقول نوله ما تتولى، يقول د جمعة الخولي: (والكافر هو الذي عرضت عليه هذه الحقيقة عرضا لا يشوبه لبس، ولا يخالطه تحريف ولا تشويه، فعقلها كها جاءت من عند الله، ومع ذلك آثر جحدها، واختار إنكارها، ورفض الإذعان لها، مع استطاعته أن يهدي قلبه، ويرضي ربه، فذلك نجزم بأنه هالسك بائر، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ أُتَّ بَعُواْ مَا أَسْخَطُ اللّه وَكِرِهُواْ رِضْوَنَهُ وَأَحْبَطُ الله وَكُرِهُواْ رِضْوَنَهُ وَأَحْبَطُ الله وَكُرِهُواْ رِضْوَنَهُ وَالْحَبَلُ وَلَا الله الله وَلَا اله وَلَا الله وَلْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلِهُ وَلِهُ

ومما يؤكده ما سبق، أن الأمم التي عاقبها الله من قبل بالهلاك والتدمير، كان ذلك بعد الإنذار الواضح المبين، والآيات والمعجزات، على أيدي الرسل، فكذبوا الرسل، وتمردوا على الآيات المنزلة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قِلْكَ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآبِها ۚ وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَاتِ فَمَا الآيات المنزلة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قِلْكَ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآبِها ۚ وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا مِن قَبْلُ كَذَالِكَ يَطْبَعُ ٱللّهُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْكَنْ فِينَ اللهُ ﴾ (آ).



<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية (١١٥).

<sup>(</sup>٢) كيف نبلغ الدعوة الإسلامية إلى الامم الأجنبية  $\epsilon$  جمعة الخولي صد  $\epsilon$  والآية من سوره مجد (٣٨).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف الآية (١٠١).



# سادسا: فضل الدعاة إلى الله على.

١ - الدعاة إلى الله على هم أحسن الناس قولا وعملا ونسبا وشرفا، وذلك بشهادة القرآن الكريم في قول تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ ثَلَى اللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ ثَلَى اللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ ثَلَا اللهِ اللهِي اللهِ الل

ولما قرأ الحسن البصرى هذه الآية علق عليها قائلا: (هذا حبيب الله، هذا ولى الله، هذا صفوة الله، هذا خيرة الله، هذا أحب أهل الأرض إلى الله، أجاب الله في دعوته، ودعا الناس إلى ما أجاب الله فيه من دعوته، وعمل صالحا في إجابته، وقال إنني من المسلمين، هذا خليفة الله)(٢).

فحديثهم الدعوة إلى الله على التي هي أسمى المقاصد وأعلاها، فلا أحد أحسن منهم قولا ومنطقا، وحسن الوسيلة من حسن القصد والهدف، وهم أحسن الناس عملا؛ لأنهم يمتثلون القدوة الصالحة فيها يدعون الناس إليه، وهم أشرف الناس نسبا، لأنهم ينتسبون إلى جماعة المسلمين العامة لا تعصبا لعائلة، أو حزب، أو جماعة خاصة، فابتعدوا عن العصبية البغيضة.

٢-الدعاة إلى الله عملهم خير عمل في الدنيا كلها، بها فيها ومن فيها، وفي الحديث: " فو الله لأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بكَ رجلًا واحدًا، خيرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حمرُ النَّعَم" (٣).

ومن ثم فعمل الداعية أثمن الأعمال وأغلاها، لأن ثوابه من الله وحده، وكل ما في الدنيا من زخارف ومتاع وزينة، لا يساوي هداية رجل واحد إلى الإسلام، يكون الداعية سببا في

<sup>(</sup>١) سورة فصلت الآية (٣٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم/ للإمام ابن كثير ١٠١/٤.

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٣٧٠١) عن سهل بن سعد الساعدي ١٠٠٠

هدايته وعودته إلى الله على يقول ابن القيم: (أنفع الناس لك رجل مكنك من نفسه حتى تزرع فيه خيرا أو تصنع إليه معروفا فإنه نعم العون لك على منفعتك وكمالك، فانتفاعك به في الحقيقة مثل انتفاعه بك أو أكثر، وأضر الناس عليك من مكن نفسه منك حتى تعصي الله فيه، فإنه عون لك على مضرتك ونقصك)(١).

٣-الدعاة إلى الله على هم خيرة الناس، وهم من خير أمة جاءت إلى هذا الوجود، قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴿ ٢). فهم طليعة الأمة وقادتها إلى الهدى والرشاد، وهم يعملون على صيانة الأمة من الشر والفساد، والخيرية تعنى العلو والشرف والمكانة الرفيعة، وليس بعد تلك المنزلة مكانة، فجمعوا بين خبرية العمل وخبرية الأمة.

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِعَايَنتِنَا أَنَ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَذَكِّرْهُم بِأَيَّنِمِ اللَّهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ۞ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) الفوائد لابن القيم صد ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران من الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم الآية (٥).



٥ – الدعاة إلى الله ﷺ هم ورثة الأنبياء والمرسلين قال ﷺ: "العلماء ورثة الأنبياء" (٦١).
 فقد ورثوا العلم من الأنبياء والمرسلين، وما أعظمه من ميراث، ليحيي الأمة من موات، ويوقظها من غفلة، وينبهها من رقدة، ويفيقها من سكرة.

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِييكُمْ ﴾ (١).

وما أعظمها من حياة في ظل تعاليم القرآن، وميراث الأنبياء، من الإيمان والعلم والحمة.

٦- الدعاة إلى الله على هم أنضر الناس وجوها، وأعظمهم فهما، وأحسنهم أداء، فجمعوا بين جمال الخلقة والخلق، وفي الحديث: "نضر الله امرا سمع مقالتي فوعاها، فأداها كما سمعها، فرب مبلغ أوعى من سامع"(٢).

ففلاحهم مستمد من جهادهم في مجال الدعوة، فكتب الله لهم العزة والتمكين في الدنيا، والفوز بالجنة في الآخرة، وهل بعد ذلك من نجاح أو فلاح، أو بعد شهادة الله شهادة.

٨- الدعاة إلى الله ﷺ هم أهل النصر والمحبة والجهاد والفضل والنفع، قال تعالى:
 ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذِلَةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى المُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى اللهُ يَوْتِيهِ مَن يَشَآءٌ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال من الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام أبو داود (٣٦٦٠). إسناده صحيح، عن زيد بن حارثة ه.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية (١٠٤).

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة من الآية (٥٤).

فهم الفئة البديلة التي يأت الله بها لنصرة الحق، ويتسمون بمحبة الله وحبهم له، ويحيون في لين وتواضع مع إخوانهم، وفي شدة وعزة على غيرهم، لذلك فهم أشجع الناس قلبا، وهم أهل لفضل الله ونصرته، وتوفيقه وسداده.

وهم أكثر الناس في تقديم الخير للناس، بل إن حياتهم كلها مبنية على العطاء والبذل، دون انتظار مقابل من أحد من البشر. وفي الحديث: "أنَّ رجلًا جاء إلى رسولِ الله فقال يا رسولَ الله أيُّ النَّاسِ أحبُّ إلى الله فقال أحبُّ النَّاسِ إلى الله أنفعُهم للنَّاسِ وأحبُّ الأعمالِ إلى الله وشورٌ تُدخِلُه على مسلم تكشِفُ عنه كُربة أو تقضي عنه ديْنًا أو تطرُدُ عنه جوعًا ولأن أمشي مع أخٍ في حاجةٍ أحبُّ إليَّ من أن أعتكِفَ في هذا المسجدِ يعني مسجدَ المدينةِ شهرًا، ومن كظم غيظَه ولو شاء أن يُمضيه أمضاه ملأ اللهُ قلبه يومَ القيامةِ رضَى ومن مشى مع أخيه في حاجةٍ حتَّى يقضيها له ثبَّت اللهُ قدمَيْه يومَ تزولُ الأقدام"(١).

9 - الدعاة إلى الله على ثوابهم مستمر لا ينتهى، وأجورهم دائمة لا تنقطع، قال على: "من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل ثواب من تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا"(٢).

فجميع أعمال الخير التي يدعوا لها الداعية، له مثل ثوابها إلى يوم القيامة، لأنه هو الداعي اليها، والدال عليها. وفي الحديث قال رسولُ الله ﷺ: " من سنَّ في الإسلامِ سُنَّة حسنةً، فعُمِل بها بعده، كُتِبَ له مثلُ أجرِ مَن عمل بها. ولا ينقصُ من أجورِهم شيءٌ. ومن سنَّ في الإسلامِ سُنَّة سيئةً، فعُمِل بها بعدَه، كُتب عليه مثلُ وزرِ من عمل بها، ولا ينقصُ من أوزارِهم شيءٌ " (").

<sup>(</sup>۱) الحديث ذكره الإمام المنذري في الترغيب والترهيب ٣٤٧/٣ إسناده ضعيف جدا، لكن قد جاء بإسناد حسن من طرق اخرى عن عبد الله بن عمرو ...

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٦٧٤). عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام مسلم (١٠١٧). عن جرير بن عبد الله ١٠٠١).



١٠ - الدعاة إلى الله عَلَى يستغفر لهم أهل السياء والأرض، وفي الحديث قال على الوان العالم ليستغفر له من في السماوات والأرض، حتى الحيتان في البحار، يقولون اللهم صل على معلم الناس الخبر" (١).

١١- الدعاة هم أهل النجاة من عذاب الله إذا نزل البلاء، فإذا شاع الفساد بين الناس، وقام الدعاة بواجبهم، وبذلوا وسعهم، واستفرغوا جهدهم، ولم يستجب الناس لنصحهم، وأنزل الله عليهم البلاء، وصب عليهم العذاب صبا، كان الدعاة هم الفئة الناجية، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَرَبُّكَ لِيُهَالِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴿ ﴿ ٢).

وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتُ أُمَّةً مِّنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا ۚ ٱللَّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا ۖ قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَلَعَلَهُمْ يَنَّقُونَ ﴿ اللَّهُ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِيهِ أَنجَيْنَا ٱلَّذِينَ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلسُّوٓءِ وَأَخَذَنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابِ بَعِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ١١٠٠ ﴾ (٣).

١٢-الداعي إلى الله يدعو الناس إلى طريق الرشاد والنجاة في الدنيا والآخرة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ٓ ءَامَنَ يَنْقُومِ ٱتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴿ اللَّهِ يَقَوْمِ إِنَّمَا هَذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا مَتَنَعُ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِيَ دَارُ ٱلْقَكَرارِ ﴿ ﴿ مَنْ عَمِلَ سَيِّتَةً فَلَا يُجُزَى ٓ إِلَا مِثْلَهَا ۗ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَلَ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُوْلَيَهِكَ يَدُخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابِ كَا وَيَنْقُوْمِ مَا لِيَّ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَيَنْدُعُونَنِيّ إِلَى ٱلنَّارِ (١٠) ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام الترمذي في العلم (٢٦٨٢). له طريق سالمة من الضعف والاضطراب، وطريق آخر بإسناد جيد، عن أبي الدرداء ك.

<sup>(</sup>٢) سورة هود الآية (١١٧).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف الآيتان (١٦٤-١٦٥).

<sup>(</sup>٤) سورة غافر الآيات (٣٨-٤١).

- فالدعاة سبب لإنقاذ الناس من النار، أو الوقوع فيها، وفي الحديث قال على: "مثلي كمثل رجل استوقد نارًا. فلمَّا أضاءَتْ ما حولها جعل الفراشُ وهذه الدَّوابُّ الَّتي في النَّارِ يقعْنَ فيها. وجعل يحجزهُنَ ويغلِبنَهُ فيتقحَّمْنَ فيها. قال فذلِكُمْ مثلي ومثلُكم. أنا آخذُ بحُجَزِكم عن النَّارِ. هلمَّ عن النَّارِ. فتغلِبوني تقَحَّمونَ فيها"(١). فالدعاة يقومون بدور الأنبياء بعد رحيلهم، في دلالة الناس على الله وإنقاذهم من الهلاك والعذاب، وهم مكلفون بذلك إلى قيام الساعة.

14- الدعاة هم شهداء على الناس يوم القيامة، بأن الناس بلغتهم الدعوة، عن طريق رسلهم، فهم شهداء على الأمم السابقة، بأن الأنبياء بلغوهم الدعوة، وقد قرؤا ذلك في القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءً عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا لِنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

يقول الشيخ السعدي-رحمه الله-: (بسبب عدالتهم وحكمهم بالقسط، يحكمون على الناس من سائر أهل الأديان، ولا يحكم عليهم غيرهم، فها شهدت له هذه الأمة بالقبول، فهو مقبول، وما شهدت له بالرد، فهو مردود. فإن قيل: كيف يقبل حكمهم على غيرهم، والحال أن كل مختصمين غير مقبول قول بعضهم على بعض؟ قيل: إنها لم يقبل قول أحد المتخاصمين، لوجود التهمة فأما إذا انتفت التهمة، وحصلت العدالة التامة، كها في هذه الأمة، فإنها المقصود، الحكم بالعدل والحق، وشرط ذلك، العلم والعدل، وهما موجودان في هذه الأمة، فقبل قولها.

فإن شك شاك في فضلها، وطلب مزكيا لها، فهو أكمل الخلق، نبيهم ﷺ فلهذا قال تعالى: (وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا) ومن شهادة هذه الأمة على غيرهم، أنه إذا كان يوم

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٢٤٨) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (١٤٣).



القيامة، وسأل الله المرسلين عن تبليغهم، والأمم المكذبة عن ذلك، وأنكروا أن الأنبياء بلغتهم، استشهدت الأنبياء مهذه الأمة، وزكاها نبيها)(١).

ومما سبق يتبين أن الدعاة إلى الله على هم أحسن الناس قولا وعملا ونسبا، وهم خير الناس، ومن خير أمة أخرجت للناس، وهم أهل البصيرة والبرهان، وهم ورثة الأنبياء والمرسلين، وهم أنضر الناس وجوها، وأحسنهم فهما وأداء، وهم أهل الفلاح في الدنيا والآخرة، وهم أهل النصر والمحبة. كما أن ثوابهم مستمر بعد موتهم، بالإضافة إلى أنهم ناجون من عذاب الله في الدنيا والآخرة، وهم سبب لإنقاذ الناس من النار، كما أن هم شهداء على الناس يوم القيامة، إن شاء الله على الناس.



<sup>(</sup>١) انظر تفسير السعدي في تفسير آية البقرة (١٤٣).



# سابعا: خصائص الدعوة الإسلامية.

التعريف بكلمة خصائص: كلمة خصائص: جمع لكلمة خَصيْصَة، والخَصِيصَةُ: هي الصفة التي تميز الشيء وتحدده. جاء في لسان العرب (خَصَّه بالشيء يخصّه خَصَّا وخُصُوصا وخَصُوصا وخَصُوصِيَّة، واختصَّه: أفرده به دون غيره، ويقال: اختصَّ فلانا بالأمر وتخصَّصَ له إذا انفرد) (١).

وفي القاموس المحيط: (خَصّه بالشيء خَصّا وخَصُوصا وخَصُوصية أي: فضله وخصه بالود)(٢)

وفي المصباح المنير: (خصصته بكذا أخصه خصوصا: من باب قعد إذا جعلته له دون غيره) « فاشتقاقات هذه الكلمة تدل على: تفرد الشيء وتفضيله بها لا يشاركه فيه غيره.

ومن هنا يتبين أن كلمة خصائص تعنى: ما تفرد به الشيء من مزايا تحدد معالمه، وتميزه عن كل ما سواه، وتفضله على غيره، بها لا يشاركه فيه.

ولا شك أن لكل دين أو رسالة خصائص تعرف بها، تميزها عن غيرها، وتحدد معالمها، وتظهر مزاياها، وتبعدها عن غيرها من الأشباه والنظائر، ورسالة الإسلام لها خصائصها الجامعة

(۱) لسان العرب/ أبو الفضل جمال الدين مجهد بن مكرم بن منظور ۱/۱ ۸٤ ط/ بيروت لبنان، بدون تاريخ.

(٢) القاموس المحيط/ محجد بن يعقوب الفيروز آبادي، ٣١٢/٢ ط/ مصطفى البابي الحلبي ط/ الثانية سنة ١٣٧١ه، ١٩٥٢م.

(٣) المصداح المنير/ أحمد بن مجهد بن على المقري الفيومي صد١٧١ ط/ المكتبة العلمية بيروت لبنان، وانظر مختار الصحاح مجهد بن أبى بكر عبد القادر الرازي صد١٧٧ عنى بترتيبه محمود خاطر ط/ دار الحديث بدون تاريخ، والمعجم الوسيط ٢٤٧/١ مجمع اللغة العربية ط/ الثالثة سنة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.



المانعة، التي لا تجدها في غير هذه الرسالة الخاتمة، ومن أبرز خصائص الدعوة الإسلامية ما يأتي (١) .: -

#### 審審● ♪

#### ١ - الربانية:

أول خصيصة من خصائص الدعوة الإسلامية: الربانية، وهي تعنى أن مصدر هذه الـدعوة وحي الله على الذي أنزل على خاتم رسله محمد الله على الله الله على الله على

والإسلام بهذه الخصيصة يختلف اختلافا جوهريا عن جميع الدعوات السابقة والمعاصرة، لأنه في مصدره ومنهجه رباني مائة في المائة، ولأنه سلم من تدخل يد البشر فيه بالتحريف والتغيير والتبديل، فلقد تولى الله على حفظ كتابه بنفسه، وشتان بين حفظ الله على وحفظ البشر، وقد أعلن الله ذلك لنبيه على ولأمته فقال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَكُوظُونَ ١٠٠٠ . ".

فالقرآن الكريم منذ أول آية نزلت منه حوفظ عليه أشد المحافظة، بحفظه واستيعابه في الصدور، ونقشه في السطور عقب الوحي به مباشرة، ولم تغفل عنه عين المسلمين لحظةً واحدةً.

يقول الشيخ محمد الغزالي: (ليس في العالم الآن كتاب تصح نسبته إلى الله وتتقدم الدعوى بـ عفوفة بآلاف الأدلة، وتسطع حقيقته في الأذهان سطوع الضحوة الكبرى في الأبصار إلا هـذا

<sup>(</sup>١) هذه نبذة مختصرة عن كل خصيصة، ومن أراد التوسع فليرجع إلى خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، ط/دار الشروق القاهرة.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر الآية (٩).



ثم يقول: (الحق أن الوجود الإنساني منذ الأزل لم يعرف كتابا توفرت لـه ضانات الحفظ، وتظاهرت حوله أسباب العصمة، مثل ما عرف لهذا القرآن الكريم، إن التواتر القوى يشد أسانيده من كل ناحية، جماهير كثيفة تروى عن جماهير كثيفة، وتبلغ في الاستقصاء أن تحصىكلمات السور بل تعد حروف الهجاء الموجودة بها حرفا حرفا)".

ولكي أبرهن على صحة الربانية في القرآن الكريم من حيث مصدره ومنهجه أرى أنه لابد من دراسة سند القرآن الكريم من وقت نزوله وحتى يومنا هذا، ودراسة تناسقه الذاتي وعدم اختلافه وتناقضه، وبيان إعجازه على مر العصور والأزمان، بالإضافة إلى إثبات ربانيته من خلال نصوص الآيات المبثوثة في داخله، وكذا بعض الأدلة العقلية والتاريخية.

وللقرآن الكريم طريقته في إثبات ربانية مصدره، وقد قام بدراستها د/ محمد عبد الله دراز وتوصل إلى عشرة أدلة أجملها فيها يلي: -

(١- طابع الوحي المفاجئ، وغير المنتظر فمحمد ﷺ لم يدر بخلده أنه سيبعث رسولا وبعد أن تلقى الوحى لم يكن يضمن استمراره.

٢-عدم المعرفة الذي كان فيه محمد ﷺ قبل الوحي وكذلك قومه، ليس فقط فيها يتعلق بالقصص الديني وإنها في كل ما يتعلق بالإيهان والتشريع والكتب المنزلة والسلوك الأمشل عند الله.

<sup>(</sup>۱) نظرات في القرآن للشيخ محجد الغزالي، صد٤٩ دار الكتب الإسلامية ط/ السادسة سنة ١٤٠٦هـ (١) نظرات في القرآن للشيخ محجد الغزالي، صد٤٩ دار الكتب الإسلامية ط/ السادسة سنة ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م. والآية من سورة فصلت (٤٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق صد٣٤.



٣- حال الأمية، إذ أن محمدا ﷺ لم يكن يقرأ أو يكتب.

٤ - وكانت اللغة الأجنبية للأديان السابقة أمام النبي الله عنه عنه عن الوصول إلى هذه المصادر أن يفهمها من نصوصها الشفهية.

٥ - ومع ذلك فقد شهد العلماء المتخصصون في الكتب المنزلة السابقة بصدق ما جاء به محمد عن كتبهم.

٦ - أما بالنسبة لقومه الذين عاش بينهم عددا من السنين يعادل عمرا، فقد أدركوا أنه لم يكن
 ليأتي بهذا الكتاب من عنده.

٧- قوة أخلاقه، وصدق إيانه، وشعوره المرهف بمسؤوليته يـوم القيامـة، كلهـا حقـائق لا
 تتفق مع إمكان أن يخترع شيئا وينسبه إلى الله.

٨- وإذا نظرنا للقرآن في حد ذاته، وافترضنا أنه كان من نتاج بشرى وأخذنا في اعتبارنا ضخامة محتواه وطول مدة نزوله، فقد كان من المحتم أن يتضمن بعض التصريحات المتناقضة، أو المتعارضة مع بعض الوقائع السابقة أو اللاحقة له.

٩ - ولكن الحقائق التي يقدمها القرآن - حسب تفسيره - لا يمكن الطعن فيها من بين
 يديها ولا من خلفها، أي لا في الماضي ولا في المستقبل.

• ١ - وأخيرا فليس من المستحيل فحسب أن يصدر القرآن عن قلب رجل، أوعن قلب رجال، أوعن قلب رجال، وعن قلب رجال، وإنها إذا اجتمع عالم المنظور وعالم غير المنظور، وتضافرت جهودهم لإثبات شيء مثله، فلن يتمكنوا من ذلك أبدا وهذا التحدي الإلهي لم يهدمه أحد في الماضي ولن يهدمه أحد في المستقبل) ...

<sup>(</sup>۱) يراجع كتاب المدخل إلى القرآن الكريم د/ مجهد عبد الله دراز، ط/ دار القلم الكويت سنة ١٤١٤هـ ٩٩٣م.

أخلص مما سبق إلى أن القرآن الكريم هو الكتاب الوحيد الذي بقى على ربانيته يشهد بذلك التاريخ، بل إن القرآن الكريم بآياته وسوره خير شاهد على ربانيته، وأن البشر ليس لهم أثارة من دخل فيه، والقول بغير ذلك بعيد عن الصواب، وموغل في الخطأ، وبذلك تكون الأدلة مستوفاة وسافرة على ربانية القرآن الكريم، وأنه من عند الله على لا يتطرق إلى ذلك شك، بل يقوم على ذلك كل دليل وبرهان.

#### 

# ٢-التوحيد:

التوحيد هو الحقيقة الأساسية الأولى في الدعوة الإسلامية، بل إن الإسلام جعله شعارا له، فالإسلام يتفرد بالتوحيد الخالص من بين سائر المعتقدات السائدة في الأرض جميعا.

والتوحيد هو قاعدة كل رسالة جاءت من عند الله على والقرآن الكريم يقرر هذه الحقيقة ويؤكدها ويكررها في قصة كل رسول أرسله الله إلى قومه، قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلّا نُوجِىٓ إِلَيْهِ أَنَهُۥ لَاۤ إِلهَ إِلَا فَاعْبُدُونِ ۞ ﴾...

(فالتوحيد هو قاعدة العقيدة منذ أن بعث الله الرسل للناس، لا تبديل فيها ولا تحويل، توحيد الإله وتوحيد المعبود، فلا انفصال بين الألوهية والربوبية، ولا مجال للشرك في الألوهية ولا في العبادة، قاعدة ثابتة ثبوت النواميس الكونية، متصلة بهذه النواميس وهي واحدة منه) ".

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن الكريم، ٢٣٧٤/٤، دار الشروق ط/ الثالثة عشر سنة ١٤٠٧هـ-١٩٨٧م.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل الآية (٣٦).



وعقيدة التوحيد التي جاء بها محمد ﷺ فهي نقية من كل شائبة، بريئة من كل زيف، منزهة عن جميع النقائض، ونصت على استحالة الولد، وعن كل ما يشعر بمشابهة الخالق بالمخلوق، ونصت على وحدانية الله في ربوبيته وألوهيته، كما عالجها القرآن الكريم من كل جوانبها، وأخرجها للناس وضيئة، خالصة من كل دخن ودخيل.

يقول الأستاذ/ أبو الحسن الندوي: (الإسلام دين توحيد خالص، دين لا يؤمن بالوساطة بين العبد وربه، ولا بمشهود محسوس يركز عليه الإنسان تفكيره، ويصرف إليه همته، ليتخيل به الإله الذي لا تدركه الأبصار، ويرتبط به في خياله ويتمسك بأذياله، فلا وسائط ولا مظاهر، ولا صور ولا أصنام ولا هياكل، ولا طبقة كهان ولا سدنة، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي فَكِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسَتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمُ يَرْشُدُون ﴾ ﴿ ....

إذا فالإسلام دين يطلب تجردا في الخيال، وسموا في الفكر، ونقاءً في الإرادة والنية، وإخلاصا في العمل والتطبيق، وانقطاعا عن الغير، لا يتصور فوقه أو أكثر منه، ومستوى الفكر والعقيدة، لم تبلغ الإنسانية ولا الأديان والفلسفات، والنظم الدينية أو العقلية إلى مثله، أو قريب منه، وقد وصف الله نفسه بها لا مزيد عليه في الدقة والسمو، فقال تعالى: ﴿ لَيْسَ كُمِثُلِهِ عَنَى اللهُ وَهُوَ السّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ اللهُ ﴾ (١٠).



<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١٨٦). وانظر سورة الزمر الآية (٢).

<sup>(</sup>٢)الأركان الأربعة للعلامة أبى الحسن الندوي، صـ٧٣٧-٢٣٨، ط/ دار القلم الكويت سنة ١٤١٥هـ سنة ١٤١٥هـ سنة ١٩٨٤م سورة الشوري الآية (١١)

#### ٣-العالمة:

الدعوة الإسلامية دعوة عالمية، تخاطب كل الأمم والأجناس والشعوب والطبقات، فهي رسالة عامة لكل البشر، من لهم كتاب سابق منزل كاليهود والنصارى، ومن ليس لهم كتاب منزل كمشركي العرب، ووثني الفرس، ومن على شاكلتهم، فهي رسالة غير محدودة بعصر، ولا بجيل، ولا بمكان.

والقرآن الكريم كلام الله على لم ينزل لطائفة معينة من البشر، وإنها جعله الله للناس أجمعين، قال تعالى: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾ ﴾ .

وكلمة العالمين تتناول الناس أجمعين في مختلف الأقطار والبقاع، ومن ثم فالبشرية كلها في أمس الحاجة إلى هذا الدين؛ لينقذها مما هي فيه من انحلال وتخبط، وبعد عن الغاية الصحيحة.

وإذا كان القرآن الكريم كتابا عالميا، فأمته أيضا ذات رسالة عالمية، ليست إقليمية ولا قومية، بل إن الله على جعلها في مقام الأستاذية للبشرية كلها، قال تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةُ يُدَّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۚ وَأَوْلَئِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ ".

وقد أعلن القرآن الكريم أن دعوته عالمية منذ فجر الدعوة في مكة، وأكدت ذلك السنة النبوية المطهرة في أول لحظة عند الجهر بالدعوة على جبل الصفا، وظهر تطبيق الرسول السلامية

<sup>(</sup>١) سورة ص الآية (٨٧).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية (١٠٤).



في رسائله إلى الملوك والأمراء، وفي إيهان بلال الحبشي، وصهيب الرومي، وسلمان الفارسي، وعداس النصر انى-رضي الله عنهم أجمعين-.

#### مدى تطبيق المسلمين لعالمية الدعوة الإسلامية:

إن المتأمل للواقع المعاصر الذي تعيشه الأمة الإسلامية الآن، يرى تقاعسا وتخاذلا عن نشر الدعوة الإسلامية، رغم إيهان المسلمين بعالميتها، وقناعتهم بحاجة الناس إليها، لتملأ الخواء الروحي الذي تعيشه الحضارة المادية المعاصرة، ولتصلح للناس عقائدهم، وتوجه مشاعرهم بالتي هي أحسن، في الوقت الذي يحاول فيه أتباع الديانات الأخرى مع إقليميتها وما انتهت إليه من تحريف وتزييف، يحاولون نشر كتابهم وتبليغ دينهم، ويتحركون في كل الأجواء، ويرصدون لذلك الأمو ال الباهظة والوسائل المختلفة.

يقول د/ محمد محمد حسين:

(١- إن الإسلام رسالة موجهة إلى جميع الخلق، وهم جميعا مطالبون باعتناقه.

٢- أنه يشتمل على أصول جميع الديانات السابقة، فهو اللبنة الأخبرة في صرحها الشامخ.

٣- أن مبادئ الإسلام صالحة للتطبيق في كل زمان ومكان) ١٠٠٠.

فالرسالات السابقة راعت مصالح الناس واحتياجاتهم وظروفهم في العصر الذي يعيشون فيه فقط، فجاءت ملائمة لفترة معينة من الزمن.

أما الرسالة الخاتمة فقد زادت عليها ما يتناسب مع عالميتها وشمولها، فهي تصدق الكتب السابقة في أصولها، وتختلف عنها في فروعها، تدرجا مع الحاجات والمصالح؛ بسبب تغير الزمان والمكان.



<sup>(</sup>١) الإسلام والحضارة الغربية، د/ مجه مجه حسين صد١٨٥، ط/ مؤسسة الرسالة بيروت.

#### ٤ - الشمولية:

رسالة الإسلام من خصائصها البارزة في مصادرها (الشمول) بكل ما لهذه الكلمة من معان ودلالات، سواء كان الشمول في الزمان أو المكان أو المناهج.

ولقد عبر عن ذلك أحد الدعاة قائلا: (إنها الرسالة التي امتدت طولا حتى شملت آباد الزمن، وامتدت عمقا حتى استوعبت شؤون الدنيا والآخرة)...

كما أن هذا الشمول ينسحب على الجسد والروح، والعقل والوجدان، والظاهر والباطن، والفرد والمجتمع، والدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بِبَيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ ﴾ ...

وتتمثل الشمولية في القرآن الكريم في كونه لا يقتصر على ناحية دون أخرى، فلا يقتصر على العقيدة فقط، أو العبادة فقط، أو التشريع فقط، أو الأخلاق فقط، بل يشمل ذلك كله.

#### 

#### ٥ - الوسطية:

المتأمل في آيات القرآن الكريم يرى أن الوسطية إحدى الخصائص الواضحة للدعوة الإسلامية، سواء في العقيدة أو في العبادة والشعائر، أو في الأخلاق، بل في كل شيء من تعاليم الإسلام وآدابه، ولذلك وصف الله على هذه الأمة الخاتمة بأنها أمة وسطا، قال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾ (".

<sup>(</sup>۱) انظر الخصائص العامة للإسلام د/ يوسف القرضاوي، صد٩٥، مكتبة وهبة ط/ الرابعة سنة ١٤٠٩هـ-١٩٨٩م.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية (٨٩).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (١٤٣).



يقول الشيخ رشيد رضا: (قالوا إن الوسط هو العدل والخيار، وذلك أن الزيادة عن المطلوب في الأمر إفراط، والنقص عنه تفريط وتقصير، وكل من الإفراط والتقصير ميل عن الجادة القويمة، فهو شر ومذموم، فالخيار هو الوسط بين طرفي الأمر أي المتوسط بينها) ٠٠٠.

ووسطية الأمة إنها هي مستمدة من وسطية المنهج، والرسالة، فهو منهج وسط، معتدل متوازن، سلم من الإفراط والتفريط.

يقول الدكتور/ محمد عهارة: (فالواسطية الإسلامية تتمثل السمة والقسمة التي تعد بحق أخص ما يختص به المنهج الإسلامي عن مناهج أخرى لمذاهب وشرائع وفلسفات، بهااأي الوسطية - انطبعت الحضارة الإسلامية في كل القيم والمثل والمعايير والأصول والمعالم والجزئيات، حتى تستطيع أن تقول: إن هذه الوسطية بالنسبة للمنهج الإسلامي - وحضارته هي عدسته اللامة لأشعة ضوئه وزاوية رؤيته كمنهج) (").

فالرسالة وسط لأنها حق بين باطلين، ولأنها عدل بين ظلمين، ولأنها اعتدال وقصد بين تطرفين، وهذا ما سيتضح من خلال هذا المبحث الذي يتناول (الوسطية في القرآن الكريم).

#### **备备**

#### ٦-الواقعية:

من أبرز الخصائص الهامة للدعوة الإسلامية، أنها واقعية في عقيدتها وشريعتها وأخلاقها، فليس فيها مسألة أصلية أو فرعية إلا وتتجاوب مع الفطرة الإنسانية، وتوافق الإنسان فردا كان أو جماعة، وتحقق جميع المصالح، وتنأى عن جميع المفاسد، يلحظ ذلك كل من يتمعن في جزئياتها وكلياتها.

<sup>(</sup>١) تفسير المنار، للشيخ/ رشيد رضا ٢/٥.

<sup>(</sup>٢) معالم المنهج الإسلامي، د/ مجد عمارة، صـ٧٧، سلسلة المنهجية الإسلامية، رقم (٣)، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، دار الأمان الرباط المغرب، ط/ الثالثة، سنة ١٤١٤هـ-١٩٩٣م.



فليس عجبا أن يحتفي القرآن الكريم بالواقعية في جميع مجالاته، لأنه يربط بين الإنسان وبين الوجود كله، ماديا ومعنويا، فتأتى جميع الأحكام، والتشريعات، والأخلاق، التي يعرضها القرآن الكريم متسمة بالبساطة، والوضوح، والتيسير، والواقعية، فيصبغ الحياة كلها بصبغته، قال تعالى: ﴿ صِبْغَةَ ٱللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ صِبْعَةً وَنَحُنُ لَهُ عَدِدُونَ اللهِ ﴾ (١٠)

وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ ۚ وَلَا تَنَّيِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۗ ذَالِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ .

#### 

٧-الانسانية:

لا ريب أن من أول أهداف الدين إسعاد الإنسان والسمو به، وحمايته وتحريره وتكريمه، وتحديد علاقته بغيره سواء كان متفقا معه في الدين، أو مختلفا عنه، وعلى قدر وفاء الدين في عقيدته وتشريعاته وتوجيهاته بذلك يكون جديرا بالقبول والإذعان.

و سوف أقدم عدة نهاذج إجمالية تبين مدى تحقق خصيصة الإنسانية في القرآن الكريم.

المتأمل في آيات القرآن الكريم يمكنه أن يستخرج بالنسبة للإنسان الحقائق التالية:

الحقيقة الأولى: أن الإنسان أفضل المخلوقات وأشرفها.

الحقيقة الثانية: أن الإنسان مخلوق من حيث الأصل من تراب، ومتكاثر من حيث الجنس من آدم الحقيقة الثانية:

الحقيقة الثالثة: أن الإنسان مخلوق منذ البداية في أحسن تقويم، ولم يتدرج من فصيلة أخرى. الحقيقة الرابعة: أن الإنسان ليس ندا لله.

الحقيقة الخامسة: أن الله منح الإنسان حولا وقوة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١٣٨).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام الآية (١٥٣).



الحقيقة السادسة: أن للإنسان دورا في فهم الوحى الإلهى المنزل من عند الله.

#### 

#### ٨-الخاتمية:

إذا كان صاحب الدعوة ورسولها هو خاتم النبيين والمرسلين، فلا شك أن دعوته سوف تكون خاتمة الرسالات، وذلك بنص القرآن الكريم والسنة النبوية، فقد وردت نصوص كثيرة تدل على أن رسالة الإسلام هي الرسالة الخاتمة للرسالات السابقة كلها، ومن ثم فليس بعد رسالة الإسلام رسالة، ولا بعد نبيها نبي، ولا بعد كتابها كتاب، وكل من ادعى شيئا عكس ما سبق فهو كاذب لا محالة، ومن الأدلة على خاتمية رسالة سيدنا محمد الله قوله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ سَبِقُ فَهُو كَاذَبُ لا محالةً مُولَكِن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَم النَّيدِ عَن اللهُ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا اللهُ ﴿ (').

فالأنبياء ختموا بمحمد، فهو آخرهم وخاتمهم، فلا نبي بعده، لأن شريعته استوعبت الشرائع السابقة كلها، ونظمت مصالح الناس في كل زمان ومكان فتمت الرسالات برسالته، وفي الحديث قال على: "مثلي ومثلُ الأنبياء، كمثلِ رجلٍ بنَى دارًا فأتمَّها وأكملَها إلَّا موضعَ لبِنَةٍ. فجعلَ النَّاسُ يدخلونَها ويتعجَّبونَ منها، ويقولونَ: لولا موضعَ اللَّبِنةِ! قال رسولُ اللهِ على فضعُ اللَّبِنةِ. جئتُ فختَمتُ الأنبياءَ" (٢).

فالحديث يدل على أن المثل الذي ضربه النبي الله للتمثيل، وتقريب الصورة المعنوية إلى صورة حسية، حتى تفهمه العقول وتعي مراده القلوب بأنه خاتم النبيين، فالله ختم به المرسلين السابقين وأكمل به شرائع الدين، وفضله على جميع الأنبياء والمرسلين، وفي الحديث " لِي خَمْسَةُ أَسْهَاءٍ: أنا

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب الآية (٤٠).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٢٨٧). عن أبي هريرة.



مُحَمَّدٌ، وأَحْمَدُ وأنا الماحِي الذي يَمْحُو اللهُ بِي الكُفْر، وأنا الحاشِرُ الذي يُحْشَرُ النَّاسُ على قَدَمِي، وأنا العاقبُ "(١) ومعنى العاقب الذي ليس بعده نبي ولا رسول.

فرسالته ناسخة لما قبلها، وحاكمة على ما سبقها، ومهيمنة على ما تبقى منها من أحكام، قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَأَحَّكُم بَعْنَا فَانَكُمْ قَرْزَلُهُ اللّهِ مُرَعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَآءَ بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللّهُ وَلَا تَنْبِعُ أَهُوآء هُمْ عَمَّا جَآءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَآءَ ٱللّهُ لَجَعَلَتَ مُنْ أَلُمَةً وَمِحَدَةً وَلَكِن لِيَبُلُوكُمُ فِي مَا ءَاتَنكُمُ أَفَاسَتَبِقُوا ٱلْخَيْرَتِ إِلَى ٱللّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنْ لَيْكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغَنْلِفُونَ (اللهُ اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنْ اللّهُ مِمَا كُنتُمْ فِيهِ عَنْلِفُونَ اللّهِ اللّهُ هُونَا اللّهُ مَا عَالَكُمْ مِمَا كُولُولُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا عَالَمُ اللّهُ اللّهُ مَا عَلَيْكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغَنْلِفُونَ اللّهُ اللّهُ إِلّهُ اللّهُ مَا عَلَيْكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ عَنْلِفُونَ اللّهُ إِلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَامُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ فِيمَا كُنتُولُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا عَلَيْكُمْ فَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

والسبب في ذلك أن رسالة الإسلام تضمنت جميع ما سبقها من رسالات سابقة، وزادت عليها ما يتناسب مع شموليتها وواقعيتها، حتى قيام الساعة، وقد شهد الله لها بالكهال والتهام والرضى فليست في حاجة إلى إضافة أو تفصيل، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَا ﴿ آَلَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

كَمَا أَنَ الله عَلَى وَعَدَ أَنه سوف يظهر هذا الدين على جميع الأديان التي على البسيطة كلها، وجعل نفسه من الشاهدين على ذلك، فقال: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ رَسُولَهُ, بِٱللَّهُ مَى وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ, عَلَى الدِينِ كُلِّهِ وَكُفَى بِٱللَّهِ شَهِدِيدًا ۞ ﴾ (١).



<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٥٣٢) عن جبير بن مطعم ...

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية (٤٨).

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة الآية (٣)

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح الآية (٢٨).



#### ٩ –التجدد:

من خصائص رسالة الإسلام التجدد، فهي تسد حاجات الناس مع تطورات حياتهم، وتواكب متطلبات العصور، فالقواعد الأساسية في الإسلام ثابتة لا تتغير ولا تتبدل، والوسائل والأساليب فيها من السعة والمرونة ما يجعلها تقبل تطورات الحياة المتجددة.

فهذه قاعدة كلية ثابتة لا تتحرك، ولا تتغير، وأما كيفية التطبيق فحسبها يراه أولو الحل والعقد بين الأمراء والعلماء والقضاة والمصلحين، فالشرع يحدد القاعدة ويثبتها، ويضع لها الطرق العامة التي تحميها، ويترك وسائل التطبيق لأهل الخبرة والاختصاص.

وفي الإسلام المسائل الاجتهادية التي لم يوجد فيها نهي قاطع، لا من القرآن والسنة ولا من الإجماع والقياس، وهذه المسائل خاضعة لاجتهادات العلماء والمتخصصين، وهذا يدل على أن من خصائص رسالة الإسلام التجدد والتطور، حسب متطلبات العصور والأزمان.

وفي علم أصول الفقه قواعد أصولية ضابطة وحاكمة يعمل في ظلها، وتستنبط الأحكام في ضوئها، مما يدل على عظمة هذه الرسالة وتطورها وتجددها.



سورة النساء الآية (٥٨).

#### ۱۰ – اليسر:

تميزت رسالة الإسلام مما سبقها من رسالات بالتيسير واليسر، ونصوص القرآن والسنة تؤكد ذلك في وضوح وجلاء، قال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ اللَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيْنِنَتٍ مِنَ اللهُ دَىٰ وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرِ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَى لَلنَّاسِ وَبَيْنِنَتٍ مِنَ اللهُ دَىٰ وَالْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرِ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مِنْ أَنسَامٍ وَلِتُصُمِلُوا الْعِدَة وَلِي يُرِيدُ بِكُمُ القُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُصَمِلُوا الْعِدَة وَلِي أَنسَامِ وَلِي يُرِيدُ بِكُمُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَمَ مُ تَشْكُرُونَ ﴿ (١). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَا يُكْلِفُ اللّهُ وَلَعَلَمُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَمَ مُ تَشْكُرُونَ ﴿ (١). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَا يُكْلِفُ اللّهُ وَلَعَلَمُ اللّهُ وَسُعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ اللّهُ ﴾.

فالرسالة لا تحمل الإنسان فوق طاقته، ولا تشغله بها فوق استعداده، وإنها تطالبه بها هو قادر عليه، وفي وسعه، فالصلوات الخمس، خمس مرات في اليوم والليلة، لا تستغرق أكثر من ساعة، يؤديها الإنسان على حسب ظروفه واستطاعته، والصوم شهر واحد في العام وأباح للمريض والمسافر الفطر ثم القضاء أو الكفارة، والزكاة تحسب على من ملك النصاب، وحال عليه الحول، وتكون اثنين ونصف في المئة، والحج على المستطيع ويكون مرة واحدة في العمر كله.

فهذه الأركان الأربعة فيها من التيسير واليسر، وما هو في استطاعة الإنسان، وما يتلاءم مع ظروف حياته من التغيرات، ما يجعل الإنسان يؤديها بلا عنت أو مشقة أو صعوبة، ومثل ذلك نجده في باقي أحكام الإسلام، من المعاملات، والأحوال الشخصية، التي تمتلئ بها كتب الفقه والشريعة.



<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١٨٥)

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (١٧٣)



#### ۱۱-الخلود:

من خصائص رسالة الإسلام الخلود والبقاء، سواء كان في مصادرها، أو ما تشتمل عليه من أصول وأركان، أما المصادر فهي باقية حتى قيام الساعة، لأن الله هو الذي تكفل بحفظها وبقائها،

قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَفِظُونَ ۞ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَامِنْ خَلْفِهِۦ تَنزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ۞ ﴾ (١).

فالقرآن منذ أن نزل غضا طريا على قلب النبي وأملاه على كتبة الوحي، وجمعه سيدنا أبو بكر في مصحف واحد، ونسخه سيدنا عثمان في عدة مصاحف، هو كما هو لم يدخل فيه حرف زائد، ولم ينقص منه حرف ناقص، لأنه توفرت له وسيلتان في الحفظ، في الصدور والسطور، بحيث لا يتطرق إليه شبهة تحريف، أن تضل إحداها فتذكر إحداهما الأخرى.

وتوفر له علم التجويد الذي يقوم على الأداء الصحيح في القراءة، فلا يختلف فيه اثنان في كيفية النطق والقراءة. وتوفرت له العلوم التي تقوم على خدمته، مثل علم علوم القرآن الكريم، الذي يشتمل على مواد كثيرة، هدفها جميعا المحافظة على القرآن الكريم، كما أنزله الله حتى قيام الساعة.

وكما توفر للقرآن الكريم الوسائل السابقة، توفرت للسنة النبوية الوسائل التي تقوم على حفظها وبقائها وخلودها حتى قيام الساعة، من العلماء والأقسام العلمية، والمؤلفات،

<sup>(</sup>١) سورة الحجر الآية (٩).

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت الآية (٢٤).



والدراسات والبحوث المتخصصة، التي تقطع بالمحافظة على الصحيح والحسن منها، وتنفي عنها الموضوع والمكذوب.



#### ١٢ - المثالية:

المثالية في الإسلام تعني: أن الإسلام يصل بأتباعه إلى الكمال الإنساني الممكن والمتاح، على قدر الوسع والجهد البشري. كما أن أحكامه فيها من التعاليم ما تصنع أمثلة ونهاذج يقتدي بها الآخرون، كما صنع النبي نهاذج فريدة في الأدب والعلم والأخلاق والقيادة والسياسة والإنسانية.

ولقد طبق المسلمون المنهج الإسلامي عبر فترة طويلة من الزمن عبر مراحل التاريخ الإسلامي، ووصلت بهم إلى مرحلة الكمال الإنساني والسمو الأخلاقي، والعمل على إقامة

<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية (٩٠).



العدل بين الناس، ونشر الخير والفضيلة بين الأمم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَالُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ مَّقُولِكُونَ ﴿ ﴾ ().

ومن أبرز صور المثالية في الإسلام هو جمعه بين الواقعية والمثالية، مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْفِ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْبَغْيُ يَعِظُكُمُ لَمَا اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْفِ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْبَغْيُ يَعِظُكُمُ لَمَا اللَّهُ مَالْعَدُلُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنِ ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ

فالإسلام أمر بإقامة العدل بين الناس، واعتبره أمرا واجبا، وهو أعلى مستوى من العدل، وهذا من واقعية الإسلام، ثم رغب في الإحسان وهو فضيلة وليس واجبا، وبالتالي فهو ينظلق ويحلق بأتباعه نحو الأمثل والأكمل، فالعدل مراعاة واقع الإنسان، وحقوقه وواجباته بين الناس بعضهم مع بعض، وأما ترغيبه ومناشدته للإحسان، فهو يرقى به في سلم الفضائل والكاليات البشرية المنشودة.

# ١٣ - الوضوح:

فالإسلام رسالة واضحة في كل شيء من العقيدة والعبادة والأخلاق والمعاملات، فليس فيه غموض ولا تعقيد ولا صعوبة في الفهم أو العقل أو التطبيق.

ومما يدل ويبرهن على ذلك أن من مسلمات الإسلام أن الإله واحد لا شريك له، ليس له زوجة ولا ولد، ولا شبيه ولا مثيل، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ اللَّهُ الصَّحَدُ اللَّهُ لَمْ

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية (٧٧).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية (٩٠).

كِلْدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُفُواً أَحَدُ ﴿ ﴾ (١). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَمُ وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُفُواً أَحَدُ اللهِ وَلَمْ يَكُن لَهُ, كُمُثُلِهِ عَالَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وكذلك رسول الإسلام فهو خاتم النبيين والمرسلين، فليس بعده نبي ولا رسالة، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا ٓ أَحَدِمِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّتِ نَ ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا لَىٰ:﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَاۤ أَحَدِمِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّتِ نَ ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا لَكُن عُمَّا لَهُ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا لَا اللهُ اللهُ

فهو بشر من البشر، يجرى عليه ما يجرى على البشر، لكنه تميز عليهم باصطفاء الله له بالوحي والرسالة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَما ٓ إِلَهُ أَنَا كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَى البعرى والرسالة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَما ٓ إِلَهُ أَنَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

كما أن كتاب الإسلام هو القرآن الكريم المعجزة الخالدة على مر العصور والأزمان، لم يدخل فيه حرف زائد، ولم ينقص منه حرف واحد تكفل الله بحفظه وبقائه إلى قيام الساعة، قَالَ يَدخل فيه حرف زائد، ولم ينقص منه حرف واحد تكفل الله بحفظه وبقائه إلى قيام الساعة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّا لَهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّلْمُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص الآية (١-٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الشوري الآية (١١).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآية (٤٠).

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت الآية (٤٢).

<sup>(</sup>٦) سورة الحجر الآية (٩).



والكتاب واضح في كيفية نزوله وكتابته وجمعه ونسخه وتوزيعه وتعليمه ووفر الله وسائل بشرية لحفظه من التغيير والتبديل والتحريف والتزييف. والعبادات أيضا كلها واضحة في أوقاتها وشروطها وعلى من تجب ومن أصحاب الأعذار وكيفية ادائها في الحضر والسفر، وشروط الاستطاعة وغير ذلك مما هو مفصل في كتب الفقه، مما يؤكد وضوحها وضوحا تاما لجميع المكلفين طوال حياتهم.

ورسالة الإسلام في جوهرها من العقائد والشرائع مبينة على الاتباع والوقوف على النهي والدليل، ولا مجال في ذلك للاجتهاد أو للابتداع في الدين، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ اتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِكُمْ وَلا يَجُواْ مِن دُونِهِۦٓ أَولِيَآ ۚ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ اللَّهِ ﴾ (١).

ومن الأحاديث التي جاءت في هذا الباب وتعد أصلا من أصول الإسلام، وقال بعضهم عنها أنها ثلث العلم، لأنها ميزان لظاهر العمل، فهي تبين إذا كان العمل موافقا للشرع فيقبل، أم مخالفا له فيرد ويرفض، وفي البخاري من حديث عائشة في أن رسول الله في قال: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد) وفي رواية: (من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد) وفي رواية: (من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو من النهار إذا الإسلام وثوابته أوضح من الشمس في ضحاها، وأبين من القمر إذا تلاها، وأضوأ من النهار إذا جلاها.



<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٦٩٧) عن عائشة هي.

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (١٧١٨) عن عائشة في.

#### ١٤ - الكمال:

الإسلام دين رسالته كاملة من بدايته إلى نهايته، حيث جمع أصول الرسالات السابقة كلها، في مبادئها وأهدافها وغاياتها، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا أَنْ ﴾ (').

فالذي أكمله هو الله الذي أرسل الرسل، وأنزل الكتب، واختاره للبشرية كلها، ورضيه إلى الناس أجمعين، إلى قيام الساعة.

فالإسلام يشكل منظومة متكاملة من أوله إلى آخره، وفي أركانه وفرائضه، وسننه وآدابه، فليس فيه نقص ليحتاج إلى إكمال، وليس فيه زيادة يحتاج إلى حذف، والنبي على قام بتبليغه كله كما أمره ربه على أحسن وجه، وأتم صورة، والصحابة نقلوه إلى من بعدهم، وأصبح واضحا في العقول، مكتوبا في السطور، محفوظا في الصدور، معروفا بدايته ونهايته.

ففيه نصوص واضحة تغلق الباب أمام كل مبتدع فيه، حتى لا ينحرف عن مساره الرباني الذي وضعه الله لعباده، فهو مبني على الاتباع لا الابتداع، ومبني على النقل قبل العقل، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ النَّهِ مُوا مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمُ مِّن رَّبِكُمُ وَلَا تَنْبِعُوا مِن دُونِهِ ۗ أَوْلِيَآ ۗ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴿ ).

وفي الحديث "من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد" ".

وبذلك وضع الله فيه صفة المحافظة على تمامه وكماله، من الزيادة أو النقصان، أو الحذف أو التحريف.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية (٣).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٦٩٧) عن عائشة في.



إن خصائص الدعوة الإسلامية، شملت كل المميزات التي يحتاج إليها العالم، في كل شؤون حياته، ولن تجد هذه الخصائص في دين آخر على الإطلاق، سواء كان إلاهيا محرفا، أم أرضيا يقوم على العقل والفلسفة، والواقع المعاصر خير دليل وشاهد على ذلك، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن شَيْءٌ وَثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِم يُحْشَرُونَ ﴿ ().

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبَيْنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ

(۲).



<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية (٣٨).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية (٨٩).



# أسئلة على ما سبق.

1\_ عرف الدعوة لغة واصطلاحا، وكلمة الإسلام، والقواعد، والأصول، شارحا التعريف، مع بيان أركان الدعوة؟.

٢ - تحدث عن أهداف الدعوة بين المسلمين وغيرهم؟ (١-٧).

٣-بين أهمية الدعوة إلى الإسلام في ضوء النصوص الشرعية؟ (١-٧).

٤\_ بين حاجة الناس إلى الدعوة الإسلامية في الشرق والغرب؟ (١-٥).

٥ ما حكم تبليغ الدعوة الإسلامية؟ (١/ ٢).؟ مع الدليل لما تذكر؟ (١-٧).

٦-ما حكم من لم تبلغه الدعوة الإسلامية؟ (١-٣).

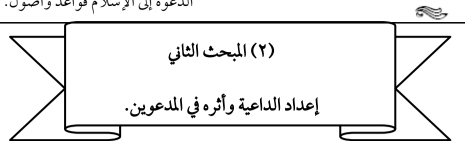
٧- هل الدعوة إلى الإسلام واجب عيني أم واجب كفائي، وضح ذلك؟ (١-٢).

٨-ما عقوبة ترك الدعوة إلى الله على المسلمين وغيرهم؟ (١-٥).

٩ - اذكر فضل الدعاة إلى الله في ضوء القرآن والسنة؟ (١-١١).

• ١ - ما خصائص الدعوة الإسلامية، وماذا تعني كل خصيصة منها، مع الدليل لما تذكر؟ (١-٤١).





#### الغرض من الدراسة:

أولا: معرفة كيفية إعداد الداعية إيهانيا:

ثانيا: معرفة كيفية إعداد الداعية أخلاقيا:

ثالثا: معرفة كيفية إعداد الداعية علميا:

رابعا: معرفة كيفية إعداد الداعية مهاريا:

خامسا: محاذير للداعية في طريق الدعوة.



#### مقدمة

إذا كان المعلم في ميدان العملية التعليمية هو المحور الرئيس الذي يتوقف عليه نجاحها من عدمه، بالرغم من الوسائل الأخرى التي تساعده في أداء مهمته، فكذلك الداعية هو العمود الفقري، وهو قطب الرحى الذي يدور عليه نجاح الدعوة، إذا فهم دوره جيدا، وحرص على أدائه بدقة وإصرار، وإيهان وتضحية.

فالداعية هو الركيزة الأولى في ميدان الدعوة، لأنه هو حلقة الوصل بين الدعوة وبين المدعوين، فهو يكمل دور الرسل في توصيل رسالة الله إلى الناس، وكها أن الله اصطفي الأنبياء لأداء رسالته، فكذلك الداعي يقوم على الاصطفاء والانتقاء، وكها أن الله يصنع الأنبياء على عينه ويكلؤهم برعايته، ويحفظهم بعنايته، فكذلك الدعاة لهم حظ ونصيب من العناية الإلهية، والصبغة الربانية.

والداعية هو العنصر الفعال في مجال الدعوة، فالمدعوون إذا لم يقدهم داعية رائد ناصح أمين لا يتقدمون قيد شبر، ولا يتحركون قيد أنملة، فبدون الداعية الناصح تبقى الدعوة صامتة لا تنطق، واقفة لا تتحرك، ويبقى المدعوون يتخبطون في الظلام على غير هدى وبصيرة؛ لأنهم يسيرون في طريق دون قائد أو دليل.

والدعاة شريحة من المجتمع، يؤثرون ويتأثرون، وإذا كان الناس في المجتمع يتفاوتون في قدراتهم وعقولهم وطبائعهم فكذلك الدعاة، فهم ليسوا على درجة واحدة، فيهم القوى والضعيف، وفيهم النشيط والخامل، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِئنبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيَنَا مِنْ عِبَادِناً



فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِٱلْخَيْرَةِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَضَٰلُ الْكَافِيرُ اللَّهِ وَاللَّهِ الْفَضَالُ الْكَافِيرُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ الْفَضَالُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَ

لكن بلا شك هناك حد أدنى للداعية لا ينخفض مستواه عنه، وإلا فأولى له أن ينسحب من هذا الميدان حتى لا يفضح نفسه بتكلف ما لا يحسن، فهو يضر أكثر مما ينفع، ويهدم أكثر مما يبنى.

# إِذَا لَمْ تَستَطِع شَيئاً فَدَعهُ . . وَجاوِزهُ إِلَى مَا تَستَطيعُ.

وفي الحديث قال الشان الماء، فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكان منها أجادب أمسكت فكانت منها طائفة طيبة قبلت الماء، فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكان منها أجادب أمسكت الماء، فنفع الله بها الناس، فشربوا منها وسقوا وزرعوا، وأصاب طائفة منها أخرى، إنها هي قيعان، لا تمسك ماء ولا تنبت كلأ، فذلك مثل من فقه في دين الله، ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ولم بقبل هدى الله الذى أرسلت به (٢).

 ١ فهناك أرض تستوعب من الماء ما لا يستوعبه غيرها، وتخرج زرعا يفيد الناس ويسر-الناظرين.

٢ \_ وهناك أرض تمسك الماء فقط، فينتفع الغير ولا تنتفع هي.

٣\_ وهناك أرض لا تحبس الماء، ولا تنبت الزرع.

<sup>(</sup>١) سورة فاطر الآية (٣٢).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٧٩) عن أبي موسى الأشعري ...



والدعاة الذين يحملون الهدى مثل هذه الأرض التي استقبلت الغيث، فهناك من يرتقون بأنفسهم إلى الصنف الأول. وهناك من يهبطون إلى الصنف الثاني.

وأما الصنف الثالث فذلك هو الموات بعينه، فالداعية يوقظ الناس من غفلة، وينبههم من رقدة، ويفيقهم من سكرة، فكيف يوقظهم وهو على هذه الحالة السيئة من الموات؟.



### أصناف الدعاة ومستوياتهم:

١-هناك دعاة فقط وهم كل مسلم يستطيع عرض الإسلام وتعريف الناس بالحلال والحرام وتذكيرهم بالله، وهؤلاء دعاة غير متخصصين في الحرام وتذكيرهم بالله، وهؤلاء دعاة غير متخصصين في العلوم الشرعية، لكن عندهم شيء من العلم، والبيان والقبول ويمكن تسميتهم المعرفون بالإسلام.

٢-العلماء: وهم المتخصصون في العلوم الشرعية الذين يقومون بالرد على الشبهات،
 ومواجهة الغزو الفكري بالحجج والبراهين، والكتابة والتأليف في العلوم الشرعية بفروعها.

٣-العلماء الدعاة: وهم الذين درسوا العلوم الشرعية وتخصصوا في علم الدعوة وفروعها ويقومون بمهارسة الدعوة قولا وعملا، نظرية وتطبيقا ويتمتعون بمهارات عالية في فهم الدعوة وممارستها بجميع فروعها المختلفة.





#### تعريف الداعية:

تعريف الداعي في اللغة (الدعاة قوم يدعون الناس إلى بيعة هدى أو ضلالة، وواحدهم داع) (١). وكلمة الداعية إذا أطلقت يقصد ما جانب الخبر والهدي، والإضافة تحدد المعنى المراد أيضا، إن كان في الخير أو الشر، ولذلك أضافها النبي ﷺ فقال: "مَن دَعا إلى هُدَّى، كانَ له مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَن تَبِعَهُ، لا يَنْقُصُ ذلكَ مِن أُجُورِهِمْ شيئًا، ومَن دَعا إلى ضَلالَةٍ، كانَ عليه مِنَ الإِثْم مِثْلُ آثام مَن تَبِعَهُ، لا يَنْقُصُ ذلكَ مِن آثامِهِمْ شيئًا" (١).

فالحديث يقول: (مَن دَعا إلى هُدّى...) (ومَن دَعا إلى ضَلالَةٍ...). فالأول له أجره، وأجر من تبعه إلى يوم القيامة، والثاني عليه وزره، ووزر من تبعه إلى يوم القيامة.

والآية القرآنية جاءت فيها كلمة الدعوة مقيدة بالدعوة إلى الله تعالى، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ (").

فمن أعمال الداعية دلالة الناس على الله عَلَى الله عَلَى وقيادتهم إلى الخير، وردهم إلى طريقه، كلما بعدوا أو انحرفوا، واستخدام جميع وسائل الدعوية المشروعة والمتاحة والميسرـة، حسب الزمان والمكان والأحوال. فالداعي هو المسلم المكلف بدعوة الناس، والانشغال بهدايتهم، ودلالتهم على الله عَيْكَ على قدر وسعه واستطاعته.

<sup>(</sup>١) لسان العرب لابن منظور ٢٥٩/٤.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٦٧٤) عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت الآية (٣٣).

والدعاة هم سفراء من قبل الله على إلى خلقه، وامتداد لمهمة الأنبياء والمرسلين في تبليغ الدعوة ونشرها، وهم أيضا ورثة الأنبياء في علمهم ورسالتهم قال ين العُلماء ورثة الأنبياء في علمهم ورسالتهم قال العنارا ولا درهما إنّا ورّثوا العِلم فمن أخذَ بِهِ فقد أخذَ بِحظّ وافر "(١).

والإسلام في حاجة إلى دعاة أذكياء، يفهمون رسالة الإسلام فهما صحيحا، ويحسنون عرضه على الناس، يستمدون قوتهم من قوة الدين ذاته، وثباتهم من عظمة الدين، الذين يبلغونه للناس، وصبرهم على طول الطريق الذي يسيرون فيه، من تاريخ الأمة الإسلامية وخصائصها. قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ, وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا الله ﴾ قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ, وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا الله ).

والداعية المؤثر المربي هو الذي يحدث تغييرا في النفوس، والمفاهيم، والعادات والتقاليد، والتصورات والاهتهامات، فينقل المدعوين من محيط الغفلة إلى اليقظة، ومن النوم إلى الاستيقاظ، ومن الركود والكسل والفتور والضعف، إلى العمل والنشاط، والقوة والانطلاق. يقول الأستاذ عبد البديع صقر: (والداعية الناجح هو الذي يقوم بالدور الممكن في نشر الوعي السليم، والفقه بين الناس، أو الدور الممكن في تربيتهم على السلوك الحسن)(٣).

فهو الذي يجمع بين فن التعليم والتربية، فالتعليم معرفة، والتربية تدريب، والداعية المربى هو الذي يتحدث بها يعتقد ويؤمن به لا بها يعلم.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية (٣٩).

<sup>(</sup>٣) كيف ندعو الناس، عبد البديع صقر صد٦١ طبعه مكتبه وهبة ط/ العاشرة ١٩٩٠م.



إن الداعية الذي لا يترك أثرا في المدعوين، يكون كعابر الطريق، الذي يمر عليه ولم يشعر به أحد من الناس، إنها الداعية الصادق صاحب همة وعزيمة، وصاحب إرادة وطموح، وصاحب رسالة، وهدف وغاية، لا ينفك حتى يحقق ما يريد.

إِذَا عَامَرتَ فِي شَرَفٍ مَرومٍ .. فَلا تَقْنَع بِهَا دُونَ النُجومِ فَطَعمُ المَوتِ فِي أَمرٍ صَغيرٍ .. كَطَعمِ المَوتِ فِي أَمرٍ صَغيرٍ .. كَطَعمِ المَوتِ فِي أَمرٍ عَظيمٍ.

والداعية مطالب بحسن الفهم للدعوة، وحسن التبليغ لها، فإذا أساء في العمل بأحدهما فهو على خطر عظيم، فاذا أساء الفهم فهو يعرض على الناس شيئا غير تعاليم الإسلام، واذا أساء التبليغ والتقديم والعرض، فهذا ينفر المجتمع من الفكرة، لأنها عرضت بصوره غير جيدة أو مشوهة، ومن هنا كان المطلوب من الداعية حسن الفهم والتبليغ معا فهم كوجهين لعملة واحدة، لا يغني أحدهما عن الأخر.

يقول د/ مصطفى السباعي: (مصيبة هذا الدين في جميع عصوره بفئتين، فئة أساءت فهمه، وفئة أتقنت استغلاله، تلك ضللت المؤمنين به، وهذه أعطت الجاحدين حجة عليه)(١).

فالدعوة أمانة في عنق الدعاة، فهي تحتاج إلى دعاة عاملين للدعوة، لا لأنفسهم وذواتهم، فهم يحققون الشخصية السوية في أنفسهم، ثم يدعون الناس إلى تحقيقها في ذواتهم وأهليهم.

<sup>(</sup>١) هكذا علمتنى الحياة د/ مصطفى السباعى صد ١٨٢ فقرة رقم (٦٩٣).

يقول ابن القيم -رحمه الله-: (أين أنت والطريق؟ يا ضعيف العزم! ويا دنيء الهمّة! أين أنت؟ لا تستطل الطريق، الطريق طريق تعب فيه آدم، وناح لأجله نوح، ورمي في النار الخليل، وأفجع للذبح إسهاعيل، وبيع يوسف بثمن بخس، ولبث في السجن بضع سنين، ونشر- بالمنشار زكريا، وذبح السيد الحصور يحيى، وقاسى الضر أيوب، وزاد بكاء داود، وعالج الأذى محمد ولكنكم تستعجلون. إنها يقطع الطريق ويصل المسافر بلزوم الجادة وسير الليل، فإذا حاد السائر عن الطريق أو استطاله ونام الليل فمتى يصل إلى المقصود؟ متى؟ أفيقوا استيقظوا. وخُذُوا من الأسلافِ مِمَنْ قبلكُم عظةٌ تُنيرُ قلوبكم وتبصروا، رُومانَ في جَبروتها وغُرورِها رضخت لمنْ حَمَلوا الضياءَ وحرَّرُوا، دُحر البغاة بظلمِهم وشُرُورِهم فخذوا دروساً منهم واستعبروا)().

ومن أهم صفات الداعية أن يشعر المدعو بحرص الداعية، عليه والشفقة به، وإذا ما يتعلمه الداعية من الرسول على حيث وصفه الله على بالحرص على الأمه ودلالتها على الخير، قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِينَ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُ مَ حَرِيضُ عَلَيْكُمُ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُ مَ حَرِيضُ عَلَيْكُمُ بَالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَحِيمُ اللهِ ﴿ ).

وفي الحديث قالﷺ: "مَثِلَي ومَثَلُكُمْ كَمَثَلِ رَجُلٍ أَوْقَدَ نارًا، فَجَعَلَ الجَنادِبُ والْفَراشُ يَقَعْنَ فيها، وهو يَذُبُّهُنَّ عَنْها، وأنا آخِذُ بحُجَزِكُمْ عَنِ النَّارِ، وأَنْتُمْ تَفَلَّتُونَ مِن يَدِي" (٣).

<sup>(</sup>١) الفوائد لابن القيم صد٤٢. دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٣ – ١٩٧٣م.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية (١٢٨).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٢٨٥) عن جابر بن عبد الله ...



فالداعية يشعر بالألم والحزن، حينها يجد إعراض الناس عن الدعوة؛ لأنه مشفق عليهم شفقة الوالد على ولده، ولذا كانت الجملة الشهيرة المشتركة في دعوة الأنبياء جميعا، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ (').

وحتى يخفف الداعية عن نفسه هذا الألم والحزن، أنه مطالب بالبلاغ الواضح المبين فقط، وأما النتيجة فمن عند الله، وقد قال الله لنبيه ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَ لُهُمْ وَلَكِنَ اللّهَ يَهْدِى مَن يَشَكَآهُ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُم ۚ وَمَا تُنفِقُونَ إِلّا ٱبْتِعَا اللهُ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُم ۚ وَمَا تُنفِقُونَ إِلّا ٱبْتِعَا اللّهِ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُم ۚ وَمَا تُنفِقُونَ إِلّا ٱبْتِعَا اللّهِ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُم وَاللّهُ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

فلابد للداعي أن تتوفر فيه مؤهلات الدعوة، وهي أن يكون مؤهلا تأهيلا إيهانيا، وعلميا، وخلقيا، وفنيا، حتى يقوم بالدعوة على أحسن حال، سواء كان مكلفا بذلك من قبل الدولة، أو كان متطوعا للقيام بهذا العمل النبيل من قبل نفسه، وفي كليهما هو مكلف من الله الله الولا وأخيرا.

فالداعية هو أحد قادة الرأي، فهو يقوم على تشكيل الوعي، وإنتاج الحلول، وتنمية القدرات، ودعم المجتمع بوسائل الإصلاح والتغيير نحو الأفضل والأمثل. والاسلام يريد الداعية القوي، الذي أعد إعدادا جيدا، صاحب هذه الصفات الإيهانية، والأخلاقية والثقافية والمهارية، التي تجعله داعية وإماما وقائدا للمجتمع الذي يعيش فيه.



<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية (٥٩).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (٢٧٢).



# أولا: إعداد الداعية إيهانيا:

الداعية الذي يريده الإسلام هو رجل من طراز فريد، فأسوته رسول الله وأصحابه الذين نصر الله بهم الإسلام، وأعز بهم الدين، وسعوا للتمكين له في الأرض، بكل الوسائل المتاحة، فأسهموا في إحياء أمة، وبناء مجتمع، وتشييد دولة.

و لا بد للداعية أن يكون متيقنا بأن رسالته هي الحق الواضح المبين، وما سواها من دعوات أخرى هي الباطل، قال الله تعالى: ﴿ قُلُ إِنِّي عَلَى بَيِّنَةِ مِن رَّدِي وَكَذَّبَتُم بِدَّ مَاعِندِى مَا أَخرى هي الباطل، قال الله تعالى: ﴿ قُلُ إِنِّي عَلَى بَيِّنَةِ مِن رَّدِي وَكَذَّبَتُم بِدَّ مَاعِندِى مَا تَسْتَعَ جُلُونَ بِهِ ۚ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ يَقُصُّ ٱلْحَقَّ وَهُو خَيْرُٱلْفَاصِلِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

ولقد ظهر ذلك جيدا في قصص الأنبياء، مثل قصة إبراهيم مع النمرود، الذي واجهه في قوة وصلابة، وحجة دامغة.

وظهر أيضا في قصة موسى في مواجهته لفرعون في قوته وجبروته وباطله المزيف، فكسب منه الجولة أمام الجميع بالحجة والبرهان. وظهر ذلك أيضا في قصة أصحاب الأخدود، الذين فضلوا الموت والقتل على الكفر والعبودية للبشر.

فالداعية لا بد أن يكون عميق الإيهان بالرسالة التي يحملها، والدين الذي يدافع عنه، والدعوة التي ينشرها، فيعتقد أنه على الحق المبين، وأن ما سواه هو الباطل الذي لا شك فيه، قال تعالى: ﴿ فَلَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ فَا فَا مَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية (١٥٧).

<sup>(</sup>٢) سورة يونس الآية (٣٢).



إن أقوى ما في الوجود هو إيهان المسلم واعتقاده بالله وتوحيده، فحينها يتغلغل هذا الإيهان إلى سويداء القلب، ويخالط بشاشته القلوب النقية فهذا أقوى وأمضى سلاح في الوجود، يستطيع من خلاله أن يواجه مغريات الحياة ، وصراع الباطل، ويتحمل الصبر الجميل على طول الطريق، وبعد المسافة، ومواجهة الصعوبات والتحديات التي تواجهه.

١ - ينبغي على الداعية للإسلام أن يكون صاحب إيهان قوي راسخ، لا يعتريه شك، ولا يصبه وهن، وإيهانه بالله هو العاصم له من الضعف والوهن في مواطن الشدة والابتلاء، وهو يستمد إيهانه من الله على الذي يدعو إليه، ويقرب الناس له، ويرشدهم إلى طريقه، ويدلهم على الطريق الصحيح للحياة الطيبة في الدنيا، والسعيدة في الآخرة.

إنه يتمتع بالإيمان العميق الذي تتزعزع الجبال الرواسي و لا يضعف إيمانه بدعوته، فقد استولى حبها على قلبه، فليس فيه مجال لسواها، فهو لا يعيش بغيرها، لكنها تبقى بدونه.

يقول الشيخ البهي الخولي واصفا انشغال الداعية بحب دعوته، واستيلائها على كيانه كله: (الداعية صاحب الإيهان القوي الذي يشغل ذهنك بدعوتك في كل لحظة، فتذكرها في نومك ويقظتك، وعلى طعامك وبين أهلك، وفي حلك وسفرك، وفي كل مجالسك إذا قصدت إنسانا فللدعوة، وإذا سالمته أو عاديته فلها، وإذا فرحت أو حزنت فمن أجلها، وبالجملة تكون هي المسألة الأولى الحاضرة لديك في كل وقت من أوقات حياتك، في صلب الحياة ولبها، وأمور عيشك على هامشها وأطرافها، ولا تظن هذا كثيرا عليك، فأنت داعية ولست مدعوا وشتان بين حال هذا وذاك)(١).

<sup>(</sup>١) تذكرة الدعاة للشيخ، البهي الخولي، صد٣١ ط/ دار الدعوة القاهرة.

٢ - الداعية الذي يؤمن بأن أجله ورزقه بيد الله، فلا يتقلب مع كل تيار، من أجل لقمة العيش،
 ولا يأكل على كل مائدة من أجل أن يعيش، بل إن الموتة الشريفة أحب إليه من الحياة الذليلة. إن شعاره ما قاله الشاعر: فإما حياة تسر الصديق ∴ وإما ممات يغيظ العدا.

٤ - الداعية الذي يحمل هم دعوته بالليل والنهار، ويحبس كل أوقاته عليها، ويسخر كل طاقاته من أجلها، يختلط بالمجتمع ويؤثر فيه ويتعب نفسه من أجل راحة الآخرين. (إن دعوته حية في أعصابه، متوهجة في ضميره، تصيح في دمائه، فتعجله عن الراحة والدعة، إلى الحركة والعمل، وتشغله بها عن نفسه وولده وماله، وهذا هو الداعية الصادق الذي تحس إيهانه بدعوته في النظرة،

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية (٣٤).

<sup>(</sup>٢) سورة هود الآية (٦).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآية (٢٣).



والحركة، والإشارة، وفي السمة التي تختلط بهاء وجه، وهو الداعية الذي ينفذ كلامه إلى قلوب الجماهير فيحرك عواطفهم إلى ما يريد من أمر دعوته)(١).

٥ - نريد الداعية الذي تتحقق فيه كل مواصفات الداعية الشامل، وقد جمع الشيخ البهي الخولي أوصاف الداعية المنشود في قوله: (الداعية مؤمن بفكرة يدعو إليها بالكتابة والخطابة والحديث العادي، والعمل الجدى في سيرته الخاصة والعامة، وبكل ما يستطيع من وسائل الداعية. فهو كاتب وخطيب ومحدث قوي، يؤثر في الناس بعمله وشخصه، والداعية أيضا طبيب اجتهاعي يعالج أمراض النفوس، ويصلح أوضاع المجتمع الفاسدة، فهو ناقد بصير، يقف حياته على الإصلاح إلى ما شاء الله.. وهو رفيق وصديق وأخ للغني والفقير، والكبير والصغير.

ومن هذه الصفات تشيع المحبة في قلبه، وتتدفق الرحمة في عينيه، وتجرى المواساة على لسانه ويديه، وهذا ضروري جدا للداعية، وهو من مواهب الروح والجنان، لا من صفات البلاغة وملكات اللسان. والداعية لابد له من التأثير النفساني، والهيمنة الروحية، والاتصال بالله، واستعانة العقل بها حصل من تجارب التاريخ وأحوال الناس)(٢).

<sup>(</sup>١) تذكرة الدعاة، للشيخ البهي الخولي، صـ ٢٩.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الدعاة باختصار صه٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف الآية (١٨١).

# وقوله تعالى: ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَىٰ أُمَّةً يَهُدُونَ بِٱلْحَقِيِّ وَبِهِ ـ يَعْدِلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

إن هذه الصفات السابقة إنها هي صفات الدعاة الصادقين، الذين اصطفاهم الله لحمل دعوته، وتبليغ رسالته، ودلالة الناس على الله، يعيش أحدهم في سبيل فكرته فينشرها، ويستعذب الآلام في سبيل التمكين لها، يتعب نفسه ليريح الآخرين، ويفدى دعوته وأتباعه بنفسه، إنه من ذلك الصنف الرباني الذين عناهم القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رَسَلَتَ اللهِ وَيَخْشُونَهُ, وَلَا يَخْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا اللهِ ﴿ (٢).

فيا أحوج أمتنا إلى هذا الصنف من الدعاة، لينشروا الدعوة في الداخل والخارج، وليقودوا الأمة إلى العزة والسيادة، والنصر والتمكين، ويكونوا طلائع التغيير والإصلاح ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بِعَزِيزِ اللَّهِ ﴾ (٣).

وإذا أردنا للداعية أن يقوى إيهانه بربه، فلابد له أن يكون موصولا بزاد مستمر لا ينقطع، من الله على فهو داع وليس مدعوا، ومن ثم ينبغي له أن يلتزم بالعبادات الآتية:

#### ١ - المواظبة على أداء الصلوات الخمس في جماعة:

ما لم يكن له عذر شرعي من مرض، أو مطر، أو سفر، فعن أبي هريرة: "أنَّهُ سَمِعَ رَسولَ اللهِ عَلَى يَومٍ خُسًا، ما تَقُولُ: ذلكَ يُبْقِي مِن اللهِ عَلَى يَومٍ خُسًا، ما تَقُولُ: ذلكَ يُبْقِي مِن دَرَنِهِ شيئًا، قالَ: فَذلكَ مِثْلُ الصَّلُواتِ الخَمْسِ، يَمْحُو اللهُ به الخَطايا" (\*).

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية (١٥٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآية (٣٩).

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم الآية (٢٠).

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٥٢٨) عن أبي هريرة.



#### ٢-الاجتهاد في الحرص على النوافل بعد الفرائض:

فكل فريضة من العبادات لها نافلة من جنسها، فنوافل الصلوات الخمس في السنن المسنونة، وقيام الليل، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَوْزِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ ٱلْقُرُءَانَ تَرْتِيلًا ﴿ ۚ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ۞ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ۞ إِنَّا سَنُمُا وَسَبْحًا طُوِيلًا ۞ وَأَذْكُرُ السَّمَ رَبِكَ وَبَبَتَلْ إِلَيْهِ بَبْتِيلًا ۞ نَاشِئَةَ ٱلَيْلِ هِيَ أَشَدُ وَطُكًا وَأَقُومُ فِيلًا ۞ إِنَّ لَكَ فِي ٱلنَّهَارِ سَبْحًا طُويلًا ۞ وَأَذْكُرُ السَّمَ رَبِكَ وَبَبَتَلْ إِلَيْهِ بَبْتِيلًا ۞ فَالنَّهَارِ سَبْحًا طُويلًا ۞ وَأَذْكُرُ السَّمَ رَبِكَ وَبَبَتَلْ إِلَيْهِ بَبْتِيلًا ۞ فَاللَّهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ونوافل الصيام في الأيام المعروفة صيامها تطوعا، ونوافل الزكاة في الصدقة، ويداوم على العمرة بعد أداء الفريضة، ما استطاع إلى ذلك سبيلا. وفي الحديث القدسي: "إنَّ اللهُ قالَ: مَن عادَى لي ولِيًّا فقَدْ آذَنْتُهُ بالحَرْبِ، وما تَقَرَّبَ إليَّ عَبْدِي بشيءٍ أُحَبَّ إليَّ ممَّا افْتَرَضْتُ عليه، وما يَزالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إليَّ بالنَّوافِلِ حتَّى أُحِبَّهُ، فإذا أَحْبَبْتُهُ: كُنْتُ سَمْعَهُ الذي يَسْمَعُ به، وبَصَرَهُ الذي يُبْصِرُ به، ويَكَدُهُ الذي يَسْمَعُ به، وبَصَرَهُ الذي يُبْصِرُ به، ويَدَهُ الّتي يَبْطِشُ بها، ورِجْلَهُ الَّتي يَمْشِي بها، وإنْ سَألنِي لَأُعْطِينَهُ، ولَئِنِ اسْتَعاذَنِي لَأُعِيذَنَّهُ، وما تَرَدَّدُي عن نَفْسِ المُؤْمِنِ، يَكُرَهُ المَوْتَ وأنا أكْرَهُ مَساءَتُهُ" (۱).

# ٣- الحرص على الورد القرآني:

فهو المعين الذي لا ينضب، والنهر الذي يرتوي منه، والسنة أن لا يختم القرآن في أقل من ثلاث، ولا يزيد على شهر. قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِئْنَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ مِرَّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ بِجَارَةً لَن تَبُور سَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>۱) سورة المزمل الآيات (٤ – ۸).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٦٥٠٢) عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر الآية (٢٩).

## ٤ - المواظبة على أذكار الصباح والمساء:

فهي مدد قوي لحسن الصلة بالله، واستجلاب الهداية والتوفيق منه على. قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَذَكُرُواْ ﴿ فَسُبَحَنَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ ﴾ (١). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَذَكُرُواْ اللَّهُ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ اللهِ وَسَبِّحُوهُ بُكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴿ اللهِ ﴿ ١).

# ٥ - أن يكثر من الدعاء، وأن يلح على الله في طلب مسألته:

ويتخير الأوقات والأماكن الفاضلة التي لها خصوصية في قبول الدعاء واستجابته. قَالَ تَعَالَى: ﴿ اَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِيَ أَسْتَجِبٌ لَكُو إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ اَنْ اللَّهُ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ اَنْ اللَّهُ إِنَّ ٱللَّذِينَ يَسَتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ ﴿ (١).

# ٦- تحري الحلال في المطعم والمشرب والملبس:

وكذا اتباع السنة النبوية في كل عمل يعمله من العبادات والمعاملات والأخلاق وفي الحديث قال و أمن أكل طَيبًا، وعَمِلَ في سُنَّةٍ، وأَمِنَ الناسُ بَوَائِقَهُ، دخلَ الجنة، فقال رجلٌ: يا رسولَ الله إِنَّ هذا اليومَ في الناسِ لكَثِيرٌ، قال فسَيكونُ في قُرُونٍ بَعْدِي"(٥).

<sup>(</sup>١) سورة الروم الآية (١٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب الآيتان (٤١ - ٤٢).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف الآية (٥٥).

<sup>(</sup>٤) سورة غافر الآية (٦٠).

<sup>(°)</sup> الحديث أخرجه الإمام الترمذي (٢٥٢٠) وقال: غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه، وانظر الترغيب والترهيب ١٦/٣ إسناده صحيح أو حسن أو ما قاربهما، عن أبي سعيد الخدري.



#### ٧- الشعور الدائم بالافتقار إلى الله:



<sup>(</sup>١) سورة القصص الآية (٢٤).





إن الأخلاق العالية تفتح القلوب المغلقة، وتهدي النفوس الشاردة، والأرواح الحائرة، وتحدث ثورة في حياة الناس بعضهم مع بعض، لأنها تحول العدو إلى صديق حميم، قال تعالى:

﴿ ٱدْفَعَ بِٱلَّتِي هِيَ ٱحۡسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيۡنَكَ وَبَيۡنَكُوعَا وَأُو كُأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴿ الْ

والمسلمون أولى الناس بالتحلي بالفضائل، والتخلي عن الرذائل، لتكون أخلاقهم وفق ما ورد في القرآن الكريم، وسلوكهم حسب ما جاءت به الشريعة الإسلامية الغراء، وسمتهم حسب جاء في هدى النبي على قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَلْمَ وَلَكَ لَكُمْ فِي رَبُولِ ٱللَّهِ أَلْمَ وَاللَّهُ وَالْمَوْمُ ٱلْآخِرَ وَذَكَر اللَّهَ كَذِيرًا ﴿ ).

لقد انتشر الإسلام في كثير من بلاد العالم عن طريق أخلاق المسلمين التجار، الذين ذهبوا للتجارة، وتمتعوا بحسن الخلق، والسيرة الحسنة، مثل الصدق في القول، والأمانة في البيع والشراء، فجذبت أنظار الآخرين إليهم، فكانت أخلاقهم سببا في هداية الناس، وإقبالهم على الدخول في الإسلام، فكانوا دعاة بأخلاقهم ومعاملاتهم، قبل ألسنتهم ومواعظهم.

والإنسان الذي لا يتمتع بالأخلاق الفاضلة، والخصال الحميدة، والشيم النبيلة، لا يصلح لدعوة الناس ومخالطتهم، والصبر على أذاهم، لأنه لا يملك أدوات التنفيذ والتأثير، والتأليف، والإصلاح، بل إنه قد يأتي بآثار مضادة، ونتائج عكسية، على خلاف المراد.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت الآية (٣٤).

<sup>(</sup>٢) سورة القلم الآية (٤).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآية (٢١).

فسوء الخلق يجعل الإنسان مبغوضا ومكروها عند الله، وعند الناس، بل إنه يعزل نفسه عن الناس فلا يألفهم ولا يألفونه، وفي الحديث قال : "المؤمِنُ آلِفٌ مألوفٌ ولا خيرَ فيمَن لا يَأْلَفُ ولا يُؤلَفُ، وخيرُ الناس أنفَعُهم للناس"(١).

والعلم الغزير وحده لا يكفي في التوجيه والإرشاد، ما لم يكن مع ذلك أخلاق عالية، تحمى صاحبها من التناقض بين ما يقول وبين ما يصدر عنه، إذ كيف يتعلم الناس الصبر وتحمل المكاره، من شخص ضيق الصدر، كثير الغضب، سريع الانفعال.

ومن مشكلات المسلمين في عصرنا الحاضر أن هناك فجوة كبيرة، وهوة عظيمة، ومساحة شاسعة، بين أخلاق الإسلام النظرية التي جاء بها، ودعا إليها، وبين واقع المسلمين الآن في التعامل، في البيع والشراء، والتقاضي، وقضاء المصالح، والمعاملات، فنجد أن هناك بونا شاسعا يجعل المسلمين يعيشون في تناقض، فالمشكلة هي أزمة أخلاق، فبعضا منهم سليم العقيدة، صحيح العبادة، لكنه ضعيف الأخلاق، ولا يسعى لتحسينها.

وفي الحديث أن النبي الله قال: "ليس الصّيامُ من الأكلِ والشُّربِ، إنَّم الطّيامُ من اللّغو والرَّف، فإن سابَّك أحدٌ أو جهِل عليك فقلْ: إنِّي صائمٌ إنِّي صائمٌ" (٢).

والإنسان بدون أخلاق حسنة، يشبه الشجرة التي لا ظل لها ولا ثمر، فهي عديمة الفائدة، قليلة النفع، قطعها أفضل من تركها، فكذلك الإنسان إذا تجرد من الفضائل كان عدمه أفضل من وجوده، وموته أفضل من حياته، حتى يرتاح الناس من شره وضرره.

<sup>(</sup>٢) الحديث ذكره المنذري في الترغيب والترهيب ٤/٤، إسناده صحيح، عن عبد الله بن عمر ...

إن حاجة الناس إلى الأخلاق أكثر من حاجاتهم إلى الطعام والشراب، لأن الأخلاق الحسنة تسعد الإنسان في الدنيا والآخرة، وبدون الأخلاق الحسنة، يخسر الإنسان الدنيا والآخرة، قال تعَالى: ﴿ قُلَ إِنَّ ٱلْخَيْرِينَ ٱلَّذِينَ خَيِئُرُوٓا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ۖ أَلَا ذَلِكَ هُوَ ٱلْخُسُرَانُ ٱلْمُبِينُ (١٠) .

ومن الجدير بالذكر أن الإسلام لم يمدح خلقا إيجابيا، ويحرض المسلمين عليه، إلا وذم ضده، ونفر أتباعه منه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهَدَتُكُمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعَدَ وَلَا لَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعَدَ وَلَا لَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعَدَ وَلَا لَنقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعَدَ وَلَا لَنقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعَدَ وَلَا لَنقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعَدُ وَكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمُ لَفِيلًا إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَقْعَلُونَ اللهِ (٢).

فرغب في الصدق وحرم الكذب، ورغب في الوفاء وذم الغدر، ونقض العهود، ورغب في الأمانة وحرم الخيانة، وفي الحديث قال : "أدِّ الأمانة إلى من ائتمنك، ولا تخنْ من خانك" (٣). وفي الحديث قال : "دَعْ ما يَريبُك إلى ما لا يَريبُك، فإنَّ الصدقَ طمأنينةٌ، وإنَّ الكذبَ ريبةٌ" (٤).

كما رغب في حفظ الجوارح، وحرم إشباعها في الحرام بطرق ملتوية، أو غير مشروعة، وفي الحديث قال الله الضمَنُوا لِيَ ستًّا منْ أَنْفُسِكُمْ أَضْمَن لَّكُمُ الجِنَّة، اصدُقُوا إِذَا حَدَّثْتُم، وأَوْفُوا إِذَا وَعَدَّتُم، وأَدُّوا إِذَا التَّمِنْتُمْ، واحفظوا فُروجَكُمْ، وغُضُّوا أبصارَكم، وكُفُّوا أيدِيكُم" (٥).

والأخلاق في الإسلام لا تتجزأ، ولا تنفصل عن العقيدة والعبادة، فلا يصح أن يكون المسلم صاحب خلق نبيل وشريف داخل المسجد، ويفجر خارجه، أو أن يكون عالما ويفقد

<sup>(</sup>١) سورة الزمر الآية (١٥).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية (٩١).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (١٢٦٤) حسن غريب، عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (٢٥١٨) حديث حسن صحيح، عن الحسن بن علي بن أبي طالب.



أخلاق العلماء، أو أن يكون سلوكه مع المسلم، يختلف عن سلوكه وأخلاقه مع غير المسلم، أو أخلاقه في الحضر، غير أخلاقه بالليل، فهو مطالب أخلاقه في الحضر، غير أخلاقه بالليل، فهو مطالب بالإلتزام بالإخلاق في كل شئونه، وفي كل أوقات حياته، ومع كل الناس أجمعين، على أختلاف معتقداتهم وأجناسهم، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱدْخُلُوا فِي ٱلسِّلْمِ كَآفَةً وَلا تَتَبِعُوا خُطُورتِ ٱلشَّيْطِنُ إِنّهُ لَكُمُ عَدُقٌ مُبِينٌ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ومما تجدر الإشارة إليه، أن هناك أخلاقا فردية عامة لكل المسلمين، يجب أن يتخلقوا بها، وهناك أخلاقا خاصة تزيد علي ما سبق، لمن كان له دور أو مسئولية، مثل الحكام والعلماء، والمعلمين، والمربين، فلهم مزيد من العناية والاهتمام، بحكم ما هم فيه من مسئولية نحو غيرهم.

وفي الحديث قال ﷺ: "كُلُّكُم راع، وكُلُّكُم مَسْؤُولٌ عَن رَعِيَّتِه، الإِمامُ راعٍ ومَسؤُولٌ عنْ رَعِيَّتِه، والرَّجُلُ راعٍ في أهلِه وهو مَسْؤُولٌ عن رعيَّتِه، والمرْأةُ راعِيةٌ في بيتِ زوجِها ومَسْؤُولةٌ عن رعيَّتِه، والمرْأةُ راعِيةٌ أنْ قدْ قال: والرَّجُلُ راعٍ في رعيَّتِها، والخادِمُ راعٍ في مالِ سيِّدِه ومَسْؤُولٌ عن رعيَّتِه، قال: وَحَسِبْتُ أَنْ قدْ قال: والرَّجُلُ راعٍ في مالِ سيِّدِه، وكُلُّكُم راع ومَسْؤُولٌ عن رَعِيَّتِه"(٢)

فالعدل من الفرد المسلم واجب، وفي حق الحاكم أوجب، والشورى من الزوج مع زوجته أمر مرغوب فيه، وفي حق السلطان أشد، ونصيحة المسلمين فيها بينهم أمر واجب، لكن المناصحة مع الحاكم والأمراء لله ولرسوله أمر أشد وجوبا، وهكذا مع باقي الأخلاق.

وتربية الفرد والمجتمع والحاكم والمحكوم على حسن الخلق، أمر ليس بالسهل ولا اليسير عمليا؛ لأن التربية تحتاج إلى تعهد واستمرار، ووضوح الأهداف والوسائل واستمرارها فترة طويلة، حتى تكون راسخة في نفس الفرد، فلا تنفك عنه أو ينفك عنها، فمن ربى على أخلاق

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٨٩٣) عن عبد الله بن عمر ﴿.



الإسلام وتأصلت فيه، ثم عاش خارج أرضه أو بلده أو في وسط المجتمعات الغربية، كان من الصعب عليه أن يتخلى عن أخلاقه، لأنها تأصلت وترسخت في أعاقه، فلا يمكن انتزاعها بسهولة ويسر، إلا إذا أراد الشخص نفسه أن يتخلى عنها.

ومن كانت أخلاقه ضعيفة وسطحية وعارضة، فيا أسرع أن يتركها عند أول صدمة وشدة يقابلها، فالشدائد والمحن تكشف معادن الناس وأخلاقهم في سهولة ويسر، وتجارب التاريخ تؤكد ذلك.



#### الدعاة والأخلاق:

إن هذه الأخلاق السابقة، مطالب بها جميع المسلمين على وجه العموم؛ لأنها أخلاق الإسلام والقرآن، كما أن الدعاة مطالبون بها أيضا على وجه الخصوص، فإذا كانت واجبة في حق المسلم فهي في حق الدعاة أوجب، لأنهم يقفون موقف النبي في الدعوة والوعظ والتذكير والتعليم، فهم أولى بها من غيرهم، وهم أحق بها وأهلها.

والدعاة أشد الناس حاجة إلى الخلق الحسن، وتحصيله وتطبيقه في جميع مجالات الحياة، لأنهم في موطن القدوة، كما أنهم أكثر تأثيرا في المدعوين، فهم دعوة صامتة بامتثالهم لتعاليم الإسلام في حياتهم، قبل أن يتكلموا مع الناس بالنصوص والآيات.

إن الناس يضعونهم تحت المجهر، في كل قول أو عمل، وكل حركة أو سكون، ولا يقبلون حديثهم إلا إذا رأوا فيهم القدوة، والتطبيق العملي لما يدعون إليه، بل يرون فيهم المثالية والفضل، في كل خلق وسلوك.

إن سلوك الداعية موضع قدوة في كل تصرف يصدر عنه، فينبغي أن يكون حسن السيرة، جيد الخلق، حميد السلوك، لا يتهم في ماله، أو سيرته، أو تاريخه، أو أخلاقه.



إن الخلق الحسن عند الداعية، يجعله منير القلب، سليم الفؤاد، يبحث عن مواطن الخير، ويهديه الله إليها، فيكسب التوفيق الإلهي بحسن خلقه، ونقاء سريرته، وطيب أخلاقه.

إن الداعية هو الرائد الذي لا يكذب أهله، وهو في مقدمة القافلة والركب، وأخلاق الإسلام في حقه آكد، لأنه قدوة لغيره، وهذا يعني الالتزام الشديد والحرص الدائم على التمسك بأخلاق الإسلام وآدابه، حتى لا يجد المدعوون فيه مطعنا ينفذون إليه.

فصاحب الدعوة ينبغي أن تتقدم الأخلاق الحميدة فيه، التي تؤثر في نفوس الناس وعقولهم، وتؤلف بين قلوبهم، بالإضافة إلى أهليته العلمية والفكرية والدعوية والثقافية، فالأدب قبل العلم، والتربية قبل التعليم، والأخلاق قبل الدعوة، والقدوة قبل الخطبة والدرس. قال شوقي:

# صلاح أمرك للأخلاق مرجعه .. فقوم النفس بالأخلاق تستقم.

فيجب على الداعية إلى الله على أن يتحلى بمحاسن الأخلاق ومكارمها، حتى يكون ناجحا في أداء رسالته على أحسن وجه، فالدعوة تقوم على العمل والسلوك، أكثر مما تقوم على الخطب والدروس.

والدعاة هم أولى الناس بمعالي الأمور، ومكارم الأخلاق، لأنهم موضع قدوة، ومحل أنظار الناس، فللأخلاق والسلوك سمات وصفات أساسية يتميز بها الداعية عن غيره من المدعوين، والداعية مطالب بأن يتحلى بكل خلق حسن، ويتجنب كل خلق قبيح.

فنريد الداعية القدوة الذي يتمثل دعوته في حركاته وسكناته، وسره وعلانيته، في ليله ونهاره، في سفره وترحاله، في صمته وكلامه: (الذي يتكلم فتتكلم أسرار الدعوة في ألفاظه ونبراته، لا يثيرهم إلى باطل، بل يهيئهم لقبول الحق الذي يألفه العقل والفطرة). (١).

<sup>(</sup>١) تذكرة الدعاة، للبهى الخولى صـ ٢٩.



يقول الشيخ محمد الغزالي: (فإن المرء يولد وفيه من الطباع ما يستدعي دوام اليقظة، وطول المعالجة، ثم تعرض له في حياته عادات شتى الرديء منها أكثر من الطيب، إن سهره على خاصة نفسه وأهله أمر لا محيص عنه، كي تثمر دعوته، وتحمد طريقته)(١).

فأخلاق الداعية أكثر تأثيرا في المدعوين من كثرة علمه، وغزارة معلوماته، وسعة ثقافته، لأن الناس يرقبون الأخلاق والسلوك أكثر من المعلومات والثقافة.

والأخلاق باب واسع كبير، وعلم قائم بذاته، له أصوله وفروعه، فيه كتب ورسائل وموسوعات، وما يحتاجه الداعية من هذا العلم شيء كثير، فهناك أخلاق أساسية لا غنى لأي إنسان عنها، وهناك أخلاق إنسانية، وأخلاق إسلامية، وهذه كلها بتقسيهاتها لا غنى للداعية عنها لأنها قوام الشخصية، وعامل قوي من عوامل نجاحها، ومفتاح التعامل مع الآخرين، من أجل الوصول إلى قلوبهم، وهناك تقسيم آخر للأخلاق مثل:

الأخلاق الإيمانية: الإخلاص، التقوى، التوكل...

والأخلاق السلوكية: الحلم، الرفق واللين، الرحمة والرأفة...

والأخلاق في تبليغ الدعوة: الاستقامة، الأناة، الصبر...

والأخلاق الفنية في الدعوة: البصيرة، والبعد عن الهوى، الثبات والاستمرار، ومرد ذلك وتفاصيله يمكن الرجوع التي في كتب الأخلاق وعلم الأخلاق.



<sup>(</sup>١) مع الله دراسات في الدعوة والدعاة، للشيخ مجد الغزالي صـ١٩٦.



#### كيف يكسب الداعية حسن الخلق؟.

تقويم الأخلاق يحتاج إلى تدرج في التغيير والإصلاح، فالتقويم لا يأتي دفعة واحدة، كما أن كل حالة من الحالات التي تحتاج إلى تغيير تقدر بقدرها، ويراعى خصوصيتها في التربية، فما يصلح لإنسان قد لا يصلح لآخر، وهكذا.

# ويمكن الإفادة من هذه الوسائل:

١ - تقوية الإيمان، فالإيمان القوى يولد الخلق القوى، فإذا أردنا مجتمعا قويا في أخلاقه، فلابد أن نقوى إيهان أفراده، فالإيهان هو الدافع والمحرك الأساسي للتحلي بالفضائل، والبعد عن الرذائل، فالإيهان يفجر الطاقات، ويصنع البطولات، ويحقق المستحيلات، فضعف الأخلاق إنها سببه الرئيس ضعف الإيمان.

فهناك ارتباط قوى بين الإيمان والأخلاق، حيث إن الأول مقدمة، والآخر نتيجة، فإذا قــوى الإيــان صــلحت الأخــلاق، والعكــس، وفي الحــديث قــال ﷺ: "أكمــاً, المؤمنين إيهانًا أحسنُهم خُلقًا، وخيارُكم خيارُكم لنسائهم"(١).

وفي الحديث أيضا قال على: "الحياء والإيهان قرناء جميعا، فإذا رفع أحدهما رفع الآخر "(٢). وفي الحديث قال ﷺ: "لا إيمان لمن لا أمانة له" (٣).

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (١١٦٢). وقال حسن صحيح، عن أبي هربرة ﴿..

<sup>(</sup>٢) الحديث ذكره الإمام المنذري في الترغيب والترهيب ٣٥٠/٣ إسناده صحيح، عن عبد الله بن عمر -رضي الله عنهما-.

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام أحمد في مسنده ١٢٥/٣. عن أنس بن مالك ...



وفي الحديث قال ﷺ: "والله لا يؤمن، والله لا يؤمن والله لا يؤمن قيل من يا رسول الله: قال: الذي لا يأمن جاره بوائقه"(١).

وفي الحديث أيضا قال ﷺ: "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت"(٢).

٢-عن طريق التدريب والمران والمارسة، ومجاهدة النفس بالتحكم فيها، خاصة في مواطن الغضب والضيق، وفي الحديث قال على "ليسَ الشَّديدُ بالصُّرَعةِ، إنَّمَا الشَّديدُ الَّذي يملِكُ نفسَهُ عندَ الغضبِ" (٣).

وفي الحديث أيضا قال ﷺ: "العلم بالتعلم، والحلم بالتحلم، ومن يتحر الخير يعطه، ومن يتوق الشر يوقه"(٤).

وفي الحديث أيضا قال ﷺ: "وإنه مَن يَستَعِفَّ يُعِفَّه اللهُ، ومَن يتصَبَّرْ يُصَبِّرْهُ اللهُ، ومَن يَستَغنِ يُعنِه اللهُ، ولن تُعطَوا عَطاءً خيرًا وأوسَعَ من الصبر"(٥).

ويمكن إصلاح الأخلاق من خلال التربية المتواصلة المستمرة، فبمرور الوقت تتأصل الأخلاق في شخصية الفرد، وتصبح عادة عنده، ومن شب على شيء شاب عليه، ولكل امرئ من دهره ما تعودا، والجهد في التربية مع النشء الصغار، أيسر من ذلك الجهد الذي يبذل مع البالغين والكبار.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري ١٠/١٠ عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٦٠١٨). عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٦١١٤). عن أبي هربرة ...

<sup>(</sup>٤) الحديث ذكره الألباني في السلسلة الصحيحة (٣٤٢). إسناده حسن، عن أبي هريرة ك.

<sup>(</sup>٥) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٤٦٧٠). أبو سعيد الخدري ...



ومجاهدة المسلم لنفسه، في تهذيبها بالأخلاق الحسنة، والفضائل الكريمة، والارتقاء بها، من عوامل الإصلاح والسعادة، حيث إن صلاح الأخلاق سبب لسعادة الدنيا والآخرة.

قال ابن القيم – رحمه الله –: (الدين كله خلق، فها زاد عليك في الخلق، زاد عليك في الدين).

٣-قراءة النصوص القرآنية والأحاديث النبوية التي تحث المسلم على حسن الخلق، والتحلي بمكارم الأخلاق، والثواب المترتب على ذلك في الدنيا والآخرة، حتى تكون حافزا ودافعا له في التخلق بها، ومعرفة ثواب الصبر على جهالات الآخرين، ومقابلتها بالعفو والصفح الجميل. وكذلك معرفة ما أعده الله لأصحاب الأخلاق الحسنة من الثواب العظيم، والأجر الجزيل، في الدنيا والآخرة، كما جاء في القرآن الكريم والسنة النبوية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي مَقَامِ أَمِينِ اللهُ فِي جَنَنتِ وَعُيُونِ ﴿ يَنَ ٱلمُتَقِينَ فِي مَلَا الْمَوْتَ اللهُ وَرُوَجَنَهُم وَاللهُ وَرُقَدَى فِيهَا الْمَوْتَ إِلّا الْمَوْتَ اللهُ وَرَقَ مَنْ اللهُ وَلَوْ اللهُ هُو اللهُ وَرُقَوْنَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلّا الْمَوْتَ اللهُ وَرَقَ مَنْ اللهُ وَرَقَ اللهُ اللهُ وَرَقَ اللهُ وَرَقَ اللهُ وَرَقَ اللهُ وَرَقَ اللهُ وَرَقَ اللهُ وَرَقَ اللهُ اللهُ وَرَالَ اللهُ وَرَقَ اللهُ وَرَقَ اللهُ وَرَقَ اللهُ وَرَقَ اللهُ اللهُ وَرَقَ اللهُ وَاللهُ وَرُاللهُ وَرُاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَرَاللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ ولَا اللهُ ولمَا اللهُ ولمُ الل

قال الشافعي -رحمه الله-:

أحب مكارم الأخلاق جهدي ... وأكره أن أعيب أو أعابا ... وأصفح عن سباب الناس حلما ... وشر الناس من يهوي السبابا ... ومن هاب الرجال تهيبوه ومن حقر الرجال فلن يهابا.

٤-الحياة في وسط الصالحين، لأن الإنسان يتأثر بالبيئة التي يعيش فيها، والبقاع تؤثر في الطباع،
 والأخـــلاق تعـــدى عــن طريــق التقليــد والمحاكـاة، وفي الحــديث قــال

<sup>(</sup>١) سورة الدخان الآيات (٥١-٥٧).



"مشلُ الجليسِ الصَّالِحِ كمشلِ صاحبِ المِسكِ، إن لم يُصِبْك منه شيءٌ، أصابك منه ريحُه، ومثلُ الجليسِ السُّوءِ كمثلِ صاحبِ الكير، إن لم يُصِبْك من سوادِه، أصابك من دُخانِه" (١).

وفي الحديث أيضا قال ﷺ: "لا تصاحبْ إلا مؤمنًا، ولا يأكل طعامَك إلا تقيُّ "(٢).

البس جديدا إني لابس خلقي . . ولا جديد لمن لا يلبس الخلقا.

يقول ابن القيم فيها يتعلق بالوسائل التي تؤدي إلى تغيير الأخلاق المقارنة والمعاشرة: (فالإنسان يكتسب بالمقارنة والمعاشرة، أخلاق من يقارنه ويعاشره) (٣).

كها أن اتخاذ صديق تقي بصير صالح، يقدم النصيحة بين الحين والحين، وتقبل النصيحة منه على أي وجه من أفضل الوسائل المفيدة في ذلك. ولا خير في الدنيا إذا لم يكن بها .. صديق صدوق صادق الوعد منصفا.

٥-الاستفادة من نصائح المربين وخبراتهم، وقبول ما عندهم من خير وبر، فالخبرات المتراكمة عند المربين لها أثرها الكبير في التغيير والإصلاح، وأكبر دليل على ذلك وصايا لقمان الله لابنه، وهو يربيه على العقيدة السليمة، والعبادة الصحيحة، والخلق الفاضل.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَمَنُ لِا بَنِهِ وَهُو يَعِظُهُ لِيَهُ لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ ۚ إِنَّ الشِّرِكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ اللهِ وَوَصَيْنَا الْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْ لُهُ أُمَّهُ وَهُنَا عَلَى وَهُنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ الشَّكُرِ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللللَّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) الحديث ذكره المنذري في الترغيب والترهيب ٩٦/٤ إسناده صحيح، عن أنس بن مالك ...

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (٢٣٩٥). حديث حسن، عن أبي سعيد الخدري ...

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين لابن القيم ٢/٤٨٨.



مَعْرُوفَاً وَاتَبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأْنِيْثُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللهَ يَابُنَى إِنَّمَ إِنَا مَرْجِعُكُمْ فَأْنِيثُ كُم بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ اللهَ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأْنِيثُ كُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

كما أنه يراعى التنوع في استخدام الأساليب التي تساعد في تربية الأخلاق، مثل أسلوب الحوار بين المربي والمربى، أو الأب والابن، وأسلوب التربية بالقدوة الحسنة، وأسلوب التربية بالمارسة، وأسلوب التربية بالترغيب والترهيب، وأسلوب النصيحة والوعظ. يقول الإمام برهان الدين النسفي: (أما رياضة الصبي، فالصبي أمانة من الله على عند والديه ونفسه نفيسة قابلة لكل نقش، فلو أهمل لبطل، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فُواً أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ الله

فليعلمه أولا محاسن الأخلاق، وليجنبه قرناء السوء ولا يعوده التنعم، لأنه سبب التندم، وليؤدب بالآداب الظاهرة، ويحبب إليه الإيثار والحياء تنفيرا لطبعه عن الأضداد، ولا يرغبه بالأشعار إلا وهي في السخاوة والشجاعة، ويعوده الخشونة في الملبس والمطعم، وغيرها من الرياضات الجسمانية نحو المشي وغيره تقوية لمواده، وبالجملة، يرغبه في كل خير، ويجنبه من كل شر، فقبوله أيسر، لأنه لا يحتاج إلى ترك المعتاد. قال الشاعر:

إن الغصون إذا قومتها اعتدلت .. ولا تلين إذا قومتها الخشب) (٣).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان الآيات (١٣-١٩).

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم الآية (٦).

<sup>(</sup>٣) مكارم الأخلاق الإمام برهان الدين النسفي صد٢٥ تحقيق محجد بن عبد الله أحمد أبو الفضل العدوي ط/ الأولى المكتبة العلمية بيروت لبنان سنة ٢٠١١م.

7 - تعهد الرعاية المستمرة للحالات التي تحتاج إلى إصلاح، مثل الذي يزرع شجرة، إذا لم يتعهدها بالرعاية والعناية والسقاية والتهذيب المستمر، فلا تحقق الثمرة المرجوة، فالأخلاق تتكون بالاعتياد والمهارسة، وتكرار الفعل والمواظبة عليه، إلى أن يصير طبعا وسجية، يقول ابن خلدون: (إن أهل البدو أقرب إلى الشجاعة من الحضر، وأصله أن الإنسان ابن عوائده ومألوفه، لا ابن طبيعة مزاجه، فالذي ألفه في الأحوال حتى صار خلقا وملكة وعادة، تنزل منزلة الطبيعة والجبلة) (١).

٧-استحضار خلق رسول الله ﴿ وأن يتخيل المسلم لو أن الرسول ﴾ كان في موقفه، ماذا سيكون تصرفه؟ فيقتدي به، حينئذ تهون على المرء نفسه، وتنكسر حدة الكبر فيه. (لقد مثلت حياة النبي ﴾ أعمالا كثيرة متنوعة، بحيث تكون فيها الأسوة الصالحة، والمنهج الأعلى للحياة الإنسانية، في جميع أطوارها، لأنها جمعت بين الأخلاق العالية، والعادات الحسنة، والعواطف النبيلة المعتدلة، والنوازع العظيمة القويمة) (٢).

٨-أن ينشغل الإنسان بالنظر في عيوبه وإصلاحها، قبل النظر في سلبيات الآخرين ونقدها. عليك نفسك فتش عن معايبها .. وخل من عثرات الناس للناس.

يقول الإمام برهان الدين السبكي: (إذا أراد الله بعبد خيرا بصره بعيوب نفسه، فيستعد لإزالتها والوقوف عليها بطرق ثلاثة: الأول: الاستعانة من ناصح، قال عمر في: (رحم الله امراً أهدى إلى عيوبي). وعلى الحقيقة العيوب حياة وعقارب على الأرواح، تتألم بها في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَتَقَى اللهُ ﴾ (٢). والثاني: أن يخالط الناس فيترك ما يشينهم) (٤).

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون صد١٢١. دار القلم بيروت ط/ الخامسة ١٩٨٤م.

<sup>(</sup>٢) انظر الرسالة المجهية للشيخ السيد سليمان الندوي صـ١١٧ ط/ دار بن كثير دمشق.

<sup>(</sup>٣) سورة طه الآية (١٢٧).

<sup>(</sup>٤) مكارم الأخلاق للإمام برهان الدين النسفي صـ٢٦-٢٣. تحقيق/ محجد بن عبد الله أحمد أبو الفضل العدوي/ الكتب العلمية بيروت لبنان ط/ الأولى سنة ٢٠١١م.



وأن ينظر الإنسان في عواقب الأمور ومآلاتها، وما يترتب على سوء الخلق من مضار وقبائح لا تنس عند الناس.

9 - التعامل مع البشر على أنهم بشر، خلقوا من ماء وطين، فيهم كدر الطين، وسواد الطين، وواد الطين، وسواد الطين، وعكارة الطين، ليسوا ملائكة ولا معصومين من الخطأ، فكلنا أصحاب خطايا وذنوب، فلا يتطلب الملائكية أو المثالية من الأخريين في المعاملة حتى يصحبهم، وإنها لابد من الواقعية والبشرية في التعامل معهم، واتباع التغافل في معاملاتهم.

ليس الغبي بسيد في قومه ن لكن سيد قومه المتغابي.

وأن يلتمس الأعذار والمبررات للآخرين في بعض المواقف منهم، فلا يقابل السيئة بالسيئة، ويقول هو المبتدئ، وأنا أرد عليه، وإنها يتحكم في سلوكه، ويكظم غيظه، ويجاهد نفسه، ويمتثل حديث النبي على: "لا تكونوا إمعة، تقولون إن أحسن الناس أحسنا، وإن ظلموا ظلمنا، ولكن وطنوا أنفسكم، إن أحسن الناس أن تحسنوا، وإن أساءوا فلا تظلموا"(١).

• ١٠ - الاستهاع إلى رأى الخصوم والغرماء، فهم دائها يركزون على السلبيات والعيوب والنقائص، فيتجنبها الإنسان.

ورحم الله الشافعي إذ يقول:

عِدايَ لهم فضلٌ علي ومِنَّةٌ .. فلا أَذهبَ الرحمنُ عَنِي الأعاديا هُم بحثوا عَن زَلَّتي فاجتَنَبتُها .. وهُم نافسوني فاكتسبتُ المعاليا.

#### 

وسأتناول هنا أشهر الأخلاق السابقة التي يحتاج إليها الداعية، وبيان أثرها على الداعي والمدعوين.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (٢٧٧٠) وقال حسن غريب عن حذيفة بن اليمان ...



وهذا نموذج لخلق من أخلاق الداعية التي يجب أن يتخلق به، وهو خلق الاخلاص (١).

## ١ - معنى الإخلاص:

تصفية الأقوال والأعمال مما يشوبها من الشرك والرياء، والمباهاة، والسمعة.

وقيل: أن لا تطلب لعملك شاهدا غير الله على . وقال الفضيل بن عياض: ترك العمل لأجل الناس رياء، والعمل لأجلهم شرك والإخلاص: الخلاص من هذين، أو يعافيك الله منها.

وفي الحديث قال ﷺ: "من تعلم علما مما يبتغى به وجه الله ﷺ لا يتعلمه إلا ليصيب به عرضا من الدنيا، لم يجد عرف الجنة (أي رائحتها) يوم القيامة "(٢).

فالخلاصة: الإخلاص أن تبتغي بعملك وجه الله على سواءً كنت رئيسا أو مرؤوسا، في المقدمة أو المؤخرة، في السر أو العلانية. وفي الحديث القدسي: "أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملا أشرك معي فيه غيري، تركته وشركه"(٣).

#### 会会会

## ٢ - أهمية الإخلاص:

<sup>(</sup>١) هذا أنموذج لخلق واحد من أخلاق الداعية، وباقي الأخلاق يمكن الرجوع إليها في كتب الأخلاق، ومنها كتاب في ظلال خلق المسلم الجزء الأول والثاني للمؤلف.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام أبو داود (٣٦٦٤) وابن حبان في صحيحه (٧٨) عن أبى هريرة ...

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٩٨٥) عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٤٦٥١) عن أبي هريرة ...



والإخلاص: هو حقيقة الدين الإسلامي، وجوهر رسالة الإسلام، والله تعالى يقول: ﴿ وَمَآ أُمُونَا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوةَ وَيُؤْتُوا ٱلزَّكُوةَ ۚ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ۞ ﴾ (١).

و قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَأَعْبُدِ اللَّهَ مُغْلِصًا لَّهُ الَّذِينَ آلَ اللَّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ .

وفي الحديث قال ﷺ: "من قال لا إله إلا الله خالصا من قلبه دخل الجنة"(٣).

٢-هو أحد شرطى قبول العمل من الله ١٠٠٠ والشرطان هما:

١ - أن يكون العمل خالصا يبتغى به وجه الله وحده. ٢ - وأن يكون العمل صوابا على سنة النبي على الله وَ الله والله وا

وكان سلفنا الصالح يبدؤون مصنفاتهم بحديث: "إنها الأعمال بالنيات، وإنها لكل امرئ ما نوى"(٥). وهذا إشارة إلى أهمية الإخلاص في طلب العلم وتعليمه، وأنه يجب أن يبتغى به وجه الله على حتى يكون مقبولا عنده.

سورة البينة الآية (٥).

 <sup>(</sup>۲) سورة الزمر الآيتان (۲-۳).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٦٥٧٠) عن أبي هربرة ...

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٥) الحديث أخرجه الإمام البخاري (١) عن عمر بن الخطاب ...



٤ - الإخلاص يحمى العبد من نزغات الشيطان: فلقد أقسم الشيطان على غواية أبناء آدم كلهم حتى يوم القيامة، ماعدا المخلصين منهم، كما حكى القرآن الكريم: قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ نِكَ لَالْحَرِيمَ: قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ نِكَ لَا تُعْرِيبًا لَهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ مُلْكِمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالَّهُ اللَّهُ ال

#### 

#### ٣-من مظاهر الإخلاص:

١-ابتغاء الأجر من الله على وحده: فلا يبحث عن شهرة، ولا مكانة اجتهاعية، ولا زعامة، ولا ثناء الناس عليه، قال تعالى على لسان بعض الأنبياء في القرآن الكريم: ﴿ وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ الْجَرِ لِنَاء الناس عليه، قال تعالى على لسان بعض الأنبياء في القرآن الكريم: ﴿ وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ الْجَرِ لِنَا اللهِ عَلَى رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ (٢).

وقال الإمام الشافعي-رحمه الله-: (وددت أن الناس انتفعوا بهذا العلم، وما نسب إلى شيء منه).

٢-عمل السر عنده أفضل من العلانية: وفي الحديث عن أحد السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله قال : "ورجل تصدق بصدقة فأخفاها، فلا تعلم شهاله ما أنفقت يمينه"(٣).

ولقد رأي سيدنا عمر رجلا يطأطئ رقبته وهو يصلى فقال: (ارفع رقبتك فإن الإخلاص في القلوب، وليس في الرقاب).

قال تميم الداري: (والله لركعة أصليها في جوف الليل في سر أحب إلى من أن أصلي الليل كله، ثم أقصه على الناس).

<sup>(</sup>١) سورة ص الآيتان (٨٢-٨٣).

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء الآية (١٢٧).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (١٤٢٣). عن أبي هريرة ...



٣-إساءة الظن بالنفس، واتهامها بالتقصير: فالمخلص من العباد من يأتي بجميع العبادات على أحسن وجه، ومع ذلك هو خائف أن لا يتقبل الله منه عمله يوم القيامة، كما قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَآءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴾ (١).

٤ -استواء المدح والذم: فالمخلص يقوم بجميع أعماله على ما يرضي الله كل ثم بعد ذلك لا يبالي أرضي الناس أم سخطوا، مدحوا أم ذموا.

وكان الإمام على إذا مدحه الناس قال: (اللهم اغفر لي ما لا يعلمون، ولا تؤاخذني بها يقولون، واجعلني خيرا مما يظنون).

قال الحافظ ابن رجب-رحمه الله-: (إن الإنسان قد يذم نفسه بين الناس، يريد بذلك أن يرى الناس أنه متواضع عند نفسه، فيرتفع بذلك عندهم ويمدحونه به، وهذا من دقائق أبواب الرياء).

وأحيانا يعمل أحدنا العمل يبتغى به وجه الله لكن الناس يحمدونه عليه، سئل النبي ﷺ عن ذلك فقال: "تلك عاجل بشرى المؤمن"(٢).

#### 

#### ٤ - وسائل تحقيق الإخلاص:

١ - معرفة عظمة الله على: إذا تيقن العبد بأن كل شيء في الكون يقع بتدبير الله على فأرزاق العباد بيده، وآجال العباد بيده، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُو ٱلْخَكِيمُ ٱلْخَيِيرُ ﴿ ﴾ (١).
 تعين على العبد أن يخلص عبادته لله على وحده.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآية (٦٠).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٦٤٢) عن أبي ذر الغفاري ...

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآية (١٨).



٢- الإلحاح على الله ﷺ بالدعاء: إن المسلم في كل أموره يطلب العون من الله وحده، فهو يقرأ كل يوم قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِيَاكَ نَشْتُهُ وَإِيَّاكَ نَشْتَعِيثُ ۞ ﴾ (١).

فيسأله أن يمنحه الإخلاص في القول والعمل، وأن يبعده عن الرياء والشرك، في الظاهر والباطن، وكان على يقول في دعائه: "كلَّ يومٍ ثلاثَ مرَّاتٍ اللهمَّ إنِّي أعوذُ بك أن أُشْرِكَ بك شيئًا وأنا أعلَمُه وأستغفِرُك لِما لا أعلَمُ"(٢).

وكان من دعاء مطرف بن عبد الله: (اللهم إني أستغفرك مما زعمت أني أردت به وجهك فخالط قلبي منه ما قد علمت).

٣- مصاحبة أهل الإخلاص: صحبة الصالحين والمخلصين تعين على الصلاح والإخلاص، وقد خاطب الله نبيه في القرآن الكريم، قال تَعَالَى: ﴿ وَٱصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِأَلْفَ دَوْةِ وَٱلْفَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَدُّ. وَلَا تَعَذُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ، عَن ذَكْرِنا وَٱتَبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمُرُهُ وُرُطًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي الحديث قال ﷺ: "هم القوم لا يشقى بهم جليسهم"(٤).

وهذه قصة رجل من الصحابة في إحدى الفتوحات الإسلامية، استعصى على المسلمين فتح مدينة، فصنع نقبا في السور، ودخل منه، فقاتل المشركين قتالا شديدا، وفتح للمسلمين الباب، فدخلوا منه، فكان سببا للنصر والفتح، وكان هذا الصحابي ملثها، ورفض أن يكشف عن وجهه،

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة الآية (٥).

<sup>(</sup>٢) الحديث ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٢٢٧/١٠ ورجاله رجال الصحيح، عن أبى بكر .

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف الآية (٢٨).

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٦٨٩). عن أبي هريرة ١٠٠٠



أو أن يعطيهم اسمه، أو يعطوه مكافأة، وغادر المكان ولم يعرفه أحد من الناس على الإطلاق، فكان عمر بن الخطاب على يقول: اللهم احشرني مع صاحب النقب.

٤- تدريب النفس على عمل السر في العبادات: فعمل السر فيه صعوبة على النفس، لكن ثوابه أعظم عند الله على مثل صلاة الليل، صيام التطوع، الصدقة الخفية، وفي الحديث قال الله يحب العبد التقى النقي الخفي"(١). قال سهل بن عبد الله التستري: (ليس على النفس شيء أشق من الإخلاص، لأنه ليس لها فيه نصيب).



#### ٥- ثمرات الإخلاص:

١ - استمرار العمل: فالذي يعمل للناس يراقبهم، ويتوقف إذا غاب عن أعينهم، أما من يعمل لله فهو مستمر في عمله. والصالحون يقولون: (ما كان لله دام واتصل، وما كان لغير الله انقطع وانفصل).

وفي قصة الثلاثة الذين آواهم المبيت إلى غار عظة وعبرة. (القصة المشهورة) كان دعاء كل واحد منهم: "اللهم إنك تعلم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء مرضاتك، ففرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة على مراحل إلى أن خرجوا جميعا"(٣).

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٩٦٥). عن سعد بن أبي وقاص ...

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٢٧٢). عن عبد الله بن عمر .



وذلك لأن من ترك المعصية ابتغاء مرضاة الله على أنقذه الله من الشدائد، ومن عمل عملا صالحا أيضا كان يبتغي به مرضاة الله على أيده الله بعونه وتوفيقه في الشدة. قال عمر بن الخطاب: (من خلصت نيته كفاه الله ما بينه وبين الناس).

وقال أبو حازم: (لا يحسن عبد فيها بينه وبين ربه إلا أحسن الله ما بينه وبين العباد).

٣- سكينة النفس: فالإخلاص يكسب صاحبه الأمن والسكينة، فيشعر بانشراح الصدر، وهدوء النفس. وفي الحديث قال : "من كانت الآخرة همه، جعل الله غناه في قلبه، وجمع الله عليه شمله، وأتته الدنيا وهي راغمة"(١).

٤ - قبول الأعمال من الله على ودخول الجنة: وذلك لأن الإخلاص أحد شرطي قبول العمل،
 وفي الحديث قال : "إن الله على لا يقبل من العمل إلا ما كان صالحا، وابتغى به وجهه على "(٢). وقالوا: (إخلاص ساعة نجاة الأبد، ولكن الإخلاص عزيز).

إن غاية المسلم تكمن في مرضاة الله على ودخول جنته، والبعد عن سخطه وناره، ولا يصل المسلم إلى ذلك إلا بأن يجعل حياته ومماته وعبادته كلها لله على كما أمر الله نبيه بذلك في القرآن المسلم إلى ذلك إلا بأن يجعل حياته ومماته وعبادته كلها لله على كما أمر الله نبيه بذلك في القرآن الكريم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَنُشُكِي وَمُعَيّاكَ وَمُمَاقِ لِللّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَبِذَلِكَ أَمُرتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلمُسْلِمِينَ اللهُ ﴾ (٣).

وكل عمل يعمله الإنسان صغيرا أو كبيرا يؤجر عليه، ولا يضيع عند الله، ما دامت النية خالصة لوجه الله على: ﴿ مَاكَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُم مِّنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن

<sup>(</sup>۱) الحديث ذكره الإمام المنذري في الترغيب والترهيب ١٣١/٤ فيه يزيد الرقاشي، قد وثق، ولا بأس به في المتابعات، وذكره الألباني في صحيح الترمذي (٢٤٦٥). عن أنس بن مالك ...

<sup>(</sup>٢) الحديث ذكره الإمام المنذري في الترغيب والترهيب ١/٠٠ إسناده حسن أو جيد، عن أبى أمامة ...

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآيتان (١٦٢-١٦٣).



رَّسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغَبُواْ بِأَنفُسِمٍ مَن نَفْسِهِ - ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظُمَأٌ وَلَا نَصَبُّ وَلَا مَخْمَصَةٌ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطُعُونَ مَوْطِئًا يَفِيطُ ٱلْكُفَّا رَوَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِّ نَيْلًا إِلَّا كُثِبَ لَهُ مَبِهِ - عَمَلُ صَلِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطُعُونَ مَوْطِئًا يَفِيطُ الْمُحْسِنِينَ آلَ وَلَا يَنْفِقُونَ مِنْ عَدُوِّ نَيْلًا إِلَّا كُثِبَ لَهُ مَبِهِ عَمَلُ وَلَا يَنْفِي مُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمِ وَلَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَلِمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهُ الْمُعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِي الْمُؤْلِنَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

وأن يخلص العبد لله على في أعماله كلها، يبتغى مرضاته، ولا ينتظر ثناء الناس، على ما قدم لهم من صنيع أو جميل، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّدٍ مِسْكِمِنَا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ۞ إِنَّا نُطْعِمُكُو لِوَجْدِ اللّهِ لَا نُرِيدُ مِنْكُو بَرَاءُ وَلا شَكُورًا ۞ ﴾ (٢).

اللهم ارزقنا الإخلاص في القول والعمل، والسر والعلانية، والعسر واليسر، والسراء والضراء، والمنشط والمكره.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآيتان (١٢٠-١٢١).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  سورة الإنسان الآيتان  $(\Lambda-9)$ .



# ثالثا: إعداد الداعية علميا.

الداعية واسع الثقافة، ذو أفق كبير، ومدارك شاسعة، مطلع على كثير من العلوم، له عدة فكرية وثقافية، لأنها هي الزاد الذي ينقله إلى الآخرين، وقراءته المستمرة في العلوم التي يحتاج إليها، تجعله كالبحر الذي يتجدد ماؤه بجريانه، أما الماء الراكد فإنه يأسن ويتغير، ولا يفيد أحدا من الناس.

وثقافة الداعية مثل مال الزكاة، كلما كثر المال زاد في إخراج الزكاة التي يثاب ويؤجر عليها، وإذا قل النصاب فلا زكاة ولا ثواب ولا أجر، وفاقد الشيء لا يعطيه، والكوب إذا امتلأ بالماء فاض على جوانبه، وكذلك الداعية كلما كثر زاده العلمي أفاض على من حوله من الناس بالفائدة والنفع.

يقول الشيخ محمد الغزالي: (الداعية مدمن قراءة، وصديق للكتاب، يأنس إليه، ويرقب كل جديد فيه. على أن القراءة المهوشة عبء على الذهن، وكثرتها تصبح عديمة الفائدة، ما لم تدر القراءة حول محور معين يرتب معارفها، وينسق أفكارها. ويدع في المستودع ما يحتاج إليه في الغد، ويقدم للاستهلاك ما يتطلبه اليوم

. وصاحب الرسالة له حاسة خاصة تلتقط ـ على عجل ـ ما يعنيه. وسرعان ما يديره في رأسه ويربطه بفكرته، ويقرن به من المعانى ما يناسبه. وصاحب الرسالة ـ مهم سمت درجته ـ تلميذ



يطلب العلم من المهد إلى اللحد. ويستفيد ممن دونه كما يستفيد ممن فوقه. ولن يصل أحد في الدنيا إلى درجة التشبع التام من المعرفة. (وفوق كل ذي علم عليم)(١).

#### **���**

وإذا كانت ثقافة الداعية بهذه الأهمية السابقة فإنه يحتاج إلى دراسة هذه العلوم حتى يكون له زاده العلمي والثقافي.

١ - الثقافة الشرعية أو الإسلامية.

٢ - الثقافة التاريخية.

٣- الثقافة الأدبية واللغوية.

٤ - الثقافة الإنسانية.

٥ - الثقافة العلمية.

٦- الثقافة الواقعية. (٢).

فالهدف هو إعداد الداعية المثقف، القوي الذي يمد أشعة الإسلام إلى قلوب الناس وعقولهم، وأنفسهم وضائرهم، فالداعية هو القوى المحركة لحركة الدعوة في كل مكان من الحياة.

<sup>(</sup>۱) مع الله دراسات في الدعوة والدعاة الشيخ/ محمد الغزالي صد٢١٩-٢٢٠. د ار الكتب الحديثة القاهرة ط/ الرابعة ١٣٩٦-١٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب ثقافة الداعية باختصار وتصرف، للدكتور/ يوسف القرضاوي ط/ مكتبة وهبة التاسعة ١٩٩١م.



والداعية هو العمود الفقري في الدعوة، فلا بد له من أن يتزود بأسلحة شتى في القيام بدوره، فبعد سلاح الإيهان والأخلاق، يأتي سلاح العلم والثقافة، أو العدة الفكرية للداعية، أو إعداد الداعية علميا وثقافيا، حتى يستطيع أن يقوم بنشر الدعوة، أو الدفاع عنها.



#### ١ - الثقافة الشرعية:

ففي مجال القرآن الكريم يجب على الداعية: أن يحفظ القرآن الكريم كله إن استطاع ، أو بعضه على الأقل، وأن يداوم التلاوة بخشوع وتأمل وتدبر؛ لتنفتح معه أقفال القلوب، ويستحضر الشواهد، وأن يحسن التلاوة بإتقان وترتيل وذلك بدراسته لأحكام التجويد نظرية وتطبيقا.

# تنبيهات ومحاذير للداعية في مجال القرآن:

١ -جمع الآيات ذات الموضوع الواحد وتصنيفها ، سواء كانت الآيات لها صلة مباشرة باللفظ أو متعلقة بالموضوع، مثل موضوع العلم.

٢- العناية بقصص القرآن، لما يشتمل على ذلك من العظات والعبر والأسرار. مثل قصة آدم مع الملائكة ، ويوسف في التخطيط، وسليمان مع بلقيس ، وذو القرنين ونبأ السد ، والشباب المؤمن في أصحاب الكهف ، والمرأة المؤمنة وهي زوجة لكافر، زوجة فرعون، وقصة عوام الناس حين يؤمنون، مثل سحرة فرعون، وقصة أصحاب الأخدود.

- ٣- العناية بالنهاذج القرآنية التي تصور الشخصية الإنسانية في مختلف مجلات الحياة...
  - ٤ الحذر والتحذير من سوء التأويل، وتحريف الكلم عن مواضيعه.



٥ - الحذر من إخضاع النص لواقع الزمن، أو تبني مذهب أو فكرة يبحث لها عن الدليل، أو تجزئة النصوص وتفكيكها، أو اتباع المتشابهات وترك المحكمات.

#### **会会会**

# نهاذج من أنواع التفسير:

١ - تفسير القرآن بالقرآن: قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالسَّمَاءَ وَالطَّارِقِ ﴿ وَمَا آذَرَنكَ مَا الطَّارِقُ ﴿ ثَ النَّجُمُ الثَّاقِبُ ﴿ وَالسَّمَاءَ وَالطَّارِقِ ﴿ وَمَا آذَرَنكَ مَا الطَّارِقُ ﴿ ثَ النَّجُمُ الثَّاقِبُ ﴿ ثَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّةَ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ الللَّا الللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللللللَّاللَّا الللللَّلْ الللَّاللَّا الللَّهُ اللللللَّاللَّا اللللَّا اللللللَّاللَّلْ

٢ - تفسير القرآن بالحديث: ففي الحديث: "ألا إنّي أُوتيتُ الكِتابَ ومِثلَه معه، ألا إنّي أُوتيتُ الكِتابَ ومِثلَه معه، ألا إنّي أُوتيتُ القُرآنَ ومِثلَه معه، ألا يوشِكُ رجُلٌ يَنْتَني شَبْعانًا على أَريكتِه يقولُ: عليكم بالقُرآنِ، فما وجَدْتُم فيه مِن حرامٍ فحَرِّموه! ألا لا يَجِلُّ لكم لحَمُ الحِمارِ الأَهْليِّ، ولا فيه مِن حرامٍ فحَرِّموه! ألا لا يَجِلُّ لكم لحَمُ الحِمارِ الأَهْليِّ، ولا كلُّ ذي نابٍ مِنَ السِّباعِ، ألا ولا لُقطةٌ مِن مالِ مُعاهَدٍ إلَّا أنْ يَستَغنيَ عنها صاحِبُها، ومَن نزَلَ بقومٍ فعليهم أنْ يَقُرُوهم، فإنْ لم يَقْرُوهم فلهم أنْ يُعْقِبوهم بمِثلِ قِراهُم"(١).

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَعِذُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرِّهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّ اللَّهِ عَلَمُهُمُّ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمُ وَعَدُوَّ كُمْ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ يُوفَ إِلَيْكُمُ وَعَدُوَّ اللهِ عَلَمُهُمُّ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ يُوفَ إِلَيْكُمُ وَاللهُ عَلَمُ لَا نُظُلَمُونَ اللهِ اللهُ اللهُ إِن القوة الرمى "(').

والرمي أساس الآلات الحربية الحديثة، فعليه يتوقف مفعولها.

<sup>(</sup>١) سورة الطارق الآية (١-٣).

<sup>(</sup>٢) الحديث ذكره الإمام أبو داود (٤٦٠٤). وإسناده صحيح، عن المقدام بن معدي كرب الكندي ...

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال الآية (٦٠).

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام مسلم (١٩١٧) عن عقبة بن عامر ...



٣- تفسير القرآن بأقوال الصحابة قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ ﴿ (١). ففي فتح الباري عن ابن عباس وعليه أكثر المفسرين: (ارتفع) ونقل قول أم سلمة وربيعة ومالك وغيرهم: (الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإقرار به إيمان).

٤ - تفسير القرآن بأقوال التابعين: قَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَكَ ٓ إِلَى ٱلسَّمَآ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ ٱتَٰتِيا كَالَةً وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ ٱتَٰتِيا طَوَعًا أَوْ كُرِّهَا قَالَتَا ٱنْیِنَا طَآبِعِینَ ﴿ ﴿ ﴾ . ابو العالیة (ارتفع) وقال مجاهد استوی علا العرش، الربیع بن أنس (ارتفع الى السماء).

٥- تفسير القرآن باللغة العربية: قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَمَا هَذِهِ ٱلتَّمَاثِيلُ ٱلَّتِيٓ أَنتُمُ لَمَا عَكِمْهُونَ ﴿ وَأَصِلَ التَّماثِيلِ الشِّيء المصنوع مشابها من عَكِمْهُونَ ﴿ ﴾ (٣). قال أهل اللغة هي الأصنام، وأصل التماثيل الشيء المصنوع مشابها من مخلوقات الله. فالأصنام كانت تمثل عندهم الأولياء.

أو استنباط الحكم من مستتبعات التراكيب، مثل قوله تعالى: ﴿ وَاُسْتَفْزِزُ مَنِ اُسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِم بِخَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا اللهِ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة طه الآية (٥).

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت الآية (١١).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء الآية (٥٢).

<sup>(</sup>٤) سورة النصر الآية (١).

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء الآية (٦٤).



فالشيطان يستخدم الصوت الحسن في الغناء، لصرف الناس عن الدعوة، فعلى الداعية أن يحسن صوته؛ حتى يجذب الناس إلى الدعوة مرة أخرى.

٧- معرفة أسباب النزول. قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُه مِن دُونِهِ عَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضَّرِ عَنكُمْ وَلَا تَعَوِيلًا ﴿ ۞ ﴾ (١). قال ابن مسعود ﴿ ذَكَانَ نَفْر مِن الأنس يعبدون نَفْرا مِن الجن، فأسلم الجن واستمسك الأخرون بعبادتهم).

٨- معرفة الناسخ والمنسوخ قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي اَنفُسِكُمْ أَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ فَيَعْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَعْهَا أَوْ اَللَهُ عَلَى كُلِسَبَتْ اَنفُسِكُمْ أَوْتُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ فَي عَلَىٰ اللَّهِ التالية لها: قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَا يُكلِفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَها لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْها مَا أَكْسَبَتْ وَكُلْ اللَّهِ اللَّهِ التالية لها: قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَا يُكلِفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَها لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْها مَا أَكْسَبَتُ رَبِّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينا آؤَ أَخْطَأَنا أَربَنا وَلا تَخْمِلُ عَلَيْ مَا لَكما حَمَلْتَهُ وَعَلَيْها مَا أَكْتَسَبَتُ رَبِّنَا لَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينا آؤَ أَخْطَأَنا أَربَنا وَلا تَخْمِلُ عَلَيْ مَا لَكما حَمَلْتَهُ وَعَلَيْها مَا أَكْتَسَبَتُ رَبِّنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْ مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ فَعَ عَنَا وَاعْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنا أَنَتُ مَوْلَكنا فَأَنصُرَنا أَنْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَمِ اللَّهُ مِنْ عَلَيْنا أَربَنا وَلا تُحْمِلُ عَلَيْ مَا وَاعْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنا أَنَا اللَّهُ وَمِ اللَّهُ وَمِ ٱلْكَوْرِينَ فَلَا اللَّهُ مُن اللَّهُ وَمِ ٱلْكَافِهُ مَا اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَمِ ٱلْمُولِينَ فَلَا وَالْمَالَة وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمَالَةُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِلللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَيْعُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٩ معرفة المكي والمدني: فالمكي ما نزل قبل الهجرة ولو بغير مكة ، والمدني ما نزل بعد الهجرة ولو بمكة.

كيف يتعامل الداعية مع علوم القرآن؟.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء الآية (٥٦).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (٢٨٤).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (٢٨٦).

وهناك تفسير بالمأثور أو الرواية وله خصائص ومميزاته وعيوبه، ويؤخذ عليه وجود الإسرائيليات والموضوع والضعيف. وهناك التفسير بالرأي ويغلب عليه الطابع الشخصي أو المذاهب أو الزمن.

وكل تفسير له ميزة لا توجد في غيره، فيستحب التنويع، ويأخذ من كل تفسير أفضل ما فيه، فالكشاف فيه نزعة اعتزالية، لكن فيه أسرار قرآنية، ومباحث بلاغية، ويرشح للداعية تفسير ابن كثير؛ لأنه جمع خلاصة الطبري، مع تهذيب وتنقيح وتعقيب، وقال عنه السيوطي: لم يؤلف على نمطه مثله، وهو يجمع بين الرواية والدراية معاً، وهناك تفاسير كثيرة ظهرت في العصر الحديث كل له مزية، وجهد مشكور.

#### 

# وصايا لمن يتعامل مع كتب التفسير:

١ – الاهتهام بلباب التفسير، بعيداً عن الحشو والاستطراد، الذي يحجب القارئ عن أدراك أسرار كلام الله، أبو حيان يقول عن مفاتيح الغيب فيه كل شيء إلا التفسير، والمطلوب تجلية أسرار الحق وأنوار الهداية، وبيان المراد من كلام الله، والبحث عن روح التفسير، مثل قول الحسن في قوله:

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اَشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنْفُسَهُمْ وَأَمُوٰ لَكُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقَائِلُونَ فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَيَقَنُّلُونَ وَيُقَنَّلُونَ وَيُقَنَلُونَ وَيُقَنَّلُونَ وَيُقَنَّلُونَ وَعُدًّا عَلَيْهِ حَقَّا فِي التَّوْرَكِيةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرُونَ الْقَلْدِهُ وَالْأَوْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ حَقَّا فِي اللَّهِ اللَّهُ وَالْمُؤْوَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَوَلَاكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ اللَّهُ ﴿ ().

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية (١١١).



قال الحسن: بايعهم والله فأغلى ثمنهم، وقول شمر بن عطيه: ما من مسلم إلا ولله في عنقه بيعة، وفي بها أو مات عليها. أنفسا هو الذى خلقها، وأموالا هو الذي رزقها، فيشتري منا ما خلق وما رزق، ويعطينا مقابل ذلك جنة هو مالكها.

٢-الإعراض عن الإسرائيليات التي تسربت إلى التفسير فعكرت صفوه، وهذا مستهدف من أهل الكتاب بعد هزيمتهم أمام الإسلام، ووصفهم الإسلام بالتحريف، لكن من المهم بيان موقف الرسول ﷺ مع عمر بن الخطاب في قرأته للصحيفة، والسبب في تساهل الناس في الإسرائيليات، حديث: (حدثوا عن بنى إسرائيل ولا حرج) ('). وأنها تتعلق بأمور مسكوت عنها.

٣-الحذر من الروايات الموضوعة والضعيفة: سواء كانت مرفوعة إلى النبي الله أو موقوفة على الصحابة، أو منسوبة إلى التابعين، ومن جاء بعدهم، مثل روايات ابن جريح عن ابن عباس، وطريق الضحاك عن ابن عباس، وروايات عطية العوفي عن ابن عباس، وهناك روايات الكلبى والسدى الصغير من ابن عباس، وهي سلسلة الكذب، كما قال ابن حجر والسيوطي.

وعذر السابقين في الروايات أنهم كانوا يذكرونها بسندها، وقالوا: (من أسند لك فقد حملك) ومن الأمثلة التي ذكرها بعض المفسرين وهي موضوعه، (قصة زينب بنت جحش مع زيد بن حارثة) في آيات الأحزاب، وتعلق المستشرقون بهذه الروايات، بحجة أنها في كتب التفسير، وكذا بعض المعاصرين المستغربين من المسلمين، وكذا قصة الغرانيق، يذكرها بعض المفسرين، عند

<sup>(</sup>١) تخريج مشكل الآثار شعيب الأرناؤوط (١٣٥). إسناده حسن، عن أبي هريرة ...



قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَانَبِيّ إِلَّا إِنَا تَمَنَّى ٱلْقَى ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيَتِهِ فَيَنسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَنُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱللَّهُ عَالِيدٍ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ () ).

٤-الحذر من الأقوال الضعيفة والآراء الفاسدة: هي صحيحة بالنسبة إلى قائليها من جهة الرواية، لكنها مردودة من جهة الدراية (فكل بشر يصيب ويخطئ) مثل أقوال ابن عباس التي خالف فيها الصحابة في المواريث.

ومثل الطبري في قوله تعالى: (واهجروهن في المضاجع). ففسر الهجران بالقيد، وليس الاعراض عن هن في وقت النوم والفراش كها عليه جمهور المفسرين.

وكذلك اختياره لآيات المائدة في بنى إسرائيل فقط. قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرِنَةَ فِيهَا هُدُى وَنُورُ عَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيثُونَ ٱلنَّيْنِونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِنْكِ وَمُورُ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيثُونَ ٱلنَّيْفِينَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِنْكِ اللّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَآءً فَلَا تَخْشُواْ ٱلنَّاسَ وَٱخْشُونِ وَلَا تَشْتُرُواْ بِعَايَتِي ثَمَنَا قلِيلًا وَمَن لَمّ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ ٱللّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْكُوفِرُونَ ﴿ وَكُنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَ ٱلنَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَٱلْعَيْنِ وَالْمَانُ فَلَى اللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْكُوفِرُونَ ﴿ وَكُنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَ ٱلنَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَٱلْعَيْنِ فَالْعَيْنِ وَٱلْأَذُنِ وَٱلسِّنَ بِالسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصُ فَمَن تَصَدَقَ بِهِ عِيسَى بِالْعَيْنِ وَٱلْأَذُفُ وَمَن لَمْ يَحْتُمُ مِيمَا أَنزَلَ ٱللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَلِمُونَ ﴿ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِن ٱلتَّوْرَكَةِ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْإِنْجِيلَ فِيهِ هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِن ٱلتَّوْرَكَةِ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْإِنْجِيلِ بِمَا أَنزَلَ ٱلللهُ فِيهُ وَمَن لَمْ يَحْمُ مِمَا أَنزَلَ ٱلللهُ فِيهُ وَمَن لَمْ يَحْمُ مِمَا أَنزَلَ ٱلللهُ فِيهُ وَمَن لَمْ يَحْمُمُ مِمَا أَنزَلَ ٱلللهُ فِيهُ وَمَن لَمْ يَعْمَى مِمَا أَنزَلَ ٱلللهُ فِيهُ وَمَن لَمْ يَحْمُ مِمَا أَنزَلَ ٱلللهُ فِيهُ وَمَن لَمْ يَحْمُ مِمَا أَنزَلَ ٱلللهُ فِيهُ وَمَن لَمْ يَعْمَى مَا أَنْفَلِيقُونَ اللهُ مُعَمُ ٱلفَلَامِ فَوْنَ اللّهُ وَلِيهُ مِن اللّهُ مُاللّهُ وَلِي فَاللّهُ وَلَا لَا لَهُ الللهُ عَلَى اللّهُ وَلِيهُ وَمُن لَمْ يَعْمَى مَا أَنزَلَ ٱلللهُ وَلِي مَا مَن لَمْ يَعْمَلُونَا اللّهُ وَلِيهُ الللّهُ الللهُ الْفِيهُ وَمَن لَمْ يَعْمُونَ اللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ مُنْ اللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلَوْلِ الللّهُ وَمَن لَمْ يَعْمُ مِنَا الللهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ مُنْ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ ال

والعبرة بعموم الفظ لا بخصوص السبب كما هو عليه جمهور العلماء والمفسرين.

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية (٥٢).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية (٤٤-٧٤).



#### كيف يتعامل الداعية مع الحديث وعلومه؟.

السنة تشمل أقوال النبي الله وأفعاله، وتقريراته، وأوصافه، وسيرته، وهي سجل حافل للإسلام كله، وفي الحديث قال الله الله الله الله به من الهدى والعلم كمثل غيث أصاب أرضا فكانت منها طائفة طيبة قبلت الماء، فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكان منها أجادب أمسكت الماء، فنفع الله بها الناس، فشربوا منها وسقوا وزرعوا، وأصاب طائفة منها أخرى، إنها هي قيعان، لا تمسك ماء ولا تنبت كلأ، فذلك مثل من فقه في دين الله، ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ولم بقبل هدى الله الذي أرسلت به (1).

وكتب السنة كثيرة، منها الكتب الستة، مسند الدارمي وأحمد وموطأ مالك، ومنها ما له ختصر، ومنها ما له شرح، مثل التجريد الصرع للزبيدي، مختصر البخاري، مختصر صحيح مسلم للمنذري، وهناك كتب علمية قامت بجمع هذه الكتب أو بعضها، مثل جامع الأصول لابن الأثير، جمع فيه الكتب الخمس، موطأ مالك بدلاً من ابن ماجة وهناك مجمع الزوائد جمع فيه مسانيد أحمد والبزار وأبي يعلى، ومعاجم الطبراني الثلاثة، وهناك الجمع حسب أوائل الحروف، مثل الجامع الصغير للسيوطي، وأما الجامع الكبير فقد رتبه المتقي الهندي حسب الموضوعات، وسهاه كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال.

# تنبيهات للداعية في مجال الحديث:

١-جمع الأحاديث في الموضوع الواحد وتصنيفها، خاصة من كتب السنة المرتبة حسب
 الأبواب، وبعد الجمع التصنيف والترتيب، وتوضع عناصر حتى يستشهد بها في موضوعها.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٧٩). عن أبي موسى الأشعري ...



Y-الحذر من وضع الأحاديث في غير موضوعها: مثل استشهاد بعضهم بحديث أنتم أعلم بشئون دنياكم في المجالات الاقتصادية، والسياسية، وأحاديث الفتن التي وردت في آخر الزمان، عند عموم الشر، فهي توحي باليأس من أي عمل أو إصلاح مثل حديث: (بَدَأَ الإسْلَامُ غَرِيبًا، وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأً غَرِيبًا، فَطُوبَى لِلْغُرَبَاءِ.)('). فبعض الناس يحتج به في القعود عن واجب الدعوة، على غير مقصود الحديث.

وحديث ثوبان: (يوشك الأممُ أن تتداعى عليكم، كما تتداعى الآكلةُ إلى قصعتِها، فقال قائلٌ: ومن قلةٍ بنا نحن يومئذٍ؟! قال: بل أنتم يومئذٍ كثيرٌ، ولكنكم غثاءٌ كغثاء السيلِ، ولينزعنَّ اللهُ من صدورِ عدوكم المهابة منكم، وليَقذفنَّ في قلوبِكم الوهنَ، قال قائل: يا رسول الله! وما الوهنُ؟! قال: حبُّ الدنيا، وكراهيةُ الموتِ)(١). والأولى أن يتناول الأحاديث المبشرات بعودة الإسلام.

٣-مقاومة حملة التشكيل في الأحاديث الصحاح: خاصة التي جاءت من المستشرقين وأتباعهم، زعم بعضهم حديث: (إنَ الإِسْلَامُ بني علَى خَسْ، إيهَانٍ باللهِ ورَسولِهِ، والصَّلَاةِ الْخَمْسِ، وصِيَامِ رَمَضَانَ، وأَدَاءِ الزَّكَاةِ، وحَجِّ البَيْتِ) (٢).

من وضع المستشرقين، لأنه لم يذكر الجهاد، ورد بعضهم حديث (لا تقوم الساعة) بحجة أنه فهم إلى الانتظار حتى يتكلم الحجر ليدل على اليهود، ورد بعضهم حديث: إلآنة النبي القول، وإظهار البشاشة لبعض الجفاة السفهاء، في قوله الله المخور العشرة (١٠).

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام مسلم (١٤٥) عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٢) تخريج مشكاة المصابيح (٢٥٩٨) صحيح عن ثوبان مولى رسول الله .

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٤٥١٤) عن نافع مولى ابن عمر ...

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام أبو داود (٤٧٩٢) وقال الألباني حسن صحيح، عن عائشة في.



بحجة أن ذلك من النفاق والحقيقة إن هذا من المداراة التي لا يستغنى عنها حكيم، فهناك فرق بين المداهنة التي يلجأ إليها المنافق والضعيف ولمصلحة الدنيا، والمداراة تبذل لمصلحة الدين.

٤ - تجنب الأحاديث المشكلة على جمهور الناس لغير ضرورة، مثل حديث الذباب "إذا وقَعَ الذُبابُ في شَرَابِ أَحَدِكُمْ فَلْيَغْمِسْهُ ثُمَّ لِيَنْزِعْهُ، فإنَّ في إحْدَى جَنَاحَيْهِ دَاءً والأُخْرَى شِفَاءً. "(١).

أو سجود الشمس تحت العرش ففي الحديث قال : " (أتدرونَ أين تذهبُ الشَّمسُ؟) قالوا: اللهُ ورسولُه أعلَمُ قال: (فإنَّها تجري حتَّى تنتهيَ إلى مُستقرِّها تحتَ العرشِ فتخِرُّ ساجدةً فلا تزالُ كذلك حتَّى يُقالَ لها: ارتفِعي ارجِعي مِن حيثُ جِئْتِ فترجِعُ فتطلُعُ طالعةً مِن مَطلَعِها ثمَّ تجيءُ حتَّى تنتهيَ إلى مُستقرِّها تحتَ العرشِ فتخِرُّ ساجدةً فلا تزالُ كذلك حتَّى يُقالَ لها: ارتفِعي ارجِعي مِن حيثُ جِئْتِ فترجِعُ فتطلُعُ طالعةً مِن مَطلَعِها ثمَّ تجيءُ حتَّى تنتهيَ إلى مُستقرِّها تحتَ العرشِ فتخِرُّ ساجدةً فلا تزالُ كذلك حتَّى يُقالَ لها: ارتفِعي ارجِعي مِن حيثُ جِئْتِ فترجِعُ فتطلُعُ العرشِ فتخِرُّ ساجدةً فلا تزالُ كذلك حتَّى يُقالَ لها: ارتفِعي ارجِعي مِن حيثُ جِئْتِ فترجِعُ فتطلُعُ مِن مَطلَعِها ثمَّ تجري لا يستنكِرُ النَّاسُ منها شيئًا حتَّى تنتهيَ إلى مُستقرِّها تحتَ العرشِ فيُقالُ لها: ارتفِعي فاطلُعي مِن مَغرِيك فتطلُعُ مِن مَغرِبِها) فقال رسولُ الله ﷺ: (أتدرونَ متى ذلك؟ حينَ لا ينفَعُ نفسًا إيهانَها لمَ تكُنْ آمَنَتْ مِن قبُلُ أو كسَبَتْ في إيهانِها خيرًا) "(٢).

فيبعد نفسه عن المتشابهات، ومالا تبلغة عقول الناس، وَقَدْ تَرْجَمَ عَلَى ذَلِكَ الْبُخَارِيُّ (في كتاب العلم من صحيحه) فَقَال: « بَابُ مَنْ خَصَّ بِالْعِلْمِ قَوْمًا دُونَ قَوْمٍ كَرَاهِيَةَ أَن لَا يَفْهَمُوا » ثُمَّ

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٣٣٢٠) عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام ابن حبان في صحيحه (٦١٥٣) عن أبي ذر الغفاري ...



أَسند عَنْ عليِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ أَنه قَالَ: (حَدِّثُوا النَّاسَ، بها يَعْرِفُونَ أَثْخِبُّونَ أَنْ يُكَذَّبَ، اللهُّ ورَسولُهُ؟!)(١).

قال الحافظ ابن حجر: "والمراد بقوله: " بها يعرفون " أي يفهمون. وفي رواية " ودعوا ما ينكرون " أي يشتبه عليهم فهمه. وفيه دليل على أن المتشابه لا ينبغي أن يذكر عند العامة. وممن كره التحديث ببعض دون بعض :أحمد في الأحاديث التي ظاهرها الخروج على السلطان، ومالك في أحاديث الصفات، وأبو يوسف في الغرائب، ومن قبلهم أبو هريرة....) (١). وقال بن مسعود الله عنه المحديث بمُحَدِّثٍ قَوْمًا حَدِيثًا لا تَبْلُغُهُ عُقُولُهُمْ، إلَّا كانَ لِبَعْضِهِمْ فِتْنَةً) (١).

فليس كل ما يعرف يقال، وليس كل ما يقال لشخص يقال لغيره، وما يقال في بيئة لا يصلح أن يقال في غيرها، وما يصلح في زمن آخر، فيراعى الداعية الزمان والمكان والحال، وفي الصحيح قال على المراء كذبا أن يحدث بكل ما سمع (١٠).

وأبو هريرة ﷺ يقول: (حَفِظْتُ مِن رَسولِ اللهَ ﷺ وِعَاءَيْنِ: فأمَّا أَحَدُهُما فَبَثَنْتُهُ، وأمَّا اللَّهُ عُلْمُ فَبَثَنْتُهُ، وأمَّا اللَّهُ عُلْمُ هذا البُلْعُومُ)( ُ ).

وحديث معاذ الله على حِمارٍ، يُقالُ له: عُفَيْرٌ، قالَ: فقالَ: يا مُعاذُ، تَدْرِي ما حَقُّ اللهِ على العِبادِ؟ وما حَقُّ العِبادِ على اللهِ؟ قالَ: قُلتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قالَ: فإنَّ حَقَّ العِبادِ على العِبادِ على اللهِ على العِبادِ على اللهِ على العِبادِ على اللهِ على العِبادِ على اللهِ اللهِ على اللهِ اللهِ على اللهِ اللهِ على اللهِ اللهُ اللهِ ا

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (١٢٧) عن عامر بن واثلة أبو الطفيل.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري ٢٢٥/١.

<sup>(</sup>٣) الحديث أورده الإمام مسلم في مقدمة الصحيح (٥) عن عبيد الله بن عبدالله بن عتبة بن مسعود ...

<sup>(</sup>٤) الحديث أورده الإمام مسلم في مقدمة الصحيح (٥) عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٥) الحديث أخرجه الإمام البخاري (١٢٠) عن أبي هريرة.



﴿ أَنْ لا يُعَذِّبَ مَن لا يُشْرِكُ به شيئًا، قالَ: قُلتُ: يا رَسولَ اللهِ، أَفَلا أُبَشِّرُ النَّاسَ، قالَ: لا تُبَشِّرْهُمْ فَمُ فَيَتَّكِلُوا" (١).

ولم يحدث به معاذ إلا في آخر حياته، تحرجا من كتمان هذا الحديث عن كل الناس فيموت بموته.

٥-الحذر من الأحاديث الموضوعة والواهية: حذر علماء السنة رواية الحديث الموضوع إلا مع التنبيه عليه، وقد أوجد الله من علماء السلف من يذب ويدافع عن السنة، مثل ابن المبارك وابن حنبل وغيرهم من العلماء المحدثين.

فالأحاديث الضعيفة والموضوعة تسربت إلى كل شيء، من الفقه، والتفسير، والدعوة، والخطب، والدروس، والمحاضرات، والعلماء اختلفوا في الحديث الضعيف، فمنهم من رفضه مطلقا، سواء في فضائل الأعمال أو غيرها، ومنهم من قال الصحيح والحسن يغنى عن الضعيف، وعليه فلا حاجة إلى الضعيف، إن الضعيف عند روايته لا ينسب إلى النبي ويكون بصيغة التمريض. وهناك من أجازه في الترغيب والترهيب بشر وط منها:

أن لا يكون شديد الضعف، ويندرج تحت أصل شرعي، وعند العمل به لا يعتقد نسبه إلى النبي وأن لا يعارض دليلا النبي وأن لا يعارض دليلا شرعيا أقوى منه.

وقد ذكر العلماء أوصافا عامة يعرف منها الحديث الموضوع، مثل الثواب الجزيل على العمل القليل، تفسير الغي والويل والآثام ترفضه اللغة، دخول ابن عوف الجنة حبوا لكثرة ماله يرفضه الشرع وهكذا....

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٣٠) معاذ بن جبل ...

# كيف يتعامل الداعية مع العقيدة؟.

#### يجب مراعاة هذه النقاط عند دراسة العقيدة:

۱ - أن يكون مصدرها كتاب الله على وسنة نبيه الصحيحة، وأن يكون بعيدا عن الشوائب والزوائد والفضول التي لحقت بالعقيدة على مر العصور، بحيث تبقى العقيدة على صفائها ووضوحها وبساطتها.

٢-أن نتبع منهج القرآن في مخاطبة العقل والقلب معًا من أجل تكوين الإيهان الصحيح، فلا نفعل مثل الفلاسفة أو الصوفية، وإنها نريد الإيهان الذي يقوم على إقناع العقل وانفعال القلب، وصدق الإرادة.

٣-الاهتمام بأدلة القرآن الكريم في إثبات المتعقدات، وإقناع المدعوين، والرد على الخصوم، وتفنيد الشبه والمفتريات، مثل أدلة العقاد في كتابه الله، ونديم الجسر في كتابه قصة الإيمان.

٤ - التركيز على القضايا العقدية الكبرى مثل وجود الله، توحيده، النبوة، اليوم الآخر، القدر أما المشكلات التاريخية مثل خلق القرآن، أو الصفات وعلاقتها بالذات فتدرس كتاريخ فقط.

٥-الاستفادة من ثقافة العصر خاصة في ميادين العلوم البحتة كالفلك والطب والفيزياء وذلك لتأييد قضايا العقيدة وتثبيتها مثل كتاب العلم يدعو إلى الإيهان، الله يتجلى في عصر العلم، الله والعلم الحديث.



٧-تتبع شبهات المبشرين والمستشرقين والشيوعيين وغيرهم من خصوم الإسلام والرد عليها ردا علميا فكريا بلسان العصر.

# كيف يتعامل الداعية مع التصوف أو السلوك؟.

التصوف: هو العلم الذي يبحث في الجانب الأخلاقي والعاطفي من الثقافة الإسلامية.

نريد التأكيد على ما يلي:

١ - التصوف الفلسفي كله مر فو ض من أساسه، وإذا قمنا بدراسته فلبيان فساده والمقصو د به ما يقوم على الحلول والاتحاد، ووحدة الوجود.

٢-الذي يعنينا من التصوف إلى الجانب الأخلاقي التربوي الذي قال عنه ابن القيم في المدارج أنه الخلق.

٣-أن ننتقى من التصوف ما يخدم العقيدة الإسلامية والأخلاق، وندع ما فيه شائبة أو ريبة وننتفع بجهود ابن القيم في نقده من خلال تلبيس إبليس. وفي تراث التصوف فوائد كثيرة يجب الاستفادة منها:

١ - يجمع كثيرا من أقوال الصالحين، وحكم الزهاد والعباد وأهل التقوى والبصيرة.

٢-فيه لفتات روحية مشرقة في فهم الآيات والأحاديث والتعليق عليها.

٣-أنهم اعتنوا بأحكام الباطن، ودراسة آفات النفوس، ومداخل الشيطان وكيفين وقايتها وعلاجها، ولهم في ذلك تجارب ومعارف ليست لغيرهم.

٤ - في أقو الهم حرارة إيهانية وحيوية نتيجة المجاهدة النفسية والرياضة الروحية.

٥-الصوفية الأوائل رفضوا كل محاولة للخروج عن الشرع، وقيدوا علمهم بالكتاب والسنة يقول الجنيد: (من لم يقرأ القرآن ويكتب الحديث لا يقتدى به في هذا الأمر، لأن علمنا مقيد بالقرآن والسنة).

٦-أئمة الدعوة السلفية ردوا ما في التصوف من باطل وأشادوا بها فيه من حق مثل رسالة العبودية لابن تيمية، والتحفة العراقية في الأعمال القلبية وفتاوى ابن تيمية وظهرت في كتب تلميذه ابن القيم طريق لهجرتين وعدة الصابرين، الداء والدواء، مدارج السالكين.

٧-كل ما دخل في التصوف من عوامل أجنبية على مر الزمان من أفكار غربية من شتى المصادر مرفوض والإنصاف يقتضي رفض التصوف الفلسفي أو البدعي وقبول السنى المأثور عن علماء المسلمين.



#### ٢-الثقافة التاريخية:

التاريخ ذاكرة البشر، وسجل الأحداث، وديوان العبر، والشاهد العدل على كل ما سبق والمطلوب من الداعية أن يتعرف على تاريخ الأمة المسلمة خاصته، وتاريخ الإنسانية بصفه عامة أي المواقف الحاسمة فيه، وفائدة دراسة التاريخ فيها يأتي:

١ - أنه يوسع الأفق، ويبين أحوال الأمم، وتاريخ الرجال، وتقلبات الأيام، فيرى سنن الله في الكون في المجتمعات، وبرى قيام الأمم وهبوطها، وكيف تنتصر الدعوات وتنهزم؟ وكيف تحيا الحضارات وتموت؟ وكيف ينجح القادة ويفشلون؟ وكيف تنام الشعوب وتصحوا؟ قَالَ تَعَالَىٰ:



﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَكَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوَاْ أَكُثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّقُوَةً وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ ﴾ (١).

٢-أن التاريخ هذا أصدق شاهد على ما يدعو إليه الدين من قيم ومفاهيم، فهو يبين عاقبة الإيهان والتقوى، ونهاية الكفر والفجور قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُ نَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا فَنَقَبُواْ فِي ٱلْبِلَدِ هَلْ مِن تَحِيصٍ نَ ﴿ ).

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَبِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَف وَكَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَدَيْهِوَ تَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (\*).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيَةَ بِمَا ظَلَمُوٓاً إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِّقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ (1). قَالَ تَعَالَى: ﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِمَا كَفَرُواً وَهَلْ بُحَزِينَ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ۞ ﴾ (٥).

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَوْرَثَنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضَعَفُونَ مَشَكِرِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَعَكِرِبَهَا ٱلَّتِي بَالرَّكُنَا فِيهَا ۖ وَدَمَّرَنَا مَا كَانَ يَصَّنَعُ فِرْعَوْثُ بَالْكُنَا فِيهَا ۖ وَدَمَّرَنَا مَا كَانَ يَصَّنَعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُ, وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴿ آ ﴾ . وَقَوْمُهُ, وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴿ آ ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة غافر الآية (٨٢).

<sup>(</sup>٢) سورة ق الآية (٣٦).

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف الآية (١١١).

<sup>(</sup>٤) سورة النمل الآية (٥٢).

<sup>(</sup>٥) سورة سبأ الآية (١٧).

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف الآية (١٣٧).



٣-أن التاريخ كثيرا ما يعين على فهم الواقع المعاصر خاصة إذا تماثلت الظروف وتشابهت الدوافع(ما أشبه الليلة بالبارحة). أو (التاريخ يعيد نفسه).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْ لَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَآ ءَايَةٌ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ قَوْلِهِمُ تَشَبَهَتَ قُلُوبُهُمُ قَدْ بَيَّنَا الْآيَنِ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ (١). قَالَ تَعَالَى: ﴿ كَذَلِكَ مَا أَنَى الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوْ بَحْنُونُ ﴿ ﴾ (١).

وكثير من القضايا لها جذور تاريخيه قديم فمن لم يوفها لم يدرك أسرار حاضرها مثل الصراع بين الإسلام والمسيحية لابدٌ من دراسة الحروب الصليبية واليرموك وفتوح الشام ومصر وأفريقيا ومؤته.

3-بعض الجوانب التاريخية القديمة لها صلة بالجانب العقلي والفكري عند الداعية مثل تاريخ الأديان نشأتها تطورها، أهم الشخصيات والأحداث التي مرت على هذا الدين، تاريخ النحل والفرق والفلسفات.

### تنبيهات الداعية في مجال التاريخ:

١ -أن لا يجعل همه جزئيات التاريخ وتفصيلاته وإنها الدروس والعبر، والمغزى الأخلاقي.

٢-أن يعتنى بأحداث التاريخ التي تخدم موضوعه وتعمق فكرته وتقدم لها الشواهد الحية،
 ويلتقط ذلك من كل ما يقرؤه لا سيها القرآن والسنة والآثار، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَقَدُكَاكَ فِي قَصَصِهم مَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١١٨).

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات الآية (٥٢).



عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَبِّ مَاكَانَحَدِيثَا يُفْتَرَعَ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَدَيْدِوَ تَفْصِيلَ كُلِّشَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ اللهِ ﴾ (١).

٣-أن يعنى بسير الرجال ومواقف الأبطال خاصة العلماء والدعاة، وهذا في كتب الطبقات والتراجم.

٤ - أن يهتم بربط الحوادث بأسبابها المعنوية والأخلاقية فالنظر يأتي مع التمسك بالدين.

٥-أن يكون محور التاريخ الإسلامي هو الإسلام نفسه دعوة ورسالة وأثره في شريعة الأجيال وتكوين الأمة المسلمة وإقامة الدولة المسلمة وبناء الحضارة.



#### ٣-الثقافة الأدبية واللغوية:

الثقافة الدينية تلزم لزوم المقاصد والغايات، والثقافة الأدبية واللغوية لزوم الوسائل والأدوات.

١ - اللغة بمفرداتها لازمة لسلامة اللسان، وصحة الأداء، بالإضافة لحسن أثرها في السامع، وصحة الفهم، فالأخطاء اللغوية تحرف المعنى وتشوهه ويمجها الطبع، وينفر منها السمع.

٢-كثيرا ما يؤدى اللحن إلى فساد المعنى، وإخراجه إلى ما يناقض الشرع والعقل، خاصته إذا كان اللحن في القرآن، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا نَنكِمُوا ٱلْمُشْرِكَةِ حَتَى يُؤْمِنَ ۚ وَلَا مَدُ مُثْمِرِكَةٍ

<sup>(</sup>١) سورة يوسف الآية (١١١).

وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ۚ وَلَعَبْدُ مُّؤْمِنُ خَيْرٌ مِّن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ ۗ أُوْلَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى الْجَنَةِ وَالْمَغُ فِرَةِ بِإِذْنِهِ - وَبُهَ يَنْ ءَاينتِهِ - لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ ﴿ ).

# لا يفهم الإنسان القرآن بغير اللغة العربية.

٣-هناك من يقول بأن حواء خلقت أو لا وهي أصل البشرية قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ
 رَبَّكُمُ ٱلَذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَاتَقُواْ ٱللَّهَ ٱلَذِى تَسَآءَلُونَ بِهِـ وَالْلَائِحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُم رَقِيبًا ۞ ﴾ (١).

الكلمة تفسر وفق مدلولها اللغوي لا العرفي واللغة تسمى الرجل والمرأة زوجا، قَالَ تَعَالى: ﴿ وَاَتَبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ ۚ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَـٰرُوتَ وَمَرُوتَ ۚ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولًا يَعْلَمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَـٰرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولًا إِنَّمَا نَعْنُ فِتْ نَدُّ فَلَا تَكُفُر ۗ فَيَ تَعَلَمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ عَلَى الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ عِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللّهِ ۚ وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَضُدُّهُمُ مَ وَلَا يَنفَعُهُم ۚ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اشْتَرَكُهُ مَا لَهُ, فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً وَلَئِينًا مَا شَكَرُواْ بِهِ ۖ أَنفُسَهُم مَّ وَلَا يَنفَعُهُم ۚ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرَكُهُ مَا لَهُ, فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً وَلَئِينًا مَا شَكَرُواْ بِهِ ۖ أَنفُسَهُم مَّ وَلَا يَنفَعُهُم أَو الْعَلَا يَعْلَمُونَ اللّه وَاللّه الله وَاللّه الله وَاللّه الله وَاللّه اللّه وَلَا يَنفَعُهُم مَّ وَلَا يَنفَعُهُم أَو الْعَلَا يُعْلَمُونَ اللّه وَاللّه وَلَا يَعْلَمُونَ اللّه وَاللّه وَاللّه اللّه وَلَوْلًا يَعْلَمُونَ مَا مَا اللّه وَاللّه وَاللّه وَلَا يَعْلَمُونَ اللّه وَاللّه وَاللّه وَلَا يَعْلَمُونَ اللّه وَلَا يَعْلَمُونَ مَنْ مَا لَوْلَا يَعْلَمُونَ اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَقَوْلِهُ اللّه وَاللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَلَا لَمُ وَلَا اللّه وَلَا اللّهُ وَلَا اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَالْمُولِي وَلِي اللّه وَاللّه وَالْمُولَى اللّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَا مُولِلْهُ وَلَا اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّهُ وَاللّه و

٤ - مهم للداعية الأدب، بشعره، ونثره، وأمثاله، وحكمه، ووصايا وخطبه، يثقف في لسانه ويجود به أسلوبه، ويرهف به حسه، ويحفظ منه عبارات رائقة، وأساليب فائقة وصور معبرة، وأمثال سائرة، وحكم بالغة (إن من البيان لسحرا، وإن من الشعر لحكمة) وكان للنبي أكثر من

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٢٢١).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية (١).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (١٠٢).



شاعر، واستجادهم، واستزادهم، منهم، حسان، عبد الله بن رواحه، كعب، والخلفاء الأربعة لهم شعر جيد خاصة الإمام على بن أبي طالب.

ذكر عن عمر بن الخطاب ﷺ قال: (علّموا أبناءكم السباحة والرماية وركوب الخيل، وروّوهم ما جمل من الشعر)(١).

وورد عن عروة بن الزبير شه قوله: "ما رأيت أحدا أعلم بفقه، ولا بطب، ولا بشعر من عائشة"(٢). وروي أنها كانت تحث على تعلم الشعر وروايته، بقولها: (رووا أولادكم الشعر تعذب ألسنتهم). وابن عباس شه كان يروي الشعر ويحفظه ويستخدمه في تفسير القرآن وكان يحفظ رائية عمر بن أبي ربيعة، الشعبي يقول: ما أنا لشيء من العلم أقل من رواية من الشعر.

٥-مهم للداعية الحوارات والقصص والأخبار خاصة مالها قيمة أخلاقية وتربوية، ينقلها الداعية من مجال المتعة إلى الدعوة والتوجيه مثل قصة الرجل الذي ظلمه عامل الحجاج...

٦ - ويستحب له أن يستخدم الطرائف والملح الأدبية ليثبت بها معنى، أو يروح بها عن سمعه وقد يوظف الداعية أبياتا قيلت في حب البشر فيستخدمها في حب الله ﷺ. مثل قول أبى فراس في سيف الدولة الحمداني: فليتك تحلو والحياة مريرة ∴ وليتك ترضى والأنام غضاب.

وليت الذي بينك وبينك عامر . وبيني وبين العالمين خراب

إذا صح منك الود فالكل هين . . وكل الذي فوق التراب تراب (م).



<sup>(</sup>١) أيام العرب في الإسلام" (١٣٨٨/٣)

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد للهيثمي ٩/٥٤٦ إسناده حسن، عن عروة بن الزبير ١٠٠٠ مجمع

<sup>(</sup>٣) انظر ديوان أبو فراس الحمداني.

#### ٤ - الثقافة الإنسانية:

المقصود بالثقافة الإنسانية: العلوم التي لها صلة بالإنسان أي كانت عقيدته أو موطنه مثل علم النفس، الاجتماع، الاقتصاد، الفلسفة، الأخلاق.

# أهمية هذه العلوم فيها يأتي:

١ - موضوعها له صلة بالدعوة، فموضوعها واحد وهو الإنسان سواء كان في الماضي أو
 الحاضر، فردا أو في جماعة، مفكراً أو مقلدا، منتجا أو مستهلكا، أميا أو متعلما.

٢-الإلمام بهذه العلوم يعين على فهم الناس، خاصة الذين تثقفوا بها وأصبحت جزءا من
 تكوينهم.

٣-أن لهذه العلوم رشحات ضارة على الثقافة المعاصرة فلا يسلم منها كتاب أو مجلة أو صحيفة أو إذاعة، ومن لم يعرف مصدر هذه السموم لم يستطع يقاومها بأسلوب علمي رصين.

#### تنبيهات الدراس العلوم الإنسانية:

١ - أن هذه العلوم تخضع لكثير من التفسيرات المختلفة حسب اتجاه المدرسة وثقافة الدارس.

٢-أن هذه العلوم تسربت إليها كثير من الإسرائيليات الحديثة مثل فرويد، دوركايم،
 ماركس.

٣- أن للذاتية فيها مجالا للاستنتاج الظن لذا فهي متقلبة بين الهدم والبناء في اليوم والليلة.

٤ - أن المادة العلمية فيها تتأثر بعقيدة صاحبها وفكرة وثقافته ومن ثم تؤثر في القارئ فالمادي
 يقول خلقت الطبيعة والمسلم يقول خلق الله.



٥-ضرورة تقديم هذه العلوم بأقلام إسلامية مأمونه لا يخش فيها من الغزو الفكري ولإسرائيليات فالكاتب يكون متخصصا فيها يكتب، ومسلحا بالثقافة الإسلامية الراسخة بالإضافة للروح الإسلامية الحية.

علم النفس: المقصود به علم النفس التجريبي الذي يقوم على دراسة الظواهر النفسية على أساس الملاحظة والتجربة والقياس والاختبار، والذي يطبق على البشر لا على الورق، وعلى الرياضيات والأرقام لا على الافتراض.

# وهو يفيد الداعية فيها يأتي:

١ -بيان الآثار الطيبة والثمار النافعة للإيمان والتدين في نفسية صاحبه، وسلوكه في الحياة.

٢-أنه يفيد في فهم كثير من النصوص الدينية، فيدلنا على أن التفكير النافع يوصل صاحبه إلى الحق قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ أَن تَقُومُواْ بِللَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمَّ لَنَفَكَرُواً مَا بِصَاحِبِكُمْ مِن جِنَّةً إِنْ هُو إِلّا نَذِيرٌ لَكُم بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ (١).

٣-أنه يزيد الداعية فهم لكثير من أحكام الشريعة، فيزداد إيهانا بكهال عدل الله وحكمته فيها
 شرع حينها جعل القوامة بيد الرجال(فهناك فروق في النواحي الانفعالية).

علم الاجتماع: وهو علم يعنى بحراسة المجتمع البشرى في مختلف جوانبه، وتحليل ظواهره، والكشف عن القوانين التي تحكمه وهو علم له مناهج كثيرة مثل التحليل، التاريخي، التطوري، المقارن، التطبيقي، النظري، فهو علم له أكبر عدد من المناهج وأقل عدد من النتائج.

<sup>(</sup>١) سورة سبأ الآية (٤٦).



1- يحسن بالداعية أن يطلع على نبذ من أصول هذا العلم، وأحدث ما انتهى إليه رجاله حيث يتخذ بعض محتوياته سلاحا لضرب الدين مثل ما سهاه كونت قانون الدورة الثلاثية الذى يفيض بأن دور الدين قد انتهى، أو دوركايم القائل بتطور الأديان من الوثنية إلى التوحيد. ومن المهم جدا معرفة أسس هذا العلم من منظور إسلامي لفهم أوضاع المجتمع ودراسة مشكلاته.

الفلسفة: يحسن بالداعية أن يلم بها، واتجاهاتها المادية، والوضعية والمثالية وبتاريخ الفكر الإنساني الإسلامي وهذا يفيده فيها يأتي:

١ - فهم الأفكار والفلسفات التي نجزت كثيرا من عقول أبناء المسلمين، وأصبحوا يروجون لها في قلب العالم الإسلامي فمنهم التطوري، والوضعي، والماركسي، والوجودي(فالحكم على الشيء فرع من تصوره).

Y-الرد على الفكر المخالف الإسلام بسلاح الفكر نفسه، مثل ما فعله الغزالي في تهافت الفلاسفة، وابن تيمية في ودرء تعارض العقل والنقل.

٣-أن يعرف منابع التيارات الفلسفية والمذاهب الفكرية الحديثة مثل المادية والشيوعية والوجودية حتى يمكن نقدها نقدا علميا سليها، ويعرف الجذور التاريخية لكثير من التحريفات التي دخلت على الأديان الكتابية.

٤-أن يطلع على تخبطات الفكر الإنساني إذا بحث في الغيبيات وقضايا الوجود الكبرى دون دليل.

٥-أن ينتفع بها يجده من نتاج العقل وثهار الحكمة مؤيدا لما معه من حق خالص جاءته الفرص.



علم الأخلاق: وهو جزء من الفلسفة وهو يبحث عما يجب أن يكون وموضوعاته الحق والخبر والجمال.

علم التربية: وهو من العلوم الإنسانية المهمة، وله أثره في الحياة التعليمية بمختلف مراحلها وذلك لإصباغها بصبغة مختلفة حسب فلسفه التربية ومنطقها ووجهتها.

-والتربية لها صلة قوية بالدعوة فكلاهما يسعى إلى التأثير في فكر الإنسان وانفعاله بقية الارتقاء بمفاهيمه وأخلاقه وسلوكه، وكثيرا ما يكون الداعية مربيا فيستفيد الداعية من علوم التربية وخبرات المربين وتجاربهم المتنوعة في تعليم الصغار والكبار فيأخذ منها الجيد والأصيل لتوجيه المخاطبين، والتأثير في عقولهم وعواطفهم وإثار الخير في نفوسهم.



#### ٥ - الثقافة العلمية:

المقصود بها هنا ما قام على الملاحظة والتجريب وخضع للقياس والاختبار مثل علوم الفيزياء، والكيمياء، والأحياء، والنبات، والحيوان، والجيولوجيا، والفلك، والتشريح، والطب، وغيرها. والمطلوب المطالعة والقراءة، وليس التعمق فيها.

١-الثقافة العلمية مهمة للداعية لفهم الحياة المعاصرة وقد أصبح العلم شريان الحياة والمحرك لكثير من أمورها حيث أنها شغلت العالم كله.

٢-بعض ما يعزى إلى العلم يتخذ الآن وسيلة للتشكيك، مثل نظرية النشوء والارتقاء أو التطور، فلابد للداعية من معرفة هذه النظرية، حتى يستطيع الرد عليها. ٣- من الحقائق العلمية ما يمكن للداعية استخدامه لتأييد الدين وتوضيح مفاهيمه ونصرة قضاياه وذلك بدفع شبهات خصومه، ومفتريات أعداءه، تقريب بعد المعتقدات والحقائق الدينية من أفهام أهل العصر، وتأييدها بمنطق العلم التجريبي نفسه، مثل اثبات وجود الله، فيقيم عليها الأدلة المادية في مواجهة الملحدين.

٣- يستطيع العلم بمكتشفاته الحديثة أن يؤكد كثيرا من الأحكام الشرعية، ببيان ما اشتملت عليه من جلب المصالح ودرء المفاسد.

٤-يستطيع الداعية بيان سبق القرآن لكثير من الحقائق التي كشف عنها العلم الحديث،
 وهو ما يسمى بالإعجاز العلمي في القرآن. ١٩٩٩

#### ٦-الثقافة الواقعية:

والمقصود بها: الثقافة المستمدة من واقع الحياة المعاصرة، وما يدور في العالم الخارجي والداخلي فيعرف العالم الذي يعيش فيه، والنظم والمذاهب السائدة، والتيارات والقوى المختلفة، ويعرف آمال الأمة وآلامها، ومصادر القوة وعوامل الضعف، ويعرف طبائع الناس ودياناتهم ومذاهبهم. فيدرس ما يأتي:

١-واقع العالم الإسلامي: يعرف خلاصة عن أوضاعه الجغرافية، والاقتصادية والسياسية وتوزيع السكان، وأسباب التخلف والتفرقة وعوامل التقدم والوحدة وإمكانية تضامنه اقتصاديا وعسكرياً، يأخذ فكرة عن الجامعة الإسلامية والتضامن الإسلامي كخطوة نحو الخلافة، يعرف موقع ومشكلات الاقليات الإسلامية المظهرة في العالم.

Y-واقع القوى العالمية المعادية للإسلام: وتتمثل في المثلث الرهيب، اليهودية العالمية، والصلبية العالمية، والشيوعية الدولية، فهي تختلف ظاهريا لكن تتفق باطنيا، فيدرس أسباب



حقدها على الإسلام، والغزو الفكري وخطورته، والتنصير ومؤسسات المشبوهة مثل الماسونية وما تفرع عنها من الروتاري والليونز، ويعرف الغزو الداخلي من الفرق المنشقة عن الإسلام نقل البهائية والقاديانية، والعلمانية، يدرس ذلك تهويل أو تهوين.

٣-واقع الأديان المعاصرة: مثل اليهودية بتوراتها وتلمودها، والحركة الصهيونية وقيام إسرائيل، والمسيحية وطوائفها وكنائسها وكذا أديان الشرق الأقصى الكبرى مثل الهندوسية، والبوذية، والزرادشتية، والكونفشيوسية.

٤ - واقع المذاهب السياسية المعاصرة: مثل الشيوعية، الرأسهالية، الاشتراكية، الديمقراطية،
 الماركسية، وموقف هذه المذاهب من الإسلام.

٥ - واقع الحركات الإسلامية المعاصرة: سواء كانت عالمية أو إقليمية، مثل الجماعة الإسلامية في باكستان والهند، والحركة الإسلامية في تركيات وحزب التحرير في الأردن وفلسطين، وكبرى الحركات الإسلامية الحديثة. يتعرف على واقع الدعوة الإسلامية في العالم الإسلامي ومؤسساتها ووسائلها والجامعات والمعاهد والمراكز الإسلامية.

7-واقع البيئة المحلية: فيدرس البيئة التي يعيش فيها، ويعرف أوضاعها وتقاليدها، ومشكلاتها، ونفسياتها، واللغة التي تتحدث بها، وهي لا تستمد من الكتب وحدها، وإنها يستفيد من الصحف والمجلات والدوريات والنشرات الرسمية وغير الرسمية وكذا من المذياع والتلفاز والنت كها يستفيد من مصادره الحية في مخالطته للناس ومشاهدة أحوالهم وأحاديثهم في الحفر والسف.





# رابعا: إعداد الداعية مهاريا.

إن المطلوب ليس إعداد الداعية فقط، وإنها يريد الإسلام الداعية الفقيه الذي يفقه الإسلام عقيدة وشريعة وأخلاقا وسلوكا، الذي يعرف واقع الحياة المعاصرة بهمومها ومشاكلها، ويقدم لكل مشكلة ما يناسبها من الحلول الإسلامية في ضوء مصادر التشريع الإسلامي، الذي يعرف ما يموج به المجتمع من تيارات فكرية متباينة، وافدة من الغرب لإضعاف قوة الاسلام، والتأثير في عقول أبنائه، بتصدير الشبهات، وإثارة الخلافات فيسد هذه المنافذ، ويردها على أعقابها من حيث اتت.

إنه الداعية (القادر على الإيصال والتأثير بدعوته وفكرته في الناس كل الناس، على اختلاف مشاربهم وطبائعهم ومستوياتهم، وعلى اجتذاب مساحة كبرى من الجاهير واستيعابها فكريا وحركيا)(١).

الداعية الذي يعرف كيف يدعو الناس، ويؤثر في نفوسهم، ويرقى بها إلى أعلى درجة من الاصلاح: (فالداعية يدخل على مشاعر الجمهور في حكمة، فيحرك وجدانهم، ويستثير عواطفهم إلى الله، فإذا تأتى له ذلك، ولانت نفوسهم لقوله، ليصنع منهم ما يشاء صنعه فيبين لهم عن غرضه، ويبعث بآمال قلوبهم إلى ما يجب أن يصلوا إليه) (٢).

<sup>(</sup>۱) الاستيعاب في حياة الدعوة والداعية أ/ فتحي يكن صد٩ ط/ مؤسسة الرسالة الأولى سنة ١٤٠٣ سنة ١٩٨٣م.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الدعاة صد٣٤ بتصرف.



المقصود بالناحية المهارية في المهارات التي يحتاجها الداعية في عرض دعوته على الأخرين في أماكن تجمعاتهم مثل خطبة الجمعة - والدروس - والمحاضرة - والندوة - والمناظرة - والدعوة العامة وبين الأهل والأقارب.

وللوصول إلى هذه المهارات ينبغي للداعية أن يحرص على عدة مهارات، منها ما هو فطري، ويتفاوت الناس فيه من شخص إلى شخص، ومنها ما هو مكتسب، من خلال الدراسة والتدريب والمران والملاحظة.

ويمكن تقسيم هذه الصفات المهارية إلى عدة جوانب رئيسة:

- ١. صفات تتعلق بالإقناع والتأثير.
- ٢. صفات تتعلق بإعداد الموضوع.
- ٣. صفات تتعلق بالأداء والعرض.
- ٤. صفات تتعلق بمعرفة حال المدعوين.
  - ٥. صفات تتعلق بفقه الدعوة.
  - ٦. صفات عامة تتعلق بالمظهر وغيره.



### ١ - صفات تتعلق بالإقناع والتأثير:

ينبغي للداعية أن يقوم بدراسة علم الخطابة وفن التأثير في الأخرين، لأنه علم يقوم على فن الإقناع والاستهالة، ومخاطبة العقل والعاطفة، فهناك صفات فطرية يولد الإنسان مزود بها، وصفات مكتسبة تحتاج من الداعية أن يتمرسها، وأن يتدرب عليها إلى أن تصير ملكة عنده. ومن هذه الصفات التي يحتاجها الداعية ما يأتي:-

- ١. قوة الصوت ومهارته.
  - ٢. طلاقة اللسان.
  - ٣. التمهل في الإلقاء.
    - ٤. رباطة الجأش.
    - ٥. قوة الملاحظة.
- ٦. حضور الذهن وسرعة البديهة.
- ٧. إثارة المشاعر والعواطف النفسية.

التفنن في استخدام طرق التشويق، مثل الأساليب الإنشائية، ومثل الاستفهام وعلامات التعجب مثل قول النبي النبي المراقية أراً ببابِ أَحَدِكُمْ يَغْتَسِلُ فيه كُلَّ يَومٍ خُسًا، ما تَقُولُ: ذلكَ يُبْقِي مِن دَرَنِهِ قالوا: لا يُبْقِي مِن دَرَنِهِ شيئًا، قالَ: فَذلكَ مِثْلُ الصَّلُواتِ الخَمْسِ، يَمْحُو اللهُ به الحَطايا "(١)

فالأساليب الإنشائية تشد الانتباه، وتعمل العقل والفكر، وتجعل الذاكرة حاضرة مع المتحدث، وتذهب الملل والسآمة، وتجعل المتلقي طرفا مباشرا مع المتحدث.

**多多多** 

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٥٢٨) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (١٣١) عن معاذ بن جبل.



#### ٢- صفات تتعلق بالإعداد والموضوع.

فينبغي للداعية أن يختار موضوعات من وحي الواقع، مما يمس حاجات الناس اليومية، فيما يتعلق بأمور الدين والدنيا، وأن يأخذ من تعاليم الدين ما يصلح به أمور الناس الحياتية والمعاشية، مثل أثر الاستغفار والتوبة في سعة الرزق والبركة ورغد العيش، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقُلْتُ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّذَرَارًا الله وَيُمْدِدُكُم إِنَهُ كَانَ عَفَارًا الله السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّذَرَارًا الله ويُمْدِدُكُم إِنَّهُ وَالْ وَبَنِينَ وَبَعْمَل لَكُو جَنَّتِ وَبَعْمَل لَكُو جَنَّتِ وَبَعْمَل لَكُو الله والله و

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغَفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَنِّعَكُم مَّنَعًا حَسَنًا إِلَىّ أَجَلِ مُّسَمَّى وَيُؤْتِكُلَّ ذِى فَضْلِ فَصْلَةً. وَإِن تَوَلَّوْا فَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ۞ ﴾. وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواً إِلَيْهِ إِلَى اللّهُ اللّ

ينبغي له أن يقوم بإعداد الموضوع إعداد جيدا، فيعد له عناصره وشواهده، من القرآن والسنة والسيرة والواقع، فالإعداد الجيد يجعل الفكرة واضحة في ذهن الداعية، حتى يسهل عليه نقلها من عقله وقلبه إلى عقول الناس وقلوبهم في سهولة ويسر. أما مواجهة الناس دون إعداد فكرة أو موضوع مسبق، أو مراجعة أدلته وشواهده، فهذا فيه لون من المجازفة، لا ينجح فيها إلا أصحاب الخبرة والتمرس.

وينبغي له أن يقتصد في الموعظة حتى لا يمله الناس مهم كان كلامه جيدا ومؤثرا، وغالبية الناس لا يشكون من التقصير، وإنها يشكون من طول الموعظة، والاعتدال هو مراعاة حال

<sup>(</sup>١) سورة نوح الآيات (١٠-١٢).

<sup>(</sup>٢) سورة هود الآية (٩٠).



المستمعين من الإقبال والإدبار، يقول ابن مسعود الله النبي الله يتخولنا بالموعظة مخافة السآمة علينا)(١).

ينبغي للداعية في إعداده لموضوعه أن يتجنب الموضوعات التي يصحبها خلافات، ووجهات نظر مختلفة، وعند العرض يبتعد عما يتفرع من المسائل في الخلافات الفقهية، وإذا تناولها فيذكر الآراء الواردة فيها دون أي ترجيح، وإذا رجح رأيا معينا فيقول -وأنا أميل إلى هذا الرأي- وهو غير ملزم للآخرين.

#### 

#### ٣- صفات تتعلق بالأداء والعرض.

ينبغي للداعية أن يحسن عرض موضوعه الذي يتحدث فيه، فيستخدم لغة سهلة يفهمها الحاضرون، ويضع مقابلة بين الأضداد، لتتضح الصورة في ذهن المستمع، فيتحدث عن أخلاق أهل الإيهان، وما يقابلها من أخلاق أهل النفاق، حتى يدرك الناس بشاعة النفاق والمنافقين، ومثل الترغيب في الصدق وأهميته وفضله، والترهيب من الكذب وخطورته وأضراره.

وينبغي للداعية أن يبتعد عن التكلف والتصنع في العرض والإلقاء، بحيث يكون على فطرته وسجيته دون تقليد لغيره أو تصنع في الأداء.

وينبغي على الداعية أن يُقبل على الناس أثناء الحديث، فينظر إليهم بوجهه، ويوجهه ذات اليمين وذات الشال، وأن تكسوه ابتسامة خفيفة بعيدا عن التجهم، وأن يغلب الترغيب على الترهيب، وأن يفتح أمامهم باب الأمل والرجاء، ويبعدهم عن اليأس والقنوط.



<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام ابن حبان (٤٥٢٤) عن عبد الله بن مسعود ...



## ٤ - صفات تتعلق بمعرفة المدعوين وأحوالهم.

ينبغي للداعية إذا ذهب إلى مكان جديد يدعو فيه الناس أن يدرس البيئة التي يعيش فيها الناس، ونوعية المستمعين، ومستوياتهم، ومشكلاتهم، ويخاطبهم على قدر عقولهم، وأن يُنزل الناس منازلهم، خاصة أهل الفضل والأدب، ويتجنب المغالاة والمدح للأفراد، وأن يتغاضى عن هفوات البعض ممن له سابق معرفة بهم.

وهذا شعيب الله قال لقومه وهو يدعوهم قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِلَىٰ مَنْ يَنَ أَخَاهُمْ شُعَيّبًا قَالَ يَنقُومِ المَا الله عَلَيْ أَخَاهُمْ شُعَيّبًا قَالَ يَنقُومِ الله عَنْ أَنْ الله عَنْ أَنْ الله عَنْ أَنْ الله عَنْ أَنْ الله عَنْ الله عَلَا الله عَنْ الل



#### ٥ - من صفات الداعية المهارية:

- ١. البدء بالأهم فالمهم، فالأهل والأقارب والعشيرة قبل غيرهم.
  - ٢. التدرج مع المدعوين من السهل إلى الصعب.
    - ٣. التحدث باللغة التي يفهمها المدعو.
      - ٤. التمهل بالكلام أثناء الحديث.
    - ٥. البعد عن التكلف والتقعر في الكلام.
  - ٦. الاقتصاد في الحديث، بعيدا عن الملل أو الاختصار الشديد.
    - ٧. المخاطبة على قدر العقول وأفهام الناس.

<sup>(</sup>١) سورة هود الآية (٨٤).



- ٨. إقبال المتحدث على المدعو اثناء حديثه معه.
- ٩. تجنب الخلافات الفقهية مع العوام، التي تؤدي إلى الخلاف والاختلاف.
  - ١٠. الرفق واللين والتلطف في الخطاب، والتودد للمدعوين.



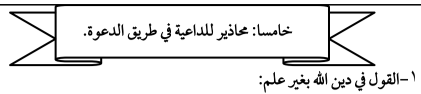
#### ٦-صفات عامة للداعية.

هناك صفات عامة ينبغي للداعية أن يتحلى بها لما لها من أثر إيجابي في نفوس المدعوين منها:

- ١. حسن الخلق والمظهر فيجمع بين الجمال الداخلي والخارجي.
- ٢. أن يفتح الداعية قلبه للمدعوين، ويقوم على حل مشكلاتهم العامة والخاصة.
  - ٣. مراعاة الستر مع المدعوين، وعدم فضح عيوبهم، أو نشر أخطائهم.
    - ٤. مراعاة أدب النصيحة في الوقت والمكان والأسلوب.
- عدم إشعار المدعوين بأن الداعي وصي عليهم، أو الاستعلاء بالتميز عليهم، وعدم الإلحاح عليهم في الاستجابة.
- التذكير بنعم الله على المدعوين التي لا تعد ولا تحصى-، وربط ذلك بتنمية الإيان وزيادته، وشكر الله على نعائه وعطاياه.







فالداعية موسوعة ثقافية متحركة، وخبرات دعوية متراكمة، وعنده ودراسات في أغلب العلوم الشرعية، لكنه ليس مثل المتخصص في فرع منها، فعندما يأتيه سؤال كفتوي في أمور النوازل المستجدة، وليس لديه علم بها، ولا أدوات الاستنباط لتأسيس حكم شرعى فيها، فعليه أن لا يتعجل في إصدار الحكم الشرعي أو الفتوى، وإنها عليه أن يقول لا أدرى إلى أن يبحث المسألة في مصادرها ومظانها، أو يسأل أهل التخصص الدقيق، ثم ينقل الحكم إلى المستفتى. أما الداعية الذي لا يعرف كلمة لا أدري، فهو على خطر عظيم، والقرآن حذر من تلك الحالة قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنَّهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِدِهِ سُلُطَنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَانْعَامُونَ ﴿ ﴿ ﴾ } ( ').

#### 

#### ٢-مخالفة فعله قوله:

فأقوى وسيلة تأثير في الآخرين هي القدوة من الداعية، بأن يكون صورة حية وعمليه لما يدعو إليه، فإذا غابت هذه الصورة من الداعية فقد فقد تأثيره في المدعوين، لأن الناس يسمعون بعيونهم وليس بأذانهم، فهم يضعونه تحت المجهر، ويرقبون كل ما يصدر عنه من قول أو فعل، صغيرا أو كبيرا، فإذا ما وجدوا ثغرة في حياة الداعية كانت عائقا في استقبالهم عنه، واستجابتهم

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية (٣٣).

لما يقول والقران الكريم حذر المسلمين جميعا من ذلك فكيف بالدعاة الذين هم قادة العمل الشرعي وحداة القافلة، وطلائع مسيره العمل الدعوي والخيري قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِلسَّرِعِي وحداة القافلة، وطلائع مسيره العمل الدعوي والخيري قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ (').

وحذر الله بني إسرائيل من ذلك، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمُ وَأَنتُمُ نَتُلُونَ ٱلْكِئَبُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ ( ).

وشعيب الداعية قال لقومه ذلك في صراحة ووضوح، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ قَالَ يَفَوْمِ أَرَءَيْتُمْ اللَّهُ عَنْهُ إِنْ أَرِيدُ أَن أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَا كُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِن كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنَا وَمَا أُرِيدُ أَن أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَا كُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِن أُرِيدُ إِلَى مَا أَنْهَا كُمْ عَنْهُ إِنْ أَلِاللَّهُ عَلَيْهِ وَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيدُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أَنْهُا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أَنْهُا لَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وعن عبدالرحمن بن مل النهدي أبو عثمان قال ﴿: (سمِعتُ عُمرَ بنَ الخطَّابِ ﴿ يقولُ إِنَّ أَخوفَ ما أَخافُ على هذه الأمةِ المنافقُ العليمُ قال: وكيف يكونُ منافقٌ عليمٌ يا أميرَ المؤمنينَ؟ قال: عالمُ اللسانِ، جاهلُ القلبِ والعمل)(').

وابن القيم - رحمه الله - يسميهم قطاع طرق لأنهم يقطعون على الناس طريقهم إلى الله: (علماء السوء جلسوا على باب الجنة يدعون إليها الناس بأقوالهم ويدعونهم إلى النار بأفعالهم،

<sup>(</sup>١) سورة الصف الآية (٢-٣).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٣) سورة هود الآية (٨٨).

<sup>(</sup>٤) الأثر أورده البوصيري في إتحاف الخيرة المهرة ٣٦٦/٧. عن عبدالرحمن بن مل النهدي أبو عثمان.



فكل ما قالت أقوالهم إلى الناس هلموا قالت أفعالهم لا تسمعوا منهم، فلو كان ما دعوا إليه حقا كانوا أول المستجيبين فهم في هذه الصورة أدلاء وفي الحقيقة قطاع طرق) (١).

- وقال عمر بن الخطاب الله : (إذا رأيتم العالم محباً للدنيا فاتهموه على دينكم، فإن كل محب يخوض فيا أحب).

-وقال سعيد بن المسيب -رحمه الله- : (إذا رأيتم العالم يغشى الأمراء فهو لص).

-وقال الحسن -رحمه الله-: (عقوبة العلماء موت القلب وموت القلب طلب الدنيا بعمل الآخرة).

-وقال الغزالي- رحمه الله-: (إن علماء السوء شرهم على الدين أعظم من شر الشياطين، إذ الشيطان بواسطتهم يتدرج إلى انتزاع الدين من قلوب الخلق) (٢).

-وقال الفضيل ابن عياض -رحمه الله-: (إني لأرحم ثلاثة: عزيز قوم ذل، وغني قوم افتقر، وعالماً تلعب به الدنيا).

-وقال يحيى بن معاذ: (إنها يذهب بهاء العلم والحكمة إذا طلب بها الدنيا).

وقال حاتم الأصم -رحمه الله-: (ليس في القيامة أشد حسرة من رجل علم الناس علما فعملوا به، ولم يعمل هو به ففازوا بسببه وهلك هو). الله الله الله على ال

<sup>(</sup>١) الفوائد لابن القيم ١/١٦.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين، لأبي حامد الغزالي ٣٨/١.



### ٣- ألا ينشغل الداعية بالمسائل الخلافية، أو يتوسع فيها:

فدور الداعية أن يجمع ولا يفرق، ويؤلف ولا ينفر، والداعية يجمع الناس على الأصول والأركان والعقيدة والعبادة الاخلاق والمعاملات، أما المسائل الفقهية التي هي محل خلاف بين الفقهاء فيقولون مذهب الناس هو مذهب المفتي، فلا يعرض على العوام تفاصيل المسائل الخلافية كاملة ويترك لهم الاختيار فهذا مما يحيرهم ويشتتهم.

لكن إذا نقل لهم الرأي الراجح حسبه أدلته فلا بأس وأن يعلمهم أن المسألة مسالة خلافية وهذا الخلاف يمكن الخروج منه بالرأي الراجح، أو مذهب المفتي، أو مذهب البلد التي يعيشون فيها، لأن عقولهم لا تستوعب مناقشه الأدلة التفصيلية خاصة في مسائل علم الكلام وليس هذا هو موضعها ولا مكانها، وإنها قاعات العلم والدراسة ومجالس الفقهاء، وستبقى المسائل الخلافية خلافية إلى قيام الساعة، لأنها قائمة على الاجتهاد وفي فهم النص ودلالته.

<sup>(</sup>١) سورة هود الآيتان (١١٨-١١٩).

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة الآية (١١).



# أسئلة على ما سبق .

اكتب بالتفصيل حول إعداد الداعية من خلال النقاط الآتية:

أولا: كيفية إعداد الداعية إيانيا؟.

ثانيا: كيفية إعداد الداعية أخلاقيا؟.

ثالثا: كيفية إعداد الداعية علميا؟.

رابعا: كيفية إعداد الداعية مهاريا؟.

خامسا: محاذير للداعية في طريق الدعوة؟.





# (٣) المبحث الثالث أصناف المدعوين وكيفية التعامل معهم.

#### الغرض من الدراسة.

# معرفة أصناف المدعوين، وكيفية التعامل مع كل صنف منهم وهم:

- ١. أهل الكتاب (اليهود والنصاري).
  - ٢. المشركون والوثنيون.
- ٣. الجاحدون أو الملحدون (الشيوعيون).
  - ٤. المنافقون.
    - ٥. اللأ.
  - ٦. جمهور الناس من العوام.
    - ٧. المسلمون العصاة.
    - ٨. المسلمون الطائعون.
- ٩. ملامح عامة حول منهج القرآن الكريم في الدعوة.





#### تعريف المدعو:

أمة الدعوة: وهم من توجه إليهم الدعوة، ولم يدخلوا في الإسلام بعد، فإن أسلموا تطلق عليهم أمة الإجابة. وأمة الإجابة: هم الذين استجابوا للدعوة من المسلمين عبر التاريخ.



وأما أقسام غير المسلمين بالنسبة لدار الإسلام:

أهل حرب: وهم من كانت بيننا وبينهم حرب قائمة ومستمرة.

وأهل عهد: وهم من أخذ عليهم العهد من الكفار.

أهل ذمة: وهم من استوطنوا دار الإسلام إقامة دائمة وقاموا بدفع الجزية.

أهل هدنة: وهم من كانت بيننا وبينهم هدنة، سواء كانت مؤقتة أو دائمة.

أهل أمان: وهم من دخلوا دار الإسلام بتأشيرة دخول مؤقتة، ويجب حمايتهم ما داموا في دار الإسلام.



<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية (١٥٨).



ومن الجدير بالذكر، أن بعضا من غير المسلمين يعيشون في البلاد الإسلامية، إما من باب المواطنة، أو من باب العمل والتجارة، وهذه فرصة جيدة لعرض الإسلام عليهم بطريقة مباشرة في صورة دعوات ورسائل لحضور ندوات ومؤتمرات، أو غير مباشرة، مثل الاعتناء بهم ورعايتهم، وتقديم الخدمات الميسرة لهم، في قضاء مصالحهم وحوائجهم، حتى يأخذوا فكرة حسنة عن الإسلام.

ومن واجبات الداعية نحو المدعو أن يتحرك بالدعوة إليه و يطرق جميع الطرق التي توصل إليه حتى يبلغه الدعوة على أحسن وجه وأفضل حال، وهذا ما فعله النبي في أول الإسلام حيث انتقل إلى المدعوين جميعا فذهب إليهم عند جبل الصفا وفي أماكن تجمع عند الكعبة وعرض نفسه ودعوته على ما يزيد على عشرين قبيلة في موسم الحج، وانطلق إليهم عند العقبة، بل انطلق خارج مكة الى الطائف، في ترك مكانا يستطيع الوصول إليه إلا ذهب إليهم فيه، لأنه يريد أن يقوم بالبلاغ المكلف به قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مَاعَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكُتُمُونَ اللَّهُ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكٍ ۗ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُۥ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ ﴿ ﴾ .

والهجرة النبوية كانت انتقالاً من مكان الى مكان، من أجل تبليغ دعوته، ويجد من يحملها معه، ويقوم على نصرته، فإرسال النبي الله الرسل، ومعهم الكتب الى الملوك والأمراء هي صوره من صور التحرك بالدعوة مع المدعوين في كل مكان، سواء كان قريبا أم كان بعيدا، ولما ظهر

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية (٩٩).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية (٦٧).



الإسلام بعد فتح مكة، جاءت القبائل والوفود مبايعة ومسلمة، بعد ما وصلتها الرسالة في صورتها الصحيحة.

ولوركز كل داعية في بلد أو قرية أو حي من الأحياء، يعلم الناس ويذكرهم ويعظهم، ويشبتهم على الإسلام، لكن خيرا للجميع، يقول الإمام أبو حامد الغزالي-رحمه الله-: (يتكفل كل عالم بإقليم، أو بلدة، أو محلة، أو مسجد، أو مشهد، فيعلم أهله دينهم، وتمييز ما يضرهم عا ينفعهم، وما يشقيهم عما يسعدهم، ولا ينبغي أن يصبر إلى أن يسأل عنه، بل ينبغي أن يتصدى إلى دعوة الناس إلى نفسه فإنهم ورثة الأنبياء والأنبياء ما تركوا الناس على جهلهم بل كانوا ينادونهم في مجامعهم ويدورون على أبواب دورهم في الابتداء ويطلبون واحداً واحداً فيرشدونهم وهذا فرض عين على العلماء كافة وعلى السلاطين كافة أن يرتبوا في كل قرية وفي كل محلة فقيها متديناً يعلم الناس دينهم فإن الخلق لا يولدون إلا جهالا فلا بد من تبليغ الدعوة إليهم في الأصل والفرع" (١).

المدعوون من غير المسلمين ليسوا على درجة واحدة، فمنهم من هو صاحب دين سابق، سواءً كان إلهيا محرفا، أو أرضيا، ومنهم غير المرتبط بدين على الإطلاق، ومنهم المتعصب الذي لا يقبل الحوار، أو النقاش، ومنهم من يقبل الحوار مع الآخر، ويبحث عن الفكرة الصحيحة.

المقصود بغير المسلمين: (كل من يدين بغير الإسلام) سواءً كان يتبع دينا آخر، مثل اليهود والنصارى، أو لا يتبع دينا أصلا مثل الشيوعيين. أو يتبع دينا أرضيا مثل البوذية والكنفشيوشية، أو المجوسية أو الوثنية أو الصابئة، إلى غير ذلك.

ويمكن القول بأن الديانات المخالفة للإسلام أصناف عدة:

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين لأبي حامد الغزالي ٢/٥٥.



١ - صنف أهل رسالة إلهية سابقة، وهم الذين سماهم القرآن الكريم أهل الكتاب، وهم اليهود والنصارى، وسموا بأهل الكتاب لأن لهم كتاب مقدس، أصوله منزلة من عند الله على قبل أن يكون في الحالة التي هو عليها الآن.

٢- وصنف أصحاب ديانات أرضية وضعية، أو وثنية، ويدخل فيهم المشركون، وعبدة الأوثان،
 والمجوس عبدة النار، والصابئة عبدة الكواكب والنجوم، والهندوس عباد البقر، ويدخل في
 أصحاب الديانات الأرضية البوذية أتباع بوذا، والكنفشيوسية أتباع كنفشيوس. (١).

٣-وهناك صنف لا يتبع دينا أصلا، وهم الذين يسمون بالدهريين قديها، وبالشيوعيين حديثا، فكل هؤلاء جميعا على اختلاف مللهم ودياناتهم وعقائدهم، رسالة الإسلام موجهة إليهم جميعا، قال تعالى ﴿ قُلُ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ (٢).

وأمام هذا التنوع والاختلاف في المدعوين، نجد القرآن الكريم قسم المدعوين إلى أصناف عدة، سواء كانوا غير مسلمين، أو من المسلمين أنفسهم، واستخدم مع كل صنف من هذه الأصناف أسلوبا خاصا يتناسب مع معتقده، ومع موقفه منه، كما أنه أوجد تقسيهات داخل الصنف الواحد، حتى لا يظلم بعضهم، أو المعتدلين منهم.



<sup>(</sup>١) يراجع في التعريف بهذه الديانات، الموسوعة العلمية في الأديان والمذاهب والفلسفات صادرة عن رابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية (١٥٨).



# ١ – أهل الكتاب.

أهل الكتاب: هم الذين لهم كتاب سابق، من اليهود والنصاري، وهم ينسبون أنفسهم إلى نبي الله موسى وعيسى -عليهما السلام- ورغم أن القرآن الكريم أكد على أنهم حرفوا كتبهم، وغيروا كثيرا من التعاليم الإلهية، التي أنزلها الله عَلَى في التوراة والإنجيل، ورغم أنهم لم يؤمنوا برسالة محمد ﷺ إلا أن الإسلام عاملهم معاملة خاصة، ليؤلف قلوبهم نحو الإسلام ومن ذلك:

فالقرآن الكريم لم يعمم الحكم عليها جميعا، وإنها قال منهم ومنهم، لأنهم ليسوا على درجة واحدة، مثل قوله تعالى: ﴿ لَيْسُواْ سَوَآءٌ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنِ أُمَّةٌ قَايِمَةٌ يَتْلُونَ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ اللهَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَر وَيُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَأُوْلَيَيِكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ اللهِ وَمَا يَفْكُلُواْمِنْ خَيْرٍ فَلَن يُكُفَرُوهُ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمُ إِلَّهُ تَقِيرِك .(1) & (1).

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنبِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنطَارِ يُؤَدِّهِ ۚ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لَّا يُؤَدِهِ ۚ إِلَيْكَ إِلَّا مَا دُمَّتَ عَلَيْهِ قَآيِما ۗ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمِّيِّينَ سَكِيدِلُ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (٧٠) } (٢).

ولقد وجه النبي ﷺ لأهل الكتاب من اليهود والنصاري الدعوة بصورة مستمرة ومتكررة ومن ذلك ما يأتي:

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآياتت (١١٣-١١٥).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية (٧٥).



# قصة إسلام عبد الله بن سلام:

ففي الحديث: "أنَّ رسولَ الله ﷺ قيم المدينة وعبدُ الله بنُ سَلَامٍ في نخلٍ له فأتى عبدُ الله بنُ سَلَامٍ رسولَ الله ﷺ فقال: إنِّي سائِلُكَ عن أشياء لا يعلَمُها إلَّا نَبيًّ، فإنْ أنتَ أخبَرْتَني بها آمَنْتُ بكَ، فسأَله عنِ الشَّبهِ، وعن أوَّلِ شيءٍ يحشُّرُ النَّاسَ، وعن أوَّلِ شيءٍ يأكُلُه أهلُ الجنَّةِ، فقال رسولُ الله ﷺ: (أخبَرني بهنَّ جِبريلُ آنفًا) قال: ذاكَ عدوُّ اليهودِ فقال رسولُ الله ﷺ: (أمَّا الشَّبهِ وأوَّلُ شيءٍ يحشُّرُ النَّاسَ ماءُ الرَّةِ ماءَ الرَّجُلِ ذَهَب بالشَّبهِ وأوَّلُ شيءٍ يحشُّرُ النَّاسَ نارٌ تجيءُ مِن قِبَلِ المَشرِقِ فتحشُّرُ النَّاسَ إلى المَغرِبِ وأوَّلُ شيءٍ يأكُلُه أهلُ الجنَّةِ رأسُ ثَورٍ وكبَدُ حُوتٍ) ثمَّ قال: يا رسولَ الله إنَّ اليهودَ قومٌ بُهْتٌ وإنَّهم إن سمِعوا بإياني بكَ بهتوني ووقعوا وكبَدُ حُوتٍ) ثمَّ قال: يا رسولَ الله إنَّ اليهودَ قومٌ بُهْتٌ وإنَّهم إنْ سَلَامٍ)؟ قالوا: سيِّدُنا وابنُ حيرِنا فقال ﷺ: (أرأيَّتُم إنْ أسلَم أتُسلِمونَ؟) فقالوا: أعاذه اللهُ أنْ يقولَ ذلكَ ما كان ليفعَلَ فقال: (اخرُجْ يا ابنَ سَلَامٍ) فخرَج إليهم فقال: أشهَدُ أنْ لا إلهَ إلَّا اللهُ وشُرُنا وابنُ جاهِلِنا قال: ألمَّ أنْ عارَب وابنُ جاهِلِنا قال: ألمَّ أنْ عارسولَ الله فقالوا: بل هو شرُّنا وابنُ شرِّنا وجاهِلُنا وابنُ جاهِلِنا قال: ألمَّ أُخبِرْكَ يا رسولَ الله فقالوا: بل هو شرُّنا وابنُ شرِّنا وجاهِلُنا وابنُ جاهِلِنا قال: ألمَّ أُخبِرْكَ يا رسولَ الله أنَّهم قومٌ بُهْتٌ إ(١).

# إرسال النبي رضي الله عليا لدعوة يهود خيبر للإسلام قبل قتالهم:

ففي الحديث أنَّ رَسولَ اللهَّ عَلَى اللهَّ عَلَى اللهَّ عَلَى اللهُّ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَدُوْا عَلَى رَسولِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

١ الحديث أخرجه الإمام ابن حبان (٧٤٢٣) عن أنس بن مالك ...



فَقَالَ: انْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلى الإِسْلَامِ، وأَخْبِرْهُمْ بها يَجِبُ عليهم مِن حَقِّ اللهِ الْفَذْ عَلَى رِسْلِكَ حتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلى الإِسْلَامِ، وأَخْبِرُهُمْ بها يَجِبُ عليهم مِن حَقِّ اللهِ فِيهِ، فَوَاللهِ لَأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلًا واحِدًا، خَيْرٌ لكَ مِن أَنْ يَكُونَ لكَ مُمْرُ النَّعَمِ" (١).

# دعوة النبي ﷺ النصاري للإسلام من خلال قصة إسلام عدي بن حاتم الطائي:

كُنْتُ أَسَأَلُ عن حديثِ عَديِّ بنِ حاتم وهو إلى جَنبي لا آتيه فأسألَه فأتَيْتُه فسألتُه فقال: بُعِث رسولُ الله ﷺ حيثُ بُعِث فكرِهْتُه أكثرَ ما كرِهْتُ شيئًا قطُّ فانطلَقْتُ حتَّى كُنْتُ في أقصى الأرضِ ممَّا يلي الرُّومَ فقُلْتُ: لو أتَيْتُ هذا الرَّجُلَ فإنْ كان كاذبًا لم يَخْفَ علَيَّ وإنْ كان صادقًا اتَّبعْتُه فأقبَلْتُ فليَّا قدِمْتُ المدينةَ استشرَف لي النَّاسُ وقالوا: جاء عَديُّ بنُ حاتم جاء عَديُّ بنُ حاتم فقال النَّبيُّ ﷺ لي: (يا عَديُّ بنَ حاتم أسلِمْ تسلَمْ) قال: قُلْتُ: إنَّ لي دِينًا قال: (أنا أعلَمُ بدِينِكَ منكَ - مرَّ تينِ أو ثلاثًا - ألستَ ترأسُ قومَك)؟ قال: قُلْتُ: بلى قال: (ألستَ تأكُلُ المِرباعَ)؟ قال: قُلْتُ: بلى قال: (فإنَّ ذلك لا يحِلُّ لك في دِينِك) قال: فتضعضَعْتُ لذلك ثمَّ قال: (يا عَديُّ بنَ حاتم أسلِمْ تسلَمْ فإنِّي قد أظُنُّ - أو قد أرى أو كما قال رسولُ الله ﷺ أنَّه ما يمنَعُك أنْ تُسلِمَ خَصاصةٌ تراها مِن حولي وتوشِكُ الظُّعينةُ أنْ ترحَلَ مِن الجِيرةِ بغيرِ جِوارٍ حتَّى تطوفَ بالبيتِ وَلَتُفْتَحَنَّ عَلَيْنَا كَنُوزُ كِسرى بِنِ هُرْمُزَ وَلَيَفْيضَنَّ المَالُ – أَو لَيفيضُ – حتَّى يُهِمَّ الرَّجُلَ مَن يقبَلُ منه مالَه صدقةً) قال عَديُّ بنُ حاتمٍ: فقد رأيُّتُ الظُّعينةَ ترحَلُ مِن الحِيرةِ بغيرِ جِوارٍ حتَّى تطوفَ بالبيتِ وكُنْتُ في أُوَّلِ خيلِ أغارَتْ على المدائنِ على كنوزِ كِسرى بنِ هُرْمُزَ وأحلِفُ بالله لَتَجيئَنَّ الثَّالثةُ إِنَّه لَقولُ رسولِ الله ﷺ لي "(٢).

١ الحديث أخرجه الإمام البخاري (٤٢١٠) عن سهل بن سعد الساعدي ١٠٠٠٠

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام ابن حبان (٦٦٧٩) عدي بن حاتم الطائي .



#### قصة بعث النبي ﷺ معاذا إلى اليمن:

# **⊕⊕⊕**

# كيفية التعامل مع أهل الكتاب:

١-أباح الإسلام الزواج منهم، وأن يكونوا أصهارا للمسلمين، كما أباح أكل ذبيحتهم، دون باقي الملل الأخرى، قال تعالى: ﴿ الْيُوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ حِلُّ لَكُمُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمَّمْ اللَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَ وَطَعَامُكُمْ حِلُ لَهُمْ أَوْلُوا ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَ أُجُورَهُنَ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِي ٓ أَخْدَانٍ ﴾ (٢).

٢- يجوز التعامل مع أهل الكتاب بالبيع والشراء، وغير ذلك من المعاملات المشروعة الحلال، وفي السنة النبوية الشريفة أن النبي : "اشترى من يهودي طعاما إلى أجل، ورهنه درعه"
 (٣).

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام مسلم (١٩) عن معاذ بن جبل ...

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية (٥).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٥٠٩) عن عائشة في.



وأهل الكتاب هم أقرب من غيرهم إلى الإسلام، لأن أصول رسالتهم إلهية من عند الله ولله خاصة قبل أن تمتد أيديهم إليها بالتحريف والتغيير، وذلك كها جاء في قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ وَقَدْ كَانَ اللّهِ مِنْ الدِّينِ مَا وَصَّى بِدِه نُوحًا وَالّذِي آوَحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِدِة إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى اللّهُ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا نَنْفَرَقُوا فِيدٍ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْدٍ ﴾ (١).

فلقد راعى الإسلام أنهم أصحاب رسالة سابقة، وأن لهم نبيا مرسلا، يجب على المسلم الإيهان به وتصديقه، كها حكم عليهم أيضا بأنهم حرفوا كتبهم، ونسبوا إلى الله على ورسله ما لا يجوز أن يوصفوا به، ومع ذلك فطريقة التعامل معهم تختلف عن غيرهم، فيراعى فيها كل هذه الجوانب السابقة، حيث أن بيننا وبينهم علاقة في أصل المصدر، والرسل، والكتب، فلهم ما للمسلمين، وعليهم ما على المسلمين، إلا في أمورهم الخاصة العقدية، فيتركون وما يدينون به، ما داموا يحترمون الآخر، ويتعايشون معه.



<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٧٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى الآية (١٣).



# ٢ – المشركون أو الوثنيون وغيرهم.

المشر-كون: هم الذين أشركوا مع الله على آلهة أخرى، سواء كان الإشراك في الجانب العقدي، أو التعبدي، قال تعالى: ﴿ أَلَا لِللهِ الدِّينُ الْخَالِصُّ وَالَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَ ءَمَا لَعقدي، أو التعبدي، قال تعالى: ﴿ أَلَا لِللهِ الدِّينُ الْخَالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَدُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَ ءَمَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلُفَى إِنَّ اللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَذِبُ كَفَارُ لَا اللهِ اللهِ وَلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

والوثنيون كما سبق هم الذين يعبدون الأوثان، وهي الأصنام وما على شاكلتها من الحجارة، المشكلة وغير المشكلة.

والمجوس هم عبدة النار، والصابئة عبدة الكواكب والنجوم.

# أمثلة على دعوة النبي ﷺ للمشركين:

ففي الحديث عن ربيعة بن عباد الديلي قال: "رأيْتُ رسولَ الله كُلُّ بَصْرَ عَيْنِي بسُوقِ ذي المَجازِ، يقولُ: يا أيُّها الناسُ، قُولُوا: لا إلهَ إلا اللهُ، تُفلِحوا، ويدخُلُ في فِجاجِها والناسُ مُتقصِّفون عليه، في رأيْتُ أحدًا يقولُ شيئًا، وهو لا يسكُتُ، يقولُ: أيُّها الناسُ، قُولُوا: لا إلهَ إلا اللهُ، تُفلِحوا، إلا أنَّ وراءه رجُلًا أحولَ وَضِيءَ الوجهِ، ذا غَدِيرتَيْنِ، يقولُ: إنَّه صابئُ كاذبٌ، فقلتُ: مَن هذا؟ قالوا: محمَّدُ بنُ عبدِ اللهِ، وهو يذكُرُ النَّبُوّة، قلتُ: مَن هذا الذي يكذّبُهُ؟ قالوا: عَمُّهُ أبو لَهَبٍ، قلتُ: اللهِ يومئذٍ لَأَعقِلُ. "(٢).

<sup>(</sup>١) سورة الزمر الآية (٣).



وفي الحديث: "كان رسولُ الله ﷺ إذا بعث أميرًا على جيشٍ أو سَريّةٍ أوصاه في خاصّةِ نفسِه بتقوى الله ومَن معه مِن المسلِمين خيرًا ثمَّ قال: اغزوا بسمِ الله في سبيلِ الله قاتِلوا مَن كفَر بالله ولا تعُلُوا ولا تعتُلوا وليدًا وإذا لقيتَ عدوَّكَ مِن المشرـكين فادعُهم إلى إحدى تعلُوا ولا تعتُلوا وليدًا وإذا لقيتَ عدوَّكَ مِن المشرـكين فادعُهم إلى الإسلامِ فإنْ ثلاثِ خصالٍ أو خِلالٍ فأيَّتُهنَّ ما أجابوك إليها فاقبَلْ منهم وكُفَّ عنهم؛ ادعُهم إلى الإسلامِ فإنْ هم أجابوك إلى ذلك فاقبَلْ منهم وكُفَّ عنهم ألم التَّحوُّلِ مِن دارِهم إلى دارِ المُهاجِرين فإنْ أبُوْ اأنْ يتحوَّلوا فأعلِمْهم أنَّهم إذا فعَلوا ذلك يكونون كأعرابِ المُهاجِرين يجري عليهم حُكمُ الله الله الذي يجري على المُهاجِرين فإنْ هم أجابوك إلى ذلك فاقبَلْ منهم فإنْ هم أبُوا فاستعِنْ بالله عليهم ثمَّ قاتِلْهم وإذا حاصَرْتَ أهلَ حصنٍ فأرادوك أنْ تجعَلَ لهم ذمَّةَ الله وذمَّةَ رسولِه فلا تجعَلْ لهم ذمَّة الله وذمَّة أسحابِكَ فإنَّكم أنْ تُخفِروا خَمَكم وذِمَمَ آبائِكم أهونُ عليكم مِن أنْ تُخفِروا ذمَّة الله وذمَّة رسولِه قانكم لا تدرون أتصيبون خكمَ الله فيهم أم لا؟". (١).

#### دعوة المجوس للإسلام:

وفي الحديث: "أَنَّ رَسولَ اللهَّ ﷺ بَعَثَ بِكِتابِ إلى كِسْرَى، فَأَمَرَهُ أَنْ يَدْفَعَهُ إلى عَظِيمِ البَحْرَيْنِ إلى كِسْرَى، فَلَمَّا قَرَأَهُ كِسْرَى مَزَّقَهُ، فَحَسِبْتُ أَنَّ ابْنَ المُسَيِّبِ قالَ: فَدَعا عليهم رَسولُ اللهَّ ﷺ: أَنْ يُمَزَّقُوا كُلَّ مُمَزَّقٍ "(٢).



<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام ابن حبان (٤٧٣٩) عن بريدة ...

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٦٦٤) عن عبدالله بن عباس ...



### كيفية التعامل مع المشركين:

١- هؤلاء المشركون والوثنيون والمجوس لا يجوز الزواج منهم، ولا أن يكونوا أصهارا للمسلمن.

٢-لا يجوز أكل ذبيحتهم، على خلاف أهل الكتاب، لكن يجوز التعامل معهم بالبيع
 والشراء، ونحو ذلك من المعاملات التجارية المشروعة فقط.

وقد روى عن عبد الرحمن بن أبى بكر قال: "كنا مع النبي الله ثلاثين ومائة، فقال النبي الله ثلاثين ومائة، فقال النبي الله المع أحد منكم طعام. فإذا مع رجل صاع من طعام أو نحوه، فعجن، ثم جاء رجل المشرك، مشعان طويل، بغنم يسوقه، فقال النبي الله النبي الله عطية؟ أو قال: أم هبة؟ "قال: لا، بل بيع، فاشترى منه شاة..."(١).

٣- يجوز مخالطتهم في بلادهم، والإقامة بينهم، بضوابطها الشرعية، خاصة إذا أمن المسلم على دينه ونفسه ومن يعول، ويجوز تعايشهم بين المسلمين في البلاد الإسلامية، ماداموا دخلوها بطرق قانونية، ويلتزمون بتعاليم الإسلام العامة.



<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٦١٨) عن عبد الرحمن بن أبي بكر .



# ٣ - الجاحدون أو الملحدون.

فلا يؤمنون إلا بالمادة فقط، وما تدركه الحواس الظاهرة عند الإنسان، أما الغيب وما وراء الطبيعة واليوم الآخر، فلا يعترفون بشيء من ذلك على الإطلاق، وقالوا قولتهم المشهورة: (إن هي إلا أرحام تدفع، وأرض تبلع).

ولقد ظهر لهذا الصنف نظراء في العصر الحاضر، وهم الذين سموا أنفسهم بالشيوعيين حيث جعلوا شعارهم: (لا إله والحياه مادة). وقالوا: (الدين أفيون الشعوب).

فأنكروا وجود الله الله الله الله واعتبروا الدين ما هو إلا مخدر لأعصاب وعقول ومشاعر الناس وعواطفهم.

وبالرغم من أن فكرهم وتصورهم لكل شيء في الحياة يصطدم مع الفطرة البشرية، إلا أنهم استطاعوا أن يقيموا دولة كبيرة تؤمن بهذا الفكر، وتفرضه على الشعوب، وتدعوا له بالقوة والإكراه والقسر، تحت مسمى (الشيوعية). الشيوعية في المال والنساء، وفي كل شيء تقوم به الدولة نحو الأفراد.

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية الآية (٢٤).



ولأن هذه الأفكار تصطدم مع العقل والمنطق والواقع والفطرة، فقد انهارت هذه الدولة في أقل من قرن من الزمان، وعلى يد أبنائها ومفكريها، لأن عوامل الضعف والفناء تكمن في داخلها.

### كيفية التعامل مع الملحدين:

١-التركيز على معرفة أحوال المدعوين من الملاحدة والدهريين، ومعرفة حالتهم الاعتقادية،
 والنفسية، والاجتهاعية، والاقتصادية، ومعرفة مراكز الضلال، ومواطن الانحراف معرفة جيدة،
 قبل بداية تعريفهم بالإسلام، ودعوتهم إليه.

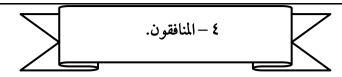
٢-التركيز على مخاطبة العقل والكر بطرح العديد من الأسئلة وترك الإجابة للمدعوين مثل من خلق الكون فيقولون الطبيعة أو الصدفة فتقول ومن خلق الطبيعة فيقولون لا شيء هي أوجدت نفسها وهذا غير مقبول في عالم الماديات والمحسوسات التي يؤمن بها الملحدون.

٣-التركيز على الأدلة المادية والحسية وقانون السببية التي تخاطب العقل وتثبت أن للكون إلها
 وخالقا ولم يوجد بالصدفة

٤-الاستدلال بالآيات الكونية والإنسانية وأدلة الفطرة المركوزة في داخل الإنسان، واستخدام
 المقاييس العقلية، وحقائق العلم الحديث التي تتوافق مع ما جاء في القرآن الكريم.







والنفاق لغة: مأخوذ من النفقاء، وهو عبارة عن جحرين لليربوع، يدخل من أحدهما ويخرج من الآخر، فيدخل في الإسلام من باب ويخرج من طريق آخر.

والمنافقون: هم الذين يظهرون الإسلام ويبطنون الكفر والعصيان،

وقد ظهرت بداية المنافقين في المجتمع المدني، في عصر النبي ﷺ بعدما أعز الله ١٤٠٠ المسلمين بإقامة دولة لهم، في المدينة المنورة، فظهر فريق من الناس، دخلوا في الإسلام ظاهرا، وأبطنوا الكفر والعداوة والبغضاء، بقصد بث الفتنة، وإثارة المشكلات بين المسلمين.

وهذا الصنف من الناس تجرى عليهم في الدنيا أحكام الإسلام حسب ظاهرهم، مع أخذ الحذر والحيطة منهم، وأما في الآخرة فقد حكم الله عَلَيْ عليهم بأنهم من أهل النار مالم يتوبوا، ويصلحوا ما عملته أيديهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِّكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن يَحَد لَهُمُ نَصِيرًا السَّاإِلَا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصَّلَحُواْ وَاعْتَصَكُمُواْ بِٱللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُوْلَيَهِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجَرًا عَظِيمًا ١٠٠٠ ﴿ (١).

ولأنهم في الغالب يعيشون في داخل المجتمع الإسلامي، فينبغي ذكر طرفا مفصلا من الحديث عنهم، وبيان صفاتهم، أو طرق التعامل معهم.



<sup>(</sup>١) سورة النساء الآيتان (١٤٥–١٤٦).

### أسباب النفاق:

١ - ضعف الشخصية، وبلبلة الفكر، وعدم القدرة على اتخاذ القرار الصحيح، قَالَ تَعَالَىٰ:
 ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ وَهَا اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلْمَتِ لَا يُبْصِرُونَ
 ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ وَهَا اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلْمَتِ لَا يُبْصِرُونَ
 ﴿ مَثُلُهُمْ إِنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مُّذَبُدَ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَىٰ هَتَوُّلَآءِ وَلَآ إِلَىٰ هَتَوُّلَآءٍ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ، سَبِيلًا ﴿ وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مُذَبُدَ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَىٰ هَتَوُّلَآءِ وَلَآ إِلَىٰ هَتَوُّلَآءٍ وَمَا يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ، سَبِيلًا ﴿ وَاللَّهُ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَجَدَ لَهُ، سَبِيلًا ﴿ وَاللَّهُ عَلَىٰ عَبِيلًا اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَ لَهُ، سَبِيلًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَ لَهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ عَبِيلًا اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَ اللَّهُ عَلَىٰ عَبِدَا لَهُ عَلَىٰ عَلَالَ عَمَا عَلَا عَمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَبِدَ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ ع

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَسْتَغَذِنُكَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱرْتَابَتُ قُلُوبُهُمْ وَهُمْ فِي رَبْيِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ ﴿ ﴾ (\*).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١٧).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية (١٤٣).

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية (٤٥).

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة الآية (٤١).



وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَوْ خَرَجُواْ فِيكُمْ مَّا زَادُوكُمُ إِلَا خَبَالًا وَلاَ وَضَعُواْ خِلَلَكُمْ يَبَغُونَكُمُ ٱلْفِئْنَةَ وَفِيكُوْ سَمَّعُونَ لَهُمُّ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِالظَّلِمِينَ اللَّهُ ﴾ (١).

٣- الخوف من المستقبل، والحرص على المصلحة الخاصة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَثُ يُسَرِعُونَ فِي إِلْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِندِهِ عَلَى اللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِندِهِ عَلَى مَرَثُ يُسَرِعُونَ عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي آنفُسِمِم نَدِمِينَ ﴿ ﴿ ).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ اللَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتْحُ مِّنَ ٱللَّهِ قَالُواْ أَلَمْ نَكُن مَعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَفِرِينَ نَصِيبٌ قَالُواْ أَلَمْ نَسَتَحْوِذْ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعَكُم مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فَاللَّهُ يَعَكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمُ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَن يَجْعَلَ ٱللَّهُ لِللَّهُ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعَكُم مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فَاللَّهُ يَعَكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمُ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَن يَجْعَلَ ٱللَّهُ لِللَّهُ لَيْنَ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

٤ - حب المال والدنيا، والبخل في الإنفاق في الصدقات، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي الصدقات، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي الصَدَقَاتِ فَإِن أَعْطُوا مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَمْ يُعْطُواْ مِنْهَا إِذَاهُمْ يَسْخَطُونَ ﴿ ).
 وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَنهَدُ اللَّهَ لَ بِنُ ءَاتَننَا مِن فَضَّلِهِ عَلَىٰ وَلَنكُونَنَ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَنهَدُ اللَّهَ لَ بِنُ ءَاتَننَا مِن فَضَّلِهِ عَلَىٰ وَلَنكُونَنَ مِن الصَّلِحِينَ ﴿ ).

٥ - الصدعن سبيل الله على ومحاربة الإسلام لكرههم له، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ التَّعَادُواْ أَيْمَنَهُمْ جُنَّةُ فَصَدُّواْ عَن سَبِيل ٱللَّهِ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية (٤٧).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية (٥٢).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء الآية (١٤١).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية (٥٨).

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة الآية (٧٥).

<sup>(</sup>٦) سورة المنافقون الآية (٢).



٦-ضعف التحمل، وقلة الصبر، وعدم تحمل تبعات الإسلام قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنَ يَعْبُدُ ٱللَّهُ عَلَى حَرْفِ ۗ فَإِنْ أَصَابَهُ وَنَّ نَدُّ ٱلقَالَبَ عَلَى وَجْهِهِ عَنِيرَ ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةً يَعْبُدُ ٱللَّهُ عَلَى حَرْفِ ۗ فَإِنْ أَصَابُهُ وَغَيْرُ ٱلْمُأَنَّ بِيرِّ وَقِلْهُ الصَّابُ اللَّهُ فَا الْقَالَبُ عَلَى وَجْهِهِ عَنِيرَ ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةً ذَلِكَ هُو ٱلْخُسْرَانُ ٱلْمُبِينُ اللَّهُ ﴿ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ عُونَ ٱللَّهُ مَرَضًا وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُمُونَ ﴿ فَ قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴿ آَ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴿ آَ اللَّهُ مَرَضًا لَهُ وَاللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴿ آَ ﴾ (١).

#### 

#### صفات المنافقين:

١ -ادعاء الإيهان والتظاهر به، وإبطان الكفر والفسوق والعصيان، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ
 مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ (٣).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوْاْ إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُوٓاْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَعْنُ مُسْتَهْ زِءُونَ اللَّهُ ﴾ (').

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَوَمَا أُنزِلَ مِن قَبِلِكَ يُرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِهِ وَقُالِ اللَّهَ عَلَىٰ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلَا يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى ٱلطَّعْوُتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ وَقُورِيدُ ٱلشَّيَطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلَا بَعِيدًا اللَّهُ ﴾ (٠).

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية (١١).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآيات (٨-١٠).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (٨).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية (١٤).

<sup>(</sup>٥) سورة النساء الآية (٦٠).



٢-استخدام الخداع مع الآخرين، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَغْدَعُونَ
 إِلَّا ٱنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ أَنْ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوةِ قَامُواْ كُسَالَىٰ يُرَاّءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُّرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ ﴾ (١).

٣-ادعاء الإصلاح ظاهرا، بينها الحقية عكس ذلك تماما، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةٌ بِمَاقَدَّمَتُ أَيْدِيهِم ثُمَّ جَآءُوكَ يَعْلِفُونَ بِاللهِ إِنْ أَرَدُنَا إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةٌ بِمَاقَدَّمَتُ أَيْدِيهِم ثُمَّ جَآءُوكَ يَعْلِفُونَ بِاللهِ إِنْ أَرَدُنَا إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا
 (\*).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّحَدُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَفْرِبِقَاْ بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِّمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ، مِن قَبَّلُ وَلِيَحْلِفُنَّ إِنَّ أَرَدُنَا ٓ إِلَّا ٱلْحُسْنَى ۖ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَنْذِبُونَ ﴿ ﴿ ).

٤ - السخرية من المؤمنين، ورميهم بالسفاهة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا كُما ءَامَنَ السَّفَهَا عَامَنَ السَّفَهَا أَلُوا أَنُوْمِنُ كُما ءَامَنَ السَّفَهَا أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَا أَهُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ اللَّ ﴾ (٠).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٩).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية (١٤٢).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء الآية (٦٢).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية (١٠٧).

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة الآية (١٣).

<sup>(</sup>٦) سورة النساء الآية (١٤٠).



وقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِذْ يَكَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ غَرَّ هَثَوُلَآءِ دِينُهُمُّ وَمَن يَتُوكَ لَا عَلَى ٱللّهِ فَإِنَ ٱللّهَ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ ﴾ ﴿ ().

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ ۚ قُلُ أَبِاللَّهِ وَءَاينهِ وَ وَرَسُولِهِ عَنْنَتُمْ تَسْتَهْ زِءُونَ ﴿ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ الَّذِينَ يَلْمِزُونَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِ ٱلصَّدَقَاتِ وَاللَّهِ عَالَىٰ اللهُ عَالَهُ اللهُ عَدَابُ اللهُ ﴿ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَدَابُ اللهُ ﴿ اللهُ عَالَمُ اللهُ ﴿ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَدَابُ اللهُ ﴿ اللهُ عَلَا اللهُ عَدَابُ اللهُ ﴿ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَدَابُ اللهُ ﴿ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ ﴿ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ ﴿ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَدَابُ اللهُ وَاللهُ عَدَابُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ عَدَابُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَاللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ الل

موالاة الكفار وأعداء الإسلام، ظاهرا وباطنا، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ
 قَالُوٓاْ ءَامَنّا وَإِذَا خَلَوْاْ إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُوٓاْ إِنّا مَعَكُمْمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَمْ زِءُونَ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوٓاْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُوكُم بِدِء عِندَ رَبِّكُمْ أَفَلَا نَعْقِلُونَ ﴿ اللهِ اللهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُوكُم بِدِء عِندَ رَبِّكُمْ أَفَلَا نَعْقِلُونَ ﴿ اللهِ اللهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُوكُم بِدِء عِندَ رَبِّكُمْ أَفَلَا نَعْقِلُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الله

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ بَشِرِ ٱلْمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَمُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَا ال الْمُؤْمِنِينَ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ ٱلْعِزَّةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا ﴿ اللَّهِ ﴿ ).

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآية (٤٩).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية (٦٥).

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية (٧٩).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية (١٤).

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة الآية (٧٦).

<sup>(</sup>٦) سورة النساء الآيتان (١٣٨-١٣٩).



وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَّرَضُ يُسَرِعُونَ فِيمِ مَقُولُونَ خَشَى أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِندِهِ وَفَيُصَّبِحُواْ عَلَى مَآ أَسَرُّواْ فِى آنفُسِهِمْ نَدِمِينَ ﴿ ﴿ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَا نَزَّكَ ٱللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَغْضِ الْأَمْرِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ ﴿ ﴿ ﴾ (٢).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَوْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قَوَلَوْا قَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَعَلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ
وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللَّهِ ﴾ (٢).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًامِّنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاغُوتِ وَمَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَنَوُلَآءِ أَهَدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ﴿ ۞ ﴾ ( ' ).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية (٥٢).

<sup>(</sup>٢) سورة محد الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة الآية (١٤).

<sup>(</sup>٤) سورة النساء الآيتان (٦٢-٦٣).

<sup>(</sup>٥) سورة النساء الآية (٥١).

<sup>(</sup>٦) سورة المنافقون الآية (١).

٧-خلف الوعد، واختلاق الاعذار الكثيرة، بدون سبب صحيح، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَعْقَبُهُمْ فَاقَا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ, بِمَا أَخْلَفُواْ ٱللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ۗ ﴿ ().

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَنهَدَ ٱللَّهَ لَـ إِنْ ءَاتَنَنَا مِن فَضَّلِهِ ء لَنَصَّدَقَنَ وَلَنَكُونَنَ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَنهَدَ ٱللَّهَ لَـ إِنْ ءَاتَنَنَا مِن فَضَّلِهِ ء لَنَصَّدَقَنَ وَلَنَكُونَنَ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَمِنْهُم مَّنَ عَنهَدَ ٱللَّهَ لَـ إِنْ ءَاتَنَا مِن فَضَّلِهِ ء لَنَصَّدَقَنَ وَلَنَكُونَنَ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَمِنْهُم مَّنَ عَنهَدَ ٱللَّهَ لَـ إِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مَن اللّهُ لَا عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِن فَصَّلِهِ عِنْ اللّهَ لَنْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ مَنْ عَلَيْهُ مَا مُنْ عَلَيْهِ مِن الْعَمْ لِيْلِيْهِ مِنْ عَلَيْقَ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ مَا عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِن اللّهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ مَا مُنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِن مَا عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ مَا عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنَا مِنْ عَلِي مَا عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْ

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلِذْ قَالَت طَّآلِهِ فَهُ مِّنْهُمْ يَثَاهُلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُورُ فَٱرْجِعُواً وَيَسْتَغْذِنُ فَرِيقٌ مِّنْهُمُ النَّبِيّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِي بِعَوْرَةٍ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ﴿ اللَّ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَلَقَدُ كَانُواْ عَنَهَ دُواْ اللَّهَ مِن قَبْلُ لَا يُولُّونَ ٱلْأَذَبَئِرُ ۚ وَكَانَ عَهَدُ ٱللَّهِ مَسْعُولًا ﴿ اللَّهِ مَسْعُولًا ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُواْ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَنتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ آوِ اَدْفَعُواْ قَالُواْ لَوَ نَعْلَمُ قِتَالَا لَا تَتَبَعْنَكُمُ اللّهِ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم اللّهِ عَلَى اللّهَ عَنْكُم اللّهِ عَنْكُم اللّهِ يَعْوَلُونَ بِأَفُوهِهِم مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم قَالَوَ اللّهُ اَعْدَدُواْ لَوْ اَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا اللّهُ اَقْدَدُواْ عَنْ أَنفُسِكُمُ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ اللّهَ اللّهِ عَنْ اللّهُ اللّهِ خَوَنِهِمْ وَقَعَدُواْ لَوْ اَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا اللّهُ اللّهُ عَنْ أَنفُسِكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَسْتَغَذِنُكَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱرْتَابَتُ قُلُوبُهُمْ وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَسْتَغَذِنُكَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ الْآخُرُوجَ لَأَعَدُواْ لَهُ عُدَّةً وَلَكِن كُونِ اللّهُ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ ﴿ وَلَا كُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ عَدَّوْهُ لَكُونَ كُونَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية (٧٧).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية (٧٥).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآية (١٣).

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب الآية (١٥).

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران الآيتان (١٦٧-١٦٨).



ٱلْبِعَاثَهُمْ فَتَبَطَهُمْ وَقِيلَ ٱقْعُدُواْ مَعَ ٱلْقَدِينَ ﴿ أَنَّ لَوْ خَرَجُواْ فِيكُمْ مَّا زَادُوكُمُ إِلَّا خَبَالًا وَلَا وَضَعُواْ خِلَاكُمُ يَبَغُونَ كُمُ ٱلْفِئْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّعُونَ لَهُمُّ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِمِينَ ﴿ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوةِ قَامُواْ كُسَاكَى يُرَاءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ ﴾ ( ' ).

٨-التحالف بين المنافقين مع بعضهم، والكفار من المشركين وأهل الكتاب، قَالَ تَعَالى:
 ﴿ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ بَعَضُهُ مَ مِنْ بَعْضٍ ۚ يَأْمُرُونَ بِٱلْمُنَفِقُونَ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنَفِقُونَ وَيَقْمِضُونَ أَيُدِيَهُم ۚ نَسُوا ٱللّهَ فَنَسِيَهُم ۗ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ اللّهَ فَنَسِيَهُم ۗ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ
 ﴿ آلُمُعُرُوفِ وَيَقْمِضُونَ أَيُدِيَهُم ۚ نَسُوا ٱللّهَ فَنَسِيَهُم ۗ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ
 ﴿ ().

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَنِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ لَهِنْ أَخْرِجْتُمْ لَلَا تُعَلِيمُ وَلَا نُطِيعُ فِيكُمُ أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَنَّكُمُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَذِيرُونَ ﴿ اللَّهُ لَلْمُ اللَّهُ مَا لَكُذِيرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُذِيرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُذِيرُونَ ﴿ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّلَّا اللّهُ الللللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّل

٩-المنافقون يعيشون على حذر وخوف شديد، من انكشاف أمرهم، وفضح طويتهم، وأل تَعَالَى: ﴿ يَحَدُرُ الْمُنَافِقُونَ عَلَى اللَّهِ مُنَافِقُونَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُنَائِثُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ اسْتَهْزِءُوا اللَّهَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُنَائِثُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ اسْتَهْزِءُوا اللَّهَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُنَائِثُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ اسْتَهْزِءُوا اللَّهُ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُنَائِثُهُم بِمَا فِي عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْكُوبُهُمْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْكُوبُهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْكُولِهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْكُوبُهُمْ عَلَيْكُولِهُمْ عَلَيْكُولِكُولِهُمْ عَلَيْكُولِهُمْ عَلَيْكُولِهُمْ عَلَيْكُولِهُمْ عَلَيْكُولِهُمْ عَلَيْكُولُولُهُمْ عَلَيْكُولُولِهُمْ عَلَيْكُولُولُكُمْ عَلَيْكُولُولُكُمْ عَلَيْكُولُولُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِهُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآيات (٤٥-٤٧).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية (١٤٢).

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية (٦٧).

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر الآية (١١).

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة الآية (٦٤).



١٠ - المنافقون لا يفقهون، ولا يعلمون، وينشرون الأراجيف بين المسلمين، قَالَ تَعَالى: ﴿ هُمُ اللَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُواْ عَلَىٰ مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّىٰ يَنفَضُّواً وَلِلَّهِ خَزَآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِكِكنَّ ٱلْمُنفِقِينَ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَقُولُونَ لَهِن رَّجَعُنَاۤ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَ ٱلْأَعَزُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلَّ وَلِلَهِ ٱلْمِزَّةُ وَلِللهِ الْمِزَةُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ اللهُ وَلِللهُ وَلِيلًا ٱلْمُنْفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۞ ﴿ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِي ٱلصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَمْ يُعْطُواْ مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ ۞ ﴾ (٢).

#### 

# دعوة النبي على للمنافقين:

سورة المنافقون الآية (٧).

<sup>(</sup>٢) سورة المنافقون الآية (٨).

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية (٥٨).

<sup>(</sup>٤ الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٦٩١) عن أنس بن مالك ...

وفي السيرة النبوية: (أنَّ رسولَ الله ﷺ ركِب حمارًا وعليه إِكَافٌ وتحتَه قَطيفةٌ فركِب وأردَف أسامةً بنَ زيدٍ وهو يعُودُ سعدَ بنَ مُعاذٍ في بني الحارثِ بنِ الخزرجِ وذلك قبْلَ وَقْعةِ بدرٍ حتَّى مرَّ بمجلِسٍ فيه أخلاطٌ مِن المُسلِمينَ والمُشرِكينَ وعَبَدةِ الأوثانِ واليهودِ ومنهم عبدُ اللهِ بنُ أُبيِّ ابنُ سَلولٍ.

وفي المجلِسِ عبدُ الله بنُ رَوَاحةَ فلمَّا غشِيَتِ المجلِسَ عَجاجةُ الدَّابَّةِ خَمَّر عبدُ اللهِ أَنفَه برِدائِه ثمَّ قال: لا تُغبِّروا علينا فسلَّم عليهم النَّبيُّ في ووقف عليهم فدعاهم إلى الله وقرأ عليهم القُرآنَ فقال عبدُ الله بنُ أُبيِّ ابنُ سَلولٍ: أيَّما المَرْءُ لَأحسَنُ مِن هذا إنْ كان ما تقولُ حَقَّا فلا تُؤذِنا في مجالسِنا وارجِعْ إلى رَحْلِك فمَن جاءك منَّا فاقصص عليه.

فقال عبدُ الله بنُ رَوَاحةَ: بَلِ اغشَنا في مجالسِنا فإنّا نُحِبُّ ذلك فاستَبَّ المُسلِمونَ والمُشرِ كونَ واليهودُ حتَّى همُّوا أَنْ يَثُوروا فلَمْ يزَلِ النَّبِيُ عَلَيْ يُحْفِّضُهم حتَّى سكَتوا ثمَّ ركِب دابَّتَه فدخَل على سعدِ بنِ مُعاذٍ وقال: (أَلَمْ تسمَعْ ما قال أبو حُبابٍ؟) - يُريدُ عبدَ الله بنَ أُبيِّ - (قال: كذا وكذا) قال سعدُ: يا رسولَ الله اعفُ، فو الله لقد أعطاك اللهُ ولقد اصطلَح أهلُ هذه البُحيرةِ على أَنْ يُتوِّجوه بالعِصابةِ فلمَّا ردَّ اللهُ ذلك بالحقِ الذي أعطاكه شرِق بذلك، فذلك الَّذي عمِل به ما رأيْتَ فعفا عنه النَّبيُّ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ



كيفية دعوة المنافقين؟.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام ابن حبان (٦٥٨١) عن أسامة بن زيد ...

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر الآية (١٥).

Y-تذكيرهم ببيان خطورة النفاق على الإنسان في الدنيا والآخرة، فيجعله يعيش في قلق واضطراب، ويخاف من الريح ويهرب من الرعد والبرق، لأنه خائف أن تنكشف حقيقته ويفتضح أمره قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخْدِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَاّءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذُكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَا قَلِيلًا ﴿ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُولُولُولُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلِ

٣-التركيز معهم على التربية الإيهانية، وأهمية التوبة من النفاق، وإصلاح ما أفسده من عمل، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجُوا وَٱعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَٱخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلّهِ فَأُولَنَيِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ ).

٤ - التذكير بأن هناك نفاقا عقديا يخرج صاحبه من الملة والدين، وهو أن ينطق اللسان بالشهادتين ويتكاسل في العبادة والطاعة، وقلبه لا يقر بالإيمان والتوحيد.

وأن هناك نفاقا سلوكيا يقر بالشهادتين ويعتقد ذلك بقلبه، لكن أعماله وأخلاقه وسلوكه ما خلل مثل كثير الكذب والخلف والخيانة والفجور.

ولذلك جاء التحذير في الحديث النبوي من هذه الخصال التي هي من سمات النفاق والمنافقين وفي الحديث النبوي الشريف قوله : "آية المنافق ثلاث إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا اؤتمن خان" (٣)

وفي الحديث أيضا قوله ﷺ: "شر الناس ذو الوجهين، الذي يلقى هؤلاء بوجه وهؤلاء بوجه" (۱)

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية (١٤٢).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية (١٤٥-١٤٦).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٧٤٩) عن أبي هريرة ١٠٠٠ الحديث

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٧١٧٩) عن أبي هريرة ...

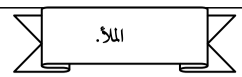


فتذكير المنافق بخطورة هذه الخصال والسمات التي تؤدي به إلى الخروج عن الطاعة، والوقوع في الإثم والذنوب والمعاصي، ويورده موارد الضرر والشر. في الدنيا، وموارد الخزي والنار في الآخرة، أمر في غاية الأهمية، لعله يتوب ويعود إلى طريق الطاعة والاستقامة.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصَّلَحُواْ وَأَعْتَصَكُمُواْ بِاللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُوْلَكَبِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ اللَّهُ ﴾ (ا).

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية (١٤٥-١٤٦).





الملأ: هم سادة القوم، وأصحاب النفوذ والسلطان والوجاهة والسيادة الدنيوية، وهم أصحاب قوة وثروة وترف ونعيم مادي، هم طائفة الحكام وحاشيتهم. ويقابلهم طائفة العوام والسوقة والمحكومين والسواد الأعظم من الناس.

والقرآن الكريم تحدث عن الملأ في آيات كثيرة أثناء حديث الرسل الكرام عن دعوتهم إلى الإسلام، والصفة المشتركة بين الملأ في جميع العصور والأزمان والأمكنة هي تكذيب الرسل والأنبياء والدعاة والمصلحين، حيث يرفضون الإيمان والإذعان لله الله المهم يشعرون أنه يسلبهم خصائصهم ومميزاتهم، حينها يساويهم بجميع طبقات المجتمع، كها أنهم يشاركون الله الله في في خصائصه من الحكم والتشريع والعبودية، كذلك حاربوا المرسلين، وقتلوا الدعاة وقاموا بحركة تضليل واسعة ضد خصومهم حتى لا يتبعهم أحد من الناس وينفض الناس من حولهم.

#### **\*\*\***

## من أسباب عداوة الملأ للدعوة:

١ - حب الرياسة والسلطة والجاه، فيرون أن الدعوة تسلبهم مكانتهم السيادية وتحولهم من رؤساء إلى مرؤوسين قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقَالَ ٱلْمَلُؤُا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا هَذَا إِلَا بَشَرُ مِثْلُكُو مُرِيدُ أَن من رؤساء إلى مرؤوسين قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقَالَ ٱلْمَلُؤُا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا هَذَا إِلَى اللَّهُ مَلَا إِلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَأَنزُلَ مَلَكَمْ كُمُ قَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا زَلَ مَلَكَمْ كُمَّ قَاسَمِ عَنا بِهَاذَا فِي عَالِهَ آلِهُ اللَّهُ اللَّهُ لَأَنزُلُ مَلَكَمْ كُمَّ قَاسَمِ عَنا بِهَاذَا فِي عَالِهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَأَنزُلُ مَلَكَمْ كُمَّ قَاسَمِ عَنا بِهَاذَا فِي عَالِهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فظن المشركون أن محمدا يريد الملك بالدعوة لذلك ساوموه على أن يشاركهم في الرأي ويبقى الأمر لهم، فحب الملك والتسلط على رقاب الناس أفقدهم الرؤية الحقيقية للدعوة فلا يرون فيها إلا سلبا لملكهم فقط.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآية (٢٤).

٢-الكبر والاستعلاء فهذا مما منعهم من الإيهان فكيف يتبعون رجلا من عوام الناس وهم لهم تاريخ اجتهاعي وسياسي ووجاهة عند الناس مما دعاهم إلى الرفض والإعراض وعدم القبول قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَمَا عَامَنَ لِمُوسَى ٓ إِلَّا ذُرْيَّةٌ مِن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفِ مِن فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِمُ أَن يَفْنِنَهُمُ وَاللَّهُ وَلَيْ وَلَيْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

٣-التقليد للآباء والأجداد السابقين فالملأ لم يعطوا لأنفسهم فرصة للتفكير وإعمال العقل في فهم الرسالة وإنها كيف يخرجون عما يعبد آباؤهم قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا أَوْلَوْ كَاكَ ءَابَا وَهُمُ لَا يَعْ قِلُونَ شَيْعًا وَلا يَهْ تَدُونَ اللهُ ﴾ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا أَوْلَوْ كَاكَ ءَابَا وَلُهُمْ لا يَعْ قِلُونَ شَيْعًا وَلا يَهْ تَدُونَ الله (٢).

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰٓ أُمَّةٍ وَ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ أَمَّةً وَاللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ أَمَّةً وَاللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ أَمَّةً وَاللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ أَمَّةً وَاللهُ وَمَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ أَمَّةً وَاللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ أَمَّةً وَاللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ أَمَّةً وَاللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْلِكُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُولُولَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُولُولُولُولُولُولُولُولُولِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

وما سبق كان قاسما مشتركا من الملأ مع الأنبياء والمرسلين من عصر نوح الله إلى خاتم النبيين محمد على.

ومثل ذلك أيضا قوم هود وصالح وشعيب وإبراهيم وموسى وعيسى ويحيى وزكريا، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَهُ

<sup>(</sup>١) سورة يونس الآية (٨٣).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (١٧٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف الآية (٢٣).

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف الآيتان (٥٩-٦٠).



بِرُوجِ ٱلْقُدُسِ ۚ أَفَكُلَّمَا جَآءَكُمْ رَسُولُ بِمَا لَا نَهُوَى ٓ أَنفُسُكُمُ ٱسۡتَكُبَرْتُمۡ فَفَرِيقًا كَذَبْتُمۡ وَفَرِيقًا نَقَنُلُوك ﴿ ﴿ ﴾ } ﴿ (١).

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَقَ بَنِي إِسْرَءِيلَ وَأَرْسَلُنَاۤ إِلَيْهِمْ رُسُلًا ﴿ كُلَّمَ اَعُهُمْ رَسُولُا بِمَا لَا تَهُوَى آنفُشُهُمْ فَرِيقًا كَذَّبُواْ وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ ﴿ ﴾ ﴿ ().

والملأ من قريش وقفوا نفس الموقف مع خاتم النبيين ﷺ فقاوموا الدعوة بالرفض والتكذيب والتآمر والإعراض والتسفيه والإنكار على الرسول ﷺ والمرسل والمنهج والأتباع قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَعَجِبُوا أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُم ۗ وَقَالَ الْكَفِرُونَ هَذَا سَيحِرٌ كُذَابُ اللهِ أَجَعَلَ الْأَلِهَ اَلْاَها وَحِدًا إِنَّ هَذَا لَئَى اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

فبسبب الكبر والاستكبار وحبهم للرياسة والمنصب والجاه والجحود والطغيان والاعتراض على كل شيء، وجهلهم بمعرفة الله على والكون والحياة والسنن الإلهية، ومنازعتهم لله في أخص صفاته من الربوبية والألوهية والأسهاء والصفات، فدفعهم كل هذا للإنكار مع جميع الأنبياء والمرسلين، كما فعل فرعون مع موسى المسلام حيث استعبد قومه فقال قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ اللهِ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنَأَيُّهُمَا ٱلْمَلاُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَنهِ غَيْرِف فَأَوْقِدْ لِي يَهَمْمَنُ عَلَى ٱلطِّينِ فَأَجْعَل تِي صَرْحًا لَعَلِيّ أَظَيْعُ إِلَىۤ إِلَى إِلَكَ مُوسَو وَإِنِي لَأَظُنُّهُ مِن ٱلْكَيْدِينَ ﴿ ﴿ ﴾.

سورة البقرة الآية (٨٧).

<sup>(</sup>٢ □سورة المائدة الآية (٧٠).

<sup>(</sup>٣) سورة ص الآية (٤- ٥).

<sup>(</sup>٤) سورة النازعات الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٥) سورة القصص الآية (٣٨).



وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِى قَوْمِهِ عَالَ يَنَوْمِ أَلَيْسَ لِى مُلْكُ مِصْرَ وَهَا ذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجَرِّي مِن تَحْتِيَّ أَفَلَا تَبْصِرُونَ ﴿ فَالَوْلَا أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةُ مِن تَحْتِيَّ أَفَلَا تَبْصِرُونَ ﴿ فَا فَلَوْلَا أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةُ مِن نَحْقٍ أَفَلَا تَبْصُرُونَ ﴿ فَا فَلَوْلَا أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةُ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ ٱلْمَلَتِ كُ مُقْتَرِنِينَ ﴿ فَا فَاللَّهُ مَا فَا فَا مُعَلَمُ كَانُواْ قَوْمَا لَمُ اللَّهِ مَعَهُ الْمَلَتِ كَانُواْ قَوْمَا فَا مَعَهُ الْمَلَتِ كَانُواْ قَوْمَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَعَهُ الْمُلَتِ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّال

وكذلك فعل مشركو قريش مع الرسول ﴿ فبعد أَن سرد الله ﴿ صورا من قصص الأنبياء مع أقوامهم وتكذيبهم لهم في سورة الذاريات ختمها بقوله قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ كَذَلِكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِن تَبْلِهِم مِّن رَسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوْ بَحَنُونُ ﴿ اَ اللَّهُ اللَّهُ مُ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَّا الللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُل

ومشركو قريش طلبوا من الرسول الله أن يطرد ضعفاء المسلمين من مجالسهم التي يودون أن يحضروا معه فيها لأنهم فقراء، وعبيد وضعفاء ولا قيمة لهم في المجتمع، فمقياس تعاملهم مع الناس العنصرية والطبقية التي تجعلهم يتميزون على سائر الناس وأنهم فوقهم في كل شيء حتى إذا دخلوا الإسلام فيطلبون مجلسا خاصا لهم لا يجالسهم فيه بلال وعمار وصهيب وخباب، فنزل القرآن الكريم قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجَهَهُم مَا عَلَيْك مِنْ القرآن الكريم قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجَهَهُم مَا عَلَيْك مِنْ حَسَابِهِم مِن شَيْء وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْء وَمَا مِنْ حَسَابِكِ عَلَيْهِم مِن شَيْء وَمَا مِنْ حَسَابِكِ عَلَيْهِم مِن شَيْء وَمَا مِنْ حَسَابِكِ عَلَيْهِم مِن شَيْء وَمَا مِنْ حَسَابِكُ عَلَيْه مِ مِن شَيْء وَمَا مِنْ حَسَابِكُ عَلَيْه مِ مِن شَيْء وَمَا مِنْ حَسَابِكُ عَلَيْه مِي مَالَى الْعَلْدِي اللّه مَلْون مَن مُن شَيْء وَمَا مِنْ حَسَابِكُ عَلَيْه مِي اللّه مِي اللّه مِن شَيْء وَمَا مِنْ عَلَيْه مِي اللّه مِن شَيْء مَن شَيْء وَمَا مِنْ مَا عَلَيْه مِي مَا مِنْ مَن مُن شَيْء مَا مَلْ مَن اللّه مِي مَن شَيْء مَن شَيْء مَا مَلْ مَا عَلَيْه مِن شَيْء مَن شَيْء مَا مَن شَيْء مَا مَلْ مَا عَلَيْه مَا مِنْ مَا مِنْ مُن شَيْء مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا عَلَيْه مِن شَيْء مَا مِنْ مَا مَا مِنْ مَا مُن مَا مَا مَا مِنْ مَا مُن مِن شَيْء مَا مَا مَا مِنْ مُن مُن السَابِ المُعْمِلُ مِن شَيْء مِن شَيْء المَامِن مِن شَيْء مَا مِنْ مَا مُنْ مُن السَابِعُ مِن شَيْء المَامِنُ مُن مُن السَابِعُ مِن شَيْء المَامِنُ مَا مُون مَا مِنْ مَا مِنْ مِن مَا مُنْ مُن السَابِعُ مَا مِنْ مَا مِنْ

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً. وَلَا تَعَدُ عَلَىٰ اللهُ عَنْهُمْ تُرِيدُ وَيَسَدَ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَّ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ، عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَيْهُ وَكَانَ أَمُرُهُ, فَرُطَا عَنْهُمْ تُرِيدُ وَيِسَدَ الْمَحْيَوْةِ الدُّنِيَّ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ، عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَيْهُ وَكَانَ أَمُرُهُ, فُرُطًا 

(\*).

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف الآيات (٥١-٥٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات الآيتان (٥٢-٥٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآية (٥٢).

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف الآية (٢٨).



فالعنصرية البغيضة والطبقية الممقوتة وخوفهم من المساواة والعدل وعلى مراكزهم ومكانتهم الاجتماعية بين الناس فرفضوا الدعوة وإذا قبلوها فبشروطهم التي تميزهم أيضا عن غيرهم.



## كيفية الدعوة مع الملاً:

وأما ملأه من هامان فهو القوى المفكرة، التي تدير شؤون البلاد بالتفكير والتخطيط، وأما قارون فهو القوى الاقتصادية، التي تسير شؤون المعاملات، من البيع والشراء والتجارة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِلَى فِرْعَوْنَ وَهَامَنَ وَقَارُونَ فَقَالُواْ سَاحِرُ كَذَابُ اللهِ ﴿ ").

فدائها الملأ يكذبون الأنبياء والمرسلين والدعاة من أول وهلة، لأنهم يسلبونهم خصائصهم الكاذبة، وهذه سنة مشتركة بين الجميع على مر العصور والأزمان.

٢-أن الدعوة في مخاطبة الملأ تكون أولا بالرفق واللين والقول الحسن، وتذكيرهم بنعم الله
 عليهم من الملك والنفوذ والجاه والسلطان والمال، فهذه كلها من الله عليهم

<sup>(</sup>١) سورة طه الآيتان (٤٣-٤٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء الآيتان (١٦-١٧).

<sup>(</sup>٣) سورة غافر الآية (٢٤).



ويمتحنهم بها، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَلَّةً إِبْرَهِهُمَ فِي رَبِّهِ أَنَّ ءَاتَنَهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِهُمَ فِي رَبِّهِ أَنَّ ءَاتَنَهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ مَا إِبْرَهِمُ فَإِنَ ٱللَّهُ يَأْقِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ إِبْرَهِمُ مَا اللَّهُ يَأْقِي بِالشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهُتَ ٱلَّذِى كَفَرُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ اللَّهُ ﴾ (١).

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَلِكَ ٱلْمُلُكِ ثُوَّتِي ٱلْمُلَكَ مَن تَشَآءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَن تَشَآءُ وَتُعِـزُ مَن تَشَآءُ وَتُعِـزُ مَن تَشَآءُ وَتُعِـزُ مَن تَشَآءُ وَتُعِـزُ مَن تَشَآءُ وَتُعِـزُ مُن تَشَآءً وَتُعِـزُ مُن تَشَآءً وَتُعِـزُ مُن تَشَآءً وَتُعِـزُ مُن تَشَآءً وَتُعِـزُ مِن مَن تَشَآءً وَتُعِـزُ مِن مَن تَشَآءً وَتُعِـزُ مُن تَشَآءً وَتُعِـزُ مُن مَن مَنْ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرُ اللَّهُ ﴿ (١).

فتذكيرهم بأن الملك هو هبة من الله على يعطيه من يشاء وينزعه ممن يشاء ربها يكون ذلك مدعاة ليعرف الحقيقة الغائبة عنه، والتي يدركها أغلب الناس إلا أصحاب النفوذ والسلطان. والقول اللين في التعامل مع الملأ هي وصية الله على لم لم يُن لَم لم يَن التعامل مع الملأ هي وصية الله على الطاغية الجبار فقال الله لهم قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقُولًا لَهُ، قَوْلًا لَيْنَا لَعَلَّهُ, يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغْشَىٰ الله هم قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقُولًا لَهُ، قَوْلًا لَيْنَا لَعَلَّهُ, يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغْشَىٰ الله ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٢٥٨).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٣) سورة طه الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٤) سورة هود الآية (٢٧).

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَقَالُوٓا أَنْوُمِنُ لِبِشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَلِيدُونَ ۞ ﴾ ('). وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ هَاذَا ٱلْفُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلِ مِنَ ٱلْقَرْيَةَ يَنْ عَظِيمِ ۞ ﴾ (').

فالملأ يقلبون الحقائق ولا يسلمون للحجة والدليل لذلك يجادلون بربط الرسالة بشخص الرسول و أتباعه، حتى يكون مسوغا لهم في الاعتراض والرفض، وهم يشعرون بالمقارنة بينهم وبين الرسل وأن الرسل أفضل منهم بسبب الرسالة والوحي، وما عندهم من كبر وجحود يعلهم يرفضون الإيمان والتسليم ثم يستمرون في الطغيان بحجة واهية قائلين قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقَالَ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآية (٤٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف الآية (٣١).

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٤) سورة هود الآية (٢٧).

 <sup>(</sup>٥) سورة إبراهيم الآيتان (١٠١٠).

٤-الإنذار الشديد بها ينتظرهم من العذاب العظيم في حالة الإعراض والكفر ورفض الإيهان والإذعان، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ۚ إِنِّى لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينُ ۚ أَنَ لَا نَعَبُدُواْ إِلَىٰ اللّهَ ۗ إِنِّى الْكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينُ أَن لَا نَعَبُدُواْ إِلَىٰ اللّهَ ۗ إِنِّى اللّهَ مَا إِنِّ اللّهَ مَا إِنْ اللّهَ مَا يَوْمٍ أَلِيهِمٍ إِنْ ﴾ (١).

٥ - الدعوة المباشرة إلى عبادة الله ﷺ وتوحيده وترك ما هم فيه من أوهام زائلة وباطلة قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَقَالَ يَقَوْمِ ٱعْبُدُوا ٱللّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُم عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (٥).

٦-التذكير بأصل الخلق وأن البشر جميعا خلقوا من الأرض ومن أب واحد وأم واحدة، والناس متساوون أمام الله على كأسنان المشط وأن البشر جميعا سوف يموتون ويعودون إلى الخالق والمحاسب قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَكَأَيُّمُا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَهَهَ آيَلُ لِتَعَارَفُواً إِنَّ الخَالق والمحاسب قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَكَأَيُّمُا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَهَهَ آيَلُ لِتَعَارَفُواً إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴿ ).

**多多多** 

<sup>(</sup>١) سورة هود الآيتان (٢٥-٢٦).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية (٥٩).

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات الآية (١٣).

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء الآيات (٣٠-٣٧).



# (٦) جمهور الناس من العوام.

المقصود بجمهور الناس: هم المرؤوسون من العوام من غير الملأ والسادة، وغالبا ما يكونون فقراء وضعفاء، وأصحاب مهن وحرف يدوية، وهم أكثر استجابة وقبول للدعوة من الملأ، لأنه ليس لديهم حواجز أو عقبات من الملك والرئاسة والمال والجاه، يمنعهم من قبول الدعوة، والاستجابة لها، فليس لديهم ما يخافون عليه أو يجزنون على فقده.

بل هم عكس ذلك تماما، فليس لديهم أموال ولا جاه ولا كبر، والدعوة تسوي بينهم وبين الأسياد أمام الله، والدعوة تحررهم من العبودية للبشر إلي عبودية الله، فيكونوا سعداء، والدعوة تجعلهم يشعرون بإنسانيتهم المهدرة، وقيمتهم الضائعة بين عالم البشر.

لقد عاب الملأ على نوح أن من يؤمن به هؤلاء الضعفاء العوام الأراذل، الذين لا رأي لهم، فاعترضوا على الرسول، والرسالة، والمدعوين، بسبب شخص الرسول، والمنهج الذي يسوي بينهم وبين الأتباع الذين معه، قال تعالى قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقَالَ ٱلْمَلاَ ٱلْفَلاَ ٱلْفَينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا نَرَىٰكَ بينهم وبين الأتباع الذين معه، قال تعالى قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقَالَ ٱلْمَلاَ ٱللَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا نَرَىٰكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِى ٱلرَّأْيِ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَلِ بِلَّ اللَّذِينَ فَلَ اللَّهُ مَا نَرَىٰكَ اللَّهُ عَلَيْنَا مِن فَضَلِ بَلَّ نَظُنُكُمْ كَذِيبِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ فَلَا لَهُ اللَّهُ مِنْ فَطَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

والتاريخ يكرر نفسه، في ذلك المشهد مرات عديدة، بين النبي الله وقومه، حيث اعترضوا على شخص الرسول، وضعف الأتباع، فطلبوا منه أن يطردهم من المجلس، أو يخصهم بيوم لا يحضرون فيه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَظُرُو ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَدُ مَا عَلَيْكُ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَامِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴿ وَلَا يَظُرُدُ اللَّهِ عَن شَيْءٍ فَتَطُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴿ وَلَا يَعْلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ وَمَامِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ فَتَطُرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴿ (١).

<sup>(</sup>١) سورة هود الآية (٢٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام (الآية ٥٢).



لقد شهد أبو سفيان أمام هرقل، أن أتباع الرسول الذين استجابوا له وآمنوا به، أغلبهم من العوام والعبيد، حيث سأله هرقل: قالَ: "فأشْرَافُ النَّاسِ يَتَّبِعُونَهُ أَمْ ضُعَفَاؤُهُمْ؟ قُلتُ: بَلْ ضعفاهم، قالَ: فَيَزِيدُونَ أَوْ يَنْقُصُونَ؟ قُلتُ: بَلْ يَزِيدُونَ، قالَ: فَهِلْ يَرْتَدُّ أَحَدُّ سَخْطَةً لِدِينِهِ بَعْدَ أَنْ ضعفاهم، قالَ: فَيزَيدُونَ أَوْ يَنْقُصُونَ؟ قُلتُ: بَلْ يَزِيدُونَ، قالَ: فَهِلْ يَرْتَدُّ أَحَدُّ سَخْطَةً لِدِينِهِ بَعْدَ أَنْ يَدْخُلَ فِيهِ؟ قُلتُ: لَا " (١).

#### 

## كيفية دعوة جمهور الناس من العوام:

١ – التذكير بأن ينظر إلى قدرة الله عليه، وأخذه بناصيته، فيفر إليه، ويلوذ بجانبه،
 فلا ملجأ منه إلا إليه، ومن ثم يفوض أمره إليه، ويتوكل عليه.



<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٩٤١) عن عبد الله بن عباس.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم الآية (٣٤).



# ٧-المسلمون العصاة.

المسلمون العصاة هم شريحة من بين المسلمين، هم عندهم أصل الإيهان والتوحيد لكنهم لا يقومون بواجبات ذلك فهم ضعفوا أمام وساوس الشيطان والنفس وتقلبات الأهواء وأمام الحياة وزينتها فاقترفوا بعض الصغائر، أو شيئا من الكبائر ووقعوا في بعض الذنوب والمعاصي دون استحلال أو إصرار عليها، فهم محملون بالجراثيم التي لا تنمو إلا في بيئة بعيدة عن الله على الله المحلل المحملون بالجراثيم التي الله المحلون بالجراثيم التي الله المحلون بالجراثيم التي الله المحلون بالمحلون با

وعصاة المسلمين هم فئة من المسلمين، عندهم أصل الإيهان، والإقرار بالشهادتين في أركان الإسلام، غير أنهم لا يقومون بحقوق الشهادة وأوامر الشرع والدين، ويسرفون علي أنفسهم في الذنوب والمعاصي، ومنهم المقل والمكثر، كل علي حسب حالته، وهؤلاء يسمون في القران بالظالمين لأنفسهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِنَبُ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَلِك هُو ٱلْفَضَلُ ٱلْكِيدُ ﴿ ثُلَاكَ هُو ٱلْفَضَلُ ٱلْكِيدُ ﴿ آلَ ﴾ (١).

والسبب الرئيس الذي يوقعهم في ذلك أنهم يضعفون أمام شهوات النفس، ووساوس الشيطان، ويخالطون قرناء السوء، فيحتاجون إلى من يأخذ بأيديهم الى الطريق الصحيح،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية (١٣٥).

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر الآية (٣٢).



ويساعدهم في التغلب علي ضعفهم، فيوقظ فيهم الإيهان، ويذكرهم بواجبهم نحو الله، ونحو أنفسهم، ونحو الآخرين.

#### **⊕⊕⊕**

#### كيفية الدعوة مع المسلمين العصاة:

١-هؤلاء يحتاجون إلى من يذكرهم بخطورة الذنوب والمعاصي على النفس والقلب والبدن والإيهان والرزق والأولاد والزوجة والصحة فيهربوا من ذل المعصية إلى عز الطاعة، ومن شؤم الذنب إلى لذة العمل الصالح.

٣- يحتاجون إلى صحبة صالحة تأخذ بأيديهم إلى طريق الله على وإلى عمارة مسجده، وإلى حسن العمل وكنف الطاعة والعبادة.

٤ - التركيز على إصلاح النفس، وفطمها عن الشهوات والملذات، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَدْ أَقَلَحَ مَن تَرَكَّمُهَا اللهِ ﴾ (٢). قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ، وَنَهَى النَّقَسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ، وَنَهَى النَّقَسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ، وَنَهَى
 النَّقَسَ عَنِ ٱلْهُوَىٰ ﴿ وَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية (١٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعلى الآية (١٤).

<sup>(</sup>٣) سورة الشمس الآية (٩).

<sup>(</sup>٤) سورة النازعات الآيتان (٤٠-٤١).



فمحور الدعوة مع المسلمين العصاة يقوم على التركيز على إصلاح النفس والقلب، وتحريك الإيهان الكامن في داخله، وربطه بصحبة صالحة تأخذ بيده إلى طريق المسجد والعبادة والعمل الصالح.

٥-التعامل مع العاصي على أنه مريض ويحتاج إلى علاج وليس على أنه سليم معافى وإن كان صحيح البدن لكنه مريض النفس والروح، فتكون النظرة له من الداعي نظرة الطبيب الذي يسايس المريض حتى يتعاطى الدواء ويكتب له الشفاء،

وهذا يحتاج إلى صبر طويل من الداعي يجعله يتحامل ردود أفعال العصاة، لما قد يقابل به من أذى نفسي أو بدني، لذلك جاءت الوصية بالصبر والعفو والمغفرة لمن يقوم بواجب الدعوة والإصلاح وتغيير المنكر، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ الْمُنكرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِك مِنْ عَزْمِ ٱلْمُعُرُوفِ وَانْهُ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِك مِنْ عَزْمِ اللَّهُ مُورِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ عَنْ الْمُنكرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِك مِنْ عَزْمِ اللَّهُ مُورِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللّ

وقَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَٱلْعَصْرِ اللَّ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَقَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ اللَّهِ ﴿ (").

٦-والدعوة بالنسبة للمسلمين العصاة، النصح لهم بخطورة ما هم عليه من الذنوب والمعاصي، وأن ذلك يتعدى ضرره إلى المجتمع، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاتَّقُواْ فِتَنَةً لَا تُصِيبَنَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَيةً وَاعْلَمُواْ أَنَ ٱللّهَ شَكِيدُ ٱلْعِقَابِ ۞ ﴾ (').

<sup>(</sup>١) سورة الشوري الآية (٤٣).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان الآية (١٧).

<sup>(</sup>٣) سورة العصر الآية (١-٣).

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال الآية (٢٥).



فيجب الإنكار عليهم سرا وعلانية خاصة إذا كانت المعصية ظاهرة، وإذا لم يتوبوا ويعودا إلى الصراط المستقيم، فينبغي مراعاة معهم ما يأتي:

٧-رد شهادتهم، فالفاسق والعاصي لا تقبل شهادتهم، ولا روايتهم، في مجالي الشهادة والعلم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوّا أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَالَةِ فَنُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ ﴿ ﴾ ( ).

٨-عدم إسناد المهات الجليلة لهم، مثل القضاء، الإمارة، والوزارة، والإدارة العامة،
 لأنها تحتاج إلى عدل، وهم اصحاب ريبة وتهم ومعاص.

9-هجرتهم ومقاطعتهم عند الحاجة والضرورة، وهي عقوبة معنوية قاسية، استخدمها النبي على مع بعض الصحابة، المخالفين أمر لله ورسوله، مثل قصة الثلاثة الذين خلفوا عن غزوه تبوك، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَعَلَى ٱلنَّائِكَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَاقَتَ عَلَيْهِمُ اللَّرُونُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَاقَتَ عَلَيْهِمُ اللَّرُونُ اللَّهِ وَظَنُّوا أَن لَا مَلْجَا مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُم تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ ٱللَّهُ هُو ٱلنَّوَّا بُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُم تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ ٱللَّهُ هُو ٱلنَّوَّا بُ ٱلرَّحِيمُ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُم تَابَ عَلَيْهِمْ لِيتُوبُوا إِنَّ ٱللّهَ هُو ٱلنَّوَّا بُ ٱلرَّحِيمُ اللهِ (\*).



<sup>(</sup>١) سورة الحجرات الآية (٦).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية (١١٨).



# ٨-المسلمون الطائعون.

وهم أهل الإيمان والتوحيد اعتقادا وقولا وعملا وسلوكا قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ۚ ثَا الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَمُّمْ دَرَجَاتُ عِندَرَيِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ لَا الصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ۚ ثَا الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَمُّمُ دَرَجَاتُ عِندَرَيِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَالْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَمُّمُ دَرَجَاتُ عِندَرَيِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَالَمُؤمِنُونَ حَقّاً لَمُّمْ دَرَجَاتُ عِندَرَيِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَالْمُؤمِنُونَ حَقّاً لَمُّ مُرَجَاتًا عَندَرَيِّهِمْ وَمَغْفِرَةً وَرِزْقُ كَاللهَ وَمُعْلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ مَا اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُولِهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَالَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَا

وهم رواد المساجد وعمّارها قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَنجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوْةَ وَلَمْ يَغْشَ إِلَّا ٱللَّهَ ۖ فَعَسَىۤ ٱُولَٰكِيۡكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ۗ ﴾ (١).

وهم الحافظون لحدود الله على الذين عناهم القرآن قَالَ تَعَالَى: ﴿ التَّنَيِبُونَ الْعَكِيدُونَ اللهِ الْعَنْدُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

وهم الذين يرجعون على أداء العبادات بصورها المختلفة على أحسن وجه وأتم صورة الذين عناهم القرآن بقوله قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كَنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزُقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً يَرْجُونَ بِجَنرةً لَّن تَبُورَ ۞ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآيتان (٣-٤).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية (١٨).

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية (١١٢).

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر الآية (٢٩).



وهم أصحاب الأخلاق الفاضلة مع الله على ومع النفس، ومع الناس، الذين عناهم القرآن بقوله، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴿ اللَّهُ ﴾ (١).

#### 

### كيفية الدعوة مع المسلمين الطائعين:

١ - هؤلاء المطلوب معهم الوعظ والتذكير بين الحين والحين حتى يستمروا على طريق الإيهان، وحب الطاعة، والمداومة عليها قالت السيدة عائشة في: "كانَ عَمَلُهُ دِيمَةً، وأَيُّكُمْ يَسْتَطِيعُ ما كانَ النبيُ في يَسْتَطِيعُ "(٢).

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغِوِ مُعْرِضُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٰ مُعْرِضُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٰ الْوَرُجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنَهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ ﴾ (١).

والمطلوب منهم الحرص والاستمرار في تزكية النفس وسلامة القلب، والمحافظة على الفطرة من التلوث وهذا لا يكون إلا من خلال البيئة السليمة التي يعيش فيها، والمناخ الذي يسودها من الطاعة والحرص على تعلم العلوم الشرعية خاصة فيها يتعلق بجانب تزكية النفس وإصلاحها والارتقاء بها إلى النفس المطمئنة التي أعلى أنواع النفوس وأفضلها وأصلحها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ كُمّا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ مَالَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ الله ﴿ وَالله والله وَالله وَل

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان الآية (٦٣).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٦٤٦٦) عن أم المؤمنين السيدة عائشة في.

<sup>(</sup> $^{7}$ ) سورة المؤمنون الآيات ( $^{1}$   $^{7}$ ).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية (١٥١).



قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيَّنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَةُ ﴿ اللَّهُ ٱرْجِعِىٓ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَنْضِيَّةً ﴿ فَأَدْخُلِي فِي عِبَادِي ﴿ وَأَدْخُلِي خَنْقِ اللَّهِ مَا لَكُمُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٢-المطلوب منهم فهم الإسلام فهما صحيحا شاملا وذلك بأن الإسلام نظام شامل ينظم جميع مناحي الحياة بعدم قصره على العبادات فقط دون المعاملات والأخلاق أو حصره في المسجد دون خروجه إلى ساحة الحياة العامة قَالَ تَعَالَى: أَعُودُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطِينِ الرَّحِيمِ ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِ المسجد دون خروجه إلى ساحة الحياة العامة قَالَ تعَالَى: أَعُودُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطِينِ أَن فَي سَمِيدًا عَلَى هَوْلَا إِن اللهِ عَلَيْكَ الْمُحَمِّدِ مَن أَنفُسِمٍ مَ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَوْلَا إِن وَنَزَلنَا عَلَيْكَ الْمُحَمِّدِ بَيْكَنَا لِكُلِّ شَهِيدًا عَلَى هَوْلَا إِن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

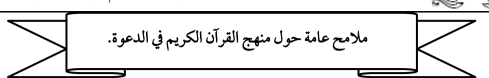
قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَنفَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓاً إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعُذَرُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ لَعَلَّهُمْ يَعُذَرُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُمْ لَعَلَّهُمْ يَعُذَرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) سورة الفجر الآيات (٢٧- ٣٠).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية (٨٩).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية (١٠٤).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية (١٢٢).



#### ١ - إيقاظ الفطرة، والمحافظة عليها من التلوث:

لقد استخدم القران الكريم في مخاطبته للمدعوين من المشركين وأضربهم، أسلوب إيقاظ الفطرة التي فطر الله الناس عليها، فهي متأصلة في خلق الإنسان، ومستمرة معه إذا بقي عليها دون مؤثرات خارجيه قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فَطِّرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا لَدِينَ حَنِيفًا فَطِّرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا لَهِ يَنْ لِخَلِقِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّةُ الللَّهُ اللللَّةُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّةُ اللللِّهُ اللللِّلِلللِّلْمُ اللللِّلِلْل

فالناس في وقت الشدة ينسون الشرك العارض المغشوش، ويعودون إلى الفطرة وتوحيد الربوبية المركوزة في النفوس، فالقرآن يذكرهم بذلك، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِٱلْفُلِكِ دَعَوُاْ ٱللّهَ عُولِمِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا بَعَنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَاهُمُ يُشْرِكُونَ ﴿ ).

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُ فِ ٱلْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَن كُوْ إِلَى ٱلْبَرِ أَعْرَضَهُمْ وَكَان الْبَرِ أَعْرَضَهُمْ وَكَان الْبَرِ أَعْرَضَهُمْ وَكَان اللَّهُ مَنْ خَلَق ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَر ٱلشَّمْسَ وَٱلْفَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفِكُونَ اللَّهُ فَلَ اللَّهُ قُل اللَّهُ عَلَى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَن خَلق ٱلسَّمَاءِ مَا عَ وَالْفَمَر لَيَقُولُنَ ٱللَّهُ فَأَنَى يُؤْفِكُونَ اللَّهُ قُل اللَّهُ قُل الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلُ أَحْمَدُ لِللَّهُ بَلُ أَحْمُدُ لَا يَعْقِلُونَ اللَّهُ ﴾ (\*).

<sup>(</sup>١) سورة الروم الآية (٣٠).

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت الآية (٦٥).

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء الآية (٦٧).

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت الآية (٦١).

<sup>(</sup>٥) سورة العنكبوت الآية (٦٣).

فوجود الله أمر فطري عند أصحاب الفطر السليمة، والنفوس المستقيمة، ولذلك جاءت أدله القرآن الكريم في التركيز على التوحيد، دون التركيز على وجود الله،، لأنه حقيقة مسلمة عند المشركين والكفار، قبل أن يخلقهم الله، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِمِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ شَهِدَنَا آنَ تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَدُاغَنِطِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

وأخطر شيء تعاني منه المجتمعات البشرية الكافرة والملحدة في الغرب، هو انطهاس الفطرة وانتكاسها، وتلوثها، وتغيرها عن مسارها، كما جاء في الحديث قالَ النبيُّ : "ما مِن مَوْلُودٍ إِلَّا يُولَدُ على الفِطْرَةِ، فأبوَاهُ يُهُوِّدَانِهِ أَوْ يُنصِّرَانِهِ، أَوْ يُمَجِّسَانِهِ، كما تُنتَجُ البَهِيمَةُ بَهِيمَةً جَمْعَاء، مَوْلُودٍ إِلَّا يُولَدُ على الفِطْرَةِ، فأبوَاهُ يُهُوِّدَانِهِ أَوْ يُنصِّرَانِهِ، أَوْ يُمَجِّسَانِهِ، كما تُنتَجُ البَهِيمَةُ بَهِيمَةً بَهِعَاء، هل تُحِسُّونَ فِيهَا مِن جَدْعَاء، ثُمَّ يقولُ أبو هُرَيْرَة فَهُ: {فِطْرَةَ اللهِ التَّي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا} [الروم: ٣٠] الآية. " (١).

فينبغي على الدعاة أثناء تبليغ الدعوة أن يركزوا على هذا الهدف الأصيل، وهو إيقاظ الفطرة من نومها، وإحيائها من مواتها، وبعثها من رقدتها، وإيقاظ الإيهان المخدر الكامن في أعهاق النفس البشرية، بطرح الأسئلة المباشرة، التي استخدمها القرآن الكريم في إيقاظ الفطرة واستثارتها نحو مسلكها الطبيعي، فيجد الإنسان نفسه مساقا نحو الإيهان والتوحيد، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِشَى المَّ المُنْ المُن ا

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية (١٧٢).

<sup>(</sup>٢ الحديث أخرجه الإمام البخاري (١٣٥٨) عن أبي هريرة.



وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ مَعْرَمِ مُثَقَلُونَ اللهُ أَمْ عِندَهُمُ ٱلْغَيْبُ فَهُم يَكْنُبُونَ اللهُ أَمْ يُرِيدُونَ كَيْدًا اللهُ عَلَا يُشْرِكُونَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْدُ إِلَّهُ عَمْدُ إِلَّهُ عَمْرُ إِللهُ عَمْدُ إِلَّهُ عَمْرُ إِللهُ عَلَيْهُ إِللهُ عَمْرُ إِللهُ عَمْرُ إِللهُ عَمْرُ إِللهُ عَمْرُ إِللهُ إِللهُ عَلَيْهُ إِللهُ عَمْرُ إِللهُ إِللهُ عَلَيْهُ إِلللهُ عَلَيْهُ إِلللهُ عَلَيْهُ إِللهُ عَلَيْهُ إِلللهُ عَلَيْهُ إِللهُ عَلَيْكُ أَلِيلًا عَلَيْهُ إِلللهُ عَلَيْهُ إِلللهُ عَلَيْهُ إِلللهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلللهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَمْرُ إِلَيْهُ عَيْدُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِللْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَا لَهُ عَلِيلِهُ إِللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَا لِللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَا لِللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَا لِللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْكُونَ الللّهِ عَلَيْهُ إِلَا عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْكُونَ الللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ إِلَاللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عِلَا عَلَيْكُونَ الللّهُ عَلَيْكُونَ اللللّهُ عَلَيْكُونَ الللّهُ عَلَيْكُونَ الللّهُ عَلَيْكُونَ الللّهُ عَلَيْكُونَ الللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللللّهُ عَلَيْكُونَ الللّهُ عَلَيْكُونَ الللللّهُ عَلَيْكُونَ الللّهُ عَلَيْكُونُ الللللّهُ عَلَيْكُونَ الل

#### 

## ٢ - التذكير بالنعم:

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْ مَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ ٱلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَعْتَرُونَ ١٠٠ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا ۗ إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيثٌ ﴿ ﴿ ﴾.

وتذكير المدعوين بهذه النعم أسلوب من أساليب الدعوة، استخدمه القرآن الكريم في عرض الدعوة على المدعوين أيا كان نوعهم أو مستواهم، بل إن ذلك من الأساليب المشتركة في دعوة الأنبياء جميعا، فهذا نوح الله يذكر قومه بنعم الله عليهم المتعددة والمتنوعة، حتى يعرفوا قدره، ويعودوا إليه، ويردهم إلى عبادته وتوحيده، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْرَبَّكُمْ إِنَّهُ كَاكَ عَفَارًا الله المتعالِقَ عَلَيْكُمْ مِنْدُرارًا الله ويُمدِدُدُكُم بِأَمْولِ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُمْ جَنَّتِ وَيَجْعَل لَكُو أَنْهَارًا الله الله المتعالِق الله المتعالِق الله الله المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق الله الله المتعالِق الله الله المتعالِق الله المتعالِق الله الله المتعالِق الله المتعالِق الله الله المتعالِق الله الله الله الله الله التعالِق الله المتعالِق الله الله الله المتعالِق الله الله الله الله المتعالِق الله الله المتعالِق الله المتعالِق الله الله الله الله الله المتعالِق الله الله الله الله الله المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق الله الله الله المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق الله المتعالِق المتعالِق الله المتعالِق المتعالِق المتعالِق المتعالِق المتعالِق الله المتعالِق المتعالِق المتعالِق المتعالِق الله المتعالِق ال

<sup>(</sup>١) سورة الطور الآيات (٣٥-٤٣).

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان الآية (٢٠).

<sup>(</sup>٣) سورة النحل الآية (٥٣).

<sup>(</sup>٤) سورة النحل الآية (١٨).

<sup>(</sup>٥) سورة نوح الآيات (١٠-١٢).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِبِعِ اَيَةً تَعَبَثُونَ ﴿ وَتَتَّخِذُونَ مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخَلُدُونَ ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُم مَصَانِعَ لَعَلَكُمْ تَخَلُدُونَ ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُم جَبَارِينَ ﴿ اَ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ اللَّهَ وَأَطِيعُونَ ﴿ اللَّهَ وَمَنِينَ ﴿ اللَّهَ وَمُنِينَ ﴿ اللَّهَ وَكُنُونٍ ﴿ اللَّهُ وَأَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّلْمُ اللّاللَّهُ الللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وهذا صالح قال لقومه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَوَعِجْبَتُمْ أَن جَآءَكُمْ ذِكْرُ مِّن زَيِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِّنكُمْ لِيُسْنَذِرَكُمْ ۚ وَٱذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ ثُوجٍ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَصِّطَةً ۖ فَٱذْكُرُواْ ءَالاَتَهُ ٱللَّهِ لَعَلَكُمُ نُفُلِحُونَ اللَّهِ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَتُتْرَكُونَ فِي مَا هَاهُنَا ٓءَامِنِينَ ﴿ اللهِ فَيَتُونِ ﴿ اللهِ وَمُنُونِ ﴿ اللهِ مَا هَضِيمُ ۗ ﴿ اللهِ وَتَنْحِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا فَرِهِينَ ﴿ اللهِ فَأَتَقُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴿ اللهِ ﴾ ( " ).

وإبراهيم الله كان يذكر قومه بنعم الله عليهم من خلال نفسه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَنِى فَهُوَ يَمْ فِينِ ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَنِى فَهُوَ يَمْ فِينِ ﴿ ٱلَّذِى هُو يُطْعِمُنِى وَيَسْقِينِ ﴿ ٱلَّذِى ثُمْ تُعْفِينِ ﴾ وَالَّذِى هُو يُطْعِمُنِى وَيَسْقِينِ ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾ وَالَّذِى هُو يُطْعِمُنِى وَيَسْقِينِ ﴾ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾ وَاللَّذِي تُلْحِينَ بِالصَّدَلِحِينَ ﴾ وَاللَّذِي وَمُ اللَّذِينِ ﴾ وَاللَّذِينِ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ

لقد استخدم القرآن الكريم هذا الأسلوب بصفة عامة مع المشركين، حين ردهم إلى الفطرة، بتذكيرهم بنعم الله عليهم في الخلق والرزق، والإحياء والتدبير، وهم مقرون بذلك من داخلهم فجعلهم يصرحون ويعترفون بألسنتهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء الآيات (١٢٨ – ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية (٦٩).

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء الآيات (١٤٦ - ١٥٠).

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء الآيات (٧٨-٨٣).



أَمَّنَ يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَكَرَ وَمَن يُخْرِجُٱلْحَىَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيْتَ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيْتَ مِنَ ٱلْمَيْتَ مِنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُلْوَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلِيْفُ اللَّهُ الْمُلِيْفُ اللَّهُ الْمُلِكُ اللَّهُ الْمُلِلَّةُ الْمُلِكُ اللَّهُ الْمُلِلْمُ اللَّهُ الْمُلِكُ الْمُلِلَّةُ الْمُلِكُ الْمُلِلِيلُ الْمُلِلِكُ الْمُلِلِيلُولُ اللَّهُ الْمُلْلِكُ الْمُلْلِكُ اللَّهُ الْمُلْلِكُ الْمُلْلِكُ الْمُلْلَمُ اللَّهُ الْمُلِلْمُ اللَّهُ الْمُلْلِكُ الْمُلِلْمُ اللَّهُ الْمُلْمِلُولُ اللللْمُلِمِلْمُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الْمُلْمِلُولُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلِمِلْمُ الْمُلْمِلُولُ اللَّهُ الْمُلْمِلُولُ اللَّهُ الْمُلْمِلْمُ اللَّهُ الْمُلْمِلُولُ اللَّهُ الْمُلْمِلُولُ اللللْمُ اللَّهُ الْمُلْمِلُولُ الللللْمُ الللْمُلِمُ اللللللْمُ الللللْمُ ال

إن القرآن الكريم حينها يذكرهم بنعم الله عليهم، لأن الناس يألفون النعم، فينسون قيمتها، كأنها حق مكتسب لهم مدى الحياة، لا يقابله أي واجب من الإيهان والتسليم والشكر، لذلك جاء التنوع في التذكير في صور شتى، فمرة يعددها عليهم، ومرة ينذرهم بزوالها، ومرة يدعوهم للتفكر والتدبر وإعهال العقل والفكر فيها، ومرة يدعوهم للتفكر والموازنة بين وجودها واستمرارها، وبين سلبها وزوالها، وهذا التنوع العجيب يجعل كل إنسان يقف أمام نفسه، فمن لم تؤثر فيه طريقة قد تؤثر فيه أخرى بصورة أقوى وأعمق، فتدعوه إلى اليقظة والانتباه.

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا ۚ إِنَ ٱللَّهَ لَذُو فَضَّلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِينَ أَكْثُرُ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ ").

وأحيانا يذكرهم القرآن الكريم بآياته ونعمه في خلقهم وتناسلهم وتكاثرهم، وهذا مشاهد أمامهم كل يوم في حياتهم العامة والخاصة، ليعترفوا بالحقيقة الواضحة، التي تدفعهم إلى

<sup>(</sup>١) سورة يونس الآية (٣١).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية (٨٠).

<sup>(</sup>٣) سورة غافر الآية (٦١).



الإيهان وترك الكفر، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُمْ مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ ۚ أَفَيِٱلْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ ٱللَّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ . ( ' ).

لقد استخدم القرآن الكريم هذه الأساليب السابقة مع مشركي قريش، حينها عرضها عليهم في قصة أصحاب الجنة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا بَلَوْنَهُمْ كَمَا بَلُوْنَا أَصْحَبَ الْجُنَةِ إِذَ أَفْسَمُوا لَيَصْرِمُنَهَا مُصْبِحِينَ ﴿ إِنَّا بَلُوْنَهُمْ كَمَا بَلُوْنَا أَصْحَبَ الْجُنَةِ إِذَ أَفْسَمُوا لَيَصْرِمُنَهَا مُصْبِحِينَ ﴿ عَلَيْهُمْ كَمَا بَلُوْنَهُمْ فَي اللَّهُ مَا لَكُ مِنْ اللَّهُ مَا لَكُ مَا لَكُونَا لَا لَكُونَا لَا لَا لَكُونَا لَا لَكُونَا لَا لَعْلَالِكُ مَا مَشَلِكُ مَا مَنْ لَكُونَا لَكُونَا لَا مَا لَكُونَا لَلْ لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَمُ لَكُونَا لِمُ لَا مُعَلِّدُهُمْ لَوْ لَقُلْمُ لَلْ لَكُونُ لَكُونَا لَكُونَ لَكُونَا لِمُعَلِّذُهُمُ لَا لَكُونَا لَكُونُ مُنْ لَكُونُ لَكُونَا لِمُعْلَى لَمُ لَكُونَا لِمُعْلَى لَاكُونَا لِمُعْلَى لَا لَكُونَا لِلْكُونَا لَكُونَا لِمُعْلَى لَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَ لَكُونَا لَكُونَا لِكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونِ لَكُونَا لِلْكُونَا لَكُونَا لَكُونَا

يقول ابن القيم -رحمه الله-: (العارف لا يأمر الناس بترك الدنيا فإنهم لا يقدرون على تركها ولكن يأمرهم بترك الذنوب مع إقامتهم على دنياهم؛ فترك الدنيا فضيلة وترك الذنوب فريضة، فكيف يؤمر بالفضيلة من لم يقم الفريضة؟ فإن صعب عليهم ترك الذنوب فاجتهد أن تحبب الله إليهم بذكر آلائه وإنعامه وإحسانه وصفات كهاله ونعوت جلاله، فإن القلوب مفطورة على محبته، فإذا تعلقت بحبه هان عليها ترك الذنوب والاستقلال منها والإصرار عليها)().

فحينها يذكرهم بالنعم إنها يريد أن ينقلهم نقلة كبيرة جدا، من الإقرار بالنعمة إلى معرفة المنعم المتفضل بها، وينقلهم من الحقيقة المشاهدة إلى الحقية غير المشاهدة، وهي عبادة الخالق و توحيده توحيدا خالصا، فهو ينقلهم من الكفر والشرك والتعدد والوثنية إلى سمو الإيهان، وجمال التوحيد، وكهال الطاعة، وقمة الانقياد والتسليم.



<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية (٧٢).

<sup>(</sup>٢) سورة القلم الآية (١٧).

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف الآية (٣٢).

<sup>(</sup>٤) الفوائد لابن القيم صد ١٦٩.



# ٣- استخدام الحواس في النظر في الآيات الكونية:

لقد خلق الله للإنسان حواس متعددة، يستخدمها في اكتشاف الأشياء، ومعرفتها وفهمها وحسن تعامله معها، وهناك آيات كثيرة في القرآن الكريم، خاطبت الإنسان في النظر في نفسه والكون من حوله، واستخدام الحواس بالنظر والتفكير، تفتح آفاق العقل والقلب، في معرفه الخالق ووجوده ووحدانيته.

فوجه القرآن الكريم الإنسان إلى النظر في الآيات الكونية الكبيرة، المبثوثة في الكون من آيات، في السهاوات والارض، قَالَ تَعَالَى:﴿ وَفِي ٓ أَنفُسِكُم ۚ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴿ ).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيٓ أَنَفُسِمِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوَلَمْ يَكَفِ بِرَيِكَ أَنَّهُ مَالَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ عَلَىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴿ ﴾ ( ). وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تُغْنِي ٱلْآيَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ ( ).

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَوَلَمْ يَنْظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ ٱقَارَبَ أَجَلُهُمُ ۚ فَيَأَيِ حَدِيثٍ بَعْدَهُۥ يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ ( أ). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَفَامَ يَنْظُرُواْ إِلَى ٱلسَمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ﴾ ( ).

<sup>(</sup>١) سورة الذاربات الآية (٢١).

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت الآية (٥٣).

<sup>(</sup>٣) سورة يونس الآية (١٠١).

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف الآية (١٨٥).

<sup>(</sup>٥) سورة ق الآية (٦).



ووجه إلى النظر في الزروع والثهار وتنوعها واختلافها، رغم وحدة الماء والأرض والهواء، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهُو اللَّذِي ٓ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخُرَجْنَا بِدِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخُرَجْنَا مِنْ مُخْضِرًا فَاللَّهُ عَلَيْ مَنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَانَ فَخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُّتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِن طَلْمِهَا قِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّتِ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَيِهٍ آنظُورَا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا آثَمْرَ وَيَنْعِدُ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيكتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ اللَّهُ ﴿ (').

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِرَتُ وَجَنَّتُ مِّنْ أَعْنَبٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنُوانُ وَغَيْرُ صِنُوانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأُكُلِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْ قِلُونَ صِنُوانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأُكُلِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَعْ قِلُونَ فَيَالُ اللَّهُ اللَّ

ووجه إلى النظر في أصل خلق الإنسان، من نطفة ثم علقة ثم مضغة، قَالَ تَعَـالَى:﴿ فَلْمَنْظُرِ
الْإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ عَنْ أَنَا صَبَبَنَا ٱلْمَاءَ صَبَّا ۞ ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ شَقًا ۞ فَأَلْبَتَنَا فِيهَا حَبًا ۞ وَعَنَبًا وَقَضْبًا ۞ وَزَيْتُونًا
وَغَلَا ۞ وَحَدَآبِقَ غُلْبًا ۞ وَفَكِهَةً وَأَبًا ۞ مَنْعَا لَكُوْ وَلِأَنْعَلِمِكُو ۞ ﴾ ( " ).

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلْمَنْظُرِ ٱلْإِنسَنُ مِمْ خُلِقَ ۞ خُلِقَ مِن مَّاءِ دَافِقِ۞ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلتَّرَآبِبِ۞ إِنَّهُ, عَلَى رَجِّهِ عِلْمَالَ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الل

ووجه النظر في المخلوقات المسخرة والمذللة له، مما يركب ويؤكل، ويستفيد من لحومها وشحومها وجلودها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ بُيُوتِكُمْ سَكَّنًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّن جُلُودِ ٱلْأَنْعَامِ

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية (٩٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد الآية (٤).

<sup>(</sup>٣) سورة عبس الآيات (٢٤-٣٢).

<sup>(</sup>٤) سورة الطارق الآيات (-0).

<sup>(</sup>٥) سورة الذاريات الآية (٢١).



بُيُوتًا تَسْتَخِفُّونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ سَرَبِيلَ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ اللَّهُ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُم أَلْفَكُمْ تَسُلِيلَ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ يَتِمُّ نِعْمَتُهُ، عَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَتِمُ نِعْمَتُهُ، عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ عَلَيْكُم اللَّهُ اللِللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ووجه الإنسان البدوي إلى كل ما يتعامل معه يوميا، من مخلوقات في هذا الكون الواسع، وما تقع عليه عينه وبصره من آيات، يرى عجائبها وارتفاعها و رسوخها واتساعها، مثل الإبل والسهاء والجبال والأرض قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَاءَ كَيْفَ رُفِعتُ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَاءَ كَيْفَ رُفِعتُ ﴿ وَإِلَى ٱلْمَارَضِ كَيْفَ سُطِحَتُ ﴿ وَإِلَى ٱلْمَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ ﴿ وَإِلَى ٱلْمَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ ﴿ وَإِلَى ٱلْمَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ ﴿ وَإِلَى ٱللهَ وَإِلَى ٱللهَ اللهِ وَإِلَى اللهِ وَإِلَى اللهِ وَإِلَى اللهِ وَإِلَى اللهِ وَاللهِ مِنْ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللّهُ وَلَيْفُولُونَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

إن القرآن الكريم ينقلهم من الكتاب المقروء، إلى الكتاب المفتوح المشاهد، و هو الكون، إلى ما وراء ذلك من خالق قادر عظيم، لا يستطيع أحد من البشر على الإطلاق أن يخلق مثل ما خلق، أو يبدع في ما صنع، فهي آيات تدل على كهال القدرة، وطلاقة المشيئة الإلهية، ولا يستطيع أن يفقه ذلك، إلا من استخدام الحواس في مكانها الصحيح، ولذلك من بقي على الكفر يحاول أن يجد مبررا لنفسه وهو في الناريوم القيامة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَكُنّا نَسْمَعُ أَوْنَعُقِلُ مَا كُنا فِي أَسْعِيرِ اللهِ عَلَى الكَفر عَلَى السّعِيرِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ



<sup>(</sup>١) سورة النحل الآيتان (٨٠-٨١).

<sup>(</sup>٢) سورة الغاشية الآيات (١٧-٢٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الملك الآيات (١٠١-١١).



# ٤ - عدم تقليد الآباء والسابقين:

من الحواجز الرئيسة التي وقفت أمام دعوات الأنبياء، وكانت سنة متبعة، أن المدعوين كانوا يحتجون بأنهم يقلدون آبائهم في عقائدهم وعبادتهم ومعاملاتهم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَكَذَلِكَ مَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا وَجَدُنَا عَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاتَرهِم مُقْتَدُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا تَعْلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْكُونَ كَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَا عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَالَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ عَلَالَا عَلَىٰ عَلَمُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَ

فجاء القرآن الكريم ودعاهم إلى أن نبذ هذا التقليد، والابتعاد عن المورثات التي تحول بين العقل والتفكير السليم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَاۤ أَلْفَيُنَا عَلَيْهِ عَالَ اللّهَ عَالَى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَاۤ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَالَ اللّهُ الل

فالتقليد وعدم التفكير، والجهل من أشد العوائق التي تحول بينهم وبين الاستجابة للدعوة والرسالة قديها وحديثا، وهذه عدة نهاذج تؤكد ذلك.

ففي قصة نوح السلاحينا دعا قومه إلى التوحيد، فلم يفكروا فيها وإنها كان ردهم مباشرة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُوٓا أَجِثَتَنَا لِنَعْبُدُ اللّهَ وَحُدُهُ، وَنَذَرَ مَاكَانَ يَعْبُدُ ءَابَا وُنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ وَالْ تَعَالَى: ﴿ أُوَعِبْتُمْ أَن جَاءَكُمُ ذِكُرٌ مِن تَرِيكُمُ عَلَى رَجُلِ مِنكُر إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ ﴾ ( ]). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ أُوعِبْتُمْ أَن جَاءَكُمُ ذِكُرٌ مِن تَرِيكُمُ عَلَى رَجُول مِنكُر لِي اللهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف الآية (٢٣).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (١٧٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف الآية (٧٠).

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف الآية (٦٣).



فيصعب عليهم ترك ما كانوا عليه، أو ما كان عليه الآباء، فهم أحباب لما ألفوا، ولو كان خاطئا، وأعداء لما جهلوا، ولو كان صوابا، وهو ما يسمى إلف العادة.

وفي قصه شعيب الليلا جاء ردهم المباشر مثل قوم شعيب، فقالوا له، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ يَنْ عَيْبُ اللَّهُ عَيْبُ أَصَلُوْتُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآ وُنَا أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي أَمْوَلِنَا مَا نَشَتَوُأُ إِنَّاكَ لَأَنتَ يَنشُعَيْبُ أَصَلُوْتُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآ وُنَا أَوْ أَن نَقْعَلَ فِي أَمْوَلِنَا مَا نَشَتَوُأُ إِنَّا لَنَرَىكَ فِينَا الْمَحْلِيمُ الرَّشِيدُ ﴿ فَالْوَا يَسْعَينُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَىكَ فِينَا ضَعِيفًا وَلَوْلا رَهُ فُلكَ لَرَجَمَنْكَ وَمِمَا أَنتَ عَلَيْنَا بِعَزِيزِ ﴾ ﴿ ().

وفي قصه إبراهيم النه حينها دعاهم إلى الحق وواجههم بضلال ما هم عليه، من عبادة الأصنام، وكان ردهم كما حكى القرآن الكريم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبَرَهِيمَ اللهِ إِذْ قَالَ لِأَمِيمَ اللهُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبَرَهِيمَ اللهِ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَمَا تَعْبُدُونَ اللهِ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظُلُ لَمَا عَكِفِينَ اللهِ قَالُ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْتَدَعُونَ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَقَوْمِهِ عَمَا تَعْبُدُونَ اللهُ قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَاكُنْ اللهِ يَفْعَلُونَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ

لقد عنفهم القرآن الكريم في ردهم بهذه الحجة الواهية، التي لا يقبلها عاقل، حينها يردوا الحق، لا لعيب فيه، وإنها لم يكن على عصر آبائهم السابقين، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا أَ أَوَلُو كَانَ ءَابَآؤُهُمُ لا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلا يَهْ تَدُونَ ﴿ ).

<sup>(</sup>١) سورة هود الآية (٨٧).

<sup>(</sup>٢) سورة هود الآية (٩١).

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء الآيات (٢٩–٧٤).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية (١٧٠).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ۚ أُولُوْكَانَ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَمِ السَّعِيرِ اللَّهُ ﴿ ( ) .

إنه الجمود والتحجر الذي يعمي العين، ويصم الآذان، عن سماع الحق وتدبره.

لقد أراد القرآن الكريم أن يسري عن النبي الله محمد في رفض قومه لدعوته، فبين أنها سنة متبعة عند المعرضين من قديم الزمان، وأنه تعلل ضعيف ومتهافت لا يقوى على المواجهة والرد بالحجة والبرهان، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالَتَ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهِ شَكَّ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ اللّهُ عُرَكُمْ لِيغَفِر لَكُمُ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤخِرَكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى قَالُوا إِنْ أَنتُمْ إِلَا بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونا عَمَاكان يَعْبُدُ عَابَا وَأَن فَأْتُونا فِسُلُطَنِ مُّبِينٍ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

إن عظمه القرآن الكريم في المخاطبة والدعوة هنا، أنه دعاهم إلى التجرد والتحرر من القيود، والموروثات السابقة، والتفكير المجرد، بعيدا عن المؤثرات الضاغطة، و أن الانسان مسؤول عن نفسه أولا قبل كل شيء، فإذا كان أبناؤهم على ضلال، وتبين لهم ذلك، فلماذا يستمروا في متابعتهم، ولهم عقل مستقل، وحساب منفرد، وحياتهم الشخصية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلَ النَّمَا أَعَظُكُم بِوَحِدَةً أَن تَقُومُوا لِللَّهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ نَنفَكَ رُواً مَا بِصَاحِبِكُم مِن جِنَّةً إِنْ هُو إِلّا نَذِيرُ لَكُم بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ (اللهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ نَنفَكَ رُواً مَا بِصَاحِبِكُم مِن جِنَّةً إِنْ هُو إِلّا نَذِيرُ لَكُم بَيْنَ يَدَى عَذَابِ شَدِيدِ (اللهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ثُمَّ نَنفَكَ أَنُوا لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلّا مَا سَعَىٰ اللهِ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلّا مَا سَعَىٰ اللهِ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلّا مَا سَعَىٰ اللهُ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلّا مَا سَعَىٰ اللهِ مَثْنَى وَقُلَ اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللهُ الللّهُ اللللّهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

会会会

<sup>(</sup>١) سورة لقمان الآية (٢١).

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم الآية (١٠).

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ الآية (٤٦).

<sup>(</sup>٤) سورة النجم الآيات (٣٩- ٤١).



#### من الصعوبات التي تواجه الداعية:

قد لا يجد الداعية استجابة من المدعوين، وقد يجد معارضين لرايه، وقد يقفون أمامه وهم أقرب الناس إليه، فعلى الداعية عدم اليأس والقنوط، وعدم القلق والضجر، فهو مطالب بالبلاغ الواضح المبين، وليس مطالبا بالنتائج.

ففي الحديث: " يَجِيءُ النبيُّ يومَ القيامةِ ومعه الرجل، والنبيُّ ومعه الرجلانِ، والنبيُّ ومعه الرجلانِ، والنبيُّ ومعه الثلاثةُ، وأكثرُ من ذلك، فيُقالُ له: هل بَلَّغْتَ قومَك؟ فيقولُ: نعم، فيُدْعَى قومُه، فيُقالُ لهم: هل بَلَّغَكم هذا؟ فيقولونَ: لا، فيُقالُ له: مَن يَشْهَدُ لك؟ فيقولُ: مُحَمَّدٌ وأُمَّتُهُ، فيُدْعَى مُحَمَّدٌ وأُمَّتُهُ فيُقالُ لهم: هل بَلَّغَ هذا قومَه؟ فيقولونَ: نعم، فيُقالُ: وما عِلْمُكُم بذلك؟ فيقولونَ: جاءنا نبيُّنا، فأخْبَرَنا أنَّ الرُّسُلَ قد بَلَّغُوا فصَدَّقْناه، فذلك قولُه: وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا" (١).

وقد يتحقق خصومه من أنه على الحق المبين، لما معه من آيات واضحة، وأدله مقنعة، والصدق في اللهجة، والتجرد في التبليغ، وقد يقابل ذلك بالاضطهاد والاختبار في صور شتى، فله في يوسف أسوة حسنة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ بَدَالْهُمْ مِّنْ بَعَدِ مَا رَأُواْ ٱلْأَيْنَتِ لَيَسْجُنُ نَهُ مَتَّى حِينِ ﴿ ثُلَّ بَدَالْهُمْ مِّنْ بَعَدِ مَا رَأُواْ ٱلْأَيْنَتِ لَيَسْجُنُ نَهُ مَتَّى حِينِ ﴿ ثَلَمْ اللهِ فَي يوسف أسوة حسنة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَذِى يَقُولُونَ أَ فَإِنَّهُمْ لَا ( أ ). وله في سيد الدعاة أيضا أسوة طيبة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَذِى يَقُولُونَ أَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴿ ﴿ ). وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا أَنْظُرُ كَيْفَكُانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴿ ).



<sup>(</sup>١) صحيح الجامع الألباني (٨٠٣٣) حديث صحيح، عن أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف الآية (٣٥).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآية (٣٣)

<sup>(</sup>٤) سورة النمل الآية (١٤).



# أسئلة على ما سبق.

# عرف بأصناف المدعوين وخصائصهم، وكيفية التعامل مع كل صنف منهم؟.

- ١. أهل الكتاب (اليهود والنصاري).
  - ٢. المشركون والوثنيون.
- ٣. الجاحدون أو الملحدون (الشيوعيون).
  - ٤. المنافقون.
    - ٥. الملأ.
  - ٦. جمهور الناس من العوام.
    - ٧. المسلمون العصاة.
    - ٨. المسلمون الطائعون.
- ٩. بين الملامح العامة لمنهج القران الكريم في الدعوة.





# (٤) المبحث الرابع: مادة الدعوة. العقيدة، العبادة، المعاملات، الأخلاق.

# الغرض من الموضوع:

أن يتعرف الدارس على معنى هذه الكلمات السابقة، التي يتكون منها الإسلام، ويقوم بدراستها دراسة مجملة ومفصلة، لأنها مادة الدعوة، التي يريد تبليغها للمدعوين.

#### المقصود بهادة الدعوة:

المواد التي تضمنها الإسلام وهي العقيدة، والعبادة، والمعاملات والأخلاق، وهي الرسالة التي بلغها الرسول للصحابة، وتشمل الإسلام كله، إجمالا وتفصيلا، بشموليته وكماله، بلا زيادة أو نقص، أو تحريف أو تغيير، أو تبعيض أو تجزئة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱدْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَآفَةَ وَلَا تَتَّبِعُواْ خُطُورتِ ٱلشَّلْطَانَ إِنَّهُ، لَكُمْ عَدُوُّ مُّبِينٌ ﴿ ﴿ ﴾ ( ' ).

#### مقدمة:

العقيدة الإسلامية محل اتفاق عند جميع علماء المسلمين قديما وحديثا، ولم يشذ في ذلك إلا من خرج عن الطريق، وانحرف ذات اليمين أو ذات اليسار، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَنَّ هَلَاا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ ۚ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ ـ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ (۲) ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام الآية (١٥٣).



ويقول ابن القيم مبينا أن الصحابة لم يختلفوا في أصول العقيدة والدين (أما الصحابة فلم يتنازعوا في مسألة واحدة من مسائل وأصول العقيدة كالأسهاء والصفات والأفعال وغيرها بل كلهم على إثبات ما نطق به الكتاب والسنة كلمة واحدة من أولهم إلى آخرهم لم يسوموها تأويلا ولم يحرفوها عن مواضعها تبديلا ولم يبدوا لشيء منها إبطالا ولا ضربوا لها أمثالا ولم يدفعوا في صدرها وأعجازها ولم يقل أحد منهم يجب صرفها عن حقائقها وحملها عن مجازها بل تلقوها بالقبول والتسليم وقابلوها بالإيهان والتعظيم وجعلوا الأمر فيها كلها أمرا واحدا وأجروها على سنن واحد ولم يفعلوا كها فعل أهل الأهواء والبدع حيث جعلوها عضين وأقروا بعضها وأنكروا بعضها من غير فرقان مبين مع أن اللازم لهم فيها أنكروه كاللازم فيها أقروا به وأثبتوه)(').

ويجب على الداعية حينها يدعو إلى الإسلام أن يبلغه بكهاله وشموله وجميع نواحيه، فهو دين شامل، محيط بجميع شؤون الحياة، عقيدة وعبادة، وأخلاقا ومعاملات، ثم يبدأ بها يراه مناسبا حسب الأولويات مع طبيعة المدعو.

ولقد أمر الله على المسلمين بالتمسك بجميع شرائع الإسلام كلها، والعمل بها، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا اُدْخُلُوا فِي السِّلْمِ كله، وَلَا تَتَبِعُواْ خُطُوَرِتِ الشَّيَطُنِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينٌ ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ وَشَعِبِ الإيهان، ولا يترك منه عَدُوُّ مُبِينٌ ﴿ (١). أي تبليغ الإسلام كله، وشرائع الدين، وشعب الإيهان، ولا يترك منه شيئا، وما لا يستطيع أن يبلغه منه، يدركه بنيته الصالحة حينها يتاح له ذلك.

وشعب الإيمان تتفرع عنها أعمال القلب، واللسان، والبدن، وهي كلها تدور حول (العقيدة، والشريعة، والمعاملات، والأخلاق).

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين عن رب العالمين للإمام ابن القيم الجوزي ٤٩/١ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (٢٠٨).



ولقد وبخ الله عَلَىٰ بني إسرائيل حينها عملوا ببعض تعاليم التوراة، وتركوا بعضها، فعاقبهم وذمهم وتوعدهم بالخزي في الدنيا، والعذاب الأليم في الآخرة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ الْكِيمِ فِي الْآخِرة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَفَتُوْمِنُونَ بِبَغْضِ اللَّهِ مِن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنكُمُ إِلَّا خِزْيٌ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْكِكَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَغْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعَلُ ذَالِكَ مِنكُمُ إِلَّا خِزْيٌ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقَيكَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدِ الْعَدَابِ وَمَا اللَّهُ بِغَنْفِلٍ عَمّا تَعْمَلُونَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَمّا تَعْمَلُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

فهذا بلا شك تحذير للأمة المسلمة، أن تسير خلف الأمم السابقة في التجزئة والتبعيض، والإيهان ببعضه، والكفر ببعضه الآخر، حتى لا يلحقهم ما لحق بغيرهم من عذاب وعيد. ومن حق المدعوين أن يتعرفوا على حقيقة الدعوة الإسلامية، كها جاءت من مصادرها الأصلية، وكها جاء بها محمد بن عبد الله وكها حملها الصحابة، والسلف الصالح، يتعرفون على أهدافها غاياتها ووسائلها، فوضوح هذه النقاط يساعد على فهمها واستيعابها ليتضح الحق، وينكشف الباطل قال تعالى: ﴿ لِيَهْ لِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَي عَنْ بَيِّنَةٍ وَ إِنَ اللهَ لَسَعِيعُ عَلِيمٌ ﴿ اللهِ اللهُ الله

ومن ثم يأتي القرار النهائي في قبولها أو رفضها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن زَيِّكُمُ ۖ فَمَن شَآءَ فَلْيُكُونُ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ۚ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا ۚ وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءٍ كَٱلْمُهْلِ يَشُوى ٱلْوُجُوةً بِنُسَ ٱلشَّرَابُ وَسَآءَتْ مُرْتَفَقًا ۞ ﴾ (٢).

إن الإسلام ينتشر بقوته الذاتية، وسمو تعاليمه ومبادئه، وصادف قلوبا كانت مهيأة لاستقباله من الصحابة، فهو دين الفطرة، حنت إليه قلوبهم، وهفت إليه نفوسهم، فهو دين سهل، خال من التعقيد والإبهام.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٨٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف الآية (٢٩).



الإسلام لم ينتشر بالقوة، ولا بالسيف، ولا بالسلاح، ولا بالمال، ولا بالإكراه، لأن له قانونا حاكما وضابطا، وهو كما جاء في القرآن الكريم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِينِ قَدَ بَّبَيَنَ الرُّشُدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَن يَكَفُر بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِر لَ بِاللَّهِ فَقَدِ السِّتَمْسَكَ بِاللَّهُ وَقِ الْوُثْقَىٰ لاَ انفِصام لَما قَالَ الفرس والروم من أجل: (منع الفساد في الأرض، وإقرار العدل عليمُ الله الناس، والقضاء على عسف الحكام، واستعباد طوائف البشر، تلك الأمور كانت منتشرة بين دولتي الفرس والروم)(٢).

لقد انتشر الإسلام لأنه اعتمد على العقل والإقناع، والتلطف والرفق، ولم يعتمد على البطش والجبروت، بالإضافة إلى النظم الاجتماعية الجائرة التي كانت سائدة في العالم قبل ظهور الإسلام، فكانت تعاليمه هي المنقذ الوحيد، من الشقاء والآلام والمعاناة، التي كانت تعيشها البشرية في تلك الفترة.

إن الشعوب الغربية الآن تستمد رؤيتها عن الإسلام من واقع المسلمين الضعيف، حيث يرون المسلمين انصر فوا عن معالي الأمور، وانشغلوا بالشهوات، وحطام الدنيا الفاني، بالإضافة إلى الفرقة، والتشتت الذي يعيش فيه العالم الإسلامي بعد سقوط الخلافة الإسلامية، كما أنهم عالة على الغرب في كثير من الصناعات والتقنيات الحديثة.

وجوانب الإسلام وأنظمته يمكن إجمالها في الجوانب التالية: الجانب العقدي، الجانب التعبدي، والجانب الأخلاقي، والجانب القضائي أو الحسبة، والجانب الإداري، والجانب السياسي، والجانب الاقتصادي، والجانب الاجتهاعي أو الأسرة والأولاد.



<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٢٥٦).

<sup>(</sup>٢) كيف نبلغ الدعوة الإسلامية إلى الأمم الأجنبية د/ جمعة الخولي صـ ٤٩.



# أولا: العقيدة.

#### معنى العقيدة الإسلامية:

تعريف العقيدة في اللغة: مأخوذة من العقد والتوثيق، وفيها معنى الربط والإحكام، وتستخدم في الأمور الحسية والمعنوية، كعقد الحبل، وعقد البيع وعقد النكاح.

وفي الاصطلاح: الإيهان والتصديق الجازم الذي تصدق به النفس، ويطمئن إليه القلب، ويكون يقينا عند صاحبه، فيها يتعلق بالغيبيات، مثل الإيهان بالله، والملائكة والكتب، والأنبياء، واليوم الآخر، والقضاء والقدر.

#### ومن المصطلحات المرادفة للعقيدة:

التوحيد: وهو إفراد الله بالعبادة حسب ما شرع الله، مع الجزم بانفراده في أسمائه، وصفاته، وأفعاله، وذاته، فلا نظير له، ولا مثيل له.

**الإيمان:** هو اعتقادات باطنة، وأعمال ظاهرة، اعتقاد بالجنان، ونطق باللسان، وعمل بالجوارح والأركان، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية.

والإيهان أيضا: معناه الاعتقاد والجازم بأن لله تعالي هو رب كل شيء، ومالك كل شيء، وخالق كل شيء، وخالق كل شيء، وهو وحده الذي يستحق العبادة، وهو متصف بكل صفات الكهال، والمنزه عن كل نقص.

أصول الدين: ويعني القواعد العامة التي تجمع بين التصديق واليقين، وما يترتب عليه من الامتثال والتسليم.



#### منهج السلف الصالح في تلقى العقيدة الإسلامية:

- ١. اتباع ما جاء في الكتاب والسنة ظاهرا وباطنا، والتسليم لهما.
- ٢. اتباع ما كان عليه الصحابة عموما، والخلفاء الراشدون خصوصا.
- ٣. الرجوع عند التنازع إلى القرآن الكريم والسنة النبوية، وفقا لفهم السلف الصالح.
  - ٤. اعطاء العقل الصريح مكانته، فهو مناط التكليف، ويوافق النقل الصحيح.
- ٥. الأخذ بها أجمع عليه علماء الأمة، وفي الحديث: "إنَّ الله لا يجمعُ أمَّتي أو قال: أمَّة محمدٍ على ضلالةٍ، ويدُ الله على الجماعةِ "(١).

## شروط لا إله إلا الله:

(العلم المنافي للجهل - اليقين المنافي للشك - القبول المنافي للرد - الانقياد المنافي للرعراض - الصدق المنافي للكذب - الإخلاص المنافي للشرك - المحبة المنافية للكراهة) (١).

والإيمان بالله يتضمن: الإيمان بوجوده ووحدانيته، وربوبيته، وألوهيته، والأسماء والصفات.

١-توحيد الربوبية: معناه الاعتقاد الجازم بأن الله تعالي هو رب كل شيء، ولا رب غيره، فالرب هو المالك والمدير والخالق والمحي والمميت، والنافع والضار، ومجيب الدعاء عند الاضطرار، والمعطي والمانع، وله الخلق والامر، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَ رَبَّكُمُ اللّهُ ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (۲۱٦۷) وقال غريب من هذا الوجه، عن عبدالله بن عمر وصحيح الجامع للألباني (۱۸٤۸).

<sup>(</sup>٢) انظر الموسوعة العقدية باختصار وتصرف.



وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغْشِى ٱلَيَّلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُلُهُ, حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخَرَّتٍ بِأَمْرِقِيًّ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴿ ﴾ (١).

Y-توحيد الألوهية: معناه الاعتقاد والجازم بأن لله تعالى هو الإله الحق، ولا إله غيره، وإفراده على التي تعني الانقياد له و الخضوع، وقيل إكمال الحب مع كمال الخضوع، وخلاصه توحيد الألوهية: إخلاص العبادة لله وحده، في باطنها وظاهرها، بحيث لا يكون شيء فيها لغيره.

٣-توحيد الأسهاء والصفات: معناه الاعتقاد الجازم بأن لله تعالي متصف بجميع صفات الكهال، ومنزه عن جميع صفات النقص، وأنه متفرد عن جميع الكائنات، وذلك بإثبات ما أثبته لنفسه، أو أثبته له رسوله، من غير تحريف الألفاظ والمعاني، ولا تعطيلها بنفيها، ولا تكيفها بتحديد كيفيتها، ولا تشبيهه بغيره.

### والإيهان بوجوده يدل على ذلك الفطرة، والعقل، والشرع، والحس.

أما الفطرة: فكل إنسان مفطور على معرفة وجود الله، والإيمان به، أي يولد مستعدا لقبول الإسلام، والتأثر به، ما لم يكن هناك عوائق. وفي الحديث: (كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ علَى الفِطْرَةِ، فأبَوَاهُ يُهُوِّدَانِهِ، أوْ يُنَصِّرَانِهِ، أوْ يُمَجِّسَانِهِ، كَمَثْلِ البَهِيمَةِ تُنْتَجُ البَهِيمَةَ هلْ تَرَى فِيهَا جَدْعَاءَ)(١).

المخلوقات: لا بدلها من خالق أوجدها وليست صدفة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِ شَيْءٍ المُخْلِقُونَ ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِ شَيْءٍ اللَّهِ عَالَى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ بَلِ لَا يُوقِنُونَ ﴿ اللَّهِ هِمْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ بَلِ لَا يُوقِنُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْكُونَا لَكُونَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَى الْعَلَالَ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَى الْعَلَالَا عَلَيْكُوا عَلْمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَى الْعَلَالِ عَلَيْكُوا عَلَى الْعَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى الْعَلَاكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَا

<sup>(</sup>١ سورة الأعراف الآية (٥٤).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (١٣٨٥) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) سورة الطور الآيتان (٣٥-٣٦).



ومن الأدلة الحسية: معجزات الأنبياء، فهي أكبر دليل على وجود من أرسلهم، وكذلك إجابة الله لدعاء الداعين، وغوث المكروبين.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوٓءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلأَرْضِ الْمَرْضِ اللَّهُ عَالَكَ اللَّهُ عَالَكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَكَ اللَّهُ عَمَّا اللَّهِ عَالَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَمَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا اللَّهُ عَمَّا اللَّهُ عَمَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمَّا اللَّهُ الل



من أولويات الدعوة إلى الإسلام مع غير المسلمين:

(١) التركيز على التوحيد الخالص في الدعوة:

ومن أدلة الدعوة إلى التوحيد الخالص الذي هو رسالة جميع الأنبياء والمرسلين، منذ آدم -عليه السلام-حتى خاتم النبيين محمد قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيّ إِلَيْهِ أَنَّهُ, لَاۤ إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَأَعَبُدُونِ ۞ ﴾ (١).

يقول الطبري: (وما أرسلنا يا محمد من قبلك من رسول إلى أمة من الأمم، إلا نوحي إليهم أنه لا معبود في السهاوات والأرض تصلح العبادة له سواي فاعبدون، فاخلصوا ليا العبادة وأفردوا ليا الألوهية) (٣).

<sup>(</sup>١) سورة النمل الآيات (٦٢ - ٦٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ١٢/٩.



فدين الأنبياء واحد وهو التوحيد الخالص لله ﷺ رغم اختلاف فروع الشرائع تبعا لظروف عصر كل نبي، وفي الحديث: "أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ في الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ لِعَلَّاتٍ، أُمَّهَاتُهُمْ شَتَّى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ"(١).

وقد وردت نصوص كثيرة مفصلة في القرآن الكريم، تبين أن كل نبي من الأنبياء دعا قومه إلى عبادة الله وحده وطاعته، مثل ما جاء على لسان الأنبياء في سورة الأعراف، والشعراء، والعنكبوت، ثم ركز بعد ذلك على أهم خلل أصاب قومه وطلبهم بإصلاحه.

فالتوحيد الخالص هو أساس الإيهان، الذي هو غاية الأنبياء والمرسلين، في دعوة الناس جميعا إلى الله على قسال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَ نِبُواْ اللّهَ عُوتًا ﴾ (٢).

والتوحيد الإسلامي هو مقتضى الفطرة البشرية، وحقائق التوحيد مركوزة داخل فطرة الإنسان، فمن السهل التذكير والإقناع، خاصة إذا غابت المؤثرات الخارجية، والعقائد الموروثة عن الآباء والأجداد، حتى لا تكون علة في عدم الاستجابة.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيهِ ءَابَآءَنَا الْوَكُو كَاكَ ءَابَآوُوْ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٣٤٤٣) عن أبي هربرة ...

<sup>(</sup>٢) سورة النحل من الآية (٣٦).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (١٧٠).



إن تطهير القلب من الشرك والوثنية، هو أهم دور ينبغي التركيز عليه في الفترة الأولى من الالتزام بالإسلام، حتى تكون البداية صحيحة وسليمة، فمن صحت بدايته سلمت نهايته، قال تعالى: ﴿ فَنَكَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْهُ مَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَمَدًا الله ﴾ (١).

لقد ذكر عدد كبير ممن هداهم الله إلى الإسلام، أن السبب الرئيس في دخولهم للإسلام وقبولهم له كدين جديد، إنها هو التوحيد الخالص الذي جاء به الإسلام، وإفراد الله على وحده بالعبادة والخضوع دون سواه.

ومن أساسيات الإيهان التي ينبغي التركيز عليها مع المدعوين، غرس الاعتقاد الجازم بأن الله على هو رب كل شيء، ومالك كل شيء، ومدبر كل شيء، ومصرف كل شيء، ولا يقع في ملك الله، إلا ما أراده الله على وأنه وحده المستحق للعبادة، والخضوع، والسمع والطاعة، وآجال العباد وأرزاقهم بيده، وأنه وحده هو المصرف لشئون هذا الكون.

وينبغي تعليمه أنواع التوحيد، من الربوبية، والألوهية، والأسماء والصفات، وتنزيه الله عن مشابهته للمخلوقات في ذاته وصفاته، قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنَ اللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ السَّمِيعُ اللَّهُ ﴿ لَكُنْ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وكذلك من متطلبات الإيهان إخلاص المحبة لله على وإفراده وحده بالدعاء، والعبادة، والتوكل، والرجاء، والخوف، وكل صفات الكهال والجهال، التي تليق بذاته على قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُواۤ أَشَدُ حُبًّا لِللَّهِ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الكهف من الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى من الآية (١١).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة من الآية (١٥٦).



لقد ركز الأنبياء جميعا في دعوة قومهم على التواجد الخالص لله تعالى منذ آدم إلى خاتم النبيين في فالنبي في أيضا حينها صدع بالدعوة في قريش قال لهم على الملأ، وفي مجالسهم الخاصة، فقال له عمه أبو طالب: (يا ابنَ أُخِي ما تريدُ من قومِك؟ قال: أريدُ منهم كلمةً تَدِينُ لهم بها العربُ، وتُؤَدِّي إليهم العَجَمُ الجِزْيَة، قال: كلمةً واحدةً؟ قال: كلمةً واحدةً فقال: يا عَمِّ قولوا: لا إله إلا اللهُ. فقالوا: إلهًا واحدًا؟ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْمِلَّةِ الْآخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلَّا اخْتِلَاقُ)().

وحينها أرسل النبي على معاذا إلى اليمن طلب منه أيضا أن يبدأهم بكلمة التوحيد ففي الحديث: "بَعَنَنِي رَسولُ الله على قالَ: إنَّكَ تَأْتِي قَوْمًا مِن أَهْلِ الكِتابِ، فادْعُهُمْ إلى شَهادَةِ أَنَّ لا الحديث: "بَعَنَنِي رَسولُ الله فَإِنْ هُمْ أَطاعُوا لذلكَ، فأعْلِمْهُمْ أَنَّ الله الْفَرَضَ عليهم خَمْسَ صَلَواتٍ إلَهَ إلا الله وأني رَسولُ الله، فإنْ هُمْ أطاعُوا لذلك، فأعْلِمْهُمْ أَنَّ الله الفَتَرَضَ عليهم صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِن في كُلِّ يَومٍ ولَيْلَةٍ، فإنْ هُمْ أطاعُوا لذلك، فأعْلِمْهُمْ أَنَّ الله الفَتَرَضَ عليهم صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِن أَعْنِياتِهِمْ فَتُرَدُّ فِي فُقَرائِهِمْ، فإنْ هُمْ أطاعُوا لذلك، فإيّاكَ وكرائِمَ أمْوالهِمْ، واتّقِ دَعْوَةَ المَظْلُومِ، فإنّه ليسَ بيْنَها وبيْنَ الله حِجابٌ"(٢).

ويشترط في من يبلغ الدعوة من العوام أن يكون عالما بها يدعو إليه وفاهما لما يقوم بتبليغه فهما صحيحا تلقاه من العلماء الثقات فيحصر نفسه فيها يعلم فقط ولا يتجاوزه إلى غيره من عنده

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (٣٢٣٢) حديث حسن عن عبد الله بن عباس .

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢١٠) عن سهل بن سعد الساعدي ...

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام مسلم (١٩) عن معاذ بن جبل.



أو من تلقاء نفسه. قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لُآ إِللَهَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَثُوبَكُمْ اللَّهُ ﴿ ().

فالعلم قبل العمل، ورب مبلغ أوعى من سامع، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه. وينبغي للداعية أن لا يتحدث فيها لا يعلمه من أمور الدين، وإذا كان لا يدري أو لا يعلم يقول لا أدري أو لا أعلم، ويسأل المختصين في هذه المسألة، فمن الأمور المنهي عنها القول على الله بغير علم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلَ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغَى بِعَيْرِ ٱلْمَوِّ وَأَن تُشْرِكُوا بَعْيَر علم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلَ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغَى بِعَيْرِ ٱلْمَوِّ وَأَن تُشْرِكُوا بَعْيَ مِا لَا يَعْلَمُونَ قَالَ الله عَلَى الله عَلَى

فالآية تفيد تحريم القول في الدين أو تبليغه عن الله بدون علم أو دليل، من آية عن الله، أو حديث عن رسوله حتى لا يقع في الكذب على الله ورسوله، دون أن يدري وهو من الكبائر المهلكة، وفي الحديث: "مَن كذَبَ عليَّ فلْيتبَوَّأُ مَقعَدَه منَ النَّارِ مُتعمِّدًا، قاله مرَّ تيْنِ، وقال مرَّةً: مَن كذَبَ عليَّ مُتعمِّدًا"(٢).

#### 

وبعد الشهادتين تأتي الدعوة إلى أركان الإسلام والإيبان، فأركان الإسلام الخمسة، هي الأعمدة الرئيسة التي يقوم عليها الإسلام، وبنى على قواعدها، أولها النطق بالشهادتين، الذى يبدأ به الدخول في الإسلام، فمفتاح الدخول في الإسلام يكمن في كلمة التوحيد، التي هي نفي وإثبات، نفي الألوهية عن ما سوى الله على وإثباتها لله وحده، وتأتى باقي الأركان مباشرة عقب

<sup>(</sup>١) سورة محد الآية (١٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية (٣٣).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام البخاري (١٠٨) عن أنس بن مالك ...

ذلك، ويجب تعلمها وأدائها على الوجه الصحيح، وهي الصلاة والزكاة والصوم وحج البيت لمن استطاع إليه سبيلا.

وفي صحيح مسلم قال ﷺ: "بنى الإسلام على خمس، شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وجح البيت، لمن استطاع إليه سبيلا" (١).

وفي حديث جبريل المشهور عن عمر بن الخطاب فقال: "بينها نحن جلوس عند رسول الله ذات يوم، اذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه منا أحد، حتى جلس إلى النبي فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه، وقال: يا محمد أخبرني عن الإسلام.

فقال رسول الله ﷺ: "الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا" قال: صدقت. فعجنا له، يسأله ويصدقه؟.

قال: فأخبرني عن الإيهان؟. قال: أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره. قال: صدقت. قال: فأخبرني عن الإحسان. قال: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك. قال: فأخبرني عن الساعة؟. قال: "ما المسؤول عنها بأعلم من السائل" قال: فأخبرني عن أماراتها؟. قال: " أن تلد الأم ربتها، وأن ترى الحفاة العراة العالة

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام مسلم (١٦) عن عبد الله بن عمر -رضى الله عنهما-. 🗆



رعاء الشاء يتطاولون في البنيان "ثم انطلق، فلبثت مليا، ثم قال: " يا عمر أتدري من السائل؟ قلت: "الله ورسوله أعلم" قال: فإنه جبريل، أتاكم يعلمكم دينكم "(١).

فأركان الإسلام والإيمان هي الأسس والدعائم التي يقوم عليها الإسلام، فإذا كانت الأسس قوية في نفس المسلم الجديد، وواضحة في عقله، وراسخة في قلبه، كان ذلك عاملا قويا في ثباته على الإسلام، ودافعا للتحلي بأخلاقه وآدابه، ومن ثم جاء التركيز في الأحاديث السابقة على أركان الإسلام والإيمان والإحسان، التي هي أساس لما بعدها من شعائر الإسلام.



#### ٢\_ الإيان بالملائكة:

الإيهان بالملائكة يعني: الاعتقاد الجازم بوجودهم، وأنهم خلق من مخلوقات الله، خلقهم الله من نور، وجبلوا على العبادة والطاعة المطلقة لله على قال تعالى: ﴿ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمُ مَا يُؤْمَرُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمُ وَيَقَعْلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ اللهُ ﴾ (٢).

والإيهان بوجودهم ركن من أركان الإيهان، فمن أنكر وجودهم فقد كفر بإجماع المسلمين، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ ءَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِئْبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِئْبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِئْبِ الَّذِي اللَّهِ وَمَلْتَهِكَتِهِ وَكُنُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيُوْمِ الْلَاخِ فَقَدْ ضَلَ وَمَلْتُهِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيُوْمِ الْلَاخِ فَقَدْ ضَلَ ضَلَلًا بَعِيدًا الله ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٨) عن عمر بن الخطاب ...

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم من الآية (٦).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء الآية (١٣٦).



والإيهان بوجودهم وعملهم جزء من الإيهان بالغيب، فهو من مكملات الإيهان أيضا، فلا يصح أو يكتمل الإيهان بدون الإيهان بهم، من غير زياده أو نقص أو تحريف، قال تعالى: ﴿ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّلْمُ اللَّل

#### 

صفاتهم الخلقية، خلقوا قبل آدم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواً أَتَجُعُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ وَنَحُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (').

خلقهم لله من نور، (خُلِقَتِ المَلائِكَةُ مِن نُورٍ، وخُلِقَ الجانُّ مِن مارِجٍ مِن نارٍ، وخُلِقَ آدَمُ مَّاً وُصِفَ لَكُمْ) (٢).

الملائكة ليس لها جسم مادي يدرك بالحواس الإنسانية، وليسوا كالبشر، لا يأكلون ولا يشربون، ولا ينامون، ولا يتزاوجون، مطهرون من الشهوات الحيوانية، منزهون عن الآثام والاخطاء، لهم القدرة التمثل بصور البشر، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا اللهُ فَأَنَّهُ لَكُ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (٣٠).

<sup>(</sup>٣) مسلم (٢٩٩٦). عن عائشة أم المؤمنين

<sup>(</sup>٤) سورة مريم الآية (١٦-١٧).



لهم اجنحه يتفاوتون في اعدادها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ السَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ السَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَاكَةِ كُهِ رُسُلًا أُوْلِىٓ أَجْنِحَةٍ مَّثْنَى وَثُلَثَ وَرُبُعً يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ () ﴾ (١).

# علاقتهم بالله بالكون والانسان:

علاقه العبودية الخالصة، القائمة علي الطاعة، والامتثال والخضوع المطلق لأوامر لله، لا يقدرون علي شيء من تلقاء أنفسهم، ولا يستطيعون أن يقترحوا علي لله شيئا بفضل قوتهم، وهم منقطعون دائها للعبادة وتنفيذ أوامر الله، قال تعالى: ﴿ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمُ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ اللَّهَ ﴾ (٢).

الملائكة ليست آلهة مع لله، ولا ذرية له، وليسوا بنات له، كما يعتقد المشركون، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَكَيِكَةَ ٱلَذِينَ هُمْ عِبَنْدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَاقًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكُنَبُ شَهَادَ يُهُمْ وَيُسْتَكُونَ اللهِ ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَكَيِكَةَ ٱلَذِينَ هُمْ عِبَنْدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَاقًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكُنَبُ شَهَادَ يُهُمْ وَيُسْتَكُونَ اللهِ ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَكَيْحِكَةَ ٱللَّذِينَ هُمْ عِبَنْدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَاقًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكُنَبُ شَهَادَ يُهُمْ وَيُسْتَعُلُونَ اللهِ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَيْهُمُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَبْدُوا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْهُ مَا عَلَيْكُونَ اللّهُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ مَا مُعَلِّلُكُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَيْكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الل

من عبدهم واستعان بهم أو اعتقد أن لهم من الأمر شيئا فقد أشرك مع لله، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَن تَنْخِذُوا اللَّكَيْكِكَةَ وَالنَّبِيِّيَّ أَرْبَابًا ۚ أَيَا مُرْكُمُ بِاللَّهُ عَدْ إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ ( الله عَلَاقة بالله عَلَى في تلقى الأوامر منه، وتبليغها للرسل، من خلال الوحى، وتحقيقها في الكون في

<sup>(</sup>١) سورة فاطر الآية (١).

<sup>(</sup>٢) سورة التحريم من الآية (٦).

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف الآية (١٩).

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران الآية (٨٠).

تنفيذ إرادة الله ومشيئته في كل شيء، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْ فِىكِ إِنَّا يَالَّا إِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ (1).

ومنهم الموكلون بالإنسان من قبل ميلاده حتى وفاته، من أول كونه نطفه في بطن أمه وكتابه رزقه وعمله وأجله وشقاوته وسعادته، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ ﴿ كَرَامًا كَنْبِينَ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْظِينَ ﴿ اللَّهِ كَرَامًا كَنْبِينَ ﴾ (٢).

وفي الحديث: "إنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ فِي ذلكَ عَلَقَةً مِثْلَ ذلكَ، ثُمَّ يُرْسَلُ المَلكُ فَيَنْفُخُ فيه الرُّوحَ، وَيُوْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بِكَتْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيُّ، أَوْ سَعِيدٌ، فَوَ الَّذِي لا إِلَهُ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيعْمَلُ كَلِمَاتٍ: بِكَتْبِ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِيُّ، أَوْ سَعِيدٌ، فَوَ الَّذِي لا إِلَهُ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيعْمَلُ بَعْمَلُ النَّارِ، بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، حتَّى ما يكونُ بيْنَهُ وبيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عليه الْكِتَابُ، فَيَعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ، حتَّى ما يكونُ بيْنَهُ وبيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عليه الْكِتَابُ، فَيعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ، حتَّى ما يكونُ بيْنَهُ وبيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عليه الْكِتَابُ، فَيعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ، حتَّى ما يكونُ بيْنَهُ وبيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عليه الْكِتَابُ، فَيعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ، حتَّى ما يكونُ بيْنَهُ وبيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عليه الْكِتَابُ، فَيعْمَلُ أَهْلِ الْبَارِ، حتَّى ما يكونُ بيْنَهُ وبيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عليه الْكِتَابُ، فَيعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْبَارِ، حتَّى ما يكونُ بيْنَهُ وبيْنَهَا إِلَّا فِي عَمْلُ أَهْلِ النَّارِ، حتَّى ما يكونُ بيْنَهُ وبيْنَهَا إِلَّا فِي عَمْلُ أَهْلِ النَّارِ،

ومنهم الموكلون بأمور الموت وما بعده، من السؤال والحساب، والنفخ في الصور، وقيام القيامة، وأهوال الموقف، والجنة والنار، إلى غير ذلك من أمور اليوم الآخر. قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ يَنُوفَنَكُمْ مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ ( ا). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ

<sup>(</sup>١) سورة غافر من الآية (٧٨). وانظر سورة الرعد الآية (٣٨).

<sup>(</sup>٢) سورة الانفطار الآيات (١٠-١٢).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٦٤٣) عن عبد الله بن مسعود ...

<sup>(</sup>٤) سورة السجدة الآية (١١).

فَوْقَ عِبَادِهِ ۗ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَى ٓ إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ اللهِ ﴾ (١).

ومنهم الموكلون بتنفيذ إرادة لله في تدبير أمور الكون ورعايته بكل ما فيه من مخلوقات وكل ما فيه من حركه ونشاط، وما فيها من قوانين ونواميس، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلنَّنْ عِنْتِ غَرْقًا اللَّهُ وَكُلُ ما فيه من حركه ونشاط، وما فيها من قوانين ونواميس، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱلنَّانِعَتِ عَرْقًا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ومنهم الموكلون بالمؤمنين فهم مسخرون للدعاء للمؤمنين بالاستغفار لهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ اللَّذِينَ يَمْ لُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلُهُ، يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ = وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا وَسِعْتَ صَلْكُ لَ ثَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِر لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْحِجَيمِ \* (١).

ومنهم الموكلون بمراقبه اعمال العباد وكتابتها واحصائها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ وَمَنْ الْمِينِ وَعَنِ ٱللَّهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَاللَّهُ مَا تُوسُوسُ بِهِ مَنْ الْمَيْمِينِ وَعَنِ ٱللَّهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَإِذَ يَنْلَقَى ٱلْمُتَلَقِيّانِ عَنِ ٱلْمِينِ وَعَنِ ٱللَّهِ مَلْ فَعِيدُ ﴿ وَاللَّهُ مَا تُوسُولُ بِهِ مَنْ أَلَوْ لَكُ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَمَ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ وَقِل إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيلًا عَلَيْكُمْ لَلْهُ وَلَهُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَلْهُ وَلَهُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَلْهُ وَلَهُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لَلْهُ وَلَهُمْ اللَّهُ وَلَهُ لَكَ اللَّهِ مَلْهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا تَقْعَلُونَ اللَّهُ ﴾ (١٠). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَجُونِهُمْ مَنْ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُذُهُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا تَقْعَلُونَ اللَّهُ ﴾ (١٠).



<sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآية (٦١).

 <sup>(</sup>۲) سورة النازعات (۱- ٥).

<sup>(</sup>٣) سورة غافر الآية (٧).

<sup>(</sup>٤) سورة ق الآيات (١٦-١٨).

<sup>(</sup>٥) سورة الانفطار الآية (١٠-١٢).

<sup>(</sup>٦) سورة الزخرف الآية (٨٠).



#### ٣\_ الإيمان بالكتب الإلهية:

هناك كتب إلهية أنزلها الله على الأنبياء السابقين، فيجب على المسلم الإيهان بها، أنها من عند الله على وأن فيها مصالح الناس، ومن بين هذه الكتب:

-التوراة: وهى التي أنزلها الله على موسى السلام وقد شهد لها القرآن الكريم بأنها من عند الله، وأن فيها الهدى والنور، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئةَ فِيهَا هُدَى وَنُورُ عَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِنَبِ ٱللَّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهُدَاءً ﴾ [الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ مَا الله الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ مَا الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلْمُ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي

وهى في صورتها الأصلية كتاب منزل من عند الله، وفي صورتها الحالية دخلها التحريف، والتبديل، والتغيير، والحذف، والإلحاق، وأصبحت محرفة ومختلفة عن توراة موسى الله وقد شهد القرآن بذلك أيضا قال تعالى: ﴿ أَفَنَظُمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مُوسى الله وقد شهد القرآن بذلك أيضا قال تعالى: ﴿ أَفَنَظُمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ ٢). وقال تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ عَمَنَا لَهُم مِّمَا يَكُوبُهُمْ مِّمَا يَكُوبُهُمْ وَقَدْلُ لَهُم مِّمَا يَكُسِبُونَ ﴿ ٢).

- الإنجيل: وهو كتاب من عند الله على عبده ونبيه عيسى الكلا جاء ليصدق التوراة، وكان يشتمل على مواعظ لهداية الناس، وتخفيف لبعض أحكام التوراة، قال تعالى:

<sup>(</sup>١) سورة المائدة من الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (٧٥).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (٧٩).



﴿ وَقَفَيْنَا عَلَىٰ ءَاتَٰرِهِم بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَكَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرَئَةِ ۗ وَءَاتَيْنَكُ ٱلْإِنجِيلَ فِيهِ هُدًى وَثُورٌ وَقُورً وَقُورً وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَكَذِيهِ مِنَ ٱلتَّوْرَئِةِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ (1) ﴾ (1).

-والأناجيل: الموجودة حاليا بأيدي النصارى، تختلف تماما عن إنجيل عيسى الله فهذه كتب تاريخية، نسبت لأتباع عيسى الله كتب كل واحد منهم قصة عيسى الله كل رآها، والحقيقة أنها ليست من عند الله، وليست مكتوبة بوحى ولا إلهام، ولا علاقة بينها وبين الإنجيل الأصلي المنزل من عند الله كل.

- الزبور: هو كتاب أنزل من عند الله على نبي الله داود السلام قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ وَاللهُ وَاللهُ وَوَاتَيْنَا دَاوُدَ اللهُ عَلَى نَبِي الله داود السلام قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ اللهُ عَلَى نَبِي الله داود السلام قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ اللهُ عَلَى نَبِي الله داود السلام قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدَ اللهُ عَلَى نَبِي الله داود السلام قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدُ اللهُ عَلَى نَبِي اللهُ داود السلام قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدُ اللهُ عَلَى نَبِي اللهُ داود السلام قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدُ اللهُ عَلَى نَبِي اللهُ داود السلام قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدُ اللهُ عَلَى نَبِي اللهُ داود السلام قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدُ اللهُ عَلَى نَبِي اللهُ داود السلام قال قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُدُ اللهُ عَلَى نَبِي اللهُ داود السلام قال قال قال تعالى: ﴿ وَمَاتَيْنَا لَا اللهُ عَلَى نَبِي اللهُ دَاود السلام قال قال تعالى: ﴿ وَمَاتَيْنَا مَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمُ قَالِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْكُمُ قَالِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُودُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَالِهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُوا السَاعِقُ عَلَى اللهُ عَ

وهو عبارة عن أدعية وصلوات وتراتيل، كان يقرؤها داود العَيَّة ويتعبد بها إلى الله عَلَّ في صلاته.

- صحف إبراهيم وموسى: وقد ذكرها الله في القرآن الكريم في موضعين، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَا ذَا لَمْ لَمُ يُنَا أَيِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِي وَفَى ۖ ﴿ ). وقال تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ عُمُوسَىٰ ﴿ وَهَى عَبارة عن حكم ومواعظ لزجر القاسية، وتنبيه الناس إلى العمل للآخرة، وما بعد الموت.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية (٤٦).

<sup>(</sup>٢) سورة الاسراء من الآية (٥٥).

<sup>(</sup>٣) سورة النجم الآيتان (٣٦-٣٧).

<sup>(</sup>٤) سورة الأعلى الآيتان (١٨-١٩).

كما أنه نسخ جميع الكتب السابقة، فقد ضمنه الله على خلاصة تعاليم الكتب الإلهية السابقة، وأضاف أحكاما جديدة لم تكن موجودة من قبل، قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ السابقة، وأضاف أحكاما جديدة لم تكن موجودة من قبل، قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ وَمُهَيّمِنّا عَلَيْهِ ۗ ﴾ (٢).

وهو كتاب معجز، يعجز الإنس والجن عن الإتيان بمثله، أو آية من آياته، لأنه كلام الله تعالى: ﴿ قُل لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ اللهُ وَقُل لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَنْ يَأْتُواْ بِعِثْلِ هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِعِثْلِهِ وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ اللهِ هِ لَا ).

وهو كلمة الله عَلَى الأخيرة إلى الناس أجمعين، إلى يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ ﴾ .



<sup>(</sup>١) سورة الحجر الآية (٩).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  سورة المائدة من الآية  $(4\Lambda)$ .

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت من الآية (٤٢).

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء الآية (٨٨).

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان الآية (١).

### ٤ \_ الإيمان بالأنبياء والرسل جميعا:

من أركان الإيهان التي ينبغي التركيز عليها مع المدعوين الإيهان بالأنبياء والمرسلين جميعا، أي الإيهان بأن الله تعالى اصطفاهم واختارهم لتبليغ رسالته إلى الناس، فيجب الإيهان بهم إجمالا وتفصيلا، سواء ذكروا في القرآن أم لم يذكروا، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْك وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْك في وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْقِى بِعَايَةٍ إِلّا يَإِذْنِ اللّهِ فَإِذَا بَكَاءَ أَمْرُ اللّهِ قُضِي بِالْحَقِ وَخَسِرَهُنَا لِكَ الْمُبْطِلُون اللهِ فَإِذَا اللّهِ فَضِي بِالْحَقِ وَخَسِرَهُنَا لِكَ الْمُبْطِلُون اللهِ فَإِذَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

ويجب تصديق جميع الأنبياء في كل ما أتوا به من عند الله على دون تفرقة بين رسول وآخر، فمن آمن بموسى ولم يؤمن بمحمد في فليس بمؤمن، وكذا من آمن بعيسى ولم يؤمن بمحمد في فليس بمؤمن، فالتفرقة بين الرسل في الإيهان كفر قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَيُورِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ ٱللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ فَقًا وَأَعْتَدُنا وَنَصَعْفِ وَيَصُورُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنا لِلّهِ عَذَابًا مُهِيئًا اللهِ ﴾ (٢).

وقال تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَكَ بِكُنِهِ وَكُنُبُهِ وَوَلَكُ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَا مَن بِٱللَّهِ وَمَلَكَ بِكُنِهِ وَكُنُبُهِ وَوَكُلُهُ مِن رَّسُومُ لَكُ مَن اللَّهُ مَن رَّسُ لِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا أَغُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ السَّ اللَّهِ وَكُلُهُ مِن رُّسُ لِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا أَغُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ السَّ

<sup>(</sup>١) سورة غافر من الآية (٧٨).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآيتان (١٥٠-١٥١).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (٢٨٥).



كما يجب طاعة الأنبياء ومحبتهم، والإيمان بعصمتهم، وأن الله أيدهم بالمعجزات الباهرة، التي تؤكد صدقهم، وتدفع الناس إلى الإيمان بهم.

ويجب الإيهان بأن محمدا ﷺ هو خاتم الأنبياء والمرسلين، فليس بعده نبي ولا رسول، قال تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبَيَّ نَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ ﴾ ﴿ (١).

وفي الحديث: "إِنَّ لِي أَسْهَاءً، أَنا مُحُمَّدٌ، وأَنا أَهْمَدُ، وأَنا الماحِي الذي يَمْحُو اللهُ بَي الكُفْرَ، وأنا الحاشِرُ الذي يُحْشَرُ النَّاسُ علَى قَدَمَيَّ، وأنا العاقِبُ الذي ليسَ بَعْدَهُ أَحَدٌ" (١).

#### 会会会

# ٥ \_ الإيمان باليوم الآخر:

الإيمان باليوم الآخر أصل من أصول الإيمان، ومعناه الإيمان بأن هناك يوما بعد الموت، يبعث الله الناس جميعا، فيحاسبهم على أعمالهم، وكثيرا ما نجد آيات القرآن الكريم تربط بين الإيهان بالله ﷺ واليوم الآخر بصورة مباشرة، قال تعالى: ﴿ وَلَكِكُنَّ ٱلْبُرِّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ (٣). وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيُومِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوٰةَ وَلَمْ يَغْشَ إِلَا ٱللَّهَ ۖ فَعَسَىٓ أُوْلَيْكِ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ۖ ﴿ ﴾ .(٤)

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب الآية (٤٠).

٢ الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٣٥٤) عن جبير بن مطعم ...

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (١٧٧).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية (١٨).

وقلما نجد سورة من سور القرآن الكريم تخلو من الحديث عن ذلك اليوم، وما فيه من تبعات، لأن الإيمان به فيه أثر كبير في حياة الإنسان، وتوجيه سلوكه، وانضباطه في الحياة، والتزامه بالعمل الصالح، وتقوى الله على فهو يقوى الوازع النفسي عند المؤمن، قال تعالى: ﴿ وَٱلْوَزَنُ يَوْمَينٍ لَهُ مَّوَنِينُهُ وَمَنَ خَفَّتُ مَوَزِينُهُ وَمَنْ خَفَّتُ مَوَزِينُهُ وَالْوَلَيْكِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى

فالله على خلق الإنسان لرسالة حددها له، ولابد أن يأتي يوم ليسأل فيه الخالق المخلوق عن هذه الرسالة، هل أداها أم لا؟.

ومن لوازم الإيهان باليوم الآخر، الإيهان بفتنة القبر، وسؤال الملكين، وعذاب القبر ونعيمه، وأشراط الساعة، وقيام القيامة، والبعث، والحشر، والعرض، والحساب، والميزان، والحوض، والصراط، والجنة والنار.

والأدلة الشرعية والعقلية والمنطقية والواقعية على وجوب الإيهان باليوم الآخر كثيرة جدا، وهي مفصلة في كتب العقيدة، لمن أراد التوسع في أدلتها التفصيلية.



 <sup>(</sup>۱) سورة الأعراف الآيتان (۸-۹).

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون الآية (١١٥).



#### ٦ \_ الإيهان بالقضاء والقدر:

الإيهان بالقضاء والقدر: هو أحد أركان الإيهان الستة، وقد ورد ذكرهما في القرآن الكريم، قال تعالى ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرِ اللَّهِ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ, بِمِقَدَارٍ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ، فهو بِمِقَدَارٍ ﴾ (٢). والقضاء يعنى: أن الأمر كله بيد الله ﷺ فله طلاقة القدرة الإلهية، فهو يدبر أمور الكون كله، بكل ما فيه من مخلوقات، ويعلم حاضرها ومستقبلها، ولا يستطيع يدبر أمور الكون كله، بكل ما فيه من مخلوقات، ويعلم حاضرها ومستقبلها، ولا يستطيع أحد من الناس أن يرد قضاءه، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا آمَرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥكُن فَيكُونُ

والقدر يعنى: أن الله ﷺ يعلم ما سيفعله العباد، وأن مشيئته نافذة، وفي الحديث، قوله ﷺ في التسليم بالقضاء والقدر: "ما شاء الله كان، ومالم يشأ لم يكن، أعلم أن الله على كل شيء قدير، وأن الله قد أحاط بكل شيء علما"(٤).

والقدر كله خير للإنسان، وإن بدا له عكس ذلك، قال تعالى: ﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكُرُهُواْ شَيْعًا وَهُو أَشَيْعًا وَهُو شُرُّ لَكُمُ ۗ وَاللَّهُ يَعَلَمُ وَالنَّدُ لِانَعَلَمُونَ ﴿ وَ).

ولقد علّم النبي ﷺ الأمة الإيمان بعقيدة القضاء والقدر من خلال حديث ابن عباس ﷺ يقول: كنت ردف النبي ﷺ فقال: "يا غلام إني أعلمك كلمات، احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت

<sup>(</sup>١) سورة القمر الآية (٤٩).

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  سورة الرعد الآية  $(\Lambda)$ .

<sup>(</sup>٣) سورة يسن الآية (٨٢).

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام أبو داود (٥٠٧٥) عن السيدة فاطمة في.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة الآية (٢١٦).



على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام وجفت الصحف" (١).

والإيهان بعقيدة القضاء والقدر يحرر الإنسان من العبودية للبشر، ويجعله متعلقا بالله على وحده، ويعيش مطمئنا في الحياة، قانعا بها أعطاه الله من نعم، يطهر قلبه من الجبن والخوف، لأن أجله ورزقه وأموره كلها من عند الله، لا يعلمها إلا هو، قال تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا إِذِنِ ٱللَّهِ وَمَن يُؤْمِن بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبُهُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ (٢).



وماذا بعد أركان الإسلام والإيهان؟.

ويأتي بعد ذلك التركيز على أكبر مرض يعاني منه مجتمع المدعوين، مثل هود الله نهى قومه عن ظلم الناس، والتبذير في المال، وإنفاقه في غير موضعه، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيعٍ اَيَةً تَعَرَّمُونَ اللهُ وَإِنفاقه في غير موضعه، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيعٍ اَيَةً تَعَرَّمُونَ اللهُ وَأَطِيعُونِ تَعَبَّثُونَ اللهُ وَأَطِيعُونِ وَمَنْ اللهُ وَأَطِيعُونِ وَمَنْ اللهُ وَأَطِيعُونِ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ولوط اللي نهى قومه عن إتيان الذكران، لما في ذلك من مخالفة الفطرة، وتدمير المجتمع، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَتَأْتُونَ الذُّكُرَانَ مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُوْ رَبُّكُم مِّنَ أَزُوكِمِكُمْ بَلْ أَنتُمْ قَوْمُ عَادُوكِ فَاللَّهُ مَنْ أَلْوَاللَّهُ مَنْ أَلْقَالِينَ ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُوْ رَبُّكُم مِّنَ أَنْوَكِمِكُمْ بَلْ أَنتُمْ قَوْمُ عَادُوكِ ﴿ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ مُولَىٰ مَنَ الْفَالِينَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّلْمُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (٢٥١٦) وقال حسن صحيح، عن عبد الله بن عباس.

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن الآية (١١).

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء الآية (١٢٨-١٣١).



يَعْمَلُونَ ﴿١٦﴾ فَنَجَّيْنَهُ وَأَهْلَهُ وَ أَجْعِينَ ﴿ ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْغَابِرِينَ ﴿ ﴿ ثُمَّ دَمَّرَنَا ٱلْآخَرِينَ ﴿ ﴿ وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهِمِ مَطَرًا فَسَاءَ مَطَرُ ٱلْمُنذَرِينَ (٣٠) إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ تُوْمِنِينَ (١٠) ﴾ (١).

وشعيب الكيال نهى قومه عن تطفيف الكيل، والغش في الميزان، وظلم الناس في البيع والشراء، والإفساد في الأرض، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ۚ قَالَ يَنْقُومِ ٱعْبُ دُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ قَدْ جَآءَتْكُم بِكِيْنَةُ مِّن رَّبِّكُمُ ۖ فَأَوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ وَلَا نَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَ هُمْ وَلَا نُفْسِدُواْ فِ ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ۚ ذَٰلِكُمْ خَيرٌ لَكُمْ إِن كُنتُ م مُؤمنِينَ (٨٠) ﴾ (١).

وموسى اللَّكِيِّ أنقذ بني إسرائيل من العبودية لفرعون، ومن الذل والهوان والسخرة، وقادهم إلى التحرير والحرية، والحياة الكريمة، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَقَالَ مُوسَونِ يَنْفِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَلَمِينَ ١٠٠ حَقِيقً عَلَىٓ أَن لَّا أَقُولَ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ قَدْ جِتْنُكُم بِيِّنَةٍ مِّن زَّبِّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِي بَنِيٓ إِسْرَبِهِ بِلَ اللهِ اللهِ (١٠٥) ﴾ (١).



<sup>(</sup>١) سورة الشعراء الآيات (١٦٥-١٧٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية (٨٥).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف الآيتان (١٠٤–١٠٥).



# ثانيا: العبادة.

العبادة تعني: الطاعة والتذلل والخضوع، وتعني تعظيم الله والرضا والقبول والتسليم له، في كل ما يصدر عنه. والعبادة لها معنيان: معنى خاص، ومعنى عام.

**فأما المعنى الخاص:** فهي تشمل الأركان الأربعة: (الصلاة والصيام والزكاة والحج) وهي جزء من العبادة بمعناها العام.

وأما المعنى العام: فهي تشمل كل ما يصدر عن المسلم في اليوم والليلة من قول أو فعل يتعلق بأمور الدين، والدنيا إذا حسنت فيه النية.

وعرف ابن سيدة العبادة بأنها: (طاعة الله على جهة الخضوع والتذلل)(١).

ويقول ابن تيمية -رحمه الله - في تعريف العبادة بمعناها العام: (العبادة هي اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة فالصلاة والزكاة والصيام والحج وصدق الحديث والأمانة وبر الوالدين وصلة الأرحام والوفاء بالعهود والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد للكفار والمنافقين والإحسان للجار واليتيم والمسكين وابن السبيل والمملوك من الآدميين والبهائم والدعاء والذكر والقراءة وأمثال ذلك من العبادة.

وكذلك حب الله ورسوله وخشية الله والإنابة إليه وإخلاص الدين له والصبر لحكمه والشكر لنعمه والرضى بقضائه والتوكل عليه والرجاء لرحمته والخوف من عذابه وأمثال ذلك هي من العبادة لله) (١).

<sup>(</sup>١) المخصص لابن سيده ٤/ ٩٦.

<sup>(</sup>٢) رسالة العبودية لابن تيمية صد ٣٨.



والفرق بين العبادة والطاعة، أن العبادة لا تكون إلا للخالق وحده، والطاعة تكون للخالق وغيره، والعبادة لابد فيها من الحب والخضوع والتذلل، بينها الطاعة لا يشترط فيها ذلك، فالطاعة أعم والعبادة أخص.

والعلاقة بين العبادة والإيهان، علاقة قوية ووثيقة، حيث إن الإيهان قول باللسان، وتصديق بالجنان، وعمل بالجوارح والأركان، والعبادة تشمل أعهال القلب، من النية والمحبة والرجاء والخوف، وتشمل أعهال الجوارح، من اللسان والأعضاء، مثل الذكر والاستغفار والتوبة، وتشمل أعهال الأعضاء، من الحركة في الصلاة، مثل القيام والركوع والسجود، وكذلك مناسك الحج وغيرها.

والعبادة في الإسلام معناها واسع وشامل، ليست محصورة في الفرائض والأركان الأربعة فقط، وإن كانت هي أمهات العبادات، ولكن مفهومها أعم وأشمل من ذلك تماما، فهي تتسع لتشمل الحياة كلها، فليست محصورة في المسجد وأداء الشعائر، وإنها تتعدى لتشمل جميع مرافق الحياة، من المدرسة والجامعة، والمصنع والمزرعة، وتشمل كل أوقات الإنسان، ليلا ونهارا، سفرا وحضرا، يقظة ونوما وليست في مدة زمنية قصيرة، تنتهي بانتهاء الوقت والأداء، وإنها العبادة اسم جامع لكل ما يجبه الله من الأقوال والأعهال كها سبق في تعريف ابن تيمية -رحمه الله-.

والإنسان مكلف بها من سن البلوغ، وتنتهي مع الوفاة، وخروج الروح.

وهذا المفهوم الشمولي للعبادة هو الذي فهمه الصحابة رضي الله عنهم ومن بعدهم من السلف، قال معاذ بن جبل الكني أنام ثم أقوم، فأحتسب نومتي كما أحتسب قومتي) (١).

وقال زيد الشامي-رحمه الله-: (إني لأحب أن تكون لي نية في كلِّ شيء حتى في الطعام

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ١/٤٤٩.



والشراب) (١).

وقال ابن رجب-رحمه الله-: قال بعض السلف: (من سرَّه أن يكمل له عمله فليحسِّن نيته؛ فإنَّ الله الله على يؤجِر العبد إذا أحسن نيته حتى باللقمة) (١).

ومما سبق يتبين أن العبادة بمعناها الواسع تتسع لتشمل كل مجالات الحياة، إذا استحضر الإنسان النية الصالحة في كل عمل يعمله، بقصد التقرب إلى الله، ونيل الثواب، والاقتداء بالنبي

فتصبح الحياة كلها محرابا للعبادة، فالعمل عبادة، والزواج عبادة، وتربية الأولاد عبادة، والسعي على المعاش عبادة، والدراسة وتحصيل العلم عبادة، والرياضة عبادة، والزراعة والتجارة والصناعة، وعمارة الكون والحياة، فالنية الصالحة الحسنة تحول العادات إلى عبادات، يثاب عليها الإنسان فتصبح الحياة كلها في صورها وأشكالها المتعددة، المباشرة وغير المباشرة، عبادة لله على الإنسان فتصبح الحياة كلها في صورها وأشكالها المتعددة، المباشرة وغير المباشرة، عبادة لله على المتعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشُكِي وَعَيْكَاى وَمَمَاقِ لِللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ اللهِ اللهُ عليها اللهُ والمُحلِق صَدَقَةٌ، وتُعيلُ اللهُ خُطُوةٍ مَتَشِيها إلى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وتُعيطُ الأذَى عَنِ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ، والمُحلِق صَدَقَةٌ، وكُلُّ خُطُوةٍ مَتَشِيها إلى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وتُعيطُ الأذَى عَنِ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ، قالَ: والْكَلِمَةُ الطَّيَّةُ صَدَقَةٌ، وكُلُّ خُطُوةٍ مَتَشِيها إلى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وتُعيطُ الأذَى عَنِ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ) (ا).

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم لابن رجب صد ١٠.

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم لابن رجب صد ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام الآيتان (١٦٢-١٦٣).

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام مسلم (١٠٠٩) عن أبي هريرة ...

وفي الحديث: "مرَّ على النَّبيِّ ﴿ رجلٌ فرأَى أصحابُ رسولِ اللهِ ﴾ من جلَدِه ونشاطِه فقالوا يا رسولَ الله ؛ الو كان هذا في سبيلِ الله فقال رسولُ الله ﴾ "إن كان خرج يسعى على ولدِه صِغارًا فهو في سبيلِ الله وإن كان خرج يسعى على أبوَيْن شيخَيْن كبيرَيْن فهو في سبيلِ الله وإن كان خرج يسعى على نفسِه يعفُها فهو في سبيلِ الله وإن كان خرج يسعى رياءً ومُفاخَرةً فهو في سبيلِ الله وإن كان خرج يسعى رياءً ومُفاخَرةً فهو في سبيل الله وإن كان خرج يسعى رياءً ومُفاخَرةً فهو في سبيل الشَّيطانِ"(۱).

ولما زارَ النبي ﷺ سعدَ بن أبي وقَاصٍ قبل وفاتِه قال له ﷺ: "ولَسْتَ تُنْفِقُ نَفَقَةً تَبْتَغِي بها وجْهَ الله ۗ إلّا أُجِرْتَ بها، حتَّى اللَّقْمَةَ تَجْعَلُها في فِي امْرَأَتِكَ قُلتُ: يا رَسولَ الله ۗ أَأْخَلَفُ بَعْدَ أَصْحابِي؟ قالَ: إنَّكَ لَنْ تُخَلَّفَ، فَتَعْمَلَ عَمَلًا تَبْتَغِي به وجْهَ الله ، إلّا ازْدَدْتَ به دَرَجَةً ورِفْعَةً "(٢).

قال النوويُّ – رحمه الله-: (وفِيه أن الْمَباحَ إذا قُصِدَ به وجهُ الله ﷺ صارَ طاعةً، ويُثابُ عليه)(<sup>¬</sup>).

فعن مُعاذِ بن جبل ﷺ : (قالَ مُعَاذُ لأبِي مُوسَى: كيفَ تَقْرَأُ القُرْآنَ؟ قالَ: قَائِمًا وقَاعِدًا وعلَى رَاحِلَتِي، وأَتَفَوَّقُهُ تَفَوُّقًا، قالَ: أمَّا أنَا فأنَامُ وأَقُومُ، فأحْتَسِبُ نَوْمَتي كها أحْتَسِبُ قَوْمَتِي)( ').

ويندرِجُ في العبادات أبوابٌ كثيرةٌ مِن الخير لا حصر لها؛ فتبسُّمُك في وجهِ أخيك صَدقةٌ، وإماطةُ الأذَى عن الطريق صَدقةٌ. وحُسن الخُلُق، وحُسن العِشرة، والصِّدقِ في الحديثِ.



(۱) الحديث ذكره الإمام المنذري في الترغيب والترهيب ١٠٧/٣. رجاله رجال الصحيح، عن كعب بن عجرة ...

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٤٤٠٩) عن سعد بن أبي وقاص ...

<sup>(</sup>٣) شرح النووي على صحيح مسلم ٧٧/١١.

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٤٣٤٤) عن أبي موسى الأشعري.



## أنواع العبادات:

تتنوع العبادات لتشمل جميع كيان الإنسان كله، من القلب واللسان والجوارح، فأما العبادات القلبية، وتسمى الأعمال الباطنة، مثل الإيمان بالله وتوحيده، والتوكل عليه والإنابة إليه، قال ابن القيم رحمه الله: (فعمل القلب هو رُوح العبودية ولُبها، فإذا خلا عمل الجوارح منه كان كالجسد الميت بلا رُوح، النية هي عمل القلب)(').

وهناك عبادات لسانية، مثل الشهادتين التي تنطق باللسان، وكذلك تلاوة القرآن، والدعاء، والذكر والاستغفار، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والنصيحة، والدعوة إلى الإسلام، فذلك كله يكون باللسان وغره.

وهناك عبادات بدنية خالصة، مثل الصلاة والصيام، فهي تحتاج إلى إعمال البدن والجوارح، مثل الركوع والسجود والقيام، والجوع والامتناع عن الشهوة وقضاء الوطر في نهار رمضان.

وهناك عبادات مالية خالصة، مثل الزكاة، من أجل طهارة النفس من الشح والبخل، وطهارة القلب من التعلق بالدنيا وزينتها، والشعور بحاجة الفقراء والمساكين.

وهناك عبادات مركبة، تجمع بين البدن والمال، مثل الحج، فهو يحتاج إلى نفقة مالية للإنفاق والتنقلات، ويحتاج إلى جهد بدني لأداء المناسك والشعائر.

وهناك عبادات ذاتية، تعود نفعها على الشخص نفسه، مثل الذكر والاستغفار والتوبة.

وهناك عبادات متعدية، يعود نفعها على الشخص، وعلى الآخرين، مثل الزكاة فيستفيد

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ٣/ ١٨٧.



منها المنفق في تزكية النفس، والذي يأخذها يقضي بها حوائجه ومصالحه، وكذا قضاء مصالح الناس.

وفي الحديث قال على الله عَلَى الله الله أَنْفَعُهُمْ لِلنَّاسِ، وأحبُّ الأعمالِ إلى الله عَلَى سُرُورٌ يدْخِلُهُ على مسلم، أَوْ يكْشِفُ عنهُ كُرْبَةً، أَوْ يقْضِي عنهُ دَيْنًا، أَوْ تَطْرُدُ عنهُ جُوعًا، و لأَنْ أَمْشِي مع أَخٍ لي في حاجَةٍ أحبُّ إِلَيَّ من أَنْ اعْتَكِفَ في هذا المسجدِ، يعني مسجدَ المدينةِ شهرًا، ومَنْ كَفَّ غضبَهُ سترَ اللهُ عَوْرَتَهُ، و مَنْ كَظَمَ غَيْظَهُ، و لَوْ شاءَ أَنْ يُمْضِيَهُ أَمْضَاهُ مَلاً اللهُ قلبَهُ رَجَاءً يومَ القيامةِ، ومَنْ مَشَى مع أَخِيهِ في حاجَةٍ حتى تتَهَيَّأً لهُ أَثْبَتَ اللهُ قَدَمَهُ يومَ تَزُولُ الأَقْدَامِ، (وإِنَّ سُوءَ الحَلُقِ يُفْسِدُ العَمَلَ، كما يُفْسِدُ الخَلُ العَسَلَ)(١).

وقد فصل ابن القيم هذه المراتب فقال: (قول القلب: هو اعتقاد ما أخبر الله على به عن نفسه وعن أسهائه وصفاته وأفعاله، وملائكته ولقائه على لسان رسله. وقول اللسان: الإخبار عنه بذلك والدعوة إليه والذب عنه وتبيين بطلان البدع المخالفة له، والقيام بذكره وتبليغ أوامره.

وعمل القلب: كالمحبة له والتوكل عليه والإنابة إليه والخوف منه والرجاء له، وإخلاص الدين له، والصبر على أوامره وعن نواهيه وعلى أقداره والرضى به عنه، والموالاة فيه والمعاداة فيه، والذل له، والخضوع، والإخبات إليه، والطمأنينة به، وغير ذلك من أعمال القلوب، التي فرضها أفرض من أعمال الجوارح، ومستحبها أحب إلى الله من مستحبها، وعمل الجوارح بدونها إما عديم المنفعة أو قليل المنفعة. وأعمال الجوارح: كالصلاة والجهاد ونقل الأقدام إلى الجمعة والجماعات، ومساعدة العاجز، والإحسان إلى الخلق، ونحو ذلك)().



<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام الألباني السلسلة الصحيحة للألباني (٩٠٦) صحيح عن عبدالله بن عمر ١٠٠٠ الحديث

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين ۱۲۰/۱–۱۲۱.



## أفضل العبادات:

العبادات تتفاوت في الأفضلية على حسب قصورها على الفرد، أو تعديها إلى غيرها، فمنها ما هو مقصور على الفرض، مثل الشهادتين والصلاة والصيام والزكاة، وهي أفضل العبادات والقربات. ومنها ما هو متعد للغير، مثل الزكاة وقضاء مصالح الناس، ومساعدتهم فيها يحتاجون إليه من ضروريات الحياة المعيشية.

ولا شك أنه بعد أداء الفرائض والأركان، في أعمال البر والخير والتطوع يعد العمل الصالح المتعدي للغير، أكثر ثوابا من العمل الصالح المقتصر على الفرد نفسه فقط.



#### مقاصد العبادة:

العبادة في الإسلام لها مقاصد وغايات كثيرة ومتعددة، منها ما هو لصالح العباد في الدنيا، مثل الأمن النفسي، والطمأنينة القلبية، والرضا والسعادة الحقيقية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُّ ٱلْقُلُوبُ ﴾ (١).

ومنها ما هو لصالح العباد في الآخرة، مثل الفوز بالجنة، والنجاة من النار، ومن ثم يجمع الإنسان بالعبادة بين الحياة الطيبة في الدنيا، وبين الأجر والثواب، ودخول الجنة، ونيل مرضاة الله في الآخرة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَـّهُۥ حَيَوٰةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِينَةَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُوْنَ عَمَلُونَ ﴿ ﴾ (١).



<sup>(</sup>١) سورة الرعد الآية (٢٨).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية (٩٧).



## فوائد العبادة:

١ - تحمي العبد من الوقوع في الذنوب والمعاصي والآثام، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ اتَّلُ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِنَ الْحَكْمِ اللَّهِ السَّكَلَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءَ وَالْمُنكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ مِنَ الْفَحْشَاءَ وَالْمُنكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ مِنَ الْفَحْشَاءَ وَالْمُنكُونَ وَلَكُمْ السَّمَا الْحَكَلَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءَ وَالْمُنكُونَ وَلَا لَكُمْ اللَّهِ أَكْمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَنِي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الل

٢-تدفع العبد إلى فعل الطاعات، والمداومة عليها، والمسارعة إليها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُمْ
 كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَا رَغِبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَاشِعِينَ ﴿ ﴿ ).

وفي الحديث قال ﷺ: "من خاف أدلج، ومن أدلج بلغ المنزلَ، ألا إنَّ سِلعةَ اللهِ غاليةٌ، ألا إنَّ سِلعةَ اللهِ غاليةٌ، ألا إنَّ سِلعةَ اللهِ الجُنَّةُ"(٢).

٣-العبادة طريق الفلاح والنجاح، وسبيل الهداية والرشاد، فتجعل الإنسان من أهل الأمن والأمان، قال تَعَالَى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴿ وَاللَّمَانَ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ عِنِ ٱللَّغِو مُعْرِضُونَ ﴾ وَاللَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾ إلَّا عَلَى آذُوجِهِمْ مَعْرِضُونَ ﴾ وألَّذِينَ هُمْ الْعَادُونَ ﴾ وألَّذِينَ هُمْ أَلْعَادُونَ ﴾ وألى مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ وأن فَمَنِ ٱبْتَغَى وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴾ ﴿ ().

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت الآية (٤٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء الآية (٩٠).

<sup>(</sup>٣) الحديث ذكره الإمام الألباني السلسلة الصحيحة للألباني (٢٣٣٥) صحيح بمجموع طرقه عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون الآيات (-1).



## ٱلزَّكَوْةَ وَلَمْ يَغْشَ إِلَّا ٱللَّهُ فَعَسَى أَوْلَيْهَكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ ﴿ ﴾ (١).

٤-العبادة تطهير للنفس وتزكية، وتصفية وتنقية، مما علق بها من شوائب الدنيا وزخارفها، وجواذب الأرض وشهواتها، فالعبادة غذاء للروح والقلب والنفس، يقول د/ محمد البهي: (تستهدف العبادات من الصلاة، الزكاة، الحج والجهاد في سبيل الله تصفية النفس الإنسانية والحيلولة بينها وبين اتباع الشرك والوثنية، وكذلك بينها وبين مباشرة الجرائم الاجتهاعية من الفواحش والمنكرات التي هي الزنا وهتك العرض، وسرقة الأموال، وقتل النفس التي حرم الله قتلها إلا بالحق.

تستهدف هذه العبادات كذلك ـ بجانب الحيلولة دون هذا كله ـ الحد من أنانية الذات في السلوك والتصرفات، وتقوية الإحساس الجهاعي بالآخرين في المجتمع. حتى يخرج العابد عن طريق عبادته من دائرة الذات في نشاطه وأثر هذا النشاط في الانتفاع بها في هذه الدنيا من متع مادية، إلى دائرة المجتمع أو الأمة أو الآخرين. فها يصيبه من أرزاق فهو له وللآخرين، وما يقع من مآس فعليه كها على الآخرين).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ خُذَ مِنْ أَمُولِكِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَمُمُّ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَمُكُمُّ وَاللَّهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلَيهُ وَصَلَّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَمُثُو وَلَا سَمِيعٌ عَلِيمٌ فَنَ فَرَضَ فِيهِنَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فَسُوقَ وَلَا عِدَالَ فِي ٱلْحَجَّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَكَزَّوَدُوا فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ النَّفُويَ فَشُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجَ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَكَزَّوَدُوا فَإِنَ عَلَيْهُ اللَّهُ وَتَكَزَّوَدُوا فَإِنَ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهِ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية (١٨).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية (١٠٣).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (١٩٧).

٥ - العبادة من حقوق الله على عباده، التي أوجبها عليهم، فهي الغاية والمقصد من خلقهم، قال تَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ ﴾ (١).

وفي الحديث قال ﷺ: "يا مُعاذُ، أتَدْرِي ما حَقُّ الله على العِبادِ؟ قالَ: اللهُ ورَسولُهُ أَعْلَمُ، قالَ: أَنْ يُعْبَدَ اللهُ ولا يُشْرَكَ به شيءٌ، قالَ: أتَدْرِي ما حَقُّهُمْ عليه إذا فَعَلُوا ذلكَ؟ فقالَ: اللهُ ورَسولُهُ أَعْلَمُ، قالَ: أَنْ لا يُعَذِّبَهُمْ. (٢).

٦-الغاية من إرسال الله الرسل للبشر، هي دلالتهم على الله، وتوحيده وعبادته، قَالَ تَعَالَى:
 ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِيّ إِلَيْهِ أَنَهُ وَلاَ إِلَهُ إِلَّا أَنَاْ فَأَعْبُدُونِ ۞ ﴾ (").

فكل نبي استفتح حديثه إلى قومه بدعوتهم إلى عبادة الله وحده، وترك ما عداه من الآلهة المزعومة والطواغيت، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ بَعَثَنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا اللهَ وَالطَّوْمَةُ مَنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالُةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الْمُكَذِيدِي ﴿ وَهِنْهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الْمُكَذِيدِي ﴿ (١).

فمن عبادته إفراده بأسمائه الحسنى، وصفاته العلا، التي يتوده إليه بها في العبادة والدعاء قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ۖ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱلسَّمَآ مِهِ عَسَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهِ ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآ مُ ٱلْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ۗ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱلسَّمَآ مِهِ عَسَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات الآية (٥٦).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٣٠) عن معاذ بن جبل.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٤) سورة النحل الآية (٣٦).

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف الآية (١٨٠).

٧-من أهداف خلق الله للإنسان، أن يتعرف على ربه وخالقه ورازقه، ويتوجه إليه بالعبادة والطاعة والحب، فالله خلقه لتحقيق الخلافة في الأرض، والخلافة تساعد على العبادة والسعي في الأرض، لعارتها وإصلاحاها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ اللَّذِينَ إِن مَّكَنَّكُمُ مَ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّكُوةَ وَءَاتُوا الرَّكُوةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعَرُوفِ وَنَهَوا عَنِ ٱلمُنكَرِ وَلِلَّهِ عَلِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ١٠٠).

٨-العبادة في الإسلام ترفع العبد إلى منزلة الملائكة، التي فطرت على العبادة والطاعة المطلقة، بينها الإنسان الذي ركب من عقل وشهوة، تنازعه نفسه وغرائزه، وبين ما يمليه عليه عقله ودينه، وما تجره إليه شهواته، فحينها يستعلي ويتسامى على الغرائز، فيحقق العبودية الصادقة لله، الذي تبلغه منزلة الملائكة عند الله، قَالَ تَعَالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُ مُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللَّهِ مِن قَبْلِكُمْ الطَّيْكُمُ تَنَقُونَ ﴿ يَا لَيْهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

9-العبادة تغرس في النفس محبة الله وتعظيمه، وتزرع المودة والألفة والتراحم والتعاطف بين الناس، وفي الحديث قال على: "مَن نَفَّسَ عن مُسلِم كُرْبةً من كُرَبِ الدُّنيا، نَفَّسَ اللهُ عنه كُرْبةً من كُرَبِ الدُّنيا، نَفَّسَ اللهُ عنه كُرْبةً من كُرَبِ يومِ القيامةِ، ومَن يسَّرَ على مُعسِرٍ، يسَّرَ اللهُ عليه في الدُّنيا والآخِرةِ، ومَن سَتَرَ على مُسلِم، سَتَرَ اللهُ عليه في الدُّنيا والآخِرةِ، واللهُ في عَونِ العَبدِ ما كان العَبدُ في عَونِ أخيهِ. قال أبو داودَ: لم يذكُرْ عُثمانُ، عن أبي مُعاويةَ: ومَن يسَّرَ على مُعسِرِ" (٣).

١٠ - العبادة تعد لونا من ألوان الاختبار والامتحان من الله لعباده، فهو خلقهم لعبادته،
 فهل يستجيبون لأوامره، ويحققوا العبودية الصادقة، أم يعرضوا عنه، ويرسبون في الاختبار، قَالَ

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية (٤١).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (١٨٣).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام أبو داد (٤٩٤٦) حديث صحيح عن أبي هريرة ...



تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّاجَعَلْنَا مَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةَ لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ ) ﴾ (١). وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيْوَةَ لِبَلُوكُمْ أَيْكُمُ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا وَهُوالْعَزِزُ ٱلْغَفُورُ ﴿ ﴾ (١).



## ميزات العبادة:

العبادات محطات يومية، وأسبوعية، وسنوية، وموسمية، وطول العمر، لتوليد الإيهان، وشحذ الهمة، واستمداد الطاقة الروحية، مثل الصلوات الخمس، وصلاة الجمعة، ونوافل العبادات والتطوع، فهي محطات لانتصار الروح على الجسد، وصيام رمضان، وزكاة المال والصدقة، والحج والعمرة، للتخفيف من أعباء الدنيا، والتقليل منها، وأذكار اليوم والليلة التي تذكر المسلم بعظمة الله وجلاله، وتجعل الإنسان موصولا مع خالقه منشغلا به في عقله وقلبه وروحه ووجدانه وضميره.



## ضوابط العبادات

العبادات في الإسلام لها ضوابط شرعية، وليس فيها مجال للاجتهاد، والتقديم والتأخير، والحذف والإضافة، وإنها هي مبنية على الاتباع والمتابعة.

فالصلاة لها وقت دخول، ولها توقيت لأول الوقت وآخره، ووقت استحباب، ووقت كراهة، ولها شروط صحة، ولها أركان وسنن ومستحبات، ولها استعدادات ما قبل الصلاة، من الاستنجاء والوضوء أو الغسل، ولها مبطلات، ومكروهات، ولها كيفية في الظروف العادية في

سورة الكهف الآية (٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الملك الآية (٢).



حالة الصحة، ولها كيفية أخرى في حالة المرض والسفر والحرب، وكل ذلك مفصل في كتب الفقه، مضبوط بضوابط الشرع.

والصيام له ضوابطه وشروطه وأركانه آدابه، وعلى من يجب، وعلى من يسقط عنه الصيام، وله أحكام خاصة لأصحاب الظروف الخاصة، من السفر أو المرض أو كبر السن، أو المرأة في فترة الحيض والنفاس والولادة، وله أحكام في كيفية تعويض الأيام الذي أفطر فيها المفطرون، من حيث القضاء، والكفارة، وتفاصيل ذلك واضحة في كتاب الصيام، في كتب الفقه.

والزكاة لها أنواع ومقادير وشروط، وكل نوع له نسبة، فهناك زكاة المال، وعروض التجارة، والذهب والفضة، والزروع والثهار، والماشية والأنعام، وزكاة الركاز، وكل صنف له شروطه الخاصة، ونسبته الخاصة به أيضا، ومن لا يملك شيئا من المال فلا زكاة عليه، ومن ثم نجد أن الزكاة منضبطة انضباطا دقيقا، لا مجال فيها للاجتهاد، أو تدخل البشر في تعديل نسبها أو تطويرها، وذلك لورود أحكامها في القرآن والسنة، ووضوحها، فليس فيها لبس أو غموض.

والحج له شروط وجوب وأركان وواجبات وسنن، وله أنواع من الإفراد، والتمتع، والقران، وله زمان معين لا يتجاوزه الإنسان، وله مكان لا يخرج عن حدوده، كما أن له أحكاما مفصلة فيما إذا قدم أحد النسك على غيره، أو نسي أحدها كيف يجبر ذلك أو يعوضه، وهو مرة واحدة في العمر على المستطيع فقط، ويسقط عمَّن فقد الاستطاعة، وماذا لو مات ولم يحج وكان يملك الاستطاعة من الزاد والراحلة، كل ذلك أيضا واضح ومفصل في كتاب الحج في كتب الفقه. والحج له هدف أكبر، يرمز إلى تجميع المسلمين في العالم لأداء النسك معا، ويعيشون قضية المسلمين في كل مكان، والوحدة الإسلامية التي تضم المسلمين في كل مكان.





ومن عظمة الإسلام في تشريع العبادات، أنه جعل في كل عبادة أو فريضة نافلة من جنسها، لتكمل النقص، وتجبر الخلل، وتزيد الأجر والثواب، وترفع الدرجة عند الله، وتجلب محبته ورضوانه ومرضاته، فالصلوات الخمس لها نوافل قبلها أو بعدها، وهناك صلاة الضحى، والتهجد أو القيام، وهناك صلاة الوتر التي يختم بها صلاته في آخر الليل.

وفريضة الزكاة نجد الصدقة والهبة والتبرع والهدية، وكلها أشياء مادية أو عينية، تنفق لمساعدة الفقراء، ودعوة إلى تحقيق التكافل الاجتهاعي، وجلب المحبة والألفة بين أفراد المجتمع.

وفريضة الصيام يوجد صيام النافلة، مثل الست من شوال، والثلاثة البيض من كل شهر، والاثنين والخميس، والعاشر من المحرم (عاشوراء) والتاسع من ذي الحجة (يوم عرفة) فهناك نوافل في الصيام أسبوعية وشهرية وسنوية.

وفي الحج نجد سنة العمرة من جنس مناسك الحج، ومن شعائرها، وهي مفتوحة طول العام، لمن أراد أن يحظى بتكفير الذنوب والمعاصي، وفي الحديث قال اللهُمْرَةُ إلى العُمْرَةِ كَفَّارَةٌ لِما بيْنَهُمَا، والحَجُّ المَبْرُورُ ليسَ له جَزَاءٌ إلَّا الجَنَّةُ" (').

#### **@@@**

ومن ضوابط العبادة في الإسلام أنها مقيدة من حيث الوجهة والاداء، ويقصد بذلك أن وجهة العبد في أدائها يتوجه بها إلى الله وحده، لا رياء ولا سمعة، ولا حظ للنفس أو للغير فيها، فتؤدى حسب تعاليم الشرع والدين، بها ورد عن النبي لله يتجاوزه بالزيادة أو النقص، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا آنًا بْشَرُ مِتْ لُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَما إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدًا فَهَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام البخاري (١٧٧٣) عن أبي هريرة.



بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ِ أَحَدُا الله ﴾ (١). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ اتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمُ مِّن زَبِّكُرُ وَلَا تَنَبِعُواْ مِن دُونِهِ اَوَلِيَاءً قَلِيلًا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمُ مِّن زَبِّكُرُ وَلَا تَنَبِعُواْ مِن دُونِهِ اَوْلِيَاءً قَلِيلًا مَا أَنزِلَ إِلَيْكُمُ مِّن زَبِّكُرُ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ اَوْلِيَاءً قَلِيلًا مَا أَنزِلَ إِلَيْكُمُ مِن زَبِّكُرُ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ اَوْلِيَاءً قَلِيلًا مَا أَنزِلَ إِلَيْكُمُ مِن زَبِّكُرُ وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ اَوْلِيَاءً قَلِيلًا مَا أَنزِلَ إِلَيْكُمُ مِن زَبِّكُم وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فالعبادة لا تكون إلا لله وحده، ولذلك جاءت بصيغة الحصر والاختصاص، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَأَنْ الله، وتوجبها لله وحده لا شريك له، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَنَا أَيُهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ وَحده لا شريك له، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَنَا أَيُهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ الله وَالله وَاللّه واللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَاللللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَل



## أوقات العبادة:

العبادة في الإسلام بمعنى الأركان الأربعة، لا تأخذ وقتا طويلا بالنسبة لساعات اليوم، أو شهور العام، فالصلوات الخمس لا تتجاوز الساعة الواحدة، من أربع وعشرين ساعة في اليوم والليلة.

والزكاة في حساباتها وتوزيعها، لا تستغرق وقتا يذكر من اليوم الواحد طوال العام.

والصيام يستغرق خمس عشرة ساعة، في اليوم الواحد لمدة شهر واحد، من اثني عشر شهرا طوال العام.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية (٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الفاتحة الآية (٥).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية (٢١).



ومناسك الحج لا تستغرق أكثر من أربعة أيام، مرة واحدة في العمر كله، لأداء المناسك والشعائر والنسك.

وهناك عبادات مرتبطة بالوقت، فهي تعد لها الأفضلية على غيرها في وقتها.

فعبادة واجب الجهاد، تعد من أفضل العبادات في الوقت الذي تحتاجه الأمة، لذلك يشرع فيه صلاة الخوف كحالة استثنائية.

والثلث الأخير من الليل، يفضل فيه عبادة التهجد، من الصلاة والذكر والاستغفار وقراءة القرآن والدعاء، وعلى ذلك تقاس سائر العبادات، من حيث تقديم بعضها على بعض.



## شروط العبادة:

والعبادة لها شرطان أساسيان لا غنى عنهما أبدا وهما.

الإخلاص: وهو روح العبادة وجوهرها، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللَّهَ تُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنفَاءَ وَيُقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ الزَّكُوةَ ۚ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ۞ ﴾ ('). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ الْمُؤْتُواْ الزَّكُوةَ ۚ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ۞ ﴾ (').

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعَبُدَاللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الَّذِينَ ﴿ اللَّهِ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ (").

وإذا خلت العبادات من الإخلاص، ضاع الأجر على صاحبه، وحبط عمله، وخسر ثوابه

<sup>(</sup>١) سورة البينة الآية (٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر الآية (٢).

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر الآيتان (١١- ١٢).



## في الدنيا والآخرة، قَالَ تَعَالَىٰ:﴿ وَقَدِمْنَآ إِلَىٰ مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَـٰهُ هَبَــَآءُ مَنثُورًا ﴿ ۖ ﴾ ﴿ (٠).

المتابعة: ويقصد بها اتباع ما كان عليه النبي في طريقته في أداء العبادات، بلا مجاوزة بالزيادة أو النقص، ففي الصلاة مثلا نجد في الحديث قوله : "وصلُّوا كها رأيتموني أُصلِّي، فإذا حضرتِ الصلاةُ فلْيُؤذِّنْ لكم أحدُكم، ولْيؤمُّكم أكبرُكم"( ).

وفي الحج مثلا نجد في الحديث قوله ﷺ: "يا أَيُّها الناسُ خُذُوا عَنِّي مناسكَكم، فإني لا أَدْرِي لَعَلِّي لا أَحُجُّ بعد عامي هذا"(").

قال يونس بن عبد الأعلى الصدفي: قلت للشافعي: إن صاحبنا الليث كان يقول: (إذا رأيتم الرجل يمشي على الماء، فلا تغتروا به؛ حتى تعرضوا أمره على الكتاب والسنة. فقال الشافعي-رحمه الله-: قصر الليث-رحمه الله- بل إذا رأيتم الرجل يمشي على الماء، ويطير في الهواء، فلا تغتروا به حتى تعرضوا أمره على الكتاب).

وقال الفضيل بن عياض: (العمل الحسن هو: أخلصه وأصوبه، قالوا: يا أبا علي ما أخلصه وأصوبه؟ قال: إنَّ العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يُقبل، وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يُقبل، حتى يكون خالصًا وصوابًا، والخالص ما كان لله، والصواب ما كان على السُنة، فلا يقبل الله من العمل إلاَّ ما كان خالصًا لوجهه، على متابعة أمره، وما عدا ذلك فهو مردودٌ على عامله، يُرد عليه أحوج ما هو إليه هباءً منثورًا)(٤).



<sup>(</sup>١) سورة الفرقان الآية (٢٣).

<sup>(</sup>٢) الحديث ذكره الألباني صحيح الجامع (٨٩٣) صحيح عن مالك بن الحويرث ...

<sup>(</sup> ١٣ الحديث ذكره الألباني صحيح الجامع (٧٨٨٢) صحيح عن جابر بن عبدالله.

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين لابن القيم ٨٣/١ – ٨٤ دار الكتاب العربي، بيروت. وانظر العبودية، صـ٧٦.



## أركان العبادة:

لابد أن تتوفر في العبادة عدة أمور وهي:

١-المحبة: فالعبد يقوم بالعبادة نحو الله بدافع الحب والعاطفة نحوه على فهو صاحب النعم التي لا تعد ولا تحصى، وصاحب المنن التي تغمر الإنسان، من فرع رأسه إلى أخمص قدميه، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ ﴿ (١). وقَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وُكُمُ وَأَبُنآ وُكُمُ وَالْبُنَا وُكُمُ وَأَبُنآ وُكُمُ وَاللَّهُ لَا يَهُو وَمُسَادِهُ وَعَشِيرُ لُمُ وَأَمُولُ اللَّهُ يَالَمُ وَعَشِيرُ لُمُ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ اللَّهُ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ و فَتَرَبَّصُواْ حَتَى يَأْقِ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الْفَسَقِينَ اللَّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ و فَتَرَبَّصُواْ حَتَى يَأْقِ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ و فَتَرَبَّصُواْ حَتَى يَأْقِ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْفَوْمَ اللَّهُ سَبِيلِهِ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ و فَتَرَبَّصُواْ حَتَى يَأْقِ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَلَا لَا يَهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهُ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَلَالًا لَا يَهُ وَلَا لَهُ لَا يَهُ وَاللَّهُ لَا يَهُ وَلَا لَهُ لَا لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِلْ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ ا

يقول ابن القيم-رحمه الله-: (أصل العبادة: محبة الله، بل إفراده بالمحبة، وأن يكون الحب كله لله، فلا يحب معه سواه، وإنها يحب لأجله وفيه، كها يحب أنبياءه ورسله وملائكته وأولياءه، فمحبتنا لهم من تمام محبته، وليست محبة معه، كمحبة من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحبه، وإذا كانت المحبة له حقيقة عبوديته وسرها: فهي إنها تتحقق باتباع أمره واجتناب نهيه. وقوله في موطن آخر: العبادة تجمع أصلين: غاية الحب بغاية الذل والخضوع (").

٢-الرجاء: والعبد يؤدي العبادة بدافع طلب الأجر والثواب من الله وحده، فيرجو ثوابه ورضوانه وجنته، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسُكرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبًا وَرَهَبًا اللهِ وَمِنته،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١٦٥).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين، لابن القيم، ١/ ٧٧- ٩١.



## وَكَانُواْ لَنَاخَشِعِينَ ١٠٠ ﴾ (١).

٣-الخوف: والعبد يقوم بأداء العبادة خوفا من الله، ومن غضبه وسخطه وناره، وعقابه يوم القيامة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴿ ﴾ (١).

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَأَ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ غَفُورٌ ﴿ ﴿ ﴾ (١).

فلابد للعبادة أن يكون فيها الحب والرجاء والخوف، حتى تحقق الهدف المقصود منها، وتعود بفائدة على صاحبها في الدنيا والآخرة.

والذل له أربع مراتب كما ذكر ابن القيم: المرتبة الأولى: مشتركة بين الخلق، وهي ذل الحاجة والفقر إلى الله، فأهل السموات والأرض جميعاً محتاجون إليه فقراء إليه، وهو وحده الغني عنهم، وكل أهل السموات والأرض يسألونه وهو لا يسأل أحداً. المرتبة الثانية: ذل الطاعة والعبودية، وهو ذل الاختيار وهذا خاص بأهل طاعته وهو سر العبودية. والمرتبة الثالثة: ذل المحبة، فإن المحب ذليل بالذات، وعلى قدر محبته له يكون ذله.

والمرتبة الرابعة: ذل المعصية والجناية، فإذا اجتمعت هذه المراتب الأربع: كان الذل لله والخضوع له أكمل وأتم، إذ يذل له خوفاً وخشية، ومحبة وإنابة، وطاعة وفقراً وفاقة.(١٠).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: (والعبادة تجمع كمال المحبة وكمال الذل، فالعابد محب خاضع، بخلاف من يحب من لا يخضع له، بل يحبه ليتوسل به إلى محبوب آخر، وبخلاف من

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء الآية (٩٠).

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون الآية (٥٧).

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر الآية (٢٨).

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين ٢٢٤/١.



يخضع لمن لا يحبه كما يخضع للظالم، فإن كلا من هذين ليس عبادة محضة) (١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (اعلم أنَّ محركات القلوب إلى الله على ثلاثة: المحبة، والحوف، والرجاء، وأقواها المحبة، وهي المقصودة لذاتها لأنها تُراد في الدنيا والآخرة، بخلاف الحوف؛ فإنه يزول في الآخرة، قال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ الله ۖ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ ﴾ (٢). والحوف المقصود منه: الزجر والمنع من الخروج عن الطريق، فالمحبة تلقى العبد السير إلى محبوبه، وعلى قدر ضعفها وقوتها يكون سيره إلى الله، والخوف يمنعه أن يخرج عن طريق المحبوب، والرجاء يقوده، فهذا أصل عظيم، يجب على كلِّ عبد أن يتنبةً له، فإنه لا تحصل له العبودية بدونه وكلُّ أحد يجب أن يكون عبدًا لله لا لغيره) (٣).

وقال ابن القيم - رحمه الله -: القلب في سيره إلى الله على بمنزلة الطائر، فالمحبة رأسه، والخوف والرجاء جناحاه، فمتى سَلِم الرأس والجناحان فالطائر جيد الطيران، ومتى قُطِع الرأس مات الطائر، ومتى فُقِد الجناحان فهو عرضة لكل صائد وكاسر، ولكنَّ السلف استحبُّوا أن يقوى في الصحة جناح الخوف على جناح الرجاء، وعند الخروج من الدنيا يقوى جناح الرجاء على جناح الخوف، هذه طريقة أبي سليان وغيره، قال: ينبغي للقلب أن يكون الغالب عليه الحوف، فإن غلب عليه الرَّجاء فسد، وقال غيره: أكمل الأحوال اعتدال الرجاء والخوف وغلبه الحب، فالمحبة هي المركب، والرجاء حاد والخوف سائق والله الموصل بمنّه وكرمه)(٤).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية-رحمه الله-: (وقال من قال من السلف: من عبد الله بالحبِّ

<sup>(</sup>١) قاعدة في المحبة ضمن جامع الرسائل ٢٨٤/٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس الآية (٦٢).

<sup>(</sup>٣) الفتاوى (١/٩٥) لشيخ الإسلام بن تيمية - جمع القاسم - الطبعة الأولى - الرياض.

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين ١/٧/١ لابن القيم دار الكتاب العربي، بيروت.



وحده فهو زنديق، ومن عبده بالرجاء وحده فهو مرجئ، ومن عبده بالخوف وحده فهو حروري. ومن عبده بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن موحِّد)(١).

#### 

#### درجات العبادة:

١-أعلى درجات العبادة، أداء الفرائض والأركان الواجبة على المسلم في اليوم والليلة، أو في العام، أو في العمر كله، وفي الحديث: "أنَّ أعْرَابِيًّا جَاءَ إلى رَسولِ اللهِّ عَلَيَّ الرَّأْسِ، فَقَالَ: يا رَسولَ اللهِّ الْحَبِرْنِي مَاذَا فَرَضَ اللهُّ عَلَيَّ مِنَ الصَّلَاةِ؟ فَقَالَ: الصَّلَوَاتِ الحَمْسَ إلَّا أَنْ تَطَوَّعَ شيئًا فَلَنَ اللهِّ عَلَيَّ مِنَ الصِّيَامِ؟ قالَ: شَهْرَ رَمَضَانَ إلَّا أَنْ تَطَوَّعَ شيئًا قالَ: أخبِرْنِي بها فَرَضَ اللهُ عَلَيَّ مِنَ الصِّيامِ؟ قالَ: شَهْرَ رَمَضَانَ إلَّا أَنْ تَطَوَّعَ شيئًا قالَ: أخبِرْنِي بها فَرَضَ الله عَلَيَّ مِنَ الصِّيامِ؟ قالَ: شَهْرَ رَمَضَانَ إلَّا أَنْ تَطَوَّعَ شيئًا قالَ: أخبِرْنِي بها فَرَضَ الله عَلَيَّ مِنَ الرَّكَاةِ؟ قالَ: فأخبَرَهُ رَسولُ الله عَلَيْ شَرَائِعَ الإسْلَامِ. قالَ: والذي أكْرَمَكَ، لا أَتَطَوَّعُ شيئًا، ولا أَنْقُصُ مَا فَرَضَ الله عَلَيَّ شيئًا. فَقَالَ رَسولُ الله عَلَيْ أَنْ صَدَقَ، أَوْ: دَخَلَ الجَنَّةَ إِنْ صَدَقَ، أَوْ: دَخلَ الجَنَّةَ إِنْ صَدَقَ، أَوْ: دَخلَ

٢-الابتعاد عن المحرمات والكبائر، والذنوب والمعاصي، ما ظهر منها وما بطن، وفي الحديث قال : "إنَّ الله حَدَّ حدودًا فلا تَعْتَدُوها، وفرض فرائض فلا تُضَيِّعُوها، وحَرَّمَ أشياءَ فلا تَنتَهِكُوها، وتَرَكَ أشياءَ من غير نِسْيَانٍ من ربِّكم ولكن رحمةٌ منه لكم فاقْبَلُوها، ولا تَبْحَثُوا عنها"(").

<sup>(</sup>١) رسالة العبودية لابن تيمية صـ١٢٨، والحرورية اسم من أسماء الخوارج، نسبة إلى أرض حروراء في العراق، نزلوا فيها أول أمرهم.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٦٩٥٦) عن طلحة بن عبيد الله ...



٣- قراءة القرآن، فهو كلام الله على الذي أمرنا بقراءته وتلاوته، والتقرب إليه به، قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَوْزِدْ عَلَيْهِ وَرَقِلِ ٱلْقُرَءَانَ تَرْتِيلًا اللَّهِ ﴾ (١).

٤- الدعاء وهو من أفضل العبادات والقربات، لأنه مناجاة بين العبد وربه، يسأله فيه ما يشاء، من أمور الدنيا والآخرة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ اللّهَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي فَكِيبٌ أَجِيبُ دَعُوة اللّهَ عَلَيْ اللّهَ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللللللللللللللللللل

وفي الحديث قال ﷺ: "الدُّعاءُ هُو العبادةُ، ثمَّ قرأً {وَقالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ داخِرِينَ}"( ).

٥-أداء نوافل العبادات، كل عبادة من جنسها، وفي الحديث القدسي: "إنَّ الله قال: مَن عادَى لي ولِيًّا فقَدْ آذَنْتُهُ بالحَرْبِ، وما تَقَرَّبَ إلَيَّ عَبْدِي بشيءٍ أَحَبَّ إلَيَّ عَمَّا افْتَرَضْتُ عليه، وما يَزالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إلَيَّ بالنَّوافِلِ حتَّى أُحِبَّهُ، فإذا أَحْبَبْتُهُ: كُنْتُ سَمْعَهُ الذي يَسْمَعُ به، وبَصَرَهُ الذي يَبْرِمُ به، ويَكَهُ الذي يَسْمَعُ به، وبَصَرَهُ الذي يُبْصِرُ به، ويَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بها، ورِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بها، وإنْ سَأَلَنِي لَأُعْطِيَنَهُ، ولَئِنِ اسْتَعاذَنِي لَأُعِيذَنَهُ"().

<sup>(</sup>١) سورة المزمل الآية (٤).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (١٨٦).

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (٣٣٧٢) حسن صحيح عن النعمان بن بشير ...

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٥٠٢) عن أبي هريرة ...



## خصائص العبادة في الإسلام:

١-التيسير: فمن خصائص العبادة في الإسلام أنها مبنية على التيسير، ورفع الحرج عن المسلم، فهي ميسرة في الأداء، ويستطيع أن يتحملها جميع المكلفين بلا مشقة أو تعب أو عنت، في غير الأعذار الشرعية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ وَلِا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ وَلِتُكُمِدُوا الشرعية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ وَلِا يُرِيدُ وَلَا يُرِيدُ وَلَا يُرِيدُ اللّهُ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَلَعَلّمُ مَن تُمْ وَلَكَ اللّهُ لِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ لَعَلَكُمُ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ وَلَكُونَ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيكُمْ فَولِيكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمُ لَعَلَكُمُ لَعَلَكُمُ وَلِيكُونَ فَي اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَلَكُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ اللّهُ اللّهُ وَلَكُمْ اللّهُ وَلَكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ وَلِيكُمْ لَعَلَكُمْ لَعَلَكُمْ وَلِيكُونَ وَلَكُونَ وَلَكُونَ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَي اللّهُ وَلَكُمُ وَلِكُمُ وَلَيكُمْ وَلِيكُونُ وَلِيكُمْ اللّهُ وَلِيكُمْ وَلِيكُونَ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَعَمَالَى اللّهُ وَلَا مُعَلَى اللّهُ وَلَهُ وَلِيكُونَ وَلِيكُونَ وَلِكُونَ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلِيكُونَ وَلِيكُونَ وَلِيكُونَ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونَ وَلِيكُونَ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونِ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِيكُونُ وَلَا اللّهُ وَلِيكُونُ اللّهُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ وَلِيكُونُ

٢-الشمول: فالعبادات في الإسلام تشمل كل أجزاء الإنسان، من القلب، واللسان، والبدن، والجوارح، والعقل، وعلاقة الإنسان بربه، وبنفسه وزوجه وولده والآخرين، قَالَ تَعَالَى:
 ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١٨٥).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية (٦).

<sup>(</sup>٣) سورة الحج الآية (٧٨).

<sup>(</sup>٤) سورة النحل الآية (٨٩).

<sup>(</sup>٥) سورة الرحمن الآية (٩).



وفي الحديث قال ﷺ: "فإنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلِزَوْرِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَلِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًا اللّهَ عَلَيْكَ حَقًا اللّهَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ

## من محاذير العبادة في الإسلام:

١-الشرك أو انصراف العبادة لغير الله مثل الاستعاذة بغير الله، وكذا الاستعانة بغيره، وطلب العون من غيره، والالتجاء إليه في وقت الشدة، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ أَعُهَدُ إِلَيْكُمْ يَبَنِي عَادَمَ
 أَن لَا تَعْبُدُواْ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لِكُمْ عَدُوُّ مُبِينُ ﴿ ) ﴾

٢-التبرك بالأشجار، والأحجار والصخور والقبور، والاعتقاد بأن لها شيئا من النفع، كل
 هذا لا يجوز ويتنافى مع تعاليم الإسلام.

٤- دعاء الأولياء والصالحين، والعكوف عند قبورهم، والتمسح بها، وطلب العون والمساعدة منهم، كل ذلك يتنافى مع العقيدة والعبادة في الإسلام.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام مسلم (١١٥٩) عن عبد الله بن عمرو ...

<sup>(</sup>٢) سورة يس الآية (٦٠).

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر الآية (٣).



٥ - الحلف بغير الله، أو اسم من أسمائه، أو صفة من صفاته، كأن يحلف بالكعبة، أو رحمة أبيه أو أمه، كل ذلك مخالف ومناف لتعاليم الإسلام.

٦-الخوف من غير الله، والاعتقاد بأنه يملك النفع والضر، والعطاء والمنع، وهو في الحقيقة لا يملك لنفسه ولا لغيره شيئا، وما أعطاه الله من سلطة إنها هي اختبار وامتحان له ولغيره، هل يطيع العبد ربه وخالقه، أم يطيع صاحب الحكم والسلطان في غير طاعة الله.

٧-الذبح لغير الله، بأن يتلفظ أثناء الذبح باسم غير الله، أو يقدم قربانا لغير الله.

٨-الرياء، وهو أن يفعل العبد العبادة من أجل أن يراها الناس، ويتحدثوا عن كثرة عبادته، وطولها وحسنها وجمالها. قالَ اللهُ تَبارَكَ وتَعالَى في الحديث القدسي: "أنا أغْنَى الشُّرَكاءِ عَنِ الشَّرْكِ، مَن عَمِلَ عَمَلًا أشْرَكَ فيه مَعِي غيرِي، تَرَكْتُهُ وشِرْكَهُ" (١).

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُبُطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِّ وَالْأَذَى كَالَّذِى يُنفِقُ مَالُهُ، رِئَآءَ النَّاسِ
وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ, كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابُهُ, وَابِلُّ فَتَرَكَهُ, صَلْدًا لَا يَقْدِرُونَ
عَلَى شَيْءٍ مِّمَا كَسَبُواً وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَفْرِينَ اللَّ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام مسلم (٢٩٨٥) عن أبي هريرة ...

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات الآية (١٧).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية (٢٦٤).



• ١ - الردة، وهي أن يترك المسلم دينه ويغيره إلى دين آخر، أو لا يدخل في دين غيره، وهي محبطة لجميع الاعمال السابقة، ومن فعل ذلك فقد أضاع ثوابها، وأبطل قيمتها، بل استحق العقوبة الشرعية المقررة في ذلك.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمُ حَتَى يُرُدُّوكُمُ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَاعُوا ۚ وَمَن يَرْتَدِ دُمِنكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَاعُوا ۚ وَمَن يَرْتَدِ دُمِنكُمْ عَن دِينِهِ عَلَيْهُ وَ اللَّهُ أَنِيَا وَٱلْآخِرَةِ ۗ وَٱوْلَئِيكَ أَصْحَبُ النَّارِ ۖ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ أَنْ اللَّهُ إِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ أَلَالِمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّمُ اللَّهُ مِل

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّمُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَأَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفْرِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ذَاكِ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهِ عَلَى ٱلْكَفْرِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ذَاكِ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهِ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْلُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْكُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْكُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْ

وفي الحديث قال ﷺ: "لا يحِلُّ دَمُ امرئٍ مُسلمٍ إلَّا بإحدى ثلاثٍ: رجُلٌ زَنَى بعدَ إحصانٍ، أو قَتَلَ نفسًا بغيرِ نفْس، أو التَّاركُ لِدينِه المُفارِقُ للجهاعةِ"(٤).



<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٢١٧).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية (٥٤).

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان الآية (٢٣).

<sup>(</sup>٤) عارضة الأحوذي لابن العربي٣/٣٧٥. حديث صحيح، عن عبد الله بن مسعود ١٠٠٠.



## ثالثا: المعاملات.

جاءت المعاملات في الإسلام لتنظيم العلاقة بين الإنسان وبين خالقه، وبينه وبين نفسه، وبينه وبين المسلمين وغيرهم من الأمم وبين أسرته، وبينه وبين الناس، وبين الحاكم والمحكوم، وبين المسلمين وغيرهم من الأمم والأديان الأخرى، بل جاءت لتنظيم الحياة كلها من أولها إلى آخرها.

هذه المعاملات كلها يطلق عليها الشريعة الإسلامية، التي جاءت لحفظ الضروريات الخمس: (الدين- النفس العقل النسل المال) وكلها تقوم على جلب المصالح، ودرء المفاسد، وكل ما يحتاج إليه المسلم من أمور دينه ودنياه، جاءت لترشده وتهديه، وتبصره بها هو خبر له فيه.

وفقه المعاملات: ويتضمن جملة من الأحكام الشرعية العملية، التي تنظم علاقة المكلف بالآخرين. فيشمل: الأحكام المدنية، وفقه الأسرة (الزواج والطلاق و نحوهما) والمرافعات (القضاء والشهادة، و الجنايات، والعلاقات بين الحاكم والمحكوم، والعلاقات الدولية، والأحكام الاقتصادية، والعقود، والتصرفات الصحيحة، والفاسدة، وأحكام، ومواضيع فرعية متعددة.

فالمعاملات خمسة كم يقول ابن عابدين: «المعاوضات المالية، والمناكحات، والمخاصمات، والأمانات، والتركات» (').

ومن المعاصرين من يقيد فقه المعاملات بالأمور المالية وتحت هذا العنوان العام (فقه المعاملات) تندرج عدة اصطلاحات؛ الاقتصاد الإسلامي، المعاملات الأدبية، النظام المالي، القانون المتجاري.



<sup>(</sup>١) حاشية ابن عابدين، جـ ١/ ٧٩. ومن أراد التوسع في الموضوع يرجع إلى كتب التخصص.





#### مقدمة:

من عظمة الإسلام في منظومته الشاملة الحث على مكارم الأخلاق، والارتقاء بالناس إلى أعلى مستوى بشرى، يجعل من مكارم الأخلاق عنوانا لرسالة الإسلام الخالدة، وفي الحديث قال : "إنها بعثت لأتمم مكارم الأخلاق"(١).

كما أنها تضم جملة من الأخلاق الإسلامية الفاضلة، التي تدعو إلى اتباع الفضيلة، وترك الرذيلة، نادت بها الشريعة الإسلامية الغراء، لتحقق للناس السعادة في الدارين، والفوز بشرف الدنيا والآخرة.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَّهُ حَيَوةً طَيِّبَةً وَلَيْبَةً وَلَا يَعْمَلُونَ اللهِ (٢).

## ١ - تعريف الخلق في اللغة:

الخلق في اللغة يعنى: (الطبع والسجية والعادة والمروءة والدين) (٣).

قال ابن منظور: (والخلق بضم اللام وسكونها: الدين والطبع والسجية، وحقيقته أنه صورة الإنسان الباطنة، وهي نفسه وأوصافها ومعانيها المختصة بها)(٤).

<sup>(</sup>١) الحديث ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ١٨/٩ رجاله رجال الصحيح، عن أبى هريرة ...

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية (٩٧).

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط لمجمع اللغة العربية بالقاهرة ١/٥٧٦ ط/ الثالثة سنة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م. وانظر النهاية لابن الأثير ٢٠٠٢.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب لابن منظور مادة خلق. دار صادر بيروت لبنان/ ط الثالثة.



قال الراغب: (الخلق والخلق في الأصل واحد، كالشرب والشرب، لكن خص الخلق بالهيئات والأشكال والصور المدركة بالبصر، وخص الخلق بالقوى والسجايا المدركة بالبصيرة)

(١)

ومما سبق يتبين أن كلمة الخلق لها معان متعددة، أبرزها الطبع والسجية، وهي صفة راسخة داخل النفس البشرية، وتكون موضع مدح أو ذم من الإنسان.

وورد ذكر الخلق في القرآن الكريم في موضعين، في سورة الشعراء، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنْ هَذَآ إِلَّا خُلُقُ ٱلأَوَّلِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وفي سورة القلم قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ ﴿ اللَّهِ السنة أيضا ورد ذكر الخلق في أحلن الناس خلقا" (١٠). أي طبعا وسجية وسلوكا.

## 

## ٢- تعريف الخلق في الاصطلاح:

والخلق في الاصطلاح: (عبارة عن هيئة في النفس راسخة، تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر، من غير حاجة إلى فكر وروية) (٥).

فالخلق صفة داخلية متأصلة في عمق النفس البشرية، تصدر عنها تصرفات الإنسان الحسنة والقبيحة، بتلقائية ودون تكلف، من غير تفكير طويل، فيها يقول أو يفعل.

<sup>(</sup>١) المفردات في غربب القرآن للراغب الأصفهاني صـ٤١٧ دار المعرفة بيروت.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء الآية (١٣٧).

<sup>(</sup>٣) سورة القلم الآية (٤).

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٦٢٠٣) عن أنس بن مالك .

<sup>(</sup>٥) التعريفات للجرجاني صد١٠١ دار الكتب العلمية بيروت ط/ الثالثة ١٤٠٨هـ.



وحسن الخلق كما عرفه عبد الله بن المبارك يعنى: (بذل الجميل، وكف القبيح، وقيل: التخلي عن الرذائل، والتحلي بالفضائل) (١).

والخلق أيضا: (قوة راسخة في الإرادة تنزع بها إلى اختيار ما هو خير وصلاح (إن كان الخلـق حميدا) أو إلى شر وجور (إن كان الخلق ذميها) (٢).

والأخلاق هي التي ترسم للإنسان أفضل طريقة في التعامل مع الآخرين، وكيف يحقق الإنسان الموازنة بين رغباته الشخصية، ومستلز مات العيش في بيئة جماعية.

والسلوك هو: (سيرة الإنسان ومذهبه واتجاهه، يقال فلان حسن السلوك أو سيئ السلوك) .(٣)

فكأن الأخلاق شيء داخلي، مرتبط بالنشأة والعادات والتربية عبر فترة طويلة، والسلوك مظهر خارجي يدل على مدى قوة الأخلاق وضعفها، أو رسوخها وسطحيتها، فهي الترجمة العملية لمقياس الأخلاق في نفوس البشر وطبائعهم.



وهناك فرق بين الأخلاق، وعلم الأخلاق، حيث يعرفه العلماء بأنه: (علم يوضح معنى الخير والشر، وببين ما ينبغي أن تكون عليه معاملة الناس بعضهم بعضا، ويشرح الغاية التي ينبغي أن يقصدها الناس في أعمالهم، وينير السبيل لعمل ما ينبغي). الأخلاق أحمد أمين صـ٧- ط/ لجنة التأليف والترجمة والنشر القاهرة ط/ السادسة سنة ١٩٥٣م.

وعلم الأخلاق أيضا هو: (علم يبحث في الأحكام العملية التي تعرف بها الفضائل لتقتني، والرذائل لتجتنب، بهدف تزكية النفس، على أساس من الوحى الإلهي). الأخلاق في الإسلام. د/ عبد اللطيف محد العبد صد١٢. مكتبة دار التراث الثانية سنة ١٤٠٩ه سنة ١٩٨٨م.

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين لابن قيم الجوزية ١٩٤/١/ دار إحياء التراث العربي بيروت ط/ ١٩١٩هـ.

<sup>(</sup>٢) دراسات إسلامية في العلاقات الاجتماعية والدولية د/ مجهد عبد الله دراز صد٨٨. دار القلم الكويت ط/ الثانية ١٣٩٤هـ.

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط لمجمع اللغة العربية بالقاهرة ٢٥٢/١ ط/ الثالثة سنة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.



## علاقة الأخلاق بالعقيدة والعبادة والشريعة:

الإسلام نظام شامل كامل، ينظم جميع شؤون الحياة كلها، ومن ثم فهذاك علاقه قوية ومتينة بين شعائر الإسلام بعضها مع بعض، فإذا كان من صفات المسلم أنه سليم العقيدة، صحيح العبادة، متين الخلق، فإن هذه الصفات سلسلة في حلقه متصلة، لا يمكن فصل بعضها عن بعض، فالأخلاق الإسلامية جزء من منظومة شاملة، من العقيدة، والعبادة، والمعاملات، فلا يقبل أن يكون كل جانب مستقلا عن الآخر، ولا أن يؤخذ بعضه ويترك بعضه، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَةً السِّهُ ﴿ ()).

ولو أن الإسلام تجسد في صورة شجرة كبيره، لها جذورها الضاربة في الأرض، ولها ساقها الممتدة في أفق السهاء، ولها أوراقها الخضراء الكثيفة التي تظلل ما تحتها من أديم الأرض، ولها ثهارها اليانعة الناضجة التي تسر الناظرين، فالجذور هي العقيدة الإسلامية النقية الصافية، والساق هي العبادة الصحيحة الخالصة، والفروع والأوراق هي المعاملات الإسلامية الحلال، والثهار الناضجة هي الأخلاق الفاضلة السامية.

والعلاقة بين الشجرة وأجزائها، وبين تعاليم الإسلام وارتباط بعضها مع بعض علاقه قويه، يصعب فصل بعضها عن بعض، فلا نجد في الحياة ثهارا لشجرة، دون أن يكون لها جذور وساق وفروع وأوراق، وكذلك رسالة الإسلام الربانية الخالدة.

والعلاقة والارتباط بين العقيدة والأخلاق الفاضلة علاقه قويه متينة، فالعقيدة السليمة تثمر أخلاقا فاضلة، حيث ذكر الله على الإيهان مع الأخلاق في آيات كثيره، لأن العقيدة بلا أخلاق لا فائدة فيها، والأخلاق بدون عقيده لا خير فيها، وارتباط بعضهم ببعض ارتباطا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (٢٠٨).



قويا متينا هو من صلب رسالة الإسلام، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَ ۗ ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴿ ﴿ ( ) .

كما ربط الإسلام بين الإيمان بالله وحسن الخلق في أحاديث كثيرة، منها:

في الحديث قال ﷺ: "مَن كانَ يُؤْمِنُ باللهِ واليَومِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ...، ومَن كانَ يُـؤْمِنُ بالله واليَومِ الآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ...، ومَن كانَ يُـؤْمِنُ بالله واليَوم الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ "(٢).

والعلاقة بين العبادة والأخلاق أمر واضح في القرآن الكريم، فكل عبادة لا بدلها من أثر في حياة صاحبها، تعود على قلبه وعقله ونفسه وروحه، وحياته ودنياه وآخرته.

فالصلاة تمنح صاحبها الإيمان القوي، والطاقة الروحية التي تساعده على التغلب على المعاصى والذنوب، والمنكرات والفواحش، ما ظهر منها وما بطن.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءَ وَٱلْمُنكِّرِ ۗ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكْبُرُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿ وَاللهُ إِنَّ اللَّهِ الْحَبُرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿ وَاللَّهُ إِلَيْ اللَّهِ الْحَبُرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللللللَّا اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ اللللَّا الللللَّا اللَّاللَّاللَّا اللللَّهُ

والزكاة تنزع من نفس صاحبها الحقد والحسد، والشحناء والبغضاء، وتغرس فيها الحب والإيثار والرحمة والتكافل.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ خُذَ مِنْ أَمَوَلِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِم إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَمُمُّ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيثُ اللَّهُ ﴿ اَللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان الآية (٦٣).

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٦١٣٥) عن أبي شريح العدوي خويلد بن عمرو ...

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت الآية (٤٥).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية (١٠٣).



والصيام تدريب للنفس عن الكف عن الشهوات، والبعد عن الشبهات، والتحكم في الغرائز والأهواء، والوصول إلى أعلى درجة من التقوى.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ لَكُمْ تَنْقُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾ (١).

والحج تدريب وتربية للنفس على تحمل المشاق، والترفع عن الحياة الدنيا وزينتها، والتعايش مع عوام الناس ومخالطتهم في صبر وتعاون وتواضع.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرُّ مَعْلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوفَ وَلَا جِدَالَ فِي أَلْحَجُ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوفَ وَلَا جِدَالَ فِي أَلْحَجُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ ا

وفي مجال الشرائع، والمعاملات، والفروع، والنظم الإسلامية، نجد العلاقات القوية بينها وبين الأخلاق الفاضلة، حيث ضبط الإسلام كل هذه المعاملات بسياج من الأخلاق يحميها، فلا تنحرف ذات اليمين أو ذات الشال، وإنها ضبطها بالقسطاس المستقيم.

ففي مجال السياسة الشرعية، والحكم والقضاء بين الناس، جاء الأمر بأداء الأمانات إلى أصحابها، وإقامة العدل بين المتنازعين.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُواْ بِالْعَدُلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعِبَا يَعِظُكُم بِيِّةً إِنَّاللَّهَ كَانَ سَمِيعَا بَصِيرًا ۞ ﴾ (").

وفي مجال الاقتصاد والإنفاق والاستهلاك، دعا الإسلام إلى الاعتدال والتوسط في الإنفاق، بلا إسراف أو تقتر.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١٨٣).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (١٩٧).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء الآية (٥٨).



قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَ كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَنَقَعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ۞ ﴾ (').

وفي مسؤوليات الرجل نحو زوجته وأولاده، ومن يعول، حمله الإسلام المسؤولية التامة الكاملة في كل شيء، يتعلق بالمحافظة عليهم، ورعايتهم وتربيتهم، من جميع الجوانب، قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا قُواً أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴿ ().

وتأتي هذه الآداب كلها، للترغيب في فضائل الأخلاق، والترهيب من مساوئها، حتى يحقق المسلم رسالته في هذه الحياة، فيعيش متعبدا لله في محرابها الكبير، قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشُكِي وَمَعَيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ").

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء الآية (٢٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء الآية (٢٣).

<sup>(</sup>٣) سورة التحريم الآية (٦).

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام الآية (١٦٢).



#### ٣- مميزات الأخلاق في الإسلام وخصائص:

١ - وحدة مصدرها، فهذه الأخلاق التي يتخلق بها المسلمون مأخوذة عن الله ورسوله، عن القرآن الكريم والسنة النبوية، فهي أخلاق واحدة في مبادئها بين الشعوب الإسلامية كلها.

فترجع مصادر الأخلاق في الإسلام إلى الأصلين الرئيسين، فمنهم يستنبط العلماء الأخلاق الإسلامية الحميدة للتخلق بها، والأخلاق الرذيلة للبعد عنها ومجانبتها، والتخلص منها إن وجدت في بعض الأفراد.

قال ابن القيم -رحمه الله- (تزكية النفوس مسلم إلى الرسل، وإنها بعثهم الله لهذه التزكية وولاهم إياها، وجعلها على أيديهم دعوة وتعليها وبيانا وإرشادا، فمنهم المبعوثون لعلاج نفوس الأمم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيّانَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُ لُواْعَلَيْمِمْ ءَايَنِهِ وَيُرَكِّيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِننَبَ وَالْمِم، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ هُو ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِينِ اللهِ مَن رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُ لُواْعَلَيْمِمْ ءَاينِهِ وصلاحها إلا من طريقهم، وألِي مَن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالِ ثَبِينِ اللهِ عَلَى الله الله عنها وصلاحها الله من طريقهم، وعلى أيديهم، وبمحض الانقياد والتسليم لهم) (١).

٢-أنها أخلاق ثابتة، فالأخلاق في تعاليم الإسلام لا تتغير ولا تتبدل من عصر إلى آخر، فالصدق في صدر الإسلام، هو الصدق في عصرنا، هو الصدق في آخر الزمان، إلى قيام الساعة، هدفه و غايته واحدة، تحقيق الخير للناس، كما أن التلون في الأخلاق والنفاق ليس من الإسلام في شيء.

٣-أنها أخلاق إيجابية، تدفع صاحبها إلى الإصلاح والتغير والإيجابية، وليست أخلاقا سلبية
 تقعد صاحبها عن الإصلاح والمشاركة في تغير السلبيات والمنكرات.

٤ - أنها أخلاق شاملة لكل نواحي الحياة، وليست تخص جانبا دون جانب، أو عنصرية في التفريق بين الناس في المعاملة، فالمسلم صادق أمين مع الجميع، من المسلمين وغيرهم، في العالم

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ٢/٥/٦. والآية من سورة الجمعة (٢).

الإسلامي، أو في خارجه، إذ الأخلاق لا تتجزأ، ولا تتبعض، فيأخذ منها شيئا ويـترك أشـياء، ويلتزم ببعضها في مكان، ويتركه في مكان آخر.

فالأخلاق تكون مع الجميع بالرغم من تقصير الطرف الآخر، وفي الحديث يقول النبي ﷺ: "أد الأمانة لمن ائتمنك، ولا تخن من خانك"(١).

٥- أنها أخلاق عملية يسهل تطبيقها، فالأخلاق في الإسلام أخلاق عملية، تعالج جميع مشكلات الإنسان، في علاقته مع نفسه، ومع الآخرين، ومع ربه، فهي تقوى إرادة الإنسان وتحمله على فعل الخير، وترك الشر، ومن ثم فهي ليست أخلاقا نظرية، مجرد دراسة بحتة في ساحة الكتب والأوراق فقط، ويصعب ترجمتها إلى أرض الواقع، بل إنها أخلاق يسهل تطبيقها على أرض الواقع، حيث طبقها المسلمون منذ صدر الإسلام حتى وقتنا الحاضر، وقد تتابعت النوازل والمحن والابتلاءات بالأمة الإسلامية، ولم يمنعها ذلك من أن تتخلى عن أخلاقها الإسلامية الثابتة الراسخة.

٢- أنها أخلاق وسطية. جاءت الآيات القرآنية تؤكد وسطية الأخلاق في الإسلام، وتنظر للإنسان على أنه مخلوق مركب من العقل والشهوة، ففيه استعداد للطاعة واستعداد للمعصية، فليس الإنسان ملاكا محضا، وليس الإنسان شيطانا صرفا، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ فَلَيسَ الْإِنسانَ مَلاكا محضا، وليس الإنسان شيطانا صرفا، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ فَلَيسَ فَأَلَمُ مَن زَكَّنُهَا ﴾ وقد خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴿ ).

فالإسلام وضع قواعده الأخلاقية السامية بها يتوافق مع فطرة الإنسان وطبيعة تكوينه، فهو مخلوق مكلف فيه الجانب المادي والجانب الروحي، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ, وَنَفَخْتُ فِيهِمِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ, سَيَجِدِينَ ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ, وَنَفَخْتُ فِيهِمِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ, سَيَجِدِينَ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الإمام الترمذي (١٢٦٤) وقال حديث حسن، عن أبي هربرة ...

<sup>(</sup>٢) سورة الشمس الآيات (٧-١٠).

<sup>(</sup>٣) سورة ص الآية (٧٢).



وما دام خالق الإنسان هو منزل القرآن فهو أعلم بها يصلحه وما يفسده؛ لذلك وضع له منهجا أخلاقيا وسطا يلبي متطلبات الروح وحقوق الجسد معا.

ومن أوضح الأمثلة على ذلك في القرآن الكريم، ما جاء في رد الاعتداء على النفس، قال تعكناني: ﴿ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللهَ وَاعْلَمُوۤا أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُنَقِينَ لَعَالَىٰ: ﴿ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللهَ وَاعْلَمُوٓا أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُنَقِينَ اللهَ عَلَىٰ اللهَ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظّلِمِينَ فَعَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللهَ إِنَّهُ لَا يُحِبُ الظّلِمِينَ فَلَا اللهَ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظّلِمِينَ اللهَ اللهَ إِنَّهُ لَا يُحِبُ الظّلِمِينَ اللهَ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

فشرع الإسلام للمسلم رد الاعتداء الواقع على النفس بمثله، لأن طبيعة النفس البشرية فيها نوازع الرغبة في الانتقام، والثأر من المعتدى، طبق القاعدة المشهورة: لكل فعل رد فعل، لكن الإسلام هنا وضع ضوابط رد الاعتداء حتى لا يتجاوز الإنسان حدوده في ذلك، فقال تعالى: ﴿ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمُ ۚ ﴾ بلا زيادة وبدون مجاوزة في أخذ الحق، بحيث لا تنتقل هذه المسألة من زاوية رد الاعتداء، إلى جانب التشفى والانتقام.

والإسلام وهو يشرع هذه الأخلاق الوسطية العادلة رغب في التسامح والصفح عن المعتدى؛ ليرتقى الإنسان إلى مستوى أعلى في العفو والصفح، حرصا على سلامة الصدور داخل المعتدى؛ ليرتقى الإنسان إلى مستوى أعلى في العفو والصفح، حرصا على سلامة الصدور داخل المجتمع، وطلبا لمرضاة الله ومغفرته على قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَيَعَفُواْ وَلَيْصَفَحُوّاً أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ عَفُورٌ رَحِيمُ الله ومغفرته عَمَالَ: ﴿ وَمَلَنَ عَفَا وَأَصَّلَحَ فَأَجُرُهُ، عَلَى اللّهَ إِنّهُ لَا يُحِبُّ الظّلِمِينَ الله الله عَلَى الله ومعان إلى المسيء، وتلك منزلة أعلى ومكانة أسمى الإزالة أسباب العداوة بل رغب الإسلام في الإحسان إلى المسيء، وتلك منزلة أعلى ومكانة أسمى الإزالة أسباب العداوة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١٩٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الشوري الآية (٤٠).

<sup>(</sup>٣) سورة النور الآية (٢٢).

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى الآية (٤٠).

ومحو دوافع البغضاء. قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ فِى ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينِ ﴿ اللَّهِ ﴾ ...

٧- أنها أخلاق واقعية. فالأخلاق الإسلامية أخلاق واقعية، لأنها ليست مثاليات تعجز قدرات البشر عن تحملها، وتستعلي على طاقتهم، بل هي في الطاقة المتوسطة المقدورة لجميع الناس وآحادهم، فراعت الضعف البشرى، والدوافع الإنسانية، فتتعامل مع البشر على أنهم بشر، لا على أنهم ملائكة معصومون من الخطأ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَها الله الله الله الله التحمل، وقوله تعالى: ﴿ لَا يُكِلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا مَا ءَاتَنها سَيَجْعَلُ الله بُعْدَ عُسْرِيمُتًا الله التحليف لا يتوجه للإنسان إلا في حدود وسائله، وفيه إمكانية التحمل، ولا يستنفذ قوى الإنسان وطاقته.

#### وتتجلى الواقعية للأخلاق في الإسلام فيها يلي:-

١ - ومن واقعية الأخلاق في الإسلام ارتباطها بالعقيدة، والعبادة، فشعائر الإسلام وعباداته تهذب النفس، وتسموا بالإنسان إلى مراتب الكهال البشرى؛ وتورثه الأخلاق الفاضلة، قال تعالى: ﴿ اتْدُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِئْكِ وَأَقِمِ ٱلصَّكَلُوةَ إِنَّكَ ٱلصَّكُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْسَاءِ وَٱلْمُنكِرُّ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَحْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيهُ ﴿ وَاللَّهُ مَا تَصْنَعُونَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ مَا تَصْنَعُونَ اللَّهُ مَا تَصْنَعُونَ اللَّهُ مَا تَصْنَعُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا تَصْنَعُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية (١٣٤).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق الآية (٧).

<sup>(</sup>٤) سورة العنكبوت الآية (٤٥).

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة الآية (١٠٣).



وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرُ مَعْلُومَتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِ ﴿ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا حِدَالَ فِي وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ الْخَجَّ وَمَا تَفْعُلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ ٱللَّهُ ۗ وَتَكَزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلنَّقُونَىٰ وَٱتَقُونِ يَتَأُولِي فِي ٱلْمَاتِ ﴿ اللَّهُ وَمَا تَفْعُونُ مِنَ خَيْرٍ بِعَلَمُهُ ٱللَّهُ ۗ وَتَكزَوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرِ ٱلزَّادِ ٱلنَّقُونَىٰ وَٱتَقُونِ يَتَأُولِي الْمَالَىٰ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

٢- ومن واقعية الأخلاق في الإسلام أنها تتكون عن طريق التربية، فالإنسان يولد وعنده استعداد للخير والشر، فليس ملاكا ولا شيطانا، ومن ثم دعاه القرآن الكريم إلى مجاهدة النفس وإصلاحها، فهي في وسعها وميسورها، قابلة للارتقاء والصعود والتزكية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ ) فَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴿ ) فَرَا سَوْنَهَا ﴿ ) فَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴿ ) فَرَا سَوْنَهَا إِنَّ فَلَا لَيْ الله وقالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَفْسَ عَنِ الْمُوكَىٰ ﴿ ) فَإِنَّ الْجُنَّةَ هِي الْمَأْوَىٰ ﴿ ) ﴿ ". وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَفْسَ عَنِ الْمُوكَىٰ ﴿ ) فَإِنَّ الْجُنَّةَ هِي الْمَأْوَىٰ ﴿ ) ﴿ ". وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَفْسَ عَنِ الْمُوكَىٰ ﴿ ) فَإِنَّ الْجُنَّةَ هِي الْمَأْوَىٰ ﴿ ) ﴿ ".

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوٓاْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتَهِكُةٌ عَلَاظُ شِدَادٌ لَآ يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَاۤ أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ ﴾ ﴿

٣- أن القرآن الكريم حين يتحدث عن الأخلاق الفاضلة أو السيئة، لا يتحدث عنها حديثا
 مجردا، وإنها يجسدها في شخص، أو يحركها في قصة مؤثرة، تترك أثرها الإيجابي في نفوس الناس،
 ومبينا أثرها العملي في حياة الناس.

فمثلا حين يتحدث عن السطو على البيوت في غير أوقات الزيارة، وبدون استئذان، يذكر قصة واقعية حدثت بالفعل، بيد أنه لا يسمى أشخاصا حتى لا يهزأ بهم أحد، وإنها يركز على

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية (١٩٧).

<sup>(</sup>٢) سورة الشمس الآيات (٧-١٠).

<sup>(</sup>٣) سورة النازعات الآيتان (٤٠-٤١).

<sup>(</sup>٤) سورة الأعلى الآية (١٤).

<sup>(</sup>٥) سورة التحريم الآية (٦).

الدرس والعبرة منها، قالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصُونَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيّ وَلَا بَحَهُمُ وَاللَّهُ فَالْوَالِ كَجَهْرِ بَعْضِ منها، قالَ تَعَلِيمُ اللَّهُ فَالْوَبُهُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ اللَّهِ إِنَّ ٱللَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصُونَتُهُمْ وَالْتَمْ لَا تَشْعُرُونَ اللَّهِ فَالْوَبَهُمْ لِلنَّقُونَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُونَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُونَ لَهُم مَعْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمُ اللَّهُ إِنَّ ٱللَّذِينَ المَتَحَنَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُونَ لَلَهُ مَعْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ ال

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بِيُوتًا غَيْرَ بِيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْفِسُواْ وَلُمُلِمُواْ عَلَىٰ وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بِيُوتًا غَيْرَ بِيُوتِكُمْ حَتَّى تَشْتَأْفِسُواْ وَلُمُ الْمَا خَلُوهُا حَتَّى يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِن اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

٥- الأخلاق في الإسلام تدعوا إلى المحبة، ولكنها لا تهمل الكره، فهي تدعو إلى محبة المسلمين وبغض الكافرين، قَالَ تَعَالَى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ الشِّدَاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمّاءُ بَيْنَهُمْ لَا للسلمين وبغض الكافرين، قَالَ تَعَالَى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَرَضَونَا لَا سِيماهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِّنَ أَثَرَ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَاهُمْ فِي تَرْبُهُمْ رُكّا سُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ اللّهِ وَرِضَونَا أَسِيماهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِّنَ أَثَرَ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَاهُمْ فِي

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات الآيات (٢-٥).

<sup>(</sup>٢) سورة النور الآيتان (٢٧- ٢٨).

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة الآية (١١٩).

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر الآية (٣٣).

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب الآية (٢١).

ٱلتَّوْرَكَةِ وَمَثْلُهُمْ فِ ٱلْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْئَهُ، فَعَازَرَهُ، فَاسْتَغَلْظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ يَعَجِبُ ٱلزُّرَاعَ لِيغِيظَ بِمِمُ ٱلْكُفَّارُ وَعَدَاللَّهُ ٱلْذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا اللَّ ﴾ اللهُ اللهُ المَّالِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا اللهُ ال

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ ء فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ وَ أَذِلَةٍ عَلَى اللّهُ بِقَوْمِ يَحْبُونَهُ وَ أَذِلَةٍ عَلَى اللّهِ يَوْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللّهُ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِهٍ ذَاكِ فَضَلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللّهُ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لآبِهٍ ذَاكِ فَضَلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللّهُ وَلِي عَلِيمُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهِ اللّهُ اللّ

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمٌ وَمَأْوَلَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِشَى الْمُصِيرُ اللَّهُ وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدِ مِّنْهُمَا مِاثَةَ جَلَدَةً وَلَا تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللّهِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلِيشَهَدُ عَذَابُهُمَا طَآبِهَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللّهُ ﴿ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلِيشَهَدُ عَذَابُهُمَا طَآبِهَةً مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ اللّهُ ﴿ \* " .

<sup>(</sup>١) سورة الفتح الآية (٢٩).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية (٥٤).

<sup>(</sup>٣) سورة التحريم الآية (٩).

<sup>(</sup>٤) سورة النور الآية (٢).

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران الآية (١٣٣).

<sup>(</sup>٦) سورة النجم الآية (٣٢).



وقال تعَالى: ﴿ وَعِبَادُ الرَّمْنِ الَّذِينَ عَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَدِهِلُونَ وَالْمَا سَكَمًا ﴿ وَالْمَيْنِ يَقِيدُونَ وَالْمَيْنِ يَقِيدُونَ وَالْمَيْنِ يَقِيدُونَ وَالْمَيْنِ يَقِيدُونَ وَالْمَيْنِ يَعْدَوْنَ وَالْفِينَ يَعِيدُونَ وَالْمَيْنِ وَالْفِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْتِوْوُا وَكَانَ بَيْنَ وَلَا يَقَالُونَ النَّفُسَ حَمَّمَ اللّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ وَلاَ يَقَدُلُونَ النَّفُسَ وَلَمْ يَقْتُمُونَ وَكَانَ بَيْنَ وَالْمَيْنَ وَالَّذِينَ لاَ يَنْعُونَ مَعْ اللّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ وَلاَ يَقْدُلُونَ النَّفُسَ وَلَمْ يَقْوَلُونَ مَنْ يَقُولُونَ وَمَن يَقْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يَعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ وَلَا يَرْفُونَ وَهِ وَمَن يَقْعُلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يَعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ وَلَا يَرْفُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ وَلَا يَرْفُونَ اللّهُ عَنْ وَلَا اللّهُ عَنْ وَلَا اللّهُ عَنْ وَلَى اللّهُ عَنْ وَلَا اللّهُ وَمَنْ وَالْمَاسِكُوا فَاللّهِ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ وَلَا اللّهُ عَنْ وَلَا اللّهُ عَنْ وَلَى اللّهُ عَنْ وَلَوْنَ اللّهُ عَنْ وَلَا اللّهُ عَنْ وَلَوْنَ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ وَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ وَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَكُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَكُونَ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَكُونَ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَكُولُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ الللللّهُ عَلْمُ اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

٧- ومن واقعية الأخلاق في الإسلام أنها تفرق بين الكبائر والصغائر، وبين المجاهرة بالمعصية والتستر عليها، كما أنها تستثنى حالة الإكراه والفتنة للوقوع في المعصية، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِن تَجَتَّ بَنُوا كَبَايَرَ مَا نُنْهُؤنَ عَنْـ لُهُ نُكَفِّرُ عَنكُمُ سَكِيَّاتِكُمُ وَنُدِّخِلْكُم مُّدْخَلًا كُرِيمًا الله ﴿ إِن تَجَاتِكُمُ وَنُدِّخِلُكُم مَّدُخَلًا كُرِيمًا الله ﴾ ".

وقَالَ تَمَالَىٰ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَيْرِ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّمَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةَ هُوَ أَعَلَهُ بِكُو إِذْ أَنشَا كُو مِن ٱلْفَرْمِن ٱللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنفُلُكُمْ هُوَ أَعَلَهُ بِمِن اتَّقَىٰ اللَّهُ ﴾ ﴿ ".

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان الآيات (٦٣-٧٦).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية (٣١).

<sup>(</sup>٣) سورة النجم الآية (٣٢).



وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَّا يُحِبُّ ٱللَّهُ ٱلْجَهْرِ بِٱلسُّوٓءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمَّ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴿ اللَّهُ ﴾ (١٠.

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَعِنُّ بِالْإِيمَنِ وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مَن كَفَر بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكُوهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَعِنُّ بِالْإِيمَنِ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ مِلْكُ مِن اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ مَا لَكُون مَن شَرَحَ بِالْكُفُر صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ عَضَبُ مِن اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُ مَا عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوالْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوالْمُعَلِيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ عَلَاكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أَوْلِيآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۗ وَمَن يَفْعَلَ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَا يَتَخِذِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۗ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ الْمَصِيرُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ نَفْسَكُّهُ. وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللَّهُ ﴾ ﴿ ".

۸- ومن واقعية الأخلاق في الإسلام أنها راعت الظروف الاستثنائية لفترة مؤقتة، ولظروف خاصة خروجا من الأصل والقاعدة، فحرم الإسلام الكذب لكنه رخص فيه في أمور استثنائية عارضة، مثل الكذب على الأعداء لتضليلهم عن الحقيقة، والصلح بين الزوجين والمتخاصمين، ففي الحديث قال ﷺ: "ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس فيقول خيرا أو ينمى خيرا"".

وكذلك حرم الإسلام الإفساد في الأرض، وهدم المباني، إلا أنه أجاز ذلك في أثناء الحرب مع الأعداء، قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَا قَطَعْتُم مِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكَّتُمُوهَا قَآيِمَةً عَلَىٓ أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللّهِ وَلِيُخْزِىَ اللّهِ وَلِيُخْزِىَ اللّهِ وَلِيُخْزِىَ اللّهِ وَلِيُخْزِىَ اللّهِ وَلِيُخْزِى اللّهِ وَلِيْخُونَ اللّهُ وَلَيْ اللّهِ وَلِيُخْرِي اللّهِ وَلِيُخْزِى اللّهِ وَلِيُخْزِى اللّهُ وَلَيْحُولُهُمْ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِي اللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلَا لَعُمْ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِلَّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِلْمُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّه

9 - ومن واقعية الأخلاق في القرآن الكريم أنه جعل كل إنسان مرتبطا بعمله، فلم يحمله وزر غيره، ولم يورثه خطيئة آدم، فتظل تلاحقه وتطارده حتى الموت، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ كُلُّ نَفْيِ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةُ ﴿ كُلُّ نَفْيِ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةُ ﴿ كُلُّ اللَّهِ مَن صَلَّ فَإِنَّ مَا يَضِلُ عَلَيْهَا ۚ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ الللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ

<sup>(</sup>١) سورة النساء الآية (١٤٨).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية (١٠٦).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية (٢٨).

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه الإمام البخاري (٢٦٩٢). عن أم كلثوم بنت عقبة هي.

<sup>(</sup>٥) سورة الحشر الآية (٥).

<sup>(</sup>٦) سورة المدثر الآية (٣٨).

وِزْرَ أُخْرَىٰ ۗ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ ﴾ ﴿ . وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَلَلَقَّى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَلَمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ النَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾ ﴿ . عَلَيْهُ إِنَّهُ هُوَ النَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾ ﴿ ..

• ١- ومن واقعية الأخلاق في الإسلام أنها راعت التفاوت الفطري بين الناس، فالناس جميعا ليسوا في درجة واحدة، ولا في مستوى واحد، من حيث الالتزام بمبادئ الإسلام وتعاليمه، وهذا يناسب مراتب الإسلام فهناك الإسلام والإيهان والإحسان، وكل مرتبة لها أهلها من الناس، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمُّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِئْبُ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِناً فَمِنْهُمْ ظَالِدٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم من الناس، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمُّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِئْبُ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِناً فَمِنْهُمْ ظَالِدٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم من الناس، قَالَ تَعَالَى: ﴿ ثُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّ

فبالرغم من تفاوت المراتب إلا أن القرآن قرر بأنهم جميعا من المصطفين، ومن أهل الجنة.

11- ومن واقعية الأخلاق في الإسلام أنه شرع للإنسان أن يرد العدوان بالدفاع عن نفسه، ويقابل السيئة بمثلها، بلا جور ولا عدوان، (وتلك مرتبة العدل) لكن الإسلام حث المسلم عن العفو والصفح عن المسيء، ابتغاء مرضاة الله، على أن يكون ذلك رغبة منه، لا فرضا عليه (وتلك مرتبة الفضل) قالَ تعَالَى: ﴿ وَبَعَزَّوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ، عَلَى اللهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُ الظّليليينَ ﴿ وَبَعَزَ وَأَلْ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهُا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ، عَلَى اللهِ إِنَّ عَافَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ وَإِنْ عَافَاتُهُم مِن سَيبلٍ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ وَإِنْ عَافَاتُهُم فَعَا وَاللهُ عَالَى: ﴿ وَإِنْ عَافَاتُهُم فَعَا وَاللهُ عَالَى: ﴿ وَإِنْ عَافَاتُهُم فَعَالِهِ اللهِ عَلَيْهِم مِن سَيبلٍ ﴿ اللهِ اللهِ عَالَى: ﴿ وَإِنْ عَافَاتُهُم فَعَالِهِ اللهِ عَلَيْهِم مِن سَيبلٍ ﴿ اللهِ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء الآية (١٥).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية (٣٧).

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر الآيتان (٣٢-٣٣).

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى الآيتان (٤٠ - ٤١).

<sup>(</sup>٥) سورة النحل الآية (٢٦١).



17 - ويتلخص القول في أن الأخلاق الإسلامية أخلاق تتلاءم وتتناسق مع واقع الإنسان، في أي مرحلة من مراحل حياته، لأنها تراعى جوانب ضعفه وقصوره، وظروفه الطارئة، وأحواله العارضة، ولا تنظر إليه على أنه ملك معصوم، بل على أنه كائن طيني، جبل على الضعف والنسيان، والجدل والتقتير، والكنود والهلع والجحود، وما إلى ذلك من أوصاف لازمة، لا ينفك عنها بحال من الأحوال.

17 - كما تتجلى الواقعية في ارتباط الأخلاق بالعقيدة، وفي تكوينها عن طريق التربية، وتقسيمها إلى صغائر هينة وكبائر خطيرة، فوق أنها لا تهمل رغبة الإنسان في الثأر والانتقام من الظالمين المعتدين، ولا تلزم الإنسان أن يعفو ويصفح، بل ترغبه وتحثه، وتعرض أمامه العطاء الجليل لمن فعل ذلك، وإذا نهته عن فعل شيء في وقت، فإنه تبيحه له في وقت الضرورة والاضطرار.

فنسال الله على أن يرزقنا الإيهان الصادق، ويثبتنا على العقيدة السليمة، والعبادة الصحيحة، والمعاملات الإسلامية الحلال، والاخلاق الفاضلة، التي تنفعنا في الدنيا والأخرة.

**<sup>⊕⊕⊕</sup>** 

سورة النساء الآية (٥٨).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية (١٠٥).



## الخاتمة.

بسم الله والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله الله الله الله وصحبه ومن والاه. وبعد....

فهذه الدراسة حول موضوع، الدعوة إلى الإسلام قواعد وأصول، بين المسلمين وغيرهم، تبين منه أنه موضوع في غاية الأهمية، حيث إن الدعوة في عصر نا تعيش في عصر مدّ وجذر تنتشر وتتمدد بتعاليم الإسلام نفسه، وتنحسر بأعمال بعض المسلمين وسلبياتهم، وهذا يتطلب فهم الرسالة جيدا، وبيان دورنا وواجبنا نحوها، وكيف نقوم بواجب التبليغ على أحسن وجه، وأفضل صورة.

وينبغي أن يطرح موضوع الدعوة والدعاة للدراسة والمناقشة بين الدعاة، من أجل النظر في مستقبل الإسلام داخل أرضه وخارجها، حيث يتطلب التنسيق بين الجهات العاملة في ميدان الدعوة الإسلامية، لتوظيف طاقات الدعاة في موضعها، والتركيز على تعليم الموهوبين منهم اللغات الأجنبية، وإيفادهم إلى الغرب لنشر الدعوة الإسلامية، حيث حاجة هؤلاء المدعوين إليهم أشد من غيرهم.

ويستحب للدعاة الجدد دراسة البيئة الجديدة الموفدين إليها، من حيث نوع المدعوين، وتاريخهم، وثقافتهم، والفكر المسيطر على عقولهم، وموقفهم من الإسلام والمسلمين، بحيث توفر هذه المعلومات استخدام الوسائل والأساليب التي تتناسب مع طبيعة المدعوين.

وإذا كان هناك بعض المسلمين الذين هاجروا إلى الغرب منذ عدة عقود طويلة، فيجب عليه أن يحافظوا على أنفسهم وأولادهم من الذوبان أولا، وأن يقوموا بواجب الدعوة نحو



المجتمع الذي يعيشون فيه ثانيا، على قدر الوسع والمعرفة، حتى يبلغوا الرسالة، ويعذروا أنفسهم أمام الله يوم القيامة، حيث إن تبليغ الرسالة مسؤولية الجميع.

إن العالم الآن تتداخل فيه المواطنة، فهناك ملايين من غير المسلمين تعيش في بلاد المسلمين، والعكس، ولا يمكن فصل هؤلاء أو هؤلاء عن المجتمع الذي يعيشون فيه، وهذا يتطلب من المسلمين القيام بواجب الدعوة بين من يعيشون معهم سواء كانوا في الشرق أو الغرب.

وينبغي على القائمين على أمور المسلمين في كل مكان، استشعار المسئولية المنوطة بهم، في إعداد جيل مسلم يتحمل مسئولية الدفاع عن الإسلام.





# التوصيات.

لقد أسفرت هذه الدراسة عن عدة توصيات يمكن إجمالها في ما يأتي:

١ - أهمية إعداد الدعاة الأقوياء إيهانيا وأخلاقيا وثقافيا ومهاريا، وعمل دورات مستمرة لرفع مستواهم في المهارسة والتطبيق، وتأهيلهم للقيام بدورهم المنشود، الذي تقف الأمة كلها من ورائهم، ألا وهو نشر رسالة الإسلام، والتوحيد الخالص، في الداخل والخارج.

٢- تركيز الدعاة في الدعوة مع المدعوين على تعريفهم بالإسلام معرفة صحيحة، من خلال دراسته بالتفصيل، وتربية نفوسهم على حب تعاليمه، وأداء واجباته، فلا يكفي التعريف والتثقيف والفهم، وإنها لابد من المهارسة والتطبيق مع الحب، ويبدأ في ذلك بالعقيدة الصحيحة، وتخليصها من الشبهات والانحرافات، والتأويلات الباطلة، فتستمد العقيدة من منابعها الصافية، القرآن الكريم والسنة النبوية، بفهم السلف الصالح.

7- عدم التعجل في جني الثمرة في ميدان الدعوة، فبناء جيل من المسلمين يحتاج إلى وقت طويل، وتفكير عميق، وصبر ومصابرة، وحكمة وبصيرة، وعمق التأثير، وطول النفس، وهذا يحتاج إلى دراسة السنن الإلهية، في الأمم والمجتمعات والأفراد، وأسباب قيام الحضارات، وعوامل انهيارها.

إلى السالامة والقوة لازالت المعطلة في الأمة الإسلامية، فعوامل السلامة والقوة لازالت حاضرة فيها، لكنها في حاجة إلى من يوظفها، ويضعها في موضعها، ويفجر طاقاتها، وينمي ملكاتها، ويستثمر ثرواتها، ويوجهها نحو البناء والمستقبل، الذى هو حلم الأمة ورسالتها السامية في تحقيق هدفها من الحياة.



٥-تبصير المسلمين من الخواص والعوام، بها يكاد للإسلام والمسلمين من مخططات غربية، تهدف بتعليم الإسلام للمسلمين، كها يريد الغرب، لا كها ورد عن الرب وقل وقد وضعوا في ذلك مخططات طويلة المدى، تصل لقرن من الزمن، أنفقوا عليها المليارات، وأقاموا المؤتمرات، وحشدوا لها الطاقات، ويسعون لتطبيقها بأساليب مباشرة وغير مباشرة، وقد ظهرت تصريحات بعض قادتهم بذلك، فلابد من تذكير المسلمين وتوعيتهم بهذه المخططات؛ حتى لا يكونوا فريسة لها في غفلة من الأحداث، وانشغالهم بلقمة العيش، وكهاليات الحياة، دون النظرة البصيرة للمستقبل القريب والبعيد.

والحمد لله أولا وآخرا الذي بنعمته تتم الصالحات.





# المراجع.

#### القرآن الكريم.

#### كتب السنة.

- ١. إتمام الوفاء في سيرة الخلفاء الشيخ، محمد الخضر حسين، ط، دار المعرفة بيروت لبنان ط الثانية
   ١٤١٩هـ، ١٩٩٨م.
  - ٢. الاستيعاب في حياة الداعية، أ، فتحي يكن ط، مؤسسة الرسالة الأولى سنة ١٤٠٣ سنة
     ١٩٨٣ م.
  - ٣. الاعتصام للشاطبي، ط، دار المعرفة، بيروت لبنان، ط، الثالثة سنة ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
    - ٤. تذكرة الدعاة، للشيخ البهي الخولي، ط، دار الدعوة القاهرة.
      - ٥. تفسير ابن كثير، ط، دار القلم، بيروت لبنان الثانية.
    - ٦. تفسير التحرير والتنوير، للطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر.
      - ٧. تفسير المنار، محمد رشيد رضا، دار المعرفة بيروت لبنان.
  - ٨. الخطابة قواعد وأصول د، أحمد عبد الهادي شاهين، ط، الأولى ط، المكتبة الأزهرية بشبين الكوم سنة ٢٠٠٠م.
    - ٩. الدعوة إلى الإسلام د، أبو بكر ذكرى ط، دار المعرفة مصر، بدون تاريخ.
  - ١. الرحيق المختوم، للشيخ صفي الرحمن المباركفورى. ط، جمعية إحياء التراث الإسلامي سنة 1818هـ ١٩٩٤م.
  - ١١. الرسول المعلم وأساليبه في التعليم، الشيخ، عبد الفتاح أبو غدة ط، دار البشائر الإسلامية،
     بيروت لبنان ط، الثالثة ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
    - ١٢. الفتاوي الكبرى لابن تيميه، ط، الأولى مطابع الريان.
- ١٣. لسان العرب، لابن منظور، ط، بيروت لبنان، بدون تاريخ. و دار إحياء التراث العربي ط، الثالثة.
  - ١٤. المحلى، لابن حزم الظاهري، دار الفكر بيروت لبنان.

- ١٥. المعجم المفهرس، محمد فواد عبد الباقي، ط، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، الرابعة ١٤١٤.
  - ١٦. المعجم الوسيط، لمجمع اللغة العربية، ط، الثالثة، سنة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
    - ١٧. المغنى، لابن قدامة، ط، الرياض، مكتبة الرياض الحديثة.
  - ١٨. من القرآن إلى القرآن للشيخ، محمد الصواف ط، مؤسسة الرسالة بيروت ط، الأولى سنة
     ١٣٩٨ هـ، ١٩٧٨م.
    - ١٩. منهج التربية الإسلامية أ، محمد قطب، ط، دار الشروق القاهرة.
    - ٠٠. هداية المرشدين، للشيخ، على محفوظ ط، دار الاعتصام ط، التاسعة ١٩٧٩م.
      - ٢١. إحياء علوم الدين، أبو حامد الغزالي، ط، عالم الكتب.
    - ٢٢. الأركان الأربعة للعلامة أبي الحسن الندوي، ط، دار القلم الكويت، سنة ١٩٨٤م.
  - ٢٣. الاستيعاب في حياة الدعوة والداعية أ، فتحى يكن ط، مؤسسة الرسالة الأولى سنة ١٩٨٣م.
    - ٢٤. أسس الدعوة وآداب الدعاة للدكتور السيد محمد الوكيل.
    - ٢٥. الإسلام والحضارة الغربية، د، محمد محمد حسين، ط، مؤسسة الرسالة بيروت.
      - ٢٦. التفسير الكبير للرازي ط، بيروت دار احياء التراث العربي ط، الثالثة.
      - ٢٧. ثقافة الداعية للدكتور، يوسف عبد الله ط، مكتبة وهبة التاسعة ١٩٩١م.
    - ٢٨. الخصائص العامة للإسلام د، يوسف عبد الله، مكتبة وهبة ط، الرابعة سنة ١٩٨٩م.
- ٢٩. الدعوة الإسلامية أصولها ورسائلها، وأساليبها في القرآن الكريم د، أحمد غلوش ط، مؤسسة الرسالة الثالثة ٢٠١١م.
  - ٣٠. الدعوة إلى الله خصائصها ومفهومها د، أبو المجد السيد نوفل.
    - ٣١. الدعوة والإنسان د، عبد الله يوسف الشاذلي.
    - ٣٢. فقه الدعوة الإسلامية عبدالرحمن حنكة الميداني،
  - ٣٣. الفوائد لابن القيم، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٣ ١٩٧٣ م.



- ٣٤. القاموس المحيط، محمد بن يعقوب الفروز آبادي، ط، مصطفى البابي الحلبي ط، الثانية سنة ١٣٧١هـ، ١٩٥٢م.
  - ٣٥. كيف نبلغ الدعوة الإسلامية إلى الامم الأجنبية، د جمعة الخولي.
  - ٣٦. كيف ندعو الناس، عبد البديع صقر، ط، مكتبه وهبة ط، العاشرة ١٩٩٠م.
  - ٣٧. مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر عبد القادر الرازي عني بترتيبه محمود خاطر ط، دار الحدىث.
    - ٣٨. المدخل إلى القرآن الكريم د، محمد عبد الله دراز، ط، دار القلم الكويت ١٩٩٣م.
  - ٣٩. المصباح المنير، أحمد بن محمد بن على المقرى الفيومي، ط، المكتبة العلمية بيروت لبنان
- ٠٤. مع الله دراسات في الدعوة والدعاة الشيخ، محمد الغزالي د ار الكتب الحديثة القاهرة ط، الرابعة ١٣٩٦ –١٩٧٦.
- ١٤. معالم المنهج الإسلامي، د، محمد عارة، سلسلة المنهجية الإسلامية، رقم (٣) المعهد العالمي للفكر الإسلامي، دار الأمان الرباط المغرب، ط، الثالثة، سنة ١٤١٤ هـ-١٩٩٣م.
  - ٤٢. مفتاح دار السعادة لابن قيم الجوزية ط، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان.
  - ٤٣. مفردات ألفاظ القرآن، للراغب الأصفهاني دار القلم دمشق ط، الثالثة ١٤٢٣ هـ.
    - ٤٤. مقدمة ابن خلدون، دار القلم بيروت ط، الخامسة ١٩٨٤م.
  - ٥٤. مكارم الأخلاق الإمام برهان الدين النسفى تحقيق محمد بن عبد الله أحمد أبو الفضل العدوى ط، الأولى المكتبة العلمية بيروت لبنان سنة ٢٠١١م.
  - ٤٦. الموسوعة العلمية في الأديان والمذاهب والفلسفات صادرة عن رابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة.
    - ٤٧. نظرات في القرآن للشيخ محمد الغزالي، دار الكتب الإسلامية ط، السادسة ١٩٨٦ م.



### السيرة الذاتية الخاصة بالدكتور/ أحمد عبد الهادي شاهين.



- (۱) ليسانس أصول الدين والدعوة من جامعة الأزهر كلية أصول الدين والدعوة بالمنصورة سنة ١٩٨٩م قسم الدعوة والثقافة الإسلامية بتقدير (جيد جدا مع مرتبة الشرف).
- (٢) ماجستير في الدعوة والثقافة الإسلامية من جامعة الأزهر كلية أصول الدين والدعوة بالمنوفية سنة ١٩٩٥م بعنوان (مشكلات الشباب النفسية والاجتماعية وعلاج الإسلام لها) بتقدير (ممتاز).
- (٣) الدكتوراه في الدعوة والثقافة الإسلامية ومقارنة الأديان. من جامعة الأزهر كلية أصول الدين والدعوة بالمنوفية سنة ١٩٩٩ م بعنوان (خصائص الدعوة في العهدين القديم والجديد والقرآن الكريم دراسة مقارنة) بتقدير (مرتبة الشرف الثانية).

#### رالوظائف السابقة: السابقة:

- عمل إماما وخطيبا بوزارة الأوقاف المصرية من ١/٣/ ١٩٩٠م. حتى ٢٠/٢/ ١٩٩٣م.
- ٢. عمل معيدا بجامعة الأزهر في كلية أصول الدين والدعوة بالمنوفية في ٢١/٢/ ١٩٩٣م.
   حتى ٢٥/٢٥/ ١٩٩٥م.
- ٣. عمل مدرسا مساعدا في كلية أصول الدين والدعوة بالمنوفية في ٢٦/١١/ ١٩٩٥م.
   حتى ٤/٥/ ١٩٩٩م
- عمل مدرسا بقسم الدعوة في كلية أصول الدين والدعوة بالمنوفية من٥/٥/١٩٩٩م
   حتى ٣٠ يونيو ٢٠٠٣م.
- عمل أستاذا مساعدا بقسم الدعوة في كلية أصول الدين والدعوة بالمنوفية من ٣٠ يونيو
   ٢٠٠٣م حتى ١ يوليو ٢٠٠٤.
- حمل أستاذا مشاركا في الجامعة الإسلامية بأمريكا متشجن دوترويد من ١ يوليو ٢٠٠٤م
   حتى ٣٠ يونيو ٢٠١١.
- عمل أستاذا للدعوة والثقافة الإسلامية ومقارنة الأديان في جامعة طيبة. بالمدينة المنورة.
   المعهد العالى للأئمة والخطباء. من ١ يوليو ٢٠١١ م.



الوظيفة الحالية: أستاذ بقسم الدعوة والثقافة الإسلامية ومقارنة الأديان في جامعة الأزهر.
 التخصص الدقيق: (الدعوة والثقافة الإسلامية ومقارنة الأديان).

المواد التي يقوم بتدريسها: / الدعوة / الخطابة / الثقافة الإسلامية / تاريخ الخلفاء / إسلام في المشرق / الفرق / فقه السيرة النبوية / الاستشراق / التنصير / مقارنة الأديان / اليهودية / النصرانية / مناهج الدعوة / آيات الله الإنسانية / آيات الله الكونية / قضايا معاصرة / خلق المسلم / رسالة المسجد / حقوق الإنسان في الإسلام.

#### كراعمال أخرى:

- (١) انتدب للتدريس في كلية الدراسات الإسلامية للبنات بالإسكندرية، ومعهد الثقافة بوزارة الأوقاف، ومعاهد إعداد الدعاة بالجمعية الشرعية بالقاهرة والأقاليم.
- (٢) يقوم بالخطابة والدروس والمحاضرات في مساجد الأوقاف بجمهورية مصر العربية، ومساجد الجمعية الشرعية منذ عام ١٩٨٩م حتى الآن.
- (٣) سافر إلى دول أوروبا وأمريكا لإلقاء خطب الجمعة والمحاضرات والدروس الرمضانية، وحضور المؤتمرات، والندوات العلمية.
- (٤) له العديد من المقالات في مجلة التبيان المصرية. وجريدة الأهرام القاهرية. وجريدة عقيدتي. والأحاديث الإذاعية بإذاعة القرآن الكريم، ونداء الإسلام من مكة المكرمة.

يجيد الحديث باللغة الإنجليزية، واستخدام الحاسب الألي.

تاريخ الميلاد: ٢٧/ ٢/ ١٩٦٧م.

الحالة الاجتماعية: متزوج وله أربعة من الأولاد.

عنوان السكن في مصر: محافظة الدقهلية - مدينة أجا - خلف الإدارة الزراعية.

عنوان العمل في مصر: كلية أصول الدين والدعوة بالمنوفية ت/ ٣١٦٨٩١ ٢/ ٤٨٠.

البريد الإلكتروني: drahmed1967@yahoo.com.

#### المؤلفات الخاصة بالدكتور/أحمد عبد الهادي شاهين.

#### تع سلسلة كتب في الدعوة والخطابة:

- ١. الدعوة إلى الإسلام قواعد وأصول.
- ٢. وسائل الدعوة وأساليبها في ضوء القرآن والسنة والواقع.
  - ٣. القواعد المنهجية للدعوة عند السلف.
  - ٤. السيدة عائشة في وجهو دها في الدعوة الإسلامية.
    - ٥. الدعوة الإسلامية في أمريكا (رؤية من الداخل).
      - ٦. الخطابة قواعد وأصول.
      - ٧. المساجد بين الاتباع والابتداع.
      - ٨. في ظلال خلق المسلم. الجزء الأول.
      - ٩. في ظلال خلق المسلم. الجزء الثاني.
      - ١٠. في ظلال خطب الجمعة. الجزء الثالث.
      - ١١. في ظلال خطب الجمعة. الجزء الرابع.
    - ١٢. في ظلال خطب الجمعة. الجزء الخامس.
  - ١٣. في ظلال خطب الجمعة. الجزء السادس.
- 11. واحة الإمام في إرشاد الأنام. ١٠٠ خطبة مترجمة إلى اللغة الإنجليزية.
  - ١٥. الوحدة الإسلامية فريضة وضرورة.
    - ١٦. قطوف من الأدب والحكمة.



#### ع سلسلة كتب مشكلات الشباب:

- ١٧. مشكلة الانحراف الجنسي عند الشباب وكيف عالجها الإسلام؟.
- ١٨. مشكلة الإدمان والتدخين عند الشباب وكيف عالجها الإسلام؟.
  - ١٩. مشكلة الغلوفي الدين عند الشباب وكيف عالجها الإسلام؟.
    - ٠٢. مشكلة القلق عند الشباب وكيف عالجها الإسلام؟.

#### **徐徐**

#### سلسلة كتب مقارنة الأديان.

- ٢١. اليهودية في ضوء العهد القديم وموقف القرآن الكريم منها.
- ٢٢. النصر انية في ضوء العهد الجديد وموقف القرآن الكريم منها.
- ٢٣. خصائص الدعوة الإسلامية في ضوء القرآن الكريم والسنة.
  - ٢٤. المسيح اللي بين النصر انية والإسلام (دراسة مقارنة).
    - ٢٥. التنصير وخطره على العالم الإسلامي.
    - ٢٦. دور القساوسة التبشيري في الحروب الصليبية.
      - ٧٧. الاستشراق في ميزان الإسلام.
      - ٢٨. العلمانية وخطرها على المجتمعات المسلمة.
        - ٢٩. الحواربين الأديان. (تعايش لا ذوبان).
- ٣٠. تحقيق مخطوط (الأدلة العقلية على أشرفية الشريعة المحمدية).
  - لإبراهيم بن محمد الراوي العراقي.



## الفهرس.

| المبحث الأول: مدخل إلى علم الدعوة.  ۱۰ - التعريف بالدعوة لغة واصطلاحا.  ۱۰ - التعريف بالإسلام والقواعد والأصول.  ۲۰ - أهداف الدعوة بين المسلمين وغيرهم.  ۳۰ - حاجة الناس إلى الدعوة.  ۳۰ - حكم تبليغ الدعوة.  ۱۰ - خصل الدعوة.  ۲۰ - فضل الدعاة.  ۲۰ - خصائص الدعوة الإسلامية.  ۲۰ - خصائص الدعوة الإسلامية.  ۲۰ - بحصائص الدعوة الإسلامية.  ۲۰ - بحصائص الدعوة الإسلامية.  ۲۰ - إعداد الداعية وأثره في المدعوين.  ۲۰ - إعداد الداعية إيمانيا.  ۲۰ - إعداد الداعية أخلاقيا.  ۲۰ - إعداد الداعية أخلاقيا.  ۲۰ - إعداد الداعية علميا.  ۲۰ - إعداد الداعية علميا.  ۲۰ - إعداد الداعية علميا. | ٣   | مقدمة.                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--------------------------------------------------|
| - التعریف بالإسلام والقواعد والأصول.         ۲ - أهداف الدعوة بين المسلمين وغيرهم.         - أهمية الدعوة إلى الإسلام.         ٣ - حاجة الناس إلى الدعوة.         ٣ - حكم تبليغ الدعوة.         ٥ - حكم من لم تبلغه الدعوة.         ٥ - حكم من لم تبلغه الدعوة.         ٥ - حكم الدعوة الإسلامية.         ١ - فضل الدعاة الإسلامية.         ١٠ المبحث الثاني: إعداد الداعية واثره في المدعوين.         ١ - إعداد الداعية إيهانيا.         ١ - إعداد الداعية أخلاقيا.         ٣ - إعداد الداعية علميا.         ١ - إعداد الداعية مهاريا.                                                   | ٨   | المبحث الأول: مدخل إلى علم الدعوة.               |
| ۲-أهداف الدعوة بين المسلمين وغيرهم.         -أهمية الدعوة إلى الإسلام.         ٣-حاجة الناس إلى الدعوة.         ٣-حكم تبليغ الدعوة.         ٥-حكم من لم تبلغه الدعوة.         ٥-حكم من لم تبلغه الدعوة.         ٢-فضل الدعاة.         ٢-فضل الدعاة.         ١٠-خصائص الداعوة الإسلامية.         ١٠-خصائص الثاني: إعداد الداعية وأثره في المدعوين.         ٩٠         مقدمة.         ١-إعداد الداعية إيهانيا.         ٣-إعداد الداعية أخلاقيا.         ٣-إعداد الداعية علميا.         ١٠٧         ٤-إعداد الداعية مهاريا.                                                                  | 1.  | ١ -التعريف بالدعوة لغة واصطلاحا.                 |
| -أهمية الدعوة إلى الإسلام.         ٣-حاجة الناس إلى الدعوة.         ٤-حكم تبليغ الدعوة.         ٥ -حكم من لم تبلغه الدعوة.         ٥ -حكم من لم تبلغه الدعوة.         ٢-فضل الدعاة.         ٧-خصائص الدعوة الإسلامية.         ١٠ المبحث الثاني: إعداد الداعية وأثره في المدعوين.         ٩٠ مقدمة.         ١-إعداد الداعية إيهانيا.         ٢-إعداد الداعية أخلاقيا.         ٣-إعداد الداعية علميا.         ٤-إعداد الداعية مهاريا.                                                                                                                                                       | 19  | -التعريف بالإسلام والقواعد والأصول.              |
| ٣٠ - حاجة الناس إلى الدعوة.         ٤ - حكم تبليغ الدعوة.         ٥ - حكم من لم تبلغه الدعوة.         ٥ - حكم من لم تبلغه الدعوة.         ٢ - فضل الدعاة.         ٧ - خصائص الدعوة الإسلامية.         ١ - خصائص الدعوة وأثره في المدعوين.         ٩٠ المبحث الثاني: إعداد الداعية وأثره في المدعوين.         ١ - إعداد الداعية إيهانيا.         ٢ - إعداد الداعية أخلاقيا.         ٣ - إعداد الداعية علميا.         ٤ - إعداد الداعية مهاريا.                                                                                                                                             | 77  | ٢ - أهداف الدعوة بين المسلمين وغيرهم.            |
| ١٠ - حكم تبليغ الدعوة.       ٥٥ - حكم من لم تبلغه الدعوة.       ٥٥ - حكم من لم تبلغه الدعوة.         ٢٠ - فضل الدعاة.       ١٠ - فضل الدعوة الإسلامية.         ١٠ - خصائص الدعوة الإسلامية.       ١٠ ٠ ٠         ١٠ - أعداد الداعية وأثره في المدعوين.       ١٩ ١٠ ١         ١٠ - إعداد الداعية إيهانيا.       ١٠٠ ١         ٣ - إعداد الداعية أخلاقيا.       ١٠٠ ١         ٢ - إعداد الداعية علميا.       ١٠٧ ١         ٤ - إعداد الداعية مهاريا.       ١٠٧ ١                                                                                                                            | ۲۷  | -أهمية الدعوة إلى الإسلام.                       |
| ٥٥ – حكم من لم تبلغه الدعوة.       ٥٥         ٢ – فضل الدعاة.       ٧ – خصائص الدعوة الإسلامية.         ١٠ – خصائص الثاني: إعداد الداعية وأثره في المدعوين.       ٩٠         مقدمة.       ٩١         ١ – إعداد الداعية إيهانيا.       ٩٩         ٢ – إعداد الداعية أخلاقيا.       ١٠٧         ٣ – إعداد الداعية علميا.       ١٠٧         ٤ – إعداد الداعية مهاريا.       ١٠٧                                                                                                                                                                                                              | ٣٠  | ٣-حاجة الناس إلى الدعوة.                         |
| ٦٠ - فضل الدعاة.       ٢٠ - فضل الدعوة الإسلامية.         ٧- خصائص الدعوة الإسلامية.       ٩٠         البحث الثاني: إعداد الداعية وأثره في المدعوين.       ٩١         مقدمة.       ١٠         ١- إعداد الداعية إيهانيا.       ٩٩         ٢- إعداد الداعية أخلاقيا.       ١٠٧         ٣- إعداد الداعية علميا.       ١٠٧         ١- إعداد الداعية مهاريا.       ١٠٧                                                                                                                                                                                                                         | ٣٧  | ٤ – حكم تبليغ الدعوة.                            |
| ٧- خصائص الدعوة الإسلامية.         المبحث الثاني: إعداد الداعية وأثره في المدعوين.         مقدمة.         ١ - إعداد الداعية إيهانيا.         ٢ - إعداد الداعية أخلاقيا.         ٣ - إعداد الداعية علميا.         ١٠٧         ١٠٧         ١٠٧         ١٠٧         ١٠٧         ١٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 00  | ٥ -حكم من لم تبلغه الدعوة.                       |
| ١٠٩       المبحث الثاني: إعداد الداعية وأثره في المدعوين.         ٩٩       ١ - إعداد الداعية إيهانيا.         ٢ - إعداد الداعية أخلاقيا.       ١٠٧         ٣ - إعداد الداعية علميا.       ١٠٧         ٤ - إعداد الداعية مهاريا.       ١٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٦٠  | ٦ - فضل الدعاة.                                  |
| ۱۹ مقدمة. ۱ – إعداد الداعية إيهانيا. ۲ – إعداد الداعية أخلاقيا. ۳ – إعداد الداعية علميا. ۲ – إعداد الداعية مهاريا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٦٧  | ٧-خصائص الدعوة الإسلامية.                        |
| ١- إعداد الداعية إيهانيا.         ٢- إعداد الداعية أخلاقيا.         ٣- إعداد الداعية علميا.         ١٠٧         ١٠٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۹٠  | المبحث الثاني: إعداد الداعية وأثره في المدعوين.  |
| <ul> <li>١٠٧</li> <li>٢-إعداد الداعية أخلاقيا.</li> <li>٣-إعداد الداعية علميا.</li> <li>٤-إعداد الداعية مهاريا.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 91  | مقدمة.                                           |
| <ul> <li>۱۲۹</li> <li>۱۵۷</li> <li>۱۵۷</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 99  | ١ -إعداد الداعية إيهانيا.                        |
| ٤ – إعداد الداعية مهاريا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1.4 | ٢-إعداد الداعية أخلاقيا.                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٢٩ | ٣-إعداد الداعية علميا.                           |
| with the city to a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 107 | ٤ – إعداد الداعية مهاريا.                        |
| ٥-محادير للذاعيه في طريق الذعوة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٦٤ | ٥-محاذير للداعية في طريق الدعوة.                 |
| المبحث الثالث: أصناف المدعوين وطرق التعامل معهم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 179 | المبحث الثالث: أصناف المدعوين وطرق التعامل معهم. |
| ١ -أهل الكتاب (اليهود والنصاري).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٧٤ | ١ -أهل الكتاب (اليهود والنصاري).                 |

| 179            | ۲ –المشركون والوثنيون.                        |
|----------------|-----------------------------------------------|
| ۱۸۲            | ٣ -الجاحدون أو الملحدون (الشيوعيون).          |
| ١٨٤            | ٤ – المنافقون.                                |
| 197            | ٥ – اللاً.                                    |
| 7.0            | ٦-عوام الناس.                                 |
| 7.7            | ٧-المسلمون العصاة.                            |
| 711            | ٨-المسلمون الطائعون.                          |
| 718            | -ملامح عامة حول منهج القرآن الكريم في الدعوة. |
| 777            | المبحث الرابع: مادة الدعوة.                   |
| 777            | مقدمة.                                        |
| 777            | ١ – العقيدة.                                  |
| 700            | ۲ – العبادة.                                  |
| 7.1            | ٣-المعاملات.                                  |
| ۲۸۲            | ٤ -الأخلاق.                                   |
| ٣٠٠            | الخاتمة.                                      |
| ٣٠٢            | التوصيات.                                     |
| ٣٠٤            | المراجع.                                      |
| ٣٠٧            | السيرة الذاتية.                               |
| ٣٠٩            | المؤلفات والكتب.                              |
| <b>717-711</b> | الفهرس.                                       |
| 1              |                                               |