# HEIDEGGE

MARTIN

بيير بورديو

الأنطولوجيا السياسية عند مارتن هيدجر

ترجمة: سعيد العليمي



## الأنطولوجيا السياسية عند مارتن هيدجر

تألف: بيير بورديو

ترجمة: سعيد العليمي

مراجعة وتقديم: إبراهيم فتحى





#### المشروع القومي للترجمة إشراف: جابر عصفور

- العدد: ۹۳۸
- الأنطولوجيا السياسية عند مارتن هيدجر

  - بيير بورديو سعيد العليمي
  - إبراهيم فتحي
  - الطبعة الأولى ٢٠٠٥م.

هذه ترحمة كتاب Pierre Bourdieu L'Ontologie Politique de Martin Heidegger Les Edition de Minuit 1981

حقوق الترجمة والنشر بالعربية محقوظة للمجلس الأعلى للثقافة.

شارع الجبلاية بالأوبرا - الجزيرة - القاهرة ت: ٧٣٥٢٣٩٦ فاكس: ٧٣٥٨.٨٤

EL Gabalaya st. Opera House, El Gezira, Cairo

TEL: 7352396 Fax: 7358084

تهدف إصدارات المشروع القومى للترجمة إلى تقديم مختلف الاتجاهات والمذاهب الفكرية للقارئ العربى وتعريفه بها، والأفكار التي تتضمنها هي اجتهادات أصحابها في ثقافاتهم ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلس الأعلى للثقافة.

### المحتَوَيات

| 7      | نديم المراجع                                 | تة |
|--------|----------------------------------------------|----|
| 27     | قدمة المؤلف                                  | ما |
| 29     | <b>دخل:</b> التفكير الملتبس                  | مد |
| صر37   | <b>فصل الأول:</b> الفلسفة المحضة و روح العم  | ال |
| كنات   | <b>فصل الثاني:</b> المجال الفلسفي وفضاء المم | 1) |
| 105    | <b>فصل الثالث:</b> "ثورة محافظة" في الفلسفة  | J) |
| 127    | <b>فصل الرابع:</b> الرقابة وفرض الشكل        | ΙL |
| الشكل  | <b>فصل الخامس:</b> القراءات الداخلية واحترام | 11 |
| ذهبذهب | <b>فصل السادس:</b> التفسير الذاتى وتطور الم  | Į) |
| 179    | حواشيحواشي                                   | 1  |



عشية الحرب العالمية الأولى وفي أعقابها، كانت الهوة تتسع في أنظار المثقفين ببن وعود البورجوازية الحاكمة في الغرب وببن واقعها، أي بين أيديولو جيتها وممار ستها، فيرزت الحاجة إلى ثورة في الفكر والفعل. وانتشرت كلمة الثورة على الألسن والأقلام، وفي مدرجات الجامعة والمصانع والمتاريس في الشوارع. وبدا الوجود الإنساني متشيئا منسلبا صنميا يحتاج إلى قوة اجتماعية بازغة تحرره والي فكر يضيئه (منتجات أيد بشرية من بضائع وأسلحة تسيطر على حباتهم في أزمات اقتصادية وحرب، والعلاقات الإنسانية تتخذ مظهر علاقات بين سلع وأشياء). وكان النفور من الأوضاع السائدة أوسع مدى من جاذبية الحلول والبرامج، والبحث عن حفاري قبور أهم كثيرًا من ترويج فراديس موعودة. وقد ترددت في أبراج الفلسفة العالية صيحات الأزمة والشورة كذلك. وارتفع شعار رفض الميتافيزيقا الغربية على رايات الاتجاهات والمدارس المتباينة: الوضعية المنطقية والظاهريات والماركسية المصابة بالوضعية (كاوتسكى وبرنشتاين) تزعم أنها ثورات تعيد بناء الفلسفة ابتداء من الأساس في أقسام الفلسفة الأكاديمية.

وفى ألمانيا المهزومة الذليلة بعد الحرب العالمية الأولى كان الوضع الاجتماعى للمثقفين عمومًا وسط التعاسة العامة مرتبطًا بتلك الأقسام من المجتمع المنتمية تاريخيًا إلى ما قبل الرأسمالية: أى إلى الفلاحين والحرفيين وصغار التجار الذين زلزل تطور الرأسمالية

طرائق حياتهم؛ وخرج من أبنائهم المتحدثون باسمهم في السياسة و الأدب و الفلسفة. و اتسم حديثهم بنزعة التنوير الفر ديـة العقلانيـة ورفض العالم الاجتماعي الرأسمالي ولبير البته السياسية التي تختــزل الإنسان تدريجيًا إلى مصلحة كمية مجردة يمكن حسابها. ودافعت الرومانسية في حماس عن أشكال التفكير العيانية الكيفية والحدسية، وعن العلاقات الشخصية الملموسة التي ظلت في ألمانيا تواصل البقاء بين شرائح ما قبل الرأسمالية؛ من أعلى عند صغار النبلاء ومن أسفل عند صغار الملاك. لقد أعيد تدريجيًا من الناحيــة الأيديولوجيــة رد الاعتبار إلى التقاليد القديمة الجمعية وأساليب الحياة التقليدية كما أعبد صقلها في المخيلة بعد أن داست عليها بازدراء عقلانية الذات الفردية التجريدية. وقد أدى ذلك الى مفارقة: فالرومانسية المحافظة الراجعية إلى الوراء استطاعت أن ترى التناقضات الداخلية للمجتمع الرأسمالي بشفافية نقدية أعمق من الأيديولوجية الليبرالية التي أعمتها أسطورة الانسجام المسبق بين المصلحة الخاصة والخير العام. ووصلت الرومانسية في ألمانيا إلى ما يعرف باسم الاشتراكية الألمانية الحقـة التي لا تتفهم مسيرة التاريخ الحديث ودور التقدم التكنولوجي في التوحيد القومي وخلق الاقتصاد العالمي. ويتساءل لوسيان جولدمان في كتاب (لوكاتش و هيدجر) كما سيتساءل بعده بيير بور ديو: لمادا وصل النقد الثقافي للرأسمالية الذي مد جذوره بين المثقفين عموما وبين الكتاب والشعراء إلى تعبيره الأكثر حدة ونسقية وتماسكا في دو اثر الجامعة؛ أي لماذا صارت الجامعات مر اكز لما يمكن تسسمينه بالأبديولوجية الرومانسية المعادية للرأسهالية؟ لقد سيقطوا أي الجماعة الأكاديمية - عن مراكز هم الاجتماعية الممتازة التي كانـت

لهم في ألمانيا خاصة في القرن التاسع عشر. إن الجماعة المتماسكة المتجانسة نسبيًا من الفلاسفة والمؤرخين ومنظري القانون وعلماء الاجتماع شغلوا وضعًا مسيطرًا في مراتبية ألمانيا في ذلك القرن. كما ناظر بروزهم مرحلة خصوصية في تطور التشكيلة الألمانية حيث كان نمط الإنتاج التقليدي يفقد سيطرته في حين أن الرأسمالية الصناعية - على العكس من إنجلترا مثلاً - لم تحقق بعد سيطرتها الاقتصادية النهائية. وفي هذه المرحلة الانتقالية الوسيطة التي دامت عقودًا حينما لم تصبح بعد ملكية رأس المال كما لم تعد ملكية الأرض ضمانا للمكانة الاجتماعية كانت حقوق التعليم وأرستقر اطبة المثقفين تخلف جزئيًا الطبقة الحاكمة التقليدية المتدهورة، في شكل سياسي عالى البير وقر اطية. وكان أساتذة الجامعات يتحكمون في نظام التأهيل الوظيفي بأكمله المطلوب لتجنيد الكادر إلى البيروقر اطية. وكان لهم مركز استراتيجي حاسم أمام الهيكل الإداري للدولة وفي المناصب العلبا والمهن الحرة.

ولكن هذا النعيم زال بعد التحول الصناعي وتوحيد السوق والأمة. وقد تقدمت ألمانيا إلى ثاني قوة صناعية في العالم بعد الولايات المتحدة مما أدى إلى حدوث أصرار شديدة بالوضع الاقتصادي وأسلوب الحياة والقيم الاجتماعية الثقافية لكل الفئات السابقة للرأسمالية وخصوصًا لأساتذة الجامعات في الإنسانيات بعد أمركة البحث العلمي، وسيادة فروع الفيزياء الرياضية والكيمياء. ويرى تيرى إيجلتون في "النظرية الأدبية" أن هيدجر كان من الدين رفضوا عقلانية التنوير بموقفها الاختزالي الكمي النفعي من الطبيعة ودعوا إلى إحلال إصغاء متواضع للنجوم والسماوات والغابات وهو

إصغاء يحمل كل سمات فلاح مذهول. فالإنسان يجب أن يفسح مكانًا للوجود بتسليم نفسه بالكامل له – أى يجب أن يعود إلى الأرض الأم التى لا يمكن استنفادها فهى النبع الأول لكل معنى. إنه فيلسوف الغابات السوداء وداعية رومانيسي لمجتمع المشاركة الجماعية العضوى، وهو يمجد الفلاح و (الحرفي) وأدواته وعلاقاته في مقابل الحط من شأن الإنتاج الآلي الكبير والعقل النفعي لصالح ما قبل فهم تلقائي. ويقول إيجلتون إن ذلك الاحتفاء بالسلبية الحكيمة والوجود الحقيقي الأصيل نحو موت الفرد أى الوجود الأعلى مرتبة من حياة الكتلة الجماهيرية التي بلا وجه في مدينة الاغتراب والآلية قد يكون هو الذي أدى به إلى تعضيد هتلر. وربما كان ذلك تفسير الجزئيا في أحسن الأحوال، فالفاشية في نظر دعاتها لم تكن مرحلة من مراحل الرأسمالية بل هي ثورة اشتراكية قومية أسمى من كل الشورات الأخرى وخاصة البلشفية الروسية لأنها ترجع إلى الأرض والجذور.

ونعود إلى الجانب الأكاديمي والمجال الفلسفي النوعي عند هيدجر.

#### نقطة التحول في الفلسفة:

كان الوسط الفلسفى الألمانى يسسوده التاقلم على المقدمات الأيديولوجية والافتراضات المسبقة للفردية البورجوازية واعتبار النظام الرأسمالى النظام الطبيعى المعقول المتمشى مع الطبيعة البشرية. وتمثل ذلك أول ما تمثل فى الانفصال الجذرى بين الدات والموضوع كنقطة انطلاق لنظرية المعرفة. وفي مواجهة هذه

المقدمات، نما اتجاهان متغاير إن ينتميان إلى معداداة الرأسمالية، أ الاتجاه الماركسي عند أمثال لوكاتش الذي يهضع الرأسهالية فهي اطارها التاريخي وفي نفيها الجدلي بواسطة ثورة اشتراكية واسعة النطاق الشعبي بقيادة الطبقة العاملة. والاتجاه الثاني بنتمني الني ر و مانسية الفنات السابقة للر أسمالية من فلاحين و حر فيين و تجار صغار يضفي عليهم طابع مثالي عند هيدجر، ويتجه عند أكاديميين فقدوا منزلتهم الرفيعة نحوثورة محافظة ترفض الثنائيات المشقاقية المتنازعة بين الذات والموضوع أو الذهن والمادة أو الواقعة والقيمة. وكان بعضهم من أمثال شبنجلر يصرون على أن الحدس اللاعقلاني أو التفكير بالدم هو الوسيلة الوحيدة لاستيعاب الحياة لا الطرائق الرياضية والسكونية للعلم. ولكن هيدجر اكتفى برفض النظرة الميكانيكية إلى العالم باعتبار ها شيئا غريبًا، آخر بالنسبة إلينا، ورفض ثنائية الطبيعة الغريبة عن الروح كما رفض فردية الراحة والرفاهية و الأمان التي تترك الناس بلا جنور. وترجع هذه الآفات عنده إلى انتصار المثل الأعلى المنحرف للتنوير أو فجر الرأسمالية، مثال العقل النظري المنفصل المنسحب المغلق داخل الذات، المختزل في نزعة عقلانية حسابية غرضية. وهذا العقل النظري عنده لا يعنب المنهمك في إنتاج النظريات بل الذي يفك الار تباط بقيم الشواغل العملية لصالح الملاحظة "المنزهة عن الأغراض"، لصالح ما ترجمته إلى الإنجليزية المـشاهدة التفـرج الاسـتعراض spectating. وهـو يستخدم هذا التعبير - الذي سيكون له شأن كبير في الثمانينيات - منذ العشرينيات. ولكن سيادة النظرى تؤدى إلى ضرر بالغ؛ إلى مـشاهد غير مشارك، متقبل سلبي يجهل النمط التصحيح من فهم العالم

المتضمن في الموقف الملتزم المنخرط من جانب الفاعلين ذوي الاهتمامات العملية المشتركة. وحينما نرى العالم بطريقة نظرية نكون مسبقا قد فرضنا عليه الإعتام والخفوت والإبهام وجردناه من الحيوية والتألق: أي اختر لناه إلى اطر إد ما هو حاضر في متناول البد فقط (vorhanden) أي الماثل هناك، مجرد شيء من أشياء الطبيعة نلاحظه مثل نبات عند عالم نبات. وبكفي كما يلخص ديفيد كوبر أفكار كتاب "الوجود والزمان" أن يحجل المرء في قفزة سريعة إلــي المنظور الدبكارتي للعالم كمجموعة من الجواهر الممتدة في المكان، ولنا ككائنات مفكرة نمثل العالم لأنفسنا. وكيف بصحح هيدجر هذا المنظور الديكارتي؟ لقد حاول حشر كل الفلاسفة بعد ديكارت (كانظ، هيسرل..الخ) كما سيحاول ديريدا بعده أن يحشر كل فلاسفة الغرب في إطار مفرد بطريقة تحكمية تعمى عن كل الاختلافات الفردية، وتوسع الإطار حينًا أو تخنق المفكر الفرد لينكمش حينًا آخر. وليست صحة التأريخ هي المهمة في هذا الصدد بل السعى للخروج من معضلة المعرفة التي تصبح بلاحل عند البدء بذات معزولة عن عالم موضوعات والعجز عن استيعاب الأمور في ترابطاتها المضرورية الكلية. لذلك نجده بعكس الأسبقية في الفلسفة الحديثة لنظرية المعر فــة بالنسبة إلى نظرية الوجود (الأنطولوجيا)؛ فالنموذج المعرفي الخاطئ نموذج الذات/ الموضوع يتعامل مع الذات كنوع خاص من الأشياء، موجود لأنه يفكر دون تساؤل عن طبيعة وجود تلك الذات؛ فالأجــدر البحث عن طبيعة العارفين وما يعرفونه. وهو بذلك يسسدد ضرباته إلى نقطة انطلاق النموذج المعرفي السائد في أسبقية الذات أو الأنا العارفة المفكرة وانفصالها الجوهري عن الموضوع الممتد الماثل هناك. إنه يرفض أن تبدأ الفلسفة بالذات أو الـذهن المحـض؛ ذلـك الجوهر الحر الطافى فى الأثير فوق الزمان والمجتمع، بل يـرى أن تبدأ الفلسفة بالوجود الإنسانى فى العالم. فنحن لسنا ذوات إنـسانية إلا لأننا مرتبطون معًا، وبالعالم المادى.

والقلب الثانى للمشروع المعرفى أو للمأزق المعرفى هو الانتقال من النظر فى الموجودات إلى النظر فى الوجود نفسه. فالوجود هـو الذى نفهم الموجودات على أساسه فى الأصل، وما تتصف به. أى إن هذا الانتقال هو عمليًا التساؤل حول الشروط التى تـشكل أساس أن تكون الموجودات ماثلة قائمة أمامنا، أساس أن تظهـر وتنجلـى لنا كاشفة عن سماتها. والأنطولوجيا الأساسية عنده هى التى تحلل وتقوم بتأويل وجود الذات الإنسانية فى العالم، "الـدازاين" Dasein وهـى الخيط الهادى للبحث فى الوجود عمومًا وعنها تتفـرع الأنطولوجيا السياسية.

وقد لاحظ لوسيان جولدمان أن نقاط الانطلاق الهيدجرية في نقد مأزق الإشكال المعرفي للفلسفة البورجوازية السائدة تتشابه مع نقاط الانطلاق الماركسية في تفسير جورج لوكاتش (كتاب التاريخ والوعي الطبقي الصادر في زمن قريب من كتاب هيدجر الوجود والزمان)، كما تتشابه بعض المقولات مثل الممارسة (البراكسيس)، والأساس الأنطولوجي لبعض جوانب نظرية المعرفة؛ على الرغم من الهوة الأيديولوجية بين المفكرين الكبيرين.

#### الوجود في العالم:

عند هيدجر في شرح تبري ايجلتون بكون الوجود الإنسساني المتكشف في الممارسة مختلفا عن الوجود العادي للأشباء في العالم حولنا. وبكمن الفرق في أن الأشباء متعينة ولها صفاتها المتميزة، فهذا هو نمط وحودها. أما نمط الوجود الانساني فان ما بيديــه لــيس وجود شيء ذي صفات (مسألة أسبقية الوجود علي الماهية في الفلسفات الوجودية عند سارتر) بل هو مدى (نطاق) يتألف من طرق ممكنة للوجود. والأنا الفردية تتعين في صير وراتها بإسقاط نفسها فيما تختاره من هذه الممكنات، ويكيف تسلك في سياقات تجد نفسها فيها. فالوجود الإنساني هو دائمًا قضية خلافية تظل مثارة وموضع تساؤل ومنازعة. والفرد ـ ليس أي فرد من الكتلـة الجماهيريـة - يحـدد بأفعاله ماذا سيكون وجوده. أما الوجود الأصيل (وسنعود إليه) فهو إسقاط الذات على مستقبل ما، لذلك بيقى دائمًا في كل لحظة وجودًا انتقاليًا في طريقه مما كانه إلى ما يسعى لأن يكونه. و هيدجر بيدو ظاهريًا في هذا السياق من فلاسفة الحرية أمام طغيان المواصفات القياسية لمجتمع الكتلة وانقباد الجماهير في وجودها الروتيني الآلي. فلسنا نمثل إزاء العالم كيانين منفصلين مستقلين، وليس الوجود في العالم مجرد علاقة مكانية. الأنا لا توجد في العالم كحبة باز لاء (فاصولیا) في قرن أو غلاف. بل تشبه مشتركا في عالم سباق السيار ات. فالمسألة مسألة انخر اط فعال لا موقع جاهز. وهذا الجانب يتعلق بوجودنا اليومي في العالم. نحن لا نواجه الأشبياء باعتبار ها مجر د موضو عات حاضرة في متناول البد، بل نحن نخبر ها ونلمس تجربتها باعتبارها مفردات وظيفية قابلة للتعامل بها، وتستغيلها واستخدامها وتشكيلها (zuhanden) مثل المطارق والأقلام والمناضد. النخ، التى تظهر فى مجال الاهتمام والانــشغال والانخــراط والقلــق والعناية. ونفعل ذلك كما يشرح ديفيد كوبر من خلال تعاملاتنا معها وبها لا من خلال ملاحظة محايدة. ويسمى هيدجر الموجودات التــى نلتقى بها فى الانشغال معدات (جمع معدة zeuge)، وهــذا التعامــل يضاد المعرفة بمعنى المتفرج المشاهد كما أنه ليس تلاعبًا خاليًا مــن الهدف والمعنى. بل من خلال الطرق تتكــشف المطرقــة. وليــست المطارق وحدها، فالطبيعة أيضًا ــ بعد أن شكلتها الممارسة الإنسانية فى ثقافة أو حضارة أو طبيعة ثانية كما كان ماركس يقول ــ لا نلتقى بها كأشياء موجودة هناك منفصلة. الغابة هى أخشاب للصنع والبنــاء والريح الجنوبية تكشف عن نفسها فى وجودهــا أو لا كعلامــة علــى المطر من خلال أنشطة مثل الفلاحة.

وفي فلسفة البراكسيس عند هيدجر يكون أول التقاء بالموضوعات بالأشياء في العالم متمثلاً في أنها مفيردات استفادة عملية قابلة للاستخدام والتشغيل. وما لم نفعل ذلك لمن تكون الموضوعات ماثلة أمامنا كموضوعات من بين أعداد لامتناهية ممن عناصر العالم. وما لم تتم إضاءة الأشياء بفضل الدور الدي تلعبه داخل شواغلنا و همومنا العملية لن يظهر أو يبرز أمامنا ما يمكن أن نفرده لأنظارنا أي نخضعه لمعرفة الإدراك الحسى. فالثغرة في التقليد الديكارتي المستمرة في الفلسفة الوضعية هي فشله في أن يسأل نفسه كيف كان يمكن أصلاً أن تتبلح أو تبرغ أشياء كمفردات أو موضوعات قابلة للتمييز واهتمام الإدراك الحسى. فالسؤال التقليدي كيف نعرف الأشياء ليس أساسيًا بمنا فيه الكفايية لأنه يفترض

بالضرورة مسبقا دون تصريح نمطا سابقا للنفاذ إليها هو التعاملات العملية التي تمكن الأشياء من أن تبرز وتعرض نفسها. إن معايشة تجربة الأشياء باعتبارها ماثلة هناك في متناول اليد vorhanden هـي بالضرورة لاحقة لتشغيلها واستخدامها zuhandom ومشتقة منه. فمن الخطأ اتخاذ موقف المتفرج الطفيلي نحو الموضوع باعتباره الموقف الأولى ثم مطابقة الموضوع "الواقعي" بهذه الكتلة من المادة الممتدة المبهمة، فلا يمكن الإصرار على أن السيمفونية واقعيًا هـي بعـض اهتز از ات ذبذبات في الهواء والوقوف عند ذلك. لذلك فيان انتشغالنا يكشف الطبيعة الخام باعتبارها تملك علامات واشارات اتجاهات معينة وثيقة الصلة بمشروعاتنا. فهناك جانبان أساسيان في العالم الذي نحيا فيه: التكامل و الامتلاء بالمعنى، وبذهب هبدجر فبلسوف الأدوات في المستوى الفلاحي الحرفي الذي يتم تمجيده في وجه الإنتاج الآلــي الحديث الذي يحول العمال إلى زوائد ملحقة بالآلة إلى أنه لا توجيد معدة مفردة. فكل مفردة تنتمي إلى كلية. فنحن لا نلتقي بألواح الخشب والمنشار منفصلين بل نلتقي بهما معًا في ورشة على سبيل المثال، في وحدة تكليفات وظيفية. المنشار يصنع ليقطع لوح الخبشب الذي يتجه نحو صنع منضدة لكي يأكل الناس عليها. إنه بفيضل مفردات مثل: "لكي" و "نحو " و "من أجل" يكون لمفردات الوجود الماثل هناك هويتها داخل نطاق كلية مرجعية (ربما في مجتمع عـضوى سـابق للرأسمالية)، فالورشة والبيت الذي توضع فيه المنضدة لا تفهم في انعزالها (أيام سيادة القيمة الاستعمالية) قبل أن تمزق القيمة التبادلية الساعية إلى نقود الربح كل ذلك. فكل منها كان يشير إلى الأخرى وينتمى إلى كلية علائقية موحدة. وهذا الكل البنيوي الكبير من المسلات الممتلئة بالمعنى يسميه هيدجر العالم، عالم هو كليسة مسن الدلالة. كما أن الوجود الإنسانى فيه هو إمكاناته بلغسة المسشروعات الكثيرة المتاحة التى ينخرط فهيا. وهو ليس جوهرًا بمعنسى إنسه لا يحتاج إلى كيان آخر لكى يوجد؛ فدون الموضوعات لا يمكن أن يوجد. أى إن الذات والعامل ينتمى كل منهما إلى الآخر وليسا كائنين مثل ذات وموضوع بل وحدة وجودية داخل العالم. وماذا عن معرفة الذات فى وجودها الإنسانى؟

إن هيدجر يرفض الوعى الاستبطانى بدائرة داخليسة شفافة (الكوجيتو وذيوله). فالتفكير فى الذات ممكن عنده ولكنه ليس مسألة ذات عارفة ترى ما بداخلها. وقد قارن كثيرون بعض عبارات مجتزأة منه فى هذا السياق وبين بعض عبارات مجتزأة من كتابسات ماركس الشاب.

عند هيدجر ينظر صانع الأحذية الذي يريد أن يفهم "ذاته" ويعمل بامتياز حوله إلى ورشته وأسرته وجيرانه. فمن الأشياء التي ينخرط فيها تنعكس ذاته راجعة إليه. أي إن وجود الذات الإنسانية يجد نفسه أو لا في الأشياء التي تشكل عالم اهتمامه؛ فكل واحد منا هو ما ينشغل به ويهتم به. نحن نفهم أنفسنا من خلال فهم عالمنا فدون ذلك العالم لا يوجد شيء يحدق فيه استبطان يدور علي كرسي وثير. وتلك السيكلوجيا الهيدجرية تتشابه في نقطة البدء فحسب التي ترفض الاستبطان كمفتاح وحيد مع تناول ماركس للسيكولوجيا. فالحياة عند ماركس لا يحددها الوعي الذاتي بل الوعي تحدده الحياة، وللإنسان طبيعة سيكولوجية متغيرة، وبتطور المجتمع تظهر أشكال جديدة

للوعى. وقد جاء فى المخطوطة الثالثة من المخطوطات الاقتصادية الفلسفية ١٨٤٤، أن تاريخ الصناعة (لا الحرفية وحدها) هو الكتاب المفتوح لقدرات الإنسان الجوهرية؛ أى سيكولوجيا الإنسان الموجود على نحو ملموس يمكن إدراكه حسياً. وأى سيكولوجيا تتجاهل التطور التاريخي للصناعة (قدرات الفعل التشكيلي والوعى لتجسيد ما يشبع حاجات الإنسان ورغباته المتطورة) لا يمكن أن تصير علمًا حقيقيًا شاملاً. وليس الوعى مفهومًا ميتافيزيقيًا، فكل شيء يجعل الناس يقومون بالفعل يجب أن يجد طريقه من خلال أدمغتهم ولكنه ليس شكلاً محايثًا مقتصرًا على نشاط الفرد النفسي والذهني، بل هو أحد أشكال الذات الخارجية الجمعية الأخرى بأنشطتها المتعددة التي تتوحد فيها أفعال الذوات الفردية.

#### فلسفة الوجود والشرط الإنساني الحديث:

ونعود إلى هيدجر. فهل اقتصر على مجال فلسفى محدد يختص بالسمات الضرورية للوجود الإنسانى فى ذاته دون تقييم من جانبه لآخر مراحل التاريخ الإنسانى؟ إنه يذهب إلى أن الكائن الإنسانى يتشكل بو اسطة الزمان. والزمان عنده ليس وسيطًا نتحرك فيه كما تتحرك حزمة طافية من القش فى نهر، فهو صميم بنية الحياة الإنسانية نفسها، بعد من أبعاد الوجود يصنع الإنسان ابتداء منه قبل أن يكون شيئًا ما يقيسه. فالإنسان لا يوجد كإنسان إلا بواسطة إسقاط نفسه دائمًا أمامه محققًا إمكانات طازجة للوجود دون أن يكون مطابقًا لذاته أبذا بل سابقًا لنفسه دائمًا. ويكرر هيدجر دائمًا أن الإنسان ملقى

به إلى الأمام و لا يستطيع أن يمسك بوجوده كموضوع اكتمل إنجازه، فهو إمكان متجدد إشكالي، دينامية داخلية لتجاوز دائم للذات واقع في شباك وضع أو موقف عياني مطروح للتجاوز. ويسرى إيجلتون أن الزمان فكرة أكثر تجريدًا من التاريخ فهو يعني مـرور الفــصول أو طربقة معابشته نمو حياتة شخصية وبختلف عين التاريخ صراع الطبقات والأمم والدول أى أنه ما يزال مقولة ميتافيزيقية. فهذا النوع من التاريخ العياني لا يهمه كثيرًا. وهو يفرق في الألمانية بين كلمتين للتاريخ، كلمة Historie أي ما حدث وكلمة Geschichte وتعني ما حدث وزاول الناس خبرته باعتباره ما يحفل بأصالة المعنى. فالتاريخ عنده وجودي باطني أصبل. والأصالة هنا نقبض الزبيف ومطابقة حقيقة الوجود بالانتساب إلى الأعمال الداخلية. وجذر كلمة الأصالة باليونانية authentikos يشير إلى الفرد الذي يسلك طريقا مستقلا ذاتي الفعل، وعند هيدجر هو الذي يطابق فعله طبيعته الأنطولوجبة. أي أنه لا يحيا حياة مسطحة فارغة دون أصالة بمعنى أنه لا يترك حياته تحددها الأعراف الروتينية والآخرون في انقياد. (الآخرون بـسميهم هيدجر «أل هم» بإضافة أداة التعريف ال إلى ضمير جمـع الغائـب هم). ووجوده في الزمان يعني أن له ماضيًا كما أن له مستقبلا يستبقه ويتوقعه في الموت وجزع الموت. فالكف عن الوجود والقابلية للموت جزء مكون من فهم الوجود الأصيل الذي يشتبك مع العالم واعيا بالموت القادم و بحيا حياة ذاتية التحدد و التجدد. و فـــ الأنطو لو جيــا السياسية المتفرعة عن الأنطولوجيا العامة يتحدث هيدجر عن نمط أصيل، نمط و جو د هؤ لاء الذين يسعون لفهم موقفهم ويمسكون بزمام حريتهم واضطلاع بمسؤوليات وتحقيق لإمكانات يتطلبها أو يتيحها

الموقف. الأصالة مشروع موجه نحو المستقبل في موقف هو وجهود الأفراد في العالم: الأفراد الذين هم دائمًا وقبل كل شيء موجودون في موقف لم يختاروه وداخل علاقة مع آخرين قد يختلفون عنهم كل الاختلاف وذوى مستويات وجودية متباينة. ويتطلب الوجود الأصيل تجاوزًا لهذا الموقف: أي حركة واعية بعيدًا عن أي حالة معطاة من الوجود لتحقيق الإمكانات المختارة والتراجع عن السقوط المفروض واستجماع القوة الذاتية. معظم العمال مثلا قد ينتمون إلى خنازير الوادي بو اسطة المناخ الفظ البار د للتنظيم التكنولوجي الجماعي والنمطي، يكدحون كالكائنات الآلية بــلا روح أو فكــر فــي عــالم ميكانيكي تكراري نمطى حيث كل الأشياء متماثلة لا يمكن تمييزها إلا بالأرقام ولا فروق بين الأعراق والشعوب والبلدان ولا تراتب للمو هبة و الإنجاز . و فلسفته تر فض لذلك دور الطبقات الاجتماعية واتجاهاتها التحويلية وترفض تصنيف التاريخ تحت مقولتي التقدم والتأخر أو الزيادة والنقصان في الحرية وثمار العمل والمعرفة. ولــه عنده بعدان فقط الأصالة أو اللاأصالة، أي الفعل النابع من الذات أو المفروض عليها. والتاريخ لا يوجهه تكرار الفعل الجماهيري، بل أصالة أفر اد النخية الذين بمنعون كارثة المستقبل في اللاأصالة. فالفعل التاريخي عند هيدجر هو امتياز للنخبة مع استبعاد الجماهير التي لا تحيا حياة حقيقية. وتضم النخبة الرعيم الساحر الملهم والشاعر والفيلسوف وعالم اللغة. ويبدو كما يقول لوكاتش أن تاريخيته لا يمكن تمييز ها عن اللاتاريخية، وأنها تعمل كبديل للتاريخ بمعناه الشائع، الفعل الجماعي للتغيير نحو تطوير القدرات الإنتاجيــة والمعرفية والإبداعية وتوسيع إمكانات الحرية لبنى البشر.

و في تقييم هيدجر للشرط الإنساني في العصر الحديث، العصر المعدم يكرر أن وجودنا في العالم غير أصيل ساقط في طرائق الجمهور بلا وجه، ال هم وتحت دكتاتوريتها ومن ثم فنحن مغتربون أو مقتلعو الجذور من أنفسنا. وهو يؤكد أنه لم يكن هناك وضع أصيل في البداية فهو تعديل وتصحيح وليس مجرد ابتعاد عن الحياة غير الأصيلة. فنطاق تلك الحياة يتغير على مدى التاريخ وهو شديد الاتساع في العصر الحديث. ويقول المعلقون إن هيدجر مدين بالكثير لآراء كيرجور ضد الجماهير في كتابه العصر الحاضر. حياة تحت دكتاتور يتهم تقوم على التسوية والتوسط نحو الأسفل، مجتمع الميديا و إدعاء الفهم و الفضول السطحي. وقد أفاض هيدجر في تصوير الوجود غير الأصيل ووضع مقابله الوجود بين المبيلاد أو التراث والموت. والانخراط البدئي في الوجود غير الأصبل ضروري و هــو الشرط الاستهلالي الذي تكون الأصالة تعديلا له. والموت هنا طريقة في الوجود أو حياة متجهة نحو النهاية، والقلق في وجه الموت كامكان حاضر دائمًا بجعل الفرد بعد كشف حساب عن حباته وأهمية أو عدم أهمية هذا الشأن أو ذاك. وبذلك بتحرر من النشؤون التبي فرضت عليه كما يحصل على إحساس بوجوده باعتباره كلا. هذا القلق الخصب بجعل الفرد يحيط بمجمل وجوده ناظرًا إلى الإمكانات الغافية أمامه في علاقتها بالإمكان النهائي، إمكان الموت لرصد بنيــة حياته على نحو متماسك بدلا من تبعثر ها في حادثة تتلوها حادثة دون اتجاه أو تر ابط. وبالإضافة إلى ذلك فإن الإنسان في قلق الموت يتعرف على التفرد الفذ لحياته، فعلى حين أن الأحداث المنتمية إليها مثل الزواج أو الوظيفة وما إلى ذلك يمكن أن تظهر في حياة أي فرد

أخر فان الطريقة التي بجمعها بها داخل كل متكامل تخصه وحده، فلا بمكنه تفويض موته، أن يموت أحد بالنيابة عنه. فالموت بمعنى الحياة في توقع للنهاية هو بالضرورة مسار فردي ينطوي علي تقدير شخصي للأهمية والدلالة والاتجاه وعلى مسؤولية لا يمكن تفويضها. وقد عمدت القراءة الوجودية اللاحقة لكتاب "الوجود والزمان" السي الوقوف عند تفسير هيدجر للأصالة في الأجزاء الأولي من هذا الكتاب. إنها عقد العزم استباقا و الانسسحاب من ضحيح وثرثرة الأخرين (ال هم) وحمل مسؤولية جرى تفريدها بالنسبة إلى حياة الفرد ككل. ولكن عقد العزم لا يتطلب سلوكا بطريقة معينة بدلا من طرق أخرى أو اختيار مثل أعلى للوجود بل يدعونا السي الموقف (الفقرة ٣٤٧ من الترجمة الإنجليزية). ويبدو السياق قريبًا من كلمات سارتر، أي الدعوة إلى تقدير واضح أمين للموقف ولدعوة القرار الحاسم بعيدًا عن تفسيرات الآخرين السهلة التي تغلق طبيعة الموقف. ولن يؤدي تقدير الموقف بذاته إلى وصفة بالقرارات التب ينبغي اتخاذها، فكل قرار موقت ويظل الفرد حراً أمام إمكان الرجوع عن القرار.

والخيار الأساسى بين وجود أصيل ووجود غير أصيل يبدو حتى تلك النقطة خيارًا بين حياة تحت دكتاتورية الأخيرين، القطيع (ال هم) وحياة تم تفريدها بحيث لا تجعلنا فى بيتنا بل تغربنا عن عالم أقراننا ولا تحوى أى معالم إرشاد لكيف نسلك فى الموقف. وهناك قراءة مبتورة لهيدجر ترى عنده الوجود الأصيل فى الإنسان المتوحد المنفرد المنعزل مثل غريب ألبير كامى. ولكن شراحًا أكثر تعمقًا فى قراءة نص هيدجر مثل ديفيد كوبر يصلون إلى نتيجة مغايرة لا تتعلق قراءة نص هيدجر مثل ديفيد كوبر يصلون إلى نتيجة مغايرة لا تتعلق

بالحرية الوجودية بل برطانة رجل ولد معه فى نفس السنة وكان جلادًا للحرية، هو أدولف هتار.

#### فلسفة هيدجر والنازية:

فى القسم الأخير من "الوجود والزمان" محاولة لتخفيف التضاد بين التوحد الأصيل والجماعة غير الأصيلة وإيماء إلى كيف يمكن للفاعل الأصيل أن يسترشد لكى يصل إلى إمكانات لاتخاذ القرار الحر.

إن هيدجر يرجع إلى الوراء إلى الحد المبكر للوجود الإنـساني أي الميلاد بعد أن ناقش حركته الى الأمام أي الى الموت. وكما أن الموت بشير الى الوجود نحو النهابة فان الميلاد بشير الـــ الوحــود نحو البداية. و هو يسمى البداية التراث الذي تسلمناه باعتبار نا كائنات في موقف تاريخي. وهذا التراث ليس معادلا للشروط التي ألقينا فيها (قذفنا إليها) للعالم كما خلقه الأخرون ال هم. لأن هؤ لاء يتجاهلون ويشو هون ويفر ضون التفاهة على التراث. اما ير فيضون الماضيي كحذاء قديم غير قابل للاعتراف به أو التعرف عليه أو بختزلونه الي مستودع من تقاليد نبشت من القبور في مناسبات خاصـــة. ولكــن التراث لا يشكل في حقيقته نمط وجودنا اليومي غير الأصبل بل علي أساسه فقط سيتسلم العزم الزمام كاشفا عن إمكانات الوجود الأصبيل (الفقرة ٤٣٥ من الترجمة الإنجليزية). وحينما نتسلم تر اثنا نستعيد أنفسنا من تأثير الكتلة والزحام والآخرين وال هم، تــأثير الخــضوع للدعة وتجنب المسؤولية وأخذ الأمور بخفة. وذلك يقدم إرشادًا بالنسبة لإمكانات الحسم والقرار. لأن الكائن الأصيل الذى يتسلم زمام ترائـــه سيستمد هذه الإمكانات من التراث على وجه التحديد.

التراث يقدم القرارات وطرائق الحياة التي نتناها أجدادنا وهي المفتوحة أمامنا لتكرار ها. وقد يكون ذلك على سببل المثال بأن نختار يطل من الماضي ثم نحاكيه مع تقدير مناسب للسياق الجديد. ويسدعي هيدجر أن تبجيل إمكانات الوجود القابلة للتكر ار هو تبجيل السلطة الوحيدة التي يستطيع الناس إقحامها ضد دكتاتورية أل هم. وبفعل ذلك يصبحون أحرارًا (فقرتا ٤٣٧ و ٤٤٣) والنراث ليس ملكسي وحسدى على الرغم من أن تسلمه هو فعلى، فالمصير الذي بجنتي من التراث هو مصير جماعة ممتازة؛ شعب عريق، جيل مختار، والآن تبدو القسمة الثنائية المتضمنة في "الخبار" بين الوجود الأصبيل والوجود غير الأصيل، أي قسمة إما اغتراب أنا وحدى عن المجتمع وإما لجوء قطيعي إلى الآخرين المنقادين (ال هم) قسسمة زائفة. فتسلم الميراث يحرر النفس من العناق المريح للكتلة المنسلبة وببنسي بيتا جديدًا في شعب أو جيل يشارك في هذا الميراث. لقد تحولت رطانـة الأصالة عن الوجود الفردي إلى مزاعم عن مصير جمعي لـشعب أو أمة ولم يكن ذلك جديدًا على هيدجر مع وصول هتار إلى السلطة، ففي "الوجود و الزمان" كانت الأصالة الفردية قابلة للتحقق كعيضوية في شعب أو جيل يتسلم تراثه، وقد حدثت النقلــة مــن الفــر د الـــي الجماعة الوهمية منذ وقت مبكر حينما كان يرى أن أوروبا تدهورت تحت سيادة الجماهير القطيعية التي خلقتها الرأسمالية وهي في حاجة إلى طاقات روحية تفتح تاريخيًا انطلاقًا من المركز الألماني وفسي مركزه رجل واحد اختار أبطال الماضي ليباريهم مرتديًا درعًا ينتمي إلى العصر الوسيط ولديه حس حقيقى بقدر أمته التاريخى (مدخل إلى الميتافيزيقا).

إن هيدجر في تفسيره للحرية لم يطابق بينها وبين مجرد غياب القيد الذي يفرضه الأخرون، بل الحرية عنده كانت لوقت طويل هي الانخراط في أن تكتشف الكائنات الإنسانية وجودها. وقد شن هجومًا حادًا على الحرية الأكاديمية التي إذا استبعدت سيجد الطلبة والأساتذة الحرية الحقيقية في أشكال الخدمة المؤداة للدولة وفي وضع أنفسهم تحت قانون ماهيتهم (حيث لم يعد وجودهم سابقًا على تلك الماهية المزعومة).

إن حديثه عن التحرير باتخاذ القرار والحسم، وقطع الصلة بعنف مع المعايير المبتذلة للقطيع في مجرى الفعل لا يرد فيه أن يكون للفعل مبرر إلا كونه فعلاً. فالرجال والنساء الألمان عليهم تحريسر أنفسهم من وثن الفكر وأن يحسموا أمرهم بأن يعقدوا العيزم علي الفعل، الفعل من أجل الفعل. وقد سمعنا في العالم العربي أصداء كلمات هيدجر حرفيا عند الدكتور عبد الرحمن بدوى في دراسيته: "هل من الممكن قيام أخلاق وجودية"، كما أن أطروحته عن الزمسان الوجودي حافلة بالأصداء الهيدجرية، إلا أن تسأثير هيدجر شديد الضخامة في العالم و لا يمكن اختزال كتاباته الفلسفية في برشامة لأنها حافلة بالتناقضات، وجانبها النقدي للوضع الحداثي ومقدمات الميتافيزيقا الغربية حافلة بالاستبصارات الجزئية شديدة الثراء.

#### إبراهيم فتحى

نشرت طبعة مختلفة قليلا من هذا النص أو لا عام ١٩٧٥، في مجلة وقائع البحث في العلوم الاجتماعية Actes de la recherche en وقد خططته ليكون تمرينًا في المنهج في المقام الأول، لا اتهامًا أو استنكارًا. فالتحليل العلمي الدقيق يتجنب منطق المحاكمة القضائية والاستجوابات التي يتطلبها (هل كان هيدجر نازيًا؟ هل كانت فلسفة نازية؟ هل ينبغي أن ندرًس هيدجر؟ إليخ)، ومن ثم فإنني أرتاب فيما إذا كانت الإثارة غير الصحية التي تحييط بهذا الفيلسوف اليوم ستكون مواتية لاستقبال ملائم بالفعل لكتابي، الذي من المقدر له أن يبدو دائمًا في غير أوانه الآن كما كان الحال عندما ظهر لأول مرة.

كان التعديل الرئيس الذي أدخلته، عدا إضافة بعيض الحواشي بغرض تحديث السياق التاريخي، هو نقل الفصول الثلاثة التي أطور فيها تحليلي للغة هيدجر والقراءات التي تستدعيها إلى نهاية الكتاب لكي أجعل نقاشي أسهل تتبعًا. وهكذا فقد غامرت بإبهام حقيقة أن قراءة المؤلفات نفسها بمعانيها المزدوجة ونبراتها الخفية على النقيض من وجهة نظر متبناة شائعة عن السوسيولوجيا،هي التي كشفت ليعضًا من أشد التضمينات السياسية في فلسفة هيدجر ابتعادًا عن التوقع، حينما لم يكن قد جرى التعرف عليها من جانب المؤرخين: إدانتها لدولة الرفاهية Temporalité ومعاداتها للسامية المتسامي بها، لتغدو نظرية الزمانية Temporalité ومعاداتها للسامية المتسامي بها، لتغدو

إدانة لانعدام الجذور (التجوال/ التيه/ الصنالال l'errance)، كما أن رفضها التنصل من الالتزام بالنازية، مسجل في التلميحات الملتويسة التي تسم حوار هيدجر مع يونجر Jünger، وأخيسرا فإن نزعتها المحافظة الثورية المتطرفة – التي لم تقف عند إلهام استراتيجيات التجاوز الجذري بل تعدت ذلك إلى قطيعة الفيلسوف المحبطة مع النظام الهتلري – قد أثارها مباشرة، كما بين ذلك هيجو أوت Hugo، عدم مكافأة تطلعاتة الثورية كي يقوم بمهمة الفوهرر الفلسفي.

كل هذا كان في النصوص ينتظر القراءة، بيد أن حراس التفسير الحرفي (بفتح الحاء)، قد رفضوه، فهؤ لاء، إذ أحسوا أن امتيازهم يهدده نقدم العلوم الحديثة العاصف الذي يبتعد عنهم، فقد تشبثوا، مثل الأرستقراطيين الساقطين، بفلسفة للفلسفة، كان هيدجر قد قدم لهم تعبيرا نموذجيا عنها، ولقد تجلى تشبثهم هذا، بإنشاء حواجز مقدسة بين الأنطولوجيا والأنثروبولوجيا. ولكن أقصى ما يمكن أن يأملسه التقليديون الحرفيون لن يتجاوز تأجيل اللحظة التي سينتهون فيها مضطرين إلى مساءلة أنفسهم عن العمى الخاص بمحترفي الوضوح، مضطرين إلى مساءلة أنفسهم عن العمى الخاص بمحترفي الوضوح، وهو الأمر الذي كان هيدجر قد أبرزه، مرة أخرى، بالمظهر الأكثر وضوحا، بينما واصلوا مضاعفته وتكريسه من خلال تجاهلهم المتعمد وصمتهم المتعالى.

باریس، ینایر ۱۹۸۸م

#### التفكير الملتبس

ملتبس/ مبهم، Louche. يستعمل هذا المصطلح في النحو، ليشير الله الأقوال التى تبدو لأول وهلة كأنها تفيد معنى معينا ولكنها تنتهى إلى أن تفصح عن معنى مختلف كلية. إنه يستعمل بصفة خاصة في الجمل التى يكون بناؤها المنطقى متضاربا إلى حد الإخلال بوضوح تعبيرها. يظهر من ثم ما يجعل الجملة ملتبسة في الترثيب النوعى للكلمات التى تؤلفها، حيث تبدو للوهلة الأولى أنها تتشيء علاقة ما، بينما تضمر في الواقع علاقة أخرى: تماماً مثلما يبدو المصابون بالحول حينما ينظرون بالفعل في مكان آخر.

#### م. بوزيه، الموسوعة المنهجية، النحو والأدب المجلد الثاني.

مما لا ريب فيه أن هناك عددًا قليلاً من الأنساق الفكريــة التــى تضرب بجذورها على نحو أكثر عمقًا في زمنها ومؤرخة به، (مما نعته كروتشه Croce) "الفلسفة المحضة" لهيدجر. (١) فليـست هناك مسائل معاصرة، ولا إجابة أيديولوجية من جانب هــؤلاء "الثــوريين المحافظين" عن هذه المسائل، غير موجودة في هذا العمل المطلـق، وإن اتخذت شكلا مُعلّى (متساميًا) أو مضللا (بالكسر). مع ذلك هناك أقل القليل من الأعمال التي قرئت بمثل هذه الطريقة اللاتاريخية على

نحو متعمق. فلم ينظر حتى أكثر الباحثين صرامة في المسساومات المشبوهة لمؤلف الوجود والزمان sein und zeit مع النازية للنصوص نفسها بحثًا عن مؤشرات، وإقرارات، أو تلميحات قمينة بأن تكشف أو توضح الالتزام السياسي لمؤلفها.

مع ذلك فمما لا طائل منه أن نحاول إقناع الناس أصحاب هذه الإحالة الدائمة كلية الحضور إلى الوضع التاريخي والسياق الثقافي، بمقارنة فكر هيدجر على سبيل المثال بتلك الأنواع من الخطابات الأقل براعة في لطف التعبير التي تعادله، خلا أنها تنتمي إلى نسسق مختلف. يعني الاستقلال النسبي لمجال الإنتاج الفلسفي أن مثل هذه المقارنة قد تخدم بنفس السهولة إثبات التبعية بقدر ما يمكن أن تثبت الاستقلال. ومن المفارقة، فإن أثر "المجال"، أي الأثر الذي تمارســه الضو ابط/ التقييدات النوعية للكون الفلسفي المصغر في إنتاج الخطاب الفلسفي، هو بالضبط ما يعطى أساسًا موضوعيًا لـوهم الاستقلال المطلق. بمكن لهذا الأثر أن يستحضر على نحو قبلي (بتسكين الباء) A prori) بحیث یؤدی رفض أو حظر أی مقارنــة بــین أعمــال هيدجر، وهو ثوري محافظ في الفلسفة (أي، في المجال المستقل نسبيًا للفلسفة) وأعمال اقتصاديين مثل زومبارت Sombart وشبان Spann أو كتاب مقالات سياسيين مثل شينجلر Spengler أو بـونجر Jünger، الذين سيبدون على نحو مغر شبيهين بهيدجر Heidegger، إن لم يكن هذا تحديدًا هو ذلك النوع من الحالات التي يستحيل علينا فيها أن نناقشها بلغة "مادامت الأشياء الأخرى متساوية". ويتعين على

<sup>( \* )</sup> سابق على أى تجربة وليس سابقًا زمنيًا على تجربة بعينها. المراجع

أى تحليل واف بالغرض أن يتسع لرفض مـزدوج: أن ينكـر علـى النص الفلسفى ليس فقط أى دعوى فى الاستقلال المطلق، مع الرفض الملازم لها لكل إحالة خارجية، وإنما أيضا أى اختزال مباشر للـنص إلى أشد شروط إنتاجه عمومية. وقد نعترف باستقلاله، إنما بشرط أن نسلم بصراحة بأن هذا هو اسم آخر فحسب لتبعيته للقوانين التى تحكم الاشتغال الداخلى للمجال الفلسفى، وقد نعترف بتبعيته، ولكن بـشرط أن نأخذ فى حسباننا التحولات النسقية التى تخضع لها تأثيرات هـذه التبعية، ما دامت تتم دائمًا عبر وساطة آليات نوعية تخـص المجـال الفلسفى.

وهكذا يتعين علينا أن نتخلى عن معارضة القراءة السياسية بالقراءة الفلسفية، وأن نقوم في وقت واحد بقراءة مزدوجة double فلسفية وسياسية للكتابات التي تتسم بـ التباسـها double الجو هري، أي، بإحالتها إلى فيضائبين اجتمياعبين، بتطابقان مسع فضائيين عقليين. ونظرًا لأن أدورنو Adorno يتغاضى عن الاستقلال الذاتي النسبي للمجال الفلسفي، فإنه يقيم علاقة سببية بين الملامح التي تطبع فلسفة هيدجر وسمات الفئة الطبقية التي ينتمي إليها: ويقود هذا "الممر الدائري المختصر" أدور نو لتفسير أيديو لوجية هيدجر بحنينها للماضي بوصفها تعبيرا عن مجموعة من المثقفين السذين يفتقرون للاستقلال الاقتصادي والسلطة والضائعين في المجتمع الصناعي. وليست لدى رغبة في تحدى هذه الرابطة، فضلا عن الرابطة الأخرى التي يقيمها أدورنو، بين فكرتي "القلق" أو "العبث" والعجـز العملـي لمؤلفي هاتين الفكرتين - خاصة على ضوء كتاب رينجـر Ringer، الذي يعزو المحافظة الرجعية المتزايدة لهؤ لاء الذين يسميهم

"الماندارين الألمان" (صفوة المتقفين) لموقعهم المتدهور داخل بنية الطبقة السائدة. وعلى أى حال، ما دام أدورنو Adorno غير قدادر على أن يدرك التوسط الحاسم الذى تمثله المواقع التى تشكل المجال الفلسفى وعلاقتها بالتعارضات المؤسسة للنسق الفلسفى، فإنه يخفق بشكل محتوم فى كشف التحول الخيميائي() الذى يحمى الخطاب الفلسفى من الاختزال المباشر للموقع الطبقى لمنتجه. وأدورنو بذلك يفرض العمى على نفسه فلا يرى ما يمكن أن نتوقع اعتباره أكثر حسمًا، أى فرض الشكل الذى يمليه الخطاب الفلسفى.

بغض النظر عما إذا كانوا خصومًا يرفضون فلسفته باسم ارتباطها بالنازية أو مدافعين عنها يفصلونها عن تعاطف مؤلفها مع النازية، فإن كل النقاد ينحون إلى تجاهل حقيقة أن فلسفة هيدجر قد تكون مجرد صيغة تسسام أو إعلاء فلسفى sublimation تكون مجرد صيغة تسسام أو إعلاء فلسفى philosophique المبادىء السياسية أو الأخلاقية التى حددت مساندة الفيلسوف للنازية، المساندة التى فرضتها أشكال الرقابة النوعية التى تخص مجال الإنتاج الفلسفى. ويسلم خصوم هيدجر لأنصاره مسن خلال تشبثهم بالتركيز على وقائع سيرته الشخصية دون ربطها بالمنطق الداخلى لكتاباته، حق ادعاء وجود تمييز صريح بين السيرة الشخصية لهيدجر، بأحداثها العامة والخاصة – مولده فى لدينا السيرة الشخصية لهيدجر، بأحداثها العامة والخاصة – مولده فى صغيرة بالغابة السوداء، وتلقيه تعليمه الابتدائى في ميسكيرش صغيرة بالغابة السوداء، وتلقيه تعليمه الابتدائى في ميسكيرش

<sup>(\*)</sup> الخاص بالكيمياء القديمة. المراجع

Messkirsh، و در اساته الثانوية في كونستانس Constance و فر ايبورج في بريسجاو Freiburg-in-Brisgau، ثم التحاقه، في ١٩٠٩، بجامعــة فرايبورج Freiburg، حيث تلقى مقررات فسى الفلسفة واللاهسوت، وحصوله على دكتوراه الفلسفة في ١٩١٣، وما إلى ذلك، وندكر عرضًا، عضوبته في الحزب النازي، خطبة العمادة، وبعض مساحات الصمت. ومن ناحية أخرى لدينا السيرة الفكرية، وقد "نظفت" من كل احالة لأحداث حباة الغبلسوف اليومية. بمثل في هذا النطاق سحل محاضر ات و در و س هبدجر Verzeichnis der Vorlesungen und uebungen von Martin Heidegger من ١٩٥٥ إلى ١٩٥٨ وثيقية نموذجية: حينما يختزل الفيلسوف إلى الممارسة الفعلية عبر الزمان، وهي وحدها التي تعتبر شرعية؛ أي قيامه بتدريس الفلسفة، وحتب حيننذ لا يشار إلا لطابع هذا التدريس الرسمي فحسب،<sup>(٣)</sup> يغدو المفكر متطابقا تمامًا مع فكره، وحياته مع مؤلفاته - التسى تنصَّب هكذا بو صفها إبداعًا مولدًا لذاته ومكتفيًا بذاته.

ومع ذلك فإن أشد النقاد اختز الا لا يمكنه أن يقاوم صدمة وجود معجم معين نموذجى لصيق بأسلوب تعبير هيدجر الفلسفى الخاص حتى فى أشد الكتابات (٤) السياسية مباشرة، (Wesen des Seins) «الموجودات» Menschlisches Dasein «الوجود الإنسانى»، Wesenwille «ماهيات الإرادة»، الإرادة»، Weschick «المصلوب verlassenheit «الوحدة»، إلى آخره) جنبا إلى جنب المعجم النازى النموذجى و "ذكريات" الافتتاحيات فى جريدة المراقب السعبى، المعجم النازى Võlkische Beobachter

العمادة التي ألقاها في ٢٧ مايو ١٩٣٣، المعنونسة "السدفاع السذاتي (Selbstbehauptung للجامعة، التي يغالي في ترجمتها أحيانا بوصفها توكيد الذات، أو إثبات الذات)"، والتي غالبًا ما استحضرت لإظهار مساندة هيدجر للنازية، يمكن أن تجد مكانها حتى في مثل هذا التاريخ الداخلي المجرد المحض لفكر هيدجر كالذي كتبه ريتشار دسون. (٦) لا شك أن مؤلف هذا التاريخ المشذب قد غالى ليصفى على وضع ظر في مظهر أن التطبيق عنده هو تفسير ات ناتجــة بالــضر ورة، أو لاحقة للنظرية الفلسفية العلوية بالارتباط المباشر بقواعد أو قصايا سابقة (بالمعنى الذي يذهب إليه جادامر Gadamer) (مع هجومها على العلم الموضوعي على سبيل المثال). ولكن كارل لويث Karl Löwith نفسه بشرح بوضوح كاف التباس هذا النص: "مقارنسة بالكر اسات و الأحاديث التي لا حصر لها التي نشرت بعد سقوط نظام فايمار من قبل الأساتذة الذين "جرى تطويعهم" فإن خطبة هيدجر تتسم بأن فيها نغمة فلسفية شديدة التطلب؛ إنها تحفة صغرى من التعبير والتاليف. إذا قيست بالمعابير الفلسفية، فإن خطابه من البداية إلى النهايسة ذو التباس نادر الوجود، لأنه تمكن من أن يخضع المقولات الوجوديسة و الأنطولوجية "للحظة" التاريخية، بحيث تخلق و همًا بــأن مقاصــدها الفلسفية قابلة للتطبيق على الوضع السياسي على نحو قبلي A priori، كما هو الحال حين يقيم علاقة بين حرية البحث وقسر الدولة. ويجعل "خدمة العمل" و "الخدمة العسكرية" تتوافقان مع "خدمة المعرفة"، حتى أن المستمع في نهاية المحاضرة لا يعرف ما إذا كان عليه أن يتجه لقراءة كتاب ديلس Diels عن الفلاسفة "ما قبل السقر اطيين" أو أن عليه أن يلتحق بكتائب العاصفة الهتارية S A Sturmabteilung. لذلك

لا يمكن لنا أن نحكم ببساطة على هذه الخطبة من وجهة نظر واحدة، سواء كانت سياسية محضة، أو فلسفية محضة. (٧)

وإنه لمن الخطأ – بالقدر نفسه – أن نعين موضع هيدجر في المجال السياسي البحت معتمدين على قرابة أفكاره بأفكار كتاب المقالات أمثال شبنجلر أو يونجر، أو أن نعين موقعه في الساحة الفلسفية، "بمعناها الدقيق"، أى في تاريخ الفلسفة المستقل نسبيًا، باسم معارضته للكانطيين الجدد على سبيل المثال. إن أشد سامات وأثار فكره خصوصية متجذرة في هذه الإحالة المزدوجة، ولكي نفهمها بدقة، يتعين علينا نحن أنفسنا أن ناشكل من جديد، باشكل واع ومنهجي، الروابط المتبادلة التي تقيمها أنطولوجيا هيدجر السياسية في الممارسة، لأنها تخلق موقفا سياسيًا، غير أنها تعطيه تعبيرًا فلسفيًا

وتكمن أفضل فرصة لأى خطاب متخصص يقاوم التموضع، كما يمكن أن نرى، فى ضخامة المهمة المتضمنة فى تكشف النسق الكامل للعلاقات الذى يشكل هذا الخطاب. وهكذا ففى الحالة الراهنة، ينبغى على مهمتنا ألا تكون أقل من إعادة بناء بنية مجال الإنتاج الفلسفى بما فيه كامل تطورها التاريخى السابق – وكذلك بنية المجال الجامعى الذي يعين لهيئة الفلاسفة "مواقعهم" ووظائفهم كما يحبب هيدجر أن يقول. ويتعين علينا أيضا أن نعيد تشييد بنية مجال المسلطة، حيث أماكن الأساتذة وفرصهم محددة، وهكذا، خطوة بعد خطوة، وصولاً إلى كل البنية الاجتماعية لألمانيا فايمار. (^) علينا أن نحكم فقط على مدى هذا المشروع حتى نرى أن التحليل العلمي محكوم عليه بأن

يجذب نقدًا مزدوجًا، من حراس الشكل، الذين يعدون أى مقاربة تبتعد عن التأمل الداخلى فى العمل (المؤلفات) مدنسة (بالكسر) أو مبتذلة، ومن نقد هؤلاء الذين يعلمون مقدمًا ما يتعين عليهم أن يفكروا فيه "فى التحليل الأخير"، والذين سوف يعدلون آليًا مواقفهم النظرية لتناسب نتاج تحليلاتهم الخاصة، من أجل شجب الحدود التى لا يمكن تفاديها لأى تحليل عملى.(٩)

## الفلسفة الحضة وروح العصر

"إلى زمننا الذي يعرض نفسه للتفكير" هكذا تكلم هيدجر، وينبغي أن نأخذه بكلمته حرفيًا، كما ينبغي علينا ذلك أيضًا حين يتحدث عن النقطة الحرجة، نقطة الخطر (das Bedenkliche)، المستكوك فيها، و الأشد إز عاجًا للتفكير (das Bedenklichste). (١) ورغم أن هيدجر يتخذ وضعًا نبويًا (" إننا لا نعتقد بعد"، إلخ)، فهو محق في تأكيد أن تفكيره بعكس لحظة حرجة، أو ما يدعوه أيضنًا و"ضعًا ثوريًّا" Umsturzsituation. إنه لم يتوقف على طريقته الخاصة في أن يتأمل الأزمة العميقة التي كانت بؤرتها ألمانيا؛ أو بالأحرى، لنكون أكثر دقة، فإن أزمة ألمانيا وأزمة النظام الجامعي الألماني لم تتوقفا عن أن تتعكسا وبعير عنهما من خلاله. لقد شملت الأزمة الحبرب العالمية الأولى والثورة (غير المكتملة) في نــوفمبر ١٩١٨، التــي جــسدت إمكانية ثورة بلشفية وأرعبت دائمًا أفئدة المحافظين، وفي نفس الوقت أحبطت بعمق الكتاب والفنانين (ريلكة وبرخت على سبيل المثال) يمجر د أن ولت لحظة حماسهم، (٢) و الاغتبالات السياسية (التي غالبًا ما لم يعاقب مرتكبوها)؛ محاولة انقسلاب كساب KAPP ومحساو لات أخرى للتخريب؛ الهزيمة؛ معاهدة فرساى؛ احتلال الرور من جانب الفرنسيين والاقتطاعات الإقليمية التي فاقمت وعي الناس بالنزعة الألمانية Deutschtum كجماعة يربطها الدم واللغة، التضخم المتسارع لأعوام ١٩١٩ - ٢٤ الذي طال أثره قبل كل شيء (الطبقات الوسطى)

Mittelstand فترة الرخاء (dite Prosperität) القصيرة، التى أدخلت بوحشية هوسًا بالتقانة وترشيد العمل؛ وأخيرًا الكساد الكبير لعام 1979. وقد ساعدت كل هذه الأحداث على خلق تجربة صدمة، كان من المحتوم أن يكون لها أثر دائم، وإن يكن بدرجات مختلفة وآثار مختلفة، على رؤية العالم الاجتماعي التى تبناها جيل كامل من المتقفين. كما وجدت هذه التجارب تعبيرًا متواريًا بدرجة أكبر أو أقل في أحاديث لا تنتهى عن "عصر الجماهير" و "التقانة" بقدر ما وجدت في النزعة التعبيرية التى سادت الرسم، والشعر، والسينما، وفي تلك في النزعة التعبيرية التى سادت الرسم، والشعر، والسينما، وفي تلك الخاتمة الانفعالية المتفجرة لحركة – عرفت عامةً بــ"ثقافة فيمار" التى ولدت في فيينا نهاية القرن، ولازمتها فكرة "مساوىء الحضارة"، المفتونة بالحرب والموت، – وتمردت ضد الحضارة التكنولوجية وكذلك كل أشكال السلطة.

وهذا هو السياق الذى تطور داخله، فى البداية على هوامش الجامعة، مزاج أيديولوجى humeur idéologique متميا تشربته تدريجيًا كل البورجوازية المتعلمة: إنه من الصعب القول ما إذا كان هذا المزاج الشائع السياسي الماورائي طبعة شعبية للنظريات الاقتصادية والفلسفية المتبحرة، أم كان نتاجًا لعملية مستقلة من إعدة تجديد عفوية دائمة. على أى حال، ينزع بنا أحد العوامل إلى الاعتقاد بأنها عملية ترتبط بإضفاء "طابع شعبي vulgarization" استنادًا إلى حقيقة أننا نجد مجالاً كاملاً من التعابير تنجز وظائف مماثلة، ولكنها أقل تطلبًا للاتساق المنطقي الصوري، أي تتسم بدرجات متفاوتة من لطف التعبير والتبرير الفعلى: يظهر شبنجلر، الذي يبدو أنه "مبسط شعبي" لزومبارت Sombart وشبان Spann بدوره وقد جرى "تبسيطه شعبي" لزومبارت Sombart وشبان Spann بدوره وقد جرى "تبسيطه

وليست هذه اللغة (الخطابات) التلفيقية، المشوشة، سوى التموضع الباهت بلا مركز لمزاج Stimmung جماعي، المتحدثون باسمه هـم أنفسهم أصداؤه فحسب. هذا المزاج الشعبوي Vőlkisch هـو بـصفة جوهرية استعداد تجاه العالم يبقى غير قابل للاختزال لأى تموضع في الخطاب أو في أي شكل آخر من أشكال التعبير، مع ذلك ربما يمكن إدر اكه في تعود hexis جسدي، وفي علاقة باللغة، وكذلك، غيــر أن هذا غير أساسي، في سلسلة من الأساتذة الأدبيين والفلسفيين (كيركجور، دوستويفسكي، تولستوي، نيتشه) وفي الأطروحات الأخلاقية - السياسية - الميتافيزيقية. ولكن لا ينبغي أن نسمح لبحثنا عن أصول بعيدة أن يحرف اتجاهنا: فمن الواضح أنه، بقدر ما نوغل في بواكير القرن التاسع عشر قد نجد بول دي لاجارد (ولد عام ١٨٢٧)، يوليوس لانجبين (ولد عام ١٨٥١)، وأقرب الينا أوتمارشبان (ولد عام ۱۸۷۸) الذي واصل عمل آدم موللر أو ديــدريتش، مــدير تحرير مجلة الفعل Die tat، الذي مارست "رومانسيته الجديدة" تأثيرًا

ضخما حتى وفاته في عام ١٩٢٧، ولكن لا ينبغي أن نتجاهل المؤرخين الذين كانت رؤيتهم للشعب الجرماني القديم محكومة بالنظرية العنصرية التي استنطها هيوستون ستبورات تشامير لين من قر اعته لكتاب تاسبتوس جرمانيا "Germania"، والرواية السعبية vőlkisch، وأدب الدم والأرض Blubo - Literatur (من كلمته دم Blut وأرض Boden) بتمجيده للحياة الريفية، الطبيعة، والعودة الـــي الطبيعة، والحلقات المحصورة في أعضائها مثل "كونيات" كلاحس وشولر وكل نوع يمكن تخيله من أنواع البحث عن تجربة روحية. و لا بجدر بنا أن ننسى صحيفة باير وتر بلاتــر Bayreuther Blätter، الصحيفة المعادية للسامية العاملة من أجل ألمانيا فاجنرية بطولية مطهرة، والمنتجات العظيمة للمسرح القومي؛ البيولوجيا العنصرية و فيلولو حيا النزعة الأربة، وطبعة كارل شميدت من القانون، التعليم، بما فيه المتنفس الذي قدمته الكتب المدرسية للتعبير عن الأيديولوجيا الشعبية، وبصفة خاصة، ما يسمى معتقد الوطن الأم $\binom{r}{r}$  heimatkunde، يما بتضمنه من تمجيد الأرض المحلية. هذه "المنابع" التــي لا حــصر لها التي انبثقت على كل الجوانب، تقدم الخصائص الجوهرية لتـشكل أيديو لوجي مؤلف من كلمات استخدمت كآهات وجد أو هتافات سخط، ومن موضوعات شبه مدرسبة أعبد تفسير ها. هذه الأفكار الشخصية التي أنتجت "عفويًا" تألفت موضوعيًا، لأنها مركوزة في تناغم التطبع Habitus وفي الانسجام العاطفي للأو هام المشتركة، الذي يضفي عليها مظهر الوحدة فضلا عن أصالة غير محدودة في الوقت نفسه.

ولكن المزاج الشعبوى هو أيضنًا مجموعة من الأسئلة التى تعرض كل الفترة نفسها من خلالها كمادة للتفكير: هذه الأسئلة،

المشوشة مثلها في ذلك مثل حالات للذهن، ولكن القوية و الوسواسية كأوهام، معنية بالتكنولوجيا (بالثقانة)، والعمال، والنخبة، والتساريخ، والوطن. وليس هناك ما يثير الدهشة، إذن، في أن تجد هذه الإشكالية الكبرى تعبيرها المتميز في السينما، على سبيل المثال، في منشاهد الحشد "الجموع" عند لوبيتش LÜbitsch، والطوابير في أفلام بابست Pabst (تمثلات نموذجية للله المرء man «المرادف عند هيدجر لمفهوم "هم"») أو هذه الخلاصة الواقعية لكل مشاكلهم المتوهمة، حيث تمثل عاصمة Metropolis فريتز لانج، (٤) إعادة ترجمة تصويرية لكتاب يونجر (٥) العامل Der Arbeiter.

ان الأبديولوجيا الشعبية Völkisch قيد وجيدت أفضل تعبير لها في الأدب، وفوق كل شيء في السينما يسبب طبيعتها غير البقينية، والتلفيقية، التي تمط التعبير العقلاني إلى حدوده القصوى. و في هذا الصدد، فإن كتاب سيجفريد كر اكهاور sigfried krakauer من كالبجاري إلى هتلر ، تاريخ سيكولوجي للسينما الألمانية (لوزان عصر الإنسان ١٩٧٣)، يمثل بلا شك واحدًا من أفضل الاستحضار ات لروح هذا الزمان. وبمعزل عن الحضور القسرى للشارع والجماهير (ص ص ١٨٨-٥٧) في كل مكان، فإننا نلحيظ بيصفة خاصة موضوعات مثل "النزعة الأبوية الاطلاقية" في فيلم كوب من المناء Ein Glas Wasser والحذاء المفقود Wasser

(سندر یلا)، و هما فیلمان أخرجهما لودفیج برجر "مستقبلا أفضل Ludwig Berger حيث يصور إن "مستقبلا أفضل باعتباره عودة للأيام القديمة السعيدة (ص ١١٨) و بتر كيز ه على مفهوم التحو لات الداخلية ( innere wandlung) التي "تعد أهم من أي تحويلات للعالم الخارجي"، (ص١١٩). وكان هذا واحدًا مين الموضيوعات العزبيزة علي قلبوب البورجوازية الصغيرة الألمانية، كما يشهد علي ذلك النجاح المعاصر الاستثنائي لدبستو بفسكي في ترجمة مو للرفان دن يروك Moller van den Bruck) ينجح أخيرًا موضوع آخر على نحــو استثنائي و هو "الجبل"، الذي ولد نوعًا أدبيًا "ألمانيا حصر "ا". هذا بتضمن، من بين أشياء أخرى، كل أفلام الدكتور أرنولد فرانك Arnold Franck الذي تخصيص في هذا "المرزيج من فؤوس الثلج اللامعة والعواطف المتضخمة". و في الو اقع، وكما بلاحظ سيجفر بد كر اكاور ، فإن "رسالة الجبال التي سعى فرانك الى أن بجعلها شعيبة من خلال مثل هذه اللقطات الفخمة كانت عقبدة كثير من الألمان ذوى الألقاب الأكادبمية، ولبعض من هم بدونها، بمن فيهم قسم من شباب الجامعة. وقبل الحرب العالمية الأولى بوقت طویل، ترکت مجموعات من طــلاب میــونیخ العاصمة الكنيبة في عطلات نهاية الأسبوع متجهه نحو جبال الألب البافارية القريبة، وأطلقوا العنان لعواطفهم (...) لأنهم مسبعين بالحوافز البروميثيوسيه، فإنهم ليتسلقون واحدة من تلك "الفوهات" الخطيرة، ثم يدخنون غلايينهم على القمة بهدوء، وبكبرياء لاحد لها ينظرون إلى أسفل إلى من أطلقوا عليهم "خنازير الوادى" حده الجموع العامية التي لم تقم قط بجهد لترقى بنفسها إلى الذرى السامخة، (ص ١٢١).

وقد قدم شبنجلر، الذي كان في موضع جيد ليشعر بهذا التغيير في المزاج الجماعي بل حتى ليتوقعه، ذكريات دقيقة عن المناخ الأيديولوجي: "يبدأ الفكر الفاوستي في الشعور بالغثيان من الآلات. إعياء ينتشر، نوع من الرغبة في تهدئة الصراع ضد الطبيعة. يعود الناس إلى أشكال من الحياة أبسط وأقرب إلى الطبيعة، إنهم يمضون وقتهم في الرياضة بدلا من التجارب التقنية. وتصبح المدن الكبري ممقوته بالنسبة لهم، ولسوف يسرهم أن يفروا من ضغط الوقائع التي ممقوته بالنسبة لهم، ولسوف يسرهم أن يفروا من ضغط الوقائع التي المبدعة والقوية على وجه الدقة هي التي تتحول عن المشاكل العملية والعلوم وتتحو باتجاه التأمل المحض. ويظهر مرة أخرى الإيمان بالقوى الخفية والنزعة الروحية، والفلسفات الهندية، وحب البحث الميتافيزيقي بصبغة مسيحية أو وثنية، تلك التي كانت جميعها محتقرة الميتافيزيقي بصبغة مسيحية أو وثنية، تلك التي كانت جميعها محتقرة

في الفترة الداروينية. إنها روح روما في عصر أغسطس. بسبب التخمة من الحياة، بتخذ البشر ملاذا لهم من الحضارة في أشد مو اضع الأرض التي بقيت بدائية، وفي التسشرد، والانتحسار .(٧) ويعسر ض إرنست ترولتش Ernest Troeltsch في مقال طبع في عام ١٩٢١ نفس الحدس الكلي لمنظومة المواقف هذه، انطلاقا من مـسافة أكثــر بعدًا، ولذا فهي، وجهة نظر أكثر موضوعية، حيث رسم الملامح الأساسية لحركة الشباب Jügendbewegung: رفض التدريب والانضباط، وأيديولوجية النجاح والسلطة، والتعليم الزائف والمرهـق الذي تفرضه المدرسة، والنزعة العقلية والرضا الأدبي عن النفس، وما ينتمي إلى "العاصمة الكبري"، والمصطنع، والماديـة والنزعـة الشكية، والسلطوية وحكم النقود والمكانة. أضف إلى ذلك أنه يسجل أمال الناس نحو "تركيب فكرى، نحو نسق ورؤية كونية (تصور عن العالم) weltanschauung، وأحكام قيمة"، ويسجل الحاجة إلى عفوية مجددة وجوانية، لأرستقر اطية ثقافية وروحية جديدة لتواجه العقلانية و التسوية الديمقر اطية و الخواء الروحي للمار كسية. و هو يسجل أيــضنا بروز العداء نحو إضفاء طابع رياضي وألبى علبي كل الفلسفة الأوروبية منذ جاليليو وديكارت، كما يسجل الهجمات ضد النظريات التطورية والوعى النقدي، والمنهجية الدقيقة والتحليل أو البحث صارمي الاتساق. (^)

لقد ولد الخطاب الشعبى VÖlkisch، وهو "رسالة في التعليم والثقافة موجهة إلى جمهور متعلم ومثقف"، (٩) هنا وهناك بغير توقف على حواف النظام الجامعي، في الحلقات العصرية أو المجموعات

الثقافية – المتطفلة على الفن، ثم تحذر في الحامعة، في البدائة بين الطلاب و الأساتذة الصغار، إلى أن ازدهر لدى الأساتذة أنفسهم، في نهایة عملیة جدلیة معقدة، كانت مؤلفات هیدجر مرحلة فیها. لقد جری توسط أثر الأحداث الاقتصادية والسياسية من خلال الأزمة النوعية في المجال الجامعي، والتي تحددت بما يلي: تدفق الطــلاب الواســـع على الجامعة (١٠) وعدم التيقن من فرص العمل؛ ظهـور بروليتاريـا جامعية محكوم عليها بأن "تدرس لمن هم تحت مستوى الجامعـة" أو أن تحيا على الكفاف على حواف النظام الجامعي (كما في حالة معلم هتلر الروحي د. إيكارت D. Eckart، وقد كان رئيس تحريس معدم لمجلة صغيرة في ميونخ تدعى بالألمانية الفصحي Auf gut Deutsch)، وتدهور الوضع الاقتصادي والاجتماعي للأساتذة بسبب التضخم، وهم غالبًا ما مالوا إلى تبنى مواقف محافظة وقومية بل حتى كارهة للأجانب ومعادية للسامية. (١١١) وينبغي أن نضيف لكل هذا أثر الطلب على تعليم أكثر عملية، حثت الدولة والصناعة الثقيلة الجامعات عليه، وإن يكن بتوقعات ومقاصد مختلفة، وكذلك أثر النقد الأتى من الأحزاب السياسية التي ضمنت الإصلاح التعليمي في بياناتها بعد عام ١٩١٩، والتي احتجت على التقاليد الثقافية والروحية الأرستقر اطبة للجامعات. (١٢)

إن "البروليتاريين الأكاديميين"، أى "هؤلاء الذين حصلوا على شهادة الدكتوراه واضطروا إلى أن يدرسوا لمن هم تحت مستوى الجامعة بسبب ندرة الكراسي الأستاذية"، ("١) والعمال الأكاديميين الشباب، الذين تكاثروا بسبب صيرورة المعاهد العلمية الكبرى مشاريع "رأسمالية دولة"، (١٠) لقد تضخمت صفوف هؤلاء الطلاب

الدائمين الذين سمح لهم منطق نظام الجامعة الألمانية بأن يتجمدوا راكدين - في وظائف تدريسية أدنى، وهكذا وجد في قلسب نظام الجامعة ذاته، "إنتلجنسيا حرة" لو توفرت في ظل نظام أشد صدرامة لأبعدت إلى المقاهى الأدبية: هؤلاء المثقفون، الممزقون حرفيًا بين المكافآت الروحية والراتب المادى الذي تقدمه الجامعة، كانوا على استعداد مسبق لأن يلعبوا دور الطليعة Avant- garde، مبينين ومعلنين المصير المشترك الذي ينتظر السلك الجامعي الذي حكم على امتيازاته الرمزية والاقتصادية بالهلاك. (٥٠)

و لا يكاد يثير الدهشة أن ما كان معروفًا حينئذ بوصفه "أزمسة الحامعة" قد اقترن بما بسميه ألبويس فيبشر Alovs Fischer "أز مية السلطات" واعادة تعريف أسس السلطة الأستاذية. ومعاداة النزعـة العقلية، مثلها في ذلك مثل كل الأشكال اللاعقلانية الصوفية أو الروحانية هي دائمًا، طريقة مُرضية لتحدي المحكمة الأكاديمية وأحكامها. ولكن نزعة معاداة العقلانية عنيد الطلاب والمدرسين الصغار الذين بدا مستقبلهم مهددًا لم تستطع بــذاتها أن تــؤدي إلــي مساءلة عميقة للمؤسسة التعليمية، ما دامت، كما يلاحظ فيـشر، قـد هاجمت كل التقاليد العقلية التي رفضت بالفعل من جانب الأسائذة أنفسهم: الوضعية الطبيعية، النفعية الخ. (١٦) وكان مسن المؤكد أن يشجع التدهور الموضوعي للموقع النسبي للهيئة الأكاديمية، والأزمسة النوعية التي أثرت في "كليات الآداب"، منذ نهاية القرن التاسع عــشر (مع تقدم العلوم الطبيعية والعلوم الاجتماعية، وقلب التراتبات الأكاديمية الذي لازمه)، أساتذة الجامعة على أن ينضموا إلى هـؤلاء

الذين تباكوا على تدهور الثقافة أو الحضارة الغربية. إن السخط المحافظ الذي نبع بعد عام ١٩١٨ في صدر الجامعة الألمانية، والذي از دهر على الشعار ات و الكليــشيهات التـــي تهـــاجم "الفر ديـــة"، (أو "الأنانية") متهمًا "الاتحاهات النفعية و المادية" و أز مة المعر في الالتحاهات النفعية و المادية" و أز مة المعر der wissenshaft) الخ مدين بلونه السياسي المصافظ و المعادي للديمقر اطية إلى حقيقة أنه قد تطور استجابة للهجمات التي شنتها أحزاب البسار (وتناوبت على الأقل جزئيًا، مع العلوم الاجتماعية، خاصة السوسيولوجيا) ضد التقاليد الأكاديمية والأفكار الأرستقراطية ثقافيًا للحامعات الألمانية. بسحل فريتيز رينجير Fritz Ringer كيل الألفاظ التي عملت بوصفها مؤثرات عاطفية غليظة وأطلقت رؤية كاملة للعالم السياسي: لم يستحضر "التفسخ" (zersetzung) أو "التحلل" (Dekomposition) على سبيل المثال ضعف السروابط الطبيعية، اللاعقلانية، أو الأخلاقية بين البشر فحسب في "مجتمع صناعي"، وإنما أبضًا التقنبات العقلبة المحضة التي ساعدت على تدمير الأسس التقايدية للتماسك الاجتماعي باخضاعها لتحليل نقدي. و هو يقدم مقتطفات غزيرة من التصريحات المعادية لما هو حداثي، ووضعي، وعلمي، وديمقر اطي، إلخ التي روجها الأساتذة الألمان استجابة لهذه الأزمة، التي لم تكن أزمة الثقافة، كما جادلوا، وإنما أزمة رأسمالهم الثقافي الخاص.

"إننا محاطون من كل الجوانب بمحطمى المعتقدات المدمرين والمنحطين عقليًا، بالتحكمى والذي لا شكل له، بعتو التسوية وألية عصر الآلة هذا، بالانحلال المنهجى لكل شيء صحى

ونبيل، والاستهزاء بكل شيء قوى وحاد، بالحط من شرف كل شيء الهي، يعلو بالبيشر حينما یؤ دون و اجبهم تجاهه". <sup>(۱۷)</sup> حین تکدح الجمساهیر في الطاحونة اليومية لحياتها كالعبيد أو الكائنات الآلية، بلا روح، بلا فكر، وبألية..، تبدو كل الأحداث في الطبيعة أو المجتمع ذات طابع مبكانيكي بضحالة بالنسبة لطر بقتهم التقنية و النمطية في التفكير. وهم يعتقدون (...)، أن كل شيء، مثل منتجات المصنع بالجملة: عادي ومتوسط، كل الأشياء متماثلة ولا يمكن تمييزها الا بالرقم فقط. وبظنون أنه لبست هناك فروق بين الأعراق، والشعوب، والدول، وليس هناك تراتب للموهبة والإنجاز، فلا تفوق لأحد منها بحيث يسمو على الآخر، ورغم أن أنماط الحياة مختلفة في الواقع فإنهم يسعون بسبب حسدهم لنبالة المولد، والتعليم والثقافة لخلق عالم متساو تمامًا (۱۸)

وحينما يعتقد المفكر المحترف أنه يحيط بمفاهيمه العالم الاجتماعي مباشرة فإن أفكاره مع ذلك تكون مؤطرة بشكل حتمي عبر شيء ما جرى التفكير فيه قبلاً، وهذا ينطبق على الصحيفة التي راقت لهيجل، أو الكتيبات العصرية التي كتبها صحفيون سياسيون، وكذلك حال أعمال زملائهم المحترفين؛ إنهم يصفون جميعًا نفس العالم الاجتماعي، بالطبع، ولكنهم جميعًا يستعملون أنساقًا من لطف

التعبير معقدة بهذه الدرجة أو تلك لوصفه. إن خطابًا لأكاديميين مشل فرنر زومبارت، إدجارسالين، كارل شميت، أو أوتمار شبان، أو كتاب مقالات مثل موللرفان بروك، أوزفالد شبنجلر، إرنست يونجر، أو إرنست نيكيش، والتنويعات التي لا حصر لها من الأيديولوجية المحافظة أو "الثورى المحافظ"، التي أنتجها الأسائذة الألمان كل يوم في محاضراتهم، وفي خطاباتهم ومقالاتهم، قدمت لهيدجر، كما قدم هو لهم وكما قدم كل واحد منهم للآخر، موضوعات للتفكير، ولكن من نوع خصوصي للغاية، مادام أنهم (رغم اختلاف نماذج فكرهم وأنماط تعبيرهم)، قد قدموا موضعة رددت صدى مزاجه السياسي الأخلاقي الخاص.

وإذا رغبنا في أن نبين كل الروابط المعقدة لتسمعات الأفكار الرئيسة والمعجمية التي زود كل واحد منهم الآخر بها معززا إياه بشكل متبادل لكان علينا أن نقتطف بالجملة من كل مؤلف كتبه هؤلاء الكتاب الذين كانوا الناطقين بلسان روح العصر Zeitgeist، الدنين تصرفوا بوصفهم متحدثين عن المجموعة كلها وساعدوا بشكل قاطع على تشكيل بني عقلية بواسطة خلق موضعة للاستعدادات الجماعية ناجحة بدرجة عالية. إننا نفكر على نحو خاص في شبنجلر: لقد كثف كتابه الصغير الإنسان والتقنيات، الذي كتب في عام ١٩٣١، المادة الأيديولوجية لكتاب اضمحلال الغرب، الذي أصبح مصدرًا مرجعيًا عالميًا بعد طبع مجلده الأول عام ١٩١٨ والثاني عام ١٩٢٢.

إن شجب شبنجلر "النظرية المسوقية العقلانية، والليبرالية، والاشتراكية" (الإنسان والتقنيات،

نفس المصدر ص ١٢٥) يتمحور حول نقد "النزعة التفاؤلية المبتذلة"، (ص ٣٨) و الإبمان بالتقدم التقني (ص ٤٤)، و تفاولية التقدم الور دية"، موصوفا بمصطلحات شبه هيدجرية بوصفه هروبًا من حقيقة الوجود الإنساني بوصفه "الميلاد والتأكل"، و"سرعة الزوال"، (ص ٤٦): ومما له مغزى، أنه يطور في هذا السياق، وإن في صيغة أولية، موضوعات الوعي الحياد بالموت (ص ٤٦)، و الهم "الذي بفتــر ض مــسبقا رؤية عقلبة إلى المستقبل، و"انشغالا بالذي سيكون" (ص ٦٦) رائيًا إياها بوصفها الملامـح المميزة للوجود الإنساني، ونقده للعلم الفاوسيتي (و هو "أسطورة" بسبطة ولكن "مؤسسة" علي "فرضية عمل" "تهدف، لا للاحاطة بالعالم ولكشف أسراره وانما لجعلها خادمًا لغابات معينة، (ص ١٢٧)، و الإرادة الشيطانية للسيادة على الطبيعة، التي تقود الي "الابمان بالتقنية" الذي يعادل "ديانــة ماديــة"، (ص١٣٢) تبلــغ ذروتها في استحضار نبوءة دمار شامل (قننها هيدجر كاتب "ماهية التقانة") عن الهيمنة علي الإنسان بواسطة التقانة، (ص ١٣٨) عن "مكننـة العالم"، و "حكم الاصطناعي" - "نقبض" العمل اليدوي القديم الجميل لشعب بدائي بسبيط لم

يتحلل" (ص ١٤٣) وتحتضر كل الأشياء الحيسة فى قبضة آلة التنظيم الخانقسة، ويتخلسل العسالم الاصطناعى العالم الطبيعى ويسسممه، صسارت الحضارة ذاتها آلة تقوم، أو تحاول أن تقوم، بكل شىء بطريقة ميكانيكية. ولم نعد قسادرين علسى التفكير إلا بلغة قوة الحسصان الميكانيكى؛ ولا يمكن لنا أن ننظر إلى شلال دون أن نحوله عقليًا إلى طاقة كهربائية، (ص ١٤٤).

تتداخل هذه الفكرة المركزية، بدون منطق ظاهر، مع تمجيد وحشى يقارب النزعة العنصرية (ص ص ٩-١-١٥٤-١٥٥)، حيث "المقو لات الطبيعية" تميز بين القوى والصعيف وبين الذكي والغبي" (ص١٢١) وتترافق مع تأكيد بخلو من تزويق "للتمبيلز الطبيعلي بين المراتب" (ص١٠٦) المؤسس فـــي البيولوجيا، مثل التضاد بين الأسد والبقرة (ص ٦١)، الذي بلاحظ فے "کل حدیقہ حبوان" (ص۲۲)، و "العبقرية" أو "المو هبة" (ص ١٣٧) التي تقيم تعارضنًا بين "الزعماء بالولادة"؛ "الكواسر "؛ "أثرياء بالقدر ات" وبين "القطيع الكثيف العدد دائمًا من الزائدين عن الحاجمة (ص١٥٠) "الجمهور" أو الكتلة غير المتمايزة التي لا تزيد عن أن تكون "حثالة سطيبة" أدني من بشر

(ص٥٠٠) حاقدة بالضرورة (ص١١٥). وتعتمد الرابطة، التي يوحي يها، الطرح اللذي بماثل، بين الفكرة "البيئية"، عن العودة للطبيعة (ص ٦٩) و الفكرة المراتبية عن "الحق الطبيعي" (ص٦٦) تعتمد بلا ريب على نوع من التلاعب المعتمد على سلسلة من الصور الوهمية عن فكرة الطبيعة: حيث برتكز الاستغلال الأيديولوجي لمشاعر الحنين إلى الريف والصيق من الحضارة المدينية على مطابقة تدليسية بين العودة للطبيعة والعودة للقانون (الحق) الطبيعي، التي بمكن أن تعمل عبر قنوات مختلفة، بوصفها احياء أو استعادة للعلاقات السحرية ذات النمط الأبوى (\*) أو البطريركي، (\*\*) المرتبطة بعالم الفلاح، أو، بشكل أكثر فظاظة، بتأكيد الاختلافات والدوافع الباطنة عامة في الطبيعة (وخاصة في الطبيعة الحيوانية).

نحن نجد هذين الموضوعين المركزيين مرتبطين، بدرجة أكثر أو أقل اعتباطًا وفقًا لاتجاه الخطاب، مع موضوعات تتصل بها سوسيولوجيا، مثل إدانة المدينة "المضادة تمامًا

<sup>(°)</sup> سيادة الذكر في الحياة العائلية. المراجع (\*\*) سيادة الذكر في شئون الدولة. المراجع

لما هو طبيعي" والتقسيمات الاجتماعية المصطنعة تمامًا التي طورت هناك (ص ١٢٠- ١٢١)؛ واستنكار لهيمنة الفكر، والعقل، والذهن على الحياة والسروح، وحياة السروح هناك (ص٩٧-٩٩)؛ وتقدير لله ("براعة الفراسة")، والكوني والمقاربة الكلية، التي يمكن لها وحدها أن تؤمن وحدة "الحياة"، ضد كل تجزئة تحليلية. (ص ص ٣٩-٤٣)

وقد تكشفت حرفيًا الحقبقة السياسية لهذه الآراء التي تربد أن تكون فلسفية في البروسية والاشتر اكية Preussentum und sozialismus والاشتراكية وهو كراس سياسي صريح طبع عام ١٩٢٠، وقد أخفق في تدمير سمعة التفكير العميق التـــي حاز ها مؤلف اضمحلال الغرب untergang des Abendlands حتى بين الدائرة الأكاديمية. وفيه يطور شينجار نظرية عن "الاشتر اكية البروسية"، التي بعارض بها "الاشتراكية الانجليزية" التي تتسم بأنها مادية، وكوسمو بوليتانية، وليبر اليــة: بنبغي علي الألمان أن يعبودوا إلى تقليد الاشتر اكبة السلطوبة لأز منة فر دريك الثاني، التي كان جو هر ها مصادًا لما هو لبير الي وديمقر اطي، والتي أعطت الأولوية للكل علي. الفرد، الذى ولد ليطيع. ويرى شبنجلر آثارًا لهذا التقليد حتى فى حزب بيبل Bebel الاشتراكى الألمانى و "كتائبه العمالية" بإحساسها شبه العسكرى بالانضباط وتصميمها رابط الجأش، واستعدادها للموت بشجاعة باسم القيم السامية.

لكى نعطى تقييمًا تكوينيًا دقيقا لمنطق إنتاج هذا الخطاب، يمكسن أن نشير إلى إرنست يونجر، الذى طالما أظهر لسه هيدجر تقديرًا فكريًا عظيمًا. يونجر الذى ألهمته الحرية التى تتمتع بها بعض الأنواع "الأدبية" مثل الصحيفة أو الرواية، التى تجيز وتشجع رعاية "التجربة" "النادرة" أو المتفردة؛ فيقدم استجابته المباشرة دون توسطات "للمواقف البدائية"، وهنا قد نجد جذور الصور المتوهمة الأولية لكاتب المقال؛ والمبادىء الخفية لإنشاءاته الذهنية، المضنية غالبًا. (١٩٩)

"مع ف ج (فريدريش جورج) في حديقة الحيوان (...). في يوم الأحد هذا الذي ندفع فيه ثمنًا مخفضًا، مرأى الجماهير ثقيل الوطاة، ولكن لا ينبغي لنا أن ننسى أننا نسراهم في ضيوء الإحتصائيات البارد" (إ. يونجر، حدائق وشوارع Jardins et routes يوميات يوميات البارد" (إ. يونجر، حدائق وشوارع 1908ء الإحتام 1909، 1950ء الريس، بلون، 1901، صحة التشديد لي). "يومان في هامبورج. حتى عندما نزور المدن الكبيرة بانتظام، فإننا نصدم كل مرة بتفاقم طابعها الألي، (صحة) "يشبة المشاهدون الذين يغادرون السينما زحامًا نائمًا استيقظ لتوه، وحين ندخل غرفًا طافحة بالموسيقي الآلية، يساورنا بالأحرى شعور أشبه بشعورنا حين ندخل وكرًا لتدخين الأفيون. (نفس المصدر

ص ٥١) "بدو كل قرون استشعار هذه المدن العملاقة مثل شعرات منتصبة على الرأس. وهي مغوية لتواطؤ شيطاني. نفس المصدر، ص ٤٤)، كل ما نحتاجه الآن هو أن ندعو لأوضاع يمكن فيها للنخبة المختارة أن تشعر بتميزها: "إن مقصورات غير المدخنين هي دومسا أقل ازدحامًا من الأقسام الأخرى؛ فالزهد يعطى الإنسان حتى في أقل تجلياته، مساحة للتنفس"، (ا. يونجر، نفس المصدر، ص ٩٠ التشديد لي).

الآن بعد أن تزودنا بفكرة أولية عن رؤية العالم الاجتماعي التي تبناها هذا "الفوضوي المحافظ"، بطل الحرب العظمي، الــذي تربـــي على سوريل Sorel وشبنجلر Spengler، (۲۰) والنذي سوف بمجيد الحرب، والتقنية، و "التعبئة العامة"، والذي سوف ببحث عن مفهوم أصيل للحرية في تراثه الألماني لا في مباديء التنوير Aufklarung بل في "مسئولية ألمانية"، ونظام "ألماني"، (٢١) والذي سوف بشجب العقلانية والرغية البرجوازية في الدعة لكبي يحتفيل بفين الحياة متصورًا بوصفه فن القتال والموت، يمكن لنا الآن أن نسائل "فلسفته الاجتماعية" كما عبر عنها في (رسالة المتمرد) Traite du rebelle (۲۲) وهي صياغة أقل طموحًا وإن كانت أكثر جلاءً من أطروحات كتاب العامل Der Arbeiter. لقد نظم هذا المؤلف حسول مجموعية مسن التعارضات التي تركز على التناقض بين العامل، الذي يصوره المجاز بطلا مز عومًا، والمتمرد: فالأول بمثل "المبدأ التقنيج"؛ انسه مختزل بواسطة التقني، والجماعي، والنمطي وصولا إلى حالة أليـة تمامًا"، (٢٢) إنه عبد للتقنية والعلم، للراحة و"المثيرات المتلقاه"، (٢٤) بإيجاز، إنه إنسان غير مميز، "رقم" تنتج مضاعفاته آليًا، وإحصائيًا

بشكل مجرد "الجماهير" أي "القوى الجماعية" لـــ"الأعماق الدنبا"، التي يسمح لها زمن المواصلات المدعومة (مخفضة التعريفة) بأن تفييض الى مناطق كانت محجوزة قبلاً. (٢٥) وفي مواجهة هذا الناتج السلبي لكل محددات "الحضارة التقنية" يوجد المتمرد (٢١) - الـشاعر، الفـرد المتميز ، القائد - الذي جعل "مملكته" (السامية، الرفيعة، الـخ) "حير الحرية ذاك" "المعروف بالغاية". "اللجوء الي الغاية"، مجاز خطير لا يقود فقط إلى ما وراء الدرب المطروق وإنما أيضنا إلى ما وراء حدود التأمل(٢٧) - وهنا كيف يمكن لنا أن نتفادي التفكير في كتاب هيدجر متاهات Holzwege؟ - الذي يعد بعودة إلى "الوطن الأم"، إلى "منابعنا"، و "جذور نا" الـي "الأسطورة" و "الخفي" إلـي "المقدس" و "السرى"(٢٨) إلى حكمة البسيط، وبإيجان، إلى القوة الأصلية التسي يختص بها الإنسان الذي "يستمتع بالخطر"، ويفضل الموت على العبودية الوضيعة. (٢٩) من ناحية، ليدينا إذن "عالم الأمن الاجتماعي"، (٢٠) و المساواة، والجماعية، والاستراكية بتسويتها الهابطة (٣١) و هو عالم وسم عدة مرات بأنه ينتمى الحدائق الحيو ان"، (٢٢) ولدينا من ناحية أخرى، المملكة التي حجزت لـــ "نخبــة قليلة "(٣٣) لا ترفض أخوة "البسيط" و "المتواضع". (٢٤) و هكذا فإن العلاج الذي يتوجه له يونجر Junger هو عودة (٢٥) ونحن نفهم لماذا استؤنفت هذه الرؤية للعالم الاجتماعي في فلسفة للزمانية تعارض الزمان الخطى، المتجه للأمام، والتقدمي الذي يؤدي إلى "الكارثة" النهائية للعالم التقني، باسم زمان دائري ("يعيد" الساعة إلى الوراء) وهذا هــو الرمز الكامل للثورة المحافظة، لعهد الإعادة أو استرجاع النظام القديم La Restauration بوصفه إنكارًا للثورة. (٢٦)

وحين نواجه بعالم أيدبولوجي أحادي الصوت إلى الحد الذي يكون عصيًا فيه على الأغلب تبين الاختلاف بين المؤلفين المتبوعين -وخاصة أكثر هم شعبية - فإن أول رد فعل طبيعي للمثقف المحترف، الذي تشرب حتمًا بعادات بنيوية، هو أن يرسم "جدولا" بالتعارضات وثيقة الصلة بالموضوع عند كل مؤلف وكذلك عند كل مجموعة من المؤلفين الذين تجمعهم روابط متماثلة. وسيكون أثر مثل هذا البناء الذهني الشكلي في الواقع تدمير المنطق النوعي لهذه العناقيد الأيديولوجية، التي ترتبط (تتمفصل) على مستوى مخططات الإنتاج، أكثر منها على مستوى المنتجات ذاتها. إن الملمــح النــوعي لمــدار ات الموضوعات Topiques التي تضفي وحدة موضوعية على تعابير عصر بكامله هو طبيعتها التي تكاد أن تكون غير محددة، التي تجعلها مماثلة للاستقطابات الأساسية التي تشكل بنية الأنظمة الأسطورية: و هناك قليل من الشك في أنه إذ نسجل كل الاستعمالات التي تجلي فيها التعارض بين الثقافة (Kultur) والحضارة (Zivilisation)، فــان نقطــة التقاطع ستكون خاوية بدرجة أكبر أو أقل. (٢٧) وذلك لا يمنع الإدر اك العملي من جانبنا لهذا التمييز من إعطائنا حسًا كافيًا بالتوجه السياسي والأخلاقي، يمكننا في أي حالة بعينها من أن ننتج تعريفات عامة، فضفاضة، ليست قابلة للاستبدال إطلاقا مع تلك التي تخصص مستعملا آخر، رغم أنها ليست مختلفة كليًا، وبذلك تضفى على كل تعبيسرات الحقبة طابع الوحدة هذا الذي يتحدى التحليل المنطقي ولكنه يؤلف أحد العناصر المهمة لتعريف سوسيولوجي للتعاصر.

وهكذا فإن الثقافة، بالنسبة لشبنجلر، هي التي تتعارض مع الحضارة، أي "أشد الحالات اصطناعًا وزيفًا يمكن أن تصطلع بها

الإنسانية"، مثل تعارض المتحرك مع الساكن، والصيرورة مع ما هو میت و منقض، (rigor mortis تیبس الموت)، و الداخلی مع الخار جی، والعضوى مع الآلي، المتطور طبيعيًا مع ما أنسسي، اصطناعيًا، الغايات مع الوسائل، الروح، الحياة، الغريزة مع العقل والانحطاط. و لا تتر ابط هذه التعار ضات الثنائية الجو هرية، كما نرى، إلا بتدعيم كل منها الأخرى، مثل رصة من أوراق اللعب عبر تماثلات محددة على نحو شديد الغموض. وعلينا أن نحاول فقط أن ننتزع واحدة منها بمفردها حتى يتهاوى الصرح بكامله. وكل مفكر ينتج سلسلته الخاصة، المشتقة من المخططات الذهنية الغليظة والاختيارات العملية المناظرة لها والتي تولدها: (٢٨) باستخدام التناقض التوليدي سواء في شكله الأولى، مثل شبنجار، أو في شكل أكثر إحكامًا، غالبًا ما يصبعب إدر اكه، مثل هيدجر الذي يستبدله، بينما يمنحه نفس الوظيفة في شكل التضاد بين "الفكر الماهوي" والعلوم، وإن مفكرًا بعينه يطور على هذا النحو، في وضع أو سياق معين، تطبيقات قد تبدو مناقضة للمنطق الصارم، مع ذلك يمكن أن تبرر بلغة المنطق الدي يوائم أزواج التناقضات العملية التي تؤسس أشكال فرض النسق Systématization الجز ئبة.

إن المبدأ الموحد لـــروح العبصر zeitgeist هــو السرحم الأيديولوجى العام، مصفوفة المخططات العقلية العامة، التــى تولــد خلف مظهر تنوعها اللانهائي، الأفكار المطروقة، ومجموعات الاستقطابات الأساسية المطابقة لها على نحو تقريبي، والتــى تــشكل بنى فكر البشر وتنظم رؤاهم للعالم: وهي - إذ نذكر فقــط أشــدها أهمية - التعارضات بين الثقافة والحضارة، بين ألمانيا وفرنــسا (أو،

فى سياق آخر، إنجلترا)، كنموذج للنزعسة الكوسموبوليتانية، بسين "المجتمع" (جماعية Gemeinschaft طونيز Tönnies القائمسة على روابط الدم) و "الشعب" Völk أو الجماهير المفككة ذرياً؛ بين المراتبية والتسوية، بين الزعيم Führer أو السرايخ Reich والليبراليسة، مسع النزعة البرلمانية أو نزعة المسالمة، بين الريف أو الغابة، والمدينة أو المصنع، بين الفلاح أو البطل، والعامل أو صاحب الحانوت، بسين الحياة أو الكيان العضوى (organismus)، والتكنولوجيا والآلة التسى تنزع الطابع الإنسانى؛ بين الكلى والجزئى أو المنفصل، بين التكامل والتشظى (٢٩) بين الأنطولوجيا والعلم، أو العقلانية الملحدة إلخ.

هذه التعارضات، والمشاكل التى تثيرها ليست سمات خاصة بالأيديولوجيين المحافظين. إنها مغروسة فى صميم بنية مجال الإنتاج الأيديولوجي، حيث نشأت الإشكالية التى اشترك فيها كل مفكرى العصر فى ومن خلال المواقع المتضادة التى ما تفتأ تلصنع البنية. وكما يلاحظ هرمان لوبوفيكس Herman Lebovics، فإن للمجال الفرعى الذى يشكله المحافظون الأيديولوجيون يمينا، ويمثله شبنجلر، ويسارا، أو بالأحرى يمينا متطرفا يمثله نيكيش ويونجر، فى مظهرين مختلفين، وإن كانا فى نفس الآن متقاربين ومتضادين، ينطوى كل من اليمين واليسار فى هذا المجال الفرعى المحافظ ضمن المجال الواسع للإنتاج الأيديولوجي، ومنتجاته، كما تشهد على ذلك الإحالة الدائمة لليبرالية والاشتراكية، موسومة على الأقل سلبًا بأثر انتمائها إليه، والحلم، والحضارة "التكنولوجية"، إلخ هو المقابل المطلوب بنيويًا للهرائل التفاول

الذي بطابقه مبير شابير و Meyer Schapiro بــ "الوهم الإصلاحي" الذي كان منتشرًا بصفة خاصة في فترة الرخاء القصيرة التلي أعقبت الحرب (...) إن التقدم التكنولوجي - في رفعه مستوى معيشة الناس، وخفضه تكاليف الإسكان والضروريات الأخرى- سوف يحل صراع الطبقات، وسوف يخلق في التقنيين عادات التخطيط الاقتصادي الكفء على أية حال، وهو ما سوف يفضى إلى انتقال سلمى للاشتراكية". (٠٠) و يصفة أعم، فإن 'فلسفة' الثوربين المحافظين بمكن تحديدها جو هريًا بطريقة سلبية، بوصفها "هجومًا أيديولوجيا على الحداثة وجملة الأفكار والمؤسسات التي تميز حضارتنا اللببرالية والعلمانية والسصناعية". (نُهُ) وبمكن لهذه الفلسفة أن تستخلص مثلها في ذلك مثل مطبوعية من صورة سلبية (نجاتيف الصورة)، من خصائص خصومها أي: محبي الثقافة الفرنسية، البهود، التقدميين، الديمقر اطبين، العقلانيين، الاشتر اكبين، الكوسمو بوليتانبين، والمثقفين اليساريين (الذين يلخصه هايني Heine)، وتستدعى هذه الخصائص نفيها في أيديولوجية قوميسة استهدفت "إحياء نزعة ألمانية صوفية وخلق مؤسسات سياسية تجسسد وتصون هذا الطابع الأصيل لألمانيا". (٢٠)

إذا كانت المجادلات بين هؤ لاء المفكرين، الذين كان محتومًا عليهم أن يرجعوا إلى نفس فضاء الممكنات والذين غالبًا ما كانست عقولهم قد تشكلت بنيويًا بواسطة نفس التعارضات، تتدهور إلى اختلاط كامل قد تقودنا نظرة استعادية للماضى إلى الاعتقاد به تجاهل الفوارق الدقيقة وتدرجات اللون – فذلك يرجع إلى أن الإنتاج والتلقى يرشدهما دومًا حس التوجه السياسى الأخلاقي الذي يصفى،

خاصة في فترة أزمة سياسية فاقمتها أزمة الجامعة، على كل كلمة أو موضوع حتى تلك الأقل ارتباطاً بالسياسة ظاهريا، مثل مسألة القياس الكمى في العلوم أو مشكلة دور التجربة المعاشمة L'Erlebnis «التجربة الشخصية» في المعرفة العلمية – موضعًا لا غموض فيه داخل المجال الأيديولوجي، أي، إذا ما تحدثنا إجمالاً grosso modo على اليسار أو على اليمين، مع أو ضد الحداثة والاشتراكية، والليبرالية، أو النزعة المحافظة.

بجادل زومبارت، مثله مثل كل المحافظين الذين ينبنون موقفا في مسألة القياس الكمي (وقد يكون شيان spann، يمفهومة عين الكلية spann، مثالا)، في صالح التركيب و الكلية ومن ثم فهو معاد للـسوسيولوجيا "الغربيـة" (أي الفرنـسية و الانجليزية)، وكذلك كل شيء بتضمن "نز عتها الطبيعية" أي البحث عن القوانين الميكانيكية و "القياس الكمي"، و "الرياضي". و هـو يعتقـد أن هذا الشكل من المعرفة وعجزه اللامبالي عن أن يتو افق مع ماهية الواقع (wesen)، وهو ما بستهجنه (خاصة حين يمتد إلى نطاق الروح Geist، الذي بعارضه بالسوسيولوجيا "الانسانية" (أى الألمانية) يتضايف مع تطور العلوم الطبيعية و "اضمحلال" (zersetzung) الثقافة الأوروبية، أي، العلمنة، وانتشار المدن والتحديث، إنه يشجع أيضًا على تطور تصور تقنى للمعرفة،

والفردية، واختفاء "المجتمع" التقليدي. وكما رأينا، فإن التركيبات العملية التي أحدثها الإدراك الاجتماعي قادرة تمامًا على اقتتاص التماسك العضوى لمجموعة بكاملها من الحدود (الألفاظ) التي تبدو غير مرتبطة للوهلة الأولى. وهذا التماسك، الذي يوحى بحضور كوكبة (تـشكيلة) دلالية بكاملها في كل عنصر مفرد، يفسر ظهور الشكوك أو الاتهامات التي لاتتكافأ بوضوح مع موضوعها مثل تحذير فيبر weber ضيد تلك "الأصنام التي تحتل عبادتها اليوم مكانًا فـسيحًا "الأصنام التي تحتل عبادتها اليوم مكانًا فـسيحًا (...) في كل أركان الشارع وفي كل الدوريات، أي "الشخـصية" و"التجربـــة المعاشـــة" (Erlebnis). (٣٠٤)

وبالمثل، فإن المفاهيم الأساسية في مؤلفات يونجر، (ئنا) جشطالت (شكل كلي) Gestalt، تركيب عضوي، Typus، نمط Konstruktion، تركيب عضوي، Gestalt، تراتب Ganzheit، كلية Totalität، اكتمال Ganzheit، تراتب والمحمود والمحمو

ذات نزعة وضعية، مثل حاصل جمع، وألية، وتحليل، بـل حتـي تركيب، التي نعى عليها رينهولد سيبرج Rheinhold seeberg أنها تعطى الانطباع بأن الواقع متشظ ويحتاج إلى إعادة تأليفه. بإيجاز فإن كلمات "كل شيّ"، و "كلي"، و "كليه" ليست بحاجة إلى أن تحدد سوى يما يتضاد معها. إن كلمة "كـل" Total أو «global» تـشتغل كـأداة Marqueur وسم أو تمييز وكأداة تعجب exclamatif يحول كل الكلمات التي بصفها داخل العمود المناسب: هذا هو الحال حين يقول الأساتذة الألمان أنهم يو دون أن يُعلموا "كامل" شخصية طلابهم، وحين يعلنون أنهم يفضلون استبصارات "كلية" على التقنيات التحليلية "فحسب" أو حين يتحدثون عن "كل" الأمة (أو إجمالها). (عن و تتر افق هذه المصطلحات في معجم معين ونعني في هذه الحالة معجم يونجر، مع كلمات أخرى متناسقة أيديولوجيًا (عضوى organische، تراتب Rangordnung، أولى elementar، باطني innen وكلمات أخرى كثيرة). وهكذا فإن كل فكرة معروضة بوصفها مجموعة من الكلمات و الأفكار الرئيسة يربطها تماسك سوسيولوجي محض، مؤسس عليي حس حدسي بمعانيها السياسية الأخلاقية. هذا الإحساس بالروابط الذي يتحقق في الممارسة بين المواقع الاجتماعية ومتخذى المواقف، الذي جرى اكتسابه من الممارسة المتواترة في مجال ما، وهو عامل عام يربط حتى هؤ لاء الذين يشغلون مواقع متناقضة، هو أيضنًا ما يمكن الناس من أن يكون لديهم "إحساس" مباشر (ويتحقق هذا بطريقة شبه واضحة في لحظات الأزمة حين تضطر الأيديولوجيات المهنية السي أن تعبر عن نفسها وحين تضعف مظاهر الاستقلال) بالتصمينات السياسية أو الأخلاقية لمصطلحات اللغات المتخصصة التي جري

تحييدها في الظاهر، وملاحظة تلوين كلمات بصبغة محافظة، على سبيل المثال، تلك الكلمات التي تمتلك مظهر التخفيف والتسكين مثل (الاستبصار الحدسي) Shauen (إدراك الماهيات) Shauen (التجربة الشخصية) Erleben / Erlebnis (ما أكثر ما تحدثت حركات الشباب عن (التجربة الجماعية) Bunderlebnis، نوع من (الوجود مع) Mitsein الصوفي) أو إدراك الصلات الخفية بين النزعة الوضعية أو الآلية أو نزعة المساواة أو التقنية، أو مرة أخرى، النزعة النفعية والديمقر اطية. (٢٤)

وما من أيديولوجي مفرد يوظف كل المخططات المتاحة، التي لا تتجز لهذا السبب، نفس الوظائف كما لا تمتلك أهمية متساوية في الأنساق" المختلفة التي أدخلت فيها. وبهذه الكيفية يكون كل مفكر قادرًا على إنتاج خطاب، من التوليف المتعين للمخططات العامة التي يوظفها، غير قابل للاختزال تمامًا إلى (الخطابات) الأخرى، رغم أنه ليس إلا شكلاً متحولاً من (الخطابات) الأخرى. وأي أيديولوجية مدينة بجزء من تأثيرها لحقيقة أنها دائمًا لا تتسشط إلا في ومن خلال التوزيع الموسيقي للتطبعات habitus المتنوعة التي تولدها: فهذه الأنساق من الاستعدادات، المفردة، التي تناسقت بشكل موضوعي، تحقق وحدتها في ومن خلال تغاير ألوان وأشكال منتجاتها وهي صيغ متغايرة بسيطة من صيغ أخرى، تشكل دائرة مركزها في كل مكان.

وقد وجد "الثوريون المحافظون" (٤٠٠) سواء كانوا بورجوازيين استبعدتهم النبالة من المناصب ذات المكانة في إدارة الدولة، أو

يورجوازبين صغارا أحيطوا في تطلعاتهم التبي أثار هما نجاحهم التعليمي، حلا سحريا لتوقعاتهم المتناقضة في "النهيضة الروحية" و "الثورة الألمانية": "الثورة الروحية" التي كان من المفترض أن "تعبد احياء" الأمة يدون تثوير بنيتها هي التي أتاحت لهؤ لاء المنسلخين من طبقاتهم declassés بالفعل أو بالقوة أن يوفقوا بين رغبتهم في الابقاء على مركز متميز داخل النظام الاجتماعي والتمرد على النظام الذي بنكر عليهم هذا المركز ، مع عدائهم للبورجوازية التي استبعدتهم ومقتهم للثورة الاشتراكية التي هددت كل القيم التي ساعدت علي تميز هم عن البر وليتاريا. وكان حنينهم النكوصي لإعادة تكامل ترجع الاطمئنان لهم وتدمجهم في الكلية العمضوية لمجتمع زراعمي (أو اقطاعي) خاضع لحكم مطلق هو بيساطة نظير الخوف العدائي مين أي شيء في الحاضر بنبيء عن تهديد للمستقبل، سيواءَ أكان هذا التهديد رأسماليا أم ماركسبا؛ إنهم بخيافون المادية الرأسمالية للبرجو ازية بقدر ما يخافون من العقلانية الملحدة لدى الاشــتر اكبين. غير أن "الثوربين المحافظين" يضفون على حركتهم احتر امها الثقافي بقيامهم أحيانا بالياس أفكار هم النكوصية لغة مستعارة من المار كسية والتقدم، أو يتبشير هم بالشوفينية والرجعية في لغة النزعة الانسانية. و لابد أن يودي ذلك إلى زيادة الالتباس البنيوي لخطابهم ولتأثيره المغوى حتى على الوسط الجامعي.

و هذا الالتباس الذى يسسم كامسل الأيديولوجية الشعبية völkisch أو (أيديولوجية) "الشوريين المحافظين" هو ما يُمكن مفكرين على شاكلة لاجارد Lagarde، على سبيل المشال، من أن

بغووا أكاديميين لبير البين، بعتر فون مثل ارنست ترولتش Ernst Troeltsch، بالتراث العظيم للمثالية الألمانية، ينظر تها الحمالية البطولية للرحال والأمم، بالمانها شبه الديني باللاعقلاني، والخارق للطبيعة، والألهي، بتمحيدها لـــ"العبقرية"، واحتقارها للانسسان الاقتصادي والسياسي ، للرجل، العادي في وجوده البومي، وللثقافة السياسية التي تلائم رغباته ومقتها للحداثة (قيارن، شيترن، Politics of Cultural Despair، خاصــة ص ص ۸۲ – ۹٤). ويــرى الفيلسوف فر انتس بو بم Franz Bohm في لاجار د Lagarde المدافع الرئيس عن الروح الجرمانية ضد النزعة التفاؤلية والعقلانية الديكارتية (انظر، ف. بو هم،

Anti - Cartesiansmus, Deutsche philosophie im Wieder Stand

ليبزج، ١٩٣٨، ص ص ٢٧٤ وما يليها، اقتبسه شترن، نفس المصدر ص ٩٣ فـــ حاشــيتها). بإيجاز إذا كان العمال كما يلاحظ موسه Mosse جاهلين بالرســالة الثوريــة المحافظــة، فــإن البورجوازية المتعلمة كانت متشربة بها. (١٠٠ ولا بد أن وضع الأزمة الذي أثر في الأكاديميين قــد

ساعد على إضعاف المقاومة التي رافقت عادة الحتقارهم لمكانة كتاب المقالات العصريين.

وهكذا، رغم أن المؤرخين المحترفين قد أبدوا بعض التحفظات على طرائق شبنجلر، فان الأكثر محافظة من بينهم كانوا مستعدين على الأقل للترحيب بحرارة استنتاجاته. وبمعرفتنا للعداوة البنيوية الأصيلة التي يشعر بها الأكاديميون نحو "المبسطين الشعبيين" فإننا نستطيع أن نتخيل كيف كان من المحتم أن يكون تعاطفهم الأيديولوجي قويا إلى حد أن إدوارد ماير، أكثر مؤرخي العالم القديم شهرة في زمنه، يكتب:

"لقد وصف شبنجلر بألمعية دقيقة عناصر الانحلال الداخلى هذه (Zersetzung) في الأقسام التي خصصها من كتابه (اضمحلال الغرب التي خصصها من كتابه (اضمحلال الغرب النظر الفائدة حاليا، في الفصول التي عالجت الدولة والسياسة، والديمقر اطية والحكومة البرلمانية بأليتها الحزبية القبيحة القائمة على المكائد والدسائس، والصحافة كلية القدرة، وطبيعة الحاضرة (العاصمة) الكبرى (المتروبوليس)، والحياة الاقتصادية، والنقود، والآلات. (٢٠٩) ونحن

نعرف أن شينجلر تمتع وسط الأكاديميين الأشهد يروز ا يسمعة كونه مفكرا، وهي سمعة ماز الـت باقية (كما يشهد على ذلك على سبيل المثال التقدير العميق، الذي أبداه هانس جورج جادامر Gadamer أثناء مراجعته لكتاب الأنطولوجي السياسية عند مارتن هسدجر Ontologie Martin Heideggers نحب "الخيال الاستثنائي والقدرة على التركيب التسي أبداها شبنجار في بحثه الفريد").(٢٠) أما بالنسبة لهيدجر ، الذي يلتقط عددا من الأفكار الرئيسة لشبنجلر، غير أنه بقوم بتلطيف عبار اتها باستعمال الكناية (وظيفة الكلاب والحمير عند هر اقليطس شذرة رقم ٩٧، التي فسرت، ضمن شذرات أخرى في مدخل إلى الميتافيزيقيا تأخهذ مكان الأسد والبقرة عند شبنجلر)، ونحن نعلم أنه ذكر في مناسبات متعددة الأهمية التسي أو لاهسا لأفكار يونجر . وفي مقال أهداه إلى يونجر ، الذي تطورت معرفته به حتى تبادلا المراسلات، یکتب هیدجر: شرحت کتاب العامل Der Arbeiter في شتاء عام ١٩٣٩ حتى عام ١٩٤٠، في حلقة صغيرة من أساتذة الحامعة. وكانوا مندهشين من أن مثل هــذا الكتــاب ذي الرؤية الثاقية كان متاحًا لسنوات وأن أحدًا لم يقم بعد بمحاولة تحريك بصره بحرية نحو منظـور العامل Der Arbeiter وأن يقوم بقدر من التفكير الشامل، (م. هيدجر، "إسهام في مسألة الوجـود" قـضايا/ الأول، بـاريس، جاليمـار، ١٩٦٨، ص٥٠٠).(١٩)

إن الالتباس البنيوي لفكر لكونه نتاج رفيض ميزدوج سيؤدي منطقيًا إلى مفهوم مدمر لذاته، "لثورة محافظة" هو النباس منقوش في البنية التوليدية التي في مبدئه، أي في ذلك الجهــد البــانس لتحـــاو ز مجموعة من التعارضات التي لا تقهر عبسر نسوع مسن الهسروب المتسرع، سواء كان بطوليًا أم صوفيًا: وليس مسصادفة أن الكتساب الذي بشر فيه موللر فان دون بروخ Moller van den Bruch، و هــو و احد من أنبياء "المحافظة الثورية"، بإعادة اتحاد صوفيه بين مثال الماضي الجرماني ومثال ألمانيا المستقبل، ومعها رفض المجتمع البورجوازي والاقتصاد البورجوازي والعودة إلى السباسة المشتركية في تمثيل الطوائف المهنية Corporatisme، قد سمعي أو لا "الطريق الثالث"، ثم بعدئذ الرابخ الثالث. إن استر اتبجية "الطربق الثالث"، التي تعبر في النظام الأيديولوجي عن المركز الموضوعي الــذي يــشغله المؤلفون في البنية الاجتماعية، يولد، عند تطبيقه على مجالات مختلفة، أنواعًا متماثلة من الخطاب. ويكشف شينجار عن هذه الينبـة التوليدية بكل وضوحها: حين يبحث في طبيعة ما هو تقني، فإنه يقابل بين نو عين من التفسير ات، الأول بتضمن المثاليين و الأسديو لوجبين "الأخلاف المتأخرين لكلاسيكية زمن جوته"، الذين اعتبر وا مـا هـو

تقني "أدني" من "الثقافة"، و الذين يعاملون الأدب و الفن يو صفهما القيمة القصوى، الثاني بتضمن "المادية وهي في جوهر ها نتاج إنجليزي وقد كانت الطراز (العصري) لأنصاف المتعلمين خلال النصف الأخير من القرن التاسع عشر، وفلسفة الصحافة الليبر الية والاجتماعات الجماهيرية الراديكالية، والكتاب الماركسيين والاجتماعيين الأخلاقيين الذين اعتبر وا أنفسهم مفكرين وعر افين". (٥٢) بالنسبة إليه يؤسس شبنجار اشكالباته عن التكنولوجيا بشكل متماثل تمامًا مع (المجال) الذي يوجه اختيار اتبه السياسية، أي، التناقض بين اللبير البة و الاشتر اكبة، الذي "بتجاوزه" عير سلسلة من النقائض شديدة الهيدجرية: وهو يقول في مكان ما إن "الماركسية هي رأسمالية العمال". و "بالتناوب"، في استر اتبجية بشارك فيها نبكيش وبعض الآخرين، فإنه يطابق الفضائل البروسية التي تتسم بالنزعة السلطوية، والطاعة، والتضامن القومي مع تلك التي تتطلبها الاشتراكية، أو مرة أخرى، مثل يونجر، فإنه يجادل بأن كل واحد - من منظم المـشروع إلى العامل اليدوي - هو عامل.

كما أن فكر زومبارت ينتظم أيضاً حول مفاهيم استراتيجية الطريق الثالث، التى تستهدف تجنب الزوج المتناقض، الرأسمالية والاشتراكية،: فالاشتراكية الماركسية هى فى أن معا ثورية للغاية ومحافظة للغاية لأنها لا تعارض تطور الصناعة ولا قيم المجتمع الصناعى، وبقدر ما ترفض شكل وليس جوهر الحضارة الحديثة فإنها تمثل ضربًا متفسخًا من الأشتراكية. (٢٥) وهذا بمنزلة قلب هذا النوع من الراديكالية المضللة: تقرن ما بين الكراهية الأشد عنفًا للصناعة

والتكنولوجيا وأشد أنواع النخبوية تصلبا وأعظم احتقاراً للجماهير وفظاظة، وهو يستهدف أن يستبدل "ديانته الحقه" بنظرية الصراع الطبقى، التى باختزالها الإنسان إلى مستوى الخنزير (Shweinhund) تعرض أرواح الجماهير للخطر وتشكل عقبة أمام التطور المتناغم للحياة الاجتماعية. (ئول ويصل نيكيش، الممثل الرئيس لــــ"البولـشفية القومية" إلى نتائج مشابهة لما وصل إليه شبنجلر، وإن بـدءا مـن استراتيجيات متناقضة افتراضيًا، ما دام يعتمد على القومية، والنزعة العسكرية وعبادة البطولة ليجذب الطبقة الوسطى إلـى الشورة: إذ يطابق بين الطبقة والأمة، يجعل نيكيش من العامل الألماني "جندي يطابق بين الطبقة والأمة، يجعل نيكيش من العامل الألماني "جندي الطبقة، والنظام، والتضحية بالذات، إلخ.

ونجد متابعة لمنطق مشابه للغاية لما في كتساب العامل Or drbeiter الذي كتبه إرنست يونجر، فبرغم ارتباطات مع نيكيش (كمشارك في تحرير صحيفته WiederStand) فإنه يمثل المتحدث المثقف باسم الثوربين المحافظين، الذي يسروج نظرياتهم العنصرية. (عن وهبو يتوخى أن يتجاوز البديلين: الاشتراكية والديمقر اطية كما صيغ بصفة جو هرية من قبل زومبارت: فمن جانب لدينا الديمقر اطية الليبرالية، التي تتحدد بوصفها الفردية، وفوضاها السيكولوجية و الاجتماعية، وترى بوصفها حكم البورجوازى "الذي لا علاقة له بالكلية"، والذي يختار الرفاهية والسلامة بوصفهما قيمه العليا، وفي أقصى الجانب الآخر لدينا الاشتراكية، وهي غير قادرة على تحقيق نظام جديد، فهي نتاج لإسقاط النماذج البورجوازية على

الحركة العمالية، أى "الجماهير"، الشكل الاجتماعي "الذي يتصور الفرد في إطاره". ولا يمكن تجاوز هذا التناحر إلا بتدشين نظام جديد مؤسس على "خطة العمل" أو عمل مخطط، وبفضله (سيحكم النسل (النمط) الجديد للعامل" Arbiter) التكنولوجيا من خلال نزعته التقنية الأسمى.

إن "النسل (النمط) الجديد للعامل"، بتجاوزه كــلا من اليور جوازي والبروليتاري" سيتقهر داخله القيم الفردية، وكذلك أيضنا قيم الجماهير"، و لاصلة له بالعامل الواقعي، كما سيقول راوشنيج Raushnigg وقد صنور بكل ألوان التحبر الطبقي، فمملكته هي (مملكة) "البناء العضوي" التي لا صلة لها بـ"الجماهير " "الآلية". انه لمن العسير بدرجة أو بأخرى إعطاء تقويم تحليلي لهذه المبثولوجيا الضبابية، التي تـستخدم وحهات نظر "الثورة المحافظــة" للتوفيــق بــين الأضداد Conciliatio oppositorum، الأمر الذي يتيح النفاذ إلى اجتماع كل شيء في أن معا؛ الانضياط البروسي والجدارة الفردية، النزعة السلطوية والنزعة الشعبية، العصر الألبي و الفر وسية البطولية، تقسيم العمل و الكلية العضوية. إن العامل، في دوره كبطل حديث، الحرية في هيئة الطلب على العمل"، وحيث إن

اللحرية خاصية وحويية"، فهو على صلة وثبقية بــ "البدائي" (بمعنى العنصر الطبيعي الأصلي") و هو قادر من ثم على أن بحد سبيلا الى "حياة موحدة"؛ فلم تفسده الثقافة، وهو موضوع في شروط وحود، تشبه تلك التي توحد في مبدان المعركة، التي تدعو إلى مساءلة التمايز ات بين الفرد والجماهير، وكذلك تلك التبي تتعليق ب"المرتبة" الاحتماعية، إنه هو الـذي يوظف التقنية، التي تمثل في حد ذاتها أداة محايدة. كـل هذا بجعله مهيأ مسبقا إلى أن يفرض نظاما اجتماعيًا جديدا ذا طبيعة عسكرية، صبغة تعسة بروسية من التكنوقر اطية البطولية التي حلم بها مارينيتي Marinetti والمستقبليون الإبطاليون: "نجد في المفهوم البروسي للواجب مبلا نحو البدائي، كما بشهد على ذلك ايقاع المارشات العسكرية، وعقوية الموت لورثة العرش، والمعارك الجليلة التي جرى كسبها بفضل ولاء الأر ستقر اطبة و جنودها المدربين. لذا فالعامل هو الوارث الوحيد الممكن للروح البروسية، الذي لا يستبعد "البدائي" وإنما ينطوي عليه، لقد درس في مدرسة الفوضوية، ويعرف كيف يقطع السرو ابط التقليدية، و هكذا فإنه مجبر على تتفيذ إر ادته في الحرية في عصر جديد، في ميدان جديد

و بو اسطة أرستقر اطية جديدة. (<sup>٥٦)</sup> و بايجاز ، يعتمد الحل هنا على شفاء المرض بالمرض، أي بأن نلتمس في التكنولوحيا وفي ذلك النتاج المجرد للتقنية،أي العامل الذي تصالح مع نفسه في الدولية الشمولية، ميدأ السبطرة علي التكنولوجيا. (٥٧) ومن ناحية أخرى، سوف يتيح الفضاء التقنى كليًا سبطرة كلية، ومن ناحية أخرى، فان مثل هذه الهيمنة وحدها هــ التـــ سوف تخلصنا من التقني كليًا. (<sup>٥٨)</sup> ونحصل علي حل النقيضة بدفعها إلى حدها الأقصى: يحل التوتر المدفوع إلى حده الأقصىي، كما في الفكس الصوفي، بو اسطة عكس كامل القضية الي نقيضها. انه نفس المنطق السحري لاقتران الأضداد الذي بقود هذه الجماعية الهامشية المتطرفة من المحافظين الثوريين المي فكرة الزعيم، التي تدمج حالة نقيضة متطرفة يفترض أن تحل، بصهر عبادة البطال في حركية جماهيرية. يستدعى هذا إلى الذهن قصيدة كتبها ستيفان جورج Stephan George (واحد أخر من معلمي هيدجر الروحيين) بعنوان الجبل Algabal: والجبل Algabal، هو رميز إعيادة تجديد رؤيوية، إنه قائد عدمي رقيق، ومع ذلك قاس يعيش في قصور اصطناعية ويرتكب،

يسبب الملل، أعمالا شديدة القسوة بأمل في أن تتمخض عن اعادة تحديد عير أثر هيا اليصادم العنبف. (٢٩) وفي تطور منطقي ميشابه لميا ذكرناه، تجمع نزعة يونجر الشعبية الحافلة بالتو همات، بإنكار ها الخيالي للمار كسية، بين عبادة السمعب (Volk) وكراهة أرستقراطية "للجماهير"، بتبديل مظهر ها و تحويلها الي و حدة عضوية؛ وهو يتجاوز رعب الرتابة التي لا اسم لها والاطراء الخاوى المكتوب على وجوه كـل العمال، (٢٠) بو اسطة هذا التحقق الكامل للتماثــل الخاوى للتعبيّة العسكرية: بتحرر العاميل مين "الانسلاب" (كما تفسره حركة الشباب) وهو ما يعنى تحريره من الحريبة بجعله منسلبًا بصير ورتة منطوبًا في شخص الزعيم. (١١)

وأوضح إشارة إلى ما يعنيه هيدجر هو اعتراف ليونجر بأن "المسألة حول التقنية" تدين بتقدمها الثابت إلى الأوصاف الواردة في كتاب العامل. (١٢) واتفاقهما الأيديولوجي حول هذا الموضوع كامل، كما يشهد على ذلك مقتطف من خطاب ألقاه هيدجر خلال الفترة التي قضاها كعميد جامعة في ٣٠ أكتوبر ١٩٣٣ حيث قال: "إن المعرفة وامتلاك المعرفة، كما تفهم الاشتراكية القومية هذه الكلمات، لا تقسم إلى طبقات، وإنما تربط وتوحد الشعب والجماعات الاجتماعية والمهنية في إرادة واحدة عظيمة للدولة. وهكذا فإن كلمات مثل

"المعرفة" و "العلم"، "العامل" و "العمل" أيضنا، قد اكتسبت معنــــ أخــر متحو لا وصوتا جديدًا. "العامل" ليس، كما زعمت الماركسية، مجرد موضوع للاستغلال، وليس الموقف العمالي (Der Arbeiterstand) موقف طبقة من المحر ومين من الحقوق (Die Klasse der Enterbten) الذين يتكتلون بهدف الصراع الطبقي المشامل، (١٣) ومما وراء هذا التطابق الحرفي تقريبًا مع هيدجر بشأن واحدة من النقاط الرئيسية في "الفلسفة السياسية" التي طورت في كتاب العامل، وهي في موقع القلب من الأنطولوجيا الهيدجرية، رؤيته للوجود والزمان، وللحرية والعدم التي تجد تعبيرًا عنها وإن ضمنيًا على الأقل فسي صدورة التعبيسر الميتافزيقي والسياسي في العامل، أي في شكل يتيح لنا أن نلمح بدقة أساسها السياسي. وهكذا فإن هيدجر بعيد اقتفاء المراحل ذاتها للطريق اليونجري حين يؤكد أنه في "ذروة الخطر" نكتشف على غير ما كنــا نتوقع حقيقة أن "وجود التكنولوجيا بضمر في ذاته ما لا نشك فيه إلا قليلا، أي الظهور المحتمل لقوة منقذة"، أو مرة أخرى، باتباع نفسس المنطق، إنه تحقق جو هر الميتافيزيقا في جو هر التكنولوجيا، و الإنجاز الأقصى لميتافيزيقا إرادة القوة هو الذي يمكن من التغلب على الميتافيزيقا. (٢٤) إن هدف العدمية اليونجرية التي تقدم نفسها بوصفها تمردا على الانحلال الأوروبي هو استبدال الفعل بالتأميل وإعطاء الأولوية للتصميم على فعل الاختيار على الغاية التي جرى اختيارها، وفي النهاية، تفضيل إرادة الإرادة، بتعبير هيدجر، على إرادة القوة. وكانت نزعة بونجر الجمالية القتالية تلهمها يصفة أساسية كراهية الضعف وعدم التصميم، وعدم اليقين المدمر للذات عند العقل الاستدلالي (البر هاني) La raison raisonnant، وأبضنًا الهبوة ببن

الكلمات والواقع والمحسوس الحسي، ورغم أنه يسربط (بمفصل) عدميته المعادية للعقلانية بالقوى الاجتماعية التر أدت الري نيشوء الاشتر اكية القومية (النازية) بطريقة أشد فظاظة و غلظة ومن ثم أشد وضوحا، من بروفسور الفلسفة الألماني (واسع المعرفة)، فإنه ينهم الى مؤلف الوجود والزمان في هذا التفضيل الواقعي للمخاطرة، والخطر، الذي بحرض الناس على أن بتخذوا موقفا منظر فيا حبيث يقدرون الحرية في لحظة تدميرها، وينهضون بمسئولياتهم بتجريب العنف البدائم (الأولى) للهنا والآن: هنا الفوضيي (رفيض النظام الحاكم) هي محك ما لا يقبل تدمير ا، الذي يشعر بلذة اختيار نفسه في مو اجهة العدم، ففي مغازلة الإفناء، يقوى المرء نفسه ويجرب حريته، كما بلعب المرء بالنار، وليس التطور الثاريخي أكثر من نوع من الفراغ الدينامي، عدم في حركة، حركة من لا شيء إلى لا شهيء؟ متموقع "فيما وراء القيم" و "لا خصائص له". فالأمر يدور علي "العبور إلى ما وراء النقطة التي يبدو فيها العدم (das nichts) مرغوبًا فيه أكثر من أي شيء يضمر أدني أثر للشك ومن ثم الانضمام السي "جماعية للروح أكثر بدائية"، "عرق أصلى"، لم يظهر بعد كذات (كفاعل) لمهمته التاريخية و هو من ثم مستعد لرسالات جديدة. <sup>(٢٥)</sup> ويمكن للقومية، بتمجيدها العرق الألماني وبطموحاتها الإمبريالية، أن تتكلم اللغة السياسية أو شبه الـسياسية للتـصميم والـسيادة، الأمـر و الطاعة، وقوة الإرادة، والدم والموت، والإبادة، باعتبار ها كيفيات التعيئة الشاملة، ولكن يمكن لها أيضًا، كما عند هيدجر، أن تتكلم اللغة المبتافيز بقية أو شبه المبتافيز بقية لار ادة القوة كار ادة إر ادة، كتوكيد للار ادة الموضوعة لا في خدمة أية غايات، وإنما لتجاوز الـــذات، أو

مرة أخرى، لغة المواجهة الحازمة للموت بوصفها تجربة أصيلة للحرية.

كما تتجلي عند بونجر ، توهمات وشعارات العدميــة الـسياسية تحت عياءة اللغة النبتشوية، بينما تخصيع العدمية السياسية عند هيدجر، والتراث النبتشوي ذاته، فضلاً عن النص الـشائع "الثـوري المحافظ"، لليونجريين والشبنجلريين، لمتطلبات التأملات الأنطولوجية لقاريء ما قبل السقر اطبين، وأرسطو، واللاهوتيين المسيحيين، ويطريقة بيدو بها أن البحث المنفر د للمفكر الأصبيل لا صلة له بالتنظير الانتهازي لمحارب سئم خوض المعارك الصغيرة. إن الحدود هي تلك التي تفصل الشخص العادي عن المحترف، اللذي يعرف ما يتعين عليه أن يقول، لأنه يعرف في الممارسة على الأقل الساحة التي سبكون على خطابه أن يقاتل فيها من أجل فضاء للتنفس، أي، مجال المواقف الممكنة في تزامنها، وهو المجال الذي بالنسبة له سبتحدد موقعه سلبًا وتفاضلبًا. إن معرفته بفضاء الامكانبات هي التي تمكنه من أن "يتنبأ بالاعتر اضات"، أي أن يستبق الدلالة و القيمة التــــي سوف تنسب لموقف معين، بالاعتماد على التصنيفات الـسائدة، وأن يقوض مقدمًا أي تفسير غير مقبول: وهنا تتطابق "الدلالــة الفلـسفية" والمعنى الفلسفي مع الـتمكن العملـي أو الـواعي مـن العلامـات الاصطلاحية التي تشكل بنية الفضاء الفلسفي، وتتيح للمحترفين أن يبعدوا أنفسهم عن المواقع التي سبق تخصيصها، وأن يتنصلوا من أى شيء يحتمل أن يعزى لهم (يتنصل هيدجر من أي قصد تشاؤمي) وبايجاز، أي لتأكيد اختلافهم في ومن خلال شكل أضفيت عليه كــل العلامات الضرورية لتجعله شكلا معترفا به. إن نسق تفكير معترف

يه احتماعيا بوصفه فلسفيا هو نسق تفكير بتضمن الاحالة الي محال المو اقف الفلسفية، وتمكنا و اعبا بدرجة معقولة من حقيقة الموقع الذي بشغله هو نفسه في هذا المجال. وهكذا يتعارض الفيلسوف المحترف مع الفيلسوف الساذج"، و هو مثل "الرسام البدائي الفطري" في محال الفن، لا يفهم حقا ماذا يفعل أو يقول، لأنه جاهل بالتاريخ النوعي الذي يعد المجال الفلسفي نتيجته، التاريخ النوعي المندمج في مواقع مؤسسية اجتماعية، والمندرج في إشكالياته النوعية بلغة فضاء مواقف ممكنة لشاغلي المواقع المختلفة، لذلك يقدم غير المحترف فكراً غليظا، قدر له، كما كان العامل Der Arbeiter بالنسبة الهيدجر، أن يصبح المادة الخام للتأملات العارفة عند المحترف الحقيقي، القادر بوصفه كذلك على أن يعين حدود المشكلة التي يعالجها الرجل العادي دون در اية. وقد يحدث حتى أن يكون الأخير جاهلاً تمامًا بقو اعد اللعبة الأساسية بحيث يصبح موضوعًا لفكاهة أو لسخرية المفكرين المحترفين. وهكذا حين يقترف ج. إ. مور G.E Moore نوعًا من المفارقة الزمانية تكمن في أخذه النزعة الشكية على محمل الجد مناقشا هذه المشكلة كما لو كان كانط Kant (بتمييزه بين التر انسندنتالي "ما يسبق التجربة ويجعلها ممكنة" والتجريبي) لم يوجد قط. من ثم فهو يعلق هذا النوع من تعليق المعتقد العادي الذي يعين بصرامة المعتقد الفلسفي، وبذلك يصبح معرضًا للحكم عليه بأشد الأحكام التي بمكن أن بطلقها الفلاسفة فظاعة، مهما بكن اسهابهم في التبشير بفضائل السذاجة المحسوبة بحثًا عن العودة للقيم الأصلية: "مور Moore غر ساذج بینما سکستوس Sextus بسیط بری، (۱۱) (قد نلاحظ عرضًا، أن هذه هي الاستراتيجية التي يـستخدمها الفلاسـفة بعفوية ضد أى تساول مؤسس على "الحس المسشترك" أو ضد أى تموضع علمى للافتراضات المسبقة المتأصلة فدى الانتماء لمجال فلسفى، أى، الحالات والمواقف العقلية الملائمة التى يسستلزمها هذا الفضاء الاجتماعى حيث إنها تصوغ بدقة قواعد الإيمان باللعبة الفلسفية illusio).

وقد نفتر ض أن فيلسوفا ماهراً في مهنته مهارة هيدجر يعرف ماذا يفعل حين يختار يونجر كموضوع لإمعان الفكر (الجماعي والعمومي خاصة): لقد سأل يونجر الأسئلة (السياسية) الوحيدة التـــي وافق هيدجر على أن يجيب عنها، الأسئلة (السياسية) الوحيدة التي جعلها أسئلته مقابل إعادة ترجمتها، وهذا بمكننا من أن ندرس آليات نمط التفكير الفلسفي. يفترض التحويل الذي يجريه من فضاء عقلي (واجتماعي) إلى (فضاء) آخر فصلا جذريًا مقارنًا بما سمي، في مجال أخر ، فصلا معر فيًا "أو قطيعة معر فية". الحدود بين البسياسة والفلسفة هي عتبه أنطولوجية حقيقية: فالأفكار التي ترتبط بالتجربــة العملية، وتجربة الحياة اليومية، والكلمات التي تشبر اليها (هـــي فــــي الأغلب متماثلة) تمر بتحويل جذري يجعلها بالكاد قابلة لأن تتعبر ف عليها عيون هؤ لاء الذين وافقوا على القيام بالقفزة السحربة الى مجال آخر. ولذا لا شك في أن جان ميشيل بالمبيه Jean-Michel Palmier يعبر عن الرأى الشائع عند المعلقين حين بكتب: "مــن الــصعب ألا نندهش من الأهمية التي أو لاها هيدجر لهذا الكتاب (العامــل). (٢٠٠) إن السيمياء الفلسفية (مثل السيمياء الرياضية عندما تحول سرعة فعليــة إلى مشتق لدالة في معادلة أو مساحة إلى عدد صحيح، أو السسيمياء القضائية حين تحول مشاجرة أو نزاعا إلى محاكمة) metabasis eis

allo geme هي الانتقال لنظام آخر بالمعنى المقصود عند باسكال، و هو ما لا ينفصل عن metanoia، (التحول العقلى الجذرى)، فتغير الفضاء الاجتماعي يفترض تغيراً في الفضاء العقلي.

و هكذا فإننا قادرون على أن نفسر لم لا يقوم الفيلسسوف، الهذي تتقوم حرفته في أن يسأل أسئلة، وخاصة تلك الأسئلة التي تجعلها الحكمة المتلقاة لعالم الحياة اليومية مستحيلة وبالتعريف في أن يــسأل و لا يحيب أبدا عن أسئلة "ساذجة"، أي تلك الأسئلة غير المر تبطة يموضوع البحث، من وجهة نظره، ومنها على سبيل المثال، تلك الاستفهامات القائمة على الحس المشترك التي قد تكون لدي النساس عن أسئلته الفلسفية (حول وجود العالم الخارجي، وحول وجود الآخرين، الخ)، و خاصة تلك الأسئلة التي قد برغب الـ سوسبولوجيين في مدها استدلالا من فضائهم العقلي والاجتماعي الخاص لكسي يطبقوها على الفيلسوف، مثل ثلك الأسئلة التي قد ندعوها "سياسية" أى التي هي صراحة، ومن ثم "سياسية" بسذاجة. ولكن الفيلسسوف لا يمكن أن يجيب إلا عن الأسئلة الفلسفية، أي عن تلك الأسللة التر توضيع أمامه، أو التي بسأل نفسه عنها، في اللغة الوحيدة التي ير اها وثيقة الصلة بالموضوع، أي اللغة الفلسفية، وهي التي يستطيع الإجابة عنها فقط (في الممارسة كما في النظرية) بعد أن يكون قد أعداد ترجمتها إلى أسلوب تعبيره الخاص. ومع ذلك لا ينبغي أن نرتكب خطأ تفسير هذا التعليق بوصفه هجومًا في قول موجز مسأثور يسشنه رجل أخلاق بدفعه مزاج نقدي. وهذا الموقف المتباعد يفرض نفسه بطريقة شديدة العموم بوصفه الحل الواضح لمن برغب في أن يكون مقبو لا في عالم يتسم بالتبحر، أي، أن يُعترف به كمــشارك شــرعي ومن باب أولى، أن ينجح فيه، ويبدو هذا الموقع واضحًا بذاته لمن تزود مسبقًا بالتطبع habitus الملائم، أى المكيف مقدمًا للنضرورة البنيوية للمجال والمستعد لقبول الافتراضات المتنضمنة موضوعيًا بواسطة القانون الأساسى للمجال، دون أن يكون واعيا بها على الأغلب.

و بايجاز ، يجب ألا نتوقع أن يعير الفيلسوف عن ذاته بشكل فــج، مستخدمًا لغة السياسة الفظة، ويتعين علينا أن نقرأ ما بين سطور تعليق هيدجر على نص بونجر: بنتمي "العامل" لطور "العدمية الفعالة" (نيتشه). ويتألف تأثير هذا العمل كما يتألف أيضًا تحت شكل معدل لوظيفته - في حقيقة أنه يجعل "طابع العمل الكلي"، لكل الواقع مرنيا، من وجهة نظر العامل"، وبعد صفحتين تاليتين: على أي حال، لم تعد الرؤية والأفق اللذان يرشدان الوصف أو لم يعودا بعد محددين بتوافق كما كانا قبلا. لأنك لم تعد تشارك الآن في فعل العدمية الفعالة، الذي سبق وأن فكر فيه أيضًا في كتاب العامل بالمعنى المقصود عند نيتشه في الاتجاه نحو تجاوز ما. على أي حال "عدم المــشاركة"، لا بعنــي على الاطلاق الوقوف "خارج" النزعة العدمية بالفعل، خاصة عندما لا يكون جو هر النزعة العدمية عدميًا ويكون تاريخ هذا الجـوهر أقـدم غير انه ببقى أحدث من المراحل "التاريخية" القابلة لتعبين الأشكال المختلفة للنزعة العدمية. إن ما يجرى الإيحاء به عبر هذه المعاني الإضافية هو مـشكلة النزعـة الـشمولية (التوتاليتاريـة)، والدولـة الشمو لية، التي تتمكن من استخدام التكنو لوجيا، كو سيلة و سيطة لفر ض هيمنتها على كامل الوجود، حيث لا تزال مطروحة للتساؤل، حتى عندما شارف هذا الشكل النوعي من العدمية على نهايته تاريخيًا.

ونستطيع أن نتتبع بقية الحجة بشكل أكثر سهولة: ما من أحد نافذ البصيرة لا بزال بنكر البوم أن النزعة العدمية في أشكالها الأكثر تنوعًا والأكثر خفاء هي "الحالة العادية للانسان". وأفضل الأدلة على ذلك هي الهجمات الرجعية التي أعيد تتشيطها ضد العدمية على وجه الحصر ، التي، تستبدل الدخول في مناقشة مع جوهرها، بجهد لاستعادة الزمن القديم الطيب. إنها تبحث عن الخلاص في الفرار، أي الفرار مما لا يريدون أن يروه: إشكالية الوضع الميتافيزيقي للإنسان. ونفس الموقف الهروبي ملح أيضًا حبث هجرت المبتافيزبقا بوضوح وحل مكانها المنطق والسوسيولوجيا، والسيكولوجيا؛ (٢٨) وقد نقرأ هنا أيضًا أن الدولة الشمولية والعلم الحديث يؤلفان "العواقب اللازمة للانتشار الأساسي للتكنولوجيا" وأنه – مع دفع القلب بعيدًا– فإن الفكر الحق الوحيد غير الرجعي هو ذلك الذي يواجه النازية لكه يتأمل "بحسم" في جو هر ها بدلا من أن يهر ب منها. وكان هذا هـو أبــضاً معنى الجملة الشهيرة في مدخل إلى الميتافيزيقا الذي ألقى في دورة محاضر ات في عام ١٩٣٥، ونشر غير منقح في عام ١٩٥٣، حـول الحقيقة الداخلية وعظمة "الاشتر اكبة القومبة"، أي المواجهة بين "التكنولوجيا العالمية" و "الإنسان الحديث". (٦٩) و هناك خط و اضح يجرى من الأرستقر اطية المكبوتة في كتاب الوجود والزمان إلى التمثل الفلسفي للنازية، الذي يصير بشكل مبتذل تجلبًا متشنحًا لاحدى مراحل تطور ماهية التقنية. وقد كان يونجر في وضع جيد لقراءة ما بين سطور إعادة التقييم دون تتكر لمسار يشارك فيه هيدجر بدرجة كبيرة، حتى بما فيها عجزه عن أن يحمل مستولية صارمة عن عو اقب الدعوة إلى المسئولية. (٧٠) و تؤلف العدمية النازية، بو صفها محاولة بطولية لتجاوز الحدود، وفق طراز يونجرى، ولتجاوز تلت العدمية التى تمثل تلك المحاولة شكلها المتطرف، التوكيد النهائى للاختلاف الأنطولوجى: وكل ما بقى هو المواجهة الحاسمة لهذا الانفصال، هذه الثنائية التى لا يمكن تخطيها بين الوجود ذات والموجودات الفعلية بعد أن انفصل عنها إلى الأبد. إن الفلسفة البطولية لاحتقار الموت، بدلا من الفرار لطلب المساعدة، يجب أن تفسح الطريق لفلسفة ليست أقل بطولية، تقوم بالمواجهة الحازمة لهذا الانفصال المطلق. إن رفض كل تعالى Transendence ميتافيزيقى، الذى هو المرحلة العليا من إرادة الإرادة كجهد أخير لتجاهل غياب الوجود L'etre يونجر الأخيرة، خصوصا فى "ما يتعلق بالخط" über die linie) يؤدى إلى رباطة جأش diber die linie تنتمى إلى قوة خفية فى انتظار لتجل للوجود معاد للعدمية.

أخيرًا، حين أغلق نهائيًا الطريق الثالث (بالمعنى المقصود عند مولر فان دن بروك) للتجاوز البطولى، فإننا نكتشف العجيز اليائس الذى يشكل دافع هذا التجاوز (عجز المثقف، الموضوع في موقع المهيمن – الخاضع للهيمنة معا في البنية الاجتماعية). وعندما انتهى الفكر القوى، والتشجيع النشط للعدمية الفعالة، في التعبئية العامية باعتبارها تطهيرا روحيًا، تبقى فلسفة العجز، العدمية السلبية، التي تبقى على اختلاف راديكالى كذلك بين المفكر الذى أحرز استقلالا، وكل هؤلاء، الذين استسلموا لنسيان الوجود سواء كانوا أقوياء أم ليم يكونوا.

## الجال الفلسفى وفضاء الممكنات

ولكن هيدجر لا بخاطب يونجر فقط. إن خطاب محدد، ذاتيا وموضوعيا، بالعلاقة مع فضائين مختلفين عقليا واجتماعيا، فيضاء كتابة المقال السياسي، والفضاء الفلسفي بالمعنى الدقيق. وحتي في مقال عن التقنية أهداه إلى يونجر، وهو من ثم المخاطب الظاهر، فإنه يتجه بطريقة ما "من فوق رأسه" (يتخطاه) إلى جمهور مختلف تماما (كما يشهد على ذلك العنوان الذي كان عليه أن يعطيه عند نشر هذا النص العمومي الجلي حول التقنية:" مــسألة الوجــود").إن هيــدجر بوصفه مفكرًا تقويضيًا من الناحية الفلسفية، يعبر ف ويعتبر ف بالر هانات الشرعية للمجال الفلسفي بما يكفي (احالاته الواضحة الـــي المؤلفين المعترف بهم، في الماضي أو الحاضر، برهان كاف علي هذا)، و هو يحترم الهوة المطلقة التي أقامتها الأخلاق الأكاديمية بين الثقافة والسياسة (۱) بما يكفى من العمق حتى يخضع أو هامسه الاجتماعية، ونز عاته السياسية، أو الأخلاقية، دون أن يقصد فعل ذلك بوعي، إلى إعادة بناء كفيلة بأن يتمخض عنها اساءة التعرف عليها (<sup>†</sup>). méconnaissables

وعلى حين كان هيدجر يعاصر شبنجلر ويـونجر فـى السزمن العمومى (الخارجى) للسياسة، فإنه كان معاصراً لكاسيرر Cassirer وهوسرل Husserl فى الناريخ المستقل ذاتيًا للمجال الفلسفى، وإذا

كان، كما رأينا توا، موجودًا في موقع معين في لحظة معينة من التاريخ السياسي لألمانيا، فإنه وضع نفسه في موقع معين في مرحلة من التاريخ الداخلي للفلسفة، أو على نحو أكثر دقة، في سلاسل العودة المتعاقبة إلى كانط، وهي مختلفة في كل مرة، لأن كلا منها قد طورت في مواجهة خلفية ما تسبقها، تحقب تاريخ الفلسفة الأكاديمية الألمانية وكما يرفض كوهن Cohen ومدرسة ماريورج القراءة الفيشتيه (نسبة إلى فيشته) لكانط، بشجب هيدجر قر اءة الكانطيين de la raison pure إلى بحث عن شروط إمكان العلم، جاعلين الفكر عبدًا للحقائق التي تسبقه في الواقع وكذلك في القانون.<sup>(٣)</sup> ويمكن لنسا أيضنا، مستخدمين سلسلة نسب أخرى، أن نحدد موقعه في مغترق طرق الخطوط التي أسيسها كيركجور Kierkegard، وهوسرل، و ديلتاي Dilthey. يتضمن تحديد موقعه في هذا المجال تحديد موقعه في تاريخ المجال، أي، إدماجه في السيرورة التاريخية للمجال، بواسطة الاعتراف بالإشكالية المكونة تاريخيًا ومعرفتها التي تأسست عمليًا. وليس الأصل (النسب) الفلسفي الذي يدعيه الفيلسوف لذاته في تفسير اته الاستعادية سوى رواية متخيلة جيدة التأسيس. فوارث تقليد التبحر يشير دائمًا إلى أسلافه أو معاصريه بقدر المسافة التي يتخذها في علاقته بهم.

وسوف يكون من العبث تمامًا أن نحاول أن نفهم فكرًا فلسفيًا ينتمى بوضوح إلى الأساتذة الأكاديميين مثل فكر هيدجر بمعزل عن علاقته بالمجال الفلسفى الذى تجذر فيه: الذى لم يكف أبدًا عن أن يفكر، وأن يفكر في نفسه داخل العلاقة بمفكرين آخرين - وعلى نحو

متزايد كذلك، في مفارقة واضحة، كلما أصبح استقلاله وابتكاريته أشد وضوحًا. إن كل خيار أت هيدجر الأساسية بكمين ميصدر ها في الاستعدادات الأعمق لتطبعه habitus وتجليها في الأزواج "البدئية" للمفاهيم المتناحرة المستعارة من روح العنصر، جميعها محددة بالإحالة إلى فضاء فلسفى مشكل مسبقا، أي، في العلاقة بمجال من المواقف الفلسفية يعيد إنتاج شبكة المواقع الاجتماعية الموجودة في المجال الفلسفي و فق شروطه المنطقية الخاصة. وتتأثر الترجمات الفلسفية للمواقف السياسية – الأخلاقية يواسطة هذه الإحالــة الدائمــة إلى مجال المواقف الفلسفية الممكنة؛ وتملى هذه السيرورة ليس المشكلات فحسب، وإنما تشكل أيضًا بنية عالم الحلول الممكنة الــذي بحدد مقدمًا المعنى الفلسفي لأي موقف، مهما بكن مبتكرًا (كما علـــي سبيل المثال الموقف ضد الكانطية، أو الموقف التومائي المحدث neo - Thomist). إن هذه الإحالة هي التي تعين، بو اسلطة التماثل (الذي يُستشعر بدرجة أكثر أو أقل وعيًا) بين بنية المواقف الفلسفية وبنية المواقف السياسية الصريحة، المدى شديد التقييد للمواقف الفلسفية التي تتوافق مع الخيارات السياسية - الأخلاقية لأي مفكر معين.

وتزعم هذه المواقف، وتعتبر، فلسفية، بمقدار، وفقط بمقدار، ما يجرى تعريفها في العلاقة بمجال المواقف المعروفة فلسفيًا، والمعترف بها في لحظة معينة من الزمان، وبمقدار ما تنتزع الإعتراف بها كإجابات وثيقة الصلة بالإشكالية الأكثر الحاحًا في أي لحظة معينة، بلغة التناحرات التي تشكل المجال. ويظهر الاستقلال الذاتي النسبي للمجال في قدرته على أن يُدخل نسسفًا من المساكل

وموضوعات الدراسة الشرعية، وسط الاستعدادات السياسية الأخلاقية التى توجه الخطاب وتشكل صورته النهائية، ومن شم يخضع أى مقصد تعبيرى لتحويل نسقى: ويتسم فرض الشكل الفلسفى بمراعاة الشكليات السياسية، ويميل التحويل الذى يفترضه الانتقال من فضاء اجتماعى (لا ينفصل عن فضاء عقلى) إلى فضاء آخر، إلى إساءة التعرف على العلاقة بين النتاج النهائى والمحددات الاجتماعية التى تقف وراءه، ما دام الموقف الفلسفى ليس أكثر من مماثل، لموقف سياسى أخلاقى "ساذج" فى نسق قريب منه.

إن الولاء المزدوج للفيلسوف، المعرّف بالموقع الذي عين له في الفضاء الاجتماعي (وبشكل أكثر تحديدًا، في بنيـة مجـال الـسلطة) وبالموقع الذي يشغله في مجال الإنتاج – الفلسفي، هـو مـا بـدعم سيرورات التحويل التي تنتمي بنفس القدر إلى اشتغال عمليات المجال على نحو غير واع، وقد أعيدت ترجمتها بلغة التطبيع habitus، كما تتتمى للاستراتيجيات الواعية لفرض طابع النسق. وهكذا فإن العلاقة التي يبقيها هيدجر مع أشد المواقع بروزًا في الفيضاء البسياسي، أي اللبير الية و الاشتر اكية، المار كسية أو الفكر "الثوري المحافظ"، أو مــع المواقع الاجتماعية المناظرة، قد جرى تشكلها في الممارسة وحدها عبر سلسلة كاملة من العلاقات مماثلة للتعارض الأساسي المعروض للعبان ومتحول الشكل في أن معًا. إنها قبل كل شيء علاقة السرفض المزدوج، والإبعاد المزدوج التي اقتضاها الانتماء إلى أرستقر اطية تَقافية، هُددت نخبويتها، من ناحية بالخطر المهلك لـــ "تشوش الحدود، التسوية بالأسفل" Vermassung، و "خفض المستوى" التي يُعرضها لها

تدفق الطلاب والمدرسين الصغار، ومن ناحية أخرى، تهديد سلطتها المعنوية يوصفها مستشارًا للأمراء، أو رعاة للجماهير بمقدم البورجوازية الصناعية والحركات الشعبية القادرة على تحديد أهدافها الخاصة. وهذه علاقة أعبد إنتاجها في شكل نوعي، أي في علاقية الفلسفة بالتخصيصات الأخرى: إن سلك المفكرين المحتبر فين، البذي هٰددت ادعاءاته في السيادة الفكرية منذ نهاية القــرن التاســع عــشر يسبب القدرة النامية للعلوم الطبيعية على تأمل اجر اءاتها الخاصة، ويظهور العلوم الاجتماعية التي استهدفت الاستيلاء على الموضوعات التقليدية للتأمل الفلسفي، يبقى هذا السلك في حالة تأهب دائم ضهد النزعة السبكولوجية، وعلى الأخص الوضيعية،التي تبدعي حيصر الفلسفة ضمن حدود نظرية المعرفة، نظرية العلم (wissenschaftstheorie) (تعميل الصفتان للعلم الطبيعي naturwissenshaftlich والوضعي Positivistisch كإدانات لا محيد عنها، حتى بين المؤرخين). (٤) وفي عيون عالم أكاديمي شديد المحافظة عمومًا، هيمن عليه "القوميون" الألمان، (``) وكانت السوسيولوجيا، التي كانت تعتبر علمًا فرنسيا، عاميا، والتي صنفت بوصفها نوعًا من التطرف النقدى (مع ما نهايم Mannheim على وجه الخصوص)، تجمع كل الشرور: إن أنبياء الفهم Verstehen (فهم المعانى و القيم و الغايات الباطنية) يملؤ هم الاحتقار لهذا المسشروع الاختر الي، الشعبي، حتى وإن لم يذكروه صراحة، وخاصة حين يتخذ شكل سوسيولوجيا معرفة.<sup>(١)</sup> وهذه العلاقة بين الفلسفة والعلم قد نراها بشكل أشد خصوصية في العلاقة التي أقامها هيدجر مع الكانطيين

الجدد، حيث ميز معاصر وه من بينهم ما يـسمي التـر ات الحنـويـ الغربي، مع فيندلباند Windelband ثم ريكرت Rickert (المشرف على أطروحة هيدجر)، ومدرسة ماربورج، التي كان ممثلها الرئيسي هر مان كو هن Herman Kohen، هدف الكر اهية المفضل لأيديو لوجية الرايخ الثالث. (٧) وكما قدم فيندلباند، الأستاذ في جامعة هيدلبرج، الذي خلفه هو سرل فيما بعد، نقدًا لميول كو هن نحو الوضعية اللاأدرية التي سبقت تصوريًا حجج هيدجر ضد النقد الكانطي للميتافيزيقيا. وتميل الإبسمتولوجيا الاختبارية (التجريبية) التي تكتشفها مدرسة ماربورج في عمل كانط أن تستبدل بالنقد الفلسفي تحليلا سيبيًّا وسيكولوجيًّا . للتجربة، يميل من ناحية نحو هيوم Hume ومن ناحية أخــري نحــو كونت Comte، ومن شم ينزع إلى أن ينيب الفلسفة في الإبيستمولوجيا.<sup>(٨)</sup> ويمثل الكانطية التي تلهمها الميتافيزيقا بدرجة أكبر ألويس ريجل Alois Riegl أيضنا، الذي انجذب نحو فلسفة الطبيعــة Naturphilosophie وأستاذ هيدجر الآخر لاسك Lask، الذي يحبول، كما يقول جورفيتش، التحليل المتعالى إلى ميتافيزيقا أنطولو جيــة. (٩) ويبرز كو هن وكاسير رفي الطرف الآخر، يوصفهما الورثة النابهين للتقليد الليبرالي العظيم والنزعة الإنسانية للتنوير الأوروبي. ويحاول كاسبرر أن يُظهر أن فكرة "الدستور الجمهـورى" بوصـفها كـذلك "ليست دخيلا أجنبيًا على التراث الثقافي الألماني بأي حال"، وانما على النقيض، نروة الفلسفة المثالية. (١٠) أما بالنسبة إلى كوهن، فإنه يقدم تفسيرًا اشتراكيًا لكانط، حيث يعالج الأمر الأخلاقي المطلق، الذي يوجب علينا أن نعامل الآخرين كغايات وليس كوسائل، بوصفه البرنامج الأخلاقى للمستقبل (" فكرة تفوق الإنسانية كغاية تصبح بهذه الوسائل وحدها مثال الاشتراكية، حتى أننا يمكن أن نعرف كل إنسان باعتباره غاية نهائية في ذاته"). (۱۱)

وبسبب الموقع المهيمن الذي شغله مختلف ممثله الكانطيسة الجديدة، فقد كان على شاغلي المواقع المهمــة الأخــري أن بُحــددوا أنفسهم في العلاقة بهم (أو بدقة أكثر، بالتعارض معهم)، وكذلك بالتعارض مع مختلف سيكولو جيات الموعى التجربيي (الاختباري الخبروي) - النزعة السيكولوجية، الحيوية، النقد التجربي - التي بدا أن بعضًا منها بشجعها بتحليله المتعالى المشوه بهذا القدر أو ذاك. وينطبق هذا على الفينومينولوجيا (الظاهرياتية) الهوسرلية، المنقسمة داخليًا بين أنطولو جيا، ومنطق متعال ضد سيكولوجي. وهذا هو الميراث المباشر بهذه الدرجة أو تلك لفل سفة الحياة Lebensphilosophie المكيفة نتيجة لذلك نحو فلسفة الحضارة: التـــي تتضمن في صيغتها الأكاديمية، ورثة ديلتاي (وأثره معسروف علي هيدجر)، وأيضًا، إلى حد ما، (ورثة) هيجل Hegel، وليبس Lipps، وليت Litt، أو شبر انجر Spranger؛ وفي طبعتها الشعبية، أنساق فكر مثل (نسق) لودفيج كلاجس Ludwig Klages الذي غلب عليه بر جسون Bergson، وكان قريبًا للغاية من الأدب المحافظ الجديد (مع إفراطه على سبيل المثال، في التقمص Einfühlung، والحدس واعتماده على البدائل التبسيطية مثل الروح والعقل، ليؤسس نقدًا عاطفيًا لعقلنة العالم وهيمنة التكنولوجيا عليه). هناك أيضًا الوضعية المنطقية لأمثال فيتجنشتين Wittgensteins وكارناب Carnap وبوبر

Popper: لقد هاجمت حلقة فيينا في بيان نشر عام ١٩٢٩ التشوش الدلالي المستشرى في الفلسفة الأكاديمية، وأعلنت تعاطفها مع الحركات التقدمية، شاكة في أن هؤلاء الذين يتشبثون بالماضي في المجال الاجتماعي يؤسسون مواقع متقادمة في الميتافيزيقا واللاهوت.(١٢)

هكذا كان فضاء الممكنات الفلسفية في اللحظة التي نال فيها هيدجر شهادة اكمال الدراسة المتقدمة Abitur في كونستانس و دخــل إلى المجال الفلسفي الذي كان يجوس أعماقه الدنيا شكلان عظيمان الثوربين". وعنى الانتماء للمجال الفلسفي في ذاك المكان وذاك الزمان مواجهة المشكلة أو البرنامج التي شكلت تعارضاتهما بنيته: مشكلة كيف يمكن تجاوز فلسفة الوعى المتعالى دون الارتداد إلى الو اقعية أو النزعة السبكولوجية للذات التجربيية، أو ، ما هـو أسـوأ، إلى شكل ما أو أخر من أشكال الاختزال "ذي النزعة التاريخية"؟ وما هو متفرد في مشروع هيدجر الفلسفي يكمن في أنه قصد إلى إعداد انقلاب فلسفى ثورى بـ خلقه، في قلب المجال الفلسفي، موقعا جديدًا، سوف بتحتم أن يعاد في العلاقة به تحديد كل المواقع الأخرى: هذا الموقع، الذي قد يكون الاستدلال عليه قد جرى من جهود معينــة لتجاوز الكانطية، والذي كان غائبًا من كل الإشكاليات الفلسفية المشروعة ذات الطابع المؤسسي الأكاديمي، كان متطلبا بطريقة ما من قبل حركات سياسية أو أدبية خارج المجال مثل حلقــة جــورج (حلقة ستيفان جورج) وجرى تجنيده إلى المجال بوصفه إجابة عن

يَو قعات بعض الطلاب أو مساعدي الأسائذة الشياب. ولكب يتحقيق مثل هذا القلب لعلاقات القوة في قلب المجال الفلسفي ولكسي بعطيي للمو اقف التي كانت هر طقية شكلا من الاحترام، وبدونه من الشائع أن تظهر مبتذلة، فقد كان على هيدجر أن يقرن استعداداته "الثورية" كمتمرد مع السلطة النوعية التي خولت له يواسطة رأسمال متسر اكم جدير بالاعتبار داخل المجال نفسه: . لقد كان هيدجر أستاذا مساعدًا لهو سرل (منذ ١٩١٦) ثم أصبح أستاذا نظاميًا في ماربورج (في ١٩٢٣)، متمتعا بالمكانة المتألقة لمفكر طليعي قادر علي استغلال وضع أزمة حادة قائمة داخل الجامعة وخارجها لكي بفرض لغية ثورية ومحافظة في أن معا: إن الأنبياء، كما لاحظ فبير Weber فيي حالة البهودية القديمة وأباء الهرطقات عمومًا، هم غالبًا منشقون عن الفئة الكهنوتية يستثمرون رأسمالا نوعيًا جديرًا بالاعتبار في تقويض النظام الكهنوتي، ويصوغون من قراءة متجددة لأشد المراجع قدسية أسلحة ثورة صممت لتعيد التقليد إلى شكله الأصلى، الحقيقي.

إن تطبع habitus هذا "الأستاذ النظامي" ordinaire الذي انحدرت أصوله من البورجو ازية الصغيرة الريفية الدنيا، والذي لم يكن قداراً أن يفكر أو أن يتحدث في السياسة دون أن يستعمل نماذج عقلية ولفظية مستعارة من الأنطولوجيا – إلى الحد الذي أصبحت فيه خطبة العميد النازي إعلانا ميتافيزيقيا عن الإيمان – وأصبحت في الممارسة العامل الذي مكن للتماثل بين المجال الفلسفي والمجال السياسي، وفي الواقع لقد امتصت مجمل الاستعدادات والمصالح المرتبطة بالمواقع المختلفة المتخذة في المجالات المختلفة (في الفضاء الاجتماعي للطبقة

الوسطى Mittelstand والشريحة الأكاديمية من هذه الطبقة، في بنيسة المجال الأكاديمي، الذي يخص الفيلسوف، إلخ) وكذلك تلك التي ترتبط بالمسار الاجتماعي الذي يؤدي لهذه المواقع، أي موقع مدرس الجامعة من الجيل الأول، الذي بالرغم من نجاحه، قد وضع في موقع زائف في المجال الثقافي، ونظرًا لأن هذا التطبع habitus، يمثل نتاجًا متكاملاً لعوامل مستقلة نسبيًا، فهو قادر على أن يدمج مثل هذه الحتميات بشكل دائم رغم وجود أصولها في أنظمة مختلفة في الممارسة والنتاجات التي هي جوهريا محددة تصافريًا Surdétermines (قد نفكر على سبيل المثال في اهتمام هولاء المفكرين بمسألة الجذور، والأصول).

ومما لاريب فيه فإن مسار هيدجر الاجتماعي يساعد على تفسير موهبته ذات الطابع الاستثنائي المتعدد النغمات على نحو مطلق، أي موهبته في إقامة الروابط بين المشاكل التي سبق أن وجدت في شكل متشظ فحسب، متناثرة حول الحقلين السياسي والفلسفي، معطيًا الانطباع مع ذلك بأنه كان يضعها بطريقة أكثر "راديكاليسة" وأكثر "عمقًا" من أي أحد سبقه. إن مساره السصاعد الذي يعبُر عوالم اجتماعية مختلفة، أعده مسبقًا إعدادًا أفضل مما لو كان مساره مستويًا، لأن يتحدث ويفكر في فضاءات متعددة في نفس الوقت، وأن يخاطب أنواعًا من الجمهور غير نظرائه (مثل هو لاء "الفلاحين" مغاير، وظيفته إظهار رفض هيدجر للمثقف الذي لا جذور له)؛ كما أن اكتسابه المتأخر والمدرسي المحض الله المتقفة ربما عزز هذه

العلاقة باللغة التي مكنته من أن يلعب على التو افقات (التناغمات) المثقفة للغة العادية، وفي نفس الوقيت أن يعيد إحياء التوافقيات (التناغمات) العادية للغة المثقفة (وهو أحدد أسباب الأثر القوى للاغتراب التنبؤي الذي ينتجه كتاب الوجود والزمان).(١٣٠ ولكن فوق كل شيء فإننا لا نستطيع أن نفهم الموقع الاستثنائي لمارتن هيدجر في المجال الفلسفي إذا لم نأخذ في اعتبارنا علاقته المتوترة الخرقاء بالعالم الثقافي وهي مدينة لمساره الاجتماعي غير المحتمل ومن تسم النادر. وعلى ذلك فمما لا شك فيه أن عداوة هيدجر لمعلمي الكانطية الكبار، خاصة كاسيرر، كانت تتجذر في تنافر عميق مع تطبعهم habitus الغريب: "فمن ناحية، لديك هذا الرجل الضئيل الداكن القوى، المتزلج البارع ذو الملامح التي تفيض بالحيوبة رغم جمودها، رجل صعب شديد المراس، ملتزم تمامًا بوضع المشاكل وحلها بأعمق جدية أخلاقية، ومن ناحية أخرى، هناك رجل ذو شعر أبيض، أولمبي ليس في مظهره فحسب وإنما أيضًا في روحه، بعقله المنفتح ومناقساته واسعة التشعب، وملامحه المسترخية ووده المتسامح، بحيويته وقدرته على التكيف، وأخيرًا، تميزه الأرستقر اطي. (١٤) ويمكننا أن نقتطف كلمات زوجة كاسير ر نفسها التي كتبت: "لقد جرى تحذيرنا بصراحة من مظهر هيدجر الغريب؛ كما تناهى إلينا رفضه لكل الأعراف الاجتماعية وأيضًا عداوته نحو الكانطبين الجدد، خاصة كوهن. ولـم يكن ميله لمعاداة السامية غير مألوف عندنا كذلك...(١٥) وصل جميع الضيوف، النساء في ملابس السهرة والرجال في حلل العشاء. وقبل النصف الثاني من العشاء الذي طال بسبب أحاديث لا تنتهي، فيتح الباب، ودخل رجل ضئيل لا يكاد يلحظ إلى الغرفة، وقد بدا أخرق

كفلاح تعثر في بلاط ملكي. كان له شيعر أسيود وعينان ثاقبتان داكنتان، يشبه بالأحرى حرفيا أصليا من جنوب النمسا أو بافاريا؟ وهو انطباع سرعان ما أكدته لهجته الإقليمية. لقد كان مرتديًا حلة سوداء عتيقة الطراز". وتواصل القول، "بدا لي، أن أشد الأشياء إفلاقا هو صرامته المفرطة وافتقاره التام لحس الفكاهة". (١٦)

يتعين علينا بالطبع ألا نسمح لأنفسنا بأن نخدع بالمظاهر: "الحلة الوجودية"، (١٧) و اللهجة المحلية تبدوان لحد ما موضوع مباهاة في حالة مدرس جامعي "لامع"، كان يسنعم بالفعسل بإعجساب معلميسه وتلاميذه. (١٨) وهي تبدو مثل إحالاته المثالية إلى عالم الفلاح، بوصفها اتخاذ موقف متكلف، لا يمكن أن يكون تحديدا أكثر مين طريقة لتحويل علاقته الخرقاء بالعالم الثقافي إلى موقف فلسفي. لقد استورد هيدجر إلى العالم الثقافي بوصفه دخيلا "لامعا"، وأجنبيا حصرا، طريقة أخرى في عيش الحياة الفكرية أكثر "جدية" وأكثر "اتـصافا بالكدح" (على سبيل المثال في علاقته بالنصوص الفلسفية وباللغة)، ولكنها أبضا أكثر "شمولية" وإطلاقا: أنها طريقة تتعلق بـــ أســتاذ الفكر maitre a penser الذي يدعى عودة لأصول أعبر ض وأكثبر كمالا من أصول المدافعين عن فلسفة اختر ليت الي تفكير حول المعرفة (العلم)، والذي يشعر، بالمقابل، بأنه مدين بها لرسالته الريفية ولدوره كضمير أخلاقي للمدينة بأن يتبنى التزاما متشددا ومطلقا فسي و جو ده المثالي بأكمله.

ومن المحتمل ألا يكون الرفض المزدوج الذى استتبعته النزعة الشعبوية الأرستقراطية لهيدجر بدون علاقة بالتمثل الفضائحي اللذي

قد بكون راوده، بهذا القدر أو ذلك بوصفه مثقفا من الحيل الأول، عن ما بدا له وضعًا معكوسًا حافلا بالمفارقة، في وجبود الاستعدادات "الديمقر اطبة" و "الجمهورية" وحتى "الاشتر اكبة"، عند هـؤ لاء الـذين شكلوا، بالنسبة له، اليورجوازية العلبا، والذين شعر أنه منفصل عنهم في كل شيء وخاصة فيما يتعلق بـ"أصالة"، وإخلاص معتقداتــه الشعبوبة. إنه لمن السهل أن نتبين ردود فعله العدائبة العميقة نحو هذه النزعة الإنسانية الثرثارة العقيمة، في سلسلة التعارضات التي تكمن في قلب مذهب المحكم، واضعا الصمت المطبق (الكتمان Verschwiegenheit) التعبير الكامل عن الأصالة، ضد الاطنات (هذیان، Geschwatz، ثرثرة Gerde) التجـــذر لب أبديو لوجيا "الأرض"، و "الجذور " ضد الفيضول Neugier، البذي جرى تمثله، بلا شك بتوسط موضوع أفلاطوني، إلى حركية الوعي المتحرر وانعدام جذور المثقف المرتحل (غير المستقر في مكان) errant، الذي يرتبط (و هي كلمة - مفتاح أخرى) باليهودي، (١٩) أو، أخيرًا، الرهافة المتكلفة لــ"الحداثة" الحضرية (في المدينة) و اليهو ديــة ضد البساطة القديمة الريفية ما قبل الصناعية للفلاح الذي هو غربيب بالنسبة للعامل المديني، النمط الأولى لــــ"المــرء" « on » غرابــة المثقف المرتحل، الذي لا جذور له ولا روابط، ولا إيمان ولا ولاء، عن "راعي الوجود". (٢٠)

إن نقمته الأخلاقية وتمرده ضد المواضعات التى تراعى عادة من قبل المثقفين والطلاب، يكشف عنها بصراحة أحيانًا في تصريحات معينة أو في

روايات شهود عيان: لقد مقت أي "فلسفة حضارة" كما مقت المؤتمرات الفلسفية وقد اعتاد أن، بغلى بغضب انفعالي بسبب كمية المحلات النقدية التي تأسست بعد الحرب العالمية الأولي. وقد كتب بحدة إلى شيار Scheler أن در اساته لم تفعل سوى أنها "قامت بتجديد إ. فون هار تمان E.von Hartmann، بينما الأسانذة الآخرون بجانب نشر قانون إيمانهم Logos الذي أصبيح متقادمًا، كانوا ينشرون نظريتهم في الأخلاق Ethos ومراميهم Kairos ماذا سيتكون نكتية الأسبوع القادم؟ أعتقد أن أي مصمح عقلم إذا نظر نا البه من الداخل سبقدم مظهرًا أنظف وأكثر معقولية من هذا العصر "، (ك. لويث، "التضمينات السياسية لفلسفة الوجود عند هيدجر"، في الموضوع المشار البه أنفا، ص ٣٤٦) و هناك عرض كامل للحياة "اللامبالية" والسهلة للطلاب (للبورجوازية؟) مخفية بين سطور خطاب العميد النازى:"، لقد أبعدت وطوردت "الحرية الأكاديمية" التي طالما احتفي بها من الجامعة الألمانية، لأن هذه الحربة لم تكن حقيقية لأنها لم تكن إلا حرية سلبية. لقد عنيت بصفة أولية تحررًا من الهم والاهتمام، والابتهاج باعتباطية الميول والمقاصد، والافتقار للقيد،

بشأن ما تعين عمله وما تعين تركه. إن مفهوم حرية الطالب الألماني قد أعيد الآن لحقيقته"، (م. هيدجر، "توكيد اللهانية"، ٢٧ مايو ١٩٣٣ في: م. هيدجر، (خطابات وتصريحات، مجلة توسطات Mediation، مجلة توسطات ١٩٣١، عدد ٣ ص ١٣٩-١٥٩) إننا نعرف من شهود آخرين (أنظر هونرفيلد Huhnerfeld، نفس المصدر، ص٥١) أن هيدجر لم يقدر أحدًا من زملائه، وأنه لم يكن يرغب في الانخراط في الأفلسفة الأكاديمية التي لا تعيش إلا عيش الكفاف (vivoter).

ويتعين علينا بلا شك أن نرى فى لقائمه المذى يمجد عالمًا فلاحيًا تعبيرًا مصبوعًا بالمثالية، مراحًا عن موضعه ومتساميًا بها عن ازدواجيته نحو العالم الثقافي، أكثر منه سببًا فعليًا لهذه الخبرة. وإنه لمما يفى بالغرض أن نقتطف بعض اللحظات الدالة من البث الإذاعى الذى فسر فيه هيدجر سبب رفضه لكرسى الفلسفة فى برلين، "لماذا نفضلً أن نبقى في الأقاليم؟": حينما تحاصر فى ظلام ليلة شتوية، عاصفة ثلجية المأوى (الكوخ die hütte) وتغطى كل شيئ، تكون اللحظة العظمى للفلسفة قد حانت. أسئلتها تكون اللحظة العظمى للفلسفة قد حانت. أسئلتها

بنبغی أن تكون بسبطة و جو هر بة ( einfach und (wesentlich) لا ينبغي للعمل الفلسفي أن بمارس بوصفه مشروعًا منعز لا لفرد غريب الأطوار. إنه ينتمي إلى قلب عمل الفلاح (...) ان ساكن المدينة بعتقد أنه "بختلط بالناس" حسن يتلطف ويجرى محادثة مطولة مع فلاح. وحبين أقطع عملي في المساء وأجلس مع الفلاح علي مقعد حجرى قرب النار أو في ركن المصطلي "Coin de Dieu" (زاوية قرب المدفأة) (Herrgottswinkel)، فإننا غالبًا ما لا نتحدث على الإطلاق. إننا نصمت وندخن غلبونبنا (...) الصلة الحميمة لعملي بالغابة السوداء وسيكانها مؤسسة على تجذر (Bodenstandigkeit) منوى عريق في الأقليم الألماني السوابي، (هيدجر، "warum Bleiben wir in der provinz? نفضل أن نبقى في الأقاليم؟" مجلة Der Alemanne (مارس ۱۹۳۶) مقتطف عند شنيبرجر Shneeberger نفس المصدر (ص ص ٢١٦ - ٢١٨) ويخبرنا هيدجر لاحقا في نفس الحديث كيف أنه حين تلقى عرضا ثانيًا للتعييين في برلين، ذهب ليرى "صديقة القديم" وهو فلاح بلغ من العمر خمسة وسبعين عامًا حيث أشار دون أن ينبس بكلمة إلى أن عليه أن بـر فض.

وهى حكاية من المؤكد أنها تجد مكانها إلى جانب موقد هير اقليطس (عنصر التدفق الأصلى هو النار) في سير القديسين الفلسفية.

ان مؤرخى الفلسفة غالبا ما ينسون أن الخيارات الفلسفية العظيمة التى تحدد فضاء الممكنات الفلسفية، مثل الكانطية الجديدة، التوماوية الجديدة، الظاهراتية، إلخ، تتجسد فى أشكال ملموسة من البشر الهذين ندركهم هم أنفسهم وفق نمط حياتهم، سهوكهم، حهم بشعرهم الأشيب، وسماتهم الأولمبية، وأن هذه الخيارات الفلسفية التى تسرتبط بميول أخلاقية وبدائل سياسية، هى التى تعطيهم مظهراً خارجيها عينيا. تُجرب المواقع وتُحدد المواقف في العلاقة بهذه الهيئات الملموسة التى تُدرك انتقائيًا، سواء كان ذلك بتعاطف أو بنفور، بنقمة أو تواطؤ. إن حس اللعبة الأخلاقي، والسياسي والفلسفي معا الهنيا يحتم افتراضه أى استثمارات واستبدالات ناجحة في المجال الفلسفي، يستخدم هذه المعالم المحددة تضافريًا لرسم خريطة المهار الفلسفي، الذي يدمج في الممارسة "الثورة المحافظة" مع الإطاحة المهادة المنورة بنقد الكانطية الجديدة للميتافيزيقا و "سيادة العقل".

ويستثمر هيدجر كفاءته النوعية النادرة نسبيًا، التى اكتسبها بداءة من مدرسته الجزويتيه، ثم من لاهوتيى فريبورج، وفيما بعد من قراءة النصوص الفلسفية التى كان عليه أن يدرسها، فيما يتصوره بوصفه مشروعًا جذريًا/ راديكاليًا (الصفة ما تغتاً تتردد في كتاباته ومراسلاته) للمساءلة النقدية، وأيضًا (كمشروع) محترم أكاديميًا. قاده هذا الطموح المتناقض بجلاء إلى أن يوحد رمزيًا بين قطبين

متعاكسين. و هكذا فإن فكرته عن لاهوت غير الهي تشكل أكاديمية لتلقين المياديء الأولية، هي محاولة للتوفيق بين الأر ستقر اطبة المغلقة للحلقات الصغيرة مثل حلقة جورج George Kreis، التي يستعير منها نماذجه للانجاز الثقافي (مثل هولدر لين، الـذي أعـاد اكتـشافه نوربرت فون هيلينجرات Norbert von Hellingrath، أو كتاب رينهارت Reinhardt بار مينيدس Parmenides)، والصوفية البيئيسة لحركة الشباب Jügendbewegung أو اللاهوتية الإنسانية anthroposophique لشتينر، التي تبشر بعودة إلى البساطة الريفية و الجدية، بنز هات الغاية، وبالغذاء الطبيعي، وبالأر دبية المنسوجة بدويًا. هنا النفثات الفاجنريه المتواترة في أسلوب هيدجر البعيدة (ريما عدا في نواياها) عن لعب ستيفان جورج الإيقاعي العروضيي ضيد الفاجنري، وصبغته الطلبعية التي تكمن في "تغريب" المؤلفين المعتمدين، (٢١) وعودة إلى عالم الأفعال الضرورية، و"المألوف" والوجود اليومي، (٢٢) وكذلك زهده الريفي كبطل للمنتجات الطبيعيــة والرداء الإقليمي، الذي يبدو كاريكاتيرًا بورجوازيًا صعيرًا للزهد الجمالي للرواد العظام، بحبهم للنبيذ الإيطالي، وللمناظر الطبيعيــة لحوض المتوسط، وللشعر المالارمي (نسبة إلى مالارميه) والشعر ما قبل الر افائيلي (نسبة إلى ر افائيل)، و الملابس الكلاسيكية، وللصور الجانبية التي بمثل نموذجها دانتي – كل شـيء فـي هـذا الطـابع الأستاذي، أي الطبعة "الممقرطة" من النخبوية تنبئ عن رجل استبعد من النخية الأرستقر اطبة ولكنه غير قادر على قمع نخبويته الأرستقر اطبة الخاصية.

وحتى نرى كيف أن هذا المزيج الأسطوبي الاستثثائي غير المتوقع الذي أنتجه هيدجر مناظرٌ بدقة للمزيج الأيديولوجي الذي كان عليه أن بو صله، علينا فقط أن نستعبد لغة هبدجر الى فضاء اللغات المعاصرة لها حبث بتحدد تميز ها وقيمتها الاجتماعية موضوعيًا: أي، إذ نذكر فقط النقاط وثيقة الصلة بالموضوع: اللغـة الاصـطلاحية والكهنوتيه التي تتتمي للشعر بعد المالارمي من نمط لغة ستيفان جورج، اللغة الأكاديمية والعقلانية لطبعة كاسيرر من الكانطية الجديدة، وأخبرًا، لغة "منظري" الثورة المحافظة مثل لغة "موللرقيان دن بروك "(٢٣) أو الأقرب لهيدجر في المصطلحات السياسيّة، إرنست يونجر .(٢٤) وبخلاف لغة الشعر ما بعد الرمزى، التي جـرى صـبها الطقسي بدقة، ونقيت بدرجة عالية وخاصة في معجمها، فيإن لغية هيدجر، رغم أنها بمثابة تحويلها إلى النطاق الفلسفي، تستغل الرخصة المتضمنة في المنطق التصوري المجرد لشعر المفهوم Begriffsdichtung بمعناه الدقيق، لتحتضن كلمات و أفكار (مثل الرعاية Fürsorge، على سبيل المثال) المستبعدة ليس فقط من خطاب الخاصة المغلق، (٢٥) إنما أيضًا من لغة الفلسفة الأكاديمية المحيدة بدرجة عالية. يُدخل هيدجر إلى الفلسفة الأكاديمية - مؤسسًا سلطته على التقليد الفلسفي الذي يدعو المرء إلى استغلال الطاقعة الكامنية اللامحدودة للفكر الندى تحتوينه لغنة الحبناة اليومينة والأمثنال الشعبية (٢٦) - (و فق الخطوط التي توحي بها أمثولة موقد هير اقليطس التي يشرحها بتساهل) كلمات وأشياء كانت قد أبعدت سابقًا،. غير أن هيدجر كما نعلم قريب من المتحدثين باسم "الثورة المحافظة"، وكان يكرس كثيرًا من كلماتهم وأطروحاتهم فلسفيًا، إلا إنه كان يضع مسافة بينه وبينها بواسطة فرض شكل يعلى الاقتباسات "الأشد فظاظهة" بإدخالها في شبكة ذات رنين دلالى وصوتى يميز خصائص أسلوب هولدرلين في شعر المفهوم انتحلها هيدجر النبي الأكاديمي. وكل هذا حدد له موقعا في الجهة المقابلة للأسلوب الأكاديمي الكلاسيكي، بتنويعاته المتعددة على الصرامة الباردة، سواء كان أنيقًا وشفافًا عند كاسيرر، أو ملتويًا ومبهمًا عند هوسرل.

## «ثورة محافظة» في الفلسفة

ان هيدجر ، يوصفه توريا محافظا في الفلسفة، يواحيه المحليل بصعوبة لا يمكن تذليلها تقريبًا. فإذا ما رغبنا في تحليل الطبيعة النوعية لهذه الثورة، وحتى نتفادي أن نتهم بـــ"السذاجة"، ينبغي علينـــا حتمًا أن نلعب لعبة الفلاسفة (وهي بمعنى من المعاني غايـة فــي السهولة، مادام هناك الكثير لنكسيه باستغلال الأرياح الموضيوعية والذاتية للإسهام في حس اللعبة illusio) وأن نقبل كل الافتراضات الملازمة للمجال الفلسفي وتاريخه، ولذلك فهي مسألة مركزية بالنسبة لطموح فكر تقويضي، حيث يمكن لهذه الافتر اضات أن تدعم ثور ته الفلسفية شرط أن يتجنب مساءلتها.. (١) إلا أنه إذا ما رغبنا في أن نرسم حدود هذه الثورة والشروط الاجتماعية التي أحاطت بظهورها، فينبغي علينا أن نتحرر تمامًا من كل الآراء المسبقة، سـواء كانـت العقيدة doxa الفلسفية الرسمية السائدة أو التحيز المتأصل لدى قـاطن المجال "الساذج"، وهكذا نعرض أنفسنا لأن يحكم علينا بأننا نجهل اللعبة، أي بالقول، بأننا لا نقدم ولا نؤخر وغير مــؤهلين، ونخــاطر بترك المؤمن على ايمانه، عير التعزيز اللاحق للصورة التي يقصد النص المجرد إعطاءها عن نفسه، بأنه لا يتيح مجالا لــ"الاختــزال" بوصفه واقعًا مقدسًا، لا يمس. (٢)

بينما لا يمكننا أن نقطع أبدًا بأننا سوف نتغلب في النهاية على

الغموض الذي لا يمكن تفاديه لتحليل مهدد دومًا بغوايات التساهل أو عدم الإحاطة، فإن طموحنا هو أن نصف البعد الاجتماعي السدقيق للإستراتيجيات التي تختلط مظاهرها الاجتماعية والفلسفية بشكل لا ينفصم، ما دامت قد تولدت في العالم الاجتماعي المصغر (المجهري) للمجال الفلسفي: هكذا فإننا نفترض في الواقع (يغدو الافتراض المعلن بجلاء مصادرة منهجية) أن الاهتمام الفلسفي محدد بدقة، سواء في عين وجوده الخاص بوصفه الليبيدو العارف libido sciendi النوعي أم توجهه وتطبيقاته، بواسطة الموقع الذي جرى شغله في بنية المجال الفلسفي في اللحظة موضوع التساؤل، وهو من شم محدد بمجمل الفلسفي في اللحظة موضوع التساؤل، وهو من شم محدد بمجمل تاريخ المجال، الذي قد يصبح في شروط معينة مصدر تجاوز حقيقي للحدود المنتسبة إلى الطابع التاريخي. (٣)

ومما لا شك فيه أن هيدجر قد راهن بصفة مبدئية، إن لـم يكسن حصرًا، برصيده على الحقل الفلسفى – وهذا ما يجعل منه فيلسوفًا – وقد كان هدفه الأولى هو خلق موقع فلسفى جديد، محدد، بـصفة جوهرية، في علاقته بكانط أو على نحو أكثر دقة بالكانطيين الجدد: الذين يهيمنون على المجال تحت غطاء رأسمال رمزى يعمل كضمان المشاريع الفلسفية القويمـة (الأرثوذكـسية)، أى كتابات كانط، والإشكالية الكانطية. ومن خلال هذه الإشكالية، التي تتخذ في الفضاء الاجتماعي الشكل العيني للجدالات الكانطية الجديدة حـول الأسئلة الشرعية للحظة، مثل مشكلة المعرفة ومشكلة القيم. (أ) يقدم المجال والذين يهيمنون عليه أهدافًا – وأيضًا حدودًا – للطموحات التقويضية للوافد الجديد. بيد أن هيدجر واسع المعرفة، في كـل مـن الأمـور

الأصولية (الأرثوذكسية) (وقد كتب عدة مراجعات نقدية لكتب حول كانط، مناقشا بصفه خاصة علاقته بأرسطو) وفي الأمور متغايرة العقيدة، أو حتى الهرطقية باعتدال، كما يمكن أن نرى من أطروحة الدكتور اه التي كتبها عن دنس سكونس Duns Scotus، و هو بقار ب هذه المشاكل بما يمكن أن نسميه، بالتماثل مع السياسة، خطأ نظريًا. وما دام هذا الخط متجذرًا في أعماق التطبع habitus، فإنه لا بنشأ في منطق المجال الفلسفي وحده، أضف إلى ذلك، أنه يخدم بدوره تحفيز الخيار ات التي اتخذت في مجمل المجالات. و لا ينبغي أن يغرب عن بالنا أن التماثلات التي تأسست ببن المجال السبياسي، والمجال الأكاديمي، والمجال الفلسفي، ويصفه خاصة بين التعار ضات الكبري التي تشكل بنية كل منها، مثل التعارض السسياسي بين الليبرالية والمار كسية، والتعارض الأكاديمي بين العلوم الإنسانية التقليدية (بما فيها الفلسفة) والعلوم الطبيعية بتبعياتها الوضيعية، أو العلوم الاجتماعية بز خار فها "النزعة الـسبكولوجية"، والنزعـة "التاريخيـة" و النزعة "السوسبولوجية" و أخبر ًا التعارض الفلسفي بين مختلف أشكال الكانطية، التي تفصلها انقسامات، حتى وإن كانت "مجردة" فليست بدون صدى في النطاقين السياسي أو السياسي الأكاديمي. وهنا ندرك عندئذ كيف أن الخيار ات المنتقاة، بو صفها دالة فلسفيًا بالنسبة للخط النظري المختار، على المستوى الفلسفي الدقيق الـذي لا شك في افتر اض أن يكون مبرأ من أي اعتبارات سياسية أو أكاديمية قد تحددت تصفريًا، سياسيًا و أكاديميًا معًا. وليس هناك من خيار فلسفى - لا الذي يروج الحدس، على سبيل المثال، ولا الحكم المنطقي، في الطرف الآخر، ولا حتى ذلك الذي يعطى الأسبقية للمتعالى الجمالي

على المتعالى التحليلى، أو الشعر على اللغة الاستدلالية - لا يستتبع قرينه الأكاديمى وخياراته السياسية، والذى لا يدين لهذه المواقف الثانوية التى اتخذت بغير وعى إلى هذا الحد أو ذاك، ببعض تحدداته العميقة.

إن ما يعطى فكر هيدجر طابعه الاستثنائى (البوليفونى) متعدد الأصوات والمعانى، هو بلا شك موهبته فى التحدث بتناغم واتساق فى سجلات متعددة فى نفسس الآن، مُلمحًا (بـشكل سابى) إلى الاشتراكية، والعلوم أو الوضعية عبر قراءة فلسفية محضة للبعض القراءات الفلسفية المحضة لأعمال كانط (بالرغم من أن لهذه ذاتها تضمينات سياسية). وفى أى مجال من المجالات، فإن كل تحدد / تعين هو أيضنا سلب، ولا يمكن لأحد أن ينشىء خطا نظريًا (أو حتى خطا سياسيًا أو أسلوبًا فنيًا، بالمناسبة) دون إقامته فى تعارض مع خط آخر، مع الخطوط المتنافسة الأخرى، وهكذا يحدده بلغة السلب. ولأن حدى كل البدائل المختلفة المتماثلة بنيويًا مرفوضان نتيجة لنفس المبادىء، فإن الخيارات (وهى دائمًا ما تخص طريقا ثالثا) التى يجرى اختيارها فى الفضاءات المختلفة العقلية (والاجتماعية) تتوافى مباشرة، مادامت متكافئة بنيويًا.

وعند مواجهة الإشكالية الكانطية - الجديدة، بقدر ما تتجلى في شكل أكثر ما يكون تعارضًا معه (بل أكثر تنافرا)، بالنسبة لنزعاته السياسية الأخلاقية (في أعمال كوهن) وكذلك كما تتجلى في شكل أعيد الاشتغال عليه وأعيد تجديده بتطويره (في عمل منافسة صاحب الامتياز هوسرل)، يعطى هيدجر الانطباع، بسبب التماثل بين

الفضائين، بأنه يضع على المستوى الأعمق والأشد جذرية، بعسس المشاكل التي طرحت في المجال الأكاديمي (مسألة الوضيعين الخصوصيين للعلم والفلسفة) وفي المجال السياسي (المسائل التسي اثارتها الأحداث الحرجة لعام ١٩١٩). ير فضه، كما يفعل في كتباب كانط ومشكلة الميتافيزيقا، أن يتبني المقاربة التي تجلت في المناظرة حول ما هبة القانون الذي ينبغي أن يضيط خطوات العلم الذي يدعي وضعًا واقعياً، فإنه يقلب علاقة خضوع الفلسفة للعلم التمي تميل الكانطية الجديدة لتأسيسها (و هي تـشبه فـي ذلـك الوضـعية) مـع المخاطرة باختر ال الفلسفة إلى تأمل بسبط في العلم، وبتأسيس الفلسفة كعلم أساسي، قادر على تأسيس علوم أخرى، ولكن الذي لا يمكن لسه أن يؤسس نفسه، فإنه يستعيد للفلسفة الاستقلال الذي تسبيت مدر ســة ماربورج بتحليلها القانوني في فقدانه، وللسبب عينه، فإنه يحول المسألة الأنطولوجية حول معنى الوجود إلى شرط مسبق لأي بحث في صلاحية العلوم الوضعية. <sup>(٥)</sup>

هذا القلب الثورى، مثل نموذجى لما يمكن أن نسميه، بكل الاحترام الواجب Salva reverentia، إستراتيجية ماهوية (أساسية جوهرية ومن ثم تأسيسية) wesentlichkeit تؤدى إلى أخرى، وتسؤدى مقاربة كوهن، إلى إيلاء أسبقية لمشكلة الحكم (بالمعنى المنطقى) على مشكلة الخيال الترانسندنتالى. (\*) بدون تتبعها حتى نتيجتها المنطقية، أي المثالية المطلقة. يختزل كوهن الحدس إلى المفهوم والاستطيقا إلى

<sup>(\*)</sup> تر انسندنتالی عند کانط تتمیز عن المتعالی transcendant الذی لا یمکن معرفته، فهو یعنی العناصر الأولیة شرط التجربة، مقولات و مبادیء فهـم و أفکـار تنـتظم فیهـا مدرکات الحس، و هی کامنة باطنة أولیة. (المراجع)

منطق، ويضع فكرة الشيء في ذاته بين قوسين مستبعدًا إياها، ويميل إلى أن يستبدل تركيبة العقل الناجحة (التي وضعت بواسطة المنطقية الشاملة لهيجل) بالتركيبة الناقصة للفهم، وبعد أن أخذ هيدجر واستعمل ضد كوهن التناهي الذي يمكن أن يلمح في تأكيده على عدم كمال المعرفة. أعاد تأسيس ميزة الحدس والاستطيقا (الحساسية)، جاعلاً الزمانية الوجودية الأساس الترانسندنتالي للعقل الخالص وإن يكن حسبًا.

إن الإستراتيجية الفلسفية هي في نفس وذات الوقت استراتيجية سياسية في قلب المجال الفلسفي: عند كشف الميتافيزيقا التي تعيزز النقد الكانطي لكل ميتافيزيقا، يستولي هيدجر لصالح "الفكر الماهوي التأسيسي" (das wesentliche Denken) – الذي يكتنه العقل (أ) "رغيم أنه جرى تمجيده لعدة قرون "معتبرا إياه "ألد خصوم الفكر "(أ) علي رأسمال السلطة الفلسفية الذي حازه التقليد الكانطي، غيير أن هذه الاستراتيجية البارعة تعرض الكانطيين الجدد للهجوم، ولكن باسم الكانطية، وهكذا تقرن منافع مهاجمة الكانطية القويمة (الأرثوذكسية) مع (منافع) ادعاء سلطة كانطية: وهو أمر ليس جديراً بالإهمال في مجال تنبثق فيه كل الشرعية من كانط.

أدرك كاسيرر، الذى كان واحدًا من الأهداف الأولية، ماذا كان يحدث، وقد سمح "لتميزه" الأكاديمي خلال مناظرات دافوس DAVOS، أن يتوارى وتحدث بلغة اختزالية فظة حول

<sup>(\*)</sup> أي يعالج إدراك العقل لذاته Apperception بالألمانية. (المراجع)

محاولات الاستيلاء والاحتكار: (٢) حيث ان الفلسفة الكانطية هي المعنية، لا يمكن لأحد أن بدعي بهدوء و بيقين دو جماتي أنه ملكها بالفعل، لا بد لكل واحد من أن بأخهد كامهل الفرصه لاعادة الاستيلاء عليها. نواجه في كتاب هبدجر بمحاولة من هذا النوع لإعادة الاستيلاء على الموقع الأساسي لكانط (إ. كاسيرر، م. هيدجر، جدال حول الكانطية والفلسفة، دافوس، مارس ١٩٢٩؛ نفيس الميصدر، ص ص ٥٨ - ٥٩، التشديد لي). إن التباس كلمة "إعادة الاستبلاء" دالة في حد ذاتها. وقد فسرت فيما بعد: "لم يعد هیدجر بتحدث هنا کمعلق، و إنما کمــدع بــشهر السلاح ضد مذهب كانط، إن جاز القول، لكسى يخضعه ويجبره علي أن يخدم أشكالياته الخاصة. وإذ نواجه بمثل هذا الاغتصاب، فلل مناص من أن نطلب إعادة الوضع إلى ما كان عليه" (نفس الموضع المشار إليه أيضًا ص٧٤). هذا لا يزال مجازًا، ولكنه (مجاز) سيصبح حالا أكثر وضوحًا: "ليس في رأس هيدجر سوى فكرة واحدة، عبر تفسيره لكانط، ما من شك حولها، إنها تصفية هذه الكانطية الجديدة التي قد تخضع كل النظام الكانطي لنقد المعرفة، أو حتى تخترله تحديدًا إلى لا شيء أكثر من نقد للمعرفة. وهو يطرح ضد ذلسك التقسير طابعًا ميتافيزيقيا جو هريا للإشكالية الكانطية، (نفس الموضع المشار إليه أيضًا ص ٧٥). إضافة لذلك: "أليست فرضية هيدجر هي قبل كل شيء إستراتيجية هجومية؟ أليس من المحتمل ألا نجد أنفسنا في نطاق تحليل الفكر الكانطي،بل وقد دخلنا بالفعل نطاق مناقشة حادة ضد هذا الفكر؟ (نفس نطاق مناقشة حادة ضد هذا الفكر؟ (نفس الموضع المشار إليه آنفًا ص ٧٨؛ التشديد لي). يرفض هيدجر تحليل كاسيرر المنحاز بإنكار بارع مميز لخصائص هيدجر: "لم يكن قصدي بارع مميز لخصائص هيدجر: "لم يكن قصدي طريف يمجد المخيلة (كما يفعل كاسيرر)" (نفس الموضع المشار إليه آنفًا ص ٤٣).

لا تنفصم إعادة تفسير هيدجر للكانطية عن إعادة إدماجه لفلسفة الظاهريات و "تجاوزه" فكر هوسرل: فهو يستخدم كانط (بعد إعادة تفسيره) لتجاوز هوسرل، الذي، يمكنه من زاوية أخسري، أن يتجاوز كانط. إن المشكلة الظاهرياتية المحضة التي تخسص العلاقية بين التجربة المحضة كحدس للموضوعية ما قبل المحمولية (أ) (قبل التفكير بالمقولات)، والحكم، بوصفه حدسا شكليًا يؤسس صلحية التركيب، يجد في نظرية المخيلة الترانسندنتالية (") الحل الذي لم يكن هوسرل

<sup>(\*)</sup> المحمولية: نسبة محمول إلى موضوع. المراجع

<sup>(\*\*)</sup> المخيلة عند كانط ملكة تركيب المحسوسات في صور. المراجع

قادرًا على تقديمه بسبب قبراره أن يقتبصر على مطلب المنطق التر انسندنتالي (بالرغم من أن كشفه أن فعل المعرفة لا بمكن أن بنفصل عن الرّ مانية هو الذي أدى الى تحقيق هــذا الاستيــصار). إن اخفاق محاولة هو سرل في التوفيق بين مفهوم أفلاطوني عن الماهيات ومفهوم كانطي عن الذاتية التر انــسندنتالية قــد حــر ي تجــاوز ه فــي أنطولوجيا هيدجر الزمانية، أي، التناهي الترانسندنتالي، الذي يسستبعد الأبدى من أفق الوجود الإنساني والذي لا يضع عند مصدر الحكم وأساس نظرية المعرفة حدسًا ذهنيًا وإنما حدسُا حسبيًا متناهيًا. إن حقيقة الوصف العياني للظواهر، التي لا تعيها الفلسفة الظاهرياتية، وحقيقة نقد العقل الخالص، التي عتمها الكانطيون الجدد، تكمن في، واقعة، "أن تعرف، بدئيًا، هو أن تحدس". إن الذاتيــة التر إنــسندنتالية، بقدر ما تتجاوز ذاتها لكي تخلق إمكانية مواجهة تشكل الموضيو عات، و الانفتاح على الموجودات الأخرى، ليست إلا الزمان، الذي يكمن مصدره في المخيلة، والذي يؤلف هكذا مصدر الوجود بوصفه وجودًا.

القلب جذرى: ربط هوسرل أيضاً الوجود بالزمان، والحقيقة بالتاريخ، وعبر سؤال أصل الهندسة، على سبيل المثال، طرح على نحو مباشر نسبيًا مشكلة تاريخ تكوين الحقيقة، ولكن بــــــــخط" كان خط الفلسفة كعلم منضبط والدفاع عن العقل؛ بينما يحول هيدجر وجود الزمان إلى مبدأ الوجود ذاته، وبغمر الحقيقة في التاريخ ونسسيته، يؤسس أنطولوجيا (حافلة بالتناقضات الظاهرية) للتاريخية المحايثة، أنطولوجيا ذات طابع تاريخي. (١) في حالة تكون المهمة هلى إنقاد العقل بأى ثمن، أما في الحالة الأخرى، فهناك ارتياب جدرى في

العقل، ما دام الطابع التاريخي، مصدر النسبية ومن ثم "النزعة الشكية"، قد وضع في مبدأ المعرفة ذاته.

ولكن الأشباء لم تكن بهذه البساطة قط، واستر اتيجية التجاوز الجذرى تؤدى إلى مواقع ملتبسة جو هريًا أو إذا ما تحدثنا بدقة فإنها قابلة للقلب (العكس) (التي سوف تيسر في النهاية الانقلابات العكسية غير المتناقضة، والتكتبكات ذات الأغير اض المزدوجية الصالحة لتشجيع المقاصد المزدوجة). وبنقش التاريخ ضمن الوجود، بتكوين الذاتية الحقة بوصفها تناهيًا مفترضًا ومن ثم مطلقا، وبتأسيسه زمانا وجوديًا أنطولوجيًا يقوم بالتكوين أي زمانا يفكك التكوين ويعيد التكوين في قلب "الكوجيتو" الذي يقوم بالتكوين (ويدعــه ثابتـا فــي جو هر الأنا أفكر)، يقصد هيدجر أن يطيح بإطاحة كانط بالميتافيزيقا، و يباشر نقدًا ميتافيز يقيًا لكل نقد للميتافيز يقا، بإيجاز ، إنه ينجز الثورة المحافظة (die konservative Revolution) في الفلسفة. و هو يحقق هذا عبر استراتيجية نموذجية عند "الثوريين المحافظين" (وبصفة خاصة عند يونجر): تتألف الإستراتيجية من القفز في النار لتفادي الاحتراق، تغيير كل شيء دون تغيير أي شيء، عبر واحدة من تلك التطرفات البطولية التي توحد وتوفق التعارضات لفظيًا في قصايا سحرية وحافلة بالمفارقات، بدافع تحديد موقع النذات دومًا وراء الماوراء. وهكذا نجد عند هيدجر القول بأن الميتافيزيقا لا يمكن أن تكون سوى مبتافيز بقا التناهي، وأن التناهي فحسب هو الذي يودي إلى غير المشروط؛ أو أيضًا، الوجود ليس زمانيًا لأنه تاريخي، ولكنه تاریخی، علی النقیض، لأنه زمانی (۹)

بتعين علينا هنا ان نحلل العلاقة بين هيدجر و هيجل، كما عرضت في الهوية والاختلاف Identität und Differenz حيث تتخذ المواجهة شكل الحاق / وابتعاد عير قلب (عكس) العلامة (الرموز): يتوقف الوجود عن أن يكون مفهومًا مطلقا، يضع كل الموجودات في مفهوم شامل، و بصير اختلافا عن أي موجودات étants جزئية، أي يصير اختلافا يوصفه اختلاف: أي تحقيق مصالحة الفكر والوجود في اللوجوس logos (الكلمة وتداعياتها حجيلة الحقيقة والمعني والعقل)، عند هيدجر، في الصمت. انها مهمــة جعل الوجود متجلبًا أي، ابر از جدل التنافضات، التي يو اسطتها يمكن للوجود المحض يوصفه لا وجودًا أي عدمًا أن يتحول إلى تاريخ للصيرورة ويصير عند هيدجر الثاني جهدًا لنسزع الغطاء على نحو ما عن غياب الوجود. ولابر از عمليـة صدور الوجود في اختلاف الموجودات بنوع من الأنطولوجيا السلبية (ينفس المعنى الذي نتحدث به عن لاهوت سلبي لا يعرف الله إلا بصفات سلبية منفية فليس كمثله شيء)، كقلب للحركة الذاتية selbstbewegung للمطلق الهيجلي الذي لا يمكن أن يعير عن نفسه إلا في الصمت أو في استحضار شعری لـــ Ens absconditum

## (الوجود المستتر بلاتينية العصر الوسيط) فقط.

إن التقلبات اللفظية التي تيسر الهروب من النزعـة التاريخيـة بتأكيد التاريخية الماهوية للموجود، وبإدراج التاريخ والزمانية ضـمن الوجود، أي، ضـمن اللاتـاريخي والأبـدي، هـي نمـوذج لكـل الاستراتيجيات الفلسفية للثورة المحافظة في الشئون الفلـسفية. وكـل هذه الإستراتيجيات التي مبدؤها الدائم تجاوز راديكالي يتيح الحفـاظ على كل شيء خلف مظهر تغيير كل شيء، بربط التعارضات داخل نظام الفكر ذي وجهين، يستحيل الـتملص منـه incontournable مندام مثله، مثل (الإله) يانوس Janus، قادراً على مواجهة التحـديات من كل الاتجاهات في نفس الوقت: إن نزعة التطرف المنهجي الفكر من الإساسي تمكنه من أن يتجاوز أشد الأطروحات راديكالية، سواء أتت من اليسار أو من اليمين، في اتجاهه إلى نقطة القلب حيـث يـصير اليمين يساراً اليسار وبالعكس.

و هكذا، فإن البحث في التاريخ، و هو مبدأ النسبية و العدمية، مسن أجل تجاوز العدمية، هو في الواقع إبقاء الأنطولوجيا ذات الطسابع التاريخي محمية من التاريخ، بتوظيف سسرمدة (تأبيد) الزمانية والتاريخ من أجل تجنب إضفاء التاريخية على الأبدى. (۱۱) إن هيدجر يلعب بالنار بإعطائه "أساسًا أنطولوجيا" للوجود الزماني، باقترابه من خلق رؤية تاريخانية للأنا الترانسندنتالي، سوف تعطى دوراً حقيقيا للتاريخ بأخذها في الاعتبار سيرورة التكوين التجريبي للذات العارفة (كما جرى تحليلها من قبل العلوم الاجتماعية الوضعية) (۱۱) وللسدور التكويني للزمان وللسيرورة التاريخية في توليد "الماهيات" (ماهيسات

الهندسة، على سبيل المثال) ولكنه يبقى أيضا اختلافا جذريا عن أي نوع من أنواع الأنثروبولوجيا التي ندرس الإنسان بوصفه موضيوعا معطى مقدمًا، (٢١) وحتى عن الأشكال الأشد "تقديـة" للأنثروبولوجيا الفلسفية. (وخاصة تلك التي جرت صياغتها من قبل كاسيرر أو شبلر). و هكذا، ففي نفس فعل إجازة أختر ال الحقيقة اليي الزمان، والتاريخ، والمتناهي، ومن ثم في حرمان الحقيقة العلمية من الأبديــة التي تدعيها والتي منحتها إياها الفلسفة الكلاسبكية، فإن اضفاء الأنطولو جيا l'ontologisation هذا على التاريخ و الزمان (مثل إضفاء الأنطولوجيا على الفهمverstehen الذي لا ينفصل عنه) يـسلب مـن التاريخ (والعلم الأنثروبولوجي) حق إدعاء الحقيقة الأبدية لوجود الإنسان الأنطول وجي (الوجود هناك) Dasein بوصفه تزمينا وتاریخیة، أی کمبدأ قبلی A priori و أبدی لكل التاریخ (بنفس معنی تأريخ Historieوتاريخ Geschichteعند هيدجر). إنها تؤسس الحقيقة ما فوق التاريخية للفلسفة، التي تعلن ماوراء كل تحدد تاريخي، الحقيقة عابرة المراحل التاريخية للوجود الفردي Dasein بوصفه تاريخي الطابع. ولكن بتأسيس التاريخية أو الفهم بوصفهما البنيسة الأساسية للوجود الفردي Dasein، عير تحصيل حاصل مؤسس بترك الأشياء كما هي - لأننا قد نسأل أيضاً كيف يمكن لأنطولوجيا الفهم (verstehen) أن تجعل الفهم أسهل في الفهم? - ويعطي هيدجر الانطباع بالفعل بأنه يصوغ المسألة بشكل أكثر أساسية وجذرية، ولكنه يوحى في الواقع، دون أن يحتاج لعرض التدليل، بأنه لا يمكن أن يكون للعلوم الوضعية الكلمة الأخيرة حول الموضوع.

بمكن أن نرى مثلا عمليًا لهذا "الخط" الفلسفي في الاستر اتبجية التي ببسطها هيدجر ضد كتاب كاسبرر فلسفة الأشكال الرمزية خلال مناظرة دافوس: بعد أن أعلن في البداية أن تكبوين الكانطية الجديدة يتعين أن يفسر بواسطة "حرج الفلسفة حين اضطرت لأن تسأل نفسها ما الذي لا تزال تدعيه بوصفه حكراً عليها، ضمن النطاق الكلى للمعرفة"، (مناظرة حول الكانطيــة والفلسفة، (ص ص ۲۸ - ۲۹)، فقد شرع في زعزعة أسس الطموح المعرفي لتأسيس العلوم الاجتماعية، رغم أنه يستحسن في هذا الطموح، بالطبع، احتر امه للمراتبية الثقافية: يقول هيدجر، ان "كاسير ر" يأخذ إلى مستوى رفيع جوهريًا إشكالية البحث الوضعي في الميثولوجيا، ويقدم مفهومًا للأسطورة – إذا ألهم البحث التجريبي – سوف يقدم ضوءًا مرشدًا شديد القوة قادرًا علي . إضاءة وتحليل وقائع جديدة، كما يتعين أيضًا أن يطور في العمق المادة التي جرى اكتسابها، (نفس الموضع المشار إليه أنفا ص ٩٤، التشديد لي). وبعد أن عبر عن إعلان التضامن وهو ما بلزم ممثلي التخصص المعرفي المهيمن حين يو اجهون تخصصات أخرى أدنى منزلة، بلجاً هيدجر إلى إستراتيجيته المفضلة، أي الحركة

الأساسية wesentlichkeit بتحاوز ها الذي لا يقهر لكل تجاوز ، لأساسها المؤسس ذاتبًا لكل أساس، بمقدمتها المطلقة لكل المقدمات: 'هل التحدد السابق للأسطورة يوصفها وظيفة تكوينية للوعي قد أسست ذاتها بشكل كاف؟ أبين المستويات القاعدية لمثل هذا الأساس التي لا بد من بيانها بوضوح؟ هل طورت هذه القواعد ذاتها بما يكفي؟، وبعد التذكير بحدود التفسير الكانطي للثورة الكوير نبقية، بو اصل: هل من الممكين أن "نوسع" بشكل بسبط ومجرد نقد العقل الخالص إلى نقد للثقافة؟ هل يمكن لنا أن نقطع، أم يمكن لنا بالأحرى أن نتنازع حول مدى اتضاح، أسس تفسير التر انسندنتالي الكانطي "للثقافة"، وتأسيسه بجلاء؟ (في نفس الموضع المشار إليه أنفا ص٩٥، التشديد لي). ويستحق هذا التساؤل التأملي الطوبل الاقتباس بكليته: يصبر القصد الخالص للتحاوز من خلال "فكر مؤسس" معززًا بالتعارض، الذي بشتغل بوصفه بنية توليديــة، بين "العريض" (ومن ثـم سـطحي و "و اضـح") و "العميق" و هو متحقق في بلاغة نصف تعويذية، نصف ارهابية للأساسي (يتضمن تكاثره المعجمي "العميق"، "الأساسي" "المؤسسر" "يؤسِس" (بالكسر) ويؤسس (بالبناء للمجهول)،

تأسيس "يؤسس" "مؤسس" "بعمـق" "قو اعـد") و "الاستهلالي" (هل يمكن لنا إذن أن نقطـع...، ماذا بتعبن علينا أن نفكر في الــــ..، قسل أن نسأل أنفسنا، "انه حينية فقط أن...، المشكلة الأساسية لم تطرق بعد") أساس الأساس هذا، بقف على النقيض مما بمكن أن نتوقعه من هذا التساؤل الشكي في أسس الذاتية الكانطية ومعجمها الروحي ("الوعي"، "الحياة"، "الروح"، "العقل") و هو لن يبحث عنها بوضوح في الـشروط الماديــة لوجــود منتجــي الخطــاب الميثولو حي. فالفكر "التأسيسي" لا يريد أن بعتر ف بهذا الأساس "المبتـذل" أي "التحر ــــ" بابتذال. (۱۳) لا تقارب المثالية الوجوديــة (كمــا بسميها جور فيتش Gurvitch بصواب تام) الوجود إلا لكي تبعد نفسها بشكل أفضل عن الشروط المادية للوحود: مختارة، كما هو الحال دائما، "الطريق الداخلي" den weg nach innen، كما وصف في تراث الفكر السشعبي völkisch، إنها تبحث عن أساس "الفكر الأسطوري" في تطوير تمهيدي للتكوين الأنطولوجي للوجود بصفة عامة" (نفس الموضع المشار اليه أنفا ص۹۷). وعلى حساب انتقاص جذري لدلالة ما أسماه كانط هذه "الكلمــة المتغطرسة أنطولوجيا" صاغ هيدجر البنية الأنطولوجية للوجود الفرديDasein بسمات وجودية (عينت أيضا بوصفها وجودات أساسية أو أنماط أساسية للوجود أو الوجود هناك) ووصفت باعتبارها الشروط التر انسندنتالية (الآن سوف تسمى الـشروط الأنطولوجيـة) الضرورية للمعرفة (مثل الفهم وأيضًا مثل اللغة). وهكذا من خلل جعل التر انسندنتالي أنطولو جيا، يحقق هيدجر أول دمج للمتعار ضات متمكنا من جعل موقعه مراوغا وغير قابل للتمثل في أي من الموقعين المتعارضين. يتزايد الالتباس بحقيقة أن الأنطولوجيا التر انسندنتالية تحدد الوجود المعرفي بوصفه حالة من "اللاوجود"، أو بالأحرى، كفعل إضفاء الزمانية أو مشروعًا، محققا أيضنا جعل التر انسندنتالي أنطولو جيًا تمامًا بو اسطة جعل التاريخ أنطولو جيا، ومن ثم يصبح الوجود متماهيًا مع الزمان. ليس من العسير أن نرى كيف أن منعطف kehre هيدجر المشهير، وابتعاده عن الأنطولوجيا التر انسندنتالية و التحليليات الوجودية لكتاب الوجود و الزمان، كان يمكن لها أن تؤدي بشكل طبيعي عبر إضفاء الوجود على التاريخ، إلى الأنطولوجيا السلبية التي تطابق بين الوجود وما هو وجود بقدر ما يعرض ذاته للوجود الفردي، وتشبر إلى الوجود كسيرورة للانبثاق (لا يستطيع المرء أن يقاوم التفكير في "التطور الخلاق عند برجسون"؟...) الذي يعتمد في تجسده على الفكر الذي يسمح لسه بالوجود، وعلى رباطة الجأشGelassenheit بوصفها خضوعًا للطابع التاريخي.

وهكذا نجد أنه ليست هناك حاجة حتى لتأسيس علاقة مباشرة بين "منعطف" هيدجر وشبه تقاعده بعد أن قضى فترة كعميد، لنفهم أن الجذرية المتطرفة لهذه الثورة فى الفكر تجدد تمجيدها، بمجرد أن مضت لحظة "الالتزام الوطيد"، فى نوع من حكمة التوماوية الجديدة، مذكرة كل أحد "أن يدرك ما هو كائن"، وأن يعيش وفق شروطه: يعيش الرعاة فى خفاء وخارج صحراوات الأرض المهجورة، التي يفترض أن تتقوم فائدتها فى ضمان هيمنة الإنسان (...) يحفظ القانون غير الملحوظ للأرض الأرض فى كفاية ما يبزغ وما يفنى من كل الأشياء فى المجال المخصص للممكن الذى يتبعه كل شيء، ومع ذلك لا يعرفه أى شيء. إن شجرة البتولا لا تتجاوز أبدًا إمكانها. خلية النحل تعيش فى إمكانها. إنها الإرادة أولاً التى تهيئ ذاتها في كل مكان فى المتقلية التى تاتهم الأرض فى الاستنفاد والاستهلاك والتغيير الملازم لما هو اصطناعى..(١٤)

وبعد أن قيل هذا، فإن الأصداء الـسياسية والأكاديميـة لفكـره المحض لم يتم إسكاتها بالكامل قط، سواء في المجال الفلسفي أو ما وراءه. وليس علينا إلا أن نحلل مواقف هيدجر الفلسفية، و (مواقف المنظرين الذين انخرط في حوار معهم، بلغة منطق المجال الأكاديمي أو المجال السياسي، لندرك التضمينات السياسية النوعيـة لخياراتـه النظرية الأشد تجريدًا. وليست هذه المعاني الثانوية بحاجـة إلـي أن تكون مقصودة بوصفها كذلك، مادامت قـد تخفـت آليـا بواسـطة التوافقات المجازية، والمعاني المزدوجة، والتلميحـات التـي تنـشأ، سبب التناظر بين المجالات، من التطبيق في المجال الفلسفي لـ"خط"

صالح أشد عمومية، يتعلق بالتطبع habitus الذي يوجه الخيارات السياسية والأخلاقية التي تخص الوجود النظري و "الخبروي". وهكذا نرى على الفور أن منح الأولوية للفلسفة على العلم، وللحدس على الحكم والمفاهيم، وهو واحد من الموضوعات موضع الرهان في المواجهة بين هيدجر والكانطيين الجدد وفي الصراع لجذب كانط إما نحو المنطق والعقل، أو على النقيض، نحو الجماليات والمخيلة الدي يتردد صداه، في تناغم مباشر مع تجليات اللاعقلانية التي يمكن أن تلاحظ في المجال السياسي. وبالنزوع إلى إخضاع العقل للحساسية، تلاحظ في المجال السياسي. وبالنزوع إلى إخضاع العقل للحساسية، الكانطي بين الحدس والمفاهيم ووجد في الحدس مصدرًا لكل معرفة) فإن القراءة الهيدجرية لنقد العقل الخالص تجعل الكانطية تبدو كأنها في أساسي للتنوير Aufklärung.

ونجد نفس الأثر حين يطبق هيدجر على التراث الديني، أو على الأدق اللوثرى، أو شبه الديني (مثل فكر كيركجور)، إستراتيجية التجاوز الراديكالي بواسطة الفكر "ذي النزعة الجوهرية" أو "التأسيسي" الذي طبقه على الفلسفة ووظفه لأقصى درجة لإحداث القطيعة بين الدين والفلسفة، كما هي عند كانط. يُدخل هيدجر إلى الفلسفة صيغة صبغت بالعلمانية من الأفكار الرئيسة الدينية التي سبق أن حولها اللاهوت المصناد للاهوت لكيركجور إلى أطروحة ميتافيزيقية: وهي على سبيل المثال، فكرة الذنب (الدينن) Schuld التي شكلت بوصفها نمط كينونة الوجود الفردي Dasein، أو عدة مفاهيم أخرى من نفس الأصل أو التلوين، (القلق) (Angst) (السقوط)

(الإغواء) (Absturz) (القصداد) Vertallen (التألف) Vertallen (الإغواء) (الإغواء) Vertallen (الأعواء) النبيذ / الهجر Geworfenheit)، "داخل الدنيوية" Innerweltlichkeit... المخ

ويمكن لنا أن نتبع ميل هيدجر للعب على الكلمات ونقول إن الفكر الأساسي (Das wesentliche Denken) يركز على الأساسيات. عند تكوينها بوصفها أنماط وجود الذات الفردية أي بدائل جسري تلطيفها بالكاد للأفكار اللاهوتية، ويدرج ضمن الوجود كل ملامسح الوضع "العادي" للإنسان "العادي": حيث إنه "ألقى به" فــ "العــالم"، معاننًا "فقد الذات"، في " دنيوية " "الثر ثيرة"، و "الفيضول" و "الأبهام". استعيدت حقيقة ميتافيزيقا "السقوط" هذه، التي تجعل "التيه أو الضلال" errance نوعًا من الخطيئة الأصلية، ومصدر كل الأغلاط المخصوصة، من نسيان الوجود حتى تقديس التفاهة، لقد استعيدت وعرضت في إستراتيجية الإلحاق - شديدة الشبه بتلك التي واجه بها هد دحر الكانطيين الحدد - واخترل خلالها الانسلاب (الاغتر ابEntfremdung، إلى المعنى الشعبي لـــ"اقتلاع الجذور" الذي يجد نفسه متشكلاً بوصفه "بنية أنطولو جو - وجو ديـــة" -ontologico existentiale للوجود الفردي Dasein، أي في حالة نقص أنطولوجي. ولكن بغض النظر عن وظيفتها السياسية بوصفها تبريرا للعدل الاجتماعي Sociodicée (بدلا من Theodicy العدالة الإلهية التي تبرر وجود الشر في العالم) بجعل التاريخ أنطولوجيًا فإن هذا الافتراض الإستر اتيجي بكشف حقيقة هذا الأثر الهيدجري النموذجي الأخسر، التجاوز الجذري "الزائف" لكل جذرية ممكنة، الذي يقدم الامتثالية

(الإذعان) مع تبرير ها المحكم. جعل الانسلاب الأنطولوجي أساس كل انسلاب، معناه، بطريقة ما في القول، أن نتفه، وفي نفس الوقست، أن نخلع عن الانسلاب الاقتصادي - وأي مناقشة لهذا الانسلاب طابعه المادي، بو اسطة تجاوز راديكالي خيالي لأي تجاوز ثوري.

ويدخل هيدجر مرة أخرى في نطاق الفكر الفلسفي المقرول أكاديميًا (ومناظرته مع الكانطيين الجدد تسهم كثيرا في أن تكفل الم هذا الاحترام) موضوعات وأنماط تعبير - وخصوصاً أسلوبا نعوبذنا وتنبؤيًا - كانت مقصورة قبلاً على هذه النحل، التي حطت رحمالها على هو امش المجال الأكاديمي الفلسفي، حيث تقابل و اختلط نيزين م وكيركجور وستيفان جورج وديستويف سكى، والصوفية السراسية والحماس الديني. وبقيامه بهذا، فإنه ينتج موقعًا فلسفيًا كان من قيل هو المستحيل بعينه، يتحدد موقعه في العلاقة بالماركسية والكانطيسة الجديدة بنفس الطريقة التي تحدد موقع المحافظين الثوريين في المحال السياسي الأيديولوجي في العلاقة بالاشتراكيين والليبــراليين. (١٥٠) م شيء يقدم دليلا أفضل على هـذا التناظر - بغهض النظر عهار الاقتباسات المباشرة من أشد المسائل السياسية وضوحًا، مثل مرسألة التكنولوجيا - من المكان المتميز الذي خصص للعرم (الترميم) Entschlossenheit ، تلك المواجهة الحرة واليائسية تقريبًا للمدود الوجودية، المعارضة بنفس القدر للتوسط العقلاني والتجاوز الجرل.

|   | • |  |
|---|---|--|
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
| • |   |  |
|   |   |  |

## الرقابة وفرض الشكل

كتابة هيدجر هي تجل نموذجي لكمية العمل التي كان ينبغي أن تنجز من قبل العقل اللاواعي فضلا عن الواعي، إذا كان على القصد التعبيري l'intention expressive أن ينطوي ضمن الحدود المفروضة من الرقابة التي يمارسها أي مجال ثقافي من خلال بنيته بالذات: تشتغل الاشكالية الفلسفية كفضاء من الامكانيات المتحققة موضوعيا بوصفها سوقًا ممكنًا، يمارس تأثير ات القمع، أو الإجازة والتسجيع، على الدوافع التعبيرية. ويتعين من ثم على كل منتج أن يتوافق مع هذه الإشكالية، وأن تجد أو هامه الاجتماعية تعبيرًا عنها ضمن حدود القيود التي تفرضها وحدها. وعلى ذلك، يمكن لنا أن نعتبر الخطاب المثقف بمثابة "تشكيل تسوية" بالمعنى الفرويدي، أي بوصفه من ناحية نتاج صفقة بين المصالح التعبيرية المحددة هي ذاتها بواسطة المواقع التي يشغلها المعبرون عنها في المجال، ومن ناحية أخرى، القيود البنيوية للمجال التي تشتغل بوصفها أداة رقابة. (١) حيث يجري إنتاج وتبادل الخطاب، إن وظيفة لطف التعبير والإعلاء، وهي واعسة و لا واعية في أن واحد ضرورية لجعل أشد الدوافع التعبيرية غير المقبولة قابلة للكلام في حالة معينة للرقابة في المجال، وهي تتضمن فرض شكل (mettre en forme) وكذلك مراعاة المشكليات ( mettre des formes)؛ ويعتمد نجاح هذا العمل والربح الذي قد بتأتي عنه في

أى حالة معطاة لبنى فرص الربح المادى أو الرمزى وهما واسطة الرقابة فى المجال، يعتمد على الرأسمال النوعى للمنتج، أى على سلطته وقدرته النوعية.

و لا يمكن أن تعزى الصفقات والمساومات التى تؤلف وظيفة فرض الشكل كليا إلى الأهداف الواعية للحسابات العقليسة للنفقات والأرباح المادية أو الرمزية. وأشد الآثار البلاغية قوة هى نتاج هذا التلاقى، (الذى لا يسيطر عليه كليسة العقل السواعى أبسدًا)، بسين ضرورتين محايثتين: ضرورة التطبع habitus، المهيأ بهذه الدرجة أو تلك من الكمال للاحتفاظ بالمركز الذى يحويه المجال، والسضرورة الأخيرة المحايثة لحالة بعينها للمجال. وتحكم تلك السضرورة الأخيرة الممارسات بواسطة أليات موضوعية، مثل تلك التى تعمل على المنعادة التوازن بين الموقع واستعدادات شاغله، أو تلك التى تُولد عالبًا ذاتيًا عبر التناظرات بين مجالات مختلفة، بتأثيرات التحدد التضافرى، وأشكال لطف التعبير القادرة على أن تمنح الخطاب إعتاما وتعقيدا بوليفونيا (تعدد النغمات أو الأصوات) لا ينفذ إليه حتى أشد الإستراتيجيين البلاغيين خبرة.

والمنتجات الثقافية تدين بخصائصها الأشد نوعية إلى السشروط الاجتماعية لإنتاجها وبشكل أكثر دقة إلى موقع المنستج في مجال الإنتاج، الذي يملى في أن واحد، وإن يكن خلال سيرورات وسيطة متشعبة، ليس المصلحة التعبيرية فقط، وشكل وقوة الرقابة التي تؤثر عليها، وإنما أيضنا القدرة التي تمكن من تلبية هذه المصلحة ضمن إطار هذه القيود. وتمنعنا العلاقة الجدلية المؤسسة بين المصطحة

التعبيرية والرقابة البنبوية للمجال من أن نميز في اجر اءات العمل opus operatum الشكل عن المضمون، وما قبل عن طريقة قوله، أو حتى عن طريقة سماعه. وبفرض الشكل، تحدد الرقابة التي مورست بواسطة بنية المجال شكله الخطابي - رغم أن المحللين الـشكلانيين يحاولون دائمًا أن يفصلوه عن التحددات الاجتماعية - ودون إمكان لانفصام، مضمونه الذي لا يمكن فصله عن تعبير ه الملائم، ومن شم فهو غير قابل للتفكير فيه خارج المعابير المرعية والأشكال المعتمدة (بالمعنى الحرفي). كما تحدد الرقابة أيضًا أشكال التلقيي: لإنتياج خطاب فلسفى ذي طبيعة شكلية مستوفاة؛ أي مستور في جهاز من العلامات، وأبنية الجمل، ومعجم المفردات، والإحالات.. الخ، التسي نتعرف فيها على الطبيعة الفلسفية لخطاب ما، التي يوظفها خطاب لكي يعلن عن طبيعته الفلسفية، (٢) يُعنى إنتاج مُنتج كهذا أن علينا أن نتلقاه بالشكلية الواجبة، أي بالاحترأم الواجب للأشكال التي تبناها، أو، كما نرى في الأدب، بلغة الشكل المحص. وهكذا فإن الأعمال الشرعية قادرة أيضًا على أن تمارس عنفا يحميها من العنف الذي قد تحتاج إليه إذا تأتى أن ندرك المصلحة التعبيرية التي تعبر عنها فقسط في أشكال تنكرها: تدلل تواريخ الفن، والأدب، والفلسفة على كفاءة استر اتبجيات فرض الشكل التي تملي من خلالها الأعمال المكرسة شروط إدر اكها الخاصة.

إن أى عمل يرتبط بمجال نوعى معين سواء بشكله أم بمضمونه: إذا حاولنا أن نتخيل ما كان يمكن أن يقوله هيدجر فى شكل آخر، أى شكل الخطاب الفلسفى كما مورس فى ألمانيا فى عام ١٨٩٠، أو فى

شكل بحث في العلوم السياسية كما ينشر في أيامنا في جامعة ييل أو هارفارد، فمن المحتوم أن نتخيل هيدجرًا مستحيلاً (على سبيل المثال "متشردًا" فلسفيًا أو مهاجرًا معارضًا، في عام ١٩٣٣) أو مجال إنتاج مستحيل كذلك في ألمانيا في ذلك الزمن الذي كان فيه هيدجر نشطًا. إن الشكل الذي تسهم من خلاله الإنتاجات الرمزية على نصو أشد مباشرة في الشروط الاجتماعية لإنتاجها هو أيضًا ما تمارس من خلاله أثرها الاجتماعي الأشد نوعية: ولا يمكن للعنف الرمزي إذا ما توخينا الدقة أن يمارس بواسطة الشخص الذي يمارسه – ويُعاني من قبل الشخص الذي يعانيه – إلا في شكل يساء التعرف على طبيعته، بوصفه عنفًا، أي أنه يدرك بوصفه شرعيًا.

إن خطاب الدارسين، واللغات الخاصة التي تنتجها هيئيات الأخصائيين (الفلاسفة، رجال القانون إلخ) ويعيدون إنتاجها من خلال تشويهات منهجية للغة العادية، تتميز عن اللغة العلمية بأنها تخفي الإكراه heteronomy خلف مظهر استقلال البذات autonomy: وماداموا غير قادرين على العمل دون مساعدة اللغة العادية، فلا بيد أن ينتجوا وهم الاستقلال بواسطة إستراتيجيات تفتعل قطيعة زائفة معها، مستخدمين إجراءات متباينة وفقًا للمجالات، أو ضمن نفس المجال، وفقًا للمواقع واللحظات المختلفة. يمكن لهم على سبيل المثال أن يحاكوا الخاصية الأساسية لكل لغية علمية، وتحديد العنصر بواسطة انتمائه إلى نسق. (٦) وهكذا فإن المفاهيم الهيدجرية تحديدًا والمستعارة من اللغة العادية غيرت هيئتها من خلال عملية فرض والشكل التي فصلتها عن الاستعمال العادي وذلك بإدخالها، عبر

الإبراز المنهجى لأصولها الاشتقاقية الصرفية، في شبكة من العلاقات المتجلية في الشكل المحسوس للغة، إلى حد أن توحى بأن كل عنصر من الخطاب يعتمد على (العناصر) الأخرى معًا بوصفه دالاً ومدلولاً. وبهذه الطريقة تصير كلمة عادية مثل الرعاية أو العون Fürsorge، مرتبطة على نحو واضح بحكم شكلها بمجموعة كاملة من الكلمات نتتمى لنفس العائلة، هم Sorge، عناية Sorgfalt، لامبالاة الإهمال besorgt البال besorgt، المصلحة الذاتية، Selbstsorge، المصلحة الذاتية، Selbstsorge.

عندما نسب إلى جادامر، في المراجعة التي سبق أن ذكر تها، فكرة أنه بوجيد "معني حقبقي" للكلمات وفي حالة كلمة Fürsorge فيان معنيي الرعاية الاجتماعية (الرفاهية الاجتماعية) هو "المعنى الشرعي الوحيد" بالنسبة الي، فانه لا يدرك ما هو جوهر تحليلي: أو لا، حقيقة أن الكلمات والخطاب بصفة عاملة بتلقل تحدده الكامل، بما فيه معناه وقيمته في علاقاته التداولية بمجال ما يشتغل بو صفه سوقا فقط. ثانيا، إنه يتغاضي عن الطابع متعدد المعاني أو بالأحرى البوليفوني (متعدد الأصوات أو النغمات) السذي يدين به خطاب هيدجر إلى قدرة مؤلفه الخاصـة على التحدث ممثلا لمجالات مختلفة و لأسواق مختلفة في نفس الآن، ويقع الخطأ في أنه ينسب

الے فلسفة لغة و تفسير فبلولوجے نموذجے عبر عنه حرفنًا أستاذه، هيدجر: تتخفي دومًا "الدلالــة الحقيقة لــ "الخطاب"، و هذا و اضح بما يكفي، يو اسطة التاريخ اللاحق لكلمة لوجوس logos، وخاصة بواسطة التفسيرات العديدة الاعتباطية التي قدمتها الفلسفة اللاحقة"، (الوجود والزمان، باريس، جاليمار، ١٩٦٤، ص ٤٩ التـشديدلي). في الواقع، إنه لمن السداجة أن نتساءل ما هــو المعنى الحقيق للكلمات، كما نتساءل، بمصطلحات أوستن Austin، ما هو "اللون الحقيقى للحرباء" (ج. ل. أوستن، لغة الإدراك الحسى، باريس، أ. كولين، ١٩٧١): هناك معان مختلفة بقدر ما هنالك من استعمالات وأسواق. ويظهر خطأ آخر للقراءة، يقع مصدره أيضنًا في حقيقة إسقاط المرء لفل سفته الخاصـة على العمل الذي يجري تحليله، وهذا يجعل جادامر بقول بأن القصد البلاغي مستبعد من قصد الحقيقة - وفي هذه الحالة، يمكن لنا أن نلاحظ أيضنا أن ذلك يتضمن تعريف تبسيطيا للبلاغة، ولو أنه يستنبطه من أفلاطون وأرسطو. الحقيقة هي أننا مو اجهون مرة ثانية بمشكلة لون الحرباء يقبل جادامر ضمنيًا متبعًا في ذلك الحس العلمي المشترك، فكرة أن البلاغة تتعارض

يو صفها شيئًا محسويًا، اصطناعيًا، واعبًا ذاتبًا، مع بعض أنماط التعبير الطبيعية، التلقائية، الأولية، البدائية. هذا يعني أن ننسى أن القصد التعبيري بمكن أن بتحقق فقط من خلال علاقـة مع سوق وعلى ذلك فإن هناك أنواعًا عديدة من البلاغة بقدر ما هناك من أسواق، وأن الاستعمالات العادية للغة (التي يمكن للمسرء أن ينفى تنوعها بالحديث عن "اللغة العاديــة"، كمــا يفعل فلاسفة اللغة) تعرض أنواعًا من البلاغة ر اقبة إلى حد يعيد دون أن تكون واعية ومحسوبة، وإن أكثر الطبعات نقاوة للبلاغة المتبحرة في العلم، كتلك التي يستعملها هيدجر على سبيل المثال، لا تفتر ض بالضرورة حسابًا أو سيطرة كاملة على الآثار المعروضة.

وبسبب تواتر اللعب على الكلمات في الأقوال والأمثال التي تحفظ الحكمة الشعبية، فإن اللعب الذي يظهر "تشابها عائليا"، من خلال علاقة الكلمات بالجذور أو صيغ الاشتقاق هو إحدى الوسائل، إن لم يكن أشد ما يعتمد عليه بلا ريب، في إعطاء الانطباع بأن هناك علاقة ضرورية بين مدلولين. وأن التداعي عبر تكرار حروف الاستهلال أو التجانس الصوتي الذي يؤسس علاقات شبه مادية من خلال تشابه الشكل والصوت يضييء العلاقات الخفية بين مدلولين، أو حتى يوجدهما من خلال اللعب المحض للأشكال: هذا هو الحال، على

سبيل المثال، مع ألعاب الكلمات الفلسفية لهيدجر المتأخر زمنيا، Danken = Denken أى التفكير يساوى الشكر في الألمانية، Danken = Denken أن سحرها يتلاشي إلى حد بعيد، إذا ترجمت إلى الفرنسيين، أو التلاعب Remercier يفكر Penser) مما يكدر أتباعه الفرنسيين، أو التلاعب اللفظي بعمل كرة ثلج من توريات عبارة Fürsorge als besorgende "الهم بوصفه تفويض من الاهتمام"، التي يمكن أن توسم بأنها مراوغات لفظية إذا لم تنتج شبكة التلميحات الصرفية والإحالات الاشتقاقية وهم تماسك شامل للشكل، ومن ثم للمعنى، وهكذا مظهر خطاب بديهي.

"Die Entschlossenheit aber ist nur in der sorge gesorgete und als sorge Eigentlichkeit dieser selbst"

(ليس العزم، على أى حال، سوى صميمية الهم - الذى هو نفسه مهموم وممكن بوصفه همًّا). (٤)

وتُعرض كل المصادر الكامنة للغة لتعطى الانطباع بأنه توجد علاقة ضرورية بين كل الدوال وأن العلاقة بين الدوال والمدلولات قد أسست عبر توسط نسق نظام المفاهيم الفلسفية، والكلمات الفنية (التقنية) ليست إلا أشكالاً مفخمة من الكلمات العادية (كلمة Entdeckheit بالألمانية، اكتشاف، كشف الغطاء، وكلمة Dasein (الوجود تعنى الكائن الذي يتعين كشفه، والأفكار التقليدية مثل Dasein (الوجود هناك تصير الوجود الفردي) ولكنها استخدمت لحد ما خارج مواضعها لكي تظهر ابتعادها، كما ابتدعت ألفاظاً جديدة عن طريق

<sup>(\*)</sup> بالتقريب التفكير يساوى ذكر الجميل أى شكره في العربية. (المراجع)

القياس حتى تؤلف تمييزات يُدعى أنه لم يفكر فيها، أو على الأقسل توليد انطباع بأنها تمثل تجاوزًا جنريًا (وجودى existentiel، وزمنى، وهو موجودى ceitlich/ Temporel، أنى وهو تعارض لم يلعب أى دور مؤثر في كتاب الوجود والزمان).

وبنتج فرض الشكل وهم وجود نظام نسقى، ومن خلال القطيعــة مع اللغة العادية التي أحدثت بذلك، وهم وجود نظام مستقل ذاتيًا. بإدخال كلمة رعاية Fürsorgeفي شبكة من الكلمات متشابهة صر فيًا و مر تبطة اشتقاقيًا، و من ثم نسجها في قماش بنيت المعجمية، فإن هيدجر ينتزع الكلمة من استعمالها العادي، وهي التي عُرضت بغير التباس في التعبير "الرعاية الاجتماعية" (الرفاهية الاجتماعية) sozialfürsorge: غير أنه ما أن تتحول وتغير مظهرها، حتى تفقد هويتها العادية، وتتخفى في معنى مشوه (يمكن توصيله بهذا القدر أو ذاك بو اسطة كلمة، مثل كلمة توكيل (تفويض) prokura بالألمانية، وبالفرنسية procuration مأخوذة بمعناها الاشتقاقي؛ فمن ضمن اشتقاقاتها القوادة). في نهاية عملية التشويه هذه، الجديرة بأحد الحواة الذي بجذب الانتباه إلى شيء غير مهم لكي بحول انتباهنا عما بربد اخفاءه، نجد أن الوهم الاجتماعي عن المساعدة (الاجتماعيــة) رمــز "دولة الرعاية" أو "دولة التأمين" التي يدينها كارل شميت أو إرنسست يونجر بلغة أقل تلطفا، يمكن أن يسكن أو يخيم على الخطاب الشرعي (الهَمْ Sorge و الرعاية Fürsorge هما في قلب النظرية عن الزمانية) ولكن في شكل لا يبدو فيه أنهما يقومان بذلك، وهما في الواقع لا بقو مان بذلك. وبينما تستبدل العملية العادية لإضفاء لطف التعبير كلمة (وهي غالبًا ذات معنى متناقض) بأخرى، أو تقوم بتحييد المعنى العادى على نحو ظاهر بواسطة علامات تحذير واضحة (ما بين معقوفتين، علي سبيل المثال) أو بواسطة تعريف مميز، ينطلق هيدجر بتأسيس شبكة من الكلمات المترابطة داخليًا من الناحية المورفولوجية، تتلقى ضمنها الكلمة العادية، وهي متماثلة ومتحولة المظهر في أن معًا، هوية جديدة: وهكذا فهي تستدعى قراءة فيلولوجية وبوليفونية، قادرة علي أن تستحضر وتبطل المعنى العادى في أن واحد، وأن توحى به بينما تقمعه ظاهريًا، مع تضميناته الازدرائية، داخيل نظام مين الفهم المبتذل، "الأنثروبولوجي" بابتذال. (٥)

يستشعر الخيال الفلسفى، مثله فى ذلك مثل الفكر الأسطورى أو الشعرى البهجة فى أن يفرض من أعلى العلاقات المدركة بالحواس للصوت على علاقة أساسية للمعنى، وفى اللعبب بالأشكال اللغوية التى هى أيضًا أشكال تصنيفية: وهكذا ففى كتاب عن ماهية الحقيقة معنا الماهية (wesen) فإن التعارض بين الماهية (wesen) واللا ماهية - un wesen فإن التعارض الخفى الذى يستحضر ويلغى أو يبطل، بين الترتيب - نوع مسن ويلغى أو يبطل، بين الترتيب - نوع مسن مصطلح (مفهوم) وهمى، يتسم بأنه غائب،

(التشوش)، وهي واحدة من المعاني الممكنة لكلمة اللا - ماهية un - wesen . وتقرر سلسلة التعار ضات المتو از بة، التي هي تنويعات حرى تلطيفها على نحو متفاوت لعدد محدود من التعار ضات "البدئية"، هي نفسها قابلة للاختـز ال بفظاظة كل منها الى الأخرى، وبمكن ابجاد أمثلة عديدة عليها عبر عمل هيدجر اللاحق علي "انعطافه" - تقرر التعارض المؤسس، الذي هـو ذاته خاضع لتابو، ولكنها تفعل ذلك في شكل معلى - شكل أكثر شمو لا في تطبيقاتها من الصعب التعرف عليها (مثل التعسار ض ببن الموجودي (Ontisch) موجودات العلم الوضعي وقائع وتكنولوجيا l'ontique والأنطول وجي Lontologiqe الذي يدرس الوجود الفردي Ontologisch). بعمل ذلك، فإنها تـشكل هـذا التعارض بوصفه مطلقا، وبإدر اجه داخل الوجود في نفس الوقت كأنها لا تفعل غير أن تنكره ر مزیاً.

إن إدماجها داخل نظام اللغة الفلسفية هو الذي يسهل نفى معانيها الأوليه، أي المعنى الذي تأخذه الكلمة المحرمة من إحالتها إلى نظام اللغة العادية الذي يستمر في التواجد بشكل خفى رغم إبعاده رسميًا من النظام المعلن. هذا النفى هو أساس المقاييس المزدوجة التي

تخولها الرسالة المزدوجة المسجلة في كل عنصر استدلالي بُـشكّل دائمًا من نسقين في وقت واحد، النظام الظاهر للغـة الاصـطلاحية الفلسفية والنظام الكامن للغة العادية، أو ينتمي، بمعنى أخسر السي فضائين عقليين لا يمكن فصلهما عن فضائين اجتماعيين. يتنضمن إخضاع المصلحة التعبيرية للتحويل الضروري والحاقها بنظام ما هو قابل للقول في مجال معين وتمييز ها عن غير القابل للقــول، وغيــر القابل للتسمية، يتضمن أكثر من مجرد إبدال كلمة مقبولة باخرى، صادر تها الرقابة. لأن هذا الشكل الأولى للطف التعبير يخفي آخسر، يكمن في استعمال الخاصية الأساسية للغة، طبقـا لنمـوذج سوسـير التعارضي حول أولوبة العلاقات على العناصر والشكل على المادة من أجل إخفاء العناصر المقموعة بادخالها في شبكة من العلاقيات التي تعدل قيمتها بدون تعديل "مادتها". مع اللغات المتخصصة وحدها، التي أنتجها الأخصائيون بقصد واضح في خلق نسق، يشتغل أثر التقنيع والإخفاء من خلال فرض الشكل تمامًا: تبقي في هذه الحالة كما في كل حالات التمويه من خلال الشكل، الــدلالات التــي وسمت بوصفها محرمة، مع أنها مدركة نظريًا، مساءة الإدراك فــــي الممارسة، ورغم أنها موجودة كمادة، فإنها غائبة بوصفها شكلا، مثل وجه مخفى في لغز وصل النقاط ببعضها. إن دور مثل هذا النوع من التعبير هو تقنيع التجارب البدائية للعالم الاجتماعي والأوهام الاجتماعية التي هي مصدرها، وبقدر ما تسمح لها بأن تتكلم تكشفها، بينما تستخدم نمطا من التعبير يوحي بأنها لم تقل. و لا يمكن لهذه اللغات المتخصصة أن تعرب عن مثل هذه التجربة إلا في أشكال من التعبير تجعلها غير قابلة للإدر اك، لأن المتخصص غير قادر على أن

يعترف أنه يعلنها. وتنحل المادة البدائية في السشكل حين تخصص للمعايير الضمنية أو الصريحة لمجال معين، إذا جاز القول. وفرض الشكل بهذه الكيفية هو تغيير للشكل وتحويل للمادة في وقت واحد: مادة المدلول هي شكل الدال الذي تحققت فيه.

وعبر فرض الشكل يصبح مبررا وغير مبرر معًا اختزال النفي الى ما بنفيه، إلى الوهم الاجتماعي الذي هو مصدر ه. وبسبب حقيقة أن هذا النفي الذي يسميه فرويد، مستخدمًا مصطلحًا هيجليًا، تجاوز (رفع) Aufhebung الكبت يستبقى وينفى في أن معًا كلا من الكبت وما هو مكبوت، وهو يضاعف العائد، مضيفا إلى ميزة الكلام ربـح إنكار ما قيل، من خلال الطريقة التي قيل بها. و هكذا علي سبيل المثال، فإن التعارض بين الأصالة Eigentlichkeit والسلا أصالة uneigentlichkeit هذه الأنماط البدئية لــ"الوجود هناك"، كما بقول هيدجر، التي ينتظم حولها كل الكتاب (حتى من وجهـة نظـر أشـد القراءات الداخلية تشددًا) هي إعادة ترجمة نوعيـة وحاذقـة بـصفة خاصة للتعارض الشائع بين "النحبة" و "الجماهير". "هُـم" (on، تعنيي حرفيا "المرء") استبداديون (الدكتاتورية الحقيقية للـــ"هُم")، فــضوليون (ير اقبون كل شيء)، ويختزلون كل الأشياء إلى أدني مستوى، إن أفر إد "الهُم" الشاملة بتفادون مسئو لياتهم، مجر دون من حريتهم: و هـم يعيشون على مساعدة مدبرة، ويعتمدون عاجزين علي المجتمع أو على "دولة الرعاية" (الرفاهية)، التي تعني بهم خاصة من خلال "المساعدة الاجتماعية" (Sozialfürsorge) وترعيى مستقبلهم نيابة عنهم. يمكن لنا أن ندبج قائمة بالمطروقات عند الأرستقراطية

الأكاديمية التي تترى عير هذه الفقرة، (١) التي غالبًا ما عُلـق عليهـا. بأنها طافحة بمواضع البحث الخاصة Topoi بالساحة العامــة Agora كنقيض للمدرسة Schole (الكلمة تعنى وقت الفراغ والمدرسة): هناك كراهية للإحصائيات (التي تعزف على فكرة "المتوسط") التي، ترى بوصفها رمزا لكل عمليات "التسوية" التي تهدد "الشخص" (الذي بسمى هنا الوجود هناك وجود الفرد Dasein) وأكثر صفاته فيمة، "أصالته "المتفردة و "خصو صبته". هناك احتقار لكـل القـوى "التــي تسوى" وبلا شك هناك اشمئز از خاص من أيديو لو جيات المساو اة التي تعرض للخطر "كل شيء جرى إحرازه بواسطة نضال"، أي الثقافسة رأس مال الماندارين (مثقف النخبة) النوعي، الذي هو ابن أعماله، والأيديولوجيات التي تشجع الجماهير على "أن تأخذ الأشياء بسسهولة وتحعلها سهلة". هناك أيضنًا تمر د ضد الأليات الاحتماعية مثل تلك. التي تتعلق بالر أي (تخمين بحتمل النقيض Opinion)، العدو الـوراثي للفيلسوف، الذي يتواتر هنا عبر اللعب على كلمتى كلمتى و öffentlich، "الرأى العام" و العام، وضد أي شيء يرمز إلي "المساعدة الاجتماعية"، أي الديمقر اطية، الأحز اب السياسية، الإجاز ات مدفوعة الأجر (بوصفها خرقا لاحتكار وقت الفراغ scholé والتأمل في الغاية من جانب الأرستقر اطبة)، "الثقافة للجماهير"، التلفاز، وأفلاطون في كتاب الجيب.<sup>(٧)</sup> كان لهيدجر أن يقول هذا على نحو أفضل للغايــة، بأسلوبه الرعوى (الممتلئ بالحبوبة العميقة) الذي لا يـضاهي، عنــدما انطاق، في كتابه مدخل إلى الميتافيزيقيا، الذي كتب في عام ١٩٣٥، لببين كيف أن انتصار الروح العلم - تكنولوجية في الحضارة الغربيـة قد أنجز وأكمل وقد تجلى في "فرار الآلهة، تـدمير الأرض، تحويـل

البشر إلى كتلة، كراهية كل شيء حر وخلاق والشك فيه" (die flucht der Gotter, die zerstorung der Erde, die vermassung des menschen, der vorrang des Mittelmassigen)(^^)

ويحرز هذا اللعب بالأشكال الملموسة للّغة أكثر أشكاله اكتمالاً عندما يدور حول أزواج من الحدود وليس حول الكلمات المعزولة، أى حول العلاقة بين حدود متناقضة. وبالتعارض مع التوريات اللفظية الفلسفية المؤسسة على تكرار حروف الاستهلال أو التجانس الصوتي، فإن التوريات "البدئية" تلك التي توجه وتنظم فكره فسي العمق، تلعب على الأشكال اللفظية لتستغل في أن واحد أشكالا حسية وبني تصنيفية. هذه الأشكال الكلية التسي توفق بين الصرورات المستقلة للصوت والمعنى في معجزة تعبير ضروري مزدوج، هي الشكل المتحول للمادة اللغوية التي هي أصلا مشبعة سياسيًا، وبذلك هي متناسجة مع بدائل متشكلة بنيويًا، مسجلة ومحفوظة في اللغة العادية، التي هي بالفعل سياسية موضوعيًا. إن ولع كل اللغات المثقفة بالتفكير الثنائي لا يمكن أن يفسر بخلاف ذلك: إن ما هـو مراقـب ومقموع، في هذه الحالة ليس حدًا محرمًا أخذ في حالة منعزلة، وإنما علاقة تعارضية بين الكلمات التي تحيل دائمًا إلى علاقة تعارض بين المواقع الاجتماعية أو الجماعات الاجتماعية.

وليست اللغة العادية مخزونًا لا نهائيًا فحسب من الأسكال الملموسة متاحًا للألعاب الشعرية أو الفلسفية أو، كما عند هيدجر الناضع وتابعيه، للتداعيات الحرة حول ما أسماه نيتشه شعر المفهوم Begriffsdichtung، وإنما هي أيضًا مستودع لأشكال الإدراك الذاتي

للعالم، الاحتماعي، للأشياء الشائعة التي تحفظ مبادئ رؤيــة العــالم الاجتماعي وتتصف بالعمومية بالنسبة لجماعة ما (الجرماني ضد السلتي أو اللاتيني، العادي ضد المتميز، إلـخ).و لا يمكن تسمية وإدراك بنية العالم الاجتماعي سوى عبر أشكال التصنيف التي، حتى و إن كانت قد و ُظفت بو اسطة اللغة العادية، فليست مستقلة أبدا عين هذه البنية (وهو ما ينسى دائمًا في التحليلات التشكلانية لهذه الأشكال): وبالفعل، بالرغم من أن أشد التعارضات الاجتماعية "بروزاً" مثل (مبتذل / مميز) قد تكتسب معان شديدة الاختلاف وفقا للاستعمال والمستعملين، فإن اللغة العادية، التي أنتجت بواسطة السيرورة المتراكمة لفكر هيمنت عليه علاقات القوة ببن الطبقات، ومن باب أولى تكون لغة الدارسين التي أنتجت في مجالات حاصر تها مصالح وقيم الطبقات السائدة، هي على نحو ما أيديولو جيات أوليه، مُعَدَّة "بشكل طبيعي تمامًا"، لاستعمالات تتفق مع قيم ومصالح الطبقات السائدة. (٩) يمكن للسياسة أن تتحول إلى أنطولوجيا بو اسطة تحويل الانقسامات الثنائية ومخططات التفكير العادي إلى حدود مجازية. ولكن لا تقود السيرورة المجازية التـــ تتولـد منهـا هــذه الميتافيزيقا من الأشياء المرئية إلى الأشياء غير المرئية، وإنما من المضمون الكامن الذي يحتمل أن يكون غير واع إلى المصمون المعلن للخطاب: إن وظيفة هذه المجاز ات بوصفها انتقالات من فضاء إلى آخر، هي أن تربط الفضائين اللذين سببتهما القطيعة المفتعلة بواسطة أطروحة الاختلاف الأنطولوجي الذي أعلن رسميا أنه منفصل، وتهيئ أيضًا لـ حفيظ التعارضات المؤسِسة (بالكسس) وتستمر في تعزيز الخطاب بخفاء. و لا يمكن أن يعلن التعارض بين المتميز والمبتذل وسط النخبة المتميزة فلسفيًا بمصطلحات مبتذلة: لدى هيدجر حس غاية في الرهافة بالتميز الفلسفى ينأى به عن أن تحمل كتاباته السياسية "بسذاجة" أطروحات سياسية، وهناك شواهد وفيرة على مقصده تمييز نفسه عن أكثر أشكال الأيديولوجية النازية سفورًا. (۱۰) ويوجد التعارض الذى يمكن أن نسميه "أوليًا" - بمعنى مزدوج - فى اقتصار عمله على أعلى شكل من أشكال مراعاة الوحدات الفلسفية عمله على أعلى شاكل من أشكال مراعاة الوحدات الفلسفية مظهرها على نحو دائم بقدر ما يتطور مذهبه السكونى من نواح أخرى فى سلسلة من التنكرات المختلفة وإنما المعلاة (المتسامى بها) بالقدر نفسه.

واتخاذ الشكل هو في حد ذاته اتخاذ الحيطة: إنه يُعبر بعلوه عن بعده المهيمن عن كل التحددات، وحتى عن تلك "المذاهب" isms التي تختزل الوحدة غير القابلة للاختزال لنسق فكرى إلى اطراد فئة منطقية وكذلك، بعده أيضا عن كل التحددات، خاصة الاجتماعية منها، التي تختزل الفردية الفذة لمفكر إلى ابتذالية طبقة. إنها هذه المسافة، هذا الاختلاف، الذي يصير مؤسسًا بوضوح في قلب الخطاب الفلسفي، مخترقًا التعارض بين الأنطولوجي والموجودي ONTIC (أو الأنثروبولوجي) الذي يزود الخطاب سابق التلطف بثان، هذه المرة بحاجز دفاعي منبع: وتحمل كل كلمة من ثم الأثر الذي يتعذر إزالته بحاجز دفاعي منبع: وتحمل كل كلمة من ثم الأثر الذي يتعذر إزالته للعادي والمبتذل، والذي يدرج أحيانًا في ذات المادة الدالة، عبر واحدة

من تلك الألعاب اللغوية الصوتية (الفونولوجية) التي غالبًا ما قلدت منذ (موجودي existential).

هذا اللعب المزدوج على الكلمات مشطورة الحدين dedoublé يجد صداه الطبيعي في التحذيرات ضد القراءات "المبتذلة" و "الأنثر و بو لو جية" "بابنذال" التي تحاول أن تعبر ض ليضوء النهار الساطع المعاني التي نفيت ولكنها لم تدحض، والتي ترجمت بواسطة الإعلاء الفلسفي إلى الحضور الغائب لوجود شبحي: "إن لمصطلح الهَم" preoccupation (الانشغال)، في المقام الأول، "دلالته" ما قبل العلمية signification préscientfique ويمكن أن يعني تنفيذ شيء، إنجازه، "ضبطه". يمكن أن يعنى أيضًا أن يزود المرء نفسه بسشيء ما. نحن نستخدم أيضًا هذا التعبير مع صيغة أخرى للجملــة حينمــا نقول "إنني معنى بنجاح المهمة". "مُعنى" هنا تعنى شيبنًا ما مثل الإدر اك. سوف يستعمل التعبير "هَم" في البحث الحالي في تضاد مع هذه الدلالات ما قبل العلمية والموجودية ontical العامية، بوصفه مصطلحًا أنطولوجيًا للموجود (existential)، سوف يصف وجود طريقة ممكنة لـ الوجود - في - العالم. واختير هـذا المـصطلح لا لأنه قد تصادف أن الوجود هناك هو الأقرب ولحد بعيد "عملي" و اقتصادي، و إنما لأن وجود الوجود هناك بجب أن يعرض بوصيفه رعاية (Sorge). ويتعين أن يؤخذ هذا التعبير أيضًا بوصفه مفهومًا بعين بنية أنطولوجية. ليس للكلمة علاقة بــ"المصاعب "أو "الــضيق" أو "هموم الحياة رغم أنه يمكن لنا أن نصادفها موجوديًا في كل وجود

وقد تكون هذه الاستر اتبحيات الاحترازية قيد أيقظت شكوك القراء غير الألمان، إذا له يكن هؤ لاء قد خضعوا لشر وط استقبال حعلت تبينهم التضمينات الخفية التي تبرأ منها هيدجر بعيد الاحتمال (و هذا هو الغالب ما دامت الترجمات "تقمعها" منهجيًا باسم القطيعة بين الموجودي ontical و الوجودي ontical). بالفعيل، بالإضافة إلى مقاومة التحليل الذي قدمه مؤلف هو نتاج مثل هذه الاستراتيجيات النسقية للطف التعبير وهناك أيضا في هذه الحالة واحدً من الأثار الأشد ضررًا لتصدير المنتجات الثقافية، و هو اختفاء كل العلامات الدقيقة لأصولها السياسية أو الاجتماعية، لكل العلامات الكتومـة غالبًا للأهمية الاجتماعية لخطاب معين والموقع الثقافي لمؤلفه، بإيجاز، لكل الملامـح متناهيـة الصغر التي بكون القاريء باللغة الأصلية أشب عرضة لها بوضوح، ولكنه هو الذي يستطيع أن بدر كها أفضل من الآخرين اذا ما زود بتقنيات التموضع objectification. ونحن نفكر علي، سبيل المثال في كل التضمينات "الإدارية" التــي اكتشفها أدور نو في رطانة الأصالة Jargon der Eigentlichkeit, Zur deutschen Ideologie, خلف Francfort, Suhrkamp, 1964, PP66-70) المصطلحات "الوجودية" Existentiels مثل (لقاء) Begegung، أو كلمتين مثل (إعطاء حق) Auftrag، وهما ملتبستان Auliegeng، وهما ملتبستان فالأولى تعنى رسالة، أى تومئ إلى رغبة قلبية كما تعنى "موضوع الأمر الإدارى" وكذلك الثانية بمعنى "أمنية" وهو المعنى الذي كان بالفعل موضوع استعمال شاذ في شعر ريلكة Rilke.

ان فر ض انفصال حاد بين المقدس و الدنيوي، الأمر الذي يعــز ز دعاوى أي هبئة من الاختصاصيين، في ضمان احتكار نطاق معرفة أو ممارسة مقدسة بتعيين الممارسات الأخرى بوصفها دنسة، يتخذ هكذا شكلا أصليًا: إنها كلبة الحضور، تقسم كل كلمة ضد ذاتها، إذا جاز القول، بجعلها لا تدل، على ما بيدو أنها تدل عليه - بوضعها بين قوسين، أو تغيير مادتها الدلالية، أو أحيانا مجرد وضعها فقط اشتقاقيًا أو فونولو جيًا ضمن مجموعة معجمية ذات نزعـة معينـة -و هكذا تتقش داخلها المسافة التي تفصل المعنى "الأصيل" الحق عن المعنى "الساذج" أو المبتذل. (١٢) وبتشويه الدلالات الأولية التي تستمر في الاشتغال بوصفها دعمًا خفيًا لعدد من العلاقات المكونة للنسق الظاهر ، يزود الخبراء أنفسهم بوسائل لخداع من بخمن وجود هذا الازدواج بشأن تعاملهم المرزدوج. وبالفعسل، رغم اللعنه التسي يستنز لونها، فلا ز الت هذه المعاني المنفية تنجز وظيفة فلسفية، مادامت تشتغل في أقل القلبل بوصفها مرجعًا سلبيًا نقيس به المـسافة الاجتماعية والفلسفية التي تفصل "الأنطولوجي" Contologique عن

"الموجودي" ontique، أي الخبير عن العامي الدنيوي – السذي يعسد جهله أو ضلاله مسئو لا كلية عن أي استحضار أثم للمعاني المبتذلـة. وبإعطاء دلالة بدبلة لكلمات الرجل العادي، بإعادة تنسبط الحقيقية الدقيقة، أو جذر الكلمة etumon، الذي بخفق الاستعمال العادي في إدراكه، فإن المرء يجعل نجاح أو إخفاق الخيمياء(") الفلسفية اللغوية يعتمد على العلاقة الحقيقية بين الكلمات: "إذا ما أخفق خيميائي لـيس ضليع القلب والروح في تجاربه، فإن ذلك لا يرجع فحسب الـــ أنــه يستخدم عناصر غير نقية، ولكن فوق كل شيء بسبب أنه يهستخدم الخصائص العادية لهذه العناصر غير النقية في تفكير ه، يدلا مين فضائل العناصر المثالية. وهكذا فبمجرد أن نحقق الازدواج المطلق الكامل، نجد أنفسنا مغمورين في تجربة الوجود في الذهن فحسب أي المثالية. (١٣) اللغة، أيضًا، لها عناصرها الدقيقة، التي تحررها فلسفة فقه اللغة، وأمامنا مثل ازدواج الكلمة الإغريقية on (الوجود)، فهــى اسم وصيغة فعلية forme Verbale في نفس الوقيت، مما يودي بهيدجر إلى القول: إن ما هو مطروح أمامنا، الذي قد يؤخذ في البداية على أنه مماحكة نحوية، هو في الحقيقة لغز الوجود. (١٤)

بهذه الطريقة، إذا ما آمنًا بفعالية النفى الفلسفى، فإننا نستطيع أن نستخرج حتى المعانى المراقبة (المحظورة)، ونجد تأثيرًا تكميليًا في القلب التام للعلاقة بين النسق الظاهر والنسق الخفيى، المندى أثير بواسطة عودة المكبوت: كيف يمكن لنا أن نتجنب ملاحظة أن أفضل دليل على قوة "الفكر الأساسى" هو موهبته في أن يؤسس في الوجود

<sup>(\*)</sup> الكيمياء القديمة التي تحول المعادن الخسيسة إلى نبيلة. (المراجع)

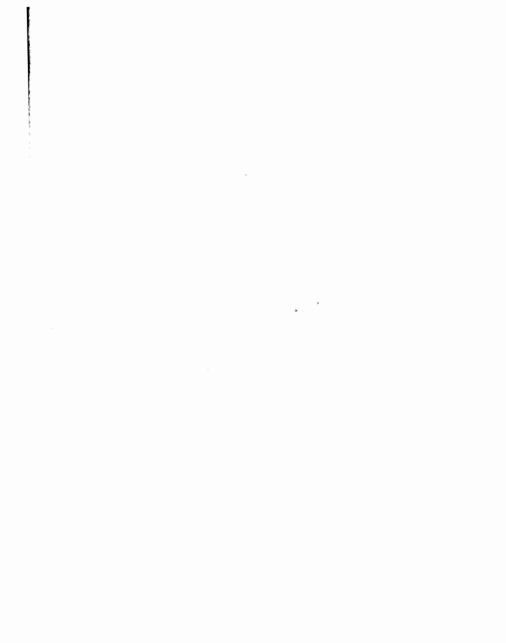
وقائع مثل "الضمان الاجتماعي" العرضية الباعثة على السخرية -وهي موضوعات لا تستأهل التفكير لأقصى حد حتى أنها تذكر فقط بين قوسين؟ (١٥٠) و هكذا نصل إلى مأزق، في هذا "العالم المقلوب" حيث الحدث ليس أكثر من وصف توضيحي لــ"الماهيــة" أي أن الأسـاس بنبغي أن يتأسس يو اسطة الأشياء التي يؤسسها (١١) وعلى سبيل المثال "الرعاية" (Fürsorge) بوصفها "الترتيب الاجتماعي" المجرب، مؤسسًا في حالة الوجود هناك l'etre-La بوصفه الوجيود - مع -être-avec autrui، وتستمد "الرعاية الاجتماعية" الحاجها التجربيي دافعها من أن هذا الوجود الفردي l'etre-La بيقي ذاته بصفة رئيسية وعلى الأغلب في أنماط المساعدة القاصرة، (١٧) تساعد الإحالة الصارخة لكن غيــر المرئبة، وهي غير مرئبة بسبب كونها صارخة، على اخفاء حقيقة أنه كان بناقش دومًا الرعاية الاجتماعية في عمل مكرس ظاهريًا بكاملة للخاصية الأنطولو جية للوجود هناك وتبدو "حاجته" التجربيبة (العادية، المبتذلة، النافهة) للمساعدة حادثة عرضية. يتمثل تمامًا هنا نموذج الخطاب المسروق، الذي بصفه لاكان يواحدة من نكات فروبد: "إذا قلت إنك ذاهب إلى كر اكوف، فأنت تريدني أن أعتقد أنك ذاهب إلىي ليمبرج. ولكني أعلم في الحقيقة أنك ذاهب إلى كراكوف. فلم تكذب علىّ إذن؟ "(١٨) وذلك يجد مثالا كاملا له في لطف التعبير للخطاب الذي يميل بو اسطة تأكيد ما يفترض حقيقة أنه يقوله بأنه لا يقول حقيقة ما ظل يقوله. في الواقع ما من شك: في أن الرعاية الاجتماعية SozialFürsorge، هي تحديدًا من "يعني" بهؤ لاء الذين تشملهم الرعاية وتقوم "في صالحهم" بما يريحهم من أن يرعوا أنفسهم، مخولة إياهم أن بكونوا لا مبالين، "هينين" و "تافهين"، تمامًا مثل الهَـمْ Fürsorge

الفلسفى، الطبعة المعلاة مما سبق، تريح الوجود الفردى Dasein مسن الرعاية، أو إذا (أعدنا صياغة) ما جاء فى كتساب سسارتر الوجود والعدم (١٩٤٣)، يحرر ما هو من أجل ذاته pour soi (الكائن الواعى بذاته) من حريته، غامرًا إياه فى "سوء الطوية" و "جدية التفكير" لوجود "غير أصيل". و "هكذا فإن الوجود الفردى فى حياته اليومية وقسد تخلص من عبء رعاية الآخرين الساهم"، فإنه أيسضًا بتحريره الساهم" من الوجود، يجعلهم يتكيفون معه إذا كان للوجود هنساك أى ميل إلى أن يأخذ الأشياء بسهولة ويجعلها سهلة. و لأن الساهم" يتكيفون دومًا مع الوجود هناك Dasein العينى بتحريره مسن عبء وجوده، فإن الساهم" يستبقون ويعززون مملكتهم العتيدة. (١٩)

ويصير كل شيء معدًا بحيث يحظر أي محاولة بوصفها جاهلسة أو غير لائقة تحاول أن تطبق على نص ما العنف الذي اعترف به هيدجر نفسه بوصفه شرعيًا حين طبقه على كانط، والذي يمكن به فقط للمرء أن "يدرك خلف الكلمات ما تريد هذه الكلمات أن تقول" (خلف صمت اللغة العنيد). وأي عرض للفكر المنشىء يجحد إعدة الصياغة الملهمة للهجة متميزة لا تقبل الترجمة تدان مقدمًا دون محاكمة من قبل حراس المحراب المقدس. ('`) فالطريقة الوحيدة لقول ما تريد الكلمات أن تقول، حين ترفض أن تقول ببراءة ماذا تعني، أو، بدلاً من ذلك، حين تواصل قوله وإنما بشكل غير مباشر فحسب، هو أن نختزل غير القابل للاختزال، هو أن نترجم ما هو غير قابل للترجمة، أن نقول ماذا تعنى داخل المصطلحات الساذجة التي تتقوم وظيفتها الأولية على وجه الدقة في أن تنكر. وليست "الأصالة" تعيينًا

سانحًا لخاصية مقصورة على "نخية" احتماعية، بل تشير الى امكانية شاملة - مثلها في ذلك مثل "اللا أصالة" - مع ذلك فإن هذه الإمكانية لا يمكن أن يصل اليها بالفعل الاهؤ لاء النبن بتبديرون امتلاكها بإدار اكها على ما هي عليه، وبتدبر "انتزاع أنفسهم بعيدًا" عن "السلا أصالة"؛ من نوع من الخطيئة الأصلية، لذا وصمت بوصفها خطاً مدينا بإخفاقه لذاته، مادامت القلة المختارة قادرة على أن تهتدى. وهو ما أعلنه يونجر بوضوح: "أن يأخذ المرء مصيره على عاتقه، أو أن بعامل بوصفه رقمًا: هذه هي المعضلة، التي من المؤكد أن تحتم على كل أحد، في هذه الأيام، أن يحلها، غير أن عليه أن يقرر بسشأنها وحده (...). انظر إلى الإنسان في حالة حريته الأصلية، كما خلقه الله. إنه ليس استثناء، و لا هو واحدًا من النخبة. وما أبعده عن أن بكون كذلك: فالإنسان الحر مختبىء داخل كل إنسان، و لا توجد الاختلافات إلا بالقدر الذي يكون فيه كل فرد قادر اعلى تطوير هذه الحرية التي كانت حق ميلاد بالنسبة له". (٢١) ورغم أن البشر متساوون في إمكانات حريتهم، فإنهم غير متساوين في قدرتهم علي أن يستعملوا حريتهم استعمالا أصيلا، وبإمكان "النخبة" فقط أن تنتهز الفرصة التي تقدمها هذه الإمكانية الشاملة وتنضم إلى حرية "النخبة". و هذه النزعة الأرادية الأخلاقية - التي سوف يدفعها سارتر إلــي حدودها القصوى - تحول الازدواج الموضوعي للمصير الاجتماعي إلى ازدو اجية العلاقات بالوجود، مشتقة وجودًا أصيلاً من "التعديل الوجودي" للطريقة العادية في إدر اك الوجود اليومي، أي بالكلام الواضح، ثورة عقلية. (٢٢) ويجعل هيدجر الأصالة تبدأ بادراك السلا أصالة، في لحظة الحقيقة حيث تكشف الوجود الفردي Dasein عبر

القلق مسقطًا نظامًا على العالم من خلال قراره وهو نوع من "قفرة" (كبر كجورية) إلى المجهول. (٢٣) وعلى العكس، فهو يصف اختــزال الإنسان إلى حالة الأداة بوصفها "طريقة أخرى لادر اك الوجود البومي أي" الطريقة التي يتبناها "هُم" حين يعامل الـــ"هُم" أنف سهم كـــأدو ات و "بعنون" بالأدوات لمنفعتهم الأدواتية، وهكذا بصبحون هم أنفسهم أدوات، مكيفين أنفسهم للآخرين كما تكيف أداة نفسها لأدوات أخرى، منجزين وظيفة يمكن أن ينجز ها الآخرون ينفس الاحسان، وإذا ما اختز لوا بهذه الطريقة إلى حالة عنصر قابل للاستبدال في مجموع ما، و هم ينسون أنفسهم حال إنجاز وظيفتهم. وحين يناقش هيدجر الوجود بلغة هذه البدائل، فانه بخترل الاز دو اجيـة الموضـوعية للـشروط الاجتماعية الى از دواجية أنماط الوجود التي تشجعها على نحو غير متساو، و هو من ثم يعتبر كلا من هؤلاء الذين يجدون سببلا إلـــ "الوجود الأصيل" وهؤ لاء الذين يتركون أنفسهم لوجود "غير أصليل" مسئولين عما هم عليه إما بسبب "عزيمتهم" (٢٤) في انتزاع أنفسهم من الوجود اليومي لكي يستغلوا إمكاناتهم أو "تكوصيهم" الذي يحكم عليهم بــ "الانحطاط" و "الرعابة الاحتماعية".



## القراءات الداخلية واحترام الشكل

ليس "سمو" الأسلوب مجرد خاصية عرضية للخطاب الفلسفى، المه النه الوسيلة التى يميز بها خطاب نفسه بوصفه خطابًا مفوضاً، فيصير بمقتضى امتثاليته (للخطاب الفلسفى) بالذات ممنوحًا سلطة هيئة مسن الناس فوضت خصيصًا لممارسة نوع من السلطة العليا النظرية (بتشديدها على المنطق أو على الأخلاق وفق المؤلفين أو العصور). في الخطاب المتخصص كما في الكلام العادى، تنظم الأساليب فسي مراتب، غير أنها ذاتها تخلق أيضًا مراتب. فاللغة الرفيعة تلائم المفكر صاحب الوضع الرفيع: الأمر الذي جعل "السورة الانفعالية المفتقرة للأسلوب" لخطبة هيدجر عام ١٩٣٣ تبدو كلمة غير ملائمة في عيني كل من توفر لديه أي إحساس بالكرامة الفلسفية، أي بكرامتهم بوصفهم فلاسفة، وقد كان هؤلاء هم الناس أنفسهم الدنين هللوا لما عدوه حدثًا فلسفيًا أي السورة الانفعالية المؤسلبة فلسسفيًا

وتتحقق مكانة الخطاب من خلل سلمو الأسلوب، وكذلك الاحترام الواجب لهذه المكانة. ولا يستجيب المرء مثلاً لجملة كهذه: "تكمن آفة الإسكان الحقيقية في أن الكائنات البشرية الفانية تبحث دائمًا أبدًا عن كينونة السكن، حتى أنه يتعين عليها دومًا أن تتعلم كيف تسكن، (٢) بنفس الطريقة التي قد يستجيب بها المرء لتصريح في اللغة

العادية كهذا: "إن نقص الإسكان يتز ايد سوءًا"، أو حتى لتصريح فـــي لغة تقنية، مثل في ميدان هاوس فوجتي، في واحد من المراكز المالية لبرلين، ارتفع ثمن أرض البناء للمتر المربع من ١٥ مارك في ١٨٦٥ إلى ٣٤٤ مارك فــي ١٨٨٠ و ٩٩٠ مــارك فــي ١٨٩٥. (٣) فالخطاب الفلسفي كخطاب مبنى شكليًا، يملى شروط إدر اكه الخاصية. ان فرض الشكل، الذي يستبعد الإنسان العادي إلى مسافة محترمة، بحمى النص من "جعله تافعًا مبتذلا" - كما بقول هيدجر - بقصر ه على قراءة داخلية، بكلا المعنبين، أي بقراءة لا تتجاوز حدود النص نفسه، كما تتلازم معها، تلك القراءة التي تتحصر في مجموعة مغلقة من القراء المحترفين (مضنونا بها على غير أهلها) الدين يقبلون تعريفا "داخليًا" للقراءة بوصفه أمرًا واضحًا بذاته: علينا أن نلاحظ فقط العادة الاجتماعية للاستعمالات لنرى أن النص الفلسفي تُحدد وفقا لها بوصفه (نصاً) يمكن أن يقرأ (في الواقع) من قبل "الفلاسفة" وحدهم أي، من قبل قراء مقتنعين مقدمًا، ومستعدين للتعــر ف علـــي خطاب فلسفى و الاعتر اف به، ولقر اءته و فقا لما تتطلب قر اءته، أي "فلسفيًا"، طبقا للمقاصد الفلسفية الخالصة والمحضة، بما في ذلك استبعاد أي إحالة لأي شيء غير الخطاب ذاته، الذي لا يفسح مجالا لأى أبعاد خار جبة لكونه أساس ذاته.

و لا تترسخ الحلقة المؤسسية لإساءة القراءة الجماعية التي تخلق الاعتقاد بقيمة خطاب ما إلا عندما تكون بنية مجال إنتاج وتداول هذا الخطاب متصفة بالنفى الذى تُعمله (بقولها ما ينبغى أن تقوله فقط في شكل يميل إلى إظهار أنها لا تقوله)، ومواجهة بمعلقين قادرين على

اعادة اساءة قراءة الرسالة المنفية؛ حيث ما ينكره الـشكل تعـاد -إساءة قراءته - وبمعنى آخر، مقراً ومعترفا به في السشكل، وفي الشكل فقط، الذي بخلقه هذا النفي الذاتي. وبايجاز، أن خطائها منبُها شكليًا يقتضى قراءة شكلية أو شكلانية، تعترف بالنفي الأولى وتعيد إنتاجه، بدلا من إنكاره حتى ترفع الغطاء أي تكشف عن ما ظلت تتكره. ويقتصر أثر العنف الرميزي الذي يتيضمنه أي خطياب أبديو لوجي في إساءة قر اعته، و الذي يتطلب إساءة قر اءة لاحقــة،علي الحد الذي يحوز فيه على تصديق المخاطبين به حتى يعاملوه كما بر غب في أن يعامل، أي بكل الاحتسرام الدي يستحقه، مسراعين الشكليات المناسبة التي تتطلبها خصائصه الشكلية. ويحقق أي إنتاج أيديولوجي المزيد من نجاحه بقدر ما يستطيع تخطئه من يحاول اختر اله الى حقيقته الموضوعية: بسبب اعلان الحقيقة المحجوبة لخطاب ما فضبحة لأنه يقول شبئا كان "هو آخر شيء كان عليك أن تقوله".

إنه لمن الجدير بالملاحظة، بعد أن عرفنا كيف رفض هيدجر ودحض بعناد أى قراءات اختزالية أو خارجية لعمله (تدلل على ذلك رسائله إلى جأن فال Wahl ، وجان بوفريه J. wahl ، وإلى طالب، وإلى ريتشاردسون، وحسوار مع فيلسوف يابانى، إلخ) أنه لم يتردد فى استعمال حجج "ذات نزعة سوسيولوجية مبتذلة خرقاء" ضد خصومه (مثلاً عند انتقاد كتاب سارتر

الوجودية مذهب إنساني (١٩٤٦): وهكذا، إذا لزم الأمر، كان مستعدًا لاعادة توظيف موضوع "دكتاتورية المجال العام" بالمعنى الدقيق اجتماعيًا (إن لم يكن سوسيولوجيًا) (رسالة حول النزعــة الإنسانية، باريس، اوبييه، ١٩٦٤، ص ص ص ٣٥ و ٣٩)، الذي كان موجودًا بلا شك في كتاب الوجود والزمان، أضف الى ذلك، أنه بفعل هذا في مقطع يحاول فيه تحديدًا أن يؤسس أن "التحليل الوجودي" للــ "هم" "الآخرين" لا يعنـــي يأى شكل تقديم اسهامًا عرضيًا في السوسبولوجيا (ص ٤١)، وينهض تدوير هيدجر الشاب من قبل هيدجر الناضج شاهدًا على حقيقة (شدد عليها يتأكيده على كلمة "عرضيًا" في الجملة المقتبسة) أن هيدجر الثاني لم بجحد بأي طريقــة هيــدجر الأول.

ولا يمكن أبدًا لأشد الاستراتيجيات الرمزية رهافة أن تملى تمامًا شروط نجاحها الخاصة بل من المحتم أن تخفق إن لم يكن بمقدورها أن تعتمد على التواطؤ الفعال الذي توفره هيئة كاملة مسن المدافعين عن الإيمان الذين ينسقون ويوسعون الهجوم الأولى على القسراءات الاختزالية. (٤) وهكذا فإن رسالة حول النزعة الإنسانية، وهي القطعة الأخاذة التي غالبًا ما تقطتف من كل المداخلات التي هدفت لأن تتلاعب استراتيجيًا بالعلاقة بين الأنساق الظاهرة والكامنة، ومن شم

توظف الصورة العامة للعمل- قد اشتغلت كنوع من الرسالة الكهنو تية، كنبع دائم الفيض من التعليقات تمكن كهنوت الوجود الأقل مرتبة من أن يعيدوا لصالحهم إنتاج التدابير الوقائية المدرجة ضمن كل تحذير ات المعلم، و هكذا يضعون أنفسهم على الجانب الأيمن مـن الحاجز بين الخبراء والعامة. وعندما تتلاحق أمواج الانتشار، فإنها تتشر في دوائر ما تنفك تتسع من التفسير ات المصدق عليها و التعليقات الملهمة الي الكتب الار شادية التقديمية، المداخل، وأخيــرًا، المراجع المدرسية، وهكذا، إذ ينزلق المرء هابطا سلم التفسيرات، وتتدهور دقة الصياغات الشارحة، فإن الخطاب الشعبي المبسط يميل إلى التركيز على نحو متزايد على الحقائق الأساسية، ولكن كما فـــي فلسفة الفيض يصاحب الانتشار خسارة في القيمة، إن لهم يكن في الجو هر ، و بحمل الخطاب "الذي ابتذل" و الذي جعل "شعبيا" و صــمات انحطاطه، ومن ثم يساعد على تعزيز أبعد مدى لقيمة الخطاب الأصيل القادر على الإبداع.

لا يحتاج هيدجر إلا إلى تاكيد أن "الفلسفة تبقى دائمًا معرفة... لا يمكن أن تُكيف لحقبة بعينها. وإن "الفلسفة بصفة أساسية" لا زمن لها لأنها أحد تلك الأشياء القليلة التي لا يمكن لها أن تجد أبدًا صدى مباشرًا في الحاضر، (٥) أو أيضًا إنه الما ينتمي إلى ماهية كل فلسفة حقة أن يسسىء معاصروها دومًا فهمها"، (١) حتى يردد كل المعلقين مباشرة: إنه لمصير كل الفكر الفلسفي،

إذا ما حقق درجة معينة من القوة والدقة، أن يساء فهمه من قبل المعاصرين المذين يسضعهم على محكه. أما أن يصنف بوصفه رسول سورة العاطفة، ومدافعًا عن العدمية، وخصمًا للمنطق والعلم، هذا الفيلسوف الذي كان همه الوحيد والدائم هو مشكلة الحقيقة، فتلك بالفعل واحدة من المساخر التي يمكن أن يدان بسببها عصر تافه"، (۲) "لفكره مظهر شيء ما غريب بالنسبة لزمننا ولكل شيء معاصر. (۸)

إن العلاقات المؤسسة بين مؤلفات المفسر العظيم والتفسيرات أو التفسيرات الإضافية sur interpretaions التى تقتضيها، أو بين التفسيرات الإضافية قصدت أن تصحح وتستبق التفسيرات المضللة أو العابثة وأن تصادق على التفسيرات المصدق عليها، هي شديدة التشابه - بغض النظر عن افتقارها لحس الفكاهة - مع العلاقات التى دشنها مارسيل دو شان Du champ بين الفنان ومجموعة مفسريه: يتضمن الإنتاج في كلتا الحالتين استباقا التفسير، وفي لعبة التخمين ليضمن الإنتاج في كلتا الحالتين استباقا التفسير الإضافي، بينما يظلون محتفظين بحق التبرؤ منه باسم عدم استنفاد العمل بصفة أساسية، الذي قد يغوى كذلك بقبول أو رفض أي تفسير، من خلال السلطة المتعالية لقوته المبدعة، وهي المؤسسة أيضنا بوصفها سلطة نقدية ونقدية ذاتيًا. (٩)

مما لا شك فيه أن فلسفة هيدجر هي أشد وأكمل الفلسفات سابقات

التجهيز Readymades (بالإنجليزية في النص الأصلى، المترجم)، فهناك أعمال صنعت بغرض أن تفسر وأخرى صنعت بواسطة فعل التفسير أو بشكل أكثر دقة بواسطة التفاعل بين مفسر، ينطلق بالضرورة بواسطة تجاوز صلاحيته ومنتج، من خلال ضروب دحضه، وإعادة تعديلاته المتكررة، وتصحيحاته، يستبقى هوة لا تُعبر بين العمل وأي تفسير بعينه. (١٠)

ولكن التناظر أقل اصطناعًا مما ببدو الأول وهلة: بالذهاب السي أن معنى "الاختلاف الأنطولوجي" الذي بفصل فكر هيدجر عن كــل الفكر السابق (١١) هو أبضًا ما بفصل التفسير ات الأصبلة عن التفسير ات "المبتذلة"، ما قبل الأنطولوجية، والتفسير ات الأنثر وبولوجية الساذجة "مثل (تفسيرات سارتر، وفقا لهيدجر)، لأن هيدجر يصع عمله بحيث لا يُطال ويدين مقدمًا أي قراءة، تقصر نفسها عن قصد أو عن غير قصد، على معناه الشعبي وتختزل - على سبيل المثال -تحليل الوجود "غير الأصيل" إلى وصف "سوسيولوجي" مثلما فعل بعض المفسرين حسنو النية سيئو الإلهام، وكما يفعل الـسوسيولوجي، ولكن بقصد مختلف كلية. وبوضع تمييز داخل المؤلف نفسه لقراءتين له، يجد هيدجر نفسه في وضع مُواتِ لحفز القارئ الموافق، حين يواجه بتوريات مركبة (مربكة) أو تفاهات صارخة، أن يلجأ لإرشاد المعلم. وقد يفهم القارئ بالطبع غاية الفهم، ولكن يوعز إليه بأن يشك في أصالة فهمه الخاص، ويمتنع عن الحكم على المؤلف الذي أقسيم مرة ولكل الأزمنة بوصفه مقياسًا لفهمه ذاته.

هنا قد نبین عرضًا مثلاً مرموقًا یتعلق بهوس

التفسير ، الذي يؤدي لتعبئة المصادر المتر اكمـة لأخوية أممية المفسرين، لتجنب النزعة التسبطية، كما شجبت مقدمًا بواسطة توريـة حاكمة: "في اللغة الإنجليزية يعني المصطلح errance (تجو ال/ تيهان/ضلل) و همو نتاج اصطناعي تأسيسًا على المبرر التالي: المعني الأولى للكلمة اللاتينية errare هو "أن يتجول" أما المعنى الثانوي فهو "أن يـضل" أو "أن يخطـ،" بمعنى "أن يضل عن الطريق القويم"، وهذا المعنى المزدوج قد احتفظ به في الكلمة الفرنسية errer. كما احتفظ بالمعنيين في الإنجليزية في الصيغة الوصفية "errant": المعنى الأول (يتجول) يستخدم لوصف الأشخاص المذين يتجولون باحثين عن المغامرة ("مــثلا الفرســان الجوالة")؛ المعنى الثاني يدل علي "الانحراف عن الحقيقي أو الصائب"، ينحرف erring. وليست صيغة المصدر errance، مبررة في الاستعمال الإنجليزي العادي، ولكن نقدمها نحن أنفسنا (مقتفين أثر المترجمين الفرنسيين، ص ص ٩٦ وما يليها)، قاصدين أن نوحي بالفروق الدقيقة (اكلمتي) "أن يتجول" و "أن يصل" ("erring")، حيث إن الأولى هي أساس الأخيرة. ويبدو هذا أمينا مع مقاصد المؤلفين حتى نتجنب

بقدر الإمكان التفسيرات الأبسط التي قد تنشأ عفويسا بترجمتها بوصفها خطاً "error"؟ (ريتشار دسون، هيدجر ص ٢٢٤ – ٢٩؛ التشديد لي. انظر أيضًا ص ٤١٠، حول التمييز بين الكلمة الإنجليزية poetry و الفرنسية poesy.

(المقتطف السابق باللغة الإنجليزية في النص الأصلى، المترجم).

إن النصوص بطبيعتها موضوع نزاع استراتيجي، ولكن لنن يكون إقرارها، سلطتها، وضماناتها في هذه النطاقات فعالة إلا إذا كان دور ها ممو هًا بوصفها كذلك، وخاصة - حيث أن هذه هي وظيفة الاعتقاد - في عين مؤلفيها، حيث لا تمنح المشاركة في رأسمالهم الرمزي إلا مقابل احترام الخصائص التي تحدد نمط أسلوب العلاقــة التي بتعين أن تؤسس بين العمل والمفسر وفق المسافة الموضوعية التي تفصلهما في كل حالة. ويتعين أن نحلل بشكل أوفي في كل حالة فردية، ماهية المصالح النوعية للمفسر، سواءً كان باحثا مكتشفا من الطراز الأول، أم متحدثًا رسميًا، معلقًا ملهمًا، أو مربيًا مدرسيًا بسيطًا وفقا للموقع النسبي الذي يشغله المفسر والعمل المفسر في لحظة معينة في مراتبيتهما الخاصة، ولتحديد كيف وأين يذهبون بالتفسير. و هكذا قد نجد بلا شك أنه لفي غاية العسر أن نفهم موقعًا متناقضنًا بوضوح كموقع "الماركسيين الهيدجربين" الفرنسيين، وورثة ماركيوز MARCUSE) و هو برت HOBERT (۱۲) إذا لم نضع في حسباننا حقيقة أن مشروع التبييض الهيدجري قد ظهر في وقته تمامًا ليستبق

آمال هؤ لاء المار كسبين الذبن كانوا الأشد قلقا لأن يتخففوا من عبء الالتزام، بربط الفلسفة الأرفع مكانة بين الفلسفات المعاصرة مع فلسفتهم الموجهة إلى العامة بامتياز، أي المـشكوك بقـوة إذن فـي "ابتذالها". ومن بين كل وسائل التلاعب المختفية في رسالة حول النزعة الإنسانية، (۱٬۱) لا يمكن لشيء منها، أن يمس الماركسبين "المتميزين" بفعالية مثل استر اتيجية الدرجة الثانية التي تعتمد علي إعادة تفسير لسياق سياسي جديد منتم إلى الحديث عن "حوار منتج" مع الماركسية، الاستراتيجية النموذجية هيدجريًا لــ "تجاوز" (زائـف) عبر التجذير radicalization التي وجهها هبدجر في بواكير حياته ضد المفهوم الماركسي عن الانسسلاب Entfremdung) alienation): الأنطولوجيا الأساسية التي تؤسس "تجربة الانسلاب" و "هي ما أدركه ماركس" (وإن يكن بطريقة لا تزال غاية في "الأنثروبولوجية") غير أن الانسلاب الأساسي للإنسان الأكثر راديكالية وأساسية، هو نـسيانه بعدها plus ultra ne?.

علينا فقط أن نعيد قراءة الأطروحات المثيرة للدهشة غالبًا التى يبرر فيها جان بوفريه للدهشة غالبًا التى يبرر فيها جان بوفريه Beufret Jean، وهنرى لوفيفر François Chatelet، وكوستاس أكسيلوس Kostas Axelos التماثلات التى يرسمونها بين ماركس وهيدجر، لنقتنع بأن هذا الترابط الفلسفى غير المتوقع يقوم بقدر شديد الضآلة على حجة "داخلية" إن أردنا الدقة: لقد

استحوذت على رؤية فائنة - بالرغم من أن هذه الكلمة ليست غابة في الدقة - وهي تغلب علييّ بسبب تضادها مع ابتذال أغليبة النصوص الفلسفية التي ظهرت في الأعوام الأخبرة، (ه... لو فيفر ) "ليس هناك من تناحر بين رؤية هيدجر التاريخية - الكونية ومفهوم ماركس العملي التاريخي (ه. لوفيفر)"؛ إن القاسم المشترك الذي يوحد بين ماركس وهيدجر، أي الذي بريطهما في عبني، هو حقيتنا نفسها، عصر الحضارة الصناعية عالية التطور والانتشار الكونى للتكنولوجيا (...) وأخيرًا، فإن هذين المفكرين يتقاسمان نفس الموضوع على الأقل (...) الذي يميزهما عن السوسيولوجيين، الذين لا يحللون على سبيل المثال، سوى تجليات معينة حينا هنا، وحينا هناك، (ف. شاتليه). انطلق ماركس وهيدجر كلاهما نحو نقد جذرى لعالم الحاضر وكذلك الماضي، وهما يتقاسمان اهتمامًا مشتركا بالتخطيط لمستقبل الكوكب، (ك. أكسيلوس)؛ "يكمن إسهام هيدجر الأساسي في أنه يساعدنا على أن نفهم ميا قاليه مياركس" (ج. بوفريه)؛ استحالة أن يكون نازيًا هـو جـزء لا بتجزأ من المنعطف بين الوجود والزمان و الزمان و الوجود. إذا لم يكن الوجود و الزمان قد

حفظ هيدجر من النازيسة، فقد كان الزمان والوجود الذي ليس كتابًا، وإنما مجمل تأملاته منذ عام ١٩٣٠، هي منذ عام ١٩٣٠، هي التي أبعدته دون رجعة (ج. بوفريه)، "هيدجر، ببساطة شديدة مادي" (لوفيفر) "يواصل هيدجر، في أسلوب غاية في الاختلاف، عمل ماركس"، (ف. شاتليه). (١٧٠)

و لا تكفي المصالح النوعية للمفسرين، و لا صميم منطق المجال الذي بؤدي بالقراء الذين بتمتعون بأعظم كفاءة وموهبة إزاء سيبر القديسين الهرمنيوطيقية (التأويلية)، إلى الاتجاه نحو الأعمال الأسد تمبز ًا لتفسير لماذا أمكن أن يعترف بفكر هيدجر في مرحلة ما، وفيي أشد القطاعات في المجال الفلسفي تباعَدا، بو صفه الإنجاز الأشد تميزًا للطموح الفلسفي. و لا يمكن أن يدرك هذا المصير الاجتماعي إلا على أساس تجانس مسبق للاستعدادات مستمد من منطق اصطفاء وتدريب هيئة من أساتذة الفلسفة ومن موقع المجال الفلسفي في بنيسة مجال الجامعة والمجال الثقافي،... إلخ. ولم يكن لنخبوينة البورجوازينة الصغيرة عند "زيدة" الهيئة الأستاذية التي شكلها أساتذة الفلسفة، علي الأقل في فرنسا حيث كانت أصولها تتجذر غالبًا في الشرائح الأدنسي من اليورجوازية الصغيرة، وحيث كانت قد أظهرت جسارة أكاديمية بطولية في هزيمة قمم المراتبية إنسانية المذهب وشقت طريقها إلى أعلى داخل أسمى برج عاجي للنظام التعليمي، عاليًا فوق العالم وأيــة قوة عالمية، لم يكن لها إلا أن تردد صدى ذلك النتاج النموذجي

لاستعدادات مماثلة لها.

وتأثير ات اللغة الهيدجرية - التي يظهر أنها الأكثر خصوصية، وأهمها كل تلك التأثيرات التي تؤلف البلاغة المترهلة للموعظة الدينية، وهي تنويع على لحن نص مقدس تشتغل كلحن لتعليق مطرد لا ينتهي، تقوده نية استنفاد موضوع هو بالتعريف غير قابل للاستنفاد - لا تفعل أكثر من أن تحمل الألاعيب المهنية الى درجة قصوى من التطرف النموذجي، ومن ثم تضفي عليها شرعية مطلقة تسمح ل\_"الأنبياء من كرسي السلطة المعصومة" ex-Cathedra (Kathederpropheten)، كما أسماهم فيبر weber، بأن يعيدوا روتينيًا إنتاج وهم كونهم فوق الروتين. لا تتجح آثار هذه النبوة الكهنوتية تمامًا الا على أساس التواطؤ العميق الذي يربط المؤلف ومفسريه في قبول الافتر اضات المسبقة التي يتضمنها تعريف سوسبولوجي لوظيفة "الكهنوتي الأدني مرتبة"، كما قال فيبر weber أيضًا: لا شيء من بين هذه الافترضات، يخدم على نحو أفضل مصالح هيدجر أكثر من إضفاء حق إلهي علي النص أي تحويسل النص إلى مطلق absolutisation du texte من قبل أي قار ي متعلم بحتر م ذاته. لقد استازم الأمر انتهاك واجب الحياد الأكاديمي الذي بلغ حدًا استثنائيًا بالالتحاق بعضوية الحزب النازي حتى يمكن إثارة مسألة "الفكر السياسي" عند هيدجر غير أنها سرعان ما قبرت مرة أخرى، حيث بدت كأنها لفتة غير ملائمة. وذلك نوع آخر من التحييد: لقد استبطن أساتذة الفاسفة بعمق التعريف الذي يستبعد من الفلسفة أي إحالة ظاهرة للسياسة حتى انتهوا أخيرًا إلى أن ينسوا أن فلسفة هيدجر هي

فلسفة سياسية من البداية حتى النهاية.

ولكن الإدراك الصحيح شكليًا سوف يبقى شكليًا محضًا وخاويًا إن لم يكن غالبًا غطاءً لفهم أعمق وفي نفس الوقت أكثر إعتامًا، وهو يتأسس على التماثل التام للمواقع بهذه الدرجة أو تلك على قاعدة صلة التطبع habitus. أن تفهم معناه أيضًا أن تفهم ما يدور في ذهن الكاتب à demi mots أي أن تقر أ ما بين السطور وأن تعيد في صيغة الممارسة (أي، غالبًا، بشكل لا واع) إحداث التداعيات والبدائل اللغوية، التي هيأها المنتج بداية أيضًا بشكل غير واع: وهذه هي الكيفية التي وجد بها حل للتناقض النوعي للخطاب الأيديولوجي، الذي يستمد فعاليته من ازدواجه ولا يمكن أن يعبر شرعيًا عن المصالح الاجتماعية إلا في أشكال تموهه أو تسشى به. إن تماثل المواقع والتناغم الناجح لحد بعيد للتطبع habitus يشجع على اعتراف عملسي بالمصالح التي يمثلها القارئ والشكل النوعي للرقابة المذي يحظر التعبير المباشر عنها، وهذا الاعتراف يعطى بالمعنيين اللذين للكلمة مدخلا مباشر ًا لما بعنيه الخطاب، باستقلال عن أي عملية واعية لفك الشفرة décodage. (١٨) ويولد هذا الفهم ما قبل اللفظي من المواجهة بين دافع تعبيري لم ينطق به بعد، أو حتى مقموع، ونمط تعبيره المقبول، الذي ترابط بإفصاح فعلا وفقا للمعابير المقبولة ضمنا في المجال الفلسفي. وحتى سارتر Sartre، الذي كان من المحتم أن يتمر د على تصريحات إيمان هيدجر النخبوية إذا كانت قد عُرضت له في هيئة ما أسمته سيمون دى بوفوار Simon de Beauroir "فكر الجناح اليميني" (ناسية أن يشمل هيدجر)، (١٩١) ولم يكن بمقدوره أن يدرك

بنفاذ بصبرة التعبير الذي قدمته مؤلفات هيدجر لتجربته الخاصة في العالم الاجتماعي، إذا لم تكن قد ظهرت له مرتدية أشكالا تناسب مو اضعات وخصائص المجال الفلسفي. ويمكن أن ينشأ الاتصال بين العقول الفلسفية على هذا النحو من تـشارك لاوعـيهم الاجتمـاعي. و يفكر المرء في رواية الغثبان La nausee، وهي التعبير المتسامي به لتجربة شاب متقف من "النخبة" ووجه فجأة باللامغزى (أي، اللامعني، العبثي)، وإنعدام أهمية نصيبه من الحياة وبالمكان الذي خصص له -كمعلم فلسفة في مدينة ريفية صغيرة. وقد وضع في موضع حسرج enporte à faux داخل الطبقة الـسائدة، بو صـفه بو رجو از يُـا غيـر شرعي، مسلوبًا من حقوقه البورجوازية وحتى من إمكانية ادعائها (و هو موقف موضوعي يجد تقريبًا ترجمة شفافة له في فكرة "النغل" ابن الحرام)، يمكن للمثقف أن يحدد نفسه فقط بالتعارض مع بقية العالم الاجتماعي، المصنفين بوصفهم "أنذالا قدرين"، أي، "البورجوازيين" ولكن بالمعنى المقصود عند فلوبير بقدر أكسر من المعنى المقصود عند ماركس، ويعنى كل هــؤلاء الــذين يــشعرون بالراحة مع أنفسهم والأمن على حقوقهم لأنهم يملكون حظ ولعنة عدم التفكير . وإذا ما وافقنا على أن نتعرف في "البورجوازي" و"المثقف" التحقق "الوجو دي" لمن سوف يصبح فيما بعد، فيي منذهب سيارير ملطف التعبير فلسفيًا ما هو في ذاته en soi (الكائن المكتف بذاتــه) و لأجل ذاته pour soi (الكائن الواعي بذاته)، سوف نفهم على نحو أفضل معنى "الحنين لأن تكون إلهًا"، أي، المصالحة بين البورجوازي والمثقف ("الذي يعيش كبورجوازي ويفكر مثل نصف إله"، كما قال فلوبير)، بين السلطة التي لا فكر لها والفكر الذي لا سلطة له. (٢٠)



## التفسير الذاتى وتطور المذهب

حتى إذا كانت الظروف السياسية الخارجية قد لعبيت دورًا فيي الانسحاب الحذر أو الانشقاق المحسوب اللذين قادا هيدجر ، حين "أحبطته" النازية (وذلك بلا شك بسبب الجو انب المبتذلية وقاصرة الراديكالية للحركة)(١) وقادته إلى أن يتبنى مواضع فكرية ومسؤلفين على مسافة مأمونة في الزمان أو مقبولين في ذلك الحين (مثل نبتـشه Nietzche بصفه خاصة)، فيبقى الحال أن "المنعطف" أو القلب Kehre الشهير الذي أعلن في رسالة حسول النزعة الإسسانية، ووصف باطلاق، سواءً من مؤلفه أو من قبل المعلقين عليه، باعتباره اما قطيعة جذرية أو تطورًا منطقيًا، ليس سوى الناتج النهائي فحسب لسيرورة تكامل هندست (بالبناء للمجهول) بواسطة مذهب منظم ذاتيًا يكيف ذاته، بمعونة عملية لطف التعبير الإضافية لفترات الرقابة المشددة كما لو كان بواسطة سحر ما (في ظل حكم النازي، وبعد استقالته، ثم مرة أخرى بعد نهاية الحكم النازي).(٢) وإذ يوضع المذهب في الممارسة، فإنه يفقد الصلة بأصوله ويتحرك دانيًا منها في نفس الوقت: ويصبح الثوران الفج للتوهمات السياسية أكثر فأكثر ندرة بقدر ما يصير المذهب مكتملا وناجزًا، منغلقا على ذاته، أي علي التضمينات النهائية لمصادر اته الأولية، عبر تقدمها المستمر نصو اللاعقلانية المطلقة التي كانت متضمنة منذ البداية، كما أدركها

هو سر ل Husserl، في بديهياتها الفلسفية، التماثلية مع العدمية في السباسة. و إذ ير فض بشكل تسلطي أي تفسير "أنثر و يو لو جي" لكتاباتــه الأولى (خاصة في رسالة إلى جان فال عام ١٩٣٧) يطور هيدجر تلطفات تعبيرية جديدة: إذ يضع نفسه تحت رايسة زعيم (فوهرر) روحی مثل هولدرلین Hölderlin (و هو نوع من نقیض جرمانی لبودلير، الذي يرمز إلى الفساد المديني الفرنسي) ببين للعالم المخرج من انحلاله الشامل،<sup>(٣)</sup> و هو يردد لعناته على "الحس المشترك" و"الفهم العادي" و بعيد إلى الذهن استحالة الوجود – هناك l'etre La "المغمور " في السلببة و "التناهي"، تفادي الاستغراق في العالم، "نسبان الوجود" "التيهان"، "السقوط"، "الانحلال" (الهلاك Verderb): وها هو يجدد مرة أخرى، في مصطلحات أكثر شفافية وأكثر صوفية، شحبه للنزعـة التقنية و العلموية مُترجمًا في مصطلحات طنانة أبديولوجية أصحاب النبؤ ات Vates كما تدرس في المدارس، وهو يعلن عبادة الفن، والفلسفة بوصفها فنا، وأخيرًا يطرى نكران الذات الصوفى في وجه المقدس والغامض، حيث يصير الفكر قربان أضاحي، هبة من الذات للوجود؛ تفتحًا؛ استباقا؛ تضحية، مع تمثل التفكير Denken في الشكر Danken و الألعاب اللفظية الكثيرة الأخرى المجهدة و الطافحة بالثقــة المتولدة غالبًا مما يقترب من أن يكون اعترافا عامًا.

لقد انجذب هيدجر دومًا، عبر كل من أسلوبه وأفكاره الرئيسية، نحو القطب الذى مثله ستيفان جورج - أو على الأقل ما اعتبر أن جورج برمز إليه - كما لو أن الاعتراف الذى تمتع به برر تخليه عن دور "المتمرد" النبوى، القريب من العالم والنص، مقابل شخصية

ساحر شعر المفهوم Begriffsdichtung. إن مصدر السيرورة التى قودى دون اضطراب أو خيانة من هيدجر السياب إلى هيدجر الناضج، هي مؤلف تأكيد الذات Selbstbehaubuptung "الدفاع" و "إثبات الذات" والتفسير الذاتي (٤) Selbstinterprtaion، الذي اتخذه الفيلسوف في علاقته بالحقيقة الموضوعية لعمله كما انعكس عليه مرتدًا بواسطة المجال. (٤) وكان هيدجر محقًا في أن يكتب إلى الموقر ريتشاردسون أنه لم يجحد أيًا من مواقفه الأولى: "إن تفكير المنعطف (القلب) هو بمثابة تغير في فكرى. ولكن هذا التغير ليس نتيجة لتغير وجهة نظرى، وليس بدرجة أقل كثيرًا نتاجًا للتخلي عن الموضوعة الأساسية في الوجود والزمان sein und zeit). في الواقع، لم يجحد أي شيء، كل شيء أعيد نفيه. (١)

التفسير الذاتي، الذي هو رد المؤلف على التفسيرات والمفسرين الذين يموضعون عمله وفي نفس الوقت يصفون شرعية على المؤلف، بإخباره ما هو، ومن ثم مخولينه أن يكون ما يقولون إنه هو، يقود هيدجر الثاني إلى أن يحول مخططات ممارسة هيدجر الأول الأسلوبية والكشفية إلى منهج. (^) وهكذا فإن كل نظرية اللغة اللاحقة لا تفعل سوى أن تخدم في تشكيل الاستراتيجيات والتقنيات المعروضة في الممارسة منذ البداية الأولى بوصفها خيارًا واعيا: يتلبس المؤلف المكرم المشهور حقيقته الموضوعية ويجعلها حقيقة مطلقة بتحويل مظهرها إلى خيار فلسفى. إذا كانت اللغة تسيطر على الفيلسوف بدلاً من أن يسيطر الفيلسوف على اللغسة، وإذا كانت الكلمات تلعب مع الفيلسوف بدلاً من أن يسيطر أن يلعب الفيلسوف مع الكلمات،

فإن ذلك يرجع إلى أن لعب الكلمات هو عين لغة الوجود، أى أنطو - لوجى onto - logy. ليس الفيلسوف سوى تابع المقدس، وكل تعاويسذه اللفظية ليست سوى استعدادًا للقدوم الثاني (Parousia).

هنا يمكن لنا أن نقتبس نصوصاً لا حصر لها حرى التعبير فيها عن هذه الفكرة الرئيسية، خاصة في كل كتاباته حول هولــدر لين، حيــث نرى بوضوح خاص الدلالة السياسية لنظرية الشاعر بوصفه الناطق بالنباية Fürsprecher إنه من يتحدث باسم الوجود، أي لصالحه ونيابة عنه، و هو الذي يوحد وبحرك السعب Volk، الذي يفسر صوته من خلال عودته الي لغة أصلية (ursprache) (م. هيدجر، مقابلة لهولدر لین، باریس، جالیمار، ۱۹۲۲، و هناك أيضنًا هولدرلين وماهية الشعر) بنبغي أن تقرأ أيضًا هبيل- صديق البيت Hebel - l'ami du foyer (قضايا على المجلد الثالث) وتحليل (ر. ميندر R. Minder) له (مارتن هيدجر والمحافظة الزراعية؛ ألمانيا اليوم العدد ٦ (يناير - فبراير ١٩٦٧)، ص ص ٣٤ -٤٩) ولا تتضارب هذه الاستر اتيجيات لاستعادة الحقيقة الموضوعية مع النفي: "الإشارة في كتاب الوجود والزمان السي" الوجود - في "l'être dans" بو صفه بيتا ليس لعبة

اشتقاقية فارغة. ونفس الإشارة في مؤتمر عام ١٩٣٦، الإشارة إلى قصيدة هولدرلين "يتملك الإنسان كل القدرات ولكنه يسكن هذه الأرض مسعريًا" woll verdienst, doch dichterisch ليس شمعريًا whont der Mensch auf dieser "Erde" تزيينًا لتفكير ينقذ نفسه من العلم بواسطة الشعر. إن الحديث عن بيت الوجود ليس نقلاً لـ "صورة" البيت إلى الوجود. ولكن يوما ما، سنفكر في ماهية الوجود بطريقة تلاثم مادته، وسوف نكون قادرين بيسر أكثر أن نفكر في ماهية "البيت"، وما معنى "أن نقيم" (م. هيدجر، رسالة حول النزعة الإنسانية، نفس المصدر، ص ١٥٧؛ التشديد لي).

لقد أنجز عمل التفسير الذاتى هذا عبر ومن خلال التصويبات، والتصحيحات، والتوضيحات، والتفنيدات التى يدافع المؤلف من خلالها عن صورته العامة ضد النقد – وبصفة خاصة النقد المؤسس سياسيًا – أو، ما هو أسوأ، ضد كل أشكال اختزاله وتمثله فى هويسة مشتركة.

سوف يرينا أحد الأمثلة مدى يقظته: "لقد اخترنا حرفة نجار الأثاث بوصفها مثلاً، مفترضين أنه لن يتراءى لأحد أن هذا الخيار يشير لأى توقع بأن حالة كوكبنا يمكن فى المستقبل المنظور، أو

بالفعل سوف تتغير أبدًا مرتدة إلى أنشودة رعوية ريفية"، (م. هيدجر، ما هذا الذي يسمى تفكيرًا؟، باريس، ١٩٥٩، ١٩٥٩، ص ص ٩٣-٩٤) مثل استراتيجيات فرض الحذر تصبح استراتيجيات فرض الشكل أكثر إتقانًا: مطبقًا على فلسفتة الباكرة نمط الفكر الذي طبقه هيدجر الأول على بني اللغة العادية وعلى الأشكال العامة لتمثيل العالم الاجتماعي، يخضعها هيدجر الثاني إلى تورية من الدرجة الثانية، تدفع إلى نقطة الكاريكاتير الإجراءات والتأثيرات القديمة: هكذا، في الوجود والزمان (ص٤٣٠) فإن كلمة الحظ في العب غاية في الوضوح مع Geschicke (نظهر) Geschichte

(Das shicksalhafte Geschick des Dasein in und mit Seiner "Generation" macht das Volle, eigentiche Geschehen des Dasein aus)

(إن القدر المصيرى للوجود (الفردى) Dasein (إن القدر المصيرى للوجود الأصيل في ومع تولده ينحو إلى تأليف التاريخ الأصير التام للوجود هناك Dasein (معينًا حينئذ "المصير المشترك" ميراث كل الشعب الذي يتعين على الوجود هناك أن يتخذه في الأصالة"، بينما أدرجت عند هيدجر الثاني في تركيب لفظيى مختلف تمامًا، كما يبين ريتشاردسون ذلك

بوضوح: مع الكلمات الألمانية التي تقابل "الإرسال" (Schicken)، و "التاريخ" (Geschichte) و"الحظ" (Schicksal)، تشتق الكلمة Geschick من كلمة يحدث ويجمئ السي الوجود (Geschehen). وبالنسبة لهيدجر فإنها تعين حدثا (Ereignis)، من ثم فيو اسطة الحدوث، يرسل الوجود ذاته (Sich schickt) حتى إلى الإنسان. إننا نسمى الإرسال "انبعاثا خار جياً" -e mitting. معتبر ًا بوصفه منطلقا من الوجود، و الإر سال هو "mittence" معتبر ًا يو صفه مجيئا إلى الوجود في الإنسان، فإنه يجسئ مسع -com mitting، أو ملازمة الحظ (Schicksal). ومن ثم فإن الأخير يحل محل ترجمة الوجود والزمان SZ بوصفه "حظا". إن جماعية التراسلات mittence تؤلف الوجود بوصفه - تاريخا (-Ge Schick-e, Geschichte)، الذي نترجمه بوصفه حدوثًا متقطعًا "inter-mittence". كل هذا يصبح أوضح في التأمل حول "إعادة تذكر" هولدرلين (و. ج. ريتشار د سون، نفس المصدر، ص ٤٣٥ هــ.۱)

(هناك مواضع باللغة الإنجليزية فى هذا المقتطف، المترجم) هذا الحذر العاطفى المشبوب، الذى يستثمر اقتدارًا أستاذيا مسن الإحالات والتصنيف فى المشروع النبوى للبحث عن تميز، يؤلف بلا شك المبدأ الحقيقى للتطور النسقى الذى يحول، من تغنيد إلى آخر، ومن نفى إلى إعادة – نفى، من تعبير عن الابتعاد (عسن هوسسرل، ياسبرز، سارتر إلخ) إلى تجاوز لكل التحددات والتعينات، سواء كانت جماعية أو حتى فردية يُحول بشكل متلاحق فكر هيدجر إلى أنطولوجيا سياسية سلبية. (٩)

إن هؤ لاء الذين يتقصون عن نازية هيدجر ينسبون دائمًا للخطاب الفلسفي استقلالا مبالغا فيه أو مقللا منه: انها حقيقة و اقعة أن هيـــدجر كان ملتحقا بالحزب النازي، ولكن لا هيدجر الأول و لا هيدجر الثاني كانا أبديولو جبين نازبين بالمعنى الذي كأنه العميد كربسك krieck، بالرغم من أن انتقادات الأخير ربما تكون قد جعلت هيدجر ميالا الي أن يبقى على مسافة من النزعة العدمية. الأمر الذي لا يعني أن فكر هيدجر ليس ما هو عليه، أي مكافئًا بنيويًا في النظام "الفلسفي" لـــ"الثورة المحافظة"، التي تمثل النازية مثالاً آخر لها، أنتجت وفق قوانين تشكل أخرى، وهي من ثم غير مقبولة حقا لهؤلاء النين لم يستطيعوا ولا يستطيعون أن يدركوها في الصيغة المعلاة التي أعطبت لها بو اسطة الخيمياء الفلسفية. وبالمثل فيان نقد كارناب KARNAP الشهير بخطئ هدفه بمهاجمته خطاب هيدر يوصيفه غامضًا وخاويًا، وتعبيرًا بسيطا غير موهوب عن "الإحساس بالحياة". (١٠) وفي الواقع فإن تحليلا منطقيًا محضًا لبيس بأقدر من تحليل سياسي محض على تقديم تفسير لهذا الخطاب المزدوج الهذي

تكمن حقيقته في العلاقة بين النسق الشكلي المعلن المشار اليه يو اسطة النمذجة الشكلية، والنسق المكبوت الذي يقدم بطريقته الخاصة، أيصنا دعمًا متماسكا لكل الصرح الرميزي. إن هيؤلاء اليذين يجربون الاصر التعلي التمسك بالمعنى "الدقيق" للنص، و "أي معني فليسفي بدقة، مانحين من ثم هذا المعنى المؤكد المير ز سلطة أن بيز المعاني الأخرى التي توحي بها الكلمات التي هي في ذاتها غامضة وملتبسة وخاصة أحكام القيمة أو التضمينات العاطفية التي يستتبعها استعمالها العادي، يصر ون في الواقع على أن هناك نمطا واحدًا شر عيًا للقراءة، هو نمطهم. وهكذا فإننا نرى أنه لكي نجد سبيلا إلى الفلسفة، إلى ي الحس باللعبة و الإيمان بها illusio على نحو فلسفى حصر ا، فليس من الكافي أن تتبني لغة، مطلوب منا أن نتبني أبضًا موقفا عقلبًا بجهد لاستنباط معان بديلة من نفس الكلمات: فالخطاب الفليسفي يمكن أن يقر أه أي أحد، ولكن الوحيدين الذين سيفهمونه حقا سيكونون هــؤلاء الذين لم يتمكنوا فحسب من الشفرة الحقيقية وإنما أيضًا من نمسط القراءة الذي يتيح للمعنى الدقيق للجمل أن يتفتح بوضعها في الحقال الملائم، أي في الفضاء العقلي المشترك لكل هؤ لاء المر تبطين بأصالة بالفضاء الاجتماعي للفلسفة.

وهؤلاء الذين يفرضون نمطًا شرعيًا للقراءة، ومعنى دقيقًا يمنحون أنفسهم من ثم وسائل لأن يضعوا على عاتق المتلقى، تهمة الجهل أو سوء النية، القراءة سيئة الإلمام أو سيئة المقصد، أى المعنى غير الكامل أو غير الصحيح، المعنى المراقب، المحرم، المكبوت، وبمعنى آخر، إنهم يستطيعون أن يعبروا عن ذاتهم بدون أن يضطروا

للإعلان عن ذاتهم، وهم يخولون ذاتهم مقدما صلاحية التنصل من أي معان إضافية خفية، أي شيء بمكن أن بفسر فقط بالإحالة إلى سباق لم يكن هو الأفضل. ولكن هل يتعين علينا أن نتحدث عن توظيف تكتيكات مزدوجة، أو حتى عن عرض استراتيجية بلاغية? يميل التحليل الذي يموضع بذاته الدلالات المكبوتة، إلى أن يشجع آليًا مثل هذا التمثل الغائي للنشاط المبدع. ولكن في الواقع بمجرد أن نحاول أن نفهم، لا أن نجرِّم أو نبرر، نرى أن المفكر هو بدرجة أقل ذات أكثر منه موضوع استر اتبجياته البلاغية الأشد جو هرية، تلك التي جرى تفعيلها حينما، أدت بو اسطة المبول العملية لتطبعه habitus، إلى أن يصبح مسكونا، مثل وسيط روحاني، إذا جاز القول، بمتطلبات الفضاءات الاجتماعية وهي في أن معًا فضاءات عقلية تدخل في علاقة من خلاله. ربما يعود ذلك إلى أن هيدجر لم يعرف قط بحق ماذا كان يقوله إلا بوصفه ما استطاع قوله دون أن يحضطر إلى أن يقول لنفسه حقا ما قاله. وريما لنفس السبب رفض حتى النهاية أن يناقش مسألة تورطه مع النازية: فعمل ذلك على الوجه اللائق يعنسي أن يعترف (انفسه وكذلك للآخرين) بأن هذا "الفكر الأساسي" لم يَصُغ أبدًا أساسه بشكل واع، وأن اللاوعي الاجتماعي هو الذي تحدث من خلال أشكاله، فضلاً عن الأساس "الأنثر وبولوجي" الفظ لعماه المتطرف، الذي لا يمكن أن يعزِّز إلا بأو هام القدرة الكلية للفكر.

#### مدخل: التفكير الملتبس

- ١- اقتبسه، أ. هاميلتون، وهم الفاشية، المثقفون والفاشية، ١٩١٩ ١٩٤٥، باريس، جاليمار، ص١٦٦٠.
- ٧- ف. فيديه، ثلاث حملات ضد هيدجر، مجلة نقد، ١٩٦٦، العدد ٢٣٤، صح٨٨-١٩٠٤، بصدد هيدجر (ر. ميندر، ج-ب. فابييه، أ. باترى) مجلة نقد، ١٩٦٧، العدد ٢٩٧٠، ص ص ٢٨٩-٢٩٧، ف. فيديه، مجلة نقد، ١٩٦٧، العدد ٢٥١، صص ص ٢٩٧-٢٩١، العدد ٢٥١، صص ص ص ٣٤٤-٤٣٥. (١٩٨٧: ويصدق هذا أيضًا على كتاب فيكتور ص ص ص ٣٤٤-٤٣٥. (١٩٨٧: ويصدق هذا أيضًا على كتاب فيكتور فارياس، هيدجر والنازية، لا جراس، فردييه، ١٩٨٧، وهو وإن كان يتضمن بعض الوقائع الجديدة فقد أخفق في النفاذ إلى جوهر العمل إلا لمامًا، فضلاً عن أنه يقدم تبريرات لأنصار القراءة الداخلية. وعلى ذلك فليس هناك ما يدعو للدهشة إذا كانت المناظرة التي أثيرت قد كررت ما دار في الجدال الذي جرى منذ عشرين عامًا).
- ۳- لم تذكر حتى حلقة البحث التى خصصها هيدجر خلال شــتاء ١٩٣٩- 19٤٠ لكتاب يونجر العامل رغم أن ثبت المطبوعــات الــذى أعــده ريتشاردسون (و. ج. ريتشاردسون، هيدجر من فلسفة الظاهريات إلى الفكر، لاهاى، مارتينوس نيجهوف، ١٩٦٣، ص ص ٣٦٣- ٢٧١) قد راجعه هيدجر نفسه ووضع حواشيه (الذي يبدو أنه قد رفض دومًا أن

- يقدم معلومات عن سيرته الذاتية من خلال تنويعة استراتيجية على الماهوى wesentlichkeit، التى تكمن فى تأسيس الفكر بوصفه أساسًا وحقيقة الحياة).
- 3- وهي بصفة أساسية نداء موجه إلى "الطلاب الألمان" في ٣ نوفمبر ١٩٣٣، والنداء الموجه إلى "الرجال والنساء الألمان" في ١٠ نوفمبر ١٩٣٣، و"نداء خدمة العمل" في ٢٣ يناير ١٩٣٤ وقبل كل شيء تأكيد ذات الجامعة الألمانية في ٢٧ مايو ١٩٣٣ (انظر مارتن هيدجر، خطابات وتصريحات، ترجمة عن الألمانية: ج. ب. فاييه، توسطات، العدد ٣، ص ص ١٩٩٩، وعن الأصول انظر: ج. شنيبرجر ١٩٩٥، العدد ٣، ص ص ١٩٩٩، وعن الأصول انظر: ج. شنيبرجر Nachlese Zu Heidgger, Bern 1962).
- ۰- ب. جای، ثقافة فایمار، اللامنتمی کمنتم، لندن، ســکر وواربـورج،
   ۱۹۲۸، ص ۸٤ (بالإنجليزية).
  - ٦- و. ج. ريتشار دسون، المصدر نفسه، ص ص ٢٥٥-٢٥٨.
- ٧- كارل لويث، التضمينات السياسية لفلسفة الوجود عند هيدجر، مجلة
   الأزمنة الحديثة، العدد الثانى، ١٩٤٦، ص ص ٣٤٣-٣٤٠.
- ٨- يواجه عمل هيدجر التاريخ الاجتماعى بمشكلة مشابهة لمشكلة النازيسة داخل نظامه: بقدر ما يمثل ذروة وكمال كلية تاريخ الفلسفة الألمانيسة المستقل نسبيا فإنه يثير مسألة خصائص تطور نظام الجامعة الألماني، ومثقفيها، بنفس الشكل الذي تثير به النازية مسألة خصائص التطور التاريخي لألمانيا، وهما مسألتان مترابطتان (انظر: ج. لوكاتش: حول خصائص التطور التاريخي لألمانيا في كتاب تحطيم العقل Die
  خصائص التطور التاريخي لألمانيا في كتاب تحطيم العقل Die

9- لهؤلاء الماديين، الذين يفتقرون للعتاد والعدة، سوف نستدعى الحقائق وحدها، وقد كان يمكن لهم أن يكتشفوها بأنفسهم إذا ما قاموا، ذات مرة، بتحليل علمى بدلاً من إصدار الأوامر والأحكام الرئاسية (انظر: بولانتزاس، السلطة السياسية والطبقات الاجتماعية، باريس، ماسبيرو، 19۷۱) ولكن قد يفهمون على نحو أفضل في هذا الشكل، أى عندما نحيلهم إلى مقدمة كتاب الصراع الطبقى في فرنسا، حيث يثير إنجلز مسألة العقبات العملية التي تواجه المفهوم المادى في مسعاه لتحديد الأسباب الاقتصادية في نهاية المطاف (ف. إنجلز، مقدمة لكتاب ك. ماركس، الصراع الطبقى في فرنسا، باريس، المنشورات الاجتماعية، ماركس، الصراع الطبقى في فرنسا، باريس، المنشورات الاجتماعية،

### الفصل الأول الفلسفة الحضة وروح العصر

- ۱- م. هيدجر، مقالات ومــؤتمرات، باريس، جاليمــار، ١٩٧٣ (الطبعــة الفرنسية الثانية عشر، ١٩٥٨) ص ١٥٣.
- ٢- حول خيبة الأمل التي سببتها الثورة في نفوس المثقفين، انظر: ب.
   جاي، نفس المصدر ص ص ٩-١٠٠.
- ۳- انظر جورج ل. موس، أزمة الأيديولوجية الألمانية، نيويورك، المكتبة العالمية، جروسيه ودونسلاب، ١٩٦٤، ص ص ١٩٢٩-١٧٠، فيمسار، Das SelbstverStandnis der Deutschen شستوتجارت، ١٩٦١، ر. ميندر كتاب القراءة يعكس الوعى الجمعى، ألمانيا اليوم، مايو يونيو ٢٧-١٩٠٠ ص ٢٩-٢٤.

- ٤ تتلخص عقدة الفيلم فيما يلي: في عام ٢٠٠٠، يتمرد فرديه، و هو ابن حاكم العاصمة جوفر در سن على الأر ستقر اطبة التي تحكم المدينة والتي قدرت على العمال أن يعيشو احياة غير إنسانية تحت الأرض أسفل القاعات التي توجد بها الآلات، أما ماريا فهي عاملة تشجع أترابها على انتظار وصول (الوسيط المتحدث Fürsprecher)، الذي سوف يوحد المدينة. وفر ديه هو ذلك المخلص. ولكن أباه يقف عقبة في طريق "رسالته". حيث صنع بمعونة العالم روتوانج إنسانا آليًا بمثابة قرين لماريا التي تحرض العمال على الثورة. وتنجح الخطة ويحرق العمال الآلات متسببين بهذه الطريقة في إغراق محل سكنهم وظنا منهم أن أطفالهم قد ماتوا خلال الكارثة فقد استولوا على الإنسان الآلي وحرقوه. ولكن في نفس الوقت، قام فرديه وماريا الحقيقية بإنقاذ الأطفال. ويطارد ر تو انج ماريا على سطح الكاتدر ائية. ويتبعه فرديه و خلال الصراع بينهما، يفقد روتوانج توازنه ويسقط ميتا و"يندم جوفردرسن بعد أن تأثر بالخطر الذي حاق باينه ويو افق على مصافحة ممثل العمال.
- E. Jünger, Der Arbeiter, Hamburg, Hanseatisdi verlagsanstalt, 1932 Republie in: E. Jünger Werke, Stutgart Ernst Klett, S. D. Vol. VI.
- ٦- يذكر "هيدجر قراءته لأعمال ديستويفسكى (وأيضنا أعمال نيتشه، وكيرجور ودلتاى) بوصفها واحدة من الخبرات المكونة لحياته الدراسية (انظر: أو. بوجليسه، فكر هيدجر، باريس، أوبيه، ١٩٦٧، ص٣١).
- انظر: أ. شبنجلر، الإنسان والتقنية بانظر: أ. شبنجلر، الإنسان والتقنية بانظر: أ. شبنجلر، الإنسان والتقنية القنادية ال

- Die Revolution ""in der wissenshaft in انظــر: إ. تــرولتش المحافظــر: إ. تــرولتش Gesammlete Schriften, t. 4, Aufsatze Zur Geistesgeschichte und religionssoziologie, Scienta, verlag Aalen, ""1966, PP 653-677 ire ed. Tubingen 1925.
- (۱۹۸۷: إن هذا المقتطف مُهدى بصفة خاصة لهؤلاء الذين ينده شون بحكم "جهلهم بالتاريخ عندما يكتشفون إعادة التكرار المعاصرة لهذه المدارات الحزينة الحاضرة دائمًا في العالم الثقافي، ولكن التي يُلقى بها من حين إلى آخر على واحدة من قمم الأمواج الدورية للموضة.
  - ٩- ج. ل. موس، نفس المصدر ص ١٥٠.
- ۱۰- ارتفع عدد الطلاب في التعليم العالى من ۲۷٬۰٦٤ في عامي ١٩٦٥ من ١٩٦١ مني عامي ١٩٦٥ مني عامي ١٩٦١ مني ١٩٦١ مني ١٩٦٠ أي بنسببة ١٠٠٠ عامي ١٦٤. آثار التخفيض النسبي للمصروفات الدراسية خلال فترة التضخم تزايدًا حادًا في أعداد الطلاب، (انظر: ج. كاستلان، ألمانيا فايمار، ١٩١٨ ماها في أعداد الطلاب، (انظر: ج. كاستلان، ألمانيا فايمار، المانيا فايمار، ١٩٦٩ (باريس، أ. كولين، ١٩٦٩) ص ٢٥١ وحول آثار هذا التزايد الحاد، انظر: ف. رنجر، تدهور الماندارين "المثقفين" الألمان: المجتمع الأكاديمي الألماني، ١٨٩٠-١٩٠٠ (كامبريدج، مارس، ١٩٦٩).
- ١١- انظر شهادة فرانز نيومان، اقتبسها ب. جاى نفس المصدر، ص ٤٣.
- 17- حول النقد الحداثى وممثليه فى الجامعة، قبل عام ١٩١٨، فيرشوف، تسيجلر لهيمان، سيما بعد ذلك، ليوبلد فون فيسه، باول ناتورب، الفرد فيركاندت، ماكس شيلر، انظر: ف. رينجر، نفس المصدر، خاصة صص ٢٦٩-٢٨٢.

- ١٣- ج. ل. موس نفس المصدر ص ١٥٠.
- ١٤ ماكس فيبر ، العالم والسياسي ، باريس ، بلون ، ١٩٥٩ ، ص٥٧ .
- 10-كان التقدم داخل الجامعة أمرًا مشكوكًا فيه إلى أبعد الحدود حتى أن الطلاب والأساتذة المساعدين اعتادوا أن يمزحوا قائلين: اعطنا بعض الفصول الدراسية وسوف نكون مؤهلين لإعانة بطالة. أما بالنسبة للأساتذة، فقد أصبح وضعهم المادى متأثرًا بالتضخم غاية التأثر: حتى أدى الأمر بواحد منهم إلى استهجان ذلك في مقدمة كتبها حيث ذكر أن مجرد جندى في الجيش المحتل يتقاضي ضعف أو ثلاثة أضعاف ما يتقاضاه "أعظم أساتذة ألمانيا ,(E. Bethe, Homer, Leipzg et Bon. Vol.2).
- 17- أ. فيشر اقتبسه رينجر، تدهور الماندارين "المثقفين" الألمان، ص ص ٤١٢ وما يليها. المضمون الفعلى للإصلاحات التربوية التي اقترحها فيشر ذات مغزى كبير: أعطيت الأولوية للتركيب ولرؤية حدسية تركيبية، للفهم والتفسير (بالتعارض مع الملاحظة) لـ "صياغة شخصية" ول "تدريب العواطف" تعبر عن إرادة فرض نماذج جديدة لـ "الخصائص الثقافية و تعريفا جديًا لـ "كفاءة المثقف".
- K. A. von Muller, Deutsche Geschichte, P26, H Guntert, \text{ \text{ V}} Deutscher "Geist: Drei vortrage (Buhl-Baden 1932) P14.
- 1. اقتبسه ف. رينجر، نفس المصدر ص ص ٢٤٩-٢٥٠. إنه لما يستحق العناء متابعة إشارات رينجر (انظر على سبيل المثال التصريحات التي يقتبسها، نفس المصدر، ص ٢١٤)، ومحاولة تحديد

- ما هو مشترك بين الأرستقراطية الأكاديمية والذى ازدهر قبل كل شىء فى المناسبات الرسمية، مهيئًا الفرصة للانخراط فى مشاركة جماعية لما يكرهون وليسهموا فى مطاردة جماعية لصنوف القلق التى تنتابهم.
- 19 يكون الانفجار الوحشى للأوهام الاجتماعية أكثر ندرة بقدر ما يكون الخطاب خاضعًا أكثر للمراقبة، وهو أمر استثنائي على سببيل المثال عند "هيدجر.
- H. P. Schwarz, Der Konservative Anarchist: politik und -Y. zeitkritik Ernst Jüngers, Freibourg, Rombach, 1962.
- ٢١- س "روسن، العدمية/ مقال فلسفى، نيو هافن ولندن، مطبعة جامعة ييل
   ١١٤ س ١١٢٠.
- الاسسان والزمان، م ۱ رسالة المتمرد (Der پونجر، حول الإسسان والزمان، م ۱ رسالة المتمرد (waldgang)
   موناكو، تحرير دوروشيه ۱۹۵۷–۱۹۵۸.
  - ٢٣ إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ص ٣٩ ٥١.
- 75- دعنا نفترض أننا رسمنا حدود العالم الذي تقع فيه قارة الصرورة، حيث عرض التقنى، النمطى، والجماعى هناك، حينًا يكون فخمًا، وحينًا يثير الرهبة. دعنا نتجه الآن نحو القطب الآخر، حيث لا يتصرف الفرد كرد فعل فحسب على المثيرات المتلقاة. (إ. يونجر، رسسالة المتمسرد، نفس المصدر، ص 71). في خريطة مواقع العمل هذه، فإن الآليات هي التي تسيطر على المركز. وهذه الحالة لا يمكن أن تكون عارضة، كل فقد للجوهر، كل إفراغ يعلن انشغالاً جديدًا، وكل تدهور تحول، عودة (إ. يونجر، الدولة العالمية، باريس، جاليمار، ١٩٦٢، ص ٢٢). إذا ما

أراد المرء أن يسمى تلك اللحظة المصيرية، فلا ريب، أنه لا شهىء سيكون أكثر جدارة بالتصديق من غرق باخرة التايتانيك. يتصادم الضوء والظل بعنف: يواجه الاعتداد المتفاخر للتقدم الهلع والرعب، تتحل أعظم أشكال الرفاهية في العدم، تتحلل الآلية، في كارثة حادث المواصلات هذا (إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ٤٢، التشديد لي).

- من جانب آخر: فإنه الدرب يهبط نحو الأعماق الدنيا لمعسكرات العبيد والمذابح حيث يعقد البدائيون تحالفهم الإجرامى مع التقنية، حيث لم يعد المرء مصيراً وإنما مجرد رقم فحسب. ومن ثم فأن يكون للمرء مصيره، أو أن يسمح بأن يعامل بوصفه رقماً: تلك هى المعضلة التى على كل منا أن يواجهها ويقرر بشأنها في زمننا، ولكن على كل أن يقرر بشأنها وحده (...) لأنه بقدر ما تحرز القوى الجماعية تقدماً، يصبح الفرد الإنساني منفصلاً عن التنظيمات التقليدية، التى تسكلت عبر القرون، ويجد نفسه وحده (رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص

77- بالنسبة للمتمرد، فسوف نستخدم هذا الاسم للدلالة على الإنسان الذى عزل وحرم من وطنه بسبب تقدم العالم، يجد نفسه أخيرًا وقد خلى بينه وبين العدم (...) وهكذا يترتب على ذلك أن أيًا كان يعد متمردًا، إذا كان، بحكم قانون الطبيعة، متصلاً بحريته، في علاقة تدفعه إلى التمرد ضد النزعة الآلية في الوقت المناسب (...) (إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ٣٩). إن الفوضوى هو المحافظ الأصلى. (...) وهو يتميز عن المحافظ بأن جهوده موجهة لحالة الإنصان بوصفها

كذلك، بغض النظر عن أى وضع جغرافى و تاريخى. لا يعرف الفوضوى التجزئة والتقليد. وهو لا يرغب فى أن تطلب الدولة منه شيئًا، أو أن يخضع لها ولمنظماتها. (...) وهو ليس عاملاً ولا جنديًا، (يونجر، الدولة العالمية، نفس المصدر، ص ص ١١٢-١١٤، خطوط التشديد لى).

٢٧ - إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ١٩.

٢٨ حتى لو افترضنا أن غلب العدم (...) فسوف يظل هناك اختلاف جذرى مثل الاختلاف بين الليل والنهار. فمن ناحية يرتفع الدرب، نحو الممالك الجليلة، في تلك الممالك حيث يضحى بالحياة أو يلقى مصير المقاتل الذي يخضع دون أن يضع سلاحه (...) الغابة سر، والسسر حميم، المأوى المحروس جيدًا، قلعة الأمان. ولكنه أيضًا السرى، وهذا الجانب يجعله مماثلاً لغير العادى، الغامض حينما نصادف مثل هذه الجذور يمكن لنا أن نكون متأكدين أنها تخون النقيضة الكبرى وحتى الهوية الأعظم للحياة والموت التي تحاول الألغاز أن تفك شفرتها (إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ص ٣٤-٦٨).

هناك واحدة من أفكار شفار تسبرج جديرة بأن نغوص عائدين بحثًا عنها من السطح إلى أعماقنا السلفية، إذا ما رغبنا أن نؤسس سلطة عليا أصيلة (إ. يونجر، زيارة إلى جودنهولم، باريس، ش/ر بورجوا، 197۸، ص ٥أ، التشديد لي).

٢٩ في لحظة كهذه (حين نستشعر مقدم الكوارث) فإن الفعل سوف يرتبط دائمًا بإرادة النخبة التي تفضل الخطر على العبودية. وسيوف يسبق

التفكير دائمًا مشروعها وهى سوف تتبنى فى البداية شكل نقد العصر، شكل إدراك عدم ملاءمة القيم المتلقاة، ثم بعدئذ شكل ذاكرة. قد تـشير الذاكرة إلى الآباء ومراتبهم، الأقرب إلى الأصول. سوف تتجه فى هذه الأحوال نحو استعادة الماضى. وإذ ينمو الخطر، فسوف نبحــث عـن الخلاص بشكل أكثر عمقًا، عند الأمهات، وسوف يؤدى هذأ الاتــصال لاندفاع تلك الطاقة البدائية التى لا يمكن لسلطات العصر أن تخترفها: (إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ٥١). لقد كان هناك دائمًا إدراك، حكمة، أرفع من قيود التاريخ. وهى لا يمكن أن تزدهر فى البداية إلا فى عقول قليلة. (إ. يونجر، زيارة إلى جودنهولهم، نفس المصدر، ص ٨١، التشديد لى).

• ٣- مهما كانت أراء المرء بشأن عالم الضمان الاجتماعي هذا وكذلك التأمين الصحي، ومصانع إنتاج الأدوية، والأخصائيين، فإنسا أقوى بدونها جميعًا (إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ٢٨، التشديد لي).

٣١- كل هذه المصادرات، تخفيض القيمة، الإخضاع للنظام، التصفيات، العقلنات، إضفاء الطابع الاجتماعي، تعميم الكهرباء، مراجعة الحدود، التقسيمات، والسحق لا تفترض الثقافة ولا الشخصية فهاتان الأخيرتان عدوتا النزعة الألية، ثم يواصل: لقد تلاشي الناس بمنتهي الراحة في الجماعية وبناها حتى أنهم غير قادرين تقريبًا على الدفاع عن أنفسسهم (إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ص ٣٢-٥٥، التشديد لي).

٣٢ نحن مضطرون في هذه المرحلة، لمعاملة الإنسان بوصفه كاننا

- ينتمى لحدائق الحيوان (..) و هكذا نبدأ فى نطاق النفعية الوحشية، ونجد أنفسنا قريبين من البهيمية. (إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ٧٦، التشديد لى).
  - ٣٣- إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ٨٩.
- ٣٤- لقد أظهر لى هذا اللقاء (مع فلاح فرنسى) الإحساس بالكرامة المدنى يكتسبه الإنسان من عمله طوال حياته. ويدهشنى التواضع الذى يمير دائمًا هؤلاء البشر. هذه هى طريقتهم فى التميز. (إ. يونجر، حدائق وشوارع، صفحات الجريدة ١٩٣٩ ١٩٤٠، نفس المصدر، ص ١٦١، التشديد لى).
- الزمن الذي يعود هو الزمن الذي يُسترجع (..) أما الزمن التقدمي الخطى على العكس من ذلك لا يقاس بالدورات أو الثورات، وإنما فلي العلاقة بمقياس معين: هذا الزمن متماثل. (..) فلى السرمن العائلة الأصول هي الأساسية، أما في الزمن التقدمي فهي الغاية، نحن نسري ذلك في مذهب الجنة، التي يضعها البعض في الأصول بينما يسضعها البعض الأخر في نهاية الطريق. (إ. يونجر، حول الإنسان والزمان، م الثاني، رسالة الساعة الرملية Das Sanduhrbouch ، موناكو، تحريسر دي روشيه، ١٩٥٦ ١٩٥٨، ص ٦٦ التشديد لي).
- ٣٦ بين يونجر بمنتهى الوضوح ما كان خافيًا وراء لعب هيدجر على الكلمات eigen, Eigenschft, Eigentlichkeit أى إذا ما تحدثنا مثل ماركس، اللعب البورجوازى على الكلمات :Eigentum Eigenschaft الملكية "وجودية ومرتبطة بحائزها وتتصل بشكل لا ينفصم بكينونته"،

أو أيضاً "البشر إخوة وإنما غير متساوين عند درجة من لطف" التعبير أقل خفاء مما عن هيدجر تترافق مع رفضه الأشد فظاظة: وهـو مـا يعنى أيضاً أن ندلل على أن اختيار عباراتنا لا يخفى أية نوايا معاديـة للروس: (..) ليس فى نيتنا أن نشن هجوماً على المشتغلين بالسياسة أو بالنقنية أو على مناصريهم (إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المـصدر، ص ص ٥٧، ٥٩، ١٢٧، ٢٠٠).

٣٧- حلل نوربرت إلياس شبكة التداعيات الثقافية المتصلة بهذين المفهومين اللذين ينتظمان حول التعارض بين الأشكال الاجتماعية المرفهة، قواعد اللياقة والمعرفة الاجتماعية من جانب، والنزعة الروحية الحقيقية وتحصيل الحكمة من جانب آخر.

(cf. N. Elias, uber den prozess der Zivilisation, Vol. Bâle, Hans Zum Falken, 1939, pp. 1-64).

٣٨- يميز أرمين موهلر مائة اتجاه على الأقل، من "اللينينية الألمانية" إلى الإمبريالية الوثنية Paîen عبر "الاشتراكية الشعبية" حتى الواقعية الجديدة، وهو لا يزال يتلمس المكونات الإلزامية للمزاج العام. لأكثر الحركات تنوعًا

(cf A. Mohler, Die Konservative Revolution in Deutschland, 1919-32, Stutgart, Friedrich Vornerk verlag, 1950)

99- إن الاهتمام الذى ظهر بهولدرلين، خاصة من الشباب، "يمكن تفسيره بلا شك بعبادته لـــ"التكامل فى عالم متشظ" وللتطابق الذى يتجلى بــين ألمانيا متشظية والإنسان المتشظى الغريب على وطنه ذاته. (انظر ب. جاى، نفس المصدر، ص ص ٥٨-٥٩).

- ٤ م. شابيرو، طبيعة الفن المجرد Marxist Quarterly، العدد الأول، يناير -مارس ١٩٣٧، ص ص ٧٧-٩٨).
- 13- ف. ستيرن، سياسات اليأس الثقافى، دراسة فى نشوء الأيديولوجية الجرمانية، بركلى، لوس أنجلوس، لندن، مطبعة جامعة كاليفورنيا، ١٩٦١، ص ص ١٦-١٨.
- 12- انظر: أ. ديك، مثقفو الجناح اليسارى فى ألمانيا فايمار، التاريخ السياسى.. للمسرح العالمى وحلقته، بركلى، لوس أنجلوس، مطبعة كاليفورنيا، ١٩٦٨، ف. ستيرن نفس المصدر. أحد العوامل المهمة فى هذا البناء الأيديولوجى هو الموقع المتفوق لليهود فى الحياة الثقافية، فهم يملكون أهم دور النشر، المجلات الأدبية، المعارض الفنية، ويستغلون المواقع الأساسية فى المسرح والسينما وكذلك فى حقل النقد الأدبى (انظر: ف. شتيرن، نفس المصدر، ص ٢٨).
- 27- انظر: ماكس فيبر، العالم والسياسة، نفس المصدر، ص ص ٦٥-
  - E., Jünger, Der Arbeiter, in: werke, OP. Cit., P 296. £ £
    - 20 انظر ف. رينجر، نفس "المصدر، ص ٣٩٤.
- 27 هذا الإحساس باللعب هو إحساس نظرى يتيح للمرء أن يجد اتجاهـ فى فضاء المفاهيم وإحساس اجتماعى يتيح التكيف فى الفضاء الاجتماعى للفاعلين الاجتماعيين والمؤسسات التى تحدد داخلها المسارات فى نفس الوقت. يحمل المفاهيم أو النظريات دائمًا فاعلون اجتماعيون ومؤسسات، معلمون، مدارس، نظم معرفية، إلخ، ومن شم

تندرج ضمن العلاقات الاجتماعية. يترتب على ذلك أن الشورات المفهومية لا تنفصل عن الثورات في بنية المجال، وأن الحدود بين النظم المعرفية أو المدارس هي من ضمن العوائق الرئيسية لهذا التداخل، الذي يمثل وينطبق ذلك على أكثر من حالة شرط التقدم العلمي.

29- لقد نَحَتَ هذا التعبير هوجو فون هوفمانـشتال عـام ١٩٢٧ لتـسمية مجموعة من الناس وصفت نفسها بأنها "المحافظون الجدد"، "المحافظون"، الـشباب"، "الاشــتراكيون الألمـان"، "الاشــتراكيون المحـافظون"، "الاشتراكيون القوميون"، "البلاشفة القوميون"، عادة ما نضع فــى هــذه الفئة، شبنجلر، يونجر، أوتو شتراسر، نيكيش، إدجار جيونج إلخ.

Völkisch بوصفه نخبوية غير أرستقراطية لم يستبعد البورجوازية الصغيرة المهووسة بالدفاع عن وضعها، والقلقة بـشأن تمييز نفسها عن العمال، وخاصة في الموضوعات الثقافية، وقد تمكن من الانتشار وسط المستخدين، وقد تأثر بذلك اتحادهم الرئيس، DHV، الذي قدم أموالاً هائلة وتشجيعًا لتوزيع الكتابة الشعبية). Völkisch انظر جلـ موس، نفس المصدر، ص ٢٥٩) ومن ثم مسهمًا بذلك في إضفاء رومانسية على نظرة العمال لأنفسهم ومشجعًا حنينًا للعودة إلى الماضي الحرفي (ص ٢٦٠).

٤٩ - اقتبسه ف. رينجر، نفس المصدر، ص ٢٢٣.

٥٠ - انظر هـ. ج. جادامر، "مراجعة نقدية لكتاب ببير بورديو،

Die politische ontologie Martin Heideggers, Francfort, Syndikat. 1975 Philosophische ""Rundschau, no, os 1-2, 1979, PP 143-149.

- 10- مما له مغزى أن الأمر قد اقتضى هذه الجدالات التي أثارتها نازية هيدجر "لتحفز أحد الأخصائيين أن يقرر وحتى بقصد دفاعى يمكن النتبؤ به- قراءة هذا الكتاب الذي يكشف الكثير من الحقيقة حول هيدجر (انظر: ج. م. بالمبيه، الكتابات السياسية لهيدجر، باريس، منشورات دى لرن، ١٩٦٨، ص ص ١٦٥-٢٩٣).
  - ٥٢ أ. شبنجلر، الإنسان والتقنية، نفس المصدر، ص ص ٣٥ ٣٦.
- ٥٣ النزعة العرقية المكشوفة (وهي واحدة من السمات التي يشترك فيها كل المفكرين) تقود زومبارت إلى أن يضع العقل اليهودي فسي جنر الماركسية: هذا الارتباط بين الفكر النقدي والماركسية الذي أدى بهانز ناومان Hans Nauman لأن يقول بأن (السوسيولوجيا هي علم يهودي) هو الذي يكمن وراء كل الاستعمالات النازية لمفهوم العدمية.
- 30- انظر: ه... لوبوفيكس، المحافظة الاجتماعية والطبقات الوسطى فى المانيا ١٩١٤ -١٩٣٣، برينستون، مطبعة جامعة برنيستون، ١٩٦٩، ص ص ص ٤٩-٧٨. لا ينبغى لهذا العرض الموجز لأفكار زومبارت أن يؤدى بنا إلى نسيان أن عمله يدين بكثير من خصائيصه التيى تيم تجاهلها هنا- إلى حقيقة أنه مندرج فى حقل الاقتصاد. ويصدق نفس الشيء على فكر أوتمار شبان (جرى تحليله فى نفس الطبعة ص ص الشيء على فكر أوتمار شبان (جرى تحليله فى نفس الطبعة ص ص تتضمن إدانة الفردية ونزعة المساواة وكذلك كل المتحدثين باسم كل تيارات الفكر الموصومين بسوء السمعة، لوك هيوم، فولتير، روسو، ريكاردو، ماركس، داروين، فرويد، وهو يقدم أنطولوجيا سياسية حقيقية محافظة ومتطرفة، حيث تناظر طبقات الناس على اختلافها درجات

- معينة من المعرفة، وجملة أشكال المعرفة مشتقة (تحت غطاء أفلاطون) من سوسيولوجيا الدولة.
- ٥٥- يقتبس هابرماس (دون أن يشير إلى المصدر) عدة تصريحات عرقية أطلقها إرنست يونجر (انظر: ى. هابرماس وجوه فلسفية وسياسية، باريس، جاليمار، ١٩٧٤، ص ص ٣٥ و ٥٥.
  - Jünger, Der Arbeiter, in werke, op. cit., P66. 57
- وبنا نفكر هنا مرة أخرى حـول المـشهد الأخيـر مـن العاصـمة Metropolis حيث يرتدى ابن المالك، وهو المتمـرد المثـالى ملابـس بيضاء تمامًا ويدع رئيس العمال والمالك يمسكان بأيدى بعضهما بعضًا بينما تتمتم ماريا (القلب): لا يمكن أن يكون هناك تفاهم بين العقل واليد إن لم يكن القلب وسيطًا بينهما، (انظـر: فريتــز لانــج، العاصــمة إن لم يكن القلب وسيطًا بينهما، (الكلسيكية، لندن، طبع لوريمر ١٩٧٣، ص ١٩٧٠).
  - E. Jünger, Der Arbeiter, in werke, op, cit., P173. -OA
    - ٥٩- انظر: هـ. لوبوفيكس، نفس المصدر، ص ٨٤.
- ٦- إن الانطباع الأول الذي يثيره هذا النموذج هو الخواء والنمطية. إنها نفس النمطية التي تجعل من العسير تمييز أفراد نوع من الحيوانات غير الأليفة أو الأعراق البشرية الغريبة. ما نلاحظه أولاً من وجهة نظر فسيولوجية، فظاظة الوجه الشبيه بالقناع، فظاظة "تفرض وتتأكد ببعض المظاهر الخارجية مثل الافتقار للحية، ووجود قصمة شعر

- Arbeiter, in معينة، وارتداء أغطية السرأس السضيقة werke, op, cit., P117
- 71- تخطر في بالى تلك النكتة التي رواها إرنست كاسيرر عن: صاحب "الحانوت الألماني الذي لم يكن ليمانع في تغسير مجرى الأمور لزائـر أمريكي، تحدثت إليه عن شعورنا بأننا فقدنا شيئًا لا يقدر بــثمن حــين فرطنا في الحرية. فأجاب: إنك لا تفهم شيئًا على الإطلاق. لقــد كــان علينا قبل ذلك أن نقلق على الانتخابات، والأحزاب، والتصويت. لقــد كانت لدينا مسئوليات. أما الآن فليس لدينا أي منها. نحن الآن أحرار. (س. راوشنبوش، مسيرة الفاشية، نيوهافن، مطبعــة جامعــة ييــل، 1989، ص ٤٠) اقتبسه إ. كاسيرر، أسطورة الدولة، مطبعة جامعــة بيل، ييل، 1987، ص ٣٦٧، ه ٤.
- 77- م هیدجر، اسهام فی مسألة التقنیة، أسئلة، باریس، جالیمار، ۱۹۲۸، ص ۲۰۲.
- ٦٣ م. هيدجر، "مسألة التقنية"، مقالات ومؤتمرات، نفس المصدر، ص
   ص ٤٤ ٤٤.
  - ٦٤ نفسه.
  - Jünger, Der Arbeiter, in werke, op, cit., P 63-66, 90-91. 70
- 77- م. ف. برنایت، الشكاك فی مكانه وزمانه عند ر. رورتی، جب، شنیوند وك. سكینر (تحریر) الفلسفة فی التاریخ، كامبردج، مطبعة جامعة كامبردج.

- ٦٧- ج. م. بالمبيه، نفس المصدر، ص ١٩٦.
- ٦٨− م. هيدجر، إسهام في مسألة الوجود، أسئلة، نفس المصدر، ص ص ص ٢٠٨ ٢٠٠٢، ٢٠٨.
- ٦٩ م. هیدجر، مدخل إلى المیتافیزیقا، باریس، جالیمار، ١٩٦٧، ص
   ص ۲۰۱-۲۰۲.
- ٧٠- س. روسن، نفس المصدر ١١٤ -١١٩ (١٩٨٧ من اللافت للنظر أننا نجد في أكثر النصوص الفلسفية أصالة أنطولوجية رفضا محسوبًا للتنصل من النازية الذي اكتشف فيكتور فارياس حديثًا دليلاً ماديًا عليه، يتمثل في الاستمرار في دفع الاشتراكات).

## الفصل الثانى الجال الفلسفى وفضاء المكنات

unzeitgenmasse أن وضعها كتاب نيتشه ملاحظات فى غير أوانها Bertachtungen موضع اتهام، فقد لفت الانتباه إلى النزعــة الـسياسية المناضلة التى تقوم عليها الأخلاق الأكاديمية الألمانية، بالانسحاب إلــى عبادة ما هو داخلى، والفنى الذى يتضمنه. ينسب لــودفيج كورتيــوس لهذه القسمة العقلية الاجتماعية بين السياسة والثقافة، السلبية الاستثنائية التى أظهرتها الهيئة الأكاديمية الألمانية، التى ركزت على اهتماماتهــا الأكاديمية، فى مواجهة النازيــة Geist stutgart, 1950, PP 335sq

- ٢- إذا ما كنا في حاجة إلى دليل على هذا، فيكفى أن ننظر إلى "كيفية معاملة هيدجر لمفاهيم يونجر مثل (Typus) على سبيل المثال.
- ۳- انظر: ج. فیلمان، التراث الکانطی والثورة الکوبرنیکیسة (باریس، ۱۹۰۶).

يعتبر جول فيلمان البنية المعمارية لـ القراءات الثلاث الكبرى للكانطية ويعيد بناء نوع من التاريخ المثالى لتعاقبها الذى يمثل النفى النفى negativite قوته الدافعة، مع كوهن نفى فيخته ومع هيدجر نفى كوهن، الذى سوف يتضمن زحزحة لمركز الجاذبية الكانطى من الجدلى إلى التحليلي، ثم بعدئذ الجمالى.

- ٤- ف. رينجر، نفس الموضع، ص ١٠٣.
- ٥- إ. إيفرت، اقتبسه ج. كاستلان، ألمانيا فايمار ١٩١٨-١٩٣٣، باريس،
   كولان، ١٩٦٩، ص ص ٢٩١-٢٩٢.
- 7- تستمر هذه السمات في تحديد العقيدة الفلسفية ومن شم الاستقبال المحتمل في ألمانيا، وفي بلدان أخرى لكتاب مثل هذا. (١٩٧٨: ولا شيء يشهد على ذلك أفضل من دوام العلاقة ذات البنية بين الفلسفة والعلوم الاجتماعية من الصمت الذي يخيم على الفلاسفة سواء كانوا هيدجريين أم لا، الذين أسهموا في الجدال الذي أثاره كتاب فيكتور فارياس في فرنسا.
- Cf. H. A. grunsberg, Der Einbruch des Judentums in die -V philosophie, Berlin, Junker und Dunhaupt. 1937.
- W. Windelband, Die Philosophie im deutschen Geistesleben des -A 19. Jahrhundet (Tubingen, 1927) PP. 83-84 cite par F. Ringer, op. cit., p307.

- ٩- ج. جورفيتش، الاتجاهات الراهنة في الفلسفة الألمانية، باريس، فران،
   ١٩٣٠، ١٦٨.
  - ١٠- انظر، ف. رينجر، نفس المصدر، ص ٢١٣.
  - H. cohen, Ethik des reinen willens, Berlin, Cassirer. 1904 \ \

اقتبسه هـ. دوسور، مدرسة ماربورج، باريس Puf ، 1963، ص ٢٠ (يلاحظ هنرى دوسور، أن هذه "الكانطية اليسارية" قد وجدت امتدادها في الماركسي النمسوى ماكس أدلر وخاصة في كتابه (Marxismus)

- ١٢- ف. رينجر، نفس المصدر، ص ٣٠٩.
- ۱۳ التى ينبغى أن نضيف إليها القدرة، على إنتاج أو فهم عدة معان فى وقت واحد محصورة عمليًا لنفس الكلمة (على سبيل المثال المعانى المختلفة التى تتضمنها كلمة إقامة علاقة أو صلة Rapporter حين يكون المعنى كلبًا، أو توظيفًا، أو طفلاً). وذلك أمر نمطى بالنسبة إلى البروفيسور أو النحوى (وهذا ما يقاس فى اختبارات الذكاء).
  - G. Schneeberger, nachlese zu Heidegger (Bern, 1962) P4. \ \ \ \ \
- ١٥ نعرف كل الأكاذيب التي تحملها هذه الجملة، مع ذلك إذا رغبنا في أن نحكم بشكل أكثر دقة على الدعم الذي تتضمنه للحركة النازية، ونوع العلاقات التي ترعاها، فينبغي علينا أن نتذكر أنه أيًا ما كان غموض أصل الأيديولوجية الاشتراكية القومية (كما يدعى غالبًا) فإن هناك علامات لا يمكن إنكارها عن طبيعتها الحقيقية قد ظهرت بشكل

باكر في الجامعة ذاتها. ففي وقت مبكر يعود إلى عام ١٨٩٤، استبعد الطلاب اليهود من الأخويات الطلابية في النمسا وجنوب ألمانيا، رغم أن الطلاب اليهود المتحولين إلى المسيحية كانوا يقبلون في الشمال. وقد أصبح استبعادهم كاملاً حين انصاعت لمذلك في عام ١٩١٩ كمل الأخويات الألمانية، وكذلك بسبب الدعوة لعدد محدود المطاهرات المعاديمة من اليهود إلى قرار إيزناخ. وانعكاساً لصدى المظاهرات المعاديمة للسامية التي انفجرت بين الطلاب غالبًا ما قام المدرسون أنفسهم بتنظيم انفجارات معادية لليهود أو الأساتذة اليساريين الألمان، مثلما جرى في هيدلبرج وبرسلاو عام ١٩٣٢ على سبيل المثال. كانت الجامعات الألمانية في طليعة النطور نحو النازية في هذه النقطة الحاسمة أيضاً.

T. Cassirer, Aus Meinem leben mit Ernst Cassirer, New York - 17 1950. PP 165-167 cite par G. Schneeberger op. cit., pp 7-9.

۱۷- يحكى هونرفيلد أن هيدجر قد ارتدى فى ماربورج حلة صنعت طبقًا لنظريات الرسام ما بعد الرومانسى أوتـو أوبلـوده Otto Ubbelhode، الذى أوصىى بعودة إلى الحلل الشعبية، تكونت "الحلة" من بنطال ضيق، وسترة طويلة (ردنجوت)، وقد أسميت "الحلة الوجودية"

P. Huhnerfeld, In Sachen Heidegger, Versuch über ein deutsches Genie, Munich, List, 1961, P55.

10 حين عاد الطلاب من ميدان المعركة في عام ١٩١٨ (..) سرعان ما بدأت شائعة في الانتشار في حلقات البحث الفلسسفية في الجامعسات الألمانية: هناك في فريبورج لم يكن هناك ذلك الهزلي وحده أي إدمون هوسرل بشاربه الضخم، بل هناك أيضاً مساعده الشاب، وهسو سسيء المظهر إلى الحد الذي يدعو للظن أنه كهربائي أتي إلصلاح الأسسلاك

الكهربائية منه إلى فيلسوف. ولهذا المساعد شخصية شديدة التألق. (ب. هونرفيلد، نفس المصدر، ص ٢٨).

19 - لكى نفهم بشكل تام التحديد التضافرى الخفى لمعاداة السامية لكامل العلاقة الهيدجرية بعالم الفكر، فسوف يلزم أن نعيد خلق كامل المناخ الأيديولوجى الذى كان من المحتم أن يتشبع به هيدجر. وهكذا على سبيل المثال فإن الربط بين اليهود والحداثة أو بين اليهود والنقد الهدام حاضر فى كل مكان، خاصة فى الكتابات المعادية للماركسية: وهكذا على سبيل المثال، يتهم هـ.. فون ترتيشكه، البروفيسور فـى جامعـة برلين، المشهور بترويجه للأيديولوجية الشعبية Volkisch فـى نهايـة القرن التاسع عشر، يتهم اليهود بأنهم يخربون الزراعة الألمانية بإدخال الآلات فى الريف. (انظر: ج ل. موس، نفس المصدر، ص ٢٠١).

• ٢- م. هيدجر، خطاب إلى Die zeit، 24 سبتمبر ١٩٥٣، اقتبسه ج. م. بالمييه، نفس المصدر، ص ٢٨١. هذه المعارضة شائعة تمامًا في الفكر المحافظ (نجدها على سبيل المثال في رواية تقصف الجليد عند زولا).

11- ناسبت تمامًا طليعية إعادة اكتشاف أو الاستعادة، وخاصة في حرفة الشعر، أشد الفنون أكاديمية، الجيل الأول من الأكاديميين الذي أدار ظهره، بسبب انزعاجه، لكل حركات الطليعة الجمالية (السينما أو الرسم التعبيريين على سبيل المثال) والذي وجد في النمط القديم تبريرًا لرفضه ما هو حداثي.

٢٢ - كما يمكن أن نرى من إسهام كاسيرر فى مناظرة دافسوس (مناظرة حول الكانطية والفلسفة، دافوس، نفس المصدر، ص ٢٥ بأنه مما لا

- شك فيه أن إعادة الاعتبار للاعتبادى هذه هى التى كانت أشد ما لفت انتباه المعاصرين.
- ۲۳ ف. ستيرن، سياسات اليأس الثقافي، بركلي، مطبعة جامعية
   كاليفورنيا، ١٩٦١.
- ٢٤ و. ز. لاكور ألمانيا الشابة، تاريخ حركة الشباب الألمانية، لندن،
   روتليج، ١٩٦٢، ص ص ٢٨٠ -١٨٧.
- حظى أسلوب جورج بنقليد جيل بكامله، وبصفة خاصة من خالا وساطة حركة السبباب Jügendbewegung ، التي أغواها بمثاليت الأرسنقراطية واحتقاره لـ "العقلانية العقيمة"، لقد كان أسلوبه يُحاكى وكانت مقتطفاته القليلة تتردد بما يكفى: جمل حول من أحاط ذات مرة بالشعلة، والذى سوف يتبع الشعلة إلى الأبد، حول الحاجة إلى نبالة جديدة لا تأتى مسئوليتها من التاج أو من شعارات النبالة، حول الزعيم برايته الشعبية Völkiscn الذى سوف يقود أتباعه إلى راسخ المستقبل من خلال العاصفة والنذر المرعبة، وما إلى ذلك (و. ز. لاكور، نفس المصدر، ص ١٣٥).
- 77- من الجلى أن هيدجر يحيى التراث وبشكل أدق، التشويه الذى قام به أفلاطون لكلمة eidos الصورة من أجل تبرير استعماله الفنى لكلمة : Gestell وفقًا لاستعمالها العادى، وكلمة Gestell (إطار) تعنى نوعًا من الأدوات مثل رف الكتب. وGestell هى أيضًا اسم هيكل شيء ما. واستعمال كلمة Gestell وهو المطلوب منا الآن يبدو غريبًا أيضًا، وهذا إذا ما تغاضينا عن الاعتباطية التى يساء بها استعمال لغة ناضجة. هل

يمكن أن يكون هناك ما هو أكثر غرابة؟ بالتأكيد لا. مع ذلك فإن هذه الغرابة هى عادة قديمة للفكر. (م. هيدجر، مسألة التقنية، في نفس مقالات ومؤتمرات، باريس، جاليمار، ١٩٧٣، ص٧٧). ضيد نفس الاتهام بفرض معان اعتباطية عشوائية، يرد هيدجر، في رسالة إلى طالب، ممحضا إياه النصح بأن يتعلم حرفة التفكير (م. هيدجر، مسألة التقنية، نفس المصدر، ص ص ٢٢٣-٢٢٣).

# الفصل الثالث ثورة محافظة في الفلسفة

1- كما حاولت أن أشير قبلاً إلى القراءة التى يقترحها جاك دريدا لكتاب نقد ملكة الحكم (كانط)، أكرر بأنه ليس مقدرًا لــ"التفكيك" إلا أن يحقق ثورات جزئية ما لم يضع موضع اللعب كل المفترضات المتصمن إدراكها فى حقيقة ادعاء الفيلسوف خدمة للمؤلف، والكرامة الفلسفية لخطابه (انظر: ب. بورديق، التميز، النقد الاجتماعى لملكة الحكم، باريس، منشورات مينوى، ١٩٧٩، ص ص ٥٧٨-٥٨٥).

٧- إن اختيار الطريق الثانى هو الذى جعلنى أتبنى فيما يتعلق بألتوسير وباليبار، اللغة المكشوفة غير التقليدية للقصص المصورة من أجل تمييز القطيعة بين التموضع العلمى لبلاغة فلسفية والمناقشة الفلسفية. (انظر: ب بورديو، "قراءة ماركس" بعض الملاحظات النقدية بـشأن بعض الملاحظات حول قراءة رأس المال، مجلة وقائع البحث في العوم الاجتماعية، العدد ٥/٥ (١٩٧٥)، ص ص ٥٥-٧٩.

- ٣- إذا ما وضعنا في اعتبارنا المهمة المشار إليها، فلا يمكن لنا أن نقاوم التفكير في أن المنهج نفسه يستحق أفضل من التطبيق الذي يمكن أن نصنعه منه، إذا لم نكن متمكنين من مجمل النظم الإبستمولوجية (الفلسفية، التاريخية، السياسية، إلخ.) التي لا غنى عنها من أجل إضفاء كل الدقة الضرورية.
- 3- مثل ريتشاردسون، الذى لا يمكن الارتياب فيه بالتأكيد بتهمة "النزعــة السوسيولوجية" يلاحظ، "هناك مشكلتان فقط كانتا مقبولتــان فلــسفيًا: المشكلة النقدية للمعرفة والمشكلة النقدية للقيم، (و. ج. ريتــشاردسون، هيدجر، نفس المصدر، ص ٢٧، التشديد لي) يتمثل أحد الآثار الكبرى للمجال تحديدًا في فرض تعريف (فلسفي، علمي، فني، إلخ) لمــا هــو مقبول وما هو غير مقبول.
- ٥- انظر ج. فيلمان، نفس المصدر، خاصة ص ٢١١ ولكل هذا التحليك، الفصل الثالث من هــذا الكتــاب (ص ص ٢١٠-٢٩٦) المخــصص لهيدجر.
  - ٦- انظر و. ج. ريتشاردسون، نفس المصدر، ص ٩٩.
- ٧- قبل أن نمنح هيدجر الدور الجيد في هذا الجدال بوصفه "المتمرد" الذي يو اجه المانه المانه المهرد" الذي يو اجه المانه المهانه و الكوسموبوليتانية، ينبغي أن نتذكر، مثل سيمل Simmel، مثقفًا يهوديها بارزًا آخر، عين أستاذًا في ستراسبورج في ١٩١٤ فقط، أي، قبل أربع سنوات من موته، حيث تمكن كاسيرر مهن الحصول على venid خاصته بدعم من دلتاي وعين أستاذًا في ١٩١٩ فقط، حينها

بلغ الخامسة والأربعين، وذلك في جامعة هامبورج الجديدة المناضلة والتقدمية (انظر: ف. رينجر، نفس المصدر، ص ١٣٧) التي كانت أيضًا مقر معهد فرايبورج ومعهد ماكس هوركهايمر Institut für أيضًا مقر معهد فرايبورج ومعهد ماكس هوركهايمر Sozialforschung في فرانكفورت، حيث طرحا تحديًا على نظام الجامعة الألمانية العتيق أكثر حدة، وأقل سهولة لأن يهضم، من هذا الذي طرحه هيدجر وصارع من أجله.

٨- هنا أيضًا يمكن القول بأن هيدجر يجذر فكر هوسرل، الذى يمنح مكانًا أكثر فأكثر للزمانية والتاريخية كما لـوحظ ذلـك مـرارًا (انظـر: أ. جورفيتس: العمل الأخير لإدموند هوسرل الفلسفة والبحث الظاهرياتي، ١٦٥ ٥٠٠٠ ٣٩٩-٣٩٩).

٩- انظر ج. فيلمان، نفس المصدر، ص ص ٢٢٤- و ٢٩٥.

• ١- لنرى الطبيعة النوعية للاستراتيجية الثورية المحافظة، حيث نصف زوجًا من الدورات يعيد العجلة الثورية إلى نقطة البدء، علينا أن نقارن فقط الطريقة التى يميل بها منظور هيدجر حول التراث التاريخي إلى استعادة الأصول، بالطريقة التى تسعى بها رؤية نيتشه للتاريخ إلى أن تتجاوز النزعة التاريخية بتكثيف التاريخ، ويجد في الانقطاع الزماني والنسبية الوسيلة لإجراء قطيعة عمدية وفعل إيجابي للنسيان (من النوع الذي يمكن المرء على سبيل المثال من أن يفلت من الوجود السساكن للإغريق).

١١- إن الفيلسوف متعدد الوجود يمكن أن يستغل هذا الجانب من فكره من أجل مدح الماركسية في رسالة حول النزعة الإنسانية.

- 17 انظر: م. هيدجر، جدال حول الكانطية والقلسقة، دافسوس، نفسس المصدر، ص 21.
- ١٣- بنفس المنطق، فإن كاسبر ر و هيدجر بتفقان علي الأقبل علي أن يستبعدا من مناظر تهما، التي تزعم أنها فلسفية بالمعنى الدقيق للكلمة، كل الإحالات إلى الأسس التجربيية في مواقفهما المتعاقبة (وهدا لا يمنعهما من توليد إشار ات متموضعة): لقد بلغنا نقطة حيث لا يمكننا أن نجني سوى القلبل من الجدالات المنطقية المحضة (...) ولكن لا حــق لنا في أن نلتزم بهذه العلاقة، التي سوف تمنح موقعًا رئيسيًا للإنــسان التجريبي. ما قاله هيدجر في التحليل الأخبر حيوى في هــذا الــصدد. وموقفه لا يمكن أن يكون مركزيًا انسانيًا أكثر مما هو مـوقفي، والــي الحد الذي لا يدعى فيه حتى هذا، فينبغي أن أسال: أبن تكمن اذن الأرض المشتركة لعداو انتا للنزعة المركزية الإنسانية؟ من الجلى أننا لا بمكن أن نجدها في التجريبي. يظهر هيدجر نفس الدعم لهذه البديهيــة الضمنية للعقيدة الفلسفية برفضه أن يسمح لمسألة الخلاف بين الفيلسوفين أن يعير عنها بمفاهيم مركزية إنسانية، نفس المصدر، ص ص ۲۶-۲۶).
- ١٤ م. هيدجر، مقالات ومؤتمرات، نفس المصدر، ص ١١٣، التـشديد
   لى.
- 10- بصدد الأسلوب، يبدو أن هيدجر قد أدخل في الاستعمال الأكاديمي لغة صوفية وعلاقة صوفية باللغة بعد أن منحها شهادة بنبالتها، التسي كانت أنذاك مقصورة على أنبياء الثورة المحافظة الهامشيين الصعغار: وهكذا فإن يوليوس لانجبين، وهو واحد من أشهرهم، هو الذي كتب في

أسلوب منتفخ، مقلدًا نيتشه في أخر أيامه، مستعينًا دومًا بالتوريات/ التلاعبات اللفظية، تشويه معاني أسماء الأعلام أو الأسماء العامة، ونوع من فيلولوجيا صوفية. (انظر: ف. ستيرن، نفس المصدر، ص ص ١١٦-١١٧، انظر أيضًا ص ١٧٦، ه ١ الإشارة إلى أطروحة حول اللغة الصوفية لحركة الشباب).

#### الفصل الرابع الرقابة وفرض الشكل

۱- هذا النموذج صالح لأى نوع من أنواع الخطاب (انظر: ب. بورديو،
 ماذا يعنى القول؟ باريس، فابارد، ١٩٨٢).

٧- إنه لمن المؤكد، أنه لا شيء يسهم في هذا أكثر من نسبة وضع فيلسوف إلى المؤلف، إضافة إلى الدلالات والعلاقات الألقاب الأكاديمية، دور النشر، أو ببساطة اسمه الخاص التي تعين موقعه في المراتبية الفلسفية. لتقدير هذا الأثر، علينا أن نتخيل فحسب كيف سيقرأ الكتابة على المحطة المركزية للطاقة الكهرومائية والجسر القديم فوق نهر الراين (انظر م. هيدجر، مقالات ومؤتمرات، باريس، سيجرس، ١٩٧٣، ص ص ٢١-٢٢ التي "منحت لمؤلفها من أحد معلقيه لقب "النظرى الأول للنضال البيئي، (ر. شيرر، هيدجر، باريس، سيجرس، ١٩٧٣، ص ٥)، "إذا كانت قد حملت توقيع قائد حركة بيئية، أو وزيراً للبيئة، أو شعار مجموعة من الطلاب اليساريين.

(غنى عن القول إن هذه الإسنادات تكون قابلة للتصديق إذا ما ترافقت

مع بعض التعديلات في العرض).

" - وهكذا، بينما تحدد كلمة مجموعة التي يستخدمها الرياضيون بواسطة العمليات والعلاقات التي تعين بنيتها النوعية وهما مصدر خصائصها، فإن معظم الاستعمالات المتخصصة لهذه الكلمة التي سجلتها القواميس على سبيل المثال في الرسم، تنظيم عدة أناس في وحدة عضوية داخل عمل فني، أو، في الاقتصاد جملة شركات ترتبط بعدة روابط، -ذات مدى ضئيل لتبتعد عن معناها الأولى وسوف تظل غير قابلة للنفاذ إليها ممن لا يملك المعرفة الموظفة بهذا المعنى.

3- هيدجر، الوجود والزمان، توبينجن، نيماير (الطبعة الأولىي، ١٩٢٧) المنحى أبعد فأبعد بمقدار ما تتمو سلطته ويشعر برسوخه من خلل المنحى أبعد فأبعد بمقدار ما تتمو سلطته ويشعر برسوخه من خلال توقعات جمهوره في استعمال تلك اللفظية الساقطة التي تنضع تخومنا لخلفية أي خطاب سلطة. لقد أعانه في هذه المهمة عمل مترجميه، خاصة إلى الفرنسية، فقد كان عليهم أن يحولوا التفاهات والابتكارات السهلة (التي كان يحكم عليها بشكل أكثر إنصافًا من قراءة الألمان) إلى ما بلغ أن يكون مفاهيم ممسوخة وهي تساعد في شرح الاختلاف بين استقبال عمل هيدجر في ألمانيا وفي فرنسا.

- يمكن لنا أن نرد على هذه التحليلات التى لا تفعل من ناحية إلا أن تجلى خصائص الاستعمال الهيدجرى للغة التى يدعيها هيدجر نفسه صراحة -على الأقل فى كتاباته الأكثر حداثة. وفيى الواقع، كمنا سنحاول أن نوضح فيما بعد، فإن هذه الاعترافات الزائفة ليست سنوى مظهرًا من مظاهر التفسير الذاتي Selbstinterpretation وإثبات النذات

- Selbstbehauptung التي تكرس هيدجر الثاني.
- ٦- م. هيدجر، الوجود والزمان، نفس المصدر، ص ص ١٢٦-١٢٠. (الوجود والزمان، باريس، جاليمار، ١٩٦٤، ص ص ١٩٦٤) يشير الرقم الأول من الآن فصاعدًا للطبعة الألمانية، والثاني إلى الترجمة الفرنسية إن وجد.
- ٧- حين كتبت هذا لم تكن ذاكرتى تعى تحديدًا هذا المقتطف مـن المقـال المعنون تجاوز الميتافيزيقا (١٩٣٦-١٩٤١) المكرس لهذا الجانب من هيمنة النقنى، أى التوجيه الأدبى: تكمن الحاجة البشرية الأولية مثلما تكمن وراء قاعدة إعداد التعبئة العامـة المنظمـة بوصـفها الحاجـة لاحتضان الكتب والقصائد، و لإنتاج الأخيرة ليست حرفة الشاعر بأكثر أهمية من حرفة مجلد الكتب، الذى يعاون الطابع فى ضم القصائد مـن أجل مشروع مكتبة وذلك مثلاً بإحـضاره الأغلفـة الـضرورية مـن المخزن. (م. هيدجر، مقالات ومؤتمرات، نفس المـصدر، ص ١١٠، التشديد لى).
- ٨- عَرَض آخر من أعراض هذه النزعة الأرستقراطية هـو الـصبغة الازدرائية لكل النعوت التى تخدم فى وصف الوجود ما قبل الفلسفى:
   (غير الأصيل، المبتذل، الاعتيادى، العام، إلى أخره).
- 9- من الواضح أن اللغة يمكن أن تلعب ألعابًا أيديولوجية بأدوات غير تلك التي استعملها هيدجر. وهكذا فإن الشعار السياسي المهيمن يستغل بصفة رئيسية الغموض الكائن وسوء الفهم المتضمن بسبب تمايز مختلف الطبقات أو الاستعمالات المتخصصية (المرتبطة بمجالات

- متخصصة) بينما يفسح الاستعمال الدينى مجالاً للعب تعدد المعانى المرتبط باختلاف مقولات إدراك المستقبليين.
- ١- أفكر على سبيل المثال في التطورات حول النزعة البيولوجية (انظر م. هيدجر، نيتشه، باريس، جاليمار، ١٩٦١، خاصة م. الثانى، ص ٢٤٧) التي لا تستبعد حال حضور شكل مُعلى (متسامى به) من فلسفة الحياة في النظام (في شكل نظرية في الوجود كانبثاق تاريخي، وفق نمط التطور الخلاق عند برجسون، يجد قوته المحركة في ذلك الإله بلا صفات الموجود في اللاهوت السلبي).
- ١١ م. هيدجر، الوجود والزمان، نفس المصدر، ص ص ٥٦ ٥٠٠٥ (الترجمة الفرنسية، ص ص ٨٧-٧٩).
- 1 ٢ يمكن لنا أن نتبين اشتغال نفس المنطق، في الطريقة التي يستعمل بها، هذه الأيام، الجناح النبوى الكهنوتي من الماركسية القطيعة المعرفية، بوصفها شريعة عبور، اكتملت ذات مرة وإلى الأبد، للحدود التي رسمت مرة ونهائيًا بين العلم والأيديولوجية.
  - ۱۳ ج. باشلار ، المادية العقلانية ، باريس ، P.U.f ، 1963 ، ص ٥٩ .
    - ۱۶ م. هیدجر، متاهات، باریس، جالیمار، ۱۹۹۲، ص ۲۸۱.
- 10- هناك مثل آخر، وإن كان كاريكاتوريًا، حول القدرة الكلية لــ الفكـر الأساسى، يمكن أن نتبينه إن قرأنا نص مؤتمر عــام ١٩٥١، البنــاء، السكن، التفكير، (م. هيدجر، مقالات ومؤتمرات، نفس المــصدر، ص ١٩٥٣) حيث يجرى تجاوز أزمة الإسكان بالتحول تجاه أزمة الــشعور الأنطولوجي بــ السكن.

- 17- هيئ هذا الأثر الفلسفى نموذجيًا بحيث يعاد إنتاجه إلى ما لانهاية، فى كل مواجهة بين الفلاسفة، والبشر العاديين، وخاصة أخصائيى المنظم المعرفية الوضعية، الذين يميلون إلى الاعتراف بالمراتبية الاجتماعية لدرجات الشرعية التى تمنح الفيلسوف مركز المرجع الأخير، التى تتوج وتؤسس، فى نفس الوقت، سوف تجد هذه المضربة، الأستاذية أفضل توظيف لها بالطبع فى الاستعمال الأستاذى: سيصبح المنص الفلسفى، الذى هو نتاج تأويل، ظاهريًا مرة أخرى بعملية تعليق تستلزمها طبيعته التأويلية والتى تكمن أفضل آثارها في التجسيد (الزائف) الذى يؤدى، فى عملية تعكس بدقة القطيعة (الزائفة) لإعادة تفعيل المعنى الأولى الذى جرت توريته فى البداية لجعلها تأويلية، ولكن مصحوبة بمحاذير (وهذا مجرد مثال فقط) صمم ليبقى مسافة طقسية.
- ۱۷ م. هيدجر، الوجود والزمان، نفس المصدر ص ۱۲۱ (الترجمة الفرنسية، ص ۱۵۳ (التشديد لي).
  - ۱۸ ج. لاکان، **کتابات**، باریس، سوی، ۱۹۶۱، ص ص ۱۱–۲۱.
- 19- م. هيدجر، الوجود والزمان، نفس المصدر، ص ص ١٢٧-١٦، (الترجمة الفرنسية، ص ١٦٠ التشديد لي). نظرًا لأن أسلوب هيدجر الفلسفي جماع عدد قليل من الآثار المكررة، إلى ما لانهاية فقد أثرنا أن نحصرها على مدى مقطع واحد تحليل المساعدة حيث تجتمع كلها معًا، هذا المقطع الذي ينبغي إعادة قراءته ككل، لنرى كيف تتمفصل هذه الآثار في الممارسة داخل وحدة سياقية.
- · ٢- في النهاية، ما من كلمة غير قابلة للترجمة hapax : وهكذا على سبيل

المثال فإن الكلمة، مينافيزيقى، ليس معناها عند هيدجر هو نفس معناها عند كانط، ولا هى عند هيدجر الثانى مثلها عند هيدجر الأول، يدفع هيدجر فقط إلى حد أقصى، خاصية أساسية للاستعمال الفلسفى للغة فى هذه المسألة. يمكن للغة الفلسفية بوصد فها جملة مدن المصطلحات المتدخية جزئيًا أن تستخدم بملاءمة من قبل المتحدثين القادرين على إحالة/ إرجاع كل كلمة إلى المصطلح الذى تكتسب فيه المعنى الدنى قصد لها (بالمعنى الكانطى).

- ٢١- إ. يونجر، رسالة المتمرد، نفس المصدر، ص ص ٢٧-٨ (يمكن لنا أن نجد في ص ٦٦ إشارة واضحة و إن ضمنية إلى هيدجر).
- ۲۲- لا يرتكز الوجود الأصيل للهوية على وضع استثنائى للذات، وضع انفصل عن الهُم، إنه بالأحرى تعديل وجودى لــ"الهم" التـــى تحــددت بوصفها موجودى أساسى (م. هيدجر، الوجود والزمان، نفس المصدر، ص ١٣٠، الترجمة الفرنسية ص ١٦٣ وأيــضا ص ١٧٩، الترجمــة الفرنسية، ص ٢٢٠).
- ۲۳ م. هيدجر، الوجود والزمان، نفس المصدر، ص ص ۲۹۰ ۳۰۱ و ۳۰۰ ۳۰۱ و ۳۰۰ ۳۰۱
- ۲۲ م. هیدجر، الوجود والزمان، نفس المصدر، ص ص ۳۳۲-۳۳۳
   و ۳۳۷-۳۸۸، ۲۱۲-۶۱۳.

## الفصل الخامس القراءات الداخلية واحترام الشكل

۱- ج. هابرماس، التفكير مع هيـــدجر ضـــد هيـــدجر، **وجـــوه فلــسفية** 

- وسياسية، نفس المصدر، ص ص ٩٠-١٠٠.
- ٢- م. هيدجر، مقالات ومؤتمرات، نفس المصدر، ص ١٩٣.
- ۳- م. هالبواشس، الطبقات الاجتماعية والمورفولوجيا، باريس، منشورات مينوى، ۱۹۷۲، ص ۱۷۸. غنى عن الــذكر أن مثــل هــذه الجملــة مستبعدة مقدمًا من أى خطاب فلسفى يحترم ذاته: والإحساس بــالتمييز بين، النظرى والتجريبي، هو في الواقع بعد جوهرى مــن الإحــساس الفلسفى بالتميز.
- 3- ليس عالم الاجتماع هو من يستورد لغة الأرثوذكسية: إن من تخاطبه رسالة في النزعة الإنسانية، يقرن بين بصيرة نافذة في عمل هيدجر وهبة استثنائية في معرفة اللغة، وكلاهما معًا يجعلانه فوق أي مساءلة من أكثر المفسرين سلطة بشأن هيدجر في فرنسا (و. ج. ريتشاردسون، نفس المصدر، ص ٦٨٤، بصدد مقال ج. بوفريه). أو أيضًا: هذه الدراسة المتعاطفة (التي كتبها ألبرت دوندين) تنغم فكرة أن الاختلاف الأنطولوجي هو نقطة المرجعية الفريدة في كل جهد هيدجر. ولكن ليس كل الهيدجريين الذين يلاحظون بدقة سوف يكونون راضين، بلا شك، بشأن الصيغة التي تتعلق بالعلاقة بين هيدجر والتراث العظيم للفلسفة الخالدة) وhilosophia perennis (نين الموضع، التشديد لي).
  - ٥- م. هيدجر، مدخل إلى الميتافيزيقا، نفس المصدر، ص ١٥.
- ٦- م. هيدجر، نيتشه، باريس، جاليمار، ١٩٨٣، /الأول، ص ٢١٣، يقول
   هيدجر في موضع ما، إن العمل، يهرب من السيرة الذاتية، التي يمكن
   لها، أن تعطى اسمًا لشئ لا يخص أحدًا فحسب.

- ٧- ج. بوفریه مدخل إلی فلسفات الوجود. من کیرکجور إلــی هیــدجر،
   ۲- باریس، دونویل-جونتیه، ۱۹۷۱، ص ۱۱۲-۱۱۱
- ۸- أو. بوجلیه، فكر مارتن هیدجر، باریس، أوبییه مونتانی، ۱۹۹۳، ص۱۸.
- 9- يمكن لنا من وجهة النظر هذه أن نربط ما بين حيوار "معين مع مارسيل دوشان، طبع في VH'101,4 (خريف ١٩٧٠)، ص ص ٥٥- ١٦ ورسالة حول النزعة الإنسانية، بدحضها وتحذيراتها التي لا حصر لها، وتدخلاتها المحسوبة مع التفسير، إلخ.
- ١- إن الاهتمام بالانفتاح، وهو شرط عدم القابلية للاستنفاد، واضح أيضاً في استراتيجيات النشر: نحن نعلم أن هيدجر طبع محاضراته في الخفاء، وبكميات قليلة، وبشكل تدريجي. الاهتمام بتقديم طبعة محددة من فكره لم يدحض أبدًا، منذ الوجود والزمان الذي طبع عام ١٩٢٧ كقسم من العمل الكلي ولم ينجز أبدًا، حتى طباعة أعماله الكاملة التي عاون في تحريرها في الوقت الذي أحيطت النصوص فيه بتعليقات هامشية.
- 11- يمكن لنا أن نعترض على هذه الدعوى بأنها نفسها قد دحضت في رسالة (حول النزعة الإنسانية)، نفس المصدر ص 90. وهذا لا يمنع من إعادة تأكيدها مجددًا بعد وهلة.
- H. Marcuse 'Beitrage zur phänomenologie des historischen 1 Y Materialismus' in philosophische Hefte, I, 1928, pp 45-68.

- 16- انظر عند م. هيدجر، رسالة حول النزعة الإنسانية، نفس المصدر، ص ص ص ٦٠، ٦٧، ٣٧، رفض القراءة الوجودية، لكتابه الوجود والزمان، ص ٨١، رفض مفاهيم الوجود والزمان بوصها علمنة للمفاهيم الدينية، ص ٨٣، رفض القراءة الأنثروبولوجية للتعارض بين الأصيل وغير الأصيل، ص ص ٩٧ ٩٨، الرفض الملح قليلاً، للساقومية" تحليلات "الوطن" (Heimat) إلخ.
  - ۱۰- ك. أكسيلوس، أدلة بحث، باريس، منشورات مينــوى، ١٩٦٩. ص ص ٩٣، وما يليهـا، التــشديد لــى، "انظــر أيــضا ك. أكــسيلوس، Einfuhrung in ein kunftiges Denken uber Marx.
    - Und Heidegger Tubingen, Max Niemeyer verlage, "1966. ١٦ مدخل لفكر مستقبلي حول ماركس و هيدجر.
  - 1٧- هنا نرى فى العمل، أى فى حقيقت العملية خطة الاختلاف الأنطولوجى بين الوجود والموجودات: هل هو أمر من باب المصادفة أن يحدث هذا بشكل طبيعى عندما تكون هناك حاجة لتأكيد الابتعادات وإعادة تأسيس المراتبيات بين الفلسفة والعلوم الاجتماعية بصفة خاصة؟
  - 1 النه هذا الفهم الأعمى الذي يعينه هذا الإعلان المتناقض بجلاء السذى صدر عن كارل فردريش فون فايتسكر (اقتبسه هابرماس، نفس المصدر، ص ١٠٦): لقد كنت طالبًا شابًا عندما بدأت أقراً الوجود والزمان، الذي كان قد طبع لتوه. يمكنني أن أؤكد اليوم بكل وعي أنني في هذا الوقت لم أفهم منه كلمة، إذا ما توخيت الدقة، ولكنني لم أستطع أن أقاوم شعوري بأن هناك، وهناك فقط، ذلك الفكر السذي يمكسن أن

- يشتبك مع المشاكل التى شعرت أنها تكمــن وراء الفيزيـــاء النظريــة الحديثة، وسوف أكون منصفًا معه اليوم.
- 19- انظر س. دى بوفوار فكر اليمين اليوم، الأزمنة الحديثة، t,x عـ دد خـاص (١١٣-١١٣) "t,x" (114-١٥٧٥-١٥٣٩ ص ص ١٩٥٥-١٢٢٦) "t,x" (114-١٥٧٥) من ص
- ٢- ينبغى حتى نفهم التفاوت بين المصائر اللاحقة لكل من سارتر وهيدجر أن "نأخذ في اعتبارنا جملة من العوامل التي عينت موقع كل منهما وحددت مساره في مجالين مختلفين بعمق، أخصها بالدذكر كل شيء يميز المثقف المولود الذي وضع في موقع زائف في الطبقة السائدة ولكنه مندمج تمامًا في العالم الثقافي، عن مثقف الجيل الأول، الذي وضع في موقع زائف في العالم الثقافي أيضًا.

# الفصل السادس التفسير الذاتى وتطور المذهب

1- يميل البحث التاريخي المعاصر إلى تأكيد الفرضية التي يـوحى بها أسلوب القصد الفلسفي ذاته، وخاصة الانحياز تجاه التطرف المنهجــي الذي تجلى فيه: وهكذا فإن هيجو أوت يثير الشك حول إعادات التفسير التي كان على هيدجر أن يقدمها لعلاقته مع الحزب النازي (خاصـة ليمانه بالفوهرر ومقاومته اللاحقة) ويبين أن قبوله منـصب العميـد لا يبدو أنه كان نتيجة ولاء بسيط للسلطة، وإنما أوحت به الإرادة السياسية بمعناها الدقيق لكسب عالم المثقفـين والأكـاديميين للأفكـار الجديـدة

للسياسات القومية (حيث إن عمادة فريبورج هى القاعدة الأساسية التى طمح أن يعتلى منها ذرى الرايخ) وأن يصبح نوعًا من عميد العمداء أو الفو هرر الثقافى. وفى الواقع فإن النازيين الذين كانوا بلا شك قلقين من راديكاليته، لم يتبنوه، وتعلل هيدجر بذلك لترك وظيفته.

(cf. H. OTT. "Martin Heidgger als Rektor der universtät Freiburg, 1933-1934" Zeitschrift für die Geschichte des oberheins, 1984 pp. 107-enfin, "Der philosoph im politischen zwiklicht". Neue Zürcher Zeitung, 34 nov. 1984)

٧- مع مراعاة حقيقة أن هناك اتفاق عام حول نسبة الوجود والزمان إلى هيدجر الأول، والتفسير الذى قدم له هيدجر من نفسه في كاتط ومشكلة الميتافيزيقا وفي الأعمال الصغرى لعام ١٩٢٩، يمكن تعيين أن القطيعة المذكورة في رسالة حول النزعة الإنسانية قد وقعت إجمالاً بين ١٩٣٣.

۳- ر. ميندر، بصدد هيدجر، اللغة والنازية، نقد، ۱۹۹۷، العدد ۲۳۷، ص ص ۸۸۹-۲۹۷

2- الكلمة مستعارة من ف. فون هرمان. Die selbstinterpretation Martin Heidggers (Meisenheim-am-glan.

٥- لإحصاء الملامح الرئيسية للترجمة البنيوية لفكر هيدجر، انظر و. ج. ريتشاردسون، هيدجر من الظاهرياتية إلى الفكر (لاهاى، مارتينوس نيجهوف، ١٩٦٣) ص ص ٩٠٦٠-٧. إنها نفس العملية التي تحول متمرد يونجر من بطل فعال ومتسيد في كتاب العامل Der Arbeiter إلى قاطع طريق waldgang يبحث عن ملاذ في التأمل.

1964)

- ٦- مقدمة كتبها هيدجر لكتاب و. ج. ريتشار دسون، نفس المصدر، ص
   ٣٠- XVI-XVII.
- ٧- يمكن الرجوع بشأن دفاع هيدجر عن أنشطته السياسية في ظل الحكم النازى إلى إفاداته لقوات الاحتلال المؤرخة ٤ نوفمبر ١٩٤٥ (وأيضا مقابلة ٢٣ سبتمبر ١٩٦٦ التي طبعتها مجلة Der Spiegel ، بناء علم طلب زملائه (خاصة فون موللندورف، العميد السابق، المذى صحرفه النازى من الخدمة) وللدفاع عن الحياة الروحية للجامعة، وقد اتبع الحزب النازى لنفس الأسباب، ولكن لم يسهم أبدًا في أنشطته، لقد كان فكره دائمًا فكرًا نقديًا تجاه الأيديولوجية النازية ولم يكسن مذنبًا أبدًا بمعاداة السامية وقد فعل كل ما يمكن لمساعدة الطلاب اليهود، إلخ).
- ٨- يبدو تطورًا مماثلا نموذجيًا لشيخوخة الحافز حيث يصبح تقليديًا ومسن ثم متحجرًا، وذلك بصيرورته واعيًا بذاته من خلال تموضعاته الخاصة ومن خلال التموضعات التي يولدها (النقد، والتعليق، والتحليل)، وبتخويل ذاته السلطة التي منحت له، لاتباع منطقها حتى نهايته المنطقية.
- 9- ينطبق قصد التجاوز أيضًا على إنتاجه الباكر (انظر: مثلاً تجاوز الميتافيزيقا، في م. هيدجر، مقالات ومؤتمرات، نفس المصدر، ص ص ٥٠ ٨١، خاصية ص ص ص ٩٠ ٩١، بيصدد كانط ومشكلة الميتافيزيقا).
- ۱- ر. كارناب، العلم والميتافيزيقا أمام التحليل المنطقى للغة، باريس، هرمان وسى، ١٩٣٤، ص ص ٢٥-٢٩ و ٤٠-٤١.

#### المؤلف في سطور:

#### بيير بورديو

- هو عالم اجتماع فرنسى وأشهر علماء الاجتماع فى النصف الثانى من القرن العشرين.
- توفى عام ٢٠٠٢ وبدأ حياتــه البحثيــة مبكــرًا (فـــى أو اخــر الخمسينيات من القرن الماضــي).
- ومن أشهر أعماله: الحس العملى، وبوس العالم، والهيمنة الذكورية، وأخيرًا دراساته عن سيطرة أجهزة الإعلام.
- وهو صاحب نظريات أصبحت معروفة باسمه داخل العلم مثل نظرية المجال ونظرية البنيوية التكوينية.

#### المترجم في سطور:

#### سعيد العليمي

باحث فى فلسفة القانون ودارس للفكر السياسى وتطبيقاته العربية. وله ترجمان عن الفرنسية والإنجليزية فى أزمة البنيوية وأصول المسيحية.

# المراجع في سطور: إبراهيم فتحي

ناقد يتبع المنهج الثقافى الذى يربط بين الفنون والأداب والتيارات الاجتماعية والفكرية.

يشارك فى الحياة الثقافية عن طريق الكتابة والندوات والمحاضرات فى الصحافة والإذاعة والتليفزيون فى مسصر والعالم العربى وبعض البلاد الأوروبية.

من مؤلفاته: "الماركسية وأزمة المنهج"، و"العالم الروائى عند نجيب محفوظ بين القصة القصصيرة والرواية الملحمية"، و"الخطاب الروائى والخطاب النقدى في مصر"، و"كوميديا الحكم الشمولى"، و"معجم المصطلحات الأدبية".

من مترجماته وتقديمه إلى العربية: "الإيديولوجيــة" ديفيــد هــوكس،
و "قواعد الفن" ببير بورديو، و "أسئلة علم الاجتماع" ببيــر
بورديو، و "نظرية الوجود عند ماركس" هربيرت ماركيوز،
و "المنطق الجدلى" هنرى لوفيفر، و "أزمة المعرفة التاريخية"
بول فين، و "الماركسية والفــن الحــديث" ف. كلينجنــدر،
و "التقاليد الفلسفية المعاصرة" م.يفتــشوك، و "تــاريخ علــم
المنطق" ألكسندر ماكوفلسكى، و "مــساعلة العولمــة" بــول
هيرست وجراهام تومسون.

طبع بالهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية

رقم الإيداع ٢٠٠٥ / ٢٠٠٥







تقدمت ألمانيا إلى ثانى قوة صناعية فى العالم بعد الولايات المتحدة، مما أدى إلى أضرار شديدة بالوضع الاقتصادى وأسلوب الحياة والقيم الاجتماعية والثقافية لكل الفئات السابقة للرأسمالية وخصوصا لأساتذة الجامعات فى الإنسانيات بعد "أمركة" البحث العلمى، وسيادة فروع الفيزياء الرياضية والكيمياء ويرى تيرى إيجلتون فى "النظرية الأدبية" أن هيدجر كان من الذين رفضوا عقلانية التنوير بموقفها الاختزالي الكمى النفعي من الطبيعة، ودعوا إلى إحلال أصغاء متواضع للنجوم والسماوات والغابات، وهو إصغاء يحمل كل سمات فلاح مذهول والإنسان يجب أن يفسح مكانا للوجود بتسليم نفسه بالكامل له، أي يجب أن يعود إلى الأرض الأم التي لا يمكن استنفادها، فهي النبع يعود إلى الأرض الأم التي لا يمكن استنفادها، فهي النبع

Z

إنه فيلسوف الغابات السوداء وداعية رومانسي لمجتمع المشاركة الجماعية العضوى، وهو يمجد الفلاح (والحرفي) وأدواته وعلاقاته.