تأملات ابن تيمية في القرآن الكريم

﴿ الجزء الخامس

## الطبعة الأولى

# 1150 - عا ٢٠١٨م

المملكة الأردنية الهاشمية رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية (//٢٠١٤)

6

/ / \_ عمان: ۲۰۱٤.

() ص

ر.أ: (//۲۰۱٤).

الواصفات: // /

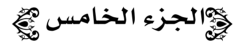
❖ يتحمل المؤلف كامل المسؤولية القانونية عن محتوى مصنفه ولا يعبّر هذا المصنف عن رأي دائرة المكتبة الوطنية أو أي جهة حكومية أخرى.

ردمك ISBN

جميع الحقوق محفوظة: لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو أي جزء منه أو تخزينه في نطاق استعادة المعلومات أو نقله بأي شكل من الأشكال، دون إذن خطي مسبق.



# تأملات ابن تيمية في القرآن الكريم

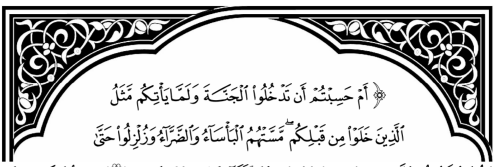


إعداد وتجميع رقية الغرايبة

> الطبعة الأولى ١٤٣٥هـ-٢٠١٤م







يُقُولُ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ، مَتَى نَصْرُاللَّهِ أَلاَ إِنَّ نَصْرَاللَّهِ قَرِبِبُ اللَّ يَسْعُلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلُ مَا أَنفَقَتُهُ مِنْ خَيْرٍ فَلِلُولِدَيْنِ وَالْأَقْرِينَ وَالْيَتَهَىٰ وَالْمَسْكِينِ وَابْنِ السَّكِيلِ وَمَا يُعْفَوُنَ قُلُ مَا أَنفَقَتُهُ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ الللَّهِ بِهِ عَلِيهُ اللَّهِ عَلَيْهُ مُ الْقِتَالُ وَهُوكُرُهُ لَكُمْ وَعَسَى أَن تَعْبُواْ شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَانتُمْ لَا تَعْبُواْ شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَانتُمْ لَا تَعْبُوا شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَانتُمْ لَا تَعْبُوا شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَانتُمْ لَا تَعْبُوا شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَانتُمْ لَا تَعْبُوا شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَانتُمْ لَا تَعْبُولُونَكُمْ وَاللَّهُ عَنِ الشَّهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ عَنِ اللَّهُ وَالْمَعْوِلِ فَي مَن اللَّهُ وَاللَّهُ عَن اللَّهُ وَاللَّهُ عَن اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَن اللَّهُ وَكُولُ مَا مَن يَرْتُ لِهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَعْمَا اللَّهُ وَالْمُولِ اللَّهُ وَالْمُولِ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُتُمْ وَقَى يَرُدُوكُمُ عَن دِينِكُمْ إِنِ السَّطَلِعُوا وَمَن يَرْتَ لِدَمِيمُ اللَّهُ وَالْمُولِ وَمَن يَرْتُ لِهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَالْمُولِ وَمَن يَرْتَ لِدِ مِن اللَّهُ مَا وَالْمُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُ وَمَن يَرْتَ لِهُ وَاللَّهُ مِن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَيَعْلُولُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ



الصبر واجب

وينبغي أن الإنسان إذا ابتلى فعليه أن يصبر ويثبت ولا يكل حتى يكون من الرجال الموفين القائمين بالواجبات ولا بد في جميع ذلك من الصبر ولهذا كان الصبر

واجبا باتفاق المسلمين على أداء الواجبات وترك المحظورات ويدخل في ذلك الصبر على المصائب عن أن يخرج والصبر عن اتباع أهواء النفس فيما نهى الله عنه وأما الرضا فقد تنازع العلماء والمشايخ من أصحاب الإمام أحمد وغيرهم في الرضاء بالقضاء هل هو واجب أو مستحب على قولين فعلى الأول يكون من أعمال المقتصدين وعلى الثاني يكون من أعمال المقربين قال عمر بن عبد العزيز الرضاء عزيز ولكنه معول المؤمن وقد روى عن النبي أنه قال لابن عباس إن استطعت أن تعمل لله بالرضا مع اليقين فافعل فإن لم تستطع فإن في الصبر على ما تكره خيرا كثيرا ولهذا لم يجيء في القرآن إلا مدح الراضين لا إيجاب ذلك وهذا في الرضا فيما يفعله الرب بعبده من المصائب كالمرض والفقر والزلزال كما قال تعالى ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمُ مَثَلُ الَّذِينَ خَلَواْ مِن المُوالِينَ عَلَواً الله الله ببتلى بالمحلو والمراب في الأموال والضراء في الأبدان والزلزال في القلوب (١٠). فإن الله ببتلى بالحلو والمر

فإن الله يبتلي بالحلو والمركما قال تعالى ﴿وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْفَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا لَمُ وَرَبَكُونَهُم بِالْمُسَنَتِ وَالسَّيِّعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الأعراف: مرة] وقال ﴿وَبَكُونَهُم بِالْمُسَنَتِ وَالسَّيِّعَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الأعراف: مرة] فمن ابتلاه الله بالمر بالباساء والضراء والباس وقدر عليه رزقه فليس ذلك إهانة له بل هو ابتلاء فإن أطاع الله في ذلك كان سعيدا وإن عصاه في ذلك كان شقيا كما كان مثل ذلك سببا للسعادة في حق الأنبياء والمؤمنين وكان شقاء وسببا للشقاء في حق الكفار والفجار وقال تعالى ﴿وَالصَّنِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ [البقرة: ١٧٧] وقال تعالى ﴿ وَالصَّنِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ [البقرة: ٢٠٠] ﴿ وَمِمَّنَ حَوْلَكُمُ مِّنَ مُنَلُ الَّذِينَ خَلُواْ مِن قَبْلِكُم مَّ مَسَّتُهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَاءُ وَوَلَى المَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى وَلُوَلِمُ اللهُ المَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى النَّقِ لَاتَعَلَمُهُمُ مَّ مَنْ مُولَكُمُ مِن اللهُ وَلَمَا اللهُ وَالمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى اللهُ وَالمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى اللهُ وَالْمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى الْمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى اللهُ وَالْمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى اللهُ وَلِمُعْمَ مُنَالُ اللهُ وَلَالَمُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَالَا اللهُ عَلَى اللهُ وَالْمُهُمُ مُ مَنْ مَوْلَكُمُ مُ مَنْ مُولَا مِن فَعْلِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَلَالَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَاللهُ اللهُ وَلَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَاللهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) أمراض القلوب ج: ١ ص: ٥٥.

تعالى ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبِرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [السجدة: ٢١] وقال تعالى ﴿ وَلَقَدُ أَخَذُنَهُم بِٱلْعَذَابِ فَمَا ٱسْتَكَانُواْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَنْضَرَّعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧٦] وكما أن الحسنات وهي المسار الظاهرة التي يبتلي بها العبد تكون عن طاعات فعلها العبد فكذلك السيئات وهي المكاره التي يبتلي بها العبد تكون عن معاصى فعلها العبد كما قال تعالى ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِينَ اللَّهِ ۗ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّئَةٍ فِين نَفْسِكَ ﴾ [النساء: ٧٩] وقال تعالى ﴿أَوَلَمَّا أَصَابَتَكُمُ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا قُلْنُمُ أَنَّ هَاذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴿ آل عمران: ١٦٥] وقال تعالى ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠] وقال تعالى ﴿ فَكَيْفَ إِذَآ أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ بِمَاقَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَحْلِفُونَ بِٱللّهِ ﴾ [النساء: ٦٢] وقال تعالى ﴿ وَإِن تُصِبُّهُمْ سَيِبَّتُ أُنَّ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورُ ﴾ [الشورى: ٤٨] ثم تلك المسار التي هي من ثواب طاعته إذا عصى الله فيها كانت سببا لعذابه والمكاره التي هي عقوبة معصيته إذا أطاع الله فيها كانت سبب السعادته فتدبر هذا لتعلم أن الأعمال بخواتيمها وأن ما ظاهره نعمة هو لذة عاجلة قد تكون سببا للعذاب وما ظاهره عذاب وهو ألم عاجل قد يكون سببا للنعيم وما هو طاعه فيما يري الناس قد يكون سببا لهلاك العبد برجوعه عن الطاعة إذا ابتلى في هذه الطاعة وما هو معصية فيما يرى الناس قد يكون سببا لسعادة العبد بتوبته منه وتصبره على المصيبة التي هي عقوبة ذلك الذنب فالأمر والنهي يتعلق بالشيء الحاصل فيؤمر العبد بالطاعة مطلقا وينهي عن المعصية مطلقا ويؤمر بالشكر على كل ما يتنعم به وأما القضاء والقدر وهو علم الله وكتابه وما طابق ذلك من مشيئته وخلقه فهو باعتبار الحقيقة الآجلة فالأعمال بخواتيمها والمنعم عليهم في الحقيقة هم الذين يموتون على الإيمان(١١).

وذم في كتابه من لا يثق بوعده لعباده المؤمنين

وأخبر أن ما يحصل لهم من مصيبة انتصار العدو وغيرها إنما هو بذنوبهم فقال

<sup>(</sup>١) قاعدة في الحبة ج: ١ ص: ١٦٨-١٦٩.

تعالى في يوم أحد ﴿أَوَلَمَّا أَصَهَبَتَكُم مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا قُلْئُمْ أَنَى هَاذاً قُلُ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمُ ﴾ [آل عمران: ١٦٥] وقال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوأٌ وَلَقَدْ عَفَا ٱللَّهُ عَنْهُمْ ﴾ [آل عمران: ١٥٥] وقال تعالى ﴿ وَمَا أَصْنَبَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠] وقال تعالى ﴿مَّآ أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِينَ ٱللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فِين نَفْسِكَ ﴾ [النساء: ٧٩] وقال تعالى ﴿وَإِن تُصِبُّهُمْ سَيِّتَ أَوْ يُوبِقَهُنَّ بِمَا قَدَّمَتَ أَيِّدِيهِمْ ﴾ [الشورى: ٤٨] وقال تعالى ﴿ أَوْ يُوبِقَهُنَّ بِمَاكَسَبُوا ﴾ [الشورى: ٣٤] وذم في كتابه من لا يثق بوعده لعباده المؤمنين وذكر ما يصيب الرسل والمؤمنين فقال تعالى ﴿ إِذْ جَآءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ٱلْحَسَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَا ﴿ ۚ هُنَالِكَ ٱبْتُلِي ٱلْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُواْ زِلْزَالًا شَدِيدًا ﴿ ۚ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِ قُلُوبهم مَّرَضُ مَّا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ إِلَّا عُرُورًا ١٠٠٠ وَإِذْ قَالَت طَّآبِفَةٌ يِّنْهُمْ يَدَأَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَأَرْجِعُواْ وَيَسْتَغَذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ ٱلنَّيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بِيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ إِن يُرِيدُونَ إِلَّا فِرَارًا ١١ وَلُو دُخِلَتْ عَلَيْهِم مِّنْ أَقَطَارِهَا ثُمَّ سُيِلُوا ٱلْفِتَٰنَةَ لَآتَوُهَا وَمَا تَلَبَثُواْ بِهَا ٓ إِلَّا يَسِيرًا ﴾ [الأحزاب: ١٠-١٤] وقال تعالى ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّكَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِن فَبْلِكُم م مَّسَّتَهُمُ الْبَأْسَآةُ وَالضَّرَّاةُ وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ ٱللَّهِ ۗ أَلآ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِبُّ ﴿ [البقرة: ٢١٤] وقال تعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِيَّ إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَيُّ أَفَكُمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَـنْظُرُواْ كَيْفَكَاكَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلهِمْ أُولِدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِّلَّذِيكِ ٱتَّقَوَّأٌ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ حَتَّى إِذَا ٱسْتَيْتُس ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصَّرُنَا فَنُجِّي مَن نَّشَآءً ۖ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَن ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْمِينَ ﴿ اللَّهِ لَقَدْ كَاكَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِإَنُّولِي ٱلْأَلْبَابِّ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَعَ وَلَاكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَدَيْهِ وَتَقْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمِ ثُوِّمِنُونَ ﴿ [يوسف: ١٠٩-١١١] (١).

<sup>(</sup>١) قاعدة في المحبة ج: ١ ص: ١٤٧.

بين الله سبحانه منكرا على من حسب خلاف ذلك أنهم لا يدخلون الجنة الا بعد أن يبتلوا

قال تعالى ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنَ كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴾[الأحزاب: ٢١] فأخبر سبحانه أن الذين يبتلون بالعدو كما إبتلي رسول الله فلهم فيه أسوة حسنة حيث أصابهم مثل ما أصابه فليتأسوا به في التوكل والصر ولا يظنون أن هذه نقم لصاحبها وإهانة له فإنه لو كان كذلك ما إبتلي بها رسول الله ﷺ خبر الخلائق بل بها ينال الدرجات العالية وبها يكفر الله الخطايا لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثير وإلا فقد يبتلي بذلك من ليس كذلك فيكون في حقه عذابا كالكفار والمنافقين ثم قال تعالى ﴿وَلِمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَنذَا مَا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُمُّ وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُمُّ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَنَنَا وَتَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢] قال العلماء كان الله قد أنزل في سورة البقرة ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثُلُ ٱلَّذِينَ خَلَواْ مِن قَبْلِكُم مَّشَتْهُمُ ٱلْبَأْسَاءُ وَٱلظَّرَّاءُ وَزُلْزِلُواْ حَتَى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُاللَّهِ ۗ أَلاَّ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِبِكُ ﴾ [البقرة: ٢١٤] فبين الله سبحانه منكرا على من حسب خلاف ذلك أنهم لا يدخلون الجنة إلا بعد أن يبتلوا مثل هذه الأمم قبلهم بـ ﴿ أَلْبَأْسَاءُ ﴾ [البقرة: ٢١٤] وهي الحاجة والفاقة و ﴿ وَالضَّرَّاءُ ﴾ [البقرة: ٢١٤] وهي الوجع والمرض والزلزال وهي زلزلة العدو فلما جاء الأحزاب عام الخندق فرأوهم ﴿ قَالُواْ هَٰذَا مَا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [الأحزاب: ٢٢] وعلموا أن الله قد إبتلاهم بالزلزال وأتاهم مثل الذين خلوا من قبلهم وما زادهم إلا إيمانا وتسليما لحكم الله وأمره (١).

وهو سبحانه قد ذكر أن المظهرين للإيمان ما كان ليدعهم حتى يميز الخبيث من الطيب ويمتحنهم كما قال تعالى ﴿مَاكَانَ اللّهُ لِيذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا آانتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطيب ويمتحنهم كما قال تعالى ﴿مَاكَانَ اللّهُ لِيذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا آانتُمْ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيزُ الْخَبِيثُ مِنَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الّذِينَ جَهَدُواْمِنكُمُ وَلَمْ الطّيّبِ ﴾ [آل عمران: ١٧٩] وقال ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تُتَرَكُواْ وَلَمّا يَعْلَمِ اللّهُ الذِّينَ جَهَدُواْمِنكُمُ وَلَمْ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ٤٦٠

يَتَخِذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً وَاللَّهُ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [التوبة: ١٦] وقال تعالى ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَذْخُلُواْ الْجَنَكَةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثُلُ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّسَّتُهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالطَّرَّلَةُ وَزُلْزِلُواْ حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ أَلاّ إِنَّ نَصْرَ اللّهِ قَرِبِبُ ﴾ [البقرة: ١٦٤] وأمثال ذلك (١).

حكم ترك العالم ما علمه من كتاب الله وسنة رسوله واتباعه لحكم الحاكم المخالف لحكم الله ورسوله

والرسول هو الواسطة والسفير بينهم وبين الله عز وجل فهو الذي يبلغهم أمر الله ونهيه ووعده ووعيده وتحليله وتحريمه فالحلال ما حلله الله ورسوله والحرام ما حرمه الله ورسوله والدين ما شرعه الله ورسوله وليس لأحد أن يخرج عن شيء مما شرعه الرسول وهو الشرع الذي يجب على ولاة الأمر إلزام الناس به ويجب على المجاهدين الجهاد عليه ويجب على كل واحد إتباعه ونصره وليس المراد بالشرع اللازم لجميع الخلق حكم الحاكم ولو كان الحاكم أفضل أهل زمانه بل حكم الحاكم العالم العادل يلزم قوما معينين تحاكموا إليه في قضية معينة لا يلزم جميع الخلق ولا يجب على عالم من علماء المسلمين أن يقلد حاكما لا في قليل ولا في كثير إذا كان قد عرف ما أمر الله به ورسوله بل لا يجب على آحاد العامة تقليد الحاكم في شيء بل له أن يستفتى من يجوز له إستفتاؤه وإن لم يكن حاكما ومتى ترك العالم ما علمه من كتاب الله وسنة رسوله واتبع حكم الحاكم المخالف لحكم الله ورسوله كان مرتدا كافرا يستحق العقوبة في الدنيا والآخرة قال تعالى ﴿الْمَصَ الله كِنَابُ أَنِنَا إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَبٌ مِنْهُ لِلنَّذِرَ بِدِ، وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ اللَّ ٱتَبِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن زَّيِّكُمْ وَلَا تَنَّبِعُواْ مِن دُونِهِۦٓ أَوْلِيَآ ۖ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ١-٣] ولو ضرب وحبس وأوذى بأنواع الأذى ليدع ما علمه من شرع الله ورسوله الذي يجب إتباعه وإتبع حكم غيره كان مستحقا لعذاب الله بل عليه أن يصبر وإن أوذي في الله فهذه سنة الله في الأنبياء وأتباعهم قال الله تعالى ﴿ الْمَ آلَ أَحْسِبُ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ٥٠٤

# ﴿ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَوا مِن قَبْلِكُم ﴾ [البقرة: ٢١٤]

وقال تعالى ﴿ وَلَقَدُ أَنزُلْنَا ۚ إِلْتَكُورُ ءَاينتِ مُّبِيّنَتِ وَمَثلًا مِن الَّذِينَ خَلُواْ مِن قَبْلِكُو وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَقِينَ ﴾ [النور: ٢٤] وهو ما ذكره من أحوال الامم الماضية التي يعتبر بها ويقاس عليها أحوال الامم المستقبلة كما قال ﴿ لَقَدُكَانَ فِي فَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَبْنِ ﴾ [يوسف: ١١١] فمن كان من أهل الإيمان قيس بهم وعلم أن الله يسعده في الدنيا والآخرة ومن كان من أهل الكفر قيس بهم وعلم أن الله يشقيه في الدنيا والآخرة كما قال في حق هؤلاء أهل الكفر قيس بهم وعلم أن الله يشقيه في الدنيا والآخرة كما قال في حق هؤلاء ﴿ أَكُفَارُكُو نَكِرُ مِن أَنْكُم مُرَاةً أَنْ اللهُ يَسْقَيهُ وَاللهُ وَقَدُ قَالُ ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مُسُنَ اللهُ وَعَدُ اللّهُ وَعَدُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ مِن اللهُ اللهُ وَعَدُ اللّهُ وَعَدُ اللّهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۵ ص: ۳۷۲–۳۷۶.

فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرِّ وَءَاتَيْنَهُ أَهْلَهُ, وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَبِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٤] ﴿ وَقَالَ ﴿ أُولَيْهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ۗ [ص: ٤٣] وقال ﴿ أُولَيْهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ۗ فَهُ دَلِهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ٩٠] (١).

﴿ حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُاللَّهِ ۗ ٱلآ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِبِ ﴾ [البقرة: ٢١٤]

وفي الصحيح عن ابن جريج سمعت ابن أبي مليكة يقول قال ابن عباس ﴿ حَتَّهَ إِذَا ٱسْتَيْسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواۤ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ ﴾[يوسف: ١١٠] خفيفة ذهب بها هنالك وتلا ﴿حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصَّرُاللَّهِ ۗ ٱلآ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِبِكُ ﴾ [البقرة: ٢١٤] فلقيت عروة فذكرت ذلك له فقال قالت عائشة معاذ الله وانه ما وعد الله ورسوله من شيء قط إلا علم أنه كأن قبل أن يكون ولكن لم يزل البلاء بالرسل حتى ظنوا خافوا أن يكون من معهم يكذبهم فكانت تقرؤها ﴿وَظَنُّوا أَنَّهُمْ قَد كَذِبُوا ﴾ [يوسف: ١١٠] مثقلة فعائشة جعلت إستيأس الرسل من الكفار للمكذبين وظنهم التكذيب من المؤمنين بهم ولكن القراءة الأخرة ثابتة لا يمكن إنكارها وقد تأولها ابن عباس وظاهر الكلام معه والآية التي تليها إنما فيها إستبطاء النصر وهو قولهم ﴿مَتَىٰ نَصَرُاللَّهِ ﴾[البقرة: ٢١٤] فإن هذه كلمة تبطىء لطلب التعجيل وقوله ﴿وَظُنُّواْ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ ﴾ [يوسف: ١١٠] قد يكون مثل قوله ﴿إِذَا تَمَنَّحَ ٱلْقَي ٱلشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ فِينَسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَانُ ﴾[العج: ٥٦] والظن لا يراد به في الكتاب والسنة الاعتقاد الراجح كما هو في إصطلاح طائفة من أهل الكلام في العلم وبسمون الاعتقاد المرجوح وهما بل قد قال النبي إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث وقد قال تعالى ﴿إِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيًّا ﴾[يونس: ٣٦] فالاعتقاد المرجوح هو الظن وهو وهم وهذا الباب قد يكون من حديث النفس المعفو عنه كما قال النبي إن الله تجاوز لأمتى ما حدثت به أنفسها ما لم تكلم أو تعمل وقد يكون من باب الوسوسة التي هي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۳ ص: ۱٦.

صريح الإيمان كما ثبت في الصحيح أن الصحابة قالوا يا رسول الله ان أحدنا ليجد في نفسه ما لأن يحرق حتى يصير حممة أو يجز من السماء إلى الأرض أحب إليه من أن يتكلم به قال أو قد وجدتموه قالوا نعم قال ذلك صريح الإيمان وفي حديث آخر أن أحدنا ليجد ما يتعاظم أن يتكلم به قال الحمد لله الذي رد كيده إلى الوسوسة فهذه الأمور التي هي تعرض ثلاثة أقسام منها ما هو ذنب يضعف به الإيمان وإن كان لا يزيله واليقين في القلب له مراتب ومنه ما هو عفو يعفي عن صاحبه ومنه ما يكون يقترن به صريح الإيمان ونظير هذا ما في الصحيح عن ابن شهاب عن سعيد بن المسيب وأبى سلمة بن عبدالرحمن عن أبي هريرة قال قال رسول الله يرحم الله لوطا لقد كان يأوي إلى ركن شديد ولو لبثت في السجن ما لبث يوسف لا جبت الداعى ونحن أحق بالشك من إبراهيم إذ قال له ربه ﴿أُولَمْ تُؤْمِن ۗ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَظْمَيِنَ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠] وقد ترك البخاري ذكر قوله بالشك لما خاف فيها من توهم بعض الناس ومعلوم أن إبراهيم كان مؤمنا كما أخبر الله عنه بقوله ﴿أَوَلَمْ تُؤْمِن ۖ قَالَ بَلَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٦٠] ولكن طلب طمأنينة قلبه كما قال ﴿وَلَكِن لِيَظْمَهِنَّ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠] فالتفاوت بين الإيمان والإطمئنان سماه النبي ﷺ شكا لذلك باحياء الموتى كذلك الوعد بالنصر في الدنيا يكون الشخص مؤمنا بذلك ولكن قد يضطرب قلبه فلا يطمئن فيكون فوات الإطمئنان ظنا أنه قد كذب فالشك مظنة أنه يكون من باب واحد وهذه الأمور لا تقدح في الإيمان الواجب وإن كان فيها ما هو ذنب فالأنبياء عليهم السلام معصومون من الإقرار على ذلك كما في أفعالهم على ما عرف من أصول السنة والحديث وفي قصص هذه الأمور عبرة للمؤمنين بهم فإنهم لا بد أن يبتلوا بما هو أكثر من ذلك ولا ييأسوا إذا ابتلوا بذلك ويعلمون أنه قد ابتلى به من هو خير منهم وكانت العاقبة إلى خير فليتيقن المرتاب ويتوب المذنب ويقوى إيمان المؤمنين فيها يصح الاتساء بالأنبياء كما في قوله ﴿ لَّقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَا ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَيْسِيرًا ﴿[الأحزاب: ٢١](١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۵ ص: ۱۷٦–۱۷۸.

أن القرآن لا يعارضه الا قرآن لا رأى ومعقول وقياس ولا ذوق ووجد والهام ومكاشفة

ان الله أخبر أن سنته لن تبدل ولن تتحول وسنته عادته التي يسوى فيها بين الشيء وبين نظيره الماضي وهذا يقتضي أنه سبحانه يحكم في الأمور المتماثلة بأحكام متماثلة ولهذا قال ﴿ أَكُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولَتِهِكُو ﴾ [القمر: ٤٣] وقال ﴿آخْشُرُوا الَّذِينَ ظَامُوا وَأَزْوَجَهُمْ ﴾ [الصافات: ٢٢] أي أشباههم ونظراءهم وقال ﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُوِّجَتُ ﴾ [التكوير: ٧] قرن النظير بنظيره الفصل ليس بالهزل من تركه من جبار قصمه الله ومن ابتغى الهدى في غيره أضله الله هو حبل الله المتين وهو الذكر الحكيم وهو الصراط المستقيم وهو الذي لا تزيغ به الاهواء ولا تلتبس به الألسن فلا يستطيع أن يزيغه إلى هواه ولا يحرف به لسانه ولا يخلق عن كثرة الترداد فاذا ردد مرة بعد مرة لم يخلق ولم يمل كغيره من الكلام ولا تنقضى عجائبه ولا تشبع منه العلماء من قال به صدق ومن عمل به أجر ومن حكم به عدل ومن دعى اليه هدى إلى صراط مستقيم فكان القرآن هو الامام الذي يقتدى به ولهذا لا يوجد في كلام أحد من السلف أنه عارض القرآن بعقل ورأى وقياس ولا بذوق ووجد ومكاشفة ولا قال قط قد تعارض في هذا العقل والنقل فضلا عن أن يقول فيجب تقديم العقل والنقل يعنى القرآن والحديث وأقوال الصحابة والتابعين اما أن يفوض واما أن يؤول ولا فيهم من يقول ان له ذوقا أو وجدا أو مخاطبة أو مكاشفة تخالف القرآن والحديث فضلا عن أن يدعى أحدهم أنه يأخذ من حيث يأخذ الملك الذي يأتي الرسول وأنه يأخذ من ذلك المعدن علم التوحيد والانبياء كلهم يأخذون عن مشكاته أو يقول الولى أفضل من النبي ونحو ذلك من مقالات أهل الالحاد فإن هذه الأقوال لم تكن حدثت بعد في المسلمين وانما يعرف مثل هذه أما عن ملاحدة اليهود والنصاري فإن فيهم من يجوز أن غير النبي أفضل من النبي كما قد يقوله في الحواريين فإنهم عندهم رسل وهم يقولون أفضل من داود وسليمان بل ومن ابراهيم وموسى وان سموهم أنبياء إلى أمثال هذه الأمور ولم يكن السلف يقبلون معارضة الآية الا بآية أخرى تفسرها وتنسخها أو بسنة الرسول تفسرها فإن سنة رسول الله تبين القرآن وتدل عليه وتعبر عنه وكانوا

يسمون ما عارض الآية ناسخا لها فالنسخ عندهم اسم عام لكل ما يرفع دلالة الآية على معنى باطل وان كان ذلك المعنى لميرد بها وان كان لا يدل عليه ظاهر الآية بل قد لا يفهم منها وقد فهمه منها قوم فيسمون ما رفع ذلك الابهام والافهام نسخا وهذه التسمية لا تؤخذ عن كل واحد منهم واصل ذلك من القاء الشيطان ثم يحكم الله آياته فما القاه الشيطان في الأذهان من ظن دلالة الآية على معنى لم يدل عليه سمى هؤلاء ما يرفع ذلك الظن نسخا كما سموا قوله ﴿فَانَقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعْمُ ﴿ [التغابن: ١٦] ناسخا لقوله ﴿أَتَقُوا اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَسُعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] ناسخا لقوله ﴿وَإِن تُبَدُوا مَا فِي اَنفُسِكُم اَو تُخَعُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللهُ فَيغُورُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِبُ مَن لَقوله ﴿وَإِن تُبَدُوا مَا فِي اَنفُسِكُم اَو تُخَعُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللهُ قَلَى الله القصود أنهم كانوا متفقين على أن القرآن لا يعارضه الا قرآن لا رأى ومعقول وقياس ولا ذوق ووجد والهام ومكاشفة (۱).

# ﴿ فِي ذَالِكَ لَايَتِ لِّكُلِّ صَبَّادٍ شَكُورٍ ﴾ [ابراهيم: ٥]

وأما الرضا فقد تنازع العلماء والمشائخ من اصحاب الامام احمد وغيرهم في الرضا بالقضاء هل هو واجب أو مستحب على قولين فعلى الأول يكون من أعمال المقتصدين وعلى الثانى يكون من أعمال المقربين قال عمر بن عبد العزيز الرضا عزبز ولكن الصبر معول المؤمن وقد روى عن النبي انه قال لابن عباس إن استطعت ان تعمل لله بالرضا مع اليقين فافعل فان لم تستطع فان في الصبر على ما تكره خيرا كثيرا ولهذا لم يجئ في القرآن الا مدح الراضين لا ايجاب ذلك وهذا في الرضا بما يفعله الرب بعبده من المصائب كالمرض والفقر والزلزال كما قال تعالى ﴿وَالصَّبِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ كالمرض والفقر والزلزال كما قال تعالى ﴿وَالصَّبِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءُ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ [البقرة: ١٧٧] وقال تعالى ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَذْخُلُواْ الْجَنَاءَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّنُلُ الَّذِينَ خَلُواْ مِن قَبْلِكُمْ أَلَا الله والضراء في الأبدان والفراء في الأبدان

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۳ ص: ۲۸.

والزلزال في القلوب وأما الرضا بما امر الله به فأصله واجب وهو من الإيمان كما قال النبي في الحديث الصحيح ذاق طعم الإيمان من رضى بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد نبيا وهو من توابع الحجبة كما سنذكره ان شاء الله تعالى قال تعالى ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْفِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥] وقال تعالى ﴿ وَلُو أَنَّهُ مَ رَضُواْ مَا ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ، وَقَالُواْ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ ﴾ [التوبة: ٥٩] الآية وقال تعالى ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُواْ مَا آسَخُطُ ٱللَّهَ وَكَرِهُواْ رِضْوَانَهُ, فَأَحْبَطُ أَعْمَلُهُمْ ﴾ [محمد: ٢٨] وقال تعالى ﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَ فَرُواْ بِٱللَّهِ وَبِرَسُولِهِ - وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّلَاةَ إِلَّا وَهُمَّ كُسَالَى وَلَا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كُرِهُونَ ﴾ [التوبة: ٥٤] ومن النوع الأول ما رواه احمد والترمذي وغيرهما عن سعد عن النبي أنه قال من سعادة ابن آدم استخارته لله ورضاه بما قسم الله له ومن شقاوة ابن آدم ترك استخارته لله وسخطه بما يقسم الله له وأما الرضا بالمنهيات من الكفر والفسوق والعصيان فأكثر العلماء يقولون لا يشرع الرضا بها كما لا تشرع محبتها فان الله سبحانه لا يرضاها ولا يحبها وان كان قدرها وقضاها كما قال سبحانه ﴿وَأَللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] وقال تعالى ﴿وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ ﴾ [الزُّمَر: ٧] وقال تعالى ﴿وَهُوَ مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ [النساء: ١٠٨] بل يسخطها كما قال الله تعالى ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُوا مَا آسَخُط ٱللَّه وَكرهُوا رضونَهُ. فَأَحْبَط أَعْمَلَهُمْ ﴿ [محمد: ٢٨] وقالت طائفة ترضى من جهة كونها مضافة إلى الله خلقا وتسخط من جهة كونها إلى العبد فعلا وكسبا وهذا القول لا ينافي الذي قبله بل هما يعودان إلى اصل واحد وهو سبحانه انما قدر الأشياء لحكمة فهي باعتبار تلك الحكمة محبوبة مرضية وقد تكون في نفسها مكروهة ومسخوطة إذ الشئ الواحد يجتمع فيه وصفان يجب من احدهما ويكره من الآخر كما في الحديث الصحيح ما ترددت عن شئ انا فاعله ترددى عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت واكره مساءته ولا بد له منه وأما من قال بالرضا بالقضاء الذي هو وصف الله وفعله لا بالمقتضى الذي هو مفعوله فهو خروج منه عن مقصود الكلام فان الكلام ليس

في الرضا فيما يقوم بذات الرب تعالى من صفاته وافعاله وانما الكلام في الرضا بمفعولاته والكلام فيما يتعلق بهذا قد بيناه في غير هذا الموضع والرضا وان كان من اعمال القلوب فكماله هو الحمد حتى ان بعضهم فسر الحمد بالرضا ولهذا جاء في الكتاب والسنة حمد الله على كل حال وذلك يتضمن الرضا بقضائه وفي الحديث أول من يدعى إلى الجنة الحمادون الذين يحمدون الله في السراء والضراء وروى عن النبي ﷺ انه كان إذا اتاه الأمر يسره قال الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات واذا اتاه الأمر الذي يسوءه قال الحمد لله على كل حال وفي مسند الامام احمد عن ابي موسى الأشعري عن النبي ﷺ قال إذا قبض ولد العبد يقول الله لملائكته اقبضتم ولد عبدى فيقولون نعم فيقول اقبضتم ثمرة فؤاده فيقولون نعم فيقول ماذا قال عبدى فيقولون حمدك واسترجع فيقول ابنوا لعبدى بيتا في الجنة وسموه بيت الحمد ونبينا محمد ﷺ هو صاحب لواء الحمد وامته هم الحمادون الذين يحمدون الله على السراء والضراء والحمد على الضراء يوجبه مشهدان احدهما علم العبد بأن الله سبحانه مستوجب لذلك مستحق له لنفسه فانه احسن كل شئ خلقه واتقن كل شئ وهو العليم الحكيم الخبير الرحيم والثاني علمه بأن اختيار الله لعبده المؤمن خير من اختياره لنفسه كما روى مسلم في صحيحه وغيره عن النبي ﷺ قال والذي نفسى بيده لا يقتضى الله للمؤمن قضاء الاكان خيرا له وليس ذلك لأحد الا للمؤمن ان اصابته سراء شکر فکان خیرا له وان اصابته ضراء صبر فکان خیرا له فأخبر النبی ﷺ ان كل قضاء يقضيه الله للمؤمن الذي يصبر على البلاء ويشكر على السراء فهو خير له قال تعالى ﴿إِنَ فِي ذَالِكَ لَأَيَاتٍ لِـ كُلِّ صَـ بَّارٍ شَكُورٍ ﴾ [ابراهيم: ٥] وذكرهما في اربعة مواضع من كتابه فأما من لا يصبر على البلاء ولا يشكر على الرخاء فلا يلزم ان يكون القضاء خبرا له(١).

# يبين الله الحقائق بالمقاييس العقلية والامثال المضروبة

ان الرسل ضربت للناس الامثال العقليه التي يعرفون بها التماثل والاختلاف فان الرسل دلت الناس وارشدتهم إلى ما به يعرفون العدل ويعرفون الاقيسة العقلية

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ١٠ ص: ٤٣ والتحفة العراقية ج: ١ ص: ٥٥.

الصحيحة التي يستدل بها على المطالب الدينية فليست العلوم النبوية مقصورة على مجرد الخبر كما يظن ذلك من يظنه من أهل الكلام ويجعلون ما يعلم بالعقل قسيما للعلوم النبوية بل الرسل صلوات الله عليهم بينت العلوم العقلية التي بها يتم دين الناس علما وعملا وضربت الامثال فكملت الفطرة بما نبهتها عليه وأرشدتها مما كانت الفطرة معرضة عنه أو كانت الفطرة قد فسدت بما حصل لها من الاراء والاهواء الفاسدة فأزالت ذلك الفساد وبينت ما كانت الفطرة معرضة عنه حتى صار عند الفطرة معرفة الميزان التي أنزلها الله وبينها رسله والقرآن والحديث مملوء من هذا يبين الله الحقائق بالمقاييس العقلية والامثال المضروبة ويبين طرق التسوية بين المتماثلين والفرق بين المختلفين وينكر على من يخرج عن ذلك كقوله ﴿ أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُواْ ٱلسَّيَّءَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ سَوَآءَ تَحَيَّاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ ۚ سَآءَ مَا يَعَكُمُونَ ﴾ [الجاثية: ٢١] وقوله ﴿أَفَنَجْعَلُ ٱلمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ( الله عادل فان فيه تسوية بين المُحْرَين الله عادل فان فيه تسوية بين المختلفين وقال ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُلُواْ الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَالْفُجَارِ ﴾ [ص: ٢٨] ومن التسوية بين المتماثلين قوله ﴿ أَكُفَارُكُوْ خَيْرٌ مِنْ أُوْلَتِهِكُو أَمَ لَكُم بَرَآءَةٌ فِي الزُّبُرِ ﴾[القمر: ٤٣] وقوله ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَواْ مِن قَبْلِكُمْ مَّسَّتُهُمُ ٱلْبَأْسَآءُ وَٱلطَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا ﴾ [البقرة: ٢١٤] والمقصود التنبيه على ان الميزان العقلي حق كما ذكر الله في كتابه (١).

وحقيقة الاستدلال بسنته وعادته هو اعتبار الشيء بنظيره وهو التسوية بين المتماثلين والتفريق بين المختلفين وهو الاعتبار المامور به في القرآن وإنما تكون العبرة به بالقياس والتمثيل كما قال ابن عباس في دية الاصابع هن سواء واعتبروها بدية الاسنان فإذا عرفت قصص الانبياء ومن اتبعهم ومن كذبهم وأن متبعيهم كان لهم النجاة والعافية والنصر والسعادة ولمكذبيهم الهلاك والبوار جعل الامر في المستقبل مثلما كان في الماضي فعلم أن من صدقهم كان سعيدا ومن كذبهم كان شقيا وهذه سنة الله وعادته ولهذا يقول

<sup>(</sup>۱) الرد على المنطقيين ج: ١ ص: ٣٨٢–٣٨٣ ومجموع الفتاوى ج: ٩ ص: ٢٤٠.

فأما إثبات علمه وتقديره للحوادث قبل كونها ففي القرآن والحديث والآثار ما لا يكاد يحصر بل كل ما أخبر الله به قبل كونه فقد علمه قبل كونه وهو سبحانه يعلم ما كان وما يكون وما لم يكن لو كان كيف يكون وقد أخبر بذلك والنزاع في هذا مع غلاة القدرية ونحوهم وأما المستقبل فمثل قوله ﴿ أَمْ حَسِبَتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَكَةَ ﴾[البقرة: ٢١٤](٢). الجهاد المكى بالعلم والبيان والجهاد المدنى مع المكى باليد والحديد

والله تعالى يقول ﴿ هُو اَلَذِى آرَسَلَ رَسُولَهُ, بِالّهُ دَىٰ وَدِينِ الْحَقِ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللّهِ الله واللسان هذا إلى يوم القيامة لكن الجهاد المكى بالعلم والبيان والجهاد المدنى مع المكى باليد والحديد قال تعالى ﴿ فَلاَ تُولِع المكى بالعلم والبيان والجهاد المدنى مع المكى باليد والحديد قال تعالى ﴿ فَلاَ تُولِع الشَّكَ بِالعلم والبيان والجهاد المدنى مع المكى باليد والحديد قال تعالى ﴿ فَلاَ تُولِع الشَّكَ فِي بَعْدِهُم بِهِ عِهَادًا كَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٦] وسورة الفرقان مكية وإنما جاهدهم باللسان والبيان ولكن يكف عن الباطل وانما قد بين في المكية ﴿ وَلَنَبَلُونَكُمْ حَقَى نَفْرُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْبَارُكُونُ ﴾ [محمد: ٣١] وقال تعالى ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَذُخُلُوا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالشّرَاءُ وَالظّرَاءُ وَزُلْزِلُوا حَقَى يَقُولَ الرّسُولُ وَاللّذِينَ عَامَلُوا أَن يَقُولُوا عَنَى نَصْرُ اللّهِ قَرِبُ ﴾ [البقرة: ١٢٤] وقال تعالى ﴿ الّهُ وَاللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَبِبُ ﴾ [البقرة: ٢٠١] إلى قوله ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ وَلِيبُ ﴾ [العنكبوت: ٢٠] إلى قوله ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِكُ اللّهُ والله والناس رجلان رجل يقول الله والناس رجلان رجل يقول الله والناس رجلان رجل يقول الله والنا مؤمن به مطيعه فهذا لا بد ان يمتحن حتى يعلم صدقه من كذبه ورجل مقيم على

<sup>(</sup>١) النبوات ج: ١ ص: ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) رسالة في تحقيق مسألة علم الله ج: ١ ص: ١٨٣.

المعصية فهذا قد عمل السيئات فلا يظن ان يسبقونا بل لابد ان نأخذهم وما لأحد من خروج عن هذين القسمين (١).

# ما اقتضته حكمته ومضت به سنته من الابتلاء والامتحان

فما اقتضته حكمته ومضت به سنته من الابتلاء والامتحان الذي يخلص الله به أهل الصدق والإيمان من أهل النفاق والبهتان اذ قد دل كتابه على أنه لابد من الفتنة لكل من الداعي إلى الإيمان والعقوبة لذوى السيئات والطغيان قال الله تعالى ﴿الْمَرَ (١) أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَكا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ١٠٠ وَكَلَدَ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلَهِمُّ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَلِيَعْلَمَنَّ الْكَدْبِينَ ﴿ إِنَّا أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيَّاتِ أَن يَسْبِقُونَا \* سَاءً مَا يَحَكُمُونَ ﴾[العنكبوت: ١-٤] فأنكر سبحانه على من يظن أن أهل السيئات يفوتون الطالب وأن مدعى الإيمان يتركون بلا فتنة تميز بين الصادق والكاذب وأخبر في كتابه أن الصدق في الإيمان لا يكون إلا بالجهاد في سبيله فقال تعالى ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَناً قُل لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوٓا أَسَلَمْنَا ﴾ [الحُجُرات: ١٤] إلى قوله ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عُثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَ دُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ أُولَٰدِيكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ ﴿ [الحُجُرات: ١٥] وأخر في كتابه بخسران المنقلب على وجهه عند الفتنة الذي يعبد الله فيها على حرف وهو الجانب والطرف الذي لا يستقر من هو عليه بل لا يثبت الإيمان الا عند وجود ما يهواه من خير الدنيا قال تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفِ ۖ فَإِنَّ أَصَابُهُ خَيْرٌ ٱطْمَأَنَّ بِهِ ۚ وَإِنْ أَصَابُهُ فَنْ نَتُ ٱنْقَلَتُ عَلَىٰ وَجْهِهِۦ خَسِرَ ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةَ ۚ ذَلِكَ هُوَ ٱلْخُسُرانُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [الحج: ١١] وقال تعالى ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَلهَكُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمُ ٱلصَّبْدِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٢] وقال تعالى ﴿وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمُ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّدِينَ وَنَبْلُواْ أَخْبَارَكُمْ ﴾ [محمد: ٣١] وأخبر سبحانه أنه عند وجود المرتدين فلا بد من وجود الحبين المجبوبين المجاهدين فقال ﴿ يَكَأَيُّهَا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۸ ص: ۳۹.

الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرَدَدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِهَوْمِ مُحِبُّهُمْ وَمُحِبُّونَهُ وَ إِلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

قال النبي في الحديث الصحيح عن أبي موسى أنه قال والله الله الله المؤمن كمثل الخامة من الزرع تفيئها الرياح تقومها تارة وتمليها أخرى ومثل المنافق مثل شجرة الأرز لا تزال ثابتة على أصلها حتى يكون انجعافها مرة واحدة فالكاذب الفاجر وإن أعطي دولة فلا بد من زوالها بالكلية وبقاء ذمه ولسان السوء له في العالم وهو يظهر سريعا ويزول سريعا كدولة الأسود العنسي ومسيلمة الكذاب والحارث الدمشقي وبابا الرومي ونحوهم وأما الأنبياء فإنهم يبتلون كثيرا ليمحصوا بالبلاء فإن الله إنما يمكن العبد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳ ص: ۲۱۲-۲۱۶.

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) العقيدة الأصفهانية ج: ١ ص: ١٢٩ - ١٣٠.

وقد أوذى النبي ﷺ وابو بكر وعمر وغيرهما بأنواع من الاذى بالضرب وغيره وصبروا على ذلك ولم ينطق احد منهم بكلمة كفر بل قد سعوا في قتل النبي ﷺ بأنواع مما قدروا عليه من السعي وهو صابر لأمر الله كما امره الله تعالى وان كان النبي ﷺ قد اخبر في اثناء الامر بان الله يعصمه من الناس فلم يكن قد اخبر أولا بانه يعصم من انواع الاذى واما السابقون فلم يخبروا بذلك وكذلك خبيب بن عدي الذي صلبه المشركون حين اخرجوه من الحرم ولم يتكلم بكلمة الكفر وقصته في الصحيح لكن قد يقال ان هذا لم يكن قصدهم منه ان يعود إلى دينهم فإنه كان من الانصار وكانوا يقتلونه بمن قتل منهم يوم بدر بخلاف اقاربهم وحلفائهم ومواليهم فإنهم كانوا يحبونهم ويكرمونهم ولم يكونوا يريدون منهم الا الكفر بعد الإيمان وقد ذم الله في كتابه من يرتد ويفتتن ولو اكره وهذا يريدون منهم الا الكفر بعد الإيمان وقد ذم الله في كتابه من يرتد ويفتن ولو اكره وهذا عذابُ عَظِيمٌ عَظَيمٌ مِنَ اللهِ وَلَهُمْ عَظَيمٌ عَظَيمٌ مِنَ اللهِ وَلَهُمْ عَظِيمٌ عَظِيمٌ عَظَيمٌ عَظَيمٌ عَظَيمٌ عَظَيمٌ عَظَيمٌ عَظَيمٌ عَظَيمٌ عَظِيمٌ عَظَيمٌ عَظِيمٌ عَظِيمٌ عَظِيمٌ عَظِيمٌ عَظِيمٌ عَظِيمٌ عَظِيمٌ عَظَيمٌ عَلَى اللهِ عَلَي هِ مَن يرت الواجب الظاهر ويفعل الحرم الظاهر عندما يصيبه من الاذى والفتن كما قال تعالى ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدُثُواْ الْجَنَاكَةُ وَلَمَا يَأْتِكُمُ عَلَى اللهُ قَلْ الْجَنَاتُ وَلَمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ مَن يَدُك الواجب الظاهر ويفعل المحرم الظاهر عندما يصيبه من الاذى والفتن كما قال تعالى ﴿ أَمْ حَسِبُتُمْ أَن تَدُثُواْ الْجَنَاكُ وَلَمَا يَأْتِكُمُ وَلَمَا يَصِيمُ مَن الاذى والفتن كما قال تعالى هم الله علي هذا الله الكفرة على المُوالِيمُ المُنافِق اللهُ المُنافِق المنافِق المنافِق المُنافِق المنافِق المنافِق المنافِق المنافِق المنافِق المنافِق المنا

(١) الاستقامة ج: ٢ ص: ٣٣٤.

مَّثُلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّ مَّسَّتُهُمُ ٱلْبَأْسَاءُ وَٱلضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُواْ حَتَىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ، مَتَىٰ نَصْرُاللَّهِ أَلَا إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرْبِ ﴾ [البقرة: ٢١٤](١).

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة عن النبي يقول الله تعالى عبدي مرضت فلم تعدنى فيقول رب كيف أعودك وأنت رب العالمين فيقول أما علمت أن عبدى فلانا مرض فلو عدته لوجدتنى عنده عبدى جعت فلم تطعمنى فيقول رب كيف أطعمك وأنت رب العالمين فيقول أما علمت أن عبدى فلانا جاع فلو أطعمته لوجدت ذلك عندى ففي هذا الحديث ذكر المعنيين الحقين ونفي المعنيين الباطلين وفسرهما فقوله جعت ومرضت لفظ اتحاد يثبت الحق وقوله لوجدتني عنده ووجدت ذلك عندى نفي للاتحاد العيني بنفي الباطل واثبات لتمييز الرب عن العبد وقوله لوجدتني عنده لفظ ظرف وبكل يثبت المعنى الحق من الحلول الحق الذي هو بالإيمان لا بالذات ويفسر قوله مرضت فلم تعدني فلو كان الرب عين المريض والجائع لكان اذا عاده واذا أطعمه يكون قد وجده اياه وقد وجده قد أكله وفي قوله في المريض وجدتنى عنده وفي الجائع لوجدت ذلك عندى فرقان حسن فان المريض الذي تستحب عيادته ويجد الله عنده هو المؤمن بربه الموافق لإلهه الذي هو وليه وأما الطاعم فقد يكون فيه عموم لكل جائع يستحب اطعامه فان الله يقول ﴿مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفُهُ لَهُۥ ٱلهُۥ أَضْعَافًا كَثِيرَةً ﴾ [البقرة: ٢٤٥] فمن تصدق بصدقة واجبة أو مستحبة فقد أقرض الله سبحانه بما أعطاه لعبده وقد ثبت في الصحيح عن النبي أنه قال من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب ولا يقبل الله الا الطيب فان الله يأخذها بيمينه فيربيها كما يربى أحدكم فلوه أو فصيله حتى تكون مثل الجبل العظيم وقال ان الصدقة لتقع بيد الحق قبل أن تقع بيد السائل لكن الأشبه أن هذا العبد المذكور في الجوع هو المذكور في المرض وهو العبد الولى الذي فيه نوع اتحاد وان كان الله يثيب على طعام الفاسق والذمى ونظير القرض النصر في مثل قوله تعالى ﴿ وَلَيَنصُرُتُ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ } [الحج: ٤٠] ﴿ وَلِيعَلَمَ ٱللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ وإِٱلْغَيْبِ ﴾

(١) الاستقامة ج: ٢ ص: ٣٣٨.

[الحديد: ٢٥] وقوله ﴿إِن نَصُرُوا الله يَنصُرُكُم ﴾ [محمد: ٧] ونحو ذلك لكن النصر فيه معنى لكن لا يقال في مثله جعت فقد ذكر الله في القرآن القرض والنصر وجعله له هذا في الرزق وهذا في النصر وجاء في الحديث العيادة وهذه الثلاثة هي المذكورة في قوله تعالى ﴿وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَحِينَ الْبَأْسِ ﴾ [البقرة: ١٧٧] وقوله ﴿مَسَّتَهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَالضَّرَاءُ وَالضّرَاءُ فقط لأن ذلك ينفرد به وَزُلُزِلُوا ﴾ [البقرة: ٢١٤] وانما في الحديث أمر البأساء والضراء فقط لأن ذلك ينفرد به الواحد المخاطب بقوله عبدى مرضت وجعت فلذلك عاتبه وأما النصر فيحتاج في العادة إلى عدد فلا يعتب فيه على أحد معين غالبا أو المقصود بالحديث التنبيه وفي القرآن النصر والرزق وليس فيه العيادة لأن النصر والقرض فيه عموم لا يختص بشخص دون شخص وأما العيادة فانما تكون لمن يجد الحق عنده (۱).

# فالجهاد للكفار أصلح من هلاكهم بعذاب سماء

والله تعالى قد جعل أكمل المؤمنين إيمانا أعظمهم بلاء كما قيل للنبي أي الناس أشد بلاء قال الأنبياء ثم الصالحون ثم الأمثل فالأمثل يبتلي الرجل علي حسب دينه فإن كان في دينه صلابة زيد في بلائه وإن كان في دينه رقة خفف عنه ولا يزال البلاء بالمؤمن حتى يمشي علي الأرض وليس عليه خطيئة ومن هذا أن الله شرع من عذاب الكفار بعد نزول التوراة بأيدي المؤمنين في الجهاد ما لم يكن قبل ذلك حتى إنه قبل لم ينزل بعد التوراة عذاب عام من السماء للأمم كما قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَامُوسَى ٱلْكِتَبَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونَ ﴾ [القصص: ٣٤] فإنه قبل ذلك قد أهلك قوم فرعون وشعيب لوط وعاد وثمود وغيرهم ولم يهلك الكفار بجهاد المؤمنين ولما كان موسى أفضل من هؤلاء وكذلك محمد وهما الرسولان المبعوثان بالكتابين العظيمين كما قال تعالى ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلْيَكُو رَسُولًا شَنِهِ دًا عَلَيْحُ كُنُ أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَون بِهِ الكتابين العظيمين كما قال تعالى ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلْيَكُو رَسُولًا شَنِهِ دًا عَلَيْحُ كُنُ أَرْسَلْنَا إِلَى فَرْعَونَ وَسُولًا شَنِهِ دًا عَلَيْحُ كُنُ أَرْسَلْنَا إِلَى فَرْعَونَ وَسُولًا شَنِهِ دًا عَلَيْحُ كُنُ أَرْسَلْنَا إِلَى فَرْعَونَ وَسُولًا شَنِهِ دًا عَلَيْحُ كُنُ أَرْسَلْنَا إِلَى فَرْعَونَ وَسُلَى الْمُؤْلِدَ أُوتِ مِثْلُ مَا أُوتِ مُوسَى أَولِمُ مَن قال تعالى ﴿ قَالُولُولَا أُوتِ مِثْلُ مَا أُوتِ مُوسَى أَولِمُ يَكَ فُرُولًا بِمَا أُولِي مَا أُولِ مِنَ اللهِ عَلَاهُ وَلَا بِمَالَى الْهُ الْمَالَةُ وَلَا لَكُولُهُ وَلَا مَا الْمِعْ الله عَلَاهُ عَلَاهُ مَا أَولَا اللهُ عَلَاهُ وَلَا اللهُ اللهُ الْمُؤْلِكُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَالِهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المؤلِقُ اللهُ اللهُ المؤلِقُ اللهُ المؤلِلُ المؤلِقُ اللهُ المؤلِلَةُ المؤلِقُ المؤلِقُ الْمؤلِقُ المؤلِقُ اللهُ اللهُ المؤلِقُ المؤلِقُ المؤلِقِ المؤلِقُ اللهُ المؤلِقُ المؤلِق

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۳۹۲.

مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾ [القصص: ٤٨] إلى قوله ﴿ قُلُ فَأَنُّواْ بِكِنَابٍ مِّنْ عِندِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَىٰ مِنْهُمآ أَنَّبِعُهُ [القصص: ٤٩] وأمر الله هذين الرسولين بالجهاد على الدين وشريعة محمد أكمل فلهذا كان الجهاد في أمته أعظم منه في غيرهم قال تعالى ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرُهُ لَكُمْ ۖ وَعَسَىٰ أَن تَكْرُهُواْ شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ۖ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّواْ شَيْعًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ ۗ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦] وقال تعالى ﴿وَلَوْ يَشَآهُ اللَّهُ لَأَنْضَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِّبَلُّوا بَعْضَكُم بِبَعْضِ [محمد: ٤] وقال تعالى للمنافقين ﴿وَغَنَّ نَتَرَبُّصُ بِكُمْ أَن يُصِيبَكُمُ ٱللَّهُ بِعَذَابٍ مِّنْ عِندِهِ أَوْ بِأَيْدِينَا ۚ فَتَرَبَّصُوا إِنَّا مَعَكُم مُّتَرَبِّصُونَ ﴾ [التوبة: ٥٦] فالجهاد للكفار أصلح من هلاكهم بعذاب سماء من وجوه أحدها أن ذلك أعظم في ثواب المؤمنين وأجرهم وعلو درجاتهم لما يفعلونه من الجهاد في سبيل الله لأن تكون كلمة الله هي العليا ويكون الدين كله لله الثاني أن ذلك أنفع للكفار أيضا فإنهم قد يؤمنون من الخوف ومن أسر منهم وسيم من الصغار يسلم أيضا وهذا من معنى قوله تعالى ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] قال أبو هريرة وكنتم خير الناس للناس تأتون بهم في الأقياد والسلاسل حتى تدخلوهم الجنة فصارت الأمة بذلك خير أمة أخرجت للناس وأفلح بذلك المقاتلون وهذا هو مقصود الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وهذا من معنى كون محمد ما أرسل إلا رحمة للعالمين فهو رحمة في حق كل أحد بحسبه حتى المكذبين له هو في حقهم رحمة أعظم مما كان غيره ولهذا لما أرسل الله إليه ملك الجبال وعرض عليه أن يقلب عليهم الأخشبين قال لا استأنى بهم لعل الله أن يخرج من أصلابهم من يعبد الله وحده لا شريك له الوجه الثالث أن ذلك أعظم عزة للإيمان وأهله واكثر لهم فهو يوجب من علو الإيمان وكثرة أهله ما لا يحصل بدون ذلك وأمر المنافقين والفجار بالمعروف ونهيهم عن المنكر هو من تمام الجهاد وكذلك إقامة الحدود ومعلوم أن في الجهاد وإقامة الحدود من إتلاف النفوس والأطراف والأموال ما فيه فلو بلغت هذه النفوس النصر بالدعاء ونحوه من غير جهاد لكان ذلك من جنس نصر الله للأنبياء المتقدمين من أممهم لما أهلك نفوسهم وأموالهم وأما النصر بالجهاد وإقامة الحدود فذلك من جنس نصر الله لما يختص

به رسوله وإن كان محمد وأمته منصورين بالنوعين جميعا لكن يشرع في الجهاد باليد ما لا يشرع في الدعاء (١).

﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكُرَهُواْ شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴿ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّواْ شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٦]

فأفضل النعم نعمة الإيمان وكل مخلوق من المخلوقات فهو الآيات التي يحصل بها ما يحصل من هذه النعمة قال تعالى ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِّأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ [يوسف: ١١١] وقال تعالى ﴿ بَمْصِرَةً وَذِكَّرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيبٍ ﴾ [ق: ٨] وما يصيب الإنسان إن كان يسره فهو نعمة بينة وإن كان يسوءه فهو نعمة من جهة أنه يكفر خطاياه ويثاب بالصبر عليه ومن جهة أن فيه حكمة ورحمة لا يعلمها ﴿وَعَسَىٰ أَن تَكُرُهُواْ شَيْءًا وَهُوَ خَيْرٌ ا لَّكُمُّ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّواْ شَيْءًا وَهُو شَرٌّ لَّكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٦] وقد قال في الحديث والله لا يقضى الله للمؤمن قضاء إلا كان خيرا له إن أصابته سراء شكر فكان خيرا له وان أصابته ضراء صبر فكان خبرا له وإذا كان هذا وهذا فكلاهما من نعم الله عليه وكلتا النعمتين تحتاج مع الشكر إلى الصبر أما نعمة الضراء فاحتياجها إلى الصبر ظاهر وأما نعمة السراء فتحتاج إلى الصبر على الطاعة فيها فان فتنة السراء أعظم من فتنة الضراء كما قال بعض السلف ابتلينا بالضراء فصبرنا وابتلينا بالسراء فلم نصبر وفي الحديث أعوذ بك من فتنة الفقر وشر فتنة الغنى ولفقر يصلح عليه خلق كثير والغنا لايصلح عليه إلا أقل منهم ولهذا قال عقيب ذلك ﴿هَٰذَا نَذِيرُ مِّنَ ٱلنُّذُرِ ٱلْأُولَى ﴾ [اننجم: ٥٦] قيل هو محمد وقيل هو القرآن فان الله سمى كلا منهما بشيرا ونذيرا فقال في رسول الله ﴿إِنَّ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤُمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٨] وقال تعالى ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ [الفتح: ٨] ولهذا كان أكثر من يدخل الجنة المساكين لأنه فتنة الفقر أهون وكلاهما يحتاج إلى الصبر والشكر لكن لما كان في السراء اللذة وفي الضراء الألم اشتهر ذكر الشكر في السراء والصبر في

<sup>(</sup>١) قاعدة في المحبة ج: ١ ص: ١٥١-١٥٣.

الضراء قال تعالى ﴿ وَلَهِنَ أَذَقُنَا ٱلْإِنسَنَ مِنَا رَحْمَةُ ثُمَّ نَزَعْنهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَوُسُ كَفُورً الشّيّاتُ عَنِي ۗ إِنَّهُ لَفَحُ مُخُورٌ ﴿ آلَا لَهُ مَعْفِرَةٌ وَاَجُرٌ كَبِيرٌ ﴾ [هود: ٩-١١] ولأن صاحب النبراء أحوج إلى الشكر وصاحب الضراء أحوج إلى الصبر فان صبر هذا وشكر هذا واجب إذا تركه استحق العقاب وأما صبر صاحب السراء فقد يكون مستحبا إذا كان عن فضول الشهوات وقد يكون واجبا ولكن لاتيانه بالشكر الذي هو حسنات يغفر له ما يغفر من سيئاته وكذلك صاحب الضراء لا يكون الشكر في حقه مستحبا إذا كان شكرا يعفر من السابقين المقربين وقد يكون تقصيره في الشكر مما يغفر له لما يأتى به من الصابقين المقربين وقد يكون تقصيره في الشكر مما يغفر له لما يأتى به من الصبر فان اجتماع الشكر والصبر جميعا يكون مع تألم النفس وتلذذها يصبر على الألم ويشكر على النعم وهذا حال يعسر على كثير من الناس وبسط هذا له موضع آخر والمقصود هنا أن الله تعالى منعم بهذا كله وإن كان لا يظهر الانعام به في الابتداء لأكثر الناس فان الله يعلم وأنتم لا تعلمون فكل ما يفعله الله فهو نعمة منه (۱).

# المسكين المحتاج الذي لا يسأل ولا يعرف

ففي الحديث الصحيح أنه قال ليس المسكين هذا الطواف الذي ترده اللقمة واللقمتان والتمرة والتمرتان ولكن المسكين الذي لا يجد غنا يغنيه ولا يفطن له فيتصدق عليه ولا يسأل الناس إلحافا فهم كانوا يعرفون المسكين وأنه المحتاج وكان ذلك مشهورا عندهم فيمن يظهر حاجته بالسؤال فبين النبي أن الذي يظهر حاجته بالسؤال والناس يعطونه تزول مسكنته باعطاء الناس له والسؤال له بمنزلة الحرفة وهو وإن كان مسكينا يستحق من الزكاة اذا لم يعط من غيرها كفايته فهو إذا وجد من يعطيه كفايته لم يبق مسكينا وانما المسكين المحتاج الذي لا يسأل ولا يعرف فيعطى فهذا هو الذي يجب أن يقدم في العطاء فانه مسكين قطعا وذاك مسكنته تندفع بعطاء من يسأله (٢).

<sup>(</sup>۱) الحسنة والسيئة ج: ۱ ص: ۷۲-۷۳ ومجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۲۱۱ ومجموع الفتاوى ج: ۱۵ ص: ۳۰۵–۳۰۵.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۲۹۹.

كل ما أمر الله به ورسوله فمصلحته راجحة على مفسدته ومنفعته راجحة على المضرة وان كرهته النفوس

وقال تعالى في وصف النبي الأمي ﴿يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُونِ وَيَنْهَمْهُمْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبِّيثِ وَيضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] وقال تعالى لما ذكر الوضوء ﴿مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَ لِيُتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُم لَعَلَكُم تَشَكُّرُونَ ﴾[المائدة: ٦] فأخبر أنه لا يريد أن يجعل علينا من حرج فيما أمرنا به وهذه نكرة مؤكدة بحرف من فهي تنفي كل حرج وأخبر أنه إنما يريد تطهيرنا وإتمام نعمته علينا وقال تعالى في الآية الأخرى ﴿وَجَهِدُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ أَهُوَ أَجْتَبُكُمُ مُ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ ﴿ [الحج: ٧٨] فقد أخبر أنه ما جعل علينا في الدين من حرج نفيا عاما مؤكدا فمن اعتقد أن فيما أمر الله به مثقال ذرة من حرج فقد كذب الله ورسوله فكيف بمن اعتقد أن المأمور به قد يكون فسادا وضررا لا منفعة فيه ولا مصلحة لنا ولهذا لما لم يكن فيما أمر الله ورسوله حرج علينا لم يكن الحرج من ذلك إلا من النفاق كما قال تعالى ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى ا يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْفِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥] وقال الله تعالى فيما أمر به من الصيام ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] فإذا كان لا يريد فيما أمرنا به ما يعسر علينا فكيف يريد ما يكون ضررا وفسادا لنا بما أمرنا به إذا أطعناه فيه ثم إنه يكون قد أخبر أن الإيمان والطاعة خير من الكفر والمعصية للعبد في الدنيا والآخرة وإن كان لجهله يظن أن ذلك خبر له في الدنيا كما يقوله هؤلاء الذين فيهم جهل ونفاق الذين قد يقولون إن المأمور به قد لا يكون فيه للعبد مصلحة ولا منفعة طول عمره بل يكون ذلك في المنهى عنه فقال تعالى ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرُهُ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيْءًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّواْ شَيْءًا وَهُوَ شَرُّ لَّكُمُّ ۗ وَأَللَّهُ يَعُـلُمُ وَأَنتُـمُ لَا تَعُـلَمُوكَ ﴾ [البقرة: ٢١٦] وقال تعالى عن الذين ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ

ٱلشَّيَاطِينُ عَلَى مُلُكِ سُلَيْمَانَ ﴾ [البقرة: ١٠٢] إلى قوله ﴿مِنْ خَلَقَّ وَلِبَنْسِ مَا شَكَرُواْ بِهِ أَنفُسَهُمُّ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾[البقرة: ١٠٢] فأخبر أنهم يعلمون أن هذه الأمور لا تنفع بعد الموت بل لا يكون لصاحبها نصيب في الآخرة وإنما طلبوا بها منفعة الدنيا وقد يسمون ذلك العقل المعيشى أي العقل الذي يعيش به الإنسان في الدنيا عيشة طيبة فقال تعالى ﴿ وَلُوْ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ وَٱتَّـ قَوْاْ لَمَثُوبَةٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ خَبْرٌ ۖ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾[البقرة: ١٠٣] فأخبر أن أولياءه الذين آمنوا وكانوا يتقون ينبههم على أن في ذلك ما هو خير لهم مما طلبوه في الدنيا لو كانوا يعلمون فيحصل لهم في الآخرة من الخير الذي هو المنفعة ودفع المضرة ما هو أعظم مما يحصلوه بذلك من خير الدنيا كما قال تعالى ﴿ وَكَذَالِكُ مَكَّنَّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَنَبُوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا مَن نَشَاءٌ وَلا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ [يوسف: ٥٦] ثم قال ﴿ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَنَّقُونَ ﴾ [يوسف: ٥٠] وقال تعالى ﴿ وَمَاكَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِيَ أَمْرِنَا وَثَبِّتْ أَقَدَامَنَا وَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْفِرِينَ (اللهُ فَعَالَنَهُمُ ٱللَّهُ ثَوَابَ ٱلدُّنْيَا وَحُسَّنَ ثَوَابِ ٱلْآخِرَةِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ آل عمران: ١٤٧-١٤٨] وقال عن إبراهيم ﴿ وَءَا نَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً ۗ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴾ [النحل: ١٢٢] وقد قال تعالى ما يبين به أن فعل المكروه من المأمور خير من تركه في الدنيا أيضا قال تعالى ﴿وَلَوُ أَنَّا كَنَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُواْ مِن دِيَكِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنْهُم ۖ وَلَوَ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِۦ لَكَانَ خَيْرًا لَمُنُمَّ وَأَشَدَّ تَثَبِيتًا ١٠٠ وَإِذَا لَآلَ تَيْنَهُم مِّن لَدُنَّا أَجْرًا عَظِيمًا ١٠٠ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ٦٦-٦٦] وهذا في سياق حال ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبِلِكَ ثُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُوٓاْ إِلَى الطَّلغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوٓاْ أَن يَكَفُرُواْ بِهِ وَيُرِيدُ ٱلشَّيَطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿[النساء: ٦٠] وهؤلاء منافقون من أهل الكتاب والمشركون حالهم أيضا شبيه بحال الذين نبذوا كتاب الله وراءهم ظهريا كأنهم لا يعلمون ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾[البقرة: ١٠٢] فإن أولئك عدلوا عما في كتاب

الله إلي اتباع الجبت والطاغوت والسحر والشيطان وهذه حال الذين أوتوا نصيبا من الكتاب الذين يؤمنون بالجبت والطاغوت وحال الذين يتحاكمون إلي الطاغوت من المظهرين للإيمان بالله ورسله فيها من حال هؤلاء والطاغوت كل معظم ومتعظم بغير طاعة الله ورسوله من إنسان أو شيطان أو شيء من الأوثان وهذه حال كثير بمن يشبه اليهود من المتفقهه والمتكلمة وغيرهم ممن فيه نوع نفاق من هذه الأمة الذين يؤمنون بما خالف كتاب الله وسنة رسوله من أنواع الجبت والطاغوت والذين يريدون أن يتحاكموا إلى غير كتاب الله تعالى وسنة رسوله وقال تعالى ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ تُعَالُوا إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ المُنفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا الله ورسوله إلى اتباع ما اتبعوه من بيما فدّمت أيديهم ثم جاءُوك يَحلِفُونَ بِالله إلى أردُنا إلا إلى المناع علم وتحقيق كما أي هؤلاء لم يقصدوا ما فعلوه من العدل عن طاعة الله ورسوله إلي اتباع ما اتبعوه من يوجد في صنف المتعلمة ومثل طلب أذواق ومواجيد كما يوجد في صنف المتعبدة ومثل طلب شهوات ظاهرة وباطنة كما يوجد في صنف الذين يريدون العلو والذين يتبعون شهوات الغي (۱).

فإن الله بعث الرسل بتحصيل المصالح وتكميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها فكل ما أمر الله به ورسوله فمصلحته راجحة على مفسدته ومنفعته راجحة على المضرة وان كرهته النفوس كما قال تعالى ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوكُرُهُ لَكُمُ وَعَسَىٰ أَن تَكُرهُواْ شَيْعًا وَهُو شَرُّ لَكُمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُ وَعَسَىٰ أَن تَكُرهُواْ شَيْعًا وَهُو شَرٌ لَكُمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦] فأمر بالجهاد وهو مكروه للنفوس لكن مصلحته ومنفعته راجحة على ما يحصل للنفوس من ألمه بمنزلة من يشرب الدواء الكريه لتحصل له العافية فإن مصلحة حصول العافية له راجحة على ألم شرب الدواء وكذلك التاجر الذي يتغرب عن وطنه ويسهر ويخاف ويتحمل هذه المكروهات مصلحة الربح الذي يحصل له راجحة على هذه المكاره وفي ويتحمل هذه المكروهات مصلحة الربح الذي يحصل له راجحة على هذه المكاره وفي

<sup>(</sup>١) قاعدة في المحبة ج: ١ ص: ١٨٥-١٨٧.

الصحيحين عن النبي أنه قال حفت الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات (۱). الشرع إذا أمرنا بأمر شديد فإنما يأمر به لما فيه من المنفعة لا لمجرد تعذيب النفس

فليس كل شديد فاضلا ولا كل يسير مفضولا بل الشرع إذا أمرنا بأمر شديد فإنما يأمر به لما فيه من المنفعة لا لجرد تعذيب النفس كالجهاد الذي قال فيه تعالى ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرُهُ لَكُمْ ۗ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُواْ شَيًّا وَهُوَخَيْرٌ لَكُمْ ۗ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّواْ شَيْءًا وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمُّ وَاللَّهُ يَعُلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعُلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦] والحج هو الجهاد الصغير ولهذا قال النبي لعائشة رضى الله عنها في العمرة أجرك على قدر نصبك وقال تعالى في الجهاد ﴿ذَلِكَ بَأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظُمُّ أَوْلَا نَصَبُّ وَلَا مَخْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِيظًا ٱلْصُكُفَّارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِّ نَّيْلًا إِلَّا كُنِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَلِحٌ ۚ إِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [التوبة: ١٢٠] وأما مجرد تعذيب النفس والبدن من غير منفعة راجحة فليس هذا مشروعا لنا بل أمرنا الله بما ينفعنا ونهانا عما يضرنا وقد قال في الحديث الصحيح إنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين وقال لمعاذ وأبى موسى لما بعثهما إلى اليمن يسرا ولا تعسرا وبشرا ولا تنفرا وقال هذا الدين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه فإستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدلجة والقصد القصد تبلغوا وروى عنه أنه قال أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة فالإنسان إذا أصابه في الجهاد أو الحج أو غير ذلك حر أو برد أو جوع ونحو ذلك فهو مما يحمد عليه قال الله تعالى ﴿وَقَالُواْ لَا نَنفِرُواْ فِي ٱلْحَرُّ ۚ قُلُ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرًّا ۚ لَوْ كَانُواْ يَفْقَهُونَ ﴾ [المتوبة: ٨١] وكذلك قال الكفارات إسباغ الوضوء على المكاره وكثرة الخطا إلى المساجد وإنتظار الصلاة بعد الصلاة فذلكم الرباط فذلكم الرباط وأما مجرد بروز الإنسان للحر والبرد بلا منفعة شرعية وإحتفاؤه وكشف رأسه ونحو ذلك مما يظن بعض الناس أنه من مجاهدة النفس فهذا إذا لم يكن فيه منفعة للإنسان وطاعة لله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۲۶ ص: ۲۷۸.

فلا خير فيه بل قد ثبت في الصحيح أن النبي الله رأى رجلا قائما في الشمس فقال ما هذا قالوا هذا أبو إسرائيل نذر أن يقوم في الشمس ولا يستظل ولا يتكلم ويصوم فقال مروه فيجلس وليستظل وليتكلم وليتم صومه ولهذا نهى عن الصمت الدائم بل المشروع ما قاله النبي قال من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت فالتكلم بالخير خير من السكوت عنه والسكوت عن الشر خير من التكلم به (۱).

### أن هذه الواجبات تقام على أحسن الوجوه

خاطب الله المؤمنين بالحدود والحقوق خطابا مطلقا كقوله ﴿وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوَا ﴾ [١١ائدة: ٣٨] وقوله ﴿ ٱلزَّانِيةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا ﴾ [النور: ٢] وقوله ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَكَتِ ثُمَّ لَرْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾ [المنور: ٤] وكذلك قوله ﴿وَلا نُقْبَلُواْ لَهُمُّ شَهَدَةً أَبدًا ﴾ [النور: ٤] لكن قد علم أن المخاطب بالفعل لابد أن يكون قادرا عليه والعاجزون لا يجب عليهم وقد علم أن هذا فرض على الكفاية وهو مثل الجهاد بل هو نوع من الجهاد فقوله ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ ﴾ [البقرة: ٢١٦] وقوله ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٠] وقوله ﴿ إِلَّا نَنفِرُوا يُعَذِّبُكُمْ ﴾ [التوبة: ٣٩] ونحو ذلك هو فرض على الكفاية من القادرين والقدرة هي السلطان فلهذا وجب اقامة الحدود على ذي السلطان ونوابه والسنة أن يكون للمسلمين إمام واحد والباقون نوابه فاذا فرض ان الامة خرجت عن ذلك لمعصية من بعضها وعجز من الباقين أو غير ذلك فكان لها عدة أئمة لكان يجب على كل إمام أن يقيم الحدود ويستوفي الحقوق ولهذا قال العلماء إن أهل البغى ينفذ من احكامهم ما ينفذ من احكام أهل العدل وكذلك لو شاركوا الامارة وصاروا أحزابا لوجب على كل حزب فعل ذلك في أهل طاعتهم فهذا عند تفرق الأمراء وتعددهم وكذلك لو لم يتفرقوا لكن طاعتهم للأمير الكبير ليست طاعة تامة فإن ذلك أيضا إذا اسقط عنه إلزامهم بذلك لم يسقط عنهم القيام بذلك بل عليهم أن يقيموا ذلك وكذلك لو فرض عجز بعض الأمراء عن إقامة الحدود والحقوق أو إضاعته لذلك لكان

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۲ ص: ۳۱۵–۳۱۵.

ذلك الفرض على القادر عليه وقول من قال لا يقيم الحدود الا السلطان ونوابه إذا كانوا قادرين فاعلين بالعدل كما يقول الفقهاء الأمر إلى الحاكم إنما هو العادل القادر فاذا كان مضيعا لأموال اليتامى أو عاجزا عنها لم يجب تسليمها اليه مع امكان حفظها بدونه وكذلك الأمير إذا كان مضيعا للحدود أو عاجزا عنها لم يجب تفويضها اليه مع إمكان إقامتها بدونه والأصل أن هذه الواجبات تقام على أحسن الوجوه فمتى أمكن إقامتها من أمير لم يحتج إلى اثنين ومتى لم يقم إلا بعدد ومن غير سلطان أقيمت اذا لم يكن في إقامتها فساد يزيد على إضاعتها فانها من باب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فان كان في ذلك من فساد ولاة الأمر أو الرعية ما يزيد على إضاعتها لم يدفع فساد بأفسد منه والله اعلم (۱).

### ان العلة تسبق المعلول لا تتبعه

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٣٤ ص: ١٧٥-١٧٦.

تُحِبُّواْ شَيًّْا وَهُوَشَرُّ لَكُمُّ وَاللّهُ يَعَلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦] دليل على أنه أمر به لأنه خير لنا ولأن الله علم فيه ما لم نعلمه ومثله قوله في آية الطهور ﴿وَلَاكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيمُ مِن الطهور الله على أنه أمر بالطهور لما فيه من الصلاح لنا وهذا أيضا في القرآن كثير (١).

فانه حكيم لا يهمل مصالح الدين ولا يفوت المؤمنين ما يقربهم إلے رب العالمين

والعمل اذ اشتمل على مصلحة ومفسدة فان الشارع حكيم فان غلبت مصلحة على مفسدته شرعه وإن غلبت مفسدته على مفسدته لم يشرعه بل نهى عنه كما قال تعالى ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُو كُرُهُ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكُرهُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَالله يَعَلَمُ وَأَنتُهُ لا تَعْلَمُون البقرة: ٢١٦] وقال تعالى ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ النَّخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ فَلْ فِيهِما إِنْهُ صَعِيمٌ لِلنَّاسِ وَإِنَّمُهُمَا أَكْبَرُ مِن نَفْعِهِما ﴾ عن المُخمّر وَالْمَيْسِرِ فَلْ فِيهِما إِنْهُ صَعَلَم الله تعالى بعد ذلك وهكذا ما يراه الناس من الأعمال مقربا إلى الله ولم يشرعه الله ورسوله فانه لابد أن يكون ضرره أعظم من نفعه وإلا فلو كان نفعه أعظم غالبا على ضرره لم يهمله الشارع فانه حكيم لا يهمل مصالح الدين ولا يفوت المؤمنين ما يقربهم إلى رب العالمين (٢).

والمشروط في التكليف أن يكون العبد قادرا على الفعل لا أن يكون مريدا له

فإن الله يأمر الإنسان بما يكرهه وينهاه عما يحبه كما قال تعالى ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ اللّهِ يأمر الإنسان بما يكرهه وينهاه عما يحبه كما قال تعالى ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ اللّهَوَالُ وَهُو كُرَّهُ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٦] وقال ﴿وَأَمّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النّفَسَ عَنِ الْمُوكَى ﴾ [النازعات: ٤٠] وهو قادر على فعل ذلك إذا أراده وعلى ترك ما نهى عنه وليس من شرط المنافور به أن يكون العبد مريدا له ولا من شرط المنهى عنه أن يكون العبد كارها له فإن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۵ ص: ۸- ۹.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۱۱ ص: ٦٢٣.

الفعل يتوقف على القدرة والإرادة والمشروط في التكليف أن يكون العبد قادرا على الفعل لا أن يكون مريدا له لكنه لا يوجد إلا إذا كان مريدا له فالإرادة شرط في وجوده لا في وجوبه (١).

## امتناع تماثل العلمين فان الرب بكل شيء عليم

ومما يبين امتناع تماثل العلمين أن الرب بكل شيء عليم سواء قيل إنه عالم بعلم واحد أو بعلوم غير متناهية وليس علم العبد لا هكذا ولا هكذا بل هذا ممتنع فيه ولو قال القائل علم الرب بالشيء المعين كعلم العبد به كان ممتنعا فإن الرب يعلمه علم إحاطة به والعبد لا يحيط به وأيضا فإنا نعلم بالضرورة أن الله أعلم وأقدر من خلقه كما قال تعالى ﴿وَاللّهُ يَعُلُمُ وَأَنتُمُ لاَتَمَ لَاتَمَ لَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦] وهذا أوضح في المنقول والمعقول وأعظم من أن يحتاج إلى شواهد فكيف يجوز أن يظن التماثل مع ثبوت التفاضل (٢).

# ضرر الكفر أعظم من ضرر قتل النفس

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٣ ص: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) الصفدية ج: ٢ ص: ١٥.

وقال ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ ۚ قُلُ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ ۖ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفُرُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَكُفُرُ اللَّهِ وَكُفُرُ اللَّهِ وَكُفُرُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ عِنْهُ أَكْبُرُ عِندَ ٱللَّهِ ۚ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلُ وَلَا يَزَالُونَ يُقَانِلُونَكُمُ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَاعُوا ۚ وَمَن يَرْتَـدِ دُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرُ فَأُوْلَتِهِكَ حَبِطَتَ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ۚ وَأُوْلَتِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ۚ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٧] وقال في المتعارض ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ ۖ قُلُ فِيهِمَآ إِثْمُ كَبِيرُ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَآ أَكْبَرُ مِن نَفَعِهما ﴾[البقرة: ٢١٩] ونقول إذا ثبت أن الحسنات لها منافع وإن كانت واجبة كان في تركها مضار والسيئات فيها مضار وفي المكروه بعض وقال في المتعارض ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَرِبِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ ۚ قُلُ فِيهِ مَاۤ إِثْمُ كَبِيرُ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَآ أَكْبَرُ مِن نَفْعِهِ مَا ﴾ [البقرة: ٢١٩] وقال ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوكُرُهُ لَكُمْ ۖ وَعَسَىٰٓ أَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمُّ وَعَسَى ٓ أَن تُحِبُوا شَيْعًا وَهُو شَرٌّ لَكُمٌّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦] وقال ﴿وَٱلْفِتْـنَةُ أَكَّبُرُمِنَ ٱلْقَتْلِ ﴾[البقرة: ٢١٧] ونقول إذا ثبت أن الحسنات لها منافع وإن كانت واجبة كان في تركها مضار والسيئات فيها مضار وفي المكروه بعض حسنات فالتعارض إما بين حسنتين لا يمكن الجمع بينهما فتقدم أحسنهما بتفويت المرجوح وإما بين سيئتين لا يمكن الخلو منهما فيدفع اسوأهما باحتمال أدناهما واما بين حسنة وسيئة لا يمكن التفريق بينهما بل فعل الحسنه مستلزم لوقوع السيئة وترك السيئة مستلزم لترك الحسنة فيرجح الأرجح من منفعة الحسنة ومضرة السيئة فالأول كالواجب والمستحب وكفرض العين وفرض الكفاية مثل تقديم قضاء الدين المطالب به على صدقة التطوع والثانى كتقديم نفقة الأهل على نفقة الجهاد الذي لم يتعين وتقديم نفقة الوالدين عليه كما في الحديث الصحيح أي العمل أفضل قال الصلاة على مواقيتها قلت ثم أي قال ثم بر الوالدين قلت ثم أي قال ثم الجهاد في سبيل الله وتقديم الجهاد على الحج كما في الكتاب والسنة متعين على متعين ومستحب على مستحب وتقديم قراءة القرآن على الذكر إذا استويا في عمل القلب واللسان وتقديم الصلاة عليهما إذا شاركتهما في عمل القلب والا فقد يترجح الذكر بالفهم والوجل على القراءة التي لا تجاوز الحناجر وهذا

باب واسع والثالث كتقديم المرأة المهاجرة لسفر الهجرة بلا محرم على بقائها بدار الحرب كما فعلت أم كلثوم التي أنزل الله فيها آية الامتحان ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَدجِرَتِ فَأَمَنَحِنُوهُنَّ ۚ ٱللَّهُ أَعَلَمُ بِإِيمَنهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتٍ فَلا تَرْحِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّالِّ لَا هُنَّ حِلٌّ لَهُمَّ وَلا هُمْ يَحِلُونَ لْمُنَّ ﴾ [الممتحنة: ١٠] وكتقديم قتل النفس على الكفر كما قال تعالى ﴿وَٱلْفِتُـنَةُ أَكْبُرُ مِنَ ٱلْقَتْلِ ﴾ [البقرة: ٢١٧] فتقتل النفوس التي تحصل بها الفتنه عن الإيمان لأن ضرر الكفر أعظم من ضرر قتل النفس وكتقديم قطع السارق ورجم الزانى وجلد الشارب على مضرة السرقه والزنا والشرب وكذلك سائر العقوبات المأمور بها فانما أمر بها مع أنها في الأصل سيئه وفيها ضرر لدفع ما هو أعظم ضررا منها وهي جرائمها إذ لا يمكن دفع ذلك الفساد الكبير الا بهذا الفساد الصغير وكذلك في باب الجهاد وإن كان قتل من لم يقاتل من النساء والصبيان وغيرهم حراما فمتى احتيج إلى قتال قد يعمهم مثل الرمى بالمنجنيق والتبييت بالليل جاز ذلك كما جاءت فيها السنه في حصار الطائف ورميهم بالمنجنيق وفي أهل الدار من المشركين يبيتون وهو دفع لفساد الفتنه أيضا بقتل من لا يجوز قصد قتله وكذلك مسأله التترس التي ذكرها الفقهاء فان الجهاد هو دفع فتنه الكفر فيحصل فيها من المضرة ما هو دونها ولهذا اتفق الفقهاء على أنه متى لم يمكن دفع الضرر عن المسلمين إلا بما يفضى إلى قتل أولئك المتترس بهم جاز ذلك وأن لم يخف الضرر لكن لم يمكن الجهاد الا بما بما يفضي إلى قتلهم ففيه قولان ومن يسوغ ذلك يقول قتلهم لأجل مصلحة الجهاد مثل قتل المسلمين المقاتلين يكونون شهداء ومثل ذلك إقامة الحد على المباذل وقتال البغاة وغير ذلك ومن ذلك إباحة نكاح الأمة خشية العنت وهذا باب واسع أيضا وأما الرابع فمثل أكل الميتة عند المخمصة فان الأكل حسنة واجبة لا يمكن إلا بهذه السيئة ومصلحتها راجحة وعكسه الدواء الخبيث فان مضرته راجحة على مصلحته من منفعة العلاج لقيام غيره مقامه ولأن البر ألا يتيقن به وكذلك شرب الخمر للدواء فتبين أن السيئة تحتمل في موضعين دفع ما هو أسوأ منها اذا لم تدفع الا بها وتحصل بما هو أنفع من تركها اذا لم تحصل الا بها والحسنة تترك في موضعين اذا كانت مفوتة لما هو أحسن منها أو مستلزمة لسيئة تزيد مضرتها على منفعة الحسنة هذا فيما يتعلق بالموازنات

الدينية وأما سقوط الواجب لمضرة في الدنيا واباحة المحرم لحاجة في الدنيا كسقوط الصيام لأجل السفر وسقوط محظورات الاحرام وأركان الصلاة لأجل المرض فهذا باب آخر يدخل في سعة الدين ورفع الحرج الذي قد تختلف فيه الشرائع بخلاف الباب الأول فان جنسه مما لا يمكن اختلاف الشرائع فيه وان اختلفت في أعيانه بل ذلك ثابت في العقل كما يقال ليس العاقل الذي يعلم خير من بشر إنما العقل الذي يعلم خير الخيرين وشر الشرين وينشد ان اللبيب اذا بدى من جسمه مرضان مختلفان داوى الأخطر وهذا ثابت في سائر الأمور فان الطبيب مثلا يحتاج إلى تقوية القوة ودفع المرض والفساد أداة تزيدهما معا فانه يرجح عند وفور القوة تركه إضعافا للمرض وعند ضعف القوة فعله لان منفعة ابقاء القوة والمرض أولى من اذهابها جميعا فان ذهاب القوة مستلزمة للهلاك ولهذا استقر في عقول الناس انه عند الجدب يكون نزول المطر لهم رحمه وإن كان يتقوى بما ينتبه أقوام على ظلمهم لكن عدمه اشد ضررا عليهم ويرجحون وجود السلطان مع ظلمه على عدم السلطان كما قال بعض العقلاء ستون سنة من سلطان ظالم خير من ليلة واحد بلا سلطان ثم السلطان يؤاخذ على ما يفعله من العدوان ويفرط فيه من الحقوق مع التمكن لكن اقول هنا اذا كان المتولى للسلطان العام أو بعض فروعة كالامارة والولاية والقضاء ونحو ذلك اذا كان لا يمكنه اداء واجباته وترك محرماته ولكن يتعمد ذلك مالا يفعله غيره قصدا وقدرة جازت له الولاية وربما وجبت وذلك لان الولاية اذا كانت من الواجبات التي يجب تحصيل مصالحها من جهاد العدو وقسم الفيء واقامة الحدود وامن السبيل كان فعلها واجبا فاذا كان ذلك مستلزما لتولية بعض من لا يستحق واخذ بعضى مالا يحل واعطاء بعض من لا ينبغي ولا يمكنه ترك ذلك صار هذا من باب مالا يتم الواجب أو المستحب الا به فيكون واجبا أو مستحبا اذا كانت مفسدته دون مصلحة ذلك الواجب أو المستحب بل لو كانت الولاية غير واجبة وهي مشتملة على ظلم ومن تولاها اقام الظلم حتى تولاها شخص قصدة بذلك تخفيف الظلم فيها ودفع أكثره باحتمال أيسره كان ذلك حسنا مع هذه النية وكان فعله لما يفعله من السيئة بنية دفع ما هو اشد منها جيدا وهذا باب يختلف باختلاف النيات والمقاصد فمن طلب منه ظالم قادر والزمه مالا فتوسط رجل بينهما ليدفع عن المظلوم كثرة الظلم واخذ منه واعطى الظالم مع اختياره ان لا يظلم ودفعه ذلك لو امكن كان محسنا ولو توسط اعانه للظالم كان مسيئا وانما الغالب في هذه الاشياء فساد النية والعمل اما النية فبقصده السلطان والمال واما العمل فبفعل المحرمات وبترك الواجبات لا لاجل التعارض ولا لقصد الانفع والاصلح ثم الولايه وان كانت جائزة أو مستحبة أو واجبة فقد يكون في حق الرجل المعين غيرها أوجب أو احب فيقدم حينئذ خير الخيرين وجوبا تارة واستحابا أخرى ومن هذا الباب تولي يوسف الصديق على خزائن الأرض لملك مصر بل ومسألته أن يجعله على خزائن الارض وكان هو وقومه كفارا كما قال تعالى ﴿وَلَقَدْ جَآءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَكِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ يِّمَّا جَآءَكُم بِهِۦ حَتَّىَ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ. رَسُولًا حَكْذَلِكَ يُضِلُ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْـرِفُ مُّرْيَابٌ ﴾[غافر: ٣٤] وقال تعالى عنه ﴿ يَلصَدحِبَيَ السِّجْنِ ءَأَرَبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرُ أَمِر اللَّهُ ٱلْوَيحِدُ ٱلْقَهَّارُ (اللهُ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْ تُمُوهِا أَنْتُمْ وَءَابَا وَكُم مَّا أَنزَلَ اللّهُ بَهَا مِن سُلْطَنِ ۚ إِنِ ٱلْمُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ ۚ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوٓا إِلَّاۤ إِيَّاهُ ۚ ذَٰلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَنَكِنَّ ٱلصَّارُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٣٩-٤٠] ومعلوم أنه مع كفرهم لابد أن يكون لهم عادة وسنة في قبض الاموال وصرفها على حاشية الملك وأهل بيته وجنده ورعيته ولا تكون تلك جارية على سنة الأنبياء وعدلهم ولم يكون يوسف يمكنه أن يفعل كل ما يريد وهو ما يراه من دين الله فان القوم لم يستجيبوا له لكن فعل الممكن من العدل والاحسان ونال بالسلطان من اكرام المؤمنين من أهل بيته مالم يكن يمكن أن يناله بدون ذلك وهذا كله داخل في قوله ﴿فَٱنْقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: ١٦] فاذا ازدحم واجبان لا يمكن جمعهما فقدم أوكدهما لم يكن الآخر في هذه الحال واجبا ولم يكن تاركه لأجل فعل الأوكد تارك واجب في الحقيقة وكذلك اذا اجمتع محرمان لا يمكن ترك أعظمهما الا بفعل أدناهما لم يكن فعل الأدنى في هذه الحال محرما في الحقيقة وان سمى ذلك ترك واجب وسمى هذا فعل محرم باعتبار الاطلاق لم يضر ويقال في مثل هذا ترك الواجب لعذر وفعل المحرم للمصلحة الراجحة أو لضرورة أو لدفع ما هو أحرم وهذا كما يقال لمن نام عن صلاة أو نسيها إنه صلاها في غير الوقت المطلق قضاء هذا وقد قال النبي من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها اذا ذكرها

فان ذلك وقتها لاكفارة لها الا ذلك وهذا باب التعارض باب واسع جدا لاسيما في الأزمنة والأمكنة التي نقصت فيها آثار النبوة وخلافة النبوة فان هذه المسائل تكثر فيها وكلما ازداد النقص ازدادت هذه المسائل ووجود ذلك من أسباب الفتنة بين الأمة فانه اذا اختلطت الحسنات بالسيئات وقع الاشتباه والتلازم فأقوام قد ينظرون إلى الحسنات فيرجحون هذا الجانب وان تضمن سيئات عظيمة وأقوام قد ينظرون إلى السيئات فيرجحون الجانب لآخر وان ترك حسنات عظيمة والمتوسطون الذين ينظرون الأمرين قد لا يتبين لهم أول أكثرهم مقدار المنفعة والمضرة أو يتبين لهم فلا يجدون من يعنيهم العمل بالحسنات وترك السيئات لكون الأهواء قارنت الآراء ولهذا جاء في الحديث إن الله يحب البصر النافذ عند ورود الشبهات ويحب العقل الكامل عند حلول الشهوات فينبغى للعالم أن يتدبر أنواع هذه المسائل وقد يكون الواجب في بعضها كما بينته فيما تقدم العفو عند الأمر والنهى في بعض الأشياء لا التحليل والاسقاط مثل أن يكون في أمره بطاعة فعلا لمعصية أكبر منها فيترك الأمر بها دفعا لوقوع تلك المعصية مثل أن ترفع مذنبا إلى ذي سلطان ظالم فيعتدى عليه في العقوبة ما يكون أعظم ضررا من ذنبه ومثل أن يكون في نهيه عن بعض المنكرات تركا لمعروف هو أعظم منفعة من ترك المنكرات فيسكت عن النهي خوفا أن يستلزم ترك ما أمر الله به ورسوله مما هو عنده أعظم من مجرد ترك ذلك المنكر العالم تارة يأمر وتارة ينهي وتارة يبيح وتارة يسكت عن الأمر أو النهي أو الاباحة كالأمر بالصلاح الخالص أو الراجح أو النهي عن الفساد الخالص أو الراجح وعند التعارض يرجح الراجح كما تقدم بحسب الامكان فأما اذا كان المأمور والمنهى لا يتقيد بالممكن إما لجهله واما لظلمه ولا يمكن ازالة جهله وظلمه فربما كان الأصلح الكف والامساك عن أمره ونهيه كما قيل ان من المسائل مسائل جوابها السكوت كما سكت الشارع في أول الأمر عن الأمر بأشياء والنهى عن أشياء حتى علا الإسلام وظهر فالعالم في البيان والبلاغ كذلك قد يؤخر البيان والبلاغ لأشياء إلى وقت التمكن كما أخر الله سبحانه إنزال آيات وبيان أحكام إلى وقت تمكن رسول الله تسليما إلى بيانها يبين حقيقة الحال في هذا أن الله يقول ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] والحجة على عباد انما تقوم بشيئين بشرط التمكن من العلم بما أنزل الله والقدرة على العمل به فاما

العاجز عن العلم كالمجنون أو العاجز عن العمل فلا أمر عليه ولا نهى واذا انقطع العلم ببعض الدين أو حصل العجز عن بعضه كان ذلك في حق العاجز عن العلم أو العمل بقوله كمن انقطع عن العلم بجميع الدين أو عجز عن جميعه كالجنون مثلا وهذه أوقات الفترات فاذا حصل من يقوم بالدين من العلماء أو الأمراء أو مجموعهما كان بيانه لما جاء به الرسول شيئا فشيئا بمنزلة بيان الرسول لما بعث به شيئا فشيئا ومعلوم أن الرسول لا يبلغ الا ما أمكن علمه والعمل به ولم تأت الشريعة جملة كما يقال اذا أردت ان تطاع فأمر بما يستطاع فكذلك المجد لدينه والحيى لسنته لا يبلغ الا ما أمكن علمه والعمل به كما أن الداخل في الإسلام لا يمكن حين دخوله ان يلقن جميع شرائعه ويؤمر بها كلها وكذلك التائب من الذنوب والمتعلم والمسترشد لا يكمن في أول الأمر ان يؤمر بجميع الدين ويذكر له جميع العلم فانه لا يطيق ذلك واذا لم يطقه لم يكن واجبا عليه في هذه الحال واذا لم يكن واجبا لم يكن للعالم والأمير ان يوجبه جميعه ابتداء بل يعفو عن الأمر والنهى بما لا يمكن علمه وعمله إلى وقت الامكان كما عفى الرسول عما عفى عنه إلى وقت بيانه ولا يكون ذلك من باب اقرار المحرمات وترك الأمر بالواجبات لأن الوجوب والتحريم مشروط بامكان العلم والعمل وقد فرضنا انتفاء هذا الشرط فتدبر هذا الأصل فانه نافع ومن هنا يتبين سقوط كثير من هذه الأشياء وان كانت واجبة أو محرمة في الأصل لعدم امكان البلاغ الذي تقوم به حجة الله في الوجوب أو التحريم فان العجز مسقط للأمر والنهي وان كان واجبا في الأصل والله أعلم ومما يدخل في هذه الأمور الاجتهاديه علما وعملا ان ما قاله العالم أو الأمير أو فعله باجتهاد أو تقليد فاذا لم ير العالم الآخر والأمير الآخر مثل رأى الأول فانه لا يأمر به أو لا يأمر الا بما يراه مصلحة ولا ينهى عنه اذ ليس له ان ينهى غيره عن اتباع اجتهاده ولا ان يوجب عليه اتباعه فهذه الأمور في حقه من الأعمال المعفوة لا يأمر بها ولا ينهى عنها بل هي بين الاباحة والعفو وهذا باب اسع جدا فتدبره (١).

(۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۰ ص: ۵۰ –۲۱.

#### الجهاد شرع على مراتب

أن الله لم يأمر نبيه بمكة بالقتال بل إنما أمره بالقتال بالمدينة وأول آية نزلت في القتال قوله ﴿أَذِنَ لِللَّذِينَ يُقُنتَلُونَ بِأَنَّهُم ظُلِمُواْ وَإِنَّ الله عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾[الحج: ٣٩] أذن الله لهم أولا فيه ثم كتب عليهم ثانيا فقال ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوكُرُهُ لَكُمْ وَعَسَى آن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُو شَرٌ لَكُمْ أَوْلَالُهُ يَعُلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعُلَمُونَ ﴾ شَيْعًا وَهُو شَرٌ لَكُمْ أُ وَاللَّهُ يَعُلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعُلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦](١).

الجهاد شرع على مراتب فأول ما أنزل الله تعالى فيه الأذن بقوله ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ وَاحد من يُعْتَمُونَ بِأَنَّهُم طُلِمُوا وَإِنَّ اللّه عَلَى نَصْرِهِم لَقَدِيرٌ ﴾ [الحج: ٣٩] فقد ذكر غير واحد من العلماء أن هذه أول آية نزلت في الجهاد ثم بعد ذلك نزل وجوبه بقوله ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ الْقِمَالُ وَهُوكُرُهُ لَكُمُم وَعَلَيْ لَكُمُ وَاللّهُ الْقِمَالُ وَهُوكُرُهُ لَكُمُم وَاللّهُ وَعَلَيْ اللّه وَعَلَيْ اللّه وَعَلَيْ اللّه وَعَلَيْ اللّه وَعَلَيْ اللّه وَعَلَيْ اللّه وَدُوا يَتَكُونُونَ سَوَاءً فَكُونُونَ مِنْ اللّه وَلَيْنَا وَلا نَصِيرًا اللّه وَلَوْا فَنَكُونُونَ سَوَاءً فَكُونُونَ سَوَاءً فَكُونُونَ سَوَاءً فَكُونُونَ مَنْ يُعْتَمُ وَلِيّا وَلا نَصِيرًا اللّه وَلَوْا فَيْمُهُمْ وَلَيْكُمُ وَاللّهُ مَا مَنْ اللّه لَا اللّه وَلَوْا مَنْهُمْ وَلِيّا وَلا نَصِيرًا الله وَلَونَا الله وَلَوْا مَا مُورِين بقتاله وإن كانت الهدنة سَلِيلًا هم الله الكتاب إذا لم يسلموا حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ولم وأمرهم بقتال أهل الكتاب إذا لم يسلموا حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ولم يح فور وأمرهم بقتال أهل الكتاب إذا لم يسلموا حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ولم يح في علم ترك قتاهم وإن سالموهم وهادنوهم هدنة مطلقة مع إمكان جهادهم (٢٠).

<sup>(</sup>١) الصفدية ج: ٢ ص: ٣١٧.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ١ ص: ٢٣٣.

﴿ كُتِبَ عَلِيَكُمُ ٱلْقِتَالُ ﴾ [البقرة: ٢١٦] نزلت في أول الأمر قبل بدر ولا ريب أن الجهاد كان واجبا(١).

## والأمر بالجهاد وذكر فضائله في الكتاب والسنة اكثر من أن يحصر

فكل من بلغته دعوة رسول الله ﷺ إلى دين الله الذي بعثه به فلم يستجب له فانه يجب قتاله ﴿ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتَّنَةً وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩] ولأن الله لما بعث نبيه وأمره بدعوة الخلق إلى دينه لم يأذن له في قتل أحد على ذلك ولا قتاله حتى هاجر إلى المدينة فأذن له وللمسلمين بقوله تعالى ﴿أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَـٰتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ۗ وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ (٣) ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرِهِم بِغَيْرِ حَقّ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ۗ وَلَوْلَا دَفْمُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَكِّ مَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتُ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرًا ۗ وَلَيْنَصُرَكَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ ۚ إِنَ ٱللَّهَ لَقَويَ عَزِيزٌ ۞ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَامُواْ ٱلصَّكُوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكَوٰةَ وَأَمَرُوا بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ ٱلْمُنكُر ۗ وَلِلَّهِ عَنقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾[الحج: ٣٩-٤١] ثم إنه بعد ذلك أوجب عليهم القتال بقوله تعالى ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرُهُ لَكُمُ وَعَسَىٰ أَن تَكْرُهُواْ شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ۖ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّواْ شَيْعًا وَهُوَ شَرٌ لَكُمْ ۗ وَٱللَّهُ يَعُلُمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦] واكد الايجاب وعظم أمر الجهاد في عامة السور المدينة وذم التاركين له ووصفهم بالنفاق ومرض القلوب فقال تعالى ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَـآوُكُمُ وَأَبْنَـآوُكُمُ وَإِخْوَانُكُمُ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمُواَلُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَيَجِدَرُةُ تَخْشُونِ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا ۖ أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ، فَتَرَبَّضُواْ حَتَّى يَأْقِي ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ ۗ وَأَللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ [التوبه: ٢٤] وهذا كثير في القرآن وكذلك تعظيمه وتعظيم وأهله في سورة الصف التي يقول فيها ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ ٱذْلُكُمْ عَلَى جِمَرَةِ نُنجِيكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيم 🕔 تُقْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَجْلِهِ دُونَ فِي سَبِيلِٱللَّهِ بِأَمَوْلِكُمُّ وَأَنفُسِكُمَّ ذَلِكُو حَيْرٌ لَكُو إِن كُنتُمْ نَعَلَمُونَ اللَّهِ يَعْفِرْ لَكُو ذُنُوبَكُو

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ١ ص: ٢٣٥.

وَيُدِّ خِلْكُرْ جَنَّتٍ تَجَرِى مِن تَحْمُ الْأَنْهَ رُومَسكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنٍ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ اللَّ وَأَخْرَى تُحِبُّونَهَا أَنصُرُّ مِنَ ٱللَّهِ وَفَئْحٌ قَرِيبٌ ۗ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الصف: ١٠-١٣] وقوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْبَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِدِ وَنَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ۚ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفورِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِهِ ۚ ذَٰلِكَ فَضَٰلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ ۖ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ٥٤] والأمر بالجهاد وذكر فضائله في الكتاب والسنة اكثر من أن يحصر ولهذا كان أفضل ما تطوع به الإنسان وكان باتفاق العلماء أفضل من الحج والعمرة ومن الصلاة التطوع والصوم التطوع كما دل عليه الكتاب والسنة حتى قال النبي ﷺ رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد وقال ان في الجنة لمائة درجة ما بين الدرجة والدرجة كما بين السماء والارض أعدها الله للمجاهدين في سبيله متفق عليه وقال من اغبرت قدماه في سبيل الله حرمه الله على النار رواه البخاري وقال ﷺ رباط يوم وليلة في سبيل الله خير من صيام شهر وقيامه وإن مات أجرى عليه عمله الذي كان يعمله وأجرى عليه رزقه وأمن الفتان رواه مسلم وفي السنن رباط يوم في سبيل الله خير من الف يوم فيما سواه من المنازل وقال عينان لاتمسها النار عين بكت من خشية الله وعين باتت تحرس في سبيل الله قال الترمذي حديث حسن وفي مسند الامام احمد حرس ليلة في سبيل الله أفضل من ألف ليلة يقام ليلها ويصام نهارها وفي الصحيحين ان رجلا قال يا رسول الله أخبرني بشئ يعدل الجهاد في سبيل الله قال لا تستطيع قال أخبرني به قال هل تستطيع إذا خرج الجاهد أن تصوم لا تفطر وتقوم لا تفتر قال لا قال فذلك الذي يعدل الجهاد وفي السنن انه قال إن لكل أمة سياحة وسياحة أمتى الجهاد في سبيل الله وهذا باب واسع لم يرد في ثواب الأعمال وفضلها مثل ما ورد فيه وهو ظاهر عند الاعتبار فان نفع الجهاد عام لفاعله ولغيره في الدين والدنيا ومشتمل على جميع أنواع العبادات الباطنة والظاهرة فانه مشتمل من محبة الله تعالى والاخلاص له والتوكل عليه وتسليم النفس والمال له والصبر والزهد وذكر الله سائر أنواع الأعمال على مالا يشتمل عليه عمل آخر والقائم به من الشخص والأمة بين إحدى الحسنيين دائما إما النصر والظفر وإما الشهادة والجنة فان الخلق لابد لهم من محيا وممات ففيه استعمال محياهم ومماتهم في غاية سعادتهم في الدنيا والآخرة وفي تركه ذهاب

السعادتين أو نقصهما فان من الناس من يرغب في الأعمال الشديدة في الدين أو الدنيا مع قله منفعتها فالجهاد أنفع فيهما من كل عمل شديد وقد يرغب في ترفيه نفسه حتى يصادفه الموت فموت الشهيد أيسر من كل ميتة وهي أفضل الميتات وإذا كان أصل القتال المشروع هو الجهاد ومقصودة هو ان يكون الدين كله لله وان تكون كلمة الله هي العليا فمن امتنع من هذا قوتل باتفاق المسلمين واما من لم يكن من أهل الممانعة والمقاتلة كالنساء والصبيان والراهب والشيخ الكبير والأعمى والزمن ونحوهم فلا يقتل عند جمهور العلماء إلا ان يقاتل بقوله أو فعله وإن كان بعضهم يرى إباحة قتل الجميع لمجرد الكفر إلا النساء والصبيان لكونهم مالا للمسلمين والأول هو الصواب لأن القتال هو لمن يقاتلنا إذا أردنا إظهار دين الله كما قال الله تعالى ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَكِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعَـٰـتَدُوٓاً ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعۡــتَدِينَ ﴾[البقرة: ١٩٠] وفي السنن عنه أنه مر على امرأة مقتولة في بعض مغازيه قد وقف عليها الناس فقال ما كانت هذه لتقاتل وقال لأحدهم إلحق خالدا فقل له لا تقتلوا ذرية ولا عسيفا وفيهما أيضا عنه أنه كان يقول لا تقتلوا شيخا فانيا ولا طفلا صغيرا ولا امرأة وذلك ان الله تعالى أباح من قتل النفوس ما يحتاج اليه في صلاح الخلق كما قال تعالى ﴿وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلِ ﴾[البقرة: ٢١٧] أي ان القتل وإن كان فيه شر وفساد ففي فتنة الكفار من الشر والفساد ماهو أكبر منه فمن لم يمنع المسلمين من إقامة دين الله لم تكن مضرة كفره إلا على نفسه ولهذا قال الفقهاء إن الداعية إلى البدع المخالفة للكتاب والسنة يعاقب بما لا يعاقب به الساكت وجاء في الحديث أن الخطيئة إذا أخفيت لم تضر إلا صاحبها ولكن إذا ظهرت فلم تنكر ضرت العامة ولهذا أوجبت الشريعة قتال الكفار ولم توجب قتل المقدور عليهم منهم بل إذا أسر الرجل منهم في القتال أو غير القتال مثل ان تلقيه السفينة إلينا أو يضل الطريق أو يؤخذ بحيلة فانه يفعل فيه الامام الأصلح من قتله أو استعباده أو المن عليه أو مفاداته بمال أو نفس عند أكثر الفقهاء كما دل عليه الكتاب والسنة وإن كان من الفقهاء من يرى المن عليه ومفاداته منسوخا(۱).

(١) مجموع الفتاوي ج: ٢٨ ص: ٣٥٠ والسياسة الشرعية ج: ١ ص: ١٠١.

#### الشريعة تأمر بالمصالح الخالصة والراجحة كالإيمان والجهاد

والشريعة تأمر بالمصالح الخالصة والراجحة كالإيمان والجهاد فإن الإيمان مصلحة عضة والجهاد وإن كان فيه قتل النفوس فمصلحته راجحة وفتنة الكفر أعظم فسادا من القتل كما قال تعالى ﴿وَٱلْفِتَـنَةُ أَكَبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلِ ﴿[البقرة: ٢١٧] ونهى عن المفاسد الخالصة والراجحة كما نهى عن الفواحش ما ظهر منها وما بطن وعن الإثم والبغى بغير الحق وأن تشركوا بالله مالم ينزل به سلطانا وأن تقولوا على الله مالا تعلمون وهذه الأمور لا يبيحها قط في حال من الأحوال ولا في شرعة من الشرائع وتحريم الدم والميتة ولحم الخنزير والخمر وغير ذلك مما مفسدته راجحة وهذا الضرب تبيحه عند الضرورة لأن مفسدة فوات النفس أعظم من مفسدة الإغتذاء به (١).

## قد يكون مكروه النفس أنضع

وان الحق في نفس الأمر واحد وقد يكون من رحمة الله ببعض الناس خفاؤه لما في ظهوره من الشدة عليه ويكون من باب قوله تعالى ﴿لاَ تَسْتَكُواعَنَ أَشَياءَ إِن بُنَدَ لَكُمْ تَسُوّكُمْ ﴾ أطهوره من الشدة عليه ويكون من باب قوله تعالى ﴿لاَ تَسْتَكُواعَنَ أَشَياءَ إِن بُندَ لَكُمْ تَسُوّكُمْ مَسُواق من الطعام والثياب قد يكون في نفس الأمر مغصوبا فإذا لم يعلم الإنسان بذلك كان كله له حلالا لا إثم عليه فيه بحال بخلاف ما إذا علم فخفاء العلم بما يوجب الشدة قد يكون رحمة كما أن خفاء العلم بما يوجب الرخصة قد يكون عقوبة والرخصة رحمه وقد يكون عقوبة كما أن رفع الشك قد يكون رحمة وقد يكون عقوبة والرخصة رحمه وقد يكون مكروه النفس أنفع كما في الجهاد ﴿وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا شَيَّا وَهُو شَرُّ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٦] والمقصود هنا أن من الذنوب ما يكون سببا لخفاء العلم النافع أو بعضه بل يكون سببا لخفاء العلم النافع أو بعضه بل يكون سببا لخفاء العلم النافع أو بعضه بل يكون سببا لنسيان ما علم ولاشتباه الحق بالباطل تقع الفتن بسبب ذلك (٢٠).

# العاقبة للتقوى وللمتقين لأنهم المحتمون عما يضرهم

وكما أن المرضى الجهال قد يتناولون ما يشتهون فلا يحتمون ولا يصبرون على الأدوية الكريهة لما في ذلك من تعجيل نوع من الراحة واللذة ولكن ذلك يعقبهم من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۷ ص: ۲۳۰.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۱۲۰.

الآلام ما يعظم قدره أو يعجل الهلاك فكذلك بنو آدم هم جهال ظلموا أنفسهم يستعجل أحدهم ما ترغبه لذته ويترك ما تكرهه نفسه مما هو لا يصلح له فيعقبهم ذلك من الألم والعقوبات إما في الدنيا وإما في الآخرة ما فيه عظم العذاب والهلاك الأعظم والتقوى هي الاحتماء عما يضره بفعل ما ينفعه فإن الاحتماء عن الضار يستلزم استعمال النافع وأما استعمال النافع فقد يكون معه أيضا استعمال الضار فلا يكون صاحبه من المتقين وأما ترك استعمال الضار والنافع فهذا لا يكون فإن العبد إذا عجز عن تناول الغذاء كان مغتذيا بما معه من المواد التي تضره حتى يهلك ولهذا كانت العاقبة للتقوى وللمتقين لأنهم المحتمون عما يضرهم فعاقبتهم الإسلام والكرامة وإن وجدوا ألما في الابتداء لتناول الدواء والإحتماء كفعل الأعمال الصالحة المكروهة كما قال تعالى ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ الدواء والإحتماء كفعل الأعمال الصالحة المكروهة كما قال تعالى ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَاللّهُ مَا تَوْمُوا شَيْعًا وَهُو شَرّ لَكُمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَاللّهُ لَا تَعْلَمُ لَا تَعْلَمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

## ذنوب المشركين أعظم عند الله

<sup>(</sup>١) أمراض القلوب ج: ١ ص: ٣١.

عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ ۚ قُلُ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢١٧] ثم بين أن ذنوب المشركين أعظم عند الله(١).

اذا وقع التفضيل بين طائفتين ومحاسن إحداهما أكثر وأعظم ومساويها أقل وأصغر فإذا ذكر ما فيها من ذلك عورض بأن مساوئ تلك أعظم كقوله تعالى ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلُ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢١٧] ثم قال ﴿ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَكُفُرُ البِهِ وَالْفَتْنَةُ أَكْبَرُ عِندَ اللّهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِن الْقَتْلِ ﴾ وكم فُرًا بِهِ والمَسْجِدِ الْعَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللّهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِن الْقَتْلِ ﴾ [البقرة: ٢١٧] فإن الكفار عيروا سرية من سرايا المسلمين بأنهم قتلوا ابن الحضرمي في الشهر الحرام فقال تعالى هذا كبير وما عليه المشركون من الكفر بالله والصد عن سبيله وعن المسجد الحرام وإخراج أهله منه أكبر عند الله فإن هذا صد عما لا تحصل النجاة والسعادة إلا به وفيه من انتهاك المسجد الحرام ما هو أعظم من انتهاك الشهر الحرام (٢).

﴿ وَمَن يَرْتَ لِهِ دُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَ فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَتَهِكَ حَبِطَتُ أَعْمَالُهُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٧]

وأما الردة عن الإسلام بأن يصير الرجل كافرا مشركا أو كتابيا فإنه إذا مات على ذلك حبط عمله باتفاق العلماء كما نطق بذلك القرآن في غير موضع كقوله ﴿وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَيْمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَتِكَ حَبِطتُ أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنيَا وَالآخِرةِ وَالْمَاتِ اللَّهُمْ عَن دِينِهِ عَيْمُتُ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَتِكَ حَبِطتُ أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنيَا وَالآخِرةِ وَأُولَتِكَ أَصِّحَبُ النَّارِ هُمْ فِيها خَلِدُون ﴾ [البقرة: ١٧] وقوله ﴿وَمَن يَكُفُر بِالْإِيمَنِ فَقَدُ حَبِط عَمَلُهُ وَهُو فِي الْلَّخِرَةِ مِن الْمَنسِينَ ﴾ [المائدة: ٥] وقوله ﴿وَلَوَ أَشْرَكُوا لَحَبِط عَمْهُم مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الانعام: ٨٨] وقوله ﴿لَيْ أَشْرَكُوا لَحَبِط عَلْهُ وَلَتَكُونَنَ مِن الْمُنسِينَ ﴾ [المؤمّر: ١٥] ولكن تنازعوا فيما إذا إرتد ثم عاد إلى الإسلام هل تحبط الأعمال التي عملها قبل الردة أم لا تحبط إلا إذا مات مرتدا على قولين مشهورين هما قولان في مذهب الإمام أحمد

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٢ ص: ٤٨٠.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٢ ص: ٥٧.

والحبوط مذهب أبى حنيفة والوقوف مذهب الشافعى وتنازع الناس أيضا في المرتد هل يقال كان له إيمان صحيح يحبط بالردة أم يقال بل بالردة تبينا أن إيمانه كان فاسدا وأن الإيمان الصحيح لا يزول ألبتة على قولين لطوائف الناس وعلى ذلك يبنى قول المستثنى أنا مؤمن إن شاء الله هل يعود الإستثناء إلى كمال الإيمان أو يعود إلى الموافاة في المآل والله أعلم (١).

#### قبول توبة من كفر بعد اسلامه وانهم لا يعذبون في الدنيا ولا في الاخرة

والذي عليه عامة اهل العلم من الصحابة والتابعين انه تقبل توبة المرتد في الجملة وروى عن الحسن البصري انه يقتل وان اسلم جعله كالزاني والسارق وذكر عن اهل الظاهر نحو ذلك ان توبته تنفعه عند الله ولكن لا تدرأ القتل عنه وروى عن احمد ان من ولد في الإسلام قتل ومن كان مشركا فاسلم استتيب وكذلك روى عن عطاء وهو قول اسحاق بن راهوية والمشهور عن عطاء واحمد الاستتابة مطلقا وهو الصواب ووجه عدم قبول التوبة قوله من بدل دينه فاقتلوه رواه البخاري ولم يستثن ما اذا تاب وقال لايحل دم امرئ مسلم يشهد ان لا اله الا الله واني رسول الله الا باحدى ثلاث الثيب الزاني والنفس بالنفس والتارك لدينه المفارق للجماعة متفق عليه فاذا كان القاتل والزانى لا يسقط عنهما القتل بالتوبة فكذلك التارك لدينه المفارق للجماعة وعن حكيم بن معاوية عن ابيه ان رسول الله قال لا يقبل الله توبة عبد كفر بعد اسلامه رواه الامام احمد ولانه لا يقتل لمجرد الكفر والمحاربة لانه لو كان كذلك لما قتل المترهب والشيخ الكبير الاعمى والمقعد والمراة ونحوهم فلما قتل هؤلاء علم ان الردة حد من الحدود والحدود لا تسقط بالتوبة والصواب ما عليه الجماعة لان الله سبحانه وتعالى قال في كتابه ﴿كَيْفَ يَهْدِي ٱللَّهُ قَوْمًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَانِهُمْ وَشَهِدُوٓاْ أَنَّ ٱلرَّسُولَ حَقُّ وَجَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ ۚ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّللِمِينَ ﴾[آل عمران: ٨٦] إلى قوله تعالى ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَّدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ ۗ رَّحِيمُ ﴾ [آل عمران: ٨٩] فاخبر الله انه غفور رحيم لمن تاب بعد الردة وذلك يقتضى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٤ ص: ٢٥٨.

مغفرته له في الدنيا والاخرة ومن هذه حاله لم يعاقب بالقتل يبين ذلك ما رواه احمد قال حدثنا على بن عاصم عن داود بن ابي هند عن عكرمة عن ابن عباس ان رجلا من الانصار ارتد عن الإسلام ولحق بالمشركين فانزل الله تعالى ﴿كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قَوْمًا كَفُرُواْ بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ﴾ [آل عمران: ٨٦] إلى اخر الاية فبعث بها قومه اليه فرجع تائبا فقبل النبي ذلك منه وخلى عنه ورواه النسائي من حديث داود مثله وقال الامام احمد حدثنا على عن خالد عن عكرمة بمعنا هو قال والله ما كذبني قومي على رسول الله ولا كذب رسول الله على الله والله اصدق الثلاثة فرجع تائبا فقبل رسول الله ذلك منه وخلى عنه وقد حدثنا حجاج عن ابن جريح حدثت عن عكرمة مولى ابن عباس في قول الله تعالى ﴿ كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قُوْمًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنِهُمْ وَشَهِدُوٓ اأَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ ﴾ [آل عمران: ٨٦] في ابي عامر بن النعمان ووحوح بن الاسلت والحارث بن سويد بن الصامت في اثنى عشر رجلا رجعوا عن الإسلام ولحقوا بقريش ثم كتبوا إلى اهليهم هل لنا من توبة فنزلت ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ وَأَصَّلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [آل عمران: ٨٩] في الحارث بن سويد بن الصامت وقال حدثنا عبد الرزاق اخبرنا جعفر عن حميد عن مجاهد قال جاء الحارث بن سويد فأسلم مع النبي ثم كفر الحارث فرجع إلى قومه فأنزل الله فيه القران ﴿كَيْفَ يَهْ دِى ٱللَّهُ قُوْمًا كَفُرُواْ بَعْدَ إِيمَنِهُمْ ﴾ [آل عمران: ٨٦] إلى قوله ﴿غَفُورٌ رَّحِيثُم ﴾ [آل عمران: ٨٩] قال فحملها اليه رجل من قومه فقراها عليه فقال الحارث والله انك ما علمت لصادق وان رسول الله لأصدق منك وان الله لأصدق الثلاثة قال فرجع الحارث فأسلم فحسن اسلامه وكذلك ذكر غير واحد من اهل العلم انها نزلت في الحارث بن سويد وجماعة معه ارتدوا عن الإسلام وخرجوا من المدينة كهيئة البدأ ولحقوا بمكة كفارا فأنزل الله فيهم هذه الاية فندم الحارث وارسل إلى قومه ان سلوا رسول الله هل لي توبة ففعلوا ذلك فأنزل الله تعالى ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾[آل عمران: ٨٩] فحملها اليه رجل من قومه فقرأها عليه فقال الحارث انك والله ما علمت لصدوق وان رسول الله لا صدق منك وان الله عز وجل لا صدق الثلاثة فرجع الحارث إلى

المدينة واسلم وحسن اسلامه فهذا رجل قد ارتد ولم يقتله النبي بعد عوده إلى الإسلام ولان الله سبحانه قال في اخباره عن المنافقين ﴿أَيَاللَّهِ وَءَايَنِهِۦ وَرَسُولِهِۦ كُنْـتُمْ تَسْتَهْ زِءُونَ ( المَعَ اللهُ الل فدل على ان الكافر بعد ايمانه قد يعفى عنه وقد يعذب وانما يعفى عنه اذا تاب فعلم ان توبته مقبولة وذكر اهل التفسير انهم كانوا جماعة وان الذي تاب منهم رجل واحد يقال له مخشي بن حمير وقال بعضهم كان قد انكر عليهم بعض ما سمع ولم يمالئهم عليه وجعل يسير مجانبا لهم فلما نزلت هذه الآيات بريء من نفاقه وقال اللهم اني لا ازال اسمع اية تقر عيني بها تقشعر منها الجلود وتجب منها القلوب اللهم فاجعل وفاتي قتلا في سبيلك وذكروا القصة وفي الاستدلال بهذا نظر ولان الله تعالى قال ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَأَغْلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبه: ٧٣] إلى قوله ﴿ يَعْلِفُونَ إِللَّهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدُ قَالُواْ كَلِمَةَ ٱلْكُفْر وَكَ فَرُواْ بَعْدَ إِسْلَىٰهِمْ وَهَمُّواْ بِمَا لَمْ يَنَالُواْ ۚ وَمَا نَقَـمُواْ إِلَّا أَنَ أَغْنَىٰهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ مِن فَضَّالِهِۦۗ ۗ فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْرًا لَهُمُ ۗ وَإِن يَـتَوَلَّواْ يُعَذِّبُهُمُ ٱللَّهُ عَذَابًا أَلِيـمًا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ۚ وَمَا لَهُمُ فِي ٱلْأَرْضِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [التوبة: ٧٤] وذلك دليل على قبول توبة من كفر بعد اسلامه وانهم لا يعذبون في الدنيا ولا في الاخرة عذابا اليما بمفهوم الشرط ومن جهة التعليل ولسياق الكلام والقتل عذاب اليم فعلم ان من تاب منهم لم يعذب بالقتل لان الله سبحانه قال ﴿ مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُۥ مُطْمَينٌ ۚ إِلَّا يمَان وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِٱلْكُفْر صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّن ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَأَلُهُمُ ٱسۡتَحَبُّوا ٱلۡحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَأَنَ ٱللَّهَ لَا يَهۡدِى ٱلْقَوۡمَ ٱلۡصَّافِرِينَ اللَّ ٱلْأَخِرَةِ وَأَنَ ٱللَّهَ لَا يَهۡدِى ٱلْقَوۡمَ ٱلْكَافِرِينَ اللَّهُ ٱلْأَلِيدِ اللَّهَ لَا يَهۡدِى الْقَوۡمَ ٱلْكَافِرِينَ اللَّهُ الْأَلْمِ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِ مَ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَرِهِمٌّ وَأُوْلَيْكِكَ هُمُ الْغَر فِلُونَ ١٠٠٠ اللَّهُ لَا جَرَمَ أَنَّهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ آنَ ثُمَّ إِنَ رَبِّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فُتِ نُواْ ثُمَّ جَهَدُواْ وَصَبَرُواً إِنَ رَبِّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النحل: ١٠٦-١١١] فتبين ان الذين هاجروا إلى دار الإسلام بعد ان فتنواعن دينهم بالكفر بعد الإسلام

وجاهدوا وصبروا فان الله يغفر لهم ويرحمهم ومن غفر له ذنبه مطلقا لم يعاقبه عليه في الدنيا ولا في الاخرة وقال سفيان بن عيينه عن عمرو بن دينار عن عكرمه خرج ناس من المسلمين يعنى مهاجرين فأدركهم المشركون ففتنوهم فاعطوهم الفتنة فنزلت فيهم ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِأُللَّهِ فَإِذَآ أُوذِي فِ ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْ نَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱللّهِ ﴿ [العنكبوت: ١٠] ونزل فيهم ﴿ مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ ۗ [النحل: ١٠٦] الآية ثم انهم خرجوا مرة اخرى فانقلبوا حتى اتوا المدينة فانزل الله فيهم ﴿ ثُمَّ إِنَ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَـرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فُتِـنُواْ ثُمَّ جَهَدُواْ وَصَبَرُواً إِنَ رَبِّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النحل: ١١٠] إلى اخر الاية و لأنه سبحانه قال ﴿وَمَن يَرْتَكِ دُمِنكُمُ عَن دِينِهِ - فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ ﴾ [البقرة: ٢١٧] فعلم ان من لم يمت وهو كافر من المرتدين لا يكون خالدا في النار وذلك دليل على قبول التوبة وصحة الإسلام فلا يكون تاركا لدينه فلا يقتل ولعموم قوله تعالى ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلأَشَّهُرُ ٱلْحُرْمُ فَاقَنْلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [المتوبة: ٥] إلى قوله ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوةَ وَءَانَوا ٱلرَّكُوةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ ﴾ [التوبة: ٥] فان هذا الخطاب عام في قتال كل مشرك وتخلية سبيله اذا تاب من شركه واقام الصلاة واتى الزكاة سواء كان مشركا اصليا أو مشركا مرتدا وايضا فان عبد الله بن سعد بن ابي سرح كان قد ارتد على عهد النبي ولحق بمكة وافترى على الله ورسوله ثم انه بعد ذلك بايعه النبي وحقن دمه وكذلك الحارث بن سويد اخو الجلاس بن سويد وكذلك جماعة من اهل مكة اسلموا ثم ارتدوا ثم عادوا إلى الإسلام فحقنت دماؤهم وقصص هؤلاء وغيرهم مشهورة عند اهل العلم بالحديث والسيرة وايضا فالاجماع من الصحابة رضى الله عنهم ظاهر على ذلك فان النبي لما توفي ارتد اكثر العرب الا اهل مكة والمدينة والطائف واتبع قوم منهم من تنبا فيهم مثل مسيلمة والعنسى وطليحة الاسدي فقاتلهم الصديق وسائر الصحابة رضى الله عنهم حتى رجع اكثرهم إلى الإسلام فأقروهم على ذلك ولم يقتلوا واحدا ممن رجع إلى الإسلام ومن رؤوس من كان قد ارتد ورجع طليحة الاسدى المتنى والاشعث بن قيس وخلق كثير لا يحصون والعلم بذلك ظاهر لاخفاء به على احد وهذه الرواية عن الحسن فيها نظر فان مثل هذا

لا يخفى عليه ولعله اراد نوعا من الردة كظهور الزندقة ونحوها أو قال ذلك في المرتد الذي ولد مسلما ونحو ذلك مما قد شاع فيه الخلاف وأما قوله من بدل دينه فاقتلوه فنقول بموجبه فانما يكون مبدلا اذا دام على ذلك واستمر عليه فاما اذا رجع إلى الدين الحق فليس بمبدل وكذلك اذا رجع إلى المسلمين فليس بتارك لدينه مفارق للجماعة بل هو متمسك لدينه ملازم للجماعة وهذا بخلاف القتل والزنى فانه فعل صدر عنه لا يمكن دوامه عليه بحيث اذا تركه يقال انه ليس بزان ولا سارق ولا قاتل فمتى وجد منه ترتب حده عليه وان عزم على ان لا يعود اليه لان العزم على ترك العود لا يقطع مفسدة ما مضى من الفعل على ان قوله التارك لدينه المفارق للجماعة قد يفسر بالحارب قاطع الطريق كذلك رواه ابو داود في سننه مفسرا عن عائشة رضي الله عنها قالت قال رسول الله لا يحل دم امريء مسلم يشهد ان لا اله الا الله وان محمدا رسول الله الا بإحدى ثلاث رجل زنى بعد إحصان فانه يرجم ورجل خرج محاربا لله ورسوله فانه يقتل أو يصلب أو ينفى من الارض أو يقتل نفسا فيقتل بها فهذا المستثنى هنا هو المذكور في قوله التارك لدينه المفارق للجماعة ولهذا وصفه بفراق الجماعة وانما يكون هذا بالمحاربة يؤيد ذلك ان الحديثين تضمنا انه لا يحل دم من يشهد ان لا اله الا الله وأن محمدا رسول الله والمرتد لم يدخل في هذا العموم فلا حاجة إلى استثنائه وعلى هذا فيكون ترك دينه عبارة عن خروجه عن موجب الدين ويفرق بين ترك الدين وتبديله أو يكون المراد به من ارتد وحارب كالعرنيين ومقيس بن صبابة ممن ارتد وقتل واخذ المال فان هذا يقتل بكل حال وان تاب بعد القدرة عليه ولهذا والله اعلم استثنى هؤلاء الثلاثة الذين يقتلون بكل حال وان اظهروا التوبة بعد القدرة ولو كان اريد المرتد المجرد لما احتيج إلى قوله المفارق للجماعة فان مجرد الخروج عن الدين يوجب القتل وان لم يفارق جماعة الناس فهذا وجه يحتمله الحديث وهو والله اعلم مقصود هذا الحديث واما قوله لا يقبل الله توبة عبد اشرك بعد اسلامه فقد رواه ابن ماجة من هذا الوجه ولفظه لا يقبل الله من مشرك اشرك بعد اسلامه عملا حتى يفارق المشركين إلى المسلمين وهذا دليل على قبول اسلامه اذا رجع إلى المسلمين وبيان ان معنى الحديث ان توبته لا تقبل ما دام مقيما بين ظهراني المشركين مكثرا لسوادهم كحال اللذين قتلوا ببدر ومعناه ان من اظهر الإسلام ثم فتن

عن دينه حتى ارتد فانه لا تقبل توبته وعمله حتى يهاجر إلى المسلمين وفي مثل هؤلاء نزل قوله تعالى ﴿إِنَّ اللَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَتِ كُهُ ظَالِمِي أَنفُسِمٍ مَّ قَالُواْ فِيمَ كُننُمُ قَالُواْ كُناً مُسْتَضَعَفِينَ فِي الْأَرْضُ قَالُواْ وَيَهَا قَالُوا فِيها قَالُواْ فِيها قَالُوا فِيها قَالُوا فِيها قَالُوا فِيها قَالُوا فَيها قَالُوا فَيها قَالُوا فَيها قَالُوا فَيها قَالُوا فَيها قَلْوَل الدين وتبديله وفراق الجماعة يدوم ويستمر لانه تابع للاعتقاد والاعتقاد دائم فمتى توك الدين وتبديله وفراق الجماعة يدوم ويستمر لانه تابع للاعتقاد والاعتقاد دائم فمتى عليه القول بانه مبدل للدين ولا انه تاركك لدينه كما يطلق على الزاني والقاتل بان هذا وان وقاتل فان الكافر بعد اسلامه لا يجوز ان يسمى كافرا عند الاطلاق ولان تبديل الدين وتركه في كونه موجبا للقتل بمنزلة الكفر الاصلي والحراب في كونهما كذلك فاذا كان زوال الكفر بالإسلام أو زوال المحاربة بالعهد يقطع حكم الكفر فكذلك اذا زال تبديل الدين وتركه بالعود إلى الدين واخذه انقطع حكم ذلك التبديل والترك().

# تمام الورع أن يعلم الإنسان خير الخيرين وشر الشرين

الشريعة التي بعث الله بها محمدا أفضل الشرائع إذ كان محمد أفضل الأنبياء والمرسلين وامته خير أمة أخرجت للناس قال أبوهريرة في قوله تعالى ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] كنتم خير الناس للناس تأتون بهم في الأقياد والسلاسل حتى تدخلوهم الجنة يبذلون أموالهم وأنفسهم في الجهاد لنفع الناس فهم خير الأمم للخلق والخلق عيال الله فأحبهم إلى الله أنفعهم لعياله وأما غير الأنبياء فمنهم من يكون ذلك شرعة لاتباعه لذلك النبي وأما من كان من أهل شريعة محمد ومنهاجه فإن كان ما تركه واجبا عليه وما فعله محرما عليه كان مستحقا للذم والعقاب إلا أن يكون متأولا مخطئا فالله قد وضع عن هذه الأمة الخطأ والنسيان وذنب أحدهم قد يعفو الله عنه بأسباب متعددة ومن أسباب هذا الانحراف أن من الناس من تغلب عليه طريقة الزهد في إرادة نفسه فيزهد في موجب الشهوة والغضب كما يفعل ذلك من يفعله من عباد المشركين وأهل الكتاب كالرهبان وأشباههم وهؤلاء يرون الجهاد نقصا لما فيه من قتل

<sup>(</sup>۱) الصارم المسلول ج: ٣ ص: ٥٨٠-٥٩٥.

النفوس وسبى الذرية وأخذ الأموال ويرون أن الله لم يجعل عمارة بيت المقدس على يد داود لأنه جرى على يديه سفك الدماء ومنهم من لا يرى ذبح شيء من الحيوان كما عليه البراهمة ومنهم من لا يحرم ذلك لكنه هو يتقرب إلى الله بأنه لا يذبح حيوانا ولا يأكل لحمه ولا ينكح النساء ويقول مادحه فلان ما نكح ولا ذبح وقد أنكر النبي على هؤلاء كما في الصحيحين عن أنس أن نفرا من أصحاب النبي سألوا أزواج النبي عن عمله في السر فقال بعضهم لا أتزوج النساء وقال بعضهم لا آكل اللحم وقال بعضهم لا أنام على فراش فبلغ ذلك النبي فحمد الله وأثنى عليه وقال ما بال أقوام قالوا كذا وكذا لكنى اصلى وأنام واصوم وأفطر وأتزوج النساء وآكل اللحم فمن رغب عن سنتى فليس منى وقد قال الله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يُحَرِّمُواْ طَيِّبَنتِ مَا آَحَلَ ٱللَّهُ لَكُمْ ﴾ [١١ائدة: ٨٧] نزلت في عثمان بن مظعون وطائفة معه كانوا قد عزموا على التبتل ونوع من الترهب وفي الصحيحين عن سعد قال رد رسول الله على عثمان بن مظعون التبتل ولو أذن له لا إختصينا والزهد النافع المشروع الذي يحبه الله ورسوله هو الزهد فيما لا ينفع في الآخرة فاما ما ينفع في الآخرة وما يستعان به على ذلك فالزهد فيه زهد في نوع من عبادة الله وطاعته والزهد إنما يراد لأنه زهد فيما يضر أو زهد فيما لا ينفع فأما الزهد في النافع فجهل وضلال كما قال النبي أحرص على ما ينفعك وإستعن بالله ولا تعجزن والنافع للعبد هو عبادة الله وطاعته وطاعة رسوله وكلما صده عن ذلك فإنه ضار لا نافع ثم الأنفع له أن تكون كل أعماله عبادة لله وطاعة له وان أدى الفرائض وفعل مباحا لا يعينه على الطاعة فقد فعل ما ينفعه وما لا ينفعه ولا يضره وكذلك الورع المشروع هو الورع عما قد تخاف عاقبته وهو ما يعلم تحريمه وما يشك في تحريمه وليس في تركه مفسدة أعظم من فعله مثل محرم معين مثل من يترك أخذ الشبهة ورعا مع حاجته إليها ويأخذ بدل ذلك محرما بينا تحريمه أو يترك واجبا تركه أعظم فسادا من فعله مع الشبهة كمن يكون على أبيه أو عليه ديون هو مطالب بها وليس له وفاء إلا من مال فيه شبهة فيتورع عنها ويدع ذمته أو ذمة ابيه مرتهنة وكذلك من الورع الإحتياط بفعل ما يشك في وجوبه لكن على هذا الوجه وتمام الورع أن يعلم الإنسان خير الخيرين وشر الشرين ويعلم أن الشريعة مبناها على تحصيل المصالح وتكميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها وإلا فمن لم

يوازن ما في الفعل والترك من المصلحة الشرعية والمفسدة الشرعية فقد يدع واجبات ويفعل محرمات ويرى ذلك من الورع كمن يدع الجهاد مع الأمراء الظلمة ويرى ذلك ورعا ويدع الجمعة والجماعة خلف الأئمة الذين فيهم بدعة أو فجور ويرى ذلك من الورع ويمتنع عن قبول شهادة الصادق وأخذ علم العالم لما في صاحبه من بدعة خفية ويرى ترك قبول سماع هذا الحق الذي يجب سماعه من الورع وكذلك الزهد والرغبة من لم يراع ما يحبه الله ورسوله من الرغبة والزهد وما يكرهه من ذلك وإلا فقد يدع واجبات ويفعل محرمات مثل من يدع ما يحتاج إليه من الأكل أو أكل الدسم حتى يفسد عقله أو تضعف قوته عما يجب عليه من حقوق الله تعالى أو حقوق عباده أو يدع الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والجهاد في سبيل الله لما في فعل ذلك من أذى بعض الناس والإنتقام منهم حتى يستولى الكفار والفجار على الصالحين الأبرار فلا ينظر المصلحة الراجحة في ذلك وقد قال تعالى ﴿ يَشَّكُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ ۚ قُلُ قِتَـالُ فِيهِ كَبِيرٌ ۖ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفُرًا بِدِ، وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ، مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ ٱللَّهِ ۚ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْل ﴾ [البقرة: ٢١٧] يقول سبحانه وتعالى وإن كان قتل النفوس فيه شر فالفتنة الحاصلة بالكفر وظهور أهله أعظم من ذلك فيدفع أعظم الفسادين بالتزام أدناهما وكذلك الذي يدع ذبح الحيوان أو يرى أن في ذبحه ظلما له هو جاهل فإن هذا الحيوان لا بد ان يموت فإذا قتل لمنفعة الأدميين وحاجتهم كان خيرا من أن يموت موتا لا ينتفع به أحد والأدمى أكمل منه ولا تتم مصلحته إلا بإستعمال الحيوان في الأكل والركوب ونحو ذلك لكن ما لا يحتاج إليه من تعذيبه نهى الله عنه كصبر البهائم وذبحها في غير الحلق واللبة مع القدرة على ذلك وأوجب الله الإحسان بحسب الإمكان فيما أباحه من القتل والذبح كما في صحيح مسلم عن شداد بن أوس عن النبي ﷺ أنه قال إن الله كتب الإحسان على كل شيء فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة وليحد أحدكم شفرته وليريح ذبيحته وهؤلاء الذين زهدوا في الإرادات حتى فيما يحبه الله ورسوله من الإرادات بازائهم طائفتان طائفة رغبت فيما كره الله ورسوله الرغبة فيه من الكفر والفسوق والعصيان وطائفة رغبت فيما أمر الله ورسوله لكن لهواء أنفسهم لا لعبادة الله تعالى

وهؤلاء الذين يأتون بصور الطاعات مع فساد النيات كما في الصحيحين عن النبي الله قيل له يا رسول الله الرجل يقاتل شجاعة ويقاتل حمية ويقاتل رياء فأى ذلك في سبيل الله فقال من قاتل لتكون كلمة الله هى العليا فهو في سبيل الله قال تعالى ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخْكِعُونَ اللهَ وَهُو خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَاكَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللهَ إِلَا الشّه قال علوا علوا علوا علوا علوا علوا عليه المناه على النصارى (١٤) وهؤلاء أهل إرادات فاسدة مذمومة فهم مع تركهم الواجب فعلوا المحرمات وهم يشبهون اليهود كما يشبه أولئك النصارى (١٠).

# لم يحبط الله الاعمال في كتابه الا بالكفر

وما قد يفضي إلى حبوط العمل يجب تركه غاية الوجوب والعمل يحبط بالكفر قاله سبحانه ﴿وَمَن يَرْتَكِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُوْلَتِهِ كَ حَبِطَتَ أَعْمَلُهُمْ ﴾ سبحانه ﴿وَمَن يَرْتَكِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتُ وَهُو كَافِرٌ فَأُوْلَتِهِ كَافَرُ مَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَنِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾ [المائدة: ٥] وقال ﴿ذَلِكَ المبترة: ٢١٧] وقال تعالى ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَنِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۰ ص:۱۱ – ۵۱۶.

<sup>(</sup>٢) الاستقامة ج: ٢ ص: ٣٣٣.

هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ عَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِه وَ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الانعام: ٨٨] وقال ﴿ ذَلِك بِأَنّهُمْ كَوِهُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمْ ﴾ [الزُمْر: ٢٥] وقال ﴿ ذَلِك بِأَنّهُمُ اللّهِ مَا أَسْخَطُ اللّه وَكُوهُواْ مَا أَنزَلَ اللّهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمْ ﴾ [محمد: ٩] وقال ﴿ ذَلِك بِأَنّهُمُ اتّبَعُواْ مَا آسْخَطُ اللّه وَكُوهُواْ رِضَونَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٨] كما ان الكفر اذا قارنه عمل لم يقبل لقوله تعالى ﴿ إِنّمَا يَتَعَبَّلُ اللّهُ مِن المُمْ اللّهُ أَضَلَ أَعْمَلَهُمْ ﴾ [محمد: ١] وقوله ﴿ أَلَيْنِ كَفُرُواْ وَصَدُواْ عَن سِبِيلِ اللّهِ أَضَلَ أَعْمَلَهُمْ ﴾ [محمد: ١] وقوله ﴿ وَمَا مَنْعَهُمُ أَن تُقَبِّلُ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلّا أَنْهُمْ حَكَفُرُواْ بِاللّهِ وَبِرَسُولِهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ الكفر وهذا معروف من اصول اهل السنه عم قد يبطل بعض الاعمال بوجود ما يفسده كما قال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ عَامَتُواْ لَا لُمُؤْلُولُ اللهُ الكفر الله الكفر وهذا المعمال في كتابه الا بالكفر (١٠) مَلَقَالُهُمْ بَالْمُنَ وَاللّهُ ذَى ﴾ [البقرة: ٢٤٤] وهذا لم يجبط الله الاعمال في كتابه الا بالكفر (١٠).

وإن الله لم يجعل شيئا يحبط جميع الحسنات إلا الكفر كما أنه لم يجعل شيئا يحبط جميع السيئات إلا التوبة والمعتزلة مع الخوارج يجعلون الكبائر محبطة لجميع الحسنات حتى الإيمان قال الله تعالى ﴿وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَتَهِكَ حَبِطَتُ الإيمان قال الله تعالى ﴿وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَيَمُتُ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَتَهِكَ حَبِطَتُ الْإيمان قال الله تعالى ﴿وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنهُمْ فِيها خَيلِدُون ﴾ [البقرة: ١٧٧] فعلق الحبوط بالموت على الكفر وقد ثبت أن هذا ليس بكافر والمعلق بشرط يعدم عنه عدمه وقال تعالى ﴿وَمَن يَكُفُر بِالْإِيمَنِ فَقَدُ حَبِط عَمَلُهُ ﴾ [المائدة: ٥] وقال تعالى لما ذكر الأنبياء ﴿وَمِنْ ءَانَاتِهِمْ وَإِخْونِهِمُ وَاجْنَبَيْنَامُ وَهَدَيْنَهُمْ وَهَدَيْنَهُمْ إلى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿ اللهُ هُدَى اللهِ يَهْدِى اللهِ يَهْدِى اللهِ يَهْدِى اللهُ يَهْدِى اللهُ اللهِ يَهْدِى اللهُ اللهُ يَهْدِى اللهُ اللهُ يَهْدِى اللهُ ال

<sup>(</sup>١) -الصارم المسلول ج: ٢ ص: ١١٤.

أَن يُشْرَكَ بِدِء ﴾ [النساء: ٤٨] فإن الإشراك إذا لم يغفر وأنه موجب للخلود في النار لزم من ذلك حبوط حسنات صاحبه ولما ذكر سائر الذنوب غير الكفر لم يعلق بها حبوط جميع الأعمال وقوله ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُوا مَا أَسْخَطُ ٱللَّهَ وَكُرهُواْ رَضْوَانَهُ. فَأَحْبَطُ أَعْمَالَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٨] لأن ذلك كفر وقوله تعالى ﴿لَا تَرْفَعُوٓاْ أَصُّوٰتَكُمُ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيّ وَلَا يَحْهَرُواْ لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْر بَعْضِ حُمُ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُوْ لَا تَشْعُرُونَ ﴿ [الحُجُرات: ٢] لأن ذلك قد يتضمن فيقتضى الحبوط وصاحبه لا يدري كراهية أن يحبط أو خشية أن يحبط فنهاهم عن ذلك لأنه يفضى إلى الكفر المقتضى للحبوط ولا ريب أن المعصية قد تكون سببا للكفر كما قال بعض السلف المعاصى بريد الكفر فينهى عنها خشية أن تفضى إلى الكفر الحبط كما قال تعالى ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً ﴾ [النور: ٦٣] وهي الكفر ﴿أَوْيُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ ﴾[النور: ٦٣] وإبليس خالف أمر الله فصار كافرا وغيره أصابه عذاب أليم وقد إحتجت الخوارج والمعتزلة بقوله تعالى ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [١١ائدة: ٢٧] قالوا فصاحب الكبيرة ليس من المتقين فلا يتقبل الله منه عملا فلا يكون له حسنة وأعظم الحسنات الإيمان فلا يكون معه إيمان فيستحق الخلود في النار وقد أجابتهم المرجئة بأن المراد بالمتقين من يتقى الكفر فقالوا لهم إسم المتقين في القرآن يتناول المستحقين للثواب كقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَرٍ ۞ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُّقَنَدِرٍ ﴾ [القمر: ٥٤-٥٥] وأيضا فابنا آدم حين قربا قربانا لم يكن المقرب المردود قربانه حينئذ كافرا وإنما كفر بعد ذلك إذ لو كان كافرا لم يتقرب وأيضا فما زال السلف يخافون من هذه الآية ولو أريد بها من يتقى الكفر لم يخافوا وأيضا فإطلاق لفظ المتقين والمراد به من ليس بكافر لا أصل له في خطاب الشارع فلا يجوز حمله عليه والجواب الصحيح أن المراد من إتقى الله في ذلك العمل كما قال الفضيل بن عياض في قوله تعالى ﴿لِيَـٰ بِلُوَكُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴾ [هود: ٧] قال أخلصه وأصوبه قيل يا أبا علي ما أخلصه وأصوبه قال إن العمل إذا كان خالصا ولم يكن صوابا لم يقبل وإذا كان صوابا ولم يكن

خالصًا لم يقبل حتى يكون خالصًا صوابًا والخالص أن يكون لله والصواب أن يكون على السنة فمن عمل لغير الله كأهل الرياء لم يقبل منه ذلك كما في الحديث الصحيح يقول الله عز وجل أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملا أشرك معى فيه غيرى فأنا بريء منه وهو كله للذي أشركه وقال في الحديث الصحيح لا يقبل الله صلاة بغير طهور ولا صدقة من غلول وقال لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار وقال في الحديث الصحيح من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد أي فهو مردود غير مقبول فمن إتقى الكفر وعمل عملا ليس عليه أمر النبي ﷺ لم يقبل منه وإن صلى بغير وضوء لم يقبل منه لأنه ليس متقيا في ذلك العمل وإن كان متقيا للشرك وقد قال تعالى ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَآءَاتُواْ وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَّةُ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهُمْ رَجِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٦٠] وفي حديث عائشة عن النبي أنها قالت يا رسول الله أهو الرجل يزنى ويسرق ويشرب الخمر ويخاف أن يعذب قال لا يا إبنة الصديق ولكنه الرجل يصلى ويصوم ويتصدق ويخاف أن لا يقبل منه وخوف من خاف من السلف أن لا يتقبل منه لخوفه أن لا يكون أتى بالعمل على وجهه المأمور وهذا أظهر الوجوه في إستثناء من إستثنى منهم في الإيمان وفي أعمال الإيمان كقول أحدهم أنا مؤمن إن شاء الله وصليت إن شاء الله لخوف أن لا يكون آتي بالواجب على الوجه المأمور به لا على جهة الشك فيما بقلبه من التصديق لا يجوز أن يراد بالآية إن الله لا يقبل العمل إلا ممن يتقى الذنوب كلها لأن الكافر والفاسق حين يريد أن يتوب ليس متقيا فإن كان قبول العمل مشروطا بكون الفاعل حين فعله لا ذنب له إمتنع قبول التوبة بخلاف ما إذا إشترط التقوى في العمل فإن التائب حين يتوب يأتي بالتوبة الواجبة وهو حين شروعه في التوبة منتقل من الشر إلى الخير لم يخلص من الذنب بل هو متق في حال تخلصه منه وأيضا فلو أتى الإنسان بأعمال البر وهو مصر على كبيرة ثم تاب لوجب أن تسقط سيئاته بالتوبة وتقبل منه تلك الحسنات وهو حين أتى بها كان فاسقا وأيضا فالكافر إذا أسلم وعليه للناس مظالم من قتل وغصب وقذف وكذلك الذمي إذا أسلم قبل إسلامه مع بقاء مظالم العباد عليه فلو كان العمل لا يقبل إلا ممن لا كبيرة عليه لم يصح إسلام الذمي حتى يتوب من الفواحش والمظالم بل يكون مع إسلامه مخلدا وقد كان الناس مسلمين على

عهد رسول الله ولهم ذنوب معروفة وعليهم تبعات فيقبل إسلامهم ويتوبون إلى الله سبحانه من التبعات كما ثبت في الصحيح أن المغيرة بن شعبة لما أسلم وكان قد رافق قوما في الجاهلية فغدر بهم وأخذ أموالهم وجاء فأسلم فلما جاء عروة بن مسعود عام الحديبية والمغيرة قائم على رأس النبي بلسيف دفعه المغيرة بالسيف فقال من هذا فقالوا ابن أختك المغيرة فقال يا غدر ألست أسعي في غدرتك فقال النبي أما الإسلام فأقبله وأما المال فلست منه في شيء وقد قال تعالى ولا تَطُرُد الله عَلَيْ مَا عَلَيْكُ مِنْ حَسَابِهِم مِّن شَيْء وَمَا مِن حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْء فَتَطُرُدهُم وَالمَالِكُ عَلَيْهِم مِن شَيْء فَتَطُرُدهُم وَالمَالِكُ عَلَيْهِم مِن شَيْء وَمَا مِن حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْء فَتَطُرُدهُم وَالمَالِكُ عَلَيْهِم مِن شَيْء فَتَطُرُدهُم وَالمَالِكُ عَلَيْهِم مِن الله وَالمَالمُن عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه عَلَيْه وَلَا تَطُولُونَ الله وَالمَالِكُ عَلَيْهِم وَن شَيْء فَتَطُرُدهُم الله وَمَا عَلَيْكُ وَالله الله وَمَا عَلَيْكُ الله وَلَا تَطُولُونَ الله وَالله وَمَا عَلَيْكُ الله وَلَا تَعْرف مِن الله وَمَا الله وَمَا عَلَيْكُ وَلَا لله وَلَا الله وَمَا عَلَيْكُ وَالمُون عَلَيْكُ وَلَاكُ وَمَا عَلَيْكُ وَلَا الله وَمَا الله وَمَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَا له وَمَا عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْ عَلَاكُ وَمَا عَلَالُه وَمَا عَلَاكُ وَمَا عَلْكُ وَلَا عَلَيْ وَلَالكُ وَمَا عَلَالُه وَلَا عَلَا له وَلَا عَلْمُ الله وَمَا الله وَمَن الصلاة والزكاة (١١٠).

#### لا يحصل المرض إلا لنقص أسباب الصحة

فالذنوب إنما تقع إذا كانت النفس غير ممتثلة لما أمرت به ومع إمتثال المأمور لا تفعل المحظور فإنهما ضدان قال تعالى ﴿ كَنَاكِ لِنَصَّرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوّ وَٱلْفَحْشَاء ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤] الآية وقال ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهُم سُلُطَنُ ﴾ [الحجر: ٢٤] فعباد الله مخلصون لا يغويهم الشيطان والغي خلاف الرشد وهو إتباع الهوى فمن مالت نفسه إلى محرم فليأت بعبادة الله كما أمر الله مخلصا له الدين فإن ذلك يصرف عنه السوء الفحشاء خشية ومحبة والعبادة له وحده وهذا يمنع من السيئات فإذا كان تائبا فإن كان ناقصا فوقعت السيئات من صاحبه كان ماحيا لها بعد الوقوع فهو كالترياق الذي يدفع ناقصا فوقعت السيئات من صاحبه كان ماحيا لها بعد الوقوع فهو كالترياق الذي يدفع الذي يمنع النفس عن طلب الحرام فإذا حصل له طلب إزالته وكالعلم الذي يمنع من الشك ويرفعه بعد وقوعه وكالطب الذي يحفظ الصحة ويدفع المرض وكذلك كما في

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٧ ص:٥٩٥ – ٤٩٨.

القلب من الإيمان يحفظ بأشباهة مما يقوم به وإذا حصل منه مرض من الشبهات والشهوات وأزيل بهذه ولا يحصل المرض إلا لنقص أسباب الصحة كذلك القلب لا يمرض إلا لنقص إيمانه وكذلك الإيمان والكفر متضادان فكل ضدين فأحدهما يمنع الآخر تارة ويرفعه أخرى كالسواد والبياض حصل موضعه ويرفعه إذا كان حاصلا كذلك الحسنات والسيئات والأحباط والمعتزلة إن الكبيرة تحبط الحسنات حتى الإيمان وإن من مات عليها لم يكن الجبائي وإبنه بالموازنة لكن قالوا من رجحت سيئاته خلد في النار والموازنه بلا تخليد قول الأحباط ما أجمع عليه وهو حبوط الحسنات كلها بالكفر كما قال ﴿ وَمَن يَرْتَدِ دُمِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَتِهِ كَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ ﴿ [البقرة: ٢١٧] الآية وقوله ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيهَٰنِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ. ﴾ [١١ائدة: ٥] وقال ﴿وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنَّهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨] وقال ﴿لَهِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمُكُ ﴾ [الزُّمَر: ٦٥] الآية وما إدعته المعتزلة مخالف لأقوال السلف فإنه سبحانه ذكر حد الزانى وغيره ولم يجعلهم كفارا حابطي الأعمال ولا أمر بقتلهم كما أمر بقتل المرتدين والمنافقون لم يكونوا يظهرون كفرهم والنبي أمر بالصلاة على الغال وعلى قاتل نفسه ولو كانوا كفارا ومنافقين لم تجز الصلاة عليهم فعلم أنهم لم يحبط إيمانهم كله وقال عمن شرب الخمر لا تلعنة فإنه يحب الله ورسوله وكذلك الحب من أعظم شعب الإيمان فعلم أن إدمانه لا يذهب الشعب كلها وثبت من وجوه كثيرة يخرج من النار من في قلبه مثقال ذرة من إيمان ولو حبط لم يكن في قلوبهم شيء منه وقال تعالى ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِئْنَبَٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا ۖ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفَّسِهِ ﴾ [فاطر: ٣٢] الآية فجعل من المصطفين فإذا كانت السيئات لا تحبط جميع الحسنات فهل تحبط بقدرها وهل يحبط بعض الحسنات بذنب دون الكفر فيه قولان للمنتسبين إلى السنة منهم من ينكره ومنهم منة يثبته كما دلت عليه النصوص مثل قوله ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِٱلْمَنِّ وَٱلْأَذَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٦٤] الآية دل على أن هذه السيئة تبطل الصدقة ضرب مثله بالمرائى وقالت عائشة أبلغى زيدا أن جهاده بطل الحديث وأما قوله ﴿أَن تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ ﴾ [الحُبُرات: ٢] وحديث صلاة العصر ففي ذلك

نزاع فقال تعالى ﴿وَلَا نَبْطِلُواْ أَعَمْلَكُو ﴾ [محمد: ٣٣] قال الحسن بالمعاصي والكبائر وعن عطاء بالشرك والنفاق وعن إبن السائب بالرياء والسمعة وعن مقاتل بالمن وذلك أن قوما منوا بإسلامهم فما ذكر عن الحسن يدل على أن المعاصي والكبائر تحبط الأعمال فإن قيل لم يرد إلا إبطالها بالكفر قيل ذلك منهى عنه في نفسه وموجب للخلود الدائم فالنهى عنه لا يعبر عنه بهذا بل يذكره على وجه التغليظ كقوله ﴿مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ ﴾ [المائدة: ٤٥] ونحوها والله سبحانه في هذه وفي آية المن سماها إبطالا ولم يسمه إحباطا ولهذا ذكر بعدها الكفر بقوله ﴿إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ مَاثُواْ وَهُمْ كُفَارٌ فَلَن يَعْفِرا اللهُ هُمُ والشروع فيه الآية فإن قيل المراد إذا دخلتم فيها فأتموها وبها إحتج من قال يلزم التطوع بالشروع فيه قيل لو قدر أن الآية تدل على أنه منهى عن إبطال بعض العمل فإبطاله كله أولى بدخوله فيها فكيف وذلك قبل فراغه لا يسمى صلاة ولا صوما ثم يقال الإبطال يوجد قبل الفراغ أو بعده وما ذكروه أمر بالإتمام والإبطال هو إبطال الثواب ولا نسلم أن من لم يتم العبادة يبطل جميع ثوابه بل يقال إنه يثاب على من فعل من ذلك وفي الصحيح حديث المفلس الذي يأتى بحسنات أمثال الجبال (١٠).

كل عمل لا يكون غايته إرادة الله وعبادته فهو عمل باطل غير حق أي لا ينفع صاحبه

الدين هو التعاهد والتعاقد وإذا كان كذلك فالأمور التي يحتاجون إليها يحتاجون أن يوجبوها علي أنفسهم والأمور التي تضرهم يحتاجون أن يحرموها علي نفوسهم وذلك دينهم وذلك لا يكون إلا باتفاقهم علي ذلك وهو التعاهد والتعاقد ولهذا جاء في الحديث لا إيمان لمن لا أمانة له ولا دين لمن لا عهد له فهذا هو من الدين المشترك بين جميع بني آدم من التزام واجبات ومحرمات وهو الوفاء والعهد وهذا قد يكون باطلا فاسدا إذا كان فيه مضرة لهم راجحة علي منفعته وقد يكون دين حق إذا كانت منفعة خاصة أو راجحة كما قال تعالى ﴿ قُلْ يَكُمُ اللَّهِ عَلَي مَنْ وَنَ مَا آعَبُدُ مَا نَعْ بُدُونَ أَنَا اللَّهُ عَلَي مُدُونَ مَا آعَبُدُ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۱۳۷–۲۳۹.

السَّ وَلَا أَنَا عَابِدُ مَّا عَبَدَتُمْ الْ وَلَا أَنتُمْ عَدِدُونَ مَا أَعْبُدُ اللهُ وَيَنكُمُ وَلِي دِينِ التعافرون: ١-٦] وقال تعالى ﴿مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَاكِ ﴾[يوسف: ٧٦] وقال تعالى ﴿ قَائِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَللَّهِ وَلَا بِأَلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْٱلۡكِتَبَ ﴾[التوبة: ٢٩] الدين الحق هو طاعة الله وعبادته والدين الحق هو طاعة الله وعبادته كما بينا أن الدين هو الطاعة المعتادة التي صارت خلقا وبذلك يكون المطاع محبوبا مرادا إذ أصل ذلك الحبة والإرادة ولا يستحق أحد أن يعبد ويطاع على الإطلاق إلا الله وحده لا شريك له ورسله وأولو الأمر أطيعوا لأنهم يأمرون بطاعة الله كما قال النبي في الحديث المتفق عليه من أطاعني فقد أطاع الله ومن أطاع أميري فقد أطاعني ومن عصاني فقد عصى الله ومن عصى أميري فقد عصاني وأما العبادة فلله وحده ليس فيها واسطة فلا يعبد العبد إلا الله وحده كما قد بينا ذلك في مواضع وبينا أن كل عمل لا يكون غايته إرادة الله وعبادته فهو عمل فاسد غير صالح باطل غير حق أي لا ينفع صاحبه وقد قال سبحانه ﴿وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ۚ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيْمَةِ ﴾ [المبيّنة: ٥] وقال تعالى ﴿وَقَانِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِنْـنَةُ وَيَكُونَ الِّدِينُ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٣] وقال تعالى ﴿ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ أَنفُسَكُمْ ﴾ [التوبة: ٣٦] وقال تعالى ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَننِي رَبِّ إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ دِينًاقِيمًا مِّلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦١] وقال تعالى ﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَــنَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓاْ إِلَيْهِمْ ﴾ [المتوبة: ١٢٢] وفي الصحيحين عن النبي انه قال من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين وقال تعالى ﴿وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمُ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَلْعُوا أَ وَمَن يَرْتَكِ دُمِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُوْلَكِكَ حَبِطَتُ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ۗ وَأُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ ۗ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٧] وقال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٥٤] وهو الدين الحق الذي هو عبادة الله وحده لا شريك له وطاعته وطاعة رسوله هو الإسلام العام الذي لا يقبل الله دينا غيره كما قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنــدَاللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ذُنُوبَنَا [آل عمران: ١٩] وقال

تعالى ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥] وقال تعالى ﴿أَفَغَايُرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُۥ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعًا وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٣] وقال تعالى ﴿شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِـ نُوحًا وَٱلَّذِيَ أَوْحَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِۦٓ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٓ ۖ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا نَنَفَرَقُواْ فِيهِ ۚ كُبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾[الشورى: ١٣] وقال تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ١٥٩] كل دين سوي الإسلام باطل فإذا كان لا بد لكل آدمي من اجتماع ولا بد في كل اجتماع من طاعة ودين وكل دين وطاعة لا يكون لله فهو باطل فكل دين سوي الإسلام فهو باطل وأيضا فلا بد لكل حي من محبوب هو منتهى محبته وإرادته وإليه تكون حركة باطنه وظاهره وذلك هو إلهه ولا يصلح ذلك إلا لله وحده لا شريك له فكل ما سوي الإسلام فهو باطل والمتفرقون أيضا فيه الذين أخذ كل منهم ببعضه وترك بعضه وافترقت أهواؤهم قد برىء الله ورسوله منهم لا بد في كل دين من شيئين العقيدة والشريعة أو المعبود والعبادة ولا بد في كل دين وطاعة ومحبة من شيئين أحدهما الدين الحبوب المطاع وهو المقصود المراد والثانى نفس صورة العمل التي تطاع ويعبد بها وهو السبيل والطريق والشريعة والمنهاج والوسيلة كما قال الفضيل بن عياض في قوله تعالى ﴿لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [هود: ٧] قال أخلصه وأصوبه قالوا يا أبا على ما أخلصه وأصوبه قال إن العمل إذا كان خالصا ولم يكن صوابا لم يقبل وإذا كان صوابا ولم يكن خالصا لم يقبل حتى يكون خالصا صوابا والخالص أن يكون لله والصواب أن يكون على السنة فهكذا كان الدين يجمع هذين الأمرين المعبود والعبادة والمعبود اله واحد والعبادة طاعته وطاعة رسوله فهذا هو دين الله الذي ارتضاه كما قال تعالى ﴿وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسَّلَهُ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣] وهو دين المؤمنين من الأولين والآخرين وهو الدين الذي لا يقبل الله من أحد غيره لأنه دين فاسد باطل كمن عبد من لا تصلح عبادته أو عبد بما لا يصلح أن يعبد به(١).

<sup>(</sup>١) قاعدة في الحبة ج: ١ ص: ٣٧- ٤٠.

#### الإيمان مشروط في صحة الاعمال

المعتزلة لهم أصل فاسد وافقوا فيه الخوارج في الحكم وإن خالفوهم في الاسم فقالوا إن أصحاب الكبائر يخلدون في النار ولا يخرجون منها بشفاعة ولا غيرها وعندهم يمتنع أن يكون الرجل الواحد ممن يعاقبه الله ثم يثيبه ولهذا يقولون بحبوط جميع الحسنات بالكبيرة وأما الصحابة وأهل السنة والجماعة فعلى أن أهل الكبائر يخرجون من النار ويشفع فيهم وإن الكبيرة الواحدة لا تحبط جميع الحسنات ولكن قد يحبط ما يقابلها عند أكثر أهل السنة ولا يحبط جميع الحسنات إلا الكفر كما لا يحبط جميع السيئات إلا التوبة فصاحب الكبيرة إذا أتى بحسنات يبتغى بها رضا الله أثابه الله على ذلك وإن كان مستحقا للعقوبة على كبيرته وكتاب الله عز وجل يفرق بين حكم السارق والزاني وقتال المؤمنين بعضهم بعضا وبين حكم الكفار في الأسماء والأحكام والسنة المتواترة عن النبي ﷺ وإجماع الصحابة يدل على ذلك كما هو مبسوط في غير هذا الموضع وعلى هذا تنازع الناس في قوله ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧] فعلى قول الخوارج والمعتزلة لا تقبل حسنة إلا ممن اتقاه مطلقا فلم يأت كبيرة وعند المرجئة إنما يتقبل ممن اتقى الشرك فجعلوا أهل الكبائر داخلين في اسم المتقين وعند أهل السنة والجماعة يتقبل العمل ممن اتقى الله فيه فعمله خالصا موافقا لأمر الله فمن اتقاه في عمل تقبله منه وإن كان عاصيا في غيره ومن لم يتقه فيه لم يتقبله منه وإن كان مطيعاً في غيره والتوبة من بعض الذنوب دون بعض كفعل بعض الحسنات المأمور بها دون بعض إذا لم يكن المتروك شرطا في صحة المفعول كالإيمان المشروط في غيره من الأعمال كما قال الله تعالى ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشَّكُورًا ﴾ [الإسراء: ١٩] وقال تعالى ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرِ أَوْ أَنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُۥ حَيَاوَةً طَيِّبَةً ﴾ [النحل: ٩٧] وقال ﴿وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَكُمْ قَ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُوْلَتِكَ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأُوْلَئِهِكَ أَصْحَبُ النَّارِ لَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ [البقرة: ٢١٧](١).

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۳۵۳–۳۵۶.

# أصل العلم والهدى هو الإيمان بالرسالة المتضمنة للكتاب والحكمة

أن أصل العلم الإلهي ومبدأه ودليله الأول عند الذين آمنوا هو الإيمان بالله ورسوله وعند الرسول هو وحى الله اليه ولما كان أصل العلم والهدى هو الإيمان بالرسالة المتضمنة للكتاب والحكمة كان ذكره حصول الهداية والفلاح للمؤمنين دون غيرهم مل القرآن كقوله هُنك يَشْقِينَ آيَنِينَ بُوْنِونَ بِالْفَيْبِ [البقرة: ٢-٣] ثم ذم الذين كفروا والذين نافقوا وقال تعالى هُوَالْعَصِرِ آلَ إِنَّ الْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ آلَ إِلَّا الَّذِينَ ءَامتُواوَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ نَافقوا وقال تعالى هُوَالْعَصِرِ العصر: ١-٣] فحكم على النوع كله والأمة الإنسانية وتواصوا بالخسارة والسفول إلى الغاية إلا المؤمنين الصالحين وكذلك جعل أهل الجنة هم أهل الكفر فيما شاء الله من الآيات حتى صار ذلك معلوما علما شائعا متواترا اضطراريا من دين الرسول عند كل من بلغته رسالته وربط السعادة مع إصلاح العمل به في مثل قوله ﴿ وَمَنْ أَرَادَا لَا يَخِمُ وَسَعَى لَمَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ عَطِماتُ المُعالِم عَن دِينِهِ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَتِكَ حَطِتَ أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنِيَ وَالْا لَكُورِ وَالبِهِ الْعَمال الصالحة بزواله في مثل قوله ﴿ وَمَنْ أَرَادَا لَا عَمال الصالحة بزواله في مثل قوله ﴿ وَمَنْ أَرَادَا لَا يَعْمَلُهُمْ عَن دِينِهِ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَتِكَ حَطِتَ أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنِيَ وَالْا لَعْمَلُهُمْ عَن دِينِهِ وَهُمَ عَلَوْلًا الْعَمال الصالحة بزواله في مثل قوله ﴿ وَمَنْ أَرَادَا لَا يَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنِيَ وَالْا يَعْمَلُهُمْ عَن دِينِهِ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَتِكَ كَعِطَتَ أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنِيَ وَالْابِهُونَ ﴾ [البشرة: ٢١٩] وأحبط الأعمال الصالحة بزواله في مثل قوله ﴿ وَمَنْ أَرَادَا لَا عَمَلُهُمْ فَي الدُّنِيَ وَالْالِهُ فِي مَلْ وَلْهُ لَا الْعَمَلُ السَاحِية وَلَا الْعَمَلُ النَّارِ مُعْمَلُ وَلَيْكُونَ اللهُ وَلَا الْعَمَلُ اللهُ عَلَمُ اللهُ الْعَمَلُ الْعَلَاءِ الْعَمَلُ اللهُ الْعَلَاءُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمُنْ أَرَادَ اللهُ المِنْ اللهُ الل

# الردة عن شرائعه أعظم من خروج الخارج الأصلى عن شرائعه

وقد إستقرت السنة بأن عقوبة المرتد أعظم من عقوبة الكافر الأصلى من وجوه متعددة منها أن المرتد يقتل بكل حال ولا يضرب عليه جزية ولا تعقد له ذمة بخلاف الكافر الأصلى ومنها أن المرتد يقتل وإن كان عاجزا عن القتال بخلاف الكافر الأصلى الذي ليس هو من أهل القتال فإنه لا يقتل عند أكثر العلماء كأبى حنيفة ومالك وأحمد ولهذا كان مذهب الجمهور أن المرتد يقتل كما هو مذهب مالك والشافعي وأحمد ومنها أن المرتد لا يرث ولا يناكح ولا تؤكل ذبيحته بخلاف الكافر الأصلى إلى غير ذلك من الأحكام وإذا كانت الردة عن أصل الدين أعظم من الكفر بأصل الدين فالردة عن

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٢ ص: ٥.

شرائعه أعظم من خروج الخارج الأصلى عن شرائعه (۱). اذا غفر له الاعتقاد غفر له ما في ضمنه

وأما الكافر المرتد فالمشهور أنه يلزمه قضاء ما تركه قبل الردة من صلاة وزكاة وصوم ولا يلزمه قضاء ما تركه في زمن الردة وهذا هو المنصوص عنه في مواضع مفرقا بين ما تركه قبل الردة وبعدها وحكى ابن شاقلا رواية أنه لا يلزمه شيء من ذلك بناء على أن الردة تحبط العمل لقوله تعالى ﴿ أَيْنَ أَشْرَكْتَ لَيَخْبَطُنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزُّمر: ٦٥] وقوله ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ، ﴿ [المائدة: ٥] وقوله ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨] وقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْتَدُّواْ عَلَىٰٓ ٱدْبَارِهِم مِّنَ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْهُدَى ﴾ [محمد: ٢٥] إلى قوله تعالى ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ ٱتَّبَعُواْ مَاۤ أَسْخَطَ ٱللَّهَ وَكَرهُواْ رضْوَنَهُ، فَأَحْبَطُ أَعْمَلَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٨] ولأن الكفر الطارئ يهدم ما كان قبله من الصالحات كما إن الإيمان الطارئ يهدم ما كان قبله من السيئات والقضاء إنما يراد به جبر ما حصل به من الخلل في العمل فإذا حبط الجميع فلا معنى لجبره مع ظاهر قوله تعالى ﴿ قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ إِن يَنتَهُواْ يُغَفِّرُ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ وَإِن يَعُودُواْ فَقَدْ مَضَتْ سُنَّتُ ٱلْأُوَّلِينَ ﴾ [الأنفال: ٣٨] وعنه رواية أخرى أنه يلزمه قضاء الجميع أما قبل الردة فلوجوبه عليه وأما ما بعد الردة فلأنه التزم حكم الإسلام فلا يقبل منه الرجوع عنه كالمسلم إذا تركها عامدا ولهذا يضمن ما اتلفه في حال الردة من دية أو مال على المنصوص ولهذا لا يقر على دينه بغير جزية ولا فرق فإذا لم يقر على الاعتقاد لم يقر على موجبه وهو الترك فيكون مطالبا بالفعل في الدنيا ولأن الدليل يقتضي وجوبها على كل حال وإنما عفى للكافر الأصلى عن القضاء لأن مدة الترك تطول غالبا وقد كان على دين يعتقد صحته ولم يعتقد بطلانه وهو مع ذلك مقر عليه يجوز إن يهادن ويؤمن وأن يسترق ويعقد له الجزية إن كان من أهل ذلك بخلاف المرتد ووجه المشهور أن ما تركه قبل الردة قد وجب في ذمته واستقر فلا يسقط بعد ذلك بفعله لو كان مباحا فكيف يسقط بالمحرم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۲۸ ص: ۵۳٤.

ولأنه ترك صلاة يخاطب بفعلها ابتداء فخوطب بقضائها كالنائم والناسى وأولى ولأن تخلل المسقط بين زمن الوجوب والقضاء لا يسقط الواجب كما لو ترك الصلاة ثم حصل جنون أو حيض ثم حصل العقل والطهارة فانه يجب القضاء وأما حبوط عمله بالردة فقد منع ذلك بعض أصحابنا وقالوا الآيات فيمن مات على الردة بدليل قوله تعالى ﴿وَمَن يَرْتَدِ دُمِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَكِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلأَخِرَةِ ﴾ [البقرة: ٢١٧] والإطلاق في الآيات البواقي لا يمنع ذلك لأن كل عقوبة مرتبة على كفر فإنها مشروطة بالموت عليه فان قيل التقييد في هذه الآية بالموت على الكفر إنما كان لأنه مرتب على شيئين وهو حبوط العمل والخلود في النار والخلود إنما يستحقه الكافر وتلك الآيات إنما ذكر فيها الحبوط فقط فعلم إن مجرد الردة كافية قلنا قوله ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ. وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾[المائدة: ٥] وقوله تعالى ﴿لَهِنَ أَشَرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَصِرِينَ ﴾ [الزُّمَر: ٦٥] لا يكون إلا لمن مات مرتدا لأن الخاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة وهذا ليس لمن مات على عمل صالح لأنه إذا عاد إلى الإسلام فقد غفر له الإرتداد الماضي لأن التائب من الذنب كمن لا ذنب له وإذا زال الذنب زالت عقوباته وموجباته وحبوط العمل من موجباته يبين هذا أنه لو كان فعل في حال الردة ما تقتضيه الردة من شتم أو سب أو شرك لم يقم عليه إذا اسلم ولأن الكافر الحربي لو تقرب إلى الله بأشياء ثم ختم له بالإسلام لكانت محسوبة له بدليل ما روى حكيم ابن حزام قال قلت يا رسول الله أرأيت أمورا كنت أتحنث بها في الجاهلية من صلاة وعتاقة وصلة هل فيها من اجر فقال رسول الله ﷺ أسلمت على ما سلف لك من خبر متفق عليه فإذا كان الكفر المقارن للعمل لا يحبط إلا بشرط الموت عليه فانه لا يحبط الكفر الطارئ إلا بشرط الموت أحرى وأولى لأن بقاء الشيء أولى من ابتدائه وحدوثه والدفع اسهل من الرفع ولهذا قالوا الردة والإحرام والعدة تمنع ابتداء النكاح دون دوامه كيف وتلك الأعمال حين عملت عملت لله سبحانه وقد غفر الله ما كان بعدها من الكفر بالتوبة منه ومن أصحابنا من قال يجبط العمل مطلقا لكن قال الإحباط هو إحباط الثواب لا إبطال العمل في نفسه بدليل أنه لا ينقض ما قبل الردة من الأمور المشروطة

بالإسلام كالحكم والولاية والإرث والإمامة والذبح فلا تبطل صلاة من صلى خلفهم ولا يحرم ما ذبحه قبل الردة ولا يلزم من بطلان ثوابه مما فعله سقوط الواجب الذي لم يفعله فان الردة تناسب التشديد لا التخفيف ثم نقول فعل المكتوبة له فائدتان إحداهما أنه يقتضي الثواب والثانية أنه يمنع العقاب الواجب بتقدير الترك فإذا ارتد ذهبت فائدة واحدة وهي الثواب وبقيت الأخرى وهي منع العذاب على الترك بحيث لا يعذب من فعل ويحبط عمله على نفس ما فعله من الخير وإنما يعذب على الكفر المحبط كما يعذب من لم يفعل وهذا الخلل يتعين جبره وإلا عوقب على الترك وهذا معنى ما يجيء في كثير من الأعمال الواجبة أنها غير مقبولة أي لا ثواب فيها وإن أبرأت الذمة بحيث لولا الفعل لكان مكلفا ولولا السبب المانع من القبول لكان فيها ثواب ولهذا قلنا إذا أتى قبل الردة ما يوجب الحد من زنى أو سرقة وغيرهما فانه يقام عليه الحد بعد الإسلام الثاني نص عليه بخلاف من أقيم عليه الحد قبل الردة فانه لا يقام عليه الحد ثانية فلو فرضنا إن لا فائدة أصلا فيما فعله قبل الردة فإنما ذلك فيما يفعله دون ما يوجب عليه ولم يفعله فانه الآن قادر على فعله على وجه يبرئه فيجب عليه كما يجب عليه قضاء الحقوق التي كانت واجبة قبل الردة ويثاب على قضائها وإن كان قد بطلت فائدة ما قضاه قبل الردة وأما ما قبل الإسلام فإنه لم يخاطب به ابتداء وإنما يخاطب أولا بالإسلام فلا يجب قضاؤه كالكافر الأصلي فان الموجب للسقوط في أحدهما موجود في الآخر وقد ارتد جماعة في زمن النبي و أبي بكر ومكث منهم طائفة على الردة برهة من الدهر ولم ينقل أن أحدا منهم أمر بالقضاء ولأن الترك هنا كان في ضمن الاعتقاد فلما غفر له الاعتقاد غفر له ما في ضمنه ولأن إيجاب القضاء هنا قد يكون فيه تنفير عن الإسلام لا سيما إذا كثرت أعوام الردة وكانت الأموال كثيرة فإنه قد يعجز عن القضاء فيصر على الكفر فرارا من القضاء فأما ما فعله قبل الردة فلا يجب عليه قضاؤه بحال لأن الذمة برئت منه حتى الحج في إحدى الروايتين وعنه إيجاب قضاء الحج فمن أصحابنا من علل ذلك بأن العمل الماضي حبط بالردة فيجب عليه ما يجب على الكافر الأصلى فعلى هذا يجب إعادة ما صلى إذا اسلم ووقته باق وهذه طريقة ابن شاقلا وأبى الخطاب وغيرهما وقال القاضى والآمدي واكثر أصحابه مثل الشريف أبي جعفر يجب إعادة الحج مع القول بأن العمل لم يحبط لأن هذا

إسلام جديد والإسلام مبني على خمس فلا بد فيه من جميع المباني بخلاف ما تكرر وجوبه من الصلاة والزكاة والصوم ولأن الإحتساب له بذلك الحج لا يمنع أن يجب عليه حج ثان بالإسلام كالكافر الحربي لو حج ثم اسلم لزمه حج ثان مع أن ذلك الحج محسوب له وكذلك العبد والصبي لو حجا قبل الوجوب كتب لهما ثوابه ثم يلزمهما بالوجوب حج ثان وإذا اسلم لزمه قضاء ما تركه بعد الإسلام وإن لم يعلم وجوبه (۱).

يذم من يترك الواجب الظاهر ويفعل المحرم الظاهر عندما يصيبه من الأذي والفتن

وقد أوذى النبي ﷺ وابو بكر وعمر وغيرهما بأنواع من الاذى بالضرب وغيره وصبروا على ذلك ولم ينطق احد منهم بكلمة كفر بل قد سعوا في قتل النبي ﷺ بأنواع مما قدروا عليه من السعي وهو صابر لأمر الله كما امره الله تعالى وان كان النبي ﷺ قد اخبر في اثناء الامر بان الله يعصمه من الناس فلم يكن قد اخبر أولا بانه يعصم من انواع الاذى واما السابقون فلم يخبروا بذلك وكذلك خبيب بن عدي الذي صلبه المشركون حين اخرجوه من الحرم ولم يتكلم بكلمة الكفر وقصته في الصحيح لكن قد يقال ان هذا لم يكن قصدهم منه ان يعود إلى دينهم فإنه كان من الانصار وكانوا يقتلونه بمن قتل منهم يوم بدر بخلاف اقاربهم وحلفائهم ومواليهم فإنهم كانوا يجبونهم ويكرمونهم ولم يكونوا يوم بدر بخلاف اقاربهم وحلفائهم ومواليهم فإنهم كانوا يجبونهم ويكرمونهم ولم يكونوا يريدون منهم الا الكفر بعد الإيمان وقد ذم الله في كتابه من يرتد ويفتتن ولو اكره وهذا يريدون منهم الا الكفر بعد الإيمان وقد ذم الله في كتابه من يرتد ويفتتن ولو اكره وهذا عذاب عَظِيمٌ عَظِيمٌ فَانَا عَلَمُ الله عَلَمُ عَن دِينِكُمْ عَن دِينِكُمْ عَن دِينِكُمْ عَن دِينِكُمْ أَن يُولُونُكُمْ حَتَى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِللهُ في الدُنيا الشَّمَطُنُعُواً وَمَن يَرْدَدِ دُمِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَمَتُ وَهُوكَ اللهُ وَلَا يَزالُونَ يُقَالِمُونَ كَا المُوم الظاهر ويفعل المحرم الناهر ويُلا يَزالُونَ يُقَالِمُونَكُمْ حَتَى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ فِي الدُنيا وَالْبَوْرُ وَلَا يَزالُونَ يُقَالِمُونَ وَالْفَتْ كَمَا اللهُ في الدُنيا وَالْمَالِي عَنْ اللهُ في الدُنيا وَالْمَالِي الناهِ وَلَالْمُورُ وَلَالْمَالُونَهُ وَلَالُونَ عَلَالِهُ وَلَالُهُ وَلَالُونَا عَلَالُونَ اللهُ وَلَالِهُ وَلَالُونَا عَلَالُونَ اللهُ وَلَالِهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ اللهُ وَلَاللهُ وَلَا اللهُ وَلَاللهُ وَلُونُ وَلَاللهُ وَلِهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلَاللهُ و

<sup>(</sup>١) شرح العمدة ج: ٤ ص: ٣٧-٤٢.

<sup>(</sup>٢) الاستقامة ج: ٢ ص: ٣٣٨.

العقويات المشروعة والمقدورة قد تتناول في الدينا من لا يستحقها في الاخرة ان ما عاد من الذنوب باضرار الغير في دينه وديناه فعقوبتنا له في الدينا اكبر واما ما عاد من الذنوب بمضرة الإنسان في نفسه فقد تكون عقوبته في الاخرة اشد وان كنا نحن لا نعاقبه في الدنيا واضرار العبد في دينه وديناه هو ظلم الناس فالظلم للغير يستحق صاحبه العقوبة في الدينا لا محالة لكف ظلم الناس بعضهم عن بعض ثم هو نوعان احدهما منع ما يجب لهم من الحقوق وهو التفريط والثاني فعل ما يضر به وهو العدوان فالتفريط في حقوق العباد ولهذا يعاقب الداعية إلى البدع بما لا يعاقب به الساكت ويعاقب من اظهر المنكر بمالا يعاقب به من استخفى به وتمسك عن عقوبة المنافق في الدين وان كان في الدرك الاسفل من النار وهذا لأن الاصل ان تكون العقوبة من فعل الله تعالى فانه الذي يجزى الناس على اعمالهم في الاخرة وقد يجزيهم ايضا في الدينا واما نحن فعقوبتنا للعباد بقدر ما يحصل به اداء الواجبات وترك المحرمات بحسب امكاننا كما قال ﷺ وامرت ان اقاتل النتاس حتى يشهدوا ان لا اله الا الله وان محمدا رسول الله فاذا فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم واموالهم الا بحقها وحسابهم على الله وقال تعالى ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ، لِلَّهِ ﴾ [الأنفال: ٣٩] وقال ﴿وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتَل ﴾ [البقرة: ٢١٧] ولهذا من تاب من الكفار والمحاربين وسائر الفساق قبل القدرة عليه سقطت عنه العقوبة التي لحق لله فإذا اسلم الحربي قبل القدرة عليه عصم دمه واهله وماله وكذلك قاطع الطريق والزانى والسارق والشارب اذا تابوا قبل القدرة عليهم لحصول المقصود بالتوبة واما اذا تابوا بعد القدرة لم تسقط العقوبة كلها لأن ذلك يفضى إلى تعطيل الحدود وحصول الفساد ولأن هذه التوبة غير موثوق بها ولهذا إذا أسلم الحربي عند القتال صح إسلامه لأنه أسلم قبل القدرة عليه بخلاف من اسلم بعد الاسر فانه لا يمنع استرقاقه وان عصم دمه ويبنى على هذه القاعدة انه قد يقر من الكفار والمنافقين بلا عقوبة من يكون عذابه في الاخرة اشد اذا لم يتعد ضرره إلى غيره كالذين يؤتون الجزية عن يد وهم صاغرون والذين اظهروا الإسلام والتزموا شرائعه ظاهرا مع نفاقهم لأن هذين الصنفين كفوا ضررهم في الدين والدينا عن المسلمين ويعاقبون في

الاخرة على ما اكتسبوه من الكفر والنفاق واما من اظهر ما فيه مضرة فانه تدفع مضرته ولو بعقابه وان كان مسلما فاسقا أو عاصيا أو عدلا مجتهدا مخطئا بل صالحا أو عالما سواء في ذلك المقدور عليه والممتنع مثال المقدور عليه انما يعاقب من اظهر الزنا والسرقة وشرب الخمر وشهادة الزور وقطع الطريق وغير ذلك لما فيه من العدوان على النفوس والاموال والابضاع وان كان مع هذا حال الفاسق في الاخرة خيرا من حال اهل العهد الكفار ومن حال المنافقين اذ الفاسق خير من الكافر والمنافق بالكتاب والسنة والاجماع وكذلك يعاقب من دعا إلى بدعة تضر الناس في دينهم وان كان قد يكون معذورا فيها في نفس الامر لاجتهاد أو تقليد وكذلك يجوز قتال البغاة وهم الخارجون على الامام أو غير الامام بتأويل سائغ مع كونهم عدولا ومع كوننا ننفذ احكام قضائهم ونسوغ ما قبضوه من جزية أو خراج أو غير ذلك اذ الصحابة لا خلاف في بقائهم على العدالة ان التفسيق انتفى للتأويل السائغ وأما القتال فليؤدوا ما تركوه من الواجب وينتهوا عما ارتكبوه من المحرم وان كانوا متأولين وكذلك نقيم الحد على من شرب النبيذ المختلف فيه وان كانوا قوما صالحين فتدبر كيف عوقب اقوام في الدينا على ترك واجب أو فعل محرم بين في الدين أو الدينا وان كانوا معذورين فيه لدفع ضرر فعلهم في الدينا كما يقام الحد على من تاب بعد رفعه إلى الامام وان كان قد تاب توبة نصوحا وكما يغزو هذا البيت جيش من الناس فبينما هم ببيداء من الارض اذ خسف بهم وفيهم المكره فيحشرون على نيائهم وكما يقاتل جيوش الكفار وفيهم المكره كأهل بدر لما كان فيهم العباس وغيره وكما لو تترس الكفار بمسلمين ولم يندفع ضرر الكفار الا بقتالهم فالعقوبات المشروعة والمقدورة قد تتناول في الدينا من لا يستحقها في الاخرة وتكون في حقه من جملة المصائب كما قيل في بعضهم القاتل مجاهد والمقتول شهيد وعلى هذا فما امر به آخر اهل السنة من ان داعية اهل البدع يهجر فلا يستشهد ولا يروى عنه ولا يستفتى ولا يصلى خلفه قد يكون من هذا الباب فان هجرة تعزير له وعقوبة له جزاء لمنع الناس من ذلك الذنب الذي هو بدعة أو غيرها وان كان في نفس الامر تائبا أو معذورا اذ الهجرة مقصودها أحد شيئين اما ترك الذنوب المهجورة واصحابها واما عقوبة فاعلها ونكاله فأما هجرة بترك في غير هذا الموضع ومن هذا الباب هجر الامام أحمد للذين اجابوا في المحبة قبل القيد ولمن

تاب بعد الاجابة ولمن فعل بدعة ما مع ان فيهم ائمة في الحديث والفقه والتصوف والعبادة فان هجره لهم والمسلمين معه لا يمنع معرفة قدر فضلهم كما ان الثلاثة الذين خلفوا لما امر النبي المسلمين بهجرهم لم يمنع ذلك ما كان لهم من السوابق حتى قد قيل ان اثنين منهما شهدا بدرا وقد قال الله لاهل بدر اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم وأحدهم كعب بن مالك شاعر النبي وأحد أهل العقبة فهذا اصل عظيم ان عقوبة الدنيا المشروعة من الهجران إلى القتل لا يمنع ان يكون المعاقب عدلا أو رجلا صالحا كما بينت من الفرق بين عقوبة الدنيا المشروعة والمقدورة وبين عقوبة الاخرة والله سبحانه اعلم (١).

إن ذكر الكفار عيبا في المسلمين لم يبرئهم منه لكن يبين أن عيوب الكفار أعظم

وكل ما نهى الله عنه ورسوله فهو مذموم منهى عنه سواء كان فاعله منتسبا إلى السنة أو إلى التشيع ولكن الأمور المذمومة المخالفة للكتاب والسنة في هذا وغيره هي في الرافضة أكثر منها في أهل السنة فما يوجد في أهل السنة من الشر ففي الرافضة أكثر منه وما يوجد في الرافضة من الخير ففي أهل السنة أكثر منه وهذا حال أهل الكتاب مع المسلمين فما يوجد في المسلمين شر إلا وفي أهل الكتاب أكثر منه ولا يوجد في أهل الكتاب خير إلا وفي المسلمين أعظم منه ولهذا يذكر سبحانه مناظرة الكفار من المشركين وأهل الكتاب بالعدل فإن ذكروا عيبا في المسلمين لم يبرئهم منه لكن يبين أن عيوب الكفار أعظم كما قال تعالى ﴿وَصَدُّ عَن سَيبِلِ اللهِ وَكُفُرُ اللهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرامِ وَإِخْراجُ أَهْلِهِ عَن الله من رجب فعابهم المشركون بذلك المسلمين ذكر أنهم قتلوا ابن الحضرمي في آخر يوم من رجب فعابهم المشركون بذلك فأنزل الله هذه الآية وقال تعالى ﴿ قُلْ يَاهَلُ الْكِنْكِ هَلَ تَنقِمُونَ مِنَا إِلاَ اللهُ عَن مَن المَن اللهُ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ وَيَنكُمُ مِشَرِ مِن ذَلِك مَثُونَةً عِنذ اللهِ مَن المَن المَن المَن عَن سَوَةً اللهُ وَعَضِب عَليهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ مِن مَن رَجِ فعابهم المشركون بذلك أَن عَن مَن أَن اللهُ هَذه الآية وقال تعالى ﴿ قُلْ يَاهَلُ اللهُ عَن مَن رَجِ فعابهم المشركون بذلك أَن اللهُ مَن أَن اللهُ مُن اللهُ عَن اللهُ اللهُ عَن اللهُ اللهُ اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۳۷۳– ۳۷٦.

أي من لعنه الله وجعل منهم المسوخين وعبدة الطاغوت فجعل معطوف على لعن ليس المراد وجعل منهم من عبد الطاغوت كما ظنه بعض الناس فإن اللفظ لا يدل على ذلك والمعنى لا يناسبه فإن المراد ذمهم على ذلك لا الإخبار بأن الله جعل فيهم من يعبد الطاغوت إذ مجرد الإخبار بهذا لاذم فيه لهم بخلاف جعله منهم القردة والحنازير فإن ذلك عقوبة منه لهم على ذنوبهم وذلك خزي لهم فعابهم بلعنة الله وعقوبته بالشرك الذي فيهم وهو عبادة الطاغوت والرافضة فيهم من لعنة الله وعقوبته بالشرك ما يشبهونهم به من بعض الوجوه فإنه قد ثبت بالنقول المتواترة أن فيهم من يمسخ كما مسخ أولئك وقد صنف الحافظ أبو عبدالله محمد بن عبد الواحد المقدسي كتابا سماه النهي عن سب الأصحاب وما ورد فيه من الذم والعقاب وذكر فيه حكايات معروفة في ذلك وأعرف أنا حكايات أخرى لم يذكرها هو وفيهم من الشرك والغلو ما ليس في سائر طوائف الأمة ولهذا أظهر ما يوجد الغلو في طائفتين في النصارى والرافضة ويوجد أيضا في طائفة ثالثة من أهل النسك والزهد والعبادة الذين يغلون في شيوخهم ويشركون بهم (۱).

# ان المسلمين اخرجوا من ديارهم واموالهم بغير حق

ان الله سبحانه قال ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكِرِهِمْ وَأَمُولِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلا مِن الله سبحانه قال ﴿ لَهُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَ الله وَ الله عَلَى الله وَ الله والله وال

# من مات ولم يغز ولم يحدث نفسه بغزو مات على شعبة نفاق

قال تعالى ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثْمٌ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَدُواْ بِأَمُولِهِمْ

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ١ ص: ٤٨٤ - ٤٨٥.

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول ج: ٢ ص: ٣١٢.

وَانَفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أُولَكِيكَ هُمُ ٱلصَكِدِقُوك ﴾ [الحُجُرات: ١٥] يبين أن الجهاد واجب وترك الارتياب واجب والجهاد وان كان فرضا على الكفاية فجميع المؤمنين يخاطبون به ابتداء فعليهم كلهم اعتقاد وجوبه والعزم على فعله اذا تعين ولهذا قال النبي من مات ولم يغز ولم يحدث نفسه بغزو مات على شعبة نفاق رواه مسلم فأخبر أنه من لم يهم به كان على شعبة نفاق وايضا فالجهاد جنس تحته انواع متعددة ولابد ان يجب على المؤمن نوع من انواعه (۱).

#### الخوف والرجاء يستلزم المحبة

وإذا كانت الحجبة اصل كل عمل دينى فالخوف والرجاء وغيرهما يستلزم الحجبة ويرجع اليها فان الراجى الطامع إنما يطمع فيما يجبه لا فيما يبغضه والخائف يفر من الخوف لينال الحجبوب قال تعالى ﴿ أُولَيّكِكَ اللَّيْنَيْدَعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ وَانَّ عَذَابَ رَبِكَكَانَ مُخْدُورًا ﴾ [الإسراء: ٧٥] وقال ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ عَامَوُا وَجَهَدُوا فِي سَكِيلِ اللَّهِ أُولَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللّهِ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ عامنوا والمنه المنه عامع لكل خير وعذابه اسم جامع لكل شر ودار الرحمة الخالصة هي الجنة ودار العذاب الخالص هي النار واما الدنيا فدار امتزاج فالرجاء وإن تعلق بدخول الجنة فالجنة اسم جامع لكل نعيم واعلاه النظر إلى وجه الله كما في صحيح مسلم عن عبد الرحمن بن ابي ليلي عن صهيب عن النبي ﷺ قال اذا دخل اهل الجنة الجنة الذي مناد يا اهل الجنة ان لكم عند الله موعدا يريد ان ينجزكموه فيقولون ما هو الم يبيض وجوهنا الم يثقل موازيننا ويدخلنا الجنة وينحينا من النار قال فيكشف الحجاب نييض وجوهنا الم يثقل موازيننا ويدخلنا الجنة وينحينا من النار قال فيكشف الحجاب فينظرون اليه فما اعطاهم شيئا احب اليهم من النظر اليه وهو الزيادة ومن هنا يتبين وال الاشتباه في قول من قال ما عبدتك شوقا إلى جنتك ولا خوفا من نارك وانما عبدتك شوقا إلى والما والشرب واللباس والنكاح والسماح ونحو ذلك مما فيه النمتع بالمخلوقات كما الا الأكل والشرب واللباس والنكاح والسماح ونحو ذلك مما فيه النمتع بالمخلوقات كما الا الأكل والشرب واللباس والنكاح والسماح ونحو ذلك عما فيه النمتع بالمخلوقات كما الا الأكل والشرب واللباس والنكاح والسماح ونحو ذلك عما فيه النمتع بالمخلوقات كما

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ١٦.

يوافقه على ذلك من ينكر رؤية الله من الجهمية أو من يقربها ويزعم انه لا تمتع بنفس رؤية الله كما يقوله طائفة من المتفقهة فهؤلاء متفقون على ان مسمى الجنة والآخرة لا يدخل فيه الا التمتع بالمخلوقات ولهذا قال بعض من غلط من المشائخ لما سمع قوله ﴿مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢] قال فأين من يريد الله وقال آخر في قوله تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ اَشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُولَهُمْ بِأَنَ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ ﴾ [التوبه: ١١١] قال اذا كانت النفوس والأموال بالجنة فأين النظر اليه وكل هذا لظنهم ان الجنة لا يدخل فيها النظر والتحقيق ان الجنة هي الدار الجامعة لكل نعيم واعلى ما فيها النظر إلى وجه الله وهو من النعيم الذي ينالونه في الجنة كما اخبرت به النصوص وكذلك اهل النار فانهم محجوبون عن ربهم يدخلون النار مع ان قائل هذا القول اذا كان عارفا بما يقول فانما قصده انك لو لم تخلق نارا أو لو لم تخلق جنة لكان يجب ان تعبد ويجب التقرب اليك والنظر اليك ومقصوده بالجنة هنا ما يتمتع فيه المخلوق واما عمل الحي بغير حب ولا ارادة اصلا فهذا ممتنع وان تخيله بعض الغالطين من النساك وظن ان كمال العبد ان لا تبقى له ارادة اصلا فذاك لانه تكلم في حال الفناء والفاني الذي يشتغل بمحبوبه له ارادة ومحبة ولكن لا يشعر بها فوجود الحبة شيء والارادة شيء والشعور بها شيئ آخر فلما لم يشعروا بها ظنوا انتفاءها وهو غلط فالعبد لايتصور ان يتحرك قط الا عن حب وبغض وارادة ولهذا قال النبي ﷺ اصدق الاسماء حارث وهمام فكل انسان له حرث وهو العمل وله هم وهو اصل الارادة ولكن تارة يقوم بالقلب من محبة الله ما يدعوه إلى طاعته ومن اجلاله والحياء منه ما ينهاه عن معصيته كما قال عمر رضى الله عنه نعم العبد صهيب لو لم يخف الله لم يعصه اى هو لم يعصه ولو لم يخفه فكيف اذا خافه فان اجلاله واكرامه لله يمنعه من معصيته فالراجى الخائف اذا تعلق خوفه ورجاؤه بالتعذب باحتجاب الرب عنه والتنعم بتجليه له فمعلوم ان هذا من توابع محبته له فالحبة هي التي أوجبت محبة التجلي والخوف من الاحتجاب وان تعلق خوفه ورجاؤه بالتعذب بمخلوق والتنعم به فهذا انما يطلب ذلك بعبادة الله المستلزمة محبته ثم اذا وجد حلاوة محبة الله وجدها احلى من كل محبة ولهذا يكون اشتغال اهل الجنة بذلك اعظم من

كل شئ كما في الحديث إن اهل الجنة يلهمون التسبيح كما يلهمون النفس وهو يبين غاية تنعمهم بذكر الله ومحبته فالخوف من التعذب بمخلوق والرجاء له يسوقه إلى محبة الله التي هي الأصل وهذا كله ينبني على اصل المحبة فيقال قد نطق الكتاب والسنة بذكر محبة العباد المؤمنين كما في قوله ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواۤ أَشَدُ حُبّاً يَلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥] وقوله تعالى ﴿يُحِبُّهُم وَيُكُبُّونَهُ وَيُكُبُّونَهُ وَالله وَرَسُولِهِ وَجِهادٍ في سَبِيلِهِ عَلَى الله وَرَسُولِهِ وَجِهادٍ في سَبِيلِهِ عَلَى الله وَرَسُولِهِ وَجِهادٍ في سَبِيلِهِ عَلَى الله ورسوله احب اليه مما سواهما وأن يجب المرء لا يحبه الا الله وان يكره أن يرجع في الكفر بعد اذ انقذه الله منه كما يكره ان يلقي في النار (١٠).

### دين الأنبياء واحد ولهذا وحد الصراط والسبيل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ٦٢-٦٤ وأمراض القلوب ج: ۱ ص: ٦٦ والتحفة العراقية ج: ۱ ص: ٦٦.

#### لطائف لغوية

قال تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّثُلُ ٱلَّذِينَ خَلُواْ مِن قَبْلِكُمْ مَّسَّتُهُمُ اللهِ قَالِمَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ ٱللهِ أَلاَ إِنَّ نَصْرَ ٱللهِ قَرِبِ ﴾ الْبَأْسَاءُ وَٱلظَّرَّاءُ وَذُلْزِلُواْ حَتَى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ ٱللهِ أَلاَ إِنَّ نَصْرَ ٱللهِ قَرِبِ ﴾ [البقرة: ٢١٤] ولفظ (لما) ينفي به ما يقرب حصوله ويحصل غالبا ولما انما ينفي بها ما ينتظر ويكون حصوله مترقبا كقوله ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمُ ٱللَّذِينَ جَلَىكُواْ مِنْ يَعْلَمُ ٱلصَّابِدِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٤٢] (٢).

ان الجنة هي الدار الجامعة لكل نعيم واعلى ما فيها النظر إلى وجه الله وهو من النعيم الذي ينالونه في الجنة كما اخبرت به النصوص وكذلك اهل النار فانهم محجوبون عن ربهم يدخلون النار (٣).

﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيكُ ﴾ [البقرة: ٢١٥] عليم منزه عن الجهل (٤).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۹ ص: ۱۱۱–۱۱۲.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۲۵۲.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ١٠ ص: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.

اليتيم في الآدميين من فقد أباه لأن أباه هو الذي يهذبه ويرزقه وينصره بموجب الطبع المخلوق ولهذا كان تابعا في الدين لوالده وكان نفقته عليه وحضانته عليه والانفاق هو الرزق والحضانة هي النصر لأنها الايواء ودفع الأذى فإذا عدم أبوه طمعت النفوس فيه لأن الإنسان ظلوم جهول والمظلوم عاجز ضعيف فتقوى جهة الفساد من جهة قوة المقتضى ومن جهة ضعف المانع ويتولد عنه فسادان ضرر اليتيم الذي لا دافع عنه ولا يحسن اليه وفجور الآدمي الذي لا وازع له فلهذا أعظم الله أمر اليتامي في كتابه في آيات كثيرة مثل قوله ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَنِيَ إِسْرَءِيلَ لا تَعْبَدُونَ إِلّا الله وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي كثيرة مثل قوله ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَنِيَ إِسْرَءِيلَ لا تَعْبُدُونَ إِلّا الله وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي الْقُرْبِي وَالْمَشْرِقِ [البقرة: ١٧٧] إلى قوله ﴿وَءَانَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِهِ عَنْ وَالْمَشْرِقِ [البقرة: ١٧٧] وقوله ﴿وَءَانَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِهِ عَنْ وَالْمَشْرِقِ وَالْمَشْرِقِ [البقرة: ١٧٧] وقوله ﴿وَءَانَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِهِ عَنْ وَالْمَشْرِقِ البقرة: ١٧٥] وقوله ﴿وَءَانَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِهِ عَلَالْوَلِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ وَالْمَشْرِقِ البقرة: ١٧٥]

وْقُلُمَا أَنفَقَتُم مِّنَ خَيْرٍ فَلِلْوَلِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ وَٱلْيَتَمَىٰ وَٱلْسَكِينِ السَّقِرة: ٢١٥] عامة الأسماء يتنوع مسماها بالاطلاق والتقييد وكذلك اسم الفقير اذا أطلق دخل فيه المسكين واذا أطلق لفظ المسكين تناول الفقير واذا قرن بينهما فأحدهما غير الآخر فالأول كقوله وَوَلِن تُخفُوها وَتُؤتُوها ٱلفُ قَرَاءَ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ السِّيةِ (البقرة: ٢٧١] وقوله ﴿فَكَفّارَتُهُۥ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسْكِينَ ﴾ [المائدة: ٨٩] والثانى كقوله ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسْكِينِ ﴾ والثانى كقوله ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسْكِينِ التوبة: ٢٠].

والجهاد من الجهد وهو الطاقة وهو أعظم من الجهد الذي هو المشقة فإن الضم أقوي من الفتح وكلما كانت الحروف أو الحركات أقوي كان المعني أقوي ولهذا كان الجرح أقوي من الجرح فإن الجرح هو المجروح نفسه وهو غير الجرح مصدر وهو فعل وكذلك الكره والمكره والمكره كما قال تعالى ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرُهُ لَكُمْ ﴾

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۶ ص: ۱۱۰.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۱۶۷.

[البقرة: ٢١٦] وقال تعالى ﴿ وَلِلِّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعَا وَكُرُهًا ﴾ [الرعد: ١٥] (١).

والكره فالكره هو الشيء المكروه كقوله ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرْهُ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٦] والكره المصدر كقوله ﴿ طَوَعُنا وَكَرْهَا ﴾ [آل عمران: ٨٣] والشيء الذي في نفسه مكروه أقوى من نفس كراهة الكاره (٢).

والفتنة الردة والكفر قال سبحانه ﴿وَقَائِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٣] وقال ﴿وَالْفِتْ نَاتُهُ أَكُمْ مِنَ ٱلْقَالِهِ اللهِ عَلَيْهِم مِّنَ ٱقْطَارِهَا ثُمَّ سُبِلُوا ﴿ وَالْفِتْ نَاتُهُ أَكُمْ مِنَ ٱلْقَالِهِ اللهِ عَلَيْهِم مِّنَ ٱقْطَارِهَا ثُمَّ سُبِلُوا اللهِ عَلَيْهِم مِّنَ ٱقْطَارِهَا ثُمَّ سُبِلُوا اللهِ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلْقَالِهِ اللهِ عَلَيْهِم مِنَ اللهِ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلْقَالِهِ اللهِ عَلَيْهِم مِنَ اللهِ عَلَيْهِم مِنَ اللهُ اللهِ عَلَيْهِم مِنْ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ القَالِهِ اللهِ عَلَيْهُم مَا اللهُ عَلَيْهُم مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ اللهُ اللهِ عَلَيْهِم مِنْ اللهُ عَلَيْهُم مِنْ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُم مِنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِم مِنْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّ

بدل اشتمال كقوله ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ ۚ قُلُ قِتَ الُّ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢١٧] والشهر ليس هو نفس القتال لكن لما اشتمل على القتال أبدل أحدهما من الآخر بدل اشتمال (٤).

﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ ۖ قُلُ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢١٧] الفائدة في إعادة ذكر القتال بلفظ الظاهر.

قوله تعالى ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢١٧] من باب بدل الاشتمال والسؤال إنما وقع عن القتال فيه فلم قدم الشهر وقد قلتم أنهم يقدمون ما بيانه أهم وهم به أعنى قيل السؤال لم يقع منهم إلا بعد وقوع القتال في الشهر وتشنيع أعدائهم عليهم انتهاكه وانتهاك حرمته وكان اهتمامهم بالشهر فوق اهتمامهم بالقتال فالسؤال إنما وقع من أجل حرمة الشهر فلذلك قدم في الذكر وكان تقديمه مطابقا لما ذكرنا

<sup>(</sup>١) قاعدة في المحبة ج: ١ ص: ٩٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ٥٤١.

<sup>(</sup>٣) الصارم المسلول ج: ٢ ص: ١١٨.

<sup>(</sup>٤) الجواب الصحيح ج: ٥ ص: ٣١٥.

من القاعدة فإن قيل فما الفائدة في إعادة ذكر القتال بلفظ الظاهر وهلا اكتفى بضميره فقال هو كبير وأنت إذا قلت سألته عن زيد هو في الدار كان أوجز من أن تقول أزيد في الدار قيل في إعادته بلفظ الظاهر بلاغة بديعة وهو تعليق الحكم الخبري باسم القتال فيه عموما ولو أتى بالمضمر فقال هو كبير لتوهم اختصاص الحكم بذلك المسؤل عنه وليس الأمر كذلك وإنما هو عام في كل قتال وقع في شهر حرام ونظير هذه القاعدة قوله ﷺ وقد سئل عن الوضوء بماء البحر فقال هو الطهور ماؤه فأعاد لفظ الماء ولم يقتصر على قوله نعم توضؤا به لئلا يتوهم اختصاص الحكم بالسائلين لضرب من ضروب الاختصاص فعدل عن قوله نعم توضؤا إلى جواب عام يقتضى تعليق الحكم والطهور به بنفس مائه من حيث هو فأفاد استمرار الحكم على الدوام وتعلقه بعموم الأمة وبطل توهم قصره على السبب فتأمله فإنه بديع فكذلك في الآية لما قال ﴿قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢١٧] فجعل الخبر بـ ﴿كَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢١٧] واقعا عن ﴿قِتَالٌ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢١٧] فيتعلق الحكم به على العموم ولفظ المضمر لايقتضى ذلك وقريب من هذا قوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِٱلْكِننِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوةَ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧٠] ولم يقل أجرهم تعليقا لهذا الحكم بالوصف وهو كونهم مصلحين وليس في الضمير ما يدل على الوصف المذكور وقريب منه وهو ألطف معنى قوله تعالى ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ ۖ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعْتَزِلُوا ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] ولم يقل فيه تعليقا بحكم الاعتزال بنفس الحيض وأنه هو سبب الاعتزال وقال ﴿قُلُ هُوَ أَذَى ﴾[البقرة: ٢٢٢] ولم يقل الحيض أذى لأنه جاء به على الأصل ولأنه لو كرره لثقل اللفظ به لتكرره ثلاث مرات وكان ذكره بلفظ الظاهر في الأمر بالاعتزال أحسن من ذكره مضمرا ليفيد تعليق الحكم بكونه حيضا بخلاف قوله ﴿قُلُ هُوَ أَذَى ﴾ [البقرة: ٢٢٢] فإنه اخبار بالواقع والمخاطبون يعلمون أن جهة كونه أذى هو نفس كونه حيضا بخلاف تعليق الحكم به فإنه إنما يعلم بالشرع فتأمله (١٠).

(۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۶ ص: ۸۸.

الاحباط ما أجمع عليه وهو حبوط الحسنات كلها بالكفر كما قال ﴿وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَهُمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَتَهِكَ حَبِطَتُ أَعْمَلُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَ وَٱلْآخِرَةِ ۗ وَأُولَتِهِكَ مَنكُمْ عَن دِينِهِ عَنَهُمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَتِهِكَ حَبِطَتُ أَعْمَلُهُمْ فِي ٱلدُّنْيَ وَٱلْآخِرَةِ ۗ وَأُولَتِهِكَ مَرِطَتُ أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّنْيَ وَالْآخِرَةِ ۗ وَأُولَتِهِكَ مَرْطَتُهُمُ فِي اللهُ اللهُ وَلَهُ عَلَيْهُمُ فِي اللهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ عَنْ لِللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ فِي اللهُ الله

<sup>(</sup>١) شرح العمدة ج: ٣ ص: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الزهد والورع والعبادة ج: ١ ص: ٧٠



﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْحَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِ مَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ [البقرة: ٢١٩] قال تعالى ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِ مَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا قَالَ تعالى ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِ مَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا قَالَ تعالى ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِ مَا إِثْمُ وَانَهُم سَأَلُوا عَنها النبي أَصَّرَ فَانَهُم سَأَلُوا عَنها النبي فَانزل الله هذه الآية ولم يحرمها فأخبرهم أن فيها إثما وهو ما يحصل بها من ترك ﷺ فأنزل الله هذه الآية ولم يحرمها فأخبرهم أن فيها إثما وهو ما يحصل بها من ترك

المأمور وفعل المحظور وفيها منفعة وهو ما يحصل من اللذة ومنفعة البدن والتجارة فيها فكان من الناس من لم يشربها ومنهم من شرب ثم بعد هذا شرب قوم الخمر فقاموا يصلون وهم سكارى فخلطوا في القراءة فأنزل الله تعالى ﴿ يَمَا يُمُّا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لاَ تَقَرَّرُوا الله تعالى ﴿ يَمَا يُمُّا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لاَ تَقَرَّرُوا الله تعالى ﴿ يَمَا يُمُّ اللّهِ عَلَى الله الله الله الله الله الله الله قول الله تعالى ﴿ إِنَّمَا اللّهُ وَالْمَنْسِرُ وَالْأَنْسَابُ وَالْأَرْلاَمُ رِجَسُ مِن مَن تركها ثم بعد ذلك أنزل الله تعالى ﴿ إِنَّمَا اللّهُ في هذه الآية من وجوه متعددة فقالوا انتهينا عمل الله على الله على الله والمنان والظروف ولعن عاصرها ومعتصرها وشاربها وآكل ثمنها (١).

وقد كان الصحابه رضوان الله عليهم إذا سألوا النبي ﷺ عن الأحكام أمر رسول الله بإجابتهم كما قال تعالى ﴿وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفُو ۗ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللهُ لَكُمُ ٱلْآيَنتِ لللهُ بإجابتهم كما قال تعالى ﴿وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفُو ۗ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللهُ لَكُمُ ٱلْآيَنتِ لللهُ بإجابتهم كما قال تعالى ﴿وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفُو ۗ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللهُ لَكُمُ ٱلْآيَنتِ لللهُ عَلَيْكُمُ مَنْ اللهُ عَلَيْ عَنْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ مَا قَالِ تعالى ﴿وَيَسْعَلُونَا اللهِ عَلَيْكُ مَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ مُ اللهُ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ وَلَا عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ مُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ مُنْ اللهُ عَلَيْكُ مُنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ مُ اللّهُ عَلَيْكُ مُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ مُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلّمُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِ

ما أطلقه الله من الأسماء وعلق به الأحكام لم يكن لأحد أن يقيده الا بدلالة من الله ورسوله

الأسماء التي علق الله بها الأحكام في الكتاب والسنة منها ما يعرف حده ومسماه بالشرع فقد بينه الله ورسوله كاسم الصلاة والزكاة والصيام والحج والإيمان والإسلام والكفر والنفاق ومنه ما يعرف حده باللغة كالشمس والقمر والسماء والأرض والبر والبحر ومنه ما يرجع حده إلى عادة الناس وعرفهم فيتنوع بحسب عادتهم كاسم البيع والنكاح والقبض والدرهم والدينار ونحو ذلك من الأسماء التي لم يحدها الشارع بحد ولا لها حد واحد يشترك فيه جميع أهل اللغة بل يختلف قدره وصفته باختلاف عادات الناس فما كان من النوع الأول فقد بينه الله ورسوله وما كان من النوع الثانى والثالث فالصحابة والتابعون المخاطبون بالكتاب والسنة قد عرفوا المراد به لمعرفتهم بمسماه المحدود

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۳۲ ص: ۱۹۲.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ٣٦٦.

في اللغة أو المطلق في عرف الناس وعادتهم من غير حد شرعى ولا لغوي وبهذا يحصل التفقه في الكتاب والسنة والاسم اذا بين النبي حد مسماه لم يلزم أن يكون قد نقله عن اللغة أو زاد فيه بل المقصود أنه عرف مراده بتعريفه هو كيف ما كان الأمر فان هذا هو المقصود وهذا كاسم الخمر فانه قد بين أن كل مسكر خمر فعرف المراد بالقرآن وسواء كانت العرب قبل ذلك تطلق لفظ الخمر على كل مسكر أو تخص به عصير العنب لا يحتاج إلى ذلك اذ المطلوب معرفة ما أراد الله ورسوله بهذا الاسم وهذا قد عرف ببيان الرسول وبأن الخمر في لغة المخاطبين بالقرآن كانت تتناول نبيذ التمر وغيره ولم يكن عندهم بالمدينة خمر غيرها وإذا كان الامر كذلك فما أطلقه الله من الأسماء وعلق به الأحكام من الأمر والنهى والتحليل والتحريم لم يكن لأحد أن يقيده الا بدلالة من الله ورسوله (۱).

#### مسائل فقهية

## ١- حرم الله في كتابه أكل الأموال بالباطل

أن الله حرم في كتابه أكل أموالنا بيننا بالباطل وذم الأحبار والرهبان الذين يأكلون أموال الناس بالباطل وذم اليهود على أخذهم الربا وقد نهوا عنه وأكلهم أموال الناس بالباطل وهذا يعم كل ما يؤكل بالباطل في المعاوضات والتبرعات وما يؤخذ بغير رضا المستحق والاستحقاق وأكل المال بالباطل في المعاوضة نوعان ذكرهما الله في كتابه هما الربا والميسر فذكر تحريم الربا الذي هو ضد الصدقة في آخر سورة البقرة وسورة آل عمران والروم والمدثر وذم اليهود عليه في سورة النساء وذكر تحريم الميسر في سورة المائدة (٢).

### ٢- كل مسكر حرام وما أسكر الفرق منه فملء الكف منه حرام

وأما حد الشرب فانه ثابت بسنة رسول الله وإجماع المسلمين فقد روى اهل السنن عن النبي من وجوه انه قال من شرب الخمر فاجلدوه ثم ان شرب فاجلدوه ثم ان شرب

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۲٤٢.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۹ ص: ۲۲.

فاجلدوه ثم ان شرب الرابعة فاقتلوه وثبت عنه انه جلد الشارب غير مرة هو وخلفاؤه والمسلمون بعده والقتل عند اكثر العلماء منسوخ وقيل هو محكم يقال هو تعزير يفعله الامام عند الحاجة وقد ثبت عن النبي انه ضرب في الخمر بالجريد والنعال أربعين وضرب أبو بكر رضى الله عنه اربعين وضرب عمر في خلافته ثمانين وكان على رضى الله عنه يضرب مرة أربعين ومرة ثمانين فمن العلماء من يقول يجب ضرب الثمانين ومنهم من يقول الواجب اربعون والزيادة يفعلها الامام عند الحاجة إذا أدمن الناس الخمر أو كان الشارب ممن لا يرتدع بدونها ونحو ذلك فاما مع قلة الشاربين وقرب أمر الشارب فتكفي الأربعون وهذا أوجه القولين وهو قول الشافعي واحمد رحماهما الله في إحدى الروايتين عن أحمد وقد كان عمر رضي الله عنه لما كثر الشرب زاد فيه النفي وحلق الرأس مبالغة في الزجر عنه فلو غرب الشارب مع الأربعين لينقطع خبره أو عزله عن ولايته كان حسنا فان عمر بن الخطاب رضى الله عنه بلغه عن بعض نوابه أنه تمثل بأبيات في الخمر فعزله والخمر التي حرمها الله ورسوله وأمر النبي بجلد شاربها كل شراب مسكر من أي اصل كان سواء كان من الثمار كالعنب والرطب والتين أو الحبوب كالحنطه والشعير أو الطلول كالعسل أو الحيوان كلبن الخيل بل لما انزل الله سبحانه وتعالى على نبيه محمد تحريم الخمر لم يكن عندهم بالمدينة من خمر العنب شئ لأنه لم يكن بالمدينة شجر عنب وإنما كانت تجلب من الشام وكان عامة شرابهم من نبيذ التمر وقد تواترت السنة عن النبي وخلفائه الراشدين وأصحابه رضى الله عنهم أنه حرم كل مسكر وبين أنه خمر وكانوا يشربون النبيذ الحلو وهو ان ينبذ في الماء تمر وزبيب أى يطرح فيه والنبذ الطرح ليحلو الماء لاسيما كثير من مياه الحجاز فان فيه ملوحة فهذا النبيذ حلال باجماع المسلمين لأنه لا يسكر كما يحل شرب عصير العنب قبل ان يصير مسكرا وكان النبي قد نهاهم ان ينبذوا هذا النبيذ في أوعيه الخشب أو الجرى وهو ما يصنع من التراب أو القرع أو الظروف المزفتة وأمرهم ان ينبذوا في الظروف التي تربط أفواهها بالأوكية لأن الشدة تدب في النبيذ دبيبا خفيفا ولا يشعر الإنسان فربما شرب الإنسان ما قد دبت فيه الشدة المطربة وهو لا يشعر فاذا كان السقاء موكا انشق الظرف إذا غلا فيه النبيذ فلا يقع الإنسان في محذور وتلك الأوعية لا تنشق وروى عنه أنه رخص بعد هذا في الانتباذ في

الأوعية وقال كنت نهيتكم عن الانتباذ في الأوعية فانتبذوا ولا تشربوا المسكر فاختلف الصحابة ومن بعدهم من العلماء منهم من لم يبلغه النسخ أو لم يثبته فنهى عن الانتباذ في الأوعية ومنهم من اعتقد ثبوته وأنه ناسخ فرخص في الانتباذ في الأوعية فسمع طائفة من الفقهاء ان بعض الصحابة كانوا يشربون النبيذ فاعتقدوا أنه المسكر فترخصوا في شرب أنواع من الأشربة التي ليست من العنب والتمر وترخصوا في المطبوخ من نبيذ التمر والزبيب إذا لم يسكر الشارب والصواب ما عليه جماهير المسلمين ان كل مسكر خمر يجلد شاربه ولو شرب منه قطرة واحدة لتدأو أو غير تدأو فان النبي ﷺ سئل عن الخمر يتداوى بها فقال إنها داء وليست بدواء وإن الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها والحد واجب إذا قامت البينة أو اعترف الشارب فان وجدت منه رائحة الخمر أو رؤى وهو يتقيؤها ونحو ذلك فقد قيل لا يقام عليه الحد لاحتمال انه شرب ما ليس بخمر أو شربها جاهلا بها أو مكرها ونحو ذلك وقيل بل يجلد إذا عرف ان ذلك مسكر وهذا هو المأثور عن الخلفاء الراشدين وغيرهم من الصحابة كعثمان وعلى وابن مسعود وعليه تدل سنة رسول الله وهو الذي يصلح عليه الناس وهو مذهب مالك وأحمد في غالب نصوصه وغيرهما والحشيشة المصنوعة من ورق العنب حرام أيضا يجلد صاحبها كما يجلد شارب الخمر وهي أخبث من الخمر من جهة انها تفسد العقل والمزاج حتى يصير في الرجل تخنث ودياثة وغير ذلك من الفساد والخمر أخبث من جهة انها تفضى إلى المخاصمة والمقاتلة وكلاهما يصد عن ذكر الله تعالى وعن الصلاة وقد توقف بعض الفقهاء المتأخرين في حدها ورأى ان آكلها يعزر بما دون الحد حيث ظنها تغير العقل من غير طرب بمنزلة البنج ولم نجد للعلماء المتقدمين فيها كلاما وليس كذلك بل آكلوها ينشون عنها ويشتهونها كشراب الخمر وأكثر وتصدهم عن ذكر الله وعن الصلاة إذا أكثروا منها مع ما فيها من المفاسد الأخرى من الدياثة والتخنث وفساد المزاج والعقل وغير ذلك ولكن لما كانت جامدة مطعومة ليست شرابا تنازع الفقهاء في نجاستها على ثلاثة اقوال في مذهب احمد وغيره فقيل هي نجسه كالخمر المشروبة وهذا هو الاعتبار الصحيح وقيل لا لجمودها وقيل يفرق بين جامدها ومائعها وبكل حال فهي داخلة فيما حرمه الله ورسوله من الخمر والمسكر لفظا ومعنى قال أبو موسى الأشعرى رضى الله عنه يا رسول الله أفتنا

في شرابين كنا نصنعهما باليمن البتع وهو من العسل ينبذ حتى يشتد والمزر وهو من الذرة والشعير ينبذ حتى يشتد قال وكان رسول الله قد أعطى جوامع الكلم وخواتيمه فقال كل مسكر حرام متفق عليه في الصحيحين وعن النعمان بن بشير رضى الله عنه قال قال رسول الله ﷺ إن من الحنطة خمرا ومن الشعير خمرا ومن الزبيب خمرا ومن التمر خمرا ومن العسل خمرا وأنا أنهى عن كل مسكر وراه أبو داود وغيره ولكن هذا في الصحيحين عن عمر موقوفا عليه أنه خطب به على منبر رسول الله فقال الخمر ما خامر العقل وعن ابن عمر رضى الله عنهما ان النبي قال كل مسكر خمر وكل مسكر حرام وفي رواية كل مسكر خمر وكل خمر حرام رواهما مسلم في صحيحه وعن عائشة رضي الله عنها قالت قال رسول الله كل مسكر حرام وما أسكر الفرق منه فملء الكف منه حرام قال الترمذي حديث حسن وروى أهل السنن عن النبي من وجوه أنه قال ما أسكر كثيره فقليله حرام وصححه الحفاظ وعن جابر رضى الله عنه ان رجلا سأل النبي عن شراب يشربونه بأرضهم من الذرة يقال له المزر فقال أمسكر هو قال نعم فقال كل مسكر حرام إن على الله عهدا لمن شرب المسكر ان يسقيه من طينة الخبال قالوا يارسول الله وما طينة الخبال قال عرق أهل النار أو عصارة أهل النار رواه مسلم في صحيحه وعن ابن عباس رضى الله عنهما عن النبي ﷺ قال كل مخمر خمر وكل مسكر حرام رواه أبو داود والأحاديث في هذا الباب كثيرة مستفيضة جمع رسول الله ﷺ بما أوتيه من جوامع الكلم كل ما غطى العقل وأسكر ولم يفرق بين نوع ونوع ولا تأثير لكونه مأكولا أو مشروبا على ان الخمر قد يصطبغ بها والحشيشة قد تذاب في الماء وتشرب فكل خمر يشرب ويؤكل والحشيشة تؤكل وتشرب وكل ذلك حرام وإنما لم يتكلم المتقدمون في خصوصها لأنه إنما حدث أكلها من قريب في أواخر المائة السادسة أو قريبا من ذلك كما أنه قد أحدثت أشربة مسكرة بعد النبي وكلها داخلة في الكلم الجوامع من الكتاب والسنة (١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۸ ص: ۳۳۲–۳٤۲.

# "- أن الخمر المذكورة في القرآن تناولت كل مسكر فصار تحريم كل مسكر بالنص العام والكلمة الجامعة

الصواب الذي عليه جمهور أئمة المسلمين ان النصوص وافية بجمهور احكام أفعال العباد ومنهم من يقول انها وافية بجميع ذلك وإنما انكر ذلك من انكره لأنه لم يفهم معانى النصوص العامة التي هي أقوال الله ورسوله وشمولها لأحكام أفعال العباد وذلك أن الله بعث محمدا بجوامع الكلم فيتكلم بالكلمة الجامعة العامة التي هي قضية كليه وقاعدة عامة تتناول أنواعا كثيرة وتلك الأنواع تتناول أعيانا لا تحصى فبهذا الوجه تكون النصوص محيطة بأحكام أفعال العباد مثال ذلك أن الله حرم الخمر فظن بعض الناس ان لفظ الخمر لا يتناول الا عصير العنب خاصة ثم من هؤلاء من لم يحرم الا ذلك أوحرم معه بعض الأنبذة المسكرة كما يقول ذلك من يقوله من فقهاء الكوفة فان ابا حنيفة يحرم عصير العنب المشتد الزبد وهذا الخمر عنده ويحرم المطبوخ منه ما لم يذهب ثلثاه فاذا ذهب ثلثاه لم يحرمه ويحرم النيء من نبيذ التمر فان طبخ ادنى طبخ حل عنده وهذه المسكرات الثلاثة ليست خمرا عنده مع أنها حرام وما سوى ذلك من الأنبذة فانما يحرم منه ما يسكر وأما محمد بن الحسن فوافق الجمهور في تحريم كل مسكر قليله وكثيره وبه أفتى المحققون من أصحاب أبى حنيفة وهو اختيار أبى الليث السمرقندى ومن العلماء من حرم كل مسكر بطريق القياس إما في الاسم وإما في الحكم وهذه الطريقة التي سلكها طائفة من الفقهاء من أصحاب مالك والشافعي وأحمد يظنون أن تحريم كل مسكر انما كان بالقياس في الأسماء أو القياس في الحكم والصواب الذي عليه الأئمة الكبار أن الخمر المذكورة في القرآن تناولت كل مسكر فصار تحريم كل مسكر بالنص العام والكلمة الجامعة لا بالقياس وحده وان كان القياس دليلا آخر يوافق النص وثبتت أيضا نصوص صحيحة عن النبي ﷺ بتحريم كل مسكر ففي صحيح مسلم عن النبي ﷺ أنه قال كل مسكر خمر وكل مسكر حرام وفي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها عن النبي أنه قال كل شراب أسكر فهو حرام وفي الصحيحين عن أبي موسى عن النبي انه سئل فقيل له عندنا شراب من العسل يقال له البتع وشراب من الذرة يقال له المزر قال وكان قد أوتى جوامع الكلم فقال كل مسكر حرام إلى احاديث أخر يطول وصفها وعلى هذا فتحريم ما يسكر من

الأشربة والأطعمة كالحشيشة المسكرة ثابت بالنص وكان هذا النص متناولا لشرب الأنواع المسكرة من أي مادة كانت من الحبوب أو الثمار أو من لبن الخيل أو من غير ذلك ومن ظن أن النص انما يتناول خمر العنب قال انه لم يبين حكم هذه المسكرات التي هي في الأرض أكثر من خمر العنب بل كان ذلك ثابتا بالقياس وهؤلاء غلطوا في فهم النص ومما يبين ذلك انه قد ثبت بالأحاديث الكثيرة المستفيضة أن الخمر لما حرمت لم يكن بالمدينة من خمر العنب شيء فان المدينة لم يكن فيها شجر العنب وانما كان عندهم النخل فكان خمرهم من التمر ولما حرمت الخمر اراقوا تلك الأشربة التي كانت من التمر وعلموا أن ذلك الشراب هو خمر محرم فعلم ان لفظ الخمر لم يكن عندهم مخصوصا بعصير العنب وسواء كان ذلك في لغتهم فتناول أو كانوا عرفوا التعميم ببيان الرسول ﷺ فانه المبين عن الله مراده فان الشارع يتصرف في اللغة تصرف أهل العرف يستعمل اللفظ تارة فيما هو أعم من معناه في اللغة وتارة فيما هو أخص وكذلك لفظ الميسر هو عند أكثر العلماء يتناول اللعب بالنرد والشطرنج ويتناول بيوع الغرر التي نهى عنها النبي فان فيها معنى القمار الذي هو ميسر إذ القمار معناه أن يؤخذ مال الإنسان وهو على مخاطرة هل يحصل له عوضه أو لا يحصل كالذي يشتري العبد الآبق والبعير الشارد وحبل الحبلة ونحو ذلك مما قد يحصل له وقد لا يحصل له وعلى هذا فلفظ الميسر في كتاب الله تعالى يتناول هذا كله وما ثبت في صحيح مسلم عن النبي انه نهى عن بيع الغرر يتناول كل ما فيه مخاطرة كبيع الثمار قبل بدو صلاحها وبيع الأجنة في البطون وغير ذلك(١).

قال تعالى ﴿ اللهُ الدِّى آنَزَلُ الْكِنْبَ بِالْمَقِيّ وَالْمِيزَانَ ﴾ [الشورى: ١٧] فالكتاب هو النص والميزان هو العدل والقياس الصحيح من باب العدل فانه تسوية بين المتماثلين وتفريق بين المختلفين ودلالة القياس الصحيح توافق دلالة النص فكل قياس خالف دلالة النص فهو قياس فاسد ولا يوجد نص يخالف قياسا صحيحا كما لا يوجد معقول صريح يخالف المنقول الصحيح ومن كان متبحرا في الأدلة الشرعية أمكنه ان يستدل على غالب الأحكام بالنصوص وبالأقيسة فثبت ان كل واحد من النص والقياس دل على هذا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۲۸۰–۲۸۳.

الحكم كما ذكرناه من الأمثلة فان القياس يدل على تحريم كل مسكر كما يدل النص على ذلك فان الله حرم الخمر لأنها توقع بيننا العدواة والبغضاء وتصدنا عن ذكر الله وعن الصلاة كما دل القرآن على هذا المعنى وهذا المعنى موجود في جميع الأشربة المسكرة لافرق في ذلك بين شراب وشراب فالفرق بين الأنواع المشتركة من هذا الجنس تفريق بين المتماثلين وخروج عن موجب النصوص المتماثلين وخروج عن موجب النياس الصحيح كما هو خروج عن موجب النصوص وهم معترفون بان قولهم خلاف القياس لكن يقولون معنا آثار توافقه اتبعانها ويقولون ان اسم الخمر لم يتناول كل مسكر وغلطوا في فهم النص وإن كانوا مجتهدين مثابين على الجتهادهم ومعرفة عموم الأسماء الموجودة في النص وخصوصها من معرفة حدود ما أنزل الله على رسوله وقد قال تعالى ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفُرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلَّا يَمْ المُوا حُدُود مَا أَنزل الله على رسوله وقد قال تعالى ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفُرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدُرُ أَلَّا يَمْ المُوا حُدُود مَا أَنزل الله على رسوله وقد قال تعالى ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفُرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدُرُ أَلَّا يَمْ المُوا عُدُود مَا أَنزل الله على رسوله وقد قال تعالى ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفُرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدُرُ أَلَا يَعْمَامُوا مُدُود مَا أَنْ لَاللهُ عَلَى رَسُولِهِ وقد قال تعالى ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفُرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدُرُ أَلَا يَعْمَامُوا مُنْ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ وقد قال تعالى ﴿ اللهُ اللهُ عَلَى رسُوله وقد قال تعالى ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

#### ٤- انه ليس بدواء ولكنه داء

لا يجوز التداوي بالخمر وغيرها من الخبائث لما رواه وائل بن حجر ان طارق بن سويد الجعفي سأل النبي عن الخمر فنهاه عنها فقال إنما أصنعها للداوء فقال انه ليس بدواء ولكنه داء رواه الإمام أحمد ومسلم في صحيحه وعن أبي الدرداء قال قال رسول الله ان الله أنزل الدواء وأنزل الداء وجعل لكل داء دواء فتداووا ولا تتداووا بحرام رواه أبو داود وعن أبي هريرة قال نهي رسول الله عن الدواء بالخبيث وفي لفظ يعني السم رواه أحمد وابن ماجه والترمذي وعن عبد الرحمن بن عثمان قال ذكر طبيب عند رسول الله دواء وذكر الضفدع تجعل فيه فنهي رسول الله عن قتل الضفدع رواه أحمد وأبو داود والنسائي وقال عبد الله بن مسعود في السكر ان الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم ذكره البخاري في صحيحه وقد رواه أبو حاتم بن حبان في صحيحه مرفوعا إلى النبي فهذه النصوص وأمنالها صريحة في النهي عن التداوي بالخبائث مصرحة بتحريم التداوي بالخمر إذ هي أم الخبائث وجماع كل إثم والخمر اسم لكل مسكر كما ثبت بالنصوص عن النبي كما رواه مسلم في صحيحه عن ابن عمر عن النبي انه قال كل مسكر خمر وكل خمر وكل خمر وكل خمر وكل دو النبي كما رواه مسلم في صحيحه عن ابن عمر عن النبي انه قال كل مسكر خمر وكل خمر النبي كما رواه مسلم في صحيحه عن ابن عمر عن النبي انه قال كل مسكر خمر وكل خمر وك

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۲۸۹.

حرام وفي رواية كل مسكر حرام وفي الصحيحين عن أبي موسى الأشعري قال قلت يا رسول الله افتنا في شرابين كنا نصنعهما باليمن البتع وهو من العسل ينبذ حتى يشتد والمزر وهو من الذرة والشعير ينبذ حتى يشتد وكان رسول الله قد اعطى جوامع الكلم فقال كل مسكر حرام وكذلك في الصحيحين عن عائشة قالت سئل رسول الله ﷺ عن البتع وهو نبيذ العسل وكان أهل اليمن يشربونه فقال كل شراب اسكر فهو حرام ورواه مسلم في صحيحه والنسائى وغيرهما عن جابر أن رجلا من حبشان من اليمن سأل رسول الله ﷺ عن شراب يشربونه بأرضهم من الذرة يقال له المزر فقال أمسكر هو قال نعم فقال كل مسكر حرام ان على الله عهدا لمن شرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال الحديث فهذه الأحاديث المستفيضة صريحة بان كل مسكر حرام وأنه خمر من أي شيء كان ولا يجوز التداوى بشيء من ذلك وأما قول الأطباء أنه لا يبرأ من هذا المرض إلا بهذا الدواء المعين فهذا قول جاهل لا يقوله من يعلم الطب أصلا فضلا عمن يعرف الله ورسوله فإن الشفاء ليس في سبب معين يوجبه في العادة كما للشبع سبب معين يوجبه في العادة إذ من الناس من يشفيه الله بلا دواء ومنهم من يشفيه الله بالأدوية الجثمانية حلالها وحرامها وقد يستعمل فلا يحصل الشفاء لفوات شرط أو لوجود مانع وهذا بخلاف الأكل فانه سبب للشبع ولهذا أباح الله للمضطر الخبائث أن يأكلها عند الاضطرار إليها في المخمصة فان الجوع يزول بها ولا يزول بغيرها بل يموت أو يمرض من الجوع فلما تعينت طريقا إلى المقصود أباحها الله بخلاف الأدوية الخبيثة بل قد قيل من استشفى بالأدوية الخبيثة كان دليلا على مرض في قلبه وذلك في ايمانه فإنه لو كان من أمة محمد المؤمنين لما جعل الله شفاءه فيما حرم عليه ولهذا إذا اضطر إلى الميتة ونحوها وجب عليه الأكل في المشهور من مذهب الأئمة الأربعة وأما التداوى فلا يجب عند أكثر العلماء بالحلال وتنازعوا هل الأفضل فعله أو تركه على طريق التوكل ومما يبين ذلك ان الله لما حرم الميتة والدم ولحم الخنزير وغيرها لم يبح ذلك الالمن اضطر اليها غير باغ ولا عاد وفي آية أخرى ﴿فَمَنِ ٱضْطُرَ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمِ ۗ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٣] ومعلوم أن المتداوى غير مضطر إليها فعلم أنها لم تحل له وأما ما أبيح للحاجة لا لجرد الضرورة كلباس الحرير فقد ثبت في الصحيح أن النبي رخص للزبير وعبد الرحمن بن عوف في لبس الحرير لحكة كانت بهما وهذا جائز على أصح قولي العلماء لأن لبس الحرير إنما حرم عند الإستغناء عنه ولهذا أبيح للنساء لحاجتهن إلى التزين به وأبيح لهن التستر به مطلقا فالحاجة إلى التداوي به كذلك بل أولى وهذه حرمت لما فيها من السرف والخيلاء والفخر وذلك منتف إذا احتيج إليه وكذلك لبسها للبرد أو إذا لم يكن عنده ما يستتر به غيرها(۱).

#### ٥- حكم اللعب بالشطرنج

اللعب بالشطرنج منه ما هو محرم متفق على تحريمه ومنه ما هو محرم عند الجمهور ومكروه عند بعضهم وليس من اللعب بها ما هو مباح مستوى الطرفين عند أحد من أئمة المسلمين فإن اشتمل اللعب بها على العوض كان حراما بالاتفاق قال أبو عمر بن عبد البر إمام المغرب أجمع العلماء على أن اللعب بها على العوض قمار لا يجوز وكذلك لو اشتمل اللعب بها على ترك واجب أو فعل محرم مثل أن يتضمن تأخير الصلاة عن وقتها أو ترك ما يجب فيها من أعمالها الواجبة باطنا أو ظاهرا فإنها حينئذ تكون حراما باتفاق العلماء وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال تلك صلاة المنافق يرقب الشمس حتى إذا صارت بين قرني شيطان قام فنقر أربعا لا يذكر الله فيها إلا قليلا فجعل النبي ﷺ هذه الصلاة صلاة المنافقين وقد ذم الله صلاتهم بقوله ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ ا يُحْنَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَندِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٤٢] وقال تعالى ﴿فَوَيْلُ لِلمُصَلِينَ اللهُونَ ﴾ [١٤عون: ١-٥] وقد فسر السلف السهو عنها بتأخيرها عن وقتها وبترك ما يؤمر به فيها كما بين النبي ﷺ أن صلاة المنافق تشتمل على التأخير والتطفيف قال سلمان الفارسي إن الصلاة مكيال فمن وفي وفي له ومن طفف فقد علمتم ما قال الله في المطففين وكذلك فسروا قوله ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ ﴾ [مريم: ٥٩] قال إضاعتها تأخيرها عن وقتها وإضاعة حقوقها كما جاء في الحديث أن العبد إذا أكمل الصلاة بطهورها وقراءتها

<sup>(</sup>۱) -مجموع الفتاوى ج: ۲۲ ص: ۲۷۲ - ۲۷۶.

وخشوعها صعدت ولها برهان كبرهان الشمس وتقول حفظك الله كما حفظتني وإذا لم يكمل طهورها وقراءتها وخشوعها فإنها تلف كما يلف الثوب ويضرب بها وجه صاحبها وتقول ضيعك الله كما ضيعتني والعبد وإن أقام صورة الصلاة الظاهرة فلا ثواب إلا على قدر ما حضر قلبه فيه منها كما جاء في السنن لأبي داود وغيره عن النبي انه قال إن العبد لينصرف من صلاته ولم يكتب له منها إلا نصفها إلا ثلثها إلا ربعها الله وبعها الله المنابعة المناب إلا خمسها إلا سدسها إلا سبعها إلا ثمنها إلا تسعها إلا عشرها وقال ابن عباس رضي الله عنهما ليس لك من صلاتك إلا ما عقلت منها وإذا غلب عليها الوسواس ففي براءة الذمة منها ووجوب الإعادة قولان معروفان للعلماء أحدهما لا تبرأ الذمة وهو قول أبي عبد الله بن حامد وأبى حامد الغزالي وغيرهما والمقصود أن الشطرنج متى شغل عما يجب باطنا أو ظاهرا حرم باتفاق العلماء وشغله عن إكمال الواجبات أوضح من أن يحتاج إلى بسط وكذلك لو شغل عن واجب من غير الصلاة من مصلحة النفس أو الأهل أو الأمر بالمعروف أو النهى عن المنكر أو صلة الرحم أو بر الوالدين أو ما يجب فعله من نظر في ولاية أو إمامة أو غير ذلك من الأمور وقل عبد اشتغل بها إلا شغلته عن واجب فينبغى أن يعرف أن التحريم في مثل هذه الصورة متفق عليه وكذلك إذا اشتملت على محرم أو استلزمت محرما فإنها تحرم بالاتفاق مثل اشتمالها على الكذب واليمين الفاجرة أو الخيانة التي يسمونها المغاضاة أو على الظلم أو الإعانة عليه فإن ذلك حرام باتفاق المسلمين ولو كان ذلك في المسابقة والمناضلة فكيف إذا كان في الشطرنج والنرد ونحو ذلك وكذلك إذا قدر إنها مستلزمة فسادا غير ذلك مثل إجتماع على متقدمات الفواحش أو التعاون على العدوان أو غير ذلك أو مثل أن يفضي اللعب بها إلى الكثرة والظهور الذي يشتمل معه على ترك واجب أو فعل محرم فهذه الصور وأمثالها مما يتفق المسلمون على تحريمها فيها وإذا قدر خلوها عن ذلك كله فالمنقول عن الصحابة المنع من ذلك وصح عن على بن أبى طالب رضى الله عنه أنه مر بقوم يلعبون بالشطرنج فقال ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون شبههم بالعاكفين على الأصنام كما في المسند النبي ﷺ أنه قال شارب الخمر كعابد وثن والخمر والميسر قرينان في كتاب الله تعالى وكذلك النهى عنها معروف عن ابن عمر وغيره من الصحابة والمنقول عن أبي حنيفة وأصحابه وأحمد

وأصحابه تحريمها وأما الشافعي فإنه قال أكره اللعب بها للخبر واللعب بالشطرنج والحمام بغير قمار وإن كرهناه أخف حالا من النرد وهكذا نقل عنه غير هذا اللفظ مما مضمونه أنه يكرهها ويراها دون النرد ولا ريب أن كراهته كراهة تحريم فإن قال للخبر ولفظ الخبر الذي رواه هو عن مالك من لعب بالنرد فقد عصى الله ورسوله فإنه كره الشطرنج وإن كانت أخف من النرد وقد نقل عنه أنه توقف في التحريم وقال لا يتبين لي أنها حرام وما بلغنا أن أحدا نقل عنه لفظا يقتضي نفي التحريم والأئمة الذين لم تختلف أصحابهم في تحريمها أكثر ألفاظهم الكراهة قال ابن عبد البر أجمع مالك وأصحابه على أنه لا يجوز اللعب بالنرد ولا بالشطرنج وقالوا لا تجوز شهادة المدمن المواظب على لعب الشطرنج وقال يجيى سمعت مالكا يقول لا خير في الشطرنج وغيرها وسمعته يكره اللعب بها وبغيرها من الباطل ويتلو هذه الآية ﴿فَمَاذَا بَعَدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُ ﴾ [يونس: ٣٦] وقال أبو حنيفة أكره اللعب بالشطرنج والنرد فالأربعة تحرم كل اللهو وقد تنازع الجمهور في مسألتين إحداهما هل يسلم على اللاعب بالشطرنج فمنصوص أبى حنيفة وأحمد والمعافي بن عمران وغيرهم أنه لا يسلم عليه ومذهب مالك وأبى يوسف ومحمد أنه يسلم عليه ومع هذا إن مذهب مالك أن الشطرنج شر من النرد ومذهب أحمد أن النرد شر من الشطرنج كما ذكره الشافعي والتحقيق في ذلك أنهما إذا اشتملا على عوض أو خلوا عن عوض فالشطرنج شر من النرد لأن مفسدة النرد فيها وزيادة مثل صد القلب عن ذكر الله وعن الصلاة وغير ذلك ولهذا يقال ان الشطرنج على مذهب القدر والنرد على مذهب الجبر واشتغال القلب بالتفكر في الشطرنج أكثر وأما إذا اشتمل النرد على عوض فالنرد شر وهذا هو السبب في كون أحمد والشافعي وغيرهما جعلوا النرد شرا لاستشعارهم أن العوض يكون في النرد دون الشطرنج ومن هنا تبين الشبهة التي وقعت في هذا الباب فإن الله تعالى حرم الميسر في كتابه واتفق المسلمون على تحريم الميسر واتفقوا على أن المغالبات المشتملة على القمار من الميسر سواء كان بالشطرنج أو بالنرد أو بالجوز أو بالكعاب أو البيض قاله غير واحد من التابعين كعطاء وطاوس ومجاهد وإبراهيم النخعي كل شيء من القمار فهو من الميسر حتى لعب الصيبان بالجوز فالذين لم يحرموا الشطرنج كطائفة من أصحاب الشافعي وغيرهم اعتقدوا أن لفظ الميسر لا يدخل فيه إلا

ما كان قمارا فيحرم لما فيه من أكل المال بالباطل كما يحرم مثل ذلك في المسابقة والمناضلة لو أخرج كل منهما السبق ولم يكن بينهما محلل حرموا ذلك لأنه قمار وفي السنن عن النبي ﷺ أنه قال من أدخل فرسا بين فرسين وهو آمن أن يسبق فهو قمار ومن أدخل فرسا بين فرسين وهو لا يأمن أن يسبق فليس بقمار والنبي ﷺ حرم بيوع الغرر لأنها من نوع القمار مثل أن يشتري العبد الآبق والبعير الشارد فإن وجده كان قد قمر البائع وإن لم يجده كان البائع قد قمره فلما اعتقدوا أن هذه المغالبات إنما حرمت لما فيها من أكل المال بالباطل لم يحرموها إذا خلت عن العوض ولهذا طرد هذا طائفة من أصحاب الشافعي المتقدمين في النرد فلم يحرموها إلا مع العوض لكن المنصوص عن الشافعي وظاهر مذهبه تحريم النرد مطلقا وإن لم يكن فيها عوض ولهذا قال أكرهها للخبر فبين أن مستنده في ذلك الخبر لا القياس عنده وهذا مما احتج به الجمهور عليه فإنه إذا حرم النرد ولا عوض فيها فالشطرنج إن لم يكن مثلها فليس دونها وهذا يعرفه من خبر حقيقة اللعب بها فإن ما في النرد من الصد عن ذكر الله وعن الصلاة وعن إيقاع العداوة والبغضاء هو في الشطرنج أكثر بلا ريب وهي تفعل في النفوس فعل حميا الكؤوس فتصد عقولهم وقلوبهم عن ذكر الله وعن الصلاة أكثر مما يفعله بهم كثير من أنواع الخمور والحشيشة وقليلها يدعو إلى كثيرها فتحريم النرد الخالية عن عوض مع إباحة الشطرنج مثل تحريم القطرة من خمر العنب وإباحة الغرفة من نبيذ الحنطة وكما أن ذلك القول في غاية التناقض من جهة الاعتبار والقياس والعدل فهكذا القول في الشطرنج والنرد وتحريم النرد ثابت بالنص كما في السنن عن أبي موسى عن النبي ﷺ أنه قال من لعب بالنرد فقد عصى الله ورسوله وقد رواه مالك في الموطأ وروايته عن عائشة رضي الله عنها أنه بلغها أن أهل بيت في دارها كانوا سكانا لها عندهم نرد فأرسلت إليهم إن لم تخرجوا لأخرجكم من داري وأنكرت ذلك عليهم وعن مالك عن نافع عن عبد الله بن عم الجواب أنه كان إذا وجد من أهله من يلعب بالنرد ضربه وكسرها وفي بعض ألفاظ الحديث عن أبي موسى قال سمعت رسول الله ﷺ وذكرت عنده فقال عصى الله ورسوله من ضرب بكعابها يلعب بها فعلق المعصية بمجرد اللعب بها ولم يشترط عوضا بل فسر ذلك بأنه الضرب بكعابها وقد روى مسلم في صحيحه عن بريدة رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه

قال من لعب بالنردشير فكأنما غمس يده في لحم خنزير ودمه وفي لفظ آخر الجواب فليشقص الخنازير فجعل النبي ﷺ في هذا الحديث الصحيح اللاعب بها كالغامس يده في لحم الخنزير ودمه والذي يشقص الخنازير يقصبها ويقطع لحمها كما يصنع القصاب وهذا التشبيه متناول اللعب بها باليد سواء وجد أكل أو لم يوجد كما أن غمس اليد في لحم الخنزير ودمه وتشقيص لحمه متناول لمن فعل ذلك سواء كان معه أكل بالفم أو لم يكن فكما أن ذلك ينهي عنه وإن لم يكن معه أكل مال بالباطل وهذا يتقرر بوجوه يتبين بها تحريم النرد والشطرنج ونحوهما أحدها أن يقال النهى عن هذه الأمور ليس مختصا بصورة المقامرة فقط فإنه لو بذل العوض أحد المتلاعبين أو أجنبي لكان من صور الجعالة ومع هذا فقد نهى عن ذلك إلا فيما ينفع كالمسابقة والمناضلة كما في الحديث الأسبق إلا في خف أو حافر أو نصل لأن بذل المال فيما لا ينفع في الدين ولا في الدنيا منهى عنه وإن لم يكن قمارا وأكل المال بالباطل حرام بنص القرآن وهذه الملاعب من الباطل لقول النبي ﷺ كل لهو يلهو به الرجل فهو باطل إلا رميه بقوسه أو تأديبه فرسه أو ملاعبته امرأته فإنهن من الحق وقوله من الباطل أي مما لا ينفع فإن الباطل ضد الحق والحق يراد به الحق الموجود اعتقاده والخبر عنه ويراد به الحق المقصود الذي ينبغي أن يقصد وهو الأمر النافع فما ليس من هذا فهو باطل ليس بنافع وقد يرخص في بعض ذلك إذا لم يكن فيه مضرة راجحة لكن لا يؤكل به المال ولهذا جاز السباق بالأقدام والمصارعة وغير ذلك وإن نهى عن أكل المال به وكذلك رخص في الضرب بالدف في الأفراح وإن نهى عن أكل المال به فتبين أن ما نهى عنه من ذلك ليس مخصوصا بالمقامرة فلا يجوز قصر النهى على ذلك ولو كان النهي عن النرد ونحوه لمجرد المقامرة لكان النرد مثل سباق الخيل ومثل الرمى بالنشاب ونحو ذلك فإن المقامرة إذا دخلت في هذا حرموه مع أنه عمل صالح واجب أو مستحب كما في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال ارموا واركبوا وإن ترموا أحب إلي من أن تركبوا ومن تعلم الرمي ثم نسيه فليس منا وكان هو وخلفاؤه يسابقون بين الحيل وقرأ على المنبر ﴿وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا ٱسۡ تَطَعْتُم مِّن قُوَةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلۡخَيْلِ ﴾[الأنفال: ٦٠] الآية ثم قال ألا أن القوة الرمى ألا أن القوة الرمى ألا أن القوة الرمى فكيف يشبه ما أمر الله به ورسوله واتفق المسلمون على الأمر به بما نهى الله عنه ورسوله وأصحابه من بعده

وإذا لم يجعل الموجب للتحريم إلا مجرد المقامرة كان النرد والشطرنج كالمناضلة الوجه الثاني أن يقال هب أن علة التحريم في الأصل هي المقامرة لكن الشارع قرن بين الخمر والميسر في التحريم فقال تعالى ﴿يَئَانُهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْحَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّن عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَأَجْتِنِبُوهُ لَعَلَكُمْ تُقُلِحُونَ ۞ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْةَ فَهَلْ أَنْهُم مُّنَّهُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠-٩١] فوصف الأربعة بأنها رجس من عمل الشيطان وأمر باجتنابها ثم خص الخمر والميسر بأنه إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة ويهدد من لم ينته عن ذلك بقوله تعالى ﴿ فَهَلَّ أَنُّمُ مُّنَّهُونَ ﴾ [المائدة: ٩١] كما علق الفلاح بالإجتناب في قوله ﴿ فَأَجۡتِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقَلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠] ولهذا يقال إن هذه الآية دلت على تحريم الخمر والميسر من عدة أوجه ومعلوم أن الخمر لما أمر باجتنابها حرم مقاربتها بوجه فلا يجوز اقتناؤها ولا شرب قليلها بل كان النبي ﷺ قد أمر بإراقتها وشق ظروفها وكسر دنانها ونهى عن تخليلها وإن كانت ليتامى مع أنها اشتريت لهم قبل التحريم ولهذا كان الصواب الذي هو المنصوص عن أحمد وابن المبارك وغيرهما أنه ليس في الخمر شيء محترم لا خمرة الخلال ولا غيرها وإنه من اتخذ خلا فعليه أن يفسده قبل أن يتخمر بأن يصب في العصير خلا وغير ذلك مما يمنع تخميره بل كان النبي ﷺ نهى عن الخليطين لئلا يقوى أحدهما على صاحبه فيفضى إلى أن يشرب الخمر المسكر من لا يدرى ونهى عن الانتباذ في الأوعية التي يدب السكر فيها ولا يدرى ما به كالدباء والحنتم والظرف المزفت والمنقور من الخشب وأمر بالانتباذ في السقاء الموكأ لأن السكر ينظر إذا كان في الشراب انشق الظرف وإن كان في نسخ ذلك أو بعضه نزاع ليس هذا موضع ذكره فالمقصود سد الذرائع المفضية إلى ذلك بوجه من الوجوه وكذلك كان يعاقب من يشرب النبيذ ثلاثا وبعد الثلاث يسقيه أو يريقه لأن الثلاث مظنة سكره بل كان أمر بقتل الشارب في الثالثة أو الرابعة فهذا كله لأن النفوس لما كانت تشتهى ذلك وفي اقتنائها ولو للتخليل ما قد يفضى إلى شربها كما أن شرب قليلها يدعو إلى كثيرها فنهى عن ذلك فهذا الميسر المقرون بالخمر إذا قدر أن علة تحريمه أكل المال بالباطل وما في ذلك من حصول المفسدة وترك

المنفعة ومن المعلوم أن هذه الملاعب تشتهيها النفوس وإذا قويت الرغبة فيها أو دخل فيها العوض كما جرت به العادة وكان من حكم الشارع أن ينهى عما يدعو إلى ذلك لو لم يكن فيه مصلحة راجحة وهذا بخلاف المغالبات التي قد تنفع مثل المسابقة والمصارعة ونحو ذلك فإن تلك فيها منفعة راجحة لتقوية الأبدان فلم ينه عنها لأجل ذلك ولم تجر عادة النفوس بالاكتساب بها وهذا المعنى نبه عليه النبي ﷺ بقوله من لعب بالنرد شير فكأنما صبغ يده في لحم خنزير ودمه فإن الغامس يده في ذلك يدعو إلى أكل الخنزير وذلك مقدمة أكله وسببه وداعيته فإذا حرم ذلك فكذلك اللعب الذي هو مقدمة أكل بالباطل وسببه وداعيته وبهذا يتبين ما ذكر العلماء من أن المغالبات ثلاثة أنواع فما كان معينا على ما أمر الله به كما في قوله ﴿وَأَعِدُّواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ ﴾[الأنفال: ٦٠] جاز بجعل وبغير جعل وما كان مفضيا إلى ما نهى الله عنه كالنرد والشطرنج فمنهى عنه بجعل وبغير جعل وما قد يكون فيه منفعة بلا مضرة راجحة كالمسابقة والمصارعة جاز بلا جعل الوجه الثالث أن يقال قول القائل أن الميسر إنما حرم لمجرد المقامرة دعوى مجردة وظاهر القرآن والسنة والاعتبار يدل على فسادها وذلك أن الله تعالى قال ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيَطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ [المائدة: ٩١] فنبه على علة التحريم وهي ما في ذلك من حصول المفسدة وزوال المصلحة الواجبة والمستحبة فإن وقوع العداوة والبغضاء من أعظم الفساد وصدود القلب عن ذكر الله وعن الصلاة اللذين كل منهما إما واجب وإما مستحب من أعظم الفساد ومن المعلوم أن هذا يحصل في اللعب بالشطرنج والنرد ونحوهما وإن يكن فيه عوض وهو في الشطرنج أقوى فإن أحدهم يستغرق قلبه وعقله وفكره فيما فعل خصمه وفيما يريد أن يفعل هو وفي لوازم ذلك ولوازم لوازمه حتى لا يحس بجوعه ولا عطشه ولا بمن يحضر عنده ولا بمن يسلم عليه ولا بحال أهله ولا بغير ذلك من ضرورات نفسه وماله فضلا أن يذكر ربه أو الصلاة وهذا كما يحصل لشارب الخمر بل كثير من الشراب يكون عقله أصحى من كثير من أهل الشطرنج والنرد واللاعب بها لا تنقضي نهمته منها إلا بدست بعد دست كما لا تنقضي نهمة شارب الخمر إلا بقدح بعد قدح وتبقى آثارها في النفس بعد انقضائها

أكثر من آثار شارب الخمر حتى تعرض له في الصلاة والمرض وعند ركوب الدابة بل وعند الموت وأمثال ذلك من الأوقات التي يطلب فيها ذكره لربه وتوجهه إليه تعرض له تماثيلها وذكره الشاه والرخ والفرزان ونحو ذلك فصدها للقلب عن ذكر الله قد يكون أعظم من صد الخمر وهي إلى الشرك أقرب كما قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه للاعبها ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون وقلب الرقعة وكذلك العداوة والبغضاء بسبب غلبة أحد الشخصين للآخر وما يدخل في ذلك من التظالم والتكاذب والخيانة التي هي من أقوى أسباب العداوة والبغضاء وما يكاد لاعبها يسلم عن شيء من ذلك والفعل إذا اشتمل كثيرا على ذلك وكانت الطباع تقتضيه ولم يكن فيه مصلحة راجحة حرمه الشارع قطعا فكيف إذا اشتمل على ذلك غالبا وهذا أصل مستمر في أصول الشريعة كما قد بسطناه في قاعدة سد الذرائع وغيرها وبينا أن كل فعل أفضى إلى الححرم كثيرا كان سببا للشر والفساد فإذا لم يكن فيه مصلحة راجحة شرعية وكانت مفسدته راجحة نهى عنه بل كل سبب يفضى إلى الفساد نهى عنه إذا لم يكن فيه مصلحة راجحة فيكف بما كثر إفضاؤه إلى الفساد ولهذا نهى عن الخلوة بالأجنبية وأما النظر فلما كانت الحاجة تدعو إلى بعضه ورخص منه فيما تدعو له الحاجة لأن الحاجة سبب الإباحة كما أن الفساد والضرر سبب التحريم فإذا اجتمعا رجح أعلاهما كما رجح عند الضرر أكل الميتة لأن مفسدة الموت شر من مفسدة الاغتذاء بالخبيث والنرد والشطرنج ونحوهما من المغالبات فيها من المفساد ما لا يحصى وليس فيها مصلحة معتبرة فضلا عن مصلحة مقاومة غايته أن يلهى ويريحها عما يقصد شارب الخمر ذلك وفي إراحة النفس بالمباح الذي لا يصد عن المصالح ولا يجتلب المقاصد غنية والمؤمن قد أغناه الله بحلاله عن حرامه وبفضله عمن سواه ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُۥ مَخْرَجًا ۞ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ﴾ [المطلاق: ٢-٣] وفي سنن ابن ماجه وغيره عن أبى ذر أن هذه الآية لما نزلت قال النبي ﷺ يا أبا ذر لو أن الناس كلهم عملوا بهذه الآية لوسعتهم وقد بين سبحانه في هذه الآية أن المتقى يدفع عنه المضرة وهو أن يجعل له مخرجا مما ضاق على الناس ويجلب له المنفعة ويرزقه من حيث لا يحتسب وكل ما يتغذى به الحي مما تستريح به النفوس وتحتاج إليه في طيبها وإنشراحها فهو من الرزق والله تعالى يرزق ذلك لمن اتقاه بفعل المأمور وترك

المحظور ومن طلب ذلك بالنرد والشطرنج ونحوهما من الميسر فهو بمنزلة من طلب ذلك بالخمر وصاحب الخمر يطلب الراحة ولا يزيده إلا تعبا وغما وإن كانت تفيده مقدارا من السرور فيما يعقبه من المضار ويفوته من المسار أضعاف ذلك كما جرب ذلك من جربه وهكذا سائر المحرمات ومما يبين أن الميسر لم يحرم لمجرد أكل المال بالباطل وإن كان أكل المال بالباطل محرما ولو تجرد عن الميسر فكيف إذا كان في الميسر بل في الميسر علة أخرى غير أكل المال بالباطل كما في الخمر فإن الله قرن بين الخمر والميسر وجعل العلة في تحريم هذا هي العلة في تحريم هذا ومعلوم أن الخمر لم تحرم لمجرد أكل المال بالباطل وإن كان أكل ثمنها من أكل المال بالباطل فكذلك الميسر يبين ذلك أن الناس أول ما سألوا رسول الله ﷺ عن الخمر والميسر أنزل الله تعالى ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَرِنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ ۖ قُلُ فِيهِمَآ إِثْمُّ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَآ أَكْبَرُ مِن نَّفْعِهِمَا ﴾ [البقرة: ٢١٩] والمنافع التي كانت قيل هي المال وقيل هي اللذة ومعلوم أن الخمر كان فيها كلا هذين فإنهم كانوا ينتفعون بثمنها والتجارة فيها كما كانوا ينتفعون باللذة التي في شربها ثم إنه ﷺ لما حرم الخمر لعن الخمر وعاصرها ومعتصرها وبائعها ومشتريها وحاملها والمحمولة إليه وساقيها وشاربها وآكل ثمنها وكذلك الميسر كانت النفوس تنتفع بما تحصله به من المال وما يحصل به من لذة اللعب ثم قال تعالى ﴿وَإِنُّمُهُمَآ أَكُبُّرُ مِن نَّفَعِهِما ﴾ [البقرة: ٢١٩] لأن الخسارة في المقامرة أكثر والألم والمضرة في الملاعبة أكثر ولعل المقصود الأول لأكثر الناس بالميسر إنما هو الانشراح بالملاعبة والمغالبة كما أن المقصود الأول لأكثر الناس بالخمر إنما هو ما فيها من لذة الشرب وإنما حرم العوض فيها لأخذ مال بلا منفعة فيه فهو أكل مال بالباطل كما حرم ثمن الخمر والميتة والخنزير والأصنام فكيف تجعل المفسدة المالية هي حكمة النهي فقط وهي تابعة وتترك المفسدة الأصلية التي هي فساد العقل والقلب والمال مادة البدن والبدن تابع القلب وقال النبي ﷺ ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح بها سائر الجسد وإذا فسدت فسد بها سائر الجسد ألا وهي القلب والقلب هو محل ذكر الله تعالى وحقيقة الصلاة فأعظم الفساد في تحريم الخمر والميسر إفساد القلب الذي هو ملك البدن أن يصد عما خلق له من ذكر الله والصلاة ويدخل فيما يفسد من التعادي والتباغض والصلاة حق الحق والتحاب والموالاة حق الخلق وأين هذا من أكل مال بالباطل ومعلوم أن مصلحة البدن مقدمة على مصلحة المال ومصلحة القلب مقدمة على مصلحة البدن وإنما حرمة المال لأنه مادة البدن ولهذا قدم الفقهاء في كتبهم ربع العبادات على ربع المعاملات وبهما تتم مصلحة القلب والبدن ثم ذكروا ربع المناكحات لأن ذلك مصلحة الشخص وهذا مصلحة النوع الذي يبقى بالنكاح ثم لما ذكروا المصالح ذكروا ما يدفع المفاسد في ربع الجنايات وقد قال تعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [المناريات: ٥٦] وعبادة الله تتضمن معرفته ومحبته والخضوع له بل تتضمن كل ما يحبه ويرضاه وأصل ذلك وأجله ما في القلوب الإيمان والمعرفة والحبة لله والخشية له والإنابة إليه والتوكل عليه والرضى بحكمه مما تضمنه الصلاة والذكر والدعاء وقراءة القرآن وكل ذلك داخل في معنى ذكر الله والصلاة وإنما الصلاة وذكر الله من باب عطف الخاص على العام كقوله تعالى ﴿وَمَلَتَهِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ ﴾[البقرة: ٩٨] وقوله تعالى ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّ ِ مَيْثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَإِبْرَهِيمَ ﴾ [الأحزاب: ٧] كما قال تعالى ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَأَسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ﴾[الجمعة: ٩] فجعل السعي إلى الصلاة سعيا إلى ذكر الله ولما كانت الصلاة متضمنة لذكر الله الذي هو مطلوب لذاته والنهى عن الشر الذي هو مطلوب لغيره قال تعالى ﴿إِنَّ ٱلصَّكَاوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكِرُ ۗ وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكَبُرُ ﴾ [العنكبوت: ١٥] أي ذكر الله خارج الذي في الصلاة أكبر من كونها عن الفحشاء والمنكر وليس المراد أن ذكر الله خارج الصلاة أفضل من الصلاة وما فيها من ذكر الله فإن هذا خلاف الإجماع ولما كان ذكر الله هو مقصود الصلاة قال أبو الدرداء ما دمت تذكر الله فإنت في صلاة ولو كنت في السوق ولما كان ذكر الله يعم هذا كله قالوا إن مجالس الحلال والحرام ونحو ذلك مما فيه ذكر أمر الله ونهيه ووعده ووعيده ونحو ذلك هي مجالس الذكر والمقصود هنا أن يعرف مراتب المصالح والمفاسد وما يحبه الله ورسوله وما لا يبغضه مما أمر الله به ورسوله كان لما يتضمنه من تحصيل المصالح التي يجبها ويرضاها ودفع المفاسد التي يبغضها ويسخطها وما نهى عنه كان

لتضمنه ما يبغضه ويسخطه ومنعه مما يحبه ويرضاه وكثير من الناس يقتصر نظره عن معرفة ما يحبه الله ورسوله من مصالح القلوب والنفوس ومفاسدها وما ينفعها من حقائق الإيمان وما يضرها من الغفلة والشهوة كما قال تعالى ﴿وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُۥ عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَىٰنُهُ وَكَاٰتَ أَمْرُهُ, فُرُطًا ﴾ [المتهف: ٢٨] وقال تعالى ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا وَلَوْ يُرِدْ إِلَّا ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ فَالِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ [النجم: ٢٩-٣٠] فتجد كثيرا من هؤلاء في كثير من الأحكام لا يرى من المصالح والمفاسد إلا ما عاد لمصلحة المال والبدن وغاية كثير منهم إذا تعدى ذلك أن ينظر إلى سياسة النفس وتهذيب الأخلاق بمبلغهم من العلم كما يذكر مثل ذلك المتفلسفة والقرامطة مثل أصحاب رسائل إخوان الصفا وأمثالهم فإنهم يتكلمون في سياسة النفس وتهذيب الأخلاق بمبلغهم من علم الفلسفة وما ضموا إليه مما ظنوه من الشريعة وهم في غاية ما ينتهون إليه دون اليهود والنصاري بكثير كما بسط في غير هذا الموضع وقوم من الخائضين في أصول الفقه وتعليل الأحكام الشرعية بالأوصاف المناسبة إذا تكلموا في المناسبة وإن ترتيب الشارع للأحكام على الأوصاف المناسبة يتضمن تحصيل مصالح العباد ودفع مضارهم ورأوا أن المصلحة نوعان أخروية ودنيوية جعلوا الأخروية ما في سياسة النفس وتهذيب الأخلاق من الحكم وجعلوا الدنيوية ما تضمن حفظ الدماء والأموال والفروج والعقول والدين الظاهر وأعرضوا عما في العبادات الباطنة والظاهرة من أنواع المعارف ب الله تعالى وملائكته وكتبه ورسله وأحوال القلوب وأعمالها كمحبة الله وخشيته وإخلاص الدين له والتوكل عليه والرجاء لرحمته ودعائه وغير ذلك من أنواع المصالح في الدنيا والآخرة وكذلك فيما شرعه الشارع من الوفاء بالعهود وصلة الأرحام وحقوق المماليك والجيران وحقوق المسلمين بعضهم على بعض وغير ذلك من أنواع ما أمر به وما نهى عنه حفظا للأحوال السنية وتهذيب الأخلاق ويتبين أن هذا جزء من أجزاء ما جاءت به الشريعة من المصالح فهكذا من جعل تحريم الخمر والميسر لجرد أكل المال بالباطل والنفع الذي كان فيهما بمجرد أخذ المال يشبه هذا فإن هذه المغالبات تصد عن ذكر الله وعن الصلاة من جهة كونها عملا لا من جهة أخذ المال بها فهي من جهة أخد المال بها لا تصد عن ذكر الله ولا عن الصلاة إلا

كما يصد سائر أنواع أخذ المال ومعلوم أن الأموال التي يكتسب بها المال لا ينهى عنها مطلقا لكونها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة بل ينهى منها عما يصد عن الواجب كما قال تعالى ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ﴾ [الجمعة: ٩] وقال تعالى ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُواْ مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ ﴾ [الجمعة: ١٠] وقال تعالى ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلَّهِكُمْ أَمَّوا لَكُمْ وَلَا أَوْلَندُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ [المنافقون: ٩] وقال تعالى ﴿رِجَالُ لَّا نُلْهِيمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَآ وَالزُّكَوْةِ ﴾ [النور: ٣٧] فما كان ملهيا وشاغلا عما أمر الله تعالى به من ذكره والصلاة له فهو منهى عنه إن لم يكن جنسه محرما كالبيع والعمل في التجارة وغير ذلك فلو كان اللعب بالشطرنج والنرد ونحوهما في جنسه مباحا وإنما حرم إذا اشتمل على أكل المال بالباطل كان تحريمه من جنس تحريم ما نهى عنه من المبايعات والمؤاجرات المشتملة على أكل المال بالباطل كبيوع الغرر ومعلوم أن هذه لا يعلل النهي عنها بأنها تصد عما يجب من ذكر الله وعن الصلاة فإن البيع الصحيح منه ما كان يصد فيمكن أن يقال في تلك المعاملات الفاسدة لا يعلل تحريمها بأنها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة وإن المعاملات الصحيحة ينهى منها عما يصد عن الواجب فتبين أن تحريم الميسر ليس لكونه من المعاملات الفاسدة وإن نفس العمل به منهى عنه لأجل هذه المفسدة كما حرم شرب الخمر وهذا بين لمن تدبره ألا ترى أنه لما حرم الربا لما فيه من الظلم وأكل المال بالباطل قرن بذلك ذكر البيع الذي هو عدل وقدم عليه ذكر الصدقة التي هي إحسان فذكر في آخر سورة البقرة حكم الأموال المحسن والعادل والظالم وذكر الصدقة والبيع والربا والظلم في الربا وأكل المال بالباطل به أبين منه في الميسر فإن المرابي يأخذ فضلا محققا من المحتاج ولهذا عاقبه الله بنقيض قصده فقال ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّيَوْا وَيُرِّبِي ٱلصَّكَقَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٧٦] وأما المقامر فإنه قد يغلب فيظلم وقد يغلب فيظلم فقد يكون المظلوم هو الغنى وقد يكون هو الفقير وظلم الفقير المحتاج أشد من ظلم الغني وظلم يتعين فيه الظالم القادر أعظم من ظلم لا يتعين فيه الظالم فإن ظلم القادر الغني للعاجز الضعيف أقبح من تظالم قادرين

غنيين لا يدري أيهما هو الذي يظلم فالربا في ظلم الأموال أعظم من القمار ومع هذا فتأخر تحريمه وكان آخر ما حرم الله تعالى في القرآن فلو لم يكن في الميسر إلا مجرد القمار لكان أخف من الربا لتأخر تحريمه وقد أباح الشارع أنواعا من الغرر للحاجة كما أباح اشتراط ثمر النخل بعد التأبير تبعا للأصل وجوز بيع الجازفة وغير ذلك وأما الربا فلم يبح منه شيئا ولكن أباح العدول عن التقدير بالكيل إلى التقدير بالخرص عند الحاجة كما أباح التيمم عند عدم الماء للحاجة إذ الخرص تقدير بظن والكيل تقدير بعلم والعدول عن العلم إلى الظن عند الحاجة جائز فتبين أن الربا أعظم من القمار الذي ليس فيها إلا مجرد أكل المال بالباطل لكن الميسر تطلب به الملاعبة والمغالبة نهى عنه في الإنسان مع فساد ماله لا لفساد ماله مثل ما فيه من الصدود عن ذكر الله وعن الصلاة وكل من الخمر والميسر فيه إيقاع العداوة والبغضاء وفيه الصد عن ذكر الله وعن الصلاة أعظم من الربا وغيره من المعاملات الفاسدة تبين أن الميسر اشتمل على مفسدتين مفسدة في المال وهي أكله بالباطل ومفسدة في العمل وهي ما فيه من مفسدة المال وفساد القلب والعقل وفساد ذات البين وكل من المفسدتين مستقلة بالنهى فينهى عن أكل المال بالباطل مطلقا ولو كان بغير ميسر كالربا وينهى عما يصد عن ذكر الله وعن الصلاة ويوقع بالعداوة والبغضاء ولو كان بغير أكل مال فإذا اجتمعا عظم التحريم فيكون الميسر المشتمل عليهما أعظم من الربا ولهذا حرم ذلك قبل تحريم الربا ومعلوم أن الله تعالى لما حرم الخمر حرمها ولو كان الشارب يتداوى بها كما ثبت ذلك في الحديث الصحيح وحرم بيعها لأهل الكتاب وغيرهم وإن كان أكل ثمنها لا يصد عن ذكر الله وعن الصلاة ولا يوقع العداوة والبغضاء لأن الله تعالى إذا حرم على قوم أكل شيء حرم عليهم ثمنه كل ذلك مبالغة في الاجتناب فهكذا الميسر منهي عن هذا وعن هذا والمعين على الميسر كالمعين على الخمر فإن ذلك من التعاون على الإثم والعدوان وكما أن الخمر تحرم الإعانة عليها ببيع أو عصر أو سقى أو غير ذلك فكذلك الإعانة على الميسر كبائع آلاته والمؤجر لها والمذبذب الذي يعين أحدهما بل مجرد الحضور عند أهل الميسر كالحضور عند أهل شرب الخمر وقد قال النبي ﷺ من كان يؤمن ب الله واليوم الآخر فلا يجلس على مائدة يشرب عليها الخمر وقد رفع إلى عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه قوم يشربون الخمر فأمر بضربهم

فقيل له إن فيهم صائما فقال ابدأوا به ثم قال أما سمعت قوله تعالى ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنَبِ أَنَ إِذَا سَمِعُنُمْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ يُكُفَوُ بِهَا وَيُسْنَهُزَأُ بِهَا فَلاَنْقَعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّىٰ يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ؞ۗ ۗ إِنَّكُورَ إِذًا مِّثْلُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٠] فاستدل عمر بالآية لأن الله تعالى جعل حاضر المنكر مثل فاعله بل إذا كان من دعا إلى دعوة مباحة كدعوة العرس لا تجاب دعوته إذا اشتملت على منكر حتى يدعه مع أن إجابة الدعوة حق فكيف بشهود المنكر من غير حق يقتضى ذلك فإن قيل إذا كان هذا من الميسر فكيف استجازه طائفة من السلف قيل له المستجيز للشطرنج من السلف بلا عوض كالمستجيز للنرد بلا عوض من السلف وكلاهما مأثور عن بعض السلف بل في الشطرنج قد تبين عذر بعضهم كما كان الشعبي يلعب به لما طلبه الحجاج لتوليه القضاء رأى أن يلعب به ليفسق نفسه ولا يتولى القضاء للحجاج ورأى أن يحتمل مثل هذا ليدفع عن نفسه إعانة مثل الحجاج على مظالم المسلمين وكان هذا أعظم محذورا عنده ولم يمكنه الاعتذار إلا بمثل ذلك ثم يقال من المعلوم أن الذين استحلوا النبيذ المتنازع فيه من السلف والذين استحلوا الدرهم بالدرهمين من السلف أكثر وأجل قدرا من هؤلاء فإن ابن عباس ومعاوية وغيرهما رخصوا في الدرهم بالدرهمين وكانوا متأولين أن الربا لا يحرم إلا في النساء لا في اليد باليد وكذلك من ظن أن الخمر ليست إلا المسكر من عصير العنب فهؤلاء فهموا من الخمر نوعا منه دون نوع وظنوا أن التحريم مخصوص به وشمول الميسر لأنواعه كشمول الخمر والربا لأنواعهما وليس لأحد أن يتبع زلات العلماء كما ليس له أن يتكلم في أهل العلم والإيمان إلا بما هم له أهل فإن الله تعالى عفا للمؤمنين عما أخطأوا كما قال تعالى ﴿رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَاۤ إِن نَسِينَآ أَوۡ أَخُطَأُنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] قال الله قد فعلت وأمرنا أن نتبع ما أنزل إلينا من ربنا ولا نتبع من دونه أولياء وأمرنا أن لا نطيع مخلوقا في معصية الخالق ونستغفر لإخواننا الذين سبقونا بالإيمان فنقول ﴿رَبَّنَا ٱغْفِـرْ لَنَـكَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ ﴾ [العشر: ١٠] الآية وهذا أمر واجب على المسلمين في كل ما كان يشبه هذا من الأمور وتعظم أمر الله تعالى بالطاعة لله ورسوله وترى حقوق المسلمين لا سيما أهل العلم منهم كما أمر الله ورسوله ومن عدل عن هذه الطريق فقد عدل عن اتباع الحجة إلى اتباع الهوى في التقليد وأذى المؤمنين

المؤمنات بغير ما اكتسبوا فهو من الظالمين ومن عظم حرمات الله وأحسن إلى عباد الله كان من أولياء الله المتقين والله سبحانه أعلم(١).

#### ٦- المحرمات فيها من المفاسد ما يربى على ما نظنه من المصالح

## ٧- تقديم خير الخيرين حصولا وشر الشرين دفعا

فقد تبين ان احد وصفي السكر منفعة في الاصل والوصف الاخر اثم كما قال تعالى عن الخمر ﴿ قُلُ فِيهِمَا ۚ إِنَّمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا آكَبَرُ مِن نَفَعِهِما ﴾ [البقرة: ٢١٩] وقد يقترن باللذة ما يمنع ان تكون مصلحة اذا استعين بها على اثم وعدوان كما يستعان بالاكل والشرب على الكفر والفسوق والعصيان وقد يقترن بعدم العقل ما يمنع

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبرى ج: ۲ ص: ۸-۲۳.

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الکبری ج: ۲ ص: ۱۳۸ ومجموع الفتاوی ج: ۲۱ ص: ٥٦٩.

ان يكون مفسدة اذا استعين به على ترك الاثم والعدوان فالاصل حمد علم القلب وذوقه ولذته ما لم يشتمل على مفسدة راجحة بل وذوق الجسم ولذته مع علم القلب وعقله لأن هذه كلها خيرات فإن العلم خير وذوق القلب خير واللذة به خير لكن قد يعارضها ما يجعلها شرا واذا لم يجتمع التمييز واللذة بل اما صحو بلا لذة أو لذة بلا صحو فقد يترجح هذا تارة وهذا تارة فأما المؤمنون فالصحو خير لهم فإن السكر يصدهم عن ذكر الله وعن الصلاة ويوقع بينهم العداوة والبغضاء وكذلك العقل خير لهم لأنه يزيدهم ايمانا واما الكفار فزوال عقل الكافر خير له وللمسلمين اما له فلأنه لا يصده عن ذكر الله وعن الصلاة بل يصده عن الكفر والفسق واما للمسلمين فلأن السكر يوقع بينهم العداوة والبغضاء فيكون ذلك خيرا للمؤمنين وليس هذا اباحة للخمر والسكر ولكنه دفع لشر الشرين بأدناهما ولهذا كنت امر اصحابنا ان لا يمنعوا الخمر عن اعداء المسلمين من التتار والكرج ونحوهم واقول اذا شربوا لم يصدهم ذلك عن ذكر الله وعن الصلاة بل عن الكفر والفساد في الارض ثم انه يوقع بينهم العداوة والبغضاء وذلك مصلحة للمسلمين فصحوهم شر من سكرهم فلا خير في اعانتهم على الصحو بل قد يستحب أو يجب دفع شر هؤلاء بما يمكن من سكر وغيره فهذا في حق الكفار ومن الفساق الظلمة من اذا صحا كان في صحوه من ترك الواجبات واعطاء الناس حقوقهم ومن فعل المحرمات والاعتداء في النفوس والاموال ما هو اعظم من سكره فإنه اذا كان يترك ذكر الله والصلاة في حال سكره ويفعل ما ذكرته في حال صحوه وإذا كان في حال صحوه يفعل حروبا وفتنا لم يكن في شربه ما هو اكثر من ذلك ثم اذا كان في سكره يمتنع عن ظلم الخلق في النفوس والاموال والحريم ويمسح ببذل اموال تؤخذ على وجه فيه نوع من التحريم ينتفع بها الناس كان ذلك اقل عذابا ممن يصحو فيعتدى على الناس في النفوس والاموال والحريم ويمنع الناس الحقوق التي يجب اداؤها فالحاصل انه تجب الموازنة بين الحسنات والسيئات التي تجتمع في هذا الباب وامثاله وجودا وعدما كما قررت مثل ذلك في قاعدة تعارض السيئات والحسنات فان السكر والصحو قد يكونان من هذا الباب وهكذا الكسر والصحو في الأذواق الإيمانية والمواجيد العرفانية فمن السالكين من اذا حصل له سكر حصل له فيه منفعة وايمان وان كان فيه من النقص وعدم التمييز مما يحتاج معه إلى العقل ما فيه فيكون خيرا من صحو ليس فيه الا الغفلة عن ذكر الله وقسوة

القلوب والكفر والفسوق والخيلاء ونحو ذلك من ترك الحسنات وفعل السيئات واما الصحو المشتمل على العلم والإيمان وتذوق صاحبه طعم الإيمان ووجد حلأوته فهو خير من السكر بلا شك فعليك بالموازنة في هذه الاحوال والاعمال الباطنة والظاهرة حتى يظهر لك التماثل والتفاضل وتناسب احوال اهل الاحوال الباطنة لذوي الاعمال الظاهرة لا سيما في هذه الازمان المتأخرة التي غلب فيها خلط الاعمال الصالحة بالسيئة في جميع الاصناف لنرجح عند الازدحام والتمانع خير الخيرين وندفع عند الاجتماع شر الشرين ونقدم عند التلازم تلازم الحسنات والسيئات ما ترجح منها فإن غالب رؤوس المتأخرين وغالب الامة من الملوك والامراء والمتكلمين والعلماء والعباد واهل الاموال يقع غالبا فيهم ذلك واما الماشون على طريقة الخلفاء الراشدين فليسوا اكثر الأمة ولكن على هؤلاء الماشين على طريقة الخلفاء ان يعاملوا الناس بما امر الله به ورسوله من العدل بينهم واعطاء كل ذي حق حقه واقامة الحدود بحسب الامكان اذ الواجب هو الامر بالمعروف وفعله والنهي عن المنكر وتركه بحسب الامكان فإذا عجز اتباع الخلفاء الراشدين عن ذلك قدموا خير الخيرين حصولا وشر الشرين دفعا والحمد لله رب العالمين".

#### ^- الفضل بالصدقة لا يكون إلا بعد أداء الواجب

أن الفضل بالصدقة لا يكون إلا بعد أداء الواجب من المعاوضات كما قال تعالى ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفْوَ ﴾ [البقرة: ٢١٩] فمن عليه ديون من أثمان وقرض وغير ذلك فلا يقدم الصدقة على قضاء هذه الواجبات ولو فعل ذلك فهل ترد صدقته على قولين معروفين للفقهاء (٢).

# ٩- من اصول أهل السنة التي فارقوا بها الخوارج إن الشخص الواحد تجتمع فيه حسنات وسيئات

وتناول نصوص الوعد للشخص مشروط بأن يكون عمله خالصا لوجه الله موافقا للسنة فإن النبي ﷺ قيل له الرجل يقاتل شجاعة ويقاتل حمية ويقاتل ليقال فأى ذلك في

الاستقامة ج: ٢ ص: ١٦٤ – ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٨ ص: ٥٠٤.

سبيل الله فقال من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله وكذلك تناول نصوص الوعيد للشخص مشروط بأن لا يكون متأولا ولا مجتهدا مخطئا فإن الله عفا لهذه الأمة عن الخطأ والنسيان وكثير من تأويلات المتقدمين وما يعرض لهم فيها من الشبهات معروفة يحصل بها من الهوى والشهوات فيأتون ما يأتونه بشبهة وشهوة والسيئات التي يرتكبها أهل الذنوب تزول بالتوبة وقد تزول بحسنات ماحية ومصائب مكفرة وقد تزول بصلاة المسلمين عليه وبشفاعة النبي يوم القيامة في أهل الكبائر فلهذا كان اهل العلم يختارون فيمن عرف بالظلم ونحوه مع أنه مسلم له أعمال صالحة في الظاهر كالحجاج بن يوسف وأمثاله أنهم لا يلعنون أحدا منهم بعينه بل يقولون كما قال تعالى ﴿أَلَا لَعَـٰنَةُ اللَّهِ عَلَى ٱلظَّٰلِمِينَ ﴾ [هود: ١٨] فيلعنون من لعنه الله ورسوله عاما كقوله لعن الله الخمر وعاصرها ومعتصرها وبائعها ومشتريها وساقيها وشاربها وحاملها والمحمولة إليه وآكل ثمنها ولا يلعنون المعين كما ثبت في صحيح البخارى وغيره أن رجلا كان يدعى حمارا وكان يشرب الخمر وكان النبي ﷺ يجلده فأني به مرة فلعنه رجل فقال النبي ﷺ لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله وذلك لأن اللعنة من باب الوعيد والوعيد العام لا يقطع به للشخص المعين لأحد الأسباب المذكورة من توبة أو حسنات ماحية أو مصائب مكفرة أو شفاعة مقبولة وغير ذلك وطائفة من العلماء يلعنون المعين كيزيد وطائفة بإزاء هؤلاء يقولون بل نحبه لما فيه من الإيمان الذي أمرنا الله أن نوالي عليه إذ ليس كافرا والمختار عند الأمة أنا لا نلعن معينا مطلقا ولا نحب معينا مطلقا فإن العبد قد يكون فيه سبب هذا وسبب هذا إذا إجتمع فيه من حب الأمرين إذ كان من اصول أهل السنة التي فارقوا بها الخوارج إن الشخص الواحد تجتمع فيه حسنات وسيئات فيثاب على حسناته ويعاقب على سيئاته ويحمد على حسناته ويذم على سيئاته وانه من وجه مرضى محبوب ومن وجه بغيض مسخوط فلهذا كان لأهل الأحداث هذا الحكم<sup>(١)</sup>.

• ١- أن ذا الكبيرة لا يكفر مع الإيمان وانه يخرج من النار بالشفاعة انهم لا انه قد تقرر من مذهب أهل السنة والجماعة ما دل عليه الكتاب والسنة أنهم لا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۷ ص: ٤٧٤.

يكفرون احدا من أهل القبلة بذنب ولا يخرجونه من الإسلام بعمل إذا كان فعلا منهيا عنه مثل الزنا والسرقة وشرب الخمر ما لم يتضمن ترك الإيمان واما إن تضمن ترك ما أمر الله بالإيمان به مثل الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الوت فانه يكفر به وكذلك يكفر بعدم اعتقاد وجوب الواجبات الظاهرة المتواترة وعدم تحريم المحرمات الظاهرة المتواترة فان قلت فالذنوب تنقسم إلى ترك مأمور به وفعل منهى عنه قلت لكن المأمور به إذا تركه العبد فاما ان يكون مؤمنا بوجوبه أولا يكون فان كان مؤمنا بوجوبه تاركا لادائه فلم يترك الواجب كله بل ادى بعضه وهو الإيمان به وترك بعضه وهو العمل به وكذلك الحرم إذا فعله فاما أن يكون مؤمنا بتحريمه أولا يكون فان كان مؤمنا بتحريمه فاعلا له فقد جمع بين اداء واجب وفعل محرم فصار له حسنة وسيئة والكلام إنما هو فيما لا يعذر بترك الإيمان بوجوبه وتحريمه من الامور المتواترة واما من لم يعتقد ذلك فيما فعله أو تركه بتأويل أو جهل يعذر به فالكلام في تركه هذا الاعتقاد كالكلام فيما فعله أو تركه بتأول أو جهل يعذر به واما كون ترك الإيمان بهذه الشرائع كفرا وفعل المحرم المجرد ليس كفرا فهذا مقرر في موضعه وقد دل على ذلك كتاب الله في قوله ﴿فَإِن تَابُواْ وَأَقَـامُواْ ٱلصَّكَوْةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكَوْةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِ ﴾ [التوبة: ١١] اذ الاقرار بها مراد بالاتفاق وفي ترك الفعل نزاع وكذلك قوله ﴿وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧] فان عدم الإيمان بوجوبه وتركه كفر والإيمان بوجوبه وفعله يجب أن يكون مرادا من هذا النص كما قال من قال من السلف هو من لا يرى حجه برا ولا تركه اثما وأما الترك الجرد ففيه نزاع وأيضا حديث ابي بردة بن نيار لما بعثه النبي إلى من تزوج امرأة ابيه فامرة ان يضرب عنقه ويخمس ماله فإن تخميس المال دل على أنه كان كافر لا فاسقا وكفره بأنه لم يحرم ما حرم الله ورسوله وكذلك الصحابة مثل عمر وعلي وغيرهما لما شرب الخمر قدامة ابن عبد الله وكان بدريا وتأول انها تباح للمؤمنين المصلحين وانه منهم بقوله ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَـمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوٓا إِذَا مَا ٱتَّقَواْ وَّءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ ﴾ [المائدة: ٩٣] الآية فاتفق الصحابة على أنه إن

أصر قتل وان تاب جلد فتاب فجلد واما الذنوب ففي القرآن قطع السارق وجلد الزاني ولم يحكم بكفرهم وكذلك فيه اقتتال الطائفتين مع بغي احداهما على الأخرى والشهادة لهما بالإيمان والاخوة وكذلك فيه قاتل النفس الذي يجب عليه القصاص جعله أخا وقد قال الله فيه ﴿فَمَنْ عُفِي لَهُ مِن أَخِهِ شَيْءٌ ﴾ [البقرة: ١٧٨] فسماه اخا وهو قاتل وقد ثبت في الصحيحين حديث ابى ذر لما قال له النبي عن جبريل من قال لا إله إلا الله دخل الجنة وان زنا وان سرق وان شرب الخمر على رغم انف ابي ذر وثبت في الصحاح حديث ابى سعيد وغيره في الشفاعة في أهل الكبائر وقوله اخرجوا من النار من كان في قلبه مثقال برة من ايمان مثقال حبة من ايمان مثقال ذرة من إيمان فهذه النصوص كما دلت على أن ذا الكبيرة لا يكفر مع الإيمان وانه يخرج من النار بالشفاعة خلافا للمبتدعة من الخوارج في الأولى ولهم وللمعتزلة في الثانية نزاع فقد دلت على أن الإيمان الذي خرجوا به من النار الأولى ولهم وللمعتزلة في الثانية نزاع فقد دلت على أن الإيمان الذي خرجوا به من النار الذنوب (۱).

1 - وصى تحت يده أيتام أطفال ووالدتهم حامل فهل يعطى الأطفال نفقة والذي يخدم الأطفال والوالدة إذا أخذت صداقها فهل يجوز أن تأكل الأطفال ووالدتهم ومن يخدمهم جميع المال؟

١٢- وصي تحت يده مال لأيتام فهل يجوز أن يخرج من ماله حصته ومن مالهم حصته وينفقه عليهم وعليه

ينفق على اليتيم بالمعروف وإذا كان خلط طعامه بطعام الرجل أصلح لليتيم فعل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۰ ص: ۹۱–۹۳.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۳۱ ص: ۳۲۳.

ذلك كما قال تعالى ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَكَمَى ۚ قُلَ إِصْلاَتُ لَهُمْ خَيْرٌ ۗ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَنُكُمْ ۚ وَٱللّهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِ ﴾ [البقرة: ٢٢٠] فإن الصحابة كانوا لما توعد الله على من يأكل مال اليتيم بالعذاب العظيم يميزون طعام اليتيم عن طعامهم فيفسد فسألوا عن ذلك النبي فأنزل الله هذه الآية (١).

## ١٣- لا تزوج المرأة نفسها

الولي فإنه قد دل عليه القرآن في غير موضع والسنة في غير موضع وهو عادة الصحابة إنما كان يزوج النساء الرجال لا يعرف أن امرأة تزوج نفسها وهذا مما يفرق فيه بين النكاح ومتخذات أخدان ولهذا قالت عائشة لا تزوج المرأة نفسها فإن البغي هي التي تزوج نفسها لكن لا يكتفي بالولي حتى يعلن فإن من الأولياء من يكون مستحسنا على قرابته قال الله تعالى ﴿وَأَنْكِحُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُر وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُم وَإِمَآيِكُم وَإِمَآيِكُم وَالنور: ٣٦] وقال تعالى ﴿وَلَا نُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكُتِ حَتَى يُومِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢١] فخاطب الرجال بإنكاح الأيامى كما خاطبهم بتزويج الرقيق وفرق بين قوله تعالى ﴿وَلَا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢١] وهذا الفرق مما احتج به بعض السلف من وقوله البيت وأيضا فإن الله أوجب الصداق في غير هذا الموضع ٢٠٠).

#### ١٤- حكم نكاح الكتابيات

وإذا أطلق لفظ الشرك فطائفة من المسلمين تدخل فيه جميع الكفار من أهل الكتاب وغيرهم كقوله تعالى ﴿وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَىٰ يُؤْمِنَ ۚ وَلَاَّمَةُ مُؤْمِنَ ۚ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوَ مَشْرِكَةٍ وَلَوَ أَعْجَبَتُكُم ۗ وَلَا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَىٰ يُؤْمِنُوا ۚ وَلَعَبَدُ مُّؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوَ مُشْرِكِ وَلَوَ مَعْجَبَكُم ﴿ وَلَا تُنكِحُوا ٱلمُشْرِكِينَ حَتَىٰ يُؤْمِنُوا ۚ وَلَعَبَدُ مُّؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوَ السيما من يجعل اللفظ عاما لجميع الكفار ولا سيما النصارى ثم من هؤلاء من ينهي عن نكاح هؤلاء كما كان عبد الله بن عمر ينهى عن النصارى ثم من هؤلاء من ينهي عن نكاح هؤلاء كما كان عبد الله بن عمر ينهى عن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۳۱ ص: ۳۳۰.

<sup>(</sup>۲) الفتاوی الکبری ج: ۲ ص: ۱۰۰ ومجموع الفتاوی ج: ۳۲ ص: ۱۳۲.

ليس لأحد أن ينكر على أحد أكل من ذبيحة اليهود والنصارى في هذا الزمان ولا يحرم ذبحهم للمسلمين ومن أنكر ذلك فهو جاهل مخطئ مخالف لاجماع المسلمين فان أصل هذه المسألة فيها نزاع مشهور بين علماء المسلمين ومسائل الاجتهاد لايسوغ فيها الانكار الا ببيان الحجة وايضاح المحجة لا الانكار الجرد المستند إلى محض التقليد فان هذا فعل أهل الجهل والاهواء كيف والقول بتحريم ذلك في هذا الزمان وقبله قول ضعيف جدا مخالف لما علم من سنة رسول الله ولما علم من حال أصحابه والتابعين لهم بإحسان وذلك لأن المنكر لهذا لا يخرج عن قولين إما ان يكون ممن يحرم ذبائح اهل الكتاب مطلقا كما يقول ذلك من يقوله من الرافضة وهؤلاء يحرمون نكاح نسائهم واكل ذبائحهم وهذا ليس من اقوال احد من أئمة المسلمين المشهورين بالفتيا ولا من اقوال اتباعهم وهو خطأ في الله لكتاب والسنة والاجماع القديم فان الله تعالى قال في كتابه المَونَّ أَوْلُوا الْكِنْبَ حِلُّ لَكُمُّ وَطَعَامُكُمُّ حِلُّ لَمُمَّ مَلُّ لُهُمُّ مَا الله عارضة بقوله ولا نكوكُونَ عن المُؤمِنَ مِن المَوْلِ المناحدة: ٥] فإن قيل هذه الآية معارضة بقوله ولا المنتحنة: ١٠] المُشَرِكَتِ حَتَّ يُؤمِنَ الله البقرة: ٢١] وبقوله تعالى فولا تُعَمِيمَ الكولوفي المنتحنة: ١٠]

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٣ ص: ١١٥-١١٦.

قيل الجواب من ثلاثة أوجه أحدها ان الشرك المطلق في القرآن لا يدخل فيه اهل الكتاب وانما يدخلون في الشرك المقيد قال تعالى ﴿ لَمْ يَكُن ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفِّكِينَ حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ ﴾ [البيِّنة: ١] فجعل المشركين قسما غير اهل الكتاب وقال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّدِئِينَ وَٱلنَّصَرَيٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ ﴾ [العج: ١٧] فجعلهم قسما غيرهم فأما دخولهم في المقيد ففي قوله تعالى ﴿ ٱتَّخَٰذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَكَنَهُمْ أَرْبَكَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْيَكُمْ وَمَاۤ أُمِرُوٓاْ إِلَّا لِيَعْبُدُوٓاْ إِلْهًا وَحِدًا لا إِلَهُ إِلَّا هُو أَسُبُحَننَهُ، عَكًا يُشُركُونَ ﴿ [التوبة: ٣١] فوصفهم بأنهم مشركون وسبب هذا ان اصل دينهم الذي انزل الله به الكتب وأرسل به الرسل ليس فيه شرك كما قال تعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوجِيٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَّا فَأَعَبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥] وقال تعالى ﴿ وَسَّئَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبِّلِكَ مِن زُسُلِنَا آجَعَلْنا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَن ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾ [الزُّخرُف: ٤٥] وقال ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ ٱعْبُدُواْ اللَّهَ وَٱجۡتَـنِبُوا ٱلطَّاعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦] ولكنهم بدلوا وغيروا فابتدعوا من الشرك ما لم ينزل به الله سلطانا فصار فيهم شرك بإعتبار ما ابتدعوا لا باعتبار اصل الدين وقوله تعالى ﴿ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِر ﴾ [الممتحنة: ١٠] هو تعريف الكوافر المعروفات اللاتي كن في عصم المسلمين وأولئك كن مشركات لا كتابيات من اهل مكة ونحوها الوجه الثاني إذا قدر ان لفظ المشركات والكوافر يعم الكتابيات فآية المائدة خاصة وهي متأخرة نزلت بعد سورة البقرة والممتحنة باتفاق العلماء كما في الحديث المائدة من آخر القرآن نزولا فأحلوا حلالها وحرموا حرامها والخاص المتأخر يقضى على العام المتقدم باتفاق علماء المسلمين لكن الجمهور يقولون انه مفسر له فتبين ان صورة التخصيص لم ترد باللفظ العام وطائفة يقولون ان ذلك نسخ بعد أن شرع الوجه الثالث إذا فرضنا النصين خاصين فأحد النصين حرم ذبائحهم ونكاحهم والآخر احلهما فالنص المحلل لهما هنا يجب تقديمه لوجهين أحدهما ان سورة المائدة هي المتأخرة باتفاق العلماء فتكون ناسخة للنص المتقدم ولا

يقال ان هذا نسخ للحكم مرتين لأن فعل ذلك قبل التحريم لم يكن بخطاب شرعى حلل ذلك بل كان لعدم التحريم بمنزلة شرب الخمر واكل الخنزير ونحو ذلك والتحريم المبتدأ لا يكون نسخا لاستصحاب حكم الفعل ولهذا لم يكن تحريم النبي لكل ذى ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير ناسخا لما دل عليه قوله تعالى ﴿قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُۥ ﴾ [الأنعام: ١٤٥] الآية من أن الله عز وجل لم يحرم قبل نزول الآية الا هذه الأصناف الثلاثة فان هذه الآية نفت تحريم ما سوى الثلاثة إلى حين نزول هذه الآية ولم يثبت تحليل ما سوى ذلك بل كان ما سوى ذلك عفوا لا تحليل فيه ولا تحريم كفعل الصبي والمجنون وكما في الحديث المعروف الحلال ما حلله الله في كتابه والحرام ما حرمه الله في كتابه وما سكت عنه فهو مما عفا عنه وهذا محفوظ عن سلمان الفارسي موقوفا عليه أو مرفوعا إلى النبي ويدل على ذلك انه قال في سورة المائدة ﴿ ٱلْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ۗ ٱلطَّيِّبَكُ ﴾ [المائدة: ٥] فاخبر انه احلها ذلك اليوم وسورة المائدة مدنية بالاجماع وسورة الأنعام مكية بالاجماع فعلم ان تحليل الطيبات كان بالمدينة لا بمكة وقوله تعالى ﴿يَسْعَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَ لَهُمْ ۚ قُلُ أُحِلَ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَٰتُ ﴾ [١١هـندة: ٤] إلى قوله ﴿وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِننَبَ حِلُّ لَكُرُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ ۖ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلمُؤْمِنَتِ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُونُواْ ٱلْكِننَبَ مِن قَبْلِكُمْ ﴿[المائدة: ٥] إلى آخرها فثبت نكاح الكتابيات وقبل ذلك كان إما عفوا على الصحيح واما محرما ثم نسخ يدل عليه أن آية المائدة لم ينسخها شيء الوجه الثاني انه قد ثبت حل طعام اهل الكتاب بالكتاب والسنة والاجماع والكلام في نسائهم كالكلام في ذبائحهم فاذا ثبت حل احدهما ثبت حل الآخر وحل اطعمتهم ليس له معارض اصلا ويدل على ذلك ان حذيفة بن اليمان تزوج يهودية ولم ينكر عليه احد من الصحابة فدل على انهم كانوا مجتمعين على جواز ذلك فإن قيل قوله تعالى ﴿ ٱلْمَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَكُ ۗ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنَبَ حِلُّ لَّكُرُ ﴾[١١١ئدة: ٥] محمول على الفواكه والحبوب قيل هذا خطأ لوجوه أحدها أن هذه مباحة من اهل الكتاب والمشركين والمجوس فليس في تخصيصها باهل الكتاب فائدة الثاني أن اضافة الطعام اليهم يقتضى انه صار طعاما بفعلهم وهذا انما يستحق في الذبائح

التي صارت لحما بذكاتهم فاما الفواكه فان الله خلقها مطعومة لم تصر طعاما بفعل آدمي الثالث أنه قرن حل الطعام بحل النساء واباح طعامنا لهم كما اباح طعامهم لنا ومعلوم ان حكم النساء مختص بأهل الكتاب دون المشركين فكذلك حكم الطعام والفاكهة والحب لا يختص بأهل الكتاب الرابع أن لفظ الطعام عام وتناوله اللحم ونحوه اقوى من تناوله للفاكهة فيجب اقرار اللفظ على عمومه لا سيما وقد قرن به قوله تعالى ﴿وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ ﴾ [المائدة: ٥] ونحن يجوز لنا ان نطعمهم كل انواع طعامنا فكذلك يحل لنا ان نأكل جميع انواع طعامهم وأيضا فقد ثبت في الصحاح بل بالنقل المستفيض ان النبي اهدت له اليهودية عام خيبر شاة مشوية فاكل منها لقمة ثم قال ان هذه تخبرني ان فيها سما ولولا ان ذبائحهم حلال لما تناول من تلك الشاة وثبت في الصحيح انهم لما غزوا خيبر اخذ بعض الصحابة جرابا فيه شحم قال قلت لا أطعم اليوم من هذا احدا فالتفت فاذا رسول الله يضحك ولم ينكر عليه وهذا مما استدل به العلماء على جواز اكل جيش المسلمين من طعام اهل الحرب قبل القسمة وأيضا فان رسول الله اجاب دعوة يهودي إلى خبز شعير شعير واهالة سنخة رواه الإمام أحمد والاهالة من الودك الذي يكون من الذبيحة من السمن ونحوه الذي يكون في أوعيتهم التي يطبخون فيها في العادة ولو كانت ذبائحهم محرمة لكانت أوانيهم كأوانى المجوس ونحوهم وقد ثبت عن النبي أنه نهى عن الأكل في أوعيتهم حتى رخص ان يغسل وأيضا فقد استفاض ان اصحاب رسول الله لما فتحوا الشام والعراق ومصر كانوا يأكلون من ذبائح أهل الكتاب اليهود والنصارى وانما امتنعوا من ذبائح المجوس ووقع في جبن المجوس من النزاع ما هو معروف بين المسلمين لأن الجبن يحتاج إلى الانفحة وفي انفحة الميتة نزاع معروف بين العلماء فأبو حنيفة يقول بطهارتها ومالك والشافعي يقولان بنجاستها وعن أحمد روايتان قال إبن عباس إن المرأة كانت مقلاتا والمقلات التي لا يعيش لها ولد كثيرة القلت والقلت الموت والهلاك كما يقال إمرأة مذكار وميناث إذا كانت كثيرة الولادة للذكور والإناث والسما الكثيرة الموت قال إبن عباس فكانت المرأة تنذر إن عاش لها ولدان تجعل أحدهما يهوديا لكون اليهود كانوا أهل علم وكتاب والعرب كانوا أهل شرك وأوثان فلما بعث الله محمدا كان جماعة من أولاد

الأنصار تهودوا فطلب آباؤهم أن يكرهوهم على الإسلام فأنزل الله تعالى ﴿ لا ٓ إِكُراهَ فِي الْأِنصار تهودوا فطلب آباؤهم أن يكرهوهم على الإسلام فأنزل الله تعالى ﴿ لآ إِكُراهَ فِي الدِّينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

• ١- قوله تعالى ﴿ وَلَا نَنكِمُوا ٱلْمُشَرِكَتِ ﴾ [البقرة: ٢٢١] وقد أباح العلماء التزويج بالنصرانية واليهودية فهل هما من المشركين أم لا؟

الحمد لله نكاح الكتابية جائز بالآية التي في المائدة قال تعالى ﴿وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنْبَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ ۖ وَالْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتِ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئْبَ ﴾ [المائدة: ٥] وهذا مذهب جماهير السلف والخلف من الأئمة الأربعة وغيرهم وقد روي عن ابن عمر أنه كره نكاح النصرانية وقال لا أعلم شركا أعظم ممن تقول إن ربها عيسى بن مريم وهو اليوم مذهب طائفة من أهل البدع وقد احتجوا بالآية التي في سورة البقرة وبقوله ﴿وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِرِ ﴾ [الممتحنة: ١٠] والجواب عن آية البقرة من ثلاثة أوجه أحدها أن أهل الكتاب لم يدخلوا في المشركين فجعل أهل الكتاب غير مشركين بدليل قوله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّدِينِ وَٱلنَّصَارَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ ﴾ [العج: ١٧] فإن قيل فقد وصفهم بالشرك بقوله ﴿ أَتَّخَاذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهُبَ نَهُمُ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَكُم وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَاهًا وَحِدًا لَّا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ شُبِّكَنَهُ، عَكَمَّا يُشُركُونَ ﴿ [التوبة: ٣١] قيل إن أهل الكتاب ليس في أصل دينهم شرك فإن الله إنما بعث الرسل بالتوحيد فكل من آمن بالرسل والكتب لم يكن في أصل دينهم شرك ولكن النصاري ابتدعوا الشرك كما قال ﴿سُبَّحَنَّهُۥ وَتَعَكِّي عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس: ١٨] فحيث وصفهم بأنهم أشركوا فلأجل ما ابتدعوه من الشرك الذي لم يأمر الله به وجب تميزهم عن المشركين لأن أصل دينهم اتباع الكتب المنزلة التي جاءت بالتوحيد لا بالشرك فإذا قيل أهل الكتاب لم يكونوا من هذه الجهة مشركين فإن الكتاب الذي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۳۵ ص: ۲۱۳ –۲۲۵ والفتاوی الکبری ج: ۲ ص: ۱۸۱–۱۸۳ ومجموع الفتاوی ج: ۲ ص: ۱۸۱–۱۸۳ ومجموع الفتاوی ج: ۱۶ ص: ۹۱–۹۳.

أضيفوا إليه لا شرك فيه كما إذا قيل المسلمون وأمة محمد لم يكن فيهم من هذه الجهة لا اتحاد ولا رفض ولا تكذيب بالقدر ولا غير ذلك من البدع وإن كان بعض الداخلين في الأمة قد ابتدع هذه البدع لكن أمة محمد لا تجتمع على ضلالة فلا يزال فيها من هو متبع لشريعة التوحيد بخلاف أهل الكتاب ولم يخبر الله عز وجل عن أهل الكتاب أنهم مشركون بالاسم بل قال ﴿عَكُمَّا يُشِّركُونَ ﴾ [التوبة: ٣١] بالفعل وآية البقرة قال فيها المشركين والمشركات بالاسم والاسم أوكد من الفعل الوجه الثاني أن يقال إن شملهم لفظ المشركين من سورة البقرة كما وصفهم بالشرك فهذا متوجه بأن يفرق بين دلالة اللفظ مفردا ومقرونا فإذا أفردوا دخل فيهم أهل الكتاب وإذا أقرنوا مع أهل الكتاب لم يدخلوا فيهم كما قيل مثل هذا في اسم الفقير والمسكين ونحو ذلك فعلى هذا يقال آية البقرة عامة وتلك خاصة والخاص يقدم على العام الوجه الثالث أن يقال آية المائدة ناسخة لآية البقرة لأن المائدة نزلت بعد البقرة باتفاق العلماء وقد جاء في الحديث المائدة من آخر القرآن نزولا فأحلوا حلالها وحرموا حرامها والآية المتأخره تنسخ الآية المتقدمة إذا تعارضتا وأما قوله ﴿وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِرِ ﴾ [١٨متحنة: ١٠] فإنها نزلت بعد صلح الحديبية لما هاجر من مكة إلى المدينة وأنزل الله سورة الممتحنة وأمر بامتحان المهاجرين وهو خطاب لمن كان في عصمته كافرة واللام لتعريق العهد والكوافر المعهودات هن المشركات مع أن الكفار قد يميزوا من أهل الكتاب أيضا في بعض المواضع كقوله ﴿ أَلَمُ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَتَوُلآءِ أَهَدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٥١] فإن أصل دينهم هو الإيمان ولكن هم كفروا مبتدعين الكفر كما قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُـلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكَ فُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ أُوْلَكِكُ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقَّا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنفِينَ عَذَابًا مُّهِينًا ﴾[النساء: ١٥٠-١٥١] (١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۲ ص: ۱۷۸ – ۱۸۲.

#### ١٦- استحلال شيء من المحرمات أو التدين بها كفر

فمن تاب من هذه الاعتقادات الفاسدة وهو استحلال شيء من المحرمات أو التدين بشيء منها قبل الله توبته واما من استحل ذلك أو تدين به وان لم يفعله فالذي يفعل ذلك وهو معتقد للتحريم خير منه فإن هذا مؤمن مذنب واما الاستحلال لها والتدين بها فهو كفر فأما اهل الاباحة الذين لا يحرمون شيئا من الفواحش وغيرها فهؤلاء كفار من اعظم الناس كفرا وكذلك استحلال التلوط مثل من يظن ان قوله ﴿أَوَّمَا مَلَكَتْ أَيْمَنْنُكُمْ ﴾ [النساء: ٣] يتناول الذكران أو يظن قوله ﴿وَلَعَبْدٌ مُّؤُمِنُ خَيْرٌ مِّن مُشْرِكٍ ﴾ [البقرة: ٢٢١] هو في الموطوء لافي الزوج أو يظن ان ذلك يباح في السفر أو بعد اربعين يوما أو نحو ذلك فهذا يكفر بإجماع المسلمين ومثل هؤلاء قد يعاقبهم الله بما عاقب به قوم لوط وقد يحشر معهم لأن دينه دينهم بخلاف المقر بتحريم ذلك فإنه مسلم واما التدين بذلك فهو اعظم من استحلاله وهؤلاء المتدينون ما يكادون يتدينون بنفس فعل الفاحشة الكبرى ولكن بمقدماتها من النظر والتلذذ به والمباشرة والعشق للنسوان الاجانب والصبيان ويزعمون ان ذلك يصفي نفوسهم وارواحهم ويرقيهم إلى الدرجات العالية وفيهم من يزعم انه يخاطب من تلك الصورة وتتنزل عليه اسرار ومعارف وفيهم من يترقى لغير ذلك فيقول انه يتجلى له فيها الحقائق وربما زعم ان الله يحل فيها سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علوا كبيرا وقد يسجدون لها ومن هؤلاء من يزعم ان دحية الكلبي كان امردا وان جبريل كان يأتي النبي ﷺ في صورة امرد ويقول له ما احب ان تأتيني الا في صورة امرد وفيهم من يتأول قوله ﷺ رأيت ربي في أحسن صورة وفي صورة كذا وكذا ويجعل الأمرد ربه وهؤلاء الحلولية والاتحادية منهم من يخصه بالصور الجميلة ويقول مظاهر الجمال ومنهم من يقول بالاتحاد المطلق والحلول المطلق لكن هو يتخذ لنفسه من المظاهر ما يحبه فهو كما قال الله تعالى ﴿ أَرْءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَاهَدُ. هَوَيْدُ أَفَأَنَتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿[الفرقان: ٤٣](١).

الاستقامة ج: ٢ ص: ١٩٤ – ١٩٦.

#### الفقه لا يكون فقها الا من المجتهد المستدل

الفقه لا يكون فقها الا من الجمتهد المستدل وهو قد علم أن هذا الدليل أرجح وهذا الظن أرجح فالفقه هو علمه برجحان هذا الدليل وهذا الظن ليس الفقه قطعه بوجوب العمل أي بما أدى اليه اجتهاده بل هذا القطع من أصول الفقه والأصولي يتكلم في جنس الأدلة ويتكلم كلاما كليلا فيقول يجب اذا تعارض دليلان أن يحكم بارجحهما ويقول أيضا اذا تعارض العام والخاص فالخاص أرجح واذا تعارض المسند والمرسل فالمسند ارجح ويقول أيضا العام الجرد عن قرائن التخصيص شموله الأفراد أرجح من عدم شموله ويجب العمل بذلك فأما الفقيه فيتكلم في دليل معين في حكم معين مثل أن يقول قوله ﴿وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ حِلُّ لَكُرُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمُثُمَّ ۖ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنَابَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ [١١ائدة: ٥] خاص في أهل الكتاب ومتأخر عن قوله ﴿وَلَا نَنكِحُواْ اَلْمُشْرِكَتِ ﴾ [البقرة: ٢٢١] وتلك الآية لا تتناول أهل الكتاب وان تناولتهم فهذا خاص متأخر فيكون ناسخا ومخصصا فهو يعلم أن دلالة هذا النص على الحل أرجح من دلالة ذلك النص على التحريم وهذا الرجحان معلوم عنده قطعا وهذا الفقه الذي يختص به الفقيه هو علم قطعي لا ظني ومن لم يعلم كان مقلدا للأئمة الأربعة والجمهور الذين جوزوا نكاح الكتابيات واعتقاد المقلد ليس بفقه ولهذا قال المستدل على أعيانها والفقيه قد استدل على عين الحكم المطلوب والمسؤل عنه وحيث لا يعلم الرجحان فهو متوقف لا قول له وإذا قيل له فقد قال ﴿وَلاَ تُمْسِكُواْ بِعِصْمِ ٱلْكَوَافِ ﴾ [١١متحنة: ١٠] قال هذا نزل عام الحديبية والمراد به المشركات فان سبب النزول يدل على أنهن مرادات قطعا وسورة المائدة بعد ذلك فهي خاص متأخر وذاك عام متقدم والخاص المتأخر أرجح من العام المتقدم ولهذا لما نزل قوله ﴿وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِرِ ﴾ [الممتحنة: ١٠] فارق عمر امرأة مشركة وكذلك غيره فدل على انهم كانوا ينكحون المشركات إلى حين نزول هذه الآية ولو كانت آية البقرة قد نزلت قبل هذه لم يكن كذلك فدل على أن آية البقرة بعد آية الممتحنة وآية المائدة بعد آية البقرة فهذا النظر وأمثاله هو نظر الفقيه العالم برجحان دليل وظن على دليل وهذا علم لا ظن فقد تبين أن الظن له أدلة تقتضيه وان العالم إنما يعلم

بما يوجب العلم بالرجحان لا بنفس الظن إلا إذا علم رجحانه وأما الظن الذي لا يعلم رجحانه فلا يجوز اتباعه وذلك هو الذي ذم الله به من قال فيه ﴿إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ ﴾ [النجم: ٢٨] فهم لا يتبعون الا الظن ليس عندهم علم ولو كانوا عالمين بأنه ظن راجح لكانوا قد اتبعوا علما لم يكونوا ممن يتبع الا الظن والله أعلم (١).

الشريعة لا تهمل مصلحة قط بل الله تعالى قد أكمل لنا الدين وأتم النعمة

ان الشريعة لا تهمل مصلحة قط بل الله تعالى قد أكمل لنا الدين وأتم النعمة فما من شيء يقرب إلى الجنة الا وقد حدثنا به النبي ﷺ وتركنا على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعده إلا هالك لكن ما اعتقده العقل مصلحة وان كان الشرع لم يرد به فأحد الأمرين لازم له إما ان الشرع دل عليه من حيث لم يعلم هذا الناظر أو أنه ليس بمصلحة وان اعتقده مصلحة لأن المصلحة هي المنفعة الحاصلة أو الغالبة وكثير ما يتوهم الناس ان الشيء ينفع في الدين والدنيا ويكون فيه منفعة مرجوحة بالمضرة كما قال تعالى في الخمر والميسر ﴿قُلُ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا آَكَبَرُ مِن نَفْعِهِمَا ﴾ [البقرة: ٢١٩] وكثير مما ابتدعه الناس من العقائد والأعمال من بدع أهل الكلام وأهل التصوف وأهل الرأى وأهل الملك حسبوه منفعة أو مصلحة نافعا وحقا وصوابا ولم يكن كذلك بل كثير من الخارجين عن الإسلام من اليهود والنصاري والمشركين والصابئين والمجوس يحسب كثير منهم ان ما هم عليه من الاعتقادات والمعاملات والعبادات مصلحة لهم في الدين والدنيا ومنفعة لهم فقد ﴿ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾ [الكهف: ١٠٤] وقد ﴿زُيِّنَ لَهُـمْ سُوَّءُ أَعْمَـٰ لِهِـمْ ﴾ [التوبة: ٣٧] فرأوه حسنا فإذا كان الإنسان يرى حسنا ما هو سيء كان استحسانه أو استصلاحه قد يكون من هذا الباب وهذا بخلاف الذين ﴿وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَآ أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا ﴾[النمل: ١٤] فإن باب جحود الحق ومعاندته غير باب جهله والعمى عنه والكفار فيهم هذا وفيهم هذا وكذلك في أهل الأهواء من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۳ ص: ۱۱۹–۱۲۰.

المسلمين القسمان فان الناس كما أنهم في باب الفتوى والحديث يخطئون تارة ويتعمدون الكذب اخرى فكذلك هم في أحوال الديانات وكذلك في الافعال قد يفعلون ما يعلمون أنه ظلم وقد يعتقدون أنه ليس بظلم هو ظلم فان الإنسان كما قال الله تعالى ﴿وَحَمَّلُهَا ٱلۡإِنسَٰنُ ۚ إِنَّهُۥكَانَ ظَلُومًا جَهُولَا ﴾[الأحزاب: ٧٧] فتارة يجهل وتارة يظلم ذلك في قوة علمه وهذا في قوة عمله وأعلم ان هذا الباب مشترك بين أهل العلم والقول وبين أهل الارادة والعمل فذلك يقول هذا جائز أو حسن بناء على ما رآه وهذا يفعله من غير اعتقاد تحريمه أو اعتقاد أنه خير له كما يجد نفعا في مثل السماع المحدث سماع المكاء والتصدية واليراع التي يقال لها الشبابة والصفارة والأوتار وغير ذلك وهذا يفعله لما يجده من لذته وقد يفعله لما يجده من منفعة دينه بزيادة أحواله الدينية كما يفعل مع القرآن وهذا يقول هذا جائز لما يرى من تلك المصلحة والمنفعة وهو نظير المقالات المبتدعة وهذا يقول هو حق لدلالة القياس العقلى عليه وهذا يقول يجوز ويجب اعتقادها وادخالها في الدين اذا كانت كذلك وكذلك سياسات ولاة الأمور من الولاة والقضاة وغير ذلك واعلم أنه لا يمكن العاقل أن يدفع عن نفسه أنه قد يميز بعقله بين الحق والباطل والصدق والكذب وبين النافع والضار والمصلحة والمفسدة ولا يمكن المؤمن ان يدفع عن إيمانه ان الشريعة جاءت بما هو الحق والصدق في المعتقدات وجاءت بما هو النافع والمصلحة في الأعمال التي تدخل فيها الاعتقادات ولهذا لم يختلف الناس ان الحسن أو القبيح إذا فسر بالنافع والضار والملائم للانسان والمنافي له واللذيذ والاليم فانه قد يعلم بالعقل وهذا في الافعال وكذلك اذا فسر حسنه بانه موجود أو كمال الموجود يوصف بالحسن ومنه قوله تعالى ﴿وَلِلَّهِ ا ٱلْأَسْمَاءُ الْخُسنَىٰ ﴾ [الأعراف: ١٨٠] وقوله ﴿ ٱلَّذِيّ أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَدُ. ﴾ [السجدة: ٧] كما نعلم ان الحي اكمل من الميت في وجوده وان العلم أكمل من الجاهل وان الصادق أكمل من الكاذب فهذا أيضا قد يعلم بالعقل وإنما اختلفوا في ان العقل هل يعتبر المنفعة والمضرة وأنه هل باب التحسين واحد في الخالق والمخلوق فأما الوجهان الأولان فثابتان في أنفسهما ومنهما ما يعلم بالعقل الأول في الحق المقصود والثاني في الحق الموجود الأول متعلق بجب القلب وبغضه وارادته وكراهته وخطابه بالأمر والنهي والثاني متعلق

بتصديقه وتكذيبه واثباته ونفيه وخطابه الخبرى المشتمل على النفى والاثبات والحق والباطل يتناول النوعين فإن الحق يكون بمعنى الموجود الثابت والباطل بمعنى المعدوم المنتفي والحق بازاء ما ينبغي قصده وطلبه وعمله وهو النافع والباطل بازاء ما لا ينبغي قصده ولا طلبه ولا عمله وهو غير النافع والمنفعة تعود إلى حصول النعمة واللذة والسعادة التي هي حصول اللذة ودفع الألم هو حصول المطلوب وزوال المرهوب وحصول النعيم وزوال العذاب وحصول الخير وزوال الشرثم الموجود والنافع قد يكون ثابتا دائما وقد يكون منقطعا لا سيما اذا كان زمنا يسيرا فيستعمل الباطل كثيرا بازاء ما لا يبقى من المنفعة وبازاء ما لا يدوم من الوجود كما يقال الموت حق والحياة باطل وحقيقته انه يستعمل بازاء ما ليس من المنافع خالصا أو راجحا كما تقدم القول فيه فيما يزهد فيه وهو ما ليس بنافع والمنفعة المطلقة هي الخالصة أو الراجحة واما ما يفوت ارجح منها أو يعقب ضررا ليس هو دونها فانها باطل في الاعتبار والمضرة احق باسم الباطل من المنفعة واما ما يظن فيه منفعة وليس كذلك أو يحصل به لذة فاسدة فهذا لا منفعة فيه بحال فهذه الأمور التي يشرع الزهد فيها وتركها وهي باطل ولذلك ما نهي الله عنه ورسوله باطل ممتنع ان يكون مشتملا على منفعة خالصة أو راجحة ولهذا صارت أعمال الكفار والمنافقين باطلة لقوله ﴿لانبُطِلُواْصَدَقَاتِكُم بِٱلْمَنِّ وَٱلْأَذَى كَٱلَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ وبِكَآءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۖ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفُوانِ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ. وَابِلُ فَتَرَكَهُ، صَلْدًا لَآ يَقُدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَا كَسَبُوا ۗ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفرينَ ﴾ [البقرة: ٢٦٤] الآية اخبر ان صدقة المرائى والمنان باطلة لم يبق فيها منفعة له وكذلك قوله تعالى ﴿يَثَانُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَلَا نُبْطِلُواْ أَعْمَلَكُمْ ﴿ [محمد: ٣٣] وكذلك الاحباط فيمثل قوله ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِينِن فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ، ﴾ [المائدة: ٥] ولهذا تسميه الفقهاء العقود والعبادات بعضها صحيح وبعضها باطل وهو ما لم يحصل به مقصوده ولم يترتب عليه اثره فلم يكن فيه المنفعة المطلوبة منه ومن هذا قوله ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَعْنَاهُمْ كَسَرَكِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْحَانُ مَآءً حَتَّى إِذَا جَآءَهُۥ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا ﴾ [النور: ٣٩] الآية وقوله ﴿مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَاذِهِ ٱلْحَيَاوَةِ ٱلدُّنْيَا

كَمثل ربيح فيهاصِرُّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمِ ظُلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَ تُهُ وَمَاظُلَمَهُمُ اللّهُ وَلَكِن أَنفُسَهُمْ فَأَهْلُ وَمَاظُلَمَهُمُ اللّهُ وَلَكِن أَنفُسَهُمْ فَأَهْلُ وَمَاظُلُمُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٧] وقوله ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءُ مَنتُورًا ﴾ [الفرقان: ٣٣] ولذلك وصف الاعتقادات والمقالات بانها باطلة ليست مطابقة ولا حقا كما أن الأعمال ليست نافعة وقد توصف الاعتقادات والمقالات بانها باطلة إذا كانت غير مطابقة ان لم يكن فيها منفعة كقوله اللهم انى أعوذ بك من علم لا ينفع فيعود الحق فيما يتعلق بالإنسان إلى ما ينفعه من علم وقول وعمل وحال (١١).

#### الحكمة الناشئة من الأمر

ومن الحكمة الناشئة من الأمر أن ما أمر به ونهى عنه صار متصفا بحسن إكتسبه من الأمر وقبح إكتسبه من النهي كالخمر التي كانت لم تحرم ثم حرمت فصارت خبيثة والصلاة إلى الصخرة التي كانت حسنة فلما نهى عنها صارت قبيحة فأما ما أمر به يحبه ويرضاه وما نهى عنه يبغضه ويسخطه وهو إذا أحب عبدا ووالاه أعطاه من الصفات الحسنة ما يمتاز بها على من أبغضه وعاداه وكذلك المكان والزمان الذي يحبه ويعظمه كالكعبة وشهر رمضان يخصه بصفات يميزه بها على ما سواه بحيث يحصل في ذلك الزمان والمكان من رحمته وإحسانه ونعمته ما لا يحصل في غيره فإن قيل الخمر قبل التحريم وبعده سواء فتخصيصها بالخبث بعد التحريم ترجيح بلا مرجح قيل ليس كذلك بل إنما حرمها في الوقت الذي كانت الحكمة تقتضى تحريمها وليس معنى كون الشيء حسنا وسيئا مثل كونه أسود وأبيض بل هو من جنس كونه نافعا وضارا وملائما ومنافرا وصديقا وعدوا ونحو هذا من الصفات القائمة بالموصوف التي تتغير بتغير الأحوال فقد يكون الشيء نافعا في وقت ضارا في وقت والشيء الضار قد يترك تحريمه إذا كانت مفسدة التحريم أرجح كما لو حرمت الخمر في أول الإسلام فإن النفوس كانت قد اعتادتها عادة شديدة ولم يكن حصل عندهم من قوة الإيمان ما يقبلون ذلك التحريم ولا كان إيمانهم ودينهم تاما حتى لم يبق فيه نقص إلا ما يحصل بشرب الخمر من صدها عن ذكر الله وعن الصلاة فلهذا وقع التدريج في تحريمها فأنزل الله أولا فيها ﴿يَسْعَلُونَكَ عَرِبِ

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ١١ ص: ٣٤٥ - ٣٤٨ .

الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ فَلُ فِيهِمَا إِثْمُّ كَبِيرٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن نَفَعِهِمَا ﴾ [البقرة: ٢١٩] ثم أنزل فيها لما شربها طائفة وصلوا فغلط الإمام في القراءة آية النهي عن الصلاة سكارى ثم أنزل الله آية التحريم (١).

أعظم الفساد في تحريم الخمر والميسر إفساد القلب الذي هو ملك البدن

وهذا أصل مستمر في أصول الشريعة كما قد بسطناه في قاعدة سد الذرائع وغيرها وبينا أن كل فعل أفضى إلى الححرم كثيرا كان سببا للشر والفساد فإذا لم يكن فيه مصلحة راجحة شرعية وكانت مفسدته راجحة نهى عنه بل كل سبب يفضى إلى الفساد نهى عنه إذا لم يكن فيه مصلحة راجحة فكيف بما كثر افضاؤه إلى الفساد ولهذا نهى عن الخلوة بالأجنبية وأما النظر فلما كانت الحاجة تدعو إلى بعضه رخص منه فيهما تدعو له الحاجة لأن الحاجة سبب الإباحة كما أن الفساد والضرر سبب التحريم فإذا اجتمعا رجح أعلاهما كما رجح عند الضرر أكل الميتة لأن مفسدة الموت شر من مفسدة الاغتذاء بالخبيث والنرد والشطرنج ونحوهما من المغالبات فيها من المفاسد ما لا يحصى وليس فيها مصلحة معتبرة فضلا عن مصلحة مقاومة غايته أن يلهى النفس ويريحها كما يقصد شارب الخمر ذلك وفي راحة النفس بالمباح الذي لا يصد عن المصالح ولا يجتلب المفاسد غنية والمؤمن قد أغناه الله بحلاله عن حرامه وبفضله عمن سواه ﴿وَمَن يَتَّق ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُۥ عَخْرَجًا اللَّهُ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢-٣] وفي سنن ابن ماجة وغيره عن أبي ذر أن هذه الآية لما نزلت قال النبي يا أبا ذر لو أن الناس كلهم عملوا بهذه الآية لوسعتهم وقد بين سبحانه في هذه الآية أن المتقى يدفع عنه المضرة وهو أن يجعل له مخرجا مما ضاق على الناس ويجلب له المنفعة ويرزقه من حيث لا يحتسب وكل ما يتغذى به الحي مما تستريح به النفوس وتحتاج إليه في طيبها وانشراحها فهو من الرزق والله تعالى يرزق ذلك لمن اتقاه بفعل المأمور وترك المحظور ومن طلب ذلك بالنرد والشطرنج ونحوهما من الميسر فهو بمنزلة من طلب ذلك بالخمر وصاحب الخمر يطلب الراحة ولا يزيده إلا تعبا وغما وإن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۱۷ ص: ۲۰۱– ۲۰۲.

كانت تفيدهم قدارا من السرور فما يعقبه من المضار ويفوته من المسار أضعاف ذلك كما جرب ذلك من جربه وهكذا سائر المحرمات ومما يبين أن الميسر لم يحرم لجرد أكل المال بالباطل وإن كل أكل المال بالباطل محرما ولو تجرد عن الميسر فكيف إذا كان في الميسر بل في الميسر علة آخرى غير أكل المال بالباطل كما في الخمر أن الله قرن بين الخمر والميسر وجعل العلة في تحريم هذا هي العلة في تحريم هذا ومعلوم أن الخمر لم تحرم لمجرد أكل المال بالباطل وإن كان أكل ثمنها من أكل المال بالباطل فكذلك الميسر يبين ذلك أن الناس أول ما سألوا رسول الله ﷺ عن الخمر والميسر أنزل الله تعالى ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَرِبِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلُ فِيهِ مَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن نَفْعِهِ مَا ﴿ [البقرة: ٢١٩] والمنافع التي كانت قيل هي المال وقيل هي اللذة ومعلوم أن الخمر كان فيها كلا هذين فإنهم كانوا ينتفعون بثمنها والتجارة فيها كما كانوا ينتفعون باللذة التي في شربها ثم إنه لما حرم الخمر لعن الخمر وعاصرها ومعتصرها وبائعها ومشتريها وحاملها والمحمولة إليه وساقيها وشاربها وآكل ثمنها وكذلك الميسر كانت النفوس تنتفع بما تحصله به من المال وما يحصل به من لذة اللعب ثم قال تعالى ﴿ وَإِنَّمُهُمَآ أَكِّبُرُ مِن نَفْعِهِمَا ﴾ [البقرة: ٢١٩] لأن الخسارة في المقامرة أكثر والألم والمضرة في الملاعبة أكثر ولعل المقصود الأول لأكثر الناس بالميسر إنما هو الانشراح بالملاعبة والمغالبة وأن المقصود الأول لأكثر الناس بالخمر إنما هو ما فيها من لذة الشرب وإنما حرم العوض فيها لأنه أخذ مال بلا منفعة فيه فهو أكل مال بالباطل كما حرم ثمن الخمر والميتة والخنزير والأصنام فكيف تجعل المفسدة المالية هي حكمة النهي فقط وهي تابعة وتترك المفسدة الاصلية التي هي فساد العقل والقلب والمال مادة البدن والبدن تابع القلب وقال النبي ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح بها سائر الجسد وإذا فسدت فسد بها سائر الجسد ألا وهي القلب والقلب هو محل ذكر الله تعالى وحقيقة الصلاة فأعظم الفساد في تحريم الخمر والميسر إفساد القلب الذي هو ملك البدن أن يصد عما خلق له من ذكر الله والصلاة ويدخل فيما يفسد من التعادي والتباغض والصلاة حق الحق والتحاب والموالاة حق الخلق وأين هذا من أكل مال بالباطل ومعلوم أن مصلحة البدن مقدمة على مصلحة المال ومصلحة القلب مقدمة على مصلحة البدن وإنما

حرمة المال لأنه مادة البدن ولهذا قدم الفقهاء في كتبهم ربع العبادات على ربع المعاملات وبهما تتم مصلحة القلب والبدن ثم ذكروا ربع المناكحات لأن ذلك مصلحة الشخص وهذا مصلحة النوع الذي يبقى بالنكاح ثم لما ذكروا المصالح ذكروا ما يدفع المفاسد في ربع الجنايات (۱).

# ﴿ وَيَسْ عَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفْوَ ﴾ [البقرة: ٢١٩]

يا ابن آدم انك ان تنفق الفضل خير لك وان تمسكه شر لك

الصدقة منها ما هو فرض ومنها ما هو مستحب وهو العفو كما قال تعالى ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَفْوَ ﴾ [البقرة: ٢١٩] وفي الحديث الصحيح عن النبي انه قال يا ابن آدم انك ان تنفق الفضل خير لك وان تمسكه شر لك ولا تلام على كفاف واليد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۲ ص: ۲۲۹ - ۲۳۱.

<sup>(</sup>٢) الاستقامة ج: ٢ ص: ٣١٤.

العليا خير من اليد السفلي وابدأ بمن تعول(١).

الاغنياء الذين تحرم عليهم الصدقة ثم هم نوعان نوع تجب عليهم الزكاة وان كانت الزكاة تجب على من قد تباح له عند جمهور العلماء ونوع لا تجب عليه الزكاة وكل منهما قد يكون له فضل عن نفقاته الواجبة وهم الذين قال الله فيهم ﴿وَيَسَّعُونَكَ مَاذَا يُمُفِقُونَ قُلِ الْمَعْقُ ﴾ [البقرة: ٢١٩] وقد لا يكون له فضل وهؤلاء الذين رزقهم قوت وكفاف هم اغنياء باعتبار غناهم عن الناس وهم فقراء باعتبار انه ليس لهم فضول يتصدقون بها وإنما يسبق الفقراء الأغنياء إلى الجنة بنصف يوم لعدم فضول الأموال التي يحاسبون على مخارجها ومصارفها فمن لم يكن له فضل كان من هؤلاء وإن لم يكن من أهل الزكاة ثم ارباب الفضول إن كانوا محسنين في فضول اموالهم فقد يكونون بعد دخول الجنة أرفع درجة من كثير من الفقراء الذين سبقوهم كما تقدم أغنياء الأنبياء والصديقين من السابقين وغيرهم على الفقراء الذين دونهم ومن هنا قال الفقراء ذهب أهل الدثور بالأجور وقيل لما سأواهم الأغنياء في العبادات المدنية وامتازوا عنهم بالعبادات المالية فَضَلُ الله فَوْ وَقِيلُ لما سأواهم الأغنياء في العبادات البدنية وامتازوا عنهم بالعبادات المالية فَضَلُ الله فَوْ فَعَوْ مَن مَن الْعَناء في العبادات البدنية وامتازوا عنهم بالعبادات المالية

فلهذا لم تأت به الشريعة لم تأت إلا بالمصلحة الخالصة أو الراجحة وأما ما تكون مفسدته غالبة على مصلحته فهو بمنزلة من يأخذ درهما بدينار أو يسرق خمسة دراهم ويتصدق منها بدرهمين وبالجملة فعلى المؤمن ان يعلم أن النبى لم يترك شيئا يقرب إلى الجنة إلا وقد حدث به وان هذا السماع لو كان الجنة إلا وقد حدث به وان هذا السماع لو كان مصلحة لشرعه الله ورسوله فان الله يقول ﴿ آلَيُومُ أَكُملَتُ لَكُم وَينَكُم وَأَتُمَتُ عَلَيْكُم نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُم الله وله الله ورسوله فان الله يقول الله وجد فيه منفعة لقلبه ولم يجد شاهد ذلك لا من الكتاب ولا من السنة لم يلتفت اليه قال سهل بن عبد الله التسترى كل وجد لا يشهد له الكتاب والسنة فهو باطل وقال أبو سليمان الداراني انه لتلم بقلبي النكتة من نكت القوم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۳۹۰.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۱ ص: ٦٩.

فلا أقبلها إلا بشاهدين عدلين الكتاب والسنة وقال ابو سليمان أيضا ليس لمن ألهم شيئا من الخير أن يفعله حتى يجد فيه أثرا فاذا وجد فيه أثرا كان نورا على نور وقال الجنيد بن محمد علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة فمن لم يقرأ القرآن ولم يكتب الحديث لا يصلح له ان يتكلم في علمنا وأيضا فان الله يقول في الكتاب ﴿ وَمَا كَانَ صَلَا نُهُمْ عِنــَدَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَاَّهُ وَتَصْدِينَةً ﴾ [الأنفال: ٣٥] قال السلف من الصحابة والتابعين المكاء كالصفير ونحوه من التصويت مثل الغناء والتصدية التصفيق باليد فقد أخبر الله عن المشركين أنهم كانوا يجعلون التصديةوالغناء لهم صلاة وعبادة وقربة يعتاضون به عن الصلاة التي شرعها الله ورسوله وأما المسلمون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم باحسان فصلاتهم وعبادتهم القرآن واستماعه والركوع والسجود وذكر الله ودعاؤه ونحو ذلك مما يحبه الله ورسوله فمن اتخذ الغناء والتصفيق عبادة وقربة فقد ضاهي المشركين في ذلك وشابههم فيما ليس من فعل المؤمنين المهاجرين والأنصار فان كان يفعله في بيوت الله فقد زاد في مشابهته اكبر وأكبر واشتغل به عن الصلاة وذكر الله ودعائه فقد عظمت مشابهته لهم وصار له كفل عظيم من الذم الذي دل عليه قوله سبحانه وتعالى ﴿ وَمَا كَانَ صَلَانُهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَاءً وَتَصْدِينَةً ﴾[الأنفال: ٣٥] لكن قد يغفر له ذلك لاجتهاده أو لحسنات ماحية أو غير ذلك فيما يفرق فيه بين المسلم والكافر لكن مفارقته للمشركين في غير هذا لا يمنع أن يكون مذموما خارجا عن الشريعة داخلا في البدعة التي ضاهي بها المشركين فينبغى للمؤمن أن يتفطن لهذا ويفرق بين سماع المؤمنين الذي أمر الله به ورسوله وسماع المشركين الذى نهى الله عنه ورسوله ويعلم أن هذا السماع المحدث هو من جنس سماع المشركين وهو إليه أقرب منه إلى سماع المسلمين وإن كان قد غلط فيه قوم من صالح المسلمين فان الله لا يضيع أجرهم وصلاحهم لما وقع من خطائهم فان النبي ﷺ قال إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران وإذا اجتهد الحاكم فاخطأ فله أجر و احد (۱).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۱ ص: ۹۳- ۹۹۰.

### أمر الله نبيه أن يأخذ بالعضو من أخلاق الناس

والأحاديث والآثار في إستحباب العفو عن الظالم وأن أجره بذلك أعظم كثيرة جدا وهذا من العلم المستقر في فطر الآدميين وقد قال تعالى لنبيه ﴿خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمُ بِاللَّمُ فِي المُّورِضُ عَنِ ٱلْجَنِهِ لِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩] فأمره أن يأخذ بالعفو في أخلاق الناس وهو ما يقر من ذلك قال ابن الزبير أمر الله نبيه أن يأخذ بالعفو من أخلاق الناس وهذا كقوله ﴿وَيَسَعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَعْوَ ﴾ [البقرة: ٢١٩] من أموالهم هذا من العفو ويأمر بالمعروف ويعرض عن الجاهلين وهذه الآية فيها جماع الأخلاق الكريمة فإن الإنسان مع الناس إما أن يفعلوا معه غيرما يجب أو ما يكره فأمر أن يأخذ منهم ما يجب ما سمحوا به ولا يطالبهم بزيادة وإذا فعلوا معه ما يكره أعرض عنهم وأما هو فيأمرهم بالمعروف وهذا باب واسع (۱).

# ﴿إِنَّ أَكُرُمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْقَىٰكُمْ ﴾ [الحُجُرات: ١٣]

المملوك المسلم خير من الملك الكافر قال الله تعالى ﴿ وَلَعَبَدُ مُوّمِنُ حَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَو كان مسلما وجب عليه أن يطيع المسلم ولو كان عبدا ولا يطيع الكافر وقد ثبت في الصحيح عن النبي أنه قال إسمعوا وأطيعوا وإن أمر عليكم عبد حبشي كأن رأسه زبيبة ما أقام فيكم كتاب الله ودين الإسلام إنما يفضل الأنسان بإيمانه وتقواه لا بآبائه ولو كانوا من بني هاشم أهل بيت النبي فإن الله خلق الجنة لمن أطاعه وإن كان عبدا حبشيا وخلق النار لمن عصاه ولو كان شريفا قرشيا وقد قال الله تعالى ﴿ يَتَأَيُّما النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُم مِن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَقِبَا إِلَى لِتَعَارَفُوا أَإِنَّ أَكْرَمُكُم ولا يَتَعَلَيْ الله على عجمي ولا عبدي على عجمي ولا لعجمي على عربي ولا أسود على أبيض ولا لأبيض على أسود إلا بالتقوى الناس من أدم وآدم من تراب وفي الصحيحين عنه أنه قال لقبيلة قريبة منه أن آل أبي فلان ليسوا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۳۰ ص: ۳۷۰.

بأوليائى إنما وليى الله وصالح المؤمنين فأخبر النبى أن موالاته ليست بالقرابة والنسب بل بالإيمان والتقوى وقد أجمع المسلمون على أن من كان أعظم إيمانا وتقوى كان أفضل ممن هو دونه في الإيمان والتقوى وإن كان الأول أسود للحبشيا والثاني علويا أو عباسيا(١).

#### لطائف لغوية

﴿ كَنَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلَّايَتِ لَعَلَّكُمْ تَنْفَكُّرُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٩] ان الله علم الانسان البيان كما قال تعالى ﴿ الرَّمْنَ ١٠ عَلَمَ الْقُرْءَانَ ١٠ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ٥ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ [الرحمن: ١-٤] وقال تعالى ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا ﴾[البقرة: ٣١] وقال ﴿عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرُ يَعْمُ ﴾ [انعلق: ٥] والبيان بيان القلب واللسان كما أن العمى والبكم يكون في القلب واللسان كما قال تعالى ﴿ صُمُّ ابُكُمُ عُمْنُ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٨] وقال ﴿صُمُّما بُكُمُ عُمْنٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١] وقال النبي هلا سألوا إذا لم يعلموا إنما شفاء العي السؤال وفي الاثر العي عي القلب لا عي اللسان أو قال شر العي عي القلب وكان مسعود يقول إنكم في زمان كثير فقهاؤه قليل خطباؤه وسيأتى عليكم زمان قليل فقهاؤه كثير خطباؤه وتبين الأشياء للقلب ضد اشتباهم عليه كما قال الحلال بين والحرام بين وبينهما امور مشتبهات الحديث وقد قرىء قوله ﴿وَكَذَالِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآيَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٥] بالرفع والنصب أي ولتتبين انت سبيلهم فالانسان يستبين الأشياء وهم يقولون قد بان الشيء وبينته وتبين الشيء وتبينته واستبان الشيء واستبنته كل هذا يستعمل لازما ومتعديا ومنه قوله تعالى ﴿إِن جَآءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَيا فَتَبَيَّنُواً ﴾ [الحُجُرات: ٦] هو هنا معتد ومنه قوله ﴿بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ ﴾ [النساء: ١٩] أي متبينة فهنا هو لازم والبيان كالكلام يكون مصدر بان الشيء بيانا ويكون اسم مصدر لبين كالكلام والسلام لسلم وبين فيكون البيان بمعنى تبين الشيء ويكون بمعنى بينت الشيء أي أوضحته وهذا هو الغالب عليه ومنه قوله ان من البيان لسحرا والمقصود ببيان الكلام حصول البيان لقلب المستمع حتى يتبين له الشيء ويستبين كما قال تعالى ﴿هَلاَ ابْيَانٌ لِّلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١٣٨] الآية ومع

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ۵٤۳.

هذا فالذي لا يستبين له كما قال تعالى ﴿ قُلُ هُو لِلّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَى وَشِفَا ۗ قُو اللّذِي لَا يَوْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَّ أُولَتَهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٤] وقال ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّحْرَ لِثُبَيِّنَ لِلنَاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنفَكُرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤] وقال ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ فَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَلْهُمْ ﴾ [ابراهيم: ٤] وقال ﴿ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلّا بِلِسَانِ فَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَلْهُ لِيُضِلَ فَوْمًا بَعَدَ إِذْ هَدَيْهُمْ حَتَى إِلَّا الْبَلْكُ النَّهُ لِيُضِلَّ فَوْمًا بَعَدَ إِذْ هَدَيْهُمْ حَتَى اللّهُ لِيُضِلَّ فَوْمًا بَعَدَ إِذْ هَدَيْهُمْ حَتَى اللّهُ لِيُضِلَّ فَوْمًا بَعَدَ إِذْ هَدَيْهُمْ حَتَى اللّهُ لِيُضِلَّ فَوْمًا بَعَدَ إِذْ هَدَيْهُمْ حَتَى يَبِينِ لَهُمْ مَا يَتَقُونَ ﴾ [النور: ٤٥] وقال ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لَكُمُ مَّ أَن تَضِلُوا أَو اللّهُ بِكُلِّ شَيْعٍ عَلَي بَيْنِ فِي اللّهُ لِكُمْ أَن تَضِلُوا أَو اللهُ فَالَ إِلَيْ عَلَى بَيْنِي قِي اللهُ لَا اللهُ عَلَى اللهُ لِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ لَكُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَقَدْ أَنْزُلْنَا إِلَيْكَ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُولُ اللهُ الل

﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾[البقرة: ٢٢٠] عزيز منزه عن العجز والضعف والذل واللغوب حكيم منزه عن السفه(٢).

﴿ وَلُوْ شَاءَ اللّٰهُ لَأُعْنَا تَكُمُ ۚ إِنَّ اللّٰهَ عَنِيرُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٠٠] اتفق المسلمو ن وسائر أهل الملل على أن الله على كل شيء قدير كما نطق بذلك القرآن أى في مواضع كثيرة جدا وأن الشيء إسم لما يو جد في الأعيان ولما يتصور في الأذهان فما قدره الله وعلم أنه سيكو ن هو شيء في التقدير والعلم والكتاب وأن لم يكنشيئا في الخارج ومنه قوله ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ وَإِذَا أَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٢٨] ولفظ الشيء في الآية يتناو ل هذا وهذا فهو على كل شئ ما وجد وكل ماتصوره الذهن موجودا إن تصور أن يكون موجودا قدير لا يستثنى من ذلك شيء ولا يزاد عليه شئ كما قال تعالى ﴿ بَلَ قَدرِينَ عَلَى أَن فَدَرِينَ عَلَى أَن فَدُرُونَ ﴾ [القيامة: ٤] وقال ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمُ إِن مَلَا اللهُ عَلَى ذَهَابٍ بِهِ عَلَى اللهُ مَن ذلك شيء ولا يزاد عليه شئ كما قال تعالى ﴿ بَلَ قَدرِينَ عَلَى أَن السَّمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٩ ص: ٦٣-٦٥.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.

وتهلك مواشيكم وتخرب أراضيكم ومعلوم أنه لم يذهب به وهذا كقوله ﴿أَفَرَء يَتُمُ الْمَآءَ الْمَآءَ الْفَاتَ مَ الْفَرِينَ ﴾ [الواقعة: ٢٨] وهذا يدل على أنه قادر على مالا يفعله فإنه أخبر أنه لو شاء جعل الماء أجاجا وهو لم يفعله ومثل على أنه قادر على مالا يفعله فإنه أخبر أنه لو شاء جعل الماء أجاجا وهو لم يفعله ومثل هذا ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَا يُبْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَه الله السجدة: ١٣] ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّك لَا مَن مَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [السجدة: ٣٠] ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّك لَا مَن مَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [يونس: ٩٩] ﴿ وَلَوْ شَآءَ اللّهُ مَا اَقْتَـتَلُواْ ﴾ [البقرة: ٣٥٣] فإنه أخبر في غير موضع أنه لو شاء لفعل أشياء وهو لم يفعلها فلو لم يكن قادرا عليها لكان إذا شاءها لم يمكن فعلها (١).

فإن الإذن نوعان إذن لمعنى المشيئة والخلق وإذن بمعنى الإباحة والإجازة والنوع الثانى قوله ﴿وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى ٱلْجَنَّةِ وَٱلْمَغْ فِرَةِ بِإِذْنِهِ ۦ﴾[البقرة: ٢٢١](٢).

﴿ وَاللَّهُ يَدَّعُوا إِلَى ٱلْجَنَّةِ وَٱلْمَغْ فِرَةِ بِإِذْنِهِ ﴾ [البقرة: ٢٢١] ان الجنة هي الدار الجامعة لكل نعيم واعلى ما فيها النظر إلى وجه الله وهو من النعيم الذى ينالونه فى الجنة كما اخبرت به النصوص وكذلك اهل النار فانهم محجوبون عن ربهم يدخلون النار (٣).

لفظ المشركين قد يقرن بأهل الكتاب فقط وقد يقرن بالملل الخمس كما في قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالنَّينَ هَادُواْ وَالصَّاحِينِينَ وَالنّصَرَىٰ وَالْمَجُوسَ وَالّذِينَ أَشَرَكُواْ إِنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ [العج: ١٧] والأول كقوله ﴿ لَمْ يَكُنِ الّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِنْبِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِينَ حَتَى تَأْنِيهُمُ الْبِينَةُ ﴾ [البيئة: ١] ولفظ المشركين يذكر مفردا في مثل قوله ﴿ وَلَا نَنكِحُوا اللّمُشْرِكُن حَتَى يُؤْمِنَ ﴾ [البقرة: ٢١] وهل يتناول أهل الكتاب فيه قولان مشهوران للسلف والخلف والذين قالوا بأنها تعم منهم من قال هي عكمة كابن عمر والجمهور الذين يبيحون نكاح الكتابيات كما ذكره الله في آية المائدة وهي متأخرة عن هذه ومنهم من يقول نسخ منها تحريم نكاح الكتابيات ومنهم من يقول بل هو مخصوص لم يرد باللفظ العام وقد أنزل الله تعالى بعد صلح الحديبية قوله ﴿ وَلَا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۱۰.

<sup>(</sup>٢) الزهد والورع والعبادة ج: ١ ص: ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ١٠ ص: ٦٥.

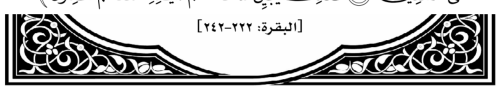
تُمْسِكُواْبِعِصَمِ ٱلْكُوافِ ﴾ [الممتحنة: ١٠] وهذا قد يقال انما نهى عن التمسك بالعصمة من كان متزوجا كافرة ولم يكونوا حينئذ متزوجين الا بمشركة وثنية فلم يدخل فى ذلك الكتابيات (١).

(۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ٥٦.

﴿ وَالْمُطَلَقَتُ يَكَرَبُّمُ مِنَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ وَلَا يَحِلُ لَمُنَ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي الْمَعْ وَالْمَعْ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ٱلْكِنَابِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ ۚ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَأَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ السَّاوَ إِذَا طَلَقَتْمُ ٱلنِّسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَجَهُنَّ إِذَا تَرَضَوْا بَيْنَهُم بِٱلْمَعْرُوفِ" ذَلِكَ يُوعَظُ بِهِ، مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۗ ذَالِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَأَلْلَهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ﴿ ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَكَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ۖ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ ۚ وَعَلَى الْمُؤْلُودِ لَهُ رِزْقَهُنَ وَكِسُوَةً ثَنَ بِالْمُعْرُوفِ لَا تُكلَّفُ نَفْسُ إِلَّا وُسْعَها لَلا تُضَارَّ وَالِدَةُ ا بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودُ لَهُ بِوَلَدِهِ } وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَالِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضِ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِما أَوَإِنْ أَرَدتُمُ أَن تَسْتَرْضِعُوۤا أَوْلَندَكُمْ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِذَا سَلَمْتُم مَّآ ءَانَيْتُم بِٱلْمَعُ وَفِي وَانَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ السَّ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشَهُرٍ وَعَشْرًا ۖ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهُ وَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ عِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءَأَوُ أَكْنَنتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ ٱللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذُكُرُونَهُنَّ وَلَكِن لَّا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَن تَقُولُواْ قَوْلًا مَّعْـرُوفًا ۚ وَلَا تَعْـزِمُواْ عُقْدَةَ ٱلنِّكَاحِ حَتَّىٰ يَبْلُغَ ٱلْكِنْبُ أَجَلَهُۥ وَٱعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ فَٱحْذَرُوهُ ۚ وَٱعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ عَفُورُ كِلِيتُ اللهُنَ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَي لَكُرَ إِن طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُواْ لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ، وَعَلَى ٱلْمُقَرِقَدَرُهُ، مَتَعَا بِٱلْمَعُرُوفِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَإِن طَلَّقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضَٰتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصَفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَن يَعْفُونَ أَوْيَعْفُواْٱلَّذِي بِيَدِهِ - عُقَدَةُ ٱلنِّكَاحُ وَأَن تَعْفُوٓ ٱ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ وَلَا تَنسُوا ٱلْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ اللَّهِ كَا فِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَلَوَتِ وَٱلصَّكَلَاةِ ٱلْوُسْطَى وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ

سَ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكُبَانًا فَإِذَا آمِنتُمْ فَأَذَكُرُواْ اللّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ إِنَّ عَلَمُونَ إِنَّ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِأَزْوَجِهِم مَّتَ عَالِمَ الْمُحَوْلِ عَيْرَ إِخْرَاجٌ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِ فَي مِن مَعْرُوفٍ وَاللّهُ عَزِيدُ وَكِيمٌ الله وَلِلْمُطَلِقَاتِ مَتَعُ اللّهُ الْمَعُوفِ حَقًا عَلَى ٱلْمُتَقِينَ مِن مَعْرُوفٍ وَاللّهُ عَزِيدُ وَكِيمٌ اللّهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ - لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ عَلَى ٱلْمُتَقِينَ اللّهُ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ - لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾



﴿ حَتَّى يَطْهُرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]

روي عن بضعة عشر من الصحابة منهم الخلفاء أنهم قالوا في المعتدة هو أحق بها ما لم تغتسل من الحيضة الثالثة والقرآن يدل على ذلك قال الله تعالى ﴿وَلاَ نَقْرَبُوهُنَ حَقَّ يَطُهُرُنَ فَإِذَا نَطَهُرُنَ فَإِذَا نَطَهَرُنَ فَإِذَا نَطَهَرُنَ فَإِذَا تَطَهرُن اعْتسلن بالماء وهو كما قال مجاهد ﴿حَقَّ يَطُهُرُن ﴾ [البقرة: ٢٢٧] قال مجاهد وإنما ذكر الله غابتين على قراءة الجمهور ولأن قوله ﴿حَقَّ يَطُهُرُن ﴾ [البقرة: ٢٢٧] غاية التحريم الحاصل بالحيض وهو تحريم لا يزول بالاغتسال ولا غيره فهذا التحريم يزول بانقطاع ثم يبقى الوطء بعد ذلك جائزا بشرط الاغتسال لا يبقى محرما على الإطلاق ولهذا قال ﴿فَإِذَا تَطَهّرُن فَأَتُوهُ ﴿ وَالله الله الله الله وهو عَريم لا يزول بالنقرة: ٢٢٧] وهذا كقوله ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعَدُ مَنْ مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن مَن الله الله الله النه التحريم لكن صارت في عصمة الثاني فحرمت نوجا غيره يعني ثانيا زال ذلك التحريم لكن صارت في عصمة الثاني فحرمت لأجل حقه لا لأجل الطلاق الثلاث فإذا طلقها جاز للزوج الأول أن يتزوجها وقد قال بعض أهل الظاهر المراد بقوله ﴿فَإِذَا طَلَقها جاز للزوج الأول أن يتزوجها وقد قال بعض أهل الظاهر المراد بقوله ﴿فَإِذَا تَطَهَرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] أي غسلن فروجهن وليس

بشيء لأنه قد قال ﴿وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُوا ﴾ [المائدة: ٦] فالتطهير في كتاب الله هو الاغتسال وأما قوله ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] فهذا يدخل في المغتسل والمتوضىء والمستنجي لكن التطهر المعروف بالحيض كالتطهر المعروف بالجنابة والمراد به الاغتسال وأبو حنيفة رحمه الله يقول إذا اغتسلت أو مضى عليها وقت الصلاة أو انقطع الدم وقول الجمهور والصواب كما تقدم والله أعلم (١).

#### كل من المقتصد والسابق قد تكون له ذنوب تمحى عنه بتوبة

والمقتصد المؤدي الواجبات والتارك المحرم والمكروه وإن كان كل من المقتصد والسابق قد عليه من واجب ومسنون والتارك للمحرم والمكروه وإن كان كل من المقتصد والسابق قد تكون له ذنوب تمحى عنه بتوبة ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَرِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] إما بحسنات ماحية وإما بمصائب مكفرة وإما بغير ذلك (٢).

التوبة النصوح التي يقبلها الله يرفع بها صاحبها إلى أعظم مما كان عليه فالتوبة النصوح التي يقبلها الله يرفع بها صاحبها إلى أعظم مما كان عليه كما قال بعض السلف كان داود عليه السلام بعد التوبة خيرا منه قبل الخطيئة وقال آخر لو لم تكن التوبة أحب الأشياء إليه لما ابتلى بالذنب أكرم الخلق عليه وقد ثبت في الصحاح حديث التوبة أفرح بتوبة عبده من رجل نزل منزلا إلخ وقد قال تعالى ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَبِينَ وَيُحِبُّ

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبري ج: ۱ ص: ۷۸- ۷۹.

<sup>(</sup>٢) أمراض القلوب ج: ١ ص: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ١٥ ص: ٥١.

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۳۳۷-۳۳۸ ومنهاج السنة النبوية ج: ۱ ص: ۴۷۲ ومجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۲۹۶ والنبوات ج: ۱۰ ص: ۷۸.

العبد بعد التوبة فإن كان ما يأتى به من محبوبات الحق بعد التوبة أفضل مما كان يأتى به قبل ذلك كانت مودته له بعد التوبة أعظم من مودته له قبل التوبة وإن كان أنقص كان الأمر أنقص فإن الجزاء من جنس العمل وما ربك بظلام للعبيد وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال يقول الله تعالى من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب وما تقرب إلي عبدي بمثل أداء ما افترضت عليه ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي ولئن سألني لأعطيته ولئن استعاذني لأعيذنه وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءته ولا بد له منه ومعلوم أن أفضل الأولياء بعد الأنبياء هم السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار وكانت محبة الرب لهم ومودته لهم بعد توبتهم من الكفر والفسوق والعصيان أعظم محبة ومودة وكلما تقربوا إليه بالنوافل بعد الفرائض أحبهم وودهم وقد قال تعالى ﴿عَسَى ٱللَّهُ أَن يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ عَادَيْتُم مِّنْهُم مَّوَدَّةً ۚ وَٱللَّهُ قَدِيرٌ ۖ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الممتحنة: ٧] نزلت في المشركين الذين عادوا الله ورسوله مثل أهل الأحزاب كأبى سفيان بن حرب وأبى سفيان ابن الحارث والحارث بن هشام وسهيل بن عمرو وعكرمة بن أبى جهل وصفوان بن أمية وغيرهم فإنهم بعد معاداتهم ورسوله جعل الله بينهم وبين الرسل والمؤمنين مودة وكانوا في ذلك متفاضلين وكان عكرمة وسهيل والحارث بن هشام أعظم مودة من أبي سفيان بن حرب ونحوه وقد ثبت في الصحيح أن هند امرأة أبى سفيان أم معاوية قالت والله يا رسول الله ما كان على وجه الأرض أهل خباء أحب إلى أن يذلوا من أهل خبائك وقد أصبحت وما على وجه الأرض أهل خباء أحب إلى أن يعزوا من أهل خبائك فذكر النبي ﷺ لها نحو ذلك ومعلوم أن الحجبة والمودة التي بين المؤمنين إنما تكون تابعة لحبهم تعالى فإن أوثق عرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله فالحب من كمال التوحيد والحب مع الله شرك قال تعالى ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًّا يَلَهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥] فتلك المودة التي صارت بين الرسول والمؤمنين وبين الذين عادوهم من المشركين إنما كانت مودة ومحبة ومن أحب الله أحبه الله ومن ود الله وده الله فعلم أن الله أحبهم وودهم بعد التوبة كما أحبوه وودوه فكيف يقال إن التائب إنما تحصل له المغفرة دون المودة (١).

أنما يقع من صالحى البشر من الزلات والهفوات ترفع لهم به الدرجات وتبدل لهم السيئات حسنات فإن ﴿اللّهَ يُحِبُّ اَلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] ومنهم من يعمل سيئة تكون سبب دخول الجنة ولو لم يكن العفو أحب اليه لما ابتلى بالذنب اكرم الخلق عليه وكذلك فرحه بتوبة عبيدة وضحكه من علم العبد انه لا يغفر الذنوب الا الله فافهم هذا فإنه من اسرار الربوبية وبه ينكشف سبب مواقعة المقربين الذنوب ".

ان العبد ليعمل الذنب فيدخل به الجنة بعمله لا يزال يتوب منه حتى يدخل بتوبته منه الجنة

قال الرسول الشان اصابته سراء شكر فكان خيرا له وان اصابته ضراء صبر فكان خيرا له فجعل القضاء ما يصيبه من سراء وضراء هذا ظاهر لفظ الحديث فلا اشكال عليه الوجه الثانى أنه اذا قدر أن الأعمال دخلت فى هذا فقد قال النبى من سرته حسنته وساءته سيئته فهو مؤمن فاذا قضى له بأن يحسن فهذا بما يسره فيشكر الله عليه واذا قضى عليه بسيئة فهي إنما تكون سيئة يستحق العقوبة عليها إذا لم يتب منها فان تاب أبدلت بحسنة فيشكر الله عليها وان لم يتب ابتلى بمصائب تكفرها فصبر عليها فيكون ذلك خيرا له والرسول الله قال لا يقضي الله للمؤمن والمؤمن هو الذي لا يصر على ذلك خيرا له والرسول الله قال لا يقضي الله للمؤمن والمؤمن هو الذي لا يصر على ذنب بل يتوب منه فيكون حسنة كما قد جاء في عدة آيات ان العبد ليعمل الذنب فيدخل وخضوعه ودعاء الله واستغفاره اياه وشهوده بفقرة وحاجته اليه وأنه لا يغفر الذنوب إلا هو فيحصل للمؤمن بسبب الذنب من الحسنات مالم يكن يحصل بدون ذلك فيكون هذا القضاء خيرا له فهو فى ذنوبه بين أمرين إما أن يتوب فيتوب الله عليه فيكون من التوابين الذين يجهم الله وإما أن يكفر عنه السيئات الذين عصبر عليها فيكفر عنه السيئات الذين بحبهم الله وإما أن يكفر عنه السيئات

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۳٤٣–۳٤٤ ومجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۳۰۲–۳۰۶.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ٤ ص: ٣٧٨.

بتلك المصائب وبالصبر عليها ترتفع درجاته وقد جاء في بعض الأحاديث يقول الله تعالى أهل ذكرى أهل مجالستى وأهل شكرى أهل زيادتى وأهل طاعتى أهل كرامتى وأهل معصيتى لا أؤيسهم من رحمتى إن تابوا فأنا حبيبهم أي محبهم فإن ﴿اللّهَ يُحِبُ التّوَوْبِينَ وَيُحِبُ المُتَكَاهِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] وان لم يتوبوا فأنا طبيبهم أبتليهم بالمصائب لأكفر عنهم المعائب.

وقال ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] فلا يستوحش أهل الذنوب وينفرون منه كأنهم حمر مستنفرة فانه ودود رحيم بالمؤمنين يجب التوابين ويجب المتطهرين ولهذا قال شعيب ﴿ وَٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمۡ ثُمَّ تُوبُوۤاْ إِلَيْهِ ۚ إِنَّ رَقِّ رَحِيمُ وَدُودُ ﴾ المتطهرين ولهذا قال شعيب ﴿ وَٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمۡ ثُمَّ تُوبُوۤاْ إِلَيْهِ ۚ إِنَّ رَقِ رَحِيمُ وَدُودُ ﴾ [هود: ٩٠] (٢).

### المقصود كمال النهاية لا نقص البداية

فإن الذنوب مطلقا من جميع المؤمنين هي سبب العذاب لكن العقوبة بها في الآخرة في جهنم تندفع بنحو عشرة أسباب السبب الأول التوبة فإن التائب من الذنب كمن لا ذنب له والتوبة مقبولة من جميع الذنوب الكفر والفسوق والعصيان قال الله تعالى ﴿ قُل لَلَهُ مِن حَمِيع الذنوب الكفر والفسوق والعصيان قال الله تعالى ﴿ قُل لِلَمَٰذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُعَفَر لَهُ مَ مَا قَد سَلَفَ ﴾ [الأنفال: ٣٨] وقال تعالى ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلُوة وَ الوَّا الزَّكُوة فَإِخُونُكُم فِي الدِينِ ﴾ [التوبة: ١١] وقال تعالى ﴿ لَقَد كَفَر الذِينَ قَالُوا إِن اللهُ قَالُوا إِن اللهُ قَالُوا إِن اللهُ عَلَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ أَلَه عَلَي اللهِ عَلَى اللهُ عَقُورُ اللهُ عَنْدُوا مِنْهُمْ عَذَاجُ اللهُ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُوا اللهُ عَنْدُوا اللهُ هذا الكرم والجود فتنوا ولياء وعذبوهم بالنار ثم هو يدعوهم إلى التوبة والتوبة عامة لكل عبد مؤمن كما قال

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ١٤ ص: ٣٢٠ والحسنة والسيئة ج: ١ ص: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) النبوات ج: ١ ص: ٧٩.

تعالى ﴿ إِنَّا عَرَضْمَنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمُوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنِ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمْلُهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا (٧٠) لَيُعَزِّبَ ٱللَّهُ ٱلْمُنَفِقِينَ وَالْمُنَفِقَتِ وَالْمُشْركِينَ وَالْمُشْركِينَ وَسَوُبَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ عَنُورًا رَّحِيـمُا ﴾[الأحزاب: ٧٧-٧٣] وقد أخبر الله في كتابه عن توبة أنبيائه ودعائهم بالتوبة كقوله ﴿فَنَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَّبِهِۦكَلِمَتِ فَنَابَ عَلَيْهُ إِنَّهُ ِهُوَ ٱلنَّوَّابُٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] وقول إبراهيم وإسماعيل ﴿رَبَّنَا نَقَبَلُ مِنَّآ ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ (اللهُ رَبِّنَا وَأَجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَآ أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا وَتُبْ عَلِيْنَآ ۚ إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧-١٢٨] وقال موسى ﴿أَنتَ وَلِيُّنَا فَأَغْفِرُ لَنَا وَٱرْحَمَّنا ۖ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْغَنِفرِينَ ١٧٧ وَآكَتُبُ لَنَا فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ إِنَّا هُدُنَّآ إِلَيْكَ ﴾ [الأعراف: ١٥٥-١٥٦] وقوله ﴿ رَبِّ إِنَّى ظَلَمْتُ نَفِّينِ فَأَغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ ۚ إِنَّكُهُ, هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيثُ ﴾ [القصص: ١٦] وقوله ﴿ شُبُحَننَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَناْ أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٣] وكذلك ما ذكره في قصة داود وسليمان وغيرهما وأما المأثور عن النبي ﷺ من ذلك فكثير مشهور وأصحابه كانوا أفضل قرون الأمة فهم أعرف القرون بالله وأشدهم له خشية وكانوا أقوم الناس بالتوبة في حياته وبعد مماته فمن ذكر ما عيب عليهم ولم يذكر توبتهم التي بها رفع الله درجتهم كان ظالمًا لهم كما جرى من بعضهم يوم الحديبية وقد تابوا منه مع أنه كان قصدهم الخير وكذلك قصة حاطب بن أبي بلتعة تاب منها بل زانيهم كان يتوب توبة لو تابها صاحب مكس لغفر له كما تاب ماعز بن مالك وأتى إلى النبي ﷺ حتى طهره بإقامة الحد عليه وكذلك الغامدية بعده وكذلك كانوا زمن عمر وغيره إذا شرب أحدهم الخمر أتى إلى أميره فقال طهرني وأقم على الحد فهذا فعل من يأتي الكبيرة منهم حين يعلمها حراما فكيف إذا أتى احدهم الصغيرة أو ذنبا تأول فيه ثم تبين له خطؤه أن التوبة مشروعة لكل عبد للأنبياء ولمن دونهم وأن الله سبحانه يرفع عبده بالتوبة وإذا ابتلاه بما يتوب منه فالمقصود كمال النهاية لا نقص البداية فإنه تعالى يحب التوابين ويحب المتطهرين وهو يبدل بالتوبة السيئات حسنات والذنب مع التوبة يوجب لصاحبه من العبودية والخشوع والتواضع والدعاء وغير ذلك ما لم يكن يحصل قبل ذلك ولهذا قال طائفة من السلف إن

العبد ليفعل الذنب فيدخل به الجنة ويفعل الحسنة فيدخل بها النار يفعل الذنب فلا يزال نصب عينيه إذا ذكره تاب إلى الله ودعاه وخشع له فيدخل به الجنة ويفعل الحسنة فيعجب بها فيدخل النار وفي الأثر لو لم تذنبوا لخفت عليكم ما هو أعظم من الذنب وهو العجب وفي أثر آخر لو لم تكن التوبة أحب الأشياء إليه لما ابتلى بالذنب أكرم الخلق عليه وفي أثر آخر يقول الله تعالى أهل ذكرى أهل مجالستي وأهل شكري أهل زيادتي وأهل طاعتي أهل كرامتي وأهل معصيتي لا اقنطهم من رحمتي إن تابوا فأنا حبيبهم فإن الله يجب التوابين ويجب المتطهرين وإن لم يتوبوا فأنا طبيبهم أبتليهم بالمصائب لأطهرهم من المعايب والتائب حبيب الله سواء كان شابا أو شيخا(۱).

والإنسان ينتقل من نقص إلى كمال فلا ينظر إلى نقص البداية ولكن ينظر إلى كمال النهاية فلا يعاب الإنسان بكونه كان نطفة ثم صار علقة ثم صار مضغة إذا كان الله بعد ذلك خلقه في أحسن تقويم ومن نظر إلى ما كان فهو من جنس إبليس الذي قال ﴿ اَنَّ خَيْرٌ مَنْ خَلَقَنَى مِن نَارٍ وَ حَلَقَنَهُ مِن طِينِ ﴿ وَهَ قَلْعُوا لَهُ سَجِدِينَ ﴾ [ص: ٢٧] وقد قال تعالى ﴿ إِذَ قَالَ رَبُّكُ لِلْمَلَتَكِكَةِ إِنِي خَلِقً بَشُرًا مِن مِن وَلِينِ ﴿ فَعَمُوا لَهُ سَجِدِينَ ﴾ [ص: ٢٧-٢٧] فأمرهم بالسجود له إكراما لما شرفه الله بنفخ الروح فيه وإن كان مخلوقا من طين والملائكة مخلوقون من نور وإبليس مخلوق من نار كما ثبت في صحيح مسلم عن عائشة رضي الله عنها عن النبي وكنال خلق الله الملائكة من نور وخلق إبليس من مارج من نار وخلق آدم مما وصف لكم وكذلك التوبة بعد السيئات قال تعالى ﴿ إِنَّ الله يُحِبُ التَّوَيْبِينَ وَيُحِبُ الْمُتَعَلِقِينِ كَ مَن غير وجه أنه قال لله أشد فرحا بتوبة عبده من مرجل أضل راحلته بأرض دوية مهلكة عليها طعامه وشرابه فقال تحت شجرة ينظر رسول الله قال لله أشد فرحا بتوبة عبده من هذا براحلته ولهذا قال بعض السلف إن العبد ليفعل الذنب فيدخل به الجنة وإذا ابتلى العبد بالذنب وقد علم أنه سيتوب منه العبد ليفعل الذنب فيدخل به الجنة وإذا ابتلى العبد بالذنب وقد علم أنه سيتوب منه العبد ليفعل الذنب فيدخل به الجنة وإذا ابتلى العبد بالذنب وقد علم أنه سيتوب منه العبد ليفعل الذنب فيدخل به الجنة وإذا ابتلى العبد بالذنب وقد علم أنه سيتوب منه العبد الفعل الذنب فيدخل به الجنة وإذا ابتلى العبد بالذنب وقد علم أنه سيتوب منه العبد الفعل الذنب فيدخل به الجنة وإذا ابتلى العبد بالذنب وقد علم أنه سيتوب منه العبد المنه في الذنب فيدخل به الجنة وإذا ابتلى العبد بالذنب وقد علم أنه سيتوب منه المناه المنتوبة عبده من هذا براحلته وهذا قال بعض السلف إن

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة النبوية ج: ٦ ص:٢٠٨ - ٢١٠.

ويتجنبه ففي ذلك من حكمة الله ورحمته بعبده أن ذلك يزيده عبودية وتواضعا وخشوعا وذلا ورغبة في كثرة الأعمال الصالحة ونفرة قوية عن السيئات فإن النبي ﷺ قال لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين وذلك أيضا يدفع عنه العجب والخيلاء ونحو ذلك مما يعرض للإنسان وهو أيضا يوجب الرحمة لخلق الله ورجاء التوبة والرحمة لهم إذا أذنبوا وترغيبهم في التوبة وهو أيضا يبين من فضل الله وإحسانه وكرمه ما لا يحصل بدون ذلك كما في الحديث الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال لو لم تذنبوا لذهب الله بكم ولجاء بقوم يذنبون ثم يستغفرون فيغفر لهم وهو أيضا يبين قوة حاجة العبد إلى الإستعانة بالله والتوكل عليه واللجأ إليه في أن يستعمله في طاعته ويجنبه معصيته وأنه لا يملك ذلك إلا بفضل الله عليه وإعانته له فإن من ذاق مرارة الإبتلاء وعجزه عن دفعه إلا بفضل الله ورحمته كان شهود قلبه وفقره إلى ربه واحتياجه إليه في أن يعينه على طاعته ويجنبه معصيته أعظم ممن لم يكن كذلك ولهذا قال بعضهم كان داود ﷺ بعد التوبة خيرا منه قبل الخطيئة وقال بعضهم لو لم تكن التوبة أحب الأشياء إليه لما ابتلى بالذنب أكرم الخلق عليه ولهذا تجد التائب الصادق أثبت على الطاعة وأرغب فيها وأشد حذرا من الذنب من كثير من الذين لم يبتلوا بذنب كما في الصحيحين من حديث أسامة بن زيد فإنه لما قتل رجلا بعد أن قال لا إله إلا الله فقال النبي ﷺ أقتلته بعد أن قال لا إله إلا الله أثر هذا فيه حتى كان يمتنع أن يقتل أحدا يقول لا إله إلا الله وكان هذا مما أوجب امتناعه من القتال في الفتنة وقد تكون التوبة موجبة له من الحسنات ما لا يحصل لمن يكن مثله تائبا من الذنب كما في الصحيحين من حديث كعب بن مالك رضى الله عنه وهو أحد الثلاثة الذين أنزل الله فيهم ﴿ لَّقَــُد تَابَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيّ وَٱلْمُهَا جِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ فِيسَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلِيهِمَّ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١١٧] ثم قال ﴿وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِقُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمُ ٱنفُسُهُمْ وَظُنُّواْ أَن لَا مَلْجَا مِنَ ٱللَّهِ إِلَا إِلْيَهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُونًا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ [المتوبة: ١١٨] وإذا ذكر حديث كعب في قضية تبين أن الله رفع درجته بالتوبة ولهذا قال فوالله ما أعلم أحدا ابتلاه الله بصدق الحديث أعظم مما ابتلاني وكذلك قال بعض من كان من أشد

الناس عدواة لرسول الله مله كسهيل بن عمرو والحارث بن هشام وأبي سفيان بن الحارث بن عبد المطلب ابن عم رسول الله الذي كان من أشد الكفار هجاء وإيذاء للنبي اللنبي الله فلما تاب وأسلم كان من أحسن الناس إسلاما وأشدهم حياء وتعظيما للنبي الله وكذلك الحارث بن هشام قال الحارث ما نطقت بخطيئة منذ أسلمت ومثل هذا كثير في أخبار التوابين فمن يجعل التائب الذي اجتباها الله وهداه منقوصا بما كان من الذنب الله تعالى وما الذي تاب منه وقد صار بعد التوبة خيرا بما كان قبل التوبة فهو جاهل بدين الله تعالى وما بعث الله به رسوله وإذا لم يكن في ذلك نفص مع وجود ما ذكر فجميع ما يذكرونه هو مبنى على أن ذلك نقص وهو نقص إذا لم يتب منه أو هو نقص عمن ساواه إذا لم يصر بعد التوبة مثله فأما إذا تاب توبة محت أثره بالكلية وبدلت سيئاته حسنات فلا نقص فيه بالنسبة إلى حاله وإذا صار بعد التوبة أفضل ممن يساويه أو مثله لم يكن ناقصا عنه ولسنا نقول إن كل من أذنب وتاب فهو أفضل ممن لم يذنب ذلك الذنب بل هذا يختلف باختلاف أحوال الناس فمن الناس من يكون بعد التوبة أفضل ومنهم من يعود إلى ما كان ومنهم من لا يعود إلى مثل حاله والأصناف الثلاثة فيهم من هو أفضل ممن لم يذنب ويتب وفيهم من هو مثله وفيهم من هو دونه وهذا الباب فيه مسائل كثيرة ليس هذا ويتب وفيهم من هو مثله وفيهم من هو دونه وهذا الباب فيه مسائل كثيرة ليس هذا موضع تفصيلها ولبسطها موضع آخر والمقصود التنبيه (۱).

قال الله تعالى ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] فإن الله يفرح بتوبة التائب اشد فرح فالمقصود كمال الغاية لا نقص البداية فان العبد تكون له الدرجة لا ينالها إلا بما قدره الله له من العمل أو البلاء (٢٠).

#### مسائل فقهية

## ١- الطهارة في كتاب الله على قسمين

الطهارة في كتاب الله على قسمين طهارة حسية من الاعيان النجسة ومن اسباب الحدث المعلومة وطهارة عقلية من الاعمال الخبيثة فالأول كقوله تعالى ﴿فِيهِ رِجَالٌ

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٢ ص: ٤٣٠ - ٤٣٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۲۰ ص: ۹۰.

يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَّرُوا ۚ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِرِينَ ﴾ [المتوبة: ١٠٨] نزلت في اهل قباء لما كانوا يستنجون من البول والغائط وقوله تعالى ﴿وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَبِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِرِينَ ﴾ [المبقرة: ٢٢٢] والثاني كقوله سبحانه ﴿يَتُ اللَّهُ أَلَهُ اللَّهُ أَلِنَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلَا نَنجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى جَوْنكُو صَدَقَةً أَذَلِكَ خَيْرٌ لَكُورُ وَأَطَهَرُ ﴾ [المجادلة: ١٢] وقوله تعالى ﴿خُذُ مِنْ أَمَرَ لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُورَكُم مِنها ﴾ [المتوبة: ١٠٣]

## ٢- الطهارة مأمور بها كل مؤمن

واجتناب الرجس واجب على المؤمنين والطهارة مأمور بها كل مؤمن (٣).

## ٣- وطء الحائض حرام

وطء الحائض لا يجوز باتفاق الأئمة كما حرم الله ذلك ورسوله فإن وطئها وكانت حائضا ففي الكفارة عليه نزاع مشهور وفي غسلها من الجنابة دون الحيض نزاع بين العلماء ووطء النفساء كوطء الحائض حرام باتفاق الأئمة لكن له أن يستمتع من الحائض

<sup>(</sup>١) شرح العمدة ج: ٤ ص: ٤٠٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۲۰.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوية ج: ٥ ص: ١٤.

والنفساء بما فوق الإزار وسواء استمتع منها بفمه أو بيده أو برجله فلو وطئها في بطنها واستمنى جاز ولو استمتع بفخذيها ففي جوازه نزاع بين العلماء والله أعلم أما المرأة الحائض إذا انقطع دمها فلا يطؤها زوجها حتى تغتسل إذا كانت قادرة على الاغتسال وإلا تيممت كما هو مذهب جمهور العلماء كمالك وأحمد والشافعي وهذا معني ما يروى عن الصحابة حيث روي عن بضعة عشر من الصحابة منهم الخلفاء أنهم قالوا في المعتدة هو أحق بها ما لم تغتسل من الحيضة الثالثة والقرآن يدل على ذلك قال الله تعالى ﴿وَلَا ــ نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنٌّ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُرَ كِي مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ﴿ [البقرة: ٢٢٢] قال مجاهد حتى يطهرن يعنى ينقطع الدم فإذا تطهرن اغتسلن بالماء وهو كما قال مجاهد وإنما ذكر الله غايتين على قراءة الجمهور لأن قوله ﴿ حَتَّى يَطْهُرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] غاية التحريم الحاصل بالحيض وهو تحريم لا يزول بالاغتسال ولا غيره فهذا التحريم يزول بانقطاع الدم ثم يبقى الوطء بعد ذلك جائزا بشرط الاغتسال لا يبقى محرما على الإطلاق فلهذا قال ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأَنُّوهُ يَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] وهذا كقوله ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُۥ ﴿ [البقرة: ٢٣٠] فنكاح الزوج الثاني غاية التحريم الحاصل بالثلاث فإذا نكحت الزوج الثاني زال ذلك التحريم لكن صارت في عصمة الثاني فحرمت لأجل حقه لا لأجل الطلاق بالثلاث فإذا طلقها جاز للأول أن يتزوجها وقد قال بعض أهل الظاهر المراد بقوله ﴿فَإِذَا تَطَهَّرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] أي غسلن فروجهن وليس بشيء لأن الله قد قال ﴿ وَإِن كُنْتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَـ رُوا ﴾ [المائدة: ٦] فالتطهر في كتاب الله هو الاغتسال وأما قوله ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] فهذا يدخل فيه المغتسل والمتوضئ والمستنجي لكن التطهر المقرون بالحيض كالتطهر المقرون بالجنابة والمراد به الاغتسال وأبو حنيفة رحمه الله يقول إذا اغتسلت أو مضى عليها وقت صلاة أو انقطع الدم لعشرة أيام حلت بناء على أنه محكوم بطهارتها في هذه الأحوال وقول الجمهور هو الصواب كما تقدم والله أعلم(١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۱ ص: ۲۲۶– ۲۳۲ .

<sup>3</sup>- ما حكم إتيان الحائض قبل الغسل وما معنى قول أبي حنيفة فإن انقطع الدم لأقل من عشرة أيام لم يجز وطؤها حتى تغتسل وإن انقطع دمها لعشرة أيام جاز وطؤها قبل الغسل وهل الأئمة موافقون على ذلك؟

أما مذهب الفقهاء كمالك والشافعي وأحمد فإنه لا يجوز وطؤها حتى تغتسل كما قال تعالى ﴿وَلَا نَقُرَبُوهُنَّ حَتَى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُ ﴿ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللّهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] وأما أبو حنيفة فيجوز وطأها إذا انقطع لأكثر الحيض أو مر عليها وقت الصلاة فاغتسلت وقول الجمهور هو الذي يدل عليه ظاهر القرآن والآثار.

- الحديثين المتفق عليهما في الصحيحين أحدهما عن عائشة رضي الله عنها أن فاطمة بنت أبي حبيش سألت النبي فقالت إني أستحاض فلا أطهر أفأدع الصلاة فقال إن ذلك عرق ولكن دعي الصلاة قدر الأيام التي كنت تحيضين فيها ثم اغتسلي وصلي وفي رواية وليست بالحيضة فإذا أقبلت الحيضة فاتركي الصلاة فإذا ذهب قدرها فاغسلي عنك المدم وصلي والحديث الثاني عن عائشة أيضا رضي الله عنها أن أم حبيبة استحيضت سبع سنين فسألت رسول الله عن ذلك فأمرها أن تغتسل لكل صلاة فهل كانت تغتسل الغسل الكامل المشروع أم كانت تغسل الدم وتتوضأ ومع هذا فهل كانت ناسية لأيام الحيض أم كانت مبتدأة وهل نسخ أحد الحديثين الأخر وأيهما كان الناسخ وهل إذا ابتليت المرأة بما ابتليت به أم حبيبة أن تغتسل الغسل الكامل وإذا أمرت بالغسل فيكون هذا من الحرج العظيم وقد قال الله تعالى ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٨٧] وهل في ذلك نزاء بين الأثمة؟

ليس أحد الحديثين ناسخا للآخر ولا منافاة بينهما فإن الحديث الأول فيمن كانت لها عادة تعلم قدرها فإذا استحيضت قعدت قدر العادة ولهذا قال فدعي الصلاة قدر الأيام التي كنت تحيضين فيها وقال إذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة فإذا ذهب قدرها فاغسلي عنك الدم وصلي وبهذا الحديث أخذ جمهور العلماء في المستحاضة المعتادة أنها ترجع إلى عادتها وهو مذهب أبي حنيفة والشافعي والإمام أحمد لكنهم متنازعون لوكانت مميزة تميز الدم الأسود من الأحمر فهل تقدم التمييز على العادة أم العادة على

التمييز فمنهم من يقدم التمييز على العادة وهو مذهب الشافعي وأحمد في إحدى الروايتين والثانى في أنها تقدم العادة وهو ظاهر الحديث وهو مذهب أبى حنيفة وأحمد في أظهر الروايتين عنه بل أبو حنيفة لم يعتبر التمييز كما أن مالكا لم يعتبر العادة لكن الشافعي وأحمد يعتبران هذا وهذا والنزاع في التقديم وأما الحديث الثاني فليس فيه أن النبي أمرها أن تغتسل لكل صلاة ولكن أمرها بالغسل مطلقا فكانت هي تغتسل لكل صلاة والغسل لكل صلاة مستحب ليس بواجب عند الأئمة الأربعة وغيرهم إذا قعدت أياما معلومة هي أيام الحيض ثم اغتسلت كما تغتسل من انقطع حيضها ثم صلت وصامت في هذه الاستحاضة بل الواجب عليها أن تتوضأ عند كل صلاة من الصلوات الخمس عند الجمهور كأبى حنيفة والشافعي وأحمد وأما مالك فعنده ليس عيها وضوء ولا غسل فإن دم الاستحاضة لا ينقض الوضوء عنده لا هو ولا غيره من النادرات وقد احتج الأكثرون بما في الترمذي وغيره أن النبي أمر المستحاضة أن تتوضأ لكل صلاة وهذه المستحاضة الثانية لم تكن مبتدأة وإن كان ذلك قد ظنه بعض الناس فإنها كانت عجوزا كبيرة وإنما حملوا أمرها على أنها كانت ناسية لعادتها وفي السنن أنها أمرت أن تحيض ستا أو سبعا كما جاء ذلك في حديث سلمة بنت سهل وبهذا احتج الإمام أحمد وغيره على أن المستحاضة المتميزة تجلس ستا أو سبعا وهو غالب الحيض وفي المستحاضة عن النبي ثلاث سنن سنة في العادة لمن تقدم وسنة في المميزة وهو قوله دم الحيض أسود يعرف وسنة في غالب الحيض وهو قوله تحيضي ستا أو سبعا ثم اغتسلي وصلي ثلاثا وعشرين أو أربعا وعشرين كما تحيض النساء ويطهرن لميقات حيضهن وطهرهن والعلماء لهم في الاستحاضة نزاع فإن أمرها مشكل لاشتباه دم الحيض بدم الاستحاضة فلا بد من فاصل يفصل هذا من هذا والعلامات التي قيل بها ستة إما العادة فإن العادة أقوى العلامات لأن الأصل مقام الحيض دون غيره وإما التمييز لأنه الدم الأسود والثخين المنتن أولى أن يكون حيضا من الأحمر وإما اعتبار غالب عادة النساء لأن الأصل إلحاق الفرد بالأعمال أغلب فهذه العلامات الثلاث تدل عليها السنة والاعتبار ومن الفقهاء من يجلسها ليلة وهو أقل الحيض ومنهم من يجلسها الأكثر لأنه أصل دم الصحة ومنهم من يلحقها بعادة نسائها وهل هذا حكم الناسية أو حكم المبتدأة والناسية جميعا فيه نزاع وأصوب الأقوال

اعتبار العلامات التي جاءت بها السنة وإلغاء ما سوى ذلك وأما المتميزة فتجلس غالب الحيض كما جاءت به السنة ومن لم يجعل لها دما محكوما بأنه حيض بل أمرها بالاحتياط مطلقا فقد كلفها أمرا عظيما لا تأتى الشريعة بمثله وفيه تبغيض عبادة الله إلى أهل دين الله وقد رفع الله الحرج عن المسلمين وهو من أضعف الأقوال جدا وأصل هذا أن الدم باعتبار حكمه لا يخرج عن خمسة أقسام دم مقطوع بأنه حيض كالدم المعتاد الذي لا استحاضة معه ودم مقطوع بأنه استحاضة كدم الصغيرة ودم يحتمل الأمرين لكن الأظهر أنه حيض وهو دم المعتادة والمميزة ونحوهما من المستحاضات الذي يحكم بأنه حيض ودم يحتمل الأمرين والأظهر أنه دم فساد وهو الدم الذي يحكم بأنه استحاضة من دماء هؤلاء ودم مشكوك فيه لا يترجح فيه أحد الأمرين فهذا يقول به طائفة من أصحاب الشافعي وأحمد وغيرهما فيوجبون على من أصابها أن تصوم وتصلي ثم تقضي الصوم والصواب أن هذا القول باطل لوجوه أحدها أن الله تعالى يقول ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنْهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾ [التوبة: ١١٥] فالله تعالى قد بين للمسلمين في المستحاضة وغيرها ما تتقيه من الصلاة والصيام في زمن الحيض فكيف يقال إن الشريعة فيها شك مستمر يحكم به الرسول وأمته نعم قد يكون شك خاص ببعض الناس كالذي يشك هل أحدث أم لا كالشبهات التي لا يعلمها كثير من الناس فأما شك وشبهة تكون في نفس الشريعة فهذا باطل والذين يجعلون هذا دم شك يجعلون ذلك حكم الشرع لا يقولون نحن شككنا فإن الشاك لا علم عنده فلا يجزم وهؤلاء يجزمون بوجوب الصيام وإعادته لشكهم الوجه الثاني أن الشريعة ليس فيها إيجاب الصلاة مرتين ولا الصيام مرتين إلا بتفريط من العبد فأما مع عدم تفريطه فلم يوجب الله صوم شهرين في السنة ولا صلاة ظهرين في يوم هذا مما يعرف به ضعف قول من يوجب الصلاة ويوجب إعادتها فإن هذا أصل ضعيف كما بسط القول عليه في غير هذا الموضع ويدخل في هذا من يأمر بالصلاة خلف الفاسق وإعادتها وبالصلاة مع الأعذار النادرة التي لا تتصل وإعادتها ومن يأمر المستحاضة بالصيام مرتين ونحو ذلك مما يوجد في مذهب الشافعي وأحمد في أحد القولين فإن الصواب ما عليه جمهور المسلمين أن من فعل العبادة كما أمر

بحسب وسعه فلا إعادة عليه كما قال تعالى ﴿ فَأَنَّقُواْ أَلَّهُ مَا ٱسْتَطَعَّمُ ۚ [التغابن: ١٦] ولم يعرف قط أن رسول الله أمر العبد أن يصلى الصلاة مرتين لكن يأمر بالإعادة من لم يفعل ما أمر به مع القدرة على ذلك كما قال للمسىء في صلاته أرجع فصل فإنك لم تصل وكما أمر من صلى خلف الصف وحده أن يعيد الصلاة فأما المعذور كالذي يتيمم لعدم الماء أو خوف الضرر باستعماله لمرض أو لبرد وكالاستحاضة وأمثال هؤلاء فإن سنة رسول الله في هؤلاء أن يفعلوا ما يقدرون عليه بحسب استطاعتهم ويسقط عنهم ما يعجزون عنه بل سنته فيمن كان لم يعلم الوجوب أنه لا قضاء عليه لأن التكليف مشروط بالتمكن من العلم والقدرة على الفعل ولهذا لم يأمر عمر وعمارا بإعادة الصلاة لما كان جنبين فعمر لم يصل وعمار تمرغ كما تتمرغ الدابة ظنا أن التراب يصل إلى حيث يصل الماء وكذلك الذين أكلوا من الصحابة حتى تبين لهم الحبال السود من البيض لم يأمرهم بالإعادة وكذلك الذين صلوا إلى غير الكعبة قبل أن يبلغهم الخبر الناسخ لم يأمرهم بالإعادة وكان بعضهم بالحبشة وبعضهم بمكة وبعضهم بغيرها بل بعض من كان بالمدينة صلوا بعض الصلاة إلى الكعبة وبعضها إلى الصخرة ولم يأمرهم بالإعادة ونظائرها متعددة فمن استقرأ ماجاء به الكتاب والسنة تبين له أن التكليف مشروط بالقدرة على العلم والعمل فمن كان عاجزا عن أحدهما سقط عنه ما يعجزه و ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] ولهذا عذر الجتهد المخطئ لعجزه عن معرفة الحق في تلك المسألة وهذا بخلاف المفرط المتمكن من فعل ما أمر به فهذا هو الذي يستحق العقاب ولهذا قال النبي لعمران بن حصين صل قائما فإن لم تستطع فقاعدا فإن لم تستطع فعلى جنب وهذه قاعدة كبيرة تحتاج إلى بسط ليس هذا موضعه.

ومقصود السائل ما يتعلق بالمستحاضة وقد بينا أن الصواب أنه ليس عليها في صورة من الصور أن تصوم وتقضي الصوم كما يقوله في بعض الصور من يقوله من أصحاب الشافعي وأحمد وغيرهما وأنه ليس عليها أن تغتسل لكل صلاة باتفاق الأئمة الأربعة وغيرهم والله أعلم.

### ٦- امرأة نفساء لم تغتسل فهل يجوز وطؤها قبل الغسل أم لا؟

فأجاب لا يجوز وطء الحائض والنفساء حتى يغتسلا فإن عدمت الماء أو خافت الضرر باستعمالها الماء لمرض أو برد شديد تتيمم وتوطأ بعد ذلك هذا مذهب جماهير الأئمة كمالك والشافعي وأحمد وقد دل على ذلك القرآن بقوله تعالى ﴿وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى ا يَطْهُرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] أي ينقطع الدم فإذا تطهرن أي اغتسلن بالماء كما قال ﴿وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأُطَّهَ رُواْ ﴿ [١١٤ ندة: ٦] وقد روى ما يدل على ذلك عن أكابر الصحابة كعمر وعثمان وعلى وابن مسعود وأبي موسى وغيرهم حيث جعلوا الزوج أحق بها ما لم تغتسل من الحيضة الثالثة وأما أبو حنيفة فمذهبه إن انقطع الدم لعشرة أيام أو أكثر ومر عليها وقت صلاة أو اغتسلت وطئها وإلا فلا والله أعلم.

٧- امرأة نفساء هل يجوز لها قراءة القرآن في حال النفاس وهل يجوز وطؤها قبل انقضاء الأربعين ام لا وهل إذا قضت الأربعين ولم تغتسل فهل يجوز وطؤها بغير غسل أم لا؟

الحمد لله أما وطؤها قبل أن ينقطع الدم فحرام باتفاق الأئمة وإذا انقطع الدم بدون الأربعين فعليها أن تغتسل وتصلى لكن ينبغى لزوجها أن لا يقربها إلى تمام الأربعين وأما قراءتها القرآن فإن لم تخف النسيان فلا تقرؤه وأما إذا خافت النسيان فإنها تقرؤه في أحد قولي العلماء وإذا انقطع الدم واغتسلت قرأت القرآن وصلت بالاتفاق فإن تعذر اغتسالها لعدم الماء أو لخوف ضرر لمرض ونحوه فإنها تتيمم وتفعل بالتيمم ما تفعل بالاغتسال والله أعلم.

فسر النبي ﷺ قوله ﴿وَلَا نَقْرَنُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] على اجتناب الفروج خاصة

وعن حماد عن ثابت عن أنس رضى الله عنه أن اليهود كانوا إذا حاضت المرأة فيهم لم يواكلوها ولم يجامعوها في البيوت فسأل أصحاب النبي ﷺ النبي ﷺ فأنزل الله عز وجل ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضَ ۚ قُلُ هُوَ أَذَى فَٱعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِـيضِ ۚ وَلَا نَقَرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ۚ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُرَ ۚ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] فقال رسول الله ﷺ اصنعوا كل شيء إلا النكاح فبلغ ذلك اليهود فقالوا ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئا إلا خالفنا فيه فجاء أسيد بن حصير وعباد بن بشر فقالا يا رسول الله إن اليهود تقول كذا وكذا أفلا نجامعهن فتغير وجه رسول الله ﷺ حتى ظننا أن قد وجد عليهما فخرجا فاستقبلهما هدية من لبن إلى النبي ﷺ فأرسل في أثرهما فسقاهما فعرفنا أنه لم يجد عليهما رواه مسلم فهذا الحديث يدل على كثرة ما شرعه الله لنبيه من مخالفة اليهود بل على أنه خالفهم في عامة أمورهم حتى قالوا ما يريد أن يدع من أمرنا شيئا إلا خالفنا فيه ثم إن المخالفة كما سنبينها تارة تكون في أصل الحكم وتارة في وصفه ومجانبة الحائض لم يخالفوا في أصلها بل خالفوا في وصفها حيث شرع الله مقاربة الحائض في غير محل الأذى فلما أراد بعض الصحابة أن يتعدى في المخالفة إلى ترك ما شرعه الله تغير وجه رسول الله ﷺ وهذا الباب باب الطهارة كان على اليهود فيه أغلال عظيمة فابتدع النصارى ترك ذلك كله بلا شرع من الله حتى إنهم لا ينجسون شيئا فهدى مشروعا فاجتناب مالم يشرع الله اجتنابه مقاربة لليهود وملابسة ما شرع الله اجتنابه مقاربة لليهود وملابسة ما شرع الله اجتنابه مقاربة لليهود وملابسة ما شرع الله اجتنابه مقاربة للنصارى وخير الهدي هدي محمد ﷺ(١).

كما فسر النبي ﷺ قوله ﴿وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] على إجتناب الفروج خاصة (٢).

أنه يحرم وطؤها في الفرج فأما الاستمتاع منها فيما دون الفرج مثل القبلة واللمس والوطء دون الفرج فلا بأس به لقول الله سبحانه وتعالى ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلُ هُوَ وَالوطء دون الفرج فلا بأس به لقول الله سبحانه وتعالى ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلُ هُو الْمَعَ فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَى يَطْهُرنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] والمحيض إما أن يكون إسما لمكان الحيض كالقبل والمنبت فيختص التحريم بمكان الحيض وهو الفرج أو هو الخيض وهو الدم نفسه لقوله أذى أو نفس خروج الدم الذي يعبر عنه بالمصدر كقوله

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٦١-٦٢.

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة ج: ٣ ص: ١٧٨.

﴿ وَٱلَّتِي بَيِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ ﴾ [الطلاق: ٤] فقوله على هذا التقدير في الحيض يحتمل مكان الحيض ويحتمل زمانه وحاله فإن كان الأول فمكان الحيض هو الفرج وإن كان المراد فاعتزلوا النساء في زمن الحيض فهذا الاعتزال يحتمل اعتزالهن مطلقا كاعتزال المحرمة والصائمة ويحتمل اعتزال ما يراد منهن في الغالب وهو الوطء في الفرج وهذا هو المراد بالآية لوجوه أحدها أنه قال ﴿هُوَ أَذَى فَأَعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] فذكر الحكم بعد الوصف بحرف الفاء وذلك يدل على أن الوصف هو العلة لا سيما وهو مناسب للحكم كقوله ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَّطَ مُحَوَّا أَيْدِيَهُمَا ﴾[المائدة: ٣٨] وقوله ﴿ الزَّانيَةُ وَٱلزَّانِى فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَنِحِدِيِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ٢] فإذا كان الأمر باعتزالهن من الإيذاء إضرارا أو تنجيسا وهذا مخصوص بالفرج فيختص بمحل سببه وثانيها أن الإجماع منعقد على أن اعتزال جميع بدنها ليس هو المراد كما فسرته السنة المستفيضة فانتفت الحقيقة المعنوية فتعين حمله على الحقيقة العرفية وهو الجاز اللغوي وهو اعتزال الموضع المقصود في الغالب وهو الفرج لأنه يكنى عن اعتزاله باعتزال المرأة كثيرا كما يكنى عن مسه بالمس والافضاء مطلقا وبذلك فسره ابن عباس فيما رواه ابن أبى طلحة عنه في قوله ﴿فَأَعَتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] بقوله فاعتزلوا نكاح فروجهن رواه عبد بن حميد وابن حزم وأبو بكر عبد العزيز وغيرهم في تفاسيرهم فأما اعتزال الفرج وما بين السرة والركبة فلا هو حقيقة اللفظ ولا مجازه وثالثها أن السنة قد فسرت هذا الاعتزال بأنه ترك الوطء في الفرج فروى أنس أن اليهود كانت إذا حاضت امرأة منهم لم يؤاكلوها ولم يجامعوها في البيوت فسأل أصحاب رسول الله ﷺ عن ذلك فأنزل الله ﴿ وَيَسَّعُلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضَّ قُلُ هُوَ أَذًى ﴾ [البقرة: ٢٢٢] فقال رسول الله ﷺ اصنعوا كل شيء إلا النكاح وفي لفظ إلا الجماع رواه الجماعة إلا البخاري والجماع عند الاطلاق هو الايلاج في الفرج فأما في غير الفرج فليس هو كالجماع ولا نكاح وإنما يسمى به توسعا عند التقييد فيقال الجماع فيما دون الفرج لكونه بالذكر في الجملة وكذلك جميع الأحكام المتعلقة بالجماع إنما تتعلق بالإيلاج لا سيما الاستمتاع في الفرج فما فوق السرة جائز إجماعا وروى أبو داود عن عكرمة عن

بعض أزواج النبي أن النبي كان إذا أراد من الحائض شيئا القى على فرجها شيئا وعن عائشة أن رسول الله السئل عن ما يحل للرجل من امرأته الحائض فقال تجنب شعار الدم رواه ابن بطة ولأنه محل حرم للأذى فاختص التحريم بمحل الأذى كالوطء في الدبر ولا يقال هذا يخشى منه مواقعة المحظور لأن الأذى القائم بالفرج ينفر عنه كما ينفر عن الوطء في الدبر ولذلك أبيح له ما فوق الإزار إجماعا ثم إنه إذا أراد ذلك ألقى على فرجها شيئا كما جاء عن النبي الله لئلا يصيبه الأذى ولو روعي هذا فحرم جميع بدنها كالحرمة والصائمة والمعتكفة ومع هذا فالأفضل أن يقتصر في الاستمتاع على ما فوق الإزار لأنه هو الغالب على استمتاع النبي البي البرواجه قالت عائشة كانت إحدانا إذا كانت حائضا فأراد رسول الله الله أن يباشرها أمرها أن تأتزر بإزار في فور حيضتها ثم يباشرها متفق عليه وعلى نحوه من حديث ميمونة ولأنه أبعد له عن الإلمام بالموضع المعتاد بخلاف الدبر فإنه ليس بمعتاد والفرج المباح يغني عن الدبر فلا يفضي إليه ثم القرب منه ضروري وهنا ليس هناك فرج مباح ولا ضرورة فنهاب الإلمام به على العادة السابقة أو يلوثه الدم مع ما في ذلك من الخروج من اختلاف العلماء (۱).

ولا يجوز وطؤها بعد انقطاع الدم حتى تغتسل لأن الله تعالى قال ﴿وَلَا يَطُهُرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] أي خَتَى يَظُهُرُنَ ﴿ [البقرة: ٢٢٧] أي حتى ينقطع دمها ﴿فَإِذَا تَطَهَرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] أي اغتسلت بالماء وهكذا فسره ابن عباس فيما رواه عنه ابن أبي طلحة وكذلك قال مجاهد وغيره وقال اسحاق بن راهوية أجمع أهل العلم من التابعين على أن لا يطأها حتى تغتسل وأكثر أهل الكوفة يقرؤون ﴿حَتَى يَطُهُرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] بالتشديد وكلهم يقرؤون الحرف الثاني فإذا تطهرن والتطهر إنما يكون فيما يتكلفه ويروم تحصيله وذلك لا يكون إلا في الاغتسال فأما انقطاع الدم فلا صنع لها فيه ولهذا لما قال ﴿وَإِن كُنتُم مُنبًا وَالمَا انقطاع الدم فلا صنع لها فيه قراءة الأكثرين ينتهي النهي عن القراءتين بانقطاع الدم لأن الغاية هنا تدخل في المغيا لأنها بحرف حتى فإذا تم انقطاع الدم

<sup>(</sup>١) شرح العمدة ج: ١ ص: ٤٦١-٤٧٠.

فقد انتهت الغاية قلنا قبل الانقطاع النهي عن القربان المطلق فلا يباح بحال فإذا انقطع الدم زال ذلك التحريم المطلق لأنها قد صارت حينئذ مباحة إن اغتسلت حراما إن لم تغتسل ويبين هذا الشرط قوله ﴿فَإِذَا تَطَهَّرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] وبهذا تبين أن قراءة الأكثر أكثر فائدة وهذا كقوله تعالى ﴿وَأَبْنَلُواْ ٱلْمِنْكُى حَتَى إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِكاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِنّهُم رُسُدًا فَادَفَعُوا النِكاح فَإِنْ ءَانَسَتُم مِنْهُم أَمُولُهُم ﴾ [النساء: ٦] وأيضا فقد روي عن بضعة عشر من الصحابة منهم الخلفاء الراشدون أن المطلق أحق بزوجته حتى تغتسل من الحيضة الثالثة فإذا كان حدث الحيض موجب بقاء العدة فلأن يقتضي بقاء تحريم الوطء أولى وأحرى فإن لم تجد ماء تيممت فإن وجدت الماء عاد التحريم كما في التيمم للصلاة وغيرها.

فصل: وإذا وطأ الحائض وجبت عليه الكفارة في ظاهر المذهب وعنه لا تجب بل يستغفر الله تعالى حملا للحديث الوارد فيه على الاستحباب مع ما فيه من الاضطراب فأنه وطء حرام لا لأجل عبادة فلم يوجب كفارة كالزنا والوطء في الدبر ووجه الأولى ما روى عبد الحميد بن عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب عن مقسم عن ابن عباس عن النبي ﷺ في الذي يأتى امرأته وهي حائض قال يتصدق بدينار أو نصف دينار قال أبو داود سمعت أحمد بن حنبل يقول ما أحسن حديث عبد الحميد فيه قيل له فتذهب إليه قال نعم وقال اسحاق بن راهوية هذه السنة الصحيحة التي سنها رسول الله ﷺ في غشيان الحائض وقد رواه الإمام أحمد بإسناد جيد من حديث قتادة عن مقسم ولأنه وطأ فرجا يملكه حرم لعارض فجاز أن يوجب الكفارة كالوطء في الصيام والإحرام وطرده الاعتكاف وإن قلنا به وإلا قلنا حرم لسبب عارض من جهة الله وهذا لأن الكفارة ماحية للذنب وزاجرة عنه فلا يشرع في الكبائر ونحوها مما تأبد تحريمه كالزنا والوطء في الدبر فإنه أعظم من أن يكفر والدعي إليه أقوى من أن يكتفي فيه بالكفارة فأما إذا كان التحريم عارضا فربما دعت النفس إلى العادة فشرعت الكفارة ماحية للذنب فإنه أهون وزاجرة عن معاودته ولهذا أغنى وجوبها عن التعزير في أحد الوجهين ويشرع التعزير فيما لا كفارة فيه وبهذا أوجبنا الكفارة في وطء رمضان والإحرام ولم تكن العلة في الأصل افساد العبادة فقط لأنا نوجبها في الإحرام الفاسد والصوم الفاسد في رمضان وإنما وجبت في الأصل زجرا ومحوا وجبرا ولا شيء في الفرع يجبر فلهذا خفت وهو مخير بين التكفير بدينار أو نصف دينار في أشهر الروايتين على ظاهر الحديث الصحيح في ذلك وعنه إن كان في اقبال الدم فدينار وإن كان في إدباره فنصف دينار حملا للتقسيم في موضعيين وقد روى عبد الكريم ابن أبي المخارق عن مقسم عن ابن عباس رضي الله عنه عن النبي ﷺ في الذي يقع على امرأته وهي حائض قال إن كان الدم عبيطا فليتصدق بدينار وإن كان صفوه فليتصدق بنصف دينار رواه الترمذي ولا شيء عليه إذا وطىء بعد انقطاع الدم في المنصوص من الوجهين إذ لا نص فيه وحرمته أخف والوجه الآخر فيه الكفارة لبقاء التحريم ولما روى ابن جريج قال أخبرني عبد الكريم وغيره عن مقسم عن ابن عباس أن النبي ﷺ جعل في الحائض تصاب دينارا فإن أصابها وقد أدبر الدم عنها ولم تغتسل فنصف دينار كل ذلك عن النبي ﷺ رواه أحمد في المسند ورواه أبو داود موقوفا على ابن عباس والمعتمد هي الرواية الأولى لصحتها ونصف الدينار الزائد إذا أخرج دينارا فهو من الكفارة المقدرة المأمور بها وإن جاز تركه بخلاف ما زاد على ذلك فإنه صدقة محضة وإن أخرج على جهة التكفير فهو مرغب فيه ليس هو من الكفارة المقدرة المأمور لقوله الصدقة تطفىء الخطيئة وقوله أتبع السيئة الحسنة تمحها وقول حذيفة فتنة الرجل في أهله وماله تكفرها الصلاة والصيام والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وهذا كما يخير الحاج بين أن يبيت الليلة الثالثة بمنى ويرمي الجمرة من الغد وبين أن لا يفعل وكمن وجب عليه الهدي فأن أخرج سبع بدنة جاز وإن أخرج بدنة فهو هدي أيضا وهو أفضل ومن وجبت عليه بنت مخاض فأخرج حقه جاز وكان الجميع زكاة والزائد عي ذلك لا يوصف بالوجوب عند بعض أصحابنا أن الواجب لا يجوز تركه وقد سمى الله تعالى ما زاد على الواجب تطوعا في قوله تعالى ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُۥ فِدَّيَةٌ ا طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرًا فَهُو خَيْرًا لَهُ ﴿ [البقرة: ١٨٤] يعني أكثر من مسكين فهو خيرا له وقال النبي ﷺ للذي وجبت في ماله بنت مخاض ذلك الذي عليك فإن تطوعت بخير منه قبلناه منك وآجرك الله عليه ووصفه بعضهم بالوجوب وإن جاز تركه كما في الركعتين الزائدتين في صلاة السفر كما قال بعضهم في الواجب الذي ليس بمقدر مثل القيام

والركوع والسجود إذا طوله زيادة على ما يجزىء وأكثر ما فيه أنه يجب باختيار المكلف وهذا جائز كما يجب إتمام الإحرام إذا شرع فيه ويجب على العامي الأخذ بأحد القولين إذا اختار تقليد صاحبه وهذا لأنا نخيره بين أن يتركه أو يفعله على صفة الوجوب كما يخير بين ترك نوافل العبادات وبين أن يفعلها على الوجه المشروع فتكون الصفة واجبة بشرط فعل الأصل وإن لم تكن واجبة إذا ترك الأصل.

فصل: وتجب الكفارة على العالم والجاهل سواء كان جاهلا بالحيض وبالتحريم أو بهما وكذلك الناسي كالعامد في المنصوص من الوجهين وفي الآخر لا يجب قاله ابن أبى موسى وغيره لأنه معذور ولأنها كفارة صغرى فلم تجب مع السهو ككفارة اليمين والأول أشهر لأن الحديث عام وقد روى حرب عن عبد الحميد بن عبد الرحمن أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أتى جارية له فقالت إني حائض فكذبها فوقع عليها فوجدها حائضا فأتى النبي ﷺ فذكر ذلك له فقال له يغفر الله لك أبا حفص تصدق بنصف دينار ولأن الحرم أو الصائم إذا وطيء ناسيا وجبت الكفارة في المشهور من الروايتين وكذلك هنا فإن وطأها طاهرا فحاضت في أثناء الوطء فإن استدام لزمته الكفارة وإن نزع في الحال انبنى على أن النزع هل هو جماع وفيه قولان لأصحابنا أحدهما هو جماع فإذا قال لامرأته أنت طالق ثلاثا إن جامعتك لم يجز له أن يجامعها أبدا في إحدى الروايتين خشية أن يقع النزع في غير ملك وإذا طلع عليه الفجر وهو مولج فنزع في الحال لزمته الكفارة كما اختاره ابن حامد والقاضي فعلى هذا تلزمه الكفارة هنا على الوجه المنصوص وهو اختيار ابن حامد لأن أكثر ما فيه أنه معذور والمعذور تلزمه الكفارة في النزع كما تلزمه في الصيام والإحرام وعلى الوجه الذي اختاره ابن أبي موسى لا كفارة عليه والقول الثاني ليس النزع بجماع فلا شيء عليه هنا كما لا يفسد صومه بالنزع عند أبي حفص ولا يأثم به في اليمين على إحدى الروايتين وأما المصرف فهو مصرف الكفارات في أحد الوجهين وهم الفقراء والمساكين وكل من يعطى من الزكاة بخاصة كابن السبيل والغارم لمصلحة نفسه والمكاتب وفي الوجه الآخر هم المساكين خاصة وكذلك كل صدقة مطلقة هل تسقط بالعجز على روايتين ذكرهما القاضى إحداهما تسقط واختارها ابن حامد وغير ككفارة الوطء في رمضان ولأنه حق مالى ليس ببدل ولا

له بدل فأشبه صدقة الفطر والمال لقوله ﷺ لا صدقة إلا عن ظهر غنى والثانية أنها لا تسقط واختارها بعضهم ككفارة اليمين والظهار والإحرام.

فصل: وأما المرأة فلا يجب عليها إن كانت مكرهة وهي التي اضجعت قهرا أو وطئت وهي نائمة إذ لا فعل لها فأما المطاوعة ففيها وجهان تخريجا على الصوم والحج لكن المنصوص هنا هو الوجوب وهو الصحيح في الجميع لكن تمكينها من وطء الرجل بمنزلة الوطء في الحد ففي الكفارة أولى وأما النائمة والتي ضربت حتى مكنت فهل تلحق بالمطاوعة أو المغلوبة على نفسها على وجهين ويتخرج أن تجب على المكرهة أيضا ويتحملها الزوج أو لا يتحملها كما في الحج والصيام فعلى هذا يلزمها كفارة أخرى وقيل الكفارة الواحدة يشتركان فيها ويجب في وطء النفساء ما يجب في وطء الخائض نص عليه لأنها مثلها فأما الوطء في الدم المشكوك فيه فلا يجوز وأما الكفارة فينبغي إن تبين أنه حيض كالمبتدأة والمعتادة والمنتقلة عادتها أو العائد دمها بعد انقطاعه في الحيض والنفاس حيض كالمبتدأة والمعتادة والمنتقلة عادتها أو العائد دمها بعد انقطاعه في الحيض والنفاس إذا تكرر ذلك فعليها الكفارة وإلا كان كوطء المستحاضة ووطء المستحاضة حرام في إحدى الروايتين إلا أن يخاف العنت لأنه دم أذى فاشبه الحيض وفي الأخرى لا يحرم كدم القروح والجروح في الفرج ولم يذكر فيه كفارة.

أنه يوجب الغسل وهذا إجماع لما روت عائشة أن فاطمة بنت أبي حبيش كانت تستحاض فسألت النبي فقال إنما ذاك عرق وليس بالحيضة فإذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة وإذا أدبرت فاغتسلي وصلي رواه البخاري وقد تقدم امره للحائض بالاغتسال من حديث أم سلمة وعائشة وأسماء وغيرهن ولأن الله سبحانه وتعالى أخبر أن الحائض ليست بطاهر لقوله ﴿وَلَا نَقْرَبُوهُنَ حَتَى يَطُهُرُنَ فَإِذَا تَطَهّرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٦] وأمر بالطهارة للصلاة بقوله في سياق آية الوضوء ﴿وَإِن كُنتُم جُنُبًا فَأَطّهَرُوا ﴾ [المائدة: ٦] إلى قوله ﴿وَلَا كِن يُرِيدُ لِيُطَهّرَكُم ﴾ [المائدة: ٦] مع قوله ﴿ لا يقبل الله صلاة بغير طهور أخرجه مسلم فعلم بذلك أن صلاتها قبل التطهر صلاة بغير طهور فلا تصح ولأن حدثها أغلظ من حدث الجنب فهي بالغسل أولى والموجب له عند بعض أصحابنا انقطاع الدم لأن ما قبل ذلك لا يصح اغتسالها فلا يكون الغسل واجبا وعند بعضهم الموجب له خروج الدم

وانقطاعه شرط لصحته كما يجب الغسل والوضوء بخروج الخارجات قبل انقطاعها وإن كانت الطهارة لا تصح إلا بعد انقطاعها وهذا أقيس ولو كان عليها غسل جنابة وهي حائض لم يجب عليها لأنه لا يفيد شيئا لكن إن كانت الجنابة قد أصابتها قبل الحيض يستحب لها أن تغتسل غسلها من الجنابة وإن كانت حائضا نص عليه في مواضع لأنها تستفيد بذلك ارتفاع حدث الجنابة الواجب قبل الحيض ومتى اغتسلت صح وارتفع حدث الجنابة وبقى حدث الحيض.

#### ٨- لا يجب على الجنب والحائض إلا الاغتسال

وهو سبحانه أمرنا بالطهارتين الصغرى والكبرى وبالتيمم عن كل منهما فقال وإذا قُمْتُم إِلَى الصَكَوةِ فَاغْسِلُوا المائدة: ٦] فأمر بالوضوء ثم قال وَإِن كُنْتُم جُنُبًا فَاطَهَرُوا المائدة: ٦] فأمر بالتطهر من الجنابة كما قال في المحيض وَلَا نَقَرَبُوهُنَ حَيَّ يَطْهُرَنَ فَإِنَّ مَعْهَرُنَ فَأْتُوهُنَ وَنَ مَنْ حَيْثُ أَمَرُكُم الله المناه الله النساء وَلا بَناها والقرآن يدل على عابِي سَيلٍ حَتَى تَغْتَسِلُوا النساء: ٣٤] وهذا يبين أن التطهر هو الاغتسال والقرآن يدل على عابي الجنب إلا الاغتسال وأنه إذا اغتسل جاز له أن يقرب الصلاة والمغتسل من الجنابة ليس عليه نية رفع الحدث الأصغر كما قال جمهور العلماء والمشهور في مذهب أحمد أن عليه نية رفع الحدث الأصغر وكذلك ليس عليه فعل الوضوء ولا ترتيب ولا موالاة عند الجمهور وهو ظاهر مذهب أحمد والقرآن يقتضي أن الاغتسال كاف وأنه وقيل لا يرتفع الحدث الأصغر إلا بهما ليس عليه بعد الغسل من الجنابة حدث آخر بل صار الأصغر جزءا من الأكبر كما أن الواجب في الأكبر فإن الأكبر يتضمن غسل الأعضاء الأربعة ويدل على ذلك قول النبي لأم عطية واللواتي غسلن ابنته اغسلنها ثلاثا أو خسا أو أكثر من ذلك إن رأيتن ذلك بماء وسدر وابدأن بميامنها ومواضع الوضوء منها فجعل غسل مواضع الوضوء جزءا من الغسل لكنه يقدم كما تقدم الميامن وكذلك الذين نقلوا غسل مواضع الوضوء منها فبععل غسل مواضع الوضوء منها فبعل المعل مواضع الوضوء منها فبعل المعل مواضع الوضوء منها فبعل غسل مواضع الوضوء منها الغسل لكنه يقدم كما تقدم الميامن وكذلك الذين نقلوا غسل مواضع الوضوء منها فبعل غسل مواضع الوضوء وجزءا من الغسل لكنه يقدم كما تقدم الميامن وكذلك الذين نقلوا

<sup>(</sup>١) شرح العمدة ج: ١ ص: ٤٧٣.

صفة غسله كعائشة رضي الله عنها ذكرت أنه كان يتوضأ ثم يفيض الماء على شعره ثم على سائر بدنه ولا يقصد غسل مواضع الوضوء مرتين وكان لا يتوضأ بعد الغسل فقد دل الكتاب والسنة على أن الجنب والحائض لا يغسلان أعضاء الوضوء ولا ينويان وضوءا بل يتطهران ويغتسلان كما أمر الله تعالى وقوله ﴿فَأَطَهَرُواْ ﴾ [المائدة: ٦] أراد به الاغتسال فدل على أن قوله في الحيض ﴿حَتَى يَطْهُرُنَ فَإِذَا تَطَهَرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] أراد به الاغتسال كما قاله الجمهور مالك والشافعي وأحمد وأن من قال هو غسل الفرج كما قاله داود فهو ضعيف (۱).

## 9- الحيض والنفاس لا حد لأقله ولا لأكثره

الأسماء التي علق الله بها الأحكام في الكتاب والسنة منها ما يعرف حده ومسماه بالشرع فقد بينه الله ورسوله كاسم الصلاة والزكاة والصيام والحج والايمان والاسلام والكفر والنفاق ومنه ما يعرف حده باللغة كالشمس والقمر والسماء والأرض والبر والبحر ومنه ما يرجع حده إلى عادة الناس وعرفهم فيتنوع بحسب عادتهم كاسم البيع والنكاح والقبض والدرهم والدينار ونحو ذلك من الأسماء التي لم يحدها الشارع بحد ولا لها حد واحد يشترك فيه جميع أهل اللغة بل يختلف قدره وصفته باختلاف عادات الناس فما كان من النوع الأول فقد بينه الله ورسوله وما كان من النوع الثاني والثالث فالصحابة والتابعون المخاطبون بالكتاب والسنة قد عرفوا المراد به لمعرفتهم بمسماه المحدود في اللغة أو المطلق في عرف الناس وعادتهم من غير حد شرعي ولا لغوي وبهذا يحصل التفقه في الكتاب والسنة والاسم اذا بين النبي حد مسماه لم يلزم أن يكون قد نقله عن اللغة أو زاد فيه بل المقصود أنه عرف مراده بتعريفه هو كيف ما كان الأمر فان هذا هو المقصود ومن ذلك اسم الحيض علق الله به أحكاما متعددة في الكتاب والسنة ولم يقدر لا أقله ولا أكثره ولا الطهر بين الحيضتين مع عموم بلوى الأمة بذلك واحتياجهم اليه واللغة لا تفرق بين قدر وقدر فمن قدر في ذلك حدا فقد خالف الكتاب والسنة والسنة والعنة والعلماء منهم من يحد أكثره وأقله ثم يختلفون في التحديد ومنهم من يحد أكثره دون أقله والعلماء منهم من يحد أكثره ووقد فمن قدر في ذلك حدا فقد خالف الكتاب والسنة والعلماء منهم من يحد أكثره ووقد فمن قدر في التحديد ومنهم من يحد أكثره دون أقله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۱ ص: ۳۹۲–۳۹۷.

والقول الثالث أصح انه لا حد لا لأقله ولا لأكثره بل ما رأته المرأة عادة مستمرة فهو حيض وان قدر أنه أقل من يوم استمر بها على ذلك فهو حيض وان قدر ان أكثره سبعة عشر استمر بها على ذلك فهو حيض وأما اذا استمر الدم بها دائما فهذا قد علم أنه ليس بحيض لأنه قد علم من الشرع واللغة ان المرأة تارة تكون طاهرا وتارة تكون حائضا ولطهرها أحكام ولحيضها أحكام والعادة الغالبة انها تحيض ربع الزمان ستة أو سبعة وإلى ذلك رد النبي المستحاضة التي ليس لها عادة ولا تمييز والطهر بين الحيضتين لا حد لأكثره باتفاقهم إذ من النسوة من لا تحيض بحال وهذه اذا تباعد ما بين اقرائها فهل يعتد بثلث حيض أو تكون كالمرتابة تحيض سنة فيه قولان للفقهاء وكذلك أقله على الصحيح لا حد له بل قد تحيض المرأة في الشهر ثلاث حيض وان قدر انها حاضت ثلاث حيض في اقل من ذلك أمكن لكن اذا ادعت انقضاء عدتها فيما يخالف العادة المعروفة فلا بد ان يشهد لها بطانة من أهلها كما روى عن على رضي الله عنه فيمن ادعت ثلاث حيض في شهر والأصل في كل ما يخرج من الرحم انه حيض حتى يقوم دليل على انه استحاضة لأن ذلك هو الدم الأصلى الجبلي وهو دم ترخيه الرحم ودم الفساد دم عرق ينفجر وذلك كالمرض والأصل الصحة لا المرض فمتى رأت المرأة الدم جار من رحمها فهو حيض تترك لأجله الصلاة ومن قال أنها تغتسل عقيب يوم وليلة فهو قول مخالف للمعلوم من السنة واجماع السلف فانا نعلم أن النساء كن يحضن على عهد النبي وكل امرأة تكون في أول أمرها مبتدأة قد ابتدأها الحيض ومع هذا فلم يأمر النبي ﷺ واحدة منهن بالاغتسال عقب يوم وليلة ولو كان ذلك منقولا لكان ذلك حدا لأقل الحيض والنبي لم يحد اقل الحيض باتفاق اهل الحديث والمروى في ذلك ثلاث وهي أحاديث مكذوبة عليه باتفاق اهل العلم بحديثه وهذا قول جماهير العلماء وهو أحد القولين في مذهب احمد وكذلك المرأة المنتقلة اذا تغيرت عادتها بزيادة أو نقص أو انتقال فذلك حيض حتى يعلم أنه استحاضة باستمرار الدم فانها كالمبتدأة والمستحاضة ترد إلى عادتها ثم إلى تمييزها ثم إلى غالب عادات النساء كما جاء في كل واحدة من هؤلاء سنة عن النبي ﷺ وقد أخذ الامام احمد بالسنن الثلاث ومن العلماء من أخذ بحديثين ومنهم من لم يأخذ الا بحديث بحسب ما بلغه وما أدى اليه اجتهاده رضى الله عنهم أجمعين والحامل اذا رأت الدم على الوجه

المعروف لها فهو دم حيض بناء على الأصل والنفاس لا حد لأقله ولا لأكثره فلو قدر أن امرأة رأت الدم أكثر من أربعين أو ستين أو سبعين وانقطع فهو نفاس لكن ان اتصل فهو دم فساد وحينئذ فالحد أربعون فانه منتهى الغالب جاءت به الآثار ولا حد لسن تحيض فيه المرأة بل لو قدر انها بعد ستين أو سبعين زاد الدم المعروف من الرحم لكان حيضا واليأس المذكور في قوله ﴿ وَالَّتِي بَيِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ ﴾[الطلاق: ٤] ليس هو بلوغ سن لو كان بلوغ سن لبينه الله ورسوله وانما هو ان تيأس المرأة نفسها من أن تحيض فاذا انقطع دمها ويئست من أن يعود فقد يئست من الحيض ولو كانت بنت أربعين ثم اذا تربصت وعاد الدم تبين انها لم تكن آيسة وان عاودها بعد الأشهر الثلاثة فهو كما لو عأود غيرها من الآيسات والمستريبات ومن لم يجعل هذا هو اليأس فقوله مضطرب ان جعله سنا وقوله مضطرب ان لم يحد اليأس لا بسن ولا بانقطاع طمع المرأة في الحيض وبنفس الانسان لا يعرف وإذا لم يكن للنفاس قدر فسواء ولدت المرأة توأمين أو أكثر ما زالت ترى الدم فهى نفساء وما تراه من حين تشرع في الطلق فهو نفاس وحكم دم النفاس حكم دم الحيض ومن لم يأخذ بهذا بل قدر أقل الحيض بيوم أو يوم وليلة أو ثلاثة ايام فليس معه في ذلك ما يعتمد عليه فان النقل في ذلك عن النبي ﷺ وأصحابه باطل عند أهل العلم بالحديث والواقع لا ضابط له فمن لم يعلم حيضا الا ثلاثا قال غيره قد علم يوما وليلة ومن لم يعلم الا يوما وليلة قد علم غيره يوما ونحن لا يمكننا ان ننفى مالا نعلم واذا جعلنا حد الشرع ما علمناه فقلنا لا حيض دون ثلاث أو يوم وليلة أو يوم لانا لم نعلم الا ذلك كان هذا وضع شرع من جهتنا بعد العلم فان عدم العلم ليس علما بالعدم ولو كان هذا حدا شرعيا في نفس الأمر لكان الرسول أولى بمعرفته وبيانه منا كما حد للأمة ما حده الله لهم من أوقات الصلوات والحج والصيام ومن اماكن الحج ومن نصب الزكاة وفرائضها وعدد الصلوات وركوعها وسجودها فلو كان للحيض وغيره مما لم يقدره النبى حد عند الله ورسوله لبينه الرسول فلما لم يحده دل على انه رد ذلك إلى ما يعرفه النساء ويسمى في اللغة حيضا ولهذا كان كثير من السلف اذا سئلوا عن الحيض قالوا سلوا النساء فانهن اعلم بذلك يعنى هن يعلمن ما يقع من الحيض ومالا يقع والحكم الشرعى تعلق بالاسم الدال على الواقع فما وقع من دم فهو حيض اذا لم يعلم انه دم عرق أو

جرح فان الدم الخارج اما أن ترخيه الرحم أو ينفجر من عرق من العروق أو من جلد المرأة أو لحمها فيخرج منه وذلك يخرج من عروق صغار لكن دم الجرح الصغير لا يسيل سيلا مستمرا كدم العرق الكبير ولهذا قال النبى للمستحاضة ان هذا دم عرق وليست بالحيضة وانما يسيل الجرح اذا انفجر عرق كما ذكرنا قصد الانسان فان الدم في العروق الصغار والكبار (۱).

#### ١٠- تحريم إتيان النساء في أدبارهن

وأما إتيان النساء في أدبارهن فهذا محرم عند جمهور السلف والخلف كما ثبت ذلك في الكتاب والسنة وهو المشهور في مذهب مالك وأما القول الآخر بالرخصة فيه فمن الناس من يحكيه رواية عن مالك ومنهم من ينكر ذلك ونافع نقل عن ابن عمر أنه لما قرأ عليه ﴿نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] قال له ابن عمر إنها نزلت في إتيان النساء في أدبارهن فمن الناس من يقول غلط نافع على ابن عمر أو لم يفهم مراده وكان مراده أنها نزلت في إتيان النساء من جهة الدبر في القبل فإن الآية نزلت في ذلك باتفاق العلماء وكانت اليهود تنهى عن ذلك وتقول إذا أتى الرجل المرأة في قبلها من دبرها جاء الولد أحول فأنزل الله هذه الآية والحرث موضع الولد وهو القبل فرخص الله للرجل أن يطأ المرأة في قبلها من أي الجهات شاء وكان سالم بن عبدالله بن عمر يقول كذب العبد على أبى وهذا مما يقوي غلط نافع على ابن عمر فإن الكذب كانوا يطلقونه بإزاء الخطأ كقول عبادة كذب أبو محمد لما قال الوتر واجب وكقول ابن عباس كذب نوف قال لما صاحب الخضر ليس موسى بني إسرائيل ومن الناس من يقول ابن عمر هو الذي غلط في فهم الآية والله أعلم أي ذلك كان لكن نقل عن ابن عمر أنه قال أو يفعل هذا مسلم لكن بكل حال معنى الآية هو ما فسرها به الصحابة والتابعون وسبب النزول يدل على ذلك والله أعلم وسئل رحمه الله عن رجل ينكح زوجته في دبرها أحلال هو أم حرام فأجاب وطء المرأة في دبرها حرام بالكتاب والسنة وهو قول جماهير السلف والخلف بل هو اللوطية الصغرى وقد ثبت عن النبي أنه قال إن الله لا يستحيى من الحق لا تأتوا النساء

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۹ ص: ۲۳۷–۲۶۲.

في أدبارهن وقد قال تعالى ﴿ نِسَآ أَوْكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئَّتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] والحرث هو موضع الولد فإن الحرث هو محل الغرس والزرع وكانت اليهود تقول إذا أتى الرجل إمرأته من دبرها جاء الولد أحول فأنزل الله هذه الآية وأباح للرجل أن يأتي إمرأته من جميع جهاتها لكن في الفرج خاصة ومتى وطئها في الدبر وطاوعته عزرا جميعا فإن لم ينتهيا وإلا فرق بينهما كما يفرق بين الرجل الفاجر ومن يفجر به والله أعلم وسئل رحمه الله تعالى عما يجب على من وطئ زوجته في دبرها وهل أباحه أحد من العلماء فأجاب الحمد لله رب العالمين الوطء في الدبر حرام في كتاب الله وسنة رسوله وعلى ذلك عامة أئمة المسلمين من الصحابة والتابعين وغيرهم فإن الله قال في كتابه ﴿نِسَآ وَكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرَّثَكُمُ أَنَّ شِئَّتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] وقد ثبت في الصحيح إن اليهود كانوا يقولون إذا أتى الرجل امرأته في قبلها من دبرها جاء الولد أحول فسأل المسلمون عن ذلك النبي فأنزل الله هذه الآية ﴿نِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّ شِئَّتُمْ ﴾[البقرة: ٢٢٣] والحرث موضع الزرع والولد إنما يزرع في الفرج لا في الدبر ﴿فَأَتُوا حَرَّثَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] وهو موضع الولد ﴿ أَنَّ شِئَّتُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] أي من أين شئتم من قبلها ومن دبرها وعن يمينها وعن شمالها فالله تعالى سمى النساء حرثا وإنما رخص في إتيان الحروث والحرث إنما يكون في الفرج وقد جاء في غير أثر أن الوطء في الدبر هو اللوطية الصغرى وقد ثبت عن النبي أنه قال إن الله لا يستحيي من الحق لا تأتوا النساء في حشوشهن والحش هو الدبر وهو موضع القذر والله سبحانه حرم إتيان الحائض مع أن النجاسة عارضة في فرجها فكيف بالموضع الذي تكون فيه النجاسة المغلظة وأيضا فهذا من جنس اللواط ومذهب أبي حنيفة وأصحاب الشافعي وأحمد وأصحابه أن ذلك حرام لا نزاع بينهم وهذا هو الظاهر من مذهب مالك وأصحابه لكن حكى بعض الناس عنهم رواية أخرى بخلاف ذلك ومنهم من أنكر هذه الرواية وطعن فيها وأصل ذلك ما نقل عن نافع أنه نقله عن ابن عمر وقد كان سالم بن عبدالله يكذب نافعا في ذلك فإما أن يكون نافع غلط أو غلط من هو فوقه فإذا غلط بعض الناس غلطه لم يكن هذا مما يسوغ خلاف الكتاب والسنة كما أن طائفة

غلطوا في إباحة الدرهم بالدرهمين واتفق الأئمة على تحريم ذلك لما جاء في ذلك من الأحاديث الصحيحة وكذلك طائفة غلطوا في أنواع من الأشربة ولما ثبت عن النبي أنه قالكل مسكر خمر وكل خمر حرام وأنه سئل عن أنواع من الأنبذة فقال كل مسكر حرام ما أسكر كثيره فقليله حرام وجب اتباع هذه السنن الثابتة ولهذا نظائر في الشريعة ومن وطئ إمرأته في دبرها وجب أن يعاقبا على ذلك عقوبة تزجرهما فإن علم أنهما لا ينزجران فإنه يجب التفريق بينهما والله أعلم (١).

## ١١- النهي عن وطء الحبال (٢)

فالولد زرع للأب قال تعالى ﴿ فِسَا َ وَكُمْ مَرْتُ لَكُمْ فَأَتُوا مَرْتَكُمْ أَنَى شِئَتُم ﴾ [البقرة: ٢٢٣] فالمرأة هي الأرض المزروعة والزرع فيها للأب وقد نهى النبي ﷺ أن يسقي الرجل ماء زرع غيره يريد به النهي عن وطء الحبالى فإن ماء الواطئ يزيد في الحمل كما يزيد الماء في الزرع وفي الحديث الآخر الصحيح لقد هممت أن ألعنه لعنة تدخل معه في قبره كيف يورثه وهو لا يحل له وكيف يستعبده وهو لا يحل له ".

الكتاب والسنة واجماع المسلمين أثبتت محبة الله لعباده المؤمنين ومحبتهم له

فإن الكتاب والسنة واجماع المسلمين أثبتت محبة الله لعباده المؤمنين ومحبتهم له كقوله تعالى ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] وقال النبي الحديث الصحيح ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان من كان الله ورسوله أحب اليه مما سواهما ومن كان يحب المرء لا يحبه الالله ومن كان يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يلقى في النار وقد أجمع سلف الامة وأثمتها على إثبات محبة الله تعالى لعباده المؤمنين ومحبتهم له وهذا أصل دين الخليل امام الحنفاء عليه السلام (٤٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۲ ص: ۲٦٥–۲٦٨ والفتاوي الكبري ج: ۲ ص: ۲۰٦.

<sup>(</sup>٢) النهي عن تزوج المرأة الحامل التي مات زوجها او طلقها وهي حامل.

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الكبرى ج: ٢ ص: ٢٩٥.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ج: ٢ ص: ٣٥٤ والنبوات ج: ١ ص: ٧٦.

وأما محبة الرب لعبده قال تعالى ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] وأما الأعمال التي يحبها الله من الواجبات والمستحبات الظاهرة والباطنة فكثيرة معروفة وكذلك حبه لأهلها وهم المؤمنون أولياء الله المتقون وهذه المحبة حق كما نطق بها الكتاب والسنة والذي عليه سلف الأمة وأئمتها وأهل السنة والحديث وجميع مشايخ الدين وأئمة التصوف أن الله محبوب لذاته محبة حقيقة بل هي أكمل محبة فإنها كما قال تعالى البقرة ﴿وَالَذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًا لِللهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥] وكذلك هو سبحانه يجب ما يجب عباده المؤمنون وما هو في الله محبة حقيقية (١).

والصفات الاختيارية هي الأمور التي يتصف بها الرب عز وجل فتقوم بذاته عشيئته وقدرته مثلا كلامه وسمعه وبصره وارادته ومحبته ورضاه ورحمته وغضبه وسخطه ومثل خلقه واحسانه وعدله ومثل استوائه ومجيئه واتيانه ونزوله ونحو ذلك من الصفات التي نطق بها الكتاب العزيز والسنة والآيات التي تدل على الصفات الاختيارية كثيرة جدا وكذلك في الحبة والرضا وكذلك قوله ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطِيرِ ﴾ جدا وكذلك في الحبة والرضا وكذلك قوله ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُ التَّوَّبِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطِيرِ ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُ الْمُقَسِطِينَ ﴾ [المائدة: ٢٢] ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُ النَّوَيِينَ وَلَكُ فانه يدل على ان المحبة بسبب هذه الاعمال وهي جزاء لها والجزاء انما يكون بعد العمل والمسبب (٢٠).

فاعتقاد الفرقة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة أهل السنة والجماعة وهو الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت والايمان بالقدر خيره وشره ومن الايمان بالله الإيمان بما وصف به نفسه في كتابه وبما وصفه به رسوله محمد هم من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف ولا تمثيل بل يؤمنون بأن الله سبحانه ليس كمثله شيء وهو السميع البصير فلا ينفون عنه ما وصف به نفسه ولا يحرفون الكلم عن مواضعه ولا يلحدون في أسماء الله وآياته ولا يكيفون ولا يمثلون صفاته بصفات خلقه لأنه سبحانه

<sup>(</sup>١) أمراض القلوب ج: ١ ص: ٦٨.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ٦ ص: ٢٢٦.

لا سمى له ولا كفو له ولا ند له ولا يقاس بخلقه سبحانه وتعالى فانه سبحانه أعلم بنفسه وبغيره وأصدق قيلا وأحسن حديثا من خلقه ثم رسله صادقون مصدوقون بخلاف الذين يقولون عليه مالا يعلمون ولهذا قال سبحانه وتعالى ﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ يقولون عليه مالا يعلمون ولهذا قال سبحانه وتعالى ﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ وَصَفَه به المخالفون للرسل وسلم على المرسلين لسلامة ما قالوه من النقص والعيب وهو سبحانه قد جمع فيما وصف وسمى به نفسه بين النفى والإثبات فلا عدول لأهل السنة والجماعة عما جاء به المرسلون فإنه الصراط المستقيم صراط الذين انعم الله عليهم من النبين والصديقين والشهداء والصالحين وقد دخل في هذه الجملة ما وصف به نفسه في سورة الإخلاص التي تعدل ثلث القرآن وقوله سبحانه ﴿إِنَّ ٱللهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَرِينَ وَيُحِبُ

وقال من تقرب إلى شبرا تقربت اليه ذراعا وهذه الزيادة تكون على الوجه المتفق عليه بزيادة تقريبه للعبد اليه جزاء على تقربه باختياره فكلما تقرب العبد باختياره قد شبر زاده الرب قربا اليه حتى يكون كالمتقرب بذراع فكذلك قرب الرب من قلب العابد وهو ما يحصل فى قلب العبد من معرفة الرب والايمان به وهو المثل الأعلى وهذا أيضا لا نزاع فيه وذلك ان العبد يصير عيا لما أحب الرب مبغضا لما ابغض مواليا لمن يوإلى معاديا لمن يعادى فيتحد مراده مع المراد المأمور به الذى يجبه الله ويرضاه وهذا مما يدخل فى موالاة العبد لربه وموالاة الرب لعبده فان الولاية ضد العداوة والولاية تتضمن الحبة والموافقة والعداوة تتضمن البغض والمخالفة وقد ثبت فى صحيح البخارى عن ابى هريرة رضى الله عنه عن النبى أنه قال يقول الله تعالى من عادى لى وليا فقد بارزنى بالحاربة وما تقرب إلى عبدى أداء ما افترضته عليه ولا يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه فاذا احببته كنت سمعه الذى يسمع به وبصره الذى يبصر به ويده التى يبطش حتى أحبه فاذا احببته كنت سمعه الذى يسمع وبى يبصر وبى يبطش وبى يمشى ولئن سألنى بها ورجله التى يشى بها فبى يسمع وبى يبصر وبى يبطش وبى يمشى ولئن سألنى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣ ص: ١٣٠ والعقيدة الواسطية ج: ١ ص: ١٠.

لأعطينه ولئن ستعاذنى لأعيذنه وما ترددت فى شىء انا فاعله ترددى عن قبض نفس عبدى المؤمن يكره الموت وأكره مساءته ولابد له منه فأخبر سبحانه وتعالى أنه يقرب العبد بالفرائض ولا يزال يتقرب بالنوافل حتى يجبه الله فيصير العبد محبوبا لله كما قال تعالى ﴿إِنَّ ٱللهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهّرينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢](١).

# ﴿ وَأَعُلَمُواْ أَنَّكُم مُّلَاقُوهُ ۗ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٣]

فما أوجب الله فيه العلم واليقين وجب فيه ما أوجبه الله من ذلك كقوله ﴿ أَعَـٰ لَمُوا أَنَ اللَّهَ عَنُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٨٨] وقول ﴿ فَأَعَلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَسْتَغَفِّرُ لِذَنْبِكَ ﴾ [محمد: ١٩] ولذلك يجب الإيمان بما أوجب الله الإيمان به (٢).

## وتوحيد الله وإخلاص الدين له هو قلب الإيمان وأول الإسلام وآخره

وتوحيد الله وإخلاص الدين له في عبادته وإستعانته في القرآن كثير جدا بل هو قلب الإيمان وأول الإسلام وآخره كما قال النبي المم أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وقال إنى لأعلم كلمة لا يقولها عند الموت أحد إلا وجد روحه لها روحا وقال من كان آخر كلامه لا إله إلا الله وجبت له الجنة وهو قلب الدين والإيمان وسائر الأعمال كالجوارج له وقول النبي إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل أمرى ما نوى فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله ومن كانت هجرته إلى الله ومين بهذا أن النية عمل القلب وهي أصل العمل وإخلاص الدين لله وعبادة الله وحده ومتابعة الرسول فيما جاء به هو شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله وهو دين الإسلام العام الذي بعث الله به جميع الرسل كما قال تعالى ﴿ وَلَقَدّ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا الله على عباده ورسوله ولا يشركوا به شيئا أتدرى ما حق الله على عباده قلت الله ورسوله أعلم قال حقه عليهم أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا أتدرى ما

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ٥١١.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبري ج: ١ ص: ٤٥٦.

حق العباد على الله إذا فعلوا ذلك أن لا يعذبهم وقال لابن عباس إذا سألت فاسئل الله وإذا استعنت فاستعن بالله وقال تعالى ﴿فَاتَقُواْ الله وَالْطِيعُونِ ﴾ [النُّرخرُف: ٣٣] فجعل العبادة والتقوى لله وجعل له أن يطاع وكذلك في مواضع كثيرة جدا من القرآن اتقوا الله اتقوا الله ﴿وَاتَـقُواْ اللهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُم مُلكَقُوهُ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] (١).

### لطائف لغوية

ان لفظ الاذى في اللغة هو لما خف امره وضعف اثره من الشر والمكروه ذكره الخطابي وغيره وهو كمال قال واستقراء موارده يدل على ذلك مثل قوله تعالى ﴿ لَن يَضُرُّوكُمْ إِلَا آذَكُ ﴾ [آل عمران: ١١١] وقوله ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضُ قُلُ هُوَ ٱذَى فَأَعَتَزِلُوا لَيْسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ قُلُ هُو ٱذَى فَاعَتَزِلُوا النِسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] وفيما يؤثر عن النبي انه قال القر بؤس والحر اذى وقيل لبعض النسوة العربيات القر اشد ام الحر فقالت من يجعل البؤس كالأذى والبؤس خلاف النعيم وهو ما يشقي البدن ويضره بخلاف الاذى فانه لا يبلغ ذلك (٢).

حتى حرف غاية وما بعد الغاية يخالف ما قبلها كما في قوله ﴿حَتَّىٰ يَلَبُيْنَ لَكُو الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْفَيْطِ الْلَّسُودِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧] وقوله ﴿حَتَّى يَطْهُرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] وقوله ﴿حَتَّى تَنكِحَ زُوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] ونظائر ذلك (٣).

﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضَ قُلُ هُو أَذَى فَأَعَتَزِلُواْ ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] ولم يقل فيه تعليقا بحكم الاعتزال بنفس الحيض وأنه هو سبب الاعتزال وقال ﴿ قُلُ هُو أَذَى ﴾ [البقرة: ٢٢٢] ولم يقل المحيض أذى لأنه جاء به على الأصل ولأنه لو كرره لثقل اللفظ به لتكرره ثلاث مرات وكان ذكره بلفظ الظاهر في الأمر بالاعتزال أحسن من ذكره مضمرا ليفيد تعليق الحكم بكونه حيضا بخلاف قوله ﴿ قُلُ هُو أَذَى ﴾ [البقرة: ٢٢٢] فإنه اخبار

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱ ص: ۷۲.

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول ج: ٢ ص: ١١٨.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوی ج: ۱۲ ص: ۵۰۱.

بالواقع والمخاطبون يعلمون أن جهة كونه أذى هو نفس كونه حيضا بخلاف تعليق الحكم به فإنه إنما يعلم بالشرع فتأمله (١).

﴿ وَاتَنَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّكُم مُّلَاقُوهُ ۗ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] أن اسم تقوى الله يجمع فعل كل ما أمر الله به ايجابا واستحبابا وما نهى عنه تحريما وتنزيها وهذا يجمع حقوق الله وحقوق العباد (٢).

فان إلقاء الحب فى الأرض بمنزلة إلقاء المنى فى الرحم سواء ولهذا سمى الله النساء حرثا فى قوله تعالى ﴿ نِسَآ أَكُمُ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] كما سمى الأرض المزروعة حرثا فى قوله تعالى ﴿ نِسَآ أَكُمُ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] كما سمى الأرض المزروعة حرثا (٣).

أن جميع الأفعال مشتقة سواء كانت هي مشتقة من المصدر أو كان المصدر مشتقا منها أو كان كل واحد منهما مشتقا من الآخر بمعنى أن بينهما مناسبة في اللفظ والمعنى لا بمعنى أن أحدهما أصل والآخر فرع بمنزلة المعاني المتضايفة كالأبوة والبنوة أو كالأخوة من الجانبين ونحو ذلك فعلى كل حال إذا أمر بفعل كان نفس مصدر الفعل أمرا مطلوبا للآمر مقصودا له كما في قوله ﴿وَاتَقُوا الله ﴾ [البقرة: ٣٢٣] وفي قوله ﴿وَاحْسِنُوا إِنَّ الله يُحِبُ المُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥] وفي قوله ﴿اعْبُدُوا الله وَرَسُولِه ﴾ [المحديد: ٧] وفي قوله ﴿اعْبُدُوا الله وَيَ وَلِه ﴿ وَالْحِدِيد الله عَلَيْهِ وَرَسُولِه عَلَيْهِ وَرَسُولِه الله وَي قوله ﴿ وَالله الله وَلَه الله والإحسان والإيمان والعبادة والتوكل أمور مطلوبة مقصودة بل هي نفس المأمور به (٤٠).

عامة الأسماء يتنوع مسماها بالاطلاق والتقييد وكذلك اذا أفرد اسم طاعة الله دخل في طاعته كل ما أمر به وكانت طاعة الرسول داخلة في طاعته وكذا اسم التقوى اذا افرد دخل فيه فعل كل مأمور به وترك كل محظور قال طلق بن حبيب التقوى ان تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو رحمة الله وأن تترك معصية الله على نور من الله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۶ ص: ۹۳.

<sup>(</sup>٢) الزهد والورع والعبادة ج: ١ ص: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ٢٩ ص: ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٥١.

تخاف عذاب الله وهذا كما فى قوله ﴿إِنَّ ٱلْمُنَقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَرٍ ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدَقِ عِندَ مَلِيكِ مُقَادِرٍ ﴾ [القمر: ٤٥-٥٥] وقد يقرن بها اسم آخر كقوله ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ، مَخْرَجًا لَهُ مَنْ يَتَوَكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَحَسَّبُهُ وَ الطلاق: ٢-٣] وقوله ﴿إِنَّهُ مَن يَتَوَكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَحَسَّبُهُ وَ الطلاق: ٢-٣] وقوله ﴿إِنَّهُ مَن يَتَوَكُلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَحَسَّبُهُ وَ الطلاق: ٢-٣] وقوله ﴿إِنَّهُ مَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ وَ الطلاق: ٢-١] وقوله ﴿إِنَّهُ مَن يَتَوَكِّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو يَصَلِّرُ ﴾ [الطلاق: ٢-٣] وقوله ﴿إِنَّهُ وَاللَّهُ ٱلَذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَاللَّرْحَامَ ﴾ [النساء: ١](١).

﴿ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيكُ ﴾ [البقرة: ٢٢٤] سميع منزه عن الصم عليم منزه عن الجهل (٢). قواعد الأيمان والنذور

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۱٦٤.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.

المحلوف به وإما في حكم المحلوف عليه فأما المحلوف به فالأيمان التي يحلف بها المسلمون مما قد يلزم بها حكم ستة أنواع ليس لها سابع أحدها اليمين بالله وما في معناها مما فيه إلتزام كفر على تقدير الخبر كقوله هو يهودى أو نصراني أن فعل كذا على ما فيه من الخلاف بين الفقهاء الثاني اليمين بالنذر الذي يسمى نذر اللجاج والغضب كقوله على الحج لا أفعل كذا أو إن فعلت كذا فعلي الحج أو مالي صدقة إن فعلت كذا ونحو ذلك الثالث اليمين بالطلاق الرابع اليمين بالعتاق الخامس اليمين بالحرام كقوله على الحرام لا أفعل كذا السادس الظهار كقوله أنت على كظهر أمى إن فعلت كذا فهذا مجموع ما يحلف به المسلمون مما فيه حكم فأما الحلف بالمخلوقات كالحلف بالكعبة أو قبر الشيخ أو بنعمة السلطان أو بالسيف أو بجاه أحد من المخلوقين فما أعلم بين العلماء خلافا أن هذه اليمين مكروهة منهى عنها وأن الحلف بها لا يوجب حنثا ولا كفارة وهل الحلف بها محرم أو مكروه كراهة تنزيه فيه قولان في مذهب أحمد وغيره أصحهما أنه محرم ولهذا قال أصحابنا كالقاضي أبي يعلى وغيره أنه إذا قال أيمان المسلمين تلزمني إن فعلت كذا لزمه ما يفعله في اليمين بالله والنذر والطلاق والعتاق والظهار ولم يذكروا الحرام لأن يمين الحرام ظهار عند أحمد وأصحابه فلما كان موجبا واحدا عندهم دخل الحرام في الظهار ولم يدخل النذر في اليمين بالله وإن جاز أن يكفر يمينه بالنذر لأن موجب الحلف بالنذر المسمى بنذر اللجاج والغضب عند الحنث هو التخيير بين التكفير وبين فعل المنذور وموجب الحلف بالله هو التفكير فقط فلما إختلف موجبهما جعلوهما يمينين نعم إذا قالوا بالرواية الأخرى عن أحمد وهو أن الحلف بالنذر موجبة الكفارة فقط دخلت اليمين بالنذر في اليمين بالله تعالى أما اختلافهم واختلاف غيرهم من العلماء في أن مثل هذا الكلام هل تنعقد به اليمين أولا تنعقد فسأذكره إن شاء الله تعالى وإنما غرضي هنا حصر الأيمان التي يحلف بها المسلمون وأما أيمان البيعة فقالوا أول من أحدثها الحجاج بن يوسف الثقفي وكانت السنة أن الناس يبايعون الخلفاء كما بايع الصحابة النبي يعقدون البيعة كما يعقدون عقد البيع والنكاح ونحوها وإما أن يذكروا الشروط التي يبايعون عليها ثم يقولون بايعناك على ذلك كما بايعت الأنصار النبي ليلة العقبة فلما أحدث الحجاج ما أحدث من العسف كان من جملته أن حلف الناس على بيعتهم لعبد الملك بن مروان بالطلاق والعتاق واليمين بالله وصدقة المال فهذه الأيمان الأربعة هي كانت أيمان

البيعة القديمة المبتدعة ثم أحدث المستخلفون عن الأمراء من الخلفاء والملوك وغيرهم أيمانا كثيرة أكثر من تلك وقد تختلف فيها عاداتهم ومن أحدث ذلك فعليه إثم ما ترتب على هذه الأيمان من الشر المقدمة الثانية أن هذه الأيمان يحلف بها تارة بصيغة القسم وتارة بصيغة الجزاء لا يتصور أن تخرج اليمين عن هاتين الصيغتين فالأولكقوله والله لا أفعل كذا أو الطلاق يلزمني أن أفعل كذا أو على الحرام لا أفعل كذا أو على الحج لا أفعل والثاني كقوله إن فعلت كذا فأنا يهودي أو نصراني أو برىء من الإسلام أو إن فعلت كذا فإمرأتي طالق أو إن فعلت كذا فإمرأتي حرام أو فهي على كظهر أمي أو إن فعلت كذا فعلى الحج أو فمالى صدقة ولهذا عقد الفقهاء لمسائل الأيمان بابين أحدهما باب تعليق الطلاق بالشروط فيذكرون فيه الحلف بصيغة الجزاء كإن ومتى وإذا وما أشبهذلك وإن دخل فيه صيغة القسم ضمنا وتبعا والباب الثاني باب جامع الأيمان مما يشترك فيه الحلف بالله والطلاق والعتاق وغير ذلك فيذكرون فيه الحلف بصيغة القسم وإن دخلت صيغة الجزاء ضمنا وتبعا ومسائل أحد البابين مختلطة بمسائل الباب الآخر لاتفاقهما في المعنى كثيرا أو غالبا وكذلك طائفة من الفقهاء كأبي الخطاب وغيره لما ذكروا فى كتاب الطلاق باب تعليق الطلاق بالشروط أردفوه بباب جامع الأيمان وطائفة أخرى كالخرقى والقاضى أبي يعلى وغيرهما إنما ذكرواباب جامع الأيمان في كتاب الأيمان لأنه أمس ونظير هذا باب حد القذف منهم من يذكره عندباب اللعان لاتصال أحدهما بالآخر ومنهم من يؤخره إلى كتاب الحدود لأنه به أخص وإذا تبين أن لليمين صيغتين صيغة القسم وصيغة الجزاء فالمقدم في صيغة القسم مؤخر في صيغة الجزاء والمؤخر في صيغة الجزاء مقدم في صيغة القسم والشرط المثبت في صيغة الجزاء منفي في صيغة القسم فإنه إذا قال الطلاق يلزمني لا أفعل كذا فقد حلف بالطلاق أن لا يفعل فالطلاق مقدم مثبت والفعل مؤخر منفى فلو حلف بصيغة الجزاء فقال إن فعلت كذا فإمرأتي طالق كان يقدم الفعل مثبتا ويؤخر الطلاق منفيا كما أنه في القسم قدم الحكم وأخر الفعل وبهذه القاعدة تنحل مسائل من مسائل الإيمان(١٠).

ان الحلف بصفاته كالحلف به كما لو قال وعزة الله تعالى أو لعمر الله أو والقرآن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۳۵ ص: ۲٤۱–۲٤٥.

العظيم فانه قد ثبت جواز الحلف بهذه الصفات ونحوها عن النبي والصحابة ولان الحلف بصفاته كالإستعاذة بها وان كانت الاستعاذة لا تكون الا بالله في مثل قول النبي أعوذ بوجهك وأعوذ بكلمات الله التامات وأعوذ برضاك من سخطك ونحو ذلك وهذا امر متقرر عند العلماء وإذ كان كذلك فالحلف بالنذر والطلاق ونحوهما هو حلف بصفات الله فانه اذا قال ان فعلت كذا فعلى الحج فقد حلف بايجاب الحج عليه وايجاب الحج عليه حكم من أحكام الله تعالى وهو من صفاته وكذلك لو قال فعلي تحرير رقبة واذا قال فامرأتي طالق وعبدي حر فقد حلف بازالة ملكه الذي هو تحريمه عليه والتحريم من صفات الله كما ان الايجاب من صفات الله وقد جعل الله ذلك من آياته في قوله ﴿ وَلَا نَنَّخِذُوٓا ءَايَنتِ ٱللَّهِ هُزُوًا ﴾ [البقرة: ٢٣١] فجعل صدوره في النكاح والطلاق والخلع من آياته لكنه اذا حلف بالايجاب والتحريم فقد عقد اليمين لله كما يعقد النذر لله فان قوله على الحج والصوم عقد لله ولكن اذا كان حالفا فهو لم يقصد العقد لله بل قصد الحلف به فاذا حنث ولم يوف به فقد ترك ماعقد لله كما انه اذا فعل المحلوف فقد ترك ما عقده لله يوضح ذلك انه اذا حلف بالله أو بغير الله مما يعظمه بالحلف فانما حلف به ليعقد به المحلوف عليه ويربطه به لانه يعظمه في قلبه اذا ربط به شيئاً لم يحله فاذا حل ما ربطه به فقد انتقصت عظمته من قلبه وقطع السبب الذي بينه وبينه وكما قال بعضهم اليمين العقد على نفسه لحق من له حق ولهذا إذا كانت اليمين غموسا كانت من الكبائر الموجبة للنار كما قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشُتَّرُونَ بِعَهْدِٱللَّهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثُمَنَّا قَلِيلًا أُوْلَيَهِكَ لَاخَلَقَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُلُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ [آل عمران: ٧٧] وذكرها النبي عهد في الكبائر وذلك أنه إذا تعمد أن يعقد بالله ما ليس منعقدا به فقد نقص الصلة التي بينه وبين ربه بمنزلة من أخبر عن الله بما هو منزه عنه أو تبرأ من الله بخلاف ما إذا حلف على المستقبل فإنه عقد بالله فعلا قاصدا لعقده على وجه التعظيم لله لكن الله أباح له حل هذا العقد الذي عقده كما يبيح له ترك بعض الواجبات لحاجة أو يزيل عنه وجوبها ولهذا قال أكثر أهل العلم إذا قال هو يهودى أو نصراني إن لم يفعل ذلك فهي يمين بمنزلة قوله والله لأفعلن لأنه ربط عدم الفعل بكفره الذي هو براءته من الله فيكون قد ربط الفعل بإيمانه بالله وهذا هو حقيقة الحلف بالله فربط الفعل بأحكام الله من الإيجاب أو التحريم أدنى حالا من ربطه بالله يوضح ذلك أنه إذا عقد اليمين بالله فهو عقد لها بإيمانه بالله وهو ما في قلبه من جلال الله وإكرامه الذى هو جد الله ومثله الأعلى في السموات والأرض كما أنه إذا سبح الله وذكره فهو مسبح لله وذاكر له بقدر ما في قلبه من معرفته وعبادته ولذلك جاء التسبيح تارة لإسم الله كما في قوله ﴿وَٱذَكِّرِ أَسْمَ رَبِّكَ بُكُرَةً وَأُصِيلًا ﴾ [الإنسان: ٢٥] مع قوله ﴿أَذُّكُرُواْ اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٤١] فحيث عظم العبد ربه بتسبيح إسمه أو الحلف به أو الإستعاذة به فهو مسبح له بتوسط المثل الأعلى الذي في قلبه من معرفته وعبادته وعظمته ومحبته علما وفضلا وإجلالا وإكراما وحكم الإيمان والكفر إنما يعود إلى ما كسبه قلبه من ذلك كما قال سبحانه ﴿ لَّا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِيَ أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ يُؤَاخِذُكُم [البقرة: ٢٢٥] وكما في موضع آخر ﴿ وَلَكِن يُوا خِذُ كُم بِمَا عَقَدتُم الأَيمَانَ ﴾ [١١١ئدة: ٨٩] فلو إعتبر الشارع ما في لفظ القسم من إنعقاده بالإيمان وإرتباطه به دون قصد الحلف لكان موجبه أنه إذا حنث بغير إيمانه تزول حقيقته كما قال لا يزنى الزاني حين يزني وهو مؤمن وكما أنه إذا حلف على ذلك يمينافاجرة كانت من الكبائر وإذا إشترى بها مالا معصوما فلا خلاق له في الآخرة ولا يكلمه الله يوم القيامة ولا يزكيه وله عذاب أليم لكن الشارع علم أن الحالف بها ليفعلن أولا يفعلن ليس غرضه الإستخفاف بجرمة إسم الله والتعلق به لغرض الحالف باليمين الغموس فشرع له الكفارة وحل هذا العقد وأسقطها عن لغو اليمين لأنه لم يعقد قلبه شيئا من الجناية على إيمانه فلا حاجة إلى الكفارة وإذا ظهر أن موجب لفظ اليمين إنعقاد الفعل بهذا اليمين الذي هو إيمانه بالله فإذا عدم الفعل كان مقتضى لفظه عدم إيمانه هذا لولا ما شرع الله من الكفارة كما أن مقتضى قوله إن فعلت كذا أوجب على كذا أنه عند الفعل يجب ذلك الفعل يجب ذلك الفعل لولا ما شرع الله من الكفارة يوضح ذلك أن النبي قال من حلف بغير ملة الاسلام فهو كما قال أخرجاه في الصحيحين فجعل اليمين الغموس في قوله هو يهودي أو نصراني أن فعل كذا كالغموس في قوله والله ما فعلت كذا إذ هو في كلا الأمرين قد قطع عهده من الله حيث علق الايمان بأمر معدوم والكفر

بأمر موجود بخلاف اليمين على المستقبل وطرد هذا المعنى أن اليمين الغموس إذا كانت في النذر أو الطلاق أو العتاق وقع المعلق به ولم ترفعه الكفارة كما يقع الكفر بذلك في أحد قولي العلماء وبهذا يحصل الجواب عن قولهم المراد به اليمين المشروعة وأيضا قوله سبحانه وتعالى ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ اللَّهَ عُرْضَكَةً لِأَيْمَنِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَّقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْن ٱلنَّاسُّ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيــــمُّ ﴾ [البقرة: ٢٢٤] فإن السلف مجمعون أو كالمجمعين على أن معناها أنكم لا تجعلوا الله مانعا لكم إذا حلفتم به من البر والتقوى والإصلاح بين الناس بأن يحلف الرجل أن لا يفعل معروفا مستحبا أو واجبا أو ليفعلن مكروها أو حراما ونحوه فإذا قيل له أفعل ذلك أو لا تفعل هذا قال قد حلفت بالله فيجعل الله عرضة ليمينه فاذا كان قد نهى عباده أن يجعلوا نفسه مانعا لهم في الحلف من البر والتقوى والحلف بهذه الأيمان إن كان داخلا في عموم الحلف به وجب أن لا يكون مانعا من باب التنبيه بالأعلى على الأدنى فانه اذا نهى أن يكون هو سبحانه عرضة لأيماننا أن نبر ونتقى فغيره أولى أن نكون منهيين عن جعله عرضة لأيماننا وإذا تبين أننا منهيون عن أن نجعل شيئا من الأشياء عرضة لأيماننا أن نبر ونتقى ونصلح بين الناس فمعلوم أن ذلك إنما هو لما في البر والتقوى والإصلاح مما يحبه الله ويأمر به فاذا حلف الرجل بالنذر أو بالطلاق أو بالعتاق ان لا يبر ولا يتقى ولا يصلح فهو بين أمرين ان وفي بذلك فقد جعل هذه الأشياء عرضة ليمينه ان يبر ويتقى ويصلح بين الناس وان حنث فيها وقع عليه الطلاق ووجب عليه فعل المنذور فقد يكون خروج اهله منه ابعد عن البر والتقوى من الأمر المحلوف عليه فان اقام على يمينه ترك البر والتقوى وان خرج عن اهله وماله ترك البر والتقوى فصارت عرضة ليمينه ان يبر ويتقى فلا يخرج عن ذلك الا بالكفارة وهذا المعنى هو الذي دلت عليه السنة ففي الصحيحين من حديث همام عن ابي هريرة قال رسول الله لأن يلج احدكم بيمينه في أهله آثم له عند الله من ان يعطى كفارته التي افترض الله عليه ورواه البخاري ايضا من حديث عكرمة عن ابي هريرة عن النبي من استلج في أهله بيمين فهو أعظم إثما فاخبر النبي ان اللجاج باليمين في اهل الحالف أعظم من التكفير واللجاج التمادي في الخصومة ومنه قيل رجل لجوج اذا تمادي في الخصومة ولهذا تسمى

العلماء هذا نذر اللجاج والغضب فانه يلج حتى يعقده ثم يلج في الامتناع من الحنث فبين النبي ان اللجاج باليمين اعظم اثما من الكفارة وهذا عام في جميع الأيمان وأيضا فان النبي قال لعبد الرحمن بن سمرة اذا حلفت على يمين فرأيت غيرها خيرا منها فأت الذي هو خير وكفر عن يمينك اخرجاه في الصحيحين وفي رواية في الصحيحين فكفر عن يمينك وات الذي هو خير وروى مسلم في صحيحه عن ابي هريرة ان رسول الله ﷺ قال من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليكفر عن يمينه وليفعل الذي هو خير وفي رواية فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه وهذا نكرة في سياق الشرط فيعم كل حلف على يمين كائنا ما كان الحلف فاذا رأى غير اليمين المحلوف عليها خيرا منها وهو ان يكون اليمين المحلوف عليها تركا لخير فيرى فعله خيرا من تركه أو يكون فعلا لشر فيري تركه خيرا من فعله فقد امر النبي ﷺ ان يأتي الذي هو خير ويكفر عن يمينه وقوله هنا على يمين هو والله اعلم من باب تسمية المفعول باسم المصدر سمى الأمر المحلوف عليه يمينا كما يسمى المخلوق خلقا والمضروب ضربا والمبيع بيعا ونحو ذلك وكذلك أخرجاه في الصحيحين عن ابي موسى الأشعرى في قصته وقصة اصحابه لما جاؤا إلى النبي ليستحملوه فقال والله ما احملكم وما عندي ما احملكم عليه ثم قالاني والله ان شاء الله لا احلف على يمين فأرى غيرها خيرا منها الا اتيت الذي هو خير وتحللتها وفي رواية في الصحيحين الا كفرت عن يميني واتيت الذي هو خير وروى مسلم في صحيحه عن عدى بن حاتم قال قال رسول الله اذا حلف احدكم على اليمين فرأى غيرها خيرا منها فيكفرها وليأت الذي هو خير وفي رواية لمسلم ايضا من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليكفرها وليأت الذي هو خير وقد رويت هذه السنة عن النبي من غيرهذه الوجوه من حديث عبد الله بن عمر وعوف بن مالك الجشمي فهذه نصوص رسول الله المتواترة انه امر من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها ان يكفر يمينه ويأتى الذي هو خير ولم يفرق بين الحلف بالله أو النذر ونحوه وروى النسائي عن ابي موسى قال قال رسول الله ما على الأرض يمين احلف عليها فأرى غيرها خيرا منها الا اتيته وهذا صريح بانه قصد تعميم كل يمين في الأرض وكذلك الصحابة فهموا منه دخول الحلف بالنذر في هذا الكلام فروى أبو داود في سننه حدثنا محمد بن المنهال حدثنا

يزيد بن زريع حدثنا خبيب المعلم عن عمرو بن شعيب عن سعيد بن المسيب أن أخوين من الأنصار كان بينهما ميراث فسأل أحدهما صاحبه القسمة فقال إن عدت تسألني القسمة فكل مالى في رتاج الكعبة فقال له عمر إن الكعبة غنية عن مالك كفر عن يمينك وكلم أخاك سمعت رسول يقول لا يمين عليك ولا نذر في معصية الرب ولا في قطيعة الرحم وفيما لا يملك فهذا أمير المؤمنين عمر بن الخطاب أمر هذا الذى حلف بصيغة الشرط ونذر نذر اللجاج والغضب بأن يكفر يمينه وإن لا يفعل ذلك المنذور وإحتج بما سمعه من النبي أنه قال لا يمين عليك ولا نذر في معصية الرب ولا في قطيعة الرحم وفيما لا يملك ففهم من هذا أن من حلف بيمين أو نذر على معصية أو قطيعة فإنه لأوفا عليه في ذلك النذر وإنما عليه الكفارة كما أفتاه عمر ولولا أن هذا النذر كان عنده يمينا لم يقل له كفر عن يمينك وإنما قال لا يمين ولا نذر لأن اليمين ما قصد بها الحض أو المنع والنذر ما قصد به التقرب وكلاهما لا يوفي به في المعصية والقطيعة وفي هذا الحديث دلالة أخرى وهو أن قول النبي لا يمين ولا نذر في معصية الرب ولا في قطيعة رحم يعم جميع ما يسمى يمينا أو نذرا سواء كانت اليمين بالله أو كانت بوجوب ما ليس بواجب من الصدقة أو الصيام أو الحج أو الهدى أو كانت بتحريم الحلال كالظهار والطلاق والعتاق ومقصود النبي إما أن يكون نهيه عن الحلوف عليه من المعصية والقطيعة فقط أو يكون مقصوده مع ذلك لا يلزمه ما في اليمين والنذر من الإيجاب والتحريم وهذا الثاني هو الظاهر لإستدلال عمر بن الخطاب به فإنه لولا أن الحديث يدل على هذا لم يصح إستدلال عمر بن الخطاب رضى الله عنه على ما أجاب به السائل من الكفارة دون إخراج المال في كسوة الكعبة ولأن لفظ النبي يعم ذلك كله وأيضا فمما يبين دخول الحلف بالنذر والطلاق والعتاق في اليمين والحلف في كلام الله تعالى وكلام رسوله ﷺ ما روى إبن عمر قال قال رسول الله من حلف على يمين فقال إن شاء الله فلا حنث عليه رواه أحمد والنسائى وإبن ماجه والترمذي وقال حديث حسن وأبو داود ولفظه حدثنا أحمد بن حنبل ثنا سفيان عن أيوب عن نافع عن إبن عمر يبلغ به النبي ﷺ قال من حلف على يمين فقال إن شاء الله فقد إستثنى ورواه أيضا من طريق عبد الرزاق عن نافع عن إبن عمر قال قال رسول الله من حلف فإستثنى فإن شاء رجع وإن شاء ترك غير حنث

وعن أبى هريرة قال قال رسول الله ﷺ من حلف فقال إن شاء الله لم يحنث رواه أحمد والترمذي وإبن ماجه ولفظه فله ثنياه والنسائي وقال فقد إستثنى ثم عامة الفقهاء أدخلوا الحلف بالنذر وبالطلاق وبالعتاق في هذا الحديث وقالوا ينفع فيه الإستثناء بالمشيئة بل كثير من أصحاب أحمد يجعل الحلف بالطلاق لا خلاف فيه في مذهبه وإنما الخلاف فيما إذا كان بصيغة الجزاء وإنما الذي لا يدخل عند أكثرهم هو نفس إيقاع الطلاق والعتاق والفرق بين إيقاعهما والحلف بهما ظاهر وسنذكر إن شاء الله قاعدة الإستثناء فإذا كانوا قد أدخلوا الحلف بهذه الأشياء في قوله من حلف على يمين فقال إن شاء الله فلا حنث عليه فكذلك يدخل في قوله من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه فإن كلا اللفظين سواء وهذا واضح لمن تأمله فإن قوله من حلف على يمين فقال إن شاء الله فلا حنث عليه العموم فيه مثله في قوله من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت الذي خير وليكفر عن يمينه وإذا كان لفظ رسول الله في حكم الإستثناء هو لفظه في حكم الكفارة وجب أن يكون كل ما ينفع فيه الإستثناء ينفع فيه التكفير وكل ما ينفع فيه التكفير ينفع فيه الإستثناء كما نص عليه أحمد في غير موضع ومن قال إن رسول الله قصد بقوله من حلف على يمين فقال إن شاء الله فلا حنث عليه جميع الأيمان التي يحلف بها من اليمين بالله وبالنذر وبالطلاق وبالعتاق وبقوله من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها إنما قصد به اليمين بالله والنذر فقوله ضعيف فإن حضور موجب أحد اللفظين بقلب النبي مثل حضور موجب اللفظ الآخر إذ كلاهما لفظ واحد والحكم فيهما من جنس واحد وهو رفع اليمين إما بالإستثناء وإما بالتكفير وبعد هذا فأعلم أن الأمة إنقسمت في دخول الطلاق والعتاق في حديث الإستثناء على ثلاثة أقسام فقوم قالوا يدخل في ذلك الطلاق والعتاق أنفسهما حتى لو قال أنت طالق إن شاء الله وأنت حر إن شاء الله دخل ذلك في عموم الحديث وهذا قول أبي حنيفة والشافعي وغيرهما وقوم قالوا يدخل في ذلك الطلاق والعتاق لا إيقاعهما ولا الحلف بهما بصيغة الجزاء ولا بصيغة القسم وهذا أشهر القولين في مذهب مالك وإحدى الروايتين عن أحمد والقول الثالث أن إيقاع الطلاق والعتاق لا يدخل في ذلك بل يدخل فيه الحلف بالطلاق والعتاق وهذه الرواية الثانية عن أحمد ومن أصحابه من قال إن كان

الحلف بصيغة القسم دخل في الحديث ونفعته المشيئة رواية واحدة وإن كان بصيغة الجزاء ففيه روايتان وهذا القول الثالث هو الصواب المأثور معناه عن أصحاب رسول الله وجمهور التابعين كسعيد بن المسيب والحسن لم يجعلوا في الطلاق استثناء ولم يجعلوه من الآيمان ثم قد ذكرنا عن الصحابة وجمهور التابعين أنهم جعلوا الحلف بالصدقة والهدى والعتاق ونحو ذلك يمينا مكفرة وهذا معنى قول أحمد في غير موضع الاستثناء في الطلاق والعتاق ليسا من الأيمان قال أيضا الثنيا في الطلاق لا أقول به وذلك أن الطلاق والعتاق حرفان واقعان وقال أيضا إنما يكون الاستثناء فيما يكون فيه كفارة والطلاق والعتاق لا يكفران وهذا الذي قاله ظاهر وذلك أن إيقاع الطلاق والعتاق ليسا يمينا أصلا وانما هو بمنزلة العفو عن القصاص والابراء من الدين ولهذا لو قال والله لا أخلف على يمين ثم إنه أعتق عبدا له أو طلق امرأته أو ابرأ غريمه من دم أو مال أو عرض فانه لا يحنث ما علمت أحدا خالف في ذلك فمن أدخل إيقاع الطلاق والعتاق في قول النبي من حلف على يمين فقال إن شاء الله لم يحنث فقد حمل العام ما لا يحتمله كما أن من أخرح من هذا العام قوله الطلاق يلزمني لأفعلن كذا أو لا أفعله ان شاء الله أو إن فعلته فامرأتي طالق ان شاء الله فقد أخرج من القول العام ما هو داخل فيه فان هذا يمين بالطلاق والعتاق وهنا ينبغي تقليد أحمد بقوله الطلاق والعتاق ليسا من الأيمان فان الحلف بهما كالحلف بالصدقة والحج ونحوهما وذلك معلوم بالاضطرار عقلا وعرفا وشرعا ولهذا لو قال والله لا أحلف على يمين أبدا ثم قال إن فعلت كذا فإمرأتي طالق حنث وقد تقدم أن اصحاب رسول الله سموه يمينا وكذلك الفقهاء كلهم سموه يمينا وكذلك عامة المسلمين سموه يمينا ومعنى اليمين موجود فيه فانه إذا قال أحلف بالله لأفعلن إن شاء الله فان المشيئة تعود عند الاطلاق إلى الفعل الححلوف عليه والمعنى اني حالف على هذا الفعل ان شاء الله فعله فاذا لم يفعل لم يكن قد شاءه فلا يكون ملتزما له فلو نوى عوده إلى الحلف بان يقصد أي الحالف إن شاء الله ان أكون حالفا كان معنى هذا مغايرا الاستثناء في الانشاءات كالطلاق وعلى مذهب الجمهور لا ينفعه ذلك وكذلك قوله الطلاق يلزمني لأفعلن كذا إن شاء الله تعود المشيئة عند الاطلاق إلى الفعل فالمعنى لأفعلنه إن شاء الله فعله فمتى لم يفعله لم يكن الله قد شاءه فلا يكون ملتزما للطلاق بخلاف ما لو عنى بالطلاق يلزمني إن شاء الله لزومه إياه فان هذا بمنزلة قوله أنت طالق إن شاء الله وقول أحمد إنما يكون الاستثناء فيما فيه حكم الكفارة والطلاق والعتاق لا يكفران كلام حسن بليغ لما تقدم من أن النبى أخرج حكم الاستثناء وحكم الكفارة مخرجا واحدا بصيغة الجزاء وبصيغة واحدة فلا يفرق بين ما جمعه النبي بل إن الاستثناء إنما يقع لما علق به الفعل فان الأحكام التي هي الطلاق والعتاق ونحوهما لا تعلق على مشيئة الله تعالى بعد وجود أسبابها فإنها واجبة بوجوب أسبابها فإذا انعقدت أسبابها فقد شاءها الله وإنما تعلق على المشيئة الحوادث التي قد يشاؤها الله وقد لا يشاؤها من أفعال العباد ونحوها والكفارة إنما شرعت لما يحصل من الحنث في اليمين التي قد يحصل فيها الموافقة بالبر تارة والمخالفة بالحنث أخرى ووجوب الكفارة بالحنث في اليمين التي تحتمل الموافقة والمخالفة كارتفارع اليمين بالمشيئة التي تحتمل التعليق وعدم التعليق فكل من حلف على شئ ليفعلنه فلم يفعله فانه إن علقه بالمشيئة فلا حنث عليه وإن لم يعلقه بالمشيئة لزمته الكفارة فالاستثناء والتفكير يتعاقبان اليمين إذا لم يحصل فيها الموافقة فهذا أصل صحيح يدفع ما وقع في هذا الباب من الزيادة أو النقص فهذا على ما أوجبه كلام رسول الله ثم يقال بعد ذلك قول أحمد وغيره الطلاق والعتاق لا يكفران كقوله وقول غيره لا إستثناء فيهما وهذا في إيقاع الطلاق والعتاق وأما الحلف بهما فليس تكفيرا لهما وإنما هو تكفير للحلف بهما كما أنه إذا حلف بالصلاة والصيام والصدقة والحج والهدى ونحو ذلك في نذر اللجاج والغضب فإنه لم يكفر الصلاة والصيام والصدقة والحج والهدى وإنما يكفر الحلف بهم وإلا فالصلاة لا كفارة فيها وكذلك هذه العبادات لا كفارة فيها لمن يقدر عليها وكما أنه اذا قال إن فعلت كذا فعلى أن أعتق فإن عليه الكفارة بلا خلاف في مذهب أحمد وموافقيه من القائلين بنذر اللجاج والغضب وليس ذلك تكفيرا للعتق وإنما هو تكفير للحلف به فلازم قول أحمد هذا أنه إذا جعل الحلف بهما يصح فيه الإستثناء كان الحلف بهما تصح فيه الكفارة وهذا موجب سنة رسول الله كما قدمناه وأما من لم يجعل الحلف بهما يصح فيه الإستثناء كأحد القولين في مذهب أحمد ومذهب مالك فهو قول مرجوح ونحن في هذا المقام إنما نتكلم بتقدير تسليمه وسنتكلم إن شاء الله في مسألة الإستثناء على حدة وإذا قال أحمد أو غيره من العلماء إن الحلف بالطلاق والعتاق

لا كفارة فيه لأنه لا إستثناء فيه لزم من هذا القول أن الإستثناء في الحلف بهما وأما من فرق من أصحاب أحمد فقال يصح في الحلف بهما الإستثناء ولا تصح الكفارة فهذا الفرق لم أعلمه منصوصا عليه عن أحمد ولكنهم معذورون فيه من قوله حيث لم يجدوه نص في تكفير الحلف بهما على روايتين كما نص في الإستثناء في الحلف بهما على روايتين لكن هذا القول لازم على إحدى الروايتين عنه التي ينصرونها ومن سوى الأنبياء يجوز أن يلزم قوله لوازم لا يتفطن للزومها ولو تفطن لكان إما أن يلتزمها أو لا يلتزمها بل يرجع عن الملزوم أو لا يرجع عنه ويعتقد أنها غير لوازم والفقهاء من أصحابنا وغيرهم إذا خرجوا على قول عالم لوازم قوله وقياسه فإما أن لا يكون نص على ذلك اللازم لا بنفي ولا إثبات أو نص على نفيه وإذا نص على نفيه فأما أن يكون نص على نفى لزومه أو لم ينص فإن كان قد نص على نفى ذلك اللازم وخرجوا عنه خلاف المنصوص عنه في تلك المسألة مثل أن ينص في مسئلتين متشابهتين على قولين مختلفين أو يعلل مسألة بعلة ينقضها في موضع آخر كما علل أحمد هنا عدم التكفير بعدم الإستثناء وعنه في الإستثناء روايتان فهذا مبنى على تخريج ما لم يتكلم فيه بنفي ولا إثبات هل يسمى ذلك مذهبا أو لا يسمى ولاصحابنا فيه خلاف مشهور فالأثرم والخرقى وغيرهما يجعلونه مذهبا له والخلال وصاحبه وغيرهما لا يجعلونه مذهبا له والتحقيق إن هذا قياس قوله ولازم قوله فليس بمنزلة المذهب المنصوص عنه ولا أيضا بمنزلة ما ليس بلازم قوله بل هو منزلة بين منزلتين هذا حيث أمكن أن لا يلازمه وأيضا فإن الله شرع الطلاق مبيحا له أو آمرا به أو ملزما له إذا أوقعه صاحبه وكذلك العتق وكذلك النذر وهذه العقود من النذر والطلاق والعتاق تقتضي وجوب أشياء على العبد أو تحريم أشياء عليه والوجوب والتحريم إنما يلزم العبد إذا قصده أو قصد سببه فإنه لو جرى على لسانه هذا الكلام بغير قصد لم يلزمه شيء بالإتفاق ولو تكلم بهذه الكلمات مكرها لم يلزمه حكمها عندنا وعند الجمهور كما دلت عليه السنة وآثار الصحابة لأن مقصوده إنما هو دفع المكروه عنه لم يقصد حكمها ولا قصد التكلم بها إبتداء فكذلك الحالف إذا قال إن لم أفعل كذا فعلى الحج أو الطلاق ليس يقصد إلتزام حج ولا طلاق ولا تكلم بما يوجبه إبتداء وإنما قصده الحض على ذلك الفعل أو منع نفسه منه كما أن قصد المكره دفع المكروه عنه ثم قال على طريق المبالغة في الحض والمنع إن فعلت كذا فهذا لي لازم أو هذا على حرام لشدة إمتناعه من هذا اللزوم والتحريم علق ذلك به فقصده منعهما جميعا لا ثبوت أحدهما ولا ثبوت سببه وإذا لم يكن قاصدا للحكم ولا لسببه وإنما قصده عدم الحكم لم يجب أن يلزمه الحكم وأيضا فإن اليمين بالطلاق بدعة محدثة في الأمة لم يبلغني أنه كان يحلف بها على عهد قدماء الصحابة ولكن قد ذكروها في أيمان البيعة التي رتبها الحجاج بن يوسف وهي تشتمل على اليمين بالله وصدقة المال والطلاق والعتاق ولم أقف إلى الساعة على كلام لأحد من الصحابة في الحلف بالطلاق وإنما الذي بلغنا عنهم الجواب في الحلف بالعتق كما تقدم ثم هذه البدعة قد شاعت في الأمة وإنتشرت إنتشارا عظيما ثم لما إعتقد من إعتقد أن الطلاق يقع بها لا محالة صار في وقوع الطلاق بها من الأغلال على الأمة ما هو شبيه بالأغلال التي كانت على بني اسرائيل ونشأ عن ذلك خمسة انواع من الحيل والمفاسد في الايمان حتى اتخذوا آيات الله هزوا وذلك انهم يحلفون بالطلاق على ترك امور لابد لهم من فعلها اما شرعا واما طبعا وعلى فعل امور يصلح فعلها اما شرعا واما طبعا وغالب ما يحلفون بذلك في حال اللجاج والغضب ثم فراق الأهل فيه من الضرر في الدين والدنيا ما يزيد على كثير من اغلال اليهود وقد قيل ان الله انما حرم المطلقة ثلاثا حتى تنكح زوجا غيره لئلا يسارع الناس إلى الطلاق لما فيه من المفسدة (١).

قال الله تعالى ﴿ وَلا تَجْعَلُوا اللّه عُرْضَكَةَ لِأَيْمَنِكُمْ أَن تَبَرُّوا وَتَتَقُوا وَتُصَلِحُوا بَرْنَ النّاسُ وَاللّهُ سَمِيعُ عَلِيهُ عَلِيهُ ﴿ اللّهُ وَاللّهُ عَالَمَهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَفُورُ حَلِيمٌ مَا كَسَبَتَ قُلُوبُكُمُ اللّهُ وَاللّهُ عَفُورُ حَلِيمٌ شَا لَلّهَ عَفُورُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهُ عَلَو اللّهُ عَفُورُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ عَفُورُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ عَفُورُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ عَفُورُ مَلِيمٌ وَاللّهُ عَلَا اللّهُ عَفُورُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهُ عَلَو اللّهُ عَلَو اللّهُ عَلَا اللّهُ عَفُورُ مَعِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ [المبقرة: ٢٢٠-٢٢] وقال تعالى ﴿ يَكَأَيُّهُا اللّهِ مَا مَنُوا لَا تَحْرَمُوا طَيّبَتِ مَا أَحَلَ اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْمَدُوا إِلَى اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْمَدُوا اللّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْمَدُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَاكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللللّهُ اللللللللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۵ ص: ۲۷۳–۲۹۰.

عَقَدتُمُ ٱلْأَيْمَانَ ۚ فَكَفَّارَ ثُهُۥ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةً فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَامٍ ذَلِكَ كَفَّنرَةُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَٱحْفَظُوٓا أَيْمَننكُم ﴿ [المائدة: ٨٥-٨٧] فذكر الله إسم الأيمان في أربعة مواضع في قوله ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِٱللَّغْوِ فِي ٓ أَيْمَانِكُمُ ﴾ [المائدة: ٨٩] وقوله ﴿يِمَا عَقَدتُمُ ٱلْأَيْمَانَ ﴾ [المائدة: ٨٩] وقوله ﴿ ذَالِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفَتُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩] وقوله ﴿وَأَحْفَظُواْ أَيْمَنَكُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩] وقوله تعالى ﴿يَنَأَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحْرَمُ مَآ أَحَلَ اللَّهُ لَكَّ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَحِكَ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ۖ اللَّهُ فَرَضَ اللَّهُ لَكُو تِحِلَّةَ أَيْمَنِيكُمْ وَاللَّهُ مَوْلَنَكُو ۖ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [التحريم: ١-٢] وهذا الإستفهام إستفهام إنكار يتضمن النهي فإن الله لا يستفهم لطلب الفهم والعلم فإنه بكل شيء عليم ولكن مثل هذا يسميه أهل العربية إستفهام إنكار وإستفهام الإنكار يكون بتضمن الإنكار مضمون الجملة إما إنكار نفي إن كان مضمونها خبرا وإما إنكار نهى إن كان مضمونها إنشاء والكلام إما خبر وإما إنشاء وهذا كقوله ﴿عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمَّ ﴾ [المتوبة: ٤٣] وقوله ﴿لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفَعُلُونَ ﴾ [الصف: ٢] ونحو ذلك فالله تعالى نهى نبيه عن تحريم الحلال كما نهى المؤمنين وأخبر أنه فرض لهم تحلة أيمانهم كما ذكر كفارة اليمين بعد النهى عن تحريم الحلال في سورة المائدة وقوله ﴿قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُمْ تَحِلَّهَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ [المتحريم: ٢] هو ما ذكرهفي سورة المائدة وكان سبب نزول التحريم تحريم النبي ﷺ الحلال إما أمته مارية القبطية وإما العسل وإما كلاهما وكذلك آية المائدة فإن طائفة من المسلمين كانوا قد حرموا الطيبات إما تبتلا وترهبا كما عزم على ذلك عثمان بن مضعون ومن وافقه من الصحابة حتى نهاهم النبي عن ذلك وإما غير ذلك وبين الله لهم أن الله جعل لمن حرم الحلال من هذه الأمة مخرجا وأن اليمين المتضمنة تحريمه للحلال له منها مخرج بالكفارة التي شرعها الله ليسوا كالذين من قبلهم الذين كانوا إذا حرموا شيئا حرم عليهم ولم يكن لهم أن يكفروا قال تعالى ﴿ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِّبَنِي ٓ إِسْرَ ءِيلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَءِيلُ عَلَى نَفْسِهِ عِن قَبْلِ أَن تُنزَّلَ ٱلتَّوْرَيْةُ ﴾ [آل عمران: ٩٣] ولذلك قد قيل إنهم كانوا إذا حلفوا على فعل شيء لزمهم ولم يكن لهم أن يكفروا ولهذا قالت عائشة كان أبو بكر الصديق لا يحنث في اليمين حتى

أنزل الله كفارة اليمين ولهذا أمر الله أيوب بما يحلل يمينه لأنه لم يكن لهم كفارة فان اليمين على الأشياء تارة تكون حضا وإلزاما وتارة تكون منعا وتحريما كما أن عهد الله ورسوله وحكمه على خلقه ينقسم إلى هذين القسمين ولذا كان الظهار في الجاهلية وأول الاسلام طلاقا حتى أنزل الله فيه الكفارة وكذلك كان الايلاء طلاقا حتى أنزل الله حكمه وذلك لأن الظهار نوع من التحريم فموجبه رفع الملك إذ الزوجة لا تكون محرمة على التأبيد والايلاء في سورة المائدة وكان سبب نزول التحريم تحريم النبي ﷺ وقد ذكر الله لفظ اليمين في مواضع من كتابه فقال تعالى ﴿تَحْبِسُونَهُ مَا مِنْ بَعْدِ الصَّلَوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِاللَّهِ إِنِ ٱرْتَبَـٰتُمْ لَا نَشْتَرِى بِهِ - ثَمَنًا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرِينٌ وَلَا نَكْتُمُ شَهَدَةَ ٱللَّهِ إِنَّا إِذَا لَّمِنَ ٱلْأَثِمِينَ ﴿ [١٠١] إلى قوله ﴿ فَعَا خَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأَوْلِيَنِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَادَلُنَآ أَحَقُّ مِن شَهَا دَيِهِ مَا وَمَا أَعْتَدَيُّنَا إِنَّا إِذًا لَّمِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهُ ذَاكَ أَدْنَى أَن يَأْتُواْ بِٱلشَّهَادَةِ عَلَى وَجْهِهَا أَوْ يَخَافُواْ أَن تُرَدَّ أَيَّكُنَّ بِعَدَ أَيْكُنهُمْ ﴾ [١١١ئدة: ١٠٧-١٠٨] وقال تعالى في سورة براءة في سياق ذكر معاهدة المشركين ﴿ وَإِن نَّكَثُواْ أَيْمَنَهُم مِّنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَائِلُواْ أَبِمَّةَ ٱلْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَا أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ مَنتَهُونَ اللَّ الْقَائِلُونَ قَوْمًا نَّكَثُواْ أَيْمَننَهُمْ وَهَكُمُواْ بِإِخْرَاجِ ٱلرَّسُولِ وَهُم بَكَ ءُوكُم أَوَّكَ مَرَّةٍ ﴾ [التوبة: ١٢-١٣] وقال تعالى ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنِهَدَثُمْ وَلَا نَنْقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعَدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمُ كَفِيلًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُوك اللَّهِ وَلَا تَكُونُواْ كَأَلَّتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَنَّا نَتَّخِذُوك أَيْمَننكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ أَن تَكُونَ أُمَّةً هِي أَرْبِي مِنْ أُمَّةً ۚ إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ ٱللَّهُ بِهِۦ﴾ [النحل: ٩١-٩٦] وقال تعالى ﴿ وَأَقَسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنَهُمْ لَهِن جَآءَتُهُمْ ءَايَّةُ لَيْؤُمِنُنَّ بِهَا ﴾ [الأنعام: ١٠٩] ﴿وَأَقَسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوتُ ﴾ [المنحل: ٣٨] ﴿وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَهِنَ أَمْرَتُهُمْ لَيَخْرُجُنَّ قُلُ لَا نُقُسِمُواً طَاعَةُ مَّعْرُوفَةً ﴾[اتنور: ٥٣] قال أهل اللغة وهذا لفظ الجوهري اليمين القسم والجمع أيمن وأيمان فقال سمى بذلك لأنهم كانوا إذا تحالفوا يمسك كل إمرىء منهم على يمين صاحبه فصل ولفظ اليمين في كتاب الله وكذا في لفظ أصحاب رسول

الله الذين خوطبوا بالقرآن أولا يتناول عندهم ما حلف عليه بالله بأى لفظ كان الحلف وبأى إسم من أسماءه كان الحلف وكذلك الحلف بصفاته كعزته وأحكامه كالتحريم والإيجاب فإن التحريم والإيجاب من أحكامه والحلف إذا قال أحلف بالله ليكونن فهو قد إلتزم ذلك الفعل وأوجبه على نفسه أو حرمه على نفسه وعقد اليمين بالله فجعل لزوم الفعل معقودا بالله لئلا يمكن فسخه ونقضه فموجب يمينه في نفسها لزوم ذلك الفعل له أو إنتقاض إيمانه بالله الذي عقد به اليمين وهذا الثاني لا سبيل له إليه فتعين الأول لكن الشارع في شريعتنا لم يجعل له ولاية التحريم على نفسه والايجاب على نفسه مطلقا بل شرع له تحلة يمينه وشرع له الكفارة الرافعة لموجب الإثم الحاصل بالحنث في اليمين إذا كان الحنث والتكفير خيرا من المقام على اليمين وقد تنازع الفقهاء في اليمين هل تقتضي إيجابا وتحريما ترفعه الكفارة أولا تقتضى ذلك أو هي موجبة لذلك لولا ما جعله الشرع مانعا من هذا الإقتضاء على ثلاثة أقوال أصحها الثالث كما سننبه عليه إن شاء الله تعالى والمقصود أن نذكر من أقوال الصحابة ما يبين معنى اليمين في كتاب الله وسنة رسوله وفي لغتهم ففي سنن أبي داود حدثنا محمد بن المنهال حدثنا يزيد بن زريع حدثنا حبيب المعلم عن عمرو بن شعيب عن سعيد بن المسيب أن أخوين من الأنصار كان بينهما ميراث فسأل أحدهما صاحبه القسمة فقال إن عدت تسألنى القسمة فكل مالي في رتاج الكعبة فقال له عمر إن الكعبة غنية عن مالك كفر عن يمينك وكلم أخاك سمعت رسول الله يقول لا يمين عليك ولا نذر في معصية الرب ولا في قطيعة الرحم ولا في مالا تملك وهذا الرجل تكلم بصيغة التعليق صيغة الشرط والجزاء وعلق وجوب صرف ماله في رتاج الكعبة على مسألته القسمة وهذه الصيغة يقصد بها نذر التبرر كقوله إن شفا الله مريضي وسلم مالى الغائب فثلث مالى صدقة ويقصد بها نذر اليمين الذي يسمى نذر اللجاج والغضب كما قصد هذا المعلق والصيغة في الموضعين صيغة تعليق لكن المعنى والقصد متباين فانه في احد الموضعين مقصوده حصول الشرط الذي هو نعمة من الله كشفاء المريض وسلامة المال والتزم طاعة الله شكرا لله على نعمته وتقربا إليه وفي النوع الآخر مقصوده أن يمنع نفسه أو غيره من فعل أو يحضه عليه وحلف فالوجوب لإمتناعه من وجوب هذا عليه وكراهة ذلك وبغضه إياه كما يمتنع من الكفر ويبغضه ويكرهه

فيقول إن فعلت فهو يهودي أو نصراني وليس مقصوده أنه يكفر بل لفرط بغضه للكفر به حلف أنه لا يفعل قصدا لإنتفاء الملزوم بإنتفاء اللازم فإن الكفر اللازم يقصد نفيه فقصد به الفعل لنفى الفعل أيضا كما إذا حلف بالله فلعظمة الله في قلبه عقد به اليمين ليكون المحلوف عليه لازما لإيمانه بالله فيلزم من وجود الملزوم وهو الإيمان بالله وجود اللازم وهو لزوم الفعل الذي حلف عليه وكذلك إذا حلف أن لا يفعل أمرا جعل إمتناعه منه لازما لإيمانه بالله وهذا هو عقد اليمين وليس مقصوده رفع إيمانه بل مقصوده أن لا يرتفع إيمانه ولا ما عقده به من الإمتناع فسمى عمر بن الخطاب هذا يمينا وإستدل على أنه ليس عليه الفعل المعلق بالشرط بقول النبي لا يمين عليك ولا نذر في معصية الرب ولا في قطيعة الرحم ولا في مالا يملك والنبي ﷺ ذكر اليمين والنذر كما ذكر الله في كتابه اليمين والنذر فإن اليمين مقصودها الحض أو المنع من الإنشاء أو التصديق أو التكذيب في الخبر والنذر ما يقصد به التقرب إلى الله ولهذا أوجب سبحانه الوفاء بالنذر لأن صاحبه إلتزم طاعة لله فأوجب على نفسه ما يجبه الله ويرضاه قصدا للتقرب بذلك الفعل إلى الله وهذا كما أوجب الشارع على من شرع في الحج والعمرة إتمام ذلك لله لقوله ﴿ وَأَتِمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٩٦] وإن كان الشارع متطوعا وتنازع العلماء في وجوب إتمام غيرهما ولم يوجب سبحانه الوفاء باليمين لأن مقصود صاحبها الحض والمنع ليس مقصوده التقرب إلى الله تعالى ولكن صيغة النذر تكون غالبا بصيغة التعليق صيغة الجازات كقوله إن شفا الله مريضي كان على عتق رقبة وصيغة اليمين غالبا تكون بصيغة القسم كقوله والله لأفعلن كذا وقد يجتمع القسم والجزاء كقوله ﴿وَمِنْهُم مَّنْ عَنْهَدُ ٱللَّهَ ا كَ بِنُ ءَاتَىٰنَا مِن فَضَّالِهِ ـ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ ۖ فَلَكَّاۤ ءَاتَمْهُم مِّن فَضَّالِهِ ـ بَخِلُواْ بِهِ ـ وَتَوَلُّواْ وَّهُم مُّعْرِضُونَ ٧٧ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِرِ يَلْقَوْنَهُ. بِمَآ أَخَلَفُواْٱللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [التوبة: ٧٥-٧٧] ولهذا ترجم الفقهاء على إحدى الصيغتين باب التعليق بالشروط كتعليق الطلاق والعتاق والنذر وغير ذلك وعلى الأخرى باب جامع الأيمان كما يشترك فيه اليمين بالله والطلاق والعتاق والظهار والحرام وغير ذلك ومسائل أحد البابين مختلطة بمسائل الآخر ولهذا كان من الفقهاء من ذكر مسائل جامع الأيمان مع

مسائل التعليق ومنهم من ذكرها في باب الأيمان والمنفى بإحدى الصيغتين مثبت بالأخرى والمقدم في إحداهما مؤخر في الأخرى فإذا قال إن فعلت كذا فمالي حرام أو عبدى حر أو إمرأتي طالق أو مالى صدقة أو فعلى كذا وكذا حجة أو صوم شهر أو نحو ذلك فهو بمنزلة أن يقول الطلاق يلزمه لا يفعل كذا أو العتق أو الحرام يلزمه والمشى إلى مكة يلزمه لا يفعل كذا ونحو ذلك ففي صيغة الجزاء أثبت الفعل وقدمه وأخر الحكم ولما أخر الفعل ونفاه وقدم الحكم والمحلوف به مقصوده أن لا يكون ولا يهتك حرمته وكذلك إذا قال إن فعلت كذا فأنا كافر أو يهودي أو نصراني فهو كقوله والله لأنه كذا ولهذا كان نظر النبى وأصحابه إلى معنى الصيغة ومقصود المتكلم سواء كانت بصيغة المجازات أو بصيغة القسم فإذا كان مقصوده الحض أو المنع جعلوه يمينا وإن كان بصيغة المجازات وإن كان مقصوده التقرب إلى الله جعلوه ناذرا وإن كان بصيغة القسم ولهذا جعل النبي ﷺ الناذر حالفًا لأنه ملتزم للفعل بصيغة الجازاة فإن كان المنذور مما أمر الله به أمره به وإلا جعل عليه كفارة يمين وكذلك الحالف إنما أمره أن يكفر يمينه إذا حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها إعتبارا بالمقصود في الموضعين فإذا كان المراد ما يجبه الله ويرضاه أمر به وهو النذر الذي يوفي به وإن كان بصيغة القسم وإن كان غيره أحب إلى الله وأرضى منه أمر بالأحب الأرضى لله وإن كان بصيغة النذر وأمر بكفاره يمين وهذا كله تحقيقا لطاعة الله ورسوله وأن يكون الدين كله لله وأن كل يمين أو نذر أو عقد أو شرط تضمن ما يخالف أمر الله ورسوله فإنه لا يكون لازما بل يجب تقديم أمر الله ورسوله على كل ذلك فكل ما يقصده العباد من الأفعال والتروك إن كان مما أمر الله به ورسوله فإن الله يأمر به وبالإعانة عليه وإن كان مما نهى الله عنه ورسوله فإن الله ينهى عنه وعن الإعانة عليه وإن كان من المباحات فهو مع النية الحسنة يكون طاعة ومع النية السيئة يكون ذنبا ومع عدم كل منهما لا هذا ولا هذا فالشرع دائما في الأيمان والنذور والشروط والعقود يبطل منها ما كان مخالفًا لأمر الله ورسوله لكن إذا كان قد علق تلك الأمور بإيمانه بالله شرعت الكفارة ماحية لمقتضى هذا العقد فإنه لولا ذلك لكان موجبه الإثم إذا خالف يمينه ولهذا سمى حنثا قال تعالى ﴿وَلَا تَجْعَلُواْ اللَّهَ عُرْضَةً لِّأَيْمَندِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَّقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾[البقرة: ٢٢٤] وقد تواترت الآثار عن الصحابة والتابعين وغيرهم بأن معنى

هذه الآية أنه لا يحلف أحدكم على أنه لا يبر ولا يتقى الله ولا يصل رحمه فإذا أمر بذلك قال أنا قد حلفت بالله فيجعل الحلف بالله مانعا له من طاعة الله ورسوله فإذا كان قد نهى سبحانه أن يجعل الله أي الحلف بالله مانعا من طاعة الله فغير ذلك أولى أن ينهى عن كونه مانعا من طاعة الله والأيمان الشرعية الموجبة للكفارة كلها تعود إلى الحلف بالله كما سننبه عليه إن شاء الله تعالى وإنما المقصود هنا ذكر بعض الآثار قال أبو بكر الأثرم في سننه سمعت أبا عبد الله أحمد بن حنبل يسأل عن رجل قال ماله في رتاج الكعبة قال كفارة يمين وإحتج بحديث عائشة قال وسمعت أبا عبد الله يسأل عن الرجل يحلف بالمشى إلى بيت الله أو الصدقة بالملك أو نحو هذه الأيمان فقال إذا حنث فكفارة يمين إلا أنى لا أحمله على الحنث مالم يحنث قيل له لا يفعل قيل لأبي عبد الله فإذا حنث كفر قال نعم قيل له أليس كفارة يمين قال نعم قال الأثرم حدثنا الفضل بن دكين حدثنا حسن عن ابن أبى نجيح عن عطاء عن عائشة قالت من قال مالي في ميراث الكعبة وكل مالي فهو هدى وكل مالى فهو في المساكين فليكفر يمينه وقال الأثرم حدثنا عارم بن الفضل حدثنا معتمر بن سليمان قال قال أبي حدثنا بكر بن عبد الله أخبرني أبو رافع قال قالت مولاتي ليلي بنت العجماء كل مملوك لها محرر وكل مال لها هدى وهي يهودية وهي نصرانية إن لم تطلق إمرأتك أو تفرق بينك وبين إمرأتك قال فأتيت زينب إبنة أم سلمة وكانت إذا ذكرت إمرأة بالمدينة فقيهة ذكرت زينب قال فأتيتها فجاءت معى إليها فقالت في البيت هاروت وماروت قالت یا زینب جعلنی الله فداك أنها قالت كل مملوك لها حر وكل مال لها هدى وهي يهودية وهي نصرانية فقالت يهودية ونصرانية خلى بين الرجل وإمرأته فأتيت حفصة أم المؤمنين فأرسلت إليها فأتتها فقالت يا أم المؤمنين جعلنى الله فداك إنها قالت كل مملوك لها حر وكل مال لها هدى وهي يهودية وهي نصرانية فقالت يهودية ونصرانية خلى بين الرجل وبين إمرأته قال فأتيت عبد الله بن عمر فجاء معى إليها فقام على الباب فسلم فقالت ببا أنت وببا أبوك فقال أمن حجارة أنت أمن ح أنت أى شيء أنت أفتتك زينب وأفتتك أم المؤمنين فلم تقبلي فتياهما قالت يا أبا عبد الرحمن جعلني الله فداك أنها قالت كل مملوك لها حر وكل مال لها هدى وهي يهودية وهي نصرانية فقال يهودية ونصرانية كفرى عن يمينك وخلى بين الرجل وبين إمرأته وذكر هذا عبد الرزاق في مصنفه عن التيمي عن معتمر بن سليمان عن أبيه عن بكر بن عبد الله المزني قال أخبرني أبو رافع قال قالت لي مولاتي ليلي إبنة العجماء كل مملوك لها حر وكل مالها هدى وهي يهودية ونصرانية إن لم تطلق إمرأتك قال فأتتنا زينب بنت أم سلمة وكان إذا ذكرت إمرأة فقيهة ذكرت زينب فذكرت ذلك لها فقالت خلى بين الرجل وبين إمرأته وكفرى عن يمينك قال فأتتنا حفصة زوج النبى فقلت يا أم المؤمنين جعلني الله فداك وذكرت لها يمينها فقالت كفرى عن يمينك قال وأتينا عبد الله بن عمر فقلنا يا أبا عبد الرحمن وذكرت له يمينها فقال كفرى يمينك وخلى بين الرجل وإمرأته قال إبن عبد البر قوله وكل مملوك لها حر هو من رواية سليمان التيمي وأشعث الحمراني عن بكر المزني مع هذا الحديث وفي رواية أشعث في هذا الحديث إبن عباس وأبو هريرة وإبن عمر وحفصة وعائشة وأم سلمة وإنما هو زينب بنت أم سلمة وقال الأثرم حدثنا عبدالله بن رجاء أخبرنا عمران عن قتادة عن زرارة بن أبي أوفي أن إمرأة سألت إبن عباس أن إمرأة جعلت بردها عليها هديا إن لبسته فقال ابن عباس أفي غضب أم في رضا قالوا في غضب قال إن الله تبارك وتعالى لا يتقرب إليه بالغضب لتكفر عن يمينها قلت إبن عباس إستفسر النذر هل مقصودها التقرب بالمنذور كما قد يقول القائل إن سلم مالى تصدقت به أو مقصودها الحلف أنها لا تلبسه فيكون عليها كفارة يمين فقال أفي غضب أم رضا فلما قالوا في غضب علم أنها حالفة لا ناذرة ولهذا سمى الفقهاء هذا نذر اللجاج والغضب فهو يمين وإن كان صيغته صيغة الجزاء وقال الأثرم حدثنى إبن الطباع حدثنا أبو بكر بن عياش عن العلاء إبن المسيب عن يعلى بن النعمان عن عكرمة عن إبن عباس سئل عن رجل جعل ماله في المساكين قال أمسك عليك مالك وأنفقه على عيالك وإقضى به دينك وكفر عن يمينك وقال حرب الكرماني في مسائله حدثنا المسيب بن واضح حدثنا يوسف بن أبي السفر عن الأوزاعي عن عطاء بن أبي رباح قال سألت إبن عباس عن الرجل يحلف بالمشى إلى بيت الله الحرام قال إنما المشى على من نواه فأما من حلف في الغضب فعليه كفارة يمين وقال الأثرم حدثنا أبو بكر بن أبي الأسود حدثنا معتمر عن أبيه عن إبن عمر والحسن قال إذا نذر الشكر فعليه وفاء نذره والنذر في المعصية والغضب يمين وقال الأثرم حدثنا أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل حدثنا عبد

الرزاق حدثنا بن جريج قال سئل عطاء عن رجل قال علي ألف بدنة فقال يمين وعن رجل قال رجل قال على ألف حجة قال يمين وعن رجل قال مالي هدى قال يمين وعن رجل قال مالي في المساكين قال يمين وقال أحمد حدثنا عبد الرزاق أخبرنا معمر عن قتادة عن الحسن وجابر إبن زيد في الرجل يقول إن لم أفعل كذا وكذا فأنا محرم بحجة قال ليس الإحرام إلا على من نوى الحج يمين يكفرها وقال أحمد حدثنا عبد الرزاق أخبرنا معمر عن إبن طاووس عن أبيه قال يمين يكفرها وقال الأثرم حدثنا أبو عبد الله حدثنا وكيع عن سفيان عن ليث عن المنهال عن أبي وائل في رجل قال هو محرم بحجة قال يمين وقال حدثنا أبو عبد الله حدثنا محمد بن زيد الواسطى عن أيوب يعنى أبا العلاء عن قتادة ومنصور عن الحسن في رجل قال إن دخل منزل فلان فعليه مشي إلى بيت الله قال عليه أبوعبدالله حدثنا يعقوب بن إبراهيم بن سعد حدثنا عاصم بن محمد عن أخيه عمر بن أبوعبدالله حدثنا يعقوب بن إبراهيم بن سعد حدثنا عاصم بن محمد عن أخيه عمر بن أبوعبدالله حدثنا يعقوب بن إبراهيم بن سعد حدثنا عاصم بن محمد عن أخيه عمر بن أبوعبدالله حدثنا يعقوب بن إبراهيم بن سعد حدثنا عاصم بن محمد عن أخيه عمر بن أبوعبدالله على عليه مشيا إلى بيت الله فقال القاسم أجعله نذرا قال لا أو جعله لله قال لا أو جعله لله قال لا قال فليكفر عن يمينه (۱).

ومن حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت إلى هو خير وليكفر عن يمينه

أن الله قال في كتابه ﴿وَلَكِن يُوَاخِدُكُم بِمَا عَقَدَثُمُ اَلْأَيْمَنَ فَكَفَّرَتُهُۥ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ ﴾ [المائدة: ٨٩] إلى قوله ﴿ ذَلِكَ كَفَّنَرَةُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩] وقال تعالى ﴿ فَرْضَ اللهُ لَكُو تَحِلَةَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ [المتحريم: ٢] وثبت في الصحيح عن النبي أنه قال من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه وهذا يتناول جميع أيمان المسلمين لفظا ومعنى أما اللفظ فلقوله ﴿ فَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُو تَحِلَةَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ [المتحريم: ٢] وقوله ﴿ ذَلِكَ كَفَّرَةُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُ مَ ﴾ [المؤمنين

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۵ ص: ۳۲۸–۳٤۲.

فكل ما كان من أيمانهم فهو داخل في هذا والحلف بالمخلوقات شرك ليس من أيمانهم لقول النبي من حلف بغير الله فقد أشرك رواه أهل السنن أبو داود وغيره فلا تدخل هذه في أيمان المسلمين وأما ما عقده بالله أو لله فهو من أيمان المسلمين فيدخل في ذلك ولهذا لو قال أيمان المسلمين أو أيمان البيعة تلزمني ونوى دخول الطلاق والعتاق دخل في ذلك كما ذكر ذلك الفقهاء ولا أعلم فيه نزاعا ولا يدخل في ذلك الحلف بالكعبة وغيرها من المخلوقات وإذا كانت من أيمان المسلمين تناولها الخطاب وما أن جهة المعنى فهو أن الله فرض الكفارة في أيمان المسلمين لئلا تكون اليمن موجبة عليهم أو محرمة عليهم لا مخرج لهم كما كانوا عليه في أول الإسلام قبل أن تشرع الكفارة لم يكن للحالف مخرج إلا الوفاء باليمين فلو كان من الأيمان مالا كفارة فيه كانت هذه المفسدة موجودة وأيضا فقد قال الله تعالى ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ اللَّهَ عُرْضَةَ لِأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَّقُواْ وَتُصْلِحُوا بَيْن ٱلنَّاسِ ﴾ [البقرة: ٢٢٤] نهاهم الله أن يجعلوا الحلف بالله مانعا لهم من فعل ما أمر به لئلا يمتنعوا عن طاعته باليمين التي حلفوها فلو كان في الأيمان ما ينعقد ولا كفارة فيه لكان ذلك مانعا لهم من طاعة الله إذا حلفوا به وأيضا فقد قال تعالى ﴿ لِّلَذِينَ يُؤَلُّونَ مِن نِّسَآبِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشَّهُ إِن فَأَءُو فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهِ وَإِنْ عَزَمُواْ ٱلطَّلَقَ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَمِيمُ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٦-٢٢٦] والايلاء هو الحلف والقسم والمراد بالايلاء هنا أن يحلف الرجل أن لا يطأ إمرأته وهو إذا حلف بما عقده بالله كان موليا وإن حلف بما عقده الله كالحلف بالنذر والظهار والطلاق والعتاق كان موليا عند جماهير العلماء كأبى حنيفة ومالك والشافعي في قوله الجديد وأحمد ومن العلماء من لم يذكر في هذه المسألة نزاعا كإبن المنذر وغيره وذكر عن ابن عباس أنه قال كل يمين منعت جماعا فهي إيلاء والله سبحان وتعالى قد جعل المولى بين خيرتين إما أن يفيء وإما أن يطلق والفيئة هي الوطء خير بين الإمساك بمعروف والتسريح بإحسان فان فاء فوطئها حصل مقصودها وقد أمسك بمعروف وقد قال تعالى ﴿فَإِن فَآءُو فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾[البقرة: ٢٢٦] ومغفرته ورحمته للمولى توجب رفع الإثم عنه وبقاء إمرأته ولا تسقط الكفارة كما في قوله ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَآ أَحَلَ ٱللَّهُ لَكَ

تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزُونَجِكَ ۚ وَأَللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ ۖ قَدْ فَرْضَ ٱللَّهُ لَكُو تَحِلَّةَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ [المتحريم: ١-٢] فبين أنه غفور رحيم بما فرضه من تحلة الأيمان حيث رحم عباده بما فرضه لهم من الكفارة وغفر لهم بذلك نقضهم لليمين التي عقدوها فإن موجب العقد الوفاء لولا ما فرضه من التحلة التي جعلها تحل عقده اليمين وإن كان المولى لا يفيء بل قد عزم على الطلاق فان الله سميع عليم فحكم المولى في كتاب الله أنه إما أن يفيء وإما أن يعزم الطلاق فان فاء فإن الله غفور رحيم لا يقع به طلاق وهذا متفق عليه في اليمين بالله تعالى وأما اليمين بالطلاق فمن قال إنه يقع به الطلاق فلا يكفر فانه يقول إن فاء المولى بالطلاق وقع به الطلاق وإن عزم الطلاق فأوقعه وقع به الطلاق فالطلاق على قوله لازم سواء أمسك بمعروف أو سرح بإحسان والقرآن يدل على أن المولى مخير إما أن يفيء وإما أن يطلق فإذا فاء لم يلزمه الطلاق بل عليه كفارة الحنث إذا قيل بأن الحلف بالطلاق فيه الكفارة فان المولى بالحلف بالله إذا فاء لزمته كفارة الحنث عند جمهور العلماء وفيه قول شاذ أنه لا شيء عليه بحال وقول الجمهور أصح فان الله بين في كتابه كفارة اليمين في سورة المائدة وقال النبي من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه فإن قيل المولى بالطلاق إذا فاء غفر الله له ما تقدم من تأخير الوطء للزجة وإن وقع به الطلاق ورحمه بذلك قيل هذا لا يصح فان أحد قولى العلماء القائلين بهذا الأصل أن الحالف بالطلاق ثلاثا أن لا يطأ إمرأته لا يجوز له وطؤها بحال فانه إذا أولج حنث وكان النزع في أجنبية وهذه احدى الروايتن عن أحمد وأحد القولين في مذهب مالك والثاني يجوز له وطأة واحدة ينزع عقبها وتحرم بها عليه إمرأته ومعلوم أن الإيلاء إنما كان لحق المرأة في الوطء والمرأة لا تختار وطأة يقع بها الطلاق الثلاث عقبها إلا إذا كانت كارهة له فلا يحصل مقصودها بهذه الفيئة وأيضا فانه على هذا التقدير لا فائدة في التأجيل بل تعجيل الطلاق أحب اليها لتقضى العدة لتباح لغيره فإذا كان لابد لها من الطلاق على التقديرين كان التأجيل ضررا محضا لها وهذا خلاف مقصود الإيلاء الذي شرع لنفع المرأة لا لضرها وما ذكرته من النصوص قد إستدل به الصحابة وغيرهم من العلماء في هذا الجنس فأفتوا من حلف فقال إن فعلت كذا فمالى هدى وعبيدى أحرار ونحو ذلك بأن يكفر يمينه فجعلوا يمينا مكفرة وكذلك غير واحد من علماء السلف والخلف جعلوا هذا

متناولا للحلف بالطلاق والعتاق وغير ذلك من الأيمان وجعلوا كل يمين يحلف بها الحالف ففيها كفارة يمين وان عظمت وقد ظن طائفة من العلماء أن هذا الضرب فيه شبه من النذر والطلاق والعتاق وشبه من الأيمان وليس كذلك بل هذه أيمان محضه ليست نذرا ولا طلاقا ولا عتاقا وإنما يسميها بعض الفقهاء نذر للحاج والغضب تسمية مقيدة ولا يقتضى ذلك أنها تدخل في إسم النذر عند الإطلاق وأئمة الفقهاء الذين اتبعوا الصحابة بينوا أن هذه أيمان محضه كما قرر ذلك الشافعي وأحمد وغيرهما في الحلف بالنذر لكن هي إيمان علق الحنث فيها على شيئين أحدهما فعل المحلوف عليه والثاني عدم إيقاع المحلوف به فقول القائل إن فعلت كذا فعلى الحج هذا العام بمنزلة قوله والله إن فعلت كذا لأحجن هذا العام وهو لو قال ذلك لم يلزمه كفارة إلا إذا فعل ولم يحج ذلك العام كذلك إذا قال إن فعلت كذا فعلى أن أحج هذا العام إنما تلزمه الكفارة إذا فعله ولم يحج ذلك العام وكذلك إذا قال إن فعلت كذا فعلى أن أعتق عبدى أو أطلق إمرأتي فانه لا تلزمه الكفارة إلا إذا فعله ولم يطلق ولم يعتق ولو قال والله إن فعلت كذا فوالله لأطلقن إمرأتى ولأعتقن عبدى وكذلك إذا قال إن فعلت كذا فإمرأتي طالق وعبدى حر هو بمنزلة قوله والله إن فعلت كذا ليقعن بي الطلاق والعتاق ولأوقعن الطلاق والعتاق وهو إذا فعله لم تلزمه الكفارة إلا إذا لم يقع به الطلاق والعتاق وإذا لم يوقعه لم يقع لأنه لم يوجد شرط الحنث لأن الحنث معلق بشرطين والمعلق بالشرط قد يكون وجوبا وقد يكون وقوعا فإذا قال إن فعلت كذا فعلى صوم شهر فالمعلق وجوب الصوم وإذا قال فعبدى حر وإمرأتي طالق فالمعلق وقوع العتاق والطلاق وقد تقدم أن الرجل المعلق إن كان قصده وقوع الجزاء عند الشرط وقع كما إذا كان قصده أن يطلقها إذا أبرأته من الصداق فقال إن أبرأتيني من صداقك فأنت طالق فهنا إذا وجدت الصفة وقع الطلاق وأما إذا كان قصده الحلف وهو يكره وقوع الجزاء عند الجزاء عند الشرط فهذا حالف كما لو قال الطلاق يلزمني لأفعلن كذا وأما قول القائل إنه التزم الطلاق عند الشرط فيلزمه فهذا باطل من أوجه أحدها أن الحالف بالكفر والإسلام كقوله إن فعلت كذا فانا يهودي أو نصراني وقول الذمي إن فعلت كذا فأنا مسلم هو التزام للكفر والإسلام عند الشرط ولا يلزمه ذلك بالإتفاق لأنه لم يقصد وقوعه عند الشرط بل قصد

الحلف به وهذا المعنى موجود في سائر أنواع الحلف بصيغة التعليق الثاني أنه إذا قال إن فعلت كذا فعلى أن أطلق إمرأتي لم يلزمه أن يطلقها بالإتفاق إذا فعله الثالث أن الملتزم لأمر عند الشرط إنما يلزمه بشرطين أحدهما أن يكون الملتزم قربة والثانى أن يكون قصده التقرب إلى الله به لا الحلف به فلو التزم ما ليس بقربة كالتطليق والبيع والإجارة والأكل والشرب لم يلزمه ولو إلتزم قربة كالصلاة والصيام والحج على وجه الحلف بها لم يلزمه بل تجزية كفارة يمين عند الصحابة وجمهور السلف وهو مذهب الشافعي وأحمد وآخر الروايتين عن أبى حنيفة وقول المحققين من أصحاب مالك وهنا الحالف بالطلاق هو التزام وقوعه على وجه اليمين وهو يكره وقوعه إذا وجد الشرط كما يكره وقوع الكفر إذا حلف به وكما يكره وجوب تلك العادات إذا حلف بها وأما قول القائل إن هذا حالف بغير الله فلا يلزمه كفارة فيقال النص ورد فيمن حلف بالمخلوقات ولهذا جعله شركا لأنه عقد اليمين بغير الله فمن عقد اليمين لله فهو أبلغ ممن عقدها بالله ولهذا كان النذر أبلغ من اليمين فوجوب الكفارة فيما عقد لله أولى من وجوبها فيما عقد بالله والله أعلم موسى أنه قال ومن حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت إلى هو خير وليكفر عن يمينه وجاء هذا المعنى في الصحيحين من حديث أبي هريرة وأبي موسى وعبد الرحمن بن سمرة وهذا يعم جميع إيمان المسلمين فمن حلف بيمين من أيمان المسلمين وحنث أجزأته كفارة يمين ومن حلف بايمان الشرك مثل أن يحلف بتربة أبيه أو الكعبة أو نعمة السلطان أ وحياة الشيخ أو غير ذلك من المخلوقات فهذه اليمين غير منعقدة ولا كفارة فيها إذا حنث بإتفاق أهل العلم(١).

## حكم الحالف بالله سبحانه وتعالم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۳۳ ص: ۵۰-۹۹.

أَيَّامٍ ۚ ذَلِكَ كَفَّنَرَةُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُم ۚ وَاحْفَظْوٓا أَيْمَنَكُم ۚ كَذَلِكَ يُبَينُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ عَلَكُمْ ۗ تَشْكُرُونَ ﴾ [١١١ئدة: ٨٩] وأما السنة ففي الصحيحين عن عبد الله بن سمرة أن النبي قال له يا عبد الرحمن لا تسأل الامارة فإنك إن أعطيتها عن مسألة وكلت إليها وإن أعطيتها عن غير مسألة أعنت عليها وإذا حلفت على يمين فرأيت غيرها خيرا منها فأت الذي هو خير وكفر عن يمينك فبين له النبى حكم الأمانة الذي هو الامارة وحكم العهد الذي هو اليمين وكانوا في أول الإسلام لا مخرج لهم من اليمين قبل أن تشرع الكفارة ولهذا قالت عائشة كان أبو بكر لا يحنث في يمين حتى أنزل الله كفارة اليمين وذلك لأن اليمين بالله عقد بالله فيجب الوفاء به كما يجب بسائر العقود وأشد لأن قوله أحلف بالله أو أقسم بالله ونحو ذلك في معنى قوله أعقد بالله ولهذا عدى بحرف الالصاق الذي يستعمل في الربط والعقد فينعقد المحلوف عليه بالله كما تنعقد إحدى اليدين بالأخرى في المعاقدة ولهذا سماه الله عقدا في قوله ﴿وَلَكِن يُوَّاخِذُكُم بِمَا عَقَدَّتُم اللَّه عقدا في قوله ﴿وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُم اللَّه عقدا قد عقدها بالله كان الحنث فيها نقضا لعهد الله وميثاقه لولا ما فرضه الله من التحلة ولهذا سمى حلها حنثا والحنث هو الإثم في الأصل فالحنث فيها سبب للإثم لولا الكفارة الماحية فإنما الكفارة منعته أن يوجب إثما ونظير الرخصة في كفارة اليمين بعد عقدها الرخصة أيضا في كفارة الظهار بعد أن كان الظهار في الجاهلية وأول الإسلام طلاقا وكذلك الإيلاء كان عندهم طلاقا فإن هذا جار على قاعدة وجوب الوفاء بمقتضى اليمين فإن الإيلاء إذا وجب الوفاء بمقتضاه من ترك الوطيء صار الوطء محرما وتحريم الوطء تحريما مطلقا مستلزم لزوال الملك الذي هو الطلاق وكذلك الظهار إذا وجب التحريم فالتحريم مستلزم لزوال الملك فإن الزوجة لا تكون محرمة على الإطلاق ولهذا قال سبحانه ﴿يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكِّ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزُونِجِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١ فَذَ فَرَضَ اللَّهُ لَكُرْ غَحِلَّةَ أَيْمَنِكُمْ ﴾ [التحريم: ١-٢] والتحلة مصدر حللت الشيء أحله تحليلا وتحلة كما يقال كرمته تكريما وتكرمة وهذا مصدر يسمى به الحلل نفسه الذي هو الكفارة فإن أريد المصدر فالمعنى فرض الله لكم تحليل اليمين وهو حلها الذي هو خلاف العقد ولهذا إستدل من إستدل من أصحابنا وغيرهم كأبى بكر عبد العزيز بهذه الآية على التكفير

قبل الحنث لأن التحلة لا تكون بعد الحنث فإنه بالحنث تنحل اليمين وإنما تكون التحلة إذا أخرجت قبل الحنث لتنحل اليمين وإنما هي بعد الحنث كفارة لأنها كفرت ما في الحنث من سبب الإثم لنقض عهد الله فإذا تبين أن ما اقتضته اليمن من وجوب الوفاء بها رفعه الله عن هذه الامة بالكفارة التي جعلها بدلا من الوفاء في جملة ما رفعه عنها من الآصار التي نبه عليها بقوله ﴿وَيَهَنَعُ عَنْهُمُ إِصْرَهُمُ ﴾ [الأعراف: ١٥١] فالأفعال ثلاثة إما طاعة وإما معصية وإما مباح فإذا حلف ليفعلن مباحا أو ليتركنه فهنا الكفارة مشروعة بالإجماع وكذلك إذا كان المحلوف عليه فعل مكروه أو ترك مستحب وهو المذكور في قوله النهرة: ٢٢٤] وأما إن كان المحلوف عليه فعل واجب أو ترك محرم فهاهنا لا يجوز الوفاء بالإتفاق بل يجب التكفير عند عامة العلماء وأما قبل أن تشرع الكفارة فكان الحالف على مثل هذا لا يحل له الوفاء بيمينه ولا كفارة له ترفع عنه مقتضى الحنث بل يكون عاصيا معصية لا كفارة فيها سواء وفي أو لم يف كما لو نذر معصية عند من لم يجعل في نذره معصية لا كفارة وكما إن كان الحلوف عليه فعل طاعة غير واجبة (۱).

والشارع لم يرتب المؤاخذة إلا على ما يكسبه القلب من الأقوال والأفعال الظاهرة

والشارع لم يرتب المؤاخذة إلا على ما يكسبه القلب من الأقوال والأفعال الظاهرة كما قال ﴿يُوَاخِذُكُم مِاكَسَبَتَ قُلُوبُكُم ﴾ [البقرة: ٢٧٥] ولم يؤاخذ على أقوال وأفعال لم يعلم بها القلب ولم يتعمدها وكذلك ما يحدث به المرء نفسه لم يؤاخذ منه الا بما قاله أو فعله وقال قوم إن الله قد أثبت للقلب كسبا فقال ﴿مِاكَسَبَتَ قُلُوبُكُم ﴾ [البقرة: ٢٧٥] فليس لله عبد اسر عملا أو أعلنه من حركة في جوارحه أو هم في قلبه إلا يخبره الله به ويحاسبه عليه ثم يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء واحتجوا بقوله تعالى ﴿إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ عَلَيه ثم يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء واحتجوا بقوله تعالى ﴿إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ عَلَيه ثم يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء واحتجوا بقوله تعالى ﴿إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ عَلَيه ثم يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء واحتجوا بقوله تعالى ﴿إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦] وهذا القول ضعيف شاذ فإن قوله ﴿يُوَاخِذُكُم مِا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۳۵ ص: ۲۵۰–۲۵۳.

كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٧٥] إنما ذكره لبيان أنه يؤاخذ في الأعمال بما كسب القلب لا يؤاخذ بلغو الايمان كما قال ﴿ بِمَا عَقَدتُمُ ٱلْأَيْمَنَ ﴾ [المائدة: ٨٩] فالمؤاخذة لم تقع إلا بما اجتمع فيه كسب القلب مع عمل الجوارح فاما ما وقع في النفس فإن الله تجاوز عنه ما لم يتكلم به أو يعمل وما وقع من لفظ أو حركة بغير قصد القلب وعلمه فانه لا يؤاخذ (١).

قوله ﴿ ٱدْعُوهُمْ لِأَكَآبِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ ٱللَّهِ ۚ فَإِن لَّمْ تَعْلَمُوٓاْ ءَاكِآءَ هُمْ فَإِخْوَنُكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَمَوْلِيكُمْ ۚ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ فِيما ٓ أَخْطَأْتُهُ بِهِ عَلَيْكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴿ [الأحزاب: ٥] نص في أنه لا حرج فيما اخطأ به من دعاء الرجل إلى غير أبيه أو إلى غير مولاه ثم قد يستدل به على رفع الجناح في جميع ما أخطأ به الإنسان من قول أو عمل إما بالعموم لفظا ويقال ورد اللفظ العام على سبب مقارن له في الخطاب لا يوجب قصره عليه وإما بالعموم المعنوى بالجامع المشترك من أن الأخطاء لا تاثير له في القلب فيكون عمل جارحة بلا عمد القلب والقلب هو الأصل كما قال إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد سائر الجسد وإذا كان الأصل لم يعمل شيئا لم يضر عمل الفروع دونه لأنه صالح لا فساد فيه فيكون الجسد كله صالحا فلا يكون فاسدا فلا يكون في ذلك إثم إذ الإثم لا يكون إلا عن فساد في الجسد وتكون هذه الآية ردفا لقوله ﴿لَا تُؤَاخِذُنَاۤ إِن نَسِينَآ أَوۡ أَخُطَأُنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] قال قد فعلت ويؤيده قوله في الإيمان ﴿ لَّا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَنِكُمُ وَلَكِن يُوَّاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٥] ﴿ وَلَكِن يُوَّاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ ٱلأَيْمَنَ ﴾ [المائدة: ٨٩] فإنه إذا كان اليمين بالله وفيها ما فيها لا يؤاخذ فيها إلا بما كسب القلب فغيرها من الأقوال كذلك وأولى وإذا كان ما حلف عليه من اليمين يظنه كما حلف عليه فتبين بخلافه هو من الخطأ الذي هو اللغو لأن قلبه لم يكسب مخالفة كما لو أنه اخبر بذلك من غير يمين لم يكن عليه إثم الكاذب كما لو دعا الرجل لغير أبية ومولاه خطأ وإذا لم يكن بلا يمين عليه إثم الكاذب لم يكن مع اليمين عليه حكم الحالف المخالف إذ اليمين على الماضى حين يؤكد بالقسم فكذلك ما حلف عليه من المستقبل وفعل المحلوف عليه ناسيا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۱٤٠.

ليمينه أو مخطئا جاهلا بأنه المحلوف عليه لم يكسب قلبه مخالفة ولا حنثا كما أنه لو وعد بذلك من غير يمين لم يكن مخالفا ولو أمر به فتركه كذلك لم يكن عاصيا وهذا دليل يتناول الطلاق وغيره إما من جهة العموم المعنوي أو المعنوي واللفظي وأي فرق بين ان يقارن اللغو عقد اليمين أو يقارن الحنث فيها وقوله ﴿وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ ٱلْأَيْمَنَ ﴾ اللغو عقد اليمين أو يقارن الحنث فيها وقوله ﴿وَلَكِن يُؤَاخِدُكُم بِمَا عَقَدتُمُ ٱلْأَيْمَنَ ﴾ وشرطها ومن قال لا لغو في الطلاق فلا حجة معه بل عليه لأنه لو سبق لسانه بذكر الطلاق من غير عمد القلب لم يقع به وفاقا وأما إذا قصد اللفظ به هازلا فقد عمد قلبه ذكره كما لو عمد ذكر اليمين به (١).

### الحلف بالطلاق تجزىء فيه كفارة يمين

وأما إذا حلف بالحرام فقال الحرام يلزمني لا أفعل كذا أو الحل على حرام لا أفعل كذا أو ما أحل الله على حرام إن فعلت كذا أو ما يحل على المسلمين يحرم على إن فعلت كذا أو يخو ذلك وله زوجه ففي هذه المسألة نزاع مشهور بين السلف والخلف لكن القول الراجح أن هذه يمن لا يلزمه بها طلاق ولو قصد بذلك الحلف بالطلاق وهو مذهب أحمد المشهور عنه حتى لو قال أنت على حرام ونوى به الطلاق لم يقع به الطلاق عنده ولو قال أنت على كظهر أمي وقصد به الطلاق فان هذا لا يقع به الطلاق عند عامة العلماء وفي ذلك أنزل الله القرآن فانهم كانوا يعدون الظهار طلاقا والإيلاء طلاقا فرفع الله ذلك كله وجعل في الظهار الكفارة الكبرى وجعل الإيلاء يمينا يتربص فيها الرجل أربعة أشهر فإما أن يمسك بمعروف أو يسرح بإحسان وكلذك قال كثير من السلف أمد وإذا كان مزوجا فحرم امرأته أو حرم الحلال مطلقا كان مظاهرا وهو مذهب أحمد وإذا حلف بالظهار أو الحرام لا يفعل شيئا وحنث في يمينه أجزأته الكفارة في مذهبه لكن قيل إن الواجب كفارة ظهار سواء حلف أو أوقع وهو المنقول عن أحمد وقيل بل إن حلف به أجزأه كفارة يمين وإن أوقعه لزمه كفارة ظهار وهذا أقوى وأقيس على أصل أحمد وغيره فالحالف بالحرام تجزؤه كفارة يمين كما تجزىء الحالف بالنذر إذا قال إن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۵ ص: ۲۰۱–۲۵۲.

فعلت كذا فعلى الحج أو فمالي صدقة وكذلك إذا حلف بالعتق لزمته كفارة يمين عند أكثر السلف من الصحابة والتابعين وكذلك الحلف بالطلاق تجزىء أيضا فيه كفارة يمين كما أفتى من أفتى به من السلف والخلف والثابت عن الصحابة لا يخالف ذاك بل معناه يوافقه وكل يمين يحلف بها المسلمون من أيمانهم ففيها كفارة يمين كما دل عليه الكتاب والسنة وأما إذا كان مقصود الرجل أن يطلق أو يعتق أو أن يظاهر فهذا يلزمه ما أوقعه سواء كان منجزا أو معلقا فلا تجزؤه كفارة يمين والله أعلم بالصواب(۱).

#### ما ثبت من المؤقتات بشرع أو شرط فالهلال ميقات له

قال الله تعالى ﴿ يَسْتَكُونَكُ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ قُلُ هِى مَوَقِيتُ لِلنّاسِ وَٱلْحَبِّ ﴾ [البقرة: ١٨٩] فاخبر انها مواقيت للناس وهذا عام فى جميع أمورهم وخص الحبج بالذكر تمييزا له ولان الحبح تشهده الملائكة وغيرهم ولانه يكون في آخر شهور الحول فيكون علما على الحول كما أن الهلال علم على الشهر ولهذا يسمون الحول حجة فيقولون له سبعون حجة واقمنا حجج فجعل الله الاهلة مواقيت للناس فى الاحكام الثابتة بالشرع ابتداء أو سببا من العبادة وللاحكام التي تثبت بشروط العبد فما ثبت من المؤقتات بشرع أو شرط فالهلال ميقات له وهذا يدخل فيه الصيام والحج ومدة الايلاء والعدة وصوم الكفارة وهذه الخمسة فى القرآن قال الله تعالى ﴿ لَلّذِينَ يُوَلّونَ مِن فِسَالِهِمْ تَرَبُّكُ أَرْبَعَةِ أَشّهُر ﴾ [البقرة: ١٩٥] وقال تعالى ﴿ لَلّذِينَ يُوَلّونَ مِن فِسَايِهِمْ تَرَبُّكُ أَرْبَعَةِ أَشّهُر ﴾ [البقرة: ١٢٧] وقال تعالى ﴿ لَلّذِينَ يُوَلّونَ مِن فِسَايَهِمْ تَرَبُّكُ أَرْبَعَةِ أَشّهُر ﴾ [البقرة: ١٢٧] وقال الله على ﴿ لَلّذِينَ يُوَلّونَ مِن فِسَايَهِمْ تَرَبُّكُ أَنْبَعَة أَشّهُر ﴾ [البقرة: ١٢٧] وقال الله والزكاة والجزية والعقل والخيار والايمان واجل الصداق ونجوم الكتابة والصلح عن القصاص وسائر ما يؤجل من دين وعقد وغيرهما (٢٠٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۳ ص: ۱٦١-۱٦١.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۵ ص: ۱۳٤.

# قوله ﴿ لِّلَّذِينَ يُؤَلُّونَ مِن نِسَآبٍ هِمْ ﴾[البقرة: ٢٢٦] أريد به الممهورات دون المملوكات

قوله ﴿ يَكَأَيُّمُا النَّيِّ قُلُ لِأَزْوَحِكَ وَبِنَانِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَيِيهِنَ ﴾ [الأحزاب: ٥٥] الآية دليل على أن الحجاب إنما أمر به الحرائر دون الإماء لأنه خص أزواجه وبناته ولم يقل وما ملكت يمينك وإمائك وإماء أزواجك وبناتك ثم قال ﴿ وَنِسَآءِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب: ٥٥] والإماء لم يدخلن في نساء المؤمنين كما لم يدخل في قوله ﴿ الله وَمِنَآبِهِينَ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُهُنَ ﴾ [النور: ٣١] ﴿ وَلَا نِسَآبِهِنَ وَلاَ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُنَ ﴾ [الأحزاب: ٥٥] ما ملكت أيمانهن حتى عطف عليه في آيتي النور والأحزاب وهذا قد يقال إنما ينبني على قول من يخص ما ملكت اليمين بالإناث وإلا فمن قال هي فيهما أو في الذكور ففيه نظر وأيضا فقوله ﴿ لِلَّذِينَ يُؤَلُّونَ مِن فِسَآبِهِمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٦] وقوله ﴿ اللَّذِينَ يُؤَلُّونَ مِن فِسَآبِهِمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٦] وقوله ﴿ اللَّذِينَ يُؤَلُّونَ مِن فِسَآبِهِمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٦] وقوله ﴿ اللَّذِينَ يُؤَلُّونَ مِن أَسَابِهِمُ ﴾ [المحورات دون المملوكات فكذلك هذا فآية الحجاب عند المخاطبة في المساكن فهذا مع ما في الصحيح من انه لما إصطفى صفية بنت حيى وقالوا إن حجبها فهي من أمهات المؤمنين وإلا فهي مما ملكت يمينه دل على أن الحجاب كان مختصا بالحرائر (١٠).

## الطلاق المباح

فالطلاق المباح بإتفاق العلماء هو أن يطلق الرجل إمرأته طلقة واحدة إذا طهرت من حيضتها بعد أن تغتسل وقبل أن يطأها ثم يدعها فلا يطلقها حتى تنقضى عدتها وهذا الطلاق يسمى طلاق السنة فإن أراد أن يرتجعها في العدة فله ذلك بدون رضاها ولا رضا وليها ولا مهر جديد وإن تركها حتى تقضى العدة فعليه أن يسرحها بإحسان فقد بانت منه فإن أراد أن يتزوجها بعد إنقضاء العدة جاز له ذلك لكن يكون بعقد كما لو تزوجها إبتداء أو تزوجها غيره ثم إرتجعها في العدة أو تزوجها بعد العدة وأراده أن يطلقها فانه يطلقها كما تقدم ثم إذا إرتجعها أو تزوجها مرة ثانية وأراد أن يطلقها فانه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۵ ص: ٤٥٢.

يطلقها كما تقدم فإذا طلقها الطلقة الثالثة حرمت عليه حتى تنكح زوجا غيره كما حرم الله ذلك ورسوله وحينئذ فلا تباح له إلا بعد أن يتزوجها غيره النكاح المعروف الذي يفعله الناس إذا كان الرجل راغبا في نكاح المرأة ثم يفارقها فأما إن تزوجها بقصد أن يحلها لغيره فانه محرم عند أكثر العلماء كما نقل عن الصحابة والتابعين لهم بإحسان وغيرهم وكما دلت على ذلك النصوص النبوية والآدلة الشرعية ومن العلماء من رخص في ذلك كما قد بين ذلك في غير هذا الموضع وإن كانت المرأة مما لا تحيض لصغرها أو كبرها فانه يطلقها متى شاء سواء كان وطئها أو لم يكن يطؤها فان هذه عدتها ثلاثة أشهر ففي أي وقت طلقها لعدتها فإنها لا تعتد بقروء ولا بحمل لكن من العلماء من يسمى هذا طلاق سنة ومنهم من لا يسميه طلاق سنة ولا بدعة وإن طلقها في الحيض أو طلقها بعد أن وطئها وقبل أن يتبين حملها فهذا الطلاق محرم ويسمى طلاق البدعة وهو حرام بالكتاب والسنة والاجماع وإن كان قد تبين حملها وأراد أن يطلقها فله أن يطلقها وهل يسمى هذا طلاق سنة أو لا يسمى طلاق سنة ولا بدعة فيه نزاع لفظى وهذا الطلاق الحرم في الحيض وبعد الوطيء وقبل تبين الحمل هل يقع أو لا يقع سواء كانت واحدة أو ثلاثًا فيه قولان معروفان للسلف والخلف وإن طلقها ثلاثًا في طهر واحد بكلمة واحدة أو كلمات مثل أن يقول أنت طالق ثلاثا أو أنت طالق وطالق وطالق أو أنت طالق ثم طالق ثم طالق أو يقول أنت طالق ثم يقول انت طالق ثم يقول أنت طالق أو يقول أنت طالق ثلاثا أو عشر طلقات أو مائه طلقة أوألف طلقة ونحو ذلك من العبارات فهذا للعلماء من السلف والخلف فيه ثلاثة أقوال سواء كانت مدخولا بها أو غير مدخول بها ومن السلف من فرق بين المدخول بها وغير المدخول بها وفيه قول رابع محدث مبتدع أحدها أنه طلاق مباح لازم وهو قول الشافعي وأحمد في الروية القديمة عنه إختارها الخرقى الثانى أنه طلاق محرم لازم وهو قول مالك وأبى حنيفة وأحمد فى الرواية المتأخرة عنه إختارها أكثر أصحابه وهذا القول منقول عن كثير من السلف من الصحابه والتابعين والذى قبله منقول عن بعضهم الثالث أنه محرم ولا يلزم منه إلا طلقة واحدة وهذا القول منقول عن طائفة من السلف والخلف من أصحاب رسول الله ﷺ مثل الزبير بن العوام وعبد الرحمن بن عوف ويروى عن على وابن مسعود وابن عباس القولان

وهو قول كثير من التابعين ومن بعدهم مثل طاووس وخلاس بن عمرو ومحمد بن إسحاق وهو قول داود وأكثر أصحابه ويروى ذلك عن ابى جعفر محمد بن على بن الحسين وابنه جعفر بن محمد ولهذا ذهب إلى ذلك من ذهب من الشيعة وهو قول بعض أصحاب أبى حنيفة ومالك واحمد بن حنبل وأما القول الرابع الذى قاله بعض المعتزلة والشيعة فلا يعرف عن أحد من السلف وهو أنه لا يلزمه شيء والقول الثالث وهو الذي يدل عليه الكتاب والسنة فان كل طلاق شرعه الله في القرآن في المدخول بها إنما هو الطلاق الرجعي لم يشرع اله لأحد أن يطلق الثلاث جميعا ولم يشرع له أن يطلق المدخول بها طلاقا باينا ولكن إذا طلقها قبل الدخول بها بانت منه فإذا إنقضت عدتها بانت منه فالطلاق ثلاثة أنواع باتفاق المسلمين الطلاق الرجعي وهو الذي يمكنه ان يرتجعها فيه بغير إختيارها وإذا مات أحدهما في العدة ورثه الآخر والطلاق البائن وهو ما يبقى به خاطبا من الخطاب لا تباح له إلا بعقد جديد والطلاق المحرم لها لا تحل له حتى تنكح زوجا غيره وهو فيما إذا طلقها ثلاث تطليقات كما أذن الله ورسوله وهو أن يطلقها ثم يرتجعها في العدة أو يتزوجها ثم يطلقها ثم يرتجعها أو يتزوجها ثم يطلقها الطلقة الثالثة فهذا الطلاق الححرم لها حتى تنكح زوجا غيره بإتفاق العلماء وليس في كتاب الله ولا سنة رسوله في المدخول بها طلاق بائن يحسب من الثلاث ولهذا كان مذهب فقهاء الحديث كالإمام أحمد في ظاهر مذهبه والشافعي في أحد قوليه وإسحاق بن راهويه وابي ثور وابن المنذر وداود وابن خزيمة وغيرهم أن الخلع فسخ للنكاح وفرقه بائنه بين الزوجين لا يحسب من الثلاث وهذا هو الثابت عن الصحابه كابن عباس وكذلك ثبت عن عثمان بن عفان وابن عباس وغيرهما أن المختلعة ليس عليها أن تعتد بثلاثة قروء وإنما عليها أن تعتد بحيضه وهو قول إسحاق بن راهويه وابن المنذر وغيرهما وهو إحدى الروايتين عن احمد وروى في ذلك أحاديث معروفة في السنن عن النبي يصدق بعضها بعضا وبين أن ذلك ثابت عن النبي وقال روى عن طائفة من الصحابه أنهم جعلوا الخلع طلاقا لكن ضعفه ائمة الحديث كالإمام أحمد بن حنبل وابن خزيمة وابن المنذر والبيهقي وغيرهم كما روى في ذلك عنهم والخلع أن تبذل المراة عوضا لزوجها ليفارقها قال الله تعالى ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصِٰ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاتَةَ قُرُوءٍ ۚ وَلَا يَجِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنَّ

يُؤْمِنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرُ وَبُعُولَهُمُنَّ أَحَقُ بِرَدِهِنَ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوٓا إِصْلَحا ۚ وَلَهُنَ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعُرُوفِ ۚ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ١٠٠ الطَّلَقُ مَرَّقَانٍّ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنَّ وَلَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّآ ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافَآ أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيَا أَفْنَدَتْ بِهِ \* يِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنْعَذَ حُدُودَ ٱللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلظَّلِهُونَ ١٠٠٠ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ۗ فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَآ أَن يَتَرَاجَعَآ إِن ظَنَّآ أَن يُقِيمَا حُدُودَ ٱللَّهِ ۗ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ يُنَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ وَإِذَا طَلَقْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُرَ ۗ بَعْهُونٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بَعْرُونٍ ۚ وَلَا تُمْسِكُوهُنَ ضِرَارًا لِنَعْنَدُوأَ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُۥ ۚ وَلَا نَنَّخِذُوٓاْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ هُزُوًا ۚ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَاۤ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِئنبِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِۦۗ وَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَعْلَمُواا أَنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٨-٢٣] فبين سبحانه أن المطلقات بعد الدخول يتربصن أن ينتظرن ثلاث قروء والقرؤ عند أكثر الصحابه كعثمان وعلى وابن مسعود وأبى موسى وغيرهم الحيض فلا تزال في العدة حتى تنقضي الحيضه الثالثه وهذا مذهب أبي حنيفة وأحمد في اشهر الروايتين عنه وذهب ابن عمر وعائشة وغيرهما أن العدة تنقضي بطعنها في الحيضة الثالثة وهي مذهب مالك والشافعي وأما المطلقة قبل الدخول فقد قال الله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْل أَن تَمَسُّوهُوكِ فَمَا لَكُمُ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعَنَّذُونَهَا فَمَيِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًاجَمِيلًا ﴿ [الأحزاب: ٤٩] ثم قال ﴿ وَبُعُولَهُ إِنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَ فِي ذَلِكَ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] أي في ذلك التربص ثم قال ﴿ الطَّلَقُ مَرَّتَانِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] فبين أن الطلاق الذي ذكره هو الطلاق الرجعي الذي يكون فيه أحق بردها هو ﴿مَنَّ تَانِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] مرة بعد مرة كما إذا قيل للرجل سبح مرتين أو سبح ثلاث مرات أومائة مرة فلابد أن يقول سبحان الله سبحان الله حتى يستوفى العدد فلو أراد أن يجملذلك فيقول سبحان الله مرتين أو مائة مرة لم يكن قد سبح إلا مرة واحدة والله تعالى لم يقل الطلاق طلقتان بل قال ﴿مَرْتَانِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] فإذا قال لامرأته أنت طالق اثنتين أو ثلاثا أو عشرا أو ألفا لم يكن قد طلقها إلا مرة واحدة وقول النبي ﷺ

لأم المؤمنين جويرية لقد قلت بعدك أربع كلمات لو وزنت بما قلته منذ اليوم لو وزنتهن سبحان الله عدد خلقه سبحان الله زنه عرشه سبحان الله رضى نفسه سبحان الله مداد كلماته أخرجه مسلم في صحيحه فمعناه أنه سبحانه يستحق التسبيح بعدد ذلك كقوله ربنا ولك الحمد ملأ السموات وملأ الأرض وملأ ما بينهما وملأ ما شئت من شيء بعد ليس المراد أنه سبح تسبيحا بقدر ذلك فالمقدار تارة يكون وصفا لفعل العبد وفعله محصور وتارة يكون لما يستحقه الرب فذاك الذي يعظم قدره وإلا فلو قال المصلى في صلاته سبحان الله عدد خلقه لم يكن قد سبح إلا مرة واحدة ولما شرع النبي ﷺ ان يسبح دبر كل صلاة ثلاثا وثلاثين ويحمد ثلاثا وثلاثين ويكبر ثلاثا وثلاثين فلو قال سبحان الله والحمد لله والله أكبر عدد خلقه لم يكن قد سبح إلا مرة واحدة ولا نعرف أن أحدا طلق على عهد النبي ﷺ إمرأته ثلاثا بكلمة واحدة فألزمه النبي ﷺ بالثلاث ولا روى في ذلك حديث صحيح ولا حسن ولا نقل أهل الكتب المعتد عليها في ذلك شيئا بل رويت في ذلك أحاديث كلها ضعيفة بإتفاق علماء الحديث بل موضوعه بل الذي في صحيح مسلم وغيره من السنن والمسانيد عن طاووس عن ابن عباس أنه قال كان الطلاق على عهد رسول الله وأبي بكر وسنتين من خلافه عمر طلاق الثلاث واحدة فقال عمر إن الناس قد إستعجلوا في أمر كانت لهم فيه أناة فلو أمضيناه عليهم فأمضاه عليهم وفي رواية لمسلم وغيره عن طاووس ان ابا الصهباء قال لإبن عباس أتعلم إنما كانت الثلاث تجعل واحدة على عهد رسول الله وأبي بكر وثلاثا من إمارة عمر فقال ابن عباس نعم وفي روايه أن أبا الصهباء قال لإبن عباس هات من هناتك الم يكن الطلاق الثلاث على عهد رسول الله وأبي بكر واحدة قال قد كان ذلك فلما كان في زمن عمر تتابع الناس في الطلاق فأجازه عليهم وروى الإمام أحمد في مسنده حدثنا سعيد بن ابراهيم حدثنا ابى عن محمد بن إسحاق حدثنى داود بن الحصين عن عكرمة مولى ابن عباس عن ابن عباس أنه قال طلق ركانه بن عبد يزيد أخو بني المطلب إمرأته ثلاثا في مجلس واحد فحزن عليها حزنا شديدا قال فسألاه رسول الله ﷺ كيف طلقها قال طلقتها ثلاثا قال فقال في مجلس وحد قال نعم قال فإنما تلك وحدة فأرجعها إن شئت قال فرجعها فكان ابن عباس يرى أن الطلاق عند كل طهر وقد أخرجه أبو عبد الله المقدسي في كتابه

المختاره الذي هو اصح من صحيح الحاكم وهكذا روى ابو داود وغيره من حديث وقول النبي في مجلس واحد مفهومه أنه لو لم يكن في مجلس واحد لم يكن الأمر كذلك وذلك لأنها لو كانت في مجالس لأمكن في العادة أن يكون قد إرتجعها فانها عنده والطلاق بعد الرجعة يقع والمفهوم لا عموم له في جانب المسكوت عنه بل قد يكون فيه تفصيل كقوله إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث أو لم ينجسه شيء وهو إذا بلغ قلتين فقد يحمل الخبث وقد لا يحمله وقوله في الإبل السائمة الزكاة وهي إذا لم تكن سائمه قد يكون فيها الزكاة زكاة التجارة وقد لا يكون فيها وكذلك قوله من قام ليله القدر إيمانا وإحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه ومن لم يقمها فقد يغفر له بسبب آخر كقوله من صام رمضان إيمانا وإحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه وقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَنهَدُواْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أُوْلَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢١٨] ومن لم يكن كذلك فقد يعمل عملا آخر يرجو به رحمة الله مع الإيمان وقد لا يكون كذلك فلو كان في مجالس فقد يكون له فيها رجعة وقد لا يكون بخلاف المجلس الواحد الذي جرت عادة صاحبه بانه لا يراجعها فيه فان له فيه الرجعة كما قال النبي حيث قال ارجعها إن شئت ولم يقل كما قال في حديث ابن عمر مره فليراجعها فأمره بالرجعة والرجعة يستقل بها الزوج بخلاف المراجعة وقد روى أبو داود وغيره أن ركانة طلق إمرأته البتة فقال له النبي الله ما أردت إلا واحدة فقال ما أردت بها إلا واحدة فردها اليه سول الله وأبو داود لما لم يرو في سننه الحديث الذي أخرجه أحمد في مسنده فقال حديث البتة أصح من حديث ابن جريج أن ركانة طلق إمرأته ثلاثا لأن أهل بيته أعلم لكن الأئمة الأكابر العارفون بعلل الحديث والفقه فيه كالإمام أحمد بن حنبل والبخاري وغيرهما وأبي عبيد وأبي محمد بن حزم وغيره ضعفوا حديث البتة وبينوا أن رواته قوم مجاهيل لم تعرف عدالتهم وضبطهم وأحمد أثبت حديث الثلاث وبين انه الصواب مثل قوله حديث ركانة لا يثبت انه طلق امرأته البتة وقال أيضا حديث ركانة في البتة ليس بشيء لأن ابن إسحاق يرويه عن داود بن الحصين عن ابن عباس أن ركانة طلق امرأته ثلاثا وأهل المدينة يسمون من طلق ثلاثا طلق البتة وأحمد إنما عدل عن حديث ابن عباس لأنه كان يرى ان الثلاث

جائزة موافقة للشافعي فأمكن أن يقال حديث ركانة منسوخ ثم لما رجع عن ذلك وتبين أنه ليس في القرآن والسنة طلاق مباح إلا الرجعي عدل عن حديث ابن عباس لأنه أفتى بخلافه وهذا علة عنده في إحدى الروايتين عنه لكن الرواية الأخرى التي عليها أصحابه أنه ليس بعلة فيلزم أن يكون مذهبه العمل بحديث ابن عباس وقد بين في غير هذا الموضع أعذار الأئمة المجتهدين رضى الله عنهم الذين ألزموا من أوقع جملة الثلاث بها مثل عمر رضى الله عنه فانه لما رأى الناس قد أكثروا مما حرمه الله عليهم من جمع الثلاث ولا ينتهون عن ذلك إلا بعقوبة رأى عقوبتهم بالزامها لئلا يفعلوها إما من نوع التعزير العارض الذي يفعل عند الحاجة كما كان يضرب في الخمر ثمانين ويحلق الرأس وينفى وكما منع النبى الثلاثة الذين تخلفوا عن الإجتماع بنسائهم وإما ظنا أن جعلها واحدة كان مشروطا بشرط وقد زال كما ذهب إلى مثل ذلك في متعة الحج إما مطلقا وإما متعة الفسخ وإلا لزام بالفرقة لمن لم يقم بالواجب مما يسوغ فيه الإجتهاد لكن تارة يكون حقا للمرأة كما في العنين والمولى عند جمهور العلماء والعاجز عن النفقة عند من يقول به وتارة يقال إنه حق لله كما في تفريق الحكمين بين الزوجين عند الأكثرين إذا لم يجعلا وكيلين وكما في وقوع الطلاق بالمولى عند من يقول بذلك من السلف والخلف إذا لم يف في مدة التربص وكما قال من الفقهاء من أصحاب أحمد وغيره إنهما إذا تطاوعا في الإتيان في الدبر فرق بينهما والأب الصالح إذا أمر ابنه بالطلاق لما رآه من مصلحة الولد فعليه أن يطيعه كما قال أحمد وغيره كما أمر النبي عبد الله بن عمر أن يطيع أباه لما أمره أبوه بطلاق إمرأته فالإلزام إما من الشارع وإما من الإمام بالفرقه إذا لم يقم الزوج بالواجب هو من موارد الإجتهاد فلما كان الناس إذا لم يلزموا بالثلاث يفعلون المحرم رأى عمر الزامهم بذلك لأنهم لم يلزموا طاعة الله ورسوله مع بقاء النكاح ولكن كثير من الصحابه والتابعين نازعوا من قال ذلك إما لأنهم لم يروا التعزير بمثل ذلك وإما لأن الشارع لم يعاقب بمثل ذلك وهذا فيمن يستحق العقوبة وأما من لا يستحقها بجهل أو تأويل فلا وجه لالزامه بالثلاث وهذا شرع شرعه النبي ﷺ كما شرع نظائره لم يخصه ولهذا قال من قال من السلف والخلف إن ما شرعه النبي في فسخ الحج إلى العمرة التمتع كما أمر به أصحابه في حجة الوداع هو شرع مطلق كما أخبر به لما سئل أعمرتنا هذه لعامنا هذا أم للأبد فقال لا بل لأبد الأبد دخلت العمرة في الحج إلى يوم القيامة وان قول من قال إنما شرع للشيوخ لمعنى يختص بهم مثل بيان جواز العمرة في أشهر الحج قول فاسد لوجوه مبسوطة في غير هذا الموضع وقد قال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعُنْمَ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُننُمْ تُوَّمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحۡسَنُ تَأُولِلا ﴾ [النساء: ٥٩] فأمر المؤمنين عند تنازعهم برد ما تنازعوا فيه إلى الله والرسول فما تنازع فيه السلف والخلف وجب رده إلى الكتاب والسنة وليس في الكتاب والسنة ما يوجب الإلزام بالثلاث بمن أوقعها جملة بكلمة أو كلمات بدون رجعة أو عقدة بل إنما في الكتاب والسنة والإلزام بذلك من طلق الطلاق الذي أباحه الله ورسوله وعلى هذا يدل القياس والإعتبار بسائر أصول الشرع فان كل عقد يباح تارة ويحرم تارة كالبيع والنكاح إذا فعل على الوجه الححرم لم يكن لازما نافذا كما يلزم الحلال الذي أباحه الله ورسوله ولهذا اتفق المسلمون على ان ما حرمه الله من نكاح الحارم ومن النكاح في العدة ونحو ذلك يقع باطلا غير لازم وكذلك ما حرمه الله من بيع المحرمات كالخمر والخنزير والميتة وهذا بخلاف ما كان محرم الجنس كالظهار والقذف والكذب وشهادة الزور ونحو ذلك فان هذا يستحق من فعله العقوبة بما شرعه الله من الأحكام فانه لا يكون تارة حلالا وتارة حراما حتى يكون تارة صحيحا وتارة فاسدا وما كان محرما من أحد الجانبين مباحا من الجانب الآخر كافتداء الأسر واشتراء المجحود عتقه ورشوه الظالم لدفع ظلمة أو لبذل الحق الواجب وكاشتراء الإنسان المصراة وما دلس عيبه واعطاء المؤلفة قلوبهم ليفعل الواجب أو ليترك المحرم وكبيع الجالب لمن تلقى منه ونحو ذلك فان المظلوم يباح له فعله وله أن يفسخ العقد وله أن يمضيه بخلاف الظالم فان ما فعله ليس بلازم والطلاق هو مما أباحه الله تارة وحرمه أخرى فاذا فعل على الوجه الذي حرمه الله ورسوله لم يكن لازما نافذا كما يلزم ما أحله الله ورسوله كما في الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها عن النبي ﷺ أنه قالمن عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد وقد قال تعالى ﴿ الطَّلَقُ مَرَّتَانِّ فَإِمْسَاكُ مِعَمُونٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] فبين أن الطلاق الذي شرعه الله للمدخول بها وهو الطلاق الرجعي ﴿مَرَّتَانِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] وبعد المرتين

إما إمساك بمعروف بان يراجعها فتبقى زوجته وتبقى معه على طلقة واحدة وإما تسريح باحسان بأن يرسلها إذا إنقضت العدة كما قال تعالى ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْنَدُونَهَا ۖ فَمَيِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٤٩] ثم قال بعد ذلك ﴿وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافَآ أَلًا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيَا أَفْنَدَتْ بِدِ، ﴾[البقرة: ٢٢٩] وهذا هو الخلع سماه افتداء لأن المرأة تفتدى نفسها من أسر زوجها كما يفتدى الأسير والعبد نفسه من سيده بما يبذله قال تعالى ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا ﴾ [البقرة: ٣٠٠] يعنى الطلقة الثالثة ﴿فَلا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُۥ ۖ فَإِن طَلَّقَهَا ﴾ [البقرة: ٢٣٠] هذا الزوج الثاني ﴿فَلاَجُنَاحَ عَلَيْهِمَا ﴾ [البقرة: ٢٣٠] يعني عليها وعلى الزوج الأول ﴿أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظُنَّا أَن يُقِيمًا حُدُودَ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] وكذلك قال الله تعالى ﴿يَآأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُدُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتهنَّ وَأَحْصُواْ ٱلْعِدَّةَ ۖ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ رَبَّكُمْ ۖ لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بُبُوتِهِنَّ وَلَا يَغُرُجُ ﴾ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةً وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ، لَا تَدْرِى لَعَلَ ٱللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمَّرًا ١٠ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمَّسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُمْ وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَادَةَ لِلَّهِ ۚ ذَلِكُمْ بُوعَظُ بِهِ عَن كَانَ يُؤْمِنُ بٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِر وَمَن يَتَّق ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَغْرَجًا ١٠ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوحَسَّبُهُ وَ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ ۚ قَدَّ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدَّرًا ﴾[الطلاق: ١-٣] وفي الصحيح والسنن والمسانيد عن عبد الله بن عمر انه طلق امرأته وهي حائض فذكر عمر للنبي فتغيض عليه النبي ﷺ وقال مره فليراجعها حتى تحيض ثم تطهر ثم ان شاء بعد أمسكها وان شاء طلقها قبل ان يجامعها فتلك العدة التي أمر الله ان يطلق لها النساء وفي رواية في الصحيح أنه أمره ان يطلقها طاهرا أو حاملًا وفي روايه في الصحيح قرأ النبي ﷺ ﴿إِذَا طَلَّقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِ ﴾[الطلاق: ١]وعن ابن عباس وغيره من الصحابه الطلاق على اربعة أوجه

وجهان حلال ووجهان حرام فاما اللذان هما حلال فان يطلق امرأته طاهرا في غير جماع أو يطلقها حاملا قد استبان حملها وأما اللذان هما حرام فأن يطلقها حائضا أو يطلقها بعد الجماع لا يدرى اشتمل الرحم على ولد أم لا ورواه الدارقطني وغيره وقد بين النبي أنه لا يحل له أن يطلقها إلا إذا طهرت من الحيض قبل أن يجامعها وهذا هو الطلاق للعدة أي لإستقبال العدة فان ذلك الطهر أو العدة فان طلقها قبل العدة يكون قد طلقها قبل الوقت الذي أذن الله فيه ويكون قد طول عليها التربص وطلقها من غير حاجة به إلى طلاقها حكم الطلاق والطلاق في الأصل مما يبغضه الله وهو أبغض الحلال إلى الله وإنما أباح منه ما يحتاج اليه الناس كما تباح المحرمات للحاجة فلهذا حرمها بعد الطلقة الثالثة حتى تنكح زوجا غيره عقوبة له لينتهي الإنسان عن إكثار الطلاق فإذا طلقها لم تزل في العدة متربصة ثلاثة قروء وهو مالك لها يرثها وترثه وليس له فائدة في تعجيل الطلاق قبل وقته كما لا فائدة في مسابقة الإمام ولهذا لا يعتد له بما فعله قبل الإمام بل تبطل صلاته إذا تعمد ذلك في أحد قولي العلماء وهو لا يزال معه في الصلاة حتى يسلم حكم الخلع في الحيض ولهذا جوز أكثر العلماء الخلع في الحيض لأنه على قول فقهاء الحديث ليس بطلاق بل فرقه بائنة وهو في أحد قوليهم تستبرأ بحيضه لا عدة عليها وهذه إحدى الروايتين عند أحمد ولأنها تملك نفسها بالإختلاع فلهما فائدة في تعجيل الإبانة لرفع الشر الذي بينهما بخلاف الطلاق الرجعي فانه لا فائدة في تعجيله قبل وقته بل ذلك شر بلا خير وقد قيل إنه طلاق في وقت لا يرغب فيها وقد يكون محتاجا اليه بخلاف الطلاق وقت الرغبة فانه لا يكون إلا عن حاجة وقول النبي ﷺ لابن عمر مره فليراجعها مما تنازع العلماء فيه في مراد النبي ففهم منه طائفة من العلماء أن الطلاق قد لزمه فأمره أن يرتجعها ثم يطلقها في الطهر إن شاء وتنازع هؤلاء هل الإرتجاع واجب أو مستحب وهل أن يرتجعها في الطهر الأول أو الثاني وفي حكمه هذا النهي أقوال ذكرناها وذكرنا مأخذها في غير هذا الموضع وفهم طائفة أخرى أن الطلاق لم يقع ولكنه لما فارقها ببدنه كما جرت العادة من الرجل إذا طلق إمرأته إعتزلها ببدنه وإعتزلته ببدنها فقال لعمر مره فليراجعها ولم يقل فليرتجعها والمراجعة مفاعلة من الجانبين أى ترجع اليه ببدنها فيجتمعان كما كانا لأن الطلاق لم يلزمه فإذا جاء الوقت الذي أباح الله فيه الطلاق طلقها حينئذ إن شاء قال هؤلاء ولو كان الطلاق قد لزم لم يكن في الأمر بالرجعة ليطلقها طلقة ثانية فائدة بل فيه مضرة عليهما فان له أن يطلقها بعد الرجعة بالنص والإجماع وحينئذ يكون في الطلاق مع الأول تكثير الطلاق وتطويل العدة وتعذيب الزوجين جميعا فان النبي ﷺ لم يوجب عليه أن يطأها قبل الطلاق بل إذا وطئها لم يحل له أن يطلقها حتى يتبين حملها أو تطهر الطهر الثاني وقد يكون زاهدا فيها يكره أن يطأها فتعلق منه فكيف يجب عليه وطؤها ولهذا لم يوجب الوطء أحد من الأئمة الأربعة وأمثالهم من أئمة المسلمين ولكن أخر الطلاق إلى الطهر الثاني ولولا أنه طلقها أولا لكان له أن يطلقها في الطهر الأول لأنه لو أبيح له الطلاق في الطهر الأول لم يكن في إمساكها فائدة مقصودة بالنكاح إذا كان لا يمسكها لأجل الطلاق فانه لو أراد أن يطلقها في الطهر الأول لم يحصل إلا زيادة ضرر عليهما والشارع لا يأمر بذلك فإذا كان ممتنعا من طلاقها في الطهر الأول ليكون متمكنا من الوطيء الذي لا يعقبه طلاق فان لم يطأها أو وطئها أو حاضت بعد ذلك فله أن يطلقها ولأنه إذا إمتنع من وطئها في ذلك الطهر ثم طلقها في الطهر الثاني دل على أنه محتاج إلى طلاقها لأنه لا رغبة له فيها إذ لو كانت له فيها رغبة لجامعها في الطهر الأول قالوا لأنه لم يأمر ابن عمر بالإشهاد على الرجعة كما أمر الله ورسوله ولو كان الطلاق قد وقع وهو يرتجعها لأمر بالإشهاد ولأن الله تعالى لما ذكر الطلاق في غير آية لم يأمر أحدا بالرجعة عقيب الطلاق بل قال ﴿وَإِذَا طَلَّقْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْهُفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ [البقرة: ٢٣١] فخير الزوج إذا قارب إنقضاء العدة بين أن يمسكها بمعروف وهو الرجعة وبين أن يسيبها فيخلى سبيلها إذا إنقضت العدة ولا يحبسها بعد إنقضاء العدة كما كانت محبوسة عليه في العدة قال الله تعالى ﴿لَا تُخْرِجُوهُنِ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَنحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ ﴾ [الطلاق: ١] وأيضا فلو كان الطلاق المحرم قد لزم لكان حصل الفساد الذى كرهه الله ورسوله وذلك الفساد لا يرتفع برجعة يباح له الطلاق بعدها والأمر برجعة لا فائدة فيها مما تنزه عنه الله ورسوله فانه إن كان راغبا في المرأة فله أن يرتجعها وإن كان راغبا عنها فليس له أن يرتجعها فليس في أمره برجعتها مع لزوم الطلاق له مصلحة شرعية بل زيادة مفسدة

ويجب تنزيه الرسول ﷺ عن الأمر بما يستلزم زيادة الفساد والله ورسوله إنما نهي عن الطلاق البدعى لمنع الفساد فكيف يأمر بما يستلزم زيادة الفساد وقول الطائفة الثانية أشبه بالأصول والنصوص فان هذا القول متناقض إذ الأصل الذي عليه السلف والفقهاء أن العبادات والعقود المحرمة إذا فعلت على الوجه المحرم لم تكن لازمة صحيحة وهذا وإن كان نازع فيه طائفة من أهل الكلام فالصواب مع السلف وأئمة الفقهاء لأن الصحابة والتابعين لهم بإحسان كانوا يستدلون على فساد العبادات والعقوبة بتحريم الشارع لها وهذا متواتر عنهم وأيضا فان لم يكن ذلك دليلا على فسادها لم يكن عن الشارع ما يبين الصحيح من الفاسد فان الذين قالوا النهى لا يقتضى الفساد قالوا نعلم صحة العبادات والعقود وفسادها بجعل الشارع هذا شرطا أو مانعا ونحو ذلك وقوله هذا صحيح وليس بصحيح من خطاب الوضع والإخبار ومعلوم أنه ليس في كلام الله ورسوله وهذه العبارات مثل قوله الطهارة شرط في الصلاة والكفر مانع من صحة الصلاة وهذا العقد وهذا العبادة لا تصح ونحو ذلك بل إنما في كلامه الأمر والنهي والتحليل والتحريم وفي نفى القبول والصلاح كقوله لا يقبل الله صلاة بغير طهور ولا صدقة من غلول وقوله هذا لا يصلح وفي كلامه إن الله يكره كذا وفي كلامه الوعد ونحو ذلك من العبارات فلم نستفد الصحة والفساد إلا بما ذكره وهو لا يلزم أن يكون الشارع بين ذلك وهذا مما يعلم فساده قطعا وأيضا فالشارع يحرم الشيء لما فيه من المفسدة الخالصة أو الراجحة ومقصوده بالتحريم المنع من ذلك الفساد وجعله معدوما فلو كان مع التحريم يترتب عليه من الأحكام ما يترتب على الحلال فيجعله لازما نافذا كالحلال لكان ذلك إلزاما منه بالفساد الذي قصد عدمه فيلزم أن يكون ذلك الفساد قد أراد عدمه مع أنه الزم الناس به وهذا تناقض ينزه عنه الشارع ﷺ وقد قال بعض هؤلاء إنه إنما حرم الطلاق الثلاث لئلا يندم المطلق دل على لزوم الندم له إذا فعله وهذا يقتضى صحته فيقال له هذا يتضمن أن كلما نهى الله عنه يكون صحيحا كالجمع بين المرأة وعمتها لئلا يفضى إلى قطيعة الرحم فيقال إن كان ما قاله هذا صحيحا هنا دليل على صحة العقد إذ لو كان فاسدا لم تحصل القطعيه وهذا جهل وذلك أن الشارع بين حكمته في منعه مما نهى عنه وأنه لو أباحه للزم الفساد فقوله تعالى ﴿لَا تَدْرِي لَعَلَّ ٱللَّهَ يُحَدِّثُ بَعْدَ ذَالِكَ أَمْرًا ﴾ [الطلاق: ١] وقوله عليه السلام لا

تنكح المرأة على عمتها ولا خالتها فإنكم إذا فعلتم ذلك قطعتم أرحامكم ونحو ذلك يبين أن الفعل لو أبيح لحصل به الفساد فحرم منعا من هذا الفساد ثم الفساد ينشأ من إباحته ومن فعله إذا اعتقد الفاعل أنه مباح أو أنه صحيح فأما مع إعتقاد أنه محرم باطل وإلتزام أمر الله ورسوله في تحصل المفسدة وإنما تحصل المفسدة من مخالفة أمر الله ورسوله والمفاسد فيها فتنة وعذاب قال الله تعالى ﴿فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِۦٓ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْـنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ ٱلِيدُ ﴾ [النور: ٦٣] وقول القائل لو كان الطلاق غير لازم لم يحصل الفساد فيقال هذا هو مقصود الشارع فنهى عنه وحكم ببطلانه ليزول الفساد ولولا ذلك لفعله الناس وإعتقدوا صحته فيلزم الفساد وهذا نظير قول من يقول النهى عن الشيء يدل على أنه مقصود وأنه شرعي وأنه يسمى بيعا ونكاحا وصوما كما يقولون في نهيه عن نكاح الشغار ولعنه المحلل والمحلل له ونهيه عن بيع الثمار قبل أن يبدو صلاحه أو نهيه عن صوم يوم العيدين ونحو ذلك فيقال أما تصوره حسا فلا ريب فيه وهذا كنهيه عن نكاح الأمهات والبنات وعن بيع الخمر والميتة ولحم الخنزير والأصنام كما في الصحيحين عن جابر أن النبي قال إن الله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام فقيل يا رسول الله أرأيت شحوم الميتة فإنه يطلى بها السفن ويدهن بها الجلود ويتصبح بها الناس فقال لا هو حرام ثم قال لا هو حرام ثم قال قاتل الله اليهود حرمت عليهم الشحوم فجملوها وباعوها وأكلوا أثمانها فتسميته لهذا نكاحا وبيعا لم يمنع أن يكون فاسدا باطلا بل دل على إمكانه حسا وقول القائل إنه شرعى أن أراد أنه يسمى بما أسماه به الشارع فهذا صحيح وإن أراد أن الله أذن فيه فهذا خلاف النص والإجماع وإن أراد أنه رتب عليه حكمه وجعله يحصل المقصود ويلزم الناس حكمه كما في المباح فهذا باطل بالإجماع في أكثر الصور التي هي من موارد النزاع ولا يمكنه أن يدعى ذلك في صورة مجمع عليها فان أكثر ما يحتج به هؤلاء بنهيه عن الطلاق في الحيض ونحو ذلك مما هو من موارد النزاع فليس معهم صورة قد ثبت فيها مقصودهم لا بنص ولا إجماع وكذلك المحلل الملعون لعنة لأنه قصد التحليل للأول بعقدة لا لأنه أحلها في نفس الأمر فانه لو تزوجها بنكاح رغبة لكان قد أحلها بالإجماع وهذا غير ملعون بالإجماع فعلم أن اللعنة لمن قصد

التحليل وعلم أن الملعون لم يحللها في نفس الأمر ودلت اللعنة على تحريم فعله والمنازع يقول فعله مباح فتبين أنه لا حجة معهم بل الصواب مع السلف وأئمة الفقهاء ومن خرج عن هذا الأصل من العلماء المشهورين في بعض المواضع فان لم يكن له جواب صحيح والا فقد تناقض كما تناقض في مواضع غير هذه والأصول التي لا تناقض فيها ما أثبت بنص أو اجماع وما سوى ذلك فالتناقض موجود فيه وليس هو حجة على أحد والقياس الصحيح الذي لا يتناقض هو موافق للنص والإجماع بل ولابد أن يكون النص قد دل على الحكم كما قد بسط في موضع آخر وهذا معنى العصمة فان كلام المعصوم لا يتناقض ولا نزاع بين المسلمين أن الرسول معصوم فيما بلغه عن الله تعالى فهو معصوم فيما شرعه للأمه باجماع المسلمين وكذلك الأمة أيضا معصومة أن تجتمع على ضلالة بخلاف ما سوى ذلك ولهذا كان مذهب أئمة الدين ان كل أحد من الناس يؤخذ من قوله ويترك الا رسول الله فانه الذي فرض الله على جميع الخلائق الإيمان به وطاعته وتحليل ما حلله وتحريم ما حرمه وهو الذي فرق الله به بين المؤمن والكافر وأهل الجنة وأهل النار والهدى والضلال والغى والرشاد فالمؤمنون أهل الجنة وأهل الهدى والرشاد هم متبعون والكفار أهل النار وأهل الغي والضلال هم الذين لم يتبعوه إذا خص أحد العلماء بعلم أمر وفهمه لم يوجب ذم من يحصل ومن آمن به باطنا وظاهرا وإجتهد في متابعته فهو من المؤمنين السعداء وان كان قد أخطأ وغلط في بعض ما جاء به فلم يبلغه أو لم يفهمه قال الله تعالى عن المؤمنين ﴿رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأُنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أن الله قال قد فعلت وفي السنن عنه ﷺ أنه قال العلماء ورثة الانبياء إن الأنبياء لم يورثوا دينارا ولا درهما وإنما ورثوا العلم فمن أخذ به أخذ بحظ وافر وقد قال تعالى ﴿ وَدَاوُردَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱلْحَرُثِ إِذْنَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِكُكْمِهِمْ شَنِهِدِينَ ٧٧ فَفَهَّمَنَهَا شُلَيْمَنَ وَكُلَّا ءَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [الأنبياء: ٧٨-٧٩] فقد خص أحد النبيين الكريمين بالتفهيم مع ثنائه على كل منهما بأنه أوتى علما وحكما فهكذا إذا خص الله أحد العالمين بعلم أمر وفهمه لم يوجب ذلك ذم من لم يحصل له ذلك من العلماء بل كل من إتقى الله ما إستطاع فهو من أولياء الله المتقين وإن كان قد خفى

عليه من الدين ما فهمه غيره وقد قال واثلة بن الأسقع وبعضهم يرفعه إلى النبي من طلب علما فأدركه فله أجران ومن طلب علما فلم يدركه فله أجر وهذا يوافق ما في الصحيح عن عمر وبن العاص وعن أبي هريرة عن النبي ﷺ اذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران واذا اجتهد الحاكم فأخطأ فله أجر وهذه الأصول لبسطها موضع أخر وانما المقصود هنا التنبيه على هذا لان الطلاق المحرم مما يقول فيه كثير من الناس إنه لازم والسلف أئمة الفقهاء والجمهور يسلمون أن النهى يقتضى الفساد ولا يذكرون في الاعتذار عن هذه الصورة فرقا صحيحا وهذا مما تسلط به عليهم من نازعوهم في أن النهى يقتضى الفساد وإحتج بما سلموه له من الصور وهذا حجة جدلية لا تفيد العلم بصحة قوله وإنما تفيد أن منازعيه أخطؤا إما في صور النقض وإما في محل النزاع وخطؤهم في احداهما لا يوجب أن يكون الخطأ في محل النزاع بل هذا الأصل أصل عظيم عليه مدار كثير من الأحكام الشرعية فلا يمكن نقضه بقول بعض العلماء الذين ليس معهم نص ولا إجماع بل الأصول والنصوص لا توافق بل تناقض قولهم ومن تدبر الكتاب والسنة تبين له أن الله لم يشرع الطلاق المحرم جملة قط وأما الطلاق البائن فإنه شرعه قبل الدخول وبعد إنقضاء العدة وطائفة من العلماء يقول لمن لم يجعل الثلاث الجموعة الا واحدة أنتم خالفتم عمر وقد إستقر الأمر على التزام ذلك في زمن عمر وبعضهم يجعل ذلك إجماعا فيقول لهم أنتم خالفتم عمر في الأمر المشهور عنه الذي إتفق عليه الصحابة بل وفي الأمر الذي معه فيه الكتاب والسنة فان منكم من يجوز التحليل وقد ثبت عن عمر أنه قال لا أوتى بمحلل ولا محلل له إلا رجمتهما وقد إتفق الصحابة على النهى عنه مثل عثمان وعلى وإبن ومسعود وابن عباس وإبن عمر وغيره ولا يعرف عن أحد من الصحابة أنه أعاد المرأة إلى زوجها بنكاح تحليل وعمر وسائر الصحابة معهم الكتاب والسنة كلعن النبي المحلل له وقد خالفهم من خالفهم في ذلك إجتهادا والله يرضى عن جميع علماء المسلمين وأيضا فقد ثبت عن عمر أنه كان يقول في الخلية والبرية ونحو ذلك إنها طلقة رجعية وأكثرهم يخالفون عمر في ذلك وقد ثبت عن عمر أنه خير المفقود إذا رجع فوجد إمرأته قد تزوجت خيره بين إمرأته وبين المهر وهذا أيضا معروف عن غيره من الصحابه كعثمان وعلى وذكره أحمد عن ثمانية من الصحابة وقال إلى أي

شيء يذهب الذي يخالف هؤلاء ومع هذا فأكثرهم يخالفون عمر وسائر الصحابة في ذلك ومنهم من ينقض حكم من حكم به وعمر والصحابة جعلوا الأرض المفتوحة عنوة كأرض الشام ومصر والعراق وخراسان والمغرب فيئا للمسلمين ولم يقسم عمر ولا عثمان أرضا فتحها عنوة ولم يستطب عمر أنفس جميع الغانمين في هذه الأرضين وإن ظن بعض العلماء أنهم إستطابوا أنفسهم في السواد بل طلب منهم بلال والزبير وغيرهما قسمة أرض العنوة فلم يجبهم ومع هذا فطائفة منهم يخالف عمر والصحابة فى مثل هذا الأمر العظيم الذي إستقر الأمر عليه من زمنهم بل ينقض حكم من حكم بحكمهم أيضا فأبو بكر وعمر وعثمان وعلى لم يخمسوا قط مال فيء ولا خمسه رسول الله ﷺ ولا جعلوا خمس الغنيمة خمسة أقسام متساوية ومع هذا فكثير منهم يخالف ذلك ونظائر هذا متعددة والأصل الذي إتفق عليه علماء المسلمين أنما تنازعوا فيه وجب رده إلى الله والرسول كما قال تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنُمُ تُؤُمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَٱخْسَنُ تَأُولِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩] ولا يجوز لأحد أن يظن بالصحابة أنهم بعد رسول الله أجمعوا على خلاف شريعته بل هذا من أقوا ل أهل الإلحاد ولا يجوز دعوى نسخ ما شرعه الرسول بإجماع أحد بعده كما يظن طائفة من الغالطين بل كلما أجمع المسلمون عليه فلا يكون إلا موافقا لما جاء به الرسول لا مخالفا له بل كل نص منسوخ بإجماع الأمة فمع الأمة النص الناسخ له تحفظ الأمة النص الناسخ كما تحفظ النص المنسوخ وحفظ الناسخ أهم عندها وأوجب عليها من حفظ المنسوخ ويمنع أن يكون عمر والصحابة معه أجمعوا على خلاف نص الرسول ولكن قد يجتهد الواحد وينازعه غيره وهذا موجود في مسائل كثيرة هذا منها كما بسط في موضع غير هذا ولهذا لما رأى عمر رضي الله عنه أن المبتوتة لها السكني والنفقة فظن أن القرآن يدل عليه نازعه أكثر الصحابة فمنهم من قال لها السكني فقط ومنهم من قال لانفقة لها ولا سكنى وكان من هؤلاء ابن عباس وجابر وفاطمة بنت قيس وهي التي روت عن النبي أنه قال ليس لك نفقة ولا سكني فلما احتجوا عليها بحجة عمر وهي قوله تعالى ﴿لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخَرُجُنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ ﴾[الطلاق:

١] قالت هي وغيرها من الصحابة كابن عباس وجابر وغيرهما هذا في الرجعية لقوله تعالى ﴿لَا تَدْرِى لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ [الطلاق: ١] فأى أمر يحدث بعد الثلاث وفقهاء الحديث كأحمد بن حنبل في ظاهر مذهبه وغيره من فقهاء الحديث مع فاطمة بنت قيس وكذلك أيضا في الطلاق لما قال تعالى ﴿لَعَلَّ ٱللَّهَ يُحَدِّثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ [الطلاق: ١] قال غير واحد من الصحابة والتابعين والعلماء هذا يدل على أن الطلاق الذي ذكره الله هو الطلاق الرجعي فانه لو شرع ايقاع الثلاث عليه لكان المطلق يندم اذا فعل ذلك ولا سبيل إلى رجعتها فيحصل له ضرر بذلك والله أمر العباد بما ينفعهم ونهاهم عما يضرهم ولهذا قال تعالى أيضا بعد ذلك ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمَّسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوَّ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ [الطلاق: ٢] وهذا انما يكون في الطلاق الرجعي لا يكون في الثلاث ولا في البائن وقال تعالى ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُمْ وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَادَةَ لِلَّهِ ﴾ [الطلاق: ٢] فأمر بالاشهاد على الرجعة والاشهاد عليها مأمور به باتفاق الامة قيل أمر ايجاب وقيل أمر استحباب وقد ظن بعض الناس أن الإشهاد هو الطلاق وظن أن الطلاق الذي لا يشهد عليه لا يقع وهذا خلاف الإجماع وخلاف الكتاب والسنة ولم يقل أحد من العلماء المشهورين به فإن الطلاق أذن فيه أولا ولم يأمر فيه بالإشهاد وإنما أمر بالإشهاد حين قال ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَاهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ [الطلاق: ٢] والمراد هنا بالمفارقة تخلية سبيلها إذا قضت العدة وهذا ليس بطلاق ولا برجعة ولا نكاح والإشهاد في هذا بإتفاق المسلمين فعلم أن الإشهاد إنما هو على الرجعة ومن حكمة ذلك أنه قد يطلقها ويرتجعها فيزين له الشيطان كتمان ذلك حتى يطلقها بعد ذلك طلاقا محرما ولا يدرى أحد فتكون معه حراما فأمر الله أن يشهد على الرجعة ليظهر أنه قد وقعت به طلقة كما أمر النبي ﷺ من وجد اللقطة أن يشهد عليها لئلا يزين الشيطان كتمان اللقطة وهذا بخلاف الطلاق فانه إذا طلقها ولم يراجعها بل خلى سبيلها فانه يظهر للناس أنها ليست إمرأته بل هي مطلقة بخلاف ما إذا بقيت زوجة عنده فانه لا يدرى الناس أطلقها أم لم يطلقها وأما النكاح فلابد من التمييز بينه وبين السفاح وإتخاذ الأخذان كما أمر الله تعالى ولهذا مضت السنة بإعلانه فلا يجوز أن يكون كالسفاح مكتوما لكن هل الواجب مجرد الإشهاد أو مجرد الإعلان وإن لم يكن إشهاد أو يكفى أيهما كان هذا فيه نزاع بين العلماء كما قد ذكر في موضعه وقال الله تعالى ﴿وَمَن يَتَق ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَغْرَجًا ۞ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ۚ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِلْغُ أَمْرِهِۦ ۚ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾ [الطلاق: ٢-٣] وهذه الآية عامة في كل من يتق الله وسياق الآية يدل على أن التقوى مرادة من هذا النص العام فمن إتقى الله في الطلاق فطلق كما أمر الله تعالى جعل الله له مخرجا مما ضاق على غيره ومن يتعد حدود الله فيفعل ما حرم الله عليه فقد ظلم نفسه ومن كان جاهلا بتحريم طلاق البدعة فلم يعلم أن الطلاق في الحيض محرم أو أن جمع الثلاث محرم فهذا اذا عرف التحريم وتاب صار ممن إتقى الله فإستحق أن يجعل الله له مخرجا ومن كان يعلم أن ذلك حرام وفعل المحرم وهو يعتقد أنها تحرم عليه ولم يكن عنده إلا من يفتيه بانها تحرم عليه فانه يعاقب عقوبة بقدر ظلمه كمعاقبة أهل السبت بمنع الحيتان أن تأتيهم فإنه ممن لم يتق الله فعوقب بالضيق وأن هداه الله فعرفة الحق والهمه التوبة وتاب فالتائب من الذنب كمن لا ذنب له وحينئذ فقد دخل فيمن يتقى الله فيستحق أن يجعل الله له فرجا ومخرجا فان نبينا محمدا ﷺ نبى الرحمة ونبى الملحمة فكل من تاب فله فرج في شرعة بخلاف شرع من قبلنا فان التائب منهم كان يعاقب بعقوبات كقتل أنفسهم وغير ذلك ولهذا كان ابن عباس إذا سئل عمن طلق إمرأتة ثلاثا يقول له لو إتقيت الله لجعل لك مخرجا وكان تارة يوافق عمر في الإلزام بذلك للمكثرين من فعل البدعة المحرمة عليهم مع علمهم بأنها محرمة وروي عنه أنه كان تارة لا يلزم إلا واحدة وكان إبن مسعود يغضب على أهل هذه البدعة ويقول أيها الناس من أتى الأمر على على وجهه فقد تبين له وإلا فو الله مالنا طاقة بكل ما تحدثون ولم يكن على عهد النبي ﷺ ولا أبي بكر ولا عمر ولا عثمان ولا على نكاح تحليل ظاهر تعرفه الشهود والمرأة والأولياء ولم ينقل احد عن النبي ﷺ ولا خلفائه الراشدين انهم أعادوا المرأة على زوجها بنكاح تحليل فانهم انما كانوا يطلقون في الغالب طلاق السنة ولم يكونوا يحلفون بالطلاق ولهذا لم ينقل عن الصحابة نقل خاص في الحلف وانما نقل عنهم الكلام في ايقاع الطلاق لا في الحلف به

والفرق ظاهر بين الطلاق وبين الحلف به كما يعرف الفرق بين النذر وبين الحلف بالنذر فاذا كان الرجل يطلب من الله حاجة فقال ان شفى الله مرضى أو قضى ديني أو خلصني من هذه الشدة فلله على ان اتصدق بالف درهم أو اصوم شهرا أو أعتق رقبة فهذا تعليق نذر يجب عليه الوفاء به بالكتاب والسنة والاجماع واذا علق النذر على وجه اليمين فقال ان سافرت معكم ان زوجت فلانا أن أضرب فلانا ان لم اسا فر من عندكم فعلى الحج أو فمالي صدقة أو فعلى عتق فهذا عند الصحابة وجمهور العلماء هو حالف بالنذر ليس بناذر فاذا لم يف بما التزمه أجزأه كفارة يمين وكذلك أفتى الصحابة فيمن قال ان فعلت كذا فكل مملوك لى حر أنه يمين يجزيه فيها كفارة اليمين وكذلك قال كثير من التابعين في هذا كله لما أحدث الحجاج بن يوسف تحليف الناس بأيمان البيعة وهو التحليف بالطلاق والعتاق والتحليف باسم الله وصدقة المال وقيل كان فيها التحليف بالحج تكلم حينئذ التابعون ومن بعدهم في هذه الايمان وتكلموا في بعضها على ذلك فمنهم من قال اذا حنث بها لزمه ما التزمه ومنهم من قال لا يلزمه الا الطلاق والعتاق ومنهم من قال بل هذا جنس ايمان اهل الشرك لا يلزم بها شئ ومنهم من قال بل هي من أيمان المسلمين يلزم فيها ما يلزم في سائر أيمان المسلمين واتبع هؤلاء ما نقل في هذا الجنس عن الصحابة وما دل عليه الكتاب والسنة كما بسط في موضع آخر والمقصود هنا انه على عهد سول الله وخلفائه الراشدين لم تكن امرأة تردد إلى زوجها بنكاح تحليل وكان انما يفعل سرا ولهذا قال النبي ﷺ لعن الله آكل الربا وموكله وشاهديه وكاتبه ولعن المحلل والمحلل له قال الترمذي حديث صحيح ولعن في الربا الآخذ والمعطى والشاهدين والكاتب لأنه دين يكتب ويشهد عليه ولعن في التحليل المحلل والمحلل له ولم يلعن الشاهدين والكاتب لأنه لم يكن على عهده تكتب الصداقات في كتاب فانهم كانوا يجعلون الصداق في العادة العامة قبل الدخول ولا يبقى دينار في ذمة الزوج ولا يحتاج إلى كتاب وشهود وكان الححلل يكتم ذلك هو والزوج المحلل له والمرأة والأولياء والشهود لا يدرون بذلك ولعن رسول الله المحلل والمحلل له اذ كانوا هم الذين فعلوا المحرم دون هؤلاء والتحليل لم يكونوا يحتاجون اليه في الامر الغالب اذ كان الرجل انما يقع منه الطلاق الثلاث اذ طلق بعد رجعة أو عقد فلا يندم بعد الثلاث إلا نادر من الناس وكان

يكون ذلك بعد عصيانه وتعديه لحدود الله فيستحق العقوبة فيلعن من يقصد تحليل المرأة له ويلعن هؤلاء أيضا لأنهما تعاونا على الاثم والعدوان فلما حدث الحلف بالطلاق واعتقد كثير من الفقهاء ان الحانث يلزمه ما الزمه نفسه ولا تجزيه كفارة يمين واعتقد كثير منهم أن الطلاق المحرم يلزم وأعتقد كثير منهم ان جمع الثلاث ليس بمحرم واعتقد كثير منهم أن طلاق السكران يقع واعتقد كثير منهم أن طلاق المكره يقع وكان بعض هذه الاقوال مما تنازع فيه الصحابة وبعضها مما قيل بعدهم كثر اعتقاد الناس لوقوع الطلاق مع ما يقع من الضرر العظيم والفساد في الدين والدنيا بمفارقة الرجل امراته فصار الملزمون بالطلاق في هذه المواضع المتنازع فيها حزبين حزبا اتبعوا ما جاء عن النبي والصحابة في تحريم التحليل فحرموا هذا مع تحريمهم لما لم يحرمه الرسول من تلك الصور فصار في قولهم من الأغلال والآصار والحرج العظيم المفضى إلى مفاسد عضيمة في الدين والدنيا أمور منها ردة بعض الناس عن الاسلام لما أفتى بلزوم ما التزمه ومنها سفك الدم المعصوم ومنها زوال العقل ومنها العداوة بين الناس ومنها تنقيص شريعة الاسلام إلى كثير من الآثام إلى غير من الامور العظام وحزبا رأوا أن يزيلوا ذلك الحرج العظيم بانواع من الحيل التي بها تعود المرأة إلى زوجها وكان مما أحدث أولا نكاح التحليل ورأى طائفة من العلماء أن فاعلة يثاب لما رأى في ذلك من إزالة تلك المفاسد بإعادة المرأة إلى زوجها وكان هذا حيلة في جميع الصور لرفع وقوع الطلاق ثم أحدث في الأيمان حيل أخرى فأحدث أولا الإحتيال في لفظ اليمين ثم أحدث الإحتيال بخلع اليمين ثم أحدث الإحتيال بدور الطلاق ثم أحدث الإحتيال بطلب إفساد النكاح وقد أنكر جمهور السلف والعلماء وأئمتهم هذه الحيل وأمثالها ورأوا أن في ذلك إبطال حكمة الشريعة وإبطال حقائق الإيمان المودعه في آيات الله وجعل ذلك من جنس المخادعة والإستهزاء بآيات الله حتى قال أيوب السختياني في مثل هؤلاء يخادعون الله كأنما يخادعون الصبيان لو أتوا الأمر على وجهه لكان أهون على ثم تسلط الكفار والمنافقون بهذه الأمور على القدح في الرسول وجعلوا ذلك من أعظم ما يحتجون به على من آمن به ونصره وعزره ومن أعظم ما يصدون به عن سبيل الله ويمنعون من أراد الإيمان به ومن أعظم ما يمتنع الواحد منهم به عن الإيمان كما أخبر من آمن منهم بذلك عن نفسه وذكر

أنه كان يتبين له محاسن الإسلام الاما كان من جنس التحليل فإنه الذي لا يجد فيه ما يشفى الغليل وقد قال تعالى ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْكُلُّ شَيْءٍ فَسَأَكُتُبُهَا لِلَّذِينَ بَنَّقُونَ وَنُؤْتُوك ٱلزَّكَوْةَ وَٱلَّذِينَ هُم بِتَايَنِنَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّيَّ ٱلْأُمِّى ٱلَّذِي يَجِدُونَـهُۥ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَنةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَن الْمُنكر وَيُحِلُ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِ مُ ٱلْخَبِّيثَ وَيَضَعُ عَنْهُمُ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَلُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ۚ فَٱلَّذِينِ ءَامَنُوا بِهِ وَعَذَرُوهُ وَنَصَـُرُوهُ وَاتَّبَعُوا ٱلنُّورَ ٱلَّذِي أَنزِلَ مَعَهُ ۚ أَوْلَيْكِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٦-١٥٧] فوصف رسوله بأنه يأمر بكل معروف وينهى عن كل منكر ويحل كل طيب ويحرم كل خبيث ويضع الآصار والأغلال التي كانت على من قبله وكل من خالف ما جاء به من الكتاب والحكمة من الأقوال المرجوحه فهي من الأقوال المبتدعة التي أحسن أحوالها أن تكون من الشرع المنسوخ الذي رفعه الله بشرع محمد ﷺ أن كان قائله من أفضل الأمة وأجلها وهو في ذلك القول مجتهد قد إتقى الله ما إستطاع وهو مثاب على إجتهاده وتقواه مغفور له خطؤه فلا يلزم الرسول قول قاله غيره بإجتهاده وقد ثبت عنه في الصحيحين أنه قال إذا إجتهد الحاكم فاصاب فله أجران وإذا إجتهد الحاكم فأخطأ فله أجر وثبت عنه في الصحيح أنه كان يقول لمن بعثه أميرا على سرية وجيش وإذا حاصرت أهل حصن فسألوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم على حكم الله فإنك لا تدرى ما حكم الله فيهم ولكن أنزلهم على حكمك وحكم أصحابك وهذا يوافق ما ثبت في الصحيح أن سعد بن معاذ لما حكمه النبي في بني قريظة وكان النبي قد حاصرهم فنزلوا على حكمه فأنزلهم على حكم سعد بن معاذ لما طلب منهم حلفا وهم من الأنصار أن يحسن اليهم وكان سعد بن معاذ خلاف ما يظن به بعض قومه كان مقدما لرضي الله ورسوله على رضي قومه ولهذا لما مات إهتز له عرش الرحمن فرحا بقدوم روحه فحكم فيهم أن تقتل مقاتلتهم وتسبى حريمهم وتقسم أموالهم فقال النبي لقد حكمت فيهم بحكم الملك وفي رواية لقد حكمت فيهم بحكم الله من فوق سبع سموات والعلماء ورثة الأنبياء وقد قال تعالى ﴿ وَدَاوُرَدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي ٱلْحَرَثِ إِذْنَفَشَتْ فِيهِ

غَنَهُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَهِدِينَ ﴿ اللَّهُ فَفَهَّمْنَاهَا سُلِيَمَانَ ۚ وَكُلًّا ءَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمَا وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُرِدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَٱلطَّيْرَ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴾[الأنبياء: ٧٨-٧٩] فهذان نبيان كريمان حكما في حكومة واحدة فخص الله أحدهما بفهمها مع ثنائه على كل منهما بأنه آتاه حكما وعلما فكذلك العلماء المجتهدون رضى الله عنهم للمصيب منهم أجران وللأخر أجر وكل منهم مطيع لله بحسب إستطاعته ولا يكلفه الله ما عجز عن علمه ومع هذا فلا يلزم الرسول قول غيره ولا يلزم ما جاء به من الشريعة شيء من الأقوال المحدثه لاسيما إن كانت شنيعة ولهذا كان الصحابة إذا تكلموا بإجتهادهم ينزهون شرع الرسول من خطئهم وخطأ غيرهم كما قال عبد الله بن مسعود في المفوضة أقول فيها برأيي فان يكن صوابا فمن الله وإن يكن خطأ فمنى ومن الشيطان والله ورسوله بريئان منه وكذلك روى عن الصديق في الكلالة وكذلك عن عمر في بعض الأمور مع أنهم كانوا يصيبون فيما يقولونه على هذا الوجه حتى يوجد النص موافقا لإجتهادهم كما وافق النص إجتهاد ابن مسعود وغيره وإنما كانوا أعلم بالله ورسوله وبما يجب من تعظيم شرع الرسول ﷺ أن يضيفوا اليه الا ما علموه منه وما أخطؤا فيه وإن كانوا مجتهدين قالوا إن الله ورسوله بريئان منه وقد قال الله تعالى ﴿وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكَثُمُ ٱلْمُبِيثُ ﴾[النور: ٥٤] وقال ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا مُجِلَ وَعَلَيْكُم مَّا مُجِّلْتُمْ ﴾ [النور: ١٥] وقال ﴿ فَلَنَسْءَكَنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْءَكَنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الأعراف: ٦] ولهذا تجد المسائل التي تنازعت فيها الأمة على أقوال وإنما القول الذي بعث به الرسول واحد منها وسائرها إذا كان أهلها من أهل الإجتهاد أهل العلم والدين فهم مطيعون لله ورسوله مأجورين غير مأزورين كما إذا خفيت جهة القبلة في السفر إجتهد كل قوم فصلوا إلى جهة من الجهات الأربع فان الكعبة ليست إلا في جهة واحدة منها وسائر المصلين مأجورين على صلاتهم حيث إتقوا ما إستطاعوا ومن آيات ما بعث به الرسول أنه إذا ذكر مع غيره على الوجه المبين ظهر النور والهدى على ما بعث به وعلم أن القول الآخر دونه فان خير الكلام كلام الله وخير الهدى هدى محمد وقد قال سبحانه وتعالى وقد قال سبحانه وتعالى ﴿ قُل لَّهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٓ أَن يَأْتُوا بِمِثْل

هَذَا الْقُرُءَنِ لَا يَأْتُونَ بِمِشَاهِ وَوَلَو كَاتَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨] وهذا التحدى والتعجيز ثابت في لفظه ونظمه ومعناه كما هو مذكور في غير هذا الموضع ومن أمثال ذلك ما تنازع المسلمون فيه من مسائل الطلاق فإنك تجد الأقوال فيه ثلاثة قول فيه آصار وأغلال وقول فيه خداع وإحتيال وقول فيه علم وإعتدال وقول يتضمن نوعا من الظلم والإصطراب وقول يتضمن سبيل المهاجرين والأنصار وتجدهم في مسائل الإيمان بالنذر والطلاق والعتاق على ثلاثة أقوال قول يسقط أيمان المسلمين ويجعلها بمنزلة أيمان المشركين وقول يجعل الإيمان اللازمة ليس فيها كفارة ولا تحلة كما كان شرع غير أهل القبلة وقول يقيم حرمة أيمان أهل التوحيد والإيمان ويضرق بينهما وبين أيمان أهل الشرك والأوثان ويجعل فيها من الكفارة والتحليل ما جاء به النص والتنزيل وإختص به أهل القرآن أهل التوارث والإنجيل وهذا هو الشرع وصحبه الطبيبين الطاهرين وعلى التابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين (١٠).

### الطلاق منه طلاق سنة ومنه طلاق محرم

اليمين بالله تعالى كقوله والله لأفعلن فهذه اليمين من عقدة فيها الكفارة إذا حنث فيها باتفاق المسلمين وأيمان المسلمين التي هي في معنى الحلف ب الله مقصود الحالف بها تعظيم الحالق لا الحلف بالمخلوقات كالحلف بالنذر والحرام والطلاق والعتاق كقوله إن فعلت كذا فعلي صيام شهر أو الحج إلى بيت الله أو الحل علي حرام لا أفعل كذا أو إن فعلت كذا فكل ما أملكه حرام أو الطلاق يلزمني لأفعلن كذا أو لا أفعله أو أن فعلته فنسائي طوالق وعبيدي أحرار وكل ما أملكه صدقة ونحو ذلك فهذه الأيمان للعلماء فيها ثلاثة أقوال قيل إذا حنث لزمه ما علقه وحلف به وقيل لا يلزمه شيء وقيل يلزمه كفارة يمين ومنهم من قال الحلف بالنذر يجزيه فيه الكفارة والحلف بالطلاق والعتاق يلزمه ما حلف به وأظهر الأقوال وهو القول الموافق للأقوال الثابتة عن الصحابة وعليه يدل الكتاب والسنة والاعتبار أنه يجزئه عن كفارة يمين في جميع أيمان المسلمين كما قال الله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۳ ص: ٦-٤٣.

تعالى ﴿ ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾ [المائدة: ٨٩] وقال تعالى ﴿قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُورَ تَحِلَّةَ أَيْمَنِكُمْ ﴾[التحريم: ٢] وثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه فإذا قال الحل على حرام لا أفعل كذا أو الطلاق يلزمني لا أفعل كذا أو أن فعلت كذا فعلي الحج أو مالي صدقة أجزأه في ذلك كفارة يمين فإن كفر كفارة الظهار فهو أحسن وكفارة اليمين يخير فيها بين العتق أو إطعام عشرة مساكين أو كسوتهم وإذا أطعمهم أطعم كل واحد جراية من الجرايات المعروفة في بلده مثل أن يطعم ثمان أواق أو تسع أواق بالشامي ويطعم مع ذلك أدامها كما جرت عادة أهل الشام في إعطاء الجرايات خبزا وإداما وإذا كفر يمينه لم يقع به الطلاق وأما إذا قصد إيقاع الطلاق على الوجه الشرعي مثل أن ينجز الطلاق فيطلقها واحدة في طهر لم يصبها فيه فهذا يقع به الطلاق باتفاق العلماء وكذلك إذا علق الطلاق بصفة يقصد إيقاع الطلاق عندها مثل أن يكون مريدا للطلاق إذا فعلت أمرا من الأمور فيقول لها إن فعلته فأنت طالق قصده أن يطلقها إذا فعلته فهذا مطلق يقع به الطلاق عند السلف وجماهير الخلف بخلاف من قصده أن ينهاها ويزجرها باليمين ولو فعلت ذلك الذي يكرهه لم يجز أن يطلقها بل هو مريد لها وإن فعلته لكنه قصد اليمين لمنعها عن الفعل لا مريدا أن يقع الطلاق وإن فعلته فهذا حالف لا يقع به الطلاق في أظهر قولي العلماء من السلف والخلف بل يجزئه كفارة يمين كما تقدم.

فصل والطلاق الذي يقع بلا ريب هو الطلاق الذي أذن الله فيه وأباحه وهو أن يطلقها في الطهر قبل أن يطأها أو بعد ما يبين حملها طلقة واحدة فأما الطلاق المحرم مثل أن يطلقها في الحيض أو يطلقها بعد أن يطأها وقبل أن يبين حملها فهذا طلاق محرم باتفاق العلماء وكذلك إذا طلقها ثلاثا بكلمة أو كلمات في طهر واحد فهو محرم عند جمهور العلماء وتنازعوا فيما يقع بها فضل يتبع بها الثلاث وقيل لا يقع بها إلا طلقة واحدة وهذا هو الأظهر الذي يدل عليه الكتاب والسنة كما قد بسط في موضعه وكذلك الطلاق المحرم في الحيض وبعد الوطء هل يلزم فيه قولان للعلماء والأظهر أنه لا يلزم كما لا يلزم النكاح المحرم والبيع المحرم وقد ثبت في الصحيح عن ابن عباس قال كان الطلاق على

عهد رسول الله ﷺ وأبي بكر وصدرا من خلافة عمر طلاق الثلاثة واحدة وثبت أيضا في مسند أحمد أن ركانة بن عبد يزيد طلق امرأته ثلاثًا في مجلس واحد فقال النبي ﷺ هي واحدة ولم يثبت عن النبي ﷺ خلاف هذه السنة بل ما يخالفها إما أنه ضعيف بل مرجوح وإما أنه صحيح لا يدل على خلاف ذلك كما قد بسط ذلك في موضعه والله أعلم فصل الطلاق منه طلاق سنة أباحه الله تعالى وطلاق بدعة حرمه الله فطلاق السنة أن يطلقها طلقة واحدة إذا طهرت من الحيض قبل أن يجامعها أو يطلقها حاملا قد تبين حملها فإن طلقها وهي حائض أو وطئها وطلقها بعد الوطء قبل أن يتبين حملها فهذا طلاق محرم بالكتاب والسنة وإجماع المسلمين وتنازع العلماء هل يلزم أو لا يلزم على قولين والأظهر أنه لا يلزم وإن طلقها ثلاثا بكلمة أو بكلمات في طهر واحد قبل أن يراجعها مثل أن يقول أنت طالق ثلاثا أو أنت طالق ألف طلقة أو مائة طالق أو أنت طالق أنت طالق انت طالق ونحو ذلك من الكلام فهذا حرام عند جمهور العلماء من السلف والخلف وهو مذهب مالك وأبى حنيفة وأحمد وظاهر مذهبه وكذلك لو طلقها ثلاثا قبل أن تنقضى عدتها فهو أيضا حرام عند الأكثرين وهو مذهب مالك وأحمد في ظاهر مذهبه وأما السنة إذا طلقها طلقة واحدة لم يطلقها الثانية حتى يراجعها في العدة أو يتزوجها بعقد جديد بعد العدة فحينئذ له أن يطلقها الثانية وكذلك الثالثة فإذا طلقها الثالثة كما أمر الله ورسوله حرمت عليه حتى تنكح زوجا غيره وأما لو طلقها الثلاث طلاقا محرما مثل أن يقول لها أنت طالق ثلاثة جملة واحدة فهذا فيه قولان للعلماء أحدهما يلزمه الثلاث والثاني لا يلزمه إلا طلقة واحدة وله أن يرجعها في العدة وينكحها بعقد جديد بعد العدة وهذا قول كثير من السلف والخلف وهو قول طائفة من أصحاب مالك وأبي حنيفة وأحمد بن حنبل وهذا أظهر القولين لدلائل كثيرة منها ما ثبت في الصحيح عن ابن عباس قال كان الطلاق الثلاث على عهد رسول الله ﷺ وأبى بكر وصدرا من خلافة عمر واحدة ومنها ما رواه الإمام أحمد وغيره بإسناد جيد عن ابن عباس أن ركانة بن عبد يزيد طلق امرأته ثلاثًا في مجلس واحد وجاء إلى النبي ﷺ قيل إن الواجب كفارة ظهارة وسواء حلف أو أوقع وهو المنقول عن أحمد وقيل بل إن حلف به أجزأه كفارة يمين وإن أوقعه لزمه كفارة ظهار وهذا أقوى وأقيس على أصول أحمد وغيره فالحالف بالحرام يجزيه كفارة يمين كما يجزئ الحالف بالنذر إذا قال إن فعلت كذا فعلي الحج أو مالي صدقة كذلك إذا حلف بالعتق يجزئه كفارة عند أكثر السلف من الصحابة والتابعين وكذلك الحلف بالطلاق يجزئ فيه أيضا كفارة يمين كما أفتى به جماعة من السلف والخلف والثابت عن الصحابة لا يخالف ذلك بل معناه يوافقه فكل يمين يحلف بها المسلمون في أيمانهم ففيها كفارة يمين كما دل عليه الكتاب والسنة وأما إذا كان مقصود الرجل أن يطلق أو أن يعتق أو يظاهر فهذا يلزمه ما أوقعه سواء كان منجزا أو معلقا ولا يجزئه كفارة يمين والله سبحانه أعلم،

فصل فيمن قال من تبع هذه الفتيا وعمل بها فولده بعد ذلك ولد زنا فإنه في غاية الجهل والضلال والمشاقة لله ولرسوله فإن المسلمين متفقون على أن كل نكاح اعتقد الزوج أنه نكاح سائغ إذا وطئ فيه فإنه يلحقه فيه ولده ويتوارثان باتفاق المسلمين وإن كان ذلك النكاح باطلا في نفس الأمر باتفاق المسلمين سواء كان الناكح كافرا أو مسلما واليهودي إذا تزوج بنت أخيه كان ولده منها يلحقه نسبه ويرثه باتفاق المسلمين وإن كان ذلك النكاح باطلا باتفاق المسلمين ومن استحله كان كافرا تجب استتابته وكذلك المسلم الجاهل لو تزوج امرأة في عدتها كما يفعل جهال الأعراب ووطئها يعتقدها زوجة كان ولده منها يلحقه نسبه ويرثه باتفاق المسلمين ومثل هذا كثير فإن ثبوت النسب لا يفتقر إلى صحة النكاح في نفس الأمر بل الولد للفراش كما قال النبي ﷺ الولد للفراش وللعاهر الحجر فمن طلق امرأته ثلاثا ووطئها يعتقد أنه لم يقع بها الطلاق إما لجهله وإما لمفت مخطئ قلده الزوج وإما لغير ذلك فإنه يلحقه النسب ويتوارثان بالاتفاق بل ولا تحسب العدة إلا من حين ترك وطأها فإنه كان يطؤها معتقدا أنها زوجته فهي فراش له فلا تعتد له حتى يزول الفراش ومتى نكح امرأة نكاحا فاسدا متفقا على فساده أو مختلفا في فساده لو ملكها ملكا فاسدا متفقا على فساده أو مختلفا في فساده ووطئها يعتقدها زوجته الحرة أو أمته المملوكة فإن ولده منها يلحقه نسبه ويتوارثان باتفاق المسلمين والولد يكون أيضا حرا وإن كانت الموطوءة مملوكة للغير في نفس الأمر ووطئت بدون إذن سيدها لكن لما كان الواطئ مغرورا زوج بها وقيل له هي حرة أو بيعت منه فاشتراها يعتقدها ملكا للبائع فإنما وطئ من يعتقدها زوجته الحرة أو أمته المملوكة فولده منها حر لأجل اعتقاده وإن كان اعتقاده مخطئا وبهذا قضى الخلفاء الراشدون واتفق عليه أئمة المسلمين فهؤلاء الذين وطئوا أو جاءهم أولاد لو كانوا قد وطئوا في نكاح فاسد متفق على فساده وكان الطلاق وقع بهم باتفاق المسلمين وهم وطئوا يعتقدون أن النكاح باق لأجل فتيا من أفتاهم أو لغير ذلك كان نسب الأولاد بهم لاحقا ولم يكونوا أولاد زنا بل يتوارثون باتفاق المسلمين هذا في المجمع على فساده فكيف في المختلف في فساده وإن كان القول الذي وطئ به ضعيفا كمن وطئ في نكاح المتعة أو نكاح المرأة نفسها بلا ولي ولا شهود فإن هذا إذا وطئ فيه يعتقده نكاحا لحقه فيه النسب فكيف بنكاح مختلف فيه وقد ظهرت حجة القول بصحته بالكتاب والسنة والقياس وظهر ضعف القول الذي يناقضه وعجز أهله عن نصرته بعد البحث التام لانتفاء الحجة الشرعية فمن قال أن هذا النكاح أو مثله يكون الولد فيه ولد زنا لا يلحقه نسبه ولا يتوارث هو وأبوه الواطئ فإنه مخالف لإجماع المسلمين منسلخ من ربقة الدين فإن كان جاهلا عرف وبين له أن رسول الله ﷺ وخلفاءه الراشدين وسائر أئمة الدين ألحقوا أولاد الجاهلية بآبائهم وإن كانت محرمة بالإجماع ولم يشترطوا في لحوق النسب أن يكون النكاح جائزا في شرع المسلمين فإن أصر على مشاقة الرسول من بعد ما تبين له الهدى وإتباع غير سبيل المؤمنين فإنه يستتاب فإن تاب وإلا قتل فقد ظهر أن من أنكر الفتيا بأنه لا يقع الطلاق وادعى الاجماع على وقوعه وقال إن الولد ولد زنا هو مخالف لاجماع المسلمين مخالف لكتاب الله ورسول رب العالمين وأن المفتى بذلك أو القاضى به فعل ما يسوغ بإجماع المسلمين وليس لأحد المنع من الفتيا بقوله أو القضاء بذلك ولا الحكم بالمنع من ذلك باتفاق المسلمين والأحكام المخالفة  $ext{ للإجماع باطلة بإجماع المسلمين والله أعلم<math>^{(1)}$  .

## جعل المباح أحد أمرين إمساك بمعروف أو تسريح بإحسان

قال تعالى ﴿ اَلطَّلَقُ مَرَّتَانِ ۖ فَإِمْسَاكُ الْمِعَرُونِ أَوْ تَسَرِيحُ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] فجعل له بعد الطلقتين أن يمسك بمعروف أو يسرح بإحسان (٢).

أن الطلاق مكروه في الأصل ولهذا لم يرخص الله فيه إلا في ثلاث وحرم الزوجة

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبرى ج: ۲ ص: ۱۱۰–۱۱٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۳۲ ص: ۳۲۰–۳۲۱.

بعد الطلقة الثالثة عقوبة للرجل لئلا يطلق.

في قول الله تعالى ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوٓءٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] إلى قوله ﴿وَبُعُولَهُٰنَ أَحَقُ بَرَدِهِنَ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوٓاْ إِصْلَحًا ۚ وَلَمُنَ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَ بِٱلْمُعُرُوفِ ۚ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَ دَرَجَةُ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] إلى قوله تعالى ﴿ الطَّلَقُ مَرَّتَانِ ۖ فَإِمْسَاكُ مِعَرُونٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَن ﴾ [البقرة: ٢٢٩] فجعل المباح أحد أمرين إمساك بمعروف أو تسريح باحسان وأخبر ان الرجال ليسوا أحق بالرد إلا اذا ارادوا اصلاحا وجعل لهن مثل الذي عليهن بالمعروف وقال تعالى ﴿ وَإِذَا طَلَّقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُ ﴿ يَمْعُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بَمِعْرُوفٍ ﴾ [البقرة: ٢٣١] وقال تعالى في الآية الأخرى ﴿فَأَمَّسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفِ ﴾[الطلاق: ٢] وقال تعالى ﴿ فَلَا تَعَضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحُن أَزْوَجَهُنَّ إِذَا تَرَضَوْا بَيْنَهُم بَالْمُعُرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٧] وقوله هنا بالمعروف يدل على ان المرأة لو رضيت بغير المعروف لكان للأولياء العضل والمعروف تزويج الكفء وقد يستدل به من يقول مهر مثلها من المعروف فان المعروف هو الذي يعرفه أولئك وقال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَءَامَنُواْ لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنِّسَآءَ كَرْهَا ۖ وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُواْ بِبَعْضِ مَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ ﴾ [النساء: ١٩] إلى قوله ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ [النساء: ١٩] فقد ذكر أن التراضى بالمعروف والامساك بالمعروف التسريح بالمعروف والمعاشرة بالمعروف وأن لهن وعليهن بالمعروف كما قال ﴿رِزْقُهُنَّ وَكِسُوَتُهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] فهذا المذكور في القرآن هو الواجب العدل في جميع ما يتعلق بالنكاح من امور النكاح وحقوق الزوجين فكما أن ما يجب للمرأة عليه من الرزق والكسوة هو بالمعروف وهو العرف الذي يعرفه الناس في حالهما نوعا وقدرا وصفة وإن كان ذلك يتنوع بتنوع حالهما من اليسار والاعسار والزمان كالشتاء والصيف والليل والنهار والمكان فيطعمها في كل بلد مما هو عادة أهل البلد وهو العرف بينهم وكذلك ما يجب لها عليه من المتعة والعشرة فعليه أن يبيت عندها ويطأها بالمعروف ويختلف ذلك باختلاف حالها وحاله وهذا أصح القولين في الوطء الواجب أنه مقدر بالمعروف لا بتقدير من الشرع قررته في غير هذا الموضع والمثال المشهور هو النفقة فانها مقدرة بالمعروف تتنوع

بتنوع حال الزوجين عند جمهور المسلمين ومنهم من قال هي مقدرة بالشرع نوعا وقدرا مدا من حنطة أو مدا ونصفا أو مدين قياسا على الاطعام الواجب في الكفارة على أصل القياس والصواب المقطوع به ما عليه الامة علما وعملا قديما وحديثا فان القران قد دل على ذلك وفي الصحيحين عن النبي أنه قال لهند امرأة أبي سفيان لما قالت له يا رسول الله ان أبا سفيان رجل شحيح وانه لا يعطيني ما يكفيني وولدى فقال النبي خذى ما يكفيك وولدك بالمعروف فأمرها أن تأخذ الكفاية بالمعروف ولم يقدر لها نوعا ولا قدرا ولو تقدر ذلك بشرع أو غيره لبين لها القدر والنوع كما بين فرائض الزكاة والديات وفي صحيح مسلم عن جابر أن النبي قال في خطبته العظيمة بعرفات لهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف واذا كان الواجب هو الكفاية بالمعروف فمعلوم أن الكفاية بالمعروف تتنوع بحالة الزوجة في حاجتها ويتنوع الزمان والمكان ويتنوع حال الزوج في يساره واعساره وليست كسوة القصيرة الضئيلة ككسوة الطويلة الجسيمة ولا كسوة الشتاء ككسوة الصيف ولا كفاية طعامه كطعامه ولا طعام البلاد الحارة كالباردة ولا المعروف في بلاد التمر والشعير كالمعروف في بلاد الفاكهة والخمير وفي مسند الامام احمد وسنن ابى داود وابن ماجه عن حكيم بن معاوية النميري عن أبيه أنه قال قلت يا رسول الله ما حق زوجة احدنا عليه قال تطعمها اذا أكلت وتكسوها اذا اكتسيت ولا تضرب الوجه ولا تقبح ولا تهجر الا في البيت فهذه ثلاثة أحاديث عن النبي أن للزوجة مرة أن تأخذ كفاية ولدها بالمعروف وقال في الخطبة التي خطبها يوم أكمل الله الدين في اكبر مجمع كان له في الاسلام لهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف وقال للسائل المستفتى له عن حق الزوجة تطعمها اذا اكلت وتكسوها اذا اكتسيت لم يأمر في شيء من ذلك بقدر معين لكن قيد ذلك بالمعروف تارة وبالمواساة بالزوج أخرى وهكذا قال في نفقة المماليك ففي الصحيحين عن أبى ذر عن النبى قال هم اخوانكم خولكم جعلهم الله تحت أيديكم فمن كان اخوه تحت يده فليطعمه مما يأكل وليلبسه مما يلبس ولا تكلفوهم ما يغلبهم فان كلفتموهم فأعينوهم وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة عن النبي قال للمملوك طعامه وكسوته ولا يكلف من العمل إلى ما يطاق ففي الزوجة والمملوك أمره واحد تارة يذكر انه يجب الرزق والكسوة بالمعروف وتارة يأمر بمواساتهم بالنفس فمن العلماء من جعل

المعروف هو الواجب الموساة مستحبة وقد يقال احدهما تفسير للآخر وعلى هذا فالواجب هو الرزق والكسوة بالمعروف في النوع والقدر وصفة الانفاق وان كان العلماء قد تنازعوا في ذلك أما النوع فلا يتعين أن يعطيها مكيلا كالبر ولاموزنا كالخبر ولا ثمن ذلك كالدراهم بل يرجع في ذلك إلى العرف فاذا اعطاها كفايتها بالمعروف مثل أن يكون عادتهم أكل التمر والشعير فيعطيها ذلك أو يكون أكل الخبز والادام فيعطيها ذلك وإن كان عادتهم أن يعطيها حبا فتطحنه في البيت فعل ذلك وان كان يطحن في الطاحون ويخبز في البيت فعل ذلك وان كان يخبز في البيت فعل ذلك وان كان يشتري خبزا من السوق فعل ذلك وكذلك الطبيخ ونحوه فعلى ما هو المعروف فلا يتعين عليه دراهم ولا حبات أصلاً لا بشرع ولا بفرض فان تعين ذلك دائما من المنكر ليس من المعروف وهو مضر به تارة وبها أخرى وكذلك القدر لا يتعين مقدار مطرد بل تتنوع المقادير بتنوع الأوقات واما الانفاق فقد قيل إن الواجب تمليكها النفقة والكسوة وقيل لا يجب التمليك وهو الصواب فان ذلك ليس هو المعروف بل عرف النبي ﷺ والمسلمين إلى يومنا هذا ان الرجل يأتي بالطعام إلى منزله فيأكل هو وامرأته ومملوكه تارة جميعا وتارة أفرادا ويفضل منه فضل تارة فيدخرونه ولا يعرف المسلمون أنه يملكها كل يوم دراهم تتصرف فيها تصرف المالك بل من عاشر امرأة بمثل هذا الفرض كانا عند المسلمين قد تعاشرا بغير المعروف وتضارا في العشرة وإنما يفعل أحدهما ذلك بصاحبه عند الضرر لا عند العشرة بالمعروف وأيضا فان النبي ﷺ أوجب في الزوجة مثل ما أوجب في المملوك تارة قال لهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف كما قال في المملوك وتارة قال تطعمها اذا أكلت وتكسوها اذا اكتسيت كما قال في المملوك وقد اتفق المسلمون على أنه لا يجب تمليك المملوك نفقته فعلم أن هذا الكلام لا يقتضى ايجاب التمليك واذا تنازع الزوجان فمتى اعترفت الزوجة انه يطعمها اذا أكل ويكسوها اذا اكتسى وذلك هو المعروف لمثلها في بلدها فلا حق لها سوى ذلك وأن أنكرت ذلك أمره الحاكم ان ينفق بالمعروف بل ولا له ان يأمر بدارهم مقدرة مطلقا أو حب مقدار مطلقا لكن يذكر المعروف الذي يليق بهما فصل وكذلك قسم الابتداء والوطء والعشرة والمتعة واجبان كما قد قررناه باكثر من عشرة أدلة ومن شك في وجوب ذلك فقد أبعد تأمل الأدلة الشرعية والسياسة الانسانية ثم الواجب قيل

مبيت ليلة من أربع ليال والوطء في كل أربعة أشهر مرة كما ثبت ذلك في المولى والمتزوج أربعا وقيل إن الواجب وطؤها بالمعروف فيقل ويكثر بحسب حاجتها وقدرته كالقوت سواء فصل وكذلك ما عليها من موافقته في المسكن وعشرته ومطاوعته في المتعة فان ذلك واجب عليها بالاتفاق عليها أن تسكن معه في أي بلد أو دار إذا كان ذلك بالمعروف ولم تشترط خلافه وعليها أن لا تفارق ذلك بغير أمره إلا لموجب شرعى فلا تنتقل ولا تسافر ولا تخرج من منزله لغير حاجة إلا باذنه كما قال النبي فانهن عوان عندكم بمنزلة العبد والأسير وعليها تمكينه من الاستمتاع بها إذا طلب ذلك وذلك كله بالمعروف غير المنكر فليس له أن يستمتع استمتاعا يضر بها ولا يسكنها مسكنا يضر بها ولا يحبسها حبسا يضر بها فصل وتنازع العلماء هل عليها أن تخدمه في مثل فراش المنزل ومناولة الطعام والشراب والخبز والطحن والطعام لمماليكه وبهائمه مثل علف دابته ونحو ذلك فمنهم من قال لا تجب الخدمة وهذا القول ضعيف كضعف قول من قال لا تجب عليه العشرة والوطء فان هذا ليس معاشرة له بالمعروف بل الصاحب في السفر الذي هو نظير الانسان وصاحبه في المسكن إن لم يعاونه على مصلحة لم يكن قد عاشره بالمعروف وقيل وهو الصواب وجوب الخدمة فان الزوج سيدها في كتاب الله وهي عانية عنده بسنة رسول الله وعلى العانى والعبد الخدمة ولأن ذلك هو المعروف ثم من هؤلاء من قال تجب الخدمة اليسيرة ومنهم من قال تجب الخدمة بالمعروف وهذا هو الصواب فعليها أن تخدمه الخدمة المعروفة من مثلها لمثله ويتنوع ذلك بتنوع الأحوال فخدمة البدوية ليست كخدمة القروية وخدمة القويه ليست كخدمة الضعيفة فصل والمعروف فيما له ولها هو موجب العقد المطلق فان العقد المطلق يرجع في موجبه إلى العرف كما يوجب العقد المطلق في البيع النقد المعروف فان شرط أحدهما على صاحبه شرطا لا يحرم حلالا ولا يحلل حراما فالمسلمون عند شروطهم فان موجبات العقود تتلقى من اللفظ تارة ومن العرف تارة أخرى لكن كلاهما مقيد بما لم يحرمه الله ورسوله فان لكل من العاقدين أن يوجب للآخر على نفسه ما لم يمنعه الله من ايجابه ولا يمنعه أن يوجب في المعاوضة ما يباح بذله بلا عوض كعارية البضع والولاء لغير المعتق فلا سبيل إلى أن يجب بالشرط فانه إذا حرم بذله كيف يجب بالشرط فهذه أصول جامعة مع اختصار والله أعلم (١).

# العقد المطلق يقتضى ملك الاستمتاع المطلق

فان العقد المطلق يقتضى ملك الاستمتاع المطلق الذي يقتضيه العرف حيث شاء ومتى شاء فينقلها إلى حيث شاء إذا لم يكن فيه ضرر الا ما استثنى من الاستمتاع المحرم أو كان فيه ضرر فان العرف لا يقتضيه ويقتضى ملكا للمهر الذي هو مهر المثل وملكها للاستمتاع في الجملة فانه لو كان مجبوبا أو عنينا ثبت لها الفسخ عند السلف والفقهاء المشاهير ولو إلى منها ثبت لها فراقه إذا لم يفيء بالكتاب والاجماع وان كان من الفقهاء من لا يوجب عليه الوطء وقسم الابتداء بل يكتفي بالباعث الطبيعي كمذهب أبى حنيفة والشافعي ورواية أحمد فان الصحيح من وجوه كثيرة أنه يجب عليه الوطء كما دل عليه الكتاب والسنة وآثار الصحابة والاعتبار وقيل يتقدر الوطء الواجب بمرة في كل أربعة أشهر اعتبارا بالايلاء ويجب أن يطأها بالمعروف كما ينفق عليها بالمعروف فيه خلاف في مذهب أحمد وغيره والصحيح الذي يدل عليه أكثر نصوص أحمد وعليه أكثر السلف ان ما يوجبه العقد لكل واحد من الزوجين على الآخر كالنفقة والاستمتاع والمبيت للمرأة وكالاستمتاع للزوج ليس بمقدر بل المرجع في ذلك إلى العرف كما دل عليه الكتاب في مثل قوله تعالى ﴿وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِي عَلَيْهِنَّ بِٱلْمُعُرُونِ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] والسنة في مثل قوله ﷺ لهند خذي ما يكفيك وولدك بالمعروف وإذا تنازع الزوجان فيه فرض الحاكم ذلك باجتهاده كما فرضت الصحابة مقدار الوطء للزوج بمرات معدودة ومن قدر من أصحاب أحمد الوطء المستحق فهو كتقدير الشافعي النفقة إذ كلاهما تحتاجه المرأة ويوجبه العقد وتقدير ذلك ضعيف عند عامة الفقهاء بعيد عن معانى الكتاب والسنة والاعتبار والشافعي إنما قدره طردا للقاعدة التي ذكرناها عنه من نفيه للجهالة في جميع العقود قياسا على المنع من بيع الغرر فجعل النفقة المستحقة بعقد النكاح مقدرة طردا لذلكو قد تقدم التنبيه على هذا الأصل وكذلك يوجب العقد المطلق سلامة الزوج من الجب والعنة عند عامة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۳۶ ص: ۸۶–۹۱ والفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۲۷۵–۲۸۰.

الفقهاء وكذلك يوجب عند الجمهور سلامتها من موانع الوطء كالرتق وسلامتها من الجنون والجذام والبرص وكذلك سلامتهما من العيوب التي تمنع كماله كخروج النجاسات منه أو منها ونحو ذلك في أحد الوجهين في مذهب أحمد وغيره دون الجمال ونحو ذلك وموجبه كفاءة الرجل أيضا دون ما زاد على ذلك (۱).

### الطلاق الثلاث حرمت به المرأة عقوبة للرجل حتى لا يطلق

وتنازع العلماء في الطلاق المحرم كالطلاق في الحيض وكجمع الثلاث عند الجمهور الذين يقولون إنه حرام ولكن الأربعة وجمهور العلماء يقولون كونه حراما لا يمنع وقوعه كما أن الظهار محرم وإذا ظاهر ثبت حكم الظهار وكذلك النذر قد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ إنه نهى عنه ومع هذا يجب عليه الوفاء به بالنص والإجماع والذين قالوا لا يقع اعتقدوا أن كل ما نهى الله عنه فإنه يقع فاسدا لا يترتب عليه حكم والجمهور فرقوا بين أن يكون الحكم يعمه لا يناسب فعل المحرم كحل الأموال والإبضاع وإجزاء العبادات وبين أن يكون عبادة تناسب فعل الحرم كالإيجاب والتحريم فإن المنهي عن شيء إذا فعله قد تلزمه بفعله كفارة أو حد أو غير ذلك من العقوبات فكذلك قد ينهي عن فعل شيء فإذا فعله لزمه به واجبات ومحرمات ولكن لا ينهى عن شيء إذا فعله أحلت له بسبب فعل الحجرم الطيبات فبرئت ذمته من الواجبات فإن هذا من باب الإكرام والإحسان والمحرمات لا تكون سببا محضا للإكرام والإحسان بل هي سبب للعقوبات إذا لم يتقوا الله تبارك وتعالى كما قال تعالى ﴿ فَفِظُلْمِ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهُمْ طَيِّبَنتٍ أُحِلَّتُ لَهُمُّ ﴾[النساء: ١٦٠] وقال تعالى ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمُنَاكُلَّ ذِى ظُفُرٍ ﴾ [الأنعام: ١٤٦] إلى قوله تبارك وتعالى ﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِبَغْيِهِمْ ﴾ [الأنعام: ١٤٦] وكذلك ما ذكره تعالى في قصة البقرة من كثرة سؤالهم وتوقفهم عن امتثال أمره كان سببا لزيادة الايجاب ومنه قوله تعالى ﴿لَا تَسْتَكُواْ عَنْ أَشْيَآءَ إِن تُبَدَّ لَكُمْ تَسُوَّكُمْ ﴾ [١١١ ده: ١٠١] وحديث النبي إن أعظم المسلمين في المسلمين جرما من سأل عن شيء لم يحرم فحرم من أجل مسألته ولما سألوه عن الحج أفي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۹ ص: ۱۷۳–۱۷۵.

كل عام قال لا ولو قلت نعم لوجب ولو وجب لم تطيقوه ذروني ما تركتم فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم فإذا نهيتم عن شيء فاجتنبوه وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم ومنه هنا قال طائفة من العلماء إن الطلاق الثلاث حرمت به المرأة عقوبة للرجل حتى لا يطلق فإن الله يبغض الطلاق وإنما يأمر به الشياطين والسحرة كما قال تعالى في السحر ﴿فَيَـتَعَلَّمُونَ مِنْهُـمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِـ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزُوْجِهِ، ﴾ [البقرة: ١٠٢] وفي الصحيح عن النبي إنه قال إن الشيطان ينصب عرشه على البحر ويبعث جنوده فأقربهم إليه منزلة أعظمهم فتنة فيأتى أحدهم فيقول ما زلت به حتى شرب الخمر فيقول الساعة يتوب ويأتي الآخر فيقول ما زلت به حتى فرقت بينه وبين إمرأته فيقبله بين عينيه ويقول أنت أنت وقد روى أهل التفسير والحديث والفقه أنهم كانوا في أول الإسلام يطلقون بغير عدد يطلق الرجل المرأة ثم يدعها حتى إذا شارفت انقضاء العدة راجعها ثم طلقها ضرارا فقصرهم الله على الطلقات الثلاث لأن الثلاث أول حد الكثرة وآخر حد القلة ولولا ان الحاجة داعية إلى الطلاق لكان الدليل يقتضى تحريمه كما دلت عليه الآثار والأصول ولكن الله تعالى أباحه رحمة منه بعبادة لحاجتهم إليه أحيانا وحرمه في مواضع باتفاق العلماء كما إذا طلقها في الحيض ولم تكن سألته الطلاق فإن هذا الطلاق حرام باتفاق العلماء والله تعالى بعث محمدا ﷺ بأفضل الشرائع وهي الحنيفية السمحة كما قال أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة فأباح لعباده المؤمنين الوطء بالنكاح والوطء بملك اليمين واليهود والنصارى لا يطئون إلا بالنكاح لا يطئون بملك اليمين وأصل ابتداء الرق إنما يقع من السبي والغنائم لم تحل إلا لأمة محمد كما ثبت في الحديث الصحيح إنه قال فضلنا على الأنبياء بخمس جعلت صفوفنا كصفوف الملائكة وجعلت لى الأرض مسجدا وطهورا وأحلت لى الغنائم ولم يحل لأحد كان قبلنا وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة وأعطيت الشفاعة فأباح سبحانه للمؤمنين أن ينكحوا وأن يطلقوا وإن يتزوجوا المرأة المطلقة بعد أن تتزوج بغير زوجها والنصارى يحرمون النكاح على بعضهم ومن أباحوا له النكاح لم يبيحوا له الطلاق واليهود يبيحون الطلاق لكن إذا تزوجت المطلقة بغير زوجها حرمت عليه

عندهم والنصارى لإ طلاق عندهم واليهود لا مراجعة بعد أن تتزوج غيره عندهم والله تعالى أباح للمؤمنين هذا وهذا ولو أبيح الطلاق بغير عدد كما كان في أول الأمر لكن الناس يطلقون دائما إذا لم يكن أمر يزجرهم عن الطلاق وفي ذلك من الضرر والفساد ما أوجب حرمة ذلك ولم يكن فساد الطلاق لمجرد حق المرأة فقط كالطلاق في الحيض حتى يباح دائما بسؤالها بل نفس الطلاق إذا لم تدع إليه حاجة منهي عنه باتفاق العلماء إما نهي تحريم أو نهي تنزيه وما كان مباحا للحاجة قدر بقدر الحاجة والثلاث هي مقدار ما أبيح للحاجة كما قال النبي لا يحل للمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ليال يلتقيان فيعرض هذا ويعرض هذا وخيرهما الذي يبدأ بالسلام كما قال لا يحل لإمرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تحد على ميت فوق ثلاث إلا على زوج فإنها تحد عليه أربعة أشهر وعشرا وكما رخص للمهاجر أن يقيم مكة بعد قضاء نسكه ثلاثا وهذه الأحاديث في الصحيح وهذا مما احتج به من لا يرى وقوع الطلاق إلا من القصد ولا يرى وقوع طلاق المكره كما لا يكفر من تكلم بالكفر مكرها بالنص والإجماع ولو تكلم بالكفر مستهزئا بآيات الله وبالله ورسوله كفر كذلك من تكلم بالطلاق هازلا وقع به ولو حلف بالكفر فقال إن فعل كذا فهو بريء من الله ورسوله أو فهو يهودي أو نصراني لم يكفر بفعل المحلوف عليه وإن كان هذا حكما معلقا بشرط في اللفظ لأن مقصوده الحلف به بغض اله ونفورا عنه لا إرادة له بخلاف من قال إن أعطيتموني ألفا كفرت فإن هذا يكفر وهكذا يقول من يفرق بين الحلف بالطلاق وتعليقه بشرط لا يقصد كونه وبين الطلاق المقصود عند وقوع الشرط ولهذا ذهب كثير من السلف والخلف إلى أن الخلع فسخ للنكاح وليس هو من الطلقات الثلاث كقول ابن عباس والشافعي وأحمد في أحد قولهما لأن المرأة افتدت نفسها من الزوج كافتداء الأسير وليس هو من الطلاق المكروه في الأصل ولهذا يباح في الحيض بخلاف الطلاق وأما إذا عدل هو عن الخلع وطلقها إحدى الثلاث بعوض فالتفريط منه وذهب طائفة من السلف كعثمان بن عفان وغيره ورووا في ذلك حديثا مرفوعا وبعض المتأخرين من أصحاب الشافعي وأحمد جعلوه مع الأجنبي فسخا كالا قاله والصواب أنه مع الأجنبي كما هو مع المرأة فإنه إذا كان افتداء المرأة كما يفدي الأسير فقد يفتدي الأسير بمال منه ومال من غيره وكذلك العبد يعتق بمال يبذله

هو وما يبذله الأجنبي وكذلك الصلح يصح مع المدعي عليه ومع أجنبي فإن هذا جميعه من باب الإسقاط والإزالة وإذ كان الخلع رفعا للنكاح وليس هو من الطلاق الثلاث فلا فرق بين أن يكون المال المبذول من المرأة أو من اجنبي وتشبيه فسخ النكاح بفسخ البيع فيه نظر فإن البيع لا يزول إلا برضى المتابعين لا يستقل أحدهما بإزالته بخلاف النكاح فإن المرأة ليس إليها إزالته بل الزوج يستقل بذلك لكن افتدؤها نفسها منه كافتداء الأجنبي لها ومسائل الطلاق وما فيها من الاجماع والنزاع مبسوط في غير هذا الموضوع والمقصود هنا إذا وقع به الثلاث حرمت عليه المرأة بإجماع المسلمين كما دل عليه الكتاب والسنة ولا يباح إلا بنكاح ثان وبوطئه لها عند عامة السلف والخلف فإن النكاح المأمور به يؤمر فيه بالعقد وبالوطء بخلاف المنهي عنه فإنه ينهى فيه عن كل من العقد والوطء ولهذا كان النكاح الواجب والمستحب يؤمر فيه بالوطء من العقد والنكاح الححرم يحرم فيه مجرد العقد وقد ثبت في الصحيح أن النبي قال لإمرأة رفاعة القرظي لما أرادت أن ترجع إلى رفاعة بدون الوطء لا حتى تذوقى عسيلته ويذوق عسيلتك وليس في هذا خلاف إلا عن سعيد بن المسيب فإنه مع أنه أعلم التابعين لم تبلغه السنة في هذه المسألة والنكاح المبيح هو النكاح المعروف عند المسلمين وهو النكاح الذي جعل الله فيه بين الزوجين مودة ورحمة ولهذا قال النبي فيه حتى تذوقي عسيلته ويذوق عسيلتك فأما نكاح الحلل فإنه لا يحلها للأول عند جماهر السلف وقد صح عن النبي أنه قال لعن الله المحلل والمحلل له وقال عمر بن الخطاب لا أوتي بمحلل ومحلل له إلا رجمتهما وكذلك قال عثمان وعلي وبن عباس وابن عمر وغيرهم إنه لا يبيحها إلا بنكاح رغبة لا نكاح محلل ولم يعرف عن أحد من الصحابة أنه رخص في النكاح التحليل ولكن تنازعوا في نكاح المتعة فإن نكاح المتعة خير من نكاح التحليل من ثلاثة أوجه أحدهما أنه كان مباحا في أول الإسلام بخلاف التحليل الثانى أنه رخص فيه ابن عباس وطائفة من السلف بخلاف التحليل فإنه لم يرخص فيه أحد من الصحابة الثالث أن المتمتع له رغبة في المرأة وللمراة رغبة فيه إلى أجل بخلاف الحلل فإن المرأة ليس لها رغبة فيه بحال وهو ليس له رغبة فيها بل في أخذ ما يعطاه وإن كان له رغبة فهي من رغبته في الوطئ لا في اتخاذها زوجة من جنس رغبة الزاني ولهذا قال ابن عمر لا يزالان زانيين وإن مكثا عشرين سنة إذ الله علم من قلبه أنه

يريد أن بحلها له ولهذا تعدم فيه خصائص النكاح فإن النكاح المعروف كما قال تعالى ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَنَجَا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّا فِي ذَلِكَ لَآيَنتٍ لِقَوْمِ يَنْفَكَّرُونَ ﴾[المروم: ٢١] مودة ورحمة والتحليل فيه البغضة والنفرة ولهذا لا يظهر أصحابه بل يكتمونه كما يكتم السفاح ومن شعائر النكاح إعلانه كما قال النبي أعلنوا النكاح واضربوا عليه بالدف ولهذا يكفى في إعلانه الشهادة عليه عند طائفة من العلماء وطائفة أخرى توجب الإشهاد والإعلان فإذا تواصوا بكتمانه بطل ومن ذلك الوليمة عليه والنثار والطيب والشراب ونحو ذلك مما جرت به عادات الناس في النكاح وأما التحليل فإنه لا يفعل فيه شيء من هذا لأن أهله لم يريدوا أن يكون المحلل زوج المرأة ولا أن تكون المرأة امرأته وإنما المقصود استعارته لينزو عليها كما جاء في الحديث المرفوع تسميته بالتيس المستعار ولهذا شبه بحمار العشريين الذي يكترى للتقفيز على الإناث ولهذا لا تبقى المرأة مع زوجها بعد التحليل كما كانت قبله بل يحصل بينهما نوع من النفرة ولهذا لما لم يكن في التحليل مقصود صحيح يأمر به الشارع صار الشيطان يشبه به أشياء مخالفة للإجماع فصار طائفة من عامة الناس يظنون ان ولادتها لذكر يحلها أو أن وطئها بالرجل على قدمها أو رأسها أو فوق سقف أو سلم هي تحته يحلها ومنهم من يظن إنهما إذا إلتقيا بعرفات كما إلتقي آدم وامرأته أحلها ذلك ومنهن من إذا تزوجت بالحلل به لم تمكنه من نفسها بل تمكنه من أمة لها ومنهن من نفسها نفسها نفسها تعطيه شيئا وتوصيه بأن يقر بوطئها ومنهم من يحلل الأم وبنتها إلى أمور أخر قد بسطت في غير هذا الموضع بيناها في كتاب بيان الدليل على بطلان التحليل ولا ريب أن المنسوخ من الشريعة وما تنازع فيه السلف خير من مثل هذا فإنه لو قدر أن الشريعة تأتى بأن الطلاق لا عدد له لكان هذا ممكنا وإن كان هذا منسوخا وأما أن يقال إن من طلق امرأته لا تحل له حتى يستكرى من يطأها فهذا لا تأتى به شريعة وكثير من أهل التحليل يفعلون أشياء محرمة باتفاق المسلمين فإن المرأة المعتدة لا يحل لغير زوجها أن يصرح بخطبتها سواء كانت معتدة من عدة طلاق أو عدة وفاة قال تعالى ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ ـ مِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ أَوْ أَكْنَنتُدُ فِي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَذكُرُونَهُنَ وَلَكِن لَّا ثُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَن تَقُولُواْ قَوْلًا مَّعْ رُوفَا ۚ وَلَا تَعْ زِمُوا عُقْدَةَ ٱلنِّكَاجِ حَتَّى يَبْلُغَ ٱلْكِنَابُ أَجَلَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٥] فنهى الله تعالى عن المواعدة سرا وعن عزم عقدة النكاح حتى يبلغ الكتاب أجله وإذا كان هذا في عدة الموت فهو في عدة الطلاق أشد باتفاق المسلمين فإن المطلقة قد ترجع إلى زوجها بخلاف من مات عنها وأما التعريض فإنه يجوز في عدة المتوفى عنها ولا يجوز في عدة الرجعية وفيما سواهما فهذه المطلقة ثلاثا لا يحل لأحد أن يواعدها سرا ولا يعزم عقدة النكاح حتى يبلغ الكتاب أجله باتفاق المسلمين وإذا تزوجت بزوج ثان وطلقها ثلاثا لم يحل للأول أن يواعدها سرا ولا يعزم عقدة النكاح حتى يبلغ الكتاب أجله باتفاق المسلمين وذلك أشد وأشد وإذا كانت مع زوجها لم يحل لأحد أن يخطبها لا تصريحا ولا تعريضا باتفاق المسلمين فإذا كانت لم تتزوج بعد لم يحل للمطلق ثلاثا أن يخطبها لا تصريحا ولا تعريضا باتفاق المسلمين وخطبتها في هذه الحال أعظم من خطبتها بعد أن تتزوج بالثانى وهؤلاء أهل التحليل قد يواعد أحدهم المطلقة ثلاثا ويعزمان قبل أن تنقضى عدتها وقبل نكاح الثاني على عقدة النكاح بعد النكاح الثاني نكاح المحلل ويعطيها ما تنفقه على شهود عقد التحليل وللمحلل وما ينفقه عليها في عدة التحليل والزوج المحلل لا يعطها مهرا ولا نفقة عدة ولا نفقة طلاق فإذا كان المسلمون متفقين على أنه لا يجوز في هذه وقت نكاحها بالثاني أن يخطبها الأول لا تصريحا ولا تعريضا فكيف إذا خطبها قبل أن تتزوج بالثاني أو إذا كان بعد أن يطلقها الثاني لا يحل للأول أن يواعدها سرا ولا يعزم عقدة النكاح حتى يبلغ الكتاب أجله فكيف إذا فعل ذلك من قبل أن يطلق بل قبل أن يتزوج بل قبل أن تنقضي عدتها منه فهذا كله يحرم باتفاق المسلمين وكثير من أهل التحليل يفعله وليس في التحليل صورة اتفق المسلمون على حلها ولا صورة أباحها النص بل من صور التحليل ما أجمع المسلمون على تحريمه ومنها ما تنازع فيه العلماء وأما الصحابة فلم يثبت عن النبي أنه لعن المحلل والمحلل له منهم وهذا وغيره يبين أن من التحليل ما هو شر من نكاح المتعة وغيره من الأنكحة التي تنازع فيها السلف وبكل حال فالصحابة أفضل هذه الأمة وبعدهم التابعون كما ثبت في الصحيح عن النبي أنه قال خير القرون القرن الذي بعثت فيهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم فنكاح تنازع السلف في جوازه أقرب من نكاح أجمع السلف على تحريمه وإذا تنازع فيه الخلف فإن أولئك أعظم

علما ودينا وما أجمعوا على تعظيم تحريمه كان أمره أحق مما اتفقوا على تحريمه وإن اشتبه تحريمه على من بعدهم والله تعالى أعلم (١).

### ويختلف التحليل والتحريم باعتبار النية

قوله ﴿وَبُعُولَنُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَ فِي ذَالِكَ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] فجعل المطلقة زوجها أحق برجعتها في العدة (٢).

أن الحسنات سبب للتحليل دينا وكونا والسيئات سبب للتحريم دينا وكونا فان التحريم قد يكون عقوبة وفتنة التحريم قد يكون حمية وقد يكون عقوبة والاحلال قد يكون سعة وقد يكون عقوبة وفتنة ويختلف التحليل والتحريم باعتبار النية كما قال تعالى ﴿وَبُعُولَهُنَ أَحَقُ بِرَهِنَ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوَا إِصْلَحًا ﴾[البقرة: ٢٨] وقال ﴿مِنْ بَعَدِ وَصِدِيّةٍ يُوصَىٰ بِهَا أَوْدَيْنِ عَيْرَ مُضَارٍ ﴾[النساء: ١٢] أو أَلَا اللهُ اللهُ

### الطلاق لا يقع إلا رجعيا

الصواب الذي عليه جمهور أئمة المسلمين ان النصوص وافية بجمهور احكام أفعال العباد ومنهم من يقول انها وافية بجميع ذلك وإنما انكر ذلك من انكره لأنه لم يفهم معانى النصوص العامة التي هي أقوال الله ورسوله وشمولها لأحكام أفعال العباد وذلك أن الله بعث محمدا بجوامع الكلم فيتكلم بالكلمة الجامعة العامة التي هي قضية كليه وقاعدة عامة تتناول أنواعا كثيرة وتلك الأنواع تتناول أعيانا لا تحصى فبهذا الوجه تكون عامة تتناول أنواعا كثيرة وتلك الأنواع تتناول أعيانا لا تحصى فبهذا الوجه تكون النصوص محيطة بأحكام أفعال العباد ومن هذا الباب قوله تعالى ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِّيُ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَّ بِهِ النطلاق: ١] وقوله ﴿ وَٱلْمُطَلَقَتُ يُثَرِّبُوهُ مَنَ لِعِدَّ بَهِ وَالْمُطَلَقَة ويدل على ان كل طلاق فهو رجعى ولهذا [البقرة: ٢٧٨] ونحو ذلك يعم بلفظه كل مطلقة ويدل على ان كل طلاق فهو رجعى ولهذا قال أكثر العلماء بذلك وقالوا لا يجوز للرجل ان يطلق المرأة ثلاثا ويدل أيضا على ان الطلاق لا يقع إلا رجعيا وأن ما كان بائنا فليس من الطلقات الثلاث فلا يكون الخلع من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۲ ص: ۸۷–۹۷.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۳۲ ص: ۳۲۰.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ٢٠ ص: ١٥٤.

الطلقات الثلاث كقول ابن عباس والشافعى فى قول وأحمد فى المشهور عنه لكن بينهم نزاع هل ذلك مشروط بان يخلو الخلع عن لفظ الطلاق ونيته أو بالخلو عن لفظه فقط أو لا يشترط شىء من ذلك على ثلاثة أقوال(١).

#### الرجعية زوجة بدليل ثبوت الارث بينهما وثبوت الطلاق

الرجعية زوجة بدليل ثبوت الارث بينهما وثبوت الطلاق والخلع بينهما وأن الرجعة لا تفتقر إلى ولي ولا مهر ولا رضاء فارتجاعها ليس ابتداء ملك وإنما هو إمساك كما قال تعالى ﴿فَأَمْسِكُوهُرَ بَعُمُوفٍ أَوْسَرّحُوهُنَ بَعَرُوفِ ﴾[البقرة: ٣٦١](٢).

#### الخلع

والمرأة اذا أبغضت الرجل كان لها أن تفتدى نفسها منه كما قال تعالى ﴿وَلاَ يَكِلُ لَكُمُ مَّانَ أَخُدُواْ مِمَّا عَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْعًا إِلَا آن يَعَافَا آلًا يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ آلَا يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ فَالْوَلَتِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴾ جُنَاحَ عَلَيْهِما فِيما أَفْلَاتُ بِهِ عَبِين به المرأة فلا يحل له أن يتزوجها بعده الا برضاها وليس هو كالطلاق المجرد فان ذلك يقع رجعيا له أن يرتجعها في العدة بدون رضاها لكن تنازع العلماء في هذا الخلع هل يقع به طلقة بائنة محسوبة من الثلاث أو تقع به فرقة بائنة وليس من الطلاق الثلاث بل هو فسخ على قولين مشهورين والأول مذهب أبي حنيفة ومالك وكثير من السلف ونقل عن طائفة من الصحابة لكن لم يثبت عن واحد منهم بل ضعف احمد بن حنبل وابن خزيمة وابن المنذر وغيرهم جميع ما روى في ذلك عن الصحابة والثاني أنه فرقة بائنة وليس من الثلاث وهذا ثابت عن ابن عباس باتفاق اهل المعرفة بالحديث وهو قول اصحابه كطاووس وعكرمة وهو أحد قولي الشافعي وهو ظاهر مذهب أحمد بن جنبل وغيره من فقهاء الحديث واسحق بن راهوية وأبي ثور ودواد وابن المنذر وابن خزيمة وغيرهم واستدل ابن عباس على ذلك بأن الله تعالى ذكر الخلع وابن المنذر وابن خزيمة وغيرهم واستدل ابن عباس على ذلك بأن الله تعالى ذكر الخلع بعد طلقتين ثم قال ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا حَمِّلُ بَعَدُ حَمِّلًا عَبْرَهُ ﴿ وَمَا عَالَ اللهُ تعالَى ذَكُولُ اللهُ عَلَى أَنْهُ مَنَّ مَا يَعَالَ ذكر الخلو على كان الله تعالى ذكر الخلو كان علي قلك بأن الله تعالى ذكر الخلو كان

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۲۸۶ والفتاوى الكبرى ج: ۱ ص: ۴۹۱.

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة ج: ٣ ص: ٢١٣.

الخلع طلاقا لكان الطلاق أربعا ثم أصحاب هذا القول تنازعوا هل يشترط أن يكون الخلع بغير لفظ الطلاق أو لا يكون الا بلفظ الخلع والفسخ والمفاداة ويشترط مع ذلك أن لا ينوى الطلاق أو لا فرق بين أن ينويه أولا ينويه وهو خلع بأى لفظ وقع بلفظ الطلاق أو غيره على أوجه في مذهب أحمد وغيره أصحها الذي دل عليه كلام ابن عباس وأصحابه واحمد بن حنبل وقدماء أصحابه وهو الوجه الأخير وهو أن الخلع هو الفرقة بعوض فمتى فارقها بعوض فهى مفتدية لنفسها به وهو خالع لها بأى لفظ كان ولم ينقل أحد قط لا عن ابن عباس وأصحابه ولا عن أحمد بن حنبل انهم فرقوا بين الخلع بلفظ الطلاق وبين غيره بلا كلامهم لفظه ومعناه يتناول الجميع والشافعي رضي الله عنه لما ذكر القولين في الخلع هل هو طلاق أم لا قال وأحسب الذين قالوا هو طلاق هو فيما اذا كان بغير لفظ الطلاق ولهذا ذكر محمد بن نصر والطحاوى أن هذا لا نزاع فيه والشافعي لم يحك عن أحد هذا بل ظن أنهم يفرقون وهذا بناه الشافعي على أن العقود وان كان معناها واحدا فان حكمها يختلف الألفاظ وفي مذهبه نزاع في الأصل وأما احمد بن حنبل فان أصوله ونصوصه وقول جمهور أصحابه أن الإعتبار في العقود بمعانيها لا بالألفاظ وفى مذهبه قول آخر أنه تختلف الأحكام باختلاف الألفاظ وهذا يذكر في التكلم بلفظ البيع وفي المزارعة بلفظ الإجارة وغير ذلك وقد ذكرنا الفاظ ابن عباس وأصحابه والفاظ أحمد وغيره وبينا أنها بينة في عدم التفريق وأن أصول الشرع لا تحتمل التفريق وكذلك أصول أحمد وسببه ظن الشافعي أنهم يفرقون وقد ذكرنا في غير هذا الموضع وبينا أن الآثار الثابتة في هذا الباب عن النبي وابن عباس وغيره تدل دلالة بينة أنه خلع وان كان بلفظ الطلاق وهذه الفرقة توجب البينونة والطلاق الذي ذكره الله تعالى في كتابه هو الطلاق الرجعي قال هؤلاء وليس في كتاب الله طلاق بائن محسوب من الثلاث أصلا بل كل طلاق ذكره الله تعالى في القرآن فهو الطلاق الرجعي وقال هؤلاء ولو قال لإمرأته أنت طالق طلقة بائنة لم يقع بها إلا طلقة رجعية كما هو مذهب اكثر العلماء وهو مذهب مالك والشافعي وأحمد في ظاهر مذهبه قالوا وتقسيم الطلاق إلى رجعي وبائن تقسيم مخالف لكتاب الله وهذا قول فقهاء الحديث وهو مذهب الشافعي وظاهر مذهب أحمد فان كل طلاق بغير عوض لا يقع إلا رجعيا وإن قال أنت طالق طلقة بائنة أو طلاقا بائنا لم يقع به عندهما إلا طلقة رجعية وأما الخلع ففيه نزاع في

مذهبهما فمن قال بالقول الصحيح طرد هذا الأصل واستقام قوله ولم يتناقض كما يتناقض غيره إلا من قال من أصحاب الشافعي وأحمد إن الخلع بلفظ الطلاق يقع طلاقا بائنا فهؤلاء أثبتوا في الجملة طلاقا بائنا محسوبا من الثلاث فنقضوا أصلهم الصحيح الذى دل عليه الكتاب والسنة وقال بعض الظاهرية إذا وقع بلفظ الطلاق كان طلاقا رجعيا لا بائنا لأنه لم يمكنه أن يجعله طلاقا بائنا لمخالفة القرآن وظن أنه بلفظ الطلاق يكون طلاقا فجعله رجعيا وهذا خطأ فان مقصود الإفتداء لا يجصل إلا مع البينونة ولهذا كان حصول البينونة بالخلع مما لم يعرف فيه خلاف بين المسلمين لكن بعضهم جعله جائزا فقال للزوج أن يرد العوض ويراجعها والذى عليه الأئمة الأربعة والجمهور أنه لا يملك الزوج وحده أن يفسحه ولكن لو إتفقنا على فسخه كالتقابل فهذا فيه نزاع آخر كما بسط في موضعه والمقصود هنا أن كتاب الله يبين أن الطلاق بعد الدخول لا يكون إلا رجعيا وليس في كتاب الله طلاق بائن إلا قبل الدخول واذا إنقضت العدة فاذا طلقها ثلاثا فقد حرمت عليه وهذه البينونة الكبرى وهي إنما تحصل بالثلاث لا بطلقة واحدة مطلقة لا يحصل بها لا بينونة كبرى ولا صغرى وقد ثبت عن ابن عباس أنه قيل له إن أهل اليمن عامة طلاقهم الفداء فقال ابن عباس ليس الفداء بطلاق ورد المرأة على زوجها بعد طلقتين وخلع مرة وبهذا أخذ أحمد بن حنبل في ظاهر مذهبه والشافعي في أحد قوليه لكن تنازع أهل هذا القول هل يختلف الحكم باختلاف الألفاظ والصحيح أن المعنى إذا كان واحدا فالإعتبار بأى لفظ وقع وذلك أن الإعتبار بمقاصد العقود وحقائقها لا باللفظ وحده فما كان خلعا فهو خلع باى لفظ كان وما كان طلاقا فهو طلاق بأى لفظ كان وما كان يمينا فهو يمن بأي لفظ كان وما كان إيلاء فهو إيلاء بأي لفظ كان وما كان ظهارا فهو ظهار بأي لفظ كان والله تعالى ذكر في كتابه الطلاق واليمين والظهار والإيلاء والإفتداء وهو الخلع وجعل لكل واحد حكما فيجب أن نعرف حدود ما أنزل الله على رسوله وندخل في الطلاق ما كان طلاقا وفي اليمن ما كان يمنا وفي الخلع ما كان خلعا وفي الظهار ما كان ظهارا وفي الإيلاء ما كان إيلاء وهذا هو الثابت عن أئمة الصحابة وفقهائهم والتابعين لهم بإحسان ومن العلماء من اشتبه عليه بعض ذلك ببعض في جعل ما هو ظهار طلاقا فيكثر بذلك وقوع الطلاق الذي يبغضه الله ورسوله ويحتاجون إما إلى دوام المكروه وإما إلى زواله بما هو أكره إلى الله ورسوله منه وهو نكاح التحليل وأما

الطلاق الذي شرعه الله ورسوله فهو أن يطلق امرأته إذا أراد طلاقها طلقة واحدة في طهر لم يصبها فيه أو كانت حاملا قد استبان حملها ثم يدعها تتربص ثلاثة قروء فان كان له غرض راجعها في العدة وان لم يكن له فيها غرض سرحها باحسان ثم ان بدا له بعد هذا ارجاعها يتزوجها بعقد جديد ثم اذا أراد ارتجاعها أو تزوجها وان أراد أن يطلقها طلقها فهذا طلاق السنة المشروع ومن لم يطلق إلا طلاق السنة لم يحتج إلى ما حرم الله ورسوله من نكاح التحليل وغيره بل اذا طلقها ثلاث تطليقات له في كل طلقة رجعة أو عقد جديد فهنا قد حرمت عليه حتى تنكح زوجا غيره ولا يجوز عودها إليه اليه بنكاح تحليل أصلا بل قد لعن رسول الله المحلل والمحلل له واتفق على ذلك أصحابه وخلفاؤه الراشدون وغيرهم فلا يعرف في الإسلام أن النبي أو أحدا من خلفائه أو أصحابه أعاد المطلقة ثلاثا إلى زوجها بعد نكاح تحليل أبدا ولا كان نكاح التحليل ظاهرا على عهد النبي بل كان من يفعله سرا وقد لا تعرف المرأة ولا وليها وقد لعن رسول الله ﷺ الحلل والحلل به وفي الربا قال لعن الله آكل الربا وموكله وشاهديه وكاتبه فلعن الكاتب والشهود لأنهم كانوا يشهدون على دين الربا ولم يكونوا يشهدون على نكاح التحليل وأيضا فان النكاح لم يكن على عهد النبي يكتب فيه صداق كما تكتب الديون ولا كانوا يشهدون فيه لأجل الصداق بل كانوا يعتقدونه بينهم وقد عرفوا به ويسوق الرجل المهر للمرأة فلا يبقى لها عليه دين فلهذا لم يذكر رسول الله في نكاح التحليل الكاتب والشهود كما ذكرهم في الربا ولهذا لم يثبت عن النبي ﷺ في الإشهاد على النكاح حديث ونزاع العلماء في ذلك على أقوال في مذهب أحمد وغيره فقيل يجب الإعلان أشهدوا أو لم يشهدوا فاذا أعلنوه ولم يشهدوا تم العقد وهو مذهب مالك وأحمد في إحدى الروايات وقيل يجب الإشهاد أعلنوه أو لم يعلنوه فمتى أشهدوا وتواصوا بكتمانه لم يبطل وهذا مذهب أبى حنيفة والشافعي وأحمد في إحدى الروايات وقيل يجب الأمران الإشهاد والإعلان وقيل يجب أحدهما وكلاهما يذكر في مذهب أحمد وأما نكاح السر لذي يتواصون بكتمانه ولا يشهدون عليه أحدا فهو بطل عند عامة العلماء وهو من جنس السفاح قال الله تعالى ﴿وَأُحِلَ لَكُم مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ أَن تَبْتَغُواْ بِأَمْوَلِكُم تُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ﴾ [النساء: ٢٤] وهذه المسائل مبسوطة في موضعها وإنما المقصود هنا التبيه على الفرق بين الأقوال الثابتة بالكتاب والسنة وما فيها من العدل والحكمة والرحمه وبين الأقوال المرجوحة وإن ما بعث الله به نبيه محمدا هم من الكتاب والحكمة يجمع مصالح العباد في المعاش والمعاد على أكمل وجه فانه خاتم النبيين ولا نبى بعده وقد جمع الله في شريعته ما فرقه في شرائع من قبله من الكمال إذ ليس بعده نبى فكمل به الأمر كما كمل به الدين فكتابه أفضل الكتب وشرعه أفضل الشرائع ومنهاجه أفضل المناهج وأمته خير الأمم وقد عصمها الله على لسانه فلا تجتمع على ضلالة ولكن يكون عند بعضها من العلم والفهم ما ليس عند بعض والعلماء ورثة الأنبياء وقد قال تعالى ودَاوُرد وسُليتَكُن إِذَ يَحَكُمُانِ فِي ٱلْحَرُثِ إِذْنَفَشَتَ فِيهِ عَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنًا لِلْكُمِهِمُ شُهِدِين الله وَدَاوُرد وسُليتَكُن أَو وَكُلًا عَالَيْ وَدَاوُد وسُليتَكُن الله العلماء المهم ولم يعب الآخر بل أثنى عليهما جميعا بالحكم والعلم وهكذا حكم أحدهما بالفهم ولم يعب الآخر بل أثنى عليهما جميعا بالحكم والعلم وهكذا حكم العلماء المجتمعين ورثة الأنبياء وخلفاء الرسل العاملين بالكتاب وهذه القضية التي قضى بقضاء المسلمين فيها وما يشبهها أيضا قولان منهم من يقضى بقضاء داود ومنهم من يقضى بقضاء سليمان وهذا هو الصواب وكثير من العلماء أو أكثرهم لا يقول به بل قد لا يعرفه وقد بسطنا هذا في غير هذا الجواب والله أعلم بالصواب (١٠).

## حكم الخلع

فإن الخلع جائز بكتاب الله وسنة رسوله كما قال الله تعالى ﴿فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا يُقِيَمَا حُدُودَ اللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ

الخلع هل هو طلاق محسوب من الثلاث وهل يشترط كونه بغير لفظ الطلاق ونيته؟

هذه المسألة فيها نزاع مشهور بين السلف والخلف فظاهر مذهب الإمام أحمد وأصحابه أنه فرقة بائنة وفسخ للنكاح وليس من الطلاق الثلاث فلو خلعها عشر مرات كان له أن يتزوجها بعقد جديد قبل أن تنكح زوجا غيره وهو أحد قولى الشافعي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣٣ ص: ١٥٣–١٥٩.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۳۲ ص: ۲۸٤.

واختاره طائفة من أصحابه ونصروه وطائفة نصروه ولم يختاروه وهذا قول جمهور فقهاء الحديث كإسحاق بن راهويه وأبي ثور وداود وابن المنذر وابن خزيمة وهو ثابت عن ابن عباس وأصحابه كطاووس وعكرمة والقول الثاني أنه طلاق بائن محسوب من الثلاث وهو قول كثير من السلف وهو مذهب أبي حنيفة ومالك والشافعي في قوله الآخر ويقال إنه الجديد وهو الرواية الأخرى عن أحمد وينقل ذلك عن عمر وعثمان وعلي وابن مسعود لكن ضعف أحمد وغيره من أئمة العلم بالحديث كابن المنذر وابن خزيمة والبيهقي وغيرهم النقل عن هؤلاء ولم يصححوا إلا قول ابن عباس إنه فسخ وليس بطلاق وأما الشافعي وغيره فقال لا نعرف حال من روى هذا عن عثمان هل هو ثقة أم ليس بثقة فما صححوا ما نقل عن الصحابة بل اعترفوا أنهم لا يعلمون صحته وما علمت أحدا من أهل العلم بالنقل صحح ما نقل عن الصحابة من أنه طلاق بائن محسوب من الثلاث بل أثبت ما في هذا عندهم ما نقل عن عثمان وقد نقل عن عثمان بالإسناد الصحيح أنه أمر المختلعة أن تستبرأ بحيضة وقال لا عليك عدة وهذا يوجب أنه عنده فرقة بائنة وليس بطلاق إذ الطلاق بعد الدخول يوجب الإعتداد بثلاث قروء بنص القرآن واتفاق المسلمين بخلاف الخلع فإنه قد ثبت بالسنة وآثار الصحابة أن العدة فيها إستبراء بحيضة وهو مذهب إسحق وابن المنذر وغيرهما وإحدى الروايتين عن أحمد وقد رد ابن عباس امرأة على زوجها بعد طلقتين وخلع مرة قبل أن تنكح زوجا غيره وسأله إبراهيم بن سعد بن أبي وقاص لما ولاه الزبير على اليمن عن هذه المسألة وقال له إن عامة طلاق أهل اليمن هو الفداء فأجابه ابن عباس بأن الفداء ليس بالطلاق ولكن الناس غلطوا في اسمه واستدل ابن عباس بأن الله تعالى قال ﴿ ٱلطَّلَاقُ مَرَّتَانِ ۖ فَإِمْسَاكُ مِمَعُرُونٍ أَوْ تَسْريحُ بِإِحْسَنَّ وَلَا يَحِلُ لَكُمُ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافَآ أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ ۖ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا يُقِيَمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْنَدَتْ بِهِ ۗ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا ۚ وَمَن يَنَعَذَ حُدُودَ اللَّهِ فَأَوْلَيْكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ اللهُ فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٩-٢٣٠] قال ابن عباس فقد ذكر الله تعالى الفدية بعد الطلاق مرتين ثم قال ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَلا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ

زُوْجًاغَيْرُهُ ﴾ [البقرة: ٣٠٠] وهذا يدخل في الفدية خصوصا وغيرها عموما فلو كانت الفدية طلاقا لكان الطلاق أربعا وأحمد في المشهور عنه هو ومن تقدم اتبعوا ابن عباس واختلف هؤلاء في المختلعة هل عليها عدة ثلاثة قروء أو تستبرأ بحيضة على قولين هما روايتان عن أحمد أحدهما تستبرئ بحيضة وهذا قول عثمان وابن عباس وابن عمر في آخر روايتيه وهو قول غير واحد من السلف ومذهب إسحق وابن المنذر وغيرهما وروى ذلك عن النبي في السنن من وجوه حسنة كما قد بينت طرقها في غير هذا الموضع وهذا مما احتج به من قال إنه ليس من الطلاق الثلاث وقالوا لو كان منه لوجب فيه تربص ثلاث قروء بنص القرآن واحتجوا به على ضعف من نقل عن عثمان أنه جعلها طلقة بائنة فإنه قد ثبت عنه بالإسناد المرضى أنه جعلها تستبرئ بحيضة ولو كانت مطلقة لوجب عليها تربص ثلاثة قروء وإن قيل بل عثمان جعلها مطلقة تستبرئ بحيضة فهذا لم يقل به أحد من العلماء فاتباع عثمان في الرواية الثابتة عنه التي يوافقه عليها ابن عباس ويدل عليها الكتاب والسنة أولى من رواية راويها مجهول وهي رواية جمهان الأسلمي عنه أنه جعلها طلقة بائنة وأجود ما عند من جعلها طلقة بائنة من النقل عن الصحابة هو هذا النقل عن عثمان وهو مع ضعفه قد ثبت عنه بالإسناد الصحيح ما يناقضه فلا يمكن الجمع بينهما لما في ذلك من خلاف النص والإجماع وأما النقل عن على وابن مسعود فضعيف جدا والنقل عن عمر مجمل لا دلالة فيه وأما النقل عن ابن عباس أنه فرقة وليس بطلاق فمن أصح النقل الثابت باتفاق أهل العلم بالآثار وهذا مما اعتضد به القائلون بأنه فسخ كأحمد وغيره والذين اتبعوا ما نقل عن الصحابة من أنه طلقة بائنة من الفقهاء ظنوا تلك نقولا صحيحة ولم يكن عندهم من نقد الآثار والتميز بين صحيحها وضعيفها ما عند أحمد وأمثاله من أهل المعرفة بذلك فصار هؤلاء يرون أن الذين خالفوا ابن عباس وأمثاله من الصحابة أجل منه وأكثر عددا ولم يعلموا أنه لم يثبت خلافه عن أحد من الصحابة مع أن النبي قال اللهم فقه في الدين وعلمه التأويل وكان ما استنبطه في هذه المسألة من القرآن واستدل به من السنة عن كمال فقهه في الدين وعلمه بالتأويل وهو أكثر الصحابة فتيا قيل للإمام أحمد أي الصحابة أكثر فتيا قال ابن عباس وهو أعلم وأفقه طبقة في الصحابة وكان عمر بن الخطاب يدخله مع أكابر الصحابة كعثمان وعلى وابن مسعود ونحوهم في

الشورى ولم يكن عمر يفعل هذه بغيره من طبقته وقال ابن مسعود لو أدرك ابن عباس إسناننا لما عشره منا أحد أي ما بلغ عشرة والناقلون لهذه المسألة عنه أجل أصحابه وأعلمهم بأقواله مثل طاووس وعكرمة فإن هذين كانا يدخلان عليه مع الخاصة بخلاف عطاء وعمرو بن دينار ونحوهما فقد كانوا يدخلون عليه مع العامة ومعلوم أن خواص العالم عندهم من علمه ما ليس عند غيرهم كما عند خواص الصحابة مثل الخلفاء الراشدين الأربعة وابن مسعود وعائشة وأبي بن كعب ومعاذ بن جبل وغيرهم من العلم ما ليس عند من ليس له مثلهم من الاختصاص بالنبي ﷺ والمقصود بهذا أن كثيرا من الناس يظن أن ابن عباس خالفه في هذه المسألة كثير من الصحابة أو أكثرهم ولا يعلمون أنه لم يثبت عن الصحابة إلا ما يوافق قوله لا ما يناقضه وإن قدر أن بعضهم خالفه فالمرجع فيما تنازعوا فيه إلى الكتاب والسنة قال هؤلاء والطلاق الذي جعله الله ثلاثا هو الطلاق الرجعي وكل طلاق في القرآن في المدخول بها هو الطلاق الرجعي غير الطلقة الثالثة ولذلك قال أحمد في أحد قوليه تدبرت القرآن فإذا كل طلاق فيه فهو الرجعى قال هؤلاء فمن قسم الطلاق المحسوب من الثلاث إلى رجعي وبائن فقد خالف الكتاب والسنة بل كل ما فيه بينونة فليس من الطلاق الثلاث فإذا سمى طلاقا بائنا ولم يجعل من الثلاث فهذا معنى صحيح لا تنازع فيه قالوا ولو كان الخلع طلاقا لما جاز في الحيض فإن الله حرم طلاق الحائض وقد سلم لنا المنازعون أو أكثرهم أنه يجوز في الحيض ولأن الحاجة داعية إليه في الحيض قالوا والله تعالى إنما حرم المرأة بعد الطلقة الثالثة عقوبة للرجل لئلا يطلق لغير حاجة فإن الأصل في الطلاق الحذر وإنما أبيح منه قدر الحاجة والحاجة تندفع بثلاث مرات ولهذا أبيحت الهجرة ثلاثا والإحداد لغير موت الزوج ثلاثا ومقام المهاجر بمكة بعد قضاء نسكه ثلاثا والأصل في الهجرة ومقام المهاجر بمكة التحريم ثم اختلف هؤلاء هل من شرط كونه فسخا أن يكون بغير لفظ الطلاق ونيته على ثلاثة أقوال أحدها أنه لابد أن يكون بغير لفظ الطلاق ونيته فمن خالع بلفظ الطلاق أو نواه فهو من الطلاق الثالث وهذا قول أكثر المتأخرين من أصحاب الشافعي وأحمد ثم قد يقول هؤلاء إذا عري عن صريح الطلاق ونيته فهو فسخ وقد يقولون إنه لا يكون فسخا إلا إذا كان بلفظ الخلع والفسخ والمفاداة دون سائر الألفاظ كلفظ الفراق والسراح والإبانة وغير ذلك من الألفاظ التي لا يفارق الرجل امرأته إلا بها مع أن ابن عباس لم يسمه إلا فدية وفراقا وخلعا وقال الخلع فراق وليس بطلاق ولم يسمه ابن عباس فسخا ولا جاء في الكتاب والسنة تسميته فسخا فكيف يكون لفظ الفسخ صريحا فيه دون لفظ الفراق وكذلك أحمد بن حنبل أكثر ما يسميه فرقة ليست بطلاق وقد يسميه فسخا أحيانا لظهور هذا الإسم في عرف المتأخرين والثاني أنه إذا كان بغير لفظ الطلاق كلفظ الخلع والمفاداة والفسخ فهو فسخ سواء نوى به الطلاق أو لم ينو وهذا الوجه ذكره غير واحد من أصحاب الشافعي وأحمد وعلى هذا القول فهل هو فسخ إذا عري عن صريح الطلاق بأي لفظ وقع من الألفاظ والكنايات أو هو مختص بلفظ الخلع والفسخ والمفاداة على وجهين كالوجهين على القول الأول وهذا القول أشبه بأصول لهما من الذي قبله فإن اللفظ إذا كان صريحا في باب ووجد معادا فيه لم يكن كناية في غيره ولهذا لو نوى بلفظ الظهار الطلاق لم يقع عند عامة العلماء وعلى هذا دل الكتاب والسنة وكذلك عند أحمد لو نوى بلفظ الحرام الطلاق لم يقع لأنه صريح في الظهار لاسيما على أصل أحمد وألفاظ الخلع والفسخ والفدية مع العوض صريحة في الخلع فلا تكون كناية في الطلاق فلا يقع بها الطلاق بحال ولأن لفظ الخلع والمفاداة والفسخ والعوض إما أن تكون صريحة في الخلع وصريحة في الطلاق أو كناية فيهما فإن قيل بالأول وهو الصحيح لم يقع بها الطلاق وان نواه وان قيل بالثاني لزم أن يكون لفظ الخلع والفسخ والمفاداة من صريح الطلاق فيقع بها الطلاق كما يقع بلفظ الطلاق عند التجرد وهذا لم يقله أحد ولم يعدها أحد من الصرائح فإن قيل هي مع العوض صريحة في الطلاق قيل هذا باطل على أصل الشافعي فإن ما ليس بصريح عنده لايصير صريحا بدخول العوض ولهذا قال الشافعي ومن وافقه من أصحاب أحمد إن النكاح لا ينعقد بغير لفظ الإنكاح والتزويج لأن ما سوى ذلك كناية والكناية تفتقر إلى النية والنية لا يمكن إلا بإشهاد عليها والنكاح لابد فيه من الشهادة فإذا قال ملكتكها بألف وأعطيتكها بألف ونحو ذلك أو وهبتكها لم يجعل دخول العوض قرينة في كونه نكاحا لاحتمال تمليك الرقبة كذلك لفظ المفاداة يحتمل المقاداة من الأسر ولفظ الفسخ ان كان طلاقا مع العوض فهو طلاق بدون العوض ولم يقل أحد من أصحاب الشافعي إنه صريح في الطلاق بدون العوض بل غايته أن يكون كناية وهذا القول مع كونه أقرب من الأول فهو أيضا ضعيف القول الثالث أنه فسخ بأي لفظ وقع وليس من الطلاق الثلاث وأصحاب هذا القول لم يشترطوا لفظا معينا ولا عدم نية الطلاق وهذا هو المنقول عن ابن عباس وأصحابه وهو المنقول عن أحمد بن حنبل وقدماء أصحابه في الخلوع بين لفظ ولفظ لا للفظ الطلاق ولا غيره بل الفاظهم صريحة في أنه فسخ بأي لفظ كان أصرح من لفظ الطلاق في معناه الخالص وأما الشافعي فلم يقل عن أحد من السلف أنه فرق بين لفظ الطلاق وغيره بل لما ذكر قول ابن عباس وغيره وأصحابه ذكر عن عكرمة أنه قال كلما آجاز المال فليس بطلاق قال واحسب من لم يجعله طلاقا وانما تقول ذلك إذا لم يكن بلفظ الطلاق ومن هنا ذكر محمد بن نصر والطحاوى ونحوهما أنهم لا يعلمون نزاعا في الخلع بلفظ الطلاق ومعلوم أن مثل هذا الظن لاينقل به مذاهب السلف ويعدل به عن الفاظهم وعلمهم وأدلتهم البينة في التسوية بين جميع الألفاظ وأما أحمد فكلامه بين في أنه لا يعتبر لفظا ولا يفرق بين لفظ ولفظ وهو متبع لابن عباس في هذا القول وبه اقتدى وكان أحمد يقول إياك أن تكلم في مسألة ليس لك فيها إمام وإمامه في هذه المسألة هو ابن عباس ونقله أحمد وغيره عن ابن عباس وأصحابه فتبين أن الإعتبار عندهم ببذل المرأة العوض وطلبها الفرقه وقد كتبت ألفا ظهم في هذا الباب في الكلام المبسوط وأيضا فقد روي البخاري في صحيحه عن ابن عباس ان النبي قال لثابت بن قيس بن شماس وهو أول من خالع في عهد النبي ﷺ لما جاءت امرأته إلى النبي وقالت له لا أنقم عليه خلقا ولا دينا ولكن أكره الكفر بعد في الإسلام فذكرت أنها تبغضه فقال لها النبي أتردين عليه الحديقة فقالت نعم قال أقبل الحديقة وطلقها تطليقة وابن عباس الذي يروى هذا اللفظ عن النبي وروى أيضًا عن النبي ﷺ أنه أمرها بحيضة استبراء وقال لاعدة عليك وأفتى بان طلاق أهل اليمن الذي يسمونه الفداء ليس من الطلاق الثلاث مع أن إبراهيم بن سعد قال له عامة طلاق أهل اليمن الفداء فقال له ليس الفداء بطلاق وإنما هو فراق ولكن الناس غلطوا في اسمه فأخبره السائل أن طلاقهم هو الفداء وهذا ظاهر في أن ذلك يكون بلفظ الطلاق وأدنى أحواله أن يعم لفظ الطلاق وغيره وابن عباس أطلق الجواب وعمم ولم يستئتن الفداء بلفظ الطلاق ولا عين له لفظا مع علمه بأن وقوع ذلك بلفظ الطلاق أكثر منه بغيره بل العامة لا تعرف لفظ الفسخ

والخلع ونحو ذلك إن لم يعلمها ذلك معلم ولا يفرقون بين لفظ ولفظ بل كثير منهم إذا قيل له خالع امرأتك طلقها بلا عوض قال قد خلعتها فلا يعرفون الفرق بين لفظ ولفظ ان لم يذكر لهم الغرض في أحد اللفظين وأهل اليمن إلى اليوم تقول المرأة لزوجها طلقني فيقول لها ابذلي لي فتبذل له الصداق أو غيره فيطلقها فهذا عامة طلاقهم وقد أفتاهم ابن عباس بأن هذا فدية وفراق وليس بطلاق ورد امرأة على زوجها بعد طلقتين وفداء مرة فهذا نقل ابن عباس وفتياه واستدلاله بالقرآن بما يوافق هذا القول وهذا كما أنه مقتضى نصوص أحمد وأصوله فهو مقتضى أصول الشرع ونصوص الشارع فإن الإعتبار في العقود بمقاصدها ومعانيها لا بألفاظها فإذا كان المقصود باللفظين واحدا لم يجز اختلاف حكمهما ولو كان المعنى الواحد إن شاء العبد جعله طلاقا وإن شاء لم يجعله طلاقا كان تلاعبا وهذا باطل وقد أوردوا على هذا ان المعتقة تحته إذا خيرها زوجها فإن لها أن تطلق نفسها ولها أن تفسح النكاح لأجل عتقها قالوا فهي مخيرة بين الأمرين وكذلك الزوج مع العوض يملك ايقاع إيقاع طلاق وهذا القياس ضعيف فإن هذه إذا طلقت نفسها إنما يقع الطلاق رجعيا فتكون مخيرة بين إيقاع فرقة بائنة وبين إيقاع طلاق رجعي وهذا مستقيم كما يخير الزوج بين أن يخلعها مفارقة فرقة بائنة وبين أن يطلقها بلا عوض طلاقا رجعيا وإنما المخالف للأصول أن يملك فرقة بائنة إن شاء جعلها فسخا وإن شاء جعلها طلاقا والمقصود في الموضعين واحد وهو الفرقة البائنة والأمر إليه في جعلها طلاقا أو غير طلاق فهذا هو المنكر الذي يقتضى أن يكون العبد أن شاء جعل العقد الواحد طلاقا وإن شاء جعله غير طلاق مع أن المقصود في الموضعين واحد وأيضا فالذي يرجع إلى العبد هو قصد الأفعال وغايتها وأما الأحكام فإلى الشارع فالشارع يفرق بين حكم هذا الفعل وحكم هذا الفعل لإختلاف المقصود بالفعلين فإذا كان مقصود الرجل بها واحدا لم يكن مخيرا في إثبات الحكم ونفيه ومعلوم أن مقصود الفرقة واحد لا يختلف وأيضا فمعنى الافتداء ثابت فيما إذا سألته أن يفارقها بعوض والله علق حكم الخلع بمسمى الفدية فحيث وجد هذا المعنى فهو الخلع المذكور في كتاب الله تعالى وأيضا فإن الله جعل الرجعة من لوازم الطلاق في القرآن فلم يذكر الله تعالى طلاق المدخول بها إلا وأثبت فيه الرجعة فلو كان الافتداء طلاق الثبت فيه الرجعة وهذا يزيل معنى الافتداء اذ هو خلاف الإجماع

فإنا نعلم من قال إن الخلع المطلق يملك فيه العوض ويستحق فيه الرجعة لكن قال طائفة هو غير لازم فإن شاء رد العوض وراجعها وتنازع العلماء فيما إذا شرط الرجعة في العوض هل يصح على قولين هما روايتان عن مالك وبطلان الجمع مذهب أبي حنيفة والشافعي وهو قول متأخري أصحاب أحمد ثم من هؤلاء من يوجب العوض ويرد الرجعة ومنهم من يثبت الرجعة ويبطل العوض وهما وجهان في مذهب أحمد والشافعي وليس عن أحمد في ذلك نص وقياس مذهب أحمد صحته بهذا الشرط كما لو بذلت ما لا على أن تملك أمرها فإنه نص على جواز ذلك ولأن الأصل عنده جواز الشرط في العقود إلا أن يقوم على فسادها دليل شرعى وليس الشرط الفاسد عنده ما يخالف مقتضى العقد عند الإطلاق بل ما خالف مقصود الشارع وناقض حكمه كاشتراط الولاء لغير المعتق واشتراط البائع للوطء مع أن الملك للمشتري ونحو ذلك وأيضا فالفرق بين لفظ ولفظ في الخلع قول محدث لم يعرف عن أحد من السلف لا الصحابة ولا التابعين ولا تابعيهم والشافعي رضي الله عنه لم ينقله عن أحد بل ذكر أنه يحسب أن الصحابة يفرقون ومعلوم أن هذا ليس نقلا لقول أحد من السلف والشافعي ذكر هذا في أحكام القرآن ورجح فيه أن الخلع طلاق وليس بفسخ فلم يجز هذا القول لما ظنه من تناقض أصحابه وهو أنهم يجعلونه بلفظ طلاقا بائنا من الثلاث وبلفظ ليس من الثلاث فلما ظنه من تناقضه عدل عن ترجيحه ولكن هذا التناقض لم ينقله لا هو ولا أحد غيره عن أحد من السلف القائلين به ولا من اتبعه كأحمد ابن حنبل وقدماء أصحابه وإنما قاله بعض المتأخرين من أصحاب أحمد لما وجدوا غيرهم قد ذكروا الفرق فيه بين لفظ الطلاق وغيره وذكر بعضهم كمحمد بن نصر والطحاوي أنهم لا يعلمون في ذلك نزاعا وإنما قاله بعض المتأخرين من أصحاب أحمد والمنقول عن السلف قاطبة إما جعل الخلع فرقة بائنة وليس بطلاق وإما جعله طلاقا وما رأيت في كلام أحد منهم أنه فرق بين لفظ ولفظ ولا اعتبر فيه عدم نية الطلاق بل قد يقولون كما يقول عكرمة كلما أجازه المال فليس بطلاق ونحو ذلك من العبارات مما يبين أنهم اعتبروا مقصود العقد لا لفظا معينا والتفريق بين لفظ ولفظ مخالف للأصول والنصوص وببطلان هذا الفرق يستدل من يجعل الجميع طلاقا فيبطل القول الذي دل عليه الكتاب والسنة وهذا الفرق إذا قيل به كان من أعظم الحجج

على فساد قول من جعله فسخا ولهذا عدل الشافعي رضي الله عنه عن ترجيح هذا القول لما ظهر له أن أهله يفرقون وأيضا ففي السنن أن فيروز الديلمي أسلم وتحته أختان فقال له النبي ﷺ طلق أيتهما شئت قال فعمدت إلى أسبقهما صحبة ففارقتها وهو حديث حسن فقد أمره النبي أن يطلق إحداهما وهذه الفرقة عند الشافعي وأحمد فرقة بائنة وليست من الطلاق الثلاث فدل ذلك على أن لفظ الطلاق قد تناول ما هو فسخ ليس من الثلاث ويدل على أن الذي أسلم وتحته أكثر من أربع إذا قال قد طلقت هذه كان ذلك فرقة لها واختيارا للأخرى خلاف ما يقوله من يقوله من أصحاب الشافعي وأحمد أنه إذا قال لإحداهما طلقها كان ذلك اختيارا لها قالوا لأن الطلاق لا يكون إلا لزوجة فإن هذا القول مخالف للسنة والعقول فإن المطلق للمرأة زاهد فيها راغب عنها فكيف يكون مختارا لها مريدا لبقائها وإنما أوقعهم في مثل هذا ظنهم إن لفظ الطلاق لا يستعمل إلا فيما هو من الطلاق الثلاث وهذا ظن فاسد مخالف للشرع واللغة وإجماع العلماء وأيضا فإن الطلاق لم يجعل الشارع له لفظا معينا بل إذا وقع الطلاق بأي لفظ يحتمله وقع عند الصحابة والسلف وعامة العلماء لم ينازع في ذلك إلا بعض متأخري الشيعة والظاهرية ولا يعرف في ذلك خلاف عن السلف فإذا قال فارقتك أو سرحتك أو سيبتك ونوى به الطلاق وقع وكذلك سائر الكنايات فإذا أتى بهذه الكنايات مع العوض مثل أن تقول له سرحني أو سيبني بألف أو فارقني بألف أو خلني بألف فأي فرق بين هذا وبين أن تقول فأدنى بألف أو اخلعني بألف أو افسخ نكاحي بألف وكذلك سائر الفاظ الكنايات مع أن لفظ الخلع والفسخ إذا كان بغير عوض ونوى بهما الطلاق وقع الطلاق رجعيا فهما من الفاظ الكناية في الطلاق فأي فرق في ألفاظ الكنايات بين لفظ ولفظ وقد اختلف العلماء في صحة الخلع بغير عوض على قولين هما روايتان عن أحمد أحدهما كقول أبي حنيفة والشافعي وهي إختيار أكثر أصحابه والثانية يصح كالمشهور في مذهب مالك وهي اختيار الخرقى وعلى هذا القول فلا بد أن ينوي بلفظ الخلع الطلاق ويقع به طلاق بائن لا يكون فسخا على الروايتين نص على ذلك أحمد رحمه الله فإنه لو أجاز أن يكون فسخا بلا عوض لكان الرجل يملك فسخ النكاح ابتداءا ولا يحسب ذلك عليه من الثلاث وهذا لا يقوله أحد فإنه لو جاز ذلك لكان هذا يستلزم جعل الطلاق بغير عدد كما كانوا في

الجاهلية وفي أول الإسلام لم يكن للطلاق عدد فلو كان لفظ الفسخ أو غيره يقع ولا يحسب من الثلاث لكان ذلك يستعمل بدل لفظ الطلاق ومعناه معنى الطلاق بلا عدد وهذا باطل وإن قيل هو طلاق بائن قيل هذا أشد بطلانا فإنه إن قيل إنه لا يملك إلا الطلاق الرجعي ولا يملك طلاقا بائنا بطل هذا وإن قيل إنه يملك إيقاع طلاق بائن فلو جوز له أن يوقعه بلفظ الفسخ ولا يكون من الثلاث لزم المحذور وهو أن يطلق المرأة كلما شاء ولا يحسب عليه من الثلاث ولهذا لم يتنازع العلماء أن لفظ الخلع بلا عوض ولا سوال لا يكون فسخا وإنما النزاع فيما إذا طلبت المرأة أن يطلقها طلقة بائنة بلا عوض هل تملك ذلك على قولين فإن العلماء تنازعوا على ثلاثة أقوال في الطلاق البائن فقيل إن شاء الزوج طلق طلاقا بائنا وإن شاء طلق طلاقا رجعيا بناء على أن الرجعة حق له وإن شاء أثبتها وإن شاء نفاها وهذا مذهب أبى حنيفة ورواية عن أحمد وأظنه رواية عن مالك وقيل لا يملك الطلاق البائن ابتداء بل إذا طلبت منه الإبانة ملك ذلك وهذا معروف عن مالك ورواية عن أحمد اختارها الخرقي وقيل لا يملك إبانتها بلا عوض وهذا مذهب أكثر فقهاء الحديث وهو مذهب الشافعي وأحمد في ظاهر مذهبه وعليه جمهور أصحابه وهو قول إسحاق وأبي ثور وابن المنذر وابن خزيمة وداود وغيرهم وعليه أكثر النقول الثابتة عن اكثر الصحابة وعلى هذا القول يدل الكتاب والسنة فإن الله لم يجعل الطلاق إلا رجعيا وليس في كتاب الله طلاق بائن من الثلاث إلا بعوض لا بغير عوض بل كل فرقة تكون بائنة فليست من الثلاث وأيضا فإن الخلع والطلاق يصح بغير اللفظ العربي باتفاق الأئمة ومعلوم أنه ليس في لغة العجم لفظ يفرق مع العوض بين ما هو خلع وما هو طلاق ليس بخلع وإنما يفرق بينهما ما يختص بالخلع من دخول العوض فيه وطلب المرأة الفرقة فلفظ الطلاق يضاف إلى غير المرأة كقولهم طلقت الدنيا وطلقت ودك وإذا أضيف إلى المرأة فقد يراد به الطلاق من غير الزوج كما تقول أنت طالق من وثاق أو طالق من الهموم والأحزان ولو وصل لفظ الطلاق بذلك لم يقع به بلا ريب وإن نواه ولم يصله بلفظ دين وفي قبوله في الحكم نزاع فإذا وصل لفظ الطلاق بقوله أنت طالق بألف فقالت قبلت أو قالت طلقني بألف فقال طلقتك كان هذا طلاقا مقيدا بالعوض ولم يكن هو الطلاق المطلق في كتاب الله فإن ذلك جعله الله رجعيا وجعل فيه تربص ثلاثة قروء وجعله ثلاثا فأثبت له ثلاثة أحكام وهذا ليس برجعي بدلالة النص والإجماع ولا تتربص فيه المرأة ثلاثة قروء بالسنة فلذلك يجب أن لا يجعل من الثلاث وذلك لأن هذا لا يدخل في مسمى الطلاق عند الاطلاق وإنما بعبر عنه بلفظ الطلاق مع قيد كما يسمى الحلف بالنذر نذر اللجاج والغضب فيسمى نذرا مقيدا لأن لفظه لفظ النذر وهو في الحقيقة من الإيمان لا من النذور عند الصحابة وجمهور السلف والشافعي وأحمد وغيرهما وكذلك لفظ الماء عند الاطلاق لا يتناول المني وإن كان يسمى ماء مع التقييد كقوله تعالى ﴿ خُلِقَ مِن مَّاءَ دَافِقِ ١ ﴾ يَغُرُجُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلتَّرَآبِبِ ﴾ [الطارق: ٦-٧] وكذلك لفظ الخف لا يتناول عند الاطلاق المقطوع وإن كان يقال خف مقطوع فلا يدخل المقطوع في لفظ المسح على الخفين ولا فيما نهى عنه المحرم من لبس الخف على الاصح من أقوال العلماء فلهذا أمر النبي المحرم أولا بقطع الخفين لأن المقطوع ليس بخف ثم رخص في عرفات في لبس السراويل ولبس الخفاف ولم يشترط فتق السراويل ولا قطع الخفاف والسراويل المفتوق والخف المقطوع لا يدخل في مسمى الخف والسراويل عند الإطلاق وكذلك لفظ البيع المطلق لا يتناول بيع الخمر والميتة والخنزير وإن كان يسمى بيعا مع التقييد وكذلك الإيمان عند الإطلاق إنما يتناول الإيمان بالله ورسوله وأما مع التقييد فقد قال الله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينِ أُوتُواْ نَصِيبًامِّنَ ٱلْكِتَبِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاغُوتِ ﴾[النساء: ٥١] لا يدخل في مطلق الايمان وكذلك لفظ البشارة عند الإطلاق إنما تناول الإخبار بما يسر وأما مع التقييد فقد قال تعالى ﴿ فَبَشِّرُهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الانشقاق: ٢٤] وأمثال ذلك كثيرة فالطلاق المطلق في كتاب الله يتناول الطلاق الذي يوقعه الزوج بغير عوض فتثبت له فيه الرجعة وما كان بعوض فلا رجعة له فيه وليس من الطلاق المطلق وإنما هو فداء تفتدي به المرأة نفسها من زوجها كما تفتدي الأسيرة نفسها من أسرها وهذا الفداء ليس من الطلاق الثلاث سواء وقع بلفظ الخلع أو الفسخ أو الفداء والسراح أو الفراق أو الطلاق أو الإبانة أو غير ذلك من الألفاظ ولهذا جاز عند الأئمة الأربعة والجمهور من الأجنبي فيجوز للأجنبي أن يختلعها كما يجوز أن يفتدي الأسيرة كما يجوز أن يبذل الأجنبي لسيد العبد عوضا ليعتقه ولهذا ينبغي أن يكون ذك مشرطا بما إذا كان قصده تخليصها من رق

الزوج لمصلحتها في ذلك كما يفتدي الأسير وفي مذهب الشافعي وأحمد وجه أنه إذا قيل إنه فسخ لم يصح من الأجنبي قالوا لأنه حينئذ يكون إقالة والإقالة لا تصح مع الأجنبي وهذا الذي ذكره أبو المعالى وغيره من أهل الطريقة الخراسانية والصحيح في المذهبين أنه على القول بأنه فسخ هو فسح وإن كان من الأجنبي كما صرح بذلك من صرح به من فقهاء المذهبين وإن كان صاحب شرح الوجيز لم يذكر ذلك فقد ذكره أئمة العراقيين كأبي إسحق الشيرازي في خلافه وغيره وهذا لأنهم جعلوه كافتداء الأسير وكالبذل لاعتاق العبد لا كالإقالة فإن المقصود به رفع ملك الزوج عن رق المرأة لتعود خالصة من رقه ليس المقصود منه نقل ملك إليها فهو شبيه بإعتاق العبد وفك الأسير لا بالإقالة في البيع فلهذا يجوز بإتفاق الأئمة بدون الصداق المسمى وجوزه الأكثرون بأكثر من الصدقات ويجوز أيضا بغير جنس الصداق وليست الإقالة كذلك بلا لإقالة المقصود بها تراد العوض وإذا كرهنا أو حرمنا أخذ زيادة على صداقها فهذا لأن العوض المطلق في خروجها من ملك الزوج هو المسمى في النكاح فإن البضع لا يباع ولا يوهب ولا يورث كما يباع المال ويوهب ويورث وكما تؤجر المنافع وتعار وتورث والتجارة والإجارة جائزة في الأموال بالنص والإجماع وأما التجارة المجردة في المنافع مثل أن يستأجر دارا ويؤجرها بأكثر من الأجرة من غير عمل يحدثه ففيه قولان للعلماء هما روايتان عن أحمد أشهرهما عنه يجوز وهو قول أكثر العلماء كمالك والشافعي والثاني لا يجوز كقول أبي حنيفة قالوا لأنه يدخل في ربح ما لم يضمن والأول أصح لأن هذه المنافع مضمونة على المستأجر بمعنى أنه إذا سلم إليه العين المؤجرة ولم ينتفع بالعين تلفت على ملكه بخلاف ما إذا تلفت العين المؤجرة فإن هذا بمنزلة تلف الثمر قبل صلاحه والمقصود هنا أن المنافع التي تورث قد تنوزع في جواز التجارة فيها فكيف بالابضاع التي لا توهب ولا تورث بالنص والإجماع وإنما كان أهل الجاهلية يرثون الابضاع فأبطل الله ذلك فلو أراد الزوج أن يفارق المرأة ويزوجها بغيره ليأخذ صداقها لم يملك ذلك ولو وطئت بشبهة لكان المهر لها دونه فلهذا نهى عن الزيادة وإذا شبه الخلع بالإقالة فالإقالة في كل عقد بحسبه وهذه الأمور مبسوطة في غير هذا الموضع وهذا القول الذي ذكرناه من أن الخلع فسخ تبين به المرأة بأي لفظ كان هو الصحيح الذي عليه تدل النصوص والأصول وعلى هذا فأذا

فارق المرأة بالعوض عدة مرات كان له أن يتزوجها سواء كان بلفظ الطلاق أو غيره وإذا قيل الطلاق صريح في إحدى الثلاث فلا يكون كناية في الخع قيل إنما الصريح اللفظ المطلق فأما المقيد يقيد يخرجه عن ذلك فهو صريح في حكم المقيد كما إذا قال أنت طالق من وثاق أو من الهموم والأحزان فإن هذا صريح في ذلك لا في الطلاق من النكاح وإذا قال أنت طالق بألف فقالت قبلت فهو مقيد بالعوض وهو صريح في الخلع لا يحتمل أن يكون من الثلاث البتة فإذا نوى أن يكون من الثلاث فقد نوى باللفظ ما لا يحتمله كما لو نوى بالخلع أن تحرم عليه حتى تنكح زوجا غيره فنيته هذا الحكم باطل كذلك نيته أن يكون من الثلاث باطل وكذلك لو نوى بالظهار الطلاق أو نودى بالإيلاء الطلاق المؤجل مع أن الجاهلية كانوا يعدون الظهار طلاقا والأيلاء طلاقا فأبطل الله ورسوله ذلك وحكم في الإيلاء بأن يمسك يمعروف أو يسرح بإحسان مع تربض أربعة أشهر وخكم في الظهار بأنه إذا عاد كما قال كفر قبل المماسة ولايقع به الطلاق ولهذا كان من جعل الإيلاء طلاقا مؤجلا أو جعل التحريم الذي في معنى الظهار ظلاقا قوله مرجوح فيه شبه لما كانوا عليه أولا بخلاف منفرق بين حقيقة الظهار وحقيقته الإيلاء وحقيقة الطلاق فإن هذا علم حدود ما أنزل الله على رسوله فلم يدخل في الحدود ما ليس منه ولم يخرج منه ما هو فيه وكذلك الافتداء له حقيقة يباين بها معنى الطلاق الثلاث فلا يجوز أن يدخل حقيقة الطلاق في حقيقة الافتداء ولا حقيقة الافتداء في حقيقة الطلاق وإن عبر عن أحدهما بلفظ الآخر أو نوى بأحدهما حكم الآخر فهو كما إذا نوى بالطلقة الواحده أو الخلع أن تحرم عليه حتى تنكح زوجا غيره فنية هذا الحكم باطل وكذلك نيته أن تكون من الثلاث باطل فإن الله لم يحرمها حتى تنكح زوجا غيره إلا بعد الطلقة الثالثة فمن نوى هذا الحكم بغير هذا الطلاق فقد قصد ما يناقض حكم الله ورسوله كذلك من نوى بالفرقة البائنة أن الفرقة نقص بعض من الثلاث فقد قصد ما يناقض حكم الله ورسوله وليس له ذلك وإذا كان قصد هذا أو هذا الجهلة بحكم الله ورسوله كان كما لو قصد بسائر العقود ما يخالف حكم الله ورسوله فيكون جاهلا بالسنة فيرد إلى السنة كما قال عمر بن الخطاب ردوا الجهالات إلى السنة وكما قال طائفة من السلف فيمن طلق ثلاثا بكلمة هو جاهل بالسنة فيرد إلى السنة وقول النبي للمخالع

وطلقها تطليقة إذن له في الطلقة الواحدة بعوض ونهي له عن في الزيادة كما قد بين دلالة الكتاب والسنة على أن الطلاق السنة أن يطلق طلقة واحدة ثم يراجعها أو يدعها حتى تنقضى عدتها وأنه متى طلقه اثنتين أو ثلاثا قبل رجعة أو عقد جديد فهو طلاق بدعة محرم عن جمهور السلف والخلف كما هو مذهب مالك وأبي حنيفة وأصحابهما وأحمد في آخر قوليه واختيار أكثر أصحابه وهل يقع الطلاق المحرم فيه نزاع بين السلف والخلف كما قد بسط في موضعه وذكر ما ثبت في الصحيح عن ابن عباس أنه قال كان الطلاق الثلاث على عهد رسول الله ﷺ واحدة وزمان أبى بكر وصدرا من خلافة عمر فلما تتابع الناس على ذلك قال عمر إن الناس قد استعجلوا في أمر كانت لهم فيه أناة فلو نفذناه عليهم فأنفذه عليهم وقد تكلمنا على هذا الحديث وعلى كلام الناس فيه بما هو مبسوط في موضعه وذكرنا الحديث الآخر الذي يوافقه الذي رواه الإمام أحمد وغيره من حديث محمد بن إسحاق عن داود بن الحصين عن عكرمة عن ابن عباس أن ركانة طلق إمرأته ثلاثًا فلما أتى النبي قال له النبي في مجلس أم مجالس قال بل في مجلس واحد فردها عليه وقد أثبت هذا الحديث أحمد بن حنبل وبين أنه أصح من رواية من روى في حديث ركانة أنه طلقها البتة وأن النبي استحلفه ما أردت إلا واحدة قال ما أردت إلا واحدة فردها عليه فإن رواه هذا مجاهيل الصفات لا يعرف عدلهم وحفظهم ولهذا ضعف أحمد وأبو عبيد وابن حزم وغيرهم من أئمة الحديث حديثهم بخلاف حديث الثلاث فإن إسناده جيد وهو من رواية ابن عباس موافق لحديثه الذي في الصحيح والذين رواه علماء فقهاء وقد عملوا بموجبه كما أفتى طاووس وعكرمة وابن اسحاق أن الثلاث واحدة وقد قال من قال منهم هذا أخطأ السنة فيرد إلى السنة وما ذكره أبو داود في سننه من تقديم رواية البتة فإنما ذاك لأنه لم يذكر حديث داود بن الحصين هذا عن عكرمة عن ابن عباس وإنما ذكر طريقا آخر عن عكرمة من رواية مجهول فقدم رواية مجهول على مجهول وأما رواية داود بن الحصين هذه فهي مقدمة على تلك باتفاق أهل المعرفة ولكن هذه الطريق لم تبلغ أكثر العلماء كما أن حديث طاووس لا يعرفه كثير من الفقهاء بل أكثرهم وقد بسط الكلام على هذا في مواضع وبين الكلام على ما نقل عن عمر وابن عباس وغيرهما من الصحابة في الافتاء بلزوم الثلاث أن ذلك كان لما أكثر الناس من

فعل الحجرم وأظهروه فجعل عقوبة لهم وذكر كلام الناس على الالزام بالثلاث هل فعله من فعله من الصحابة لأنه شرع لازم من النبي أو فعله عقوبة ظهور المنكر وكثرته وإذا قيل هو عقوبة فهل موجبها دائم لا يرتفع أو يختلف باختلاف الأحوال وبين أن هذا لا يجوز أن يكون شرعا لازما ولا عقوبة إجتهادية لازمة بل غايته أنه إجتهاد سايغ مرجوح أو عقوبة عارضة شرعية والعقوبة إنما تكون لمن أقدم عليها عالما بالتحريم فأما من لم يعلم بالتحريم ولما علمه تاب منه فلا يستحق العقوبة فلا يجوز إلزام هذا بالثلاث المجموعة بل إنما يلزم واحدة هذا إذا كان الطلاق بغير عوض فأما إذا كان بعوض فهو فدية كما تقدم فلا يحل له أن يوقع الثلاث أيضا بالعوض كما أمر النبي أن لا يطلق بالعوض إلا واحدة لا أكثر كما لا يطلق بغيره إلا واحدة لا أكثر لكن الطلاق بالعوض طلاق مقيد هو فدية وفرقة بائنة ليس هو الطلاق المطلق في كتاب الله فإن هذا هو الرجعي فإذا طلقها ثلاثا مجموعة بعوض وقيل إن الثلاث بلا عوض واحدة وبالعوض فدية لا تحسب من الثلاث كانت هذه الفرقة بفدية لا تحسب من الثلاث وكان لهذا المفارق أن يتزوجها عقدا جديدا ولا يحسب عليه ذلك الفراق بالعوض من الثلاث فلا يلزمه الطلاق لكونه محرما والثنتان محرمة والواحدة مباحة ولكن تستحب الواحدة بالعوض من الثلاث لأنها فدية وليست من الطلاق الذي جعله الله ثلاثا بل يجوز أن يتزوج المرأة وتكون معه على ثلاث وجماع الأمر أن البينونة نواعان البينونة الكبرى وهي إيقاع البينونة الحاصلة بإيقاع الطلاق الثلاث الذي تحرم به المرأة حتى تنكح زوجا غيره والبينونة الصغرى وهي التي تبين بها المرأة وله أن يتزوجها بعقد جديد في العدة وبعدها والخلع تحصل به البينونة الصغرى دون الكبرى والبينونة الكبرى الحاصلة بالثلاث تحصل إذا أوقع الثلاث على الوجه المباح المشروع وهو أن يطلقها طلقة واحدة في طهر لم يصبها فيه أو يطلقها واحدة وقد تبين حملها ويدعها حتى تنقضي العدة ثم تزوجها بعقد جديد وله أن يراجعها في العدة وإذا تزوجها أو ارتجعها فله أن يطلقها الثانية على الوجه المشروع فإذا طلقها ثلاثا بكلمة واحدة أو كلمات قبل رجعة أو عقد فهو محرم عند الجمهور وهو مذهب مالك وأبي حنيفة في المشهور عنه بل وكذلك إذا طلقها الثلاث في أطهار قبل رجعة أو عقد في مذهب مالك وأحمد في المشهور عنه ولو أوقع الثلاث إيقاعا محرما فهل يقع الثلاث أو

واحدة على قولين معروفين للسلف والخلف كما قد بسط في موضعه فإذا قيل إنه لا يقع لم يملك البينونة الكبرى بكلمة واحدة وإذا لم يملكها لم يجز أن تبذل له العوض فيما لا يملكه فإذا بذلت له العوض على الطلاق الثلاث المحرمة بذلت له العوض فيما يحرم عليه فعله ولا يملكه فإذا أوقعه لم يقع منه إلا المباح والمباح بالعوض إنما هو بالبينونة الصغرى دون الكبرى بل لو طلقها ثنتين وبذلت له العوض على الفرقة بلفظ الطلاق أو غير الطلاق لم تقع الطلاق لم تقع الطلاق أو غيره فولنا إن الفرقة بعوض فسخ تحصل به البينونة الصغرى فإذا فارقها بلفظ الطلاق أو غيره في هذه الصورة وقعت به البينونة الصغرى وهو الفسخ دون الكبرى وجاز له أن يتزوج المرأة بعقد جديد لكن إن صرحت ببذل العوض في الطلقة الثالثة المحرمة وكان مقصودها أن تحرم عليه حتى تنكح زوجا غيره فقد بذلت العوض في غير البينونة الصغرى وهو يشبه ما إذا بذلت العوض في الخلع بشرط الرجعة فإن اشتراطه الرجعة في الخلع يشبه اشتراطها الطلاق المحرم لها فيه وهو في هذه الحال فإن اشتراطة الثالثة المحرمة لها كما كان يملك قبل ذلك الطلاق الرجعي والله سبحانه أعلم (۱).

#### العقود توجب مقتضياتها بالشرع فيعتبر تغييرها تغييرا لما أوجبه الشرع

أن العقود توجب مقتضياتها بالشرع فيعتبر تغييرها تغييرا لما أوجبه الشرع بمنزلة تغيير العبادات وهذا نكتة القاعدة وهي أن العقود مشروعة على وجه فاشتراط ما يخالف مقتضاها تغيير للمشروع ولهذا كان أبو حنيفة ومالك والشافعي في أحد القولين لا يجوزون أن يشترط في العبادات شرطا يخالف مقتضاها فلا يجوزون للمحرم أن يشترط الاحلال بالعذر متابعة لعبدالله بن عمر حيث كان ينكر الاشتراط في الحج ويقول أليس حسبكم سنة نبيكم وقد استدلوا على هذا الأصل بقوله تعالى ﴿ٱلْيَوِّمَ أَكُملَتُ لَكُمُ وَسَنَكُمُ ﴾ [المبقرة: ٣٦] قالوا وينكمُ أَنظَالِمُونَ ﴾ [المبقرة: ٣٦] قالوا فالشروط والعقود التي لم تشرع تعد لحدود الله وزيادة في الدين (٢٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۲ ص: ۲۸۹–۳۱۵.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۲۹ ص: ۱۳۱.

فيمن أوقع العقود المحرمة ثم تاب وفيمن لم يتب

فيمن أوقع العقود المحرمة ثم تاب وقد قال تعالى لما ذكر الخلع والطلاق فقال في الخلع ﴿ وَلَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافَا أَلَّا يُقيمَا حُدُودَاللَّهِ ۖ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا يُقِيَمَا حُدُودَ ٱللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا ٱفْنَدَتْ بِهِ ۗ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ۚ وَمَن يَنَعَذَ حُدُودَ ٱللَّهِ فَأُولَيْهَكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] إلى قوله ﴿وَإِذَا طَلَّقَتُمُ النِّسَآءَ فَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُرَ يَمِعُرُفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بَعْرُوفٍ ۚ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِّنَعْنَدُوأً وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ، ﴿ [البقرة: ٢٣١] وقال تعالى ﴿يَنَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِ كَ وَأَحْصُواْ ٱلْعِدَّةً ۖ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ رَبَّكُمٌّ ۖ لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بُوتِهِنَ وَلَا يَخْرُجُنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةِ مُّبَيِّنَةً وَيَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ۚ لَا تَدْرِى لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمَّرًا (١) فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْفَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُمْ وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَادَةَ لِلَّهِ ۚ ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِـ مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مَخْرَجًا ۞ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ۚ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ وَ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ وَ قَدَّ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾[الطلاق: ١-٣] فالطلاق الحرم كالطلاق في الحيض وفي طهر قد أصابها فيه حرام بالنص والاجماع وكالطلاق الثلاث عند الجمهور وهو تعد لحدود الله وفاعله ظالم لنفسه كما ذكر الله تعالى ﴿وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ [الطلاق: ١] والظالم لنفسه اذا تاب تاب الله عليه لقوله ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ، ثُمَّ يَسْتَغْفِر أَللَّهَ يَجِدِ أَللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾[النساء: ١١٠] فهو اذا استغفره غفر له ورحمه وحينئذ يكون من المتقين فيدخل في قوله ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُۥ عُخْرَجًا اللَّهُ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢-٣] والذين ألزمهم عمر ومن وافقه بالطلاق الححرم كانوا عالمين بالتحريم وقد نهوا عنه فلم ينتهوا فلم يكونوا من المتقين فهم ظالمون لتعديهم الحدود مستحقون للعقوبة ولذلك قال ابن عباس لبعض المستفتين أن عمك لم يتق الله فلم يجعل له فرجا ولا مخرجا ولو اتقى الله لجعل له فرجا ومخرجا وهذا انما يقال

لمن علم أن ذلك محرم وفعله فأما من يعلم بالتحريم فانه لا يستحق العقوبة ولا يكون متعديا فانه اذا عرف أن ذلك محرم تاب من عوده اليه والتزم أن لا يفعله ولذين كان النبي ﷺ يجعل ثلاثتهم واحدة في حياته كانوا يتوبون وكذلك من طلق في الحيض كما طلق ابن عمر فكانوا يتوبون فيصيرون متقين ومن لم يتب فهو الظالم لنفسه كما قال ﴿بِئُسَ ٱلِإِنَّمْمُ ٱلْفُسُوقُ بَعَّدَ ٱلْإِيمَانِ وَمَن لَّمْ يَتُبُ فَأُولَانِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ [الحُجُرات: ١١] فحصر الظلم فيمن لم يتب فمن تاب فليس بظالم فلا يجعل متعديا لحدود الله بل وجود قوله كعدمه ومن لم يتب فهو محل اجتهاد فعمر عاقبهم بالالزام ولم يكن هناك تحليل فكانوا لاعتقادهم أن النساء يحرمن عليهم لا يقعون في الطلاق المحرم فانكفوا بذلك عن تعدي حدود الله فاذا صاروا يوقعون الطلاق المحرم ثم يردون النساء بالتحليل المحرم صاروا يفعلون المحرم مرتين ويتعدون حدود الله مرتين بل ثلاثا بل أربعا لأن طلاق الأول كان تعديا لحدود الله وذلك نكاح الحلل لها ووطؤه لها قد صار بذلك ملعونا هوو الزوج الأول فقد تعديا حد الله هذا مرة أخرى وذاك مرة والمرأة ووليها لما علموا بذلك وفعلوه كانوا متعدين لحدود الله فلم يحصل بالالتزام في هذه الحال انكفاف عن تعدي حدود الله بل زاد التعدي لحدود الله فترك التزامهم بذلك وإن كانوا ظالمين غير تائبين خير من إلزامهم به فذلك الزنا يعود إلى تعدي حدود الله مرة بعد مرة وإذا قيل فالذي استفتى ابن عباس ونحوه لو قيل له تب لتاب ولهذا كان ابن عباس يفتى احيانا بترك اللزوم كما نقل عنه عكرمة وغيره وعمر ما كان يجعل الخلية والبرية إلا واحدة رجعية ولما قال قال عمر ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ ـ لَكَانَ خَيْرًا لَمُّمَّ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴾ [النساء: ٦٦] واذا كان الالزام عاما ظاهرا كان تخصيص البعض بالاعانة نقضا لذلك ولم يوثق بتوبته فالمراتب أربعة أما اذا كانوا يتقون الله ويتوبون فلا ريب أن ترك الالزام كما كان في عهد النبي ﷺ وأبي بكر خير وان كانوا لا ينتهون إلا بالزام فينتهون حينئذ ولا يوقعون الححرم ولا يحتاجون إلى تحليل فهذا هو الدرجة الثانية التي فعلها فيهم عمر والثالثة أن يحتاجوا إلى التحليل المحرم فهنا ترك الالزام خير والرابعة أنهم لا ينتهون بل يوقعون المحرم ويلزمون به بلا تحليل فهنا ليس في إلزامهم به فائدة إلا آصار وأغلال لم توجب لهم تقوي الله وحفظ حدوده بل

حرمت عليه نساؤهم وخربت ديارهم فقط والشارع لم يشرع ما يوجب حرمة النساء وتخريب الديار بل ترك إلزامهم بذلك أقل فسادا وإن كانوا أذنبوا فهم مذنبون على التقديرين لكن تخريب الديار اكثر فسادا والله لا يجب الفساد وأما ترك الالزام فليس فيه إلا أنه أذنب ذنبا بقوله ولم يتب منه وهذا أقل فسادا من الفساد الذي قصد الشارع دفعه ومنعه بكل طريق وسئل عما إذا أبدل قمحا بقمح فأجاب إذا أبدل قمحا بقمح كيلا بكيل مثلا بمثل جاز وإن كان بزيادة لم يجز (۱).

### يمنع الاعتداد بالأشهر إذا حصلت الفرقة في الحياة ويوجب الاعتداد به

لقوله تعالى ﴿ وَٱلْمُطَلَقَتُ يَرَبَّصُرَ بِإِنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] وقوله سبحانه ﴿ وَٱلنِّي بَيِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآيِكُمْ إِنِ ٱرْبَبْتُم فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشَّهُرٍ وَٱلنِّي لَمْ يَحِضْنَ ﴾ [المطلاق: وَاللَّهُ عَلَم بثلاثة قروء إنما هو لذوات القروء ومفهوم قوله تعالى واللائي يئسن واللائي لم يحضن أن من ليست من الآيسات ولا من الصغار تعتد بسوى ذلك وهو الحيض فأما المتوفى عنها زوجها فعدتها أربعة أشهر وعشرا سواء صغيرة أو آيسة أو ممن تحيض لقوله ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوفّؤنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَرَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَ آرْبَعَةَ أَشّهُرٍ وَعَشَرًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤] الآية فعم ولم يخص (٢).

#### العدة فيها حق للرجال حيث وجبت

وأما الجمهور فقالوا العدة فيها حق لآدمي واستدلوا بقوله تعالى ﴿إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقَتُمُوهُنَّ مِن قَبِّلِ أَن تَمَشُّوهُ إِنَ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْنَدُّونَهَا ﴿ [الأحزاب: ٤٩] الآية قالوا فقد نفا الله أن يكون للرجال على النساء عدة في هذا الموضع وليس هنا عدة لغير الرجال فعلم أن العدة فيها حق للرجال حيث وجبت إذ لو لم يكن كذلك لم يكن في نفي أن يكون لله عدة فلو كانت العدة حقا محضا نفي أن يكون لله عدة فلو كانت العدة حقا محضا لله لم يقل ﴿ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِنْ عِدَةٍ فَنَوْنَهُمَا ﴾ [الأحزاب: ٤٩] إذ لا عدة لهم لا في هذا الموضع

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٢٩ ص: ٤٢٠ - ٤٢.

<sup>(</sup>٢) شرح العمدةج: ١ ص: ٤٧٢.

ولا غيره ولو كانت العدة نوعين نوعا لله ونوعا فيه حق للأزواج لم يكن في نفى عدة الأزواج ما ينفى العدة الأخرى فدل القرآن على أن العدة حيث وجبت ففيها حق للأزواج وحينئذ فإذا كانت العدة فيها حق لرجلين لم يدخل حق أحدهما في الآخر فإن حقوق الآدميين لا تتداخل كما لو كان لرجلين دينان على واحد أو كان لهما عنده أمانة أو غصب فإن عليه أن يعطى كل ذي حق حقه فهذا الذي قاله الجمهور من أصحاب الشافعي وأحمد وغيرهم واحتجوا على أبي حنيفة بأنه يقول لو تزوج المسلم ذمية وجبت عليها العدة حقا محضا للزوج لأن الذمية لا توآخذ بحق الله ولهذا لا يوجبها إذا كان زوجها ذميا وهم لا يعتقدون وجوب العدة وهذا الذي قاله له الأكثرون حسن موافق لدلالة القرآن ولما قضى به الخلفاء الراشدون لا سيما ولم يثبت عن غيرهم خلافه وإن ثبت فإن الخلفاء الراشدون إذا خالفهم غيرهم كان قولهم هو الراجح لأن النبي ﷺ قال عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثاة الأمور فإن كل بدعة ضلالة لكن من تمام كون العدة حقا للرجل أن يكون له حق على المرأة وهو ثبوت الرجعة كما قال تعالى ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَـٰتُ يَتَرَبَّصُ بَ إِنْفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوءٍ وَلَا يَحِلُ لَمُنَ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَ إِن كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ ٱلْآخِرَّ وَبُعُولَنُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِهِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] فأمرهن بالتربص وجعل الرجل أحق بردها في مدة التربص وليس في القرآن طلاقا إلا طلاق رجعي إلا الثالثة المذكورة في قوله ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] وذلك طلاق أوجب تحرمها فلا تحل له بعقد يكون برضاها ورضا وليها فكيف تباح بالرجعة أما المرأة التي تباح لزوجها في العدة فان زوجها أحق برجعتها في العدة بدون عقد وليس في القرآن طلاق بائن تباح فيه بعقد ولا يكون الزوج أحق بها بل متى كانت حلالا له كان أحق بهأوعلى هذا فيظهر كون العدة حقا للرجل فإنه يستحق لها الرجعة بخلاف ما إذا أوجبت في الطلاق البائن التي تباح فيه بعقد فإنه هنا لا حق له إذ النكاح إنما يباح برضاهما جميعا(١٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۲ ص: ۳٤٦–۳٤۸.

#### المنهي عنه فاسد ليس بصالح

وإنما الشارع دل الناس بالأمر والنهي والتحليل والتحريم وبقوله في عقود هذا لا يصلح علم أنه فساد كما قال في بيع مدين بمد تمرا لا يصلح والصحابة والتابعون وسائر أثمة المسلمين كانوا يحتجون على فساد العقود بمجرد النهي كما احتجوا على فساد نكاح ذوات الحجارم بالنهي المذكور في القرآن وكذلك فساد عقد الجمع بين الأختين ومنهم من توهم أن التحريم فيها تعارض فيه نصان فتوقف وقيل ان بعضهم أباح الجمع وكذلك نكاح المطلقة ثلاثا استدلوا على فساده بقوله تعالى ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلا تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعَدُ حَتَى تَنكِحَ لَنكِحَ المسلاح ولا ينهي عنه فهو من الفساد ليس من الصلاح فان الله لا يحب الفساد ويحب الصلاح والا ينهي عما يجه وانما ينهي عما لا يحبه فعلموا أن المنهي عنه فاسد ليس بصالح وان كانت فيه مصلحة فمصلحته مرجوحة بمفسدته وقد علموا أن مقصود الشرع رفع الفساد ومنعه لا إيقاعه والالزام به (۱).

#### حكم جمع الطلقات الثلاث

ان الطلاق في الحيض محرم بالكتاب والسنة والإجماع فإنه لا يعلم في تحريمه نزاع وهو طلاق بدعة وأما طلاق السنة أن يطلقها في طهر لا يمسها فيه أو يطلقها حاملا قد استبان حملها فان طلقها في الحيض أو بعد ما وطئها وقبل أن يستبين حملها له فهو طلاق بدعة كما قال تعالى ﴿يَثَاَيُّهُا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِ وَأَحْصُوا الْعِدَة ﴾ [الطلاق: الصحاح والسنن والمسانيد ان ابن عمر طلق امرأته وهي حائض فذكر عمر ذلك لرسول الله فقال مره فليراجعها حتى تحيض ثم تطهر ثم تحيض ثم تطهر ثم ان شاء أمسكها وان شاء طلقها قبل أن يمسها فتلك العدة التي أمر الله أن يطلق فيها النساء وأما جمع الطلقات الثلاث ففيه قولان أحدهما محرم أيضا عند أكثر العلماء من الصحابه والتابعين ومن بعدهم وهذا مذهب مالك وأبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين عنه واختاره أكثر أصحابه وقال أحمد تدبرت القرآن فإذا كل طلاق فيه فهو الطلاق الرجعي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۹ ص: ۲۸۲-۲۸۳

يعنى طلاق المدخول بها غير قوله ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَلا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُۥ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] وعلى هذا القول فهل له أن يطلقها الثانية والثالثة قبل الرجعة بان يفرق الطلاق على ثلاثة أطهار فيطلقها في كل طهر طلقة فيه قولان هما روايتان عن أحمد إحداهما له ذلك وهو قول طائفة من السلف ومذهب أبى حنيفة والثانية ليس له ذلك وهو قول أكثر السلف وهو مذهب مالك وأصح الروايتين عن أحمد التي أختارها أكثر أصحابه كابى بكر عبد العزيز والقاضى أبى يعلى وأصحابه والقول الثانى ان جمع الثلاث ليس بمحرم بل هو ترك الأفضل وهو مذهب الشافعي والرواية الأخرى عن أحمد أختارها الخرقي واحتجوا بان فاطمة بنت قيس طلقها زوجها أبو حفص بن المغيرة ثلاثا وبأن امرأة رفاعة طلقها زوجها ثلاثا وبان الملاعن طلق امرأته ثلاثا ولم ينكر النبى ذلك وأجاب الأكثرون بان حديث فاطمة وإمرأة رفاعة إنما طلقها ثلاثا متفرقات هكذا ثبت في الصحيح أن الثالثة آخر ثلاث تطليقات لم يطلق ثلاثا لا هذا ولا هذا مجتمعات وقول الصحابي طلق ثلاثا يتناول ما اذا طلقها ثلاثا متفرقات بان يطلقها ثم يراجعها ثم يطلقها ثم يراجعها ثم يطلقها ثم يراجعها ثم يطلقها وهذا طلاق سنى واقع باتفاق الأئمة وهو المشهور على عهد رسول الله في معنى الطلاق ثلاثا واما جمع الثلاث بكلمة فهذا كان منكرا عندهم إنما يقع قليلا فلا يجوز حمل اللفظ المطلق على القليل المنكر دون الكثير الحق ولا يجوز ان يقال يطلق مجتمعات لا هذا ولا هذا بل هذا قول بلا دليل بل هو بخلاف الدليل وأما الملاعن فان طلاقه وقع بعد البينونة أو بعد وجوب الإبانة التي تحرم بها المرأة أعظم مما يحرم بالطلقة الثالثة فكان مؤكدا لموجب اللعان والنزاع انما هو طلاق من يمكنه أمساكها لا سيما والنبي قد فرق بينهما فان كان ذلك قبل الثلاث لم يقع بها ثلاث ولا غيرها وإن كان بعدها دل على بقاء النكاح والمعروف أنه فرق بينهما بعد أن طلقها ثلاثا فدل ذلك على أن الثلاث لم يقع بها إذ لو وقعت لكانت قد حرمت عليه حتى تنكح زوجا غيره وامتنع حينئذ أن يفرق النبي ﷺ بينهما لأنهما صارا أجنبيين ولكن غاية ما يمكن أن يقال حرمها عليه تحريما مؤبدا فيقال فكان ينبغى أن يحرمها عليه لا يفرق بينهما فلما فرق بينهما دل على بقاء النكاح وان الثلاث لم تقع جميعا بخلاف ما اذا قيل أنه يقع بها واحدة رجعية فانه يمكن فيه حينئذ أن يفرق بينهما وقول سهل بن سعد طلقها

ثلاثا فانفذه عليه رسول الله دليل على انه احتاج إلى إنقاذ النبي واختصاص الملاعن بذلك ولو كان من شرعه أنها تحرم بالثلاث لم يكن للملاعن إختصاص ولا يحتاج إلى إنفاذ فدل على انه لما قصد الملاعن بالطلاق الثلاث أن تحرم عليه أنفذ النبي ﷺ مقصوده بل زاده فان تحريم اللعان أبلغ من تحريم الطلاق إذ تحريم اللعان لا يزول وان نكحت زوجا غيره وهو مؤبد في أحد قولي العلماء لا يزول بالتوبة واستدل الأكثرون بأن القرآن العظيم يدل على ان الله لم يبح الا الطلاق الرجعي ولا الطلاق للعدة كما في قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّمُ النَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِ فَ وَأَحْصُواْ ٱلْعِدَّةَ ﴾ [الطلاق: ١] إلى قوله ﴿لا تَدْرِى لَعَلَّ ٱللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا ۞ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ [الطلاق: ١-٢] وهذا انما يكون في الرجعي وقوله ﴿فَطَلِقُوهُنَّ ﴾ [الطلاق: ١] يدل على أنه لا يجوز ارداف الطلاق للطلاق حتى تنقضى العدة أو يراجعها لأنه إنما اباح الطلاق للعدة أي لإستقبال العدة فمتى طلقها الثانية والثالثة قبل الرجعة بنت على العدة ولم تستأنفها باتفاق جماهير المسلمين فان كان فيه خلاف شاذ عن خلاس وابن حزم فقد بينا فساده في موضع آخر فان هذا قول ضعيف لأنهم كانوا في أول الإسلام إذا أراد الرجل اضرار امرأته طلقها حتى اذا شارفت انقضاء العدة راجعها ثم طلقها ليطيل حبسها فلو كان إذا لم يراجعها تستأنف العدة لم يكن حاجة إلى أن يراجعها والله تعالى قصرهم على الطلاق الثلاث دفعا لهذا الضرر كما جاءت بذلك الآثار ودل على أنه كان مستقرا عند الله أن العدة لا تستأنف بدون رجعة سواء كان ذلك لأن الطلاق لا يقع قبل الرجعة أو يقع ولا يستأنف له العدة وابن حزم انما أوجب إستئناف العدة بان يكون الطلاق لإستقبال العدة فلا يكون طلاق الا يتعقبه عدة اذ كان بعد الدخول كما دل عليه القرآن فلزمه على ذلك هذا القول الفاسد وأما من أخذ بمقتضى القرآن وما دلت عليه الآثار فانه يقول إن الطلاق الذي شرعه الله هو ما يتعقبه العدة وما كان صاحبه مخيرا فيها بين الإمساك بمعروف والتسريح باحسان وهذا منتف في إيقاع الثلاث في العدة قبل الرجعة فلا يكون جائزا فلم يكن ذلك طلاقا للعدة ولأنه قال ﴿ فَإِذَا بَلَغَنَ أَجَاهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُونِ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُونٍ ﴾ [الطلاق: ٢] فخيره بين الرجعة وبين أن يدعها تقضى العدة

فيسرحها باحسان فاذا طلقها ثانية قبل إنقضاء العدة لم يمسك بمعروف ولم يسرح باحسان وقد قال تعالى ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْ يَ إِنْفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوءٍ ۚ وَلَا يَحِلُّ لَمُنَّ أَن يَكْتُمنَّ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَ إِن كُنَّ يُوْمِنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرُّ وَبُعُولَهُمْنَ أَحَقُ بَرِدِهِنَ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوٓا إِصْلَحًا ﴾ [البقرة: ٢٢٨] فهذا يقتضى أن هذا حال كل مطلقة فلم يشرع إلا هذا الطلاق ثم قال ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] أي هذا الطلاق المذكور مرتان واذا قيل سبح مرتين أو ثلاث مرات لم يجزه أن يقول سبحان الله مرتين بل لابد أن ينطق بالتسبيح مرة بعد مرة فكذلك لا يقال طلق مرتين بل لابد أن ينطق بالتسبيح مرة بعد مرة فكذلك لا يقال طلق مرتين إلا اذا طلق مرة بعد مرة فاذا قال أنت طالق ثلاثا أو مرتين لم يجز أن يقال طلق ثلاث مرات ولا مرتين وان جاز أن يقال طلق ثلاث تطليقات أو طلقتين ثم قال بعد ذلك ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا يِّحَلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زُوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٣٠٠] فهذه الطلقة الثالثة لم يشرعها الله الا بعد الطلاق الرجعي مرتين وقد قال تعالى ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزُواجَهُنَّ ﴾ [البقرة: ٢٣٢] الآية وهذا إنما يكون فيما دون الثلاث وهو يعم كل طلاق فعلم أن جميع الثلاث ليس بمشروع ودلائل تحريم الثلاث كثيرة قوية من الكتاب والسنة والآثار والإعتبار كما هو مبسوط في موضعه وسبب ذلك أن الأصل في الطلاق الحظر وانما أبيح منه قدر الحاجة كما ثبت في الصحيح عن جابر عن النبي ﷺ أن ابليس ينصب عرشه على البحر ويبعث سراياه فاقربهم اليه منزلة أعظمهم فتنة فيأتيه الشيطان فيقول ما زلت به حتى فعل كذا حتى يأتيه الشيطان فيقول ما زلت به حتى فرقت بينه وبين إمرأته فيدنيه منه ويقول أنت أنت ويلتزمه وقد قال تعالى في ذم السحر ﴿فَيَـتَعَلَّمُونَ مِنْهُـمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِدِء بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِدِء ﴾ [البقرة: ١٠٢] وفي السنن عن النبي قال إن المختلعات والمنتزعات هن المنافقات وفي السنن أيضا عن النبي ﷺ أنه قال أيما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير ما بأس فحرام عليها رائحة الجنة ولهذا لم يبح إلا ثلاث مرات وحرمت عليه المرأة بعد الثالثة حتى تنكح زوجا غيره واذا كان انما أبيح للحاجة فالحاجة تندفع بواحدة فما زاد فهو باق على الحظر والأصل الثاني أن الطلاق المحرم الذي يسمى طلاق

البدعة اذا أوقعه الإنسان هل يقع أم لا فيه نزاع بين السلف والخلف والأكثرون يقولون بوقوعه مع القول بتحريمه وقال آخرون لا يقع مثل طاووس وعكرمة وخلاس وعمر ومحمد بن اسحاق وحجاج بن أرطاة وأهل الظاهر كداود وأصحابه وطائفة من أصحاب أبى حنيفة ومالك وأحمد ويروى عن أبى جعفر الباقر وجعفر بن محمد الصادق وغيرهما من أهل البيت وهو قول أهل الظاهر داود وأصحابه لكن منهم من لا يقول بتحريم الثلاث ومن أصحاب أبى حنيفة ومالك وأحمد من عرف أنه لا يقع مجموع الثلاث إذا أوقعها جميعا بل يقع منها واحدة ولم يعرف قوله في طلاق الحائض ولكن وقوع الطلاق جميعا قول طوائف من أهل الكلام والشيعة ومن هؤلاء وهؤلاء من يقول إذا أوقع الثلاث جملة لم يقع به شيء أصلا لكن هذا قول مبتدع لا يعرف لقائله سلف من الصحابه والتابعين لهم باحسان وطوائف من أهل الكلام والشيعة لكن ابن حزم من الظاهرية لا يقول بتحريم جمع الثلاث فلذا يوقعها وجمهورهم على تحريمها وأنه لا يقع إلا واحدة ومنهم من عرف قوله في الثلاث ولم يعرف قوله في الطلاق في الحيض كمن ينقل عنه من أصحاب أبى حنيفة ومالك وابن عمر روى عنه من وجهين أنه لا يقع وروى عنه من وجوه أخرى أشهر وأثبت أنه يقع وروى ذلك عن زيد فأقوال الصحابة فيها كثيرة مشهورة روى الوقوع فيها عن عمر وعثمان وعلى وابن مسعود وابن عباس وابن عمر وأبى هريرة وعمران بن حصين وغيرهم وروى عدم الوقوع الوقوع فيها عن ابی بکر وعن عمر صدرا من خلافته وعن علی بن أبی طالب وابن مسعود وابن عباس ايضا وعن الزبير وعبد الرحمن بن عوف رضى الله عنهم أجمعين قال أبو جعفر أحمد بن محمد بن مغيث في كتابه الذي سماه المقنع في أصول الوثائق وبيان ما في ذلك من الدقائق وطلاق البدعة أن يطلقها ثلاثا في كلمة واحة فان فعل لزمه الطلاق ثم اختلف أهل العلم بعد إجماعهم على أنه مطلق كم يلزمه من الطلاق فقال على بن أبي طالب وابن مسعود رضى الله تعالى عنهم يلزمه طلقة واحدة وكذا قال ابن عباس رضى الله عنهما وذلك لأن قوله ثلاثا لا معنى له لأنه لم يطلق ثلاث مرات لأنه إذا كان مخبرا عما مضى فيقول طلقت ثلاث مرات يخبر عن ثلاث طلقات أتت منه في ثلاثة أفعال كانت منه فذلك يصح ولو طلقها مرة واحدة فقال طلقتها ثلاث مرات لكان كاذبا وكذلك لو

حلف بالله ثلاثا يردد الحلف كانت ثلاثة أيمان وأما لو حلف بالله فقال أحلف بالله ثلاثا لم يكن حلف إلا يمينا واحدة والطلاق مثله قال ومثل ذلك قال الزبير ابن العوام وعبد الرحمن بن عوف روينا ذلك كله عن ابن وضاح يعنى الامام محمد بن وضاح الذى يأخذ عن طبقة أحمد بن حنبل وابن أبي شيبة ويحيى بن معين وسحنون بن سعيد وطبقتهم قال وبه قال من شيوخ قرطبة ابن زنباع شيخ هدى ومحمد بن عبد السلام الحسيني فقيه عصره وابن بقى بن مخلد وأصبغ ابن الحباب وجماعة سواهم من فقهاء قرطبة وذكر هذا عن بضعه عشر فقيها من فقهاء طليطلة المتعبدين على مذهب مالك بن أنس قلت وقد ذكره التلمساني رواية عن حالك وهو قول ممد بن مقاتل الرازي من أئمة الحنفية حكاه عن المازني وغيره وقد ذكر هذا رواية عن مالك وكان يفتى بذلك أحيانا الشيخ أبو البركات ابن تيمية وهو وغيره يحتجون بالحديث الذي رواه مسلم في صحيحه وأبو داود وغيرهما عن طاووس عن ابن عباس أنه قال كان الطلاق على عهد رسول الله وأبي بكر وسنتين من خلافة عمر طلاق الثلاث واحدة فقال عمر بن الخطاب إن الناس قد إستعجلوا أمرا كان لهم فيه أناة فلو أمضيناه عليهم فأمضاه عليهم وفي رواية أن أبا الصهباء قال لإبن عباس هات من هناتك ألم يكن طلاق الثلاث على عهد رسول الله وأبى بكر واحدة قال قد كان ذلك فلما كان في عهد عمر تتابع الناس في الطلاق فأمضاه عليهم وأجازه والذين ردوا هذا الحديث تأولوه بتأويلات ضعيفه وكذلك كل حديث فيه أن النبي ألزم الثلاث بيمين أوقعها جملة أو أن احدا في زمنه أوقعها جملة فألزمه بذلك مثل حديث يروى عن على وآخر عن عبادة بن الصامت وآخر عن الحسن عن ابن عمر وغير ذلك فكلها احاديث ضعيفة باتفاق أهل العلم بالحديث بل هي موضوعه ويعرف اهل اعلم بنقد الحديث انها موضوعه كما هو مبسوط في موضعه وأقوى ما ردوه به أنهم قالوا ثبت عن ابن عباس من غير وجه أنه أفتى بلزوم الثلاث وجواب المستدلين ان ابن عباس روى عنه من طريق عكرمة ايضا انه كان يجعلها واحدة وثبت عن عكرمة عن ابن عباس ما يوافق حديث طاووس مرفوعا إلى النبي وموقوفا على ابن عباس ولم يثبت خلاف ذلك عن النبي فالمرفوع ان ركانه طلق امراته ثلاثا فردها عليه النبي قال الإمام أحمد بن حنبل في مسنده حدثنا سعيد بن ابراهيم حدثنا ابي عن

ابن اسحاق حدثني داود بن الحصين عن عكرمة مولى ابن عباس قال طلق ركانة بن عبد يزيد أخو بني المطلب امرأته ثلاثا في مجلس واحد فحزن عليها حزنا شديدا قال فسأله رسول الله ﷺ كيف طلقتها قال فقال طلقتها ثلاثا قال في مجلس واحد قال نعم قال فانها تلك واحدة ارجعها إن شئت قال فراجعها وكان ابن عباس يقول إنما الطلاق عند كل طهر قلت وهذا الحديث قال فيه ابن اسحاق حدثني داود من شيوخ مالك ورجال البخارى وابن اسحاق إذا قال حدثني فهو ثقة عند أهل الحديث وهذا إسناد جيد وله شاهد من وجه آخر رواه ابو داود في السنن ولم يذكر أبو داود هذا الطريق الجيد فلذلك ظن أن تطليقة واحدة بائنا اصح وليس الأمر كما قاله بل الإمام أحمد رجح هذه الرواية على تلك وهو كما قال أحمد وقد بسطنا الكلام على ذلك في موضع آخر وهذا المروى عن ابن عباس في حديث ركانة من وجهين وهو رواية عكرمة عن ابن عباس من وجهين عن عكرمة وهو أثبت من رواية عبد الله ابن على بن يزيد بن ركانة ونافع بن عجين أنه طلقها البتة وان النبي أستحلفه فقال ما أردت إلا واحدة فان هؤلاء مجاهيل تعرف أحوالهم وليسوا فقهاء وقد ضعف حديثهم أحمد بن حنبل وأبو عبيد وابن حزم وغيرهم وقال أحمد بن حنبل حديث ركانة في البتة ليس بشيء وقال أيضا حديث ركانة لا يثبت انه طلق إمرأته البتة لأن ابن اسحق يرويه عن داود بن الحصين عن عكرمة عن ابن عباس أن ركانة طلق امرأته ثلاثا وأهل المدينة يسمون ثلاثا البتة فقد إستدل أحمد على بطلان حديث البتة بهذا الحديث الآخر الذي فيه أنه طلقها ثلاثا وبين أن أهل المدينة يسمون من طلق ثلاثًا طلق البتة وهذا يدل على ثبوت الحديث عنده وقد بينه غيره من الحفاظ وهذا الإسناد وهو قول ابن اسحق حدثني داود بن الحصين عن عكرمة عن ابن عباس هو اسناد ثابت عن أحمد وغيره من العلماء وبهذا الإسناد روى أن النبي ردا ابنته زينب على زوجها بالنكاح الأول وصحح ذلك أحمد وغيره من العلماء وابن اسحق اذا قال حدثني فحديثه صحيح عند أهل الحديث إنما يخاف عليه التدليس إذا عن وقد روى أبو داود في سننه هذا عن ابن عباس من وجه آخر وكلاهما يوافق حديث طاووس عنه وأحمد كان يعارض حديث طاووس بحديث فاطمة بنت قيس أن زوجها طلقها ثلاثا ونحوه وكان أحمد يرى جمع الثلاث جائزا ثم رجع أحمد عن ذلك وقال تدبرت القرآن فوجدت الطلاق الذي فيه هو الرجعي أو كما قال واستقر مذهبه على ذلك وعليه جمهور اصحابه وتبين من حديث فاطمة أنها كانت مطلقة ثلاثا متفرقات لا مجموعة وقد ثبت عنده حديثان عن النبي ﷺ أن من جمع ثلاثًا لم يلزمه الا واحدة وليس عن النبي ما يخالف ذلك بل القرآن يوافق ذلك والنهى عنه يقتضى الفساد فهذه النصوص والأصول الثابتة عنه تقتضى من مذهبه أنه لا يلزمه الا واحدة وعدوله عن القول بحديث ركانة وغيره كان أولا لما عارض ذلك عنده من جواز جمع الثلاث فكان ذلك يدل على النسخ ثم انه رجع عن المعارضة وتبين له فساد هذا المعارض وان جمع الثلاث لا يجوز فوجب على أصله العمل بالنصوص السالمة عن المعارض وليس يعل حديث طاووس بفتيا ابن عباس بخلافه وهدا علمه في احدى الروايتين عنه ولكن ظاهر مذهبه الذي عليه أصحابه إن ذلك لا يقدح في العمل بالحديث لا سيما وقد بين ابن عباس عذر عمر بن الخطاب رضي الله عنه في الإلزام بالثلاث وابن عباس عذره هو العذر الذي ذكره عن عمر رضي الله عنه وهو ان الناس لما تتابعوا فيما حرم الله عليهم استحقوا العقوبة على ذلك فعوقبوا بلزومه بخلاف ما كانوا عليه قبل ذلك فانهم لم يكونوا مكثرين من فعل المحرم وهذا كما أنهم لما أكثروا شرب الخمر واستخفوا بحدها كان عمر يضرب فيها ثمانين وينفى فيها ويحلق الرأس ولم يكن ذلك على عهد النبي ﷺ وكما قاتل على بعض أهل القبلة لم يكن ذلك على عهد النبي والتفريق بين الزوجين هو مما كانوا يعاقبون به أحيانا إما مع بقاء النكاح وإما بدونه فالنبي ﷺ فرق بين الثلاثة الذين خلفوا بين نساءهم حتى تاب الله عليهم من غير طلاق والمطلق ثلاثا حرمت عليه امرأته حتى تنكح زوجا غيره عقوبة له ليمتنع عن الطلاق وعمر بن الخطاب ومن وافقه كمالك وأحمد في احدى الروايتين حرموا المنكوحة في العدة على الناكح أبدا لأنه استعجل ما أحله الله فعوقب بنقيض قصده والحكمان لهما عند أكثر السلف ان يفرقا بينهما بلا عوض إذا رأيا الزوج ظالما معتدياً لما في ذلك من منعه من الظلم ودفع الضرر عن الزوجه ودل على ذلك الكتاب والسنة والآثار وهو قول مالك وأحد القولين في مذهب الشافعي وأحمد والزام عمر بالثلاث لما أكثروا منه إما أن يكون رآه عقوبة تستعمل وقت الحاجة وإما أن يكون رآه شرعا لازما لإعتقاده أن الرخصة كانت لما كان المسلمون لا يوقعونه إلا قليلا وهكذا

كما اختلف كلام الناس في نهيه عن المتعه هل كان نهى اختيار لأن إفراد الحج بسفرة والعمرة بسفره كان أفضل من التمتع أو كان قد نهى عن الفسح لإعتقاده انه كان مخصوصا بالصحابه وعلى التقديرين فالصحابه قد نازعوه في ذلك وخالفه كثير من أثمتهم من أهل الشورى وغيرهم في المتعة وفي الإلزام بالثلاث واذا تنازعوا في شيء وجب رد ما تنازعوا فيه إلى الله والرسول كما أن عمر كان يرى أن المبتوتة لا نفقة لها ولا سكنى ونازعه في ذلك كثير من الصحابة وأكثر العلماء على قولهم وكان هو وابن مسعود يريان أن الجنب لا يتيمم وخالفهما عمار وأبو موسى وابن عباس وغيرهم من الصحابه وأطبق العلماء على قول هؤلاء لما كان معهم الكتاب والسنة والكلام على هذا كثير مبسوط في موضع آخر والمقصود هنا التنبيه على ما أخذ الناس به والذين لا يرون الطلاق المحرم لازما يقولون هذا هو الأصل الذي عليه أئمة الفقهاء كمالك والشافعي وأحمد وغيرهم وهو أن ايقاعات العقود المحرمة لا تقع لازمة كالبيع المحرم والنكاح والمحرم والكتابة المحرمة ولهذا أبطلوا نكاح الشغار ونكاح المحلل وأبطل مالك وأحمد البيع يوم الجمعة عند النداء وهذا بخلاف الظهار المحرم فان ذلك نفسه محرم كما يحرم القذف وشهادة الزور واليمين الغموس وسائر الأقوال التي هي في نفسها محرمة فهذا لا يمكن أن ينقسم إلى صحيح وغير صحيح بل صاحبها يستحق العقوبة بكل حال فعوقب المظاهر بالكفارة ولم يحصل ما قصده به من الطلاق فانهم كانوا يقصدون به الطلاق وهو موجب لفظه فابطل الشارع ذلك لأنه قول محرم وأوجب فيه الكفارة أما الطلاق فجنسه مشروع كالنكاح والبيع فهو يحل تارة ويحرم تارة فينقسم إلى صحيح وفاسد كما ينقسم البيع والنكاح والنهى في هذا الجنس يقتضى فساد المنهى عنه ولما كان أهل الجاهلية يطلقون بالظهار فابطل الشارع ذلك لأنه قول محرم كان مقتضى ذلك أن قول محرم لا يقع به الطلاق وإلا فهم كانوا يقصدون الطلاق بلفظ الظهار كلفظ الحرام وهذا قياس أصل الأئمة مالك والشافعي وأحمد ولكن الذين خالفوا قياس أصولهم في الطلاق خالفوه لما بلغهم من الآثار فلما ثبت عندهم عن ابن عمر أنه اعتد بتلك التطليقة التي طلق امرأته وهي حائض قالوا هم أعلم بقصته فاتبعوه في ذلك ومن نازعهم يقول ما زال ابن عمر وغيره يروون أحاديث ولا تأخذ العلماء بما فهموه منها فان الإعتبار بما

رووه لا بما رأوه وفهموه وقد ترك جمهور العلماء قول ابن عمر الذى فسر به قوله فاقدروا له وترك مالك وأبو حنيفة وغيرهما تفسيره لحديث البيعين بالخيار مع أن قوله هو ظاهر الحديث وترك جمهور العلماء تفسيره لقوله ﴿فَأْتُوا حَرَّتَكُمْ أَنَّى شِئْتُمُ ﴾[البقرة: ٢٢٣] وقوله نزلت هذه الآية في كذا وكذلك إذا خاف الرأوى ما رواه كما ترك الأئمة الأربعة وغيرهم قول ابن عباس أن بيع الأمة طلاقها مع أنه روى حديث بريرة وأن النبي خيرها بعد أن بيعت عتقت فان الإعتبار بما رووه لا ما رأوه وفهموه ولما ثبت عندهم عن أئمة الصحابه أنهم الزموا بالثلاث الجموعة قالوا لا يلزمون بذلك إلا وذلك مقتضى الشرع واعتقد طائفة لزوم هذا الطلاق وان ذلك إجماع لكونهم لم يعلموا خلافا ثابتا لا سيما وصار القول بذلك معروفا عن الشيعة الذين لم ينفردوا عن أهل السنة بحق قال المستدلون هؤلاء الذين هم بعض الشيعة وطائفة من أهل الكلام يقولون جامع الثلاث لا يقع به شيء هذا القول لا يعرف عن أحد من السلف بل قد تقدم الإجماع على بعضه وإنما الكلام هل يلزمه واحدة أو يقع ثلاث والنزاع بين السلف في ذلك ثابت لا يمكن رفعه وليس مع من جعل ذلك شرعا لازما للأمة حجة يجب أتباعها من كتاب ولا سنة ولا إجماع وان كان بعضهم قد احتج على هذا بالكتاب وبعضهم بالسنة وبعضهم بالإجماع وقد احتج بعضهم بحجتين أو أكثر من ذلك لكن المنازع يبين أن هذه كلها حجج ضعيفة وان الكتاب والسنة والإعتبار انما تدل على نفى اللزوم وتبين أنه لا اجماع فى المسألة بل الآثار الثابتة عمن ألزم بالثلاث مجموعة عن الصحابة تدل على انهم لم يكونوا يجعلون ذلك مما شرعه النبي ﷺ لأمته شرعا لازما كما شرع تحريم المرأة بعد الطلقة الثالثة بل كانوا مجتهدين في العقوبة بالزام ذلك إذا كثر ولم ينته الناس عنه وقد ذكرت الألفاظ المنقولة عن الصحابة تدل على أنهم ألزموا بالثلاث لمن عصى الله بايقاعها جملة فاما من كان يتقى الله فان الله يقول ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُۥ مَخْرَجًا ۞ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢-٣] فمن لا يعلم التحريم حتى أوقعها ثم لما علم التحريم تاب والتزم أن لا يعود إلى الحرم فهذا لا يستحق أن يعاقب وليس في الأدلة الشرعية الكتاب والسنة والإجماع والقياس ما يوجب لزوم الثلاث له ونكاحة ثابت بيقين وامرأته محرمة على

الغير بيقين وفي الزامه بالثلاث اباحتها للغير مع تحريمها عليه وذريعه إلى نكاح التحليل الذي حرمه الله ورسوله ونكاح التحليل لم يكن ظاهرا على عهد النبي وخلفائه ولم ينقل قط أن امرأة أعيدت بعد الطلقة الثالثة على عهدهم إلى زوجها بنكاح تحليل بل لعن النبي المحلل والمحلل له ولعن آكل الربا وموكله وشاهدية وكاتبه ولم يذكر في التحليل الشهود ولا الزوجة ولا الولى لأن التحليل الذي كان يفعل كان مكتوما بقصد الحملل أو يتواطأ عليه هو والمطلق الحلل له والمرأة ووليها لا يعلمون قصده ولو علموا لم يرضوا أن يزوجوه فانه من أعظم المستقبحات والمنكرات عند الناس ولأن عاداتهم لم تكن بكتابة الصداق في كتاب ولا إشهاد عليه بل كانوا يتزوجون ويعلنون النكاح ولا يلتزمون أن يشهدوا عليه شاهدين وقت العقد كما هو مذهب مالك وأحمد في احدى الروايتين عنه وليس عن النبي ﷺ في الإشهاد على النكاح حديث صحيح هكذا قال أحمد بن حنبل وغيره فلما لم يكن على عهد عمر رضى الله عنه تحليل ظاهر ورأى في إنفاذ الثلاث زجرا لهم عن الحرم فعل ذلك بإجتهاده أما اذا كان الفاعل لا يستحق العقوبة وانفاذ الثلاث يفضى إلى وقوع التحليل الحرم بالنص وإجماع الصحابة والإعتقاد وغير ذلك من المفاسد لم يجز أن يزال مفسدة حقيقية بمفاسد أغلظ منها بل جعل الثلاث واحدة في مثل هذا الحال كما كان على عهد رسول الله ﷺ وأبى بكر أولى ولهذا كان طائفة من العلماء مثل أبي البركات يفتون بلزوم الثلاث في حال دون حال كما نقل عن الصحابة وهذا إما لكونهم رأوه من باب التعزير الذي يجوز فعله بحسب الحاجة كالزيارة على أربعين في الخمر والنفى فيه وحلق الرأس واما الإختلاف اجتهادهم فرأوه تارة لازما وتارة غير لازم وبالجملة فما شرعه النبي لأمته شرعا لازما إنما لا يمكن تغييره لأنه لا يمكن نسخ بعد رسول الله ﷺ ولا يجوز أن يظن بأحد من علماء المسلمين أن يقصد هذا لاسيما الصحابة لا سيما الخلفاء الراشدون وإنما يظن ذلك في الصحابة أهل الجهل والضلال كالرافضة والخوارج الذين يكفرون بعض الخلفاء أو يفسقونه ولو قدر أن أحدا فعل ذلك لم يقره المسلمون على ذلك فان هذا اقرار على أعظم المنكرات والأمة معصومة أن تجتمع على مثل ذلك وقد نقل عن طائفة كعيسى بن ابان وغيره من أهل الكلام والرأى من المعتزلة وأصحاب أبي حنيفة ومالك ان الإجماع ينسخ به نصوص الكتاب والسنة وكنا

نتأول كلام هؤلاء على أن مرادهم أن الإجماع يدل على نص ناسخ فوجدنا من ذكر عنهم أنهم يجعلون الإجماع نفسه ناسخا فان كانوا أرادوا ذلك فهذا قول يجوز تبديل المسلمين دينهم بعد نبيهم كما تقول النصارى من أن المسيح سوغ لعلمائهم أن يحرموا ما رأوا تحريمه مصلحة ويحلوا ما رأوا تحليله مصلحة وليس هذا دين المسلمين ولا كان الصحابة يسوغون ذلك لأنفسهم ومن اعتقد في الصحابة أنهم كانوا يستحلون ذلك فانه يستتاب كما يستتاب أمثاله ولكن يجوز أن يجتهد الحاكم والمفتى فيصيب فيكون له أجران ويخطىء فيكون له أجر واحد وما شرعه النبي ﷺ شرعا معلقا بسبب انما يكون مشروعا عند وجود السبب كاعطاء المؤلفة قلوبهم فانه ثابت بالكتاب والسنة وبعض الناس ظن أن هذا نسخ لما روى عن عمر أنه ذكر أن الله أغنى عن التألف فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر وهذا الظن غلط ولكن عمر إستغنى في زمنه عن اعطاء المؤلفة قلوبهم فترك ذلك لعدم الحاجة اليه لا لنسخه كما لو فرض أنه عدم في بعض الأوقات ابن السبيل والغارم ونحو ذلك ومتعه الحج قد روى عن عمر أنه نهى عنها وكان ابنه عبد الله ابن عمر وغيره يقولون لم يحرمها وإنما قصد أن يأمر الناس بالأفضل وهو أن يعتمر أحدهم من دويره أهله في غير اشهر الحج فان هذه العمرة أفضل من عمرة المتمتع والقارن باتفاق الأئمة حتى إن مذهب أبي حنيفة وأحمد منصوص عنه أنه إذا اعتمر في غير أشهر الحج وأفرد الحج في أشهره فهذا أفضل من مجرد التمتع والقران مع قولهما بأنه أفضل من الإفراد المجرد ومن الناس من قال إن عمر أراد فسخ الحج إلى العمرة قالوا إن هذا محرم به لا يجوز وأن ما أمر به النبي ﷺ أصحابه من الفسخ كان خاصا يهم وهذا قول كثير من الفقهاء كأبى حنيفة ومالك والشافعي وآخرون من السلف والخلف قابلوا هذا وقالوا بل الفسخ واجب ولا يجوز أن يحج أحد إلا متمتعا مبتدأ أو فاسخا كما أمر النبي أصحابه في حجة الوداع وهذا قول ابن عباس وأصحابه ومن اتبعه من أهل الظاهر والشيعة والقول الثالث أن الفسخ جائز وهو أفضل ويجوز أن لا يفسخ وهو قول كثير من السلف والخلف كاحمد بن حنبل وغيره من فقهاء الحديث ولا يمكن الإنسان أن يحج حجة مجمعا عليها إلا أن يحج متمتعا ابتداء من غير فسخ فأما حج المفرد والقارن ففيه نزاع معروف بين السلف والخلف كما تنازعوا في جواز الصوم في السفر وجواز الإتمام

في السفر ولم يتنازعوا في جواز الصوم والقصر في الجملة وعمر لما نهي عن المتعة خالفة غيره من الصحابة كعمران بن حصين وعلى بن ابي طالب وعبد الله بن عباس وغيرهم بخلاف نهيه عن متعة النساء فان عليا وسائر الصحابة وافقوه على ذلك وانكر على على ابن عباس إباحة المتعة قال إنك امرؤ تائه إن رسول الله حرم متعة النساء وحرم لحوم الحمر الأهلية عام خيبر فانكر على بن ابي طالب على ابن عباس إباحة الحمر وإباحة متعة النساء لأن ابن عباس كان يبيح هذا وهذا فأنكر عليه على ذلك وذكر له أن رسول الله حرم المتعة وحرم الحمر الأهلية ويوم خيبر كان تحريم الحمر الأهلية وأما تحريم المتعة فانه عام فتح مكة كما ثبت ذلك في الصحيح وظن بعض الناس أنها حرمت ثم أبيحت ثم حرمت فظن بعضهم أن ذلك ثلاثا وليس الأمر كذلك فقول عمر بن الخطاب إن الناس قد استعجلوا في أمر كانت لهم فيه أناة فلو أنفذناه عليهم فانفذه عليهم هو بيان أن الناس أحدثوا ما استحقوا عنده أن ينفذ عليهم الثلاث فهذا إما أن يكون كالنهى عن متعة الفسخ لكون ذلك كان مخصوصا بالصحابة وهو باطل فان هذا كان على عهد أبى بكر ولأنه لم يذكر ما يوجب إختصاص الصحابه بذلك وبهذا أيضا تبطل دعوى من ظن ذلك منسوخا كنسخ متعة النساء وإن قدر أن عمر رأى ذلك لازما فهو إجتهاد منه إجتهده في المنع من فسخ الحج لظنه أن ذلك كان خاصا وهذا قول مرجوح قد أنكره غير واحد من الصحابه والحجة الثانية هي مع من أنكره وهكذا الإلزام بالثلاث من جعل قول عمر فيه شرعا لازما قيل له فهذا إجتهاده قد نازعه فيه غيره من الصحابة واذا تنازعوا في شيء وجب رد ما تنازعوا فيه إلى الله والرسول والحجة مع من أنكر هذا القول المرجوح وإما أن يكون عمر جعل هذا عقوبة تفعل عند الحاجة وهذا أشبه الأمرين بعمر ثم العقوبة بذلك يدخلها الإجتهاد من وجهين من جهة أن العقوبة بذلك هل تشرع أم لا فقد يرى الإمام أن يعاقب بنوع لا يرى العقوبة به غيره كتحريق على الزنادقة بالنار وقد أنكره عليه ابن عباس وجمهور الفقهاء مع ابن عباس ومن جهة أن العقوبة إنما تكون لمن يستحقها فمن كان من المتقين استحق أن يجعل الله له فرجا ومخرجا لم يستحق العقوبة ومن لم يعلم أن جميع الثلاث محرم فلما علم أن ذلك محرم تاب من ذلك اليوم أن لا يطلق الاطلاقا سنيا فانه من المتقين في باب الطلاق فمثل هذا لا يتوجه الزامه بالثلاث مجموعة بل يلزم بواحدة منها وهذه المسائل عظيمة وقد بسطنا الكلام عليها في موضع آخر من مجلدين وانما نبهنا عليها ههنا تنبيها لطيفا والذي يحمل عليه اقوال الصحابة أحد أمرين إما انهم رأو ذلك من باب التعزير الذي يجوز فعله بحسب الحاجة كالزيادة على أربعين في الخمر وإما لاختلاف اجتهادهم فرأوه لازما وتارة غير لازم وأما القول بكون لزوم الثلاث شرعا لازما كسائر الشرائع فهذا لا يقوم عليه دليل شرعى وعلى هذا القول الراحج لهذا الموقع أن يلتزم طلقة واحدة ويراجع امرأته ولا يلزمه شئ لكونها كانت حائضًا اذا كان ممن اتقى الله وتاب من البدعة فصل وأما الطلاق في الحيض فمنشأ النزاع في وقوعه أن النبي قال لعمر بن الخطاب لما أخبره ان عبد الله بن عمر طلق إمرأته وهي حائض مره فليراجعها حتى تحيض ثم تطهر ثم تحيض ثم تطهر فمن العلماء من فهم من قوله فليراحعها انها رجعة المطلقة وبنوا على هذا أن المطلقة في الحيض يؤمر برجعتها مع وقوع الطلاق وهل هو أمر إستحباب أو أمر ايجاب على قولين هما رويتان عن أحمد والإستحباب مذهب أبي حنيفة والشافعي والوجوب مذهب مالك وهل يطلقها في الطهر الأول الى يلى حيضة الطلاق أو لا يطلقها إلا في طهر من حيضة ثانية على قولين أيضا هما روايتان عن أحمد ووجهان في قول أبي حنيفة وهل عليه أن يطأها قبل الطلاق الثاني جمهورهم لا يوجبه ومنهم من يوجبه وهو وجه في مذهب أحمد وهو قوى على قياس قول من يوقع الطلاق لكنه ضعيف في الدليل وتنازعوا في عله منع طلاق الحائض هل هو تطويل العدة كما يقوله أصحاب مالك والشافعي وأكثر أصحاب أحمد أو لكونه حال الزهد في وطئها فلا تطلق إلا في حال رغبة في الوطء لكون الطلاق ممنوعا لا يباح إلا لحاجة كما يقول أصحاب أبى حنيفة وأبو الخطاب من أصحاب أحمد أو هو تعبد لا يعقل معناه كما يقوله بعض المالكية على ثلاثة أقوال ومن العلماء من قال قوله مره فليراجعها لا يستلزم وقوع الطلاق بل لما طلقها طلاقا محرما ما حصل منه اعراض عنها ومجانبة لها لظنه وقوع الطلاق فأمره أن يردها إلى ما كانت كما قال في الحديث الصحيح لمن باع صاعا بصاعين هذا هو الربا فرده وفي الصحيح عن عمران ابن حصين أن رجلا أعتق ستة مملوكين فجزأهم النبي ثلاثة أجزاء فاعتق اثنين ورد أربعة للرق وفي السنن عن ابن عباس أن النبي رد زينب على زوجها أبي العاص بالنكاح

الأول فهذا رد لها وأمر على بن أبي طالب أن يرد الغلام الذي باعه دون أخيه وأمر بشيرا أن يرد الغلام الذي وهبه لإبنه ونظائر هذا كثيرة ولفظ المراجعة تدل على العود إلى الحال الأول ثم قد يكون ذلك بعقد جديد كما في قوله تعالى ﴿فَإِن طَلَّقَهَا فَلاَجُنَاحَ عَلَيْهِمَآ أَن يتراجعًا ﴾ [البقرة: ٣٠٠] وقد يكون برجوع بدن كل منهما إلى صاحبة وإن لم يحصل هناك طلاق كما إذا أخرِج الزوجه أو الأمة من داره فقيل له راجعها فأرجعها كما في حديث على حين راجع الأمر بالمعروف وفي كتاب عمر لأبي موسى وأن تراجع الحق فان الحق قديم وإستعمال لفظ المراجعة يقتضى المفاعلة والرجعة من الطلاق يستقل بها الزوج بمجرد كلامه فلا يكاد يستعمل فيها لفظ المراجعة بخلاف ما إذا رد بدن المرأة اليه فرجعت بإختيارها فانهما قد تراجعا كما يتراجعان بالعقد باختيارهما بعد أن تنكح زوجا غيره والفاظ الرجعة من الطلاق هي الرد والإمساك وتستعمل في إستدامة النكاح كقولة تعالى ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي ٓ أَنَّعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَـمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكَ عَلَيْكَ زَوْجَكَ ﴾ [الأحزاب: ٣٧] ولم يكن هناك طلاق وقال تعالى ﴿ ٱلطَّلَاقُ مَرَّتَانِ ۖ فَإِمْسَاكُ مِمَعُرُونٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] والمراد به الرجعة بعد الطلاق والرجعة يستقل بها الزوج ويؤمر فيها بالإشهاد والنبى لم يأمر ابن عمر بالإشهاد وقال مره فليراجعها ولم يقل ليرتجعها وأيضا فلو كان الطلاق قد وقع كان ارتجاعها ليطلقها في الطهر الأول أو الثاني زيادة وضررا عليها وزيادة في الطلاق المكروه فليس في ذلك مصلحة لا له ولا لها بل فيه إن كان الطلاق قد وقع بارتجاعه ليطلق مرة ثانية زيادة ضرر وهو لم يمنعه عن الطلاق بل إباحة له في إستقبال الطهر مع كونه مريدا له فعلم فعلم انه إنما أمره أن يمسكها وأن يؤخر الطلاق إلى الوقت الذى يباح فيه كما يؤمر من فعل شيء قبل وقته أن يرد ما فعل ويفعله ان شاء في وقته لقوله ﷺ من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد والطلاق الحرم ليس عليه أمر الله ورسوله فهو مردود وأمره بتأخير الطلاق إلى الطهر الثاني ليتمكن من الوطء في الطهر الأول فانه لو طلقها فيه لم يجز أن يطلقها إلا قبل الوطء فلم يكن في أمره بإمساكها اليه إلا بزيادة ضرر عليها إذا طلقها في الطهر الأول وأيضا فإن ذلك معاقبه له على أن يعمل ما أحله الله فعوقب بنقيض قصده وبسط الكلام في هذه المسألة وإستيفاء كلام الطائفتين

له موضوع آخر وإنما المقصود هنا التنبيه على الأقوال ومأخذها لا ريب أن الأصل بقاء النكاح ولا يقوم دليل شرعى على زواله بالطلاق الحرم بل النصوص والأصول تقتضى خلاف ذلك والله أعلم (١).

### تحريم الشيء مطلقا يقتضي تحريم كل جزء منه

فان تحريم الشيء مطلقا يقتضي تحريم كل جزء منه كما أن تحريم الخنزير والميتة والدم اقتضى ذلك وكذلك تحريم الأكل والشرب في آنية الذهب والفضة يقتضي المنع من ابعاض ذلك وكذلك النهي عن لبس الحرير اقتضى النهي عن ابعاض ذلك لولا ما ورد من استثناء موضع إصبعين أو ثلاث أو أربع في الحديث الصحيح ولهذا وقع الفرق في كلام الله ورسوله وكلام سائر الناس بين باب النهى والتحريم وباب الامر والايجاب فاذا نهى عن شيء نهى عن بعضه واذا أمر بشيء كان أمرا بجميعه ولهذا كان النكاح حيث أمر به كان أمرا بمجموعه وهو العقد والوطء وكذلك إذا ابيح كما في قوله ﴿ فَأَنكِ مُواْمَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَلَهِ ﴾ [النساء: ٣] ﴿ حَتَّىٰ تَنكِحَ زُوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] ﴿ وَأَنكِ مُواْ ٱلْأَيْكَ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَآيِكُمْ ﴾[النور: ٣٧] يا معشر الشباب من استطاع منكم الباءة فليتزوج وحيث حرم النكاح كان تحريما لأبعاضه حتى يحرم العقد مفردا والوطء مفردا كما في قوله ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكَمَ ءَابَ آؤُكُم مِنَ ٱلنِّسَآءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [النساء: ٢٧] وكما في قوله ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَّهَ لَكُمْ وَبَنَا تُكُمْ وَأَخَوَا تُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَلَاتُكُمْ وَبِنَاتُ ٱلْأَخِ وَبَنَاتُ ٱلْأُخْتِ وَأُمَّهَنتُكُمُ ٱلَّذِي ٱرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُم مِّن ٱلرَّضَاعَةِ وَأُمَّهَاتُ نِسَآيِكُمُ وَرَبَآيِبُكُمُ ٱلَّتِي فِي حُجُورِكُم مِّن نِسَآيِكُمُ ٱلَّتِي دَخَلْتُم بِهِنَّ فَإِن لَّمْ تَكُونُواْ دَخَلْتُم بِهِنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلَّبِلُ أَبْنَآيِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصَّلَبِكُمْ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيِّنَ ٱلْأُخْتَكِينِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفٌ إِنَ ٱللَّهَ كَانَ عَفُورًا رَّحِيـمًا ﴾[النساء: ٢٣] الآية إلى آخرها وكما في قوله لا ينكح المحرم ولا ينكح ونحو ذلك

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣٣ ص: ٧٦–١٠١.

ولهذا فرق مالك وأحمد في المشهور عنه بين من حلف ليفعلن شيئا ففعل بعضه انه لا يبر ومن حلف لا يفعل شيئا ففعل بعضه انه يحنث (١).

## نكاح الزوج الثانى غاية التحريم الحاصل بالثلاث

قوله ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلا يَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] فنكاح الزوج الثاني غاية التحريم الحاصل بالثلاث فإذا نكحت الزوج الثاني زال ذلك التحريم لكن صارت في عصمة الثاني فحرمت لأجل حقه لا لأجل الطلاق بالثلاث فإذا طلقها جاز للأول أن يتزوجها (٢٠).

#### العقود تصح بكل ما دل على مقصودها من قول أو فعل

هذه القاعدة الجامعة التي ذكرناها من أن العقود تصح بكل ما دل على مقصودها من قول أو فعل هي التي تدل عليها أصول الشريعة وهي التي تعرفها القلوبو ذلك أن الله سبحانه وتعالى قال ﴿وَأَنكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ ٱلنِّسَآءِ ﴾ [النساء: ٣] وقال ﴿وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرُ ﴾ [النساء: ٣] وقال ﴿وَأَنكِحُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرُ ﴾ [النهور: ٣٢] وقال ﴿وَأَكَلَ ٱللهَ ٱلْبَيْعَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] وقال ﴿فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنّهُ تَفْسًا وقال ﴿وَأَكَ ٱللهَ ٱلْبَيْعَ ﴾ [البقرة: ٢٥] وقال ﴿وَأَن أَرْضَعْنَ لَكُمُ فَعَانُوهُنَ أُجُورَهُنَ ﴾ [البطدة: ٢] وقال ﴿يَتَأَيّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا إِذَا تَدَاينتُمُ وقال ﴿ وَاللهِ مَن اللهِ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ

## والاعتداء مجاوزة حدود المباحات

والاعتداء مجاوزة حدود المباحات ومجاوزة ما احله إلى ما حرمه واعلم أن مجاوزة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۱ ص: ۸٦ والفتاوي الكبري ج: ۲ ص: ٤٢٣.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۱ ص: ٦٣٦.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ٢٩ ص:١٤.

الحد هي نوع من مخالفة النهي لأن اعتداء الحد محرم منهي عنه فيدخل في قسم المنهي عنه لكن المنهي عنه قسمان منهي عنه مطلقا كالكفر فهذا فعله إثم ومنهي عنه وقسم أبيح منه أنواع ومقادير وحرم الزيادة على تلك الأنواع والمقادير فهذا فعله عدوان وكذلك قد يحصل العدوان في المأمور به كما يحصل في المباح فإن الزيادة على المأمور به قد يكون عدوانا وقد يكون مباحا إلى غاية فالزيادة عليها عدوان ولهذا التقسيم قيل في الشريعة هي الأمر والنهي والحلال والحرام والفراض والحدود والسنن والأحكام فالفرائض هي المقادير في المأمور به والحدود النهايات لما يجوز من المباح المأمور به وغير المأمور به أمور به وغير المأمور به أمور به وأحدود النهايات الما يجوز من المباح المأمور به وغير المأمور به أمور به وأحدود النهايات الما يجوز من المباح المأمور به وغير المأمور به أمور به أم

أقوال بعض الأئمة كالفقهاء الأربعة وغيرهم فليس حجة لازمه ولا إجماعا باتفاق المسلمين

الاجماع أن تجتمع علماء المسلمين على حكم من الاحكام وإذا ثبت إجماع الأمة على حكم من الأحكام لم يكن لأحد أن يخرج عن اجماعهم فان الأمة لا تجتمع على ضلالة ولكن كثير من المسائل يظن بعض الناس فيها إجماعا ولا يكون الأمر كذلك بل يكون القول الآخر أرجح في الكتاب والسنة وأما أقوال بعض الأئمة كالفقهاء الأربعة وغيرهم فليس حجة لازمه ولا إجماعا باتفاق المسلمين بل قد ثبت عنهم رضي الله عنهم أنهم نهوا الناس عن تقليدهم وأمروا إذا رأوا قولا في الكتاب والسنة أقوى من قولهم أن يأخذوا بما دل عليه الكتاب والسنة ويدعوا أقوالهم ولهذا كان الأكابر من أتباع الأئمة الأربعة لا يزالون إذا ظهر لهم دلالة الكتاب أو السنة على ما يخالف قول متبوعهم اتبعوا ذلك مثل طائفة من أصحاب أبى حنيفة رأوا تحليف الناس بالطلاق وهو خلاف الائمة وغيرهم قالوا من حلف بالطلاق فانه يكفر يمينه وكذلك من حلف بالعتاق وكذلك قال طائفة من اصحاب أبي حنيفة والشافعي قالوا ان من قال الطلاق يلزمني لا يقع به طلاق ومن حلف بذلك لا يقع به طلاق وهذا منقول عن أبى حنيفة نفسه وطائفة من الصحابة وأكابر ومن حلف بالطلاق لا يقع به طلاق ولا تلزمه كفارة وقد ثبت عن الصحابة وأكابر قالوا ان الخالف بالطلاق لا يقع به طلاق ولا تلزمه كفارة وقد ثبت عن الصحابة وأكابر قالوا ان الحالف بالطلاق لا يقع به طلاق ولا تلزمه كفارة وقد ثبت عن الصحابة وأكابر قالوا ان الحالف بالطلاق لا يقع به طلاق ولا تلزمه كفارة وقد ثبت عن الصحابة وأكابر

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣ ص: ٣٦١.

التابعين في الحلف بالعتق أنه لا يلزمه بل تجزئه كفارة يمين وأقوال الأئمة الأربعة بخلافه فالحلف بالطلاق بطريق الأولى ولهذا كان من هو من أئمة التابعين يقول الحلف بالطلاق لا يقع به الطلاق ويجعله يمينا فيه الكفارة وهذا بخلاف ايقاع الطلاق فانه إذا وقع على الوجه الشرعي وقع باتفاق الأمة ولم تكن فيه كفارة باتفاق الأمة بل لا كفارة في الايقاع مطلقا وإنما الكفارة خاصة في الحلف فاذا تنازع المسلمون في مسألة وجب رد ما تنازعوا فيه إلى الله والرسول فأى القولين دل عليه الكتاب والسنة وجب اتباعه كقول من فرق بين النذر والعتق والطلاق وبين اليمين بذلك فان هذا هو الذي يدل عليه الكتاب والسنة وأقوال الصحابة والقياس فان الله ذكر حكم الطلاق في قوله تعالى ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآءَ ﴾ [البقرة: ٢٣١] وذكر حكم اليمين في قوله ﴿قَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُو تَحِلَّةَ أَيَّمَٰ نِكُمْ ﴾ [التحريم: ٢] وثبت في الصحاح عن النبي ﷺ انه قال من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه فمن جعل اليمين بها لها حكم والنذر والاعتاق والتطليق له حكم آخر كان قوله موافقا للكتاب والسنة ومن جعل هذا وهذا سواء فقد خالف الكتاب والسنة ومن ظن في هذا اجماعا كان ظنه بحسب علمه حيث لم يعلم فيه نزاعا وكيف تجتمع الامة على قول ضعيف مرجوح ليس عليه حجة صحيحة بل الكتاب والسنة والآثار عن الصحابة والقياس الصحيح يخالفه والصيغ ثلاثة صيغة ايقاع كقوله أنت طالق فهذه ليست يمينا باتفاق الناس وصيغة قسم كقوله الطلاق يلزمني لافعلن كذا فهذه صيغة يمين باتفاق الناس وصيغة تعليق كقوله ان زنيت فانت طالق فهذا ان قصد به الايقاع عند وجود الصفة بأن يكون يريد إذا زنت ايقاع الطلاق ولا يقيم مع زانية فهذا ايقاع وليس بيمين وان قصد منعها وزجرها ولا يريد طلاقها إذا زنت فهذا يمين باتفاق الناس(١).

# فالمؤمن دائما في نعمة من ربه تقتضي شكرا

في الصحيحين أن النبي ﷺ قام حتى تورمت قدماه فقيل له أتفعل هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر فقال أفلا أكون عبدا شكورا وقال ﷺ لا يتمنين

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ۱۱–۱٤.

أحدكم الموت إما محسن فيزداد إحسنا وإما مسيئا فلعله أن يستعتب فالمؤمن دائما في نعمة من ربه تقتضى شكرا وفي ذنب يحتاج إلى إستغفار وهو في سيد الإستغفار يقول أبوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي فإغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت وقد علم تحقيق قوله ﴿مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِيزَاللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيَّتَةٍ فَين نَفْسِكَ ﴾[النساء: ٧٩] فما أصابه من الحسنات هي نعم الله فتقتضي شكرا وما أصابه من المصائب فبذنوبه تقتضي تذكرا لذنوبه يوجب توبة وإستغفارا وقد جعل الله ﴿أَلَيَّـلَ وَٱلنَّهَـارَ خِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَّكَّرَ﴾ [الفرقان: ٦٢] فيتوبو يستغفر من ذنوبه ﴿أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ [الفرقان: ٦٢] لربه على نعمه وكل ما يفعله الله بالعبد من نعمة وكل ما يخلفه الله فهو نعمة الله عليه فكلما نظر إلى ما فعله ربه شكر وإذا نظر إلى نفسه إستغفر والتذكر قد يكون تذكر ذنوبه وعقاب ربه وقد يدخل فيه تذكر آلائه ونعمه فإن ذلك يدعو إلى الشكر قال تعالى ﴿أَذَكُرُواْ نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٩] في غير موضع فقد أمر بذكر نعمه فالمتذكر يتذكر نعم ربه ويتذكر ذنوبه وأيضا فهو ذكر الشكور لأنه مقصود لنفسه فإن الشكر ثابت في الدنيا والآخرة وذكر التذكر لأنه أصل للإستغفار والشكر وغير ذلك فذكر المبدأ وذكر النهاية وهذا المعنى يجمع ما قيل والله سبحانه أعلم والتذكر إسم جامع لكل ما أمر الله بتذكره كما قال ﴿ أُوَلَمْ نُعُمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ ﴾ [فاطر: ٣٧] أي قامت الحجة عليكم بالنذير الذي جاءكم وبتعميركم عمرا يتسع للتذكر وقد أمر سبحانه بذكر نعمه في غير موضع كقوله ﴿وَا ذَكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَآ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِنَابِ وَٱلْحِكْمَةِ ﴾ [البقرة: ٢٣١] والمطلوب بذكرها شكرها كما قال ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ۚ وَحَيْثُ مَا كُنتُمُ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِي وَلِأُتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُرْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ١٠ كُمَا آَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ مَيَتْلُوا عَلَيْكُمْ ءَايَكِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِنَابَ وَالْحِكَمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ (١٠٠٠) فَأَذَكُرُونِي آذَكُرُكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِي وَلَا تَكْفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٠-١٥٢] وقوله ﴿ كُمَاۤ أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ ﴾

[البقرة: ١٥١] يتناول كل من خوطب بالقرآن وكذلك قوله ﴿لَقَدُ جَآءَكُمُ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴿ [التوبة: ١٢٨] فالرسول من أنفس من خوطب بهذا الكلام إذ هي كاف الخطاب ولما خوطب به أولا قريش ثم العرب ثم سائر الأمم صار يخص ويعم بحسب ذلك وفيه ما يخص قريشا كقوله ﴿ لِإِيلَافِ قُرَيْشِ ( ) إِ-لَافِهِمْ رَحْلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَالصَّيْفِ ﴾ [قريش: ١-٢] وقوله ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُر للَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ [الزُّخرُف: ٤٤] وفيه ما يعم العرب ويخصهم كقوله ﴿ هُوَ اَلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّ عَنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتِّ لُواْعَلَيْهِمْ ءَايَكِهِ عَلَيْكِهِ عَلَيْكِهِ عَلَيْكِهِ عَلَيْكِهِ عَلَيْكِهِ عَلَي الكتاب ثم قال ﴿وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ بهمْ ﴾ [الجمعة: ٣] فهذا يتناول كل من دخل في الإسلام بعد دخول العرب فيه إلى يوم القيامة كما قال ذلك مقاتل بن حيان وعبد الرحمن بن زيد وغيرهما فإن قوله ﴿وَءَاخُرِينَ مِنْهُمْ ﴾[الجمعة: ٣] أي في الدين دون النسب إذ لو كانوا في النسب لكانوا من الأميين وهذا كقوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ مَعَكُمُ فَأُوْلَتِكَ مِنكُرٌ ﴾ [الأنفال: ٧٥] وقد ثبت في الصحيح أن هذه الآية لما نزلت سئل النبي ﷺ عنهم فقال لو كان الإيمان معلقا بالثريا لتناوله رجال من أبناء فارس فهذا يدل على دخول هؤلاء لا يمنع دخول غيرهم من الأمم وإذا كانوا هم منهم فقد دخلوا في قوله ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٤] فالمنة على جميع المؤمنين عربهم وعجمهم سابقهم ولاحقهم والرسول منهم لأنه إنسى مؤمن وهو من العرب أخص لكونه عربيا جاء بلسانهم وهو من قريش أخص والخصوص يوجب قيام الحجة لا يوجب الفضل إلا بالإيمان والتقوى لقوله ﴿إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْفَكُمْ ﴾ [الحُجُرات: ١٣] ولهذا كان الأنصار أفضل من الطلقاء من قريش وهم ليسوا من ربيعة ولا مضر بل من قحطان وأكثر الناس على أنهم من ولد هود ليسوا من ولد إبراهيم وقيل إنهم من ولد إسماعيل لحديث أسلم لما قال إرموا فإن أباكم كان راميا وأسلم من خزاعة وخزاعة من ولد إبراهيم وفي هذا كلام ليس هذا موضعه إذ المقصود أن الأنصار أبعد

نسبا من كل ربيعة ومضر مع كثرة هذه القبائل ومع هذا هم أفضل من جمهور قريش إلا من السابقين الأولين من المهاجرين وفيهم قرشي وغير قرشي ومجموع السابقين ألف وأربعمائة غير مهاجري الحشة فقوله ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ [التوبة: ١٢٨] يخص قريشا والعرب ثم يعم سائر البشر لأن القرآن خطاب لهم والرسول من أنفسهم والمعنى ليس بملك لا يطيقون الأخذ منه ولا جنى ثم يعم الجن لأن الرسول أرسل إلى الإنس والجن والقرآن خطاب للثقلين والرسول منهم جميعا كما قال ﴿يَمَعْشَرَ ٱلْجِيِّ وَٱلَّإِنْسِ ٱلَّهَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنكُمُ ﴾ [الأنعام: ١٣٠] فجعل الرسل التي أرسلها من النوعين مع أنهم من الإنس فإن الإنس والجن مشتركون مع كونهم أحياء ناطقين مأمورين منهيين فإنهم يأكلون ويشربون ينكحون وينسلون ويغتذون وينمون بالأكل والشرب وهذه الأمور مشتركة بينهم وهم يتميزون بها عن الملائكة فإن الملائكة لا تأكل ولا تشرب ولا تنكح ولا تنسل فصار الرسول من أنفس الثقلين بإعتبار القدر المشترك بينهم الذي تميزوا به عن الملائكة حتى كان الرسول مبعوثًا إلى الثقلين دون الملائكة وكذلك قوله ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٤] هو كقوله ﴿وَأَذْكُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِنَابِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِدِ ﴾ [البقرة: ٢٣١] وقوله ﴿ كُمَآ أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَكِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحِكَمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُوا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٥١] ثم قال ﴿ فَاذْكُونِ ٓ أَذْكُرُكُمْ وَأَشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٢] والمقصود أنه أمر بذكر النعم وشكرها وقال ﴿يَنَهَىٓ إِسۡرَءِيلَ ٱذۡكُرُواْ نِعْمَتِيَ ٱلَّذِيَّ ٱنْغُمْتُ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٧] في غير موضع وقال للمؤمنين ﴿وَٱذْكُرُوٓا إِذْ كُنتُدً قَلِيلًا فَكَثَّرَكُمْ ﴾ [الأعراف: ٨٦] فذكر النعم من الذكر الذي أمروا به ومما أمروا به تذكرة قصص الأنبياء المتقدمين كما قال ﴿وَاذْكُرُ فِي ٱلْكِنَبِ إِبْرَهِيمَ ﴾ [مريم: ١١] ﴿ وَالذَّكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ مُوسَى ﴾ [مريم: ٥١] ﴿ وَانْكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ إِسْمَعِيلَ ﴾ [مريم: ٥٤] ﴿ وَانْكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ إِدْرِيسَ ﴾ [مريم: ٥٦] وقال ﴿وَأَذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُردَ ذَا ٱلأَيْدِ ﴾ [ص: ١٧] ﴿ وَأَذْكُرْ عِبْدَنَآ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ ﴾ [ص: ٤٥] ﴿ وَاَذَكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْيَسَعَ ﴾ [ص: ٤٨] ومما أمروا به تذكرة ما وعدوا به من الثواب والعقاب قال تعالى ﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةِ ذِكَرَى ٱلدَّارِ ﴿ اللَّ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ الْمُصَّطَفَيْنَ الْمُصَّلَّفَيْنَ الْمُصَّلَّفَيْنَ الْمُصَّلَّفَيْنَ الْمُصَّلَّفِينَ لَكُسُنَ مَابِ الْمُثَقِينَ لَكُسُنَ مَابِ وَالْمُصَافِقِينَ لَكُسُنَ مَابِ مَنْ وَالْمُسَعِيلَ وَالْمِسَعَ وَذَا ٱلْكِفُلِ وَكُلُّ مِنَ ٱلْأَخْفِيارِ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَكُلُّ مِنَ ٱلْأَخْفِيارِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَكُلُ مِنَ الْأَخْفِيارِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَكُلُّ مِنَ ٱلْأَخْفِيارِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْلَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّالِقُولُ اللَّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

# محركات القلوب إلى الله عز وجل ثلاثة المحبة والخوف والرجاء

ولا بد من التنبيه على قاعدة تحرك القلوب إلى الله عز وجل فتعتصم به فتقل آفاتها أو تذهب عنها بالكلية بحول الله وقوته فنقول إعلم أن محركات القلوب إلى الله عز وجل ثلاثة المحبة والخوف والرجاء وأقواها المحبة وهى مقصودة تراد لذاتها لأنها تراد في الدنيا والآخرة بخلاف الحنوف فإنه يزول في الآخرة قال الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَامُواْ فَلَاخَوْفُ عَلَيْهِمۡ وَلَاهُمۡ يَحۡـزَنُونَ﴾ [الأحقاف: ١٣] والخوف المقصود منه الزجر والمنع من الخروج عن الطريق فالحبة تلقى العبد في السير إلى محبوبه وعلى قدر ضعفها وقوتها يكون سيره إليه والخوف يمنعه أن يخرج عن طريق الحجبوب والرجاء يقوده فهذا أصل عظيم يجب على كل عبد أن يتنبه له فإنه لا تحصل له العبودية بدونه وكل أحد يجب أن يكون عبدا لله لا لغيره فإن قيل فالعبد في بعض الأحيان قد لا يكون عنده محبة تبعثه على طلب محبوبه فأى شيء يحرك القلوب قلنا يحركها شيئان أحدهما كثرة الذكر للمحبوب لأن كثرة ذكره تعلق القلوب به ولهذا أمر الله عز وجل بالذكر الكثير فقال تعالى ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَّكُرُوا ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ وَسَبِّحُوهُ أَكُرُوا وَأَصِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٤١-٤] الآية والثاني مطالعة آلائه ونعمائه قال الله تعالى ﴿فَأَذْكُرُوٓاْ ءَالَآءَ ٱللَّهِ لَعَلَّكُمُ نُقُلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٩] وقال تعالى ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعَمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ [النحل: ٥٣] وقال تعالى ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَهِرَةً وَيَاطِنَةً ﴾ [تقمان: ٢٠] وقال تعالى ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تُحَصُّوهَا ﴾ [النحل: ١٨] فإذا ذكر العبد ما أنعم الله به عليه من تسخير السماء والأرض وما فيها من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ١٨٧– ١٩٣.

الأشجار والحيوان وما أسبغ عليه من النعم الباطنة من الإيمان وغيره فلابد أن يثير ذلك عنده باعثا وكذلك الخوف تحركه مطالعة آيات الوعيد والزجر والعرض والحساب ونحوه وكذلك الرجاء يحركه مطالعة الكرم والحلم والعفو وما ورد في الرجاء والكلام في التوحيد واسع وإنما الغرض مبلغ التنبيه على تضمنه الإستغناء بأدني إشارة والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم (۱).

فكل ما أجمع المسلمون عليه من دينهم إجماعا ظاهرا معروفا عندهم فهو منقول عن الرسول نقلا متواترا

فكل ما أجمع المسلمون عليه من دينهم إجماعا ظاهرا معروفا عندهم فهو منقول عن الرسول نقلا متواترا بل معلوما بالاضطرار من دينه فإن الصلوات الخمس والزكاة وصيام شهر رمضان وحج البيت العتيق ووجوب العدل والصدق وتحريم الشرك والفواحش والظلم بل وتحريم الخمر والميسر والربا وغير ذلك منقول عن النبي نقلا متواترا كنقل ألفاظ القرآن الدالة على ذلك ومن هذا الباب عموم رسالته وأنه مبعوث إلى جميع الناس أهل الكتاب وغير أهل الكتاب بل إلى الثقلين الإنس والجن وأنه كان يكفر اليهود والنصارى الذين لم يتبعوا ما أنزل الله عليه كما كان يكفر غيرهم ممن لم يؤمن بذلك وأنه جاهدهم وأمر بجهادهم فالمسلمون عندهم منقولا عن نبيهم نقلا متواترا ثلاثة أمور لفظ القرآن ومعانيه التي أجمع المسلمون عليها والسنة المتواترة وهي الحكمة التي أخور لفظ القرآن ومعانيه التي أجمع المسلمون عليها والسنة المتواترة وهي الحكمة التي أنزلها الله عليه غير القرآن قال تعالى ﴿وَانَدُكُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمُ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمُ مِنَ الْكِنْكِ.

وقال ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه فالمسلمون عندهم نقل متواتر عن نبيهم بالفاظ القرآن ومعانيه المتفق عليها وبالسنة المتواترة عنه مثل كون الظهر والعصر والعشاء أربعا وكون المغرب ثلاث ركعات وكون الصبح ركعتين ومثل الجهر في العشائين والفجر والمخافتة في الظهر والعصر ومثل كون الركعة فيها سجدتين وكون الطواف بالبيت وبين

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۹۰–۹۲.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٣ ص: ١١.

الصفا والمروة سبعا ورمي الجمرات كل واحدة سبع حصيات وأمثال ذلك وأيضا فالمسلمون يحفظون القرآن في صدورهم حفظا يستغنون به عن المصاحف كما ثبت في الصحيح الذي رواه مسلم عن النبي أنه قال إن ربي قال لي إني منزل عليك كتابا لا يغسله الماء تقرأه نائما ويقظانا يقول ولو غسل بالماء من المصاحف لم يغسل من القلوب كالكتب التقدمة فإنه لو عدمت نسخها لم يوجد من ينقلها نقلا متواترا محفوظة في الصدور والقرآن ما زال محفوظا في الصدور نقلا متواترا (۱).

أن القرآن قد ثبت بالنقل المتواتر المعلوم بالضرورة للموافق والمخالف أن محمدا كان يقول إنه كلام الله لا كلامه وأنه مبلغ له عن الله وكان يفرق بين القرآن وبين ما يتكلم به من السنة وإن كان ذلك مما يجب اتباعه فيه تصديقا وعملا فإن الله أنزل عليه الكتاب والحكمة وعلم أمته الكتاب والحكمة كما قال تعالى ﴿وَانْ كُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَآ أَزَلَ عَلَيْكُمْ مِّنَ ٱلْكِنْبِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ وَٱتَقُوا ٱللّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ ٱللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٣١](٢).

وليس من شرط المنقول المتواتر أن يكون في القرآن بل كما تواتر عنه في شريعته ما ليس في القرآن وهو من الحكمة التي أنزلها الله عليه كذلك وتواتر عنه من دلائل نبوته ما ليس في القرآن وهو من براهينه وآياته وقد قال تعالى في غير موضع ﴿وَأَنزَلَ اللهُ عَلَيْكَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ وَالْخِنْبَ وَالْحِنْبَ وَالْحِنْبَ وَالْحِنْبَ وَالْحِنْبَ القرآن وقد تواتر عنه كون الصلوات خمسا والفجر ركعتين المغرب ثلاثا والباقي اربعا اربعا والرباعية في السفر ركعتان وتواتر عنه سجود السهو كذلك متواتر عنه أنواع من المعجزات والأخبار المتواترة في أصناف آياته وبراهينه كثيرة جدا لا يمكن إحصاؤها وهي مشتملة على جنسي العلم والقدرة على انواع من الإخبار بالغيوب المستقبلة مفصلة كأنما رآها بعينه لم يأت منها خبر إلا كما أخبر به وهذا أمر لم يكن قط إلا لنبي (٣).

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٣ ص: ١٣.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٣ ص: ١٩.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٦٨.

### حقيقة الشهادة بالرسالة

وقوله ﴿فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَأَنَيَمُ قُرَءَانَهُ ﴾ [القيامة: ١٨] هو قراءة جبريل له عليه والله قرأه بواسطة جبريل كما قال ﴿أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ ﴾ [الشورى: ٥١] فهو مكلم لمحمد بلسان جبريل وارساله اليه وهذا ثابت للمؤمنين كما قال تعالى ﴿قَدْ نَبَأَنَا اللّهُ مِنْ أَخَبَارِكُمُ ﴾ [التوبة: ٩٤] وانباء الله لهم انما كان بواسطة محمد اليهم وكذلك قوله ﴿فُولُواْ ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: ١٣٦] ﴿وَمَا أَنزِلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِئْبِ وَٱلْحِكُمَةِ ﴾ [البقرة: ٢٣١] فهو أنزل على المؤمنين بواسطة محمد (٢).

## الحكمة هي السنة

قال تعالى ﴿ وَٱذْكُرْكَ مَا يُتَلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكُمَةَ إِنَّ ٱللَّهَ كَاك

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ١٥٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ٥ ص: ٢٣٥.

لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٤] قال غير واحد من السلف الحكمة هي السنة لأن الذي كان يتلى في بيوت أزواجه رضي الله عنهن سوى القرآن هو سننه ولهذا قال ﷺ إلا وإني أوتيت الكتاب ومثله معه وقال حسان بن عطية كان جبريل عليه السلام ينزل على النبي بالسنة كما ينزل بالقرآن فيعلمه إياها كما يعلمه القرآن (١).

قال تعالى ﴿ فَإِن نَنَزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩] وهو الرد إلى كتاب الله أو إلى سنة الرسول بعد موته وقوله ﴿فَإِن نَنَزَعُنُمْ ﴾[النساء: ٥٩] شرط والفعل نكرة في سياق الشرط فاى شيء تنازعوا فيه ردوه إلى الله والرسول ولو لم يكن بيان الله والرسول فاصلا للنزاع لم يؤمروا بالرد اليه والرسول أنزل الله عليه الكتاب والحكمة كما ذكر ذلك في غير موضع وقد علم أمته الكتاب والحكمة كما قال ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبَ وَالْحِكُمَّةَ ﴾ [البقرة: ١٢٩] وكان يذكر في بيته الكتاب والحكمة وأمر أزواج نبيه بذكر ذلك فقال ﴿ وَأَذْكُرْكَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكْمَةِ ﴾ [الأحزاب: ٣٤] فآيات الله هي القرآن اذ كان نفس القرآن يدل على انه منزل من الله فهو علامة ودلالة على منزله والحكمة قال غير واحد من السلف هي السنة وقال أيضا طائفة كمالك وغيره هي معرفة الدين والعمل به وقيل غير ذلك وكل ذلك حق فهي تتضمن التمييز بين المأمور والمحظور والحق والباطل وتعليم الحق دون الباطل وهذه السنة التي فرق بها بين الحق والباطل وبين الأعمال الحسنة من القبيحة والخير من الشر وقد جاء عنه ﷺ انه قال تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي الا هالك وعن عمر بن الخطاب رضى الله عنه كلام نحو هذا وهذا كثير في الحديث والآثار يذكرونه في الكتب التي تذكر فيها هذه الآثار كما يذكر مثل ذلك غير واحد فيما يصنفونه في السنة مثل ابن بطة واللالكائي والطلمنكى وقبلهم المصنفون في السنة كاصحاب احمد مثل عبد الله والاثرم وحرب الكرماني وغيرهم ومثل الخلال وغيره (٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳ ص: ٣٦٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۱۷۶–۱۷٦.

### أفرد تعليمه الكتاب والحكمة بالذكر

وقال تعالى عن إبراهيم ﴿ رَبَّنَا وَٱبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهُمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكُمَةَ وَيُزَكِّهِمْ ﴾ [البقرة: ١٢٩] وقال ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمُ يَتْلُواْ عَلَيْمِ مَ ايكتِهِ وَنُزكِّيمِ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنكِ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾[آل عمران: ١٦٤] الآية وقال ﴿ هُوَ ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَـٰ لُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَـٰذِهِ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكْمَةُ ﴾[الجمعة: ٢] الآية فإمتن سبحانه على العباد بإرساله في عدة مواضع فهذه أربعة أمور أرسله بها تلاوة آياته عليهم وتزكيتهم وتعليمهم الكتاب والحكمة وقد أفرد تعليمه الكتاب والحكمة بالذكر مثل قوله ﴿وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِنَابِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِۦ﴾ [البقرة: ٢٣١] وقوله ﴿ وَاذْكُرْكِ مَا يُتَّلِّي فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكَمَةِ ﴾ [الأحزاب: ٣٤] وذلك أن التلاوة عليهم وتزكيتهم أمر عام لجميع المؤمنين فإن التلاوة هي تبليغ كلامه تعالى إليهم وهذا لابد منه لكل مؤمن وتزكيتهم هو جعل أنفسهم زكية بالعمل الصالح الناشيء عن الآيات التي سمعوها وتليت عليهم فالأول سمعهم والثاني طاعتهم والمؤمنون يقولون سمعنا وأطعنا الأول علمهم والثانى عملهم والإيمان قول وعمل فإذا آيات الله وعوها بقلوبهم وأحبوها وعملوا بها ولم يكونوا كمن قال فيهم ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ ٱلَّذِى يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً صُمُّما بُكُمُ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١] وإذا عملوا بها زكوا بذلك وكانوا من المفلحين المؤمنين والله قال ﴿يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنتِ ﴾ [المجادلة: ١١] وقال في ضدهم ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجَّدَرُ أَلَّا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ ١٠ [التوبة: ٩٧] فأخبر أنهم أعظم كفرا ونفاقا وجهلا وذلك ضد الإيمان والعلم فإستماع آيات الله والتزكى بها أمر واجب على كل احد فإنه لابد لكل عبد من سماع رسالة سيدة التي أرسل بها رسوله إليه وهذا هو السماع الواجب الذي هو أصل الإيمان ولابد من التزكي بفعل المأمور وترك المحظور فهذا لابد منهما وأما العلم بالكتاب والحكمة فهو فرض على الكفاية لا يجب على كل

أحد بعينه أن يكون عالما بالكتاب لفظه ومعناه عالما بالحكمة جميعا بل المؤمنون كلهم مخاطبون بذلك وهو واجب عليهم كما هم مخاطبون بالجهاد بل وجوب ذلك أسبق وأوكد من وجوب الجهاد فإنه أصل الجهاد ولولاه لم يعرفوا علام يقاتلون ولهذا كان قيام الرسول والمؤمنين بذلك قبل قيامهم بالجهاد فالجهاد سنام الدين وفرعه وتمامه وهذا اصله واساسه وعموده ورأسه ومقصود الرسالة فعل الواجبات والمستحبات جميعا ولاريب أن إستماع كتاب الله والإيمان به وتحريم حرامه وتحليل حلاله والعمل بمحكمه والإيمان بمتشابهه واجب على واحد وهذا هو التلاوة المذكورة في ﴿ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُٱلْكِئَبَ يَتُلُونَهُۥ حَقَّ تِلاَوَتِهِ ۚ أُوْلَيَهِ كَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ [البقرة: ١٢١] فأخبر عن الذين يتلونه حق تلاوته أنهم يؤمنون به وبه قال سلف الأمة من الصحابة والتابعين وغيرهم وقوله ﴿حَقَّ تِلاَوَتِهِ ۗ [البقرة: ١٢١] كقوله ﴿وَجَلِهِ دُواْ فِي ٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ [العج: ٧٨] ﴿أَتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢] وأما حفظ جميع القرآن وفهم جميع معانيه ومعرفة جميع السنة فلا يجب على كل أحد لكن يجب على العبد أن يحفظ من القرآن ويعلم معانيه ويعرف من السنة ما يحتاج إليه وهل يجب عليه أن يسمع جميع القرآن فيه خلاف ولكن هذه المعرفة الحكمية التي تجب على كل عبد ليس هو علم الكتاب والحكمة التي علمها النبي اصحابه وامته بل ذلك لا يكون إلا بمعرفة حدود ما انزل الله على رسوله من الألفاظ والمعاني والأفعال والمقاصد ولا يجب هذا على كل أحد<sup>(١)</sup>.

### الرسول بين للناس الادلة والبراهين الدالة على أصول الدين كلها

وقد أنزل الله الكتاب والحكمة وهي السنة قال تعالى ﴿وَادْكُرُواْ يَعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَآ أَزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِئْبِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣١] وقال تعالى ﴿وَأَنزَلَ ٱللّهُ عَلَيْكَ مَن ٱلْكِئْبِ وَٱلْحِكْمَة يَعِظُكُم بِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣١] وقال تعالى ﴿وَأَنزَلَ ٱللّهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٣] ألْكِئْبَ وَالْحِنْبُ وَالْحُنْبُ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضَلُ ٱللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١١٣] والدعاء إلى ما أنزل يستلزم الدعاء إلى الرسول والدعاء إلى الرسول فقد أطاع الله وهذا مثل طاعة الله والرسول فانهما متلازمان فمن يطع الرسول فقد أطاع الله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۵ ص: ۳۸۹–۳۹۲.

ومن أطاع الله فقد أطاع الرسول(١).

أن الرسول بين للناس الادلة والبراهين الدالة على أصول الدين كلها وقد وصف الرسول بذلك في قوله ﴿وَاَذْكُوانِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَزَلَ عَلَيْكُم مِنَ ٱلْكِئْبِ وَٱلْحِكُمة يَعِظُكُم وَمَا آزَلَ عَلَيْكُم مِن ٱلْكِئْبِ وَٱلْحِكُمة يَغِظُكُم بِهِ وَيَلْهِم لحكمة تختص بذلك فأخبر في غير موضع عن الرسول أنه يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة فالتلاوة والتزكية عامة لجميع المؤمنين فتلاوة الآيات يحصل بها العلم فإن الآيات هي العلامات والدلالات فاذا سمعوها دلتهم على المطلوب من تصديق الرسول فيما أخبر والإقرار بوجوب طاعته وأما التزكية فهي تحصل بطاعته فيما يأمرهم به من عبادة الله وحده وطاعته فالتزكية تكون بطاعة مرة كما أن تلاوة آياته يحصل بها العلم وسميت آيات الله كقوله ﴿ يَلْكَ ءَايَتُ اللّهِ نَتَلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِيَ ﴾ [البقرة: ٢٥٢] لأنها علامات ودلالات على الله وعلى ما أراد فهي تدل على ما أخبر به وعلى ما أمر به ونهى عنه وتدل أيضا على أن الرسول صادق اذكانت نما لا يستطيع وعلى ما أمر به ونهى عنه وتدل أيضا على أن الرسول صادق اذكانت نما لا يستطيع الانس والجن أن يأتوا بمثلها وقد تحداهم بذلك (٢٠).

والأمر باتباع الكتاب والقرآن يوجب الأمر باتباع الحكمة التى بعث بها الرسول وباتباعه وطاعته مطلقا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) النبوات ج: ١ ص: ١٧٢.

ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِصَمَةِ ﴾ [الأحزاب: ٣٤] وقال تعالى ﴿ رَبَّنَا وَأَبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكُمَةَ ﴾ [البقرة: ١٢٩] وقال تعالى ﴿ كُمَاۤ أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ ءَايَنِنَا وَبُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكَمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمُ تَكُونُواْ تَعُلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٥١] وقال تعالى ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمُ يَتَّلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُزَكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابِ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالِ مُّبِينِ ﴾ [آل عمران: ١٦٤] وقال تعالى ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيَّ فِنَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْ لُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَكِهِ ع وَنُزِكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْمِن قَبْلُ لَفِي صَلَالِ مُّبِينِ ٣ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُوَ ٱلْعَرْبِيُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [الجمعة: ٢-٣] وقد أمر بطاعة الرسول في نحو أربعين موضعا كقوله تعالى ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ ــ ﴿ فَإِنْ تَوَلَّواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٦] وقوله تعالى ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَٱحْذَرُوا ۚ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوٓا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَكَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [المائدة: ٩٢] وقوله تعالى ﴿ وَبَوْمَ يَعَشُّ ٱلظَّالِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ يَكَقُولُ يَكَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ۞ يَكَيْلَنَىٰ لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا ١٠ أَشَيْطُنُ لِلْإِنسَانِ لَلْإِنسَانِ لَلْإِنسَانِ لَلْإِنسَانِ خَذُولًا ﴾ [الضرقان: ٢٧-٢٩] فهذه النصوص توجب اتباع الرسول وإن لم نجد ما قاله منصوصا بعينه في الكتاب كما أن تلك الآيات توجب اتباع الكتاب وان لم نجد ما في الكتاب منصوصا بعينه في حديث عن الرسول غير الكتاب فعلينا ان نتبع الكتاب وعلينا أن نتبع الرسول واتباع أحدهما هو اتباع الآخر فإن الرسول بلغ الكتاب والكتاب أمر بطاعة الرسول ولا يختلف الكتاب والرسول ألبتة كما لا يخالف الكتاب بعضه بعضا قال تعالى ﴿وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْنِلَافًا كَثِيرًا ﴾[النساء: ٨٧] والأحاديث كثيرة عن النبي في وجوب اتباع الكتاب وفي وجوب اتباع سنته كقوله لا الفين أحدكم متكئا على أريكته يأتيه الأمر من امري مما أمرت به أو نهيت عنه فيقول بيننا وبينكم هذا القرآن فما وجدنا فيه من حلال حللناه وما وجدنا فيه من حرام حرمناه آلا وانى أوتيت الكتاب ومثله معه ألا وانه مثل القرآن أو أعظم هذا الحديث في السنن والمسانيد مأثور عن النبي

الله من عدة جهات من حديث أبي ثعلبة وأبي رافع وأبي هريرة وغيرهم وفي صحيح مسلم عنه من حديث جابر أنه قال في خطبة الوداع وقد تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعده كتاب الله تعالى وسنة نبيه وفي الصحيح عن عبد الله بن أبي أوفي أنه قيل له هل أوصى رسول الله قال لا قيل فكيف كتبه على الناس الوصية قال أوصى بكتاب الله وسنة رسول الله تفسر القرآن كما فسرت أعداد الصلوات وقدر القراءة فيها والجهر والمخافتة وكما فسرت فرائض الزكاة ونصبها وكما فسرت المناسك وقدر الطواف بالبيت والسعى ورمى الجمار ونحو ذلك وهذه السنة إذا ثبتت فإن المسلمين كلهم متفقون على وجوباتباعها وقد يكون من سنته ما يظن أنه مخالف لظاهر القرآن وزيادة عليه كالسنة المفسرة لنصاب السرقة والموجبة لرجم الزانى المحصن فهذه السنة أيضا مما يجب اتباعه عند الصحابة والتابعين لهم باحسان وسائر طوائف المسلمين إلا من نازع في ذلك من الخوارج المارقين الذين قال فيهم النبي يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم وقراءته مع قراءتهم يقرأون القرآن لايجأوز حناجرهم يمرقون من الاسلام كما يمرق السهم من الرمية أينما لقيتموهم فاقتلوهم فإن في قتلهم أجرا عند الله لمن قاتلهم يوم القيامة وقد استفاضت الأحاديث الصحيحة في وصفهم وذمهم والأمر بقتالهم عن النبي ﷺ قال أحمد بن حنبل صح الحديث في الخوارج من عشرة أوجه وقد روى مسلم في صحيحه حديثهم من عشرة أوجه كأنها هي التي أشار إليها احمد بن حنبل فإن مسلما أخذ عن أحمد وقد روى البخاري حديثهم من عدة أوجه وهؤلاء أولهم قال للنبي يا محمد اعدل فانك لم تعدل فمن جوز عليه أن يظلمه فلا يعدل كمن يوجب طاعته فيما ظلم فيه لكنهم يوجبون اتباع مابلغه عن الله وهذا من جهلهم وتناقضهم ولهذا قال النبيويجك ومن يعدل إذا لم أعدل وقال لقد خبت وخسرت إن لم أعدل أي إن اتبعت من هو غير عادل فأنت خائب خاسر وقال أيأمنني من في السماء ولا تأمنوني يقول إذا كان الله قد ائتمننى على تبليغ كلامه أفلا تأمنوني على أن أؤدي الأمانة إلى الله قال تعالى ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَغُلُّ ﴾[آل عمران: ١٦١] وفي الجملة فالقرآن يوجب طاعته في حكمه وفي قسمه ويذم من يعدل عنه في هذا أو هذا كما قال تعالى في حكمه ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤِّمِنُونَ حَتَّى

يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْفِيَ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ سَلِيمًا ﴾ النساء: ٦٥](١).

فطاعة الله ورسوله قطب السعادة التي عليه تدور ومستقر النجاة الذي عنه لا تحور

فإنه لا سعادة للعباد ولا نجاة في المعاد الا باتباع رسوله ﴿وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ يُدْخِلْهُ جَنَّتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ۗ وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيثُ اللَّهُ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ. يُدْخِلَهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ, عَذَابُ مُّهِينٌ ﴾ [النساء: ١٣-١٤] فطاعة الله ورسوله قطب السعادة التي عليه تدور ومستقر النجاة الذي عنه لا تحور فإن الله خلق الخلق لعبادته كما قال تعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ا اَلِّمِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الداريات: ٥٦] وإنما تعبدهم بطاعته وطاعة رسوله فلا عبادة الا ما هو واجب أو مستحب في دين الله وما سوى ذلك فضلال عن سبيله ولهذا قال ﷺ من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد أخرجاه في الصحيحين وقال ﷺ في حديث العرباض بن ساريه الذي رواه أهل السنن وصححه الترمذي أنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافا كثيرا فعليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثان الأمور فإن كل بدعة ضلالة وفي الحديث الصحيح الذي رواه مسلم وغيره أنه كان يقول في خطبته خير الكلام كلام الله وخير الهدى هدى محمد وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة وقد ذكر الله طاعة الرسول واتباعه في نحو من أربعين موضعا من القرآن كقوله تعالى ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ ۖ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾[النساء: ٨٠] وقوله تعالى ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآهُوكَ فَأَسْتَغْفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا اللَّ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۸۳–۸۷.

بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْفِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ شَلِيمًا ﴿ [النساء: ٢٤-١٥] وقوله تعالى ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَكَ ۚ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَفرينَ ﴾ [آل عمران: ٣٧] وقال تعالى ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللَّهَ فَأَتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيبُ ﴾ [آل عمران: ٣١] فجعل محبة العبد لربه موجبة لاتباع الرسول وجعل متابعة الرسول سببا لحبة الله عبده وقد قال تعالى ﴿وَكَنَالِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنا ۚ مَا كُنتَ تَدْرِى مَا ٱلْكِئْبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَاكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهُدِي بِهِ عَنَ نَشَآءُ مِنْ عِبَادِنَا ۚ وَإِنَّكَ لَتَهْدِيٓ إِلَىٰ صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٦] فما أوحاه الله إليه يهدى الله به به من يشاء من عباده كما أنه بذلك هداه الله تعالى كما قال تعالى ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَا ٓ أَضِلُّ عَلَى نَفْسِيٌّ وَإِنِ ٱهْتَدَيْتُ فِيمَا يُوحِيَّ إِلَىَّ رَبِّت ۚ إِنَّهُ, سَمِيعُ قَريبُ ﴾ [سبأ: ٥٠] وقال تعالى ﴿قَدْ جَاءَكُم مِنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ١٠٠ يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضْوَانَكُهُ سُبُلَ ٱلسَّكَامِ وَيُخَرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ ﴾ [١١ائدة: ١٥-١٦] فبمحمد تبين الكفر من الايمان والربح من الخسران والهدي من الضلال والنجاة من الوبال والغي من الرشاد والزيغ من السداد وأهل الجنة من أهل النار والمتقون من الفجار وإيثار سبيل من أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين من سبيل المغضوب عليهم والضالين فالنفوس أحوج إلى معرفة ما جاء به واتباعه منها إلى الطعام والشراب فإن هذا إذا فات حصل الموت في الدنيا وذاك إذا مات حصل العذاب فحق على كل أحد بذل جهده واستطاعته في معرفة ما جاء به وطاعته إذهذا طريق النجاة من العذاب الأليم والسعادة في دار النعيم والطريق إلى ذلك الرواية والنقل إذ لا يكفى من ذلك مجرد العقل بل كما أن نور العين لا يرى الا مع ظهرو نور قدامه فكذلك نور العقل لا يهتدي الا إذا طلعت عليه شمس الرسالة فلهذا كان تبليغ الدين من أعظم فرائض الاسلام وكان معرفة ما أمر الله به رسوله واجبا على جميع الأنام والله سبحانه بعث محمدا بالكتاب والسنة وبهما أتم على أمته الأمة قال تعالى ﴿ وَلِأُتِمَّ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ﴿ أَنَ كُمْ آَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتْلُواْ عَلَيْكُمْ

ءَايننِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعَلَمُونَ اللهُ فَاذْكُرُونِيَ أَذْكُرُكُمْ وَاشْكُرُواْ لِي وَلَا تَكْفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٠-١٥٢] وقال تعالى ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايكتِهِ، وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْب وَٱلْحِكْمَةَ ﴾ [آل عمران: ١٦٤] قال تعالى ﴿وَأَذَكُّرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِنَابِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِدِ ﴾ [البقرة: ٢٣١] وقال تعالى ﴿ هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّ عَنَ رَسُولًا مِّنْهُمّ يَتُّ لُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ. وَنُزِّكِهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾ [الجمعة: ٢] وقال تعالى عن الخليل ﴿ رَبَّنَا وَأَبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهُمْ ءَايَتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَيُزِّكِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٢٩] وقال تعالى ﴿ وَأَذْكُرْكَ مَا يُتَالَىٰ فِي بُيُوتِكُنَّ مَنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ وَٱلْحِكَمَةِ ﴾ [الأحزاب: ٣٤] وقد قال غير واحد من العلماء منهم يحيى بن أبى كثير وقتادة والشافعي وغيرهم الحكمة هي السنة لأن الله أمر أزواج نبيه أن يذكرن ما يتلي في بيوتهن من الكتاب والحكمة والكتاب القرآن وما سوى ذلك مما كان الرسول يتلوه هو السنةوأبي ثعلة وغيرهما أنه قال لا ألفين أحدكم متكا على أريكته يأتيه الأمر من أمري مما أمرت به أو نهيت عنه فيقول بيننا وبينكم القرآن فما وجدنا فيه من حلال استحللناه وما وجدنا فيه من حرام حرمناه ألا وإني أوتيت الكتاب ومثله معه وفي رواية ألا وإنه مثل الكتاب ولما كان القرآن متميزا بنفسه لما خصه الله به من الإعجاز الذي باين به كلام الناس كما قال تعالى ﴿ قُل لَيْنِ اَجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَاَ ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِۦ وَلَوْ كَاتَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾[الإسراء: ٨٨] وكان منقولا بالتواتر لم يطمع أحد في تغيير شيء من ألفاظه وحروفه وكان طمع الشيطان أن يدخل في الأحاديث من النقص والازدياد ما يضل به بعض العباد فأقام الله تعالى الجهابذة النقاد أهل الهدى والسداد فدحروا حزب الشيطان وفرقوا بين الحق من البهتان وانتدبوا لحفظ السنة ومعانى القرآن من الزيادة في ذلك والنقصان وقام كل من علماء الدين بما أنعم به عليه وعلى المسلمين مقام أهل الفقه الذين فقهوا معاني القرآن والحديث بدفع ما وقع في ذلك من الخطأ في القديم والحديث وكان من ذلك الظاهر الجلى الذي لا يسوغ عنه العدول ومنه الخفي الذي يسوغ فيه

الاجتهاد للعماء العدول وقام علماء النقل والنقاد بعلم الرواية والاسناد فسافروا في ذلك إلى البلاد وهجروا فيه لذيذ الرقاد وفارقوا الأموال والأولاد وأنفقوا فيه الطارف والتلاد وصبروا فيه على النوائب وقنعوا من الدنيا بزاد الراكبولهم في ذلك من الحكايات المشهورة والقصص المأثورة ما هو عند أهله معلوم ولمن طلب معرفته معروف مرسوم بتوسد أحدهم التراب وتركهم لذيذ الطعام والشراب وترك معاشرة الأهل والأصحاب والتصبر على مرارة الإغتراب ومقاساة الأهوال الصعاب أمر حببه الله إليهم وحلاه ليحفظ بذلك دين الله كما جعل البيت مثابة للناس وأمنا يقصدونه من كل فج عميق ويتحملون فيه أمورا مؤلمة تحصل في الطريق وكما حببب إلى أهل القتال الجهاد بالنفس والمال حكمة من الله يحفظ بها الدين ليهدى المهتدين ويظهر به الهدى ودين الحق الذي بعث به رسوله ولو كره المشركون فمن كان مخلصا في أعمال الدين يعملها لله كان من أولياء الله المتقين أهل النعيم المقيم كما قال تعالى ﴿أَلَآ إِنَّ أَوْلِيَآءَ ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ۞ لَهُمُ ٱلْبُثْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ ۚ لَا نَبْدِيلَ لِكَامِنَتِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [يونس: ٦٢-٦٤] وقد فسر النبي البشرى في الدنيا بنوعين أحدهما ثناء المثنين عليهالثاني الرؤيا الصالحة يراها الرجل الصالح أو ترى له فقيل يا رسول الله الرجل يعمل العمل لنفسه فيحمده الناس عليه قال تلك عاجل بشرى المؤمن وقال البراء بن عازب سئل النبي ﷺ عن قوله لهم البشري في الحياة الدنيا فقال هي الرؤيا الصالحة يراها الرجل الصالح أو ترى له والقائمون بحفظ العلم الموروث عن رسول الله الربان الحافظون له من الزيادة والنقصان هم من أعظم أولياء الله المتقين وحزبهالمفلحين بل لهم مزية على غيرهم من أهل الايمان والأعمال الصالحات كما قال تعالى ﴿يَرْفِعِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنتٍ ﴾[١١جادلة: ١١] قال ابن عباس يرفع الله وعلم الاسناد والرواية مما خص الله به أمة محمد وجعله سلما إلى الدراية فأهل الكتاب لا إسناد له يأثرون به المنقولات وهكذا المبتدعون من هذه الأمة أهل الضلالات وإنما الاسناد لمن أعظم الله عليه المنة أهل الاسلام والسنة يفرقون به بين الصحيح والسقيم والمعوج والقويم وغيرهم من أهل البدع والكفار إنما عندهم منقولات

يأثرونها بغير إسناد وعليها من دينهم الإعتماد وهم لا يعرفون فيها الحق من الباطل ولا الحالى من العاطل وأما هذه الأمة المرحومة وأصحاب هذه الأمة المعصومة فإن أهل العلم منهم والدين هم من أمرهم على يقين فظهر لهم الصدق من المين كما يظهر الصبح لذي عينين عصمهم الله أن يجمعوا على خطأ في دين الله معقول أو منقول وأمرهم إذا تنازعوا في شيء أن يردوه إلى الله والرسول كما قال تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱطِّيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ لَلَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْنُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۗ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحُسَنُ تَأُولِلا ﴾ [النساء: ٥٩] فإذا اجتمع أهل الفقه على القول بحكم لم يكن إلا حقا وإذا اجتمع أهلالحديث على تصحيح حديث لم يكن الاصدقا ولكل من الطائفتين من الاستدلال على مطلوبهم بالجلى والخفي ما يعرف به من هو بهذا الأمر حفى والله تعالى يليهم الصواب في هذه القضية كما دلت على ذلك الدلائل الشرعية وكما عرف ذلك بالتجربة الوجودية فإن الله كتب في قلوبهم الايمان وايدهم بروح منه لما صدقوا في موالاة الله ورسوله وماداة من عدل عنه قال تعالى ﴿ لَا يَجِـدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ حَادَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوْكَانُوٓاْ ءَابَآءَهُمْ أَوْ أَبْنَآءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ وَعَشِيرَتَهُمْ أُوْلَتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾[المجادلة: ٢٧] وأهل العلم المأثور عن الرسول أعظمن الناس قياما بهه الأصول لا تأخذ أحدهم في الله لومة لائم ولا يصدهم عن سبيل الله العظائم بل يتكلم أحدهم بالحق الذي عليه ويتكلم في أحب الناس إليه عملا بقوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَلَوْ عَلَيْ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ۚ إِن يَكُنُ غَنِيًّاأَوْ فَقِيرًا فَأَللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا ۖ فَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلْمَوَىٰٓ أَن تَعْدِلُواْ ۚ وَإِن تَلُوۡءَا أَوْ تُعُرِضُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [النساء: ١٣٥] وقوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسْطِ ۗ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعْدِلُواْ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ ۗ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [١١ائدة: ٨] ولهم من التعديل والتجريح والتضعيف والتصحيح من السعى المشكور والعمل المبرور ما كان من أسباب حفظ الدين وصيانته عن إحداث المفترين وهم في ذلك على درجات منهم المقتصر على مجرد النقل والرواية

ومنهم أهل المعرفة بالحديث والدراية ومنهم أهل الفقه فيه والمعرفة بمعانيه وقد أمر النبي الأمة أن يبلغ عنه من شهد لم غاب ودعا للمبلغين بالدعاء المتجاب فقال في الحديث الصحيح بلغوا عني ولو آية وحدثوا عن بين اسرائيل ولا حرج ومن كذب علي منعمدا فليتبوأ مقعده من النار وقال أيضا في خطبته في حجة الوداع الا ليبلغ الشاهد الغائب فرب مبلغ أوعى من سامع وقال أيضا نصر الله امرءا سمع منا حديثا فبلغه إلى من لم يسمعه فرب حامل فقه غير فقيه ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم اخلاص العمل لله ومناصحة ولاة الأمر ولزوم جماعة المسلمين فإن دعوتهم تحيط من روائهم وفي هذا دعاء منه لمن بلغ حديثه وإن لم يكن فقيها ودعاء لمن بلغه وإن كان المستمع أفقه من المبلغ لما أعطى المبلغون من النضرة ولهذا قال سفيان بن عينة لا تجد أحد من أهل الحديث الا وفي وجهه نضرة لدعوة النبي يقال نضر ونضر والفتح أفصح ولم يزل أهل العلم في القديم والحديث يعظون نقلة الحديث حتى قال الشافعي رضي الله عنه إذا رأيت رجلا من أهل الحديث فكأني رأيت رجلا من أصحاب النبي هو إنما قال الشافعي هذا لأنهم في مقام الصحابة من تبليغ حديث النبي وقال النافعي أيضا أهل الحديث حفظوا لنا أهل الحديث حديث النبي وقال الشافعي أيضا أهل الحديث حفظوا لنا أهل الحديث حديث النبي وقال الشافعي أيضا أهل الحديث حفظوا لنا أهل الحديث حديث النبي وقال الشافعي أيضا أهل الحديث حفظوا لنا أهل الحديث حقوا لنا أهل الحديث ألفيم علينا الفضل لأنهم حفظوا لنا أهل الحديث حديث النبي وقال

# توحيد الله وإخلاص الدين له هو قلب الدين والإيمان

وتوحيد الله وإخلاص الدين له في عبادته وإستعانته في القرآن كثير جدا بل هو قلب الإيمان وأول الإسلام وآخره كما قال النبي أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وقال إنى لأعلم كلمة لا يقولها عند الموت أحد إلا وجد روحه لها روحا وقال من كان آخر كلامه لا إله إلا الله وجبت له الجنة وهو قلب الدين والإيمان وسائر الأعمال كالجوارج له وقول النبي إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل أمرى ما نوى فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو إمرأة يتزوجها فهجرته إلى ما هاجر اليه فبين بهذا أن النية عمل القلب وهي أصل العمل وإخلاص الدين لله وعبادة الله وحده ومتابعة الرسول فيما جاء

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ٤-۱١.

به هو شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله وهو دين الإسلام العام الذي بعث الله به جميع الرسل كما قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمُّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله على وَلَجَّتَ نِبُوا الطّاعُوتَ ﴾ [المنحل: ٣٦] وقال النبي لمعاذ بن جبل يا معاذ أتدرى ما حق الله على عباده قلت الله ورسوله أعلم قال حقه عليهم أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا أتدرى ما حق العباد على الله إذا فعلوا ذلك أن لا يعذبهم وقال لابن عباس إذا سألت فاسئل الله وإذا استعنت فاستعن بالله وقال تعالى ﴿ فَاتَقُوا الله وَ وَالله وَالله وَ وَالله وَله وَالله والله والله

# ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٣١]

أنه بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير وأنه سميع بصير لا يشغله سمع عن سمع ولا تغلطه المسائل ولا يتبرم بالحاح الملحين يبصر دبيب النملة السوداء في الليلة الظلماء على الصخرة الصماء فهذا كله حق وهو محض توحيد الربوبية (٢).

ومما يبين امتناع تماثل العلمين أن الرب بكل شيء عليم سواء قيل إنه عالم بعلم واحد أو بعلوم غير متناهية وليس علم العبد لا هكذا ولا هكذا بل هذا ممتنع فيه ولو قال القائل علم الرب بالشيء المعين كعلم العبد به كان ممتنعا فإن الرب يعلمه علم إحاطة به والعبد لا يحيط به وأيضا فإنا نعلم بالضرورة أن الله أعلم وأقدر من خلقه كما قال تعالى ﴿وَاللّهُ يُعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٢] وهذا أوضح في المنقول والمعقول وأعظم من أن يحتاج إلى شواهد فكيف يجوز أن يظن التماثل مع ثبوت التفاضل (٣).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱ ص: ۷۲.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۳۹۹.

<sup>(</sup>٣) الصفدية ج: ٢ ص: ١٥.

# ﴿ ذَالِكُو أَزَّكَى لَكُو وَأَطْهَرُ ﴾ [البقرة: ٢٣٢]

الطهارة في كتاب الله على قسمين طهارة حسية من الاعيان النجسة ومن اسباب الحدث المعلومة وطهارة عقلية من الاعمال الحبيثة فالأول كقوله تعالى ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُحِبُّونَ أَن يَنَطَهَّرُوا أَ وَاللّهُ يُحِبُّ المُطَهِّرِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٨] نزلت في اهل قباء لما كانوا يعتنجون من البول والغائط وقوله تعالى ﴿ وَلَا نَقَرَبُوهُنَ حَتَى يَطْهُرَنَ فَإِذَا نَطَهَرَن فَأْتُوهُ ﴿ مِن مِن عَيْثُ أَمَرَكُمُ اللّهُ يُحِبُ التَّوْبِينَ وَيُحِبُ المُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] والثاني كقوله سبحانه ﴿ يَتُ اللّهَ يُحِبُ التَّوْبِينَ وَيُحِبُ المُتَطَهِّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] والثاني كقوله سبحانه ﴿ يَنَا يَدَى بَعُونكُو صَدَقَةً وَلَكُ خَيْرٌ لَكُو وَأَطَهَرُ وَاللّهُ وَاللّهُ

قال تعالى ﴿ ذَٰلِكُمْ أَنْكُى لَكُو وَأَطْهَرُ ﴾ [البقرة: ٢٣٢] وقال ﴿ وَقَالَ ﴿ وَقَالَ ﴿ وَقَالَ ﴿ وَقَالَ ﴿ وَقَالَ ﴿ وَقَالَ ﴾ وَقَالَ ﴿ وَقَالَ ﴿ وَقَالَ ﴾ وَقَالَ ﴿ وَقَالَ ﴾ وقال ﴿ وَقَالَ ﴾ وقال ﴿ وَقَالَ ﴿ وَقَالَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَقَالِهِ وَقَالُ ﴿ وَقَالُ وَقَالُ وَقَالُ ﴾ وقال ﴿ وَقَالُ ﴿ وَقَالُ ﴿ وَقَالُ ﴿ وَقَالُ وَقَالُ وَقَالُ وَقَالُ وَقَالُ ﴾ وقال ﴿ وَقَالُ ﴿ وَقَالُ ﴿ وَقَالُ ﴿ وَقَالُ ﴿ وَقَالُ وَقَالُ وَقَالُ اللّهِ وَقَالُ هُوَ اللّهِ وَقَالُ هُو وَأَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

<sup>(</sup>١) شرح العمدة ج: ٤ ص: ٤٠٦.

قال تعالى ﴿إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ ﴾ [المتوبة: ٢٨] وقال ﴿فَٱجْتَكِنِبُوا ٱلرِّبِجْسَ مِنَ ٱلْأَوْثُنِ و وَٱجْتَكِنِبُواْ قَوْلِكَ ٱلنُّورِ ﴾ [الحج: ٣٠] وقال ﴿إِنَّمَا ٱلْخَثَرُ وَٱلْمَنْشِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطُن ﴾ [المائدة: ٩٠].

#### زكاة القلب

ويغتذى القلب من الايمان والقرآن بما يزكيه ويؤيده كما يتغذى البدن بما ينميه ويوقمه فإن زكاة القلب مثل نماء البدن والزكاة في اللغة النماء والزيادة في الصلاح يقال زكا الشيء إذا نما في الصلاح فالقلب يحتاج ان يتربى فينمو ويزيد حتى يكمل ويصلح كما يحتاج البدن أن يربى بالأغذية المصلحة له ولا بد مع ذلك من منع ما يضره فلا ينمو البدن إلا باعطاء ما ينفعه ومنع ما يضره وكذلك القلب لا يزكو فينمو ويتم صلاحه إلا بحصول ما ينفعه ودفع ما يضره وكذلك الزرع لا يزكو إلا بهذا والصدقة لما كانت تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار صار القلب يزكو بها وزكاته معنى زائد على طهارته من الذنب قال الله تعالى التوبة ﴿خُذْ مِنْ أَمْوَلِمِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بَهَا ﴾ [التوبة: ١٠٣] وكذلك ترك الفواحش يزكو به القلب وكذلك ترك المعاصى فإنها بمنزلة الاخلاط الرديئة في البدن ومثل الدغل في الزرع فإذا استفرغ البدن من الاخلاط الرديئة كاستخراج الدم الزائد تخلصت القوة الطبيعية واستراحت فينمو البدن وكذلك القلب إذا تاب من الذنوب كان استفراغا من تخليطاته حيث خلط عملا صالحا وآخر شيئا فإذا تاب من الذنوب تخلصت قوة القلب وإراداته للأعمال الصالحة واستراح القلب من تلك الحوادث الفاسدة التي كانت فيه فزكاة القلب بحيث ينمو ويكمل قال تعالى ﴿وَإِذَا طَلَّقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعَضُلُوهُنَّ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَجَهُنَّ إِذَا تَرَضَوْا بَيْنَهُم بِٱلْمَعُرُوفِ "ذَاك يُوعَظُ بِدِء مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۗ ذَالِكُمْ أَزْكَى لَكُرْ وَأَطْهَرُ ۚ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٧] فالتزكية وإن كان أصلها النماء والبركة وزيادة الخير فإنما تحصل بإزالة الشر فلهذا صار التزكى يجمع هذا وهذا وقال فصلت وويل للمشركين الذين لا يؤتون الزكاة وهي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۵ ص: ۳۸٤.

التوحيد والإيمان الذي به يزكو القلب فإنه يتضمن نفي إلهية ما سوى الحق من القلب وإثبات إليهة الحق في القلب وهو حقيقة لا إله إلا الله وهذا أصل ما تزكو به القلوب والتزكية جعل الشيء زكيا إما في ذاته وإما في الاعتقاد والخبر كما يقال عدلته إذا جعلته عدلا في نفسه أو في اعتقاد الناس(١).

## لطائف لغوية

قال تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغَوِ فِى آَيْمَنِكُمُ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللّهُ عَفُورُ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللّهُ عَفُورُ عَلَي فاعله بنفع أو ضر كما قال عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٦] فبين سبحانه أن كسب النفس لها أوعليها والناس يقولون فلان كسب مالا أو حمدا أو شرفا كما أنه ينتفع بذلك (٢).

﴿ وَاللَّهُ عَفُورٌ كِليمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٥] حليم منزه عن السفه (٣).

﴿ لِلَّذِينَ يُؤَلُّونَ مِن نِسَآبِهِمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٦] إنما عنى به الأزواج خاصة (١٠).

قال تعالى ﴿ وَإِنْ عَزَمُواْ الطَّلَقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] ذكر سمعه لأقوالهم وعلمه ليتناول باطن أحوالهم (٥).

﴿ وَإِنْ عَزَمُواْ الطَّلَقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] سميع منزه عن الصم عليم منزه عن الجهل (٦).

﴿ وَلَمُنَ مِثْلُ ٱلَّذِى عَلَيْهِنَ بِٱلْمُعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] والمعروف اسم جامع لكل ما يحبه الله

<sup>(</sup>١) أمراض القلوب ج: ١ ص: ٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۳۸۷.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٧٠٤.

<sup>(</sup>٤) شرح العمدة ج: ٤ ص: ٢٧١.

<sup>(</sup>٥) العقيدة الأصفهانية ج: ١ ص: ١٠٣.

<sup>(</sup>٦) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.

من الإيمان والعمل الصالح(١).

قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَدَتُ يَتَرَبَّصُنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوٓءٍ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] وأما قرأ بالهمز فمعناه الاظهار والبيان والقرء والقراءة من هذا الباب ومنه قولهم ما قرأت الناقة سلا جزور قط أي ما أظهرته وأخرجته من رحمها والقاري هو الذي يظهر القرآن ويخرجه قال تعالى ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَكُم وَقُرْءَانَكُم ﴾ [القيامة: ١٧] ففرق بين الجمع والقرآن والقرء هو الدم لظهوره وخروجه وكذلك الوقت فان التوقيت انما يكون بالامر الظاهر ثم الطهر يدخل في اسم القرء تبعا كما يدخل الليل في اسم اليوم قال النبي ﷺ للمستحاضة دعى الصلاة أيام أقرائك والطهر الذي يتعقبه حيض هو قرء فالقرء اسم للجميع وأما الطهر المجرد فلا يسمى قرءا ولهذا اذا طلقت في اثناء طهر كان القرء الحيضة مع ما تقدمها من الطهر ولهذا كان اكابر الصحابة على ان الاقراء الحيض كعمر وعثمان وعلى وابي موسى وغيرهم لأنها مامورة بتربص ثلاثة قروء فلو كان القرء هو الطهر لكانت العدة قرأين وبعض الثالث فان النزاع من الطائفتين في الحيضة الثالثة فان اكابر الصحابة ومن وافقهم يقولون هو احق بها ما لم تغتسل من الحيضة الثالثة وصغار الصحابة اذا طعنت في الحيضة الثالثة فقد حلت فقد ثبت بالنص والاجماع ان السنة ان يطلقها طاهرا من غير جماع وقد مضى بعض الطهر والله امر ان يطلق لاستقبال العدة لا في اثناء العدة وقوله ﴿ ثُلَثَةَ قُرُوءٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] عدد ليس هو كقوله اشهر فان ذاك صيغة جمع لا عدد فلا بد من ثلاثة قروء كما امر الله لا يكفي بعض الثالث<sup>(٢)</sup>.

﴿ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] عزيز منزه عن العجز والضعف والذل واللغوب حكيم منزه عن السفه (٣).

﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانَّ فَإِمْسَاكُ مِمْمُ وَفِ أَوْ تَشْرِيحُ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] والمعروف اسم جامع

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٣٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ٤٧٩.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.

لكل ما يحبه الله من الإيمان والعمل الصالح(١).

ولفظ العدوان من باب تعدى الحدود كما قال تعالى ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ۚ وَمَن يَنْعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَأُولَكِهِ كُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] ونحو ذلك ومما يشبه هذا قوله ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَ إِسْرَافَنَا فِي آَمْرِنَا ﴾ [آل عمران: ١٤٧] والإسراف مجاوزة الحد المباح وأما الذنوب فما كان جنسه شر وإثم (٢).

قوله تعالى ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱللِّسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُونٍ ﴾ توله تعالى ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱللِّسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُونٍ ﴾ [البقرة: ٢٣١] فان التسريح هو ترك الامساك بحيث لا يحبسها ولا يحتاج التسريح إلى احداث طلاق (٣).

فان الحدود في لفظ الكتاب والسنة يراد بها الفصل بين الحلال والحرام مثل آخر الحلال وأول الحرام فيقال في الأول ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة: ٢٢٩] ويقال في الثاني ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلا تَقْرَبُوهِا ﴾ [البقرة: ١٨٧] (٤).

وما أباحه ما يكفي المؤمن المتبع في دينه ودنياه لا يحتاج ان يخرج عنه إلى ما نهى عنه وأما ما كلفت به فهو ما أمرت بفعله وذلك يكون مما تسعه أنت لا مما يسعك هو وقد يقال لا يسعني تركه بل تركه محرم وقد قال تعالى ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَقُرَبُوهُ كَ اللّهِ فَلَا تَقُرَبُوهُ كَ اللهِ وَاللّهُ وَلَا تَعَلَى ﴿ وَلَا تَعَلَى ﴿ وَلَا تَعَلَى اللّهِ فَلَا تَقُرَبُوهُ كَا ﴾ [البقرة: ١٨٧] وهي آخر [البقرة: ٢٢٩] وهي آخر الحلال (٥).

وجماع الأمر أن الاسم الواحد ينفي ويثبت بحسب الاحكام المتعلقة به فلا يجب إذا اثبت أو نفي في حكم أن كذلك في سائر الأحكام وهذا في كلام العرب وسائر الأمم

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٣٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۲۶ ص: ۱۱۶.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ٢٩ ص: ٤٢٠.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ج: ٢٨ ص: ٣٤٨ والسياسة الشرعية ج: ١ ص: ٩٩.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى ج: ١٤ ص: ١٤٠.

لأن المعنى مفهوم ولفظ النكاح وغيره في الأمر يتناول الكامل وهو العقد والوطء كما في قوله ﴿فَأَنكِحُوا مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ ﴾ [النساء: ٣] وقوله ﴿حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُۥ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] وفي النهي يعم الناقص والكامل فينهي عن العقد مفردا وإن لم يكن وطء كقوله ﴿وَلاَ نَنكِحُوا مَا نَكَحَ ءَابَا وُكُم مِّنَ ٱلنِسَاءِ ﴾ [النساء: ٢٢] وهذا لأن الأمر مقصوده تحصيل المصلحة وتحصيل المصلحة إنما يكون بالدخول كما لو قال اشتر لي طعاما فالمقصود ما يحصل إلا بالشراء والقبض والناهي مقصوده دفع المفسدة فيدخل كل جزء منه لأن وجوده مفسدة وكذلك النسب والميراث معلق بالكامل منه والتحريم معلق بأدني سبب حتى الرضاع (١٠).

حتى حرف غاية وما بعد الغاية يخالف ما قبلها كما في قوله ﴿حَتَىٰ يَلَبَيْنَ لَكُوالُخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْفَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧] وقوله ﴿حَتَىٰ يَطْهُرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧] وقوله ﴿حَتَىٰ تَنكِحَ زَوْجًاغَيْرَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] ونظائر ذلك (٢).

قال تعالى ﴿وَاتَقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٣١] وقال ﴿وَالْقَوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَالَهُ عَلَمُ وَالتقييد وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَالَهُ عَلَمُ الله وكانت طاعة الرسول وكذلك اذا أفرد اسم طاعة الله دخل في طاعته كل ما أمر به وكانت طاعة الرسول داخلة في طاعته وكذا اسم التقوى اذا افرد دخل فيه فعل كل مأمور به وترك كل محظور قال طلق بن حبيب التقوى ان تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو رحمة الله وأن قال طلق بن حبيب التقوى ان تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو رحمة الله وأن تترك معصية الله على نور من الله تخاف عذاب الله وهذا كما في قوله ﴿إِنَّ ٱلْمُنْقِينَ فِ جَنَّتِ وَنَهُ رِ فَ مَقْعَدِ صِدَّةٍ عِندَ مَلِيكِ مُقْنَدِمٍ ﴾ [القمر: ٤٥-٥٥] وقد يقرن بها اسم آخر كقوله ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللهُ يَعْمَل لَهُ مَعْمَل لَهُ مَعْمَل اللهُ عَنْ مَنْ حَيْثُ لَا يَعْنَسِبُ وَمَن يَتَقِ ٱلله فَهُو كَسَبُرُ ﴿ [يوسف: ٩٠] وقوله ﴿وَاتَقُوا اللهَ ٱلّذِي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ٤٢١.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱٦ ص: ٥٠١.

تَسَاءَ أُونَ بِهِ وَاللَّأَرْحَامَ ﴾ [النساء: ١] (١)

﴿وَاَتَّقُواْ اللهَ ﴾ [البقرة: ٢٣١] أن اسم تقوى الله يجمع فعل كل ما أمر الله به ايجابا واستحبابا وما نهى عنه تحريما وتنزيها وهذا يجمع حقوق الله وحقوق العباد (٢).

﴿ ذَاكِ يُوعَظُ بِهِ - مَن كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْلَاخِرِ ﴾ [البقرة: ٢٣٢] والوعظ في القران هو هو أمر ونهي بترغيب وترهيب كقوله تعالى ﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ ـ لَكَانَ خَيْرًا لَمُهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴿ وَلَهُ مَنْ اللّهُ اللهُ الله

قال تعالى ﴿وَاتَقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٣١] ﴿وَاتَقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٥] ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ عَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٥] فما أوجب الله فيه العلم واليقين وجب فيه ما أوجبه الله من ذلك كقوله ﴿ اعْلَمُوا أَنَّ اللهَ شَدِيدُ اللهِ عَنُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٨٥] وقول ﴿ فَاعْلَمُ أَنَهُ لِآ إِللهَ إِلَّا اللهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ ﴾ [محمد: ١٩] ولذلك يجب الإيمان بما أوجب الله الإيمان به (٤).

لفظ السراح والفراق في القرآن مستعمل في غير الطلاق قال تعالى ﴿يَآ أَيُّهَا الَّذِينَ الطَّلَقَ السُوهُ وَالفراق في القرآن مستعمل في غير الطلاق قال تعالى ﴿يَآ أَيُّهَا اللَّذِينَ المَنُواْ إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنَ مِنْ عِدَّةٍ تَعَنَدُّونَهَا وَالمَا وَالمُوالمِ اللَّهُ وَالمُوالمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالمُرْبَعُ وَلَاقَ المُللق قبل الدخول وهو طلاق بائن لا رجعة فيه وليس التسريح هنا تطليقا باتفاق المسلمين وقال تعالى وهو طلاق بائن لا رجعة فيه وليس التسريح

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۱٦٤.

<sup>(</sup>٢) الزهد والورع والعبادة ج: ١ ص: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٤٢٨ والرد على المنطقيين ج: ١ ص: ٤٦٨.

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الكبرى ج: ١ ص: ٤٥٦.

﴿ وَإِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَآءَ فَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُ رَبَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ [البقرة: ٢٣] وفي الآية الآخرى ﴿ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ [الطلاق: ٢] فلفظ الفراق والسراح ليس المراد به هنا الطلاق فاما المطلقة الرجعية فهو مخير بين ارتجاعها وبين تخلية سبيلها لا يحتاج إلى طلاق ثان (١٠).

قوله تعالى ﴿وَإِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِسَآءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوْسَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ [البقرة: ٢٣١] فان التسريح هو ترك الامساك بحيث لا يحبسها ولا يحتاج التسريح إلى احداث طلاق (٢).

وذكر الرحمن هو الذى أنزله وهو الكتاب والسنة اللذان قال الله فيهما ﴿وَأَذَكُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ ٱلْكِئْبِ وَٱلْحِكُمةِ يَعِظُكُم بِدِ ﴾ [البقرة: ٢٣١] وقال تعالى ﴿ لَقَدْ مَنَ ٱللّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَ أَنفُسِهِمُ يَتَلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُزَكِيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئْبِ وَٱلْمِعِنَى فَي آلْمُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ فيه ﴿ إِنّا لَهُ مُؤَلِّلًا لَلهُ اللّهُ فيه ﴿ إِنّا لَهُ مُؤْلَ اللّهُ اللهِ فيه ﴿ إِنّا لَهُ مُؤْلِنًا اللّهُ أَلَا الله فيه ﴿ إِنّا لَهُ مُؤْلُونَ ﴾ [الحجر: ٩] ".

﴿ أَنَّ اللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٣١] المضاف إلى الله سبحانه في الكتاب والسنة كانت اضافة اسم إلى اسم أو نسبة فعل إلى اسم أو خبر باسم عن اسم واما الخبر الذي هو جملة اسمية فمثل قوله ﴿ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] ﴿ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَلِيكٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] ﴿ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَلَكُ لَانَ الكلام الذي توصف به الذوات اما جملة أو مفرد فالجملة اما اسمية كقوله ﴿ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] أو فعلية كقوله ﴿ عَلِمَ أَن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۰ ص: ۵۳٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۹ ص: ۳۵۸.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ١٠ ص: ٤٥٣.

لَّن تُحَصُّوهُ ﴾ [المزَّمل: ٢٠] أما المفرد فلابد فيه من اضافة الصفة لفظا أو معنى كقوله ﴿بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ ﴾ [المبقرة: ٢٥] أو اضافة الموصوف كقوله ﴿فُو المُمْ قُوَّةً ﴾ [فصلَت: ١٥] أو اضافة الموصوف كقوله ﴿فُو المُمْ اللهِ عَلْمِهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

أن جميع الأفعال مشتقة سواء كانت هي مشتقة من المصدر أو كان المصدر مشتقا منها أو كان كل واحد منهما مشتقا من الآخر بمعنى أن بينهما مناسبة في اللفظ والمعنى لا بمعنى أن أحدهما أصل والآخر فرع بمنزلة المعاني المتضايفة كالأبوة والبنوة أو كالأخوة من الجانبين ونحو ذلك فعلى كل حال إذا أمر بفعل كان نفس مصدر الفعل أمرا مطلوبا للآمر مقصودا له كما في قوله ﴿وَاتَقَوُا الله ﴿ [البقرة: ٢٣١] و[البقرة: ٣٣٠] وفي قوله ﴿وَاَخْسِنُوا إِنَّ الله يُحِبُ المُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥] وفي قوله ﴿ وَامِنُوا بِالله وَرَسُولِه ِ ﴾ [المحديد: ٧] وفي قوله ﴿ وَالْمِنُوا الله وَرَسُولِه ِ ﴾ [المحديد: ٧] وفي قوله ﴿ وَالْمِنُوا الله وَالْمِنْ وَالْمُور به (٢٠٠).

﴿ وَأَتَّقُواْ اللَّهَ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٣١] عليم منزه عن الجهل (٣).

﴿ وَٱذْكُرُواْ يَعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ وَمَآ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلْكِئْبِ وَٱلْحِكْمَةِ يَعِظُكُم بِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣١] الحكمة في القرآن فهي معرفة الحق وقوله والعمل به والوعظ في القرآن مرادا به الأمر والنهي بترغيب وترهيب (٤).

#### أحكام الرضاعة

في قوله تعالى ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ۖ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ ۚ وَعَلَى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ٦ ص: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٥١.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ج: ٢ ص: ٤٥.

ٱلْمُؤَلُودِ لَهُ، رِزْقُهُنَ وَكِسُوَجُنَ بِالْمَعْرُوفِ ۚ لَا تُكَلَّفُ نَفْسُ إِلَّا وُسْعَهَا ﴾[البقرة: ٢٣٣] إلى قوله ﴿وَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] مع قوله ﴿وَإِن كُنَّ أُوْلَنتِ حَمْلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَنَا قُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾[الطلاق: ٦] إلى قوله ﴿سَيَجْعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرِيسُرًا ﴾[الطلاق: ٧] في ذلك أنواع من الأحكام بعضها مجمع عليه وبعضها متنازع فيه وإذا تدبرت كتاب الله تبين أنه يفصل النزاع بين من يحسن الرد إليه وأن من لم يهتد إلى ذلك فهو إما لعدم استطاعته فيعذر أو لتفريطه فيلام وقوله تعالى ﴿حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ۖ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] يدل على أن هذا تمام الرضاعة وما بعد ذلك فهو غذاء من الأغذية وبهذا يستدل من يقول الرضاع بعد الحولين بمنزلة رضاع الكبير وقوله ﴿حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] يدل على أن لفظ الحولين يقع على حول وبعض آخر وهذا معروف في كلامهم يقال لفلان عشرون عاما إذا أكمل ذلك قال الفراء والزجاج وغيرهما لما جاز أن يقول ﴿ حَوْلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] ويريد أقل منهما كما قال تعالى ﴿ فَمَن تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ [البقرة: ٢٠٣] ومعلوم أنه يتعجل في يوم وبعض آخر وتقول لم أر فلانا يومين وإنما تريد يوما وبعض آخر قال ﴿كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] ليبين أنه لا يجوز أن ينقص منهما وهذا بمنزلة قوله تعالى ﴿ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٦] فإن لفظ العشرة يقع على تسعة وبعض العاشر فيقال أقمت عشرة أيام وإن لم يكملها فقوله هناك ﴿كَامِلَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٦] بمنزلة قوله هنا ﴿كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] وفي الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال الخازن الأمين الذي يعطى ما أمر به كاملا موفورا طيبة به نفسه أحد المتصدقين فالكامل الذي لم ينقص منه شيء إذ الكمال ضد النقصان وأما الموفر فقد قال أجرهم موفرا يقال الموفر للزائد ويقال لم يكلم أي يجرح كما جاء في الحديث الذي رواه الإمام أحمد في كتاب الزهد عن وهب بن منبه أن الله تعالى قال لموسى وما ذاك لهوانهم على ولكن ليستكملوا نصيبهم من كرامتي سالما موفرا لم تكلمه الدنيا ولم تكلمه نطعة الهوى وكان هذا تغيير الصفة وذاك نقصان القدر وذكر أبو الفرج هل هو عام في جميع الوالدات أو يختص بالمطلقات على

قولين والخصوص قول سعيد بن جبير ومجاهد والضحاك والسدي ومقاتل في آخرين والعموم قول أبي سليمان الدمشقى والقاضي أبي يعلى في آخرين قال القاضي ولهذا يقول لها أن تؤجر نفسها لرضاع ولدها سواء كانت مع الزوج أو مطلقة قلت الآية حجة عليهم فإنها أوجبت للمرضعات رزقهن وكسوتهن بالمعروف لا زيادة على ذلك وهو يقول تؤجر نفسها بأجرة غير النفقة والآية لا تدل على هذا بل إذا كانت الآية عامة دلت على أنها ترضع ولدها مع انفاق الزوج عليها كما لو كانت حاملا فإنه ينفق عليها وتدخل نفقة الولد في نفقة الزوجية لأن الولد يتغذى بغذاء أمه وكذلك في حال الرضاع فإن نفقة الحمل هي نفقة المرتضع وعلى هذا فلا منافاة بين القولين فالذين خصوه بالمطلقات أوجبوا نفقة جديدة بسبب الرضاع كما ذكر في سورة الطلاق وهذا مختص بالمطلقة وقوله تعالى ﴿حَوْلَيْنِ كَامِلَينِ ﴾[البقرة: ٣٣٣] قد علم أن مبدأ الحول من حين الولادة والكمال إلى نظير ذلك فإذا كان من عاشر الحجرم كان الكمال في عاشر المحرم في مثل تلك الساعة فإن الحول المطلق هو اثنا عشر شهرا من الشهر الهلالي كما قال تعالى ﴿ إِنَّ عِـدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَنِ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣٦] وهكذا ما ذكره من العدة أربعة أشهر وعشرا أولها من حين الموت وآخرها إذا مضت عشر بعد نظيره فإذا كان في منتصف المحرم فآخرها خامس عشر المحرم وكذلك الأجل المسمى في البيوع وسائر ما يؤجل بالشرع وبالشرط وللفقهاء هنا قولان آخران ضعيفان أحدهما قول من يقول إذا كان في أثناء الشهر كان جميع الشهور بالعدد فيكون الحولان ثلثمائة وستين وعلى هذا القول تزيد المدة اثنى عشر يوما وهو غلط بين والقول الثاني قول من يقول منها واحد بالعدد وسائرها بالأهلة وهذا أقرب لكن فيه غلط فإنه على هذا إذا كان المبدأ عاشر المحرم وقد نقص المحرم كان تمامه تاسعه فيكون التكميل أحد عشر فيكون المنتهى حادى عشر الحرم وهو غلط أيضا وظاهر القرآن يدل على أن على الأم إرضاعه لأن قوله ﴿ رُضِعْنَ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] خبر في معنى الأمر وهي مسألة نزاع ولهذا تأولها من ذهب إلى القول الآخر قال القاضي أبو يعلى وهذا الأمر انصرف إلى الآباء لأن عليهم الاسترضاع لا على الوالدات بدليل قوله ﴿وَعَلَى ٱلْمُؤلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُونَهُنَّ بِٱلْمُعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] وقوله

﴿ فَانُوهُ مَنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٦] فلو كان متحتما على الوالدة لم يكن عليه الأجرة فيقال بل القرآن دل على أن للابن على الأم الفعل وعلى الأب النفقة ولو لم يوجد غيرها تعين عليها وهي تستحق الأجرة والأجنبية تستحق الأجرة ولو لم يوجد غيرها وقوله تعالى ﴿ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] دليل على أنه لا يجوز أن يريد إتمام الرضاع ويجوز الفطام قبل ذلك إذا كان مصلحة وقد بين ذلك بقوله تعالى ﴿فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضِ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ﴾ [البقرة: ٣٣٣] وذلك يدل على أنه لا يفصل إلا برضى الأبوين فلو أراد أحدهما الإتمام والآخر الفصال قبل ذلك كان الأمر لمن أراد الإتمام لأنه قال تعالى ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَكَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ۖ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ ۚ وَعَلَىٓٱلْمَوْلُودِ لَهُ. رِزْقَهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ ﴿ بِٱلْمُوْرُونِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] وقوله تعالى ﴿ رُضِعُنَ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] صيغة خبر ومعناه الأمر والتقدير والوالدة مأمورة بإرضاعه حولين كاملين إذا أريد إتمام الرضاعة فإذا أرادت الإتمام كانت مأمورة بذلك وكان على الأب رزقها وكسوتها وإن أراد الأب الإتمام كان له ذلك فإنه لم يبح الفصال إلا بتراضيهما جميعا يدل على ذلك قوله تعالى ﴿لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] ولفظة من إما أن يقال هو عام يتناول هذا وهذا ويدخل فيه الذكر والأنثى فمن أراد الإتمام أرضعن له وإما أن يقال قوله تعالى ﴿لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِّمَ ٱلرَّضَاعَةَ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] إنما هو المولود له وهو المرضع له فالأم تلد له وترضع له كما قال تعالى ﴿ فَإِنْ أَرْضَعُنَ لَكُرُ ﴾ [الطلاق: ٦] والأم كالأجير مع المستأجر فإن أراد الأب الإتمام أرضعن له وإن أراد أن لا يتم فله ذلك وعلى هذا التقدير فمنطوق الآية أمرهن بإرضاعه عند إرادة الأب ومفهومها أيضا جواز الفصل بتراضيهما يبقى إذا أرادت الأم دون الأب مسكوتا عنه لكن مفهوم قوله تعالى ﴿عَن تَرَاضِ مِّنْهُمَا ﴾ [البقرة: ٢٣٣] أنه لا يجوز كما ذكر ذلك مجاهد وغيره ولكن تناوله قوله تعالى ﴿فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَعَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٦] فإنها إذا أرضعت تمام الحول فله أرضعت وكفته بذلك مؤنة الطفل فلولا رضاعها لاحتاج إلى أن يطعمه شيئا آخر ففي هذه الآية بين أن على الأم الإتمام إذا أراد الأب وفي

تلك بين أن على الأب الأجر إذا أبت المرأة قال مجاهد التشاور فيما دون الحولين إن أرادت أن تفطم وأبى فليس لها وإن أراد هو ولم ترد فليس له ذلك حتى يقع ذلك على تراض منهما وتشاور يقول غير مسيئين إلى أنفسهما ولا رضيعهما وقوله تعالى ﴿إِذَا سَلَّمَتُم مَّآ ءَانَيْتُم بِٱلْمَرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] قال إذا سلمتم أيها الآباء إلى أمهات الأولاد أجر ما أرضعن قبل امتناعهن روي عن مجاهد والسدي وقيل إذا سلمتم إلى الظئر أجرها بالمعروف روي عن سعيد بن جبير ومقاتل وقرأ ابن كثير ﴿ءَانَيْتُم ﴾[البقرة: ٢٣٣] بالقصر وقوله تعالى ﴿وَعَلَىٰ أَلْوَلُودِ لَهُۥ رِزْقَهُنَّ وَكِسُوَتُهُنَّ وِالْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] ولم يقل وعلى الوالدين كما قال ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ ﴾ [البقرة: ٣٣٧] لأن المرأة هي التي تلده وأما الأب فلم يلده بل هو مولود له لكن إذا قرن بينهما قيل ﴿وَبِأَلْوَلِائِينِ إِحْسَانًا ﴾ [البقرة: ٨٣] فأما مع الإفراد فليس في القرآن تسميته والدا بل أبا وفيه بيان أن الولد ولد للأب لا للأم ولهذا كان عليه نفقته حملا وأجرة رضاعه وهذا يوافق قوله تعالى ﴿يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَاثًا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآءُ ٱلذُّكُورَ ﴾ [الشورى: ٤٩] فجعله موهوبا للأب وجعل بيته في قوله ﴿وَلَا عَلَيْ أَنْفُسِكُمْ أَنْ تَأْكُلُواْ مِنْ بُيُوتِكُمْ ﴾[النور: ٦١] وإذا كان الأب هو المنفق عليه جنينا ورضيعا والمرأة وعاء فالولد زرع للأب قال تعالى ﴿ نِسَآ قُكُمُ حَرْثُ لَكُمُ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمُ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] فالمرأة هي الأرض المزروعة والزرع فيها للأب وقد نهى النبي ﷺ أن يسقى الرجل ماء زرع غيره يريد به النهى عن وطء الحبالى فإن ماء الواطئ يزيد في الحمل كما يزيد الماء في الزرع وفي الحديث الآخر الصحيح لقد هممت أن ألعنه لعنة تدخل معه في قبره كيف يورثه وهو لا يحل له وكيف يستعبده وهو لا يحل له وإذا كان الولد للأب وهو زرعه كان هذا مطابقا لقوله ﷺ أنت ومالك لأبيك وقوله ﷺ ان أطيب ما أكل الرجل من كسبه وإن ولده من كسبه فقد حصل الولد من كسبه كما دلت عليه هذه الآية فإن الزرع الذي في الأرض كسب المزدرع له الذي بذره وسقاه وأعطى أجرة الأرض فإن الرجل أعطى المرأة مهرها وهو أجر الوطء كما قال تعالى ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ إِذَا ءَانَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾

[الممتحنة: ١٠] وهو مطابق لقوله تعالى ﴿ مَا أَغْنَىٰ عَنْـهُ مَالُهُ, وَمَاكَسَبَ ﴾ [المسد: ٢] وقد فسر ﴿وَمَاكَسَبَ ﴾ [المَسَد: ٢] بالولد فالأم هي الحرث وهي الأرض التي فيها زرع والأب استأجرها بالمهر كما يستأجر الأرض وأنفق على الزرع بإنفاقه لما كانت حاملا ثم أنفق على الرضيع كما ينفق المستأجر على الزرع والثمر إذا كان مستورا وإذا برز فالزرع هو الولد وهو من كسبه وهذا يدل على أن للأب أن يأخذ من ماله ما لا يضر به كما جاءت به السنة وإن ماله للأب مباح وإن كان ملكا للابن فهو مباح للأب أن يملكه وإلا بقى للابن فإذا مات ولم يتملكه ورث عن الابن وللأب أيضا أن يستخدم الولد ما لم يضر به وفي هذا وجوب طاعة الأب على الابن إذا كان العمل مباحا لا يضر بالابن فإنه لو استخدم عبده في معصية أو اعتدى عليه لم يجز فالابن أولى ونفع الابن له إذا لم يأخذه الأب بخلاف نفع المملوك فإنه لمالكه كما أن ماله لو مات لمالكه لا لوارثه ودل ما ذكره على أنه لا يجوز للرجل أن يطأ حاملا من غيره وأنه إذا وطئها كان كسقى الزرع يزيد فيه وينميه ويبقى له شركة في الولد فيحرم عليه استعباد هذا الولد فلو ملك أمة حاملا من غيره ووطئها حرم استعباد هذا الولد لأنه سقاه ولقوله ﷺ كيف يستعبده وهو لا يحل له وكيف يورثه أي يجعله موروثا منه وهو لا يحل له ومن ظن أن المراد كيف يجعله وارثا فقد غلط لأن تلك المرأة كانت أمة للواطئ والعبد لا يجعل وارثا إنما يجعل موروثا فأما إذا استبرئت المرأة علم أنه لا زرع هناك ولو كانت بكرا أو عند من لا يطؤها ففيه نزاع والأظهر جواز الوطء لأنه لا زرع هناك وظهور براءة الرحم هنا أقوى من براءتها من الاستبراء بحيضة فإن الحامل قد يخرج منها من الدم مثل دم الحيض وإن كان نادرا وقد تنازع العلماء هل هو حيض أو لا فالاستبراء ليس دليلا قاطعا على براءة الرحم بل دليل ظاهر والبكارة وكونها كانت مملوكة لصبى أو امرأة أدل على البراءة وإن كان البائع صادقا وأخبره أنه استبرأها حصل المقصود واستبراء الصغيرة التي لم تحض والعجوز والآيسة في غاية البعد ولهذا اضطرب القائلون هل تستبرأ بشهر أو شهر ونصف أو شهرين أو ثلاثة أشهر وكلها أقوال ضعيفة وابن عمر رضي الله عنهما لم يكن يستبرئ البكر ولا يعرف له مخالف من الصحابة والنبي ﷺ لم يأمر بالاستبراء إلا في المسبيات كما

قال في سبايا أوطاس توطأ حامل حتى تضع ولا غير ذات حمل حتى تستبرأ بحيضة لم يأمر كل من ورث أمة أو اشتراها أن يستبرئها مع وجود ذلك في زمنه فعلم أنه أمر بالاستبراء عند الجهل بالحال لإمكان أن تكون حاملا وكذلك من ملكت وكان سيدها يطؤها ولم يستبرئها لكن النبي ﷺ لم يذكر مثل هذا إذ لم يكن المسلمون يفعلون مثل هذا إذ لا يرضى لنفسه أحد أن يبيع أمته الحامل منه بل لا يبيعها إذا وطئها حتى يستبرئها فلا يحتاج المشتري إلى استبراء ثان ولهذا لم ينه عن وطء الحبالي من السادات إذا ملكت ببيع أو هبة لأن هذا لم يكن يقع بل هذه دخلت في نهيه ﷺ أن يسقى الرجل ماءه زرع غيره وقوله تعالى ﴿وَعَلَى أَلْوَلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] وقال تعالى في تلك الآية ﴿فَإِنَّ أَرْضَعْنَ لَكُرُ فَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٦] يدل على أن هذا الأجر هو رزقهن وكسوتهن بالمعروف إذا لم يكن بينهما مسمى يرجعان إليه وأجرة المثل إنما تقدر بالمسمى إذا كان هناك مسمى يرجعان إليه كما في البيع والإجارة لما كان السلعة هي أو مثلها بثمن مسمى وجب ثمن المثل إذا أخذت بغير اختياره وكما قال النبي ﷺ من أعتق شركا له في عبد وكان له من المال ما يبلغ ثمن العبد قوم عليه قيمة عدل فأعطى شركاءه حصصهم وعتق العبد فهناك أقيم العبد لأنه ومثله يباع في السوق فتعرف القيمة التي هي السعر في ذلك الوقت وكذلك الأجير والصانع كما نهى النبي ﷺ في الحديث الصحيح لعلي أن يعطي الجازر من البدن شيئا وقال نحن نعطيه من عندنا فإن الذبح وقسمة اللحم على المهدي فعليه أجرة الجازر الذي فعل ذلك وهو يستحق نظير ما يستحقه مثله إذا عمل ذلك لأن الجزارة معروفة ولها عادة معروفة وكذلك سائر الصناعات كالحياكة والخياطة والبناء وقد كان من الناس من يخيط بالأجرة على عهده فيستحق هذا الخياط ما يستحقه نظراؤه وكذلك أجير الخدمة يستحق ما يستحقه نظيره لأن ذلك عادة معروفة عند الناس وأما الأم المرضعة فهي نظير سائر الأمهات المرضعات بعد الطلاق وليس لهن عادة مقدرة إلا اعتبار حال الرضاع بما ذكر وهي إذا كانت حاملا منه وهي مطلقة استحقت نفقتها وكسوتها بالمعروف وهي في الحقيقة نفقة على الحمل وهذا أظهر قولي العلماء كما قال تعالى ﴿ وَإِن كُنَّ أُولَنتِ مَمْلِ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ مَمْلَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٦] وللعلماء هنا ثلاثة

أقوال أحدها أن هذه النفقة نفقة زوجة معتدة ولا فرق بين أن تكون حاملا أو حائلا وهذا قول من يوجب النفقة للبائن كما يوجبها للرجعية كقول طائفة من السلف والخلف وهو مذهب أبي حنيفة وغيره ويروى عن عمر وابن مسعود ولكن على هذا القول ليس لكونها حاملا تأثير فإنهم ينفقون عليها حتى تنقضي العدة سواء كانت حاملا أو حائلا القول الثاني أنه ينفق عليها نفقة زوجة لأجل الحمل كأحد قولي الشافعي وإحدى الروايتين عن أحمد وهذا قول متناقض فإنه إن كان نفقة زوجة فقد وجب لكونها زوجة لا لأجل الولد وإن كان لأجل الولد فنفقة الولد تجب مع غير الزوجة كما يجب عليه أن ينفق على سريته الحامل إذا أعتقها وهؤلاء يقولون هل وجبت النفقة للحمل أو لها من أجل الحمل على قولين فإن أرادوا لها من أجل الحمل أي لهذه الحامل من أجل حملها فلا فرق وإن أرادوا وهو مرادهم أنه يجب لها نفقة زوجة من أجل الحمل فهذا تناقض فإن نفقة الزوجة تجب وإن لم يكن حمل ونفقة الحمل تجب وإن لم تكن زوجة والقول الثالث وهو الصحيح أن النفقة تجب للحمل ولها من أجل الحمل لكونها حاملا بولده فهي نفقة عليه لكونه أباه لا عليها لكونها زوجة وهذا قول مالك وأحد القولين في مذهب الشافعي وأحمد والقرآن يدل على هذا فإنه قال تعالى ﴿وَإِن كُنَّ أُوْلَكِ حَمْلِ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَغَّنَ حَمَّلَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٦] ثم قال تعالى ﴿ فَإِنَّ أَرْضَعْنَ لَكُو فَانُّوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٦] وقال هنا ﴿ وَعَلَىٰ الْوَلُودِ لَهُۥ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] فجعل أجر الارضاع على من وجبت عليه نفقة الحامل ومعلوم أن أجر الإرضاع يجب على الأب لكونه أبا فكذلك نفقة الحامل ولأن نفقة الحامل ورزقها وكسوتها بالمعروف وقد جعل أجر المرضعة كذلك ولأنه قال ﴿وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] أي وارث الطفل فأوجب عليه ما يجب على الأب وهذا كله يبين أن نفقة الحمل والرضاع من باب نفقة الأب على ابنه لا من باب نفقة الزوج على زوجته وعلى هذا فلو لم تكن زوجة بل كانت حاملا بوطء شبهة يلحقه نسبه أو كانت حاملا منه وقد أعتقها وجب عليه نفقة الحمل كما يجب عليه نفقة الارضاع ولو كان الحمل لغيره كمن وطئ أمة غيره بنكاح أو شبهة أو إرث فالولد هنا لسيد الأمة فليس على الواطئ شيء وإن كان زوجا ولو تزوج عبد حرة فحملت منه

فالنسب ههنا لاحق لكن الولد حر والولد الحر لا تجب نفقته على أبيه العبد ولا أجرة رضاعه فإن العبد ليس له مال ينفق منه على ولده وسيده لا حق له في ولده فإن ولده إما حر وإما مملوك لسيد الأمة نعم لو كانت الحامل أمة والولد حر مثل المغرور الذي اشترى أمة فظهر أنها مستحقة لغير البائع أو تزوج حرة فظهر أنها أمة فهنا الولد حر وإن كانت أمة مملوكة لغير الواطئ لأنه إنما وطئ من يعتقدها مملوكة له أو زوجة حرة وبهذا قضت الصحابة لسيد الأمة بشراء الولد وهو نظيره فهنا الآن ينفق على الحامل كما ينفق على المرضعة له والله سبحانه وتعالى أعلم (١).

### الرضاعة المحرمة

والرضاعة الحرمة بلا ريب أن يرضع خمس رضعات فيأخذ الثدى فيشرب منه ثم يدعه ثم يأخذه فيشرب مرة ثم يدعه ولو كان ذلك في زمن واحد مثل غدائه وعشائه وأما دون الخمس فلا يحرم في مذهب الشافعي وقيل يحرم القليل والكثير كقول ابي حنيفة ومالك وقيل لا يحرم الا ثلاث رضعات والأقوال الثلاثة مروية عن أحمد لكن الأول اشهر عنه لحديث عائشة الذى في الصحيحين كان مما نزل في القرآن عشر رضعات يحرمن ثم نسخ ذلك بخمس رضعات فتوفي رسول الله والأمر على ذلك وفي المسند وغيره ايضا انه أمر امرأة ان ترضع شخصا خمس رضعات لتحرم عليه والرضاعة الحرم ما كان في الحولين فان تمام الرضاع حولان كاملان كما قال تعالى ﴿وَٱلْوَلِلاَتُ لِمُنْ أَوْلَا أَن يُمِّم الرضاع حولان كاملان كما قال تعالى ﴿وَٱلْوَلِلاَتُ لِمُنْ أَوْلَا أَن يُمِّم الرضاعة ولهذا كان جمهور العلماء والأثمة الأربعة وغيرهم على أن رضاع الكبير لا تأثير له واحتجوا بما في الصحيحين عن عائشة قالت دخل على رسول رضاع الكبير لا تأثير له واحتجوا بما في الصحيحين عن عائشة قالت دخل على رسول الله وعندى رجل فقال من هذا يا عائشة قلت أخي من الرضاعة قال يا عائشة انظرن من اخوانكن إنما الرضاعة من الجاعة وروى الترمذي عن أم سلمة قالت قال رسول الله الخيرم من الرضاعة الا ما فتق الأمعاء في الثدى وكان قبل الفطام ومعني قوله في الثدى اي وقته وهو الحولان كما جاء في المديث أن ابني ابراهيم مات في الثدى اي الشعى مات في الثدى اي

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۲۸۷–۲۹۳ ومجموع الفتاوى ج: ۳۲ ص: ۲۳–۷۵.

وهو في زمن الرضاع وهذا لا يقتضى أنه لارضاع بعد الحولين ولا بعد الفطام وإن كان الفطام قبل تمام الحولين وقد ذهب طائفة من السلف والخلف إلى ان ارضاع الكبير يجرم واحتجوا بما في صحيح مسلم وغيره عن زينب بنت أم سلمة أن أم سلمة قالت لعائشة الله يدخل علي فقالت عائشة مالك في رسول الله اسوة حسنة قالت ان امرأة ابي حذيفة قالت يا رسول الله إن سالما يدخل على وهو رجل في نفس أبي حذيفة منه شيء فقال رسول الله ارضعيه حتى يدخل عليك وفي رواية لمالك في الموطأ قال ارضعيه خس رضعات فكان بمنزلة ولده من الرضاعة وهذا الحديث أخذت به عائشة وأبي غيرها من أزواج النبي إن يأخذ به مع أن عائشة روت عنه قال الرضاعة من المجاعة لكنها رأت الفرق بين أن يقصد رضاعة أو تغذية فمتى كان المقصود الثاني لم يحرم إلا ما كان قبل الفطام وهذا هو إرضاع عامة الناس وأما الأول فيجوز ان احتيج إلى جعله ذا محرم وقد يجوز للحاجة مالا يجوز لغيرها وهذا قول متوجه ولبن الآدميات طاهر عند جمهور العلماء ولكن شك بعض المتأخرين فقال هو نجس (۱).

#### أقل الحمل ستة أشهر

إذا ولدت لأكثر من ستة أشهر من حين دخل بها ولو بلحظة لحقه الولد باتفاق الأئمة ومثل هذه القصة وقعت في زمن عمر بن الخطاب رضى الله عنه واستدل الأئمة ومثل هذه القصة وقعت في زمن عمر بن الخطاب رضى الله عنه واستدل الصحابة على امكان كون الولد لستة أشهر بقوله تعالى ﴿وَحَمَّلُهُۥ وَفِصَلُهُۥ ثَلَثُونَ شَهُرًا﴾ الصحابة على امكان كون الولد لستة أشهر بقوله تعالى ﴿وَحَمَّلُهُ وَفِصَلُهُۥ وَفِصَلُهُۥ ثَلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] فإذا كان الأحقاف: ١٥] مع قوله ﴿ وَٱلْوَلِدَتُ يُرْضِعَنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] فإذا كان مدة الرضاع من الثلاثين حولين يكون الحمل ستة أشهر فجمع في الآية أقل الحمل وتمام الرضاع (٢٠).

كما فهموا من قوله ﴿وَحَمَّلُهُۥ وَفِصَالُهُۥ ثَلَاثُونَ شَهَرًا ﴾ [الأحقاف: ١٥] مع قوله تعالى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۶ ص: ۰۹–۲۰.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۳۴ ص: ۱۰.

﴿ يُرْضِعْنَ أَوْلَكَهُ نَ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] أن أقل الحمل ستة أشهر (١٠).

#### الاحكام المرتبة على الأسماء العامة نوعان

والاحكام المرتبة على الأسماء العامة نوعان أحدهما ما يثبت لكل فرد من أفراد ذلك العام سواء قدر وجود الفرد الآخر أو عدمه والثاني ما يثبت لجموع تلك الأفراد فيكون وجود كل منها شرطا في ثبوت الحكم للآخر مثال الأول قوله تعالى ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١] ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ ﴾ [المائدة: ٦] ومثال الثاني قوله تعالى ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣] فإن الخلق ثابت لكل واحد من الناس وكلا منهم مخاطب بالعبادة والطهارة وليس كل واحد من الأمة أمة وسطا ولا خير أمة ثم العموم المقابل بعموم آخر قد يقابل كل فرد من هذا بكل فرد من هذا كما في قوله ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن زَّبِهِ ۚ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ ۗ وَكُنُّهِمِ ۗ وَرُسُاهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] فإن كل واحد من المؤمنين آمن بكل واحد من الملائكة والكتب والرسل وقد يقابل المجموع بالمجموع بشرط الاجتماع منهما كما في قوله ﴿ قَدْكَانَ لَكُمْ ۗ ءَايَةٌ فِي فِئَتَيْنِ ٱلْتَقَتَا ﴾ [آل عمران: ١٣] فإن الالتقاء ثبت لكل منهما حال اجتماعهما وقد يقابل شرط الاجتماع من أحدهما كقوله ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] فإن مجموع الأمة خير للناس مجتمعين ومنفردين وقد يقابل المجموع بالمجموع بتوزيع الأفراد على الأفراد فيكون لكل واحد من العمومين واحد من العموم الآخر كما يقال لبس الناس ثيابهم وركب الناس دوابهم فان كل واحد منهم ركب دابته ولبس ثوبه وكذلك إذا قيل الناس يحبون أولادهم أى كل واحد يحب ولده ومن هذا قوله سبحانه ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَدَهُنَّ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] أي كل والدة ترضع ولدها بخلاف ما لو قلت

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۳۱ ص: ۱۷٦.

الناس يعظمون الأنبياء فان كل واحد منهم يعظم كل واحد من الأنبياء (١١).

## لفظ ﴿ ٱلْوَلُودِ لَهُ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] أجود من لفظ الوالد لوجوه

قال الله تعالى ﴿وَعَلَى النَّوُلُودِ لَهُ وَدُفُهُنّ وَكِسُوجُهُنّ بِالْمَرُوفِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] فلفظ ﴿الْوَلُودِ لَهُ وَالله للهِ والله للهِ الله وسيد العبد وانه يبين ان الولد لأبيه لا لأمه فيفيد هذا أن الولد لأبيه كما نقوله نحن من أن الأب يستبيح مال ولده ومنافعه وانه يبين جهة الوجوب عليه وهو كون الولد له لا للأم وان الأم هي التي ولدته حقيقة دون الأب فهذه أربعة أوجه ولهذا يقال ولد لفلان مولود ولد لي ولد وهذه الآية توجب رزق المرتضع على أبيه لقوله ﴿وَإِنكُنّ أُولَاتٍ مَمْلٍ فَأَنفِقُوا عَلَيّبِنَ حَقّ يَصَمّعَن مَمّلَهُنّ فَإِن الطلاق: ٦] فأوجب نفقته حملا ورضيعا بواسطة الانفاق على الحامل والمرضع فانه لا يمكن رزقه بدون رزق حامله ومرضعه فسئلت فأين نفقة الولد على أبيه بعد فطامه فقلت دل عليه النص تنبيها فانه إذا كان في حال اختفائه وارتضاعه أوجب نفقة من تحمله وترضعه اذ لا يمكن الانفاق عليه إلا بذلك فالانفاق عليه بعد فصاله اذا كان يباشر الارتزاق بنفسه أولي وأحرى وهذا من حسن الاستدلال فقد تضمن أوجب النفقة اغا وجبت على الأب لأنه هو الذي له الولد دون الأم ومن كان الشيء له كانت النفقة اغا وجبت على الأب لأنه هو الذي له الولد دون الأم ومن كان الشيء له كانت نفقته عليه ولهذا سمى الولد كسبا في قوله ﴿وَمَا كَسَبَ ﴾ [المَسَد: ٢] وفي قوله ان نفقته عليه ولمذا سمى الولد كسبا في قوله ﴿وَمَا كَسَبَ ﴾ [المَسَد: ٢] وفي قوله ان نفقته عليه ولهذا سمى الولد كسبا في قوله ﴿وَمَا كَسَبَ ﴾ [المَسَد: ٢] وفي قوله ان

# ﴿ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣]

أن العلماء متنازعون هل يجب تمليك النفقة على قولين والأظهر أنه لا يجب ولا يجب أن يفرض لها شيئا بل يطعمها ويكسوهما بالمعروف وهذا القول هو الذي دلت

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۱ ص: ۱۲۸.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۳۶ ص: ۱۰۵–۱۰۹.

عليه سنة رسول الله ﷺ حيث قال في النساء ﴿لَهُۥ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوَّهُنَّ بِٱلْمُعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٣٣٧] كما في المملوك وقال حقها أن تطعمها إذ طعمت وتكسوها إذا اكتسيت كما قال في المماليك إخوانكم وخولكم جعلهم الله تحت أيديكم فمن كان أخوه تحت يده فليطعمه مما يأكل وليلبسه مما يلبسو هذه عادة المسلمين على عهد رسول الله ﷺ وخلفائه لا يعلم قط أن رجلا فرض لزوجته نفقة بل يطعمها ويكسوها وإذا كان كذلك كان له ولاية الانفاق عليها كما له ولاية الإنفاق على رقيقه وبهائمه وقد قال الله تعالى ﴿ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ ﴾ [النساء: ٣٤] وقال زيد بن ثابت الزوج سيد في كتاب الله وقرأ قوله ﴿وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَا ٱلْبَابِ﴾ [يوسف: ٢٥] وقال عمر بن الخطاب النكاح رق فلينظر أحدكم عند من يرق كريمته ويدل على ذلك قول النبي ﷺ اتقوا الله في النساء فإنهن عوان عندكم وإنكم أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله فقد أخبر أن المرأة عانية عند الرجل والعانى الأسير وأن الرجل أخذها بأمانة الله فهو مؤتمن عليها ولهذا أباح الله للرجل بنص القرآن أن يضربها وإنما يؤدب غيره من له عليه ولاية فإذا كان الزوج مؤتمنا عليها وله عليها ولاية كان القول قوله فيما اؤتمن عليه وولى عليه كما يقبل قول الولى في الإنفاق على اليتيم وكما يقبل قول الوكيل والشريك والمضارب والمساقي والمزارع فيما أنفقه على مال الشركة وإن كان في ذلك معنى المعاوضة وعقد النكاح من جنس المشاركة والمعاوضة والرجل مؤتمن فيه فقبول قوله في ذلك أولى من قبول قول أحد الشريكين وكذلك لو أخذت المرأة نفقتها من ماله بالمعروف وادعت أنه لم يعطها نفقة قبل قولها مع يمينها في هذه الصورة لأن الشارع سلطها على ذلك كما قال النبي ﷺ لهند خذي ما يكفيك وولدك بالمعروف لما قالت إن أبا سفيان رجل شحيح وإنه لا يعطيني من النفقة ما يكفيني وولدي فقال خذي ما يكفيك وولدك بالمعروف وكذلك لو كان الزوج مسافرا عنها مدة وهي مقيمة في بيت أبيها وادعت أنه لم يترك لها نفقة ولا أرسل إليها بنفقة فالقول قولها مع يمينها وأمثال ذلك فلا بد من التفصيل في الماضي مطلقا في هذا الباب وهذه المعانى من تدبرها تبين له سر هذه المسألة فإن قبول قول النساء في عدم النفقة في الماضي فيه من الضرر والفساد ما لا يحصيه إلا رب العباد وهو يؤول إلى أن المرأة تقيم مع الزوج خمسين سنة ثم تدعي نفقة خمسين سنة وكسوتها وتدعي أن زوجها مع يساره وفقرها لم يطعمها في هذه المدة شيئا وهذا مما يتبين الناس كذبها فيه قطعا وشريعة الاسلام منزهة عن أن يحكم فيها بالكذب والبهتان والظلم والعدوان وأما تقدير الحاكم النفقة والكسوة فهذا يكون عند التنازع فيها كما يقدر مهر المثل إذا تنازعا فيه وكما يقدر مقدار الوطء إذا ادعت المرأة أنه يضربها فإن الحقوق التي لا يعلم مقدارها إلا بالمعروف متى تنازع فيها الخصمان قدرها ولي الأمر وأما الرجل إذا كان ينفق على امرأته بالمعروف كما جرت عادة مثله لمثلها فهذا يكفي ولا يحتاج إلى تقدير الحاكم ولو طلبت المرأة أن يفرض لها نفقة يسلمها إليها مع العلم بأنه ينفق عليها بالمعروف فالصحيح من قولي العلماء في هذه الصورة أنه لا يفرض لها نفقة ولا يجب تمليكها ذلك كما تقدم فإن هذا هو الذي يدل عليه الكتاب والسنة والاعتبار المبني على العدل والصواب المقطوع به عند جمهور العلماء أن نفقة الزوجة مرجعها إلى العرف وليست مقدرة بالشرع بل تختلف باختلاف أحوال البلاد والأزمنة وحال الزوجين وعادتهما فإن الله تعالى قال ﴿وَعَاشِرُوهُنَ المُعَرُوفِ ﴾[انساء: ١٩] وقال النبي شخذي ما يكفيك وولدك بالمعروف وقال ﴿لَهُ رَدْهُهُنَ المُعَرُوفِ ﴾[انساء: ١٩] وقال النبي شخذي ما يكفيك وولدك بالمعروف وقال ﴿لَهُ رَدْهُهُنَ الله عنه المعروف وقال النبي المعروف وقال الله المعروف وقال النبي المعروف وقال النبي المعروف وقال النبي المعروف وقال المنها المعروف وقال النبي المعروف وقال المهروف وقال النبي المعروف وقال النبي المعروف وقال المعروف وقال المهروف وقال المهروف وقال المهروف وقال المعروف وقال المهروف وقاله المهروف وقال المهروف وقاله المهروف وقالمهروف وقاله المهروف والمهروف والمهروف والمهروف وقاله المهروف وقاله المهروف والمهروف والمهرو

السبب المأمور به أو المباح لا ينافي وجوب التوكل على الله في وجود السبب قوله في فيما يرويه عن ربه يا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم وكلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم يقتضي وجوب التوكل على الله في الرزق المتضمن جلب المنفعة كالطعام ودفع المضرة كاللباس وأنه لا يقضي غير الله على الإطعام والكسوة قدرة مطلقة وإنما القدرة التي تحصل لبعض العباد تكون على بعض أسباب ذلك ولهذا قال ﴿وَعَلَ ٱلْوَلُودِ لَهُ وِزْقَهُنَّ وَكِسُونَهُنَ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكلَفُ نَفْشُ إِلَا وَقَالُ ﴿ وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمُولَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيمًا وَارْزُقُوهُمْ فِهَا وَاكْسُوهُمْ ﴿ وَالنساء: ٥] فالمأمور به هو المقدور للعباد وكذلك قوله ﴿أَوْ إِطْعَنْدُ فِيهَا مِنْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ المُعَامِدِي وَلَا عَلَى المُعَامِدِي وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۱۹۹–۲۰۱ ومجموع الفتاوى ج: ۳۲ ص: ۷۹–۸۱.

الله عَمَا ذَا مَقْرَبَةٍ الله الله عَلَيْنَا ذَا مَثْرَيَةٍ ﴾ [البلد: ١٤-١٦] وقوله ﴿وَأَطْعِمُواْ ٱلْقَانِعَ وَٱلْمُعْتَرَّ ﴾ [الحج: ٣٦] وقوله ﴿فَكُلُواْ مِنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْبِهَا لِلْمَا لِمَنْهَا وَأَطْعِمُواْ ٱلْبِهَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ الله اللهُ الل أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنُطْعِمُ مَن لَّوْ بِشَآءُ ٱللَّهُ أَطْعَمَهُ ۚ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَكَالِ مُّبِينِ ﴾ [يس: ٤٧] فذم من يترك المأمور به اكتفاء بما يجري به القدر ومن هنا يعرف أن السبب المأمور به أو المباح لا ينافي وجوب التوكل على الله في وجود السبب بل الحاجة والفقر إلى الله ثابتة مع فعل السبب إذ ليس في المخلوقات ما هو وحده سبب تام لحصول المطلوب ولهذا لا يجب أن تقترن الحوادث بما قد يجعل سببا إلا بمشيئة الله تعالى فإنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن فمن ظن الاستغناء بالسبب من التوكل فقد ترك ما أوجب الله عليه من التوكل وأخل بواجب التوحيد ولهذا يخذل أمثال هؤلاء إذا اعتمدوا على الأسباب فمن رجا نصرا أو رزقا من غير الله خذله الله كما قال على رضى الله عنه لا يرجون عبد إلا ربه ولا يخافن إلا ذنبه وقد قال تعالى ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ۖ وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ، مِنْ بَعْدِهِۦ ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيْزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [فاطر: ٢] وقال تعالى ﴿وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَاكَاشِفَ لَهُ وَإِلَّا هُوُّ وَإِن يُرِدُكَ بِخَيْرِ فَلَا رَآدً لِفَضْلِهِ أَ يُصِيبُ بِهِ عَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيـمُ ﴾ [يونس: ١٠٧] وقال ﴿قُلْ أَفَرَءَ يَتُم مَّا تَـنْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلُ هُنَّ كَنْشِفَاتُ ضُرَّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُرَبِّ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ ۚ قُلْ حَسْبَي ٱللَّهُ ۖ عَلَيْهِ يَتُوَكَّلُ ٱلْمُتُوكِّلُونَ ﴾[الزُّمَر: ٣٨] وهذا كما أن من أخذ يدخل في التوكل تاركا لما أمر به من الأسباب فهو أيضا جاهل ظالم عاص لله يترك ما أمره فإن فعل المأمور به عبادة لله وقد قال تعالى ﴿فَأَعَبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴾ [هود: ١٢٣] وقال ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ [المفاتحة: ٥] وقال ﴿قُلُ هُوَ رَبِّي لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٍ ﴾ [المرعد: ٣٠] وقال شعيب عليه السلام ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيثُ ﴾ [هود: ٨٨] وقال ﴿ وَمَا اَخْلَفْتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَإِلَى اللَّهِ ۚ ذَٰلِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ قَوَكَ لَتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴾ [المشورى: ١٠] وقال ﴿ قَدْ كَانَتْ

لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِيَ إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وِإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهْ إِنَّا بْرَءَ وَأُ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَآءُ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحْدَهُۥۤ إِلَّا قَوْلَ إِبَرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَاۤ أَمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ۚ رَّبَّنَا عَلَيْكَ تَوَّكُنَّا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [الممتحنة: ٤] فليس من فعل شيئا أمر به وترك ما أمر به من التوكل بأعظم ذنبا ممن فعل توكلا أمر به وترك فعل ما أمر به من السبب إذ كلاهما مخل ببعض ما وجب عليه وهما مع اشتراكهما في جنس الذنب فقد يكون هذا ألوم وقد يكون الآخر مع أن التوكل في الحقيقة من جملة الأسباب وقد روى أبو داود في سننه أن النبي ﷺ قضى بين رجلي فقال المقضى عليه حسى الله ونعم الوكيل فقال النبي ﷺ إن الله لا يلوم على العجز لكن عليك بالكيس فإن غلبك أمر فقل حسبي الله ونعم الوكيل وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير احرص على ما ينفعك واستعن ب الله ولا تعجز فإن أصابك شيء فلا تقل لو إنى فعلت لكان كذا وكذا ولكن قل قدر الله وما شاء فعل فإن لو تفتح عمل الشيطان ففي قوله ﷺ احرص على ما ينفعك واستعن ب الله ولا تعجز أمر بالتسبب المأمور به وهو الحرص على المنافع وأمر مع ذلك بالتوكل وهو الاستعانة بالله فمن اكتفى بأحدهما فقد عصى أحد الأمرين ونهى عن العجز الذي هو ضد الكيس كما قال في الحديث الآخر إن الله لا يلوم على العجز ولكن عليك بالكيس وكما في الحديث الشامي الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت والعاجز من اتبع نفسه هواها وتمنى على الله فالعاجز في الحديث مقابل الكيس ومن قال العاجز الذي هو مقابل البر فقد حرف الحديث ولم يفهم معناه ومنه الحديث كل شيء بقدر حتى العجز والكيس ومن ذلك ما روى البخاري في صحيحه عن ابن عباس قال كان أهل اليمن يحجون ولا يتزودون يقولون نحن المتوكلون فإذا قدموا سألوا الناس فقال الله تعالى ﴿وَتَكَزُّوَّدُواْ فَإِنَ خَيْرَ الزَّادِ النَّقُوَىٰ ﴾[البقرة: ١٩٧] فمن فعل ما أمر به من التزود فاستعان به على طاعة الله وأحسن منه إلى من يكون محتاجا كان مطيعًا لله في هذين الأمرين بخلاف من ترك ذلك ملتفتًا إلى أزواد الحجيج كلا على الناس وإن كان مع هذا قلبه غير ملتفت إلى معين فهو ملتفت إلى الجملة لكن إن كان المتزود غير

قائم بما يجب عليه من التوكل على الله ومواساة المحتاج فقد يكون في تركه لما أمر به من جنس هذا التارك للتزود المأمور به وفي هذه النصوص بيان غلط طوائف فطائفة تضعف أمر السبب المأمور به فتعده نقصا وقدحا في التوحيد والتوكل وأن تركة من كمال التوكل والتوحيد وهم في ذلك ملبوس عليهم وقد يقترن بالغلط اتباع الهوى في إخلاد النفس إلى البطالة ولهذا تجد عامة هذا الضرب التاركين لما أمروا به من الأسباب يتعلقون بأسباب دون ذلك فإما أن يعلقوا قلوبهم بالخلق رغبة ورهبة وإما أن يتركوا لأجل ما تبتلو اله من الغلو في التوكل واجبات أو مستحبات انفع لهم من ذلك كمن يصرف همته في توكله إلى شفاء مرضه بلا دواء أو نيل رزقه بلا سعى فقد يحصل ذلك لكن كان مباشرة الدواء الخفيف والسعى اليسير وصرف تلك الهمة والتوجه في علم صالح أنفع له بل قد يكون أوجب عليه من تبتله لهذا الأمر اليسير الذي قدره درهم أو نحوه وفوق هؤلاء من يجعل التوكل والدعاء أيضا نقصا وانقطاعا عن الخاصة ظنا أن ملاحظة ما فرع منه في القدر هو حال الخاصة وقد قال في الحديث كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم وقال فاستكسوني أكسكم وفي الطبراني أو غيره عن النبي ﷺ قال ليسأل أحدكم ربه حاجته كلها حتى شسع نعله إذا انقطع فإنه إن لم ييسره لم يتيسر وهذا قد يلزمه أن يجعل أيضًا استهداء الله وعمله بطاعته من ذلك وقولهم يوجب دفع المأمور به مطلقا بل دفع المخلوق والمأمور وإنما غلطوا من حيث ظنوا سبق التقدير يمنع أن يعون بالسبب المأمور به كمن يتزندق فيترك الأعمال الواجبة بناء على أن القدر قد سبق بأهل السعادة وأهل الشقاوة ولم يعلم أن القدر سبق بالأمور على ما هي عليه فمن قدره الله من أهل السعادة كان مما قدره الله يتيسر لعمل أهل السعادة ومن قدره من أهل الشقاء كان مما قدره أنه ييسره لعمل أهل الشقاء كما قد أجاب النبي ﷺ عن هذا السؤال في حديث على بن أبي طالب وعمران بن حصين وسراقة بن جعشم وغيرهم ومنه حديث الترمذي حدثنا ابن أبى عم الجواب حدثنا سفيان عن الزهري عن أبى خزامة عن أبيه قال سألت النبي ﷺ فقلت یا رسول الله أرأیت أدویة نتداوی بها ورقی نسترقی بها وتقاة نتقیها هل ترد من قدر الله شيئًا فقال هي من قدر الله وطائفة تظن أن التوكل انما هو من مقامات الخاصة المتقربين إلى الله بالنوافل كذلك قولهم في أعمال القلوب وتوابعها كالحب والرجاء والخوف والشكر ونحو ذلك وهذا ضلال مبين بل جميع هذه الأمور فروض على الأعيان باتفاق أهل الإيمان ومن تركها بالكلية فهو إما كافر وإما منافق لكن الناس هم فيها كما هم في الأعمال الظاهرة فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات ونصوص الكتاب والسنة طافحة بذلك وليس هؤلاء المعرضون عن هذه الأمور علما وعملا بأقل لوما من التاركين لما أمروا به من أعمال ظاهرة مع تلبسهم ببعض هذه الأعمال بل استحقاق الذم والعقاب يتوجه إلى من ترك المأمور من الأمور الباطنة والظاهرة إن كانت الأمور الباطنة مبتدأ الأمور الظاهرة وأصولها والأمور الظاهرة كما لها وفروعها التي لا تتم إلا بها(۱).

## ان الله تعالى لا يكلف نفسا إلا وسعها

فالصواب من القول قول الجهمية الذي وافقوا فيه السلف والجمهور وهو أنه ليس كل من طلب واجتهد واستدل يتمكن من معرفة الحق فيه بل استطاعة الناس في ذلك متفاوتة والقدرية يقولون ان الله تعالى سوى بين المكلفين في القدرة ولم يخص المؤمنين بما فضلهم به على الكفار حتى آمنوا ولا خص المطيعين بما فضلهم به على العصاة حتى أطاعوا وهذا من أقوال القدرية والمعتزلة وغيرهم التي خالفوا بها الكتاب والسنة واجماع السلف والعقل الصريح كما بسط في موضعه ولهذا قالوا إن كل مستدل فمعه قدرة تامة يتوصل بها إلى معرفة الحق ومعلوم ان الناس إذا اشتبهت عليهم القبلة في السفر فكلهم مأمورون بالاجتهاد والاستدلال على جهة القبلة ثم بعضهم يتمكن من معرفة جهتها وبعضهم يعجز عن ذلك فيغلط فيظن في بعض الجهات أنها جهتها ولا يكون مصيبا في وبعضهم يعجزهم عن ذلك فيغلط فيظن في صلاته اليها لأن الله تعالى لا يكلف نفسا إلا وسعها فعجزهم عن العلم بها كعجزه عن التوجه اليها كالمقيد والخائف والحبوس والمريض الذي لا يمكنه التوجه اليها ولهذا كان الصواب قول ما يقول إن الله لا يعذب في الآخرة إلا من عصاه بترك المأمور أو فعل المحظور والمعتزلة في هذا وافقوا الجماعة في الآخرة إلا من عصاه بترك المأمور أو فعل المحظور والمعتزلة في هذا وافقوا الجماعة في الآخرة إلا من عصاه بترك المأمور أو فعل المحظور والمعتزلة في هذا وافقوا الجماعة في الآخرة إلا من عصاه بترك المأمور أو فعل المحظور والمعتزلة من لا ذنب له

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۱ ص: ٤٢٦-٤٣٠ ومجموع الفتاوى ج: ۱۸ ص: ۱۷۹–۱۸۳.

أو نحو ذلك ثم هؤلاء يحتجون على المعتزلة في نفى الايجاب والتحريم العقلي بقوله تعالى ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] وهو حجة عليهم أيضا في نفي العذاب مطلقا إلا بعد ارسال الرسل وهم يجوزون التعذيب قبل ارسال الرسل فأولئك يقولون يعذب من لم يبعث اليه رسولا لأنه فعل القبائح العقلية وهؤلاء يقولون بل يعذب من لم يفعل قبيحا قط كالأطفال وهذا مخالف للكتاب والسنة والعقل أيضا قال تعالى ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] وقال تعالى عن أهل النار ﴿كُلَّمَا أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَنُهَآ أَلَدْ يَأْتِكُو نَذِيرٌ ﴿ ۚ قَالُواْ بَلِي قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالِكِيرِ ﴾ [اللك: ٨-٩] فقد أخبر سبحانه وتعالى بصيغة العموم أنه كلما القي فيها فوج سألهم الخزنة هل جاءهم نذير فيعترفون بأنهم قد جاءهم نذير فلم يبق فوج يدخل النار الا وقد جاءهم نذير فمن لم يأته نذير لم يدخل النار وقال ﴿ ذَلِكَ أَن لَّمْ يَكُن رَّبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلِّهِ وَأَهَّلُهَا غَنِهِلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٣١] أي هذا بهذا السبب فعلم أنه لا يعذب من كان غافلا ما لم يأته نذير ودل أيضا على أن ذلك ظلم تنزه سبحانه عنه وأيضا فان الله تعالى قد أخبر في غير موضع انه لا يكلف نفسا الا وسعها كقوله ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا كَاتِبًا [البقرة: ٢٨٦] وقوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَانُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ [الأعراف: ٤٢] وقوله ﴿لَا تُكَلَّفُ نَفْشُ إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٣٣٣] وقوله ﴿لَا يُكَلِّفُ أللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنْهَا﴾ [الطلاق: ٧] وأمر بتقواه بقدر الاستطاعة فقال ﴿ فَأَنْقُواْ اللَّهَ مَا اُسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦] وقد دعاه المؤمنون بقولهم ﴿رَبُّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا ٓ إِصْرًا كُمَا حَمَلْتَهُ، عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ۚ رَبُّنَا وَلَا تُحَكِّمُلُنَا مَا لَاطَاقَةَ لَنَا بِهِ > ﴿ [البقرة: ٢٨٦] فقال قد فعلت فدلت هذه النصوص على أنه لا يكلف نفسا ما تعجز عنه خلافا للجهمية الجبرة ودلت على أنه لا يؤاخذ المخطىء والناسى خلافا للقدرية والمعتزلة وهذا فصل الخطاب في هذا الباب فالمجتهد المستدل من إمام وحاكم وعلام وناظر ومفت وغير ذلك إذا اجتهد واستدل فاتقى الله ما استطاع كان هذا هو الذي كلفه الله إياه وهو مطيع لله مستحق للثواب إذا

اتقاه ما استطاع ولا يعاقبه الله ألبته خلافا للجهمية الجبرة وهو مصيب بمعنى أنه مطيع لله لكن قد يعلم الحق في نفس الأمر وقد لا يعلمه خلافا للقدرية والمعتزلة في قولهم كل من استفرغ وسعه علم الحق فان هذا باطل كما تقدم بل كل من استفرغ وسعه استحق الثواب وكذلك الكفار من بلغه دعوة النبي في دار الكفر وعلم أنه رسول الله فآمن به وآمن بما أنزل عليه واتقى الله ما استطاع كما فعل النجاشى وغيره ولم تمكنه الهجرة إلى دار الاسلام ولا التزام جميع شرائع الاسلام لكونه ممنوعا من الهجرة وممنوعا من إظهار دينه وليس عنده من يعلمه جميع شرائع الاسلام فهذا مؤمن من أهل الجنة كما كان مؤمن آل فرعون مع قوم فرعون وكما كانت امرأة فرعون بل وكما كان يوسف الصديق عليه السلام مع أهل مصر فإنهم كانوا كفارا ولم يمكنه ان يفعل معهم كل ما يعرفه من دين الاسلام فإنه دعاهم إلى التوحيد والايمان فلم يجيبوه قال تعالى عن مؤمن آل فرعون ﴿ وَلَقَدْ جَاءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّمِ مَا جَاءَ كُم بِهِ مَ حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثُ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ وَسُولًا ﴾ [غافر: ٣٤] وكذلك النجاشي هو وإن كان ملك النصاري فلم يطعه قومه في الدخول في الاسلام بل إنما دخل معه نفر منهم ولهذا لما مات لم يكن هناك أحد يصلى عليه فصلى عليه النبى بالمدينة خرج بالمسلمين إلى المصلى فصفهم صفوفا وصلى عليه وأخبرهم بموته يوم مات وقال إن أخا لكم صالحا من أهل الحبشة مات وكثير من شرائع الاسلام أو أكثرها لم يكن دخل فيها لعجزه عن ذلك فلم يهاجر ولم يجاهد ولا حج البيت بل قد روى أنه لم يصل الصلوات الخمس ولا يصوم شهر رمضان ولا يؤدى الزكاة الشرعية لأن ذلك كان يظهر عند قومه فينكرونه عليه وهو لا يمكنه مخالفتهم ونحن نعلم قطعا أنه لم يكن يمكنه أن يحكم بينهم بحكم القرآن والله قد فرض على نبيه بالمدينة أنه إذا جاءه أهل الكتاب لم يحكم بينهم إلا بما أنزل الله اليه وحذره أن يفتنوه عن بعض ما أنزل الله اليه وهذا مثل الحكم في الزنا للمحصن بجد الرجم وفي الديات بالعدل والتسوية في الدماء بين الشريف والوضيع النفس بالنفس والعين بالعين وغير ذلك والنجاشي ما كان يمكنه أن يحكم بحكم القرآن فان قومه لا يقرونه على ذلك وكثيرا ما يتولى الرجل بين المسلمين والتتار قاضيا بل وإماما وفي نفسه

أمور من العدل يريد أن يعمل بها فلا يمكنه ذلك بل هناك من يمنعه ذلك ولا يكلف الله نفسا ألا وسعه أو عمر بن عبد العزيز عودى وأوذى على بعض ما أقامه من العدل وقيل إنه سم على ذلك فالنجاشى وأمثاله سعداء فى الجنة وان كانوا لم يلتزموا من شرائع الاسلام ما لا يقدرون على التزامه بل كانوا يحكمون بالأحكام التى يمكنهم الحكم بها(۱). فالوجوب مشروط بالقدرة والعقوبة لا تكون إلا على ترك مأمور أو فعل محظور بعد قيام الحجة

فإن الله تعالى قد أخبر في غير موضع أنه لا يكلف نفسا إلا وسعها كقوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّدَلِحَدِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَآ ﴾ [الأعراف: ٤٢] وقوله ﴿لَا تُكلَّفُ نَفْشُ إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٣٣٧] وقوله ﴿لَا يُكِلِّفُ أَللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنها ﴾ [الطلاق: ٧] وأمر بتقواه بقدر الإستطاعة فقال ﴿ فَأَنَّقُوا أَللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦] وقد دعاه المؤمنون بقولهم ﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَآ إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُۥ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنا ۚ رَبَّنا وَلَا تُحَمِّلْنا مَا لَا طَاقَةَ لَنَابِهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٦] فقال قد فعلت فدلت هذه النصوص على أنه لا يكلف نفسا ما تعجز عنه خلافا للجهمية الجبرة ودلت على أنه لا يؤاخذ المخطىء والناسى خلافا للقدرية والمعتزلة فالمجتهد المستدل من إمام وحاكم وعالم وناظر ومناظر ومفت وغير ذلك إذا اجتهد واستدل فاتقى الله ما استطاع كان هذا هو الذي كلفه الله إياه وهو مطيع لله مستحق للثواب إذا اتقاه ما استطاع ولا يعاقبه الله البتة خلافا للجهمية الججبرة وهو مصيب بمعنى أنه مطيع لله لكن قد يعلم الحق في نفس الأمر وقد لا يعلمه خلافا للقدرية والمعتزلة في قولهم كل من استفرغ وسعه علم الحق فإن هذا باطل كما تقدم بل كل من استفرغ وسعه استحق الثواب وكذلك الكفار من بلغته دعوة النبي ﷺ في دار الكفر وعلم أنه رسول الله فآمن به وآمن بما أنزل عليه واتقى الله ما استطاع كما فعل النجاشي وغيره ولم يمكنه الهجرة إلى دار الإسلام ولا التزام جميع شرائع الإسلام لكونه ممنوعا من الهجرة وممنوعا من إظهار دينه وليس عنده من يعلمه جميع شرائع الإسلام فهذا مؤمن من أهل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۲۱۳–۲۱۸.

الجنة كما كان مؤمن آل فرعون مع قوم فرعون وكما كانت إمرأة فرعون بل وكما كان يوسف الصديق عليه السلام مع أهل مصر فإنهم كانوا كفارا ولم يكن يمكنه أن يفعل ومهم كل ما يعرفه من دين الإسلام فإنه دعاهم إلى التوحيد والإيمان فلم يجيبوه قال تعالى عن مؤمن آل فرعون ﴿وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّيمِمَّا جَآءَكُم بِهِۦ ۚ حَتَّىٰۤ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثُ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِۦ رَسُولًا ﴾ [غافر: ٣٤] وكذلك النجاشي هو وإن كان ملك النصارى فلم يطعه قومه في الدخول في الإسلام بل إنما دخل معه نفر منهم ولهذا لما مات لم يكن هناك من يصلى عليه فصلى عليه النبي ﷺ بالمدينة خرج بالمسلمين إلى المصلى فصفهم صفوفا وصلى عليه وأخبرهم بموته يوم مات وقال إن أخا لكم صالحًا من أهل الحبشة مات وكثير من شرائع الإسلام أو أكثرها لم يكن دخل فيها لعجزه عن ذلك فلم يهاجر ولم يجاهد ولا حج البيت بل قد روى أنه لم يكن يصلى الصلوات الخمس ولا يصوم شهر رمضان ولا يؤدي الزكاة الشرعية لأن ذلك كان يظهر عند قومه فينكرونه عليه وهو لا يمكنه مخالفتهم ونحن نعلم قطعا أنه لم يكن يمكنه أن يحكم بينهم بحكم القرآن والله قد فرض على نبيه بالمدينة أنه إذا جاءه أهل الكتاب لم يحكم بينهم إلا بما أنزل الله إليه وحذره أن يفتنوه عن بعض ما أنزل الله إليه وهذا مثل الحكم في الزنا للمحصن بحد الرجم وفي الديات بالعدل والتسوية في الدماء بين الشريف والوضيع النفس بالنفس والعين بالعين وغير ذلك والنجاشي ما كان يمكنه أن يحكم بحكم القرآن فإن قومه لا يقرونه على ذلك وكثيرا ما يتولى الرجل بين المسلمين والتتار قاضيا بل وإماما وفي نفسه أمور من العدل يريد أن يعمل بها فلا يمكنه ذلك بل هناك من يمنعه ذلك ولا يكلف الله نفسا إلا وسعها وعمر بن عبد العزيز عودي وأوذي على بعض ما أقامه من العدل وقيل إنه سم على ذلك ولم يذكر هؤلاء من آمن بالنبي ﷺ بالمدينة مثل عبد الله بن سلام وغيره ممن كان يهوديا وسلمان الفارسي وغيره ممن كان نصرانيا لأن هؤلاء صاروا من المؤمنين فلا يقال فيهم ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنبِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٩٩] ولا يقول أحد إن اليهود والنصارى بعد إسلامهم وهجرتهم ودخولهم في جملة المسلمين المهاجرين المجاهدين يقال إنهم من أهل

الكتاب كما لا يقال عن الصحابة الذين كانوا مشركين وإن من المشركين لمن يؤمن بالله ورسوله فإنهم بعد الإيمان ما بقوا يسمون مشركين فدل على أن هؤلاء قوم من أهل الكتاب أي من جملتهم وقد آمنوا بالرسول كما قال تعالى في المقتول خطأ ﴿فَإِنَّ كَاكَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوٍّ لَّكُمُّ وَهُوَ مُؤْمِرٌ ﴾ [النساء: ٩٦] فهو من العدو ولكن هو كان قد آمن وما أمكنه الهجرة وإظهار الإيمان والتزام شرائعه فسماه مؤمنا لأنه فعل من الإيمان ما يقدر عليه وهذا كما أنه قد كان بمكة جماعة من المؤمنين يستخفون بإيمانهم وهم عاجزون عن الهجرة قال تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنْهُمُ ٱلْمَلَيْحِكَةُ ظَالِمِيّ أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُننُمْ ۖ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ اللَّهِ وَسِعَةً فَنُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُوْلَيْهَكَ مَأُونَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ١٧١ ۚ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِن ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَاءِ وَٱلْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا (١٠٠) فَأُوْلَتِكَ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَاك اللَّهُ عَفُوًّا غَفُورًا ﴾ [النساء: ٩٧-٩٩] فعذر سبحانه المتضعف العاجز عن الهجرة وقال تعالى ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرَّجَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْولْدَانِ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِمِ أَهْلُهَا وَأَجْعَل لَّنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَل لِّنَا مِن لَّدُنك نَصِيرًا ﴾ [النساء: ٧٥] فأولئك كانوا عاجزين عن إقامة دينهم فقد سقط عنهم ما عجزو عنه فإذا كان هذا فيمن كان مشركا وآمن فما الظن بمن كان من أهل الكتاب وآمن وقوله ﴿فَإِن كَاكَ مِن قَوْمٍ عَدُوِّ لَّكُمُّ وَهُوَ مُؤْمِرٌ ﴾ [النساء: ٩٦] قيل هو الذي يكون عليه لباس أهل الحرب مثل أن يكون في صفهم فيعذر القاتل لأنه مأمور بقتاله فتسقط عند الدية وتجب الكفارة وهو قول الشافعي وأحمد في أحد القولين وقيل بل هو من أسلم ولم يهاجر كما يقوله أبو حنيفة لكن هذا قد أوجب فيه الكفارة وقيل إذا كان من أهل الحرب لم يكن له وارث فلا يعطى أهل الحرب ديته بل تجب الكفارة فقط وسواء عرف أنه مؤمن وقتل خطأ أو ظن أنه كافر وهذا ظاهر الآية وقد قال بعض المفسرين إن هذه الآية نزلت في عبد الله بن سلام وأصحابه كما نقل عن ابن جريج ومقاتل وابن زيد يعني قوله ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ ﴾ [آل عمران: ١٩٩] وبعضهم قال إنها في مؤمني أهل الكتاب من اليهود والنصاري فهذا إن أراد به من كان في الظاهر معدودا من أهل الكتاب فهو كالقول الأول وإن أراد العموم فهو كالثاني وهذا قول مجاهد ورواه أبو صالح عن ابن عباس وقول من أدخل فيها مثل ابن سلام وأمثاله ضعيف فإن هؤلاء من المؤمنين ظاهرا وباطنا من كل وجه لا يجوز أن يقال فيهم ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهُمْ خَنشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشُتَرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا ۗ أُوْلَكِيكَ لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ ۗ إِنِّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ [آل عمران: ١٩٩] أما أولا فلأن ابن سلام أسلم في أول ما قدم النبي ﷺ المدينة وقال فلما رأيت وجهه علمت أنه وجهه ليس بوجه كذاب وسورة آل عمران إنما نزل ذكر أهل الكتاب فيها لما قدم وفد نجران سنة تسع أو عشر وثانيا أن ابن سلام وأمثاله هو واحد من جملة الصحابة والمؤمنين وهو من أفضلهم وكذلك سلمان الفارسي فلا يقال فيه إنه من أهل الكتاب وهؤلاء لهم أجور مثل أجور سائر المؤمنين بل يؤتون أجرهم مرتين وهم ملتزمون جميع شرائع الإسلام فأجرهم أعظم من أن يقال فيه أولئك لهم أجرهم عند ربهم وأيضا فإن أمر هؤلاء كان ظاهرا معروفا ولم يكن أحد يشك فيهم فأي فائدة في الإخبار بهم وما هذا إلا كما يقال الإسلام دخل فيه من كان مشركا ومن كان كتابيا وهذا معلوم لكل أحد بأنه دين لم يكن يعرف قبل محمد ﷺ فكل من دخل فيه كان قبل ذلك إما مشركا وإما من أهل الكتاب إما كتابيا وإما أميا فأى فائدة في الإخبار بهذا بخلاف أمر النجاشي وأصحابه ممن كانوا متظاهرين بكثير مما عليه النصاري فأن أمرهم قد يشتبه ولهذا ذكروا في سبب نزول هذه الآية أنه لما مات النجاشي صلى عليه النبي ﷺ فقال قائل نصلي على هذا العلج النصراني وهو في أرضه فنزلت هذه الآية هذا منقول عن جابر وأنس بن مالك وابن عباس وهم من الصحابة الذين باشروا الصلاة على النجاشي وهذا بخلاف ابن سلام وسلمان الفارسي فإنه إذا صلى على واحد من هؤلاء لم ينكر ذلك أحد وهذا مما يبين أن المظهرين للإسلام فيهم منافق لا يصلى عليه كما نزل في حق ابن أبي وأمثاله وأن من هو في أرض الكفر قد يكون مؤمنا يصلى عليه كالنجاشي ويشبه هذه الآية أنه لما ذكر تعالى أهل الكتاب فقال ﴿وَلَوْ ءَامَكَ أَهْلُ ٱلْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونِ وَأَكْثَرُهُمُ ٱلْفَسِقُونَ ١٠ لَن يَضُرُّوكُمْ

إِلَّا أَذَكَ ۚ وَإِن يُقَانِلُوكُمْ يُوَلُّوكُمُ ٱلْأَدَّبَارَ ثُمَّ لَا يُنصَرُونَ ﴿ اللَّهِ صَرِّبَ عَلَيْهُمُ ٱللَّذِلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوٓ أَإِلَّا بِحَبّْلِ مِّنَ ٱللَّهِ وَحَبْلِ مِّنَ ٱلنَّاسِ وَبَآءُو بِغَضَبِ مِّنَ ٱللَّهِ وَضُرِبَتُ عَلَيْهُمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ۚ ذَٰ لِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقَّ ذَلِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ لَيْسُواْ سَوَآءً ۗ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ أُمَّةٌ قَايِّمَةٌ يَتَلُونَ ءَايَاتِ ٱللَّهِ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ ﴿ اللَّهِ يُؤْمِنُونَ ۚ بِٱللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَيُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَأُولَيَتِك مِنَ ٱلصَّلِحِينَ الله وَمَا يَفْعَكُواْمِنْ خَيْرِ فَلَن يُكَفَرُوهُ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِٱلْمُتَّقِينِ ﴾ [آل عمران: ١١٠-١١٥] وهذه الآية قيل إنها نزلت في عبد الله بن سلام وأصحابه وقيل إن قوله ﴿مِّنَّهُمُ ٱلْمُؤْمِنُوكَ وَأَكَثَرُهُمُ ٱلْفَلْسِقُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٠] هو عبد الله بن سلام وأصحابه وهذا والله أعلم من نمط الذي قبله فإن هؤلاء ما بقوا من أهل الكتاب وإنما المقصود من هو منهم في الظاهر وهو مؤمن لكن لا يقدر على ما يقدر عليه المؤمنون المهاجرون المجاهدون كمؤمن آل فرعون هو من آل فرعون وهو مؤمن ولهذا قال تعالى ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكُنْهُ إِيمَانَهُۥ أَنَقَتْلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّ ٱللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِٱلْبَيِّنَتِ مِن رَّبِّكُمْ ﴾ [غافر: ٢٨] فهو من آل فرعون وهو مؤمن وكذلك هؤلاء منهم المؤمنون ولهذا قال تعالى ﴿وَأَكَثُّرُهُمُ ٱلْفَكْسِقُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٠] وقد قال قبل هذا ﴿وَلَوْ ءَامَكِ أَهْلُ ٱلْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُم ﴾ [آل عمران: ١١٠] ثم قال ﴿مِّنَّهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكَثَّرُهُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٠] ثم قال ﴿ لَن يَضُرُّوكُمْ إِلَّا أَذَك ﴾ [آل عمران: ١١١] وهذا عائد إليهم جميعهم لا إلى أكثرهم ولهذا قال ﴿وَإِن يُقَاتِلُوكُمْ يُوَلُّوكُمْ الْأَدْبَارَثُمَّ لَا يُنصَرُونَ ﴾ [آل عمران: ١١١] وقد يقاتلون وفيهم مؤمن يكتم إيمانه يشهد القتال معهم ولا يمكنه الهجرة وهو مكره على القتال ويبعث يوم القيامة على نيته كما في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال يغزو جيش هذا البيت فبينما هم ببيداء من الأرض إذ خسف بهم فقيل يا رسول الله وفيهم المكره فقال يبعثون على نياتهم وهذا في ظاهر الأمر وإن قتل وحكم عليه بما يحكم على الكفار فالله يبعثه على نيته كما أن المنافقين منا يحكم لهم في الظاهر بحكم الإسلام ويبعثون على

نياتهم فالجزاء يوم القيامة على ما في القلوب لا على مجرد الظواهر ولهذا روى أن العباس قال يا رسول الله كنت مكرها قال أما ظاهرك فكان علينا وأما سريرتك فإلى الله وبالجملة لا خلاف بين المسلمين أن من كان في دار الكفر وقد آمن وهو عاجز عن الهجرة لا يجب عليه من الشرائع ما يعجز عنها بل الوجوب بحسب الإمكان وكذلك ما لم يعلم حكمه فلو لم يعلم أن الصلاة واجبة عليه وبقى مدة لم يصل لم يجب عليه القضاء في أظهر قولي العلماء وهذا مذهب أبي حنيفة وأهل الظاهر وهو أحد الوجهين في مذهب أحمد وكذلك سائر الواجبات من صوم شهر رمضان وأداء الزكاة وغير ذلك ولو لم يعلم تحريم الخمر فشربها لم يحد باتفاق المسلمين وإنما اختلفوا في قضاء الصلاة وكذلك لو عامل بما يستحله من ربا أو ميسر ثم تبين له تحريم ذلك بعد القبض هل يفسخ العقد أم لا كما لا يفسخه لو فعل ذلك قبل الإسلام وكذلك لو تزوج نكاحا يعتقد صحته على عادتهم ثم لما بلغه شرائع الإسلام رأى أنه قد أخل ببعض شروطه كما لو تزوج في عدة وقد انقضت فهل يكون هذا فاسدا أو يقر عليه كما لو عقده قبل الإسلام ثم أسلم وأصل هذا كله أن الشرائع هل تلزم من لم يعلمها أم لا تلزم أحدا إلا بعد العلم أو يفرق بين الشرائع الناسخة والمبتدأة هذا فيه ثلاثة أقوال هي ثلاثة أوجه في مذهب أحمد ذكر القاضي أبو يعلى الوجهين المطلقين في كتاب له وذكر هو وغيره الوجه المفرق في أصول الفقه وهو أن النسخ لا يثبت في حق المكلف حتى يبلغه الناسخ وخرج أبو الخطاب وجها بثبوته ومن هذا الباب من ترك الطهارة الواجبة ولم يكن علم بوجوبها أو صلى في الموضع المنهى عنه قبل علمه بالنهى هل يعيد الصلاة فيه روايتان منصوصتان عن أحمد والصواب في هذا الباب كله أن الحكم لا يثبت إلا مع التمكن من العلم وأنه لا يقضى ما لم يعلم وجوبه فقد ثبت في الصحيح أن من الصحابة من أكل بعد طلوع الفجر في رمضان حتى تبين له الحبل الأبيض من الأسود ولم يأمرهم النبي ﷺ بالقضاء ومنهم من كان يمكث جنبا مدة لا يصلى ولم يكن يعلم جواز الصلاة بالتيمم كأبي ذر وكعمر بن الخطاب وعمار لما أجنبا ولم يأمر النبي ﷺ أحدا منهم بالقضاء ولا شك أن خلقا من المسلمين بمكة والبوادي صاروا يصلون إلى بيت المقدس حتى بلغهم النسخ ولم يؤمروا بالإعادة ومثل هذا كثير وهذا يطابق الأصل الذي عليه السلف والجمهور أن الله تعالى لا

يكلف نفسا إلا وسعها فالوجوب مشروط بالقدرة والعقوبة لا تكون إلا على ترك مأمور أو فعل محظور بعد قيام الحجة(١).

ومن فعل ما أمر به بحسب حاله من اجتهاد يقدر عليه أو تقليد إذا لم يقدر على الاجتهاد وسلك في تقليده مسلك العدل فهو مقتصد اذ الأمر مشروط بالقدرة ﴿لَا يُكُلِّفُ اللهُ وَسَعَهَا ﴾[البقرة: ٢٨٦] فعلى المسلم في كل موطن أن يسلم وجهه لله وهو محسن ويدوم على هذا الاسلام فإسلام وجهه اخلاصه لله واحسان فعله الحسن (٢). نفقة الزوجة مردود إلى العرف

وتحقيق المناط أن يعمل بالنص والإجماع فإن الحكم معلق بوصف يحتاج في الحكم على المعين إلى أن يعلم ثبوت ذلك الوصف فيه كما يعلم أن الله أمرنا بإشهاد ذوى عدل منا وممن نرضى من الشهداء ولكن لا يمكن تعيين كل شاهد فيحتاج أن يعلم في الشهود المعينين هل هم من ذوى العدل المرضيين أم لا وكما أمر الله بعشرة الزوجين بالمعروف وقال النبي للنساء رزقهن وكسوتهن بالمعروف ولم يمكن تعيين كل زوج فيحتاج أن ينظر في الأعيان ثم من الفقهاء من يقول إن نفقة الزوجة مقدرة بالشرع والصواب ما عليه الجمهور أن ذلك مردود إلى العرف كما قال لهند خذى ما يكفيك وولدك بالمعروف وكما قال تعالى ﴿وَلا نُقْرَبُوا مَال اللَّي مِن النبي هِي أَحَسَنُ ﴿ [الانعام: ١٥٢] ويبقى النظر في تسليمه إلى هذا التاجر بجزء من الربح هل هو من التي هي أحسن أم لا وكذلك قوله ﴿إنَّما الصَّدَقَتُ لِلْفُقَراء وَالْمَسَكِينِ ﴾ [التوبة: ٢٠] يبقى هذا الشخص المعين هل هو من الفقراء المساكين المذكورين في القرآن أم لا وكما حرم الله الخمر والربا عموما يبقى الكلام في الشراب المعين هل هو خمر أم لا وهذا النوع مما إنما يتكلم بكلام عام وكان نبينا قد أوتى يمكن أن ينص الشارع على حكم كل شخص إنما يتكلم بكلام عام وكان نبينا قد أوتى

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٥ ص: ١١١-١٢٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۱۹ ص: ۱۲۸.

جوامع الكلم(١).

#### ولم يشترط عقدا ولا اذنا

وقد تنازع الفقهاء فيمن ادى عن غيره واجبا بغير اذنه كالدين فمذهب مالك واحمد في المشهور عنه له ان يرجع به عليه ومذهب ابي حنيفة والشافعي ليس له ذلك واذا انفق نفقة تجب عليه مثل ان ينفق على ولده الصغير أو عبده فبعض اصحاب احمد قال لا يرجع وفرقوا بين النفقة والدين والحققون من اصحابه سووا بينهما وقالوا الجميع واجب ولو افتداه من الاسر كان له مطالبته بالفداء وليست دينا والقرآن يدل على هذا القول فان الله قال فَإِن أَرْضَعَن لَكُم فَاتُوهُن أَجُورَهُن الله والطلاق: ٦] فأمر بايتاء الآجر بمجرد الارضاع ولم يشترط عقدا ولا اذن الاب وكذلك قال فَوالُولِاتُ يُرْضِعَن أَولَادهُن حَولين كامِلين لَم وَل أَراد أَن يُتِم الرضاعة ولا اذن الاب وكذلك قال فَوالُولات يُرضِع المناب الموجب كامِلين لله عليه ولم يشترط عقدا ولا اذن الاب وكذلك قال فَوالُولات الله قال المنترف عليه ولم يشترط عقدا ولا اذنا(٢٠).

## جاء ذكر التكليف في موضع النفي

أن نفس الإيمان بالله وعبادته ومحبته وإجلاله هو غذاء الإنسان وقوته وصلاحه وقوامه كما عليه أهل الإيمان وكما دل عليه القرآن لا كما يقول من يعتقد من أهل الكلام ونحوهم إن عبادته تكليف ومشقة وخلاف مقصود القلب لمجرد الإمتحان والإختبار أو لأجل التعويض بالأجرة كما يقوله المعتزله وغيرهم فإنه وإن كان فى الأعمال الصالحه ما هو على خلاف هوى النفس والله سبحانه يأجر العبد على الأعمال المأمور بها مع المشقة كما قال تعالى ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظُمَّ أُولاً نَصَبُ ولا مَخْمَكُ أُلهُمْ مِن عَدُو نَيْلاً إِلّا كُنِب لَهُ مبِهِ فَي صَبِيلِ اللهِ وَلا يَطَعُونَ مَوْطِئاً يَفِي غُلاً الْصَاحِد الأولى مِنْ عَدُو نَيْلاً إِلّا كُنِب لَهُ مبِهِ عَمَلُ صَدِيدًا إِلَى اللهِ وقال الله لعائشة أجرك على قدر نصبك فليس ذلك هو المقصود الأول بالأمر الشرعى وإنما وقع ضمنا وتبعا على قدر نصبك فليس ذلك هو المقصود الأول بالأمر الشرعى وإنما وقع ضمنا وتبعا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۲ ص: ۳۲۹.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ٥٦٠.

لأسباب ليس هذا موضعها وهذا يفسر في موضعه ولهذا لم يجي في الكتاب والسنة وكلام السلف إطلاق القول على الإيمان والعمل الصالح أنه تكليف كما يطلق ذلك كثير من المتكلمة والمتفقه وإنما جاء ذكر التكليف في موضع النفي كقوله ﴿لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسُ إِلّا نَفْسَكَ ﴾ [النساء: ٤٨] ﴿لَا تُكلّفُ نَفْسُ إِلّا نَفْسَكَ ﴾ [النساء: ٤٨] ﴿لَا تُكلّفُ نَفْسُ إِلّا فَنْسًا إِلّا فَقْسَ إِلّا نَفْسَكَ ﴾ [النساء: ٤٨] ﴿لَا تُكلّفُ نَفْسُ إِلّا مَلَّا عَاتَنها ﴾ [البقرة: ٣٣٣] ﴿لَا يُكلِّفُ اللهُ نَفْسُ اللّه يسمى جميع الشريعة تكليفا مع أن غالبها قرة تكليف فلا يكلف إلا قدر الوسع لا أنه يسمى جميع الشريعة تكليفا مع أن غالبها قرة العيون وسرور القلوب ولذات الأرواح وكمال النعيم وذلك لإرادة وجه الله والإنابة اليه وذكره وتوجه الوجه اليه فهو إلإله الحق الذي تطمئن اليه القلوب ولا يقوم غيره مقامه في ذلك أبدا قال الله تعالى ﴿فَاعْبُدُهُ وَاصْطَارِ لَعِبَلَةِ مَلَى مَا تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ [مريم: ١٥] (١).

#### عدة المتوفى عنها زوجها

المتوفى عنها زوجها فعدتها أربعة أشهر وعشرا سواء صغيرة أو آيسة أو ممن تحيض لقوله ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَرَّبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْرًا ﴾[البقرة: ٢٣٤] فعم ولم يخص (١).

المعتدة عدة الوفاة تتربص أربعة اشهر وعشرا وتجتنب الزينة والطيب في بدنها وثيابها ولا تتزين ولا تتطيب ولا تلبس ثياب الزينة وتلزم منزلها فلا تخرج بالنهار إلا لحاجة ولا بالليل الا لضرورة ويجوز لها ان تأكل كلما أباحه الله كالفاكهة واللحم لحم الذكر والأنثى ولها أكل ذلك باتفاق علماء المسلمين وكذلك شرب ما يباح من الاشربة ويجوز لها أن تلبس ثياب القطن والكتان وغير ذلك مما أباحه الله وليس عليها أن تصنع ثيابا بيضاء أو غير بيض للعدة بل يجوز لها لبس المقفص لكن لا تلبس ما تتزين به المرأة مثل الأحمر والأصفر والأخضر الصافى والأزرق الصافى ونحو ذلك ولا تلبس الحلى مثل الاسورة والخلاخل والقلايد ولا تختضب بجناء ولا غيره ولا يجرم عليها عمل شغل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱ ص: ۲۶.

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة ج: ١ ص: ٤٧٢.

من الاشغال المباحة مثل التطريز والخياطة والغزل وغير ذلك مما تفعله النساء ويجوز لها سائر ما يباح لها في غير العدة مثل كلام من تحتاج إلى كلامه من الرجال إذا كانت مستترة وغير ذلك وهذا الذي ذكرته هو سنة رسول الله الذي كان يفعله نساء الصحابة إذا مات أزواجهن ونساؤه ولا يحل لهن ان يتزوجن بغيره ابدا لا في العدة ولا بعدها بخلاف غيرهن وعلى المسلمين احترامهن كما يحترم الرجل أمه لكن لا يجوز لغير محرم يخلو بواحدة منهن ولا يسافر بها والله أعلم (۱).

التعريض فإنه يجوز في عدة المتوفى عنها ولا يجوز في عدة الرجعية وفيما سواهما

فإن المرأة المعتدة لا يحل لغير زوجها أن يصرح بخطبتها سواء كانت معتدة من عدة طلاق أو عدة وفاة قال تعالى ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضَ تُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَآءِ أَوَ أَكُ نَتُمُ فِيمَا عَرَّضَ تُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَآءِ أَوَ أَكُ نَتُم فَي الله عَلَى الله عَلَى عَن المواعدة تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاجِ حَتَى يَبلُغَ الْكِنَابُ أَجَلَهُ ﴿ [البقرة: ٣٥] فنهى الله تعالى عن المواعدة سرا وعن عزم عقدة النكاح حتى يبلغ الكتاب أجله وإذا كان هذا في عدة الموت فهو في عدة الطلاق أشد باتفاق المسلمين فإن المطلقة قد ترجع إلى زوجها بخلاف من مات عنها وأما التعريض فإنه يجوز في عدة المتوفى عنها ولا يجوز في عدة الرجعية وفيما سواهما (٢٠).

\* فإن كان اللمس في قوله تعالى ﴿أَوْ لَامَسْتُمُ ٱلنِسَآءَ ﴾ [المائدة: ٦] إذا أريد به اللمس باليد والقبلة ونحو ذلك كما قاله ابن عمر وغيره فقد علم أنه حيث ذكر مثل ذلك في الكتاب والسنة فإنما يراد به ما كان لشهوة مثل قوله في آية الاعتكاف ﴿وَلَا تُبَشِرُوهُ كَ وَأَنتُمُ عَلَكِفُونَ فِى ٱلْمَسَدِجِدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧] ومباشرة المعتكف لغير شهوة لا تحرم عليه بخلاف المباشرة لشهوة وكذلك الحرم الذي هو أشد لو باشر المرأة لغير شهوة لم يحرم عليه ولم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣٤ ص: ٢٧-٢٨.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۳۲ ص: ۹۷.

يجب عليه به دم وكذلك قوله ﴿ ثُمَّ طَلَقَتُمُوهُنَ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُ ﴿ وَلَهُ وَلَهُ عَلَيْكُمُ إِن طَلَقَتُمُ اللِّم مَا لَمْ تَمَسُّوهُ فَ ﴾ [البقرة: ٢٣٦] فإنه لو مسها مسيسا خاليا من غير شهوة لم يجب به عدة ولا يستقر به مهر ولا تنتشر به حرمة المصاهرة باتفاق العلماء بخلاف ما لو مس المرأة لشهوة ولم يخل بها ولم يطأها ففي استقرار المهر بذلك نزاع معروف بين العلماء في مذهب أحمد وغيره (١).

بنت بالغ وقد خطبت لقرابة لها فأبت وقال أهلها للعاقد اعقد وابوها حاضر فهل يجوز تزويجها؟

أما إن كان الزوج ليس كفؤا لها فلا تجبر على نكاحه بلا ريب وأما إن كان كفؤا فللعلماء فيه قولان مشهوران لكن الأظهر في الكتاب والسنة والاعتبار انها لا تجبر كما قال النبي لا تنكح البكر حتى يستأذنها أبوها وإذنها صماتها والله أعلم (٢).

## جواز عقد النكاح بدون فرض الصداق وتستحق مهر المثل

فقد دل الكتاب في قوله تعالى ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن طَلَقَتُمُ ٱلنِسَآءَ مَا لَمَ تَمَسُّوهُنَ أَوْ تَفْرِضُواْ لَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ [البقرة: ٢٣٦] والسنة في حديث بروع بنت واشق وإجماع العلماء على جواز عقد النكاح بدون فرض الصداق وتستحق مهر المثل إذا دخل بها باجماعهم واذا مات عند فقهاء الحديث وأهل الكوفة المتبعين لحديث بروع بنت واشق وهو أحد قولي الشافعي ومعلوم أن مهر المثل متقارب لا محدود فلو كان التحديد معتبرا في المهر ما جاز النكاح بدونه (٣).

وأصل عمدتهم كون النكاح يصح بدون تقدير الصداق كما ثبت بالكتاب والسنة والاجماع فقاسوا الذى يشرط فيه نفى المهر على النكاح الذى لم يزل تقدير الصداق فيه كما فعل أصحاب أبى حنيفة والشافعي وأكثر متأخرى أصحاب أحمد ثم طرد أبو حنيفة

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ٤٢٧ ومجموع الفتاوى ج: ۲۱ ص: ٣٣٣.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۳۲ ص: ۲۸.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ٢٩ ص: ٥٣.

قياسه فصحح نكاح الشغار بناء على أنه لا يوجب إشغاره عن المهر وأما الشافعى ومن وافقه من أصحاب أحمد فتكلفوا الفرق بين الشغار وغيره لأن فيه تشريكا في البضع أو تعليق العقد أو غير ذلك مما قد بسط في غير هذا الموضع وبين فيه أن كل هذه فروق غير مؤثرة وان الصواب مذهب اهل المدينة مالك وغيره وهو المنصوص عن أحمد في عامة اجوبته وعامة اكثر قدماء اصحابه أن العلة في افساده بشرط اشغار النكاح عن المهر وأن النكاح ليس بلازم إذا شرط فيه نفي المهر أو مهر فاسد فان الله فرض فيه المهر فلم يحل لغير الرسول النكاح بلا مهر فمن تزوج بشرط انه لا يجب مهر فلم يعتبر الذي أذن الله فان الله انما اباح العقد لمن يبتغي بماله محصنا غير مسافح كما قال تعالى ﴿وَأُحِلَ لَكُمُ مَّا وَرَاءَ فان الله الما النكاح بلا مهر فلم يفعل ما أحل الله وهذا بخلاف من اعتقد انه لابد من مهر لكن لم يقدره كما قال تعالى ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُرُ إِن طَلَقَتُمُ النِسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَقْرِضُواْ لَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ [البقرة: ٢٣٦] فهذا تعالى ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُرُ إِن طَلَقَتُمُ النِسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَقْرِضُواْ لَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ [البقرة: ٢٣٦] فهذا نكاح المهر المعروف وهو مهر المثل (١).

والإحسان يجمع كمال الإخلاص لله ويجمع الإتيان بالفعل الحسن الذي يحبه الله

قال تعالى ﴿ حَقَّا عَلَى اللهُ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ كَأَنكُ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى ا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣٤ ص: ١٢٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ٦٢٢.

### الشريعة الكاملة تجمع العدل والفضل

والقرآن بين أن السعداء أهل الجنة وهم أولياء الله نوعان أبرار مقتصدون ومقربون سابقون فالدرجة الأولى تحصل بالعدل وهي أداء الواجبات وترك المحرمات والثانية لا تحصل إلا بالفضل وهو أداء الواجبات والمستحبات وترك المحرمات والمكروهات فالشريعة الكاملة تجمع العدل والفضل كقوله تعالى ﴿وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَ مِن قَبَلِ وَالمَكروهات فالشريعة الكاملة تجمع العدل والفضل كقوله تعالى ﴿وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَ مِن قَبَلِ أَن تَمَسُّوهُنَ وَقَد فَرَضَ تُم لَهُنَ فَرِيضَة فَرَصْفُ مَا فَرَضْتُم ﴾ [البقرة: ٢٣٧] فهذا عدل واجب من خرج عنه استحق العقوبة في الدنيا والآخرة ثم قال ﴿إِلّا أَن يَعْفُونَ وَقَد فَوا الّذِي بِيدِه عَم عَنه استحق العقوبة في الدنيا والآخرة ثم قال ﴿إِلّا أَن يَعْفُونَ وَقَد فَوا الله مِن عَلَى الله ورفع درجته ومن تركه لم يعاقبه (١).

ان الله لم يذكر حقوق الآدميين في القرآن الا ندب فيها إلى العفو فقال تعالى ﴿ وَالْجُرُوحَ قِصَاصُ ۚ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَارَةٌ لَهُ ﴾ [المائدة: ١٥] وقال تعالى ﴿ وَالْجُرُوحَ قِصَاصُ ۚ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَارَةٌ لَهُ ﴾ [المائدة: ١٥] وقال تعالى ﴿ وَيَعْفُوا اللَّهِ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَن يَعْفُونَ لَوْيَعْفُوا الَّذِي بِيدِهِ عُقَدَةُ الزّيكاحِ ﴾ [المبقرة: ٢٣٧] (٢).

العفو عن نصف الصداق الواجب على الزوج بالطلاق قبل الدخول أقرب للتقوى

والله سبحانه دائما يأمر بالصلاة والزكاة وهي الصدقة وقد ثبت في الصحيح عن النبي من غير وجه أنه قال كل معروف صدقة وذلك نوعان أحدهما اتصال نفع إليه الثاني دفع ضرر عنه فإذا كان المظلوم يستحق عقوبة الظلم ونفسه تدعوه إليه فكف نفسه عن ذلك ودفع عنه ما يدعوه إليه من إضراره فهذا إحسان منه إليه وصدقة عليه والله تعالى ﴿يَجَرِي ٱلْمُتَصَدِّقِينَ ﴾[التوبة: ١٢٠] فكيف يسقط أجر العافي وهذا عام في سائر ما للعبد من الحقوق على الناس ولهذا إذا ذكر الله في كتابه حقوق العباد وذكر فيه العدل ندب فيها إلى الإحسان فإنه سبحانه يأمر بالعدل

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٥ ص: ٦١.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۳۵ ص: ۸۸.

والإحسان كما قال تعالى ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّوُوا خَيْرٌ لَكُمْ مُ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨٠] فجعل الصدقة على المدين المعسر بإسقاط الدين عنه خيرا للمتصدق من مجرد إنظاره وقال تعالى ﴿ وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحْرِبُرُ رَفَّبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ للمتصدق من مجرد إنظاره وقال تعالى ﴿ وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَا فَتَحْرِبُرُ رَفَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَوَي للمتصدق من مجرد إنظاره وقال تعالى ﴿ وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَ مِن قَبْلِ أَن يَصَكَدُ قُولُ ﴾ [النساء: ٩٢] فسمى إسقاط الدية صدقة وقال تعالى ﴿ وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَ وَقَدْ فَرَضْ تُمْ لَمُنَ فَرِيصَةً فَنِصَفُ مَا فَرَضْتُم ۚ إِلَا الله وَ عَن العَفو عن المعلوق عن المعداق الواجب على الزوج بالطلاق قبل الدخول أقرب للتقوى من إستيفائه وعفو المرأة إسقاط نصف الصداق بالعلاق الأمة وأما عفو الذي بيده عقدة النكاح فقيل العفو فهذا العفو من جنس ذلك العفو فهذا العفو إعطاء الجميع وذلك العفو إسقاط الجميع والذي حمل من قال هذا القول عليه انهم رأوا أن غير المرأة لا تملك إسقاط حقها الواجب كما لا تملك إسقاط المسئول بالعقد بدون استئذانها المنكر الصغيرة وكالسيد للأمة وعلى هذا يكون العفوان من جنس واحد ولهذا لم يقل إلا أن يعفون أو يعفوهم والخطاب في الآية للأزواج (١٠).

### الصلاة قوام الدين وعماده فمتى ذهبت سقط الدين

وعماد الدين الذي لا يقوم إلا به هو الصلوات الخمس المكتوبات ويجب على المسلمين من الاعتناء بها ما لا يجب من الاعتناء بغيرها كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يكتب إلى عماله إن أهم أمركم عندي الصلاة فمن حفظها وحافظ عليها حفظ دينه ومن ضيعها كان لما سواها من عمله أشد إضاعة وهي أول ما أوجبه الله من العبادات والصلوات الخمس تولى الله إيجابها بمخاطبة رسوله ليلة المعراج وهي آخر ما وصى به النبي ها أمته وقت فراق الدنيا جعل يقول الصلاة الصلاة وما ملكت أيمانكم وهي أول ما يحاسب عليه العبد من عمله وآخر ما يفقد من الدين فإذا ذهبت ذهب الدين كله وهي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۳۰ ص: ۳۷۰.

عمود الدين فمتى ذهبت سقط الدين قال النبي رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله وقد قال الله في كتابه ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَأَتَبَعُواْ ٱلشُّهَوَٰتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ [مريم: ٥٩] قال عبدالله بن مسعود رضى الله عنه وغيره إضاعتها تأخيرها عن وقتها ولو تركوها كانوا كفارا وقال تعالى ﴿حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاذِةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَـٰنِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] والمحافظة عليها فعلها في أوقاتها وقال تعالى ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ أَلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهمْ سَاهُونَ ﴾ [١١عون: ١-٥] وهم الذين يؤخرونها حتى يخرج الوقت وقد اتفق المسلمون على أنه لا يجوز تأخير صلاة النهار إلى الليل ولا تأخير صلاة الليل إلى النهار لا لمسافر ولا لمريض ولا غيرهما لكن يجوز عند الحاجة أن يجمع المسلم بين صلاتي النهار وهي الظهر والعصر في وقت إحداهما ويجمع بين صلاتي الليل وهي المغرب والعشاء في وقت إحداهما وذلك لمثل المسافر والمريض وعند المطر ونحو ذلك من الأعذار وقد أوجب الله على المسلمين أن يصلوا بحسب طاقتهم كما قال الله تعالى ﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهَ مَا السَّتَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦] فعلى الرجل أن يصلي بطهارة كاملة وقراءة كاملة وركوع وسجود كامل فإن كان عادما للماء أو يتضرر باستعماله لمرض أو برد أو غير ذلك وهو محدث أو جنب يتيمم الصعيد الطيب وهو التراب يمسح به وجهه ويديه ويصلي ولا يؤخرها عن وقتها باتفاق العلماء وكذلك إذا كان محبوسا أو مقيدا أو زمنا أو غير ذلك صلى على حسب حاله وإذا كان بإزاء عدوه صلى أيضا صلاة الخوف قال الله تعالى ﴿ وَإِذَا ضَرَبُّمُ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُرُ جُنَاحٌ أَن نَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوةِ إِنْ خِفْئُمُ أَن يَفْلِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ إِنَّ ٱلْكَفِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوًّا مُّبِينًا ١٠٠٠ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمَ فَأَقَمَتَ لَهُمُ ٱلصَّكَاوَةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَتُ مِّنْهُم مَّعَكَ ﴿ [النساء: ١٠١-١٠١] إلى قوله ﴿ وَلَيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسَلِحَتُهُمْ ﴾[النساء: ١٠٢] إلى قوله ﴿فَإِذَا ٱطْمَأْنَنتُمْ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوَةَ ۚ إِنَّ ٱلصَّلَوَةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤِّمِنِينَ كِتَنَبًا مُّوقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣] ويجب على أهل القدرة من المسلمين أن يأمروا بالصلاة كل أحد من الرجال والنساء حتى الصبيان قال النبي مروهم بالصلاة لسبع

واضربوهم على تركها لعشر وفرقوا بينهم في المضاجع والرجل البالغ إذا امتنع من صلاة واحدة من الصلوات الخمس أو ترك بعض فرائضها المتفق عليها فإنه يستتاب فإن تاب وإلا قتل فمن العلماء من يقول يكون مرتدا كافرا لا يصلى عليه ولا يدفن بين المسلمين ومنهم من يقول يكون كقاطع الطريق وقاتل النفس والزاني المحصن وأمر الصلاة عظيم شأنها أن تذكر ههنا فإنها قوام الدين وعماده وتعظيمه تعالى لها في كتابه فوق جميع العبادات فإنه سبحانه يخصها بالذكر تارة ويقرنها بالزكاة تارة وبالصبر تارة وبالنسك تارة كقوله تعالى ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَٱرْكَعُواْ مَعَ ٱلزَّكِوِينَ ﴾ [البقرة: ٤٣] وقوله ﴿أَسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةِ ﴾ [البقرة: ١٥٣] وقوله ﴿ فَصَلِّ لرَّبِّكَ وَٱنْحَارُ ﴾ [التعوثر: ٢] وقوله ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُشَكِي وَخَيْاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللَّهُ لَا شَرِيكَ لَهُ ۗ وَبِذَلِكَ أَمْرَتُ وَأَناْ أَوَّلُ ٱلشَّلِمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٣-١٦٣] وتارة يفتتح بها أعمال البر ويختمها بها كما ذكره في سورة سأل سائل ﴿إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ (المعارج: ١٥- الله عَلَى صَلَاتهم دَآبِمُونَ ﴾ [المعارج: ٢٧-٢٣] إلى قوله ﴿وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتهم يُحَافِظُونَ ﴾ [المعارج: ٣٤] وفي أول سورة المؤمنين قال تعالى ﴿قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمَّ فِي صَلَاتِهُمْ خَنْشِعُونَ حَفِظُونَ اللَّهِ اللَّاعَلَىٰٓ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ اللَّفَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِيكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ٧٧ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِأَمَنَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ٨٠ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ (اللهُ أُوْلَيَهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ (اللهُ ٱلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمَّ فِهَا خَلِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ١-١١] فنسأل الله العظيم أن يجعلنا وإياكم من الذين يرثون الفردوس هم فيها خالدون والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته والحمد لله وحده وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم تسليما كثيرا(١).

﴿ فَغَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلَفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَاُتَّبَعُواْ الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا ﴾ [مريم: ٥٩] لا يجوز لأحد أن يؤخر صلاة النهار إلى الليل ولا يؤخر صلاة الليل إلى النهار

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣ ص: ٤٢٨-٤٣٠.

لشغل من الأشغال لا لحصد ولا لحرث ولا لصناعة ولا لجنابة ولا نجاسة ولا صيد ولا لهو ولا لعب ولا لخدمة أستاذ ولا غير ذلك بل المسلمون كلهم متفقون على أن عليه أن يصلي في الوقت ألزم بذلك وإن قال لا أصلي إلا بعد غروب الشمس لاشتغاله بالصناعة والصيد أو غير ذلك فإنه يقتل وقد ثبت في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال من فاتته صلاة العصر فكأنما وتر أهله وماله وفي الصحيحين عنه ﷺ أنه قال من فاتته صلاة العصر فقد حبط عمله وفي وصية أبي بكر الصديق لعمر بن الخطاب أنه قال إن لله حقا بالليل لا يقبله بالنهار وحقا بالنهار لا يقبله بالليل والنبي ﷺ كان أخر صلاة العصر يوم الخندق لاشتغاله بجهاد الكفار ثم صلاها بعد المغرب فأنزل الله تعالى ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ا ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] وقد ثبت في الصحيحين عن النبي ﷺ أن الصلاة الوسطى صلاة العصر فلهذا قال جمهور العلماء إن ذلك التأخير منسوخ بهذه الآية فلم يجوزوا تأخير الصلاة حال القتال بل أوجبوا عليه الصلاة قي الوقت حال القتال وهذا مذهب مالك والشافعي وأحمد في المشهور عنه وعن أحمد رواية أخرى أنه يخير حال القتال بين الصلاة وبين التأخير ومذهب أبى حنيفة يشتغل بالقتال ويصلى بعد الوقت وأما تأخير الصلاة لغير الجهاد كصناعة أو زراعة أو صيد أو عمل من الأعمال ونحو ذلك فلا يجوزه أحد من العلماء بل قد قال تعالى ﴿فَوَيَـٰلُ لِلْمُصَلِّينَ ۖ كَا ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهم سَاهُونَ ﴾ [١١عون: ٤-٥] قال طائفة من السلف هم الذين يؤخرونها عن وقتها وقال بعضهم هم الذين لا يؤدونها على الوجه المأمور به وإن صلاها في الوقت فتأخيرها عن الوقت حرام باتفاق العلماء فإن العلماء متفقون على أن تأخير صلاة الليل إلى النهار وتأخير صلاة النهار إلى الليل بمنزلة تأخير صيام شهر رمضان إلى شوال فمن قال أصلى الظهر والعصر بالليل فهو باتفاق العلماء بمنزلة من قال أفطر شهر رمضان وأصوم شوال وإنما يعذر بالتأخير النائم والناسي كما قال النبي ﷺ من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها فإن ذلك وقتها لا كفارة لها إلا ذلك فلا يجوز تأخير الصلاة عن وقتها لجنابة ولا حدث ولا نجاسة ولا غير ذلك بل يصلى في الوقت بحسب حاله فإن كان محدثا وقد عدم الماء أو خاف الضرر باستعماله تيمم وصلى وكذلك الجنب يتيمم ويصلى إذا عدم

الماء أو خاف الضرر باستعماله لمرض أو لبرد وكذلك العريان يصلى في الوقت عريانا ولا يؤخر الصلاة حتى يصلى بعد الوقت في ثيابه وكذلك إذا كان عليه نجاسة لا يقدر أن يزيلها فيصلى في الوقت بحسب حاله وهكذا المريض يصلى على حسب حاله في الوقت كما قال النبي ﷺ لعمران بن حصين صل قائما فإن لم تستطع فقاعدا فإن لم تستطع فعلى جنب فالمريض باتفاق العلماء يصلي في الوقت قاعدا أو على جنب إذا كان القيام يزيد في مرضه ولا يصلي بعد خروج الوقت قائما وهذا كله لأن فعل الصلاة في وقتها فرض والوقت أوكد فرائض الصلاة كما أن صيام شهر رمضان واجب في وقته ليس لأحد أن يؤخره عن وقته ولكن يجوز الجمع بين الظهر والعصر بعرفة وبين المغرب والعشاء بمزدلفة باتفاق المسلمين وكذلك يجوز الجمع بين صلاة المغرب والعشاء وبين الظهر والعصر عند كثير من العلماء للسفر والمرض ونحو ذلك من الأعذار وأما تأخير صلاة النهار إلى الليل وتأخير صلاة الليل إلى النهار فلا يجوز لمرض ولا لسفر ولا لشغل من الأشغال ولا لصناعة باتفاق العلماء بل قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه الجمع بين صلاتين من غير عذر من الكبائر لكن المسافر يصلى ركعتين ليس عليه أن يصلى أربعا بل الركعتان تجزئ المسافر في سفر القصر باتفاق العلماء ومن قال إنه يجب على كل مسافر أن يصلى أربعا فهو بمنزلة من قال إنه يجب على المسافر أن يصوم شهر رمضان وكلاهما ضلال مخالف لإجماع المسلمين يستتاب قائله فإن تاب وإلا قتل والمسلمون متفقون على أن المسافر إذا صلى الرباعية ركعتين والفجر ركعتين والمغرب ثلاثا وأفطر شهر رمضان وقضاه أجزأه ذلك وأما من صام في السفر شهر رمضان أو صلى اربعا ففيه نزاع مشهور بين العلماء منهم من قال لا يجزعه ذلك فالمريض له أن يؤخر الصوم باتفاق المسلمين وليس له أن يؤخر الصلاة باتفاق المسلمين والمسافر له أن يؤخر الصيام باتفاق المسلمين وهذا مما بين أن المحافظة على الصلاة في وقتها أوكد من الصوم في وقته قال تعالى ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَٱتَّبَعُواْ ٱلشَّهَوٰتِ ۖ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ [مريم: ٥٩] قال طائفة من السلف إضاعتها تأخيرها عن وقتها ولو تركوها لكانوا كفارا وقال النبي ﷺ سيكون بعدي أمراء يؤخرون الصلاة عن وقتها فصلوا الصلاة لوقتها ثم اجعلوا صلاتكم معهم

نافلة رواه مسلم عن أبي ذر قال قال رسول الله ﷺ كيف بك إذا كان عليكم أمراء يؤخرون الصلاة عن وقتها وينسؤون الصلاة عن وقتها قلت فماذا تأمرني قال صل الصلاة لوقتها فإن أدركتها معهم فصل فإنها لك نافلة وعن عبادة بن الصامت عن النبي ﷺ قال سيكون عليكم أمراء تشغلهم أشياء عن الصلاة لوقتها حتى يذهب وقتها فصلوا الصلاة لوقتها وقال رجل أصلي معهم قال نعم إن شئت واجعلوها تطوعا رواه أحمد وأبو داود ورواه عبد الله بن مسعود قال قال رسول الله ﷺ كيف بكم إذا كان عليكم أمراء يصلون الصلاة لغير ميقاتها قلت فما تأمرني إن أدركني ذلك يا رسول الله قال صل الصلاة لوقتها واجعل صلاتك معهم نافلة ولهذا اتفق العلماء على أن الرجل إذا كان عريانا مثل أن تنكسر بهم السفينة أو تسلبه القطاع ثيابه فإنه يصلى في الوقت عريانا والمسافر إذا عدم الماء يصلى بالتيمم في الوقت باتفاق العلماء وإن كان يجد الماء بعد الوقت وكذلك الجنب المسافر إذا عدم الماء تيمم وصلى ولا إعادة عليه باتفاق الأئمة الأربعة وغيرهم وكذلك إذا كان البرد شديدا فخاف إن اغتسل أن يمرض فإنه يتيمم ويصلي في الوقت ولا يؤخر الصلاة حتى يصلي بعد الوقت باغتسال وقد تنازع العلماء هل يتيمم قبل الوقت وهل يتيمم لكل صلاة أو يبطل بخروج الوقت أو يصلي ما شاء كما يصلى بالماء ولا ينقضه إلا ما ينقض الوضوء أو القدرة على استعمال الماء وهذا مذهب أبي حنيفة وأحد الأقوال في مذهب أحمد وغيره فإن النبي ﷺ قال الصعيد الطيب طهور المسلم ولو لم يجد الماء عشر سنين فإذا وجدت الماء فامسسه بشرتك فإن ذلك خير قال الترمذي حديث حسن صحيح وإذا كان عليه نجاسة وليس عنده ما يزيلها به صلى في الوقت وعليه النجاسة كما صلى عمر بن الخطاب وجرحه يثعب دما ولم يؤخر الصلاة حتى خرج الوقت ومن لم يجد إلا ثوبا نجسا فقيل يصلى عريانا وقيل يصلى فيه ويعيد وقيل يصلى فيه ولا يعيد وهذا أصح أقوال العلماء فإن الله لم يأمر العبد أن يصلى الفرض مرتين إلا إذا لم يفعل الواجب الذي يقدر عليه في المرة الأولى مثل أن يصلى بلا طمأنينة فعليه أن يعيد الصلاة كما أمر النبي ﷺ من صلى ولم يطمئن أن يعيد الصلاة وقال ارجع فصل فإنك لم تصل وكذلك من نسى الطهارة وصلى بلا وضوء فعليه أن يعيد كما أمر النبي ﷺ من توضأ وترك لمعة في قدمه لم يمسها الماء أن يعيد الوضوء والصلاة فأما من

فعل ما أمر به بحسب قدرته فقد قال تعالى ﴿فَأَنَّقُوا أَللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦] وقال النبي ﷺ إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم ومن كان مستيقظا في الوقت والماء بعيد منه لا يدركه إلا بعد الوقت فإنه يصلى في الوقت بالتيمم باتفاق العلماء وكذلك إذا كان البرد شديدا ويضره الماء البارد ولا يمكنه الذهاب إلى الحمام أو تسخين الماء حتى يخرج الوقت فإنه يصلى في الوقت بالتيمم والمرأة والرجل في ذلك سواء فإذا كانا جنبين ولم يمكنهما الاغتسال حتى يخرج الوقت فإنهما يصليان في الوقت بالتيمم والمرأة الحائض إذا انقطع دمها في الوقت ولم يمكنها الاغتسال إلا بعد خروج الوقت تيممت وصلت في الوقت ومن ظن أن الصلاة بعد خروج الوقت بالماء خير من الصلاة في الوقت بالتيمم فهو ضال جاهل وإذا استيقظ آخر وقت الفجر فإذا اغتسل طلعت الشمس فجمهور العلماء هنا يقولون يغتسل ويصلى بعد طلوع الشمس وهذا مذهب أبى حنيفة والشافعي وأحمد وأحد القولين في مذهب مالك وقال في القول الآخر بل يتيمم أيضا هنا ويصلى قبل طلوع الشمس كما تقدم في تلك المسائل لأن الصلاة في الوقت بالتيمم خير من الصلاة بعده بالغسل والصحيح قول الجمهور لأن الوقت في حق النائم هو من حين يستيقظ كما قال النبي ﷺ من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها فإن ذلك وقتها فالوقت في حق النائم هو من حين يستيقظ وما قبل ذلك لم يكن وقتا في حقه وإذا كان كذلك فإذا استيقظ قبل طلوع الشمس فلم يمكنه الاغتسال والصلاة إلا بعد طلوعها فقد صلى الصلاة في وقتها ولم يفوتها بخلاف من استيقظ في أول الوقت فإن الوقت في حقه قبل طلوع الشمس فليس له أن يفوت الصلاة وكذلك من نسي صلاة وذكرها فإنه حينئذ يغتسل ويصلي في أي وقت كان وهذا هو الوقت في حقه فإذا لم يستيقظ إلا بعد طلوع الشمس كما استيقظ أصحاب النبي ﷺ لما ناموا عن الصلاة عام خيبر فإنه يصلى بالطهارة الكاملة وإن أخرها إلى حين الزوال فإذا قدر أنه كان جنبا فإنه يدخل الحمام ويغتسل وإن أخرها إلى قريب الزوال ولا يصلي هنا بالتيمم ويستحب له أن ينتقل عن المكان الذي نام فيه كما انتقل النبي ﷺ وأصحابه عن المكان الذي ناموا فيه وقال هذا مكان حضرنا فيه الشيطان وقد نص على ذلك أحمد وغيره وإن صلى فيه جازت صلاته فإن قيل هذا يسمى قضاء أو اداء الفرق بين اللفظين هو فرق إصطلاحي لا أصل له في كلام الله

ورسوله فإن الله تعالى سمى فعل العبادة في وقتها قضاء كما قال في الجمعة ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَٱنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الجمعة: ١٠] وقال تعالى ﴿فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَسِكَكُمُ فَأَذْكُرُواْ ٱللَّهَ ﴾ [البقرة: ٢٠٠] مع أن هذين يفعلان في الوقت والقضاء في لغة العرب هو إكمال الشيء وإتمامه كما قال تعالى ﴿فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾ [فصلت: ١٦] إي أكملهن وأتمهن فمن فعل العبادة كاملة فقد قضاها وإن فعلها في وقتها وقد اتفق العلماء فيما أعلم على أنه لو اعتقد بقاء وقت الصلاة فنواها أداء ثم تبين أنه صلى بعد خروج الوقت صحت صلاته ولو اعتقد خروجه فنواها قضاء ثم تبين له بقاء الوقت أجزأته صلاته وكل من فعل العبادة في الوقت الذي أمر به أجزأته صلاته سواء نواها أداء أو قضاء والجمعة تصح سواء نواها أداء أو قضاء إذا أراد القضاء المذكور في القرآن والنائم والناسي إذا صليا وقت الذكر والانتباه فقد صليا في الوقت الذي أمرا بالصلاة فيه وإن كانا قد صليا بعد خروج الوقت المشروع لغيرهما فمن سمى ذلك قضاء باعتبار هذا المعنى وكان في لغته أن القضاء فعل العبادة بعد خروج الوقت المقدر شرعا للعموم فهذه التسمية لا تضر ولا تنفع وبالجملة فليس لأحد قط شغل يسقط عنه فعل الصلاة في وقتها بحيث يؤخر صلاة النهار إلى الليل وصلاة الليل إلى النهار بل لا بد من فعلها في الوقت لكن يصلى بحسب حاله فما قدر عليه من فرائضها فعله وما عجز عنه سقط عنه ولكن يجوز الجمع للعذر بين صلاتي النهار وبين صلاتي الليل عند أكثر العلماء فيجوز الجمع للمسافر إذا جد به السير عند مالك والشافعي وأحمد في إحدى الروايتين عنه ولا يجوز في الرواية الأخرى عنه وهو قول أبي حنيفة وفعل الصلاة في وقتها أولى من الجمع إذا لم يكن عليه حرج بخلاف القصر فإن صلاة ركعتين أفضل من صلاة أربع عند جماهير العلماء فلو صلى المسافر أربعا فهل تجزئه صلاته على قولين والنبي ﷺ كان في جميع أسفاره يصلي ركعتين ولم يصل في السفر أربعا قط ولا أبو بكر ولا عمر وأما الجمع فإنما كان يجمع بعض الأوقات إذا جد به السير وكان لعذر شرعى كما جمع بعرفة ومزدلفة وكان في غزوة تبوك أحيانا كان إذا ارتحل قبل الزوال آخر الظهر إلى العصر ثم صلاهما جميعا وهذا ثابت في الصحيح وأما إذا ارتحل بعد الزوال فقد روى إنه كان صلى الظهر

والعصر جمعا كما جمع بينهما بعرفة وهذا معروف في السنن وهذا إذا كان لا ينزل إلى وقت المغرب كما كان بعرفة لا يفيض حتى تغرب الشمس وأما إذا كان ينزل وقت العصر فانه يصليها في وقتها فليس القصر كالجمع بل القصر سنة راتبة وأما الجمع فإنه رخصة عارضة ومن يسوي من العامة بين الجمع والقصر فهو جاهل بسنة رسول الله وبأقوال علماء المسلمين فإن سنة رسول الله في فرقت بينهما والعلماء اتفقوا على أن أحدهما سنة واختلفوا في وجوبه وتنازعوا في جواز الآخر فأين هذا من هذا وأوسع المذاهب في الجمع بين الصلاتين مذهب الامام أحمد فإنه نص على أنه يجوز الجمع للحرج والشغل بحديث روي في ذلك قال القاضي أبو يعلى وغيره من أصحابه يعني إذا كان هناك شغل يبيح له ترك الجمعة والجماعة جاز له الجمع ويجوز عنده وعند مالك وطائفة من أصحاب الشافعي الجمع للمرض ويجوز للمرضع أن تجمع إذا كان يشق عليها غسل من أصحاب الشافعي الجمع للمرض ويجوز للمرضع أن تجمع إذا كان يشق عليها غسل الثوب في كل صلاة نص عليه أحمد وتنازع العلماء في الجمع والقصر هل يفتقر إلى نية وهذا مذهب مالك وأبي حنيفة وأحد القولين في مذهب أحمد وعليه تدل نصوصه وأصوله وقال الشافعي وطائفة من أصحاب أحمد أنه يفتقر إلى نية وهذا مذهب مالك وأبي حنيفة وأحد القولين في مذهب أحمد وعليه تدل نصوصه وأصوله وقال الشافعي وطائفة من أصحاب أحمد أنه يفتقر إلى نية وقول الجمهور هو الذي تدل عليه سنة رسول الله هي والله سبحانه وتعالى أعلم (۱۰).

والخندق كانت إما سنة خمس أو أربع وفيها أنزل الله تعالى ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَالْحَسَلَوْةِ ٱلْوُسُطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] ونسخ التأخير بها يوم الخندق مع أنه كان للقتال عند أكثر أهل العلم ومن قال إنه لم ينسخ بل يجوز التأخير للقتال كأبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين (٢٠).

تأخير الصلاة عن غير وقتها الذي يجب فعلها فيه عمدا من الكبائر ولا يحل تأخيرها عن وقتها إلا لنأو جمعها أو مشتغل عنها بشرطها أما فعلها في

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۵۰-۵۱ ومجموع الفتاوى ج: ۲۲ ص: ۲۷-۳۳ والفتاوى الكبرى ج: ۱ ص: ۱۸۲-۱۸۳.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٨ ص: ١٨٥.

الوقت المضروب لها ففرض وتأخيرها عنه عمدا من الكبائر لقوله تعالي ﴿حَـٰفِظُواْ عَلَى ا ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨] والمحافظة عليها فعلها في الوقت لأن سبب نزول الآية تأخير الصلاة يوم الخندق دون تركها لأن السلف فسروها بذلك ولأن المحافظة خلاف الإهمال والإضاعة ومن أخرها عن وقتها فقد أهملها ولم يحافظ عليها وقوله تعالى ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهَوٰتِ ۖ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ [مريم: ٥٩] وإضاعتها تأخيرها عن وقتها كذلك فسرها ابن مسعود وإبراهيم والقاسم بن محمد والضحاك وغيرهم من غير مخالف لهم قال ابن مسعود إضاعتها صلاتها لغير وقتها لأن الشيء الضائع ليس هو معدوما إنما هو مهمل غير محفوظ وقوله تعالى ﴿فَوَيُلُّ لِلَّمْصَلِّينَ ﴿ اللَّهُ مَا عَن صَلَاتَهُمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ٤-٥] والمشهور منها إضاعة الوقت كذلك فسر هذه المواضع جماهير الصحابة والتابعين وهو معقول من الكلام وقال تعالى ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣] وأمر سبحانه الخائف إن يصلى مع الإخلال بكثير من الأركان وكذلك المتيمم ونحوه ولو جاز التأخير لما احتاج ذلك إلى شيء من ذلك وسائر الآيات الموجبة فعلها في الوقت المحدود مثل قوله ﴿وَسَيِّبُمْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ ظُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ۗ وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلَّيْلِ فَسَيِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴾ [طه: ١٣٠] وقوله تعالى ﴿ أَقِرِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾ [الإسراء: ٧٨] دليل مفصل على ذلك وكذلك الأحاديث عن أبى ذر رضى الله عنه إن رسول الله ﷺ قال يا أبا ذر إنها ستكون عليكم أئمة يميتون الصلاة فان ادر كتموهم فصلوا الصلاة لوقتها واجعلوا صلاتكم معهم نافلة رواه احمد ومسلم وعن أبي قتادة قال رسول الله ﷺ ليس في النوم تفريط إنما التفريط في اليقظة إن يؤخر صلاة إلى وقت الصلاة الأخرى رواه مسلم والنصوص في ذلك كثيرة وهو مجمع عليه<sup>(۱)</sup>.

وتأخير الصلاة عن غير وقتها الذي يجب فعلها فيه عمدا من الكبائر بل قد قال

<sup>(</sup>١) درء التعارض ج: ٤ ص: ٥٣-٥٤.

عمر بن الخطاب رضى الله عنه الجمع بين الصلاتين من غير عذر من الكبائر وقد رواه الترمذي مرفوعا عن ابن عباس عن عن النبي أنه قال من جمع بين الصلاتين من غير عذر فقد أتى بابا من أبواب الكبائر ورفع هذا إلى النبي ﷺ وإن كان فيه نظر فإن الترمذي قال العمل على هذا عند أهل العلم والأثر معروف وأهل العلم ذكروا ذلك مقرين له لا منكرين له وفي الصحيح عن النبي ﷺ قال من فاتته صلاة العصر فقد حبط عمله وحبوط العمل لا يتوعد به إلا على ما هو من أعظم الكبائر وكذلك تفويت العصر أعظم من تفويت غيرها فإنها الصلاة الوسطى المخصوصة بالأمر بالمحافظة عليها وهي التي فرضت على من كان قبلنا فضيعوها فمن حافظ عليها فله الأجر مرتين وهي التي لما فاتت سليمان فعل بالخيل ما فعل وفي الصحيح عن النبي ايضا أنه قال من فاتته صلاة العصر فكأنما وتر أهله وماله والموتور أهله وماله يبقى مسلوبا ليس له ما ينتفع به من الأهل والمال وهو بمنزلة الذي حبط عمله وايضا فإن الله تعالى يقول ﴿فَوَيُـٰلُ لِّلْمُصَلِّينَ الله عن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ٤-٥] فتوعد بالويل لمن يسهو عن الصلاة حتى الصلاة حتى يخرج وقتها وإن صلاها بعد ذلك وكذلك قوله تعالى ﴿ فَلَكَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَأَتَبَعُواْ ٱلشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ [مريم: ٥٩] وقد سألوا إبن مسعود عن إضاعتها فقال هو تأخيرها حتى يخرج وقتها فقالوا ما كنا نرى ذلك إلا تركها فقال لو تركوها لكانوا كفارا وقد كان إبن مسعود يقول عن بعض أمراء الكوفة في زمانه ما فعل خلفكم لكونهم كانوا يؤخرون الصلاة عن وقتها وقوله ﴿وَأَتَّبَعُواْ ٱلشَّهَوَتِ﴾ [مريم: ٥٩] يتناول كل من إستعمل ما يشتهيه عن المحافظة عليها في وقتها سواء كان المشتهى من جنس المحرمات كالمأكول المحرم والمشروب المحرم والمنكوح المحرم والمسموع المحرم أو كان من جنس المباحات لكن الإسراف فيه ينهى عنه أو غير ذلك فمن إشتغل عن فعلها في الوقت بلعب أو لهو أو حديث مع أصحابه أو تنزه في بستانه أو عمارة عقاره أو سعى في تجارته أو غير ذلك فقد اضاع تلك الصلاة وإتبع ما يشتهيه وقد قال تعالى ﴿يَآيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُلْهِكُمُ أَمُوَلُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ۚ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ

ٱلْخَسِرُونَ ﴾[المنافقون: ٩] ومن الهاه ماله وولده عن فعل المكتوبة في وقتها دخل في ذلك فيكون خاسرا وقال تعالى ضد هؤلاء ﴿يُسَيِّحُ لَهُ, فِيهَا بِٱلْفُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ ۞ ْرِجَالُ لَّا نُلْهِيهُمْ يِجَنَرُةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَآءِ ٱلزَّكَوْةِ لَيَخَافُونَ يَوْمَا نَنَقَلَبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَارُ ﴾ [النور: ٣٦-٣٦] فإذا كان سبحانه قد توعد بلقى الغي من يضيع الصلاة عن وقتها ويتبع الشهوات والمؤخر لها عن وقتها مشتغلا بما يشتهيه هو مضيع لها متبع لشهوته فدل ذلك على انه من الكبائر إذ هذا الوعيد لا يكون إلا على كبيرة ويؤيد ذلك جعله خاسرا والخسران لا يكون بمجرد الصغائر المكفرة باجتناب الكبائر وأيضا فلا أحدا من صلى بلا طهارة أو إلى غير القبلة عمدا وترك الركوع والسجود أو القراءة أو غير ذلك متعمدا أنه قد فعل بذلك كبيرة بل قد يتورع في كفره إن لم يستحل ذلك وأما إذا استحله فهو كافر بلا ريب ومعلوم ان الوقت للصلاة مقدم على هذه الفروض وغيرها فإنه لا نزاع بين المسلمين أنه إذا علم المسافر العادم للماء أنه يجده بعد الوقت لم يجز له تأخير الصلاة ليصليها بعد الوقت بوضوء أو غسل بل ذلك هو الفرض وكذلك العاجز عن الركوع والسجود والقراءة إذا استحله فهو كافر بلا ريب ومعلوم أنه إن علم أنه بعد الوقت يمكنه أن يصلى باتمام الركوع والسجود والقراءة كان الواجب عليه ان يصلى في الوقت لإمكانه واما قول بعض أصحابنا إنه لا يجوز تأخيرها عن وقتها إلا لنا ولجمعها أو مشتغل بشرطها فهذا لم يقله قبله أحد من الأصحاب بل ولا احد من سائر طوائف المسلمين إلا أن يكون بعض أصحاب الشافعي فهذا اشك فيه ولا ريب أنه ليس على عمومه وإطلاقه بإجماع المسلمين وإنما فيه صورة معروفة كما إذا أمكن الواصل إلى البئر أن يضع حبلا يستقي ولا يفرغ إلا بعد الوقت وإذا أمكن العريان أن يخيط له ثوبا ولا يفرغ إلا بعد الوقت ونحو هذه الصور ومع هذا فالذي قاله في ذلك خلاف المذهب المعروف عن احمد واصحابه وخلاف قول جماعة علماء المسلمين من الحنفية والمالكية وغيرهم وما أعلم من يوافقه على ذلك إلا بعض أصحاب الشافعي ومن قال ذلك فهو محجوج بإجماع المسلمين على أن مجرد الإشتغال بالشرط لا يبيح تأخير الصلاة عن وقتها المحدود شرعا فإنه لو دخل الوقت وأمكنه أن يطلب الماء وهو لا يجده إلا بعد الوقت لم

يجز له التأخير بإتفاق المسلمين وإن كان مشتغلا بالشرط وكذلك العريان لو أمكنه أن يذهب إلى قرية ليشتري له منها ثوبا وهو لا يصلى إلا بعد خروج الوقت لم يجز له التأخير بلا نزاع والأمى كذلك إذا أمكنه تعلم الفاتحة وهو لا يتعلمها حتى يخرج الوقت كان عليه أن يصلى في الوقت وكذلك العاجز عن تعلم التكبير والتشهد إذا ضاق الوقت بحسب الإمكان ولم ينتظر وكذلك المستحاضة لو كان دمها ينقطع بعد الوقت لم يجز لها أن تؤخر الصلاة لتصلي بطهارة بعد الوقت بل تصلى في الوقت بحسب الإمكان وأما حيث جاز الجمع فالوقت واحد والمؤخر ليس بمؤخر عن الوقت الذي يجوز فعلها فيه بل في أحد القولين أنه لا يحتاج الجمع إلى النية كما قال أبوبكر وكذلك القصر وهو مذهب الجمهور كأبي حنيفة ومالك وكذلك صلاة الخوف تجب في الوقت مع إمكان أن يؤخرها فلا يستدبر القبلة ولا يعمل عملا كثيرا في الصلاة ولا يتخلف عن الإمام بركعة ولا يفارق الإمام قبل السلام ولا يقضى ما سبق له قبل السلام ونحو ذلك مما يفعل في صلاة الخوف وليس ذلك إلا قبل السلام ونحو ذلك إلا لأجل الوقت وإلا ففعلها بعد الوقت ولو بالليل ممكن على إلا كمال وكذلك من اشتبهت عليه القبلة وامكنه تأخير الصلاة إلى أن يأتي مصرا يعلم فيه القبلة لم يجز له ذلك وإنما نازع من نازع إذا امكنه تعلم دلائل القبلة ولا يتعلمها حتى يخرج الوقت وهذا النزاع هو القول المحدث الشاذ الذي تقدم ذكره وأما النزاع المعروف بين الأئمة في مثل ما إذا إستيقظ النائم في آخر الوقت ولم يمنكه أن يصلي قبل الطلوع بوضوء هل يصلى بتيمم أو يتوضأ ويصلى بعد الطلوع على قولين مشهورين الأول قول مالك مراعاة للوقت الثاني قول الأكثرين كأحمد والشافعي وأبى حنيفة وهذه المسألة هي التي توهم أن الشرط مقدم على الوقت وليس كذلك فإن الوقت في حق النائم هو من حين يستيقظ كما ثبت في الصحيح عن النبي انه قال من نام وعن صلاة أو نسيها فليصليها إذا ذكرها فإن ذلك وقتها فجعل الوقت الذي أوجب الله على العبد فيه هو وقت الذكر والإنتباه وحينئذ فمن فعلها في هذا الوقت بحسب ما يمكنه من الطهارة الواجبة فقد فعلها في الوقت وهذا ليس بمفرط ولا مضيع لها قال النبي ليس في النوم تفريط إنما التفريط في اليقظة بخلاف المتنبه من أول الوقت فإنه مأمور أن يفعلها في ذلك الوقت بحيث لو اخرها عنه عمدا كان مضيعا مفرطا فإذا إشتغل عنها

بشرطه أو كان قد أخرها عن الوقت الذي أمر أن يفعلها فيه ولولا أنه مأمور بفعلها في ذلك الوقت لجاز تأخيرها عن الوقت إذا كان مشتغلا بتحصيل ماء الطهارة أو ثوب الإستعارة بالذهاب إلى مكانه ونحو ذلك وهذا خلاف إجماع المسلمين بل المستيقظ في آخر الوقت إنما عليه أن يتوضأ كما يتوضأ المستيقظ في الوقت فلو أخرها لأنه يجد الماء عند الزوال ونحو ذلك لم يجز له ذلك وأيضا فقد نص العلماء على أنه إذا جاء وقت الصلاة ولم يصل فإنه يقتل وإن قال انا اصليها قضاء كما يقتل إذا قال اصلي بغير وضوء أو إلى غير القبلة وكل فرض من فرائض الصلاة الجمع عليها إذا تركه عمدا فإنه يقتل بتركه كما أنه يقتل بترك الصلاة فإن قلنا يقتل بضيق الثانية والرابعة فالأمر كذلك وكذلك إذا قلنا يقتل بضيق الأولى وهو الصحيح أو الثالثة فإن ذلك مبنى على أنه هل يقتل بترك الصلاة أو بثلاث على روايتن وإذا قيل بترك الصلاة فهل يشترط وقت التي بعدها أو يكفى ضيق وقتها على وجهين وفيها وجه ثالث وهو الفرق بين صلاتي الجمع وغيرهما ولا يعارض ما ذكرنماه انه يصح بعد الوقت بخلاف بقية الفرائض لإن الوقت إذا فات لم يمكن إستدراكه فلا يمكنه أن يفعلها إلا فائته ويبقى إثم التأخير من باب الكبائر التي تمحوها التوبة ونحوها وأما بقية الفرائض فيمكن إستدراكها بالقضاء وأما الأمراء الذين كانوا يؤخرون الصلاة عن وقتها ونهى النبي ﷺ عن قتالهم فإن قيل إنهم كانوا يؤخرون الصلاة إلى آخر الوقت فلا كلام وإن قيل وهو الصحيح إنهم كانوا يفوتونها فقد أمر النبي الأمة بالصلاة في الوقت وقال اجعلوا صلاتكم معهم نافلة ونهي عن قتالهم كما نهى عن قتال الأئمة إذا استاثروا وظلموا الناس حقوقهم وإعتدوا عليهم وإن كان يقع من الكبائر في أثناء ذلك ما يقع ومؤخرها عن وقتها فاسق والأئمة لا يقاتلون بمجرد الفسق وإن كان الواحد المقدور قد يقتل لبعض أنواع الفسق كالزنا وغيره فليس كلما جاز فيه القتل جاز أن يقاتل الأئمة لفعلهم إياه إذ فساد القتال أعظم من فساد كبيرة يرتكبها ولى الأمر ولهذا نص من نص من اصحاب أحمد وغيره على أن النافلة تصلى خلف الفساق لأن النبي أمر بالصلاة خلف الأمراء الذين يؤخرون الصلاة حتى يخرج وقتها وهؤلاء الأئمة فساق وقد أمر بفعلها خلفهم نافلة والمقصود أن الفسق بتفويت الصلاة أمر معروف عند الفقهاء لكن لو قال قائل الكبيرة تفويتها دائما فإن ذلك إصرار

على الصغيرة قيل له قد تقدم ما يبين أن الوعيد يلحق بتفويت صلاة واحدة وأيضا فان الاصرار هو العزم على العود ومن أتى بصغيرة وتاب منها ثم عاد إليها لم يكن قد أتى كبيرة وايضا فمن اشترط المداومة على التفويت محتاج إلى ضابط فإن أراد بذلك المداومة على طول عمره لم يكن المذكورون من هذا الباب وإن أراد مقدارا محدودا طولب بدليل عليه وأيضا فالقتل بترك واحدة ابلغ من جعل ذلك كبيرة والله سبحانه وتعالى أعلم (۱).

ما جاء من نفى الأعمال فى الكتاب والسنة فإنما هو لإنتفاء بعض واجباته

في بيان ما أمر الله به ورسوله من إقام الصلاة وإتمامها والطمأنينة فيها قال الله تعالى في غير موضع من كتابه ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ وَأَرْكَعُواْ مَعَ الزَّكِعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٣] وقال تعالى ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسَطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] وسيأتي بيان الدلالة في هذه الآيات وقد أخرج البخاري ومسلم في الصحيحين وأخرج أصحاب السنن أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه وأصحاب المسانيد كمسند أحمد وغير ذلك من اصول الإسلام عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله دخل المسجد فدخل رجل ثم جاء فسلم على النبي فرد رسول الله عليه السلام وقال إرجع فصل فإنك لم تصل فرجع الرجل فصلى كما كان يصلى ثم سلم عليه فقال رسول الله وعليك السلام ثم قال إرجع فصل فإنك لم تصل حتى فعل ذلك ثلاث مرات فقال الرجل والذى بعثك بالحق ما أحسن غير هذا فعلمني قال إذا قمت إلى الصلاة فكبر ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن ثم إركع حتى تطمئن راكعا ثم إرفع حتى تعتدل قائما ثم إسجد حتى تطمئن ساجدا ثم إجلس حتى تطمئن جالسا ثم إفعل ذلك في صلاتك كلها وفي رواية للبخاري إذا قمت إلى الصلاة فإسبغ الوضوء ثم إستقبل القبلة فكبر وإقرأ بما تيسر من القرآن ثم إركع حتى تطمئن راكعا ثم إرفع رأسك حتى تعتدل قائما ثم إسجد حتى تطمئن ساجدا ثم إرفع حتى تستوى وتطمئن جالسا ثم إسجد حتى تطمئن ساجدا ثم إرفع حتى تستوى قائما ثم إفعل ذلك في صلاتك كلها وفي رواية له ثم إركع حتى تطمئن راكعا ثم إرفع حتى

 <sup>(</sup>١) - مجموع الفتاوى ج: ٢٢ ص: ٥٣-٦٢.

تستوى قائما وباقيه مثله وفي رواية وإذا فعلت هذا فقد تمت صلاتك وما انتقصت من هذا فإنما إنتقصته من صلاتك وعن رفاعة بن رافع رضى الله عنه أن رجلا دخل المسجد فذكر الحديث وقال فيه فقال النبي ﷺ إنه لا تتم صلاة لأحد من الناس حتى يتوضأ فيضع الوضوء مواضعه ثم يكبر ويحمد الله عز وجل ويثنى عليه ويقرأ بما شاء من القرآن ثم يقول الله أكبر ثم يركع حتى يطمئن راكعا ثم يقول الله اكبر ثم يرفع رأسه حتى يستوى قائما ثم يسجد حتى يطمئن ساجدا ثم يقول الله أكبر ثم يرفع رأسه حتى يستوى قاعدا ثم يقول الله أكبر ثم يسجد حتى تطمئن مفاصله ثم يرفع رأسه فيكبر فإذا فعل ذلك فقد تمت صلاته وفي رواية إنها لا تتم صلاة أحدكم حتى يسبغ الوضوء كما أمر الله عز وجل فيغسل وجهه ويديه إلى المرفقين ويمسح برأسه ورجليه إلى الكعبين ثم يكبر الله ويحمده ثم يقرأ من القرآن ما أذن له وتيسر وذكر نحو اللفظ الأول وقال ثم يكبر فيسجد فيمكن وجهه وربما قال جبهته من الأرض حتى تطمئن مفاصله وتسترخى ثم يكبر فيستوى قاعدا على مقعدته ويقيم صلبه فوصف الصلاة هكذا أربع ركعات حتى فرغ ثم قال لا تتم صلاة لأحدكم حتى يفعل ذلك رواه أهل السنن أبوداود والنسائي وإبن ماجه والترمذي وقال حديث حسن والروايتان لفظ أبى داود وفي رواية ثالثة له قال إذا قمت فتوجهت إلى القبلة فكبر ثم إقرأ بأم القرآن وبما شاء الله أن تقرأ فإذا ركعت فضع راحتك عي ركبتيك وإمدد ظهرك وقال إذا سجدت فمكن لسجودك فإذا رفعت فإقعد على فخذك اليسرى وفي رواية أخرى قال إذا أنت قمت في صلاتك فكبر الله عز وجل ثم إقرأ ما تيسر عليك من القرآن وقال فيه فإذا جلست في وسط الصلاة فإطمئن وإفترش فخذك اليسرى ثم تسهد ثم غذا قمت فمثل ذلك حتى تفرغ من صلاتك وفي رواية أخرى قال فتوضا كما أمر الله ثم تشهد فأتم ثم كبر فإن كان معك قرآن فإقرأ به وإلا فإحمد الله عز وجل وكبره وهلله وقال فيه وإن إنتقصت منه شيئا إنتقصت من صلاتك فالنبي أمر ذلك المسيء في صلاته بأن يعيد الصلاة وامر الله ورسوله إذا أطلق كان مقتضاه الوجوب وأمره إذا قام إلى الصلاة بالطمأنينة كما أمره بالركوع والسجود وأمره المطلق على الإيجاب وأيضا قال له فإنك لم تصل فنفى أن يكون عمله الأول صلاة والعمل لا يكون منفيا إلا إذا إنتفي شيء من واجباته فأما إذا فعل كما أوجبه الله عز

وجل فإنه لا يصح نفيه لإنتفاء شيء من المستحبات التي ليست بواجبة وأما ما يقوله بعض الناس إن هذا نفي للكمال كقوله لا صلاة لجار المسجد إلا في المسجد فيقال له نعم هو لنفي الكمال لكن لنفي كمال الواجبات أو لنفي كمال المستحبات فأما الأول فحق وأما الثاني فباطل لا يوجد مثل ذلك في كلام الله عز وجل ولا في كلام رسوله قط وليس مجق فإن الشيء إذا كملت واجباته فكيف يصح نفيه وأيضا فلو جاز لجاز نفي صلاة عامة الأولين والآخرين لأن كمال المستحبات من أندر الأمور وعلى هذا فما جاء من نفي الأعمال في الكتاب والسنة فإنما هو لانتفاء بعض واجباته كقوله تعالى ﴿ فَلا وَرَيُكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيما شَجَرَ بَيْنَهُم ثُم الله وَيالرَسُولِ وَأَطَعنا ثُم وَرَيِك لا يُؤُمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوك فِيما شَجَرَ بَيْنَهُم ثُم الله وَيالرَسُولِ وَأَطَعنا ثُم الله وَيقُولُونَ ءَامنا المُؤمِنُونَ النَوْمِنُونَ الله وَيالرَسُولِ وَأَطَعنا ثُم الله وَيقُولُونَ ءَامنا المُؤمِنُونَ الله وَله الله والله وقي الله ويالرَسُولِ وَأَطَعنا ثُم الله ويق وَيقُولُونَ عَامنا المُؤمِنُونَ الله وله الله ووله الله والله والنور: ١٢] الآية ونظائر ذلك كثيرة ومن ذلك قوله لا إيمان لمن لا أمانه له ولا صلاة إلا بفاتحة الكتاب ولا صلاة إلا بوضوء (١٠).

### إن الله أوجب المحافظة والإدامة على الصلاة وذم إضاعتها والسهو عنها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۲ ص: ۲۷-۵۳۱.

تعالى ﴿وَقُومُوا لِلّهِ وَنَنِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] إما أن يكون أمرا بإقامة الصلاة مطلقا كما في قوله ﴿وُوُوا فَوَرَبِينَ بِٱلْقِسَطِ ﴾ [النساء: ٣٥] فيعم أفعالها ويقتضى الدوام في أفعالها وإما أن يكون المراد به القيام المخالف للقعود فهذا يعم ما قبل الركوع وما بعده ويقتضى الطول وهو القنوت المتضمن للدعاء كقنوت النوازل وقنوت الفجر عند من يستحب المداومة عليه وإذا ثبت وجوب هذا ثبت وجوب الطمأنينة في سائر الأفعال بطريق الأولى ويقوى الوجه الأول حديث زيد بن أرقم الذي في الصحيحين عنه قال كان أحدنا يكلم الرجل إلى جنبه إلى الصلاة فنزلت ﴿وَقُومُوا لِلّهِ وَنَنِيتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] قال فأمرنا بالسكوت ونهينا الأدميين واجب في جميع الصلاة فاقتضى ذلك الأمر بالقنوت في جميع الصلاة ودل الأمر بالقنوت هو دوام الطاعة فالمشتغل الأمر بالقنوت هو دوام الطاعة فالمشتغل بمخاطبة العباد تارك للإشتغال بالصلاة التي هي عبادة الله وطاعته فلا يكون مداوما على طاعته ولهذا قال النبي لما سلم عليه ولم يرد بعد أن كان يرد أن في الصلاة لشغلا فأخبر الطاعة ولهذا جاز عند جمهور العلماء تنبيه الناسي بما هو مشروع فيها من القراءة الطاعة ولهذا جاز عند جمهور العلماء تنبيه الناسي بما هو مشروع فيها من القراءة والتسبيح لأن ذلك لا يشغله عنها ولا ينافي القنوت فيها أن الناس.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۲۲ ص: ۵٤۸.

الخصال واجبة وكذلك في سورة سأل سائل قال ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَـُلُوعًا ۞ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ﴿ ﴾ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴿ ﴾ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ﴿ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ ﴿ ﴾ وَٱلَّذِينَ فِي أَمْوَلِهِمْ حَقُّ مَعْلُومٌ ١٠ لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ١٠ وَٱلْيَنِ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ١٠ وَٱلْيَنِ هُم مِّنْ عَذَابِ رَبِّهم مُّشْفِقُونَ (العارج: ١٥- ٢٥ عَدُابَ رَبَّهُمْ غَيْرُ مَأْمُونِ (مَن وَالَّذِينَ هُرَ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾ [المعارج: ١٩- ٢٩] فذم الإنسان كله إلا ما إستثناه فمن لم يكن متصفا بما إستثناه كان مذموما كما في قوله تعالى ﴿وَٱلْعَصِّر ١٠٠٠ إِنَّ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَهِي خُسُر اللهِ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّدْلِحَدِتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ ﴾ [العصر: ١-٣] وقال تعالى ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهُوَاتِّ فَسَوْفَ يَلْقَرْنَ غَيًّا ﴾ [مريم: ٥٩] وقال تعالى ﴿فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهمْ سَاهُونَ ﴾ [١١عون: ٤-٥] وقال تعالى ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّالَوَاتِ وَٱلصَّالَوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] وهذه الآيات تقتضى ذم من ترك شيئا من واجبات الصلاة وإن كان في الظاهر مصليا مثل أن يترك الوقت الواجب أو يترك تكميل الشرائط والأركان من الأعمال الظاهرة والباطنة وبذلك فسرها السلف ففي تفسير عبد بن حميد وذكره عن ابن المنذر في تفسيره من حديث عبد حدثنا روح عن سعيد عن قتادة ﴿ وَٱلَّذِينَ هُرَّ عَلَىٰ صَلَوَتُهُمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩] على وضوئها ومواقيتها وركوعها وروى أبوبكر بن المنذر في تفسيره من حديث أبى عبدالرحمن عن عبدالله قال قيل لعبد الله إن الله أكثر ذكر الصلاة في القرآن ﴿ اللَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمُ دَآبِمُونَ ﴾ [المعارج: ٢٣] و﴿ اللَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢] و﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَتِهُمْ يُحَافِظُونَ ﴾[المؤمنون: ٩] فقال عبدالله ذلك على مواقيتها فقالوا ما كنا نرى ذلك يا أبا عبدالرحمن إلا الترك قال تركها كفر وروى سعيد بن منصور حدثنا أبو معاوية حدثنا الأعمش عن مسلم عن مسروق في قول الله ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَوَتِهُمْ ۖ يُحَافِظُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩] قال على مواقيتها فقالوا ما كنا نرى ذلك يا أبا عبدالرحمن إلا الترك قال تركها كفر وروى من حديث سعيد بن أبي مريم ﴿ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهمْ

سَاهُونَ ﴾ [الماعون: ٥] بتضييع ميقاتها وروى عن أبى ثور عن إبن جريج فى قوله ﴿ وَٱلَّذِينَ هُوَ عَلَى صَلَوْتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩] المكتوبة والتى فى سأل سائل التطوع وهذا قول ضعيف (١).

#### جواز الجمع بين الصلاتين لعذر

وإذا فوت الصلاة حتى خرج الوقت بأن يؤخر صلاة الليل إلى النهار والنهار إلى الليل فإنه يأثم بذلك كما قال النبي في الحديث الصحيح من فاتته صلاة العصر فكأنما وتر أهله وماله وقد جوز بعض العلماء تأخير الصلاة في بعض الأوقات كحال المسايفة كقول أبى حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين والذي عليه أكثر العلماء أنه لا يجوز تأخير الصلاة بحال وهو قول مالك والشافعي وأحمد في ظاهر مذهبه لكن يجوز الجمع بين الصلاتين لعذر عند أكثر العلماء كما جمع النبي بين الظهر والعصر بعرفة وبين المغرب والعشاء بمزدلفة والجمع في هذين الموضعين ثابت بالسنة المتواترة واتفاق العلماء وكذلك ثبت في الصحيح عن النبي أنه كان يجمع في السفر إذا جد به السير وأنه صلى بالمدينة ثمانيا جمعا الظهر والعصر وسبعا المغرب والعشاء أراد بذلك أن لا يحرج أمته لقوله تعالى ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمُّ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج: ٧٨] فلهذا كان مذهب الإمام أحمد وغيره من العلماء كطائفة من أصحاب مالك وغيره أنه يجوز الجمع بين الصلاتين إذا كان عليه حرج في التفريق فيجمع بينهما المريض وهو مذهب مالك وطائفة من أصحاب الشافعي ويجوز الجمع بين المغرب والعشاء في المطر عند الجمهور كمالك والشافعي وأحمد وقال أحمد يجوز إذا كان له شغل وقال القاضي أبو يعلى إذا كان له عذر يبيح له ترك الجمع والجماعة جاز الجمع فمذهب فقهاء الحجاز وفقهاء الحديث كمالك والشافعي وأحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه وأبي ثور وابن المنذر وغيرهم يجوز الجمع بين الصلاتين في الجملة ولا يجوز التفويت بأن يؤخر صلاة النهار إلى الليل وصلاة الليل إلى النهار ومذهب طائفة من فقهاء الكوفة كأبي حنيفة وغيره أنه لا يجوز الجمع إلا بعرفة ومزدلفة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۲ ص: ۵۷۱–۵۷۲.

وكذلك إذا تعذر فعلها في الوقت أخرها عن الوقت وقول من أمر بالجمع بين الصلاتين من غير تفويت أرجح من قول من أمر بالتفويت ولم يأمر بالجمع فإن الكتاب والسنة يدلان على أن الله أمر بفعل الصلاة في وقتها وأمر بالحافظة عليها كما قال تعالى ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَاوِةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] هذه ناسخة لتأخير الصلاة يوم الخندق وقال النبي صلوا الصلاة لوقتها وقد دل الكتاب والسنة على أن المواقيت خمسة في حال الاختيار وهي ثلاثة في حال العذر ففي حال العذر إذا جمع بين الصلاتين بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء فإنما صلى الصلاة في وقتها لم يصل واحدة بعد وقتها ولهذا لم يجب عليه عند أكثر العلماء أن ينوي الجمع ولا ينوي القصر وهذا قول مالك وأبي حنيفة وأحمد في نصوصه المعروفة وهو اختيار أبي بكر عبدالعزيز ولهذا كان عند جمهور العلماء كمالك والشافعي وأحمد إذا طهرت الحائض في آخر النهار صلت الظهر والعصر جميعا وإذا طهرت في آخر الليل صلت المغرب والعشاء جميعا كما نقل ذلك عن عبدالرحمن بن عوف وأبى هريرة وابن عباس لأن الوقت مشترك بين الصلاتين في حال العذر فإذا طهرت في آخر النهار فوقت الظهر باق فتصليها قبل العصر وإذا طهرت في آخر الليل فوقت المغرب باق في حال العذر فتصليها قبل العشاء ولهذا ذكر الله المواقيت تارة خمسا ويذكرها ثلاثا تارة كقوله ﴿ وَأَقِيرِ ٱلصَّكَاوَةَ طَرَفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَٱلَّيْلِ ﴾ [هود: ١١٤] الآية وهو وقت المغرب والعشاء وكذلك قال الله تعالى ﴿ أَقِرِ الصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَىٰ غَسَق ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [الإسراء: ٧٨] والدلوك هو الزوال وغسق الليل هو اجتماع ظلمة الليل وهذا يكون بعد مغيب الشفق فأمر الله بالصلاة من الدلوك إلى الغسق فرض في ذلك الظهر والعصر والمغرب والعشاء ودل ذلك على أن هذا كله وقت الصلاة فمن الدلوك إلى المغرب وقت الصلاة ومن المغرب إلى غسق الليل وقت الصلاة وقال ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [الإسراء: ٧٨] لأن الفجر خصت بطول القراءة فيها ولهذا جعلت ركعتين في الحضر والسفر فلا تقصر ولا تجمع إلى غيرها فإنه عوض بطول القراءة فيها

عن كثرة العدد<sup>(١)</sup>.

### الوقت في كتاب الله وسنة رسول الله نوعان

وأما الوقت فالأصل في ذلك ان الوقت في كتاب الله وسنة رسول الله نوعان وقت إختيار ورفاهية ووقت حاجة وضرورة أما الأول فالأوقات خمسة وأما الثاني فالأوقات ثمسة وأما الثاني فالأوقات ثلاثة فصلاتا الليل وصلاتا النهار وهما اللتان فيهما الجمع والقصر بخلاف صلاة الفجر فإنه ليس فيها جمع ولا قصر لكل منهما وقت مختص وقت الرفاهية والإختيار والوقت مشترك بينهما عند الحاجة والإضطرار لكن لا تؤخر صلاة نهار إلى ليل ولا صلاة ليل إلى نهار ولهذا وقع الأمر بالمحافظة على الصلاة الوسطى صلاة العصر وقال النبي فيها من فاتته صلاة العصر فقد حبط عمله وقال فكأنما وتر أهله وماله (٢).

#### يدخل في الإسم المطلق أمور كثيرة وإن كانت قد تخص بالذكر

ومن المعلوم أن الأسماء الشرعية والدينية كإسم الصلاة والزكاة والحج ونحو ذلك هي بإتفاق الفقهاء إسم لجموع الصلاة الشرعية والحج الشرعي ومن قال أن الإسم إنما يتناول ما يتناوله عنه الإطلاق في اللغة وإنما زاده الشارع إنما هو زيادة في الحكم وشرط فيه لا داخل في الإسم كما قال ذلك القاضي أبو بكر بن الطيب والقاضي أبو يعلى ومن وافقهما على أن الشرع زاد أحكاما شرعية جعلها شروطا في القصد والأعمال والدعاء ليست داخلة في مسمى الحج والصيام والصلاة فقولهم مرجوح عند الفقهاء وجماهير المنسوبين إلى العلم ولهذا كان الجمهور من أصحاب الأئمة الأربعة على خلاف هذا القول فإذا قال قائل أن إسم الإيمان إنما يتناول مجرد ما هو تصديق وأما كونه تصديقا بالله وملائكته وكتبه ورسله وكون ذلك مستلزما لحب الله ورسوله ونحو ذلك هو شرط في الحكم لا داخل في الإسم إن لم يكن أضعف من ذلك القول فليس دونه في الضعف فكذلك من قال الأعمال الظاهرة لوازم للباطن لا تدخل في الإسم عند الإطلاق يشبه قوله قول هؤلاء والشارع إذا قرن بالإيمان العمل فكما يقرن بالحج ما هو من تمامه كما

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۱ ص: ٤٣٢–٤٣٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۲ ص: ۸٤.

إذا قال من حج البيت وطاف وسعى ووقف بعرفة ورمى الجمار ومن صلى فقرأ وركع وسجد كما قال من صام رمضان إيمانا وإحتسابا ومعلوم أنه لم يكن صوما شرعيا إن لم يكن إيمانا وإحتسابا وقال من حج هذا البيت فلم يرفث ولم يفسق رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه ومعلوم أن الرفث الذي هو الجماع يفسد الحج والفسوق ينقص ثوابه وكما قال من صلى صلاتنا وإستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فلا يكون مصليا إن لم يستقبل قبلتنا في الصلاة وكما قال ﷺ خمس صلوات كتبهن الله على العبد في اليوم والليلة من حافظ عليهن كان له عهد عند الله أن يدخله الجنة ومن لم يحافظ عليهن لم يكن له عند الله عهد إن شاء عذبه وإن شاء غفر له فذكر المحافظ عليها ومعلوم أنه لا يكون مصليا لها على الوجه المأمور إلا بالمحافظة عليها ولكن بين أن الوعيد مشروط بذلك ولهذا لا يلزم من عدم المحافظة أن لا يصليها بعد الوقت فلا يكون محافظا عليها إذ المحافظة تستلزم فعلها كما قال ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَلُوةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] نزلت لما أخرت العصر عام الخندق قال النبي ﷺ ملأ الله أجوافهم وقبورهم نارا كما شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس وبهذا يظهر أن الإحتجاج بذلك على أن تارك الصلاة لا يكفر حجة ضعيفة لكنه يدل على أن تارك المحافظة لا يكفر فإذا صلاها بعد الوقت لم يكفر ولهذا جاءت في الأمراء الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها قيل يا رسول الله ألا نقاتلهم قال لا ما صلوا وكذلك لما سئل إبن مسعود عن قوله تعالى ﴿أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوةَ ﴾ [مريم: ٥٩] قال هو تأخيرها عن وقتها فقيل له كنا نظن ذلك تركها فقال لو تركوها كانوا كفارا والمقصود أنه قد يدخل في الإسم المطلق أمور كثيرة وإن كانت قد تخص بالذكر(١٠).

## العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر

الايمان قولا وعملا ومن الممتنع أن يكون الرجل مؤمنا إيمانا ثابتا في قلبه بأن الله فرض عليه الصلاة والزكاة والصيام والحج ويعيش دهره لا يسجد لله سجدة ولا يصوم من رمضان ولا يؤدي لله زكاة ولا يحج إلى بيته فهذا ممتنع ولا يصدر هذا إلا مع نفاق في القلب وزندقة لا مع إيمان صحيح ولهذا انما يصف سبحانه بالامتناع من السجود الكفار

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۵۷۸–۵۷۹.

كقوله ﴿يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ خَشِعَةً أَضَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَةً ۖ وَقَدَ كَانُواْ يُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ وَهُمْ سَلِمُونَ ﴾ [القلم: ٤٢-٤٣] في الحديث الطويل حديث التجلي أنه إذا تجلى تعالى لعباده يوم القيامة سجد له المؤمنون وبقي ظهر من كان يسجد في الدنيا رياء وسمعة مثل الطبق لا يستطيع السجود فإذا كان هذا حال من سجد رياء فكيف حال من لم يسجد قط وثبت أيضا في الصحيح أن النار تأكل من ابن آدم كل شيء الا موضع السجود فان الله حرم على النار أن تأكله فعلم أن من لم يكن يسجد لله تأكله النار كله وكذلك ثبت في الصحيح أن النبي يعرف أمته يوم القيامة غرا محجلين من آثار الوضوء فدل على أن من لم يكن غرا محجلا لم يعرفه النبي فلا يكون من أمته وقوله تعالى ﴿وَيْلُّ يُومَهِدِ لِّلْمُكَذِّبِينَ ا [المرسلات: ٥٥-٤٨] وقد ثبت في الصحيحين وغيرهما من حديث أبي هريرة وأبي سعيد وغيرهما في الحديث الطويل حديث التجلي أنه إذا تجلى تعالى لعباده يوم القيامة سجد له المؤمنون وبقي ظهر من كان يسجد في الدنيا رياء وسمعة مثل الطبق لا يستطيع السجود فإذا كان هذا حال من سجد رياء فكيف حال من لم يسجد قط وثبت أيضا في الصحيح أن النار تأكل من ابن آدم كل شيء الا موضع السجود فان الله حرم على النار أن تأكله فعلم أن من لم يكن يسجد لله تأكله النار كله وكذلك ثبت في الصحيح أن النبي يعرف أمته يوم القيامة غرا محجلين من آثار الوضوء فدل على أن من لم يكن غرا محجلا لم يعرفه النبي فلا يكون من أمته وقوله تعالى ﴿وَيْلُ يَوْمَهِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ۞ كُلُواْ وَتَمَنَّعُواْ فَلِيلًا إِنَّكُمْ تعالى ﴿ فَمَا لَمُمُّ لَا يُؤْمِنُونَ ١٠٠٠ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ١١٠ اللَّهِ اللَّهُ اللّ كَذَّبَ وَتَوَلَّى ﴾ [القيامة: ٣١-٣٦] وكذلك قوله تعالى ﴿مَاسَلَكَكُرْ فِي سَقَرَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الْمُصَلِّينَ اللهُ وَلَوْ نَكُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ اللهُ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ ٱلْخَابِضِينَ اللهُ وَكُنَّا نُكَذِبُ بِيَوْمِ ٱلَّذِينِ اللهُ حَتَّى أَتَـٰنَا

ٱلْيَقِينُ ﴾ [المدَّثر:٤٧- ٤٧] فوصفه بترك الصلاة كما وصفه بترك التصديق ووصفه بالتكذيب والتولي والمتولي هو العاصى الممتنع من الطاعة كما قال تعالى ﴿قُلْ لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمِ أُولِى بَأْسِ شَدِيدِ نُقَائِلُونَهُمْ أَوْ مُسْلِمُونَ ۖ فَإِن تُطِيعُواْ بُؤْتِكُمُ أَلَكُ أَجَرًا حَسَنًا ۗ وَإِن تَتَوَلَّوْا كُمَا تَوَلَّيْتُم مِّن قَبْلُ يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾[الفتح: ١٦] وكذلك وصف أهل سقر بأنهم لم يكونوا من المصلين وكذلك قرن التكذيب بالتولى في قوله ﴿أَرَايْتَ ٱلَّذِي يَنْهَىٰ ۖ عَبْدًا إِذَا صَلَّىٰ ۗ أَرَايْتَ إِن كَانَ عَلَىٰ ٱلْمُدَىٰ ﴿ إِن اللَّهُ وَأَمَرُ بِالنَّقَوَىٰ ﴿ إِن اللَّهُ الْرَيْفَ إِن كَذَّبَ وَتَوَلَّقَ ﴿ أَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَرَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لَيْنَ لَمْ اللَّهُ اللَّ (العلق: ﴿ العلق: ٩-١٦] أيضا في القرآن علق الاخوة في الدين على نفس اقام الله على نفس اقام الصلاة وإيتاء الزكاة كما على ذلك على التوبة من الكفر فاذا انتفى ذلك انتفت الاخوة وأيضا فقد ثبت عن النبي أنه قال العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر وفي المسند من ترك الصلاة متعمدا فقد برئت منه الذمة وأيضا فإن شعار المسلمين الصلاة ولهذا يعبر عنهم بها فيقال اختلف أهل الصلاة وإختلف أهل القبلة والمصنفون لمقالات المسلمين يقولون مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين وفي الصحيح من صلى صلاتنا وإستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فذلك المسلم له ما لنا وعليه ما علينا وأمثال هذه النصوص كثيرة في الكتاب والسنة وأما الذين لم يكفروا بترك الصلاة ونحوها فليست لهم حجة الا وهي متناولة للجاحد كتناولها للتارك فما كان جوابهم عن الجاحد كان جوابا لهم عن التارك مع أن النصوص علقت الكفر بالتولي كما تقدم وهذا مثل استدلالهم بالعمومات التي يحتج بها المرجئة كقوله من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وان عيسى عبد الله ورسوله وكلمته القاها إلى مريم وروح منه أدخله الله الجنة ونحو ذلك من النصوص وأجود ما إعتمدوا عليه قوله خمس صلوات كتبهن الله على العباد في اليوم والليلة فمن حافظ عليهن كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة ومن لم يحافظ عليهن لم يكن له عند الله عهد إن شاء عذبه وإن شاء أدخله الجنة قالوا فقد جعل غير المحافظ تحت المشيئة والكافر لا يكون تحت المشيئة ولا دلالة في هذا فإن الوعد بالححافظة عليها والمحافظة فعلها في أوقاتها كما أمر كما قال تعالى حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَوْةِ

ٱلْوُسْطَىٰ ﴾[البقرة: ٢٣٨] وعدم المحافظة يكون مع فعلها بعد الوقت كما آخر النبي ﷺ صلاة العصر يوم الخندق فأنزل الله آية الأمر بالمحافظة عليها وعلى غيرها من الصلوات وقد قال تعالى ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهَوَتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ [مريم: ٥٩] فقيل لإبن مسعود وغيره ما اضاعتها فقال تأخيرها عن وقتها فقالوا ما كنا نظن ذلك إلا تركها فقال لو تركوها لكانوا كفارا وكذلك قوله ﴿فَوَيَـٰ لُ لِلْمُصَلِّينَ ۚ لَا ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ [١١عون: ٤-٥] ذمهم مع أنهم يصلون لأنهم سهوا عن حقوقها الواجبة من فعلها في الوقت واتمام افعالها المفروضة كما ثبت في صحيح مسلم عن النبي أنه قال تلك صلاة المنافق تلك صلاة المنافق تلك صلاة المنافق يرقب الشمس حتى إذا كانت بين قرنى شيطان قام فنقر أربعا لا يذكر الله فيها إلا قليلا فجعل هذه صلاة المنافقين لكونه آخرها عن الوقت ونقرها وقد ثبت في الصحيح عن النبي أنه ذكر الأمراء بعده الذين يفعلون ما ينكر وقالوا يا رسول الله أفلا نقاتلهم قال لا ما صلوا وثبت عنه أنه قال سيكون أمراء يؤخرون الصلاة عن وقتها فصلوا الصلاة لوقتها ثم إجعلوا صلاتكم معهم نافلة فنهى عن قتالهم اذا صلوا وكان في ذلك دلالة على أنهم إذا لم يصلوا قوتلوا وبين أنهم يؤخرون الصلاة عن وقتها وذلك ترك المحافظة عليها لا تركها وإذا عرف الفرق بين الأمرين فالنبي إنما أدخل تحت المشيئة من لم يحافظ عليها لا من ترك ونفس المحافظة يقتضي أنهم صلوا ولم يحافظوا عليها ولا يتناول من لم يحافظ فإنه لو تناول ذلك قتلوا كفارا مرتدين بلا ريب ولا يتصور في العادة أن رجلا يكون مؤمنا بقلبه مقرا بأن الله أوجب عليه الصلاة ملتزما لشريعة النبي ﷺ وما جاء به يأمره ولى الامر بالصلاة فيمتنع حتى يقتل ويكون مع ذلك مؤمنا في الباطن قط لا يكون إلا كافرا ولو قال أنا مقر بوجوبها غير أنى لا أفعلها كان هذا القول مع هذه الحال كذبا منه كما لو أخذ يلقى المصحف في الحش ويقول أشهد أن ما فيه كلام الله أو جعل يقتل نبيا من الأنبياء ويقول أشهد أنه رسول الله ونحو ذلك من الأفعال التي تنافي إيمان القلب فإذا قال أنا مؤمن بقلبي مع هذه الحال كان كاذبا فما أظهره من القول فهذا الموضع ينبغي تدبره فمن عرف ارتباط الظاهر بالباطن زالت عنه الشبهة في هذا الباب وعلم أن من قال من الفقهاء أنه

إذا أقر بالوجوب وامتنع عن الفعل لا يقتل أو يقتل مع إسلامه فإنه دخلت عليه الشبهة التي دخلت على المرجئة والجهمية والتي دخلت على من جعل الارادة الجازمة مع القدرة التامة لا يكون بها شيء من الفعل ولهذا كان الممتنعون من قتل هذا من الفقهاء بنوه على قولهم في مسألة الإيمان وأن الأعمال ليست من الإيمان وقد تقدم أن جنس الأعمال من لوازم ايمان القلب وأن إيمان القلب التام بدون شيء من الأعمال الظاهرة ممتنع سواء جعل الظاهر من لوازم الإيمان أو جزء من الإيمان كما تقدم بيانه وحينئذ فإذا كان العبد يفعل بعض المأمورات ويترك بعضها كان معه من الايمان بحسب ما فعله والايمان يزيد وينقص ويجتمع في العبد إيمان ونفاق كما ثبت عنه في الصحيح أنه قال أربع من كن فيه كان منافقا خالصا ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها إذا حدث كذب وإذا ائتمن خان وإذا عاهد غدر وإذا خاصم فجر وبهذا تزول الشبهة في هذا الباب فإن كثيرا من الناس بل أكثرهم في كثير من الأمصار لا يكونون محافظين على الصلوات الخمس ولا هم تاركيها بالجملة بل يصلون أحيانا ويدعون أحيانا فهؤلاء فيهم إيمان ونفاق وتجري عليم أحكام الاسلام الظاهرة في المواريث ونحوها من الأحكام فإن هذه الاحكام إذا جرت على المنافق المحض كإبن أبي وأمثاله من المنافقين فلأن تجري على هؤلاء أولى وأحري وبيان هذا الموضع مما يزيل الشبهة فإن كثيرا من الفقهاء يظن أن من قيل هو كافر فإنه يجب أن تجري عليه أحكام المرتد ردة ظاهرة فلا يرث ولا يورث ولا يناكح حتى أجروا هذه الأحكام على من كفروه بالتأويل من اهل البدع وليس الأمر كذلك فإنه قد ثبت أن الناس كانوا ثلاثة أصناف مؤمن وكافر مظهر للكفر ومنافق مظهر للإسلام مبطن للكفر وكان في المنافقين من يعلمه الناس بعلامات ودلالات بل من لا يشكون في نفاقه ومن نزل القرآن ببيان نفاقه كإبن أبى وأمثاله ومع هذا فلما مات هؤلاء ورثهم ورثتهم المسلمون وكان إذا مات لهم ميت آتوهم ميراثه وكانت تعصم دماؤهم حتى تقوم السنة الشرعية على أحدهم بما يو جب عقو بته<sup>(۱)</sup>.

(۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۲۱۱–۲۱۵.

#### الصلاة الوسطى هي العصر

فقد ثبت بالنصوص الصحيحة عن النبي أن الصلاة الوسطى هي العصر وهذا أمر لا يشك فيه من عرف الأحاديث المأثورة ولهذا اتفق على ذلك علماء الحديث وغيرهم وإن كان للصحابة والعلماء في ذلك مقالات متعددة فإنهم تكلموا بحسب اجتهادهم (۱).

إن العصر هي الصلاة الوسطى المعنية في قوله تعالى ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاذِةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] وهذا مما لا يختلف المذهب فيه قال الإمام احمد تواطأت الأحاديث عن رسول الله ﷺ وعن أصحابه إن صلاة العصر هي الصلاة الوسطى وقال أيضا اكثر الأحاديث على صلاة العصر وخرج فيها نحوا من مائة وعشرين حديثا وذلك لما روى عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه إن النبي ﷺ قال يوم الأحزاب ملأ الله قبورهم وبيوتهم نارا كما شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس متفق عليه وفي لفظ لأحمد ومسلم وأبي داود شغلونا عن الصلاة الوسطى صلاة العصر وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال حبس المشركون رسول الله ﷺ عن صلاة العصر حتى احمرت الشمس واصفرت فقال شغلونا عن الصلاة الوسطى صلاة العصر ملأ الله أجوافهم وقبورهم نارا أوحشا الله اجوافهم وقبورهم نارا رواه احمد ومسلم وابن ماجة وعنه أيضًا قال قال رسول الله ﷺ صلاة الوسطى صلاة العصر رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح وعن سمرة بن جندب عن النبي ﷺ أنه قال في الصلاة الوسطى صلاة العصر رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح وفي رواية لأحمد إن النبي ﷺ قرأ ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨] وسماها لنا أنها صلاة العصر وعن البراء بن عازب قال نزلت هذه الآية حافظوا على الصلوات والصلاة العصر فقرأناها ما شاء الله ثم نسخها الله فنزلت ﴿ حَنْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسَطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] فقال رجل فهي أذن صلاة العصر فقال قد أخبرتك كيف نزلت وكيف

<sup>(</sup>١) الفتاوى الكبرى ج: ١ ص: ٢٢٤.

نسخها الله والله اعلم رواه احمد ومسلم وهذا يدل على أنها العصر لأن تخصيصها بالأمر بالمحافظة متيقن بالقراءة الأولى وتبديل اللفظ لا يوجب المعنى إذا أمكن إن يكون معنى اللفظين واحد فلا يزول اليقين بالشك فإنه قيل فقد روى عن عائشة رضي الله عنها أنها قرأت حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر وقوموا لله قانتين وقالت سمعتها من رسول الله ﷺ رواه الجماعة ألا البخاري وابن ماجة وهذا يقتضي إن يكون غيرها لأن المعطوف غير المعطوف عليه قلنا العطف قد يكون للتغاير في الذوات وقد يكون للتغاير في الأسماء والصفات كقوله ﴿سَبِّحِ ٱسْءَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَىٰ ١٠ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ١٠ وَٱلَّذِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴿ ۚ ۚ وَالَّذِي ٓ أَخْرَجَ ٱلْمَرْعَىٰ ﴿ فَجَعَلَهُۥ غُثَآءً أَحْوَىٰ ﴾ [الأعلى: ١-٥] وهو سبحانه واحد وإنما تعددت أسماؤه وصفاته فيكون العطف في هذه القراءة لوصفها بشيئين بأنها وسطى وبأنها هي العصر وهذا أجود من قول طائفة من أصحابنا أن الواو تكون زائدة فان ذلك لا اصل له في اللغة عند أهل البصرة وغيرهم من النحاة وإنما جوزه بعض أهل الكوفة وما احتج به لا حجة فيه على شيء من ذلك فان قيل فقد قال ﴿وَقُومُواْ لِلَّهِ قَـٰنِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] والقنوت إنما هو في الفجر قلنا القنوت هو دوام الطاعة والثبات عليه وذلك واجب في جميع الصلوات كما قال تعالى ﴿ يَهُرِّيكُمُ ٱقْنُدِّي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِي ﴾ [آل عمران: ٤٣] وقال ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَا وَتِ وَالْأَرْضِ ۚ كُلُّ لَّهُ مَا نِنُونَ ﴾ [المروم: ٢٦] وقال ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَآ إِمَّا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ ﴾ [الزُّمَر: ٩] فجعله قانتا في حال سجوده وقيامه وقال ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَاتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْقَانِنِينَ وَٱلْقَانِنِينَ وَٱلْقَانِنِينَ وَٱلْمُشْلِمِينَ وَٱلْمُشْلِمِينَ وَٱلْمُشْلِمِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْقَانِنِينَ وَٱلْقَانِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْقَانِنِينَ وَٱلْقَانِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمَالِينَانِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ والْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِي الصلاة ولم يرد به مجرد الدعاء في القيام ﴿فَٱلصَّدلِحَاتُ قَدنِنَاتُ ﴾ [النساء: ٣٤] أي مطيعات لأزواجهن ولا يجوز إن يراد بهذه الآية الدعاء في صلاة الفجر لأن ذلك لو كان مشروعا لكان سنة حقيقية والآية سيقت لبيان ما يجب فعله ويتوكد في حال الخوف وغيره فلا وجه لتخصيص الدعاء في حال القيام دون غيره بالذكر وإنما يكون ذلك بالاشتغال بالصلاة عن غيرها ولذلك لما نزلت أمروا بالسكوت ونهوا عن الكلام ولو فرض أن المراد به الدعاء في القيام فليس في الكلام ما يوجب إن ذلك في الصلاة الوسطى

لا حقيقة ولا مجازا فلا يجوز حمل الكلام عليه بل لو كان القنوت هنا هو الدعاء لوجب إن يكون في جميع الصلوات على ما جاءت به السنة عند الحوادث والنوازل ولأن الأمر بالمحافظة عليها خصوصا بعد دخولها في العموم يوجب الاعتناء بها والتحذير من تضييعها والعصر محفوفة بذلك لما روى أبو بصرة الغفاري قال صلى بنا رسول الله ﷺ العصر بالمخمص فقال إن هذه الصلاة عرضت على من قبلكم فضيعوها فمن حافظ عليها كان له اجره مرتين ولا صلاة بعدها حتى يطلع الشاهد والشاهد النجم رواه احمد ومسلم والنسائي وقال على بن أبي طالب رضي الله عنه هي الصلاة التي عقر سليمان الخيل من اجلها لما فاتته فبين ﷺ إن من قبلنا ضيعوها وما هذا شأنه فهو جدير إن يؤمر بالمحافظة عليه وإن لنا اجرين بهذه المحافظة وهما والله اعلم الأجران المشار إليهما بقوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ عِنْ آِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ عَ ﴿ [الحديد: ٢٨] وفي المثل المضروب لنا ولأهل الكتاب وهو ما رواه الجماعة من الصحابة منهم ابن عمر عن النبي ﷺ قال إنما بقاؤكم فيما سلف قبلكم من الأمم كما بين صلاة العصر إلى غروب الشمس ومثلكم ومثل أهل الكتابين كمثل رجل استأجر أجراء فقال من يعمل لي من غدوة إلى نصف النهار على قيراط فعملت اليهود ثم قال من يعمل لى من نصف النهار إلى صلاة العصر فعملت النصارى ثم قال من يعمل لى من العصر إلى مغيب الشمس على قيراطين فأنتم هم فغضبت اليهود والنصارى قالوا كنا اكثر عملا واقل عطاء قال هل نقصتكم من حقكم قالوا لا قال فذلك فضلى أوتيه من أشاء رواه احمد والبخارى والترمذي وصححه وذلك إنما استحققنا الأجربين بجفظ ما ضيعوه وهو صلاة العصر ولأن المسلمين كانوا يعرفون فضلها على غيرها من الصلوات حتى علم منهم الكفار ولهذا لما صلى النبي ﷺ بأصحابه صلاة الظهر بعسفان قال المشركون قد كانوا على حالة لو أصبنا غرتهم قالوا يأتي عليهم الآن صلاة هي احب إليهم من أبنائهم وأنفسهم فأنزل الله عز وجل صلاة الخوف فكانت صلاة العصر هي السبب في تزول صلاة الخوف اليسير لما خافوا من تفويتها في الجماعة ولأن في تفويتها من الوعيد ما ليس في غيرها فروى ابن عمر إن النبي ﷺ قال الذي تفوته صلاة العصر كأنما وتر أهله وماله رواه الجماعة وعن أبي بكرة إن رسول الله ﷺ قال من ترك صلاة العصر حبط عمله رواه

أوتيه من أشاء رواه احمد والبخاري والترمذي وصححه وذلك إنما استحققنا الأجربين بحفظ ما ضيعوه وهو صلاة العصر ولأن المسلمين كانوا يعرفون فضلها على غيرها من الصلوات حتى علم منهم الكفار ولهذا لما صلى النبي ﷺ بأصحابه صلاة الظهر بعسفان قال المشركون قد كانوا على حالة لو أصبنا غرتهم قالوا يأتي عليهم الآن صلاة هي احب إليهم من أبنائهم وأنفسهم فأنزل الله عز وجل صلاة الخوف فكانت صلاة العصر هي السبب في نزول صلاة الخوف اليسير لما خافوا من تفويتها في الجماعة ولأن في تفويتها من الوعيد ما ليس في غيرها فروى ابن عمر إن النبي ﷺ قال الذي تفوته صلاة العصر كأنما وتر أهله وماله رواه الجماعة وعن أبي بكرة إن رسول الله ﷺ قال من ترك صلاة العصر حبط عمله رواه احمد والبخاري ولأن أول الصلوات هي الفجر كما تقدم فتكون العصر هي الوسطى وكذلك قال بعض السلف وامسك أصابعه الخمس فوضع يده على الخنصر فقال هذه هي الفجر ثم وضعها على البنصر وقال هذه الظهر ثم وضعها على الوسطى وقال هذه الوسطى وكذلك أهل العبارة يعتبرون الأصابع الخمس بالصلوات الخمس على هذا الوجه ولأن الصلوات غيرها يقع في وقت الفراغ فان الفجر تكون عند الانتباه والعشائين يكونان عند السكن والرجوع إلى المنازل وانقطاع الشغل والظهر في وقت القائلة وإنما يقع الشغل أول النهار وآخره لكن ليس في صدر النهار صلاة مفروضة فيقع العصر وقت اشتغال الناس ولذلك ضيعها أهل الكتاب ولأن آخر النهار افضل من أوله فان السلف كانوا لآخر النهار أشد تعظيما منه لأوله وهو وقت تعظمه أهل الملل كلها ولذلك امر الله بتحليف الشهود بعد الصلاة يعني صلاة العصر ولأن آخر النهار وقت ارتفاع عمل النهار واجتماع ملائكة الليل والنهار وإنما الأعمال بالخواتيم فتحسين خاتمة العمل أولى من تحسين فاتحته وصلاة الفجر وإن كان يرفع عندها عمل الليل لكن ليس في عمل الليل من الذنوب والخطايا في الغالب ما يحتاج إلى محو مثل عمل النهار ولهذا والله اعلم جعل تركها موجبا لحبوط العمل يعنى والله اعلم عمل يومه فان الأعمال بالخواتيم ولأن وقتها ليس متميزا في النظر تمييزا محدودا مثل مواقيت سائر الصلوات فان وقت الفجر يعرف بظهور النور ووقت الظهر يعرف بزوال الشمس ووقت المغرب يعرف بغروبها ووقت العشاء بمغيب الشفق وأما العصر فان حال الشمس لا تختلف بدخول وقتها اختلافا ظاهرا وإنما يعرف بالظلال أو نحو ذلك فلما كان وقتها قد يشتبه دخوله كان التضييع لها أكثر نت التضييع لغيرها فكان تخصيصها بالأمر بالمحافظة عليها مناسبا لذلك (١).

#### العبادات من الصلاه والجهاد وغير ذلك كل ذلك واجب مع القدرة

سائر العبادات من الصلاه والجهاد وغير ذلك كل ذلك واجب مع القدرة فاما مع العجز فان الله لا يكلف نفسا إلا وسعها ولهذا أمر الله المصلى ان يتطهر بالماء فان عدمه أو خاف الضرر باستعماله لشدة البرد أو جراحة أو غير ذلك تيمم صعيدا طيبا فمسح بوجهه ويديه منه وقال النبي لعمران بن حصين صل قائما فان لم تستطع فقاعدا فان لم تستطع فعلى جنب فقد أوجب الله فعل الصلاة في الوقت على أي حال أمكن كما قال تعالى وَغُولُوا عَلَى الضّكوَتِ وَالصّكوةِ ٱلوُسُطَى وَقُولُوا لِلّهِ وَنَنِين الله فَإِنْ خِفْتُمْ وَجَالًا أَوَ تعالى وَخُولُوا تعَلَمُون والمَيت والمَيت والمُول والمَيت والمقير والمقيم والمسافر وخففها على المسافر والخائف والمريض كما جاء به الكتاب والسنة وكذلك أوجب فيها واجبات من الطهارة والستارة واستقبال القبلة وأسقط ما يعجز عنه العبد من والمعهم وسطهم لئلا يرى الباقون عورته ولو اشتبهت عليهم القبلة اجتهدوا في الاستدلال عليها فلو عميت الدلائل صلوا كيفما أمكنهم كما قد روى أنهم فعلوا ذلك (٢٠).

#### فالقنوت هو المداومة على الطاعة

قال ابن قتيبة لا أرى أصل القنوت إلا الطاعة لأن جميع الخلال من الصلاة والقيام فيها والدعاء وغير ذلك يكون عنها وقال أبو الفرج قال الزجاج القنوت هو في اللغة عنيين أحدهما القيام والثانى الطاعة والمشهور في اللغة والإستعمال أن القنوت الدعاء

<sup>(</sup>١) شرح العمدة ج: ٤ ص: ١٥٥ -١٦٢.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ۳۸۸.

في القيام فالقانت القائم بأمر الله ويجوز أن يقع في جميع الطاعات لأنه وإن لم يكن قياما على الرجلين فهو قيام بالنية قلت هذا ضعيف لا يعرف في اللغة أن مجرد القيام يسمى قنوتا والرجل يقوم ماشيا وقائما في أمور ولا يسمى قانتا وهو في الصلاة يسمى قانتا لكونه مطيعا عابدا ولو قنت قاعدا ونائما سمى قانتا وقوله تعالى ﴿وَقُومُواْ بِلَّهِ قَـٰنِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] يدل على أنه ليس هو القيام وإنما هو صفة في القيام يكون بها القائم قانتا وهذه الصفة تكون في السجود أيضا كما قال ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَآيِمًا ﴾ [النُّرُمَر: ٩] والقنوت في اللغة دوام الطاعة والمصلى إذا طال قيامه أو ركوعه أو سجوده فهو قانت في ذلك كله فقول القائل إن المشهور في اللغة أنه الدعاء في القيام إنما اخذه من كون هذا المعنى شاع في اصطلاح الفقهاء إذا تكلموا في القنوت والصلاة وهذا عرف خاص ومع هذا فالفقهاء يذكرون القنوت سواء صلى قائما أو قاعدا أو مضطجعا لكن لما كان الفرض ليس يصح أن يصليه إلا قائما وصلاة القاعد على النصف من صلاة القائم صار القنوت في القيام أكثر وأشهر وإلا فلفظ القنوت في القرآن واللغة ليس مشهورا في هذا المعنى بل ولا أريد به هذا المعنى ولا هو أيضا مشتركا بل اللفظ بمعنى الطاعة أو الطاعة الدائمة ولهذا يفسره المفسرون بذلك وقد روى في ذلك حديث مرفوع رواه ابن أبي حاتم من النسخة المصرية التي يروى منها الترمذي وغيره من حديث ابن وهب أخبرني عمرو بن الحارث أن دراجا أبا السمح حدثه عن أبي الهيثم عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله ﷺ قال كل حرف في القرآن يذكر فيه القنوت فهو الطاعة (١٠).

فالقنوت هو المداومة على الطاعة وهذا يكون في القيام والسجود كما قال تعالى في القيام والسجود كما قال تعالى في أَمَّنَ هُوَ قَنِنتُ ءَانَآ النَّيْلِ سَاجِدَاوَقَآ إِمَا يَعُذَرُ الْآخِرَةَ ﴾ [الزُّمَر: ٩] ولو أريد به ادامة القيام كما قيل في قوله ﴿ يَنْمَرْيَمُ اَقَنُّتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِي وَارْكِي ﴾ [آل عمران: ٤٣] فحمل ذلك على اطالته القيام للدعاء دون غيره لا يجوز لأن الله أمر بالقيام له قانتين والأمر يقتضى الوجوب وقيام الدعاء المتنازع فيه لا يجب بالاجماع ولأن القائم في حال قراءته هو قانت لله أيضا

<sup>(</sup>١) رسالة في قنوت الأشياء ج: ١ ص: ٥-٧.

ولأنه قد ثبت في الصحيح أن هذه الآية لما نزلت أمروا بالسكوت ونهوا عن الكلام فعلم أن السكوت هو من تمام القنوت المأمور به ومعلوم أن ذلك واجب في جميع أجزاء القيام ولأن قوله ﴿وَقُومُوا لِللّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] لا يختص بالصلاة الوسطى سواء كانت الفجر أو العصر بل هو معطوف على قوله ﴿حَافِظُوا عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوْةِ النُوسَطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨] فيكون أمرا بالقنوت مع الأمر بالمحافظة والمحافظة تتناول الجميع فالقيام يتناول الجميع (١).

#### النسخ حصل بآية المحافظة

في الصحيحين عن زيد بن أرقم قال إن كنا لنتكلم في الصلاة على عهد النبي يكلم أحدنا صاحبه بحاجته حتى نزلت ﴿ حَنِفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوْةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلّهِ قَنِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] فأمرنا بالسكوت ونهينا عن الكلام وليس للبخاري ونهينا عن الكلام وفي رواية للترمذي كنا نتكلم خلف رسول الله في الصلاة وزيد بن أرقم من صغار الأنصار وهو صاحب الاذن الذي وفي الله باذنه لما بلغ النبي قول ابن ابي من المنافقين ﴿ لَهِن رَجَعُنا إِلَى المَدِينَةِ لَيُحْرِجُ كَ الْأَكَرُ مِنْها اللهُ وَله ﴿ يَقُولُونَ لَهِن رَجَعُنا إِلَى المَدِينَةِ لَيُحْرِجُ كَ اللهُ قوله ﴿ يَقُولُونَ لَهِن رَجَعُنا إِلَى المَدِينَةِ لَي الله باذنه وهو لم يصل مع النبي الا بعد الهجرة وذكر أن النسخ حصل بآية المحافظة وهي مدينة بالاتفاق بل قد يقال إنها إنما نزلت عام الخندق لما شغله المشركون عن صلاة العصر حتى قال ملا الله قبورهم وبيوتهم نارا كما شغلونا عن الصلاة الوسطى صلاة العصر كما ثبت ذلك في الصحيح (٢٠).

الشارع لم ينقل الأسماء ولم يغيرها ولكن استعملها مقيدة لا مطلقة وبسبب الكلام في مسألة الايمان تنازع الناس هل في اللغة أسماء شرعية نقلها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۳ ص: ۱۰۷.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۲۱ ص: ۱٤٩.

الشارع عن مسماها في اللغة أو أنها باقية في الشرع على ما كانت عليه في اللغة لكن الشارع زاد في أحكامها لا في معنى الاسماء وهكذا قالوا في إسم الصلاة والزكاة والصيام والحج إنها باقية في كلام الشارع على معناها اللغوى لكن زاد في أحكامها ومقصودهم ان الايمان هو مجرد التصديق وذلك يحصل بالقلب واللسان وذهبت طائفة ثالثة إلى أن الشارع تصرف فيها تصرف أهل العرف فهي بالنسبة إلى اللغة مجاز وبالنسبة إلى عرف الشارع حقيقة والتحقيق أن الشارع لم ينقلها ولم يغيرها ولكن استعملها مقيدة لا مطلقة كما يستعمل نظائرها ولفظ الايمان أمر به مقيدا بالايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله وكذلك لفظ الإسلام بالإستسلام لله رب العالمين وقد بين الرسول تلك الخصائص والاسم دل عليها فلا يقال أنها منقولة ولا أنه زيد في الحكم دون الاسم بل الاسم انما استعمل على وجه يختص بمراد الشارع لم يستعمل مطلقا وهو إنما قال ﴿ أَقِيمُوا الصَّكَوة ﴾ بعد أن عرفهم الصلاة المأمور بها فكان التعريف منصرفا إلى الصلاة التي يعرفونها لم يرد لفظ الصلاة وهم لا يعرفون معناه ولهذا كل من قال في لفظ الصلاة أنه عام للمعنى اللغوى أو أنه مجمل لتردده بين المعنى اللغوى والشرعى ونحو ذلك فأقوالهم ضعيفة فان هذا اللفظ انما ورد خبرا أو أمرا فالخبر كقوله ﴿أَرَيْتُ ٱلَّذِي يَنْهَىٰ ۖ عَبْدًا إِذَاصَلَّيَ ﴾ [العلق: ٩-١٠] وسورة اقرأ من أول ما نزل من القرآن وكان بعض الكفار أما أبو جهل أو غيره قد نهى النبي عن الصلاة وقال لئن رأيته يصلى لأطأن عنقه فلما رآه ساجدا رأى من الهول ما أوجب نكوصه على عقبيه فإذا قيل ﴿أَرَايَٰتَ ٱلَّذِى يَنْهَىٰ ۖ عَبْدًا إِذَا صَلَّى ﴾ [العلق: ٩-١٠] فقد علمت تلك الصلاة الواقعة بلا إجمال في اللفظ ولا عموم ثم أنه لما فرضت الصلوات الخمس ليلة المعراج أقام النبي لهم الصلوات بمواقيتها صبيحة ذلك اليوم وكان جبرائيل يؤم النبي ﷺ والمسلمون يأتمون بالنبي فإذا قيل لهم ﴿أَقِيمُواْ ٱلصَّكَوْةَ ﴾ عرفوا أنها تلك الصلاة وقيل أنه قبل ذلك كانت له صلاتان طرفي النهار فكانت أيضا معروفة فلم يخاطبوا بإسم من هذه الأسماء الا ومسماه معلوم عندهم فلا اجمال في ذلك ولا يتناول كل ما يسمى حجا ودعاءا وصوما فإن هذا انما يكون اذا كان اللفظ مطلقا

وذلك لم يرد<sup>(١)</sup>.

العذر في الراحلة فثلاثة اسباب الخوف والوحل والمرض

واما العذر في الراحلة فثلاثة اسباب الخوف والوحل والمرض فاما الخوف فمثل الذي يخاف في نزوله من عدو أو من انقطاعه عن الرفقة الذين لا يحتبسون له أو لا يمكنه النزول لكونه على مركوب لا ينزله عنه الا انسان وليس هناك من ينزله عنه أو يمكنه النزول ولا يمكنه الصعود ولا يقدر على المشي أو يخاف انفلات الدابة بنزوله ونحو ذلك عما يخاف في نزوله ضررا في نفسه أو ماله فانه يصلي على حسب حاله كما يصلي الخائف من العدو على ما سنذكره ان شاء الله تعالى لعموم قوله سبحانه ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ وَرَكَانًا ﴾ [البقرة: ٢٣٩] وفي حديث ابن عمر فان كان خوف أشد من ذلك صلوا ركبانا ورجالا مستقبلي القبلة وغير مستقبليها لا سيما إذا قلنا ان طالب العدو يصلي على الدابة إذا خاف من فوته فان ما يخافه في هذه المواضع قد يكون أشد ضررا مما يخافه من فوت العدو يخاف في النزول ضررا فجاز أن يصلي على الدابة كالخائف نم العدو ولأن القيام والاستقبال من اخف فروض الصلاة يسقطان في التطوع فاذا كانت الطهارة والسترة تسقط بمثل هذا الخوف فسقوط القيام والتوجه أولى هكذا ذكر طائفة من اصحابنا وقال ابن أبي موسى لم يختلف قوله ان التوجه إلى القبلة في المكتوبة في سائر الحوال من شرط صحة الصلاة الا في حال المسايفة خاصة (٢٠).

المسافر الراكب يتطوع على راحلته ويجعل سجوده أخفض من ركوعه وكذلك الخائف

لكن ليس من شرط السجود مطلقا أن يصل إلى الأرض فقد ثبت في الأحاديث أن النبي الله كان يصلي على راحلته قبل أي وجه توجهت به ويوتر عليها غير أنه لا يصلي عليها المكتوبة وقد اتفق المسلمون على أن المسافر الراكب يتطوع على راحلته ويجعل سجوده أخفض من ركوعه وإن كان لا يسجد على مستقر وكذلك الخائف قال تعالى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۳۰۰.

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة ج: ٤ ص: ٥١٦.

﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكِّبَانًا ﴾ [البقرة: ٢٣٩] يصلى إلى القبلة وإلى غير القبلة ويومىء بالركوع والسجود ولا يصل إلى الأرض فعلم أن الهيئة المأمور بها في السجود على الأرض وعلى سبعة أعضاء هي أكمل سجود ابن آدم وله سجود لا يسجد فيه على الأرض ولا على سبعة بل يخفض فيه رأسه أكثر من خفض الركوع ولهذا كان عند جمهور العلماء لو ركع في سجود التلاوة بدلا عن السجود لم يجزه ولكن إذا كانت السجدة في آخر السورة فله أن يفعل كما ذكره ابن مسعود أنه يكتفى بسجود الصلاة فإنه ليس بينه وبينه إلا الركوع وهذا ظاهر مذهب أحمد ومذهب أبى حنيفة وغيرهما لكن قيل إنه جعل الركوع مكان السجود والصحيح أنه إنما جعل سجود الصلاة هو الجزىء كما لو قرأ فإن الركوع عمل فيه فلم يجعل فصلا لا سيما وهو مقدمة للسجود ومن الناس من قال في قصة داود إنه خر ساجدا بعد ما كان راكعا وذكر أن الحسين بن الفضل قال لأبي عبدالله بن طاهر عن قوله ﴿ وَخُرَّ رَاكِعًا ﴾ [ص: ٢٤] هل يقال للراكع خر قال لا ومعناه فخر بعد ما كان راكعا أي سجدو من الناس من قال في قصة داود إنه خر ساجدا بعد ما كان راكعا وذكر أن الحسين بن الفضل قال لأبي عبدالله بن طاهر عن قوله ﴿ وَخَرَّ رَاكِعًا ﴾ [ص: ٢٤] هل يقال للراكع خر قال لا ومعناه فخر بعد ما كان راكعا أي سجد وهذا قول ضعيف والقرآن إنما فيه ﴿ وَخُرُّ رَاكِعًا ﴾ [ص: ٢٤] لم يقل خر بعد ما كان راكعا ولا كان داود حين تحاكموا إليه راكعا بل كان قاعدا معتدلا أو قائما فخر ساجدا وسؤال ابن طاهر إنما يتوجه إذا أريد بالركوع انحناء القائم كركوع الصلاة وهذا لا يقال فيه خر والمراد هنا السجود بالسنة واتفاق العلماء فالمراد خر ساجدا وسماه ركوعا لأن كل ساجد راكع لا سيما إذا كان قائما وسجود التلاوة من قيام أفضل ولعل داود سجد من قيام وقيل ﴿ وَخَرَّ رَاكِعًا ﴾ [ص: ٢٤] ليبين أن سجوده كان من قيام وهو أكمل ولفظ خر يدل على أنه وصل إلى الأرض فجمع له معنى السجود والركوع والسجود عبادة تفعل مجردة عن الصلاة وكسجود الشجرة وسجود داود وسجود التلاوة والشكر وسجود الآيات وغير

### يرجح الأرجح من منفعة الحسنة ومضرة السيئة

### قاعدة تحرك القلوب إلى الله عز وجل فتعتصم به فتقل آفاتها

ولا بد من التنبيه على قاعدة تحرك القلوب إلى الله عز وجل فتعتصم به فتقل آفاتها أو تذهب عنها بالكلية بحول الله وقوته فنقول إعلم أن محركات القلوب إلى الله عز وجل ثلاثة الحبة والخوف والرجاء وأقواها الحبة وهي مقصودة تراد لذاتها لأنها تراد في

<sup>(</sup>١) رسالة في قنوت الأشياء ج: ١ ص: ٣٥-٣٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ۵۰.

الدنيا والآخرة بخلاف الخوف فإنه يزول في الآخرة قال الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَنَّمُواْ فَلَا خَوۡفُ عَلَيْهِمۡ وَلَا هُمۡ يَحۡزَنُونَ﴾ [الأحقاف: ١٣] والخوف المقصود منه الزجر والمنع من الخروج عن الطريق فالحبة تلقى العبد في السير إلى محبوبه وعلى قدر ضعفها وقوتها يكون سيره إليه والخوف يمنعه أن يخرج عن طريق الحبوب والرجاء يقوده فهذا أصل عظيم يجب على كل عبد أن يتنبه له فإنه لا تحصل له العبودية بدونه وكل أحد يجب أن يكون عبدا لله لا لغيره فإن قيل فالعبد في بعض الأحيان قد لا يكون عنده محبة تبعثه على طلب محبوبه فأى شيء يجرك القلوب قلنا يجركها شيئان أحدهما كثرة الذكر للمحبوب لأن كثرة ذكره تعلق القلوب به ولهذا أمر الله عز وجل بالذكر الكثير فقال تعالى ﴿ يَا أَيُّ الَّذِينَ ءَامَنُوا الذَّكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ وَسَبِّحُوهُ أَكُرُوا وَأَصِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٤١-٤] الآية وقال تعالى ﴿فَأَذْكُرُواْ اللَّهَ كُمَا عَلَّمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٩] والثاني مطالعة آلائه ونعمائه قال الله تعالى ﴿فَأَذْكُرُوٓاْ ءَالَآءَ ٱللَّهِ لَعَلَّكُمْ نُقُلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٩] وقال تعالى ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعَمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ [النحل: ٥٣] وقال تعالى ﴿وَأَسْبَغَ عَلِيْكُمْ نِعَمَهُ ظَلِهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ [نقمان: ٢٠] وقال تعالى ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةُ ٱللَّهِ لَا تُحَصُّوهَا ﴾ [النحل: ١٨] فإذا ذكر العبد ما أنعم الله به عليه من تسخير السماء والأرض وما فيها من الأشجار والحيوان وما أسبغ عليه من النعم الباطنة من الإيمان وغيره فلابد أن يثير ذلك عنده باعثا وكذلك الخوف تحركه مطالعة آيات الوعيد والزجر والعرض والحساب ونحوه وكذلك الرجاء يحركه مطالعة الكرم والحلم والعفو وما ورد في الرجاء والكلام في التوحيد واسع وإنما الغرض مبلغ التنبيه على تضمنه الإستغناء بأدنى إشارة والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم(١).

### والبيان بيان القلب واللسان

ان الله علم الانسان البيان كما قال تعالى ﴿ الرَّمْ مَن اللهُ عَلَمَ الْقُرْءَانَ اللهُ خَلَقَ الْأَسْمَآءَ كُلُهَا ﴾ الإنسكنَ اللهُ عَلَمَ الْأَسْمَآءَ كُلُهَا ﴾

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۹۵-۹۳.

[البقرة: ٣١] وقال ﴿عَلَمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرَ يَعْلَمُ ﴾ [العلق: ٥] والبيان بيان القلب واللسان كما أن العمى والبكم يكون في القلب واللسان كما قال تعالى ﴿ صُمُّ ابُكُمُّ عُمِّيٌ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٨] وقال ﴿ صُمُّ الْكِمُ عُمِّي فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١] وقال النبي هلا سألوا إذا لم يعلموا إنما شفاء العي السؤال وفي الاثر العي عي القلب لا عي اللسان أو قال شر العي عى القلب وكان مسعود يقول إنكم في زمان كثير فقهاؤه قليل خطباؤه وسيأتي عليكم زمان قليل فقهاؤه كثير خطباؤه وتبين الأشياء للقلب ضد اشتباهم عليه كما قال الحلال بين والحرام بين وبينهما امور مشتبهات الحديث وقد قرىء قوله ﴿وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيْمَتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾[الأنعام: ٥٥] بالرفع والنصب أي ولتتبين انت سبيلهم فالانسان يستبين الأشياء وهم يقولون قد بان الشيء وبينته وتبين الشيء وتبينته واستبان الشيء واستبنته كل هذا يستعمل لازما ومتعديا ومنه قوله تعالى ﴿إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَبَيَّنُواْ ﴾ [الحُجُرات: ٦] هو هنا معتد ومنه قوله ﴿بِفَاحِشَةِ مُّبَيِّنَةٍ ﴾ [النساء: ١٩] أي متبينة فهنا هو لازم والبيان كالكلام يكون مصدر بان الشيء بيانا ويكون اسم مصدر لبين كالكلام والسلام لسلم وبين فيكون البيان بمعنى تبين الشيء ويكون بمعنى بينت الشيء أي أوضحته وهذا هو الغالب عليه ومنه قوله ان من البيان لسحرا والمقصود ببيان الكلام حصول البيان لقلب المستمع حتى يتبين له الشيء ويستبين كما قال تعالى ﴿هَنَا بَيَانٌ لِّلنَّاسِ ﴾[آل عمران: ١٣٨] الآية ومع هذا فالذي لا يستبين له كما قال تعالى ﴿قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَآءٌ ۗ وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِيٓ ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّ أُوْلَيَهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴾ [فُصلَت: ٤٤] وقال ﴿وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤] وقال ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِـلِسَانِ فَوْمِهِ. لِيُحَرِّينَ لَمُمَّ ﴾ [ببراهيم: ٤] وقال ﴿وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكَءُ ٱلْمُبِيثُ ﴾[المنور: ٥٤] وقال ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾ [المتوبة: ١١٥] وقال ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا أَ وَاللّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴾ [النساء: ١٧٦] وقال ﴿ قُلْ إِنِّي عَلَى بَيِنَةٍ مِّن رَّبِي ﴾ [الأنعام: ٧٥] الآية وقال ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَ ٓ إِلَيْكَ ءَايَلتِ الآية وقال ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَ ٓ إِلَيْكَ ءَايَلتِ اللّهَ وَقَال ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَ ٓ إِلَيْكَ ءَايَلتِ اللّهَ يَكِنتِ ﴾ [البقرة: ٩٩] وقال ﴿ يُبَيِّنُ لُلّهُ لَكُمُ الْأَيْكِ لَعَلَّكُمْ مَّ تَعْقِلُونَ ﴾ [النور: ٦١] (١٠).

### مدح الله وأثنى على من كان له عقل

قال تعالى ﴿ كَذَالِكَ كُذَالِكَ كُيْرِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

# العقل في القران يتضمن ما يجلب به المنفعة وما يدفع به المضرة

ان اسم العقل عند المسلمين وجمهور العقلاء إنما هو صفة وهو الذي يسمى عرضا قائما بالعاقل وعلى هذا دل القرآن في قوله تعالى ﴿لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾[البقرة: ٢٤٢] وقوله ﴿ أَفَاكُمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾[الحج: ٤٦] وقوله ﴿قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ ٱلْآيَكَ ۖ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۹ ص: ٦٥-٦٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۱۰ ص: ٤٣٧.

إِن كُنتُم تَعْقِلُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٨] ونحو ذلك مما يدل على ان العقل مصدر عقل يعقل عقلا وإذا كان كذلك فالعقل لا يسمى به مجرد العلم الذي لم يعمل به صاحبه ولا العمل بلا علم بل إنما يسمى به العلم الذي يعمل به والعمل بالعلم ولهذا قال أهل النار ﴿وَقَالُوا لَوَ كُنّا نَسَمُع أَوْنَمُ قِلُ مَا كُنّا فِي السّعِيرِ ﴾ [الله عنه العلم الذي يعمل به والعمل بالعلم ولهذا قال أهل النار ﴿وَقَالُوا لَوَ كُنّا نَسَمُع أَوْنَمُ قِلُ مَا كُنّا فِي السّعِيرِ ﴾ [الله عنه السّوط في التكليف لا بد أن يكون علوما يميز بها لأنسان بين ما ينفعه وما يضره فالجنون الذي لا يميز بين الدراهم والفلوس ولا بين أيام الاسبوع ولا يفقه ما يقال له من الكلام ليس بعاقل أما من فهم الكلام وميز بين ما ينفعه وما يضره فهو عاقل ثم من الناس من يقول العقل هو علوم ضرورية ومنهم من يقول العقل هو العمل بموجب تلك العلوم والصحيح أن اسم العقل يتناول هذا وهذا وقد يراد بالعقل نفس الغريزة التي في الانسان التي بها يعلم ويميز ويقصد المنافع دون المضار كما قال أحمد بن حنبل والحارث المحاسبي وغيرهما ان العقل غريزة وهذه الغريزة ثابتة عند جمهور العقلاء كما أن في العين قوة بها يبصر وفي اللسان قوة بها يذوق وفي الجلد قوة بها يلمس عند جمهور العقلاء كما أن في العين قوة بها يبصر وفي اللسان قوة بها يذوق وفي الجلد قوة بها يلمس عند جمهور العقلاء (١٠).

الناس يدركون بعقولهم الامور الدنيا فيعرفون ما يجلب لهم منفعة في الدنيا وما يجلب لهم مضرة وهذا من العقل الذي ميز به الانسان فانه يدرك من عواقب الافعال ما لا يدركه الحس ولفظ العقل في القران يتضمن ما يجلب به المنفعة وما يدفع به المضرة (٢).

إنه إذا وقع الشقاق بين الزوجين فقد أمر الله ببعث حكم من أهله وحكم من أهله وحكم من أهله وحكم من أهله والحكم انكما سماها الله عز وجل هما حكمان عند أهل المدينة وهو أحد القولين للشافعي وأحمد وعند أبي حنيفة والقول الآخر هما وكيلان والأول اصح لأن الوكيل ليس بحكم ولا يحتاج فيه إلى أمر الأئمة ولا يشترط ان يكون من الأهل ولا يختص بحال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۹ ص: ۲۸٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۳۱۱.

الشقاق ولا يحتاج في ذلك إلى نص خاص ولكن إذا وقع الشقاق فلا بد من محمد ولي لهما ويتولى امرهما لتعذر أختصاص أحدهما بالحكم على الآخر فأمر الله ان يجعل امرهما إلى اثنين من اهلهما فيفعلان ما هو الأصلح من جمع بينهما وتفريق بعوض أو بغيره وهنا يملك الحكم الواحد مع الآخر الطلاق بدون إذن الرجل ويملك الحكم الآخر مع الأول بذل العوض من مالها بدون إذنها لكونهما صارا وليين لهما وطرد هذا القول ان الأب يطلق على ابنه الصغير والمجنون إذا رأى المصلحة كما هو أحدى الروايتين عن أحمد وكذلك يخالع عن ابنته إذا رأى المصلحة لها وأبلغ من ذلك انه إذا طلقها قبل الدخول فللأب أن يعفو عن نصف الصداق إذا قيل هو الذي بيده عقده النكاح كما هو قول مالك وأحمد في أحدى لا الروايتين عنه والقرآن يدل على صحة هذا القول وليس الصداق كسائر مالها فإنه وجب في الأصل نحلة وبضعها عاد إليها من غير نقص وكان إلحاق الطلاق بالفسوخ فوجب ان لا يتنصف لكن الشارع جبرها بتنصيف الصداق لما حصل لها من الانكسار به ولهذا جعل ذلك عوضا عن المتعة عند ابن عمر والشافعي وأحمد في إحدى الروايات عنه فأوجبوا المتعة لكل مطلقة إلا لمن طلقت بعد الفرض وقبل الدخول والمسيس فحسبها ما فرض لها وأحمد في الروية الأخرى مع أبي حنيفة وغيره لا يوجبون المتعة إلا لمن طلقت قبل الفرض والدخول ويجعلون المتعة عوضا عن نصف الصداق ويقولون كل مطلقة فإنها تأخذ صداقا الاهذه وأولئك يقولون الصداق استقر قبل الطلاق بالعقد والدخول والمتعة سببها الطلاق فتجب لكل مطلقة لكن المطلقة بعد الفرض وقبل المسيس متعت بنصف الصداق فلا تستحق الزيادة وهذا القول أقوى من ذلك القول فإن الله جعل الطلاق سبب المتعة فلا يجعل عوضا عما سببه العقد والدخول لكن يقال على هذا فالقول الثالث اصح وهو الرواية الأخرى عن أحمد ان كل مطلقة لها متعة كما دل عليه ظاهر القرآن وعمومه حيث قال ﴿ وَلِلْمُطَلَّقَكِ مَتَنَّكُمْ الْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٤١] وايضا فإنه قد قال ﴿إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَشُوهُ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعَنَّذُونَهَا فَمَيِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحًاجَمِيلًا ﴾[الأحزاب: ٤٩] فأمر بتمتيع المطلقات قبل المسيس ولم يخص ذلك بمن لم يفرض لها مع ان غالب النساء يطلقهن بعد الفرض

وأيضا فإذا كان سبب المتعة هو الطلاق فسبب المهر هو العقد فالمفوضة التي لم يسم لها مهرا يجب لها مهر المثل بالعقد ويستقر بالموت على القول الصحيح الذي دل عليه حديث بروع بنت واشق التي تزوجت ومات عنها زوجها قبل ان يفرض لها مهر وقضى لها النبي بإن لها مهر امرأة من نسائها لا وكس ولا شطط لكن هذه لو طلقت قبلالمسيس لم يجب لها نصف المهر بنص القرآن لكونها لم تشترط مهرا مسمى والكسر الذي حصل لها بالطلاق انجبر بالمتعة وليس هذا موضع بسط هذه المسائل ولكن المقصود أن الشارع لا يكره المرأة على النكاح إذا لم ترده بل إذا كرهت الزوج وحصل بينهما شقاق فإنه يجعل أمرها إلى غير الزوج لمن ينظر في المصلحة من أهلها مع من ينظر في المصلحة من أهله فيخلصها من الزوج بدون أمره فكيف تؤسر معه أبدا بدون أمرها والمرأة أسيرة مع الزوج كما قال النبي الله إتقوا الله في النساء فإنهن عوان عندكم أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله (١٠).

#### لطائف لغوية

﴿ وَالنَّقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ عِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] أن اسم تقوى الله يجمع فعل كل ما أمر الله به ايجابا واستحبابا وما نهى عنه تحريما وتنزيها وهذا يجمع حقوق الله وحقه ق العباد (٢٠).

﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ مِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] بصير منزه عن العمى ٣٠٠).

﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورُ حَلِيمٌ ﴾[البقرة: ٢٣٥] حليم منزه عن السفه(٤٠).

﴿ وَإِن طَلَّقَتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ ﴾ [البقرة: ٢٣٧] المس وقد اريد به الجماع (٥٠).

والإحسان ضد الإساءة وهو فعل الحسن سواء كان لازما لصاحبه أو متعديا إلى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۲ ص: ۲۱–۲۸.

<sup>(</sup>٢) الزهد والورع والعبادة ج: ١ ص: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٧٠٧.

<sup>(</sup>٤) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.

<sup>(</sup>٥) شرح العمدة ج: ١ ص: ٣١٦.

الغير (١).

﴿إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٧] بصير منزه عن العمى (٢).

﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَنْتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] فإن الصلاة أيضا تعم الصلاة المفروضة والتطوع وقد يدخل فيها كل ذكر الله إما لفظا وإما معنى قال ابن مسعود رضي الله عنه ما دمت تذكر الله فأنت في صلاة وإن كنت في السوق وقال معاذ بن جبل مدارسة العلم التسبيح (٣).

فان القنوت هو دوام العبادة والطاعة وهو الذي يطبع الله دائما ويقال لمن أطال السجود أنه قانت قال تعالى ﴿ أَمَنْ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ النَّيلِ سَاجِدًا وَقَالَإِمَا يَعَذُرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِيهِ ﴾ [النزُمر: ٩] فجعله قانتا في حال السجود كما هو قانت في حال القيام وقدم السجود على القيام وفي الآية الاخرى قال ﴿ وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِهِمْ سُجَدًا وَقِيكُمّا ﴾ [الفرقان: ٢٤] ولم يقل قنوتا فالقيام ذكره بلفظ القيام لا بلفظ القنوت وقال تعالى ﴿ وَقُومُوا لِللّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] فالقائم قد يكون قانتا وقد لا يكون وكذلك الساجد فالنبي بين أن طول القنوت أفضل الصلاة وهو يتناول القنوت في حال السجود وحال القيام وان تطويل الصلاة قياما وركوعا وسجودا أولى من تكثيرها قياما وركوعا وسجودا لأن طول القنوت يحصل بتطويلها لا بتكثرها وأما تفضيل طول القيام مع تخفيف الركوع والسجود على تكثير الركوع والسجود غلط (٤٠).

وعطف الشيء على الشيء في القرآن وسائر الكلام يقتضى مغايرة بين المعطوف والمعطوف عليه مع اشتراك المعطوف والمعطوف عليه في الحكم الذي ذكر لهما ومنه عطف بعض الشيء عليه كقوله ﴿ كَيْظُوا عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۰ ص: ۳۷۰.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٧٠٧.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ج: ٢٣ ص: ٧١ ومجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ٢٤٠.

وقوله ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِتِ مَن مِثْنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجِ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَم ﴾ [الأحزاب: ٧] وقوله ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا بِلَةِ وَمَلَتٍ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكَالَ ﴾ [البقرة: ٩٨] وقوله ﴿ وَأُونَكُمْ أَرْضُهُمْ وَدِيكُوهُمْ وَأَمْوَلُهُمْ وَأَرْضَا لَمْ تَطَعُوها ﴾ [الأحزاب: ٧٧] (١).

﴿ حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَوَةِ ٱلْوُسْطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨] عطف الخاص على العام (٢).

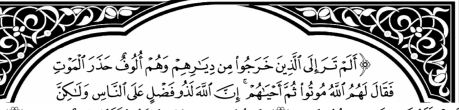
﴿ وَٱللَّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٤٠] عزيز منزه عن العجز والضعف والذل واللغوب حكيم منزه عن السفه (٣٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۱۷۷.

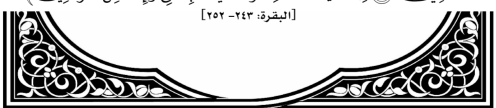
<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ۱۵۷ ومجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۲۰۶.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ج: ٧ ص: ١٦٤.



أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ ﴿ وَالْعَلَوا فِي سَجِيلِ اللَّهِ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمُ ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَلِعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً ۚ وَٱللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ اللهُ اللهُ عَمَ إِلَى ٱلْمَلِا مِنْ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُواْلِنَبِي لَهُمُ ٱبْعَثْ لَنَا مَلِكًا نُقَايِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ ٱلَّا نُقَاتِلُوا وَمَا لَنَا ٱلَّا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلُ ٱللَّهِ وَقَدُ أُخْرِجُكَامِن دِيكِرِنَا وَأَبْنَآبِنَا ۖ فَلَمَّا كُٰتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَالُ تَوَلَّوْإِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمُ الظَّلِمِينَ ﴿ ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوٓا أَنَّى يَكُونُ لَهُ ٱلْمُلْكُ عَلَيْمَنَا وَنَحُنُ أَحَقُّ بِٱلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَكَةً مِنَ ٱلْمَالِ قَالَ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَنهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ، بَسْطَةً فِي ٱلْعِلْمِ وَٱلْجِسْمِ ۚ وَٱللَّهُ يُوَّتِي مُلْكُهُ، مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ يُواللَّهُ عَلَيْكُمْ وَسِئُعُ عَالِيدٌ اللهُ وَقَالَ لَهُمْ ذَنبيُّهُمْ إِنَّ ءَايـةَ مُلْكِهِ ۚ أَن يَأْنِيكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَبَقيَّةٌ مِّمَّا تَكَرَكُ عَالُ مُوسَى وَءَالُ هَكُرُونَ تَحْمِلُهُ ٱلْمَكَ بِكُةُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيِةً لِّكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ الْمَا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ قَالَ إِنَ ٱللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَ رِفَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلَّا مَنِ ٱغْتَرَفَ غُرْفَةً إِيكِهِ عُ فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلَّا قِلِيلَا مِّنْهُمَّ فَلَمَّا جَاوَزَهُ. هُوَ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ. قَالُواْ لَا طَاقَةَ لَنَا الْيُوْمَ بِجَالُوِّتَ وَجُنُودِوَّءً قَالَ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُكَفُّوا ٱللَّهِ كُم مِّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةُ أَبِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّكِيرِينَ السُّ وَلَمَّا جُرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ - قَالُواْ رَبَّكَ ٱلْفُرغُ عَلَيْـنَا صَبْرًا وَثَـبِّتْ أَقَـٰدَامَنَكَا وَٱنصُـرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْفِرِينِ ۖ ۞ فَهَـزَمُوهُم بإذْنِ ٱللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُهِ دُجَالُوتَ وَءَاتَنهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ وَٱلْحِصَمَةُ وَعَلَّمَهُ. مِمَّا يَشَاءُ وَلَوَ لَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ ذُو فَضَّلَ عَلَى ٱلْعَكَمِينَ ١١٠ وَاللَّهُ عَالَيْكُ اللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقُّ وَإِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِّينَ ﴾



من الخوارق الخارجة عن قوى النفوس إحياء الموتى

فمن الخوارق الخارجة عن قوى النفوس إحياء الموتى من الآدميين والبهائم وقد ذكر الله ذلك في غير موضع من كتابه فذكره في خمسة مواضع في سورة البقرة وقال تعالى ﴿ أَلَمْ تَكُولُوكَ اللّهُ ذَلِكَ اللّهُ اللّهُ مُولُوا أَثُم اَحْيَاهُم اللهُ مُولُوا ثُم اَحْيَاهُم وَهُم اللهُ مُولُوا ثُم اَحْيَاهُم اللهُ مُولُوا ثُم اَحْيَاهُم اللهُ مَن إليّ اللهُ مَن أَحياء الآدميين من بعد موتهم مرة بعد مرة ومن إحياء الحمار ومن إبقاء الطعام والشراب مائة عام لم يتغير ومن إبقاء النيام ثلاثمائة وتسع سنين ومن تمزيق الطيور الأربعة وجعلهن أربعة أجزاء على الجبال ثم أتيانهن سعيا لما دعاهن إبراهيم الخليل عليه السلام فيها أنواع من الاعتبار منها تثبيت المعجزات للأنبياء وأنها خارجة عن قوى النفس فإن الفلاسفة وسائر العقلاء متفقون على أن قوى النفوس لا تفعل مثل هذا بل ولا شيء من القوى المعروفة في العالم العلوي والسفلي الثاني أن في ذلك إثبات أن الله فاعل مختار يفعل بمشيئته وقدرته يحدث ما يشاء بحسب مشيئته ذلك إثبات أن الله فاعل مختار يفعل بمشيئته وقدرته يحدث ما يشاء بحسب مشيئته وحكمته (۱).

فالله قد أخبر أنه أحيا من الموتى على يد موسى وغيره من أنبياء بني إسرائيل أعظم ممن أحياهم على يد المسيح (٢).

العلم بإمكان الشيء في الخارج فهذا يعلم بأن يعلم وجوده أو وجود نظيره

العلم بإمكان الشيء في الخارج فهذا يعلم بأن يعلم وجوده أو وجود نظيره أو وجود ما هو أقرب إلى الامتناع منه فإذا كان حمل البعير للقنطار ممكنا كان حمله لتسعين رطلا أولى بالإمكان وبهذه الطريقة يبين الله في القرآن إمكان ما يريد بيان إمكانه كإحياء الموتى والمعاد فإنه يبين ذلك تارة ببيان وقوعه كما أخبر أن قوم موسى قالوا لن نؤمن لك حتى نرى الله جهرة فأخذتهم الصاعقة وهم ينظرون ثم بعثهم الله من بعد موتهم لعلهم يشكرون وكما أخبر عن المقتول الذي ضربوه بالبقرة فأحياه الله وكما أخبر عن المذين

<sup>(</sup>١) الصفدية ج: ١ ص: ١٨٤

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ١٩

خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت فقال لهم الله موتوا ثم أحياهم(١).

وليس كل ما فرضه الذهن أمكن وجوده في الخارج وهذا الذي يسمى الامكان الذهني فان الامكان على وجهين ذهني وهو ان يعرض الشيء على الذهن فلا يعلم امتناعه بل يقول يمكن هذا لا لعلمه بإمكانه بل لعدم علمه بامتناعه مع ان ذلك الشيء قد يكون ممتنعا في الخارج وخارجي وهو ان يعلم امكان الشيء في الخارج وهذا يكون بأن يعلم وجوده في الخارج أو وجود نظيره أو وجوده ما هو ابعد عن الوجود منه فاذا كان الابعد عن قبول الوجود موجودا ممكن الوجود فالأقرب إلى الوجود منه أولى وهذه طريقة القرآن في بيان امكان المعاد فقد بين ذلك بهذه الطريقة فتارة يخبر عمن اماتهم ثم احياهم كما اخبر عن قوم موسى الذين قالوا ﴿ لَن نُّؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى ٱللَّهَ جَهْـَرَةً فَأَخَذَ تُكُمُ ٱلصَّنعِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ١٠٠٠ مَ بَعَثْنَكُم مِن بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥-٥٥] وعن ﴿ ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيكرهِمْ وَهُمْ أُلُوثُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُواْ ثُمَّ آخَيَاهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٤٣] وعن ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَكَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّ يُحْيء هَدْدِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا ۖ فَأَمَاتَهُ ٱللَّهُ مِأْتُهَ عَامِ ثُمَّ بَعَثَهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٩] وعن ابراهيم اذ قال ﴿رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي ٱلْمَوْتَى ﴾ [البقرة: ٢٦٠] القصة وكما أخبر عن المسيح أنه كان يحيى الموتى باذن الله وعن اصحاب الكهف أنهم بعثوا بهد ثلاثمائة سنة وتسع سنين وتارة يستدل على ذلك بالنشأة الأولى فان الاعادة اهون من الابتداء كما في قوله ﴿إِن كُنتُمْ فِرَيْبِ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ ﴾ [الحج: ٥] الآية وقوله ﴿قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي ٓ أَنشَا هَاۤ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ [يس: ٧٩] ﴿قُل ٱلَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ [الإسراء: ٥١] ﴿ وَهُو الَّذِي يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ وَهُو أَهْوَتُ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧] وتارة يستدل على ذلك بخلق السموات والارض فإن خلقهما اعظم من اعادة الانسان كما في قوله ﴿ أَوَلَمْ يَرَوَا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعَى بِخَلْقِهِنَّ بِقَدِدٍ عَلَى أَن يُحْتِئَ ٱلْمَوْتَى ﴾ [الأحقاف: ٣٣] وتارة يستدل على امكانه بخلق النبات كما في قوله ﴿وَهُوَ

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٤٠٦

الذّي يُرْسِلُ الرِّينَ عَبْشَرًا ﴿ [الأعراف: ٧٥] إلى قوله ﴿ كَذَلِك عُرِجُ الْمَوْتَى ﴾ [الأعراف: ٧٥] فقد تبين ان ما عند أئمة النظار اهل الكلام والفلسفة من الدلائل العقلية على المطالب الالهية فقد جاء القرآن الكريم بما فيها من الحق وما هو ابلغ واكمل منها على احس وجه مع تنزهه عن الاغاليط الكثيرة الموجودة عند هؤلاء فان خطأهم فيها كثيرا جدا ولعل ضلالهم اكثر من هداهم وجهلهم أكثر من علمهم ولهذا قال ابو عبد الله الرازي في آخر عمره في كتابه اقسام الذات لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فما رأيتها تشفى عليلا ولا تروى غليلا ورأيت اقرب الطرق طريقة القرآن اقرأ في الاثبات ﴿ الرَّحْنَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَى ﴾ [طه: ٥] ﴿ إِلَيْهِ يَصُّعَدُ اللَّكِمُ الطّيّبُ ﴾ [فاطر: ١٠] واقرأ في النفي ﴿ لَيْسَ كَمِشْلِهِ عَلَى الْعَرْبِ مِنْ مَن عرف مثل معرفتي (١٠).

لم يخبر بأن العالم يعدم ويفنى بحيث لا يبقى شيء بل أخبر باستحالة العالم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۹ ص: ۲۲۶–۲۲۵

نظيره وبخلق السموات والأرض وأن القادر على خلق السموات والأرض قادر على أن يخلق مثلهم فالأول بيان للوقوع وهذا بيان للإمكان(١).

# يجب الإيمان بما أوجب الله الإيمان به

﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللّهَ سَمِيعُ عَلِيكُ ﴾ [البقرة: ٢٤٤] فما أوجب الله فيه العلم واليقين وجب فيه ما أوجبه الله من ذلك كقوله ﴿ اعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ فيه ما أوجبه الله من ذلك كقوله ﴿ اعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٩٨] وقول ﴿ فَاعْلَمُ أَنَّهُ, لَآ إِلّهُ إِلّا اللّهُ وَاسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ ﴾ [محمد: ١٩] ولذلك يجب الله الإيمان به (٢٠).

من تصدق بصدقة واجبة أو مستحبة فقد أقرض الله سبحانه بما أعطاه لعبده

وفي صحيح مسلم عن أبى هريرة عن النبى يقول الله تعالى عبدى مرضت فلم تعدنى فيقول رب كيف أعودك وأنت رب العالمين فيقول أما علمت أن عبدى فلانا مرض فلو عدته لوجدتنى عنده عبدى جعت فلم تطعمنى فيقول رب كيف أطعمك وأنت رب العالمين فيقول أما علمت أن عبدى فلانا جاع فلو أطعمته لوجدت ذلك عندى ففى هذا الحديث ذكر المعنيين الحقين ونفى المعنيين الباطلين وفسرهما فقوله جعت ومرضت لفظ اتحاد يثبت الحق وقوله لوجدتنى عنده ووجدت ذلك عندى نفى للاتحاد العينى بنفى الباطل واثبات لتمييز الرب عن العبد وقوله لوجدتنى عنده لفظ ظرف وبكل يثبت المعنى الحق من الحلول الحق الذى هو بالإيمان لا بالذات ويفسر قوله مرضت فلم تعدنى فلو كان الرب عين المريض والجائع لكان اذا عاده واذا أطعمه يكون مرضت فلم تعدنى فلو كان الرب عين المريض والجائع لكان اذا عاده واذا أطعمه يكون لوجدت ذلك عندى فرقان حسن فان المريض الذى تستحب عيادته ويجد الله عنده هو المؤمن بربه الموافق لإلهه الذى هو وليه وأما الطاعم فقد يكون فيه عموم لكل جائع

<sup>(</sup>١) الصفدية ج: ٢ ص: ٢٢٦

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الكبري ج: ١ ص: ٤٥٦

يستحب اطعامه فان الله يقول ﴿ مَن ذَا اللّهِ يَقُوضُ اللّه قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ وَأَضْعَافًا كَثِيرَ الله سبحانه بما كثيرة ﴾ [البقرة: ٢٤٥] فمن تصدق بصدقة واجبة أو مستحبة فقد أقرض الله سبحانه بما أعطاه لعبده وقد ثبت في الصحيح عن النبي أنه قال من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب ولا يقبل الله الا الطيب فان الله يأخذها بيمينه فيربيها كما يربي أحدكم فلوه أو فصيله حتى تكون مثل الجبل العظيم وقال ان الصدقة لتقع بيد الحق قبل أن تقع بيد السائل لكن الأشبه أن هذا العبد المذكور في الجوع هو المذكور في المرض وهو العبد الولى الذي فيه نوع اتحاد وان كان الله يثيب على طعام الفاسق والذمي ونظير القرض النصر في مثل قوله تعالى ﴿ وَلَيَنصُرَكُ اللّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ ﴾ [الحج: ٤٠] (١).

### العقود تصح بكل ما دل على مقصودها

هذه القاعدة الجامعة التي ذكرناها من أن العقود تصح بكل ما دل على مقصودها من قول أو فعل هي التي تدل عليها أصول الشريعة وهي التي تعرفها القلوب وذلك أن الله سبحانه وتعالى قال ﴿ وَأَنكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِن النِّسَآءِ ﴾ [النساء: ٣] وقال ﴿ وَأَخَلُ اللّهُ الْبَيْعَ ﴾ [البقرة: ٢٧] وقال ﴿ وَأَخَلُ اللّهُ الْبَيْعَ ﴾ [البقرة: ٢٧] وقال ﴿ وَأَخَلُ اللّهُ الْبَيْعَ ﴾ [البقرة: ٢٧] وقال ﴿ وَأَخَلُ اللّهُ الْبَيْعَ ﴾ [البقرة: ٢٥] وقال ﴿ وَأَخَلُ اللّهُ الْبَيْعَ ﴾ [النساء: ٢٩] وقال ﴿ وَأَخَلُ اللّهُ اللّهِ عَن تَرَاضِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٢٩] وقال ﴿ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲ ص: ۳۹۲

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۲۹ ص: ۱٤

الامة الاسلامية خبر الامم للناس فهم انفعهم لهم وأعظمهم أحسانا إليهم بين الله سبحانه ان الامة الاسلامية خير الامم للناس فهم انفعهم لهم وأعظمهم أحسانا إليهم لأنهم كملوا أمر الناس بالمعروف ونهيهم عن المنكر من جهة الصفة والقدر حيث امروا بكل معروف ونهوا عن كل منكر لكل احد واقاموا ذلك بالجهاد في سبيل الله بأنفسهم واموالهم وهذا كمال النفع للخلق وسائر الامم لم يأمروا كل احد بكل معروف ولا نهوا كل احد عن كل منكر ولا جاهدوا على ذلك بل منهم من لم يجاهدوا والذين جاهدوا كبني اسرائيل فغاية جهادهم كان لدفع عدوهم من ارضهم كما يقاتل الصائل الظالم لا لدعوة الجاهدين إلى الهدى والخير ولا لأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر كما قال موسى لقومه ﴿ يَنقَوْمِ ٱدۡخُلُواْ ٱلأَرْضَ ٱلۡمُقَدَّسَةَ ٱلَّتِيكَنَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلاَ نَرَنُدُواْ عَلَيْ أَدَاكِمُوْ فَلَنْقَلِبُواْ خَسِرِينَ ١٠٠ قَالُواْ يَمُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَن نَّدُخُلَهَا حَتَّى يَغُرُجُواْ مِنْهَا ا فَإِن يَخْرُجُواْ مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ ﴾[المائدة: ٢١-٢٢] إلى قوله ﴿قَالُواْ يَكُوسَى إِنَّا لَن نَّدْخُلَهَ آ أَبَداً مَّا دَامُواْ فِيهَا ۚ فَأَذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاـتِلآ إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ [المائدة: ٢٤] وقال تعالى ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلْمَلِا مِنْ بَنِيٓ إِسْرَةِ يِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٓ إِذْ قَالُواْلِنَيِّ لَهُمُ ٱبْعَثْ لَنَا مَلِكًا نُقَايِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۖ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ أَلَّا نُقَتِلُواْ وَمَا لَنَآ أَلَّا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَقَـدُ أُخْرِجْنَامِن دِيَدرِنَا وَأَبْنَآبِنَا ۖ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَالُ تَوَلَّوْا إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمْ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمُ ا بِٱلظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٦] فعللوا القتال بأنهم أخرجوا من ديارهم وأبنائهم ومع هذا فكانوا ناكلين عما أمروا به من ذلك ولهذا لم تحل لهم الغنائم ولم يكونوا يطؤون بملك اليمين<sup>(١)</sup>.

# الجسم في لغة العرب هو البدن وهو الجسد

والجسم في لغة العرب هو البدن وهو الجسد كما قال غير واحد من أهل اللغة منهم الأصمعي وأبو عمرو فلفظ الجسم يشبه لفظ الجسد وهو الغليظ الكثيف والعرب

<sup>(</sup>۱) الاستقامة ج: ۲ ص: ۲۰۶ ومجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ۱۲۶

تقول هذا جسيم وهذا أجسم من هذا أي أغلظ منه قال تعالى ﴿وَزَادَهُۥ بَسُطَـةً فِي ٱلْعِــلْمِـ وَٱلْجِسْمِ ﴾ [البقرة: ٢٤٧] وقال تعالى ﴿ وَإِذَا رَأَيْتُهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمٌّ وَإِن يَقُولُواْ تَسَمَعْ لِقَوْلِمِ ﴾ [المنافقون: ٤] ثم قد يراد بالجسم نفس الغلظ والكثافة ويراد به الغليظ الكثيف وأما المعتزلة الذين جمعوا التجهم والقدر فأخرجوا عنها ما يتناوله الاسم يقينا من أفعال الملائكة والجن والانس والبهائم طاعاتها وغير طاعاتها وذلك قسط كبير من ملك الله وآياته بل هي من محاسن ملكه وأعظم آياته ومخلوقاته وأدخلوا في ذلك كلامه لكونه يسمى شيئا في مثل قوله ﴿إِذْ قَالُواْ مَا آنَزَلَ ٱللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِّن شَيْءٍ قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِـ مُوسَىٰ ﴾ [الأنعام: ٩١] ولم ينظروا في أن ذلك مثل تسمية علمه شيئا في قوله ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِۦۚ إِلَّا بِمَاشَــَآءَ ﴾[البقرة: ٢٥٥] وتسمية نفسه شيئا في قوله ﴿قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكَبُرُ شَهَدَةً ۖ قُلِ اللَّهُ شَهِيدُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾[الأنعام: ١٩] وأن قوله كل شيء يعم بحسب ما اتصل به من الكلام فان الاسم تتنوع دلالته بحسب قيوده ففي قوله ﴿وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٩] دخل في ذلك نفسه لأنها تصلح أن تعلم وفي قوله ﴿وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾ [المائدة: ١٢٠] دخل في ذلك ما يصلح أن يكون مقدورا وذلك يتناول كل ما كانت ذاته ممكنة الوجود وقد يقال دخل في ذلك كل ما يسمى شيئا بمعنى مشيئا فان الشيء في الأصل مصدر وهو بمعنى المشيء فكل ما يصلح أن يشاء فهو عليه قدير وإن شئت قلت قدير على كل ما يصلح أن يقدر عليه والممتنع لذاته ليس شيئا باتفاق العقلاء وفي قوله ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الرعد: ١٦] قد علم أن الخالق ليس هو المخلوق وانه لا يتناوله الاسم وإنما دخل فيه كل شيء مخلوق وهي الحادثات جميعها هذا مع أن أهل السنة يقولون أن العبد له مشيئة وقدرة وإرادة وهو فاعل لفعله حقيقة وينهون عن إطلاق الجبر فان لفظ الجبر يشعر أن الله أجبر العبد على خلاف مراد العبد كما تجبر المرأة على النكاح وليس كذلك بل العبد نختار يفعل باختياره ومشيئته ورضاه ومحبته ليس مجبورا عديم الارادة والله خالق هذا<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۲ ص: ۳۲۹-۳۳۱

## إن الملك جائز كالغنى يكون للأنبياء تارة وللصالحين أخرى

قد ذكرت فيما تقدم الكلام على الملك هل هو جائز في شريعتنا ولكن خلافة النبوة مستحبة وأفضل منه أم خلافة النبوة واجبة وانما تجويز تركها إلى الملك للعذر كسائر الواجبات تكلمت على ذلك وأما في شرع من قبلنا فإن الملك جائز كالغني يكون للأنبياء تارة وللصالحين أخرى قال الله تعالى في داود ﴿وَءَاتَـٰكُ ٱللَّهُ ٱلْمُلكُ وَٱلِّحِكَـٰمَةَ وَعَلَّمَدُ مِكَا يَشَكَآءُ ﴾ [البقرة: ٢٥١] وقال عن سليمان ﴿رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبِّ لِي مُلَّكًا لَّا يَنْبَغي لِأَحَدٍ مِّنُ بَعْدِيٌّ إِنَّكَ أَنَّالُوهًابُ ﴾ [ص: ٣٥] وقال عن يوسف ﴿رَبِّقَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأُوبِلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ [يوسف: ١٠١] فهؤلاء ثلاثة أنبياء أخبر الله أنه آتاهم الملك وقال ﴿ أَمُّ يَحَسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَآ ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَّالِهِ ۚ فَقَدْ ءَاتَيْنَآ ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُّلَكًا عَظِيمًا الْفَ فَوْنَهُم مَّنْ ءَامَنَ بِهِ وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ ۚ وَكَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا ﴿ [النساء: ٥٥-٥٥] فهذا ملك لآل إبراهيم وملك لآل داود وقد قال مجاهد في قوله ﴿تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَآءُ ﴾ [آل عمران: ٢٦] قال النبوة فجعل النبوة نفسها ملكا والتحقيق أن من النبوة ما يكون ملكا فإن النبى له ثلاثة أحوال إما أن يكذب ولا يتبع ولا يطاع فهو نبى لم يؤت ملكا وإما أن يطاع فنفس كونه مطاعا هو ملك لكن إن كان لا يأمر إلا بما أمر به فهو عبد رسول ليس له ملك وإن كان يأمر بما يريده مباحا له ذلك بمنزلة الملك كما قيل لسليمان ﴿ هَٰذَاعَطَآ ثُونًا فَأَمْنُنَّ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [ص: ٣٩] فهذا نبي ملك فالملك هنا قسيم العبد الرسول كما قيل للنبي ﷺ اختر إما عبدا رسولا وإما نبيا ملكا وأما بالتفسير الأول وهو الطاعة والاتباع فقسم من النبوة والرسالة وهؤلاء أكمل وهو حال نبينا ﷺ فإنه كان عبدا رسولا مؤيدا مطاعا متبوعا فأعطى فائدة كونه مطاعا متبوعا ليكون له مثل أجر من اتبعه ولينتفع به الخلق ويرحموا به ويرحم بهم ولم يختر أن يكون ملكا لئلا ينقص لما في ذلك من الاستمتاع بالرياسة والمال عن نصيبه في الآخرة فإن العبد الرسول أفضل عند الله من النبي الملك ولهذا كان أمر نوح وابراهيم وموسى وعيسى بن مريم أفضل من داود وسليمان ويوسف حتى إن من أهل الكتاب من طعن في نبوة داود وسليمان كما يطعن

كثير من الناس في ولاية بعض أهل الرياسة والمال وليس الأمر كذلك وأما الملوك الصالحون فقوله سبحانه وإن الله قد بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوا أَنَى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحَنُ أَحَقُ إِلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِن الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللّهَ اصطَفَعُهُ عَلَيْكُمْ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكُ عَلَيْمُ وَالْمِحْدِ وَالْمَحِدِ اللّهُ يُؤْتِي مُلْكُهُ، مَن يَشَاهُ وَاللّهُ وَسِحُ عَلِيمُ وَزَادَهُ، بَسَطَةً فِي الْمِلْمِ وَالْمِحِسِمِ وَاللّهُ يُؤْتِي مُلْكُهُ، مَن يَشَاهُ وَاللّهُ وَسِحُ عَلِيمُ السَّاوَقَالَ لَهُمْ نَبِينُهُمْ إِنَّ عَالِيةً مُلْكِهِ اللّهُ مُ السَّابُوتُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ السَّابُوتُ وَقُوله وَوَقُوله وَوَقُوله وَوَالله وَوَ القرنين والكافران بختنصر ونمرود وسيملكها خامس من هذه الأمة وقوله وقوله تعالى ويقوله والقرنين والكافران بختنصر ونمرود وسيملكها خامس من هذه الأمة وقوله وقوله تعالى ويقوله وكَنْ وَرَاءَهُم مَلِكُ يَأْخُذُكُمْ سَفِينَةٍ عَصَبًا ﴾ [الكهف: ٢٠] وقوله وأما جنس الملوك فكثيرة كقوله ﴿وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكُ يَأْخُذُكُمْ سَفِينَةٍ عَصَبًا ﴾ [الكهف: ٢٠] وقوله وقال أَلْمَاكُ إِنِّ أَرَىٰ سَبْعَ بَقَرُتِ سِمَانِ يَأْكُمُهُنَ سَبْعٌ عِجَافُ ﴾ [المؤسف: ٣٤] (١٠).

فإنه سبحانه قد آتى الملك لمن آتاه من الأنبياء كما قال في داود ﴿وَقَتَلَ دَاوُرُ دُ عَالَوْتَ وَءَاتَكُ اللّهُ المُلكُ وَالْجِحْمَةَ وَعَلّمَهُ مِمّا يَشَكَأُ ﴾ [البقرة: ٢٥١] وقال تعالى ﴿ أَمْ يَحُسُدُونَ النّاسَ عَلَى مَا ءَاتَنَهُمُ اللّهُ مِن فَضّلِهِ ۗ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ٓ الَ إِبْرَهِيمَ الْكِئْبَ وَالْحِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُ اللّهُ عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٥] وقال تعالى ﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ اتّنُونِي بِهِ ۗ ﴾ [يوسف: ٤٥] وقال ﴿ وَكَانَ الْمَلِكُ اتّنُونِي بِهِ ﴾ [يوسف: ٤٥] وقال ﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُم مّ لِكُ يَأْخُذُكُنَ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴾ [الكهف: ٢٧] وقال تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الّذِي حَاجَ إِبْرَهِ مَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللّهُ الْمُلْكُ ﴾ [البقرة: ٢٥٨] فقد آتى الملك لبعض الكفار كما آتاه لبعض الأنبياء (٢٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۳۵ ص: ۳۳–۳۵

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ١ ص: ١٣٢

## شرما في المرء شح هالع وجبن خالع

جاء الكتاب والسنة بذم البخل والجبن ومدح الشجاعة والسماحة في سبيله دون ما ليس في سبيله فقال النبي شر ما في المرء شح هالع وجبن خالع والبخل جنس تحته أنواع كبائر وغير كبائر قال تعالى ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَآ ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِۦ هُوَ خَيْرًا لُّهُمُّ بَلُ هُوَ شَرٌّ لَهُمْ ۖ سَيُطُوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِدِء يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ ﴾ [آل عمران: ١٨٠] وما في القرآن من الأمر بالايتاء والاعطاء وذم من ترك ذلك كله ذم للبخل وكذلك ذمه للجبن كثير مثل قوله ﴿ أَلَوْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِيلَ لَهُمُ كُفُّواْ أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَا تُواْ ٱلزَّكَوٰذَ فَلَمَا كُذِبَ عَلَيْهُمُ ٱلْفِنَالُ إِذَا فَرِيقُ مِّنَّهُمْ يَخْشَوْنَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً ۚ وَقَالُواْ رَبَّنَا لِمَ كَنَبْتَ عَلَيْنَا ٱلْفِنَالَ لَوَ لَآ أَخَّرَنَنَآ إِلَىٓ أَجَلٍ قَرِبِّ قُلَ مَنْعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَٱلْآخِزَةُ خَيْرٌ لِّمَنِ ٱنَّقَىٰ وَلَا نُظْلَمُونَ فَنِيلًا ﴾ [النساء: ٧٧] وما في القرآن من الحض على الجهاد والترغيب فيه وذم الناكلين عنه والتاركين له كله ذم للجبن وقد ذكر الجهاد بالنفس والمال في سبيله ومدحه في غير آية من كتابه وذلك هو الشجاعة والسماحة في طاعته سبحانه وطاعة رسوله وملاك الشجاعة الصبر الذي يتضمن قوة القلب وثباته ولهذا قال تعالى ﴿كَم مِّن فِئَةٍ قَلِيكَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً إِبِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّدِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩] والشجاعة ليست هي قوة البدن فقد يكون الرجل قوي البدن ضعيف القلب وانما هي قوة القلب وثباته فأن القتال مداره على قوة البدن وصنعته للقتال وعلى قوة القلب وخبرته به والمحمود منهما ما كان بعلم ومعرفة دون التهور الذي لا يفكر صاحبه ولا يميز بين المحمود والمذموم ولهذا كان القوي الشديد هو الذي يملك نفسه عند الغضب حتى يفعل ما يصلح دون ما لا يصلح فأما المغلوب حين غضبه فليس هو بشجاع ولا شديد وقد تقدم ان جماع ذلك هو الصبر فإنه لا بد منه والصبر صبران صبر عند الغضب وصبر عند المصيبة كما قال الحسن رحمه الله ما تجرع عبد جرعة اعظم من جرعة حلم عند الغضب وجرعة صبر عند المصيبة وذلك لأن أصل ذلك هو الصبر على المؤلم وهذا هو الشجاع الشديد الذي يصبر على المؤلم والمؤلم ان كان مما يمكن دفعه اثار الغضب وان كان مما لا يمكن دفعه اثار الحزن ولهذا يحمر الوجه عند الغضب لثوران الدم

عند استشعار القدرة ويصفر عند الحزن لغور الدم عند استشعار العجز ولهذا جمع النبي في الحديث الصحيح الذي رواه مسلم عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال قال النبي هما تعدون الرقوب فيكم قالوا الرقوب الذي لا يولد له قال ليس ذاك بالرقوب ولكن الرقوب الرجل الذي لم يقدم من ولده شيئا ثم قال ما تعدون الصرعة فيكم قلنا الذي لا يصرعه الرجال فقال ليس بذلك ولكن الصرعة الذي يملك نفسه عند الغضب فذكر ما يتضمن الصبر عند المصيبة والصبر عند الغضب (۱).

### الايجاب والتحريم قد يكون نعمة وقد يكون عقوبة وقد يكون محنة

الا يجاب والتحريم قد يكون نعمة وقد يكون عقوبة وقد يكون عقوبة وقد يكون محنة فالأول كا يجاب الا يجاب والمعروف وتحريم الكفر والمنكر وهو الذي أثبته القائلون بالحسن والقبح العقليين والعقوبة كقوله ﴿ فَيُظلّمِ مِنَ الَّذِينَ هَادُواْ حَرّمُنَا عَلَيْهِمْ طَيّبَتٍ أُجِلّتَ لِهُمْ ﴾ [النساء: ١٦٠] وقوله ﴿ وَعَلَى اَلَذِينَ هَادُواْ حَرّمُنا كُلّ ذِي ظُلْمُ وَمِن الْبَقَرِ وَالْفَنَدِ حَرّمُنَا عَلَيْهِمْ وقوله ﴿ وَعَلَى اللّذِينَ هَادُواْ حَرّمُنا كُلّ فِي طُلُمْ وَمِن اللّه الله علم الله علم الله على التحريم وقوله ﴿ وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا المَّارِ وَالْمَلا وَالْمَلا وَالْمَلا وَالْمُلا فَي التحريم وقوله ﴿ وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِمْ الله على الله على الله على الله الله على وقوله ﴿ وَاللّهُ الله الله على الله على الله على الله والله على الله المؤوج وأما المحنة والحرج مثل الغلى وهو الذي لا يمكنه الحروج منه مع حاجته إلى الحروج وأما المحنة فمثل قوله ﴿ إنكَ الله مُبْتَلِيكُمُ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [البقرة: ٢١٦] الله المؤوج وأما المحنة فمثل قوله ﴿ إنكَ الله مُبْتَلِيكُمُ مِنْ حَرَم ما يضيق وضده السعة والحرج مثل الغل وهو الذي لا يمكنه الحروج وأما المحنة فمثل قوله ﴿ إنكَ الله مُبْتَلِيكُمُ مِنْ مَن كَرَامُ الله الله المؤوج وأما المحنة فمثل قوله ﴿ إنكَ الله مُبْتَلِيكُمُ مِنْ مَن كَرَامُ المُنْ الله الله المؤوج وأما المحنة فمثل قوله ﴿ إنكُ الله المُنْ المُنْ المُنْ المؤرخ المؤرخ الله المؤرخ وأما المُنْ المؤرخ المؤ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ۱۵۸ والاستقامة ج: ۲ ص: ۲۷۰–۲۷۳

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۲۰ ص: ۳۹۷

أصحاب طالوت ابتلوا بالامتناع من الشرب ليحصل من ايمانهم وطاعتهم ما تحصل به الموافقة

أن الناس اتفقوا على أن المطلوب بالأمر وجود المأمور به وأن لزم من ذلك عدم ضده ويقول الفقهاء الأمر بالشيء نهي عن ضده فان ذلك متنازع فيه والتحقيق أنه منهى عنه بطريق اللازم وقد يقصده الآمر وقد لا يقصده واما المطلوب بالنهي فقد قيل أنه نفس عدم المنهى عنه وقيل ليس كذلك لأن العدم ليس مقدرا ولا مقصودا بل المطلوب فعل ضد المنهى عنه وهو الامتناع وهو أمر وجودي والتحقيق أن مقصود الناهي قد يكون نفس عدم المنهى عنه وقد يكون فعل ضده وذلك العدم عدم خاص مقيد يمكن أن يكون مقدرا بفعل ضده فيكون فعل الضد طريقا إلى مطلوب الناهي وان لم يكن نفس المقصود وذلك أن الناهي إنما نهى عن الشيء لما فيه من الفساد فالمقصود عدمه كما ينهى عن قتل النفس وشرب الخمر وإنما نهى لابتلاء المكلف وامتحانه كما نهى قوم طالوت عن الشرب الا بملء الكف فالمقصود هنا طاعتهم وانقيادهم وهو أمر وجودي وإذا كان وجوديا فهو الطاعة التي هي من جنس فعل المأمور به فصار المنهى عنه إنما هو تابع للمأمور به فان مقصوده اما عدم ما يضر المأمور به أو جزء من أجزاء المأمور به وأوذا كان اما حاويا للمأمور به أو فرعا منه ثبت أن المأمور به أكمل وأشرف وهو المقصود الأول.".

وإذا قدر أن الفعل ليست فيه حكمة أصلا فهل يصير بنفس الأمر فيه حكمة الطاعة وهذا جائز عند من يقول بالتعبد المحض وان لم يقلب جواز الأمر لكل شيء لكن يجعل من باب الابتلاء والامتحان فإذا فعل صار العبد به مطيعا كنهيهم عن الشرب الألم من أغَثَرَفَ غُرُفَةً بِيكِوء الله النبقرة: ٢٤٩] والتحقيق أن الأمر الذي هو ابتلاء وامتحان يحض عليه من غير منفعة في الفعل متى اعتقده العبد وعزم على الامتثال حصل المقصود وان لم يفعله كابراهيم لما أمر بذبح ابنه وكحديث أقرع وابرص وأعمى لما طلب منهم اعطاء ابن السبيل فامتنع الأبرص والأقرع فسلبا النعمة واما الأعمى فبذل المطلوب فقيل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ۱۱۹

له امسك مالك فائما ابتليتم فقد رضي عنك وسخط على صاحبيك وهذا هو الحكمة الناشئة من نفس الأمر والنهي لا من نفس الفعل فقد يؤمر العبد وينهى وتكون الحكمة طاعته للأمر وانقياده له وبذله للمطلوب كما كان المطلوب من ابراهيم تقديم حب الله على حبه لابنه حتى تتم خلته به قبل ذبح هذا المحبوب لله فلما أقدم عليه وقوى عزمه بارادته لذلك تحقق بان الله أحب إليه من الولد وغيره ولم يبق فى قلبه محبوب يزاحم محبة الله وكذلك أصحاب طالوت ابتلوا بالامتناع من الشرب ليحصل من ايمانهم وطاعتهم ما تحصل به الموافقة والابتلاء ههنا كان بنهي لا بأمر وأما رمي الجمار والسعي بين الصفا والمروة فالفعل فى نفسه مقصود لما تضمنه من ذكر الله وقد بين النبى هذا بقوله فى الحديث الذي فى السنن انما جعل السعي بين الصفا والمروة ورمي الجمار لاقامة ذكر الله رواه ابو داود والترمذي وغيرهما فبين النبى أن هذا له حكمة فكيف يقال لا حكمة بل هو تعبد وابتلاء محض واما فعل مأمور في الشرع ليس فيه مصلحة ولا منفعة ولا حكمة الا مجرد الطاعة والمؤمنون يفعلونه فهذا لا أعرفه بل ما كان من هذا القبيل نسخ عدا العزم كما نسخ ايجاب الخمسين صلاة إلى خس (۱).

### كل مؤمن هو من النبي

فقد ثبت فى الصحيحين أنه قال الأشعريون هم منى وأنا منهم وقال عن جليبيب هذا منى وأنا منه وكل مؤمن هو من النبى كما قال الخليل ﴿ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ, مِنِي ﴾ [البراهيم: ٣٦] وقال ﴿ وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي ﴾ [البراهيم: ٣٦] وقال ﴿ وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي ﴾

# فسر طائفة من أهل السنة اللقاء في كتاب الله بالرؤية

فسر طائفة من أهل السنة اللقاء في كتاب الله بالرؤية منهم ابو عبدالله بن بطة الامام قالوا في قول الله ﴿أُولَيْبِكَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِ ﴾ [الكهف: ١٠٥] وفي قوله ﴿مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَاتِ كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَاتِ كَالْتِ وَهُو اللّهِ الله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۶ ص: ۱٤٥

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ١٥ ص: ٨٧

# المعية في كتاب الله على وجهين عامة وخاصة

أن الله قد أخبر بأنه مع عباده في غير موضع من الكتاب عموما وخصوصا مثل قوله ﴿وَاللَّهُ مَعَ ٱلصَّــٰكِبِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩] وكان النبي اذا سافر يقول اللهم انت الصاحب في السفر والخليفة في الاهل اللهم اصحبنا في سفرنا واخلفنا في أهلنا فإن المعية لا تكون الا من الطرفين فان معناها المقارنة والمصاحبة (٢).

والمعية في كتاب الله على وجهين عامة وخاصة فالعامة كقوله تعالى ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَغْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٦ ص: ٤٨٨-٤٨٩

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۲۷٦

ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا أَشْتُمْ ﴾[الحديد: ٤] وقوله ﴿أَلَمْ نَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيِّنَ مَا كَانُواْ أَثُمَّ يُبَيِّتُهُم بِمَا عَبِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المجادلة: ٧] فهذه المعية عامة لكل متناجين وكذلك الأولى عامة لجميع الخلق ولما أخبر سبحانه في المعية أنه رابع الثلاثة وسادس الخمسة قال النبي ﷺ ما ظنك باثنين الله ثالثهما فإنه لما كان معهما كان ثالثهما كما دل القرآن على معنى الحديث الصحيح وإن كان هذه معية خاصة وتلك عامة وأما المعية الخاصة فكقوله تعالى لما قال لموسى وهارون ﴿لَاتَّخَافَاًّ إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَىٰ ﴾ [طه: ٤٦] فهذا تخصيص لهما دون فرعون وقومه فهو مع موسى وهارون دون فرعون وكذلك لما قال النبي ﷺ لأبي بكر ﴿لَا تَحَـٰزَنَّ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَنَا ﴾[المتوبة: ٤٠] كان معناه إن الله معنا دون المشركين الذين يعادونهما ويطلبونهما كالذين كانوا فوق الغار ولو نظر أحدهم إلى قدميه لأبصر ما تحت قدميه وكذلك قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴾ [النحل: ١٢٨] فهذا تخصيص لهم دون الفجار والظالمين وكذلك قوله تعالى ﴿ إِنَّ أَلَّهَ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣] تخصيص لهم دون الجازعين وكذلك قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ أَخَاذَ ٱللَّهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَءِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ ٱثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا ۗ وَقَالَ ٱللَّهُ إِنِّي مَعَكُمٌّ لَهِنْ أَقَمَّتُمُ ٱلصَّكَوْةَ وَءَاتَيْتُمُ ٱلزَّكُوةَ وَءَامَنتُم بُسُلِي ﴾ [المائدة: ١٢] وقال ﴿إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَكَيْرِكَةِ أَيِّي مَعَكُمٌ فَتَبْتُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴿[الأنفال: ١٢](١).

﴿ كَمْ مِن فِئَةٍ قَلِيكَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّكِيرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩] فإنَّ اللّهَ مَعَ الصَّايرينَ بالهداية والنصر والإعانة (٢).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  منهاج السنة النبوية ج:  $^{(1)}$  منهاج

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٣ ص: ٤٠٥

ومن الايمان بالله الإيمان بما وصف به نفسه فى كتابه وبما وصفه به رسوله محمد ﷺ

فاعتقاد الفرقة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة أهل السنة والجماعة وهو الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت والايمان بالقدر خيره وشره ومن الايمان بالله الإيمان بما وصف به نفسه في كتابه وبما وصفه به رسوله محمد ﷺ من غير تحريف ولا تعطیل ومن غیر تکییف ولا تمثیل بل یؤمنون بأن الله سبحانه لیس کمثله شیء وهو السميع البصير فلا ينفون عنه ما وصف به نفسه ولا يجرفون الكلم عن مواضعه ولا يلحدون في أسماء الله وآياته ولا يكيفون ولا يمثلون صفاته بصفات خلقه لأنه سبحانه لا سمى له ولا كفو له ولا ند له ولا يقاس بخلقه سبحانه وتعالى فانه سبحانه أعلم بنفسه وبغيره وأصدق قيلا وأحسن حديثا من خلقه ثم رسله صادقون مصدوقون بخلاف الذين يقولون عليه مالا يعلمون ولهذا قال سبحانه وتعالى ﴿ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْحِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ السَّاكُمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ اللَّهِ وَلَهُ مَدُّ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾[الصافات: ١٨٠-١٨٢] فسبح نفسه عما وصفه به المخالفون للرسل وسلم على المرسلين لسلامة ما قالوه من النقص والعيب وهو سبحانه قد جمع فيما وصف وسمى به نفسه بين النفى والإثبات فلا عدول لأهل السنة والجماعة عما جاء به المرسلون فإنه الصراط المستقيم صراط الذين انعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وقد دخل في هذه الجملة ما وصف به نفسه في سورة الإخلاص التي تعدل ثلث القرآن وقوله سبحانه ﴿كُم مِّن فِئَكَةٍ قَلِيكَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّهِ بِنَ ﴿ [البقرة: ٢٤٩] (١).

الناس مأمورون عند المصائب التي تصيبهم بأفعال الناس أو بغير أفعالهم بالتسليم للقدر وشهود الربوبية

الناس مأمورون عند المصائب التي تصيبهم بأفعال الناس أو بغير أفعالهم بالتسليم للقدر وشهود الربوبية كما قال تعالى ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣ ص: ١٣٠ والعقيدة الواسطية ج: ١ ص: ١٧

قَلْبَهُۥ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيثٌ ﴾[التغابن: ١١] قال إبن مسعود أو غيره هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم وفي الحديث الصحيح عن النبي ﷺ إحرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجزن وإن أصابك شيء فلا تقل لو أني فعلت لكان كذا وكذا ولكن قل قدر الله وما شاء فعل فإن لو تفتح عمل الشيطان فأمره بالحرص على ما ينفعه وهو طاعة الله ورسوله فليس للعباد أنفع من طاعة الله ورسوله وأمره إذا أصابته مصيبة مقدرة أن لا ينظر إلى القدر ولا يتحسر بتقدير لا يفيد ويقو ل قدر الله وما شاء فعل ولا يقو ل لو أنى فعلت لكان كذا فيقدر ما لم يقع يتمنى أن لو كان وقع فإن ذلك إنما يورث حسر وحزنا لا يفيد والتسليم للقدر هو الذي ينفعه كما قال بعضهم الأمر أمران أمر فيه حيلة فلا تعجز عنه وأمر لا حيلة فيه فلا تجزع منه وما زال أئمة الهدى من الشيوخ وغيرهم يوصون الإنسان بأن يفعل المأمور ويترك المحظور ويصبر على المقدور وإن كانت تلك المصيبة بسبب فعل آدمي وبهذا جاء الكتاب والسنة قال الله تعالى ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَمَن يُوِّمِن بِأَللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ، ﴿ [التغابن: ١١] وقال تعالى ﴿ مَآ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَبِمِّن قَبْل أَن نَبْرَأَهَآ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ [الحديد: ٢٢] وسواء في ذلك المصائب السمائية والمصائب التي تحصل بأفعال الآدميين قال تعالى ﴿وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرْهُمْ هَجُرًا جَمِيلًا ﴾ [المزَّمل: ١٠] ﴿وَلَقَدُكُذِّ بَتُ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَاكُذِّبُواْ وَأُوذُواْ حَتَّىٰ أَنَاهُمْ نَصَّرُنا ﴾ [الأنعام: ٣٤] وقال الذين لقوا الكفار ﴿رَبَّنَكَآ أَفْرِغُ عَلَيْمَنَا صَمَبُرًا ﴾ [البقرة: ٢٥٠] وقال ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَنبُرُونَ يَغْلِبُواْ مِأْتَنَيْنَ وَإِن يكُن مِنكُم مِّائَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفًا مِّنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ (اللهُ اَلْكُ خَفَفَ اللهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعَفًا ۚ فَإِن يَكُن مِّنكُم مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يُغْلِمُوا مِائَنَيْنِ ۚ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ أَلْفُ يَغْلِبُوٓا أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّدِينَ ﴾ [الأنفال: ٢٥-٢٦] وقال ﴿كَم مِّن فِتَةٍ قَلِيكَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً إِبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّكِيرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩] فهذا كله صبر على ما قدر من أفعال الخلق والله سبحانه مدح في كتابه الصبار الشكور قال تعالى ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ

لْأَينَتِ لِّكُلِّ صَحَبَّادِ شَكُودٍ ﴾ [براهيم: ٥] في غير موضع فالصبر والشكر على ما يقدره الرب على عبده من السراء والضراء من النعم والمصائب من الحسنات التي يبلوه بها والسيئات فعليه أن يتلقى المصائب بالصبر والنعم بالشكر ومن النعم ما ييسره له من أفعال الخير ومنها ما هي خارجة عن أفعاله فيشهد القدر عند فعله للطاعات وعند إنعام الله عليه فيشكره ويشهده عند المصائب فيصبر وأما عند ذنوبه فيكون مستغفرا تائبا كما قال ﴿ فَأَصْبِرَ إِنَ وَعُدَاللَّهِ حَقُّ وَآسَتَغُفِرُ لِذَنْبِكَ ﴾ [غافر: ٥٥] وأما من عكس هذا فشهد القدر عند ذنوبه وشهد فعله عند الحسنات فهو من أعظم الجرمين ومن شهد فعله فيهما فهو قدري ومن شهد القدر فيهما ولم يعترف بالذنب ويستغفره فهو من جنس المشركين وأما المؤمن فيقول أبوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي فاغفر لي كما في الحديث الصحيح الإلهي ياعبادي إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها فمن وجد خيرا فليحمد الله ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه وكان نبينا ﷺ متبعا ما أمر به من الصبر على أذى الخلق ففي الصحيحين عن عائشة قالت ما ضرب رسول الله ﷺ بيده خادما له ولا دابة ولا شيئا قط إلا أن يجاهد في سبيل الله ولا نيل منه شيء قط فإنتقم لنفسه إلا أن تنتهك محارم الله فإذا إنتهكت محارم الله لم يقم لغضبه شيء حتى ينتقم لله وقال أنس خدمت رسول الله ﷺ عشر سنين فما قال لشيء فعلته لم فعلته ولا لشيء لم أفعله لم لا فعلته وكان بعض أهله إذا عتبني على شيء يقول دعوه دعوه فلو قضى شيء لكان (١).

جميع ما يفعل الله بعبده من الخير من مقتضى اسمه الرب ولهذا يقال فى الدعاء يا رب

﴿ رَبَّنَ أَفَرِغُ عَلَيْنَا صَبَرًا وَتُكِبِّتُ أَقَدَامَنَ اوَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَنْوِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٠] فالسؤال كقول السائل لله أسألك بأن لك الحمد أنت الله المنان بديع السموات والأرض ياذا الجلال والإكرام وأسألك بأنك أنت الله الأحد الصمد الذي لم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۳۲۰–۳۲۸

يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد وأسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحدا من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك فهذا سؤال الله تعالى بأسمائه وصفاته وليس ذلك إقساما عليه فإن أفعاله هي مقتضى أسمائه وصفاته فمغفرته ورحمته من مقتضى اسمه الغفور الرحيم وعفوه من مقتضى اسمه العفو ولهذا لما قالت عائشة للنبي إن وافقت ليلة القدر ماذا أقول قال قولى اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عنى وهدايته ودلالته من مقتضى اسمه الهادى وفي الأثر المنقول عن أحمد بن حنبل أنه أمر رجلا أن يقول يا دليل الحيارى دلني على طريق الصادقين واجعلنى من عبادك الصالحين وجميع ما يفعل الله بعبده من الخير من مقتضى اسمه الرب ولهذا يقال في الدعاء يارب يارب.

المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفى كل خير إحرص على ما ينفعك واستعن بالله

جميع الحوادث كائنة بقضاء الله وقدره وقد أمرنا الله سبحانه أن نزيل الشر بالخير بجسب الإمكان ونزيل الكفر بالإيمان والبدعة بالسنة والمعصية بالطاعة من أنفسنا ومن عندنا فكل من كفر أو فسق أو عصى فعليه أن يتوب وإن كان ذلك بقدر الله وعليه أن يأمر غيره بالمعروف وينهاه عن المنكر بحسب الإمكان ويجاهد في سبيل الله وإن كان ما يعمله من المنكر بحسب الإمكان ويجاهد في سبيل الله وإن كان ما يعمله من المنكر والكفر والفسوق والعصيان بقدر الله ليس للإنسان أن يدع السعي فيما ينفعه الله به متكلا على القدر بل يفعل ما أمر الله ورسوله كما روى مسلم في صحيحه عن النبي أنه قال المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير إحرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجزن وإن أصابك شيء فلا تقل لو أنى فعلت لكان كذا وكذا ولكن قل قدر الله وما شاء فعل فإن لو تفتح عمل الشيطان فأمر النبي أن أن يحرص على ما ينفعه والذي ينفعه يحتاج إلى منازعة شياطين الإنس والجن ودفع ما قدر من الشر بما قدره الله من الخير وعليه مع ذلك أن يستعين بالله فإنه لا حول ولا قوة إلا من المر بكون عمله خالصا لله فإن الله لا يقبل من العمل إلا ما أريد به وجهه وهذا به وأن يكون عمله خالصا لله فإن الله لا يقبل من العمل إلا ما أريد به وجهه وهذا

(۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۲۰۷

حقيقة قولك ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ [الفاتحة: ٥] والذي قبله حقيقة ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ [الفاتحة: ٥] فعليه أن يعبد الله بفعل المأمور وترك المحظور وأن يكون مستعينا بالله على ذلك وفي عبادة الله وطاعته فيما أمر إزالة ما قدر من الشر بما قدر من الخير ودفع ما يريده الشيطان ويسعى فيه من الشر قبل أن يصل بما يدفعه الله به من الخير قال الله تعالى ﴿وَلَوَ لَا دَفَّعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٥١] كما يدفع شر الكفار والفجار الذي في نفوسهم والذي سعوا فيه بالحق كإعداد القوة ورباط الخيل وكالدعاء والصدقة الذين يدفعان البلاء كما جاء في الحديث أن الدعاء والبلاء ليلتقيان فيعتلجان بين السماء والأرض فالشر تارة يكون قد إنعقد سببه وخيف فيدفع وصوله فيدفع الكفار إذا قصدوا بلاد الإسلام وتارة يكون قد وجد فيزال وتبدل السيئات بالحسنات وكل هذا من باب دفع ما قدر من الشر بما قدر من الخير وهذا واجب تارة ومستحب تارة والمقصود من ذلك أن كثيرا من أهل السلوك والإرادة يشهدون ربوبية الرب وما قدره من الأمور التي ينهي عنها فيقفون عند شهود هذه الحقيقة الكونية ويظنون أن هذا من باب الرضا بالقضاء والتسليم وهذا جهل وضلال قد يؤدى إلى الكفر والإنسلاخ من الدين فإن الله لم يأمرنا أن نرضى بما يقع من الكفر والفسوق والعصيان بل أمرنا أن نكره ذلك وندفعه بحسب الإمكان كما قال النبي ﷺ من رأى منكم منكرا فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان والله تعالى قد قال ﴿وَلَا يَرْضَىٰ ا لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ ﴾ [الزُّمر: ٧] وقال ﴿وَأَللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] فكيف يأمرنا أن نرضى لأنفسنا مالا يرضاه لنا وهو جعل ما يكون من الشر محنة لنا وإبتلاءا كما قال تعالى ﴿ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتَّنَةً أَتَصْبِرُونِ ﴾ [الفرقان: ٢٠] وقال تعالى بعد أمره بالقتال ﴿ ذَلِكَ وَلَوْ يَشَاءُ ٱللَّهُ لَأَنْضَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبْلُواْ بَغْضَكُم بِبَعْضٍ ۗ وَالَّذِينَ قُنِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَلُهُمْ ﴾[محمد: ٤] وفي صحيح مسلم عن النبي ﷺ أنه قال والذي نفسي بيده لا يقضى الله للمؤمن قضاء إلا كان خبرا له وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن إن أصابته سراء شكر فكان خيرا له وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرا له فالمؤمن إذا كان صبورا شكورا يكون ما يقضى عليه من المصائب خيرا له وإذا كان آمرا بالمعروف ناهيا عن المنكر مجاهدا في سبيله كان ما قدر له من كفر الكفار سبب للخبر في حقه وكذلك إذا دعاه الشيطان

والهوى كان ذلك سببا لما حصل له من الخير فيكون ما يقدر من الشر إذا نازعه ودافعه كما أمره الله ورسوله سببا لما يحصل له من البر والتقوي وحصول الخير والثواب وارتفاع الدرجات (۱).

### ويدفع شر الطائفتين بخيرهما

فيدفع بالمؤمنين الكفار ويدفع شر الطائفتين بخيرهما كما دفع الجوس بالروم النصارى ثم دفع النصارى بالمؤمنين أمة محمد(٢).

## فلا بد من شرع يتضمن الحكم بالعدل

ذلك أن الدماء والأموال وإن كان يستحب للمظلوم أن يعفو فيها عن ظالمه فالحاكم الذي يحكم بين الناس متى حكم على المظلوم بترك حقه كان حاكما بالظلم لا بالعدل ولو أمرنا كل ولي مقتول أن لا يقتص من القاتل وكل صاحب دين أن لا يطالب غريمه بل يدعه على اختياره وكل مشتوم ومضروب أن لا ينتصف من ظالمه لم يكن للظالمين زاجر يزجرهم وظلم الأقوياء الضعفاء وفسدت الأرض قال تعالى ﴿وَلَوَلا دَفْعُ اللّهِ النّاس بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٥١] فلا بد من شرع يتضمن الحكم بالعدل ولا بد مع ذلك من ندب الناس إلى العفو والأخذ بالفضل وهذه شريعة الإسلام كما تقدم ما ذكرنا من الآيات مثل قوله ﴿وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّقْسِ وَالْعَيْرَ وَالْمَاثِينَ وَالْمُونَ ﴿ وَالمَاشَدَةِ وَمَالَّ فَمَن تَصَدَّفَ وَالْعَيْرَ وَالْمَاثِينَ وَالْمُونَ ﴿ وَالمَاشَدَةِ وَمَا لَمُ يَحَدُّ مِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ [المائدة: ٤٥] ".

فان كل آية قد بين فيها من أمره وخبره ما هي دليل عليه وعلامة عليه فهي آية من آياته

قال تعالى ﴿ تِلْكَ ءَايَنَتُ اللّهِ نَتَلُوهَا عَلَيَكَ بِٱلْحَقِّ ۚ وَإِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٢] أنها آية من آيات الله أي علامة من علاماته ودلالة من أدلة الله وبيان من بيانه فان كل آية قد بين فيها من أمره وخبره ما هي دليل عليه وعلامة عليه فهي آية من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۸ ص: ۷۶۰-۶۹ه

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٢ ص: ٢١٦

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٥ ص: ١٠٥

آياته وهي أيضا دالة على كلام الله المباين لكلام المخلوقين فهي دلالة على الله سبحانه وعلى ما أرسل بها رسوله ولما كانت كل آية مفصولة بمقاطع الآي التي يختم بها كل آية صارت كل جملة مفصولة بمقاطع الآي آية ولهذا كان النبي يخيقف على رءوس الآي كما نعتت قراءته الحمد لله رب العالمين ويقف الرحمن الرحيم ويقف مالك يوم الدين ويقف ويسمى أصحاب الوقف وقف السنة لأن كل آية لها فصل ومقطع تتميز به عن الاخرى قال والوجه الثاني أنها سميت آية لأنها جماعة حروف من القرآن وطائفة منه قال أبو عمر الشيباني يقال خرج القوم بآيتهم أي بجماعتهم وأنشدوا خرجنا من النقبين لاحي مثلنا بآياتنا نزجي اللقاح المطافلا قلت هذا فيه نظر فإن قولهم خرج القوم بآيتهم قد يراد به بالعلامة التي تجمعهم مثل الراية واللواء فإن العادة أن كل قوم لهم أمير تكون له آية يعرفون بها فاذا أخرج الامير آيتهم اجتمعوا اليه ولهذا سمى ذلك علما والعلم هي يعرفون بها فاذا أخرج الامير آيتهم اجتمعوا اليه ولهذا سمى ذلك علما والعلم هي فيستدل به على خروجهم جميعهم فإن الامير المطاع اذا خرج لم يتخلف أحد (۱).

#### لطائف لغوية

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ سَمِيعُ عَلِيكُ ﴾ [البقرة: ٢٤٤] سميع منزه عن الصم عليم منزه عن الجهل (٢).

﴿ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٦] عليم منزه عن الجهل (٣).

فأهل اللغة الجسم عندهم هو البدن كما نقله غير واحد من ائمة اللغة وهو مشهور في كتب اللغة قال الجوهري في صحاحه المشهور قال أبوزيد الجسم الجسد وكذلك الجسمان والجثمان وقال الاصمعي الجسم والجثمان الجسد والجثمان الشخص قال والأجسم الاضخم بالبدن وقال ابن السكيت تجسمت الأمر أي ركبت أجسمه وجسيمه أي معظمه قال وكذلك تجسمت الرجل والجبل أي ركبت أجسمه وقد ذكر الله لفظ الجسم في موضعين من القرآن في قوله تعالى ﴿وَزَادَهُ مُبَسَطَةً فِي ٱلْمِلِمُ وَٱلْجِسْمِ ﴾

<sup>(</sup>١) النبوات ج: ١ ص: ١٨٩

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧

[البقرة: ٢٤٧] وفي قوله تعالى ﴿ وَإِذَا رَأَيَّتُهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ ﴾ [المنافقون: ٤] (١).

فإن الجسم عند أهل اللغة هو البدن أو البدن ونحوه مما هو غليظ كثيف هكذا نقله غير واحد من أهل اللغة ومنه قوله تعالى ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ ﴾ [المنافقون: ٤] وقوله تعالى ﴿وَزَادَهُ، بَسَطَةً فِي ٱلْمِلْمِ وَٱلْجِسْمِ ﴾ [البقرة: ٢٤٧] ثم قد يعنى به نفس الشيء الغليظ الكثيف وقد يعنى به نفس غلظه وكثافته وعلى هذا فالزيادة في الجسم الذي هو الطول والعرض وهو القدر وعلى الأول فالزيادة في نفس المقدر الموصوف وقد يقال هذا الثوب له جسم أي غلظ وثخن ولا يسمى الهواء جسما ولا النفس الخارج من فم الإنسان ونحو ذلك عندهم جسما "

وقال تعالى ﴿وَزَادَهُ، بَسَطَةً فِي ٱلْعِلَمِ وَٱلْجِسَمِ ﴾ [البقرة: ٢٤٧] قال ابن عباس كان طالوت أعلم بنى إسرائيل بالحرب وكان يفوق الناس بمنكبيه وعنقه ورأسه والبسطة السعة قال ابن قتيبة هو من قولك بسطت الشيء إذا كان مجموعا ففتحته ووسعته قال بعضهم والمراد بتعظيم الجسم فضل القوة اذ العادة أن من كان أعظم جسما كان أكثر قوة فهذا لفظ الجسم في لغة العرب التي نزل بها القرآن (٣).

ثم الجسم قد يراد به الغلظ نفسه وهو عرض قائم بغيره وقد يراد به الشيء الغليظ وهو القائم بنفسه فنقول هذا الثواب له جسم أي غلظ وقوله ﴿وَزَادَهُ بَسَطَةً فِي ٱلْمِلْمِ لَمُ وَٱلْجِسْمِ ﴿ وَالْبِصِهِ فَي قدره فجعل قدر بدنه أكبر من بدن غيره فيكون الجسم هو فقول المعنى زاده بسطة فى قدره فجعل قدر بدنه أكبر من بدن غيره فيكون الجسم هو القدر نفسه لا نفس المقدر وكذلك قوله تعالى ﴿ تُعْجِبُكَ أَجَسَامُهُمْ ﴾ [المنافقون: ٤] أي صورهم القائمة بأبدانهم كما تقول أعجبني حسنه وجماله ولونه وبهاؤه فقد يراد صفة الأبدان وهم إذا قالوا هذا اجسم من هذا أرادوا أنه أغلظ وأعظم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ٤٢٠ ودرء التعارض ج: ١ ص: ١١٩ والجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٢٩

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٢ ص: ١٩٨

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ١٧ ص: ٣١٥

﴿ وَاللَّهُ وَسِعٌ عَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٤٧] والرب تعالى واسع عليم وسع سمعه الاصوات كلها وعطاؤه الحاجات كلها عليم منزه عن الجهل (٢).

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٨] قال العلامة تكون بين الرجل عن ابن عباس ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٧٧] قال العلامة تكون بين الرجل وأهله رواه ابن المنذر حدثنا موسى بن هارون حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة حدثنا وكيع عن سفيان عن سماك عن سعيد بن جبير عن ابن عباس ورواه ابن أبي حاتم حدثنا أبو سعيد يحيى بن سعيد القطان حدثنا أبو اسامة حدثني سفيان عن سماك عن سعيد بن جبير عن ابن عباس ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيةً ﴾ [الحجر: ٧٧] قال علامة ألم تر إلى الرجل إذا أراد جبير عن ابن عباس ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآية ﴾ [العجر: ٧٧] قال علامة ألم تر إلى الرجل إذا أراد فيعلمون أنه أرسله ليعلموا أنه أرسله إذ كانوا قد علموا أن الخاتم معه وأنه ليس في إرساله مع ذلك الشخص الذي لا يعرفونه مقصود له إلا أن يكون علامة على أنه أرسله اليهم فيصدقونه فيما أخبر عنه.

﴿ وَبَقِيَّةُ مِّمَّا تَكُوكَ ءَالُ مُوسَى وَءَالُ هَكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٨] آل فلان إذا أطلق في الكتاب والسنة دخل فيه فلان كما في قوله ﴿ إِنَّ الله اَصْطَفَى ءَادَمُ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٣] وقوله ﴿ إِلَّا ءَالَ لُوطٍ خَيَّنَهُم بِسَحَرٍ ﴾ [القمر: ٣٤] وقوله ﴿ مَلَامٌ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴾ [الصافات: ٣٠] وقوله ﴿ مَلَامٌ عَلَى إِلَى يَاسِينَ ﴾ [الصافات: ٣٠] وقوله ﴿ مَلَامٌ عَلَى إِلَى يَاسِينَ ﴾ [الصافات: ٣٠] ومنه قوله ﴿ اللهم صل على آل أبى أوفى وكذلك لفظ أهل البيت كقوله تعالى ﴿ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكُنْهُ وَعَلَكُ وَالْمُ الْبَيْتِ ﴾ [هود: ٣٧] فإن إبراهيم داخل فيهم وكذلك قوله من سره ان يكتال بالمكيال الأوفى إذا صلى علينا أهل البيت فليقل الله صل على محمد النبى الحديث وسبب ذلك أن لفظ الآل أصله أول تحركت الواو وإنفتح ما قبلها فقلبت ألفا فقيل آل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۷ ص: ۳۲۳

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ٢٤٦ والجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧

ومثله باب وناب وفى الأفعال قال وعاد ونحو ذلك ومن قال أصله أهل فقلبت الهاء الفا فقد غلط فإنه قال مالا دليل عليه وإدعى القلب الشاذ بغير حجة مع مخالفته للأصل وأيضا فإن لفظ الأهل يضيفونه إلى الجماد وإلى غير المعظم كما يقولون أهل البيت وأهل المدينة واهل الفقير وأهل المسكين وإما الآل فإنما يضاف إلى معظم من شأنه أن يؤول غيره أو يسوسه فيكون مآله إليه ومنه الإيالة وهى السياسة فآل الشخص هم من يؤوله ويؤول إليه ويرجع إليه ونفسه هى أول وأولى من يسوسه ويؤول إليه فلهذا كان لفظ آل فلان متناولا له ولا يقال هو مختص به بل يتناوله ويتناول من يؤوله (١).

قوله تعالى ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهُ رِ ﴿ [البقرة: ٢٤٩] وقوله تعالى ﴿ تَجَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَ رُ ﴾ [البقرة: ٢٥٩] وتارة في الله كالقرية والميزاب كما يستعمل لفظ القرية تارة في السكان في مثل قوله ﴿ وَسَّئُلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا ﴾ [يوسف: ٨٦] وتارة في المساكن ونحو ذلك يراد به الحال ويراد به المحل فاذا قيل حفر النهر أريد به المحل واذا قيل جرى النهر أريد به الحال (٢).

﴿ كَمْ مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ ٱللّهِ ﴾ [البقرة: ٢٤٩] قوله ﴿ فَهَرَمُوهُم بِإِذْنِ ٱللّهِ وَقَتَلَ دَاوُر دُ جَالُوتَ ﴾ [البقرة: ٢٥١] فإن الإذن نوعان إذن لمعنى المشيئة والخلق وإذن بمعنى الإباحة والإجازة (٣).

ان أصناف العالمين يراد به جميع اصناف الخلق كما في قوله تعالى ﴿آلْكَمْدُيلَهِ رَبِّ الْعَالَمِ عَلَى اللَّهُ الْمُعَدُدِينَ ﴾[الفاتحة: ٢](٤).

﴿ وَءَاتَ لَهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ وَٱلْحِكَمَةَ ﴾ [البقرة: ٢٥١] الحكمة في القرآن فهي معرفة الحق وقوله والعمل به (٥٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۲ ص: ٤٦٣

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ٤٦٤

<sup>(</sup>٣) الزهد والورع والعبادة ج: ١ ص: ١٣٢

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ج: ٤ ص: ٣٦٧

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى ج: ٢ ص: ٤٥

# الفهرس حسب المواضيع

رقم اسم الموضوع الصفحة

١١٧٢ - الايات (٢١٤-٢١٨) سورة البقرة

١١٧٣ - الصبر واجب

١١٧٤ - فإن الله يبتلي بالحلو والمر

١١٧٥ وذم في كتابه من لا يثق بوعده لعباده المؤمنين

بين الله سبحانه منكرا على من حسب خلاف ذلك أنهم لا -١١٧٦ يدخلون الجنة إلا بعد أن يبتلوا

حكم ترك العالم ما علمه من كتاب الله وسنة رسوله واتباعه ۱۱۷۷ – لحكم الحاكم المخالف لحكم الله ورسوله

١١٧٨ - ﴿ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُم ﴾ [البقرة: ٢١٤]

﴿ حَتَىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُۥ مَتَىٰ نَصْرُ ٱللَّهِ ۗ ٱلَآ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ ١١٧٩ -قَرَبِّ ﴾ [البقرة: ٢١٤]

أن القرآن لا يعارضه الا قرآن لا رأى ومعقول وقياس ولا ذوق ١١٨٠-ووجد والهام ومكاشفة

١١٨١ - ﴿ إِنَ فِي ذَالِكَ لَآيَتِ لِـ كُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ [إبراهيم: ٥]

١١٨٢ – يبين الله الحقائق بالمقاييس العقلية والامثال المضروبة

١١٨٣ – الجهاد المكي بالعلم والبيان والجهاد المدنى مع المكي باليد والحديد

١١٨٤ ـ ما اقتضته حكمته ومضت به سنته من الابتلاء والامتحان

١١٨٥ - فالجهاد للكفار أصلح من هلاكهم بعذاب سماء

﴿ وَعَسَىٰٓ أَن تَكُرُهُواْ شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لِلَّكُمُّ وَعَسَىٰٓ أَن تُحِبُّواْ شَيْعًا وَهُوَ شَرُّ 1147 -1147 -لَكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١٦] ١١٨٧ – المسكين المحتاج الذي لا يسأل ولا يعرف

كل ما أمر الله به ورسوله فمصلحته راجحة على مفسدته ١١٨٨ – ومنفعته راجحة على المضرة وان كرهته النفوس

الشرع إذا أمرنا بأمر شديد فإنما يأمر به لما فيه من المنفعة لا لجرد - ١١٨٩ - تعذيب النفس

١١٩٠ أن هذه الواجبات تقام على أحسن الوجوه

١١٩١ - ان العلة تسبق المعلول لا تتبعه

فانه حكيم لا يهمل مصالح الدين ولا يفوت المؤمنين ما يقربهم ١١٩٢– إلى رب العالمين

والمشروط في التكليف أن يكون العبد قادرا على الفعل لا أن ١١٩٣-يكون مريدا له

١١٩٤ - امتناع تماثل العلمين فان الرب بكل شيء عليم

١١٩٥ ضرر الكفر أعظم من ضرر قتل النفس

١١٩٦ الجهاد شرع على مراتب

والأمر بالجهاد وذكر فضائله في الكتاب والسنة اكثر من أن ١١٩٧-يحصر

١١٩٨ الشريعة تأمر بالمصالح الخالصة والراجحة كالإيمان والجهاد

١١٩٩ ـ قد يكون مكروه النفس أنفع

١٢٠٠ العاقبة للتقوى وللمتقين لأنهم المحتمون عما يضرهم

١٢٠١ ـ ذنوب المشركين أعظم عند الله

﴿ وَمَن يَرْتَدِ دُمِنكُمْ عَن دِينِهِ - فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُوْلَيْكَ حَبِطَتُ - ١٢٠٢ - أَعْمَنْلُهُمْ ﴾ [البقرة: ٢١٧]

17.۳ مام الورع أن يعلم الإنسان خير الخيرين وشر الشرين 17.۳ مام الورع أن يعلم الإنسان خير الخيرين وشر

١٢٠٤ لم يحبط الله الاعمال في كتابه الا بالكفر

١٢٠٥ لا يحصل المرض إلا لنقص أسباب الصحة

كل عمل لا يكون غايته إرادة الله وعبادته فهو عمل باطل غير -١٢٠٦ حق أي لاينفع صاحبه

١٢٠٧ الإيمان مشروط في صحة الاعمال

١٢٠٨ أصل العلم والهدى هو الإيمان بالرسالة المتضمنة للكتاب والحكمة

١٢٠٩ ـ الردة عن شرائعه أعظم من خروج الخارج الأصلي عن شرائعه

١٢١٠ اذا غفر له الاعتقاد غفر له ما في ضمنه

يذم من يترك الواجب الظاهر ويفعل المحرم الظاهر عندما يصيبه ١٢١١– من الاذي والفتن

العقوبات المشروعة والمقدورة قد تتناول في الدينا من لا ١٢١٢-يستحقها في الاخرة

إن ذكر الكفار عيبا في المسلمين لم يبرئهم منه لكن يبين أن عيوب - ١٢١٣ الكفار أعظم

١٢١٤ ان المسلمين اخرجوا من ديارهم واموالهم بغير حق

١٢١٥ من مات ولم يغز ولم يحدث نفسه بغزو مات على شعبة نفاق

١٢١٦ الخوف والرجاء يستلزم المحبة

١٢١٧ - دين الأنبياء واحد ولهذا وحد الصراط والسبيل

١٢١٨\_ لطائف لغوية

١٢١٩ الايات (٢١٩-٢٢١) سورة البقرة

﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ ۖ قُلُ فِيهِمَاۤ إِثْمُ كَبِيرُ وَمَنَافِعُ الْمَصْدِ الْمُحْمِدِ الْمُحْمِدِ وَٱلْمَيْسِرِ ۖ قُلُ فِيهِمَاۤ إِثْمُ كَبِيرُ وَمَنَافِعُ الْمَاسِ ﴾ [البقرة: ٢١٩]

ما أطلقه الله من الأسماء وعلق به الأحكام لم يكن لأحد أن الله الله الله عن الله ورسوله الله بدلالة من الله ورسوله

١٢٢٢ مسائل فقهية

177٣ حرم الله في كتابه أكل الأموال بالباطل

١٢٢٤ - كل مسكر حرام وما أسكر الفرق منه فملء الكف منه حرام

أن الخمر المذكورة في القرآن تناولت كل مسكر فصار تحريم كل - ١٢٢٥ مسكر بالنص العام والكلمة الجامعة

١٢٢٦ انه ليس بدواء ولكنه داء

١٢٢٧ - حكم اللعب بالشطرنج

١٢٢٨ المحرمات فيها من المفاسد ما يربى على ما نظنه من المصالح

١٢٢٩ ـ تقديم خير الخيرين حصولا وشر الشرين دفعا

١٢٣٠ الفضل بالصدقة لا يكون إلا بعد أداء الواجب

من اصول أهل السنة التي فارقوا بها الخوارج إن الشخص ١٢٣١ -الواحد تجتمع فيه حسنات وسيئات

١٢٣٢ أن ذا الكبيرة لا يكفر مع الايمان وانه يخرج من النار بالشفاعة

وصى تحت يده أيتام أطفال ووالدتهم حامل فهل يعطى الأطفال - ١٢٣٣ - نفقة والذي يخدم الأطفال .....؟

وصي تحت يده مال لأيتام فهل يجوز أن يخرج من ماله حصته -١٢٣٤ ومن مالهم حصته وينفقه عليهم وعليه

١٢٣٥ - لا تزوج المرأة نفسها

١٢٣٦ حكم نكاح الكتابيات

قوله تعالى ﴿وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشَرِكَتِ ﴾[البقرة: ٢٢١] وقد أباح المعلى المسركين أم لا؟

١٢٣٨ استحلال شيء من المحرمات أو التدين بها كفر

١٢٣٩ الفقه لا يكون فقها الا من الجتهد المستدل

#### اسم الموضوع

الشريعة لا تهمل مصلحة قط بل الله تعالى قد أكمل لنا الدين - ١٢٤٠ وأتم النعمة

١٢٤١ - الحكمة الناشئة من الأمر

أعظم الفساد في تحريم الخمر والميسر إفساد القلب الذي هو - ١٢٤٢ ملك البدن

١٢٤٣ - ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُل ٱلْمَفْوَ ﴾ [البقرة: ٢١٩]

١٢٤٤ يا ابن آدم انك ان تنفق الفضل خير لك وان تمسكه شر لك

١٢٤٥ ـ أمر الله نبيه أن يأخذ بالعفو من أخلاق الناس

١٢٤٦ ﴿ إِنَّ أَكُرُمَكُمْ عِندَ أَلَّهِ أَنْقَنكُمْ ﴾ [الحُجُرات: ١٣]

١٢٤٧ لطائف لغوية

١٢٤٨ الايات (٢٢٢-٢٤٢) سورة البقرة

١٢٤٩ - ﴿ حَتَّى يَطْهُرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]

١٢٥٠ كل من المقتصد والسابق قد تكون له ذنوب تمحى عنه بتوبة

١٢٥١ – التوبة النصوح التي يقبلها الله يرفع بها صاحبها إلى أعظم مما كان عليه

ان العبد ليعمل الذنب فيدخل به الجنة بعمله لا يزال يتوب منه

١٢٥٢- حتى يدخل بتوبته منه الجنة

١٢٥٣ - المقصود كمال النهاية لا نقص البداية

١٢٥٤ مسائل فقهية

١٢٥٥ الطهارة في كتاب الله على قسمين

١٢٥٦ الطهارة مأمور بها كل مؤمن

١٢٥٧\_ وطء الحائض حرام

ما حكم إتيان الحائض قبل الغسل وما معنى قول أبي حنيفة فإن

انقطع الدم لأقل من عشرة أيام لم يجز وطؤها حتى تغتسل وإن الحمه العشرة أيام جاز وطؤها قبل الغسل وهل الأئمة موافقه ن على ذلك؟

### اسم الموضوع

الحديثين المتفق عليهما في الصحيحين أحدهما عن عائشة رضي -١٢٥٩ الله عنها.....

١٢٦٠ امرأة نفساء لم تغتسل فهل يجوز وطؤها قبل الغسل أم لا؟

١٢٦١ ـ امرأة نفساء هل يجوز لها قراءة القرآن في حال النفاس.....

فسر النبي ﷺ قوله ﴿وَلَا نَقُرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] على ١٢٦٢– اجتناب الفروج خاصة

١٢٦٣ لا يجب على الجنب والحائض إلا الاغتسال

١٢٦٤ - الحيض والنفاس لا حد لأقله ولا لأكثره

١٢٦٥ - تحريم إتيان النساء في أدبارهن

١٢٦٦- النهي عن وطء الحبالي

الكتاب والسنة واجماع المسلمين أثبتت محبة الله لعباده المؤمنين - ١٢٦٧ ومحبتهم له

١٢٦٨ - ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّكُم مُّلَاقُوهُ ۗ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٣]

١٢٦٩ ـ وتوحيد الله وإخلاص الدين له هو قلب الإيمان وأول الإسلام وآخره

١٢٧٠ لطائف لغوية

١٢٧١\_ قواعد الايمان والنذور

ومن حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليأت إلى هو خير ١٢٧٢– وليكفر عن يمينه

١٢٧٣ - حكم الحالف بالله سبحانه وتعالى

والشارع لم يرتب المؤاخذة إلا على ما يكسبه القلب من الأقوال - ١٢٧٤ والأفعال الظاهرة

١٢٧٥ - الحلف بالطلاق تجزىء فيه كفارة يمين

١٢٧٦ ما ثبت من المؤقتات بشرع أو شرط فالهلال ميقات له

قوله ﴿ لِلَّذِينَ يُؤَلُّونَ مِن ذِّسَآبِهِمْ ﴾[البقرة: ٢٢٦] أريد به الممهورات ١٢٧٧ -دون المملوكات

١٢٧٨ - الطلاق المباح

١٢٧٩ الطلاق منه طلاق سنة ومنه طلاق محرم

١٢٨٠ جعل المباح أحد أمرين إمساك بمعروف أو تسريح بإحسان

١٢٨١ العقد المطلق يقتضى ملك الاستمتاع المطلق

١٢٨٢ - الطلاق الثلاث حرمت به المرأة عقوبة للرجل حتى لا يطلق

١٢٨٣ - ويختلف التحليل والتحريم باعتبار النية

١٢٨٤ - الطلاق لا يقع إلا رجعيا

١٢٨٥ الرجعية زوجة بدليل ثبوت الارث بينهما وثبوت الطلاق

١٢٨٦ الخلع

١٢٨٧ - حكم الخلع

الخلع هل هو طلاق محسوب من الثلاث وهل يشترط كونه بغير - ۱۲۸۸ لفظ الطلاق ونيته؟

١٢٨٩ العقود توجب مقتضياتها بالشرع فيعتبر تغييرها تغييرا لما أوجبه الشرع

١٢٩٠ فيمن أوقع العقود المحرمة ثم تاب وفيمن لم يتب

يمنع الاعتداد بالأشهر إذا حصلت الفرقة في الحياة ويوجب ١٢٩١– الاعتداد به

١٢٩٢ العدة فيها حق للرجال حيث وجبت

١٢٩٣ - المنهي عنه فاسد ليس بصالح

١٢٩٤ - حكم جمع الطلقات الثلاث

١٢٩٥ - تحريم الشيء مطلقا يقتضي تحريم كل جزء منه

١٢٩٦ نكاح الزوج الثانى غاية التحريم الحاصل بالثلاث

١٢٩٧ العقود تصح بكل ما دل على مقصودها من قول أو فعل

١٢٩٨ والاعتداء مجاوزة حدود المباحات

أقوال بعض الأئمة كالفقهاء الأربعة وغيرهم فليس حجة لازمه - ١٢٩٩ ولا إجماعا باتفاق المسلمين

١٣٠٠ فالمؤمن دائما في نعمة من ربه تقتضى شكرا

١٣٠١ حركات القلوب إلى الله عز وجل ثلاثة الحجبة والخوف والرجاء

فكل ما أجمع المسلمون عليه من دينهم إجماعا ظاهرا معروفا - ١٣٠١ عندهم فهو منقول عن الرسول نقلا متواترا

١٣٠٣ حقيقة الشهادة بالرسالة

١٣٠٤ - الحكمة هي السنة

١٣٠٥ - أفرد تعليمه الكتاب والحكمة بالذكر

۱۳۰٦ - الرسول بين للناس الادلة والبراهين الدالة على أصول الدين كلها والأمر باتباع الحكمة التي والأمر باتباع الحكمة التي

۱۲-بعث بها الرسول وباتباعه وطاعته مطلقا

فطاعة الله ورسوله قطب السعادة التي عليه تدور ومستقر النجاة -۱۳۰۸ الذي عنه لا تحور

١٣٠٩ توحيد الله وإخلاص الدين له هو قلب الدين والإيمان

١٣١٠ ﴿ أَنَّ أَللَّهَ بِكُلِّي شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٣١]

١٣١١ - ﴿ ذَالِكُم أَزَّكَ لَكُم وَأَطْهُم ﴾ [البقرة: ٢٣٢]

١٣١٢ - زكاة القلب

١٣١٣ لطائف لغوية

١٣١٤ - احكام الرضاعة

١٣١٥ - الرضاعة المحرمة

١٣١٦ أقل الحمل ستة أشهر

١٣١٧ - الاحكام المرتبة على الأسماء العامة نوعان

١٣١٨ - لفظ ﴿ لَوَلُودِ لَهُ ، ﴾ [البقرة: ٢٣٣] أجود من لفظ الوالد لوجوه

١٣١٩ - ﴿ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِأَلْمَرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣]

السبب المأمور به أو المباح لا ينافي وجوب التوكل على الله في - ١٣٢٠ وجود السبب

١٣٢١ ان الله تعإلى لا يكلف نفسا إلا وسعها

فالوجوب مشروط بالقدرة والعقوبة لا تكون إلا على ترك - ١٣٢٢ مأمور أو فعل محظور بعد قيام الحجة

١٣٢٣ ـ نفقة الزوجة مردود إلى العرف

١٣٢٤ - ولم يشترط عقدا ولا اذنا

١٣٢٥ جاء ذكر التكليف في موضع النفي

١٣٢٦\_ عدة المتوفى عنها زوجها

التعريض فإنه يجوز في عدة المتوفى عنها ولا يجوز في عدة ١٣٢٧– الرجعية وفيما سواهما

١٣٢٨ - المس من غير شهوة لم يجب به عدة ولا يستقر به مهر

ر. ، ر. بنت بالغ وقد خطبت لقرابة لها فأبت وقال أهلها للعاقد اعقد - ۱۳۲۹ وابوها حاضر فهل يجوز تزويجها؟

١٣٣٠ جواز عقد النكاح بدون فرض الصداق و تستحق مهر المثل

والإحسان يجمع كمال الإخلاص لله ويجمع الإتيان بالفعل ١٣٣١-الحسن الذي يحبه الله ١٣٣٢ الشريعة الكاملة تجمع العدل والفضل

العفو عن نصف الصداق الواجب على الزوج بالطلاق قبل - ١٣٣٣ الدخول أقرب للتقوى

١٣٣٤ - الصلاة قوام الدين وعماده فمتى ذهبت سقط الدين

﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهَوَاتِ ۖ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ السَّهَا اللهُ ا

١٣٣٦ ـ تأخير الصلاة عن غير وقتها الذي يجب فعلها فيه عمدا من الكبائر

ما جاء من نفى الأعمال فى الكتاب والسنة فإنما هو لإنتفاء ١٣٣٧– بعض واجباته

إن الله أوجب المحافظة والإدامة على الصلاة وذم إضاعتها - ١٣٣٨ والسهو عنها

١٣٣٩ - جواز الجمع بين الصلاتين لعذر

١٣٤٠ الوقت في كتاب الله وسنة رسول الله نوعان

١٣٤١ ـ يدخل في الإسم المطلق أمور كثيرة وإن كانت قد تخص بالذكر

١٣٤٢ العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر

١٣٤٣ - الصلاة الوسطى هي العصر

١٣٤٤ العبادات من الصلاه والجهاد وغير ذلك كل ذلك واجب مع القدرة

١٣٤٥ فالقنوت هو المدأومة على الطاعة

١٣٤٦ النسخ حصل بآية المحافظة

١٣٤٧ ـ الشارع لم ينقل الأسماء ولم يغيرها ولكن استعملها مقيدة لا مطلقة

١٣٤٨ العذر في الراحلة فثلاثة اسباب الخوف و الوحل و المرض

المسافر الراكب يتطوع على راحلته ويجعل سجوده أخفض من ١٣٤٩– ركوعه وكذلك الخائف

#### اسم الموضوع

١٣٥٠ ـ يرجح الأرجح من منفعة الحسنة ومضرة السيئة

١٣٥١ - قاعدة تحرك القلوب إلى الله عز وجل فتعتصم به فتقل آفاتها

١٣٥٢ - والبيان بيان القلب واللسان

١٣٥٣ مدح الله وأثنى على من كان له عقل

١٣٥٤ - العقل في القران يتضمن ما يجلب به المنفعة وما يدفع به المضرة

١٣٥٥ - كل مطلقة لها متعة

١٣٥٦ لطائف لغوية

١٣٥٧ - الايات (٢٤٣-٢٥٢) سورة البقرة

١٣٥٨ من الخوارق الخارجة عن قوى النفوس إحياء الموتى

العلم بإمكان الشيء في الخارج فهذا يعلم بأن يعلم وجوده أو ١٣٥٩ وجود نظيره

لم يخبر بأن العالم يعدم ويفنى بحيث لا يبقى شيء بل أخبر -١٣٦٠ باستحالة العالم

١٣٦١ - يجب الإيمان بما أوجب الله الإيمان به

من تصدق بصدقة واجبة أو مستحبة فقد أقرض الله سبحانه بما - ١٣٦٢ مطاه لعبده

۱۳٦٣ - العقود تصح بكل ما دل على مقصودها

الامة الاسلامية خير الامم للناس فهم انفعهم لهم وأعظمهم -١٣٦٤ أحسانا إليهم

١٣٦٥ - الجسم في لغة العرب هو البدن وهو الجسد

١٣٦٦ إن الملك جائز كالغنى يكون للأنبياء تارة و للصالحين أخرى

١٣٦٧ ـ شر ما في المرء شح هالع وجبن خالع

١٣٦٨ الايجاب والتحريم قد يكون نعمة وقد يكون عقوبة وقد يكون محنة

#### اسم الموضوع

- أصحاب طالوت ابتلوا بالامتناع من الشرب ليحصل من ايمانهم ١٣٦٩ -و طاعتهم ما تحصل به الموافقة
  - ۱۳۷۰ كل مؤمن هو من النبي
  - ١٣٧١ ـ فسر طائفة من أهل السنة اللقاء في كتاب الله بالرؤية
    - ١٣٧٢ ـ المعية في كتاب الله على وجهين عامة وخاصة
- ومن الايمان بالله الإيمان بما وصف به نفسه في كتابه وبما وصفه اسم ١٣٧٣ -به رسوله محمد ﷺ
- الناس مأمورون عند المصائب التي تصيبهم بأفعال الناس أو بغير ١٣٧٤ -أفعالهم بالتسليم للقدر وشهود الربوبية
- جميع ما يفعل الله بعبده من الخير من مقتضى اسمه الرب ولهذا ١٣٧٥– يقال في الدعاء يا رب
- المؤمن القوي خير و أحب إلى الله من المؤمن الضعيف و في كل ١٣٧٦ خير إحرص على ما ينفعك واستعن بالله
  - ١٣٧٧ ـ ويدفع شر الطائفتين بخيرهما
  - ١٣٧٨ فلا بد من شرع يتضمن الحكم بالعدل
- فان كل آية قد بين فيها من أمره وخبره ما هي دليل عليه وعلامة ١٣٧٩ – عليه فهي آية من آياته
  - ١٣٨٠ لطائف لغوية

This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.