Secretary States

محت بظلي

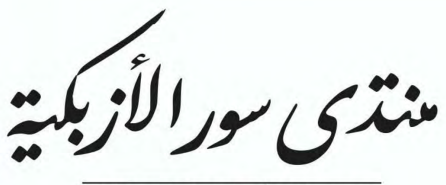
الفين البغدادية

فُقَهَاءُ ٱلْمَارِيْنِ وَأَهْلُ ٱلشِّفَاقِ



النوبه دراسات

ابوعلي الكردي



WWW.BOOKS4ALL.NET

## الْفِسَّ وَالْمِعْدَا دِيْدِ فُقَهَاءُ لَكَارِنْ يُزْوَاً هُلُ الشِّقَاقِ



- الفتن البغدادية فقهاء المارينز وأهل الشقاق
  - ◊ محمد مظلوم
  - \* الإخراج الداخلى: طالب الداوود
    - ♦ الطبعة الثانية: 2009

© جميع الحقوق محفوظة ISBN 978-9933-429-15-7



#### للتأليف والترجمة والنشر

دمشق – حلبوني - الجادة الرئيسية تلفاكس 2236468 جوال 330989

ص . ب ، 11418 WWW.ATTAKWIN<u>.COM</u>

INFO@ATTAKWIN.COM taakwen@yahoo.com

## محت ثظلم

|     | المحتويات:                                                |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 9   | القدمةا                                                   |
|     | الفصل الأول:                                              |
|     | قفص الدكتاتور والذاكرة المحتلة                            |
| 19  | صدام وبسريمر في المشهد الأخيـــر: الحاكم المخلوع شاعراً   |
|     | خريف التمُّوزيين الجلدد                                   |
| 47  | الدراما المعقدةا                                          |
| 57  | العار المشترك مغسولاً بدم المرأة                          |
| 74  | الماجدات والخاثبات في مواسم الحروب                        |
| 86  | فيدرالية الهواتف المحمولة                                 |
| 95  | على الشاشة: صورة "القائد" والحفلة التنكرية لأمراء الطوائف |
|     | الفصل الناني:                                             |
| 107 | معارك بين الأضرحة                                         |
| 109 | لرعية المسلحة والمرجعية المريضة                           |
| 122 | جمهورية الطوائف (الدبمقراطية)                             |
| 134 |                                                           |
| 148 | عاليم الأمراء الملثمين                                    |
| 162 | معسكر الغرباء ومنفى الخلفاء                               |
| 177 | بنة الأعاجيب القديمة                                      |
| 102 | لملاحم المقملة فرأيدار بغراد الجميلة                      |

| مبـــراطورة النواح                                         |
|------------------------------------------------------------|
| الفصل العالث:                                              |
| تحت قبعة العم سام                                          |
| خطط البشتوني الأميــركي                                    |
| ألف ليلة حكاية لا تنجز بألف قتيل                           |
| (جيل الروك) فتنة العودة إلى فيتنام                         |
| لدى ستالين ما يعود لأجلهلدى ستالين ما يعود لأجله           |
| البحث عن (جنة عدن) أم مقابس السومريين، أم نور كونسراد؟ 276 |
| بانوراما "الفوضى الخلاقة"                                  |
|                                                            |
| الفصل الرابع:                                              |
| الفين تستيقظ في المنفى                                     |
| سفراء العهد القديم                                         |
| القبر، أو شرقي عدن! 321                                    |
| جدل عربي أقل فتنة                                          |
| صور سائرة للمثقف العراقي                                   |
|                                                            |
| ملحق:                                                      |
| جلادون وضحایا 407                                          |

(وزلزلتْ بغدادُ مِراراً في هذه السنة وزادتْ دحلةُ زيادةٌ كبيـــرةٌ غَرقَ بِــببها خَلَقُ كنيـــراً بـــببها خَلقُ كثيـــراً بـــببب خَلقُ كثيـــراً بـــببب الطَّاعون، وما وَقَعَ بيْنَهُمُ من الفتنِ بسبب " الرَّفْضِ والسُّنَّة"، وأصابَهمُ حَريقٌ وَغَرقٌ، فقال: إنّما يُهيِّجُ الشرَّ بين الناسِ، هؤلاءُ القُصَّاصُ والوُعَّاظ.)

ابن كثير البداية والنهاية: أحداث سنة 367هـ.

(رَفَعتِ الفتنَةُ أحيادَها، وجمعتُ للشرِّ أجنادَها، وأعلَتْ قواعدَها، وأطالـــتْ سواعِدَها، نيـــرانُ الفتنةِ تشتعلُ اشتعالاً وراياتُ الْهَرَجِ تَخفقُ يميناً وشمــالاً، أضحتْ تلك البلادُ وهي نارٌ تتلظى، وناسٌ يأكلُ بعضُهم بعضاً، في كــلَّ دارٍ صرخةٌ، وفي كلِّ ذاوية ظالمٌ لا يُنــصِفُ، ومظلــومٌ لا يُنصَفُ، فالنَّهارُ ليلٌ بالدُّحان، والليلُ نَهارٌ بالنيــران.)

أبو منصور الثعالمي: لباب الآداب باب السلطانيات وما يقع في فنولها.

#### المقدمة

يُمكنُ وصفُ هذا الكتاب بأنَّه الجزءُ الثالث من شهادة شخصية للإمساك بلحظة تاريخية غاية في التعقيد والتداخل في تاريخ العسراق المعاصر، فبعد كتاب "ربيع الجنسرالات ونيسروز الحلاجين 2003 " وكتاب "عراق الكولونيالية الجديدة - من ملحمة كلكسامش إلى خرائط كولومبس2005 يأتي " الفتن البغدادية - فقهاء المارينسز وأهل الشقاق"

وإذا كان الكتاب الأوّل قد تحدَّث عن العراق المطمور تحت نار الحرب وحراها، إذْ كُتب خلال الفترة ما بين التحضير للهجوم الأميركي على العراق، حتى يوم التاسع من نيسان/ أبريل 2003، اليوم الذي بدا في نعوت الكثيرة ملتبساً في أذهان الكثيرين، فإن الكتاب الثاني تحدَّث عن العراق المكشوف تحست الاحتلال، محاولاً تعزير الفكرة السابقة عن أنَّ الجندرالات لا يمكنُ أن يأتوا بربع الحريَّة، لكنْ فقط بدماء الضحايا: حلاَّحي تلك اللحظة التاريخية الملتبسة.

أما هذا الكتاب فيتَّصلُ مع ما سبق في كونه يتحدَّثُ عن العراق وهو في أتون الفتنة محاولاً أن يسرصدَ الوقائعَ الَّتِي أعادتُ تمييجها بعد سقوط الدكتاتورية.

على أن اللافت تعاقب ثلاثة سفراء "للولايات المتحدة" على العراق خلال هذه الفترة، بصيغة المندوب السامي الموروثة من عهد تحوّل الاحتلال البريطاني، إلى انتداب ووصاية، تحت تسسمية ما سمى الاستقلال.

فبعد أن غادر بريمر العراق، حل نغروبونتي، ولم تتبدل الأوضاع كثيراً في عهده البسيط، إلا في تلك الانتخابات " الناقصة" في كانون الثاني 2005، ليأتي بعده زلماي خليل زادة الذي سيسشكّلُ وجودُهُ في العراق، عهداً جديداً من عهود "التحولات المسسوخة "للاحتلال بينما يدخلُ العراق، واحدةً من أخطر مراحل تاريخه الحديث.

وكما في الكتابين السابقين، لم أشأ وأنا أرصدُ هذه المرحلة أن أذهبَ نحو صرامة التحليل السياسي الخالص المعزول عن الماضي، بل إلى تفكيك اللحظة وتقليبها في الحاضن الاجتماعي ومقاربتها بأمثلة وشواهدَ من التاريخ القريب والبعيد لكي يمكن إضاءة مناطق اللاوعي الجمعي التي تجعل منها حاسمةً ومفصليةً في تشكيل المستقبل.

وخلال مراجعتي لما كتب عن العراق بعد الاحتلال البريطاني عام 1917، خاصة ما كتبه بعض مسؤولي إدارة الاحتلال آنداك، من كتب ورسائل ومذكرات، لاحظت ألها تصلح أن تكون بحالاً مهما في هذا السياق خاصة وأن تلك الكتب والمذكرات المنشورة ركّزت على تحليل البنية الاجتماعية والثقافية للمجتمع العراقي بنظرة ذات نرعة استشراقية وشهادات واستشارات محلية لم تكن دقيقة في

الكثير منها، وهي ستكون دليلاً لاحقاً يبني عليه الأميركان وشركاؤهم البريطانيون صورةً مجتزأةً عن الثقافة والمحتمع العراقيين.

لذلك فأن قراءة نقدية جديدة لما كتبه المؤثرون في صناعة اللحظة والفكرة والحدث آنذاك كالمستر أرنولد ولسون والمس بيل وسواهما، ستكون ذات فائدة جمة في مقاربة راهن البلاد، وتقديم شهادة ثقافية إزاء ما يجري قبل أن تتمَّ مصادرتُها بمذكرات إضافية لمسؤولين جدد صنعوا المأزق السياسي للبلاد.

ومع هذا الاجتزاء في صياغة الصورة من جانب "الأغيار" فإن ما كتبه الأسلاف كالمؤرخ عباس العزاوي في "موسوعة تاريخ العراق بين احتلالين" والدكتور على الوردي في "لمحات اجتماعية من تاريخ العراق" قدم منحى آخر يضيء جوانب مهمة لقراءة الحاضر، لذلك ركَّزتُ في هذا السياق على إضاءة واقع اللحظة التي سرعان ما تصبح تاريخا، ومن المهم أن تتحوَّل إلى عبرة، لكنها، ويا للأسف، بقيت (عابرة) كما هو الشأنُ دائماً.

لكني، هنا، لن أكونَ مؤرخاً حيادياً، وإنما سأقدمُ شهادة شخصية في الأدب السياسي تنحاز "للعبرة المهملة" وتسعى إلى نقد "الثقافة السياسية" التي أمسكت بالماضي فضيعته، وتمسك اليوم بالراهن فتعيد تبديده، وذلك من خلال مقاربة مفاصل حيوية في نسق تلك الثقافة.

وإذ أضعُ حدَّي " الفتنة" بين ما جاء به المارينـــز" وما اهتاج من كوامن " الطوائف" فليست ثمة مسافة نوعية بين "فقهاء المارينــــز" و" أهل الشقاق" في هذه "الأساطيــر الجديدة" مثلما لا توجد مثل

هذه المسافة ما بين فتــن بغداد في تاريخها سواء في بدايات القــرن الماضي أو في ثنايا القرون الغابــرة.

بعد هذا لن يكونَ السؤالُ عن تاريخ "فقهاء المارينيز" منفصلاً عن جذره الطبيعي المتمثل بحشد من "النخبة المحتلبة" المسوّقة لأحلام جيوش الإمبراطوريات والمنساقة لها، تماماً مثلما كانت هناك ثقافة تسوّق للدكتاتورية وتخضع لسلطانها، ولا غرابة بعد ذلك أن نجيد كلَّ هذا الإعلام الذي يسزور نفسه بالتقسيط قبل أي شيء آخر، فأية متابعة لماكينته العمياء ستكشف عن هذا النسخ المفرط بالتخلي عن طروحاته في كل آن تبعاً لإيقاع خطاب كولونيالي عميسق التأثير. لن نكون بحاجة للتذكير بحرب (الاستيلاء على عقول البشر) التي لخصها كتاب "الحرب الباردة الثقافية المخابرات المركزية الأمريكية وعالم الفنون والآداب" للباحثة البريطانية فرانسيس ستونر سوندرز، للتدليل على أن طلائع المارينيز لم تسبقها في الواقع سوى تلك "المواعظ الماكرة" المودعة في ثنايا خطاب " الأساطير الجديدة".

سيبدو كتاب سوندرز من قبيل التاريخ وبقايا تراث الحرب الباردة، إذا ما قورن بكثافة الجهد الإعلامي الحالي في العسراق بعد الاحتلال، ولكي لا نصب في المقدمة ما يمكن أن يجد سياقه في متن الكتاب، نشير إلى تقرير نشرته جريدة لوس أنجلوس تايمز في الثلاثين من تشرين الثاني / نوفمبر 2005، تحت "عنوان الجيش

الأميــركي يموِّل عمليات سرية لنــشر التقاريـــر في الــصحافة العراقية"<sup>(1)</sup>.

الواقع أن تاريخ المارينسيز، هو نفسه تاريخ التوسع "للإمبراطورية الأميركية" من معارك الاستقلال إلى حروب الاحتلال فقد نشأ تشكيل المارينيز تعبيراً مبكراً عن نشوء تلك الإمبراطورية، وارتبط بفكرة توسعها نحو ما بعد البحار فالمارينيز "بحارة ومشاة" في الوقت نفسه يسلكون الماء ليمشوا في نهاية الأمر

<sup>(1)</sup> كاتبا التقريس : مارك مازيتي وبورزو دراغاهي واجها في بغداد ثلاثية مسن مديسري أو محرري تلك الصحف وهي المدى والمؤتمر والدستور، الذين حساولوا إنكار الموضوع ابتداء، وبعد أن واجهاهم بعنوانات بعض تلك المقالات المنسشورة، يصفها التقاريس بالعشرات، وتاريخها والمبالغ المدفوعة عنها، وبأهم جرى توظيفهم في حملة نفسية عسكرية سرية قامت بها "القوات الخاصة للعمليات الإعلامية" في العراق بالتعاون مع مجموعة لنكولن ذات المتعهدين العراقيين، تراوحت أجوبتهم بين الاعتراف بإهم أميسركيو الولاء فعلاً، كلوي البلداوي رئيس تحريسر "الموتمر،" أو إلهم كانوا يضعون في ترويسة الصفحة التي تنشر فيها تلك المقالات عبارة" خدمات إعلانية" لتمييسزها عن باقي المقالات، كما جاء في جواب رئيس تحريسر جريسدة الدستور باسم الشيخ. لكن اللافت كان رد مديسر تحريسر المدى عبسد الزهسرة زكي التي وصفها التقريسر بالها صحيفة متميسزة وتكثر من نشر " الشعر" إذ قال "إلهم حزينون ويجب أن يحققوا مع قسم الإعلان الذي نشر تلك المقالات!" لكنّه أردف كان يجب أن نطلب من الأمريكان أموالاً أكثر خاصة وإن الجريسدة تعساني ضائقة مالية.

على أرض ما، رحلة كولومبس المعكوسة هذه المرة، تحتاج إلى فقهاء وكشَّافة ومستطلعينَ يعرفون الأرضَ الأخرى جيداً.

فمنذ الحرب على الهنود الحمر إلى الحرب المكسيكية وحسروب القوميات في أميركا إلى حرب الطوائف في العراق، مُروراً بالحرب الكورية والإنرال في لبنان عام 1958 "على خلفية ثورة 14 تموز في العراق" إلى إنرالها الثاني في بيروت صيف عام 1982، اكتسبت "كشافة" المارينز سمة نمطية في الذاكرة لفرض ثقافة القوة على العالم وقمع حركات التحرر، ونزعات التمرُّد "البربري" من أميركا الجنوبية إلى أوربا وأفريقيا وآسيا، لكنَّها تعرضت ذات يوم للاهتزاز في ربيع 1975 هزيمة مدوية في فنوم بنه عندما تحددت مهمتهم بإخلاء المواطنين الأمريكان وأعواهم من " الكشافة" في " المند الصينية".

مع القرن الحادي والعشرين، أو ما صار يعرف اليوم بعالم ما بعد الحادي عشر من سبتمبر، أضحى المارينز عنواناً عريضاً لمرحلة حديدة من إدارة الصراع ما بعد الحرب الباردة وأسسس لثقافة "حريات بلا حُدود في عالم يسودهُ إرهاب بلا هوية".

و لم يعد "الكشَّافةُ" بحرَّدَ دلائلِ استطلاعٍ، بل أصبحوا فقهاء العقيدة الجديدة.

إنها الثقافةُ التي تجعلُ من الخطاب الطائفي في المنطقة وكأنَّهُ المــــتنُ الأساسيُّ الْمُضمرُ من تاريخها، وهي الثقافةُ التي تــــؤدِّي اليـــوم إلى ظهور "المثقف الطائفي" أو تعيدُ إحياءَ هاجس قديم فيه، ليس ذلــــك

المثقف الذي ينتمي للطائفة كثقافة أقلّويّة ذات سمات محليّة وطقوس وذاكرة، بل الذي يحتمي بالطائفة كجماعة بشرية، يلود ها ليحقّول حُضُوره داخل الهويّات الضيّقة، ولا بأس أن نسشير إلى التحويل السلبيّ من "ثقافة الطائفة" بوصفها عنصراً محلياً في التكوين الثقيل للفرد، وبين "طائفية الثقافة" التي تقوم على إنكار الآخر والتغليب والإلغاء. "الثقافة الطائفية" هنا ليست سوى امتداد لثقافات الهويات الضيّقة القبليّة، والحزبية والمناطقية. وبإزاء مصطلح "مثقف السلطة" الذي ترعْرَعَ في أحضان الحقبة المنصرمة فإن عَدداً من مُربّي الثقافة الطائفية ودعاتها في العراق الجديد، كانوا هم أنفسهم مروّجي تلك الثقافة المهزومة.

نعم من شأن المثقف أن ينتصر للثقافة المقهورة أيا كانت سمائها، لكن ليس بوصفها هوية نحائية بل بكونها انحيازا طبيعياً لثقافة المهمشين والمقهورين والمطرودين من متون التواريخ.

وفي مقابل هذا الاندغام الضيِّق، بسرزت "طائفة" أخرى أو قسل طوائفُ متعددةٌ، وسَّعت مفهوم الهوية بتطرُّف، بل مزقته تماماً لتندرجَ في نسقِ العالم الجديد القائم على التماثل والانصياع لنموذج القسوة بوصفها إمبسراطورية الهويات.

وسط هذا التمرُّق، أين يُمكن تقصِّي التنشئة الجديدة للفتنة؟

إنها تنشأ اليوم، وعلى حدَّ سواء: في قفص الدكتاتور، وفي مشهد الاحتلال اليومي، وفي معارك الأضرحة على جانبي بغداد، وكذلك في المنافي التي لا يبدو أنما ستنتهي، إذ ثمة فتنة تعــشش في الخـــارج

أيضاً، صقورها وأوكارها من زمنين مختلفين لكنهم يتواطأون علــــى تمييحها بين وارث ووريث، هذا هو ما يفرقهم وما يجمعهم ربما.

وبعد. فإنَّ هذه الفصولَ المبثوثةَ في كتابات ذات عناوينَ تبدو متعدِّدةً، ما هي في الواقع إلا رصدِّ متَّصلٌ للحَّظة المتدفِّقة وتوثيقٌ لا هو مُوثُقٌ أصلاً في الذاكرة، ولكنَّها الذاكرة التي لا تريد أن تبقى عايدة أو شخصية تماماً، خاصة وهي في مواجهة ماكينة إعلامية رهيبة مضادة، ولكي لا يبدو تاريخ العراق في المستقبل البعيد مشوشاً بضحيج أبواق الكشافة، والفرق الإعلامية السرية، تنسزع هذه الذاكرة إلى العلانية والمواجهة عندما يكون كل شيء ماثلاً نحو الانسزواء والكتمان.

### الفصل الأول قفص الدكتاتور والذَّاكرة المحتلة

### صدام وبسريمر، في المشهد الأخيسر. الحاكم المخلوع شاعراً!

سلَّم بول بسريمر الثالث الحاكم المدني للعراق، ورقة السيادة، للياور وعلاوي بحضور نائبيهما، في مظروف حلدي ذي لون أزرق داكن يشبه ألوان البدلات الرسمية لهكذا مناسبات، إنه بسرتوكول شائع اليوم في ثقافة العولمة التي لا ينبغي إغفال ما تحدثه من إحلال مثل هذا البروتوكول على سبيل المثال وتنحية الكثير مما يمكن أن يعد اليوم في ذمة الفولكلور المحلي ويجعله مهجوراً في منطقة مظلمة، لكن المهم في بسروتوكول كهذا أنه يجعل من بلاد محتلة، دولة مستقلة، بورقة ليس إلا، على الرغم من أن المحتلين أنفسهم لم يحملوا معهم مثل تلك الورقة، أو تأشيرة دخول عندما دخلوا البلاد، لقد لاح السيفُ أصدق إنباء من الكتب، بيد أن هذه الورقة قد تعيد الاعتبار للكتب والكتابة، خلاف ما أراد أبو تمام في قصيدته الملحمية بحلجلة الصور الحربية عن معركة عمورية.

 لعل صباح السيادة، في الثامن والعشرين من حزيران / يونيو 2004 من الصباحات القليلة التي لم يفق فيها العراقيون على تفحير سيارة مفخخة أو مواجهات مسلحة في شوارع العاصمة وبقية مدن العراق، فهو صباح مر بسلام تقريباً، عندما سلم بريمر صك السيادة لعلاوي والياور بوساطة رئيس القضاء العراقي، لكن بقية الساعات لن تكون بالضرورة كتلك اللحظة التاريخية السي الحتارها الأميركان للإعلان عن تسليم السيادة للحكومة المؤقتة.

ومع هذا فإن الاحتفال بعودة السيادة لم يكن احتفالاً بأي من معاني الاحتفال، بل كان إجراء مرتبكاً صمم على عجل وبدا في كلُّ واحد من الحاضرين لا يدري كيف ستسير الأمور البروتوكولية، تقديم موعد التسليم فماني وأربعين ساعة لدواع أمنية كما قيل، أسهم في تشكيل مشهد الارتباك، بينما كان العراقيون الذين اعتادوا أن تأتي القرارات المصيرية المتعلقة بمستقبل بلادهم هكذا دائماً خارج المواعيد، وخارج منطق الأحداث، وخدارج التوقعات أيضاً.

فالأخبارُ العاجلةُ تتواردُ من العراق وقد أضحى الصورة الفضائية للعالم الشمولي!

فكلُّ شيء في البلاد صار نوعاً من الخبر العاجل على شاشات العالم الفضائية ووسائل إعلامه المختلفة، ومثلما ظل الدم العراقيي عاجلاً في الأخبار اليومية وأحياناً على مدار الساعة، فإن التعجيل بالإعلان عن نقل السيادة قبل موعدها بنمان وأربعين ساعة يعيد أمام العراقيين صورة البيت الأثير لأبي العلاء المعري:

### «تقفون والفلكُ المدبــر ساخرٌ

#### وتقدَّرون فتضحك الأقدار»

الضحكُ يصوعُهُ هذه المرة «بول بريمر الثالث» كآخر مشهد له قبل أن يطير إلى دياره، وهو ضحكٌ قد لا يستجيب لنظرية برغسون واشتراطاته لقوانين الفكاهة «ولكنَّهُ ضحك كالبكا» على تعبير المتني، ضحك بدا فيه الحاكم المدني للعراق، يسلم السلطة ويبارك من يتسلمها من بعده، مشهد لا يتكرر كثير أ في بلداننا.

لكنَّهُ تسليم للسلطة وليس للسيادة، الأميركان أنفسهم يرون هذا الفارق النوعي بين الحدين.

السلطة المحتلة، السلطة التي جرى تــداولها بــالاحتلال دائمــاً، بالعسكرتاريا الخارجية والداخلية لن تخرج اليوم عن هذا التاريخ من التوصيف.

ومرةً أحرى تجري الاستعانة بالعلم القديم، محل الخلاف الأقل من علم محلس الحكم، ثماني عشرة نسخة منه ظهرت هذه المرة خلف الرئاسة ونوابها وهي تؤدي القسم.

فالحديثُ اليوم يجري عن عودة للسيادة أكثر من الحـــديث عـــن عراق جديد.

ويبدو أن نوستالجيا الماضي تحسدت بعلم لم يكن بديله بأكثر قبولاً منه، النسخ الثماني عشرة من العلم القديم، أريد لها، على الأغلب، أن تشير إلى عدد المحافظات التي يتألف منها العراق،

وعلى الرغم من أن ثمة ثلاث محافظات كردية ترفض حتى الآن رفع العلم بصورته القديمة، فإن المضي قدماً في مناطق أبعد لتأويل العدد ثمانية عشر وعلاقته بنقل السيادة، سيقود إلى تأويل طريف قد يشير إلى سن الرشد للبلاد الخارجة من فكرة الاحستلال سيئة الصيت إلى مفهوم السيادة الملتبسة.

لكنَّهُ من جانب أخر عددٌ يحمل أولى النذر لمعالم الفتنة إذا ما كان التأويل حقيقياً، لماذا مممة نسخ متعددة للأعلام على الطريقة الفيدرالية الأميركية، وليست نسخة واحدة كما اعتاد العراقيون. أهي بيارق الطوائف التي ستحمل بعد حين لأمر لا تسرُّ عواقبه؟

ثمة دلالة مضافة في توقيت الإعلان عن نقل السيادة أو تقديم الموعد الذي كان مقرر في الثلاثين من حزيران / يونيو، فقد سبقت صورة هذه المراسيم المرتبكة في بغداد، تصريحات من السطنبول حيث يعقد مؤتمر دول الناتو.

هوشيار زيباري، أول وزير خارجية عراقي يحضر مؤتمر الحلف، كان أول من أعلن نبأ هذا التعديل في التوقيت حين عبر عن «اعتقاده» بأن موعد تسليم السيادة قد يقدم يومين، موعد تسليم السيادة البديل، جاء من مكان آخر إذن، أجندة الناتو هي واحدة من الضرورات لتقديم الموعد، ضرورة تتداخل مع رغبة الحلف في تطويع الشرق بقوسه المنحني ربما في مسعى بعيد المدى لضم العراق في مرحلة لاحقة، ضمن مشروع خطط تصاغ على مهل بيد أن تمرير عنى على عجل كضرورات، لا كاستحقاقات.

الناتو في العراق، يضع مسماراً أولياً، فهو يتدخل في تقديم موعد السيادة، وفي تدريب القوات العراقية، وفي القوة متعددة الجنسسية، تسمية تالية لمرحلة قادمة، وأميركا في العراق بالناتو خير منها بسمعتها السيئة وبكلمة الاحتلال البغيضة.

الحدثان اللذان رافقا هذا الإعلان، كانا مصنوعين بعناية أكثر من مناسبة تسليم السيادة نفسها، أخبار عاجلة أخرى، بلا يقين وليست حمراء هذه المرة، عن سقوط الأردني أبو مصعب الزرقاوي في أيدي الأميسركان، وسيناريو محكم عن تسليم صدام وأعوانه للعسراقيين لحاكمتهم. الحدث الأول سرعان ما سقط بعجالة أيسضاً، شائعة أخرى في بلد الشائعات، إذ ليس الزرقاوي سوى ورقة أخرى لم يجر تحرى في بلد السيادة، ربما لألها ورقة خارجية ولعلها ستبقى طليقة حتى يحين موعدها الموعود وظرفها التاريخي المنشود.

أما صدام رمز السيادة المفقودة، منذ العام 1991، عندما خرجت ثلث مساحة العراق عن سلطته، وعندما أجبر على ترك قصوره الرئاسية وغرف نومه ليتجول فيها الخبراء والجواسيس من المفتشين الدوليين بعددهم وعديدهم، فهو الورقة الإضافية التي يجري تسليمها لسد النقص الحاصل في مفهوم السيادة، الدكتاتور المهروم الني شغلت صورته مساحة ورقة الآس في حزمة أوراق المطلوبين، هو ورقة الآس الجديدة في لعبة السيادة، وفي لعبة العدالة الفوقية السي يجري تنفيذها في العراق.

ومثلما حرى استخدام صدام عنصراً فعالاً في الوصفة المسحرية لتحرير العراق أو احتلاله، يبدو اليوم عنصراً لم يفقد شيئاً من فعاليته في تركيبة عودة السيادة للعراقين، فأسير «حسرب

التحريـــر» يصبح اليوم واحداً من رموز السيادة العراقية المنقولـــة، بصفحاتها المتعددة والمتناقضة أيضاً.

الساعاتُ الثماني والأربعون التي قدمت، على موعد تسليم السلطة، لم تلغ الدلالة القوية ليوم الثلاثين من حزيران/ يونيو، فصدام هو بطل الموعد الجديد، رمز السيادة المفقودة، يعود معتقلاً في يوم السيادة العائدة!

أما تاريخُ الثلاثين من حزيران / يونيو نفسه، فقد بقي الموعد الوعد للعراقيين، فالمحاذير الأمنية لتسليم صدام والأحد عشر متهماً من أعوانه، ليست بمستوى المحاذير الأمنية لتسليم السيادة كما يرى الأميركان، والانفلات المحتمل لن يذهب أبعد من البكاء على صدام أو التشفى به.

فمشهد اعتقاله يلخّصُ في جانب واضح منه ثنائية السلطة السيادة، أو قل السيادة المزعومة والسيادة الواقعية أو السيادة بالمفهوم القانوني وتلك التي على الأرض، فصدام يسلم «قانونيا وقلضائيا» للعراقيين، لكنّه سيبقى تحت حراسة أو قل حماية أميركية إلى أميد غير معلوم، وينهض السؤال الأبرز ملتصقاً بصدام من جديد، هل كان الدكتاتور رمزاً للسيادة أم رمزاً للسلطة؟

صدام وأحد عشر من أبرز أركانه يمثلون أمام القضاء العراقي، إثنا عشر رجلاً من أعتى القساة يجسدون الهيار السلطة في أبررز تعبير عن السيادة الجديدة، السلطة مقابل السيادة مرة أخرى.

إنما لعبة التسميات، بلاغة لتصوير الفعل في مسشهد مختلف، السياسيون قادرون على ابتكار التسميات وتصديرها بحلة أخرى،

تزيينها بشكل ما لتبدو مقبولة ومتلائمة مع خطاب المرحلة، الأدب السياسي وحده يشهد تحديثاً بلاغياً نوعياً، فقوّات الاحتلال تصبح بعد تسليم السيادة «قوات متعددة الجنسسيات» المحاربون ذاهم يتحولون تحت حرارة شمس تموز / يوليو في العراق، إلى ظلال هذه التسمية ليكتسبوا صفة أخرى، حتى دون أن يستبدلوا خوذ الحرب بقبعات ملوّنة، فقد قرأ بريمر بنفسه وثيقة السيادة، أو صك الانتداب الجديد، وغادر وحده تاركاً خلفه جيشاً حراراً يسرعى سيادة البلد الذي احتله. بحلس الحكم تجري غربلته، لتتمخض عن المنظور، الجيش العراقي يُعاد تشكيله بخرائط وتسميات جديدة وبدلات ذات ألوان أخرى، ليصبح «جيش الدفاع المدني» و «لواء الفلوجة» بيارق وأعلام وشارات متعددة، ولأن الناس يفهمون البعد السيئ لقانون الطوارئ، أو الأحكام العرفية، فإن تسمية «قانون الدفاع عن السلامة الوطنيسة» ستبدو مستساغة تسمية «قانون الدفاع عن السلامة الوطنيسة» ستبدو مستساغة تسمية مقون البعد المقوانين المعطلة أصلاً.

طار بريمر «البغدادي» إذن بمجرد أن خسر وظيفته. لعلَّه أسرعَ في الطيران إلى دياره ليتفرغ لكتابة مذكراته مضمِّناً إياها أسلخن الفصول عن تجربته في حكم العراق لعام كامل، فلصول سلمنافس مذكرات الرؤساء، بلا شك، وتضاف إلى مذكرات الملس بيل أو «خاتون العراق» كما يسميها البغداديون. «1»

My Year in Iraq: The Struggle to Build a Future of Hope

<sup>«1»</sup> صدرت هذه المذكرات فعلاً في وقت لاحق تحت عنوان:

لكن انشغال الأميركيين الطويل، بحياة بيل كلنتون تلك الدي ضمنها في مذكراته التي صدرت مؤخراً وحققت أعلى نسبة مبيعات لكتاب في العالم بعد هذه الفترة القصيرة من صدوره، قد يعكسس المزاج الأميركي في الاهتمام بحياة كلنتون في هذه المرحلة أكثر من اهتمامه بتجربة بسريمر الثالث الساخنة في العراق، بيد ان بسريمر قد يستفيد من درس فضائح الرئيس فلا يغفل أهمية وجود «مونيك لوينسكي» أخرى ستكون أكثر إثارة داخل فصول كتابه هذه المرة فدرس كلنتون والمليون نسخة من «حياته» سيضعها بسريمر نصب عينيه وهو يكتب مذكراته.

مثل بسريمر دون إرادة منه على الأغلب، مرحلة الاحتلال، الستي وصفت بما الحقبة الأميسركية الماضية في العراق، وترك البلاد غيسر مأسوف عليه.

على أن الاحتلال نفسه لم يكن بغيضاً بين العراقيين إلى الحدِّ الذي أعترف به الرئيس بوش نفسه بأنه أبغض كلمة ممكن أن يتحرَّعها سمعاً أو لفظاً أيُّ شعب في العالم، فيوم التاسع من نيسان / أبريل نفسه وهو التاريخ الرسمي والعملي لاحتلال العراق، وحد بين أعضاء بحلس الحكم من ينادي لتسميته يوماً وطنياً في العراق، لكن هــؤلاء

<sup>&</sup>quot; سنتي في العراق - الكفاح من أجل مستقبل منشود " والمس بيل هي «الآنيسة غروترود بيل) التي عملت سكرتيرة للمندوب السامي البريطاني للعراق بعد احتلاله في عام 1917، ولعبت دوراً أساسياً في الحياة السياسية وتوفيت ببغداد عام 1926 وهي في الثامنة والخمسين، وقد ألفت بضعة كتب عن العراق، لعل أهمها مذكراتها التي ترجمها جعفر الخياط.

بالذات، ذهبوا إلى منافيهم من جديد، تاركين الوطن لهباً لأيامٍ أخرى يتداولها الناس أو تتداولهم.

اليوم، سيحد الثامن والعشرون من حزيــران / يونيو من يــريده أن يصبح اليوم الوطني البديل، لكن الأمور لم تتغيـــر كثيـــراً في الفترة الممتدة ما بعد التاسع من نيسان / أبــريل وحتى اليوم.

لقد حمل بول بريمر بُغْضَ الكلمة وحدَهُ ورحل، لكنَّهُ لم يحمل معه سوى هذا البغض، وهذا المعنى بددا وكأنه الرمز الأفسصح للاحتلال، مثلما كان صدام رمزاً أبشعَ للقتل والمقابسر والجماعيسة والكوارث المتحذرة إلى مدى طويل في العراق.

غير أن وصايا بريم الثالث أو مساميره الكثيرة في الهيكل المتداعي للدولة العراقية، تمثلت في ما يقارب المائة قرار لا يبدو الفكاك من سطوتها سهلاً، فنموذج دولة بريم لن ينتهي بمحرد ركوبه لطائرة السي 130، بلا مودّعين تقريباً. لكنّه سيبقى بذوراً على الأرض لأمد طويل وستمارس قراراته الشهيرة، في القانون المدني، والإعلام والأمن والمحاصصات الإثنية والاجتماعية، سطوة ستبدو كالوصايا التي يتنافس على تأويلها المتنافسون وقد تقود الخائضين بها إلى أبعد وأحطر من شرف المنافسة.

ألقى بسريمر خطبته الأخيسرة للشعب العراقي، وألهاها بأبيسات شعرية وحدانية، ليقول في خلاصتها أنه عاشق للعراق، وأن الفسراق والوداع لم يكونا إلا اضطراراً وليسا اختياراً، لقسد تمثسل بسسريمر الثالث، بالأبيات الشهيسرة لابن زريق البغدادي، لكنسه لم يبسدا القصيدة من مستهلها، بل اختار أكثر الأبيات تأثيسراً على الآخسر،

وتعبيراً عن لواعج داخلية قرأها بعربية متعثرة مما حدا بالمترجم إلى إعادة قراءها لتكون مفهومة، قد يكون من المهم الإشارة إلى أن ابن زريق البغدادي، ليس بغدادياً بالمعنى التقليدي للنسبة، فهو بغدادي بالإقامة وليس بالتحدُّر، أو بالوفادة لا بالولادة، أنه من أولسك الوافدين الذين حملوا لقب البغدادي على نحو الجاز، لأن الأندلسي الغريب قال قصيدته بنوع من الندم على تركه البلاد وتعبيراً عن نوع من الحنين لها. هل حقاً أن سنة بريمر في العراق كانت حقبة عشق تستحقُّ أن تتحدر الدموع لأجلها، هل كان ذا هوى كرخيًّ كما يشاع؟ أم أن اختياره لأبيات ابن زريق جاء على وفق قاعدة بلاغية تخوض في المقام ومقتضى الحال، وتنحت من واقع المقام مقالاً؟

إنْ يكن الحاكم الأميركي عاشقاً فهو عاشق من طرف واحد، يقرأ قصيدته لنفسه، فقد رحل بسرية مثلما جاء، لم يكن في توديعه في المطار سوى «برهم صالح» نائب رئيس الوزراء في الحكومة المؤقتة التي نصبها بريمر نفسه، برهم صالح «الكردي العراقي البغدادي»!

مرة أخرى يحضر الشعر أغنيةً للوداع. فيلجأ بسريمر الثالث إلى «وحيدة» ابن زريق، لكن لماذا يختار أحدد «شعراء الواحدة» ليشاركه في قصيدته الوحيدة؟

أية كناية حملها تمثله بهذه الأبيات:

أستودعُ الله في بغسدادَ لسي قَمَسراً بسالكُوخِ مِسنَ فَلَسكِ الأزرارِ مطلعُسة

ودعته وبسودي لسو يسسودًغنى صفسسو الحيساة والسي لا اودعه وكسم تسشقع بسي الا افسسارقة وللسضوررات حسال لا تسشقه وكم تشبّت بي يوم الرّحيل ضحى واذمعسي مُسسستهلات وادمعه

لا أدري إذا ما تجنَّبَ بريمر الثالث، بيتاً ملتصقاً بهذه الأبيات التي قرأها بصعوبة، فصورة العاشق طغت على شخصية ابن زريق البغدادي حتى أطَّرتُها بإطار عَريض بينما غيَّب ابن زريق الطامح والمغامر والرحالة الغامض.

ألهذا أغفل «البغدادي الجديد» هذا البيت الذي يعقب الأبيات السابقة مباشرة:

# «أُعْطِيتُ مُلكاً فلهم أحسس سياستَهُ وكلُ من لا يسوسُ الْمُلكِ يَخلفُهُ»

يختلط ما هو شخصي بما هو سياسي في الخطاب الأخير لبول بريمر، لنكتشف كم هي المسافة ملتبسة وهلامية ما بين الشغف بالسلطة، والشعور بالواجب المهني، عندما يتعلق الأمر بالشرق، ألم يطلق الكثيرون عليه لقب: دكتاتور العراق الجديد؟ لعلها متعة إضافية وحدها بريمر الثالث سيداً في قصر على ضفاف حكمت منها الخلافة العباسية إمبراطوريتها، وها هو يودّعها بأبيات من

الشعر العمودي، تماماً كما فعل صدام عندما ألقى قصيدة أخيرة، قصيدة من البحر البسيط، البحر ذاته الذي جاءت على إيقاعه القصيدتان: قصيدة صدام الحربية التي يتدفّق منها الدم والنارلا والهزيمة معاً، وقصيدة بريم البغدادي الغزلية التي تدمع كلماتُها بهزيمة من نوع آخر!

فما بين قصيدة صدام المجهولة: «أطلق لها السيف لا خــوف ولا وجلُ» وقصيدة بــريمر الثالث المنحولة أو قل المنسوبة لابن زريــق البغدادي، ثمة مختتمُ الكلام.

فكلاهما جعل من الشعر كلامة الأحير على منبر الحكم، وهما يشدّان الرحال إلى عالمين مختلفين، صدام إلى حفرت ومسن ثم معتقله، وبريمر إلى دياره مُتقاعداً، متذكراً زمان الوصل في بغداد! التقى الغرضان الشعريان في غرض واحد، حماسيات صدام في قصيدته الأحيرة، وتغزّلُ بريمر المنطوي على كنايات عدة في استعارته لتفجّع صوت ابن زريق الأندلسي البغدادي، يصبّان في بحيرة الرثاء الأحيرة، البحيرة المختلطة بأغراض شتّى ودموع شيق.

خاطب صدام العراقيين بقصيدته تلك، ولم يطلق طلقة واحدة ولم يسرفع سيفاً في وجه أعدائه بل رفع يديه وتلعثم بعبارات الاستسلام، ولأنهم كانوا يعرفون ذلك سلفاً، فقد حرفوا قصيدته تلسك فسوراً، وكيفوها لتعبسر عن واقعهم المزري:

# «أسلق لها البيض لا زيستُ ولا بَسصَلُ. واسلق لها البيض لا شَسطُلُ ولا عَمَسلُ»

واليوم ربما سينسج العراقيون قصيدة أخرى تعارض وحيدة ابــن زريق التي أيقظها بــريمر الثالث من رقادها لتعبــر عن أحواله ليلــة الرحيل.

فهل غادر بريمر الثالث بغداد، وهو يحمل إحــساساً داخليــاً بالخلع؟

كثيرون كانوا يتوقّعون أن يكون الحاكم المدني الأميركي للعراق، سعيداً في العودة إلى موطنه، وإلى أسرته ليقصَّ في شيخوخته قصصاً لأحفاده، لكنَّهُ بدا كمن يودع شيئاً آخر في بغداد، هل للسلطة كلُّ هذه الفتنة ولها أن تترك «في القلب»كل هذا الشغف؟ أم أن للمنطقة الخضراء على ضفاف دجلة سحراً من لون آخر، وقد تركت لوناً منه في الشعور الداخلي لبريمر ولوناً آخر في ذاكرته، هل مثل الخطرُ اليوميُّ الذي عاشه جزءاً من المغامرة التي تجعل للحياة حدوى وطعماً آخر غير حياة الدعة والترف والخلود إلى الراحة؟

ر. كما لهذا أكد بريمر في «خطبة الوداع» أنه وداع على أمل «فحفيدته صوفيا ذات السنتين ستأتي إلى بغداد يوماً لتتعرف على عجائب هذا البلد!» لعله أراد أن يقول لها إن جدد كحم بلد العجائب هذا ذات يوم، وعاش بين عجائبه الكثيمرة والمتداخلة وسطر أعجوبته الشخصية كذلك. أعجوبته التي قد تفتح باباً على

مستقبل خطير قد لا تقي من تفاعلات خطورته كل الأعاجيب السابقة ولا الأساطير القديمة.

الأرث الكولونيالي الذي خلفه بريمر الثالث وهو يودع قمره في بغداد سيضاف، بلا شك، إلى أرث هجين من منازع شتى في بلاد النهرين.

من هنا فإن قمر بريم المجازي ربما سيبقى دائسراً في سمائسه الأخيرة ولياليه الأميركية، وسيكون على هوليوود، ومؤرخي الكولونيالية، متابعة سيرة هذا القمر وانعكاسه على صفحات دجلة من جانب الكرخ مثلما تابعت قمر لورنس في صحراء العرب قبل قرن من الزمان.

### خريفُ التموزيين الْجُدد.

نحن الآن عبرنا حزيران السيادة، وبدأ شهر آخر بلا بريمـــر، ولأن ملايين العراقيين، او نصف الشعب العراقي على الأقل من مواليد 1 تموز، فلتموز التقويم وتموز الإرث معنى آخر هذه الأيام.

فما بين تموز الأسطورة في الزمن المثيولوجي للتراث الحضاري لوادي النهرين، وتموز الشهر الساخن، في الزمن السسياسي للدولة العراقية الحديثة أكثر من صلة، ليس بالضرورة صلة تفاعلية متحاورة، بل صلة تنازع قوية تظهر تجلياتها في مجاورة النقائض لبعضها أحياناً، ودحضها إلى زمنها الآخر غالباً.

فتموز المثيولوجيا يمثل واحداً من ابرز طقوس الخصب والموت في حضارات المنطقة، ويشكل في أساطير موته وانبعائه واحدة من أقدم المعتقدات التي تمثل نموذجاً بدئياً لحركة الطبيعة والإنسان وتجددهما، غير أن هذه الدورة غير المكتملة والناقصة على الدوام، كانت في الأساس طقساً مغلق المحيط تم لمرة واحدة كما يسرى العديد من الباحثين في هذه الطقوس وبينهم فراس السسواح، لكن تجددها وتمثلها الدائم يشكل نوعاً من تكرار الأسطورة وتكييفها زمنياً، من المثيولوجيا إلى الطقس.

بيد أن تسرب هذه الطقوس إلى البنية السياسية في العراق ربما حمل المزيد من موارد التأويل الراهن في قضية الخصوبة والعنف من جهة،

والموت وجائحاته والنـــزاعات متعددة المآرب في الجهة المقابلـــة في دائرة متحركة ومثيـــرة وقاسية حقاً.

فعندما أطلق الناقد جبرا إبراهيم جبرا، تسسمية السشعراء التموزيين على عدد من شعراء العراق وبلاد الشام (1) كانت البنيسة التموزية السياسية لم تشكل بعد في العراق، وعندما تشكلت تلك البنية أصبحت هي البنية المهيمنة في الثقافة العراقية خاصة والعربيسة عموماً، بنية «الثورة» بالدم والتغيير بالدبابات، وليس في الشعر أو بأي فنون الأدب، تشكلت البنية التموزية الجديدة، إذن على تقويض لبنية مجتمع مدي كادت تستقر بتقاليد بدأت تتكون ببطء ورويسة، وهذا لم يتح لتموز الميثيولوجيا المشتركة في الهلال الخصيب أن يستمر بل انكفأ ليخلي الطريق أمام سطوة البطش والمضي إلى التسلط، كترجيع قوي لهتافات الإيديولوجيات السياسية، والمشاريع التي تقوم على تغيير البني الفوقية في المجتمع دون تجديد بناه الأساسية الأخرى.

ربما مثل مقتل إنطوان سعادة الذي أعدم في شهر تموز / يوليو وجرى اغتيال رياض الصلح على خلفية إعدامه بعد سنتين في شهر تموز أيضاً (2)! مرحلة فاصلة تجسد هذه الهوة بين التموزيين، فقد

<sup>(1)</sup> أطلق جبرا هذا المصطلح في سياق توصيف ثقافي - فني ضمن دراسة له نـــشرها أولاً في أحد أعداد مجلة شعر عندما كانت تصدر في بيروت وهو المقيم في بغداد.

<sup>(2)</sup> أعدم إنطوان سعادة، مؤسس الحزب القومي السوري الاجتماعي، فجر الثامن من تموز 1949، بينما اغتيل رياض الصلح، رئيس الوزراء اللبناني، في السادس عشر من تموز 1951، خلال زيارته للعاصمة الأردنية عمان، على يد ثلاثة من أعسضاء الحزب القومي السوري على خلفية الثأر لإعدام زعيمهم.

تراجع المشروع الجمالي الحضاري للبلاد وللأمة عموماً لصالح مشاريع القسوة والبطش، وتعثرت بوادر أولية لفكرة صراع الحضارات من خلال حوار رموزها إلى فكرة صراع داخلي مفترض مع قوى تأخذ أشكالاً عدة وحسب متطلبات كل مرحلة.

في التاريخ السياسي للدولة العراقية تحول الطقس التموزي الزمني إلى مفهوم «الثورة» مستمداً هذا المفهوم من التاريخ السياسي في العالم الجديد، ولعل أول مفهوم للثورة التي تنقل البلاد من عهد إلى آخر وتتكلل بعرس دموي وهي «ثورة الرابع عشر من تموز يوليو عام 1958» حاولت الاستفادة من هذه المصادفة الزمنية مسع ذكرى الثورة الفرنسية لإضفاء نوع من السمة الإنسانية لمفهوم ثورات الشعوب، ودمج طموحات الجنرالات بقاعدة شعبية ونسرعة الشعوب، عمو التحرر كحاجة واستحقاق حتمي.

وراحت تتبنى تاريخ الاستقلال والثورات قريبها وبعيدها كجزء من بركات شهر تموز على السشعوب المستعبدة والمقهدورة، وحتميتها التاريخية في الوصول إلى الاستقلال والحرية، لتنسب التموزية السياسية إلى مثيلاتها في المزامنة هنا وهناك: تاريخ استقلال الجزائر، ثورة تموز / يوليو في مصر، وحتى عيد الاستقلال الأميسركي.

في فجر الرابع عشر من تموز يوليو عام 1958، استيقظ الناس على طقس تموزي جديد، قتل فيه جميع أفراد العائلة الملكية، حين دارت على أحسادهم رحى العالم السفلي، رجالاً ونسساء، ملكاً ووصياً حيث لم يكن ثمة ولي عهد أخر في ذلك الحين.

أمراء وخدم قضوا في قصر الرحاب الذي لم يعد يتسسع لملك وجنسرالات، إضافة إلى رئيس الوزراء نوري السسعيد، وسلحت جثثهم في شوارع العاصمة وعبسرت ضفتي النهر ذهاباً وإياباً في طقس تموزي جديد، سيؤرخ الكثير من العراقيين له بوصفه بداية لطقس العنف الذي سيتكرر كالشعائر التموزية القديمة في وادي الرافدين.

حلت التظاهرات التموزية محل الشعائر، لتتكرر في شــهر تمــوز بحمى تتصاعد ولا تنقطع، وتؤسس لتراث مــن التنكيـــل في دورة جديدة.

وبينما انطمر المفهوم التمسوزي القسديم في اللاوعسي الجمعسي للعراقيين، فإنه تمثل في الوعي السياسي الزائف طقساً لخصوبة مسن نوع آخر، خصوبة الدم المتوارث في انقلابات وثورات مزعومة.

وإذا كان تموز الطقس، قد حل بديلاً ومكملاً نوعياً لتموز الأسطورة في حضارات وادي الرافدين المتعاقبة فإن تموز السشهر الميلادي، متمثلاً بطقوس الاستيلاء، المتعاقب هو الآخر، على السلطة والصراع من أجلها، قد حل بديلاً لا نوعياً ولا تفاعلياً لتموز القديم.

إنما محنة تموز في العالم السفلي عالم «الثورات وحمـــــى الـــسلطة والانقلابات والصراعات الدموية»

بيد أن تموز الأسطورة كان قد تحول إلى جزء من بنية المعتقد الشعبي، متسللاً ليس في مسرب اللاوعي الجمعي فحسب، بل بتوثيقات اجتماعية ينقل جانباً منها ابن النديم في كتاب «الفهرست» فهو يتحدث عن عيد في منتصف شهر تموز يسمى «عيد البوقات»

أي النساء الباكيات على ما يسميه ابن النديم «تاوز» السذي، قتل وطحنت عظامه في الرحى ثم ذريت في الريح ولا تأكل النساء شيئاً مطحوناً في رحى بل تأكلن حنطة مبلولة وحمصا وتمراً وزبيباً وما أشبه» ولا يخفى التصاق هذا العيد بتموز البابلي، بل هو عيد لا تزال بعض مناطق العراق تمارسه بنوع من الفولكلور المتسورات وغيسر المفسر غالباً.

وفي تحقيق صموئيل نوح كريمر وديانا ولكشتاين لمختارات مسن الأشعار السومرية، النموذج الأشعار السومرية، النموذج البدئي لعشتار البابلية، وبين أخيها الإله أوتو حول مفاضلة حوارية تتعلق بروج المستقبل، كانت تلك المحاورة تدور على المباهلة برين صفات كل من الراعي والفلاح.

فالراعي في مضمون تلك المحاورة «قشدته شهية وحليبه غزير، على الرغم من أن ملابسه رثة وصوفه خشن» بينما الفلاح يررع الكتان لكي تصنع الملابس ويجلب الشعير إلى المائدة، كان الفلاح كما هو واضح معادلاً للخصب هو الآخر، فإنانا بحاجة إلى من يحرث رحمها ليخصبه، لكن ديموزي حسم القضية برمتها عندما قال لها «الثور هو من يحرث الحقل، وأنا سأحرث رحمك» لينتهي حوار المباهلة الذكورية بالمفاضلة الرمزية عند هذه الحدود ويتروج ديموزي إنانا، ويتقدم لها بحليبه الغزير، لتبدأ واحدة من أجمل الفصول الشعرية الإيروتيكية الأخاذة، بينما يرجع الفلاح خائباً

<sup>(1)</sup> قام بترجمتها عن الإنكليزية على الشوك في كتاب حمل عنوان «مــن ورائـــع الشعر السومري) وصدر عن دار الجمل- كولونيا 1992.

لكن قرابين تموز هذه المرة لا تتنافس عليها قرابين الراعي أو نذور الفلاح، لا الأكباش ولا الحبوب، بل سيكون البشر أنفسهم قرابين متاحة للتموزيين الجدد، أما إنانا المزدانة بقلائدها وحليها فهي السلطة التي يتنافس عليها الرعاة والفلاحون والمهنيون، كلهم في ثياب الجنرالات أو «الغالا» الجديدة، عفاريت العالم السفلي.»

تجدد الطقوس التموزية بصيغتها العنفية الدموية الجديدة، لم يتأخر كثيراً ففي الذكرى الأولى للثورة التي أطاحت بالملكية، وأقامت الجمهورية، تحولت تظاهرات سياسية في مدينة كركوك إلى مسسرح للعنف العرقي، مأخوذة بحمى الذكرى وبدلالة دمها الساخن، كانت واحدة من اكبر الجحازر في ذلك الوقت عندما سقط العشرات من الضحايا أكثرهم من التركمان وسحلت حشث عدد منهم في الشوارع تمثلاً بالنموذج البدئي لطقوس السحل العراقي، ولعل من المفارقات أن نشير هنا إلى أن أول ضحية في تلك الجرزة كان مواطناً تركمانياً يدير مقهى يحمل اسم «مقهى 14 تموز» ومن الواضح أنه لم يكن يعرف المصير المشؤوم ليس للذكرى أو للمقهى بل لليوم الذي ستسحل فيه جثته في شوارع بغداد وتقطع بالسكاكين إرباً جرياً على تقاليد الشعائر التموزية المستحدثة.

عشر سنوات مرت على تموز قاسم وضباطه الأحرار، لم تحداً خلالها مواسم العنف، ليحين تموز البعث في السابع عشر من تموز 1968، بعد تجربة شباطية متعثرة لم تدم سوى بضعة أشهر و لم تكن كافية لاكتمال الحمل حتى! لكنّها كانت درساً تعلمه البعثيون، في

تموزهم، لكي يسارعوا إلى ابتلاع حلفائهم في الشهر نفسه، فلم بمض سوى ثلاثة عشر يوماً فقط على تسلمهم السلطة، حتى قام صدام بنفسه، كبير العفاريت في العالم السفلي، بتنفيذ الفصل الذي لم يكن موقعه يؤهله لتنفيذه في انقلاب 1963، فكان أكثر الناس تأثيراً في نجاح انقلاهم وتسلم القصر الجمهوري بأسرع ما يمكن «مدير الاستخبارات عبد الرزاق النايف، وأمر الحرس الجمهوري إبراهيم الداوود» هم وجبة الابتلاع الأولى، عندما خيرا بين الهرب بجلديهما أو سلخها عند بوابة القصر الذي دخلوه بيسس، ليصبح طريق دباباهم إلى القصر أول علامة على طريق تسمى بوابة تموز، لكن اختيارهما السلامة في المنفى، خلف أثراً من الندامة في القصر، فأرسل صدام من يقتل أحدهما «عبد الرزاق النايف» في الندن، ليلزم صنوه الصمت الطويل قبل أن يتحدث بعد خمسة وثلاثين عاماً من تلك الحادثة، وعلى وجه التحديد بعد سقوط الصنم في ساحة الفردوس<sup>(1)</sup>.

سيبدو تتبع أسماء من طحنتهم رحى تموز الجديد، كالبحث في ذاريات الرمل عن ملامحهم، فدوران الرحى كان دائماً وقطبها دائباً لا يتوقف، لكن يكفي هنا أن نشير إلا أن من بين أربعة عشر عضواً في ما سمي «مجلس قيادة الثورة» الذين أعلنت أسماؤهم بعد القلاب 17 تموز 1968 ونقحت بريادة عدد من الأعضاء بعد أقل

من شهرين، لم يبق من هؤلاء في تموز اليوم إلا ثلاثة هـم صـدام، وعزت الدوري وطه الجزراوي، بينما قتل البقية، إما بتصفية مباشرة، أو بعزلهم حتى الموت، أو قتلوا في صراعات داخلية. ناهيك عـن العديد من الوزراء وأعضاء القيادة الآخرين وهم بالعـشرات، قتـل أغلبهم بأيدي رفاقهم، ولهذا سنـرى أن قائمة المطلوبين من رمـوز السلطة التموزية في العراق والمعروضين الآن للمحاكمـة، تتـضمن بتشكيلها الأساسي بدائل داخلية من هؤلاء التموزين، فأغلبهم هـم من شارك في قتل رفاق الدرب في حفلات إعدام جماعية، فأوجـد نوعاً من الضد النوعي داخل الحلقة الحاكمة، أو القتل بـرصاص العثيب من العندي، فالبعثي الـسامرائي ويـرتقي درجة حزبية على جسده، والبعثـي يقتله بعثي سامرائي ويـرتقي درجة حزبية على جسده، والبعثـي الكبيسي يقتله بعثي كبيسي آخر ويحل محله، وتمتد قائمة الإحـلال

(1) كتب حسن العلوي، المنشقُّ عن قطار التموزيين بعد تلك المجزرة، في جريدة المؤتمر التي رأس تحريرها في الفترة التي سبقت الإحتلال الأميركي للعراق بقليل عموداً على الصفحة الأخيرة من الجريدة تحت عنوان «قادمون على حمار الطالبان أو قطار الأميركان» كما نشر كتاباً في العام 2005 بعنوان «العراق الأميركسي» يرى فيه أن العراق مر بأطوار «شكلت حدوده ووجدوده وموقعه في الجغرافية الدولية، وأفاضت عليه من سماتها السياسية الكثير، فهناك العراق البابلي والعراق الملكي واليوم السومري والعراق الأموى والعراق العباسي والعراق العثماني والعراق الملكي واليوم وبعد «دخول القوات الأميركية بغداد، هناك العراق الأميركي»الذي يضفي عليه نتاً آخر «عراق أمريكي شيعي في مقابل عراق بسريطاني سني!»

قتل صدام في يوم واحد أكثر من عشرين من أبررز أعضاء القيادة والكادر المتقدم، إضافة إلى العشرات من الكادر الوسط في حزب البعث. في طقس تموزي آخر، ترافق مع انتقال السلطة من التموزي القديم احمد حسن البكر إلى التموزي الجديد صدام حسين، مع أهما ينحدران من صحراء واحدة، ومنشأ مماثل ونذور وقرابين لا تختلف كثيراً.

فبعد مسرحية بدت أكثر إحكاماً من مسرحية محاكمته الأخيرة، وببث تلفزيوني داخلي واسع، جمع صدام رفاق الدرب في يوم تسلمه السلطة في 16 تموز عام 1979، ليعلن عن مؤامرة يقودُها الرفاق ضده، ومن بين مسيل دموعه بصمت على حيانة الرفاق، ومجهش بالبكاء علانية في مشهد لافت، رفع صدام عينية ليشير إلى اقتيادهم نحو منصة الإعدام وانتدب عدداً ممن انضموا إلى مسيرة تموز لاحقاً لكي يقيموا طقوس العنف وأعراس الدم بتوجيه بنادقهم نحو صدور رفاقهم، بل أن ثمة شهادات تسربت لاحقاً عن وقائع تلك الحفلة أشارت إلى اشتراك محمد برزان التكريتي النجل الأكبر للأخ غير الشقيق لصدام، وكان وقتها صبياً لم يتجاوز والدني عشرة، أو أقل من ذلك، في ذلك الطقس الدموي مما جعل والدته قملل فرحاً لدى عودته إلى الدار، فقد أنجز دوره الطقسي وصار رجلاً اشتد عوده وبلغ مبلغ الرجل بخصوبة الدم الذي يريقه من أحساد الآخرين، حتى قبل أن يريق ماء ذكورته وخصوبته الطبعية.

أنجز صدام حفلة تصفية العشرات من تموزييه، ليلقي في اليوم التالي خطابه الرئاسي الأول، ويقول فيه: «سأكون فارساً بسين الفرسسان وليس الفارس الوحيد، وراية بين الرايات وليس الراية الوحيدة!»

إذن كانت الولادة الثانية للتموزيين الجدد، الذين تمتح دلاؤهم من آبار الدم العراقي، وليس من بئر أخرى في صحراء حياهم.

وكانت رحى العالم السفلي تطبق على أعداد كبيرة مسن التموزيين أنفسهم ومن العراقيين جميعاً في طقوس الطحن التي تدير قطبها العفاريت لترضي نهم وجوع آلهة السلطة في أزمنة الكوارث والسنين العجاف، وقحط النفوس، ومحارق الحروب.

لم يسزاحم مفردة تموز مقرونة بكل إنجاز مزعسوم وتاريخيسة لا تدانيها أخرى، إلا مفردتان أخريان تعاقبتا على تنحية تموز بسطريه الجمهوري الوطني، والانقلابي المشبوه، هما: القادسية، وصدام، إلا أن المفردتين الأخيسرتين سرعان ما تقاربتا في سياق مقسصود لسربط البطولة الفردية بحاضن تاريخي، حتى تفاعلتا في تشكيل جملة شهيرة هي: «قادسية صدام» قبل أن تتراجع الإضافة لصالح المضاف إليسه، التاريخ لصالح بطل الحاضر، ليبقى اسم صدام مكتفياً بذاته، الجملسة الوحيدة لتفسيسر كل ما يجري في العراق على أنه مكرمة.

فخلالَ السبعينات، لم يكن ثّمةَ من مفردة مُعبرة عن حضور قوي، أكثر من تموز، مهرجانات فنية وأدبية جميعها كانت مقترنة بتموز، ولو جمعت «ديوان تموز» الذي نظم مطولات السنعراء والمتشاعرون على حدِّ سواء متغنين بأمجاد ثورته التي لا تقف عند حدَّ، لفاقت، بحجمها لا غير، أناشيدَ تموز الأسطورة من كلِّ

العصور بالتأكيد، عمران ينزع أسماءه السابقة ويسرتدي حلة تموز الجديدة وتسميته، وحجر أساس لكل شيء يبدأ على بسركة اسم تموز، بطولات ومسابقات رياضية ترصد لها إمكانيات عالية تحمل الاسم ذاته، بل ان أكبر أنجاز كان النظام السابق يعمل عليه، وهو إنشاء مفاعل نووي صغير، حمل هذا الاسم، فكان «مفاعل تمسوز النووي» الذي أنشأ بالاشتراك مع أحفاد التموزيين الفرنسيين.

بيد أن صقور إسرائيل سرعان ما لاحقوا المفاعل الذي فشلوا في منعه من الوصول من باريس إلى بغداد ليدمروه في عملية جوية استفادت من غطاء الحرب العراقية الإيرانية، لتقضي على «تموز» في جنوب شرق بغداد، في عملية حملت اسماً حركياً ذا دلالية هو «بابل» لكأن صقور إسرائيل كانوا يتذرعون بالتوارة، متكئين هم أيضاً على حاضنهم «فحاء بي إلى مدخل باب بيت الرب الذي من جهة الشمال وإذ هناك نسوة يبكين على تموز «1».»

ولعل فكرة سفر حزقيال هذه القائمة على التحذير من تكرار الخطيئة، والتبشير بوعد آخر تمثلت في العودة إلى بابل من جهة أخرى، لكن ليس على طريق السبي القديم، بل لتأكيد موت تموز القديم، ولإحياء حلقات نواح جديدة على تموز آخر.

وما أن بدأت الحرب ضد إيران، ووصفت بأنها حرب عربية فارسية، إسلامية بحوسية! وحرب المشروع القومي ضد المشروع الطائفي، حتى انطلقت قريحة الصحافة لتستعيد صورة الحرب القديمة بين العرب والفرس، أو بالأصح حرب المسلمين لفتح العراق، في

 $<sup>(^1)</sup>$  الإصحاح الثامن، الآية الرابعة عشرة، من سفر حزقيال.

عهد الخلافة الثانية، حتى كانت القادسية هي المفردة السحرية السبي أضاءت كلَّ شيء في العراق، فصصار أدب القادسية الثانية، ومهرجانات القادسية الثانية وأسابيع القادسية الثقافية، وسرعان ما تغير التوصيف التراتبي، إلى توصيف خاص، لتصبح القادسية الثانية «قادسية صدام» نموذجاً بدئياً آخر وليست امتداداً، لتلك التي وقعت بين المسلمين وغير المسلمين.

عندها بدأ اسم تموز يتراجع مقابل تقدم اسم صدام على كلّ شيء، حتى القادسية نفسها كانت مجرد مرحلة في طريق التقدم ذاك، بدأ اسم صدام نفسه يتناسل في ألقاب وأسماء وتوصيفات بلغت التسعة والتسعين وصارت تعلق خريطة نوعية تشبه شجرة النسب لاسم صدام «الإبن التموزي الوحيد» المتناسل عن نفسه.

كان هذا التقدم، تقدم اسم صدام على تموز وعلى كلٌ ما عداه، يترافق مع طريق اختزال صدام لحزبه بشخصه أو هو كناية مسضمرة عن حقيقة ذاك التقدم بالذات، منذ أن حل بديلاً ووريثاً للبكر على غير إرادة عدد من «رفاقه في الحزب» وعلى جثثهم أيضاً.

التظاهرات التي نسراها مترافقة مع جلسات محاكمة صدام، تأييداً للتموزي في قفصه، والتي تنحصر في بعض المدن العراقية، تتحدد في تموز الأخيسر أو الخريف الأخيسر للتموزيين، فهذه المنساطق السي حرت فيها التظاهرات لها تموزها الذي تنوح عليه، متمشلاً بمسوت السلطة، وربما كانت لغة صدام المكابسرة حافزاً إضافياً لهم للحلسم مرة أخرى بعودة المفقودة وأحياء الفاني وبعثه، وعودة تموز، بخسصه ووفرة ضرع أغنامه إلى قراهم، بينما لا ينعكس هسذا الخسصب إلا

ضرعاً من الدم متدفقاً في أغلب بقية المدن العراقية، هذا هو الموسم التموزي الجديد.

من المهم هنا أن نشير إلى أن صدام والأحد عشر متهماً من أبرز معاونيه الذين جرى تقديمهم في الوجبة الأولى للمحاكمة، ينتمي أغلبهم إلى منطقة جغرافية ضيقة، فبينهم واحد شيعي هو من أكثر المتهمين بسحق انتفاضة محافظات الجنوب التي يتحدر منها، وبالذات مدينة الناصرية، وهو محمد حمزة الزبيدي(1)، وواحد كلداني مسيحي هو طارق عزير، وواحد كردي ظل عضواً في القيادة القومية لحزب البعث وهو طه الجزراوي. وكلاهما يتحدر من أقضية محافظة الموصل، أما البقية فجميعهم يتحدرون من منطقة جغرافية محدودة بل ان نصفهم من قرية واحدة ومن عشيرة واحدة.

ربما سيجعلنا هذا التصنيف نفهم قليلاً، لماذا تركزت السشعائر التموزية الأخيرة التي رافقت وأعقبت ظهور صدام على الفضائيات في مساحة ضيقة ومحددة، وما له من اثر في تجديد عودة الخصوبة إلى الصحراء القاسية التي عادت إلى النواح من جديد بانتظار وعد حدبت مواسمه، وبقيت منه أوهام العودة.

تموز يبدأ أول أيامه هذا العام، وقد سيق تموزيو الموت، ليواجهوا التاريخ مرة أخرى، تاريخ جرائمهم في العالم السسفلي تماماً،عالم المقابر الجماعية ومدافن الحروب، والمعتقلات، العالم الذي لم يعد سفلياً بعد أن نبّ على وجه الأرض مرة أخرى.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> توفي محمد حمزة الزبيدي في مستشفى أميركي داخل المعتقل في الثاني من كانون الأول 2005.

طابور التموزيين المكبلين، وهم يمثلون أمام محاكم علنية، لا تشبه بالتأكيد قوافل ضحاياهم الذين سيقوا إلى المقاصل أو قتلوا في الشوارع أو دفنوا زرافات ووحداناً في مقابر جماعية، وعلى الرغم من كولها عدالة ممسرحة تنقصها الحبكة الإغريقية، لكنّها بالتأكيد ليست كمسرحيات المحاكم الخاصة التي كان يقيمها هؤلاء أحياناً، ولا يقيمولها غالباً، لضحاياهم.

الجيل التموزي الذي يشيد الجمال من الأسطورة، الذي أعلنه حبرا كمن يرثيه مبكراً، أنطمر كالأساطير القديمة، والجيل التموزي السياسي في العراق، في خريفه الآن، تموي أوراقه من الشجرة المقدسة إلى الأرض لتتفاعل مع ضحاياها وتعيد تخصيبها من حديد، تموزاً آخر سيكون من قبيل الحل الكارثي أن يجد في يروم الاستقلال الأميركي مرجعاً ونموذجاً قاسياً آخر. عن كيفية نيل الشعوب والأمم لاستقلالها بعد حروب أهلية، وليس بإيقاظ الأساطير القديمة بنواح وشعائر.

## الدراما المعقدة.

منذ صورته على ورقة آس البستوني في ورق اللعب الذي وزعته القوات الأميركية بالتزامن مع بدء عملياتها لاحتلال العراق واهتزاز آخر صورة رمزية لصدام عبر سقوط تمثاله بدبابة تابعة للقوات الأميركية في ساحة الفردوس يوم التاسع من نيسان / أبريل 2003، مروراً بصورته «التاريخية» الشعثاء خارجاً من الحفرة على يد القوات الأميركية التي ادعت أنها عثرت عليه فيها! وصولاً إلى صورته عبر جلستين من المحاكمة، وأكثر من جلسة تحقيق عقدت حتى الآن، يمكن رصد نمو دراما صناعة البطل وتحطيمه وربما إعدادة سبكه في العرض الأميركي المركب لسيرة حكامنا في السشرق «على غير زجاج أبي العلاء البشري الذي لا يعاد له سبك»

لو قتل صدام في بغداد يوم التاسع من نيسان / أبريل أو حيق قبله أو بعده بأيام، لأنجزت الصورة التراجيدية «للبطل» التي حرص صدام على تخيلها عن نفسه وعن مسيرته، ودأب الكثير من المعجبين به على رسمها له. لو قتل لاكتملت دائرة تلك الصورة حتى طغت عما سواها، ولما عادت في حاجة إلى إعادة التفكيك، عبر تفتيت البرونز وصهره في مصانع الخردة قبل أن يرسبك من خلال جلسات التحقيق والمحاكمة.

حتى أكثر المعجبين بشخصية صدام، كان قد صدم حقاً بــصورة بطله الذي ينهار أحد أضخم تماثيله وسط بغداد، ولاحقاً بــصورته مستخرجاً كقطعة آثارية من حفرة العنكبوت، بيد أن محاكمته اليوم تأتي لا لتعيد صياغة تلك الصورة فحسب، بل وقبلها لتعيد تحفيز وجدان الشارع العربي، الممعن في هزيمته والمشدود نحو صورة صدام القديمة، على إعادة اكتشاف صورة «بطله» من جديد ورسمها وحتى ترميم تماثيله من جديد.

من المهم إذن إعادة تفريغ الشحنة العاطفية المصاحبة لمعاودة ظهور صدام ثانية في دراما بطيئة في قاعة الحكمة، وفي الجانب المرضي من الوجدان العربي على هيئة «الممانع والعصي على الكسر» حتى لكأننا حين نعود نحو تلك التخوم القديمة سنبدو كمن يخوض مواجهة دائمة مع الصورة الزائفة للبطل، لكأننا من وجهة نظر أخرى، ورثـة دون كيشوت الحزاني : أبطال لا تقل معاركنا زيفاً عـن شـبحية مـن نخارهم.

لم ينتحر صدام كما فعل هتلر الذي رفض الانسحاب من عاصمة الرايخ الثالث بعد أن صارت مقر قيادته تحت مدى الأسلحة الميدانية للجيش الأحمر، رافضاً الذهاب إلى بافاريا عاصمة بديلة، وهو ما فعله صدام عند سقوط بغداد. لم يقتل على أيدي «الغزاة» كما هو حال ابنيه وحفيده. ربما سيشابه مصيره مصير «بول بوت» مع فارق بسيط لكنّه جوهري ويتعلق ببنية الدراما نفسسها، فزعيم الخميسر الحمر المتحول من حضن الشيوعية وهي في خريفها، إلى ربيع الغابات المجاورة لثكنات «الأمبريالية» على الحدود التايلندية. مات بين المعسكرين قبل أن يقدم إلى المحاكمة وأصبحت محاكمت

وإدانته بقتل مليون ونصف المليون مواطن كمبودي أمراً في ذمة التاريخ، فيما تحول ما تبقى من ميراث ضحاياه وبقاياهم البشرية إلى متحف للحماحم في «فنوم بنه». قضى بول بوت عقدين من الزمن وهو يحلم بالعودة، حتى عاد إلى ربه في نهاية الرحلة، واليوم لن يفارق صدام «حلم» أي دكتاتور في هزيمته، بل انه أحال أحد أسماء حزبه التي تعددت بعد التاسع من نيسان / أبريل، إلى «حزب العودة» كان ذلك قبل أن يعتقل في حفرته، أو مزرعته، ولعله يسرى في فكرة « العودة » بعد اعتقاله أوسع من كناية عن محرد حلم بالعودة للسلطة، ذلك أن العودة بالنسبة له اليوم تعني بشكل ما «عودة» إلى الحياة أو ربما من الموت حتف أنفه، وهو يسراه أحياناً أقرب حتى من أرنبة الأنف التي يصعب النظر إليها مع كل هذا

تحت هذا الوهم يحاول الدكتاتور نسج حلمه في الخلاص مسن الاعتقال، لذا فهو يعود إلى تكرار بث معلومته القديمة، عن المكان الذي توجد فيه المحكمة: بناية التصنيع العسكري في المنطقة الخضراء، وهو معتقل في مكان آخر «حيث اضطر إلى صعود طابقين قبل أن يصل المحكمة» إحداثيات لا يمكن التغاضي عنها بوصفها عناصر الحكمة للدكتاتور وسط كوابيسه، لكن قذائف الهاون التي تسقط عادة بعيداً عن هذه الإحداثيات قد تجعل من حلم الدكتاتور كابوساً طويلاً لا تعلل منه إلا بسهر الليل بين حبر ودواة!

ولع صدام «الطفولي» بالورقة والقلم الذي بدا وكأنه نوع من الهوس والتوثين، وهو يصرخ في قاعة المحكمة بأن حقم الأهمم في الورقة والقلم قد حرد منه، ظهر واضحاً عندما رأيناه منشغلاً بهمما

عن المشهد برمته، ليكشف عن مفارقة لا تتناسب مع شغف صدام المعهود بالأسلحة: سيوفاً ومسدسات وبنادق، يوم كان على وجه الأرض وتحت الشمس، لكن ليس له الآن، وهو في قبوه، سوى القلم والورقة على ما يبدو.

تنتهي التراجيديا بالموت عادة، الموت بأي من أشكاله ومسمياته، مع حقيقته المطلقة الوحيدة، أما في حالة صدام فإن الموت لا ينهي التراجيديا ولا يصل بها إلى ذرويتها، بل يغذيها بنقيضها لتنشأ معها هذه الدراما المعقدة.

قد يكون من اللافت أن تخيم أجواء الموت بتعدد أسبابه، لـــيس على مشهد المحاكمة لتحقنها بجرعة مضافة فحسب، بل على مجمـــل المشهد المحيط بالنهايات والمصيـــر المحتوم لرجال صدام.

من المفترض أن صدام والسبعة من أتباعه يواجهون عقوبة الموت، إذا ما أدينوا بارتكاب مجزرة الدحيل، أي بتسببهم في موت عشرات الأشخاص قبل أكثر من عشرين عاماً، لكننا سنرى الجميع في الواقع، أو في هذه الدراما المعقدة يواجهون الموت بأسبابه المتعددة، وكأنه شأن عادي وعابر ربما، عندما لا يتعلق بالعقوبة، أو يتصل بقصاص، لكنّه شأن غير عادي، وأمر جلل لكل الأطراف، عندما يتعلق بالعقوبة ويتصل بالثأر، ألم يقف الجميع، متهمون وضحايا وشهود وقضاة وادعاء وهيئة دفاع، لقراءة الفاتحة، بروح رياضية، على أحد محامي الدفاع الذي قتل قبل فترة، ليعود الجميع إلى شأهم الذي قدموا من أجله لإحياء الدراما من جديد، وليبدأوا المباراة بالركض وراء الكرة بعد انقضاء دقيقة الحداد تلك؟

الموت بشكله وطريقته لا بذاته أو بحقيقته المطلقة، هو، إذن، ما يوقع خواتيم الحكايات التراجيدية عادة. لكن أختامه تكشفت هذه المرة عن دمغات جديدة في قضية صدام وسبعة ممن معه، الذين بدوا في المحاكمة يشبهون أهل الكهف بشيء ما، غير العدد وحده.

قبل سقوط النظام ظل جميع أركان النظام محجبين أو قل متنكرين تحت ثياب الخاكي، وصبغة الشعر الأسود التي لا تظهر اشتعال الرأس تحت البيريه العسكرية، واليوم تصبح الدشداشة والعقال ووقال الشيب حجاباً تنكرياً من نوع آخر ليحيل الجلادين الذين لا يعرف مثيل لبطشهم، إلى رجال كبار في السن يستحقون الشفقة، وهسم الذين ظلوا يظهرون كالفتيان وسط دوامة الموت متعدد الأسباب التي كانت تحيط بالعراقيين من مختلف الأسباب. لكأهم تحرروا من الزي الموحد الذي دأبوا على ارتدائه وهاهم بوجوههم وقد بدت كأها مرحمة، بعد سنتين من الاعتقال، يعودون في لحظات الشيخوخة إلى ما يلبسه عادة أي شيخ قروي في العراق. لكنَّهُم وهم يخلعون ملابسس الخاكي مرة واحدة وإلى الأبد، يخلعون معه أبيات السموأل عن قدر السادة وعلية القوم» في اختيار شكل موقم وموسمه:

وإنسا لقسوم لا نسسرى القتسلَ سبةً إذا مسا رأتسة عسامرٌ وسسلولُ وما مساتَ مئسا سسيَّلاً حسفَ الفه ولا طسلٌ مئسا حسثُ كسانَ قتيسلُ

## إذا سيدة منسا مسطى قسام سية قسول لمسول لمساقسال الكسرام فعسول

لن تصلح قصيدة السموأل وهي أقدم قصيدة في مدح «القتــل» إزاء «الموت» لا نشيد فتوة ولا أغنية لسادة القوم، إنما فقط نــشيد «وطني» سابق لتحشيد الناس في المحارق.

فالموت «حتف الأنف» قاربه صدام خطابياً ليس إكثر. فحينما فمض داخل قفصه في جلسة 28 /11/ 2005، افتتح كلامه بآية من سورة آل عمران دون أن يصل إلى إنجاز المعنى في الآية اللاحقة «أم حسبتُم أن تدخلوا الحنَّة وَلَمَّا يَعلمُ الله الذين جاهدوا منكم ويعلم الصابرين\*» ولم يذهب إلى الآية التي تليها رغم ارتباطها بسابقتها «ولقد كنتم تمنون الموت من قبل أن تلقوه فقد رأيتموه وأنتم نظرون\*»

قد لا يبدو مهماً إذا ما كان صدام يختار طريقه إلى الجنة كونه مجاهداً أو صابراً، مع أنه يعلم أن ليس له الآن على الأقل سوى الطريق الثاني: القتل صبراً. لكنّه يعلم أيضاً أنه وبقية أعوانه سواء في قفص المحكمة أم في المعتقل، ينظرون إلى الموت من حولهم ويستعينون عليه بهذه النظرة نحو بعضهم البعض، فيما يطيح هو بأتراهم واحداً واحداً، لكن ليس في حومة الوغى كما كان يتردد في خطبهم، قبل أن يحضر الموت بمعداته الأميركية.

فمع إعلان نبأ بقي مشوشاً وغير مؤكد، عن موت عزة الدوري نائب رئيس مجلس قيادة الثورة، يعني أن واحداً من أبررز قيادات النظام السابق لقي مصيره حتف أنفه، بعد أن نجح في النأي

بوجهه عن أعين الأميــركان وطالبيه من ضحايا العراق، مع أن بيان البعث الذي نعاه، لم ينس التشديد في رثائه على أن «المجاهد» مات في حومة الوغى.

مات الدوري بسرطان الدم، وإن لم يكن الخبر مؤكداً، فإن الدوري لا يبدو أنه سيقتل بيد الأميركان على أية حال، فهذا المرض الذي رافقه طيلة فترة وجوده في القيادة أطاح به طريداً.

هل أراد قدر الدوري مع هذا المرض الكاسر، أن يقول إنه يطارد الطغاة طويلاً في السراء ويطيح هم سريعاً في الضراء، وهل سقط عزة الدوري «ملك السباتي» في أوراق اللعب الأميركية، بقدرة السرطان بعد أن ظل لأكثر من عامين طريد الأميركان.

لكن الدوري الذي طبعت صورته على ورقة «الشايب» في تلك القائمة لم يكن برأي أحد رفاقه القدامى في حزب البعث سوى محول للحركات السلفية المتشددة والجماعات التكفيرية في العراق، كان إعلان وفاته، برأي نعيم حداد العضو السابق للقيادة القطرية في حزب البعث، مناسبة جيدة لتحديد قيادة البعث الذي أحاله الدوري إلى مجاميع متنافرة من «الجحاهدين»

لكن دورياً آخر، لا يحمل سوى ورقة الإثنتين من « السديناري» في قائمة المطلوبين الخمسة والخمسين سرعان ما وقع تحت بــــراثن السرطان هو الآخر، وهو في معتقل الأميـــركان، فتوفي عادل عبـــد الله الدوري العام الماضي في معتقله حتف أنفه.

بيد أن هذا التكشف الواسع للسرطان بما يقربه من الوباء الــذي يفتك بالسادة «حتف أنوفهم» يكشف في الواقع خلاصة حقبــة لا يتاح إزاءها تاريخياً إلا هذا التعبيــر التراجيدي.

هدى عماش أو «السيدة انثراكس» كما سماها الأميسركان في أساطير أسلحة الدمار الشامل، لا تزال رهينة أكثر من محسب، ليست «الفوبيا» إلا واحدة منها بعد أن طلب محاموها إطلاق سراحها لأنها مصابة بالسرطان وهي التي لم توجه لها تممة حتى الآن على الرغم من توصيفها في ورقة الخمسة من «الكوبا» حبيرة في أسلحة الدمار الشامل تقدم على وصفها كقيادية في حزب البعث.

وإذ لا شماتة في المرض ولا في الموت، فإن استمرار محاكمة صدام وأعوانه في مشهد بات لا يثيسر الكثير من الاهتمام لدى العراقيين إزاء ما يواجهونه من موت يومي على مدار الساعة، بدا أبعد بما ينبغي أن يكون عليه مشهد كهذا، جلادو الأمس يظهرون وكأهم مسلوبو الحقوق ومرضى يثيرون الشفقة وأجداد وآباء يستعينون بحراسهم، ويتكثون على قضبان القفص للوصول إلى حيث الراحة: كرسي الاتحام أمام القاضي، بينما يذرف شيخ ربما جاوز السبعين دمعة ويمسح أخرى بيد مرتجفة، طالباً أن يرى ابنه ليوصيه. هذه المشاهد العاطفية لها انفعالات قد تكون متناقضة في مجتمع كالمجتمع العراقي سمته الأساسية هذا التناقض ليس في مجمل نسيجه الجماعي بل وحتى داخل تركيبة الشخصية الواحدة فيه، كما رأى الدكتور على الوردي مرة.

قاعة المحكمة، أو قبضة العدالة الأميركية لا تمتلك الكثير من الأدلة، أو هكذا أظهرت حتى الآن، على تجريم القتلة، في قضية الدجيل وهي عنوان المحكمة في هذه المرحلة، لا يتوفر شاهد الإثبات الرئيسي في القضية في قاعة المحكمة، لكنّهُ انتزع إفادته الأحيرة كالوصية، التي لا يمكن إعادة استجوابه عنها، وهو تحست مخالب السرطان الجائم عليه في أحد مستشفيات بغداد.

وضاح الشيخ خليل ضابط المخابرات المسؤول عن التحقيقات في قضية الدجيل التي وقعت في العام 1982، ومدير الأدلة الجنائية في جهاز المخابرات الذي كان يرأسه برزان، لم يحيضر إلى المحكمة في جلستها الأولى لأنه أسير السسرطان، والمتهمون الحاضرون كانوا كمن يستنجدون بغيابه.

وضاح الشيخ لم يحضر الجلسة الأخيرة أيضاً فقد توفي ما بين الجلستين، بينما حضرت صورته وهو أشبه ما يكون في حساب يوم القيامة، بينما تجري تلاوة إفادته الأخيرة أمامه وأمام المحكمة أيضاً.

برزان التكريتي الذي تمكن السرطان من عظامه حسب تقارير الأطباء سيحد في مخالب المرض الخبيث فرصة أحيرة للهروب من مواجهة عظام الضحايا في المقابر الجماعية، ألم يحتج في المحاكمة الأخيرة بأن عدم إخراجه للعلاج حتى الآن هو قتل بطيء. المسؤولون العراقيون الحاليون لا يمانعون في خروجه من المعتقل، حلال الطالباني الرئيس الحالي الذي أكد في أكثر من مناسبة أنه لن يوقع على قرار بإعدام صدام أو أي من أعوانه تحت أي ظرف، وكذلك إبراهيم الجعفري رئيس الحكومة، وربما غيرهم من رموز «العهد الجديد» يسلمون بأن الموت بالسرطان لن يكلفهم التوقيع بحبر الإعدام، الموت بالسرطان، حتف الأنف، يتكفل بحمل الأعباء عن الجميع.

تحت براثن المرض ومخالب السرطان على وجه التحديد، يواجه طغاة الأمس حكمة أخرى أبلغ بالتأكيد من سُرفات الدبابات الأميركية التي أزاحتهم عن موقع الجلادين، ووضعتهم في هذا الموضع، أو بالأحرى حرثت أرض الوباء من حولهم لتظهر خواتم الحكاية، من حولهم أشجاراً لها «طلع كرؤوس الشياطين»

بيد أن تراحيديا المرض القاتل الذي لا يمهل كثيب والعدالة البطيئة التي يسراد لها أن تكون درساً أميسركياً طويلاً، جعل العراقيين ينظرون إلى العدالة بالتعلل، فالمرض الذي قد يصيبهم مثلما يصيب ملايين البشر، يصبح نوعاً من العدالة عندما يأتي على الطغاة وهم في سحوهم، على الأقل هذا ما يتعلل به العراقيون في ليالي شتاء أطول محاكمة لعراقي حتى الآن.

هؤلاء «السادة» الذين لا ينفكون يتسساقطون حتسف أنسوفهم معتقلين أو طريدين أو حتى طليقين، لا يسزال يسقط مسن حسولهم الكثيسر من الضحايا في دراما المحاكمة قتلى: شهوداً ومحامين.

ومع هذا فهم يرون في مرض عضال يصيبهم، عدالة ما يسلمون بها، بل يتسلحون بها في مواجهة عداله القانون، ألهم ينتظرون مرافعة تدفع التهمة شكلياً، وتشكك في مشروعية المحكمة، أو على الأقل تنقلها إلى مكان آخر أكثر أماناً، وأكثر ملاءمة لموت المرء حتف أنفه، أما الشهود الذين سيحضرون في الجلسة القادمة فسيدلون شهاداتهم من وراء حجاب، أو مقنعين، لألهم بسساطة يسريدون الموت حتف أنفهم لا على عجل، محامو الدفاع تخلف الكثير منهم حتى الآن قتلاً أو هرباً أو خشية من قتل، لألهم ينون الموت بعيداً عن هذه التراجيديا، بقية المطلوبين الخمسة والخمسين الذين ينتظرون تهمهم القادمة ينتظرون كذلك الزائر الأخير الذي سيقودهم من أنوفهم نحو هاويته، قبل أن يضيق جلادهم حبل المشتقة على أعناقهم.

إلها دراما معقدة حقاً: وما ماتَ منَّا سيِّدٌ حتفَ أنفه!

## العارُ المشترك مغسولاً بدم المرأة.

## لا يسسلمُ السشرفُ الرفيسعُ مسن الأذى حسى يسسراقَ علسى جوالبسب السلمُ

هذا «الشرف الرفيع» في بيت المتني، الذي يعد أكثر شاعر عربي حمل قيم البداوة بمعناها التوصيفي، وليس بالحكم المعياري السلبي لمفهوم البداوة، وهو المعنى الذي يبدو اليوم شديد الالتباس، لم يجر إسناده، لدى أغلب المتحدثين في مجالس العشائر في العراق وهم يتمثلون به بفخر، سوى إلى مدلوله النفعي متحصناً بالمرأة، ومتشبثاً بفكرة العفة الجسدية لفتيات العائلة والفخذ والقبيلة، فهمي عنوان الشرف الأبرز، هكذا يجري تفسير القيم الدينية أيضا، لكنّه شرف يجري توجيه طقوسه الأضحوية باتجاه واحد، اتجاه حنساني يضع القرابين النوعية في بلداننا في سياق معادلة قسرية وقسمة ضيري.

وإذا كان المتنبي شاغل الناس بمستوى أشعاره التي تفيض حكمــة غامضة، فإن المرأة شغلت الأمم بغموض من مستويات أخرى.

فبينما قامت واحدة من أكبر الحروب الأسطورية بسبب امرأة، أو هكذا أراد أعمى الإغريق أن يرى بإلياذته، فإن السشرف لم

يلتصق بمفهوم العفة الجنسية لهيلين نفسها، فلم تكن هيلين إلا معادلاً للشرف الإسبارطي الجمعي المثلوم على يد أحد صبيان طروادة الساحرين.

هبة مينلاوس وجموع الإسبارطيين وعموم الإغريق جاءت من أجل استعادة وجه هيلين المسروق، ليس لإلحاق الأذى به، بل لتأكيد طهرانيته.

لكن هيلين نفسها، سبب الحرب الملحمية الطويلة، وحرق المدن ومقتل أبناء الآلهة، كانت شاهداً على عودة الشرف وترميم المثلم، ورمزاً لهذا كله، فبقيت على قيد الحياة دون أن نعرف ألها قُتلت.

وفي العراق، فإن أكثر من خمسة وثلاثين عاماً من القمع السذي طال الجميع، وثلاث حروب كبرى خلال ربع قرن، وثلاثة عشر عاماً من الحصار الاقتصادي القاسي، كانت بمثابة الوباء الكامن في حسد المحتمع العراقي، وباء لن يظهر من خلاله وجه ملكة إسبارطة، إلا بوصفه تكثيفاً حياً لهذا الوباء الذي يجري اليوم اختزاله بازدياد جرائم الشرف في المحتمع العراقي الذي لم يركن إلى أسطورته ولا لنظم مدنيته المتعثرة، ولا لدياناته بل انكفأ إلى أكثر نقطة ظلامية في تاريخه.

وربما عند هذه النقطة المظلمة بالذات «جرائم الشرف في العراق» يقف الإعلام الغربي باهتمام، ليشيــر إلى تفشي هـــذه الظــاهرة(1)

<sup>(1)</sup> أفردت صحيفة التايم «19 – 26 تموز 2004) مقالاً موسماً، عمن جمرائم الشرف وغسل العار في العراق، وكأنّها استكشاف جديد لتقاليد مجهولة لمحتمس كان بحاجة ماسة، "للتحرير الأميركي" حقاً!.

ليعبر عن تظهير لوقائع موجودة أصلاً ومتوطنة في ثنايا النسسيج الاجتماعي العام، وكأنها بنية قارة لثقافة لا يمكن زحزحتها بسهولة. وجزء مخيف من بناء المجتمع ونواميسه، لكنّها النواميسُ التي لا تحتر على الرغم من فظاعتها، ويجري عقلنتها بل وتشريعها، مع أنها تقوم في أحيان كثيرة على مجرد الظن ليس إلا. إنها نواميس متحذرة في العامق وحاضنة أخرى لفتن المدينة.

في الطفولة كنا نقطع بضعة كيلومترات سيراً على الأقدام، لنصل المدرسة، وفي تلك المسافة التي كانت تبدو لنا مترامية الأطرف ومهجورة، كان ثمة مدافن صغيرة لجهولي الهوية، وللأطفال الصغار الذين يقضون دون الحاجة إلى نقلهم إلى مقابسر الأسلاف في النجف أو في سواها من المقابسر المجاورة للأضرحة المقدسة، أو لعدم القدرة على تحمل تكاليف الدفن الباهظة.

في الطريق بين مدينة الثورة «الصدر حالياً» ومنطقة الـشماعية حيث المدرسة ومستشفى الجانين الجاور وسحن الإصلاحية للقاصرين، صادفنا لثلاث مرات في سنة واحدة، أسراباً هائلة من الذباب تحوم حول منخفض جرت تسميته لاحقاً بوادي الزانيات، حيث أصبح هذا المنخفض الترابي المكان النموذجي، لإلقاء جئت القتيلات الملفوفة ببطانيات رئة، وعلى بعد أمتار من ذلك المنخفض، ثمة فردة من حذاء نسائي، وكف مقطوعة، من الرسغ تماماً، وثمة بسريق خافت لخاتم يلمع من بين بقع الدم المتجمّد، لا يسزال يعطي الأصابع الناعمة سحراً وغموضاً لشخصية الفتاة التي قُطِعَ كَفُها دلالة على أنّها «ناهبة» أي هاربة مع عشيق لها واصل الهرب بمفرده بعد ذلك.

سنعلم لاحقاً بعد العودة من المدرسة أن الــشرطة حــضرت إلى مكان الحادث، وأن الأمر يتعلق بجريمة «غسل العار» فيما كان بــين التلاميذ من يبدي إعجاباً بشجاعة من قاموا بهذه الفعلة.

في المنزل سألت والدي عن هذا المصطلح الغريب «غسل العار» فراحت تروي لي تراثاً مرعباً من القصص الغريبة عن هذا المصطلح الجديد على ذهن صبى في السابعة.

لكن بعد هذه الحادثة ببضع سنوات وتحديداً في المرحلة المتوسطة، كان أحد زملائنا في المدرسة، بطلاً لواحدة من وقائع «غسل العار»، فالأمر يتعلق بجريمة كان القانون العراقي يحاسب عليها قبل أكثر من ثلاثين سنة، ولأن القانون نفسه، يُسقطُ جانباً من تبعات تلك الجريمة عن مرتكبيها من القاصرين، فإن العوائل «بعد أن تنتهي من غسل عارها» عادة ما تستخدم يد البن الأصغر القاصر عادة، حقيقة أو مجازاً مشاركاً أو مدعياً المشاركة، كدريئة تتحمل تبعات الحكم عن تلك الجريمة، إذ لا يقضي الفتى القاصر سوى بضعة أشهر في سبحن الإصلاحية ليخرج بعدها وقد حمل وزر الرجال، ورفع رأس العائلة والعشيرة قليلاً، ثم ما تبرح العائلة أن تغادر الحي إلى مكان آخر والعشيرة قليلاً، ثم ما تبرح العائلة أن تغادر الحي إلى مكان آخر ولا يعرف ألها مغتسلة للتو من عار ذي رائحة تتحرك عبر الأمكنة ولا تنحسر.

والواقع أن «العار» مفردة يعبر جذرُها اللغوي عن نوع من العيب، وهي مأخوذة من العور، كما تؤكد معظم المعاجم، ربما لهذا تقف حدود العقوبة عند طرف واحد دون سواه، المرأة دون الرجل. فهي العين العوراء في وجه العائلة، أما الرجل فيبقى العين الأحرى التي ترى وقد تبكى.

كانت هذه «المغاسل» الدموية تقع عند أطرف المدن عادة، وفي مدينة الثورة التي يجري البحث اليوم عن بؤر جديدة ومن نوع آخر للفتن فيها، كانت كل من منطقة الأورفلي الواقعة بين «الثيورة والشماعية» وكذلك منطقة «خلف السدة» و «كسرة وعطيش» هي الحزام الأمثل لقتل الضحايا من «الزانيات» من مختلف مناطق بغداد، لكن هذا لم يمنع أن تتم واحدة من الجيرائم تحييت أنظار الجميع، وفي وضح النهار، عندما كان عدد مين رجيال العائلة يطاردون شابة في زقاق الحي بسكاكينهم وهي تصرخ وتدور كالثور الهائج بينما تسدد لها الطعنات من كلّ جانب لتسقط في محيط مين الدم وسط بيركة حمراء، تعلن لمن يعرف، ولمن لا يعرف أن اليدم في الزقاق.

لا يتكفل الزوج عادة بغسل «العار» الذي لحقه مسن الخيانة الزوجية، بل يترك لعائلة الزوجة هذا العسب، أو هسذا السشرف، فيكتفي بدفعها إلى أهلها ليتخلصوا من «عارهم» من عينهم العوراء ربما!

وبدلاً من أن تنتقل القوانين الوضعية والتــشريعات الــسماوية، بالمجتمعات الأهلية إلى درجة أخرى في سلَّم المدنية، فــإن القــوانين والقرارات المتعددة لما يسمى مجلس قيادة الثورة في العراق، كانــت تعيد المجتمع العراقي إلى مسافات بعيدة منحدرة، في الــسلَّم المــدي تقربه من شرائع الغاب، لتصبح الدولة بــرمتها صورة مصغرة عــن غوذج العشيــرة، بنواميسها وتقاليدها وأحكامها، التي تدحض إلى عد بعيد حتى ثوابت الأحكام الشرعية في الفقه الإسلامي. ولا يمكن

إعفاء الكثير من رحال الدين من التواطؤ مع السلطة في هذا المحال، من هنا فإن تشريع القانون الخاص بعدم تجريم المتهم بارتكاب «جريمة شرف» إذا كان الأمر يتعلق بروحته أو أخته أو أمه أو ابنته، جعل من الجريمة قضية عائلية داخلية، لا رقابة لأية مؤسسة مدنية عليها. فكان القانون المعروف بقانون «رقم 111» والذي مر كغيره من قرارات مجلس قيادة الثورة، دون أن ينال شجباً ولا استهجاناً ولا نقداً من قبل المجتمع الدولي، ومنظماته الأهلية، وتجمعاته الإنسانية والحقوقية ولا حتى أدني اهتمام يذكر، فدفن تحت سقف هذا القرار سيء الصيت المئات من الضحايا دون أن يجري تحقيق نسزيه وموضوعي في حقيقة الجرم المرتكب بحق الضحايا. مثلنا دفنت جرائم الزنا بالمجارم تحت سقف الحفاظ على رفعة الشرف.

لقد حاول النظام السابق، إحكام دائرة قهر المرأة العراقية عبر خليط غير متجانس، ومتناقض في أغلب الأحوال من ذرائع دينية مزعومة، وقيم أخلاقية فاسدة، وتركات عشائرية بائدة، فجاء قرار منع المرأة من السفر إلى خارج العراق إلا بصحبة محرم «زوج أو أخ أو أب تحديداً» ليلغي حقاً طبيعياً لها قبل أن يكون ترشريعاً مدنياً مكفولاً ابتداء، ويحجب عنها بالتالي الحق بالحياة بقرار يقوم على التميير الجنساني، ستكون لها عواقب سلبية على طبيعة التحانس المجتمعي في البلد.

ولم يقف الأمر عند هذا الحد، بل أضحت الدولة نفسها ولي الدم والعار المتحصل من الزنا. فكانت حملات عدي الشهيرة في خريف العام 2000، ضد النساء المتهمات بممارسة الدعارة، لتحصد رؤوس أكثر من مائتي امرأة، تحت سيوف ميليشات فدائيي صدام،علقت

رؤوسهن على مداخل البنايات عبرة للنساء، وتعويذة ضد الزنا وتذكرة بالعفة (1).

يتذكر العراقيون اليوم أن هؤلاء «الفدائيين» الذين بتروا ألــسنة الناس، وحدعوا أنوفهم وصلموا آذالهم وقطعوا رؤوسهم وأيــديهم وحتى طرقهم، لم يقطعوا الطريق أمام دبابات المحتلين، بل قطعوه هرباً نحو قراهم تاركين بغداد التي طالما هتفوا باسم شرفها والدفاع عنه.

بيد أن هذا التقليد العشائري البربري، لم يكن محكوماً بالشرط البيئي، والمحيط الأهلي، بل أضحى مترسخاً في النفوس، لينتقل معها بتقليده المقيت إلى بيئة أخرى، ففي دول أوربا ثمة قصص كثيرة صارت مادة روائية لكتابات متعددة الجنسيات عن جرائم غسل «العار المتنقل» لعراقيين من شتى القوميات، فقد كان ثمة ريادة لأول جرائم الشرف في البلدان الاسكندنافية.

هكذا هو حال المرأة في العراق يوم دخلته دبابات المارينـــز، بعد سنوات الحصار ولكن ليس بحثاً عن هيلين هذه المرة.

(1) قامت هذه الحملة التي قادها "عدي" الابن البكر لصدام، في سياقين: الأول ما عرف بــ "الحملة الإيمانية" التي سعى صدام من ورائها إلى نقل ثقافة المجتمع العراقي من ثقافة علمانية متطلعة، وحياة سياسية ذات إيديولوجيات أرضية، إلى نزعات لبشر من ورثة "رسالة سماوية" مستفيداً من التأثيرات السلبية للحروب وللحصار الاقتصادي، أما السياق الآخر فهو يتعلق " بغيرة وطنية مزعومة" تمثلت في التأر من مضمون ما أشيع عن شريط إباحي انتشر في العراق وتظهر فيها امرأة عراقية وهي تلوح بسروالها الداخلي، لتقول هذا هو العلم العراقي الجديد.!

فخلال التسعينات نـزلت المرأة العراقية إلى ليل الأرصفة، وليس بينهن بالتأكيد «ماجدات صدام» بل «الخايبات» (أ) من العراقيات، مناوبات ليليات في المستشفيات، وآذانات في الدوائر، بائعات للشاي والمياه في شارع الليل العراقي الطويل، في كراجات النهضة والعلاوي، وهما كراجا المنطقتين الشمالية والجنوبية من العراق الموزعان على رصافة بغداد وكرخها، حيث لا يسسافر منهما في أحيان كثيرة إلا الجنود لجبهات الحروب.

ليلاً فليلاً، صارت الطبقة الفقيرة هي المادة الأساسية لعالمي البغاء المتواتر والزنا العابر، أمهات في متوسط العمر، وصبايا في مقتبله، تدفعهن الحاجة أكثر من طلب اللذة للممارسة هذه المهن المزدوجة، بيد أن نماذج أخرى للمرأة العراقية كن ضحايا من نوع آخر، مجرد قصة حب، أو رؤيتها تصحب شخصاً غريباً في الشارع، أو حتى وشاية لكاره أو عاشق مرفوض، ستكون دليلاً لن يسرقي إليه الشك بسهولة عن تحقق واقعة الزنا.

وفي منتدى حوار في الأعظمية وفي مقهى المشابندر في شارع المتنبي، كانت «ينار محمد» العائدة إلى بغداد من المنفسى الغسربي، وإحدى الناشطات في مجال حرية المرأة، تطلق الآراء ضد الاحستلال الأميسركي للعراق، وضد الرجال الذين ينتهكون حياة المسرأة

<sup>(1)</sup> الخايبة: مصطلح في العامية العراقية مشتق من الخيبة كما هو واضح ويعني المرأة التي لا حظوة لها ولا نفوذ، وفي حروب العراق كان الفقراء الذين يقتلون فيها تطلق عليهم تسمية: أولاد الخايبات حتى زاحم هذا المصطلح، المصطلح الأول وحلَّ محله تقريباً.

وحريتها على حد سواء، كانت آراؤها في الجانب الثاني لا تخلو من راديكالية واضحة، يتبناها الحزب الذي تنتمي إليه «الحزب الشيوعي العمالي» خاصة ما يتعلق بحرية المرأة في المساكنة واختيار المشريك الجنسي، وعندما نبهتها بشكل عابر في المقهى، إلى أن ما تحتاجه المرأة العراقية، في هذه المرحلة هو أقل من ذلك بكثير وخطوة على الطريق، وأن الطموح لا يعدو عن كونه شعاراً في هذه المرحلة، فهي تقتل على الظن وليس على الفعل، أكدت، بكلام عابر أيضاً لا يخلو من أصرار، أنها تكافح من أحل الشعار.

بعد بضعة أسابيع، تلقت ينار محمد تمديداً بالقتل، لا لرأيها المناهض للاحتلال، وإنما من إحدى المنظمات الأصولية التي اعتبرها مرتدة عن الإسلام ودعتها للتوبة، على الرغم من أفا لم تبد سوى رأي، لكنّه رأي، كان كفيلاً بان يجعل تلك المنظمة تنتفض غضباً ووعيداً ضد السيدة، أكثر من انتفاضها ضد المحتل.

لا أدري إذا ما عادت ينار محمد إلى منفاها الغربي بعد ذلك التهديد، لكن الأغلب أن «سيوف الشرف» قد أكلت من لحم بنات جنسها الكثير منذ ذلك الوقت، مثلما أكلت منه نيران الحيلين وأنياب المغتصبين على الجهتين.

مع الهيار البنى المؤسساتية للدولة عقب الاحتلال الأميركي للعراق، بدأت سائر البنى الاجتماعية المحملة بأرضة الالهيار والآيلة للزوال أصلاً، تذهب إلى الهيارها هي الأخرى متماثلة ومنسجمة مع تقوض البنى المؤسساتية، ثمة إحصائيات أولية نشرها تقارير لمنظمات أهلية عراقية تشير إلى أن هناك المئات من الفتيات العراقيات خطفن أو جرى بيعهن في أسواق النخاسة الستي بدأت

تزدهر، وجرى تصدير العشرات منهن إلى دول بحاورة، لقاء مبالغ لا تتجاوز في كثير من الأحيان الخمسمائة دولار، الكثير من الفتيات اللواتي كن تواقات للهرب من جحيم الرعب والقهر والفقر، لم يترددن كثيراً في قبول أية إشارة عابرة من شاب أو كهل يعدهن بعبور الحدود نحو عالم جديد. لكن الأكثر منهن وجدن أنفسهن بعد فترة وحيدات أمام سراب الوعد فصرن بين نارين: نار العودة إلى العائلة التي أعدت حفلة الشرف الدامية، ونار البقاء في عالم غريب وحدن أنفسهن فيه وقد تحولن إلى جوار وبضائع كشر عرضها وكثر طلبها كذلك.

الكثيرات فضلن الانتقال إلى محافظات أخرى، ليتوارين عن أنظار الأسرة والعشيرة، بيد أنه بعد مرور العام الأول على الاحتلال ومع اعتياد الناس على الواقع الجديد، سيرت العديد من العشائر فرقة كشافتها للبحث عن هيلين الضائعة، ولكن ليس من أجل عودها وإحراق المدن التي هربت إليها بل لاستدراجها وقتلها بعلانية تحفظ رفعة الشرف.

وفي مجتمع تصل فيه نسبة الإناث إلى الذكور لأكثر من سنتين بالمائة، فإن الأقلية الذكورية لن تستطيع أن تقود الأكثرية الأنثوية إلا تحت ظلال سيوف الشرف.

فقد أضحى العراق بلد الأرامل والعرانس، بفعل الحروب والهروب الجماعي بين الشباب من الذكور فيما لم يكن الأمر كذلك بالنسبة للإناث.

ولأن «العار» قد لا تفضحه غالباً، إلا نمو البذرة العابرة في الحشاء الضحية، فإن ظاهرة جديدة بدأت تستشري في المدن العراقية، وهي ظاهرة العيادات السرية لحالات الإجهاض غير القانوني، التي راحت تنمو متوازية مع تفشي ظاهرة القتل بسبب العلاقات الجنسية خارج السقف الشرعي، ربما لتضيف أضحية جديدة في السلم الانتقائي لطبيعة الجريمة.

ويشكل غياب الأمن واحدة من الأسباب، التي أسهمت في تفشي ظواهر الاختطاف والاغتصاب الجنسي، في العديد من مدن العراق، ومع هذا فإن نشيد الشرف سيفجر الدم في العروق مرة أخرى ليس باتجاه المغتصب، بل باتجاه الضحية، وثمة العشرات من هذه الحالات يجري فيها طمس هوية الرقم الصعب في المعادلة فيما ينوب الرقم الآخر السهل عن طرفيها.

ومع أن ثمة حالات «مستترة» من الاغتصاب الداخلي في الأسرة أو زنا المحارم، إلا أن المرأة هي في العادة من يدفع الثمن دون الطرف الآخر.

وبينما يعد الزنا في الشريعة الإسلامية واحداً من الأبواب الخطيرة في الفقه الإسلامي لتعلقه بالحدود الإلهية، فإن ثمة محددات لا تقل خطورة قد وضعت قبل تنفيذ الأحكام الشرعية، وعلى قاعدة ادرأوا الحدود بالشبهات<sup>(1)</sup> فإن «عقوبة الزنا» فرقت بسين فعل

<sup>(</sup>أ) على الرغم من إن هذا الحديث النبوي يقوم على قاعدة «الأصل براءة الذمة) إلا إن الأخذ بالشبهات هو الأصل والقاعدة في الشروع بارتكاب حرائم كهذه يجري تشريعها بالباطل، وكأنها ركن في أحكام تشريعية إلهية.

«الخيانة الزوجية» وفعل «الخطيئة» بحدود حرى تمييزها بالمحصن والمحصنة «المتزوج المتزوجة» وغير المحصن، لكنها لم تفرق بين زنا الرجل وزنا المرأة بيد أن الأعراف العشائرية أحدثت هذا الخرق ليس في بنية المجتمع وطبيعة الجريمة نفسها.

فئمة أحاديث متواترة عن رجل جاء إلى الرسول محمد وقال له: لقد زنيت، وأنا استحق الحد الذي جاء في الكتاب، فسأعرض عنه الرسول لأكثر من ثلاث مرات كأنه لم يسمعه، فألح عليه الرجل من كل الجهات وأمام الناس، وعندما أقيم عليه الحد بعد ذلك، ذكر بعضهم أنه كان يتألم وحاول الفرار من الرجم، فوبخهم الرسول «هلا تركتموه لعله يتوب فيتوب عليه، يا هذا ويا هذان لو سسترته بثوبك كان خيراً»

وفي صورة لافتة من «تراث الرجم» أن رجلاً زنى بامرأة فسأقيم عليهما حد الرجم معاً، فكان يتلقى الحجارة عن صاحبته، ويقيها بنفسه حتى مات قبلها<sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> مسند أحمد " الإمام أحمد بن حنبل المروزي البغدادي 164 – 241 هجريــة." الجزء الأول ص 261 طبعة دار صادر – بيروت وفي حديث آخر: تزوج رجل امرأة من الأنصار فدخل بما فبات عندها فلما أصبح قال: ما وجدتما عذراء، فرفع شألهما إلى الرسول فدعا الجارية فسألها فقالت: بلى قد كنت عذراء، فأمر بهما الرسول فتلاعنا وأعطاها المهر.

حتى حق الدين نفسه. يعمل الرجل في النخاسة بينما تدفع النسساء ضريبة الدناسة.

الواضح أن الأمكنة المنقطعة بعيداً عن النظم المدنية، والمنعزلة عن التواصل الاجتماعي، كانت الحاضنة الرئيسية لهذا التقليد المتوحش، وقد انتقلت إلى المدن العراقية بشكل مكثف خلال السبعينات، لتبلغ ذروتها في التسعينات، مما يستدعي فحص الجوانب الأخرى التي يجري الحديث عنها كثيراً دون تشخيصها مباشرة، واقصد الآثار الجانبية للحروب وما تخلفه من عنف بشري يستشري ليصبح تقليداً معتاداً.

وإذا كانت الحرب والحصار الذي دام سنوات أكثر من عجاف، لاستعادة هيلين الهاربة أو المختطفة، قد جعلت منها قيمة رمزية للإرث والجمال المستعاد، فإن حروب العراق وحصارها، جعلت من عشتار ليس بغياً مقدساً في مضاجع الآلهة، بل ضحية دامية على مذبح الدناسة، بقيم ما أنزل الله بها من سلطان بل رعتها شياطين الحروب والكوارث والأوبئة النفسية المتراكمة عبر الأزمنة.

فالواقع الاجتماعي لم يحصن الأسرة، بل لم يشكلها كمؤسسة نوعية، فلم تسفر تلك الفترة إلا عن زيجات قليلة، أكثرها غيسر متكافئة وينقصها الاختيار، في مجتمع بدأت دائرة تواصله بالانغلاق عبر أكثر من نصف قرن غوذجاً للانفتاح الاجتماعي المتوازن في المنطقة.

لم يعد الاغتصاب اغتصاباً داخلياً، فحسب، بل غمسة تقارير نقلت لي جانباً منها سيدة عراقية تعمل في مركز رصد الاحتلال ببغداد، عن أن العديد من السجينات لأسباب أمنية في المعتقلات التي تديرها القوات الأميركية في العراق قد تعرضن لعمليات اغتصاب، وأن ما ظهر من هذه الحالات لا يشكل إلا نسبة ضئيلة من واقع الأمر ذلك أن التكتم على مثل هذه الوقائع هو الراجع لأن بجرد إعلاها يعني إعلان وفاة الضحية دون سواها، وغمسة تقارير غرى عن أن إحدى السيدات التي جرى اعتقالها في سحن أبي غريب، قد هربت رسائل سرية إلى عشيرةا تدعوهم إلى قصف غريب، قد هربت رسائل سرية إلى عشيرةا تدعوهم إلى قصف سحن أبي غريب بالذي فيه لقتلها تخلصاً من عار الاغتصاب.

هذا النوع من الاغتصاب لا يعلن الكثير منه، فثمة سحينات قتلن بعد مرور فترة قصيرة على إطلاقهن لأنهن حملن من معتصبيهن في السحون، سواء من الشرطة العسكرية الأميركية أو حتى من المحققين العراقيين أو أولئك الذين يتكلمون العربية.

ربما ستصبح رواية الفرنسي يان غيفليك «العرس الوحشي» مرجعية أدبية وتأويلية لدى العراقيين في هذه المرحلة، وسيعاد اكتشافها من جديد، فهذه الرواية التي صدرت ترجمتها العربية عن دار المأمون بغداد أواسط الثمانينات تتحدث عن جندي أميركي في إحدى الوحدات التي كانت تخدم في فرنسا، وقبل أن تغادر وحدته عائدة إلى الوطن بيوم بواحد، اصطحب صديقته الصغيرة في رحلة توديعية، لكنَّهُ مال بعربته العسكرية نحو مكان منعزل ينتظره في إثنان من زملائه في الوحدة، ليجري اغتصاب الصبية بالتتابع من قبل الجنود الثلاثة الذين يغادرون فرنسا مباشرة، تاركين بذرة ملعونة قبل الجنود الثلاثة الذين يغادرون فرنسا مباشرة، تاركين بذرة ملعونة

وغريبة وملتبسة في أحشاء الصبية الشقراء، لكن محاولات الـتخلص من الجنين لم تفلح حتى يأتي المولود دون أن تعرف حتى الأم من هو أبوه من بين المغتصبين الثلاثة. حيث تتأمل الأم صورته فلا تفلـح في نسبته. وتحاول قتله مرات عدة دون أن تنجح فتعامله بقسوة مفرطة ليعيش فصامياً معزولا ومشرداً، لتنتهي الرواية بان يقوم الابن بقتـل والدته خنقاً في البحر كطريقـة وحيـدة لمعاتقها للمـرة الأولى والأخيـرة.

وربما سيخلف الاحتلال الأميركي أدباً روائياً مماثلاً قد ينطوي على بني حكاثية أكثر إثارة من العرس الوحشي لغيفليك.

عشرات النساء قتلن خلال عام واحد من الاحتلال، اختلطت مبررات قتلهن وتداخلت فيها دوافع الشرف الوطني، بحمية الثأر للشرف الشخصي، و«غسل العار» الذي لحق بالأسرة، عاملات في التنظيف وطباخات في الثكنات العسكرية ومترجمات، نساء مسنات وشابات متعلمات قتلن في حمى الالتباس هذه.

وعندما داعبت المحندة الأميركية ليندي إيغلاند، أعضاء الرجال العراقيين في سحن أبي غريب، وأحبرهم على الاستمناء أمامها، كان الأمر يتعلق، بأداء واحب بالنسبة لها، وبسسوء معاملة مسن السحان ضد سحينه بالنسبة للأخلاق الأميركية، لكنَّ عدداً مسن السحينات العراقيات، اللواتي أطلق سراحهن ذهبن فوراً إلى المسلخة بإرادهن أحياناً، ليستجبن لقانون «العار»، ويغتسلن في حمامه الدموي.

ثمة قراءات متعددة الطبقات لظهور مثل هذه الجرائم على السطح فالقوانين اليوم شبه معطلة في العراق، والاحتلال أو جد مساحة واسعة للتنفيس عن طبقات العنف المتلاطمة الموج في أعماق المقهورين، مثلما أو جد غياب الدكتاتورية مسافة لم تنضج بعد لحرية شخصية تتلخص اليوم في صورها الأبشع: الفوضى.

لن يكون توفر السلاح إلا نوعاً من نوافل التعليل فيما يتعلق بتفسير ظاهرة ازدياد جرائم الشرف و «غسل العار» في عراق اليوم، فالذبح والقطع هي العقيدة الفلولكورية الملازمة لمشل هذه الجرائم، والسيف والسكين والطبر (أ)، هي الأسلحة التقليدية لتأصيل تلك العقيدة، لكن يمكننا فقط أن نضيف أن جرائم الشرف وقد استفادت من توفر الأسلحة النارية بكثافة، فألها جعلت من الأمر يبدو وكأنه جزء من الحرب الملتبسة والمتعددة الوجوه في العراق، بعد أن كانت مجرد نزوع شخصي يسعى إلى التخفي، والممارسة السرية، رعما جعلت الحرب من ضحايا هذه الجرائم جزءاً من طبيعتها المدموية، فالحروب لا تقف عند دوافع بعينها، ولا تتجه نحو هدف عدد وواحد، لكنها مناسبة دموية لشتى الغرائز، تريد الحرب أن تتخلص من فحولتها الطاغية والمتوحشة، إلى توحش من نوع آخر موسماً غوذجياً لتلك المحرقة، ويأتي مفهوم «الشرف» ليصبح تتدخل فيه الأنثى عنصراً في المحرقة، ويأتي مفهوم «الشرف» ليصبح موسماً غوذجياً لتلك المحرقة.

<sup>(1)</sup> الطبر مفردة عامية تعنى: البلطة.

والأصولية وحتى الثورية، تتسابق لتبرير الجريمة، مرة بالزنا والخطيئة، وأخرى بممارسة الدعارة، وثالثة بتهمة التعاون مع المحتل، أو لتاريخها كوكيلة أمنية لدى أجهزة النظام السابق، وتبقى الكف المقطوعة من الرسغ، أو السبابة المبتورة علامة ملتبسة وناقصة على جريمة عنوانها: الشرف.

لكن إذا كانت النساء فتنة الرجال الخالدة، فلماذا تموت ربة الفتنة ولا يجنُّ المفتون؟

#### الماجدات والخائبات في مواسم الحروب.

ربما كان من المناسب تعقب صورة المرأة في إطار آخر، أسهم إلى حد ما في تغذية الفتن البغدادية من جوانبها المتعددة، وإن بدا مفارقاً بالمستوى لا في الطبيعة، ذلك أن الجذور العميقة تكاد تلتقي هناك في التراب الغامض الذي تطلع منه غابات التأويل وتنشط في ظلالها حكايات متعددة الأوجه.

ولهذا يستلزم فحص الخطاب التعبوي السائد في العراق في حقبة الدكتاتورية وتحليله بوصفه مادة أصلية، لظهور «حكايات» جديدة حقاً، يستلزم مزيداً من الجهد والرصد، ليس بقصد إضاءة ظلام تلك الجذور فحسب وإنما أيضاً لأعادة كشف ما أصبح مكشوفاً ومعروفاً ومتشكلاً في أذهان الكثيرين، بل من أجل تفسير الكثير من الظواهر التي تبدو، في هذه اللحظة من الزمن، ملتبسة ومحيدة في عراق يدعي الجميع انه يريد له أن يكون جديداً، لكنّه في واقع الحال يستعصي على التحدد، على الأقل راهناً أو حتى في المستقبل القريب.

ذلك أن الإرث يصدم الزمن ويجابهه بقوة، وبنية المجتمع لم تتشكل بتقاليد مدنية قارة ومتطورة تطوراً طبيعياً ونوعياً بل حرى تكييفها وفق نواميس عشائرية متخلفة وفي أحسن الأحوال حزبية عقائدية حامدة وذات توجه أحادي وقاهر.

وحروب العراق التي جعلت مئات الآلاف بل الملايين من رجاله وقوداً لها، تركت رماداً أقسى في نفوس نسائه وانعكست بوضوح على ملامحهنَّ، فكأنَّ كلَّ امرأة عراقية اليوم تفيقُ على صورتها مترمدة في المرآة.

ومن هنا تبدو صورة المرأة العراقية مشروخة في ثنائية «الماجدة / الخائبة» بوصفها واحدة من إفرازات تلك الحقبة ومما تركته الحروب من ويلات لا مرئية غير تلك التي ظهرت للعيان وعلى شريط الأحداث.

فالماحدات لقب أطلقه صدام على العراقيات، لكنَّهُ حـص بـه النساء اللواتي كن مستحيبات نموذحيات لدعواتـه في التـضحية بأبنائهنَّ وحليهنَّ وكلِّ ما يملكُنَ على حد سواء، من أحـل محـده الشخصى كصانع وحيد للمحد.

وعلى الرغم من أن تراثنا العربي يؤكد، في مجمل مراجعه الـــــي لا تخلو من التشديد على المجد كإحدى المناقب العليا، أن المجد يخــتص بتوريثه الآباء دون الأمهات، ويمنحونه للأبناء، ليصبحوا مـــن ذوي الرفعة في النسب والكرم والسؤدد، إلا أن صدام أوجد لهـــذا الجـــد السليل صفة نوعية التصقت به كمبتكر لهذا المصطلح، تماماً كما هي مصطلحاته التي نعرف والتي أضحت اليوم تصلح أن تكون مادة أولية غنية لتقصي مراحل قمشم البنية الأساسية للمجتمع العراقي قبـــل أن تنهار دولته الملفقة.

من المعروف أن صدام أطلق لقب الماجدة على العراقيات ليس توصيفاً عاماً بل تمييز لبعضهن عن بعنض، الماجندات عنن «الخايبات» كما يسمي عموم العراقيين أمهاتهم المسحوقات والثكالى اللواتي فقدن أبنائهن في الحروب وعلى منصات الإعدام أو أضمعنهم في المنافي والشتات.

فالماجدات هن نساء صدام وجواريه مؤسساته الإعلامية وشويعراته، وأديباته وفدائياتها وجاسوساته، فقد أطلق هذه التسمية، على اللواتي هتفن باسمه ودبحن المقالات في تخوين الشعب العراقسي بكل أعراقه وقومياته وطوائفه، وكتبن التقارير بدسيسة الأنشى الشريرة ضد أقرب الناس، أما أولاد «الخايبة» فهم مادة نموذجيسة للمحرقة التي يهتف حيال استعارها «الأشاوس والماجدات» على حدسواء.

فيما أصبحت زوجة الشهيد وأمه وأخته وابنته، الأيامى واليتامى والثكالى والأرامل بمعجم الحزن الذي لا ينتهي، مادة أخرى ضرورية للخروج بمصطلح صدام إلى ثقل جديد في الحرب الإعلامية الداخلية.

بيد أنه كان من الجانب الآخر يسنُّ القوانين لانتهاك شخصية المرأة ومن بينها قرار خاص بإسقاط الجرم عن المتهم بقتل شقيقته أو زوجته أو ابنته أو أمه لغسل العار، وآخر يحرم سفر المرأة خارج العراق إلا بصحبة محرم، ويقدم في التوازي مع ذلك المحاضرات اليومية من على شاشة التلفزيون بضرورة بقاء المرأة في المنسزل للإنجاب والإطعام بدل الذهاب إلى العمل «والتبختر» بين الرحال، فيما كان العراق يعاني أبشع حصار عرفه طيلة تاريخه.

وهو في السياق المتناقض ذاته لم يــراع «الأخلاق العربية» الـــتي يتغنى بما في تعامله مع النساء المناهضات لحكمه، أو زوجات المتهمين بعدم الولاء له أو أمهاتهم أو أخواقهم وبناقهم، قائمـــة الـــشيوعيات المعدومات والمنتميات لحزب الدعوة، وسواهن تطول إلى درجـــة لا يمكن معها أن نتصور أن بلداً آخر، في المنطقة على الأقل، حرى فيه إعدام ما يصل ولو إلى جزء قليل من هذا العدد طيلة تاريخه.

ولعل قضية إعدام بنت الهدى «آمنة الصدر» مع شقيقها محمد باقر الصدر في نيسان / أبريل عام 1980، واحدة من نماذج عدة في هذا السياق.

صورة الماحدة تعدت إطارها العراقي لتحتضن «ماحدات عربيات» في الشعر والفن بما في ذلك: فن الإيقاع بالمناوئين للسلطة وهم منفيون.

المطربة العربية الخليجية التي غنت كلمات لأحد شعراء القادسية «أم الشهيد أتكول حنيت إدية، يا ريت عندي للوطن من الولد مية!» كانت ترتدي البدلة العسكرية وتقف بجسمها الجسيم والمترهل، لترسم صورة الماجدة كما أراد لها السدكتاتور بسصياغة عربية، لكن عمتي «فاطمة» التي لم اعرف لملابسها لوناً غيرية الأسود، لم تقل هذا الكلام بالتأكيد، عندما فقدت أبنها البكر في «القادسية» أو عندما فقد الذي يليه عينه اليمني في الحرب ذاتها، بل الها عندما فقدت الثالث، الهارت عند وصول الجنازة إلى باب السدار ملفوفة بالعلم العراقي بمستطيلاته الثلاث التي تشبه ثلاثه أجسساد فقدتما وثلاث نجمات كناية مأساوية عن ثلاثتهم، مزقت علم الوطن من على السيارة وحملت سكين المطبخ أو تلك التي كانت ستستخدم من على السيارة وحملت سكين المطبخ أو تلك التي كانت ستستخدم لذبح أول خروف للعزاء، وانتفضت متعثرة في الشارع صارخة:

سأذهب بنفسي لأقتل صدام ما دام ليس هناك من يستطيع إيقافه عن قتل أولادي.

وعلى الرغم من أن عمَّتي « فاطمة» كانت تعرف بألها أم التوائم لأنها تلد الذكور توائم، إلا ألها فقدت الأصغر بعد سنوات من انتهاء القادسية، فقدنه بطريقة أخرى هذه المرة فقد فضل أن ينتحر ببندقية كلاشينكوف فوق سطح الدار، وحسم الأمر بنفسه حتى لا يعود ملفوفاً بالعلم في «أم المعارك» فكفى أمَّهُ بحداً كل ما سبق في «القادسية».

والقصة الأخرى التي تروى عن حرب صدام لاحتلال الكويست، تتعلق بالمرأة أيضاً وهي كانت أبسرز عبارة قالها صدام في التحقيسق الأولي عند أول ظهور له بعد القبض عليه، أنه ذهب للكويت لأنهم أرادوا إهانة العراق من خلال «ماجداته»

وقصة أسلحة الدمار الشامل ترتبط بالمرأة كذلك، والأسطورة أيضاً تماماً كما ترتبط حرب طروادة بهيلين ملكة إسبارطة في إليادة هوميسروس، لنتذكر جيداً أن الولايات المتحدة التي لم تشر هذه القضية عندما استخدمت الأسلحة الكيمياوية في الحرب العراقية الإيسرانية أو في ضرب المدن العراقية، كادت تطوي هذه الصفحة التي فتحتها بعد حرب عاصفة الصحراء، لهائياً، لولا فرار حسين كامل صهر صدام، إلى الأردن عام 1995، مع ابنتي الرئيس، وعندما أقنعت الأم بناتها بالعودة إلى العراق ليصبحن «ماجدات» بقتل أزواجهن من أجل أن يبقى مجد آل «المجيد» لم تطو الصفحة السي أعاد فتحها هروب زوجي ابنتي صدام مع زوجتيهما.

وعندما بدأت ما عرفت بأزمة المفتشين الدوليين في العراق، كانت المرأة تسكن في التفاصيل أيضاً، ودائماً ثمة ما يحيط بها من معضلات، ففي رفض سلطات النظام السابق السماح لفرق التفتيش الدولية بمقابلة العلماء المعنيين، كان اسم رحاب طه العزاوي، من بين أهما أسماء العلماء المطلوبين في قضية التحقق من عدم اممتلاك العمراق لأسلحة دمار شامل، وشكلت مع هدى عماش ثنائياً خطيرب بالنسبة للولايات المتحدة التي كانت تمضي قدماً بالتخطيط لحرب ستكون المرأة العراقية واحدة من شخصانيتها وموادها أيضاً، حتى ألها اعتبرت مجرد ظهور هدى عماش في احتماع تقليدي للقيادة القطرية بحضور صدام دليلاً على إمكانية استخدام صدام لأسملحة الدمار الشامل في أية حرب محتملة مع الولايات المتحدة أو معالم الميسران.

تمثل هدى صالح عماش، حيل أبناء المسؤولين السذين وجدوا أنفسهم في موقع المسؤولية بالتوارث، فوالدها هو صالح مهدي عماش، الذي كان من أبرز المسؤولين بعد انقلاب 17 تحوز 1968، عندما كانت هدى في عمر المراهقة وكان الكنية الداخلية البارزة لعماش في أوساط الحزب والتي طغت على اسمه بين البعثيين، هي الرفيق «أبو هدى» قبل أن يجري تحميشه بالتدريج حيث انتهى به الأمر سفيراً في موسكو، قبل أن يقضي في العراق، حيث أشبع كما هي العادة دائماً، أنه توفي في ظروف غامضة.

ومع ألها أكملت دراستها العليا في اختصاص الأحياء المجهرية في الجامعات الأميركية، حيث أمضت ثمانية أعرام في الولايات المتحدة، كشأن أبناء المسؤولين الذين تجتذبهم الجامعات الأميركية

وتحتضنهم بعناية، إلا ألها أضحت في ما بعد في نظر الإدارة الأميركية ووكالة الاستخبارات المركزية بجرد السيدة أنشراكس، لاعتقادهم ألها المسؤولة عند إنتاج وتطويسر هذا النوع من السلاح البايولوجي، ربما هذا في الظاهر فحسب، فدراسة هدى عماش في اختصاصات حساسة لدى الولايات المتحدة قبل حسرب الثماني سنوات مع إيران وخلالها، واستخدام الأسلحة الجرثومية والكيمياوية في النصف الثاني من تلك الحرب أي بعد عودها من دراستها في أميركا، قد يعطي احتمالاً آخر، لسبب احتفاظ الولايات المتحدة بالسيدتين إنثراكس والدكتورة جراثيم معاً، رهن الاعتقال على الرغم من نهاية الحكاية الأصلية لأساطيسر امتلاك العراق أسلحة دمار شامل.

أيضاً ثمة حقيقة أخرى قد تهدفع بقه استمرار اعتقه الدكتورتين المتخرجتين من جامعات أميركا، ألا وهي البحوث المثيرة التي قدمتها هدى عماش أمام الرأي العام، في وقت أضحى فيه الحصار الاقتصادي وآثار حرب عاصفة الصحراء يشكلان وطأة قوية تجعل منهما قضية أخلاقية تدين المجتمع الدولي بأسره، فنسشرت تلك البحوث حول أثر استخدام اليورانيوم المنضب من قبل الولايات المتحدة في عاصفة الصحراء وخطورته على الإنسان والبيئة، فكسان المختصاصيان «تأثير تلوث حرب الخليج في مجال انتسشار الأمراض المعدية في العراق» و «التلوث الالكتروني والكيمياوي والميكروبي الناتج عن الحرب وتأثيراته على البيئة والصحة» يضمان والميكروبي الناتج عن الحرب وتأثيراته على البيئة والصحة» يضمان من والميكروبي الناقصها الدقة في ما يتعلق بقضية أثارت ما أثارت من ردود أفعال دولية.

في جانب آخر من المشهد كانت هدى عماش أو الدكتورة انتراكس، التي عملت عميدة لكلية العلوم بجامعة بغداد، تبدو في صورة المرأة العصرية، والنموذج من خلال تمكنها من اختصاصها الذي لا تعوزه ثقافة عامة حيدة، وإجادها للغة الإنكليزية بطلاقة، إلا ألها سرعان ما اندرجت ضمن نموذج الماجدة الي يسريدها صدام، حيث ظهرت على غير سابق إنذار وهي ترتدي الحجاب، مكملاً لارتدائها البدلة العسكرية التي كانت واجب فرض على أعضاء القيادة القطرية بلا استثناء، لكنَّ أحداً لا يستطبع أن يؤكد إذا ما كان ارتداؤها للحجاب، هو استجابة للحملة الإيمانية المزعومة التي أطلقها صدام، أم أن ارتداءها الحجاب هو نوع من تكملة الزي التقليدي لأعضاء القيادة مع مراعاة الخصوصية النسوية بالتعويض عن ارتداء البيريه العسكرية التي كان يرتديها الرجال، بالحجاب الذي وضعته السيدة أنثراكس على رأسها.

غير أن الصفة الأهم لهدى صالح عماش، ألها كانت المرأة الأولى التي تشغل منصب عضو قيادة قطرية في بعث العراق، عندما انتخبت في العام 2001. بعد أن نحت جانباً منافستها منال الآلوسي، رئيسة اتحاد نساء العراق، التي لم تستبدل هذا المنصب طيلة ثلاثة عقود، بعد أن أثبتت لصدام ألها أفضل من يحمل الصفة التي يريدها للماحدة، وقد كشفت الوثائق التي عثر عليها بعد سقوط النظام طبيعة دور الماحدات واتحادهن في تنظيم ليالي السهر الملونة للرفاق طبلة سنوات الحرب والحصار.

لا أحد يعرف مصير منال الآلوسي اليوم لكن مصير «الدكتورة» ظل غامضاً في سجن أبي غريب، فيما تتأجج فتن من

نوع آخر في اختطاف نساء أوربيات دون تميير غالباً من أحل المطالبة بإطلاق سراح النساء من أبي غريب، على أن شهادة بختيرا أمين وزير حقوق الإنسان في حكومة علاوي وزوج مسئوولة أخرى هي صفية السهيل المعينة سفيرة للعراق في القاهرة، هي الوحيدة التي رشحت حتى الآن عندما قال إن هدى عماش تعاني في زنرانتها الانفرادية من فوبيا متصاعدة وقد ملأت جدران الزنرانة بصور الأطفال. هل سيكون من نافل القول إن هدى عماش تذكرت في زخمة العلم والعمل بألها سيدة وأم في مطلق الأحوال؟

وعلى عكس هدى عماش ذات الطلعة الارستقراطية المميزة في هيئتها وحركاتها، كانت الدكتور رحاب العزاوي، تبدو عصرية بصيغة أخرى بقصة شعرها الكلاسيكية وملامحها وهيئتها الجادة التي تدل على انشغال مهني وجدية واضحة، على الرغم من كونها زوجة أحد المسؤولين من الصف الثاني في القيادة وهو عامر رشيد المؤول عمل في مجالات التصنيع العسكري ووزارة النفط، وكان المسؤول عن إدارة عمل فرق التفتيش عن الأسلحة المحرمة في العراق.

بيد أن ما يجمعها بهدى عماش ليس تقاسمها لأظرف صفتين أطلقتهما وكالة المخابرات المركزية الأميركية عليهما، بل في كوفهما عادتا من الولايات المتحدة في السنة ذاتها بعد دراستهما لاختصاصيهما هناك، لتعود معهما العلاقة الدبلوماسية المقطوعة بين العراق والولايات المتحدة بعد ذلك بقليل، والحرب مستعلة على الحدود لكن بالأسلحة التقليدية في تلك المرحلة فحسب.

إله ما امرأتان مكتظتان بالأسرار، هكذا يمكن تلخيص الأمر بالنسبة للأمير كان، وهم يرفضون إطلاق سراحهما على الرغم من تصريحات عدة من قبل مسؤولين في الحكومة العراقية المؤقتة، وصلت إلى حد تحديد اليوم الذي سيطلق سراحهما فيه بيد أن السيد نغرو بونتي السفير الأميركي في بغداد قال لا، الأمر لا يتعلق هاتين السيدتين.

وعلى إيقاع هذه «اللا» القوية خطفت الرهينتان الإيطاليتان سيمونا وسيمونا، وكاد رأساهما يقطعان في الفلوجة لكتهما ظهرتا في أول مشهد بعد إطلاق سراحهما وهما تغطيان رأسيهما محجبتين ومبرقعتين، في صورة تقريبية أكثف بمسافة واضحة مما ظهرت عليه هدى عماش بعد عضوية القيادة القطرية.

وعلى إيقاع هذه «اللا» وتلاوين سر لا يـزال أسـود، قتـل الرهائن البـريطانيون الثلاثة، وقتلت ماركريت حـسن، وخطف وقتل رهائن ذكور آخرون، بينما بقيت هدى ورحاب طرفاً في لعبة غامضة فليستا ممن يتهمون بجرائم ضد الشعب العراقي، وهما لم تقدما للمحاكمة ولم توجه لهما قم محددة، ومع هـذا فئمـة مـسؤولون وضباط مخابـرات متهمون بجرائم بشعة ضد العراقيين، لا يـزالون طليقين، فماذا أرادت الولايات المتحدة أن تقول باستمرار اعتقالهما فترة طويلة دون توجيه التـهم لهمـا، هـل أرادت أن تقـول إن لنظام صدام خلال حرب البوابة الشرقية، وحان ميقات اسـتحقاقها الآن أم ينبغي طيها بطريقة ما؟ أم أرادت أن تقـول إن أساطيـرر

التسلح المحظور لا تزال قائمة، ودليلها الوحيد كان يجب أن يبقسى رهن الاعتقال.

سيدة أخرى قد يكون في مقتلها ما يفسر جانباً آخر من طبيعــة العلاقة الملتبسة التي ربطت نظام صدام بالولايات المتحدة، وقد يضع مزيداً من الشبهات عن آثار تلك العلاقة وذيولها التي لا تزال تتفاعل اليوم، حتى بعد سقوط النظام.

فدكتورة أخرى هي عقيلة الهاشمي، كانت من ابرز الشخصيات النسائية في وزارة الخارجية العراقية قبل سقوط النظام، وهي أول مسؤول من النظام السابق يجد مكانه جاهزاً وبسرعة في العهد الجديد، فقد كانت ابرز من سير عمل وزارة الخارجية بعد سقوط النظام مباشرة تحت صفة لجنة المتابعة لكنَّها اغتيلت بعد فترة وجيزة من اختيارها في مجلس الحكم الذي شكله الحكام المدني الأميركي للعراق بول بريمر.

ربما على وفق هذه الثنائية المانوية القاسية جري قتل سناء عبد السلام عارف، إبنة الرئيس العراقي الأسبق الذي تحالف مع البعثيين ضد زميله في ثورة 14 تموز 1958، وابنة أخ الرئيس الأسبق كذلك، الذي كان أول رئيس يسلم الحكم لحزب البعث، دون إراقة الدماء، وارتضى أن يعيش لبعض الوقت في المنفى قبل أن يعسود للعراق، ويظهر أحياناً مع جمع المتبرعين بالأموال لقادسية صدام من راتبه كمهيب ركن متقاعد! وربما على وفق هذه الثنائية أيسضا اغتيل ابن سلامة الخفاجي عضو مجلس الحكم السسابق أو هذه النائية المحفية أو تلك الرفيقة أو تلك الفنانة، إنه إرث ثقيل فعلاً لا يمكن الفكاك من وطأته القاسية بسهولة إذا لا تزال المرأة العراقية تنظر إلى

صورتها في المرأة مشروحة ولا تزال الحرب دائرة، لكنَّها حرب غريبة على الأقل لا تشبه تلك التي قال عنها شاعر المرأة في العصر الأموي عمر بن أبي ربيعة:

### كُتىب القتسلُ والقعسالُ عليسا وعكسى الغانيسات جسرُ السذيول

أو لعلها هياج لا يسمع فيه حيى الحديث النبوي «رفقاً بالقواريسر» عندما كان عبد الله بن رواحة يحدو بقافلة للرجال من مسلمين، وكان أفضل من يجيد الحداء، فاندفع أحدهم برحل النساء بقوة ليلحق به فاهتاجت الأبل، وكان فيها كثير من النساء فقال له الرسول: رويدك رفقاً بالقوارير: يعني النساء.

#### فيدرالية الهواتف المحمولة.

الهواتف المحمولة، واحدة من الأسلحة المهمة السيّ سساهمت في احتلال العراق، وإسقاط نظام صدام.

ليس هذا من قبيل الداعية الترويجية، أو الترويعية من إلى تقنيسة الاتصالات في الحروب الحديثة، فهذا ما لمسناه حقاً خلال عملية غزو العراق من قبل الولايات المتحدة، ولم تكن تلك الهواتف السي لا تعتمد في تقنيتها على محاكاة البنية التحتية للعراق في نمط اتصالاتها، وإنما عن طريق الأقمار الصناعية التي تغطي المنطقة، لم تكن إلا نوعاً من أسلحة غير تقليدية لغزو جديد، ومن مقاومته في الآن نفسه، إنما واحدة من التحليات المتعددة لفلسفة العولمة في محال حرب الاتصالات.

في وقت ما، في أواخر ساعات بنه قبل أن يتم التشويش لهائياً على إشارته الفضائية، أظهر تلفزيون العراق عدداً من «الجواسيس» ممسن كانوا يستخدمون هواتف «الثريا» قال إلهم كانوا يوفرون إحداثيات لموذجية للطائرات الأميركية لقصف أهداف محددة داخل العراق عن طريق ما يعرف «بنظام ماجلان» الموجود في الجهاز والذي يحدد الهدف المتواجد فيه ليرسله عبر الأقمار الصناعية إلى الطيارين الأميركيين.

وعبـــر نظام الإحداثيات هذا الذي يعيد إشكالية الرحلة المتنازع عليها بين الملاح العربي ابن ماحد والمستكشف البـــرتغالي فردينانـــد ماحلان، سقط صدام واحتلت بغداد.

إياد علاوي أول رئيس للوزراء للعراق في ظل الاحستلال الأميركي أكد شيئاً من هذا الواقع عندما قال في أحد لقاءات إن نظام صدام كان متداعياً إلى الدرجة التي لم تكلفنا فيه عملية إسقاطه سوى عدد من هواتف الثريا أدخلناها للعراق!

وميلشيات الأحزاب التي سارعت إلى دخول العراق، فور سقوط العاصمة كان الهواتف المحمولة علامتها الفارقة وامتيازها الفائق وليس السلاح الذي كان متوفراً لدى جميع العراقيين تقريباً بل هذه التقنيسة المميزة التي لا يعرفها المقيمون في البلاد.

يومها شاعت أخبار كثيرة عن اختراقات واختراقات مسضادة لمنظومة «الثريا» خاصة وأن الطرفين العراقي وكذلك الصحفيين المرافقين للجيش لأميركي استخدما تلك المنظومة في تنسسيق عملياتهم وتحركاتهم.

وما أن أنجز الغزو في ظل انقطاع كامل للاتصالات الهاتفية في العراق، حتى تحولت تلك الهواتف إلى مصدر وحيد للتواصل بين هذا البلد والعالم الخارجي، وعلى الصعيد الشعبي بلغت كلفة الدقيقة الواحدة للاتصال أكثر من عشر دولارات، وكان شراء جهاز من هذا النوع يعني دخولاً مبكراً لعالم الاستثمار، حيث تجد زحمة في طرقات بغداد وطوابير من البشر تقف عند شخص يدير مكتباً

للاتصالات الدولية على رصيف أحد شوارع الكرادة أو شرارع فلسطين أو منطقة الغدير.

كان ذلك إيذاناً ببداية عصر جديد للاتصالات في البلد الذي ظل محروماً من تقنية الاتصال الخليوي ربما من بين بضعة بلدان في العالم.

لعل هذا الواقع بدا محرضاً حيوياً للمستثمرين على فتح ملف الهواتف الخليوية في العراق، قبل أي ملف آخر في عملية تحديث العراق، واستدراج العروض لإنشاء تلك المنظومة في زمن قياسي يمكن أن يوصف بأنه يثير الريبة، في ظل انقطاع التيار الكهربائي، وتلوث المياه وشحة الوقود، وفي ظل فوضى عارمة لم تترك شيئاً يسير بشكل طبيعي، ومخاطر لم تسمع بدق حجر إعمار واضع في البلاد، فخلال أشهر ستة ارتفعت أبراج التقوية ليشركات الهاتف المحمول بمختلف مناطق البلاد في وقت ظل فيه كل شيء يتهاوى، لكنّها أبراج ليست موحدة بل جري تشييدها على وفق تحديدات جغرافية معينة كانت هي الدلالة الأبرز للطبيعة الفيدرالية التي يجري تصميمها للعراق.

بيد أن هذه الخطوات أضحت واحدة من بين أبررز ملفات الفساد المبكرة في عراق ما بعد صدام، فبينما استفادت تلك الشركات من البنية التحتية للاتصالات في البلاد، لإنجاز مشاريعها، فإلها تعاملت بجشع لا يخلو من ابتزاز واضح للمشتركين التواقين لاستخدام هذه التقنية في وقت لم يجر فيه أي جهد لتأهيل الاتصالات الأرضية في العراق «هل كانت بحاجة إلى تأهيل حقاً؟»

ثلاثة شركات تولت تسويق خدمة الهواتف المحمولة في العراق، وفق جغرافيا تعتمد التوزيع الطائفي والعرقي والمناطقي، لتعكس إلى حد بعيد صورة المستقبل السياسي والاجتماعي والاقتصادي في هذا البلد القابل لاحتمالات شتى.

فشركة عراقنا «أراسكوم تيليكوم» التي يملكها رجل الأعمال المصري نجيب ساويرس، وهي أول شركة للهواتف المحمولة تبدأ عملها في العراق، فازت بعقد مشاريع الهاتف المحمول في بغداد ومحيطها بعد بضعة أشهر من الاحتلال.

وعلى الرغم من الشبهات التي رافقت عملية مسشروع الهاتف الخليوي في البلاد بسرمته، فإن مفردات التعامل اليومي معه تعزز مزيداً من تلك الريبة، فحين تحاول أن تستخدم هاتف «عراقنا» للاتصال بصديق في البصرة أو ميسان في الجنوب، أو في الموصل أو أربيل في الشمال مثلاً فلا تستطيع، يقول لك زبائن «عراقنا» إن الشبكة لا تصل إلى هناك حيث شبكة أخرى مختلفة تغطي المنطقة الشبكة لا تصل إلى هناك حيث شبكة أخرى مختلفة تغطي المنطقة ضمير الجماعة المتصل يتحول إلى فاصلة تاريخية، تلخص مغزى أبعد، وفي وقت تستطيع فيه أن تتصل بأي مكان في العالم عبر المحيطات لم يعد بمقدورك أن تتواصل مع أصدقائك أو أقاربك في ألميطات لم يعد بمقدورك أن تتواصل مع أصدقائك أو أقاربك في المحيطات لم يعد بمقدورك أن تتواصل مع أحدقائك أو أقاربك في محاد المحيد، من الرمضاء بالنار، أو كاللاهث وراء زمن لم يعد موجوداً، مما يجعل الغربة مركبة بعناصر حديدة، فلا تكاد خطوط موحدداً، بل لا تصل حتى إلى حي بحاور، ناهيك عن عدم إمكانية بغداد، بل لا تصل حتى إلى حي بحاور، ناهيك عن عدم إمكانية

الاتصال من الهاتف الثابت بأي من الهواتف الجوالــة أو الخطــوط الخارجية على الرغم من توفر البنية التحتية لذلك، الأمر الذي جعل الناس تنظر إلى مشاريع الهواتف المحمولة بوصفها صــفقة مــشبوهة قدف إلى استرجاع ما تمتعوا به من زيادة في الرواتب خلال السنتين الأخيــرتين بصيغة استهلاكية تحت شعار الرفاهيــة، يعــزز هــذا الاعتقاد ما اتخذته تلك الشركات من إجراءات خلال المراحل الأولى من تشغيل خدمتها عبـر فرض شراء جهاز الهاتف مع الخط مـن الشركة نفسها لتحقق بذلك ربحاً أضافياً وسريعاً في غياب أية رقابة للدولة التي لا تكاد تنهض على قدميها.

الذين تحتم أعمالهم تواصلاً على امتداد جغرافيا المناطق الـــثلاث ليس أمامهم من حل تواصلي، سوى عولمة الاتصال، عبر هــاتف الثريا بتكاليفه الباهظة أو الجمع بين ثلاثة هواتف للشبكات «أعرف رحلاً يدير أعمالاً تجارية في العراق يحمل ثلاثــة أجهــزة لثلاثــة خطوط للتواصل مع أعماله في أنحاء البلاد.»

في الواقع العراقي الحالي فإن الحديث عن بـضعة ملايـين مـن المشتركين لدى الشركات الثلاثة، يعني أننا نتحدث عن تجارة جديدة في العراق، ربما لا تضاهيها اليوم إلا تجارة النفط.

أما منطقة كردستان التي تتمتع أساساً ومنذ العام 1991، باستقلالية تامة عن شبكة الاتصالات العراقية وبمفتاح رقمي دولي، مرتبط بعدد من الدول المحيطة كتركيا، وعبر مقاسم تحويلية تصل إلى الولايات المتحدة، فإنها اختارت شركات يملكها مستثمرون أكراد، إضافة إلى شركة «آسيا سيل» التي تعود أسهمها لمستثمرين خليجين.

كان النداء للاتصال من كردستان ببقية مدن العراق مثلاً يكلف أكثر من سعره بالدقيقة الواحدة عما تكلفه تعرفة المكالمة نفسها إلى كل من أميركا أو أستراليا، بفعل طبيعة الربط عبر خطوط وسيطة لغياب التواصل آنذاك، أما اليوم فإن الاتصال ببغداد عبرعراقنا»: غير ممكن حالياً... هذه هي الرسالة التي يتلقاه من يجرب الاتصال بعراقنا الفيدرالي.

في بداية الثمانينات وعلى الرغم من استعار الحرب العراقية الإيرانية تمتع العراقيون بوجود منظومة اتصال هاتفي متقدمة، جعلت موظفي وعمال الخدمات في وزارة المواصلات يجولون علبى البيوت في المناطق النائية لإنشاء خط هاتفي، حتى دون أن تتوفر لدى بعضهم أجهزة هاتف بعد، كانت تلك الخدمة المميزة تعود بأسباها إلى وفرة الخطوط بعد ربط العراق عبر شبكة متقدمة أنشأها في ذلك الوقت شركة «الكاتال الفرنسية» لكن ربع قرن من الحروب والحصار وإهمال أعمال الصيانة جعلت من تلك الشبكة المتقدمة شيئاً من التاريخ الذهبي الذي ضاع بسريقه تحت تراكم صدأ السسنوات العجاف.

وفي الجنوب تسعى محافظات «البصرة والعمارة والناصرية» إلى إعداد مشروع فيدراليتها السياسية الجغرافية تحت تسمية إقليم سومر، مستفيدة من الفقرة «ج» من المادة الثانية والخمسين من قانون إدارة الدولة الانتقالية التي تتيح لأية ثلاث محافظات أن تنشئ إقليماً خاصاً هما مع التأكيد إن قانون إدارة الدولة نفسه أو ما صار يعرف بقانون بسريمر يقوم أساساً على النظر إلى عراق المستقبل بوصفه عراقاً فيدرالياً، منطلقاً من إقرار واقع موجود على الأرض في كردستان،

ومتجهاً إلى النظر إلى العراق بوصفه مجموعة من الأقاليم المتمتعة باستقلالية الأنظمة والقوانين والمجالس المحلية، وعلى الرغم من تعشر مشروع «إقليم سومر» والنظر إليه بكثير من التشكيك ومسن مستويات مختلفة حتى الآن إلا أن أزمنة الهواتف المجمولة تكفلت بتحقيق سبق على الأرض بجعل هذا المشروع واقعاً حقيقياً من خلال استقلالها بشركة خاصة زحفت من الجنوب القديم «الكويت» عبر شركة الأثير لتستأثر بعقد شبكة اتصالات لتلك المحافظات، شبكة لا يمكن «لعراقنا» المصرية أن تدخل على خطها، ولا «لآسيا سيل الشمالية» أن تخترقها، مع إلها بدأت تزحف إلى بغداد بأبراجها الخاصة مزاحمة «عراقنا» التي لا تتمتع بسمعة طيبة لدى زبائنها الذين فاقوا المليون، خاصة أولئك الذين تمتد صلاقم أبعد من أبراج

وإذا كان الدولار قد أصبح عملة رائحة في السوق العراقية تنافس عملة «برريمر» التي طردت بدورها عملة صدام من خلال طبعات جديدة، فإن شركات الهواتف النقالة برجحت نفسها على سيعر الدولار حيث تباع البطاقات بالدولار، وتحسب الدقائق بالسنتات، الأمر الذي جعل كثير من العراقيين يعرفون ربما للمرة الأولى إن للدولار فئة اسمها السنت، وصار بعض ظرفاء الأدب يطلق على رسالة الهاتف التي تذكره مع كل مكالمة بالرصيد المتبقى اسم

وفي زمن هذه «السوناتات» تكاد محلات أجهزة الهاتف الخليوي في العراق تطغى على الصورة النمطية لمدينة بغداد بكونها مدينة مقاهى، حتى أن مكاتب الاستنساخ التي ازدهرت خلال فترة الحصار

الاقتصادي وأسست لمرحلة ثقافية عرفت بثقافة الاستنساخ عبر تصوير الكتب التي لا تدخل البلاد وبيعها بأسعار زهيدة، تحول معظمها اليوم إلى مكاتب لترويج أجهزة الموبايل وخطوطه ونغماته، بل الها استفادت من رموز العهد الجديد لتطلقه على أسماء الأجهزة فهذا جهاز إياد علاوي، لأنه ضخم في الجزء العلوي وذلك جهاز بسريمر لأنه رشيق. ألخ

الحد الآخر لهذا السلاح المحمول، لم يتوقف عند حدود «أم المعارك» بل ترعرع مع أبنائها وبناها، خلال السنتين الأخيرتين، فكان قاعدة استمكان جديدة تعد نموذجية في حرب العصابات التي تخوضها المقاومة، وفي عمليات الخطف متعددة الغايات، وفي مهرجان العبوات الناسفة في كل مكان في العراق، مثلما أصبح هو بالذات مجال رزق قطاع الطرق وعمليات السلب.

في العراق اليوم، دون أي مكان آخر من العالم، لا ينظر للهاتف الخليوي إلا بوصفه جزءاً من مكتسبات الحملة الأميركية الأمر الذي يدفعنا، بقوة، إلى مقارنته بمطابع نابليون في حملته على مصر والأبعاد التنويرية التي صحبت تلك الحملة، لنكتشف المسافة غير المتشابحة أو غير المرئية حتى الآن بين الاحتلالين، أو ربما بين الحضارة الفرنسية والقوة الأميركية، أو بين احتلال في عصر الحرف والحبر والورق، وآخر في عصر التقنية الرقمية.

لكن التغيير الأميركي نحو «الحرية» في أرض الرافدين لمه وجه واضح حتى الآن وجه يتعلق بالفضاء والأثير البعيد، هو الهواتف المحمولة والفضائيات التي أضحت متاحة في كل بيت في العراق تقريباً، حرية تلتبس بالفوضى وبتقاطع المصالح، وتعزز الصورة

الهاممه من طبيعة مشروعها في العراق، فعلى الأرض لا شيء من هبات العم سام غير شوارع مكتظة بالقتل اليومي واليأس من المستقبل.

في حمى التنافس بين شركات الهاتف المحمول الثلاث في العراق، شمالاً وجنوباً ووسطاً، ثمة ترقب لدى الناس أن يسصبح اشتباك الأبراج العالية وتداخلها بداية لحوار جدوى اقتصادية تستدعي من المستثمرين جميعاً أن يبحثوا عن صيغة توحيدية، ويحققوا «الكارتل المنتظر» عبر توافقات تنهي التنافس وتحقق الاحتكار من جانب، وتجعل الاتصال ممكناً بين شبكات الهاتف الثلاث من جانب آخر، عندها فقط سيقدم الاحتكاريون الجدد، مقاربة عملية قد يفهم العراقيون معها المعنى الإيجابي للفيدرالية بعد أن عجزت كل أدبيات الأحزاب العراقية عن تقديمها لهم على أنه اتحاد، وليس مجرد استيلاد ملل ونحل، وجغرافيا جديدة لأرض قديمة.

## صورة القائد والحفلة التنكرية لأمراء الطوائف

قد يكون من المثير للمرارة في النفوس حقاً أن لا تستطيع النظر إلى قضية العراق اليوم إلا عبر ثنائية مزدوجة الطرفين مركبة المقدمات، متناقضة في حديها، فهو إما أن يكون موحداً تحت سيف الدكتاتور، أو ممزقاً تحت الرايات الملونة لشعارات: الحرية بالاحتلال والديمقراطية بالطائفية.

لماذا يبقى كلِّ من حدي القضية مركباً هكذا ومتلازماً مع صفات نقيضة لمحمولها ومتناقضة مع حدها الآخر، وإلا كيف يمكن أن تكون العلامة على وحدة البلد هي الدكتاتورية، وأن تكون الكنايــة عــن الحرية هي الاحتلال والاستعارة الصريحة للديمقراطية هــي جغرافيـا الطوائف؟

قد تعطي نظرة إلى الشاشة العراقية بين هذين الحدين صدورة تقريبية لجانب من هذا الواقع في حياة العراقيين، وهم يشاهدون فيلم «الوحدة» الطويل في سجن أبشع دكتاتورية عرفها العراق، ليتحولوا اليوم إلى مسلسلات الديمقراطية معبراً عنها بجيوش الطوائف الإعلامية.

فمع صعود الدكتاتورية إحتل صدام كلُّ شيء تقريباً ليس بصورته الثابتة أعلى الصفحة الأولى في طبعات الصحف التي جعلــت مــن نسخها أشبه بطبعة موحدة فحسب، بل في صورته المتحركة علمي شاشة التلفزيون التي كانت له وحده تقريباً بشخصصه واهتماماتمه اليومية بخطبه وجولاته ولقاءاته التي تمتـــد ســـاعات وســـاعات، أو «مَآثره» معبراً عنها بالحروب وأغاني المديح والتمحيد التي يمكسن وصف صدام معها بأنه رائد حقيقي وبطل قسرين ودائمسي لأولى إرهاصات الفيديو كليب العربي في مرحلته الأولى، أكثر من عشرين مشهداً سريعاً له تظهر في أغنية لا تتجاوز مدتما بضع دقائق، حركاته تتغير بلقطات سريعة بين السرقص الكردي والدبكة العربية والتصويب بالبندقية والمسدس وفي فمه السيكار الكوبي، أو صورته يقطع النهر سباحة، ويسركب الخيول البيضاء والعربات المذهبة في ساحة الاحتفالات، أو عند حديثه على الهاتف ببدلته العسكرية، أو مقبلاً الأطفال بـزيه المدني أو يضع العقال علـي رؤوس شـيوخ العشائر بالزي العربي، أو يصلي في أكثر من مسجد وضريح، مشاهد لا يتاح الكثيــر منها في الواقع للأبطال القرينين في المشاهد الحاليــة للفيديو كليب العربي.

تحت تأثير هذا المشهد المتكرر على الشاشة، شاعت في العراق خلال الثمانينات نكتة تلفزيونية طريفة، تتخلص في أن أحد العاملين في إحدى ورشات تصليح التلفزيونات في العراق توصل إلى حل نموذجي وبراءة اختراع للقضاء نمائياً على الأعطال في أجهزة التلفزيونات، فقد فوجئ الزبائن، الذين جاءوا لاستلام تلفزيونات بعد تصليحها المفترض، بصورة كبيرة لصدام تحتل مساحة شاشات

أجهزهم بأحجامها المختلفة، ولما سألوا المهندس عن معنى ذلك، قال لهم كمن وجد الحل السحري: وهل تستطيعون أن تشاهدوا شيئاً على التلفزيون غير صورة صدام؟ لذلك اختصرت لكم القضية فاكتفيت بتصليح الصوت ووضعت الصورة المناسبة له.

عاد التلفزيون العراقي مع صدام إذن إلى عصر الراديو، إلى الصوت لكنّهُ الصوت الواحد المجرد هذه المرة من المساحة التخييلية لشكل الصورة وطبيعتها، فصورة صدام هي أفق تلك المساحة وفضاؤها ليس إلا.

وفي عودته هذه فإن هوية التلفزيون العراقي بوصفه صاحب أول بث في الشرق الأوسط أضحت نوعاً من التوثيق لمرحلة ماضية وليست مرحلة تمهد لتطور فن الصورة التلفزيونية في العراق وتجدد هويته.

فمن المعروف أن تلفزيون العراق بدأ بنه خلال العهد الملكي وتحديداً في ربيع العام 1956، وله تاريخه الرائد في بحالات الدراما والمنوعات والبرامج والأنشطة الرياضية، حتى شهد أول عملية إعدام لرئيس دولة عندما حرى إعدام عبد الكريم قاسم في شباط افبراير 1963، في استوديو الموسيقى، يمبنى الإذاعة والتلفزيون، وليجرى بث عملية الإعدام لاحقاً كما لو أن إشارة نوعية ظهرت لتقول للناس إن ازير الرصاص، هو البديل لأنغام الموسيقى، ومن ثم لتنفتح مرحلة مريرة أخرى في حقبة السبعينات وتتحول معها شاشة الترفيه إلى قاعة محكمة لعرض المجرمين ومنبسراً للخطب الثورية، وقراءة البيان الأول لكل انقلاب أو تمرد عسمكري، أو القضاء على المؤامرات المزعومة.

مع بدء عصر الفضائيات في العالم، كان على الدكتاتورية في العراق، أن تجد «حلاً داخلياً» تستثمر فيه هذا التعدد الفدادح وتسخره في تعزيم أحاديتها وتغنيه بالتنوع الذي يمساعد على ترسيخها داخلياً، الحل كان قريباً جداً، ومتوفراً في التناسل الطبيعي للدكتاتور، فأنشأ عدي «تلفزيون الشباب» الذي صار يقدم محتزآت مختارة من الفضائيات العربية والعالمية، وهي تصور صدام بطلاً قومياً، ولم تجهد «شاشة تلفزيون الشباب» كثيراً في البحث عن مثل هذه المختارات فكثير من الفضائيات العربية كانت تقدم في الواقسع أفكاراً نموذجية في هذا السياق لم ينجح حتى تلفزيون صدام نفسه في صناعتها أو الترويج لها.

وبانتشار الصحون اللاقطة في العراق بعد الاحتلال صار العراقيون يرون الصورة المقطوعة أو قل الدرامية للبطل القومي على الشاشات العربية بل وعلى الشاشة المحلية كذلك، ويتابعون في الوقت نفسه صورة «العراق العظيم» وهو في دراما جديدة تقوده إلى أشلاء على إيقاع أشلاء الضحايا الذين تضيق عمم الشاشة يومياً.

لكن انتشار الصحون اللاقطة في العراق لم يمنع انتسشاراً موازيساً للقنوات التلفزيونية الأرضية، في سابقة لم يشهدها أي بلد عربي آخر، وربما حتى في العالم، بل ان ثمة حكمة جديدة في العراق رافقت انتشار هذه القنوات مفادها أن قناة أرضية واحدة أكثر نفعاً من قمر صناعي يضم عشرات المحطات الفضائية، ذلك أن المحطسة الفسضائية تستوجب إنتاج برامج خاصة لا يمكن معها قرصنة البرامج من محطات أخرى بينما المحطة الأرضية يمكنها أن تنتخب أي برامج تريده لتعرضه على شاشتها، دون ملاحقة تتعلق بحقوق الملكية.

غير أن واقع الحال في المحطات التلفزيونية المحلية يشير إلى ألها تحولت إلى منابر جديدة للطوائف والملل، ولسان حال للأحرزاب والشخصيات وأصحاب المشاريع، والمستثمرين العرب والأجانب في شي المجالات.

عشرات الملايين من الدولارات يجري ضخها في العراق، لـــيس لإعادة الإعمار أو لتحسين مستوى دخل الفـــرد، بـــل لتعزيـــــز ديماغوجيا الإعلام الحزبي والطائفي.

وإلى جانب الصحون اللاقطة تنتشر على سطوح المنازل في العراق الهوائيات الصغيرة ذات المحركات التي يجري توجيهها من الأسفل بواسطة أجهزة التحكم نحو الجهات النموذجية لاستقبال البيث الأرضي من شتى الجهات، ويحرص العديد من العراقيين الذي وجدوا في المحطات الأرضية تعويضاً، أو حتى إضافة للقنوات الفضائية، على تحديث البحث اليومي للعثور على محطات جديدة، وغالباً ما يجدون أن قناة جديدة دخلت في الخدمة غير معنيين بخلفيتها، بل بما تقدمه من ترفيه.

وإلى جانب المحطات الأميركية التي تبث ارضياً وفضائياً كقناة الحرة الممولة من الحكومة الأميركية، يجري أحياناً التقاط محطات أحرى ارضياً بصورة غير مفهومة للبعض، ربما بسبب شبكات التقوية المنتشرة، وبينها محطات فوكس نيوز القريبة من وزارة الدفاع الأميركية.

أما المحطات الإيــرانية الأرضية الصريحة التي تبث مــن داخــل إيــران، فهي الأكثر رواجاً حتى الآن، لأسباب عدة منها ما يتعلــق

بنوع من التنفيس عن مكبوت أمتد لأكثر من ربع قرن منذ انتصار الثورة الإيرانية، بسبب توجهات السلطة السابقة بتوصيف متابعة الإذاعة والتلفزيونات الإيرانية آنذاك حيانة وطنية، كثيراً ما قادت المتهمين بها إلى مقصلة الإعدام على حلفية لاقمام بالاتصال بالعدو، يشاهد العراقيون هذه القنوات اليوم ربما من أجل البحث عن السبب في إعدام الكثيرين ممن عرفوهم أو ربما لينسوا هذا السبب إلى الأبد، ومن الأسباب الأخرى التي تدعو العراقيين لمتابعة القنوات الأرضية الإيرانية توفر قنوات رياضية متخصصة تنقل جميع مباريات كرة القدم العالمية، غير خاضعة لأي تشفير، أو حقوق معربة عادة ما يحرم بسببها مشاهدو القنوات الفضائية المفتوحة، من متابعة تلك المباريات، إضافة إلى وجود عدد من المحطات باللغة العربية تبدو وكأها موجهة للعراق.

أمام هذا الموج الإعلامي الإقليمي، وتزايد أعداد المستثمرين الإعلاميين في العراق، ظهر توجه لدى «سلطة الائتلاف» لتنظيم إدارة الإعلام المرئي والمسموع فحاء إنشاء «الهيئة الوطنية للاتصالات والإعلام»<sup>(1)</sup> بقرار من الحاكم الأميركي للعراق بول بريم وتحت إشراف «خبراء الاتصالات

<sup>(1)</sup> هيئة انشأها بول بريمر الثالث «المدير الإداري لسلطة الائتلاف المؤقتة ) كما جاء في توقيع الأمرين رقم 65 و 66 في 20 آذار 2004، وقبل ذلك كانت قد أنشئت شبكة الإعلام العراقية «I.M.N» والتي تضم جريدة المصباح وتلفزيسون العراقية وإذاعة بغداد، تحت إشراف الممثل الإعلامي لقوات التحالف الأميركسي البريطان في احتلال العراق: سايمون هاسلوك.

وصناعة الإعلام في بريطانيا ومن هيئة الاتسصالات الفدرالية في الولايات المتحدة لتكون مهمتها تنظيم الخدمات الإعلامية والاتصالات والمعلومات في العراق، وإصدار التراخيص الخاصة بإطلاق محطات الراديو وقنوات التلفزيون.»

وبميانية أولية مخصصة قدرت بأكثر من خمسة وعشرين مليون دولار، إضافة إلى ما يدخل إلى ميازانيتها من مصادر متعددة أخرى وذلك من خلال أجور التراخيص التي تفرضها على شركات الهواتف الخلوية وهيئات البث المرئي والمسموع، باشرت الهيئة عملها، وعلى الرغم من توصيفها لنفسها بالوطنية إلا أن الهيئة في الواقع لا تتبع الدولة العراقية ولا تحصل على ميازانيتها من الحكومة.

وما بين طلبات الترخيص التي تتلقاها هذه الهيئة بشكل لافست، والتي تقوم بنشرها دورياً، وبين إشارات البث التلفزيوني التي انطلقت فعسلاً على شاشة التلفزيون المفتوح والمتاح والمباح، تتشكّل صورة مشوشة فعلاً لدى المشاهد العراقي، أمام هذا الزخم الصوري الهادر في وجهه، بلغات شتى ولهجات عدة، والأمر هنا لا يتعلق بالتعسدُّد المتنوع والتنافس الطبيعي لكسب عيون جديدة، على وفسق هدي البيت الشعري الشهير للشاب الظريف التلمساني:

# داريتُ أهلَك في هــواك وهُــم عــدى ولأجلِ عيــنِ ألــفُ عيـــنِ تُكــرمُ

لكن ربما بتحريف القافية في البيت أو تركها مرسلة لكي يتحول الكرم، إلى أي شيء آخر غير معناه ربما حتى بالجناس البلاغي، بل

إلى كرم من نوع آخر يذكرنا بالمثل الــشهيـــر «الأعـــور في بلـــد العميان ملك»

للمة زبد كثير ومضر في واقع الأمر، في هـذا التعـدد غيـر الطبيعي بل المريب، للمحطات الأرضية التي تخلق شحنات متنافرة لا يبدو أن العراقيين مهيئين لتقبلها سريعاً وهمذه الجرعات المكثفة.

مع هذا:

# أزح عـــن صــدرك الزبــدا

كما يقول الجواهري، وأزح عن أسماء ومسسميات القنوات التلفزيونية الجديدة في العراق، ليتبين ما خلف هذا الحفل التنكري المنوع من بشاعة في التعصب الطائفي والقومي والتنافس الإقليمسي والدولي على شاشات المحطات التلفزيونية الأرضية في العراق.

أزح أسماء المحطات من قبيل الحرية، السسلام، العهد الجديد، الرافدين، النهرين، الغدير، المسار، المشرق، السشرقية، الرشيد، الفيحاء، الحرة، الفرات، المربد، النخيل، الجنوب، وتمعن في الحيثيات التي أوردها مقدمو طلبات الترخيص للهيئة التي نشرها كما هي، عن مصادر تمويلها. ستجد: المرجعية الدينية للسيد علي السيستاني، قوات بدر، إرساليات العهد الجديد للمعمدانية حول العالم، هادي المدرسي، الحكومة الأميركية، القوات الأميركية، الحكومة الأمير كية، القوات الأميريعي، حزب الدعوة، البريعي، حزب الدعوة،

المجلس الأعلى للثورة الإسلامية في العراق، الحـــزب الإســــلامي في العراق، الأكراد، الأحزاب التركمانية والآشورية.

وفي التدقيق في مصادر التمويل تلك، سنلمس الفرق الواضح بين طريقة صياغة هذا البند بين المحطات التي تعلن بوضوح أها تمول مباشرة من قبل الحكومة الأميسركية أو الحكومة البريطانية كما هو الحال في قنوات IBB بغداد الفضائية التي تحصل علمى التمويسل المالي من حكومة الولايات المتحدة، أو المربد الممولة من الحكومة البريطانية: قسم التطويسر العالمي، وبين المحطات التي تتلطى تحت مصادر تمويل لا يمكن بأي حال الركون إلى مصداقيتها وحجاباة المششة، من قبيل: الأموال الشخصية لمذيع سابق، أو التبرعات والهبات من المواطنين، أو من الأموال الشخصية لصاحب دار نسشر والهبات من المواطنين، أو من الأموال الشخصية لصاحب دار نسشر مغيسرة أصدرت بضعة كتب قبل أن تتوقف بسسبب صعوبات مالية. أو تلك التي لا تخلو من طرافة حيث تشيسر إلى أن مصادر محويلها تأتي من ربع بيع الكتب لأحد رجال الدين!

بيد أن أخطر فقرة ترد في مصادر تمويل بعسض المحطات ذات الطبيعة الدينية، وهي تشكل الأغلبية الساحقة، تتعلق بأموال الحقوق الشرعية أي نسبة الخمس والزكاة، ومكمن خطورتها يتصل بتوجيسه هذه الأموال التي من المفترض ألها واجب شرعي يقدمه الميسسورون إلى المعسورين والمعوزين، عبسر وساطة تتمتع بالثقة، لا أن يسسزج هما في حمى التنافس على احتلال الصورة على الشاشة، في وقست لا يسزال الكثيسر من الرعية في عداد من تحسقُ علسيهم السصدقات والهبات الإنسانية، لا الدينية المتمثلة بالحقوق الشرعية فحسب.

ونتابع على الشاشة في بغداد محطات جديدة تبدأ بنها وما عداد المواطن يسأل لمن تعود، فهناك تلفزيون المشرق الذي يموله السشيخ لهرو محمد عبد الكريم وهو أحد شيوخ طريقة صوفية معروفة في العراق خاصة في شماله باسم الطريقة الكسنوانية التي تتبع الطريقة القادرية المعروفة بين مدارس التصوف، لكن زهد التصوف لم يمنع شيخ الطريقة من الدخول إلى الشاشة، وإلى الحياة السياسية عبر تسييس التصوف بصحيفة وقناة تلفزيونية، وتجمع رأسه الشيخ لهرو نفسه ودخل به انتخابات الثلاثين من كانون الثاني / يناير 2005 تحت اسم: قائمة تجمع الوحدة الوطنية العراقي، خرجت خالية الوفاض في الانتخابات الأخيرة فأطلقت تلفزيونها بعد ذلك ربما لتحقق الانتخابات الأخيرة فأطلقت تلفزيونها بعد ذلك ربما

حتى موظفو المفوضية العليا المحولة من قبل الأمسم المتحدة للإشراف على تلك الانتخابات، وجدوا لأنفسهم أدواراً تالية في هذا العرس التلفزيوني الكبير، فعبد الحسين الهنداوي رئيس المفوضية العليا المستقلة للانتخابات في العراق هو أحد أعضاء الهيئة الوطنية للاتصالات والإعلام التي تمنح تراخيص البث الإذاعي والتلفزيوني أما فريد آيار الناطق الرسمي باسم المفوضية نفسها فهو من بين العشرات ممن قدموا طلباً لترخيص محطة تلفزيونية باسم «ستار تي في» تبث من بغداد.

فيما تحاول القنوات التابعة للأقليات العرقية في العراق، إيجاد مكان لها وسط هذا التشابك بالتأكيد على برامجها السياسية في تبنى حقوقها القومية، وإعادة أحياء لغاتما الأم وتراثها القومي كتابة

وتخاطباً، ينطبق هذا التوجه على كلٌّ مــن قنـــاة «تـــوركمن الي» وتلفزيون آشور.

صحفيون وصحفيات صغار لم يعرفوا في أوساط الصحافة والإعلام قدموا طلبات عديدة مماثلة أو أطلقوها بالفعل بينها محطة مهتمة بالمرأة العراقية اختارت له اسم الملكة الآشورية «سميراميس» وبتمويل من «أحد الأمراء العرب» كما حاء في نص طلب الترخيص.

أما نجيب سايروس مالك شركة عراقنا للهاتف المحمول، فأطلق أكثر من قناة تلفزيونية ومحطة إذاعية بينها راديو وتلفزيون هو وقناة النهرين التي عرفت بأنها أول من نقلت مباريات الدوري العراقي لكرة القدم بعد الاحتلال.

لقد جعل صدام من الشعب العراقي كله من حصته ومـشاهديه، يغنون له ويـرددون اسمه فحسب، مباشرة أو بكنيـات وألقـاب وأوصاف شتى، هكذا أرادهم موحدين في تعدده هو. واليوم فـإن ورثة صدام الجدد كل يـريد أن يغني مواله لتسمعه ملته، ومع هذا لا ينفكُون يتحدثون عن رفض تسييس الإعلام، ربما لأهم يعتقدون أن الطائفية ليست من السياسة بشيء، هذا ما أرادوه إذن من تحويل الأحادية في النظر إلى التحديق في مساحة متشابكة، لكنـهم هـم أنفسهم في الواقع لا ينظرون إلى تلك المساحة الـشاسعة إلا بعـين واحدة، ضيقة حوصاء على الأغلب.

# الفصل الثاني معارك بيسن الأضرحة

### الرعية المسلحة والمرجعية المريضة.

فتنة أخرى قائمة ومَنْ يُفترض بألهم يسهرون على نومها كـــانوا نياماً!

فمهما قيل عن أن توقيت تدهور صحة السيستاني لم يكن مرتبطاً بتدهور الأوضاع في النجف خلال شهر آب / اغسطس 2004، وعموم المحافظات المحنوبية في العراق، فإن الأحداث نفسها فرضت هذا الربط سواء جاء بالمصادفة، أو جرى تدبيره بعناية شيطانية!

ليس غياب السيستاني وحده هو من وضع علامات الاستفهام الخطيرة إزاء ما يجري، فثمة غيابات بالجملة للمرجعيات الروحية والدينية والسياسية والاجتماعية على حد سواء.

فالمراجع الدينية (العظمى) متعددة في عراق اليوم، والتعدد هنا ليس تنوعاً في الدرجات وفي طبيعة الأتباع، بل هو تنوع حيى في التعدد العرقي لأصول هذه المرجعيات، ومع أن لا أهمية حاسمة لهذا التحدر العرقي في تاريخ المرجعية، لكن الأمر هنا متداخل بين فكرة الوطن، بالمفهوم السياسي حيث تمور بها أحداث العراق اليوم، وبين فكرة المقلدين والأتباع وهي هنا أبعد من مفهوم الوطن بل وتقف أحياناً على طرفين متناقضين في (الصراع الوطني)

بيد أن هذا التنوع العرقي عادة ما جرى إخسضاعه لحسسابات التنافس على المرجعية، وكانت قضية تجديد الإقامات السنوية لممثلي الحوزة من غيسر العراقيين، ورقة ضغط ومحل جذب وشد بيسسن

السلطة والمرجعية، إذ كانت الأخيرة تلجاً إلى تحديد وجود (الأجانب) المنخرطين في الحوزة، وتضغط باتجاه المرجع الأعلى لتقليص هذا العدد، ولعل واحداً من الأسباب التي خلطت بها أجهزة السلطة دوافع محاولات الاغتيالات المتكررة التي تعرض لها عدد من المراجع خلال التسعينات، هي ما أثارته قضية تجديد هذه الإقامات وحصرها بمراجع معينة، وعلماء دين محددين، وتفسير عمليات الاغتيالات تلك بدوافع تنافسية وصراعات داخلية مفترضة.

هذه المراجع بتعددها تكاد تكون كلها غائبة اليوم، أو مغيّبة إن شعت أن لا تطلق التهم جزافاً، غياباً مركباً سواء عن فكرة الوطن أو حتى فكرة الأتباع والمقلدين، غياباً يأخذ أشكالاً شتى فقد طار السيد السيستاني على (بساط الريح) إلى لندن للعلاج، برحلة شبه سرية من بغداد إلى بيروت ومن ثم إلا لندن، وبرحلة أكثر سرية من النحف إلى بغداد، حيث أشار أتباعه إلى أنه سلك طريقاً وعرة نحو مطار بغداد، فيما أكد آخرون ممن يمعنون في التسشكيك بدوافع الرحلة عموماً إلى أن مروحية أميركية تولّت نقله من النجف إلى بغداد، وبعيداً عن أجواء المشككين والمدافعين عن الرحلة فإن الرحلة بغداد، وبعيداً عن أجواء المشككين والمدافعين عن الرحلة فإن الرحلة فراغاً قوياً ليس في النجف والعراق بل تعدى صوت الريح في تجاويفه فراغاً قوياً ليس في النجف والعراق بل تعدى صوت الريح في تجاويفه الحدود الإقليمية.

السيد على الحسيني السيستاني المولود في مسشهد الإيـــرانية في العام 1930 هجرية، والمنسوب إلى سيستان حيث أكثرية (بلوشية) وليس فارسية، والمقيم في النجف منذ العام 1951، كـان العمامــة الأولى في البلاد، التي تقود (قيادة روحية، حيث لــيس ثمــة التــزام

متحسد في مشروعه الفقهي بفكرة ولاية الفقيه) الجماعة الأوضح في الشارع عندما دخلته القوات الأميركية، بيد أن أحداث نيسان / أبريل 2004، قلبت المعادلة كثيراً، عندما بدا أن مقتدى الصدر قادر على قيادة هذا الشارع نحو مسار آخر فوضع السيستاني في موضع ليس بالسهل فيما القوات الأميركية تتحه نحبو النحف، الخطوط الافتراضية الحمراء التي وضعها بدت هشة أمام تقدم الدبابات نحو مرقد الإمام على ومقابر وادي السلام. الدماء التي أريقت على ذلك الطريق كانت هي الأحمر الوحيد، وانقلب الشارع العراقي في تشابك الخطوط الحمراء، في مدنه المقدسة، ليطلق تسمية الحرى على السيد السيستاني، لتفسير سكوته فأضحت تسمية أخرى أكثر (السيكتاني) هي التسمية التي عبرت عن بلاغة محلية أخرى أكثر تشدداً باتجاه (الحوزة الصامتة) وعمقت انقسام الشارع وانقلاب أحياناً نحو جهة الصدر.

غاب السيستاني، حتى قبل أن يسافر، غيبته تلك الخطوط الحمــر التي رسمت من دماء القتلى في الأمكنة المقدســـة، وغـــاب دوره في احتدام الاصطدام بيـــن مقتدى الصدر والأميـــركان.

غاب و لم يكن غيابه إلا كناية عن غيابات أخرى متعددة الصيغ.

فثمة معلومات متزامنة ترددت عن وجود السيد محمد سعيد الحكيم في ألمانيا، بيد أن نفياً صدر من مكتبه بيروت، جاء لينفي السفر المزعوم، لكنّه نفي أكد من جهة أخرى غياباً متعددة الأطراف عن الأحداث، وثمة معلومات أحرى عن سفر بشير النجفي (المولود في باكستان) إلى قم الإيرانية، واعتكاف محمد إسرافياض (الأفغاني المولد) بعد تعرضه للمضايقات من أطراف عدة.

ربما بسبب هذا العراء الواسع توجه عدد من الشخصيات والتنظيمات المتعاطفة مع تيار الصدر بنداء إلى السيد محمد حسين فضل الله، للتصدي لواقع النجف العاري، مستنهضين فيه مولده النجفى وحوزويته وتسامحه.

المراجع الأربعة الكبار بغياهم متعدد الصيغ هذا، ليس العسراء الوحيد الذي وجد أبناء المدن الفقيرة والمحرومية أنفسهم فيه فالأطراف السياسية التي مشت نحو مناصب الحكومة المؤقتة في عريهم الواضح، انسزوت هي الأخرى تحت الأغطية والأحداث.

لم نكد نسمع صوت إبسراهيم الإشيقر (الجعفري) إلا متلعثماً من مدينة الضباب، التي قيل إنه رتب فيه سريراً أبسيض للسسيد السيستاني في أحد مشافي لندن.

والجعفري، نائب الرئيس عن الكوتة الشيعية، يواجه حقاً مأزق المضيق الصعب بين فكرة (الدعوة) التي تخمرت تجربت في راديكاليتها، وبين واقع (السلطة) التي خلطت فيه (النائب بالداعي) أما أحمد الجليم (الشيعم العلمان) الذي يبحث عن دور دون أن

أما أحمد الجلبي (الشيعي العلماني) الذي يبحث عن دور دون أن تكون خلفه قاعدة اجتماعية واضحة بعد أن فقد ماركة التصنيع. وتسرب أعوانه ومن قدموا مع مؤتمره في وظائف رسمية بدت لهممكاسب، أو عادوا من حيث أتوا أو إلى الكتل الاجتماعية السي ينتمون إليها، وجد نفسه هو بالذات بلا غطاء، فغطاء الحليف الأميسركي سحب منه بالتدريج من خلل مذكرات التوقيف المتكررة له ولمساعديه وآل بيته! ولعل دوره في التنويم الوقتي «لفتنة» نيسان، ومعقلها الأساسي في معارك النحف بالذات لاح نوعاً مسن

الدور البديل الذي تصور أنه سيمنحه القاعدة التي يفتقر لها, لكن بينه وبين مثل هذا الدور مذكرة اعتقال عند الحندود وسؤال عريض عن رحلته إلى الشرق.

ربما لهذا أبدى إياد علاوي في مؤتمره الصحفي الذي أعلن فيه عزم حكومته على سحق المسلحين أو استسلامهم، استغراباً مقصوداً من بيان (البيت الشيعي) وتساءل عن مصدره، لأنه يعلم تماماً أن هذا (البيت) أضحى فارغاً من ممثليه ربما باستثناء مستشاره للأمن القومي (موفق الربيعي) الذي كان إلى جانبه خلال المؤتمر، أما علاوي نفسه فينظر إليه على أنه شيعي من خارج البيت.

إذ لا يمكن للبيت الشيعي أن ينكفئ في المنطقة الخــضراء، أو في شارع الزيتون أو في ظلمات أقبية وسراديب النحف، إنه ينبغــي أن يقوم في عراء المدن المكشوفة للفقر والأوبئة وغــارات المروحيــات الأميــركية.

ومن أجل هذا لم يكن من حقَّ علاوي أن يطلق على هذه الكتلة الاجتماعية الواسعة توصيف مجموعة من اللصوص والخارجين على القانون، وبان أغلبهم من المطلق سراحهم من سجن أبي غريب سيء الصيت، ألم يكن نزلاء هذا السجن هم المادة الحيوية لبيانات حركة الوفاق التي يرأسها علاوي، وبقيسة أطراف المعارضة بوصفهم شهود القمع والإرهاب الذي يتعرض له الشعب العراقي على يد الدكتاتور؟ ألم تجرِ صياغة خطاب الحرية الجديد من دم هؤلاء وأمثالهم!

بيد أن أحداث نيسان/ أبريل 2004 لا تشبه أحداث آب العام نفسه وإن بدت كذلك، فالصدر كان يتمتع قبل هذه الشهور الأربعة الفاصلة بغطاء ولو جزئي من قبل المرجعية في النجف، لكنّه ما بيسن الربيع والصيف انحسر عنه هذا الغطاء الرقيق والدعم الجزئي، إذ جاء تخلي كاظم الحائري عن إسناد وكالته في النجف للسسيد مقتدى الصدر واحدة من مظاهر العري المزدوج، تحست شمس قاسية، فالحائري المقيم في (قم) أضحى هو أيضاً بلا امتداد واضح بعد أن تخلى عن مقلديه.

وما بين معارك النحف في الربيع وفي الصيف، أكثر من تباين على مختلف المستويات.

فبينما كانت أحداث النجف النيسانية مرتبطة بموعد تسليم السيادة، ارتبطت أحداث الصيف بسخونة التحضير للانتخابات الموعودة والتصقت بواحد من أهم استحقاقاتها المرحلية وهو عقد (المؤتمر الوطني) الذي ما برح متعثراً حتى قبل الاصطدام الأحير بالتيار الصدري.

وإذ اتسمت أحداث نيسان / أبريل بشمولية أكبر، عندما انطلق شعار (من الفلوجة للكوفة هذا الوطن ما نعوفه) فإن الأمر اختلف بعد تلك الشهور الأربعة وما أعقبها من تفاعلات وتحالفات، فحغرافيا نفوذ الصدر في مناطق الفرات الأوسط والجنوب، هي وحدها من تتلقى ضربات (متعددة الجنسيات) أو تمتص اندفاعاتما هنا وهناك، ولا بد من الإشارة، إلى أن الهجوم على النجف، جاء بعد أن أعلن إياد علاوي أنه التقى (قيادات المقاومة وشيوخ العشائر في مناطق ما عرف (بالمثلث السنى المزعوم) وخلال هذه المرحلة أيضاً

حرص علاوي على عزل تيار الصدر عن محيطه الحيوي، فقام عدد من مساعديه بجولات على عشائر منطقة الفرات الأوسط وعشائر الجنوب لتعبئتهم باتجاه (خطته الأمنية) بالأموال والوعود والمناصب، لتجريد تيار الصدر من أهم حلقات قوتها ودعمه التقليدي.

وفي الوقت نفسه فإن ثمة حصاراً حري لمدينتي سامراء والفلوجة، تمهيداً لمرحلة (أمنية لاحقة) على ما كان يبدو في حينها.

وبيسنما كان الصدر هو المطلوب في حملة نيسسان / أبسريل موجب مذكرة التوقيف لاتهامه بمقتل مجيد الخوئي، وكانت القوات المحتلة هي من تمسك بتلك الورقة التي سرعان مسا سسقطت، فإن المطلوب مع معارك النحف الصيفية هو تجريد جيش المهدي مسن سلاحه في بلد يكاد يكون أغلب شبابه منخرطين في ميلشيا معينة، أو عاطلين بانتظار تجنيدهم كأيد مقاتلة في أي تنظيم، ورئيس الوزراء نفسه أول من بدا تجنيد المليشيات حال دخوله البلاد، في سياق حركة الوفاق الوطني التي يسرأسها قبل أن يذيبها في قانون حل الميليشيات ودبحها بقوات الشرطة والاستخبارات وأفواج الحرس الوطني وحتى الوزارات المدنية.

يتضع من هذا إنها حرب حكومة علاوي، وهي حرب (سياسية) في الدرجة الأولى، أو هي انقلاب مبكر من نوع غير مألوف لفرض سلطته كأمر حتمي لا بديل عنه، بعد أن فرضها في المرحلة السابقة كأمر واقع لا مناص منه.

فقد بدأت الحكومة بالملف الأمسني، وبنست أجهزة الأمسن والمخابرات التقليدية وبعدد وافر من عناصر النظام السابق خاصسة

أولئك المهتمين بالملف الإيسراني وطرق نفوذه في العراق، واهتمست بأجهزة القمع على حساب حل المشكلات الأساسية في حياة الناس، مستفيدة من درس صدام على ما يبدو في أن تجعل المواطنين خائفين دائماً خيسراً لك من أن تجعلهم آمنين.

فقد حلت حكومة علاوي جدلية بيـــزنطة في ثنائيــة الأمــن وتحسين الوضع الاقتصادي بأن اختارت خياراً واحداً، تعتقــد انــه الأربح لأنه سيوفر لها، أوراقاً إضافية في شطب الخصوم الــسياسيين، القضية هنا تتعلق بتمكين المؤقت لان يصبح واقعاً، ودفع الممكنــات إلى ممكناها فحسب، أو إقصائها إلى أقصى ما يمكــن، اســتحقاق الانتخابات بصيغتها الحالية لا تخدم حكومة عــلاوي إن أرادت أن تستمر (ديمقراطياً) وإنجازه الموعود بحل المشكلات المتفاقمة مع تراجع النشاطات الشركات الأجنبية نتيجة الوضع الأمني المتردي لن يجــد طريقه للتحقق، وثمة بضعة أشهر ،بضعة لا غيــر، علــى الموعــد الموعود، الذي تشيــر وقائع الأرض إلى أنه يتراجع ولا يقترب.

فيما أثبت تيار الصدر أنه اكتسب خلال تلك الفترة شيئاً من التطور التنظيمي، ليس الجانب العسكري الذي أسفر عن إسقاط الطائرات المروحية إلا واحداً من تجلياتها، ولا التنسيق بين المدن التي تتواجد فيها قواعد التيار، إلا منها، فهو اثبت كذلك قدرة معقولة في توجيه الصراع وجهة سياسية سواء بالتوقيت أو بالأهداف.

ويبدو هذا التيار من بين أكثر التيارات الملتبسة (للمقاومة) وضوحاً لهذا لا تختفي وجوه كثير من قيادته أو مقاتليه ومسؤوليه خلف الأقنعة والأكياس السود، ولعل هذا ما كلفه خسائر واضحة في الاغتيالات والاعتقالات من خلال اختراقات عدة، بيد أنسا لم نسمع عن سيارات مفخخة ولا أشرطة ذبح ولا رهائن مدنيين تجري المساومة عليهم، وهنا سمة إضافية قد تجعل من إفراط الأميركان وحكومة علاوي في استخدام العنف ضده أمراً سيكسبه مزيداً من التعاطف الداخلي وحتى الخارجي، في وقت يخسس الأميركان والحكومة معاً، ليس التعاطف وحده بل المصداقية التي لم يبق كلام كثير بصددها.

شيئاً فشيئاً حرى تجريد الصدر من دريئاته المختلفة، فبعد أحداث نيسان / أبريل 2004 أو ما سمي بانتفاضة التيار الصدري الأولى ضد الاحتلال والتي أشعلت أغلب مدن العراق ضد البرريطانيين والأمير كيين وبقية حلفائهما، كان واضحاً إن الأمرر يحتاج إلى هدنة.

والعرب تفرق بين الهدنة والصلح، فهي سكون لعلة وليست صلحاً تاماً، بل ان ابن الأثير ذهب إلى أبعد من ذلك حين شبهها بدخان الحطب لما تحمله من فساد باطن خلف صلاح ظاهر (1) ويرى حديث نبوي عن الفتن : «يكون بعدها هدنة على دخن وجماعة على أقذاء» أي لا ترجع قلوب قوم على ما كانت عليه.

الهدنة إذن لا تنهي الحروب ولا تخمد الفتن، لكنَّها تنيمها قليلاً لتدبير أمر أكثر إحكاماً ودهاءً.

واضحٌ أن الفتنة التي نامت بضعة أشهر تحت رماد الهدنة عاد إلى إيقاظها أكثر من محراث لعين.

فما بين تصريحات وزير دفاع الحكومة المؤقتة باتجاه إيران، وتصريحات وزير الداخلية بأن حكومته لن تفاوض تيار السصدر وسترمي هم خارج الحدود تستعير الحكومة خطاباً مريعاً، بينما تستعيد الكتلة الاجتماعية المعنية أثر خطاب السلطة السسابقة السي سبقت الحرب العراقية الإيرانية، فمن الواضح أن الحدود السي قصدها وزير الداخلية في الحكومة المؤقتة لمن تخطئ جهتها التقليدية: الشرق، خاصة وإن طريق الرمي على الحدود لم يسزدهم إلا نحو تلك الجهة، وهكذا ترث هذه الكتلة نعوتاً وتوصيفات بالعمالة واللصوصية والخروج على القانون من الحكومات المتعاقبة دكتاتورية كانت أم متقنعة بأقنعة الحرية.

والواقع أن لجميع البلدان المجاورة للعراق أوراقها التقليدية الواضحة، لا يمكن استثناء رئيس الجمهورية ورئيس الحكومة وأعضائها من حزمة تلك الأوراق بالتأكيد، لكن أن يجري ربط حركة هذه الكتلة الاجتماعية الواسعة بخطاب التهجير والتسفيرات سيئة الصيت فإن لهذا دلالات خطيرة في هذه المرحلة.

لكن أسوأ ما في التدبير الأسود أنه نسب في جزء منه إلى دعوة محافظ النحف القوات الأميركية التي قامت بتعيينه، إلى القضاء على حيش المهدي، لكأنه جنرال بأربع نجمات يأمر المارينز متى شاء!

لكن المحافظ المعين الزائل، هو في حقيقة الأمر أقسل من ذلك بكثير، فهو شخص غير معروف حتى في أوساط النحفيين، فقد ترك العراق قبل أربعة عشر عاماً، لاجئاً في مخيم رفحاء في المملكــة العربية السعودية وثمة شهادات تواتر على نشرها شهود كانوا معه في المخيم، أفادت أنه اعتقل هناك في قضية داخــل المخــيم لا تــزال خيوطها غامضة، قبل أن يحصل على اللجوء في الولايــات المتحــدة ليعود مع القوات الأميركية مترجماً، ضمن العقود التي أبر متها وزارة الدفاع الأميركية مع عدد من العراقيين للعمل مع قوالها في العراق كمستشارين ومترجمين، بيد أن الترجمة لم تكن مجرد مهنة مؤقتة فقد تسربت ظلالها إلى اسمه نفسه لذلك لا يوجد حتى الآن أي اتفاق على حقيقة كنيته، حاصة وأنها تنقل غالباً من قبل وكالات الأنباء الأحنبية ليجرى تكييفها عربياً وعراقياً وفق أبجدية أحرى، بإيراد كنية المحافظ بالترجمة التي حملها جواز سفره الأميركي ربما، فما بين (الذرفي والزرفي والظرفي) تحار الأبجدية وتلتبس الهوية في دلالة ذات مغزى أبعد من خطل الحروف، لتقول لنا مهما تعددت الأسماء فالفعل واحد! ولا أهمية للكني والتواريخ والأسماء إزاء ما تؤديه من وظائف وأفعال.

وما بين النجف (مبنى المحافظة) حيث جري التدبير والتنسيق بين الأمير كان والحكومة، والنجف الضريح والمقبرة حيث يعتصم المقاتلون، بدلالتيهما، يلتبس مفهوم الحرب بين المقاومة والخروج على القانون، لكنّها حرب لا يمكن تجريدها في النهاية عن البعد الطبقي، ودوافع الصراع

السياسي التي يتداخل فيها مفهوم الأفراد والجماعات، بينما تبقى النحبة هي النسيج المفقود للصلة بين الجانبين.

فما يجري في الواقع هو تفتيت هذه الكتلة الاجتماعية لصالح نمط آخر من الصراع السياسي.

فمن الواضح أن تشكيل هذه الكتلة المهمشة لنيار الصدر جاء في سياق محاولة منها أن لا تقف عند حدود مرجعيات التقليد الديني في المعاملات والعبادات وحتى العقائد، بل تمضي إلى أبعد من ذلك لتبحث عن دور سياسي لها في الحياة العراقية، دور ظلت هذه الكتلة تفتقده بينما يتم ترجيح الأدوار النمطية للعائلات والألقاب التقليدية في معجم الأسماء الفاعلة في تاريخ العراق السياسي كالجلبي والباجحي والجادرجي والنقيب، بيد أن عائلة الصدر نفسها تنتمي إلى سلالة فاعلة ومؤثرة في تاريخ العراق منذ أن تولى السيد محمد الصدر رئاسة إحدى الوزارات في العهد الملكي ورأس في فترة أخرى من العهد نفسه رئاسة مجلس الأعيان، قبل أن تواجه عائلة الصدر بأجيالها اللاحقة كفاحاً من نوع آخر خلال العقود الثلاثة الماضية.

ولهذا نرى الكثير من مقاتلي (جيش المهدي) يقاتلون حفاة الأقدام، مثلما هم مجردون من الأغطية الاعتبارية النوعية، أعرف شخصاً فقد اثنين من أبنائه في المعارك، كان أحدهما جريحاً وله فرصة في تلقى العلاج، لكن سيطرة القوات الأميركية والحرس الوطني على مستشفيات النجف، وشروعها باعتقال واستجواب الجرحي الذين يصلون تلك المستشفيات، جعلت ذلك الجريح يموت متأثراً بجراحه دون أن يحصل على فرصة تلقى علاج في مستشفى المدينة.

والواقع أن فكرة الغرباء الذين يحاربون في غير مدهم قد تحولت هنا إلى بعد آخر، ينبئ عن حالة خطيرة يعيشها العراق اليوم، ففكرة المقاتلين العرب والقادمين من خارج الحدود الذين قاتلوا في الفلوجة، تحولت في النجف، إلى توصيف آخر ونعت لا يخلو من غرابة (عن هؤلاء الغرباء) المقاتلين الذين يأتون بالشاحنات من المدن الفقيرة في الثورة والشعلة والحسينية والفضيلية وسواها من أحياء بغداد الفقيرة و بقية المحافظات الجنوبية.

### إذن هل هي كناية متقدمة عن حرب أهلية؟

لم يشهد العراق حروباً أهلية بالمعنى النمطي لهذا المفهوم، إذ لم يشهد اقتتالاً داخلياً ذا بعد قومي أو طائفي أو عرقي أو دينى، لكسن هذه التوصيفات جاءت نتيجة صراع (الأهالي) والجماعات مع الحكومة، لا يمكن عزل (حرب الشمال) بين الأكراد والسلطات المتعاقبة عن هذا الواقع، ولهذا فإن استهداف مؤسسات الحكومة غالباً ما يكون من بين البشاعات الكثيرة التي تفرزها طبيعة مثل هذه المعارك، ولهذا ليس مستغرباً أن تكون الصفحة القادمة من المعارك الدائرة في مختلف أنحاء البلاد هي مهاجمة مؤسسات الحكومة من قبل الجماعات والأهالي المقهورة والباحثة عن دور ظل مفقوداً، خاصة وأن الأمر ازداد تعقيداً بتداخل وجود احتلال أجني، وحكومة لا تتوانى عن نعت (مواطنيها) بأقسى الصفات المكنة.

## جمهورية الطوائف (الديمقراطية).

فهسل أيهسا الدستورُ تسمعُ شاكياً بك اليوم يسرجو أنْ يسسرى لهسطة السشرق نسراك بأيسديهم عسلى الخلسق حجسة وانست عليهم حجسة لا على المخلق فيسا أيها الدستور فاقض بمَا تسرى وأبسرق ولكن، لا تكن خلسب البسرق

#### معروف الرصافي

في مؤتمر المعارضة العراقية الذي انعقد في لندن — بضعة أشهر قبل الهجوم العسكري الأميركي على العراق – وقف كنعان مكية خلال المداولات ليعلن ضرورة تضمين البيان الختامي للمؤتمر توصية خاصة تقضي بأن تنصَّ إحدى مواد الدستور العراقي الدائم على كفالة حقِّ حرية المثليين جنسياً، لأن ذلك من المبادئ الأساسية للحرية الشخصية (1).

<sup>(1)</sup> نفى كنعان مكي في رد نشرته جريدة القدس العربي الصادرة في لندن بتاريخ: 28 / 12 / 2002، أن يكون قد أثار مثل هذه النقطة في اجتماع المعارضة الذي عقد في لندن 13 – 16 / 12 / 2002، لكن مشاركين في الموتمر المذكور بينهم مسؤولون في الحكومة الحالية أكدوا في دمشق بعد عودهم من المشاركة في الموقم وبتواتر لأكثر من مصدر أنه طرح هذا الموضوع فعلاً وإلهم ردُّوا عليه بقسوة.

بالنسبة لكنعان مكية الذي كان يقول كلامه ذاك بين أوساط كثيرة من المعممين ورجال الدين، من قادة الحركات الإسلامية التي تشكل العصب الأساسي لقيادة العملية السياسية في البلاد اليوم، لم يجد من أمر يمنعه من الإدلاء بدلوه المثير طالما أن أميركا التي يعرفها هي التي تقود مشروع التغيير في العراق، فمبدأ حرية المثلية الجنسية هو مثار جدل حتى داخل الولايات المتحدة نفسها فما المانع من إثارته في العراق الجديد أيضاً بالنسبة لمكية أيضاً فإن الأمور كانت تبدو على ما يرام، على طريقة الراحلة سعاد حسني (فالدنيا ربيع والجو بديع. وقفلي على كل المواضيع) قبل أن تفكر بمصيرها الأسود المؤسف، وبالتالي فإن المواضيع ذات الصفة الرمادية أو أيت الوان بائسة أخرى لا وجود لها في عرقلة الدستور فلندهب نحو المواضيع الوردية مباشرة، أليست تلك هي أهم مبادئ الحرية؟

وبالنسبة لصاحب كتاب (جمهورية الخيوف) الدي كتبه بالإنكليدية ونشره قبل أكثر من عقد من الزمن تحت اسم مستعار هو سمير الخليل، فإن الأمر يتعلق بحلم وردي لا توقظه منه إلا موسيقى ولا أعذب منها نواح القيثارات السومرية، تلك التي تنزل حمها على العراق، حيث كتب في (الجمهورية الجديدة) ( The ) بعد بضعة أيام فقط من بداية القصف الجدوي الأميركي على العراق، بان ذلك القصف – بالنسبة له أيضاً عثل اعذب موسيقى سمعها في حياته، فما هي سوى (أحراس الحرية) تقرع في السماء لتعيد إلى أرض كلكامش عشبة الخلود الضائعة ولكن مع طلائع المارينز هذه المرة.

المتابعون لماراثون (الجمعية الوطنية ممثلة بلحنتها لكتابة مسسودة الدستور الجديد الدائم للعراق) سيفتقدون — بلا شك – آراء كنعان مكية هذه الأيام، وهم يسرون إلى النقاط العالقة التي تحول، علسى الرغم من رفع الدستور إلى الجمعية الوطنية، دون اتفاق أمراء الطوائف على هوية العراق الجديدة وأحقية ثرواته، فوق الأرض وتحتها، ونمط نظامه وعلاقة الدين بالدولة ولغاته ولهجاته المتعددة وألوان علمه، سيفتقدون نكهة الحرية الشخصية الي أراد مكية تضمينها في الدستور في إثارته تلك في مؤتمر لندن، على مسمع مسن أحد أبرز ممثلي التيار المحافظ في الإدارة الأميركية زلماي خليل زادة، الذي يتولى اليوم بنفسه إدارة معركة كتابة دستور جديد للعراقيين والتصويت عليه.

بيد أن الموسيقى العذبة التي ينبغي الإشارة إلى أنها لم تدر أنغامها في رأس مكية وحده، تحولت إلى انفجارات متتالية لا تنتهي ولا يبدو أنها في الطريق إلى ذلك، فيما نـزعت الحرية آخر أوراقها مع عـراة سحن أبي غريب.

الأمر هنا لا يتعلق بالانتقال من (جمهورية الخوف) إلى (الجمهورية الحديدة) كما تمنى مكية وسواه من حالمين، ولا بالكتابة تحت اسم سمير خليل في الجمهورية القديمة أو بأي اسم صريح آخر في العهد الجديد.

فما سعى صدام إلى إدامة وجوده في السلطة، بقمعه وتغييب في آبار الكتمان والاحتقان، تحت شعارات المشروع القومي، والوحدة الوطنية والعراق العظيم. يأتي الأميركان اليوم لإيقاظه وإدامة شحنه

وكشفه في عراء الفوضى الخلاقة تحت شعارات الحريــــة والهويـــــات المغيبة.

في اللغة العربية هناك صيغة للأفعال غير القابلة للتفاوت كالموت والعمى بمعنى أن ليس ثمة موت أفضل من موت أو عمري أسوأ من عمى، هذه الأفعال لا تتقبل المفاضلة ولا التفضيل، ولا الإعجاب أو التعجب.

تصح هذه القاعدة النحوية على ما يبدو في حالة النظر إلى ما جرى ويجري في العراق، وتمنح توصيفاً نموذجياً يقارب حالة البلاد بين العهدين.

هل أن مستقبل العراق، على وفق هذه القاعدة، لا يبدو قدابلاً للمفاضلة والتفاوت مطلقاً؟ ليس الأمر كذلك بالتأكيد، لكن المؤكد حتى الآن أن الطبقة السياسية التي تولت إعداد مسودة الدستور الحالي على وفق تلقينات من البشتوني الأميدركي زلماي حليل زادة، وبفتاوى من وريث اليهودية الأرثوذكسية نوح فيلدمان (1)، لين

<sup>(1)</sup> اليهودية الأرثوذكسية» ويشار إليها باعتبارها «الأصولية اليهودية» حينما تطبق داخل الدولة الصهيونية واليهودية الأرثوذكسية فرقة دينية يهودية حديثة ظهرت في أوائل القرن التاسع عشر، وجاءت كرد فعل للتيارات التنويرية والإصلاحية بين اليهود. وتُعتبر الأرثوذكسية الامتداد الحديث لليهودية الحاخامية التلمودية. ومصطلح «أرثوذكس» مصطلح مسيحي يعني «الاعتقاد الصحيح». الملوسوعة اليهودية: الدكتور عبد الوهاب المسيري، ونوح فيلدمان قانوني أميركسي عمل مستشاراً دستورياً لرئيس «سلطة الائتلاف الموقت في العراق» بول بريمر ويعد أحد المنظرين الأساسين لمناهج السياسية الأميركية الحالية في الشرق الأوسط. وقد صدر له في هذا السياق كتابان هما (ما الذي ندين به للعراق: الحرب وأخلاقيات بناء الأمم) و (ما بعد الجهاد, أميركا والصراع من أجل الديمقراطية الاسلامية)

تخرجه من معادلة العمى في شق طريقه نحو المستقبل، ولسن تنجيسه كذلك من دوامة الموت في حاضره، الطبقة السياسية الستي تولست صياغة هذا المستقبل فشلت حتى الآن في الإجابة عن سؤال المستقبل ذاك، بل عقدته أكثر ما ينبغى.

لم يولد الدستور في موعده المقدس (الخامس عشر من شهر آب 2005) كما نص عليه قانون إدارة الدولة، لم يكن الأمر كذلك مع تسليم السيادة للعراقيين، أو في إجراء الانتخابات، إنه بهذا المعين لا يسزال بحاجة إلى حاضنة زمنية، ورعاية فائقة قبل أن يكتمل، لكين السيادة نفسها وكذلك الانتخابات ولدا خديجين، ولا زالا في الحاضنة عينها والعناية الفائقة ذاتها.

العملية السياسية بهذا المعنى لا تزال بــرمتها متشابكة وتـــسيـــر كسيحة نحو مستقبل لا مكان فيها للتفاضل النوعي.

نقاط الخلاف الأساسية على أهم مواد الدستور حرى ترحيلها إلى المرحلة المقبلة، كنوع من إرجاء مزيد من التفجيــرات إلى المستقبل!

ربما هذا ما سوف يستدعي في المرحلة المقبلة، أي في ما بعد انتخابات كانون الأول / ديسمبر 2005، إعادة رسم حريطة العملية السياسية بشروط حديدة ومقاربات مختلفة، ولكن ليس بالنظر إلى الماضي، لا ماضي التركيبة الاجتماعية للبلاد، ولا ماضي الدساتير السابقة التي فشلت جميعها في كفالة علاقة واضحة المعالم بين المواطن والوطن، إنها نظرة حادة نحو المستقبل حتى وإن كان ذلك المستقبل، في أجلى صوره، لا يبدو أكثر إشراقاً من الماضي.

فعندما كتب دستور العام 1925، أو ما عرف بالقانون الأساسي وتعديلاته التي ألحقت به بعد أربعة أشهر من المصادقة عليه من قبل الملك فيصل الأول، لم يكن هناك دستور سابق في العراق، بل ان العراق السياسي نفسه لم يكن قد تشكل بعد، إنه أول نظرة مدنية مكنة لمستقبل البلاد، لذلك كان أول وثيقة أو مسودة لعقد احتماعي بيسن العراقيين أفراداً وطوائف وعشائر وكتلا احتماعية في غيباب وجود حقيقي فاعل للحركات السياسية وتنظيمات المحتمع المدني التي نشأت بعد ذلك بموجب المادة الثانية عشرة من ذلك القانون والمتعلقة بحقوق الشعب وحريته (في إبداء السرأي، والنسشر، والاحتماع، وتأليف الجمعيات والانضمام إليها ضمن حدود القانون)

ومنذ دستور 1925، وتبعاً لتبدل العهود فإن الدساتير اللاحقة وجميعها صدرت تحت ديباجة مؤقتة كانت تقوم على نقيض سابقتها على طريقة (كلما دخلت أمة لعنت أختها التي كانت قبلها) سنرى ملامح هذا اللعن في مستهل الدساتير الثلاثة اللاحقة وهي دستور 1958 التي جاء بعد استيلاء الجيش بقيادة عبد الكريم قاسم على السلطة، ودستور عام 1964 بعد انقلاب عبد السلام عارف بالتحالف مع التيار القومي على الجمهورية الأولى، وكذلك في دستور 1968 الذي بقى مؤقتاً لا دائمياً طيلة خمسة وثلاثين عاماً.

لكن دستورنا الجديد يــراد به لعن جميع الأمم أو الدساتيـــر السابقة مرة واحدة، إنه نقطة الصفر الجديدة للتطلع نحو مــستقبل لا يحفل بالماضي كثيــرا، لكن هل هو كذلك حقاً؟

قد تكون واحدة من المفارقات اللافتة في هذا الدستور أنـــه أول دستور عراقي ينص على تسمية صدام باسمـــه في موضــعين، الأولى

للتذكير بجرائمه في الديباجة جرى حذفه في واحدة من المصيغ - والثانية في ثنايا إحدى مواده التي تحظر فكر (البعث الصدامي)

سنلاحظ أيضاً أن التعريف الدستوري لدولة لعراق يختلف في كلُّ عهد حتى بدت صورته رجراجة وهلامية تفسر ما وصل إليه الأمـــر اليوم، فالعراق كما عرفه دستور عام 1925دولة (ملكيــة وراثيــة، وشكلها نيابي) وهي في دستور 1958 (جمهورية مستقلة ذات سيادة تستمد أصول ديمقراطيتها واشتراكيتها من التسراث العسربي وروح الإسلام) بيد أن حزب البعث اكتفى في دستور العام 1968 بترحيل الديمقراطية من صيغتها الاشتراكية إلى الشعبية عندما أعاد التعريف السابق للعراق منقحاً بوصفه (دولة ديمقراطية شعبية تستمد أصول ديمقراطيتها وشعبيتها من التــراث العــربي وروح الإســــلام.) أمــــا «دستورنا» الجديد المقترح في مسودته الأخيــرة فهو يعرف العراق بأنه (دولة مستقلة ذات سيادة، نظام الحكم فيها جمهـوري نيـابي (بسرلماني) ديمقراطي اتحادي.) ومن نافل القول هنا إن هذا التعريف يتعلق بعراق منشود ولا يتصل بعراق موجود، إنه محاولة لتوصيف الحالي بالتالي، ولأن هذا التوصيف يأتي على أنقاض توصيفات بائدة، فإن الذاكرة الدستورية العراقية، وهي ذاكرة ليست فعالة أساساً لدى عامة الناس، تبدو وكألها تعيد تعريف العراق في كل مرة حتى تجعله (عراقات) متعددة، قلقة وهشة.

وإذا كان (العراق العربي) أضحى ذاكرة عسصفت بهسا عهسود المشروع القومي، ومحته من مواد الدستور المطروح، فسإن (عراقساً إسلامياً) متعددة الأعراق يسرشح بقوة في اغلب مسواد الدسستور

الجديد، بفعل سماح الولايات المتحدة لرجال الدين بادارة العملية السياسية على ضوء انتخابات حرت في ظروف غير طبيعية من تاريخ البلاد وهو ما يستدعي سؤالاً يتعلق بالديمقراطية التي تسعى الولايات المتحدة إلى إقامتها في العراق.

إن سيطرة طبقة الثيوقراط الطائفي على جانب مهم مسن العملية السياسية في مقابل القوة التنظيمية التي يتمتع بحا الأكراد إضافة لما يحملونه من إرث الضحية بسبب سياسات العهود القومية في البلاد، أو جدت هذه المعادلة الإشكالية التي تقوم على تمريسر مسشروع الفيدرالية مقابل الإقرار بالبعد الديني الواضح في تشكيل مواد الدستور.

الصيغة ليست نهاية المطاف حتى بفقراته الإشكالية المرحلة للمرحلة التالية، لكن الدستور المقترح حتى في صيغته التي دفعت نحو الجمعية الوطنية بالتي هي أحسن، لن يمكن قبولها بالطريقة التي دفعت بها، وإنما ستواجه صعوبات أو على الأقل معركة لإستقاطه أو تمريره، معركة من غير الواضح أنها ستحسم الأمر وتسقط الدستور بالتأكيد، فتمرير الدستور بصيغته التوافقية هذه قد ينجع في الاستفتاء المقبل عليه، لكنه، إضافة إلى ما سيواجهه مسن استحقاقات تتطلبها إعادة فتح الملفات الخلافية، لن يجد إجماعاً وطنيا عليه، أوإذا كانت قضية الإجماع مزحة لا مكان لها في المجتمعات

<sup>(1)</sup> حرى التصويت على الدستور في 15 تشرين الأول/أكتوبر 2005، ونجحت مسودته في نيل الثقة الشعبية المطلوبة على الرغم من أن محافظتي صلاح الدين والأنبار قد رفضتاه بنسبة 81/75 بالمئة و 96/95 بالمئة على التوالي إلا أن محافظة نينوى فشلت في تحقيق النسبة المطلوبة لرفض الدستور والبالغة 66 بالمئة، الأمر الذي كرس الإنقسام الوطني، وحرى التوافق على ترحيل المواد الخلافية إلى المرحلة التالية.

الديمقراطية، فإن التراضي في مجتمعاتنا الطائفية القائمة على المحاصصة هي الممكن الوحيد أمام مبدأ عدم تقبل الخسارة بنوع من الروح الرياضية!

المدن ذات الأغلبية من (السنة العرب) ستجد نفسها هذه المرة أمام خيارين أحلاهما مر، فإما أن تندفع في معركة إسقاط الدستور من خلال رفضه في عملية التصويت، وهي معركة لا تبدو مضمونة النتائج كما قلنا، على الرغم من أن ثلثي المصوتين في ثلاث محافظات يمكنها أن تسقط الدستور وتحل الجمعية الوطنية، أو رفض العملية بسرمتها ومقاطعة الدستور سواء في مرحلة الإعداد له، أو التصويت عليه مما يجعل البلاد أمام مخاطر يصعب الإمساك بعواقبها.

حتى الآن اتجه الحديث توجهاً يشير إلى (الأطراف المغيبة) في صياغة الدستور، على الرغم من هذا الحشد الهائل من المواد اليت تشير إلى أطراف متعددة في الدستور، وهو ما يعني بوضوح أن المحاولات التي بدأت خلال عام لإشراك السنة في العملية السياسية، قد اصطدمت بالعقدة القديمة الجديدة، أعيني نوعية المشاركة وحجمها، وطبيعة الانتخابات التي شكلت ميزان القوى.

في المقابل فإن الدستور الجديد يعد الأطول من بين الدساتير السابقة بمواده وتفرعاته بل انه أطول بعشر مرات من دستور العام 1958. أما ديباحته فهي الأطول كذلك بما انطوت عليه من إنشاء سياسي ركيك تجاوز في ادعاءته جميع الديباحات والاستهلالات في الدساتير السابقة ولا أدري إذا ما كان أعضاء لجنة الصياغة قد أرادوا من هذه الإطالة والإسهاب والإطناب تبرير تأخرهم في

إعداد المسودة وألهم كانوا يقومون بعمل شاق لا يمكن مقارنت الله الله الله الله السابقة؟

لكن ثمة تناقضاً في عدد من مواد الدستور تكشف عنه هذه الإطالة غير الضرورية إلا لإرضاء نزعة التوافق الطائفي والفئوي الأمر الذي يجعل النص يعاني من تناقض داخلي في مواده، فعلى سبيل المثال تمنع الفقرة الأولى من المادة الثانية سن أي قانون يتعارض مع أحكام الدين الإسلامي، بينما تمنع الفقرة التي تليها مباشرة سن أي قانون يتعارض مع مبادئ الديمقراطية، ربما أراد من وضعوا هاتين الفقرتين بالتحاور أن يقولوا إن الديمقراطية الستي يقصدونها هي ديمقراطيتهم هم وليست الديمقراطية بأي معنى آخر.

وعندما تحظر المادة 16 في فقرتيها الأولى والثانية: اتخاذ العراق ممراً أو مقراً لقوات مسلحة أحنبية أو إقامة قواعد عسسكرية أحنبية في العراق فإنها سرعان ما تبيح للجمعية الوطنية عند الضرورة السماح به وبأغلبية ثلثي أعضائها، لكن الأمر الأكثر مفارقة في هذه المادة بل في الدستور بسرمته أنه يكتب وفي العراق قواعد وجيوش من مختلف دول العالم.

الأكثر إفزاعاً في مواد الدستور هو هيمنة السياسي على المدني، والاهتمام بحقوق الإثنيات والطوائف والعشائر على حساب الحق الفردي الشخصي إذ لا يمكن الركون إلى أية صيغة لتعريف العراقي بعراقيته ولا بفردانيته، لكن ما شددت عليه مواد الدستور هي الصيغة الجماعية من خلال القومية أو العرق أو الطائفة، أية مراجعة لنص مسودة الدستور ستظهر هذا الأمر بجلائه، ولعل أوضح صور هذا الفزع تتمثل في تلك المواد التي تجعل من ممارسة الطقوس والنشعائر

ويبدو أن زلماي خليل زادة العائد من أفغانستان لم يمسسح يديسه جيداً من حبر كتابة دستور الأفغان، فظهرت آثار واضحة مسن ذلك الحبر، في العديد من مواد دستورنا العراقي، هذا الدستور الذي يعني في أوضح ما يعنيه أن أميركا صارت أكثر ميلاً نحو (أفغنة العراق) بخلق إسلام سياسي (معتدل) تمثله طبقة الثيوقراط المرتبطة بمصالحها لمواجهة إسلام (متطرف) تعتقد أن مواجهته النوعية تستدعي هذه البيروستريكا، دون أن تنظر إلى الانهيارات الداخلية التي قد تخلفها مثل هذه الهيكلة والإصلاح الفوقي، ألم يتحول خطاب بوش من التبشير بأقامة الحرية والعدالة المطلقة في العراق، إلى تأكيد أن مواجهة الإرهاب تستدعي خلق جبهة متقدمة لمحاربته؟

من المؤكد أن مبدأ الفصل بين السلطات، ولا مركزية الحكم، وعدم تركين الثروات بيد واحدة، دروس رأسمالية نموذجية في منع نشوء الديكتاتوريات أو منع عودتها في العراق، لكن هذه الخريطة المشتبكة من تعدد المراكز الصغيرة، والأقاليم، ومجلس الإتحاد الذي أوجده الدستور كسلطة تشريعية إلى جانب مجلس النواب، لا يبدو حلاً نموذجياً لواقع العراق، فهو لن يمنع التعارض السياسي بينسن الأطراف المتعددة، خاصة عندما يقوم على أسس عرقية وقومية وطائفية، كما لن يمنع في الوقت نفسه من بسروز أمراء محليين متعددين، يستفيدون من هذه الفجوات الفئوية لتكريس سلطات فردية تسحب تداعيات تنافسها الفئوي على محمل المشهد الاجتماعي السياسي في البلاد.

التظاهرات التي انطلقت في بعض المدن لعراقية، مؤيدة للدستور هنا، ورافضة له بالجملة أو لبعض مواده هناك، من شأها أن تعطي ملامح واضحة لصورة المستقبل، التظاهرات المتقاطعة هذه قد تبدو واحدة من (مشهد ديمقراطي) في بانوراما العراق الجديد، بيد أن توصيفها الأوضح تأسيساً على تاريخ العراق، إلها تمثل حالة انقسسام وطني واضح، ليس من السهل تجاوز تفاعلاته، لن يكون المستقبل سوى مادة حيوية من ذاها، والعراق (الإسلامي) الذي يجري اليوم صياغته وفق معطى أمير كي لتكييف الديمقراطية وفق البيئة المحلية، لن يجرد رسالة بوش عن الحرية من صدقيتها الهشة فحسب، بل انديوسس لجذور أزمة حقيقية قد تنسف مسشروع التبشير يؤسس لجذور أزمة حقيقية قد تنسف مسشروع التبشير بالديمقراطية» بالكامل.

المشكلات التي أثيرت بعد إعلان قانون إدارة الدولة، والانتقادات والمناقشات الجذرية المحايدة، والمخلصة التي رافقت الإعلان عنه لم تنجع في إنقاذ الدستور الجديد من كل تلك المخاطر التي تضمنها ذلك القانون، واضع هنا أن من كتبوا هذا الدستور غير معنيين بحقيقة تلك المخاطر ولا بالتحذير منها، إلهم معتزون على ما يبدو بما جيء به لهم فصدقوا ألهم جاءوا به وهم مصرون على ما عندهم، على طريقة القافلة تسير.

أسوأ ما يمكن قوله في هذا السياق أن يتحول الدستور من عقد المتماعي ومدي ضامن لحرية الأفراد ولتعايمشهم في السوطن، إلى صحائف سياسية فئوية ترفع في وجه هذا التعايش وتوقظ الفتن تحت رايات العنف المضمرة في نصوصها.

### الديمقراطية وولاية الفقيه

لم يحسم فوز الدكتور إبراهيم الجعفري بالانتخابات الداخلية للائتلاف العراقي الموحد، لتسمية المرشح لرئاسة الوزراء، معضلة تشكيل الحكومة العراقية الجديدة، مثلما لم يحسم فوز الائتلاف العراقي الموحد نفسه في انتخابات كانون الأول/ ديسمبر 2005، وحصوله على الأغلبية في البرلمان الجديد هذه المعضلة.

الأمر بظلاله العميقة لا يتعلق، في جوهره، بحسم معركة انتخابية تستمر ولاية الفائزين فيها أربع سنوات قادمة لا يمكن إغفال مدى أهميتها في تاريخ العراق، لكنّه يتعلق بالتأكيد بصراع إمبراطورية بلا إرث واضح، هي الولايات المتحدة، وإمبراطورية تاريخية هي إيران، لوراثة أرض السواد، أو خزائن بابل بعدما لاحت أزمنة حديدة.

قديماً تصادم الاسكندر المقدوني مع دارا الثالث على أرض السواد ومن أجل خزائن بابل، لتنفتح للفتى المتوسطي تخوم الــشرق كلــه، لكنَّهُ سيموت بالغموض الذي نعرف في بابل نفسها تحــت سمائهـا المضطربة ولمعان كنوزها المنهوبة.

ليس نشر الديمقراطية، من المبشرين بها إلى المحرومين منها، ولا تصدير الثورة، من صناعها إلى طلابها، ولا حتى فكرة ولاية الفقيه من عهود الرسالة إلى الإمامة وصولاً إلى المرجعية، إلا تعبيرات وكنايات باروكية تختفي خلفها تجدد عصور النزعة نحو الإمبراطورية، والقيم الحضارية المتباينة التي تتحكم بتاريخ

الصراعات بيسن الأمم الناهضة، وعلسى ميسسرات الأمسم ذوات الشموس الغاربة.

قد لا يبدو مهماً بعد ذلك نعت النهضة والفاعلية التاريخية الي تقوم بها بلاد فارس بالقومية أو الدينية. فليست الصحوة الدينية التي تشرق سماؤها اليوم، ولا التأثير الإقليمي الذي تمارسه إيران والذي يمتد إلى البحر المتوسط هو مجرد هلال شيعي، ولا هلل خصيب حديد، يتلألأ في تلك السماء، فما المحوسية الإيرانية القديمة ولا الزرادشتية الساسانية ولا الإسلام البويهي أو التسشيع الصفوي، إلا تجليات التزاوج الحضاري الذي يغذي البذرة الأساسية لهوية أية أمة.

من هنا يمكن القول إن الحكومة والبرلمان، كذلك، ليسا سوى تعبيرين مجازيين إضافيين،عن تعارضات شتى تحيط المشهد غير المنجز للدولة العراقية في طورها الجديد. كأن العراق في هذا يرشبه لبنان، أو كأن لبنان والعراق معاً نموذجان لصورة ما يجري في العالم الجديد، العالم الذي يمتنع فيه تشكيل مفهوم للدولة حراج حدي الاستبداد الداخلي ومحاور الصراع مما حول وما هو أبعد.

وقد يبدو من اللافت أن اللاعبين هنا هم اللاعبون هناك، يوزعون جهودهم لكنهم لا يستفيدون كثيراً مما يجري من مثالب في حانب لتلافيه في الجانب الآخر، بمعنى ليس ثمة مختبر ووقاية، كبش فداء وكبش مُفدًى، حوض المختبر واسع وقرنا الكبش بعيدا المدى من هنا إلى هناك.

في التنافس الذي أخذ أحياناً شكل الصراع الخفي بين المحلس الأعلى للثورة الإسلامية في العراق، وحزب الدعوة الإسلامية للتفرد بقيادة المعارضة السياسية الإسلامية، ذات الصبغة السشيعية خلل العقود الماضية التي شهدت الصراع مع الدكتاتورية، كانت هناك أحزاب صغيرة تنشأ بينهما عادة، وحركات متعددة تتناسل عنهما، وغالباً ما الهمت إيران بألها وراءها، تشكيلاً جديداً، أو انشقاقاً أو إعادة إنتاج. يمكن الحديث هنا عن عدد وافر من تلك الأحزاب بينها منظمة العمل الإسلامي، وحركة الوفاق الإسلامي وسواهما من تنظيمات تحاول جذب طرف المعادلة نحوها، عبر مد صلات ما، مع دول الجوار الإقليمي للعراق أو ذات التأثير الدولي الفاعل فيه.

بيد أن مرحلة ما بعد الاحتلال أوجدت واقعاً جديداً جعل من التيار الصدري بتوجهاته المتعددة سواء في تنظيمات مسلحة، أو جمعيات أو في كتل انتخابية: جيش المهدي حزب الفضيلة، رساليون، الكوادر والنخب وغيرها، هو الطرف الذي دخل على المعادلة الجديدة في العراق بعد الاحتلال.

في الشكل العام يبدو تنظيم المحلس الأعلى إيــراني النشأة إسلامي التوجه التوجه، فيما يتبدى حزب الدعوة عراقي النشأة إسلامي التوجه (1). وكلاهما في شكلهما الحالي معاً، يمثلان جزءاً من إرث مرحلة المنفى السياسي العراقي، حتى وإن كان الأخيــر قد بدأ من العراق وواجه

<sup>(1)</sup> تأسس حزب الدعوة في العراق عام 1958 في العراق، بينما تأسسس المجلسس المجلس المعلى للثورة الإسلامية في إيران عام 1982، خلال الحرب العراقية الإيرانية.

الدكتاتورية داخل العراق بضراوة خلال الثمانينات، بينما تكفيل التيار الصدري بحمل عبء تلك المواجهة خلال فترة التسعينات حتى سقوط النظام، وسيتخذ دخوله على معادلة (الدعوة – المحلسس) شكلاً جديداً من صياغة الإسلام السياسي الشيعي في العراق.

على أن هذا التباين الشكلي في النشأة وحتى في الترعرع، الدي يقابله تماثل في التوجه، سنراه يتحول إلى مجرد حدود وهمية في الجوهر العقائدي لحركات الإسلام السياسي، وفي التوافق على مبدأ أصول الحكم بما يتصل بالانصياع النهائي للقيادة الروحية، وسنراه يتحسد تحت عباءة المرجعية عند العودة بعد الاحتلال، ففي الوقست الدي بقيت فيه إقامة قيادة المجلس الأعلى ومعظم كوادره البارزة دائمة في إيران خلال الثمانينات والتسعينات، وكذلك معظم نسشاطه وهيكله العسكري واحتماعاته الدورية في قم وطهران. كانت كوادر حزب الدعوة قد غادرت إيران مبكراً، وكانت حكومة ولايسة الفقيه بحرد محطة في طريق « الدعاة» إذ توزعت أبررز قيادات الحزب بعد ذلك بين دمشق ولندن. نذكر منهم إبراهيم الجعفري وجواد المالكي « نوري كامل» وعباس البياتي.

بيد أن هذه المسارات المتعددة في الهجــرات وفي الاجتــهادات «الجهادية» ستنحو في نهاية الأمر منحى واحداً، لن يحيد كثيـــراً عن الإدانة بالولاء للولي الفقيه، ولإرشادات المرجعية.

لكن صورة التنافس تأخذ شكلاً آخر في واقع العراق اليوم، وفي التجاذبات الحالية بين طهران وواشنطن، من هنا يمكن ببساطة تلخيص ما جرى من انتخابات داخل الائتلاف العراقي الموحد، الذي هو في الواقع تحالف إسلامي شيعي، على ضوء هذه الوقائع.

ومن السذاجة إغفالها في قراءة ما جرى ويجري مسن إدارة ظساهرة لأزمة جديدة قد تأخذ وقتاً أطول مما أخذه تشكيل الحكومة الجعفرية الأولى.

مع هذا يبدو أن كفاح أميسركا من أجل التشبث بمرشح يبدو الأقرب لها من بين الأسماء المتاحة، سرعان ما تحول إلى صراع مع طرف آخر، عندما حددت انتخابات الخامس عشر من كانون الأول / ديسمبر 2005، الخيار بين عدد من الوجوه قبل أن تنحصر بين كل من إبراهيم الجعفري مرشح الدعوة، وعادل عبد المهدي مرشح المجعفري كناية عن حصان طروادة الإيسراني داخسل إبراهيم الجعفري كناية عن حصان طروادة الإيسراني داخسل «الدعوة» بينما بدا عادل عبد المهدي نموذجاً مواجهاً لمقاربة حصان طروادة الأميسركي - البريطاني في «المجلس الأعلى»

لكن الحرب لم تنتهِ تماماً، وطروادة مكان آخر، ولنتائج المعركــة أكثر من تفسيـــر.

فعبد المهدي ليس إسلامياً عقائدياً ذا جذور تاريخية أو «جهاد» مشهود له، بل انه «ناضل» بحرية قربته من الانتهازية عندما تقلب في عقائد شتى، علمانية على العموم، قبل أن يصل مع المد الإسلامي للثورة الإيرانية إلى شاطئ له ضفاف أخرى، ومع أنه كان من بين الأسماء التي عرفت بأعضاء ما عرف «بلجنة التنسيق والمتابعة» التي اختارها زلماي خليل زادة في مؤتمر لندن الذي سبق اجتياح العراق ببضعة أشهر، إلا أن اسمه لم يكن من بين الأسماء الخمسة والعشرين من أعضاء مجلس الحكم الذين اختارهم بول بسريمر الحاكم المدني للعراق بعد احتلاله، ولا في الوزارة الأولى التي تشكلت

في عهد بريمر، لكنَّهُ شغل منصب وزير المالية بعد ما عرف بانتقال السيادة وتكليف إياد علاوي بتشكيل الحكومة المؤقتة. ثم نائباً لرئيس الجمهورية جلال الطالباني في لعبة المحاصصة الطائفية الجارية على كلِّ قدم وساق.

ويبدو أن تاريخه البعثي في ميليشيا الحرس القومي 1963، وتاريخه الشيوعي مهما تطرف في جناحه «الماوي» من خلال العمل مع القيادة المركزية المنشقة عن الحزب الشيوعي، ومنفاه الباريسي الطويل وثقافته المفتوحة على اقتصاد السوق، شكلت ملامح الريبة في السيرة القلقة سياسياً لعادل عبد المهدي، لتضع بالتالي مؤشراً سلبياً لأتباع الولي الفقيه من تكرار نموذج الدكتور أبو الحسن بني صدر الرئيس الأول للجمهورية الإسلامية في إيران واصطدامه بالصعود السريع لولاية الفقيه وهي تقود الثورة تحت لهيب الحرب ضد صدام.

سيبرز الركون إلى أحد «الدعاة» إذن بوصفه الحل الأنجع مما قد تحصده المرجعية من أعباء إذا ما لجات إلى تطعيم الحكومة الإسلامية بنكهة غريبة. وإذا كان ما يميز الجعفري عن جيل حرس الثورة الإيرانية التي أوصلت أحمدي نجاد إلى رئاسة إيران، هر ربطة العنق التي يحرص عدد كبير من ملتحي الدعوة والمجلس على ارتدائها حال وصولهم إلى الحكم، على الرغم من أهم لم يعرف عنهم دأهم على ارتدائها في مرحلة المعارضة، فإن ما يقرب الجعفري وأقرانه من «الدعاة» و «التوابين» من جيل نجاد أشياء كثيرة لا تتلخص في إطلاق اللحية والتختم بخواتم الفضة، وحمل المسبحة السوداء، بل في هذه العلاقة الروحية الخاصة وكيميساء الولاء واستمداد الشرعية من فقهاء الطائفة وزعمائها الدينيين، ولعل مشهد

الجعفري مفترشاً الأرض إلى جانب السيستاني أو محمد سعيد الحكيم أو حتى مقتدى الصدر، يلخص إلى أي حد تبدو فيه ولاية الفقيه فاعلة بصيغتها العراقية.

وإذا كانت ولاية الفقيه في إيران قد ترسخت بعد الشورة، بانقلابات تدريجية متلاحقة فإن مرحلة ما بعد الاحتلال الأميركي للعراق هي في الواقع مرحلة الصراع بين توسيع ولاية الفقيه، وبين فكرة الإمبراطورية في التبشير بديمقراطيتها.

قد تبدو ثمة مسافة جلية بين النموذجين الإيسراني «القديم» لولاية الفقيه، والنموذج العراقي «الجديد» لهذا نرى هذا النموذج المعدل يجمع في تكوينه بين الثيوقراط والتكنوقراط، في صياغة تكاملية داخلية للمشروع دون التطلع نحو الخارج للاستعانة بليسراليين جدد يجري التواصل معهم لتدعيم الصلة بين العمامة وربطة العنق.

لكن المسافة بين ربطة العنق والعمامة ليست بحرد هذه المسافة بين تكنوقراط مسلم، وليبرالي حليف عصى على الاندغام العقائدي، ولا بين الأمام الخميني ومراجع النجف، أو بين بين صدر في إيران أو كل من الجعفري أو عبد المهدي أو حتى علاوي والجلبي في العراق، إلها في هذا الحد الحاسم بين التكليف الشرعي والفكر الرسالي المستمد من السماء، وبين المشروع الأميركي في نشر الديمقراطية على الأرض، فإذا استعانت الجمهورية الإسلامية، وكذلك الحكومة في النموذج الإيراني بشخصيات ليبرالية لتغطية صعود ولاية الفقيه نحو ذروها، فإن بني صدر الهم بالخيانة بخلاصة صعبة من لدن الفقيه نفسه لسوء إدارته للحرب مع العراق، لينتهى به

حلمه الليبرالي القصير منفياً في باريس من حديد. من أجل هذا فإن التجربة الأصعب في العراق لا تحتمل بني صدر آخر إذن، ولهذا كان لا بد من «الجعفري» حتى مع وجود عادل عبد المهدي.

وكما انتهت مرحلة الثورة الجماهيرية مع مهدي بازركان التحل محلها الثورة الإسلامية عند احتلال السفارة الأميركية في طهران في الثورة الثانية، فقد أصبحت فكرة «العراق الديمقراطي الجديد» على الأقل في ذهن شخص مثل إياد علاوي، حزءاً من يوتوبيا ومعضلة حقيقية تشبه معضلة إسقاط صدام، لا يمكن أن يتكفل بها إلا الأميركان والأميركان وحدهم.

فبعد أن أبعد «الليبرالي الشيعي» أحمد الجلبي في صراعات الحلقة الداخلية للائتلاف في الدورة الماضية، ترك الائستلاف مغرداً على ليبراليته ليخسر مقعده النيابي «الطائفي" في هذه الدورة، وبعد أن خسر «الشيعي العلماني" علاوي معركة تستكيل الأغلبية لا إسلامية داخل البرلمان لجأ إلى مد الجسور مع فرقاء عدة بما في ذلك حزب إسلامي «لا شيعي" لاستقطاب ما يمكن أن يشكل جبهة ضد تمددات نموذج ولاية الفقيه لكن تشكيل مثل هذا التحالف ليست بهذه السهولة ولا بمد حسور نحو منافسين، ولا بمحاصرة منافسين آخرين في صفة واحدة.

<sup>(1)</sup> مهدي بارزكان من الشخصيات الليبرالية التي عارضت شاه إيران محمد رضا فلوي لعقود عدة، أسس في بداية الستينات «حركة تحرير إيران» وبعد انتصار الثورة الإسلامية شغل أول منصب لرئيس وزراء في الحكومة التي عينسها الإمام الخميني خلفاً لآخر حكومة في عهد الشاه التي كان يرأسها شاهبور بخنيار.

والواقع أنه تم عزل أغلب ليبراليي التيار الشيعي ذوي الجذور الممتدة في أميركا وإقصاؤهم بالتدريج، ضمن نهج « ديمقراطيي" جرت أحدث فصوله خلال المعركة الانتخابية الأخيرة (كانون الأول / ديسمبر 2005) التي أقصت أحمد الجلبي وليث كبة وسواهما بقوائمهم الكبيرة والصغيرة ومنعتهم من الحصول على أي مقعد في البر لمان.

إذن كيمياء الولاء والطاعة للمرجع التي تنطوي عليها شخصية الدكتور الجعفري قد تسهم إلى حد ما في تقريب نمط الإدارة داخل الحكومة من رؤية الأمام الخميني الداعية إلى وقف التعطيل لأحكام الإسلام وتأجيل الدولة في عهد الإمام الغائب، والشروع بتفعيلها وتعليلها في عهد الولي الفقيه، صحيح أن أمر ولاية الفقيه في النموذج العراقي قد لا يتعلق بأصول الأحكام الشرعية وتطبيقها على وفق الشريعة تماماً كما هي في عهد الرسول أو الإمام، كما يسسريد الخميني للفقيه، إلا أن فكرة المرشد في أصول الحكم السياسي ونظم الإدارة، تطل برأسها بوضوح عبر هذه الكيمياء (1).

<sup>(1)</sup> يرى الأمام الإمام الخميني في كتابه (الحكومة الإسلامية أو ولاية الفقيه ) السني طبعت في النجف، ثم أعيدت طباعتها مرات عدة، أنه (من البديهي أن ضرورة تنفيذ الأحكام التي استلزمت تشكيل حكومة الرسول الأكرم (ص) ليسست منحسصرة ومحدودة بزمانه (ص)، وفقاً للآيات القرآنية الكريمة فإن أحكام الإسلام ليست محدودة بزمان ومكان خاصين، بل هسي باقية وواجبة التنفيذ إلى الأبد.) وتأسيساً على هذه القاعدة يصل إلى إن (ما كان ضرورياً في زمان الرسول (ص) وأمير المؤمنين (ع) بحكم العقل والشرع، من إقامة الحكومة والسلطة التنفيذية والادارية، فهو ضروري بعدهم، وفي زماننا أيضاً.) وإذ يتحسدت عن الولاية الإعتبارية، منطلقاً من ولاية الرسول يصل إلى أن (نفس تلك الولاية=

ففكرة ولاية الفقيه بصيغتها الخمينية ولدت في العراق، أي في المنفى السياسي، قبل الثورة الإسلامية بسنوات، ذلك أن المحاضرات التي كان يلقيها الإمام الخميني في النحف، تحولت إلى كتاب (الحكومة الإسلامية أو ولاية الفقيه) التي ستؤسس عليها جمهورية إسلامية، على أنقاض شاهنشاهية علمانية.

لكنها اليوم بالنسبة للدعوة والمجلس وحتى للتيار الصدري حلم داخلي مشترك يبدأ بكتلة الائتلاف التي تشكل الأغلبية في البسرلمان، لكنّه حلم خطير، إذ كيف يمكن تصور أن الديمقراطية وولاية الفقيه بمقدورهما أن يجتمعا في غمد واحد؟ وهل من الممكن حقاً أن يكونا سيفاً وإن بحدين؟

عندما يتجه مثل هذا الحلم نحو ما حوله من كتـل صغيــرة، سيجابه مشكلات عدة، أولاها عقبة التمثيل الحزبي داخـل الكوتـا الطائفية الواحدة التي لن تقف عند حدود منصب رئيس الــوزراء، فمن الواضح ألها ستتحدد صراعات وشيكة تتمثل في المنافسة علــى مناصب النواب في كلِّ من الرئاسات الثلات: الجمهورية والحكومة والبــرلمان. خاصة وأن تمثيل نائبي الرئيس الجمهورية بشكل أكثـر تحديداً، يتّصلُ بقضية التوافق الطائفي، وما تشكله من مثلثات توافقية في هذا الجحال.

لكنْ وفي مطلق الأحوال، فإن ما جرى داخل الائتلاف حتى الآن يؤكد مرة أخرى أن إيــران ربحتْ جولةً وخسرتما أميـــركا، أو

<sup>-</sup>الثابتة للرسول (ص) وللامام (ع) في تشكيل الحكومة والتصدي للإدارة والتنفيذ ثابتة للفقيه أيضاً)

كما يــريد البعض: ربح الإسلام العقائدي وخسر المتأســـلمون أو الليبـــراليون داخل هذا التيار.

ولعل تأجيل التصويت داخل الائتلاف الموحد ليوم واحد لاختيار المرشح لرئاسة الوزراء، في وقت كان يبدو فيه عادل عبد المهدى الأقرب للفوز، جاء بمثابة الإعداد والتحضير الذكي لانقلاب إقليمي على طبخة أميركية متعجلة، أعد لها لاحقاً بعد أن فشلت «عربات العم سام" في إيصال مرشحها الأبرز إياد علاوي لمنصب رئيس الوزراء، فهو رئيس الوزراء الأول حين كان التكليف ممكنـــــاً بيد الأمير كان، لكنَّهُ ليس كذلك حين تكون الصناديق هي الممكن الوحيد. قد يكون من السخرية، أو من الطبيعي هنا أن تحزم الديمقراطية أول المبشرين بها، بيد أن أبطال الانقلاب الإقليمي ليسوا في الشرق فحسب، ليسوا في طهران تماماً، وإن كانت خرائطه رسمت هناك على ما يبدو، علينا أن نتذكر أن السيد مقتدى الصدر، كان في دمشق، عشية المشاورات التي سبقت التصويت، وهـو المعروف بأنه يقدم نوعاً من «النصح والإرشاد" لكتلة مهمة داخــــل الائتلاف تحدد أصواها مسار قضايا كثيرة، ليصرح بعد يوم واحد من فوز الجعفري، بأنه تلقى وعدا من الحكومة العراقيسة بتحسسين العلاقات مع دمشق.

صوت واحد، غير المسار وأحال الفصول القادمة للمعركة وحساباتها إلى البرلمان، على أن ديمقراطية الصوت الواحد قد تعني في بلد غير العراق بالتأكيد عنواناً نموذجياً وتعريفاً ممتازاً لاسمها. لكنَّها هنا لا تلامس شيئاً من الروح الرياضية بأي شكل من الأشكال، بل تعنى مزيداً من الالتباس وممكنات شيق للمرحلة

القادمة، ثمة جهود مضنية ستبذل بالتأكيد لتغيير المسار الذي أو حده الصوت الواحد، أو للاستفادة من يُتمه للبحث عن أب حديد في اللعبة الغامضة، لهذا فإن ممكنات أن تتبدل النتيجة في مكان آخر تظل قائمة حتى اللحظة الأخيرة.

الاحتمالات كلها لا تزال قائمة إذن بما فيها عردة على عودة على عودة عادل عبد المهدي أو ظهور مرشح آخر من حزب الدعوة على الأغلب، لكن الجعفري أو سواه ممن سيتولى تمشكيل الحكومة سيمضي، نحو رئاسة الوزراء حقاً، لكن تحت سماء من عواصف وأرض رخوة تزداد هشاشة كلما توغل فيها.

ومرة أخرى. لم تحسم القضية، فالعواصف التي ظلت حبيثة داخل كتل الائتلاف العراقي الموحد ستظهر مهباتها مجدداً عندما يجري طرح الموضوع داخل البرلمان، إذ لن تمر الأمور بالسهولة التي مرت بها، داخل الائتلاف الذي بقي موحداً حتى الآن!

وفي ضوء أزمة الثقة لدى الأطراف السياسية لن تبدو مهمة الجعفري سهلة، فهو حتى وإن نجح في المرور في البرلمان فسيحد أمامه، أو في وجهه، جبهة معارضة قوية وقد يتحول حتى شركاؤه في التحالف التليد والذي لا يبدو عتيداً (الأكراد) إلى معارضة داخلية والسبب يكمن في مكان «قومي" لا ديني هذه المرة: كركوك

مثلما سيشكل السنة عقبة بسبب موقفهم من الدستور والفيدرالية وحجم التمثيل الطائفي، بل حتى شركاؤه الذين يلتقون على مرجعية الفقيه على الأقل سيمثلون تحدياً داخلياً من خلال التعارض بيـــن مشروع المجلس الأعلى ومشروع التيار الصدري المناهض للفيدرالية،

وسيحد أمامه استحقاقات ليست يسيرة تبدأ بالتنازع المتوقع بين «العدالة" الطوائفية «والوصاية" الأميركية في المحاصصة بتوزيع الحقائب الوزارية، وتتصل باستحقاقات إدارية في ما يتعلق بمجاهة الفساد، وتأمين الوضع الداخلي وتوفير الخدمات، ولعلها لا تنتهي بطبيعة العلاقة مع دول الجوار وشكلها خلال المرحلة القادمة.

قد يستطيع الائتلاف أن يشكل قوة لا تضاهيها قوة أحرى في البرلمان. لكنَّهُ لن يكون كذلك عندما تتحالف القرى الأخرى بوجهه تحت قيادة علاوي، المتطلع إلى تدخل أمير كي يعيد التوازن في معارك العراق الجديد.

الائتلاف والجعفري في مقابل البرلمان والحكومة، تعبير آخر لا ينقطع عن المرور من باب المجاز هو الآخر. هذه العناوين الثنائية التي تبدو في الظاهر كوجه عملة واحدة، أو تعبيرات تنسوس ما بين الخاص والعام، تحمل في جوهرها تناقضات داخلية لا تغطيها إلا المساومات، لأجل هذا يستأثر فقيه آخر بزعامة الكتلة الأكبر في البرلمان عبر هذا التقاسم للرئاستين إذا لا يستطيع المجلس الأعلى التنازل لحزب الدعوة عن منصب رئيس الوزراء هكذا، لولا أنه يعرف أن ما سيبقى لديه هو رئاسة الكتلة الأكبر في البرلمان من قبل عبد العزير الحكيم الذي يرأس قائمة الائتلاف.

مع الجعفري أو بدونه، أو بغيره من رجال الفقيه، فقد هزمت أميركا مرة أحرى، إذن، فبينما أسقط في يدها عندما تبين لها متأخراً أن أحمد الجلبي الذي كان صاحب حظوة لدى بنتاغولها ومجلس شيوخها، قد مال بجناحه التاريخي نحو المشرق، فالهمت بالتحسس لصالح إيران. حسرت مرة أحرى عندما لم يجد

مرشحها إياد علاوي مكاناً لاثقاً به إلى جانب العمامات الـــسوداء، ولا حتى البيضاء، خاصة بعد معارك الفلوجة والنجف.

هُـزمت أميـركا ليس لأنَّـها قطعت ثلـث العـدد نــحو أتــمام الألف الثالثـة من ضحايـاها في العراق، وإنَّما لأنه لــم يعد ثمـة الكثيـرون على استعداد للانتظار إلــى مـا بعــد السنوات الثلاث للتيقُن من سرابيّة الوعود الأميـركية وكـوابيس لياليها السود، وتباشيـر الــحياة الجديـدة. هزمت أيضاً لأنــها لم تبـنِ حتى الآن صرحاً «كولونيالياً" جديداً في العراق، على الأقل لتباهي به سوابـقها أو ليضاهي هـو نفسه ما تبقـى مـن «طاق كسرى" الـماثل للعيان عند ضواحي العاصمة بغـداد (1).

فإذا فشلت أميركا عبر المسلم البشتوني خليل زادة، في الحد من وصول مرشحي الفقهاء، إلى تشكيل أغلبية في البرلمان، فهل ستنجع في كبح جماح التمدد الواضح لولاية الفقيه في البرلمان وإعادة نقطة الصراع إلى نقطة البداية؟

<sup>(1)</sup> طاق كسرى: تسمية عراقية لإيوان كسرى (القصر) الذي لا تزال بقايا منه ماثلة في مدينة (المدائن) (حوالي ثلاثين كيلو متراً جنوب بغداد) يعود بناؤه إلى القرن الثالث الميلادي وهو من بقايا المعالم الآثارية لحكم الفرس الساسانيين للعراق الذين كونوا واحدة من الإمبراطوريات التي حكمت العراق لقرون عدة.

يبلغ أرتفاع (الطاق) حوالي الثلاثين متراً، على شكل هرم مقوس محدودب الشكل. ويرى المؤرخون العرب وبينهم الطبري، إن الهدم الموجود في جانب من الإيوان يعود إلى رغبة ابو جعفر المنصور في نقل الآجر المفخور للصرح واستخدامه في بناء بغداد.

## تعاليم الأمراء الملثمين.

يستفيق العراق من صدمة الاحتلال ليحد نفسه في جغرافيا جديدة هي جغرافيا الطائفية التي تنهض تضاريسها المخيفة من سباتها ناشرة كوابيس لحقبة قاسية لا هوادة فيها.

العراق الجديد عراق طائفي. هذه هي الحقيقة التي لا يمكن إزاءها التشبه بالنعامة بيسنما يترك بيضها في العراء ليلد الفتن التي ترسم تفاصيل تلك الجغرافيا المخيفة.

وإذا كان العراق الجديد في تركيبته السياسية يفضح مكنونات بدت للبعض وكألها كانت نائمة حقاً فإن الجقيقة الأخرى التي تواجه هذا الواقع تتمثل في سؤال نوعي ينبغي إيقاظه هو الآخر قبل أن يتحول إلى نعامة أخرى في هذه الجغرافيا العجيبة، وهو متى لم يكن العراق طائفياً؟

لقد صيغت الدولة العراق بعد الحرب العالمية الأولى صياغة طائفية، فمن بين أكثر من خمسين وزارة تشكلت في العهد الملكي لم يشكل الشيعة إلا خمس وزارات منها، بحسب كتاب حنا بطاطو (العراق الحديث) أي ما نسبته عشرون بالمائة، بينما كانت حصة الأسد في بقية الوزارات لشخصيات سنية بينها أربع عشرة وزارة شكلها نوري السعيد وحده خلال ثلائة عقود.

ناهيك عن غياهم المطلق عن منصب الملك في العهـــد الملكـــي، والرئيس في العهود الجمهورية اللاحقة.

ومنذ بحيء حزب البعث إلى السلطة في العراق في تموز 1968، لم تشغل أية شخصية شيعية منصب رئيس الوزراء، على السرغم مسن وجود عدد من القيادات الحزبية من تلك الطائفة، باستثناء العام الذي أعقب انتفاضة الجنوب بعد حرب الخليج الثانية 1991، عندما عُيِّن سعدون حمادي المتحدر من عائلة شيعية من كربلاء، رئيساً للوزراء لفترة وجيزة أعقبه محمد حمزة الزبيدي، قبل أن تسؤول رئاسة الوزراء إلى الدكتاتورية الطائفية، عبسر تركز جميع السلطات بيسد صدام حسين.

من هنا سيبدو تجديد صورة الشيعة في التمثيل السياسي في العراق الجديد، نوعاً من الصدمة الجديدة التي لا يمكن استيعابها، محلياً وإقليمياً بسهولة عدا عن (الكيدية) التي جرى بها ذلك التمثيل من خلال تبني الطبقة السياسية لمظلومية جماعة لصالح نخبة تستخدم هذا الإرث الحزين لإقامة حفلات لا تخلو من نزعة الثأر لتاريخ طويل من التهميش.

وفي كلتا الحالتين \_ أعني الصيغة الطائفية للدولة العراقية بعد الحرب العالمية الأولى، وصياغتها النوعية المضادة أو المقلوبة بعد احتلال أميركا للعراق في نيسان / أبريل 2003 \_ كان ثمية نيزوع واضح لإنكار الآخر وتحديد فاعليته السياسية، مميا يمهد الأجواء لاحتقان طائفي يرتد في مراحله الأولى نحو الذات حيى يتحول في مراحل لاحقة إلى تنفيس غير طبيعي لإثبات الوجود إذاء ما لحقه من إنكار وتحميش.

من هنا لا ينبغي إغفال هذا (الجرح التاريخي) في تحريك الأجواء المشحونة في عراق اليوم.

ومن هنا أيضاً فإن الحديث عن المخاوف من حسرب أهلية في العراق تزايد، بشكل لافت، بعد انتخابات الثلاثين من كانون الثاني / يناير 2005، وبدأت تلك المخاوف تتجسد بوقائع متفرقة على الأرض، لتتغلب على فكرة الوحدة الوطنية التي شاعت خلال العام الأول من الاحتلال الأميركي.

ليست (الحرب الأهلية) التي يتردد البعض في إطلاقها على ما يجري في العراق، إلا مصطلحاً غامضاً لا يذكر بذاك المفهوم المتوارث عن الحروب الأهلية (القديمة) كما هو الحال في إسبانيا مشلاً في ثلاثينات القرن الماضي.

فالقضية هنا ولعلها في الحرب الأهلية اللبنانية كذلك، لا تتعلق بتصادم عهود، ومواجهات طبقية بين نظم قديمة وأخرى جديدة، إلها تستمد خصوصيتها من واقع الحال، حيث نظام عالمي جديد، لا يكتفي بالنظر، إلى الصراعات الداخلية، بل ان أميركا موجودة هذه المرة ليس داخل اللعبة فحسب بل بوصفها اللاعب الأكبسر فيها.

تغيـــر مفهوم الحرب الأهلية إذن، كما تغيـــرت كلُّ الحـــروب الأخرى في العالم.

إذ ما هي الحرب الأهلية بالتالي؟

هل هي تلك التي تشعلها الجماعات بان تطلق تجمعات سكانية معينة العنان لدهمائها بمهاجمة تجمعات سكانية أخرى على خلفية عرقية أو قومية أو طائفية أو حتى حزبية؟

أم هي تلك التي يذهب ضحيتها الأهالي دون أن يكونوا في حقيقة الأمر طرفاً فيها؟

في كلَّ الحالات تقريباً كان الاحتمال الثاني هو الذي يشكل صور البشاعة المرتبطة بالحروب الأهلية، أما مشعلوها وأمراؤها التقليديون فهم أولئك الذين يجدون لهم، عادة، دوراً لاحقاً في خلق عملية التسامح والدعوة لتبييض الماضي، بعد أن ينزعوا الأقنعة والقفازات القذرة.

في إحدى روايات أميركا اللاتينية (لعلها مائة عام من العزلسة لماركير) يقول الكاتب على لسان إحدى الشخصيات: (إن الحرب الأهلية يربحها عادة الأكثر قسوة) الأمر إذن لا يتعلق بأكثرية تستطيع أن تؤكد أنها ستنتصر، لكن الربح هنا هو حسارة مؤكدة حتى للطرف الرابح، فما يربح بالقسوة لن يستمر إلا معها.

الملاحظ للمتابعين للوضع العراقي، أن العمليات العسكرية ضد القوات الأميركية انحسرت فعلاً منذ تشكيل الحكومة الجديدة في مقابل ازدياد الهجمات ضد المدنيين، ومراكز الشرطة والمؤسسات والمساجد والكنائس، وهي وإن لم تحدأ يوماً، لكنَّها أخذت شكلاً آخر، لم تعد السيارات المفخخة صيغتها الوحيدة، بدل أضحت الاغتيالات والقتل في الشوارع سمتها. ولعل إحصاءات القتل اليومي مما تنقله وسائل الإعلام، لا يمثل في الواقع صورة حقيقية لما يجري تماماً، حيث حوادث خارج الإحصاء الإعلامي تؤسس لحالة أخرى مخيفة.

بدا هذا التداخل أو قل التحول في الأهداف وكأنه نذر خطيرة، توجه مسار العنف نحو أهداف أخرى، أهداف أسهل تناولاً وأشد تأثيراً وأكثر بشاعة بالتأكيد.

صحيح أن المدنيين ظلوا أهدافاً سهلة منذ اندلاع الحرب، لكن موقعم بهذه الصورة، على بشاعته، لم يكن من شانه إدامة دورة العنف وتطويرها نحو توجهات أخرى كما يحدث منذ الاحتلال وحتى الآن.

على الرغم من أن مخططات إثارة الحرب الأهلية شملت جميع الفئات، إلا أن عنوالها الأبرز، بفعل الحقيقة الديموغرافية، تركز في ثنائية واضحة حتى الآن طرفاها: السسنة والسشيعة، إذ لم تكن التفحيرات التي طالت الكنائس ومحلات بيع الخمور التي يمتلكها المسيحيون، ولا حتى صالونات الحلاقة، عنواناً مخيفاً لكنَّها كانت محرد مرحلة كما يتضع حتى الآن.

قد يبدو من المفارقة أن مصطلح الحرب الأهلية بما يعنيه من محلية خاصة سيصطدم في واقع الحال بحقيقة إن سيناريواته ومراحله تحدد بفرجال تُمسك به وتهندسُ محيطهُ أيد خارجية.

وسنلاحظ أيضاً أن ملامح العنف تلك تركَّزتُ في محيط العاصمة بغداد، حيث تمثل ديموغرافيا هذه المنطقة بالــــذات أوضــــحَ صـــورةِ للتداخل السكاني بيـــن العرب شيعة وسنة.

فبعقوبة في الشرق وسامراء في الشمال، وأبو غريب والفلوحة في الغرب، والمدائن (سلمان باك) في جنوب بغداد على السرغم مسن أكثريتها الشيعية، هي (الطوق السني) حول العاصمة، وهي الضواحي التي تربطها بما سواها من محافظات أخرى، إنها دائرة الموت الآخسر، في مقابل (المثلث السني المقاوم) في العراق، الذي تشكل بغداد قاعدته السفلي.

وقد تكون معركة بغداد الكبرى، التي لم يحسمها الغزو تماماً، ولم تنجح الانتخابات في ذلك أيضاً، مستمرة حستى الآن، وتترأى فصولها القادمة أكثر بشاعة.

لنلاحظ مثلاً أن مصطلح المثلث السني حرى تسويقه إعلامياً من خارج العراق، لتعريف المناطق التي تركزت فيها الهجمات ضد القوات الأميسركية، ثم تحول هذا المصطلح إلى معضلة سياسسية في الانتخابات، ولاحقاً في عملية كتابة الدستور، ليتحول بالتالي إلى استهلاك داخلي، وعملي على الأرض.

لذلك فإن مدن التشابك الطائفي مثل مدينة الشعب إلى الـــشرق وحي الدورة إلى الجنوب، والأحياء المتداخلة في جانب الكـــرخ إلى الشمال والغرب هي البؤر النموذجية لإيقاظ الفتن كلَّ حين.

من هنا أيضاً جاءت عمليات (البرق) التي أعلن عنها وزيرا الدفاع والداخلية في الحكومة المؤقتة كأبرز نشاط للقوات العراقية منذ الاحتلال، لتركز على تشكيل طوق أمين حسول بغداد، في مواجهة رياح الحرب الطائفية المتجهة للعاصمة كدوامة رهيبة من شي الجهات، هكذا، يجري تصوير الأمر في جانبه المضمر تحت

لافتة منع الإرهابيين من إدامة عملياقم داخل العاصمة وفي ضواحيها، لكن الطبقة الأكثر عمقاً في التحليلات الممكنة لخطورة هذه العمليات، ألها تجسد نوعاً من الإدارة المنظمة لحرب طائفية تقودها ميليشات حزبية تحت واجهة أجهزة الدولة.

وليست تلك الأجهزة إلا واحدة من صور كتائب العنف، بشتى صنوفه، التي بدأت تنتشر في العراق تحت مسميات شتى كنسور بابل وأسود العراق إضافة إلى ميليشيات الأحزاب والجماعات المسلحة المنتشرة بلا بسرنامج واضح في شتى أنحاء البلاد.

فنسور بابل أصدرت بيانها الأول عقب تفجيرات الحلة في آذار مارس 2005 والتي الهم بها مواطن أردني ينتمي لتنظيم القاعدة وبلغت حصيلتها ما يصل إلى ثلاثمائة عراقي بين قتيل وجريح، مؤكدة أنها ستتولى بنفسها (القصاص من المجرمين) هي واحدة من منظمات سرية قد تكون مجرد واجهة للعبة خطيرة تتسارع فصولها بدموية متصاعدة باتجاه توريث العنف وتجذيره في الآن نفسه على إيقاع السيارات المفخخة والأحزمة الناسفة.

ومقابل هذا الاحتقان لا يرزال الكثير من السنة العرب ينظرون إلى الوحدات العسكرية المشكلة حديثاً على أها ذات بعد طائفي، فلواء الذئب الذي صارت تنشد لها الأغان والأشعار وآخرها أغنية تذيعها المحطات التلفزيونية المحلية بشكل يومي بعنوان وإيقاع يذكران بأغاني حروب صدام (عفية بلواء الذيب) بدا بالنسبة لسنة العراق وكأنه الصياغة الطائفية المعكوسة لألوية الحرس الجمهوري والحرس الخاص التي كانت تنكل بالشيعة خلل عهد صدام.

وكالمعهود في تراث الجيش العراقي جرى تلطيخ سمعة وحدات المشكلة مؤخراً، بسرعة البرق هذه المرة، في مواجهات داخلية خارج مهماته حتى تلك المعلنة في قانون إدارة الدولة الانتقالي نفسه.

هل يفسر لنا هذا الأمر، بريبة لا غنى عنها، (الخطأ الستراتيجي) لبول بريمر في حل الجيش القديم ببنيته الطائفية القديمة، ليمهد الطريق نحو تجديد تلك البنية بنكهة أخرى؟

إذا كانت الولايات المتحدة مسؤولة بهذا القدر عن توفير المناخ النموذجي لاحتمالات الحرب الأهلية في العراق بوصفها ستراتيجية نحو أهداف أخرى، فإن الرسالة الشهيرة المنسوبة لأبي مصعب الزرقاوي تؤسس لأرضية نموذجية للحرب الطائفية في العراق فمشروعه الجهادي، كما تجمله تلك الرسالة لا يتلخص في محاربة أميركا وعملائها في المنطقة من الطبقة السياسية فحسب، بل يذهب إلى إقامة (الإسلام الصافي) الذي لا مكان فيه (للرافضة) لألهم الشد خطراً على الأمة من اليهود والنصارى كما يسرى.

وبينما يسربط الزرقاوي في رسالته تلك بين ما يسميه (دولة الرفض) التي يسعى الشيعة إلى قيامها عبر محور إيران العراق مسورية ولبنان، يعبر زعيم عربي هو الملك عبد الله الثاني عنن مخاوف مماثلة عبر التحذير من إشعاع (هلك شيعي) وهسو

التعبير الذي أطلقه بعد فترة قصيرة من تسرب رسالة الزرقاوي تلك (1).

ليس هذا فقط بل ان ما يشيع اليوم عن بعد صفوي في التركيبة السياسية للحركات الإسلامية الشيعية في العراق، سنجد مظانه الأولى في رسالة الزرقاوي نفسه، مستعيناً ومستشهداً بتحذيب «استشراقي" يؤكد الخطر الذي مثلته الدولة الصفوية في التاريخ الإسلامي، فالإسلام الحقيقي تمثله برأيه دولة الخلافة العثمانية التي وقفت على أبواب فيينا وليس الدولة الصفوية التي (كانت حنحراً في الظهر عندما دخلت بغداد) و(لقد صدق أحد المستشرقين حين قال لولا الدولة الصفوية لكنا اليوم في أوروبا نقرأ القرآن كما يقرأه البربري الجزائري)

يمكن اعتبار تلك الرسالة التي قال الأمير كان إلهم اعترضوها لدى أحد أعوانه الذي كان في طريقه إلى إيران ليوصلها من هناك إلى قيادة تنظيم القاعدة، ستراتيجية مبكرة للحرب الطائفية في العراق، ويبدو انه نجح حتى الآن في توفير بذور كافية بعد مضي عام واحد من تاريخ نشر تلك الرسالة.

فتراشق الطبقة السياسية في العراق (إسلامية وعلمانية) في ما بينها بالتذكير بمرجعيات (الوهابية والصفوية) يتماهي بشكل ما مع تصوير نظام صدام قبل ربع قرن لحربه ضد إيسران بألها حرب

<sup>(1)</sup> هذا التصريح الذي بات شهيراً، أدلى به ملك الأردن عبد الله الثاني للواشــنطن بوست في 8 كانون الأول / ديسمبر 2004، أي قبل شهر واحد من الإنتخابـــات التي جاءت بحكومة الجعفري وقاطعها العرب السنة.

عربية فارسية، ذات بعد ينطوي على ثنائية مضمرة أخرى إسلامية \_ مجوسية!

هكذا يجري إضفاء بعد تاريخي على الحروب سواء كانت حروباً تقليدية بين دول أو حروباً أهلية بين الطوائف.

سيبدو الأمر، بعد ذلك، مصنوعاً إعلامياً، ومتغذياً من السشحن الإعلامي اليومي بموازاة صناعته على الأرض، فقد أكدت محطة السي أن أن نقلاً عن ما أسمته (مصادر ميدانية خلال معركة الفلوجة الأولى في نيسان / أبريل2004 أن وحدات من قوات البيشمركة الكردية أسهمت في الهجوم على المدينة (العربية) إلى جانب قوات المارينز، وفي أيام المعارك عينها، أعلن أحد قيادي المؤتمر الوطني العراقي، إن ميلشيات عراقية بينها ميلشيا المؤتمر شاركت هي الأخرى في تلك المعارك ألها والمارك.

<sup>(1)</sup> جاء في نشرة الــ ((C.N.N)العربية في 13 نيسان / أبريل 2004: تحت عنوان: البشمرجة الكردية تشارك القوات الأميركية حصار الفلوجة مــا يلــي (علمــت «CNN» من مصادر ميدانية أن قوات البشمرجة الكرديــة، وهــي مليــشيات مسلحة، تشارك القوات الأميركية في فرض الحصار على مدينة الفلوجة. وتعمــل تحت ستار قوات الدفاع المدني العراقي.)

كما نقلت وكالة الصحافة الفرنسية في العشرين من الشهر نفسه عن الناطق باسم «المؤتمر الوطني العراقي» انتفاض قنبر في مؤتمر صحافي عقده في نادي الصيد وسط بغداد، قوله: ان «المؤتمر الوطني فخور بالمشاركة في الفوج 36 الذي شارك في مقاتلة الارهابيين في داخل الفلوجة جنبا الى جنب مع قوات المارينسز الاميركيسة» واوضح ان «هناك اربعة أحزاب أحرى تشارك في هذا الفوج وهي حزب الوفاق-

وفي وقت لم تكن ثمة وحدات مهمة من الحرس الوطني أو الشرطة العراقية قد حرى تشكيلها حتى ذلك الوقت، ولم يكن ثمة حكومة انتقالية، ذات سيادة بالمعنى القانوني قد تشكلت بعد، فإن حرب الميليشيات كانت العنوان المضمر لتلك المعارك التي تخوضها في عنوالها الظاهر القوات الأميركية للقضاء على الإرهاب، فثمة مقاتلون ينتمون إلى أحزاب ذات صبغة عرقية أو طائفية، دخلوا فعلاً في مواجهات مع مجموعات مسلحة تنتمي إلى قومية أخرى أو طائفة.

تضع رسالة الزرقاوي ممكنات الحرب الأهلية بصيغتها الطائفية بين (السنة الشيعة) كصيغة من صيغ تفعيل (الجهاد ضد الأميركيين) فيما يستفيد الأميركان أنفسهم من هذه (النراعات الطائفية المتأصلة) في إدامة وجودهم وفي التقليل من خسائرهم التي تزايدت خلال السنة الأولى لاحتلالهم العراق.

لكن دماء الزرقاوي التي تردد ألها سالت في معارك القائم ضد القوات الأميسركية، لن تكون أكثر من بقعة إضافية في خرافة جديدة يجري نسجها لمستقبل العراق.

فعشية الإعلان عن تشكيل حكومة الجعفري بقليل، وتزامناً مع بروز ملامحها الطائفية، بدا أن مدينة (المدائن) هي الحلقة الأكثر فصاحة في التعبير عن نذر الحرب الطائفية في العراق، فالمدائن (أو

<sup>-</sup>الوطني (بزعامة اياد علاوي) والمجلس الاعلى للثورة الاسلامية (بزعامة عبد العزيز الحكيم) والحزب الديمقراطي الكردستاني (بزعامة مسعود البرازاني) وحزب الاتحـاد الوطني الكردستاني (بزعامة جلال الطالباني)».

سلمان باك) التي تقع إلى الجنوب من بغداد بحولي خمــسة وثلائــين كيلو متراً، تقطنها أغلبية شيعية، تجاورها تاريخياً قبائل عربية ســنية أهمها قبيلتا الدليم والجبور.

وهي تمثل أقدم الحواضر في بلاد العراق، حيث يصفها ياقوت الحموي بألها أم مدن العراق، فهي المدينة الأقدم من بغداد العاصمة، وكذلك الكوفة والبصرة الإسلاميتين، إذ تنتمي إلى حقبة العهد الفارسي الساساني في العراق في حدود القرن الثالث الميلادي، وهي المدينة التي شهدت تدفق الصحابة من الجزيرة العربية بعد الفتح الإسلامي للعراق قبل انتقالهم إلى الكوفة ومن ثم لبغداد عقب إنشائها، حيث توفي فيها العديد من الصحابة أبرزهم سلمان الفارسي الذي تنسب إليه أحياناً، وحذيفة بين اليمان وهما للكرن أثنين من أركان الشيعة في الفكر الإمامي، ولهذا فهي تمثل لدى شيعة العراق رمزاً دينياً تاريخياً وعادة ما يردد زائروها على طول الطريق أهزوجة مأثورة تقول (الما يرور السلمان عمره خسارة وندمان)

وهي تقع علي ضفتي دجلة الشرقية والغربية، وتمتد أحياء السضفة الغربية منها نحو أقرب منطقة في تقارب مسار نهر دجلة مع الفرات، وقد مر بها الاسكندر المقدوني خلال حملته على بابل، حيث قامست الاسكندرية إلى الغرب منها، وفي المدائن أيضاً دارت معركة كبرى بيسن الإنكليز والأتراك تسببت في أكبر عملية حصار واجهت الجيش البريطاني وهو حصار (الكوت) حيث انسسحب إليها البريطانيون قبل أن يعين الجنرال ستانلي مود قائداً لفيلت دجلة ليلحق الهزيمة بالأتراك ويدخل بغداد فاتحاً بصيغة المحرر.

وفي قتاله للخوارج في معركة النهروان اختار الإمام على بن أبي طالب (المدائن) قاعدة له على الرغم من كون حذيفة بن اليمان والي المدينة أيام عمر بن الخطاب، ظل معتزلاً خارج الفتنة التي سبقت معركة الجمل أقدم حرب أهلية بين المسلمين، فاتخذ له سيفاً من خشب قبل أن يموت ويدفن فيها.

ولا يـزال طاق كسرى (أي الإيوان الملكي الساساني) شاخصاً في قسم كبير منه كأقدم أثر على الوجود الفارسي في العراق، هل يمكن اعتبار هذا الشاخص نصف المهدم عنصراً مهماً في الاتحام الذي وجهه وزير الداخلية المنصرف فلاح النقيب إلى المخابرات الإيرانية في التورط بأحداث المدائن.

لا يمكن التسليم بسهولة أن هذه الجذور هي مرجعيات اعتباطية لتفسير جانب من الغموض الذي رافق أحداث المدائن في الذكرى الثانية لاحتلال العراق وفي التلكؤ المديد الذي رافق تشكيل الحكومة المؤقتة، فالحديث بدا متضارباً بما يضفي غموضاً إضافياً وكأن الذي جرى ليس على الأبواب الجنوبية للعاصمة، والحديث هنا لا يتعلق بعمليات اغتيال غامضة الملامح، بل بخطف وقتل واغتصاب معلن، وهجير قسري، على خلفية طائفية حيث تقطن عشائر من الدليم على جانب عشائر شيعية.

هل إن ما جرى في المدائن كان بسبب تسشبث طائفة حسرى إقصاؤها انتخابياً وإصرارها على العودة للسلطة عن طريق القسسوة؟ إذن ماذا نسمي مقتل مزارعين وكسبة ورجال دين ينتمون للطائفة نفسها من تلك المدينة ومن مناطق عدة في العراق حري إعدامهم في الخفاء، هل هي ردات فعل على عمليات مماثلة معروفة، أم هسي

ثارات طائفية يجري من خلالها استعراض ما لدى كلَّ طــرف مــن عنف مبتكر ومغالاة في القسوة.

من الواضح إن الشيعة والسنة في العراق لا يتقاتلون بأرادتهم حقاً، لكنهم يُقتلون معاً في حرب أهلية طائفية متعددة الأمراء، حرب من طراز خاص؟

ربما لا نحد مكاناً أو زماناً حاسمين في التوثيق لحسرب أهلية في العراق، حتى الآن، لا في الفلوجة أو النحف أو المدائن أو الحله، لا بالاحتلال الأميركي، أو بالانتخابات أو بتشكيل الحكومة المؤقتة، وقد يكون ذلك على العموم نوعاً من دفع المخاوف لمن يريد أن يبعد عنه هذه الأشباح المزعجة، بيد أن جانباً مهماً مما يجري في العراق اليوم هو مسرح واضح لحرب أهلية لا يعرف منها حتى الآن سوى أمرائها الملثمين، حقيقة ومجازاً: الأميركان والسصورة الدراماتيكية للزرقاوي وتنظيمه، والطبقة السياسية، أما ضحاياها فهم العراقيون المنكشفون في عراء الجغرافيا.

أنها حرب أهلية مضمرة حقاً، وخطورتها تكمن في كونها تــرتبط بشعارات حروب أخرى تتوشح بمقولات التحريـــر أو الجهاد أو بناء عراق جديد.

## معسكر الغرباء ومنفى الخلفاء.

يوم الأربعاء 22 / 2 / 2006 استفاق العراقيون على زمىن حديد، بتفحير القبة الذهبية لمرقد الأمام العاشر لدى السنيعة الإمامية: الإمام على الهادي وابنه الإمام الحسن العسكري في مدينة سامراء التي تبعد 120 كيلومتراً شمال بغداد.

الزمن الذي استفاق عليه العراقيون، مصدومين ومذهولين، ليس هو نفسه ذلك الزمن الفلسفي الذي أعيا القديس أوغيسطين<sup>(1)</sup> في محاولة الإحاطة بكنهه اللاهوتي لما قبل الأربعاء، ومقارنته فيسزيائياً عده، فعندما خلق الله الشمس والقمر والنجوم وبقية الكواكب يوم الأربعاء وفق ما يخبرنا به الكتاب المقدس، فإن فكرة الزمن ما قبل الأربعاء تنطوي على مسافة تأويلية، خلفت تلك الحيرة الكهنوتية في تفسير زمن ما قبل حركات المحسرات في أربعائها

<sup>(1)</sup> يمثل القديس أوغسطين نموذجاً لقلق الفرد في عصصر غسروب الإمبراطورية الرومانية وانتشار المسيحية، فقد ولد في شمال أفريقيا، ودرس في قرطاجة، واتسمت تجربته بالقلق في مجال الاعتناق الديني، والفلسفي والأدبي، فهو مسانوي، وخطابي لاتيني، وسافر إلى روما ليعود مسيحياً مؤثراً وأحد أبرز الآباء في العصر المسسيحي الوسيطي وهو ما انعكس في أهم كتبه خاصة: مدينة الله، والاعترافات.

الغامضة، لكن الأربعاء الأسود في العاصمة العباسية البديلة زمن يمكن مقارنته بقرين أقرب يتعلق به امتداداً وتفاعلاً واقعياً وليس افتراضاً ميتافيزيقياً.

فالأربعاء الأسود في العراق، يعدل بشكل ما، في التأثير الفكري والروحي لتاريخ العراق، ما تركه الثلاثاء الأسود في نيويسورك وواشنطن لدى الوجدان الجماعي الأميسركي، صحيح أن نيسسران المرض ومغاربها، وقد لا يبدو الأربعاء العراقي الأسود إلا خيطاً الأرض ومغاربها، وقد لا يبدو الأربعاء العراقي الأسود إلا خيطاً صغيسراً من دخالها، فإن من الصحيح أيضاً ملاحظة الانعكاسات التي سيتركها الأربعاء العراقي، ليس في هذا التعاطف الثقافي الدي أبداه الأمين العام لمنظمة اليونسكو لحفظ هذا التراث الإنسساني، أو بعرض الخدمات الفنية الإيطالية، من خبرات مهندسي روما في تشييد الأضرحة، ولا في دولارات الولايات المتحدة وخبرالها التحقيقية في الأمر، بل على هذا التاريخ الضاغط في سامراء نفسها عندما ينسزع أبناء المدينة إلى رفض قبول أية معونة لتعميسر المرقد وهم الذين عاشوا قروناً سدنة للمقام، ومسرابطين مسرتبطين به، ويستمدون شيئاً من شخصياتهم الاعتبارية بهذا الارتباط.

وفيما جرى الحديث مطولاً عن مخاطر حرب أهلية في العراق، يقصد بها وصول التقاتل على الهوية ما بين المسلمين السنة الشيعة، فإن الأربعاء الأسود سيبدو محاولة في سياق رفع اللثام عن وجه تلك الحرب، أو بالأحرى هي حد فاصل يجري بعده تفسير عمليسات القتل هنا وهناك على قاعدة أضحت متاحة.

وبعيداً عن عقدة «نظرية المؤامرة" التي لم تعد في الواقع نظرية، ولعلها أصبحت فكرة عمياء، فإن فحص الجذور التاريخية لتلك القاعدة سيشير إلى وجود تدبير مشغول بعناية ومدروس بوعي، لاختيار اللحظة بعناية وكذلك المكان والهدف، فقد يكون منفذو التفحير شيعة أو سنة، مسلمين أو غير مسلمين، مؤمنين أو ملحدين، الأمر ليس هنا، إنه لا يتجسد في السكين، ولا في اليد بل بالوعي. ولهذا من المهم فحص المغزى العميق من وراء توجيه مشل هذا العمل.

فسامراء بما تضمه من آثار تاريخية إضافة إلى المراقد، تختلف عسن بقية المدن الشيعية المقدسة في بغداد والنحف وكسربلاء، في كوفسا نشأت في رحاب مدينة بقيت « سنية" لثلاثة عشر قرناً، علىالرغم من توافد العشرات من علماء الشيعة ومراجعهم للإقامة فيها، كمسا تتميسز بكولها احتفظت بشاخص تاريخي جامع بيسن ما خلفه كل من القاتل والقتيل على حد سواء، في مشهد حي يجسد التعسايش التاريخي بيسن إرث الجلاد وميسرات الضحية، ومثلت كذلك هذا المشهد التفاعلي بيسن المفاذنة والضريح، بيسن الخليفة والإمام، أو قل السلطة والمعارضة، وهي تتسع لسدسرداب الغيسة " للمهدي المنتظر، وثرثرة الفسيفساء على جدران «قصر العاشق" في بانورامسا حقيقية تتداخل فيها بصمات المنفيين وآثار المهاجرين وشسواخص المقيمين.

لعل ثمة القليل ممن خرجوا من صومعة الاستنتاج المباشر لتحريم الفاعلين بشكل فوري، ليذهبوا إلى ما حرى في المدينة نفسها في شهر نيسان / أبريل من العام 2005، عندما أقدمت مجموعة لم ترل

مجهولة، على الرغم من كيل الاتهامات التقليدية، على تفجير قمة منارة سامراء، أو ما يعرف بالمئذنة الملوية الستي يعسود تاريخها إلى التاريخ ذاته الذي تنتمى إليه الأضرحة.

ولهذا فإن سهولة تسييل التهم في وادي الفتنة العراقية، ما هــو في الواقع سوى إدامة لسهر تلك الفتنة المستيقظة حقاً، على الرغم مــن أناشيد التنويمات الوجدانية التي تنطلق من هنا وهناك.

من هذا الجانب يمكننا فحص الزمن العميق لإزاحة الظلال الواسعة عما حرى، وليس للتحقيق الأميني أو طلب الفاعل أو المدبر، ومن هنا أيضاً يمكن الإصغاء بروية لأصداء التاريخ لجعل هذا الفحص يذهب إلى تلك الأعماق ولا يقف عند حدود الظاهرة بوصفها حادثاً.

لكن لنعد إلى القصة الأصلية في الحكاية قبل أربعاء القديس أوغسطين، ذلك ألها هنا قد تفيد في تحليل ما يجري وتجنب ما سيجري، على خلفية قراءة لما كان في الزمن الآخر، أكثر مما تصلح مسوغات إدانة لطرف أو آخر في تحمل مسؤولية أربعاء الزمن الجديد في العراق.

فسامراء بدت يوم الأربعاء وكأنها تستعيد الجدل القديم حول اسمها، فما بين «سر من رأى" و «ساء من رأى " جرى الركون إلى المختصر غير المفيد هنا من جدل اسمها المركب: سامراء، على الأقل هذا ما نحصل عليه من الحاضنة التاريخية للاسم، أو من نبوءة الإمام جعفر الصادق بخراها السريع في قوله لأحد خلصائه: مدينة تدعى سر من رأى وهى ساء من رأى.

لقد ارتبط نشوء سامراء عاصمة بديلة لبغداد، باستقدام محاربيسن من ثقافات أخرى، بعد أن تم استقدامهم في الجيش والشرطة والعسس والأمن، فكثرت شكوى العامة في بغداد منهم، بعد أن كثرت كتائب الخيالة من الجنود المماليك القادمين من آسيا الوسطى في شوارع العاصمة، فاستفزت الشعب الذي كاد يثور على الخليفة مما دفع الأخير إلى الرحيل بجنده نحو شمال بغداد حيث اختار وهاد المدينة ثكنة عسكرية لهم، ومن هنا جاء الاسم الآخر لسامراء (عسكر) الذي أصبح لاحقاً نسبة لمن يقطنها من الوافدين.

ولذلك فهي (عسكر) الغرباء و(سامراء) المقيمين، وهي تحمل إرثاً في اسمها غير ما تجلبه القراميس العربية لتظهر في المدونات الآشورية بلفظ (سرمارتا)، وأما سامراء، أو سامرا فهو في الأساس اسم آرامي لتلك المدينة التي قامت بين عدد من الأديرة المسحية.

ولهذا فالعسكري هو من سكن المدينة من الغرباء، وعسكر فيها، تمييـــزاً لهم عن المقيم الأصلي، أو أفراد حاشية الخليفة.

ولهذا أيضاً فإن «الإمامين العسكريين" على الهادي وابنه الحسسن العسكري ارتبطا بهذه النسبة المضافة مع أن الأب اشتهر لدى الشيعة بالهادي والنقي.

لكن المنفي العسكري الأول من الأئمة يبدو أنه وحد في المدينة نوعاً من السلام الداخلي مع النفس، شأنه شأن أبائسه وأحسداده في احتمال المهنة الشاقة: النفي، فهو يلخص علاقته الجديدة بالمدينة

لأحد أصدقائه بالقول: أخرجت إلى سرّ من رأى كرهاً ولو أخرجت عنها أخرجت كرهاً.

فأصبحت سامراء المأوى والمثوى، له ولعائلته حتى الجيل الثالث.

وفي الواقع أن استقدام الأب وابنه من المدينة المنورة إلى العاصــمة الجديدة كان الوسيلة التقليدية للخلافة العباسية في منع قيام (الإمام) للثورة، ذلك أن خروج الإمام الحسين إلى الكوفة خــــلال الحكــــم الأموي كان جرس الإنذار الذي جعل الخلفاء الهاشميين مــن بــني العباس يتفادون قيام « ثورة " إمامية أخــرى فـــاجترحوا أفكـــاراً جديدة، أقل تأليباً لمشاعر الناس، وأكثر حذراً من أسلافهم الأمويين في مواجهة أبناء عمومتهم، تمثلت في الإقامة الجبرية تحت الأنظار، فحرى استقدام الإمام السابع موسى الكاظم من قبل أبناء العمومــة مرات قبل أن يحتمله هارون الرشيد معه إلى بغداد، بعــد انقــضاء موسم الحج، ليموت الإمام السابع وهو بأصفاده في السجن، وجرى استقدام الإمام الثامن على بن موسى الرضا من قبل المأمون وعهـــد إليه بولاية العهد لكنَّهُ مات منفياً بطوس شمــال شــرق إيـــران، واستقدم الإمام التاسع محمد الجواد من قبل المأمون ومن ثم المعتصم وجرى تزويجه من إحدى بنات الخليفة ليموت في بغداد حيث مزاره المعروف إلى جانبه جده موسى الكاظم.

هذه المتوالية الورائية لنمط العلاقة ما بيــــن الخليفــة والإمــام أوصلت الصراع إلى ذروته، بيــن الخليفة العاشر والإمــام العاشــر لتنتهي إلى أكثر العهود قمعاً واستبداداً في الخلافة العباسية، وهو عهد المتوكل على الله العباسي الذي شمل طوائف المحتمع بــرمته حيــث

تصاعد التعصب الفقهي مع عودة السلفية الحنبلية للصعود وتبنيها من قبل السلطة على أنقاض الفكر المعتزلي، الذي تبنته السلطة العباسية في مرحلة سابقة، فمارس المتوكل ضد أصحاب الديانات الأحسرى تمييزاً واضحاً يتنافى مع ما درج عليه أسلافه العباسيون، وعلى النقيض من روح التسامح وقبول الآخر التي كانت عليها الخلافة الأموية، عندما أمر بارتدائهم ملابس خاصة تميزهم عن المسلمين، ومنع طقوسهم، وتعسف في فرض الضرائب عليهم. وكان أن شاع التطرف والتعسف، وانحسرت مساحة حرية الرأي والتفكير مع تراجع المعتزلة، لقد أقام المتوكل مجتمعاً يقوم على إنكار الآخر أطلق فيه العنان للسلفيين، لتشتد الفنى، فيما كان هو مستسلماً لتأثير فيه العنان للسلفيين، لتشتد الفنى، فيما كان هو مستسلماً لتأثير مسواه من العامة (أنا ملك السلاطين والورد ملك الرياحين وكل منا أولى بصاحبه.)

بيد أن ملك السلاطين عاشق الورد الأحمر، الذي اغتيل في قصره بتدبير من ابنه بمؤامرة انقلابية عائلية، ينظر له من قبل السشيعة كواحد من أكبر الطغاة الذين تجري مقارنتهم أحياناً من قبل بعض مشايخ الشيعة بصدام حسين، فهو صاحب فكرة تجريف قبر الحسين ومنفذها، بنبشه وحرث أرضه بالتيران وإطلاق المياه نحوه من هر العلقمي الجحاور.

وعلى الصعيد الثقافي لا بد من الإشارة إلى ظاهرة حديدة برزت في تلك الحقبة وهي ثقافة النقائض في الشعر العربي التي اكتسبت للمرة الأولى بعداً طائفياً داخل الديانة الواحدة هذه المرة من خلال الهجائيات المتبادلة بين دعبل بن على الخزاعي وعلى بن

الجهم، بعد أن بدأت خلال العهد الأموي بالبعد القبلي في هجائيات الفرزدق مع حرير، مطعمة ببعد ديني مع دخول الأخطل، الذي كان مسيحياً، طرفاً ثالثاً.

وطيلة ثلاثة عشر قرناً عمرت مزارات سامراء وجددت قباب الأضرحة مرات، فتعرضت للحرائق مرات بسبب سراج سها عنه أحد السدنة، قرب القفص الخشبي للضريح، أو بفعل شمعة وضعها أحد الزائرين للتبرك، أو لأسباب مجهولة كادت تؤدي إلى فتن، وفي كل مرة كان الخراب مناسبة للتحديد وإعادة الإعمار، من أمراء بويهيين وسلاطين عثمانيين، وقادة قاجاريين، أو محاربيسن مغول، من مشايخ سنة، ومراجع شيعة، ومن محسنين باكسستانيين وهنود وأفغان.مع أن المدينة نفسها سرعان ما تحققت بها نبوءة الصادق، فخربت، وعادت لتسمية «ساء من رأى " بعد عمران قل نظيره، وسر من رآه! إذ يؤكد مؤرخو المدن أن بداية عمراها، وتمام خراها ستون عاماً. حتى أصبحت الشواهد التاريخية في المدينة حسب ما يسرى ابن طاووس مجرد: صومعة في برية

تلك سامراء يتحانس في اسمها السوء والسرور. إهـ خلاصـة متناقضة من المدن الزائلة ضربتها جائحة الخراب وفتكهـ بأهلـها الطاعون، لكنَّ أضرحة الأموات عادت فحددتها.

منذ بدايتها كانت الحرب في العراق حرب رموز، منذ إسقاط تمثال الدكتاتور فيما كان هو لا يرال في بغداد، إلى سرقة تمثال أول رئيس ينتحر: عبد المحسن السعدون، إلى رفع تمشال الرئيس الأسبق أحمد حسن البكر، إلى إزالة قبر ميشيل عفلق (خاصة وأن قبره كان مزاراً كتبت على شاهدته دعاء لزيارة «الهادي الأمين" و

«دليل الوعي في ذروة الحيــرة وقلة الزاد!") ومن ثم نسف تمثال أبو جعفر المنصور، وصولاً إلى تفحيــر الحسينيات والجوامع والأضرحة والكنائس.

وإذا ما كان كل من هذه الترميزات معبراً عن تعارضات داخلية بين المثل، حدودها المتعارضة الحرية والعبودية، الإقامة في العسف أو العبور نحو التحرر، النزعة الثارية المعهودة لدى الشعوب، أو التعبير عن سيكوباثية تاريخية سياسية خاصة، أو توق للقصاص من تراث قمعي، فإن تفجير أضرحة سامراء على الرغم من مغزاه الطائفي الظاهر، إلا أنه يمثل في الواقع شرخاً أصاب الهوية التاريخية للمدينة من حيث لم يحسب حسابه.

فأهمية سامراء لا تنحصر في كوها حاضنة سنية لتاريخ شيعي وشاهداً على أضحياته، بل في كوها ظلت دائماً تلك المسافة التي لا تجعل من الجغرافيا مجرد هندسة مثلثات ومربعات ومسشاريع لكانتونات وجزر لمناطق نفوذ، فقد ظلت دائماً: ما بيسن بغداد وتكريت، بما تعنيه هذه المسافة، بيسن سلطة العسشيرة ودولة المؤسسات، ما بيسن حدَّي العقيدة: مفهوماً وممارسة، ما بيسن الطائفة والطائفية. يصلح أحد رموز المدينة المقتولين على يد صدام «عبد الخالق السامرائي" نموذجاً يلخص إلى حد بعيد هذا الواقع، فهو الضحية التي لا يتردد الأكراد، مع ضحاياهم الكثر، عن المحاججة السياسية به، وهو الذي ينعته الشيوعيون ببعض أدبياهم بالمناضل، ويصفه بعثيو اليسار بالشهيد، مع كونه في الجناح الآخر، أما الإسلاميون فيؤنبون به صدام، على الرغم من كونه رفيقه في علمانية ما قبل الحملة الإيمانية، ومن هنا ندرك أي مغزى حالي، إضافة إلى

التاريخي، يكمن في اختيار سامراء عنواناً لتلك الرسائل، إفسا بابل الجديدة، ينهار برجها أو زقورتها، فيتفرق أهلها في الأرض من حديد أنبياء، ومشردين.

ربما ثمة من يسرى وحود ضرورة لمثل هذا التقويض، قبسل بسدء إعادة الإعمار، فالأضرحة بعد الإنسان والمكان المدني والسشواخص العقائدية رموز ينبغي الفراغ من تخريبها قبل الشروع بإعادة عمرالها في ستراتيجية متكاملة.

وإذا كان مركز التحارة العالمي ببرجيه الشمالي والجنوبي مشل هيبة أميركا الاقتصادية المستهدفة، فإن مغزى تفحير المرقدين العسكريين يتجه برسائل ساخنة إلى استهداف رمز التوافق والوئام الطائفي بين الشيعة السنة في أمكنة عدة من العالم.

ولهذا فإن ما أكسبه تفحير برجي نيويورك من بعد رسالي لفكرة الحرب ضد الإرهاب، جعلها تبدو حرباً ذات معنى، وليست محرد نزعة ردع مباشر لعدوان طارئ، ولهذا فإن ما استجرته بعد ذلك من فصول التعريفات الزائدة للبعد الرسالي، أوصل النزاع إلى سياق تتقاتل فيه الثقافات، وتصطرع داخله الأديان.

وعلى المستوى ذاته يمكن قراءة العمل المشين بتفحير مرقدي سامراء على ضوء ما أحدثه من تشويه واضح في المسافة النموذجية لأكثر من ألف عام من التعايش الطائفي، لكأن الاحتراب الطوائفي، يؤسس له اليوم فعلياً من خلال ديناميت آخر.

قد يكون من اللافت أو من المنسي والمغفل الآن، إن قبة الإمام أبي حنيفة النعمان في الأعظمية قد تعرضت للقصف الأميركي عند دخول القوات الأميركية لبغداد، وظل هذا أول العلامات على دخول سكان الأعظمية في حرب مع المارينز، إنها عقدة بابل القديمة لكنَّها هذه المرة ليست في الأبراج أو الزقورات، وإنَّما في المراقد والأضرحة.

السياق الطبيعي لدورة العنف يجعل من حرب المساجد ومعارك المزارات وقصف الهاونات، صفحة في سياق الحرب الأهلية الملثمة هذه المرة بآجر الأضرحة، حيث التراشق بالمقدسات والتقاذف بأشلاء الموتى بعد أن لم يعد للأحياء من مهام ذات قيمة.

فلم تعد مناطق التداخل الطائفي في العراق، كما كانت عليه، ثمة هجرات متواصلة للشيعة من المناطق ذات الأكثرية السنية وبالعكس، الحرب الأهلية «السكانية" هي الفصل اللاحق من حكاية ديمقراطيسة الطوائف الفيدرالية، والمتاريس يجري تجهيسزها عبسر هسذا العسدد الهائل من المساحد والأضرحة.

لقد ظلت نذر الحرب الأهلية في العراق، تمضي بالتوازي تماماً مع العملية السياسية، وبقي الاستئمار السياسي للمقدسات وما تواجهه من خطر ورقة رابحة في بورصات المقدس لدى الطبقة السياسية في العراق ولدى أطراف أحرى.

فيوم فحرت ملوية سامراء طاب للبعض تشبيه الأمر بتفحير تمثال بوذا لكن نفعيي التفسير هؤلاء نسوا أن الملوية بناها المتوكل الذي سبق ابن تيمية في «سلفيته" وهي في الواقع مئذنة ترتفع في الهواء لأكثر من خمسين متراً، وتمثل نموذجاً لقوة صوت الدين في عصر الخلافة التي يعتد بها العنف الأصولي في حربه، إضافة إلى أن سامراء بقيت لفترة طويلة بأيدي المسلحين الذين يقاومون القوات الأميركية المحتلة تحت مسميات وكتائب شتى، وكان يمكنهم في ظل التضييق الإعلامي الذي واجهوه آنذاك الإعلان عن أنفسهم بالطريقة المدوية ذاتها التي أعلن فيها مقاتلو طالبان عن أنفسهم في بالطريقة المدوية ذاتها لبي أعلن فيها مقاتلو طالبان عن أنفسهم في الغازية بسرعة.

لكن تفحير قبة الضريح كتفحير قمة المئذنة، لا يرال ضائع الأب وشائع التأويل.

وعلى الرغم من أن المجموعات المرتبطة بتنظيم القاعدة في العراق، أكدت على أن ما تم تدميره هو (وثن من أوثان الشيعة) ومع ما يعرف عن عدائها التاريخي وذي السوابق في محاربة «الثقافة القبورية" لدى الشيعة واحتثاث عقيدة التوسل بالأموات، فإنها لم تتبن عملية التفحير الذي لا يبدو أنها تخجل من تبنيه.

على أن فكرة «الوثنية القبورية" التي يجتهد تنظيم القاعدة بالتذكير فيها بالعراق، أخذت شكلاً آخر في ما عرف بحرب الأضرحة بأفغاستان،عندما أصبحت قبور «المجاهدين العرب " من تنظيم القاعدة المتحالفين مع حركة طالبان مزارات للسكان المحلين، ترتبط بالكثير من كرامات الأولياء التي تبدأ بالاستدلال عليها من

خلال ضوع الروائح الزكية الذي ينبعث منها، ولا تنتهي عن حدود الأنوار اللامعة في المساءات المعتمة، وهي الكرامات الستي يجري الحديث عن مثيلاتها في العراق!

حتى تحولت «الثقافة القبورية" التي ينتقدها مرشدو طالبان – حلفاء القاعدة ــــ الذين هدموا الكثير من أضرحة الشيعة في مزار شريف. إلى نوع من المقدس المحلمي.

بل تحولت الأشياء الصغيرة، للقتلى بما فيها أحذيتهم، إلى مياسم فصيحة لآثار تلك الكرامات تصل أحيانناً إلى رمزية خرقة المتصوفة.

قد يكون من المهم هنا الإشارة إلى أن اعتناق حركة طالبان للمذهب الحنفي، لا يتصل تماماً بتحريم بناء الأضرحة والتمسك بحديث «خير القبور الدوارس" كما هو الحال لدى تنظيم القاعدة التي ترتبط معتقداته في ما يتعلق بهذه المسالة بالمذهب الحنبلي، مثلما ينبغي التفريق بير الفكر الفقهي لكل من القاعدة وحركة طالبان بوصفهما حركتين منفصلتين في هذا الجانب، لا كما يتوهمه البعض من تماثل يصل أحياناً إلى حد البنوة والأبوة.

من هنا فإن معتنقي المذهبين السنيين الرئيسيين في العراق، وهما الشافعية والحنفية ينتمون إلى الثقافة ذاها التي تعتقد بالشفاعات والكرامات وتبيح عمران الأضرحة، ففي بغداد وحدها على سبيل المثال ثلاثة مزارات لأثمة وشيوخ عرف عنهم كوهم من الأولياء والصالحين على الرغم من تحدراتهم المذهبية أو تحدر المذاهب الفقهية

والطرق العرفانية نفسها منهم، هم: أبو حنيفة والـــشيخ معـــروف الكرحي والشـــيخ عبد القادر الكيلاني<sup>(1)</sup>.

قد تكون معارك المراقد والمساجد خضة مفاجئة، تستفيد منها الولايات المتحدة في مراجعة طروحاتها عن نموذج الحرية الغربية، وتجربة الديمقراطية الأميركية، وأن تعيد مراجعة تاريخ الاستشراق في منطقتنا، فقد كان المستشرقون خير من درس تاريخ الفين في تراثنا العربي، وأول من عرفنا بوجهنا المشروخ في مرآة التريخ، فحاب صحراءنا قبل أن يعمرها النفط كثيرون منهم، بحثاً عن أضرحة الأولياء معجبين بحكايات كراماتهم، ومعيدين الاعتبرا لضحايا الفتن القديمة، ركبوا جمالاً وتجلبوا وتعمموا، وقدموا لنا خلال العهد الكولونيالي الأول أهم بحوثهم، فان فلوتن وتأصيله عن السيادة العربية والشيعة والإسرائيليات) ويوليوس فلهاوزن في رصد (الخوارج والشيعة) وجولد زيهر في مسائلته (المذاهب الإسلامية في السلام) التفسيسر) ولويس ماسينيون في تعقبه (لأهداف التصوف في السلام)

<sup>(1)</sup> أبو حنيفة (النعمان بن ثابت ) ويعرف بالإمام الأعظم أحد أثمة أهـل الـسنة الأربعة، ولد في الكوفة سنة 80 هـ وتوفي في بغداد سنة 150 هـ يتحـدر مـن أصول فارسية، و(معروف بن فيروز الكرحي) يعرف بالشيخ معروف، ولد وتـوفي في بغداد، وبعد أبرز رموز التصوف في بغداد في القرن الثالث الهجري، وكان أحمد بن حنبل من بين جملة زواره الذين يذهبون للتبرك به. وعبد القادر الكيلاني (بـن موسى بن عبد الله بن حنكي دوست) ويعرف أيضاً بالجيلي، ولد في طبرستان 471 هـ ونشا وتوفي في بغداد 561 هـ، وهو مؤسس الطريقة القادرية في التـصوف السين.

واهتمامه اللافت (بآلام الحلاج) لكنَّ الاستشراقَ مع أهميته الأكاديمية في ثقافتنا العربية لم يكنُ فاعلاً في حياتنا بما يكفي لخلق مرحلة تنوير تجعل الطريق سالكاً نحو ديمقراطية عقلانية، لا ديمقراطية تحتضن تاريخ الفتن وتعيد شحنه من جديد، ولذلك فإننا حين نرى اليوم جيلاً جديداً من منظري هذا العهد، يعرض البضاعة هذه المرة كوصفة سحرية وصدمة شاملة، نكتفي منهم أن لا يحققوا لنا الفتنة، بل أن يحققوا فيها من جديد.

## «بسرانا" أبنة الأعاجيب القديمة.

تبدو بغداد وقد دخلت السنة الرابعة من «عهدها الجديد" كأها جامعة عهود قديمة راسخة على مرَّ الزمن، وأخرى ضائعة في الرحلة للمستقبل، وحاضنة لمواريث شتى تزاحم وارثوها ومورتوها في لحظة واحدة من قيامتها وهي تنوء بشكل واضح بما تركته السنوات الثلاث الماضية تحديداً من إفزاع لتلك المواريث والعهود، إفزاع بصيغة الصدمة والإيقاظ سيحدد، بلا شك، مستقبلاً هو أبعد من مستقبلها الفردي كمدينة وعاصمة، إذ لا تبدو صورة هذا المستقبل «لدار الخلافة وعاصمة الإمبراطورية الإسلامية" قبل غروب شمسها في المشرق العربي، لا تبدو ثابتة في إطار التصور اليوتوبي الذي رسمه لها البعض قبل سنين ثلاث.

وإذا كان الاحتلال الإطار الأوضع الذي احتوى صورة بغداد في السنة الأولى، والعملية السياسية المأزومة والأمن الشخصي المفقود أطاراً آخر لها في السنة الثانية، وجاء نمو الفتن واضطراب الهويات العرقية والطائفية ليبرز عنوان صورها في سنتها الثالثة، فإن السنة الرابعة من عهدها الجديد ستحمل أعباء هذه المراحل جميعاً وتسير إلى المجهول، لا إلى (مستقبل مأمول) كما وصف بول بريمر الثالث مذكراته عن «سنته في العراق" التي سارع إلى إصدارها قبل أن تلوح بشائر واقعية لذلك المستقبل، سوى أن الفوضي لا ترال تصرب

أطنابها في أرض الرافدين، دون أن «تخلق" سوى المزيد من فيضان العنف.

شيء آخر حاول أن يستر ما تظهّره وقائع الحاضر، إلا وهو الانشغال بالأزمة السياسية التي أعيا المحللين تأويلها، فغابت أسئلتهم في بئرها المحيرة، عما إذا كان مسبب الأزمة الاحتلال الأميركي نفسه؟ أم هو أرث الديكتاتورية المقيت، أم لعله التدخل والتأثير الإقليمي؟ أم بفعل الولاء للمرجعيات الدينية وتنازع هذه المرجعيات الرأي، أم بسبب الجذر الطائفي الذي يرافق إعادة بناء نظم الحكم في العراق عادة؟

لكن ألا تكمل سلسلة التساؤلات هذه بعضها البعض لتــشكل أصفاداً جديدة ونيوراً مبتكرة أمام انطلاق بلاد أريد لها أن تتحــرر من كل ما يمكن أن يجعلها أسيـرة الماضي، لا أن ينعتــق أبناؤهـا كالرقيق ليكون عليهم تسديد الثمن في مكان آخر من التاريخ.

إنها أزمة أرادت أن تجعل كل شيء، ما عداها، يبدو عابسراً حتى وإنْ حملَ في تجاويفه مؤشراً خطيسراً، أو كأنَّ ما عداها من مخساطر ونُذر، وفي كلِّ الأحوال، هي مجرَّدُ مؤشر نوعي من داخل الأزمسة بمسارها وأسباها التي أشرنا إليه.

التفجيرات المركبة، بثلاثة أجساد مفخخة، التي طالت مسجد «براثا" ببغداد بعد صلاة الجمعة في السابع من نيسان / أبرريل 2006، مرت مثل غيرها من التفجيرات وتفخيخات البشر للبشر، على الرغم من العدد الكبير الذي خلفه من قتلى وجرحى وصل إلى حدود المائتين وخمسين شخصاً بين قتيل وجريح.

الأعداد نفسها لم تعد ذات تأثير نفسي بين العراقيين أنفسهم وهم يراقبون الأرقام تتصاعد باضطراد، ولا حتى لغير العراقيين، ممن أصبحت حكايات الدم العراقي، والعنف الذي يسشهده البلد الذي أعياهم أمر التواصل مع تلك فجائعه وقد أضحت معتدادة إلى درجة عدم المبالاة أحياناً.

مع هذا فأخبار تفحيرات المساحد تأتي هذه الأيام من كل مكان، من مسحد في كراتشي بباكستان، من عمق آسيا المليء بالفتن الراكدة هو أيضاً، تأتي لتقول لنا كيف علينا أن نحتفل بعيد المولد النبوي، بالأضاحي البشرية التي قامت كل ديانات الله، على فكرة الافتداء بالكبش هُدْي الآلهة، ليبقى ابن البشرية يعمر الأرض وينشر السلام فيها.

أخبار أخرى ذات نكهة نووية، تأتي من مسجد أيضاً في أقصى شرق إيران، فلعلها ليست مصادفة أن يعلن أحمدي نجاد بدايسة عصر العهد الإيراني الجديد، لا بشاهنامة جديدة، بل بتقنية نووية من « مشهد " حيث مرقد الإمام المنفي علي بن موسى الرضا<sup>(1)</sup>.

ومنذ تفجيرات سامراء وتفجير القبة المذهبة لضريح الإمام على الهادي، راحت فكرة المسجد / الثكنة تتضح أكثر فأكثر، لكنّ

<sup>(1)</sup> إضافة إلى أن الإعلان الرسمي بأن إيران أصبحت دولة نووية في الحادي عشر من نيسان أبريل 2006 قد حاء في احتقال أقيم في مدينة مشهد الواقعة شمال شرقي إيران لا في العاصمة طهران، وفي مناسبة ذكرى المولد النبوي، فإن اول عينة مسن اليورانيوم المخصب أودعت، في الروضة الرضوية في مشهد، التي تضم رفات الإمام الثامن: على بن موسى الرضا.

المسجد ليس تكنة «للجهاد النووي" هذه المرة، بـــل تكنـــة للفــــتن المدحجة بالإرث الأسود.

مسجد « بــراثا" نفسه لم يعد التدقيق في أهميته المتلفعــة تحــت ركام التاريخ، وستراتيجيته المعنوية كهدف، أو في طبيعته الخاصة، لم يعد مما يشغل المحللين أو سواهم، بعد أن جرى اســتهداف جميــع المساجد المعروفة في العراق تقريباً.

بيد أن الأمر هنا يتعلق بذلك السؤال الذي أضحى محل حسلاف في العراق وخارجه، أكثر من غيره، بل أكثر من استمرار معضلة تشكل الحكومة التي مضت أشهر أربعة، موسم كامل، وهي تتلكأ في إيجاد مخرج لها بعدما أمضت في ردهة الأزمات وقتاً لم يعد معقولاً بعد ذلك.

غموض الإجابة هنا يكمن في كون المتصدين لها يخضعونها للتحليلات أكثر من ارتباطها بواقع الحال، ويسحبونها نحو طبيعة التفسير الاصطلاحي ومقارنة تجارب الأمم في حروبها الأهلية، أكثر من سحبها على الأرض التي باتت تدور عليها حقاً، ذلك أن يوميات الدم العراقي تقول لنا ببساطة أن أعداد من يقتل في العراق يومياً، يفوق في بعض من جائحات العنف، أعداد من يقتلون في أية حرب أحرى. إذن ما أهمية نعت ما يجري في العراق بعد ذلك بكونه حرباً أهلية، أم إقليمية، أم معارك مقاومة أو إرهاب، أم استكمال لا يبدو أنه أنجز أهدافه؟ هذه الأعداد لا نعرف أها تموت إلا

في الحروب والكوارث والأوبئة القديمة على اختلاف تسمياتها فلأي من أسباب الموت تنتمي حثث الضحايا التي نراها كل يوم، أو لا نسرى في الواقع سوى أشلائها وبقع الدم وبقايا الحاجيات الشخصية للضحايا والتي سرعان ما تتحول وببضع دقائق لا أكثر، إلى أسمال مسن حياة قديمة، متاحة لكاميسرات التصويسر العاجلة عبسر الفضاء.

ومنذ تفجيرات مرقد العسكريين في سامراء، نَحَرَ بسوادر «الحرب" منحى آخر، ليس بتلك الأعداد التي يجري التستر عليها، ومن ثم إعلانها عندما يتصل الأمر بالتباري بالجثث، واستعارة حشود الأضاحي، وتوظيفها في البازار السياسي، ولا في حرب البيانات السياسية من هنا وهناك، ودعوات التهدئة التي لا تخلو من نفاق متبادل، بل في هذا التحييش المضمر، بين الأطراف التي تدعي تمثيل طرفي النزاع الواضحين حتى الآن في العراق: إسلاميي السنيعة وإسلاميي السنة.

خلال ساعات تتوالى الأخبار حتى تبدو لسامعيها كأنها متكررة غير أن معظمها في الواقع مختلف وجديد.:

انفحار قرب مسجد الأمام علي في النجف وعشرات الــضحايا والجرحي.

انفحار قرب مرقد أولاد مسلم في المسيب على طريق الحلة<sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> أولاد مسلم بن عقيل بن أبي طالب، ابن عم الحسين. أطفال فروا من حيام الحسين بعد مقتله في معركة كربلاء، وترتبط بقصة مقتلهم «حكاية مأساوية» تروى كاستكمال لقصة مقتل الحسين وآل بيته واصحابه في كربلاء، ويقول بعض المؤرخين إلهم دفنوا في منطقة المسيب القريبة من محافظة بابل.

أئمة مساجد سنية يقتلون بتهمة التكفيسر والتحريض على العنف الطائفي.

جامع الإمام أبو حنيفة ومساجد أخرى للسنة يجري قصفها بالهاونات وليس تفجيراً بتفخيخ الأجساد، ربما للتمييز بيسن مديين مختلفين لثقافتين في حرب المراقد والمقامات.

قتل على الاسم وهو ليس هوية طائفية بالضرورة.

وسط هذه الدراما الدموية يستمر مسلسل الاختطاف والعشور اليومي، الذي صار يقترب من التعثر بجثث الضحايا، الصورة الـــــــــــــــق وظفها صدام سياسياً في جلسة محاكمته.

ثقافة التطهير الطائفي، وتهجير العوائل القائمة على الجانبين صارت تتركز بشكل خاص في محيط العاصمة في النهروان والمدائن وسامراء وبعقوبة، بعد أن كادت تكتمل في المحافظات خاصة في البصرة والأنبار والموصل.

من أين لهؤلاء البطارقة غير المقدسين الذين يتحدثون عن كون العراق لا يرزال بعيداً عن الحرب الأهلية، من أين لهم هذا الريقين لكي يرددوه بنوع من التباهي؟ ربما هم لا يدركون وقد أضحوا داخل المسافة الجهنمية الخبيثة للعبة بل ولعلهم من الخائضين فيها، إن البلد واقع في براثن تلك الحرب فعلاً، وما ينبغي عليه هو التخلص منها ومنهم معاً، وإلا فإن حرباً أهلية ستندلع بشكل آخر عندما تصبح مشروع منطقة ولا تعود مجرد أزمة داخلية، إنها الفتن الريق راحت تبحث عن تنفيس احتقائها المستور بالبحث عن مجال حيوي قد يجعل منها فتنة طائفية – قومية أو حتى متعددة الجنسيات.

لهذا فإن عملية تفجير مسجد «براثا" ستحيلنا بشكل تلقائي، إلى التاريخ، في محاولة للإجابة على تساؤل مشروع لكنَّهُ مقلق حقاً يتعلق بغموض فكرة الثقافة الطائفية في العراق وتعقيداتها، وما قد ينتج عن تلك الثقافة من ممارسات وعقائد عنف، وتطرف شعبي يذهب بالتاريخ بعيداً نحو جغرافيا قديمة.

ذلك أن «براثا" كما يتضح من الاسم نفسه مكان لا ينتمي في مبتدأه التاريخي للثقافة العربية ولا للثقافة الإسلامية، فكيف يمكن أن يكون بؤرة في معركة بين الثقافات المتنوعة في بلد واحد تعاقبت على أرضه الحضارات والديانات والعقائد؟

في الفكر الشيعي تكتسب بـراثا، المدينة والمسجد، بعداً يقربها من الأساطيـر، ويذهب بها نحو قداسة مركبة مـن تعـدد الـديانات وتلاقيها في سياق شخصية الإمام على بن أبي طالب.

على أن براثا ترتبط بظهور الفت الأولى في الإسلام، فقد دخلت في الثقافة الإسلامية في ذات الوقت الذي خرجت فيه فئة من المسلمين على حكم الإمام وعلى كل حكم من بعده فكان الخوارج، وكان أول رفع فعلى للسيف في وجه الخلافة، ذلك أن الأحاديث المتواترة تؤكد أن «براثا" كانت صومعة في الجانب الغربي من هر دجلة عندما مر بها الإمام بجيشه بعد الفراغ من قتال الخوارج في معركة النهروان، وترتبط تلك الحادثة بحديث (رد الشمس) لدى الشيعة عندما حل عصر ذلك اليوم بأرض بابل «ذات الخسف المتكرر".

لكن «براثا" أبعد من مجرد كونها رمزاً شيعياً يسعى إلى استعادة هيبته في الحاضر، أو مسجداً إسلامياً يرتبط بعهد الخلافة الراشدة، أو دير مسيحي يشير إلى ما قبل الإسلام، أو مزار يهودي قبل هذا أو ذاك، بل هي أبعد كذلك، من بغداد العباسية نفسها ليس بقرن من الزمن عندما نرلها الإمام بجنده، بل بقرون عندما غمرتها مياه دجلة، ربما مرات ومرات، وتحولت إلى خرائب لحضارات وسلالات تارات وتارات.

وهذا ما يؤكد أن بغداد هي في الواقع «بغدادات" متعددة، إحداها ما نعرفه بوضوح معقول عن بغداد المنصور، تماماً مشل طروادة التي انشغل عالم الآثار الألماني «هنريش شليمان" بالبحث عنها طيلة حياته بعد أن سكنته كيانياً وسحرته حتى خرائبها في الإلياذة التي كان يحفظها باليونانية القديمة ويعمد أولاده بمائة بيت منها بدلاً من الإنجيل.

شليمان الذي حفر في الأرض تسع «طروادات" من أجل الوصول إلى «طروادة بسريام" ويكتشف قطعاً نحاسية من كنوز المدينة المحترقة كان يقارن ما تبقى من أحجارها ونحاسسها بسسطور مسا كتبسه هوميسروس في الإلياذة (1).

<sup>(1)</sup> هنريش شليمان أحد أهم علماء الآثار في القرن التاسع عشر ذهب عام 1870 إلى شمال غرب أسيا الصغرى للبحث عن بقايا طروادة وبعد عام من البحث المضني عشر على قطع من الذهب والفضة تشير إلى المدينة المفقودة رغم تشكيك علماء الآلسار في عصره، ولم تبق المشكلة القائمة بعدئذ هل كانت هناك طروادة أو لم تكن، بل أصبحت محصورة في أي الطروادات التسع التي كشفت هي التي تطلق عليها الإلياذة اسم إليوس. (ول ديورانت – قصة الحضارة/ حياة اليونان/ حضارة بحر إيجه.

«براثا" هذا المعنى هي طبقة من طبقات تلك المدن المطورة التي تنطوي عليها بغداد الحالية إذ أن التسمية ليست عربية كما هو واضح، فلا المعاجم اللغوية ولا معاجم الأمكنة تستطيع أن تغيب الأثر السامي الشرقي في المفردة التي تؤكد المصادر الكلدانية أهام معدلة عن (بريثا) في السريانية، وتعني بريثا الوليد (ابن أو بنت) وتعرف بريثا بأها (ابن الأعاجيب)(1)

لكن أعاجيب «براثا" كثيرة يستيقظ جزء منها في قصة الإمام على مع الراهب الذي رأى الإمام يصلي بمائة ألف رجل من المقاتلين فسأله عما إذا كان نبياً ليصلي بكل هذا الحشد من الناس، فقال له الإمام شارعاً بمناقشة ستنتهي بإعلان الراهب إسلامه: النبي سيدي وقد مات، قال الراهب فأنت وصيّ نبيّ.

من أعاجيب هذا المكان تعاقبُ الأنبياءِ عليه فقد صلى فيه إسراهيم، في طريق هجرته، وكذلك كلّ من النيّ دانيال والنبي حزقيال، عندما كانا أسيرين في السبيين البابليين الأوَّل والثاني على التوالي، أعاجيبُ «برراثا" تتحدَّثُ عن أكثر من سبعين نبياً ووصيّ نبي صلوا في المكان، الذي لا تزالُ تمثلُ فيه بعض من شواخصه، من بينها تلك البئر الذي انبثقت بعد أن أزاح الأمامُ الصخرة عنها، وكان قد سأل الراهب من أين تشرب فقال له من دجلة، لكنَّهُ دله على تلك البئر التي عاش الراهب قرها سنوات ولم يعرفها، ولا تزال تعرف بئر علي، وتحتذب الكثير من الزوار طلباً لكرامات تتحدث عنها قصص عديدة.

<sup>(1)</sup> الموسوعة الكلدانية لجورج البنا.

قد تبدو هذه الأعاجيب محجوبة اليوم أمام الأعاجيب الأحسرى، التي تبدو أكثر ارتباطاً بالفتن الدائرة حسول المراقد والأضسرحة والمقامات في العهد الجديد للعراق، منها ما يسروي جانباً منها ابسن طاووس في (الملاحم والفتن) والنبوءات المقدسة عما يحل بالمنطقة بفعل فتنة بسراتا.

ثم لندقق وإن بشكل عابر في الروايات التاريخية عن الفتن السي عصفت ببغداد، على خلفية الصراع الطبقي، لنرى أثر فكر القرون الوسطى الحي بيننا اليوم وكأنه ابن ساعاته وجزء أساسي في البنية اللا واعية التي تتحكم بثقافتنا في عالم اليوم.

تخبرنا تلك المصادر أن المسجد خرب مرات وهدم عن آخره في حمى العنف الدموي بين حنابلة بغداد وشيعتها، خاصة على خلفية أقامة شعائر عاشوراء بغداد انطلاقاً من ذلك المسجد.

تفاعل الأديان والحضارات في (بررانا) لم يمنع أن يكون هذا المكان نفسه، محل صراع للأديان ومدار تنازع داخلي في التعصب الطائفي خاصة خلال الفترة العباسية منتصف القرن الرابع الهجري تحديداً: حيث يذكر ابن كثير جانباً من هذا التنازع بقوله (ثم تسلطت أهل السنة (الحنابلة) على الروافض، فكبسوا مستحدهم، مسجد برانا الذي هو غش الروافض، وقتلوا بعض من كان فيه من القورة)

ومع أن البويهين سمحوا «لبراثا" أن تتحول إلى مدرسة للفكر الشيعي، بعد ما يعرف بعصر الغيبة الكبرى، وكان أبرز منظريها الشيخ المفيد، إلا أن العنف الطائفي لم يتوقف، ولعل ما يورده ابن كثير في البداية والنهاية عن أحداث سنة 367 ما يلخص الأزمة الطائفية التي تماثل في انعكاساتها السلبية الطوفانات والكوارث والحرائق، يقول ابن كثير في ذلك: «وزلزلت بغداد مراراً في هذه السنة وزادت دجلة زيادة كبيرة غرق بسببها خلق كثير وقيل لعضد الدولة: إن أهل بغداد قد قلوا كثيراً بسبب الطاعون، وما وقع بينهم من الفتن بسبب " الشيعة والسنة «، وأصابهم حريق وغرق، فقال: إنّما يهيّج الشرّ بين الناس هولاء القصاص والوعّاظ."

تحت تأثير هذه النعرات والجائحات تحول المكان المقدس من مأوى يلجأ إليه الزاهدون وسط بستان من نخيل، إلى مقابر تحتضن الرفات، قطعت أشجار النخيل عبر التاريخ لترتفع محلها شواهد القبور.

ومع هذا لننظر من جانب آخر إلى حاضر مسجد «براثا" لكي تكتمل الصورة على الجانبين، فهذا المسجد الذي يقع في محيط الكاظمية وتحديداً في منطقة العطيفية التي شهدت أوائل الثمانينات جانباً من موجات التهجير أو ما عرف «بالتسفير" للعراقيين من ذوي التبعية الإيرانية، ظل منذ ذلك التاريخ في عهدة وزارة الأوقاف، مسجداً صغير الشأن، لا يتناسب مع أعاجيبه المروية والمتخيلة والتي بقيت مترسخة في المكبوت، حتى فتسرة الاحتلال الأميركي، عندما حرت أعادة توزيع إرث وزارة الأوقاف العراقية على أساس طائفي في عهد بريمر، بالفصل المذهبي بينها، لم يكن ذلك الإجراء مما يحقق الحقوق المدنية في ممارسة الشعائر بل مما يكرس ذلك الإجراء مما يحقق الحقوق المدنية في ممارسة الشعائر بل مما يكرس الانقسام المذهبي ويؤدي بالنتيجة إلى هوة طائفية تقوم على التثقيف

المحتلف لا على الثقافة المؤتلفة، عندها خضع هذا المسسجد كبقيسة المساجد إلى معادلة المحاصصة ليس الطائفية فحسب، بـل التوافـق الداخلي بيسن التيارات ذات اللون الطائفي الواحد، فبيسنما حرى التوافق على تقاسم إمامة الجمعة في مسجدي الكوفة والنجف بيسن التيار الصدري والمجلس الأعلى للثورة الإسلامية في العراق على التوالي، كان مسجد «بـراثا" من حصة رجال الدين الحـسوبين على المحلس الأعلى للثورة الإسلامية، وتولى إمامة الجمعة فيه الشيخ جلال الدين الصغير عضو المحلس الذي كان والده إماماً للمسجد نفسه في الخمسينات، غير أن الإمامة في عصر السياسي الفقيه، لم تتوقف عند حدود الوعظ الديني، حركات الإسلام السياسي لا ترى في المنابر إلا مصادر تثقيف « رسالي " ومناهج تبليغ ودعوة« وتعبئة لمشروعها، كما أن مشروع تنمية المسجد قدم على أي مشروع آخر، لكأن الناس باستطاعتهم أن يجدوا فيه ما لا يجدونه في بيوتهم، ولا في الجامعات أو في المنتديات، المكتبة أو المقبرة، وهي الأشياء المعروفة في المساجد كحدَّى حياة وممات تقليدية في رحلة الإنسان المتدين، ليست وحدها ما يتضمنه المكان، كان ثمة إذاعــة أطلقت من المسجد بدأت تبث باسم إذاعة السادة، قبل أن تتحـول إلى وكالة أنباء تبثُّ الأخبار باسم "وكالة أنباء بـراثا« كما بدأت الأعمال لزيادة سعة المسجد ليصل إلى أكثر من عشرة آلاف مصلى، وارتبطت به مجموعة من المؤسسات التعليمية والمعاهد والمنتديات الاجتماعية ومراكز تثقيف.

لقد جرت أعادة الحياة للمسجد بوصفه مكاناً، قبل أن يعاد تأهيل الإنسان من حوله وقبل أن يجري نــزع الظلال الطائفية العميقة من تقافته، بوصف الإنسان هو المبدع لذلك المكان.

ربما لهذا التنافس المذهبي ذي الجذور التي لا تحمد، وفي حمدة الصراع السياسي المشحون بالطائفية المقيتة حرت محاولات عدة سابقة لاستهداف المسجد وتفحيره كان آخرها محاولة أحبطت قبل شهر واحد.

إذن، ما يجري اليوم وما تقدم من رصد لعنف الحاضر سيُفهم منه بوضوح أن الفكر الطائفيَّ في العراق، متحذرٌ تاريخياً، وأن فتنه لا تنامُ إلا لتقومَ هميَّة أمضى ودورة أعنف، ليس صدام أو الاحستلال الأميسركي أو الطبقة السياسية الحالية، سوى مستثمرين لها، إيقاظاً ومداعبة وقمييحاً، المحتمع الذي لم يتخلص من العبء الثقيل والإرث الأسود لتاريخ الفتن يعيدُ صياغة الماضي كنوع من النشاط الخفي والتكرار اللا واعي لاشتراطات الصراع في بغداد القديمة بدل أن تعيد المدينة الحالية صياغة الحياة من راهنها لا من تاريخها.

فجانب الكرخ اليوم يشهد معركة بغداد الكبرى الجديدة، التي كثرت معاركها وتعددت أشكالها وشعارات التلويح بها سواء خلال غزو القوات الأميركية للعراق، وهو ما لم يحدث، أو في انتخابات 2005 بكانونيها الثاني والأول على التوالي، معارك بغداد الجديدة هي معارك طائفية بامتياز، وليس من المناسب حجب الشمس بغربال بعد ذلك.

المدينة المقسومة على ضفتي النهر يسراد لها أن تكون رصافة "الشيعة و كرخ "السنة على الرغم من أن التاريخ نفسه لم يتحصل على مثل هذا التقسيم، لكن في عصر الطوائف " المثقفة وليس مسن المهم الوجود التاريخي لضريح إمام هؤلاء في ضفة أولئك، وبالعكس، وليس مهما وجود مئات الآلاف من هؤلاء مختلطين بأولئك على الضفتين، أو متصاهرين في الضفة الواحدة، أو ملتبسين بالتسميات في المنسزل الواحد، التهجيسر بقصد التغييسر الديموغرافي قائم على كل الأقدام والسيقان، والتطهيسر الطائفي بشراً وأضرحة وتقاليد من هنا إلى هناك وبالعكس، طريقة نموذجية لخلق واقع جيسو - سياسسي طائفي، يهيئ، على الأقل، لفيدراليات أقرها الدستور، وبعد ذلك ليتسنن من لا يسريد التهجيسر أو ليتشيع في واحدة مسن ضفتي ليتسنن من لا يسريد التهجيسر أو ليتشيع في واحدة مسن ضفتي دجلة، أو ليغيسر إمامه التاريخي، ويبدل اسمه في العائلة الواحدة.

وإذ كان ثمة من يسرى أن التهجيسر الطائفي نفسه لن يسشكل علامة على وجود الحرب الأهلية، فإنه لن يستطيع أن يتجاهل علسى الأقل، كون هذه التهجيسرات المتبادلة هي نتيجة لعنف متبادل، قد يكون المقدمة الأوضح لحرب لم يعد مهماً نعتها بنعوت ما.

المسافة بين الحرية والفوضى، التطلع إلى الإمام أو الرحلة المعكوسة نحو الماضي، الثقافة التي تدور على نفسها في ظلام القرون، ذلك هو الوجه الأبرز الذي تجلى لطبيعتنا التي لم يستح لها أن تتشكل حقاً خارج طبائع الاستبداد.

فبعد بضعة أشهر فقط من الاحتلال الأميركي لبغداد، كدادت الفتنة في جانب الكرخ أن تشتعل مبكراً عندما حرى إطلاق اسم "أبن تيمية «على جامع "أم الطبول « في جانب الكرخ، لكن العقيدة الأساسية "لشيخ الإسلام« في عدد من مؤلفاته الكثيرة سواء في منهاج السنة أو في (الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح) أو في (الصارم المسلول) تقوم أساساً لا على تكفير الآخر " من الأغيار «والتحريض على قتله فحسب، وإنما تقدم عليه شريك العقيدة التوحيدية، الأمر الذي تداركه أهل السنّة في العراق، وهم الذي يتبعه ابن يتبعون المذهبين الشافعي والحنفي، وليس الحنبلي الذي يتبعه ابن تيمية فعدلوا التسمية إلى جامع "أم القرى « مقر هيئة علماء المسلمين اليوم.

خارج هذه التسميات كلها، فإن الفتنة الدائرة في محيط الكرخ ما بين "براثا« ابنة الأعاجيب أو بنتها، و"أم الطبول« أو "أبن تيمية« أو "أم القرى« تبقى مجهولة الأب، أو لعلها أعجوبة غامضة لا أب لها ولا أم...

فقط أبناء وبنات يضرسون.

# الملاحم المعقولة في أخبار بغداد المجهولة.

وقف الشاعر العباسي على بن الجهم في القرن التاسع الميلادي - الثالث الهجري، على حسر بغداد، ليتغزل بامرأة عابرة ويجعل من بيته واحدة من العلامات الأثيرة لبغداد حقاً، لكن بيت على بسن الجهم كان في الواقع مرثية مُضمرة لبغداد، ذلك أنَّ العاصمة البديلة (سامراء) بدأت تسلب بغداد ما تبقي من سحرها.. ومع أن ظاهر البيت استهلال غزلي تقليدي، إلا أنَّ القصيدة تتجه بغرضها الأساسي نحو مدح المتوكل، أوَّل حليفة تبدأ حلافته في سامراء، وأول حليفة تبدأ في عهده تحول الدولة نحو تبني الثقافة الطائفية، بعد أن ظلَّ الأمر حتى ذلك العهد مذهباً فقهياً أو اتجاهاً سياسياً يقوم على نوع مسن الصراع السياسي بين نخب بعينها، ولا يصل إلى حدد التنابرة والقمع المبرمج وإنكار الآخر، وشيوع الفتن بين الجماعات كما حدث في عهد المتوكل.

### عيسون المهسا بيسسن الرصسافة والجسسر جلبن الهسوى مسن حيسث أدري ولا أدري

لكنَّ مُجتلباً غير الهوى، وعيوناً غير عيون النساء المحجبات، راحت تعبر حسر دجلة، لتنسج الفتن من كرخ بغداد إلى سامراء.

بعده بأحد عشر قرناً وقف بدر شاكر السيَّاب القادم من البصرة، على الجسر الذي تغيرت أسماؤه مرات عدة، ليحرِّف شطراً في بيت ابن الجهم، تحريفاً يحمل في تأويله المزاجي كثافة من عنف الواقع معكوساً في مرآة الحداثة!:

#### عيون المها بيسسن الرصسافة والجسسر ثقوب رصاص رقشت صسفحة البسدر

ولأن السيَّاب عاش في سياق ثقافة تقوم على التصادم بين الإيديولوجيات، وعلى صراع حزبي فئوي كانت بغداد مسرحه الرحب خلال الخمسينات والستينات، فقد تحولت الجسور وقتها على الرغم من ألها مجرد ممرات ضيقة على دحلة، إلى ساحة تاريخية للكثير من الوقائع لثقوب رصاص، أكثر من كولها مكاناً للتغزل بعيون العابرات فوقها.

هل هي المسافة بين الغزل العربي التقليدي، وبين صور السياب ذات المأساوية المبتكرة؟ أم هي حذور الثقافة الطائفية اليت تبدو وكأها البنية المضمرة والمحركة للحياة السياسية، أم تراه تاريخ من العنف مرَّ على بغداد منذ القرن الثالث الهجري فجعل من شطر بيت شعري ومن الشعر كله يتقلب في أهار من الإرث الثقيل وما حملته المياه من ذكريات للعنف السياسي والعنف الطائفي معاً؟

صورة بغداد اليوم، تبدو متشظية حقاً ليس فقط ما بين الرصافة والجسر، وإنما بمحيطها الذي فشلت كلَّ الجسور وعبر قرون عدة،

في صياغة صورة متصلة للعاصمة يعتصم بها مجتمع مدي أو على الأقل أهلى، لا جماعات متشظية في استعارات شتى.

ووسط هذا التشظي لصورة بغداد أصبحت أسطورة حراها السي يجري تحديثها من مرجعياتها القديمة المرتبطة بالغزو الخارجي المتسابع على "سرَّة الدنيا« وبتعاقب الأمم والإمبراطوريات البعيدة وحسي الممالك المحاورة، طاغية على مشهد لخراب آخر، أعني خراب بغداد الداحلي: حراها بيد أهلها: ساكنيها والوافدين إليها، هذا المشهد لم يجر تصويره في التحليل الكلي لتاريخ المدينة، رغم كمونه في تفاصيل ذلك التاريخ بوصفه خلاصة لمجنة البلاد.

صحيح أن موجات الغزو من الفداحة ما يجعلها شاهداً على ما عانته بغداد عبر تاريخها، لكن الشواهد المطمورة من الخراب أو قل التخريب الذاتي، ينبغي الكشف عنها، أقله في هذه المرحلة التي تجمع فيها المدينة أسطورة خرابها من طرفيها الداخلي والخارجي.

مساجد وكنائس وأديـــرة تخـرُّب، وحمامـات تتحــول إلى اسطبلات وتكنات، ومدارس تمدم، وقيساريات تنــهب وتمجـر، ومكتبات تحرق، هكذا ظلَّ مشهد هذا التخريب الداخلي محجوباً خلف صورة نمطية مهوَّلة لذلك الخراب الذي أحدثته موجات الغزو.

لن نحتاج إلى العودة نحو بيزنطة لحسم الجدل في تنسيب كل من الخرابين، أو مقاربتهما لتفسير الأمر. ما لاشك فيه أن "فتن بغداد عبر التاريخ ترسخ قناعة أكيدة بأن ما يجري اليوم في المدينة ليس بدعة في عصر الطوائف، وإنما هو جزء من استجابة لتلك النزعات الهائحة، تلك "الرسالة الخالدة «التي احتقنت طسويلاً

وأسهم الاستبداد في ضغطها نحو الأعماق، وفسشلت الأحزاب والحركات السياسية عبر أكثر من سبعة عقود في تنفيس قهرها الداخلي وتسريب خلودها نحو رسائل أخرى، لتنفجر اليوم هذه الفداحة التي لا تترك أحداً بمقدوره متابعة مونديال الموت الذي لا يتهي، فلا يجد أمامه سوى الذهول والعجز عن التفسير.

إذ كيف يمكن تفسير أن سنة أولى منذ سقوط الاستبداد، وقيام الاحتلال، لم تكن كافية لإيقاظ تلك الفتن؟

كيف يمكن تفسير سنة ثانية من التصنيفات السياسية، والفرز الاجتماعي، والمحاصصة الطائفية، لم تكن كافية هي الأخرى لإعلان موسم "الحرب الطائفية « العنوان الأبرز لسنة العراق الثالثة من الاحتلال وما بعدها؟

أيضاً كيف يمكن تفسير أن مروحة العنف بدأت دورتها في عيط كبير وغير محدد واتخذت صيغاً عدَّة قبل أن تتركز في هذه البؤرة الخطيرة، وكألها بحالها الحيوي الذي ظلت تتخبط في تخروم أخرى بحثاً عنه؟

فمنذ التفحيرات المتنقلة، مروراً بعمليات اغتيال المسشاركين في العملية السياسية، فتفحير الأسواق والمطاعم والفنادق، ثم محلات بيع الخمور ومحلات الحلاقين وأكشاك مروحي الأفلام الإباحية، وتفخيخ المساحد، عبر خلط المدينة بديناميت متعددة الأغراض، يجري تدمير كل ما يمتُ للعاصمة التي تحاول أن تستعيد نفسها بصلة مع صورتها التي لم تعد متاحة.

واقع الأمر يقول أن بغداد اليوم ليست عاصمة على ضفتي جسر وحيد كما قامت عند منتصف القرن الثامن الميلادي، إلها "عواصم« أمامية لجبهة حرب بين دويلات عدة، تصعد بسراياتها نحو بغداد، أو تنسزل نحوها، وهي تعرف إن الجسور الكثيبرة الستي تعبير عليها، من هذا الجانب نحو ذاك وبالعكس، هي التي ستحدد شكل تلك الدويلات في أمكنتها هنا وهناك، وليس بالنظر نحو "تجربة «كردستان الحالية في العراق، ولا حتى نحو "معيضلة «كركوك أو الموصل، ولا "الإقليمية القلقة «في البصرة أو الناصرية أو العمارة، ليس في الصفقات السياسية بين الأكراد والشيعة والسنة، فكل هذه الأمكنة وما تضم من خلائط أو معادن بشرية، ما هسي في الواقع سوى صور هشة لكتل اجتماعية قابلة للتنافر الداخلي، والانستطار المستمر في صياغات متعددة، يما في ذلك الأكراد الذين يبدون من الخارج وكألهم محصّنون في هوية ما.

لم يعد السؤال هل بدأت الحرب الطائفية في العراق؟ بل ذهب نحو المستوى والصيغة اللذين ستأخذهما تلك الحرب، فنحن نتحدث عن حرب أهلية لا عن حرب إقليمية تقليدية.

وإذا سلمنا إن الحكومة أضعف من الجميع، من الاحتلال نفسسه ومن دول الجوار ومن المقاومة، ومن جميع الفئات المسلحة حتى تلك الثاوية داخل بنية المؤسسات الأمنية للدولة نفسها، فإن سؤالاً عن مخاطر مثل تلك الحرب صار في الخلف تماماً والبلد يمر في أتونها منسذ سنة على أقل تقدير.

لم يعد السؤال متعلقاً حتى بهذا الجوِّ الـــديمقراطي في كردســـتان النائية عن أصوات الحرب، بل يتعلق بمتى تجد الحركـــات الكرديـــة نفسها في الأتون ذاته؟

إياد علاوي رئيس وزراء الحكومة الانتقالية نفسه كان قد أعلسن أنَّ العراق يعيش بالفعل حرباً أهلية (1)، ولم تكن انتخابات كانون الأول / ديسمبر 2005 وحدها ما جعل الأمر حقيقياً، ليس في ذهن علاوي الذي خسر تلك الإنتخابات فحسب، بل وحتى لدى أولئك الرابحين فيها.

ليس مثل هذه الأسئلة مما يدعو للفرح ولا التشاؤم، فالأمر يتعلق بسيناريو تتلاحق فصوله ومهما احتهدنا في التخفيف من تراجيدياه سيبقى قابلاً للتصعيد نحو ذرى جديدة.

لا تبدأ الحروب الأهلية عادة، ولن تستمرَّ كذلك، بإرادة الأهالي أنفسهم، إن طقوس العنف التي ترافق الحروب الإقليمية تتفاعل تأثيراتها عادة بعد الهيار الدولة أو الانتقال من نظام حكم إلى آخر، ولهذا تولَّدت هذه الهزة العنيفة في بنى المجتمع العراقي الهش أصلاً بفعل دولة الاستبداد المعمرة طويلاً، وجاء المفهوم المتخلخل لشكل نظام الحكم في العراق حتى الآن ليسرِّع من الذهاب نحو حرب

<sup>(1)</sup> جاء هذا الإعلان في تصريح لإذاعة «البي بي سي» في التاسع عشر من آذار / مارس 2006. حيث أكد أن العراق يفقد يومياً ما بين 50 – 60 مواطناً، وإذا لم تكن تلك حرباً أهلية فإن الله وحده يعرف ما هي الحرب الأهلية، فيما حاول المسؤولون في الإدارة الأميركية والبنتاغون، التخفيف من وقع هذا التصريح بتصريحات تشدد على إن العراق ما زال على مسافة من تلك الحرب.

أهلية، فبين ربيع الديمقراطية "الملهمة «التي حلمت بها إدارة بوش، أو فكرة "الديمقراطية الإسلامية «وفق تنظيرات نوح فيدلان، ونموذج ولاية الفقيه التي تقوم على دولة المستضعفين الحاكمة في الأصل العقائدي للأحزاب الإسلامية الشيعية، والعروبة المشروخة بنماذجها الاستبدادية، ثمة إرادات تتقاطع ولا تتفاعل، ولا يمكن الوصول إلى مقاربتها في دولة التراضي.

وطالما إنَّ العراق جبهة عالمية للحرب ضد الإرهاب بسنعم الرئيس بوش، وهي ساحة جهاد أساسية بالنسبة "للمجاهدين« من شتى بقاع الأرض، وطالما إنَّ الصراع الإقليمي غير المعزول عن موازنات القوى المحلية يعمل بجد داخل المحتمع بطوائفه وقومياته المتعددة، فإن الأمر لا يمكن اختزاله باختبار تعريف الحرب الأهلية في تجارب الأمم والشعوب الأخرى، وإنما يتصل بطبيعة اللحظة الراهنة لعالم مفتوح على صراعات تتمدد في خلق نموذجها، ولا تتحدد في نعوذ معهود.

أيضاً لا يتعلق الأمر بالتسمية في النعوت والمفاهيم: عنف طائفي أم صراع أبي، أم حرب أهلية تجمع كلَّ هذه التسميات ولا تجتمع في صيغة واحدة، وإنما المتاح هو سؤالٌ واقعيَّ وملحَّ على الجميع: هل يبقى الاحتلال لحماية البلاد من حرب أهلية وقعت في وجوده أصلاً؟ هل يندفع في هذا السيناريو الواقع نحو حماية طرف مقابل طرف آخر، أم يغذي طرفاً ضد طرف، أم يخضع الطرفين معلًا لتلك الستراتيجية التي سماها بوش ستراتيجية النصر في العراق؟

كلما احتدمت جاثحات العنف الطائفي في العراق، أو أخـــذت شكلاً يجعلها تندرج في سياق الحرب، سنلاحظ انحساراً للــهجمات

على القوات الأميسركية، وأكثر من ذلك ستبدو تلك القوات وكأها ضمانة بوجودها على إعادة الفتنة إلى رقادها المؤقت ريثما يتم بناء الدولة الكافلة "لحقوق الطوائف« الدولة / العشيسرة أو ( محلس العشائر والطوائف) التي تقوم على فك المنازعات وفق نواميس تقليدية وقوانين خاصة، تزيد من ضعفها وتجعل من دورها مجرد دور المحافظ على التوازنات، لا المسكة بالميسزان كله، وما يسزن، مجمل العملية السياسية يؤكد هذا الواقع.

ففيما أفرزت انتخابات كانون الثاني / ينايسر 2005، استئثاراً طائفياً شيعياً بمقاعد بغداد في ظل غياب سيني واضح، جاءت انتحابات كانون الأول / ديسسمبر 2005، لتكرس الانقسام الطائفي لضفتي بغداد، سواء بما أثارته من اعتراضات من نتائج في مناطق نفوذ مفترضة، أو بما تمخضت عنه في النهاية من بسروز الكيانين الطائفيين: قائمة الائتلاف الموحد الشيعي، وجبهة التوافق السنية، في مقابل توصيف المتنافسين للقائمة الثالثة من حيث عدد المقاعد في العاصمة (القائمة العراقية) ذات الإطار العلماني بألها مسعى بعثي، لإقامة "جمهورية البعث الثالثة « رغم ضمها لمرشحين عن الحزب الشيوعي ألد أعداء البعث في كل حقب الصراع السياسي في العراق.

تقاسم قائمة الائتلاف وجبهة التوافق لأغلبية مقاعد بغداد يسرسخ ملامح الخطر أكثر من رسمه لصورة التعايش الهش بيدن الكيانين. بين هذا التنازع الطائفي في العملية السياسية، وتداخل إدارة الاحتلال بخلق تجاذب سياسي، ووجود مقاومة مسلحة، تحتدم في بنية المجتمع الناصلة نوعاً ما عن التفاعل الحقيقي مسع الطبقة

السياسية، تأثيرات يومية خطيرة تسشكل بغداد وضواحيها ساحتها الأرحب، فأمارة أبي مصعب الزرقاوي التي كان ينوي إعلانها في غضون العام 2006 قبل أن يقتل في أحد ضواحي تلك الإمارة ذات الحدود الغامضة، وشركات الاحتكار المستثمرة في مناطق الخطر، والميلشيات الملثمة بثياب الدولة، والمجتمع المدني المفقود باسمه ونعته، كلها بؤر نموذجية للتلاقح البغيض لتلك التأثيرات في هذه الحاضنة الكبرى: بغداد.

بيد أن إمارة الزرقاوي لن تنكس راياتها بمقتله بل سترتفع مع انطوائها رايات أخرى تزيد المشهد اضطراباً، فلا يمكن للأمارة أن تؤول بسهولة إلى سلف محدد بين هذا الحشد من المبايعين المجتمعين من بقاع شتى على أرض الرافدين، والأمر لم يعد يتعلق بتنظيم القاعدة وحده، فهناك مجلس شورى المجاهدين، بفصائله المتعددة، التي اضطر الزرقاوي قبل مقتله لإخضاع إمارته لولاية تلك الشورى "القلقة على مضض.

الفكرة الأساسية ولعلها الوحيدة التي ستعقد لواء البيعة للأمراء، هي إقامة الإسلام ( الصافي ) الذي يقوم أساساً على التطهير الطائفي الداحلي.

لا شك إن الزرقاوي حالة أخرى لا تتعلق بالمقاومة، وإنما بدفع الفوضى إلى أقصى ما يمكن من عنف لا تمييزي، وهذه الحالة المحاورة والمتداخلة بين فكرتي الاحتلال والمقاومة جعلت من المعادلة مشوهة الحدود، والراجح أنها ستستمر حيى بعد مقتل الزرقاوي ذلك أن هذه الحالة، هي عهد أو فصل في الحرب الأهلية،

وليست نهاية مرحلة كما يتفاءل البعض. إنها تماماً مثل إسقاط تمثال صدام أو اعتقاله أو محاكمته.

لقد قتل الزرقاوي أخيــراً، لكنه على ما يبـــدو أنجـــز مهمتـــه، وبإمكان الأمور السيئة أن تمضى بدونه.

وبالنظر إلى محيط بغداد يمكننا رسم معالم تقريبية تفسسر هذا الإيقاع غيسر المنضبط لنمو شروط الحرب الأهلية والتباسها بالعنف الطائفي المستمكن، فبوجود الفلوجة في الغرب، وبعقوبة في الشرق، وسامراء في الشمال، والمدائن في الجنوب وفي أجزاء محيط هذه الدائرة باتجاه الفرات حيث مناطق اليوسفية حتى تضيق الدائرة عند خان بني سعد واليسرموك والضلوعية وحتى في التجمعات السكانية المتداخلة ما بيسن بحمل الرصافة ومجمل الكرخ ما بيسن الكرادتين (كرادة مريم والكرادة الشرقية) نجد دائرة متموِّجة لا يمكن عزلها ولا تنظيفها طائفياً إلا بالعنف والتهجيس القسري، وهو ما يجعل مسن خلق ديموغرافيا صافية، في جانبي بغداد، فكرة لا تمرُّ إلا عبسسر حسرب حقيقية، وليس في استمرار التصفيات على الهوية، وفي إيقاع القصاص والثأر بهذا الجانب أو ذاك.

الرسائل التي يجدها المواطنون عند مداخل بيوقم أو حسنى تلك الملصقة على أبواب المنازل بس "فرمانات « أضحت مألوفة، للرحيل عن الحي بقصد تنظيفه من " الأغيار « وفكرة الأمن الذاتي التي تمارس في العديد من المناطق، ثم التبليغات المضادة المصحوبة بالتهديدات هي الأحرى بعدم ترك الحي تحت أية ظروف، كلها تبدو استعدادات لتلك الحرب، بيد أن ظهور أسلحة الهاون والكاتيوشا في هجمات تشن على بعض المناطق في بغداد مؤخراً، يشير إلى مرحلة ما بعد

السيارات المفخخة والعمليات الانتحارية اللا تمييزية، ففي هذه العمليات لم يكن من يستهدف الجموع يميز بين الشيعي والسين حتى وهو ينفذها داخل حي يعرف بلون طائفي محدد، "الهاونات والكاتيوشا« تنقل العنف من حيز الأفراد إلى مجال الجماعات.

إنها الجغرافيا البشرية المتخلخلة، وإعادة تمركز الجماعات في " غيتوات « حديدة تتطلب تدرجاً في دراما العنف التي لا يبدو أن ثمـة من يعمل على إبطائها حتى الآن، بعد ذلك لن نـستغرب مـشهداً يتدبر عناصره من هذا الواقع في سيناريو تنمو تفاصيله بالتـدريج كذلك:

راية على الطرف الشرقي لجسر الأئمة وأخرى على الطرف الآخر منه، قناصون عبر مآذن الأعظمية أو قباب الكاظمية في مشهد ربما يأخذ شكل القتل "المقدس« أو طقس الواجب الشرعي، والدفاع عن الطائفة كي تبدو هي "الناجية« الوحيدة حقاً!

مدافع هاون تستفيد من طرفي جسر الشهداء لرسم إحداثياها، مسلحون على طرفي الجسر بين الدورة وبغداد الجديدة، لا يتحرك الرصافيون نحو الكرخ ولا الكرخيون نحو الرصافة، إلا بإذونات محلية من أطراف في هذا الصوب أو ذاك، أو بباجات معينة تسشبه تلك الباحات التي يجري التحرك ها في معظم مناطق بغداد الستي تسضم الوزارات والمؤسسات الحساسة، ولا سيما المنطقة الحضراء.

مغاويــر الداخلية وقوات الحرس الوطني ضــمانتان احتياطيتــان لتنظيمات علنية قادرة على الدخول في الحرب في أي وقت، ولــيس لمنع وقوعها! لقد أصبح بناء الوزارات على وفق المحاصصة الطائفيـــة نوعاً من استعداد السلطة لتكون طرفاً في تلك الحرب!

مزراعون من ديالى والأنبار يُختطفون في بغداد، لمجرد أن لوحات سياراتهم تحمل رقماً مسجلاً في إحدى المدن السنية، وهم رهائن في مقابل إطلاق سراح أعضاء منتخب التايكواندو السشيعة السذين اختطفوا في المناطق السنية.

الكرادة المقسومة إلى كرادتين، بجسر معلق، تصبح كرادتين مقسومتين بشكل يحدد مناطق نفوذ السلطة ومناطق غياب ذلك النفوذ أو التحرك الحر لسرايا العنف: فكرادة مريم حيث المنطقة الخضراء، تنزل عليها قذائف الهاون بشكل عشوائي والكرادة الشرقية حيث أحد المراكز التحارية، ساحة لزرع العبوات الناسفة ولركن السيارات المفخخة أو اقتحامها للتجمعات البشرية.

في أكثر مناطق بغداد أمناً يجري اليوم تفتيش راكبي الباصات بما حملوه من أكياس وحاجيات، قبل صعودهم، إجراءات أمنية محلية أين منها إجراءات المطارات العالمية، تُتخذ على خطوط النقل الداخلية بين الأحياء السنية والشيعية على حد سواء، فكثيراً ما يترك شخص عابر أو مندس كيساً تحت المقعد لينفجر بين الركاب بعد نزوله بقليل.

المطاعم والمقاهي والدوائر الحكومية والمحلات التحاريــــة، وحـــــــــــــــــــــة، وحــــــــــــــــــــــة المنازل صارت مستودعات لعبوات مجهولة تنفحر في أية لحظة.

لم يعد الأمر متعلقاً بمثلث الموت،أو طريق الذبح بيـــن بغــداد والمحافظات المتاخمة للعاصمة، ضاقت الحلقة بما جعل بغداد نفــسها أحياء للموت اليومي.

ليست بغداد هذا المعنى، سوى حاضنة لتلك الموجات العنفية الواردة إليها من مصادر مجاورة وبعيدة أحياناً، إنما ساحة ووصف الساحة هنا لا يعني أن إمكاناها ذاتية تماماً في إدامة العنف الطائفي، ما تشهده حاصرة بغداد وأطرافها من المحافظات المتاحمة يفسر شــيئاً من فكرة الساحة، لن تكون محاصرتها من جميع الجهات ممكنة تمامــــاً رغم أن المحيط الذي يبدو سنياً في الظاهر هو جهة واحدة فحسب، تسمح فقط بإدامة التماس بين بغداد الغربية من ناحية الكرخ وبغداد الشرقية من ناحية الرصافة. قد يشكل الشمال والغرب عمقاً للكرخ، فيما لن تستطيع بعقوبة وحدها أن تخلق مثل هذا التماس الحيوى مع الرصافة، ليس لأن إيران قريبة من هذا المحور فقط، بل لأن " بستان بغداد الشرقية « ديالي ستبدو بعيدة تماماً عـن بغـداد الغربية وعمقها الشمالي الغربي، وهي غيــر صالحة أن تكون مسرحاً لغيتو طائفي، في وجود تماس قومي مع مناطق كردية متداخلة معها، سيشكل عمقاً لبغداد واتصالاً مع الجنوب من خلال الكوت، حيث بدرة وحصان أقرب نقطة تماس بيسن الحدود الإيسرانية وبغداد، دجلة الذي قسم بغداد منذ الخليقة قادر وحده أن يكون حداً ما بين بغداد الماضي وبغداد المستقبل على أن الجسور لن تشكل أكثر من بوابة يسهل السيطرة عليها على وفق خطة أمنية.

لن تنجو المنطقة الخضراء من تأثيرات انتسشار الفتنة على الصوبين، بل لعلها ستكون منطقة عمليات لإدارة تلك الفتنة على الأرض مثلما أدارتها سياسياً.

تبقى مناطق مثل الثورة "الصدر« أو العامرية على سبيل المشال قواعد لوحستية للدعم في معارك تزحف نحــو المــسافات الــضيقة والمتداخلة طائفياً.

هذا السيناريو المفجع ليس متخيلاً تماماً، بل إن الخيال أضعف نقطة فيه، إنه تماماً ما يحدث الآن في بغداد ومحيطها، بعد ثلاث سنوات من الهيار الاستبداد تحت قوة الاحتلال.

على أن الألهار التي تجري بين المدن لا تقسمها عادة إلا لكبي تجمعها في مياه واحدة هبة الطبيعة التي تكون طينتها المستتركة وخميرة مجتمعها المتطامن، لكن الجسور الهشة التي يبنيها البشر عادة بين الضفتين، لن تجمعهم في طينة تلك المياه بل تفرقهم بين الكرخ والرصافة، إلها توقظ الفتن من على ابن الجهم إلى السياب، إلى هؤلاء الذين يعبرون قسراً من ضفة إلى أخرى، ولا يتذكرون "عيون المها« في بغداد، بل عهد المتوكل في سامراء.

### إمبراطورة النواح.

بالرغم من أن كتب التراث، تنقل لنا أن أول ناع دخل المدينة (مسقط رأس الحسين بن علي بن أبي طالب) هو بشر بن حذلم (1) قد نقل نبأ مقتل الحسين إلى من تبقى من أهله وأهل مدينته، بأبيات شعرية شهيرة يقول مطلعها:

يا أهلَ يفربَ لا مُقامَ لكم بها قسل الحسسين فسادمعي مسدرارُ الحسسين فسادمعي مسدرارُ الحسسمُ منه بكربلاء مُسطرجٌ والسراس منه على القناة يُسدارُ.

<sup>(1)</sup> شخصية ملتبسة إذ تتحدَّث بعض المصادر « الشيعية» عن وجوده مع أصحاب الحسين في كربلاء، لأسباب بحهولة كما يشير العاملي في أعيان الشيعة، فيما تسرى مصادر أخرى إنه رافق ركب عيال الحسين، بعد مقتله، من الشام إلى المدينة، كما تختلف المصادر في نسبته إلى صحابة ما فبعضها يشير إلى صحابته للإمام علي، و آخرون يرون أنه من أصحاب زين العابدين، فيما لحق التصحيف والتحريف اسمه. فهو يتنوع في المصادر بين « حذلم بن بشير » و « حذيم ابن شريك » و « بشير بن حذلم » و « حذيم الاسسدي » و : حذيم بن بشير « و »حذيم بين ستير «.

إلا أن الواقع يشير إلى أن مراثي الحسين كانت قد بدأت حتى قبل احتزاز رأس الحسين بأرض كربلاء، واستمرت دائرة مع الرحلة المعروفة لدوران الرؤوس على أسنة الرماح من كربلاء إلى الكوفة، ومن ثمَّ من الكوفة إلى الشام.

وهذا الواقع يُثبتُ حقيقةً أخرى هي أنَّ المراثي الحسينية، السيق بدأت النموذجَ المكبر للندب الحسيني، ارتبطت بالمرأة. فمن بيسن العشرات من أهل بيت الحسين وأصحابه لم يتبق من الرحال، إلا بضعة من الأطفال والجرحى، بيسنما اشتعلت الفاجعة في قلوب النساء الكثيرات المصاحبات لأزاوجهنَّ وأبنائهنَّ وأخوهَنَّ وآبائهنَّ في موقعة الطف، وتحمل كتب التراث العديد من النماذج المبكرة تلك، بيسنها أشعارٌ مبلولة بماء الحزن، للرباب بنت امرئ القيس سوحو غير الشاعر الجاهلي المعروف والتي كانت إحدى زوجات الجمين، وكذلك مراث متفجعة لأم البنين الكلابية، إحدى زوجات الإمام على والتي فقدت أربعة من أبنائها في كربلاء، بيسنما كانت هي قد بقيت في المدينة، وثمة مرثيات أخرى تنقل عن أم كلثوم بنت علي، وسكينة بنت الحسين، وليلى إحدى زوجات الحسين وأم ولده البكر وهي من بني ثقيف.

بل ان ابن الشجري في أماليه يذهب إلى أبعد من ذلك، عندما ينقل لنا ما يشير إلى أن الندب والنواح على الحسين، ليس أنسيًا أو أرضيًا فحسب، بل هو طقس مقدَّسٌ أتت أصواته من عما لم آخر، دون أن ينسى تثبيت الهويَّة الأنثوية لهذا النواح المختلط بطقسس الاحتفال حيث يشير إلى أن أهل المدينة (كانوا يسمعون نواح المخرّعلى الحسين وجنية تقول:

ألا يسا عسين فساحتفلي بجهسد ومن يبكي على الشهداء مسن بعسدي على الشهداء ملن بعسدي علسمي رهسط تقسودهم المنايسا إلى متجبسسر في ملسك عبسد)<sup>(1)</sup>

ولا حاجة للتنبيه هنا إلى ما يحمله مستهل البيت الأول من دمــج غيــر اعتباطي بيــن فكرة الاحتفال، والبكاء على الشهداء.

كما يمضي ابن الشجري إلى تقصي جغرافيا النواح في مكان آخر ليـــروي عن الجنيات مرئية أخرى تلخص قداسة شخصية الحسين:

# مسح النبي جبيسته فله بسريق في الخدود أبواه من علسيا قريش جده حيسر الجدود

المرئية هنا تخرج عن دلالتها النواحية المباشرة لتمدخل في سمياق أنشودة مدائحية جمالية، تؤكد أن الفقد كان عظيم الأثر.

ويلاحظ أن هذا التفجع النسوي الكبير قد جرى تكثيفه عبر المراحل التاريخية، بشخصية زينب بنت علي، شقيقة الحسين، وعميدة البيت الهاشمي النسوي، مثلما جرى تكثيف واقعة الطف بررمتها بقصة مقتل الحسين كصورة جمعية لقتلى كثيرين، وفاجعة متعددة النوائب للتعبير عن يوم كربلاء.

وسط هذا الجو العشتاري الواضح، تشكلت شخصيات تاريخية لافتة تمثل ملخصاً لصورة إمبراطورية للحزن تتناسل تركاها عبر العصور، وتعبر عن نفسها بتحليات مختلفة كجزء من تشكيل وحدان شعبي خاص يخضع لطبيعة ثقافية معينة وبيئة احتماعية ومثيولوجية خاصة.

من هنا وجدنا أنفسنا أمام شخصية تلخص هـذه التحربـة، في العراق، أعني شخصية الملاية ذات التأثيـر الخـاص، في الوجـدان الأنثوي العراقي، وفي الترسبات الشعورية للطفولة المرتبطة بـأجواء عاشوراء.

وترتبط شخصية الملاية، إضافة إلى صلتها العميقة في تمثل النموذج النسوي المفحوع بكربلاء، بنموذج آخر في التراث الديني النسسوي، فهي نوع من التعبيسر الشعبي المحلي، عن تبني فكرة إمامة المسرأة في الدين، إذ أن المتواتر في الجدل الذي ظل دائراً بيسن الفقهاء حول معضلة إمامة المرأة في الدين، تأكيد على عمى انسشغال الفقه الإسلامي هذه المعضلة، فبينما حوزت العديد من المذهب إمامة المرأة للنساء في الصلاة، ومنعته بالنسبة للرجال، سنرى أن مرجعاً شيعياً معاصراً بارزاً، قد تعرض بكثير من الجرأة لهذا الموضوع، فالسيد محمد حسين فضل الله، اعتبر أن القضية الفقهية هي قضية تقافية يمكن تحصيلها من قبل الذكور والإناث على حد سواء، مما يعني أن إمامة المرأة تصح في المسائل الفقهية المتحصلة طالما أن المسألة يعني أن إمامة المرأة تصح في المسائل الفقهية المتحصلة طالما أن المسألة ترتبط هذا المناخ الثقافي المفتوح.

تتداخل في شخصية الملاية كذلك، أبعاد المهنة الحياتية بدلالاتــه الدنيوية المباشرة، بطقوس روحية تطوعية ترتبط بالتكليف الــشرعي

والواجب الديني، بفكرة الإثابة والمستحق، المتضارعة مع إرث محلي يسرتبط بالشفاعة والتوسل بالأولياء، إنها خليط لا يبدو متجانسا بيسن صوفية غير منتظمة، وطقوسيات فيها الكثير من محمولات اللا وعي الجمعي، وممارسة اجتماعية تنتظم في التقاليد والفولكلور الشعبي.

ولهذا فلا يبدو أن ثمة تأصيلاً محدداً للنموذج البدئي لشخصية الملاية، إلا بردها إلى أبعد من العلاقة المباشرة بالواقعة التي شكلت شخصيتها الحالية، فهي كما أشرنا خليط غير منتظم ولا يمكن نسبته إلى بنية معينة، ولعل شخصية المرأة المفجوعة التي تحاول (الملاية) استعارتها في تأديتها لمسرح النواح اليومي طيلة أيام عاشوراء وما بعدها وكذلك في المناسبات الأخرى المرتبطة بها، هي أيضاً تمتد بعيداً لتلتصق بنموذج النواح الأول في التراث العراقي البعيد، وغير المنقطع في تمثلات اللاوعي الجمعي القارة في الوجدان العراقي.

صورة عشتار الباكية على تموز ستبرز بوصفها النموذج البدئي لشخصية زينب الباكية على شقيقها الحسين، الطوطم واحد هنا في المجوهر وإن بدا مختلفاً اختلافاً عرضياً في المستوى وليس في الطبيعة وذلك بين شخصيتي الشقيق والزوج.

فرحلة عشتار إلى العالم السفلي للبحث عن حسد تمـوز المعلـق "بخطاف« تشبه إلى حد ما رحلة الغريبة من الكوفة إلى الشام مـع رؤوس الأحبة المعلقة على "أسنة الرماح« بحثاً عن قبـر يوحد بيـن الرؤوس وأجسادها.

تلمع شخصية الملاية، إذن، بين غيم الفاجعة وسماء الرحمة، إلها محراث المشاعر النائمة والمكبوتة التي سرعان ما تحرك رماد الفجيعة فتشتعل نيران الحياة من جديد، وينهض التاريخ بكامل قامته ليقف بين شواخص الحاضر بوجوده الحي لا بشبحيته.

يستدعي الدخول إلى عالم الملاية جهداً غير طبيعي لإزاحة اللثام عن ممارسة اجتماعية تتسم بالتستر والتحجب، وذات خصوصية اجتماعية وحرمة دينية، خاصة بعد أن نفيت خلال العقود الأخيرة خلف طبقات متعددة من القهر والتهميش، وحتى الإلغاء، ليصبح الكشف عنها وإعادة الاعتبار لها، مهمة لا يمكن إنجازها بمقالة كهذه لا تعدو كونها أكثر من دعوة تحريضية لإعادة اكتشاف عالم مهسم، يكاد يغيب اليوم.

واضح أن تسمية الملاية مرحلة عن تسمية ذكورية متصلة بوظيفة دينية تربوية، هي: (الملا) و (الملا) في العراق يعادل ما يعرف في بعض البلدان العربية (بالكتّاب، أو الكتاتيب) بيد أن المدرسة الذكورية مع (الملا) تحتم بالأصول الدينية كتعليم القرآن، والكتابة والقراءة، الإملاء هنا هو مصدر التسمية وهدفها في الآن نفسها، فثمة ما يملى على الصبيان من أجل تعلمه ومن ثم تمثله، ومن هنا تسمية الملا. لكن فقه (الملاية) يتباين نوعياً، مع الأصول التعليمية الذكورية، إلها تختص بتأكيد الفاجعة وبتمريرها بطرق محدثة عبر تحريرها من سلطتها الدينية ونقلها إلى ما هو شخصي ووجداني.

دين المرأة هنا ليس فقه المعاملات والعبادات بل هو حرارة الواقعة وقوة الحدث المتصلة بالتأكيد بتلك المنابع عبر طريق لا تبدو مرئية للوهلة الأولى. الملاية إذن هي المدرسة الأخرى غيرر الأكاديمية

البحتة ولا الاحتماعية الموجهة، لكنَّها رموز الطقوس التي تجعل من العذارى مختلطات بالنساء، ومجالس الحريم لا تقتصر على احتفالية الطقوس الذكورية في عاشوراء، بل هي تندفع نحو تقاليد من نوع آخر.

وتختلف مهمة الملاية عن مهمة أخرى تبدو متسشاكة معها في المظهر العام لكنّها متباينة عنها في الجوهر، فثمة في طقوس العزاء في العراق، كما في مصر تحديداً، وبعض بلاد الشام، سيدة عادة ما تكون متقدمة في السن، ومتفجعة كبرى، تمتهن إبكاء الآخريات في مجالس العزاء، هذه الندابة الغريبة تسمى في العراق (السشاعرة) أو الكوالة - بالكاف المشرّطة (من القول أي - القوالة) وتختص بمراثي عامة تكيفها عادة في كل حادثة وفاة لتنطبق أو تتشابه مع صفات الراحل، بيد أن الملاية لا ترثي أي أحد، بل ترتبط مراثيها بموسم عاشوراء، وتلتصق بصفات (الحسين) وقصة مقتله فحسب، تماماً كارتباط النواح العشتاري والعراقي القديم عموماً بمواسم القحط بعد خصب، وبكائها على تموز.

ليس من الضروري أن تستمد مهنة الملاية أهميتها من السشرف المتحصل، من التحدر العلوي (الانتساب إلى سلالة الأمام علي، من فاطمة) أو المجد الموروث، بل هي ظاهرة ثقافية مكتسبة، لا تنطوي على تفاضل نوعي إلا بمقدار ما تختبره تلك الظاهرة بالممارسة والديمومة، ستكون (العلوية) المتصلة بالفاجعة بالتحدر والرحم، مجرد نعت نوعي، إضافي قد يسبغ على شخصية الملاية هالة مضافة، بيد أنه لن يكون عاملاً حاسماً في ترجيح ملاية على أخرى، فكم مسن (علوية) تنتمي إلى بيت الفاجعة الأول وتتحدر من سلالة الحيزن

المتوارث، تجدها تنوح في مجلس الملاية التي تؤكد أن الدمع والنسواح إمبسراطورية يجري تأسيسها بالموهبة والممارسة ولا يمكن وراثتها مع الأبحاد السلالية.

كما أن ليس ثمة تفاضلية معيارية للتعليم الأكاديمي، في تحديد قيمة ما تؤديه الملاية، فكم من فتيات متعلمات خلعن البدلات المدرسية والجامعية، وتغيبن عن الدرس، وتركن مقاعد الدراسة فارغة أيام عاشوراء، ليؤدين درساً افتراضياً طوعياً، وتطبيقياً خاصاً أمام الملاية التي يفضلنها على المعلمة أو المدرسة واندفعن لنداء (ويه يا حسين) بحماسة أكثر من اندفاعهن لجرس الدرس.

ثمة صرة قماش سوداء على الأغلب وخضراء أحياناً، تحفظ بها هذه السيدة المهوَّلة بظلال خاصة بين بنات جنسها، أوراق صفراء تبدو كمخطوطات قادمة من عالم قديم، ومجلدة بقماشة سوداء، تفتحها كما تفتح كنزاً عزيزاً بين حشد من المنتظرات أمراً من إمبراطورة الدموع ليبدأن البكاء، هل من المثير أن نعلم أن هذه الكتب التي تُشبهُ كتب الأدعية الصوفية، تسمى القصيدة؟ هكذا تحملُ القصيدةُ قيمةً مقدسةً أخرى لتسمى كلُّ هذه الكتب السوداء المخصصة لأيام عاشوراء: قصيدة. ربما لتعلنَ أوَّلَ ملامح الملحمية لاستعادة الواقعة.

قيئ الملاية أجواء المجلس عبر أحاديث دينية اجتماعية بموجة من سرد أوَّلي يجذبُ الانتباه لها ولشخصيتها مع تقاطع خطوط الدخان المنبعَث من السجائر التي تؤرخ لتاريخ الحزن من سجائر (اللف) إلى (المزبن) إلى (الفلتر) يصبح التدخين مباحاً للنساء أيام عاشوراء وفي حلقات المجالس العزاء، الجواني النسواني، يحتفظ هنا بسريته حيث لا

يسمح للبالغين بالمشاركة أو التلصص، الملاية عادة هي السي تقدر بفراسة الأنثى / المرأة أن هذا الفتى غير مسموح له بالحضور وذلك لا بأس من حضوره.

تتوسط الملاية الكبرى، مساعدتين أو أكثر أو أقل، عادة ما يكن طامحات للحلول، في وقت لاحق، محل إمبراطورة الدموع ذات السطوة الخاصة على بقية النساء، تفتح المساعدة صرر الكتب ذات الجلد الأسود، وتقلب الصفحات لاختيار النماذج المناسبة لهذا اليوم من عاشوراء، حيث اعتادت أن تعرف طبيعة سيدتما في اختيار النماذج الأكثر تأثيراً في النفس، وفي إنسزال الدموع السساخنة، وهي تروي قصة الحسين بمزيج من وقائع تاريخية وتراث شفاهي مبني بعناية تجعله يدخل في صميم الفكرة التاريخية، وشيء من أساطيــــر عراقية قديمة وجدت مناخاً مناسباً تتسلل من خلالــه للديمومــة في الحاضر، وتبدأ الملاية أيام عاشوراء بتتبع مسيــرة الحسين من المدينة إلى الكوفة والهواحس التي تسيطر على ليالي النساء اللواتي اصطحبهن معه من أفراد أسرته وعائلته الكبيـرة، وتختلط في هذه الرحلــة أو هذه المرحلة من القصة، نذر الشؤم بنبواءات النعيم، تصوغها الملايسة ليس في توصيل النص الذي تقرأه فحسب، بل في دقة احتيارها للبناء الدرامي من أجل حفر أنفاق في الصلة مع المتلقى عبر احتيارها لنمط معين من المقامات وأطوار الأداء الصوتي المناسبة لرواية الواقعة وتطورها، ولا غرابة من دخول المقام والأطوار الغنائيــة في البنيـــة

والواقع أن شخصية الملاية تستجمع قدرات ومواهب شيق لأداء مهمتها الصعبة، فلا بد ابتداء أن تتمتع بشخصية قوية قادرة على التأثير، شخصية يكتنفها شيء من الهالة الاجتماعية تمنحها مكانة اعتبارية بين بنات جنسها، وتقربها من نموذج النواح الأول وإن بقدر ما، يجعل الدور الذي تؤديه مقنعاً وهي بهذا تجمع بين القدرة على تشخيص "الكاركتر« التاريخي الذي تنوب عنه، والحضور في اللحظة الراهنة الذي يستدعيه الوقوف بين حسشد من النساء الباحثات عن تفريغ المكبوت الاجتماعي والتاريخي الطويل والمتكثف، كما تستدعي مهنتها، أو مهمتها الدينية إن شسئت، أن تتمتع بصوت من طبقة معينة يجيد الأداء والأسلوب في التناغم مع

 <sup>(</sup>¹) المطرب العراقي المعروف ياس خضر واحد من هؤلاء.

إنها تراجيديا سوداء متنقلة. إذ تقوم القصة التي تتضمنها أناشيد الندب التي تؤديها الملاية على بناء في، يستفيد قليلاً من الواقعة التاريخية لكنَّهُ لا يقع تحت وثائقيتها تماماً، فالسرد لا يسشبه سسرد الكتب التراثية التي تروي جوانب متشظية من واقعة الطف، وهو لا يتشابه كثيسراً مع حلقات المنابسر الحسينية الذكورية التي تقوم على الموعظة وتكييف المعلومة مع الواقع، بل ان المادة الأساسية في حلقات العزاء الحريمي للمحالس النسوية في عاشوراء، تكتفي بالندب والنواح ليكونا البنية الرئيسية للراوية، إنه بناء خاص يجمع بيسن أكثر مسن ليكونا البنية الرئيسية للراوية، إنه بناء خاص يجمع بيسن أكثر مسن وظيفة (القصة خون) و (الروزخون) في آن واحد، وما يعسرف في وظيفة (القصة خون) و (الروزخون) في آن واحد، وما يعسرف في اهتمامه اليومي للتواصل مع حلقات تالية من مسلسل يبدو في كسل مرة وكأنه يسروى للمرة الأولى، فتخرج النساء مع نهاية قصة اليوم الأولى متلهفات لما يمكن أن تحمله التراجيديا العاشورائية في اليسوم التالى.

والواقع إن النمو الإيقاعي لأيام عاشوراء يتغير ويتطور، وفق ما تختاره سيدة الندب، وهو ما يجعل النساء المشاركات في تنفيذ المشهد العام مشدودات لدور اكبر في الأيام التالية، فالأيام الأولى تبدأ في ما يعرف (بالنعي) وما أن تبدأ الملاية بقراءة الجملة الأولى من النعي بإيقاع خفيف وشجي، حتى تتدفق الدموع إيقاعاً من نوع آخر في الجلسة.

من بيت إلى آخر ينتقل مسرح الحاضر كما تنتقـــل مـــسيــرة السبايا في التاريخ عبـــر الأمكنة، ورغم أن هذا المسرح يتماثل فيـــه

الجمهور بالمؤدي، الذي يكون هو ذاته، لكن الملاية تختار في المكان الآخر إيقاعاً متخلفاً ورؤية نظر ونبرة أخرى لتروي الحدث، ومن هنا يكون الحشد النسوي منشداً إلى جاذبية التحديد وصعود المشاعر التي تقترب من ذروتها كلما تبدل المكان وتجوهر الزمان، طيلة اليوم.

والنعي عادة ما يكون في وضع الجلوس، فتتكئ النسساء على حدران البيت كأنهن يستعدن واقعة كربلاء، أو يتكثن على خرائب سومر وبابل وآشور وكل الحضارات المتقوضة، في لحظة مثالة للاشعور الجمعي، بيسنما تقف الملايسة في الجانسب الآخر أمامهن، كشاهدة ماثلة أمام الجميع تؤكد كيف يكون الماضي حياً ومستمراً.

وبتتابع أيام عاشوراء يشتد الإيقاع، وتحتدم مسشاعر السروح في الجسد، فلا يعود الاتكاء على الجدار، ووضع المنديل الأسود، وهو ما يعرف (بالشيلة) على الفم والأنف لتلقي مسرى السدمع السساحن الهابط من عين تجود بدمعها على الأمام الشهيد، بفعل شدو الحمامة البشرية التي تقف كالصقر وسط الجمع!

لا يعود هذا المشهد كافياً لترجيع الأثر المتصاعد لاقتراب موعد (الطبكك) ومهما قيل عن أصل هذه المفردة التي ليس هنا الجال لمناقشتها، إلا أن الراهن سيعطينا دلالة جديدة لهذا المفردة، حيث يتطابق حد الانطباق اليومي بالتاريخي بالاسطوري في لحظة مكثفة لا يمكن عزلها لتحصيل نتيجة تستطيع أن تؤول ما يجري، عنطق معين.

ولأن الأيام العشرة الأولى من عاشوراء، هي الزمن الأبرز لتمثل الواقعة وإن امتدَّت إلى أبعد من ذلك، لتشمل محرم وحتى النصف الأول من شهر صفر. فأن توزيع الأيام في تقطيع سينمائي لافت يؤكد صفة إضافية في شخصية الملاية التي يتضح ألها ليست تأسيساً اعتباطياً أو طارئاً لحلقات الندب التقليدية لدى العديد من السعوب وثقافاتها الفولكلورية.

تقوم الملاية بتبليغ مريداتها، قبل يوم على الأقل بموعد تبدل الإيقاع في تأدية طقوس الحزن، وعادة ما تستفسر المريدات أيضاً عن ذلك الموعد فهو يتطلب بعض التحضيرات الضرورية لتأدية طقس أخر غير الجلوس والنواح وتلقي النعي من مقامات هادئة وشجية. تدريجياً تخصص الملاية مقاطع من قصائدها أو قل قصيدتها، فمع النصف الثاني، من الأيام العشرة، تنهض القدود، وتتهيأ الخدود، لحمى الإيقاع الجديد، فتخصيص أيام لمن قتل مع الحسين من اقرب آل بيته سيحعل من استقبال فكرة مقتل الحسين ذروة تسصاعدية لا يدانيها شيء آخر.

وتتلخص هذه التخصيصات في يوم العباس، ويوم لنجل الحـــسين الأكبـــر، وآخر لنجل شقيقه الحسن.

تقرأ الملاية خلال هذه الأيام قصائد مختارة ذات إيقاع مختلف ضاج ومفعم بتعبيرات متعددة الأشكال تشترك فيها لحواس ومواطن الرغبات، بينما تمفهف شعور النساء، وترمح أحسادهن، كخيول برية.

ومع اقتراب موعد العاشر من محرم، تكون الملاية، قــد فقــدت صوتها تقريباً، بفعل ما أطلقته من صرخات وعويل مــن بيــت إلى بيت، ومن نعى، إلى هتاف، ومن قرار وجواب، و لم يتبق منه سوى بحَّة، وصرخة مشروخة، تناسب كمية الحزن المتكثف عبر الأيام، فلا يكاد يسمع لها إلا الأنين، كأنها في المشهد التاريخي نفسه.

ويبلغ هذا الطقس مبلغاً آخر في إضفاء البعد المسرحي، المفتوع على الفرحة والمشاركة، في اليوم الذي يعرف بـ (عرس القاسم) ورغم أن واقعة العرس، لا تجد الكثير من التعضيد في بطون الكتب التراثية التي تسرد واقعة كربلاء، إلا أن الوجدان المحلي، والـذاكرة المبنية على شفاهيات مأثورة تؤكد أن القاسم بن الحسن كان مقرراً له الزواج من ابنة عمه سكينة بنت الحسين على وفق وصية من والده الراحل، ولما حان موعد مواجهته للموت كان على عمه أن ينفذ الوصية فعقد قرانه على سكينة، بيد أن الدخول لم يكن إلى فراش العرس، بل إلى حومة الحرب وحر السيوف.

تستفيد الملاية من هذه الواقعة التي تمزج طقوس الموت بطقـوس الفرح، لتنفذ واحدة من الفصول الأخـاذة في مجـالس عاشـوراء، بيـنما يكون الأبـرز في هذه المناسبة للعذراوات اللـواتي يطلـبن (المراد) من يوم القاسم.

وعادة ما تتألق في هذا اليوم إحدى ابرز مسساعدات الملاية المرشحة لتولي مهمة الملاية في المواسم التالية لكأن عرس القاسم بالنسبة لهذه المساعدة هي حفلة تعميد وتأييد لها بأنها أصبحت قادرة على قيادة إمبراطورية الدموع، ومهيأة لورائتها.

تشرك الملاية في هذا اليوم مساعداتها في العمل بصورة فعالة بعد أن كان وجودهن لا يتعدى الكورس أو قراءة بعض المقطوعات الصغيرة والسهلة، والمساعدات اللواتي يفضلن من بين العذراوات، يهيئن طقس العرس الدامي، بالحناء والمشموع والآس وقطع الحلوى المعروفة بر (ملبس الأعراس) لكنّه عسرس مبتور الأطراف إذ لا وحود للرجال فيه، بل ان الملاية عادة ما تلجأ في هذا اليوم إلى التدقيق المبالغ فيه في رصد وجود الصبيان في هذه الحلقة السرية، وكأنها تضفي طابعاً حقيقياً على حميمية لحظة (العرس) وخصوصيتها.

تدور (صينية القاسم) بعد أن تعبر الملاية رمزياً عن انتهاء الفرح وتصاعد ضحيج البكاء بإطفاء الشموع، دلالة على انطفء شمعلة الحياة، وحلول الدم معادلاً مضاداً للحناء، أو تحول الحناء في (صينية القاسم) إلى دلالة تضادية كبركة من دماء سالت في المعركة، بديلاً عن دم العذرية.

كما تجعل الملاية من هذه اللحظة المكتفة والملتبسة مناسبة، لتأكيد ارتباط المهنة بالمهمة، الأجر المهني بالتواب الروحي، فتدور إحدى مساعداتها بالصينية على الجالسات ليضعن فيها استحقاق ندورهن الموروثة من الموسم الماضي، والندور هنا تتلخص في مبلغ نقدي تضعه الناذرة في صينية القاسم، استحقاقاً لتحقق ما طلبته، أو طلباً تريد تحقيقه آجلاً، فتضع عربونه عاجلاً في صينية الموسم الحالي.

كادت هذه الشخصية الإفصاحية عن طبقات المكبوت في المحتمع العراقي وتواريخه المأسوية، تختفي لهائياً لتتحول هي بالذات إلى طبقة أخرى في طبقاته المتعددة، فبفعل القمع الذي تعرض له مجمل النسيج الاجتماعي والثقافي والسياسي في العراق، انسزوت ظاهرة الملايسة شيئاً فشيئاً، فحتى وجودها في البيوت تحول إلى ممارسة سرية في بداية الأمر، قبل أن يضمحل ويتلاشى بفعل الملاحقة الأمنية التي تعرضت له مجالس الملايات، كشأن كل الشعائر العاشورائية في العراق، وكل الطقوس الجمعية في بلاد الرافدين، وخلال العقود الثلائية الماضية وجدت الملايات أنفسهن في منفى مزدوج الأبعاد، ففي منفى داخلى

لا يتيح لها ممارسة مهنتها ومهمتها، ربما فقــط في المقابــــر الــــي ازدهرت وحدها في العراق، تحول البكاء على الحاضر إلى نوع منن التعبير عن الندب لتلك المحالس نفسها، حتى احتلطت في هذه المرحلة مهمة (الملاية) الخالصة باتجاه عاشوراء، مع مهمــة جديــدة منقحة، تتخذ من البكاء على قتلي الحروب ذريعة رسمية لاستعادة شعائر وطقوس ممنوعة، فأصبحت الملاية التي تروي أناشيدها مصيبة الحسين وأهله في واقعة الطف، إلى (شاعرة) تحميل ربابية الأنسين وقيثارة الدمع، وتتنقل بين البيوت لرثاء أصحابها، لم تعد واقعــة الطِّف إلا رِمزاً، أما الواقع فقد كان يشيــر إلى أن العراق كله أصبح طفاً ومذبحاً لأبنائه، وحلال تلك الفترة، اعتقلت أجهزة الأمن العديد من الملايات، بتهمة انتمائهن لتنظيمات إسلامية، وبالتأكيد فإن كلِّ من عاش أجواء العراق خاصة خلال الثمانينات، سيعرفُ أنَّ حلقات البكاء والحزن تلك كانت مناسبة نموذجية لنشر المخبــرات وعيون أجهزة الأمن في تلك المحالس، وكانت الملاية عادةً ما تــدفعُ الــثمن الأساسي بوصفها المحرض، والموجه لأيـــة احتجاجـــات تنطلـــق في جلسات الدمع تلك.

لم تكن أجهزة السلطة هي الوحيدة التي حاولت تقويض ظاهرة الملاية، وتوصيف شخصيتها وطقوس يومياته، بل كان ثمة تثقيف مضاد يجري بين صفوف اليسار العراقي باتجاه الضغط لشطب هذه الظاهرة الاجتماعية والثقافية التي تشكل مساحة مهمة من الوحدان المحلي، ومثلما كانت فروع اتحاد النساء في المناطق، تحاول حماية دورها بتقويض الآخر ومحاربة ظاهرة زعامة هذه المرأة الروحية وتشبّت النساء كها، وهو تشبّت ناتج عن استحضارها لذكرى مقدسة، فإن المنظمات البسارية تضامنت هي الأخرى، أو قل تواطأت، لتغييب هذه الشخصية الفاعلة بينما كان ينبغي عليها،

أن تستوعب هذه الظاهرة بوصفها نوعاً من الثقافة الـشعبية المحليـة تعكس نـزعات شعورية من معطيات واقع تشكل عبـر العـصور ولا يمكن احتثاثهُ ورميهُ إلى الهاوية ببساطة.

وشيئاً فشيئاً كادت شخصية الملاية تندئر تحت ركام الخوف وسقف "الفوبيا« التي ولدتها ممارسات القمع والاضطهاد، بيسنما تشردت نماذج مهمة تعبر عن هذه الشخصية وحلت في المنافي المحاورة حيث وجدت ازدهاراً يعوضها عن جدب المشاعر المكبوت وقحط السنوات في بلاد الرافدين، وانتشرت في كل من إيسران وسوريا، سرايا من الملايات، كما سبق أن تشردت سبايا كربلاء نفسها ما قبل القرون الوسطى.

بيد أن ضواحي العاصمة السورية دمشق، بدت وكأفا عالم سفلي آخر لعشتار العراقية، دفعت نحوه هذه المرة قسرياً ليس بحثاً عن رمز الخصب، بل لإحياء بكائيات فقدانه، تزدهر مهنة الملاية من جديد في المكان الأول الذي انطلقت منه إرهاصات الشعائر العزائية النسسوية تحديداً، حيث أقيمت للحسين وآل بيته مراسم التعزية، في عاصمة الأمويين التي صدر منها أمر قتله، وتأتي الملاية لتستعيد بتمثيل تقريبي فكرة النموذج البدئي، عند مقام سيدة الأحزان الكبسرى زينب.

عند مقام السيدة وفي الأزقة الفقيرة التي تحيط به تهفه ف العباءات العراقية، زرافات ووحداناً، خاصة أيام عاشوراء ذكرى تنطوي على أكثر من مغزى، فهي أحياء للواقعة التاريخية من جهة، وإعادة تمثيل التاريخ الشخصي المكبوت في البلاد، والمنفي منفى داخلياً قاسياً من جهة ثانية، النساء المتنقلات بمواكب النواح من بيت إلى بيت، يبكين غربتهن، في محيط ضريح الغريبة، لهذا أصبح هاجس التغرب والتشرد، سمة أضافية صنعتها الوقائع اللاحقة لتلتصق بشخصية الملاية مثلما التصقت بشرائح اجتماعية عراقية متعددة، المجالس الحسينية اليوم، تتسع هاويتها المفتوحة باستمرار، لكنَّها قادرة في الوقت نفسه على إيصال الرسائل السرية للأجيال اللاحقة من الفتيات، والنساء اللواتي يحملن إرثاً غير يسيسر من تلك المجالس.

اليوم يجري تجسيسر تلك الهوة، فمن اللافت أن جيسل النسساء المتقدمات في السن سارعن بشكل لافت يدعو إلى التوقف عنده طويلاً في نقل الإمبراطورية الشعورية هذه إلى جيل حديد، جيل نال فرصاً أكثر من التعليم وعاش مأساة الراهن، وحمل فواجع الماضي، وأدرك إن هذا الطقس، الذي ظلت طرق ترواتره ونقله شفاهية، لا يُمكن أن ينزوي في اللا شعور إلى الأبد بل إنه لا بسدً أن يتمثل مرةً أحرى.

وهل ثمة ترسيخ للحالة الطقسية الفجائعية، وتكرار استعاري لتلك الملحمة الحيَّة، أكثر مما هو عليه حالة طقوس الذبح الجماعي في عراق اليوم؟

الفصل الثالث تحت قبعة العم سام

## خطط البشتوين الأميسركي

لا يمكن قراءة قرار الإدارة الأميركية تعيين سفيرها السابق في افغانستان، زلماي خليل زادة سفيراً لواشنطن في بغداد، في سياق التعيينات الوظيفية الروتينية التي عادة ما تدرج عليها سياسات الدول عند تبديل سفرائها في العالم، ليس لأن العراق بالنسبة للولايات المتحدة يتجاوز كونه (دولة صديقة) أو بلداً تسعى إلى تعميق صداقة دوبلوماسية معه في هذه المرحلة! بل لأن شخصية خليل زادة نفسها يمكنها، في جانب كبير منها، تفسير دافع مهم من دوافع قسرار واشنطن تعيينه سفيراً في بغداد، في وقت بدأت فيه بالتخطيط، على ما يبدو، لمراجعة واسعة لسياساتها في العراق وبشكل جذري وشامل، لا في ما يتعلق بوجود أكثر من مائة وأربعين ألفاً من عديد قواتها فيه، بل في كيفية تحويل هذا الوجود إلى أبعد من مجرد جنود قواتها فيه، بل في كيفية تحويل هذا الوجود إلى أبعد من مجرد جنود من هو واضح حتى الآن، ولا يسرسم الحرب متنوعة

من هنا يُمكن التدقيق في ظلال الجماعات المتمثلة في شخصية خليل زادة (الأفغاني – المسلم – السني – البشتوني) والتي كوَّنت الأمير كي الراديكالي، على أنَّها واحدة من الإحداثيات التي يمكن من خلالها قراءة طبيعة المراجعة التي تقوم بها الولايات المتحدة لإعادة

صياغة وضع جديد في العراق، بعد أكثر من عامين على احتلالها له، لم تنجز خلالهما الصفحة الرئيسية في عملية الاحتلال: أعني تطويع مخلفات المرحلة السابقة وإخضاعها لإرادقها وتصوراتها لمستقبل البلد.

وإذا كانت قضية أسلحة الدمار الشامل هي العصا التي رفعتها واشنطن ذريعة لإسقاط صدام، فإن الجزرة التي رافقت حملتها تلك، كانت الوعد بحريَّة طال أوان انتظارها من قبل العراقيين، وهي حريةً لم تنس الولايات المتحدة تغليفها بماركات الرفاهية الاقتصادية والاجتماعية التي حققتها في تجارب احتلالها لعدد من الدول في آسيا وأوربا خلال الحرب العالمية الثانية وكان ذلك حلاوة الجزرة لبلد عاني من مرارة الحصار لأكثر من عقد من السنوات.

كان نموذج التحربتين الألمانية واليابانية من أمثلة التاريخ الجيدة لتسويق تلك الجزرة، على الأقل هذا ما أعلنه كولن باول وزير خارجية الولايات المتحدة عند احتلال العراق، وما كرره أكثر من مسؤول في الإدارة يوم كان قُطبا الخارجية والدفاع في تلك الإدارة يتنافسان على الاستئار بالإمساك برحى الحصيلة العراقية في إطار ما سمى " محاربة الإرهاب".

ترك كولن باول منصبه، كإشارة على حسم الصراع بيسسن القطبيسن الجديدين، وذهب مع أدراج رياح أسلحة الدمار الشامل التي أكد أمام مجلس الأمن الدولي أن دلائله على وجودها في العراق قطعية تماماً، وإن لم ينجح في إقناع أوربا بذلك، ذهب باول وذهبت معه ملامح الجزرة وماركتها النموذجية.

ومع تعيين خليل زادة سفيراً في العراق، يلوح النموذج الأفغاني غير المنجز والقلق في تحققه حتى الآن وكأنه المثال القريب والموازي الذي تسعى الولايات المتحدة، في هذه المرحلة، إلى مقاربته من النموذج العراقي الذي يبدو عصياً على التحقق أكثر فأكثر.

لا العراق ألمانيا ولا أفغانستان اليابان، فالقضية لا تتعلق بررث نازي، أو بتركات عهد إمبراطوري، هذا صحيح تماما، ولكن العراق ليس أفغانستان كذلك. إلا إذا سلمنا بأن مستكلة واحدة تجمعهما الآن: الاحتلال الأميركي.

أكثر من سنتين مرَّ على (تحرير العراق) بصيغة احتلاله، وسنةً مرَّتُ على انتقال السيادة بصيغة حكومة مؤقتة، لكنَّ واقع الحال يشير إلا أنَّ ما بقي من الاثنين صيغتهما الاستعارية: الاحتلال والحكومة المؤقتة، أما مسميات الحرية والسيادة فهي اليوم ليست سوى شعارات مرحلة.

فالقوات الأميركية نفسها لم يكن وجودُها في العراق مرفوضاً كما هو الحال الآن، حتى أن ثلث أعضاء الجمعية الوطنية التي كانت أحد معالم (العملية الديمقراطية) التي أرادتها الولايات المتحدة في العراق، يرفضون هذا الوجود في تقاطع واضح مع رغبات الحكومة المؤقتة وواشنطن في آن معاً.

وأكثر من ثلث المبالغ التي خصصتها إدارة الرئيس بوش لإعدادة أعمار البلاد جرى إنفاقها في دوامة إحلال الأمن لكنَّهُ لم يحلُّ، ولا يسزال يتهاوى كلَّ يوم سواء بالنسبة للعراقيين أو حتى للأميركيين أنفسهم، حوالي ثمانية مليارات دولار من ذلك المبلغ جرى إنفاقها

دون أن يلحظ أي من العراقيين ملامح تغير على حرائب الحروب، الأصحُّ أنها أنفقتُ في إدامة الاحتلال والعمليات العسكرية في البلاد التي أورئتُ مزيداً من الخراب.

بل ان وسائل الحياة نفسها صارت مهددةً، فإضافة إلى المستعصية للكهرباء، ثمة أمراض عدة شاعت في العراق، بفعل المياه الملوثة التي يشربها العراقيون، الحصص التموينية التي كانست تسوزع بانتظام، وبأسعار رمزية تقربها من الهبات المجانية، حرى شطب العديد من وحداقها الغذائية ناهيك عن تأخُّر تسليمها الأشهر عدة، بيد أن قدرة العراقيين على شراء المواد الغذائية من السوق السوداء بسبب ارتفاع رواتبهم حعل من التفاعلات السلبية لهذه هذه القضية غير مرئية إلى حين.

صحيح أن هذه المهمات الحياتية ليست من اختصاصه ولا من اختصاص حكومته بل هي من مسئووليات حكومة إبسراهيم الجعفري، إلا أن تداعياتها تبدو قرينة بالوجود الأميركي في العراق، تماماً مثلما كانت بداياتها قرينة بالحصار الذي فرضته الولايات المتحدة على هذا البلد.

ليس خليل زادة بهذا المعنى سفيراً للأميركيين لدى العراقيين لكنَّهُ يستعيد في الواقع وضيفته القديمة كونه سفيمراً للرئيس الأميركي لدى المعارضة العراقية (تحت تسمية العراقيين الأحرار)

عندما انتدبه جورج بوش للإشراف على تلك الاجتماعـــات الــــــيّ سبقت الهجوم على العراق ببضعة أشهر (1).

يومها كانت قاعة الاجتماعات الرئيسية في أحد فنادق عاصمة الكولونيالية القديمة، مسرحاً لمناقسشات بمسروتوكولية وترتيبات إعلامية ومنتدى لجدل سياسي أثير، ومنبراً للخطابة عن اتفاقات وتوافقات مفترضة، بيسنما كانت الطوابق العليا من الفندق حيست الجناح الخاص لزلماي خليل زادة هي الكواليس الحقيقية التي تنسسدل على مطبخ تتغير عناصر طبخته باستمرار وتعدل كل حين في انتقاء أسماء خاصة لوجوه المرحلة القادمة يقوم الأميركي السشرقي بالتدقيق فيها جدياً قبل أن يؤيد مشاركته في صنع المستقبل السياسي للعراق.

يومها أيضاً توضحت الصورة تماماً لطبيعة حكم العراق من قبل الولايات المتحدة: إنها صيغة المندوب السامي البريطاني التي عرفتها مناطق الكولونياليات الشرقية والعربية على وجوه الخصوص بعد الحرب العالمية الأولى.

<sup>·</sup> عقد المؤتمر في لندن للفترة من 13 - 16 كانون الأول/ ديسمبر 2002.

قائمة السبعة والستين (1) التي تمخضت عن مؤتمر لندن، تحست تسمية لجنة التنسيق والمتابعة، بتعميد خاص بحبر خليل زادة الذي كان توقيعه مطلوباً وملاحقاً من قبل من حضروا ذلك الاحتماع كما يحدث عند حضور المشاهير بين العامة حسب شهود عيان، ستصبح هي نفسها قائمة بحلس الحكم، بعد الاحتلال، مع حدف بعض الأسماء التي سرعان ما عادت للظهور بعد تشكيل الحكومة المؤقتة، السفير زادة سيتذكر مفاتيح اللعبة حقاً عندما يلتقي بتلك الأسماء من جديد في بغداد هذه المرة، وسيذكر هؤلاء من جانبهم أنه

(1) ظلت هذه القائمة تخضع للتنقيح والمراجعة حذفاً وإضافة، ليبلغ نصاب أعسضاء هذه اللجنة 54 عضواً عقدوا اجتماعاً لاحقاً في مصيف صلاح الدين بكردستان العراق للفترة من 26 شباط / فبراير 2003 ولغاية 1 آذار / مارس 2003، بحضور زلماي خليل زادة أيضاً حيث أدار الجلسات جلال الطالباني وجاء في بيان صدر في ختام تلك الاجتماعات (قيم الاجتماع الاوضاع السياسية والدوليسة واحتمالات اندلاع الحرب التي تنوي قوات التحالف الدولي بقيادة الولايات المتحدة شنها. وفي الوقت الذي يحمل الاجتماع النظام العراقي الدكتاتوري مسؤولية تعريض أمن البلاد للخطر الشديد بسبب استمراره في سياسات الاستبداد وانتهاك حقوق الانسسان والجماعات، والاعتداء على دول الجوار وعدم التزامه بقرارات الامم المتحدة ذات العلاقة، واحتفاظه بأسلحة الدمار الشامل، فإنه يطالب الولايات المتحدة وكل اطراف المجتمع الدولي بأن تفرق بين نظام صدام والشعب العراقي.. وبين اسلحة الدمار والماح الماراقي.. وبين اسلحة الدمار والماحل والمناح المارا اللها الماليات المتحدى على العراقي بشكل مباشر. والحا تتطلع الى علاقات متكافئة مع الدول الاحسرى على الساس التعاون والمصالح المشتركة دون وصاية أو احتلال.)

ليس سفيراً تقليدياً بالتأكيد، بل سيستذكرون معاً علاقة (نضالية) مشتركة في العمل السياسي الموحد والتخطيط لإسقاط النظام السابق، وصداقة شخصية في الجامعات أو في الفنادق أو في خنادق كردستان، ينطبق الحال هنا بشكل أساسي على أحمد الجلبي نائيب رئيس الوزراء، وجلال الطالباني رئيس الجمهورية، وبدرجات متفاوتة لدى بقية أركان الحكم حتى أولئك الذين قد لا يعرفون أن الأفغاني المهاجر كان واحداً من بين من ضغطوا باتجاه دفع الإدارة الأميسركية في عهد كلنتون نحو توقيع قانون تحريس العراق.

لقد سبق حليل زادة جنرالات الحرب الأميركان إلى العراق، قبل أن تنطلق قواتُهم عبر الحدود بأكثر من شهر عندما أدار آخر احتماع للمعارضة العراقية في أربيل، قبل أن تدخل القوات الأميركية العراق بشهر واحد.

خطة خليل زادة التي قدمها خلال تلك الاجتماعات والتي لم يجر الأخذ كما بعد الاحتلال، تبدو للكثيرين اليوم وكأف الوصية المهدورة التي رعما كان الأخذ كما سيعدل من واقع الحال الذي آلت إليه الأمور، فتلك الخطة التي رفضتها الطبقة السياسية في العراق، كان من شألها أن تبدو حلا وسطا بين التوجهات التي تقول بأهمية أعطاء دور سياسي مباشر للمعارضة العراقية في حكم البلاد ما بعد صدام، وبين تلك التي حرى تطبيقها وهي حكم العراق من قبل قوات الاحتلال مباشرة، فإدارة البلاد لمدة عام على الأقل، من قبل حاكم عسكري من الجيش العراقي السابق - حسب خطة زادة - حاكم عسكري من الجيش العراقي السابق - حسب خطة زادة - كان سيعني أن الجيش الذي يتواصل التباكي اليوم على أنحساده المزعومة، لن يجري حله، بل سيكون مشاركاً في عملية التغيير

بدور واضح وفعال، تماماً كما هو دور تحالف الشمال في أفغانستان، ومن هنا لم يكن ليتحول إلى مادة أساسية في تغذية المجموعات المسلحة التي تقاوم الأميركان حالياً في كل مكان من العراق تقريباً.

الاستحقاقات السياسية القادمة في العراق، ستكون على الأرجح إعادة تنقيح الخارطة السياسية التي أوجدها انتخابات السثلاثين مسن كانون الثاني / ينايسر 2005، وهي تنقيحات تبدو حتمية في المرحلة المقبلة ليس لأن الولايات المتحدة تريد ذلك فحسب، بل لأن العراقيين الذين اندفعوا تحت تأثير فتوى ملتبسة للمرجعية الدينية وقتها، وجدوا أنفسهم في ما بعد ألهم اختاروا طبقة سياسية لم تلتزم بأي من وعودها مع أن الأمر كان واضحاً منذ البداية أن ليس ثمية الكثير لدى هذه الطبقة لتفعله في ظل وجود عسكري أميسركي يُخضعُ كل المعطيات لمستحدات خريطته.

على أن عمل زادة الجديد لن ينصب هذه المرة على تنقيح أسماء القيادات الجديدة في العراق فحسب، بل سيمتد إلى أبعد من ذلك على الأرجح ذلك أن المجموعات المسلحة ستكون محور عمله الجديد والمرحلة الصعبة في مشروع واشنطن، تحت شعار إدحال هذه المجموعات في الحياة السياسية، من بوابة الانتخابات.

الحوار مع مقاطعي العملية السياسية من السسنة العسرب، وإدارة مفاوضات مارائونية متقطعة مع المجموعات المسلحة غير المنسجمة والمبهمة في هيكلية تنظيماتها وقياداتها، لن تكون سهلة كما هو شأن أفغانستان حيث قوات طالبان، هي التنظيم الأقوى والأوضح على الأرض، ولعل المنطقة الخضراء التي حصر فيها سلفه نغرو بونتي

نشاطه اليومي، لن تكون كافية لاستيعاب المجال الحيوي لعمل زادة، وهو الذي يمتد ببصره بوصفه أحد التلامذة البارزين لتيار المحافظين المحدد نحو أبعد من العراق ليشمل ما هو إقليمي، وقد يكون فوز أحمدي نجاد بالانتخابات الإيرانية، وعودة راديكالية (ولاية الفقيه) عبر تجديد الرموز المتحمسة لمبادئ الثورة الإيرانية من شأنه أن يفتح خريطة زادة نحو محور أبعد.

لقد أطل زلماي خليل زادة على إيــران، فعلا، من الشرق ومـــن الغرب، من ثنائية الطوائف وتعددية الأعراق والقوميات، ومن الدرس الأكاديمي عبر بحثه في المشاريع النووية الإيرانية، إلى استقصائه لأصول نظرية الحكم في إيــران بكتابه عن (حكومة الله) إنه نقطــة الوصل التي تستطيع جمع محور بغداد كابل عبر طهران، ليس في ما يتصل بامتدادات القاعدة عبر هذا المحور فحسب بلل لأن منابع تغذية قاعدة الجهاد في بلاد الرافدين بدت اليوم قريبة المصادر وغنيته لُلورود إلى أرض الرافدين، وحقول النفط الآسميوي لا ينبغمي أن تكون حقول ألغام في وجه تقدم المصالح الأميـركية وتبـشيـرها بالعهد الديمقراطي الجديد في المنطقة، والمشاريع السياسية لإيـران في العراق، وجه آخر من أوجه المشروع النووي نحو بناء قوة كبــــرى في المنطقة، كل هذه الوقائع ستحتم عليه بالتأكيد إعــادة النظــر في ستراتيجية (الاحتواء المزدوج) بيــن العراق وإيــــران، أو (حــــــى الازدواج الأحادي المضاعف للعراق) التي أضحت جزءاً من التاريخ، نحو تشديد احتواء من نوع آخر أكثر تشدداً باتجاه الشرق وبأقصى ما يمكن من وسائل.

يأتي زادة إلى بغداد، إذن، ليجد أمامه دستوراً لا يكتب وأمناً لا يستتب وعنفاً لا تمييزياً يتصاعد بشكل يسومي، ومقاومة ضد الاحتلال ترتفع وتيرقا، دون أن يجد أحد مخرجاً واضحاً من بين حالة الفوضى الداهمة واستحقاقات الجدول الزمني للعملية السسياسية المتعثرة.

شهر ونصف قبل الانتهاء من صياغة مسودة الدستور الدائم، وبضعة أشهر قبل التصديق عليه، ثم انتخابات تشريعية قبل نهاية العام تنتهي خلاله المرحلة الانتقالية نحو مرحلة دائمة مفترضة، وإزاء هذا الجدول المزدحم والمكثف خلال ستة أشهر يجد (الدكتور زال) نفسه بجسراً على فرش خرائط عمله في العراق مستعيناً بمرجعيين أساسيين ومهمين للخروج من عنق الزجاجة.

الأول أستاذه الراحل الباحث حنا بطاطو الذي أشرف على رسالته للماحستير من الجامعة الأميركية في بيروت، والثاني ليو شتراوس الأب الروحي لتيار المحافظين الجدد أستاذه في جامعة شيكاغو حيث نال الدكتوراه.

فحنا بطاطو صاحب أهم كتاب في تاريخ التنظيمات السياسية في العراق، والذي يعد مرجعاً نادراً للباحثين من حيث تقسيماته الدقيقة للمكونات القومية والدينية والطائفية للأحزاب السياسية في العراق خلال النصف الأول من القرن الماضي، سيمنح السفير الجديد صورة حيدة عن طبيعة الثقافة الاجتماعية التي تحرك التنظيمات السياسية في العراق اليوم وتراثها القريب الذي تتحرك تحت هديه.

أما أفكار شترواس فستلهمه من جانب آخر، كيفية التمسك بالراديكالية المعهودة لدى المحافظين الجدد وتحويلها إلى نرعة براغماتية عند يتطلب الأمر ذلك في التعامل مع وقائع الأرض، دون أن تمتز في رأسه صورة الأهداف الستراتيجية التي تعلمها جيداً نتيجة مكوثه الطويل تحت رعاية (أوكار الصقور.)

إنه في الخلاصة مشروع أميركي في وجه الفيشل، فالجنرال المتقاعد غاي غارنر صاحب مشروع إعادة الإعمار، الذي لم يعمر طويلاً في بغداد، والسفير بول بريمر الثالث، المحتص بملفات بمكافحة الإرهاب الذي دخل الإرهاب في عهده للعراق من كل الأبواب وبامتياز واضح بينما غادر خرج هو عاشقاً بدمع وفير! ثم حون نغرو بونتي الإغريقي الذي لم تنفع الاستعانة بحكمت في أرض الرافدين، فانتدب لإدارة أجهزة المخابرات الأميسركية في العالم. هؤلاء هم حاملو الملفات الفاشلة للولايات المتحدة في العراق، يدرك المسؤولون في واشنطن هذه الحقيقة المرة بالتأكيد ولهذا فهم يلجأون إلى عمق الشرق للاستعانة بخبرة خليل زادة في إعدادة مراجعة سياسة الولايات المتحدة، أو بالأحرى محاولة تفادي مزيد من الأخطاء، في مرحلة قادمة قد تكون هي الأصعب.

ربما جاء اختيار زلماي خليل زادة بمثابة اللجوء إلى السهم الأخير في كنانة الولايات المتحدة، ولن يبدو هذا التعبير نوعاً من الانشاء التراثي خاصة وأن الجيش الأميركي، صار بدوره، يخفض من مستوى البلاغة الحديثة في توصيف عملياته العسكرية منذ الصدمة والترويع، وأم القنابل، ليصل إلى تسمية عملياته العسكرية الواسعة اليوم بتسميات من قبيل: الرمح والسيف والخنجر وربما

ستصل إلى السهم، والعرب تقول عن السهم الأخير في الكنانة أنه السهم "الأهزع" أي ما يبقى في آخر الجعبة، ومع اختلافهم على كونه أجودها أم أردأها إلا ألهم متفقون على أنه السهم الأخير الذي يتبقى في الجعبة، أما مقدار جودته فيتوقف على قدرته في معالجة المواقف في الجالات الحرجة.

ولا تبدو حالة زلماي خليل زادة ومهمته في العراق، سواء كان شترواسياً متشدداً أم مسلماً متسامحاً أم أفغانياً طيباً، بعيدة كثيراً عن هذا التوصيف.

## ألف ليلة. حكاية لا تنجز بالف قتيل.

بدأوا يعدُّون ما بعدَ الألف، وبدأت حكاية المارينز تتخذ منحى أكثر درامية، وصار فقهاؤهم المحليون لا يستعيدون ذكرى ألف ليلة وليلة، بحسها الدرامي وما يأتي به من أخبار الجهات عن تراكم الموت وليس تأجيله، ولا بوصفها مجاز المتعة وليل التسلية.

بدأنا نعدُّ ما بعد الألف، منذ أن أعلن البنتاغون تجاوز عدد القتلى من جنوده في العراق الألف قتيل، فاشتعلت الحسابات والتكهنات، وربما حتى البورصات، كأن هذا الرقم بخاناته الأربع، حاء كمن يذكر الجميع، وليس الأميركان وحدهم، بأن الحرب تستمر في نرهتها بين حرائب الأحساد، وستصبح لها خانات إضافية، أمكنة إضافية، ومقابر إضافية وتوابيت أيضاً.

لسنا نعدُّ جئناً لنسربي حجمَ مأساة، بل نعدُّ ثمناً قادماً أكثسر قسوة، ولا يعدون إلا ليسزيدوا المرثيات لتلك الأحلام التي أضحتْ كوابيس، لكنَّهُ في كلِّ الأحوالِ عدَّ أسودُ وحزينٌ. ويثيسر الوجسة المرعب فيه أنه عدَّ في الحادي عشر من سبتمبسر.

ليس الرقم "1000" الذي بلغته حسائر القوات الأميركية من حنودها في العراق حتى منتصف أيلول/ سبتمبر 2004، حصيلة نهائية لانتصار معين، لكنَّهُ عتبة نحو مرحلة جديدة، ومن هنا أهميته أو بالأحرى نذره السيئة للولايات المتحدة، فانتصار أميركا على نظام صدام، لم يتطلب سوى نزر يسير إذا ما قُورن بالعدد "ألف" والحجم المهول لقوة الخصم، أما بقاؤها في العراق فهو الذي تطلب أضعافاً مضاعفة من الضحايا.

لكن عدد القتلى في الإحصائيات الأميسركية يشمل عادة أولئك الذين قتلوا في المعارك، مع عدوًّ، أو الذين قضوا بنيسران صديقة، خلال الاشتباكات والمعارك الكبسرى، أو في حوادث أخرى بينها حوادث السيسر، والغرق، وضربات الشمس، والانتحار وسواها، فالحياة نفسها تحمل وباء الموت، مهما تعددت الأسسباب، والحياة الطويلة في أي مستقرًّ، تُنتجُ آليات فنائها بصيغ متعددة، المعارك واحدة منها، وهي هنا الراجحة بين تلك الآليات والأسباب.

ومع هذا فإننا لم نتعرَّفْ على نسبة الرجال من النــساء في هــذا الرقم، أو لم يجر التركيــز عليه تماماً، يبقى الموتُ لا جنسَ له، لكنَّهُ في الحروب قد يستعيــر ذكوريتها وعنفها في صيغة الإحصائيات عن القتلى، إنها التوصيف الذي يجعل العدد رقماً محــضاً مفرغــاً مــن تعقيداته، لذلك يأتي الفزعُ أحياناً عندما نصطدم بحقيقة أنــه رقــم يُذكّرنا بتفصيلات مضمرة أردنا نسيانها في لحظة ما.

لكننا نعرفُ، بالمقابل، أنَّ قتلى الولايات المتحدة هم من العسكريين، بينما تختلطُ في الجانب الآخر عناصر الصورة دونَ أنْ يهتزَّ إطارُها، فئمة المسلحون، وثمة المدنيون، ثمة النساء والأطفال، النائمون فوق سطوح المنازل، أو في خنادق القتال، وحسى أولئك الراقدون في المقابر.

ولذلك سينظر إلى هذا العدد من وجهة النظر الأميركية ليس كما ينظر له من قبل الآخرين، فليس مهماً عدد الأرواح العراقية التي تراقب الأرواح الأميركية المُزهَقة في العراق، وتأمل أن ترحل الأرواح الشاخصة فيه.

ولكي يجري الإمساك بالحكاية من طرفيها فإن رحلة الألف قتيل بدأت بقتيل واحد! ومن ذا الذي يتكفل بأن يبدأ مثل هذه الرحلــة القاسية سوى الحروب؟

على أنها رحلة وحكاية متعددة المصادر في الآن نفسه، أمكنتها تتعدَّدُ، وشخصياتُها تتبدَّلُ، وأحداثُها تنعطفُ أو تجنح، ترتخمي أو تتوتر، لكنَّها تبقى الحربُ التي تأخذُ في النهاية شكلَ حكايةٍ أحمرى للموت والحياة في العراق والعالم أيضاً.

كانت شهرزاد تروي حكاياتها، دافعة الموت بالإسهاب في طريق الرحلات والأهوال، وتدفع الليل بمقدم الفجر، وربما بالتشاؤب وتأوهات الجنس: فاصل حكايات الموت والحياة وبرزحها في شرقنا.

والحكاية أميركياً، تتصل بإرث ثقيل، لم تبرد حسود كوابيسه بعد في ليل الكهول والشيوخ الأميركيين، وليس من المناسب إعادة سردها بإرثها القاسي على الجيل الجديد، سيبدو هذا الإرث إذن ذاكرة تستلزم القطيعة، ولكنها من حانب آخر تحضر عندما يرداد بريد الأحساد الفانية والأرواح المصدومة الطائرة من الشرق.

الجيل الأميركي الذي يعرف مأساة فيتنام من خلال الروايات والأفلام، وحدل الطبقة السياسية حولها، لا يريدُ للحظة التاريخية القاسية أن تتكرر بالتأكيد، لكنَّهُ قد لا يدري أن أترابه ممن يديرون ملف الأحداث في العراق، يجدون أنفسهم مندرجين في صناعة لحظة مأساوية أخرى، ليس بالضرورة أن تتطابق أو حتى تتشابه مع نسخة قديمة من المأساة لكنَّها تبقى محل مقارنة على الرغم من كل شيء.

بالنسبة لجيل جورج بوش ومساعديه سيبدو الأمر (مأساوياً) حقاً وهو الوصف الذي أطلقه منافسه في الانتخابات جون كيري ليقرن تلك المأساة بإدارة سيئة للأحداث من قبل حصومه الجمهوريين، في حمى التحضير لانتخابات الرئاسة الأميركية، ليس هذا التوصيف سوى جرعة محدودة لإيقاظ "فوبيا" مُضمرة تتعلق بفيتنام التي عرفها كيري وبدأ يستعيد ما يذكر بها، بينما لم يتذكرها عندما كان متحمساً للحرب على الإرهاب في العراق.

العدد (ألف) بأصفاره الثلاثة المفتوحة، على أعداد أخرى، بدا من وجهة نظر كيري المناسبة النموذجية، ليشير إلى خطأ حصومه في قرار الحرب، الخطأ الذي كان أحد مشرعيه والمصوتين لصالحه.

فهذا العدد لم يكن إلا أسوأ مما ظن المخططون للحرب، ولم يكن تحذير بوش لضباط الجيش العراقي، عشية الحرب، بعدم الإقدام على استخدام الأسلحة التقليدية ضد القوات الأميركية، لم يكن من باب قيئة الرأي العام لتقبل خسائر كبيرة، فقد بات موضوع الأسلحة غير التقليدية برمته، مفهوماً اليوم بوصفه مبرراً لشن الحرب وليس لتقبل نتائجها.

وعندما أهت القوات الأميسركية عملياتها القتالية الكبسرى كما أعلن جورج بوش في آيار/ مايو 2003، كان ما يتردد عن هجمات تتعرض لها القوات الأميسركية هنا وهناك، لا يخرج عن تفسيسر شاع، أو أشيع وقتها، بوصفه هزات ارتدادية طبيعية، بفعل سرعة الهيار النظام السابق مرة واحدة، وبقيت أوهامه بالعودة للسلطة، هذا ما كانت تردده الإدارة الأميسركية وحلفاؤها في العراق على الأقل، وكانت عبارة فلول النظام السابق، هسي التوصيف الأبسسرز في تفسيسر تلك الهجمات، بيد أن هذه العبارة المرحلية سسرعان ما تراجعت وتبددت، مع اعتقال صدام. حتى كادت تختفي لهائياً بعد مرور عام واحد على سقوط النظام، أما اليوم فأن الحديث يتجه إلى مو آخر، وبلاغة أخرى، وقاموس جديد. إذ إن الفلول في المعاجم عجراً! وفلول الجيش تعني هزيمته، ومنهزميه السذين تركسوا أرض المعركة.

إذن كيف تستمرُّ المعارك مع جيشٍ مُنهزم بفلوله الــــي تركـــت أرض القتال؟

وكيف ترتفع خسائر المنتصرين الذين أعلنوا هزيمة خصومهم؟ ظاهرياً لا تبدو نسبة الألف قتيل أميركي في العراق، ذات شأن حاسم، خاصة إذا ما قيست بعدد الجنود الأميركيين الموجدين في العراق، فهي قد لا تشكل نسبة واحد بالمائة من حجم تلك القوات، الأمر من هذا الجانب، لا يتعلق إذن بحزيمة جيش يقاتل جيشاً آخر، لكنَّ الصورة نفسها ستبدو مختلفة بل ومروعة، بالنسبة للجيش الذي يسريد البقاء في العراق، أطول فترة ممكنة، فليالي الألف ليلة وليلة لم تكد تبلغ نصفها بعد، منذ التاسع من نيسان / أبريل 2003، فيما بحاوز عدد القتلى الداخلين إلى الحكاية هذا الرقم، إذن كم سيكون الرقم عندما تبلغ الحكاية ذروتها، قبل أن يدرك شهرزاد الصباح الأحير؟

ومع هذا فإن العراقيين ينظرون اليوم بشيء من السخرية المسرة، للمقارنات بين قتلى أميركا الألف في العراق، وعسشرات الآلاف من قتلاهم على أرضهم، والذين لا توجد إحصائية دقيقة عنهم حتى الآن، القيمة بمعناها المصرفي هي (حبكة) الفكاهة في تراجيديا الحرب وقتلاها، ينظر لها العراقيون اليوم من خلال التعويضات الي تمسنع لأولئك الذين قتلوا بالخطأ بفعل النيران الأميركية (السصديقة)، الاعتذار بالدولار نقداً، لكن بقيمته مقابل سعر صرف الدينار العراقي، وهو ما لا يمكن مقارنته بالتعويضات التي تحصل عليها أسر الأميركان القتلى في الحروب والعمليات (الإرهابية) فثمة قتلسى بالدولار، وآخرون بالدينار، وسوق الصرف هي التي تحدد القيمة وتمنح العدد، هولاً أو تتركه بلاحول، مجرد رقم لا يذكر كئيراً.

العراق ليس فيتنام، هذا صحيح ولكنه، في الوقت نفسه، لـــيس الصومال ولا البوسنة ولا أفغانستان، قد يصلح النموذج الأميـــركي في العراق، للمقارنة مع نتائج هذه الحروب، المقارنة لا تعني التـــشابه ولا التماثل بالضرورة، الأمر في طور المقارنة وخارجها ليس إلا.

العراق ليس فيتنام حقاً، فهو (عقدة جديدة) وإن حاولت بعض التحليلات التي عزفت على وتر الألف قتيل، أن تذكرنا بأن أقل من ثلث هذا العدد قتلوا خلال فترة مقاربة من حرب فيتنام في بداياتها، ذلك أن مجرد توقع سقوط عشرات الآلاف من القتلى الأميركيين

في العراق، كما حدث في فيتنام سيعني شيئاً حتى أكثر من كارثـة، ليس لعدد القتلى الأميـركيين أنفسهم ولكن لما يمكن أن يتركه مثل هذا العدد من خراب في العراق قبل أن يطيـر بأرواحه.

والأمر لا يتعلق بفيتنام لأن حدلية الأسباب والنتائج تقــول لنــا ذلك.

فسحلات القتلى في العراق وحدها من تزدهر اليوم بينما تتراجع المفكرة السياسية الأميركية وتتعثر، الحديث عن الحرية لا يعدو كونه أكثر من حساء من الحصى يطبخ للحياع، وموعد الانتخابات المزمعة مطلع العام المقبل يقترب من استحقاقه، في سباق تحت النيران.

فحتى الرقم (ألف) من قتلى أميركا في العراق حتى الآن، يؤكد أن ما نراه ليست فيتنام وليست أفغانستان كذلك، فخسائر أميركا في حربها ضد طالبان في أفغانستان، لم يتجاوز عشر هذا العدد، كان الرد الفوري ضد هجمات الحادي عشر من سبتمبر إذن، بأقل الحسائر بالنسبة للأميركان وبتحقيق نتيجة ملموسة وسريعة على الأرض، هل يمكن عند هذا الحد توصيف حربها في العراق، بأنها الغزوة الأهم ثاراً لضحايا برج التجارة العالمي؟ وهل يعني تزامن الإعلان عن سقوط هذا العدد من الجنود، مع الذكرى الثالثة لأحداث الحادي عشر من سبتمبر، أن الكارثة مستمرة، وأن سقوط البرجين لا يرزال ينشر شظاياه إلى أبعد نقطة ممكنة؟

والأمر لا يتعلق بفيتنام، لأن الجنود الأميركان وحنود التحالف، يخوضون حربهم اليوم تحت اسم حركي هو (الحرية الدائمة) واسم رديف هو (الحرب ضد الإرهاب) وليس ثمة حركة تحرر بديلة، مسندة من معسكر أحمر أو أصفر أو أسود، وليس ثمة هوية للإرهاب أيضاً.

تنقل وسائل الإعلام أنباء على مدار الساعة عن مقتل أعداد مسن العراقيين، وتقارير أخرى تقول إن عرباً وأجانب يقاتلون القروات الأميركية، أو يشتركون في قتالها في العراق، لكن العنوان العريض يبقى ملتصقاً بقتلى عراقيين وأميركان، فالحرب هي حسرب أميركا، وهي تدور على أرض العراق، ذات الفكرة البدائية عن الحرب وهي فكرة لم تتغير كثيراً بجوهرها في عصر العولمة.

هوية القاتل والمقتول تعبير عن ثنائية لا تقبل تداخل هويات مضافة هكذا هي اليوم في الإعلام، أو في التمثل بأذهان المتابعين، على الرغم مما يقوله لنا الواقع من ألها ليست كذلك، فهو لا يتعلق بقتلى العراق أو أميركا في هذه الحرب، وهي حرب عالمية من نوع آخر: عنوالها الإرهاب وفي تفاصيلها ثمة كناية عن عولمة القتل، لكن وسط ذيول خطاب الحرب، وفكرة الاحتلال، يختزل المشهد بقتلى من هناك، بيد أن قتلى قوات التحالف نفسها، شمل جنسيات عدة، فكان بينهم جنود بريطانيون وإيطاليون وبولنديون وبلغار وأوكرانيون، ودانماركيون وهولنديون.

وكان ثمة قتلى ورهائن مدنيون من شتى بقاع الأرض ذبحوا تحت حد السيف سواء.

والأمر لا يتعلق بفيتنام، لأن كاتباً عراقياً منفياً (على سبيل المثال) لم يتردد في وصف القتلى الأميركيين والبريطانيين، بأهم: شهداء الشعب العراقي(<sup>1)</sup>، وبأنه يقول هذا الكلام بعد تأمل طويل وتفكيــر عميق، مع أن المقالة التي كانت تأبيناً مبكراً للقتلي واحتفالاً متعجلاً بالحرية، نشرت بعد أقل من شهر على دخول القوات الأميــــركية للعراق، لكن الأمر أيضاً ليس بهذا التوصيف الجاني المنفعل، إذ أن عدد (الشهداء) بين قتلى الجهتين يتعاقد مع القيمة في تفسسير التباين، فلو اكتفى الأميـركان بهزيمة صدام من الجو، كما فعلـوا خلال عمليات عاصفة الصحراء، وتركوا للعراقيين أن يختراوا (حريتهم) على الأرض، لما وصل عدد قتلاهم في عراق ما بعد صدام إلى هذا الرقم، إلهم بارعون في السماء ويثيرون الإعجاب حقاً، هكذا ينظر إليهم العراقيون قبل أن ينزلوا إلى الأرض، فهم ليــسوا شهداءهم، ولم يقل أكثر الضحايا مثل هذا الكلام، كان نـــزول المارينز على أرض العراق تمثيلاً نموذجياً للفشل، على الرغم من دعوات فقهائهم بالسلامة، ذلك أن هذا الفشل تجسد حتى بما شكله من تنافس على المساحات بشكل ما، في طريق السيارات مثلاً يشعر العراقي بأن الرتل الأميركي يحتل طريقه إلى البيت، عوارضهم الأسمنتية التي تسد الطرقات، تجسد الاحتلال، هذه الأشياء البسيطة، جعلت من هؤلاء البارعين في الجو، يتقاتلون على الأرض بتكافؤ

<sup>(1)</sup> مقالة عواد ناصر "الأميركيون والبريطانيون أبطـال وجنـودهم «شـهداء» عراقيون" جريدة الشرق الأوسط 8 مايو / أيار 2003.

تقريباً، مع عدوهم، فيَقتلون ويُقتلون ولا يثيرون الإعجاب في كل الأحوال، ولا يحظون حتى بتمثال كتمثال الجنرال مود ليسمحل ذات يوم في الطرقات.

إنها إذن الحرية طالما بقيت في السماء، لكنَّها تصبحُ احتلالاً عندما تزاحمني على الأرض.

وعقدة الألف قتيل أميركي لها حصَّة كبيرة من هذه الحكاية أيضاً، فقد حرصوا مؤخراً على إتباع ستراتيجية القصف من الجروب خاصة بعد تخطيهم حاجر الألف قتيل، بينما المرسألة على الأرض تزداد تعقيداً.

سرد حكاية قتلى أميركا في العراق، يختلفُ تماماً عندما ينتقلُ، من بيانات البنتاغون، وإحصائياته، إلى شفاهيات الليالي والنهارات في البلاد التي تحكي كثيراً، ينطوي هذا السرد على شيء من الإشاعة مزوجة بشيء من الواقع ومهولة بخيال ضروري لتأليف طبقة السرد بين هذين الحدين المتناقضين، فالأحاديث متواترة في العراق حتى قبل بلوغ العدد هذا الرقم (المميز) بأن أميركا لا تعلن العدد الحقيقي لقتلاها في العراق، وأن بإمكانك أن تضاعف العدد عدة مرات لتكتشف العدد الحقيقي للقتلى من جنود الولايات المتحدة.

وربما كان في مثل هذه الأحاديث شيء من تجربة واقعيـــة مـــع الحرب وعدم الثقة بكل ما تأتي به، بما في ذلـــك لائحـــة القتلـــى وإحصائيات الخسائر في الأرواح والمعدات.

فثمة ذاكرة لم تبرد بعد عن الحرب العراقية الإيرانية، بل ربما أعادت الحرب الجديدة تسخينها، فقد كانت حسائر الإيرانيين

والعراقيين توثق يومياً في بيان صادر عن القيادة العامة للقوات المسلحة العراقية، تجمل فيه الخسائر اليومية للطرفين، وينتهي عادة بعبارة (خسائرنا بضعة شهداء في قواطع العمليات) وكثيراً ما كان التندر يبلغ ذروة مراحله عندما يختتم البيان بعبارة (خسائرنا شهيد واحد في كافة قواطع العمليات) بينما كانت الأحياء العراقية في مختلف المحافظات تستقبل يومياً المزيد من الجنائز التي لم يذكرها بيان القيادة العامة للقوات المسلحة!

مع سنوات الحرب، اختفت حتى هذه (البضعة) فطول المدة، سيجعل حتى من البضعة المفترضة يومياً، تؤلف عشرات الآلاف من الضحايا، وجيشاً من الشهداء.

عدم الثقة الموروث من تجارب الحروب وإحصائياتها ساعد المخيلة المحلية في تخطي جانب الدقة والمسؤولية والصرامة المعهودة في بيانات الجنسرالات ومخططي الحروب، إلى سرد حكاية أخسرى في بلسد الحكايات، فمياه الأهار والبحيسرات، لا تخلو من حثست القتلسي الأميسركان الذين لا يجري دفنهم، أو بالأحرى إخفاء حثيثهم في تلك الأماكن، بل ان حديثاً يجري عن (مقابسر جماعيسة للجنسود الأميسركان) في بعض المناطق، فليس من المعهود في كل الحروب أن لا يترك الغزاة والفاتحون على حد سواء أثراً، لمحدهم أو هزيمتسهم في الأرض التي فتحوها أو غزوها، مقابسر الأتراك والبسسريطانيين، في الكوت والبصرة وبغداد، وسواها شاهد على هذا التقليد الكولونيالي في زرع سلالة الموتى من الغزاة بأرحام الأرض الأخرى!

ولا يمكن عزل تفاصيل الروايات المتعلقة بحقيقة أرقـــام القتلـــى الأميـــركيين، عن واقع يجري على الأرض، فثمة شهود يوميون على

احتراق دبابة هنا أو مدرعة هناك أو قافلة تموين وإمداد بينهما، حيث يسرى هؤلاء جثثاً متناثرة لجنود في الزي الأميركي (زاد تعقيد هذه المسالة تشابه بدلات الحرس الوطني العراقي الجديد مع بدلات جنود المارينز وطريقة تجهيزهم) بينما يسمعون أو يقرأون عبر وسائل الإعلام تقارير عن قتيل واحد أو اثنين، عادة ما يكون في غير المناطق التي شهدوا فيها وقوع الهجمات.

بيد أن ثمة تفسيرات ترجع هذا التعارض والالتباس إلى تقاليد خاصة في الجيش الأميركي، فقيادته لا تعلن لوسائل الإعلام عن قتلاها، إلا بعد إبلاغ عائلاقم في الولايات المتحدة أولاً، كما أن ثمة تحليلات تشير إلى أن قيادة الجيش الأميركي تعلن حسائرها، فقط، في ما يتعلق بالمواطنين الأميركيين ممن يحملون الجنسية الأميركية تحديداً، وإذا ما علمنا أن هناك تقارير تشير إلى أن كثيراً من الجنود الذين يقاتلون في الجيش الأميركي في العراق، هم ممن لم يحصلوا على الجنسية بعد، بل كانت مشاركتهم في الحرب نوعاً من إثبات الوطنية واكتساب الجنسية، سنجد تفسيراً إضافياً لطبيعة التعارض الحاصل بين التقارير الرسمية وبين واقع الحال على الأرض.

وسيجعل هذا التقليد من تقارير البنتاغون ذات "مصداقية" داخلية فهي تتحدث عن مواطنين أمير كيين قتلوا في العراق، وليس عن كل الجنود الذين يقاتلون في هذا البلد.

ولهذا صار العراقيون يطلقون على معظم جنود الولايات المتحدة صفة المرتزقة، وإلها لا تحفل بحياقم كثيراً تماماً مثل عدم اهتمامها بحياة المدنيين من العراقيين، لذلك تخفيهم في مقابر سرية، وعسد

أكتاف الأهار، يعضد هذا الاعتقاد، ما تقوم به الولايات المتحدة عادة من حرص مبالغ فيه غالباً في تدمير كل ما تخسره من آليات وطائرات في المعارك، بالإسراع في تدميرها على الأرض فوراً، دون أن تسمح بتصويرها من قبل وسائل الأعلام، أو نقل أي احتفال يقوم به حشد من الصبية المتطلعين للظهور عبر الفضائيات من خلال صورة قرب آلية أميركية في العراق، فإذا كان الأمر كذلك مع آلية أو عربة مدرعة أو حتى طائرة مروحية فكيف سيكون حرصها على صورة جندي من المارينز يظهر قتيلاً في العراق، أها حرب الصورة، التي تعرفها الولايات المتحدة جيداً، أو بالأحرى هي من اخترعها، ولذلك لا تريد أن تؤتى من مأمنها، وها هي حرب المعلومة الموجهة والمفلترة التي يأتي الرقم ألف ليكشف عن حانب بسيط منها.

حتى بعد تشكيل قوات الشرطة العراقية الجديدة، وأفواج الحرس الوطني، وألوية الجيش الجديد، وحتى بعد تسليم (السيادة) للعراقيين، ظلت الخسائر البشرية بين صفوف الأميركيين في تصاعد مضطرد، وظلت الخسائر بين العراقيين أنفسهم ترتفع إلى أعداد أكبر، المعضلة هنا لا تتعلق هزيمة حيش أو إسقاط نظام، بل في صراع إرادات على تحديد طبيعة النموذج الجديد للدولة العراقية، من هنا يمكننا القول أننا نتحدث عن حرب أميركية ثانية في العراق، غير تلك التي بدأها لإسقاط نظام صدام، وحسمتها سريعاً بثلاث أسابيع فقط، فقد خسرت أميركا في مواجهة الفلوجة والنجف وحدهما، أكثر مما خسرته أمام حيش منظم لدولة كان يقال أفحا تشكل خطراً واضحاً على الجيران وحيران الجيران أيضاً.

ولا ننسى أيضاً أكثر من سبعة آلاف جريح، وأعداد كبيرة من الجنود الذي أصيبوا بصدمات شعورية ورضات نفسسية عميقة، ويشكلون جانباً من الصورة لم تظهر تفاعلاته كما ينبغي بعد.

بيد أن هذه الحرب الجديدة، قد تواجه استحقاقها واختبار محكناتها عند موعد الانتخابات مطلع 2005، وإلا فقد تجد أميركا نفسها أمام استحقاق تال، تمثله حرب نوعية أخرى من داخل الحرب التي تتناسل صوراً ومعاني وأهدافاً وتبقى تحمل الجوهر ذاته: مزيداً من الأرواح البشرية تحصدها النيران في حقل قد لا تتناسب حساباته مع حصيلة البيدر.

## جيل (الروك).. فتنة العودة إلى فيتنام.

... وفي آب اللهاب، ما بين تموز الاستقلال، وأيلول/ سبتمبر الزلزال، أيقظت سيدة أمير كية فتنة سوداء في الطرف الآحر، عندما أعادت تمثيل كوابيس فيتنام في ليالي أميركا، مقلقة عطلسة الرئيس بوش في مزرعته بتكساس.

قد لا يكتفي آب اللهاب بوصفه نذير شؤم للرئيس بوش حيث قتل فيه أكثر من سبعين جندياً أميركياً قبل أن تلوح تحت شمسه المحرقة في بغداد ظلال تحنو على البقية من جنوده، أولئك اللذين ينطلقون لتعزير حرب تعددت تسمياتها بينما ظل الموت عنوالها الأبرز.

وقد لا تشبه، حرب أميركا في العراق، حربها في فيتنام وهمي ليست كذلك فعلاً، حتى وإن قتل فيها من سفراء الحقيقة، في عامين أكثر مما قتل في فيتنام خلال عشرين عاماً حسب تقرير لجماعة (صحفيون بلا حدود) هي ليست كذلك، لا في سياقاتها العملية ولا في مجري تفاصيلها على طرفنا من الأرض هنا، لكن الأرض كروية، تدور على محورها، وفي طرفها الآخر، أعني الولايات المتحدة تظهر الشمس لتوقظ ذكريات سوداء ظلت ثاوية في ظلمات الروح البشرية، ذكريات يتداخل فيها الحنين بالرعب، فإلى جانب عودة

أبناء "العم سام" مكبوسين في خشب التوابيت، ثمة عسودة غريبة توقظها هذه الأخشاب والصلبان المرسومة في الحسدائق، لتعسود إلى الساحات أغاني الروك وتراث حيل البيتلز، والبلوز وموسيقى الشوارع، إلى جانب مشهد رصف الطرقات بالصلبان الستي تسزداد يومياً، مظاهر تعزز القناعة بأن كوابيس الطبيعة المتوحشة في أرض الأدغال، صنعت في لهارات أميركا وشوارعها، ولسيس في أي مكان آخر، على الأقل ليس هنا في الشرق هذه المرة. لكن ألم تصنع فيتنام الأولى هناك، في بلاد العم سام، أيضاً؟

ثقافة الستينات تعود كما لو إلها تجسد جزءاً من ذلك الحسنين الغريب بما يجعلها نوعاً من التعاويذ التي يمكنها وحسدها أن تطسر حيوش الكوابيس التي بدأت تحتشد، وتستعيد ترنيمات قديمة بحربسة لتشريدها قبل أن تتمرس في حياة الأميسركيين، هذه الثقافة (القديمة) تحاصر بوش، هذه الأيام، ليأخذ رفض الحرب بعداً ثقافياً شسعبياً في أميسركا، مظهراً صورة تفيد في أبسط توصيفاها بان المحتمع الأميسركي منقسم الآن على الحرب، ولم يكن كذلك قبل عامين أو حتى عام واحد أو بضعة أشهر سابقة.

لا أحد في الولايات المتحدة يمكن أن يقتنع أن الحرب في العراق انتهت فعلاً، مع أن بوش نفسه أعلن أن العمليات الكبرى من تلك الحرب انتهت منذ آيار 2003 لكنَّهُ يعود اليوم مصححاً مسارها إلى ما يتناسب مع ذلك التوصيف: الولايات المتحدة تخوض حرباً عالمية ضد الإرهاب، خسائر أميسركا منذ ذلك التاريخ إلى ازدياد مطرد، بل إلها بلغت أضعاف ما كانت عليه عندما أعلن بوش كلامه ذالك من على متن حاملة الطائرات إبراهام لنكولن متعجلاً في إعلان

(خطاب النصر) في عمليات (حرية العراق) وفي الحيثيات التي أعلنها الجنسرالات مُسوِّعاً للإعلان المبكر عن ذلك النصر غيسر التام: إن الطائرات الأميسركية قد خفضت نسبة دعمها للقوات البسرية ممسا يعنى أن المهمة قد أنجزت.

أما على الأرض، سواء في العراق أو في أميسركا نفسها، فإن النصر لم ينجز تماماً بعد، الحرية الأميسركية لا شيء منها يذكر بإبسراهام لنكولن، والحرب لم تنته إذن، وجيل الروك الذي ظسن الجميع أنه الهزم مع لهاية الحرب الباردة، يعود ليقول إن خلف الطبيعة المتوحشة لفيتنام ممة كوابيس أخرى تلوح مع استمرار الحرب وإرجاء الانتصار، عودة تعيد ربط روح الروك الساخن والدافئ بالتمرد والرفض والغضب. الروح التي عبسرت عن ملامح السصراع علسى العالسم في النصف الثاني من القرن الماضي.

إنه المسرح الفيتنامي في شوارع أميركا: نساء أرامل وثاكلات، وفاقدات الأحبة بسبب العنف والحرب وجدن لهن دوراً مهماً في إعادة الصياغة هذه وسط مظاهر عديدة بدأت تقرب حرب أميركا في أرض السواد، من كوابيس الأرض الخضراء. الواقع أن أميركا لم تشهد مثل هذا العدد من القتلى في تدخلاتها العسكرية وحروكها منذ فيتنام.

حافلات بمقطورات طويلة، تجوب الشوارع بملصقات كالسخرية المتنقلة، كأنها تذكر الجميع في الشوارع البعيدة عن خطر الإرهاب بأن (الجبهة الداخلية) للولايات المتحدة بدأت تتأثر بضراوة الحرب العالمية الثالثة، مغني الروك "ستيف إيرل" صاحب الأغنية الشهيرة (كآبة حون ووكر) أحد مقاتلي طالبان الأميركان،

والتي تتحدث عن معضلة الاغتراب الثقافي، يبدأ الاحتجاج في وقت مبكر، لكنَّهُ يذهب إلى معسكر كيسي ليغني ضد الحسرب في آب، فيلم مايكل مور فهر هايت 11/ 9 خطوة مبكرة أخرى في الطريق نفسه، النحمة المحتجبة حين فوندا استعادت هي الأخرى ضحيحها الستيني في هذا المهرجان، فمنذ حرب فيتنام لم يصدر عنها كما قالت أي موقف، وصار لديها الكثير لتقوله بشأن الحرب الحالية.

مستثمرة هذا الإيقاع المختلط، أحالت سيدة تُكلى (آب اللهاب) إلى مسرح شعبي يومي تراجيدي ودائب، يسرمي سؤالاً وجودياً ضخماً نحو مزرعة بوش الصيفية. ساندي شيهان أصبحت اليوم شهرزاد أميسركية، تعيد رواية الجانب المفزع من الحكاية، إلها تريد فقط أن تقابل الرئيس، والرئيس مشغول بمواعيد لا يُمكن تعديلها، ربما بينها موعد إعلان الدستور العراقي الجديد، لتكرار لقاء حدث أساساً مع السيدة الثكلي عندما استقبلها مع حشد من ذوي قتلسي الجيش الأميسركي. هذا هو الجانب الظاهر من الحكاية، التي تسعى السيدة شيهان إلى التنقل بها من تكساس إلى واشنطن ومن مزرعة بوش إلى مبني الكونغرس.

ماذا تريدُ السيِّدةُ شيهان في المضمر من الحكاية ؟ سؤالٌ بــسيطٌ لكنَّهُ مستحيل ودونه فتن وفتن: لماذا مات ولدي في العراق؟ وإن لم تتلقَ حواباً مقنعاً ستصرُّ على سحب بقية الشباب الأميركي مـن الحرب، حتى لا يموتوا هكذا دون أن يتلقَّى ذووهم جواباً مقنعاً (1).

<sup>(1)</sup> ربما ممة جواب لدى بعض الكتاب العراقيين، فإبراهيم أحمد - على سبيل المثال - أصدر رواية "طفل السي أن أن" وهي تدين حرب أميركا في عاصفة-

قتل كيسي في مدينة الثورة / الصدر في نيسان / أبريل 2004، في المدينة التي تركت السكن فيها قبل أن يولد كيسي بقليل، الحملة التي تقودها والدته سيندي تحت اسم عائلات النجوم الذهبية مسن أجل السلام، تحتذب مزيداً من الثكالى لتزداد النجوم الذهبية المكونة لهذه المنظمة، عشرات منهن التحقن في معسكر كيسي، كألهن أردن بهذه التسمية أن يستبدلن نياشين الحروب وضحاياها، بهذا السسوال الذي لا جواب له حتى الآن؟

ولأن بوش ليس له أولاد ذكور، ولأن أميركا مثل حروبها تماماً ليس لها تفريق جنسي بين (الرحال) (والقوارير) تحوَّل السؤال إلى دعوة للرئيس كي يرسل ابنتيه إلى الحرب، إذا كان يعتقد حقاً ألها حرب نبيلة تستحق أن يموت فيها الشباب الأميركيون.

بالنسبة لي ولعراقيين كثر، فإن مثل هذه الدعوة تنطبقُ إلى درجة بعيدة مع هتاف الثكالى على قبور أبنائهن خلال الحرب العراقيسة الإيرانية عندما كنا يهتفنَ موجهات الصراخ على صدام في

-الصحراء عام 1991، على أن يجزها باجزاء لاحقة، لكن أجزاء روايتها أخدت شكلاً آخر سواء بالتعاقد مع البنتاغون كغيره مدن بعض العراقيين، للعمل كمستشارين للقوات الأمريكية في العراق، أو من خلال إشاعة ثقافة العرفان للمحتلين، عندما تصدر اسمه قائمة الموقعين المائة من " المثقفين العراقيين" على رسالة شكر لبوش وبلير "معاهدينهما" إن أرواح الجنود الأمريكيين والبريطانيين والإيطاليين والأسبانيين والبولونيين واليابانيين والأستراليين والحلفاء الآخرين ستبقى حية بينا تشهد على أمثولة التعاضد والمساندة بين البشر الذين يعون أن الكوكب الأرضي وطن واحد وأن مصيرهم لم يعد بجزأً."

هستيريا لا تناسب الرعب العام الذي كان يلف البلاد (كتَّلتُ كل أولادنا وعدَّاي يلعب طُوبة) كان عدي في ذلك الوقت مشغولاً حد الولع بمباريات كرة القدم، بينما يموت أبناء الخائبات على جبهمة الحرب.

لكن من اللافت حقاً أن يبدأ حيلُ الكهول مشل هذه الاحتجاجات بينما يكتفي حيلُ الأبناء بالذهاب إلى المحرقة.

هل كان يجب أن يموت كيسي في مدينة الثورة، التي تعدُّ أكشر مدينة عراقية فقدت من أبنائها سواء كقرابين لحروب صدام أو ضحايا لحكمه، يدلُّ على ذلك تبدل اسمها إلى مدينة صدام ثم مدينة الصدر، لتنطلق قافلة الاحتجاج هذه من تكساس معقل بوش بعد أكثر من سنة على مقتله؟

جيلٌ هو في الواقع ذاكرة أميركا الفيتنامية، الآباء الذين لم يتسنَ لهم سرد القصص المزعجة لأطفالهم قرب أسرَّهم قبل النوم ولا ينبغي لهم ذلك بالتأكيد، يجدون أنفسهم مدفوعين هذه الأيام بقوة لإعادة سردها وتمثيلها في شوارع المدن الأميركية، يلاحقون بما نها أحررج بوش قبل أن تلاحقهم في لياليهم وتقضَّ مضاجع المزيد منهم.

لكته حيلٌ يسعى من حانب آخر إلى تحديد ذكريات بحيوية الستينات والسبعينات، في ذروة صعود اليسار، ودعوات السلام واللا عنف، تلك التي أرادت من العالم أن لا ينزلق نحو حرب كونية حديدة، لكن ها هو يقع في أتون هذه الحرب الكونية، على الأقل من وجهة نظر بوش نفسه، وإن جاءت هذه المرة على مراحل متقطعة وأجزاء مسلسلة.

وإذا ما كانت ذروة عصر الروك بشكل ما عبر عنها حيل الحرب الفيتنامية، يوم كانت الساحات والهواء الطلق مستعدة لاستيعاب هذه النبرة الاحتجاجية الجماعية والتمرد السلمي، فها هو يتقدم الصفوف ثانية ليعيد مجد الرفض بفوضى خلاقة حقاً.

لكن بوش نفسه من الجيل ذاته بيدَ أنَّه لم يخدمْ في فيتنام بل بقي، طيلة خمس سنوات من ذروتها، يخدم في الجبهة الداخلية للحرس الوطني فيما كان أقرائه يقضون تَحْبَهم وشطراً من حياتهم في الأدغال المفخخة ومستنقعاتها المخيفة وهو وإن تخلص من عقدة (محارب في فيتنام) في سباقه الرئاسي ضد كيري حينما جعل تلك المعركة وراءه تماماً، وهي لم يعد بمقدورها إسقاطه في انتخابات لاحقة ما لم تسقطه ضربة قاضية غير معلومة. إلا أنه اليوم في مواجهة تلك المعقدة التي تسعى لتجريده من صفة الرئيس المنتصر.

غيسر أن الديمقراطية الأميسركية تُظهرُ مزاجاً أميسركياً آخر لا يعيش على ما يبدو تحت سقف الفوبيا القديمة، فثمة من بين عوائسل الجنود الموجودين في العراق، من جعل من حدود معسكر كيسسي وسياحه الخارجي مناسبة للإعلان عن توجه آخر لدى السشارع الأميسركي، ولكن الأمر كان كذلك فعلاً في حرب فيتنام، فأنصار نيكسون، لم يستسيغوا خلاصة صورة أميسركا بوصفها محسرد (عملاق يثيسر الشفقة) المسرح خلقه هؤلاء واؤلئك أيضاً، الفوبيا الجماعية بصيغتها النهائية صنعها الخائفون والمطمئنون معاً.

فهل كان بإمكان بوش أن يسقط نظام صدام دون احتلال البلاد بالطريقة التي تم بها، ليتجنب الاصطدام بأشباح تليك الذكرى السوداء؟ بالنسبة لمعظم العراقيين نعم كان يمكنه ذليك إن أراد،

فالنظام كان متداعياً أصلاً، لكن بالنسبة لإدارته فإن إقامة الديمقراطية على الطريقة الأميـركية وتغييـر الخريطة الـسياسية للمنطقـة، لا يُمكنُ إنجازها إلا بوجود أميـركا في هذا التوقيت في هذا المكان.

بيد أنَّ الحكايةَ التي ترويها اليوم نساءٌ ضد الحرب لم تبدأ من هُنا، بلُّ بدأت حتى قبل أن تسيل أية قطرة دم أميــــركية قبــل شــن الولايات المتحدة حربما لإسقاط نظام صدام واحتلال البلد.

قد يكون الأمر بالنسبة للمغنية اليابانية يوكو أونو أرملة مغيني البيتلز الشهير جون لينون، مختلفاً نوعاً ما، فهي وإن فقدت زوجها بفعل العنف المتصل بالحروب أيضاً عندما اغتيل بعد سنوات من مواقفه المناوئة لحرب فيتنام، إلا ألها ليست من أرامل بوش ولا ثواكل حربه، موقف أكونو يمكن تفسيره هنا بصور شتّى بينها ميولها اليسارية، والتقليعات المرتبطة بفرقة البيتلز وعصرها الذهبي، وإحياء لذكرى زوجها الراحل، ولهذا فلا يمكن شخصنة موقفها، ويمكن كذلك تفسير لماذا بدأت الحكاية عندها باكراً حداً، عندما قادت كذلك تفسير لماذا بدأت الحكاية عندها باكراً حداً، عندما أقدمت في عرض للسلام أقيم في باريس بعد بضعة أشهر من حرب أميركا في العراق، على دعوة الجمهور إلى قصّ أجزاء من ملابسها بالتقسيط من أجل السلام لتكشف عن حسمها وهي في السبعين من العمر، مستعيدة، هي أيضاً، أيام الشباب عندما أقدمت في منتصف الستينات على دعوة الناس لتقطيع ملابسها والتعرّي في عرض دعائي للسلام.

ويبدو أن لأميركا ذاكرةً في بغداد أبعد من بؤس مدينة الشورة وتاريخها بل وأبعد حتى من خسائرها في الحلم الضائع في جزر (الهند الصينية) تحاصر بوش هذه الأيام، الذكريات البغدادية في الخمسينات،

وصورة فيتنام في الستينات والسبعينات استيقظت دفعة واحدة لدى جوان باييز، أشهر رموز جيل الروك الأحياء، لتمسنح معسكر كيسي جذباً إضافياً ونوعياً،عندما حملت كيتارها ليتغني في الهسواء الطلق، مستحضرة صورة أول تجمع مناهض لحرب فيتنام، وبدا لها مئات الأشخاص من المفجوعين بالنجوم الذهبية، حشداً ضخماً لألها تتذكر ألهم بدأوا بعشرة أشخاص فقط في حملتهم الأولى، هل مسن المثير هنا أن نتذكر أن باييز كانت قد عاشت سنة واحدة في بغداد بين عامي 1951 – 1952، عندما كان والدها مُنتدباً مسن قبل اليونسكو لإنشاء أول مختبرات الفيزياء والتعليم في جامعة بغداد، حيث ألف كتاباً عن ذكرياته هناك تحت عندوان (سنة في بغداد) ضمنه رسوماً لابنته جوان رسمتها في بغداد عندما كانيت في العاشرة.

جوان المتأثرة بأفكار اللا عنف من غاندي إلى مارتن لوثر كنج، غنت في الشوارع بالمجان ضد حرب فيتنام وردَّد معها مناوئو الحرب (سوف ننتصر) ولم يكن نصرها هو الذي يعنيه بوش اليوم بالتأكيد، ورفضت دفع الضرائب كي لا تديم بورصة الدم، التهمة ذاتها اليي يسوقها مؤيدو الحرب للتشنيع على شيهان.

ولكن هل هي ذكريات الستينات، ومأساة فيتنام وحدها من دفع باييز إلى العودة للغناء في الهواء الطلق؟ تقول باييز في شهادتها عن فترة وجودها في العراق (إن إحساسها بالعدالة الاجتماعية ولدهناك عندما رأت الفقراء من أهل بغداد وهم ينقبون في مزابل الأسرة الأميركية.)

إهم الفقراء ذاهم الذين قتل كيسي في أكثر مدهم فقراً.

(عندما أفكر في الله أرى الأرض صغيرة جداً) هكذا تقول في واحد من لقاءاتها، ولكن لنسر كم أصبح العالسم صغيسراً، مسن جانبناً نحن في الطرف الآخر من الأرض، شخصياً أحس اليوم بأكثر من صلة عاطفية مع معسكر كيسي، ليس لرفضي للوجود العسكري الأميسركي في بلادي، ولا لأن كيسي قتل في مدينتي الفقيسرة السابقة التي لا أعرف عنها العداء للغرباء، ولا لأن حسوان باييسن عاشت في بغداد قبل أن أولد بعشر سنوات، ولا لأنني حدمت في الجيش قبل عشرين عاماً في حرب لا أومن بها مثل كثيسر من الجنود الأميسركيين الذين أتعاطف معهم اليوم حقاً، حينما أراهم يدفعون الذكريات أحياناً تعيد تشكيل العالسم الواسع في الأرض التي رأقما الذكريات أحياناً تعيد تشكيل العالسم الواسع في الأرض التي رأقما جوان باييز صغيرة، ويسرى المحتجون، في واحد من شعاراتهم، بألها (صغيرة جداً على الحروب.) تماماً كما كنا نتصورها في طفولتنا، وكما يظهرها الزمن في تتابعه فعالاً كسم هسي الأرض صغيرة حينما تكون حميسرة المعجونة في كون مشترك؟

تستيقظ فيتنام في وجدان جوان باييز، بينما تستيقظ في وجداني، مع العودة الظافرة لباييز، ذكريات ثلاثين عاماً في المدن التي ظلت على فقرها بعد أن غادرتها باييز، وتلك التي نشأت في ما بعد على تراث الفقر ذاته، ولا تزال كذلك حتى بعد أن قتل كيسي شيهان عند احد مداخلها بعد أن فشل قادته في إقناع سكاها بغير ذلك.

في منتصف السبعينات، وكانت حرب فيتنام قد انتــهت، لكـــن زلازلها ظل يتردد قصصاً في شتى أرجاء الأرض، دار الحديث بـــين

شباب الحي عن عودة الملاكم محمد على كلاي لاستعادة لقبه الذي فقده بسبب رفضه الخدمة العسكرية في حرب فيتنام، وكان كلاي شاغل البلاد والعباد آنذاك بقبضاته أكثر من طائرات نيكسون ودباباته، ومدافع حونسون وبوارجه، كنت أنا الأصغر سنا أتطلع لأحاديث الشباب الذين يعرفون أكثر مني عن العالم الصغير، وعن كلاي الكبير، لكن (صكبان) وكان ذا تكوين خاص مختلف عن بقية أقرانه، انبرى ليوجه الحديث بعيداً عن القبضات عن بقية أقرانه، انبرى ليوجه الحديث بعيداً عن القبضات ونسؤالاته أهم بالنسبة لنا من حرب تدور رحاها في الأدغال البعيدة، وكنا نحب كلاي (الأميركي) الذي لم نصدق للحظة أنه كذلك، وكنا نحب كلاي (الأميركي) الذي لم نصدق للحظة أنه كذلك،

انبرى صكبان ليتحدث عن تلك المغنية الأميركية نصف المكسيكية التي غنت أمام مئات الآلاف من أبناء (هوشي منه) في هانوي خلال أعياد الميلاد بينما طائرات ضخمة من بلادها الأميركية تقصف الناس في المدينة! كان حديثه يصطبغ بنوع من الترجيح لموقف هذه المغنية على موقف كلاي الذي لم نكن لنصدق أن شيئاً سوى قبضاته يستطيع أن يقف ضد أميركا ويهزمها، وأعدت رسم المشهد بمخيلة الطفل، حيث تسقط القنابل على رؤوس الناس بينما تستمر هذه المغنية في الغناء كأها تقول للناس عليكم أن تموتوا وأنتم تنصتون لي، ثم تخيلت الأمر وكأنه نوع من الحدعة الأميركية حيث أرسلت حاسوسة لتجمع الناس حولها وتغني لهم، فتأتي طائرات بلادها على إحداثيات الغناء لتقصفهم وتربح الحرب،

وتعجبت كيف لم تربح أميــركا الحرب ضد هؤلاء العزل الـــذين يستمعون لأغنية ولا يحاربون!

قتل (صكبان) بعد عام من تلك الحادثة في معارك الشمال بين الجيش العراقي والمقاتلين الأكراد، ومع أنه حاول رفض الموت بالهرب من الخدمة العسكرية كما فعل كلاي، إلا أنه أعيد لها مجبراً، ليموت أعزل ليس بيده سوى شفرة الحلاقة حيث كان مشغولاً بحلاقة ذقنه عندما سقطت عليه قذيفة هاون.

لا أدري ما إذا كان (صكبان) يعرف، أن جوان باييز عاشت سنة من صباها في بغداد، ولكنَّهُ ترك في داخلي، بحديثه وموته في ما بعد، أثراً من الإعجاب هذه المغنية لأهتم بأخبارها وها هي اليوم تعود لتعترض على الحرب: عزرائيل النموذجي المسشترك في خلسق سلسلة المآسي التي تحيط بنا مثلما أحاطت البشرية في كل وقت.

ولكن أين تصنع فيتنام في النهاية؟

المكان والزمان نسبيان هنا إلى حد بعيد.

ومن يصنعها: الجنــرالات والمتحاربون في الأراضي البعيدة؟ أم ضحاياها وثواكلُها وأراملُها في أرض الميلاد؟

أم رموزُ عصر الروك والبيتلز والمثقفون الأميـــركيون الذين وقُعوا وثيقة (ليس باسمنا) رافضين حروبَ أميـــركا الأخيـــرة قبل أن تقع؟

مع هذا كلّه فقد لا تتشكّلُ فيتنام الآن، أعني أن قيامتَها لم تحـــنْ بعدُ، لكن أليست (القيامة الآن) فيلم فرانسيس كوبولا عن فيتنـــام، والروح الشريـــرة التي صنعتها جاء متأخراً بضع سنوات عن نهايـــة

تلك الحرب؟ ألم ينقلها كوبولا عـن (قلـب الظلمـة) لجوزيـف كونـراد، بعد ثمانين عاماً من غابات أفريقيا وبحرى نهر الكونغو إلى دلتا نهر الميكونغ والمستنقعات على تخوم (الأرض الطيبة) ومجاهلها.

الأميركان في أميركا هم الذين يأخذون أنفسهم نحو مجاهل فيتنام هذه المرة، برحلة مفترضة وفي وقت مبكر، وبنوع من أعادة تمثيل الفوبيا الجماعية واستحضارها، حتى قبل أن يقودهم أحد نحو هذه المنطقة المظلمة والمخيفة.

## لدى ستالين ما يعود لأجله.

أن يعود ستالين إلى موسكو في نصب تذكاري لتخليده بـصيغة حديدة إلى حانب ونستون تشرشل رئـيس الـوزراء البـريطاني والرئيس الأميـركي فرانكلين روزفلت، الزعماء الذين ساهموا في هزيمة دول المحور في الحرب العالـمية الثانية، فإن للأمر فحوى أبعد من دلالته المتأخرة المعبـرة عن انتصار قديم للعالم الذي لم يعد حديثاً هو الآخر.

وهو أمر لا يندرجُ، كذلك، في سياق منافسة أوروبية أنكلو سكسونية لإغاظة الألمان، أو ماداعبة عقدهم التي تحرروا منها، أو هي رسالة إلى أولئك الذين ينتظرون عودة النازية بنوع من النوستالجيا، فالقصة أكبر من مجرد رفع التعاوية بوجه شبع مفترض.

لكن إعلان روسيا بوتين (وريثة المجد السوفياتي) عن نيتها إزاحــة الستار عن نصب يمثل القادة الثلاثة لمناسبة الذكرى الستين لانتصار الحلفاء على هتلر لا تنحصر دلالته في المنطقة الظاهرية التي وضع فيها بقدر تعلق تلك الدلالة بعودة ستالين إلى الواجهة من حديدة، عودة من شأها أن تستدعى تأويلات إضافية عن أهمية تجديد الرمــوز في

فستالين لا يقف هذه المرة، بين ماركس ولينيين ليسشكل الرمز المثلث للشيوعية، ولا بين تروتسكي وبوخارين ليعيد التوافق للثلاثي البلشفي الذي لم يصمد طويلاً في الثورات الداخلية إذ انسسحب (الرفيقان) دون عودة، إلى التحليل ورثاء (الثورة المغدورة) بينما واصل ستالين ثورته ليطيح بثنائي آخر داخل القيادة البلشفية: كامينيف، و زينوفيف ليصبح لا مجرد حاكم مطلق للإتحاد السوفيتي في عصر استثنائي من تاريخ البشرية، وإنما الممثل لمرحلة مهمة مسن ذلك التاريخ.

وها هو يتهيأ لينتصب بتمثاله الذي سيتطلع الكثيرون لقراءته تعبيرياً ورمزياً، في حقبة تالية من التاريخ، خاصة في تشكيله الجديد واقفاً واحداً بين ثلاثة رفاق قدامي حدد! لن يشكلوا الأممية الرابعة التي حلم بها تروتسكي بالتأكيد، لكنهم رفاق سلاح قد ينجح جمعهم في الوقت الحاضر في خلق رومانسية أدبية متعددة العناصر تذكرنا (بالرفاق الثلاثة) في رواية الألماني ريمارك التي تحمل الإسمادة.

فإزاء تبدل صورة ستالين خلال نصف القرن الأخير، وتحولها المحدلي، إلى درجة وصلت معها حدين متناقضين تماماً من التأليه إلى التشويه، تضعنا عودته ولو بتمثال، أمام سؤال مختلف، بعدما دأبت الديماغوجيا الإعلامية على ترسيخ هذا التحول بتغذية الجدل حول ستالين بالمزيد من حرعات (الحقائق التاريخية) والشحن الإنساني عن تاريخ (ضحايا الستالينية) وهم كذلك فعلاً، لترسم بالتالي هذه

الصورة المضادة لشخصية ما كان ينبغي النظر لها إلا عبر توازن يبدو مفقوداً اليوم، ولا نقدها إلا وفق منظور موضوعي لم يكسن متاحاً تماماً ولا يرزال، في إعادة تقييم شخصية ينوس تأثيرها بين الإستبداد والبناء، وتقصي أثرها في تشكيل مسار الصراع في العالم خلال النصف الأول من القرن الماضي.

فقد عزز الطابع الجدلي لشخصية ستالين، بقاء صورته أسيـــرة طرفين يحددانه بين أن يكون حياً وفاعلاً في اللحظة، وبين أن يكون غائباً ومحلاً لتأويلات عدة بعد رحيله.

موت ستالين كان ذاته منطلق الصياغة الجديدة لتاريخه الآخر، التاريخ الذي لا يتدخل هو في صناعته، هذه المرة، بقدر ما ترخطلع بتصويره أيد أخرى تعمل بجد على التنقيح والترجيح، لترصحيح تاريخ مفترض.

فمنذ إجماع الحزب الشيوعي بعد رحيله بــسنوات على نقــل جثمانه من جوار جثمان لينين المحنط في الساحة الحمراء، إلى مقبـرة الكرملين، بدأت سيــرة أحرى لستالين، تحت ذريعة إعادة الإعتبار لملايين الضحايا الذين سقطوا خلال فترة حكمه الممتدة لثلاثة عقود، ولمنع نــزعات عبادة الشخصية التي ارتبطت بعهده من التحول إلى عقيدة شيوعية، لكن الواقع يشيــر إلى أن عصر التأليــه وتــضخيم الرموز لم ينته بالكامل، بمحرد نقل حثمان (الرحل الفولاذي) مــن ساحته الحمراء، بدلالة بقاء حثمان لينين وحيداً في تلك الساحة، إلها أيضاً قضية تخص ستالين أكثر من سواه، أو بالأحرى هي قضية تتعلق بالصراع الداخلي، والنــزعة لتصحيح الخطأ في القيادة البلــشفية، باللحوء إلى شخصنة الفكرة، وإلا كيف يمكن لخروتشوف مــثلاً أن

يصبح قائداً لدولة عظمى كالإتحاد السوفيتى، وسكرتيسراً عاماً للحزب الشيوعي وهو لا يمتلك (الرمزية المفخمة) لسابقيه ليسنين وستالين، فقد تيقن خروتشوف بتاريخه المتواضع، قياساً إلى سلفيه، من انتهاء عصر الأسماء التي تكتسب مدلولاتها من قوة الإسم ذات كما هو الحال في اسم لينين، أو من قوة وصلابة الفعل الذي يؤديسه القائد كما هو شأن ستالين الذي طغى اسمه المكتسب على اسمه الحقيقي تماماً.

هكذا إذن بدأت حملة إنهاء تكريس عبادة الشخصية وانتهت عند حدود ستالين ولم تطل لينيين المحنط في مرقده، وجرى اختزال الأزمة بحدودها المتشابكة تاريخياً وعالمياً وداخلياً، بحملات التصفية والتطهير التي نفذها (الجورجي الوقح) كما كان يسميه لينين من أجل (شيوعية ستالينية.)

موت ستالين في هذه الحال يشبه هزيمة خصمه هتلر، مع أن صلابة جوزيف كانت سبباً رئيسياً في هزيمة حلم أدول ف، ذهب حلم الرايخ الألماني الثالث أدراج الرياح الأوربية، تماماً كما وصلت الأممية الثالثة إلى نهايتها الطبيعية على يد ستالين لصالح شيوعية محلية واقعية، بينما بقي موت الغريمين يخضع لمقاربتهما بشكل من الأشكال ليضعهما في خانتين متجاورتين تكادان تتداخلان: الاستبداد وصناعة الحروب التي تحرق الجميع، دون التدقيق ملياً في كنه اللحظة التاريخية التي جعلتهما في التوافق مرة وفي المجابحة لاحقاً، وفي هذا الأرث الذي يسريده الكثيرون ان يكون مشتركاً اليوم.

لكن تماثيل وصــور الإســم الــصعب والطويــل (حوزيــف فيساريونوفيتش دجوغاشفيلي) التي طردت من ساحات الجمهوريات الحمراء بالتدريج لا يمكن مقارنتها بالتأكيد مع عمليات التطهير من بقايا النازية في ألمانيا وفي أوربا عموماً، فهذه نتاج طبيعي لحرب كونية راح ضحيتها خمسون مليون نفس بشرية، وتلك واحدة من تفاعلات حرب باردة أعقبت حرائق أوربا والعالم.

حتى هتلر نفسه، يمكن وصفه دون كثيـــر من التردد بأنه واحـــد من ضحايا صناع السيـــر النمطية التي لا ترى إلا وجهاً واحداً مـــن الحقيقة.

عودة تمثال ستالين، قد تعني لنا نحن الذين نعيش في غابــة مــن التماثيل معنى آخر يثيــر صدمة ممزوجة بالذعر الذي ســقط جــزء مهم منه بعد سقوط تمثال صدام في ساحة الفردوس ببغداد.

فتقويض صورة البطل التاريخي للإتحاد السوفيتي كان يفترض أن تكون مقدمة نوعية لقيام بدائل رمزية نقيضة، قد يمضي الأمر ها للوصول إلى إقامة متحف لضحايا الحقبة الستالينية، وهي فكرة لا تبدو في منأى عن أذهان الكثيرين من أولئك الذين يصوغون الميديا لصالح فكرهم، بيد أن عودة ستالين في الربيع المقبل لن تكون من قبيل الدعاية لعشاق الطغيان والمعجبين بتاريخ العنف الستاليني الممتد من المنفى السيبيري إلى حرائق الفلاحين في القوقاز.

فسيتنصب إلى جانبه رموز الحرية والأبطال المخلصين، السذين أنقذوا العالسم، وليس أوربا أو مصالحهم، من الهيمنة النازية.

إذن كيف نفسر هذا التضاد النوعي بين كل من الرمز والتـــاريخ والواقع؟

ومع هذا لن ينقذ وجود روزفلت وتشرشل، إلى جانبه في المشهد التذكاري، لن ينقذ ابن الإسكافي الجورجي القاسي، من مواجهة مرحلة جديدة من إعادة سرد وجه آحر من سيرته مع القسوة.

ربما كان الرئيس الروسي فلاديمير بوتين، يرى المستوى الآخر من الحكاية، ولا يغوض عميقاً في ترجيح مستوى السرد عن طبيعته وماهيته في متن الحكاية، فستالين في نهاية الأمر قاد أمة في طرح حديد، تجاوز فيها فكرة روسيا القيصرية بالمعنى التاريخي، نحو بناء دولة عظمى وأحال شعباً من الفلاحين المشتتين الذين لا يعرفون للأرض غير معناها البدائي، إلى ورشة هائلة من الصناعات متعددة الأغراض لم يواجه كها الخطر النازي فحسب، بل أدار كها حرباً باردة لم ينهزم كها كذلك، وتركها لمن جاء بعده ولأربعة عقود بالمستوى ذاته قبل أن تنهار بصورة بدت دراماتيكية للكثيرين من الحالين بتحقق التاريخ بصورته المثلى.

ومع هذا ثمة في الثقافات المهزومة والمأزومة على حد سواء من يصر، بصيغتي التبحيل أو التنكيل، على التوسل بصفقة مع الماضي عبر عقد مقاربة زائفة لشخصية ستالين، لعله يجد صورة لإحلامه وكوابيس في صورة رجل ميت.

ولعل واحدة من الخطوط العريضة للتشويه الذي طال شخصية ستالين في الوعي السياسي العربي، هي تلك المقارنة المتعسفة التي تسعى إلى مقاربة شخصيته بشخصيات الطغاة في بلداننا، وهمي مقارنة تنطوي على نوع من الإستبداد المضاد، في أحلال الأصل في غير محله، بل في نقيضه من أجل وجه واحد ووحيد من المثال.

كان صدام نموذجاً ممتازاً يهيئ المساحة المطلوبة للخوض في تفاصيل تلك المقارنة ابتداء من توافق الشكل الخارجي بحاجبين كثيفين ومقطبين، كأهما يعبران عن القسوة أكثر مما تعبر عنه العينان، وبشاربين شهيرين، مروراً بسيرة طفولة قاسية مشتركة بينهما، مع ألها مشتركة كذلك بين الكثيرين من القادة الطغاة منهم والعدول. ووصولاً إلى حرص كل من (الطاغيتين) على الإلتزام بارتداء بدلة الحرب في شتى المناسبات.

صورة صدام التي حرصت وسائل الإعلام الغربي على اختيارها للنشر، بعناية واضحة، كان من شألها أن ترسخ هذه المقاربة بأكثر صورها الدعائية تأثيراً، كألها تقول حدق لهذا الرجل إلا ترى إلى أي حد يشبه ستالين؟

وهذا فقد حرى إسقاط نموذج عشوائي لاحق، على أصل سابق، سحبت ممارسات صدام من راهنها لتلاحق ستالين ليس في الساحات الحمراء في الجمهوريات الشيوعية بل في ردهات التاريخ المكتظة بالمنتاقضات، تماما مثلما حرى الهام نظرية التفوق اليق طرحها الفيلسوف الألماني نيتشه في كتابه الشهير (هكذا تكلم زرادشت) والتي انتهت به إلى الجنون، بإلها السبب في إشعال الروح النازية لدى الألمان، عندما حرى سحب قراءة هتلر الزائفة لها وممارساته الشخصية لفكرة التفوق، على الأصل الفلسفي الذي تقوم عليم نظرية التفوق الإنساني، أكثر من ذلك فإن هتلر نفسه كان واحداً من النماذج (المرحلية) التي حرى مقاربتها بصدام خلال فترة غزوه للكويت ولمعت فكرة المجال الحيوي الهتلرية بوصفها مرجعاً تاريخياً تاريخياً تبناه صدام لتبسريس احتلاله للكويت.

غير أن هؤلاء المولعين بتقديم سيرة جماعية، قد تصل يوماً ما إلى صيغة جماهيرية عشوائية للطغيان. وخلطه بمتناقضات شتى، لم يتذكروا أن ستالين ساهم بشكل أساسي في هزيمة النازية، وبين مجتمعاً صناعياً في خطة خمسية لم يتطرق إليها عشاق هذه المقارنة في الغالب، وهي الخطة التي حققت، على الرغم مما واجهته من مصاعب، معدل نمو صناعي فاق معدل نمو ألمانيا في العصر الصناعي، واليابان في النصف الأول من القرن العشرين، ناهيك عن التحديث الزراعي، وتحسين بحال الخدمات الإجتماعية والصحية والتعليمية.

ولم يتطرقوا أيضاً إلى الظرف التاريخي الذي أوجد ستالين في مواجهة هتلر، والشيوعية في مواجهة النازية، مع كون الحزبين يشددان على " مبادئ، تبدو متطابقة وغير متنافرة من قبيل: حقوق العمال، وتطبيق الإشتراكية، فالحزب النازي في الواقع ما هو في تسميته الأساسية سوى (حزب العمال الوطني الإشتراكي)

ولم يلتفتوا كثيراً إلى تشديد هتلر على أن سبب هزيمة ألمانيا في الحرب العالمية هم الشيوعيون واليهود، وبينما توسع الهلوكوست اليهودي إلى (قربان كامل وممتد عبر التاريخ) جرى تقريب المسافة بين هتلر وستالين إلى حد مثير.

والمثير للسخرية هنا أن صدام نفسه كان يعبر عن إعجاب بستالين في مناسبات عدة، لكنَّهُ لم يثبت أعجابه هذا إلا بما ثبته عليه أولئك الذين شبهوه بستالين لناحية: الإستبداد والشهوة للعنف.

ففي الفرصة الأخيرة له لأن يثبت أعجابه بستالين أو حتى هتلر بممارسة عملية، لم ينجح صدام في أن يجعل من أي مدينة في بغداد ستالينغراد جديدة أو عاصمة لرايخ جديد لن يغادرها حياً. فحي المدينة التي أطلق عليها اسمه كانت من بين أولى المدن الي هللت لسقوطه، ليس لأن ستالينغراد على الفولغا ومدينة صدام (الثورة) على دجلة بل لأن ستالين غراد غيرت اسمها القيصري بعد حرب أهلية سبقت الحرب العالمية الثانية بعقدين، لتصبح رمزاً لوحدة الإتحاد السوفياتي، واحتفظت باسمها مضاعفاً بعد أن أضحت سوراً منع الألمان من احتلال موسكو لتغدو عنواناً أوضح ليس لهزيمة هتلر فحسب، بل لانتصار العالم، ربما لهذا سنجد الكثيرين من لا يعرفون من المدينة اسمها اللاحق المذي غيرو خروت شوف إلى فولغوغراد، ولا اسمها القيصري القديم (تساريتسين) بل يعرفوفا بالتأكيد (ستالين غراد) دون ان يعني ذلك بالتأكيد تكريساً لتأليه قائد مات و لم يحتفظ بمكانه في الساحة الحمراء.

ثمة فرق كبير، لا شك، بين طاغية يشعل الحروب في كل الجهات دون أن ينتصر في أي منها، وبين آخر يدخل في حرائقها المتحهة نحوه دون أن ينهزم في أية واحدة، لم يشعل ستالين الحرب العالمية الثانية بل كان سباقاً إلى توقيع معاهدة مع ألمانيا في ذروة صعود النازية فيها، ولم يدخل في أتولها إلا بعد غزو ألمانيا لأراضي الإتحاد السوفييتي، ولم يكن حليفاً رخواً للغرب، في أية مرحلة مسن مراحل الحرب.

من الطبيعي أن لا تنحي هذه الحقائق، الواقع الآخر الذي طبيع الحقبة الستالينية من عنف دموي وتهجير قسري ونفي متزايد، بيد أن ما يبعث على الريبة في توجيه هذا الواقع، هو عزل دورة العنف الستالين عن محيطها التفاعلي الذي ولدت فيه وتنسسيبها إلى نقطة

مركزية تتمثل في شخصية ستالين لا غير، حتى أن ثمة من يتطرف في تكثيف تلك الدائرة ليذهب إلى أن الملايين من ضحايا الحرب العالمية الثانية هم من بين عداد المحرقة الستالينية، وأن التهجير السياسي الذي كان يمارسه ستالين ما هو سوى نوع من التطهير العرقي، وأن فكرته المستحدثة عن التعاونيات الزراعية هي جزء من حرب شرسة قادها ضد الفلاحين البسطاء.

وأيديولوجياً، نال ستالين مزيداً من التشنيع، عندما ظل التنازع بين أممية تروتسكي، ومحلية ستالين، بؤرة إضافية لنقد تجربته، بينما أفرزت وقائع العقود اللاحقة (شيوعيات محلية) أقل طوباية في الواقع العملي من الأمميات التي تعددت مفاهيمها ولم تتحقق.

أغلب الظن أن أزاحة الستار عن تمثال ثلاثي (تحريسر العالسم من خطر النازية) في أواخر ربيع 2005، سيكون في الواقع أزحة للستار عن وجه آخر لستالين غيسر الذي تشكل طيلة نصف القرن الأخيسر بوصفه النموذج الأمثل للعنف والإستبداد، وجه قد يتيح لنا فرصة لنسرى جانباً آخر من أعمال الرحسل الفسولاذي، الستي لا تتلخص في قبضة فولاذية لضرب الخصوم، بل أيضاً في إرادة قوية في بناء دولة عظمى، صارت جزءاً من حقبته ولعلها كانت من ضحاياه في الوقت نفسه.

## البحث عن (جنَّة عدن) أم مقابر السومريسين، أم نسور كونسراد؟

لا تحفل المعاجم العربية كثيراً بمعالجة مصطلح (الهور) مكانياً وبيئياً، ولا حتى في تحديد جذره اللغوي العربي كثيراً، بما يقارب المستنقعات المائية الغائرة التي تعرف في العراق باسم الأهوار، ولعل معجم تاج العروس في جواهر القاموس للزبيدي، هو من بين تلك المعاجم القليلة التي توقفت، وإن عبوراً، عند المعنى المتداول اليوم عن (الهور) بكونه بحيرة تغيض بها المياه وتكثر فيها بيوت القصب، وإذا ما علمنا أن الزبيدي عاش في القرن الثامن عشر، وأن أصله من المحيط القريب للأهوار الذي كان ملتصقاً به ذات يوم، وكان مسقط رأسه يمتد إلى أعماق آسيا(1).

عرفنا الأبعاد المتلبسة لهذه المفردة التي ستنسحب على تلك البقعة القلقة وعلى سكانها وأصولهم.

<sup>(1)</sup> محمد بن محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني الزبيدي الملقب بمرتضى 1732 - 1790 م أصله من واسط بجنوب العراق ومولده بالهند ومنسشأه في زبيد في (اليمن) توفي في مصر بالطاعون.

عن: الاعلام لخير الدين الزركلي.

إنها مفردة أوسع من حدود اللغة القومية، وبيئة لمكان يمتسد إلى أبعد من صورة العراق التاريخي ليلتصق بصورته الأسطورية القلقة.

الأهوار هي موقع (جنة عدن) كما يسرى العديد من الباحثين التوراتيين، الذين يكادون يجمعون على ذلك، خاصة وأن الكتاب المقدس (التوراة تحديداً) تحدد موقع جنة عدن عند حدود أربعة ألهار هي فيشون وجيحون وحداقل (دجلة) والفرات أن ويتعزز هنا الرأي بتأكيد أن شجرة آدم غرست هناك عند ملتقى دجلة والفرات، وإذا عرفنا أن لهر الكارون المجاور يعرف أيضاً باسم جيحون، سنجد للبحث التوراتي عن الفردوس الأرضي وشجرة آدم، مياهاً كثيرة حعلت الأرض خصبة بما يكفي لغرس تلك الشجرة ما بين دجلة والفرات.

السومريون، الذين عاشوا قبل تدوين الكتاب المقدس ولم يـــرد٠ فيه شيء مهم عنهم، كالذي أورده عن ألهارهم، لهم ما هو أرجــح من الأساطيــر، في هذه الأرض أو الفردوس الأرضي الأكثر خصوبة حيث كانت الأمطار قبل أكثر من ستة آلاف سنة لا تكاد تنقطـع عن هذه المنطقة.

أكثر من عشرة آلاف كيلو متر مربع (بعض المستشرقين تحدث عن ضعف هذه المساحة) هي المساحات المائية التي كانت هذه المناطق تمتد إليها لتصل إلى ألأطراف الجنوبية لمحافظة الكوت جنوب بغداد. هكذا كان الأمر حتي الخمسينات عندما بدأت تتراجع شيئاً فشيئاً بفعل عوامل عدة لعل من بينها كثرة السدود على نهري دجلة

<sup>(1)</sup> سفر التكوين، الإصحاح الثاني.

والفرات داخل أراضي كل من تركيا وسورية وحيى الأراضي العراقية نفسها، مما خفف من عنف العناق بين النهرين في الجنوب. لقد أخذت حرب المياه المبكرة كثيراً من هيجان رحلة النهرين وفوضاها الجميلة نحو الجنوب قبل أن تأتي حروب النيران الملتهبة على ما تبقى من عنفوان النهرين.

هذه المنطقة المتشكلة من فوضى اللقاء وفرط العناق وشهوته بين النهرين العظيمين دجلة والفرات بدأت تتراجع شيئاً فشيئاً، فتقلصت تلك المساحات من (جنة عدن) والمهد الأول للحسضارة البسشرية، لتصبح مجرد مهب للعواصف الترابية والسسواتر والخنادق بفعل الحروب التي شهدها العراق خلال ربع القرن الأخيسر.

من هنا تأتي أهمية إعادة (السلام) لهذه البقعة المعزولة في العـــصر الحديث، في بلد لا تعرف جغرافيتها الواسعة إلا الحرب.

وربما لهذا اهتمت صحافة الغرب، بتغطية عودة حياة الكائنسات الحية إلى هذه المستنقعات المائية (1).

فقد تعرفنا على مشاهدات المستشرقين عنن الأهنوار خلال السبعينات خاصة بعد صدور ترجمة كتاب كيفن يونغ (العنودة إلى الأهوار) ومن خلال بحوث ليدي درور، وولفريد ثيسكر وسواهم،

<sup>(</sup>١) بشكل أكثر تحديداً: الهيرالد تربيون في عددها 8 آذار 2005.

لكن التجربة الحية التي واكبناها خلال السبعينات كانت العمل الميداني الذي قام به الرحالة النسرويجي المغامر ثور هيردال، تحت اهتمام أعلامي ملحوظ، عندما حاول أن يستفيد من نمط حياة المعدان وسكان الأهوار وتقنياهم في بناء السفن لبناء سفينة القصب والإبحار منها عبر دحلة مروراً بالخليج ووصولاً إلى المحيط الهندي، ليحاول إثبات أن العراقيين القدامي أبحروا مرة نحو شرق أسيا، لقد استفاد هيردال، في مشروعه الذي سماه (حملة دحلة) من قدرة القصب والبردي على امتصاص المياه بسرعة خاصة وأنه وجد العشرات من الأبنية ذات المعمارية الغريبة وهي تعوم عبر سنوات على المياه المتحركة، لقد حاول أن يثبت أن وجود نوع من القير الذي تدعم به وصلات البردي وقضبان القصب، ومعرفتهم المبكرة للنفط الثقيل في طلاء سفنهم، ساعدهم على اكتشاف طريق المياه السريعة عبر المحيطات.

التحول من النظرة الاستشراقية، نحو البحث البيئي الإنساني، حاء خلال العقد الأخير عندما أضحت الأهوار مجالاً حيوياً للتحاذبات السياسية، بعد الحملات التي شنها النظام السابق ضد سكاها خاصة بعد انتفاضة العام 1991في الجنوب حيث جميع سكان الأهوار مسن الشيعة العرب، وإذا كان الأكراد يرفعون لافتة مأساقيم عبر طرفي (الأنفال وحلبحة) فإن الأهوار هي لافتة الشيعة وهم يحملوها معادلاً لجمع المأساتين في فكرة واحدة، تجمع بين القتل والترحيل وهدم المساكن والإبادة وإخفاء المعالم البيئية لحضارة تعود إلى آلاف السنوات.

وما إن احتلت القوات الأميسركية العراق، حتى بدأ بسسرنامج الأمم المتحدة للبيئة بإطلاق مشروع تحت عنوان (استعادة جنسة عدن)، مؤكداً أن العام 2003 هو عام استعادة تلك الجنة (أ)، غيسر أن الأحداث الأمنية جرَّت الحلم إلى منحى آخر، كما أن بقاء سكان الأهوار على عصياهم، عطل أي مشروع لإعادة إحياء الجنة، فسكان الأهوار ليسوا بحرد ثوار عقائديين ضد نظام معين، وإنما العصيان هو عقيدهم الدائمة، و لم يكن حملهم السلاح ضد نظام صدام محرد تمرد مؤقت فهم (خوارج دائمون) لا يمكن لأحد أن يتدخل في شرائعهم أو يخضعهم لنظم حديدة خارج ما درجوا عليه من نواميس متأصلة.

هذه المناطق التي قد تصبح، إذا ما استقر العراق، واحدة من أبرز المكتشفات السياحية ذات العمق الأسطوري والتاريخي والتكويني الهائل، لم تعرف نشاطاً سياحياً على الإطلاق، بل ظلت محرد منطقة مبهمة وغامضة يقتصر الاهتمام بحا على الباحثين والمستشرقين والمغامرين، والباحثين عن أوراق للعب السياسي.

وبينما نعرف أن الأراضي المنخفضة (هولندا) جرى بناء جانب منها بعد ردم مساحة من البحر، ليستقر القراصنة في يابسة جديدة، فإن جانباً مهماً من الأهوار جرى ردمه بكميات هائلة من التسراب، فقط لتكون ممراً سالكاً للمدرعات والدبابات والآليات العراقية المتجهة إلى الشرق في حرب الثماني سنوات ضد إيران.

<sup>(1)</sup> كانت منظمة (هيومان رايتس ووتش) قد أعدت تقريراً مطولاً في كانون الثاني عام 2003، تحت عنوان (عدوان الحكومة العراقية على عرب الأهوار - دراسة للإحاطة)

وقبل الحرب بقليل كان صدام أول رئيس في العراق يرزور منطقة الأهوار بعد استلامه الحكم مباشرة، وقضى فيها وقتاً تحست كاميرات تسجل له كل حركاته، لكنّه لم يفطن إلى الخصوصية البدائية النادرة التي تحملها تلك المنطقة، وبينما كانست المساحيف البدائية هي أوضح صورة للتنقل في ممرات الأهوار فإن القوارب البخارية التي استخدمها صدام وهو يضع الكوفية الحمراء على رأسه، عير المألوفة في المنطقة هي الأخرى، كانت مشهداً جديداً على الناس، ولما سأل صدام أحد شيوخ القبائل فيها إذا ما كان يعرفه أحابه الشيخ أنه ربما شاهده في التلفزيون عند زيارته للمدينة قبل فترة. ولما لم يكن ثمة تلفزيون في الأهوار بل ولا حتى كهرباء، فقد فترة. ولما لم يكن ثمة تلفزيون في الأهوار بل ولا حتى كهرباء، فقد لكي يشاهدوه دائماً ويتذكروه، لم يكتف صدام عند هذا الحد بل، أنشأ مضيفاً يحمل اسمه في المنطقة.

الغريب أن هذه الحادثة تحولت إلى نكتة سياسية يتداولها العراقيون في السر، وهي أن ذلك الشيخ وقبيلته راحــوا يــشاهدون، علــى التلفزيون الذي أهداه لهم صدام، صور السيد الخميني، وخطبه خلال الحرب التي سرعان ما بدأت.

لم يكن دخان الوقود المنبعث من قوارب الرئاسة المتنـــزهة في الأهوار، إلا بداية لدخان لن ينقطع عن مدن الماء، فبعد تلك الزيارة بقليل اشتعلت حدود الأرض والمياه والسماء، بالحرب مع إيــران.

ولعلَّ صدام استفاد من زيارته الوحيدة تلك للمنطقة ليدوِّن في ما بعد رأياً خطيراً ضد أهل الجنوب عموماً في سلسلة مقالات نشرها حريدة (الثورة) الناطقة باسم حزب البعث، والتي شاع أنه

كتبها، أو على الأقل رسم أفكارها الرئيسية رداً على انتفاضة مدن الجنوب ضد نظامه في آذار/ مارس عام 1991، ليقول أن (هـولاء الغرباء) لا ينتمون للحضارة الإنسانية، ولا العراق الوطني، لأن القائد العربي محمد بن القاسم حلبهم مع الجواميس التي غنمها بعد فتحه لبلاد الهند، معتمداً على رواية في هذا الصدد أوردها في الأساس بعض المؤرخين العرب عن غزوات الشرق<sup>(1)</sup>، غير أن صدام بتبنيه لهذا الرأي تجاهل إرثاً واسعاً من التراث التسمويري والأدبي للحضارات التي نشأت في العراق، التي رسمت الجواميس والثيران الوحشية ووصفتها في الأشعار منذ ملحمة كلكامش.

لله أهوار تتصل يالبابسة وهي التي يتواصل سكافها مع المدن المجاور ونواحيها كالعمارة والناصرية والبصرة، لكن ثمة بيئة مائية بحتة توغل في الابتعاد عن مراكز المدن والأقضية وحتى النواحي وليس ثمة مسن وسائط للتنقل بين منزل وآخر عبر الممرات المائية التي تعرف برالكواهن) إلا بالمشاحيف، والمشحوف هو قارب صغير يصنع من القصب والبردي، وخاص بتنقل العائلة الصغيرة، وإذا كان الجمل وما حمل) قد حظي بتراث واسع من الشعر العسري، فسإن المشحوف وأسمه الرديف (البلم) احتل مكان الصدارة في الفلكلور

<sup>(1)</sup> يتحدث البلاذري في فتوح البلدان مثلاً، عن أول عهد بلاد الشام بالجواميس ثمانية آلاف أرسلها الحجاج والي العراق إلى الخليفة الأموي الوليد بن عبد الملك لأنما تتصف بمقاتلة الأسود التي كانت قد أغلقت الطريق إلى أنطاكيا! وهي مما غنمه والي السند محمد بن القاسم الثقفي، لكنّهُ يذكر أيضاً أنها كانت موجودة في البصرة، في الآجام والكور، أو ما يعرف اليوم بالأهوار.

الغنائي والشعر الشعبي في جنوب العراق، ويستخدم (المسردي) في تسيير المشحوف بالماء وهو عصا طويلة تدفع بها المياه عمودياً على طريقة العكاز أسفل أحد جانبي المشحوف عوضاً عن المحداف، وقد أصبحت دفعة المردي وعصا الكردي مسئلاً في السذاكرة السشعبية العراقية.

أما الأكواخ المقوسة المبنية من حصير القصصب والبردي، المطلية بالقار، والتي لا يتدخل معدن في عمارها فتسمى (الصرايف) والصريفة الواحدة هي منزل العائلة الصغيرة المتفرعة، وعادة ما تبنى (الصرايف) على (اليشن) وهي جمع لكلمة (إيشان) السومرية التي تعني الأماكن المرتفعة، وهي أشبه بالجزر العائمة، وكانت في العصور القديمة مدافن للسومريين، لذلك تنطوي بعض الخرافات في الأهوار على اعتقاد أن ثمة كنوزاً تحت أعماق هذه اليشن، سنعرف لاحقاً أن شيئاً من هذه الخرافة قابل للتصديق والتحقق.

وعادة ما يرتفع منسوب المياه الموسمي في الأهوار ليحرف عدداً من الصرايف الثابتة، ليجد الأهواريون أنفسهم يعيشون في بيوت متنقلة قاعدتها المشاحيف، وجدرالها حصران القصب، وهي تتحرك في جغرافيا مائية نحو أمكنة سكن جديدة.

وإذا كانت الصريفة هي السكن الداخلي لسكان الأهوار فإن المضيف هو (برلمان سكان الصرايف) منتدى للتسامر الليلي والجدل المتعلق بشؤون الحياة وفك المنازعات وفق أعراف هذه البيئة المائية التي يتناقض عنف تقاليدها وقسوتها مع فكرة الماء الشفافة، لكنّة يتحاوب تماماً مع النمط القاسي للحياة البدائية، ومدى العنف الموجه لهم عبر العصور.

ومع هذا لا يتخذون سوى الطين والقصب مسواد تكوينية في حياتهم ومرموزاتهم التي تترواح بسين صناعة الأثساث والأدوات المنسزلية الضرورية مروراً بتزييناتهم الجمالية وصولاً إلى نايساتهم الجزينة.

لقد كانت الأهوار مركزاً نموذجياً وقاعدة صلبة في المياه الرخوة، للعديد من العصيانات المسلحة في التاريخ المعاصر للعراق، بل تعدت ذلك إلى عصور قديمة بينها المدى الذي أخذته ثورة الزنج فيها عند منتصف القرن الثالث الهجري.

وخلال الحرب ضد إيران كان الجنود في مناطق الأهروار يشكون من ألهم، دون بقية الجنود الآخرين الذين يخدمون في جبهات أخرى، كانوا يخوضون حرباً مزدوجة ضد الجيش الإيراني وطائراته السمتية، وضد الغارات المستمرة ليلاً ولهاراً للبعوض والبراغيث ذات الحجوم غير الطبيعية!

بيد أن سكان الأهوار أنفسهم اعتادوا طريقة لا تقل قسوة في طرد البراغيث وسائر الحشرات من ليلهم (بتدخين) مواقعهم مستفيدين من كثافة الدخان الذي تعودت عليه رئاهم، لطرد تلك الحشرات.

ولهذا فإن قسوة الحياة في هذه المنطقة تضع فكرة كونهــــا "جنـــة عدن" في الأساطيـــر وفي المخيلة أكثر منها في الواقع.

وإذا كان بدوي الصحراء مرتبطاً بعلاقة نمطية بالجمل، فإن بدو المسطحات المائية، تربطهم علاقة نوعية بالجواميس، وإذا كانست أبرز سمات الجمل تتلخص في الصبر والمطاولة، فإن من سمات

الجواميس القوة والهيجان والعصيان، والواقع أن طبيعة التعامل مسع هذه الحيوانات التي عاشت مع كل من بدو الصحراء وبدو المياه، انعكست بشكل واضح على تجارهم في الحياة وجعلت بدو الصحراء أكثر حكمة بينما كان بدو المياه أكثر بأساً وقوة.

وإزاء صورة (المعيدي) تتجلى صورة المرأة المعيدية نموذجاً للجمال القوي البدائي النيئ، الذي يجمع بين المنعة عن الوقوع في شراك الحب بسهولة، وإمكانية أن يستسلم للحب الحقيقي، بطريقة دراماتيكية، وأسطورة المعيدية الحسناء التي أحبت الرجل الإنجليزي الأشقر وهربت معه هي واحدة من الصياغات الفولكلورية عن الجانب المضمر من الهشاشة، خلف ملامح القسوة والبدائية والأذرع القوية للمرأة التي تروض الجواميس.

وتعد المرأة في الأهوار ذات شخصية تستمد قولها من مساهمتها الفاعلة في النشاط الاقتصادي، فهي التي تتكفل بتسويق منتجات الحيوانات من اللبن الرائب الذي يسمى بلهجة المعدان (المغالي) وكذلك القيمر والحليب والسمن، إلى النواحي القريبة مع الفجر بعد أن تقطع الطريق بمشحوفها الخاص، وتعود في آخر اليوم بالشاي والتوابل والدخان والأقمشة أهم الحاجات غير الذاتية لكن الضرورية لعيش أهل الأهوار.

وتكاد قصص الحب التي تروى عن أهل الأهسوار لا تسضاهيها الأساطيسر وحكايات العشاق في التراث العربي، أما حزن المعدان (عندما يحزنون) فأضحى مضرباً للأمثال، وإذا كان حزن العراقي يتم تنسيبه إلى أرث تاريخي عاشورائي، فإن ثمة طبقة ثانيسة أعمسق، في حزن المعيدي تتمثل في البعد الأسطوري السومري، يجسدها ذلك

الحزن الذي يصل إلى حد التصوف، والاندغام بأرواح الـــسومريين والانقطاع عن كل ما له صلة في الحياة، إنه ببساطة موت في الحياة، حزناً على موت قريب أو فقد حبيب بشتى صنوف الفقد.

وتعد العشيرة هي المؤسسة المحلية المتوارثة التي تحظى بالولاء الأهم الذي لم تصل له الدولة في أي من المراحل، وإن بدأ دور رجال الدين في السنوات الأحيرة ينافس دور شيوخ العشيرة، مع أنه يتداخل معه أحياناً خاصة عندما يكون السكان من غير (المعدان) بل من (السادة) الذين يوجد عدد كبير منهم في أهرار الحويسزة والجبايش.

تنقسم القبائل التي تسكن الأهوار إلى قبائل عربية أصيلة وعشائر المعدان ذات الجذور الملتبسة، فثمة الكرامشة والسشغامبة والعلاسة والكعابنة (من بني كعب) والجوابسر وبني أسسد والبسو دراج وآل ازيسرج وآل بسزون وسواها، بيد أن الفروق النوعية ذابت في المياه المترامية حتى أضحت (المعدنة) كناية عن توصيف نمطي لجمل سكان الجنوب في خلال العقود الأحيسرة.

ويعد الكرامشة أعتى قبائل المعدان في طلائع التمرد الذي لا يرتبط بحقبة معينة، فقد كانوا يوصفون في العهد السسابق بألهم قطاع الطرق، واليوم يجري وصفهم بالسلابة، لكن الأمر في كلتا الحالتين يتعلق بخصلة أساسية لدى الكرامشة تشبه إلى حد بعيد، مبدأ الخوارج في أن لا سلطة ولا سلطان على الأرض يمكن أن ينقدوا إليه.

وفي نظرة لثقافة الطبخ لدى أهل الهور سنحد ألها على الرغم من محدودية تنوع مطبخهم إلا ألها لم تبق أسيرة البيئة بل ان المهاجرين إلى بغداد والذين سكنوا الضواحي نقلوا جانباً مهماً منها إلى المطبخ العراقي الفقير أصلاً، كان التنوع في طرق تحضير السمك واحداً منها، ولعل المسكوف بطريقة تحضيره يعود في أصله إلى تلك الثقافة البدائية في الطبخ.

وفي جميع تلك الوجبات لا وجود لدقيق الحنطة في تشكيل المادة الرئيسية للغذاء، وإنما تعتمد على دقيق لنوع من الرزيسمى (الشلب) الذي يكثر في تلك المناطق، ليعوض عن دقيق الحنطة، وله طرق عدة في التحضير، ومن بينها (الطابك والسياح والرصاع) وهي في الواقع كنايات متعددة عن قرص الخبر المشوي على طبق طيني سميك، معادلاً للصاح في بعض القرى ببلاد الشام. وتعتمد التسمية هنا على رقاقة أو سماكة الخبر فإذا كان سميكاً سمي (طابك) وإن كان متوسط السماكة سمي (الرصاع) أما الرقيق منه فيسمى (السيًاح) لأنه يسيح عند سكبه على الصاح المعدني.

وفي العودة (إلى التحليل النفسي للنار) لغاستون باشلار، نجــد أن المرأة أيضاً هي مصدر الوقود وسره فهي التي تمتلك سرَّه بتجفيف روث الحيوانات على شكل قرص دائري يسمى (المطال) ليحــري خزنه وقوداً للطبخ.

فيما تمثل أكلة (المصموطة) واحدة من خيارات محمدودة لثقافسة مؤنة يجري الاحتفاظ بها، إلى زمن معين، حيث يجري تجفيف السمك أطول فترة ممكنة قبل أن يتم سلقه بالماء.

حتى أكلة الكباب تتخذ في الأهوار نمطاً بيئياً خاصاً فهي تــسمى (الجباب) بجيم مشبعة مفخمة ومضمومة، كما تتخذ من لحم السمك بديلاً عن لحم المواشي، حيث يتم عجنها بتوابل محــدودة ويجــري سلقها وليس كما يعرف عن (الكباب) بكونه من المشويات.

تشكل أهوار الحويزة والجبايش والحمار، التعبيرات الأبرز لجموعات كبيرة من الأهوار الفرعية التي عادة ما تكون الملتقى الموسمي لعشرات الأنواع من الطيور من شتى القسارات، حسى أن الباحثين أكدوا أن أكثر من مائة نوع من أنواع الطيور تلتقي عند هذه المسطحات المائية، لكن هذه الطيور تكتسب عبر هجرة الموسمية أسماء جديدة وهي تقضي موسمها في هدفه الأهوار، مسن أكبرها وهو البحع السيبري الذي تسميه البلاغة التركيبية للبيئة (نعيجة الماء) إلى أصغرها الذي يسميه السكان المحليون (الزيطة) بخفتها ورشاقتها وزوغاها الذي يسميه السكان المحليون (الزيطة) لدى البشر، وبينهما تكونت حكايات كثيرة للأمثال، ومن أشهر الطيور التي تعيش أو تتكاثر في المواسم هي: (الخضيري والبعيجي والطوة والغرنوق والدراج ودجاج الماء)

ومع أن سكان الأهوار لا يأكلون لحوم الخنازيـــر التي تنتـــشر في المواسم، إلا أن لهم طريقة بدائية فريدة في صيد الخنازيـــر<sup>(1)</sup>، فهـــم ينتظرون الخنازيـــر حتى تنـــزل إلى المياه، ثم يباغتونها من الخلــف، ليدخلوا قصبة مجوفة حري بـــريها بعناية، وغرزها في المناطق الهـــشة

<sup>(1)</sup> حدثني عنها صديقي حبار الزهيري (أبو أيوب) الذي أنعشت حواراتي معه عن الأهوار حانباً من هذا الموضوع.

من حسم الخنزير، مستفيدين من قلمة مرونته في الاستدارة والمراوغة، ثم ينتظرون امتلاء حوف الخنزير بالماء، ليسهل لهم اصطياده وبيعه.

أما صيد السمك في الأهوار فله طرق عدة بينها الأكثر تقليدية، كالصيد في كمين الشباك، التي تسمى في الهور (السلية) وهي أما تكون عائمة، أو تنصب على عمق معين تبعاً لنوعية السمك في المياه، وثمة طريقة بدائية أخرى لكنَّها تتطلب مهارة خاصة، حيست تستم بواسطة (الفالة) وهي عصا طويلة تنتهي بأشواك مسننة تشبه شوكة الطعام، وحين تشف مياه الأهوار وتلبط فيها أسماك (الكطان والحمري والشبوط) يحكم ابن الهور تسديدته حالما تمر به السسمكة، ومن من بين (الصور السينمائية) التي تجسدها طقوس صيد الـسمك في الأهوار هي تلك التي تتم في الليالي التي يغيب فيها ضوء القمـر، حيث يعمد الصيادون إلى حمل الفوانيس النفطية ذات الضوء الساطع، أو المشاعل الوهاجة التي تغري الأسماك بالظهور على سطح المياه حيث يتم الصيد في مشهد يذكر بصيد الفراشات أو انتحارها في التباس المسافة بين النور والنار، وقد تحولت (الفالة) التي تستخدم كذلك في تذرية الشلب والرز، إلى رمز وطني كبير، إلى جانب (المكوار) وهما السلاحان البدائيان اللهذان استخدما في مقاومة الإنكليز في ثورة العشرين، حيتي صيارا نوعياً من السفعار الفولكلوري المضمر للدولة الوطنية ينافس رمــز المنحـــل والمطرقـــة الشعار المعلن والصريح للدولة الأممية.

أما صيد الأسماك الصغيرة، مثل (الزوري) القريب من السردين، أو ما يعرف (بالحرش) وكذلك (الروبيان) وسائر الأنواع الصغيرة، فيتم بطرق غير عنيفة. إذ تتم السخرية ممن يصيده بالفالة أو حتى بالشباك.

و بهذا الغنى المائي كانت الأهوار حتى السبعينيات مصدراً يــشكل ثلاثة أرباع أنتاج العراق من السمك.

بيد أن هذه الطرق التي تمثل مرحلة لم تعد موجودة من (عصر نبلاء الأهوار وفرسان المسطحات) اختفت تماماً، وانعكست الحروب بآثارها على طرق صيد السماك والطيور، فنالها ما نال الإنسان مسن بارود وألغام وحتى أسلحة كيميائية، حتى أصبح الجنسود أنفسهم صيادين في الأهوار بالطرق الأسهل وهي إلقاء المتفحرات ليصبح سطح المياه، في لحظة، مقبرة للكائنات المائية أبسرزها فصيلة الأسماك بالتأكيد، بينما حرى تسميم مساحات واسعة لتطفو على سطحها الأعشاب والطيور حصيلة تفتقد إلى العدالة، لتنذهب إلى أكثر من الحاجة وأكثر من التجارة، نحو التعبير عن الغريسة التدميرية لدى الإنسان.

لكن عودة الأسماك بهذه السرعة، للسباحة في مياه الأهوار، كما أوردته الهيرالد تربيون، يشبه إعلاناً عن عودة الفردوس، أو انبعاث لمدن ميتة، وكأن هذه الأسماك كانت مختبئة في أعماق الطمي، وهو يشير إلى أن الخصوبة التاريخية لهذه البقعة واتصالها بالمسطحات المائية المجاورة قادر على استعادة الكائنات المائية لنمط حياتها سريعاً فور توفر الظروف البيئية.

وبينما جاءت الولايات المتحدة، بديمقراطيتها "القيصرية" عبـــر البحار على دبابة وطائرة وسفينة حربية، فإنها تحاول أن يبدو كمــن

يوازن بين تصدير مدنية تفتقر لها الحدائق القديمة، وإحياء حضارة نائمة، أو منوَّمة تلك هي: حضارة القصب.

لكأن الفردوس الأرضى الذي تعدُّ به الولايات المتحدة، لــيس في العراق بل في المنطقة عموماً، لا يستمد مشروعيته من تلــك الآلات العسكرية الضخمة التي تطيح بالدكتاتوريات فحسب بل في (حيـاة جديدة) عبــر تسييــر المياه للأراضي العطشي كي تعود خصوبتها معادلاً لخصوبة الحضارات في تلك البلدان ومزاوجة لقيم الحضارات المتحاورة، وإن تباينت أمكنتها، وتعددت أساليبها.

لكن أين الخرافة القديمة، وكنوزها الحقيقية وسط هذه الحكاية؟

إنها تقع في (قلب الظلام) عند حقل نفطي خرافي هو الآخر يحمل اسماً يتناسب مع الحكاية: فحقل مجنون يعد أغنى الحقـول النفطيـة غيـر المستثمرة حتى الآن إذ يشكل وحده حوالي 30 % من مجمل احتياطات النفط العراقي، بل ويشكل مع حقل القرنة المجاور حوالي نصف احتياطات النفط في العراق.

أما سكان الأهوار فهم يبدون اليوم كمن يجلس على بحيرة ظاهرها المسطحات المائية وباطنها ذهب أسود، لم يعرفوا قيمته بعد ولم يعرفهم أحد بقيمته في حياهم سوى لطلاء أكواخ القصب وسفن البردي وإضاءة فوانيس الدار ومصابيح لأغواء السمك على الظهور على السطح، إلهم نموذج تقريبي للهنود الحمر بقبائلهم الي يسهل تفكيكها، وليس بالضرورة أن يقتل بقية السسومريين، ذوي الشعور السوداء، كما يصفهم وول ديورانت، بل أن يعملوا بجد في مهن أحرى غير صيد الأسماك والخنازير الطيور، وتتفرغ

نساؤهم إلى حياة أخرى غيــر تسطيح روث الجواميس، وبيع القيمر والحليب عند الفحر.

قد لا تشبه الرحلة هنا النزعة الكولمبوسية القديمة، لكنَّها على ما يبدو تتشبه برؤيا أخرى لاكتشاف المناطق المظلمة تشبه إلى حد ما رحلة حوزيف كونراد في قلب الظلام، والوعد بالنور.

اليوم لم يعد (المعيدي) سيد الهور وحده، ولم يعد نمـط حياتـه يحتمل مزيداً من العزلة، بعد أن اختلط الماء بالنفط الفـائض علـى خريطة الجنوب، وبألغام مزروعة منذ عقدين ولا تـزال خرائطهـا مجهولة هي الأخرى، أما سكان الهور الذين شكلوا في يوم من الأيام عشر سكان العراق فلم يبق منهم سوى بضعة آلاف.

وإذا ما أعيدت الحياة في الأهوار، تجديداً أو انبعاثاً، فإن من الصعب إعادة (الأهواريين) إلى حياة جديدة، ترفل بالدعة والتصالح بعد تاريخ من العصيان لم يعرفوا غيرو طيلة عقود.

لهذا يبدو أن حنة عدن أو الفردوس الأرضي يحتاج إلى نوح حديد يأتي بكائنات أخرى ترسم فرادة المشهد من حديد.

### بانوراما الفوضى الخلاقة.

كمن يحاول وطناً، على حدود ليس ثمة ما يمكث فيها سوى الغبار، أو كمن يحاول منفى فيلمع في خاطره سراب الذكريات وكأنه حياته الأخرى تحدث على الضفة القديمة، يعود العراقي ولا يعود، ينفى ولا ينفى، وما بين هذه المحاولة وذاك المحال صار الكثير من العراقيين مقسومين بين هاتين الضفتين، ربما لهذا لا يرال المنفى ممتداً لدى الكثير منهم، حتى تأبّد في قناعاتهم ووجداهم مصيراً كيانياً، بينما أصبح الوطن لدى البعض الآخر مآلاً لا فرار منه على الرغم من هلاميته وتراجع فكرته الواقعية حتى غدا ضرباً من الطوباية التي غذت غاباتها أملاح الضفة الأخرى.

إنما رحلة أخرى، إذن، غامضة الحدود ما بين الوطن والمنفى.

تلك هي مسافة الصحراء التي أقطعها للمرة الأولى، بجواز سفر أخضر الجلد بنسره المتلفت إلى الشرق في طريق عودة أخرى ناقصة أيضاً للبلاد، أو تجديداً لهروب قديم ببوصلة أخرى.

أين هو العراق؟

هل هو في مخيلة النسر المرسوم على غلاف جواز السفر ليس إلا؟ أم أن ليل الذبح انكشف تحت شمس حمراء أخرى؟

أعود بالجواز وأهرب منه كمن يحاول منفى لم يتبق منه الكثيـــر.

وبموازاة هذا الشعور بالتشظي والانشطار، تبدو نقطة الوليد الحدودية صورة تقريبية لنظرية (الفوضى الخلاقة) التي روج لها تيرا المحافظين الجدد في الولايات المتحدة وأشياعهم في الولايات "غير المتحدة" لتفسير ما يجري في أرض السواد، تبدو التعبير الأدق لما يجري تصميمه منذ تلك النقطة البعيدة عند حدود الصحراء، حي المنطقة الخضراء في قلب بغداد، ربما يكون تعبير (الفوضى الخلاقة) الذي راج على لسان سمراء المحافظين الجدد (كونداليزا رايس) هو المدحض لمروجي مقولة الفشل الأميركي في العراق، أو ربما كان المدخض لمروجي مقولة الفشل الأميركي في العراق، أو ربما كان المهم في الأمر أن نظرية المحافظين الجدد تؤكد، في مطلق الأحوال، أن الإدارة الأميركية أرسلت الجنود ليحركوا الفوضى من مكمنها قبل أن يخلقوها بطورها الأول.

فما بين شرق الوليد وغربه تمتد على مسافة كيلومترات عدة، طوابير الشاحنات المحملة بمختلف البضائع، سواقها بمكثون أسابيع قبل أن يدخلوا إلى شرق الوليد، وعلى الرغم من أن ما تعداده مائة شاحنة يسمح لها في الدخول في اليوم إلا أن هذا العدد لا يمنع امتداد الطابور عميقاً داخل الأراضي السورية.

منذ نقطة الحدود تكتشف أن الصورة المأساوية التي تنقلها الأنباء عن العراق، تنطوي على صور مضمرة لا تقلُّ مأساوية عن تلك التي كانت تنقل أيام الحصار أو هذه التي تنقل أيام الفتل الذي لا نعرف منه إلا أعداداً يومية بل صارت معدلاتها تحسب بالساعات، دون أية بارقة أمل تشير إلى توقفها.

وإزاء هذا كله تعجب لهذا الحشد الهائل على الحدود ذهاباً وإياباً، مئات السيارات الصغيرة التي استوردها التجار، والتي تعرف بسيارات (المانفيست) لم يسمح لها بالدخول لألها تعود إلى موديلات قديمة أو لألها صممت بمقود على اليمين، ملقاة بجغرافيا متناثرة ترسم خريطة أولى للفوضى، بانتظار تحريبها بعد رشوة الجندي الأميركي بورقة حضراء، كما يسمى العراقيون مبلغ المائة دولار.

كل عراقي لم يبلغ الخمسين من العمر عليه أن يعود أدراجه تحت غبار الصحراء الجارح، عليه أن يسلك طريق هروب آخر، أو يسافر بالطائرة، وإلا فإن عليه أن يكمل الخمسين بعيداً عن بلده قبل أن يعاود الدخول.

لكن الذين يصلون إلى النقطة التي تعرف على الجانب السسوري بـ (التنف) لا يستسلمون لفكرة العودة أو لأي من بدائلها بسهولة، فتراهم يـرابطون على الحدود حتى تلوح لهم حيلة يسترون تحتها شباهم المشبوه، ثمة من يجادل كثيـراً لكنّه سرعان ما يستديـر أمام بندقية الأميـركي التي تسدد نحوه. وثمة من يبحث عن عائلة ليـزج نفسه بينها، متوسلاً كطفل ضال. ولأن صلة القربي تحتاج إلى مطابقة جوازات السفر، كان إيجاد عائلة تقبل أن تصحب أحد الممنوعين من الدحول، بحاجة إلى شيء من سعادة الحظ وحسن التدبيـر لكـي يقتنع الجندي الأميـركي بأن هذه المرأة زوجة الرجل، أو تلك المرأة مي زوجة أبيه. أو خالته.

شباب يتشبثون كالأطفال بقوافل النساء وهنَّ يملأنَ البولمانات القادمة من السيدة زينب، بينما يتولى (الحملة دار) مهمة أحسرى تضاهى مهمة الجندي الأميركي الواقف عند بوابة الحدود بصحبة

المترجم. مهمة تتطلب خلق واقع يجعل من صلة القرابة المفترضة بين الشاب وإحدى السيدات ممكنة التصديق وسالكة نحو الحدود، كي لا يعود الشاب أدراجه مرة أخرى، وهي مهمة لا تخلو من مهنية جعلها البعض من موجبات الرحلة عند (التنف) بينما رأى فيها البعض الآخر نوعاً من عمل الخير لنيل المزيد من الأجر والشواب بعد زيارته للسيدة زينب!

تعيد هذه المحنة الحدودية صورة معكوسة لواقع سابق عندما أصدر صدام خلال التسعينات قراراً يمنع بموجبه المسرأة الستي لم تتجاوز الخمسين من العمر من السفر إلى خارج العراق إلا بصحبة محسرم. الحانب المثير للسخرية هذه المرة أن الرجال العسراقيين دون سسنً الخمسين صاروا هم الآن بحاجة إلى محرم أنثوي لدخول البلاد.

هذا ما حدث معي بالفعل حين لجأت إلى صحبة أخي وزوجتــه وطفلهما مستفيداً من وجودهما في زيارة قصيـــرة لدمـــشق، لكـــي أدخل البلاد محُرماً عائلياً.

سائق سيارة الدولفين الذي اعتاد سلوك الطريق مرتين في الأسبوع على الأقل يؤكد أن ما نراه اليوم من زحام وفوضى، هو في الواقع رحمة ربانية إذا ما قورن بما كان يجري في أيام فائتة.

حين وصلنا عند أول الطابور، بعد ست ساعات من التقدم الزاحف نحو البوابة التي يديرها الجنود الأميركان وهمي مدة قياسية مقارنة بست وثلاثين ساعة قضاها السائق نفسه في رحلت السابقة، بدأت السيارات تتقدم بمسافة متباعدة تصل إلى بضع مئات

من الأمتار حيث يومئ الأميــركان للسيارة التالية أن تتقدم بعد أن يتحققوا من التي قبلها وهكذا.

ببنادق مصوبة وخطى عريضة يتقدم جنديان أميسركيان مسن جهتي السيارة، يصحبهما المترجم العراقي الذي بدا عليه الانسزعاج لأنني خاطبت الجندي الأميسركي مباشرة لأعرفه بسأني أصحب عائلتي، كان المترجم يسريد أن يبسرهن أنه يعمل فطلب البطاقسات الشخصية التي تثبت ذلك قدمتهما له قائلاً: لا تبتئس فإلهم من يمسك الحدود ويديسر البلاد، إلهم قادرون على منعي من دخول بسلادي وقادرون على الاستغناء عن عملك في أية لحظة.

عندما دخلت العراق قبل عامين بالضبط كنت أرى البلاد وكأنها خرجت من تاريخ الحروب، وأن ما رأيته من أنقاض هي الـشاهد الأخيــر على حقبة سوداء وقاسية، بيد أنني اليوم أكثر قناعة بــأن الحرب لا تزال مستمرة، مع فارق نوعي واحد أنها لم تعد حرباً بين إرادتين سياسيتين متناقضتين، لكنَّها تدميــر للإنسان بكل المعاني.

القفر الذي تؤكد المعاجم أن (التنف) من أسمائه حيث لا ماء ولا أنيس، لا يبدو اليوم كذلك، إذ الكثير من البشر يذرعون نقطة الحدود جيئة وذهاباً أو مشكلين حلقات شكوى مستبدين حياة انتظار خاصة، بينما رحت انظر نحو الجهة الأحرى مستذكراً بيتاً من الشعر يليق بالمقام ومقتضى الحال:

كسم دون ليلسى مسن تنوفيسة لماعسة تنسلر فيهسا النسلر

لكن بغداد دوها أبعد من (تنف) وأكثر من لماعة للنذر، إذا ما أن توشر الجوازات عند معبر الوليد بسرعة لا تتناسب مع الانتظره وما أن تسير بضعة كيلو مترات داخل الأراضي العراقية حتى تجد نفسك محاصراً بعاصفة رملية تتجه من الشمال إلى الجنوب وتتشكل كمثل دوامة أحياناً لكيلومترات عدة تجعلك أمام خيارين أحلاهما مركما يقولون، أما التوقف أمام مد العاصفة التي قد تغمر كل ما حولها بالرمال أو مواصلة السير لاجتياز العاصفة مع ما تحمله من مخاطر تتمثل في انعدام الرؤيا كلياً لما هو أمامك على بعد حتى متر واحد مما يجعل حتى الإنارة العالية غير ذات جدوى، وليس من حل أمام السائق إلا بإطلاق المنبه على طول الطريق، كأنه الحادي الإلكتروني في الصحراء الغربية.

ليست عاصفة الصحراء الغربية، سوى أولى النذر السيئة للداخل للعراق، فما أن تجتاز غابات الرمال التي تمتد حتى منتصف الطريق تقريباً حتى هيئ نفسك لنذر جديدة وأخطار من نوع آخر، وإذا كانت جيوش الرمل قد ابتعدت فلولاً نحو جهات أخرى فإن حشوداً أخرى من الجيش الأميركي تلوح في الأفق قاطعة الطريق من الجنوب إلى الشمال، في ما بدا أنه تعزيزات عسكرية ثقيلة يجري نقلها نحو منطقة حصيبة والقائم، حيث تدور هناك واحدة من أعنف العمليات العسكرية منذ معارك الفلوجة والنحف.

يتوقف طابور السيارات القادمة من الحسدود، لتمسر قافلسة التعزيزات العسكرية الأميركية، أو لتتوقف كي تبطل عبوة ناسفة زرعت على أحد جانبي الطريق، أو لإصلاح آلية تعطلت في البيداء.

منذ أن ازدادت عمليات مهاجمة القوات الأميسركية بــسيارات مفخخة يجري تفحيسرها بين الأرتال العسكرية المتنقلة في الــبلاد، لجأت هذه القوات إلى إطلاق النار على أي موقع أو سيارة أو بشر يقترب لمسافة تقل عن مائتي متر عن الرتل السائر ببطء.

لكن مسافة المائتي متر تحولت بفعل ما يتركه الخوف من أثر لدى الناس، إلى ضعف هذه المسافة، وغالباً ما تقف السيارات على مبعدة من الرتل خلال عبوره أو مروره، أو تسير خلف على مهل يتناسب مع إيقاع سير الدورية، أو تقف متى ما وقف الرتل العسكري، في مشهد ذكرني ببيت للفرزدق يقول نقاد الأدب العربي القديم بأنه أخذه عن جميل بثينة، وها أنا اليوم أستعيره لسسخرية سوداء لوصف المشهد:

ترى الناسَ ما سرنا يسسيسرون خلفسا وإن نحسنُ أومَانِسا إلى النساسِ وقَّفسوا أَلُوفُ أَلسوف مِسنَ دُروعِ ومسن قَساً وخيسلٌ كرَيعُسَان الجسراد وحرشسفُ

ولعل من السخرية الإضافية أن تكتب إحدى الصحف المحلية الناطقة باسم (قوات التحالف في العراق) منتقدة قيام بعض الدوريات العسكرية الأميسركية بالتجاوز على قانون المرور وتسييسر دباباتها عكس اتحاه السيسر، في تصرف غيسسر حضاري لا يمكسن أن يسرضاه العراقيون كما تقول الصحيفة.

منطقة الكيلو 160 (مقدار المسافة المتبقية قبل الوصول إلى الرمادي مركز محافظة الأنبار) هي مكمن نموذجي لرجال استفادوا من نظرية الفوضى الخلاقة الأميسركية ليمتهنوا سلب المسافرين مستفيدين من قفر المكان ومعرفتهم الجيدة به، وعدم تواجد الدوريات الأميسركية أو دوريات الشرطة.

ويتعرض الكثير من المسافرين على هذه الطريق (لهجمسات السلابة) الذين يقومون بعملياتهم بسرعة حيث يطلقون النار فوق السيارات لكي تتوقف مكتفين بسلب النقود تاركين للمسسافرين أمتعتهم وجوازات سفرهم كي لا تتعكر رحلتهم تماماً.

يحاول البعض ممن وقع في هذا الفخ الصحراوي أن ينقذ جيوبه بشتم الأميركان أمام قطاع الطرق كي يقنعهم بالعدول عن سلبه، لكن هؤلاء لا علاقة لهم بموقف الواقف أمامهم فيمضون في عملهم غير معنيين بهذا الموال السياسي، بل لعلهم في داخلهم يمتدحون الأميركان الذين أوجدوا لهم، بما خلقوه من فوضى، عملاً يدر لهم ربحاً وفيراً في الصحراء القاحلة.

يسرع (الدولفين الأميركي) في الطريق الصحراوي، وليس ثمة جمال تلوح سنامتها سفائن في الصحراء. يؤكد السسائق أن قطع المسافة نحو الرمادي ومن ثم عبور الفلوجة وحتى آخر طريق أبو غريب نحو بغداد ينبغي أن ينجز قبل حلول الغروب فالمدوريات الأميركية تكون مكثفة بعد ذلك ويصبح السيسر محفوفاً بالخطر عند المعقل الأساسى للمجموعات المسلحة من (المقاومة)

ولعل المسافة عند لهر الفرات الذي يمر بالرمادي ويقسمها إلى قسمين، حتى ذراع دجلة في الشمال الغربي من بغداد، هي المنطقة الحيوية لتوجيه العمليات المسلحة ضد القوات الأميسركية المنتسشرة بكثافة في هذه المنطقة، حيث تُشاهد ربايا المراقبة عند التلال، وعلى الجسور المطلة على مدن الرمادي والفلوجة، بينما تنتشر الدبابات والمدرعات والآليات العسكرية بمختلف أحجامها على جانبي الطريق، إضافة إلى دوريات راجلة تترصد على الجانبين وتمسسح الجزرات الوسطية لتأمين الطريق.

لا يمكن لأحد مهما كانت قناعاته الـسياسية إلا أن يـــرى الاحتلال بأوضح صوره متحسداً في هــذه المنطقــة لا الاحــتلال فحسب بل وكذلك الصورة المضادة له: المقاومة.

لكن الصورة الثالثة الأكثر بشاعة هي ما تراه عند شمال مدينة الفلوجة وتحديداً الحي العسكري الذي يقع مباشرة على يمين الطريق الدولي المؤدي إلى بغداد، فهذا الحي بما حلّ فيه من خراب، لا يوحي بأن مجرد معارك بالأسلحة الثقيلة دارت رحاها عنده، بل يبدو مشهد البيوت على طول الطريق وكأنها أصيبت بكارثة طبيعية لمدينة ضربها الزلزال بدرجة عالية من درجات مقياس ريختر، تتساءل أين اختفت سقوف المنازل وقد تحول كل شيء إلى تسراب وأحجار مفته وصغيرة لا ترتفع عن الأرض إلا قليلاً.

وإذا كان هذا هو حال جميع الأحياء التي تشكل المحيط الخارجي للمدينة والتي كانت خطاً أول في المعارك التي شهدتها المدينة العام الماضي وأسفرت، إضافة إلى الخراب المدني الظاهر، عن تشريد آلاف المعائلات من المدينة، فإن من بقى من العائلات التي تعيش فيها أو

أولئك الذين بدأوا بالعودة إليها، يواجهون محنة إنسسانية لا تبدو صورتها الحقيقة واضحة للعيان بما تنطوي عليه من مأساة من نوع آخر، فطوابير السيارات التي تمتد لبضعة كيلومترات عند المدخل الشمالي من المدينة تعيد صياغة جانب من مشهد طوابير السيارات عند الحدود، وواقع الحال يشير إلى أن الحواجز، ونقاط التفتيش التي أقيمت عند مداخل المدينة جعلت المدينة تبدو وكألها معزولة بجدار أمني صارم، معززاً بتدابير حصار لا إنساني ضد مواطني المدينة بما يشبه الإقامة الجبرية، حيث يقوم كل شخص يغدد المدينة بتقييد اسمه في سجلات خاصة تتضمن معلومات عن سكنه وموعد مغادرته وأسباها، على أن يعود في نهاية اليوم لتحديث تلك المعلومات عند الحاجز، وإظهار (الباج) الخاص الذي يستطيع دخول شخصيته وإلى كونه من سكان الفلوجة قبل أن يستطيع دخول المدينة.

وما بين نهر الفرات وذراع دجلة يوقت السائق السزمن بسشريط كاسيت يختاره بعناية ليضعه في المسجل، ويقطع به تلك المسافة بسلام، وعلى الرغم من أن سيف "ذو القفار المرسوم" في مكان بارز على بدن السيارة مزيناً بحديث (لا فتى إلا على ولا سيف إلا ذو الفقار) يبدو كناية عن هوية طائفية قد تثير شيئاً من المحاوف لمن يمر في تلك المناطق إلا أن الشريط الذي راح يصدح بقوة كان شريطاً غنائياً يتمثل ألوان الغناء المشهورة في المناطق الغربية من العراق وهو يشيد ببطولات المقاومة في الرمادي والفلوجة والموصل!

وتعد منطقة أبو غريب العقدة الأحيرة في الطريق إلى بغداد، حيث يشهد هذا الطريق المحاط بالقرى وبساتين النحيل عمليات

زراعة العبوات الناسفة، والهجمات المستمرة بقذائف الهاون عبر البساتين، وهي هجمات لا يمكن إيقافها حيث يسمح التداخل ما بين بساتين النخيل والقرى القريبة غطاء آمناً للمهاجمين على السرغم من التحليق المستمر لطائرات الهيلكوبتر في محيط المنطقة. وإذا كانت كل من الرمادي والفلوجة تقعان على يمين الطريق الدولي المؤدي إلى بغداد، فإن سجن أبي غريب الذي اكتسب شهرة دولية كبيرة وهو في عهدة الأميركان طغت على شهرته المحلية لدى العراقيين في عهد صدام، يقع على المجانب الآخر من الطريق بمسافة لا تزيد على عشرات من الأمتار.

ومن اللافت أن بناية هذا السجن عند المدخل الغربي من بغداد، هي أضخم بناية من الممكن أن تصادفها طيلة حوالي ستمائة كيلومتر حتى دخولك بغداد، بل ليس ثمة من مبنى ظاهر داخل العاصمة يضاهي ضخامة هذا الصرح الرهيب، ربما لهذا أراد الأميركان أن يجعلوا من تواجدهم فيه أكثر من مجرد أدارة لسجن يضج بالمعتقلين، فالمكان بوضعه الحالي يمكن وصفه بأنه واحد من أبرز شواخص القوة الأميركية في العراق، ويمكن بسهولة بعد ذلك فهم الدلالة الرمزية التي يحملها أي هجوم على هذا الموقع من جانب وإصرار الأميركان على الاحتفاظ بهذا الموقع سجناً وثكنة في الوقت نفسه على الرغم من وقوعه في منطقة تعد نموذجية بالنسبة للمجموعات المسلحة التي تستهدفه باستمرار، ربما سيرمز سجن أبو غريب إلى دلالة أحرى في المستقبل لكن الواضح حتى الآن أنه بكل نظامه الأمني الصارم وبعوارض الخرسانات التي تشكل مصدات متعددة الطبقات من قبل الوصول إلى جداره الخارجي، لن يكون بمناى عن هجمات من

الطريق وعبــره من خلال القرى والبساتين التي تقع على الجانــب الآخر.

ما أن تجاوزنا سحن أبي غريب نحو بغداد حتى هنأنا السائق على سلامة الوصول إلى حدود بغداد، لكن صوت أول انفحار عند المدخل الغربي للعاصمة التي بدأ الغروب يمازج ظلال أبنيتها، يعلن أن السلامة هي أن تسمع أصوات التفحيرات في كل مكان لكن دون أن تكون من ضحاياها.

# الفصل الرابع الفتن تستيقظ في المنفى

#### سفراء العهد القديم

لكي نتعقب الفتنة في سفرها، في ترحالها كما في حلها، لا بد من إيقاظ ذاكرة مريرة عن تلك الأماكن التي كانت أعشاشاً تفرخ «طوائف» أخرى من عنف ومن شبهات شتترك آثارها عبر الزمن.

مشهد العراقيين وهم يحتشد بالعشرات وأحياناً بالمئات، أمام سفارات بلادهم في الخارج، لم يكن مما هو مألوف من المشاهد كثيراً في السابق، خاصة في تلك البلدان التي يتواجد فيها عراقيون معارضون منفيون، وليسوا مجرد مغتربين عاديين أو سياح عابرين ومسافرين زادهم الخيال. المألوف كان احتشاد أعداد منهم أمام سفارات بلدان أخرى في دول الجوار، التي غالباً ما كانت محطات مضنية في طريق رحلة بعيدة، غالباً ماكانت هي الأخرى بلا عودة.

بين هذه الحشود « الجديدة» هناك من يسعى للحصول على جواز سفر بعد ربع قرن أو أقل أو أكثر من البحث عن وطن للطيور التي تعبر الحدود بلا جواز سفر، وثمة من يربِّب أوراقاً ثبوتية تتصل بأفراد من أسرته والشهادات الدراسية لأبنائه، أو إضافتهم إلى جوازه، أو الحصول لهم على جنسية بعد قصص لا تخلو من طرافة حول هذا الموضوع.

لي عدد من الأصدقاء، كانت زوجاهم الـسوريات يـذهبن إلى بيـروت، دون أن يصطحبن أبناءهن رغم إلحاحهم، وحين يـسأل الإبن إحداهن عن سبب ذلك، لا تستطيع أن تشرح لـه القـضية المركبة، من كون الأم عربية (سورية) تستطيع دخول لبنان بحويـة الأحوال المدنية، بينما ابنها، عراقي بالقوة لا بالفعل، لا يمتلك مـن عراقيته سوى بذرة وشفرة وراثية زرعها أبوه، ولم يستطع أن يثبـت له عراقيته بعد ذلك بالأوراق والمستمسكات.

أهمية مثل هذه المشاهد تتأتي من كون العلاقة السابقة بين العراقي وسفارته، اتسمت بطابع آخر غير ما يعكسه المشهد « الجديد» طابع يعامل فيه المواطن على أسس تمييزية، وتقسيمات غريبة.

وها أنا بعد أكثر من ثلاث عشر سنة لم أتمتع خلالها بأي عمل تقدمه السفارات العراقية، أقف مع هذا الحشد، بينما هناك من بقي أكثر من ثلاثين عاماً منتزعاً عنه هذا الحق الطبيعي، لكننا اليوم نقف جميعاً أمام مشهد حديد حقاً. لكنّه لن ينسينا بسهولة وقائع مريرة من الماضى الذي لم يمض تماماً.

فقد أنتجت انعكاسات المرحلة الماضية، والتخبطات الي لا يسزال عليها العراق كبلد حتى الآن في خلق طبقة من العراقيين يمكن أن نسميها بسراحة ضميسر طبقة (البسدون الجسدد!) وإذا كسان العراقيون الذين اختاروا الإقامة في بلدان أجنبية قد حققوا نوعاً مسن الإفلات من عبء هذه الطبقة الاجتماعية المنفية والحائرة، وإن وقعوا في ازدواجية المواطنة، بتخلصهم مسن الوقوع في هده المنطقة الخطيرة، فإن عشرات بل مئات الآلاف من العراقيين المقسيمين في بلدان الجوار تحديداً، كانوا هم المادة الأولية الحية لخلق هذه الطبقة

المستحدثة في الجحتمع العراقي التي تنوس بين المنفى القـــائم والـــوطن المفترض.

والواقع أن انقطاع العراقيين المقسيمين، أو بالأحرى اللائدنين والهاربين إلى بلدان أخرى، عن التواصل مع السفارات الستي ظلست قائمة طيلة سنوات عدة، قد خلق مساحات واضحة لنسشوء هده الطبقة الجديدة.

إذ أن فكرة (السفارة) ما كان لها أن تدخل في أذهان العراقيين المقيمين خارج بلدهم إلا بنعوت بشعة لا تليق بعمارتها ولا بالغرض الذي أنشأت من أجله نعوت تتلخص في كونها: نقاط مراقبة متقدمة للمخابرات وأجهزة القمع، ومراصد قنص، ودكاكين سمسسرة لشراء الذمم وبيع المصائر.

فالسفر، بحد ذاته، فكرة لم تكن تبدو طبيعية حلال العقدين الأحيرين من القرن العشرين إذ ظل فيهما هذا الحق الطبيعي في كل الأعراف والدساتير، محظوراً، وعرماً على العراقين، أو مسموحاً به بمحدودية تحت محددات وشروط تكاد تجعل من المستفيدين من تلك الفكرة الإنسانية، ذوي امتيازات واضحة بين بقية البشر في الوطن الواحد.

كما أن مفهوم الجالية العراقية في الخارج يكاد يختلف كلية عن أية حالية أخرى في الخارج، عربية على الأقل.

ومع أن كتب التراث تشير إلى أن أقدم مفهوم للحالية، يتعلق بتوصيف يخص (الجماعة) ويتصل بقضية (أهل الذمة) وفرض

(الجزية) فإن عرب الجالية، الذي هجروا الجزيـــرة وســـكنوا بــــلاد الشام، شكلوا كتلة احتماعية متماسكة داخلياً إلى أبعد الحدود.

بيد أن هذا المفهوم لم يتحقق لا ببعده الحديث ولا القديم لدى المجموعات العراقية المنفية، فهي ليست تلك الكتلة الاجتماعية الي تمثل صورة تقريبية للوطن في المغترب، بل هي العناصر المتنافرة مع مركزها، فينسحب الوطن نحو وجدالها الفردي ليصبح نوعاً من الفقدان، فردوساً لا يمكن أن يعاد تمثيله أو تمثله مرة أخرى.

ولأن (السفارة) تكتسب مدلولاتها، في الجذر اللغوي، من السفر، وفي الاصطلاح الدلالي من الإصلاح، وفي المفهوم الدولي: العلاقات العامة، فإن هذا سيكون عاملاً أضافياً لتجنب فكرة التعاطي معها لأن أياً من تلك الدلالات لم تتوفر في واقع العراقي المهاجر، فهو هارب، وليس مسافراً، يسعى للانبتات لا للتواصل، وما بينه وبين دكاكين الوطن في المنفى، أكثر مما صنع الحداد.

يكفي أن نشير هنا إلى أن أول جهاز للاغتيالات أسسه صدام لتصفية المناوئين لحزبه، ورفاقه (العاقين) كان يحمل تسمية (مكتب العلاقات العامة) هذه التسمية الغريبة لجهاز القتل الأول في السلطة، ستجعله يتضخم تدريجياً وسيكون بناؤه على المستوى الخارجي أقوى من بنائه داخلياً.

كانت العلاقات العامة إذن تمارس من فوهة كاتم صوت، حسواراً من طرف وحيد، ومصيراً مشؤوماً للضحية يندفع لا من شـفافية العلاقة، بل من عري الضحية وحصانة القاتل. الشيء الذي قد لا يعرفه الكثيرون عن طريقة تعيين الملحق التجاري والملحق الثقافي، في أية سفارة عراقية في الخارج هو أها لا تتم كما هي العادة في البلدان الأخرى عن طريق وزارة الخارجية، وموظفيها، وإذا كان الملحق العسكري عادة ما يتم اختياره من ذوي المسلك الخاص بالقوات المسلحة، أو أولئك الذين يجري إبعادهم عن مسرح السياسية وصنع القرارات في بلداهم، إلى نوع من النقاهة ما قبل التقاعد أو قيلولة ما قبل المساء الأخير، فإن اختيار كل مسن الملحقين التحاري والثقافي كان يخطط له بعناية ليجري تغطية هذه الصفة المتاحة للسفارات في الخارج بمزيد من الأغطية الأمنية المحكمة، ولهذا الغرض بالذات جرى خلال السبعينات إنشاء ما سمسي كلية الأمن القومي في العراق، حيث يتم تخريج ضباط مدربين بسشكل خاص للعمل في السفارات العراقية في الخارج، التي لم تكن في الواقع سوى أو كار مخابراتية تلتحق للخدمة فيها كل عام وجبة جديدة من خريجي كلية الأمن القومي.

كان الملحقون التحاريون والثقافيون العراقيون هم رأس الحربة في مطاردة المناوئين للنظام وتصفيتهم، وثمة قائمة تطول مكتوبة بدم الضحايا الذين سقطوا بتدبيرات تحت غطاء التجارة والثقافة.

من هنا فكون السفارة مكاناً للسمسرة والقتل، يجعل من ملف السفارات العراقية خلال العقود الثلاثة الماضية ملفاً خطيراً ومهماً في أي جهد نحو أعادة مراجعة تاريخ العنف والكشف عن جرائم السلطة ضد العراقيين في كل مكان، ولا ينبغي لهذا الملف الخطير أن يبقى نوعاً من أسرار الدولة وهي العبارة التي سارعت دبلوماسية الحكومة المؤقتة في العراق إلى ترديدها لتبرير طي ملفات أخرى

أقل شأناً، لا ينبغي للناجين أن يحتفلوا بحياة جديدة ومستقبل مفترض، بينما تبقى الذيول المخيفة لتاريخ العنف متسربة هنا وهناك.

في لبنان كانت الحرب المنمَّطة تحت تسمية: الحرب الأهلية، تتسع ذيولها نحو مساحات أخرى يتحرك فيه محاربون آخرون من بلدان أخرى، مستترين تحت دخالها العالي من جهة، وناشطين تحت ظلال أعلام أخرى ورموز سيادية وحصانات سياسية من جهة أخرى.

وكان المحاربون العراقيون على الطرفين يخوضون حرهم على وفق مرجعية العلاقات العامة في بيروت، همي حسرب، إذا عددت ضحاياها من بين العراقيين لتحاوزوا العشرات.

كانت بيروت المشتعلة بالحرب الأهلية مسرحاً نموذجياً لأزلام النظام الذي جعلوا منها مسرحاً حقيقياً لكاتم الصوت.

عادل وصفى (خالد العراقي) وزهيسر كمسال السدين (فهسد العراقي) وآية الله حسن الشيسرازي، وتمتد قائمة مسن اغتيلسوا في بيسروت بتدبيسر وتنفيذ من السفارة العراقية، خسلال السبعينات والثمانينات قبل أن تتوقف اللائحة في التسعينات بقطع العلاقسات الدبلوماسية بين لبنان والعراق إثر عملية اغتيال الشيخ طالب السهيل في بيسروت بتدبيسر ومشاركة من أعضاء السفارة العراقية، بينهم الملحق الثقافي، وهو الأمر الذي أدى إلى أزمة سياسية معروفة. اليوم يجرى تعيين كريمة الضحية الأخيسرة للسفارة العراقية في بيسروت (صفية السهيل) سفيسرة للعراق الجديد في القاهرة، فهل سستكون فاحعة والدها ذكرى مريسرة لعمل السفارات، وتسذكرة حديسة فاحعة والدها ذكرى مريسرة لعمل السفارات، وتسذكرة حديسة

لعمل من نوع آخر لا يكون (كاتم الــصوت) أو (شـــراؤه) سمتـــه الجديدة.

لا يكاد يوجد بلد (عربي خصوصاً) لم تسفك عليه الدماء العراقية (بكاتم الصوت الدبلوماسي) ففي السودان تم اغتيال مهدي الحكيم خلال مشاركته في أحد المؤتمرات الإسلامية، وفي اليمن اغتيل الدكتور توفيق رشدي، كما اغتيل العالم النووي مؤيد الجنابي في الأردن وتتسع القائمة باتساع الخريطة الدبلوماسية.

بيد أن أبشع تلك الجرائم هي الجريمة المزدوجة الستي ارتكبتسها السفارة العراقية في باكستان عندما قامت بتصفية طالبين عراقيين معارضين للنظام كان يحضران للماجستير في الهندسة التكنولوجية من إحدى الجامعات الباكستانية، فقامت باختطافهما وتعذيبهما قبل قتلهما، حيث دفنا في مقبرة الغرباء في السيدة زينسب بدمشق، مقطوعي الرأسين والأصابع.

وإذا كانت بيروت خلال الحرب من أحصب الساحات وأصلحها لتدبير المصائر السود، فإن سفارة العراق في الكويست، شهدت بواكير النشاط في ملاحقة المعارضين للنظام، كون الحدود بين البصرة والكويت تسمح بتسرب الهاربين من بطش السلطة بسهولة أكثر من أي مكان آخر حيث كان التسرب من خدلال القبائل البدوية ونقطة الحدود التي لم تكن تعرف الأسلاك السشائكة ولا نقاط المراقبة الصارمة ولا الدوريات المسلحة، وهو ما يوفر مهرباً مناسباً خلال السبعبينات، إضافة إلى وجود شريحة مجتمعية تعرف بالبدون، من الذين لا يمتلكون جنسية محددة، سمح ببقاء العديد من العراقيين في الكويت، لكنهم كانوا متواجدين تحت أنظار

الأجهزة الأمنية التابعة للسلطة العراقية التي كانت قد غزت الكويت أمنياً وإعلامياً قبل أن تغزوها عسكرياً بسنوات، ولهذا فإن أي نشاط مناوئ سيكون مرصوداً في الحال وستتم تصفية أي شخص يسسعى إلى مثل هذه الأنشطة، ولم تكن الكويت ساحة لملاحقة ورصد الخصوم السياسيين للنظام فقط، بل تحولت في وقت مبكر إلى مسرح إغريقي لاستدراج من كان ينشط في مكان آخر تمهيداً لتنفيذ حكم الإعدام به في تلك الساحة، وتعد عملية اغتيال الجنرال حردان عبد الغفار التكريتي أحد أبرز قادة الانقلاب البعثي في العراق عام 1968، واحدة من أهم تلك العمليات وربما تحتل اليوم مركز الريادة في النشاط المخابراتي المرتبط بسفارات النظام في الخارج.

وعلى وفق مقولة الثورة تأكل أبناءها بدأ التنفيذ بشكل مبتكر حيث كان الإبعاد إلى الخارج أولى مراحل التنفيذ، حيث تتوجه أفواه الثورة نحو الخارج لإشباع جوعها لدم أبنائها.

لقد وحدت الثورة في الطرائد السمينة هدفاً نموذجياً تبدأ به وليمة طويلة، وبدأت بالتهام أولئك الذين كان لها دور في تسمينهم عبر عقود «من النضال».

استدرج حردان من الجزائر للكويت على خديعة ثـورة أخـرى سيجري تحريكها من هناك لكنّه سيجد فم الثورة التي طردتـه قـد انفتح على وسعه ليتغدى به قبل أن يحين موعد العشاء! اغتيل حردان التكريتي من قبل السفارة العراقية في الكويت وجرى نعيه في بغـداد بتسييـر جنازة لأحد «مناضلى الحزب».

ثمت عملية اغتيال حردان تحت إشراف وزيـــر الخارجية آنـــذاك عبد الكريم الشيخلي الذي قتل هو الآخر في وضح النهار في أحــــد شوارع بغداد.

وإذا كان حردان ابن الثورة «الضال». الذي لا سيبل لعودته إلى البيت إلا بالتهامه، فإن عبد الرزاق النايف، الذي أقحم نفسه في وليمة الثورة ولم يكن من بين المدعويين، أبعد إلى لندن بعد ثلاثة عشر يوماً فقط من انقلاب 17 تموز، لكنَّهُ سرعان ما اغتيل في منفاه البريطاني على يد سفراء الموت العراقيين في لندن.

وبعد جرائم السفارات العراقية في الخارج لن يبدو الأمر فنتازياً عندما يتم الإعلان عن بداية تحرير العراق، من أول مبنى عراقي في ألمانيا. كان العراقيون الذين اقتحموا سفارة بلادهم في برلين قبل بضعة أشهر من سقوط النظام، يؤكدون ذلك بصيغة لم تبد مفهومة حتى للأميركيين الذين كانوا فد أكملوا ترتيباهم تقريباً لبداية «تحرير» من نوع آخر، كان الأميركان ونظام صدام يتفقان للمرة الأولى في أوج الصراع بينهما على إدانة هذا العمل، لكن العراقيين الذين حربوا ويلات سفاراهم، هم أدرى الناس، بأول الطرق وأوضحها نحو بغداد.

ولهذا فإن ثمة من يسرى أن النظام لم يسقط كلياً حسى الآن، بالنسبة له على الأقل، طالما أن بعض السفارات العراقية في الخارج بقيت مسكونة بهاجسها القديم، ربما لن يكفي أن تغير السفير أو القنصل أو الملحق أو السكرتير الأول والثاني والثالث، وأن تغير العلم وطلاء المبنى بل وحتى موقعها، عليها فعلا أن تستعر العراقي بنوع من الأمان، فمن الغريب أن يشعر العراقي بأمان أكثر حيث لا

توجد سفارة لبلاده، ربما ظلَّ العراقيون في سوريا وإيران تحديد يشعرون بأمن نسبي لأن هذين البلدين لم يكونا، لأكثر من عقدين من الزمن، يشهدان نشاطاً للسفارات العراقية، وحتى عندما بدأت قنصلية النظام تمارس نوعاً من نشاط رعاية المصالح العراقية من خلال السفارة الجزائرية بدمشق، وعلى الرغم من أن العلم الجزائري هو الذي يرفرف إلا أننا كنا نبتعد كثيراً عن مبنى السفارة في أبو رمانة، وعن الخطر الكامن تحت العلم، إنما نوع من الفوبيا إذن جعلت الجاليات العراقية في العديد من البلدان تستصرخ طالبة تحريرها من هذه الفوبيا، فثمة احتجاجات متواترة من عراقيين في بلدان عربية وأوربية عدة تقول إن ثمة العديد من الطواقم القديمة لا تزال تمثل العهد الجديد.

ظلت أمكنة الدولة الشمولية في الخارج، أوكاراً متقدمة لإدارة أزمات الداخل بصيغها المركزية في ما يتعلق بمواطنيها المسافرين أو قل الهاربين، وميداناً إضافياً لتدبير الشؤون الأمنية وعيناً في البلد الذي توجد فيه، عيناً على الجميع، على المهاجرين من العراقيين ومواطني ذلك البلد ومؤسساته على حد سواء، التحضيرات المتعددة للمحاولات الانقلابية في بعض بلدان المغرب العربي، هسي تمثيل تقريبي، لفعل تلك العين واليد واللسان معاً. وكم من مرة كان السفير العراقي في بلدان عدة شخصاً غير مرغوب فيه، لتدخله في الصراعات السياسية الداخلية للدول، ووجوده وكأنه رقم صعب في المعادلات السياسية الداخلية لتلك الدول.

حتى الولايات المتحدة نفسها بدأت حربها الأخيرة (لتحرير العراق) من الأهداف الحيوية التي تشكلها السسفارات العراقية في

الخارج عندما دعت أكثر من ستين دولة كانت لا تــزال تحــتفظ بعلاقات مع نظام صدام، إلى طرد السفراء من بلدالها، لنـــزع أول الأغطية الشرعية والرموز الدولية للسيادة، ولتأمين زحــف قــوات المارينــز تحت غطاء آخر نحو الداخل.

في كتابه (نصف السماء) وهي كتابة تنوس فنياً بين الرواية والسيرة ذاتية، يشير أرشد توفيق الذي عمل في سفارات العراق في إسبانيا والمكسيك وكوبا، أنه كان يصرف بناء على أوامر مباشرة من الخارجية العراقية مبالغ ضخمة لتمويل إصدار صحف لا تصدر وشراء سكوت، فقط سكوت، بعض الصحفيين الإسبان عن الإسهام في أية حملات إعلامية ضد النظام.

وفي إحدى الحفلات الشرفية في مدريد كان هناك قادة عدد من الأحزاب الإسبانية، فجاء من يسريد تعريفه بأحدهم، لكنَّهُ ابتسم عندما سمع اسم الشخص واسم حزبه فقد كان في اليوم السابق قد صرف مبلغاً كبيراً (بناء على تعليمات عليا) لتمويل الحملة الانتخابية لهذا الزعيم الإسباني.

ووصلت العطايا العراقية الــسخية إلى جــزر الأنتيــل والبحــر الكاريبي.

ولعل أطرف ما يسرويه توفيق، في هلذا السياق وفي مناسبة أخرى، ويستحق أن يسجل في تاريخ النكات السود حقاً، أن ملايين الدولارات حرى تحويلها من قبل العراق كمساعدة إلى إحدى حزر الكاريبي، وبالنظر لتشابه أسماء البلدين فقد ذهبت تلك الأمسوال إلى حزيرة (دومينيكا) بدل أن تذهب إلى (الدومنيكان) ولمسا أرادت

السفارة العراقية في المكسيك أن تلفت نظر (القيادة الحكيمة) لهسذا الخطأ، حاء الرد فورياً من بغداد، إن هذا الخطأ يتعلق بأمر رئاسي ولا يمكن العدول عنه، وما بين هذه النون الساقطة أو النون الزائدة، ضاعت ملايين عراقية بحكمة القيادة أو بفعل شعورها بالعزة بالإثم.

مؤسسات عربية إعلامية كبرى ومثقفون من شتى المقايس والأوزان. كانوا يحثون كلماهم حجيجاً نحو منابع الجد والعطاء تلك.، بيد أن أنوفهم لم تشمخ سوى برائحة دم الضحايا وخيوط المؤامرات التي تحاك ضد المهاجرين والمهجرين، وطبقة (البدون) المذعورة.

الإرث القاسي، من تركات هذه الأمكنة لا يمكن الفكساك منسه بسهولة، إنه إرث عراقي آخر ثقيل، يتعدى الجغرافيا المكانية لسيلازم العراقي حتى وهو خارج بلده، والعراقي الذي يعمل في هذه الأمكنة اليوم، لن يكون بمنأى عن وطأة هذه الأثقال، تحسين الصورة لسيس هنا سوى شعار، فالواقع يقول إن ثمة معضلات كبرى تتعلق بكون أغلب العراقيين في الخارج هم نصف مواطنين فهم عراقيون بالتولد لكنهم ليسوا عراقيين بالمفهوم القانوني! فقانون الجنسية العراقية الذي تبنته جميع الحكومات العراقية المتعاقبة نص على أن اكتساب العراقي لجنسية بلد آخر يسقط عنه تلقائياً جنسية بلاده، واستمر هذا الأمر مثار قلق لسنوات عديدة بين العديد من العراقيين وهم يعيسشون في الخارج، ويستحقون الحصول على جنسية البلد الذي أقاموا فيه بيد أن هذا القلق حسمه طول المدة وبعد الردة! وبدده تعسب الجسسد وكثرة الولد واستحالة البلد! فاندفع الأكثر منهم خلال السنوات الأخيسرة للحصول على الجنسية أملاً بقانون حديد يبيع ازدواج

الجنسية، خاصة وإن أغلب أعضاء الحكومة المؤقتة الحالية هم من بين مزدوجي الجنسية وربما الولاء أيضاً.

هذا الإرث المركب من ترسبات عدة ليس نظام صدام إلا طبقتها الأكثر سماكة، لا يبدو من اليسير الخلاص منه دفعة واحدة، وليس ثمة نبتة حديدة يمكن أن تزرع خارج هذه الترسبات كما هو واضح حتى الآن.

ربما من المفارقات أن تكون أول سفارة عراقية في الخارج يجري تسميتها والعراق بعد في طور الاحتلال هي البلد الذي قامت قوات باحتلال العراق، أعني الولايات المتحدة، فكانت السيدة رند رحيم فرانكي، العراقية المولد الأميركية الجنسية، أول من يمثل البلد تمثيلاً دبلوماسياً في الخارج، ثم كرت المسبحة بأسماء السفراء المعينين في الخارج، مع أن العديد من السفارات العراقية نفسها لم يجر افتتاحها رسمياً بعد في البلدان المعنية.

ما يقرب من خمسين سفيراً جرت تسميتهم ليمثلوا الدبلوماسية العراقية الجديدة، لكن المعضلة بدأت بالظهور من حديد وبصيغة أخرى عندما بدا أن أكثرهم من مزدوجي الجنسية والولاء، ولعل هذا ما دعا أطرافاً سياسية عدة إلى الاعتراض على طريقة التعييين، متخذة من قضية الولاء لافتة عريضة تختفي تحتها صراعات المحاصصة الحزبية والطائفية والعلاقات الشخصية (1).

<sup>(1)</sup> بقي هذا القرار قراراً مع وقف التنفيذ إذ إنه اصطدم بمعضلة تنفيذية تمثلـــت في كون الحكومات التي عين فيها هؤلاء السفراء لم تقرر بشكل نحـــائي اســـتقبالهم في بلدانها أو إرسال سفراء يمثلونها إلى العراق.

تجمع دراما السفارات العراقية أطراف الحكاية لتنتهي نهاية نوعية، ذات دلالة، فالدولة الشمولية التي أرادت أن تتحكم بمصائر العراقيين حتى في منافيهم، وتتدخل بشؤون البشر حتى وهم في بلداهم، تواجه اليوم عدالة غيبية لافتة، حيث تنتهي دولتنا الشمولية بدولة تحكمها سفارة بلد آخر، فليس سراً أن السيد نغرو بونتي بأفراد سفارته الثلاثة آلاف وهي أكبر سفارة بالعالم، وبوجروه في القصر الجمهوري ببغداد، وبسربع مليون جندي أجنبي على الأراضي العراقية من قوات (متعددة الجنسية) تخضع في الواقع لقيادة بلاده، هو الذي يستطيع أن يقول الكلمة الفصل في العراق اليروم، حتى وإن جاءت تلك الكلمة، تحت غطاء الدبلوماسية والعلاقات الثنائية برين بنهما بحار وسفارات!

### القبر أو شرقي عدن! الحوارات والسجالات وما تورُّثانه.

بـما أن كثيـراً من سجالات المثقفين في عصر الفتن الساهرة في ليل الكتّاب، قد خلصت إلى تغليب نـزعة (العداوات) على محمـل مشهد التساجل كراً وفراً! وحركت الضغائن بدل الرؤى في سياق ما كان ينبغي له أن يكون حواراً لو لم ينشأ في زمن الفتن متعـددة الآباء. فإن البحث عن «حوار» ثقافي وسط هذه المعمعة والقعقـة، سيبدو مضنياً حقاً وسيحيل إلى تقصي أبعاد شخـصية ونـزعات كره بين المثقفين، أكثر مما يحيل إلى توصيف لواحد من طبائع العلاقة الملتبسة بين هذه أفراد هذه النحبة المفترضة، ربما كان التباس التنسيب الدلالي والتحذيـر اللغوي في المعاجم العربية لمعني العدو هـو مـا الدلالي والتحذيـر المغوي في المعاجم العربية لمعني العدو هـو مـا هذه المفردة \_ طبيعة وتوصيفاً \_ محدياً ومثمراً للخروج بيقين بعـد كل هذه اللبس.

فالعدو في اللغة: ضد الولي، كما هو الحال لدى الجروهري في صحاحه، وهو بهذا المعنى توصيف لنرعة الخروج على الطاعة، غير أن ثمة بعداً آخر إضافياً له ويعني التباعد والغربة، ولعل الأخيرة هي ما أراده الشاعر ذو الرمة في بيته الأثير:

## وكسائن ذعرنسا مسن مهساة ورامسح

لكن تُـمَّة في النـزوع إلى (العداوات) أيضاً مـا يحيـل هـذه النـزعة، إلى طبيعة إلغائية لا تخلو من عنف معنوي، وشطب ومحـو مستمرين لا يتوقفان عند حدود توصيف بعينه.

وكغيرها من أوساط الجماعات والشرائح المحتمعية، ستبدو أوساط النحبة المثقفة رازحة تحت طائلة الوباء المنتشر في النفوس، دون تحديد أو تفريق، لتتجلى بأسوأ تجلياها كما تتجلى (عداوات الكار) في المهن والحرف، أو عداوات سوق ومضاربات تعدد في الحفاء، لكأن المثقفين والحالة هذه، ينتظمون كلهم في حشد غير واضح المعالم ليتزاحموا في مساحة ضيقة أو يخوضوا في بسركة راكدة أو مستنقع واحد. لكن البحار أوسع من أن تتزاحم فيها الأجساد والسفن والمراكب، فلماذا يخوضون في الركود ولا يمخرون في العباب؟ ربما لهذا فإن حوادث البحار أقل بكثيسر مسن حوادث الطرقات السريعة الضيقة المكتظة بالمسرعين لأعماهم ومللهم اليومي، والأجواء التي تتخبط فيها النسور وقذائف الحروب في الوقت نفسه.

المثقف كائن حدلي وسحالي وحواري في الوقت نفسه، لكنَّــهُ لا يساجل من أجل دحضه، ولا يحاور يساجل من أجل دحضه، ولا يحاور من أجل توريث الحوار في سلسلة لا تنتهي من دوامـــات اليقينيـــة، البحث والسؤال هما الغاية من السجال أو الجدال أو الحوار بمختلف توجهاتها.

وإذا ما بدت (العداوات) خارج حدود الوباء إياه ولا تتأطر بما هو شخصي بل تبتعد في ما هو ثقافي لتكتسب معنى كوفها ضد التسليم الأعمى للولاء، وتتحسد في الغربة والتباعد والكهنوت الروحي الذي يخلق عزلة فاعلة فأهلاً بها، ومرحى لها، وطوبى لقديسيها، ولكن عندما تكون نوعاً من التعبير عن نزعات التباغض والتحاسد والكره، فإن مساحة البشاعة التي تتركها هذه الصفات لا تستحق إلا الهجران، وليكن هجراً بلا حنين أو ندم.

ما نــراه شائعاً اليوم ويا للأسف، هو البعد الثاني، الشخــصاني الذي يتحسد كرهاً، فيما يغيب الروحاني الذي يفقه ما يــــرد في الكتاب المقدس من أن (آخر عدو يبطل هو الموت لأنه أخضع كــل شيء تحت قدميه)

ولكي لا نخلط مفهوم العداوة الشخصية بمفهوم الخصومة الأدبية وتداخل الآراء في مختبر الثقافة، قبل أن تخرج تلك الخصومات من ذلك المختبر لتدخل في أتون الشخصانية، نقول إن الخصومات الأدبية غير الشخصانية، تركت في تاريخ الثقافة العربية تراثاً جدلياً مهماً عندما كانت تعتمد على نوع من الموقف المتمثل في نتاجات ثقافة عضوية يمثل فيها المثقف جماعة ويشكل نخبة تدير سحالاً ساحناً مع خصومه على الطرف الآخر من المعادلة الجدلية.

ومنذ هجائيات حسان بن ثابت والهجائيات المضادة من شعراء قريش مروراً بنقائض جرير والأخطل، وتلاحمات جرير مع الفرزدق والراعي النميري وسواهما من شعراء عصره، وحتى أشعار التراشق الشخصي والقبلي وكذلك القومي، في العصرين الأموي والعباسي، وصولاً إلى نموذج « التهاجي الشعري الطائفي الذي

تحسد بوضوح أيام المتوكل بين دعبل الخزاعي وعلى بن الجهسم» تشكلت صورة لطبيعة السجال الذي تنقله لنا كتب التراث بوصفه جانباً من صورة حياة في تلك العصور، صورة متداخلة من مفردات صعود المدنية نحو صيغ أحرى في خصائص العلاقة مع الآخر. كما تحولت بالتدريح نحو القسوة، ومثلت ميلاً متصاعداً باتجاه التنكيل الشخصي، بفعل تطور نمط الصراع الذي يحكم العلاقة بين الفرد والمؤسسة التي بدأت تتعقد بنيتها حتى أضحت بنية قمعية غاشمة.

ووصولاً إلى عصر النهضة حيث تأججت المعارك الأدبية والفكرية بين أقطاها في مصر كزكي مبارك وطه حسين وعباس محمود العقاد ومصطفى صادق الرافعي وسواهم، ستنفتح أمامنا الآفاق الصعبة التي الحتازها الحوار العربي الداخلي قبل أن تنتقل ثقافته إلى مرحلة جديدة.

ولنتذكر، كذلك، آراء ومواقف عبد المحسن الكاظمي والرصافي والزهاوي في العراق تلك الآراء التي خاضها غمارها هؤلاء، وتجلت عن معارك ساخنة دفعت بعض الخصوم إلى قطع الحسوار التقافي بتكفير الزهاوي الذي صرخ عندها أمام هذا الخطر بقصيدة حاء في أحد أبياتما:

# يا قسومُ مَهِلاً مُسلمٌ ألسا مطلكمُ الله ثم الله في تكفي وي

لنتذكر محنة الرصافي التي لا تزال ماثلة حتى اليـــوم في كتابـــه « الشخصية المحمدية» ولنتذكر أيضاً المشكلات التي تعرض لها الدكتور على الوردي بسبب كتابه « وعَّاظ السلاطين» على يد البعض من الواعظين الجدد. حتى إنه تعرض لمحاولتي اغتيال في منطقة الكاظمية، قبل أن يفتح حواراً في أحد المنتديات الدينية يوضح فيه حقيقة ما بثه في كتابه من آراء، من أحل أن لا يسمح لوعًاظ السلاطين بأن يهدروا دمه ويجعلوه « مندوباً ومطلوباً» من قبل العامة!

ولعل الشاعر المتمرد حسين مردان، من أكثر أدباء الخمسينات دفعاً لثمن «الخصومات» الأدبية عندما حوكم على ديوانه الشعرية: قصائد عارية الصادر في العام 1949، ومنع من إصدار الكتب، وسحن لمدة سنة. حتى إنه اضطر في طبعة لاحقة إلى إهداء «قصائد عارية» إلى الزعيم عبد الكريم قاسم كي يجعل قصائده متاحة في الأسواق!

من نافل القول أن قضية حسين مردان بسرمتها، لا تقف عند حدود كونها مجرد قضية صراع بين المثقف والسلطة، وإنما لا بدَّ من البحث عن «أوراق قابيل» هذه المرَّة وليس نذور الحنطة الستي لم يتقبلها الربُّ منهُ فحقدَ الأخُ على أخيه.

إذن تحرَّكَ مفهومُ الخصومة الذي يعني الجدلَ الثقافي والتباري بالحجج، مع تطور المؤسسات والنظم المدنية، ليصبح «عداء وتباغضاً» فبينما قال طرفة بن العبد وهو المُسرفُ في تمسرُّدهِ على نواميس الحياة الاجتماعية في عصره «الجاهلي»:

# إلى أنْ لَحَسامَتْنِي العَسشيسرةُ كُلُّهسا والمُعَبُّسد

تحوَّل هذا الإفراد والتحاشي، أو «العزلة الشاعرية» إذا شئت، إلى سحن ومنفى وحتى منصة إعدام في «العصر الحديث».

وفي حدود تجربتي الشخصية وجدت أن المنفـــي نفـــسه يخلـــق «عداواته» التي تختلف عن تلك التي يبتدعها الوجــود في الــوطن، فالمنفى العراقي في جانب مهم منه هو واحد من نتاجات « الشقاق» أو نرعات الكره والإنكار والإقصاء، فبينما يصطدم المثقف المقيم مع المؤسسات الثقافية في بلاده متمثلة برموزها، وهم على الأغلب من (المثقفين) الذين تحكمت عقلية الإقصاء في طبائعهم وكتابا هم على حد سواء. يتأسس الصدام بين المنفيين من شروط صراع «أخوي» داخل سلالة يفترض أن تكون واحدة، لكنُّها في الواقـــع سلالة منقسمة على نفسها منذ البدء، لعل مباركة السماء لقربان الأخ الراعى (قابيل) ورفضها لقربان الأخ المزارع (قابيل) هو صورة تقريبية مناسبة لتأصيل نزعات العداء الإلغائي لدى النفس البشري منذ القدم، كان القتل نصيب أحدهم والنفي إلى شرقي عدن نصيب الآخر كما تخبسرنا الأساطيــر ونصوص الكتاب المقــدس، لكــن العقوبة في واقع المنفى العراقي هنا، مقلوبة أو بـالأحرى مـستعارة بجانب منها، فقد كان النفي كناية عن القتل، بينما لم يسنعم الأخ الآخر بوجوده في الوطن الذي لا يتسع للحميع على ما يبدو.

ماذا إذن بعد شرقى عدن؟

لعل الكثيرين من المثقفين العرب لا يعرفون أن العدد الأوفر من المثقفين العراقيين الذين ضحت عمم منافي الأرض وجهاها حالاله العقود الأحيرة قد تركوا البلاد بسبب وشايات من زملاء لهم في البلاد. صحيع ألهم كانوا رافضين بالأساس لما يجري في البلاد، لكن هذا الرفض تحول إلى جريمة فقط عندما أجرى عليه كتاب المسلطة أقلامهم العنيفة في تقارير تدعو للبطش (بأعداء الحزب والشورة.) وكان أن صعد عدد من ضحايا هذه الأقلام العنيفة المعبأة بذاكرة الدم لا بالحبر، منصات الإعدام ولم تُكتب على قبورهم حتمى شاهدة تشير إليهم، بينما هرب ضحايا آخرون إلى المنافي تحمت تأثير هاجس (شرقى عدن)

لكن هل انتهت هذه التقاليد البشعة من الوسط الثقافي العراقي بعد سقوط الدكتاتورية؟ هل تجدد أبطال طقوسها أم تمددوا من خلاله الماضي ووجدوا لهم مكاناً تحت الشمس الجديدة يعيدون من خلاله إحياء تلك الطقوس؟

يكفي هنا أن نشير فقط إلى نموذج واحد يتمثل في أحد ابرز محرري وثائق الإدانة تلك ضد المثقفين العراقيين خلال الثمانينات، والذي عمل سكرتيراً صحفياً لصدام وقتها، فقد سارع بعد الاحتلال مباشرة إلى العمل (سمسار ثقة) بين سلطات الاحتلال الأميركي في العراق من جهة، ورؤساء تحرير الصحف التي تصدر في عهد الحرية الجديد من جهة مقابلة!

هذا «الكاتب» أحد النماذج التي كان ينبغي أن تتم أحالتهم إلى محكمة «ضمير ثقافي» ليس فقط لأن إمكانياته الكتابية لم تتجل إلا بكتاب واحد عن صدام أسماه (أيام مع شاغل الأرض) بل لأنَّ

بصمات كتاباته الأوضح تركت آثاراً عميقة من خلال ما دبحه مسن شهادات (الوفيات) وفرمانات النفي ضد عدد من المثقفين العراقين، لذلك فإن إحالته هو أو من على شاكلته إلى محكمة ثقافية «اعتبارية» وليس تنكيلية أو عقابية مباشرة، يفتح باب التسامح وسد باب القصاص، على الأقل كي تبطل الفاعلية الدموية لقلمه الذي كان أشبه بالسيف المسلط على رؤوس المثقفين العراقيين، بدل أن تكافئه السلطة البديلة، ويستقبله مسؤولو صحافة (الحرية) وكأنه شاهد على عصر الألم العراقي الطويل وليس أحد أدوات صناعته، الأمر الذي دفع الباحثين عن الثارات إلى وضع اسمه على لائحة المطلوبين

لا حدوى إذن، فالمصير هو ذاته منذ القربان الأول: وعليك أن تختار: إما القبر أو شرقى عدن!

# يقاتلون وهم حفاة، دمّ يجري ودمّ يكتب.

### 1

البرابرة الذين يستبيحون مدن طفولتنا، ويذبحون شركاء ذكرياتنا الذين انتبذوا أمكنتهم فوق سجادة أو عند مسجد، أو تحت قناعة لم يجدوا غيرها في زمن القسوة، أو الذين وقفوا كضحايا ساكتة أمام دبابات المحتلين، البرابرة هؤلاء مباركون من منافينا المتعفنة، فليذبح الأميركان، إذن، من شاءوا من أهلنا فلنا أن ندين قتلاهم والاعتداء على أجسادهم المقدسة كحسسد هكرور الطروادي!، ونجد المبررات لهم دائماً وهم يقتلون أهلنا في كل المدن العراقية.

لم يعد في القوس منسزع، لكأن صوت غريب كربلاء يتحسده اليوم في مدينة الثورة المستباحة من قبل فرسان روما الجديدة. وأخبار أهلنا ترشقنا بالدم قبل الكلام.

الذي يقرأ ما تنشره، مواقع الانترنيت العراقية، المواقع وليس الصحف العراقية! يكتشف واقعاً مضحكاً مبكياً حقاً، فما كتب عن (حريمة الفلوجة) التي قتل فيها المارينز والكوماندوز الأربعة النين لم تكفهم أوسمة القتل ونياشين الحروب والتدمير بنيكاراغو وبنما وأفغانستان وكوسوفو، فجاءوا إلى العراق، لينتهوا نحاية بشعة بكل

المقاييس، حظوا بأكبر تشييع أخلاقي عراقي، تطرد شبهة الوحشية والبربرية التي تلصق بها روما كل أعدائها بوصف نمطي صمار جزءاً من الفولكلور الإعلامي المتحضر.

ولن يجد ضحايا النحف والكوفة وكربلاء، والثورة والشعلة وحي الأمين، والناصرية والكوت والعمارة والديوانية والفلوجة والموصل وكركوك وكل المدن العراقية تقريباً، أي هبة أخلاقية مماثلة، ألسيس هذا من الواقع المضحك المبكي حقاً، في عصر يكون كل شيء فيسه (وجهة نظر.)

ربما سيعيد أحد رواد عصر النهضة الأديب والمفكر الشامي أديب أسحق، فك الالتباس الحاصل حول وجهة النظر هذه بأبيات الستي أضحت شعاراً:

# قتل امرئ في غابة جريمةً لا تُغتفَرُ وقتل شعب آمنِ مسألةٌ فيها نظَرْ.

بماذا سننمط أهلنا في مدينة الثورة، وسط حمى التنميطات المخيفة للمدن العراقية، هل هم معدان الحضارة! أم غوغاء آخرون، أم شذاذ الآفاق؟ لقد حرى وصمهم حقاً بذات التنميط الذي وصفهم بسه صدام، في انتفاضة آذار / مارس عام 1991: غوغاء!

كان علي من وقعوا على بيان الشحب ضد «المسحولين»<sup>(1)</sup> في الفلوجة مثلًا، أن ينهضوا، قبل الجميع لإدانة ما يــرتكبه المحتل ضد

<sup>(1)</sup> السحل مفردة عامية عراقية، تعني وضع حبل في رجل السضحية بعـــد قتلـــه، وسحبه في الشوارع، ورغم إن كتب التراث وبينها تاريخ الطبري تؤكد إن مـــسلم بن عقيل وهاني بن عروة قد ربطت أرحلهما بحبل وحرًّا في سوق الكوفة، إلا إن-

مدن العراق، لكي نقتنع، ولو بوهم، أن الحياد والموضوعية والأحلاق الحضارية، متوفرة تجاه دمنا الذي يجري ولكن هل يضيف التوقيع الالكتروني ضد مجازر روما شيئاً جديداً أم هو مجرد إدانة إضافية.

قتلى الفلوجة، رجال الكوماندوز المسحولين الذين نالوا شارات وأوسمة القتل من جميع القارات، يثأرون اليوم لأنفسهم ولسحلهم، بسرفات الدبابات التي تدفن اللحم الحي وتخلطه بأسفلت شوارع المدن الفقيرة، بالطائرات التي تغير على مدينة «الثورة داخلل» و «الثورة جوادر» و «حي الشعلة».

إنه دمي وأنا أنتفض له، وهؤلاء الله يقتلسون لا يمكنني أن أختزلهم في أية صورة، لا في عمامة ولا شروال ولا دشداشة. جغرافيا الدم المسفوح ينبغي أن توحد خريطة الانتماء.

يبقى من المهم أن نشير إلى أن مجازر المحتلين الجدد، تشبه مجازر المحتلين القدامي حتى بتوقيت مرابدها ونسشاز أبواقها في السداخل والخارج، فبينما كانت المرابد الغابرة تعقد تحت شعار (لماضينا نغني، لمستقبلنا نطلق الكلمة) فإن مربد اليوم الذي حرى تجديده تحت اسم مربد 2004 للهروب من العد السابق! يعقد تحت شعار (مسن احل عراق متعدد الرؤى والأطياف!) والواقع أن النار هي التي كانت

<sup>-</sup> فكرة »السحل» كدلالة عنفية مضاعفة، ارتبطت بالعقاب السياسي في تاريخ العراق، حيث سحل أفراد العائلة الملكية بعد ثورة 14 تموز، كما سحل الخصوم السياسيون في الصراعات الدموية اللاحقة، ومعروف في هذا السياق السشعار »الثوري» الذي ساد خلال» الثورة» بالتلويح بالحبال، وترديد شعار» ما كومؤامرة تصير والحبال موجودة» حتى صار رمز الحبل، يرتبط بالسحل، أكثر من ارتباطه بالإعدام نفسه.

تطلق على الماضي والحاضر والناس جميعاً تحت أناشيد الحماس من الشعراء العراقيين والعرب في المربد الغابر، واليوم، في مربد الحاضر، دم متعدد الأطياف يجري في العراق تحت أناشيد لا تقل حماسة عن الحرية التي جاء بها الغزاة.

أما فضائية الحرية (العراقية) فلا تزال تعلن أن العراق بخير وعلى طريق الديمقراطية الذي تفتحها الدبابات وهي تقتحم شوارع المدن على أحساد ألأبرياء.

إنه دمي يــــراق اليوم في كل مدن العراق ويحق لي أن أنتفض له.

2

لذلك أكتب عن الذين يقاتلون وهم حفاة.

أهم حفاة.

خلقوا حفاة وعاشوا حفاة وقطعوا درب الحياة حفاة وقاتلوا وقتلوا حفاةً حفاة!

نعم إلهم حفاة لم يلبسهم صدام أحذية، وعدهم هـا. أو طالمـا تفاخر ها بوصفها أحد أهم إنجازاته للعراقيين بعد أن ورثهم حفاة.

إنهم حفاة يقاتلون في الوادي المقدس.

في مكالمة هاتفية يجيء صوت شقيقي بحشرجة مرة، وأنا أسأله عن الوضع: أمس جاءوا بثلاثة عشر شهيداً من منطقتنا، سبعة في «الشارع الأصفر» وستة في «الشارع المشجر.»

أكثر من ثلاثين شهيداً وصلوا إلى «مدينة الشورة» عــشرون في «الفضيلية» أكثر منهم في «العبيدي» قبل أن تعاد حثامينهم مرة أخرى في ذات الطريق إلى وادي السلام في النجف، حيث قاتلوا فيه وقتلوا فيه وسيعادون له، لكن لا أظن أن ثمة سلاماً سيحدونه حـــق وهم في القبر. ستدك عظامهم صواريخ الأباتشي وقذائف دبابات الإبرامز وما شئت من أسلحة أخرى.

قلت لشقيقي لكنهم يقولون ألهم من شذاذ الآفاق وعناصر فدائيي صدام والأمن والمخابرات؟

قال شقيقي: إنهم يواجهون الموت ولا يمتلكون غير الشجاعة، هل تلاحظ الخسائر في صفوفهم، هل يحتاج هذا إلى القول إنهم ليسوا من كتائب الكر والفر والاختباء.

لم يقتلوا المدنيين ولم يختطفوا أجنبياً ولم يفخخوا أنفسهم وسط الناس، إلهم لا يمتلكون سوى المشجاعة. أشهد ألهم شهداء وشاهدون.

التحار في النجف وكربلاء، الذين عرفناهم وهم يتسابقون حيى على حصة من حثة الميت، هؤلاء يريدون للنحف أن يدخلها المحتل، شرط أن لا تمس مصالحهم يريدون لها أن تبقى مكاناً آمناً للتحار، يردون للضريح أن يكون بحرد ضريح للسياحة وليس رمزاً ولا ذاكرة.

«فاتيكاناً» للصلوات، منفى آخر داخل الوطن وليس قطب رحى التاريخ.

التاجر والسوقي ثنائية كل العصور تتحدد اليوم، فلأيهما تنحاز.

إلهم يريدونه أن يكون مكان سياحة جميلاً، بينما تنشأ اليرم مقبرة جديدة في وادي السلام باسم (شهداء حيش المهدي)

كأن كل ما تعلمناه من ضريح على والحسين والعباس وساثر الشهداء هو أن نقبل المعدن الذهبي الشاخص ونبلله بالدموع ونسجد على تربة يابسة.

ليس هذا ما أراده شهداء الطف وهم يواجهون الكتائب حاسرين إلا من أمل كلكامشي، تماماً مثل أولئك الذين يتراكضون اليـــوم في المقابـــر حفاة كما لو أنهم في يوم قيامة.

قال شقيقي: هل تعرف قريبنا فلان لقد استشهد ابناه فلان وفلان في معارك كربلاء، أحدهما كان جريحاً وكان ثمة أمل له في الحياة، لكنّه رفض الإخلاء إلى المستشفى لأن الأمريكان كان يداهمون المستشفيات بالأدلاء لاعتقال كل جريح ممن يقاتلهم، فضل الموت بحده تحريب السادية على حسده أو ترفع شارة النصر عند جنته.

ألهم حفاة! يحرثون بأقدامهم المتصلبة من ملامسة التراب، أرضاً أخرى ستمشي عليها أحذية التجار، وحفاة آخرون يحرثون أرضاً أخرى.

3

في كل مرة أحاول فيها أن أدخل حواراً، أجد نفسي إزاء سجال يغلب عليه طابع التنابيز ونيزعة التهاتر وصفة التهارش، أكثر من كونه حواراً حقاً، أو ان الحوار ينقطع قبل أن يقطع خطوته الأولى الصحيحة، فأجد الزهد بالحوار على «هاتا أحجى» ومع هذا أحاول هذه المرة أن أدخل حواراً وليس سجالاً مع الصديق أحمد عبد الحسين (1) و آمل أن يكون مفيداً، ذلك أنني ومنذ فترة أيضاً، أتبدادل معه بعض وجهات النظر وإن كانت متقطعة، ومتقاطعة، عبد

(1) أصل هذا الحوار، وشيء من المقال، بيانان كتبهما أحمد عبد الحسين وشاركه في توقيعهما عدد من الأدباء العراقيين، الأول يدين ما سمي (قتل الأميركان الأبرياء في الفلوجة) والتمثيل بمثنهم، والدعوة للقصاص ممن قتلهم أو مثل بهم، وهي الحادثة التي أدت إلى أكبر جريمة يرتكبها الاحتلال ضد مدينة الفلوجة دون تمييز، ودون أن يقول إنه اقتص من »الفاعلين» واللافت أن يمسك بهذا البيان الذي نشر في العديسد من مواقع الانترنيت، شاكر النابلسي أحد فقهاء المارينسز، ليحيسي مسن خلاله المثقفين الذي وقعوا على البيان بما يستحقونه من تحية بمقالة له تحت عنوان (هل تحول العرب من أسد الغابة إلى ضباع الغابة؟) »موقع إيلاف، 2004/4/2 » أما البيان الثاني فيتعلق بمعارك المقاومة في ربيع العام 2004، في كل مسن النحيف والفلوجة والعديد من محافظات العراق، والتي قتل فيه المثات من المدنيين العزل بنيران المحتلين، إضافة إلى العشرات من المقاتلين المدافعين عن تلك المدن. وهو بيان يسبين الرياء، إذا ما قورن بيان » حفلة الضباع»

البـــريد الالكتروني، وأعترف أنني اخترت هذه المرة أن يكون الحوار علنياً، ذلك أن لا خشية كما أرى من حوار كهذا لا تنقصه المودة، في مثل هذا الزمن الرمادي حقاً.

وما قد يجعل الحوار مفيداً لو امتد دون تلكؤ، أن أحمد نفسه، قد وجهه، ربما دون قصد، نحو وجهة إذا ما مضى نحوها تماماً سيكون أكثر فائدة حقاً، فالقضية تدور بين الاحتلال والمقاومة، وهو \_\_ أي الحوار \_\_ سيخرج وربما للمرة الأولى من شبهة خلط الأوراق اليق درجت عليها معظم إن لم أقل كل حوارات العراقيين منذ سقوط الدكتاتور والاحتلال الأميركي للعراق، كانت المعادلة السابقة هل أنت مع صدام أم مع أميركا؟ لكنّها اليوم، بعد أن أثبت الدكتاتور أنه لا يقاوم أسياده، أصبحت هل أنت مع الاحتلال أم مع المقاومة؟

ذلك أننا نعرف بعضنا منذ عشرين عاماً تقريباً ولا أحد يستطيع أن يتهم الآخر بغير ما يعرفه عن تاريخه هناك، نعم كلانا كان خارج السيرك على الأقل، إن لم ندَّع بطولات أتى عليها البعض كلها ولم يتركوا نزعة لمنازع عليها.

القضية إذن تتعلق بثنائية المقاومة / الاحتلال، والأولى تبدو ملتبسة اليوم ومتداخلة ومشتبكة الأصول والفروع، لكن الثانية كما أراها، أنا على الأقل، واضحة حتى قبل أن تبدأ الحرب، ووثقتها بكتابي النثري الذي صدر بالتزامن مع احتلال العراق (ربيع الجنرالات ونيروز الحلاجين.)

تقافياً وحدت في ثنائية الشاعر الفرنسي بــول إيلــوار والمعمــم النجفي العصي على التنميط محمد سعيد الحبوبي، ما يمكن أن يحمـــل

تجسيداً لفكرة المقاومة، وسأقترحها \_ ثنائية إيلوار والحبوبي \_ مادة قادمة لتفعيل هذا الحوار، لا توجيهه نحو يقينية ما، أو مخاطبة طرف بعنه (1).

لنعترف اعترافاً أضافياً هو أن المقاومة لا تسزال في عامها الأول فكرة رجراجة قابلة لأن تأخذ أكثر من صورة في هـذه المرحلـة،

(1) وبدلاً من أن يذهب الحوار إلى مناطق مفيدة، اكتفى أحمد عبد الحسين بإعلان انسحابه مما أسماه »سحالاً غير نزيه» وعنون رده »كلمة أخيرة في سحال غير نزيه» لكنها لم تكن الكلمة الأخيرة حقاً بل عاد وكتب »مقالاً عاصفاً بالتهم » في حريدة »الصباح» الناطقة باسم »قوات الائتلاف في العراق» في عددها المرقم 646 في 6 أيلول سبتمبر 2005، وتحت عنوان على (حائط ابن عياض) يسصف فيها عدداً من الكتاب والمتقفين العراقيين بألهم نموذج لثقافة الزرقاوي لألهم مناهضون لأميركا، بعد أن يقرر بسذاجة واضحة:

انتهت الهويّة العروبية إلى حطام، بعد قرنِ من الهذر الموصول بالهذر، شعراً و»فكراً» وخطابات سياسيّة.

وإن التقوى صارت مآل هؤلاء الكتاب الذين يمسي بعضهم كسسعدي يوسف وكاتب هذه السطور وباقر الصراف ونوري المرادي، وأحمد فؤاد نجم.. يقول في مقالته تلك »محمد مظلوم يخون زملاءه الذين يعملون في الصحف التي أنسشت في ظلّ الاحتلال، بم يفكّر الشاعر المقاوم وهو على حائط التقوى ذاته اليوم؟ أيسشفق على زملائه »الخونة» أم يفرح بالمكافآت التي يستجرها فعله المقاوم؟»

لكن الأخطر في »السجال غير النيزيه» الذي كان الكلام فيه فقط لأحمد عبد الحسين وحده، ولمرات عدة من خلال حريدة الصباح، ما كتبه يوم 9 آيار 2006، تحت عنوان الشعراء الذين فحروا الصباح، ويتهم فيه: محمد مظلوم وفاروق يوسف وسعدي يوسف، بألهم مسؤولون عن التفحير الذي تعرضت له حريدة الصباح يوم 7 آيار 2006.

وبعض هذه الصور تبدو مخيفة للبعض، لكن كل من يقرأ ترايخ الشعوب يعرف أيضاً أن هذه الصورة سرعان ما تتهذب وتتحسد في مشروع وطني يوحد الاتجاهات في طريق متفق عليه إذا كانت تصدر عن واقع موضوعي.

كلنا يعرف اليوم أن مادة ما سمي الهبة السبيعية،أو الانتفاضة الشعبية، أو المقاومة المسلحة، أو ثورة عشرين أخرى تختلف راهنا باتسامها بسمات العصر الجديد، الكل يعرف أن المادة الأساسية لهذا الفعل البشري الطافح هم الفقراء المهمشون \_\_ يكفي هنا أن نشير إلى مواطني الثورة والشعلة فقط لنعرف أننا نتحدث عن نصف نفوس بغداد، وما أن نذكر الكوت أو العمارة أو الناصرية مسئلاً، حيى ترتسم سمات الفقر والتهميش مع إيقاع كل كلمة تسسمي هذه الحافظات.

فلماذا يعيد (بيان للمثقفين العراقيين عن المحازر التي ترتكب في عراقنا) توصيف القضية وكأنها جريمة بلا فاعلين؟ لماذا يسند ارتكاب المحازر فعلاً مبيناً للمجهول! هل ان مرتكبهما مجهول إلى هذا الحد ليقوم كاتب البيان بتجهيل الفاعلين؟

ثم لماذا هذه الدبلوماسية في لغة البيان وهي التي لا يتمتع بها حيق أعضاء بحلس الحكم الذين يحملهم «جانباً» من المسؤولية، لماذا تسمية الأطراف بقوات التحالف، وهم أنفسهم يسمون أنفسهم أمام العالم قوات الاحتلال وأمام العراقيين فقط قوات التحالف.

ما عرفته وأعرفه حتى الآن أن صوت المثقف يندفع إلى مــسافات أسرع من الضوء أحيانًا، ولا يكون ترجيعًا، في أي وقت، لخطــاب سياسي مهما كان.

هل كان الأمل بالمحتل حقاً وخاب الآن فقط؟

لقد بارك الأميركان جرائم الدكتاتور عبر سنوات، وجعلوا من العراقيين ضيوفاً في حلبة الصراع الرومانية طعماً للوحوش، وقتلى في ما بينهم، ونزلاء مقابر جماعية، وربما يتسامرون اليوم معه في أحاديث عن تلك (الأحداث)

لذلك من الطبيعي أن «تبقى البندقية مرتفعة وليست سيدة الموقف فقط» طالما أن الاحتلال يقف على رؤوس العراقيين، قبل أرضهم.

وبغض النظر عن اختلافنا مع الأيدلوجيات التي تتصدر المصورة وترفع البندقية فلا أحد في الأرض يمكنه أن يعترض على حق جميع الكائنات، في الدفاع عن رؤوسها وكرامتها ومنازلها بالمعنى المباشر لهذه المنازل.

والشعراء أول من يسرى بسريق ذلك الدفاع، حستى قبل أن يندفع مثلما تشم الأرض رائحة المطر، سواء كان ذلك البسريق بسريقاً لأسنان الكلاب وهي تدافع عن جرائها أو بسريق نيسسران البنادق حتى قبل أن تنطلق من فوهاتها.

كيف سنقرأ، في هذه الحالة، لمعان السيوف في شعر المتنبي وأبي تمام، أم هي مجرد تراث متوحش في تاريخنا الذي ينقصه كثير من الجمال؟ في هذا الشرق الذي نريد أن ننتزعه من حلده المحشوشن

الذي تجرب فيه الأسلحة والذي يقاتل بأظفاره التي لم تعد صالحة لأن يبرى بما قلم على قول المتنبى.

لكن أحمد عبد الحسين يكتفي بتسمية أحمد أطمراف الجمزرة (المتأسلمون الطامحون إلى الحكم) بينما الواقع العراقي اليوم، يقول إن هؤلاء هم الأغلبية الساحقة من شعبنا العراقي، فمن أين نأتي بشعب آخر نجري عليه اختبارات المدنية والحضارة المزعومة؟ قلت إننا قمد نختلف مع الأيدلوجيات التي تتصدى اليوم للاحتلال ولكننا لا ينبغي أن نقف ضد حق الشعب في مقاومة الاحتلال، ولا أن نمارس يقينية ضد طيف بشري واسع من العراقيين لمحض هذه القناعة المختلفة.

فئمة من يسردد كالملدوغ (التيار الصدري لا يمثل الشيعة) وهي جملة حق إضافية تطلق مرة أخرى لتشييد باطل، تماماً كمقولة أن محمد باقر الصدر لا يمثل الشيعة والصدر الثاني لا يمثلهم، وحزب الدعوة لا يمثلهم وأهل الجنوب لا يمثلوهم، الدعوة لا يمثلهم وأهل الجنوب لا يمثلوهم، والمقيمون في النحف وكربلاء لا يمثلوهم، ليبقى الشيعة بحرد حالة سائلة لا تتكثف في صيغة ما، ولا يمكن أن تعبر عن انتماء عضوي أو اجتماعي أو نخبة داخل الجماعة، ليبقى من جاء مع الأميركان أو من يجيء مع غيرهم، هم فقط من يمثل الشيعة وذلك هو الباطل بعينه وفمه وأطرافه أيضاً.

ليخرج المحتلون أولاً ويسرفعوا أسلحتهم المصوبة نحسو صدور الناس، وبساطيلهم التي تدوس الرؤوس معممة وحاسرة، حليقة وكثة الشعر على حد سواء، تماماً مثلما قال البعض ليسقط صدام أولاً، وبعد ذلك نديسر خلافنا مع من نختلف، لنكتشف هل حقاً أننا لا نمتلك مقومات الشعب بل (مجرد كتلات بشرية لا تجمع بينها

جامعة ميالة للفوضى) كما وصفها فيصل الأول الهاشمي للإنكليز عند تكوين الدولة العراقية التي الهارت اليوم.

يقول أيضاً (أما من كان مع المقاومة فهو منشرح الفؤاد حتى في يوم عاشوراء الذي أحيته كلاب الزرقاوي المقاومة وبعض الطائفيين من السنة العراقيين.) وهذه لعمري يقينية قاتلة حقاً، وسوق لاتحامات لا تطال أطرافها المسمين فحسب، بل وتسيء لكل من يحرص على توجيه فكرة المقاومة نحو مسارها المشروع، حتى بدا أحمد عبد الحسين كمن يريد أن يوحي وكأن كل من يقول بالمقاومة ينبغي أن يتحمل تبعات هذه الفعلة، وبالنسبة لي كتبت عن هذه المحزرة مقالاً في وقتها تحت عنوان (عاشوراء عراقية.. مواكب الذكريات وسرايا العنف) لكنني لم أكن هذه اليقينية التي قدمها في عبارته تلك، بل برأت سنة العراق الذين عرفتهم من هذه المحزرة، واعتبرت أن القضية لا تخرج عن دائرة تدبير حارجي بما فيهم الأمريكان أن القضية لا تخرج عن دائرة تدبير حارجي بما فيهم الأمريكان أن المسهم، حتى وإن كان بعض العراقيين \_ من أي الطوائف \_ أدواته الشطرنجية.

وهنا أتساءل، لماذا لم يحدث في أربعينية الأمام الحسين ما حدث في عاشوراء؟ مع ملاحظة أن المحتلين ظلوا منذ شهر يؤكدون وجود مخطط لتفجيرات مماثلة، وقبل يومين فقط خرج وزير حروبهم رامسفيلد ليقول إن قواته لا تستطيع ضمان حياة زوار العتبات المقدسة في النحف وكربلاء والكاظمية، بينما نرى المواكب تمشي سيراً على الأقدام من كل محافظات العراق، ويبستم المشباب والشيوخ على حد سواء أمام العدسات وهم يرددون بتلقائية ذات

دلالة (جئنا لزيارة الحسين على عناد الأميركان) نفس الجملة التي كنا نسمعها قبل سنوات مع استبدال الدكتاتور بالمحتل.

هذه المواكب الراجلة لم يحولها عن طريق سيد الأحرار الحسسين، إلا رصاص المحتلين لتستدير نعوشهم هذه المرة نحو مقبرة النجف ضحايا رحلة أبدية نحو خلود عاشورائي وليس كلكامشياً هذه المرة.

هل أعيد التساؤل بصيغة أخرى، فأقول لماذا كلما لاحت مــآذن كربلاء وذكرى الشهداء، لمعت نصال الدكتاتور بالأمس، ورصاص المحتل اليوم، وإشاعاته وشبهاته الموزعة في تدبيـــر غريب؟

وخاطبني بالقول (فلا تقعد على ناصية الدرب بانتظار القوافـــل تأتي إليك بأنباء الفواجع التي تؤكد لك وطنيتك وخيانتي....)

لكني لم أقف عند ناصية الدرب كما يعلم، ولأنسي لا أمتلسك اليقين القاتل، فلن أجعل الأمر تأكيداً لوطنية أو وسماً بالخيانة، أنسه حوار يبحث عن اليقين ولا يدعى امتلاكه.

وأحمد عبد الحسين وسواه يعرف أنني لم أجلس على تلك الناصية التي افترضها، بل ذهبت إلى بغداد وهي لا تزال تحترق - هل انحسر حرائقها اليوم؟ - والجثث لا تزال متعفنة في الشوارع - هل انحسر رمي الجثث على الطرقات؟ - وخرجت بقناعة كنت متقيناً منها بشكل ما، لكنني اليوم أكثر قناعة كما وهي أن العراق كان محتلاً ولا يسزال كذلك، وعنونت شهادتي تلك (العراق بين احتلالين).

لست على ناصية الدرب، بل ذهبت لمدينة الثورة لأماكن نشأتنا معاً، ورأيت أن اضطهاد الناس هناك هو من أسقط صدام ولسيس الأميركان، وكتبت (ئغرة الضواحي الشرقية) ولا يمكن لي أن أنكر

أن هذا التيار الذي يقاوم اليوم هو من كان يدير تلك المؤسسات، يضمن أمن الناس ويجعل من مراكز القمع مستشفيات حيرية، ومن المساجد مكاناً لاستعادة المسروقات بعد الفوضى التي حلت بالبلاد، بينما لم يكن للأميركان من مهمة سوى الارتقاء على منصات مدرعاتهم وتوجيه بنادقهم نحو الجهات الأربع متحفزين لإطلاق النار، وقطع الطرق لحظة يشاءون ودونما سبب، إلا للاستعراض وإرهاب الناس كما كان يفعل من نعرفهم، ويمرون فوق سيارات لا مصادر لرزق أصحائها سواها، كألهم يجدون تسلية وحيدة لهم في صيف بغداد الساحن.

يحق لأحمد أن يختار الانرواء خارج مدرجات الملعب وأن لا يكون مشجعاً لأحد الطرفين إذا كان الأمر بسرأيه بحرد لعبة لكرة القدم (تحويل الساحة العراقية إلى ملعب لكرة القدم وكل منهم انتهى مشجعاً لأحد الفريقين: أميركا والمقاومة.) لكن الساحة العراقية اليوم ليست ملعب كرة قدم بالتأكيد، ونحن لسنا مشجعين، فكرة المقاومة أبعد من ذلك مثلما هي فكرة الاحتلال.

فملعب كرة القدم الوحيد في الفلوجة صار مقبــــرة جماعيــة للعشرات من أبناء المدينة ولم يعد صالحاً للعب إلا إذا كان هناك من يــريد اللعب على رفات أبنائه.

ما يجري اليوم وغداً وإلى ما شاء الله ليست تسعين دقيقة أو هــو وقت إضافي ضائع قد يــرجح كفة أحد الفريقين، ونحن لــسنا في شوط ثان، فالزمن أبعد من ذلك بكثيــر.

نعم كان جانباً من كتابتي (عن الدم الذي يــراق) متوجهاً نحــو بيان أحمد الأول ومن وقعوا عليه، وكنت آمل فعلاً أن يكون بيانــه في إدانة الجازر الأميــركية في العراق، يحمل الحماس ذاته الذي حمله البيان الأول، بما حمله من (ميديا) واضحة التضخيم.

لكنّه جاء بياناً باهتاً، لا يتناسب مع حجم ما جرى، ولا يكاد يطال أذيال البيان الأول ضد قتل «الحراس الأمنيين الأميسركان في الفلوجة» يكفي أن نشير هنا إلى طبيعة (الميديا) التحريضية، في البيان السابق ومقارنتها بالبيان الحالي، إلى أن البيان الأول ضمّن صورة البشاعة في التمثيل وتعليق بقايا حثث وكلاء الأمن، وصيادي المرتزقة في العراق، وكأهم حلاج يصلب من جديد على حسس الفلوجة (1).

(1) جاء في ذلك البيان: » ونحن نرى مشاهد سحل الأميركان الأبريساء وحسرق حثنهم وتعليقها، لا يسعنا الا التوقف ملياً أمام هذا الانحطاط الإنساني الذي نحسب أن بحاهل أفريقيا التي كانت تقام فيها كرنفالات الشواء الآدمي قد هجرته منذ زمن بعيد » علماً بأن المقاولين الأربعة التي ادعت إدارة بوش إلهم مدنيون، وجرى ترديد التوصيف نفسه في البيان المذكور هم في الواقع يعملون لصالح شركة (بلاك ووتسر للتعهدات الأمنية) وبينهم من ارتكب جرائم خلال فترة الحكم العنصري في جنوب أفريقيا. وللمزيد من المعلومات حول هذه الشركة يمكن مراجعة موقعها على شبكة الأنترنيت على الرابط:

#### www.blackwaterusa.com/securityconsulting

وكان (الجيش الإسلامي في العراق) قد أعلن مسؤوليته عن قتل الأميركيين الأربعة، في كمين داخل الفلوجة، وإن المقاتلين انسحبوا، بعد تنفيذ العملية بينما قام حـــشد من المدنيين بالتمثيل بالجثث بعد ذلك. طبعاً لا أحد على وجه الأرض يستطيع أن يبرر التمثيل البشع بأحساد هؤلاء، الذين وصفتهم وصفاً خاطئاً حينما سارع إلى نعتهم بالضحايا الأبرياء.

وطالب (قوات التحالف بتعقّب هؤلاء المتوحشين من القتلة ومن الذين مثّلوا بالجثث أو الذين احتفلوا في مهر جان الضباع هذا، وتقديمهم إلى العدالة بأقرب وقت ممكن.)

لكن البيان (الهاديء) عن مجازر المحتلين لم يتضمن مثل تلك الصور، ولا أي دعوة لتقديم مرتكبي المجازر لأية عدالة فأية عدالة محتزأة هذه ولماذا مرة أخرى؟

تنميط المدن واحدة من صيغ تبرير الجرائم التي دأب صدام على انتهاجها وهو يستبيح المدن، كلنا يذكر حلبحة ونحن نسرى اليوم آلاف العوائل تهجر من حلبحة الأميركان: الفلوجة! وها هو أحمد ينحت تنميطاً جديداً يسميه الفلوجيين، وكان الفلوجة أصبحت هوية للعنف والتوحش، فيحاول التبرؤ من أفعالها؟ هل يعلم أن الفلوجيين، بينهم السنة والشيعة والأكراد المهجرون من مدن عدة، فيليين وغير فيليين وآشوريين وتركمان وحتى صابئة؟

إذن لماذا هذا التنميط الذي كان واحداً من يقينيات كتاب بيانات العار، عندما ينعت عراقيين في المدينة دون يقين بفلوجيين، هل يعلم أن معظم سكان منطقة حي الجولان الذي كان يعرف بحي المعدان هم من فقراء العراق، ومن القادمين من كل أنحاء العراق للعمل في مشروع الثرثار أو السكك الجديد أو غيسرها من الأعمال، وهم من طيف كوزموبولوتي متشابك؟ وإن الشيعة مثلاً يشكلون ما نسسته

عشرة إلى أثني عشر بالمائة من الفلوجيين الذين نعتهم بتسمية تحمــل دلالة الكراهية.

ألم يقرأ هو ومن وقع البيان معه، شعر الرصافي عن الفلوجة، وهو من ساكنيها في عشرينيات وثلاثينيات القرن الماضي، وما حدث فيها من مجازر وقصف عشوائي من قبل البريطانيين خلل أحداث معارف بحركة مايس / آيار عام 1941، هل يكفي أن نذكر بان الناس في المدينة لا يسزالون يؤرخون لذلك بسنة (الهجة) عندما جرى تهجير أعداد كبيرة من العوائل في ذلك الوقت، نتيجة سقوط أكثر من مائتين من مدنييها، حينما لم يكن تعدادها يومذاك يتجاوز الآلاف السبعة، وها نحن نشهد (هجة) جديدة بعد أن تضاعفت أعدادا نفوس المدينة وتضاعفت معها قوة الفتك من طائرات «الأف» بكل أرقامها وأبجدية قتلها.

لكن الفلوجة هي فلوجتان كما يشير صاحب معجم البلدان، فلوجة صغرى وأخرى كبرى، إحداهما سواد بغداد والأخرى سواد الكوفة وكلتاهما تسمية تدل على خصب الأرض حيث يمر الفرات، تلك الفلوجة التي أعرفها، وليست مأوى القتلة ومناصري صدام كما يحاول أن ينمطها، فإلى أي منهما ننحاز اليوم؟

## المنفى المستمر

حسناً فعلت صحيفة كتابات حين أعادت نشر مقالسة الكاتسب عادل عبد الله (أدباؤنا في المنفى) التي يبدو من الإشارة التي ذيلت بحا أنه نشرها في حريدة الصباح (الناطقة باسم قوات الائتلاف)<sup>(1)</sup> كما هو مثبت في ترويستها (ولا أدري إذا ما غيسرت حلدها بعد ذلك) فعلى الأقل ذاك ما قرأته بعيني الاثنتين في زيارتي الأولى لبغداد بعسد شهرين من احتلالها عقب سقوط نظام صدام.

مكمن الحسنة في إعادة النشر هنا ألها تتيح (لأدبائنا في المنفسى) الذين شملهم العنوان دون استثناء أن يطلعوا عليها، أولاً. خاصة لمسنهم أمثالي ممن لا يتابعون صحافة الاحتلال دائماً، كما ألها تتيح لمسن

<sup>(1)</sup> نشرت المقالة بالإساس في جريدة الصباح في 12 أب / أوغسطس 2005، وأعيد نشرها في صحيفة كتابات على الانترنيت في اليوم التالي. وجريدة الصباح هي جريدة الاحتلال الرسمية، رغم ما يحاوله البعض من تزييف، وهسي الجريسدة الوحيدة بالإضافة إلى جريدة (بغداد الآن) التي أصدرتما القسوة المدرعة الأولى الأميركية في العراق، ووزعتها القوات الأميركية بحاناً كمنشور الحرية للجنرال مود. ذلك ألها تحمل فرمانات قادة الاحتلال، وعندما نتحدث عن المحتلين هنا فإنسا لا نتحدث عن بوش ورامسفيلد ولاحتى مايرز، بل عن فرمانات الجنرالات الميدانين خلال احتلال العراق كريكاردو سانشيز، وديفيد ماكيرنان وديفيد باتريوس.

يريد مناقشتها، دون أن يضطر من يريد ذلك، أن يُجر إلى الكتابة في صحافة تنطق باسم المحتلين، وأؤكد هنا أن ردي هذا يخص صحيفة «كتابات» وحدها وعادل عبد الله ولا شان لي بجريدة الاحتلال<sup>(1)</sup>.

يبدو أن لعادل عبد الله مشكلة مع بعض العراقيين الهاربين إلى عمان في التسعينات، لكنَّهُ يسحب عقابيل تلك المشكلة لتممل

(1) حاول البعض لعب دور المهرج بالادعاء أن حريدة الصباح انتقلت إلى العراقيين مع انتقال السيادة بموجب قانون وقرار مزعومين، وفي الواقع لا يوجد شيء اسمه القانون 65 أو القرار 66، في الواقع هناك أوامر بأرقام 14 و 65 و 66 تحدد عمل وسائل الإعلام في العراق، وتعرف دور ما سمي (الهيئة العراقية للاتصالات والإعلام).. القراران أو القانونان المزعومان 65 و 66 هما في حقيقتهما المريرة (أمران) صدرا من بول بريمر في العشرين مسن آذار / مسارس 2004. أي قبسل الانتقال المزعوم للسيادة، وبعد أكثر من عام على صدور حريدة الصباح وتأسيس شبكة الإعلام العراقية. يمكن في هذا الصدد مراجعة نصوص تلك الأوامر على موقع سلطة الائتلاف تحت بند الأوامر الملزمة كما يمكن مراجعة الفقرة 6 من الأمسر 65 تحت باب الغرض التي تتحدث بالنص عن (تقوية دور كلاب الحراسة الذي تقوم به أجهزة الإعلام لرعاية المصلحة العامة.. ألح)

وقبل ذلك يمكن مراجعة الأمر رقم 14 في 10 تموز 2003 الخساص بالنسشاطات الإعلامية المحظورة والذي يتضمن تحريم نشر أي مادة تحرض على مقاومة الاحتلال. وهو الأمر الذي تسبب في مقتل أكثر من ألف عراقي من أبناء المدن الفقيرة، خلال معارك النجف التي نشبت على خلفية تفاعلات هذا القرار بإغلاق جريدة الحسورة التابعة للتيار الصدري. جميع الأوامر والتعليمات والإشعارات والمسذكرات تلسك وقعها بول بريمر تحت ديباحة واحدة (بموجب قانون الحرب وقرار بحلسس الأمسن على أن القوات الأمريكية قوات محتلة..) تماماً كقرارات صدام على مرجعية الصلاحيات التي منحها له بحلس قيادة الثورة.

(المنفى) كفكرة أبعد من الحدود الجغرافية فهو لا يسستثني بعنوانه وبتفاصيل مقالته أياً من المثقفين الذي يعيشون في منافي متعددة الطبقات والمستويات.

وهو يقول أنه يريد أن يكون منصفاً، ويعني بإنصافه أن السذين عادوا إلى العراق وعملوا في المؤسسات الثقافية تحت نير الاحتلال، هم وحدهم الذين لا يشمله هجاءه الغريب هذا.

قد يصح شيء مما ورد في مقالته على أعداد كبيرة ممن يعرف وأعرف ممن أسماهم (الفارين بلا قضية) وهم كذلك فعلاً، ولكن الموضوعية والإنصاف اللذين لم يقترب منهما هو أن المنفى لسيس هؤلاء بالتأكيد وبالتالي هجا جوهر المنفى الحسن، بمظهر سمج!

الإنصاف الذي لم أحده في مقالة عادل عبد الله هو أن يقول أن هناك طائفة من الأدباء العراقيين - لم يشر إليها مع الأسف - رفضوا العودة إلى البلاد أو لم يستقروا فيها، لان لهم موقفاً واضحاً في رفض الاحتلال، وآلوا على أنفسهم أن يواصلوا منافيهم غير السعيدة ولا السياحية بالتأكيد، على أن يعودوا إلى وطن لا يرزال مستعبداً بعد أن كان كذلك، والمنفى العراقيي ليس وليد الاحتلال ولا الدكتاتورية، إنه تاريخ من عناد المثقف العراقي وقوته إنه المنفى الممتد إلى ما قبل تأسيس الدولة العراقية، عندما احتار عبد المحسن الكاظمي أن تدور على حياته رحى المنافي منذ أواخر القرن التاسع عشر، ولا يخضع لسلطان المحتلين ولا لتبدل راياقم بين عهدين.

من أجل هذا يستمر منفى هذه الطائفة التي أغفلتها تلك المقالــة دون مبــرر. لو ان عادل عبد الله أشار إلى هذه الطائفة التي يعرفها بالتأكيد، لأمكنني أنا الذي أعرفه أن أفسر شيئاً منه، فما عدا مما بدا؟ ولماذا لم اقرأ في مقالته على قصرها، كلمة (احتلال) واحدة أو لما يسشير إليها أو يسرمز لها وإن على بعد؟

ولعل عادل يتذكر هجائيات سامي مهدي لشعراء المنفى، تلميحاً وتصريحاً، والعشرات من الكتابات والتقارير والوشايات اليي كانت تتقرب من السلطة بمجائيات مماثلة لا أريد لكتابته هذه أن تبدو وكأنها تتمة لها! وإلا فإنه يعلم أن سامي مهدي، على سبيل المثال، سيشعر اليوم أن منفى سعدي يوسف مثلاً لم يكن عبثاً وها هو يتواصل بينما تموت قصيدته تلك في معناها الملفق.

ثم.. أتعلم أم أنت لا تعلم؟ على هدي قول أبي فرات الذي لم يعد إلى العراق هو الآخر حتى ولو رفات! بأن هناك مثقفين هربوا مسن العراق للحفاظ على حياهم ليس أكثر، وكانوا ملاحقين حقياً، وهناك آخرون اجتازوا حدوداً والهاراً وحقول ألغام قبل أن يصلوا إلى الضفة الأخرى وليس بتأشيرة دعوة وجواز سفر، وهناك أدباء انتفضوا على صدام و لم يكن أمامهم إلا الصحراء.

ثمة من بين هؤلاء من لا يريد لأحلامه أن تنوس بين دكتاتور ومحتل، وأن لا ترهن هكذا لأول القادمين، وتبذل تصفيقاً وتبحيلاً بحمد الفاتحين، بل تلعنهم كما لعنت الذين من قبلهم، وتبقى وردية لا يمكن لرماد الحروب أن يشوهها، وإن حدث، فهي عنقاء الرماد أخرى.

القضية إذن لا تتعلق «بدعوة كريمة» لوزارة الثقافة بتوفير فرص العمل لأدباء الخارج وكألهم بقايا البعث، أو رموزه فهؤلاء السذين أعنيهم تفخر أهم الصحف والمحلات العربية بالنشر لهم، وهم غير معنيين بوظائف الوزارة التي لم تستطع تثقيف نفسها حتى الآن.

المنفى العراقي، ليس مقهى السنترال في عمان الذي انطلقت أحكام عادل عبد الله وانحصرت فيه ومنه لا أكثر، والذي لا أعرف ولا يعرفه الكثير من المنفيين قبلي وبعدي، بل هو في جانب منه مقبرة الغرباء في السيدة زينب حيث قبر الجواهري الكبير وهادي العلوي ومصطفى جمال الدين وعلي كريم سعيد، وحيد سعدي يوسف، وسفح قاسيون قرب ابن عربي حيث قبر البياتي وحيث مقابر غائب طعمة فرمان في موسكو وبلند الحيدري في لندن وآدم حاتم الذي تكفلت بلدية صيدا بدفنه في مقبرة الشهداء، والمقابسر الباردة في الدول الإسكندنافية، وضريح القديس جان دمو في هبوب العالم الجديد، والعشرات من المقابر ليس في الأرض وحدها، بما وسعت، بل في البحار أيضاً وفي ما وراءها، منفي يؤرخ لتاريخ قاس من فكرة طلب الحرية التي لا يمكن اليوم استبدالها بدبابة أمير كية تجوب شارع الرشيد وتتوقف عند ساحة التحرير.

### ثقافة الأشباح: بملوان في سيسرك الحرية

بعد الخبر الذي أوردته وكالات الأنباء العالمية، حول توصل علماء من الولايات المتحدة وبريطانيا، إلى إضفاء حاسة اللمس على المتراسلين عبر الانترنيت، تكون تقانة المعلوماتية قد توصلت إلى إنجاز كبير نحو الإفصاح عن حرارة إنسانية بدت مفقودة في هذا العصر النادر، أن تحس بملمس يد صاحبك وحرارتها حتى وهو بعيد عنك، لأكثر من ثلاثة آلاف ميل! إنها خطوة أخرى نحو الحد من نشاطات إرهابي الفكر، المتسللين للمجال الحر الذي يمنحه عصر الانترنيت، وتسجيل بصمات المجرمين لإدانتهم، وعدم السماح لهم بالهروب من حريرة ما ارتكبوه، إنها أيضاً تمثل في حانب منها، إذا ما حرى تعميمها بالمستقبل، وقد اعتدنا أن يتم مثل ذلك، وسيلة مقاومة نمط بدأ يستشري في أوساط النشر الإلكتروني مؤخراً وهو نمط اسمحوا لي أن أسميه (ثقافة الأشباح)

ورغم أن مثل هذه الثقافة لها أسماء محدودة، لكن شبحيتها توحي للغافل، والطيب، وقليل الدراية، بأنها تيار واسع، فهي ثقافة لها حنود محندة من شياطين وأرواح من شتى العصور.

ثم أن حورج أورويل بخياله الروائي الذي أبدع حكومة بها وزراء لنشر الكراهية والكذب والحب أيضاً، وأغاثـــا كريتـــسي بعوالمهـــا البوليسية، وأعتقد أن لها رواية تحتم بالأشباح أيضاً إذا لم تخني ذاكرتي

الصبا، وباسميهما المستعارين، استطاعا تشييد مجد أدبي يصلح أن تتبناه ثقافة الأشباح هذه.

غير أن الفائدة الأهم التي تفرزها لنا هذه التجربة، هي اليق ستنتج تقاليد جديدة، طالبنا بها منذ سنوات، قبل أن تخرج علينا هذه الأشباح من عوالمها، وتدعونا إلى تبنيها، وفي كل الأحوال، فنحن اليوم أمام نمط جديدة من الثقافة: (ثقافة الأشباح) وعلى أي مثقف أو شخص عادي أن يتصور، ما يندرج تحت هذه التسمية من مسميات، ومن أعراف جديدة، وبدع، ستحتاج إلى ناقد ما بعد بنيوي، لكي يقرأها بأساليب جديدة.

وحتى لا يكون الكلام حاداً، فثقافة الأشباح من سماقاً أن لا تكون كذلك، وان تكون الهامية ومسكونة بنزعة التدمير الذاتي، وتجهز على أصحابها، برسم صورة نمطية للشخصية العراقية، ولكل شخصية قومية وعولمية، بأنها تطارد هذا الشبح في ثقافته اليتي أراد الخروج بها، من العراق، وربما انتهاء بشبحستان! بحثاً عن الحرية التي قد تتلخص بالجنون أو الانتحار بوصفهما من الخيارات الأساسية لهذا المفهوم على رأي سيرون كيركغارد الذي يؤكد أن الحضارة لا يبنيها سوى السأم، وأيده في ذلك غيره من آباء الوجودية.

سمة أخرى من سمات ثقافة الأشباح، ألها لا تريح حتى الميست في موته، فتعيد تعذيبه من جديد، باستعارة اسمه ليكون في مواجهة مسن لا تقوى على مواجهتهم، حتى تتمرد هذه الشخسصية علميهم، ولا تنصرف إلى نعمتها راضية مرضية، إلا وهي تضيق الخنساق علمي المعذبين الجدد.

أداعب هذا الشبح رغم أن لي مشاغل أخرى، فأنا معني بك أيها الشبح عندما تموت ولا يسرئك إلا الأشباح، ومعني بك أيها الشبح، عندما تخيف الصغار والطيبين والآمنين والغافلين، ومعني بك أنا أيها الشبح عندما تحزن وأنت تقرأ خبر مصافحة اليد عبر الانترنيت.

بقي سؤال أحير يتعلق بثقافة الأشباح، أليس مما يثير العجب أن أسماء من ينتصرون لثقافة الأشباح هذه هي أسماء لم نسمع بها في ثقافتنا، في حين أن أسماء تكتب في الجانب الآخر أسماء نعرفها ونقرأ لها. غريب أليس كذلك؟

ولا غريب إلا الشبح<sup>(1)</sup>.

إذن أيها الشبح الجديد، إما أن تكون نكرة أو انك تتخفى خلف اسم مستعار. وفي الحالتين معاً، فكتابتك عن كبير شعراء العراق: سعدي يوسف، هي كتابة مأجورة ومدفوعة.

<sup>(1)</sup> سادت خلال حرب »حرية العراق» إلى جانب طائرات الشبع التي شاركت في » صنع » تلك الحرية كتابات شبحية موازية نشرها عدد من الكتاب تحت أسماء مستعارة سرعان ما تلاشت بعد الاحتلال، ومن بين تلك الكتابات التي لم تتوان عن كيل الشتائم »بحرية» لافتة لكل من له موقف ضد الاحتلال ومن بينها ما كتب أحدهم عن أن » بسطال الجندي الأميركي، الذي حرر العراق، أشرف من سعدي يوسف وكل شعره» وهذا السحال مع هذه الأشباح، ليس نقاشاً كما هو الحال مع الآخرين، بقدر ما هو كشف لنمط »الثقافة» التي »ينتمي» لها هؤلاء.

ويبدو أن كتابات سعدي الأخيرة أفقدت العملاء والصيارفة الفاسدين والمزورين وسواهم ممن نعرف، توازهم وسيظهر عمن ذعرهم الداخلي مهما حاولوا إخفاءه.

متي يموت سعدي يوسف؟ سيبقى حياً لكن من أنت؟

لست شيوعياً، لكنني أتساءل لماذا يصب هذا الاسم المستعار الذي لن يطول تستره، غضباً إضافياً على الحزب الشيوعي العراقي؟

(سعدي يوسف طائفي) شلت اليد التي كتبت هذا، والعقل الذي فكر به، كإثناً من كان، سعدي طائفي لأنه نبه إلى المصير الذي وصله عبد الجيد الخوئي، لكن هل كان قتلة الخوئي طائفيين أم هـم عراقيون؟

سعدي يوسف: «شيعي سني كردي تركماني يـزيدي آشوري صابئي» وأكثر «سومري أكدي بابلي كلداني» عراقي ممتــد منــذ الحذور حتى الانتماء ولا تتصور أيها الصغيــر أنك يستطيع أن تمرر سمومك وروائحك الكريهة.

ومادمت نكرة، كما تقول، فما شأنك بالسياب والبياتي وسعدي، وما شأنك بي وبالشعر، ما شأنك لكي تدلو بدلوك الفارغ في ما هو ليس من شأنك؟ فلعلك لم تقرأ سعدي وهو يسمى بلاد ما بين النهرين: بلاد ما بين سيفين، ولعله أراد سيف الطغاة وسيف الغزاة، هل قرأت (إعلان سياحي عن حاج عمران) القصيدة التي صرت موقناً اليوم إنها بحاجة إلى تحديث على ضوء ما يجري، هل قرأت عن:

(العراق الذي جمل المذبحة،

العراق المقاوم بالصمت والأضرحة؟) هل قرأت القديم:

## (وطني كأن الحرف يهمس باسمك الغالي ويسزأر)

لتعرف أن تراب العراق يطرى فيشف وهو يسمع صدى صوت سعدي مردَّداً على شفاه أجيال الثقافة العراقية، الأجيال التي كانست قمرب قصائد سعدي يوسف وتنسخها بأقلام الرصاص في الرنسود.

فمن أنت ليتحفنا الزمن الهزيل وعصصر الحريسة الأوتوماتيكيسة بأمثالك، ما شأنك بتقييم الشعر العراقي بالأنترنيت؟

لا قول لدي لأمثالك، لكنني سأفترض أنك شيح ناحل لمهرجسي الزمن الرديء الذي نعيشه، وسأجعل من هذه المقالة سيسركاً وشيئاً منه لأستعرض فيه بعض بملوانياتك الصفراء المضحكة المبكية.

سعدي والبياتي و «من يقرأهما من شعراء العراق كذبة كبيرة في تاريخ العراق» أما الحقيقية الوحيدة اليي تعرفها فهي حرية الماكدونالد، والعشرين دولار، وأحمد الجلبي، وسرقة التراث العراقي وحرائق بغداد، والجواسيس الإسرائيليون الذين يجوبون بغداد اليوم، والبحث المزعوم عن أسلحة الدمار الشامل في كل أنحاء السشرق، وحمداً للأوثان أنني هنا في زنرانتي الدمشقية.

أنا وثني أقدس الرموز، وهل كانت الحرب التي حررتكم بعد أن كنتم عبيداً، هل كانت إلا حرباً وثنية رمزية، تمثال صدام يسسقط فتسقط بغداد، يا الله.

ترتفع صور الجلبي مع خط مسير الدبابة الأميركية لتصل بغداد ويرفرف علمه لكي يكون علم العراق. تماماً كعلم صدام الذي جعله علم العراق، غير أن العراقيين يستقبلونه الآن باللغة التي يعرفها حيداً: go go حلبي، no no مدام no no حلبي

يا الله.

لكأن اللاوعي الجمعي لأبناء سومر وبابل هو الذي اختار لهم هذه المقاربة لرفض الدكتاتور والطغاة والعملاء على حد سواء.

هذه الحرب رمزية فلماذا يـــريدون منا أن نحطم رموزنا مع تماثيل الدكتاتور ؟

تراث العنف العراقي بالسحل، عاد لكن بصيغة رمزية أكثر تساعاً في عصر الحرية فتمثال الطاغية وليس الطاغية هو الدي يسسحل، الحرب رمزية لأن الأميركان يهدون التماثيل وغمة من يكمل فيها هد الرموز، أحرار تجار الأسلحة وشركات النفط، ينظمون هباً من نوع آخر لمتاحف العراق، ويعرضوها في متاحف الحرية في باريس ولندن وبرلين، وربما في واشنطن التي صارت لها صلة اليوم بحضارة أور. وها هي دعوة جديدة للتحرر من الرموز العراقية، لألها أصنام، وعلينا أن نستهدي بحشد من بوم النكرات وهم يدلونا إلى طريق الحرية.

شأنك أن تتحدث عن حماه وعبد الباري عطوان، والأنظمة الدكتاتورية وعالم الجاسوسية، وأفق الحرية التي يقدمها أسياد أسيادك على دبابة أبرامز حيث لا توقفها في الطريق إلى الحرية حسى

قاذفات الأربي حي. ولكن لا شأن لك بالحديث عن تراث العـــراق ورموزه الثقافية وتراثه الحضاري.

لقد ترك الشاعر سعدي يوسف وغيره من العراقيين مبدعين وبسطاء، تركوا ذكرى عراقية جميلة في دمشق وبيروت وعمان وباقي المدن العربية، وتركت أنت والبعض من أمثالك ما يخجل منه كل عراقي إلى أن يأذن الله بعصر آخر ليس فيه من هم أمثالك.

ما شأنك أنت لتؤلب على بلد عربي بعد أن وضعتم بلاد ما بين النهرين تحت سرفات الدبابات الأمير كية والبريطانية لتسحق أبناءها وترائها وحضارها.

لقد سبقك من سبقك، في محاولة اللعب بطريقة مضحكة مبكيــة فانظر أين هو.

واليوم تحاول اللعب بطريقة أرخص ولن تجدي هذه المرة أيضاً وسترى، ولا عجب بعد أن تطاولت على فخر الشعر العراقي سعدي يوسف أن تتطاول على فأنت نكرة كما تقول بصدق:

# ولو كسان عبسد الله مسولي هجوتسه ولكسسن عبسد الله مسسولي مواليسا

و (على ما يسوؤك وينوؤك) على رأي جدنا الفرزدق قدس سره، فهو صنم آخر جميل من أصنامي.

إذن لي أصنامي التي تعرف ولك ألهتك التي ستقضي وقتاً ســعيداً في غسل فرو كلاب بوش، وكان الله في عون النكرات. لماذا تلعب لعبة رخيصة معي أيها البهلوان؟

دمشق مقهى الروضة، واللاتيرنا، أو القنديل المنطفئ الآن بنجوم أربعة تشبه نجوم الجنرالات في ربيع بغداد، وبار فريدي، والقيمرية ومقهى النوفرة والجامع الأموي دمشق اليي امتلأت بذكريات العراقيين الأحرار قبل حرية بوش، وقبل أن يأتي القطار الأميركي بعملائه، وقبل نصف قرن، يومها حرج الجواهري المل هو كذبة أيضاً أم صنم ؟ يومها حرج من غاشية الحنوع اليي تعود لبغداد هذه الأيام وجاء دمشق بأبياته:

## تحلفست خاشسية الخنسوع ورالسي وأتيست أقسبس جمسرة السشهداء

دمشق التي ما سألتني عن قوميتي ولا ديني ولا طائفتي، وملعون من ينكر ذلك، دمشق التي تعرفت فيها على الجواهري والبياتي وسعدي ومظفر وهادي العلوي ومصطفى جمال الدين وأبو حالوب، هـــؤلاء أوثاني إذن.

أولئسك آبسائي فجسئني بمثلسهم إذا مسا جمعنسا يسا جريسسر الجسامع

كما يقول الصنم، أرأيت : كل أصنامي تنطق فأين كلام آلهتك؟

فغسض الطسرف أنسك مسن نميسسر فسسلا كعبساً بلفست ولا كلابسساً (أي لا بوش ولا كلابه في التفسير النقدي المعاصر لأبيات الصنم الآخر جرير)

دمشق التي قرت بها أسفار العراقيين وأرواحهم، دمشق السيدة زينب (أم الغرباء) وما حولها من غرباء يلوذون بها وقبور تتبارك بجوارها، ودمشق فروع المخابرات التي تستدعيني بوشايات كتبة التقارير وهم يمارسون مهنتهم في العراق ودمشق وهولندة وأمريكا، في السبحن والحرية وفي كل مكان لألهم لا يمتلكون أخلاقاً غيرها. دمشق التي أكاد أنتفض بعد كل حادثة من هذا النوع، لكن شوارعها وناسها تعود لتحتضنني من جديد، فأحبها أكثر ويأتي من هم على شاكلتك ليحدثوا تلك التقارير بألعن طرقها.

دمشق الصحف العراقية الخمسون وأكثر، الصادرة فيها، والأحزاب العراقية الكردية والقومية والإسلامية الآشورية والتركمانية، بأسمائها ومسمياتها، بأعضائها وبالمتسترين بغطائها، دمشق التي آوت الشعراء والصعاليك والهاربين من الخدمة العسكرية، وغادرها ممتناً لخصلة في الروح، أو حاقداً حقداً اسود وناكراً للجميل لقبح في النفس السيئة، أهذه دمشق التي تعيرني هما يا عار المنفى؟

تدعو سعدي يوسف للانتحار، فلربما مارست انتحاراً افتراضــياً يوماً على الانترنيت وأنت في المنفى أم هو حريتك الأبدية؟

لقد دفعت ثمن بقائي كل هذه الفترة في دمشق غالياً بــسبب أمثالك، على طريقة كتابة التقاريــر التي تجود بها من حريتك علـــى سجني هنا. وثمة من يعرف هذا ولست في بازار لأروي الحكاية. أنتم أبواق المحتل الذي يسروع الناس والشعوب، دمسشق السيق المحتضنت العراقيين في كل الأوقات اليوم يتصاعد صوتك ضد هسذا البلد لتعبر عن معدنك، مثلما عبرت أنت وأمثالك عن معدنكم نحو العراق. لقد سقط الدكتاتور ولم يعد عملة رائجة للتداول والمزايدة، واليوم تحين ساعة الحقيقية لكن ليس على طريقة ربك بوش، سأطمئنك بأنني عائد للعراق، ربما لكسي لا أدع النكرات يحصدون بحداً زائفاً بشتم رموز العراق، أجل نحن قوم وثنيون نحسب الرموز، على الأقل لأحصل على جواز سفر فأنا وصلت الأربعين ولم أخر جوازا، ولم أزر بلدان الحرية لأفكر مثلك، أعرف قيمة أن يعيش الإنسان حراً كما تحررت وأنت النكرة كما تقول بصدق، من الحاسبات، فأنا فخور بكل عراقي يقدم شيئاً لنفسه في المنفى، المعنئك بأنك إذا جئت ستعرف أن لدينا ديناً وثنياً في العراق الذي التهريب وتزوير العملة والجوازات.

## جدل عربي أقلَّ فتنة. «فاجعة الجسر» والأكثرية المنشقَّة!

يكتب عباس بيضون عن العراق، كما لو انه يكتب منه، من يومياته المحجوبة، راوية أخرى غير التي يسسوقها إعلام التعبئة والتضليل، هذا ما اعتدناه من عباس طيلة العقدين الماضيين، وهذا ما يكاد يجمع عليه معظم المثقفين العراقيين، الذين تابعوا كتاباته ويحتفظون في وجداهم بتقدير عال لمواقفه، فهو ما كان يوماً من أولئك الذين صفقوا للدكتاتور في مرابده، إنما انحاز دون كثير تردد إلى ضحاياه، إلى الحقيقة الغريبة والصعبة في تلك السنوات.

من هذا المنحى أقول إن كتابة عباس بيضون عن العراق، مهما حملت مظالها من آراء، في أي وقت وعلى أية حال، هي حسق له كمثقف عربي أولاً، وكمعني إلى الحد الذي يجعله جزءاً طبيعياً مسن من المناقشات الساخنة حول قضية العراق تالياً، ومن هذا المنحسى أيضاً أناقش ما طرحه من قناعات في مقالته الأخيرة (1).

<sup>(1)</sup> مقالته في السفير الثقافي 2/9/2005 تحت عنوان (فاجعة جسر الأئمة. قدر الشيعة العراقيين) وأقول مناقشة لا ردَّ، لأن مثقفاً مثل عباس بيضون الذي لم يتردد في »الرد» على ثقافة الديكتاتورية ونقدها، في الحقبة التي كان عدد كبير من المثقفين العرب يسوغها، يبدو جديراً أكثر بهذا المصطلح عندما يتعلق الأمر بقناعات قابلة للمراجعة والجدل.

بيد أي لا أسعى من خلال مناقشة الصديق عباس بيضون في مقاله ذاك، إلى وضع كتلة من الأفكار تعارض ما طرحه، ولن أسعى كذلك إلى التوازي مع أفكاره، بل لأعيد مساءلة القناعات، قناعاته وقناعاتي كذلك، إزاء ما يجري في العراق، خلال السنتين الماضيتين.

أفترض أن المتابع لمقالات عباس في الشأن العراقي، خلال السنتين الأحيرتين، يستشعر ألها ما عادت بذلك الصفاء الدي يرى الوقائع ويحللها بجذرها لا بظلها الباهت، من حق عباس أن ينظر إلى تلك الوقائع من أمكنة أخرى، تناسب فكرته عن العالم الجديد الذي نشأ بعد صدمة 11 سبتمبر، والتفاعل تناغما أو استحابة لترددات اهتزازاتها في منطقتنا وفي عقولنا، من حقه أن يرد كل شيء إلى عصر الإرهاب، الذي يضعنا جميعاً في أتونه، لكن ثمة من يسأل أيضاً عن العقلية الخلاقة التي ابتكرته، وعما إذا سعى عباس إلى مراقبة بيضة النعامة وهي تفقس.

يتصدى عباس لتفسير أسباب ما حدث على جسر الأئمة، بعد أن (أعيا الجميع تفسير سقوط الألف) كما يقول، ويرركن إلى الشائعة كتفسير وحيد وممكن لما جرى، لكنّها لن تبقى هكذا: إشاعة سائبة دون أن يعيدها إلى أبويها، وما دام الزرقاوي أسطورة فاعلة بسيفه الأعمى - الجحاز هنا مختلف عن مقاربة حد السيف وما دام التكفيريون واقعاً يومياً، وقذائف الهاون التي أطلقت، قبل وقت قصير وقتلت بعضاً من طلائع الزوار، قرينة قريبة، فمن السهل في حال كهذه رد الشائعة التي قتلت ألفاً من الناس في ساعة من النهار إلى هاجس مؤامرة، إلى تلك الأرومة الغامضة، لكسن

المؤامرة هنا لم تعد هاجساً غامض المصدر، وهي ليست نظرية، إنهــــا واقع حقيقي وممارسة متدرعة وجادة.

فاجعة جسر الأئمة، أو ما يعرف بجـسر الكـاظم، أو جـسر الأعظمية تبعاً لإرث الثقافات المحلية في استيلاد التـسميات، هـي فحيعة حقاً، ومن المفجع الإضافي التعجل في تسييسها لإدانة أطراف معينة والتغاضي عن مجمل صناع هذه المأساة، فقد يكـون بينـهم أبطالها الحقيقيون.

ما لم يقله عباس في مقالته الأخيرة، على الرغم من أنه امتد بنظره خارج جغرافيا العراق لرصد تفاعلات أوزارها، وعلى الرغم من تركيزه على ملامح نمطية صار يعرفها من صناعها، أن من صنع الفاجعة يسعى إلى تسييس الفجيعة القديمة، واستثمار الفاجعة الجديدة أيضاً، المواكب نفسها تحمل رسائل وشعارات تتعلق بالدستور والفيدرالية تأييداً ورفضاً وتتصل بالاحتجاج على تردي الخدمات.

ما أنكره عباس من القضية بسرمتها أن العراق ليس (مجرد مصح معزول) ترك ليشفى من عنفه ذاتياً، فالأميسركان حاضرون في ردهة العناية الفائقة بجرعاتهم الدائمة التي تجعل من هذا المسصح حيويساً في عنفه وهياجه ولا أدري إذا ما كان يعتقد ألهم غيسر مكشوفين لسه كما هو الحال لأولئك الذين يقتلون المدنيين الأبسرياء باسم المقاومة.

لم نقرأ عن تحميله جانباً من المسؤولية، كما فعل العشرات مسن شهود العيان، للأميركان المحتلين وللحكومة التي لا تحسيم بأمن الناس، وبالطبقة الدينية التي سعت دائماً إلى تجييش مزيد من البسطاء

في حمى الهوس الديني والطائفي لتحقيق مآربها المرتبطة بالسياسية وليس بمبادئ العدالة الاجتماعية وإزاحة الظلم وكفالة حق الآخر المختلف، ولا عن الأكثرية المستباحة من بطارقتها، عن الجماعية المسخرة لجر عربات النخبة النوعية الصاعدة مع الاحتلال وتلك الحمى المتمثلة في تسيير عشرات القوافل المجانية التي تتولى الأحزاب الدينية تنظيمها لحشد هؤلاء البشر من فقراء الصفواحي النين لا يستطيعون عادة التحرك في العاصمة بسبب أزمات الوقود في بلد النفط.

لم ينتبه إلى أن المتأخرين عن عبور الجسر أعني في النصف الأول الشرقي منه القريب من الأعظمية، كانوا يتدفقون بلا تنظيم، فيما يقف على جانبه الغربي القريب من الكاظمية، مسلحو المؤسسات العسكرية المستنفرة لهذه المناسبة، وميلشيا الأحزاب الدينية ودوريات عسكرية أميركية تقنن العبور، ليس هذا إرهاباً بالتأكيد، على الأقل لم يشر إليه عباس وهو يرد الإشاعة إلى جذور سابقة تبدو كافية بالنسبة له في رد الإشاعة إلى مصدرها الوحيد (من يعرف ماذا جرى في عاشوراء الماضية لن يسأل ولن ينتظر حتى يصدقها) ومع هذا تنطلق الإشاعة من الجانب الآخر الجانب الذي ينكبس بشره، في موسم نضوج الرطب، في حمى الازدحام الذي يرداد في كل لحظة، في بلد تتجاوز درجة الحرارة فيه الخمسين مئوية في مثل هذا الوقت، مما يجعل إسفلت الشارع جحيماً حقيقياً، ربما لهذا رمى العشرات أنفسهم من على الجسر نحو دجلة، كالمستجير من الرمضاء بالماء، لكنَّه الماء القاتل هذه المرة.

للتعددة، تحذير أطلقته مكبرات الصوت التي يحملها جنود الحرس الوطني وقوات الشرطة، لإيقاف تدفق غير مضمون النتائج من الجانب الآخر من الجسر، عوارض الخرسانات التي وضعت على الجسر كان من شألها أن تجعل من هذا التدفق مشياً بالتدافع على حجر، وليس على أسفلت فاثر فحسب. إشاعة أخرى موسعة يمكن الركون إليها أكثر من تلك التي يطلقها صوت مفرد في جانب من الزحام، الطلقات النارية التي أطلقها الحرس الوطني بدأت كألها تفريق لمنظاهرين أو إيذاناً ببدء حملة الانتحار الجماعية.

ثقافة الإشاعة هذه ليست وليدة (عصر الزرقاوي وفتاوى إباحة قتل الرافضة) ونقطة على آخر السطر. يا صديقي عباس، أتذكر هنا أن رجال مخابرات صدام احتجوا دائماً، وهم يستنفرون كتائبهم على الجسور وفي الطرقات، وعند أبواب الأحياء وداخل الأضرحة أهم كانوا في منعهم الشيعة من ممارسة مثل هذه الطقوس إنما يحمون الناس من عمليات التخريب التي تنشط في مثل هذه التجمعات المائلة، ثم يقتادون في اليوم التالي كل من انقطع لممارسة تلك الشعائر حتى في بيته.

من نصدق إذن؟

قد يبدو من المفارقات أن مرقد موسى الكاظم يقع في جانب الكرخ الجانب الذي يعرف بأنه جغرافيا بشرية سنية على العموم، بينما تشكل الرصافة الجانب الشيعي على العموم أيضاً، مع أن هذا التوصيف العام لا يمنع التداخل الذي لا يمكن معه حسم الجغرافيا الطائفية في بغداد تماماً. ألهذا رمى العشرات من شباب الأعظمية

(السنة) بأنفسهم في المياه كونهم سباحين ماهرين بحكم ولادقم قرب دحلة، لإنقاذ الشيعة؟ ألهذا سرت شائعة موازية، أن الأطعمة والمياه الموزعة على الطريق في هكذا مناسبات مسمومة؟ هل تريد الفحيعة إعادة تشكيل بنيتها القديمة بكون الإمام موسى (كاظم الغيظ) نفسه وضعت جثته على الجسر بد أن مات مسموماً هو الآخر؟

لنتذكر أن أول زيارة جماعية للنجف بعد سقوط نظام صدام بلغت ضعف هذا العدد يومها لم تقع حادثة واحدة. كان الأميركان حاضرين بإشاعات من نوع آخر، وإشاعتهم الجديدة لم تجر صياغتها بعد، الإشاعات القديمة لم يعد بمقدورها أن تبدو فاعلة، وقتها كان صدام مختبئاً والزرقاوي لم ينشط بعد. وأمراء الطوائف لم يعدوا الرايات بما يكفي.

مرة أخرى من خلق الإشاعة؟ لو عرفنا ذلك لم يعد معنى لاسمها.

نعرف أن الشائعات أنزلت طائرات في هبوطات اضطرارية متعددة، أفرغت بنايات، ومحطات مترو في أوربا وأميركا، لكننا لم نعرف شائعة قتلت ألفاً من البشر في ساعة! هذا يقودنا إلى مراجعة تراث الشائعة في كل بلد وفقاً لثقافته، فالشائعة تحتاج إلى وقت أكثر لتفعل فعلها، لكنَّها في وقت قصير، على الجسر وبين زحام الناس، أوقعت هذا العدد من الضحايا، زمنها إذن لا يتصل بوقت إطلاقها، ولا يمتد إلى عاشوراء الماضية فحسب كما يقترح عباس، وإنما إلى تراث من الذعر تجري إدامته بمهارة سماسرة حقيقيين من قبل طبقة الثيوقراط الحاكمة في العراق اليوم باسم الطوائف.

وتحت هيمنة نوع من التحليل الموجه لمصدر الشائعة يصر عباس على أن (المقاومة) - هكذا يحرص دائماً على تقويسها: سنية ووجه من وجوه الإرهاب، تفسيسر متاح تماماً، يمارسه سيافو الزرقاوي، وتروجه حكومة الطوائف وتتضامن معها وسائل الإعلام العربية وتطمئن إلى يقينيتها، ربما الأمر ليس كذلك بالنسبة لوسائل الإعلام الغربية. لكن ونحن نسأل عن الألف الذين قضوا في موقعة الجسر بإشاعة يسرجعها عباس إلى ثقافة القتل اليومي في العراق، نتسساءل كذلك عن الأكثر من الألف الذين قتلوا في معارك النجف وحدها وهم شيعة كذلك، من الأحياء ذاها تلك التي تدفق سكاها على جسر الفجيعة الجديدة، لماذا نسرجع هؤلاء على أولئك أو نحجسب أولئك عن هؤلاء، أليس الموت واحداً وإن تعددت أسبابه؟

لكن عباس في تفسيره المسبق كان يمضى إلى نقطة مفصلية حرص على تأكيدها في مقالاته الأخيرة عن العراق: تجريم المقاومة بالمطلق، فكرة وممارسة، وهو رأي يجد له صدى طيباً لدى عدد من المثقفين العراقيين، وإن تراجع لدى عدد منهم، ذلك ألها بالنسبة لمقوسة وملتبسة (داخل هذين القوسين) فهي مشروع للحرب الأهلية، فيما العملية السياسية التي يديرها الاحتلال هي مشروع للسلم الأهلي، مقترحاً بحزم (بسراءة كاملة من المقاومة وقطيعة لهائية معها) لأن أشاعتها قوضت حسر الأئمة وقتلت الألف.

هكذا يعيد عباس بيضون ترجيع المخاوف المريبة التي دأبت الطبقة السياسية في العراق اليوم على احترارها، دون أن تتحمل مسؤوليتها إزاء يوم الجسر ولم يحملها عباس شيئاً من ذلك، مثلما يعمد إلى ربط ضحايا فاجعة الجسر، بضحايا المقابر الجماعية، بيد أن أضحية

الشيعة ما بين الجسر والمقابر، ما بين الشائعات والانتفاضة ليست واحدة، وإن كانت أضحية في كل الأحوال، على أن التسييس يجعل الأمر برمته يبدو وكأنه نوع من الترجيح لثقافة السلم الأهلى ضد الميراث القديم (للعنف الثوري) متجاهلين أن مقاومة ما، لا تولد إلا من رحم الاحتلال وعنفه، وإن هي إلا تصعيد نوعي للعنف الأول.

قتلى حسر الأئمة بهذا المعنى لا يمكن غسل دمائهم بمياه دجلة فحسب، وإن قضوا بقطرات دم قليلة هذه المرة. فهذا الجسر لم يتضرر في أي من الحربين اللتين شنتهما أميركا ضد صدام 1991، و 2003، و لم يقتل عليه بشر. كانت حربها لا تزال بصدد تقويض الدولة القديمة متمثلة بدكتاتور يائس، و لم تبدأ حربها بعد لإنساء الدولة الجديدة: دولة الطوائف والفيدراليات التي تستدعي أضحية عتلفة والهيارات متتالية ومتلاحقة قبل أن تظهر للوجود.

لعل تواصل تدفق الجماعة الشيعية بملايينها على أضرحة الأئمة في مناسبات ولاداقهم ورحيلهم، تجسيد لكابوس دائم على أن هذه الجماعة لا تزال تحت الرحى الطاحنة لمظلوميتها، لم يأت الاحتلال بما يغير عناصر ذلك الكابوس جذرياً، ولم تنجح نخبها السياسية ولا معمموها حتى الآن في جعل الفجيعة القديمة تتحرول إلى رمز ذي دلالة أحرى مناقضة لتاريخ الألم الموروث حتى الآن.

تحت وطأة هذا الكابوس، الذي يجري دفع الجماعة إلى أشباحه باستمرار تنهار حواجز الجسر الذي يربط مرقد أبي حنيفة النعمان بمرقد موسى بن جعفر وتتفكك مصداته الجانبية بفعل طوفان الأحساد، لتتساقط أحساد الشيعة يميناً وشمالاً، شباب الأعظمية الذين

سارعوا لإنقاذ ما يمكن إنقاذه كانوا مأخوذين في الواقع بشيء من الذعر المقابل، كأهم لا يسريدون أن يقرأ الآخرون صورهم قاتلين في المياه. مثلما كانوا يقاومون تجنب الهيار أكبر، الهيار اللحمة الت تبدو هشة هذه الأيام، فهم أيضاً لا يسريدون أن يغرقوا لاحقاً عندما يتم إنكار الآخر، وتبدأ طقوس القتل في حرب أهلية أرى إلها قائمة حالياً، بشكل ما، على الرغم من توشيحها بما تبقى من تلك اللحمة الهشة.

من هنا خطورة أن ينهمك مثقف كعباس بيضون في تسبيس الفجيعة وتطويفها لا داخل المكان الذي صنعت فيه، بل ليعبر بحا نحو أماكن أخرى هذا ما يمكن تلمسه حين يسرحل صورها الكارثية، محذراً من الهيار حسر آخر في لبنان، ومنوها إلى أن الفجيعة تسلك حسوراً لا مرئية من بغداد إلى بيروت، ربما ثمة من يرى أن عباس يفعل حسنا حين يقارب ما يجري بين الشيعة في العراق، بما يمكن أن يجري لأشقائهم في لبنان، الواضح أن هذا هو الدرس الذي يسوقه من مقالته، محذراً ومنوها، لكنّه لا ينظر بإمعان إلى واقع تلك يسوقه من مقالته، محذراً ومنوها، لكنّه لا ينظر بإمعان إلى واقع تلك الأكثرية المنشقة في العراق.

الهيار حاجز الجسر وسقوط البشر إلى دجلة مقدمة مبكرة لالهيار أعم واشمل وأخطر، لا نسريد أن نبدو كالمبشرين بخراب آت، فهو واقع فعلاً، لكننا ننوه كما نوه عباس نفسسه إلى ضسرورة تفادي تفاعلاته المركبة.

لن تمنع فاجعة الجسر أو كارثة 31 من آب، سمها ما شئت، مــن تجدد الحشود في شعائر تالية، الأحرى ألها ستكون حافزاً على إدامة زخمها لتجديد الفجيعة واستثمارها، ثلك هي المسالة.

من هنا أرى أن شيعة العراق لا يـزالون مغيبين عن فعالية صياغة هوية العراق والدفاع عنها، كما يلمح عباس لخيارهم، ذلـك أهـم سيظلون محاصرين، إلى أمد، في نمطية الهوية الضيقة، أو قل هويات ضيقة متعددة وملفقة، عندما تتخذ تلك المحاصرة صيغة الحـشد في مواكب الأضحية وطوابير اللاطمين واللاطمات.

ولذلك فحين ينوه صديقنا عباس إلى المسافة بين (إذاعة البـــشائر) وتلفزيون (المنار) في أهمية الحاجة إلى سجال شيعي في لبنـــان فإنــه ينبغي أن يصغي أيضاً إلى أصوات أخرى في مجتمع شيعي عراقي ذي أكثرية تعاني من الانشقاق، ومن التنازع الداخلي، وليعرف أيضاً أن لله مسافة يجري خلقها حالياً بين شيعة الطقوس والشعائر والمواكب التي يجري تحشيدها تحت رايات أمراء الطوائف وعمامــاهم، وبــين شيعة الرفض، الرفض لكل ما هو ضد العدالة والحرية وإلغاء فرديــة الإنسان تحت وصاية الطائفة.

## أندلس أخرى لبغداد.

في مقال له بجريدة النهار البيروتية (1) يصرُّ الشاعر السوري عهد فاضل على الخوض في القضية العراقية وتفاعلاتها وهو حوض من حقه، لكنَّهُ يتخذ من مرجعية التاريخ وسيلة لتغليف النوايا المضمرة من وراء مقالته تلك وهي الانجياز لسلطة غاشمة ضد ثقافة منفية، في مقالته المعنونة (بغداد وليس الأندلس) مثال واضح على طبيعة تلك النوايا المضمرة، إذ أنني على المستوى الشخصي لم أستطع أن أجد الحافز الذي دفع عهد فاضل لتقديم مقارنة تاريخية مفهومية بين بغداد والأندلس في مقاله المنشور في أدب وفكر وفن. إلا ما يشير بنوايا مضمرة إلى قصيدتي الطويلة (أندلس لبغداد) التي صدرت في كتاب شعري عن دار المدى، وقد يرد الكاتب أو سواه بأنني أغالي في استنتاجي هذا، فأقول: إنني وفي كل الأحوال، لست بصدد المضمر، من النوايا هنا ومعني في كل الأحوال بمناقشة ما ورد في المقال المذكور، لأنه يتعلق بمدينتي التي ولدت فيه وغادرها مكرهاً.

<sup>(1)</sup> صفحة أدب وفكر وفن(31 /8/ 2002) أي قبل احتلال العراق بأشهر، وبمسا إن الكاتب لم ير إلا طرفاً واحداً من القضية، الهجوم الأميركي الوشيك، كان مسن شان هذا الرد، أن يثبت موقفاً لا يذهب باتجاه واحد، خاصة وإن المقالة المنسشورة في النهار بدت في هجائها للمنفى، وكألها انحياز للسلطة وليس للبلاد المهددة.

المقارنة المفهومية ذات الدلالة بين الأندلس وبغداد في هذه المقال، تتجه في مجملها إلى الانحياز لمركزية السلطة ضد المقترحات الأحرى، للمكان الأول ضد المنفى، وهذا المعنى فهي مقارنة تفوح منها روائح الأيدولوجية، ومن المهم الإشارة إلى أن الثقافة العربية لم تستطع حتى الآن هضم مفهوم المنفى بمعناه الذهني، وظل مجرد مفهوم مكان، خاضع لمقايسات أيديولوجية غالباً، ورغم ما يكتب هنا وهناك عن فكرة منفى الوعي، إلا أن الوعي بهذه الفكرة، وهضمها كيانياً لم يتحقق بعد، لا يمكن لأي مثقف حقيقي إلا أن يكون منفياً حتى في المحتمعات الديمقراطية ذلك أنه، مفارق باستمرار، وخارجي بالمعنى التراثي لهذا المفهوم، لكن هذا المفهوم يغيب عن ذهن عهد فاضل، التراثي لهذا المفهوم، لكن هذا المفهوم يغيب عن ذهن عهد فاضل، وهو لا ينسى أن يسرجح شعر المشرق المحكوم بسلطة مركزية في الدولة العباسية، على شعر المنفى العربي الذي تمثله الأندلس خالال القرنين الثالث والرابع الهجريين مستعيناً بمقولات الكتاب السرسميين للتاريخ العربي.

لكن أخطر ما يوحي به المقال المذكور هو إعطاء هذه الدولة المركزية صفة الكافلة لحقوق الأقليات في كنفها، وعلى ما في مشل هذه الفكرة من إسقاط راهني، تصل إليه خاتمة المقال، فإن العديد من المحلدات لن تكون كافية لشرح ما قامت به الدولة العباسية في بغداد وحدها من اضطهاد لا يوصف للأقليات، حتى سقوط بغداد على يد المغول، في أواسط القرن السادس الهجري، اضطهاد لم تصله سابقتها الدولة الأموية. ولنتذكر أن من الأسباب المباشرة لسسقوط بغداد تفشى القمع الطائفي والأثني.

وحين يوجز الجوانب السلبية التي أوردها المؤرخون عن بغـــداد، بعد أن يتجاوز موجات العنف الكبيرة التي مورست ضد الأثنيات العراقية في ذلك الوقت، يلجأ إلى تبني ما ورد عن هذه المدينة مما سماه ردود الفعل الإيجابية، ويدس بينها بتساؤل يستدعي بدوره تــساؤلاً أكبر حين يقول: (هل تصدّقون أن بغداد أنتحت خليفة يأمر الناس ويرغمهم على القول بأن «القرآن مخلوق»، وهو الخليفة المعتصم؟) بالتأكيد أن هذا الخليفة طاغية يا عزيري قتل رموزاً عدة ونبش مقابــر ونفي شعراء وأهدر دماءهم ولا حاجة للتذكيــر بدعبل بن على الخزاعي، أما كونه معتزلياً يسعى إلى تعميم فكره على محتميع متداخل الأعراق والمعتقدات والمذاهب، فلا يجعله حسيتي (مسستبدأ عادلاً) ناهيك عن أن فكرة خلق القرآن بدأت أولاً في عهد المأمون السياق، وقد أودت « فتنة» خلق القرآن بخلق كثير من أهمل بغداد، وكان من «الفتن البغدادية المبكرة» التي ستجرُّ مـن بعـدها تاريخا من ثقافة الإقصاء والألغاء والمحو، يجسدها بشكل سافر وأكثر وضوحاً في عهد ابنه المتوكل صاحب العصر الذي بلغت فيه حملات القمع والتمييسز الديني والطائفي مبلغا خطيرا أثر علبي الثقافة العربية الإسلامية بشكل عميق (1)، هل أذكره مرة أحرى بأن «ذوي القربي» أنفسهم لم يسلموا من بطش السلاطين من المنصور إياه الذي

<sup>(1)</sup> كان عصر المتوكل البداية الأوضح والأبرز في الانتقال من الثقافة المذهبية، والخلاف الفقهي، إلى بداية عصور الطوائف، والاختلاف الأكثر تعقيداً من بحسرد تباين في الاجتهاد وفقه الأحكام، أو حول قضية الولاية.

فتك بعمه عبد الله بن علي، مروراً بأحفاده الأمين والمأمون والمتوكل وما حدث بين ابن المعتز والمقتدر.

إذن متى قتل الحلاج وابن الراوندي والشلمغاني وبشار بن برد والمقنع الخراساني وابن المقفع وعلى بن موسى الرضا ومحمد النفس الزكية، وإبراهيم الإمام، والعشرات من شيوخ الطوائف والملل والقوميات وأصحاب الرأي، الذين لا تجمعهم العشرات من كتب المقاتل والضحايا، ألم يقتلوا في تلك الدولة «الحاضنة لمهد الطائفية» الدولة التي يرى الكاتب ألها تمثل (التلاقح الحضاري، وهي الاندماج - العفوي والقسري - بين القوميات والأديان واللغات، وهي التي مثلت المختبر الثقافي الكوسموبوليتي لمدة تناهز الخمسمئة سنة.)

ولزيادة التأكيد على كمية محو حتى آثار القوميات الأحسرى في بغداد ما يذكره مؤرخو المدن وبينهم ياقوت الحمسوي والخطيسب البغدادي الذي أكثر الكاتب من إيسراد أقواله عن بغداد، مسن أن (المنصور) عندما عزم على بناء بغداد احتاج للكثيسر مسن الآجسر فاستشار عدد من المقربين منه في تقويض طاق كسرى في المسدائن، والاستفادة من آجره لبناء بغداد، وكان بينهم من رأى ألها آثار أمم وسيكون من صالح المنصور أن تبقى ليباهي بأنه ينتمي إلى حسضارة أخرى هزمتها، فما كان من المنصور إلا الهامسه بانجيسازه لتسرات أجداده، لأنه كان فارسياً، ولما شرع بتقويض بناء طاق كسرى في المدائن أكتشف أن ما ينفقه على هدم البناء أكثر مما سينفقه في صنع آجر حديد فعدل عن الفكرة وهنا جاءه مستشاره السابق ليقول لسه

لو انك أتممت الهدم لكان أجدى لأن الناس سيقولون من بعد بأنك (حاولت تقويض بناء شيده من هم قبلك ففشلت)

لقد أراد الكاتب في تمهيده الموجز لأهمية بغداد العباسية الحضارية، هجو المنفى بدلالة الأندلس عندما أشار إلى ألها أي بغداد (جسسر اندماج الحضارات وليس الأندلس التي لم ينتج منها الا القليل مسن الثقافة والكثير من الهزيمة، وما لا يحصى من الكذب التاريخي والتناقض.) ويحاول تحريف الواقع التاريخي عندما يقول عن أبواها التي اغتصبت من زنده ورد وغيرها من المدينة التي تم تقويضها (ومن الإشارات الموضحة لكوسموبوليتية هذه المدينة، أن أبواها تجمع حضارات متعددة وأدياناً متعددة) متحاهلاً ربما أن تلك الأبواب كانت مفتوحة أمام خيول الغزاة التي تستدل بنقمة المضطهدين، أو مراً سالكاً لهروب هؤلاء المضطهدين في كل العصور إلى أندلس أخرى يشيدوها بعيداً عن الطغاة بشتى تجلياهم، فهل كان كل ذلك من أجل (ثقافة عربية) تأسست في بغداد خلال تلك الفترة كما يقول الكاتب جزافاً؟

هل تمثل مقولة الكاتب الأخيرة (قم أيها الصنم ودافع عن أهلك) ما توصلت له طائفة من النخب العربية في نظرةا إلى منا ستقدم عليه بغداد من تدمير، متمثلاً في التهديدات الأخيرة؟ أم أن على هذه النخب أن تنحاز في مقابل ذلك أيضاً، لقضية شعب شرد منه أكثر من أربعة ملايين بينهم الصفوة من أبنائه في منارق الأرض ومغارها هرباً من حكم شمولي لم يأل جهداً في تمثل عصر الخلاقة العباسية ويتشبه حاكمه بالمنصور إياه؟

هل تعكس هذه المقولة التعليمية مدى تجاوب بعض الكتاب مسع الخطاب الرسمي العربي الذي تحول فجأة إلى بكاء أسطوري على العراق بينما لم تبكه مأساة شعب لأكثر من ثلاثة عقود؟

لن نكون بحاجة إلى من يعلمنا كيف ندافع عن أهلنا نحن الهاربين من الطغيان، لأننا نعرف تماماً أن الصنم والربح الواسع الذي يعنيه بالصينية القديمة لأسم بغداد هو الذي قاد الغزاة وسيقودهم لتدمير البلاد وقتل العباد، وأهل مكة أدرى بشعابها، عندما يقررون أن يقاوموا المحتلين.

## صور سائرة للمثقف العراقي.

### ــ بين الاستبداد والاستعباد. 1

إشكالية المثقف والسلطة، واحدة من الإشكاليات التي خاض فيها كثير من المثقفين والمفكرين، وكانت واحدة من قصايا الثقافة الكبرى في العالم خلال القرن الماضي، ولا تزال وستبقى كذلك طالما بقيت إشكالية العالم في ثنائية الكلمة/ الموقف، ويكفي هنا أن نذكر أن الفرنسي ميشيل فوكو، نظر لهذا الموضوع، وذهب بعيداً فيه ليؤكد أن مفهوم السلطة لا يقف عند حدود الأنظمة المشمولية والاستبداد السياسي، بانتباهه إلى قضية أحطر وهي سلطة الخطاب النقافي، الذي قد يتحول إلى مرجعية عنفية أيضاً.

ولعل هذا هو فحوى مسا استعاره أدوارد سعيد في نظرت للاستشراق بوصفه سلطة أخرى بانتقائية منهجية لتمرير أفكاره، التي قادته فيما بعد إلى مفهوم نقدي للخطاب الكولونيالي في كتاب الثقافة والإمبريالية.

المثقف بهذا المعنى مسؤول عن تشكيل خطاب السلطة وتبرير ممارستها من خلال خطابه الثقافي.

وحتى في أكثر المجتمعات ديمقراطية في العالم، فأن مهمة المثقف لا تكمن في قبول خطاب السلطة ولا في تأييده، أو تبريـــره، بـــل

بالاحتجاج عليه باستمرار، لأن مفهوم الحرية بالمعنى الوجودي يسزداد إشكالاً وتعقيداً كلما حققت الأمم والمحتمعات مكاسب معقراطية جديدة، بمعنى أن مفهوم الحرية يتطلب جهداً وجودياً مضاعفاً لتمثله ولا نقول تحقيقه، بقدر ما تتحقق الديمقراطيسة هنا وهناك.

وفي حالة المثقف العراقي، فأن الصراع مع السلطة السياسية، جعل من هذا المفهوم، أعني مفهوم الحرية، خاضعاً لخطاب أحادي سلطوي، ينحي الآخر باستمرار ولا يعترف باختلافه بل لا يسرى له وجوداً خارج شروط خطاب السلطة ذاته.

الدعوات التي كنا نسمعها متصاعدة من دعاة المصالحة مع النظام السابق والتي ترسخت بممارسة عملية للبعض عبسر (ندمهم وعودهم إلى الأحضان الدافئة للقائد) تعد واحدة من مراحل النكوص في الرؤية الثقافية أولاً وقبل كل شيء، وهي تمثل المدى الالهزامي الذي وصلت إليه نماذج من هذه الشريحة في طريق لم يعد سالكاً كمسا تتصور نحو استكمال المشاريع القديمة.

تبدو مفاهيم من قبيل المصالحة والتسامح وضرورات المرحلة والحرص على سيادة البلاد وسواها من تبريرات هزيمة المثقف العراقي في تلك المرحلة، جزءاً من الآلية المستعارة من أجواء أحرى لفرضها في مناخ آخر، أو لنقل بصريح العبارة العربية الأثيرة، كلام الحق الذي يراد به الباطل، فمع من تتم المصالحة؟ ولصالح من؟ وما هي شروطها؟ وكيف يجري تقييم توقيتها؟ فمثل هذه الأسئلة لا تنفصل عن النوايا التي قد تجعل من هذه المصالحة مشروعة

في الممارسة الثقافية للمثقف العراقي المنفي الــذي يمتلــك قــضية مشروعة، من المؤسف أن يتم التخلي عنها بهذا الشكل المحزن.

وعلى الجانب الآخر فثمة طريق للهروب إلى الأمام، التعويل على أن سلطات غاشمة أخرى، تمتلك آليات عنف أكبر من السلطة الداخلية، قادرة على إلهاء الآلية القديمة بأخرى أكثر عنفاً منها، وفي طريق هذا الهروب فثمة تبريرات وأحلام افتراضية لا تعرف دوافعها ولا تمتلك شيئاً من المنطق، تسشير إلى أن تلك الآلية السلطوية الجديدة ستتوقف عن العمل بعد فتكها بسلطة النظام، ولا أدري إذا ما كانت شواهد التاريخ تسعف هؤلاء لتذكرهم أن دورة العنف إذا ما دارت فإلها لا يمكن أن تتوقف إلا باكتمال السدورة بمحيط واسع (1).

<sup>(1)</sup> كتب الصحفي عامر بدر حسون وهو من بين الأكثر حماسة »للعراق الجديد » في ملحق نوافذ بجريدة المستقبل اللبنانية بتاريخ 5 نيسان 2003 أي خلال عمليات غزو العراق»....إنني متعب وأريد أن أعود إلى بيتي.. وقد تعبت مسن محاولسة أن أكون مفهوماً من شارع ومثقفين ووسائل إعلام لم تقترح علي يوماً سوى الخضوع والعودة نادماً!» واعداً بأنه عندما ينتخب رئيس بلديته سيكون أول مسن »يسشتم بوش بجدارة» لكنة لم يعد للعراق بعد ذلك، وإنما اكتفى بالمشاركة في انتخابات رفض المشاركة فيها أكثر من 80 بالمائة من أترابه في المنفسى، ولم يسشتم بسوش بجدارة» كما وعد وإنما استعار خطابه تماماً واصفاً يوم الانتخاب في الثلاثين مسن كانون الثاني 2005 بأنه بداية دخول العراق والعراقيين إلى العصر الحديث ومغادرة المدونة العثمانية» (جريدة المدى العدد 308 / 27 كانون الثاني 2005م)

الحال الذي وصل إليه خطاب المثقف العراقي ما بين مرحلة الدكتاتورية وصولاً إلى مرحلة الاحتلال، يمثل في واقع الأمر مشهداً محزناً، إذ كيف لهذا المثقف الذي يمتلك قضية عادلة ومسشروعة، وتاريخاً لا يستهان به من النفي والالتزام بموقف الكلمة أو كلمة الموقف منذ عبد المحسن الكاظمي إلى اليوم، كيف له أن يبدد هذا التراث ذات اليمين وذات الشمال؟ لينقسم معسكرين بين الدكتاتور والجنرال القادم، هل لان مرحلة اليأس، والتباس الصورة، دفعت المشهد لمزيد من التداعي ودفعت معه الشاهد ليتخلى عن قسضيته في تدوين شهادته عن المرحلة التي عاشها.

في لحظة المجاهة بين الدكتاتور والجنرال كنا نعيش مرحلة غاية في الالتباس والتداخل، هذا صحيح في حدود التوجهات العامة للمواطنين العراقيين في الداخل والخارج على حد سواء، لكن مهمة المثقف بوصفه رائياً وواعياً وشاهداً، لا يستلزم منه الاندفاع تحت وطأة ظروف وشروط واقعية لاختيار الهزيمة على أول يدين تلوحان من بين السراب، والموت على صدر الغريب أو صدر الحبيب. فالذين ذهبوا «ليعتذروا» للطاغية ويعيدوا تمجيده من جديد، عبروا في الواقع عن « ثقافة توبة» أكثر ما هي ثقافة اعتذار بالفارق النوعي بين المفهومين، بل ثمة من ألصق عمم قماً تتصل بكيدية ما، بكوهم أفصحوا في اللحظة الأخيرة عن ارتباطات مسشوهة، لكنهم في مطلق الأحوال، مثلوا توجهاً مهزوماً ومأزوماً في واقع المنفى العراقي، كان علينا أن نحدد أسبابه من أحل تفادي مزيد من التداعي ليس في هذا السياق وحده، بل في السياق الآخر الذي يمضي نحو اتجاه آخر ويعبر عن «توبات» من نوع آخر، هؤلاء وأولئك يشكلون جزءاً

مهماً من مشهد هزيمة، هزيمة يكتمل طرفاها في مكانين يبدوان متناقضين لكنهم نشق واحد لفكرة الهزيمة التي وإن لم تكن قد اتضحت معالمها بعد، قبل الاحتلال لكن إرهاصالها كانت مخيفة، لذلك كان على المثقف وحده دون اتكاء على أحد أو وصاية من أحد، أن يرى طريقه الفردي وكأنه الخلاص في غابة من المصائد والفحاخ في مرحلة مهمة من تاريخ الثقافة العراقية.

## - مثقفون تحت الاحتلال.2

الإعلان المنشور لـ «نخبة» من عراقي الأردن، أعني المقيمين فيه، أو المحتمعين في العاصمة عمان على حد ما جـاء في بيـان أسمـوه (مشروع إعلان لميثاق وطني) ونشروه اليوم على مواقع الأنترنيت (1) هذا الإعلان ربما مثل في سياقه العام واحداً من هـرولات متعـددة الجهات نحو الغنائم المتبقية من الدكتاتورية المتهاوية.

لكننا لسنا بصدد هذا إذ أنَّ من الواضح أن أغلب الأسماء الموقعة على البيان (31 مثقفاً عراقياً) ليس لها من صفة النخبة شيء، ولا من الصفوة أو الخصوصية نصيب، ولا سواها مسن النعسوت الزائفسة مصداقية.

شخصياً أعرف أن بعض الأسماء هي من صفوف أخرى في التقافة العراقية، وبعضها لم أسمع به مطلقاً، ربما لجهل مستديم من بأعلام التقافة العراقية ونخبها، وبعضها ربما وضع اسمه دون علمه أو على حياء كما يحدث في نفير البيانات في هذه الأيام الملتبسة حد اللعنة، أو حد القسوة كما وصفها سعدي يوسف، وبعضها أعرف فعلاً بل وأعرفه جيداً، لكن المهم في الإعلان ألهم جميعاً يعلنون

عزمهم على العودة إلى الوطن في عداد نفير (وطميني) يمسرفض العنف والغلو والتعصب، و.. فقط.

لماذا على المثقف أن يعود بالنفيــر والرهط، لا بنفسه فقط، بعزم الحشد والجماعة لا بعزيمته الفردية؟

لكنهم طليعة النفير وحُداة الركب يتقدمون أولاً، ومن ثم يدعون أقراهم، كما تدعو النخبة بقية الأقران أو المدعوين إلى الحفل أو السيرك أو الوليمة، لا فرق في عراق اليوم، يدعوهم إلى التمسك بما يطرحونه من مبادئ، وما هي المبادئ؟

ثلاثة عشر من المبادئ ليس بينها من هذا الرقم المسشؤوم (مبدأ واحد) يدين الاحتلال ولاحتى يشير إليه ولو من بعيد، أللهم إلا إشارة مبهمة حقاً، تحتاج إلى تفسير خبراء في صياغة قرارات الأمم المتحدة، والمشاريع الأميركية المقدمة لمجلس الأمن، ولتأكيد ما نقول ننقل نص الفقرة الرابعة كما وردت في الصياغة الأصلية راجين ممن وقعوها أن يدلونا على حل لمكمن اللغز فيها:

رأن حرية العراق ومستقبله تتجسد بإرادته الحرة في الحتيار حكومته الوطنية المستقلة، والشروع فوراً ببناء مؤسسات المجتمع المدني، ورحيل «القوات» عن البلاد.)

اللغز البسيط لكنَّهُ المركب فعلاً!هو ما كان يفترض أن يلي كلمة القوات من توصيف، أو ما تعنيه هي بالذات، أو لعل المغزى مضمر على طريقة الكتابة الجفرية التي اضطر البعض إلى انتهاجها في زمن (تمجيد القائد)

من هي القوات التي تقصدها (هذه النخبة) فعلاً؟ خاصة وأن تعدد جنسيات الجيوش التي تكأكأت على العراق يجعل الأمر بحاجــة إلى تحديد حقاً، الجواب عند من صاغ البيان على ما يبدو، ومرره علـــى بقايا أفراد النخبة.

لماذا لا ترد كلمة «الاحتلال» ولا «الأميــركي» في أي مكــان من هذا البيان؟ هل هي في سياق ما أعلنه البيان من نخبتنا في ألهـــم (سيقاومون) أية نــزعة جديدة لتأليه الأفراد، تلك النــزعة التي كان روادها سابقاً (البعض) ممن وقعوا هذا البيان؟

ألهم لا يسمون الاحتلال باسمه، ويـــريدون منــا أن نقـــاوم نـــزعات التأليه الفردية!لكنهم لا يقولون لنا، نحن الذين لا نعلم، هل العراق اليوم محتل أم لا؟

اليوم ونحن نرى هذا المشهد الملتبس والمرير الذي يشكله من يتقافزون في مواقفهم مثل الكناغر الأسترالية ويريدون من الجميع أن يقتفوا آثارهم، نطمح من مثقفينا أن يروا المشهد كاملاً غير بجزأ ويرسموه بما أمكن من المقاربة، وأن لا يجعلوا الكلمات بحرد مداس في طريق الهروب إلى الأمام.

#### - ما بعد الصدمة. 3

قبل ما يقرب من نصف القرن وفي أول لقاء رسمي بين أدباء العراق بعد تأسيس أول اتحاد لهم، بقائد أول جمهورية في البلاد، كان التصادم الأول بين الزعيم والشاعر في الجمهورية الأولى، تصادم جرى على خلفية الهام كل طرف للآخر بأنه من بقايا العهد البائد، الشاعر الذي مدح الملك وعمل في بلاطه، والصفابط الذي أدي التحية لصاحب الجلالة وللباشا السعيد قبل أن ينقلب عليهما دموياً. هذا كان الحال بين الجواهري وعبد الكريم قاسم.

غير أن هذا التصادم ظل فريداً، لم يتكرر رغم أن المشاعر «الأكبر» وهو يتحدى الزعيم «الأوحد» لم يدفع الثمن عماجلاً، على أن تلك المواجهة أعلنت مبتدأ الرحلة الشاقة لكليهما.

كل ختم تحديه في مكان مختلف، وأنجز السير به نحو طريق متباعد: الزعيم إلى عرس الدم، والشاعر إلى منفى سيربي أحيالاً لاحقة.

لكن حال اتحاد الأدباء في العراق لا تشبه مبتداه، لا في مساره ولا في مآله إذ ظل دائماً خضوعاً للسلطة ولوعاً بكرنفالاتها.

وما لم يعد اتحاد الأدباء في العراق صياغة علاقته بالقوة المهيمنــة فلن يتحرر من عبء الماضي القريب وقسوته التي نعرف.

أحسب أن النفي بات أشبه بمصير طبيعي للمثقف عموماً، ولن تنجح الأطر التنظيمية في استرجاعه من منفاه الأبدي على الأغلب،

أكثر من ذلك تحولت ثنائية المنفى / الوطن في الثقافة العراقية، بفعل حقبة الاضطهاد، إلى نوع من عقدة الارتياب لدى أدباء الداخل إزاء أدباء المنفى وهو ما انعكس على التشكيلة الجديدة للمحلس المركزي للاتحاد التى خلت تماماً من أي أدباء المنفى.

مع هذا تبقى الفكرة التي طرحها فاضل ثامر الرئيس الجديد للاتحاد، بإطلاق مشروع عودة «النص المنفي» من خلال أعادة نشر عدد من الأعمال ذات الأثر القوي التي صدرت في المنفى و لم يتسن لقراء الداخل الإطلاع عليها، واحدة من محاولات تحسير الهوة بين الضفتين قبل أن تتسع لتصبح هاوية.

هل ينجح الاتحاد منذ الآن في استعادة تلك البرهة الزمنية الصاخبة للانعتاق التاريخي من كل الأطر غير إطار الثقافة والمدنية، هل ينجح مثلاً في إيجاد مسافة نوعية مع مؤسسات الثقافية للحكومة كوزارة الثقافة التي يقودها اليوم ضابط سابق في الشرطة؟

لا شيء مهماً في الثقافة العراقية اليــوم تحــت دوران رحــى لا يضبطها محور، اتحاد الأدباء واحد من تلك المفاصل الحائرة في بحثهــا عن كينونتها في ما يخلفه دوران تلك الرحى.

وإذا كانت التشكيلة السابقة قد عكست ثقافة الحزب الواحد، فإن التركيبة الجديدة هي تركيبة قلقة تعكس واقع المشهد السياسي الفئوي العام في راهن العراق، بهذا المعنى لم تخرج الثقافة العراقية إلى هويتها النقية لتتخفف من لوثة السياسي، سنلاحظ أيضاً غياب الشعراء عن عضوية المكتب التنفيذي بعد أن كانوا رؤساء! بل كان حل الأعضاء السابقين من الشعراء.

لننظر إلى الهيكلية التي شكلت صورة المجلس المركزي الجديد، سنجد أن مهمات الشؤون الثقافات الأثنية: الكردية التركمانية السريانية، واحدة من انعكاسات المرحلة السابقة في ما يتعلق بمركزية الثقافة، عندما أريد للاتحاد أن يعكس صورة مركزية السلطة، واليوم مع وجود اتحادات لثقافات (قومية وفيدرالية) مستقلة عن المركز نسأل عن جدوى إعادة تمثل هذه الأمانات وتمثيلها؟

واقع الأمر أن الجميع لا يسزال تحت وطأة السصدمة، وسيبدو الحديث مبكراً عن دور للمثقف، وعن موقع لنقاباته وتجمعاته في هذا الأتون الفائض، ففي زيارتي الأحيسرة للعراق تساءلت بين عدد من الأصدقاء في ظهيسرة بمبنى الإتحاد، حيث لا ليل في بغداد كلها! عما إذا أبدى الاتحاد موقفاً من الاحتلال الأميسركي للبلاد، ببيان مثلاً، واحه تساؤلي استنكاراً من لدن الآخرين الذين يعتقدون أن علسيهم إعطاء الفرصة للسياسيين وانتظار ما يحدث.

لكن الطبقة السياسية فشلت حتى الآن في تقريب صورة الحلم عن عراق حديد، الأمر منوط إذن بوجود أنتلجنسيا عراقية، تخرج ذلك الحلم من أسر الشعار، إلى فضاء النقد، إتحاد الأدباء لا ينبغي أن يبقى ورشة لترويج شعارات وتبريرات وقائع، عليه أن يدرك، ككيان ثقافي أن مثل هذا المشروع لا يمكن استهلاله إلا بخلق الفضاء المناسب لفعاليته، أن يدافع عن مشروع المثقف وحريته في مجتمع تكشفت صورته المضمرة عن وقائع مؤلمة حقاً تمثلت في هذه الظلامية الراكدة في النفوس، وكأن المثقف العراقي لم يرسخ خلال نصف قرن، ما يشف عن صورة أخرى خلف هذا الركود الآسن.

## - عقدة الشرعية وشراك السياسي.4

لا يشبه خبر استقبال رئيس وزراء العراق إبراهيم الجعفري لرئيس وأعضاء اتحاد الأدباء والكتاب في العراق، غيره من أخبرا استقبالات عديدة يقوم بها الجعفري، كتلك التي مع رؤساء القبائل، ووجهاء المحافظات على سبيل المثال، إنه حدث يعيد سؤالاً جوهرياً عن طبيعة علاقة المثقف بالسياسي في البلد الذي عاش أقسى حقبة دكتاتورية، وأوسع منفى ثقافي من أي بلد عربي آخر على الأقل.

لكننا في مثل هذا الخبر، نستعيد تمثيل المشهد التقليدي للمعضلة: الأدباء يقدمون منشوراقم بإهداءات خاصة، للسياسي كما هو الشأن غالباً، والسياسي يذكرهم كما هو شأنه دائماً، بدور المثقف. وإلى هنا قد لا يبدو المشهد مستغرباً فتلك (شنشنة أعرفها من أخزم) لكن العقوق ليس من (أخزم) هذه المرة، إنه عقوق ذاتي، أعني أن أدباء العراق عادوا من تلقائهم إلى تلمس الشرعية تحت جبة السياسي، وليس في أي جب آخر.

لا أدري فعلاً إذا ما تقدم الدكتور إبــراهيم الجعفري، بطلــب انضمام إلى إتحاد الأدباء والكتاب في العراقي كي يحمل وفد الاتحــاد بطاقة العضوية ويسلمها لرئيس الوزراء خلال اللقاء، لا أدري إذا ما تقدم بذلك الطلب أصلاً، أم أن أعضاء المجلس المركزي تطوعوا نيابة عن أدباء العراق، لمنحه صفة الأديب ببطاقة تلك العضوية؟

ليس الأمر متعلقاً بالسؤال حول أهلية السيد الجعفري وكفاءته المهنية، وهو طبيب سابق، أو بأحقيته في عضوية اتحاد الأدباء، أعرف أن الاتحاد في مسيرته السابقة لم يدقق في شروط منحه العضوية لمن يسرغب، حيث كان ضباط الجيش العراقي، وأصحاب البحوث العلمية المتعلقة بالتصنيع العسكري، ومحررو مؤلفات الدكتاتور، أعضاء فاعلين في الاتحاد خلال الثمانينات والتسعينات.

المعضلة لا تتعلق بالدكتور الجعفري نفسسه إذن، ولا بأحقية العضوية وشروطها، وإنما بإعادة بعث تقاليد لا تمت لجوهر الثقافة بصلة، يدعي البعض من المبشرين بالعراق الجديد ألها غير قابلة للانبعاث، وكان يفترض بحؤلاء الذين عزموا على مقابلة رئيس الوزراء، أن يعووا خطورها جيداً إلى الحد الذي كسان يفترض أن يجنبهم تجديدها بهذا السرعة وعند أول فرصة سانحة.

ربما كان عليهم أن يتذكروا أن السياسي يقلب ممكنات المتاح بعقلية براغماتية قصوى، بينما على المثقف أن يتجرد عن أية منفعة ميكافيلية وهو يمعن بتقليب رؤاه في نيران لا تهدأ، هكذا يفترض التطلع إلى نشدان الصورة المثالية للمثقف، لكن واقع الحال، بعيداً عن المنشود، لا ينفك يؤشر إلى أن المثقف العربي في صورته المتحققة لا يرزال أحد الممكنات المتاحة التي يقلبها السياسي لإنجاح مشروعه.

ومع هذا إلا يبدو مستغرباً حين يشدد الجعفري في كلمته بين زوراه من الأدباء على أن يكون المثقف (رديفاً للسياسي الناجع) عبارة نافرة لا تخلو من استفزاز يمكن تصنيفها دون تردد في مقاربة مع جملة أثيرة لصدام حرى تعميمها بوصفها شعاراً ثقافياً (المثقف والسياسي كلاهما يصنع الحياة بصيغ متقدمة) فيما كان المنفى

العراقي، يضيق بالذين يصنعون حياة أخرى غير تلك التي صاغها الحاكم، لا نريد أن نقول إن الجعفري كصدام، أو نسسعى إلى مقارنة غير متاحة بين الشخصيتين، لكننا ننوه هنا إلى طبيعة فهم السياسي للثقافة، ونظرته إلى مستوى التفاعل بينهما، ولذلك فسإن الجعفري حين يردف جملته الأولى بعبارة وعظية أخرى (نسريد للثقافة أن تتدفق عطاء مثلما يتدفق النفط كثروة) فإن مثل هذا التشبيه لن يبدو مستغرباً من رجل مفوّه يتدفق دون تأمل كئير، وسياسي مولع ببلاغة شفاهية تنطوي على إنشاء لفظي مسضب، يغطي به زوغان الفكرة في ذهنه، على أن هذه الجملة تبدو أقل عنفا بالتأكيد من مقولة صدام (للقلم والبندقية فوهة واحدة) ربما ثمة علاقة ما بين تدفق النفط والبندقية، لكن بالتأكيد وفي كلتا الحالتين لا يمكن ما بين تدفق النفط والبندقية، لكن بالتأكيد وفي كلتا الحالتين لا يمكن للحبر أن يشبه الدم أو النفط.

الأدباء من جانبهم أبطأوا خطاهم (الطليعية) ليتضارعوا مع خطى السياسي، معززين فكرته عن (الرديف) بتأكيد (عهد الوفاء بأن يكونوا سنداً دائما لإنجاح التوجه المديمقراطي في حياة العراق والعراقيين)

الممض في القضية برمتها أن تطغى عقدة فقهاء السلطة، على العقدة المركبة لكلكامش، في البحث عن وهم شرعية متبادلة، إزاء شرعية مفقودة في مكان آخر.

هل سيبدو من اللافت بعد ذلك، أن يمنح الأدباء رئيس السوزراء (وسام الجواهري) وهو وسام لم نعرف أنه قلد لأحد قبل رئيس الوزراء، ليصبح بذلك (الأديب الأول) الذي يمنح مثل هذا الوسام أو ليمسى (رئيس الشعراء) تنويعاً على لقب وزير السشعراء السذي

أسبغه أحد الشعراء العرب، على وزيــر الإعلام العراقــي خـــلال الثمانينات.

أتساءل هنا عما إذا حرص أعضاء المجلس المركزي للاتحاد على استذكار الجانب المدني في بنية الاتحاد بكونه منبر ضمير وليس مؤسسة تبرير أم ألهم ن اندفعوا من جديد لتسيس هذا التحميع وربطه عبر هذه الزيارة وغيرها من الفعاليات الأخرى بالسلطة، متى يعرف هؤلاء أن الدولة لا تعني السلطة وأن مؤسساتها لا ينبغي أن تصب في مصب واحد وتنبع من منبع واحد وتجري في مجرى واحد؟

الواضح حتى الآن أن الأمر يعكس (أزمة شرعية) ذات مستابك متعددة أبرزها بين الأدباء العراقيين أنفسهم وهم الذين كانوا ولا يسزالون منقسمين على كثير من القضايا بفعل السياسة، وهي أزمة تتعلق (بشرعية) مفقودة أساساً في مسيرة الاتحاد خلل العقود الماضية عندما فقدها بفعل إدغام الصوت الثقافي، حد اضمحلاله، في الصوت السياسي.

مضافاً إليه أن الاتحاد نفسه محاصر عربياً بقرار من الأمانة العامــة لاتحاد العام للكتاب العرب، التي علقت عضوية العراق بعد الاحتلال الأميــركي، ولم تعده إلى (حظيــرة الأمة) حتى الآن، شأن سياسي آخر يطغى على المشهد ويدفع باتجاه تسيس الثقافة دون ريب.

ولعل المذكرة الأخيسرة التي وجهها اتحاد الأدباء والكتساب في العراق، إلى الأمانة العامة لاتحاد الأدباء العرب، تفصح عن جانب من ملامح هذا التهميش، أو قل التهامش والتهارش الذي يضع قسضية

التجمعات الثقافية تحت رحى الصراعات السياسية، ووجهات النظر المتقاطعة حول المواقف من تفاعلاتها.

إن إشكالية العلاقة بين المثقف العراقي والسلطة، تعود هذه الأيام لتشكُّل أسئلةً جديدةً تُعيد إلى الذاكرة تاريخا لا ينطوي على شـــىء من المسرَّة في طبيعة هذه العلاقة، فما إن وقّع الرئيس العراقي جلال الطالباني أمرا بتعيين الروائي فؤاد التكرلي مستشاراً له لشؤون الثقافة والآداب، حتى صدر بيانً في الجهة الأخرى وقعته مجموعة من (عراقيي المنفى) تطالب التكرلي، بلغة تأنيبية أن يسألُ رئيسه عسن المجزرة التي حدثت في العام 1983في المناطق التي كانت واقعة تحت سيطرة قواته (1)، والسؤال هنا يتعلق بمقتل أكثر من مائة من الشيوعيين العراقيين، بينهم مثقفون، خلال فترة الكفاح المسلح ضد النظام السابق في شمال البلاد، وتحميل الاتحاد الــوطني الكردســتاني الذي يرأسه الطالباني ارتكاب المحزرة التي وقعت في قرية بشتاشان بوادى قنديل في السليمانية، وللأمر هنا صلة بما اتسصل، فالتكرلي نفسه حضر مؤتمر (تعليق العضوية) ممثلاً للأدباء العراقيين في الخارج، فكان كمن وُضعَ في مواجهة مع أعضاء الاتحاد الذين حضروا مــن بغداد لكنهم مُنعوا من المشاركة في ذلك المؤتمر، على خلفية عدم (شرعية) انتخابات جرت تحت الاحتلال.

لا شكَّ أن الاحتكاكَ بالسلطة لا يتـــرك عـــادة تلـــك المـــسافة الضرورية التي تجعلُ من المثقف حراً وخارجياً دون قيودٍ، أو أعرافٍ

<sup>(1)</sup> تصریح مشترك باسم (موقع بشتاشان والهیئة المشرفة علی الجریمة ) نشر علی (موقع كتابات - علی الانترنیت) ومواقع أخرى بینها موقع بشتاشان نفسه. 29 / 8 / 2005

قارَّة بفعل ذهنية الطاعة، إنهُ احتكاكُ خطير قد لا يُسفرُ عنه إلا تلاحمٌ يؤدي إلى نوع من التماهي في الخطاب، أو ينجمُ عنهُ تنافرٌ يؤدِّي إلى الإقصاء والنفي بمعناه الذهني، وليس المكاني فحسب، لهذا قد يكونُ قدر المثقف العربي خلال القرن الماضي، وإلى أمد غير منظور هو الاغتراب الثقافي في الثقافة نفسها، إننا نتحدَّثُ هنا عن (نخبة) متنافرة ومتنازعة وليس عن (نخبة) متحاورة داخلياً.

فعندما رصد على الوردي ظاهرة وعَّاظ الــسلاطين في الثقافــة العربية فإنه وضع هذه النخبة في قفص الاتمام و لم ينجح تاريخ الثقافة على العموم في مغادرة هذا القفص، إلا لماماً، ثمة أفــراد ذوو رؤى ظلت مبعثرة، هم وحدهم من غردوا غربــاء في بــوادي الوحــشة وبواطن العزلة، خارج قفص الطاعة الذهبي.

مرة أخرى لا يشبه الخبر الثقافي هنا غيره من الأحبار، الواردة من العراق، بل كأنه يضيع بينها، أللهم إلا إذا سلمنا أن المسألة برمتها متصلة بخطة لإعادة ربط الثقافة العراقية بالسلطة، عبر وسام وإهداءات كتب من الجانب الأول، ومواعظ وتوجيهات من الطرف الآخر، ربط يقوم على وهم الشرعية المفقودة، بين السلطة التي فشلت حتى الآن في تحصيل تلك الشرعية تماماً، بل حتى في تعريف نفسها على ألها سلطة حقاً، والثقافة الستي تعاني من الصدمات والانشقاقات، وإرث لا يستهان به من التنكيل في حقبة الدكتاتورية، محاولة الربط (الحيوي) هذه بين السياسة والثقافة، تتخذ الآن صيغة تواطؤ مزدوجة في كيانين جديدين يتبادلان الأوهام القديمة بحثاً عن شرعية قلقة.

### خاتـــمة العراق في طريق المتاهة

إذن الطريق الذي يسلكه العراق اليوم هو طريق المتاهة بامتياز.

قد لا تُشبهُ هذه المتاهة حتى تلك التي قامت عليها الدولة العراقية في القرن الماضي، على أنقاض العراق التاريخي، ذلك أن خطط بسريطانيا التي خلقت تلك المتاهة عند صياغتها لنمسوذج الدولة العراقية أسفرت عن نموذج هش وقابل للانهيار بفعل نمط النسسزعة الاستشراقية، ومرجعية ثقافة الترحال والاستكشاف الستي سادت الفكر الكولونيالي آنذاك، وامتزاجها غيسر الحيوي بمفاهيم القوة والمدنية مما أوجد فحوة عميقة في سياق تأهيل العراق ونقله من ثقافة الكيان التاريخي إلى فكرة الدولة الحديثة.

ثلاث مؤسسات تداخلت أعمالها، وتنازعت أفكارها في إدارة شؤون العراق بعد الاحتلال البريطاني للبلاد خلال الحرب العالمية الأولى، وهي: المؤسسة العسكرية ممثلة بقيادة الجيش البريطاني منذ الجنرال ستانلي مود، والبنية الاستخباراتية ممثلة بالمكتب العسري الجامع في عمله نرعة الاستشراق والتنقيب الآثاري بالعمسل الاستخباراتي والذي رأسه الجنرال كلايتون وعمل فيه عدد مسن علماء الآثار الاكسفورديين بينهم دافيد هوغارث والمس بيل إضافة

إلى توماس ادوارد لورنس المعروف بلورنس العرب، أما المؤسسة الثالثة فمثلتها الطبقة السياسية ممثلة بالإدارة المدنية التابعة للخارجية البريطانية الممثلة لحكومة التاج البريطاني: السسير بيرسي كوكس ومساعده السير أرنولد ويلسون وكيل الحاكم المدني العام في عهد الاحتلال البسريطاني للعراق.

على أن الملاحظ أن هذه النظرة متعددة الأبعاد للعراق، وللمنطقة العربية بشكل عام ولدت فكرة مشوشة عن نمط التعامل مع مجتمعات المنطقة بشكل عام والمجتمع العراقي بشكل خاص، وهو ما أدى إلى خلق متاهة قديمة لم تخرج منها بريطانيا إلا بخروجها من المنطقة وكأنه الخلاص فيما استطاعت البقاء أطول في أماكن أحرى من العالم.

هذه المتاهة التي خلقها التنازع بين تلك المؤسسات، والتعارض . بين فلسفاتها، أحدث الصدمة الأولى للاحتلال البريطاني للعراق فيما عرف بالتاريخ السياسي للعراق بثورة العشرين، فيما لم يتعد وصفها في الوئائق البريطانية عن كونها «تمرداً وعصياناً» فيما بقي العراق نفسه، ككيان سياسي مغفلاً في عنوانات تلك الوثائق الستي صدرت في كتب، حملت فقط روح الاستشراق والمذكرات المبنية على البعد الأسطوري لذلك البلد.

والواقع أن هذا البعد الأسطوري تحسد بشكل واضح في كتابات ومذكرات أعضاء المكتب العربي، وكذلك في سائر كتب ومذكرات الحكام العسكريين والمدنيين للعراق على حد سواء. فالسير ولسون نشر كتاباً في جزءين عن العراق الأول بعنوان : «الولاء في بلاد ما بين النهرين» والثاني «الولاء الملتبس في بلاد النهرين».

أما الجنرال إيلمر هولدين القائد العام للقوات المسلحة البريطانية في العراق عند نشوب ثورة العشرين فقد نشر كتاباً اسماه «التمرد في بلاد ما بين النهرين» على الرغم من أن الدولة العراقية كانت قد ولدت بالفعل ولم تعد تسمية بلاد النهرين «ميسوتاميا» إلا تلك الأسطورة الراسخة في أذهان المستشرقين ومؤلفي الكتب عن تلك البلاد.

ومع أن كلاً من «التمرد والولاء» شكلا قطبا النظرة البريطانية للعراقيين، فإن الترجمات اللاحقة للكتب أصرَّتْ على عنونة تلك الكتب بعنوان « الثورة العراقية» أو الثورة العراقية الكبرى «(1).

والواقع أن كل واحد من الكتابين أعلاه، يسرمي صاحبه اللسوم على المؤسسة الأخرى التي أسهمت في تقويض دور مؤسسته وأدت إلى فشله في معالجة الأوضاع في العراق.

فالسير أرنولد ويلسون يتحدث عن تقصير الحكومة البريطانية في دعم الإدارة المدنية في العراق، وعن محدودية الإمكانيات التي وفرت لها، خاصة بعد انتهاء الحرب، في الوقت الذي يلقي فيه لوماً كبيراً على القيادة العامة للقوات المسلحة

<sup>(</sup>أ) كناب الجنرال إيلمر the insurrection in Mesopotamia وكتاب السير أرنولد ويلسون A clash of loyalties والمعافرة الذي ترجم أجزاء منه جعفر الخياط تحت عنوان ( الثورة العراقية)

البريطانية في العراق، ويمضي أبعد من ذلك ليوجه نقده نحو إدارة الخارجية البريطانية وطبيعة تعاملها مع أمر الولايات العراقية، ولا يستثني رجال الدين في البلاد، وبقايا الجيش التركي ورغبة البعض من أنصار «العثمنة» في عودة عهد الخلافة المدحورة بجيوش الغرب وبمؤازرة عرب الجزيرة وعرب العراق والشام.

أكثر من ذلك يتعسف في تحليل أنماط الثقافة في المنطقة وما تولده من تفاعلات فيشير إلى الأثر السلبي للصيام الإسلامي وتفاعله مع طقس العراق القاسي وما يتركه من أثر على أمزجة المواطنين، مبرراً تصاعد موجات التمرد خلال شهر رمضان.

لكن «لورنس» يذهب في تفسير تلك «الثورة» نحو منطقة أساسية لم يقارها الحكام البرريطانيون للعراق « مدنيون وعسكريون» ومع اتفاقه مع أسلافه في عنونة مقالته التي نشرها وقتها في الصنداي تايمز ونشرت لاحقاً في كتاب تضمن رسائله، بعنوان (بين النهرين) إلا أنه يشير إلى أن العراقيين عندما «قاتلونا» بحماسة قليلة فذلك ليس ترحيباً بفاتح جديد، لكنهم كانوا ينشدون الحرية، ولذلك لا يستغرب اندلاع العنف في العراق بعد ثلاث سنوات من الاحتلال البريطاني.

هذه المقاربة التاريخية ستكون ذات فائدة لا تخفى عندما نصل إلى النظر إلى واقع الإخفاق الأميــركي في العراق وهو يتجاوز الربــع الأول من السنة الرابعة على الاحتلال.

فبعد كل ربيع يمضي، وهذا هو الربيع الرابع منذ احتلال العراق، يأتي صيف صعب ثم خريف أصعب فشتاء قاسِ. الأمـــر لا يتعلـــق بطقس المكان وفصول السنة، وإنما يتصل بطقوس أخرى وفــصول مختلفة تجري صياغتها في أمكنة متعددة لإعادة رسم المناخ العراقي من جديد.

اليوم لم يعد الأمر متعلقاً بحرية منشودة من نير الاحتلال، وبناء الدولة العراقية من جديد على نقيض المفهوم القديم لسرميسبوتاميا»، فقد أدت فكرة الاعتزال الشيعي عن المشاركة في مشروع بناء الدولة العراقية في العشرينيات، إلى نشوء دولة هشة في طبيعة علاقتها بنسيج مجتمعي لم تحرص على ربط جميع خيوطه بدقة ومتانة، مثلما تؤدي الحماسة الزائدة لتلك الجماعة واندفاعها الشرس نحو السلطة اليوم إلى تحويل تلك الهشاشة إلى حطام مؤكد لفكرة الدولة القائمة على المشاركة والتسامح والتحرر من إرث القسوة، ومثلما تحوّل الاستئثار السني بالسلطة في تلك العقود إلى عصيان لا يمكن ضبطه في سياق البناء الجديد للعراق، أو ما سماه بول بريمر في مذكراته عن العراق: الكفاح من أجل بناء مستقبل منشود!

انتهى مشروع بناء الدولة العراقية من جديد إلى هـذه المتاهـة العقيمة التي لا تمر إلا بمخاض دموي يـومي دون أن تـسفر عـن ولادات إلا هذا الموت المواظب الذي لم يعد فيه العدُّ ولا العـدد ذا شأن كبيـر.

فشلت أفكار مكتب إعادة الأعمار، وكذلك الحكم العسكري المباشر، وفشلت فكرة الإدارة المدنية، وتفشل فكرة «المندوب السامي المدعمة بحكومة تدين بالولاء للمحتلين» وبقيت من هذا كله مذكرات وكتب ودراسات وشهادات وسحالات تبسرر ذلك

الفشل أو على الأقل تؤرخ له بينما تقطع البلاد طريقاً داميـــة نحـــو المتاهة الأخطر.

وإلا ماذا نسمي نزوح ما قرابته مليون وثلاثمائة ألف عراقي في مناطق مختلفة تحت تأثيرات ما تحرض عليها الأدبيات الغربية وحتى الإعلامية العربية «بالعنف الطائفي» بحسب تقرير لبعثة الأمسم المتحدة في العراق أي ما نسبته حوالي 6 بالمائة من أجمالي عدد نفوس العراق؟

وماذا نسمي نــزوح عشرات الآلاف من المواطنين العراقيين من ربيع لا يمكن وصفه في بغداد والمحافظات المحاورة نحــو الــشمال (كردستان العراق) بعد أن ضاقت الدول المحاورة بمئات الآلاف منهم طيلة الفصول السابقة؟

ليس ثمة «ثورة» في العراق اليوم، ثمة فصول للعبة العنف يتقنها اللاعبون الماهرون ويمارسونها بين النهرين، الأميـــركان وحــدهم يتحملون المسؤولية وضع ما تشاء من أطراف أخرى بعد ذلك.

انتهى « حلم » المشروع الديمقراطي في العراق إلى حرب أهليــة حقيقية لا يمكن نكرانها، بعد أن تم إنجاز سيناريو الإنكار المتبادل بين الأهالي بفصولها جميعاً.

وانتهى أمر الطبقة السياسية في البلاد إلى البحـــ عــن حلــول للمعضلة خارج الحدود، وانتهى أمر النخبة المثقفة إلى التأمل في مرآة الطائفة والعشيــرة والجماعات المحلية والولاءات المتعددة، حتى غابت الحدود والفواصل بين ما يسمى منظمات المحتمع المدني، وتنظيمــات

المافيات المتسقة في سياقها، وغاب دور الأفراد والجماعات والأهالي في ضحيج الهتافات والبيارق المرتفعة وسلطة الميلشيات المناطقية.

الأمر يـزداد تعقيداً إذن ولم تعد إعادة تقييم الستراتيجيات قادرة على العودة بالعراق إلى نقطة تبدأ منها بداية أخرى.

لقد ظل بعض المواطنين وحتى عصبة المئقفين الدين «تماملوا خيراً» بالمشروع الأميركي في العراق يوجهون النقد في اتجاه واحد، فهناك من ظل متمسكاً بفكرة أن « فلول: النظام السابق هم السبب في كل ما يجري، وشمة من يستير إلى أن « أخطاء» الأميركان هي السبب في ما جرى وهناك من يبرئهم من حمل وزر ما يجري بإلقاء اللوم على المتنفذين والمتسلقين من الطبقة السياسية.

لقد كانت معارضة نظام صدام وحلم إسقاطه، مشروعاً وطنياً بالتأكيد لكن الاستعانة بالدبابة الأمريكية لتنفيذ ذلك المشروع هو ما جعل الأمر موكلاً لهائياً إلى من حرَّكوا تلك الدبابات، الأمر بسرمته إذن بيد الأمريكان الذي اختاروا صيغة حكم العراق بعد صدام، ولم يستفيدوا من الدراسات الجداة لطبيعة البنية الاجتماعية التاريخية للجماعات المحلية، فقدموا لهذه الطبقة السياسية كل ما تحتاجه من دعم ليسهل عليها الوصول إلى المنطقة الخضراء، حيث حكم بلا سلطة ولا مؤسسات وشعب يجري زحَّهُ في لعبة الموت الموهدة بشعارات الديمقراطية.

تحت هذا الواقع المضطرب توصيفاً وتفاعلاً يأتي الكــشف عــن جريمة اغتصاب ( المراهقة عبيــر ) من قبــل جنــود أميــــركيين

لتخطف الأضواء من الحلقات الجديدة من مسلسل محاكمة صــــدام، ليطيح بعمود أخلاقي آخر من أعمدة الستراتيجية الأمريكية الجديدة.

وتأتي بحزرة حي الجهاد في حانب الكرخ من بغداد، لتطبح بمسا سمي مشروع «المصالحة الوطنية» في العراق الذي أطلقت حكومة المالكي مؤخراً، وتأتي قرارات الحكومة المحلية لإقلسيم كردستان بضرورة الحصول على تصريح الإقامة وحتمية توفر كفيل كردي للنازح العربي إلى مناطق كردستان لترسم زخرفة جديدة غامضة في مفهوم الفيدرالية، وتجعل من وجود مئات الآلاف من الأكراد في المناطق العربية عرضة لانتهاكات جديدة في اللعبة الخطيرة السي تقوم دائماً على نرعات الثأر وجر الأقدام نحو الوحل المتشكل في ساحات الدم.

ومع ذلك فإن تصاريح الإقامة في «كردستان» لا يحصل عليه بسهولة إلا عوائل العاملين في المراكز الحساسة في المنطقة الخضراء الذين يبحثون عن ضمانات أمنية للعمل في مراكز السلطة. فيما يبحث الأكراد عن ضمانات كي لا تتحول تلك الهجرة إلى خطط لتغييرات لديموغرافيا تاريخية قلقة.

ازدهر التكفير الطائفي على الجانبين كما ينبغي له، فإزاء ثقافة التأليب على «الرافضة» والحض على قتلهم وقتالهم، التي ما بسرحت حية منذ أن أحياها الزرقاوي ولم تمت معه، تناسلت عنها وباتحساه آخر فكرة تنظيف البلاد من «النواصب».

تتوفر شروط المتاهة بامتياز أمام الجميع في العراق، الداخلين إليـــه والخارجين منه والعالقين فيه على السواء.

النهايات المقفلة والطرق الحلزونية التي لا تقود سوى إلى نفسسها وكذلك الفزع وكوابيس الليل وفحائع النهار، وهي فوق ذلك كلها سحن في كابوس لكنها ليست متاهة فردية إلها زحمة جماعية وتدافع بالمناكب نحو أبواب غامضة وكاذبة لا تقود إلى طريق حديد.

إلها متاهة بلا آلهة هذه المرة، وإذا كان كولن ولسن قد حاول الولوج في رواية (إله المتاهة) إلى عالم الجماعات السرية في بحثها عن أوثالها الغيبية، متخذاً من الأدب المكشوف واعترافاته بنية رئيسية لعمله، فإن الجماعات البشرية في عراق اليوم تبدو وكألها تدور في محفل آخر أكثر ظلاماً وسرية وهي تتخبط في تلك المتاهة ويتخبط معها، حتى أولئك الذين ظننا يوماً ألهم صناعها.

المسلخ العراقي اليومي، ليس سوى زاوية في تلك المتاهة، وسقوط الرسالة التبشيرية لأميركا، ما بين أبي غريب وحديثة وصولاً إلى اغتصاب فتاة المحمودية، وقتل أفراد عائلتها نذراً للعرس الجماعي لجنود الفرقة الأميركية 101 المحمولة جواً وفحلها الأشقر سييفن غرين زاوية أخرى. فساد الطبقة السياسية العراقية، وفرق الموت، ووعاظ الفتنة من منابر الموت وفضائيات الطوائف والصحافة المداهنة وخطابات فقهاء المارينز، زوايا وكهوف مظلمة حقاً، إنها متاهة مرعبة يؤكل فيها من يؤكل ويقتل من يقتل ويختفي في ظلما هما يخرج منها إلى ضوء لم يعد ما يبشر به، أو من يوقده على حبل أو سهل.

أضحت الخدمات الإنسانية الضرورية من كهرباء ومياه وطــرق ووقود وحرية تجوُّل، من قبيل البطر وشدة المرح في وقـــت التـــرح!

وأمست الألفة بين الناس من الرفاهية الزائدة، بعد أن أصبحت الحياة نفسها امتيازاً يومياً يبارك العراقي به نفسه كل يوم.

حتى الهروب من البلاد لم يعد مأموناً فطرق الموت تحيط البلاد شرقاً وغرباً شمالاً وجنوباً، وطريق المطار لمن يسسريد أن يسسافر بالطائرة محفوفة بالمخاطر هي الأخرى.

ضغط الهجرات الجماعية على دول الجوار أضحى معضلة أخرى، مئات الآلاف ما بين سوريا والأردن يسرفعون أسسعار الإيجارات وأسعار كلَّ شيء، يضربون الأرقام القياسية لهجرة العراقيين خلل العقود الثلاثة الماضية من حكم نظام صدام، مما جعل العراقي ضيفاً ثقيلاً على البلدان التي ضاقت لكثرة الويلات التي يتعرض لها هذا البلد وما ينعكس منها على تلك البلدان.

العراقيون يعيشون حصاراً جديداً في تلك المتاهة التي سميت أولاً بلاد ما بين النهرين، ثم أسطرتها الحكايات فصارت بلاد ألف ليلة وليلة، وسماها العرب وهم يقصدونها من الجزيرة «لتحريرها» أرض السواد، لكن اسماً آخر استدركه لها العرب بعد تحريرها، اسماً يقترب من الكنية المضمرة والملتبسة والمستلة من ويلات أهلها العصاة على كل تفسير إنها بلاد: أهل الشقاق.

لكن أهل الشقاق صفة أضحت محلَّ شقاق من نوع آخر، فهي تحسد علاقة العراقيين بحكامهم، وبين بعضهم البعض في الوقت ذاته، لذلك ثمة من منظري العهد الجديد من توهم أن صفة الشقاق هي من مثالب الطغاة فحسب، ألحقت بالمحكومين قسراً لتدمغهم بصورة نمطية زائفة، فجرى ربطها بالحجاج بن يوسف الثقفي، لكنها في

الواقع صفة تتصل بتراث سابق لرمز العنف التاريخي في البلاد، قبل أن يوظفها الحجاج في خطبته المشهورة. فقد أثبتها تراث السضحايا أنفسهم إذ جاءت فكرة ذمّ «أهل الشقاق» في دعاء زيارة الأربعين للإمام الحسين الذي نقله الشيخ الطوسي عن الإمام الصادق مرتبطة بأهل العراق ملتصقة بهم، كما ذكرها الشيخ الصدوق كذلك (1) فيما ينقل المؤرخون بتواتر، أن ابني الزبير: عبد الله ومصعب استخدماها لمحجو أهل العراق حتى قبل أن يقتلا، حتى الجاحظ الدي يتمسك لمحفو أهل العراق حتى قبل أن يقتلا، حتى الجاحظ الدي يتمسك البعض بتفسيره لدوافع الشقاق عند العراقيين «بسبب ميلهم للفطنة والتنقيب والترجيح بين الرجال والأمراء وميلهم إلى الطعن والقدح » يقر أن العراق ما زال موصوفا أهله بقلة الطاعة، والشقاق على أولى الرئاسة (2).

إنها زاوية أضافية في تلك المتاهة إذن... تاريخية؟ أجل لكنها فاعلة أيضاً، ومتسعة إلى الدرجة التي تستطيع أن تخلق زواياهـا المظلمـة كذلك، وتعيد ابتكار التسمية الحالية للعراق: « أرض المتاهة»

<sup>(</sup>ا) أبو جعفر الطوسي ( محمد بن الحسن بن علي الطوسي 385 – 460 هجرية – كتاب مصباح المتهجد) والشيخ الصدوق ( محمد بن علي بن الحسين بن موســـــى بابويه القمي 306 – 381 هجرية – كتاب الأمالي)

<sup>(</sup>²) ابن أبي الحديد المعتزلي أبو حامد عز الدين عبد الحميد بن هبة الله بن محمد بن الحسين بن أبي الحديد 586 – 656 هجرية – كتاب شرح لهج البلاغة.

# ملحــــــــــــق: جلادون وضحايا<sup>1</sup>

ا هذا الملحق هو النص الأصليّ لسيناريو لفيلم وثائقي عن تاريخ العنف والإعدامات السياسية في العراق أخرجه باسم عبد القهار وعرض بالإسم نفسه على قناة الجزيرة الإخبارية وعلى جزءين. وهو هنا مزاد على الطبعة الثانية حيث كتب بعد أكثر من عام على صدور الطبعة الأولى من هذا الكتاب

#### \_\_1\_\_

### عاصمة الآباء وصراع الأبناء

بغداد، دار السلام وعاصمة الرشيد.

خاصرة بلاد الرافدين، وسرَّة الدنيا كما يسميها المؤرخون، ودار الخلافة في التاريخ الوسيط. لكنها في التاريخ السياسي الحديث تمشـل بؤرة العنف ومهبَّ الجائحات التي لا تبقي ولا تذر، وحاضنة الحرائق التي تأتي على البشر والأمكنة والذكريات على حدٌّ سواء.

تغدو دار السلام اسماً على غير مسمى، حين يتدخل الصراع الدامي على السلطة في صناعة اسم آخر لبغداد، غير كوفها داراً للسلام، وليست «عاصمة» لحاكم من بطش منافسيه به أو تنكيله هم.

لكن عاصمة «هارون الرشيد» خامس خلفاء بني العباس لم تتسع لأبنيه الأمين والمأمون في الاقتناع بموعد ولاية العهد من بعده. و لم تعد مركزاً للخلافة مع تولي ابنه الثالث «المعتصم» مقاليد الحكم، لم تتسع لأخوين يتنازعان على السلطة في بغداد وبينما دخلها المامون فاتحاً من جهة الشرق فرَّ منها الأمين هارباً من جهة الغرب ليقتل عند بابحا الغربي على الضفة الأخرى من النهر قبل أن يكمل هروبه نحو أندلس جديدة.

قاتلون وقتلى، جلادون وضحايا، أخوة أعداء، في الصراع من أجل السلطة. صراع تداخلت فيه، على الأقل بين أبناء هارون، ولاءات تركية وفارسية وعربية، خؤولة لا عمومة ليظهر للمرة الأولى، وعلى هذا الشكل الدامي، أثر صراع الأمم في سفك دماء الأخوة.

غدا أحدُهما هالكاً وأضحى الآخرُ مالكاً.

ولأنَّ الْمُلكَ عقيمٌ، فإن حثة الحلاج التي علقت على أحد طرق جسر بغداد قبل أن تحرق ويرمى رمادها بالنهر، كانت صورة تقريبية من تاريخ القسوة، لنموذج دموي متوالد من ذلك الملك العقيم! إنه الصراع القاسي الذي يتفنن أبطاله في التنكيل والتمثيل والفتك والفتك المضاد.

تلك حكاية ليست قديمة تماماً، عن بغداد العباسية المنقسمة على ضفتين وعلى عرش ونعش، وعلى عيد ومأتم، عرس وعزاء، وعلى أكثر من ولاء.

هذه الذاكرة العنفية ترسبت عبر الزمن لتسكن في الــــلا وعــــي الجماعي للعراقيين وتجعل من كمية العنف المعبر عنها لــــديهم ذات منحى عميق وبعيد الأغوار.

#### \_\_\_2\_\_

#### بنادق ومشانق

ما بين الموت على أعمدة المشانق بحبل يلتف حول الرقبة كربطة عنق في بروتوكول القتل المدني، وبين القصصاص رمياً بالرصاص المنهمر على أزرار البدلات العسكرية، كانت حفلات الإعدام تقام بمواسم متعددة، بينما كان الجميع، حكامُ العراق وكذلك الحالمون بحكمه، يواجهون موتاً واحداً وإن تعددت أسبابه، يواجهون مصائرهم السوداء القاتمة بحيرة الذي رأى كل شيء، بلا أقنعة ولا عصائب تشد عيوهم قبل الإعدام.

كأنهم كانوا دائماً يستعدون تلك اللحظة وكأنها قصة الخلــود في طريق معكوس.

### ---- 3 ----الجلور

تبدو طروحات الدكتور على الوردي في دراسته للشخصية العراقية تفسيراً معقولاً لثنائية الجلاد والضحية التي تحكم الشخصية العراقية وتشطرها إلى: قاتل وقتيل، ضحية وجلاداً، ظالماً ومظلوماً.

ففي حديثه عن ازدواج الشخصية وقلقها بين البداوة والتحسضر بين الانفتاح والانغلاق بين التمدن والتريف وصراعها الذاتي بين الصحراء والمدينة، يؤكد أن كل عنصر من هذه العناصر غير قابل على الاندماج في الآخر تماماً، لأن ما يسميه «التناشز الاجتماعي» يميز علاقة الفرد العراقي بمظاهر التحديث الوافدة وتأصل القيم الراسخة.

### --- 4 ---في البدء أعدمُ الجنرالات

جاء الإعلان عن قيام الدولة العراقية كمحاولة من بريطانيا لاستيعاب العنف الداخلي المتولد نتيجة ثورة العشرين ضد الاحتلال، وجاء تشكيل الجيش، لاستيعاب عدد من ضباط العهد العثماني الذين انخرط بعضهم في الثورة العربية ضد العثمانيين، ولتحقيق نوع من النفوذ البريطاني غير المباشر للتحكم في صراعات القوى الأساسية في العراق من ولاءات عشائرية ومرجعيات دينية.

غير أن محاولة الاستيعاب هذه سرعان ما تحولت إلى مركز استقطاب للصراعات واشتباك الولاء وتداخل الخنادق وتناقض المصالح.

عام 1936 .. حدث أول انقلاب عسكري في تاريخ المنطقة التي لم يكن معظم دولها قد دخلت ما كان يعرف بعصبة الأمم المتحسدة كدول مستقلة.

وبينما تولى الملك غازي عرش العراق، تناوب على رئاسة الحكومة عدد من الضباط الذين تخرجوا من المدارس الحربية التركية في الاستانة ممن حدموا في الجيش العثماني وتحولوا مسع الاحستلال البريطاني إلى «قادة حدد» للحيش العراقي الذي أسسه البريطانيون في السادس من كانون الثاني / يناير عام 1920.

وفي خضم المنافسة بين رفاق السلاح لتولي المناصب العليا ولما كانت مسألة تغيير النظام الملكي لا تتعلق بإرادة هؤلاء السضباط ولا بقدراهم، وإنما بإرادة التاج البريطاني وموظفي إرادة مستعمراته في بغداد، حدث انقلاب الفريق الركن بكر صدقي لإزاحة حكومة ياسين الهاشمي.

لم يكن لطريق الانقلاب أن يمرَّ، على ما يبدو، إلا بتصفية وزير الدفاع جعفر العسكري الذي كان صهره رجل بريطانيا القوي نوري السعيد.

في الواقع وجدت طبقة العسكريين المتحدرين من مدرسة الاستانة نفسها في أتون حرب تصفيات داخلية تأخذ مرة شكل القسسوة المباشرة وتارة شكل الإزاحة والتنحية.. بيد أن انقلاب بكر صدقي كان بداية لمرحلة من القسوة بين رفاق السلاح بالأمس والمتنافسين على الزعامات في عهد الولاء المشتبك، غير البعيد عن شروط لعبة الأمم.

خطط بكر صدقي لتصفية جعفر العسكري الذي رأس الحكومة العراقية مرتين في عامي 1924 و1927، فجسرى إعسدام جعفر العسكري وهو مجرَّدٌ من سلاحه، جعفر العسكري أول وزير للدفاع في تاريخ الدولة وأحد اكبر ضباط الجيش العراقي يقتل برصاص أحد مراتب هذا الجيش الذي ساهم في تأسيسه.

يمثل بكر صدقي واحداً من نماذج الزعامات العراقية التي مارست العنف بوصفه وسيلة لضبط الأوضاع الداخلية وتحسصيل السولاء وإخضاع الجمهور، ورغم أنه ينحدر من أبويين كسرديين إلا إنه

ركب موجات التوجهات القومية العربية السيتي راجـــت آنـــذاك، وسرعان ما استدرجته في لعبة الولاء.

إلا أن التحدر العرقي والتوجه القومي، لم يمنعانه كلاهما أو أي منهما من التنكيل والبطش غير الخاضع لاعتبارات التحدر ولا التوجه فكان قمعه لانتفاضة عشائر الفرات الأوسط العربية إلى انتفاضة الآشوريين في شمال البلاد وصولاً إلى سحقه لانتفاضة الأكراد البارزانيين في مناطق هدنان.

وبينما بدأ انقلاب بكر صدقي بتصفية وزير الدفاع، فأنه انتهى بتصفية بكر صدقي نفسه وبطريقة تبدو مسشابجة لإعدام جعفر العسكري حينما أطلق أحد مراتب الجيش النار عليه وهو في حدائق دار الضيافة بمطار الموصل قبل سفره تركيا.. قتل بكر صدقي في الحادي عشر من آب / أغسطس 1937 ومعه قائد القوة الجويسة بحمد على جواد.

#### \_\_\_5\_\_

#### حقيبة الملك «السوداء»

بعد مقتل بكر صدقي حاء مدير الاستخبارات في السفارة البريطانية بغداد، بالحقيبة اليدوية الخاصة التي كانت بحوزة بكر صدقي وسلمها للملك غازي الذي أدرك أن الإنكليز قرروا التخلص منه، فالحقيبة التي وقعت بأيديهم كانت تحتوي على رسائل لأدولف هتلر تخول الفريق بكر صدقي بتوقيع اتفاقيات مع ألمانيا لتزويد الجيش العراقي بطائرات ومعدات عسكرية من خلف ظهر بريطانيا.

ولهذا فإن حادث السيارة الذي أودى بحياة الملك غازي في الرابع من نيسان /إبريل عام 1939 أي بعد سنة ونصف السنة من اغتيال بكر صدقي، شكل نوعاً من الاغتيال السياسي والقصاص المبيت أكثر من كونه حادث اصطدام سيارة الملك بعمود كهرباء في منتصف ليلة 3 / 4 نيسان / إبريل عام 1939.

# --- 6 ---المربع الذهبي

«لاحـــــت رؤوس الحـــــراب تلمــــع بـــين الــــروابي..»

\*\*\*

«يا تسراب السوطن ومقسام الجسدود ها نحن جينا مسا دعينسا إلى الخلسود»

كانت أحداث مايس/ مايو عام 1941 نتاج لحالـــة التجـــاذب والاستقطاب العالمي خلال الحرب العالمية الثانية وفي أشــــد مراحلـــه ضراوة خاصة بعد دخول إيطاليا الحرب إلى جانـــب ألمانيـــا ضـــد بريطانيا وفرنسا وحلفائهما.

ففيما كان العراق مرتبطاً بمعاهدات مع بريطانيا عقدها مع حليفها الأبرز «نوري السعيد» بما يقضي بتقديم نوع من الدعم اللوحسيتي للقوات البريطانية خلال الحروب، ظهر تيار آخر يدعو إلى إبعدا العراق عن الهيمنة البريطانية، بل إنه مضى بعيداً نحو تشكيل محسور يستند على علاقة مع الطرف الآخر (ألمانيا النازية بقيادة هتلر) مسن أجل الخروج من الهيمنة البريطانية.

تحت هذه الظروف نشأت حركة رشيد عالي الكيلاني، وبتحالف الكيلاني مع عدد من أبرز قادة الجيش، أو ما عرف «بالعقداء الأربعة» وإعلانه حكومة الإنقاذ الوطني وعزل الوصي عبد الإله الهاشمي، أصبح الوضع في العراق صعباً على خلفاء بريطانيا الدنين فروا إلى الأردن ليستعينوا من هناك بالقوات البريطانية التي كانت لا تزال تحتفظ بعدد من القواعد العسكرية في العراق وبشكل خاص قاعدة الشعيبة في البصرة وقاعدة الحبانية القريبة من الفلوجة غربي بغداد.

وبالنظر للفارق الستراتيجي بين قدرة القوات البريطانية وإمكانية الجيش العراقي المحدودة استطاعت بريطانيا وبفضل تفوقها الجوي سحق الحركة بسرعة واعتقلت عدداً من قادتها، وبينما لجأ رشيد عالي الكيلاني إلى المملكة العربية السعودية. فإن العقيد صلاح الدين الصباغ فرَّ إلى تركيا التي قامت بتسليمه ليجري إعدامه بعد فيشل الحركة بأربع سنوات وذلك في 16 تشرين الأول 1945، وتعليق لساعات أمام مبنى وزارة الدفاع في محاولة لإرسال رسالة واضحة لقيادة الجيش الجديدة.

ويبدو أن حضور الوصي عبد الإله خلال التنفيذ كان استفزازياً للضحية حيث بصق بوجه الصباغ قبل إعدامه فكانت مناسبة للأخير لتسجيل موقف في الثبات في مواجهة المشنقة التي ناداها أمام الجميع: «مرحباً يا أرجوحة الأبطال» ثمَّ ردَّدَ أبياتاً من الشعر استعارها صدام في إحدى جلسات محاكمته التي سبقت إعدامه.

لا تأس من غدر الزمـــان فطالمـــا رقصت على جثث الأسود كلابُ

### تبقى الأسسود مخيفة في موقسا فالأسد أسدُ و الكلاب كسلابُ

أما الضباط الآخرون ومعهم يونس السبعاوي فكانوا قد سبقوا الصباغ إلى مشنقة الموت أو أرجوحة الأبطال. فتم تنفيذ حكم الإعدام بثلاثة من العقداء الأربعة وهم العقيد فهمي سعيد والعقيد كامل شبيب والعقيد محمود سلمان. إضافة إلى يسونس السبعاوي الذي كان وزيراً في حكومة الإنقاذ الوطني ومن دعاة تحرير الثروة النفطية من هيمنة الشركات البريطانية.

وكانت والدة يونس السبعاوي استجارت بوالدة الوصي عبد الإله مستصرخة فيها الأم، من أجل أن تنقذ ولدها الوحيد من حبل المشنقة، ولما عجزت عن إقناع الأميرة الهاشمية التي خاطبتها بتركية تنطوي على خشونة خرجت الوالدة الثكلى وهي تصرخ بوجه والدة الوصي : أسأل الله أن يكون مصير ولدك كمصير ولدي..

أعدم «العقداء الأربعة» أو «المربع الذهبي» أو «فرسان العروبة» وهو العنوان الذي حملته مذكرات العقيد صلاح الدين الصباغ اليت صدرت بعد إعدامه.. وعاد الوصي عبد الإله ونوري السعيد وانتصر التيار الموالي لبريطانيا مثلما انتصرت بريطانيا لاحقاً في أوربا وسائر أنحاء العالم بحربها ضد ألمانيا وحلفائها.

يقول حنا بطاطو في توثيق المزاج العراقي الذي أعقب العنف الهاشمي في العراق بقوله: «ولم يمح الزمن من ذاكرة العراقيين أبداً أن البيت الهاشمي وقف في ساعة الشدة إلى جانب أعدائهم. وسادت بين ذوي الحياة المتواضعة خصوصاً روحية لم يكونوا قد عرفوها منذ ثورة 1920. وفي هذه الأجواء بدا كل تصرف يقوم به عبد الإله خيانة. وعلى كل حال، فمنذ هذه اللحظة وما بعدها تحرك القوميون والهاشميون في خطين مختلفين في الأفكار والمشاعر. وفقدت الملكية ملامحها القوميين بكراهية الملكية ومعارضتها.»

#### \_\_\_7\_

### الأرجوحة تمتز في فجر آخرا

فجر الرابع عشر من شباط / فبراير عام 1949، وبينما كانت النكبة العربية في فلسطين تتفاعل تردداتها في شتى أنحاء الوطن العربي، كانت «أرجوحة الأبطال» في بغداد على موعد مختلف بعض الشيء عما سبقه، فطقوس العنف هذه المرة لا تتعلق بأحد الضباط الذين يخططون لانقلاب أو ثورة أو تمرد، وإنما بشخص مدني هو مؤسس الحزب الشيوعي العراقي. يوسف سلمان يوسف « فهد» الذي أدين بتهمة الاتصال بدول خارجية، وهي التهمة التقليدية التي كان تواجه بما الشيوعية خلال المراحل الأولى من الحرب الباردة، الي كانت لسخونتها في بلاد الرافدين بلاغة البنادق والمشانق. أصبح هذا كانت لسخونتها في بلاد الرافدين بلاغة البنادق والمشانق. أصبح هذا شورة تموز/يوليو 1958، وأصبح ما قام به من أعمال الكفاح الي تستحق التقدير.

حين وقع «فهد» نهايته أمام المشنقة بعبارته التي ظل الـــشيوعيون يرددونها طويلاً: الشيوعية أقوى من الموت وأعلى من المشانق فـــإن ميراث العنف في الصراع السياسي لم يعد محــدداً بطبقــة الــضباط المتحدرين من الاستانة القديمة وإنما نشأت مراكز حديدة لتحــريج المتصارعين على السلطة حلادين وضحايا.

كان فهد أول زعيم سياسي عراقي مدني يمثل تنظيماً له حــضور قوي في الشارع يجري إعدامه ليأخذ الصراع شكلاً أكثر اتساعاً منذ تلك اللحظة.

#### \_\_8\_\_

#### طقوس تموزية في صيف بغدادي

ما بين تموز الأسطورة في الزمن المثيولوجي للتراث الحسضاري لوادي النهرين، وتموز الشهر الساخن، في الزمن السسياسي للدولة العراقية أكثر من صلة، ليس بالضرورة صلة تفاعلية متحاورة، بل صلة تنازع قوية تظهر تجلياتها في مجاورة النقائض لبعضها أحياناً، ودحضها إلى زمنها الآخر غالباً.

فتموز المثيولوجيا يمثل واحداً من ابرز طقوس الخصب والموت في حضارات المنطقة، فأسطورة موته وانبعائه واحدة من أقدم المعتقدات التي تمثل نموذجاً بدئياً لحركة الطبيعة والإنسان وتجددها، بيد أن تسرب هذه الطقوس إلى البنية السياسية في العراق ربما حمل المزيد من موارد التأويل الراهن في قضية الخصوبة والعنف من جهة، والمسوت وجائحاته والتراعات متعددة المآرب في الجههة المقابلة في دائسرة متحركة ومثيرة وقاسية حقاً.

صباح الرابع عشر من تموز/يوليو عام 1958، استيقظ البغداديون على طقس تموزي جديد، قتل فيه جميع أفراد العائلة الملكية، رجالاً ونساء، ملكاً ووصياً حيث لم يكن ثمة ولي عهد أخر في ذلك الحين!

وفي زحمة النقاش عن سبب تصفية العائلة المالكة في العراق وما إذا كان ثمة قرار من الضباط الأحرار بتصفيتهم يجيب على التسساؤل الضابط الذي بدأ بإطلاق النار على العائلة المالكة خسلال اقتحام القصر الملكي، إذ أنه تذكر فرار عبد الإله بعد حركة رشيد عالي

الكيلاني وعودته ليعلق الضباط المتمردين على أعواد المشانق ويبدو أنه خشى تكرار هذا المشهد فقام بتصفية الحساب القديم بنفسه وقطع الطريق على تكرار سيناريو الدم القديم بسسيناريو دم ملكي أكثر عنفاً.

أمراء وخدم قضوا في قصر الرحاب الذي لم يعد يتسسع لملك وجنرالات، إضافة إلى رجل بريطانيا القوي ورئيسِ الوزراء لمـــرات عدة نوري السعيد الذي صفى في الشارع متنكراً بثياب امرأة، وسحلت حثثهم في شوارع العاصمة وعبرت ضفتي نهر دحلة ذهابـــأ وإياباً في طقس تموزي مرعب، سيؤرخ له بوصفه بدايـــة لطقـــوس نوعية من العنف الذي ستتكرر كالشعائر التموزية القديمـــة في وادي الرافدين. والسحل مفردة عامية عراقية، تعني وضع حبل في رجـــل الضحية بعد قتله، وسحبه في الشوارع، ورغم إن كتـب التـراث وبينها تاريخ الطبري تؤكد إن مسلم بن عقيل سفير الإمام الحسسين إلى الكوفة وصديقه هاني بن عروة قد ربطت أرجلهما بحبل وجرًا في سوق الكوفة، إلا إن فكرة «السحل» كدلالة عنفية مسضاعفة، ارتبطت بالعقاب السياسي في تاريخ العراق، حيث سحل أفراد العائلة الملكية بعد ثورة 14 تموز، كما سحل الخصوم السياسيون في الصراعات الدموية اللاحقة، وحتى في أدق اللحظات السين من المفترض أن تكون ذات رهبة خاصة فإن العنف اللفظي والتنـــابز في لحظات رهبة الموت كان عنواناً للتنافس بين الضحية والجلاد فهـــذا سعيد قرَّاز وزير الداخلية في العهد الملكي يخاطب فاضـــل عبـــاسٍ المهدواي الذي تلا حكم الإعدام بحقه وهو لا يملك ما يخسره قائلا (سأصعد إلى المشنقة وأرى تحت أقدامي أناساً لا يستحقون الحياة)

#### \_\_9\_\_

### وريث العرش القاتل.

وجد فيصل الثاني نفسه ملكاً على العراق، قبل أن يعرف معيى كلمة «ملك» وحتى قبل أن يعرف حدود العراق. فيوم قتل والده الملك غازي كان الابن الوحيد «فيصل الثاني» في الرابعة من عمره. إلا أن السنوات والأيام من يوم الرابع من نيسان /إبريل عام 1939 إلى يوم الرابع عشر من تموز/ يوليو 1958 وهما تاريخ مقتل كل من الملك الأب والملك الابن، كانت مسافة مكتظة بالأحداث والصراعات بين الأجنحة والولاءات، حول العراق وحول العرش الملكي الذي كان يدار بوصاية الشريف عبد الإله بن على خال الملك.

وحتى عام 1953، عندما جرى تتويج فيصل الثاني ليمارس مهامه الدستورية ملكاً على العراق بعد بلوغه سن الرشد المؤهلة لتولي العرش، وفيما كان فيصل الثاني ملكاً غير متوج خلال فترة الوصاية التي قضاها منتقلاً بين الجامعات البريطانية، وحلقات الدراسة الخاصة في بغداد. فإن الوصي على العرش كان يدير الصراعات الداخلية أكثر مما يهيئ الساحة للمك القادم.

وكانت اللاعب الأساسي في تلك الصراعات، وتوجيه السياسات العامة للدولة هو رئيس الوزراء نوري السعيد، احد أبرز الشخصيات في التاريخ السياسي للدولة العراقية في عهدها الملكي. وهناك من يرى أن فيصل الثاني دفع بمقتله ثمناً لصراعات لم يكن طرفاً فيها، حتى أن عبد الكريم قاسم نفسه قائد ثورة تموز/يوليو 1958، طلب من الأطباء في المستشفى الذي نقل إليه الملك الشاب، وكان به رمق، أن يبذلوا جهداً استثنائياً لإنقاذه، كما أن الوئائق الخاصة باجتماعات الضباط الأحرار الذين نفذوا الشورة، أشارت بوضوح إلى وجود خلاف على قرار تصفية العائلة المالكة وخاصة في ما يتعلق بالملك فيصل الثاني.

## \_\_\_ 10 \_\_\_ قلعة الأسود..

#### بغداد يا قلعة الأسود يا كعبة المجد والخلود

عندما غنت أم كلثوم هذه الأغنية تيمناً بعهد الجمهورية فكأنها كانت تؤرخ في الواقع لإيقاع جديد في وثبات الأسود التالية وافتراسها لبعضها في أقسى مراحل الصراع الداخلي.

ومع الجنرال عبد الكريم قاسم اكتسبت الزعامة معين جديداً والبطولة شحنة مضافة، وجرى هذا التجديد والاكتساب على كل م من مفهومي الضحية والجلاد في الصراع السياسي أو التنافس من أجل السلطة والخصومة السياسية الدموية.

وبينما ظلت ملامح العنف والتصفية الدموية مرتبطة برجال النكنات العسكرية من كبار الضباط وبالقصور الملكية والأميرية وأروقة السفارات والقنصليات الأجنبية في بغداد التي تدبر فمصول القتل بعناية، وصولاً إلى بيوت الأعيان والطبقة السياسية من أفندية ما بعد قيام الدولة الملكية، انتقلت في عهد الثورة والجمهورية الأولى إلى حيث تنتشر جماهير الثورة وأبناء الجمهورية، وهنا نشأ مفهوم العنف الثوري في حاضنته الأرحب: الجماهير، وأضحى وسيلتها لمجاهدة الداخلية تحت مقولة بحاهمة السلطات القائمة ووسيلتها للمجاهة الداخلية تحت مقولة بحاهمة حصومها من جماهير العقيدة الثورية الأخرى، لتتسع ملامح العنه

خارج الحدود التقليدية وتخرج إلى الشارع الذي بدأ حراكاً تنافسياً عالي الوتيرة بعد أن ترسخت في العقول أفكار القومية والأممية وانتشرت في الشارع نزعات إحياء ما في القلب من مشاعر وما في العقل من خواطر وتحويلها إلى طقس حي، ستكون تعبيراته أكثر قسوة من أي وقت مضى.

بدأ الطقس العنفي في التنفيس عن هذا التراكم من مشاعر البغض تجاه الطبقة الحاكمة التي عبرت عن انفصالها العضوي عن البنية المجتمعية. وأوجدت الطبقة المعارضة مقولات اشد فتكا تتعلق بإعلان الكفاح المسلح في صراعها على السلطة أو لتحقيق أهدافها، وإعلان الثورة الكردية المسلحة.

تحول العنف من مجرد غريزة مترسبة ونزوع مضمر إلى طقــوس عقائدية يجري الترويج لها في الشارع السياسي، فولـــدت شـــعارات تلك المرحلة من قبيل:

(اعدم.. لا تكول ما عندي وكت.. اعدمهم الليلة) و (ماكو مؤامرة تصير والحبال موجودة) والحبال في هذه الأهزوجة هي تلويح بعقوبة «السحل» وليس مجرد الشنق، حتى صار رمز الحبال الستي كانت تحمل خلال التظاهرات ترتبط بالسحل، أكثر من ارتباطها بالإعدام نفسه.

وبين شاعر يصرخ:

بعيث تيشيده الجمساجم والسدم تتهسيدم السيدنيا ولا يتهسيدم.

وشاعر آخر يرى للجماجم وظيفة أخرى بقوله: سنجعل من جماجمهم منافض للسجائر، تمضي فصول العنف في الخطاب والثقافة والممارسة.

#### \_\_\_11 \_\_\_

#### عنف الثوار

كانت ميول عبد الكريم قاسم تنحو منحى قطرياً على صعيد بناء الدولة، وتنحاز إلى المنظومات الدولية التي نشأت خلال تلك الفترة وبينها منظومة عدم الانحياز، وسعى إلى تمتين العلاقات مع الكتلة الاشتراكية، وهو ما دفعه إلى تعزيز دور الحزب الشيوعي العراقي في الحياسية الداخلية للبلاد.

وبالمقابل فإن خيارات عبد الرحمن عارف الشخص الثاني في ثورة تموز/يوليو 1958، كانت تمضي نحو اتجاه آخر.. فنموذج الدولة القطرية لم يكن يناسب عارف المتأثر بالناصرية الصاعدة وتطلعاقا المنشودة، وطبيعته الدينية المحافظة لم تكن تتقبل تنامي نفوذ السدور الشيوعي، في الساحة الداخلية.. واتسعت الفجوة الأساسية الناشئة من طبيعة كل من الشخصيتين، بعد قيام الوحدة بين مصر وسوريا وتصاعد دعوات الالتحاق بالوليد الجديد، من جهة، ومن جهة أخرى كان تمركز السلطة بيد قاسم، واضمحلال دور مجلس السيادة أخرى كان تمركز السلطة بيد قاسم، واضمحلال دور مجلس السيادة خلاف، ومن ثم مساحة صراع.

فقد كانت الترويكا الرئاسية الثلاثية التي أنشأها الضباط الأحرار بعد نجاح الثورة تحت تسمية «مجلس السيادة » هـــي الواجهـــة الـــشكلية الخارجية للدولة، وكان يرأسها الفريق محمد نجيب الربيعي وهو عـــربي سين، وتضم كلاً من محمد مهدي كبة وهو عربي شــيعي، وخالـــد

النقشبندي وهو كردي سني.وهي تشير في تكوينها إلى أنَّ المهسألةَ الطائفيةَ كانت جزءً من الحسابات التي خطرت في ذهن السضباط الأحرار.

كما أن تكوين «مجلس السيادة» يعبر عن خلاف مضمر حــول التدرج القيادي للسلطة وإدارتها بين الضباط الأحرار.

لقد تحولت الاختلافات الفكرية والاجتماعية، إلى خلافات، وتحولت الفجوات في القناعات، إلى هاوية متسعة، وهكذا انفتحت بوابة العنف على ساحات جديدة.

ومرة أخرى يؤرخ العراق لحقبة جديدة من العنف تحست تسأثير استحقاق التنازع بين الضباط الأحرار بين مشروع الأممية العالمية والقومية العربية، أو بين مشروع الوطن والأمة، أنتج هذا التنسازع وجبة جديدة من الضباط الأحرار ذوي التوجه القومي حسرى إعدامهم في ساحة أم الطبول ببغداد برصاص رفاقهم في السسلاح والأحلام والثورة، وبينهم العميد الركن ناظم الطبقحلي والعقيد رفعت الحاج سري وأحد عشر ضابطاً آخرين وذلك يوم 20/أيلول/ سبتمبر 1959.

#### \_\_\_12 \_\_\_

## قطار السلام ورحلة الموت

كان مشكلة «قطار السلام» بداية لعهد جديد من العنف المتجول في شوارع المدن العراقية، و «قطار السلام» كان في الواقع تعبيرا عن رحلة شبابية لحضور مهرجان السلام العالمي الذي يقام في الموصل، كانت الموصل مدينة ذات توجهات قومية ناصرية، وهمي مدينمة محافظة اجتماعياً، وكانت هناك مخاوف من انعقاد المهرجان في الموصل لهذه الأسباب حملها شيوخ عشائر الموصل للزعيم قاسم ( بعد أن اتشحت مدينتهم، بيافطات تعلن انعقاد مؤتمر الشبيبة العالمي في الموصل) كانت عبارة الشبيبة العالمية تحمل استفزازا اجتماعياً للمدينة العروبية المحافظة) لكن قاسم أصرُّ على عقد المؤتمر في الموصل فاتحه القطار إلى الشمال مكتظاً بالشباب «الشوري» المستحمس، ليواجه في المدينة شباباً ذوي توجهات أخرى، وفي خضمُّ المهرجان، ثارت موجات العنف لتملأ شوارع الموصل. شــباب ســحلوا في طرقات المدينة، ونساء قتلن وعلقن في الساحات، وقتال شوارع حقيقي، أوعز قاسم لقيادات الجيش في الموصل للتدخل والـسيطرة على الوضع، غير أن الساحة كانت صعبة الترويض، والولاءات صعبة التمييز، فكان التمرد الذي قاده العقيد عبد الوهاب الشواف واضهم إليه العميد ناظم الطبقحلي، وغيرهما، أول إعلان مكتوب بالدم، عن انشقاق جذري في صفوف قيادة الضباط الأحرار، والجيش العراقيي بشكل عام.

ومن تلك المحطة الفاصلة تحوَّل «قطار السلام» إلى نقيض اسمه ليعلنَ بداية رحلة عنف جديدة، رحلة دامية، لم تعد حدودها متمركزة في العاصمة بغداد، بل اتسع محيطها نحو بقية المحافظات شمالاً وجنوباً.

تلك المحطة كانت أيضاً النقطة الأساسية لتشكيل الميلشيات الحزبية، فكان لدور ما يعرف بالمقاومة الشعبية القريبة من الحزب الشيوعي العراقي أثر في تفكير حزب البعث في وقت لاحق بالمقابل بإيجاد تنظيمات مدنية مسلحة، فكان تشكيل الحرس القومي بعد انقلاب 1963، ليتولى تصفية الحسابات القديمة مع خصومه السياسيين، على طريقة الثأر من ميليشيا المقاومة الشعبية.

وكنوع من التهيئة النفسية لقبول فكرة «الثأر الثوري»كـان أول فيلم عرض إلى حانب فيلم إعدام عبد الكريم قاسم، هو لقطات من أحداث الموصل والتأكيد على دور ميليشيا »المقاومة الشعبية « فيها.

# -13 ـ اضرحة وتماثيل

تحت هاجس الثار لقتلى أم الطبول سرَّع عدد من البعثيين خطتهم لاغتيال عبد الكريم قاسم في منطقة رأس القرية بوسط شارع الرشيد يوم السابع من تشرين الأول / أكتوبر 1959، وخلال تلك المحاولة الفاشلة سقط لهم ضحية ترك في ساحة المواجهة فيما فسر رفاقه، وبينهم صدام حسين وطه ياسين رمضان، متفرقين في السشوارع الفرعية، وبينما أرخ مؤيدو الزعيم لذلك اليوم بأنه يسوم النجاة، وأطلقت الكثير من العوائل على مواليدها في ذلك اليوم ذكوراً وإناثاً اسم «نجاة» تيمناً بنحاة الزعيم، فإن حثمة الغريسري المتروكة في الساحة ستتحول بعد استيلاء البعثيين المطلق على السلطة في 17 الساحة متنول بعد استيلاء البعثيين المطلق على أما الجثة المتروكة في موز/ يوليو عام 1958، إلى اسم ساحة الغريري، أما الجثة المتروكة فستنهض تمثالاً للغريري المقتول. وتختفي ذكرى الزعيم.

تمر السنوات.. والزعيم بلا ضريح والضحية منتصب في واحد من أهم شوارع العاصمة، ليأتي مؤيدي الزعيم بعد الاحتلال الأمريكي وسقوط هيبة البعثيين بتمثال ساحة الفردوس لتبدأ حرب تماثيل وثأر الرموز من بعضها حيث يعود الزعيم عبد الكريم قاسم منتصباً ببدلته العسكرية التي قتل فيها إلى ساحة الغريري التي أصبح اسمها ساحة قاسم.. الرموز والأسماء والتماثيل تثأر من بعضها وتقتص لتاريخها هي أيضاً في بلاد الرافدين.

# ــــــ 14 ــــــ رصاص في غرفة الموسيقي.

في الطريق إلى مبنى الإذاعة حيث اقتيد عبد الكريم قاسم تحست ذريعة التفاهم مع الانقلابين، لطمه أحد المتواجدين عند باب الإذاعة وكان عسكرياً برتبة عريف فسقطت سدارته العسكرية، وحين انحنى لالتقاطها قال له العريف: هذه من أجل نساظم الطبقجلي.. أمسا المهدواي الذي أصدر أحكام الإعدام الشهيرة، وكذلك العقيد الركن ماجد محمد أمين المدعي العام للمحكمة العسكرية العليا الخاصة التي كانت الموالون يطلقون عليها اسم: [محكمة الشعب] وكذلك طه الشيخ أحمد فقد استغرقت محاكمتهم خمس عشرة دقيقة لا غير وأعدموا في المكان نفسه وهو للمفارقة غرفة الموسيقي السشرقية في مبنى الإذاعة ببغداد!

اعترف عدد من الذين شاركوا في الانقلاب ضد قاسم وبينهم طالب شبيب وزير الخارجية الأسبق والجنرال المتقاعد عبد الكريم فرحان إن حثة الزعيم، شكلت مشكلة بعد إعدامه، لأن شعبية قاسم كانت تؤرق الجميع، ولذلك فأن قراراً اتخذ بأن لا يكون لقاسم قبر كي لا يتحول إلى رمز، لكن هذه الخطوة كانت هي شعاع الغموض الذي سيحيط بالرجل، وسيجعل من الرمز أكثر لمعاناً، فبعد أن جرى نقل حثته من القبر بعد أقل من أربع وعشرين ساعة من إعدامه، نقل حلت الجثة وربطت بالسلاسل والأثقال وألقيت في هر دجلة، لكن دجلة الخير وماءها الجاري ستروي قصصاً خرافيه في المعتقدات الشعبية العراقية، وسيكون الزعيم القتيل بطلاً في وجدان المقهورين،

ففي لحظاته الأخيرة هتف قاسم هتافاً أخيراً أمام لعلة الرصاص المتجه إليه في حفلة الإعدام تلك، لكنه كان هتافاً مقطوعاً لم يكتمل، أي من الذين حضروا تلك الحفلة لم يستطع أن يحسم الجملة الأحبرة، ولم يميزوا سوى الكلمة الأولى: (تحيا أو يحيا) لممة من يقول كان الشعار تحيا الجمهورية العراقية لكنه لم يكمله فسكت أمام كثافة الرصاص الموجه إليه ولممة من قال كان الشعار يحيا الشعب العراقيق و لم يكمله أيضاً! لكن الأكيد إن لممة ما يحيى الآن حقاً في الله المداكرة العراقية و لمة من يحيا أيضاً!

ومع أن التلفزيون العراقي أظهر لقطة سريعة تظهر رحسلاً بسلا ملامح ينحني على حثة الزعيم المقتول ويرفع رأسه المكبوب على وجهه من شعره ويوجهه نحو الكاميرا ويبصق عليه، فإن هذه الصورة تحولت إلى خيط أضافي جعل اللمعان الآخر لصورة الزعيم يتجه باتجاه آخر، لم يدخل في تصور البعض، ومن تحت هذه اللمعان هضت حثة الزعيم الشعبي لتسكن القمر، ولا يزال عدد لا بأس بمن العراقيين، يعتقدون أن صورته تظهر في القمر العراقي الحزين!

وإذا كانت حثة قاسم قد شغلت الجميع في مصيرها، فإنها كانت بداية الشقاق بين رجال العهد الجديد، حيث تشير بعض المصادر إلى أن عبد السلام عارف كان يعارض إعدام قاسم لكنه خضع لقرار الجناح المتشدد في حزب البعث الذي كان عنصراً فاعلاً في انقلاب 8 شباط /فبراير 1963.

#### \_\_\_15 \_\_\_

# ثورة العريف الأعزل

لم تكد تمضي خمسة أشهر على إعدام «الزعيم الأوحد» ببنادق رفاق السلاح، حتى حدثت في معسكر الرشيد الذي يشكل الحامية الأساسية لبغدادية، بداية حركة انقلابية مثيرة في طريقتها وتوقيتها وطبيعة قيادته، فلم يكن ثمة ضابط بين من أشعلوا شرارة الحركة التي عرفت بحركة الثالث من تموز/يوليو أو حركة حسن السريع.

وحسن السريع جندي برتبة عريف في كتيبة الهندسة بمعسكر الرشيد ينتمي للحزب الشيوعي أقدم على تلك الحركة بنوع من المغامرة حيث لم يكن في يديه أي سلاح عندما سيطر على كتيبة الهندسة في المعسكر، وسعى إلى السيطرة على سحن الثكنة لإطلاق سراح أكثر من خمسمائة ضابط بينهم الطيارون وقادة الكتائب المدرعة والصنوف الأخرى.

لكن هذا التحرك سرعان ما تم سحقه من قبل عبد السلام عارف، الذي وجد فيه مناسبة إضافية للتفكير في سرعة التخلص من حلفائه البعثيين من قادة الحرس القومي الذين وقعوا أسرى في قبضة عريف بمعسكر الرشيد. ومن هنا سارع عارف بعد بضعة أشهر إلى الانقلاب داخل الانقلاب وإبعاد البعثيين والاستيلاء على السلطة وذلك في 18 تشرين الثاني.

واجه العريف حسن السريع وعدد من الجنود رصاص الإعدام بالبذلة العسكرية بعد جعلوا استخدام العنف المسلح في الصراع على

السلطة متاحاً للحميع وليس حكراً على جنرالات الجييش، وقادة الأحزاب والمتحدرين من بيوتات سياسية عريقة.

في تلك الظروف دفع الشيوعيين فمناً باهظاً لترعة الثأر المترسخة لدى الطرف الآخر، جراء أحداث الموصل وكركوك وسائر المدن العراقية.

سلام عادل واسمه الحقيقي «حسين الرضي» سكرتير الحزب الشيوعي العراقي خلال انقلاب 8 شباط/فيراير 1963، اعتقل بعد الانقلاب وأعلن عن إعدامه في التاسع من آذار / مارس من العام نفسه لكنه في الواقع مات تحت التعذيب فقد فقئت عيناه وكانت الدماء تترف منهما ومن أذنيه ويتدلى اللحم من يديه المقطوعتين وكسرت عظامه وقطعت بآلة جارحة عضلات ساقيه وأصابع يديه.

وفي تلك الظروف لحق بالعبثيين تنكيل من قبل حليفهم السابق عبد السلام عارف، وحين حرى إعدام الطالب البعثي ممتاز قصيرة، أمام مبنى كلية الطب في جامعة الموصل ردد وهو يصعد إلى المشتقة بيتاً من الشعر يقول:

# لما سلكنا السدرب كنا نعلم أن المسشائق للعقيسدة مسلم.

وبحسب شهادة الكاتب حسن العلوي فإن ممتاز قصيرة حين كان في المعتقل خلال فترة حكم عبد الكريم قاسم، كان يقوم خالا حلسات الترويح والممازحة داخل السحن بدور الجلاد الذي ينفذ حكم الإعدام بقاسم ويطلب الإفراج عن عبد السلام عارف، غير أن سخرية القدر ستجمعه مع قاسم في مصير مشترك هو الضحية، بينما يكون عارف هو الجلاد.

#### <u>\_\_\_16 \_\_\_</u>

# في ظروف غامضة!

في ظروف «غامضة» لقي الرئيس عبد السلام عارف حتفه، يوم الثالث عشر من نيسان / إبريل عام 1966، بعد أن سقطت المروحية التي كانت تقله في منطقة «القرنة» بمحافظة البصرة.

كان عارف أوَّلَ من حمل رسمياً صفة «ئيس الجمهورية» في تاريخ العراق، والظروف الغامضة التي سقطت فيها الطائرة، تحمل في تاريخ الفتل والقتل المضاد في الصراع السياسي في البلاد أكثر من دلالة، خاصة وإن لجنة التحقيق الروسية التي استقدمت بعد الحادث، أحرت كشفاً على سلامة الطائرة استبعدت في خلاصته وجود أيِّ خلل فني في الطائرة، كما أن سقوطها جاء بعد أنْ احترقت بالتدريج قبل أن قوي إلى الأرض.

وكان عبد السلام عارف قد نجا من حكم بالإعدام خلال عهد حليفه عبد الكريم قاسم عندما أدين بتهمة التخطيط للإطاحة بقاسم غير أن الأخير أصدر عفواً عن صديقه «اللدود» الذي أصبح وريثه في ما بعد.

كان عبد السلام عارف ناصري الميول لكنه كان أميل إلى تسبي نموذج ذي نكهة إسلامية للدولة في العراق، وكان ذلك واحداً من خلافاته العميقة مع قاسم الذي قرب الشيوعيين كثيراً، بيد أن الحس الإسلامي يبدو أنه طغى على الميل القومي حتى أنه تدخل لدى عبد الناصر لإطلاق سراح سيد قطب قي اعتقاله الأول عام 1964، و لم يحض عارف بعيداً في هذا التفكير فسقط بطائرته في ذات العام الذي اعدم فيه سيد قطب.

#### \_\_\_17\_\_\_

#### الضعيف من لا يقتل!

قد تكون فترة العامين التي قضاها عبد الرحمن عارف في ورائسة شقيقه، في أول ورائة في جمهورية حديثة، قد تكون أهدداً فتسرة في تاريخ العراق، لناحية سكون الدم، وتوقف سفكه.

فهو أول رئيس لم يلعب دور الجلاد لسلفه لكي يخلفه، وهـــو لم يصبح ضحية للاحق قبل أن يسلم له ما لا يملك.

لم يقتل أخاه الأقرب بغريزة «الْمُلْك العقيم» ولم يقاتل أخوة لــه في طريق التنافس على الكرسي، فلم يخلف دماً علــي يديــه وهــو ينفضهما عند باب القصر مغادراً إلى المنفى هذه المرة، وليس إلى حبل المشنقة.

لعله الرئيس الوحيد الذي لم يطلق رصاصة ليصل إلى الرئاسة، ولم يطلق رصاصة على رأس أحد، ولم يعدم أحداً لأسباب سياسية، رغم تكرار المحاولات الانقلابية ضدَّه.

في الأدبيات السياسية العراقية يذكر عهد عبد الرحمن عارف على إنه معادل للضعف والانفلات في توصيف تلك الفترة، مثلما يوصف تسليمه العرش للانقلابين خيانة، وكأنما عليه أن يثبت عدم خيانته «لأمانة مزعومة» بدمه، وأن يعمد عصر قوته بدماء الآخرين!

#### \_\_\_ 18 \_\_\_

# الأبيض والأحمر! والعودة إلى قصر النهاية

عشرُ سنوات مرت على تموز قاسم وضباطه الأحسرار، لم تحداً خلالها مواسم العنف، ليحين تموز البعث في السسابع عسشر مسن تموز/يوليو 1968 والذي أطلق عليه الإنقلابيسون أسسم «الثسورة البيضاء» توهماً بتميزها عن سير «الثورات والثوار» بعدم إراقة الدماء للمرة الأولى في طريق الانتقال من عهد إلى عهد. بيد أن هذا البياض سيغدو مجالاً حيوياً لسكب مزيد من الدماء، فلم تمض سوى ثلاث عشر يوماً فقط، حتى قام صدام بنفسه، بتنفيذ الفصل الذي لم يكن موقعه يؤهله لتنفيذه في انقلاب 1963.

كان أكثر الناس تأثيراً في نجاح انقلاب البعث والدحول إلى القصر الجمهوري بأسرع ما يمكن (مدير الاستخبارات عبد الرزاق النايف، وأمر الحرس الجمهوري إبراهيم الداوود) وكانا هما وجبة الابتلاع الأولى، فخيرا بين الهرب بجلديهما أو سلخهما عند بوابة القصر الذي دخلوه بيسر، لكن اختيارهما السلامة في المنفى، خلف أثراً من الندامة في القصر، فأرسل صدام من يقتل أحدهما (عبد الرزاق النايف) في لندن، ليلزم الداود الصمت الطويل قبل أن يتحدد بعد سقوط الصنم وثلاثين عاماً من تلك الجادثة، وعلى وجه التحديد بعد سقوط الصنم في ساحة الفردوس.

في «قصر النهاية» الذي هو في الواقع «القصر الملكي» الذي شهد نماية العائلة المالكة - ومنه أخذ هذا الاسم - كانت تجــري أبــشع فصول الدم في مشاهد التعذيب والتصفية والعنــف الثــوري بــين الخصوم السياسيين، سبعة وخمسون ضحية جرى إعدامهم في ليلة واحدة سميت بـ «ليلة الهرير» وهو العنوان الذي أختاره الـذي السياسي العراقي احمد الحبوبي لكتابه الذي أصدره لاحقاً وسحَّل فيه مشاهداته لتلك الليلة الرهيبة التي كان أحد شهودها، وكان طه ياسين رمضان يرأس «محكمتها الخاصة» التي تصدر الأحكام وتطلق النار على المقتلين في وقت واحد تقريباً.

#### <u>—19 —</u>

## فارس على كتيبة من الجثث، وراية على تلال القتلى

في 16 تموز/يوليو 1979 تولى صدام السلطة، دون أن يقتل في طريق توليه المنصب الأول سلفه الرئيس أحمد حسن البكر! الذي أعلن في خطاب غير متوقع استقالته لأسباب صحية مفسحاً الطريق «لفارس البعث» صدام ليكون «خير خلف لخير سلف» لكن «فارس» البعث قتل في يوم واحد أكثر من عشرين من أبرز أعضاء القيادة والكادر المتقدم، إضافة إلى العشرات من الكادر الوسط في حزب البعث في طقس تموزي آخر.

فبعد مسرحية بدت أكثر إحكاماً من مسرحية محاكمته الأخيرة، جمع صدام رفاق الدرب في يوم تسلمه السلطة في 16 تموز/يوليو عام 1979، ليعلن عن مؤامرة يقودها الرفاق ضده، ومن بين مسسيل دموعه بصمت على خيانة الرفاق، ومجهش بالبكاء علانية في مشهد لافت، رفع صدام عينية ليشير إلى اقتيادهم نحو منصة الإعدام، لم تقف حدود القصاص عند حدود الاجتماع الموسع في قاعة الخلد ببغداد، وإنما اقتيد القيادي البعثي عبد الخالق السامرائي من سحنه ليعدم مع رفاقه الذين أدانوه في وقت سابق بمحكمة خاصة. وانتدب عدداً ممن انضموا إلى مسيرة تموز لاحقاً لكي يقيموا طقوس العنف وأعسراس الدم بتوجيه بنادقهم نحو صدور رفاقهم.

أنجز صدام حفلة تصفية العشرات من تموزييه، ليلقي في اليوم التالي خطابه الرئاسي الأول، ويقول فيه: ( سأكون فارساً بين الفرسان وليس الفارس الوحيد، وراية بين الرايات وليس الراية الوحيدة!)

# \_\_\_ 20 \_\_\_ مفار لة

قد يكون لافتاً أن صدام نقل العنف الدموي في العراق من صراع النخبة في مابينها على السلطة، إلى نوع من صراع النخبة الداخلي ممزوجاً بتنكيل بالجماعة، وقد يكون لافتاً بالمقابل أن صدام أول رئيس يتسلم السلطة وإلى جواره في الحياة رئيسسان هما السابق والأسبق، فقد تسلم صدام السلطة في العام 1979، وكان الرئيس السابق أحمد حسن البكر حياً والرئيس الأسبق عبد الرحمن عارف حياً كذلك، لكن صدام الذي تحاشى إرسال أسلافه أصحاب الفخامة إلى حبل المشنقة لم ينجع في تجنيب نفسه حلقتها الرهيبة، فكانت المفارقة اللافتة هنا أن يجري إعدام صدام بينما الرئيس الأسبق عبد الرحمن عارف لا يزال على قيد الحياة.

# \_\_21\_\_

# الثورة التي أتمت أكُلَ أبنائها

سيبدو تتبع أسماء من طحنتهم رحى تموز الأخير، كالبحث في ذاريات الرمل عن ملامحهم، فدوران الرحى كان مستمراً وقطبها دائباً لا يتوقف، لكن يكفي هنا أن نشير إلا إن من بين أربعة عــشر عضواً من أعضاء (محلس قيادة الثورة) الذين أعلنت أسماؤهم بعــد انقلاب 17 تموز/يوليو 1968 ونقحت بزيادة عدد من الأعضاء بعد أقل من شهرين، لم يبق من هؤلاء يوم التاسع من نيــسان/ أبريــل أقل من شهرين، لم يبق من هؤلاء يوم التاسع من نيــسان/ أبريــل الدوري والجزراوي، كـان الدوري والجزراوي، كـان الدوري والجزراوي يترأسان المحاكم الخاصة الـــــــــــق تـــصدر أحكــام الإعدام على الإحكام التي تصدر خلال ساعات وتنفذ خلال أيام.

أما البقية من أعضاء بحلس قيادة الثورة فقضوا، إما بتصفية مباشرة، أو بعزلهم حتى الموت، أو حرت تصفيتهم قي صراعات داخلية. ناهيك عن العديد من الوزراء وأعضاء القيادة الآخرين وهم بالعشرات، قتل أغلبهم بأيدي رفاقهم، في حفلات إعدام جماعية، في ما يمكن وصفه بجلاد الضد النوعي من داخل الحلقة الحاكمة، أو القتل برصاص العشيرة كما يسميها الكاتب حسن العلوي، فالبعثي السامرائي يقتله بعثي سامرائي ويرتقي درجة حزبية على حسده، والبعثي الكبيسي يقتله بعثي كبيسي آخر ويحل محله، وتمتد قائمة الإحلال والحلول.

الإعدام اغتيالاً داخل السجون أضحى بلاغة نوعية جديدة في لغة العنف السياسي، فقد اغتيل فؤاد الركابي، أو أمين قطري لحزب البعث العربي الاشتراكي وأول وزير بعثي في العهد الجمهوري في سحن بعقوبة في تشرين الثاني 1971 بعد أن دست له المخابرات أحد عملائها ليفتعل مشاجرة معه وبدل أن يلتف الحبل حول عنق طعنه بسكين ظلت مغروسة في رقبته وهو يمشي إلى المستشفى على رجليه كمن «يسحل» و ظل يترف حتى الموت.

عبد الخالق السامرائي كان من أوائل البعثيين، وفي فترة ما كالسؤول الحزبي المباشر لصدام حسين. اعتقل بعد مؤامرة ناظم كزار عام في الثلاثين من حزيران / يونيو 1973 لأن الأخير طلب خالا اتصال هاتفي في اللحظة الأخيرة قبل استسلامه أن يتم لقاء تفاهم في مترل السامرائي، وكان ذلك مبرراً كافياً لصدام لتصفيته تحت ذريعة اشتراكه في المحاولة، فحكم بالإعدام لكن توسط زعماء عرب وشخصيات قومية أدى إلى استبدال الحكم بالمؤبد.. وخالال ما الخلد ذكر لعبد الخالق السامرائي على أنه مرشح ليكون الأمين في قاعة الخلد ذكر لعبد الخالق السامرائي على أنه مرشح ليكون الأمين القطري البديل، فهتف علي حسن المجيد كأنه كان ينتظر تلك اللحظة وصاح بوجه صدام: سيدي لن يعرف العراق الراحة طالما هذا الأفعى في السحن، فأجابه صدام وقد مد يده إلى شاربه: «خذها من هذا الشارب» فاقتيد السامرائي من سحنه وأعدم.

كان اللواء ناظم كزار مدير الأمن العام يخطط لاغتيال البكر وصدام في لحظة واحدة، وذلك عند عودة رئيس الجمهورية أحمد حسن البكر من زيارة لبلغاريا وفي اللحظة التي يتقدم فيها النائب صدام حسين لمعانقة البكر تكون لحظة الصفر التي نشر لأجلها قناصة تابعين لجهاز الأمن العام الذي كان يرأسه في أماكن عديدة من المطار، وفي الوقت نفسه كان قد أستبق أي تحرك من المساد محتمل باعتقال كل من وزير الدفاع الفريق الركن حماد شهاب ووزير الداخلية الفريق الركن سعدون غيدان بعد أن استدر جهما إلى مقره تحت ذريعة الإطلاع على المنشآت الجديدة للأمن العام. أعدم ناظم كزار مع خمسة وثلاثين آخرين من البعثيين والعسكريين في 18 آب 1973 بعد إدانته من قبل محكمة خاصة رأسها عزت الدوري.

وبين المحاكم الخاصة التي كانت تشكل لإعدام رفساق الدرب، وبين محكمة الثورة التي دائمة الانعقاد لتصفية المعارضين والقسصاص من المجرمين على حد سواء تحركت رحى العنسف العراقسي سنيناً.

#### \_\_\_22 \_\_\_

#### العمامة في المشنقة

السمة الجديدة الأخرى في عهد البعث أنه فتح التناحر السياسي الداخلي على آفاق جديدة، حين أضاف إلى سمحل السضحايا بحموعات سياسية جديدة، ووسَّع حلقة المشنقة من إطاحتها برؤوس الضباط التي تعتمر السدرات العسكرية ورؤوس الأفندية الحاسرة، لتشمل رؤوساً تعتمر العمامات، وتمثلت هذه الإضافة في إعدام وملاحقة عدد من رموز التيارات السياسية الدينية السنية والسشيعية، فأعدم الشيخ عبد العزيز البدري رجل الدين السني والسيد محمد باقر الصدر المرجع الشيعي والمؤسس الفعلي لحزب المحوة.. ومن تفاعلات هذه السعة للمشنقة استحدث عنوان جديد في نمط العلاقة بين السلطة وحزب الدعوة المعارض، عنوان طرفاها من دم هما العنف الجهادي من جهة والإعدام بأثر رجعي وبمروحة شمول واسعة من جهة مقابلة.

#### <u>\_\_\_ 23 \_\_\_</u>

#### طرائد المنفي

إذ كان المنفى مهرباً طبيعياً من تلك الطواحين الرهيبة والمراوح الضخمة، فإن دائرة العنف العراقي اتسعت إلى خارج الحدود هذه المرة من خلال أوكار السفارات ولغة كاتم الصوت في شوارع المدن العربية.

عادل وصفي (خالد العراقي) وزهير كمال الدين (فهد العراقسي) وآية الله حسن الشيرازي، وتمتد قائمة من اغتيلوا في بيروت بتدبير وتنفيذ من السفارة العراقية، خلال السبعينات والثمانينات قبل أن تتوقف اللائحة في التسعينات بقطع العلاقات الدبلوماسية بين لبنان والعراق إثر عملية اغتيال الشيخ طالب السهيل في بديروت بتدبير ومشاركة من أعضاء السفارة العراقية.

لا يكاد يوجد بلد (عربي خصوصاً) لم تسفك عليه الدماء العراقية ( بكاتم الصوت الدبلوماسي ) ففي السودان تم اغتيال مهدي الحكيم خلال مشاركته في أحد المؤتمرات الإسلامية، وفي اليمن اغتيل الدكتور توفيق رشدي، كما اغتيل العالم النووي مؤيد الجنابي في الأردن وتتسع القائمة باتساع الخريطة الدبلوماسية!

وإذا كانت بيروت خلال الحرب من أخصب الساحات وأصلحها لتدبير المصائر السود، فإن سفارة العراق في الكويت، شهدت بواكير النشاط في ملاحقة المعارضين للنظام، ولم تكن الكويت ساحة لملاحقة ورصد الخصوم السياسيين للنظام فقط، بل تحولت في وقت

مبكر إلى مسرح إغريقي لاستدراج من كان ينشط في مكان آخر تمهيداً لتنفيذ حكم الإعدام به في تلك الساحة، وتعد عملية اغتيال الجنرال حردان عبد الغفار التكريتي أحد أبرز قادة الانقلاب البعثي في العراق عام 1968، واحدة من أهم تلك العمليات.

استدرج حردان من الجزائر للكويت واغتيل من قبل وكر السفارة العراقية في الكويت وجرى نعيه في بغداد بتسيير جنازته بوصفه أحد مناضلي الحزب!

تمت عملية اغتيال حردان تحت إشراف وزير الخارجية آنذاك عبد الكريم الشيخلي الذي قتل هو الآخر في وضح النهار في أحد شوارع بغداد!

#### \_\_\_24 \_\_\_

# القتل العائلي والمصير الجماعي

سقطت طائرة عدنان خير الله في ظروف غامضة، أو في حادث مدبر لم تكشف التحقيقات شيئاً بشأنه، فقتل صهر الرئيس السابق أحمد حسن البكر وأبن خال صدام وشقيق زوجته، وهو في طريقه للالتحاق بصدام في نزهة رئاسية عائلية في شمال العراق وذلك يوم 5 مايس / مايو 1989، قتل حسين كامل وشقيقه صدام كامل صهرا صدام بأمر منه بعد عفو منه أيضاً لكن عفو صدام كان رئاسياً أما تأره فجاء عشائرياً غير مشمول بالعفو ، قتل راحي التكريتي مدير الأمور الطبية في الجيش العراقي، وقتل آخرون وآخرون من تكريت ومن العوجة من عشيرة البوناصر وصولاً إلى بيت الجيد نفسه، صار القتل يتسع ويضيق كأنه يلخص طاحونة الدم العراقي.

بعد هذا كله وحين يقاد صدام إلى المشنقة وقد رأى بعينيه مصير أبنائه وأصهاره وأنسابه وأبناء عمومته وعشيرته، تلك المصائر السي خلقها لهم فهو لن يكون الفادي الأخير لإغلاق دائرة العنف في العراق، تلك الدائرة التي بدأت مع طبقات ونخب لتتسع اليوم بطريقة جهنمية ولتغدو جهنما أرضية حقيقية تحترق في أتولها الفئات والشرائح المختلفة ضحايا جماعية لجلاد غامض يلبس أقنعة شيق ويجول في بلاد ما بين النهرين بغريزة متوحشة تمتد على طول النهرين ولا تصب معهما ولا تتوقف.

#### <u>\_\_\_25</u> \_\_\_

# أحمد حسن البكر.. طموح بين الجنرالات والرفاق

يعدُّ الجنرال البعثي أحمد حسن البكر المتحدِّر من مدينة تكريت، أول رئيس بعثي يحكم العراق، وهو يتسم بكونه صاحب طموح متزايد وذا نزعة انقلابية من أحل تحقيق هذا الطموح، فقد ترك وظيفته المدنية، بعد بضع سنوات من العمل في سلك التعليم، ليلتزم هماً مسلكياً آخر من أجل تحقيق ذلك الطموح، ليلتحق بالكلية العسكرية ويصبح ضابطاً في الجيش العراقي.

وخلال حركة مايس/مايو 1941 انحاز البكر إلى حانب رشيد عالي الكيلاني، رغم أنه كان ضابطاً صغيراً في الجيش الملكي، فأحيل على التقاعد، ولكن طموحه بقي في تـصاعده و لم يــذهب أدراج الرياح. الرياح.

وما إن أعيد إلى الجيش، في العام 1957 حتى انظم إلى حركة الضباط الأحرار التي كانت على وشك تنفيذ حركتها بتغيير النظام الملكى.

وبعد ثورة تموز/يوليو عاد طموح البكر ليتحرَّك في مناطق الخطر، فمال في ذروة الصراع الداخلي بين الضباط الأحسرار، إلى جانسب الاتجاه القومي، فأحيل على التقاعد مرة أخرى بعد اتهامه بالسضلوع في حركة الشواف بالموصل.

كلّ رهانات البكر على سلوك طريق الجنرالات من أجل تحقيق طموحه، لم تصل به إلى أيّ منصب رفيع في الدولة، بل كانت تقودُهُ

في كل مرة أما إلى السحن، أو إلى البيت محالاً على التقاعد. لكن دخوله إلى حزب البعث قاده إلى مدرج الطموح بقوة فقطع شوطاً كبيراً باتجاه تحقيق ذلك، عندما حجز له موقع رئيس الوزراء بعد انقلاب شباط/فبراير 1963، الذي أطاح برفيق سلاحه الجنرال عبد الكريم قاسم، ولأول مرة يستبدل البكر تحالفه مسع الجنرالات بتحالفات جديدة مع »الرفاق« غير أن هذا التحالف جذبه ثانية من مواقع الطموح إلى قضبان السحن، وفراغ التقاعد، إثر انقلاب عبد السلام عارف على البعثيين.

ومع هذا ظلَّ البكر مراهناً على الطموح الذي قاده مع البعث إلى أول مركز رفيع في الدولة، وكان له ذلك عندما تسولى رئاسة الجمهورية بعد انقلاب 17 تموز/يوليو 1968 الذي أطاح حسزب البعث من خلاله بحكم عبد الرحمن عارف وتولى السلطة في العراق.

ظلَّ البكر أحدَ عشرَ عاماً على كرسيٌ طموحه، لكن الحنربُ الحنري أغراهُ بترك الجنرالات والانحياز إلى الرفاق، أعاده مرة أخسرى إلى منزله، ودون أدبى طموح هذه المرة، عندما أجبر يوم السادس عشر من تموز/يوليو عام 1979 على إعلان استقالته بصورة مفاجئة تحت ذريعة الأسباب الصحية، وليذهب إلى بيته مخلياً لصدام طريقاً حديداً لرحلة طموح آخر.

غادر البكر تحالفات الجنرالات ومصاحبة الرفاق إلى بيته، وبينما كان الطموح لا يفارقه طيلة تلك الرحلة الطويلة، إلا أن صدام وضعه تحت الإقامة الجبرية في مترله، بلا تحالفات ولا ولاءات ولا طموحات هذه المرة، حتى وفاته يوم الرابع من تشرين الثاني 1982.

#### \_\_\_ 26 \_\_\_

# رسائل العنف والحرب.

عندما هزم الخميني نظام الشاه بالرسائل الصوتية المسجلة التي كان يطلقها من العراق ومن النجف تحديداً عبر أشرطة الكاسيت اليي يجري تداولها في إيران، فإن انتصار موعظة الفقيه لم يكن سوى إيذان بولادة خطر حديد في المنطقة يتمثل في «الفقيه الثائر»

وكان الخميني قد أجبر على ترك العراق بسبب تلك الرسائل، إذ احتج نظام الشاه، لدى العراق، على رسائل التحريض تلك ورأى فيها أعمالاً عدائية تنطلق من العراق، للتحريض على الثورة ضد نظام قائم.

رفض الخميني الرضوخ لمطلب الصمت وفضل الرحيل بصوته وثورته الوشيكة إلى فرنسا، ومن هناك، أسهمت خطابات «الباريسية» في إسقاط نظام الشاه المتداعى.

لكنَّ رحيل الخميني من العراق بتلك الصورة، لم يكن إلا بدايسة لتاريخ دام بين العراق وإيران. ولأن فكرة تصدير الثورة، كانست إحدى الستراتيحيات الأساسية للثورة الإيرانية آنذاك. فقد تنبه نظام صدام، إلى الخطر المتمثل في فقهاء النجف.

كان السيد محمد باقر الصدر من بين أولئك الذي مثلوا خطـــراً وشيكاً إلى درجة أنه اعتبر الجناح الآخر للثورة الإسلامية الممتـــد في العراق، وهو الذي سارع إلى التعبير عن مناصرته لقيـــام الثـــورة في

رسالة التهنئة التي بعثها إلى الخميني، متمنياً أن تكون الثورة مقدمــة لتحرير فلسطين.

وإذا كانت رسالة الخميني في الجواب على رسالة صدام المهنئة بالثورة، قد ختمت بعبارة «السلام على من أتبع الهدى» السي رأى فيها صدام استفزازاً يعبر عن عقيدة تستخدم التحذير الديني، كوفحا مخصصة في العادة لمخاطبة غير المسلم، فإن عبارة «تحرير فلسطين» كانت كافية لاستفزاز نظام قام على عقيدة أخرى، لا تسرى سوا نفسها وعداً وحلماً قومياً بتحرير فلسطين.

كانت تلك البداية لوضع الصدر تحت الإقامة الجبرية، وحين أحس بالخطر الحقيقي يتهدده، كتب إلى «الخميني» يستأذنه بالخروج من العراق، إلا إن الأخير رأى في رسالته الجوابية إن وعد الشورة الإسلامية آت..

لكن ما كان آت حقاً، هو مرحلة أخرى من العنف، فقد أعدم السيد محمد باقر الصدر وشقيقته السيدة بنت الهدى في التاسع من نيسان/إبريل عام 1980 بعد عشرة أشهر من الإقامة الجبرية، وما هي إلا اشهر أخرى حتى بدأت أطول حرب في تاريخ المنطقة معلنة عهداً حديداً من الدم الذي يسور بلاد النهرين، وينافس ألهارها.

#### \_\_\_ 27 \_\_\_

# إعدام الأناشيد الوطنية

مثلما كانت مشانق الإعدام وميادين الرمي بالرصاص، تعلن عن علاقة عنفية بين الجلاد والضحية، فإن إيقاع تلك العلاقة كان يتم تحت أعلام مختلفة وموسيقى ذات إيقاع معين، وأناشيد تشتد حماستها على إيقاع الدم، وصوت الرصاص والحروب.

كان كلُّ عهد لا يكتفي بإعدام رموز العهد الذي سبقه من الخصوم السياسيين، وإنما يوسع مفهوم الرموز ليشمل الأعلام والأناشيد الوطنية.

كان النشيد الوطني للعراق بعد استلام حزب البعيث لليسلطة، مأخوذاً من أغنية أم كلثوم التي غنتها ضدَّ العدوان الثلاثي على مصر، وحين قام مشروع الوحدة الثلاثية بين مصر والعراق وسوريا، خلال عهد عبد السلام عارف، تحوَّل النشيد إلى رمز لتلك الوحدة الموعودة حيث صار يعزف في البلدان، الثلاثة، وبقي العراقيون لأكثر من عشرين سنة يسمعون موسيقى (السلام الجمهوري العراقي) تلك، على حلم الوحدة الموعودة، لكن القليلين كانوا يعرفون إن هذا النشيد هو لحن لأغنية أم كلثوم: والله زمان يا سلاحي.

خلال الحرب العراقية الإيرانية، حرى اتخاذ قرار بكتابة وتلحين نشيد وطني حديد للعراق، خاصة بعد أن هجرت دول الوحدة المفترضة هذا النشيد، حتى في مصر نفسها التي عادت إلى حقبة مــــا قبل عبد الناصر إلى أغنية سيد درويش: بلادي، بلادي.

كان شاعر البعث الأبرز في العراق آنذاك هو شفيق الكمالي فعهد له بكتابة النشيد الوطني الذي لحنه الموسيقار اللبناني وليد غلمية.

لكن إيقاع هذا النشيد كان ذا أثر سيء على كاتبه، إذ اعتقل الكمالي بعد ذلك بقليل بتهمة التآمر على الوطن، ثم أخسرج مسن السحن كالميت، فرحل و لم يكن ثمة نشيد وطني يسشيعه إلى القسبر، رحل الشاعر تحت ذريعة خيانة الوطن، بينما بقي نشيده بغني به كل الوطن.

اليوم إذ يجري القصاص من عهد صدام بإعدامه وإعدام النــشيد الذي كتبه ضحيته في الوقت نفسه فإن الدراما الموسيقى تشتدَّ هــي أيضاً وتتداخل مع مشهد العنف المتداخل في العراق.

#### \_\_\_ 28 \_\_\_

## العنف في صورة تذكارية

وصل العنف إلى حدود العائلة، بعد أنْ دارَ طويلاً، على رقـــاب النخبة السياسية، وصدور الجنرالات، وأرجل الثوار شنقاً حتى الموت أو رمياً بالرصاص أو اغتيالاً وسحلاً في شوارع المدن.

وصل إلى العائلة، فحسين كامل وشقيقه وشقيقته، حصلوا علـــى العفو الرئاسي والحزبي، لكن العشيرة كانت لهم بالمرصاد، وفي لحظة ما بعد أن قطعت الرؤوس، حصولا على صفة جديدة شهداء الغضب!

تحت هذا العنف النازل إلى صميم العائلة، كـان مقتــل عــدي وقصي، حتى وإن كان بأسلحة أمريكية فتاكة، فالمنــزل الذي كان من المفترض أن يؤويهم من الخطر، كان في الواقع فخاً لهم فخاً قاتلاً ينهال عليهم رصاصاً قاتلاً وحجراً يرسم صورة التنكيل.

ينهار المنزل المأوى ليصبح قبراً مؤقتاً بينما تنهال الذكريات دفعة واحدة، لترسم صور الفاجعة التي رسمها الجلد للضحية في وقت سابق واليوم غدا هو الضحية تحت ركام وذكريات، وكأن المشهد صار نوعاً من استعادة الماضي معكوساً في صورة عائلية، صورة للذكرى في مناسبة ما، صورة كثر ت قرابينها، ضحاياها وجلادوها في صراع دموي داخلي انتقامي ثاري، أو في صورة عنف لا يمكن تحديد هويته على وجه الدقة.

#### \_\_\_ 29 \_\_\_

### إمبراطورية العنف

ليس للعنف هوية في العراق كله اليوم، إنه فسيفسساء الهويسات الغامضة والقلقة تعبر عن حضورها في اختبارات عنفية متعددة.

فالانفلات غير المنضبط لدوامة العنف جعل العنف نفسه في حاجة حقيقية إلى إعادة تعريف، ليس من حيث التصنيف النوعي، فحسب، وإنما في تعريف هويته الغامضة العصية على التعريف.

لم يعد «العنف الجهادي» وحده قادراً على حمل كل هذه الأحمال الثقيلة من الدم المقدس والمدنس على حد سواء.

لا أصول القسوة «التاريخية» ولا «الوطنية» أو «البيئية» بكل ميراثها الثقيل، تصلح لاختزال الأمر بعنف «أهلي عراقي» حتى بإحالتـــه إلى تلك الحاضنة التاريخية التي تغذيه باستمرار من موارد خرافية.

فما عاد بمستطاع أحد اليوم أن يُرجع موجات العنف القادمة على العراق من شتى جهات الأرض، ولا طُقوس التنكيل والتمثيل ذات الأصول الغريبة والرموز الغامضة، إلى أصول محددة في تاريخ العراق، ولا لأي بلد محدد، قد تكون هذه الحفلة العنفية التنكرية هي المناخ الذي هيأ هذه الخلاصة العصية على التعريف وهذه البذرة اللعينة ذات الجرعات العالية من جنون التنكيل.

أنه عنف بلا هوية في أرض أصبحت امبراطورية جاذبة للعنف.

#### \_\_\_30 \_\_\_

# ولا تزال المشنقة تمتز..

ثمرة سفاح بين الثأر والعدالة، وحني مشحون ومتوتر لتلك الثمرة أدخلها في شبهة الجناية، فكان الالتباسُ بين المحرم والبطل، والتداخل حدَّ تبادل الأمكنة بين الضحية والجلاد،

صورة ليست نهائية تماماً شكلتها هذه الثنائيات في انتقائية جذبها كل فريق باتجاهه في المجتمع العربي وفي العالم، وشكلت في الوقــت نفسه كل هذه الأسئلة المتناسلة لــ«جريمــة مموهــة» أو «عدالــة أمشبوهة» أو «حكمة إلهية».

ولو كان الأمر يتعلق بنهاية مكللة برأس صدام لوجد من يستحسنه، لكن الأمر على ما ظهر يتصل بالانتقال من مرحلة القسوة في زمن المشانق إلى مرحلة الانتقام والثأر والتصفية.

مرحلة رسمت معالمها تلك المسافة بين الاستهجان والابتهاج، بين الهياج الغرائزي والبرود الإنساني إزاء القتل وجعلتنا نعيد التـــساؤل بعمق عن معنى أن يَقتلَ هذا ذاك.. أو أن يُقتل ذا هنا

الخلاصة المهمة التي تركها مرور صدام في غرفة الإعدام تــــتلخص في سؤال يمثل خياراً حائراً ويستدعى مراجعة ووقفة.. فإما أن تستمر المشنقة بالاهتزاز بعد صدام وتسكن وحدها أو تظل تهتز ولا تسكن إلا على أعناق أخرى؟

لكن الجواب جاء سريعاً بعد أيام حين هـوى جـسد بـرزان التكريتي بلا رأس، وظهر حبل المشنقة خالياً من الجسد والرأس معاً، وهو يتأرجح في الهواء فارغاً، غير أن هذا المشهد لم يكن يعني انتهاء المهمّة إلى الأبد، لكنه كان يرسم في تأرجحه سؤالاً لا يخلـو مـن تشفّ وبطش، عمَّن سيكون التالي.

لكأن الحبل كان جذلاً وقد تفنَّنَ في عنفه حتى غدا «مقصلة» فَصَلت رأس برزان عن جسده ولم تكتف بكسره كما كان الحال مع صدام! كأنَّ مقصلة الثورة الفرنسية التقت بحبل «العدالة المدنية» البريطاني، للمرة الأولى في العراق لتعزيز تاريخ التنكيل وابتكار مشهد جديد للقسوة.

## صدر له.. في الشعر:

غير منصوص عليه ــ ارتكابات (دار الحضارة الجديدة ــ بيـروت 1992)

المتاخّر ـ عابراً بين مرايا الشبهات (دار الكنوز الأدبية ـ بيـروت 1994)

محمَّد واللين معهُ (منشورات كراس ـــ بيــروت 1996)

النائم وسيسرئه معارك (دار الكنوز الأدبية ـــ بيــروت 1998)

**اندلس لبغداد** (دار المدى ــ دمشق ــ 2002)

**اسكندرُ البــرابرة** (دار نينوى – دمشق – 2004)

بازي النَّسوان ــ تضوَّر زير نساء في حرب اهلية ( دار التكوين ــ دمشق 2008)

#### في التُفـر والدّراسات:

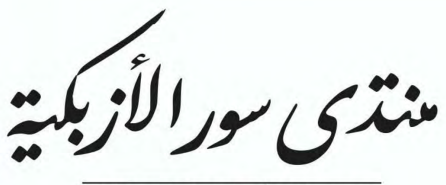
عبد الوهاب البياتي /كتاب المختارات «مقدمة في تجربته ومنتخبات من أشعاره» (دار الكنوز الأدبية ـــ بيــروت 1998)

ربیع الجنوالات ولیسروز الحلاَّجین (دار نینوی - دمشق - 2003)

عراق الكولونيالية الجديدة ... من ملحمة كلكامش إلى خرائط كولومبس (دار رياض الريس - بيروت - 2005)

الفتن البغدادية من فقهاء المَارينز واهلُ الشقاق (دار التكوين من 2006)

حطب إبراهيم أو الجيل البدوي ــ شعر الثمانينات وأجيال الدولة العراقية ( دار التكوين ـــ دمشق 2007)



WWW.BOOKS4ALL.NET



# ابوعلي الكردي

يتحدث الكتاب عن العراق في أتون الفنتة محاولاً رصد الوقائع التي أعادت تهييجها بعد سقوط الدكتاتورية.

وإذ أضعُ حدّي « الفتنة» بين ما جاء به «المارينز» وما اهتاج من كوامن « الطوائف» فلا مسافة نوعية بين «فقهاء المارينز» و«أهل الشقاق» في «الأساطير الجديدة» مثلما لا مسافة ما بين فتن بغداد بتاريخها.

فتاريخ المارينز، هو نفسه تاريخ التوسع اللامبراطورية الأميركية، في رحلة، تحتاج إلى فقهاء وكشافة يعرفون الأرض الأخرى جيداً وفي عالم ما بعد الحادي عشر من سبتمبر، أضحى المارينز عنواناً لمرحلة جديدة من إدارة الصراع، وأسس الثقافة الم يعد فيها الكشافة عجرد دلائل استطلاع، بل أصبحوا فقهاء العقيدة الجديدة.

إنها الثقافة التي تجعل من الخطاب الطائفي في المنطقة وكأنَّهُ المتن المضمر من تاريخها، وهي الثقافة التي تؤدي اليوم إلى ظهور «المثقف الطائفي» الذي يلوذ بالطائفة كجماعة بشرية، ليحقق حضوره داخل الهويات الضيقة، وليست الطائفة هنا سوى امتداد لثقافات الهويات الضيقة: القبلية، والحزيية والمناطقية.

هذه الفصول المبثوثة في عناوين متعددة، ما هي إلا ذاكرة لا تريد أن تبقى محايدة، ولكي لا يبدو تاريخ العراق في المستقبل مشوشاً بضجيج أبواق الكشافة، تنزع هذه الذاكرة إلى العلانية والمواجهة عندما يكون كل شيء ماثلاً نحو الانزواء والكتمان.

33 ?:

www.attakwin.com ISBN 978-9933-429-15-7