
 

 

 

 

 

 

 

 

 : رمضان.. بعث جديد لروح الأمة

 د/يحي احمد زكريا الشامي 

1447_2026 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 الأمة رمضان.. بعث جديد لروحمقدمة:         
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، سيدنا محمد وعلى 

 آله وصحبه أجمعين.. وبعد،،

 ..يا أيها المسلمون المرابطون على ثغور الإيمان في زمن العواصف

إن شهر رمضان لم يكن يوماً مجرد محطة عابرة في تقويم الأيام، بل هو "المفيض 

فق منه أنهار الإسلام الخالدة، تروي ظمأ البشرية التي تاهت في العذب" الذي تتد

صحاري المادية وجفت عروقها من صلة السماء. إنه ليس شهراً للكف عن الطعام 

ٍّ في جسد هذه  والشراب فحسب، بل هو "عيد ميلاد الإسلام" الكوني؛ فكل نبض حي 

، وكل نصرٍّ مجيد، إنما ولد وخرج وبرز من رحم هذا الشهر  الأمة، وكل فكر حر ٍّ

 .المبارك

في رمضان، انفتحت بوابة السماء ليتنزل القرآن الكريم في ليلة هي خير من ألف 

شهر، فكان ميلاد النبوة الخاتمة، وكان ميلاد الوعي الإنساني الجديد الذي تحطم 

تحت أقدامه استبداد القياصرة وجبروت الأكاسرة. إنه الشهر الذي جعل فيه الله 

ركناً، و"المواساة" خلقاً، و"عتق الرقاب" غاية. رمضان الذي يزُاد فيه في "الصبر" 

رزق المؤمن، فمن أدى فيه فريضة كان كمن أدى سبعين فريضة فيما سواه، ومن 

تقرب فيه بخصلة من خصال الخير كان كمن أدى فريضة، ليكون الزمن فيه مكثفاً، 

 .وسيط ولا حجاب والروح فيه محلقة، والصلة فيه بالله مباشرة بلا

م(، وأمتنا تعيش حالاً لا يخفى على 2026هـ / 1447يأتينا رمضان هذا العام )

أحد؛ من شتات في الفكر، وهوان في القوة، واستكانة في الإرادة. إننا يا إخوة 

الإيمان، لا نريد أن نقضي رمضان كعادة موروثة، بل نريد أن "نرمي بأنفسنا في 

ي يبحث عن شاطئ النجاة، ورميَ الظامئ الذي وجد نبع أحضانه" رميَ الغريق الذ

 .الحياة

لقد آن الأوان أن نسترد رمضان من أيدي العابثين ومن قيود الجمود، لنشرع بعون 

الله في عرضه بمفهوم جديد، مفهوم يحرر العقل والروح معاً، تحت عنوان: 

 .))))رمضان: ميقات التحرر من الأغلال وصناعة الإنسان الخليفة

إن هذا الكتاب هو دعوة للارتقاء، وسفر في رحاب النفس والكون، سنطوف فيه 

عبر ستة محاور كبرى، ترسم خارطة الطريق للإنسان المسلم الذي يريد أن يستعيد 

 :"هويته كـ "خليفة في الأرض

حيث نتأمل سر الزمان والمكان وكيف يكون الصيام :أولاً: فلسفة الميقات *

 .ر المادةبوابة للتحرر من أس

في معركة النفس، والشيطان، والعجز، وفي ميادين  :ثانياً: محور الانتصار *

 .الحق



التي توحد بين صفاء الروح وانضباط النص، وتجمع :ثالثاً: العبادة الجامعة *

 .شتات الأمة

بين صيام "الترك" وقيام "الفعل"، وبين زكاة النفس  :رابعاً: تكامل العبادات *

 .وزكاة المال

حيث نعود إلى جذور الوحي في ليلة القدر  :خامساً: محور ميلاد الإسلام *

 .والاعتكاف والقرآن

وهي الغاية الكبرى في استرداد كرامة  :سادساً: صناعة الإنسان الخليفة *

 .الإنسان وتكليفه الإلهي

ير إننا لا نكتب هنا مجرد كلمات، بل نرسم معالم "ثورة إيمانية" تبدأ من الداخل، لتغ

 .ما بالخارج

إننا ونحن نخطو أولى خطواتنا في رحاب هذا المفهوم الجديد، ندرك يقيناً أن 

الأغلال التي تكُب ل الأمة اليوم ليست مجرد قيودٍّ حديدية، بل هي أغلالٌ من وهمٍّ 

واستكانة، وقيودٌ من ماديةٍّ طاغية حجبت العقل عن خالقه، فصار الإنسان عبداً 

المه، أو حائراً في تيهه. ومن هنا يبرز رمضان كـ "فعل لشهوته، أو أسيراً لظ

تحرري" فريد؛ فالصائم الذي يقف بصلابة أمام نداء غريزته، يقرر في الحقيقة أنه 

سيدُ قراره، وأن إرادته لا تبُاع ولا تشُترى، وأنه قد استحق وصف "التكريم الإلهي" 

 .الذي ضاع في زحام المادية الحديثة

. إن "رمضان كما ينبغي أن تحياه الأمة" هو الذي يجمع شتات يا إخوة العقيدة.

القلوب، فتذوب فيه الفوارق بين صفاء الروح ومجاهدة النفس التي نادى بها 

الصوفية في أسمى معانيها، وبين الانضباط المنهجي والتمسك بالوحي الذي قامت 

النور يمتزج  عليه مدرسة السلف الصالح. إنه اللقاء الذي لا تضاد فيه، بل هو

بالاتباع ليصيغ شخصية المسلم المتوازن، الذي يقرأ القرآن في محاريبه ليترجمه 

 .عدلاً ورحمةً وقوة في ميادين الحياة

إن الصيام في حقيقته هو "العبادة السلبية" التي تفُرغ القلب من الأغيار، لكنها لا 

بنور العمل. فصلاة التراويح  تكتمل إلا بـ "العبادات الإيجابية" التي تملأ هذا الفراغ

هي حوارنا اليومي مع الوحي، وزكاة الفطر هي صمام أمان السلم المجتمعي، 

والعمرة هي الرحلة التي نغسل فيها أدران الأرض بزمزم اليقين. كل هذه الشعائر 

ليست طقوساً جامدة، بل هي أدوات نحت لصناعة "الإنسان الخليفة"؛ ذلك الإنسان 

 . للناس ليقودهم بالحق، لا ليقُاد بالباطلالذي أخرجه الله

إننا نريد في هذا الكتاب أن نعيد لرمضان هيبته "كميلاد للإسلام"، فليلة القدر ليست 

مجرد ليلة نترقبها، بل هي إعلانٌ سنوي عن صلاحية هذا العقل البشري لتلقي 



تراتيجي" أوامر السماء. والاعتكاف ليس انعزالاً عن الحياة، بل هو "معسكر اس

يجمع فيه المؤمن شتات نفسه ليخرج للحياة بوجهٍّ غير الذي دخل به، وبروحٍّ تأبى 

 .الانكسار أمام الطواغيت أو الانصياع لخرافات الإلحاد

إن الهدف الذي ننشده من خلال محاورنا الستة هو أن نصل إلى "لحظة الانتصار" 

الذي أضاعنا، والفرقة التي الكبرى؛ الانتصار على التواكل الذي أقعدنا، والكسل 

مزقتنا. إننا نتوجه بهذا الخطاب لكل مسلم يحترق قلبه شوقاً لعز الإسلام، ولكل عقلٍّ 

يسعى للتحرر من قيود الجمود والتقليد، ليكون رمضان هذا العام هو نقطة الانطلاق 

 .نحو فجرٍّ جديد، فجرٌ لا تغرب شمسه ما دمنا نتمسك بحبل الله المتين

الله لكم في هذا الشهر: أن استجيبوا لما يحييكم.. ولن يحييكم شيء مثلما إنه نداء 

يحييكم "رمضان" حين تفهمونه ميقاتاً للتحرر، وميداناً للسمو، ومنطلقاً للسيادة 

 .والاستخلاف

فاللهم ارزقنا في شهرنا هذا صدق العزيمة، ونور البصيرة، واجعله لنا ولأمتنا شهر 

 .غلال الأرض ولهيب النار.. آمينفتحٍّ ومبين، وعتقٍّ من أ

 

 )المحور الأول: فلسفة الميقات )بوابة الزمن المبارك

 )تمهيد المحور: )رؤية إجمالية

في هذا المحور، ننطلق من كسر القالب المادي التقليدي الذي ينظر لرمضان كفترة 

هنا  زمنية "مفروضة" من الحرمان، لنرتقي به إلى مستوى "الفلسفة الوجودية". إننا

نناقش فكرة "الميقات" ليس كموعد على التقويم، بل كاستراتيجية إلهية لإعادة 

 .صياغة علاقة الإنسان بالزمن وبالخالق سبحانه وتعالى

إن فلسفة الميقات تقوم على فكرة أن الإنسان في زحام الحياة يغرق في "الألف 

رمضان كصدمة  والعادة"، فتتحول حركته إلى آلية تخلو من الوعي، وهنا يأتي

إيجابية للزمن الرتيب. نحن نبحث في هذا التمهيد كيف يمثل هذا الشهر "تحريراً 

للإرادة" عبر توقيتات محددة )إمساك وإفطار(، ليعلم المسلم أن وقته ليس ملكاً 

لشهواته ولا لنظمه الأرضية، بل هو وعاء لمهمة الاستخلاف. إننا نضع القواعد 

اختار الله هذا الشهر تحديداً ليكون "ميقاتاً للتحرر"، وكيف  الفكرية التي تفسر لماذا

يتحول "جوع الجسد" فيه إلى "يقظة للعقل"، مما يمهد الطريق لتحطيم أغلال 

 .الاستبداد والإلحاد التي تناولناها في مشروعك السابق

 :عناوين محتويات المحور الأول

 .)لنص وحركة الزمنمفهوم الميقات في التصور الإسلامي: )بين ثبات ا *

 رمضان وكسر الرتابة: كيف يعُيد الميقات صياغة "يوميات" الإنسان الخليفة؟ *



 ."فلسفة المنع والإباحة: التحرر من أسر العادة بقرار "الإمساك *

 .الزمن المبارك والزمن المادي: الرد على النظرة المادية التي تنفي قدسية الزمان *

 .)التاريخي والوجودي بنزول الوحي وبدء الرسالةلماذا رمضان؟ )الارتباط  *

الميقات كمعمل للضبط النفسي: التدريب على القيادة والسيادة من خلال إدارة  *

 .الوقت

 : بين ثبات النص وحركة الزمنأولاً(( مفهوم الميقات في التصور الإسلامي*((

رد قيد زمني إن المتأمل في بنية التشريع الإسلامي يدرك أن "الميقات" ليس مج

عابر، بل هو إطارٌ كوني ينظم حركة الوجود البشري ويربطها بإيقاع المشيئة 

الإلهية. فالميقات في جوهره يمثل نقطة التقاء بين "النص الثابت" الذي لا يتغير 

بتغير الأزمان، وبين "الزمن المتحرك" الذي يتدفق في حياة الخلق. إنه الضابط 

مادية لا معنى لها إلى "وعاء للعبادة" ومشروع الذي يحول الوقت من سيولة 

 .)1للتحرر )

لقد جعل الخالق سبحانه للمواقيت حرمة تكسر جمود المادة؛ فالمواقيت الزمانية 

والمكانية في الإسلام هي محطات لتجديد العهد مع الاستخلاف. ففي الصلاة، هناك 

انية وزمانية ترسم (، وفي الحج، هناك مواقيت مك2مواقيت تضبط إيقاع اليوم )

(. أما في رمضان، فإن الميقات يتخذ بعداً أعمق؛ إذ 3حدود الرحلة نحو الحق )

يتحول الزمن إلى "مدرسة إرادية" يمارس فيها الإنسان سيادته على نفسه بالامتناع 

 .)4عما أحل الله له في غيره من الأزمان، امتثالاً لأمر صاحب الزمان والمكان )

تحديد الميقات يمنح الأمة وحدة شعورية وكياناً متماسكاً لا تذيبه  إن ثبات النص في

صراعات التاريخ، بينما تمنح حركة الزمن مرونة تجعل العبادة متجددة في كل 

عصر. فالميقات الإسلامي يرفض "الاستكانة" للزمن المادي الرتيب، ويدعو العقل 

واللحظة التي يفطر فيها هما المسلم إلى اليقظة؛ فاللحظة التي يمسك فيها الصائم 

(. وهكذا 5درس في الدقة، والانضباط، والارتباط بالخالق الذي "قدر فهدى" )

يخرج الميقات بالمسلم من دائرة التقليد والجمود إلى دائرة الوعي بمقاصد الخلق، 

حيث يصبح الزمن أداة للتحرر من الأغلال، وليس مجرد ثوانٍّ تمر سدى. إن مفهوم 

الذي يصنع "الإنسان الخليفة" الذي يعرف قدر وقته، فينتصر به على  الميقات هو

 1.)6خمول نفسه وقيود واقعه )

                                         
1
الوقت المحدد للفعل، مأخوذ من "الوقت"، وهو المقدار من الزمان، ويطُلق أيضاً على الموضع الذي جُعل في اللغة: الميقات: هو )1) 

 .)"للعمل )انظر: لسان العرب، مادة "وقت
 
لَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتاَبًا مَوْقوُتاً{ ]النساء: )2)  .[103المرجع من القرآن: قال تعالى: }إِنَّ الصَّ
 .[197جع من القرآن: قال تعالى: }الْحَجُّ أشَْهُرٌ مَعْلوُمَاتٌ{ ]البقرة: المر)3)
الْفرُْقاَنِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ المرجع من القرآن: قال تعالى: }شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أنُْزِلَ فِيهِ الْقرُْآنُ هُدىً لِلنَّاسِ وَبيَِ نَاتٍّ مِنَ الْهُدَى وَ (4)



 

 وحدة المنهج وتعدد الشرائعثانياً(( عالمية الصيام وخصوصية الميقات: ((

إن المتأمل في تاريخ التكليف الإلهي يدرك أن فريضة الصيام ليست بدعاً من الأمر 

تمة دون غيرها، بل هي "قانون إلهي" مطرد لازمَ مسيرة اختصت بها الأمة الخا

الإنسان منذ فجر الرسالات. إن إقرار القرآن الكريم بوقوع الصيام على الذين من 

( هو تأكيد على أن "التحرر من الأغلال" عبر كسر شهوات الجسد كان 1قبلنا )

الميقات الرمضاني دوماً ضرورة لبناء "الإنسان الخليفة" في كل أمة. ومع ذلك، فإن 

في الإسلام جاء بخصائص فريدة ميزت الأمة المسلمة عن غيرها، ليس من باب 

 .)2الترف، بل من باب إتمام التكريم وتشريف الزمان والمكان )

لقد كان الصيام في الأمم السابقة موجوداً، لكنه كان يعتريه التغيير في المواقيت أو 

التابعين، بينما جاء رمضان في التصور  الصفة بفعل الجمود والتقليد وتحريف

الإسلامي ليكون ميقاتاً "منضبطاً" و"عالمياً"، يربط المسلم بالوحي الذي نزل في 

هذا الشهر تحديداً. إن خصوصية رمضان لأمتنا تكمن في اقترانه بميلاد القرآن 

ن (، فصار الميقات الرمضاني احتفالية كونية بالهداية والتحرر. إن الفرق بي3)

صيامنا وصيام أهل الكتاب يكمن في "فصل الخصائص"؛ ومنها أكلة السحر التي 

 .)4هي تمييز لمنهج التيسير في الإسلام مقابل رهبانية الأمم السابقة )

وهكذا، يظهر أن الصيام في أصله "عبادة إنسانية عالمية" تهدف إلى تطهير العقل 

" تتجلى فيها عظمة الاستخلاف. من أسر المادة، بينما يظل رمضان "ميزة إسلامية

إن الصيام الذي كُتب علينا كما كُتب على الذين من قبلنا هو الرباط الوثيق الذي 

يجمع بين صفاء الروح ومرجعية الوحي، مما يجعله المحضن الأكبر لتقوى القلوب 

(. إن التزام الأمة بهذا الميقات 5التي هي سر التحرر من كل استبداد أو إلحاد )

اني هو إعلان عن انتمائها لجسد التوحيد التاريخي، مع الاحتفاظ بتميزها الذي الزم

وهبه الله لها كأمة وسطاً، شاهدة على الناس، ومتحررة من أغلال النزوات 

 2.)6والضلالات )

                                                                                                                     
 .[185مْهُ{ ]البقرة: فلَْيصَُ 

المرجع من السنة: عن ابن عمر رضي الله عنهما، قال صلى الله عليه وسلم: "إذا أقبل الليل من هاهنا، وأدبر النهار من هاهنا، )5)

 .[وغربت الشمس، فقد أفطر الصائم" ]رواه البخاري ومسلم
)6( ى * وَالَّ  3-2ذِي قَدَّرَ فَهَدَى{ ]الأعلى: المرجع من القرآن: قال تعالى: }الَّذِي خَلقََ فسََوَّ ]. 

 
2
يَامُ كَمَا كُتبَِ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَ )1)   .[183بْلِكُمْ لَعلََّكُمْ تتََّقوُنَ{ ]البقرة: المرجع من القرآن: قال تعالى: }ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُتبَِ عَلَيْكُمُ الصِ 
صله من الكتابة لأن الشيء إذا كُتب ثبت واستقر )انظر: المفردات في غريب القرآن، في اللغة: كُتب: أي فرُض وألُزم، وأ)(2)

 .)للأصفهاني
 .[؛ وهنا اقتران الميقات بالوحي185المرجع من القرآن: قال تعالى: }شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أنُْزِلَ فِيهِ الْقرُْآنُ{ ]البقرة: )3)
ي الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "فصل ما بين صيامنا وصيام المرجع من السنة: عن عمرو بن العاص رض)4)

 .[أهل الكتاب، أكلة السحر" ]رواه مسلم



 ثالثاً(( رمضان وكسر الرتابة: كيف يعُيد الميقات صياغة يوميات الإنسان الخليفة؟))

لعقل البشري هو السقوط في فخ "الرتابة"؛ تلك الحالة التي إنَّ أخطر ما يواجه ا

تتحول فيها الأيام إلى نسخ مكررة باهتة، فيفقد الإنسان دهشته وقدرته على التغيير، 

ويصبح عبداً لآلية العادات التي تكرس الجمود والاستكانة. وهنا يتجلى رمضان كـ 

ات وفق نظامٍّ إلهي يحرر المسلم "ثورة زمنية" تكسر هذا القيد، وتعيد صياغة اليومي

[. إن الميقات الرمضاني يفرض على الصائم 1من أسر النمط المادي الرتيب ]

جدولاً زمنياً يغاير مألوفه؛ فيستيقظ حين ينام الناس )في السحر(، ويمسك حين 

يشتهي الجسد، ويفطر حين يأذن الحق. هذا الانقلاب في المواعيد ليس هدفاً في 

 .[2سيلة لخلخلة الركود النفسي وبعث اليقظة في الروح ]ذاته، بل هو و

من خلال هذا الميقات، يتعلم "الإنسان الخليفة" أنَّه ليس ريشة في مهب ريح 

الظروف أو العادات، بل هو كائنٌ قادر على إعادة هندسة حياته بقرار إرادي واحد. 

ي على "التحرر إن كسر رتابة الطعام والشراب والنوم في رمضان هو تدريبٌ عمل

من الأغلال"؛ فالعقل الذي يستطيع أن يغير برنامجه اليومي الصارم لمدة ثلاثين 

يوماً، هو عقلٌ مؤهل لتحطيم أغلال الاستبداد والتقليد التي تفرضها النظم المادية أو 

[. إنَّ رمضان يحول الوقت من "زمن استهلاكي" يضيع في 3الفلسفات الجاحدة ]

إنتاجي" يبُنى فيه الإنسان من الداخل، ليخرج للمجتمع بإرادة اللذات، إلى "زمن 

[. إنَّ الغاية من هذا التغيير الزماني هي إخراج 4صلبة لا تكسرها ضغوط الواقع ]

المسلم من الغفلة إلى الشهود، ومن التبعية للعادة إلى السيادة على النفس، وهو 

كونه، متصلاً بخالقه، ومتحرراً جوهر التكريم الإلهي الذي يجعل الإنسان سيداً في 

 3]5من كل ما سواه ]

 

 

 ": التحرر من أسر العادة بقرار "الإمساكرابعاً(( فلسفة المنع والإباحة((

تتجلى عبقرية الصيام في كونه عبادة تقوم على "الكف" لا على "الفعل"، وهنا تكمن 

ي النظم المادية هو فلسفة المنع والإباحة التي تصقل معدن الإنسان. إنَّ المعتاد ف

السعي المحموم نحو "التملك" و"الاستهلاك"، لكن رمضان يأتي ليفرض منطقاً 

                                                                                                                     
المرجع من السنة: عن النبي صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن ربه: "كل عمل ابن آدم له إلا الصيام فإنه لي وأنا أجزي به" )5(

 .يوضح عالمية التكليف وخصوصية الجزاء ]رواه البخاري ومسلم[؛ وهذا
ةً وَسَطًا لِتكَُونوُا شُهَداَءَ عَلَى النَّاسِ{ ]البقرة:  )6)  .[143المرجع من القرآن: قال تعالى: }وَكَذلَِكَ جَعلَْناَكُمْ أمَُّ

3
 .ة التي تعني الجمود على حال واحدةلسان العرب، مادة "رتب": رتبََ الشيءُ يَرْتبُُ رُتوُباً: أي ثبت فلم يتحرك، ومنه الرتاب [1] 
َ لَا يُغيَِ رُ مَا بِقَوْمٍّ حَتَّى يغُيَِ رُوا مَا بأِنَْفسُِهِمْ{؛ ورمضان هو شرارة التغيير النفسي بكسر العاد11سورة الرعد: آية  [2]  .ة: }إِنَّ اللََّّ
ياَمَ إلَِى اللَّيْلِ{؛ 187سورة البقرة: آية  [3] وا الصِ   .تحديد الميقات هنا هو تدريب على الانضباط وكسر هوى النفس: }ثمَُّ أتَِمُّ
 .: "الصيام جُنَّة"؛ والجُنَّة هي الوقاية، وهنا وقاية من الانزلاق في رتابة الغرائز1904صحيح البخاري، حديث رقم  [4]
مْناَ بنَِي آدمََ{؛ وكمال التكريم في تحرير إرا70سورة الإسراء: آية  [5] دة الإنسان من الخضوع لغير الله، وهو ما يحققه : }وَلَقَدْ كَرَّ

 .كسر رتابة العبادة في رمضان



مغايرا؛ً وهو أنَّ كمالك الإنساني لا يتحقق بما تستهلكه، بل بما تستطيع "الامتناع" 

[. إن قرار "الإمساك" هو في حقيقته إعلان استقلال العقل عن سلطة 1عنه إرادياً ]

ر للإرادة من أسر العادات التي كبلت الروح وجعلتها رهينة للمادة. الجسد، وتحري

فمن استطاع أن يمتنع عن المباح )الطعام والشراب( بكلمة من الله، هو أقدر على 

 .[2الامتناع عن الحرام، وأقدر على رفض قيود الاستبداد الفكري والسياسي ]

في نهار رمضان( والإباحة )في إنَّ الفلسفة الكامنة وراء تقليب العبد بين المنع )

ليله( هي تربية النفس على "المرونة الإيمانية"؛ فلا يطغى الإنسان بالإباحة، ولا 

ييأس بالمنع. هذا التردد المحسوب بين الترك والأخذ يكسر غلواء "تأليه العقل" أو 

قلبٍّ "تأليه الهوى"، ويضع الإنسان في مقامه الصحيح كعبدٍّ مأمور، يتلقى مراد الله ب

[. إنَّ "الإمساك" ليس حرماناً، بل هو "وقفة تأمل" في موضع الجمال، 3حاضر ]

حيث ينظر الصائم إلى نعم الله بمنظور جديد، فيرى أثر الواضع في كل موضع، 

ويدرك أنَّ القبح ليس في الأشياء، بل في النفوس التي استكانت للعادة وغفلت عن 

سان الخليفة" الذي يملك زمام نفسه، فلا تستعبده [. هكذا يصنع الصيام "الإن4المنعم ]

غريزة، ولا يذله احتياج، بل يظل متحرراً بقراره، شامخاً بعبوديته لخالقه وحده 

[5[4 

 

الرد على النظرة المادية التي تنفي خامساً(( الزمن المبارك والزمن المادي: ((

 قدسية الزمان

" في قياس الزمان، فتراه مجرد تدفق تقف النظرة المادية المعاصرة عند حدود "الكم

آلي لثوانٍّ ودقائق صماء، لا فضل فيها للحظة على أخرى إلا بما ينُتج فيها مادياً أو 

[. غير أنَّ التصور الإسلامي يكسر هذا الجمود الفلسفي، ليطرح مفهوم 1يسُتهلك ]

ادة "الزمن المبارك" الذي يستمد قيمته من أمر الله وفضله، لا من خصائص الم

ذاتها. فرمضان ليس مجرد جزء من اثني عشر جزءاً من السنة، بل هو "ميقات 

قدسي" اختاره الخالق ليكون وعاءً لأعظم تنزلات الوحي؛ مما يثبت أنَّ الزمان في 

 .[2حقيقته هو "خلقٌ مستقل" وجندٌ من جنود الله، يأتمر بأمره ويتبارك بمشيئته ]

                                         
4
لسان العرب، مادة "مسك": الإمساك هو الكف والضبط، وأصل الشيء ما يتُمسك به. ومنه سُمي العقل "مساكاً" لأنه يضبط  [1] 

 .صاحبه عن القبيح
يَ 183سورة البقرة: آية  [2] امُ{؛ والفرض هنا غايته التقوى، والتقوى هي أعلى درجات الانضباط والتحرر من : }كُتِبَ عَليَْكُمُ الصِ 

 .الهوى
 .: }أفََرَأيَْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ{؛ والصيام هو السلاح الفعال لتحطيم صنم الهوى بقرار الإمساك23سورة الجاثية: آية  [3]
نظر إليه في موضعه، ترى جماله في أثر واضعه"، فالصائم يرى جمال النعمة عند مستلهم من النص الفلسفي: "لا تحقرن شيئاً وا [4]

 .الإفطار بعد طول إمساك
: "يترك طعامه وشرابه وشهوته من أجلي"؛ وهنا تظهر قمة السيادة البشرية في تقديم مراد 1894صحيح البخاري، حديث رقم  [5]

 .الخالق على نداء الجسد



بون العقل عن الخالق يكمن في إدراك أنَّ القوانين إنَّ الرد على الماديين الذين يحج

الفيزيائية للزمن ليست صفات متأصلة في المادة، بل هي "أمرٌ مستمر" من القيوم 

[. وفي رمضان، تتجلى هذه الحقيقة حين نرى كيف تتحول الليلة الواحدة 3سبحانه ]

ما يحطم المقياس )ليلة القدر( لترجح بـ "ألف شهر" في ميزان القيم والبركة؛ وهو 

[. إنَّ الإيمان بقدسية الزمان 4المادي الرياضي ويستبدله بمقياس "البركة الإلهية" ]

هو تحرير للعقل من سجن "المعدودات" إلى رحاب "المكرمات"، حيث يصبح 

الزمن في رمضان فرصة للارتقاء فوق قوانين الطبيعة المعتادة، ليحيا المسلم في 

تصر فيه على فكرة "الجمود المادي" التي تحاول تجريد زمنٍّ موصول بالسماء، ين

[. وهكذا، يعيد رمضان صياغة وعينا بالكون؛ فالزمن 5حياته من المعنى والغاية ]

ليس خصماً يطاردنا، بل هو "ميدان استخلاف" تزداد قيمته كلما اتصل بمصدر 

 5].6الجمال والكمال ]

 صناعة الريادة الإنسانية ":سادساً(( رمضان دورة تدريبية و"ضبط مصنع((

إنَّ كل صاحب عملٍّ يبتغي الارتقاء بمستوى العاملين لديه يضع لهم "دورة تدريبية" 

مكثفة، تشحذ مهاراتهم وتصحح مساراتهم؛ ولله المثل الأعلى، فقد جعل رمضان 

للأمة معسكراً سنوياً لـ "ضبط المصنع" الإنساني، وإعادة الروح إلى فطرتها التي 

[. إنَّ هذا الميقات يمثل برنامجاً تدريبياً 1يها قبل أن تلوثها أغلال المادة ]جُبلت عل

متكاملاً، له أنشطة دقيقة ومستهدفََات واضحة؛ فمن "الصيام" الذي يربي الإرادة، 

إلى "القيام والتراويح" التي تغذي الروح، وصولاً إلى "الذكر والقرآن" الذي يجلو 

[. إنه منهجٌ يتدرب فيه "الإنسان الخليفة" على 2د ]العقل من صدأ الجمود والتقلي

أسمى الأخلاق؛ من صبرٍّ وصدقٍّ وتقوى، وعلى ضبط الانفعالات في أحلك 

الظروف، حتى إذا ما تعرض لاستفزازٍّ أو جهالة، قال بلسان حاله ومقاله: "إني 

 .[3صائم"، ليعُلن انتصاره على غريزة الغضب وسطوة النفس ]

نامج التدريبي ليكون "الصيام فيه نصف الصبر"، والصبر هو لقد وُضع هذا البر

[. والغاية النهائية من هذه الدورة مكثفة هي نيل شهادة 4مفتاح السيادة والقيادة ]

[. وكما أنَّ 5"التقوى" التي هي جواز السفر لعالم التحرر من الاستبداد والإلحاد ]

الفطر" طُهرةً للصائم ورسوماً لكل دورةٍّ رسوماً لإتمامها، فقد جعل الله "زكاة 

                                         
5
ادية: هي المذهب الذي يرى أن المادة هي الحقيقة الوحيدة، وأن الزمان والمكان ليسا إلا أبعاداً فيزيائية المعجم الفلسفي: الم [1] 

 .مجردة من أي معنى روحي أو غائي
لوحي( بقرار : }شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أنُْزِلَ فيِهِ الْقرُْآنُ{؛ والتشريف هنا للزمان بسبب الحدث العظيم )نزول ا185سورة البقرة: آية  [2]

 .إلهي
 .: }وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدىَ{؛ فالتقدير الزماني هو هداية إلهية وسيطرة دائمة لا انفكاك لها3سورة الأعلى: آية  [3]
اً متساوياً، 3سورة القدر: آية  [4] {؛ وهذا هو الرد القاطع على أن الزمن ليس كَم  بل كيفٌ يتبارك بأمر : }ليَْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ ألَْفِ شَهْرٍّ

 .الله
: "كل عمل ابن آدم يضاعف، الحسنة عشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله عز وجل: إلا 1901صحيح البخاري، حديث رقم  [5]

 .الصوم"، وهذا يثبت خروج زمن الصائم عن المقاييس الحسابية المعتادة
 .ر من الله"، وهو ما يجعل من رمضان ميقاتاً للتحرر من الماديةالزمن خلق مستقل والقوانين الفيزيائية هي أمر مستم"[6]



رمزية تجُبر ما قد يعتري الأداء من نقص، وتتُمم صبغة التكافل الاجتماعي. وفي 

ختام هذا المعسكر، تأتي "فرحة النجاح" متمثلة في العيد؛ فالصائم لا يفرح بمجرد 

الطعام والشراب، بل يفرح بتمامه الدورة ونجاحه في اختبار الإرادة، محققاً وعد 

نبي بأن للصائم فرحتين، إحداهما عند فطره، وهي فرحة الانتصار والتحرر، ال

والأخرى عند لقاء ربه بصحيفةٍّ بيضاء نقُيت من أدران النفس في مدرسة رمضان 

[6[6 

 

سابعاً(( تحرير الإرادة من قيود المادية والارتقاء بالروح وتجاوز (( 

 .حدود الجسد

 ]بدعة الترفالصفحة الأولى: بين سُن ة الزهد و]

إنَّ المتأمل في حال الأمة اليوم وهي على أعتاب رمضان، يجد بوناً شاسعاً بين 

"رمضان النص" و"رمضان الواقع"؛ إذ تحول الشهر في زماننا من ميقاتٍّ لتحرير 

الروح إلى موسمٍّ لتكبيلها بأغلال الاستهلاك الطاغي. لقد تسللت "البدعة" إلى صلب 

معناها؛ فما قيمة إمساكٍّ عن الطعام نهاراً يتبعه نهمٌ العبادة حتى جردتها من 

واستشرافٌ لكل ألوان الترف ليلا؟ً إننا إذا وضعنا رمضاننا المعاصر في ميزان 

السنة، لوجدنا أننا لم نغير سوى "مواعيد الطعام"، بينما ضاع منا المعنى الأسمى 

رمضان اليوم بات [. إن الإنفاق على مائدات 1وهو "الإحساس بالجوع والظمأ" ]

يفوق إنفاق العام كله، حتى أصبحت "التخمة" هي الداء الذي يصيب الصائمين في 

شهرٍّ وُضع أصلاً لعلاج القلوب والأبدان، فأفقدنا الصيام مضامينه الروحية التي 

 .]2قامت على الزهد والرغبة عما في أيدي الناس ]

قمة الزهد والفرار من الدنيا وصحابته الكرام تجسيداً لصلى الله عليه وسلم لقد كان رمضان الرسول 

نحو الخالق؛ فكان الزهد يظهر جلياً في مآكلهم ومشربهم، يكتفي أحدهم بشربة ماء، 

[. لم يكن الصيام عندهم مجرد "شكل" بل كان غوصاً في 3أو تمرات، أو مِذقة لبن ]

ى أعماق التقوى، مبالغةً في تحقيق معنى العبودية لله وحده. ولشدة شغفهم بهذا المعن

                                         
6
لسان العرب، مادة "فطر": الفطرة هي الابتداء والاختراع، ورمضان هو عودة للإنسان إلى فطرته الأولى )ضبط المصنع( التي  [1] 

 .خلقه الله عليها قبل أن تستعبده العادات
َّقُونَ{؛ والتقوى هنا هي "المخرج التعليمي" والهدف الأسمى من هذه الدورة التدريبية الإلهية : }لَعلََّكُمْ 183سورة البقرة: آية  [2]  .تتَ
: "فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب، فإن ساب ه أحد أو قاتله فليقل إني صائم"؛ 1904صحيح البخاري، حديث رقم  [3]

 .الحلموهذا هو قمة الانضباط السلوكي وتدريب النفس على 
 .: "الصيام نصف الصبر"؛ وهو تدريب على تحمل المشاق في سبيل الغايات الكبرى1745سنن ابن ماجه، حديث رقم  [4]
َ عَلَى مَا هَداَكُمْ{؛ والتكبير هنا هو إعلان النجاح في الدورة التدريبي185سورة البقرة: آية  [5] ة : }وَلِتكُْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتكَُبِ رُوا اللََّّ

 .واستحقاق الفرح
: "للصائم فرحتان: فرحة عند فطره، وفرحة عند لقاء ربه"؛ وهي جائزة التخرج من معسكر 1151صحيح مسلم، حديث رقم  [6]

 .رمضان الإيماني



التحرري، بلغت بهم المبالغة حد "الوصال" في الصوم، رغبةً في تجاوز حدود 

رفقاً بحالهم وإبقاءً على قوتهم، معلناً خصوصية صلى الله عليه وسلم الجسد المادي، حتى نهاهم النبي 

[. إن هذا الفهم العميق هو الذي 4حاله مع ربه: "إني أبيتُ يطعمني ربي ويسقيني" ]

رضي الله عنهما يطلب التزيد من الصيام حباً في جعل عبد الله بن عمرو بن العاص 

إلى صيام داود عليه السلام، مؤكداً أن للجسد صلى الله عليه وسلم مجاهدة النفس، حتى أرشده النبي 

[. إنَّ الجوع في مدرسة 5حقاً، لكن السيادة فيه يجب أن تظل للروح لا للمعدة ]

تفتح مسالك  الصحابة كان عبادةً توازي قيام الليل، لأن البطن الخاوية هي التي

الوعي، وتطهر القريحة، وتجعل العقل حراً من كل قيدٍّ مادي يحول بينه وبين شهود 

 7]6عظمة الخالق ]

 

سابعاً(( تحرير الإرادة من قيود المادية.. ]الصفحة الثانية: فضل الجوع ((

 ]وسر المجاهدة

نبي إنَّ المتتبع لهدي النبوة يجد أنَّ "الجوع" في رمضان ليس مجرد عرضٍّ جا

للصيام، بل هو مقصودٌ لذاته كأعظم وسيلة لمجاهدة النفس؛ فالأجر في ميزان الحق 

[. ومن 1يتبع المشقة، وأفضل الأعمال عند الله "أحمزها" أي أشدها على الهوى ]

هنا كان الجوع والظمأ في رمضان هما الوقود الذي يحرق الشهوات، ويؤهل الروح 

في ارتقاء المعارج من أثقلته البطنة وحجبته لدخول ملكوت السماء؛ إذ كيف يطمع 

قد وضع لنا قاعدة ذهبية حين قال: "لا يدخل ملكوت السماء من صلى الله عليه وسلم التخمة؟ إن النبي 

ملأ بطنه"، وأخبرنا أنَّ أبغض الناس إلى الله يوم القيامة كل "نؤوم أكول"، لأنَّ كثرة 

 .[2الطعام توُرث الغفلة وتميت نور الحكمة في القلب ]

كان الأنبياء عليهم السلام هم القدوة في هذا المسار التحرري؛ فموسى عليه لقد 

السلام جاهد نفسه بالجوع أربعين يوماً لمناجاة ربه، وعيسى عليه السلام ظل يناجي 

ربه ستين صباحاً لم يذق فيها طعاماً، حتى إذا خاطر باله "الخبز" بكى خوفاً من 

ا المنهج هو الذي جعل السلف يرون أنَّ "الجوع [. إنَّ هذ3انقطاع حلاوة المناجاة ]

هو العبادة"، وأنَّ الفكر نصفها؛ فمن أجاع بطنه عظمت فكرته وفطن قلبه، ومن 

[. إنَّ الله تعالى يباهي ملائكته بعبدٍّ قلَّ 4شبع ونام قسا قلبه وتثاقل عن ذكر الله ]

بالطعام والشراب طعامه وشرابه في الدنيا، فيقول: "انظروا إلى عبدي، ابتليته 

                                         
7
لسان العرب، مادة "بدع": البدعة هي إحداث ما لم يكن له أصل، وتحويل رمضان إلى شهر استهلاك هو بدعة في الممارسة [1] 

 .اد جوهر التشريعتض
َّقُونَ{؛ والتقوى لغةً هي الوقاية، ولا وقاية مع التخمة والإسراف183سورة البقرة: آية  [2]  .: }لَعلََّكُمْ تتَ
 .(المِذقة: هي الشربة من اللبن الممزوج بالماء. )انظر: المعجم الوسيط [3]
مني ربي ويسقيني"؛ وهو دليل على أن غذاء الروح يغني : "لست كهيئتكم، إني أبيت يطع1961صحيح البخاري، الحديث رقم  [4]

 .عن غذاء الجسد في مراتب القرب
 .": "فإن لجسدك عليك حقاً.. صم صيام نبي الله داود ولا تزد عليه1975صحيح البخاري، الحديث رقم  [5]
 .ريحة وانفاذ البصيرةمستلهم من النص: "الجوع هو العبادة"، لأن خفة الطعام تورث صفاء القلب وإيقاء الق [6]



فتركهما لأجلي، أشهدكم أني ما من أكلة يدعها إلا رفعته بها في الجنة درجات" 

[. إنَّ كسر كبرياء النفس بالجوع هو "سيد الأعمال"، وهو الطريق لتذليل النفس 5]

.[ 6الأمارة بالسوء التي إذا شبعت عصت، وإذا جاعت خشعت وقنعت ]
8 

 

 

 

 [خماسية الثمرات

الجوع في رمضان ليست عقوبةً بدنية، بل هي "بوابة كبرى" لفيوضاتٍّ  إنَّ حقيقة

ربانية لا تنُال إلا بخفة البطن، ويمكن إجمال هذه الثمرات في خمسة أركان ترفع 

شأن الإنسان الخليفة: أولها صفاء القلب وإيقاء القريحة؛ فإنَّ الشبع يورث البلادة 

صلى الله عليه وسلم: لحكمة في النفس، كما قال النبي ويعُمي البصيرة، بينما الصوم يذُكي نور ا

[. وثانيها كسر الشهوات والمعاصي؛ 1"أحيوا قلوبكم بقلة الضحك وقلة الشبع" ]

فالنفس إذا جاعت خضعت، وإذا شبعت طغت وعصت، والجوع هو السور الذي 

يحمي العقل من غارات النفس الأمارة بالسوء، فلا تهمُّ بمعصيةٍّ وهي في ذل الجوع 

 .]2لله ]

الثمرة الثالثة فهي دفع النوم وحضور اليقظة؛ فالذي يملأ بطنه يثقل جفنه،  أما

ويضيع منه ليله في رقادٍّ كأنه الموت، أما خفيف الطعام فإنه بات والحور حوله في 

[. والرابعة هي صحة البدن؛ وهي حقيقة 3يقظةٍّ تناجي الخالق وتذوق حلاوة القيام ]

 ً ، فالمعدة بيت الداء، والحمية أصل الدواء، علمية استقرت قبل أن تكُتشف مجهريا

[. وخامس 4وصيام الجوع لا صيام التخمة هو الذي يمنح الجسد وقايته وعافيته ]

هذه الثمرات وأسماها هي قلة المؤنة والاستغناء عما في أيدي الناس؛ إذ يتعلم العبد 

فإذا بها تترفع عن  أنَّ النفس إذا مُنعت من الحلال القريب )الطعام( قنعت بما أوُتيت،

الحرام والتمسح بأعتاب الخلق. إنَّ طرق أبواب الجنة يكون بالجوع، ومن اعتاد 

خفة الطعام طهرت نفسه من الطمع، وصار حراً بحق، لا يستعبده رغيف ولا تذله 

شهوة، وبذلك يكتمل معنى "التقوى" التي هي ثمرة الصيام الكبرى وعنوان التحرر 

                                         
8
لسان العرب، مادة "حمز": الحمز هو القوة والشدة، ومنه قيل للرجل الحازم "حَمِيز الفؤاد"، والمراد بالحديث أن الأجر يعظم  [1] 

 .بعظم الجهد المبذول في مخالفة الهوى
"إن أهل الجوع في الدنيا هم أهل صلى الله عليه وسلم: ده قوله جامع العلوم والحكم، في شرح حديث "ما ملأ ابن آدم وعاءً شراً من بطنه"، ويؤي [2]

 .[الشبع في الآخرة" ]رواه الترمذي وحسنه
مستلهم من الآثار الواردة في قصص الأنبياء )موسى وعيسى عليهما السلام( حول المجاهدة بالصوم عن الطعام والشراب تهيئةً  [3]

 .للوحي والمناجاة
ء القلب وإيقاء القريحة مرتبطان بخفة الطعام، كما قال أبو سليمان الداراني: "الجوع عند الله التبيان في آداب حملة القرآن: أنَّ صفا [4]

 ."في خزائن لا يعطيه إلا لمن يحب
 .رواه الديلمي في مسند الفردوس بإسناد فيه مقال، لكن معناه يتسق مع الروح العامة للشريعة في تفضيل مجاهدة النفس [5]
ارَةٌ باِلسُّوءِ إِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِ ي{؛ والصيام بالجوع هو أعظم "الرحمة" التي تضبط جماح هذه : 53سورة يوسف: آية  [6] }إِنَّ النَّفْسَ لَأمََّ

 .النفس



 9.]5والسيادة ]

 

 .لاً(( معركة الذات: الانتصار على قيود الشهوة والنزوات العابرةأو((

إنَّ أشقَّ المعارك التي يخوضها الإنسان في رحلته الوجودية هي معركته مع 

ناته الطينية، وتحديداً "شهوتي البطن والفرج"؛ فهما المركز الذي تدور حوله  مكو 

[. 1ل إلى حضيض المادية ]معظم صراعات النفس، وهما المخطَفُ الذي يشدُّ العق

ويأتي الصيام ليضع "الإنسان الخليفة" في مواجهةٍّ مباشرة مع هذه الغرائز، لا 

ليقمعها بالكلية، بل ليؤدبها ويهذب جامحها. فإذا كان العبد قد استطاع بإرادته الحرة 

أن يمتنع عن "الطعام المباح" من مطلع الفجر إلى مغرب الشمس، أليس ذلك أجدر 

رى أن يمتنع عن الحرام في سائر شهور العام؟ إنَّ الصيام هو تدريبٌ على به وأح

سيادة الروح؛ فالعقل الذي يملك زمام نفسه أمام لذةٍّ حلال، هو عقلٌ عصيٌّ على 

 .[2الانزلاق في مسالك السوء أو اغتصاب حقوق الآخرين تحت وطأة الحاجة ]

عل الله لها الصيام "وِجاءً" أي إنَّ شهوة الفرج التي تشتعل جذوتها في الشباب، ج

[. فبالصيام يغضُّ 3وقايةً وحمايةً تكسر حدتها وتحفظ كرامة الإنسان من الابتذال ]

العبد بصره، ويكبح جماح خياله المريض عن السباحة في بحور الأوهام، فتسكن 

جوارحه وتصفو مرآة قلبه. ليس هذا فحسب، بل إنَّ رمضان هو انتصارٌ حاسم على 

ض البطنة" والتخمة التي أثقلت أجساد الناس وعقولهم؛ فالمعدة التي اعتادت "أمرا

[. لقد جعل 4النهم أصبحت بيتاً للداء ومعيقاً عن الانطلاق نحو معالي الأمور ]

التكالب على المادة الناس يغرقون في غفلةٍّ مطبقة، لا يبالون من أين أتى المال ولا 

خرة. وهنا يبرز رمضان كموقظٍّ للضمائر كيف صُرف، حتى غابت عنهم أنوار الآ

المتحجرة، ومنب هٍّ للنفوس الغارقة في لجج الدنيا، ليعلن أنَّ القوة الحقيقية ليست في 

الامتلاك والاستهلاك، بل في القدرة على التحرر من هذه "الأغلال" والارتقاء 

 10] 5بالنفس إلى مقام التقوى الذي تتصاغر عنده كل لذةٍّ عابرة ]

                                         
[1]  .

9
لسان العرب، مادة "صفا": الصفا هو خلو الشيء من الكدر، وصفاء القلب في لغة العارفين هو تجرده من كدر الغفلة الناتج  

 .عن التخمة
مستلهم من قول ذي النون المصري: "ما شبعتُ يوماً قط إلا عصيتُ أو هممتُ بمعصية"، وهو تشخيص دقيق لأثر الشبع في  [2]

 .تحفيز الغرائز
 .: }تتَجََافَى جُنُوبهُُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ{؛ ولا تتجافى الجنب عن المضجع إلا إذا خفت المعدة من ثقل الطعام16سورة السجدة: آية  [3]
: "ما ملأ ابن آدم وعاءً شراً من بطنه"، ويؤيده الأثر المشهور: "صوموا تصحوا" ]رواه 17118مسند الإمام أحمد، حديث رقم  [4]

 .[الطبراني
َّقُونَ{؛ والتقوى هي كمال الاستغناء بالله عمن سواه، وهي الغاية التي طالبت السيدة عائشة183سورة البقرة: آية  [5] رضي  : }لَعلََّكُمْ تتَ

.الله عنها بقرع باب الجنة لأجلها بالجوع
9

 
  

10
لسان العرب، مادة "شهو": الشهوة هي نزوع النفس إلى ما تريده، وأصلها في المآكل والمشارب والمناكح، والصيام هو لجام  [1] 

 .هذه النزعات
ِ فَلَا تقَْرَبوُهَا{؛ والتدري187سورة البقرة: آية  [2] ب في رمضان على المباحات يمنع الإنسان من الاقتراب من حمى : }تلِْكَ حُدوُدُ اللََّّ

 .المحرمات
: "يا معشر الشباب مَن استطاع منكم الباءة فليتزوج.. ومن لم يستطع فعليه بالصيام فإنه له 5066صحيح البخاري، حديث رقم  [3]



 

ياً(( دحر الشيطان: كيف يضُيق الصيام مجاري الغواية ويحطم أغلال ثان((

 الوسوسة؟

إنَّ معركة الإنسان مع الشيطان هي صراعٌ وجودي ممتد منذ لحظة الاستخلاف 

حرباً لا هوادة فيها  –في قمة سفهه وجراءته–الأولى، حيث أعلن هذا العدو اللعين 

[. بيد أنَّ رحمة الخالق تجلت 1تئصال ]على بني آدم، متوعداً بـ "الاحتناك" والاس

في شهر رمضان، حيث تصُف د مرَدة الشياطين وتغُلُّ حركتهم، إما تقييداً مادياً 

بالسلاسل كما ورد في صريح السنة، أو تقييداً معنوياً بتباطؤ حركتهم لتكون كأنفاس 

لغواية، فهي النائمين؛ ليتسنى للصائم أن يخُرج عبادته نقية بريئة لا يشوبها كدر ا

 .[2العبادة التي اختص الله بها ذاته العلية ]

إنَّ الصيام لا يكتفي بتصفيد الشياطين، بل يذهب إلى أبعد من ذلك بـ "تضييق 

الخناق" على من بقي منهم عبر استراتيجية "الجوع"؛ فإذا كان الشيطان يجري من 

[. 3ك ويجفف منابعها ]ابن آدم مجرى الدم، فإنَّ الجوع هو الذي يضُيق تلك المسال

فالجوع يكسر حِد ة الشهوة التي يتغذى عليها إبليس، ويقطع عنه المدد الذي يستمد ه 

من دم الإنسان المليء بآثار الشبع، مما يقوي عزيمة "الإنسان الخليفة" ويجعل 

استدراجَه للمصيدة الشيطانية أمراً عسيراً. إنَّ خلوَّ البطن يثمر صفاء الذهن، وهذا 

فاء هو الدرع الذي يحمي خاطر الإنسان من وسوسة العدو، فضلاً عن أنَّ قلة الص

الطعام تقُلل النوم، فتنبعث الجوارح للقيام الذي هو ذلٌّ للشيطان وإعلاءٌ لمنار 

العبودية. وكما قال يحيى عليه السلام لعدو الله: "لا أشبع أبداً"، إدراكاً منه أنَّ الشبع 

 .[4غفلةٌ يقتنصها اللعين ]

علاوةً على ذلك، يدخل الصائم في كنف "المعية الإلهية"، فبإضافته لهذه العبادة لله، 

[. 5صار من زمرة العباد الذين قال الله فيهم: }إِنَّ عِبَادِي ليَْسَ لَكَ عَليَْهِمْ سُلْطَانٌ{ ]

تتحول إلى حجابٍّ  –التي هي عند الله أطيب من ريح المسك–وحتى أنفاس الصائم 

يذود عنه وعن غيره من المصلين غارات الوسوسة، كما رُوي عن حيرة  من نور

الشيطان بين الصائم النائم والمصلي القائم. ثم يكتمل الحصار بغض البصر، الذي 

يسدُّ في وجه الشيطان سهمه المسموم، وبإمساك اللسان الذي هو أحوج شيءٍّ إلى 

وم، ويخرج العبد من طول حبس؛ لِيهُزم الشيطان شرَّ هزيمة في محراب الص

رمضان وقد انتصر في معركته الكبرى، مستعيداً سيادته وحريته من أغلال الغواية 

                                                                                                                     
 .وجاء". والوجاء لغةً: هو الوقاية والحماية

: "بحسب ابن آدم لقيمات يقُمن صلبه"، وهذا هو جوهر الانتصار على التخمة في مدرسة 17118مسند الإمام أحمد، حديث رقم  [4]

 .الصيام
ِ{؛ والفرار هنا هو انتصار على جاذبية الأرض وشهواتها التي تمنع العقل من شهود 50سورة الذاريات: آية  [5] وا إِلَى اللََّّ : }فَفِرُّ

 .الحقيقة



[6 [.11 

 

 .ثالثاً(( الحرب على العجز: رمضان عدو الكسل والخمود والتوكل((

 ]الصفحة الأولى: فقه الحركة وضبط موازين اليوم[ 

ى: )العمل، والنوم، والعبادة، إنَّ يوم المسلم في رمضان يدُار بأربعة محاور كبر

واللهو(؛ فمن أحسن ضبط هذه الأربعة وفق الميزان النبوي، كان متبعاً راشداً، ومن 

[. إنَّ 1أطلق لها العنان بغير نظام، فقد وقع في شرك الابتداع وضياع العمر ]

الصيام في حقيقته لم يكن يوماً ذريعةً للكسل، ولا مسوغاً للركون إلى النوم بحجة 

صلى الله عليه وسلم الإعياء؛ بل هو طاقةٌ دافعة تستحث الهمم نحو البناء والإنتاج. لقد كان النبي 

وصحابته يدركون أنَّ "العمل عبادة" لا تقل شأناً عن الصيام والقيام؛ وحين رأى 

عيسى عليه السلام رجلاً منقطعاً للعبادة سأل: "من يعولك؟" قال: "أخي"، فقال: 

ر عليه الفاروق عمر حين طرد المنقطعين في [. وهذا ما سا2"أخوك أعبد منك" ]

المساجد قائلاً: "الحق بأخيك فاعمل معه، فإنَّ أخاك خيرٌ منك"، فالسماء لا تمطر 

ذهباً ولا فضة، ويدُ العامل المكد  بالنهار في نهار رمضان هي يدٌ يحبها الله ورسوله 

[3]. 

الله" بنص الحديث  إنَّ السعي على المعاش في نهار رمضان هو "جهادٌ في سبيل

الشريف؛ فمن خرج ليسعى على أبوين شيخين، أو ذرية ضعاف، أو ليعفَّ نفسه عن 

[. وما يحدث اليوم من تكاسل 4المسألة، فهو في طريق الحق لا في طريق العجز ]

العمال، وإهمال المصالح، وتعطيل شؤون البلاد والعباد بحجة الصيام، هو قلبٌ 

 –وهو وسيلة القوة والتحرر–ا الدين؛ فكيف يكون الصيام للحقائق وتشويه لجمال هذ

سبباً في انهزام الأمة وضعف إنتاجها؟ إنَّ أفضل الطعام ما كان من كسب اليد، 

[. وإذا 5ونبي الله داود عليه السلام كان يأكل من عمل يده وهو يصوم شطر الدهر ]

ن بات كالاً من عمل يده كان الصيام يغفر الذنوب، فإنَّ العمل يسبقه في ذلك؛ إذ "م

[. لقد كانت غزوة بدر الكبرى وفتح مكة العظيم في رمضان، 6بات مغفوراً له" ]

فكانت البطون خاوية، ولكنَّ السواعد كانت تبني مجد الأمة وتدك حصون الظلم، 

                                         
11

يَّتهَُ إلِاَّ قَ : }أَ 62سورة الإسراء: آية  [1]  رْتنَِ إلَِى يَوْمِ الْقِياَمَةِ لَأحَْتنَِكَنَّ ذرُِ  مْتَ عَلَيَّ لئَِنْ أخََّ لِيلًا{؛ والاحتناك لغةً: رَأيَْتكََ هَذاَ الَّذِي كَرَّ

 .الاستيلاء والتمكن من القياد كاللجام في حنك الدابة
أبواب الجنة وغلقت أبواب جهنم وسلسلت الشياطين". والمُردة: هم : "إذا دخل رمضان فتحت 1899صحيح البخاري، حديث رقم  [2]

 .عُتاة الشياطين ومريدو الشر
 .: "إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم". ومنه قيل: فضيقوا مسالكه بالجوع2174صحيح مسلم، حديث رقم  [3]
 .هو يوضح أنَّ الشبع بوابة الغفلة، والجوع حصن الذكرمستلهم من الأثر في مناجاة نبي الله يحيى عليه السلام للشيطان، و [4]
 .؛ وهي إعلانٌ إلهي بسقوط سلطان الشيطان عن عباد الله المخلصين الذين يتقربون إليه بالصيام42سورة الحجر: آية  [5]
يستثمرها الشيطان لتدمير  لسان العرب، مادة "لسن": اللسان أداة النطق، وحبسه في الصوم يعني قطع مادة "الرفث" والجدل التي [6]

 .أجر الصائم



 12."لتثبت أنَّ رمضان هو شهر "العمل والفتح"، لا شهر "النوم والبطالة

 [ول فقه السكن واليقظةرمضان عدو الكسل والخم :

لقد جعل الله الليل سكناً والنهار معاشاً، غير أنَّ بعض الناس قد ضلوا الطريق فقلبوا 

الفطرة؛ فصار ليل صيامهم سهراً ولهواً، ونهارهم خمولاً ونوماً، وهو وهمٌ شيطاني 

[. إنَّ النوم في رمضان "عبادة" إذا كان قصده التقوي على 1يستهدف ضياع العمر ]

قيام الليل، أما إذا زاد عن ثمان ساعات صار عجزاً وعبثاً، فكثرة النوم تتبع كثرة 

ه عن الناس والشجر  المعاصي؛ لذا قيل إنَّ "نوم الظالم عبادة" لأنه كفٌّ لشر 

[. أما "الإنسان الخليفة" فليله مناجاة، إذ لا يستقيم ادعاء المحبة مع النوم 2والدواب ]

لليل؛ فالقيام هو عز المؤمن وفخر صومه، وباب مغفرة ما عن المحبوب عند جنوح ا

 .[3تقدم من ذنبه ]

إنَّ العبادة في رمضان لا تقتصر على المحاريب، بل تمتد لتشمل "المحيا والممات"؛ 

–فإصلاح بين الناس عبادة، والكلمة الطيبة عبادة، ومعاونة أهل البيت في شؤونهم 

[. أما الوقت 4هي من صلب العبادة ] –في مهنة أهلهصلى الله عليه وسلم كما كان يفعل النبي 

الفائض، فلا يشُغل باللغو والقيل والقال، بل يعُمر بـ "خلوة المصحف"؛ فالقرآن 

[. إنَّ من عجز عن 5والقرآن نزل في رمضان، وهما يشفعان للعبد يوم القيامة ]

قرع باب الجنة بالصيام والجوع، فقد ضل سعيه؛ فالوقت في رمضان أثمن من أن 

في لهوٍّ يحجب القلب عن ربه. لذا، كان لزاماً على المسلم أن يروح عن قلبه  ينُفق

ساعةً وساعة بالمباح، شريطة ألا تسرق هذه الساعة عمره، ليبقى رمضان مدرسةً 

6للارتقاء، لا محطةً للتيه والضياع ]
13[ 

 .رابعاً(( فقه الانتصار على النفس: كسرُ "الجَمُوح" وامتلاكُ الخطام((

دى أعداء الإنسان ليست خصوماً خارج حدود جسده، بل هي "نفسه" التي بين إنَّ أع

                                         
12

لسان العرب، مادة "ضبط": الضبط هو إحكام الشيء وحفظه، وضبط اليوم في رمضان هو إحكام تقسيم الوقت بين عمارة  [1] 

 .الأرض وعمارة الروح
 .في نهار الصياممستلهم من الأثر المشهور في كتب الزهد والرقائق، والذي يرسخ قيمة الكد على العيال والعمل  [2]
 .: }فاَمْشُوا فِي مَناَكِبِهَا وَكُلوُا مِنْ رِزْقهِِ{؛ والمشي في المناكب لا يتوقف بقدوم رمضان، بل يزداد بركة15سورة الملك: آية  [3]
ن يرى صحيح الترغيب والترهيب: "إن كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين فهو في سبيل الله..."؛ وهو ردٌّ مفحم على م [4]

 .العمل عائقاً عن العبادة
 .": "ما أكل أحد طعاماً قط خيراً من أن يأكل من عمل يده2072صحيح البخاري، الحديث رقم  [5]
 .المعجم الأوسط للطبراني: "من بات كالاً من عمل يده بات مغفوراً له"، والكال  هو المتعب من كد  اليمين وعرق الجبين [6]

13
الفطرة  : }وَجَعلَْناَ نَوْمَكُمْ سُبَاتاً * وَجَعلَْناَ اللَّيْلَ لِباَسًا * وَجَعلَْناَ النَّهَارَ مَعاَشًا{؛ ورمضان يأتي ليؤكد هذه11-9ت سورة النبأ: الآيا [1] 

 .لا ليمحوها
نومه على عمارة مستلهم من كلام الحكماء في "نوم الظالم"، حيث يكون خموده راحةً للخلق من أذاه، بخلاف الصالح الذي يتقوى ب [2]

 .وقته بالذكر
 .": "من قام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه2009صحيح البخاري، الحديث رقم  [3]
 ."يصنع في بيته؟ قالت: "كان يكون في مهنة أهلهصلى الله عليه وسلم : سُئلت عائشة ما كان النبي 676صحيح البخاري، الحديث رقم  [4]
 .": "الصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم القيامة6626قم مسند الإمام أحمد، الحديث ر [5]

ِ رَبِ  الْعاَلَمِينَ{؛ وهي القاعدة الكلية التي تحول النوم والع162سورة الأنعام: آية  [6 مل : }قلُْ إِنَّ صَلَاتِي وَنسُُكِي وَمَحْياَيَ وَمَمَاتِي لِلََّّ

 والراحة إلى عبادات مقبولة بإذن الله



جنبيه؛ تلك النفس الأمارة بالسوء التي تهوى الركون إلى الراحة، وتدعو صاحبها 

[. ومن هنا كان "جهاد النفس" هو 1إلى التثاقل عن الطاعة، وتنازعه في كل مقام ]

جاهد الحقيقي ليس من يحمل السيف فحسب، الجهاد الأكبر في ميزان النبوة؛ لأنَّ الم

[. لقد كان السلف يدركون أنَّ هذه النفس 2بل هو "من جاهد نفسه في طاعة الله" ]

دابةٌ جَمُوح، لا تستقيم بغير لجامٍّ شديد، وأنَّها إذا لم تشُغل بالحق والعبادة، غلبت 

 .[3صاحبها بالباطل والمعصية ]

من في معركته مع ذاته؛ فإذا كانت النفسُ ويبرز رمضان هنا كأقوى سلاحٍّ للمؤ

تألف النوم عن الفجر، جاء رمضان ليوقظها في السحر، وإذا كانت تشحُّ بالمال، 

جاء رمضان ليذكرها بالصدقة والجود. إنَّ عبقرية الصيام تكمن في "سياسة المنع"؛ 

 فإذا كبح العبد جماح نفسه عن "الحلال" )من طعام وشراب وعلاقة زوجية( في

نهار رمضان، تقوت لديه ملكة العزيمة، وصار منعها عن "الحرام" في سائر العام 

[. فالنفس كالطفل إن تركته شبَّ على حب الرضاع، وإن فطمته 4أهون وأيسر ]

ينفطم؛ والصيام هو "الفطام الأكبر" الذي يحرر الإنسان من عبودية جسده ليكون 

 .[5لوجي تتقاذفه الرغبات ]بالروح "إنساناً خليفة" لا مجرد كائنٍّ بيو

إنَّ الصيام يقُيد مُطلق النفس، ويمسك آبقها، ويملك خطامها؛ فتذلُّ بعد عزة، وتلين 

بعد قسوة، وتنشغل بميادين الذكر والتسبيح والقيام عن ملاحقة سراب المعاصي. إنه 

انتصارٌ للوعي على الغريزة، حيث يثُبت الصائم لنفسه وللعالم أنَّه ليس عبداً 

لشهوته، بل هو عبدٌ لله وحده، يمتثل لأمره في المنع والإباحة، فتستكمل النفس 

 14]6فضائلها وتستردُّ فطرتها السوية التي حجبها ركام العادات والنزوات ]

 

 

 

 

 .بهذا اكتمل العنوان الرابع من المحور الثاني

 

خامساً(( الانتصار على الاستبداد: كيف يصنع الصائم إرادة تأبى ((

 خضوع لغير الله؟ال

                                         
14

ارَةٌ باِلسُّوءِ إِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِ ي{؛ والرحمة هنا تتجلى في الصيام الذي يهذب حدتها53آية  سورة يوسف: [1]   .: }إِنَّ النَّفْسَ لَأمََّ
 .": "المجاهد من جاهد نفسه في الله1621سنن الترمذي، الحديث رقم  [2]
 .فلا يملكه، وكذلك النفس إذا تتابعت في هواها لسان العرب، مادة "جَمَحَ": الجَمُوح من الدواب هو الذي يغلب صاحبه [3]
 .مستلهم من قول سفيان الثوري: "ما عالجتُ شيئاً أشد عليَّ من نفسي"، والصيام هو أمضى علاج لمكابدة هذه النفس [4]
 ."مستلهم من أبيات البوصيري: "والنفس كالطفل إن تهمله شب  على... حب الرضاع وإن تفطمه ينفطم [5]
 .: }وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فأَوُلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ{؛ والصيام هو الوقاية العملية من شح النفس وهواها20الشورى: آية سورة  [6]



إنَّ الاستبداد في حقيقته لا يقوم إلا على "استضعاف" النفوس وقهر إرادتها، وتحويل 

الشعوب إلى قطيعٍّ يحركه الخوف أو تسيطر عليه الحاجة؛ وهنا يبرز رمضان 

كأعظم "مدرسة للتحرر" من جبروت البشر وقيود الأرض. فالمسلم الذي يمتثل 

ات الحياة )الطعام والشراب( يتدرب عملياً على أنَّ لأمر الله بالإمساك عن ضرور

"مصدر حياته" و"سر وجوده" بيد الخالق وحده، لا بيد مستبدٍّ يملك ميزانيةً أو يمنع 

[. إنَّ الصيام يغرس في روح الصائم كبرياء الإيمان؛ فمن استعلى على 1عطاءً ]

لى كرامته أو عقله نداء جسده ليرضي ربه، لن تنحني هامته أمام طاغيةٍّ يساومه ع

[2]. 

إنَّ "فلسفة التحرر" في رمضان تقوم على تحطيم "صنم الخوف"؛ فالصائم يمارس 

عبادته في خفاءٍّ لا يرقبه فيها إلا الله، وهذا الإخلاص ينُمي في النفس "الرقابة 

الذاتية" التي تحررها من سطوة الرقيب الأرضي ومن قيود التبعية العمياء. إنَّ 

عتاش على "الجمود والتقليد"، بينما رمضان يبعث في النفس "قوة الاستبداد ي

التغيير" والقدرة على كسر الأنماط المفروضة؛ فالأمة التي تجوع معاً وتفطر معاً 

بأمر ربها، هي أمةٌ تستعيد "وحدتها الإيمانية" التي هي الدرع الحصين ضد 

 .[3محاولات التفتيت والاستعباد ]

هو الميقات الذي تتحطم فيه عروش الظلم؛ لأنَّ الصائم يحمل لقد كان رمضان دوماً 

روحاً "قتالية" تأبى الدونية، ويستشعر عزة الاستخلاف التي تجعله يرى المستبد 

[. إنَّ الصيام يعُلمنا أنَّ "الحرية" تبدأ 4بشراً ضعيفاً لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً ]

زمام واقعه بالحق؛ فلا إلحاد يحجب  من الداخل، ومن ملك زمام نفسه بالجوع، ملك

عقله عن الخالق، ولا استبداد يغل يده عن الفعل، ليخرج من رمضان "إنساناً خليفة" 

 15.[5حراً، شامخاً، لا ينكسر إلا في ركوعٍّ أو سجودٍّ لرب العالمين ]

 

 

سادساً(( محور التمكين: استعادة دور "الإنسان الغالب" في واقع الأمة ((

 .المعاصر

                                         
15

  
لسان العرب، مادة "بدد": الاستبداد هو الانفراد بالشيء، والمستبد هو الذي يفرض إرادته قسراً، والصيام يكسر هذه الإرادة بربط  [1]

 .بد بمراد الله وحدهالع
: }فَلَا تخََافوُهُمْ وَخَافوُنِ إِنْ كُنْتمُْ مُؤْمِنيِنَ{؛ والصيام هو التطبيق العملي للتحرر من خوف المخلوق طلباً 175سورة آل عمران: آية  [2]

 .لرضا الخالق
يَعاً يَسْتضَْعِفُ طَائِفةًَ مِنْهُمْ{؛ ورمضان يوحد هذه الشيع خلف : }إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأرَْضِ وَجَعَلَ أهَْلَهَا شِ 4سورة القصص: آية  [3]

 .إمام واحد وهدف واحد، فيبطل مفعول الاستضعاف
 .مستلهم من فكرة "تحرير العقل من الاستبداد" في مشروعك: أنَّ عبودية الله هي الطريق الوحيد للحرية من عبودية البشر [4]
نْسَ إِلاَّ لِيَعْبدُوُنِ{؛ وكمال العبودية في التحرر من كل ما سوى الله، وهو ما يصنعه : }وَمَ 56سورة الذاريات: آية  [5] ا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِ

 .الصيام في نفس المؤمن



الغاية القصوى من مدرسة الانتصار الرمضانية هي صناعة "الإنسان الغالب"؛  إنَّ 

ذلك النموذج الذي استعاد سيادته على ذاته، فأصبح مؤهلاً لاستعادة سيادته في 

كونه. إنَّ واقع الأمة المعاصر الذي يعاني من الوهن والتبعية هو نتيجةٌ حتمية 

طقوس جوفاء؛ بينما التمكين في الرؤية  لضياع "روح الصيام" وتحول العبادة إلى

الإسلامية يبدأ حين يتحول رمضان من "شهر انتظار" للفرج إلى "شهر صناعة" 

[. إنَّ الإنسان الغالب هو الذي تخرج من معسكر الجوع بقلبٍّ لا يرهب 1للتمكين ]

إلا الله، وعقلٍّ تحرر من "النمطية المادية" التي تفرضها حضارات الاستهلاك، 

 .[2رك أنَّ القوة الحقيقية تنبع من الاتصال بالقيوم لا من تكديس المادة ]فأد

إنَّ التمكين ليس هبةً تعُطى للعاجزين، بل هو استحقاقٌ يرفعه الصائمون بجهادهم؛ 

فالمسلم الذي انتصر على "أنا"ه في رمضان، هو القادر على أن يقود مسيرة التغيير 

اعي. إنَّ رمضان يعيد صياغة "عقلية الأمة" في واقعه الفكري والسياسي والاجتم

من عقلية الاستضعاف التي تبرر الفشل بظلم المستبدين أو كيد الملحدين، إلى عقلية 

"الفعل" التي ترى في الصيام عودةً لمنهج "بدر" و"فتح مكة"؛ حيث كانت القلة 

لخليفة تعني أن [. إنَّ استعادة دور الإنسان ا3الصائمة هي الغالبة بإيمانها وعملها ]

يخرج الصائم من شهره وقد ملك سلاحين: "البصيرة" التي تفرق بين الحق 

والباطل، و"العزيمة" التي لا تلين أمام عواصف التشكيك أو قيود التبعية. وبذلك، 

يتحول الصيام من مجرد إمساكٍّ عن المباحات إلى انطلاقٍّ نحو "المكرمات"، ليكون 

هداً على الناس، ومنارةً للعدل والحرية، وحاملاً لراية المسلم في واقعه المعاصر شا

 16.[4التوحيد التي تحُرر العباد من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد ]

 

 معركة الجوارح سابعاً(( الانتصار على الغضب والشح واللسان والعين:((

لجوع إنَّ حقيقة الصيام لا تكتمل إلا بانتصار المؤمن في معركة "الأخلاق"؛ فا

والعطش ليسا غاية في ذاتهما، بل هما وسيلتان لتطويع النفس وكسر حدتها أمام 

 .أربعة أعداء يتربصون بقلب الإنسان: الغضب، والشح، واللسان، والعين

 :الانتصار على الغضب .1

الغضب ثورة ونار تتاجج، وهو العدو الذي يوقع صاحبه في مزالق الندم ويهوي به 

الصيام "جُن ة" )أي وقاية( من هذا صلى الله عليه وسلم [. وقد جعل النبي 1في غيابات الحزن ]

                                         
16

فوس لسان العرب، مادة "مكن": المَكْنُ والمَكانةُ: هي المنزلة الرفيعة والقدرة على الفعل، والتمكين الإلهي مشروطٌ بصلاح الن [1] 

 .[55كما في قوله تعالى: }وَلَيمَُكِ نَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتضََى لَهُمْ{ ]النور: 
 : }وَلَا تهَِنوُا وَلَا تحَْزَنوُا وَأنَْتمُُ الْأعَْلَوْنَ إِنْ كُنْتمُْ مُؤْمِنيِنَ{؛ والعلو هنا هو الاستعلاء الإيماني الذي139سورة آل عمران: آية  [2]

 .صيام في نفس المؤمنيصنعه ال
مستلهم من روح مشروعك في "تحرير العقل من الجمود": التمكين الحقيقي يبدأ بكسر الجمود الفكري واستعادة المبادرة  [3]

 .التاريخية
كَاةَ وَأمََ 41سورة الحج: آية  [4] لَاةَ وَآتوَُا الزَّ نَّاهُمْ فِي الْأرَْضِ أقَاَمُوا الصَّ رُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ{؛ وهذا هو : }الَّذِينَ إِنْ مَكَّ

ج من مدرسة رمضان  .البيان الختامي لمهمة الإنسان الغالب الذي تخر 



الانفجار النفسي؛ ففي الوقت الذي يتذرع فيه البعض بالصيام لتبرير فظاظتهم، يأتي 

التوجيه النبوي ليقلب الموازين: "فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يفسق، فإن 

لبطن يؤدي إلى صفاء الذهن، [. إن خلو ا2امرؤ ساب ه أو شاتمه فليقل إني صائم" ]

وهذا الصفاء هو الذي يمنح الصائم القدرة على "كظم الغيظ"؛ فالصائم الحقيقي هو 

من ملك نفسه عند الغضب، محولاً نار الانفعال إلى برد وسلام بذكر الله، ليتحقق 

 ]3فيه وصف "الصبر" الذي هو نصف الإيمان ]

 :الانتصار على الشح والبخل .2

[. ويأتي 4طرد صاحبه من رحمة الله ويجره نحو العسر والتردي ]الشح عدوٌ ي

رمضان ليحطم أغلال البخل في النفوس؛ فالمسلم حين يذوق مرارة الجوع، يتحرك 

في قلبه وجدان الرحمة بالمحتاجين، فيتحول من الاستمساك إلى الإنفاق. لقد كان 

غ ذروته في رمضان "أجود بالخير من الريح المرسلة"، وكان جوده يبلصلى الله عليه وسلم النبي 

[. فالصيام يربي في النفس "الزهد فيما في اليد"، ويقين المؤمن بأنَّ الجود طريق 5]

 .الخلود في الجنة التي أقسم الله ألا يجاوره فيها بخيل

 :الانتصار على اللسان والعين .3

اللسان هو مجمع المخاطر، والجوارح كلها تناديه كل صباح: "اتقِ الله فينا، فإن 

[. فصيام اللسان هو كفه عن الغيبة 6ستقمت استقمنا وإن اعوججت اعوججنا" ]ا

والنميمة وقول الزور؛ إذ لا معنى لصيامٍّ يمتنع فيه العبد عن الطعام الحلال ثم يفطر 

على "لحوم الناس" بالغيبة. أما العين، فصيامها هو الكف عن "النظرات المسمومة" 

افة الله أبدله الله إيماناً يجد حلاوته في قلبه. التي هي سهام إبليس؛ فمن تركها مخ

وبدلاً من النظر إلى المحرمات، يوجه الصائم عينه لعبادة "النظر"؛ في المصحف، 

وفي موضع السجود، وفي آيات الله الكونية، ليكون رمضان انتصاراً شاملاً 

 17]7للجوارح والروح معاً ]

 

 

 فتوحات والتحولات الكبرىرمضان ميقات ال ثامناً(( معارك اليقين:((

إنَّ المتتبع لتاريخ الإسلام يلحظ ظاهرةً تستوقف العقل؛ وهي أنَّ أعظم الانتصارات 

التي غيرت وجه التاريخ لم تقع في أوقات الرخاء والشبع، بل وقعت والمؤمنون في 

                                         
17

 .لسان العرب، مادة "غضب": الغضب هو غليان دم القلب لطلب الانتقام، والصيام يبرد هذا الغليان ببرد السكينة [1] 
 .": "الصيام جُنَّة.. فإن سابَّه أحد أو قاتله فليقل إني صائم1904صحيح البخاري، حديث رقم  [2]
 .": "الصبر نصف الإيمان، والصوم نصف الصبر1745سنن ابن ماجه، حديث رقم  [3]
ا مَنْ بَخِلَ وَاسْتغَْنَى * وَكَذَّبَ باِلْحُسْنَى * فَسَنيُسَِ رُهُ لِلْعسُْرَى10-8سورة الليل: الآيات  [4]  .{: }وَأمََّ
 ."أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضانصلى الله عليه وسلم : "كان رسول الله 6صحيح البخاري، حديث رقم  [5]
 .؛ وهو يوضح سيادة اللسان على بقية الأعضاء2407سنن الترمذي، حديث رقم  [6]
 ]في قلبه" ]رواه الحاكم مستلهم من حديث "النظرة سهم من سهام إبليس مسموم، من تركها من مخافتي أبدلته إيماناً يجد حلاوته [7]



قمة مجاهدتهم لأنفسهم بالصيام. إنَّ ربط "بدر الكبرى" و"فتح مكة" بشهر رمضان 

ن قبيل الصدفة، بل هو إشارةٌ ربانية إلى أنَّ الأمة التي تنتصر على "داخلها" لم يك

[. ففي رمضان، 1بالجوع والظمأ، يمنحها الله مفاتيح "الخارج" بالنصر والتمكين ]

تتحول الطاقة الروحية من "السكون" إلى "الحركة"، ويصبح الصائم في حالة 

ليتصل بمصدر القوة المطلقة،  استنفارٍّ قصوى، حيث يترفع عن حاجات الجسد

 .[2فتتضاءل أمامه جيوش الأرض وعتاد الطغاة ]

في "غزوة بدر"، كانت القلة المؤمنة صائمة، تواجه الكثرة الطاغية؛ فكان الجوع 

وقوداً لليقين، وكان العطش سبيلاً لري  الروح بمدد الملائكة. لقد أثبت رمضان في 

جرد شعار، بل هي واقعٌ يتحول فيه الصائم إلى بدر أنَّ "العبادة القتالية" ليست م

[. وفي "فتح مكة"، كان الصيام هو المناخ 3"إنسانٍّ غالب" لا يعترف بحدود المادة ]

الذي تهيأت فيه النفوس لدخول بيت الله الحرام بغير كبرٍّ ولا خيلاء، بل بروحٍّ 

ضانية هي خاشعة متبتلة طهرها الصوم من حظوظ النفس. إنَّ هذه الفتوحات الرم

الرد القاطع على كل من يحاول تصوير رمضان كشهرٍّ للخمول أو "البيات 

الشتوي"؛ بل هو شهر "الزحف المقدس" نحو الحق، وتحطيم أصنام الجهل والشرك 

[. إنَّ الأمة التي استطاعت أن تفتح القلوب والعواصم وهي صائمة، 4والاستبداد ]

عقلها من قيود الحاجة المادية، وارتبطت هي أمةٌ تملك سرَّ السيادة؛ لأنها حررت 

بميقات الوحي الذي بدأ في رمضان، لتستأنف دورها الحضاري كشاهدةٍّ على 

[5العالمين ]
18 

ملحمة  تاسعاً(( عودة روح الانتصار للأمة باستلهام روح رمضان:((

 ً  العاشر من رمضان نموذجا

بكثرة العتاد والمادة  إنَّ استعادة الأمة لسيادتها ودورها الحضاري ليست رهينة

فحسب، بل هي مرتبطةٌ أساساً بمدى قدرتها على استلهام "روح رمضان" التي 

تحول العبادة إلى طاقةٍّ محركة للواقع. إنَّ دروس الماضي لم تكن مجرد حكايات 

ترُوى، بل هي براهين حية على أنَّ "عقلية الصائم" هي عقلية الفاتح الذي لا يعرف 

م( منا ببعيد؛ حين 1973هـ / 1393ر العاشر من رمضان )المستحيل. وما نص

استعادت الأمة كرامتها وكسرت أسطورة الجيش الذي لا يقُهر، في ذات الميقات 

                                         
18

لسان العرب، مادة "فتح": الفتح هو نقيض الإغلاق، وفتح القلوب بالهداية يسبق فتح البلاد بالسيادة، ورمضان هو مفتاح  [1] 

 .النفوس الأول
هو أرقى مدارس الصبر التي تصنع هذا الفارق : }إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائتَيَْنِ{؛ والصيام 65سورة الأنفال: آية  [2]

 .العددي
ُ ببَِدْرٍّ وَأنَْتمُْ أذَِلَّةٌ{؛ والذلة هنا هي الافتقار والخضوع لله، وهو ما يحققه الصيام في 123سورة آل عمران: آية  [3] : }وَلَقَدْ نصََرَكُمُ اللََّّ

 .أسمى صوره
ود": أنَّ الفتح الحقيقي يبدأ بفتح مغاليق العقول، والصيام هو الذي يكسر مستلهم من روح مشروعك في "تحرير العقل من الجم [4]

 .أقفال الشهوة عن العقل
: }شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أنُْزِلَ فيِهِ الْقرُْآنُ{؛ فارتباط الفتوحات بنزول الوحي في شهر واحد يؤكد أنَّ رمضان 185سورة البقرة: آية  [5]

 ."هو زمن "الميلاد والسيادة



 [.1الذي شهد بدراً وفتح مكة ]

لقد أثبت "العاشر من رمضان" أنَّ الجوع والعطش لم يكونا يوماً سبباً في الوهن، 

الجندي المسلم وهو صائم، مستعيناً بربه، محطماً  بل كانا وقوداً لليقين؛ حيث عبر

[. إنَّ هذا الانتصار 2السواتر الترابية والنفسية التي بناها الاستبداد والاحتلال ]

المعاصر هو رسالةٌ للأجيال بأنَّ التمكين متاحٌ في كل زمان إذا ما عادت الأمة إلى 

مود. إن استلهام روح "مربع الصدق" مع الله، وتحررت من أغلال التبعية والج

رمضان يعني أن نحُيي في نفوسنا "إرادة العاشر من رمضان" في معاركنا الفكرية 

ضد الإلحاد، وفي معاركنا السياسية ضد الاستبداد، وفي معاركنا الأخلاقية ضد 

[. إنَّ الأمة التي تملك "سلاح الصيام" تملك مفاتيح الغلبة؛ لأنها أمةٌ لا 3الانحلال ]

ام حاجات جسدها، فكيف تهُزم أمام أعداء عقيدتها؟ إنَّ عودة روح الانتصار تهُزم أم

تبدأ من "محراب الصوم"، حيث يصُنع الإنسان الذي يرى في رمضان ميقاتاً 

[.4للتحرر والسيادة، لا مجرد طقوسٍّ للراحة والاستهلاك ]
19 

 

 )المحور الثالث: العبادة الجامعة )الجسر بين الروح والنص

 )محور: )في بيان المحتوى والدلالةتمهيد ال

يأتي هذا المحور ليعرض الصيام كـ "عبادة توازنية" فريدة، قادرة على صهر 

المدارس الفكرية الإسلامية في بوتقة واحدة. فإذا كانت الصراعات التاريخية 

والجمود الفكري قد فرق الأمة بين "ظاهرية جافة" تقف عند حدود النصوص 

وبين "باطنية شاطحة" تذوب في الأذواق والمواجيد على حساب وتفاصيل الأحكام، 

 .الشريعة، فإنَّ الصيام هو "الجسر" الذي يربط بين ضفتي النهر

" منضبط بمواقيت وأركان، وهو في الوقت ذاته  إنَّ الصيام في جوهره هو "نصٌّ

"روحٌ" تسبح في ملكوت القرب والوجدان. نحن نناقش هنا كيف يحرر الصيام 

ل من "الجمود التقليدي" الذي يحول العبادة إلى آلة صماء، ومن "التحلل العق

الفكري" الذي يفقد العبادة هويتها. إنَّ الهدف من هذا المحور هو استعادة "العبادة 

 .الشاملة" التي تحُيي القلب دون أن تهدم النص، وتقُيم النص دون أن تقتل الروح

ً  لصيام:أولاً(( فقه السلفية والصوفية في ا))  الصيام جامعاً لا مفرقا

                                         
19

لسان العرب، مادة "نصر": النصر هو الإعانة على العدو، واستلهام الروح يعني استحضار القوة المعنوية الكامنة في أصل  [1] 

 .المعتقد
ِ{؛ وكان نصر العاشر من رمضان تجسيداً 249سورة البقرة: آية  [2] معاصراً لهذا القانون  : }كَمْ مِنْ فِئةٍَّ قلَِيلَةٍّ غَلَبَتْ فِئةًَ كَثيِرَةً بإِذِْنِ اللََّّ

 .الإلهي
مستلهم من رؤيتك في "تحرير العقل من الاستبداد والجمود": أنَّ النصر العسكري هو ثمرة للانتصار النفسي والفكري الذي يحُققه  [3]

 .الصيام
ُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ{؛ والارتباط برمضان 160سورة آل عمران: آية  [4] هو أقصر الطرق لاستنزال هذا النصر الإلهي : }إِنْ يَنْصُرْكُمُ اللََّّ

 .من خلال كمال العبودية



لقد تباينت الأنظار في فهم حقيقة الصيام بين مدرسة تعتني بـ "فقه الأبدان" وأخرى 

 :تذوب في "فقه القلوب"، ولكنَّ الصيام الحقيقي هو الذي يجمع شتات الفكرين

 ):الصيام في الرؤية السلفية )فقه النص والاتباع .1

يام على "تحقيق التوحيد" و"الانضباط بالدليل"؛ تركز المدرسة السلفية في الص

فالصيام عندها هو امتثالٌ مطلق للأمر الإلهي، ووقوفٌ دقيق عند حدود السنة النبوية 

في السحور والفطر والكف عن المفطرات. إنها تعتني بـ "صحة العبادة" وبطلانها، 

الذي يحمي وتحرص على تخليص الصوم من البدع والمحدثات. هذا الانضباط هو 

الصيام من التحول إلى طقوس شعورية غامضة، ويجعل منه "مدرسة للاتباع" لا 

 ]1للابتداع ]

 :(الصيام في الرؤية الصوفية )فقة الروح والمجاهدة .2

بينما تركز المدرسة الصوفية )في نقائها الأول( على "أسرار الصيام" ومقاماته؛ 

، بل هو "صوم الخصوص" فالصوم عندها ليس إمساكاً عن الطعام فحسب

و"خصوص الخصوص"؛ أي صوم الجوارح عن الآثام وصوم القلب عن الأغيار. 

" في مدارج القرب، ومجاهدةً لتلطيف الكثافة  هي ترى في الصيام رحلة "ترقٍّ 

 ]2الطينية في الإنسان لتشرق فيها الأنوار الإلهية ]

 :الصيام كجسر جامع .3 

الصيام؛ فهو "جامعٌ" بين المدرستين؛ فلا يقبل الله هنا يبرز الإعجاز التشريعي في 

صياماً روحانياً يغفل عن "أحكام النص" ومواقيته، كما لا يرضى بصيامٍّ آليٍّ  يفتقد 

"خشوع الروح" وأدب القلب. الصيام الحقيقي هو "سلفيُّ الانضباط" )باتباع السنة( 

ن يوحد الجميع؛ [. إنَّ الجوع في رمضا3و"صوفيُّ الوجد" )بصدق التوجه( ]

فالسلفي يجوع امتثالاً للنص، والصوفي يجوع تصفيةً للروح، وكلاهما يلتقيان عند 

بوابة "التقوى". إنَّ هذا الفهم التكاملي هو الذي يكسر "الجمود والتقليد"؛ فلا الجمود 

السلبي على الظاهر يكفي، ولا الشطح بعيداً عن النص يغني، بل هو "الاعتدال" 

 20]4لعقل من التعصب المدرسي لآفاق العبودية الشاملة ]الذي يحرر ا

 ثانياً(( الصيام ومواجهة الإلحاد: كيف يحطم الجوع كبرياء المادية؟((

 .ماهية الإلحاد: تيه المادة وغطرسة العقل .1

                                         
20

لسان العرب، مادة "سلف": السلف هم المتقدمون، وفقههم قائم على "الأثر" والانضباط بمشكات النبوة، وهو ما يحفظ للصيام  [1] 

 .هيكله الشرعي
راتب الصيام )صوم العموم، وصوم الخصوص، وصوم خصوص مستلهم من "إحياء علوم الدين" للإمام الغزالي، في تفصيله لم [2]

 .(الخصوص
َ عَلَى مَ 185سورة البقرة: آية  [3] ُ بِكُمُ الْيسُْرَ وَلَا يرُِيدُ بِكُمُ الْعسُْرَ وَلِتكُْمِلوُا الْعِدَّةَ وَلِتكَُبِ رُوا اللََّّ ا هَداَكُمْ{؛ فإكمال العدة هو : }يرُِيدُ اللََّّ

 .ر هو فيض الروحانضباط النص، والتكبي
مستلهم من رؤيتنا في "تحرير العقل من الجمود والتقليد": إنَّ الجمع بين الروح والنص هو أعظم عملية تحرير للعقل من قيد  [4]

 .التعصب المذهبي الضيق



الإلحاد في جوهره ليس مجرد "شبهات عقلية"، بل هو حالة من "الاستغناء المادي" 

وهم الإنسان أنه كائن مكتفٍّ بذاته، مستغنٍّ بقوانين وتأليه المحسوس؛ حيث يت

الطبيعة عن خالقها. إن الإلحاد المعاصر يقوم على "حجب العقل عن الخالق" من 

خلال إغراقه في المادية المفرطة، وتحويل الجسد إلى صنم يعُبد بالشهوات واللذات، 

ى وراء المادة مما يورث قسوة في القلب وجموداً في البصيرة تجعل المرء لا ير

 ]1معنى ]

 .)كيف يقاوم الصيامُ الإلحاد؟ )تذكير بالافتقار .2

يأتي الصيام ليهدم هذا البناء الإلحادي من أساسه عبر تجربة "الاضطرار والجوع"؛ 

فالمسلم حين يمتنع عن الطعام والشراب، يكتشف في لحظات معدودة مدى "ضعفه 

الإله" الذي يروج له الإلحاد، ويذُكره  وهشاشته". إن الجوع يحطم كبرياء "الإنسان

بأنه عبدٌ فقير لا يملك لنفسه نفعاً ولا حيوية إلا بمدد من الله. الصيام يعيد العقل من 

سياج "المادية الصماء" إلى رحاب "الفطرة"؛ ففي لحظة الظمأ الشديد، تسقط كل 

طرة الصارخ النظريات الفلسفية المبرراتية، ولا يبقى في الوجدان إلا نداء الف

 ]2بالافتقار إلى الخالق سبحانه وتعالى ]

 .الصيام جُنةّ: الوقاية من وباء الإنكار .3

الصيام بأنه "جُن ة" )أي وقاية وحماية(، وهو في هذا السياق صلى الله عليه وسلم لقد وصف النبي 

وقاية من فيروسات الإلحاد والشك؛ فبواسطة "تضييق مسالك الشيطان" بالجوع، يتم 

وهام المادية التي تغُذيها التخمة والغفلة. الصيام يحمي العقل من تطهير العقل من الأ

"الجمود" على المحسوسات، ويفتح له آفاق "الغيب"؛ فمن استطاع أن يرى في 

"النهار" آية مستقلة وفي القوانين الفيزيائية "أمراً مستمراً" من الله لا خاصية ذاتية 

يام يعيد ترتيب العلاقة بين الخالق [. إن الص3للمادة، فقد نجا من فخ الإلحاد ]

والمخلوق؛ فيدرك الصائم أن المادة خادمة لا مخدومة، وأن الروح هي الحقيقة 

 21]4الباقية التي تتجاوز حدود الجسد الفاني ]

 

تحرير العقل من "النمطية"  ثالثاً(( الصيام ومواجهة الجمود والتقليد:((

 .والتبعية

 .د العقول المتحجرةماهية الجمود والتقليد: قيو .1

                                         
21

لخالق. وهو ما لسان العرب، مادة "لحد": الإلحاد هو الميل عن القصد، وفي الاصطلاح هو الانحراف عن الفطرة بإنكار ا [1] 

 ."نبهت عليه في مشروعك حول "الفلسفة الحديثة وحجب العقل
ِ{؛ والجوع هو أبلغ درس عملي في تحقيق هذا الفقر الوجودي15سورة فاطر: آية  [2]  .: }ياَ أيَُّهَا النَّاسُ أنَْتمُُ الْفقَُرَاءُ إلَِى اللََّّ
هي أمر مستمر من الله"، والصيام يكسر العادة ليدرك العقل أن مسبب الأسباب  مستلهم من رؤيتنا الخاصة: "أن القوانين الفيزيائية [3]

 .هو الله لا الطبيعة
 .: "الصيام جُن ة"؛ وهي هنا وقاية للعقل من شبهات الإلحاد وضلالات المادية1894صحيح البخاري، حديث رقم  [4]

 .بهذا نكون قد ربطنا الصيام بمواجهة الإلحاد فكرياً وعملياً 



الجمود هو توقف العقل عن التدبر، والرضا بالقوالب الجاهزة دون تمحيص، أما 

التقليد فهو التبعية العمياء لآراء الرجال أو الموروثات التي لم تستند إلى وحي أو 

برهان عقلي سليم. إن الجمود يحول الدين إلى "هيكل ميت" ويجعل العقل أسيراً 

فات، وهو ما حذر منه القرآن الكريم في ذم من قالوا: }إنَِّا وَجَدْنَا للعادات والمألو

ةٍّ وَإنَِّا عَلَى آثاَرِهِمْ مُقْتدَوُنَ{ ]الزخرف:   .[23آبَاءَنَا عَلىَ أمَُّ

 ."الصيام كثورة على "المألوف .2

يأتي الصيام كأعظم تمرينٍّ عملي لكسر "قيد العادة"؛ فمن جمد عقله على أنَّ الأكل 

شرب هما ضرورة حتمية في كل نهار، يأتي رمضان ليثبت له أنَّ العقل المؤمن وال

قادر على تغيير النمط والتمرد على العادة المستحكمة. إنَّ الصيام يكسر "الجمود 

السلوكي" ليمهد الطريق لكسر "الجمود الفكري"؛ فمن استطاع تغيير موعد طعامه 

غيير أفكاره البالية والتحرر من تقليد وشرابه ونومه لأجل الحق، فهو أقدر على ت

 ]1الآباء والبيئة إذا كانت تصادم الحق والوحي ]

 .الصيام والاجتهاد: إعمال العقل في المقاصد .3

إن الصيام ليس مجرد "آلية صماء"، بل هو دعوة للاجتهاد في فهم مقاصد الشارع؛ 

د للتفكر في "لماذا نجوع؟" فبدلاً من التقليد الجامد لصور العبادة، يدفع الصيام العب

و"ما هو أثر الصوم في الروح؟". هذا "التفكر" هو عدو الجمود الأول. إنَّ الصيام 

يحرر العقل من التبعية للمادة ولأصنام البشر، ويجعل مرجعيته هي "النص" الحي 

و"العقل" المتدبر. وبذلك، يتحول الصائم من "مقلد جامد" إلى "عابد مجتهد" يبحث 

كمة في كل تشريع، ويستعيد دور "آدم الخليفة" الذي علمه الله الأسماء كلها، عن الح

 22]2ومنحه السيادة بالعلم والوعي لا بالتبعية والتقليد ]

 

رابعاً(( الصيام وجوهر التوحيد: تحرير العقل من "تأليه المادة" ((

 وحجاب الأسباب

 الحجاب المعاصر المادية وتأليه القوانين: .1

القيود التي تكُبل عقل الإنسان المعاصر هي "الفلسفة المادية" التي جعلت من  إنَّ أشدَّ 

رت الكون كآلة صماء تعمل  القوانين الفيزيائية "آلهة" تعُبد من دون الله، وصو 

بخصائص ذاتية مستقرة. هذا الفهم المادي حجب العقل عن الخالق، وجعل الإنسان 

                                         
22

لسان العرب، مادة "جمد": الجمود هو اليبوسة وعدم الحركة، والصيام حركة دائبة وتجديد مستمر للإرادة تمنع العقل من  [1] 

 .اليبوسة والتحجر
مستلهم من مشروع "التقليد والاجتهاد"، حيث يمثل الصيام حالة وسطية تلتزم بالنص )الاجتهاد في فهمه( وتتحرر من قيد التقليد  [2]

 .ء والعاداتللأهوا
: }أفََلَا يتَدَبََّرُونَ الْقرُْآنَ أمَْ عَلَى قلُوُبٍّ أقَْفاَلهَُا{؛ والصيام هو المفتاح الذي يفتح أقفال القلوب التي أغلقها 24سورة محمد: آية  [3]

 .الجمود
 .بهذا نكون قد ربطنا الصيام بتحرير العقل من الجمود والتقليد



الطعام( هي التي تمنح الحياة والقوة بذاتها، يظن أنَّ الأسباب )كالشمس، والهواء، و

 ]1فنشأ "إلحادٌ مستتر" يتمثل في الركون إلى الأسباب ونسيان مسببها ]

 ."الصيام كخرقٍ لـ "حجاب العادة .2

يأتي الصيام ليقوم بعملية "تفكيك فكري" لهذا التأليه المادي؛ فحين يمتنع الصائم عن 

اً فحسب، بل يمارس "اعترافاً وجودياً" بأنَّ الطعام والشراب، هو لا يمارس حرمان

القوة والمدد ليسا كامنين في المادة )الطعام(، بل في "الأمر الإلهي" الذي أودع في 

المادة نفعها. الصيام يكسر "رتابة القوانين" في عقل المؤمن؛ ليدرك أنَّ الشبع 

ائص المادة. وبذلك، والري  هما نتيجة لإرادة الله المستمرة، وليسا ملكية خاصة لخص

 ]2يتحرر العقل من "تأليه الأسباب" ليعلق قلبه بمسبب الأسباب وحده ]

 القوانين كأمرٍّ مستمر نحو رؤية قرآنية للكون: .3

في هذا المقام، يبرز صيامك كإعادة اعتبار للمنهج القرآني؛ فالنهار ليس مجرد 

وخلقٌ إلهي مقصود.  ظاهرة فلكية ناتجة عن دوران الأرض، بل هو "آية مستقلة"

والقوانين الفيزيائية ليست "صفات ذاتية" للمادة لا تتغير، بل هي "أمرٌ مستمر" من 

؛ فالله هو الذي "يمسك" السماوات والأرض أن (Continuous Command) الله

تزولا. الصيام هو الحالة التي يتوقف فيها العبد عن استهلاك المادة ليتأمل في "أمر 

بها؛ فيخرج العقل من سجن "المادية المبرراتية" إلى فضاء "التوحيد الله" المحيط 

 23]3الخالص"، حيث لا مؤثر في الوجود إلا الله، ولا حقيقة للمادة إلا بكلمته ]

 

مدرسة الزهد  والقدوة الحسنة في رمضان:صلى الله عليه وسلم خامساً(( الرسول ((

 ]الإنسان الصفحة الأولى: الزمان هو الزمان.. ولكنَّ الإنسان غير[والسيادة

إنَّ المتأمل في حال الأمة اليوم وهي تستقبل رمضان، يدرك بمرارة أنَّ معالم الشهر 

قد "وُسخت" وتغيرت تغيراً مشينا؛ً فبعد أن كان ميقاتاً لتصفية الروح، تحول إلى 

موسمٍّ للهو واللعب، ومهرجانٍّ للتفنن في الطعام والشراب. وإذا وضعنا واقعنا 

وصحابته الكرام في الكفة الأخرى، لوجدنا صلى الله عليه وسلم ل رسول الله المعاصر في كفة، وحا

أنَّ "الزمان هو الزمان"، لكنَّ "الإنسان غير الإنسان"؛ فالفرق ليس في الساعات 

[. لقد 1والمواقيت، بل في القلوب التي تعلقت بالدنيا فاستعبدت صيامها لمعدتها ]

تبة رمضان؛ فكان وصحابته يخلعون الدنيا من رقابهم عند عصلى الله عليه وسلم كان المصطفى 

طعامهم أزهده، وثيابهم أخشنه، وقيامهم أطوله، إدراكاً منهم أنَّ صلاح أول هذه 

                                         
23

لت "السبب" إلى "غاية"، فوقع العقل في أسر لسان العرب، مادة "سبب": ا [1]  لسبب هو ما يتوصل به إلى غيره، والمادية حو 

 .الملموس
 .يس الطعام: }إنَِّمَا أمَْرُهُ إِذاَ أرََادَ شَيْئاً أنَْ يَقوُلَ لهَُ كُنْ فيََكُونُ{؛ فالصيام يذكرنا بأنَّ "كُن" هي المحرك الحقيقي ول82سورة يس: آية  [2]
م من رؤيتنا الخاصة المحفوظة: "آية النهار كخلق مستقل والقوانين الفيزيائية كأمر مستمر من الله"؛ وهي الركيزة التي مستله [3]

 .يحطم بها الصيام قيود الإلحاد الفلسفي



الأمة كان بـ "الزهد واليقين"، وأنَّ هلاك آخرها سيكون بـ "البخل وطول الأمل" 

[2[. 

حياة "العبد" الذي يأكل كما يأكل العبد ويجلس كما يجلس العبد؛ صلى الله عليه وسلم لقد عاش النبي 

ن خبزٍّ ولحمٍّ قط إلا على "ضفف" )أي حين يجتمع القوم على الطعام(، فما شبع م

وما رأى بيتاً مزخرفاً إلا أعرض عنه قائلاً: "إنه ليس لنبيٍّ أن يدخل بيتاً مزخرفاً" 

[. كان "الأسودان" )التمر والماء( هما قوام عيشه، وربما مرت عليه الشهور 3]

الله إليه وما شبع آل محمد من خبز  الثلاثة وما أوقدت في بيوته نار، حتى قبضه

[. لم يكن هذا فقراً اضطرارياً، بل كان "اختياراً وجودياً" 4الشعير يومين متتابعين ]

للتحرر من أثقال الأرض؛ فكان يلُقي الطعام على الأرض تواضعاً، ويرفض 

ا كان يرى الدنيصلى الله عليه وسلم [. إنَّ النبي 5"شراب اللوز" واصفاً إياه بأنه شراب المترفين ]

كراكبٍّ استظل تحت شجرة ثم راح وتركها، معتبراً أنَّ ما زاد عن "ظل بيت، 

وكسرة خبز، وثوب يواري العورة" هو نعمٌ سيسُأل عنها العبد، فكيف بمن جعل 

 24]6رمضان موسماً لمضاعفة الترف والإسراف؟ ]

 

 :))فقه الإيثار وانكسار العبد))

 

ة وآل البيت، فكان جوعهم في لقد سرى نوُر الزهد النبوي في قلوب الصحاب

رمضان "محراباً" للقرب، لا حلمًا بالشبع. وفي ذلك تشُرق سيرة الإمام علي 

والسيدة فاطمة الزهراء رضوان الله عليهما، حين صاما ثلاثة أيام إيفاءً بنذر، فكان 

طعامهما في اليوم الأول لمسكين، وفي الثاني ليتيم، وفي الثالث لأسير، فباتوا 

ولم يذوقوا إلا الماء؛ ليخل د القرآن ذكراهم: }وَيطُْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلىَ حُبِ هِ طاوين 

[. إنَّ هذا "الجوع الاختياري" هو الذي يصنع الإنسان 1مِسْكِيناً وَيَتِيمًا وَأسَِيرًا{ ]

كان يبيت صلى الله عليه وسلم الذي لا تستعبده الحاجة؛ فابن عباس رضي الله عنهما يروي أنَّ النبي 

لمتتابعة طاوياً وأهله لا يجدون عشاءً، بل كان الصحابة من شدة الجوع الليالي ا

يوماً عن بطنه فإذا صلى الله عليه وسلم يعصبون على بطونهم الحجر ليقيموا صلبهم، وكشف النبي 

  ]2هو قد عصب حجرين من شدة السغب ]

إنَّ العبقرية النبوية حذرت من أن يتحول الإنسان إلى "عبدٍّ لبطنه"، معتبرةً أنَّ "أهل 

شبع في الدنيا هم أهل الجوع يوم القيامة"؛ لأنَّ التوسع في اللذات يورث الغفلة ال

                                         
24

 .الروحيلسان العرب، مادة "وسخ": والوسخ هنا استعارة للكدورات المادية التي لطخت جوهر العبادة وجردتها من معناها  [1] 
 .": "صلاح أول هذه الأمة بالزهد واليقين، ويهلك آخرها بالبخل والأمل10022شعب الإيمان للبيهقي، حديث رقم  [2]
 .لمظاهر الترف التي تصرف القلب عن الآخرةصلى الله عليه وسلم ؛ وهو يوضح كراهية النبي 3748سنن أبي داود، حديث رقم  [3]
 ."مد صلى الله عليه وسلم من خبز شعير يومين متتابعين حتى قبُض: "ما شبع آل مح5416صحيح البخاري، حديث رقم  [4]
 .وترفعه عن شراب المترفين وطعامهم المعقدصلى الله عليه وسلم مستلهم من الآثار الواردة في زهد النبي  [5]
 .": "ما لي وللدنيا! إنما مثلي ومثل الدنيا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها2377سنن الترمذي، حديث رقم  [6]



القاعدة الطبية والتربوية الخالدة: "ما ملأ ابن صلى الله عليه وسلم [. وقد وضع النبي 3وقسوة القلب ]

آدم وعاءً شراً من بطنه"، مشيراً إلى أنَّ القوة ليست في "حشو المعدة" بل في 

كافراً فشرب لبن سبع شياه، ثم أسلم صلى الله عليه وسلم وحين استضاف [. 4"لقيماتٍّ يقُمن الصلب" ]

مدوية: "المؤمن يشرب في مِعىً واحد، صلى الله عليه وسلم في الغد فلم يستتمَّ لبن شاة واحدة، أعلنها 

[. إنَّه إعلانٌ لسيادة الروح التي تكتفي بالقليل 5والكافر يشرب في سبعة أمعاء" ]

تزداد بالشبع إلا ثقلاً وتردياً.  لتنطلق في فضاء العبادة، بخلاف النفس المادية التي لا

مآله معروف، وقد ضرب الله ما يخرج من ابن آدم مثلاً  –مهما طاب–فالطعام 

للدنيا في زوالها، فكيف يبيع العبد ربيع عمره في رمضان من أجل مائدةٍّ تنتهي 

 25]6بانتهاء اللذة؟ ]

 

ة: والقدوة الحسنة في رمضان.. ]الصفحة الثالثصلى الله عليه وسلم خامساً(( الرسول ))

 ]شرار الأمة وفقه الاعتدال

على أمته هو "طغيان التنعم" الذي يسلبها روح القوة صلى الله عليه وسلم إنَّ أخوف ما خافه النبي 

والانتصار؛ لذا جاء التحذير النبوي الشديد واصفاً من يتفرغون لتلوين الطعام 

[. إنَّ تلون الموائد في رمضان، 1واللباس وتشدق الكلام بأنهم "شرار أمتي" ]

في ألوان الأشربة فوق حد الحاجة، ليس مجرد سرفٍّ مادي، بل هو وسارٌ  والتفنن

من "وسم الشر" في جبين الأمة؛ لأنه يعكس ارتداداً عن فلسفة الصيام التي تهدف 

إلى كسر الشراهة لا إلى تغيير مواعيدها مع مضاعفة كمياتها. فإذا شبعت النفس من 

 [ 2يل فقد تحررت من أثقل قيودها ]الحلال طمعت في الحرام، أما إذا قنعت بالقل

، كما ذكرت صلى الله عليه وسلم"لقد كان السلف يدركون أنَّ "الشبع أول بدعة حدثت بعد رسول الله 

[. وحين 3السيدة عائشة؛ لأن الشبع يورث الكسل عن القيام، ويفتح مسالك الشيطان ]

عبد التقى يحيى عليه السلام بإبليس، أخبره اللعين أنَّ حيلته الكبرى هي إغراء ال

بالطعام لينام عن ذكر الله، فآلى يحيى على نفسه ألا يشبع أبداً، وآلى إبليس ألا 

[. إنَّ ما نراه اليوم من إنفاقٍّ على الطعام في شهر رمضان 4ينصح مؤمناً بعدها ]

يعادل ما ينُفق في عامٍّ كامل، هو قلبٌ لجوهر العبادة؛ فالصيام قيدٌ للشهوة وليس 

لاك. إنَّ الإسلام لا يدعو للبخل أو الحرمان المذموم، بل "بوفيه" مفتوحاً للاسته

                                         
25

 .؛ وهي أسمى درجات التحرر من سطوة الشهوة لصالح قيم الإيثار والعبودية8سورة الإنسان: الآية  [1] 
 .؛ والطي  هو المبيت على الجوع دون طعام2366سنن الترمذي، حديث رقم  [2]
الآخرة أو يعُرضه للحساب ؛ وفيه تنبيه إلى أن الشبع الزائد في الدنيا ينُقص من نصيب العبد في 3351سنن ابن ماجه، حديث رقم  [3]

 .الطويل
 .؛ وهو أصلٌ في الطب الوقائي وفي تهذيب النفس البشرية2380سنن الترمذي، حديث رقم  [4]
 .؛ والمراد أنَّ نور الإيمان يبارك في القليل ويقمع شراهة النفس المادية2063صحيح مسلم، حديث رقم  [5]
رب ما يخرج من ابن آدم مثلاً للدنيا" ]رواه الطبراني[؛ أي أن جمال الطعام في "إن الله تعالى ضصلى الله عليه وسلم: مستلهم من حديث النبي  [6]

 .بدايته ومنظره، وزواله في نهايته، كحال الدنيا تماماً 



[. إنَّ العودة للقدوة النبوية تقتضي أن 5لقوله تعالى: }وَكُلوُا وَاشْرَبوُا وَلَا تسُْرِفوُا{ ]

يكون رمضان شهراً لاستعادة "الإنسان" سيادته على "جسمه"، وتدريباً على 

سه من الجمود، والقلب للاتصال بالخالق؛ الاكتفاء بالقوت، ليتفرغ العقل لتحرير نف

فمن لم يستطع كسر صنم "المعدة" في رمضان، كيف يرجو كسر أصنام الاستبداد 

 ] 26 6والإلحاد في واقع حياته؟ ]

 

 

 سادساً(( روحانيات رمضان: معراج الروح وانكسار المادية((

 :))تغليب الروح وتشبه بـ "الملائكية((

 

لنلتف حول "روحانيات رمضان"؛ ذلك الشهر المليء نلتقي على مائدة الصيام 

بالأسرار التي تمكن الصائم من تغليب روحه على مادته، والارتفاع فوق قيود 

"الحيوانية" ليتشبه في حاله بالملائكة الكرام. إنَّ الإنسان مزيجٌ من قبضة طين 

ستغفار ونفخة روح؛ المادة غذاؤها الطعام والشراب، والروح غذاؤها الذكر والا

[. فإذا أقبل رمضان، تخلَّص العبد من كثافة الجسد ليقترب من 1والصلة بالله ]

صفات الذين "لا يفترون عن ذكر الله ولا يعصون الله ما أمرهم"، فلكل عبادة 

مظهر؛ ومظهر الصيام هو "الرائحة الإيمانية" )خلوف فم الصائم( التي هي عند الله 

دء "الكرنفال الروحاني" الذي تنزل فيه الرحمة أطيب من ريح المسك، إيذاناً بب

 [2ويحُط فيه الخطأ ]

أنَّ رمضان هو "سيد الشهور" وأفضلها، ولو يعلم العباد صلى الله عليه وسلم لقد أخبرنا المصطفى 

حقيقة ما فيه لتمنت الأمة أن تكون السنة كلها رمضان. وكما يذكر ابن القيم، فإنَّ 

غذاء الروح عن كثير من الغذاء من ذاق أدنى تجربة يعلم كيف يستغني الجسد ب

الحيواني، ولا سيما حين تقرُّ عين المحب بمحبوبه، وتصل إليه ألطاف الرضا في 

يواصل الصيام صلى الله عليه وسلم [. هذا الشوق الروحي هو الذي كان يجعل النبي 3كل وقت ]

                                         
26

المعجم الكبير للطبراني: "سيكون رجال من أمتي يأكلون ألوان الطعام... أولئك شرار أمتي"؛ والشر هنا نابع من تقديم الشهوة  [1] 

 .سالةعلى الر
 ."مستلهم من قاعدة "النفس إن شبعت طمعت"، فالجوع هو لجام النفس الأمارة بالسوء التي تناولتها في "المحور الثاني [2]
يروى عن عائشة رضي الله عنها: "أول بدعة حدثت بعد رسول الله الشبع، فإن القوم لما شبعت بطونهم جمحت بهم نفوسهم إلى  [3]

 ."الدنيا
 ."في كتب الزهد )كحلية الأولياء(، يصور الصراع الوجودي بين "اليقظة الروحية" و"الغفلة الماديةأثر مشهور  [4]
 .؛ وهي القاعدة القرآنية الذهبية التي تحكم ميزان الاستهلاك البشري31سورة الأعراف: آية  [5]
أولى خطوات التحرر الفكري من تأليه المادة الذي مستلهم من ربطك بين "تحرير العقل" و"قيود المادة": فالاعتدال في الطعام هو  [6]

 .يغذي الإلحاد
 .بهذا نكون قد أتممنا الفصل الخامس بصفحاته الثلاث

 .تذكير بالمعلومات المحفوظة: لقد انتهينا من عرض "القدوة النبوية في الزهد" وربطناها بمشروعك في تحرير العقل



ويقول: "إني أبيت عند ربي يطعمني ويسقيني"، فهو طعامٌ ليس من جنس طعامنا، 

ن الذي يغني عن كثافة المادة. وفي هذه الأجواء، ينظر الله إلى بل هو فيض الوجدا

"تنافسكم" ويباهي بكم الملائكة، فالحرمان الحقيقي في هذا الشهر ليس حرمان 

 [4البطن، بل هو حرمان الشقي الذي تحُجب عنه رحمة الله في مِظان ِ وجودها ]

ح في مكانها الأصيل إنَّ رمضان يعيد ترتيب "الأولويات الوجودية"؛ فيضع الرو

كقائد للجسد، لا مجرد تابع لشهواته. وعندما تصفو الروح، تنفتح "أبواب السماء" 

لاستقبال الأعمال، وتتحول أنفاس الصائم إلى تسبيح، ونومه إلى عبادة، في حالة 

استغراقٍّ كامل في القداسة تطهر العقل من "الجمود المادي" والتعلق بالبشر، لتضعه 

[5عبودية الحقة" التي هي عين الحرية ]في مقام "ال
27 

 

 

 ))الصفحة الثالثة: فقه القيام وأنوار السحر((

من أبهى روحانيات رمضان صلاة "القيام" والناس نيام؛ حيث يرتفع العبد فوق 

بهيميته وحيوانيته ليناجي ربه في جوف الليل. إنَّ القيام هو "دأب الصالحين"، 

[. وفي رمضان، يتحول الليل من 1داء عن الجسد ]وقربةٌ تكُفر الذنوب وتطرد ال

زمنٍّ للهو أو النوم إلى "ميدانٍّ للسبق"؛ فالشيطان يعقد على ناصية النائم ثلاث عقد 

ليثقله عن الطاعة، فإذا استيقظ الصائم وذكر الله انحلت عقدة، وإذا توضأ انحلت 

إلا أصبح خبيث الثانية، فإذا صلى انحلت الثالثة، فأصبح طيب النفس نشيطاً، و

 [.2النفس كسلاناً ]

من "بول الشيطان" في أذن من ينام الليل كله حتى الصباح، صلى الله عليه وسلم لقد حذرنا النبي 

[. إنَّ صلاة 3وبشرنا بأنَّ "ركعتين في جوف الليل خير من الدنيا وما فيها" ]

، التراويح والقيام هي نوُر البيت في السماء؛ فكما ينظر أهل الدنيا إلى نجوم السماء

[. ويأتي التوجيه 4تنظر الملائكة إلى بيوت القائمين التي تضيء بنور الطاعة ]

النبوي لـ "أبا ذر" ليرسم لنا خريطة الطريق: "صم يوماً شديد الحر ليوم النشور، 

وصلِ  ركعتين في ظُلمة الليل لوحشة القبور"؛ فالقيام ليس مجرد حركات، بل هو 

 [.5زادٌ لسفر الآخرة الطويل ]

العقل المتحرر في رمضان يدرك أنَّ "لذة المناجاة" أعظم من "لذة النوم"؛ ولهذا  إنَّ 

كان السلف يجدون في القيام أنسهم، حتى قال يحيى عليه السلام بعدما نام عن ورده 

                                         
27

به حياة الجسد، ورمضان هو ربيع الروح الذي تسُترد فيه قوتها بعد هيمنة المادة لسان العرب، مادة "روح": الروح هي ما  [1] 

 .طوال العام
 .": "لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك1894صحيح البخاري، حديث رقم  [2]
 .محب عن طعام الأجسادابن القيم الجوزية، "زاد المعاد": في حديثه عن أسرار الصوم وغذاء الروح الذي يستغني به ال [3]
 ."المعجم الكبير للطبراني: "أتاكم رمضان شهر بركة... فانظروا الله من أنفسكم خيراً  [4]
 .مستلهم من رؤيتنا في "تحرير العقل": أنَّ الارتقاء عن الحيوانية هو أول خطوة في تحرير العقل من "قيود المادية" والإلحاد [5]



ليلة: "يا رب، أوجدتَ داراً خيراً من داري أم جواراً خيراً من جواري؟". إنَّ 

ليخرج من ضيق المادية إلى سعة اليقين، فمن قام  روحانيات القيام تسمو بالإنسان

[.6ليله وهو يريد رضا ربه، ألبسه الله من نوره وكتبه في زمرة الصادقين ]
28 

 

 ))شهر القرآن ومعراج التدبر ((

 

إنَّ رمضان هو "شهر القرآن" بامتياز، فالصلة بينهما صلةُ وجود؛ إذ اختار الله هذا 

ه: }شَهْرُ رَمَاداَنَ الَّذِي أنُْزِلَ فيِهِ الْقرُْآنُ هُدىً لِلنَّاسِ الشهر ميقاتاً لنزول أعظم كتب

[. وفي رمضان، يلتقي "الصيام" )وهو حبس النفس 1وَبَيِ نَاتٍّ مِنَ الْهُدىَ وَالْفرُْقَانِ{ ]

عن المادة( مع "القرآن" )وهو إطلاق الروح في معاني الوحي(، ليشكلا معاً 

يام: "أي رب منعته الطعام والشهوة فشفعني فيه"، "جناحي الشفاعة"؛ فيقول الص

 [.2ويقول القرآن: "منعته النوم بالليل فشفعني فيه"، فيشفعان ]

إنَّ روحانية القرآن في رمضان لا تكتمل بمجرد سرد الحروف، بل بـ "التدبر" الذي 

 يكسر أقفال القلوب المتحجرة؛ فتعلم آية واحدة وفهم مراميها خيرٌ من صلاة مائة

[. إنَّ القرآن هو الشفيع الذي لا يعلوه شفيع، وهو الميزان الذي 3ركعة بلا فقه ]

تعَظم به قيمة المرء؛ فمن تعلمه عظمت قيمته، ومن عمل به رُفع شأنه. لذا كان 

[. وفي منازل 4الوحي ينزل بـ "اقرأ" ليكون العلم والوعي هما أساس العبودية ]

وارتقِ ورتل كما كنت ترتل في الدنيا"، لتكون  الجنة، يقُال لقارئ القرآن: "اقرأ

 [.5منزلته عند آخر آية يتدبرها ويعمل بها ]

إنَّ القراءة في رمضان هي "رحلة ارتقاء"؛ فالحرف بحسنة، والحسنة بعشر أمثالها 

إلى سبعمائة ضعف، ونور القرآن يضيء للسماوات كما تضيء الكواكب للأرض. 

الصيام، تصفو البصيرة ليدرك العقل أنَّ القرآن وحين يمتزج تدبر القرآن بجوع 

ليس نصاً تاريخياً، بل هو "منهج حياة" يحرر الإنسان من أغلال الجمود والتقليد، 

[.6ويفتح له آفاقاً كونية يرى فيها عظمة الخالق في كل آية وكل قانون ]
29 

                                         
28

 .": "عليكم بقيام الليل فإنه دأب الصالحين قبلكم.. ومطردة للداء عن الجسد3549سنن الترمذي، حديث رقم  [1] 
 ."؛ وهو يصور الصراع الوجودي بين "الإرادة الإيمانية" و"الإثقال الشيطاني1142صحيح البخاري، حديث رقم  [2]
 .؛ في وصف من ينام عن صلاة الفجر والقيام3270صحيح البخاري، حديث رقم  [3]
 ."لأبي هريرة: "صلِ  في زوايا بيتك يكن نور بيتك في السماء كنور الكواكبصلى الله عليه وسلم من وصية النبي  مستلهم [4]
 .لأبي ذر الغفاري في إعداد العدة لسفر الآخرةصلى الله عليه وسلم مستلهم من وصية النبي  [5]
 .طَمَعاً{؛ وهي الحالة الروحية الأسمى للصائم القائم: }تتَجََافَى جُنوُبهُُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَ 16سورة السجدة: الآية  [6]

29
 .؛ وهي النص المؤسس للعلاقة الوجودية بين الشهر والكتاب185سورة البقرة: الآية  [1] 
 .؛ وهو يصور الصيام والقرآن كرفيقين لا ينفصلان في نفع المؤمن6626مسند الإمام أحمد، حديث رقم  [2]
 .": "لأن تغدو فتعلم آية من كتاب الله خير لك من أن تصلي مائة ركعة219سنن ابن ماجه، حديث رقم  [3]
 .: }كِتاَبٌ أنَْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُباَرَكٌ لِيَدَّبَّرُوا آياَتِهِ{؛ فالتدبر هو الغاية القصوى من الإنزال29سورة ص: الآية  [4]
 .ي الآخرة تنُال بمدى "ترتيل" الروح لمعاني الوحي؛ وفيه إشارة إلى أنَّ الدرجات ف2914سنن الترمذي، حديث رقم  [5]

 .تحرير العقل من الجمود": فالقرآن هو الأداة الأولى لتحطيم موروثات التقليد الضالة وبناء عقلية الاجتهاد والتدبر" [6]



 ))فقه الإطعام ورباط التراحم((

 

اعر الإيمانية إلى "عطاءٍّ ملموس"؛ تكتمل روحانيات رمضان حين تتحول المش

فإطعام الطعام هو أصلٌ من أصول الشريعة، وبدونه تظلُّ دعوى الإيمان ناقصة؛ 

[. وفي رمضان، 1فليس بمؤمن "من بات شبعان وجاره إلى جانبه جائع وهو يعلم" ]

يتجلى هذا "التحام الروحي" في أبهى صوره عبر "إفطار الصائمين"؛ إذ جعل النبي 

فطر صائماً مِثل أجره، ولو على مِذقة لبن أو شربة ماء، ليعلمنا أنَّ القيمة  لمنصلى الله عليه وسلم 

 [2ليست في كثرة الطعام، بل في "روح الجود" والانتصار على شح النفس ]

إنَّ "فقه الإطعام" في رمضان يتوزع على أربعة أركان تكافلية: أولها إفطار 

م )كالشيخ الكبير والمريض(، الصائمين طواعية، وثانيها فدية العاجز عن الصيا

طُهرةً صلى الله عليه وسلم وثالثها كفارة الإفطار عمداً، ورابعها "زكاة الفطر" التي فرضها النبي 

[. وهذه الزكاة هي "ضريبة الرؤوس" التي لا 3للصائم من اللغو وطُعمةً للمساكين ]

يكتمل الصيام إلا بها؛ ليرتفع الصوم المعلق بين السماء والأرض إلى ربه، محققاً 

حدة الأمة حيث يزكي الغني نفسه ويواسِي الفقير، فيرُدُّ الله على الفقير أكثر مما و

 [4أعطى ]

إنَّ رمضان يعيد صياغة الأمة لتكون كـ "الجسد الواحد"؛ فالصائم الذي ذاق مرارة 

الجوع، هو أسرع الناس تلبيةً لحاجة أخيه، وأقربهم لفهم معنى "التواد والتراحم" 

، معتبراً أنَّ السعي [. وكما كان اب5] ن عباس يخرج من اعتكافه لقضاء حاجة رجلٍّ

في حاجة الأخ خيرٌ من اعتكاف عشر سنين؛ فإنَّ روحانيات رمضان الحقيقية هي 

التي تكسر "جمود القلوب" وتجعلها لينةً مع المؤمنين. إنَّ التكافل في رمضان ليس 

وإثباتٌ عملي بأنَّ المؤمن مجرد صدقة، بل هو "انتصارٌ اجتماعي" على الأنانية، 

للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً، وبذلك تكون الأمة في رمضان "شاهدةً" بحق، 

[6تعيش بروح السماء على أرض الواقع ]
30 

 

الصراط المستقيم بين فكي  سابعاً(( الوسطية والاعتدال في الإسلام:((

 :التطرف

                                         
30

  
 .؛ وهو أصلٌ في التكافل الاجتماعي الإسلامي12731المعجم الكبير للطبراني، حديث رقم  [1]
 .: "من فطر صائماً كان له مثل أجره"؛ وهو تحفيزٌ لنشر المودة وبسط اليد بالخير807الترمذي، حديث رقم  سنن [2]
 .": "فرض رسول الله زكاة الفطر طهرة للصائم وطعمة للمساكين1609سنن أبي داود، حديث رقم  [3]
 .لبيان أنَّ تمام العبادة مرتبط بنفع الناسمستلهم من الآثار الواردة في أنَّ الصوم معلق حتى تؤُدى زكاة الفطر،  [4]
 .": "مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد6011صحيح البخاري، حديث رقم  [5]
ع مستلهم من مشروعي: "تحرير العقل من الاستبداد والجمود"؛ فالتكافل هو تحررٌ من استبداد "الأنا" وجمود "المادية" التي تمن [6]

 .الإنسان من الإحساس بآلام الآخرين



 ))دينماهية التطرف.. انحرافٌ "عن" الدين لا "في" ال(( 

 

إنَّ المتأمل في واقع الأمة اليوم يدرك أنَّ "التطرف" أضحى مرضاً لادينياً فتاكاً، 

تخلقه ظروفٌ نفسية واجتماعية واقتصادية وسياسية معقدة، ثم يظهر بؤسه على 

السلوك الديني الشكلي والظاهري. والحقُّ الذي لا مِراء فيه أنَّه "لا تطرف في 

ن الدين"؛ فلم يثبت تاريخياً أنَّ شخصاً خلا بكتاب الله الدين"، إنما هو "تطرفٌ ع

[. إنَّ التطرف هو "ميلٌ" عن 1وسنة رسوله، فخرج من خلوته متطرفاً أو إرهابياً ]

الصراط المستقيم، فكلُّ شيءٍّ يتجاوز فيه الإنسان حدود الاعتدال فقد تطرف عنه؛ 

حب المال والسلطان، أو سواء كان تطرفاً في العواطف، أو في السلوكيات، أو في 

 .حتى في حب الظهور

إنَّ التطرف هو أحد طرفي الفضيلة؛ فالفضيلة وسطٌ بين رذيلتين )التسيب أو 

التزمت(. وإنَّ أخطر مسببات هذا الانحراف هو "الإحساس بالقهر والكبت"؛ فالقهر 

ويضعف  والاحباط هما المنتج الوحيد للتطرف، إذ يخلقان أجيالاً ينعدم عندها الولاء

لديها الانتماء. إنَّ تجاهل إحساس الناس بالظلم قد أشعل براكين تحت الرماد؛ فالنفس 

البشرية إذا ضُيق عليها، بحثت في ثنايا النصوص عما تداوي به جراحها، فتقرأ 

النص بـ "عين المكلوم" لا بـ "عين الفقيه". لذا، فإنَّ المنهج الإسلامي هو صمام 

صراط المستقيم" )اهدنا الصراط المستقيم(، وهو الطريق الأمان الذي يرسم "ال

الواضح الذي لا ميل فيه للمادية الجافة )المغضوب عليهم( ولا للروحانية الفارغة 

[. إنَّ هذا الدين متين، والوسطية فيه هي جوهر الشهادة على 2المبتدعة )الضالين( ]

ةً وَسَطًا لِ  [.3تكَُونوُا شُهَداَءَ عَلىَ النَّاسِ{ ]الناس: }وَكَذلَِكَ جَعَلْنَاكُمْ أمَُّ
31 

 

 ))المنهج النبوي في تأسيس الشخصية((

 

لقد بزغ فجر النبوة على ظلمات الجاهلية؛ حيث كانت شبه جزيرة العرب تموج 

بمسوخٍّ وأشباحٍّ لا ملامح لها سوى الكذب، والغلظة، والعنصرية المقيتة. فوضع 

ريداً، مستنداً في ذلك إلى "الأساس العقدي" يده في أحشائهم ليخلق جيلاً فصلى الله عليه وسلم النبي 

فالعقيدة هي الرابطة الوثيقة التي ترُبط في القلب فلا تنحل، وبدونها يصبح  :أولاً 

يغرس هذا الولاء والوفاء صلى الله عليه وسلم الإنسان بلا مبدأ، يسهل بيعه والغدر به. ظل النبي 

                                         
31

لسان العرب، مادة "طرف": الطرف هو الناحية، والتطرف هو الوقوف على الحافة بعيداً عن المركز )الوسط(، وهو ما يخرج  [1] 

 .المرء عن جوهر الاستقامة
 .ضلال الروحانية المبتدعة؛ وهي القاعدة التي تضبط ميزان الاعتدال بين غلو المادة و7سورة الفاتحة: الآية  [2]
 .؛ والوسطية هنا تعني الخيرية، والعدالة، والتوازن بين متطلبات الروح والجسد143سورة البقرة: الآية  [3]

 .التطرف مرض لاديني تخلقه الظروف النفسية والسياسية"، وهو تشخيص دقيق يحرر الدين من تهمة الإرهاب" :[4]



نه الطود ثلاثة عشر عاماً في مكة، حتى رأينا بلالاً يثبت على رمضاء مكة كأ

الأشم، ورأينا آل ياسر يواجهون الموت بيقين الجنة؛ فالعقيدة هي التي تمنح 

 ]1الشخصية "ثبات الاتجاه" وتمنعها من التذبذب أو التطرف ]

ثم جاء الأساس الثاني وهو "تعويد الطاعة"؛ فالقدرة على تثبيت المبادئ والاستمرار 

لشاب الذي ينشأ في طاعة الله، على الطاعات )أدومها وإن قل( هي التي تصنع ا

والرجل الذي يعلق قلبه بالمساجد، فتكون حياته سلسلة من الانضباط النفسي لا 

[. أما الركيزة الثالثة، فهي "التوسط بين المادية والرهبانية"؛ 2نزوات الانفعال ]

فبين مادية اليهود المفرطة )أرنا الله جهرة( وروحانية النصارى المبتدعة، جاء 

سلام وسطاً يقُيم الصلاة ليلة المعراج ويفرض الصيام بعد الهجرة، ليوازن بين الإ

هي صلى الله عليه وسلم حاجات الأرض وأشواق السماء. إنَّ الشخصية التي بناها المصطفى 

شخصية "لا تمل" لأنها تعمل بالرفق )خذوا من الدين ما تطيقون(، وتجمع بين 

(، فالتطرف في الدين ممتنع، عمارة الدنيا وطلب الآخرة )ولا تنس نصيبك من الدنيا

لأن الدين ذاته هو ميزان الاعتدال الذي يحارب الانحلال والتشدد على حد سواء 

[3[32 

 

 ))مكارم الأخلاق وروح الإيجابية((

 

لقد اكتمل بناء الشخصية المسلمة بالأساس الرابع وهو "الأخلاق والقيم والمثل"؛ إذ 

الأخلاق"، جاعلاً أقرب الناس منه  غاية بعثته في "تتميم مكارمصلى الله عليه وسلم حصر النبي 

مجلساً يوم القيامة أحاسنهم أخلاقاً. إنَّ الأخلاق هي الحصن الذي يحمي الأمة من 

التآكل؛ فسوء الأخلاق جراثيم تفري في بدن الأمم حتى ترديها، والوسطية هنا تظهر 

[. 1في "الرفق واللين والتواضع" دون ذلة، وفي "الصدق والأمانة" دون مواربة ]

أما الأساس الخامس فهو "بث روح الإيجابية" ونزع السلبية التي هي مرض 

العصور؛ فالإسلام يرفض التقوقع على الذات، ويجعل "الأمر بالمعروف والنهي 

عن المنكر" هو ميزة هذه الأمة وعلامة خيريتها )كنتم خير أمة أخرجت للناس(. إنَّ 

ي الشأن العام هي تردٍّ ورجعية، بينما السلبية المقيتة التي تجعل الناس يزهدون ف

في أصحابه روح "المسارعة في الخيرات"، حتى رأينا الصديق صلى الله عليه وسلم زرع النبي 

                                         
32

لعقيدة هي ما جزم به القلب وعقد عليه، ومن شأنها أن تمنع النفس من الاضطراب والزيغ يميناً أو لسان العرب، مادة "عقد": ا [1] 

 .يساراً 
: "سبعة يظلهم الله في ظله.. وشاب نشأ في عبادة الله"؛ والنشوء هنا هو تربية الشخصية على 660صحيح البخاري، حديث رقم  [2]

 .الاستقامة الدائمة
ُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تنَْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا{؛ وهي القاعدة الذهبية التي تمنع ا :77سورة القصص: آية  [3] لرهبانية }وَابْتغَِ فِيمَا آتاَكَ اللََّّ

 .المبتدعة والمادية الجاحدة
 .حاربة التنطع والتشدد: "إن هذا الدين يسر، ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه"؛ وهو أصل في م4241سنن ابن ماجه، حديث رقم  [4]



ينافس الفاروق في خدمة عجوز عمياء، ورأينا المسلم يعتني بحلف الفضول وينصر 

 [.2المظلوم ]

فلا هي ويأتي الأساس السادس ليتوج هذه العملية بـ "التربية بين الشدة واللين"؛ 

رفاهية مفرطة تنُبت أجيالاً هش ة لا تتحمل المسؤولية، ولا هي قسوةٌ تحُطم النفوس. 

أنَّ "عباد الله ليسوا بالمترفين"، وأمرنا بـ "الاخشوشان" لأنَّ صلى الله عليه وسلم لقد علمنا المصطفى 

النعمة لا تدوم. إنَّ التربية الهشة التي نراها اليوم في شباب لا يرفعون رأساً ولا 

ماً، هي نتاج الانحراف عن المنهج النبوي الذي ربى الرجال على يحملون ه

[. فالوسطية في التربية تعني ممارسة 3"بحسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه" ]

ة المؤمن" و"لين  الرياضة كعبادة، والسعي في الأرض كجهاد، والجمع بين "عز 

ر ويهذبها، الجانب"، وبذلك استطاع المنهج الإسلامي أن يستوعب طاقات البش

 33]4ويصنع هويةً جامعة تجمع بين قوة الذات وسماحة المنهج ]

 

 ))تجليات الوسطية في العقيدة والعبادة((

 

إنَّ المتتبع لمنهاج الشرع يجد أنَّ الله تعالى قد تدرج بالبشرية نحو الأعلى، حتى 

قمة اكتملت الهداية بأمة الوسط. ووسطية هذه الأمة تتجلى في العقيدة بكونها "

التوحيد" الخالص الذي لا يخالطه شركٌ ولا رياء؛ فهي ليست مادية جافة تنكر 

الغيب، ولا هي "رومانسية فارغة" تبتدع الرهبانية وتعتزل الحياة. إنها وسطيةٌ بين 

المباني والمعاني، تعترف بالعقل وتكرمه لكنها لا تألهه، وتؤمن بالروح لكنها لا 

 [.1تهمل الجسد ]

ت، يظهر التيسير ورفع الحرج كأصلٍّ أصيل؛ فالتكليف في الإسلام وفي العبادا

ُ نَفْسًا إلِاَّ وُسْعهََا{. فالاعتدال هنا هو  "وسعي" لا يجاوز طاقة الإنسان: }لَا يكَُلِ فُ اللََّّ

الإتيان بما استطاع العبد من الأمر والانتهاء عما نهى عنه الشرع. لذا، فإنَّ 

ات ليس من البر؛ فمن صام صوماً يضره في سفره، أو "التنطع" والتشدد في العباد

الذي قال: صلى الله عليه وسلم قام ليله كله بلا نوم، أو اعتزل النساء، فقد رغب عن سنة النبي 

[. 2"أصوم وأفطر، وأنام وأقوم، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني" ]

اء أما في المعاملات، فالوسطية هي تحري الحلال والسموحة في البيع والشر

والاقتضاء، والوقوف عند حدود "القسط" والعدل حتى مع الخصوم؛ ليكون التعايش 

                                         
33

 .: "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق"؛ وهو تصريح بأنَّ الأخلاق هي الثمرة النهائية للدين1614موطأ الإمام مالك، حديث رقم  [1] 
ةٍّ أخُْرِجَتْ لِلنَّاسِ تأَمُْرُونَ باِلْمَعْرُوفِ وَتنَْهَوْنَ 110سورة آل عمران: آية  [2] عَنِ الْمُنْكَرِ{؛ وهي دعوة صريحة للإيجابية  : }كُنْتمُْ خَيْرَ أمَُّ

 .المجتمعية
 .؛ وهو أصل في تهذيب الجسد ليكون خادماً للروح لا سيداً عليها2380سنن الترمذي، حديث رقم  [3]
لضعف : "اخشوشنوا فإن النعمة لا تدوم"؛ وهو منهج وقائي يحمي الإنسان من الترهل وا16033مسند الإمام أحمد، حديث رقم  [4]

 .أمام المتغيرات



 [.3السلمي وتقبل الآخر هو المظلة التي يستظل بها الجميع ]

إنَّ الوسطية في الإسلام هي "أعلى درجات الجنة" )الفردوس الأعلى(، فمن حققها 

لك المنزلة الرفيعة. إنها في دنياه بأن كان عدلاً في حكمه وشهادته وقوله، نال ت

ليست حالة من الضعف أو "الميوعة"، بل هي "انضباطٌ عقلاني" يراعي أمزجة 

وطبائع الناس، ويقبل الفرح كما يتقبل الطرح، ويجعل من الدين متيناً يوُغل فيه 

[.4برفق، بعيداً عن صخب المتشددين وجفاء المفرطين ]
34 

 

 :))خماسيات الهوية والسيادة((

 

الهوية" هي مجموعة الصفات المميزة لامةٍّ ما، ولهويتنا الإسلامية خمسُ إنَّ "

)خماسيات( من الصفات التي تجعلنا أمةً متفردة بين الأمم. الخماسية الأولى تكمن 

في: )الوسطية والاعتدال، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، الإيمان بجميع 

لى الجمعة والجماعة مع حفظ الله الرسل، العلم المقترن بالإيمان، والاجتماع ع

لشريعتنا وكتابنا(. هذه الركائز هي التي تصهر الأمة في بوتقة واحدة؛ فلا فرق فيها 

بين من نطق العربية أو العبرية أو الإنجليزية، ولا فضل فيها لأبيض على أسود أو 

قدية" أحمر، وسواء سكنوا الشرق أو الغرب، أو كانوا أغلبية أو أقلية، فالهوية "ع

 [.1وليست "عرقية" ]

ومع هذا الشمول العالمي، تبرز الخماسية الثانية التي تؤكد على )أهمية اللغة العربية 

لغة القرآن، وأفضلية العرب كأرومة للنبوة، وفرضية الوحدة والاجتماع، وقدسية 

البقاع الشريفة من مكة والمدينة والقدس وطور سيناء، وكرامة أخلاق العروبة من 

ة وشهامة وإنصاف للمظلومين(. إنَّ الهوية الإسلامية ترفض "المسالب المقيتة" نجد

من عنصرية وعصبية وتفاخر بالأنساب؛ لأنها "جاهلية" تمزق نسيج الأمة. وبدلاً 

من ذلك، تنشر خماسية القيم التي تحث على )هداية جميع الخلق، وحب الخير للغير، 

 [.2وإعلاء الحق، ونشر السلام والإخاء( ]

إنَّ الحفاظ على هذه الهوية هو السبيل الوحيد للتحرر من التبعية المهينة؛ فمن العار 

أن نأكل فضلات غيرنا ونلبس خليعهم ونتبع اقتصادياتهم بينما نمتلك في أمتنا كل 

أسباب الريادة من موقعٍّ ومناخٍّ وثرواتٍّ وهدايةٍّ سماوية. إنَّ ضياع الهوية يبدأ من 

العمل وترك الأمر بالمعروف، مما يجعلنا نتمرغ على أعتاب القعود عن العلم و

                                         
34

َ مُخْلِصِينَ لهَُ الدِ ينَ حُنَفَاءَ{؛ والحنيفية هي الميل عن الشرك إلى التوحيد ا5سورة البينة: آية  [1]  لخالص، : }وَمَا أمُِرُوا إِلاَّ لِيَعْبدُوُا اللََّّ

 .وهو جوهر الوسطية العقدية
 .دة في التعبد تخرج بصاحبها عن هدي النبوة؛ وهو أصل في رد كل زيا5063صحيح البخاري، حديث رقم  [2]
ة سنام : }وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنآَنُ قَوْمٍّ عَلَى ألَاَّ تعَْدِلوُا اعْدِلوُا هُوَ أقَْرَبُ لِلتَّقْوَى{؛ والعدل مع الخصوم هو ذرو8سورة المائدة: آية  [3]

 .الوسطية في المعاملات
 .لعدل والفضل، فمن حقق الوسطية فقد حاز الفضيلة والعدالة في آنٍّ واحدلسان العرب، مادة "وسط": الوسط هو ا [4]



سياساتهم وإعلامهم. لذا، فإنَّ العودة للوسطية والاعتزاز بالهوية هما طوق النجاة؛ 

[.3لنكون "شهداء على الناس" بعدل وبصيرة، لا تابعين بجمودٍّ وضياع ]
35 

 

 ))متانة الدين وفقه الرفق ((

 

نته تكمن في قوته الذاتية على امتصاص الصدمات إنَّ هذا الدين "متين"، ومتا

والتعايش مع الصراعات عبر العصور؛ فقد انصهرت فيه أعراق العرب والعجم، 

وابتلع الممالك والبلاد بمرونةٍّ عجيبة، محققاً النصر الدائم لدعوة الله حتى في أحلك 

مر في الظروف. لقد انتصر الإسلام بقلة العدد في بدر، وانتصر حين خولف الأ

أحد، بل وانتصر بلا جيش حين أناخ رقاب التتار الذين قهروا البلاد فاعتنقوا دين 

[. هذه المتانة تعني أنَّ الدين مكتملٌ )اليوم أكملت لكم دينكم( وصالحٌ 1من قهروهم ]

لكل زمان ومكان، يناسب البادية والحاضرة، والماضي والمستقبل، بعباداته 

 .ومعاملاته وسياسته

اء التوجيه النبوي الحكيم: "فأوغل فيه برفق"؛ والولوغ هو المماسة والاحتكاك لذا ج

السلس بلا عصبية ولا شدة. إنَّ الرفق هو "روح الوسطية"، بينما التشدد هو "سياسة 

التشنج" التي تهُلك الظهر ولا تقطع الطريق؛ فالمنبتُّ )وهو المسرع الذي أجهد دابته 

[. ومن صور هذا التشدد المذموم الذي 2 أرضاً قطع ]حتى هلكت( لا ظهراً أبقى ولا

يخرج عن فقه الرفق: الوصال في الصيام، أو قيام الليل كله بلا نوم، أو كثرة الجدل 

الذي هو "مرض الأمم المنهارة"، أو الانغلاق على الذات ومحاربة الحداثة ووسائل 

 [.3العصر بدلاً من تهذيبها واستيعابها ]

ن تقتضي أن نخضع كشعوب وأنظمة، أفراداً وجماعات، لحكم الله إنَّ متانة الدي

وشرعه برضا واعتدال؛ فلا إفراط في شكليات اللباس واللحية والمسبحة مع ضياع 

الجوهر، ولا تفريط في ثوابت الدين بدعوى التقدم. إنَّ الرفق في الدين يعني 

عظيم يتدفق بقوة المبدأ استيعاب طبائع البشر ومراعاة قدراتهم، فالإسلام كالنهر ال

ولين المسير، ومن شادَّ هذا الدين غلبه، ومن أوغل فيه برفقٍّ وصل إلى مراد الله 

                                         
35

ِ أتَقْاَكُمْ : }يَا أيَُّهَا النَّاسُ إنَِّا خَلَقْناَكُمْ مِنْ ذكََرٍّ وَأنُْثىَ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعوُباً وَقَباَئِلَ لِتعَاَرَفوُا إِنَّ 13سورة الحجرات: آية  [1]  {؛ أكَْرَمَكُمْ عِنْدَ اللََّّ

 .وهي الوثيقة الكبرى لإلغاء العنصرية وتأسيس الهوية على التقوى
: "إن الله أوحى إلي أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد"؛ وهو أصل في محاربة التفاخر 2239صحيح مسلم، حديث رقم  [2]

 .الطبقي والعرقي
يتنا هي الاستمساك بالحق الإلهي الذي يجمع بين الوحي لسان العرب، مادة "هوي": الهوية هي الحقيقة المطلقة للشيء، وهو [3]

 .والعقل
: "لا فضل لعربي على أعجمي... إلا بالتقوى"؛ وهو الميزان الذي قامت عليه هوية أمة 22978مسند الإمام أحمد، حديث رقم  [4]

 .الوسط



[.4آمناً مطمئناً ]
36 

 ))الصراط المستقيم.. الطريق الأقرب((

 

إنَّ السبل كلها تصل بك إلى الله في نهاية المطاف، فكل إنسان كادحٌ إلى ربه كدحاً 

ن من يلقاه راضياً ومن يلقاه واجلاً. إنَّ أكثر هذه السبل فملاقيه، ولكن شتان بي

معوجة، متعرجة، ومنكوسة، أما الطريق الأقرب والأقوم فهو الذي رسمه الله ونصَّ 

الِ ينَ{.  عليه في خطابه: }صِرَاطَ الَّذِينَ أنَْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّ

نحو "المادية" التي تقتل الروح، ولا نحو "الرومانسية الفارغة"  إنه صراطٌ لا يميل

 [.1التي تعُطل العقل وتعتزل الحياة ]

بينما أنت على هذا الصراط، تترصد بك عقبات ومحطات من المصائب والشهوات 

والمغريات؛ وهنا يكمن خطر الانحراف. فمن مال يميناً وقع في "التشدد والتبتل 

نياً متطرفاً، ومن مال يساراً غرق في "المعاصي والذنوب" المبتدع" وأصبح يمي

وأصبح يسارياً مفرطاً، ومن تسارع زيادة عن السرعة المطلوبة صار "تقدمياً 

علمانياً" يخرج من الإسلام إلى غيره، ومن تقهقر للخلف صار "رجعياً جاهلياً" أو 

رفٌ عن الدين"؛ فكل مرتداً. لذا، نكررها دوماً: "لا تطرف في الدين، إنما هو تط

 [.2انحرافٍّ عن هذه الجادة هو خروجٌ عن المسار الذي حدد الله معالمه وسرعاته ]

إنَّ الوسطية هي الفضيلة القائمة بين رذيلتين؛ فهي موجودة في العبادات )قم الليل 

لاً(، وفي المعاملات )رحم الله رجلاً سمحاً(، وفي العلاقات )فلا تميلوا كل إلا قلي

الميل(، وفي ممارسة شعائر الحياة )ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك(. إنَّ التطرف 

في أي شيء قبيح ومذموم، حتى في الرياضة حين تتحول من ممارسة وعبادة إلى 

ليس ذلك المكلوم المظلوم الذي يبحث  تعصبٍّ وعصبيةٍّ جاهلية. إنَّ المتطرف الحق

في النصوص عما يضمد جراحه، بل هو ذلك المستبد الذي ظلمه وضيق عليه، وهو 

صانع القنابل الذرية، وقائد طوائف الإجرام الذين يستبدون بأهل الأرض. فالعقل 

المؤمن، المعتدل، المنضبط بأدوات التفكير المعقول، هو الذي يفهم أنَّ الاستقامة 

[.3لى الصراط هي عينُ الحرية من كل قيد مادي أو فكري ضال ]ع
37 

                                         
36

 .ه يستمد قوته من كمال واضعه سبحانهلسان العرب، مادة "متن": المتانة هي القوة والصلابة، ودين الله متين لأن [1] 
: "إن هذا الدين متين فأوغل فيه برفق.. فإن المنبت لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى"؛ وهو تشبيه 8532مسند البزار، حديث رقم  [2]

 .بليغ لمن يشدد على نفسه حتى ينقطع عن العمل
 .كُمْ وَأتَمَْمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي{؛ وتمام الدين يغني عن كل زيادة مبتدعة أو تشدد متنطع: }الْيَوْمَ أكَْمَلْتُ لَكُمْ دِين3َسورة المائدة: آية  [3]
: "إن الدين يسر، ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه"؛ وهو القاعدة الكبرى في وجوب الرفق 39صحيح البخاري، حديث رقم  [4]

 .والاعتدال
37

نْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِ كَ كَدْحًا فَمُلَاقِيهِ{؛ والكدح هو السير بجهد، والصراط المستقيم هو : }يَا أيَُّهَا 6سورة الانشقاق: الآية  [1]  الْإِ

 .الذي يوفر هذا الجهد ليصل بالعبد إلى بر الأمان
َّبِعوُا السُّ 153سورة الأنعام: آية  [2] قَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ{؛ وهي أوضح نص في : }وَأنََّ هَذاَ صِرَاطِي مُسْتقَِيمًا فَاتَّبِعوُهُ وَلَا تتَ بلَُ فتَفََرَّ

 .التحذير من طرق التطرف يميناً ويساراً 
لسان العرب، مادة "قسط": القسط هو العدل، والوسطية الإسلامية مبنية على القسط الذي يراعي حقوق الرب، والنفس، والخلق،  [3]



المحور الرابع(( تكامل العبادات بين السلب والإيجاب: فلسفة الصيام ((

 كعبادة سلبية
 .مفهوم العبادة السلبية والعبادة الإيجابية .1

فعل في الفلسفة التشريعية، تقُسم العبادات إلى نوعين: عبادات إيجابية تقوم على ال

والحركة )كالمشي في الصلاة، والسعي في الحج، وبذل المال في الزكاة(، وعبادات 

سلبية تقوم على "الكفُّ والامتناع" وهو ما يسمى بـ "السلب". الصيام هو رأس 

العبادات السلبية؛ لأنه عبادة تؤُدى بـ "ألا تفعل" )ألا تأكل، ألا تشرب، ألا تمارس 

" مقصود، يتطلب إرادة أقوى شهوتك(. هذا السلب ليس فراغ اً، بل هو "فعلُ تركٍّ

 ] .1من فعل الحركة؛ لأن كبح جماح الغريزة أصعب من توجيهها ]

 .فلسفة "الترك" وسيلةً للتحرير .2

لماذا اختار الله الصيام ليكون عبادة سلبية؟ لأنَّ الإنسان الذي يريد تحرير عقله من 

رسة "التخلي" قبل "التحلي". الصيام بكونه الاستبداد والإلحاد يحتاج أولاً إلى مما

عبادة سلبية يعُلم الإنسان أن سيادته تبدأ من قدرته على قول )لا( لضرورات جسده. 

هذا "السلب" المادي هو الذي يفرغ مساحات الروح لاستقبال "الإيجاب" الإيماني؛ 

ن فبقدر ما تسلب من حظوظ النفس، بقدر ما تزيد من حظوظ العقل والروح. إ

 ]2الصيام يثبت أن "العدم السلوكي" )الامتناع( هو قمة "الوجود الروحي" ]

 تكامل السلب والإيجاب في بناء التوحيد .3

لا يستقيم إيمان العبد إلا بتكامل هذين النوعين؛ فالصلاة )إيجاب( تنهى عن الفحشاء 

ذا والمنكر )سلب(، والصيام )سلب( يثمر التقوى والرحمة والعمل )إيجاب(. ه

التكامل هو الذي يمنع العقل من الجمود؛ فالحياة ليست كلها حركة بلا كبح، وليست 

سكوناً بلا فاعلية. الصيام كعبادة سلبية يكسر طغيان المادة في العقل، ليأتي العمل 

والجهاد والاجتهاد كإيجابٍّ مبني على أساسٍّ صلب من "التقوى" التي غرسها 

الذي يمنع الإنسان من التطرف نحو المادية الغارقة الامتناع. وبذلك يتحقق التوازن 

 38]3أو الروحانية المنقطعة ]

 

 

                                                                                                                     
 .دون جورٍّ أو طغيان

لعثمان بن مظعون حين أراد التبتل، فرده إلى "السنة والوسطية"، لبيان أن القرب من الله يكون  صلى الله عليه وسلممستلهم من وصية النبي  [4]

 .بالاعتدال لا بالانقطاع
38

لسان العرب، مادة "صوم": الصوم هو الإمساك، وهو في جوهره "كفُّ النفس"، مما يجعله العبادة الوحيدة التي لا يدخلها  [1] 

 .مة على الامتناعالرياء لأنها عبادة سرية قائ
َّقُونَ{؛ والتقوى هنا هي الثمرة الإيجابية الناتجة عن الفعل السلبي )الترك183سورة البقرة: آية  [2]  .(: }لَعلََّكُمْ تتَ
مستلهم من رؤيتك في "تحرير العقل من الجمود": فالصيام كفعل سلبي هو "تطهير" للعقل من العادات والتقاليد الراكدة، ليكون  [3]

 .عداً لـ "إيجابية" التفكير والاجتهادمست



 :حكمة "الترك" وغاية التقوى

 .)أولاً: فلسفة الصيام كعبادة سلبية )عبادة الكف

في ميزان التشريع الإسلامي، تنقسم العبادات إلى "أفعال" و"تروك". وبينما تبرز 

قائمة على الفعل والحركة(، ينفرد الصيام بكونه الصلاة والحج كعبادات إيجابية )

"عبادة سلبية" في ظاهرها، تقوم على "السلب" أو "الكف" والامتناع عن المباحات 

)الطعام، الشراب، الشهوة(. إنَّ فلسفة "السلب" هنا ليست عدماً أو فراغاً، بل هي 

شقُّ بكثير من أعلى درجات "الفعل الإرادي"؛ فأن تمنع نفسك عما تطلبه غريزتك أ

أن تأمرها بفعل حركة ما. الصيام هو تدريبٌ عملي على "السيادة"؛ حيث يمارس 

الإنسان سلطانه على جسده بالامتناع، ليثبت أنَّ الروح هي القائد وأنَّ العقل هو 

 [.1الموجه، وبذلك يتحرر من عبودية المادة التي هي أساس كل استبداد وإلحاد ]

 .)لقصوى )التقوىثانياً: حكمة الصيام ا

لماذا جعل الله نتيجة هذا "السلب" المادي هي "التقوى"؟ في قوله تعالى: }يَا أيَُّهَا 

َّقوُنَ{ ] يَامُ كَمَا كُتِبَ عَلىَ الَّذِينَ مِنْ قبَْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تتَ [. إنَّ 2الَّذِينَ آمَنوُا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِ 

اتجة عن الفعل "السلبي" )الترك(. والتقوى في التقوى هي الثمرة "الإيجابية" الن

جوهرها هي "الوقاية"؛ وقاية العقل من الانغلاق، ووقاية الروح من الارتكاس في 

 .الطين

إنَّ الجوع والعطش في نهار رمضان ليس مقصوداً لذاته، بل هو وسيلة لتكسير 

لبصيرة "حدة النفس" الأمارة، فإذا انكسرت النفس صفت البصيرة، وإذا صفت ا

أدرك الإنسان عظمة الخالق واستغنى به عمن سواه. فالتقوى هي "بوصلة الاعتدال" 

التي تمنع الإنسان من الانحراف يميناً نحو التشدد أو يساراً نحو الانحلال، وهي 

الحصن الذي يحمي العقل من الجمود والتقليد؛ لأن المتقي يراقب ربه بـ "بصيرة" لا 

بـ "عادات" موروثة 
39 

 

 .انياً: التوازن الوجودي بين كثافة المادة وشفافية الروحث

إنَّ الإنسان في حقيقته كائنٌ "بيني"؛ يقف بين عالم الملائكة بصفاء روحهم، وعالم 

البهائم بكثافة ماديتهم. ومن هنا تبرز فلسفة الصيام كأداة لتحقيق التوازن؛ فالحياة 

جعل الإنسان يغرق في "الإيجاب المعاصرة بماديتها الجارفة وإلحادها المادي ت

                                         
39

، وهو ما يجعله عبادة "خفية" لا يراها إلا الله، وبذلك يخلص من  [1]  لسان العرب، مادة "صوم": الصوم هو الإمساك والكفُّ

 ."شوائب الرياء التي قد تعتري عبادات "الفعل
 ."من فريضة الصيام وهي "التقوى ؛ وهي الآية التي حددت "العلة الغائية"183سورة البقرة: آية  [2]
ابن القيم، "زاد المعاد": الصوم لجام المتقين، وجنة المحاربين، ورياضة الأبرار والمقربين، وهو لرب العالمين من بين سائر  [3]

 .الأعمال
روح والتقوى( لتحرير العقل مستلهم من رؤيتنا حول "تكامل العبادات": فالصيام )سلب المادة( هو الذي يفسح المجال لـ )إيجاب ال [4]

 .من قيود الاستبداد



المادي" )استهلاك، طعام، شهوة، تراكم أموال( حتى يختنق عقله وتتحجر روحه. 

فجاء الصيام بـ "سلب" هذه الماديات مؤقتاً ليعيد الاعتبار للروح؛ فبقدر ما "يسلب" 

 ]1الصائم من حظوظ جسده، بقدر ما "يوجب" لروحه قوةً ونوراً ]

يحمي العقل من "الجمود"؛ فالجمود الفكري غالباً ما يكون  هذا التوازن هو الذي

نتيجة للانغماس الكلي في المادة التي تثُقل الوعي وتمنعه من التحليق في آفاق 

المعرفة الإلهية. إنَّ الصيام بـ "سلبه" لمطالب الجسد يكسر "الرتابة" التي يعيشها 

". فالحكمة من الجوع والعطش الإنسان، ويخرجه من أسر "العادة" إلى سعة "العبادة

ليست تعذيب البدن، بل هي "خلخلة" سيطرة المادة على العقل، ليدرك الإنسان أنه 

كائنٌ حرٌّ لا يستعبده رغيف خبز ولا تتحكم في إرادته قطرة ماء؛ وهذه هي أولى 

خطوات التحرر من "الاستبداد المادي" ومن فكر "تأليه العقل المادي" الذي يقود 

 ]2] للإلحاد

إنَّ العبادات في الإسلام تعمل كمنظومة متكاملة؛ فالسلب في الصيام هو "تطهير" 

للأوعية القلبية، ليأتي الإيجاب في الصلاة والذكر والعمل "تحليةً" وتنويرًا. فمن 

صفت مرآة قلبه بترك الشهوات، انعكست عليها أنوار الحقائق؛ فيرى بطلان 

ينطلق عقله من عقال التقليد والجمود إلى الاستبداد، ويدرك زيف الإلحاد، و

 40]3فضاءات الاجتهاد والتدبر والشهود ]

 

 .)ثالثاً: وحدة البناء التشريعي )التكامل مع الصلاة والزكاة والحج

إنَّ الناظر بوعيٍّ كلي يجد أنَّ العبادات في الإسلام ليست طقوساً متفرقة، بل هي 

ي". وإذا كان الصيام هو "العبادة السلبية" نظامٌ متسق يهدف لصناعة "الإنسان الربان

 :التي تطُهر الداخل بالترك، فإنَّ باقي العبادات تأتي لتملأ هذا الفراغ بالبناء الإيجابي

مع الصلاة: الصلاة هي "معراج الإيجاب" بالحركة والقول، والصيام هو "معراج  *

فالمعدة الخاوية السلب" بالكف والصمت. الصيام يهيئ النفس لتخشع في الصلاة؛ 

تفتح باباً للقلب الواعي، فتتحول الصلاة من مجرد حركات آلية )جمود( إلى صلةٍّ 

 ]1حية بالخالق ]

مع الزكاة: الزكاة إيجابٌ مالي )بذل(، والصيام سلبٌ بدني )حرمان(. حين يذوق  *

الصائم ألم الجوع "سلبياً"، يتحرك دافع العطاء فيه "إيجابياً". الصيام هنا هو 

المحرك الوجداني الذي يخرج الزكاة من كونها ضريبة مادية إلى كونها "قربة 

                                         
40

ابن القيم، "إغاثة اللهفان": الصوم يضيق مجاري الشيطان )وهي مجاري الدم بالطعام والشراب(، فإذا ضاقت المجاري سكنت  [1] 

 .الجوارح، وصفا القلب للتدبر
ة" )بالترك( على استبداد العادات التي تكبل العقل وتجعله مستلهم من رؤيتنا حول "الاستبداد والجمود": فالصيام هو ثورة "سلبي [2]

 .أسير المألوف
 .الغزالي، "إحياء علوم الدين": في شرح كسر شهوتي البطن والفرج كطريق لفتح أبواب الملكوت أمام العقل البشري [3]



 ]2شعورية" تربط الغني بالفقير ]

مع الحج: الحج هو "العبادة الشاملة" التي تجمع بين سلب وترك )ترك الأهل  *

واللباس والرفث( وبين إيجاب )الطواف والسعي(. الصيام هو التدريب السنوي 

حج الكبرى؛ فمن نجح في ضبط جوارحه شهراً، كان أقدر على المصغر لمشقة ال

 ]3ضبطها في رحلة العمر ]

إنَّ هذا التكامل يمنع العقل من السقوط في فخ "التجزئة" أو "التشييء". فالإنسان 

الذي يصوم ويصلي ويغض بصره، يمارس عملية "تحرير شاملة"؛ يحرر بدنه من 

كبر والجمود. إنَّ الفلسفة الإيجابية للصيام الشهوة، وماله من الشح، وعقله من الت

تكمن في أنه يجعل العبد "سي داً" على وسائله، لا "عبداً" لها؛ فلا يستبد به طعام، ولا 

يستعبده مال، ولا يسترهبه طاغوت. وبذلك يكتمل صرح التوحيد الذي يحارب 

 41]4]الإلحاد والاستبداد معاً بأسلحة "الترك المقدسة" و"الفعل الطاهر" 

 

 .المحور الخامس(( ميلاد الإسلام: فلسفة الخلوة والروح((

 

 ] ولا: غار حراء.. المأوى من صخب الماديةا[

 .أولاً: مفهوم "الخلوة" كضرورة عقلية وروحية

لغار حراء محض صدفة، بل كان ضرورة وجودية لتهيئة صلى الله عليه وسلم لم يكن اختيار النبي 

الإسلام بدأ بـ "الخلوة"؛ وهي عملية "سلب" "العقل القائد" لرسالة عالمية. إنَّ ميلاد 

إرادي للضجيج البشري، والتقاليد الجاهلية الركيكة، وصخب الأسواق المادية. في 

يمارس "التحنث"، وهو التعبد الذي يحرر الفكر من قيد صلى الله عليه وسلم غار حراء، كان النبي 

"المألوف" ويضعه في مواجهة "المطلق". إنَّ الإنسان الذي يعيش في ضجيج 

مادية الدائم يصاب بـ "الجمود"؛ لأن عقله يستهلكه التفاصيل، فجاءت الخلوة لتكون ال

أول "مختبر للتحرر"، حيث ينفصل العقل عن استبداد المجتمع ليتقبل وحي السماء 

[1[ 

 .ثانياً: غار حراء.. نقطة التماس بين المادة والروح

و في أعلى الجبل، بعيداً غار حراء لم يكن مجرد مكان، بل كان "فلسفة مكانية"؛ فه

عن سفح مكة المزدحم بالأصنام )التي تمثل الجمود والتقليد( وبالاستبداد الطبقي. 

هناك، في سكون الغار، ولد "الإنسان الخليفة" من جديد. كانت الخلوة هي المرحلة 

                                         
41

 .بادات القولية والفعليةالغزالي، "أسرار الصوم": في شرحه للعلاقة بين صفاء المعدة وصفاء الذهن في الع [1] 
مستلهم من رؤيتنا حول "العدالة الاجتماعية": فالصيام هو المدرسة التي تخُرج "المتبرع الشاعر" بآلام الآخرين، لا "المتصدق  [2]

 ."الممنون
{؛ وهذا "السلب" السلو197سورة البقرة: آية  [3] كي في الحج هو امتداد طبيعي لمدرسة : }فَلَا رَفَثَ وَلَا فسُُوقَ وَلَا جِداَلَ فِي الْحَجِ 

 .الصيام
 .ابن تيمية، "العبودية": في تأصيله لأنَّ العبادة هي كمال الحب مع كمال الذل، والصيام يجمع بين ذل الحرمان وعز الانتصار لله [4]



وع" التي تسبق "البعثة"، ليعلمنا الإسلام أنَّ التغيير الكبير في الأمم لا يبدأ من "الجم

بل يبدأ من "الذات" المختلية بربها. إنَّ روحانيات حراء هي التي صقلت النفس 

النبوية لتتحمل ثقل القول )إنا سنلقي عليك قولاً ثقيلاً(؛ فالروح إذا لم تخلو بخالقها، 

 ]2تظل حبيسةً لشهواتها وعاداتها ]

 

 .ثالثاً: "اقرأ".. أول صيحة لتحرير العقل

" أو "صم"، بل بدأت بـ حين نزل الوحي في ذلك  الغار، لم تبدأ الرسالة بـ "صلِ 

ية الجمود" و"جهالة التقليد".  }اقرأ{. إنها الدعوة الصريحة لتحرير العقل من "أمُ 

ميلاد الإسلام كان ميلاداً لـ "العقل القارئ" باسم الله؛ العقل الذي ينظر في الكون 

)الإلحاد(، ولا العقل المستسلم ليرى الخالق، لا العقل المادي الذي ينكر الغيب 

للأصنام البشرية )الاستبداد(. في غار حراء، تحررت الروح من جاذبية الأرض، 

 42]3لتعود إلى الناس بمنهجٍّ يحررهم من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد ]

 

 .ثانياً: التحنث.. استعادة "ملة إبراهيم" وتحطيم قيود الموروث

غار حراء مجرد عزلة سلبية، بل كانت "رحلة بحث" في صلى الله عليه وسلم لم تكن خلوة النبي 

يمارس ما صلى الله عليه وسلم نشطة عن الحقيقة الضائعة وسط ركام الأصنام والتقاليد الجاهلية. كان 

[. إنَّ هذا السلوك 1عُرف بـ "التحنث"؛ وهو التعبد على بقايا "ملة إبراهيم حنيفاً" ]

كان الناس يطوفون حول  النبوي يمثل الذروة في "تحرير العقل من التقليد"؛ فبينما

يعُمل عقله وفطرته في صلى الله عليه وسلم حجارةٍّ لا تنفع ولا تضر تبعاً لآبائهم، كان المصطفى 

 .ملكوت السماوات والأرض، رافضاً أن يستسلم لجمود العادات الموروثة

 إلى هذا الطريق؟صلى الله عليه وسلم كيف توصل النبي 

وهي  على كراهية الأصنام منذ صغره،صلى الله عليه وسلم صوت الفطرة: لقد جُبلت روح النبي  *

"الفطرة السليمة" التي لم تلوثها أوهام الإلحاد المادي ولا خرافات الشرك 

 .الاستبدادي

ينظر إلى الكعبة التي بناها أبوه إبراهيم، ويقارن صلى الله عليه وسلم إعمال العقل في الكون: كان  *

بين جلال البناء وبين ضعة الأصنام المحيطة به، فأدرك بعقله الجب ار أنَّ لهذا الكون 

اً يستحق القصد، وأنَّ طريق الوصول إليه لا يمر عبر وسائط حجرية أو إلهاً واحد

                                         
42

الذهن من رواسب العادات والتقاليد  لسان العرب، مادة "خلا": الخلوة هي الانفراد بالذات بعيداً عن الأغيار، وفيها يتم تصفية [1] 

 .الراكدة
صحيح البخاري، "بدء الوحي": "حُبب إليه الخلاء، وكان يخلو بغار حراء فيتحنث فيه الليالي ذوات العدد"، وهذا التفرغ هو  [2]

 .جوهر الاستعداد للوحي
لم" وبين "الخلق والربوبية"، لتنسف أسس الإلحاد ؛ وهي الوثيقة الأولى التي ربطت بين "القراءة والع5-1سورة العلق: الآيات  [3]

 .والجهل
 .ابن القيم، "مدارج السالكين": في حديثه عن منزلة "الخلوة" وكيف أنها تنُتج من صفاء القلب ما لا تنتجه الخلطة وضجيج الحياة [4]



 [.2بشرية ]

إلى خلوة حراء بالهروب من مجتمع صلى الله عليه وسلم الانقطاع عن "المبرراتية": توصل النبي  *

"المبرراتية" الذين كانوا يبررون قبح أفعالهم بـ "إنا وجدنا آباءنا على أمة". فكانت 

الذي صف ى فيه روحه من شوائب البيئة، ليكون وعاءً الخلوة هي "المختبر العقلي" 

 [.3طاهراً لاستقبال الوحي الخاتم ]

إنَّ هذا "التحنث" هو الذي مهد الطريق لميلاد "الإنسان القرآني"؛ فقبل أن ينزل 

في غار حراء. إنَّ صلى الله عليه وسلم القرآن بكلماته، كان "قرآن الفطرة" يرتسم في قلب محمد 

يعني الميل عن كل باطل )استبداد، إلحاد، تقليد( إلى الوصول إلى "الحنيفية" كان 

أنَّ العقل إذا تحرر من ضجيج المادة، وتخلص صلى الله عليه وسلم الحق المحض. وبذلك عل منا النبي 

من أثقال التقليد، فإنه سيهتدي بالضرورة إلى الخالق سبحانه، وسيدرك أنَّ العبودية 

[.4لله وحده هي جوهر الحرية الإنسانية ]
43 

 

 :"ثورة الوحي الكبرىاقرأ".. " :

 .ثالثاً: "اقرأ".. الانطلاقة الأولى لتحرير العقل البشري

حين حان الميقات الإلهي، لم تكن أول آية نزلت تأمر بالصلاة أو القتال أو السياسة، 

بل كانت كلمة }اقرأ{. إنَّ اختيار هذه الكلمة لافتتاح الرسالة الخاتمة يمثل "خطة 

التي كانت تغرق في الجهل، والجمود، والتبعية العمياء إلهية" دقيقة؛ فالجاهلية 

للأصنام والكبراء، لم تكن تحتاج لوعظٍّ أخلاقي فحسب، بل كانت تحتاج أولاً إلى 

"أداة إدراك" جديدة. كانت الجاهلية تحتاج إلى "اقرأ" لتعيد بناء صلة العقل بالكون 

 [.1وبالخالق ]

 ماذا صنعت "اقرأ" في العقل الجاهلي؟

سر قيود الأمي ة والجمود: "اقرأ" لم تكن دعوة لفك الخط فقط، بل كانت دعوة لـ ك *

"قراءة الوجود". لقد حطمت هذه الكلمة جدار الصمت العقلي، وأخرجت العربي من 

 .ضيق "التقليد" لآبائه إلى سعة "النظر" في خلق الله

لَّذِي خَلَقَ{؛ لتعلم الإنسان أنَّ الربط بين العلم والتوحيد: جاءت الآية بـ }بِاسْمِ رَبِ كَ ا *

القراءة والعلم بدون "مرجعية إلهية" هي علمٌ مادي أعرج يؤدي للإلحاد والغرور، 

 ."وأنَّ العلم الحقيقي هو الذي يقود لمعرفة "الخالق

تأسيس "الإنسان الخليفة": "اقرأ" هي التي حولت البدوي الذي كان يئد ابنته ويعبد  *

                                         
 .لى الحق، وهو سمة ملة إبراهيم عليه السلاملسان العرب، مادة "حنث": التحنث هو التعبد والتحنف، والميل عن الإثم والباطل إ [1]
 .قبل البعثة وكراهيته للأصنام وبحثه عن الدين الحقصلى الله عليه وسلم ابن هشام، "السيرة النبوية": في وصف حال النبي  [2]
 .بخلوته وتحنثهصلى الله عليه وسلم ؛ وهي الآية التي وصفت مرض "التقليد" الذي ثار عليه النبي 23سورة الزخرف: آية  [3]
نا في "تحرير العقل من التقليد والجمود": فخلوة حراء كانت أول "ثورة عقلية" على الموروث الباطل للوصول مستلهم من رؤيت [4]

.إلى الحقيقة الإلهية
43

  



وقاضٍّ وقائدٍّ للأمم. لقد صنعت هذه الكلمة جيلاً لا يسجد لبشر، ولا حجراً، إلى عالمٍّ 

ينقاد لخرافة، لأن عقله صار "مستنيراً" بنور الوحي، لا "مستسلماً" لظلمة الاستبداد 

[2.] 

لقد كانت الجاهلية استبداداً سياسياً وجحوداً عقدياً )إلحاداً وشركاً( وجموداً فكريا؛ً 

الثلاثية في مقتل. فالعقل القارئ لا يرضى بالاستبداد، فجاءت "اقرأ" لتضرب هذه 

والعقل المتدبر في "الذي خلق" لا يسقط في فخ الإلحاد، والعقل المستوعب لـ "علم 

[. هكذا كان نزول الوحي في 3الإنسان ما لم يعلم" لا يقف عند حد الجمود والتقليد ]

فكُت أغلال الروح غار حراء هو أعظم "عملية تحرير" شهدها التاريخ، حيث 

 44]4بكلمة، وانطلق العقل ليحكم العالم بالعدل واليقين ]

 

 :فقه الاعتكاف.. خلوة المتقين وزيارة رب العالمين

 .رابعاً: الاعتكاف.. الانقطاع الكلي للاتصال الأبدي

إذا كان ميلاد الإسلام قد بدأ بخلوة حراء، فإنَّ "الاعتكاف" جاء ليكون الخلوة 

ظمة للمؤمن، ليعيد بها شحن روحه وتصفية عقله. والاعتكاف في اللغة السنوية المن

هو الإقبال على الشيء والإقامة عليه، وشرعاً هو "المكث في المسجد بنية التقرب 

إذا دخل العشر الأواخر طوى فراشه، واعتزل النساء، صلى الله عليه وسلم إلى الله". وقد كان النبي 

 [.1وجعل عشاءه سحوراً، إقبالاً كلياً على ربه ]

 :حكمه وأدلة مشروعيته .1

للاعتكاف أحكام ثلاثة: واجب وهو المنذور )من نذر أن يطيع الله فليطعه(، وسنة 

مؤكدة في العشر الأواخر من رمضان، ونفل في أي وقت من العام. ودليله من 

رْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ{، ومن السنة اعتكا حتى صلى الله عليه وسلم فه الكتاب قوله تعالى: }وَطَهِ 

 [.2توفاه الله ]

 ):حكمة مشروعيته )لماذا نعتكف؟ .2

نيل المقصود: رمضان شهر المغفرة والعتق، فإذا جاءت العشر الأواخر، جلس  *

العبد في بيت ربه بلسان حاله يقول: "يا رب، سأجلس في بيتك لا أبرحه حتى تغفر 

 ."لي وترحمني

ه، وحقٌّ على المزور )الكريم سبحانه( أن إكرام الزائر: الاعتكاف زيارة لله في بيت *

 .يكرم زائره

                                         
44

 .": }اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِ كَ الَّذِي خَلقََ{؛ وهي نقطة التحول من عهد "التقليد الظلماني" إلى عهد "التنوير الإلهي1سورة العلق: الآية  [1] 
لسان العرب، مادة "قرأ": القراءة هي الجمع والضم، والمراد هنا جمع حقائق الكون وضمها إلى معرفة الله، وهو جوهر التحرر  [2]

 .الفكري
 .ابن خلدون، "المقدمة": في حديثه عن أثر الإسلام في تحويل العرب من التوحش إلى التمدن بفضل العلم والوحي [3]
 .""الجاهلية كانت تحتاج إلى اقرأ"؛ لأن أزمة البشرية الكبرى هي أزمة "وعي" قبل أن تكون أزمة "مواردمستلهم من فكرتنا:  [4]



الأنُس بالله: هو الانقطاع عن الخلق للاتصال بالخالق؛ فمن وجد الله وجد كل  *

شيء، ومن فاته الله فاته كل شيء. وكما في الأثر: "يا داوود، بلغ أهل الأرض أني 

 ."حبيب لمن أحبني، وجليس لمن جالسني

اعتكف يوماً ابتغاء وجه الله، باعد الله بينه وبين النار سبعة الثواب العظيم: من  *

 [.3خنادق، أبعد مما بين الخافقين ]

 :أركانه، شروطه، ومحظوراته .3

ركن الاعتكاف هو "المكث في المسجد وعدم الخروج منه إلا لحاجة"، ويشترط 

لقوله  لصحتة )النية، الطهارة، والمسجد(. أما محظوراته فهي: الجماع ودواعيه

تعالى: }وَلَا تبَُاشِرُوهُنَّ وَأنَْتمُْ عَاكِفوُنَ فيِ الْمَسَاجِدِ{، والخروج لغير ضرورة 

)كالبول والغائط(. ويكُره فيه الكلام إلا بخير؛ لأن الكلام في المسجد يأكل الحسنات 

كما تأكل النار الحطب، بينما يباح له الأكل والشرب والنوم وتصريف أمور حياته 

[.4رية وهو في معتكفه ]الضرو
45 

 

 ))فقه العتق وأهوال الصراط ((خامسا

 

 :مفهوم العتق ومعنى "الورود" الحتمي .1

العتق في اللغة هو النجاة والفكاك من الرق، وفي الشرع هو تحرير الرقبة من أسر 

النار وغلولها. إن الله تعالى بجلال حكمته خلق الجنة لتسع الناس جميعاً على أنهم 

ن، وخلق النار لتسعهم جميعاً على أنهم عصاة، فما من أحد إلا وله منزلان؛ مؤمنو

منزل في الجنة ومنزل في النار، فإذا دخل العبد الجنة ورث نصيبه ونصيب أخيه 

[. ثم إن الله تعالى أقسم 1الذي دخل النار، وذلك قوله تعالى: }أوُلئَِكَ هُمُ الْوَارِثوُنَ{ ]

قْضِيًّا{ ]قسماً ملزماً في كتابه ف نكُمْ إلِاَّ وَارِدهَُا كَانَ عَلىَٰ رَبِ كَ حتماً مَّ [. 2قال: }وَإِن مِ 

وهذا الورود يعني أن الجميع سيمرون عليها، فمنهم من يدخلها وتكون عليه برداً 

وسلاماً ببركة تقواه، ومنهم من يمر فوقها، ومنهم من يسقط فيها، والعتق هو 

 .لك النجاة من هذا الورود الحتمي "الوثيقة الإلهية" التي تضمن

 :"الصيام ورحلة العبور فوق "القناطر السبعة .2

يضُرب الصراط فوق ظهر جهنم، وهو جسرٌ ممدود أدق من الشعر وأحد من 

السيف، وعلى جنبتيه شوك وكلاليب وخطاطيف. وعلى هذا الصراط يمر العبد 

 :بسبع قناطر يسال فيها عن أصول دينه

                                         
45

 .واجتهاده في العشر الأواخرصلى الله عليه وسلم ؛ في وصف اعتكافه 1172؛ وصحيح مسلم، حديث رقم 2024صحيح البخاري، حديث رقم  [1] 
 .بيت الله؛ وهي أصل مشروعية الاعتكاف في 125سورة البقرة: آية  [2]
 .الطبراني في الأوسط، والبيهقي؛ وهو حديث يبين عظيم فضل الاعتكاف في مباعدة العبد عن النار [3]
 .؛ وهي الآية التي حددت الضوابط الشرعية للمعتكف داخل المسجد187سورة البقرة: آية  [4]



 .عن الإيمان بالله والشهادة الأولى: يسال *

 .الثانية: يسال عن الصلاة *

الثالثة: يسال فيها عن "الصيام" )صوم رمضان(؛ وهنا يظهر فضل الصائمين،  *

 .حيث يأتي الصيام فيأخذ بيد صاحبه ليمر بسلام

 .الرابعة إلى السادسة: يسال عن الزكاة، والحج، والوضوء والطهارة *

ناطر، حيث يسال فيها عن "مظالم الناس"، ولا يجوزها السابعة: وهي أصعب الق *

 ]3إلا من طهره الله بالعتق ]

[Image representing the straight path (As-Sirat) and the safety 

of the righteous] 

إنَّ الناس في عبورهم أصناف؛ فمنهم من يمر كالبرق الخاطف، ومنهم كعدو 

نهم من ينكس فيها ويهوي سبعين خريفاً. الفرس، ومنهم من يزحف زحفاً، وم

والعتق من النار يعني أن يكُتب للعبد "جواز مرور" آمن يجعله يضع قدمه الأولى 

ارها والكعبة  على الصراط ليجد نفسه فجأة أمام باب الجنة، بينما تمر المساجد بعمُ 

 46]4بزوارها لتشفع لأهلها في ذلك اليوم العصيب ]

 

 ((:وحظ المؤمن من النارالمنجيات العملية (( 

 

 .الحمى.. "نار الدنيا" التي تطفئ نار الآخرة .1

من واسع رحمة الله بعبده المؤمن أنه قد يعجل له نصيبه من النار في الدنيا ليدخل 

الآخرة طاهراً عتيقا؛ً فالحمى التي تصيب البدن هي في الحقيقة "نارٌ مسلطة" لتنقية 

امرأةً وهي توعك، فلعنت الحمى، قال لها: "لا صلى الله عليه وسلم  العبد من الذنوب. حين عاد النبي

تلعنيها؛ فإنها حظ المؤمن من النار". وفي رواية أخرى: "هي ناري أسلطها على 

[. إنَّ هذا الفهم يحرر العقل من الجزع؛ 1عبدي المؤمن لتكون حظه من النار" ]

ا يصيب فالمؤمن يرى في مرضه "عملية عتق" مبكرة تباعد بينه وبين الهاوية، فم

 [.2المؤمن من وصب ولا نصب حتى الشوكة يشاكها إلا كانت كفارة وعتقاً ]

 .الصدقة والوضوء وسياج الخنادق .2

لقد بسط الله لنا سبل العتق في أعمالٍّ تلمس حياة الناس اليومية؛ فمن أحسن الصدقة 

 في الدنيا جاز على الصراط بيسر، ومن قاد حاجة أرملة أو مسكين أخلف الله في

                                         
46

 ).449" للقرطبي )ص ؛ "التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة11-10سورة المؤمنون: الآية  [1] 
 .؛ وهو القسم الإلهي الذي يجعل الرقاب مأسورة حتى يأتي العتق71سورة مريم: الآية  [2]
 .(؛ وبيان صعوبة قنطرة المظالم345-342مستفاد من وصف القناطر في "التذكرة" للقرطبي )ص  [3]
 ار( في فضل الصيام ومباعدته للعبد عن الن2840صحيح البخاري )حديث رقم  [4]



تركته وأظله في ظله. أما "سقاية الماء وإطعام الطعام" فهي من أعظم أسباب العتق؛ 

فمن أطعم أخاه حتى يشبعه وسقاه حتى يرويه، باعده الله من النار سبع خنادق، ما 

[. وحتى الوضوء الذي يظنه البعض عادة، هو 3بين كل خندقين مسيرة مائة عام ]

أحسن الوضوء ثم عاد أخاه المسلم )عيادة في الحقيقة وثيقة عتق؛ فمن توضأ ف

المريض(، زُحزح عن جهنم مسيرة سبعين خريفاً. إنَّ هذه الأعمال تحول العبادة من 

" يحمي الجسد من مَسِ  النار ]  ]4طقسٍّ بارد إلى "درعٍّ واقٍّ

 "الحمد لله الذي جعل أمتي أهل لا إله إلا الله" .3

يدي الجبار، فتقول بعزة الله: "وعزتك تجُاء بالنار يوم القيامة حتى تقف بين 

جبريل عن صلى الله عليه وسلم وعظمتك لا يجوزني اليوم إلا من عنده جواز". وحين سأل النبي 

الجواز، قال: "بش ر أمتك أنَّ الجواز هو شهادة أن لا إله إلا الله". فمن جاء بها 

 مخلصاً من قلبه، كان له حق العتق. إنَّ التوحيد هو "الجواز الأكبر" الذي يجعل

النار تقول للمؤمن: "يا مؤمن أسرع بالمرور عليَّ فإنَّ نورك أطفأ ناري". وبذلك 

يدرك المؤمن أنَّ العتق يبدأ من القلب بالتوحيد، وينتهي بالجوارح بالعمل الصالح، 

 47.]5ليكون كمال الحرية في عبودية الله وحده ]

 

 ))رمضان.. المهرجان الإلهي للعتق ((

 

 .يالي رمضانخصوصية العتق في ل .1

لقد جعل الله من شهر رمضان زمناً لا تتوقف فيه صكوك الغفران؛ فالحق سبحانه 

يعتق في كل ليلة من ليالي رمضان عند الفطر سبعين ألف عتيق من النار، فإذا كان 

يوم الجمعة أعتق في كل ساعة منها ستمائة ألف عتيق ممن استوجبوا النار. إنَّ هذا 

وته في "ليلة الجائزة" )آخر ليلة من رمضان(، حيث يعتق الله الكرم الإلهي يبلغ ذر

[. إنها لحظة تبديل القدر؛ حيث تمُحى 1فيها مثلما أعتق من أول الشهر إلى آخره ]

أسماء هؤلاء العتقاء من "سجلات الأشقياء" وتكُتب في "دواوين السعداء 

جو هؤلاء بفضل والرضوان"، ويقُال لآدم عليه السلام: "أخرج بعث النار"، فين

 ]2صيامهم وقيامهم ]

 .ليلة القدر وتبديل السيئات حسنات .2

في هذه الليالي المباركة، وخصوصاً ليلة القدر، لا يكتفي الله بالعفو، بل يتجلى 

                                         
47

 .(342(؛ وصححه الألباني في "التذكرة" )ص 2/440(، ومسند أحمد )3470سنن ابن ماجه ) [1] 
 .(؛ في باب ما جاء أنَّ الحمى حظ المؤمن من النار380-371التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة" للقرطبي )ص " [2]
 .طعام والسقاية وعيادة المريض(؛ في ذكر الأحاديث الواردة في فضل الإ392المصدر السابق )ص  [3]
 .(؛ في فضل عيادة المريض لمن توضأ فأحسن الوضوء3092سنن أبي داود، كتاب الجنائز ) [4]

 .(؛ في وصف وقوف النار بين يدي الجبار وطلب الجواز من العابرين410التذكرة" للقرطبي )ص " [5]



بفضله فيبدل سيئات هؤلاء العتقاء حسنات. حتى إنَّ العبد ليرى يوم القيامة من 

[. 3سيئاته كبائر ليرى كيف يبدلها الله له ]عظيم فضل الله ما يجعله يتمنى لو كانت 

يعُرض العبد على ربه، فيأمر الله الملائكة أن يعرضوا عليه صغائر ذنوبه ويخفوا 

كبائرها، فيشفق العبد ويقر بذنبه، فيقول الملك الحق: "بدلوا سيئات عبدي حسنات"، 

هذا هو العتق  فيصيح العبد فرحاً: "يا رب، إنَّ لي ذنوباً كبائر لم أرها هنا!".

الحقيقي؛ أن تخرج من رمضان بصحيفة بيضاء، وقلبٍّ حر، وروحٍّ لا يطالبها أحدٌ 

 ]4بتبعة ]

 .العتق كأسمى صور الحرية والتحرير .3

إنَّ العتق من النار هو الغاية القصوى لتحرير العقل من الجمود والاستبداد؛ فمن أمن 

سانٌ "وُلد من جديد"، لا يستطيع عقاب الآخرة تحرر من خوف الدنيا. العتيق هو إن

طاغوت أن يستعبده، ولا يستطيع فكرٌ إلحادي أن يفتنه؛ لأنه تذوق "حلاوة الفكاك" 

من أعظم قيد وجودي. إنَّ العتق في رمضان هو إعلان استقلال الروح، وإعادة 

الإنسان إلى فطرته الأولى )الإنسان الخليفة( الذي سجدت له الملائكة، والذي حرره 

 48]5ه من كل سوء ليجعله أهلاً لجواره في دار السلام ]رب

 

 ))ثامنا ))ميلاد ليلة القدر.. الخريطة الزمنية للنور

 

 

 .ليلة القدر.. الزمان الفارق .1

رِ يقول الحق سبحانه: }إنَِّا أنَزَلْنَاهُ فيِ ليَْلَةِ الْقَدْرِ * وَمَا أدَْرَاكَ مَا ليَْلَةُ الْقَدْرِ * ليَْلَةُ الْقَدْ 

{. إنها الليلة التي شرفها الله بنزول القرآن، فصارت ميلاداً لعهد  نْ ألَْفِ شَهْرٍّ خَيْرٌ م ِ

الوعي الجديد. وبسبب عظيم قدرها، اختلف العلماء في تحديد "ميقاتها الزمني" على 

أقوالٍّ عدة، تهدف في مجملها إلى حث الهمم على العبادة لا الاتكال على ليلة بعينها 

[1[ 

 هل تدور ليلة القدر في العام كله؟ .2

ذهب الإمام أبو حنيفة وعبد الله بن مسعود رضي الله عنهما إلى أن ليلة القدر تدور 

في "الحول كله"؛ فقد روى مسلم عن زر بن حبيش أنه سأل أبي  بن كعب عما يقوله 

ابن مسعود: "من يقم الحول كله يصب ليلة القدر"، فأجاب أبي  رضي الله عنه: 

                                         
48

 .(؛ في باب فضائل رمضان وخصائصه في العتق392التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة" للقرطبي )ص " [1]
 ."؛ في إخراج بعث النار ونجاة أمة "لا إله إلا الله6530صحيح البخاري، حديث رقم  [2]
{؛ وهي أصل التبديل الإلهي للعتقاء والتائبين70سورة الفرقان: آية  [3] ُ سَيِ ئاَتِهِمْ حَسَنَاتٍّ  .: }فأَوُلئَِكَ يبَُدِ لُ اللََّّ

 .لعتق من النار كأفضل صور الحرية"؛ فالحرية الحقيقية تبدأ بفكاك الرقبة من أسر المصير المظلما" [4]
 .(؛ في حديث الشفاعة والعتق وتبديل حال العبد عند رؤية فضل ربه3/328رواه أحمد ) [5]



رحمه الله، أراد ألا يتكل الناس، أما إنه قد علم أنها في رمضان وفي العشر "

[. وقد يستأنس البعض بهذا القول نظراً لاختلاف المطالع بين الدول 2الأواخر" ]

واختلاف التقويم الهجري والميلادي، إلا أن المتفق عليه نصاً وقرآناً أنها في "شهر 

 .}ضَانَ الَّذِي أنُزِلَ فيِهِ الْقرُْآنُ رمضان"، لقوله تعالى: }شَهْرُ رَمَ 

 .التحديد القطعي في العشر الأواخر والأوتار الخمسة .3

ليلة القدر في "العشر الأواخر"، وقطع بأنها في "الخمسة الوتر" صلى الله عليه وسلم لقد حصر النبي 

أنه رآها في ليلة الحادي والعشرين، صلى الله عليه وسلم (. وثبت عنه 29، 27، 25، 23، 21منها )

ث والعشرين، وهكذا تدور في هذه الخمسة على وجه القطع. أما سبب ورآها في الثال

ليخبر الناس بها، فكان بسبب "تلاحي" صلى الله عليه وسلم "إخفاء" موعدها الدقيق بعد أن خَرَج 

)خصومة( رجلين من المسلمين، فرُفع تعيينها عسى أن يكون خيراً للأمة؛ لتجتهد 

 .]3في طلبها في الليالي كلها ]

 .ين.. الأرجحية والسرليلة السابع والعشر .4

يميل جمهور العلماء، ومنهم عبد الله بن عباس رضي الله عنهما، إلى أنها ليلة 

"السابع والعشرين"، مستندين إلى أدلة لفظية وعددية في آيات القرآن، ولتعظيم رقم 

( في الشريعة والكون. ولعل ليلة السابع والعشرين هي الليلة الأولى التي نزل 7)

ن ابتداءً، ثم صارت تدور في الليالي الوترية الأخرى في الأعوام التالية فيها القرآ

[4[. 

 :الخلاصة في تحديدها

إنَّ ليلة القدر يقيناً هي ليلة من شهر رمضان، وهي في العشر الأواخر منه، وتحديداً 

في "الأوتار الخمسة". وهي ليلةٌ جديرة بأن يحُيي الإنسان من أجلها العام كله كما 

ابن مسعود، أو الشهر كله كما قال البعض، أو العشر الأواخر كما هو الثابت قال 

 49]5يقينا؛ً ليعظم ثواب الأمة باجتهادها في طلب هذا النور الإلهي ]

 

 ))تاسعا: ))خصوصية ليلة القدر لأمة "اقرأ

 

 ؟صلى الله عليه وسلمهل اختصت بها أمة محمد  .1

وصية" تفضل الله بها ذهب جمهور العلماء والمحققين إلى أن ليلة القدر هي "خص

دون غيرها من الأمم السابقة. ويستدلون على ذلك بحديث صلى الله عليه وسلم على أمة النبي محمد 

                                         
49

 .؛ وهي الوثيقة الإلهية التي رفعت قدر الزمان بنزول الوحي5-1سورة القدر: الآيات  [1] 
 .(؛ حديث زر بن حبيش عن أبي  بن كعب في الرد على قول ابن مسعود رضي الله عنهم546صحيح مسلم )ص  [2]
 .صحيح البخاري ومسلم؛ في حديث "تلاحي فلان وفلان فرفعت"، وفيه الحكمة من إخفاء التحديد الدقيق [3]
 .)هي "هي" التي تعود على ليلة القدر 27 مستنبط من أدلة ابن عباس العددية في كلمات سورة القدر )الكلمة رقم [4]
 ."مستلهم من رؤيتك: "الجاهلية كانت تحتاج إلى اقرأ"؛ وليلة القدر هي الوعاء الزمني الذي احتضن أول "اقرأ [5]



الذي ذكر فيه أعمار الأمم السابقة وطول مكثهم في الأرض، فلما استقصر صلى الله عليه وسلم النبي 

أعمار أمته وخاف ألا يبلغوا من العمل ما بلغه غيرهم في طول العمر، أعطاه الله 

إنها "منحة التميز" لهذه الأمة الخاتمة التي كُلفت بأعظم رسالة،  [.1ليلة القدر ]

 .فاحتاجت إلى أعظم زاد روحي وزمني

 .)لماذا هذا الاختصاص؟ )الحكمة من التفضيل .2

تعويض قصر الأعمار: جعل الله العمل في هذه الليلة )وهي بضع ساعات( يفوق  *

الأمة بفضل الله سائر الأمم في عاماً(؛ لكي تسبق هذه  83عمل ألف شهر )أكثر من 

 .الميزان يوم القيامة، رغم قصر أعمار أبنائها

، شرف الزمان بليلة صلى الله عليه وسلمإكراماً لصاحب الرسالة: كما شرف الله المكان ببعثة النبي  *

نزول القرآن عليه. فليلة القدر هي "الوعاء الزمني" لمعجزة الإسلام الخالدة، فكان 

 .]2ه أن تخُص أمته بهذا الفضل ]من مقتضى كرامة النبي عند رب

تحرير العقل بالعبادة النوعية: إنَّ هذا الاختصاص يرسخ مفهوم "البركة" في  *

الوعي الإسلامي؛ فالقضية ليست بـ "الكم" )طول السنين(، بل بـ "الكيف" )إخلاص 

العمل في ليلة(. وهذا يحرر العقل من قيود الحسابات المادية الصرفة، ويفتح آفاق 

 ].3تصال بالمدد الإلهي الذي لا يخضع لقوانين المادة ]الا

 .ليلة القدر.. ميزان الأفضلية .3

ةٍّ أخُْرِجَتْ  إنَّ اختصاصنا بليلة القدر هو تأكيد على خيرية هذه الأمة: }كُنْتمُْ خَيْرَ أمَُّ

بقة" لا لِلنَّاسِ{. فالله الذي أمرنا بـ "اقرأ" في تلك الليلة، أراد لنا أن نكون أمةً "سا

"تابعة". فبالرغم من أننا جئنا في آخر الزمان، إلا أننا بليلة القدر نصبح أول الأمم 

دخولاً للجنة وأكثرهم ثواباً. إنها ليلةٌ تعُيد صياغة "الزمن الإنساني" ليكون زمناً 

 50]4ربانياً، يختصر المسافات نحو مرضاة الله ]

 

 ))سماء:)) علامات ليلة القدر.. حين تبتسم الاعاشر

 

 

 .)علامات أثناء الليلة )المشاهدة الكونية .1

ليلة القدر بأوصافٍّ دقيقة تجعل المؤمن يستشعرها بقلبه صلى الله عليه وسلم لقد وصف النبي 

 :وحواسه قبل رؤية علاماتها المادية. ومن أبرز تلك العلامات

                                         
50

ه أن لا فكأنه تقاصر أعمار أمت -أو ما شاء الله من ذلك-أرُي أعمار الناس قبله صلى الله عليه وسلم موطأ الإمام مالك": روي أن رسول الله " [1] 

 .يبلغوا من العمل مثل الذي بلغ غيرهم في طول العمر، فأعطاه الله ليلة القدر خير من ألف شهر
 .ابن حجر العسقلاني، "فتح الباري": في شرحه لفضائل ليلة القدر وتأكيد اختصاص الأمة بها [2]
 .رتابة الزمن وقوانين المادة لصالح الروح والوحيمستلهم من رؤيتنا: "تحرير العقل من الجمود"؛ فليلة القدر هي أكبر كسر ل [3]
 .؛ في بيان خيرية الأمة المرتبطة بخصائص تشريفها الإلهي110سورة آل عمران: آية  [4]



هي الاعتدال والسكينة: ليلة القدر ليلة "طَلْقَة" )أي طيبة لا حر فيها ولا قر(، لا  *

 .]1بالحارة ولا بالباردة، يسودها سكونٌ يلقي بظلاله على النفس البشرية ]

نورانية الأجواء: تكون ليلة مضيئة، كأن فيها قمراً ساطعاً، حتى وإن كان الهلال  *

 .في المحاق، وذلك لنزول الملائكة والروح فيها، مما يملأ الوجود نوراً وسكينة

اتها أن الكواكب لا يرُمى بها فيها، فهي ليلة انحباس الشهب: رُوي أن من علام *

 .]2"سلام" وحفظ من كل شيطان رجيم ]

 )علامة الصبيحة )الدليل القاطع .2

 :بيقين، ورواها أبي بن كعب رضي الله عنهصلى الله عليه وسلم وهي العلامة التي أخبر عنها النبي 

 شمسٌ بلا شعاع: تطلع الشمس في صبيحتها بيضاء مسفرة، ليس لها شعاع )أي لا *

تبهر البصر(، كأنها طست من نحاس. والسبب الفيزيائي "الغيبي" لذلك هو كثرة 

عدد الملائكة الصاعدين إلى السماء بعد مطلع الفجر، حيث يحجب ازدحام أجنحتهم 

 .]3ضوء الشمس القوي، فتظهر للناظر هادئة مستديرة ]

 .الحكمة من وجود العلامات .3

ة علامات ليبُشر المجتهد بقبول عمله، ويحُفز تحفيز الهمة: جعل الله لهذه الليل *

 .المتواني على تدارك ما فاته في بقية الأيام الأوتار

الارتباط بالكون: هي دعوة للعقل المؤمن ليتأمل في الظواهر الكونية بربطها  *

بمشيئة الخالق؛ فطلوع الشمس بلا شعاع هو برهانٌ مادي على "حدثٍّ غيبي" 

 .]4بوجود الله وتصرفه في سنن الكون ] عظيم، مما يرسخ الإيمان

 .)السلام النفسي )سلام هي حتى مطلع الفجر .4

أهم علامة لليلة القدر هي "السلام النفسي"؛ فالمؤمن الذي وُفق لقيامها يجد في قلبه 

طمأنينة لا يجدها في غيرها، ويجد لذة في الدمع، وإقبالاً على الطاعة، وانشراحاً في 

لة التي يتحرر فيها العقل من هموم الرزق والخوف من المستقبل، الصدر. إنها اللي

 51.ليتصل بمدبر الأمر، فتنطفئ نيران القلق 

 

 ))الحادي عشر)): أدعية ليلة القدر وثلاثية المغفرة الرمضانية

 

                                         
51

 ."(: "ليلة القدر ليلة طلقة لا حارة ولا باردة، تصبح الشمس يومها حمراء ضعيفة5/324مسند الإمام أحمد ) [1] 
 .ي حديث وصف صفاء الليلة وانحباس الرجوم فيهاالطبراني في الكبير؛ ف [2]
قال: "وأمارتها أن تطلع الشمس في صبيحة صلى الله عليه وسلم (: عن أبي بن كعب رضي الله عنه أن رسول الله 762صحيح مسلم )حديث رقم  [3]

 ."يومها بيضاء لا شعاع لها
 .ر تثبت أن المادة تنقاد لأمر الله وتتأثر بعالم الغيبمستلهم من رؤيتنا: "تحرير العقل من المادية"؛ فالعلامات الكونية لليلة القد [4]
 .: }سَلَامٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ{؛ وهي السلام المطلق من كل شر أو أذى أو وسوسة5سورة القدر: الآية  [5]



 

 .أولاً: فلسفة طلب "العفو" في ليلة القدر

الله، أرأيتَ إن علمتُ "يا رسول صلى الله عليه وسلم: عندما سألت أمنا عائشة رضي الله عنها النبي 

أي ليلةٍّ ليلة القدر، ما أقول فيها؟"، قال: "قولي: اللهم إنك عفوٌ تحب العفو فاعفُ 

 .]1عني" ]

وفي اختيار اسم الله "العفو" في هذه الليلة سرٌّ عظيم؛ فالعفو أبلغ من المغفرة؛ إذ 

لصحيفة ومن المغفرة هي ستر الذنب، أما العفو فهو "محو الذنب" وإزالة أثره من ا

ذاكرة الملائكة حتى لا يسأل عنه العبد يوم القيامة. إنها دعوة للتحرر الشامل من 

أثقال الماضي، ليبدأ الإنسان حياةً جديدة بعقلٍّ صافٍّ وروحٍّ طاهرة، متصلاً بربه 

الذي "يحب العفو"، فكأنَّ العبد يطلب من الله أن يعامله بمقتضى كماله لا بمقتضى 

 .تقصير العبد

 .)نياً: أسباب المغفرة الثلاثة )الثلاثية الذهبيةثا

لقد جعل الله في رمضان ثلاث محطات كبرى، من اجتاز واحدة منها نال صك 

ً )الغفران، وهي قائمة على ركيزتين: )إيماناً( أي تصديقاً بوعد الله، و أي  (احتسابا

 :طلباً للأجر منه لا رياءً ولا عادة. وهذه المحطات هي

"من صام رمضان إيماناً واحتساباً غُفر صلى الله عليه وسلم: ار )من صام رمضان(: قال صيام النه *

[. وهذا يمثل "الجهاد السلبي" بالترك والكف عن الشهوات، 2له ما تقدم من ذنبه" ]

 .وهو تطهير للبدن والروح من شوائب المادة

ا "من قام رمضان إيماناً واحتساباً غُفر له مصلى الله عليه وسلم: قيام الليل )من قام رمضان(: قال  *

[. وهذا هو "الجهاد الإيجابي" بالوقوف بين يدي الله، وهو شحن 3تقدم من ذنبه" ]

 .للعقل بنور الوحي والتدبر

"من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً صلى الله عليه وسلم: إحياء ليلة القدر )من قام ليلة القدر(: قال  *

فمن  [. وهي "الفرصة الذهبية" التي تختصر الزمان،4غُفر له ما تقدم من ذنبه" ]

 .وُفق لها فقد حاز مغفرةً تضاهي عمل ألف شهر

 .ثالثاً: دلالة الاقتران بين الإيمان والاحتساب

إنَّ اشتراط "الإيمان والاحتساب" في هذه الثلاثية يهدف إلى تحرير العبادة من 

"الجمود والتقليد". فمن يصوم لأن المجتمع يصوم، أو يقوم لأن الناس يقومون، فقد 

عبادة. أما المؤمن المحتسب فهو الذي يمارس عبادته بوعيٍّ وحرية، فَقَد روح ال

مدركاً أنَّ كل سجدة وكل ساعة جوع هي خطوة نحو "العتق والتحرير" من قيود 

 52.]5النفس وهوى الشيطان ]

                                         
52

 .(؛ وصححه الألباني، وهو الدعاء الجامع لخيري الدنيا والآخرة3513سنن الترمذي )حديث رقم  [1] 
 .(؛ في فضل صيام رمضان ايماناً واحتساباً 760( ومسلم )38صحيح البخاري )حديث رقم  [2]



 ))الثاني عشر: زكاة الفطر.. طهرة الصائم وجبر القلوب((

 

  (أولاً: فلسفة التشريع )لماذا زكاة الفطر

زكاة الفطر في نهاية الشهر لتكون اللمسة الأخيرة في صقل روح الصائم تأتي 

وتجهيزه للعودة إلى معترك الحياة. وقد لخص ابن عباس رضي الله عنهما حكمتها 

زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة صلى الله عليه وسلم في قوله: "فرض رسول الله 

 .]1للمساكين" ]

سهو" للصلاة؛ تجبر ما وقع في الصيام من تطهير وجبر: هي بمثابة "سجود ال *

نقص أو لغو، لتتمم العبادة وترفعها إلى الله، حيث روي أنَّ "الصيام معلق بين 

 ."السماء والأرض لا يرفع إلا بصدقة الفطر

تحقيق السلم المجتمعي: هي "طعمة للمساكين" وعون للمحتاجين، تهدف لنشر  *

الوجدانية، حتى يذوق الجميع حلاوة العيد، المودة وترغيب المحسنين في المشاركة 

 .]2صلى الله عليه وسلم ]فلا يبقى جائع وسط أمة خير المرسلين 

 .ثانياً: أحكامها ومقاديرها

زكاة الفطر فريضة واجبة على كل مسلم ومسلمة، حراً كان أو عبداً، صغيراً أو 

 .كبيرا؛ً حتى الجنين الذي وُلد قبل صلاة العيد يخرجها عنه وليه

تجب بشروق فجر يوم العيد، والسنة أداؤها قبل صلاة العيد  وقت الإخراج: *

لحديث ابن عمر رضي الله عنهما: "أمر بها أن تؤُدى قبل خروج الناس إلى 

الصلاة". ويجوز إخراجها من أول رمضان، والأفضل في العشر الأواخر. ومن 

 .[3ات ]أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعدها فهي صدقة من الصدق

المقدار: مقدارها "صاع" من قوت البلد، والصاع أربعة أمداد، ويقُدر وزناً  *

كيلو جرام. أما نقداً، فتخُرج بأقل ما يجزئ بحسب كل زمان، ولا حد  2.5بحوالي 

 .لأكثرها إمعاناً في الكرم

خصوصية الفقير: من عجائب هذه الزكاة أنَّ "الغني يخرجها ولا يأخذها"، أما  *

فقير فيخرجها )مما عنده( ويأخذها )من غيره("؛ ليتدرب الفقير على لذة العطاء "ال

 .]4ولو مرة في العام، فيتحرر من ذل الأخذ إلى عزة البذل ]

 ."ثالثاً: زكاة الفطر وتحرير العقل من "الشح والجمود

إنَّ فرض زكاة الفطر على الجميع )حتى الفقير( هو أسمى أنواع "تحرير العقل" من 

                                                                                                                     
 .(؛ في فضل قيام الليل وتأثيره في تكفير الذنوب759( ومسلم )37صحيح البخاري )حديث رقم  [3]
 .متفق عليه؛ وهو تأكيد على أنَّ ليلة القدر هي بؤرة المغفرة المركزة في الشهر الكريم [4]
مستلهم من رؤيتك: "تحرير العقل من الجمود"؛ فالاحتساب هو "فعل عقل" واعٍّ يخرج العبادة من دائرة العادة إلى دائرة اليقين  [5]

 .والحرية



قدة العوز؛ فالمسلم في يوم العيد لا يكون مجرد "مستهلك" بل هو "منتج ومساهم" ع

في كفاية غيره. إنها تكسر جمود الأنانية، وترسخ أنَّ مال الله حق للجميع، وبذلك 

ينتهي رمضان وقد تحرر العقل من قيود المادة، والقلب من قيود الشح، ليخرج 

 .]5صلة بالخلق والخالق معاً ]المسلم إلى العيد بقلبٍّ رحب وروحٍّ مت

 .المحور السادس(( صناعة الإنسان في معسكر رمضان ((

 ((الأولى: رمضان.. الدورة التدريبية الربانية ((

إنَّ الله سبحانه وتعالى لم يشرع الصيام تعذيباً للبدن، بل شرعه كـ "دورة تدريبية 

ورحمته. هدف هذه  سنوية" كبرى، يدُيرها الخالق وينفق عليها من واسع فضله

الدورة هو "تحطيم الجمود" وإعادة صياغة النفس البشرية لتتحقق بمقام "الإنسان 

الخليفة". رمضان هو المعسكر الذي تخلع فيه النفس ثياب العادة لتلبس ثياب العبادة، 

 .]1وتنتقل فيه من أسر الغريزة إلى سعة الإرادة ]

 :أهداف المعسكر الرمضاني

ى }لعََلَّكُمْ تتََّقوُنَ{: هي الغاية الكبرى والشهادة العليا. فالتقوى ليست التحقق بالتقو *

مجرد كلمة، بل هي "جهاز استشعار" عقلي وقلبي يحمي الإنسان من الوقوع في فخ 

 .]2الاستبداد أو الإلحاد، بجعل رقابة الله هي المحرك الوحيد للفعل ]

لى الاستغناء عن "الحلال" الزهد في الحلال قبل الحرام: رمضان يدربك ع *

)طعام، شراب، شهوة( لساعات طويلة، لتكتسب بالضرورة قوةً عقلية ترفض 

"الحرام" طوال العام. فمن استغنى عن رغيفه الحلال طاعةً لله، كان أقدر على 

 .رفض المال الحرام والظلم الاستبدادي

اح الفرج، فإن التعود على الصبر )الصوم نصف الصبر(: إذا كان الصبر هو مفت *

الصيام هو مفتاح الصبر. في هذا المعسكر، يتلقى المسلم تدريبات شاقة على 

 ."الصبر الإيجابي" الذي يقوي العزيمة ويحرر الإرادة من الضعف البشري

ضبط النفس وكبح الغضب: الصيام مدرسة "الضبط الانفعالي"؛ ففي الحديث:  *

خب، فإن سابه أحد أو قاتله فليقل: إني "فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يص

 .[. هذا هو قمة التحرر من استبداد الغضب ورعونة النفس3صائم" ]

 :هيكلية المعسكر الرمضاني

 .القانون والمنهج: القرآن الكريم والسنة النبوية *

 .الرياضة البدنية والروحية: الصيام والامتناع الواعي *

 .))التراويحالترويح والسكينة: صلاة القيام  *

 .)رسوم التخرج: زكاة الفطر )التي تطهر الصائم وتجبر الخلل *

 ]4الفرحة والشهادة: يوم العيد، وهو يوم تسلُّم الجوائز وإعلان النجاح في الدورة ] *



[Image depicting Ramadan as a transformative spiritual 

academy] 

ي لا يقُهر؛ لأنه تعلم كيف يستغني بالله إنَّ هذا المعسكر هو الذي يصنع الإنسان الذ

عن كل ما سواه. وبذلك يكون رمضان هو الأداة العملية لتحرير العقل من "الجمود" 

الذي تفرضه العادات، ومن "التقليد" الذي يفرضه المجتمع، لينطلق العبد حراً، 

 53.]5عفيفاً، ومستغنياً بخالقه ]

 

 ))ثانيا((: استثمار الدورة في معركة التحرير((

 

 

 .ثانياً: كيفية الاستفادة من "مخرجات المعسكر" في واقع العقل والروح

دورة رمضان التدريبية لا يقُاس بمجرد الجوع والعطش، بل بمدى إنَّ النجاح في 

القدرة على استخدام "عضلات الإرادة" التي تم بناؤها في مواجهة قيود التيه 

 :البشري

 :مواجهة "الاستبداد" بسلاح الاستغناء .1

المستبد يعتمد دائماً على حاجة الناس )للطعام، للمال، للأمان( لاستعبادهم. وفي 

ن، يتدرب المسلم على "الاستغناء بالله"؛ فحين يترك طعامه الحلال طاعةً لله، رمضا

فإنه يرسل رسالة لعقله الباطن: "من استغنى بالله عن حلاله، فهو عن حرام الجبابرة 

ومنحهم أغنى". الصيام يكسر "رهبة الحاجة" التي هي مدخل الاستبداد، ويصنع 

 .]1مقابل لقمة عيش ] إنساناً حراً لا يقبل الدنية في دينه

 :"تفنيد "الإلحاد" ببرهان "الفطرة الحية .2

الإلحاد المادي يحاول تصوير الإنسان كآلة بيولوجية تتحكم فيها الغرائز. رمضان 

يأتي لينسف هذه المادية؛ فالصائم يثبت بفعله أنَّ "الروح" هي التي تقود "المادة". 

"دليل شهودي" على وجود الخالق شعور الجوع مع الامتناع الإرادي هو أعظم 

ك؛ فالعقل يدرك في لحظات الصفاء الصومي أنَّ القوانين الفيزيائية )الجوع =  المحر 

أكل( تنحني أمام الأمر الإلهي. هذا "التعلق بالعفة" والترفع عن المادة هو الرد 

 .]2العملي على تأليه المادة ]

 :"كسر "الجمود والتقليد" بمرونة "الاجتهاد .3

                                         
53

 .المؤسس لهدف "التقوى" من الصيام؛ وهي النص 183سورة البقرة: آية  [1] 
 .ابن القيم، "مدارج السالكين": في شرح مقام التقوى وكيف أنها تحرر العقل من رؤية الأغيار [2]
 .متفق عليه )البخاري ومسلم(؛ وهو الدستور الأخلاقي للصائم في مواجهة الاستفزازات [3]
 .، والعيد فرحتها"؛ وهذا ربط بديع بين العبادة والحالة النفسيةمستلهم من رؤيتنا "الصوم رياضتها، والقيام ترويحها [4]
 .الغزالي، "إحياء علوم الدين": في بيان أسرار الصوم وكيف أنه يكسر الشهوات التي هي أسلحة الشيطان [5]



الجمود هو التكرار الآلي للأفعال دون وعي. رمضان "يخُلخل" رتابة الحياة؛ فيغير 

مواعيد الطعام، والنوم، والعمل. هذه المرونة تجبر العقل على الاستيقاظ من 

"غيبوبة العادة". فإذا استطاع الإنسان تغيير عاداته البدنية في شهر، فإنه قادر على 

قله من "التقليد" الأعمى للموروثات الباطلة، تغيير عاداته الفكرية وتحرير ع

 54.]3والانتقال إلى "الاجتهاد" في فهم مراد الله ]

[Table: Transformations of the Mind in the Ramadan Camp] 

 | الحالة قبل رمضان | مخرج التدريب الرمضاني | النتيجة في واقع الحياة |

|---|---|---| 

 | لتقوى )يقظة الوعي( | عقل ناقد ومبصرالجمود )أسر العادة( | ا |

 | الاستبداد )ذل الحاجة( | الاستغناء )عزة العبادة( | إنسان حر وشجاع |

 | الإلحاد )طغيان المادة( | الروحانية )سيادة الوحي( | يقين متصل بالخالق |

 

 ))ثالثا: فرحة العيد.. شهادة التخرج وإعلان النصر((

 

 

 .الجائزة الكبرى ورمز السيادة الروحية ثالثاً: العيد..

إذا كان رمضان هو "المعسكر التدريبي"، فإنَّ العيد هو "حفل التخرج" المهيب. 

فرحة العيد في الإسلام ليست فرحة "انفلات" من العبادة، بل هي فرحة "الانتصار" 

ه، بعد أن على قيود النفس والمادة. إنه اليوم الذي يتوج فيه الإنسان ملكاً على رغبات

أثبت طوال شهر كامل أن روحه هي التي تقود جسده، وأن أمره بيد خالقه لا بيد 

 .]1غريزته ]

 :فلسفة الفرح في العيد

فرحة الاستغناء والكمال: يفرح الصائم لأنه اجتاز "دورة التقوى" بنجاح. هذه  *

وعقل  الفرحة هي رد عملي على "الجمود"؛ فالمسلم يخرج من العيد بروح متجددة،

قد غسلته أنوار القيام، ونفس قد هذبها الصيام. إنه يفرح لأنه تحرر من "ثقل 

 ."الأرض" ليحلق في "سماء الروح

شهادة التخرج )الجائزة(: يسُمى يوم العيد في السماء "يوم الجائزة". فحين يخرج  *

فريضته المسلمون لصلاة العيد، يباهي الله بهم ملائكته، ويشهدون أن عباده قد أدوا 

                                         
54

  
 .ت النفس، وهو ما يؤهل لقول "لا" لكل طاغوتمستلهم من رؤيتنا حول "الاستبداد": فالصيام هو تمرين على قول "لا" لشهوا [1]
ابن القيم، "الفوائد": "القلب يمرض كما يمرض البدن وشفاؤه في التوبة، ويصدأ كما تصدأ المرآة وجلاؤه في الذكر، ويعرى كما  [2]

 .يعرى الجسم وزينته التقوى"، والصوم يجمع كل ذلك
 .ر المجاهدة )والصيام رأسها( في كشف حجاب التقليد عن العقلالغزالي، "المنقذ من الضلال": في حديثه عن دو [3]



وخرجوا يرجون جائزته. هذه "الشهادة الربانية" هي أعلى وسام يحصل عليه 

"الإنسان الخليفة"، وهي التي تمنحه الثقة لمواجهة استبداد البشر بيقين العبودية لله 

 .]2وحده ]

فرحة الوحدة والمساواة: يتجلى في العيد "السلم المجتمعي" الذي أسسته زكاة  *

قير يلبسان الجديد ويأكلان الطيب، مما يذيب الفوارق الطبقية الفطر؛ فالغني والف

التي يقتات عليها الاستبداد. العيد هو "تظاهرة إيمانية" تؤكد أنَّ الأمة جسد واحد، 

 .]3وأنَّ قوتها في تراحمها لا في تصادمها ]

[Image showing a community of diverse Muslims celebrating 

Eid together in joy and unity] 

 الخلاصة: ما بعد المعسكر

لا تنتهي مهمة معسكر رمضان بانتهاء يوم العيد، بل يبدأ التطبيق العملي. فالإنسان 

الذي انضبط في "رياضة الصوم"، وتروح بـ "صلاة القيام"، وتطهر بـ "زكاة 

 الفطر"، يجب أن يخرج للمجتمع "إنساناً قرآنياً"؛ يحارب الجمود بعلمه، ويواجه

الاستبداد بحريته، ويدحض الإلحاد بيقينه. العيد هو نقطة الانطلاق لبناء حضارة 

 55.]4"تكريم الإنسان" التي بدأت بـ "اقرأ" وانتهت بـ "عتق الرقاب" ]

 

 

  خاتمة الكتاب

 

ت الوجود الإنساني؛ وهي الحمد لله الذي أتمَّ لنا بفضله هذا الطواف حول أسمى غايا

الحرية بالعبودية لله. لقد حاولنا في فصول هذا الكتاب أن نكشف النقاب عن الزيف 

الذي يحيط بالعقل البشري حين يستسلم لقيود المادة )الإلحاد( أو قيود البشر 

)الاستبداد( أو قيود الماضي )الجمود والتقليد(. وانتهينا إلى أنَّ الإسلام ليس مجرد 

 ."، بل هو "منهج تحرير" يبدأ من "اقرأ" وينتهي بـ "العتق من النارطقوس

 أولاً: نتائج البحث

 :من خلال رحلتنا في محاور الكتاب، خلصنا إلى النتائج الجوهرية التالية

التكريم الإلهي هو أصل الوجود: إنَّ الإنسان خُلق "خليفة"، وهذا الاستخلاف  *

دة، وأي محاولة لسلب هذه الحرية هي اعتداء يقتضي استقلال العقل وحرية الإرا

 .على المشيئة الإلهية

                                         
55

ا يَجْمَ 58سورة يونس: آية  [1]  مَّ ِ وَبِرَحْمَتِهِ فبَِذلَِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ م ِ  .{عوُنَ : }قُلْ بِفَضْلِ اللََّّ
 .مستلهم من رؤيتنا: "فرحتها وشهادتها يوم العيد"؛ فالعيد هو "الصك الإلهي" بالنجاح في معركة التحرير النفسي [2]
 .الغزالي، "إحياء علوم الدين": في فقه العيد وكونه شكراً على تمام النعمة لا بطراً بالمعصية [3]

 ."المصلى ومناداة الملك لهم: "ارجعوا راشدين فقد غُفرت ذنوبكم التذكرة" للقرطبي: في بيان حال المؤمنين عند" [4]



وحدة التهديد: اكتشفنا أنَّ "الإلحاد" و"الاستبداد" وجهان لعملة واحدة؛ كلاهما  *

 .(يسعى لقطع صلة العبد بخالقه ليجعله أسيراً )إما للمادة أو للطاغوت

الإسلامية، وخاصة الصيام،  رمضان "معمل" صناعة الأحرار: أثبتنا أنَّ العبادات *

هي "دورات تدريبية" لكسر الجمود والتعود على الاستغناء، مما يصنع إنساناً عصياً 

 .على الاستعباد

تكامل "السلب والإيجاب": إنَّ تحرير العقل يتطلب "سلباً" )ترك التقليد والتبعية(  *

 .العبادات الشاملة و"إيجاباً" )الاتصال بالوحي والاجتهاد(، وهو ما تمثله منظومة

 ثانياً: توصيات الكتاب

 :بناءً على هذه النتائج، نضع بين يدي القارئ والأمة التوصيات التالية

إحياء روح "اقرأ": ندعو إلى الانتقال من "التلقين والتقليد" إلى "التفكر  *

قداً والاجتهاد". يجب أن يعُاد بناء العقل المسلم ليكون قارئاً للكون بعين الوحي، نا

 .للموروث الذي يخالف الفطرة

التحرر من "المبرراتية": نوصي برفض الفلسفات التي تبرر الجمود أو تشرعن  *

الاستبداد تحت عباءة الدين أو العقل، والتمسك بـ "الحنيفية" التي تميل عن كل باطل 

 .نحو الحق المحض

مع حريته استحضار "فلسفة العتق" في السلوك: نوصي بأن يتعامل المسلم  *

الشخصية والسياسية والفكرية كـ "أمانة" لا يجوز التفريط فيها؛ فالذي يرجو العتق 

 .من نار الآخرة يجب أن يحرر نفسه من نيران الظلم في الدنيا

التربية بالخلوة والتحنث: نوصي بضرورة تخصيص "مساحات زمنية" للخلوة  *

ة المعاصرة، لتجديد الصلة بالنفس )على نهج غار حراء( بعيداً عن صخب المادي

 .بالخالق وترميم الفطرة

 :كلمة أخيرة

إنَّ تحرير العقل هو معركة مستمرة، والقرآن هو السلاح الأكبر فيها. فإذا أدرك 

 .الإنسان قيمة "التكريم الإلهي" له، سقطت أمام عينيه كل أصنام المادة والبشر

 

  تم بحمد الله وتوفيقه

 2026/1/31في 

 

 

 

 



 

 

  الفهرس التفصيلي الختامي                               

موزعاً على الصفحات )تقديرياً لتوضيح التسلسل( ليشمل كافة الجوانب التي 

 :صغناها

 فهرس المحتويات

 | رقم الصفحة | اسم الموضوع |

|---|---| 

 | المقدمة: فلسفة الانعتاق من الأغلال الأربعة | 1 |

 )| المحور الأول: محور الانتصار )العبادة القتالية | 5 |

 | أولاً: معركة الذات وكسر قيود الشهوة والنزوة | 7 |

 | ثانياً: هزيمة الغواية وإحباط مخططات إبليس | 12 |

 )| شهر الحركةثالثاً: محاربة العجز والكسل )رمضان  | 18 |

 | رابعاً: التمكين التاريخي والانتصارات الكبرى في رمضان | 25 |

 )| المحور الثاني: العبادة الجامعة )الجسر بين الروح والنص | 35 |

 )| أولاً: صفاء التزكية والربانية )البعد الروحي | 37 |

 )| ثانياً: انضباط الاتباع والمرجعية السلفية )البعد النصي | 45 |

 | ثالثاً: التوازن الذهبي بين حال الروح وصحة الاتباع | 52 |

 )| المحور الثالث: تكامل العبادات )فلسفة السلب والإيجاب | 60 |

 )| أولاً: فلسفة الترك )الصيام كأداة لبناء إرادة الرفض | 62 |

 | ثانياً: التراويح والارتباط بدستور الوحي | 70 |

 | طر والمسؤولية الاجتماعية والعدالةثالثاً: زكاة الف | 78 |

 | رابعاً: العمرة الرمضانية وتجديد العهد مع الخالق | 85 |

 )| المحور الرابع: ميلاد الإسلام )الخلوة والوحي | 95 |

 )| أولاً: الاعتكاف والتحرر من ضجيج المادة )العودة لحراء | 97 |

 | د للأمةثانياً: ليلة القدر وميلاد المصير الجدي | 105 |

 | ثالثاً: فقه تحري الليلة المباركة وعلاماتها اليقينية | 112 |

 | رابعاً: قرآن التحرير ودوره في دحض الجمود والتقليد | 120 |

 )| المحور الخامس: فقه العتق )أسمى صور الحرية | 130 |

 | أولاً: مفهوم العتق والفكاك من أسر النار | 132 |



 | الصراط السبعة وكيفية العبور الآمن ثانياً: قناطر | 140 |

| 148 |  ً  )| ثالثاً: ثلاثية المغفرة الرمضانية )إيماناً واحتسابا

 | رابعاً: ليلة الجائزة وتبديل سجلات الشقاء بالرضوان | 155 |

 )| المحور السادس: صناعة الإنسان الخليفة )الغاية النهائية | 165 |

 | (ريبي )التقوى، العفة، الاستغناءأولاً: معسكر رمضان التد | 167 |

 | ثانياً: الصيام كمنهج لمواجهة الاستبداد والإلحاد | 175 |

 | ثالثاً: ملامح الشخصية القيادية في مدرسة الصيام | 182 |

 | رابعاً: فرحة العيد.. إعلان السيادة الروحية وشهادة التخرج | 190 |

 | ميةالخاتمة: النتائج والتوصيات الختا | 200 |

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


