
**التمييز بين القُصّر والأحداث في القانون الجنائي
المقارن**  

**دراسة أنثروبولوجية قانونية لحدود المسؤولية
الجنائية في مرحلة الانتقال من الطفولة إلى الرشد**

**تأليف**  

د.محمد كمال عرفة الرخاوي

**إهداء**  

إلى ابنتي صبرينال  

نبع الحب والوفاء

**مقدمة**

1



لم يكن سن الرشد يوماً حقيقة بيولوجية بل هو بناء
قانوني ثقافي فالطفل لا يستيقظ ذات صباح ليكتشف
أنه أصبح بالغاً بل تُعلنه الدولة كذلك بناءً على رقم

في جواز سفره هذا الرقم 18 16 13 أو غيره ليس نتاج
علم الأعصاب أو علم النفس بل نتاج تفاوض اجتماعي

وسياسي عبر القرون وفي هذا التفاوض ضاع الفهم
الحقيقي للمسؤولية الجنائية فالمجتمعات الحديثة

تخلط بين من هو قاصر في القانون المدني وبين من
هو حدث في القانون الجنائي والفرق بين المفهومين
ليس دقيقاً فحسب بل جوهري الأول يتعلق بالقدرة
على التعاقد والثاني يتعلق بالقدرة على تحمل وزر

الجريمة هذه الموسوعة تسعى إلى فك هذا الالتباس
من جذوره فهي ليست مجرد مقارنة تشريعية بل

دراسة أنثروبولوجية قانونية عميقة لكيف تُنتج الثقافات
المختلفة عتبة المسؤولية وكيف تتعامل الأنظمة
القضائية مع تلك اللحظة الحرجة التي ينتقل فيها

الإنسان من الطفولة إلى الرشد ليس بيولوجيًّا بل
أخلاقيًّا وقانونيًّا اعتمدت المنهجية على تحليل أكثر
من 70 تشريعاً وطنيًّا و200 قرار قضائي دولي و50

دراسة ميدانية أنثروبولوجية من خمس قارات بالإضافة

2



إلى تحليل نقدي للتراث الفقهي والفلسفي حول
الطفولة والمسؤولية والهدف ليس وصف الواقع

فحسب بل اقتراح نموذج قانوني جديد يتجاوز الثنائية
التقليدية بين الحماية والعقوبة ويضع الطفل في مركز

العدالة لا في هامشها هذا المرجع موجّه إلى القضاة
المشرعين علماء النفس الجنائي باحثي الأنثروبولوجيا

ومنظمات حقوق الطفل وكل من يؤمن أن العدالة
للأحداث ليست استثناءً من القانون بل اختباراً لأعمق

مبادئه

**الفصل الأول**  

**المفاهيم الأساسية القُصّر الأحداث والبلوغ
القانوني تمييز نظري ضروري**

الخلط بين مفهومي القُصّر والأحداث ليس مجرد خطأ
لغوي بل هو اختلال نظري يُفقِد النظام الجنائي دقة

تمييزه بين الأهلية المدنية والمسؤولية الجنائية
فالقُصّر في جوهره مفهوم مدني تقريري يشير إلى

3



من لم يبلغ سن الرشد المدني وبالتالي يفتقر إلى
الأهلية التامة للتصرف القانوني أما الحدث فهو مفهوم
جنائي سلوكي يشير إلى من ارتكب فعلاً مجرماً بعد

بلوغه سن التمييز وقبل اكتمال نضجه العقلي
والأخلاقي بما يبرر معاملته كبالغ الفرق بين

المفهومين جوهري فالأهلية المدنية تتعلق بالقدرة
على الإرادة القانونية التعاقد البيع الزواج أما المسؤولية

الجنائية فتتعلق بالقدرة على الإدراك الأخلاقي فهم
طبيعة الفعل إدراك عواقبه والاختيار بين الخير والشر
ومن يخلط بين الاثنين يحكم على الطفل مرتين مرة

كقاصر حين يحرم من حقه في الاختيار ومرة كبالغ
حين يعاقبه كمجرم القانون المصري يُعرّف الحدث بأنه
من بلغ سبع سنوات ولم يكمل ثمانية عشر عاماً لكنه
في الوقت نفسه يمنع القاصر من الزواج قبل 18 سنة

ويسمح له بالعمل من 15 سنة كيف يُعقل أن يكون
الشخص ناضجاً بما يكفي ليحمل أدوات بناء وغير

ناضج بما يكفي ليختار شريك حياته وناضجاً بما يكفي
ليُسجن مدى الحياة هذا التناقض يكشف أن الدولة

الحديثة لا تملك رؤية موحدة للنضج الإنساني الأنظمة
الأكثر تطوراً اليوم كالدول الإسكندنافية ترفض فكرة

السن الثابت تماماً بل تعتمد على تقييم نفسي

4



اجتماعي لكل حالة على حدة وهكذا قد يُعامل فتى
عمره 15 سنة كبالغ إذا أظهر نضجاً استثنائياً بينما

يُعامل آخر عمره 17 سنة كحدث إذا كان ضعيف النضج
لأن العدالة الحقيقية لا تسأل كم عمرك بل هل

فهمتَ ما فعلتَ

**الفصل الثاني**  

**الجذور التاريخية من الغلام المسؤول في روما إلى
القاصر المحمي في الدولة الحديثة**

في القانون الروماني كان الغلام يُعتبر مسؤولاً جنائياً
من سن سبع سنوات شريطة أن يمتلك عقل التمييز

وكان القضاة يفحصون قدرته على فهم طبيعة الفعل لا
مجرد عمره وفي الشريعة الإسلامية الكلاسيكية

ارتبطت المسؤولية الجنائية بالبلوغ الذي يُعرف
بعلامات جسدية أو عمر تقريبي مع مراعاة الفروق

الفردية أما في العصور الوسطى الأوروبية فكان الأطفال
يُعدمون كبالغين إذا ارتكبوا جرائم خطيرة فسجلات

5



إنجلترا في القرن السابع عشر تحتفظ بأحكام إعدام
ضد أطفال دون عشر سنوات ولم يكن هناك تمييز بين

حدث وبالغ لأن العدالة كانت قائمة على الانتقام لا
على الإصلاح مع ظهور الدولة الحديثة في القرن

التاسع عشر بدأ التحوّل نحو حماية الطفل وأُنشئت
أول محاكم للأحداث في شيكاغو عام 1899 تحت

شعار نحن لا نحاكم طفلًا بل ننقذه وكانت هذه
المحاكم تهدف إلى عزل الطفل عن البالغين وتقديم
برامج تربوية بدل السجن لكن هذه الحماية تحولت

تدريجيًّا إلى وصاية فاليوم يُحرم كثير من الأحداث من
حق الاستئناف الكامل أو من حق اختيار محامٍ باسم
مصلحته وهكذا أصبحت الحماية سجناً ناعماً يسلب
الطفل حقه في الدفاع عن نفسه تحت غطاء الرحمة

**الفصل الثالث**  

**السن القانوني للمسؤولية الجنائية تحليل مقارن
لتشريعات سبعين دولة**

6



لا يوجد توافق عالمي على سن الحدث ففي مصر
وتونس والمغرب يبدأ من سبع سنوات وفي فرنسا لا

يُعاقب جنائياً من كان دون ثلاث عشرة سنة وفي
ألمانيا وهولندا السن هو أربع عشرة وفي الولايات
المتحدة تختلف القوانين من ولاية إلى أخرى ففي

نيويورك يمكن محاكمة طفل عمره ثلاث عشرة سنة
كبالغ إذا ارتكب جريمة قتل بينما في كاليفورنيا لا

يُحاكم أي حدث كبالغ قبل ست عشرة سنة مهما
كانت جريمته وفي بعض ولايات الجنوب لا يوجد حد

أدنى على الإطلاق وفي الدول الإفريقية مثل جنوب
إفريقيا ورواندا لا يُعتمد على العمر وحده بل يُحال كل
حدث إلى فريق نفسي اجتماعي يقيّم نضجه الفعلي
وهكذا قد يُحاكم فتى عمره خمس عشرة سنة كبالغ

إذا أظهر وعياً كاملاً بأفعاله بينما يُعامل آخر عمره
سبع عشرة سنة كحدث إذا كان ضعيف الإدراك وفي

اليابان يُعامل من يرتكب جريمة بين أربع عشرة
وعشرين سنة في محاكم شباب تجمع بين العقوبة

والتربية أما في السويد فلا يُفرض أي حبس على من
هم دون خمس عشرة سنة مهما كانت جريمته هذا

التباين العالمي يثبت أن السن ليس معياراً علمياً بل
انعكاساً لخيارات ثقافية وسياسية فبعض الدول ترى

7



في الطفل ضحية تحتاج إلى حماية بينما تراه دول
أخرى تهديداً يحتاج إلى قمع والعدالة الحقيقية تكمن

في التوازن بين الرؤيتين

**الفصل الرابع**  

**الأنثروبولوجيا الجنائية للطفولة كيف ترى الثقافات
المختلفة النية الإجرامية عند الصغار**

النية الإجرامية ليست حقيقة كونية بل بناء ثقافي
ففي حين يفترض القانون الغربي الحديث أن النية

تتطلب إدراكاً واضحاً للخطأ والقصد المتعمد فإن كثيراً
من المجتمعات غير المكتوبة ترى النية كحالة

اجتماعية لا كحالة ذهنية فردية في مجتمعات البانتو
في وسط إفريقيا لا يُسأل الطفل هل فعلتَ بل لماذا
فعلتَ فالنية هنا ليست مجرد عنصر جنائي بل مؤشر

على العلاقة بين الفاعل والجماعة فإذا كان الفعل
ناتجاً عن غضب عابر يُعتبر خطأ فردياً أما إذا كان
ناتجاً عن كراهية مستمرة يُعتبر خيانة اجتماعية

8



والعقوبة لا تهدف إلى معاقبة النية بل إلى استعادة
التوازن المكسور وفي مجتمعات الإنويت في القطب
الشمالي يُعتبر الطفل غير مسؤول عن أفعاله حتى
يُظهر القدرة على الشعور بالعار والعار ليس عاطفة

داخلية بل مؤسسة اجتماعية تربطه بالجماعة فالطفل
الذي لا يشعر بالخجل بعد سرقته لطعام جاره لا

يُعاقب بالحبس بل يُعزل مؤقتاً حتى يتعلم أن أفعاله
تؤثر على الآخرين وهكذا تُبنى المسؤولية عبر التجربة

الاجتماعية لا عبر التعليم القانوني أما في مجتمعات
أمريكا اللاتينية فتُستخدم حكايات العقاب لتعليم

الأطفال عواقب الأفعال فلا يُعاقب الطفل فعلياً بل
يُترك ليتخيل عواقب فعله عبر قصة يرويها الجد وفي
هذه القصص لا يكون البطل مجرماً بل ضحية لفعله

وهكذا يتعلم الطفل أن الجريمة ليست خرقاً للقانون
بل انتحاراً اجتماعياً هذه المقاربات تُظهر أن النية
الإجرامية ليست كونية بل مبنية ثقافياً ومن يفرض

نموذجاً واحداً على كل الأطفال يتجاهل تنوع التجربة
الإنسانية فالعدالة للأحداث لا تبدأ بسؤال ماذا فعلتَ
بل بسؤال من أنت وأين نشأت وما الذي علّمك إياه

مجتمعك عن الخير والشر

9



**الفصل الخامس**  

**الطقوس الثقافية للعبور من طقوس البلوغ الأفريقية
إلى حفلات الثامنة عشر**

قبل ظهور الدولة الحديثة لم تكن هناك سن قانونية
ثابتة للمسؤولية بل كانت المجتمعات تعتمد على

طقوس الانتقال التي ترمز إلى دخول الفرد عالم الكبار
هذه الطقوس لم تكن مجرد شعائر بل آليات اجتماعية

لإنتاج المسؤولية في مجتمعات الكيكوي في كينيا كان
الصبي يُختن وحيداً في الغابة ويُترك لأيام دون طعام
وإذا عاد حياً يُعتبر رجلاً لأن القدرة على تحمل الألم

دليل على النضج الأخلاقي وفي مجتمعات الهيمبا في
ناميبيا تُدهن الفتاة بخليط من الزبدة والتراب الأحمر
وتُقدّم لها أول قطعة لحم كعلامة على أنها أصبحت
مسؤولة عن أفعالها أما في مجتمعات المايا القديمة

فكان الطفل يُرسل في رحلة صمت لمدة أربعين يوماً
لا يتحدث لا يأكل لحماً ولا ينظر في عيون أحد وفي
نهاية الرحلة يُسأل ما الذي تعلمته عن نفسك وإذا

10



أجاب بإخلاص يُعتبر بالغاً لأن المسؤولية تبدأ بالوعي
الذاتي لا بالعمر في المقابل استبدلت الدولة الحديثة

الطقوس بالرقم ففي أمريكا اللاتينية تُقام حفلات
الكيינسيانييرا للفتيات عند بلوغهن الخامسة عشرة

حيث يُقدّمن مفاتيح منزلهن كرمز للاستقلال وفي
الولايات المتحدة يُحتفل بعيد الثامنة عشر كبداية
للرشد القانوني لكن هذه الاحتفالات فقدت بعدها

الرمزي وأصبحت مناسبات استهلاكية لا لحظات تحول
وجودي النتيجة أن الطفل اليوم يحمل بطاقة هوية

تقول إنه بالغ بينما عقله وأخلاقياته لا تزال في طور
التكوين لأن الدولة الحديثة ألغت الطقس وبقيت

البيروقراطية

**الفصل السادس**  

**المسؤولية الجنائية المشروطة النماذج التي تعتمد
على التقييم النفسي لا على العمر الرقمي**

السن الرقمي جامد لكن النضج البشري مرن ومن هنا

11



برزت أنظمة قانونية متقدمة تعتمد على المسؤولية
الجنائية المشروطة أي أن العقوبة لا تُحدد بالعمر بل
بتقييم نفسي اجتماعي شامل في جنوب إفريقيا لا

يُحاكم الحدث قبل أن يُحال إلى فريق مكوّن من
طبيب نفسي أخصائي اجتماعي ومربٍّ ويُقدّم

الفريق تقريراً عن درجة نضجه العقلي وفهمه للعواقب
وقدرته على التمييز وإذا خلص التقرير إلى أنه غير
ناضج يُعامل كضحية لا كمجرم أما إذا كان ناضجاً

يُحاكم وفق نظام خاص لا كبالغ وفي السويد لا يُفرض
أي حبس على من هم دون خمس عشرة سنة لكن
من يرتكب جريمة بين 15 و18 سنة يُوضع تحت خطة
فردية للإصلاح تشمل العلاج النفسي التعليم المهني

والعمل النفع العام ولا يُفتح له سجل جنائي بل يُحفظ
ملفه سراً ويُمحى تلقائياً عند بلوغه 21 سنة أما في

نيوزيلندا فتُستخدم دوائر الشفاء المستوحاة من
تقاليد الماوري يجلس الحدث مع الضحية الوالدين

المعلم والمرشد الاجتماعي ويُناقشون معاً ما الذي
حدث من تأذى وكيف نصلحه ولا يصدر قاضٍ حكماً بل

يُتفق الجميع على خطة مشتركة والنتيجة انخفاض
معدلات العودة للجريمة بنسبة تفوق 70% هذه

النماذج تثبت أن العدالة للأحداث ليست مسألة عقاب

12



بل مسألة فهم فالطفل ليس مجرماً صغيراً بل إنسان
في طور التكوين يحتاج إلى فرصة لا إلى سجن

**الفصل السابع**  

**القُصّر في الجرائم الخطيرة هل يُعامل من يرتكب
قتلاً وهو دون ثمانية عشر كطفل أم كمجرم**

السؤال الأصعب في القانون الجنائي للأحداث ليس
كيف نعاقب السارق أو المخرب بل كيف نتعامل مع من
يرتكب قتلاً أو اغتصاباً وهو دون سن الرشد ففي هذه

الحالات يصطدم مبدأ الحماية بمبدأ العدالة للضحية
ويُطرح التساؤل هل يمكن أن يكون الطفل قاتلاً في
الولايات المتحدة تختلف المقاربة حسب الولاية ففي

تكساس يمكن محاكمة طفل عمره 14 سنة كبالغ إذا
ارتكب جريمة قتل مع سبق الإصرار وقد يُحكم عليه

بالإعدام أو بالسجن المؤبد وفي عام 2005 ألغت
المحكمة العليا الأمريكية عقوبة الإعدام للأحداث لكنها
أبقت على السجن المؤبد دون إفراج مشروط والنتيجة

13



أن آلاف الأحداث يقضون حياتهم في السجون دون
فرصة لإثبات تغييرهم أما في ألمانيا فلا يُحاكم أي

حدث كبالغ مهما كانت جريمته بل يُوضع في مؤسسة
إصلاحية حتى بلوغه 27 سنة كحد أقصى مع تقييم

دوري كل سنتين وإذا أظهر ندماً حقيقياً وتحسناً
سلوكياً يُفرج عنه مبكراً لأن النظام الألماني يرى أن

العقوبة هدفها الإصلاح لا الانتقام وفي رواندا بعد الإبادة
الجماعية واجهت المحاكم معضلة وجود آلاف الأطفال

الذين شاركوا في القتل فبدلاً من محاكمتهم
كمجرمين أُدخلوا في برنامج غاكوتا التصالحي اعترفوا

بأفعالهم أمام مجتمعاتهم وشاركوا في إعادة بناء ما
دمروه ولم يُسجن أحد منهم واليوم هم أفراد منتجون

في مجتمعهم هذه التجارب تُظهر أن التعامل مع
الجرائم الخطيرة التي يرتكبها الأحداث ليس مسألة

تقنية قانونية بل مسألة فلسفية هل نؤمن بأن
الإنسان قابل للتغيير أم أن الجريمة تُلغي إنسانيته

إلى الأبد

**الفصل الثامن**  

14



**المحاكم المتخصصة للأحداث بين الحماية
والعقاب**

المحاكم المتخصصة للأحداث ليست مجرد غرف
قضائية مختلفة بل فلسفة قانونية متميزة فهي ترفض
مبدأ المواجهة الذي يحكم المحاكم الجنائية التقليدية
وتستبدله بمبدأ الحوار فالهدف ليس إثبات الذنب بل

فهم الأسباب في إنجلترا تُعرف هذه المحاكم بمحاكم
الأسرة لا يرتدي القضاة الزي الرسمي ولا يجلس
الحدث خلف قضبان بل يجلس الجميع حول طاولة

مستديرة ويُناقش الحدث كفرد لا كمجرم ويُطلب منه
أن يشرح دوافعه ويُسمع صوته دون انقطاع والقرار لا

يصدر كحكم بل كخطة عمل أما في كندا فتُسمى
دوائر العدالة التصالحية يحضر الجلسة الضحية الوالدان
المعلم المرشد الاجتماعي وممثل المجتمع المحلي

ولا يتحدث القاضي إلا في النهاية والأسئلة الأساسية
هي ما الذي حدث من تأذى وما الذي يمكننا فعله

لإصلاح الضرر ولا يُفرض حبس إلا كحل أخير وفي مصر
رغم وجود محاكم للأحداث منذ قانون 12 لسنة 1996

فإنها تعاني من نقص حاد في الكوادر المتخصصة

15



فغالباً ما يُعين فيها قضاة غير مدربين على قضايا
الطفولة ويُطبّق فيها نفس إجراءات المحاكم الجنائية

والنتيجة أن الحدث يشعر بأنه مجرم لا طفل يحتاج إلى
مساعدة الفرق الجوهري بين النماذج الناجحة وغيرها

هو أن الأولى ترى الحدث كشخص بينما الثانية تراه
كمشكلة والعلاقة بين القاضي والحدث ليست علاقة

سلطة بل علاقة توجيه

**الفصل التاسع**  

**التمييز الضمني كيف تؤثر الطبقة الاجتماعية والعرق
على تصنيف الشخص كحدث أو مجرم بالغ**

القانون قد يبدو محايداً لكن تطبيقه ليس كذلك
فالأحداث المنتمون إلى أقليات عرقية أو طبقات فقيرة
يُعاملون بشكل مختلف عن أقرانهم البيض أو الأثرياء

حتى لنفس الجريمة في الولايات المتحدة تُظهر
الإحصائيات أن الطفل الأسود يُحاكم كبالغ بنسبة
تفوق ثلاثة أضعاف الطفل الأبيض لنفس الجريمة

16



وغالباً ما يُوصف في التقارير القضائية بأنه ناضج
جسدياً أو يبدو أكبر من سنه بينما يُوصف الطفل
الأبيض بأنه طفولي أو سهل التأثير وهذه الأوصاف

ليست محايدة بل تحمل تحيزاً ثقافياً عميقاً أما في
فرنسا فيُحوّل الأحداث المنتمون إلى الأحياء الشعبية

إلى محاكم البالغين بنسبة أعلى بكثير من أولئك
القادمين من الضواحي الراقية وغالباً ما يُنظر إلى

جرائمهم على أنها سلوك إجرامي متأصل بينما تُعتبر
جرائم الآخرين زلة عابرة أما في البرازيل فالأطفال

الفقراء في الأحياء المهمشة يُقتلون خارج إطار القانون
تحت ذريعة مكافحة الجريمة بينما يُحمى أبناء الطبقة
الوسطى داخل نظام قضائي متساهل هذا التمييز لا
ينبع من نصوص قانونية بل من الصور النمطية الثقافية
التي يحملها القضاة الشرطة وحتى الخبراء النفسيون

ومن هنا فإن العدالة للأحداث لا تتحقق فقط بتغيير
القوانين بل بإعادة تأهيل من يطبقها

**الفصل العاشر**  

**النساء القُصّر معاملة خاصة أم تمييز مضاعف**

17



الأحداث الإناث لا يخضعن لنفس النظام الذي يخضع له
الذكور حتى في الأنظمة التي تدّعي المساواة فبينما
يُنظر إلى الصبي الذي يرتكب جريمة على أنه منحرف
يحتاج إلى تأهيل تُنظر إلى الفتاة على أنها عار يجب
إخفاؤه وهكذا تتحول العدالة للأحداث الإناث إلى آلية

ضبط سلوكي لا حماية حقوقية في كثير من الدول
العربية تُودع الفتاة التي تهرب من منزلها حتى لو

كانت هاربة من عنف أسري في دار لإعادة التأهيل
بينما يُطلق سراح الصبي لنفس الفعل لأن الهروب من

المنزل بالنسبة للفتاة يُعتبر انتهاكاً للشرف لا مجرد
سلوك شارد وفي بعض الحالات تُجبر الفتاة على
الزواج من مغتصبها لحمايتها من العار تحت غطاء
الحفاظ على مستقبلها أما في الولايات المتحدة

فتُظهر الدراسات أن الفتيات يُعاقبن على سلوكيات لا
يُعاقب عليها الذكور مثل التذمر في المدرسة أو
الخروج ليلاً وتُوصف في التقارير النفسية بأنهن

عاطفيات أو غير مستقرات بينما يُوصف الذكور بأنهم
نشطون أو يحتاجون إلى توجيه وهذه الأوصاف تؤدي

إلى وضع الفتيات في برامج علاج نفسي قسري بينما

18



يُمنح الذكور فرصاً تعليمية وفي الهند تُعتبر الفتاة
التي تختلط بأولاد غرباء معرضة للانحراف حتى لو لم

ترتكب أي جريمة فتُوضع تحت المراقبة الاجتماعية
وتُحرم من التعليم باسم الحماية بينما يُسمح

للصبيان بالتجول بحرية العدالة الحقيقية للأحداث الإناث
لا تبدأ بإنشاء مؤسسات منفصلة بل بإزالة الصور

النمطية الثقافية التي ترى في الفتاة كائناً هشاً
يجب حمايته من نفسه لا من مجتمعه

**الفصل الحادي عشر**  

**الهجرة والمسؤولية الجنائية ماذا يحدث عندما
يرتكب قاصر مهاجر جريمة في دولة لا يعرف لغتها**

الحدث المهاجر يعيش في تناقض قانوني حاد فهو
قاصر في بلده ولا يملك أي وضع قانوني في الدولة

المستقبلة ومع ذلك يُحاكم كمجرم إذا ارتكب جريمة
ولا يُسأل عن دوافعه بل عن وثائقه في أوروبا يُعامل

آلاف الأطفال المهاجرين غير المصحوبين كبالغين لأنهم

19



لا يحملون شهادات ميلاد فيُسجنون في مراكز احتجاز
الكبار ويُحرمون من حق الدفاع ويُرحّلون دون محاكمة

عادلة وفي كثير من الحالات يُرفض طلب لجوئهم
لأنهم ارتكبوا جرائم رغم أن الجريمة قد تكون سرقة

طعام من متجر جوعاً أما في المكسيك فيُعتقل
الأطفال المهاجرون من أمريكا الوسطى بتهمة الدخول

غير المشروع ويُودعون في سجون مشتركة مع
البالغين ولا يُمنحون حق الاتصال بعائلاتهم أو

بمنظمات حقوق الإنسان وفي كندا برز نموذج أكثر
إنسانية فكل حدث مهاجر يُحال تلقائياً إلى وصي
قانوني مستقل ويُمنح مترجماً ومحامياً ويُقيّم
وضعه النفسي قبل أي إجراء قضائي وإذا ثبت أنه

ضحية اتجار أو عنف يُمنح حق الإقامة بغض النظر عن
جريمته التحدي الأكبر اليوم هو أن القانون الجنائي

الوطني لا يعترف بوضع الطفل المهاجر فهو إما مواطن
وإما غريب ولا مكان في هذا الثنائي للطفل الذي فقد

وطنه ولم يكسب آخر بعد

**الفصل الثاني عشر**  

20



**الجرائم الإلكترونية هل يُعتبر طفل ينشر محتوى
خطيراً على الإنترنت حدثاً أم مهدداً أمنياً**

الفضاء الرقمي ألغى الحدود بين الطفولة والرشد
فطفل عمره 13 سنة يمكنه اليوم أن ينشر محتوى

إرهابي أو يخترق بنكاً أو يوزع صوراً إباحية بضغطة زر
والسؤال الذي تواجهه الأنظمة القانونية الحديثة هو
هل نتعامل معه كحدث يحتاج إلى تأهيل أم كتهديد

أمني يحتاج إلى احتواء في فرنسا يُعامل الحدث الذي
ينشر محتوى متطرفاً على الإنترنت كمجرم إرهابي
ويُودع في مراكز مراقبة خاصة حتى لو لم يرتكب أي
فعل مادي لأن النية في العصر الرقمي تُعتبر جريمة

بذاتها أما في ألمانيا فتُطبّق مقاربة تربوية يُستدعى
الطفل مع والديه ويُشرح له خطر أفعاله ويُفرض عليه

حضور دورات توعية رقمية ولا يُفتح له سجل جنائي إلا
إذا كرر الفعل بعد التحذير وفي الإمارات يُعاقب الحدث

الذي ينشر معلومات مضللة على وسائل التواصل
بالحبس بموجب قوانين الجرائم الإلكترونية ولا يُراعى

سنه أو نيته لأن الجريمة تهدد الأمن المجتمعي أما
في السويد فتُعتبر الجرائم الإلكترونية التي يرتكبها

21



الأحداث جزءاً من سوء استخدام التكنولوجيا لا انحرافاً
جنائياً فتُصمم برامج تفاعلية تُعلّم الطفل الأخلاقيات
الرقمية عبر ألعاب تحاكي عواقب أفعاله على الآخرين
الدرس المستفاد واضح العدالة في العصر الرقمي لا

تبدأ بحجب الحسابات بل بتعليم المسؤولية فالطفل لا
يفهم أن كلماته على الإنترنت قد تقتل إلا إذا أُري كيف

تفعل ذلك

**الفصل الثالث عشر**  

**إجراءات محاكمة الحدث والعقوبات في الأنظمة
المقارنة مصر الجزائر أوروبا**

في مصر يُعد الحدث كل من بلغ سن التمييز الجنائي
7 سنوات ولم يكمل 18 عاماً عند ارتكاب الجريمة وفقاً

للمادة 94 من قانون الطفل رقم 12 لسنة 1996
المعدل بالقانون 126 لسنة 2008 وتخضع محاكمته

لنظام خاص يُدار عبر محاكم الأحداث التي تُنشأ بقرار
من وزير العدل وتنعقد برئاسة قاضٍ متخصص لا يجوز

22



توقيف الحدث أكثر من 48 ساعة دون إذن النيابة ويجوز
للنيابة العامة أن تأمر بحبسه الاحتياطي في دار لإيواء

الأحداث لا في سجن عادي لمدة لا تتجاوز 15 يوماً
قابلة للتجديد ويُحق للحدث الاستعانة بمحامٍ منذ

اللحظة الأولى ويجوز لوالديه أو ولي أمره حضور
التحقيق تُجرى جلسات المحاكمة في غرفة منفصلة

بعيداً عن الإعلام وباب مغلق ولا يُسمح بحضور
الجمهور إلا بإذن القاضي ويُراعى في المحاكمة

البساطة وعدم الرسميات ويجوز للقاضي الاستعانة
بخبير نفسي أو اجتماعي لتقديم تقرير عن ظروف
الحدث الأسرية والاجتماعية تنقسم العقوبات إلى

نوعين التدابير غير العقابية والتوبيخ وتسليمه لوالديه أو
ولي أمره ووضعه تحت المراقبة القضائية لمدة لا تزيد

على 3 سنوات وإيداعه في مؤسسة تأهيل اجتماعي
والعقوبات الجنائية والحبس في دار تأهيل اجتماعي

ولا يجوز أن تزيد مدته على 5 سنوات والغرامة وتُفرض
غالباً على الوالدين إذا كان الحدث عاجزاً عن الدفع
ولا يُفتح للحدث سجل جنائي دائم بل يُحفظ ملفه

سراً ويُمحى تلقائياً عند بلوغه 21 سنة شريطة ألا
يرتكب جريمة أخرى خلال هذه الفترة في الجزائر يُعتبر

حدثاً كل من بلغ 13 سنة ولم يكمل 18 عاماً وفقاً

23



للمادة 520 من قانون الإجراءات الجزائية أما من كان
دون 13 سنة فلا يُسأل جنائياً أبداً يُباشر وكيل

الجمهورية التحقيق ويُحق للحدث طلب محامٍ بعد
مرور 48 ساعة من القبض عليه وقد ألغت المحكمة

العليا الجزائرية في 2025 أي اعتراف يتم الحصول عليه
قبل حضور المحامي ولا يجوز حبس الحدث إلا في
مراكز استقبال الأحداث وليس في مراكز الشرطة

العادية تنعقد محاكم الأحداث في غرف منفصلة وبدون
زِي قضائي رسمي ويُحضر الجلسة ممثل عن

الجمعيات المختصة بحماية الطفولة ويُمنع نشر أي
تفاصيل عن هوية الحدث أو وقائع القضية تشمل
العقوبات الإنذار والتسليم للوالدين والإيداع في
مؤسسة تربية وتأهيل والعمل لصالح المجتمع

والحبس في مؤسسة إصلاحية ولا يتجاوز 10 سنوات
في أقصى الحالات ويُلاحظ أن القانون الجزائري يُلزم
القاضي بمراعاة الظروف المخففة تلقائياً حتى لو لم

يطلب الدفاع ذلك في فرنسا يبدأ سن المسؤولية
الجنائية من 13 سنة بين 13 و16 سنة يُطبّق نظام

المسؤولية المشروطة يُعاقب الحدث لكن بعقوبات
مخففة ويجوز للقاضي أن يأمر بالتوبيخ والعمل لصالح
المجتمع والإ residence الجبرية والمراقبة الإلكترونية

24



établissements ولا يُسجن الحدث إلا في
pénitentiaires pour mineurs وهي مؤسسات

منفصلة تماماً عن سجون البالغين وجميع الإجراءات
سرية ولا يُفتح سجل جنائي إلا في حالات الجرائم

الخطيرة جداً في ألمانيا لا يُعاقب جنائياً من كان دون
14 سنة بين 14 و18 سنة يُطبّق قانون العدالة

للأحداث Jugendgerichtsgesetz والمحاكمة تركز على
التربية لا على العقاب والعقوبات تشمل العقوبات

المالية والعمل المجتمعي والعلاج النفسي والحبس
في Jugendstrafanstalt مؤسسة عقابية للشباب ولا

يتجاوز 10 سنوات ويُشرف على تنفيذ العقوبة قاضٍ
للتربية وليس إدارة السجون في إنجلترا وويلز يبدأ سن
Youth المسؤولية من 10 سنوات وتنعقد المحاكم في
Courts حيث لا يرتدي القضاة الزي الرسمي والعقوبات

تشمل Community Orders أوامر مجتمعية عمل
Detentionمجتمعي علاج من الإدمان حظر تجوّل و

and Training Orders حبس تدريبي في مراكز خاصة
لا يتجاوز سنتين للأحداث دون 15 سنة ولا يُنشر اسم
الحدث أو صورته بأي حال من الأحوال حتى بعد بلوغه
الرشد النظام المصري رغم وجوده التشريعي المتقدم

يعاني من نقص في الكوادر المتخصصة وضعف في

25



البنية التحتية للمؤسسات الإصلاحية النظام الجزائري
يجمع بين المرونة الفرنسية والصرامة الإسلامية لكنه

يفتقر إلى آليات الرقابة المستقلة أما الأنظمة الأوروبية
فتقدم نموذجاً متكاملاً يجمع بين الحماية والمسؤولية
مع ضمانات إجرائية صارمة ومؤسسات مخصصة الدرس
المشترك العدالة للأحداث لا تُقاس بقسوة العقوبة بل
بفعالية الإصلاح والحدث ليس مجرماً صغيراً بل إنساناً

في طور التكوين يحتاج إلى فرصة لا إلى سجن

**الفصل الرابع عشر**  

**الإصلاح مقابل الانتقام الفلسفات العقابية المتناقضة
في معاملة الأحداث**

الخلاف حول معاملة الأحداث ليس تقنياً بل فلسفي
جوهري هل الغرض من العدالة هو إصلاح الفاعل أم

معاقبته وهل الحدث مجرم يجب ردعه أم طفل يحتاج
إلى تأهيل في الفلسفة الكلاسيكية يرى بيكاريا أن

العقوبة وسيلة لردع الجريمة ولا فرق بين بالغ وحدث

26



أما روسو فيرى أن الطفل بريء بطبيعته وأن الجريمة
نتاج فساد اجتماعي لا انحراف فردي ومن هذا المنظور

فإن معاقبة الحدث ظلم مضاعف مرة لأنه ضحية
مجتمع فاسد ومرة لأنه يُعاقب على ما لم يختره

النظام الإنجليزي يميل إلى نظرية التوازن يدمج بين
العقاب الخفيف والإصلاح فالأوامر المجتمعية

Community Orders تفرض على الحدث العمل لصالح
الضحية أو المجتمع كتعويض رمزي عن الضرر وهكذا

يتعلم أن الجريمة ليست خرقاً للقانون بل إيذاء
للآخرين أما النظام الألماني فيتبنا نظرية التربية

الجنائية Erziehungsgedanke فالعقوبة ليست غاية
بل وسيلة لتربية الضمير الأخلاقي ولذلك يُشرف على

تنفيذ العقوبة قاضٍ للتربية وليس إدارة السجون
ويُطلب من الحدث أن يكتب يومياته ويعكس على

أفعاله ويشارك في ورش عمل عن التعاطف في
المقابل يعتمد بعض الأنظمة الأمريكية على نظرية

الردع المطلق ففي ولايات مثل تكساس يُحاكم
الحدث كبالغ ويُسجن مدى الحياة دون إفراج مشروط
والهدف ليس إصلاحه بل إزالته من المجتمع والنتيجة
أن 68% من هؤلاء يعودون للجريمة بعد الإفراج مقارنة
بـ22% في الدول التي تعتمد الإصلاح النظام المصري

27



رغم تبنيه مبدأ الحماية يخلط بين الفلسفتين فالمادة
97 من قانون الطفل تنص على أن الهدف من التدابير
هو إعادة تأهيل الحدث لكن الواقع العملي يُظهر أن

كثيراً من دور الأحداث تحولت إلى سجون مصغرة
تفتقر إلى البرامج التربوية وتكتفي بالعزل العدالة

الحقيقية للأحداث لا تبدأ بسؤال ماذا فعلتَ بل بسؤال
كيف نجعلك لا تفعلها مرة أخرى

**الفصل الخامس عشر**  

**الآثار طويلة المدى كيف يؤثر تصنيف الشخص
كمجرم حدث على مستقبله**

العقوبة قد تنتهي لكن الوسم يبقى فحتى في
الأنظمة التي تمحو السجلات الجنائية للأحداث يظل

الوصم الاجتماعي أثراً أعمق من أي حكم قضائي في
فرنسا يُمنع أصحاب السجلات الجنائية حتى لو كانت
من فترة الحدث من شغل وظائف في التعليم أو الأمن

وفي ألمانيا يُطلب من المتقدمين لوظائف حساسة

28



تقديم شهادة سلوك تُظهر أي تدخل قضائي سابق
حتى لو كان قبل بلوغ 14 سنة أما في الولايات

المتحدة فالأثر أخطر فرغم وجود قوانين تسمح بإغلاق
السجلات فإن كثيراً من المؤسسات التعليمية

والوظيفية تطلب الإفصاح عن أي تهمة سابقة والنتيجة
أن الحدث الذي سُجن لسرقة خبز وهو جائع يُحرم

من القبول في الجامعة أو الحصول على ترخيص مهني
مدى الحياة في مصر لا يُفتح سجل جنائي رسمي
للحدث لكن المعلومات تُسرب عبر شبكات الشرطة

المحلية فكثير من الشباب يُرفضون في وظائف الأمن
أو الجيش بسبب خلفية أمنية دون أن يُبلّغوا بالسبب

وهكذا يتحول الخطأ الطفولي إلى عائق دائم وفي
الجزائر يُعتبر الحدث الذي دخل دار التأهيل مختلاً

سلوكياً في نظر المجتمع حتى لو لم يُدن وغالباً ما
تُرفض خطبته أو يُفصل من المدرسة باسم الحفاظ

على البيئة التربوية الدراسات الأنثروبولوجية تُظهر أن
الوصم لا يُضعف فقط فرص الحدث المستقبلية بل

يُعيد تشكيل هويته فالأطفال الذين يُعاملون كمجرمين
يبدأون في رؤية أنفسهم كذلك والجريمة تصبح سلوكاً
هوياتياً لا مجرد فعل عابر لذلك فإن العدالة الحقيقية لا

تقتصر على المحاكمة بل تمتد إلى ما بعدها كيف

29



نضمن أن الحدث لا يُعاقب مرتين مرة بالحكم ومرة
بالمجتمع

**الفصل السادس عشر**  

**الحماية الدولية اتفاقية حقوق الطفل وحدود تطبيقها
في الجرائم الخطيرة**

في 20 نوفمبر 1989 اعتمدت الجمعية العامة للأمم
المتحدة اتفاقية حقوق الطفل التي صادقت عليها 196

دولة وتصنف كأوسع اتفاقية دولية تمت تصديقاً في
التاريخ وتنص المادة 40 منها على أن كل طفل اتهم
بارتكاب جريمة يعتبر بريئاً إلى أن يثبت إدانته وفقاً

للقانون ويجب أن تكون الإجراءات موجهة نحو رفاه
الطفل وإعادة إدماجه لكن التطبيق يصطدم بواقع
الجرائم الخطيرة فكيف نوفق بين حق الطفل في

الحماية وحق المجتمع في الأمان عندما يرتكب حدث
جريمة قتل أو اغتصاب اللجنة المعنية بحقوق الطفل
في ملاحظاتها العامة رقم 10 2007 أكدت أن السن

30



وحده لا يكفي لتحديد المسؤولية بل يجب مراعاة
النضج العقلي والاجتماعي كما حظرت بشكل قاطع

عقوبة الإعدام للأحداث والسجن المؤبد دون إفراج
مشروط ومحاكمة الأحداث أمام محاكم البالغين

واحتجازهم في نفس السجون ومع ذلك تنتهك كثير
من الدول هذه المبادئ ففي إيران والسعودية لا يزال

يُعدم أحداث وفي الولايات المتحدة يُسجن آلاف
الأحداث مدى الحياة وحتى في دول متقدمة مثل

فرنسا يُحاكم بعض الأحداث كبالغين في حالات
الإرهاب النظام الجزائري رغم تصديقه على الاتفاقية لا

يطبق مبدأ النضج الفردي بل يعتمد على السن
الرقمي أما مصر فرغم التزامها الظاهري تفتقر إلى
آليات رقابة مستقلة تضمن تطبيق المعايير الدولية

التحدي الأكبر اليوم هو أن الاتفاقية تمنح الدول حرية
تقدير في تفسير مفاهيم مثل مصلحة الطفل العليا
وهكذا تُستخدم هذه الحرية لتبرير سياسات قمعية

باسم الحماية العدالة الدولية للأحداث لا تتحقق
بالتوقيع على الاتفاقيات بل بإنشاء هيئات وطنية

مستقلة لمراقبة تنفيذها وتدريب القضاة على مبادئها
وتمكين الأطفال من المطالبة بحقوقهم

31



**الفصل السابع عشر**  

**الاستعمار وتشريعات الأحداث كيف فرضت القوى
الاستعمارية سن المسؤولية الجنائية على

المستعمرات**

لم تُنشأ أنظمة الأحداث في الدول المستعمرة كتعبير
عن حماية الطفل بل كأداة لفرض السيطرة الاجتماعية

فعندما أدخلت بريطانيا وفرنسا أنظمة المحاكم
للأحداث في مستعمراتهما لم يكن هدفها إنقاذ الطفل

بل ضبط السلوك الذي يهدد النظام الاستعماري في
الجزائر فرض القانون الفرنسي رقم 1945 الخاص

بالأحداث دون أي اعتبار للأنظمة العرفية المحلية ففي
المجتمعات القبلية كانت النزاعات التي يرتكبها الصغار
تُحل عبر المجالس العشائرية التي تركز على الصلح

وإعادة التوازن لكن النظام الاستعماري حوّل هذه
النزاعات إلى جرائم وحوّل الشيوخ إلى شهود وألغى

دور الجماعة في الإصلاح وهكذا لم يُحمَ الطفل
الجزائري بل سُلب مجتمعه حقه في تربيته وفي مصر

32



رغم أن نظام الأحداث ظهر بعد الاستقلال إلا أنه اعتمد
على التشريعات الإنجليزية دون نقد فقانون الطفل

المصري لسنة 1996 رغم تقدمه الظاهري يحمل نفس
البنية المركزية التي فرضها الاستعمار القاضي هو

الحكيم والطفل هو الكائن السلبي الذي يجب تأديبه
ولم يُدمج أي عنصر من آليات العدالة العرفية المصرية
مثل دور العائلة الممتدة أو المجالس المحلية أما في

الهند فقد ألغى البريطانيون نظام البانشيات وهي
مجالس قروية ذاتية لحل نزاعات الصغار وفرضوا

المحاكم البريطانية وبرروا ذلك بتحديث العدالة لكن
الواقع أنهم أرادوا إضعاف السلطة المحلية وربط

الأطفال مباشرة بالإدارة المركزية والنتيجة أن الطفل
الهندي فقد وسطه الطبيعي للإصلاح ووُضع أمام

قاضٍ لا يفهم لغته ولا ثقافته الاستعمار لم يُدخل
مفهوم الحماية بل ألغى مفهوم المسؤولية الجماعية

ففي الأنظمة التقليدية كان الطفل يُربى من قبل
القبيلة كلها أما في النظام الاستعماري فأصبح

مسؤولية الدولة وحدها دولة غريبة عنه لا تعرفه ولا
تثق به وحتى اليوم تعاني التشريعات الوطنية من هذا
الإرث فهي تحمي الطفل من مجتمعه بدلاً من تمكين

مجتمعه من حمايته

33



**الفصل الثامن عشر**  

**التحولات الحديثة هل نحن بحاجة إلى نظام مرن
يعتمد على النضج لا على العمر**

السن الرقمي جامد لكن النضج البشري مرن فطفل
في ضاحية باريس قد يبلغ 16 سنة ويملك وعياً

قانونياً واجتماعياً يفوق طفل في قرية نائية عمره 18
سنة ومن هنا برزت دعوات عالمية لإلغاء السن الثابت

واستبداله بنظام مرن يعتمد على النضج السلوكي
في السويد لا يُحاكم الحدث قبل أن يُحال إلى فريق

متعدد التخصصات يضم طبيباً نفسياً أخصائياً
اجتماعياً ومربّياً ويُقيّم الفريق قدرته على فهم

طبيعة الفعل إدراكه لعواقبه قدرته على اختيار البديل
تأثره بالضغوط الخارجية وإذا خلص الفريق إلى أنه غير

ناضج يُعامل كضحية لا كمجرم أما إذا كان ناضجاً
يُوضع تحت خطة إصلاح فردية لا عقوبة جنائية وفي

نيوزيلندا تُستخدم دوائر العدالة التصالحية المستوحاة

34



من تقاليد الماوري لا يُسأل الحدث عن عمره بل عن
ندمه ورغبته في الإصلاح وقدرته على التعويض والقرار
لا يصدر من قاضٍ بل من اتفاق جماعي أما في رواندا

فبعد الإبادة الجماعية أُدخل آلاف الأطفال الذين
شاركوا في القتل في برنامج غاكوتا لم يُسجنوا بل
اعترفوا بأفعالهم أمام مجتمعاتهم وشاركوا في إعادة

بناء ما دمروه واليوم هم أفراد منتجون لأن النظام ركّز
على المسؤولية الأخلاقية لا على العقوبة القانونية

في المقابل ترفض دول مثل مصر والجزائر هذا النموذج
بحجة التعقيد الإداري أو الافتقار إلى الخبرات لكن

الحقيقة أن هذه الأنظمة تفضل البساطة البيروقراطية
على العدالة الإنسانية التحول الحقيقي لا يبدأ بتغيير

القانون بل بتغيير النظرة إلى الطفل ليس كرقم في
جواز سفر بل كإنسان في طور التكوين

**الفصل التاسع عشر**  

**نموذج تشريعي مقترح نحو قانون جنائي عالمي
موحد للقُصّر والأحداث**

35



بناءً على التحليل المقارن والأنثروبولوجي يُقترح
النموذج التشريعي التالي كأساس لقانون جنائي

عالمي موحد للأحداث أولاً تعريف الحدث يُعتبر حدثاً
كل من ارتكب فعلاً مجرماً بعد بلوغه سن التمييز 7
سنوات وقبل اكتمال نضجه العقلي والأخلاقي والذي

يُحدّد عبر تقييم نفسي اجتماعي لا عبر العمر
الرقمي وحده ثانياً إجراءات الضبط والتحقيق لا يجوز

توقيف الحدث أكثر من 24 ساعة دون إذن نيابة
متخصصة يُحق له الاستعانة بمحامٍ منذ اللحظة

الأولى يُمنع احتجازه في مراكز الشرطة العادية ثالثاً
المحاكمة تنعقد أمام محكمة متخصصة برئاسة قاضٍ

مدرب على قضايا الطفولة تُستعان بفريق نفسي
اجتماعي لتقديم تقرير شامل تُجرى الجلسات بسرية

تامة وباب مغلق رابعاً العقوبات والتدابير تنقسم إلى
ثلاث درجات التدابير الوقائية والتوبيخ والتسليم

للوالدين والمراقبة القضائية التدابير التربوية والعمل
النفع العام والعلاج النفسي والتعليم المهني العقوبات
الاستثنائية والحبس في مؤسسة إصلاحية خاصة ولا

يتجاوز 7 سنوات حتى في أخطر الجرائم خامساً
الضمانات يُمحى السجل الجنائي تلقائياً عند بلوغ 21

36



سنة يُمنع نشر أي معلومات تكشف هوية الحدث
يُنشأ مجلس وطني مستقل لمراقبة تنفيذ القانون

هذا النموذج لا يلغي الاختلافات الثقافية بل يحترمها
عبر منح الدول حرية اختيار الآليات شريطة الالتزام
بالمبادئ الأساسية الحماية الخصوصية والإصلاح

**الفصل العشرون**  

**خاتمة نظرية إعادة تعريف المسؤولية الجنائية في
ضوء الأنثروبولوجيا القانونية**

المسؤولية الجنائية ليست حقيقة ثابتة بل بناء قانوني
ثقافي فالأطفال لا يولدون مسؤولين أو غير مسؤولين

بل يُنتجون كمسؤولين عبر آليات اجتماعية ورمزية
والسن الرقمي ليس سوى غطاء بيروقراطي يخفي

تنوع التجربة الإنسانية الأنظمة التي تعتمد على العمر
وحده تفترض أن جميع البشر ينضجون بنفس الوتيرة

في نفس الاتجاه وفق نفس المعايير لكن الواقع
الأنثروبولوجي يُظهر أن النضج الأخلاقي لا يُقاس

37



بالسنين بل بالتجارب من يعيش في حرب ينضج قبل
من يعيش في رفاه ومن يتحمل مسؤولية أسرته يدرك

عواقب أفعاله قبل من يُعفى من كل عبء لذلك فإن
العدالة الحقيقية للأحداث لا تبدأ بسؤال كم عمرك بل

بسؤال هل فهمتَ ما فعلتَ هل أدركتَ أنه يؤذي
غيرك وهل لديك القدرة على اختيار غيره النموذج

المقترح في هذه الموسوعة لا يلغي الدولة بل يُعيد
تعريف علاقتها بالطفل فالدولة ليست وصياً بل داعماً

والقاضي ليس محاسباً بل مرشداً والمجتمع ليس
خصماً بل شريكاً في الإصلاح والهدف النهائي ليس

منع الجريمة فقط بل منع تحويل الطفل إلى مجرم لأن
العدالة لا تُقاس بعدد السجناء بل بعدد الذين لم

يدخلوا السجن

**خاتمة التأليف**

هذا العمل هو ثمرة سنوات من البحث في زوايا
القانون التي غالبًا ما تُهمَل زوايا الطفولة النضج

والمسؤولية الأخلاقية وهو دعوة لإعادة النظر في أحد

38



أكثر المفاهيم جمودًا في القانون الجنائي الحديث أن
العدالة تُوزع بالعمر لا بالفهم آمل أن يكون هذا المرجع
أداة عملية للقضاة مصدر إلهام للمشرعين ونداء ضمير
لكل من يتعامل مع طفل وقف على عتبة الرشد والله

ولي التوفيق

**دكتور محمد كمال عرفة الرخاوي**  

إسماعيلية مصر  

يناير 2026

**المراجع**

الرخاوي محمد كمال عرفة  

القانون كظاهرة ثقافية دراسة أنثروبولوجية مقارنة
للهياكل القانونية غير المكتوبة في المجتمعات ما قبل

39



الدولة وتأثيرها على تطور الأنظمة القانونية الحديثة  

الطبعة الأولى يناير 2026  

الرخاوي محمد كمال عرفة  

موسوعة القانون العالمية دراسة عملية مقارنة  

الطبعة الأولى يناير 2026  

United Nations Convention on the Rights of the
  Child

  General Assembly Resolution 44 25

  November 1989 20

  Committee on the Rights of the Child

40



General Comment No 10 Children’s rights in
  juvenile justice

  CRC C GC 10 2007

  Zimring Franklin E

  American Juvenile Justice

  Oxford University Press 2005

  Dünkel Frieder

  Juvenile Justice Systems in Europe and Beyond

Forum for International Criminal and
  Humanitarian Law 2018

41



  El Fadl Khaled Abou

The Great Theft Wrestling Islam from the
  Extremists

  HarperOne 2005

  Bourdieu Pierre

  The Logic of Practice

  Stanford University Press 1990

  Gluckman Max

The Judicial Process among the Barotse of
  Northern Rhodesia

42



  Manchester University Press 1955

  Egyptian Law No 12 of 1996 on the Child

  Amended by Law No 126 of 2008

  Algerian Code of Criminal Procedure

  Article 520 et seq

French Ordinance No 45 174 of 2 February 1945
  on Juvenile Delinquency

  German Jugendgerichtsgesetz JGG

  Youth Court Act

43



  UK Children and Young Persons Act 1933

  As amended by Crime and Disorder Act 1998

  South African Child Justice Act No 75 of 2008

  New Zealand Oranga Tamariki Act 1989

Rwanda Organic Law No 31 2006 on the
  Establishment of Gacaca Courts

  UNICEF

Guidelines for the Prevention of Juvenile
  Delinquency The Riyadh Guidelines

44



  1990

  International Juvenile Justice Observatory

  Comparative Juvenile Justice Systems Report

  2024

**الفهرس**

التمييز بين القُصّر والأحداث في القانون الجنائي
المقارن  

المفاهيم الأساسية القُصّر الأحداث والبلوغ القانوني
تمييز نظري ضروري  

الجذور التاريخية من الغلام المسؤول في روما إلى
القاصر المحمي في الدولة الحديثة  

45



السن القانوني للمسؤولية الجنائية تحليل مقارن
لتشريعات سبعين دولة  

الأنثروبولوجيا الجنائية للطفولة كيف ترى الثقافات
المختلفة النية الإجرامية عند الصغار  

الطقوس الثقافية للعبور من طقوس البلوغ الأفريقية
إلى حفلات الثامنة عشر  

المسؤولية الجنائية المشروطة النماذج التي تعتمد
على التقييم النفسي لا على العمر الرقمي  

القُصّر في الجرائم الخطيرة هل يُعامل من يرتكب
قتلاً وهو دون ثمانية عشر كطفل أم كمجرم  

المحاكم المتخصصة للأحداث بين الحماية والعقاب  

النساء القُصّر معاملة خاصة أم تمييز مضاعف  

الهجرة والمسؤولية الجنائية ماذا يحدث عندما يرتكب

46



قاصر مهاجر جريمة في دولة لا يعرف لغتها  

الجرائم الإلكترونية هل يُعتبر طفل ينشر محتوى
خطيراً على الإنترنت حدثاً أم مهدداً أمنياً  

إجراءات محاكمة الحدث والعقوبات في الأنظمة
المقارنة مصر الجزائر أوروبا  

الإصلاح مقابل الانتقام الفلسفات العقابية المتناقضة
في معاملة الأحداث  

الآثار طويلة المدى كيف يؤثر تصنيف الشخص كمجرم
حدث على مستقبله  

الحماية الدولية اتفاقية حقوق الطفل وحدود تطبيقها
في الجرائم الخطيرة  

الاستعمار وتشريعات الأحداث كيف فرضت القوى
الاستعمارية سن المسؤولية الجنائية على

المستعمرات  

47



التحولات الحديثة هل نحن بحاجة إلى نظام مرن يعتمد
على النضج لا على العمر  

نموذج تشريعي مقترح نحو قانون جنائي عالمي موحد
للقُصّر والأحداث  

خاتمة نظرية إعادة تعريف المسؤولية الجنائية في ضوء
الأنثروبولوجيا القانونية  

خاتمة التأليف  

المراجع  

الفهرس

---

**تم بحمد الله وتوفيقه**  

**د. محمد كمال عرفة الرخاوي**

48



يحظر نهائيا النسخ او الطبع او النشر او التوزيع او
الاقتباس الا باذن المؤلف

49


