
 

 
 
 
 
 

 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 

 

 



 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 



 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

  الذهبيّةالنسخة 
 (الإصدار الثاني)

 
 م0202كانون الثاني  /      هـ4114جمادى الأولى  

 
 

 الإسلاميّةمكتبة ال
 

 دار السلام 



 
 

 قال تعالى:

 

نَكُمْ وَأوُحِيَ إِلََه ﴿*  قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَ رُ شَهَادَةً قُلِ اللَّهُ شَهِيدٌ بَ يْنِِ وَبَ ي ْ
هَذَا الْقُرْآنُ لِِنُْذِركَُمْ بِهِ وَمَنْ بَ لَغَ أئَنِهكُمْ لتََشْهَدُونَ أَنه مَعَ اللَّهِ آلِِةًَ 

                   .(1)﴾ا هُوَ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنهنِِ برَيِءٌ مِها تُشْركُِونَ أُخْرَى قُلْ لََ أَشْهَدُ قُلْ إِنّهَ 
بوُكَ فَ قُلْ لَ عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أنَْ تُمْ برَيِئُونَ مِها أَعْمَلُ ﴿ * وَإِنْ كَذه

                                                        . (2)﴾وَأَنََ برَيِءٌ مِها تَ عْمَلُونَ 
                 . (3)﴾فَإِنْ عَصَوْكَ فَ قُلْ إِنِِّ برَيِءٌ مِها تَ عْمَلُونَ ﴿ *
أمَْ يَ قُولُونَ افْ تَ رَاهُ قُلْ إِنِ افْ تَ رَيْ تُهُ فَ عَلَيه إِجْرَامِي وَأَنََ برَيِءٌ مِها ﴿ *

                                                              . (4)﴾تُُْرمُِونَ 
إِنْ نَ قُولُ إِلَه اعْتَ رَاكَ بَ عْضُ آلِِتَِنَا بِسُوءٍ قَالَ إِنِِّ أُشْهِدُ اللَّهَ ﴿ *

                                                      . (5)﴾وَاشْهَدُوا أَنِِّ برَيِءٌ مِها تُشْركُِونَ 

                                                           
 .11( الِنعام: 1)
 .41( يونس: 2)
 .212( الشعراء: 3)
 .35( هود: 4)
 .54( هود: 5)



ةٌ فِ إِبْ رَاهِيمَ وَالهذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَ ﴿ *
نَكُمُ  نَ نَا وَبَ ي ْ إِنَه بُ رَآءُ مِنْكُمْ وَمِها تَ عْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنََ بِكُمْ وَبَدَا بَ ي ْ

                                    . (1)﴾الْعَدَاوَةُ وَالْبَ غْضَاءُ أبََدًا حَتَّه تُ ؤْمِنُوا بِِللَّهِ وَحْدَهُ 
ا ﴿ * هُ فَ لَمه وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْ رَاهِيمَ لِِبَيِهِ إِلَه عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّه

َ لَهُ أنَههُ عَدُوٌّ للَّهِِ تَ بَ رهأَ مِنْهُ إِنه إِبْ رَاهِيمَ لََِوهاهٌ حَلِيمٌ                         . (2)﴾تَ بَ يَّه
         .(3)﴾وَإِذْ قَالَ إِبْ رَاهِيمُ لِِبَيِهِ وَقَ وْمِهِ إِنهنِِ بَ راَءٌ مِها تَ عْبُدُونَ ﴿ *
أيَ ُّهَا الهذِينَ آمَنُوا لََ تَكُونوُا كَالهذِينَ آذَوْا مُوسَى فَ بَ رهأهَُ اللَّهُ مِها  ﴿يََّ  *

 . (4)قَالُوا وكََانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهًا﴾

يَ وَإِ ﴿ * ذُونّ وَأمُِِ ذْ قَالَ اللَّهُ يََّ عِيسَى ابْنَ مَرْيَََ أأَنَْتَ قُ لْتَ للِنهاسِ اتَّهِ
إِلَِيََِّْ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لَ أَنْ أقَُولَ مَا ليَْسَ لَ بَِِقٍِ 

وَلََ أَعْلَمُ مَا فِ نَ فْسِكَ إِنْ كُنْتُ قُ لْتُهُ فَ قَدْ عَلِمْتَهُ تَ عْلَمُ مَا فِ نَ فْسِي 
مُ الْغُ  ي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ  ِ ا قُ لْتُ لَِمُْ إِلَه مَا أمََرْتنَ   وبِ. مَ  يُ  إِنهكَ أنَْتَ عَلَّه

تَنِِ كُنْتَ  ا تَ وَف هي ْ رَبِِّ وَرَبهكُمْ وكَُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَ لَمه
 .(5)﴾بَ عَلَيْهِمْ وَأنَْتَ عَلَى كُلِِ شَيْءٍ شَهِيدٌ أنَْتَ الرهقِي

                                                           
 .4( الممتحنة: 1)
 .114( التوبة: 2)
 .22( الزخرف: 3)
 .21( الِحزاب: 4)
 .111-112( المائدة: 5)



5 

 
 

 مقدّمةـال

 
جد ـيًا، ويـم فاشــف بينهجد التخال  ـي - اســوال النــي أحـف -ر ـــالناظ 

 ،رـوالتداب   ،نوالتلاع   ،مـوالتشات   ،ضم التباغ  ـادراً، فيشيع بينهـم نــق بينهالتواف  
 ،مــــوالتراح   ،فـوالتلاط   ،فـم التعاط  ـدر بينهـــنـوي ؛لـوالتقات   ،بوالتضار   ،والتعادي

 م.ـوالتسال   ،شوالتعاي   ،والتآخي ،ناو  ـوالتع
 هو مخالفة الحقّ، ولهذه المخالفة صورتان: ،وللتخالف سبب رئيس 

مخالفين للحقّ، كرجلين يتضاربان على مال  ان كلاهماأن يكون المتخالف -1
 غيرهما؛ ليسرقاه، فهما مخالفان للحقّ، ومتخالفان.

ا للحقّ،  للحقّ، ويكون الآخر موافقً  اأن يكون أحد المتخالفين مخالفً  -2
ريد سرقته، ، أحدهما صاحب المال، والثاني لصّ ي  كرجلين يتضاربان على مال  

 فصاحب المال موافق للحقّ، واللصّ المعتدي مخالف للحقّ.
في كلّ صور التخالف، ولو أنّ كلّ  ،فمخالفة الحقّ هي السبب الأكبر 

 لما تخالفوا أبدًا. - خطوة من خطواتهمفي كلّ  - الناس عملوا بمقتضى الحقّ 
أمر  - في كثير من أحوالهم وأحيانهم - ولكنّ مخالفة أكثر الناس للحقّ  

ا تكون المخالفة؛ لثلاةة أسباب رئيسةواقع، لا ي    :، هيكن ننكاره، ونّّ
هو الخلل في صفة العلم، والناس ليسوا سواء في العلم، فمنهم  الجهل: -1

 تعلّم، ومنهم اجااهل.العالم، ومنهم الم
سبيّان، فقد تعلم ما يجهله غيرك، وقد تجهل والعلم واجاهل أمران ن  



6 

يعلمه غيرك، وقد تعلم اليوم ما كنت تجهله أمس، وقد تجهل اليوم ما كنت  ما
 .تعلمه أمس

والنسيان والسهو والغفلة أمور لا يكاد يخلو منها ننسان، وهي أبرز صور 
صيب بها، أو ببعضها، في يوم ا، أ  نها أحدنا يومً اجاهل العارض؛ فإن خلا م
صيب بها، أو ببعضها، في ساعة أخرى، ونن خلا آخر، ونن خلا منها ساعة، أ  

 صيب بها غيره.منها ننسان، أ  
واجاهل على درجات، كما أنّ العلم على درجات، والناس متفاوتون في  

 الاتّصا  ببعض ا فيدرجات العلم، ودرجات اجاهل، ولكنّهم مشتركون عمومً 
 اجاهل، وببعض العلم.

، نّ من يجهل الحقّ فإمن أسباب مخالفة الحقّ؛  ،واجاهل سبب رئيس 
وكامرأة أخذت طفل  ؛، كرجل أخذ مال غيره، وهو يحسبه ماله، غالبًاسيخالفه

يجهل براءة البريء، فيحكم عليه بالإدانة،  وكقاض   ؛غيرها، وهي تحسبه طفلها
 أو يجهل نجرام المجرم، فيحكم عليه بالبراءة.

كن أن يفعله جهل المجنون، وجهل الأمقق، وجهل ولك أن تتصوّر ما ي   
الطفل، وجهل السكران، وجهل النعسان، وجهل الناسي، وجهل الساهي، 

تعلّم، حين يجهلان بعض وجهل الغافل، وجهل غير المتعلّم، وجهل العالم والم
 يعلمه غيرهما من الحقّ.   ما
هو الخلل في صفة الرغبة، والناس ليسوا سواء في الرغبة، فمنهم من  الهوى: -2

يرغب في فعل الخير، ومنهم من يرغب في فعل الشرّ، ومنهم من ييل نلى الحقّ، 
 ومنهم من ييل نلى الباطل، ومنهم المذبذب بينهما.

سبيّان، فقد ترغب اليوم في فعل والرغبة السيّئة أمران ن   ،ةوالرغبة الحسن
وقد ييل قلبك اليوم نحو الحقّ، وييل غدًا نحو  .الخير، وترغب غدًا في فعل الشرّ 



7 

، والخير ،ا في الحقّ راغبً  - في غالب أحوالك وأحيانك -وقد تكون  ؛الباطل
 .، والـمنكـروالباطل ،رّ ـــشي الـا فراغبً  - ي الغالبـف -ون ـد تكـــوق والـمعرو ؛

ييل قلبه عن  مننّ فإمن أسباب مخالفة الحقّ؛  ،والهوى سبب رئيس 
 . ، غالبًافي عمله ،سيخالف الحقّ  ،العمل بالحقّ، نلى العمل بالباطل

 وللهوى عدّة درجات، أبرزها:
يلبث  وهو هوى لا يكاد يخلو منه ننسان، ولكنّ صاحبه لا الهوى العارض: -أ

 أن يعود برغبته نلى الحقّ.
وهو هوى تغلّب على صاحبه، فخضع له في معظم  الهوى الغالب: -ب

يعود برغبته نلى الحقّ، فيندم على  - في أحيان قليلة -أحواله وأحيانه، ولكنّه 
 الباطل. اتبّاعه هواه، ثمّ لا يلبث أن يعود برغبته نلى

وهو هوى استفحل، واستحكم، فاستحوذ على صاحبه،  الهوى الدائم: -ج
حال من أدمن على الشرّ والباطل،  ذه صدّه عن الموعظة والنصيحة، وهحتّ 

 فاستحبّهما على الخير والحقّ، فأعرض عن كلّ ناصح.
 وهو هوى الطغاة والبغاة، الذين لا يكتفون بما هم عليه من الهوى الطاغي: -د

اتبّاع الهوى، بل يسعون نلى نفساد من سواهم من الناس، وصدّهم عن نصح 
الناصحين، ووعظ الواعظين، ويعادون أهل الحقّ والخير، ويحاربونهم؛ للقضاء 

 عليهم؛ ليكون لهم السلطان في الأرض.
هو الخلل في صفة القدرة، والناس ليسوا سواء في القدرة، فمنهم  الضعف: -3

 لضعيف، ومنهم المريض، ومنهم العاجز. القويّ، ومنهم ا
سبيّان، فقد تقدر على ما يضعف عنه غيرك، والقدرة والضعف أمران ن  

وقد تضعف عمّا يقدر عليه غيرك، وقد تقدر اليوم على ما كنت تضعف عنه 



8 

  .أمس، وقد تضعف اليوم عمّا كنت تقدر عليه أمس
ها ننسان، وهي والمرض والتعب واجاوع والعطش أمور لا يكاد يخلو من

صيب بها، أو ا، أ  أبرز صور الضعف العارض؛ فإن خلا منها أحدنا يومً 
صيب بها، أو ببعضها، في ساعة ببعضها، في يوم آخر، ونن خلا منها ساعة، أ  

 صيب بها غيره.أخرى، ونن خلا منها ننسان، أ  
والضعف على درجات، كما أنّ القدرة على درجات، والناس متفاوتون  

في  - اعمومً  - ت القدرة، ودرجات الضعف، ولكنّهم مشتركونفي درجا
 الاتّصا  ببعض القدرة، وببعض الضعف.

نّ من يضعف عن فإمن أسباب مخالفة الحقّ؛  ،والضعف سبب رئيس 
 . ، غالبًاالعمل بالحقّ، سيخالفه

 وللضعف عدّة صور، أبرزها:
 والتعبان.م، والمريض، كضعف الطفل، والهر    الضعف البدنّي، -أ

 كضعف الفقير، والمسكين، والمدين.  الضعف المالّي، -ب
 ح.في مواجهة المسل   ،، كضعف الأعزلالضعف الآليّ  -ج
 في مواجهة اجامع. ،كضعف الواحد  الضعف العدديّ، -د
 كضعف السجين، والأسير، والكسير، واجاريح.  الضعف القسريّ، -ه
 الرجل. في مواجهة ،كضعف المرأة  الضعف النوعيّ، -و
 كضعف العبد، واللقيط، والطريد.   الضعف الاجتماعيّ، -ز

وينشأ بسبب صورة، أو أكثر، من صور  )الخوف(: الضعف النفسيّ  -ح
، حينمن مواجهة الرجال المسل   ،خو  الرجل الأعزلك  الضعف المذكورة آنفًا،

  .فربّما مقله خوفه على مطاوعتهم، في الباطل، ونن كان كارهًا



9 

ن ـف بيـي التخال  ـف ،رـبـب الأكـبـي السـقّ هـــحـفة الـخالـت م  ـانـإذا كـف 
اجتماع ةلاةة أسباب  - حصول التوافق بينهمـل - اس؛ فإنّ من الواجبـالن

 رئيسة، هي: 
 (.العلم الصحيح، والقدرة الكافية، والرغبة الحسنة)

كن به تحديد ولتحقيق العلم الصحيح يجب أوّلًا معرفة المعيار الذي ي   
يزعم كلّ واحد منهم أنهّ صاحب الحقّ،  - في المناهج -الحقّ؛ فإنّ المتخالفين 

 دون من سواه، ويرمي مخالفيه باتبّاع الباطل.
 ا منهجان:ولتحديد الحقّ عمومً  

ا يكون بالاعتماد على منهج دينّي:  -1 يرى أصحابه أنّ تحديد الحقّ نّّ
معصوم من أسباب  -عندهم  -ة لأحكام الدينيّ ة؛ لأنّ مصدر االأحكام الدينيّ 

 مخالفة الحقّ الثلاةة: اجاهل، والضعف، والهوى.
ا يكون بالاعتماد على  منهج عقليّ: -2 يرى أصحابه أنّ تحديد الحقّ نّّ

يستطيع تحديد الحقّ، بعيدًا  -عندهم  -الأحكام العقليّة؛ لأنّ عقل الإنسان 
 فاتهم.عن ادّعاءات أهل الأديان، واختلا

 - في كلّ زمان، وفي كلّ مكان - ومن هنا وجدنا أنّ المتخالفين 
بعه، أو يتخالفون في الظاهر، في تحديد الحقّ، سواء أكان بعضهم يعلم الحقّ، فيتّ 

 أم كان يجهل الحقّ، فيخالفه. ؛يعلم الحقّ، ولكنّه يخالفه
. وقد لتحديد الحقّ  ؛هو المعيار الوحيد -عند المسلمين  -والإسلام  

 لإخراج الناس من ظلمات الشرّ والباطل، نلى نور الخير والحقّ. ؛جاء
وكان من آثار ظهور رسالة خاتم النبيّين أن ظهرت مطاعن في هذا 

نلى يومنا هذا،  ،الدين، منذ اليوم الأوّل للدعوة العلنيّة، وما زالت المطاعن قائمة



11 

 مّن سواهم.يقودها بعض الدينيّين، وبعض اللادينيّين، نيابة ع
ن ــطاعـن مــم (،راءة الإسلامــب)بات ـى نةـنل ،رةـيـة كبـــحاجـولذلك كانت ال 
معيار ـن ذلك الـــع ،ها الناسـي يصدّون بـالت ،حواجزـهدم الـن؛ لـالطاعني

 ق.ــــالدقي
ون، ــــام، والظنـــــواء، والأوهــــــاء، والأهـــــطـن الأخــــم - (راءة الإسلامــــب)ننّ  

وب، والنقوص، والعيوب، والتناقض، والتعارض، والاختلا ، والاختلاق، ـوالري
 - نـــمطاعـر، والشبهات، والـــاطيـرافات، والأســخـل، والــاطيـب، والأبـاذيـوالأك

ي ـمقتضاها، فيطعنون فـر من الناس، فلا يعملون بـ، يهجرها كثي(حقيقة كبيرة)
م، ـهـبت  ـم، وك  ـهـتهم، وأقلامـنــواههم، وألسـم، وأفـهـلوبـم، وقـهـولـ، بعق(لامـــــالإس)

هم، وقصصهم، ـهم، وخطبهم، ورواياتـهم، ورسائلهم، ومقالاتـفهم، ومجلّاتح  وص  
م، ـهـم، ومسلسلاتـم، ومقاطعهـلامهـم، وأفـهـالــم، وأمثـارهـعـــوأقاصيصهم، وأش

هم، ـجهم، وقنواتـهم، وأخبارهم، وبرامـومهم، وألعابــومسرحيّاتهم، وأغانيّهم، ورس
 م، وصفحاتهم، ومنتدياتهم، ونواديهم، ومحافلهم، ومؤتمراتهم.ـهم، ومواقعهـونذاعات
  ّّ التي تمنع  ،صيب بمرض من الأمراضا يطعن الطاعن في الإسلام، نذا أ  ون

 من قبول الحقّ، وهي: ،صاحبها
المطاعن، فيحمله جهله  قد يجهل الإنسان براءة الإسلام من مرض الجهل: -1

 على الطعن في الإسلام. 
قد يعلم الإنسان براءة الإسلام، ولكنّه يتّبع هواه؛ لأنّ هواه مرض الهوى:  -2

 يخالف أحكام الإسلام، فيحمله هواه على الطعن في الإسلام.
ا  ـخـي ،قد يعلم الإنسان براءة الإسلام، ولكنّه ضعيفخوف: ـمرض ال -3

ي الإسلام؛ ـعلى الطعن ف ،داء الإسلام، فيحمله خوفهبطش سادته، من أع



11 

 أهله، من بطشهم، وأذاهم. يسلم ليسلم هو، و 
ا. فمنها: »قال ابن القيّم:   والأسباب المانعة من قبول الحقّ كثيرة جدًّ

اجاهل به، وهذا السبب هو الغالب على أكثر النفوس، فإنّ من جهل شيئًا 
نلى هذا السبب بغض من أمره بالحقّ، عاداه، وعادى أهله. فإن انضا  

ومعاداته له، وحسده، كان المانع من القبول أقوى. فإن انضا  نلى ذلك نلفه، 
قوي المانع. فإن  ،بّه ويعظمّهوعادته، ومرباه على ما كان عليه آباؤه، ومن يح  

عي نليه يحول بينه وبين جاهه، وعزهّ، انضا  نلى ذلك توهّمه أنّ الحقّ الذي د  
ا. فإن انضا  نلى ذلك خوفه  يقو  ،واته، وأغراضهوشه المانع من القبول جدًّ

 ،من أصحابه، وعشيرته، وقومه، على نفسه، وماله، وجاهه، كما وقع لهرقل
ازداد المانع من قبول الحقّ قوّة،  ،ملك النصارى بالشام، على عهد رسول الله 

يطاوعه قومه، وخافهم  بالدخول في الإسلام، فلم فإنّ هرقل عر  الحقّ، وهم  
 له الهدى... ومن أعظم على نفسه، فاختار الكفر على الإسلام، بعد ما تبيّن 

قد  المحسود   هذه الأسباب: الحسد؛ فإنهّ داء كامن في النفس، ويرى الحاسد  
نظيره، فلا يدعه الحسد أن ينقاد له، ويكون من  لم يؤت   ضّل عليه، وأوتي ماف  

ضّل مّا رآه قد ف  ـنلّا الحسد؟! فإنهّ ل ،من السجود لآدمأتباعه. وهل منع نبليس 
ريقه، واختار الكفر على الإيان، بعد أن كان بين ب   فع فوقه، غص  عليه، ور  

الملائكة. وهذا الداء هو الذي منع اليهود، من الإيان بعيسى ابن مريم، وقد 
الهدى؛ فحملهم أنهّ رسول الله، جاء بالبيّنات و  - علمًا لا شكّ فيه - علموا

حسد على أن اختاروا الكفر على الإيان، وأطبقوا عليه، وهم أمّة فيهم ـال
الأحبار والعلماء والزهّاد والقضاة والملوك والأمراء. هذا؛ وقد جاء المسيح بحكم 

ا أتى بتحليل بعض ما التوراة، ولم يأت   م رّ ح   بشريعة تخالفها، ولم يقاتلهم، ونّّ
ة ونحسانًا، وجاء مكمّلًا لشريعة التوراة، ومع هذا، فاختاروا  تخفيفًا ورمق ؛عليهم



12 

كلّهم الكفر على الإيان. فكيف يكون حالهم مع نبّي، جاء بشريعة مستقلّة 
رجًا ناسخة جاميع الشرائع، مبكّتًا لهم بقبائحهم، ومناديًا على فضائحهم، ومخ

ويظفر  ،ر عليهمص  نلهم من ديارهم، وقد قاتلوه وحاربوه، وهو في ذلك كلّه ي  
بهم، ويعلو هو وأصحابه، وهم معه دائمًا في سفال. فكيف لا يلك الحسد 
والبغي قلوبهم؟! وأين يقع حالهم معه من حالهم مع المسيح، وقد أطبقوا على 

في ردّ  كا     -وحده  - لهم الهدى! وهذا السبب الكفر به، من بعد ما تبيّن 
 .(1)«رياسات والمآكل كما تقدّم؟!الحقّ؛ فكيف نذا انضا  نليه زوال ال

فذكر مرض اجاهل، ومرض الخو ، صراحة، ولم يذكر مرض الهوى،  
: بغض من أمره بالحقّ، ومعاداته له، ، وهيباسمه الصريح، بل ذكر أبرز صوره

بّه، ويعظّمه، وحسده، ونلفه، وعادته، ومرباه على ما كان عليه آباؤه، ومن يح  
عي نليه، يحول بينه، وبين جاهه، وعزهّ، وشهواته، وتوهّمه أنّ الحقّ الذي د  

 وأغراضه، وهذه أبرز صور الهوى.
 ؛هامن آةر الدنيا من أهل العلم واستحبّ  كلّ »وقال ابن القيّم أيضًا: 

 لأنّ  ؛في خبره ونلزامه ،في فتواه وحكمه ؛يقول على الله غير الحقّ  أن بدّ  فلا
ما أهل ولا سيّ  ،لا  أغراض الناسا ما تأتي على خسبحانه كثيرً  أحكام الربّ 

 ، بمخالفة الحقّ لهم أغراضهم نلّا  م لا تتمّ فإنهّ  ؛اتو بعون الشهسة والذين يتّ ئاالر 
ذلك  له للشهوات لم يتمّ  ابعً متّ  ،سةئاللر  امحبًّ  فإذا كان العالم والحاكم ؛اودفعه كثيرً 

فق الشبهة فتتّ  ،ما نذا قامت له شبهةولا سيّ  ،ه من الحقّ  بدفع ما يضادّ نلّا 
 ونن كان الحقّ  !وينطمس وجه الحقّ  ،فيخفى الصواب ،ويثور الهوى ،والشهوة

 .لي مخرج بالتوبة :وقال ،أقدم على مخالفته ،ة فيههشب ولا ،ا لا خفاء بهظاهرً 

                                                           
 .11-93( هداية الحيارى: 1)



13 

ة  ﴿: وفي هؤلاء وأشباههم قال تعالى ف خ ل ف  م نْ ب ـعْد ه مْ خ لْفٌ أ ض اع وا الص لا 
ف خ ل ف  م نْ ب ـعْد ه مْ خ لْفٌ و ر ة وا الْك ت اب  ﴿ :وقال، (1)﴾و ات  و ات ـبـ ع وا الش ه  

ثـْل ه  يأ ْخ ذ وه  أ ل   ا الْأ دْنَ  و ي ـق ول ون  س ي ـغْف ر  ل ن ا و ن نْ يأ ْته  مْ ع ر ضٌ م  مْ ـيأ ْخ ذ ون  ع ر ض  ه ذ 
ار  ي ـؤْخ ذْ ع ل يْه مْ م يث اق  الْك ت اب  أ نْ لا  ي ـق ول وا ع ل ى  اللَّ   ن لا  الحْ ق  و د ر س وا م ا ف يه  و الد 

رٌ ل ل ذ ين  ي ـتـ ق ون  أ ف لا  ت ـعْق ل ون   يـْ ر ة  خ  م أخذوا العرض فأخبر سبحانه أنهّ  ،(2)﴾الْآخ 
ونن عرض لهم عرض  !ر لناغف  سي   :وقالوا ،مع علمهم بتحريه عليهم ،الأدنَ
لك هو الحامل لهم على أن يقولوا وذ ،ون على ذلكصرّ فهم م   ؛أخذوه ،آخر

دينه  يعلمون أنّ  وهم !هذا حكمه وشرعه ودينه :فيقولون ،على الله غير الحقّ 
 !ذلك دينه وشرعه وحكمه لا يعلمون أنّ  أو ،وشرعه وحكمه خلا  ذلك

 .(9)«وتارة يقولون عليه ما يعلمون بطلانه ،لا يعلمون فتارة يقولون على الله ما
مصابًا بمرض اجاهل، فيحمله جهله  -في أوّل أمره  -وقد يكون الطاعن  

ه يبقى على طعنه في شفى من مرض اجاهل، ولكنّ على الطعن في الإسلام، ثّم ي  
 الإسلام؛ لأحد سببين:

صاب بمرض الهوى، فيحمله هواه على الطعن في الإسلام؛ لأنّ هواه أن ي   -1
 يخالف أحكام الإسلام.

له خوفه على الطعن في الإسلام؛ لأنهّ صاب بمرض الخو ، فيحمأن ي   -2
 يخا  بطش أعداء الإسلام.

ه يبقى على طعنه، شفى من مرض الهوى، لكنّ والطاعن بسبب هواه قد ي   

                                                           
 .93( مريم: 1)
 .163( الأعرا : 2)
 .116-119( الفوائد: 9)



11 

 ي الإسلام.ـعلى الطعن ف ،خو ، فيحمله خوفهـمرض الـصيب بنذا أ  
ه يبقى على شفى من مرض الخو ، لكنّ والطاعن بسبب خوفه قد ي   

 بمرض الهوى، فيحمله هواه على الطعن في الإسلام.صيب طعنه، نذا أ  
صاب به من كان يعلم براءة الإسلام؛ فإنّ العلم ومرض اجاهل قد ي   

صاب درجات، فقد يطلّع الإنسان على شبهات، لا يجد لها جوابًا شافيًا، في  
كن سبّي، لا يكاد ينجو منه ننسان، حتّ العلماء ي  بمرض اجاهل، وهو جهل ن  

 ا بعض ما يعلمه غيرهم من الناس.أن يجهلو 
ولكلّ مرض من هذه الأمراض الثلاةة دواء مناسب، فمرض اجاهل دواؤه  

 التعليم، ومرض الهوى دواؤه التهذيب، ومرض الخو  دواؤه التشجيع.
معًا؛  ،لا بدّ من هذه الأدوية الثلاةة ، وأهله،على الباطلالتامّ،  وللقضاء

التشجيع؛ دواء التهذيب، و دواء م يصاحبه لـالتعليم، نن دواء فلا يكفي 
التشجيع؛ دواء التعليم، و دواء م يصاحبه ـالتهذيب، نن لدواء يكفي  ولا
 التهذيب. دواء التعليم، و دواء م يصاحبه ــــالتشجيع، نن لدواء يكفي  ولا

: سلاح العلم، ، هيبثلاةة أسلحة ،ولذلك تتسلّح الدعوة نلى الإسلام
 عطيفسلاح العلم ي   .عطيهفاقد الشيء لا ي   القوّة؛ لأنّ  وسلاح التقوى، وسلاح

دواء  المصاب بالهوى عطيدواء التعليم، وسلاح التقوى ي   المصاب باجاهل
 دواء التشجيع. ي المصاب بالخو عطالتهذيب، وسلاح القوّة ي  
 جاء الإسلام، كما يـمثلّه الذي الإلـهيّ، الـمنهج هذا»قال سيّد قطب: 

. الله عند من تنزلّه، بـمجرّد الناس، دنيا فـي الأرض، فـي يتحقّق لا، محمّد  به
 نـحو على الإلـهيّ، بالقهر يتحقّق ولا. وبيانه للناس، نبلاغه بـمجرّد يتحقّق ولا
 على النتائج وترتُّب الكواكب، وسيـر الفلك، دورة فـي ناموسـه، الله ي ـمضي ما

 بـه تؤمن البشــــر، من مـجموعـة، تـحمـله بأن يتحقّـق ننـّما.. الطبيعيّة أسبابـها



15 

 وغاية حياتـها، وظيفة وتـجعله -طاقتها  بقدر -عليه  كاملًا، وتستقيم نيـمانـاً
 كذلك، العمليّة، حياتـهم وفـي الآخرين، قلوب في لتحقيقه، وتـجهد آمالـها،
 الضعف تـجاهد.. طاقة ولا جهدًا، تستبقي لا بـحيث الغاية، لـهذه وتـجاهد
 .الآخرين وأنفس في أنفسها، البشريّ، واجاهل البشريّ، والهوى البشريّ،
 هذا وجه فـي للوقو ، والـجهل؛ والـهوى، الضعف، يدفعهم الذين وتـجاهد
 .(1)«الـمنهج
ودواء التعليم، ونن لم يكن كافيًا، لكنّ له أةراً كبيراً في التخلّص من هذه  

ا يطعنون  الأمراض الثلاةة، أو التقليل من ضررها؛ لأنّ الكثير من الطاعنين، نّّ
في الإسلام؛ بسبب مرض اجاهل. ودواء التعليم هو الدواء الشافي من مرض 

 اجاهل.
، كثر أتباع الحقّ، وقلّ جهلهم من ،رض اجاهلبمفي المصابون فإذا ش   

سببان كبيران، من أسباب  :وقلّة أتباع الباطل ،وكثرة أتباع الحقّ  ؛أتباع الباطل
وقلّة أتباع الباطل،  ،تشجيع الخائفين، فحين يرى الخائفون كثرة أتباع الحقّ 

 سيتشجّعون، فيتّبعون الحقّ، ويوالون أهله، ويتجنّبون الباطل، ويعادون أهله.
ش في الـمصابون و من جهلهم،  ،جهلـمرض الـمصابون بـفي الفإذا ش   

 ؛، يغلبون بها أهل الأهواءالحقّ كثرةً  أتباع   ر  كث ـ   ، من خوفهم،خو ـمرض البـ
من أهوائهم، من الذين  ،فكانت تلك الكثرة سببًا في شفاء بعض أهل الأهواء

 م تستحوذ عليهم أهواؤهم. ـل
 - ي شفائهمـف - الذين استحوذت عليهم أهواؤهم، فلن ينفع أولئكأمّا 

  هذيب.ـت أيُّ 

                                                           
 .1/925( في ظلال القرآن: 1)



16 

ا هو عند العلماء ،ودواء العلم  الصادقين الناصحين المتقنين، دون من  نّّ
 سواهم، من مدّعي العلم، من عملاء الشيطان، وجنود أعداء الإسلام.

 :، هيهًا نلى أربعة أصنا  من الناسولذلك كان هذا الكتاب موج   
 ،على الطعن ،، فيحمله جهله(براءة الإسلام)الذي يجهل : (الطاعن) -1
 .(الإسلام) في
 .(براءة الإسلام)عن الأدلّة الكافية؛ لإةبات  ،يبحثالذي : (الباحث) -2
خشى عليه ، في  (الإسلام)عن مطاعن الطاعنين في  ،الذي يغفل: (الغافل) -3

 ر بها، نن اطلّع عليها يومًا.ـالتأةُّ 
، ويحاول الدفاع عن الإسلام، ولكنّه (براءة الإسلام)الذي يعلم : (مـالعال) -1
 في الدفاع عنه. ،يتّبع المنهج الصحيح لا

، والإسلام دين، وليس (محاكمة الإسلام)ننّ بعض الطاعنين يدعون نلى  
 م الناس بعضهم بعضًا. كن محاكمته، كما يحاك  ننسانًا؛ فلا ي  

راد منها نجراء محاكمة علميّة، يسعى الطاعنون فيها، نلى فالعبارة مجازيةّ، ي  
؛ لأنّهم يتّهمونه باختلاق محمّد نبطال هذا الدين؛ فكأنّهم يدعون نلى محاكمة 

 الإسلام، وانتحال بعض حقائقه.
 ؛(1)دّ باطلةع  فإنّ الدعوى ت ـ  - حريك الدعوىـقبل ت - يفـّم نذا تو متـّه  ـوال

ا، في عصرنا هذا، لدعا الطاعنون نلى محاكمته، حيًّ  محمّد ولذلك لو كان 
 !!!محاكمة جنائيّة، كما يحاكمون مجرم حرب

هو الإسلام، دون ما  محمّد ، في همالسبب الوحيد لمطاعنمّا كان ـول
هي نبطال هذا الدين؛ وليس  -من المحاكمة  -سواه؛ فإنّ الغاية الوحيدة لهم 

                                                           
 .85( انظر: مبادئ المحاكمات اجازائيّة: 1)



17 

لولا أنهّ جاء بهذا الدين، ولولا أنّ هذا  ،محمّد لهم أدنَ اهتمام، بالطعن في 
، مؤةّـراً في الناس؛ قد دخل في عقر ديارهم، فانتشر  الدين ما زال حيًّا، قوياًّ

بعد يوم، ومنهم رجال، كانوا في أوّل  ،فيها، وما زال المقبلون عليه يزدادون يومًا
 أمرهم، من ألدّ أعدائه، الطاعنين فيه.

حاكمة علميّة، ـلام، مــخشون محاكمة الإسـمسلمون الصادقون لا يـوال
و: أن تكون ـمحاكمة، وهـائج هذه الـرطون شرطاً واحدًا؛ لقبول نتـولكنّهم يشت

  .العليا، الـم تـّف ق عليها ةـمحاكمة العادلـعلى مبادئ ال ،مبنيّةالعلميّة حاكمة م  ـال
العليا؛ العادلة  مبادئـق، لعشرة من تلك الــي هذا الكتاب تفصيل دقيـوف

جهلًا، أو بغيًا، أو خوفاً، وهي  ؛كبيرة، يهجرها كثير من الناس  حقيقةةبات لإ
 )براءة الإسلام( من الأباطيل:     

التي أنتجها بعض )أعداء الإسلام(، مـمّن يصرّحون بـمعـاداة )الإسلام(،  -1
 سيّما من أتباع الـمناهج الثلاةة: )اللادينـيّ، واليهوديّ، والـمسيحيّ(. ولا
التي أنتجها بعض )أبناء الإسلام(، مـمّن يصرّحون بـمـوالاة )الإسلام(،  -2

 ج الروائيّة: )القائمة على الروايات(.قدياً وحديثاً، ولا سيّما من أتباع الـمناه
فالإسلام بريء كلّ البراءة، من أباطيل الأبناء، قبل أباطيل الأعداء؛ لأنّ  

كن أن يكونوا من مللة أباطيل الأبناء أخطر من أباطيل الأعداء؛ فالأبناء ي  
د ك مْ الأعداء، كما في قوله تعالى: ﴿يا  أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا ن ن  م نْ أ زْ  ك مْ و أ وْلا  و اج 

 . (1)ع د وًّا ل ك مْ ف احْذ ر وه مْ﴾
 -بلا ريب  -هم )أعداء الداخل(، وهم  :حالـي هذه الـفالأبناء ف 

ي منجاة من )عدوّ الخارج(، نن غلّقت ـأخطر من )أعداء الخارج(؛ لأنّك ف

                                                           
 .11التغابن: ( 1)



18 

يستطيع أن يدخل عليك الحصن؛ بخلا  )عدوّ الداخل(،  أبواب حصنك، فلا
 كن أن يفتح أبواب حصنك، لأعداء الخارج؛ جهلًا، أو بغيًا، أو خوفاً. لذي ي  ا

وهذا هو الحاصل، قدياً وحديثاً؛ فكثيرة هي الثغرات، التي فتحها بعض 
)أبناء الإسلام(، وحاول بعض )أعداء الإسلام( أن يتّخذوها مداخل؛ ليقتحموا 

ة عن )براءة الإسلام(، حصن )الإسلام(؛ ولذلك وجب الكشف بالأدلّة القطعيّ 
 طئون، في التأليفات، والتطبيقات.من أخطاء المنسوبين نليه، حين يخ  
ولـى من الدفاع عن الآراء، والأشخاص؛ لأنّ فالدفاع عن )الإسلام( أ  

بخلا   ؛)الإسلام( هو الدين المرضيّ، عند الله تعالى، فهو معصوم من الباطل
م(، وبعضها باطل يخالف )الإسلام(؛ )الآراء(، فبعضها حقّ يوافق )الإسلا

 طئون.صيبون، ويخ  وبخلا  )الأشخاص(، فإنّهم بشر، ي  
كلّ من كانت   -بكثير من مباحث هذا الكتاب  -ولذلك لن يرضى 

عنايته بالآراء والأشخاص أكبر من عنايته بالحقائق الإسلاميّة، وكلّ من يرى أنّ 
سواه من المذاهب، وأنّ  مذهبه هو وحده الذي يطابق )الإسلام(، دون ما

 مذهبه معصوم من الأخطاء والأهواء والأباطيل.
، التأليفيّة والتطبيقيّة الثغرات أكبر وافتح وهؤلاء المتعصّبون هم أبرز الذين

 .حصن )الإسلام( لاقتحامأن يتّخذوها مداخل؛  الإسلام أعداءبعض حاول ف
)أباطيل الأعداء( لن ولذلك وجب التنبيه على أنّ )تبرئة الإسلام( من 

  .تكون لها قيمة حقيقيّة، نلّا بعد )تبرئة الإسلام( من )أباطيل الأبناء(
 :دون )أباطيل الأبناء( ،ي )أباطيل الأعداء(ـسيكون الطاعن ف ،خلافهـوب

ةـمّ حقّ، ـمن يأمر الناس بالـيأتيه؛ وأشبه بةـمّ من ينهى الناس عن الباطل، ـأشبه ب
 ي عر ض عنه.



19 

لْبر ّ   الن اس   أ تأ ْم ر ون  ﴿لى: قال تعا ل ون   و أ نْـت مْ  أ نْـف س ك مْ  و ت ـنْس وْن   با   الْك ت اب   ت ـتـْ
 .(1)﴾ت ـعْق ل ون   أ ف لا  

أكبر  -في هذا الكتاب  -ومن هنا، كان الردّ على )أباطيل الأبناء( 
واجبة؛ أكيدة الأوّل مقدّمة الردّ وأكثر، من الردّ على )أباطيل الأعداء(؛ لأنّ 

 الردّ الثانـي؛ فإذا تحقّق الردّ الأوّل، أمكن تحقيق الردّ الثاني.لتحقيق 
   

 والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم.

                                                           
 .11( البقرة: 1)



21 

 مبدأ الأوّل ـال

 حقّ الدفاع

 
الذين  - مـم، حتّ أعت المجرمين في العالحقّ الدفاع مضمون لأيّ متـّه   

يحقّ لهم عند المحاكمة الدفاع عن  - تكون جرائمهم واضحة، كلّ الوضوح
 . (1)أنفسهم، أو توكيل من يدافع عنهم

م: الطعن في أهليّة القاضي، وتفنيد أدلةّ ويحقّ للمحامي المدافع عن المتـّه  
م، في ؛ لضمان حقّ المتـّه  (2)الادّعاء، وتقديم أدلّة البراءة، وغيرها من الحقوق

 ه.هة نليم الموج  ه  نةبات براءته، من التـُّ 
عة، نو   الله تعالى، ولهم طرائق م  صيهم نلّا والمدافعون عن الإسلام لا يح  

، من تلك (براءة الإسلام)وأدلّة كثيرة، ومسائل عديدة، يحاولون فيها نةبات 
 .، ونبطال الشبهات التي ي ثيرها )أعداء الإسلام(مطاعنـال

دافعين، أن أكون واحدًا من أولئك الم - ي هذا الكتابـف - وقد رغبت  
  .ولكن بطريقة، غير الطرائق المعروفة

مة، التي تحسم مسألة المحاكمة، بالاعتماد ـعنى بالأصول الحاسطريقة ت  ننّها 
ي الإسلام، بل ـخالفنا فيها أولئك الطاعنون فـمبادئ العادلة، التي لا يـعلى ال

نليها، وهو  مبادئ، فما أحراه أن يحتكمـننّ كثيراً منهم لا ينفكّ يتشدّق بتلك ال
 !!!يدعو نلى محاكمة الإسلام

 وتقوم هذه الطريقة على أصول كبيرة، أبرزها:  

                                                           
 .134-186، والقانون اجانائيّ الدستوريّ: 191-118( انظر: دليل المحاكمة العادلة: 1)
 . 164، 113، 119( انظر: دليل المحاكمة العادلة: 2)



21 

 نيـجاب القطع فـي الأدلّة.  -1
 اسـتـبـعاد التجــريـم الـخــاصّ. -2
 التذكيـر بشخصيّة الـجريـمة. -3
 البـــدء بالأصــول قبل الفروع. -1
 التحريش بين الطاعنين. -5
 في تسويغ الأحكام. تـحكيم الـمقام -6
 مـهاجـمة مناهج الطاعنين.   -7

 بتحقيق عدّة أمور، أبرزها: - نذا ر وعي تْ  - ننّ هذه الطريقة كفيلة 
 استبعاد الشبهات القائمة على أدلّة غير قطعيّة.  -1

يشهد  - التي ي ثيرها أعداء الإسلام - لواقع الشبهات ،والاستقراء الدقيق
أنّ معظم تلك الشبهات هي من هذا الصنف، الذي لا يستطيع م ثيروها أن 

 ي قدّ موا أيّ دليل قطعيّ عليها.
 استبعاد الشبهات القائمة على النظرة الشخصيّة.  -2

كفيل بالطعن في   - مخالفينـي تقويم الـف -فإنّ تحكيم النظرة الشخصيّة 
حقائق الاتفّاقيّة، التي يجب الاحتكام كلّ مخالف، وبذلك لا تبقى أدنَ قيمة لل

 نليها، دون التحكُّمات الشخصيّة النّ سبيّة الاختلافيّة.
 استبعاد الشبهات القائمة على أسلوب تعدية التخطئة.  -3

فلا يصحّ الطعن في دين من الأديان، بذريعة أنّ بعض المنسوبين نليه 
ا، وهو من ارتكبها، يرتكبون الأخطاء؛ فيجب حصر التخطئة، فيمن يستحقّه

ينهى صراحةً، عن  -الذي ي نس ب نليه الـم خط ئ  -سيّما نذا كان الدين  ولا
 تلك الأخطاء. 



22 

الذين يتّخذون من الأمور الفرعيّة  ،مشاغبينـقطع الطريق على الطاعنين ال -1
وه ـمون ، في  (لافيّةالاختـيّات ـرعـالف)ا فـي ـيّمـــبهاتـهم، ولا سـاء شـــنـالًا، لبــمـج

 الـمخدوعين أنّ نثارة تلك الشبهات: كفيلة بإبطال الـحقائق الإسلاميّة. 
والواقع يشهد أنّ الإسلام قائم على الأصول الكبرى، التي لا يستطيع 

 الطاعنون كلّهم أن ينقضوا أصلًا واحدًا منها، ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً.
ويكفّوا عن نةـارة  التحريش بين الطاعنين؛ لينشغل بعضهم ببعض، -5

 .( لا يجمعهم نلّا الطعن فيهالإسلام)ي ـهم؛ فإنّ الطاعنين فـشبهات
نلى التحريش بين الطاعنين؛ لوجدوا أنّ  ،فلو عمد المدافعون عن الإسلام

م ـون التـُّه  ـخبيث، وسيتقاذفـرض الـن ذلك الغــرقّون، عـفـتـيـن سـؤلاء الطاعنيـه
عن الإسلام،  والشبهات والمطاعن، فيطعن بعضهم في بعض؛ فيصر  الله 

 وعن المسلمين شر هم، وشر  شبهاتهم الخبيثة.
نبطال الشبهات القائمة على استبعاد الـمقام؛ ببيان القيمة الكبرى لتحكيم  -6
ا، اتهفي تسويغ الأحكام؛ فإنّ الطاعنين قد قطعوا الأحكام عن مقام ،مقامـال
أنّ بعض الأحكام الإسلاميّة العمليّة الكبرى  :من الناس ،مخدوعينـموا الـوهفأ

 فة للحقّ والعقل والفطرة، فوصفوها بالقسوة والظلم والوحشيّة.مخال  
الكشف عن فضائح الطاعنين، وفظائعهم، وشناعاتـهم، وحقيقة مناهجهم  -7

لاق؛ ليتبيّن أنّ ـالأخو  ،الـوالأعم ،ي الاعتقاداتـارها العقيمة، فـالسقيمة، وآة
 مناهج الطاعنين هي التي تستحقّ الذمّ والطعن والانتقاص.

هم السقيمة، ـأن ت سق ط شبهات :نـومن شأن مهاجـمة مناهج الطاعني 
الموج هة نلى الإسلام، وأن تكشف للمخدوعين بتلك الـمناهج، عن الصور 

فيها الطاعنون الـحقيقيّة  .القبيحة، التي يخ 
 



23 

 الثانيمبدأ ـال

 أهليّة القاض ي

 
من غير  ،كن أن تنعقد محاكمةالقاضي ركن من أركان المحاكمة، فلا ي   

يجب أن يتّصف القاضي بثلاث صفات،  ،؛ ولكي تكون المحاكمة عادلةقاض  
، (2)، والمعرفة(1)كن أن يتحقّق العدل، نذا فقد واحدة منها، هي: الحيادي   لا

 .(9)والشجاعة
نلى أحد الطرفين  ،الذي له هوى ،ل القاضيقب  فلا ي   حياد:ـصفة ال -1
مع  ،مع أولياء الإسلام، أم كان هواه ،متخاصمين، سواء أكان هواهـال

 الإسلام. أعداء
كن أن يكون القاضي منتميًا نلى الإسلام؛ لأنّ انتماءه ولذلك لا ي  

 هة نليه.ج  م المو ه  سيدفعه نلى الدفاع عن الإسلام، والحكم ببراءته، وردّ التـُّ 
يعادي أتباعه  ،كن أن يكون القاضي منتميًا نلى أيّ دينوكذلك لا ي  

المسيحيّة،  كن أن يكون منتميًا نلى اليهوديةّ، ولاالإسلام، ويطعنون فيه، فلا ي  
ولا نلى أيّ دين آخر؛ لأنّ انتماءه نلى أيّ دين مخالف للإسلام يعني نعلانه عن 

  .موافقته لذلك الدين
؛ ها، وحكم عليها بالضلالل  ك    خالفة  م  ـال الأديان   (الإسلام  )قد أبطل و 

 ،أن يكون حيادياًّ  :خالف للإسلامـم ،ى أيّ دينـمنتمي نلـولذلك لا يستطيع ال

                                                           
 .963، والقانون اجانائيّ الدستوريّ: 119-111، 145( انظر: دليل المحاكمة العادلة: 1)
  .119اكمة العادلة: ( انظر: دليل المح2)
 .111( انظر: دليل المحاكمة العادلة: 9)



21 

 واه، بلا ريب.ــهـ؛ لأنهّ سيكون م ت ب عًا لحكم عليهـ، وال(ة الإسلامـحاكمـم)ي ـف
ل تـ ه مْ ق لْ قال تعالى: ﴿و ل نْ ت ـرْض ى ع نْك   الْيـ ه ود  و لا  الن ص ار ى ح ت  ت ـت ب ع  م 

ن ن  ه د ى اللَّ   ه و  الْه د ى و ل ئ ن  ات ـبـ عْت  أ هْو اء ه مْ ب ـعْد  ال ذ ي ج اء ك  م ن  الْع لْم  م ا ل ك  
 . (1)م ن  اللَّ   م نْ و لي ّ  و لا  ن ص ير ﴾

ت غ   ر ة  وقال تعالى: ﴿و م نْ ي ـبـْ م  د ينًا ف ـل نْ ي ـقْب ل  م نْه  و ه و  في  الْآخ  غ يـْر  الْإ سْلا 
ر ين ﴾  . (2)م ن  الخْ اس 

، (اللادينيّون)وكذلك أولئك الذين لا دين لهم، الذين تجمعهم عبارة: 
 - في معظمها - فإنّهم من أكثر أعداء الإسلام طعنًا فيه، بل ننّ مطاعنهم

  .عن في الإسلام، دون ما سواه من سائر الأديانعلى الط ،تكاد تكون مقصورة
كن أن يكون القاضي المطلوب لمحاكمة الإسلام واحدًا منهم؛ لأنّ ي   فلا

 اتّصافه بالحياد أشبه باتّصا  النار بالبرودة. 
يتّصف بالحياد أمر ممكن، ولكنّ ذلك ليس في  فالحاصل أنّ وجود قاض  

منتميًا نلى الإسلام، فيميل نلى الدفاع عنه، محاكمة الإسلام؛ لأنهّ نمّا أن يكون 
ونمّا أن يكون منتميًا نلى غير الإسلام، فيكون من مللة المنتمين نلى المناهج، 

 التي يطعن أتباعها في الإسلام، كاليهوديةّ، والمسيحيّة، واللادينيّة.
ب منه أن يحاكم طل  كن أن يكون منتميًا نلى الإسلام، ثّم ي  فالقاضي لا ي  

، ا لإسلام؛ لأنّ انتماءه نليه دليل على دفاعه عنه، ولذلك لن يكون حيادياًّ
مهما حاول؛ وحتّ لو استطاع، فإنّ الطاعنين في الإسلام لن يسلّموا بحياده، 

 علن براءة الإسلام من المطاعن.سيّما بعد أن ي   ولا

                                                           
 .124( البقرة: 1)
 .59( آل عمران: 2)



25 

بالعدل، ولو على أنفسهم، ولو   ،أمر الذين آمنوا صحيح أنّ الله 
أعدائهم، فقال تعالى: ﴿يا  أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا  نلى رّ منفعة ثمرة العدل تج كانت

لْق سْط  و لا  يج ْر م ن ك مْ ش ن آن  ق ـوْم  ع ل ى أ لا  ت ـعْد ل وا اعْد ل وا  اء  با  ك ون وا ق ـو ام ين  للَّ    ش ه د 
 . (1) خ ب يٌر بم  ا ت ـعْم ل ون ﴾ه و  أ قـْر ب  ل لتـ قْو ى و ات ـق وا اللَّ   ن ن  اللَّ   

المنسوبين نليه، فالمنسوب نلى بين ولكنّ هناك فرقاً كبيراً بين الإسلام، و 
كن أن يحكم لأعدائه بالعدل، نذا كان صادقاً عادلًا ورعًا تقيًّا، فإنهّ ي   ،الإسلام

  .ولو جرّ الأذى نلى نفسه
كن بغير البراءة؛ ولذلك لا ي   ،كن أن يحكم على دينهولكنّه قطعًا لا ي  

 أن يكون قاضيًا في محاكمة الإسلام. 
وكذلك هو الشأن في المخالفين، الذين لن يسلّم المدافعون عن الإسلام،  

  .بحيادهم في محاكمة الإسلام
، فإنّ حياده سيكون   -فإذا افترضنا أنّ أحدهم زعم أنهّ سيكون حيادياًّ

م؛ لأنّ حكمه سيكون ندانة أشبه بحياد الخصم مع المتـّه   - في نظر المدافعين
  .الإسلام قطعًا؛ لأنهّ ينتمي نلى ما يخالف الإسلام

فتبرئته للإسلام تعني طعنه في الدين الذي ينتمي نليه، أو المنهج الذي 
 ينتسب نليه؛ لأنّ الإسلام قد حكم على كلّ ما يخالفه بالبطلان.

ينتمي نلى ما يخالف الإسلام، كأن  -قاضيًا ولو افترضنا افتراضًا أنّ  
أعلن بعد المحاكمة براءة  - يكون منسوبًا نلى اليهوديةّ، أو المسيحيّة، أو اللادينيّة

 الإسلام من المطاعن، فماذا سيقول عنه الطاعنون في الإسلام؟
م ـمنهم من سيقول: ننهّ كان قد أسلم من قبل، وكتم نسلامه؛ ولذلك ل 

                                                           
 .5( المائدة: 1)



26 

وجب ي   -ولو في السرّ  -، في محاكمة الإسلام؛ لأنّ انتماءه نليه يكن حيادياًّ 
 في الحقيقة. ،عليه تبرئة الدين الذي ينتمي نليه

، أغرقه المدافعون عن الإسلام، بالأموال، ومنهم من سيقول: ننهّ مرتش   
 فكان حكمه على وفق أهوائهم.

بقتله،  ومنهم من سيقول: ننهّ خائف، هدّده المدافعون عن الإسلام 
 وبقتل أهله، نن هو حكم بإدانة الإسلام.

أعلن  - ينتمي نلى الإسلام -لو افترضنا أنّ قاضيًا  ،وكذلك هو الأمر 
 بعد المحاكمة ندانة الإسلام، فماذا سيقول عنه المدافعون عن الإسلام؟

م ـمنهم من سيقول: ننهّ كان قد ارتدّ، من قبل، وكتم ارتداده؛ ولذلك ل 
 - في محاكمة الإسلام؛ لأنّ انتماءه اجاديد نلى ما يخالف الإسلام يكن حيادياًّ 

 وجب عليه ندانة الدين الذي يخالف ما ينتمي نليه.ي   -ولو في السرّ 
، أغرقه الطاعنون في الإسلام، بالأموال، ومنهم من سيقول: ننهّ مرتش   

 فكان حكمه على وفق أهوائهم.
لطاعنون في الإسلام بقتله، وبقتل ومنهم من سيقول: ننهّ خائف، هدّده ا 

 أهله، نن هو حكم بتبرئة الإسلام.
تقتضي محاكمة الإسلام أن يكون للقاضي معرفة صحيحة صفة المعرفة:  -2

المخالفة لهذا الدين،  ،والمناهج ،بالإسلام، ومعرفة صحيحة بسائر الأديان
نلى الإسلام، وأبرزها: ة، المنسوبة ة، وبالعلوم الدينيّ ومعرفة صحيحة باللغة العربيّ 

القرآن، وعلوم الحديث، وعلم الكلام، وعلم الأصول، وعلم الفقه، ومعرفة  علوم
 بالتاريخ القديم، والتاريخ الحديث. 

كن أن نقطع بأنّ أمثلتها محصورة في بعض العلماء المنتمين وهي معرفة ي  
 نلى الإسلام، دون ما سواه من الأديان، والمناهج المخالفة. 



27 

كن ي   عندهم أمر لا ا الطاعنون في الإسلام، فإنّ اجتماع هذه المعار أمّ 
التسليم به، ولو لبعضهم، ولا سيّما أنّ المطلوب أن تكون المعرفة صحيحة؛ لأنّ 

الذي  - رة المكتوبة، بأيدي أعداء الإسلام، لن تقدّم للقاضيالمعار  المزو  
 ة بالتحريف، والتزييف، والتضليل. هة، مملوء صوراً مشو  نلّا  - يبحث عن المعرفة

فلن  -وهو افتراض مستحيل قطعًا  -نن سلمت من آثار الهوى  ،فإنّها
نلى اجاهل بسائر المعار   فض  ة م  تسلم من آثار اجاهل، فإنّ اجاهل بالعربيّ 

 سيّما اجاهل بالقرآن، وبعلومه، وتفسيره.  المكتوبة بالعربيّة، ولا
 ،حيادـاتّصف بال - من القضاة -ا أنّ قاضيًا افترضن نذا صفة الشجاعة: -3
كن فهل ي   -ا وهو افتراض مستحيل قطعً  -، في محاكمة الإسلام معًا معرفةـلباو 

بصفة الشجاعة؛  - مع هاتين الصفتين - ، يتّصفأن نفترض وجود قاض  
يخا   يخا  بطش المدافعين عن الإسلام، نن هو حكم بإدانة الإسلام، ولا فلا

   !!بطش الطاعنين في الإسلام، نن هو حكم بتبرئة الإسلام؟!
أنّ محاكمة الإسلام، نن  - لا يشوبه أدنَ شكّ  - ومن هنا نقطع بيقين

 وقعت، فإنّها ستقع على نحدى صورتين:
مة؛ لأنّ القاضي لن يكون حيادياًّ قطعًا، ولن محاكمة ظال  أن تكون  -الأولى

 تكون معرفته صحيحة، ولن تكون له الشجاعة الكافية للحكم بالعدل.
عادل، يتّصف  ة، نفترض فيها وجود قاض  أن تكون محاكمة افتراضيّ  -الثانية

تكون المبادئ الأخرى على أن حياد والمعرفة والشجاعة، ـبالصفات الثلاث: ال
 هي التي توجّه المحاكمة نحو العدل.  :محاكمة العادلةلل

عادل، يتّصف بهذه الصفات، فيكون  لذلك سنفترض وجود قاض   
 . ا من آثار الهوى واجاهل والخو ، وهو افتراض لا مصداق له في الواقعسليمً 



28 

مبادئ، ونلّا، فإنّ انتفاء ـمناقشة سائر الـراض؛ لـولكنّنا سنقبل هذا الافت
 ،حاكمة الإسلامـمحاكمة العادلة، وبذلك تبطل مـلعادل يعني انتفاء الالقاضي ا

 أصلًا.
القاضي، في محاكمة الإسلام، فهو أشبه  أمّا أن يتقمّص الطاعن  شخصيّة  

القاضي؛ ليحاكم  شخصيّة   - في حلم من أحلام اليقظة -ق عاقّ بتقمُّص مراه  
 والديه؛ بسبب حرمانه من التدخين والسُّكر والعربدة.

 ل الشاعر:اق
 ا نذا كان خصمه القاضيمً و ي  جى النجاة  له ـم  لا ي رتـخصوال
 - قديـمًا، وحديثاً -ه ـــن فيـداء الإسلام(، من الطاعنيــكّ )أعـفـا انـــوم 

القاضي(، ويحكمون بإدانة الإسلام، مستندين نلى أهوائهم  يتقمّصون )شخصيّة  
ى دفاع ـالسقيمة، وأحقادهم العقيمة، وأفكارهم الأةيمة، فلا يستمعون نل

 ،حقدـهم قد امتلأت بالـونن تظاهر بعضهم بالاستماع؛ فإنّ قلوب ؛مدافعينـال
 ع.ها، من الانتفاع، بآثار الاستما ـمنع أصحابـعلى الإسلام، نلى درجة ت

نـْه مْ م نْ ي سْت م ع  ن ل يْك  و ج ع لْن ا ع ل ى ق ـل وبه  مْ أ ك ن ةً أ نْ قال تعالى:   ﴿و م 
ي ـفْق ه وه  و في  آذ انه  مْ و قـْراً و ن نْ ي ـر وْا ك ل  آي ة  لا  ي ـؤْم ن وا به  ا ح ت  ن ذ ا ج اء وك  يج  اد ل ون ك  

ا   .(1)ن لا  أ س اط ير  الْأ و ل ين ﴾ ي ـق ول  ال ذ ين  ك ف ر وا ن نْ ه ذ 
نـْه مْ م نْ ي سْت م ع  ن ل يْك  ح ت  ن ذ ا خ ر ج وا م نْ ع نْد ك  ق ال وا وقال تعالى:   ﴿و م 

ل ل ذ ين  أ وت وا الْع لْم  م اذ ا ق ال  آن فًا أ ول ئ ك  ال ذ ين  ط ب ع  اللَّ   ع ل ى ق ـل وبه  مْ و ات ـبـ ع وا 
  .(2)أ هْو اء ه مْ﴾

                                                           
 .29الأنعام:  (1)
 .16محمّد:  (2)



29 

 مبدأ الثالثـال

 راءةـافتراض الب

 
ائنًا من كان، ك  -م متـّه  ـفال ؛هذا مبدأ من أعظم مبادئ المحاكمة العادلة 

  .ى تثبت ندانتهـهو بريء، حتّ  - هة نليهم الموج  ه  ومهما كانت التـُّ 
كان في الواقع   نذاى ـل معاملة البريء، حتّ م يعام  متـّه  ـال أنّ  والـمعنى

 . ونةبات الإدانة لا يكون بالادّعاء، بل بالأدلّة.(1)جرمًا، نلى أن تثبت ندانتهـم
ا الادّعاء فالادّعاء لا يكفي لإدانة المتـّه    م، والمحاكمة لا تعني الإدانة، ونّّ

الخطوة الثالثة،  تأتي الخطوة الثانية، وهي المحاكمة، ثمّ  تأتي هو الخطوة الأولى، ثمّ 
 والحكم قد يكون بالإدانة، وقد يكون بالتبرئة. ؛هي الحكمو 

م معاملة البريء، حتّ حين يكون ل المتـّه  ولذلك يقتضي العدل أن يعام   
ة الكافية على ، نلّا نذا قامت الأدلّ (2)ا، نيقانًا خاصًّا، بإدانتهالقاضي موقنً 

 معاملة المدان.ل معاملة البريء، بل يعام   حينئذ لندانته، فلا يجوز أن يعام  
فلو دخل رجلٌ غريبٌ قريةً، وفي يوم دخوله ق ت ل أحد  رجالـها، فادّعى 

ل ما كان لادّعائهم أدنَ  ؛أهل  القرية كلُّهم أجـمعون أنّ الغريب هو قاتل القتيل
قيمة، فـي نظر القاضي العادل؛ نلّا نذا كانوا شهودًا عدولًا، شهدوا جريـمة 

 ة كافية، ت ثب ت أنّ الغريب هو قاتل القتيل.القتل، أو كانت لـهم أدلّ 
د عون بالأدلّة الكافية على ادّ عائهم؛ فإنّ الرجل الغريب م  ـوما لـم يأت  ال 

فلا ي ـحب س،  ، يقينًا؛هتثبت ندانت   نلـى أنريء؛ ـل معاملة البـام  ـل ي عـالـمتـ ه م بالقت

                                                           
 .289-281، والقانون اجانائيّ الدستوريّ: 129( انظر: دليل المحاكمة العادلة: 1)
 .161( انظر: مبادئ المحاكمات اجازائيّة: 2)



31 

 .، والسعي ابتغاء الرزقحهـع من رعاية مصالمن  ـي ضر ب، ولا ي س بّ، ولا ي   ولا
ولا يجوز أن يبني القاضي يقينًا نفسيًّا خاصًّا، بالاعتماد على كثرة  

على هذا اليقين النفسيّ الخاصّ؛  المد عين، ولا يجوز أن يتسرعّ في ح كمه، بناءً 
ا العبرة بالأدلّة؛ ف ن انتفت أدلّة الإدانة، انتفت الإدانة بانتفائها، فع وم ل إونّّ

 الـمتـ ه م بالأصل، وهو )افتراض البراءة(. 
دت الأدلةّ الكافية الدالةّ على  والأصل لا يحتاج نلى دليل؛ ولكن نن و ج 

ذ بـها، وأ دين الـم تـ ه م، ونلّا، فلا ندانة.   )تغيرُّ الأصل(، أ خ 
 ومن هنا نقول:  

نن كانت  ،محاكمةـوال ؛حاكمة الإسلام لا تعني ندانة الإسلامـننّ م
 يلتزم فيها القاضي العادل، الذي افترضنا وجوده، بمبادئ المحاكمة العادلة عادلة

  فإنّ الإسلام بريء، حتّ تقوم الأدلةّ الكافية، على ندانته.  
نهم؛ فإنّ ثبت صحّة مطاعالطاعنون، بالأدلّة الكافية، التي ت   م يأت  ـوما ل 

دون لها، ر المردّ  ر أصحابها، ومهما كث  رت، ومهما كث  تلك المطاعن، مهما كث  
 ليست نلّا ادّعاءات، لا قيمة لها، في نظر القاضي العادل.



31 

 مبدأ الرابعـال

ة
ّ
 قطعيّة الأدل

 
وبعد  (،ة القاضيأهليّ )ي ـف ،بعد الطعن - حتكم نليهـعظيم ن نوأوّل مبد 

  (.قطعيّة الأدلّة)هو مبدأ  -( افتراض البراءة) نمبدـالتذكير ب
حتّ تثبت ندانته، وعبء  ،م بريءالسابق، فالمتـّه   نم للمبدوهو مبدأ متمّ  

 .(1)مالإةبات يقع على المدّعي، فعليه أن يأتي بالأدلّة الكافية؛ لإةبات ندانة المتـّه  
ل قب  يجب أن تكون قطعيّة؛ فلا ي   - للإدانة - ولكي تكون الأدلّة كافية 

  .يًّا، أو دون ذلكأيّ دليل غير قطعيّ، سواء أكان دليلًا ظن ـّ
تكون بالظنون والشكوك والأوهام، بل تكون بالأدلّة القطعيّة  فالإدانة لا

 .(2)اليقينيّة، التي لا يختلف فيها اةنان من العقلاء
الأدلّة الداعية نلى  فكما أنّ الإدانة أمر جسيم، فكذلك يجب أن تكون 
 :، فإنّ ندانة أيّ فرد، أو أيّ ملاعة، أو أيّ دين، أو أيّ منهجونلّا  ؛الإدانة

  .مستكون أمراً ميسوراً، في كلّ زمان، وفي كلّ مكان، وفي حقّ أيّ متـّه  
 ننسان، قدياً وحديثاً، ولن يسلم من الإدانة أيُّ  فلن يسلم من الإدانة أيُّ 

ولذلك كان ؛ منهج، قدياً وحديثاً ا، ولن يسلم من الإدانة أيُّ دين، قدياً وحديثً 
 .واهاــس دون مافقط،  ،(الأدلةّ القطعيّة)على  (،المحاكمة العادلة)ي ـالاعتماد ف

                                                           
، والقانون 166، ومبادئ المحاكمات اجازائيّة: 129( انظر: دليل المحاكمة العادلة: 1)

 .232اجانائيّ الدستوريّ: 
، والقانون 168، ومبادئ المحاكمات اجازائيّة: 128( انظر: دليل المحاكمة العادلة: 2)

 .963، 919-914، 236اجانائيّ الدستوريّ: 



32 

ل معاملة البريء، م يعام  لم يتمكّن المدّعي، من تقديها، فإنّ المتـّه   ذافإ
أدلّة غير قطعيّة يقدّمها، حتّ نذا كان في نفسه يعتقد أنّ  أيُّ  ولن تنفع المدّعي  

 ما نجا من الإدانة أحد. دين الناس، باعتقادات خصومهم، ل  م مدان؛ فلو أ  المتـّه  
فون ، في أدلةّ الطاعنين،وبالنظر الدقيق  أنّ هذه  :يـجد الناظرون الـم نص 

 ة(.الأدلّة بعيدة، كلّ البعد، عن الاتّصا  بصفة )القطعيّ 
ولكنّ الطاعنين في )الإسلام( يخادعون سائر الناس، ولا سيّما العامّة  

ونهم أنّهم يعتمدون على أدلّة قطعيّة، لا يشوبها أدنَ شكّ.  منهم؛ في وهم 
ولذلك كان واجبًا على المدافعين عن )الإسلام( أن يزنوا كلّ دليل من  

عن سقامة تلك الأدلةّ،  ،ويكشفوا للعامّة ؛بميزان )القطعيّة( ،أدلّة الطاعنين
 في ذلك الميزان الدقيق؛ وبذلك تبطل دعاوى الطاعنين، من أساسها. ،وضعفها
 والأدلّة القطعيّة على عدّة صور، أبرزها: 

رة تفسيراً مفس  ـال (،النصوص القرآنيّة)وتشمل  ،(القطعيّات الشرعيّة) -1
 رة تفسيراً قطعيًّا.مفس  ـ، الثابتة ةبوتًا قطعيًّا، وال(متواترةـالسنّة النبويةّ ال)قطعيًّا، و

 التي اتفّقت عليها العقول، في كلّ زمان ومكان. ،(القطعيّات العقليّة) -2
 التي اتفّقت عليها الحواسّ، في كلّ زمان ومكان. ،(القطعيّات الحسّيّة) -3
  كلّ طبقة من الطبقات. بطريق التواتر، فيالمنقولة  ،(القطعيّات التاريخيّة) -1
 الثابتة بالأدلّة العلميّة التجريبيّة القطعيّة. ،(القطعيّات العلميّة) -5
 وهي أصول اللغة العربيّة، الثابتة ةبوتًا قطعيًّا. )القطعيّات اللغويةّ(، -6

أمّا ما ي نس ب نلى الشرع، والعقل، والحسّ، والتاريخ، والعلم، واللغة، من  
ن سبيّة، غير قطعيّة، بالقطع المطل ق؛ فلا يصحّ أن ي ـع د ها الطاعنون  ةأمور اختلافيّ 

 أدلّة كافية، على مطاعنهم في الإسلام.



33 

ولك أن ت در ك قيمة الاحتكام نلى الأدلةّ القطعيّة، حين تجد المحتكمين  
نليها مت فقين، كلّ الاتفّاق؛ وتجد الـم عر ضين عنها مختلفين، ولا سيّما حين يحتكم 

 الـم عر ضون نلى أدلّة ن سبيّة، بعيدة كلّ البعد، عن القطع المطل ق.
ةلاةة ق ضاة، اجتمعوا  ل  ث  الـمحتكمين نلـى )الأدلّة النّ سبيّة(، كم   ل  ث  وم   

 للحكم، فـي )قضيّة قتل واحدة(، وكان الـمدّعون ةلاةة رجال. 
)أخو القتيل(  فادّعى )أبو القتيل( أنّ )أخا القتيل( هو )القاتل(، وادّعى

 القتيل( هو )القاتل(، وادّعى )ابن القتيل( أنّ )أبا القتيل( هو )القاتل(. أنّ )ابن
بأدلّة ن سبيّة  - الثلاةة ، الـم تـ ه مين،عيند  م  ـالهؤلاء من  - وجاء كلُّ واحد 

 ر قطعيّة؛ لتأكيد صدق ادّعائه. ـاختلافيّة، غي
دّعي الأوّل، واحتكم القاضي الثاني نلى أدلةّ الـم   واحتكم القاضي الأوّل  

نلى أدلّة الـم دّعي الثالث؛  نلى أدلّة الـم دّعي الثاني، واحتكم القاضي الثالث  
ولذلك كانت أحكام القضاة الثلاةة مختلفة؛ لأنّ أصحابها قد احتكموا نلى أدلّة 

 اختلافيّة ن سبيّة، غير قطعيّة، بالقطع المطل ق.
مطل ق، تكشف عن حقيقة ـبالقطع ال ،بأدلّة قطعيّة ،رابعٌ  فإذا جاء م د ع  

و ـن أوجب الواجبات، وهـم :ى تلك الأدلّة القطعيّةـالقاتل؛ فإنّ الاحتكام نل
ر م، ـحصول الاتفّاق التامّ، بين القضاة الثلاةة، فـي تعيين الـم جـاحتكام كفيل ب

  .عليه بالإدانةحكم ـوال



31 

 مبدأ الخامسـال

 فقيّ االتجريم التو 

 
على وصف  ،يجب أن يكون التجريم توافقيًّا، بمعنى أن يتوافق الناس كلّهم 

، أو (مشروعيّةـال)ي يقتضيها مبدأ ـالت ،مة، وهو من المبادئـجريـالفعل بال
، والنصّ يجب أن يكون (1)، فلا جرية، ولا عقوبة، نلّا بنصّ (اجانائيّة الشرعيّة)
 مًا.لز  توافقيّة؛ ليكون م  مًا، بمعنى أن يكون صادراً من جهة لز  م  

دّ جرية، عند عامّة الناس، ع  لا ي ـ  - لأكل لحمها - مثلًا  فذبح البقرة
دين غيره؛ لأنهّ فهل يحقّ للهندوسيّ أن ي   ؛(2)عدّ جرية عند الهندوسلكنّه قد ي  

 !!!ذبح بقرة، وأكل من لحمها؟
، م الهندوس  ـتسال   ذافإ ؛م غيره، بما ألزم به نفسهلز  قطعًا، لا يحقّ له أن ي   

في ندانة بعضهم بعضًا بذلك،  ،وتوافقوا، على تجريم هذا الفعل، فإنّهم أحرار
 ولكن ليس لهم أدنَ حقّ، في محاكمة غيرهم، فضلًا عن ندانتهم.

م بعض أحكام رّ يجأن  :في محاكمة الإسلام ،ولذلك ليس من حقّ أحد 
 ن يكون التجريم توافقيًّا. الإسلام، بالاعتماد على نظرته الخاصّة، بل يجب أ

الناس كلّهم؛  - على وصفها -فمثلًا: قتل الإنسان البريء جرية، توافق 
  .ولكنّ احتشام المرأة ليس كذلك

بفرض الاحتشام  ،ويتّهمه بأنهّ يظلم المرأة - فالذي يطعن في الإسلام

                                                           
، 1/112، والتشريع اجانائيّ الإسلاميّ: 114-195ادلة: ( انظر: دليل المحاكمة الع1)

 .96-91، والقانون اجانائيّ الدستوريّ: 196-169
 .2/826( انظر: الموسوعة الميسّرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة: 2)



35 

؛ ليس منصفًا - عليها، ويصف هذا الحكم باجارية، كما يفعل بعض الطاعنين
عند كثير من الناس، قدياً وحديثاً، من أهل الأديان، ومن  -لأنّ احتشام المرأة 

 فضيلة، وليس رذيلة. - غيرهم
وآثار الاحتشام شاهدة على أنهّ فضيلة، وآثار التبرجّ شاهدة على أنهّ 

والعجب من الطاعنين: كيف جعلوا الفضيلة جرية، والرذيلة حقًّا من  ؛رذيلة
 !!حقوق الإنسان؟!

ة التي عاجاها القرآن ج في اجااهليّ هذه هي صور التبّر »قال سيّد قطب: 
بعد عنه عوامل الفتنة، ودواعي وي   ،من آثارها ،ر المجتمع الإسلاميّ ليطهّ  ؛الكريم
راته ومشاعره وذوقه كذلك! ونقول: ذوقه.. فالذوق ويرفع آدابه وتصوّ  ،الغواية

 من غير -وهو  ،غليظ العاري ذوق بدائيّ ب بمفاتن اجاسد عج  الذي ي   الإنسانيّ 
ب بجمال الحشمة الهادئ، وما يشي به من عج  من الذوق الذي ي   طّ حأ - شكّ 

طئ في معرفة وهذا المقياس لا يخ   ة، وملال المشاعر.ملال الروح، وملال العفّ 
ا هذ ولكنّ ؛ اا رفيعً  حقيقيًّ مه. فالحشمة مليلة ملالًا وتقدّ  ارتفاع المستوي الإنسانيّ 

 ملال الغليظ، الذي لا يرى نلّا  دركه أصحاب الذوق اجااهليّ اجامال الراقي لا ي  
 .(1)« هتا  اللحم اجااهراللحم العاري، ولا يسمع نلّا 

ولو أنّ كلّ ننسان جرّم أفعال الآخرين، أو جرّم أحكام بعض الأديان، 
ما نجا من ما نجا من التجريم أحد من الناس، ول  معتمدًا على نظرته الخاصّة، ل  

 التجريم حكم من الأحكام الدينيّة. 
هه الطاعنون نلى )الإسلام(: ي كن  فسلاح )التجريم الخاصّ( الذي يوجّ 

هه ال ى )مطاعنهم( ـى )الطاعنين( أنفسهم، ونلـمدافع  عن )الإسلام(، نلـأن يوجّ 

                                                           
 .9/2561( في ظلال القرآن: 1)



36 

 هم.  مطاعنـخاصّ(، للطاعنين، ولـم الإسلاميّ الـأنفسها؛ بالاعتماد على )التجري
على )التجريم الخاصّ(؛  ،ومن هنا كان واجبًا استبعاد الشبهات القائمة

 كثيراً،  اتفّاق، بين الناس كلّهم؛ لاختلا  الناس لأنّها لا يكن أن تكون محل  
 م.ـي صور التجريـف

ر م  كلُّ ـفماذا يقول أصحاب التجريم الخاصّ، في هندوسيّ ويهوديّ، ج
ا خاصًّا. فجر م الهندوسيُّ اليهودي ؛ لأنهّ أكل من لحم ر، تـجريً واحد منهما الآخ  

؛ لأنهّ أكل من لحم الخنزير؟   البقر. وجر م اليهوديُّ الهندوسي 
وماذا يقول أصحاب التجريم الخاصّ، في يهوديّ ومسيحيّ، جر م  كلُّ 

؛ لأنهّ قال بلاهوت واحد منهما الآخ   ر، تـجرياً خاصًّا. فجر م اليهوديُّ المسيحي 
 المسيح. وجر م المسيحيُّ اليهودي ؛ لأنهّ ات ـهم المسيح بالكذب؟ 

ي لز مهم  :ى مبادئهمـموج ه نلـال ،خاصّ(ـم الـمن )التجري ،ننّ فرار الطاعنين
ه وج  م  ـخاصّ(، الـم الـجريي )الإسلام(، بالاعتماد على )التـعن الطعن ف ،الكف  

 . (حقائق الإسلام)نلى بعض 
على )الإسلام(،  ،هجومـي مقام الـخاصّ(، فـم الـفإن أصرّوا على )التجري

هم بذلك ـعن مبادئهم؛ فإنّ  ،ي مقام الدفاعـخاصّ(، فـم الـواستنكروا )التجري
 عن السبب الحقيقيّ، الكامن وراء مطاعنهم، وهو )اتبّاع الهوى(. ،يكشفون

، نذا كان هو التطفيف   ر  ــكـنـتـسـن يــم ل  ث  م في ذلك، كم  ه  ل  ث ـ فيكون م  
 .، نذا كان هو البائع  ىالرض ، ويرضى بالتطفيف، كل  شتري  م  ـال

 .اس  ي سْتـ وْف ون  ـال ذ ين  ن ذ ا اكْت ال وا ع ل ى الن   .ن  ـ﴿و يْلٌ ل لْم ط فّ ف يى: ـقال تعال
ر ون ﴾ و ن ذ ا ك ال وه مْ أ وْ و ز ن وه مْ يخ ْس 

(1).  

                                                           
 .9-1( المطفّ فين: 1)



37 

 مبدأ السادسـال

 شخصيّة الجريمة

 
السابق، فإذا ةبت وصف فعل من الأفعال  نيعتمد هذا المبدأ على المبد 

ا تتعلّق  بأنهّ جرية، وصفًا توافقيًّا، مثل قتل الإنسان البريء؛ فإنّ هذه اجارية نّّ
م ـبفاعلها، دون من سواه، من أهله وأقاربه وجيرانه ومعارفه وأصحابه، ما داموا ل

 يشاركوا المجرم في ارتكابها.
؛ لأنّ الشخص الذي (ة المسؤوليّةشخصيّ )سمّى هذ المبدأ أيضًا: وي   

  .(1)ارتكب اجارية هو الوحيد المسؤول عنها
؛ لأنّ (شخصيّة العقوبة)م، هو مبدأ آخر متمّ   مبدأٌ  نويقوم على هذا المبد

؛ فالمجرم هو الشخص الوحيد الذي يستحقّ (2)العقوبة هي جزاء المسؤوليّة
 العقوبة، دون من سواه. 

ولا ندانة  ؛بجرية ارتكبها أبوه ،مة ننسانمحاك :فليس من الإنصا  
بجرية ارتكبها قريبه؛ فإنّ  ،ولا معاقبة ننسان ؛بجرية ارتكبها صديقه ،ننسان

العدل يقتضي تخصيص المحاكمة والإدانة والعقوبة، بمن يستحقّها، وهو المجرم 
 من الأهل والأقارب والأصدقاء. ،الذي ارتكب اجارية، دون من سواه

التفريق بين ةلاث صور، منسوبة  (:محاكمة الإسلام)ي ـف ،جبـولذلك ي 
 .نلى الإسلام، هي: الصورة التنزيليّة، والصورة التأليفيّة، والصورة التطبيقيّة

                                                           
، 85، ومبادئ المحاكمات اجازائيّة: 938-1/931 ( انظر: التشريع اجانائيّ الإسلاميّ:1)

 .138والقانون اجانائيّ الدستوريّ: 
 .293( انظر: القانون اجانائيّ الدستوريّ: 2)



38 

 زيليّةـالصورة التن

 

ل، على وهي منسوبة نلى التنزيل، وهو لفظ يشير نلى الوحي الإلهيّ المنز  
 . النبويةّ ويشمل: القرآن الكريم، والسنّة ، ل، محمّدالنبّي المرس  

فأمّا القرآن الكريم، فإنهّ الأصل الأوّل للهداية الإلهيّة. قال تعالى: ﴿ن ن   
ي  أ قـْو م  و ي ـب شّ ـر  الْم ؤْم ن ين  ال ذ ين  ي ـعْم ل ون  الص الح  ات  أ ن  

ا الْق رْآن  ي ـهْد ي ل ل تي  ه  ه ذ 
 .  (1)يراً﴾له  مْ أ جْراً ك ب  

ديةّ، كما في قوله ق  وقد اشتمل القرآن على بيان الأحكام الشرعيّة الع  
للَّ   و ر س ول ه  و الْك ت اب  ال ذ ي ن ـز ل  ع ل ى ر س ول ه   تعالى: ﴿يا  أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا آم ن وا با 

للَّ    ئ ك ت ه  و ك ت ب ه  و ر س ل ه  و الْيـ وْم  و الْك ت اب  ال ذ ي أ نْـز ل  م نْ ق ـبْل  و م نْ ي كْف رْ با   و م لا 
لًا ب ع يدًا﴾ ر  ف ـق دْ ض ل  ض لا   . (2)الْآخ 

ة، كما في قوله تعالى: واشتمل على بيان الأحكام الشرعيّة العمليّ 
ة  الْو سْط ى و ق وم وا للَّ    ق ان ت ين ﴾  . (9)﴿ح اف ظ وا ع ل ى الص ل و ات  و الص لا 

ة، كما في قوله تعالى: قيّ ل  مل على بيان الأحكام الشرعيّة الخ  واشت
أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا اجْت ن ب وا ك ث يراً م ن  الظ نّ  ن ن  ب ـعْض  الظ نّ  ن ثْمٌ و لا  تج  س س وا و لا   ﴿يا  

يه   م  أ خ  تًا ف ك ر هْت م وه  و ات ـق وا اللَّ    ي ـغْت بْ ب ـعْض ك مْ ب ـعْضًا أ يح  بُّ أ ح د ك مْ أ نْ يأ ْك ل  لحْ  م يـْ
يمٌ﴾  . (1)ن ن  اللَّ   ت ـو ابٌ ر ح 

                                                           
 .3( الإسراء: 1)
 .196( النساء: 2)
 .295( البقرة: 9)
 .12( الحجرات: 1)



39 

واشتمل على بيان بعض أنباء الغيب، كما في قوله تعالى: ﴿و ن ذْ ق ال ت  
ئ ك ة  يا  م رْيم   ن ن  اللَّ   اصْط ف اك  و ط ه ر ك  و اصْط ف اك  ع ل ى ن س اء  الْع ال م ين .  الْم لا 

يه   يا   م رْيم   اقـْن تي  ل ر بّ ك  و اسْج د ي و اركْ ع ي م ع  الر اك ع ين . ذ ل ك  م نْ أ نْـب اء  الْغ يْب  ن وح 
مْ ن ذْ  يْه  م ه مْ أ يّـُه مْ ي كْف ل  م رْيم   و م ا ك نْت  ل د  مْ ن ذْ ي ـلْق ون  أ قْلا  يْه  ن ل يْك  و م ا ك نْت  ل د 

م ون ﴾  . (1)يخ ْت ص 
ا الْق رْآن  و  اشتمل على أمثال مضروبة، كما في قوله تعالى: ﴿ل وْ أ نْـز لْن ا ه ذ 

عًا م ت ص دّ عًا م نْ خ شْي ة  اللَّ   و ت لْك  الْأ مْث ال  ن ضْر ب ـه ا ل لن اس   ع ل ى ج ب ل  ل ر أ يْـت ه  خ اش 
ل ع ل ه مْ ي ـتـ ف ك ر ون ﴾

(2) . 
، كما في قوله تعالى: ﴿و م نْ واشتمل على بيان بعض آيات الخالق 

ت ه  أ نْ خ ل ق  ل ك مْ  ر ون . و م نْ آيا  ت ش  رٌ ت ـنـْ ت ه  أ نْ خ ل ق ك مْ م نْ ت ـر اب  ثم   ن ذ ا أ نْـت مْ ب ش  آيا 
ن ك مْ م و د   ك مْ أ زْو اجًا ل ت سْك ن وا ن ل يـْه ا و ج ع ل  ب ـيـْ ت  م نْ أ نْـف س  يا  ةً و ر مْق ةً ن ن  في  ذ ل ك  لآ 

ن ت ك مْ و أ لْو ان ك مْ  ت ه  خ لْق  الس م او ات  و الْأ رْض  و اخْت لا    أ لْس  ل ق وْم  ي ـتـ ف ك ر ون . و م نْ آيا 
لل يْل  و النـ ه ار  و   ت ه  م ن ام ك مْ با  ت  ل لْع ال م ين . و م نْ آيا  يا  ابتْ غ اؤ ك مْ م نْ ن ن  في  ذ ل ك  لآ 

عًا  ت ه  ي ر يك م  الْبـ رْق  خ وْفاً و ط م  ت  ل ق وْم  ي سْم ع ون . و م نْ آيا  يا  ف ضْل ه  ن ن  في  ذ ل ك  لآ 
ت  ل ق وْم   يا  و ي ـنـ زّ ل  م ن  الس م اء  م اءً ف ـي حْي ي ب ه  الْأ رْض  ب ـعْد  م وْته  ا ن ن  في  ذ ل ك  لآ 

ي ـعْق ل ون ﴾
(9) . 

ه، كما في قوله م  ع  ، وهي ن  واشتمل على بيان بعض آلاء الخالق 
ر ج  ــاءً ف أ خْ ـــاء  م  ــن  الس م  ــز ل  م  ــق  الس م او ات  و الْأ رْض  و أ نْ ــل  ــذ ي خ  ـتعالى: ﴿اللَّ   ال  

                                                           
 .11-12( آل عمران: 1)
 .21( الحشر: 2)
 .21-24( الروم: 9)



11 

جْر ي  في  الْب حْر  بأ  مْر ه  و س خ ر  ل ك م  ر زْقاً ل ك مْ و س خ ر  ل ك م  الْف لْك  ل ت   ن  الث م ر ات  ـــه  م  ـــب  
. و س خ  ـالْأ نْ  . ـر  ل ك م  الل يْل  و النـ ه  ــن  و س خ  ـ ـْر  د ائ ب يـم  الش مْس  و الْق م  ـر  ل ك  ــه ار  ار 

ك مْ م نْ ك لّ  م ا نْس ان  ـوه  و ن نْ ت ـع دُّوا ن عْم ت  اللَّ   لا  ت  ــأ لْت م  ــس   و آتا  حْص وه ا ن ن  الْإ 
 . (1)ارٌ﴾ــف  ـومٌ ك  ــل  ـظ  ـل  

واشتمل على الترغيب في فعل الخيرات، كما في قوله تعالى: ﴿ن ن  
ل  ع ل ى الْأ ر ائ ك   أ صْح اب  اجاْ ن ة  الْيـ وْم  في  ش غ ل  ف اك ه ون . ه مْ و أ زْو اج ه مْ في  ظ لا 

يم ﴾م ت ك ئ ون . له  مْ ف يه ا ف   مٌ ق ـوْلًا م نْ ر بّ  ر ح   . (2)اك ه ةٌ و له  مْ م ا ي د ع ون . س لا 
رات، كما في قوله تعالى: ﴿و أ م ا م نْ واشتمل على الترهيب من فعل المنك   

م ال ه  ف ـيـ ق ول  يا  ل يـْت ني  ل   س اب ي هْ ـمْ أ وت  ك ت اب ي هْ. و ل  ـأ وتي   ك ت اب ه  ب ش  ا  مْ أ دْر  م ا ح  تـ ه  . يا  ل يـْ
ي ة . م ا أ غْنى  ع نيّ  م ال ي هْ. ه ل ك  ع نيّ  س لْط ان ي هْ. خ ذ وه  ف ـغ لُّوه . ثم    ك ان ت  الْق اض 
ل ة  ذ رْع ه ا س بـْع ون  ذ ر اعًا ف اسْل ك وه . ن ن ه  ك ان  لا  ي ـؤْم ن   لْس  يم  ص لُّوه . ثم   في  س  اجاْ ح 

. للَّ   الْع ظ يم  و لا  يح  ضُّ ع ل ى ط ع ام  الْم سْك ين . ف ـل يْس  ل ه  الْيـ وْم  ه ه ن ا مق  يمٌ. و لا   با 
ط ع امٌ ن لا  م نْ غ سْل ين . لا  يأ ْك ل ه  ن لا  الخْ اط ئ ون ﴾

(9) . 
قد  وأمّا السنّة النبويةّ، فإنّها الأصل الثاني للهداية الإلهيّة؛ لأنّ الله 

 ، أمر به الرسول ، فيكون مصدر كلّ ما طاعة الرسولفرض على المؤمنين 
ل، فلم يكن بلاغ هو الوحي الإلهيّ المنز   :مهه، وما حر  وما نهى عنه، وما أحل  

 بتلاوة القرآن فقط، بل كان بلاغًا مبينًا. ، الرسول
هداية؛ ـمبين يكون بالتعليم، والتبيين، والتفصيل، والتزكية، والـوالبلاغ ال

                                                           
 .91-92( نبراهيم: 1)
 .95-99( يس: 2)
 .98-29( الحاقّة: 9)



11 

 الإسلام، وهدايته. ى نورـنل الـجاهليّة، وضلالاتـها، من ظلمات ،الناس لإخراج
قال تعالى: ﴿م نْ ي ط ع  الر س ول  ف ـق دْ أ ط اع  اللَّ   و م نْ ت ـو لى  ف م ا أ رْس لْن اك  

 . (1)ع ل يْه مْ ح ف يظاً﴾
ل ه  الْه د ى و ي ـت ب عْ غ يـْر  وقال تعالى: ﴿و م نْ ي ش اق ق  الر س ول  م نْ ب ـعْد  م ا ت ـبـ ين   
يراً﴾ س ب يل  الْم ؤْم ن ين  ن ـو لّ ه  م ا ت ـو لى  و ن صْل ه  ج ه ن م  و س اء تْ م ص 

(2) . 
وقال تعالى: ﴿ل ق دْ م ن  اللَّ   ع ل ى الْم ؤْم ن ين  ن ذْ ب ـع ث  ف يه مْ ر س ولًا م نْ 

ت ه  و   ل و ع ل يْه مْ آيا  مْ ي ـتـْ ه  ان وا م نْ ق ـبْل  أ نْـف س  ي ـز كّ يه مْ و ي ـع لّ م ه م  الْك ت اب  و الحْ كْم ة  و ن نْ ك 
ل  م ب ين ﴾  .(9)ل ف ي ض لا 

زّ ل  ن ل يْه مْ و ل ع ل ه مْ ـا ن  ـر  ل ت ـبـ ينّ   ل لن اس  م  ــوقال تعالى: ﴿و أ نْـز لْن ا ن ل يْك  الذّ كْ 
ي ـتـ ف ك ر ون ﴾

(1) . 
ذ ين  ي ـت ب ع ون  الر س ول  الن بي   الْأ مّ ي  ال ذ ي يج  د ون ه  م كْت وبًا وقال تعالى: ﴿ال  

لْم عْر و   و ي ـنـْه اه مْ ع ن  الْم نْك ر  و يح  لُّ له  م   يل  يأ ْم ر ه مْ با  ع نْد ه مْ في  التـ وْر اة  و الْإ نجْ 
مْ الط يّ ب ات  و يح  رّ م  ع ل يْه م  الخْ ب ائ ث  و ي   ل  ال تي  ك ان تْ ع ل يْه  ض ع  ع نـْه مْ ن صْر ه مْ و الْأ غْلا 

ف ال ذ ين  آم ن وا ب ه  و ع ز ر وه  و ن ص ر وه  و ات ـبـ ع وا النُّور  ال ذ ي أ نْز ل  م ع ه  أ ول ئ ك  ه م  
 . (9)الْم فْل ح ون ﴾

ي ـف - دـجـأننّا لا ن :)ح جّيّة السُّنّة النبويةّ(على  ،ومن الدلائل القاطعة

                                                           
 .54( النساء: 1)
 .119( النساء: 2)
 .161( آل عمران: 9)
 .11( النحل: 1)
 .198( الأعرا : 9)



12 

ي الصلوات، ـف ،الأحكام التفصيليّة، كأعداد الركعات بعض   - الكريم القرآن
دليل قاطع على أنّ  - في السنّة النبويةّ - لةً فمجيئها مفص   .وهيآت الصلوات

 ل.الوحي الإلهيّ المنز  هو مصدرها 
ي أيّ ـد: فــالفاسول ــذا القـل هــائـأل قـونس: »الأندلسيّ  ال ابن حزمـق

الركوع على  وجد أنّ الظهر أربع ركعات، وأنّ المغرب ةلاث ركعات، وأنّ  ،قرآن
وبيان  ،صفة كذا، والسجود على صفة كذا، وصفة القراءة فيها، والسلام

 ،لــوالإب ،مـوالغن، ةوالفضّ  ،بـاة الذهــة زكان كيفيّ ــوبي ،ي الصومـب فتن  يج   ما
وبيان  ،مأخوذةـومقدار الزكاة ال ،المأخوذ منها الزكاة ومقدار الأعداد ،والبقر

ورمي  ،فةزدل  م  ـوب ،هاـوصفة الصلاة ب ،من وقت الوقو  بعرفة ،حجّ ـأعمال ال
اع ـــوصفة الرض ،وقطع السارق ،ب فيهجتن  ـا ي  ــوم ،وصفة الإحرام ،مارج  ـال
 ،حدودـوأحكام ال ،والضحايا ،الذبائح تاوصف ،مآكلـم من الر  ـح ـ وما ي ،محرّ  م  ـال

 ،يــــداعـوالت ،ةـيـضـوالأق ،اــــان الربــــيـوب ،وعـــــيـام البــكـوأح، لاقـوع الطــوق ةـــوصف
ّّ  .وسائر أنواع الفقه ،والصدقات ،رىمْ والع   ،والأحباس ،مانـيوالأ ا في القرآن ون
 ي كلّ ـف -مرجوع نليه ـما الـوننّ  .كيف نعمل فيها  :م ندر  ـل ،هانا ونياّ ـكْ ر  ـلو ت   ،لٌ مل   

ّّ  ،وكذلك الإملاع . النقل عن النبيّ  - ذلك قد  ،ا هو على مسائل يسيرةن
فمن أراد الوقو   "،المراتب"سوم بكتاب و وهو الم ،ها في كتاب واحدملعناها كلّ 

 امرأً  أنّ ولو . ضرورةً  ،من الرجوع نلى الحديث فلا بدّ  ؛فليطلبها هنالك ،عليها
ولكان  ؛ةبإملاع الأمّ  ،الكان كافرً  "، ما وجدنا في القرآنلا نأخذ نلّا " :قال
 ؛وأخرى عند الفجر ،نلى غسق الليل ،ما بين دلوك الشمس ، ركعةيلزمه نلّا  لا

 .(1)«...للأكثر في ذلك ولا حد   (،صلاة)ما يقع عليه اسم  ذلك هو أقلّ  لأنّ 

                                                           
 .54-2/83( الإحكام في أصول الأحكام: 1)



13 

واستقلالها  ،رةة المطه  ة السنّ يّ ةبوت حجّ  الحاصل أنّ »وقال الشوكانّي: 
له في دين   من لا حظّ لا يخالف في ذلك نلّا  ،ةبتشريع الأحكام ضرورة دينيّ 

 .(1)«الإسلام
 - وهو الأذان - أنّ النداء نلى الصلاة :ومن الدلائل القاطعة على ذلك 

 قد ةبت بالسنّة النبويةّ، لا بالقرآن الكريم.
للنداء نلى الصلاة، نلّا في آيتين، وليس في  كرٌ  ذ  فليس في القرآن الكريم

ا ي   ط منهما أنّ النداء حكم شرعيّ، واقع ستنب  هاتين الآيتين تشريع للنداء، ونّّ
ثابت، قبل نزولهما؛ فالقرآن الكريم دلّ على شرعيّة النداء، لكنّ تشريع النداء 

 ثابت بالسنّة النبويةّ.
د يْـت مْ  ة  اتخ  ذ وه ا ه ز وًا و ل ع بًا ذ ل ك  بأ  ن ـه مْ ق ـوْمٌ  قال تعالى: ﴿و ن ذ ا نا  ن لى  الص لا 

 . (2)لا  ي ـعْق ل ون ﴾
ة  م نْ ي ـوْم  اجاْ م ع ة   وقال تعالى: ﴿يا   ا ال ذ ين  آم ن وا ن ذ ا ن ود ي  ل لص لا  أ يّـُه 

ت مْ ت ـعْل م ون ﴾ف اسْع وْا ن لى  ذ كْر  اللَّ   و ذ ر وا الْبـ يْع  ذ ل ك مْ  رٌ ل ك مْ ن نْ ك نـْ يـْ خ 
(9) . 

 وهي قوله جل   ،: وفريضة تاسعة عشرةقلت  »القرطبّي: أبو عبد الله قال 
ة ﴾ :عز  و  د يْـت مْ ن لى  الص لا  في هذه  نلّا  ،في القرآن كرٌ للأذان ذ  ليس  ،﴿و ن ذ ا نا 

في هذه  -جاء في سورة اجامعة، فمخصوص باجامعة، وهو  ا ماالسورة؛ أمّ 
 . (1)«جميع الصلواتـعامّ ل - السورة

                                                           
 .1/153( نرشاد الفحول: 1)
 .95( المائدة: 2)
 .3( اجامعة: 9)
 .8/211( اجاامع لأحكام القرآن: 1)



11 

 -( الوحي القرآنيّ )غير  - ة وحيًا آخرـمّ ـوالقرآن الكريم شاهد على أنّ ة
 . يتلقّاه من الله النبّي كان 

ه  ح د يثاً ف ـل م ا ن ـب أ تْ ب ه   ُّ ن لى  ب ـعْض  أ زْو اج  قال تعالى: ﴿و ن ذْ أ س ر  الن بي 
اللَّ   ع ل يْه  ع ر    ب ـعْض ه  و أ عْر ض  ع نْ ب ـعْض  ف ـل م ا ن ـب أ ه ا ب ه  ق ال تْ م نْ أ نْـب أ ك  و أ ظْه ر ه  

ا ق ال  ن ـب أ ني   الْع ل يم  الخْ ب ير ﴾  .(1)ه ذ 
يدلّان  فقوله: ﴿و أ ظْه ر ه  اللَّ   ع ل يْه ﴾، وقوله: ﴿ن ـب أ ني   الْع ل يم  الخْ ب ير ﴾

  .قد علم بإفشاء السرّ، من طريق الوحي النبّي ى أنّ عل ،بوضوح
، النبّي على  ، كلّه، تضمّنت ما أظهره الله،  وليس ثمةّ آية في القرآن

غير  - آخر نلهيّ(، وحي)من هذا الأمر، فكان هذا دليلًا قاطعًا، على وجود 
 -بلا ريب  - هومن ؛، من الله يتلقّاه كان النبّي   - (2)(يّ ـالوحي القرآن)
 .(السنّة النبويةّأعني: )، (الوحي النبويّ )

، الوحي الإلهيّ المنز ل على محمّد  من يدّعي انحصار   فلا يصحّ ادّعاء  
من قبل ، فقد أوحى نلى  ،نلى أنبيائه فكما أوحى الله في القرآن الكريم فقط؛ 

 .خاتم النبيّين 
ن ا ن ل يْك   قال تعالى:  يـْ ن ا ن لى  ن وح  و الن ب يّ ين  م نْ ب ـعْد ه  ﴿ن نا  أ وْح  يـْ ك م ا أ وْح 

ن ا ن لى  ن بْـر اه يم  و ن سْم اع يل  و ن سْح اق  و ي ـعْق وب  و الْأ سْب اط  و ع يس ى و أ يُّوب   يـْ و أ وْح 
ن ا د او ود  ز ب وراً﴾ و ي ون س  و ه ار ون  و س ل يْم ان  و آت ـيـْ

(9). 
ن ا ن لى  م وس ى ن ذ  ﴿و ق ط  وقال تعالى:  يـْ اً و أ وْح  عْن اه م  اةْـنـ تي ْ ع شْر ة  أ سْب اطاً أ مم 

                                                           
 .9( التحريم: 1)
 .25/999( انظر: تفسير التحرير والتنوير: 2)
 .169( النساء: 9)



15 

نًا ق دْ  نْه  اةْـنـ ت ا ع شْر ة  ع يـْ اسْت سْق اه  ق ـوْم ه  أ ن  اضْر بْ ب ع ص اك  الحْ ج ر  ف انْـب ج س تْ م 
و أ نْـز لْن ا ع ل يْه م  الْم ن  و الس لْو ى ك ل وا ع ل م  ك لُّ أ نا س  م شْر ب ـه مْ و ظ ل لْن ا ع ل يْه م  الْغ م ام  

 .(1)م نْ ط يّ ب ات  م ا ر ز قـْن اك مْ و م ا ظ ل م ونا  و ل ك نْ ك ان وا أ نْـف س ه مْ ي ظْل م ون ﴾
يه  أ نْ ت ـبـ و آ ل ق وْم ك م ا بم  صْر  ب ـي وتًا وقال تعالى:  ن ا ن لى  م وس ى و أ خ  يـْ ﴿و أ وْح 

ر  الْم ؤْم ن ين ﴾و اجْع ل   ة  و ب شّ  ل ةً و أ ق يم وا الص لا  وا ب ـي وت ك مْ ق بـْ
(2). 

ي  ن لى  ن وح  أ ن ه  ل نْ ي ـؤْم ن  م نْ ق ـوْم ك  ن لا  م نْ ق دْ آم ن  وقال تعالى: 
﴿و أ وح 

ت ئ سْ بم  ا ك ان وا ي ـفْع ل ون   ي ن ا و لا  تخ  اط بْني  في  ال ذ ين  و اصْن ع  الْف لْك  بأ  عْي ن ن ا و و حْ  .ف لا  ت ـبـْ
 .(9)ظ ل م وا ن ن ـه مْ م غْر ق ون ﴾

ولذلك، فالمسلمون هم )أهل القرآن والسنّة(، وليسوا )أهل القرآن(، دون 
 )السنّة(، ولا )أهل السنّة(، دون )القرآن(.

على المدح تارة، وعلى  ،طلق أهل الكتابوأ  »قال أبو حيّان الأندلسيّ: 
 .(1)« على المدحة لا ينطلق نلّا وأهل القرآن والسنّ  ؛أخرى الذمّ 

ة فيجب على طالب العلم أن يلتزم بالقرآن والسنّ »وقال ابن عثيمين: 
م ـل ،نذا انكسرا ،كاجاناحين للطائر  - طالب العلم :أي - الصحيحة، وهما له

 وتغفل عن ،(9)القرآن يوتغفل عن القرآن، أو تراع ،ةالسنّ  يتراع لذلك لا؛ رْ ـط  ي  
ة وشروحها ورجالها، ومصطلحاتها ة، فكثير من طلبة العلم يعتني بالسنّ السنّ 

                                                           
 .164( الأعرا : 1)
 .58( يونس: 2)
 .98-96( هود: 9)
 .9/16( تفسير البحر المحيط: 1)
(9.)  ( في المطبوع: )تراعي( في الموضعين، والصواب: )تراع 



16 

 بها، وهذا لرأيته جاهلًا  ،كتاب الله ، لكن لو سألته عن آية مناعتناء كاملًا 
 .(1)«يا طالب العلم ،ة جناحين لكأن يكون الكتاب والسنّ  بدّ  غلط كبير، فلا

للاحتراز من الروايات السقيمة، المنسوبة نلى وقوله: )السنّة الصحيحة(؛ 
)السنّة النبويةّ(؛ فإنّها من أكبر الصوار  التي صرفت كثيراً من المنتسبين نلى 

 عن )هداية القرآن(. -من المؤلفّين، والمتعلّمين، والعامّة  -)الإسلام( 
يخضعون للروايات السقيمة،  - مؤلّفينـمن ال -جد كثيراً ـولذلك ت

  !!!مسحور لساحرهـعجيبًا، كخضوع الخصوعًا 
ونذا  ؛، لـجأ نلى بعض )الروايات السقيمة(اد أحدهم أن يفسّر آيةفإذا أر 

ونذا أراد أن  ؛أراد التأليف في )العقائد(، اغتر  من بعض )الروايات السقيمة(
ي فتي من يستفتيه، توجّه نلى بعض )الروايات السقيمة(؛ حتّ أعرض كثير منهم 

 عن )هداية القرآن(، كلّ الإعراض.
دها، الأمّة، هذه م علّ م هو القرآن هذا ننّ »قال سيّد قطب:   وم رش 

 حال عن هاـل يكشف وهو. الطريق طول على طريقها، وحادي ورائدها،
ب لّتهم، وعن معها، ،أعدائها  ظلّت ولو. كلّه الله، هدى مع تاريخهم، وعن ج 

 فـي وتشريعاته، قواعده، وت قيم توجيهاته، وتسمع قرآنـها، تستشير الأمّة هذه
 حين ولكنّها.. مالأياّ  من يوم في منها، ينالوا أن أعداؤها استطاع ما حياتـها،
 تزال ما كانت ونن -مهجوراً  القرآن اتـّخذت وحين ربّها، مع ميثاقها نقضت

 . (2)«أصابها ما أصابـها -! وأدعية ور قى، وتعاويذ، م طر بة، ترانيم منه تتّخذ

                                                           
 .65-26/68العثيمين: ( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح 1)
 .2/593: في ظلال القرآن (2)



17 

 الصورة التأليفيّة

 
وهي منسوبة نلى التأليف، وهو لفظ يشير نلى المؤلّفات المتعلّقة 
بالإسلام، وبالمنسوبين نليه، من الأفراد، واجاماعات؛ وهي أربع صور فرعيّة: 

التأليفيّة  الصورةو ة الاختلافيّة، الصورة التأليفيّ و ة الاتفّاقيّة، التأليفيّ الصورة 
 ة.الصورة التأليفيّة التعطيليّ و التضليليّة، 

هي صورة تأليفيّة قدية، اتفّق فيها المؤلّفون  الصورة التأليفيّة الاتفّاقيّة: -1
 آلا القدامى كلّهم، فلم يختلفوا فيها، أدنَ اختلا ، مع أنّهم قد اختلفوا في 

حتّ لقد خطأّ بعضهم بعضًا، وطعن بعضهم في بعض؛ ومع ذلك،  ؛المسائل
 فقد اتفّقوا في مسائل كثيرة، ولم يختلفوا فيها أدنَ اختلا .

تفّاق المؤلّفين القدامى، كلّهم، المنسوبين نلى المذاهب ومن أمثلتها: ا
على أعداد ركعات الصلوات  الفرديةّ، واجاماعيّة،الفقهيّة المختلفة، كلّها، 

 أدنَ اختلا .  ،الخمس، فلم يختلفوا في أعدادها
. الصلوات الخمس فرائض فقوا على أنّ اتّ : »الأندلسيّ  قال ابن حزم

وعلى . صبح للخائف والآمن ركعتان في السفر والحضرصلاة ال فقوا على أنّ واتّ 
فقوا على واتّ . صلاة المغرب للخائف والآمن في السفر والحضر ةلاث ركعات أنّ 
 .(1)«للمقيم الآمن أربع ركعات الآخرة، صلاة الظهر والعصر والعشاء أنّ 
هي صورة تأليفيّة قدية، اختلف فيها  الصورة التأليفيّة الاختلافيّة: -2
ؤلّفون القدامى، فلم يتّفقوا فيها، كما اتفّقوا في الصورة السابقة، فاختلفوا في الم

 المسائل، وخطأّ بعضهم بعضًا فيها. آلا 

                                                           
 .18( مراتب الإملاع: 1)



18 

جلين، عند م الرّ  ــي حكـف ،ي التأليف الفقهيّ: الاختلا ـف ،ومن أمثلتها 
 مسح. ـالوضوء، بين الغسل، وال
الكتاب  ع عليه بنصّ م  غسل الرجلين في الوضوء مج  »قال الماورديّ: 

 الشيعة نلى أنّ  وذهبت .دون المسح ،ة الفقهاء الغسلة. وفرضهما عند كافّ والسنّ 
فأوجب  ،بين الأمرين دون الغسل، وملع ابن جرير الطبريّ  ،الفرض فيهما المسح
 .(1)«غسلهما ومسحهما

القرآن نزل  فإنّ  ،جلينا قولنا في الرّ  وأمّ : »الأندلسيّ  وقال ابن حزم
ك مْ و أ رْج ل ك مْ ﴿قال الله تعالى:  ،بالمسح رئ بخفض وسواء ق   .(2)﴾و امْس ح وا ب ر ء وس 

 ،ا على اللفظ: نمّ الرؤوسعطف على  :حال هي على كلّ  ،بفتحها أو ،اللام
ال بين المعطو  ه لا يجوز أن يح  لأنّ  ؛ا على الموضع، لا يجوز غير ذلكونمّ 
اس: نزل القرآن وهكذا جاء عن ابن عبّ  أة.بتد  ة م  بقضيّ  ،معطو  عليهـوال
مسح على الرجلين ملاعة ـوقد قال بال ،في الوضوء ،جلينفي الرّ   :يعني ،مسحـبال

 ،وعكرمة ،حسنـوال ،اسعبّ  وابن ،طالب بن أبي عليّ  :من السلف، منهم
 .(9)..«ويت في ذلك آثار.، ور  وملاعة غيرهم، وهو قول الطبريّ  ،والشعبيّ 

هي صورة تأليفيّة حديثة، اختلقها بعض  ة التضليليّة:الصورة التأليفيّ  -3
 المستشرقين، ومن وافقهم من المستغربين؛ لتضليل الناس عن الإسلام. 

لقد ركّب أولئك المختلقون صورة قبيحة، من أخطاء بعض المؤلّفين، ومن 
ات السقيمة، أخطاء بعض المطبّقين، بالاعتماد على الروايات السقيمة، والتفسير 

                                                           
 .1/129( الحاوي الكبير: 1)
 .6( المائدة: 2)
 .1/941( المحلّى بالآثار: 9)



19 

والآراء السقيمة، والتطبيقات السقيمة، وزادوا عليها تفسيرات سقيمة جديدة، 
وآراء سقيمة جديدة، ثّم نسبوا تلك الصورة القبيحة، نلى الإسلام؛ لتقبيح 

 صورته، في أنظار الناس، من المنسوبين نليه، وغيرهم.
كثيرة،   بوجوه ، ومن أبرز وسائلهم؛ للتضليل: الطعن في رسول الله

ة؛ ومنها: ادّعاء أنهّ  ة، وليس شخصيّة حقيقيّ منها: ادّعاء أنهّ كان أسطورة خرافيّ 
كر، وأنّ الخنازير أكلت من كان مجهول النسب، وأنّ موته كان في نوبة س  

ر، والشهوانيّة، ـحــر، والسوُّ ـرع، والتهــجنون، والصـهامه بالـجسمه؛ ومنها: اتّ 
والسوداويةّ، والكذب، والخداع، والغدر، والمحاباة، والوحشيّة، والانتهازيةّ، 

مه  والفظاظة، والكبر، واجابن، والنفاق، والنـ  
(1) . 

وما أجدرنا نحن اليوم أن نستمع نلى هذا التحذير؛ »قال سيّد قطب: 
من اليهود  -نروح نستفتي المستشرقين  -في بلاهة منقطعة النظير  -ونحن 

ى عنهم تاريخنا، ونأمنهم في أمر ديننا، ونتلقّ  - والنصارى والشيوعيّين الكفّار
ونه من شكوك في دراساتهم لقرآننا، على القول في تراةنا، ونسمع لما يدسّ 

بنا يتلقّون عنهم علوم رسل نليهم بعثات من طلّا نا، وسيرة أوائلنا؛ ون  وحديث نبيّ 
لضمير. ننّ لينا مدخولي العقل وانالإسلام، ويتخرّجون في جامعاتهم، ثّم يعودون 

 ،هذا القرآن قرآننا. قرآن الأمّة المسلمة. وهو كتابها الخالد الذي يخاطبها فيه ربّها
بما تعمله وما تحذره. وأهل الكتاب هم أهل الكتاب، والكفّار هم الكفّار. 

 . (2)«والدين هو الدين
من أعمال  - وهذا الذي ندّد الله به سبحانه»وقال سيّد قطب أيضًا: 

                                                           
 ( انظر: موسوعة بيان الإسلام، القسم الثاني، الرسول.1)
 .1/196( في ظلال القرآن: 2)



51 

حتّ اللحظة  ،هو الأمر الذي درجوا عليه من وقتها - ب، حينذاكأهل الكتا
ثمّ  ،الحاضرة.. فهذا طريقهم على مدار التاريخ.. اليهود بدأوا منذ اللحظة الأولى

في التراث  -مع الأسف  -تابعهم الصليبيّون! وفي خلال القرون المتطاولة دسّوا 
في هذا  ،بالباطل ! ولبسوا الحقّ  بجهد القرونالإسلاميّ ما لا سبيل نلى كشفه نلّا 

أبد  ،الذي تكفّل الله بحفظه ،محفوظـ هذا الكتاب النلّا  ،اللهمّ  -التراث كلّه 
والحمد لله على فضله العظيم. دسّوا ولبسوا في التاريخ الإسلاميّ  -الآبدين 

ودسّوا ولبسوا في الحديث النبويّ، حتّ قيّض الله له رجاله  ،وأحداةه ورجاله
وا ولبسوا في ودسّ  ،الذين حقّقوه وحرّروه، نلّا ما ندّ عن اجاهد الإنسانّي المحدود

لا يكاد الباحث يفيء فيه نلى معالم الطريق.  ،حتّ تركوه تيهًا ،التفسير القرآنيّ 
لألو  كانوا دسيسة على التراث ودسّوا ولبسوا في الرجال أيضًا. فالمئات وا

وتلاميذ المستشرقين، الذين  ،يزالون في صورة المستشرقين وما ،الإسلاميّ 
م ة اليوم، في البلاد التي يقول أهلها: ننهّ يشغلون مناصب القيادة الفكريّ 
ات المدسوسة على الأمّة المسلمة، في صورة مسلمون. والعشرات من الشخصيّ 

من  - الصهيونيّة والصليبيّة، ليؤدّوا لأعداء الإسلامأبطال مصنوعين على عين 
ما لا يلك هؤلاء الأعداء أن يؤدّوه ظاهرين! وما يزال هذا الكيد  - الخدمات

قائمًا ومطرّدًا. وما تزال مثابة الأمان والنجاة منه هي اللياذ بهذا الكتاب 
 . (1)«القرون لاستشارته في المعركة الناشبة طوال هذه ؛والعودة نليه ،المحفوظ

هي صورة تأليفيّة حديثة، يجتمع أصحابها  الصورة التأليفيّة التعطيليّة: -1
 ، وله جانبان بارزان:(الحقائق الإسلاميّة)على أمر واحد، هو تعطيل بعض 

، كتعطيل بعض أحكام الصلاة، وتعطيل (الأحكام الشرعيّة)تعطيل بعض  -أ

                                                           
 .119-1/111( في ظلال القرآن: 1)



51 

 وشرب ،غاءوالب   ،بافأباح بعضهم الرّ   .بعض التحريات، وتعطيل بعض العقوبات
 عقوبة الشرعيّة(، ولا سيّما العقوبات)بعض وعطلّوا . التعرّيالتبرُّج، و و  ،الخمر

، (أعداد الصلوات)بعضهم في  ر  وغيـ  )قطع يد السارق(. عقوبة )جلد الزاني(، و 
 . (1)ركعاتها، وفي كيفيّاتها أعداد وفي أوقاتها، وفي

القرآنيّة، واختلاق تفسيرات  نصوصات الصحيحة للتعطيل بعض التفسير  -ب
 . (2)القرآنيّة من القصص الغيبيّة،جديدة بديلة، ولا سيّما في اجاوانب 

في أمر  ،أشتات متفرقّون، يجتمعون -في الحقيقة  -( أهل التعطيل)و 
  .التعطيلذلك ، ويختلفون في مصاديق (التعطيل)واحد، هو 

مماّ أملعوا عليه، تصريًحا؛ فمنهم من صرحّ ليست  غاء مثلًا فإباحة الب  
ر مات أخرى،  م يصرحّ بإباحتهـبإباحته، ومنهم من ل ؛ ولكنّه صر ح بإباحة مح 

  كالتبرُّج والتعرّي.
ومن أبرز المنسوبين، الذين يتّبعون منهج )التعطيل(: أولئك المنحرفون،  

بريء منهم، ومن  -قيقة في الح -الذين ي سم ون: )القرآنيّين(؛ والقرآن الكريم 
 آرائهم، ومن تفسيراتهم، ومن منهجهم، كلّ البراءة!!!

فإنّ هؤلاء المنحرفين أنكروا حجّيّة السنّة النبويةّ، وزعموا أنّهم يكتفون  
بالقرآن الكريم؛ ثّم عمدوا نلى ننتاج تأويلات تحريفيّة، للآيات القرآنيّة؛ لتعطيل  

 كثير من الأحكام الشرعيّة.
، وبين ننكار نسبة بعض (حجّيّة السنّة النبويةّ)والفرق كبير بين ننكار  

                                                           
 .281-298، 34-56انظر: العصرانيّون بين مزاعم التجديد وميادين التغريب: ( 1)
، 939-939، 221-221( انظر: القرآنيّون العرب وموقفهم من التفسير دراسة نقديةّ: 2)

698-611 ،688-811. 



52 

 الأحاديث نلى السنّة النبويةّ، مع الإقرار بحجّيّة السنّة النبويةّ، الثابتة ةبوتًا قطعيًّا.
فكثيرون هم العلماء الذين ردّوا آلا  الأحاديث الموضوعة، المنسوبة نلى  

 -في الحقيقة  -ردُّهم لها يعني ردًّا للسنّة النبويةّ، بل هم السنّة النبويةّ؛ ولـم يكن 
خدمة واجبة عليهم؛ للفصل التامّ بين  -بهذا الردّ  -يخدمون السنّة النبويةّ 

يّ، الذي ي وحي به الشياطين، نلى أوليائهم، من ـالوحي النبويّ، والوحي الشيطان
 دجاجلة الروايات الموضوعة.   

علماء أنفسهم، في ردّ بعض الأحاديث؛ فليس ردُّ لاحين يختلف  ،وكذلك 
بردّ هم  - ما همـيعني ردًّا للسنّة النبويةّ، وننكاراً لح جّيّتها؛ وننّ  :من رد ها منهم

 طئون.صيبون، وقد يخ  مجتهدون، قد ي   - لتلك الأحاديث
باعًا والفرق كبير بين )القرآنيّين الحقيقيّين(، الذين يتبّعون القرآن الكريم، اتّ  

صحيحًا، ويفسّرونه بالتفسير العربّي القطعيّ السليم، وبين من يدّعون الانتساب 
 نلى )القرآن(، ثمّ يعمدون نلى تحريفه؛ اتبّاعًا لأهوائهم!!! 



53 

 زيليّة والصور التأليفيّةـن الصورة التنـموازنة بيـال

 
 أنّ الصورة يتبيّن  :ة الأربعموازنة بين الصورة التنزيليّة، والصور التأليفيّ ـبال 
 :، هماعلى قسمين - عمومًا - التأليفيّة

: ومصدرها الوحيد الفريد هو وافقة للصورة التنييليّةالمتأليفيّة الصورة ال -1
يّ، والفهم ـل، أي: الفهم السليم للوحي القرآنالفهم السليم للوحي الإلهيّ المنز  

 السليم للوحي النبويّ. 
ولها عدّة مصادر سقيمة، خالفة للصورة التنييليّة: المة تأليفيّ الصورة ال -2

أبرزها: القراءات السقيمة، والأحاديث السقيمة، والتفسيرات السقيمة، والشروح 
 السقيمة، والروايات السقيمة، والأخبار السقيمة، والآراء السقيمة.

طعًا؛ لأنّ فأمّا الصورة التأليفيّة الاتفّاقيّة، فإنّها موافقة للصورة التنزيليّة ق 
المسائل غيرها، ومنها مسائل يسيرة؛ فلم يكن  آلا المتّفقين فيها قد اختلفوا في 

على مخالفيهم، فكان بعضهم حريصًا على  ،المؤلّفون القدامى يسكتون عن الردّ 
نصرة الحقّ، وردّ الباطل؛ وكان بعضهم يتربّص بمخالفيه، ينتظر منهم الزلّة 

 ليردّ عليهم. ؛والخطأ
طلّع على المسائل المختلف فيها، ودرجات الاختلا ، وصور ومن ي 

يظنّ أنّ المسائل التي اتفّق فسالتخطئة والتفسيق والتكفير والطعن في المخالفين، 
 معدومة، أو نادرة. :عليها المؤلّفون القدامى

وهذا دليل على أنّ اتفّاق هؤلاء المختلفين ما كان ليكون، لولا وجود  
كن أن يرتابوا فيها، أدنَ ارتياب؛ فلم يكن القطعيّة، التي لا ي  الأدلّة الشرعيّة 

ونلّا، فما الذي يدعو نلى أن يتّفق  ؛اتفّاقهم من قبيل التواطؤ على الباطل
  !!المؤلّفون كلّهم، المنتسبون نلى فرق متخالفة متنازعة؟!



51 

الفرديةّ،  فإذا اتفّق المؤلّفون، كلّهم، من المذاهب الفقهيّة المختلفة، كلّها، 
أدنَ اختلا ، كان اتفّاقهم هذا دليلًا على  في مسألة فقهيّة، بلا واجاماعيّة،

 موافقة الصورة التأليفيّة الاتفّاقيّة، للصورة التنزيليّة.
ة المختلفة، كلّها، في ديّ ق  ونذا اتفّق المؤلّفون، كلّهم، من المذاهب الع   

هم هذا دليلًا على موافقة الصورة أدنَ اختلا ، كان اتفّاق ديةّ، بلاق  مسألة ع  
 التأليفيّة الاتفّاقيّة، للصورة التنزيليّة.

بين الصورة التنزيليّة،  الدقيق التفريق - كلّ الوجوب -جب ـومع ذلك ي 
  .ة هي الصورة الأصيلةة؛ فإنّ الصورة التنزيليّ ة الاتفّاقيّ والصورة التأليفيّ 

ة، التي رآة الصافية النقيّ م  ـال ل  ث  الاتفّاقيّة، نلّا كم  ة الصورة التأليفيّ  ل  ث  وما م  
 نة. س  ح  ـتعكس الصورة ال

ّّ والح   سن الوجه، المعكوسة صورته، ا هو ح  سن في المرآة ليس أصيلًا، ن
سن، وأن تسلم رآة الصافية فخراً أنّها استطاعت أن تعكس ذلك الح  م  ـويكفي ال

 التي تشوّه الصورة المعكوسة! ،من الشوائب
وأمّا الصورتان: التأليفيّة التضليليّة، والتأليفيّة التعطيليّة، فإنّهما مخالفتان  

للصورة التنزيليّة، مخالفة قطعيّة، بلا أدنَ شكّ؛ فإنّ الغرض منهما تضليل الناس 
 عن الإسلام، وتعطيل حقائقه، والثانية أشدّ خطراً من الأولى. 

هما كالفرق بين كيد الكافر، وكيد المنافق، فكيد المنافق أشدّ والفرق بين
خطراً من كيد الكافر؛ لأنّ المنافق منسوب نلى الإسلام، وحقيقته خافية على 

 الكثيرين، بخلا  الكافر، فإنهّ عدوّ، صريح العداوة.
 ،عوا الإيانوادّ  ،ا أظهروا الإسلاممّ ـم لفإنهّ  ؛كالمنافقين»قال ابن باز: 

 - نلى غير ذلك ،الناس وجاهدوا مع ،وا مع الناسوحجّ  ،وا مع الناسوصلّ 
والمسلمون في جانب؛  ،بل هم في جانب ،هم في الباطن ليسوا مع المسلمينولكنّ 



55 

رون لما جاءت به الرسل في الباطن، متظاهرون بون لله ورسوله، منك  م مكذّ  لأنهّ 
م الله في ذلك، وصاروا  أكذبه - ولمقاصد معروفة ،لحظوظهم العاجلة ؛بالإسلام

 ن أعلن كفره، ولهذا صاروا في الدركممّ  ، بل صاروا أكفر وأشرّ لًا لّا ا ض  ارً فّ ك  
 ،م نخوتهأنهّ  المسلم يظنّ  لأنّ  ؛خطرهم أعظم  لأنّ الأسفل من النار، وما ذاك نلّا 

وا المسلمين وخانوهم، ا أفشى نليهم بعض الأسرار، فضرّ وربمّ  ،م على دينهوأنهّ 
 . (1)«وضررهم أعظم ،هم أشدّ فصار كفر 

ومثل هذين الصنفين من أعداء الإسلام، كمثل رجلين خبيثين، عمدا نلى  
الخبيث  وأمّا .الأوّل، فقد هجم عليها؛ ليغتصبها نفسهاالخبيث فتاة عفيفة. أمّا 

فقد دافع عنها، أوّل الأمر، وطرد المهاجم، فلمّا اطمأنّت نليه، راودها  ،الثاني
 ليزني بها. ؛عن نفسها

فغاية الخبيثين واحدة، ولكنّهما اختلفا في الوسائل، ووسيلة الثاني أخطر  
 من وسيلة الأوّل، بلا ريب.

 وأمّا الصورة التأليفيّة الاختلافيّة، فهي قسمان: 
 صورة تأليفيّة اختلافيّة موافقة للصورة التنييليّة.  -أ

 ييليّة. صورة تأليفيّة اختلافيّة مخالفة للصورة التن -ب
من الصور التأليفيّة  ،ورةـقة أيّ صافو مـب (،قطل  م  ـالقطع ال)مكن ـي   ولا

ة قريـطع بــيقط اــمـنّ ه نـنّ ع بذلك، فإــن يقطـــزيليّة؛ ومـورة التنــلافيّة، للصالاختـ
 . (قطل  م  ـلالقطع ا)بطريقة  ، لا(سبيّ النّ   القطع)

؛ لأنّ الاعتماد سبيّ دون القطع النّ  ق، طل  م  ـهو القطع ال : في القطعوالمعتبر  
 ريب. ضات، وهو باطل، بلافضي نلى القطع بالمتعار  ي   :سبيّ على القطع النّ  

                                                           
 .24-9/13( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 1)



56 

مختلفين قد يقطع كلّ واحد منهم، بموافقة ـمؤلّفين الـوبيان ذلك أنّ ال
 - التي اختلفوا فيها - كثير من مسائلهمالصورته التأليفيّة للصورة التنزيليّة، و 

حكم على ـى أن نـسبّي مؤدّيًا نلمسائل متعارضة، فيكون قبولنا لحكم القطع النّ  
 متعارضة بالصحّة، وهو حكم باطل، بلا خلا . ـالآراء ال

على القول بإباحة الشيء، وعلى القول بتحريم  ،فكيف نحكم مثلًا 
  !!الشيء نفسه، بحكم واحد، وهو موافقة الصورة التنزيليّة، موافقة قطعيّة؟!

ق، بموافقة أيّ طل  م  ـمختلفين ادّعاء حصول القطع الـفليس لأحد من ال 
كن أن يقطع صورة، من هاتين الصورتين، أو مخالفتها، للصورة التنزيليّة، ولكنّه ي  

  .سبيّ بطريقة القطع النّ   ،بذلك
دًا على أدلّة، ارتضاها هو، ولكن خالفه فيها غيره،  بمعنى أنهّ يقطع معتم  

للقطع  سبّي، على حديث، يرى أنهّ كا   ي قطعه النّ  ـمؤلّف فـد الكأن يعتم
اعتمد عليه  ويرى من يخالفه من المؤلّفين أنّ ما ؛لمخالفةالقطع بابالموافقة، أو 

 في القطع. ،كن الاعتماد عليهي   لا :القاطع
 الإضافيّة، الأمور من هو ظنـّيّة: أو قطعيّة، المسألة كون»قال ابن تيميّة: 

 سـمع كمن له، القاطع الدليل لظهور قطعيّة؛ رجل عند مسألةـال تكون وقد
 عن فضلًا  ظنـّيّة، تكون لا رجل وعند منه؛ مراده ، وتيقّن الرسول من النصّ،

 مكُّنهـت لعدم أو عنده، ةبوته لعدم أو نيّاه، النص بلوغ لعدم قطعيّة؛ تكون أن
 .(1)«بدلالته العلم من

 هو الذي - القياس في المذكورة المقدّمة أنّ  وذلك»وقال ابن تيميّة أيضًا: 
 مطابقة، تكون أن لها الذاتيّ  فالوصف نضافّي. ووصف ذاتّي، وصف هاـل -مثل 

                                                           
 .29/136( مجموعة الفتاوى: 1)



57 

 في المذكورة المقدّمات ومليع كذبًا. فتكون مطابقة، تكون لا أو صدقاً، فتكون
 فكونها الإضافّي، الوصف وأمّا. العالمين ربّ  لله والحمد صدق، هي القرآن أمثال

. ينضبط لا أمر فهذا مسل مة، غير أو مسل مة، أو مظنونة، أو زيد، عند معلومة
 أن عن فضلًا  جهولة،ـم وهي علمها، قد شخص، عند يقينيّة هي مقدّمة فر ب  

 أو يقينيّة، غير أو يقينيّة، مقدّمةـال فكون يعلمها؛ مـل من عند مظنونة، تكون
 ونضافيّة ن سبيّة، أمور مسل مة: غير أو مسل مة، أو مشهورة، غير أو مشهورة،

 في المجهولة بل -المظنونة  تنقلب ولهذا. بها الإنسان شعور بحسب تعرض لها،
 .(1)«ممنوعة والمسل مة بل مسل مة؛ والممنوعة معلومة، يقينيّة -حقّه 

فـي الواقــــــــع؛ فتكــون  وقــد تكـون أدلـّـة مـن يقطــع بالقطــع النّ سبـيّ سليمة، 
 سليمة، موافقة للصورة التنزيليّة. -التي قطع بها  -آراؤه 

وقــد تكــون أدلـّــة من يقطع بالقطع النّ سـبـيّ سقيمة، فـي الواقـــع؛ فتكــون  
 سقيمة، مخالفة للصورة التنزيليّة. -التي قطع بها  -آراؤه 

وحيد فريد، هو الاعتماد على أدلةّ ومن هنا كان لإلزام المخالف طريق  
نلى أدلةّ  -في الحقيقة  -ق؛ فإنّ أدلّة القطع النّ سبّي السليمة ترجع طل  م  ـالقطع ال
ق، ولكنّ بيان رجوعها نليها يحتاج نلى جهد العال ـم المجتهد الألمعيّ، طل  م  ـالقطع ال

 الذي يستطيع الكشف عن هذه العلاقة الخفيّة المفيدة.
م ـل اعتماد الطاعنين، على ما - في محاكمة الإسلام -  يصحّ ومن هنا لا

ى ـهة نلهمة موج  ـللصورة التنزيليّة، ةبوتًا قطعيًّا؛ ولذلك تبطل كلّ ت ،تثبت موافقته
ة، ة الاختلافيّ من الصور: التأليفيّ  صورةً  الفريد الوحيد رها، يكون مصد  (الإسلام)

 تعطيليّة. التضليليّة، والتأليفيّة ال والتأليفيّة

                                                           
 .99-2/91( مجموعة الفتاوى: 1)



58 

 -تسقط  (شخصيّة اجارية) ن، ومبد(قطعيّة الأدلةّ) نفبالاعتماد على مبد 
هة نلى الإسلام، وهي مخالفة للصورة التنزيليّة، وأيّ أيّ تهمة موج   - من الاعتبار

 هة نلى الإسلام، وهي مستندة نلى صورة غير قطعيّة.تهمة موج  
، أو بيح بعض صور الزنَقد يدّعي بعض الطاعنين أنّ الإسلام ي   ،فمثلًا  

ا يقصد ما ي  بعض الصور القريبة من الزنَ ت، أو سمّى: الزواج المؤق  ؛ والطاعن نّّ
متعة النساء، أو متعة النكاح؛ لتمييزه  :سمّىالزواج المنقطع، أو زواج المتعة، وي  

 اختصاراً. (،المتعة)باسم  من متعة الطلاق، ومن متعة الحجّ. وهو مشهور
منسوبين نلى الإسلام قد اتفّقوا على ـمؤلّفين الـمهور الـجواب: ننّ جـوال 

في مؤلّفات  -عمومًا  - حصورةـمتعة. أمّا نباحتها، فهي مـالقول بتحريم هذه ال
  .مؤلّفين المنسوبين نلى الإسلامـبعض ال

كن أن اقيّة؛ ولذلك لا ي  فالمسألة ليست من مسائل الصور التأليفيّة الاتفّ
ة، فتكون هذه التهمة ا موافقة للصورة التنزيليّ الطاعن، بأنهّ  بيح، ولام  ـيقطع ال
 نلى صورة تأليفيّة اختلافيّة، غير قطعيّة. مستندةً 
كيف يغضّ النظر، عن اتفّاق ملهور المؤلّفين،   :والعجب من الطاعن 

ها نلى الإسلام، ويعمد نلى رأي على القول بتحريم هذه المتعة، فلا ينسب تحري
م الناس أنّ وه  بعض المؤلّفين، مّمن خالفوا قول اجامهور، في هذه المسألة؛ لي  

 !!متعة حكم نسلاميّ، وليس رأيًا فقهيًّا، لبعض المؤلّفين؟!ـنباحة ال
والطاعن قد غفل، أو تغافل، عن الردود الكثيرة، التي وجّهها ملهور 

القائلين بإباحتها، كما غفل، أو تغافل، عن الأدلةّ الكثيرة، التي ى ـالمؤلّفين، نل
 !!ساقها اجامهور؛ لإةبات تحريها!

فنظرة اجامهور نلى المتعة، ليست بخلا  نظرة الطاعن؛ فإنّهم يطعنون في 
ا يوجّه  ونالقول بإباحتها، كما يطعن هو؛ ولكنّ الفرق بينهما أنّ اجامهور نّّ



59 

يّ، والطاعن يوجّه مطاعنه نلى الشريعة الإسلاميّة؛ لأنهّ نلى رأي فقه ممطاعنه
 وهم الناس أنّ نباحة المتعة حكم شرعيّ نسلاميّ.ي  

والفرق كبير بين الرأي الفقهيّ، والحكم الشرعيّ؛ فالرأي الفقهيّ من 
صيب نذا وافق الصورة التنزيليّة في تأليفه ي   :ننتاج المؤلّف الفقهيّ، وهو بشرٌ 

 .الفقهيّ  طئ نذا خالف الصورة التنزيليّة في تأليفهالفقهيّ، ويخ  
، وهو حكم  على النبيّ  ،لأمّا الحكم الشرعيّ؛ فهو الحكم المنز   

، بخلا  الرأي الفقهيّ؛ فإنهّ قد يكون من مللة الأخطاء، إمعصوم من الخط
حين يعتمد المؤلّف على المصادر السقيمة، المخالفة للمصدر الوحيد الصحيح: 

 ل.السليم للوحي الإلهيّ المنز   الفهم
 -تسقط  (شخصيّة اجارية) ن، ومبد(قطعيّة الأدلةّ) نوبالاعتماد على مبد 

هة نلى الإسلام؛ لأنّها تهمة مستندة نلى ، الموج  (نباحة المتعة)تهمة  - من الاعتبار
  .صورة غير قطعيّة؛ فهي صورة من الصور التأليفيّة الاختلافيّة

جرية شخصيّة، تتعلّق بصاحبها، ـدّت جرية، فالالمتعة، نذا ع  ولأنّ نباحة 
من  ،ى الإسلام، دون من سواهمـمنسوبين نلـى بإباحتها، من الـوهو من أفت

 !!؟!(1)ى الشريعة الإسلاميّةـنل ،بعد ذلك كلّه بنس  ملهور المؤلّفين؛ فكيف ت  

                                                           
 .686-629: ( انظر: موضوع )تفنيد القول بإباحة المتعة(، في هذا الكتاب1)



61 

 مباحث التأليفيّةـن الحقائق الإسلاميّة والـالفروق بي

 

حقائق الإسلاميّة، ـوكبيرة، بين ال ،جب التنبيه على وجود فروق كثيرةـي 
 (.الإسلام)والمباحث التأليفيّة، المنسوبة نلى 

ة، سليمة كلّ السلامة، بريئة كلّ صحيحة كلّ الصحّ  :فالحقائق الإسلاميّة
 من الأخطاء، والأوهام، والأباطيل. البراءة،

؛ فإنّها علّق ببيان )الحقائق الإسلاميّة((، التي تتالمباحث التأليفيّة)بخلا  
 طئون. صيبون، ويخ  ، ي  من تأليف المؤلّفين، وهم بشرٌ 

ومن هنا وجبت مراعاة الفروق المهمّة الدقيقة، بين )الحقائق الإسلاميّة(، 
  الفروق:تلك وأبرز و)المباحث التأليفيّة(. 

 والمباحث التأليفيّة المتعلّقة به، وتشمل: ،الفروق بين القرآن الكريم -أوّلًا 
  .الفروق بين القرآن الكريم، وقراءات القراّء -1
 . الفروق بين القرآن الكريم، وتفسيرات المفسّرين -2
 . الفروق بين القرآن الكريم، وروايات أسباب النزول -3
 . الفروق بين القرآن الكريم، وأقوال الناسخ والمنسوخ -1
 .يّ ـين القرآن الكريم، وروايات المكّيّ والمدنالفروق ب -5
 .الفروق بين القرآن الكريم، وآراء بعض المؤلّفين في الإعجاز -6

 وتشمل: ،والمباحث التأليفيّة المتعلّقة بها ،الفروق بين السنّة النبويةّ -ثانيًا
 . الفروق بين السنّة النبويةّ، والأحاديث -1
 . ، وشروح الحديثالفروق بين السنّة النبويةّ -2
 .الفروق بين السنّة النبويةّ، ومباحث علوم الحديث -3



61 

 وتشمل: ،والمباحث التأليفيّة المتعلّقة بها ،الفروق بين الشريعة الإسلاميّة -ثالثاً
 .ديةّق  ديةّ، والآراء الع  ق  الفروق بين الأحكام الشرعيّة الع   -1
 .الفروق بين الأحكام الشرعيّة العمليّة، والآراء الأصوليّة -2
 .الفروق بين الأحكام الشرعيّة العمليّة، والآراء الفقهيّة -3
 .قيّةل  ة، والآراء الخ  قيّ ل  الفروق بين الأحكام الشرعيّة الخ   -1

 .الفروق بين الواقع الإسلاميّ، والأخبار التاريخيّة -رابعًا
 .النصّ الأصيل، وترملة النصّ  الفروق بين -خامسًا

من هذه  ،دينقلّ  م  ـة الويّ شْ ح  ـة على الجّ والآية ح  »قال محمّد رشيد رضا: 
ا ذلك دينً  ويجعلون كلّ  ،بآراء الناس ،لمنز  ـال حقّ ـالذين يخلطون ال ،ةالأمّ 
 .(1)«اهيًّ ـا نلوشرعً  ،ماوياًّ ـس

ة أخذت من دراسة التكاليف الفرعيّ  بيد أنّ »قـال مـحمّد الغزالـيّ: و  
هذا العناء   لا تستحقّ  يوه ، ضخمةأوقاتاً  تدا غريبة، استنفالمسلمين جهودً 

يوم  ة، فكلّ طريق معوجّ  هذه الدراسة سارت في هى من ذلك أنّ ه. والأدكلّ 
راد ي   يالذ ،النصّ  ض  رْ كان ع    المفروض   خطوة. وذلك أنّ  دها عن الحقّ بع  ي   يـمرّ 
 هو حدث الذي لكنّ  فهمه. في ،ر وجهات النظرذك  ت   مّ ـماهير به، ةاجا أخذ  

 تسجيلها ةـمّ  والسنّة، الكتاب من الأ ولى، أدلتّها عن الـمختلفة، الأفهام انفصال
 وتنقّلت نفسه، الدين أنّها على وشروحهم، ،العلماء أقوال فد وّ نت. حدة على
رة، الأجيال بين  يوعذرها الذ ؛والسنّة الكتاب من أصلها، عن مقطوعةً  المتأخّ 

العلماء الذين كتبوا هذه  ا، وأنّ همم تخرج عن واحد منـا لنهّ أتسير به بين الناس: 
بالنسبة نلى  - مدون عناء، وأنهّ  ،ل أحكام اللهة تناو  روا على العامّ الشروح يسّ 

                                                           
 .9/999( تفسير القرآن الحكيم: 1)



62 

 ما قيل: ك  - صاحب الرسالة 
 مـي  ا من الدّ  فً رْ أو غ   ،ا من البحرفً شْ ر    سٌ لتم  هم من رسول الله م  وكلّ 

، يّ ها أبو حنيفة، ومالك، والشافعـبذل التي ،جهودـوال ،اتومع تقديرنا للنيّ 
عصور الإسلام الزاهرة، فنحن  في ،حنبل، وغيرهم من فقهاء الأمصار وابن

، لكانوا يّ ثوا اليوم أحياء، ورأوا ما صنع الأخلا  بتراةهم الفقهع  م لو ب  نعتقد أنهّ 
، معناه "يّ أنا حنف": قول رجل من المسلمين أعر  أنّ  نيالثائرين عليه. ننّ ل أوّ 
أرفض أن يبقى  نيفإنّ ، . ومع ذلك حنيفة لقول رسول الله بع فهم أبياتّ  هأنّ 

 ،كثر بلاد الإسلامأ شر فيتين يالذ على النحو المذهبيّ  ،ةتدريس الفروع الفقهيّ 
واحدة منها  كلُّ   تْ قد سجن   ،م المسلمين ملاعاتقسّ  نشارة ت   يّ وأرفض أ

 ،س الدين نفسهدر  وأرى أن ي   .أو صغارهم ،ها، وراء رجل من كبار الفقهاءنفس  
ت للعلماء عن   ساق مليع الأفهام التيت   رة، ثمّ طه  م  ـة الوالسنّ  ،الكتاب الكريم :يأ

 يّ يين أة. مع تببعد هذه النصوص الشرعيّ  ،رينللعلماء المتأخّ   مين، أو تعنُّ المتقدّ  
ة ق الأمّ هجر الأصول عل   باع واحد منها على مسلم. ننّ  اتّ هذه الأفهام لا يتعيّن 
م جاءت أياّ  مّ ـقت بعد ذلك بآراء الفقهاء الصغار. ةتعلّ  مّ ـبآراء الرجال الكبار. ة
 مّ ـومنابع الإسلام مهجورة. ة ،مةبه  بة، والنصوص م  ستغر  أصبحت فيه السنن م  

تهم بون لأئمّ ة يتعصّ صبح أتباع المذاهب الفقهيّ أنذ  ؛وقعت الأضحوكة الكبرى
لا قيمة لها. وعندما التحقنا  ،ةعبارات كتب مذهبيّ  ا أعمى. ويحتبسون فيبً تعصُّ 

 لخ. كأنّ نا.. الآخر أن يكون مالكيًّ و  ،ايًّ فريد لبعضنا أن يكون حنأ   ،بالأزهر
كانت اجاماعة   ،ة بعض شعائر الإسلام! ونلى عهد قريبسبة العلميّ هذه النّ  

حدرت الخلافات ـان مّ ـمذاهب الأربعة؟ ةـعلى ال ،مسجد الواحدـال ـيف ،ددّ تتع
 ،ةات طائفيّ لت نلى عصبيّ نذ تحوّ  ؛ى هاوية أعمقـنل ،من سنين طويلة ،ةمذهبيّ ـال

وسوء  ،وبلادة العاطفة ،مود الذهنـمن ج ،متحاقدة. يصحبها قدر كبير



63 

 هذا نلّا  ،ورسوله ،عن قول الله ،الذهولر من نتظ  عجب! فهل ي   العشرة. ولا
ة ومرّ  هذا الانقطاع؟ نلّا  ،على آراء الرجال ،ر من العكو نتظ  ع؟ وهل ي  التقطُّ 

 م  ـيدان؟ ول  غير م هذا النشاط في م  ـ؟ ول  غير عدوّ  هذا القتال في م  ـأخرى نسأل: ل  
ا خصوصً  ،الإسلاميّ ه ـللفق ،ةمباحث الفرعيّ ـال يـف ،روالتقعُّ  ،انــهذا الإدم

 ،ةأخذ العامّ  دراسة الأصول، أو في ل فيذ  نصف هذا اجاهد ب   ادات؟ لو أنّ العب
 .(1)«وأزهر! ،وفضائله، لكانت حال المسلمين اليوم أنضر ،بآداب الإسلام

 على أ نز لت منذ تتغيــّر، لا ثابتة، الإسلام وحقائق»قال محمّد قطب: و 
 وسنّة المنز ل، الله كتاب هو فيها المرجع .الساعة قيام ، نلى الله رسول
 والتفسير، بالشرح يتناولونها -جيل  كلّ  في - الأمّة علماء ولكنّ  ؛ رسوله

 حدث وما نوازل، من فيه جد   وما جيل، كلّ  يعيشه الذي الواقع، خلال من
على  ،هاالأجيال كلّ  حسّ  في تظلّ  يلك ؛أو السلوك ،الفهم في ،انحرا  من فيه

نعيش فيه  يجيلنا الذ وننّ . ولا انحرا  ،لا يعتريها غبش ،واستقامتها ،وضوحها
 يـالت ،  على حقائق دينه، بسبب الغربةنلى التعرُّ  ،هو من أحوج الأجيالـل
 .(2)«...قلوب أهله ـيف ،ت بالإسلاممّ ـأل

 
 

 

                                                           
 .195-198( كيف نفهم الإسلام: 1)
 .6-9( ركائز الإيان: 2)



61 

 ن القرآن الكريم، وقراءات القرّاءـالفروق بي

 
سيّما القراءات الشاذّة؛ وليست كلّ ليست كلّ القراءات صحيحة، ولا 

 مباحث علم القراءات صحيحة قطعيّة، ولا سيّما المباحث الخلافيّة.
المسألة الثانية عشرة: اتفّقوا على أنهّ لا يجوز في »قال الفخر الرازيّ: 

مثل قولهم: "الحمد لله"، بكسر الدال من  ،الصلاة قراءة القرآن بالوجوه الشاذّة
"الحمد"، أو بضمّ اللام من "لله"؛ لأنّ الدليل ينفي جواز القراءة بها مطلقًا؛ 

م ـمّا لـلوجب بلوغها في الشهرة نلى حدّ التواتر، ول ،لأنّها لو كانت من القرآن
ي ـف ،ليلا عدلنا عن هذا الدـها ليست من القرآن، نلّا أنّ ـيكن كذلك، علمنا أنّ 

على  - ي الصلاةـف -ها ـخارج الصلاة، فوجب أن تبقى قراءت ،جواز القراءة
 . (1)«منعـأصل ال

المسألة الثالثة عشرة: اتفّق الأكثرون على أنّ »وقال الفخر الرازيّ أيضًا: 
ا نقول: هذه ـالقراءات المشهورة منقولة بالنقل المتواتر، وفيه نشكال: وذلك لأنّ 

فإن كان  ؛أو لا تكون ،ورة، نمّا أن تكون منقولة بالنقل المتواترالقراءات المشه
فين بين هذه الأوّل، فحينئذ قد ةبت بالنقل المتواتر أنّ الله تعالى قد خيّر المكل  

كان ترجيح بعضها على   ،القراءات، وسوّى بينها في اجاواز، ونذا كان كذلك
وجب أن يكون الذاهبون نلى البعض واقعًا على خلا  الحكم الثابت بالتواتر، ف

لكنّا نرى  ؛ترجيح البعض على البعض مستوجبين للتفسيق، نن لم يلزمهم التكفير
 من القراءة، ويحمل الناس أنّ كلّ واحد من هؤلاء القراّء يختصّ بنوع معيّن 

وأمّا نن قلنا: ننّ  .عليها، وينعهم من غيرها، فوجب أن يلزم في حقّهم ما ذكرناه

                                                           
 .1/84( التفسير الكبير: 1)



65 

فحينئذ يخرج القرآن عن   ،القراءات ما ةبتت بالتواتر، بل بطريق الآحادهذه 
يب ولقائل أن يج   .كونه مفيدًا للجزم والقطع واليقين، وذلك باطل بالإملاع

فيقول: بعضها متواتر، ولا خلا  بين الأمّة فيه، وتجويز القراءة بكلّ  ،عنه
ت من باب الآحاد، واحد منها، وبعضها من باب الآحاد، وكون بعض القراءا

 . (1)«يقتضي خروج القرآن بكلّيّته عن كونه قطعيًّا لا
واجاواب الصحيح أنّ القراءة الشاذّة مردودة؛ »وقال الفخر الرازيّ أيضًا: 

لأنّ كلّ ما كان قرآنًا وجب أن يثبت بالتواتر، فحيث لم يثبت بالتواتر، قطعنا 
 .  (2)«أنهّ ليس بقرآن

بطل القراءة المتواترة، فنحن القراءة الشاذّة لا ت  »ضًا: وقال الفخر الرازيّ أي
في نةبات مذهبنا. وأيضًا القراءة الشاذّة ليست بحجّة  ،نتمسّك بالقراءة المتواترة

 . (9)«ا نقطع أنّها ليست قرآنًا، نذ لو كانت قرآنًا، لكانت متواترة...ـعندنا؛ لأنّ 
الشاذّة المذكورة في هذه  فهذه هي القراءات»وقال الفخر الرازيّ أيضًا: 

الآية. واعلم أنّ المحقّقين قالوا: هذه القراءات لا يجوز تصحيحها؛ لأنّها منقولة 
بطريق الآحاد، والقرآن يجب أن يكون منقولًا بالتواتر؛ نذ لو جوّزنا نةبات زيادة 
في القرآن بطريق الآحاد، لما أمكننا القطع بأنّ هذا الذي هو عندنا كلّ القرآن؛ 

لت ق  ما ن   - مع كونها من القرآن -ا جاز في هذه القراءات، أنّها ـمّ لأنهّ ل
من  - ون هذه القراءاتــز كـجويـرها ذلك؛ فثبت أنّ تـي غيـاز فــبالتواتر، ج

ج ر  ـخـرآن، وذلك ي  ـى القـنل ،والتغيير ،والنقصان ،ق جواز الزيادةطرّ  ي   - القرآن

                                                           
 .81-1/84( التفسير الكبير: 1)
 .6/31( التفسير الكبير: 2)
 .11/299الكبير:  ( التفسير9)



66 

 .(1)«ا أدّى نليهــكان ذلك باطلًا، فكذلك ما  ـمّ ـول ؛ةـجّ عن كونه ح   ،القرآن
 :ع عليهامجم  ـرة الـمعتب  ـواعلم أنّ القراءات الصحيحة ال»وقال أبو شامة: 

لتصدّيهم  ؛هم، واشتهر نقلها عنهمكر  م ذ  قد  م  ـال ،راّءـى السبعة الق  ـنل ،قد انتهت
من  ،مـعلي كلّ ـف -ها، كما اشتهر ـماع الناس عليهم، فاشتهروا بـونج ،لذلك

 - حنـوّل فيها عليهم. ونهم، وع  ـدي بأئمّة، اقت   - والعربيّة ،والفقه ،حديثـال
مّن ـفلسنا م - قلتوعنهم ن   ،سبت: ننّ القراءات الصحيحة نليهم ن  (2)إن قلناف

ق طل  وي عنهم ما ي  ل قد ر  ـهذه الصفة، بـوي عنهم يكون بميع ما ر  ـيقول: ننّ ج
مذكور، باختلال بعض ـعن الضابط ال ،خروجهـوشاذّ، ب ،عليه أنهّ ضعيف

ختلفة في ـم - ي القراءات السبعـف -مصنّفين ـالأركان الثلاةة، ولهذا ترى كتب ال
الذي  - رها، والصحيح بالاعتبارـي غيـف ،ما سقط كر  ذلك، ففي بعضها ذ  

بكلّ  ر  ـغت  ينبغي أن ي   ى. فلاـنن شاء الله تعال ،ميعهاـي جـموجود ف -ذكرناه 
ق عليها لفظ الصحّة، طل  من هؤلاء الأئمّة السبعة، وي   ،ى واحدـعزى نلت   ،قراءة

لا ينفرد  ،ي ذلك الضابط، وحينئذ  ـف ،نلّا نذا دخلت ،(9)ونن هكذا أنزلت
لت عن ق  ره، ولا يختصّ ذلك بنقلها عنهم، بل نن ن  ـعن غي ،بنقلها مصنّف

اد على ــن الصحّة. فإنّ الاعتمـــع ،اـجهخر   ـ راّء، فذلك لا يـــمن الق   ،غيرهم
ى  ـنل ،منسوبةـب نليه. فإنّ القراءات النس  اع تلك الأوصا ، لا عمّن ت  ــاستجم

ر ـوالشاذّ، غي ،ع عليهجم  م  ـى الـنل ،منقسمة - وغيرهم ،من السبعة - كلّ قارئ
 - همـي قراءتـف ،ع عليهمجتم  ـال ،وكثرة الصحيح ،همـلشهرت -أنّ هؤلاء السبعة 

                                                           
 .22/89( التفسير الكبير: 1)
 ( في المطبوع: )فإن قلنا(، والصواب: )ونن قلنا(.2)
 ( في المطبوع: )ونن هكذا أنزلت(، والصواب: )وأنّها هكذا أ نز لت(.9)



67 

 . (1)«...مـرهــن غيـــل عنق  ا ي  ـــقل عنهم، فوق ما ن  ـــى مـنل ،ن النفســترك
وقد شاع على ألسنة ملاعة من المقرئين المتأخّرين »وقال أبو شامة أيضًا: 

كلّ فرد، فرد، مماّ   :وغيرهم من المقلّدين أنّ القراءات السبع كلّها متواترة، أي
 - من عند الله ،لةبأنّها منز   -ة السبعة، قالوا: والقطع وي عن هؤلاء الأئمّ ر  

واجب. ونحن بهذا نقول، ولكن فيما اجتمعت على نقله عنهم الطرق، واتفّقت 
عليه الفرق، من غير نكير له، مع أنهّ شاع واشتهر واستفاض، فلا أقلّ من 

لمراد بها اشتراط ذلك، نذا لم يتّفق التواتر في بعضها. فإنّ القراءات السبع ا
وي عن الأئمّة السبعة القراّء المشهورين، وذلك المرويّ عنهم منقسم نلى ر   ما
فيت لف فيه، بمعنى أنهّ ن  ملع عليه عنهم، لم يختلف فيه الطرق، ونلى ما اخت  أ   ما

 ،نسبته نليهم في بعض الطرق. فالمصنّفون لكتب القراءات يختلفون في ذلك
بهم في ذلك، ووقف على كلامهم فيه، عر  اختلافاً كثيراً، ومن تصفّح كت

صحّة ما ذكرناه. وأمّا من يهوّل في عبارته قائلًا: ننّ القراءات السبع متواترة، 
نزل على سبعة أحر ، فخطؤه ظاهر؛ لأنّ الأحر  السبعة المراد لأنّ القرآن أ  

ل هذا ئبها غير القراءات السبع، على ما سبق تقريره في الأبواب المتقدّمة. ولو س  
ا  ولم يهتد   ،القائل عن القراءات السبع التي ذكرها، لم يعرفها نلى حصرها، ونّّ

نن كان من أهل  -هي شيء طرق سمعه، فقاله غير مفكّر في صحّته، وغايته 
يب بما في الكتاب الذي حفظه. والكتب في ذلك كما ذكرنا أن يج   -هذا العلم 
قة، فبين كتب الفريقين تباين في مواضع  سيّما كتب المغاربة والمشار  مختلفة، ولا

نكرت، وكم فات كتابه من قراءة صحيحة كثيرة، فكم في كتابه من قراءة قد أ  
م يجسر على نطلاق هذه ـل ،طرت، على أنهّ لو عر  شروط التواترس   فيه ما

                                                           
 .199-191( المرشد الوجيز: 1)



68 

ا لسنا مّمن يلتزم التواتر في ـننّ  :في كلّ حر  من حرو  القراءة. فالحاصل العبارة
ف فيها بين القراّء، بل القراءات كلّها منقسمة نلى متواتر الألفاظ المختل  مليع 

 لمن أنصف وعر  وتصفّح القراءات وطرقها. وغاية وغير متواتر، وذلك بينّ  
كإدغام أبي عمرو، ونقل الحركة لورش،   - بديه مدّعي تواتر المشهور منهاي   ما

متواتر عن ذلك الإمام، الذي  أنهّ - وصلة ميم اجامع، وهاء الكناية لابن كثير
هد نفسه في استواء الطرفين والواسطة، سبت تلك القراءة نليه، بعد أن يج  ن  

في كلّ فرد، فرد، من  ، أنهّ بقي عليه التواتر من ذلك الإمام نلى النبيّ  نلّا 
ل نلّا آحادًا، نلّا اليسير نق  ب العبرات، فإنّها من ثّم لم ت  سك  ذلك، وهنالك ت  

 ،ر"، ونقلنا فيهـي "كتاب البسملة الكبيـف ،أيضًا ،وقد حقّقنا هذا الفصلمنها. 
عين، مشنّ  ـه الب  ما تلاشى عنده ش   - نينتق  م  ـمن الأئمّة ال - ذّاقح  ـمن كلام ال

 . (1)«وبالله التوفيق
واعلم أنّ القرآن والقراءات حقيقتان متغايرتان، فالقرآن »وقال الزركشيّ: 

والقراءات هي اختلا   ؛للبيان والإعجاز ، على محمّدل هو الوحي المنز  
 .ألفاظ الوحي المذكور في كتبة الحرو  أو كيفيّتها؛ من تخفيف وتثقيل وغيرهما

ههنا أمور: أحدها أنّ القراءات السبع متواترة عند اجامهور، وقيل: بل  ثمّ 
"، ولا بإنكار " و"مصرخيّ  مشهورة، ولا عبرة بإنكار المبردّ قراءة مقزة: "والأرحام  

هم شركائهم". أولاد   مغاربة النحاة كابن عصفور قراءة ابن عامر: "قتل  
ففيه نظر؛  ، يّ ـا تواترها عن النبأمّ  ؛عن الأئمّة السبعة ،أنّها متواترة :والتحقيق

فإنّ نسناد الأئمّة السبعة بهذه القراءات السبعة موجود في كتب القراءات، وهي 
في استواء الطرفين والواسطة،  ،م تكمل شروط التواترـل ،دنقل الواحد عن الواح

                                                           
 .196-199( المرشد الوجيز: 1)



69 

وهذا شيء موجود في كتبهم، وقد أشار الشيخ شهاب الدين أبو شامة في كتابه 
 .(1)«"المرشد الوجيز" نلى شيء من ذلك

قلت: وما أفت به الشيخان نقله النوويّ في شرح »وقال الزركشيّ أيضًا: 
ل: قال أصحابنا وغيرهم: لا تجوز القراءة في المهذّب عن أصحاب الشافعيّ، فقا

الصلاة ولا غيرها بالقراءة الشاذّة؛ لأنّها ليست قرآنًا، لأنّ القرآن لا يثبت 
، لٌ أو جاه   طٌ بالتواتر، والقراءة الشاذّة ليست متواترة؛ ومن قال غيره، فغال   نلّا 

وقد اتفّق فقهاء نكر عليه قراءتها في الصلاة وغيرها، فلو خالف وقرأ بالشاذّ، أ  
بغداد على استتابة من قرأ بالشواذّ. ونقل ابن عبد البّر نملاع المسلمين على أنهّ 

 .(2)«صلّى خلف من يقرأ بهالا تجوز القراءة بالشواذّ، ولا ي  
وليست اختياريةّ،  ،ةالثالث: أنّ القراءات توقيفيّ »وقال الزركشيّ أيضًا: 

ظنّوا أنّها اختياريةّ، تدور مع اختيار خلافاً جاماعة منهم الزمخشريّ، حيث 
" بالخفض؛ ومثل واجتهاد البلغاء. وردّ على مقزة قراءة: "والأرحام   ،الفصحاء

أوا مقزة في قراءته: كي عن أبي زيد والأصمعيّ ويعقوب الحضرميّ أن خطّ ح   ما
" بكسر الياء المشدّدة، وكذا أنكروا على أبي عمرو ندغامه "وما أنتم بمصرخيّ  

م الراء دغ  كم". وقال الزجّاج: ننهّ خطأ فاحش؛ ولا ت  راء عند اللام في: "يغفل  ال
م الزائد في دغ  لأنّ الراء حر  مكرّر، ولا ي   ؛" بكذالي   رْ : "م  في اللام نذا قلت  

دغمت اللام في الناقص للإخلال به؛ فأمّا اللام فيجوز ندغامه في الراء، ولو أ  
 . (9)«. وهذا تحام لٌ...لزم التكرير من الراء. وهذا نملاع النحويّين. انتهى ،الراء

                                                           
 .913-1/915( البرهان في علوم القرآن: 1)
 .1/999( البرهان في علوم القرآن: 2)
 .922-1/921( البرهان في علوم القرآن: 9)



71 

ما ل   ؛وعن الإمام أمقد بن حنبل أنهّ كره قراءة مقزة»وقال الزركشيّ أيضًا: 
 .(1)«ما كرههال   ،فيها من طول المدّ وغيره، فقال: لا تعجبني، ولو كانت متواترة

ق عليها طل  أ   ،من هذه الأركان الثلاةةركن  ومت اختلّ »وقال ابن اجازريّ: 
 ؛ن هو أكبر منهمأم عمّ  ،أو باطلة، سواء كانت عن السبعة ،ةأو شاذّ  ،ضعيفة

 .(2)«...من السلف والخلف ،ة التحقيقهذا هو الصحيح عند أئمّ 

                                                           
 .1/924( البرهان في علوم القرآن: 1)
 .1/3: لنشر في القراءات العشر( ا2)



71 

 مفسّرينـن القرآن الكريم، وتفسيرات الـالفروق بي

 
صحيحة، ولا سيّما تفسيرات الغلاة؛  المفسّرين ليست كلّ تفسيرات

 وليست كلّ مباحث علم التفسير صحيحة قطعيّة، ولا سيّما المباحث الخلافيّة.
والمقصود هنا التنبيه على مثار الاختلا  في التفسير، »قال ابن تيميّة: 

التي دعت أهلها نلى أن حرفّوا الكلم عن  ،وأنّ من أعظم أسبابه البدع الباطلة
ريد به، وتأوّلوه على غير تأويله، بغير ما أ   ، مواضعه، وفسّروا كلام الله ورسوله

وأنهّ الحقّ، وأن  ،فمن أصول العلم بذلك أن يعلم الإنسان القول الذي خالفوه
ث يعر  أنّ تفسير السلف يخالف تفسيرهم، وأن يعر  أنّ تفسيرهم محد  

ع، ثّم أن يعر  بالطرق المفصّلة فساد تفسيرهم، بما نصبه الله من الأدلةّ د  مبت
 .(1)«على بيان الحقّ 

  عر  ولا بدّ في تفسير القرآن والحديث من أن ي  »وقال ابن تيميّة أيضًا: 
م كلامه، فمعرفة العربيّة فه  ما يدلّ على مراد الله ورسوله من الألفاظ، وكيف ي  

عين على أن نفقه مراد الله ورسوله بكلامه، وكذلك معرفة ا ي  التي خوطبنا بها ممّ 
دلالة الألفاظ على المعاني؛ فإنّ عامّة ضلال أهل البدع كان بهذا السبب؛ فإنّهم 
صاروا يحملون كلام الله ورسوله على ما يدّعون أنهّ دالّ عليه، ولا يكون الأمر  

 . (2)«كذلك، ويجعلون هذه الدلالة حقيقة، وهذه مجازاً
نحداهما: قوم اعتقدوا معاني، ثّم أرادوا مقل »وقال ابن تيميّة أيضًا: 

ريده بكلامه ألفاظ القرآن عليها. والثانية: قوم فسّروا القرآن بمجرّد ما يسوغ أن ي  

                                                           
 .19/131( مجموعة الفتاوى: 1)
 .8/85( مجموعة الفتاوى: 2)



72 

ل منز  ـمتكلّم بالقرآن، والـنلى ال ،من كان من الناطقين بلغة العرب، من غير نظر
ى ـنل ،الذي رأوه، من غير نظر ،معنىـن راعوا الب به. فالأوّلو مخاط  ـعليه، وال

 ،جرّد اللفظـمن الدلالة والبيان. والآخرون راعوا م ،تستحقّه ألفاظ القرآن ما
 ،ريد به العربّي، من غير نظر نلى ما يصلح للمتكلّم بهيجوز عندهم أن ي   وما

ولسياق الكلام. ثّم هؤلاء كثيراً ما يغلطون في احتمال اللفظ لذلك المعنى في 
اللغة، كما يغلط في ذلك الذين قبلهم، كما أنّ الأوّلين كثيراً ما يغلطون في 
صحّة المعنى الذي فسّروا به القرآن، كما يغلط في ذلك الآخرون، ونن كان نظر 

ن نلى اللفظ أسبق. والأوّلون صنفان: تارة الأوّلين نلى المعنى أسبق، ونظر الآخري
 ،ريد به، وتارة يحملونه على ما لم يدلّ عليهوأ   ،يسلبون لفظ القرآن ما دلّ عليه

د به، وفي كلا الأمرين قد يكون ما قصدوا نفيه أو نةباته من المعنى باطلًا، ر  ولم ي ـ 
في الدليل،  فيكون خطؤهم في الدليل والمدلول، وقد يكون حقًّا، فيكون خطؤهم

 . (1)«لا في المدلول
ا ينظر من تفسير القرآن والحديث »وقال ابن تيميّة أيضًا:  وكثير منهم نّّ

فيتأوّل تأويلاتهم، فالنصوص التي توافقهم  ،فيما يقوله موافقوه على المذهب
يحتجّون بها، والتي تخالفهم يتأوّلونها، وكثير منهم لم يكن عمدتهم في نفس الأمر 

 . (2)«نصّ أصلًا  اتبّاع
فما قاله الناس من الأقوال المختلفة في تفسير »ة أيضًا: وقال ابن تيميّ 

دون قول، بلا علم، ولا يكذّب  ،القرآن وتأويله ليس لأحد أن يصدّق بقول
ريد  نذا عر  الحقّ الذي أ  كن نلّا يط بعلمه، وهذا لا ي  بشيء منها، نلّا أن يح  

                                                           
 .131-19/134( مجموعة الفتاوى: 1)
 .18/214( مجموعة الفتاوى: 2)



73 

الذي أحاط بعلمه، وأمّا نذا  ،باطل، فيكذّب بالباطلبالآية، فيعلم أنّ ما سواه 
حط بشيء منها علمًا، فلا يجوز له التكذيب بشيء ـم يعر  معناها، ولم ي  ـل

منها، مع أنّ الأقوال المتناقضة بعضها باطل قطعًا، ويكون حينئذ المكذّب 
، وفساد بالقرآن كالمكذّب بالأقوال المتناقضة، والمكذّب بالحقّ كالمكذّب بالباطل

 . (1)«اللازم يدلّ على فساد الملزوم
وفي التفسير من هذه الموضوعات قطعة كبيرة، »وقال ابن تيميّة أيضًا: 

 ،في فضائل سور القرآن ،مثل الحديث الذي يرويه الثعلبّي والواحديّ والزمخشريّ 
 سورة، سورة؛ فإنهّ موضوع باتفّاق أهل العلم. والثعلبّي هو في نفسه كان فيه خير

 ،من صحيح ،ي كتب التفسيرـودين، وكان حاطب ليل، ينقل ما وجد ف
بالعربيّة؛ لكن هو أبعد  ،صاحبه كان أبصر منه والواحديّ  ؛وموضوع ،وضعيف

تفسيره مختصر من الثعلبّي، لكنّه صان  واتبّاع السلف، والبغويّ  ،عن السلامة
ي كتب ـموضوعات فـعة. والعن الأحاديث الموضوعة، والآراء المبتد   ،تفسيره

 . (2)«التفسير كثيرة...
وكثيراً ما يشحن المفسّرون تفاسيرهم من »وقال أبو حيّان الأندلسيّ: 

ذلك الإعراب، بعلل النحو، ودلائل أصول الفقه، ودلائل أصول الدين، وكلّ 
ا يؤخ  هذا مقر   مًا في علم التفسير، دون ذ ذلك مسل  ر في تآليف هذه العلوم، ونّّ
ل عليه، وكذلك أيضًا ذكروا ما لا يصحّ من أسباب نزول، وأحاديث في استدلا

الفضائل، وحكايات لا تناسب، وتواريخ نسرائيليّة، ولا ينبغي ذكر هذا في علم 
ومن أحاط بمعرفة مدلول الكلمة وأحكامها قبل التركيب، وعلم كيفيّة  .التفسير

                                                           
 .18/215( مجموعة الفتاوى: 1)
 .19/134( مجموعة الفتاوى: 2)



71 

ا وقبحه، فلن يحتاج في فهم تركيبها في تلك اللغة، وارتقى نلى تمييز حسن تركيبه
ا تفاوت الناس في ندراك هذا  ما تركّب من تلك الألفاظ نلى مفهّم ولا معلّم، ونّّ

ينا الكلام وقد جرّ  .الذي ذكرناه، فلذلك اختلفت أفهامهم، وتباينت أقوالهم
يومًا مع بعض من عاصرنا، فكان يزعم أنّ علم التفسير مضطرّ نلى النقل في 

يبه، بالإسناد نلى مجاهد وطاوس وعكرمة وأضرابهم، وأنّ فهم فهم معاني تراك
الآيات متوقّف على ذلك، والعجب له أنهّ يرى أقوال هؤلاء كثيرة الاختلا ، 

ونظير ما ذكره هذا المعاصر  .متباينة الأوصا ، متعارضة ينقض بعضها بعضًا
صار يتكلّم بتلك اللغة،  نفرادًا وتركيبًا، حتّ  ،كأنهّ لو تعلّم أحدنا مثلًا لغة الترُّ 

ويتصرّ  فيها نثراً ونظمًا، ويعرض ما تعلّمه على كلامهم، فيجده مطابقًا 
م عن حج  ك، في  للغتهم، قد شارك فيها فصحاءهم، ثّم جاءه كتاب بلسان الترُّ 

التركيّ،  اوعن فهم ما تضمّنه من المعاني، حتّ يسأل عن ذلك سنقرً  ،رهتدبُّ 
كلّ آية   عدّ من العقلاء؟ وكان هذا المعاصر يزعم أنّ ا ي  ، ترى مثل هذاسنجرً  أو

نلى  ،نلى أن وصل ذلك ،عن سلف، بالسند ،خلفٌ  نقل فيها التفسير  
 .(1)«الصحابة...

الأوّل:  :أربعة أمّهاتها كثيرة، مآخذ التفسير لطالب»وقال الزركشيّ: 
 الضعيف من الحذر يجب لكن الأوّل؛ الطراز هو ، وهذا الله رسول عن النقل
 :ميمونيّ ـال قال القلب. في سواد الأوراق سواد وننّ  كثير. فإنهّ والموضوع؛ فيه،

 ،مغازيـال أصول: لها ليس ،كتب ةلاث: يقول ،حنبل بن مدـأح معت  ـس
 هاـأنّ  الغالب أنّ  ومراده: أصحابه من ،قونحقّ  م  ـال قال والتفسير. ،ملاحمـوال

                                                           
 .1/141( تفسير البحر المحيط: 1)



75 

 .(1)«ر...ـكثي ذلك من صحّ  فقد ،ونلّا  متّصلة، ،صحاح ،أسانيد هاـل ليس
 ذلك من صحّ  الذي: قلت  »بًا على كلام الزركشيّ: عقّ  وقال السيوطيّ م  

ا، قليل  آخر كلّها، وسأسردها القلّة، غاية يـف ،منه مرفوعـال أصل بل جدًّ
 .(2)«الكتاب

 في ر وي ما أكثر أنّ  كلّه هذا من وغرضنا»وقال محمّد رشيد رضا: 
 مقاصده عن لتاليه، وشاغل القرآن، على حجاب كثيره: أو المأةور، التفسير
لون للعقول، المنوّ رة للأنفس، الـمزكّية العالية  عن شاغل لهم المأةور للتفسير فالمفضّ 

 أنّ  كما موضوعًا، ولا ســـندًا، لـها قيمة لا التـي الروايات، بكثرة القرآن، مقاصد
لين  .(9)«تقدّم كما عنه، أخرى صوار  لهم التفاسير لسائر المفضّ 

 الآيات أخضع الأةريّ  التفسير ننّ : أقول وأكاد»وقال محمّد الغزالّي: 
  الرسول لأنّ  الصحيحة؛ في الأسانيد ،طبيعيًّا يكون قد وهذا. للأحاديث

 في جاءت التي - الأحاديث بعض أنّ  :مشكلةـال لكنّ  ربهّ؛ عن بينّ  م  ـال هو
 .(1)«...السند ضعيفة تكون - مأةورـبال التفسير

 قصص في المجالس عرائس" الثعلبّي: كتاب ننّ »وقال صلاح الخالديّ: 
 التفسير، كتب في مرجعًا يكون أن يصلح ولا عند العلماء، مرفوض" الأنبياء

 ،موضوعة :فيه التي ،والروايات ،والأخبار ،الحكايات ومعظم الأنبياء، وقصص
. الباطلة المردودة ،الإسرائيليّات عن مأخوذة ر،ـوأساطي ،خرافات وهي ومردودة،

                                                           
 .2/196( البرهان في علوم القرآن: 1)
 .6/2259( الإتقان في علوم القرآن: 2)
 .1/14( تفسير القرآن الحكيم: 9)
 .135( كيف نتعامل مع القرآن: 1)



76 

ه الفادي التي ، والأساطير ،ه ضمن الخرافاتلأنّ  ؛ومردود ،باطلٌ  :منه (1)وما أخذ 
، من أخطاء ،مجالس"ـي "عرائس الـل القرآن  ما فتْ كتاب ه! ولا يتحم  ملأ  

 .(2)«وأباطيل! ،وخرافات
 في القرآن مع نبقى أن علينا فالواجب»وقال صلاح الخالديّ أيضًا: 

 التي ماتالمبه   بعض نبيّن  ولا عنه، سكت عمّا ونسكت القصّة، عن حديثه
 نلى وذهبوا ذلك، يفعلوا مـل المفسّرين من كثيراً ولكنّ  !عمدًا القرآن أبهمها

 بها وفسّروا الكلام، تفصّل التي والإسرائيليّات تثبت، مـل والروايات التي الأخبار
 .(9)«القرآن أبهمها التي ماتالمبه   بها وبيّنوا الله، كلام

                                                           
القرآن معصوم(. وقد ردّ صلاح الخالديّ، على  و اسم مستعار ل من أل ف كتاب )هل( ه1)

 (.القرآن ونقض مطاعن الرهبانهذا الكتاب، بتأليفه كتابه: )
 .96-1/99( القرآن ونقض مطاعن الرهبان: 2)
 .1/195( القرآن ونقض مطاعن الرهبان: 9)



77 

 زولـن القرآن الكريم، وروايات أسباب النـالفروق بي

 
ةبوتًا قطعيًّا، كثبوت القرآن الكريم، والكثير  ،ليست تلك الروايات بثابتة

روايات مكذوبة موضوعة مفتراة،  - عند بعض المؤلفّين -من تلك الروايات 
ليس أكثر  :لبعض روايات أسباب النزول المؤلّفينقيمة لها. وتصحيح بعض  لا

 فيد الظنّ عند من يركن نليه، وليس تصحيحًا اتفّاقيًّا قطعيًّا.من اجتهاد، قد ي  
 بالرواية ولا يحلّ القول في أسباب نزول الكتاب، نلّا »قال الواحديّ: 

والسماع، مّمن شاهد التنزيل، ووقف على الأسباب، وبحث عن العلم وجدّ في 
 . (1)«الطلاب. وقد ورد الشرع بالوعيد للجاهل ذي العثار، في هذا العلم بالنار

وأمّا اليوم فكلّ أحد يخترع للآية سببًا، ويختلق نفكًا وكذبًا، »ثّم قال: 
 . (2)«ملقيًا زمامه نلى اجاهالة، غير مفكّر في الوعيد للجاهل بسبب الآية

أسباب النزول أنّهم ومن عجيب شأن رواة »د رشيد رضا: وقال محمّ 
يزقّون الطائفة الملتئمة من الكلام الإلهيّ، ويجعلون القرآن عضين متفرقّة، بما 

قة يفكّكون الآيات، ويفصلون بعضها من بعض، وبما يفصلون بين اجامل الموة  
، كما يجعلون لكلّ آية من  في الآية الواحدة، فيجعلون لكلّ مللة سببًا مستقلاًّ

انظر هذه الآيات تجد نعجازها  . مسألة واحدة سببًا مستقلاًّ الآيات الواردة في
شعر به في ضمن أن مهّدت للأمر بتحويل القبلة، ما ي   ،في بلاغة الأسلوب

حكاية شبهة المعترضين، التي ستقع منهم، وبتوهين هذه الشبهة بإسنادها نلى 
وبذكر  السفهاء من الناس، ونيرادها مجملة، وبوصلها بالدليل على فسادها،

                                                           
 .36( أسباب نزول القرآن: 1)
 .35( أسباب نزول القرآن: 2)



78 

هداية الصراط المستقيم، الذي لا التواء فيه، ولا اعوجاج، ولا تفريط عند 
سالكيه، ولا نفراط، وبذكر مكانة هذه الأمّة بدينها، واعتدالها في مليع أمرها، 

في جعل القبلة الأولى قبلة، ثّم التحويل عنها، وبالتلطّف في  ،وببيان الحكمة
عض من يدّعون الإيان، عن دينهم؛ افتتانًا من ارتداد ب ،عمّا سيكون ،الإخبار

حتّ لا يعظم  ؛في سياق بيان الحكمة ،بالتحويل، وجهلًا بالأمر، نذ أورد الخبر
 ،م عليهمعلى غير المنع   ،والمؤمنين، وببيان أنّ المسألة كبيرة ،على النبيّ  ،وقعه

لائل المسائل، بمعرفة د ،بالهداية الإلهيّة، التي سبق ذكرها، وهي الإيان الكامل
،  الثابتين على اتبّاع الرسول ،وحكم الأحكام، ثّم بتبشير المؤمنين المهتدين

بإثابة الله نيّاهم، برأفته ورمقته، وفضله ونحسانه. وبعد هذا كلّه أمره بالتحوّل 
 -أمراً صريًحا، كما سيأتي في تفسير بقيّة الآيات. أفيصحّ في مثل هذا السياق 

قال: ننّ  فًا، وي  تـ  فًا، ن ـ تـ  ل ن ـ ع  ه، ويج  ق  ة ـ أن نفكّ و   - وآياته ببعض ق بعض مللهالموة  
مللة منه نزلت لحادةة حدةت، أو كلمة قيلت، ونن أدّى ذلك نلى قلب  كلّ 

الوضع، وجعل الأوّل آخراً، والآخر أوّلًا، وجعل آيات التمهيد متأخّرة في النزول 
نجعل القرآن عضين؛ لأجل  بأن ،عن آيات المقصد؟ أتسمح لنا اللغة والدين

ر  من تاريخ ع   ونن قيل: ننّ نسناد بعضها قويّ، بحسب ما ،ويتروايات ر  
 . (1)«؟!الراوين
زول ــباب نــبتطلّب أس ،مفسّرينـن الـر مـــع كثيــولأ  »وقال ابن عاشور:  

نزلت لأجلها؛ لبيان  - من القرآن -روى أنّ آيات ي   ،القرآن، وهي حوادث آي
 ،ي ذلك، وأكثرواـحو ذلك، وأغربوا فـأو لحكايتها، أو ننكارها، أو ن ،حكمها

نزلت على  - من القرآن -وهم الناس أنّ كلّ آية ى كاد بعضهم، أن ي  ـحتّ 

                                                           
 .2/11( تفسير القرآن الحكيم: 1)



79 

 - ي بعض آي القرآنـف -جد ـا نـما ذكروا. بيد أنّ ـب ،ى رفعوا الثقةـسبب، وحتّ 
 ،أسباباً  - لبعض الآي -جد ـها، ونـى نزولـالتي دعت نل ،ى الأسبابـنشارة نل

ر أسباب نزول ـــةبتت بالنقل، دون احتمال أن يكون ذلك رأي الناقل، فكان أم
ونرسال حبله  - والإسرا ، وكان في غضّ النظر عنه ،القصد راً بينــقرآن دائال

ى خوض ـنل ،يــرآن. فذلك الذي دعانـــم القــي فهـر عظيم، فـــخط - على غاربه
 ،محيصهـى تـنل ،اجةـحـدّة الـــــور شـــر؛ لظهـــمقدّمات التفسي يـف ،هذا الغرض

عند عروض تلك  ،وللاستغناء عن نعادة الكلام عليه ر،ــاء التفسيــــنــي أةـف
ها. وأنا عاذر ـجمع شتاتـي ،رأياً  - ي ذلكـف -مدّخر ما أراه  رـمسائل، غيـال
ن ــلّ مـــك  بأنّ  - فاستكثروا منها - باب النزولـي أسـف ،واــالذين ألّف ،متقدّمينـال

ع فيه، حبّة التوسُّ ـمتلكه مـت ،عر مشب  ـغي ،في موضوع ،كتاب يتصدّى لتأليف
ا ـــمـه، فيرضى بــــسف  دّ ن ـ م  ـه، وي  ـــسب  ذكي ق ـ لي   ؛ن ملتقطاتهـــم ،تزيدــفلا ينفكّ يس

ر هيّاب ـغي ."ي من حديثك، يا سعدـزدن"د، رضى الصبّ بالوعد، ويقول: ـــجـي
ب؛ ــلك القلــنذا امت ،عــــأن الولـــــك شـاذر، وكذلـــذرة عــــمتطلّب مع لعاذل، ولا

 ،مفسّرين، الذين تلقّفوا الروايات الضعيفة، فأةبتوهاـأساطين ال أعذر ي لا ـّولكن
م ينبّهوا على مراتبها، قوّة وضعفًا، حتّ أوهموا كثيراً من الناس أنّ ـي كتبهم، ولـف

القرآن لا تنزل آياته، نلّا لأجل حوادث تدعو نليها، وبئس هذا الوهم؛ فإنّ 
به صلاح الأمّة، في أصنا  الصلاح، فلا يتوقّف  القرآن جاء هاديًا نلى ما

ى تشريع الأحكام. نعم ننّ العلماء ـالداعية نل ،حوادثـنزوله على حدوث ال
طائفة شاذّة، ادّعت  ، نلّا "سبب النزول لا يخصّص ننّ "توجّسوا منها، فقالوا: 

ما التخصيص بها، ولو أنّ أسباب النزول كانت كلّها متعلّقة بآيات عامّة، ل  
وا: ــــن قالـحي ،ولـــــــة الأصـد أراحنا أئمّ ـــــدخل من ذلك ضرّ على عمومها؛ نذ ق

ها ـرام روات ،بابًا كثيرةــخصوص السبب"، ولكنّ أسـب لا ،ظـــرة بعموم اللفـــ"العب



81 

حمل، فتلك ـجاء نلى مـخصيص عامّ، أو تقييد مطلق، أو نلـراد، من تــن مـتعيي
ي التفسير، قبل التنبيه على ضعفها، أو ـأمام معان ،هي التي قد تقف عرضة

 . (1)«تأويلها
 التي التاريخيّة، الأخطاء هذه نظائر استعرضنا ولو» وقال صبحيّ الصالح:

لت  بنا لطال ينطق، لم بما القرآن   وأنطقت النزول، أسباب على مقلًا، مق 
ا التجوال، بنا وامتدّ  الاستعراض،  السرّ  على أيدينا لنضع فرصة؛ ننتهزها ونّّ

 بدّ  لا أن العلماء أكثر ظ نُّ  -نظرنا  في - فهو الأخطاء، هذه وراء الكامن،
 أسبابها معها د فنت التي الماضية، الأمم وقائع في حتّ  نزول، سبب من آية لكلّ 

 سبب التماس لزامًا كان فإن وعواقبها؛ مقدّماتها رموسها في وط ويت ونتائجها،
 من أكانوا سواء الكريم، الرسول عهد على بالأحياء، متعلّقًا فليكن لها، نزول

 . (2)«الكتاب أهل من أم المشركين، من أم المؤمنين،
 الخلط، هذا بعض عن النظر غضضنا ونذا»وقال صبحيّ الصالح أيضًا:  

 أسباب في الماضية، الوقائع بإدراج المفسّرين، مبالغة من الناشئ المقصود، غير
 الأسباب، بهذه المتعلّقة الروايات، صيغ في أخرى، عقبات واجهنا النزول،
 الأحوال، مليع في النزول، سبب في بيان نصًّا، الصحيحة الراوي عبارة فليست

 .(9)«...وسواه السبب، يحتمل ما وفيها الواضح، النصّ  فيها بل

                                                           
 .1/16( تفسير التحرير والتنوير: 1)
 .193( مباحث في علوم القرآن: 2)
 .112-111( مباحث في علوم القرآن: 9)



81 

أقوال الناسخ والـالفروق بي  منسوخـن القرآن الكريم، و

 
ليست تلك الأقوال بثابتة ةبوتًا قطعيًّا، كثبوت القرآن الكريم؛ بل ننّ 

 أكثر تلك الأقوال عند بعض المؤلّفين: متعارضة، أو ضعيفة، فلا قيمة لها.
قد يكون من  - النسخفي  -وتصحيح بعض المؤلّفين لبعض الأقوال 

قبيل الاجتهاد، فهو ليس تصحيحًا اتفّاقيًّا قطعيًّا، فإنّ اختلا  المؤلّفين 
 واضح كلّ الوضوح. - في مسألة النسخ، ومواضعه، ورواياته -القدامى 

من ساءلكم عن بيان  :فالتقدير ،قيل: الخطاب لليهود»قال ابن اجاوزيّ: 
 :قال لكم، فعلى هذابما تحبّون أن ي   كلّموهم  :فاصدقوه، وقيل: أي ، محمّد

الآية محكمة. وقيل: المراد بذلك مساهلة المشركين في دعائهم نلى الإسلام، 
عامّ،  (الناس)؛ لأنّ لفظ عدٌ فالآية عند هؤلاء منسوخة بآية السيف. وفيه ب  

 . (1)«فتخصيصه بالكفّار يحتاج نلى دليل
منسوخة بآية السيف، وليس زعم قوم أنّها »وقال ابن اجاوزيّ أيضًا: 

ه لم يأمر بالعفو، مطلقًا، بل نلى غاية، ومثل هذا لا يدخل في بصحيح؛ لأنّ 
 . (2)«المنسوخ

قال بعضهم: هذا يقتضي نوع مساهلة »وقال ابن اجاوزيّ أيضًا: 
لأنّ من شرطها التنافي، ولا تنافي،  ؛سخ بآية السيف. وهو بعيدار، ثّم ن  الكفّ 

 . (9)«وأيضًا فإنهّ خبر

                                                           
 .19( المصفّى بأكفّ أهل الرسوخ: 1)
 .16-19( المصفّى بأكفّ أهل الرسوخ: 2)
 .16( المصفّى بأكفّ أهل الرسوخ: 9)



82 

وقعوا فتنة، قيل: المراد بالآية اتقّاء المشركين أن ي  »وقال ابن اجاوزيّ أيضًا: 
سخ ذلك بآية السيف. وليس هذا بشيء، رقة، ثّم ن  وجب القتل، فالف  أو ما ي  

ا المراد جواز تقواهم عتقد، نذا أكرهوا المؤمنين على الكفر بالقول، الذي لا ي   ،ونّّ
 . (1)«وخغير منس وهذا الحكم باق  

المسألة الثانية: قال بعضهم: هذه الآية منسوخة »وقال الفخر الرازيّ: 
مْ ي ـلْع ب ون ﴾ ه  مذكور  (2)بآية السيف، وهذا بعيد؛ لأنّ قوله: ﴿ثم   ذ رْه مْ في  خ وْض 

لأجل التهديد، وذلك لا ينافي حصول المقاتلة، فلم يكن ورود الآية الدالّة على 
 . (9)«لشيء من مدلولات هذه الآية، فلم يحصل النسخ فيه وجوب المقاتلة رافعًا

قال مقاتل والكلبّي: هذه الآية منسوخة بآية »وقال الفخر الرازيّ أيضًا: 
السيف، وهذا بعيد؛ لأنّ شرط الناسخ أن يكون رافعًا لحكم المنسوخ، ومدلول 

قاب، هذه الآية اختصاص كلّ واحد بأفعاله، وبثمرات أفعاله من الثواب والع
وذلك لا يقتضي حرمة القتال، فآية القتال ما رفعت شيئًا من مدلولات هذه 

 . (1)«الآية، فكان القول بالنسخ باطلًا 
جرّد ـل مع  ز أن يج  ـج  ـم يـل ،ولو كان من أخبار الآحاد»وقال ابن تيميّة: 

فلم يثبت أنّ شيئًا من القرآن  ،جملةـخبر غير معلوم الصحّة ناسخًا للقرآن. وبال
 .(9)«سخ بسنّة، بلا قرآنن  

                                                           
 .22( المصفّى بأكفّ أهل الرسوخ: 1)
 .31الأنعام: ( 2)
 .19/51( التفسير الكبير: 9)
 .18/141( التفسير الكبير: 1)
 .24/215( مجموعة الفتاوى: 9)



83 

وبعض المفسّرين يقول: هذه الآية منسوخة بآية »وقال ابن تيميّة أيضًا: 
السيف، وهذا يتوجّه نن كان في الآية النهي عن القتال، فيكون هذا النهي 

هنا،  م تتعرّض لذلكـكيف، والآية ل  ؛منسوخًا، ليس مليع أنواع الصبر منسوخة
مر لا بنفي، ولا نةبات؟! بل الصبر واجب لحكم الله، ما زال واجبًا، ونذا أ  

بتلى من قتالهم بما هو أعظم من  باجاهاد، فعليه أيضًا أن يصبر لحكم الله، فإنهّ ي  
مر لي به يوم أحد والخندق، وعليه حينئذ أن يصبر ويفعل ما أ  كلامهم، كما ابت  

 . (1)«به من اجاهاد
ا؛ لأنّ النسخ لا ي  »تيميّة أيضًا: وقال ابن   ،صار نليهوهذا ضعيف جدًّ

 . (2)«بيقين؛ وأمّا بالظنّ، فلا يثبت النسخ نلّا 
وقد غلط في السورة خلائق، وظنّوا أنّها منسوخة بآية »وقال ابن القيّم: 

السيف؛ لاعتقادهم أنّ هذه الآية اقتضت التقرير لهم على دينهم، وظنّ آخرون 
رّون، على دينهم، وهم أهل الكتاب، وكلا القولين غلط ق  بمن ي ـ  أنّها مخصوصة

محض، فلا نسخ في السورة، ولا تخصيص، بل هي محكمة، عمومها نصّ 
محفوظ، وهي من السور التي يستحيل دخول النسخ في مضمونها، فإنّ أحكام 

 . (9)«يستحيل دخول النسخ فيه - التي اتفّقت عليه دعوة الرسل - التوحيد
 المكل ف؛ على ةبتت نذا الأحكام أنّ  وهو آخر، ووجه»الشاطبّي:  وقال

 أوّلًا  المكل ف على ةبوتها لأنّ  محق ق؛ بأمر نلّا  يكون، لا فيها النسخ فادّعاء
 المحقّ قون أملع ولذلك محق ق، بمعلوم نلّا  يكون، لا بثبوتها العلم بعد فرفعها محق ق؛

                                                           
 .5/139( مجموعة الفتاوى: 1)
 .21/926( مجموعة الفتاوى: 2)
 .215-1/218( بدائع الفوائد: 9)



81 

 به للمقطوع رفعٌ  لأنهّ المتواتر؛ الخبر ولا القرآن، ينسخ لا الواحد خبر أنّ  على
 نسخه، (1)يدعي المكّيّة الأحكام من كان ما أنّ  فاقتضى هذا بالمظنون؛

 اجامع كني   لا بحيث بالنسخ، قاطع مع نلّا  فيه، الدعوى تلك قبول ينبغي لا
 الأحكام سائر في يقال .. وهكذا.فيهما الإحكام دعوى ولا الدليلين، بين

 .(2)«مدنيّة أو كانت، مكّيّة
ن ــــم ،رــــه كثيــــج بـــــهـا لــــف مــن ضع ـّق تبيــهذا التحقيـوب»وقال الزركشيّ: 

أنّها منسوخة بآية السيف، وليست   - في الآيات الآمرة بالتخفيف -مفسّرين ـال
 وقت ما،أمر ورد يجب امتثاله، في ، بمعنى أنّ كلّ ــإس  نْ م  ـكذلك، بل هي من ال

نلى حكم آخر، وليس  ،وجب ذلك الحكم، ثّم ينتقل بانتقال تلك العلّةلعلّة ت  
ا النسخ الإزالة، حتّ لا يجوز امتثاله أبدًا  . (9)«بنسخ، نّّ

لأنّ القرآن ناسخ مهيمن على كلّ الكتب، وليس »وقال الزركشيّ أيضًا: 
 الله وهو قليل، بيّن يأتي بعده ناسخ له، وما فيه من ناسخ ومنسوخ، فمعلوم، 

ي ـف ،ناسخه عند منسوخه، كنسخ الصدقة عند مناجاة الرسول، والعدّة والفرار
حقّق علمًا بالنسخ، علم أنّ غالب ـر ذلك، فمن تــحوه، وأمّا غيـجهاد ونـال

قّ ـــي حـل فــبيــل، كالســمجمـحكم الـا يرجع لبيان الـــ، ومنه مإس  نْ م  ـمن ال ،ذلك
 - دّعى نسخه بالسنّةمّا ي  ـم ،حشة، فبيّنته السنّة، وكلّ ما في القرآنالآتية بالفا

م القرآن، وقال سبحانه: ﴿و أ نْـز لْن ا ن ل يْك  الذّ كْر  ــحكـان لـــفهو بي - عند من يراه

                                                           
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )ي د عى(.1)
 .914-9/993( الموافقات: 2)
 .2/12البرهان في علوم القرآن: ( 9)



85 

﴾ ل ت ـبـ ينّ   ل لن اس 
فليس بنسخ؛  ،على ما ظنّه كثير من المفسّرين ،، وأمّا بالقرآن(1)

ا هو نسأ لوقت الحاجة، أو خطاب قد  ،ر بيانهخّ  ل أ  جم  ـم   وتأخير، أو ،(2)ونّّ
 وبين أوّله خطاب غيره، أو مخصوص من عموم، أو حكم عامّ  ،حال بينه

ي معنى. وأنواع الخطاب كثيرة، فظنّوا ذلك ـف ،مداخلة معنىـخاصّ، أو لـل
وقد  نسخًا، وليس به، وأنهّ الكتاب المهيمن على غيره، وهو في نفسه متعاضد،

 . (9)«تولّى الله حفظه
 ،جسّدتـت -الله  مع -حقًّا  الأدب نساءة لكنّ »وقال صبحيّ الصالح: 

 مـــرغ والمنسوخ، بالناسخ القول من ،الإكثار يـف النسخ، أصحاب تساه ل يـف
 رب،ــأق اءــــالإنس ىـنل وــه :والتأويل ،ثـــبالبح ،يواجهونه ما بأنّ  ،يّ ـاليقين علمهم

 ببه،ـــس زال مّ ـة لسبب، به؛ أ مر ما منسوخـال يـف سلكوا ألصق. فقد هـوب
 ،(1)الله لقاء ونـــللذين يرج رة،ـمغفـوبال ،رـبالصب والقلّة، ،الضعف حين رـــــكالأم

 من ضرب هو ماـوننّ  شيء؛ يـف ،النسخ من هذا وليس السيف، بآية نسخه مّ ـة
 .(9)«حاجةـال وقت ىـنل ،البيان رـوتأخي الن سْء،

 - الدعوة اتــــآي نــــم - ةــ( آي124) بأنّ  مـــوالزع»وقال محمّد الغزالّي: 
 - مسلمةـال جماهيرـال أنّ  على دلّت غريبة، ماقةـح هو :السيف بآية ،ن سخت

 بهذا ونسوا القرآن، جهلوا -حضارتنا  في ،العلميّ  أو ،العقليّ  التخلّف أيّام يـف
                                                           

 .11( النحل: 1)
 ذا في المطبوع، والصواب: )ن سْء(، بهمزة على السطر، بلا ألف؛ لسكون ما قبلها.( ك2)
 .11-2/19( البرهان في علوم القرآن: 9)
ل ل ذ ين  لا  ( كذا في المطبوع، والصواب: )لا يرجون(. قال تعالى: ﴿ق لْ ل ل ذ ين  آم ن وا ي ـغْف ر وا 1)

ب ون ﴾. ]اجااةية:  ان وا ي كْس  م  اللَّ   ل ي جْز ي  ق ـوْمًا بم  ا ك   [.11ي ـرْج ون  أ يا 
 .263( مباحث في علوم القرآن: 9)



86 

 ماذجـن يضعون وكيف الدعوة، حركّونـي وكيف الله، نلى يدعون كيف جهلـال
 الإسلاميّة، الدعوة فشل أسباب من هذا ولعلّ .. حسنـال للعرض ،حسنة

 هو السيف أنّ  ظ ن   رسالتها، أداء عن - كثيرة أيّام في - الدعوة هذه ووقو 
 أو -النسخ  فقصّة. العقلاء باتفّاق ،باطل وهذا! التبليغ واجب يؤدّي الذي
 باطل، هذا -تعمل  لا ولكن موجودة، فهي الآيات، بعض بتحنيط الحكم
 وح كم العمل، عن ،لتع طّ   ننّها ي قال: أن مكن ـ ي آية، أبدًا القرآن في وليس
الذي  هو حكيمـال لكنّ  تعمل، أن مكن ـ ي آية كلّ .. باطل هذا.. موتـبال عليها
 ،القرآن آيات ت وز ع وبذلك الآية، فيها تعمل أن مكن ـ ي يـالت ،الظرو  يعر 
 .(1)«حسنةـال موعظةـوال ،حكمةـبال ،رــالبش أحوال على

تفاسير  بعد مراجعة مئات المراجع المعتمدة، من»وقال مصطفى الزلميّ: 
القرآن، والحديث الشريف، وشروحه، وكتب أصول الفقه، والمؤلّفات القدية 

من آية قرآنيّة، أو سنّة  -قطعيًّا والحديثة، بشأن النسخ في القرآن: لم أجد دليلًا 
تّاب الوحي، البالغ عددهم أكثر نبويةّ متواترة، أو نملاع الصحابة، أو أقوال ك  

يدلّ على نسخ آية معيّنة بآية أخرى، أو بسنّة متواترة.  -من أربعين صحابيًّا 
أخبار جًا من فًا فيه، مستنت  ليس نلّا دليلًا ظنـّيًّا مختل   -وقيل  -فكلّ ما ك تب 

الآحاد، أو الاجتهادات الشخصيّة، أو الدلالات الظنـّيّة للنصوص. فقد أملع 
. على أنّ ما ةبت باليقين لا يزول نلّا باليقين -قدياً وحديثاً  -علماء الإسلام 

وهناك أسباب أخرى كثيرة، يأتي بيانـها، وتفصيلها، ودعمها، بأدلّة نقليّة، 
 .(2)«وعقليّة، بإذن العليّ العظيم...

                                                           
 .51( كيف نتعامل مع القرآن: 1)
 .16-19( التبيان لرفع غموض النسخ في القرآن: 2)



87 

 ،حكمـي الـف ،منسوخةـوعدد الآيات ال»وقال مصطفى الزلميّ أيضًا: 
عند ابن اجاوزيّ،  ،( آية218مصاحف: )ـي الـدون التلاوة، وهي ت قر أ ف

ي جعفر النحّاس، ـعند أب ،( آية191عند ابن سلامة، و) ،( آية219و)
( آية، وردّ 24في ) ،القاهر البغداديّ. وحصرها السيوطيّ  عبد عند ،( آية66و)

 ،، وأةبت عدم نسخ آية واحدة"الشيخ محمّد الخضريّ " ،م الأصوليّ ـعليه العال
موسى جواد "مس آيات، وأةبت الأستاذ ـي خـف ،منها، وحصرها مصطفى زيد

 ،ة العقليّةــبالأدلّ  -د أةبتنا ـــخمس. وقـعدم صحّة نسخ تلك الآيات ال "عفانة
عدم  -رآن" ــــي القـخ فــــع غموض النســــلرف انــــا: "التبيــابنــتــي كـف ،والنقليّة

 .(1)«ي القرآن الكريمـف ،منسوخة ،دةــــواح ،ة قرآنيّةـــود آيــــوج

                                                           
 .194-123( أصول الفقه في نسيجه اجاديد: 1)



88 

يّ والـن القرآن الكريم، وروايات الـالفروق بي
ّ
 مدنيّ ـمك

 
ةبوتًا قطعيًّا، كثبوت القرآن الكريم؛ وليست   ،ليست تلك الروايات بثابتة

كلّ آراء المؤلفّين في هذه المسألة صحيحة قطعيّة، بل هي اجتهادات، قد 
 طئون، ونن كانت في عمومها صحيحة.صيب أصحابها، وقد يخ  ي  

 هذه مع نعتقد لا وكنّا كذلك، ذلك كان ونذا»قال أبو بكر الباقلانّي:  
 نزل وما أوّلًا، القرآن من عليه نزل ما على لصحابته نص   قد الرسول أنّ  اجاملة

 ظاهراً ذلك، في قولٌ  منه كان ولا مدنيّه، وسائر مكّيّه، مليع وعلى آخراً، منه
 من أيضًا جعله ولا به، والتديُّن   ه،حفظ   الأمّة   ألزم ولا التأويل، يحتمل لا جليًّا،
 على وحروفه، كلماته وترتيب   القرآن، سور نظْم   ألزمهم أنهّ كما دينهم، نوافل
 والعدول تغييره، من ومنعهم لزومه، عليهم أخذ مرسوم، وحدّ  مخصوص، وجه
 وما يكن، لم ما نقل يجب وكيف عنه، ذلك نقل   وينتشر يظهر أن يجب لـم: عنه
 ذلك كان ونذا! وانتشاره ظهوره، وجوب عن فضلًا  به، والإخبار له، أصل لا

 ما: قالوا فإن .تموهمـتوهّ  ما وزوال عنه، سألتم ما سقوط   بان فقد كذلك،
 من عليه ما أ نز ل أوّل ذ كر على نص   الرسول من يكن لـم أنهّ على الدليل

 وي دْع هم ذلك، الأمّة ع لْم   ي لز م مـل وأنهّ ومدنيّه، مكّيّه وعلى آخره، وعلى القرآن،
 العلم ونلزامهم وكلماتها، ،السور آيات ترتيب على ،نصّه حسب معرفته، نلى
 على الدليل: لهم تلاوتها؟ قيل في عليه ونص   شرعه، الذي المنهج ولزوم بها،

 وفرض ه ،سواءً  وقع قد على الأمرين هنصّ  وكان ،تدّعون كما كان لو هأنّ  ذلك
 نقل   العادة مستقرّ  في لوجب ، معتدلًا متماةلًا  حصولًا  حصل قد ةالأمّ  على لهما

فظ   ،هوظهور   ،ذلك  ،عليه المنصوص خالف من وتأةيم   ،وعلم هم به له، ةالأمّ  وح 
 ويجري به، العلم   ف ر ض ما معرفة عن ،الواجب عن عدل   م ن وتخطئة   ذلك، في



89 

 للقرآن حفظ   من ،عليه أمر هم جرى حسب ما على وتخطئته ذلك في أمر هم
 حفظ هم أوجب ما وجه وعلى آياته وكلماته، وترتيب ،نظمه ومعرفة نفسه،
 في منها ي فع ل وما ا،رً ومتأخّ   منها امً يكون متقدّ   أن يجب وما ،صلواتهم لترتيب
 الواجبة دينهم فرائض من ذلك وغير دون النهار، الليل وفي الليل، دون النهار

 ذلك يكن مـل امّ ول   .اذائعً  اشائعً  اوقوعً  لهم عليها النصُّ  وقع والتي عليهم،
 كرذ   على نص   قد كان الله  رسول أنّ  العلم أهل من أحدٌ  دعّ  ي   مـول ،كذلك

 يكن مـول ع لمه، ف ـرْض   اظاهرً  ،اجليًّ  انصًّ  ،وآخره القرآن من عليه أ نزل ما لأوّ 
 الدين، فرائض من ليس بذلك العلم أنّ  في اختلا  لفهاخو  ةالأمّ  سلف بين
 قرأ نذا ،فيه للنظر التارك يأثم ولا عنه، والسؤال ،علمه عن الإبطاء يسع   اممّ  هوأنّ 

 بهذه ع ل م: منه ي نق ص مـول ،فيه يزد مـول ،نظمه يغيّره عن مـول ،وجهه على القرآن
 وآخره، ،ذلك من ،عليه أ نزل ما لأوّ  على قاطع ،الرسول من نصّ  لا هأنّ  اجاملة
 يدلُّ  ومماّ. حاولتموه ما بطل ،ذلك ةبت ونذا ه،ومدنيّ  ،هيّ مكّ  تفصيل وعلى
 يرون لا - الصحابة من - ذلك في المختلفين أنّ  قلناه ما صحّة على أيضًا

ّّ  بل ، الله رسول عن فيه اختلافهم  اهمأدّ  وما ،أنفسهم عن بذلك برونيخ   ان
 عن ،ذلك في همبعض   روى ونن ؛رــالأم بظاهر ،همـواستدلال   ،هماجتهاد   نليه

ّّ  ا،قاطعً  انصًّ  يروه مـل ،اشيئً   النبيّ   للتأويل ةً وقصّ  ،محتملًا  قولًا  عنه كىيح   اون
 أن ولا سبيله، هذه ما على فاقهماتّ  يجب وليس ،وطريقٌ  سبيلٌ  عليها ،والظنون

 نذا ،امنتشرً  اظاهرً  لالمحتم   الكلام من هذا الباب في ،منه سمعوه مال   همنقل   يكون
 أراد اممّ  هو ولا ة،الحجّ  به تقوم من بحضرة ،انً ا معل  وقوعً  الرسول من يقع مـل كان

 ،لهب  ق   من وينتشر ،عنه ذاعي   أن - والاةنين ذلك للواحد قوله وقت   - وقصد
 ذلك كان ونذا بإظهاره، ةالحجّ  ونقامة   هنذاعت   ويقصد ،دهويردّ  رهيكرّ  حتّ 

ل في أوّ  ،وم ن بعد هم ،وقد اختلف الصحابة. قلتموه اممّ  شيء يجب مـل ،كذلك



91 

  .(1)«ها محتملة للتأويلكلّ   ،في ذلك روايات ور وي تْ  وآخره. ،ما أ نزل من القرآن
، فإنّ خذ على نطلاقه، ففيه نظرٌ نن أ   ،وهذا القول»قال الزركشيّ: و 

أ يّـُه ا  ، وفيها: ﴿يا  (2)سورة البقرة مدنيّة، وفيها: ﴿يا  أ يّـُه ا الن اس  اعْب د وا ر ب ك م ﴾
لًا  . وسورة النساء مدنيّة، وفيها: ﴿يا  (9)ط يّ بًا﴾ الن اس  ك ل وا مم  ا في  الْأ رْض  ح لا 

أ يّـُه ا الن اس  ات ـق وا ر ب ك م ﴾
أْ ي ذْه بْك مْ أ يّـُه ا الن اس ﴾(1) . وسورة (9)، وفيها: ﴿ن نْ ي ش 

. فإن أراد (6)حجّ مكّيّة، وفيها: ﴿يا  أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا اركْ ع وا و اسْج د وا﴾ـال
ي ـما هو فـ: هذا ننّ (8)ولذا قال مكّي   ؛الغالب ذلك، فهو صحيح مفسّرون أنّ ـال

أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا﴾.  مكّيّة: ﴿يا  ـر من السور الـكثي  ـيالأكثر، وليس بعامّ، وف
 . (5)«انتهى

                                                           
 .132-1/131البرهان في علوم القرآن: وانظر:  ،293-1/298الانتصار للقرآن: ( 1)
 .21( البقرة: 2)
 .165( البقرة: 9)
 .1( النساء: 1)
 .199( النساء: 9)
 .88( الحجّ: 6)
 .1/152( انظر: الهداية نلى بلوغ النهاية: 8)
 .131-1/134( البرهان في علوم القرآن: 5)



91 

فين فـن القرآن الكريم، وآراء بعض الـالفروق بي
ّ
 ي الإعجازـمؤل

 
؛ ولكنّ آراء أصل الإعجاز، في وجود المسلمينلا يختلف اةنان من 

ليست بثابتة ةبوتًا قطعيًّا، كثبوت ف ؛كلّها محلّ اتفّاقالمؤلّفين في الإعجاز ليست  
طئون، صيب أصحابها، وقد يخ  القرآن الكريم؛ لأنّها عبارة عن اجتهادات، قد ي  

 .ل، والاتّكاء على الظنونف والتمحُّ سيّما عند التكلُّ  ولا
في  نكر أنّ نكره، لا ن  في الحقيقة لا ن   فالإعجاز العلميّ »قال ابن عثيمين:  

لكن غالى بعض الناس في الإعجاز  ؛رةالقرآن أشياء ظهر بيانها في الأزمنة المتأخّ 
 فنقول: ننّ  ه كتاب رياضة، وهذا خطأ. رأينا من جعل القرآن كأنّ ، حتّ العلميّ 

ة على قد تكون مبنيّ  هذه لا تنبغي؛ لأنّ  المغالاة في نةبات الإعجاز العلميّ 
 تبيّن  ة، ثمّ  على هذه النظريّ ت تختلف، فإذا جعلنا القرآن دالاًّ ت، والنظرياّ نظرياّ 
دلالة القرآن صارت خاطئة، وهذه  ة خطأ، معنى ذلك أنّ هذه النظريّ  أنّ  بعد  

  .(1)«مسألة خطيرة جدًّا
منها  ة كثيرة،وعلميّ  ،ةوفي القرآن نشارات كونيّ  ،هذا»وقال محمّد قطب: 

ت بدليل ثب   اليوم، وهي ت  حتّ  ،م يكشف عنهـومنها ما ل ،ما كشف عنه العلم
ى لبشر أن ه ما كان يتأتّ من عند الله العليم الحكيم، وأنّ  ،هذا القرآن قاطع أنّ 
 العلميّة، الكشو  وراء ،نجري أن نحتاج لا ولكنّا؛ من عند نفسه ،ينطق به

 للقرآن، العلميّ  الإعجاز لإةبات محد ةين؛ـال الك تّاب بعض   يصنع كما  ،ن  ـلاهثي
 !لــبـق نـم ،عنه رآنــالق حدّثـت دـــلق: الواـق جديدًا، كشفًا مــالعل فــــكش لّمافك  
 مرحلة في ،زالت ما الكشو  ذاتها هذه لأنّ  ذلك؛ نصنع أن حتاجـن لا

                                                           
 . 26/25( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 1)



92 

 نربط أن يجوز فلا. نهائيّةً  علميّةً  حقيقةً  بعد   حـي صب   لـم منها وكثير الإةبات،
 يثبت قد التي بة،المتقلّ   النظريّات بهذه القرآن، في ،الكونيّة للإشارات تفسيرنا
 ،من الكثرة والثبوت والقطع ،دلائل الإعجاز في القرآن ولأنّ ؛ الغد في ،خطؤها

نا ما زلنا في حاجة نلى مزيد كأنّ   ،تبحيث لا نحتاج نلى الركض وراء هذه النظرياّ 
بل نشارة  ،ةه حقائق نهائيّ ا ما أةبته العلم على أنّ ويكفينا جدًّ من الإةبات! 

 .(1)«واحدة تكفي لإةبات الإعجاز

                                                           
 .989( ركائز الإيان: 1)



93 

ة النبويّة، والأحاديثـالفروق بي
ّ
 ن السن

 
صحيحة،  - الـمنسوبة نلـى النبـيّ  -الـمرويةّ  ليست كلّ الأحاديث

لبعض  ،مؤلّفينـ. وليس تصحيح بعض ال(موضوعةـالأحاديث ال)سيّما  ولا
  .من قبيل التصحيح الاتفّاقيّ القطعيّ :  الـمنسوبة نلـى النبـيّ الأحاديث 

أحاديث كثيرة، اختلفوا في تصحيحها، وثمةّ أحاديث صحّحها فثمّة 
 . بتبديل بعضهم برواية، وصحّحها آخرون برواية مغايرة، بزيادة أو بنقيصة، أو

 . نفس الأمرفي ،به مقطوعوليس تصحيح الحديث دليلًا على أنهّ 
أنّ الحديث عند أهله  -علّمك الله ونيّاي  -اعلم »قال ابن الصلاح: 

ينقسم نلى صحيح، وحسن، وضعيف. أمّا الحديث الصحيح: فهو الحديث 
المسند الذي يتّصل نسناده بنقل العدل الضابط عن العدل الضابط نلى منتهاه، 

ل، والمنقطع، حتراز عن المرس  لًا. وفي هذه الأوصا  اولا يكون شاذًّا، ولا معل  
ل، والشاذّ، وما فيه علّة قادحة، وما في راويه نوع جرح. وهذه أنواع يأتي والمعض  
م له بالصحّة، ك  . فهذا هو الحديث الذي يح  تبارك وتعالىنن شاء الله  ،ذكرها

خلا  بين أهل الحديث. وقد يختلفون في صحّة بعض الأحاديث؛  بلا
هذه الأوصا  فيه، أو لاختلافهم في اشتراط بعض هذه لاختلافهم في وجود 

ل. ومت قالوا: هذا حديث صحيح، فمعناه: أنهّ اتّصل الأوصا ، كما في المرس  
سنده مع سائر الأوصا  المذكورة، وليس من شرطه أن يكون مقطوعًا به في 
 نفس الأمر، نذ منه ما ينفرد بروايته عدل واحد، وليس من الأخبار التي أملعت

 .(1)«الأمّة على تلقّيها بالقبول

                                                           
 .54-83( معرفة أنواع علوم الحديث: 1)



91 

وقد انتشرت الأحاديث الضعيفة والموضوعة في كلّ ناد ، وفي كلّ واد ، 
الكثيرون، فكانت هذه الغفلة، وذاك التغافل  -أو تغافل  -وغفل عن بطلانها 

 سببين من أسباب الانحرا  عن الحقّ، والإعراض عن هداية القرآن الكريم.
كان ملاهير أئمّة السلف يعرفون صحيح المنقول   وقد»قال ابن اجاوزيّ: 

ويستنبطون علمه، ثمّ  ،من سقيمه، ومعلوله من سليمه، ثّم يستخرجون حكمه
فقلّدوهم فيما نقلوا، وأخذوا عنهم  ،طالت طريق البحث على من بعدهم

لا يفرقّون بين  ،نلى أن آلت الحال نلى خلف ،هذّبوا، فكان الأمر متحاملًا  ما
م، ولا يعرفون نسراً من ظليم، ولا يأخذون الشيء من معدنه، صحيح وسقي

فالفقيه منهم يقلّد التعليق في خبر ما غبر خبره، والمتعبّد ينصب لأجل حديث 
لا يدري من سطرّه، والقاصّ يروي للعوامّ الأحاديث المنكرة، ويذكر لهم ما لو 

باطل، فإذا أنكر شمّ ريح العلم ما ذكره، فخرج العوامّ من عنده يتدارسون ال
، فكم قد أفسد القصّاص (حدّةنا)و (،أخبرناـ)قالوا: قد سمعنا هذا ب ،عليهم عالم

من الخلق بالأحاديث الموضوعة، كم من لون قد اصفرّ باجاوع، وكم هائم على 
بيح، وكم تارك رواية العلم زعمًا منه وجهه بالسياحة، وكم مانع نفسه ما قد أ  

د، وهو حيّ، وكم م أولاده بالتزهُّ ـوت  في ذلك، وكم م   ،مخالفة النفس، في هواها
 .(1)«لا يوفيّها حقّها، فهي لا أيّم، ولا ذات بعل ،ض عن زوجتهعر  م  

الأحاديث الضعيفة،  الحديث الموضوع شرّ  اعلم أنّ »: ابن الصلاح وقال
 .(2)«وضعه ببيان  مقروناً نلّا  ،معنى كان في أيّ  ،هحال   م  ل  ع   ،روايته لأحد ولا تحلّ 
الاستقلال  - في هذه الأعصار - فقد تعذّر: »أيضًا وقال ابن الصلاح 

                                                           
 .1/5( الموضوعات: 1)
 . 241( معرفة أنواع علوم الحديث: 2)



95 

من ذلك، نلّا وتجد  ،بمجرّد اعتبار الأسانيد؛ لأنهّ ما من نسناد ،بإدراك الصحيح
شترط في ي روايته، على ما في كتابه، عرياًّ عمّا ي  ـف ،ي رجاله من اعتمدـف

في معرفة الصحيح  - والإتقان. فآل الأمر نذن ،والضبط ،الصحيح، من الحفظ
في تصانيفهم المعتمدة  ،عليه أئمّة الحديث نلى الاعتماد على ما نص   - والحسن

 . (1)«من التغيير والتحريف - لشهرتها - ن فيهاالمشهورة، التي يؤم  
والشيخ  ،يّ ـهمدانـحافظ أبو العلاء الـهذا تنازع الـول»وقال ابن تيميّة: 

ظ ـحافـر الــوع؟ فأنكـد حديث موضسن  م  ـي الـل فـ: هوزيّ ــجـرج ابن الــالف وـأب
ن  ــوبي ،وأةبت ذلك أبو الفرج ،د حديث موضوعسن  م  ـي الـالعلاء أن يكون ف أبو
الموضوع في  فإنّ  ؛ا باطلة؛ ولا منافاة بين القولينأنهّ  م  ل  قد ع   ،فيه أحاديث   أنّ 

ث به محدّ  ـهو الذي قام دليل على أنهّ باطل، ونن كان ال :اصطلاح أبي الفرج
 :ي الموضوعاتـف ،ي كتابهـهذا روى فـبل غلط فيه؛ ول ،م يتعمّد الكذبـل

 ،مّا ذكرهـمن هذا النوع، وقد نازعه طائفة من العلماء في كثير م ،أحاديث كثيرة
ةبوت بعض ذلك، لكنّ مّا يقوم دليل على أنهّ باطل، بل بيّنوا ـوقالوا: ننهّ ليس م

 .(2)«باتفّاق العلماء ،ي الموضوعات أنهّ باطلـالغالب على ما ذكره ف
ي أحاديث ـف ،على التشديد ،هذا أكثر الأئمّةـقلت: ل»وقال الذهبّي: 

ي الفضائل والرقائق، فيقبلون ـف - صرخُّ ـلا كلّ الت - رخيص قليلًا ـالأحكام، والت
 -موضوعة ـث الـم رواته، فإنّ الأحاديــه  ـا اتُّ ـــم اده، لاـنـا ضعف نســـك مـي ذلـف

ر منها، ـــللتحذي ؛هاـل يروونــها، بـلا يلتفتون نلي - نــث الشديدة الوهـوالأحادي
ة، خائن ن  على السُّ  ها، فهو جان  ـسها، أو غطّى تبيانها، فمن دل  ـحالـهتك لـوال

                                                           
 .59( معرفة أنواع علوم الحديث: 1)
 .1/185( مجموعة الفتاوى: 2)



96 

سلوا أهل  ،جهل، ولكنـر بالعذ  جهل ذلك، فقد ي  ـورسوله. فإن كان ي ،لله
 .(1)«تعلمون نن كنتم لا ،الذكر

هذا ـم بـعال   ،م، بل هو صدوقيم بمتـّه  ع  وما أبو ن ـ »الذهبّي أيضًا:  وقال
أعظم من روايته للأحاديث  -والله يعفو عنه  -، ما أعلم له ذنبًا الفنّ 

 .(2)«يسكت عن توهيتها مّ ـفي تواليفه، ة ،الموضوعة

                                                           
 .5/924نبلاء: ( سير أعلام ال1)
 .18/161( سير أعلام النبلاء: 2)



97 

ة ـالفروق بي
ّ
 النبويّة، وشروح الحديثن السن

 
صحيحة، ولا سيّما شروح  الخاصّة بالأحاديث: ليست كلّ الشروح

الغلاة؛ فإنّهم قصدوا نلى شرح الأحاديث الصحيحة، وغير الصحيحة، بطريقة 
 تحريفيّة؛ لتكون على وفق أهوائهم.

والاختلا  في الشروح حاصل كثيراً، حتّ عند غير الغلاة؛ لأنّ الشرح  
 لفهم الحديث، وبيان المراد منه. ،من اجتهاد الشارح ليس أكثر

، الذي ةبت صدوره منه، ةبوتًا قطعيًّا، يّ ـوالفرق كبير، بين كلام النب 
 وبين كلام الشارح، حتّ نذا كان عال مًا من العلماء الصالحين.

وكذلك وقع من الذين صنّفوا في شرح الحديث وتفسيره »قال ابن تيميّة: 
 .(1)«ين، من جنس ما وقع فيما صنّفوه من شرح القرآن وتفسيرهمن المتأخّر 

ا ينظر من تفسير القرآن والحديث »وقال ابن تيميّة أيضًا:  وكثير منهم نّّ
فيما يقوله موافقوه على المذهب، فيتأوّل تأويلاتهم، فالنصوص التي توافقهم 

عمدتهم في نفس الأمر م يكن ـيحتجّون بها، والتي تخالفهم يتأوّلونها، وكثير منهم ل
 . (2)«اتبّاع نصّ أصلًا 

                                                           
 .19/131( مجموعة الفتاوى: 1)
 .18/214( مجموعة الفتاوى: 2)



98 

ة النبويّة، ومباحث علوم الحديثـالفروق بي
ّ
 ن السن

 
قطعيّة، ولا سيّما  ثابتة صحيحة (:حديثـعلوم ال)ث ـليست كلّ مباح

 .(، التي امتلأت بها الـمؤل فات الـحديثيّةخلافيّةـمباحث الـال) تلك
، أبرزها: (حديثـعلوم ال)من  ،رةـكثيي مباحث  ـف ،مؤلّفونـفقد اختلف ال 

حديث ـالصحّة ، و (2)نع  ن ـْع  م  ـحديث الـالصحّة ، و (1)قل  ع  م  ـحديث الـصحّة ال
  .(1)لمرس  ـحديث الـالصحّة ، و (9)ن ـــ نؤ  م  ـال

 ،م أحدهما على الآخرـي تقديـفاختلفوا جرح والتعديل، و ـي الـواختلفوا ف
 في قبول، و (6)سدلّ  م  ـواختلفوا في قبول رواية ال .(9)واحد في راو   ،عند اجتماعهما
واختلفوا في بعض طرق  .(5)عبتد  م  ـ، وفي قبول رواية ال(8)الحالرواية مجهول 

 .(3)ناولةم  ـوال ،جادةل، كالو  التحمُّ 
ي ـمؤلّفين، فـي اختلا  الـ، فكبيراً  هذه الاختلافات أةراًـي أنّ لـولا ريب ف 

 ي تضعيفها. ـتصحيح الأحاديث، وف

                                                           
 .144-33( انظر: نزهة النظر: 1)
 .183، وقواعد التحديث: 193-195( انظر: نزهة النظر: 2)
 .82، وشرح المنظومة البيقونيّة: 154( انظر: قواعد التحديث: 9)
 .142-141نزهة النظر: ( انظر: 1)
 .82، وشرح المنظومة البيقونيّة: 154( انظر: قواعد التحديث: 9)
 .149-141( انظر: نزهة النظر: 6)
 .126( انظر: نزهة النظر: 8)
 .125-128( انظر: نزهة النظر: 5)
 .161-193( نزهة النظر: 3)



99 

ديّةـالفروق بي
َ
ديّة، والآراء العَق

َ
 ن الأحكام الشرعيّة العَق

 
 ديةّ صحيحة، ولا سيّما آراء الغلاة.ق  ليست كلّ الآراء الع  

بل وبعض  - فكثير من أتباع المتكلّمة والمتفلسفة»قال ابن تيميّة: 
يقبل قول متبوعه فيما  - المتفقّهة والمتصوّفة، بل وبعض أتباع الملوك والقضاة

ونفساد بعضها،  ،من الاعتقادات الخبريةّ، ومن تصحيح بعض المقالات ،بر بهيخ  
 . (1)«بعض، بلا سلطان من الله وذمّ  ،وبعض القائلين ،ومدح بعضها

 ،روالتدبُّ  ،روالتفكُّ  ،والاعتبار ،والله قد أمر بالنظر»وقال ابن تيميّة أيضًا: 
 :وعلمائها ،ةة السنّ ولا أئمّ  ،ةمن سلف الأمّ  ،عن أحد  عر  ولا ي   ،ي غير آيةـف
 ،من النظر ،بما جاءت به الشريعة ،فقون على الأمرهم متّ بل كلّ  ،ه أنكر ذلكأنّ 

 "،ي لفظ "النظرـراك فـولكن وقع اشت ،وغير ذلك ،روالتدبُّ  ،والاعتبار ،روالتفكُّ 
من باطل  ،مونالمتكلّ  م أنكروا ما ابتدعه فإنهّ  ؛ولفظ "الكلام" ،الاستدلال""و

م لإنكار جنس ستلز  ننكار هذا م   فاعتقدوا أنّ  ؛واستدلالهم ،وكلامهم ،نظرهم
 :وضعه سمّي ماوهذا كما أنّ طائفة من أهل الكلام ي  والاستدلال.  ،النظر

الله به  سمّى به فيه من فساد الدين مام  ـوال ،"أصول الدين" وهذا اسم عظيم
ل: قد أنكروا أصول الدين. بط  م  ـقال ال ،والسنّة ذلك عليم. فإذا أنكر أهل الحقّ 

ا أنكروا ما سماّه هذا: نكروا ما يستحقّ أن ي  م ي  ـوهم ل سمّى أصول الدين، ونّّ
ما أنزل الله بها من  ،، وهي أسماء سّموها هم وآباؤهم بأسماء"أصول الدين"

ومن المحال أن  أصوله وفروعه، وقد بين    ،سلطان، فالدين ما شرعه الله ورسوله
ر هذا ـي غيـف ،نا هذاكما قد بيّ . دون أصوله ،فروع الدين يكون الرسول قد بين   

                                                           
 .1/86( مجموعة الفتاوى: 1)



111 

ة هذه امّ ـ. وع"الاستدلال"و "،ارـالاعتب"و "،رـــالنظ"ظ ـفهكذا لف ؛موضعـال
ّّ  ،الضلالات  . (1)«ةم يعتصم بالكتاب والسنّ ـن لا تطرق م  ن

الذي ثار بين علماء  ،الكلاميّ جدل ـوما كان ال: »وقال سيّد قطب
 ،ة آفة من آفات الفلسفة الإغريقيّ ة، نلّا حول هذه التعبيرات القرآنيّ  ،مسلمينـال

ة ة العربيّ عند اليهود والنصارى، عند مخالطتها للعقليّ  ،ةمباحث اللاهوتيّ ـوال
 في ،أن نقع -حن اليوم ـن -ة الناصعة.. وما كان لنا ة الإسلاميّ الصافية، وللعقليّ 

 . (2)«!!بقضايا علم الكلام ،وملال القرآن ،د ملال العقيدةفس  هذه الآفة، فن  

                                                           
 .1/95( مجموعة الفتاوى: 1)
 .1/99 :ل القرآن( في ظلا2)



111 

 ن الأحكام الشرعيّة العمليّة، والآراء الأصوليّةـالفروق بي

 
 الغلاة. ، ولا سيّما آراءقطعيّة ليست كلّ الآراء الأصوليّة صحيحة

نوع  - في كلامها - نلّا وقع ،طائفة من المتأخّرين وقل  »ة: قال ابن تيميّ  
 - د في كثير من المصنّفاتوج  غلط؛ لكثرة ما وقع من شبه أهل البدع؛ ولهذا ي  

من  - والحديث ،والتفسير ،والزهد ،والفقه ،وأصول الدين ،في أصول الفقه
ويحكي من مقالات الناس ألوانًا، والقول  ،يذكر في الأصل العظيم عدّة أقوال
ره؛ لعدم علمه به؛ لا لكراهته لما عليه الذي بعث الله به رسوله لا يذك

 . (1)«الرسول
ومثل هذا الغلط وقع فيه كثير من الخائضين في »وقال ابن تيميّة أيضًا:  

وننكار  .أو التحريم ،أو الإيجاب ،ل العقلأصول الفقه، حيث أنكروا تفاض  
وأمثالهما، لكنّ اجامهور  ،وابن عقيل ،ل في ذلك قول القاضي أبي بكرالتفاض  

هاريّ، ـحمّد البربـي مـحسن التميميّ، وأبـي الـعلى خلا  ذلك، وهو قول أب
 .(2)«ي الخطاّب، وغيرهمـي يعلى، وأبـوالقاضي أب

  ل، فإنّ م  ج  ـعلى ال ،مقصود هنا التنبيهـما الـوننّ »وقال ابن تيميّة أيضًا:  
ي ـوأصول الفقه، بل ف ،أصول الديني ـف ،فةكثيراً من الناس يقرأ كتبًا مصن  

الذي  ،جد فيها القول الموافق للكتاب والسنّةـحديث، ولا يـتفسير القرآن وال
معقول، ـوصريح ال ،منقولـموافق لصحيح الـعليه سلف الأمّة وأئمّتها، وهو ال

ض، فيحار: ما الذي يؤمن والتناق   ،جد أقوالًا، كلّ منها فيه نوع من الفسادـبل ي

                                                           
 .9/255( مجموعة الفتاوى: 1)
 .919-8/911( مجموعة الفتاوى: 2)



112 

م ـوالصدق؟ نذ ل ،حقّ ـالذي جاء به الرسول؟ وما هو ال  هذا الباب؟ ومافي ،به
ا الهدىيحصّ  ما  تلك الأقوالفي يجد  .(1)«فيما جاء به الرسول ،ل به ذلك. ونّّ

ا كان هو العلم الذي يأوي مّ علم "أصول الفقه" ل   فإنّ »وقال الشوكانّي:  
تحرير المسائل، وتقرير الدلائل، في أ نليه عند لج  نليه الأعلام، والملجأ الذي ي  

مة عند كثير ذ مسل  رة، تؤخ  رة، وقواعده المحر  غالب الأحكام، وكانت مسائله المقر  
أحدهم  فإنّ  ؛فينوتصانيف المصنّ   ،راه في مباحث الباحثينتمن الناظرين، كما 

ما قاله بكلمة من كلام أهل الأصول، أذعن له المنازعون، ونن  نذا استشهد ل  
، سة على الحقّ قواعد مؤس   مسائل هذا الفنّ  لاعتقادهم أنّ  ؛كانوا من الفحول

ر عن القدح في من المعقول والمنقول، تقص   ،ةة علميّ الحقيق بالقبول، مربوطة بأدلّ 
وبهذه الوسيلة صار كثير من  .في الطول تْ الفحول، ونن تبالغ   شيء منها أيدي

م يعمل بغير علم ـه لأنّ  راية، وهو يظنّ  أعظم   ا لها في الرأي، رافعً أهل العلم واقعً 
على هذا  - يـلمن أهل العلم  ،ماعةـبعد سؤال ج - ملني ذلكـح .الرواية

ا به نيضاح راجحه، من مرجوحه، التصنيف، في هذا العلم الشريف، قاصدً 
نليه، وما لا يصلح  ما يصلح منه للردّ ا ل  حً ، موضّ  سقيمهمن صحيحه وبيان 

ها الصواب، ـضح له بيتّ  ،ي علمهـف ،على بصيرة م  ـللتعويل عليه، ليكون العال  
 .(2)«الحقيق بالقبول حجاب يبقى بينه وبين درك الحقّ  ولا

رأي   له أنّ والذي يطالع علم أصول الفقه يتبين  » وقال القرضاويّ:
الخلا  المنتشر في كثير من ما يرى من القاضي ومن وافقه هو الراجح، وذلك ل  

 ت بإطلاق، ونا   ثب  ف فيه بين م  ة ما هو مختل  مسائل الأصول، فهناك من الأدلّ 

                                                           
 .18/93( مجموعة الفتاوى: 1)
 .91-1/99( نرشاد الفحول: 2)



113 

لة، والاستحسان، مرس  ـمصالح الـي الـبإطلاق، وقائل بالتفصيل. مثل اختلافهم ف
 ،ومــــو معلـــا همّ ـرها. مـوغي ،، والاستصحابيّ ـول الصحابـــن قبلنا، وقوشرع م  

لدى المذاهب  ،ةة الأربعة الأساسيّ والقياس وهو من الأدلّ  دارس للأصول. لكلّ 
 الإملاع حتّ  وغيرهم. ،ةمن الظاهريّ  ،المتبوعة، فيه نزاع وكلام طويل الذيول

القواعد  ى أنّ ـهذا نل ته.يّ يخلو من كلام حول نمكانه ووقوعه، والعلم به، وحجّ  لا
من  ،لضبط الفهم، والاستنباط ة هذا العلم،التي وضعها أئمّ  - والقوانين

 ،خلا ـم تسلم من الـل - ة"ين: "الكتاب والسنّ ين القطعيّ مصدرين الأساسيّ ـال
ق ، والمطل  والخاصّ  ي مسائل العامّ ـف ،ضح ذلكض وجهات النظر، كما يتّ وتعار  
به  ا تختصّ  عمّ . وغيرها، فضلًا .د، والمنطوق والمفهوم، والناسخ والمنسوخ.والمقي  
سواء   من خلا  حول ةبوت الآحاد منها، وشروط الاحتجاج بها، ،ةالسنّ 

 .حديثـق بقبول الا يتعلّ مّ ـأم في المتن، وغير ذلك م ،ا في السندكانت شروطً 
ي علم ـف ،ي ذلك أمر معلوم مشهور، نلمس أةره بوضوحـواختلا  المذاهب ف

ونذا كان مثل هذا  ي علم أصول الفقه.ـف ،حديث، كما نلمسهـأصول ال
على  ،يّ ـي أصول الفقه، فلا نستطيع أن نوافق الإمام الشاطبـف ،اخلا  واقعً ـال

 ،ع مثل هذا الاختلا ــلا يس ة. فالقطعيّ مسائل الأصول قطعيّ  اعتبار كلّ 
 . (1)«...حتملهـي ولا

                                                           
 .63-65( الاجتهاد في الشريعة الإسلاميّة: 1)



111 

 ن الأحكام الشرعيّة العمليّة، والآراء الفقهيّةـالفروق بي

 
 ، ولا سيّما آراء الغلاة.قطعيّة ليست كلّ الآراء الفقهيّة صحيحة

 - في عر  أهل زمانه - فهذا ابن تيميّة يفرّق بين ةلاةة استعمالات
  ل.، والشرع المبد  )المتأو ل( لل، والشرع المؤو  ، هي: الشرع المنز  (الشرع)للفظ 

لة، من لدن الحكيم ، فيعني به الشريعة الإسلاميّة المنز  (لالشرع المنز  )فأمّا 
. وهي شريعة معصومة  الصادق الأمين ،العليم الخبير، على الرسول الكريم

 ف مستطيع. من الأخطاء، والعمل بمقتضاها واجب على كلّ مكل  
صيبون فيها، ل، فيعني به اجتهادات العلماء، التي قد ي  وأمّا الشرع المؤو  

بل العمل به لزم الناس باجتهاد أحد العلماء، طئون. وليس لأحد أن ي  وقد يخ  
؛ والإنكار على ، لمن اعتقد أنّ حجّته هي القويةّ، أو لمن ساغ له تقليدهجائز
 ف فيها غير جائز. المخال  

وا بنصوص ءل، فيعني به تحريفات المبطلين، الذين جاوأمّا الشرع المبد  
 وأقوال وتفسيرات وآراء، مخالفة للصورة التنزيليّة.

ق على طل  ي   - في هذا الزمان -( الشرع)فلفظ  ،اوأيضً : »قال ابن تيميّة
ل: الكتاب والسنّة، ل. فالمنز  ل، وشرع مبد  ل، وشرع متأو  : شرع منز  ةلاةة معان  

على  ،على كلّ واحد، ومن اعتقد أنهّ لا يجب اتبّاعه ،فهذا الذي يجب اتبّاعه
التي تنازع فيها العلماء، فاتبّاع  ،ل موارد الاجتهادفهو كافر. والمتأو   ،بعض الناس

من ساغ له تقليده، ـأو ل ،لمن اعتقد أنّ حجّته هي القويةّ ،أحد المجتهدين جائز
فكثير  . الله نلّا رسول ،اتبّاع أحد بعينه - على عموم المسلمين -جب ـولا ي

من المتفقّهة نذا رأى بعض الناس من المشائخ الصالحين، يرى أنهّ يكون الصواب 
ا خالف ما يظنّه هو الشرع، وقد يكون م ع ذلك، وغيره قد خالف الشرع، ونّّ



115 

ثاب على اجتهاده، وخطؤه مغفور له، وقد يكون الآخر مجتهدًا ظنّه خطأ، في  
 ،فمثل الأحاديث الموضوعة، والتأويلات الفاسدة ،لمخطئًا. وأمّا الشرع المبد  

م أيضًا. وهذا من مثار النزاع، فإنّ  ر  م، فهذا يح  والتقليد المحر   ،والأقيسة الباطلة
وجب على كثير من المتصوّفة والمتفقّرة اتبّاع قد ي   ،كثيراً من المتفقّهة والمتكلّمة

باطنًا وظاهراً، ويرى خروجه  ،، وتقليد متبوعه، والتزام حكم حاكمهمذهبه المعيّن 
وى ذلك ديةّ، وهذا جهل منه وظلم، بل دععن ذلك خروجًا عن الشريعة المحمّ 

على الإطلاق كفر ونفاق. كما أنّ كثيراً من المتصوّفة والمتفقّرة يرى مثل ذلك في 
عمّا  ،شيخه ومتبوعه، وهو في هذا نظير ذلك. وكلّ من هؤلاء قد يسوغّ الخروج

جاء به الكتاب والسنّة، لما يظنّه معارضًا لهما، نمّا لما يسمّيه هذا ذوقاً ووجدًا، 
نمّا لما يسمّيه هذا قياسًا ورأيًا وعقليّات وقواطع، وكلّ ومكاشفات ومخاطبات، و 

في مليع  ، ذلك من شعب النفاق، بل يجب على كلّ أحد تصديق الرسول
ما أخبر به، وطاعته في مليع ما أمر به، وليس لأحد أن يعارضه بضرب 

 .(1)«فهو خطأ وضلال ،بآراء الرجال، وكلّ ما عارضه الأمثال، ولا
على  - في عر  الناس -قال ي   (الشرع)ولفظ »: أيضًا تيميّةقال ابن و 

وهذا يجب اتبّاعه، ومن  ، ل: وهو ما جاء به الرسول: الشرع المنز  ةلاةة معان  
 ،ل: وهو آراء العلماء المجتهدين فيهاخالفه وجبت عقوبته. والثاني: الشرع المؤو  

م، وليس لأحد حر  ـلا ي  جب، و ـونحوه. فهذا يسوغ اتبّاعه، ولا ي ،كمذهب مالك
ل: منع عموم الناس منه. والثالث: الشرع المبد  ـم عموم الناس به، ولا يلز  أن ي  

حوها، ـبشهادات الزور، ون ،ورسوله، أو على الناس ،وهو الكذب على الله
ال: ـزاع. كمن قـبلا ن ،رـفقد كف ،رع اللهــهذا من ش ننّ  :فمن قال. والظلم البينّ  

                                                           
 .296-11/299( مجموعة الفتاوى: 1)



116 

 .(1)«...حو ذلكـون ،يـبـهذا مذه :و قالـول ،ميتة حلالـالدم وال ننّ 
ابن تيميّة أنّ أقوال المجتهدين ليست بمنزلة الأحكام الشرعيّة؛  وبيّن  

وأمقد بن حنبل نهى عن » ولذلك كان العلماء ينهون عن تقليدهم، فقال:
وتقليد غيره من العلماء في الفروع، وقال: لا تقلّد دينك الرجال، فإنّهم  ،تقليده

لن يسلموا أن يغلطوا. وقال: لا تقلّدني، ولا مالكًا، ولا الثوريّ، ولا الشافعيّ. 
وقد جرى في ذلك على سنن غيره من الأئمّة، فكلّهم نهوا عن تقليدهم، كما 

د أمقد وغيره في قل  فكيف ي   ؛لعلماءوتقليد غيره من ا ،نهى الشافعيّ عن تقليده
مثل أبي داود السجستانّي، ونبراهيم الحربّي،  - أصول الدين؟ وأصحاب أمقد

وعثمان بن سعيد الدارميّ، وأبي زرعة، وأبي حاتم، والبخاريّ، ومسلم، وبقيّ بن 
وعبد الله، وعبد الله بن عبد الرمقن  ،حـصال :بكر الأةرم، وابنيه مخلد، وأبي

الذين هم من أكابر أهل العلم  ،ميّ، ومحمّد بن مسلم بن وارة، وغير هؤلاءالدار 
يقبلون كلام أمقد ولا غيره نلّا بحجّة يبيّنها لهم، وقد سمعوا  لا - والفقه والدين

العلم كما سمعه هو، وشاركوه في كثير من شيوخه، ومن لم يلحقوه أخذوا عن 
ها من يعر  أحوال الإسلام أصحابه الذين هم نظراؤه، وهذه الأمور يعرف

 .(2)«وعلمائه
قد نهوا الناس عن   وهؤلاء الأئمّة الأربعة»وقال ابن تيميّة أيضًا: 

حنيفة: هذا  أبو تقليدهم في كلّ ما يقولونه، وذلك هو الواجب عليهم؛ فقال
مّا اجتمع ـرأيي وهذا أحسن ما رأيت، فمن جاء برأي خير منه قبلناه؛ ولهذا ل

فسأله عن مسألة الصاع، وصدقة  ،بمالك - أبو يوسف -أفضل أصحابه 

                                                           
 .9/165( مجموعة الفتاوى: 1)
 .194-6/123( مجموعة الفتاوى: 2)



117 

الخضراوات، ومسألة الأجناس، فأخبره مالك بما تدلّ عليه السنّة في ذلك، 
لرجع  ،رأيت يا أبا عبد الله، ولو رأى صاحبي ما ،: رجعت نلى قولك(1)فقال

ا أنا بشرٌ  خطئ، صيب وأ  ، أ  نلى قولك كما رجعت. ومالك كان يقول: نّّ
ا قولي على الكتاب والسنّة، أو كلامًا هذا معناه. والشافعيّ كان يقول: فاعرضو 

فاضربوا بقولي الحائط، ونذا رأيت الحجّة موضوعة على  ،نذا صحّ الحديث
مّا ذكر أنهّ اختصره من مذهب ـل -يّ ـمزنـختصر الـفهي قولي. وفي م ،الطريق

وتقليد  ،نهيه عن تقليدهقال: مع نعلامه  -من أراد معرفة مذهبه ل   ،الشافعيّ 
 ،ولا تقلّدوا مالكًا ،غيره من العلماء. والإمام أمقد كان يقول: لا تقلّدوني

ولا الثوريّ، وتعلّموا كما تعلّمنا. وكان يقول: من قلّة علم الرجل  ،الشافعيّ  ولا
أن يقلّد دينه الرجال، وقال: لا تقلّد دينك الرجال، فإنّهم لن يسلموا من أن 

في مليع  ،لكن من الناس من قد يعجز عن معرفة الأدلّة التفصيليّة يغلطوا...
ه، ويلزمه كلّ ما يعجز عنه من التفقّ  أموره، فيسقط عنه ما يعجز عن معرفته، لا

 . (2)«ما يقدر عليه...
 على ورسوله، ،الله كلام حملـي أن دــــلأح وليس»: أيضًا وقال ابن تيميّة

 ،الله مراد على يدلّ  ما - ورسوله الله كلام من - يتبيّن  مـل نن مذهبه؛ وفق
 الله قول ليس ؛ ورسوله ،تعالى الله لقول ،تابعة العلماء فأقوال ،ونلّا  ورسوله؛
 .(9)«...همـلأقوال تابعًا ورسوله
حكم ـالواجب الاتبّاع، وال ،لمنز  ـحكم الـوالفرق بين ال»ابن القيّم: وقال  

                                                           
 ( نذا كان قول أبي يوسف هو جواب )لـمّا(، فيجب حذ  الفاء من عبارة: )فقال(.1)
 .115-24/118( مجموعة الفتاوى: 2)
 .28-8/26( مجموعة الفتاوى: 9)



118 

ل: الذي أنزله حكم المنز  ـأنّ ال - يكون جائز الاتبّاعالذي غايته أن  -ل مؤو  ـال
وحكم به بين عباده، وهو حكمه الذي لا حكم له سواه. وأمّا  ،الله على رسوله

 ،ركف  التي لا يجب اتبّاعها، ولا ي   ،ل، فهو أقوال المجتهدين المختلفةالحكم المؤو  
حكم الله ورسوله، بل قالوا: ق من خالفها، فإنّ أصحابها لم يقولوا: هذا فس  ي   ولا

موا به الأمّة. بل قال لز  اجتهدنا برأينا، فمن شاء قبله، ومن شاء لم يقبله؛ ولم ي  
 ،حنيفة: هذا رأيي، فمن جاءنا بخير منه قبلناه. ولو كان هو عين حكم الله أبو

استشاره الرشيد  ،يوسف ومحمّد وغيرهما مخالفته فيه. وكذلك مالك لما ساغ لأبي
، فمنعه من ذلك، وقال: قد تفرّق أصحاب إعلى ما في الموطّ  ،مل الناسأن يح
غير ما عند الآخرين. وهذا  ،في البلاد، وصار عند كلّ قوم علمٌ  ، الله رسول

نذا جاء الحديث  ،وصيهم بترك قولهينهى أصحابه عن تقليده، وي   الشافعيّ 
ودوّنها، ويقول:  ،ر على من كتب فتاويهنك  ي   ،بخلافه. وهذا الإمام أمقد

أنّ   ولا فلانًا، وخذ من حيث أخذوا. ولو علموا ،تقلّد فلاناً  ولا ،تقلّدني لا
لحرّموا على أصحابهم مخالفتهم، ولما ساغ لأصحابهم  ،يجب اتبّاعه ،أقوالهم وحي

وى فتي بخلافه، فير  ثّم ي   ،فتوا بخلافهم في شيء، ولما كان أحدهم يقول القولأن ي  
وأكثر من ذلك. فالرأي والاجتهاد أحسن  ،ألة القولان والثلاةةعنه في المس

خرج ـولا ي ،خالفهـمسلم أن يـحلّ لـل لا يمنز  ـحكم الـأحواله أن يسوغ اتبّاعه. وال
يحلّ تنفيذه،  فلا - وهو الحكم بغير ما أنزل الله - لمبد  ـحكم الـعنه. وأمّا ال

 . (1)«بين الكفر والفسوق والظلميسوغ اتبّاعه، وصاحبه  العمل به، ولا ولا
ه بأنّ  ،ورسوله الله،على  ،فتي أن يشهدلا يجوز للم  »وقال ابن القيّم أيضًا: 

ما يعلم أنّ الأمر فيه  ـ ل  نلّا  ؛أو كرهه ،هأو أحب   ،أو أوجبه ،مهأو حر   ،أحل  كذا

                                                           
 .812-814( الروح: 1)



119 

أو   ،جابهـأو ني ،مهـحريـأو ت ،على نباحته ،ورسوله الله، ا نص  مّ ـم ،كذلك
فليس له أن  ،ده دينهعمّن قلّ  ،اهالذي تلقّ  ،ا ما وجده في كتابهكراهته، وأمّ 

 اللهرّ الناس بذلك، ولا علم له بحكم ـورسوله به، ويغ ،ي شهد على الله
 .(1)«..ورسوله.

                                                           
 .6/82( نعلام الموقّعين: 1)



111 

قيّةـالفروق بي
ُ
ل
ُ
قيّة، والآراء الخ

ُ
ل
ُ
 ن الأحكام الشرعيّة الخ

 
 ، ولا سيّما آراء الغلاة.قطعيّة قيّة صحيحةل  ليست كلّ الآراء الخ  
 ،مجيدـي القرآن الـف ،الدنيا ذم   يُّ قد يسمع العامّ »قال ابن اجاوزيّ: 

س عليه لبّ  في   ،ولا يدري ما الدنيا المذمومة ،هاالنجاة ترك   فيرى أنّ  ،والأحاديث
نلى  ،فيخرج على وجهه ؛ بترك الدنيانلّا  ،ي الآخرةـك لا تنجو فبأنّ  ،نبليس
هذا  ل نليه أنّ ي  ويخ   ،ويصير كالوحش ،عة واجاماعة والعلمم  فيبعد عن اجا   ،اجابال
وعن فلان  ،ه هام على وجههوقد سمع عن فلان أنّ  ،كيف لا  ،هد الحقيقيّ هو الزُّ 

 ،فبكت لفراقه ،أو والدة ،فضاعت ،ا كانت له عائلةوربمّ  ،د في جبله تعب  أنّ 
يخرج  ـمل ،مـا كانت عليه مظال  وربمّ  ،يكما ينبغ  ،م يعر  أركان الصلاةـا لوربمّ 

ّّ  .منها ن جهله رضاه وم   ،ة علمهلقلّ  ؛على هذا ،ن نبليس من التلبيسا يتمكّ ون
الدنيا  فه أنّ لعر   ،يفهم الحقائق ،حبة فقيهق لص  فّ  ه و  ولو أنّ  ،عن نفسه بما يعلم

 ،وما هو ضرورة في بقاء الآدميّ  ، تعالى بهالله ن  ما م   مُّ ذ  يف ي  كو  ،لذاتها مُّ ذ  ت   لا
 ،وملبس ،ومشرب ،من مطعم ،والعبادة ،حصيل العلمـعلى ت ،ي نعانتهـفوسبب 
ّّ  .ي فيهصلّ ي   ،ومسجد على  ،أو تناوله ،همن غير حلّ  ،ا المذموم أخذ الشيءون

 ،هاـمقتضى رعوناتـفيه ب   النفس  صرّ  وي   ،حاجةـلا على مقدار ال ،وجه السر 
 .(1)«...لا بإذن الشرع

 ك  رْ هد ت ـ الزُّ  هم أنّ وهم  ه ي  أنّ  :ومن تلبيسه عليهم»: أيضًا قال ابن اجاوزيّ و 
 .ومنهم من لا يذوق الفاكهة .بز الشعيرفمنهم من لا يزيد على خ   ؛المباحات

 ،بلبس الصو  ،ب نفسهويعذّ  ،بس بدنهـيــ يحتّ  ،ل المطعمقلّ  ومنهم من ي  

                                                           
 .119( تلبيس نبليس: 1)



111 

 .وأتباعهم ،ولا طريق أصحابه، وما هذه طريقة الرسول  .الباردوينعها الماء 
 ّّ  .(1)«...أكلوا ،فإذا وجدوا ؛انذا لم يجدوا شيئً  ،ا كانوا يجوعونون

وهكذا هو الواقع في أهل ملّتنا، مثلما نجده بين »قال ابن تيميّة: و 
والفروع؛ الطوائف المتنازعة في أصول دينها، وكثير من فروعه، من أهل الأصول 

ة، بّاد؛ مّمن يغلب عليه الموسويةّ، أو العيسويّ ومثلما نجده بين العلماء وبين الع  
اللتين قالت كلّ واحدة: ليست الأخرى على  ،حتّ يبقى فيهم شبه من الأمّتين

شيء، كما نجد المتفقّه المتمسّك من الدين بالأعمال الظاهرة، والمتصوّ  
ه ليس من منهما ينفي طريقة الآخر، ويدّعي أنّ  المتمسّك منه بأعمال باطنة، كلّ 

عرض عنه نعراض من لا يعدّه من الدين؛ فتقع بينهما العداوة أهل الدين، أو ي  
الله أمر بطهارة القلب، وأمر بطهارة البدن، وكلا  والبغضاء. وذلك: أنّ 

 ل ي جْع ل  الطهارتين من الدين الذي أمر الله به وأوجبه، قال تعالى: ﴿م ا ي ر يد  اللَّ   
ه  ــ، وقال: ﴿ف ي(2)ع ل يْك مْ م نْ ح ر ج  و ل ك نْ ي ر يد  ل ي ط هّ ر ك مْ و ل ي ت م  ن عْم ت ه  ع ل يْك مْ﴾

ر ين ﴾ـــح   ـ ر وا و اللَّ   يـبُّون  أ نْ ي ـت ط ه  ـح  ـالٌ ي  ـــر ج   بُّ ـال: ﴿ن ن  اللَّ   ي  ــــ، وق(9)بُّ الْم ط هّ  ح 
ر ين ﴾ـن  و ي  ـالتـ و اب ي بُّ الْم ت ط هّ  ر ه مْ ــــ، وق(1)ح  ق ةً ت ط هّ  ال: ﴿خ ذْ م نْ أ مْو اله  مْ ص د 

مْ ب   ه ا﴾ـو ت ـز كّ يه 
ر  ق ـل وب ـه مْ﴾ـ، وقال: ﴿أ ول ئ ك  ال ذ ين  ل  (9) ، (6)مْ ي ر د  اللَّ   أ نْ ي ط هّ 

                                                           
 .116( تلبيس نبليس: 1)
 .6( المائدة: 2)
 .145( التوبة: 9)
 .222( البقرة: 1)
 .149( التوبة: 9)
 .11( المائدة: 6)



112 

ج سٌ﴾ـم ا الْم شْر ك ون  ن  ـوقال: ﴿ن ن  
م  ـــذْه ب  ع نْك  ـ، وقال: ﴿ن ّ  ا ي ر يد  اللَّ   ل ي  (1)

. فنجد كثيراً من المتفقّهة والمتعبّدة، (2)راً﴾ـــيــر ك مْ ت طْه  ـــت  و ي ط هّ  ـل  الْبـ يْ ــــس  أ هْ ــالرّ جْ 
ا همتّه طهارة البدن فقط، ويزيد فيها على المشروع؛ اهتمامًا وعملًا. ويترك من  نّّ

مر به نيجابًا، أو استحبابًا، ولا يفهم من الطهارة نلّا ذلك. القلب ما أ  طهارة 
ا همتّه طهارة القلب فقط؛ حتّ يزيد فيها  ونجد كثيراً من المتصوّفة والمتفقّرة، نّّ

مر به نيجابًا، أو اهتمامًا وعملًا. ويترك من طهارة البدن ما أ   ،على المشروع
الوسوسة المذمومة في كثرة صبّ الماء، وتنجيس  استحبابًا. فالأوّلون يخرجون نلى

ع اجتنابه، مع اشتمال قلوبهم على أنواع شر  ما ليس بنجس، واجتناب ما لا ي  
من الحسد والكبر والغلّ لإخوانهم، وفي ذلك مشابهة بيّنة لليهود. والآخرون 

بما  حتّ يجعلوا اجاهل ،يخرجون نلى الغفلة المذمومة، فيبالغون في سلامة الباطن
من سلامة الباطن، ولا يفرقّون  -الذي يجب اتقّاؤه  - تجب معرفته من الشرّ 

المنهيّ عنه، وبين سلامة القلب من معرفة  بين سلامة الباطن من نرادة الشرّ 
قد لا يجتنبون النجاسات،  ،المعرفة المأمور بها، ثّم مع هذا اجاهل والغفلة ،الشرّ 

 ؛وتقع العداوة بين الطائفتين. للنصارى مضاهاة ،قيمون الطهارة الواجبةوي  
 ،اا تفريطً نمّ  ،حدّ ـجاوزة الـوالبغي الذي هو م ،هـروا بكّ  ا ذ  ـمّ ـم بسبب ترك حظّ  

 . (9)«.. للظلم.وفعلًا ، ا عدواناً ، ونمّ ا للحقّ وتضييعً 

                                                           
 .25( التوبة: 1)
 .99( الأحزاب: 2)
 .16-1/19( مجموعة الفتاوى: 9)



113 

اقع الإسلاميّ، والأخبار التاريخيّةـالفروق بي  ن الو

 
. لاةـار الغـيّما أخبــ، ولا سقطعيّة صحيحةخيّة ـار التاريـليست كلّ الأخب

يًّا، أو جزئيًّا؛ بحيث ـ، كلّ التاريخيّةمعظم الأخبار  انيفارق والوهم الكذبيكاد  فلا
  من آثار الأهواء والأوهام. سال مًا،يندر أن تجد خبراً 
وليعلم »رة: ثًا عن براءته من الأخبار التاريخيّة المستنك  متحدّ   ،قال الطبريّ 

ي ـأنّ  ه فيه مماّ شرطت  ذكر   الناظر في كتابنا هذا أنّ اعتمادي في كلّ ما أحضرت  
ا هو على ما رويت  راسم   ها فيه، والآثار التي أنا ر  من الأخبار التي أنا ذاك   ه فيه؛ نّّ

ر النفوس، ك  نبط بف  جج العقول، واست  ك بح  در  ها نلى رواتها فيه، دون ما أ  د  سن  م  
وما هو كائن  - القليل منه، نذ كان العلم بما كان من أخبار الماضيننلّا اليسير 

ك زمانهم، در  ولم ي   ،م يشاهدهمـغير واصل نلى من ل - من أنباء الحادةين
ر ك  ين، ونقل الناقلين، دون الاستخراج بالعقول، والاستنباط بف  بإخبار المخبر   نلّا 

مماّ  ،عن بعض الماضين ،من خبر ذكرناه ،النفوس. فما يكن في كتابي هذا
م يعر  له وجهًا في الصحّة، ـه، من أجل أنهّ له، أو يستشنعه سامع  يستنكره قارئ  

ا أ  في ذلك من ق   م يؤت  ـولا معنى في الحقيقة، فليعلم أنهّ ل بل تي من ق  بلنا، ونّّ
ا أدّينا ذلك على نحو ما أ  ـبعض ناقليه نلينا؛ وأنّ   .(1)«دّي نليناا نّّ

اب ــب كتــصاح -ار ـــن بكّ ـر بــيـوم أنّ الزبـمعلـن الــوم»تيميّة:  ال ابنـوق
 ،حوهماـوصاحب الطبقات، ون ،كاتب الواقديّ   ،ومحمّد بن سعد ،"الأنساب"

هذا الباب، وأصدق فيما ـأعلم ب - والاطّلاع ،والثقة ،معروفين بالعلمـمن ال
ق الذين لا يوة   ،خــلتوارين بعض أهل اــوم ،والكذّابين ،جاهلينـمن ال، ينقلونه

                                                           
 .5-1/8( تاريخ الرسل والملوك: 1)



111 

صدقهم، بل قد يكون الرجل صادقاً، ولكن لا خبرة له بالأسانيد،  ولا ،بعلمهم
مًا بالكذب، أو ئ الحفظ، أو متـّه  حتّ ييّز بين المقبول والمردود، أو يكون سيّ 

مؤرّخين، لا سيّما نذا كان مثل ـد في الرواية، كحال كثير من الإخباريّين، والبالتزيُّ 
وأمثاله. ومعلوم أنّ الواقديّ نفسه خير عند الناس  ،بن يحيى لوط فن  خْ ـم   يـبأ

لم كلام وأمثالهما، وقد ع   ،وأبيه محمّد بن السائب ،بن الكلبيّ  من مثل هشام
ا ي   ستأنس به، وأمّا عتضد به وي  الناس في الواقديّ، فإنّ ما يذكره هو وأمثاله نّّ

 .(1)«فهذا لا يصلح الاعتماد عليه بمجرّده في العلم،
م من أجهل الناس بمعرفة المنقولات، ما أنهّ ك»وقال ابن تيميّة أيضًا: 

ّّ وضعيفها،  ،والأحاديث، والآثار، والتمييز بين صحيحها ا عمدتهم في ون
المنقولات على تواريخ منقطعة الإسناد، وكثير منها من وضع المعروفين بالكذب، 

لوط بن يحيى، ف ن  خْ ـم  بل وبالإلحاد، وعلماؤهم يعتمدون على نقل مثل أبي 
 ،عند أهل العلم ،د بن السائب، وأمثالهما من المعروفين بالكذبوهشام بن محمّ 

نذ كانوا يعتمدون  ؛من يعتمدون عليه في النقل أمثال هؤلاء هم من أجلّ  مع أنّ 
ر في الكتب، ولا يعرفه أهل ذك  ن لا ي  ممّ  ،على من هو في غاية اجاهل والافتراء

 .(2)«العلم بالرجال
ا عمّ  ،لةقبل الأجوبة المفصّ  - قالأن ي   :واجاواب»وقال ابن تيميّة أيضًا: 

أحدهما  :فهو نوعان ،المثالبل عن الصحابة من نق  ما ي   نّ ن - ر من المطاعنذك  ي  
  قد دخله من الزيادة والنقصان ما ا محر  ونمّ  ،ها كذب كلّ نمّ  ،ما هو كذب

 ،وأكثر المنقول من المطاعن الصريحة هو من هذا الباب .والطعن الذمّ  رجه نلىيخ  

                                                           
 .28/218( مجموعة الفتاوى: 1)
 .93-1/95( منهاج السنّة النبويةّ: 2)



115 

ومثل  ،ف لوط بن يحيىن  خْ ـمثل أبي م   ،المعروفون بالكذب ،ابونيرويها الكذّ 
 .(1)«...ابينوأمثالهما من الكذّ  ،بن السائب الكلبيّ  دهشام بن محمّ 

ر ـي  فين في الأخبار والتواريخ والسّ  ا ملهور المصنّ  أمّ و »وقال ابن تيميّة أيضًا: 
  ،أو غير حافظ ،مه  منهم من هو في نفسه متـ   ،من رجال اجارح والتعديل ،تن  والف  

ونسحاق بن  ،السائب الكلبيّ  بن دوهشام بن محمّ  ،ف لوط بن يحيىن  خْ ـكأبي م  
 ،خير من ملء الأرض مثل هؤلاء بل الواقديّ  ،ابينمن الكذّ  ،وأمثالهم ،بشر

وكذلك  ،ن نقلر عمّ نظ  لكن ي   ،ةقة هد بن سعد كاتبومحمّ  ،م ما قيل فيهل  وقد ع  
فليسوا من علماء  ،ونن سلموا من الطعن فيهم ،وأمثاله ،أبو الحسن المدائنيّ 

 .(2)«مقبولًا  ه:رو نك  م ي  ـول ، يكون ما رووهحتّ  ،اجارح والتعديل
 ،التميميّ  :قالوي  يّ، سيدالأ   ،يّ  ـّالضب ،سيف بن عمر»وقال الذهبّي: 

هو   وغير ذلك. ،ةوالردّ  ،توحف الف  مصنّ   .الكوفيّ  ،السعديّ  :قال، وي  يّ ملالبر  
، عن هشام بن عروة، وعبيد الله بن عمر، وجابر اجاعفيّ  ييرو  .كالواقديّ 
س، جبارة بن المغلّ  :روى عنه ا. عارفً كان أخبارياًّ  مجهولين.ـمن ال ،وخلق كثير

اس، عن يحيى: قال عبّ  ، وملاعة.اد العتكيّ ، والنضر بن مقّ يّ معمر القطيع وأبو
 .يءوقال أبو داود: ليس بش خير منه. سٌ لْ ، عن يحيى: ف ـ وروى مطيّن  ضعيف.

ة : عامّ وقال ابن عديّ  م بالزندقة.ه  ـان: اتُّ وقال ابن حبّ  وقال أبو حاتم: متروك.
  .(9)«رنك  حديثه م  
 

                                                           
 .9/51( منهاج السنّة النبويةّ: 1)
 .1/88( تلخيص كتاب الاستغاةة: 2)
 .2/299( ميزان الاعتدال: 9)



116 

 ن النصّ الأصيل، وترجمة النصّ ـالفروق بي

 
، ولا سيّما ترملات دقيقة ثابتة قطعيّة صحيحة :ماتـليست كلّ الترج

 للنصوص القرآنيّة. الإسلام(، أعداء)
بأشهر  رجم القرآن في هذه القرون الأخيرةوقد ت  »قال محمّد رشيد رضا:  

 ،من غربيّة وشرقيّة، فكانت ترملته مثاراً للشبهات ،لغات الشعوب الكبيرة
وسببًا للمطاعن، أكثر مماّ كانت سببًا للاهتداء نلى الإسلام. فإن قيل: ننّ مثار 

تلافى بالترملة فيها، وذلك ي   إالشبهات لم يكن من الترملة، بل من الخط
طعن لم يكن نلّا سوء قصد من أعداء الصحيحة التي ندعو نليها، وننّ سبب ال

 أو الملاحدة، وهؤلاء يطعنون في القرآن العربيّ  ،من دعاة النصرانيّة ،الإسلام
أقول: ننّ الترملة أكبر عون على  ،ل أيضًا. قلت: ننّي على علمي بهذاالمنز  

بيّة، نمّا أن يكون ضعيفًا في اللغة العر  ،لالأمرين، فإنّ الذي يطعن في القرآن المنز  
حاذقاً لها راسخًا فيها، فالأوّل شبيه بمن يحاول فهم القرآن من الترملة، أكثر  أو

يكابر به  ،ما يؤتى من جهله باللغة، وأمّا الثاني فهو يتكلّف الطعن تكلّفًا
وجدانه، ويغالب ذوقه وبيانه، فيجيء طعنه ضعيفًا سخيفًا، ويكون الردّ عليه 

ما يكون الدفاع عن الترملة كذلك، ونن  واضح المنهج، وقلّ  ،سهل المسلك
أو الآيات  ،نلّا في بعض اجامل ،كانت صحيحة، ولن تكون صحيحة

القصيرة، دون السور والآيات الطويلة. بل بعض المفردات تتعذّر ترملتها 
من  ،د في كلّ لغةوج  تؤدّي المراد منها، وننهّ لي   ،بمفردات من اللغات الأخرى

ي كلام بعض ـي لغة أخرى. وفـها مراد  فـد لوج  ي   التي لا ،مفرداتـهذه ال
ة وغيرها من اللغات المشهورة ما يدلّ على أنّ العربيّ  ،العارفين باللغة العربيّة

 ،مجازـي فنون الـف ،ها من الخصائصـما ل عْ مفردات، د  ـهذه الـأغناهنّ ب



117 

والمسلم الصحيح قد تكرّر في كلامنا اجازم بتعذّر ترملة القرآن، ... والكنايات
 ،الإسلام لا يحتاج نلى دليل على هذا؛ لأنهّ يؤمن بأنّ القرآن معجز للبشر

ل، كما أنهّ معجز بهدايته ونصلاحه للبشر، وقد ونظمه العربّي المنز   ،بأسلوبه
فثبت  ،العرب بهذا الإعجاز، وتحدّى المسلمون به من بعدهم  تحدّى النبيّ 

: ﴿ق لْ ل ئ ن  اجْت م ع ت  الْإ نْس   وصدق قوله عجز اجاميع عن الإتيان بمثله،
تْ ون  بم  ثْل ه  و ل وْ ك ان  ب ـعْض ه مْ ل بـ عْض   ا الْق رْآن  لا  يأ  تْ وا بم  ثْل  ه ذ  و اجاْ نُّ ع ل ى أ نْ يأ 

نلّا نذا كانت مثل الأصل، فالآية نصّ  ،تكون صحيحة مة لاـ. والترج(1)ظ ه يراً﴾
عن الإتيان بمثله، ولو كان بعضهم عونًا  ،نس واجانّ قطعيّ على عجز الإ

 .(2)«أو ملاعة؟!... ،كن أن يأتي بمثله فردومساعدًا لبعض، فكيف ي  
 جزء من النصّ  النظم العربيّ  فق علماؤنا على أنّ اتّ »وقال محمّد الغزالّي: 

القرآن نلى لغة م رج  لو ت   ،اا أبدً ى وحيً سمّ كن أن ي  ولا ي   ي،جزء من الوح ،القرآنيّ 
دقيقة، ومهما كان وفاؤها بالمعاني. يستحيل أن  أخرى، مهما كانت الترملة

ى تفسير القرآن باللغة سمّ القرآن، ي   ى: معانيسمّ . ي  منظوم قرآناً ـى هذا السمّ ي  
ة القرآن ميّ ا. عال   عربيًّ القرآن لا يكون نلّا  لخ، لكنّ نة.. أو الفرنسيّ  ،ةالإنجليزيّ 

م لهم ترج  والأهدا  للناس. وما حاجة الناس نلى أن ي   بطريق ترملة المعاني تأتي
. بمعنى: الأصل العربيّ   فيظ نلّا لح  كن أن ت  لا ي   التي ا المعانيه، ناقصً القرآن كلّ 

.. فهذه .عطيها الكلمةت   التي ،ة غير المعانيثانويّ  العلماء قالوا: هناك معان   أنّ 
ات ــى لغـنل ،مع ترملة القرآن الكريم ،ام أبدً ترج  مكن أن ت  ـة لا ي  الثانويّ  معانيـال

مت، مة، وتقدّ ـأخرى. الذين يشتغلون بالترملة الآن، يقولون: مهما رقيت الترج

                                                           
 .  55( الإسراء: 1)
 .918-3/916( تفسير القرآن الحكيم: 2)



118 

ا من الحقيقة يضيع، جزءً  لأنّ  ؛كاملة  عن الأصل، وتنقل المعاني غنيكن أن ت  لا ي  
 حرصون على المعانيـالذين يا من لذلك نرى كثيرً  ؛أةناء النقل من لغة نلى أخرى

والتعامل السليم  .م لغتهاعن تعلُّ  ،لا مندوحة لهم :والأهدا  المطلوبة ،الدقيقة
 ،شعر شكسبير وندراك مقاصده ومراميه. ،النصّ  م  هْ ف ـ  ييقتض القرآنيّ  مع النصّ 

له، أص قيمته في ة؟ لأنّ يفقد نصف قيمته الأدبيّ  ،ةم نلى اللغة العربيّ رج  نذا ت  
ة، والترملات مليع اللغات للأصل قيمة خاصّ  القيمة عندنا نحن.. وفي وليست

 ،ا، بلغة العربالقرآن نزل عربيًّ  تخضع لتحريفات كثيرة. نعود نلى القول بأنّ 
 يّ ـخطاب القرآنـكن أن يكون الفكيف ي   ،ةميّ وعال   ،ورسالة القرآن رسالة شاملة

ار ــة؟ أةون العربيّ ـرفـوام الآخرين لا يعـالأق ع أنّ ــة، مة العربيّ ــو باللغـا، وهميًّ عال  
 يـف يـغنراجم ت  ـالت : ننّ ر  وأجاب عنه، قال فيما أذك   ،السؤال نفسه يّ الزمخشر 
 وكونه ينزل بجميع ،أن ينزل بلغة من اللغات بدّ  البلاغ لا حالة، لكن فيـهذه ال

 ،ينزلوا يلك ؛لًا مث ئة نبيّ ه يحتاج نلى مأنّ  لغات الأرض دفعة واحدة، فهذا يعني
أن ينزل القرآن بلغة وحيدة، وعن طريق هذه  بدّ  موا بلغات أقوامهم. لاويتكلّ 

ر عن طريق الترملة صد  ، وقيام أهلها بالفهم، ي  اللغة الوحيدة، واستيعابها للمعاني
. .القرآن والبيان جاميع اللغات الأخرى، وبهذا يكن أن أنقل للناس معاني

يكن نقلها بدون حرج..  ،ة، ومحاور، أو أحكامأهدا  رئيسيّ القرآن فيه أمران: 
 ؛الأصل يـه، يبقى فكلّ   يّ ـمن الأسلوب القرآن ،ع هذه الأحكاما ما يصنأمّ 

ة : المواريث، الحدود، خلاصة للقصّ ترجم مثلًا تحتاج الأمم الأخرى نليه. فأ   فلا
ا، ولكن مً ـ مترج  س قرآناً م للناقدّ  فلا أ   .ترجم خلاصات لأشياء كثيرة..ة. أ  القرآنيّ 

 .(1)«ات المطلوبة فقطا، وبعض السلوكيّ مً ي  ا وق  ر أحكامً صدّ  م لهم، وأ  قدّ  أ  

                                                           
 .132-134كيف نتعامل مع القرآن:  (1)



119 

 الدليل العمليّ على تلك الفروق

 

هو  - على تنبّه المؤلّفين القدامى على تلك الفروق - وأكبر دليل عمليّ 
 ومن أمثلة ذلك: .في كثير من المباحث التأليفيّة ،اختلافهم

 الاختلاف في بعض القراءات: -1
أة: ر  ــة الق  ـامّ ـه عـرأتـراءة ذلك، فقـــي قـف ،أةر  ــف الق  ـلـتـواخ»ريّ: ــال الطبـق

م بما وضعت من غير ـل  عن نفسه أنهّ العا ، خبراً من الله (1)﴿و ض ع تْ﴾
ا بم. وقرأ ذلك بعض المتقدّمين: "والله أعلم (2)قيلها: ﴿ر بّ  ن نّي  و ض عْت ـه ا أ نْـث ى﴾

على وجه الخبر بذلك عن أمّ مريم أنّها هي القائلة: والله أعلم بما  ،"وضعت  
، منّي. وأولى القراءتين بالصواب ما نقلته الحجّة مستفيضة فيها قراءته ولدت  

ا و ض ع تْ﴾بينها، لا يتدافعون صحّتها، وذلك قراءة من قرأ: ﴿واللَّ   أ عْل م  بم   
(9) .

 . (1)«عترض بالشاذّ عنها عليهاولا ي  
أة ر  أة في قراءة ذلك، فقرأته عامّة ق ـ ر  اختلفت الق  »وقال الطبريّ أيضًا: 

بالياء مليعًا، ردًّا على صفة  (9)الكوفة: ﴿و م ا ي ـفْع ل وا م نْ خ يْر  ف ـل نْ ي كْف ر وه ﴾
وينهون عن المنكر.  ،بأنّهم يأمرون بالمعرو  - جلّ ةناؤه -القوم الذين وصفهم 

في الحرفين مليعًا:  ،أة الكوفة بالتاءر  أة المدينة والحجاز وبعض ق ـ ر  وقرأته عامّة ق ـ 
 ،". بمعنى: وما تفعلوا أنتم أيهّا المؤمنون من خيره"وما تفعلوا من خير فلن تكفرو 

                                                           
 .96( آل عمران: 1)
 .96( آل عمران: 2)
 .96( آل عمران: 9)
 .9/996( جامع البيان: 1)
 .119( آل عمران: 9)



121 

تين في ذلك جائزاً بالياء أة البصرة يرى القراءر  فلن يكفركموه ربّكم. وكان بعض ق ـ 
والتاء في الحرفين. والصواب من القراءة في ذلك عندنا: ﴿و م ا ي ـفْع ل وا م نْ خ يْر  

بالياء في الحرفين كليهما، يعني بذلك الخبر عن الأمّة القائمة،  (1)ف ـل نْ ي كْف ر وه ﴾
ا اخترنا ذلك؛ لأنّ ما قبل هذه الآية من الآ يات خبر التالية آيات الله. ونّّ

نذ كان لا دلالة فيها تدلّ على الانصرا  عن  -عنهم، فإلحاق هذه الآية 
 . (2)«أولى من صرفها عن معاني ما قبلها :بمعاني الآيات قبلها -صفتهم 

قونه"، طو  وأمّا قراءة من قرأ ذلك: "وعلى الذين ي  »وقال الطبريّ أيضًا: 
لأحد من أهل الإسلام فقراءة لمصاحف أهل الإسلام خلا ، وغير جائز 

نقلًا ظاهراً قاطعًا  ، وراةة عن نبيّهم ،الاعتراض بالرأي على ما نقله المسلمون
شكّ فيه أنهّ من  للعذر؛ لأنّ ما جاءت به الحجّة من الدين هو الحقّ الذي لا

الله، بالآراء  عترض على ما قد ةبت، وقامت به حجّة أنهّ من عندعند الله، ولا ي  
 .  (9)«والأقوال الشاذّةوالظنون 
ن ـق بيرّ  ــن: "لا يفـمتقدّميـن الــماعة مـرأ جــد قــوق»ريّ أيضًا: ـال الطبـوق

 ،ي ذلك عندناـف ،اــرهـز غيــتجيــي لا نسـبالياء... والقراءة الت ،له"ــأحد من رس
ت ــامــي قـالت ،راءةـــا القـهـ؛ لأنّ (1)ه ﴾ـل  ـــنْ ر س  ــد  م  ــــن  أ ح  ــرّ ق  ب ـيْ ــف  ــون: ﴿لا  ن  ـــبالن

 ،والسهو ،والتواطؤ ،رمتنع معه التشاع  ـالذي ي ،مستفيضـبالنقل ال ،هاـحجّت
. "لهـــن رســد مـــن أحـرّق بيــون لا نفــيقول"ن: ــــم ،اــا وصفنــــى مـمعنـط، بــوالغل

                                                           
 .119عمران: ( آل 1)
 .841-9/844( جامع البيان: 2)
 .9/154( جامع البيان: 9)
 .259( البقرة: 1)



121 

 . (1)«ةــووراة ،نقلًا  ،جّةح  ـاله ـاءت بــج اـعلى م ،راءةـن القـــاذّ مـــبش ،رضـعتي   ولا
عن  -كيت عن الحسن، فقراءة وأمّا القراءة التي ح  »وقال الطبريّ أيضًا: 

شاذّة، وكفى بشذوذها عن قراءتهم دليلًا على بعدها  - أةر  قراءة الحجّة من الق  
 . (2)«من الصواب

على المخاطبة، وقرأ  (9)وقرأ ملهور الناس: ﴿ت ـت ب ع ون ﴾»وقال ابن عطيّة: 
النخعيّ، ونبراهيم، وابن وثّاب: "نن يتّبعوا"، بالياء، حكاية عنهم. قال القاضي 

 .(9)...«(1): وهذه قراءة شاذّة، يضعّفها قوله: ﴿و ن نْ أ نْـت مْ﴾ أبو محمّد
وقرأ أبو اجاوزاء أوس بن عبد الله الربعيّ: »القرطبّي: أبو عبد الله وقال 
ص حياة". قال النحّاس: قراءة أبي اجاوزاء شاذّة. قال غيره: ص  "ولكم في الق  

يحتمل أن يكون مصدراً كالقصاص. وقيل: أراد بالقصص القرآن، أي: لكم في  
 . (6)«حياة، أي: نجاة - الذي شرع فيه القصاص - اللَّّ  كتاب

، قرأ (8)مْ تج  د وا ك ات بًا﴾ـقوله تعالى: ﴿و ل  »القرطبّي أيضًا: أبو عبد الله وقال 
بّي ومجاهد والضحّاك اس وأ  رجل يكتب. وقرأ ابن عبّ  :اجامهور: ﴿ك ات بًا﴾ بمعنى
 ،م تجدوا كتابًا". قال أبو بكر الأنباريّ: فسّره مجاهدـوعكرمة وأبو العالية: "ول

وي عن ابن عبّاس: يعني في الأسفار. ور   ،فإن لم تجدوا مدادًا :فقال: معناه

                                                           
 .191-9/194( جامع البيان: 1)
 .3/33( جامع البيان: 2)
 .115( الأنعام: 9)
 .115( الأنعام: 1)
 .2/964( المحرّر الوجيز: 9)
 .9/34( اجاامع لأحكام القرآن: 6)
 .259( البقرة: 8)



122 

هذه القراءة شاذّة، والعامّة على خلافها، وقلّما يخرج تّابًا". قال النحّاس: "ك  
؛ "بكات  "نلّا وفيه مطعن، ونسق الكلام على  ،شيء عن قراءة العامّة

﴾  الله قال لْع دْل  يقتضي  "تّابك  "، و(1)قبل هذا: ﴿و لْي كْت بْ ب ـيـْن ك مْ ك ات بٌ با 
 . (2)«ملاعة

دى نوح نا"و  :ة بن الزبيروقرأ عرو »القرطبّي أيضًا: أبو عبد الله وقال 
وهي  ، ابن امرأته، وهي تفسير القراءة المتقدّمة عنه، وعن عليّ  :ريدي   ،ابنها"

 . (9)«ق عليها لهاحجّة للحسن ومجاهد؛ نلّا أنّها قراءة شاذّة، فلا نترك المتـّف  
 ،راً"مْ وروى عصمة عن الأعمش: "وق  »القرطبّي أيضًا: أبو عبد الله وقال 
نلّا أنّ  ،م يكن فيهاــاذّة، ولو لـــميم؛ وهذه قراءة شـونسكان ال ،بضمّ القا 

حكيه ـا يــقال: لا تكتبوا م -ي وقته ـف ،مسلمينـوهو نمام ال -بن حنبل  مدـأح
بذكر ما يرويه  ،يّ ـم السجستانـــع أبو حاتـــولوقد أ   .الذي يروي القراءات ،عصمة

 .(1)«عصمة هذا
 التفسيرات:الاختلاف في بعض  -2

اختلف العلماء في المراد باستهزاء الله بهم على تسعة »قال ابن اجاوزيّ:  
 ،قغل  في   ،سرعون نليهفي   ،وهم في النار ،ح لهم باب من اجانّةفت  أقوال: أحدها أنهّ ي  

وي عن فيضحك منهم المؤمنون، ر   ،قغل  في   ،سرعونفي   ،ح لهم باب آخرفت  ثّم ي  
 ،كما تجمد الإهالة  ،ملدت النار لهم ،ه نذا كان يوم القيامةعبّاس. والثاني أنّ  ابن

                                                           
 .259( البقرة: 1)
 .1/169( اجاامع لأحكام القرآن: 2)
 .11/198( اجاامع لأحكام القرآن: 9)
 .19/161( اجاامع لأحكام القرآن: 1)



123 

وي عن الحسن البصريّ. والثالث أنّ فتنخسف بهم، ر   ،فيمشون ،في القدر
 ،باطنه فيه الرمقة ،رب بينهم وبين المؤمنين بسور له بابنذا ض   ،الاستهزاء بهم

ع وا و ر اء ك مْ قال لهم: في   ،فيبقون في الظلمة ،بله العذابوظاهره من ق   ﴿ارْج 
 ،يجازيهم على استهزائهم :، قاله مقاتل. والرابع أنّ المراد به(1)ف الْت م س وا ن وراً﴾

فهو كقوله تعالى: ﴿و ج ز اء  س يّ ئ ة   ،ونن خالفه معنى ،فقوبل اللفظ بمثله لفظاً
ثـْل ه ا﴾ س يّ ئ ةٌ م 

ا ع ل يْه  بم  ثْل  م ا اعْت د ى ، وقوله: ﴿ف م ن  اعْت د ى ع ل يْك مْ ف اعْت د و (2)
 ، وقال عمرو بن كلثوم: (9)ع ل يْك مْ﴾

 اــلينجاه  ـال ل  ـــــجه وق  ــــف ل  ــــهـجن  ـف     اـــنـيـلـع دٌ ــــــــــــأح نْ ــل  ـهــــجـألا لا ي  
من عقوبته. والخامس أنّ الاستهزاء من الله التخطئة  ظأراد: فنعاقبه بأغل

ي الإقامة على كفرهم. ـم فهجهّلـوالتجهيل، فمعناه: الله يخطّئ فعلهم، وي ،لهم
والسادس أنّ استهزاءه: استدراجه نيّاهم. والسابع: أنهّ نيقاع استهزائهم بهم، وردّ 

الأقوال محمّد بن القاسم الأنباريّ. والثامن:  هخداعهم ومكرهم عليهم. ذكر هذ
وهو في غاية الذلّ: ﴿ذ قْ ن ن ك   ،في النارقال لأحدهم أنّ الاستهزاء بهم أن ي  

مّا أظهروا من ـي كتابه. والتاسع: أنهّ لـف ،يخناـــ، ذكره ش(1)أ نْت  الْع ز يز  الْك ر يم ﴾
ي الآخرة، كان  ـف ،مـهـبطن لخلا  ما أ   - ي الدنياـف -أحكام نسلامهم 

 .(9)«تهزاء بهمـــكالاس

                                                           
 .19( الحديد: 1)
 .14( الشورى: 2)
 .131( البقرة: 9)
 .13( الدخان: 1)
 .96-1/99( زاد المسير: 9)



121 

 الاختلاف في بعض الأحاديث: -3
رون؛ فإنّ ـــفه آخا، ويضعّ  ن ًـثاً معيّ ـديـن حـمؤلّفيـح بعض الـيصحّ  ن ـحي

والحديث  ،على تنبّههم على الفرق بين السنّة النبويةّ ،اختلافهم هذا دليل عمليّ 
بعض قدامى المؤلفّين يرفض السنّة النبويةّ،  تصوّر أنّ ، فلا ي   المنسوب نلى النبيّ 

ا هو بتضعيفه للحديث ي    صحّة نسبة ذلك الحديث نلى السنّة النبويةّ.ر نك  ونّّ
فهذا مماّ  ،وأمّا تصحيح الحاكم لمثل هذا الحديث وأمثاله»قال ابن تيميّة: 

وهي  ،وقالوا: ننّ الحاكم يصحّح أحاديث ،أنكره عليه أئمّة العلم بالحديث
بن  عند أهل المعرفة بالحديث، كما صحّح حديث زريب ،موضوعة مكذوبة

 كر وصيّ المسيح، وهو كذب باتفّاق أهل المعرفة، كما بيّن فيه ذ   الذي ،برثملي
 ،وغيرهما، وكذا أحاديث كثيرة في مستدركه ،وابن اجاوزيّ  ،ذلك البيهقيّ 

موضوعة، ومنها ما يكون  - عند أئمّة أهل العلم بالحديث -وهي  ،يصحّحها
د تصحيح موقوفاً يرفعه. ولهذا كان أهل العلم بالحديث لا يعتمدون على مجرّ 

فهو صحيح، لكن هو في المصحّحين  ،الحاكم، ونن كان غالب ما يصحّحه
بمنزلة الثقة الذي يكثر غلطه، ونن كان الصواب أغلب عليه. وليس فيمن 

 . (1)«يصحّح الحديث أضعف من تصحيحه
 ديةّ:ق  الاختلاف في بعض الآراء الع   -1

 ،نّة: أنّ الأنبياءى السُّ ـنتسبين نللممن ا ،ماعةـوقد ذكر ج»قال ابن تيميّة: 
 ،ملائكةـى تفضيل الـمعتزلة نلـملائكة. وذهبت الـأفضل من ال :ح البشرـوصال

على البشر، وأتباع الأشعريّ على قولين: منهم من يفضّل الأنبياء والأولياء، 
كي عن بعض متأخّريهم أنهّ مال ولا يقطع فيهما بشيء. وح   ،ومنهم من يقف

                                                           
 .159-1/152( مجموعة الفتاوى: 1)



125 

 . (1)«ويواليها ،عن بعض من يدّعي السنّة ،كي ذلكما ح  ـوربّ معتزلة، ـنلى قول ال
 ،منع  لا ت   :اــمفردهـول من يقول: ننّ الروح بــوق: »أيضًا قال ابن تيميّةو 

حياة، وهذا يقوله طوائف من أهل الكلام، من ـما الروح هي الـب، وننّ عذ  ت   ولا
رهم؛ ـر، وغيــــي بكـ، كالقاضي أبحسن الأشعريّ ـي الـمعتزلة، وأصحاب أبـال
ل، خالفه الأستاذ ـــول باطـــراق البدن، وهذا قــــبعد ف ،نكرون أنّ الروح تبقىوي  

 . (2)«وغيره... ،جوينيّ ـي الـمعالـال أبو
 الاختلاف في بعض الآراء الأصوليّة: -5

الطريق الخامس: القياس على النصّ والإملاع. وهو »قال ابن تيميّة:  
حتّ  ،عند ملاهير الفقهاء، لكنّ كثيراً من أهل الرأي أسر  فيه ،حجّة أيضًا

به النصوص، وحتّ استعمل منه  استعمله قبل البحث عن النصّ، وحتّ رد  
ره رأسًا، وهي نك  ومن أهل الكلام وأهل الحديث وأهل القياس من ي   ؛الفاسد

 . (9)«مسألة كبيرة، والحقّ فيها متوسّط بين الإسرا  والنقص
 - بجميع أوصافه -مسألة: في جواز تعليل الشيء »قال الزركشيّ: و  

اب في الملخّص، مبنّي على أنّ خلا ، حكاه ابن فورك، والقاضي عبد الوهّ 
شرط العلّة التعدّي، فمن شرطه منعها هنا، ومن جوّزه اختلفوا على قولين: 

ةرّ بعض حقّ العلّة التأةير، ولا بدّ أن يكون المؤ  يصحّ؛ لأنّ  أحدهما لا
 ،الأوصا ، دون بعض؛ فتعليله بجميعها لا يصحّ، فلو اتفّق أنّ مليعها مؤةرّة

                                                           
 .1/215( مجموعة الفتاوى: 1)
 .1/181( مجموعة الفتاوى: 2)
 .11/158( مجموعة الفتاوى: 9)



126 

 . (1)« يتعدّى، وذلك لا ينع صحّتهاأكثر ما فيه ألّا  يصحّ؛ لأنّ  جاز. والثاني
 الاختلاف في بعض الآراء الفقهيّة: -6

اختلف أهل العلم فيمن بدّل ماشية له قبل الحول، »قال ابن المنذر: 
بماشية لآخر؛ فراراً من الصدقة. فكان الشافعيّ، وأبو ةور، وأصحاب الرأي 

فيما قبض من صاحبه، حتّ يحول على  ،زكاة على كلّ واحد منهما يقولون: لا
من يوم اشتراه. وقال الثوريّ كذلك، غير أنهّ لم يذكر الفرار من  ،ما اشترى حول

يد ب  مد، ونسحاق، وأبو ع  ـوأح ملك،ـالصدقة. وكان مالك، والأوزاعيّ، وعبد ال
 ،واختلفوا في خمس من الإبل... يرون في ذلك الزكاة، نذا كان فراراً من الصدقة

يد عنه، وبه قال ب  فقال مالك: فيها شاتان في حكاية أبي ع   حال عليها حولان.
، فيما حكاه أهل العراق عنه، وقال بمصر: فيها يد، وأمقد، والشافعيّ ب  أبو ع  

 .(2)«عليه شاة دهما: كما قال هؤلاء، والآخر: أنّ قولان، أح
 قيّة:لخ الاختلاف في بعض الآراء الخخ  -7

اعلم أنّ الناس اختلفوا في ذلك، فقال قائلون: »الغزالّي: أبو حامد قال 
أفضل من الشكر، وقال آخرون: الشكر أفضل، وقال آخرون: هما  (9)متالص

سيّان، وقال آخرون: يختلف ذلك باختلا  الأحوال؛ واستدلّ كلّ فريق بكلام 
شديد الاضطراب، بعيد عن التحصيل؛ فلا معنى للتطويل بالنقل، بل المبادرة 

 . (1)«أولى، فنقول... نلى نظهار الحقّ 

                                                           
 .9/184( البحر المحيط في أصول الفقه: 1)
 .9/21( الإشرا  على مذاهب العلماء: 2)
 ( في المطبوع: )الصمت(، والصواب: )الصبر(.9)
 .1151( نحياء علوم الدين: 1)



127 

تدلّ  - بأضعا  مضاعفة ،وغيرها أكثر منها - المختارة فهذه الأمثلة 
دلالة واضحة، لا ريب فيها، على أنّ المؤلّفين القدامى كانوا متّفقين على وجود 

كبيرة، بين الحقائق الإسلاميّة، والمباحث التأليفيّة، ولكنّهم كانوا و  كثيرة،  فروق
 في التعيين والتحديد.  ،يختلفون
تخطئة  لاو  ،بعضهاتصويب  - صمن سرد هذه النصو  -وليس يعنينا  

ليس  - من سردها -، ولا ترجيح بعضها على بعض؛ لأنّ الغرض اخالفه ما
الذي يعني  ،على وجود الاختلا  ،بيان وجه الصواب فيها، بل الاستدلال بها

بين الحقائق الإسلاميّة،  ،هين على الفروقمختلفين كانوا متنبّ  ـأنّ ال :بوضوح
 والمباحث التأليفيّة.



128 

فينـأخطاء ال أسباب
ّ
 مؤل

 

 لأخطاء المؤلّفين ةلاةة أسباب، هي: اجاهل، والهوى، والخو . 
فاجاهل يحمل صاحبه على ننتاج تأليف سقيم، وهو يجهل أنّ التأليف  

الذي أنتجه سقيم؛ كما يحمله اجاهل على الاعتماد على المصدر السقيم، وهو 
 يجهل أنّ المصدر الذي اعتمد عليه سقيم.

، والمؤلّفون مهما بلغوا من سبّي، لا يكاد يخلو منه بشرٌ واجاهل وصف ن   
 أمر لا ريب فيه. - في بعض أحوالهم وأحيانهم -العلم، فإنّ اتّصافهم باجاهل 

والهوى يحمل صاحبه على ننتاج تأليف سقيم، وهو يعلم أنّ التأليف  
يحمله الهوى على  الذي أنتجه سقيم؛ لأنّ هواه يوافق ما أنتجه من تأليف؛ كما

الاعتماد على المصدر السقيم، وهو يعلم أنّ المصدر الذي اعتمد عليه سقيم؛ 
 لأنّ هواه يوافق ما اعتمد عليه من تأليف.

ى ـمنسوبين نلـمؤلّفين الـي بعض الـف - بلا ريب - هوى وصف موجودـوال 
 أمر غير ممكن. - بتعيين ذلك في آحادهم - حكم القاطعـالإسلام؛ لكنّ ال

والخو  يحمل صاحبه على ننتاج تأليف سقيم، وهو يعلم أنّ التأليف 
الذي أنتجه سقيم؛ لأنهّ يخا  بطش أهل الأهواء، وأهل اجاهالات، فيوافقهم 
فيما يرضونه من التأليف السقيم؛ كما يحمله الخو  على الاعتماد على المصدر 

ليه سقيم؛ لأنهّ يخا  بطش أهل السقيم، وهو يعلم أنّ المصدر الذي اعتمد ع
 الأهواء، وأهل اجاهالات، نن أعرض عمّا اعتمدوا عليه.

في بعض المؤلّفين، المنسوبين نلى  - بلا ريب - والخو  وصف موجود 
 أمر غير ممكن. - بتعيين ذلك في آحادهم - الإسلام؛ لكنّ الحكم القاطع

 ويشمل التأليف السقيم:  



129 

 الفة للقرآن الكريم.ننتاج قراءات سقيمة، مخ -1
 ننتاج تفسيرات سقيمة، مخالفة للقرآن الكريم.  -2
 ننتاج أحاديث سقيمة، مخالفة للسنّة النبويةّ. -3
 ننتاج شروح سقيمة، مخالفة للسنّة النبويةّ. -1
 ننتاج روايات سقيمة، مخالفة للحقائق الإسلاميّة. -5
 .ننتاج آراء سقيمة، مخالفة للحقائق الإسلاميّة -6
 ننتاج أخبار سقيمة، مخالفة للواقع الإسلاميّ. -7

 مخثلَّث الأخطاء:
 والأخطاء التي ي نتجها المؤلّفون المخطئون ذات ةلاةة أضلاع، هي:

 هو أن ي نتج المؤلّف المخطئ فكرة سقيمة.  الخطأ في التفكير: -أ
 عن هو أن ي نتج المؤلّف المخطئ عبارة سقيمة، للتعبير الخطأ في التعبير: -ب

 فكرة معيّنة، سواء أكانت تلك الفكرة سليمة، أم سقيمة.  
هو أن ي نتج المؤلّف المخطئ تفسيراً سقيمًا، بعد أن الخطأ في التفسير:  -ج

يطلّع على تعبير مؤلّف آخر، فيخطئ في تفسير ذلك التعبير، ويدّعي أنّ 
 التفسير الذي أنتجه هو التفسير السليم المناسب لذلك التعبير.

وباجتماع هذه الأضلاع الثلاةة يتركّب )م ثل ث الأخطاء(، الذي امتلأت  
 بأضلاعه الثلاةة كتب المؤلّفين من القدامى والمحدةين، ولا سيّما الكتب الع ق ديةّ.

بين المؤلّفين  ،على من أراد القضاء على الاختلا  ،ولذلك كان واجبًا 
ة، بالكشف عن )م ثل ث الأخطاء(، أن ي عنى عناية كبير  :المنتسبين نلى )الإسلام(

في )كتب المختلفين(، والتمييز بين أضلاعه الثلاةة؛ لأنّ لكلّ ضلع منها علاجًا 
 شافيًا خاصًّا به، يناسبه، ولا يناسب غيره من الأضلاع.



131 

 عبيد التقليد
 

 من الناس: ،على ةلاةة أصنا  رئيسة ،الأعمى يقوم التقليد 
 الذي أنتج الرأي السقيم. وهو ةلاةة أصنا : ج:ـنت  مخ ـال -الأوّل

 . البدائيّةالذي أسّس الرأي السقيم بصورته  س:ؤسّ  مخ ـال -1
 .النهائيّةالذي طوّر الرأي السقيم نلى صورته  ر:طوّ  مخ ـال -2
 الذي قرّر الرأي السقيم، بالاستدلال عليه، والمنافحة عنه. ر:قرّ  مخ ـال -3

 قبّل الرأي السقيم. وهو ةلاةة أصنا :الذي ت ل:تقبّ  مخ ـال -الثاني
 .المنتجين، فوافق بطلانهالذي تقبّل الرأي السقيم؛ لأنهّ جهل  جاهل:ـال -1
 .المنتجينالذي تقبّل الرأي السقيم؛ لأنهّ وافق هواه، فوافق  الفاسق: -2
 .المنتجينالذي تقبّل الرأي السقيم؛ لأنهّ ضعف وخا ، فوافق  خائف:ـال -3

 .المنتجينمن آراء  ،فيما ورةه عنهم ،الذي قلّد أسلافه د:قلّ  مخ ـال -الثالث
 د ةلاث درجات رئيسة بارزة:وللمقلّ  

 .الجاهلد قلّ  مخ ـال -1
 م. د المتعلّ  قلّ  مخ ـال -2
 م.ـد العال  قلّ  مخ ـال -3

ـمًا، م( بالتقليد؛ فكيف يكون عال  ـوقد يستغرب كثيرون من وصف )العال   
 الوقت نفسه؟!!!دًا في ويكون مقلّ  

قدياً وحديثاً، سواء أكانوا  الأديان والمذاهب، واجاواب: ننّ أكثر علماء 
دون، من المنسوبين نلى )الإسلام(، أم من المنسوبين نلى غيره: هم في الحقيقة مقلّ  

 دين.دين، وماتوا مقلّ  دين، وظلّوا مقلّ  دين، وكبروا مقلّ  نشأوا مقلّ  



131 

كان في زمن من الأزمان طفلًا   - يوم شيخًا كبيراًالذي تراه ال -م ـفالعال   
 .عن الأديان والمذاهب صغيراً، لا يعلم شيئًا

ئًا و ج ع ل  ﴿قال تعالى:   و اللَّ   أ خْر ج ك مْ م نْ ب ط ون  أ م ه ات ك مْ لا  ت ـعْل م ون  ش يـْ
ة  ل ع ل ك مْ ت شْك ر و    .(1)﴾ن  ل ك م  الس مْع  و الْأ بْص ار  و الْأ فْئ د 

يؤهّله لتلقّي الاعتقادات، بدأ بتقليد أبويه،  ،بلغ ذلك الطفل عمراً وحين 
ليتعلّم في المدارس الدينيّة، أو المدارس  ؛أو من يقوم مقامهما؛ ثّم أرسله أهله

 ،دون لأسلافهممقلّ   -في الحقيقة  -دًا لمعلّميه، الذين هم المذهبيّة؛ فكان مقلّ  
د( نلى مقلّ  ـال الـجاهلمن درجة ) ،فتحوّل ذلك الطفل؛ من الأهل والمعلّمين

  .د(مقلّ  ـال متعلّمـدرجة )ال
 د(؛ لأنّ نيقانهم المقلّ  ـنلى درجة )العال - بعد سنوات من التعلّم -تحوّل ثمّ 

بموروثاته: كان نيقانًا عاطفيًّا، وجدانيًّا، قائمًا على )الإلف(؛ وليس نيقانًا علميًّا، 
ا من أسيرً  هذا )الإلف الطاغي( جعله ا على )البرهان(؛ ولذلكعقلانيًّا، قائمً 
(، لا يستطيع الخروج من )سجن التقليد(، نلى )ساحة الأحرار(، )أسرى التقليد

 نلّا نذا تخلّص من ذلك )الإلف الطاغي(.
 ةلاةة:  -بين اجااهل المقلّ د والمتعلّم المقلّ د والعالـم المقلّ د  -وأبرز الفروق 

يقلّد أسلافه في )الآراء( فقط؛ لأنهّ لا يستطيع أن  )الجاهل المقلّ د(: -الأوّل
 ما وراء ذلك، من )أدلّة الآراء(، و)أصول الأدلّة(. -عمومًا  -يعر  
يقلّد أسلافه في )الآراء(، وفي )أدلةّ الآراء( فقط؛ لأنهّ  )المتعلّم المقلّ د(: -الثاني

يستدلّ بها أسلافه على آرائهم؛ ولكنّ يستطيع بتعلّمه أن يعر  الأدلّة، التي 
 لمعرفة )أصول الأدلّة(. -عمومًا  -تعلّمه لا يكفيه 

                                                           
 .85( النحل: 1)



132 

يقلّد أسلافه في )الآراء(، وفي )أدلةّ الآراء(، ويقلّدهم  )العالـم المقلّ د(: -الثالث
الأدلّة(؛ لأنهّ بلغ من العلم مبلغًا، مكّنه من الإحاطة بالأصول  أيضًا في )أصول

 التي اعتمد عليها أسلافه، في تصحيح الأدلّة وتضعيفها. 
 و)العالـم المقلّ د( صنفان: 

م يكفه علمه؛ لمعرفة بطلان آراء أسلافه، وبطلان أدلتّها، ـعال ـم مقلّ د ل -1
في  -مقلّ دًا، ومات مقلّ دًا؛ وهو  وبطلان أصول أدلتّها؛ فنشأ مقلّ دًا، وظلّ 

يستحقّ وصف )العال ـم(، ونن سماّه الناس عالـمًا؛ فلا خير في علم  لا -الحقيقة 
 لا يكفي صاحبه؛ للتمييز بين الحقّ والباطل.

عال ـم مقلّ د، بلغ من العلم مبلغًا، مكّنه من الإيقان ببطلان آراء أسلافه،  -2
 ل أدلتّها.وبطلان أدلتّها، وبطلان أصو 

 ولهذا الصنف من العلماء خياران رئيسان: 
 أن يعمل بمقتضى علمه، في علن براءته من أباطيل أسلافه. -أ

هوى، ـمستمسكًا، بأباطيل أسلافه؛ نمّا بسبب ال ي الظاهرـأن يبقى ف -ب
خو ، حين ـهواه؛ أو بسبب الـحين يكون الاستمساك بتلك الأباطيل موافقًا ل

 ي الظاهر على أباطيلهم.  ـلين؛ فيوافقهم فبط  م  ـخا  بطش الـي
فمن تغلّب على الإلف الطاغي، وخالف الهوى الباغي، واحتكم نلى  

الدليل العقلانّي، واعتمد على الإيقان البرهانّي، وتبرأّ من أباطيل الأسلا ، 
 وتنزهّ عن السفاهة والإسفا ؛ فإنهّ واحد من )أحرار العلم(. 

)الأسر(، في )سجن التقليد(، واستسهله، واستساغه، ومن استسلم لذلّ 
 واستعذبه، واستحلاه؛ فإنهّ واحد من )عبيد التقليد(!!!

 فليتجنّب القول بغير علم، ولي صم تْ! ؛من التقليد ،من لـم يجد مناصًاو 



133 

فيـزيليّة من أخطاء الـبراءة الصورة التن
ّ
 نـمؤل

  
راّء، والرواة، والمحدّةين، أخطاء الق  الصورة التنزيليّة بريئة، كلّ البراءة، من 

ن، ـن، والأخلاقيّيـاء، والأصوليّيـــمتكلّمين، والفقهـراّح، والــمفسّرين، والشـوال
 والمؤرّخين، واللغويّين، والمترملين. 

على رأي، ذهب نليه  (،الإسلام)وليس من الحقّ اعتماد الطاعنين في 
عوا عليه، فإنّ اختلافهم دليل على نفي بعضهم نسبة م  م يج  ـبعض المختلفين، ول

 .(الإسلام)ذلك الرأي نلى 
نلى  -فالمطاعن المستمدّة من الآراء الخلافيّة ليست بجديدة؛ فقد سبقهم 

ّّ  - فيها الطعن هونها نلى الآراء ا يوجّ بعض المؤلّفين الرافضين لها، ولكنّهم ن
 منها. (الإسلام)ئون رّ  ـبالعلميّة، وي  

حديث، أو خبر، أو رواية، أو تفسير، أو شرح، أو رأي، قراءة، أو فكلّ 
؛ (الإسلام)كن للطاعن، أصلًا، أن يتّخذه مادّة للطعن في ي   لا :مختلف فيه

 . (الإسلام)يلك دليلًا قطعيًّا واحدًا، على صحّة نسبته نلى  لأنهّ لا
أن يكون تكراراً،  - في رأي من الآراء - ولذلك لا يعدو طعن الطاعن

للطعن الذي وجّهه بعض المؤلّفين، من قبل، نلى ذلك الرأي نفسه، فهو طعن 
 في الرأي، وليس طعنًا في الدين.

كن لا ي   -التي اكتسبت صفة القبول عند مقلّديهم  -وأخطاء المؤلّفين 
؛ فالفرق  أن ت عدّ جزءًا من )الحقائق الإسلاميّة(؛ لأنّها في الحقيقة: أخطاء ننسانيّة

ا بين )الواقع الإسلاميّ الحقيقيّ(، وبين )الاعتقاد الإنسانّي الذهنّي(،  كبير جدًّ
 أو )الاستمساك الإنسانّي المذهبّي(. 

 . أملعون همكلُّ   ،يبقى باطلًا، حتّ لو آمن به الناس   والباطل في الواقع



131 

 معيار القبول والرفض
 

ب الإعراض عن ـوج  ت   - اءـالعلمى ـنل - اءـــة الأخطـبـ: ننّ نسفإن قيل
    هم، وبالإعراض عنها تنعدم معرفة الحقائق الإسلاميّة!ـمؤلّفات

طعنًا فيهم، وليست  - من أخطاء العلماء - ليست تبرئة الإسلام: قلت
الصادقون المخلصون المجتهدون هم الباب الوحيد  فالمؤلّفون ؛انتقاصًا، من قدرهم

 ل.لإلهيّ المنز  الوحي ا للإفادة منالصحيح، 
كن ، ي  بشرٌ  :مجتهدينـوسائر العلماء ال ،والصحابة، والتابعون، وتابعوهم

ل حسناتهم الغالبة، بط  طئوا، ولكنّ وقوعهم في بعض الأخطاء لا ي  أن يخ  
 وخصوصًا مقل رسالة الإسلام.

في تحصيل  ،ومن اتّخذ بعض الأخطاء حجّة؛ لترك الاعتماد عليهم
، فمن ذا الذي يسلم من الأخطاء، طٌ غال  ، أو م  طٌ الحقائق الإسلاميّة؛ فإنهّ غال  

 !!ليكون بديلًا عنهم؟!
ومحاكمة العلماء لا تعني ندانتهم، في كلّ رأي من آرائهم؛ فتلك محاكمة 
ظال مة، قطعًا؛ ولكنّ المراد من محاكمتهم: الفصل بين الحقّ، والباطل، بالاستناد 

معيار عادل، دقيق؛ للإفادة م ن صواب م ن أصاب منهم، وتجنُّب خطإ من نلى 
 أخطأ منهم. 

ه، فهو من أهل العلم، ومن ه خطأ  والمعيار في ذلك أنّ من غلب صواب  
ن أهل العلم؛ لأنّ ن سواه، م  ه، أعرضنا عنه، وأغنانا عنه م  ه صواب  غلب خطؤ  

 م.ـالذي يستند نليه العالم، بل على الدليل ـالاعتماد ليس على قول العال
ليست بخافية، وليس لأحد  النبويةّ( السنّةأدلّة )و  )القرآن الكريم(،وأدلّة 
ي نتقان ـعلى درجات، ف ،عن الناس؛ لكنّ الناس ،خفيهاـي   ها، أوـأن يستأةر ب



135 

 والفهم.  والاستنباط،  ،هوالتفقُّ  ،ر، وفي القراءة، وفي القدرة على التدبُّ العربيّة اللغة
ذي  م ولا شريف ولاـليس من عال»ب أنهّ قال: روى عن سعيد بن المسيّ ي  

نلّا وفيه عيب، ولكن من كان فضله أكثر من نقصه، ذهب نقصه  ،فضل
 .(1)«لفضله، كما أنّ من غلب عليه نقصانه، ذهب فضله

، فمن أخطأ قليلًا وأصاب  إم من الخطـلا يسلم العال»روى عن غيره: وي  
 .(2)«فهو جاهل ،ومن أصاب قليلًا وأخطأ كثيراً ؛مـفهو عال ،كثيراً

على  ،نذا غلبت محاسن الرجل»أنهّ قال:  ،روى عن عبد الله بن المباركوي  
ر ذك  م ت  ـل ،(9)محاسنـعن ال ،مساوئـر المساوئ، ونذا غلبت الذك  م ت  ـل ،مساوئه

 .(1)«محاسنـال
خراسان مثل م يعبر اجاسر نلى ـل»روى عن أمقد بن حنبل أنهّ قال: وي  

م يزل يخالف بعضهم ـفي أشياء، فإنّ الناس ل ،نسحاق، ونن كان يخالفنا
 .(9)«بعضًا

 : أنّ الطوائف المنتسبة نلى عر  ومماّ ينبغي أيضًا أن ي  »وقال ابن تيميّة: 
على درجات، منهم من يكون قد  - في أصول الدين والكلام -متبوعين 

ا خالف السنّة في أمور  خالف السنّة في أصول عظيمة، ومنهم من يكون نّّ
دقيقة. ومن يكون قد ردّ على غيره من الطوائف الذين هم أبعد عن السنّة منه، 

                                                           
 .2/521( جامع بيان العلم وفضله: 1)
 .2/521ع بيان العلم وفضله: ( جام2)
 ( كذا في المطبوع: )عن المحاسن(، والصواب: )على المحاسن(.9)
 .5/935( سير أعلام النبلاء: 1)
 .11/981( سير أعلام النبلاء: 9)



136 

وقاله من الحقّ، لكن يكون قد جاوز العدل  ،فيكون محمودًا فيما ردّه من الباطل
وقال بعض الباطل، فيكون قد ردّ بدعة   ،حد بعض الحقّ بحيث ج ،في ردّه
بباطل أخفّ منه، وهذه حال  ،باطلًا  (1)ببدعة أخفّ منها، وردّ بالباطل ،كبيرة

م يجعلوا ما ـأكثر أهل الكلام المنتسبين نلى السنّة واجاماعة. ومثل هؤلاء نذا ل
ون، كان من نوع ابتدعوه قولًا يفارقون به ملاعة المسلمين، يوالون عليه ويعاد

يغفر للمؤمنين خطأهم في مثل ذلك. ولهذا وقع في مثل هذا   والله  إ؛الخط
كثير من سلف الأمّة وأئمّتها، لهم مقالات قالوها باجتهاد، وهي تخالف ما 

وفرّق بين  ،هف  ال  ه وعادى مخ  ق  واف  ةبت في الكتاب والسنّة، بخلا  من والى م  
 ،في مسائل الآراء ،قهواف  دون م   ،هف  ال  ملاعة المسلمين، وكفّر وفسّق مخ  

قه، فهؤلاء من أهل التفرّق واف  دون م   ،فهال  والاجتهادات، واستحلّ قتال مخ  
 . (2)«والاختلافات

وكثير من مجتهدي السلف والخلف قد قالوا »وقال ابن تيميّة أيضًا: 
وها ظنّ  ،م يعلموا أنهّ بدعة؛ نمّا لأحاديث ضعيفةـوفعلوا ما هو بدعة، ول

د منها، ونمّا لرأي رأوه، وفي المسألة ر  م ي ـ ـصحيحة، ونمّا لآيات فهموا منها ما ل
 . (9)«نصوص لم تبلغهم

ي آحاد ـف ،ي اجتهادهـف ،امـــلّما أخطأ نما ك  ـولو أنّ »قال الذهبّي: و 
 ،لم معناــما سوهجرناه، ل   ،اهــوبدّعن ،ا عليهــمنأ مغفوراً له، ق  ــخط ،ائلـــمسـال
 ،خلقـدة، ولا من هو أكبر منهما، والله هو هادي الــر، ولا ابن منـــنص ابن لا

                                                           
 ( الراجح أنّ عبارة )بالباطل( زائدة، لا داعي لها هنا.1)
 . 9/218( مجموعة الفتاوى: 2)
 .13/141( مجموعة الفتاوى: 9)



137 

 . (1)«والفظاظة ،هوىـن الــم ،وذ باللهــن، فنعـميـم الراحــــحقّ، وهو أرحـنلى ال
لم ثّم ننّ الكبير من أئمّة العلم نذا كثر صوابه، وع  : »أيضًا وقال الذهبيّ 

ر له غف  ر  صلاحه وورعه واتبّاعه، ي  وظهر ذكاؤه، وع  تحريّه للحقّ، واتّسع علمه، 
، ولا نضلّله ونطرّحه، وننسى محاسنه. نعم، ولا نقتدي به في بدعته وخطئه، ه  ـل  ـل  ز  

 . (2)«ونرجو له التوبة من ذلك
مع صحّة  -ولو أنّ كلّ من أخطأ في اجتهاده »وقال الذهبّي أيضًا: 
من يسلم من الأئمّة معنا.  رناه، وبدّعناه، لقل  أهد -نيانه، وتوخّيه لاتبّاع الحقّ 

 . (9)«منّه وكرمهـرحم الله اجاميع ب
لة، ناب  ح  ـيعة، وغلاة اللة، وغلاة الشّ  ز  عت  م  ـغلاة ال»وقال الذهبّي أيضًا: 

قد ماجت  :ةراّميّ ميّة، وغلاة الك  هْ ج  ـئة، وغلاة الج  رْ م  ـرة، وغلاة الشاع  وغلاة الأ  
مغفرة لأهل ـبّاد وعلماء، نسأل الله العفو والبهم الدنيا، وكثروا، وفيهم أذكياء وع  

م ـحبّ العال  ـحبّ السنّة وأهلها، ون  ـهوى والبدع، ون  ـى الله من الـالتوحيد، ونبرأ نل
حبّ ما ابتدع فيه بتأويل ـوالصفات الحميدة، ولا ن   ،على ما فيه من الاتبّاع

 . (1)«محاسنـما العبرة بكثرة الـسائغ، وننّ 
ومقاديرهم وحقوقهم  ،معرفة فضل أئمّة الإسلام»: ابن القيّموقال 

ب قبول كلّ وج  ونصحهم لله ورسوله لا ي   ومراتبهم، وأنّ فضلهم وعلمهم
من المسائل التي خفي عليهم فيها ما جاء به  -قالوه، وما وقع في فتاويهم  ما

                                                           
 .11/14( سير أعلام النبلاء: 1)
 .9/281( سير أعلام النبلاء: 2)
 .11/986( سير أعلام النبلاء: 9)
 .16-24/19( سير أعلام النبلاء: 1)



138 

ب اطرّاح أقوالهم وج  لا ي   - ي خلافهاـحقّ فـعلمهم، والمبلغ ـالرسول، فقالوا ب
صهم، والوقيعة فيهم. فهذان طرفان جائران عن القصد، وقصد مللة، وتنقُّ 

 فـي الرافضة، مسلك بـهم نسلك ؛ ولا(1)نعصم ولا ،م ـ السبيل بينهما، فلا نؤةّ 
 فيمن أنفسهم، مسلكهم بهم نسلك بل الشيخين، فـي مسلكهم، ولا عليّ،

 أقوالهم، كلّ  يقبلون ولا يعصمونهم، ولا يؤثّمونهم لا همـفإنّ  الصحابة، من بلهم،ق
يسلكونه هم في  ،ة الأربعة مسلكًارون علينا في الأئمّ نك  فكيف ي  . يهدرونها ولا

 اللهمن شرح ل   ،منافاة بين هذين الأمرين ولا وسائر الصحابة؟ ،الخلفاء الأربعة
 ّّ ، ة وفضلهمجاهل بمقدار الأئمّ  عند أحد رجلين: ا يتنافيانصدره للإسلام، ون

ومن له علم بالشرع والواقع بها رسوله.  اللهالتي بعث  ،أو جاهل بحقيقة الشريعة
 ،الذي له في الإسلام قدم صالح وآثار حسنة -يعلم قطعًا أنّ الرجل اجاليل 
قد تكون منه الهفوة والزلّة، هو فيها معذور،  - وهو من الإسلام وأهله بمكان

 ،ر مكانتهد  ع فيها، ولا يجوز أن ته  تـّب  يجوز أن ي ـ  بل ومأجور لاجتهاده؛ فلا
 .(2)«من قلوب المسلمين ،ومنزلته ،ونمامته

هم أتباع، ـالذين ل ،ةحو الأئمّ ـن ،موقف الصحيحـال»وقال ابن عثيمين: 
الفوا ـما خ د أنّ ــم عليهم، وأن نعتقــ نتهج  ألّا  تقامتهم،ــهدون بعدالتهم، واســـيش
خلو من أجر، ـة لا يـــن هذه الأمّ ـــمجتهد مـصادر عن اجتهاد، وال :الصواب فيه

 ور.ــــــفـغـؤه مـــــطـد، وخــــــــر واحـــــــــه أجـــلـف ،أـــــطـران، ونن أخـــــــه أجــلـف ،ابـــــنن أص
 ،د معصومــوله نصابات، ولا أح ،له أخطاء ،ةره من الأئمّ ـغيك   حنيفة وأبو

                                                           
م(. فمعنى: )لا ن ـؤ ة ّـم(: 1) ( ض بطت الكلمة في المطبوع هكذا: )ن ـعْصم(، والصواب: )ن ـع صّ 
م( لا  : لا ننسبهم نلى )العصمة(.ننسبهم نلى )الإةـم(، ومعنى )لا ن ـع صّ 
 .9/299( نعلام الموقّعين: 2)



139 

كما قال الإمام مالك:   - مى الله عليه وعلى آله وسلّ صلّ  -  رسول اللهنلّا 
 - ، وأشار نلى قبر النبيّ " صاحب هذا القبرنلّا  ،دُّ ر  وي ـ  ،ذ من قولهيؤخ   كل  "

 مسلمين، لكنّ ـة العن أئمّ  والواجب الكفّ  م.ى الله عليه وعلى آله وسلّ صلّ 
ر ذك  ي   ؛بسبّ   ،لقائله ض أحدٌ دون أن يتعرّ  ،ر القولذك  القول نذا كان خطأ، في  

 .(1)«عليه، هذا هو الطريق السليم دُّ ر  وي ـ  ،نذا كان خطأ ،القول

                                                           
 .26/921( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 1)



111 

 رئة العلماءـتب

 
لا يدعو  -في بعض تأليفاتهم  -ننّ صدور بعض الأخطاء من العلماء  

 م يصدر منهم، من أفكار، أو مشاعر، أو أقوال، أو أفعال. ـنلى اتّهامهم بما ل
ولذلك وجبت تبرئة العلماء، مماّ لم تصحّ نسبته نليهم، صحّة قطعيّة، ونن   

 كانوا يخالفونكم في المذاهب.
ـــا﴿قال تعالى:  يــن   ك ون ــوا آم ن ـــوا ال ذ ين   ي ـــا أ يّـُه  اء   للَّ     ق ـو ام  لْق سْــــط   ش ـــــه د   با 

 ن ن   اللَّ    و ات ـق وا ل لتـ قْو ى أ قـْر ب   ه و   اعْد ل وا ت ـعْد ل وا أ لا   ع ل ى ق ـوْم   ش ن آن   يج ْر م ن ك مْ  و لا  
 . (1)﴾ت ـعْم ل ون   بم  ا خ ب يرٌ  اللَّ   

ومن باب أولى، وجب الحذر من كلّ ما من شأنه أن يتسبّب في نسبة  
بريء منه، في الواقع؛ سواء أكانت تلك النسبة الباطلة الخطإ، نلى من هو 

 راجعة نلى التسرعّ، أم كانت راجعة نلى التعصّب، أم كانت راجعة نلى غيرهما.  
واجبة، كلّ  -حين يستحقّون التبرئة  -ومن هنا كانت تبرئة العلماء 
 الوجوب، على المستطيع من الناس. 

 ولهذه التبرئة عدّة صور، أبرزها:
م من ألفاظ سقيمة، نسبها نليه بعض ـهي تبرئة العال   التبرئة اللفظيّة: -1

 أصحابه، أو بعض خصومه؛ لكنّها في الحقيقة ليست موجودة، في مؤلّفاته.
م من تلك الألفاظ المنسوبة نليه تعني أيضًا تبرئته من المعاني ـوتبرئة العال   

 المفهومة من تلك الألفاظ.
 (ابن تيميّة)ى ـب نلـسـمعاصرين نـمؤلّفين الـد الـــومن أمثلة ذلك: أنّ أح 

                                                           
 .5( المائدة: 1)



111 

 .يّ ـراء على النبــتـم ابن عبّاس، بالافـهـى أنهّ اتّ ـه؛ فادّعـدوره منـحّ صـم يصـل ما
 : جاء في كتاب )ابن تيميّة ومنهجه في الحديث(

عن ابن عباس، عن النبي صلى الله عليه وآله أنه قال: "يا أهل مكة »
أقل من أربعة برد من مكة نلى عسفان" وهذا نلى ما يعلم أهل تقصروا في  لا

الـمعرفة بالحديث أنهّ كذب على النبي صلى الله عليه وآله لكن هو من كلام 
عباس افترى على رسول الله صلى الله عليه وآله. وليس بغريب من  ابن
وآله، تيمية أنهّ يرمي ابن عباس بالافتراء على رسول الله صلى الله عليه  ابن

والمعنى نن لم يكن صحيحاً على نحو القطع، فإنهّ يكن أن يكون موضوعاً على 
ابن عباس، أو أنهّ وقع التصحيف في الحديث عن طريق الخطأ، على أنّ في سند 

المفسر المعرو  ويرويه  (1)الوهاب بن مجاهد يرويه عن أبي مجاهد الحديث عبد
م يوةق، فكان من المناسب تضعيف ـالوهاب بن مجاهد ل أيضاً عن عطاء، وعبد

ابن عباس بالافتراء  الحديث لذلك، كما فعل ابن حجر العسقلاني، لا أن يتهم
 . (2)«على الرسول صلى الله عليه وآله

هذا هو النصّ الحرفّي، لقول المؤلّف المدّعي، كما جاء في كتابه، نقلته  
 م أتصرّ  فيه أدنَ تصرّ . ـكما هو، ول

هام ـالقول باتّ  (ابن تيميّة)نصّ أنّ صاحبه ينسب نلى وواضح من هذا ال
ـها نسبة تكفي قراءت   -بلا ريب  -؛ وهي يّ ـ، بالافتراء على النب(عبّاس ابن)

لتكذيبها؛ ولا سيّما من قــــرأ )كتب ابن تيميّة(، وعر  الـمذهب، الذي ينتمي 
الرجل، وهو )الـمذهب الأةـريّ(، الذي لا يضاهيه مذهب، فـي القول هذا نليه 

                                                           
 ( الصواب: )عن أبيه مجاهد(.1)
 .148-146( ابن تيميّة ومنهجه في الحديث: 2)



112 

 )عبد الله بن عبّاس(، بلا ريب. :ن الافتـراء، ومنهمـبفضل الصحابة، وتبرئتهم م
(، من 1المدّعي هذه العبارة، في الهامش ذي الرقم ) وقد نسب المؤلّف  

 (. 128ص، 21الفتاوى، ج (، نلى كتاب )مجموع148الصفحة ذات الرقم )
(، 21(، من اجازء ذي الرقم )128وبالرجوع نلى الصفحة ذات الرقم ) 

 الفتاوى(، نجد نصّ ابن تيميّة هكذا:  من كتاب )مجموع
 مكة أهل "يا: قال الّلَّ عليه وسلم أنه صلى النبي عن عباس ابن عن»

 المعرفة أهل يعلم ما وهذا" عسفان نلى مكة من برد أربعة من أقل في تقصروا لا
 كلام من هو الّلَّ عليه وسلم، ولكن صلى النبي على كذب أنه بالحديث

 لأهل القصر مسافة حد الّلَّ عليه وسلم نّا صلى الله رسول أفترى. عباس ابن
 المسلمين؟ سائر ودون والنصرة والهجرة السنة دار هي التي المدينة أهل دون مكة

 ومنى، ومزدلفة بعرفة خلفه صلوا مكة أهل أن عنه تواتر وقد هذا يقول وكيف
 بريد غير ولا بريد لا بمسافة السفر صلى الّلَّ عليه وسلم قط النبي يحد ولم
 .(1)«بزمان حدها ولا

هذا هو النصّ الحرفّي، لقول ابن تيميّة، كما جاء في الكتاب، نقلته كما 
 م أتصرّ  فيه أدنَ تصرّ . ـهو، ول

وواضح من قراءة هذا النصّ أنهّ بريء، كلّ البراءة، من اتّهام ابن عبّاس، 
لكن هو من  »؛ لأنّ المؤلّف المدّعي كتب النصّ هكذا: بالافتراء على النبّي 

 . «عباس افترى على رسول الله صلى الله عليه وآله كلام ابن
 كلام من هو ولكن»الفتاوى( هكذا:  والنصّ في كتاب )مجموع

                                                           
، 21/128مجمع الملك فهد:  ( مجموع فتاوى شيخ الإسلام أمقد بن تيميّة، طبعة1)

 .21/82ومجموعة الفتاوى، طبعة دار الوفاء: 



113 

 لأهل القصر مسافة حد الّلَّ عليه وسلم نّا صلى الله رسول أفترى. عباس ابن
 .«المدينة...؟ أهل دون مكة

بة من )الافتراء(، وبين عبارة )أ ف ـتـ ر ى( المرك  والفرق كبير بين الفعل )افـْتـ ر ى( 
 من همزة الاستفهام، والفاء العاطفة، والفعل المضارع )ت ـر ى(.

ؤلّف المدّعي قد اشتمل على زيادة كلمة )على( وواضح أيضًا أنّ نصّ الم
 بين كلمة )افترى( وكلمة )رسول(، فمن أين جاء بهذه الكلمة الزائدة؟!!!

واشتملت عبارة المؤلّف المدّعي أيضًا، على زيادة كلمة )نلى(، في عبارة: 
 .«وهذا نلى ما يعلم أهل المعرفة بالحديث أنهّ كذب...»

سن الظ نّ بالمؤلّف المدّعي، فإنهّ سيقول: ننّ المؤلّف فإن أراد أحد أن يح 
م يرجع ـالمدّعي قد اعتمد على تحريف من حرّ  هذا النصّ، ووةق به؛ ولذلك ل

 نلى الكتاب بنفسه؛ ليتحقّق من صحّة هذه النسبة الاتّهاميّة.
سن الظنّ به: لعلّ المؤلّف المدّعي من بلاد غير عربيّة؛  وقد يقول من يح 

ضعيفًا في العربيّة، نلى درجة، لا يستطيع فيها التفريق بين الفعل لذلك يكون 
)افـْتـ ر ى(، وعبارة )أ ف ـتـ ر ى(؛ ولا يستطيع أيضًا التفريق بين زيادة كلمة )على(، 

 وبين حذفها من النصّ!!!
أمّا في حالة نساءة الظنّ بالمؤلّف المدّعي، فإنّ المؤلّف المدّعي سيكون 

 ى ابن تيميّة، في هذه المسألة؛ بتحريف النصّ من جهتين:متـّه مًا بالافتراء عل
بزيادة كلمة )على(، وحذ  رأس همزة القطع من )أفترى(؛  جهة اللفظ، -أ

 لتكتب هكذا: )افترى(؛ تمهيدًا لتحريف المعنى.
بتفسير النصّ المحر   تفسيراً سقيمًا، بعد قطعه عن تتمّته،  جهة المعنى، -ب

 ، كلّ التوضيح.التي توضّح المراد منه



111 

م من نرادة معان  سقيمة، نسبها نليه بعض ـهي تبرئة العال معنويةّ:ـالتبرئة ال -2
 أصحابه، أو بعض خصومه؛ لكنّها في الحقيقة ليست مرادة، في مؤلّفاته.

والتبرئة المعنويةّ كفيلة بالقضاء على كثير من صور )التخطئة العلميّة(، 
 التكفير، والتفسيق، والتضليل، والتبديع... نلخ.التي تتفاوت في درجاتها، أعني: 

فكثيرون هم المؤلّفون المتـّه مون بالابتداع والضلال؛ بسبب أنّ خصومهم 
 فسّروا أقوالهم تفسيرات سقيمة، غير موافقة للمعاني التي قصدوها.

وقد تكون تفسيرات خصومهم سليمة، تكشف عن الدلالات التي تدلّ 
فين المتـّه مين؛ ولكنّ تلك الدلالات غير مقصودة أصلًا، عليها أقوال أولئك المؤلّ 

ا حصل في تعبير أولئك المؤلّفين المتـّه مين، عن مرادهم، فجاء  والخطأ نّّ
 خصومهم، وفهموا أقوالهم على النحو السليم، الذي تقتضيه قواعد العربيّة. 

ك من نرادة تل -ولذلك وجب على من أراد تبرئة المؤلّفين المتـّه مين 
ي سياق الكلام، وينظر في سائر مؤلّفاتهم؛ لتكون ـأن ينظر ف -المعاني السقيمة 
 هي القرائن الدالّة على مقاصدهم الحقيقيّة. -مطرّ دة فيها ـال -المعاني الشائعة 

م قد يذكر في كتابه بعض الروايات ـومن قبيل التبرئة المعنويةّ: أنّ العال   
 الناس من الاعتماد عليها. المكذوبة؛ لتبيين حالها، وتحذير

لكنّ بعض المؤلّفين المتعصّبين يفترون عليه، فينسبون نليه تصحيح تلك 
الروايات المكذوبة، أو ي وهمون أتباعهم من اجاهّال، بأنهّ يصحّحها، وأنهّ ما 

 أوردها في كتابه نلّا للاحتجاج بها.
اطلة؛ ببيان أنّ م تبرئة معنويةّ، من هذه النسبة البـفالواجب تبرئة العال  

ا كان مراده من نيرادها ـتصحيح تلك الروايات المكذوبة ل م يكن من مراده، ونّّ
 هو التحذير من الاعتماد عليها. 

م في كتابه: رواية من ـد العال  فالفرق كبير بين الإيراد والاعتماد؛ كأن ي ور  



115 

رأيًا من الآراء العلميّة؛ خيّة، أو ـحديثيّة، أو رواية من الروايات التاريـالروايات ال
ما أورده، أو متوقّـفًا فيه؛ وليس شرطاً أن يكون مؤيدًّا، أو ـويكون مفنّدًا ل

 حتجًّا، بما أورده.ـمعتمدًا، أو م
جد كثيراً من مؤلّفي )الغلاة( ـمذهبيّة( أنّك تـكات الضح  م  ـومن )ال

 -قائدهم الخاصّة التي يحتجّون بها؛ لإةبات ع -ي وهمون أتباعهم بأنّ الروايات 
هي روايات متّفق على تصحيحها؛ بدلالة أنّ بعض كتب المخالفين قد أوردت  

 كثيراً من تلك الروايات!!!
تجد  -التي يحتجّون بما فيها من روايات  -وحين تنظر في تلك الكتب 

 صة؛ لبيان الأحاديث الضعيفة والموضوعة!!!أنّ أبرزها تلك الكتب المخص  
الحديث الفلانّي ذكره ابن عديّ في كتابه )الكامل(، أو فيقولون مثلًا: 

الموضوعات(، أو ذكره ابن اجاوزيّ في   )تذكرة المقدسيّ في كتابه طاهر ذكره ابن
كتابه )الموضوعات(، أو ذكره ابن اجاوزيّ في كتابه )العلل المتناهية(، أو ذكره 

القيّم  أو ذكره ابن والكتاب(، الحفظ عن )المغني الدين الموصليّ في كتابه ضياء
المصنوعة(، أو ذكره  المنيف(، أو ذكره السيوطيّ في كتابه )اللآلئ في كتابه )المنار

المرفوعة(، أو ذكره الشوكانّي في كتابه  الشريعة عراق الكنانّي في كتابه )تنزيه ابن
 المجموعة(. )الفوائد

راد والاعتماد؛ والعامّة غالبًا جهّال، لا يعرفون شيئًا، عن الفرق بين الإي
يعرفون أنّ هذه الكتب قد ألّفها أصحابها؛ للكشف عمّا يرون أنهّ من  ولا

 الأحاديث الضعيفة والموضوعة!!!
فإمّا أن يكون )مؤلّفو الغلاة( كاذبين، مخادعين، مغالطين، يدلّسون على 

م العامّة، وي وهمونهم بأنّ تلك الروايات: صحيحة، معتبرة، متواترة؛ لأنّ مخالفيه
 قد أوردوها في كتبهم!!! 



116 

ونمّا أن يكونوا جاهلين، غافلين، مقلّدين، لا يعرفون بطلان ما يكتبون، 
 فهم بمنزلة العامّة، في اجاهل والغفلة، ومع ذلك تصدّوا للتأليف تقليدًا!!!

ومن قبيل التبرئة المعنويةّ: أن يصحّح العالم حديثاً معيـّنًا، يحتجّ به مخالفوه؛ 
ا يفسّر  ولكنّ تصحيحه لا يعني أنهّ يصحّح التفسير، الذي اختاره مخالفوه؛ ونّّ

الحديث، على نحو آخر، مغاير لتفسيرهم؛ فلذلك لا يجوز أن ي نس ب نلى العالم 
 المصحّح ما لم يقصده؛ فإنهّ صحّح المتن، ولم يصحّح تفسير المخالفين. 

يمة، يلتزم بها بعض م من تطبيقات سقـهي تبرئة العال  التبرئة التطبيقيّة:  -3
 م يدع  نليها أحدًا، في مؤلفّاته.ـمقلّديه، أو بعض مـحبّيه؛ لكنّه في الحقيقة ل

صى، فكثيرة هي التطبيقات التي   والأمثلة على هذه الحالة أكثر من أن تح 
اخترعها الناس، واستمسكوا بها، وتعصّبوا لها، كلّ التعصّب، حتّ بلغوا درجة 

 الفوا علماء المذهب، الذين يعظّمونهم، ويدّعون تقليدهم.يبالون فيها أن يخ لا
 -من الرجال والنساء  -ويكفي أن تعر  أن بعض المصريّين المعاصرين  

 رسائل - المتوفّى في مصر، قبل اةني عشر قرناً  -ي رسلون نلى ضريح )الشافعيّ( 
القيّوم؛ ما لا يجوز أن ي طل ب نلّا من مالك الملك، الحيّ يطلبون منه فيها 

  .(1)ويشتكون نليه من أهليهم، وجيرانهم، وظالميهم، والمعتدين عليهم
ولا أحد يستطيع أن يدّعي أنّ هذا التطبيق السقيم يستند نلى فتوى 

 منسوبة نلى )الشافعيّ(، أو نلى بعض علماء المذهب الشافعيّ.  
ها فيجب كلّ الوجوب تبرئة العلماء من التطبيقات السقيمة، التي أحدة

ا يستمسكون بالعبادات ــها، كمـوا بــكـتمسـة، واســــامّ ـن العــال، مـهّ ج  ـبعض ال
 المفروضة، أو أشدّ من ذلك!!!

                                                           
 .951-981( انظر: رسائل نلى الإمام الشافعيّ: 1)



117 

م، من القول ـمذهب الذي ينتسب نليه العالـرئة الـهي تب مذهبيّة:ـالتبرئة ال -1
م ع عليه علماء المذهب.ـالسقيم، الذي ل  م يج 

القول السليم نلى مذهب معيّن، نلّا نذا أملع فكما لا يصحّ أن ي نس ب  
عليه علماء المذهب؛ فكذلك لا يصحّ أن ي نس ب القول السقيم نلى مذهب 

 معيّن، نلّا نذا أملع عليه علماء المذهب.
مًا قديـ - مؤلّفينـحنبليّ(؛ فإنّ بعض الـمذهب الـ: )الومثال على ذلك 

جم ع عليها ـم ي  ـسقيمة، لع ق ديةّ مذهب أقوالًا ـينسبون نلى هذا ال -وحديثاً 
 لبعضهم.   حنابلة(، بل هي أقوالٌ ـ)ال

فقد يكون القول السقيم قول ملهور الحنابلة، أي: أكثرهم، أو أغلبهم،  
أو معظمهم. وقد يكون القول السقيم قول كثير من الحنابلة، لا قول أكثرهم. 
وقد يكون القول السقيم قول آحاد من الحنابلة، لا قول كثير منهم. وقد يكون 

 رهم. القول السقيم قول واحد من الحنابلة، انفرد به عن سائ
 - أبي الفرج منه كلام   الذي نقل   -ف هذا المصن   فإنّ »قال ابن تيميّة: 

ّّ  ،كما ذكر هذا  ،حنابلةـعلى ال في الردّ ، فهصنّ  م ي  ـل  -عاه فيما اد   -به  ا رد  ون
وشيخه  ،والقاضي أبا يعلى ،على بعضهم. وقصد أبا عبد الله بن حامد

ض أبو الفرج م يتعرّ ـفجنس الحنابلة ل ،نلّا ومن تبعهم؛ و  ،الحسن بن الزاغونيّ  أبا
في مخالفته لهؤلاء بكلام   حكى عنهم ما أنكره؛ بل هو يحتجّ  ولا ،عليهم للردّ 

 ،رزق الله التميميّ  :مثل ،ينكما يذكره من كلام التميميّ   ،ةكثير من الحنبليّ 
 .(1)«الوفا بن عقيل وأبي

قد  -الذين اعتمدوا على أسلوب )التعميم(، في غير محلّه  -فالمؤلّفون 
                                                           

 .1/144مجموعة الفتاوى:  (1)



118 

 م يقولوا به. ـنسبوا القول السقيم نلى علماء، ل -بذلك التعميم  -أخطأوا؛ لأنّهم 
وليس )التعميم الباطل( محصوراً في مزاعم المخالفين، بل ي كن أن يزعم 

اء مذهبه قد أملعوا كلّهم على أحد العلماء المنتسبين نلى مذهب معيّن: أنّ علم
 القول الذي اختاره وارتضاه؛ ويكون الإملاع المزعوم غير واقع في الحقيقة!!!

ولذلك تجب التبرئة المذهبيّة من مزاعم الموافقين، كما تجب التبرئة المذهبيّة 
 م يقولوا بالقول السقيم.ـمن مزاعم المخالفين؛ من أجل تبرئة العلماء، الذين ل

لتبرئة المذهبيّة محصورة، في المذاهب الفقهيّة، والمذاهب الع ق ديةّ، وليست ا
  .بل تشمل )المذاهب العلميّة( أيضًا

علماء التفسير، علماء القراءات، ولا أملع : أملع ، مثلًا فلا ي قال
أملع علماء الحديث، ولا أملع علماء الأصول، ولا أملع علماء الأخلاق،  ولا
في الواقع، بحيث ينتفي  ،التاريخ، نلّا نذا كان الإملاع حاصلًا أملع علماء  ولا

 المخالف، ولو كان فردًا واحدًا.
جوز أن ي قال: أملعت الأمّة، أو أملع علماء الأمّة؛ نلّا عند ـوكذلك لا ي

 مخالف، ولو كان واحدًا. ـانتفاء ال
اراً، أو ـ، أو احتقبًاـن؛ تعصُّ ـخالفيم  ـاع أن ي قصي الـمـدّعي الإجم  ـب حٌ ـــوقبي

 نّ من أقصى غيــــر ه، أقصاه غيــــر ه. راً؛ فإـتكفي
ل ـكمث  -ام ــمقـي هذا الـف -ى )الإسلام( ـنل ،منسوبةـمذاهب الـال ل  ـث  وم  

 منسوبة نلى )علم النحو(.ـالمذاهب ال
فثمّة فرق كبير بين أن ي قال: هذا قول النحويّين البصريّين؛ وبين أن  

قول ملهور النحويّين البصريّين؛ أو ي قال: هذا قول كثير من النحويّين ي قال: هذا 
البصريّين؛ أو ي قال: هذا قول آحاد من النحويّين البصريّين؛ أو ي قال: هذا قول 

 أحد النحويّين البصريّين.



119 

 الصورة التطبيقيّة
 

وهي منسوبة نلى التطبيق، وهو لفظ يشير نلى تطبيقات المنسوبين نلى 
 م، من الأفراد، واجاماعات، في الاعتقادات، والأعمال، والأخلاق.الإسلا
صيبون نذا كانت والمنسوبون نلى الإسلام ليسوا بمعصومين، فقد ي   

طئون نذا كانت تطبيقاتهم مخالفة تطبيقاتهم موافقة للصورة التنزيليّة، وقد يخ  
 للصورة التنزيليّة.

كن أن تتعدّى نلى غيره، من ومن أجرم منهم، فجريته تخصّه هو، ولا ي   
ب نلى الدين، نس  الأهل والأقارب واجايران والأصدقاء والمعار ، فضلًا عن أن ت  

 م.جر  م  ـب نليه النس  الذي ي  
 - قدياً وحديثاً - منسوبين نلى الإسلامـر أنّ بعض النك  فلا أحد ي   
ب جرائم نس  ولكن ليس من العدل أن ت   ؛فمنهم القاتل والزاني والسارق ؛مجرمون

بون نليه، ولا سيّما حين نجد في أحكام الدين ما نس  المجرمين نلى الدين، الذي ي  
 ينهى عن هذه اجارائم، صراحة.

ش ةً و س اء  س ب يلًا. و لا  ت ـقْت ـل وا  قال تعالى: ﴿و لا  ت ـقْر ب وا الزّ نَ    ن ن ه  ك ان  ف اح 
لحْ قّ  و م نْ ق ت ل  م ظْل ومًا ف ـق دْ ج ع لْن ا ل و ل يّ ه  س لْط انًا ف لا  النـ فْس  ال تي  ح ر م  اللَّ   ن لا  با  

ي سْر ْ  في  الْق تْل  ن ن ه  ك ان  م نْص وراً﴾
(1) . 

، ولا يجمع (مليار ننسان)اليوم أكثر من  (الإسلام)نلى  (المنسوبين)ننّ  
، (مسلمـال)التسمية الاصطلاحيّة: تلك ، نلّا أمر واحد، هو (المنسوبين)هؤلاء 

ن ـــع ،اسـا النـهـر  بــحـة، كلّ الإيهام، انـمـوه  وهي تسمية م   (؛مسلمونـال) أو

                                                           
 .99-92( الإسراء: 1)



151 

 . يّ(ـرعــي: )الأصل الشـ، أعنللدلالة عليه ؛ضعتالذي و   ،الأصل الصحيح
يتّخذون من هذه التسمية  - من الطاعنين فيه -وما زال أعداء الإسلام 

م يزعمون أنّ المنسوبين نلى الإسلام ذريعة للطعن في الإسلام؛ لأنهّ الاصطلاحيّة 
هم التطبيق الواقعيّ للإسلام، فإذا أجرم بعض المنسوبين، فمصدر نجرامهم هو 

 !!بون!نس  دينهم، الذي نليه ي  
بطلان هذه الذريعة؛ فإنّ العمل بمقتضاها يعني  - كلّ الوضوح  - وواضح

ب نلى اليهوديةّ، وجرائم المنسوبين نس  جرائم المنسوبين نلى اليهوديةّ يجب أن ت   أنّ 
  .ب نلى المسيحيّةنس  نلى المسيحيّة يجب أن ت  

وبهذا لا ينجو دين من المطاعن؛ فكيف يطعن الطاعنون في الإسلام، 
 !!بون؟!نس  التي نليها ي   ،بسلاح يوجّهونه نلى أديانهم

، (الإسلام)ق على عدّة أقسام من المنسوبين نلى طل  ت   (المسلم)ننّ كلمة 
 أبرزها:

 :ة، وهذه حال الرسل والأنبياء، ومنهمنسبة مثاليّ  ،المنسوب نلى الإسلام -1
  . نبراهيم

قال تعالى: ﴿م ا ك ان  ن بْـر اه يم  ي ـه ود ياًّ و لا  ن صْر ان يًّا و ل ك نْ ك ان  ح ن يفًا م سْل مًا 
 . (1)الْم شْر ك ين ﴾و م ا ك ان  م ن  

نسبة واقعيّة، وهذه حال الصالحين، من الذين يكثر  ،المنسوب نلى الإسلام -2
وأبرزهم: السابقون  ،سارعوا نلى التوبة ،ونذا أخطأوا ؛صوابهم، ويقلّ خطؤهم

  ، والذين اتبّعوهم بإحسان.ن والأنصاريالمهاجر  الأوّلون، من
ه اد ه  ه و  اجْتـ ب اك مْ و م ا ج ع ل  ع ل يْك مْ  قال تعالى: ﴿و ج اه د وا في  اللَّ    ح ق  ج 

                                                           
 .68( آل عمران: 1)



151 

في  الدّ ين  م نْ ح ر ج  م ل ة  أ ب يك مْ ن بْـر اه يم  ه و  سم  اك م  الْم سْل م ين  م نْ ق ـبْل  و في  ه ذ ا 
اء  ع ل ى الن اس  ف أ ق يم   ة  و آت وا ل ي ك ون  الر س ول  ش ه يدًا ع ل يْك مْ و ت ك ون وا ش ه د  وا الص لا 

ك مْ ف ن عْم  الْم وْلى  و ن عْم  الن ص ير ﴾ للَّ   ه و  م وْلا  م وا با   . (1)الز ك اة  و اعْت ص 
نسبة ظاهريةّ، وهذه حال المنافقين، الذين هم في  ،المنسوب نلى الإسلام -3

  .يهاالباطن أعداء للدين، فإسلامهم في الظاهر، وقلوبهم خاوية، لا نيان ف
مْ ت ـؤْم ن وا و ل ك نْ ق ول وا أ سْل مْن ا و ل م ا ـقال تعالى: ﴿ق ال ت  الْأ عْر اب  آم ن ا ق لْ ل  

ئًا ن ن   ي ان  في  ق ـل وب ك مْ و ن نْ ت ط يع وا اللَّ   و ر س ول ه  لا  ي ل تْك مْ م نْ أ عْم ال ك مْ ش يـْ ي دْخ ل  الْإ 
يمٌ﴾  . (2)اللَّ   غ ف ورٌ ر ح 

 لأنّ  ؛ة لبعض الأعرابفالآية خاصّ  ؛وباجاملة: »القرطبيّ أبو عبد الله قال 
﴿و ل ك نْ ق ول وا ومعنى  كما وصف الله تعالى.  ،واليوم الآخر ،منهم من يؤمن بالله

م لأنهّ ؛ خو  القتل والسبي، وهذه صفة المنافقين؛ استسلمنا :أي ،(9)أ سْل مْن ا﴾
ا ؤمن قلوبهم، وحقيقة الإيان التصديق بالقلب. وأمّ تولم  ،أسلموا في ظاهر نيانهم

 . (1)«في الظاهر، وذلك يحقن الدم ، فقبول ما أتى به النبيّ  ،الإسلام
 - وا مظهرين الإسلامءا جامّ ـل ،فهؤلاء الأعراب»وقال ابن عاشور: 

بهم الله في كذّ   - م حديثو عهد بهلأنهّ  ؛ة لعقائد الإيانوكانت قلوبهم غير مطمئنّ 
 نلّا  ،بالإسلام عتدّ ه لا ي  على الله، وأنّ  باطنهم م يخف  ـم لليعلموا أنهّ  ؛اآمنّ  :قولهم

 :مان بدون نسلامـبدون الآخر، فالإي ،ي أحدهماـغنمان، فلا ي  ـنذا قارنه الإي

                                                           
 .85( الحجّ: 1)
 .11( الحجرات: 2)
 .11( الحجرات: 9)
 .13/121( اجاامع لأحكام القرآن: 1)



152 

 .»(1)ورسوله  ،جمعهما طاعة اللهـنفاق، وي :مانـعناد، والإسلام بدون ني
 :معروفان عند العلماء أظهرهما عنديولذلك وجهان »وقال الشنقيطيّ: 

الصحيح، والإسلام  اه الشرعيّ سمّ عنهم في هذه الآية هو م   الإيان المنفيّ  أنّ 
 ،الذي هو الاستسلام والانقياد باجاوارح ،ت لهم فيها هو الإسلام اللغويّ ثب  م  ـال

ّّ  دون القلب. قيقة الح مع أنّ  ،ة هنا على الإسلامالحقيقة اللغويّ  ا ساغ نطلاقون
الشرع الكريم جاء باعتبار  لأنّ  ؛على الصحيح ،ةمة على اللغويّ ة مقدّ الشرعيّ 
واللسان  ،فانقياد اجاوارح في الظاهر بالعمل ل السرائر نلى الله.وأن توك   ،الظاهر

ولهذا ساغ نرادة   على الكفر.ا، ونن كان القلب منطوياً كتفى به شرعً بالإقرار ي  
انقياد اللسان واجاوارح  لأنّ ؛ (2)﴿و ل ك نْ ق ول وا أ سْل مْن ا﴾ ة في قوله:الحقيقة اللغويّ 

انقياد  وكلّ  عن التنقيب عن القلب. ،امكتفى به شرعً  ،في الظاهر نسلام لغويّ 
 .(9)...«لغةً  (،انسلامً ) :ىسمّ واستسلام ونذعان ي  

 ؛فالأعراب المذكورون منافقون ،وعلى هذا القول»ثّم قال الشنقيطيّ: 
 .(1)«...ار في الباطنمسلمون في الظاهر، وهم كفّ م لأنهّ 
ة، وهذه حال أكثر الناس، ولا سيّما في نسبة وراةيّ  ،المنسوب نلى الإسلام -1

فليس لهم من الإسلام في غالب أحوالهم، نلّا النسبة نليه، وهو  ؛العصر الحديث
 بريء منهم، وهم برآء منه. 

خمر، ـي، ويشرب الـيزن :(الوراةيّينالـمنسوبين )الواحــد، مـن هـؤلاء د ـفتج

                                                           
 .26/261( تفسير التحرير والتنوير: 1)
 .11( الحجرات: 2)
 .689-8/681( أضواء البيان: 9)
 .8/689( أضواء البيان: 1)



153 

وقد ترك  ل؛ا قتوربمّ  ،الربا، ويخون الأمانة ويسرق، ويكذب، ويغشّ، ويأكل
بأقذع الألفاظ،  ،ا سبّ الله الصلاة والزكاة والصيام، وسائر العبادات، وربمّ 

، (مسلمًا)، ويسمّيه الناس: (مسلمًا)التوبة؛ ثّم يسمّي نفسه: في  ،ولم يفكّر يومًا
 !!؟!(الإسلام)نلى  ،ورذائله ،؛ لينسبوا جرائمه(الطاعنون)الأعداء يأتي ثمّ 

، ونسوا، (الإسلام)نلى  ،منسوبينـرّهم عدد الــمتفاخرين قد سـننّ بعض ال 
تناسوا قوله تعالى: ﴿ف أ م ا الز ب د  ف ـي ذْه ب  ج ف اءً و أ م ا م ا ي ـنـْف ع  الن اس  ف ـي مْك ث   أو

﴾في   ل ك  ي ضْر ب  اللَّ   الْأ مْث ال   . (1)الْأ رْض  ك ذ 
ننهّ من أسلم  (...المسلم)لكلمة الشرعيّ المعنى  - أو تناسوا - ونسوا 

 .وعمل الصالحات ،، وآمن وجهه لله
لْع رْو ة  عقال ت نٌ ف ـق د  اسْت مْس ك  با  الى: ﴿و م نْ ي سْل مْ و جْه ه  ن لى  اللَّ   و ه و  مح ْس 

 .(2)الْو ةْـق ى و ن لى  اللَّ   ع اق ب ة  الْأ م ور ﴾
اً و ع م ل   اللَّ    ن لى   د ع ا مم  نْ  ق ـوْلًا  أ حْس ن   و م نْ قال تعالى: ﴿و   ن ن ني   و ق ال   ص الح 

 .(9)﴾الْم سْل م ين   م ن  
ة  و آت وا الز ك اة  و م ا ت ـق دّ م وا لأ  ن ـْقال تعالى: ﴿و  ك مْ م نْ خ يْر  و أ ق يم وا الص لا  ف س 

يرٌ  و ق ال وا ل نْ ي دْخ ل  اجاْ ن ة  ن لا  م نْ ك ان  ه ودًا  .تج  د وه  ع نْد  اللَّ   ن ن  اللَّ   بم  ا ت ـعْم ل ون  ب ص 
ت مْ ص اد ق ين    ب ـل ى م نْ أ سْل م   .أ وْ ن ص ار ى ت لْك  أ م ان يـُّه مْ ق لْ ه ات وا ب ـرْه ان ك مْ ن نْ ك نـْ

نٌ ف ـل ه  أ جْر ه  ع نْد  ر بّ ه  و لا  خ وٌْ  ع ل يْه مْ و لا  ه مْ يح ْز ن ون    .(1)﴾و جْه ه  للَّ    و ه و  مح ْس 

                                                           
 .18( الرعد: 1)
 .22( لقمان: 2)
 .99( فصّلت: 9)
 .112-114( البقرة: 1)



151 

ل ه مْ ج ن ات  تج ْر ي قال تعالى: ﴿و  و ال ذ ين  آم ن وا و ع م ل وا الص الح  ات  س ن دْخ 
 .أ ب دًا و عْد  اللَّ   ح قًّا و م نْ أ صْد ق  م ن  اللَّ   ق يلًا م نْ تح ْت ه ا الْأ نْـه ار  خ ال د ين  ف يه ا 

دْ ل ه  م نْ  ّ  أ هْل  الْك ت اب  م نْ ي ـعْم لْ س وءًا يج ْز  ب ه  و لا  يج   ل يْس  بأ  م ان يّ ك مْ و لا  أ م اني 
يراً م نْ ذ ك ر  أ وْ أ نْـث ى و ه و  م ؤْم نٌ و م نْ ي ـعْم لْ م ن  الص الح  ات   .د ون  اللَّ   و ل يًّا و لا  ن ص 

و م نْ أ حْس ن  د ينًا مم  نْ أ سْل م  و جْه ه  للَّ     .ف أ ول ئ ك  ي دْخ ل ون  اجاْ ن ة  و لا  ي ظْل م ون  ن ق يراً
نٌ و ات ـب ع  م ل ة  ن بْـر اه يم  ح ن يفًا و اتخ  ذ  اللَّ   ن بْـر اه يم  خ ل يلًا   .(1)﴾و ه و  مح ْس 

مة ا محر  مسلمون يشربون الخمر، وهم يعلمون أنهّ »قال عليّ الطنطاويّ:  
 اسمه، ولا يتّون نليه بصلة أوةق في دينهم! مسلمون لا يعرفون من الإسلام نلّا 

ة وبلد وأسرة نسلاميّ  من صلة اللقب والأسرة والبلد! وماذا ينفع لقب نسلاميّ 
، لّ ما حرّم، ويأمر بالمنكرويح   ،فيحرّم ما أحلّ  يتجاوز حدود الله، رجلًا  نسلاميّ 

وينهى عن المعرو ؟! وأين هو الإسلام في رجل يستحيي أن يقوم نلى الصلاة 
؟ وأين هو الإسلام في ه رجعيّ ننّ  :خشية أن يقولوا ؛بيننذا كان في القوم المهذ  

ن ا من أخوفً  ؛نذا شتمه ونال منه اجااهلون ،رجل يتقاعس عن الغضب لدينه
  نلىالإسلام سلسلة متماسكة الأجزاء، لا سبيل لكم نلّا  ننّ  ب؟رمى بالتعصّ ي  

كم تؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض، أو رفضها مللة، أمّا أنّ  ،قبولها مللة
نْـي ا و ي ـوْم  الْق ي ام ة  ي ـر  ﴿ زْيٌ في  الحْ ي اة  الدُّ دُّون  ف م ا ج ز اء  م نْ ي ـفْع ل  ذ ل ك  م نْك مْ ن لا  خ 

ة، وليس الإسلام كالنصرانيّ . (2)﴾ن لى  أ ش دّ  الْع ذ اب  و م ا اللَّ   ب غ اف ل  ع م ا ت ـعْم ل ون  
ويعتر   ،من أن يحضر صلواتها ،صاحبه ما يكفي صاحبها وليس يكفي

 ،لقى حبلها على غاربهاي   ،يعيش في الحياة كالسائمة سها وبطارقها، ثمّ س  لق  

                                                           
 .129-122( النساء: 1)
 .59( البقرة: 2)



155 

 متّبعيه كلّ نير ل  وأفادها وآذاها! بل الإسلام دين كامل ي   ،ونفعهافترعى ما ضرّها 
غاية فيها لهم صلاح وهدى؛ فهو  خطوة من خطى الحياة، ويدلّهم على كلّ 

ا أن ولا ثالثة لهما، نمّ  ،ها القومفهما ةنتان أيّ  شيء. دين، وهو قانون، وهو كلّ 
تكم ومجامعكم، وفي  وهزلكم، وبيو  كمتكونوا مسلمين في سركّم وجهركم، وجدّ 

وتخلعوا  ،ا أن تخرجوا من الإسلامونمّ  ؛ووقت من أوقاتكم ،أمر من أموركم كلّ 
كم كافرون ننّ  :تقولوا للناس أياديكم، ثمّ  وتنفضوا منه ،ته من أعناقكمق  ب ـْر  

 -ولا يخسر الإسلام  ،نذ تخسرون الإسلام ،شيء ونذن تخسرون كلّ  ؛مرتدّون
لا يضيره أن يخرج  ،ا تعهّد الله بحفظهدينً  ا. وننّ يئً نذ يخسركم ش - دمحمّ  وربّ  

 . (1)«ام يدخلوا فيه أبدً ـم لعلم الله أنهّ  ،منه أقوام
ا على فعرفنا شرًّ  ،عرفنا هؤلاء الناهضين»وقال عليّ الطنطاويّ أيضًا: 

كافرين   ،وألقابهم ،مسلمين بأسمائهم ،وراء قوم لا شرّ وراءه! وأيّ شرّ  ،ةالأمّ 
قيمون الصلاة، ولا يؤتون الزكاة، ولا يصومون رمضان، وأعمالهم؛ لا ي   ،بأفعالهم

م مسلمون، وأنت ترى ننهّ  :! يقولونونن استطاعوا نليه سبيلًا  ،يحجّون البيت ولا
ا، وتراهم أبعد عن وسفورً  ،ا ـًجـفترى تفرن   ،وأقرباءهم ،وأولادهم ،ونساءهم، بيوتهم

بدي مسلم امرأته سافرة، ت   والأرض عن السماء! ،عن الباطل الحقّ  من ،الإسلام
ة نفرنجيّ  ،مسلم أولاده بادية عوراتهم وساقيها!، وذراعيها ،وسحرها ،للناس نحرها

عليه صلاة الله  ،دا يعرفون عن محمّ أكثر ممّ  ،مدارسهم، يعرفون عن المسيح
 يدخل فيه لا ،ايلبث يومً  ة في العام، ولا! مسلم يدخل المسجد مرّ وسلامه
، فيقول لك: أهي بالصلاة؟ تقول مسلم تقول له: قم فصلّ   ا!أو مسرحً  ،مقهى
د، فيقول: على محمّ  وصلّ   ،بالصوم؟ تقول: اذكر الله ، فيقول لك: أهومْ له: ص  

                                                           
 .32-31( البواكير: 1)



156 

م يكن الدين ـاللخناء، يا أمقق! نذا ل ابن د؟ فياوالصلاة على محمّ  ،أهي بالذكر
والأذكار، فهل يكون  ،يكن بالسنن مـونذا ل ،م يكن بالصومـونذا ل ،بالصلاة

ريد أن لا، نحن لا ن   واجالوس نلى موائد الخمر؟ ،بحضور حفلات الرقص ،الدين
مسلم ـال  للناس أنّ ريد أن نبيّن نا ن  على الإسلام، ولكنّ  ،همحمل الناس كلّ ـن

لنسائه  وهو مسلم، ولا يستطيع أن يسمح ،خمرـيستطيع أن يشرب ال لا
من هؤلاء المسلمين  ،ن براءة الإسلامعل  ريد أن ن  ن   وهو مسلم! ،بالسفور
وأسماء الآباء، وكافرون فيما  ،في تذاكر النفوس ،ين، الذين هم مسلموناجاغرافيّ 

 .(1)«ريد أن نعود نلى الدينوراء ذلك. ن  
كيف انحسر مفهوم الإسلام في نفوسنا نلى هذا »وقال محمّد قطب: 

اهاتها، بل في مليع اتجّ  ،ةللحياة البشريّ كيف انحسر من مفهوم شامل  ؟؟الحدّ 
د صبح مجرّ للكون والحياة والإنسان، لكي ي   -في الحقيقة  -مفهوم شامل 

ة.. بل  بالنيّ  نلّا ى أحياناً ى على نحو من الأنحاء، بل لا تؤدّ عبادات تؤدّ 
يدور في  يظلّ  ة.. ثمّ ولا بغير النيّ  ،ة على الإطلاق، لا بالنيّ ى أحياناً تؤدّ  لا
كيف انحسر من دستور  صادقو الإسلام؟ ،نا مسلمونأنّ  -مع ذلك  -لادنا أخ

ها، ـاتواجتماعيّ  ،هاـتحكم اقتصادياّ ـمها: يوينظّ  ،هاة كلّ شامل يحكم الحياة البشريّ 
في  ،ومشاعرها، وسلوكها العمليّ  ،وأفكارها ،ها، وسياستهاـاتوروحانيّ  ،هاـتياّ ومادّ 

من الواقع.. مشاعر  لا رصيد لها ،مشاعر هائمةد صبح مجرّ واقع الحياة، لكي ي  
 ،غير مسلم ي مجتمعـف ،وهو يعيش -نن دارت  -ي نفس صاحبها ـتدور ف

وهو  -نن دارت  -ولا يحاول تغييره. وتدور في نفسه  ،يستنكر الحياة فيه ولا
ة. فتقاليده غير ولا العامّ  ،ةفي حياته الخاصّ  ،مسلمينـذاته لا يسلك سلوك ال

                                                           
 .36-39( البواكير: 1)



157 

 لا يتّ  ة، وسلوكه اليوميّ راته غير نسلاميّ ة، وتصوّ ة، وأفكاره غير نسلاميّ نسلاميّ 
أو الفرد  ،أو الفرد باجاماعة ،بصلة نلى الإسلام، سواء في علاقة الفرد بالفرد

كيف انحسر من حياة كاملة قائمة على  ...بالمرؤوسبالدولة، أو علاقة الرئيس 
، تشمل الدنيا والآخرة والأرض واقعيّ له وسلوكه الث  مبادئ الإسلام وأفكاره وم  

ات صبح جزئيّ والسماء والحاكم والمحكوم والرجل والمرأة والأسرة والمجتمع، لكي ي  
في نسيج غير متناسق  ،دلالة فيها، كالرقعة الشائهة ولا ،لا رابط بينها ،مبعثرة

مشاعر من  :م الإسلامكيف نبتت تلك الأفكار العجيبة التي تقسّ  الأجزاء؟
 ر أنّ تفصل بين هذه وتلك، وتتصوّ  من ناحية أخرى، ثمّ  ،اا عمليًّ وسلوكً  ،ناحية

كيف دار في  بمعزل عن السلوك؟! ،اكن أن تكون نسلامً المشاعر وحدها ي  
نظام على  من أيّ  ،تهمم يستطيعون أن يستوردوا اقتصادياّ أخلاد المسلمين أنهّ 

ة فكرة من أيّ  ،أصول مجتمعهم وقواعده، ويستوردوا غير نسلاميّ  ،وجه الأرض
مجتمع على وجه  من أيّ  ،ة، ويستوردوا تقاليدهمغير نسلاميّ  ،على وجه الأرض

ر كيف أمكن أن يتصوّ  وا مع ذلك مسلمين؟!يظلّ  غير مسلم، ثمّ  ،الأرض
ها، شيء، ويخون أماناته كلّ  في كلّ  ،هه يستطيع أن يخالف تعاليم ربّ المسلم أنّ 

مة، ويقبل نلى المتعة المحرّ  ،ون ويخدع، ويتجاوز المتاع المباحويكذب ويخ فيغشّ 
 ،لي نفسه من تبعة نقامة المجتمع المسلما على هذا المتاع، ويخ  حرصً  ؛والمهانة الذلّ 

في نقامة  ،هويشارك بذلك كلّ  أو بالدعوة نلى ذلك المجتمع، ،سواء بسلوكه الذاتيّ 
 ر بعد ذلك أنّ يتصوّ  مجتمع غير مسلم، قائم على الظلم والانحرا  والمعصية.. ثمّ 

ط عنه تبعاته سق  كن أن ت  ي   -أو غير مخلصة  ،مخلصة -بضع ركعات في النهار 
ا ر المسلمة أنهّ كيف أمكن أن تتصوّ  وتسلكه في عداد المسلمين؟! ،أمام الله

وتكذب وتحقد وتغتاب..  وتخون أماناته: فتغشّ  ،اتستطيع أن تخالف تعاليم ربهّ 
لي وجسد شهوان، وتخ   ،عين نهمة لكلّ  ،تعرض فتنتها في الطريق ،وتخرج عارية



158 

في ذات نفسها،  ،نفسها من تبعة نقامة المجتمع المسلم، سواء بالسلوك المستقيم
 ه فيالمجتمع.. وتشارك بذلك كلّ  أو بتربية أبنائها عليه، أو بالدعوة نلى ذلك

يدور في  قائم على الظلم والانحرا  والمعصية.. ثمّ  ،نقامة مجتمع غير مسلم
ط عنها تبعاتها سق  كن أن ت  بة في داخل قلبها ي  ة الطيّ النيّ  خلدها بعد ذلك أنّ 

من أين أتت تلك الأفكار الغريبة التي  وتسلكها في عداد المسلمات؟! ،أمام الله
لدين والاقتصاد؟ ما للدين وعلاقات الفرد تقول: ما للدين ونظام المجتمع؟ ما ل

في واقع الحياة؟ ما للدين والتقاليد؟  للدين والسلوك العمليّ  بالمجتمع وبالدولة؟ ما
؟ ما للدين والصحافة ة ملابس المرأة؟ ما للدين والفنّ وخاصّ  ،ما للدين والملبس

للدين والواقع وباختصار.. ما للدين والحياة؟ ما  والإذاعة والسينما والتلفزيون؟
 كثيرة لهذا الانحسار هناك أسباباً  أنّ  لا شكّ  الذي يعيشه البشر على الأرض؟!

فلم يكن كذلك المجتمع المسلم حين   في نفوس المسلمين. ،الذي يعانيه الإسلام
 .(1)...«كان يارس حقيقة الإسلام

ا قديً  ،نسبة مذهبيّة، وهذه حال كثير من الناس ،المنسوب نلى الإسلام -5
 .وحديثاً، مّمن يلتزمون في غالب أحوالهم بأحكام الإسلام، ويتوبون نذا أخطأوا

طئون حين يرون أنّ المذهب وليس الخطأ في انتسابهم المذهبّي، ولكنّهم يخ  
الذي ينتمون نليه هو الإسلام، دون ما سواه من المذاهب، فيدافعون عن آرائهم 

  .لامالمذهبيّة، أكثر من دفاعهم عن أصول الإس
بغضون من يخالفونهم في المذهب، ويطعنون فيهم، وقد وتجد كثيراً منهم ي  

رون بعض مخالفيهم، وربّما تدابروا، وتقاتلوا، فكأنّهم نسوا، أو تناسوا الأمر يكفّ 
  !!بالاعتصام، والنهي عن التفرّق!

                                                           
 .5-9( هل نحن مسلمون: 1)



159 

ت ـق ات ه  و لا  تم  وت ن  ن لا  و أ نْـت مْ قال تعالى: ﴿يا  أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا ات ـق وا اللَّ   ح ق   
ت مْ  م وا بح  بْل  اللَّ   مل  يعًا و لا  ت ـف ر ق وا و اذكْ ر وا ن عْم ت  اللَّ   ع ل يْك مْ ن ذْ ك نـْ م سْل م ون . و اعْت ص 

اءً ف أ ل ف  ب ـيْن  ق ـل وب ك مْ ف أ صْب حْت مْ ب ن عْم ت ه  ن خْو انًا و ك نـْت   مْ ع ل ى ش ف ا ح فْر ة  م ن  أ عْد 
ت ه  ل ع ل ك مْ ت ـهْت د ون . و لْت ك نْ م نْك مْ أ م   ل ك  ي ـبـ ينّ   اللَّ   ل ك مْ آيا  نـْه ا ك ذ  ةٌ الن ار  ف أ نْـق ذ ك مْ م 

لْم عْر و   و ي ـنـْه وْن  ع ن  الْم نْك ر  و أ ول ئ ك  ه   يأ ْم ر ون  با  م  الْم فْل ح ون . ي دْع ون  ن لى  الخْ يْر  و 
و لا  ت ك ون وا ك ال ذ ين  ت ـف ر ق وا و اخْتـ ل ف وا م نْ ب ـعْد  م ا ج اء ه م  الْبـ يّ ن ات  و أ ول ئ ك  له  مْ 

ابٌ ع ظ يمٌ﴾  . (1)ع ذ 
 وللمنتسبين نلى )الإسلام( عمومًا أربعة مواقف مختلفة، في هذا المقام: 

 الإسلام أوّلًا، وأخيراً، ولا شيء غير الإسلام. -أ
 الإسلام أوّلًا، والمذهب ثانيًا. -ب
 المذهب أوّلًا، والإسلام ثانيًا. -ج
 المذهب أوّلًا، وأخيراً، ولا شيء غير المذهب. -د
نسبة عصريةّ، وهذه حال بعض المعاصرين المتأةرّين  ،المنسوب نلى الإسلام -6

  العصرانيّين )المعطّ لين(. يّينبالغربيّين، وبالتنوير 
في  ،فتجد أحدهم يلتزم ببعض الأحكام، وربّما حافظ على الصلوات

للحصول على فرصة لأداء  غيره المساجد، وتشوّق نلى صيام رمضان، ونافس
ولكنّ هذا كلّه لا ينعه من تعطيل بعض الأحكام، أو  ؛الحجّ، أو العمرة

  !!!تناسيها، أو التساهل فيها
كاشفة عن شعرها ونحرها، وأعلى صدرها،   -وهو يرى  -ج ابنته فتخر 

وذراعيها، وقد تزينّت بالأصباغ، وتعطرّت بالعطور، ولبست القميص الضيّق، 

                                                           
 .149 -142( آل عمران: 1)



161 

والبنطال الضيّق، وربّما كشفت عن ساقيها، أو عن ركبتيها، وربّما ظهر شيء من 
   !!بطنها، أو ظهرها؟!

حْف ظْن  ف ـر وج ه ن  ـي ـغْض ضْن  م نْ أ بْص ار ه ن  و ي  و ق لْ ل لْم ؤْم ن ات  ﴿قال تعالى:  
نـْه ا و لْي ضْر بْن  ب ه ن  و لا  ي ـبْد ين   ـ ي وبـخ م ر ه ن  ع ل ى ج   ـ و لا  ي ـبْد ين  ز ينـ تـ ه ن  ن لا  م ا ظ ه ر  م 

ء   ئ ه ن  أ وْ آبا  ب ـع ول ت ه ن  أ وْ أ بْـن ائ ه ن  أ وْ أ بْـن اء  ب ـع ول ت ه ن  أ وْ ز ينـ تـ ه ن  ن لا  ل ب ـع ول ت ه ن  أ وْ آبا 
اـه ن  أ وْ ن س ائ ه ن  أ وْ م ا م ل ك تْ أ يْ  ـ ي أ خ و اتـه ن  أ وْ ب ن   ـ ي ن خْو ان ـ ه ن  أ وْ ب ن ـ ن خْو ان ه ن  ن ـم 

رْب   ـ ر  أ ول ـْن  غ يــأ و  الت اب ع ي ر وا ع ل ى ـــمْ ي ظْه  ــــن  ل  ـل  ال ذ يــال  أ و  الطّ فْ ــــرّ ج  ن  الـــة  م  ــي الْإ 
خْف ين  م نْ ز ين ت ه ن  و ت وب وا ن لى  اللَّ   ـوْر ات  النّ س اء  و لا  ي ضْر بْن  بأ  رْج ل ه ن  ل ي ـعْل م  م ا ي  ــع  
 .(1)﴾م يعًا أ يُّه  الْم ؤْم ن ون  ل ع ل ك مْ ت ـفْل ح ون   ـ ج

ك  و ب ـن ات ك  و ن س اء  الْم ؤْم ن ين  ي دْن ين   ﴿يا  وقال تعالى:   ُّ ق لْ لأ  زْو اج  أ يّـُه ا الن بي 
ب يب ه ن  ذ ل ك  أ دْنَ    أ نْ ي ـعْر فْن  ف لا  ي ـؤْذ يْن  و ك ان  اللَّ   غ ف وراً ع ل يْه ن  م نْ ج لا 

يمًا﴾ ر ح 
(2). 

                                                           
 .91( النور: 1)
 .93الأحزاب:  (2)



161 

 نجوم الشيطان
 

على كثير من المنسوبين نلى )الإسلام(؛ فصاروا  لقد استحوذ الشيطان
بعضًا من خدمه، وجنوده، وعملائه، وأوليائه، وأدواته. ومنهم من تصدّروا في 

 )خدمة الشيطان(، حتّ صاروا نجومًا من نجومه.
فمنهم )نجوم السياسة السقيمة(، من الرؤساء، والوزراء، وأذنابهم، الذين  

 رعيّة، وكانوا خدمًا مخلصين للأعداء. أفسدوا في البلاد، وظلموا ال
ومنهم )نجوم الفنّ السقيم(، ولا سيّما نجوم )الغناء والرقص والتمثيل(، 

 د.  فس  م  ـثير، والتمثيل الم  ـالذين شغلوا الناس بالغناء الفاسق، والرقص ال
ومنهم )نجوم الرياضة السقيمة(، ولا سيّما نجوم )كرة القدم(، التي 

 الناس، وقلوبهم، وأموالهم، وأوقاتهم، وشغلتهم عن كلّ خير وبركة.استلبت عقول 
ومنهم )نجوم الصحافة السقيمة(، الذين هم أقلام، بأيدي الأعداء، 
يكتبون بها ما يلوّةون به عقول الناس، وقلوبهم؛ من تحريض وتثبيط، وترغيب 

قاد ا ت  مهالك، كمـوترهيب، وتزيين وتنفير، وتهويل وتهوين؛ ليقودوهم نلى ال
 حها.ـالدوابّ نلى مذاب

ومنهم )نجوم الإعلام السقيم(، الذين هم أبواق، بأيدي الأعداء، ينفخون 
فيها؛ فينفثون سمومهم في الناس؛ ليقتلوا فيهم معرفة الحقيقة، وحبّ الحقيقة، 

 ببرامجهم الخبيثة الهدّامة.
م، عن ومنهم )نجوم الفكر السقيم(، الذين انحرفوا بعقول الناس، وقلوبه

 الصراط القويم، بكتبهم الداعية نلى مخالفة الشريعة الإسلاميّة، كلـّيًّا، أو جزئيًّا.
لقد كان )نجوم الشيطان( أخطر الأدوات، التي اتّخذها الشيطان وسيلة؛ 

 لصدّ الناس عن فهم الشريعة، والعمل بمقتضاها. 



162 

 ذهه اليوم تنطلي أن المسلمين أعداء يئس ولقد»قال سيّد قطب:  
 تقوم كلّها شتّ، طرق نلى العالـم في للإسلام المناهضة القوى فلجأت الخدعة؛

 جيشًا الإسلاميّ  العالم أنحاء في اليوم القوى لهذه ننّ  .القدية الخدعة تلك على
 وأحيانًا كتّاب -وباحثين  ودكاترة وفلاسفة أساتذة صورة في العملاء، من جراّراً

 سلالة من انحدروا لأنّهم المسلمين؛ أسماء حملونـي -وصحفيّين  وفنّانين وشعراء
 لخلخلة موج ه العملاء من اجايش هذا! المسلمين علماء من وبعضهم! مسلمة
 وصحافة؛ وفنّ  وأدب وعلم بحث صورة في الأساليب، بشتّ  النفوس، في العقيدة
 سواء؛ والشريعة العقيدة شأن من والتهوين الأساس؛ من قواعدها وتوهين

 (1)للتلفت رجعيّتها؛ والدعوة على المتّصل والدقّ  ت طيق؛ لا ما وتحميلها وتأويلها
 الحياة على نشفاقاً أو الحياة، من عليها نشفاقاً الحياة، مجال عن ونبعادها منها؛
 تصوّرات مطّ  وتح   ضناق  ت   والسلوك، للشعور وقواعد وم ث ل تصوّرات وابتداع منها؛

 والـم ث ل التصوّرات تشويه بقدر المبتد عة، التصوّرات تلك وتزيين وم ث لها؛ العقيدة
 تستوي التي الخ ل قيّة القاعدة وسحق عقالها؛ من الشهوات ونطلاق الإيانيّة؛

 ويشوّهون! نثراً الأرض في ينثرونه الذي الوحل، في لتخرّ  النظيفة؛ العقيدة عليها
 أليسوا! مسلمون بعد وهم! النصوص يحرفّون كما ويحرفّونه، كلّه، التاريخ
النهار،  وجه الإسلام ي علنون المسلمة الأسماء بهذه وهم المسلمين؟ أسماء يحملون
 الكتاب أهل دور وتلك بهذه ويؤدّون.. آخره يكفرون المجرمة المحاولات وبهذه
 .(2)«القديم الدور ذلك في والإطار، الشكل نلّا  يتغيّر  لا. القديم

 -في هذا العصر  -ولذلك نجد أنّ حال أكثر المنسوبين نلى )الإسلام( 

                                                           
 ( كذا في المطبوع، والمراد: )للتفلُّت(.1)
 .1/119( في ظلال القرآن: 2)



163 

 المخدّ رات(، ولكنّهم لا يشعرون!!! تعاطي دمنين(، على )م  ـتضاهي حال )ال
فقد أدمنوا على الأغانّي الفاسقة، والرقصات المثيرة، والتمثيليّات المفسدة، 

عند  -كات المريبة؛ حتّ ماتت والمباريات الملهية، والبرامج الخبيثة؛ ومواقع الشب
الغيرة على أحكام )الشريعة(، والغيرة على نسائهم، وأخواتهم،  -أكثرهم 

 دمنيها!!! رات في م  وبناتهم؛ ولا سيّما بعد أن فعلت فيهم ما تفعله المخدّ  
رات بصريةّ، تدخل من طريقي السمع والبصر، رات سمعيّة، ومخدّ  فهي مخدّ  

لتدريج، حتّ ت دمن النفس عليها، وتم يت الوعي نلى النفس، فتخدّرها با
د النفس عن الواقع، كلّ حًا، وت بع  بالتدريج، وتزيـّـن للنفس ما كان مستقب  

 الإبعاد، فتعيش في عالـم خيالّي، لا علاقة له بالواقع. 
رة، والتمثيليّات ـثيم  ـات الـيّ الفاسقة، والرقصـم يتأةرّ بالأغانـد أحدهـفتج

خبيثة، ـرامج الـلهية، والبم  ـيات البار  م  ـدة، والإباحيّات الشيطانيّة، والم فس  ـال
بّ وي بغض، ويرضى م  ـوالشبكيّات ال ريبة؛ فيضحك ويبكي، ويفرح ويحزن، ويح 

ويغضب، ويشتهي ويشمئزّ، ويتحمّس ويتكاسل، ويخشع في الاستماع 
أةرّ بالمآسي يت والمشاهدة؛ فينسى كلّ ما حوله، وكلّ من حوله؛ ولكنّه لا

حملات الصليبيّة؛ لأنهّ ـمجازر البوذيةّ، والانتهاكات الصهيونيّة، والـالواقعيّة، وال
 ما عرفه منها؟!!!ـيبالي ب يعر  عنها شيئًا ذا قيمة، أو لا لا

حاسوب ـي التلفاز والـف -ه د ابنت  شاه  يبالي أن ت   وتجد الرجل منهم: لا
ش والرقص والتعرّي؛ لأنّ نفسه قد مشاهد الغزل والعشق والفح -والهاتف 

 حة؟!!!أدمنت على مشاهدتها، حتّ صارت عنده مستساغة، غير مستقب  
)نجمات الشيطان(، من المغنّيات، أو  ه بعض  د ابنت  قلّ  ولذلك لا يبالي أن ت  

الراقصات، أو الممثّلات؛ فتلبس زيّ الفاسقات، وتغطّي وجهها بمساحيق 
، حتّ تبدو كواحدة منهنّ، ثّم تخرج نلى المقهى؛ التجميل، كما تفعل الفاسقات



161 

لتدخّن النرجيلة، أو نلى السوق، حيث الاختلاط والمواعدة والرذائل؛ بل ربّما 
 أوصلها أبوها بنفسه نلى مواضع الفتنة، وقلبه مطمئنّ؟!!!

وكذلك لا يبالي أن تعمل ابنته، في المقاهي الحديثة؛ لخدمة الرجال 
في صالات المساج؛ لتدليك الرجال الفاسقين، وما وراء الفاسقين؛ أو تعمل 

 ذلك من ممارسة البغاء؟!!!
د( هي أخبث ما أنتجه )نجوم الشيطان(؛ وهي فس  م  ـمار )التمثيل الـوة

 أخطر وسائل الإفساد، وأكبرها، وأشيعها، وأشملها. 
رات البصريةّ؛ رات السمعيّة، والمخدّ  في مكن أن تشتمل على سائر المخدّ  

والغزليّات البذيئة، والعشقيّات الصريحة، ، والرقصات المثيرة، ن الأغانّي الفاسقةم
والفحشيّات الفاضحة، والإباحيّات الخليعة، والأزياء الفاتنة، والتجميليّات 

غرية؛ كما تشتمل على خلاصة ما تدعو نليه البرامج الشيطانيّة الهدّامة، م  ـال
 ة الإسلاميّة!!!سيّما التحرّر من أحكام الشريع ولا

صحيح أنّ المؤلّفين المحد ةين قد اختلفوا في )التمثيل(، فمنهم من قال  
؛ ولكنّهم (1)بالتحريم المطل ق، ومنهم من قال بالتحريم المقي د، والإباحة المشروطة

 د(. م يختلفوا أدنَ اختلا  في القول بتحريم )التمثيل الـم فس  ـل
د(؛ ل الشائع الغالب هو )التمثيل الـم فس  ولا يختلف اةنان في أنّ التمثي 

فات صريحة للشريعة الإسلاميّة، ولا سيّما المشتمل على خال  ـفإنهّ قائم على م
 أو الإباحيّات. الهزليّات، أو الغزليّات، أو العشقيّات، أو الفحشيّات،

                                                           
، ومجمـوع فتاوى ومقالات متنوّعة: 94-9( انظر: نقامة الدليل على حرمة التمثيل: 1)
، 93-98، والتمثيل: 931-12/934، وفتاوى نور على الدرب: 9/281-282

 . 265-268، 124والحرام في الإسلام:  والحلال



165 

صى بآلا  م فس  ـننّ الآثار السيّئة، لثمار )التمثيل ال د( أكثر من أن تح 
زها، بعبارة واحدة  ، فنقول: ، موج زة جامعةالصفحات؛ ولكنّنا نستطيع أن ن وج 

أصبحت )شريعة التمثيل( هي البديل الشيطانّي عن )شريعة التنزيل(؛ 
ولذلك أصبحت عقائد أكثر المنسوبين، وأعمالهم، وأخلاقهم: موافقة لشريعة 

 التمثيل، ومخالفة لشريعة التنزيل!!!  
المنسوبين، لرأيت  العجب العجاب؛ فتجد في السوق فلو دخلت  أسواق 

من يبيعون أزياء الفاسقات، وأشباه الفاسقات، ولا يبالون بعرض صور 
العاريات، وأشباه العاريات، وتعليقها في المحلّات، بمرأى من الرجال والنساء 

 والأطفال؛ لترغيب الناس في بضائعهم؟!!! 
اريات، في أكثر البضائع، وقد انتشرت صور العاريات، وأشباه الع

على صناديق الأدوية، والأعشاب، والأطعمة، والأشربة،  ،فتجدها مطبوعة
والأجهزة، والألعاب، وعلى أغلفة الدفاتر، وعلى الحقائب، والثياب، ناهيك 

 عن الكتب والصحف والمجلّات!!!  
وللأطفال نصيب في تلويث العقول والقلوب، وتعكيرها، وتخريبها، 

ن النبع الصافي؛ فبدلًا من تربية الأطفال تربية نسلاميّة، يعمد الآباء وصرفها ع
والأمّهات نلى تسليم أطفالهم نلى )برامج التلفاز(، التي أعدّها عملاء الشيطان؛ 
لتهيئة الأطفال تهيئة شيطانيّة خبيثة؛ ليكونوا بذوراً فاسدة، ت نتج جيلًا فاسدًا، 

 ارغة، ليس في باطنها ثمرة طيّبة. يعر  عن الإسلام، نلّا قشوراً ف لا
 ،جــرائـــم القتــل (:الـمنســوبـون)ولذلك ليس بعيـــدًا أن يرتكـــــب هــؤلاء 

 ،والاحتكار ،والغشّ  ،والربا ،والسرقة ،والسحاق ،واللواط ،والاغتصاب ،والزنـى
رات، وغيرها من اجارائم؛ فإنّهم قد أعرضوا عن مخدّ  ـوتعاطي ال ،خمورـوشرب ال

سيّما من الـممثلّين  ولا -؛ بعد أن صار )نـجوم الشيطان( (حقائق الشريعة)



166 

قدوة لأكثر الرجال الطائشين، والنساء  -الفاسقين، والـممثّلاث الفاسقات 
 الطائشات!!!

أصبح  - ي شريعة )التنزيل( أشدّ التحريمـمحر م فـال -فالتعامل الربويّ 
عند أتباع )شريعة التمثيل( عذبًا مستساغًا، كالماء الزلال؛ فأين المنسوبون 

 رها، ومن العمل بمقتضاها؟!!!لّون من قراءة الآيات المحرّ مة، ومن تدبُّ المستح  
 ي ـت خ ب ط ه   ال ذ ي ي ـق وم   ك م ا ن لا   ي ـق وم ون   لا   الرّ با   يأ ْك ل ون   ال ذ ين  ﴿قال تعالى: 

 و ح ر م   الْبـ يْع   اللَّ    و أ ح ل   الرّ با   م ثْل   الْبـ يْع   ن ّ  ا ق ال وا بأ  ن ـه مْ  ذ ل ك   الْم سّ   م ن   الش يْط ان  
 ع اد   و م نْ  اللَّ    ن لى   و أ مْر ه   س ل ف   م ا ف ـل ه   ف انْـتـ ه ى ر بّ ه   م نْ  م وْع ظ ةٌ  ج اء ه   ف م نْ  الرّ با  

ق ات   و ي ـرْبي   الرّ با   اللَّ    ي ْح ق   خ ال د ون . ف يه ا ه مْ  الن ار   أ صْح اب   ف أ ول ئ ك    و اللَّ    الص د 
. ك ف ار   ك ل   يح  بُّ  لا   ة   و أ ق ام وا الص الح  ات   و ع م ل وا آم ن وا ال ذ ين   ن ن   أ ة يم   و آت ـو ا الص لا 

 آم ن وا ال ذ ين   يا  أ يّـُه ا يح ْز ن ون . ه مْ  و لا   ع ل يْه مْ  خ وْ ٌ  و لا   ر بهّ  مْ  ع نْد   أ جْر ه مْ  له  مْ  الز ك اة  
ي   م ا و ذ ر وا اللَّ    ات ـق وا

 م ن   بح  رْب   ف أْذ ن وا ت ـفْع ل وا لم ْ  ف إ نْ  م ؤْم ن ين . ك نـْت مْ  ن نْ  الرّ با   م ن   ب ق 
ت مْ  و ن نْ  و ر س ول ه   اللَّ       .(1)﴾ت ظْل م ون   و لا   ت ظْل م ون   لا   أ مْو ال ك مْ  ر ء وس   مْ ف ـل ك   ت ـبـْ

 أن نلّا  ي كن لا الربويّ  التعامل أنّ : الرابعة والحقيقة»قال سيّد قطب: 
 حياة ي فسد أن ونلّا  اجاماعة، في أخيه تجاه وشعوره وخ ل قه، الفرد ضمير ي فسد

 والمخاتلة والأةرة والطمع الشره روح من يبثهّ بما وتضامنها، البشريةّ اجاماعة
 لتوجيه الأوّل الدافع ي عدّ  فإنهّ الحديث، العصر في أمّا. عامّة بصفة والمقامرة،

 أن بالربا المستدان المال رأس يستطيع كي الاستثمار؛ وجوه أحطّ  نلى المال رأس
 ومن. للمستدين شيء منه ويفضل الربويةّ، الفائدة فيؤدّي مضمونًا، ربًحا يربح

 القذرة، والصحافة القذرة، الأفلام في المال لاستثمار المباشر؛ الدافع فهو ثمّ 

                                                           
 .283-289( البقرة: 1)



167 

 تحطمّ التي والاتّجاهات، الحر ، وسائر الأبيض، والرقيق والملاهي، والمراقص،
 أنفع ي نشئ أن همهّ ليس بالربا المستدان والمال.. تحطيمًا البشريةّ أخلاق

ا الربح كان ولو. ربًحا أكثرها ي نشئ أن همهّ بل للبشريةّ؛ المشروعات  من يجيء نّّ
. الأرض أنحاء في اليوم المشاهد هو وهذا.. الميول وأقذر الغرائز، أحطّ  استثارة
 .(1)«الربويّ  التعامل هو الأوّل وسببه

لقد انحرفت )شريعة التمثيل( بالمنسوبين من أتباعها عن )شريعة التنزيل(، 
أشدّ خطراً، من تلك  -في كثير من جوانبها  -الحديثة(؛ التي هي  نلى )اجااهليّة

 )اجااهليّة القدية(، وأعظم ضرراً منها.
 أرجاسها جاهليّة ولكلّ . اجااهليّة هي اجااهليّة ننّ »قال سيّد قطب: 

 من الناس قلوب خلت فحيثما. والمكان الزمان من موقعها ي همّ  لا. وأدناسها
 تحكم -العقيدة  هذه من منبثقة -شريعة  ومن تصوّراتهم، تحكم نلهيّة، عقيدة

 التي -واجااهليّة  ..الكثيرة صورها من صورة في اجااهليّة نلّا  تكون فلن حياتهم،
 العربيّة، اجااهليّة تلك عن طبيعتها في تختلف لا -وحلها  في اليوم البشريةّ تتمرغّ

 منها أنقذها حتّ  الأرض؛ أنحاء في عاصرتها التي اجااهليّات، من غيرها أو
 نلى ونظرة! كبير ماخور في تعيش اليوم البشريةّ ننّ  .وزكّاها وطهّرها الإسلام

 وحاناتها، ومراقصها، ملالها، ومسابقات أزيائها، ومعارض وأفلامها، صحافتها،
 والإيحاءات المثيرة، والأوضاع العاري، للحم المجنون سعارها نلى ونظرة ونذاعاتها؛
 الربويّ، نظامها جانب نلى.. كلّها الإعلام وأجهزة والفنّ  الأدب في المريضة،

 وعمليّات وتثميره، جامعه خسيسة ووسائل للمال، سعار من وراءه يكمن وما
 الخ ل قيّ، ورهالتد جانب ونلى ..القانون ةوب تلبس ،وابتزاز واحتيال نصب

                                                           
 .1/922( في ظلال القرآن: 1)



168 

 نظام، وكلّ  بيت، وكلّ  نفس، كلّ  يهدّد أصبح الذي الاجتماعيّ، والانحلال
 الذي البائس المصير على للحكم تكفي كلّه هذا نلى نظرة.. ننسانيّ  عتجمُّ  وكلّ 

 وتتحلّل ننسانيّتها، تتآكل البشريةّ ننّ  .اجااهليّة هذه ظلّ  في البشريةّ، نليه تدلف
! الهابط بعالمه لتلحق الحيوان، ومثيرات الحيوان، وراء تلهث وهي آدميّتها،
 ،تأسن ولا تتميّع، لا حازمة بفطرة محكوم لأنهّ وأطهر؛ وأشر  أنظف والحيوان

 نظام ومن العقيدة، رباط من ينفلت حين الإنسان، شهوات تأسن كما
 .(1)«منها الله أنقذه التي اجااهليّة نلى ويرتدّ  العقيدة،
 التجميل وأساتذة ومصمّميها، الأزياء بيوت ننّ »وقال سيّد قطب أيضًا:  

 نساء منه ت فيق لا الذي ،الخبل هذا وراء تكمن التي الأرباب لهي :ودكاكينها
 فت طيعها أوامرها، ت صدر الأرباب هذه ننّ ! كذلك رجالها ولا الحاضرة، اجااهليّة
 الزيّ  كان وسواء! مزرية طاعة الأرض، أرجاء في العارية والبهائم القطعان
 مراسم كانت وسواء يناسبه، لا أو امرأة، أيةّ قوام يناسب العام لهذا اجاديد

 الأرباب، تلك ت طيع ..صاغرة ت طيع فهي تصلح، لا أو لها، تصلح التجميل
 بيوت وراء يقبع الذي ذا ومن! أمرها على المغلوبة البهائم بقيّة من ع يّرت ونلّا 

 الأفلام ووراء والتكشّف؟ العري سعار ووراء التجميل؟ دكاكين ووراء الأزياء؟
 الحملة هذه تقود التي ف،والصح والمجلّات والقصص، والروايات والصور
 ماخوراً القصّة أو المجلّة ت صبح أن حدّ  نلى هذا في يبلغ وبعضها.. المسعورة
 الأجهزة هذه وراء يقبع كلّه؟ الذي هذا وراء يقبع الذي من! للدعارة؟ متنقّلًا 
 البهائم على الربوبيّة، بخصائص يقومون )يهود(.. يهود كلّه: العالم في كلّها،

 الموجات هذه نطلاق من كلّها، أهدافهم ويبلغون! أمرها على المغلوبة،

                                                           
 .911-1/914( في ظلال القرآن: 1)



169 

 ونشاعة السعار، بهذا كلّه العالم تلهية من أهدافهم.. مكان كلّ  في المسعورة،
 في ألعوبة، وجعلها البشريةّ، الفطرة ونفساد ورائه، من والخ ل قيّ  النفسيّ  الانحلال

 وراء من الاقتصاديةّ، الأهدا  تحقيق ثمّ ! والتجميل الأزياء، مصمّمي أيدي
 الصناعات وسائر والتجميل، الزينة وأدوات الأقمشة استهلاك في الإسرا 
 ليست والأزياء اللباس قضيّة ننّ ! وتغذّيه ،السعار هذا على تقوم التي الكثيرة،
 قضيّة وبين بينها الربط ذلك ثمّ  ومن.. للحياة ومنهجه ،الله شرع عن منفصلة
 ننّها :شتّ  بأسباب والشريعة بالعقيدة ترتبط ننّها .السياق في والشرك الإيان
 الأمور، هذه في للناس تشرع التي اجاهة وتحديد بالربوبيّة، شيء كلّ  قبل تتعلّق
 تتعلّق كذلك  .الحياة جوانب وشتّ  ،والاقتصاد الأخلاق في العميق التأةير ذات
 هذا في الإنسانيّ  الطابع وتغليب البشريّ، اجانس في الإنسان، خصائص بإبراز

 والقيـم، والأذواق، التصوّرات، تـمسخ واجااهليّة .الحيوانيّ  الطابع على اجانس،
! ورجعيّة تأخّراً الإنسانيّ  والستر ورقيًّا، العري الحيوانّي تقدّمًا وتجعل. والأخلاق

 عندنا ذلك وبعد .الإنسان وخصائص الإنسان، لفطرة مسخ ذلك بعد وليس
 للديـــن مــــا النســــــاء؟ وملابـس للديــن مــــا والــزيّ؟ للديــن مــــا: يقولــــون جاهليّون

 زمان، كلّ  فـي اجااهليّة، فـي الناس، ي صيب الذي الـمسخ ننهّ والتجميل؟..
 .(1)«مكان كلّ  وفـي

 ويحكم الضوابط، وتبطل الموازين، تنقلب هكذا»وقال سيّد قطب أيضًا:  
 وماذا .ييل ولا ينحر  لا الذي الله، ميزان هو ليس الميزان أنّ  دام ما الهوى
 من وتعد الضالّين، تسمّيهم: ننّها الله؟ بهدى المهتدين عن اليوم اجااهليّة تقول

 الكريه، المستنقع نلى يهتدي من أجل!.. والقبول بالرضى ويرجع، منهم يهتدي

                                                           
 .9/1251( في ظلال القرآن: 1)



171 

 التي ،للفتاة اليوم جاهليّةـال تقول وماذا! فيه جاهليّةـال تتمرغّ الذي الوحل ىـونل
 هاـالرخيص؟ ننّ  اللحم يستقذر الذي للفت تقول وماذا حمها؟ـل عن تكشف لا
 وتحاول! وريفيّة وملودًا وتخلّفًا رجعيّة :رهماوتطهُّ  ونظافتهما هذا عهماترفُّ  سمّيت  

 ونظافتهما ترفّعهما ت غرق أن والإعلام التوجيه وسائل من تملكه ما بكلّ  اجااهليّة
 اجااهليّة تقول وماذا! الكريه المستنقع في فيه، تتمرغّ الذي الوحل في وتطهّرهما

 والسينما، الأفلام، وجنون الكرة، مباريات جنون عن اهتماماته ترتفع لمن
 تقول ننّها والملاهي؟ الفارغة، والحفلات الرقص، وجنون نليه، وما والتليفزيون،

 نلى تجرهّ أن وتحاول! والثقافة المرونة وتنقصه نفسه، على مغلقو  جامد، ننهّ: عنه
 نلّا  تتغيّر  فلا.. اجااهليّة هي اجااهليّة ننّ  ..حياته فيها ي نفق هذه، من تفاهة

 .(1)«والظرو  الأشكال
 بما كاجانون الملاهي، كبقيّة الخمر كالميسر، ننّ »وقال سيّد قطب أيضًا: 

 جنونـكال مشاهدها،ـب الاهتمام يـف والإسرا  الرياضيّة، الألعاب يسمّونه:
 بمصارعة كاجانون بالمودات، والتقاليع، كاجانون بالسينما، جنونـكال بالسرعة،

 اجااهليّة في البشريةّ، القطعان حياة تغشى التي التفاهات، ببقيّة كاجانون الثيران،
 عن تعبيراً نلّا  ليست كلّها هذه ننّ ! الصناعيّة الحضارة جاهليّة اليوم، الحديثة
 الطاقة تستنفد التي الكبيرة الاهتمامات ومن أوّلًا، الإيان من الروحيّ  الخواء
 الفطريةّ الطاقات نشباع في الحضارة، هذه نفلاس عن نعلاناً  نلّا  وليست ثانيًا؛

 والميسر؛ الخمر نلى يقودان اللذان هما الإفلاس وهذا الخواء ذلك .سويةّ بطريقة
 اللذان بذاتهما وهما. ذكرنا التي اجانون أنواع كلّ  نلى يقودان كما الفراغ، لملء

                                                           
 .9/1943( في ظلال القرآن: 1)



171 

 .(1)«الشذوذ ىـوالعصبّي، ونل النفسيّ  مرضـال ونلى المعرو ، اجانون ىـنل يقودان
فإن عمد بعض الطاعنين نلى كتب التاريخ؛ ليستخرج منها جرائم منسوبة  

من  ،يؤةرّ في )براءة الإسلام(نلى كثير من المنسوبين نلى الإسلام؛ فإنّ ذلك لن 
ا مة ـجريـن، فالـمنسوبيـنلى ال ،جرائمـتلك اجارائم؛ فإن صحّت نسبة تلك ال نّّ

م تصحّ نسبتها نلى من ن سبت نليه،  ـتتعلّق بصاحبها، الذي صدرت منه؛ ونن ل
 ولى بالردّ والإبطال.كانت أ  
ارتكبها بعض المنسوبين نليه، مّمن  ،بجرائم (الإسلام)فهل من العدل ندانة  

 !!خالفوا أحكامه الصريحة الواضحة، الآمرة بالمعرو ، والناهية عن المنكر؟!
وكرامتها  ،لاعتبارها فيه رد   ،ملوكةـالزواج من م ننّ »قال سيّد قطب: 

 حتّ  - دهاولنسلها من سيّ  ،هاـلات التحرير لل من مؤهّ  ة. فهو مؤهّ  الإنسانيّ 
 "،ولد أمّ "ى سمّ فهي منذ اليوم الذي تلد فيه ت   - حظة الزواجـقها لعت  م ي  ـولو ل

منذ  ،رّ فهو ح   ،ا ولدهابعد وفاته. أمّ  ،ةرّ صبح ح  وت   ،دها بيعهاويتنع على سيّ 
وامتنع  "،ولد أمّ "ا نذا ولدت أصبحت ي بها. فإنهّ وكذلك عند التسرّ  مولده.

نذا  ،ارًّ ولدها منه كذلك ح  دها. وصار بعد وفاة سيّ  ،ةرّ بيعها، وصارت ح  
ي كلاهما طريق من رّ فالزواج والتس .اعتر  بنسبه، وهذا ما كان يحدث عادةً 

ه قد يحيك في النفس وهي كثيرة.. على أنّ  ،التي شرعها الإسلام ،طرق التحرير
ة ها قضيّ كلّ   ة الرقّ قضيّ  ر أنّ ي هذه. فيحسن أن نتذكّ شيء من مسألة التسرّ 

التي  ،ةحرب الشرعيّ ـي الـف ،الضرورة التي اقتضت نباحة الاسترقاق وأنّ ... ضرورة
ي هي ذاتها التي اقتضت نباحة التسرّ  :ذ لشريعة اللهمسلم المنفّ  ـنها الإمام العل  ي  

من  اكان شرًّ   رن  ؤس  حين ي   ،حرائر العفيفاتـمسلمات الـمصير ال لأنّ  ؛بالإماء

                                                           
 .2/668( في ظلال القرآن: 1)



172 

 نّ ه  ـات، لقّ ر  ـمستـرات الـهؤلاء الأسي  ننسى أنّ ه يحسن ألّا مصير! على أنّ ـهذا ال
كن نغفالها في نظام ، ولا ي  في حياتهنّ  ،ب حسابهاس  أن يح   لا بدّ  ،ةمطالب فطريّ 

تلبية هذه المطالب عن طريق  ا أن تتمّ وواقعه. فإمّ  ،يراعي فطرة الإنسان ،واقعيّ 
كي   ؛االاسترقاق قائمً د، ما دام نظام ي السيّ عن طريق تسرّ  ا أن تتمّ الزواج، ونمّ 

ة، لا ضابط ، والفوضى اجانسيّ من الانحلال الخلقيّ  ،لا ينشرن في المجتمع حالة
ة عن طريق البغاء أو المخادنة، كما كانت الحال الفطريّ  ين حاجتهنّ لها، حين يلبّ 

 طريق عن الإماء من الاستكثار من ،العصور بعض في وقع ما أمّا ة.في اجااهليّ 
 للالتذاذ وسيلة واتّخاذهنّ  القصور، في وتجميعهنّ  ،والنخاسة ،والخطف ،الشراء

 السكر وعربدة الإماء، قطعان بين الحمراء الليالي وتمضية البهيميّ، اجانسيّ 
 على فيها والمبال غ الصادقة، الأخبار نلينا نقلته ما آخر نلى.. والغناء والرقص
 نيحاء ولا الإسلام، فعل من وليس. الإسلام هو فليس كلّه، هذا أمّا.. السواء

س ب أن يجوز ولا. الإسلام  واقعه نلى ي ضا  أن ولا الإسلاميّ، النظام على يح 
 الإسلام أصول وفق ينشأ الذي هو الإسلاميّ  التاريخيّ  الواقع ننّ  ..التاريخيّ 

 ما أمّا.. الإسلاميّ  التاريخيّ  الواقع هو وحده هذا. وموازينه وشرعته وتصوّراته
 فلا وموازينه، أصوله على خارجًا الإسلام، نلى ينتسب الذي تمعالمج في يقع
س ب أن يجوز  واقع خارج المستقلّ  وجوده للإسلام ننّ  .عنه انحرا  لأنهّ منه، يح 

ا الإسلام، ي نشئوا لم فالمسلمون. جيل أيّ  في المسلمين،  الذي هو الإسلام نّّ
 ومن. نتاجه من ونتاج عنه، فرع والمسلمون الأصل، هو الإسلام. المسلمين أنشأ
 النظام أصل يحدّد الذي هو ليس يفهمونه ما أو الناس يصنعه ما فإنّ  ثّم،

 للأصل مطابقًا يكون أن نلّا  الأساسيّ؛ الإسلام مفهوم أو الإسلاميّ،
 واقع نليه ي قاس والذي ومفهومهم، الناس، واقع عن المستقلّ  الثابت الإسلاميّ 

 عن منحر  أو مطابق، هو كم لي عل م ومفهومهم؛ جيل، كلّ  في الناس



173 

 من ابتداء، تنشأ التي الأرضيّة، النظم في كذلك ليس الأمر ننّ  .الإسلام
 نلى يرتدّون حين وذلك -لأنفسهم  يضعونها التي المذاهب ومن البشر، تصوّرات
 بالله الأوّل الإيان فمظهر به، يؤمنون أنّهم ادّعوا مهما بالله، ويكفرون اجااهليّة،

الكبيرة  القاعدة هذه بغير نيان ولا وشريعته، منهجه من الأنظمة استمداد هو
 أنظمتهم، في المتطوّرة والأوضاع حينئذ، للناس المتغيّرة المفهومات أنّ  ذلك -

 .أنفسهم على وطبّقوها لأنفسهم، وضعوها التي المذاهب مفهوم تحدّد التي هي
ا لأنفسهم، الناس يصنعه مـل الذي الإسلاميّ  النظام في فأمّا  ربّ  للناس صنعه نّّ

 يتّبعوه أن نمّا فالناس النظام، هذا في فأمّا.. ومالكهم ورازقهم وخالقهم الناس
 أن ونمّا الإسلاميّ؛ التاريخيّ  الواقع هو نذن فواقعهم وفقه؛ أوضاعهم وي قيموا
ا. للإسلام تاريخيًّا واقعًا هذا فليس كلّيّة، يجانبوه أو عنه، ينحرفوا  انحرا  هو نّّ

 التاريخ في النظر عند الاعتبار هذا نلى الانتباه من بدّ  ولا! الإسلام عن
 تختلف وهي الإسلاميّة، التاريخيّة النظريةّ تقوم الاعتبار هذا فعلى. الإسلاميّ 

 هو الفعليّ  اجاماعة واقع تعتبر التي الأخرى، التاريخيّة النظريّات سائر مع تمامًا
 في المذهب أو النظريةّ تطوّر عن وتبحث المذهب، أو للنظريةّ العمليّ  التفسير

 في النظريةّ لهذه المتغيّرة المفهومات وفي تعتنقه، التي للجماعة الفعليّ  الواقع هذا
 ويؤدّي المتفرّدة، طبيعته ينافي الإسلام على النظرة هذه وتطبيق! اجاماعة فكر
 .(1)«الحقيقيّ  الإسلاميّ  المفهوم تحديد في كثيرة، أخطار نلى

من المنسوبين  ارتكبها أي   ،من أيّ جرية ،كلّ البراءة  ،ننّ الإسلام بريء 
جّاب والقضاة والسادة نليه، من الخلفاء والأمراء والملوك والسلاطين والوزراء والح  

دمنين والقتلة م  ـوال غنّينم  ـتّاب والشعراء والرس والك  ـحـط والر  جنود والشُّ ـوالقادة وال

                                                           
 .951-1/959( في ظلال القرآن: 1)



171 

 متعلّمين والعامّة. ـمعلّمين والـمؤلّفين والـرابين والم  ـجّار والجّار والتُّ واللصوص والف  
الاحتيال على  :التي هي ،خمسـمفاسد الـفهذه ال»قال ابن تيميّة:  

 ،لعخ  ـالاحتيال بال مّ ـة ،ومقصودها ،ونخراجها من مفهومها ،نقض الأيان
منع ـالاحتيال ب مّ ـة ،الاحتيال بالبحث عن فساد النكاح مّ ـة ،ونعادة النكاح
 ،مكرـالأمور من ال ي هذهـف .لحلّ  م  ـالاحتيال بنكاح ال مّ ـة ،وقوع الطلاق

 ،ر العقلاء عن دين الإسلامنفّ  واللعب الذي ي   ،والاستهزاء بآيات الله ،خداعـوال
 وتبيّن  ،كما رأيته في بعض كتب النصارى وغيرها  ،ار فيهب طعن الكفّ وج  وي  

 ،لاتب  عْ ز  خ  ـه عن هذه المنز   ،دين الإسلام بريء مؤمن صحيح الفطرة أنّ  لكلّ 
  .(1)«هبانخاريق الرُّ ـوم ،ه حيل اليهودشب  التي ت  

 ، ة رسول اللهخالف سنّ  ،عمبتد   وكذلك كلّ »وقال ابن تيميّة أيضًا: 
 ؛م تشرعه الرسلـل وابتدع من الباطل ما ،حقّ ـال ب ببعض ما جاء به منوكذّ 

ف إ نْ ع ص وْك  ف ـق لْ ن نّي  ب ر يءٌ ﴿قال تعالى: ، ا ابتدعه وخالفه فيهفالرسول بريء ممّ 
نـْه مْ ﴿وقال تعالى:  ،(2)﴾مم  ا ت ـعْم ل ون   يـ عًا ل سْت  م  ن ن  ال ذ ين  ف ـر ق وا د ينـ ه مْ و ك ان وا ش 

 ،مه الله ورسولهحرّ  حرام ماـوال ،له الله ورسولهحلال ما حلّ ـفال ،(9)﴾ي ش يْء   ــ ف
 ،موالوا وحرّ م حلّ الله المشركين على أنهّ  والدين ما شرعه الله ورسوله. وقد ذمّ 

  .(1)«م يأذن به اللهـا لوشرعوا دينً 
 ،بل ما من نمام أمقد؛ خصائص من هذا وليس»وقال ابن تيميّة أيضًا: 

                                                           
 .99/186( مجموعة الفتاوى: 1)
 .216( الشعراء: 2)
 .193( الأنعام: 9)
 .28/138( مجموعة الفتاوى: 1)



175 

مالك  ،قد انتسب نلى مالك أناس .هو منهم بريء ،نليه أقوام وقد انتسب نلّا 
ى ـوانتسب نل ؛هو بريء منهم ،أناس ى الشافعيّ ـوانتسب نل ؛بريء منهم

هو منهم  ،أناس  وقد انتسب نلى موسى ؛هو بريء منهم ،حنيفة أناس أبي
 ى عليّ ـوقد انتسب نل ؛هو منهم بريء ،أناس  ى عيسىـوانتسب نل ؛ريءــب
 ،نا قد انتسب نليه من القرامطةونبيّ  ؛هو بريء منهم ،طالب أناس أبيبن ا

  .(1)«من هو بريء منهم :من أصنا  الملاحدة والمنافقين ،وغيرهم ،ةوالباطنيّ 
ورد علينا رقيم من بعض قارئي : شبهة وجوابها»وقال محمّد رشيد رضا: 

وتقصيرهم في  ،ئاتهموسيّ  ،شؤون الخلفاء جريدتنا، انتقد فيه صاحبه ما كتبناه في
 في مثل هذه المواضيع؛ لأنّ  ،الخوض  نعود نلىة، ونصحنا بألّا وظيفتهم الدينيّ 

فيشمتون  ،نا وأعداء دينناءوأعدا طلع عليها الأجانبارة ي  كتابتها في جريدة سيّ 
 أنّ  -لهماأوّ  واجاواب عن هذه الشبهة من وجهين: ة علينا.خذونها حجّ ويتّ  ،فينا

أو  ،الأجانب عند أولئك ،ك هو قطرة من بحار التاريخ الزاخرةما كتبناه في ذل
 فسكوتنا كتمان له عن أبناء ،فإذا سكتنا عنه .دالأعداء الذين يعنيهم المنتق  

 ه لا فائدة فيه نلّا هم أنّ وظنّ  ،لإهمالهم علم التاريخ ؛الذين يجهله أكثرهم ،تناملّ 
قراءة التاريخ  يقول: ننّ  عون الفقهسمعت بعض الشيوخ الذين يدّ  بل ؛التسلية

قراءة أكثر كتب الحديث  كذبًا. وتعليله هذا يقتضي أنّ  فيه مكروهة؛ لأنّ 
رة، وقصصًا كاذبة أحاديث موضوعة وضعيفة ومنك   فيها والتفسير مكروهة؛ لأنّ 
الكذب في تفسير   مة؛ لأنّ قراءتها محر   ذلك: ننّ  قال علىباطلة، بل لا يبعد أن ي  

قاس بها الكذب ي   ه من أعظم الكبائر، لانبيّ  والاختلاق على كتاب الله تعالى،
ه ل بها المتفقّ  شغ  وفي كتب الفقه التي ي   في سيرة ملك أو حاكم أو خليفة أو عالم.

                                                           
 .9/113( مجموعة الفتاوى: 1)



176 

والصواب  .الإفتاء بها ولا ،العمل يصحّ  المذكور كثير من الأقوال الباطلة التي لا
ّّ الحقّ ترك  بشيء من الباطل لا يقتضي شوب الحقّ  أنّ  ا يقتضي النظر ، ون

كما يخرج اللبن من فرث  من بين الأباطيل، ليخرج الحقّ  ؛الدقيق والتمحيص
ّّ  ،ودم د قول شيوخنا في المنتق   لحضرة ا ذكرنا هذا لنبيّن خالصًا للشاربين. ون

نلى استخراج  ليعلم مقدار حاجتنا ؛رات عنهالمنفّ   الذي هو من أشدّ  ،التاريخ
حقيقة  كن لهم الوقو  علىم لا ي  ونشعارهم أنهّ  ،تناعلى أمّ وعرضها  ،فوائده

 فإنّ  ،ونذا سعى ؛م يعر  مرضه لا يسعى لعلاجهـومن ل ؛ منهانلّا  ةمرض الأمّ 
الذين  - وما مثلنا مع الأجانب .، بل خيبة ونكالًا سعيه يكون عبثاً وضلالًا 

 نلّا  - تائجهأصحاب الأفكار الضعيفة أن نستر ضعفنا عنهم بأسبابه ون يئيرت
لكيلا تراه،  ؛ئ رأسها وتسترهفتخبّ  ،اقتناصها ريداد ي  ترى الصيّ  مثل النعامة التي

وحرام على من  .ذلك عين النجاة وجب عماه عنها، وأنّ ي  ، عماها عنه ا أنّ  ـًتوهمّ 
ة، وهذا الأمّ  العصر الحاضر أن يقول: هذا شيء يضرّ  وحالة ،يجهل تاريخ الغابر

ون يغشّ  ،بقوم جهلاء في ةياب علماء -والصبر بالله  - نيناوقد م   .شيء ينفعها
يعلم تنازع  :من يقرأ تنازع العوامل في النحو كلّ   أنّ  ا ـًتوهمّ  ؛رون بهاة، ويغرّ الأمّ 

يعر   :تقديم المسند والمسند نليه وتأخيرهما من يعر  أحوال وكلّ  ؛الأمم
في مسائل الرضاع ر للفتوى تصدّ  من وكلّ  ؛رهاة وتأخّ م الأمّ أسباب تقدّ 

ة الشعوب من أمراضها، صحّ  فتي فيله أن ي   :مة الإجارة والسل  والطلاق وصحّ 
ا فرد منّ  والعلم، فصار كلّ  ة الأفكاربل وقعنا في فوضويّ  ؛ونطلاقها من وثاقها

سياسة السواد الأعظم  أ عليه، ولا رئيس يرجع نليه.نًّا، ولا برهان يتوكّ ف  نًّا م  ع  م  
وتكبير ما  ؛ذلك بالممات ئات، ونن انتهىكتمان الأمراض والسيّ ا اليوم هي  منّ 

اختلاق  بل ؛ة جبلًا والذرّ  ،ةة قبّ  تكون الحبّ حتّ  ،د من حسنةوج  عساه ي  
 ،الغرور ة في بحرلتسبح الأمّ  ؛الحسنات، والكذب فيها على الأحياء والأموات



177 

 يلؤون بها وخطباءهااتّ ك    ة أنّ وقد رأينا من سير الأمم الحيّ  .نلى أن تهلك وتبور
 ئة بمالون أمر تلك السيّ ويهوّ  ئة،تهم سيّ نذا صدر من أمّ  ،الدنيا صراخًا وعويلًا 

 لما لا ،ما الاستعداد الحربيّ فون الحسنات، ولا سيّ ا يخ  وربمّ  ؛زعجون به نلى نزالتهاي  
ما نكتبه في الانتقاد على خلفاء  كلّ   الوجه الثاني: أنّ  يخفى من الأسباب.

 :ل بهوعلمائهم وأهل الطرق ومليع رجال الدين، غرضنا الأوّ  المسلمين وأمرائهم
 ،ينيّ ا يرميه به أعداء المسلمين من الأورب ـّممّ  ،نفسه الإسلاميّ  بيان براءة الدين
 ،والاستبداد ،والظلم، والضعة ،من الضعف ،بهم ما حلّ  مليع الذين يزعمون أنّ 

الذي يكاد يحو سلطتهم من لوح  - واختلال الأعمال ،فساد الأخلاقو 
 بسبب نلّا  ؛بهم ما حلّ  ذلك كلّ   -الشعوب وأفقرها  ويجعلهم أذلّ  ،البسيطة

هذا  أنّ  والحقّ . حهم في مهاوي الشقاءنليهم البلاء، وطوّ  دينهم، فهو الذي جر  
لتنحر  ؛ ةوما كانت أمّ  من الانحرا  عن الدين، البلاء والشقاء ما جاءهم نلّا 
 ّّ  ،والأمراء ،ا يكون ذلك بالتدريج، ينحر  الرؤساءعن دينها دفعة واحدة، ون

 الذين وهكذا كان شأن ؛بعهم الدهماءفتتّ  -اء السوء ـعلم -اء ـهم العلمـفتؤوّل ل
 ة بعدّ ذلك نلّا  بعنا سننهم شبراً بشبر، وذراعًا بذراع، ولا يتمّ واتّ  ،وا من قبلناءجا

 بالتقصير ومرؤوسيهم،رؤسائهم  ،نظهار براءة الدين برمي أهله لا ريب أنّ  .قرون
بل النقض  ، كان النقدهو أعظم خدمة له ولأهله، ونلّا  :والميل عن هديه ،فيه

 امون. ويدخل في تبرئة الدين ممّ  العال  يعقلها نلّا  للأصل والفرع معًا، وما هًاموج  
 ، عليهكن أن يقوم صرح مجد أهله نلّا ي   لا ه أساس للسعادة متين،أنّ  ر بيانك  ذ  

التقليد الأعمى لها هو  فرأوا أنّ  ،ة أورباّ مدنيّ  هم شعاع  أبصار   خلافاً لمن أعشى
  .(1)« شقاء وتعاسة؟وهل زادنا هذا التقليد الأعمى نلّا  ة.الذي ينهض بالأمّ 

                                                           
 .891-1/894( مجلّة المنار: 1)



178 

 ،مها من التعقيب القرآنيّ وهناك حقيقة أخيرة نتعلّ »وقال سيّد قطب: 
ل أكرم والتي تمثّ ،  التي صاحبت رسول الله ،على مواقف اجاماعة المسلمة

استئنا  حياة  في طريقنا نلى ،ة على الله.. وهي حقيقة نافعة لنارجال هذه الأمّ 
والبشر يبعدون أو  منهج الله ثابت، وقيمه وموازينه ثابتة، ننّ  ة بعون الله..نسلاميّ 

وقواعد السلوك.  ،رفي قواعد التصوّ  ،صيبوني  طئون و يقربون من هذا المنهج، ويخ  
ا لقيمه وموازينه رً يـّ على المنهج، ولا مغولكن ليس شيء من أخطائهم محسوباً 

. وحين إه يصفهم بالخطر أو السلوك، فإنّ طئ البشر في التصوّ وحين يخ   الثابتة.
 - ولا يتغاضى عن خطئهم وانحرافهم ه يصفهم بالانحرا .فإنّ  ،ينحرفون عنه

م نحن ليجاري انحرافهم! ونتعلّ  ؛ولا ينحر  هو - هما تكن منازلهم وأقدارهمم
ة ه من الخير للأمّ تبرئة الأشخاص لا تساوي تشويه المنهج! وأنّ  من هذا أنّ 

ف المخطئون المسلمة أن تبقى مبادئ منهجها سليمة ناصعة قاطعة، وأن يوص  
ر أخطاؤهم بر   ت  وألّا  - كانوا  أياًّ  - ونهبالوصف الذي يستحقّ  ،والمنحرفون عنها

 ا، بتحريف المنهج، وتبديل قيمه وموازينه. فهذا التحريف والتبديلوانحرافاتهم أبدً 
أو  إ،بالخط ،ات المسلمةمن وصف كبار الشخصيّ  ،أخطر على الإسلام

للإسلام ليس  الانحرا .. فالمنهج أكبر وأبقى من الأشخاص. والواقع التاريخيّ 
ّّ  ،وضع فعل وكلّ  هو كلّ   فعل وكلّ  ا هو كلّ صنعه المسلمون في تاريخهم. ون

فهو خطأ  للمنهج ومبادئه وقيمه الثابتة.. ونلّا  ،ا تمام الموافقةموافقً  ،وضع صنعوه
ّّ  ؛ب على الإسلام، وعلى تاريخ الإسلامس  يح   لا ،أو انحرا  ب على س  ا يح  ن

أو  إ،ن خطونه: مف أصحابه بالوصف الذي يستحقّ أصحابه وحدهم، ويوص  
خ ـو تاريـس هـلام ليـتاريخ الإس أو خروج على الإسلام.. ننّ  ،انحرا 

تاريخ الإسلام هو  أو باللسان! ننّ  ،بالاسم ،نـو كانوا مسلميـول ،نـمسلميـال
وسلوكهم، وفي أوضاع  ،رات الناسللإسلام، في تصوّ  الحقيقيّ  تاريخ التطبيق



179 

ثابت، تدور حوله حياة الناس في  حياتهم، ونظام مجتمعاتهم.. فالإسلام محور
، فإذا هم خرجوا عن هذا الإطار، أو نذا هم تركوا ذلك المحور بتاتاً  نطار ثابت.

ب على س  فاتهم وأعمالهم هذه تح  وما لهم يومئذ؟ وما لتصرّ  ،فما للإسلام
نذا  ،م مسلمونفون بأنهّ ر بها الإسلام؟ بل ما لهم هم يوص  فس  الإسلام، أو ي  
ّّ خرجوا على   ؛ا كانوا مسلمينمنهج الإسلام، وأبوا تطبيقه في حياتهم، وهم ن

م أسماءهم أسماء مسلمين، ولا لأنهّ  قون هذا المنهج في حياتهم، لا لأنّ م يطبّ لأنهّ 
ة مه للأمّ مسلمون؟! وهذا ما أراد الله سبحانه أن يعلّ  ميقولون بأفواههم: ننهّ 

ل عليها النقص يسجّ المسلمة، وهو يكشف أخطاء اجاماعة المسلمة، و 
عفيها من جرائر النقص والضعف يرمقها بعد ذلك ويعفو عنها، وي   والضعف، ثمّ 
 .(1)..«في حسابه.

فيجب  ،أو الأعداء بالإسلام ،ا ما ألصقه اجاهلةأمّ »قال ابن باز: و 
ما  ق بالتراث الإسلاميّ لص   لا ي  وحتّ  ، براءة الإسلام منه يتبيّن التنبيه عليه، حتّ 

اذ واتخّ  ،من نحداث الأبنية على القبور ،ليس منه، كما فعل اجاهلة والمشركون
 ؛المساجد على القبور، فهذا ليس من شأن الإسلام، والإسلام يحارب هذا

كما   ،ا من وسائل الشركلأنهّ  ؛المساجد عليها اذواتخّ  ،يحارب البناء على القبور
 حتّ  ،عةة، من اجاهلة والمبتد  ه الأمّ وتابعهم كثير من هذ ،فعلت اليهود والنصارى

 ؛والقباب، وحصل الشرك بسبب ذلك ،ذوا عليها المساجدبنوا على القبور، واتخّ 
، وليست من التراث الإسلاميّ  ،ا ليست من الإسلامه على أنهّ نب  فيجب أن ي  

 ،والدعاء عندها ،وهكذا الصلاة عند القبور ؛والقضاء عليه ،ويجب ننكار ذلك
ا  أنهّ بين  وي   ،ه على هذانب  من وسائل الشرك، يجب أن ي   :القراءة عندهاي وتحرّ 

                                                           
 .1/999( في ظلال القرآن: 1)



181 

 .(1)وأنكره الإسلام ،جهلةـا أحدةه المّ ـ، بل هي مليست من التراث الإسلاميّ 
ه من التراث، ويزعمون أنّ  ،بالموالد وهكذا ما أحدةه بعض الناس من الاحتفال

ي ـف ،مسلمينـن الــم ،رـــله كثيـــعــ، ونن فوهذا غلط، ليس من التراث الإسلاميّ 
 ،ةة في الدينفالاحتفال بالموالد من البدع المحد   .اوتقليدً  ،لًا ـــرة، جهـار كثيــــأمص

 .(2)عمبتد  ـمن التراث ال ، وهولة، وليس من التراث الإسلاميّ بعد القرون المفض  
سواء كانت ي يدعو نليها دعاة الشرك، ـالت ،جميع الآثارـوهكذا الاحتفال ب

هذا  ن به، كلّ كو أو يتبّر  ،الجهّ ـال مها يعظّ مّ ـم ،أو شجرة، أو غير ذلك ،صخرة
بالبناء  ،ي القبورـف الغلوّ  والمقصود أنّ ... الإسلام وهو ضدّ  ،ا ينافي الإسلامممّ 

ليس من  :مساجد عليهاـخاذ الـواتّ  ،والعكو  عليها ،والصلاة عندها ،عليها
ر وحذّ  ،وأنكره ،الذي نهى عنه الإسلام ،من التراث، بل هو التراث الإسلاميّ 

أو  ،ي بعض البلدانـف ،فقد توجد أصنام ،وهكذا .منه، وهو من وسائل الشرك
ا م أنهّ عل  يجب أن ي   ،ى الإسلامـب نلنس  أو ت   ،ى الأنبياءـب نلنس  ت   ،بعض الدول

الصلاة عليهم  -هم ميع الرسل كلّ ـوج ،ميع الأنبياءـج وضلال، وأنّ  ،خطأ
 ،نلى توحيد الله، ونلى الإسلام، الذي هو نخلاص العبادة لله دعوا - والسلام

د من غير عب  حارب ما ي   لهم نوح هم يحاربون الأصنام، وأوّ وحده، وكلّ 
واع، ويغوث، ويعوق، وس   ،ر من عبادة: ودّ ونهى قومه عن ذلك، وحذّ  ،الله

هذا الأمر، ويجب ـه لفيجب التنبّ  .بسبب الغلوّ  ؛همـا وقع الشرك بمّ ـونسر، ل
ليس  ي الإسلام ماـ لا يدخل فحتّ  ؛ب العلم وأهله النهي عن ذلكلّا على ط  

ة الله، أو سنّ  ه ما ةبت بكتاب، وأنّ   التراث الإسلاميّ عر  ويجب أن ي   منه.

                                                           
 (. 5/198انظر مثلًا: ما قيل عن زيارة )قبر الرضا(، في كتاب )الثقات، لابن حبّان: ( 1)
 .956-1/928نظر: رسائل في حكم الاحتفال بالمولد النبويّ: ( ا2)



181 

، وبما شرعه الله لعباده، أو أملع عليه المسلمون، هذا هو التراث  رسوله
أو أماكن  ،من عبادات ،ةوند  وأحدةه المح ،عونما ابتدعه المبتد   اأمّ  .الإسلاميّ 

 :قالوي   ،ب نلى الإسلامنس  فهذه لا يجوز أن ت  ، وغير ذلك ،م، أو أشجارعظ  ت  
 .(1)«...ه من الواجب الحذر منهاوأنّ  ،عد  ا ب   أنهّ بين  ، بل ي  ا تراث نسلاميّ ننهّ 

كلّ انحرا ، ينحر  به   د )براءة الإسلام(، منفهذه نصوص صريحة، تؤكّ  
 ، من الرؤساء، والعلماء، والعامّة، وغيرهم.عنه منحرفونـالنليه، منسوبون ـال

ولى أ  : منحرفينـمنسوبين الـال من انحرافات (تبرئة الإسلاملا ريب في أنّ )و 
 .، والدفاع عنهم(تبرئة الأشخاص)من محاولة 

                                                           
 .6/219( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 1)



182 

 مبدأ السابعـال

 
ُ
 ترات

 
 مـهَ ـب الت

 
م بأكثر من تهمة، فالواجب البدء بأخطرها، كأن يكون المتـّه  م ه  ـنذا اتُّ  

ا بقتل رجل، وبجرحه، فالواجب البحث في ةبوت جرية القتل أوّلًا، فإن مً متـّه  
م، فلا داعي نلى البحث في ةبوت جرية اجارح؛ لأنّ عقوبة دين المتـّه  ةبتت، وأ  

 .(1)بّ ج  ـغنية عن عقوبة اجارح، اعتمادًا على نظريةّ الالقتل م  
أمّا نذا ةبتت براءته من جرية القتل، فيجب بعدها البحث في ةبوت  

جرية اجارح، فإن ةبتت ندانته بها، عوقب بالعقوبة المناسبة، ونن ةبتت براءته، 
 فلا ندانة، ولا عقوبة.

وليس من الحكمة البدء باجارية الصغرى، قبل اجارية الكبرى؛ لأنهّ قد  
ب بالعقوبة المناسبة، ثّم تثبت ندانته بجرية القتل، اجارح، فيعاق  تثبت ندانته بجرية 

؛ (2)ب بالقصاص، وفي ذلك ملع لعقوبتين، وهو نفراط في العقابفيعاق  
 غنية عن عقوبة اجارح. دامت عقوبة القتل م   ما

وقد يطول البحث في نةبات جرية اجارح، أو في نفيها، ويدخل القاضي  
 تفصيلات، وتفصيلات، ولا ثمرة من ورائها، نلّا ننكار محامي فيـمدّعي والـوال

 مدّعي، وحيرة القاضي.ـمحامي، ونصرار الـم والالمتـّه  
فما الفائدة  ؛يجب العناية بالأصول، قبل الفروع (محاكمة الإسلام)وفي  

، وبيان الحكمة من كلّ حكم، (الأحكام الإسلاميّة)من محاولة نةبات صحّة 

                                                           
 .39-11/32، والموسوعة الفقهيّة: 1/891: ( انظر: التشريع اجانائيّ الإسلاميّ 1)
 .1/819( انظر: التشريع اجانائيّ الإسلاميّ: 2)



183 

 !! كبيراً، من الأصول الكبرى، التي تقوم عليها الأحكام؟!نكر أصلًا والطاعن ي  
هة نلى الفروع،  فالواجب على الطاعن أن يصر  النظر عن المطاعن الموج   

كأحكام ميراث الأنثى، ولباسها، وتعدّد الزوجات، والعقوبات، وأمثالها من 
 .لامالتي هي أركان دين الإس ،الأحكام، وأن يقصر نظره على الأصول الكبرى

 :هذه الأصول وأكبر
 خالق.ـوجود ال -1
 خالق.ـهداية ال -2
 . حمّدـرسالة م -3
 شرعيّة القرآن. -1

لا جدوى من الإجابة عن  - نكرون وجود الخالقالذين ي   -فالطاعنون  
نكرون الأصل الأوّل الذي تقوم عليه سائر شبهاتهم المتعلّقة بالفروع، لأنّهم ي  

في بعض أحكام الميراث، نن   ،فما قيمة محاكمة الإسلام ؛الأصول، وكلّ الفروع
 !!كان الأصل الأوّل الذي يقوم عليه دين الإسلام باطلًا؟!

ولذلك ندعو الطاعنين من أتباع المنهج الإلحاديّ، الذين يزعمون أنّهم  
نكرون الأصل الأوّل، والطاعنين من أتباع المنهج اللاأدريّ، الذين يزعمون أنّهم ي  

ثبتون نةباتًا قاطعًا، ي   نكرون ننكارًا قاطعًا، ولاي   فون في الأصل الأوّل، فلايتوقّ 
هي عقيدة  :(الإسلام)ى ـهة نلموج  ـال ،ى مطاعنهمـولى أن تكون أ  ـندعوهم نل

 .(خالقـال وجود)
فإمّا أن يقدّموا لنا الأدلّة القطعيّة الدالّة على بطلان هذه العقيدة،  

في المطاعن الفرعيّة؛ لأنّهم استطاعوا تقويض الأصل داعي للخوض  وبذلك لا
 فتسقط بتقويضه سائر الأصول، وكلّ الفروع. ؛الأوّل



181 

ونمّا أن يعجزوا عن تقديم الأدلةّ المطلوبة، ويعجزوا عن الردّ على الأدلّة  
وبذلك نطالبهم ببيان موقفهم من  ؛الدالّة على صحّة هذا الأصل ،القطعيّة

آمنوا به، انتقلنا نلى الأصل الثاني، ونن أصرّوا على ما هم فإن  ؛الأصل الأوّل
من  ،دوىــجـر، وانتفت الــل التناظ  ـب  ـس   - بيننا وبينهم - عليه، انقطعت

 مطاعن الفرعيّة.ـي الـف ،خوضـال
نكرون ي   بوبّي، الذين يزعمون أنّهم لاوندعو الطاعنين من أتباع المنهج الرُّ  

، (هداية الخالق)نكرون الأصل الثاني، وهو زعمون أنّهم ي  الأصل الأوّل، ولكنّهم ي
هي عقيدة  (الإسلام)هة نلى الموج   ،ولى مطاعنهمندعوهم نلى أن تكون أ  

 .(الخالق هداية)
فإمّا أن يقدّموا لنا الأدلّة القطعيّة الدالّة على بطلان هذه العقيدة، وأنّ  
بعد خلقهم، يحكمون أنفسهم  ،قد ترك الناس -كما يزعمون   -الخالق 

حلال، ولا حرام، ولا ةواب، ولا عقاب؛ فإن استطاعوا تقديم  بأنفسهم، فلا
مطاعن الفرعيّة؛ لأنّهم استطاعوا تقويض الأصل ـداعي للخوض في ال الأدلّة، فلا

 .، وكلّ الفروع تسقط بسقوط هذا الأصلالثاني
عجزوا عن الردّ على الأدلّة ونمّا أن يعجزوا عن تقديم الأدلةّ المطلوبة، وي 
وبذلك نطالبهم ببيان موقفهم من ؛ الدالّة على صحّة هذا الأصل ،القطعيّة

فإن آمنوا به، انتقلنا نلى الأصل الثالث، ونن أصرّوا على الإنكار،  ؛الأصل الثاني
خوض في ـجدوى من الـر، وانتفت الل التناظ  ب  س   - بيننا وبينهم -انقطعت 

 ة.مطاعن الفرعيّ ـال
وندعو الطاعنين من أتباع الدين اليهوديّ، والطاعنين من أتباع الدين  

نكرون الأصل الثاني؛ ولكنّهم نكرون الأصل الأوّل، ولا ي  مسيحيّ، الذين لا ي  ـال
نكرون الأصل الرابع، وهو ؛ في  ( رسالة محمّد)نكرون الأصل الثالث، وهو ي  



185 

 (الإسلام)هة نلى الموج   ،ولى مطاعنهمندعوهم نلى أن تكون أ   (؛شرعيّة القرآن)
 . (شرعيّة القرآن)ثمّ عقيدة  (، رسالة محمّد)هي عقيدة 

ة الدالةّ على بطلان هاتين العقيدتين؛ فإمّا أن يقدّموا لنا الأدلّة القطعيّ  
داعي للخوض في المطاعن الفرعيّة؛ لأنّهم  فإن استطاعوا تقديم الأدلّة، فلا

؛ وبتقويضهما لا ي كن أن تبقى للفروع ين الثالث والرابعاستطاعوا تقويض الأصل
 .أيّ قيمة حقيقيّة

ونمّا أن يعجزوا عن تقديم الأدلةّ المطلوبة، ويعجزوا عن الردّ على الأدلّة  
وبذلك نطالبهم ببيان موقفهم من  ؛الدالّة على صحّة هذين الأصلين ،القطعيّة

بإيانهم  -اعن كلّها؛ لأنّهم فإن آمنوا بهما، انتفت المط ؛هذين الأصلين
 ؛ ونن أصرّوا على الإنكار، انقطعت(الإسلام)قد آمنوا بدين  - الأصلين ذينبه
ر، وانتفت اجادوى من الخوض في المطاعن الفرعيّة؛ ل التناظ  ب  س   - وبينهم بيننا -

 فإنّ فروع الشريعة الإسلاميّة قائمة على أصولها.
 قيمة لها، في محاكمة الإسلام، وهكذا نجد أنّ مطاعن الطاعنين لا 

 ،عن تقديم الأدلةّ القطعيّة ،داعي للخوض فيها أصلًا، نذا عجز الطاعنون ولا
فإنّ عجزهم هذا يعني عجزهم عن تقديم  ؛الدالّة على بطلان الأصول الأربعة

هم وهو اتّهام ،ما أملعوا عليه لتي يجب أن يأتوا بها؛ لي ثبتوا صحّةا ،الأدلّة القطعيّة
 ، بالكذب. لرسول الله 

واجبًا أكيدًا، فتكون   (افتراض البراءة) نيكون العمل بمبد ،وبعجزهم هذا 
هة نلى الإسلام غير ثابتة، فتنتهي بذلك محاكمة الإسلام، كلّ المطاعن الموج  

  .عند عجز المدّعين عن تقديم ما يؤيدّ ادّعاءاتهم
من الزمان؛ ليأتوا  آخر، قرناً  دّعينم  ـالالطاعنين نمهال  :وليس من العدل



186 

 .(1)وال أربعة عشر قرناً ها، ط  ـي عجزوا عن الإتيان بـمطلوبة، التـبأدلتّهم ال
الطاعن الذي يتشبّث بالفروع، ويتهرّب من الخوض في الأصول،   ل  ث  ننّ م   

امرأة، أبغضت زوجها، بعد أن علمت أنهّ سيتزوّج امرأة أخرى؛ فافترت  ل  ث  كم  
عليه، فاتّهمته بسرقة أموالها، فشكته نلى القاضي، فلمّا أنكر الزوج، طالبها 
القاضي بالأدلّة القطعيّة، فأخذت تبكي، وتقول: قبل سنة ضربني زوجي، وقبل 

أنهّ  ، وقبل يوم علمت  م يكلّمني أيّامًا، وقبل أسبوع شتمنيـشهر هجرني، ول
 سيتزوّج امرأة أخرى؛ ولذلك سرق أموالي؛ لي نفق منها على زواجه الثاني.

ر ــذت تذكــاءات، وأخـــهذه الادّعـ، باضي  ـالق مرأة  ـذه الــه تْ غل  ـفش
منها بإةبات تهمة السرقة؛ حتّ نسي  علاقة لأيّ   تفصيلات، وتفصيلات، لا

 القاضي أنّ التهمة الأصليّة هي السرقة. 
فطالت المحاكمة أيّامًا، والكلام محصور في هذه الأمور؛ وكلّما طالبها 
المحامي، بتقديم الأدلّة القطعيّة، على القضيّة الكبرى )السرقة(، تهربّت، وأصرّت 

 :ا، وشتمها، واستعداده للزواج عليهاأنّ ضربها، وهجره على ما ذكرت، مدّعيةً 
 ي كن أن تكون أدلّة على ارتكابه جرية السرقة!!!

أن يطرد هذه المرأة المفترية، وأن  -في هذا المقام  -فالحريّ بالقاضي 
 ق هذه القضيّة، ليقطع ألسنة السوء. يخلّي سبيل الزوج، ليرعى مصالحه؛ وي غل  

محامي تذكير القاضي بأنّ ـفإن غفل القاضي عن ذلك، وجب على ال
مدّعي بالأدلّة ـمين، حتّ يأتي المتـّه  ـي معاملة الـف ،)افتراض البراءة(، هو الأصل

م القطعيّة، الدالّة على صحّة الاتّهام؛ وبخلافه يكون الاستمرار في محاكمة المتـّه  
 صورة من صور الظلم.

                                                           
 .116-111( انظر: دليل المحاكمة العادلة: 1)



187 

دفاع عن ليس من الحكمة الخوض في تفصيلات المسائل الفرعيّة؛ للف 
م يتّفق عليها  ـ، ولا سيّما نذا كانت المطاعن في الأمور الاختلافيّة، التي لالإسلام
  منتسبين نلى الإسلام.ـكلّ ال

في أنظار الحيارى  - نظهار المطاعن :فإنّ من شأن هذه التفريعات
صى؛ ومن شأن يح   بمظهر اجايش ذي العدد، الذي لا - والغافلين والمبتدئين

الرهبة في قلوبهم، والضعف في نفوسهم، والتشتّت في عقولهم؛ ذلك ندخال 
  !!فيشعرون بغلبة خصومهم، قبل أن يهاملوهم!

أيّ ثمرة  -الطاعن، والمدافع  -والخوض في التفريعات لن يقدّم للفريقين  
نافعة؛ لأنّ الطاعن سي صرّ على مطاعنه، والمدافع سي صرّ على دفاعه؛ ولذلك 

فإن سلّم بها الطاعن، فلا بأس بعد ذلك من باب المعرفة  ؛وجب البدء بالأصول
 أن يتطرقّا نلى الفرعيّات الاتفّاقيّة، دون الفرعيّات الاختلافيّة.

ننّ حصن )الإسلام( قائم على الأصول الإسلاميّة القطعيّة الكبرى،  
 وعليها تقوم الفروع الإسلاميّة القطعيّة الكبرى. 

لاميّة(؛ ــلك )القطعيّات الإسـدم تـلام(؛ فليهـن )الإسـدم حصــن أراد هــفم
عن هدمها؛ فلن تنفعه أبدًا تلك الـمحاولات البائسة، لـهدم بعض  عجز   فإنْ 

 ،حصينـحصن الـفي متانة ذلك ال ،لن يؤةّ رالآراء الاختلافيّة(؛ فإنّ ه دْم ها )
 .الاختلافيّة(، لا على تلك )الآراء على )القطعيّات الكبرى( يقوم الذي

ومن ظ ن  أنهّ يستطيع هدم حصن )الإسلام(، بهدم بعض الآراء 
 ل  ث  نلّا كم   ،ة(فما م ث ل  )الآراء الاختلافيّ  ؛، أو م غال طٌ طٌ الاختلافيّة، فإنهّ غال  

 .، فمنها صور مليلة، ومنها صور قبيحةالحصنعلى جدران  ،الصور المرسومة
هدم الحصن، بمحو تلك الصور فقط؛  ولو أنّ العدوّ زعم أنهّ قادر على

ر  ل على جدران الحصن  الصور المرسومة؛ لأنّ قبل أعدائه ،منه أصدقاؤه س خ 



188 

ي  ينهدم من أركانه؛ ولذلك لا ،ليست ركنًا  اجاميلة حتّ  - ت تلك الصور، نذا مح 
 قائمة. :وسقوفه ،وجدرانه ،بل يبقى قائمًا، ما دامت أصوله )أ س سه( - منها

 سلام قائمة على )الوحي الـم نز ل(، لا على الآراء الاختلافيّة.وأصول الإ
 ؛قّ الذي أنزله الله بالح ،الإسلام يضع الكتاب ننّ »قال سيّد قطب: 

ة. فيما اختلفوا فيه.. يضع هذا الكتاب قاعدة للحياة البشريّ  ،ليحكم بين الناس
عليها، فهذا هو  ت قائمةفقت مع هذه القاعدة، وظلّ ا اتّ تمضي الحياة. فإمّ  ثمّ 

وقامت على قواعد أخرى، فهذا هو الباطل.. هذا  ،ا خرجت عنهاونمّ  .الحقّ 
في فترة من فترات التاريخ. فالناس ليسوا  ا.ولو ارتضاه الناس مليعً  ،هو الباطل

، وليس الذي ره الناس هو الحقّ والباطل. وليس الذي يقرّ   هم الحكم في الحقّ 
فعل الناس  على أساس أنّ  ،نظرة الإسلام تقوم ابتداءً  ره الناس هو الدين. ننّ يقرّ  

 ،ايل هذا الشيء حقًّ لشيء، وقولهم لشيء، ونقامة حياتهم على شيء.. لا تح  
ولا تجعله التفسير  ، من أصول الدينولا تجعله أصلًا  ،ا للكتابنذا كان مخالفً 

وهذه الحقيقة  .. متعاقبة قامت عليهأجيالًا  ره لأنّ ولا تبرّ   ،لهذا الدين الواقعيّ 
له عليها الناس! وفي التاريخ دخ  ا ي  عمّ  ،ة كبرى في عزل أصول الديني ّـذات أهمّ 

هذا الانحرا   قال: ننّ وينمو.. فلا ي   ،ينمو  وقع انحرا ، وظلّ مثلًا  الإسلاميّ 
 ! ننّ ة للإسلام! كلّا فهو نذن الصورة الواقعيّ  ،وقامت عليه حياة الناس ،مت وقع

 ،اوانحرافً  هذا الذي وقع خطأً  . ويظلّ ا من هذا الواقع التاريخيّ بريئً  الإسلام يظلّ 
ة أن ريد استئنا  حياة نسلاميّ ومن واجب من ي   .ولا سابقة ،ةلا يصلح حجّ 

 ،ليحكم بين الناس ؛الذي أنزله الله بالحقّ  ،له، وأن يعود نلى الكتاببط  لغيه وي  ي  
 .(1)«فيما اختلفوا فيه

                                                           
 .1/218في ظلال القرآن:  (1)



189 

 مبدأ الثامنـال

 
ُ
 ط تساق

 
 مـهَ ـالت

 
م، الموج هة نلى المتـّه   مه  التـُّ ر يسعى هذا المبدأ نلى الكشف عن حقيقة تكاة   

بنسبة كلّ تهمة نلى مدّعيها، ثّم معرفة ما أملع عليه المدّعون، وما اختلفوا فيه؛ 
م، بكلّ لئلّا يظهر المدّعون المختلفون، بمظهر المدّعين المتّفقين، على اتّهام المتـّه  

 المذكورة في الدعوى، والحال أنّهم مختلفون في ذلك. م ه  التـُّ 
، فالقانون (1)ويعتمد هذا المبدأ اعتمادًا كبيراً على مبدن )المساواة القانونيّة( 

وليس من العدل أن يحاك م  ؛م، فإنهّ م لز م للمدّعي أيضًانذا كان م لز مًا للمتـّه  
ي تر ك المدّعي، بلا محاكمة؛ فإمّا أن ي عدّ هذا م بفعل يشاركه المدّعي فيه، ثّم المتـّه  

م م والمدّعي معًا، أو لا ي عدّ جرية، في بـر أ المتـّه  الفعل جرية، فيحاك م بسببه المتـّه  
 من التجريم، كما ي بـر أ المدّعي. 

رات جرية قانونيّة، فهل يصحّ أن يتقدّم أحد فمثلًا نذا كان تعاطي المخدّ   
 القاضي، يطالبه بمحاكمة رجل آخر، بتهمة التعاطي، ثّم ي تر ك المتعاطين، نلى

 المدّعي المتعاطي حرًّا، فلا يحاك م ولا ي دان، مع أنّ تعاطيه واضح للعيان؟!!!  
 هة نلى الإسلام قسمان:م الموج  ه  التـُّ ومن هنا نقول: ننّ  

 عيّة:م تتعلّق بما ليس جزءًا من الإسلام، وهي ةلاةة أقسام فر ه  ـت   -1
مؤلّفين المنسوبين نلى الإسلام، وهذه أخطاء ـم مصدرها أخطاء بعض اله  ـت   -أ

ا مً ه  ـ، فتكون ت  (الصورة التنزيليّة)خالفة للصورة الإسلاميّة الأصيلة ـتأليفيّة، م
 .(قطعيّة الأدلةّ)، و(مةـشخصيّة اجاري)باطلة، بالاستناد نلى مبدأي 

                                                           
 .148-149( انظر: دليل المحاكمة العادلة: 1)



191 

ي الإسلام، وهذه أخطاء ـمؤلّفين الطاعنين فـمصدرها أخطاء بعض الم ه  ـت   -ب
ا مً ه  ـ، فتكون ت  (الصورة التنزيليّة)خالفة للصورة الإسلاميّة الأصيلة ـتأليفيّة، م

 .(قطعيّة الأدلةّ)، و(ة اجاريةشخصيّ )باطلة، بالاستناد نلى مبدأي 
م مصدرها أخطاء بعض المطبّقين المنسوبين نلى الإسلام، وهذه أخطاء ه  ـت   -ج

ا مً ه  ـ، فتكون ت  (الصورة التنزيليّة)خالفة للصورة الإسلاميّة الأصيلة ـتطبيقيّة، م
 .(قطعيّة الأدلةّ)، و(ة اجاريةشخصيّ )باطلة، بالاستناد نلى مبدأي 

 تتعلّق بما هو جزء من الإسلام، وهي قسمان فرعيّان:م ه  ـت   -2
، وميراةها، الأنثىكلباس هة نلى ما هو جزء من الأحكام الشرعيّة،  موج  م ه  ـت   -أ

   د الزوجات، والعقوبات.وتعدُّ 
هة نلى ما هو جزء من القصص القرآنيّة، كقصّة أصحاب موج  م ه  ـت   -ب

  الكهف، وقصّة ذي القرنين.
 ةلاةة: - مه  الذين يوجّهون هذه التـُّ  - وأبرز الطاعنين 

هو الطاعن الذي لا ينتسب نلى أيّ دين؛ لأنهّ يزعم أنهّ  الطاعن اللادينّي: -1
 يرى أنّ الدين فكرة من اختراع البشر، وهو ةلاةة أقسام بارزة:

نكر وجود الخالق؛ ولذلك هو الطاعن الذي يزعم أنهّ ي   الطاعن الإلحاديّ: -أ
 عة.يزعم أنّ الدين فكرة بشريةّ مختر  

نكر وجود يزعم أنهّ لا يستطيع أن ي  هو الطاعن الذي  الطاعن اللاأدريّ: -ب
بالدليل  ،ثبت وجود الخالقبالدليل القاطع، كما لا يستطيع أن ي   ،الخالق

يزعم أنّ الدين  - مع هذا الزعم -في هذه المسألة؛ ولكنّه  ،القاطع، بل يتوقّف
 عة.فكرة بشريةّ مختر  

 -ثبت وجود الخالق؛ ولكنّه هو الطاعن الذي يزعم أنهّ ي   بوبّي:الطاعن الر   -ج



191 

نكر هداية عة؛ لأنهّ يزعم أنهّ ي  زعم أنّ الدين فكرة بشريةّ مختر  ي - مع هذا الزعم
بعد أن خلقهم، يحكمون أنفسهم  ،الخلق   ترك   - في زعمه -فالخالق  ؛الخالق

 حلال ولا حرام، ولا ةواب ولا عقاب. بأنفسهم، فلا
 ب نلى اليهوديةّ.نس  ي  هو الطاعن الذي  الطاعن اليهوديّ: -2
 ب نلى المسيحيّة.نس  هو الطاعن الذي ي   الطاعن المسيحيّ: -3

م ـ؛ ولكنّهم ل(الإسلام)ي ـعلى الطعن ف ،لقد اجتمع هؤلاء الطاعنون 
فمطاعنهم متعارضة متضاربة  ؛عوا على رأي واحد، في أكثر مطاعنهمجم   ـ ي

 متساقطة متهافتة.
، (مه  ب التـُّ ترات  ) نالإلحاديّ، كما ذكرنا في مبدم الطاعن ه  ت ـ فلا قيمة ل   

، التي يزعم هو (وجود الخالق)ثبت بالأدلّة القطعيّة بطلان عقيدة بعد أن ي   نلّا 
 نكرها.أنهّ ي  

هة نلى الموج   ،ولىعلى أنّها التهمة الأ   ،ولو حاول أن يطرح هذه العقيدة 
  .لّ من سواه من الطاعنينبمعارضة ك - في الحقيقة - هالإسلام، فإنهّ سيواج  

 ،فبدلًا من انشغال محامي الدفاع عن الإسلام، بمناقشة الطاعن الإلحاديّ 
اء الطاعن ـــن شركــم - اعـــحامي الدفـ، يطلب م(خالقـود الــوج)ألة ــي مسـف

تهم مسألة، وبيان آرائهم الصريحة فيها، وأدلّ ـي هذه الـمناقشته ف - حاديّ ـالإل
 القطعيّة الدالّة على ما يرون من رأي. 

وسيجد الطاعن الإلحاديّ أنّ الطاعن اللاأدريّ يخالفه في ننكاره القاطع  
ف في المسألة، كما توقّف هو؛ وأنّ الطاعن ، ويسأله التوقُّ (وجود الخالق)لمسألة 

المسألة،  ف فيبوبّي يخالفهما معًا، ويردّ عليهما الإنكار القاطع، أو التوقُّ الرُّ 
 .(وجود الخالق)ويسوق الأدلّة القطعيّة الدالّة على 



192 

مسيحيّ، اللذان ـهما: الطاعن اليهوديّ، والطاعن الـخالفة لـوأشدّ منه م
حقيقة الكبرى في الوجود، ـسيسوقان الأدلّة القطعيّة، على صحّة ما يرون أنهّ ال

 ولى في الدين.والعقيدة الأ  
التي يوجّهها  -( خالقـوجود ال)ة بعقيدة ولذلك تكون التهمة المتعلّق

بوبّي، والدين منهج الرُّ ـى الـنل ،هة أيضًاموج   - ى الإسلامـحاديّ نلـالطاعن الإل
 المسيحيّ.  اليهوديّ، والدين

، (الملائكة)، التي تتضمّن الاعتقاد بوجود (خالقـهداية ال)وفي عقيدة 
 -( الإسلام)حامي الدفاع عن ـ، سيطلب م(ننزال الكتب)، و(نرسال الرسل)و

الثلاةة،  اللادينيّين   مناقشة الطاعنين   - والطاعن المسيحيّ  ،من الطاعن اليهوديّ 
لى ـة عـالدالّ  ،ة فيها، وأدلتّهما القطعيّةـحـان آرائهما الصريـمسألة، وبيـذه الـفي ه

 . فيها يرون ما
ن ـوالطاع ،وديّ ـأنّ الطاعن اليه (الثلاةة الطاعنون اللادينيّون)وسيجد 

، ويسوقان الأدلّة القطعيّة (هداية الخالق) عقيدةيخالفانهم في ننكارهم ل :المسيحيّ 
، وعقيدة (نرسال الرسل)، وعقيدة (وجود الملائكة)الدالّة على صحّة عقيدة 

 .(ننزال الكتب)
، وما تتضمّن من (هداية الخالق)قة بعقيدة ولذلك تكون التهمة المتعلّ  

التي يوجّهها  -( ننزال الكتب)، و(نرسال الرسل)، و(الملائكة وجود)عقائد: 
نلى الدين اليهوديّ،  ،هة أيضًاموج   -( الإسلام)الطاعنون اللادينيّون الثلاةة نلى 

 مسيحيّ. ـوالدين ال
ى ـنل ،(الطاعنون اللادينيّون الثلاةة)التي يوجّهها  ،(مطاعنـال)ر من ــوكثي

د ـــجـي - (ةـي ّـرآنـص القـصـالق)، و(رعيّةــام الشــالأحك)من  - (لامـــالإس قــائـحق)
، أو اقهطاب  ما ي   :، ولا سيّما فـي )العهد القديـم((سقد  م  ـالكتاب ال)ي ـع فطال  م  ـال



193 

 :فتكون مطاعن اللادينيّين الثلاةة؛ اهـبقار  ما ي   ، أوارهناظ  ، أو ما ي  اههـشابما ي  
 .(الإسلام)هة نلى ا، كما هي موج  أيضً  ،ةوالمسيحيّ هة نلى اليهوديةّ، موج  

 لو نظر نظرة الناقد - ر الغيبيّاتنك  الذي ي   - يّ ـبل ننّ الطاعن اللادين
هها ،، لنسي مطاعنه(مـالعهد القدي)في قصص  الطاعن، نلى قصص  التي يوجّ 

  القرآن الكريم، أو تناساها.
الذين لا يتلكون الأدلّة القطعيّة؛  ،الثلاةة اللادينيّين   ونذا تركنا الطاعنين  

وانتقلنا  (؛هداية الخالق)، و(وجود الخالق): ين  ـي  ر  ــْـبلإبطال هاتين العقيدتين الك  
وجدنا أنّ الطاعن  (،شرعيّة القرآن)وعقيدة  (، رسالة محمّد)نلى عقيدة 

 يطعنان في هاتين العقيدتين. :مسيحيّ ـاليهوديّ، والطاعن ال
حده لا يكفي، بل لا بدّ من الأدلّة القطعيّة على صحّة ولكنّ الطعن و 

 ،المسيحيُّ  شاركه الطاعن  الذي ي   - يدّعيه الطاعن، ونلّا فإنّ الطاعن اليهوديّ  ما
ي ـفي عدّة عقائد مسيحيّة؛ بل ننهّ يطعن ف ،صراحةً  يطعن - في هذا الطعن

 ؛فيرميه بالكذبنفسه، ولا يراه رسولًا، كما يراه المسلمون، ،  المسيح
  !!!ىـرة، ويرميها بالزنطه  م  ـيقة الالصدّ   ، وهي مـه مريويطعن في أمّ 

أفيرضى الطاعن المسيحيّ، بمطاعن الطاعن اليهوديّ، أم أنهّ سيطالبه 
  !!رة؟!طه  م  ـيقة المريم الصدّ  في على مطاعنه في المسيح، و  ،بتقديم الأدلّة القطعيّة

عند  ،يّ ـ: مصدر دين(جديدـال)، و(مـالقدي)، بعهديه (مقدّسـالكتاب ال)و
ليس جزءًا من  (جديدـالعهد ال)ولكنّ  ؛، عمومًا(مسيحيّةـال)ى ـمنسوبين نلـال
 .(اليهوديةّ)منسوبين نلى ـ، عند ال(مقدّسـال الكتاب)

، كما (العهد اجاديد)وهذا يعني أنّ الطاعن اليهوديّ يطعن في شرعيّة 
  .(قرآن الكريمال)يطعن في شرعيّة 

ي شرعيّة ـمطاعن الطاعن اليهوديّ، فـمسيحيّ، بـفإذا رضي الطاعن ال



191 

، من غير أدلّة قطعيّة، فعليه أن يرضى بمطاعن الطاعن اليهوديّ، (القرآن الكريم)
 دان! ، من غير أدلّة قطعيّة، أيضًا، فكما تدين ت  (العهد اجاديد)في شرعيّة 

 في هاتين العقيدتين - مسيحيّ ـوالطاعن ال ،ننّ طعن الطاعن اليهوديّ 
هو الضامن الوحيد، لبقاء  -( شرعيّة القرآن)و (، رسالة محمّد): الإسلاميّتين

 فين. محر  ـهذين الدينين ال
هارت اليهوديةّ، ـلان (، رسالة محمّد)فلو أنّ أتباع اليهوديةّ أقرّوا بعقيدة 

جاء به القرآن، من  يعني تصديق ما :رسولًا   دفي لحظات؛ لأنّ الإيان بمحمّ 
الكشف عن فضائح أسلافهم، وقتلهم الأنبياء، وأكلهم الربا، ونفسادهم في 

 ، وترك ما وجدوا عليه آباءهم. الأرض، كما يعني وجوب طاعتهم للرسول
ي ـمسيحيّة، فـهارت الـهذه العقيدة، لانـمسيحيّة أقرّوا بـولو أنّ أتباع ال

يعني تصديق ما في القرآن، من  :رسولًا   مان بمحمّدـلحظات؛ لأنّ الإي
مسيح، كما يعني وجوب ـالكشف عن أباطيلهم، كعقيدة الصلب، وتأليه ال

 ، وترك ما وجدوا عليه آباءهم. طاعتهم للرسول
عين، على هد  مجتم  ـفي الإسلام، بمظهر ال ،وهكذا يظهر الطاعنون

ما هم  كل   - بالأدلّة القطعيّة - ي الإسلام، الذي أبطلـواحد، هو الطعن ف
 . حقائق الإسلاميّةـخالف الـمّا يـعليه، م

فتتساقط  ؛ي بعضـى بأن يطعن بعضهم، فـولأ   - حقيقةـي الـف -ولكنّهم 
في كلّ زمان ومكان؛  ،هم، وتتهافت، حين يجدون الإسلام منتصراً عليهممطاعن  

 . د بنصر اللهلأنهّ مؤي  
هو انتصار )الإسلام(، وهو )نور الله(، الذي الانتصار الحقيقيّ ننّ 

بأفواههم؛  طفئوهأن ي   -وما زالوا يحاولون  -حاول )أعداء الإسلام(، منذ قرون 
 .خائبين خاسرين -في كلّ مرةّ  -ولكنّهم ينقلبون 



195 

يأ ْبَ  اللَّ   ن لا   أ نْ ي ت م   قال تعالى: ﴿ي ر يد ون  أ نْ ي طْف ئ وا ن ور  اللَّ   بأ  فـْو اه ه مْ و 
لْه د ى و د ين  الحْ قّ  ل ي ظْه ر ه  ع ل ى  ن ور ه  و ل وْ ك ر ه  الْك اف ر ون . ه و  ال ذ ي أ رْس ل  ر س ول ه  با 

 . (1)الدّ ين  ك لّ ه  و ل وْ ك ر ه  الْم شْر ك ون ﴾
منسوبين نليه، ولا سيّما نذا  ـو)انتصار الإسلام( لا يستلزم انتصار ال

ها ـ، أو وراةيّة، أو عصريةّ، أو مذهبيّة، تصل بأصحابةالنسبة نليه ظاهريّ كانت 
ى ـمذاهب الأخرى؛ فأنّ ـخالفيهم، من الـى موالاة )أعداء الإسلام(؛ لقتال مـنل
 هم الانتصار؟!!!ـل

نازل ي   ا، وهذا شيعيّ يقاتل شيعيًّ  يّ ـنّ هذا س  »قال محمّد رشيد رضا: 
ة على يقيس الشافعيّ  ة، وهذا حنفيّ التتار بالحنفيّ غري ي   ا، وهذا شافعيّ نباضيًّ 
  .(2)«فل  بع طريقة الس  ون من ات  ادّ ف، يح  ل  دة الخ  قلّ  ة، وهؤلاء م  يّ الذمّ 

بّ تْ ـمْ و ي ـث  ــركْ  ـــر وا اللَّ   ي ـنْص  ــص  ـنْ ــوا ن نْ ت  ــن  ـن  آم  ـذ يـا ال  ــأ يّـُه   اـ﴿ي  : ىـال تعالـق
ام ك مْ  و ال ذ ين  ك ف ر وا ف ـتـ عْسًا له  مْ و أ ض ل  أ عْم اله  مْ﴾ .أ قْد 

(9).  
وينالوا  ، يقوموا بالشرط، حتّ المؤمنون الله   ر  نص  وكيف ي  »قال سيّد قطب: 

ك شر   ت  د له، وألّا ي نفوسهم أن تتجر  ـلله ف ننّ  لهم من النصر والتثبيت؟ ط  ر  ما ش  
ر ا، به شيئً  ا، وأن ولا شيئً  ،ا تستبقي فيها معه أحدً وألّا ا، أو خفيًّ  ،اا ظاهرً كً ش 

مه في رغباتها وتهوى، وأن تحكّ   بّ ما تح    ومن كلّ  ،نليها من ذاتها أحب   يكون الله  
وخلجاتها.. فهذا  ،هتها، ونشاطها كلّ ها وعلانيّ وحركاتها وسكناتها، وسرّ  ،ونزواتها

لحياة، تقوم على قواعد ا لومنهاجً  لله شريعةً  وننّ  في ذوات النفوس. ،الله نصر  

                                                           
 .99-92( التوبة: 1)
 .2/293( تفسير القرآن الحكيم: 2)
 .5-8محمّد: ( 9)



196 

ق بنصرة الله يتحقّ  وللحياة. ونصر   ،هللوجود كلّ  ر خاصّ م وتصوُّ ي  وموازين وق  
 بدون استثناء، فهذا نصر   ،هاومنهاجه، ومحاولة تحكيمها في الحياة كلّ  ،شريعته

أمام قوله تعالى: ﴿و ال ذ ين  ق ت ل وا في  س ب يل   ،ونقف لحظةً  .حياةـي واقع الـف ،الله
وحالة  ،حالة القتل :كلتا الحالتين  وفي ،ر وا اللَّ  ﴾ــص  ـنْ ــوقوله: ﴿ن نْ ت   .(1)اللَّ  ﴾

ا كثيرً   ة، ولكنّ وفي سبيل الله. وهي لفتة بديهيّ  ،ط أن يكون هذا للهشتر  ي   ،النصرة
في بعض الأجيال. وعندما  ،عندما تنحر  العقيدة ،ي عليهاغطّ من الغبش ي  

ص، وتنحر  عن معناها خ  ر  وت ـ  ،جهادـوال ،والشهداء ،ن كلمات الشهادةه  متـ  ـت  
في  ، حين يكون اجاهادة، نلّا جهاد، ولا شهادة، ولا جنّ  ه لاننّ  الوحيد القويم.

 ،النفسموت في سبيله وحده، والنصرة له وحده، في ذات ـسبيل الله وحده، وال
هد  هو أن ـ حين يكون النلّا  ،ةلا جهاد ولا شهادة ولا جنّ  حياة.ـوفي منهج ال

 ،في ضمائر الناس ،ومنهاجه ،ن شريعتههيم  ـتكون كلمة الله هي العليا. وأن ت  
وليس  على السواء. ،ونظامهم ،وتشريعهم ،وسلوكهم، وفي أوضاعهم ،وأخلاقهم

د ستشه  جاهد في سبيله من يجاهد، وي  ـهنالك من راية أخرى، أو هد  آخر، ي
 هذا الهد . ونلّا  ، تلك الرايةنلّا  ،ةله وعد الله باجانّ  د، فيحقّ ستشه  دونه من ي  

 .(2)«من رايات وأسماء وغايات ،رمنحرفة التصوّ ـج في الأجيال الرو  ما ي   من كلّ 

                                                           
 .1( محمّد: 1)
 . 6/9255( في ظلال القرآن: 2)



197 

 مبدأ التاسعـال

 مقاميّ ـالتسويغ ال

 
مقام، دون مقام، فالقتل في مقام الاعتداء عدّ جرائم، في بعض الأفعال ت   

جرية، لكنّه في مقام القصاص عقوبة، وليس جرية، وكذلك في مقام الدفاع 
رّت امرأة نلى قتل من يحاول أن يقتلها، أو من يحاول أن عن النفس، فإذا اضط  

 يغتصبها نفسها، فقتلها له ليس جرية، بل هو منع للجرية.
يّ مبدأ مهمّ من مبادئ المحاكمة العادلة، فلا يجوز فمبدأ التسويغ المقام 

ضطرّ نلى المبعد المحاكمة، ولا يصحّ ندانة  ،ف بتنفيذ العقوبة الصادرةندانة المكل  
 .(1)قتل من حاول الاعتداء عليه؛ للدفاع عن نفسه، أو للدفاع عن أهله وعرضه

من  - قبل الحكم على بعض الأحكام -وفي محاكمة الإسلام، لا بدّ  
 ذ فيها هذه الأحكام، ومن أمثلتها:نف  التي ت   ،النظر في المقامات

الأصل في الإسلام هو السلم والسلام وكفّ الأذى، والدعوة  :(هادج  ـال) -1
بدّ  نلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة؛ ولكنّ هناك مقامات خاصّة، لا

ها قد تحوّلوا نلى وحوش ضارية، فيها من المواجهة والقتال؛ لأنّ أعداء الإسلام في
 يعرفون معنى الرمقة والسلام. لا

صرت أنت وزوجك ، وقد ح  لو دخل بيتك أسد ضار   :فماذا تفعل مثلًا  
 وكان قريبًا منك سلاح؟ ؛في زاوية من زواياه، فلا تستطيعون هرباً  ،وأطفالك

خاطب ـراك تعليكم؛ ليفترسكم، أم ت   ،اك تنتظر هجوم الأسد الضاريأفتر  
ادر على ـا قـه: أنـوتقول ل ،ده بالسلاحهدّ  ـعه بترككم، أم تقن  الأسد الضاري؛ لت  

                                                           
 .185-1/188( انظر: التشريع اجانائيّ الإسلاميّ: 1)



198 

 !!م؟!ــاه  ـفـوالت ،ةـب ّـمحـوال ،لامــق الســـار طريـــي أختـات، ولكنّنــحظـي لـف ،قتلك
أيّ شيء في لا أظنّ نلّا أنّك ستسارع نلى قتل الأسد، من غير تفكير  

المعرفة أنّ الأسد لن يفهم ما تقوله، ولو فهم، لما التفت آخر؛ لأنّك تعر  حقّ 
 لحظة نلى قولك، ولباغتك، وهجم عليك وعلى زوجك وأطفالك.

واستكبروا  ،، الذين اتبّعوا أهواءهم(أعداء الإسلام)وهكذا هو الشأن في  
في الأرض، وأفسدوا فيها، وطغوا، وأهلكوا الحرث والنسل، ومنعوا الدعاة من 

وأذاقوهم  ، سبيل الله، واضطهدوا من أسلموا من الناس، وعذّبوهمالدعوة نلى
، وهدّدوهم، وأرهبوهم، واسلمم ي  ـالويلات، وقتلوا كثيراً منهم، وصدّوا من ل

؛ فكانوا  (الإسلام)عن  ،ر الناسوأتباعه، بكلّ ما ينفّ  ، هموا الرسولـواتّ 
 .  كالوحوش الضارية التي لا تعر  الرمقة

قضاها المسلمون الأوائل يدعون نلى سبيل الله بالكلمة  ،ةةلاث عشرة سن 
الطيّبة والموعظة الحسنة، ويصبرون على أذى الأعداء، وهم يرجون لأعدائهم 

 واستكباراً ونجرامًا.  ،الهداية، ولكنّ الأعداء يزدادون طغيانًا وكفراً
عوا رّوا نليها؛ ليحفظوا بها من بقي منهم، ويرداضط   ،فكان اجاهاد وسيلة

عدوّهم، ويشجّعوا من كتم رغبته في الإسلام؛ خوفاً من بطش الأعداء. ولو أنّ 
م ينعوهم من الدعوة، لما رفع ـأعداء الإسلام خلّوا بين الدعاة والناس، ول

 المسلمون سيفًا على أحد؛ لأنّ الدعوة الآمنة تؤتي ثمارها على أحسن وجه. 
بالكلمة، وكان السيف وسيلة م ينتشر بالسيف، بل انتشر ـفالإسلام ل

بون ه  لحفظ الكلمة، حين يقف أعداء الدعوة، ضدّ الدعوة، فير   ؛اضطراريةّ
 واعن الدعوة، ويقتلون من تأةرّ  ،هم، ويصدّون الناسـهم، وينعونـالدعاة، ويقتلون

 ها، ويهدّدونهم.ـب
م يكن هو الذي مقل الناس على الدخول في الإسلام، ـوسيف الإسلام ل



199 

خو   ؛أمّا الذين دخلوا في الإسلام .ذي مقل الصادقين منهم هو الكلمةبل ال
السيف، فهؤلاء ليسوا بصادقين في نسلامهم، نلّا بعد أن يدخل الإيان في 

 قلوبهم، والإيان لا يدخل بقوّة السيف، بل بقوّة الكلمة. 
ا هو لحماية الدعوة، وحفظ الكلمة، وسلامة  فاجاهاد بالسيف؛ نّّ

من أذى أعداء الدين، ولحماية المقبلين على هذا الدين، الداخلين فيه،  الدعاة،
ليخلو الدعاة بالناس،  ؛وتشجيع من يرغب في الدخول، بردّ كيد الأعداء

 فيدعوهم بالكلمة المؤةرّة، والموعظة الحسنة.
 ،وبالدعاة ،تفتك بالناس ،م يكن أعداء الإسلام وحوشًا ضاريةـفلو ل

مل ـنلى ح   معنى التفاهم والتسالم والتعايش؛ لما كان ثمةّ داع  بهم، ولا تعر ره  وت  
جدون ما يصدّ ـلا ي - ي كلّ مكان وزمانـف - ولكنّ أعداء الإسلام ؛السيف
ملكون من الوسائل ـهم لا يـوالطغيان؛ لأنّ  ،عن الإسلام، نلّا القسوة ،الناس

 ما يصدّون به الناس عن الحقّ.  - الكلمة المؤةرّة والموعظة الحسنةك  - السلميّة
قال تعالى: ﴿و م ا ل ك مْ لا  ت ـق ات ل ون  في  س ب يل  اللَّ   و الْم سْت ضْع ف ين  م ن  الرّ ج ال  
ان  ال ذ ين  ي ـق ول ون  ر ب ـن ا أ خْر جْن ا م نْ ه ذ ه  الْق رْي ة  الظ الم   أ هْل ه ا و اجْع لْ  و النّ س اء  و الْو لْد 

يراً﴾ل    .(1)ن ا م نْ ل د نْك  و ل يًّا و اجْع لْ ل ن ا م نْ ل د نْك  ن ص 
لقد جاءت هذه العقيدة في صورتها الأخيرة التي جاء »قال سيّد قطب: 

بها الإسلام؛ لتكون قاعدة للحياة البشريةّ في الأرض من بعدها، ولتكون منهجًا 
يادة البشريةّ في طريق الله وفق هذا عامًّا للبشريةّ مليعها؛ ولتقوم الأمّة المسلمة بق

المنهج، المنبثق من التصوّر الكامل الشامل لغاية الوجود كلّه، ولغاية الوجود 
ل من عند الله. قيادتها نلى هذا ، كما أوضحهما القرآن الكريم، المنز  الإنسانيّ 

                                                           
 .89( النساء: 1)



211 

 ،ستوىمـي مناهج اجااهليّة مليعًا، ورفعها نلى هذا الـف ،الخير الذي لا خير غيره
تبلغه نلّا في ظلّ هذا المنهج، وتمتيعها بهذه النعمة التي لا تعدلها نعمة،  الذي لا

م منها، ولا يعتدي عليها ر  حين تح   ،وكلّ فلاح ،والتي تفقد البشريةّ كلّ نجاح
بأكثر من حرمانها من هذا الخير، والحيلولة بينها وبين ما أراده لها خالقها  معتد  

من الرفعة والنظافة والسعادة والكمال. ومن ثّم كان من حقّ البشريةّ أن تبلغ 
نليها الدعوة نلى هذا المنهج الإلهيّ الشامل، وألّا تقف عقبة أو سلطة في وجه 

ك الناس تر  من حقّ البشريةّ كذلك أن ي   التبليغ بأيّ حال من الأحوال. ثّم كان
في اعتناق هذا الدين؛ لا تصدّهم عن اعتناقه  ،بعد وصول الدعوة نليهم أحراراً

م يكن له أن يصدّ ـعقبة أو سلطة. فإذا أبَ فريق منهم أن يعتنقه بعد البيان، ل
عطي من العهود ما يكفل لها الدعوة عن المضيّ في طريقها. وكان عليه أن ي  

بلا  ،ريّةّ والاطمئنان؛ وما يضمن للجماعة المسلمة المضيّ في طريق التبليغالح
نوا عنها بأيّ فت  عدوان.. فإذا اعتنقها من هداهم الله نليها كان من حقّهم ألّا ي  

لا بالأذى ولا بالإغراء. ولا بإقامة أوضاع من شأنها  ،وسيلة من وسائل الفتنة
لاستجابة. وكان من واجب اجاماعة وتعويقهم عن ا ،صدّ الناس عن الهدى

المسلمة أن تدفع عنهم بالقوّة من يتعرّض لهم بالأذى والفتنة؛ ضمانًا لحريّةّ 
العقيدة، وكفالة لأمن الذين هداهم الله، ونقراراً لمنهج الله في الحياة، ومقاية 
للبشريةّ من الحرمان من ذلك الخير العامّ. وينشأ عن تلك الحقوق الثلاةة واجب 

 ،آخر على اجاماعة المسلمة؛ وهو أن تحطّم كلّ قوّة تعترض طريق الدعوة
وأن  ،وتفتن الناس عنها ،ونبلاغها للناس في حريّةّ، أو تهدّد حريّةّ اعتناق العقيدة

لقوّة في الأرض،  ،صبح الفتنة للمؤمنين بالله غير ممكنةحتّ ت   ،تظلّ تجاهد
ولكن بمعنى استعلاء دين  ؛على الإيان ويكون الدين لله.. لا بمعنى نكراه الناس

ريد الدخول؛ ولا يخا  قوّة يخشى أن يدخل فيه من ي   الله في الأرض، بحيث لا



211 

في الأرض تصدّه عن دين الله أن يبلغه، وأن يستجيب له، وأن يبقى عليه. 
 ،وبحيث لا يكون في الأرض وضع أو نظام يحجب نور الله وهداه عن أهله

وبأيةّ أداة. وفي حدود هذه المبادئ العامّة   ،بأيةّ وسيلة ،اللهضلّهم عن سبيل وي  
كان اجاهاد في الإسلام. وكان لهذه الأهدا  العليا وحدها، غير متلبّسة بأيّ 

لحمايتها من الحصار؛  ؛بأيّ شارة أخرى. ننهّ اجاهاد للعقيدة هد  آخر، ولا
 ،ونقرار رايتها في الأرض ومقايتها من الفتنة؛ ومقاية منهجها وشريعتها في الحياة؛

قبل الاعتداء؛ وبحيث يلجأ نليها كلّ  ،بحيث يرهبها من يهمّ بالاعتداء عليها
تتعرّض له أو تمنعه أو تفتنه. وهذا  ،يخشى قوّة أخرى في الأرض لا ،راغب فيها

ثيب عليه؛ ويعتبر الذين قرهّ وي  هو اجاهاد الوحيد الذي يأمر به الإسلام، وي  
 . (1)«شهداء؛ والذين يحتملون أعباءه أولياءلون فيه قت  ي  

مال يدفعه غير المسلمين، لبيت المال؛ ليعيشوا في البلاد  :(يةي  ج  ـال) -2
 الإسلاميّة، بأديانهم، آمنين، وأموالهم محفوظة. 

مسلمين أنفسهم يدفعون الزكاة، لبيت المال، ـويكفي أن تتذكّر أنّ ال
يقابله وجوب الزكاة على المسلمين،  - على غير المسلمين -فوجوب اجازية 

 ،والفريقان يعيشان في البلاد الإسلاميّة، آمنين على أنفسهم وأعراضهم وأموالهم
 من كيد الكائدين، ومن اعتداء المعتدين.

فعقد الذمّة عقد عظيم، ينال به أهل الذمّة حقوقاً عظيمة، وليس ضريبة 
 سلام.مة، كما يصوّرها الطاعنون في الإنقطاعيّة ظال  

م لأنهّ  ؛ا علينا لهموجب حقوقً ة ي  عقد الذمّ  الفرق أنّ  وسرّ »قال القرافّي: 
فمن  ؛ودين الإسلام ، ة رسولهوذمّ  ،ة الله تعالىوذمّ  ،وفي خفارتنا ،في جوارنا

                                                           
 .158-1/156( في ظلال القرآن: 1)



212 

أو نوع من أنواع  ،أو غيبة في عرض أحدهم ،ولو بكلمة سوء - اعتدى عليهم
ة وذمّ  ، ة رسولهوذمّ  ،ة الله تعالىذمّ  عفقد ضيّ  - أو أعان على ذلك ،ةالأذيّ 

من كان في  أنّ  :وكذلك حكى ابن حزم في مراتب الإملاع له دين الإسلام.
وجب علينا أن نخرج لقتالهم  ،وجاء أهل الحرب نلى بلادنا يقصدونه ،ةالذمّ 

وت دون ذلك ،بالكراع والسلاح ة وذمّ  ،ة الله تعالى لمن هو في ذمّ صوناً  ؛وّ
وحكى في ذلك نملاع  .ةتسليمه دون ذلك نهمال لعقد الذمّ  فإنّ ، رسوله 

 -؛ صونًا لمقتضاه عن الضياع تلا  النفوس والأموالني نلى يؤدّ  - قدٌ عف .ةالأمّ 
 .(1)«ننهّ لعظيم

ا خاطبت التتار في مّ ـي لـهم أنّ وقد عر  النصارى كلّ »وقال ابن تيميّة: 
فسمح  ،اطبت مولاي فيهموخ ،وأطلقهم غازان وقطلوشاه ،نطلاق الأسرى

فهؤلاء  ،أخذناهم من القدس ،ي: لكن معنا نصارىـقال ل ،بإطلاق المسلمين
الذين هم أهل  ،من معك من اليهود والنصارى قون. فقلت له: بل مليعطل  ي   لا
ة. ولا من أهل الذمّ ، ةلا من أهل الملّ  ،اولا ندع أسيرً  ،هم نفتكّ تنا؛ فإناّ ذمّ 

واجازاء على الله.  ،شاء الله. فهذا عملنا ونحساننا وأطلقنا من النصارى من
 ،ورمقتنا ،أحد نحساننا يعلم كلّ  ،من النصارى ،وكذلك السبي الذي بأيدينا

 .(2)«...ورأفتنا بهم؛ كما أوصانا خاتم المرسلين
م من هذا الحكم فه  لكيلا ي   ؛ولذلك يجب أن نفهم حكم اجازية في مقامه

اجازية دليل على الخضوع لدولة الإسلام، كما أنّ ما هو غير مراد، فإعطاء 
 عطي الزكاة، فإنهّ بذلك يخضع لدولة الإسلام. المسلم حين ي  

                                                           
 .19-9/11( الفروق: 1)
 .25/996( مجموعة الفتاوى: 2)



213 

ونعطاء اجازية فرصة لحقن الدماء ووقف القتال، وبمعاشرة المسلمين قد 
 يدخل الإيان في قلوبهم، فتفعل الكلمة ما لا يفعله السيف.

الإسلام، التي تحتاج نلى الأموال قطعًا؛ واجازية وسيلة لإغناء دولة 
فليس  ؛للإنفاق على المصالح العامّة للسكّان، من المسلمين، ومن غير المسلمين

من المعقول ولا المقبول أن يكون عبء الإنفاق على المصالح العامّة محصوراً في 
 ا. المسلمين، والحال أنّ تلك المصالح لمنفعة اجاميع، ومنهم غير المسلمين قطعً 

والشرط الذي يشترطه النصّ للكفّ عن قتالهم ليس »قال سيّد قطب: 
عطوا اجازية عن يد وهم صاغرون.. ولكن أن ي   ؛موا.. فلا نكراه في الدينسل  أن ي  

فما حكمة هذا الشرط، ولماذا كانت هذه هي الغاية التي ينتهي عندها القتال؟ 
 اعتقادًا وسلوكًا؛ كما حرب على دين الله -بصفاتهم تلك  -ننّ أهل الكتاب 

بحكم طبيعة التعارض والتصادم الذاتيّين بين  ،أنّهم حرب على المجتمع المسلم
وفق ما  -لة في عقيدة أهل الكتاب وواقعهم ومنهج اجااهليّة الممث   ،منهج الله

كما أنّ الواقع التاريخيّ قد أةبت حقيقة التعارض وطبيعة   -تصوّره هذه الآيات 
دم نمكان التعايش بين المنهجين؛ وذلك بوقو  أهل الكتاب في التصادم؛ وع

خلال الفترة  ،وعلى أهله بلا هوادة ،وجه دين الله فعلًا، ونعلان الحرب عليه
ى اليوم أيضًا! والإسلام ـنل ،هاـالسابقة لنزول هذه الآية، وخلال الفترة اللاحقة ل

أن ينطلق لإزالة العوائق  بدّ  لا -بوصفه دين الحقّ الوحيد القائم في الأرض  -
المادّيةّ من وجهه؛ ولتحرير الإنسان من الدينونة بغير دين الحقّ؛ على أن يدع 
لكلّ فرد حريّةّ الاختيار، بلا نكراه منه، ولا من تلك العوائق المادّيةّ كذلك. 

لضمان نزالة العوائق المادّيةّ، وعدم الإكراه على  -ونذن فإنّ الوسيلة العمليّة 
هي كسر شوكة السلطات القائمة على غير  - في الوقت نفسه ،اق الإسلاماعتن

علن استسلامها بقبول نعطاء اجازية فعلًا. وعندئذ دين الحقّ؛ حتّ تستسلم؛ وت  



211 

تتمّ عمليّة التحرير فعلًا، بضمان الحريّةّ لكلّ فرد أن يختار دين الحقّ عن اقتناع. 
لها أن لتحقيق عدّة أهدا : أوّ  ؛اجازيةبقي على عقيدته، وأعطى  ،م يقتنعـفإن ل

للدعوة نلى دين الله  ،وعدم مقاومته بالقوّة المادّيةّ ،علن بإعطائها استسلامهي  
 ،الحقّ. وثانيها أن يساهم في نفقات الدفاع عن نفسه وماله وعرضه وحرماته

صبحون في ذمّة في   ،التي يكفلها الإسلام لأهل الذمّة، الذين يؤدّون اجازية
أو من  ،من الداخل ،ريد الاعتداء عليهاالمسلمين وضمانتهم، ويدفع عنها من ي  

 ،مسلمينـي بيت مال الـمساهمة فـمجاهدين من المسلمين. وثالثها الـبال ،الخارج
ما في ذلك أهل ـلكلّ عاجز عن العمل، ب ،والإعاشة ،الذي يضمن الكفالة
 . (1)«الزكاة مسلمين دافعيـوبين ال ،الذمّة، بلا تفرقة بينهم

لون في قت  الأسرى نتيجة من نتائج معظم الحروب، وهم أناس لا ي   :(الرقيق) -3
 ذون أحياء. أرض المعركة، بل يؤخ  

ر، فإنّ معظم الناس، سيختارون ــــوالأس ،ن القتلـان، بيـر الإنس ــــّ يو خ  ـفل
موت، ـالجزع من ـلأنّ النفس الإنسانيّة، ت -على مرارته وشدّته  -ر ــالأس

 حياة.ـحرص على الـوت
 للدماء، وهو الأصل في دعوة الإسلام، وفي الأسر كسر   وفي الأسر حقنٌ 

ن ن في أيدي الأعداء، م  لاستنقاذ م   شوكة العدوّ، ودفع شرهّ، وفي الأسر نمكانٌ 
 مسلمين.ـأسرى ال

ق سراحه، وبين البقاء في الأسر، طل   الأسير بين دفع المال، لي  يرّ  ولو خ  
 بين يرّ  لاختار دفع المال قطعًا، ولكنّه قد يكون فقيراً، لا يلك مالًا، فماذا لو خ  

 الحبس، وبين العيش الخاصّ، مع الناس في بلاد الإسلام؟

                                                           
 .1691-9/1699( في ظلال القرآن: 1)



215 

فما  ؛حبس، والعيش مع الناسـمن ال ،خروجـالالأسيـر  سيختار  ،قطعًا
 خاصّ؟ ـذلك الوضع ال

خادم، ولكنّه أهون ـضع الوهو وضع صعب، أشبه بو  ..ننهّ وضع الرقيق
سيّما نذا علمنا أنّ الإسلام أوصى بالرقيق خيراً،  قطعًا، ولا ،من وضع الحبس

ل ــن، ودخـن آمــحريرهم من هذا الوضع، ولا سيّما مـعلى ت ،مسلمينـوحثّ ال
 ي الإسلام منهم.ـف

ل م ا ق ال وا ف ـت حْر ير   قال تعالى: ﴿و ال ذ ين  ي ظ اه ر ون  م نْ ن س ائ ه مْ ثم   ي ـع ود ون  
ر ق ـب ة  م نْ ق ـبْل  أ نْ ي ـت م اس ا ذ ل ك مْ ت وع ظ ون  ب ه  و اللَّ   بم  ا ت ـعْم ل ون  خ ب يٌر﴾

(1) . 
لل غْو  ف  و  ذ ك م  اللَّ   با  ذ ك مْ ب ـْي أ يـقال تعالى: ﴿لا  ي ـؤ اخ  ا  ـ م ان ك مْ و ل ك نْ ي ـؤ اخ  م 
الْأ يْ ان  ف ك ف ار ت ه  ن طْع ام  ع ش ر ة  م س اك ين  م نْ أ وْس ط  م ا ت طْع م ون  أ هْل يك مْ أ وْ  ع ق دْتم   

م  ذ ل ك  ك ف ار ة  أ يْ ان ك مْ ن ذ ا  ة ة  أ يا  ي ام  ة لا  دْ ف ص  ك سْو ت ـه مْ أ وْ تح ْر ير  ر ق ـب ة  ف م نْ لمْ  يج  
ل فْت مْ و احْف ظ وا أ يْ   ت ه  ل ع ل ك مْ ت شْك ر ون ﴾ح  ل ك  ي ـبـ ينّ   اللَّ   ل ك مْ آيا   . (2)ان ك مْ ك ذ 

يْن  ن حْس انًا و ب  ـه  ش  ـوا ب  ـر ك  ـد وا اللَّ   و لا  ت شْ ـى: ﴿و اعْب  ـال تعالـوق لْو ال د  ئًا و با  ذ ي ـيـْ
جاْ نْب  الْق رْبَ  و الْيـ ت ام ى و الْم س اك ين  و اجاْ ار  ذ ي الْق رْبَ   ب  با   و اجاْ ار  اجاْ ن ب  و الص اح 

و ابْن  الس ب يل  و م ا م ل ك تْ أ يْ ان ك مْ ن ن  اللَّ   لا  يح  بُّ م نْ ك ان  مخ ْت الًا ف خ وراً﴾
(9). 

أ وْ  .ف كُّ ر ق ـب ة   .و م ا أ دْر اك  م ا الْع ق ب ة   .وقال تعالى: ﴿ف لا  اقـْت ح م  الْع ق ب ة  
 . (1)أ وْ م سْك ينًا ذ ا م تـْر ب ة ﴾ .ي ت يمًا ذ ا م قْر ب ة   .ن طْع امٌ في  ي ـوْم  ذ ي م سْغ ب ة  

                                                           
 .9( المجادلة: 1)
 .53ائدة: ( الم2)
 .96( النساء: 9)
 .16-11( البلد: 1)



216 

ق ات  ل لْف ق ر اء  و الْم س اك ين  و الْع ام ل ين  ع ل يـْه ا و الْم ؤ ل ف ة   وقال تعالى: ﴿ن ّ  ا الص د 
و في  س ب يل  اللَّ   و ابْن  الس ب يل  ف ر يض ةً م ن  اللَّ   و اللَّ    ق ـل وب ـه مْ و في  الرّ ق اب  و الْغ ار م ين  

 . (1)ع ل يمٌ ح ك يمٌ﴾
تـ غ ون  الْك ت اب  مم  ا م ل ك تْ أ يْ ان ك مْ ف ك ات ب وه مْ ن نْ  وقال تعالى: ﴿و ال ذ ين  ي ـبـْ

يـْراً و آت وه مْ م نْ م ال  اللَّ   ال   ك مْ و لا  ت كْر ه وا ف ـتـ ي ات ك مْ ع ل ى ع ل مْت مْ ف يه مْ خ  ذ ي آتا 
نْـي ا و م نْ ي كْر هْه ن  ف إ ن  اللَّ   م نْ ب ـعْد   تـ غ وا ع ر ض  الحْ ي اة  الدُّ  الْب غ اء  ن نْ أ ر دْن  تح  صُّنًا ل تـ بـْ

يمٌ﴾  . (2)ن كْر اه ه ن  غ ف ورٌ ر ح 
بإطلاق سراح الأسرى، وردّهم م يأمر الإسلام المسلمين، ـولكن... لماذا ل

 نلى ديارهم وأهليهم؟
فالأصل في الإسلام هو السلم  ؛مقامـهذا سؤال سائل، يغفل عن ال
من  ،حماية الدعوة والدعاة والناسـل ؛والسلام والأمان، والقتال أمر طارئ

 - على مرارته -والأسر نتيجة من نتائج القتال، وهو  ؛نرهاب أعداء الدين
 حين لاحبس، ـأهون من ال - على مرارته -رقاق ـأهون من القتل، والاست

م يبالوا به، فلم يدفعوا ـر أن يدفع مالًا للفداء، أو أنّ قوم الأسير لـع الأسيييستط
 مسلمين.ـبردّ بعض أسرى ال ،لاستنقاذه، ولا استنقذوه

عداء فهل من الحكمة أن يردّ المسلمون أسرى أعدائهم، بينما يعمد الأ
  !!!نلى تقتيل أسرى المسلمين، أو تعذيبهم، أو حبسهم، أو استرقاقهم؟

تقوية للأعداء،  - حالةـي هذه الـف - ننّ في ردّ الأسرى نلى الأعداء
 ونضعافاً للمسلمين، وخذلانًا لأسرى المسلمين، الذين ينتظرون الاستنقاذ.

                                                           
 .64( التوبة: 1)
 .99( النور: 2)



217 

نسلاميّة، نمّا والأصل في الإسلام أن يكون أسر الأعداء؛ جالب مصلحة 
بحقن دم الأسير، واسترقاقه؛ ليعيش بين المسلمين، فيتعرّ  الإسلام، ويدخل 
الإيان في قلبه، فيغدو واحدًا من المسلمين، بعد أن كان معدودًا من أعدائهم، 

 وفي هذا مصلحة كبيرة، بلا ريب.
ونمّا بأن يكون أسر الأعداء؛ لاستنقاذ أسرى المسلمين من أيدي 

 بأن يسلّم المسلمون أسرى الأعداء، ويسلّم الأعداء أسرى المسلمين. أعدائهم،
ونمّا بأن يدفع الأعداء الأموال؛ لاستنقاذ أسراهم، فينتفع المسلمون بهذه 

خيل؛ ـورباط ال ،مسلمين، أو في نعداد السلاحـالأموال، في استنقاذ أسرى ال
 مسلمين من كيد أعدائهم.ـلحماية ال

عن تفويت هذه المصالح الإسلاميّة، في المقام الذي ي  فليس من الحكمة 
 فيه أعداء الإسلام، في الكيد والبغي؛ للنيل من المسلمين.

وفي المقابل تجد المعاملة الإسلاميّة الصحيحة، التي يلتزم فيها المسلمون، 
بأحكام الإسلام، في معاملة الرقيق، ذلك الإنسان الذي نسيه قومه، أو تناسوه، 

ه، فلم يكلّفوا أنفسهم جهدًا؛ لاستنقاذه؛ فأعطاه الإسلام فرصة للعيش وأهملو 
 بين المسلمين، وتلك نعمة أن يكون العيش وسيلة لهدايته نلى سبيل الله القويم.

وأمّا في الرقّ مثلًا، فقد كان الأمر أمر وضع اجتماعيّ »قال سيّد قطب: 
وفي استخدام الرقيق،  ،سرىميّ في استرقاق الأاقتصاديّ، وأمر عر  دولّي وعال  

قبل  ،لمقوّماتها وارتباطاتها ،والأوضاع الاجتماعيّة المعقّدة تحتاج نلى تعديل شامل
تعديل ظواهرها وآثارها. والعر  الدولّي يحتاج نلى اتفّاقات دوليّة ومعاهدات 

م يرد في القرآن نصّ على استرقاق ـم يأمر الإسلام بالرقّ قطّ، ولـملاعيّة.. ول
 ،ميّ ميًّا يقوم عليه الاقتصاد العال  فوجد الرقّ نظامًا عال   ،سرى. ولكنّه جاءالأ

أن  ووجد استرقاق الأسرى عرفاً دوليًّا، يأخذ به المحاربون مليعًا.. فلم يكن بد  



218 

والنظام الدولّي الشامل. وقد اختار  ،يتريّث في علاج الوضع الاجتماعيّ القائم
 ،مع الزمن ،حتّ ينتهي بهذا النظام كلّه ،ومواردهالإسلام أن يجفّف منابع الرقّ 

كن ضبطها ولا قيادتها. وذلك لا ي   ،نلى الإلغاء، دون نحداث هزةّ اجتماعيّة
مع العناية بتوفير ضمانات الحياة المناسبة للرقيق، وضمان الكرامة الإنسانيّة في 

ونسل  ،رعيّةفيما عدا أسرى الحرب الش ،حدود واسعة. بدأ بتجفيف موارد الرقّ 
الأرقاّء.. ذلك أنّ المجتمعات المعادية للإسلام كانت تسترقّ أسرى المسلمين 
حسب العر  السائد في ذلك الزمان. وما كان الإسلام يومئذ قادراً على أن 

بر المجتمعات المعادية على مخالفة ذلك العر  السائد، الذي تقوم عليه قواعد يج  
في أنحاء الأرض. ولو أنهّ قرّر نبطال استرقاق  النظام الاجتماعيّ والاقتصاديّ 

الذين يقعون في أيدي  ،لكان هذا نجراء مقصوراً على الأسرى ،الأسرى
م الرقّ هناك. ـالمسلمين، بينما الأسارى المسلمون يلاقون مصيرهم السيّء في عال

في أهل الإسلام.. ولو أنهّ قرّر تحرير نسل  ،وفي هذا نطماع لأعداء الإسلام
وجاميع  ،قبل أن ينظمّ الأوضاع الاقتصاديةّ للدولة المسلمة ،رقاّء الموجود فعلًا الأ

أواصر  لترك هؤلاء الأرقاّء بلا مورد رزق ولا كافل ولا عائل، ولا ،من تضمّهم
فسد حياة المجتمع الناشئ.. الذي ي   ،قيّ ل  قربَ تعصمهم من الفقر والسقوط الخ  

م ينصّ القرآن على استرقاق الأسرى، بل ـاجاذور للهذه الأوضاع القائمة العميقة 
ق   نـْت م وه مْ ف ش دُّوا الْو ثا  قال: ﴿ف إ ذ ا ل ق يت م  ال ذ ين  ك ف ر وا ف ض رْب  الرّ ق اب  ح ت  ن ذ ا أ ةْخ 

اءً ح ت  ت ض ع  الحْ رْب  أ وْز ار ه ا﴾ ف إ م ا م نًّا ب ـعْد  و ن م ا ف د 
م ينصّ ـل.. ولكنّه كذلك (1)

حسب ما تقتضيه  ،ل أسراهاعام  مسلمة ت  ـعلى عدم استرقاقهم. وترك الدولة ال
طبيعة موقفها. فتفادي من تفادي من الأسرى من اجاانبين، وتتبادل الأسرى 

                                                           
 .  1( محمّد: 1)



219 

من الفريقين، وتسترقّ من تسترقّ وفق الملابسات الواقعيّة في التعامل مع أعدائها 
ا ومتنوّعة -لأخرى المحاربين. وبتجفيف موارد الرقّ ا  يقلّ  - وكانت كثيرة جدًّ

العدد.. وهذا العدد القليل أخذ الإسلام يعمل على تحريره بمجرّد أن ينضمّ نلى 
ويقطع صلته بالمعسكرات المعادية. فجعل للرقيق حقّه كاملًا  ،اجاماعة المسلمة

لتي يكاتب عليها سيّده. ومنذ هذه اللحظة ا ،في طلب الحريّةّ بدفع فدية عنه
صبح أجر عمله ريد فيها الحريّةّ يلك حريّةّ العمل وحريّةّ الكسب والتملّك، في  ي  

صبح  نهّ ي  أ :أي -ليحصل على فديته  ؛له، وله أن يعمل في غير خدمة سيّده
صبح له نصيبه من ثّم ي   -ويحصل على أهمّ مقوّمات الحريّةّ فعلًا  ،كيانًا مستقلاًّ 

فون بعد هذا أن يساعدوه بالمال والمسلمون مكل   بيت مال المسلمين في الزكاة.
كبعض   ،على استرداد حريّتّه.. وذلك كلّه غير الكفّارات التي تقتضي عتق رقبة

، وفدية اليمين، وكفّارة الظهار.. وبذلك ينتهي وضع الرقّ إحالات القتل الخط
لا ضرورة  ،لأنّ نلغاءه دفعة واحدة كان يؤدّي نلى هزةّ ؛نهاية طبيعيّة مع الزمن

لها، ونلى فساد في المجتمع أمكن اتقّاؤه. فأمّا تكاةر الرقيق في المجتمع الإسلاميّ 
بعد ذلك؛ فقد نشأ من الانحرا  عن المنهج الإسلاميّ، شيئًا فشيئًا. وهذه 

ب ذلك س  يح   مسؤولة عنه.. ولاـحقيقة.. ولكنّ مبادئ الإسلام ليست هي ال
في بعض العهود؛ لانحرا  الناس  ،تطبيقًا صحيحًاق طب  الذي لم ي   ،على الإسلام

عن منهجه، قليلًا أو كثيراً.. ووفق النظريةّ الإسلاميّة التاريخيّة التي أسلفنا.. 
عدّ عدّ الأوضاع التي نشأت عن هذا الانحرا  أوضاعًا نسلاميّة، ولا ت  ت   لا

لى مبادئه ف نض  ولم ت   ،كذلك. فالإسلام لم يتغيّر   ،حلقات في تاريخ الإسلام
ا الذي تغيّر  فلم يعد له علاقة  ،هم الناس. وقد بعدوا عنه :مبادئ جديدة. نّّ

ولم يعودوا هم حلقة من تاريخه. ونذا أراد أحد أن يستأنف حياة نسلاميّة،  ،بهم
على مدى  ،المنتسبة نلى الإسلام ،فهو لا يستأنفها من حيث انتهت اجاموع



211 

ا يستأنفها من حيث ي من أصول الإسلام  ،ستمدّ استمدادًا مباشراًالتاريخ. نّّ
سواء من وجهة التحقيق النظريّ، أو  ،الصحيحة.. وهذه الحقيقة مهمّة جدًّا

وللمنهج الإسلاميّ. ونحن نؤكّدها للمرةّ  ،النموّ الحركيّ، للعقيدة الإسلاميّة
صوّر في ت إالثانية في هذا اجازء بهذه المناسبة، لما نراه من شدّة الضلال والخط

ومن شدّة  ؛النظريةّ التاريخيّة الإسلاميّة، وفي فهم الواقع التاريخيّ الإسلاميّ 
 ؛في تصوّر الحياة الإسلاميّة الحقيقيّة والحركة الإسلاميّة الصحيحة إالضلال والخط

وبخاصّة في دراسة المستشرقين للتاريخ الإسلاميّ، ومن يتأةرّون بمنهج المستشرقين 
 . (1)«التاريخ! وفيهم بعض المخلصين المخدوعين! في فهم هذا ،الخاطئ

 الاستكثار، من العصور، بعض وقــع فـي مــا أمّا»وقال سيّد قطب أيضًا: 
 القصور، في وتجميعهنّ  والنخاسة، والخطف، الشراء، طريق الإمـاء، عن من

 قطعان بين الحمراء، الليالي وتمضية البهيميّ، اجانسيّ  للالتذاذ وسيلة واتّخاذهنّ 
 الأخبار نلينا نقلته ما آخر نلى.. والغناء والرقص السكر وعربدة الإماء،

 وليس. الإسلام هو فليس كلّه، هذا أمّا.. السواء على فيها والمبال غ الصادقة،
س ب أن يجوز ولا. الإسلام نيحاء ولا الإسلام، فعل من  النظام على يح 

 .(2)«الإسلاميّ...
يطعن بعض الطاعنين في بعض أحكام الميراث التي تخصّ  :(ميراث الأنثى) -1

الأنثى من المسلمين، فيزعمون أنّ الإسلام ظلم الأنثى في الميراث، غافلين عن 
 مقام التشريع، أو متغافلين.

 - في بعض الحالات -فالإسلام الذي جعل للذكر مثل حظّ الأنثيين  

                                                           
 .291-1/223( في ظلال القرآن: 1)
 .1/959( في ظلال القرآن: 2)



211 

م ـعلى الأنثى من ماله، ولنفق هو الإسلام نفسه الذي فرض على الذكر أن ي  
 نفق على الذكر.يفرض عليها أن ت  

قال تعالى: ﴿الرّ ج ال  ق ـو ام ون  ع ل ى النّ س اء  بم  ا ف ض ل  اللَّ   ب ـعْض ه مْ ع ل ى 
ب ـعْض  و بم  ا أ نْـف ق وا م نْ أ مْو اله  مْ﴾

(1) . 
ه، وجدّته نفق أيضًا على أخته، وأمّ ه، وابنته، وي  تنفق على زوجفالرجل ي  

نفق عليهنّ غيره؛ ولذلك يكون الرجل م يكن ثمةّ من ي  ـوعمّته وخالته، نن ل
 أحوج نلى نصيب أكبر من نصيب المرأة في الميراث.

فلو مات رجل، وورةه ابن واحد، وابنتان اةنتان، فإنّ الابن يأخذ نصف 
الابن الوارث المال الموروث، وتأخذ كلّ ابنة منهما ربع المال الموروث؛ لأنّ هذا 

م قطعًا لز  نفق عليهما، وهو م  م يكن ثمةّ من ي  ـم بالإنفاق على أختيه، نن للز  م  
 ه، وأبنائه، وبناته. تبالإنفاق على زوج

وليس الأمر في هذا أمر محاباة جانس على حساب »قال سيّد قطب: 
ا الأمر أمر توازن وعدل، بين أعباء الذكر وأعباء الأنثى في التك وين جنس. نّّ

ف نعالتها كل  العائليّ، وفي النظام الاجتماعيّ الإسلاميّ: فالرجل يتزوّج امرأة، وي  
فإمّا أن  ،قة منه.. أمّا هيفي كلّ حالة، وهي معه، وهي مطل   ،ونعالة أبنائها منه

وليست  ،تقوم بنفسها فقط، ونمّا أن يقوم بها رجل قبل الزواج وبعده سواء
 - على الأقلّ  -ف للأبناء في أيّ حال.. فالرجل مكل  فة نفقة للزوج ولا مكل  

ضعف أعباء المرأة في التكوين العائليّ، وفي النظام الاجتماعيّ الإسلاميّ. ومن 
ي هذا التوزيع الحكيم. ـف ،مرْ م والغ  نْ ثّم يبدو العدل كما يبدو التناسق بين الغ  

من  ،سوء أدب مع اللهو  ،جهالة من ناحية - ي هذا التوزيعـف - كلام  ويبدو كلُّ 

                                                           
 .91( النساء: 1)



212 

 . (1)«لا تستقيم معها حياة ،ناحية أخرى، وزعزعة للنظام الاجتماعيّ والأسريّ 
الأصل في الإسلام أن يتّخذ الرجل امرأة واحدة، زوجًا  :(د اليوجاتتعد  ) -5

له، ولكنّ الرجل في بعض المقامات يحتاج نلى أن يتزوّج بأكثر من امرأة، كأن 
ولى مريضة، غير ريد الذريّةّ، أو تكون زوجته الأ  عاقراً، وهو ي  ولى تكون زوجته الأ  

 قادرة على القيام بحقوق الزوج. 
أقلّ من عدد النساء،   - في بعض المقامات -وقد يكون عدد الرجال 

لين للزواج، أو قلّة الرجال الصالحين، كما في حالة الحرب، أو قلّة الرجال المؤه  
 . ، أو الذين ترضى النساء بهم أزواجًاصاهرتهمبمالنساء  أولياء   يرضىالذين 

وحاجة المرأة نلى الزواج أكثر من حاجة الرجل؛ لاحتياجها نلى رعاية 
نفق عليها، من نفق عليها، ويحميها من الأذى، ولا سيّما نذا فقدت من ي  رجل ي  

 أب، أو أخ، أو ابن، أو زوج.
يكون الحلّ بأن يتزوّج الرجل الواحد  - في بعض المقامات -ولذلك 

وأوجب  .هوًاـلكيلا يكون الأمر عبثاً، ول ؛أكثر من امرأة، ولكن بشروط معروفة
لبعض الزوجات،  هذه الشروط هو العدل، فإن خا  الرجل أن يقع منه ظلمٌ 

 وجب الاقتصار على زوجة واحدة.
ط وا في  الْ  فْت مْ أ لا  ت ـقْس  يـ ت ام ى ف انْك ح وا م ا ط اب  ل ك مْ قال تعالى: ﴿و ن نْ خ 

ةً أ وْ م ا م ل ك تْ  د  فْت مْ أ لا  ت ـعْد ل وا ف ـو اح  ع  ف إ نْ خ  ث  و ر با  م ن  النّ س اء  م ثـْنى  و ة لا 
 . (2)أ يْ ان ك مْ ذ ل ك  أ دْنَ  أ لا  ت ـع ول وا﴾

الطاعنين  ولى من معاشرة البغايا، ولكنّ د الزوجات أ  ولا ريب في أن تعدُّ 

                                                           
 .1/931( في ظلال القرآن: 1)
 .9( النساء: 2)



213 

د المشروط، ويسكتون عن جرائم في الإسلام يعيبون على الإسلام نباحة التعدُّ 
د ؛ في جيزون تعدُّ هدم البيوتـالتي ت ،جنسيّة الموبوءةـالفجور والعهر والعلاقات ال

 !!؟!د الحليلاتالخليلات، ويعيبون تعدُّ 
بّي. يتوافق ننّ الإسلام نظام للإنسان. نظام واقعيّ نيجا»قال سيّد قطب: 

مع فطرة الإنسان وتكوينه، ويتوافق مع واقعه وضروراته، ويتوافق مع ملابسات 
وشتّ الأزمان، وشتّ الأحوال. ننهّ نظام واقعيّ  ،حياته المتغيّرة في شتّ البقاع

نيجابّي، يلتقط الإنسان من واقعه الذي هو فيه، ومن موقفه الذي هو عليه، 
 ،اعد، نلى القمّة السامقة. في غير ننكار لفطرتهمرتقى الصـليرتفع به في ال

ر؛ وفي غير نغفال لواقعه أو نهمال؛ وفي غير عنف في دفعه أو اعتسا ! تنكُّ  أو
  المائع؛ ولا على المثاليّة ننهّ نظام لا يقوم على الحذلقة اجاوفاء؛ ولا على التظرُّ 

الإنسان وواقعه مة، التي تصطدم بفطرة ات الحال  الفارغة؛ ولا على الأمنيّ 
ق الإنسان، ونظافة ل  وملابسات حياته، ثّم تتبخّر في الهواء! وهو نظام يرعى خ  

ق، وتلويث ل  المجتمع، فلا يسمح بإنشاء واقع مادّيّ، من شأنه انحلال الخ  
المجتمع، تحت مطارق الضرورة التي تصطدم بذلك الواقع. بل يتوخّى دائمًا أن 

ق، ونظافة المجتمع، مع أيسر جهد يبذله ل  نة الخ  يساعد على صيا ،نشئ واقعًاي  
ويبذله المجتمع. فإذا استصحبنا معنا هذه الخصائص الأساسيّة في النظام  ،الفرد

لًا.. أنّ الإسلاميّ، ونحن ننظر نلى مسألة تعدّد الزوجات.. فماذا نرى؟ نرى.. أوّ 
و فيها زيادة تبد -تاريخيّة وحاضرة  -هناك حالات واقعيّة في مجتمعات كثيرة 

عدد النساء الصالحات للزواج، على عدد الرجال الصالحين للزواج.. والحدّ 
  تاريخيًّا أنهّ تجاوز عر  م ي  ـالأعلى لهذا الاختلال الذي يعتري بعض المجتمعات ل

نسبة أربع نلى واحد. وهو يدور دائمًا في حدودها. فكيف نعالج هذا الواقع، 
دي فيه ب مختلفة. هذا الواقع الذي لا يج  الذي يقع ويتكرّر وقوعه، بنس



211 

الإنكار؟ نعاجاه بهزّ الكتفين؟ أو نتركه يعالج نفسه بنفسه؟ حسب الظرو  
ج هذا ـوالمصادفات؟! ننّ هزّ الكتفين لا يحلّ مشكلة! كما أنّ ترك المجتمع يعال

لا يقول به ننسان جادّ، يحترم نفسه، ويحترم اجانس  - حسبما اتفّق -الواقع 
شريّ! ولا بدّ نذن من نظام، ولا بدّ نذن من نجراء.. وعندئذ نجد أنفسنا أمام الب

أن يتزوّج كلّ رجل صالح للزواج امرأة من  -1 احتمال من ةلاةة احتمالات:
 -حسب درجة الاختلال الواقعة  - الصالحات للزواج. ثّم تبقى واحدة أو أكثر

أن يتزوّج كلّ  -2 الرجال! لا تعر  - أو حياتهنّ  -بدون زواج، تقضي حياتها 
أو يسافح  ،ثّم يخادن ،زواجًا شرعيًّا نظيفًا ،رجل صالح للزواج واحدة فقط

 ؛مقابل في المجتمع من الرجال أكثر، من هؤلاء اللواتي ليس لهنّ  أو ،واحدة
أن يتزوّج الرجال  -9 أو خليلًا في الحرام والظلام! ،فيعرفن الرجل خدينًا

وأن تعر  المرأة الأخرى  ،أكثر من واحدة - بعضهمكلّهم أو   -الصالحون 
 في الحرام والظلام! ،لا خدينة ولا خليلة ،الرجل زوجة شريفة، في وضح النور

في  ،تعر  التي لا ،الاحتمال الأوّل ضدّ الفطرة، وضدّ الطاقة، بالقياس نلى المرأة
من استغناء المرأة يدفع هذه الحقيقة ما يتشدّق به المتشدّقون  حياتها الرجال. ولا

ا يظنّه هؤلاء السطحيّون عن الرجل بالعمل والكسب. فالمسألة أعمق بكثير ممّ 
المتحذلقون المتظرفّون اجاهّال عن فطرة الإنسان. وألف عمل، وألف كسب 

غني المرأة عن حاجتها الفطريةّ نلى الحياة الطبيعيّة.. سواء في ذلك مطالب ت   لا
روح والعقل، من السكن والأنس بالعشير.. والرجل اجاسد والغريزة، ومطالب ال

يجد العمل ويجد الكسب؛ ولكنّ هذا لا يكفيه، فيروح يسعى للحصول على 
فهما من نفس واحدة! والاحتمال الثاني ضدّ  ،في هذا ،العشيرة، والمرأة كالرجل

اتّجاه الإسلام النظيف؛ وضدّ قاعدة المجتمع الإسلاميّ العفيف؛ وضدّ كرامة 
رأة الإنسانيّة. والذين لا يحفلون أن تشيع الفاحشة في المجتمع، هم أنفسهم الم



215 

لأنّهم لا يجدون من يردعهم  ؛مون على الله، ويتطاولون على شريعتهالذين يتعال  
 عن هذا التطاول. بل يجدون من الكائدين لهذا الدين كلّ تشجيع وتقدير!

لمواجهة  ؛دةره رخصة مقي  الاحتمال الثالث هو الذي يختاره الإسلام. يختاو 
ينفع فيه هزّ الكتفين؛ ولا تنفع فيه الحذلقة والادّعاء. يختاره  الذي لا ،الواقع

بفطرته وظرو   -متمشّيًا مع واقعيّته الإيجابيّة، في مواجهة الإنسان كما هو 
ق النظيف والمجتمع المتطهّر، ومع منهجه في التقاط ل  ومع رعايته للخ   -حياته 

من السفح، والرقيّ به في الدرج الصاعد نلى القمّة السامقة. ولكن في الإنسان 
قدياً وحديثاً.  - يسر ولين وواقعيّة! ثّم نرى.. ثانيًا.. في المجتمعات الإنسانيّة

واقعًا في حياة الناس، لا سبيل نلى  - نلى آخر الزمان ،وبالأمس واليوم والغد
لإخصاب في الرجل تمتدّ نلى سنّ نرى أنّ فترة ا ،تجاهله أو ،ننكاره كذلك

أو حواليها.  ،عند سنّ الخمسين ،السبعين أو ما فوقها. بينما هي تقف في المرأة
لا مقابل  ،من سني الإخصاب في حياة الرجل ،فهناك في المتوسّط عشرون سنة

 :ثّم التقائهما ،لها في حياة المرأة. وما من شكّ أنّ من أهدا  اختلا  اجانسين
ياة بالإخصاب والإنسال، وعمران الأرض بالتكاةر والانتشار. فليس امتداد الح

مماّ يتّفق مع هذه السنّة الفطريةّ العامّة أن نكفّ الحياة عن الانتفاع بفترة 
الإخصاب الزائدة في الرجال. ولكن مماّ يتّفق مع هذا الواقع الفطريّ أن يسنّ 

 ،هذه الرخصة - ان والأحوالالموضوع لكافّة البيئات في مليع الأزم -التشريع 
على سبيل الإلزام الفرديّ، ولكن على سبيل نيجاد المجال العامّ الذي يلبّي هذا  لا

الواقع الفطريّ، ويسمح للحياة أن تنتفع به عند الاقتضاء.. وهو توافق بين واقع 
 ملحوظ دائمًا في التشريع الإلهيّ. لا يتوافر عادة في ،الفطرة وبين اتّجاه التشريع

درك مليع التشريعات البشريةّ، لأنّ الملاحظة البشريةّ القاصرة لا تنتبه له، ولا ت  
والبعيدة، ولا تنظر من مليع الزوايا، ولا تراعي مليع  ،الملابسات القريبة



216 

ما نراه أحيانًا  -المرتبطة بالحقيقة السالفة  -الاحتمالات. ومن الحالات الواقعيّة 
 ،لعائق من السنّ  ؛ظيفة الفطريةّ، مع رغبة الزوجة عنهامن رغبة الزوج في أداء الو 

وكراهية  ،مع رغبة الزوجين كليهما في استدامة العشرة الزوجيّة ،أو من المرض
فكيف نواجه مثل هذه الحالات؟ نواجهها بهزّ الكتفين؛ وترك كلّ  ؛الانفصال

  والتظرُّ  ،من الزوجين يخبط رأسه في اجادار؟! أو نواجهها بالحذلقة الفارغة
  لا يحلّ مشكلة. والحذلقة والتظرُّ  -كما قلنا   -السخيف؟ ننّ هزّ الكتفين 

جد ـحقيقيّة.. وعندئذ نـها الـحياة الإنسانيّة، ومشكلاتـمع جدّيةّ ال ،يتّفقان لا
أن نكبت  -1 أمام احتمال من ةلاةة احتمالات: -رةّ أخرى ـم -أنفسنا 

وقوّة السلطان!  ،بقوّة التشريع ،لفطريّ عن مزاولة نشاطه ا ،ونصدّه ،الرجل
 ،التي عندك ،يا رجل! ننّ هذا لا يليق، ولا يتّفق مع حقّ المرأة ،ونقول له: عيب
 يخادن ويسافح من يشاء من النساء! ،طلق هذا الرجلأن ن   -2 ولا مع كرامتها!

ة ونتوقّى طلاق الزوج -وفق ضرورات الحال  -د بيح لهذا الرجل التعدُّ أن ن   -9
ولى. الاحتمال الأوّل ضدّ الفطرة، وفوق الطاقة، وضدّ احتمال الرجل الأ  

وقوّة السلطان  ،نذا نحن أكرهناه بحكم التشريع -العصبّي والنفسيّ. وثمرته القريبة 
هي كراهية الحياة الزوجيّة التي تكلّفه هذا العنت، ومعاناة جحيم هذه  -

الحياة.. وهذه ما يكرهه الإسلام، الذي يجعل من البيت سكنًا، ومن الزوجة 
قيّ، وضدّ منهجه في ترقية ل  والاحتمال الثاني ضدّ اتجاه الإسلام الخ   أنسًا ولباسًا.

صبح لائقة بالإنسان الذي كرّمه وتطهيرها وتزكيتها، كي ت   الحياة البشريةّ، ورفعها
الله على الحيوان! والاحتمال الثالث هو وحده الذي يلبّي ضرورات الفطرة 

برعاية الزوجيّة،  ،ولىقيّ، ويحتفظ للزوجة الأ  ل  الواقعيّة، ويلبّي منهج الإسلام الخ  
ر على سّ  ي  ــكرياتهما، وي  وعلى ذ  ،في الإبقاء على عشرتهما ،ويحقّق رغبة الزوجين

يقع في حالة عقم  ،في رفق ويسر وواقعيّة. وشيء كهذا ،الإنسان الخطو الصاعد



217 

لا ثالث  ،في النسل. حيث يكون أمامه طريقان ،الزوجة، مع رغبة الزوج الفطريةّ
في  ،تلبّي رغبة الإنسان الفطريةّ ،ليستبدل بها زوجة أخرى ؛أن يطلّقها -1 لهما:

وقد  ولى.مع الزوجة الأ   ،بقي على عشرتهأو أن يتزوّج بأخرى، وي   -2 النسل.
ولكنّ ؛ بإيثار الطريق الأوّل -ومن المتحذلقات  -يهذر قوم من المتحذلقين 

سيتوجّهن باللعنة نلى من  ،من كلّ مئة -على الأقلّ  -تسعًا وتسعين زوجة 
بلا عوض  ،وتهنّ بي شير على الزوج بهذا الطريق! الطريق الذي يحطمّ عليهنّ ي  

وكثيراً ما تجد  ،راغبًا في الزواج -  عقمهاوقد تبيّن  - فقلّما تجد العقيم، منظور
الزوجة العاقر أنسًا واسترواحًا في الأطفال الصغار، تجيء بهم الزوجة الأخرى من 

 ون عليهم الدار حركة وبهجة، أياًّ كان ابتئاسها لحرمانها الخاصّ.ؤ زوجها، فيمل
صغي ت   بملابساتها العمليّة، التي لا ،ذهبنا نتأمّل الحياة الواقعيّةوهكذا حيثما 

ع المنحلّ في للحذلقة، ولا تستجيب للهذر، ولا تستروح للهزل السخيف والتميُّ 
نّ هذه الرخصة، مواضع اجادّ الصارم.. وجدنا مظاهر الحكمة العلويةّ، في س  

ع   دة بذلك القيد: ﴿ف انْك ح وا م ا ط اب  ل ك مْ مقي   ث  و ر با  م ن  النّ س اء  م ثـْنى  و ة لا 
د ةً﴾ فْت مْ أ لا  ت ـعْد ل وا ف ـو اح   ،. فالرخصة تلبّي واقع الفطرة، وواقع الحياة(1)ف إ نْ خ 

 -تحت ضغط الضرورات الفطريةّ والواقعيّة المتنوّعة  -وتحمي المجتمع من اجانوح 
الزوجيّة من الفوضى والاختلال،  نلى الانحلال أو الملال.. والقيد يحمي الحياة

بدون  ،ويحمي الزوجة من اجاور والظلم؛ ويحمي كرامة المرأة أن تتعرّض للمهانة
واحتياط كامل. ويضمن العدل الذي تحتمل معه الضرورة  ،ئةلج  ضرورة م  

د يقول: ننّ التعدُّ  درك روح الإسلام واتّجاهه لاومقتضياتها المريرة. ننّ أحدًا ي  
 ،ر من ضرورة فطريةّ أو اجتماعيّة؛ وبلا دافعبلا مبرّ   ،بّ ستح  ته، م  مطلوب لذا

                                                           
 .9( النساء: 1)



218 

ل بين الزوجات، كما يتنقّل الخليل بين الخليلات. ذ الحيوانّي، ونلّا التنقُّ نلّا التلذُّ 
ا هو ضرورة تواجه ضرورة، وحلّ يواجه مشكلة. وهو ليس متروكًا للهوى،  ،نّّ

في النظام الإسلاميّ، الذي يواجه كلّ واقعيّات الحياة. فإذا  ،ولا حدّ  ،بلا قيد
نذا راح رجال يتّخذون  ،في استخدام هذه الرخصة ،انحر  جيل من الأجيال

نذا أمسوا  ،لإحالة الحياة الزوجيّة مسرحًا للذّة الحيوانيّة ؛من هذه الرخصة فرصة
نذا أنشأوا الحريم في  ،كما يتنقّل الخليل بين الخليلات  ،يتنقّلون بين الزوجات

هذه الصورة المريبة.. فليس ذلك شأن الإسلام؛ وليس هؤلاء هم الذين يثلّون 
ا انحدروا نلى هذا الدرك؛ لأنّهم بعدوا عن الإسلام، ول م ـالإسلام.. ننّ هؤلاء نّّ

حكمه ـي ي مجتمع لاـدركوا روحه النظيف الكريم. والسبب أنّهم يعيشون في  
مجتمع لا تقوم عليه سلطة مسلمة، تدين  ،طر فيه شريعتهالإسلام، ولا تسي

وتقاليده.  ،وقوانينه، وآدابه ،للإسلام وشريعته؛ وتأخذ الناس بتوجيهات الإسلام
هو المسؤول الأوّل عن  :المتفلّت من شريعته وقانونه ،ننّ المجتمع المعادي للإسلام

هو  ،مريبةـابطة الحريم في صورته الهـهو المسؤول الأوّل عن ال ،هذه الفوضى
صلح المسؤول الأوّل عن اتّخاذ الحياة الزوجيّة مسرح لذّة بهيميّة. فمن شاء أن ي  

فليردّ الناس نلى الإسلام، وشريعة الإسلام، ومنهج الإسلام؛ فيردّهم  ،هذه الحال
فليردّ الناس نلى  ،نلى النظافة والطهارة والاستقامة والاعتدال.. من شاء الإصلاح

حياة كلّها. فالإسلام نظام ـي منهج الـي هذه اجازئيّة، ولكن فـلا ف ،الإسلام
 . (1)«نلّا وهو كامل شامل ،لا يعمل ،متكامل

الأصل في فرض العقوبات هو الردع: ردع من ارتكب : (العقوبات) -6
المحظور، لئلّا يعود نلى ارتكابه، نن أمن العقاب، وردع من لم يرتكب المحظور، 

                                                           
 .952-1/983( في ظلال القرآن: 1)



219 

تسوّل له نفسه ارتكاب المحظور، ولا سيّما حين يرى المرتكبين في لكنّه مّمن 
 مأمن من العقاب.

ي تنفيذ ـف ،حاولون أن يصوّروا للناس الوحشيّةـي الإسلام يـوالطاعنون ف 
 مقام الذي استدعاها.ـالعقوبات، غافلين، أو متغافلين، عن ال

 :عقوبة القصاص في جريمة القتل 
يكون تنفيذها لحقن الدماء، فلولا  - ية القتلفي جر  -فعقوبة القصاص  

 قنت الدماء، من عدّة جهات، أبرزها:نقامة القصاص، لما ح  
، لمنع أولياء المقتول من قتل غير القاتل ثأراً، والثأر من أولياء القاتل ظلمٌ  -أ

 يؤدّي نلى أن يردّ أولياء القاتل، فربّما قتلوا من لا يستحقّ القتل، وهكذا.
ل له نفسه الإقدام على القتل، فحين يعلم أنّ عقوبة القاتل سوّ  لمنع من ت   -ب

ر وارتكاب هي القتل، فإنّ حرصه على حياته، سيكون رادعًا له، عن التهوُّ 
 اجارية، ولا سيّما حين يرى أنّ أصحاب الأمر لا يتساهلون في نقامة القصاص.

 قتل   الذي ننْ  ،ادلفهي القصاص الع ،ولىفأمّا الأ  »قال سيّد قطب:  
. حياة بكفّ يد (1)فقد ضمن الحياة لنفوس ﴿و ل ك مْ في  الْق ص اص  ح ي اةٌ﴾ ،نفسًا

الذين يهمّون بالاعتداء على الأنفس، والقصاص ينتظرهم، فيردعهم قبل الإقدام 
فيثأروا،  ،على الفعلة النكراء. وحياة بكفّ يد أصحاب الدم أن تثور نفوسهم

القاتل، بل يضوا في الثأر، ويتبادلوا القتل، فلا يقف هذا الفريق يقفوا عند  ولا
ى ـوحياة بأمن كلّ فرد على شخصه واطمئنانه نل ؛ تسيل دماء ودماءحتّ  ،وذاك

 . (2)«ي حياةـنتج، فإذا الأمّة كلّها فوي   ،يعمل ،عدالة القصاص، فينطلق آمنًا

                                                           
 .183( البقرة: 1)
 .2229-1/2221( في ظلال القرآن: 2)



221 

 :عقوبة الجلد في جريمة الينى 
زاني ليس عقوبة، فرضها السلطان؛ ليتلذّذ بتعذيبهما، وجلد الزانية وال 

ا هي عقوبة وي   شبع شهواته الوحشيّة، بالنظر نليهما، وهما في حالة التعذيب؛ ونّّ
 مفروضة شرعًا، للردع. 

هلك مرض كبير، خطير، يهدم البيوت، ويخرّب المجتمعات، وي   فالزنَ
ه عليها اجااهل، نب  أن ي   شيع في الأرض الفساد، وفظائعه أوضح منالأمم، وي  

 وأبين من أن يتغافل عنها المتغافل.
وهو يضع هذه العقوبات الصارمة الحاسمة  -والإسلام »قال سيّد قطب: 

أو يحاربها.  ،م يكن يغفل الدوافع الفطريةّـل - رة الشائنةلتلك الفعلة المستنك  
 ،في دفع هذه الميول، ولا خير لهم في كبتها ،فالإسلام يقدّر أنهّ لا حيلة للبشر

أو قتلها. ولم يكن يحاول أن يوقف الوظائف الطبيعيّة التي ركّبها الله في كيانهم، 
وجعلها جزءًا من ناموس الحياة الأكبر، يؤدّي نلى غايته من امتداد الحياة، 

ا أراد الإسلام مح اربة وعمارة الأرض، التي استخلف فيها هذا الإنسان. نّّ
الحيوانيّة التي لا تفرّق بين جسد وجسد، أو لا تهد  نلى نقامة بيت، وبناء 
عشّ، وننشاء حياة مشتركة، لا تنتهي بانتهاء اللحظة اجاسديةّ الغليظة! وأن 

قيم العلاقات اجانسيّة على أساس من المشاعر الإنسانيّة الراقية، التي تجعل من ي  
، وبتعبير شامل التقاء ننسانين، تربط نفسين وقلبين وروحين :التقاء جسدين

بينهما حياة مشتركة، وآمال مشتركة، وآلام مشتركة، ومستقبل مشترك، يلتقي 
الذي ينشأ في العشّ المشترك، الذي  ،في الذريّةّ المرتقبة، ويتقابل في اجايل اجاديد

 نَيفترقان. من هنا شدّد الإسلام في عقوبة الز  يقوم عليه الوالدان حارسين لا
طيح بكلّ هذه الأهدا ؛ بوصفه نكسة حيوانيّة، تذهب بكلّ هذه المعاني، وت  

وتردّ الكائن الإنسانّي مسخًا حيوانيًّا، لا يفرّق بين أنثى وأنثى، ولا بين ذكر 



221 

 ،في لحظة عابرة. فإن فرّق وميّز ،مسخًا كلّ همهّ نرواء جوعة اللحم والدم ،وذكر
، وليس وراءها عمارة في الأرض، وليس وراءها فليس وراء اللذّة بناء في الحياة

ولا نرادة نتاج! بل ليس وراءها عاطفة حقيقيّة راقية، لأنّ العاطفة تحمل  ،نتاج
يفرقّها من الانفعال المنفرد المتقطّع، الذي يحسبه  طابع الاستمرار. وهذا ما

ا هي انفعال حيوانيّ  ،الكثيرون عاطفة العاطفة  يتزيّا بزيّ  ،يتغنّون بها، ونّّ
ولا  ،في بعض الأحيان! ننّ الإسلام لا يحارب دوافع الفطرة ،الإنسانيّة

ا ينظّمها ويطهّرها، ويرفعها عن المستوي الحيوانّي، ويرقيّها حتّ  يستقذرها؛ نّّ
صبح المحور الذي يدور عليه الكثير من الآداب النفسيّة والاجتماعيّة. فأمّا ت  

د هذا الميل الفطريّ من كلّ الرفرفات الروحيّة، فيجرّ ، وبخاصّة البغاء ،الزنَ
في تاريخ البشريةّ  ،والأشواق العلويةّ؛ ومن كلّ الآداب التي تجمّعت حول اجانس

كما هو في الحيوان، بل أشدّ غلظاً من   ،بديه عاريًا غليظاً قذراًالطويل؛ وي  
في حياة زوجيّة الحيوان. ذلك أنّ كثيراً من أزواج الحيوان والطير تعيش متلازمة، 

في بعض  ،وبخاصّة البغاء ،شيعها الزنَمة، بعيدة عن الفوضى اجانسيّة التي ي  منظ  
هذه النكسة عن الإنسان هو الذي جعل الإسلام يشدّد  بيئات الإنسان! دفع  

.. ذلك نلى الأضرار الاجتماعيّة التي تعار  الناس ذلك التشديد في عقوبة الزنَ
لام عن هذه اجارية، من اختلاط الأنساب، ونثارة على أن يذكروها عند الك

الأحقاد، وتهديد البيوت الآمنة المطمئنّة.. وكلّ واحد من هذه الأسباب يكفي 
وهو دفع النكسة الحيوانيّة عن الفطرة  ،لتشديد العقوبة. ولكنّ السبب الأوّل

ظة على التي تجمّعت حول اجانس، والمحاف ،البشريةّ، ووقاية الآداب الإنسانيّة
من الحياة الزوجيّة المشتركة القائمة على أساس الدوام  ،أهدا  الحياة العليا

هذا السبب هو الأهمّ في اعتقادي. وهو اجاامع لكلّ الأسباب ، والامتداد
نلّا بعد  ،يشدّد في العقوبة هذا التشديد الفرعيّة الأخرى. على أنّ الإسلام لا



222 

من وقوع الفعل، ومن توقيع العقوبة، نلّا في تحقيق الضمانات الوقائيّة المانعة 
التي لا شبهة فيها. فالإسلام منهج حياة متكامل، لا يقوم  ،الحالات الثابتة

ا يقوم على توفير أسباب الحياة النظيفة. ثّم يعاقب بعد ذلك  على العقوبة؛ نّّ
غير  ،ويتمرغّ في الوحل طائعًا ،ميسّرةـمن يدع الأخذ بهذه الأسباب ال

 . (1)«رّ مضط
 عقوبة الرجم في جريمة الينى: 

، فهي ليست مماّ اتفّقت فيه كلمة المؤلّفين أمّا عقوبة الرجم في جرية الزنَ
  القدامى، ونن كان ملهور المؤلّفين يرون أنّها عقوبة ثابتة شرعًا.
 وي نس ب ننكار الرجم، نلى طائفتين من القدامى، هما: 

 .خوارجـال -1
 معتزلة. ـال -2

في فه م من عبارات  وقد اختلفت عبارات المؤلّفين في بيان تلك النسبة.
 بعض المؤلّفين أنّ فرق الخوارج كلّها قد أملعت على ننكار الرجم. 

والمعتزلة، واعتلّوا بأنّ الرجم ليس  ،ودفع الخوارج الرجم»قال ابن بطاّل: 
 . (2)«في كتاب الله تعالى...

فهو حدّ مشروع في حقّ  ،وأمّا الرجم»السرخسيّ: شمس الأئمّة وقال 
هم ـنكرون الرجم؛ لأنّ هم ي  ـخوارج؛ فإنّ ـن، ثابت بالسنّة، نلّا على قول الحص  م  ـال

 . (9)«م تكن في حدّ التواترـلا يقبلون الأخبار، نذا ل

                                                           
 .1/2153( في ظلال القرآن: 1)
 .192-5/191( شرح صحيح البخاريّ: 2)
 .3/96( المبسوط: 9)



223 

 البكر، الزاني جلد في الأمصار، علماء يختلف ولم»وقال القاضي عياض: 
 النظاّم - معتزلةـال وبعض خوارج،ـال نليه ذهب ما نلّا  الثيّب، يـالزان ورجم

 .(1)«الرجم حكم نبطال من - وأصحابه
المسألة الثالثة: الخوارج اتفّقوا على ننكار الرجم، »وقال الفخر الرازيّ:  

مة نصف ما على الحرةّ واحتجّوا بهذه الآية، وهو أنهّ تعالى أوجب على الأ  
مة نة الرجم، لزم أن يكون الواجب على الأ  المحص  نة، فلو وجب على الحرةّ المحص  

نصف الرجم، وذلك باطل، فثبت أنّ الواجب على الحرةّ المتزوّجة ليس نلّا 
 . (2)«اجالد، واجاواب عنه ما ذكرناه في المسألة المتقدّمة...

المسألة الأولى: الخوارج أنكروا الرجم واحتجّوا »وقال الفخر الرازيّ أيضًا:  
﴾فيه بوجوه ، فلو (9)، أحدها: قوله تعالى ﴿ف ـع ل يْه ن  ن صْف  م ا ع ل ى الْم حْص ن ات 

ن، لوجب نصف الرجم على الرقيق، لكنّ الرجم وجب الرجم على المحص  
وثانيها أنّ الله سبحانه ذكر في القرآن أنواع المعاصي من الكفر  .نصف له لا

؛ في أحكامها، كما استقصى في بيان أحكام الزنَ م يستقص  ـوالقتل والسرقة ول
، ثّم توعّد عليه (1)﴾بقوله: ﴿و لا  ت ـقْر ب وا الزّ نَ   ألا ترى أنهّ تعالى نهى عن الزنَ

ثانيًا بالنار، كما في كلّ المعاصي، ثّم ذكر اجالد ثالثاً، ثّم خصّ اجالد بوجوب 
عليه بقوله: ﴿و لا  تأ ْخ ذْك مْ  نحضار المؤمنين رابعًا، ثّم خصّه بالنهي عن الرأفة

                                                           
 .9/941( نكمال المعلم: 1)
 .14/66( التفسير الكبير: 2)
 .29( النساء: 9)
 .92( الإسراء: 1)



221 

به  م ا ر أفْ ةٌ في  د ين  اللَّ  ﴾
ثمانين  خامسًا، ثّم أوجب على من رمى مسلمًا بالزنَ (1)

جلدة، وسادسًا، لم يجعل ذلك على من رماه بالقتل والكفر، وهما أعظم منه، ثمّ 
ذكر ثامنًا من رمى زوجته بما  ، ثمّ (2)قال سابعًا: ﴿و لا  ت ـقْبـ ل وا له  مْ ش ه اد ةً أ ب دًا﴾

وجب التلاعن، واستحقاق غضب الله تعالى، ثّم ذكر تاسعًا أنّ الزانية ي  
مخصوص بالشهود  أو مشرك، ثّم ذكر عاشراً أنّ ةبوت الزنَ ،ينكحها نلّا زان   لا

قليلًا وكثيراً، لا يجوز نهمال ما  ،الأربعة؛ فمع المبالغة في استقصاء أحكام الزنَ
وأعظم آثارها. ومعلوم أنّ الرجم لو كان مشروعًا، لكان  ،أحكامها هو أجلّ 

أعظم الآثار، فحيث لم يذكره الله تعالى في كتابه، دلّ على أنهّ غير واجب. 
، يقتضي وجوب اجالد على كلّ (9)وثالثها قوله تعالى: ﴿الز ان ي ة  و الز اني  ف اجْل د وا﴾

يقتضي تخصيص عموم  - بر الواحدبخ -الزناة، ونيجاب الرجم على البعض 
بخبر الواحد، وهو غير جائز؛ لأنّ الكتاب قاطع في متنه، وخبر الواحد  ،الكتاب

غير قاطع في متنه، والمقطوع راجح على المظنون. واحتجّ اجامهور من المجتهدين 
 . (1)..«.فعل ذلك  ما ةبت بالتواتر أنهّن؛ ل  على وجوب رجم المحص  

 رجلًا  المحص ن، الزاني على الرجم وجوب في»وقال ابن قدامة المقدسيّ: 
 بعدهم ومن والتابعين، الصحابة، من العلم أهل عامّة قول وهذا. امرأة أو ،كان
 فإنّهم الخوارج، نلّا  مخالفًا فيه نعلم ولا الأعصار، مليع في الأمصار، علماء من

د   ك ل   ف اجْل د وا و الز اني   الز ان ي ة  : ﴿تعالى الله لقول والثيّب، للبكر اجالد: قالوا  و اح 

                                                           
 .2( النور: 1)
 .1( النور: 2)
 .2( النور: 9)
 .29/199( التفسير الكبير: 1)



225 

نـْه م ا ة   م ئ ة   م   بطريق الثابت تعالى، الله كتاب ترك يجوز لا: . وقالوا(1)﴾ج لْد 
 نسخ نلى ي فضي هذا ولأنّ  فيها؛ الكذب يجوز آحاد لأخبار واليقين، القطع

،  الله رسول عن الرجم ةبت قد أنهّ ولنا .جائز غير وهو بالسنّة، الكتاب
 على ، الله رسول أصحاب عليه وأملع التواتر، ت شبه أخبار وفعله، في ،بقوله

 تعالى، الله أنزله وقد تعالى، الله شاء نن مواضعه، في الباب، أةناء في سنذكره ما
ا كتابه، في  .(2)«حكمه... دون ه،م  ـرس خن س   ونّّ

في فه م من هذه العبارات أنّ فرق الخوارج كلّها قد اتفّقت على ننكار 
الخوارج اتفّقوا على ننكار الرجم، »الرجم، ولا سيّما عبارة الفخر الرازيّ: 

 ؛ فهي صريحة في نسبة الاتفّاق نليهم.«...واحتجّوا بهذه الآية
قد  -ها لا كلّ  -وي فه م من عبارات مؤلفّين آخرين أنّ بعض فرق الخوارج 

خوارج، أو هم ـنكري الرجم هم طائفة من الى ننكار الرجم، وأنّ م  ـذهبت نل
 معظم الخوارج.

 أو وارج،ـخـال نـم ،طائفة مـــالرج رـفأنك»يّ: ـر العسقلانـجـال ابن حـق
 .(9)«معتزلةـال وبعض معظمهم،

 وهذا يعني وجود بعض الخوارج، الذين أقرّوا بالرجم، فوافقوا اجامهور. 
وهم أصحاب زياد بن  -أنّ فرقة )الصُّفْريةّ(  بعض المؤلفّينوقد ذكر 

 .(1)قد أقرّت بالرجم -الأصفر 

                                                           
 .2( النور: 1)
 .12/943( المغني: 2)
 .12/115( فتح الباري: 9)
 .1/191( انظر: الملل والنحل: 1)



226 

، وهم من الخوارج (،الأزارقةننكار الرجم، نلى فرقة )بعض المؤلّفين ونسب 
  .(1)أصحاب نافع بن الأزرق

وليست هذه النسبة دليلًا قطعيًّا، على انفراد فرقة )الأزارقة(، بهذا 
الإنكار؛ والدليل عبارات المؤلّفين، التي ي فه م منها أنّ ننكار الرجم هو مذهب 

 .الخوارج، كلّهم، أو معظمهم
، لكنّ مؤلّفي (2)وينسب كثير من المؤلفّين فرقة )الإباضيّة(، نلى الخوارج

 .(9)يتبرؤّون من هذه النسبة، صراحة -كلّهم، أو بعضهم   -الإباضيّة 
محمّد بن يوسف الوهبّي، وهو واحد من أشهر المؤلّفين وقد أقرّ بالرجم: 

 . (1)المحد ةين، في الفقه الإباضيّ 
 والزانية للزاني بالحجارة كالرجم الواجبة، السنن من وهو»قال الوهبّي:  

  .(9)«النكاح... بعقد المحص نين،
 وغيره والرجم والقصاص بالحدود يتعلّق ما وأمّا»وقال الوهبّي أيضًا: 

 القاذ ، ويجلد السارق، ويقطع الزاني، المحص ن معهم فيرجم واجالد، والقطع
 .(6)«أمثالها، فلا بأس في المرتدّ، رقبة ويضرب

                                                           
ملل ـالفصل فـي الو ، 51ق: ر  ق بين الف  رْ ، والف  1/189( انظر: مقالات الإسلاميّين: 1)

، وشرح 1/119لنحل: ملل واـ، وال94ي الدين: ـ، والتبصير ف1/111والأهواء والنحل: 
 .18/991النيل: 

 .82ق: ر  ق بين الف  رْ ، والف  1/159( انظر: مقالات الإسلاميّين: 2)
 .134-159( انظر: الإباضيّة بين الفرق الإسلاميّة: 9)
 .8/196( انظر: الأعلام: 1)
 .8/991، وانظر: 2/8( شرح النيل: 9)
 .18/916( شرح النيل: 6)



227 

ة م من السنّ ل  كما ع    ،فحكمه الرجم ،نا المحص  مّ أو »وقال الوهبّي أيضًا: 
 .(1)«وسورة المائدة ،كما تراه في سورة النساء  ،وغيرها

المؤلّفين، في نسبة ننكار الرجم، نلى المعتزلة، بين وكذلك اختلفت عبارات 
 قائل بما ي فه م منه التعميم، وقائل بما ي فه م منه التخصيص.

والمعتزلة،  ،ودفع الخوارج الرجم»ل ابن بطاّل: و قفمن عبارات التعميم 
 . (2)«واعتلّوا بأنّ الرجم ليس في كتاب الله تعالى...

 علماء يختلف مـول»ومن عبارات التخصيص قول القاضي عياض: 
 الخوارج، نليه ذهب ما نلّا  الثيّب، الزاني ورجم البكر، الزاني جلد في الأمصار،

 .(9)«الرجم حكم نبطال من - وأصحابه النظاّم - المعتزلة وبعض
 أو الخوارج، من طائفة الرجم فأنكر»وكذلك قول ابن حجر العسقلانّي: 

 .(1)«المعتزلة وبعض معظمهم،
ف القول بالتعميم أنّ الزمخشريّ قد أقرّ بالرجم، مع أنهّ من ضعّ  ومماّ ي  

 . (9)أشهر المؤلّفين المنسوبين نلى المعتزلة
 حكم أم والزواني، الزناة مليع حكم أهذا: قلت فإن»: قال الزمخشريّ 

 حكمه المحص ن فإنّ  منهم؛ بمحص ن ليس من حكم هو بل: قلت بعضهم؟
 .(6)«الرجم

                                                           
 .11/151( هميان الزاد: 1)
 .192-5/191( شرح صحيح البخاريّ: 2)
 .9/941( نكمال المعلم: 9)
 .12/115( فتح الباري: 1)
 .24/191( انظر: سير أعلام النبلاء: 9)
 .1/298( الكشّا : 6)



228 

مع  -، ولكنّنا (1)(الاعتزال)مؤلّفين نلى ـماورديّ، ينسبه بعض الـوهذا ال
 رّ بالرجم، صراحة.ـنجده مّمن ي ق   -ذلك 

 لقوله بياناً  نمّا بالسنّة، الرجم فحدّهما المحص نان، فأمّا»قال الماورديّ: 
ك وه ن  ﴿: النساء سورة في تعالى  يج ْع ل   أ وْ  الْم وْت   ي ـتـ و ف اه ن   ح ت   الْب ـي وت   في   ف أ مْس 

 .(9)«آخرين قول على فرض، ابتداء ونمّا فريق، قول على ،(2)﴾س ب يلًا  له  ن   اللَّ   
دليلًا قطعيًّا، على : وأصحابه (،النظاّم) نلى ،ننكار الرجم وليست نسبة
، من (الرجم)هو أوّل من أنكر  (النظاّم)فجائز أن يكون  .انفرادهم، بهذا القول

آخرون،  -أو بقولهم  -أصحابه، ثّم تأةرّ بقوله  - على ذلك - المعتزلة، ووافقه
 من سائر فرق المعتزلة.

 -مع ذلك  -م، لكنّه ــمسبوقاً، نلى ننكار الرج (النظاّم)وجائز أن يكون 
ى ـالإنكار نليه، ونلمؤلّفين، بنسبة ـرين؛ ولذلك صرحّ بعض النك  م  ـدّ من أبرز الي ـع  

 حصر.ـأصحابه، على سبيل التمثيل، لا على سبيل ال
ثّم اعلم أنّ العلماء أملعوا على وجوب حدّ »قال بدر الدين العينّي: 

من  ،أحدٌ  في هذا م يخالفـوهو الثيّب، ول ،نالزاني البكر مئة، ورجم المحص   جلد
كالنظاّم   ،وبعض المعتزلة ،عن الخوارج ،وغيره ،أهل القبلة، نلّا ما حكى القاضي

 .(1)«....م يقولوا بالرجمـفإنّهم ل ؛وأصحابه

                                                           
، وميزان 15/68، وسير أعلام النبلاء: 2/695( انظر: طبقات الفقهاء الشافعيّة: 1)

 .9/199الاعتدال: 
 .19( النساء: 2)
 .953، 3/956. وانظر: الحاوي الكبير: 1/81النكت والعيون: ( 9)
 .5/139( عمدة القاري: 1)



229 

أنّ من المعتزلة  «النظاّم وأصحابه، كوبعض المعتزلة»في فه م من عبارة: 
 قد ذهبوا نلى ننكار الرجم؛ فإنّ كا    -غير النظاّم، وغير أصحابه  -آخرين 

 التشبيه للتمثيل، لا الحصر.
 صنفان: -عمومًا  -بالرجم، وأنكره منهم  وأقرّ ملهور المحد ةين 

المؤلّفون المستغربون، الذين تأةرّوا بالمستشرقين، ولا سيّما أهل التعطيل،  -1
الذين أنكروا حجّيّة السنّة النبويةّ، وابتدعوا تحريفات كثيرة، للنصوص القرآنيّة، 

وصرحّ بعضهم  ج،وعطلّوا أحكامًا شرعيّة كثيرة؛ فاستحلّوا الربا والخمر والتبرُّ 
 بإباحة التعرّي والبغاء، وعطلّوا الحدود الشرعيّة... نلخ.

المؤلّفون الفقهيّون، الذين اعتمدوا على أدلّة ن سبيّة، وجدوها كافية للقطع  -2
 بإنكار الرجم، أو كافية لترجيح ننكاره، على الإقرار به. 

ا م ترد في القرآن الكر ـوعقوبة الرجم ل»ميّ: ـقال مصطفى الزل يم، ونّّ
، على عدد قليل، مّمن ارتكبوا هذه اجارية، من المتزوّجين طبّقها الرسول 

والمتزوّجات، طبقًا لما ورد في التوراة، وبإقرار من اجااني، ومطالبته بتطبيق حكم 
الله عليه، ثّم حصل الخلا  بين علماء الإسلام، في أنّ عقوبة الرجم: هل هي 

ولى للمتزوّج والمتزوّجة، والثانية اجالد، على أساس أنّ الأ  باقية نلى جانب عقوبة 
. ونذا أخذنا بقول من قال (1)﴾و الز اني   الز ان ي ة  ﴿لغيرهما، أو أنّها ن سخت بآية: 

بأنّها باقية، كما هو رأي اجامهور، فإنّ بقاءها يكون كعدم البقاء، من الناحية 
خلا  ـن، لا ي وج د الـال عادليــأربعة رج مة، بشهادةـجريـم تثبت الـالعمليّة، ما ل

 .(2)«هم...ـن نفاداتـبي

                                                           
 .2( النور: 1)
 .119-59، وانظر: مجموعة الأبحاث القرآنيّة: 14( أسباب نباحة الأعمال اجارميّة: 2)



231 

متزوّجة: هي الإعدام ـمتزوّج والـوعقوبة ال»ميّ أيضًا: ـوقال مصطفى الزل
بالرجم، عند بعض الفقهاء. وعند البعض الآخر: الرجم منسوخ باجالد؛ لأنّ 

 .(1)«نرجّحهالأوّل ةبت بالسنّة النبويةّ، والثاني بالقرآن، وهذا ما 
 لتنتفيفي مسألة معيّنة،  - بين القدامى -ويكفي وجود الاختلا  

بيان الصواب، بل  - في هذا المقام -الحاجة نلى اجاواب فيها؛ فليس الغرض 
، وقد ذكرنا أنّ المسائل التي اختلف (قطعيّة الأدلّة) نالتنبيه على مبدهو الغرض 

ف كن أن توص  قة، لكن ي  بالقطعيّة المطل  ف كن أن توص  ي   فيها القدامى، لا
 ة.سبيّ بالقطعيّة النّ  

يقطعون بذلك، والذين  - وهم اجامهور - فالذين يرون مشروعيّة الرجم
 يرفضون هذا القطع. - وهم قلّة قليلة - يرون مشروعيّة الرجم لا

لا يعنينا بيان رأينا، أو بيان الصواب في المسألة؛  - في هذا المقام -ونحن 
ليست البحث في المسائل الخلافيّة، بل الغاية  - من هذا الكتاب -لأنّ الغاية 

الدفاع عن الإسلام، بأوجز الطرائق، بعيدًا عن الاختلا ، وتعدّد الآراء، هي 
 في المسألة، لتنتفي الحاجة نلى اجاواب. القدامى فيكفي نةبات اختلا 

يب، في هذه أن يج   - برأي اجامهور -ومع ذلك كلّه، يستطيع القائل 
جرية شنيعة، فظيعة، خطيرة، تفعل في  المسألة، فيقول: ننّ جرية الزنَ

المجتمعات، والبيوت، ما تفعله الأوبئة، واجاراةيم، والأمراض الفتّاكة؛ فالردع عنها 
 واجب، كلّ الوجوب. 

، أي: كون الزانية متزوّجة، (الإحصان)فإذا انضا  نلى ذلك كلّه صفة 
 وأخطر، من عدّة جهات: ،وأفظع ،مة أشنعـي متزوّجًا، كانت اجاريـلزانكون ا أو

                                                           
 .199( المدخل لدراسة الشريعة الإسلاميّة في ّط جديد: 1)



231 

خيانة الزوج الزاني لزوجته العفيفة، وخيانة الزوجة الزانية لزوجها العفيف،  -أ
كن أن يقدّمه الزوج والزوجان شريكان في تربية الأطفال وتقويهم، فما الذي ي  

الخائنة  الزانية كن أن تقدّمه الزوجةالخائن لزوجته وأطفاله، وما الذي ي  الزاني 
 !!!لزوجها وأطفالها؟

اختلاط الأنساب، فالزوجة الخائنة الزانية التي تأتي الفاحشة مع رجل آخر  -ب
كن أن تحمل من الرجل الثاني، وزوجها غافل عن ذلك، فيربّي غير زوجها، ي  

 .زنَ بنت، أو الرجل الغافل في حجره ابن زنَ
، نن لم تكن مبغضة لزوجها قبل الخيانة، فإنّ الخيانة ستجرّها الزوجة الخائنة -ج

، وقد يقود ذلك نلى بغض زوجها، وعشق الرجل الذي يشاركها في رذيلة الزنَ
وقع الرجل الطلاق، وفي هذا تدمير للأسرة، نلى الطلاق، واختلاق المشاكل؛ لي  

 لزوجها.وتقويض لتربية الأطفال؛ أو تبقى الزوجة عشيقة لرجل، وخائنة 
لغفلة  ؛الزوجة التي تتجرأّ، فتخون زوجها، وتكون في مأمن من العقاب -د

كن أن تتمادى في اجارأة، فتعاشر أكثر من رجل، فتكون زوجها عن جريتها، ي  
 مرتعًا موبوءًا للزناة.

الزوج الزاني الخائن قد يكون وسيطاً، لنقل الأمراض الفتّاكة، نلى زوجته  -ه
العفيفة البريئة، ونلى اجانين الذي في بطنها؛ وكذلك الزوجة الزانية الخائنة قد 
تكون وسيطاً، لنقل الأمراض الفتّاكة، نلى زوجها العفيف البريء، ونلى 

 .(1)جنينها
فنرى أنّ »على رأي اجامهور:  قال سيّد قطب، وهو مّمن يرى الرجم 

ن هي الرجم. ذلك أنّ الذي سبق له عقوبة البكر هي اجالد، وعقوبة المحص  

                                                           
 .115-119بابها وعلاجها: ( انظر: الأمراض اجانسيّة أس1)



232 

قد عر  الطريق الصحيح  ،وهو مسلم حرّ بالغ ،في نكاح صحيح ،الوطء
يشي بفساد فطرته وانحرافها، فهو جدير  به، فعدوله عنه نلى الزنَالنظيف وجرّ 

رّ، الذي قد يندفع تحت ضغط الميل ل الغ  فْ الغ  بتشديد العقوبة، بخلا  البكر 
ن ذو تجربة فيه تجعله وهو غرير.. وهناك فارق آخر في طبيعة الفعل. فالمحص  

مماّ يتذوّقه البكر. فهو حريّ بعقوبة كذلك  ،ويستجيب له بدرجة أعمق ،يتذوّقه
 . (1)«أشدّ 

فسد وي   ،فسد الأخلاقه ي  لأنّ  ؛فاحشة ىـفالزن»وقال ابن عثيمين: 
من  ،ومصداق هذا ما ظهر في الآونة الأخيرة .د الأمراضوج  وي   ،الأنساب

أو  ى،ـ"الإيدز". هذا سببه الزنـى بسمّ وي   ،المرض الخبيث الذي هو "فقد المناعة"
كن أن يكون . لا ي  وساء سبيلًا  ،اه الله فاحشةمّ ـ. ولهذا سأكبر أسبابه الزنَ

 .(2)«هلكم   رد  سد م  ه طريق فالأنّ  ؛ا للمسلمين أبدً سبيلًا 
، لا يكون عن أنّ تنفيذ عقوبة الزنَ - أو يتغافلون - ويغفل الطاعنون 

بالأقاويل والأكاذيب والافتراءات، بل لا بدّ من شهادة أربعة رجال عدول، 
، وصفات الزاني، وصفات يشهدون شهادة مفصّلة، لما رأوه من كيفيّة الزنَ

 خشية الاشتباه بغيرهما.الزانية، ومكان اجارية، وزمانها؛ 
ذلك كلّه، فإنّ هذا يدلّ على الاستهتار بفإن وقعت شهادة مفصّلة 

، أو المجاهرة بالفاحشة، ونلّا، فلو كان الزانيان قد احتاطا، وأغلقا عليهما بالزنَ
بإحكام، لما استطاع الشهود الأربعة رؤية  ،باب الدار، أو باب الغرفة

 التفصيلات كلّها. 

                                                           
 .1/2158( في ظلال القرآن: 1)
 .8/231( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 2)



233 

معاقبة المستهترين والمجاهرين يؤدّي نلى أن يتجرأّ من  والسكوت عن
سي حال المنسوبين نلى الإسلام، كحال أعداء سواهم، فتكثر الفواحش، حتّ تم  

 ،ومعابدهم ،ونواديهم ،ي ديارهمـف ،الإسلام، الذين لا يبالون بانتشار الفواحش
 وطرقاتهم.

ن برؤية الفعل، قرّو لذلك يطلب شهادة أربعة عدول ي  »قال سيّد قطب: 
نّ أنّ العقوبة نذن وهميّة لا تردع أحدًا، ظ  أو اعترافاً لا شبهة في صحّته. وقد ي  

قيم بناءه على العقوبة، لا ي   ،كما ذكرنا  ،لأنّها غير قابلة للتطبيق. ولكنّ الإسلام
بل على الوقاية من الأسباب الدافعة نلى اجارية؛ وعلى تهذيب النفوس، وتطهير 

ثيرها في القلوب، فتتحرجّ من الإقدام على وعلى الحسّاسيّة التي ي  الضمائر؛ 
جرية تقطع ما بين فاعلها وبين اجاماعة المسلمة من وشيجة. ولا يعاقب نلّا 

أو  ؛فيراها الشهود ،المتبجّحين باجارية، الذين يرتكبونها بطريقة فاضحة مستهترة
 . (1)«الذين يرغبون في التطهّر بإقامة الحدّ عليهم...

تطعن في الإسلام؛ بسبب فرضه عقوبة على  - أيهّا الطاعن -فإذا كنت  
نشئن الزناة، فاستمتع، وأنت تنظر نلى زوجتك، وأختك، وابنتك، وهنّ يزنين، وي  

  ، وبنات الزنَ!!!، وأبناء الزنَوالزواني أجيالًا من الزناة
هنّ، ـضربى ـهنّ، ونيّاك أن تسارع نلـونيّاك أن تغضب؛ بسبب أفعال

ثبت للناس ى بيتك؛ لت  ـهدوء، وسهّل أمر دخول الزناة، نلـانتهارهنّ، بل الزم ال أو
أنّك ننسان مثالّي، مثقّف، متفتّح، متحرّر، متنوّر، تعر  قيمة حقوق الإنسان، 

 !!ومنها حقوق زوجتك، وأختك، وابنتك، في معاشرة الزناة!
بل  ؛للقضاء على هذا الوباء ننّ ننكار القلب واللسان ليس رادعًا كافيًا؛

                                                           
 .1/2134( في ظلال القرآن: 1)



231 

داواة النفس م  ـفإنّها كفيلة ب ؛، نقامة صحيحةحدّ الشرعيّ ـبدّ من نقامة ال لا
، وتـخليصها، من الإدمان، والاستهتار، وتوجيهها نـحو بالسوء والفحش الأمّارة

في ى سينتشر ـونلّا، فإنّ الزن ؛ لإشباع الرغبة اجانسيّة؛)الزواج( الطريق الشرعيّ 
 !!!انتشار النار في الهشيمالبيوت والطرقات والنوادي والأسواق، 

 :عقوبة الجلد في جريمة القذف 
وأمّا عقوبة القذ ، فليست قتلًا لحريّةّ الرأي، وحريّةّ التعبير، بل هي ردع  

ولك أن تتخيّل أيهّا الطاعن فداحة  .للتطاول على الأعراض بمقالة السوء
 ،وزوجتك ،وخالتك ،وعمّتك ،القذ ، حين تسمع القاذ  يتّهم أمّك

وابنة  ،وابنة خالتك ،وابنة عمّتك ،وابنة خالك ،عمّك وابنة ،وابنتك ،وأختك
 -فهل ترى  ؛في كلّ ناد   ،أختك، بارتكاب الفاحشة، وينشر ذلك وابنة ،أخيك

 !!في نبداء الرأي؟! ،حقوقه حقًّا من -لهنّ  في قذفه
وهنّ  ،م على المحصناته  لقي التـُّ ننّ ترك الألسنة ت  »قال سيّد قطب:  

بدون دليل قاطع، يترك المجال فسيحًا لكلّ  ،ةيّبات أو أبكاراً ،العفيفات الحرائر
صبح بتلك التهمة النكراء؛ ثّم يضي آمنًا! فت   ،من شاء أن يقذ  بريئة أو بريئًا

 ،مةة، ونذا كلّ فرد فيها متـّه  حة، وسمعتها ملو  سي، ونذا أعراضها مجر  اجاماعة وتم  
د بالاتّهام؛ ونذا كلّ زوج فيها شاكّ في زوجه، وكلّ رجل فيها شاكّ في أو مهد  

 ،د بالانهيار. وهي حالة من الشكّ والقلق والريبةأصله، وكلّ بيت فيها مهد  
وحي نلى النفوس المتحرّجة من م ي  ه  طاق. ذلك نلى أنّ اطرّاد سماع التـُّ ت   لا

قدم عليها ث، وأنّ الفعلة فيها شائعة؛ في  لو  ارتكاب الفعلة أنّ جوّ اجاماعة كلّه م  
بكثرة تردادها، وشعوره بأنّ   ،من كان يتحرجّ منها، وتهون في حسّه بشاعتها

اعة في منع وقوعه؛ واجام دي عقوبة الزنَكثيرين غيره يأتونها! ومن ثّم لا تج  
ث الموحي بارتكاب الفحشاء. صبح، وهي تتنفّس في ذلك اجاوّ الملو  سي وت  تم  



235 

م، ومقاية لأصحابها من الآلام الفظيعة التي لهذا، وصيانة للأعراض من التهجُّ 
تصبّ عليهم. شدّد القرآن الكريم في عقوبة القذ ، فجعلها قريبة من عقوبة 

ولى الوصم بالفسق. والعقوبة الأ  مع نسقاط الشهادة، و  ،ثمانين جلدة ،الزنَ
ر قول القاذ ، هد  والثانية أدبيّة في وسط اجاماعة؛ ويكفي أن ي   ،جسديةّ

 ،مًاويشي بينهم متـّه   ،ذ له بشهادة، وأن يسقط اعتباره بين الناسيؤخ   فلا
فهو منحر  عن الإيان خارج عن طريقه  ،ق له بكلام! والثالثة دينيّةيوة   لا

 ،لّا أن يأتي القاذ  بأربعة يشهدون برؤية الفعل، أو بثلاةة معهالمستقيم. ذلك ن
على صاحب  ع حدّ الزنَفيكون قوله نذن صحيحًا، ويوق  ؛ نن كان قد رآه

كما تخسر   ،قةتخسر بالسكوت عن تهمة غير محق   الفعلة. واجاماعة المسلمة لا
بشيوع الاتّهام والترخّص فيه، وعدم التحرجّ من الإذاعة به، وتحريض الكثيرين 

على ارتكاب الفعلة التي كانوا يستقذرونها، ويظنّونها ممنوعة في  ،من المتحرّجين
 ،صيب الحرائر الشريفاتالتي ت   ،أو نادرة. وذلك فوق الآلام الفظيعة ،اجاماعة

وطمأنينة  ،لآثار التي تترتّب عليها في حياة الناسوالأحرار الشرفاء؛ وفوق ا
 . (1)«البيوت
 :عقوبة قطع اليد في جريمة السرقة 

وأمّا قطع يد السارق، فإنّها عقوبة رادعة كلّ الردع، عن جرية السرقة،  
بالقضاء على السرقة؛ فليس  - بّقت، التطبيق الصحيحلو ط   -وهي كفيلة 

ع. وقوّة الردع في القطع مناسبة لعظم جرية للحبس من قوّة الردع ما للقط
 السرقة، ومناسبة لخطرها في المجتمع.

ولك أن تتخيّل ذلك، بعد أن تكسب مالًا بشقّ الأنفس، وتذهب نلى  

                                                           
 .2131-1/2134( في ظلال القرآن: 1)



236 

فيعدو عليك سارق، فيسلبك  ؛السوق؛ لتشتري الطعام لك ولزوجتك وأطفالك
فتبيتون  ؛اليًا، خائبًاكسبت في يومك هذا، فتعود نليهم في المساء، خاويًا، خ ما

 .ليلتكم جياعًا
ثّم يجد السارق أنهّ في مأمن من العقاب، فبدلًا من أن يعمل كما تعمل 
أنت، يتّكل على سرقة جهودك، وجهود أمثالك، فيقتدي به آخرون، فيكثر 

ي ـف ،مسروقـاللصوص، ويسطون على البيوت، وتقوى جرأتهم، فربّما آذوا ال
 ماله، وربّما سرقوا بعض أطفاله.جسده، ليسرقوا منه 

ب نلى الإسلام، نس  وحشيّة، ت   - بقطع أيديهم - فليس عقاب اللصوص
  على صر  الزكاة على المستطيعين، لت   سيّما نذا علمنا أنّ الإسلام فرض   ولا
  .وغيرهم ،والغارمين ،مساكينـوال ،من الفقراء ،محتاجينـال

ه، أو كر  و غافل، أو م  وهو جاهل، أ - والذي يأخذ من مال غيره
ع يده قط  ع يده؛ بل الذي ت  قط  لا ت   - جائع، لا يقوى على الكسب مضطرّ، أو
م يكن ـحلال، ولـعلى الكسب ال ،ادرــة، وهو قــذ السرقة حرفــخـهو من اتّ 

 .عليها هًانلى السرقة، أو مكر   ،مضطرًّا
على  -الإسلام ننّ المجتمع المسلم يوفّر لأهل دار »قال سيّد قطب: 

ما يدفع خاطر السرقة عن كلّ نفس سويةّ.. ننهّ يوفّر لهم  -اختلا  عقائدهم 
ضمانات العيش والكفاية. وضمانات التربية والتقويم. وضمانات العدالة في 
التوزيع. وفي الوقت ذاته يجعل كلّ ملكيّة فرديةّ فيه تنبت من حلال؛ ويجعل 

تنفع المجتمع ولا تؤذيه.. ومن أجل هذا كلّه  ،ةالملكيّة الفرديةّ وظيفة اجتماعيّ 
يدفع خاطر السرقة عن كلّ نفس سويةّ.. فمن حقّه نذن أن يشدّد في عقوبة 
السرقة، والاعتداء على الملكيّة الفرديةّ، والاعتداء على أمن اجاماعة.. ومع 

حتّ  ؛مفهو يدرأ الحدّ بالشبهة؛ ويوفّر الضمانات كاملة للمتـّه   ،تشديده



237 

ذ بغير الدليل الثابت.. ولعلّه من المناسب أن نفصّل شيئًا في هذا يؤخ   لا
م حكمة اجازئيّات فه  ، فلا ت  متكاملٌ  الإملال.. ننّ النظام الإسلاميّ كل  

ر في طبيعة النظام وأصوله ومبادئه نظ  نلّا أن ي   ،التشريعيّة فيه حقّ فهمها
ذ النظام  نلّا أن يؤخ   ،بيقوضماناته. كذلك لا تصلح هذه اجازئيّات فيه للتط

من  نل به مللة. أمّا الاجتزاء بحكم من أحكام الإسلام، أو مبدعم  كاملًا؛ وي  
عدّ اجازء المقتطع مبادئه، في ظلّ نظام ليس كلّه نسلاميًّا، فلا جدوى له؛ ولا ي  

منه تطبيقًا للإسلام؛ لأنّ الإسلام ليس أجزاء وتفاريق. الإسلام هو هذا النظام 
امل الذي يشمل تطبيقه كلّ جوانب الحياة.. هذا بصفة عامّة. أمّا بالنسبة المتك

لموضوع السرقة، فالأمر لا يختلف.. ننّ الإسلام يبدأ بتقرير حقّ كلّ فرد، في 
المجتمع المسلم في دار الإسلام، في الحياة. وحقّه في كلّ الوسائل الضروريةّ لحفظ 

يشرب وأن يلبس وأن يكون له بيت الحياة.. من حقّ كلّ فرد أن يأكل وأن 
وعلى  -كنّه ويؤويه، ويجد فيه السكن والراحة.. من حقّ كلّ فرد على اجاماعة ي  

أن يحصل على هذه الضروريّات.. أوّلًا عن طريق  -الدولة النائبة عن اجاماعة 
والدولة النائبة عن  -وعلى اجاماعة  -ما دام قادراً على العمل  -العمل 

مه كيف يعمل، وأن تيسّر له العمل، وأداة العمل.. فإذا تعلّ  أن -اجاماعة 
يًّا، ـلعدم وجود العمل، أو أداته، أو لعدم قدرته على العمل، جزئيًّا أو كلّ  ؛تعطّل

وقتيًّا أو دائمًا، أو نذا كان كسبه من عمله لا يكفي لضروريّاته، فله الحقّ في 
ض له شرعًا فر  من النفقة التي ت   لًا استكمال هذه الضروريّات من عدّة وجوه: أوّ 

على القادرين من أهل محلّته. وثالثاً من بيت مال  على القادرين في أسرته. وثانيًا
الزكاة فرضت الدولة  المسلمين من حقّه المفروض له في الزكاة. فإذا لم تكف  

ما يحقّق الكفاية  - ذة لشريعة الإسلام كلّها في دار الإسلاممنفّ  ـال -مسلمة ـال
للمحرومين في مال الواجدين؛ بحيث لا تتجاوز هذه الحدود، ولا تتوسّع في غير 



238 

ضرورة. ولا تجور على الملكيّة الفرديةّ الناشئة من حلال.. والإسلام كذلك 
يتشدّد في تحديد وسائل ملع المال؛ فلا تقوم الملكيّة الفرديةّ فيه نلّا من حلال.. 

ثير الملكيّة الفرديةّ في المجتمع المسلم أحقاد الذين لا يلكون؛ ولا ت  ثير ومن ثّم لا ت  
أطماعهم في سلب ما في أيدي الآخرين. وبخاصّة أنّ النظام يكفل لهم الكفاية؛ 
ولا يدعهم محرومين. والإسلام يربّي ضمائر الناس وأخلاقهم؛ فيجعل تفكيرهم 

ة والكسب عن طريقها.. يتّجه نلى العمل والكسب عن طريقه؛ لا نلى السرق
لتوفير ضروريّاتهم، أعطاهم حقّهم بالوسائل  ؛د العمل، أو لم يكف  وج  فإذا لم ي  

فلماذا يسرق السارق في ظلّ هذا النظام؟ ننهّ لا يسرق  ،النظيفة الكرية.. ونذن
ا يسرق للطمع في الثراء من غير طريق العمل. والثراء لا ي   ب طل  لسدّ حاجة. نّّ

في دار الإسلام، ويحرمها الطمأنينة  ،جه الذي يروعّ اجاماعة المسلمةمن هذا الو 
التي من حقّها أن تستمتع بها. ويحرم أصحاب المال الحلال أن يطمئنّوا على 

ماله من  ب  س  ك    - هم الحلال. وننهّ لمن حقّ كلّ فرد في مثل هذا المجتمعـمال  
من أكل أجور العمّال،  من ربا، ولا من غشّ، ولا من احتكار، ولا حلال، لا

من حقّ كلّ  - ثّم أخرج زكاته، وقدّم ما قد تحتاج نليه اجاماعة من بعد الزكاة
باح هذا المال للسرقات فرد في مثل هذا النظام أن يأمن على ماله الخاصّ، وألّا ي  

أو لغير السرقات. فإذا سرق السارق بعد ذلك كلّه.. نذا سرق وهو مكفيّ 
مة اجارية، غير محتاج لسلب ما في أيدي الآخرين، لأنّ  حر الحاجة، متبيّن 

م يجمعوها من حرام.. نذا سرق في مثل هذه ـول ،م يغصبوا أموالهمـالآخرين ل
مت ةبتت عليه  ،يسرق وله عذر. ولا ينبغي لأحد أن يرأ  به الأحوال، فإنهّ لا

مّ في الإسلام هو د شبهة من حاجة أو غيرها، فالمبدأ العاوج  اجارية. فأمّا حين ت  
نظامه  م حدود الإسلام، في ظلّ فه  وهكذا ينبغي أن ت  ... درء الحدود بالشبهات

على حساب طبقة.  ،لا لطبقة ،الذي يضع الضمانات للجميع ؛متكاملـال



239 

ب عاق  خذ أسباب العقوبة. والذي لا ي  قبل أن يتّ  ،خذ أسباب الوقايةوالذي يتّ 
 .(1)«للاعتداءر بلا مبرّ   ، المعتديننلّا 

 ،ةفظّ  ،قد تبدو قاسية ،ر الإسلام عقوبات رادعةيقرّ »قطب:  محمّدقال و 
 حتّ  ،اقها أبدً ه لا يطبّ  ولكنّ  ؛ولا تفكير ،نمعُّ ـبلا ت ،اسطحيًّ  امن يأخذها أخذً ل  

 ،ررّ  ـبدون م  ، قد ارتكبها - مةـجريـالذي ارتكب ال -الفرد  أنّ  لًا يضمن أوّ 
وهناك  ،اه لا يقطعها أبدً ر قطع يد السارق، ولكنّ يقرّ  فهو  شبهة اضطرار. ولا

 .(2)«...جوعـالسرقة نشأت من ال شبهة بأنّ 

                                                           
 .559-2/552( في ظلال القرآن: 1)
 .199-192 شبهات حول الإسلام: (2)



211 

 مبدأ العاشرـال

 موازنة العادلةـال

 
ل المحامي عام  ويعني أن ي   ،(1)(صر  تكافؤ الف  ) نيعتمد هذا المبدأ على مبد 

ص متساوية، ر  والمدّعي معاملة متساوية، تضمن حصول كلّ واحد منهما على ف ـ 
، فكما يحصل المدّعي على فرصة كافية ليطرح ادّعاءه، (السلاح القانونيّ )في 

ويأتي بالأدلّة على ما يدّعيه، فكذلك يحقّ للمحامي أن ينال فرصة كافية؛ 
  هة نليه.م الموج  ه  م من التـُّ لإةبات براءة المتـّه  

بمعنى أن يقوم ، (الموازنة العادلة) نكن اشتقاق مبدي   نومن هذا المبد 
م، وسيرة المدّعي؛ ليطلّع القاضي على الفرق المحامي بالموازنة بين سيرة المتـّه  

 بينهما، فيعلم من يستحقّ الإدانة منهما.  
فماذا لو تقدّم نلى القاضي العادل ةلاةة رجال موصوفين بالكذب والظلم 

صدق والعدل دين رجلًا موصوفاً بالوالفجور والخيانة والخبث، يسألونه أن ي  
  !!والعفّة والأمانة والطيبة؟!

ماذا لو كان هؤلاء الثلاةة يتّهمون الرجل الصالح بأضداد صفاته، التي 
 !!هي في الحقيقة صفاتهم السيّئة؟!

 الصادق   باجانون، ويتّهم الكاذب   العاقل   هل يصحّ أن يتّهم المجنون  
بالفجور، ويتّهم  العفيف   بالظلم، ويتّهم الفاجر   العادل   م  ـبالكذب، ويتّهم الظال

 !!بالخبث؟! الطيّب   بالخيانة، ويتّهم الخبيث   الأمين   الخائن  
ر  ـــيـي س  ـمقلوبة، فـمكذوبة الـالالأةيمة لقد حدةت أمثال هذه الادّعاءات 

                                                           
 .113-145، 149، 81المحاكمة العادلة:  ( انظر: دليل1)



211 

 دائمًا.  ،الصالحين، وكان الطاعنون فيهم من شرار الناسفي سير و  ، الأنبياء
نلى أقوامهم ناصحين، فاتّهمهم  ، ل نوح وهود وصالحرس  د أ  فق

  !!!أقوامهم بالكذب والضلالة والسفاهة
أراد به قومه كيدًا، وهّموا بتحريقه، وكذّبوه، بعد أن   وهذا نبراهيم
  !!!غلبهم بالحجّة البيّنة
راودته امرأة العزيز، عن نفسها، فاستعصم، فلمّا   وهذا يوسف

حضر سيّدها، ادّعت أنّ يوسف هو الذي أراد بها سوءًا، فمكث في السجن 
 !!دين بما هو بريء منه!بضع سنين، وهو العفيف الأمين، وأ  

اليهود  ار  واتّهم كفّ  ؛بالسحر والكذب  ه موسىوأتباع   واتّهم فرعون  
، وهي الصدّيقة بالزنَ  اتّهموا أمّه مريمبالسحر والكذب، و   عيسى

 !!!رة المصطفاةالعفيفة المطه  
ق العظيم، وعرفته ل  بالصدق، والأمانة، والخ   ، وعرفت قريش محمّدًا

، اتّهموه بالشعر والسحر فلمّا دعاهم نلى الله  ؛ا، لا يقرأ، ولا يكتبأمّيًّ 
  !!!البشرواجانون والكذب والكهانة، وبتلقّي العلم عن بعض 

م، بل له الحقّ في المحاكمة العلميّة لا يكتفي المحامي، بالدفاع عن المتـّه  ف 
في محاكمة المدّعي، أي: الانتقال من حالة الدفاع، نلى حالة الهجوم؛ فإنّ خير 

 وسيلة للدفاع هي الهجوم، نذا كان المقام مناسبًا لذلك. 
من  - علميّة، بلا ريبوهي محاكمة  - ولذلك لا بدّ في محاكمة الإسلام

مخالفة، وأبرزها ةلاةة مناهج، ـمناهج الـر ال ــي، وس  (سيرة الإسلام)موازنة بين ـال
 ب نليها أبرز الطاعنين، هي: اللادينيّة، واليهوديةّ، والمسيحيّة.نس  ي  

ويجب التنبيه على أنّ سيرة المنسوبين نلى الإسلام لا تمثّل سيرة الإسلام،  
نسبة مذهبيّة،  بون نليه، نسبة ظاهريةّ، أو نسبة وراةيّة، أونس  ي   ولا سيّما الذين



212 

طئون، وأخطاؤهم حاصلة؛ بسبب صيبون، ويخ  ، ي  أو نسبة عصريةّ؛ لأنّهم بشرٌ 
 ب نليه.نس  مخالفتهم لأحكام الإسلام، فلا يجوز أن ت  

هو الصورة  (سيرة الإسلام)فالمصدر الوحيد الذي نعتمد عليه في عرض  
 ة، دون ما سواها، من الصور المنسوبة نلى الإسلام. التنزيليّ 

موافقتان للصورة التنزيليّة، فليستا ـأمّا الصورتان التأليفيّة والتطبيقيّة، ال
ا هما مفتاحان لفهم الصورة التنزيليّة، لا أكثر.  بمصدرين أصيلين، ونّّ

كن الاعتماد في عرض سيرة الإسلام، على أيّ فمن باب أولى، لا ي   
عنصر مستمدّ، من أيّ صورة مخالفة للصورة التنزيليّة، سواء أكانت من الصور 

كن الاعتماد على أيّ التأليفيّة، أم كانت من الصور التطبيقيّة؛ وكذلك لا ي  
ق، سواء طل  م  ـعنصر مستمدّ من أيّ صورة اختلافيّة، غير ثابتة، بالقطع ال

 التطبيقيّة. أكانت من الصور التأليفيّة، أم كانت من الصور
يكون سمسيحيّة(، ـ: )اللادينيّة واليهوديةّ والالثلاةةمناهج ـ ــر اليوكذلك س   
ا با  تلك المناهج. والمبادئ، التي يعتر  بها أصحاب   ،لاعتماد على المصادربيانه 
فالمنهج اللادينّي قائم على مبدن )ننكار هداية الخالق(، والفرع الإلحاديّ  

أصلًا. وبالاعتماد على هذين  ،مبدن )ننكار وجود الخالق(منه قائم صراحة على 
المبدأين ستكون محاكمة )المنهج اللادينّي(، بفروعه الثلاةة: )الفرع الإلحاديّ(، 

 و)الفرع اللاأدريّ(، و)الفرع الرُّبوبّي(.
تقديس )العهد القديم(، والاستمداد منه؛ على  والمنهج اليهوديّ قائم 

 (،العهد القديم)بالاعتماد على بيان ما في نصوص  ،ولذلك ستكون محاكمته
 وفظائع. ،وأكاذيب ،وأساطير ،من خرافات

اجاديد؛ ولذلك العهد و  ،والمنهج المسيحيّ قائم على تقديس العهد القديم 
 ة من هذين العهدين.المستمدّ  ،ةبعرض أبرز العقائد المسيحيّ  ،ستكون محاكمته



213 

 رة الإسلامـسي

 
ما  أمّا .عند الله  ،مرضيّ ـالأوّل والأخير والوحيد الالإسلام هو الدين  

  بلا ريب. ة،باطل ي أديانفه ،عداه من الأديان
خالقه ـالضعيف الفقير الصغير، لمخلوق ـعبارة عن خضوع ال الإسلامو 

 القويّ الغنّي الكبير. 
وهذا الخضوع ليس من مختصّات الإنسان، بل ننّ الإنسان في الحقيقة هو 

  . المخلوقات خضوعًا للخالقأقلّ 
 .مة له، خاضعة له، منقادة لأمرهسل  م   :فكلّ مخلوقات الله 

قال تعالى: ﴿أ ف ـغ يـْر  د ين  اللَّ   ي ـبـْغ ون  و ل ه  أ سْل م  م نْ في  الس م او ات  و الْأ رْض  
رْهًا و ن ل يْه  ي ـرْج ع ون ﴾  . (1)ط وْعًا و ك 

هار ـجبال والأودية والبحار والأنـكواكب والفالشمس والقمر والنجوم وال 
والرياح والأشجار والثمار والزروع والملائكة والدوابّ والطيور والحشرات، كلّها 

 ية ساجدة.صلّ  حة حامدة، م  سبّ  مة خاضعة، منقادة طائعة، م  سل  م   : لله
للَّ    ي سْج د  م نْ في  الس م او ات  و الْأ رْض   له  مْ قال تعالى: ﴿و  ط وْعًا و ك رْهًا و ظ لا 

﴾ لْغ د وّ  و الْآص ال   . (2)با 
مْ ت ـر  أ ن  اللَّ   ي س بّ ح  ل ه  م نْ في  الس م او ات  و الْأ رْض  و الط يـْر  ـ﴿أ ل  وقال تعالى:  

ت ه  و ت سْب يح ه  و اللَّ   ع ل يمٌ بم  ا ي ـفْع ل ون ﴾ ص اف ات  ك ل  ق دْ ع ل م  ص لا 
(9) . 

                                                           
 .59( آل عمران: 1)
 .19( الرعد: 2)
 .11( النور: 9)



211 

وقال تعالى: ﴿ت س بّ ح  ل ه  الس م او ات  الس بْع  و الْأ رْض  و م نْ ف يه ن  و ن نْ م نْ 
 .(1)ش يْء  ن لا  ي س بّ ح  بح  مْد ه  و ل ك نْ لا  ت ـفْق ه ون  ت سْب يح ه مْ ن ن ه  ك ان  ح ل يمًا غ ف وراً﴾

مْ ت ـر  أ ن  اللَّ   ـتعالى: ﴿أ ل  أمّا الناس، فمنهم المسلم، ومنهم غير المسلم، قال  
ي سْج د  ل ه  م نْ في  الس م او ات  و م نْ في  الْأ رْض  و الش مْس  و الْق م ر  و النُّج وم  و اجاْ ب ال  

ل ه   و الش ج ر  و الد و ابُّ و ك ث يٌر م ن  الن اس  و ك ث يٌر ح ق  ع ل يْه  الْع ذ اب  و م نْ ي ه ن  اللَّ   ف م ا
 . (2)م نْ م كْر م  ن ن  اللَّ   ي ـفْع ل  م ا ي ش اء ﴾

مين وقاسطين. سل  واجانّ كالإنس في هذا الأمر؛ فإنّهم انقسموا على م   
ط ون  ف م نْ أ سْل م  ف أ ول ئ ك  تح  ر وْا ر ش دًا.  قال تعالى: ﴿و أ نا  م ن ا الْم سْل م ون  و م ن ا الْق اس 

ط ون  ف ك ان وا جا  ه ن م  ح ط بًا﴾و أ م ا   . (9)الْق اس 
فإذا نظرنا في نسلام الإنسان رأينا أنّ الإسلام هو الدين الوحيد الذي  

نلى  - في الحقيقة - لعباده؛ ولذلك كان الرسل كلّهم يدعون ارتضاه الله 
 دين واحد، هو الإسلام.

ويعقوب، ويوسف، ماعيل، ونسحاق، ـفنوح، ونبراهيم، ولوط، ونس 
بعد أن  كالسحرة  - وأتباعهم،  وموسى، وهارون، وسليمان، وعيسى

 كلّهم كانوا مسلمين.   - ، والحواريّينإ بعد أن آمنت، وملكة سبآمنوا
ر  ــــب  ـان  ك  ـــوْم  ن نْ ك  ــــه  يا  ق  ـــال  ل ق وْم  ــوح  ن ذْ ق  ــأ  ن  ــب  ــمْ ن  ـــل  ع ل يْه  ـــقال تعالى: ﴿و اتْ  

ي  ــام ي و ت ذْك يــع ل يْك مْ م ق   لْ ـــر ي بآ  مْ ــر ك  ــوا أ مْ ــم ع  ـت  ف أ جْ ـات  اللَّ   ف ـع ل ى اللَّ   ت ـو ك 
. ف إ نْ ــي  و لا  ت ـنْظ  ـم  اقْض وا ن ل  ــةً ة  ــنْ أ مْر ك مْ ع ل يْك مْ غ م  ــم  لا  ي ك  ـر ك اء ك مْ ة  ــو ش   ر ون 

                                                           
 .11( الإسراء: 1)
 .15( الحجّ: 2)
 .19-11( اجانّ: 9)



215 

ت مْ ف م   ن  ــون  م  ـــرْت  أ نْ أ ك  ـــر ي  ن لا  ع ل ى اللَّ   و أ م  ــر  ن نْ أ جْ ـــنْ أ جْ ــأ لْت ك مْ م  ــا س  ـت ـو ل يـْ
يــالْم سْ  ن ﴾ـل م 

(1) . 
وقال تعالى: ﴿و ن ذْ ي ـرْف ع  ن بْـر اه يم  الْق و اع د  م ن  الْبـ يْت  و ن سْم اع يل  ر ب ـن ا ت ـق ب لْ  

م ن ا ن ن ك  أ نْت  الس م يع  الْع ل يم . ر ب ـن ا و اجْع لْن ا م سْل م يْن  ل ك  و م نْ ذ رّ ي ت ن ا أ م ةً م سْل م ةً 
يم . ر ب ـن ا و ابْـع ثْ ف يه مْ ر س ولًا  ن ا ن ن ك  أ نْت  التـ و اب  الر ح  ك ن ا و ت بْ ع ل يـْ ل ك  و أ ر نا  م ن اس 

نـْه مْ ي ـ  مْ ن ن ك  أ نْت  الْع ز يز  م  ت ك  و ي ـع لّ م ه م  الْك ت اب  و الحْ كْم ة  و ي ـز كّ يه  ل و ع ل يْه مْ آيا  تـْ
ن اه  في   الحْ ك يم . و م نْ ي ـرْغ ب  ع نْ م ل ة  ن بْـر اه يم  ن لا  م نْ س ف ه  ن ـفْس ه  و ل ق د  اصْط ف يـْ

ر ة  ل   نْـي ا و ن ن ه  في  الْآخ  م ن  الص الح  ين . ن ذْ ق ال  ل ه  ر بُّه  أ سْل مْ ق ال  أ سْل مْت  ل ر بّ  الدُّ
الْع ال م ين . و و ص ى به  ا ن بْـر اه يم  ب ن يه  و ي ـعْق وب  يا  ب ني   ن ن  اللَّ   اصْط ف ى ل ك م  الدّ ين  ف لا  

ت مْ ش   اء  ن ذْ ح ض ر  ي ـعْق وب  الْم وْت  ن ذْ ق ال  ل ب ن يه  تم  وت ن  ن لا  و أ نْـت مْ م سْل م ون . أ مْ ك نـْ ه د 
ئ ك  ن بْـر اه يم  و ن سْم اع يل  و ن سْح اق   م ا ت ـعْب د ون  م نْ ب ـعْد ي ق ال وا ن ـعْب د  ن له  ك  و ن ل ه  آبا 

دًا و نح ْن  ل ه  م سْل م ون . ت لْك  أ م ةٌ ق دْ خ ل تْ له  ا م ا ك   اً و اح  ت مْ ن له  س ب تْ و ل ك مْ م ا ك س بـْ
و لا  ت سْأ ل ون  ع م ا ك ان وا ي ـعْم ل ون . و ق ال وا ك ون وا ه ودًا أ وْ ن ص ار ى ت ـهْت د وا ق لْ ب لْ م ل ة  

ن ا و م   للَّ   و م ا أ نْز ل  ن ل يـْ ا أ نْز ل  ن لى  ن بْـر اه يم  ح ن يفًا و م ا ك ان  م ن  الْم شْر ك ين . ق ول وا آم ن ا با 
ن بْـر اه يم  و ن سْم اع يل  و ن سْح اق  و ي ـعْق وب  و الْأ سْب اط  و م ا أ وتي   م وس ى و ع يس ى و م ا أ وتي   
نـْه مْ و نح ْن  ل ه  م سْل م ون . ف إ نْ آم ن وا بم  ثْل  م ا  الن ب يُّون  م نْ ر بهّ  مْ لا  ن ـف رّ ق  ب ـيْن  أ ح د  م 

ت   ق اق  ف س ي كْف يك ه م  اللَّ   و ه و  الس م يع  آم نـْ وْا و ن نْ ت ـو ل وْا ف إ ّ  ا ه مْ في  ش  مْ ب ه  ف ـق د  اهْت د 
بـْغ ةً و نح ْن  ل ه  ع اب د ون . ق لْ أ تح  اجُّون ـن ا في   بـْغ ة  اللَّ   و م نْ أ حْس ن  م ن  اللَّ   ص  الْع ل يم . ص 

خْل ص ون . أ مْ ت ـق ول ون  ـحْن  ل ه  م  ـن ا و ل ك مْ أ عْم ال ك مْ و ن  ـا و ر بُّك مْ و ل ن ا أ عْم ال  اللَّ   و ه و  ر بّـُن  
ودًا أ وْ ن ص ار ى ـــوا ه  ـان  ــب اط  ك  ـــوب  و الْأ سْ ــاق  و ي ـعْق  ـــل  و ن سْح  ــم اع يـم  و ن سْ ـن ن  ن بْـر اه ي

                                                           
 .82-81( يونس: 1)



216 

ه  م ن  اللَّ   و م ا اللَّ   ب غ اف ل  ــم  ش  ــم نْ ك ت  ـنْ أ ظْل م  م  ــأ م  اللَّ   و م  م  ـــلْ أ أ نْـت مْ أ عْل  ـــق   ه اد ةً ع نْد 
 . (1)ون ﴾ــع م ا ت ـعْم ل  

وقال تعالى: ﴿ف أ خْر جْن ا م نْ ك ان  ف يه ا م ن  الْم ؤْم ن ين . ف م ا و ج دْنا  ف يه ا غ يـْر   
 . (2)﴾ب ـيْت  م ن  الْم سْل م ين  

 م ن  الْم لْك  و ع ل مْت ني  م نْ تأ ْو يل  الْأ ح اد يث  وقال تعالى: ﴿ر بّ  ق دْ آت ـيـْت ني   
ر ة  ت ـو ف ني     م سْل مًا و أ لحْ قْني  ف اط ر  الس م او ات  و الْأ رْض  أ نْت  و ل يّ ي في  الدُّنْـي ا و الْآخ 

لص الح  ين ﴾  . (9)با 
ا آم ن  ل م وس ى ن لا  ذ رّ ي ةٌ م نْ ق ـوْم ه  ع ل ى خ وْ   م نْ ف رْع وْن  ف م  وقال تعالى: ﴿ 

مْ أ نْ ي ـفْت نـ ه مْ و ن ن  ف رْع وْن  ل ع ال  في  الْأ رْض  و ن ن ه  ل م ن  الْم سْر ف ين   و ق ال  م وس ى  .و م ل ئ ه 
للَّ   ف ـع ل يْه  ت ـ  ت مْ با  ت مْ آم نـْ ت مْ م سْل م ين ﴾يا  ق ـوْم  ن نْ ك نـْ و ك ل وا ن نْ ك نـْ

(1) . 
د ين   .ف ـغ ل ب وا ه ن ال ك  و انْـق ل ب وا ص اغ ر ين  وقال تعالى: ﴿  ي  الس ح ر ة  س اج 

 .و أ لْق 
ت مْ ب ه  ق ـبْل  أ نْ آذ ن  . ر بّ  م وس ى و ه ار ون   .ق ال وا آم ن ا ب ر بّ  الْع ال م ين   ق ال  ف رْع وْن  آم نـْ

. ل ك   نـْه ا أ هْل ه ا ف س وْ   ت ـعْل م ون  ا ل م كْرٌ م ك رْتم  وه  في  الْم د ين ة  ل ت خْر ج وا م  مْ ن ن  ه ذ 
لا    ثم   لأ  ص لّ بـ ن ك مْ أ مْل ع ين . ق ال وا ن نا  ن لى  ر بّ ن ا  لأ  ق طّ ع ن  أ يْد ي ك مْ و أ رْج ل ك مْ م نْ خ 

رًا م نـْق ل ب ون . و م ا ت ـنْ  ت  ر بّ ن ا ل م ا ج اء تـْن ا ر ب ـن ا أ فْر غْ ع ل يـْن ا ص بـْ يا  ق م  م ن ا ن لا  أ نْ آم ن ا بآ 
و ت ـو ف ـن ا م سْل م ين ﴾

(9) . 

                                                           
 .114-128( البقرة: 1)
 .96-99( الذاريات: 2)
 .141( يوسف: 9)
 .51-59( يونس: 1)
 .126-113( الأعرا : 9)



217 

وقال تعالى: ﴿و ج او زْنا  ب ب ني  ن سْر ائ يل  الْب حْر  ف أ تـْبـ ع ه مْ ف رْع وْن  و ج ن ود ه  ب ـغْيًا  
ن ذ ا أ دْر ك ه  الْغ ر ق  ق ال  آم نْت  أ ن ه  لا  ن ل ه  ن لا  ال ذ ي آم ن تْ ب ه  ب ـن و ن سْر ائ يل   و ع دْوًا ح ت  

و أ نا  م ن  الْم سْل م ين ﴾
(1) . 

وقال تعالى: ﴿ن نا  أ نْـز لْن ا التـ وْر اة  ف يه ا ه دًى و ن ورٌ يح ْك م  به  ا الن ب يُّون  ال ذ ين   
ن يُّون  و الْأ حْب ار  بم  ا اسْت حْف ظ وا م نْ ك ت اب  اللَّ   و ك ان وا ع ل يْه  أ سْل م   وا ل ل ذ ين  ه اد وا و الر با 

تي  ثم  نًا ق ل يلًا و م نْ ل   يا  اء  ف لا  تخ ْش و ا الن اس  و اخْش وْن  و لا  ت شْتـ ر وا بآ  مْ يح ْك مْ بم  ا ـش ه د 
 . (2)ول ئ ك  ه م  الْك اف ر ون ﴾أ نْـز ل  اللَّ   ف أ  

بـ تْه  جا  ةً و ك ش ف تْ ع نْ   وقال تعالى: ﴿ق يل  له  ا ادْخ ل ي الص رحْ  ف ـل م ا ر أ تْه  ح س 
ي و أ سْل مْت  م ع   س اق ـيـْه ا ق ال  ن ن ه  ص رحٌْ مم  ر دٌ م نْ ق ـو ار ير  ق ال تْ ر بّ  ن نّي  ظ ل مْت  ن ـفْس 

للَّ    ر بّ  الْع ال م ين ﴾ س ل يْم ان  
(9) . 

نـْه م  الْك فْر  ق ال  م نْ أ نْص ار ي ن لى  اللَّ     وقال تعالى: ﴿ف ـل م ا أ ح س  ع يس ى م 
للَّ   و اشْه دْ بأ  نا  م سْل م ون ﴾  . (1)ق ال  الحْ و ار يُّون  نح ْن  أ نْص ار  اللَّ   آم ن ا با 

ح يْت  ن لى  الحْ و ار يّ ين  أ نْ آم ن وا بي  و ب ر س ولي  ق ال وا آم ن ا وقال تعالى: ﴿و ن ذْ أ وْ  
و اشْه دْ بأ  ن ـن ا م سْل م ون ﴾

(9) . 
 ؛نلى اليهوديةّ ،وبني نسرائيل ،والمصريّين ،فرعون    موسى فلم يدع  

بل الأصل هو الدعوة نلى  ؛نلى المسيحيّة ،بني نسرائيل  دعا عيسى ولا

                                                           
 .34يونس: ( 1)
 .11( المائدة: 2)
 .11( النمل: 9)
 .92( آل عمران: 1)
 .111( المائدة: 9)



218 

فتان، عن الإسلام، الذي دعا وما اليهوديةّ والمسيحيّة نلّا صورتان محر  الإسلام؛ 
 . عيسىو نليه موسى 

نـ ن ا س و اء   ك ل م ة   ن لى   ت ـع ال وْا الْك ت اب   يا  أ هْل   ق لْ قال تعالى: ﴿ ن ك مْ  ب ـيـْ  أ لا   و ب ـيـْ
ئًا ب ه   ن شْر ك   و لا   اللَّ    ن لا   ن ـعْب د   ذ   و لا   ش يـْ باً  ب ـعْضًا ب ـعْض ن ا ي ـت خ   ف إ نْ  اللَّ    د ون   م نْ  أ رْبا 
 و م ا ن بْـر اه يم   في   تح  اجُّون   ل ـــم   الْك ت اب   ي ـا أ هْـل   م سْل م ون . بأ  نا   اشْه د وا ف ـق ول وا ت ـو ل وْا

يل   التـ وْر اة   أ نْز ل ت   ء   ه ا أ نْـت مْ  ت ـعْق ل ون . أ ف لا   ب ـعْد ه   م نْ  ن لا   و الْإ نجْ   ف يم ا ح اج جْت مْ  ه ؤ لا 
 م ا ت ـعْل م ون . لا   و أ نْـت مْ  ي ـعْل م   و اللَّ    ع لْمٌ  ب ه   ل ك مْ  ل يْس   ف يم ا تح  اجُّون   ف ل م   ع لْمٌ  ب ه   ل ك مْ 
 م ن   ك ان   و م ا ل مًام سْ  ح ن يفًا ك ان   و ل ك نْ  ن صْر ان يًّا و لا   ي ـه ود ياًّ  ن بْـر اه يم   ك ان  

يــم   الن اس   أ وْل ـى ن ن   الْم شْر ك ين . ا ات ـبـ ع ـــوه   ل ل ذ يـن   بإ  بْـر اه   و اللَّ    آم ن ــوا و ال ذ يـن   الن ب ـيُّ  و ه ـذ 
 . (1)﴾الْم ؤْم ن ين   و ل ـيُّ 

م  و م ا و  اخْتـ ل ف  ال ذ ين  أ وت وا قال تعالى: ﴿ن ن  الدّ ين  ع نْد  اللَّ   الْإ سْلا 
ت  اللَّ   ف إ ن  اللَّ    يا  نـ ه مْ و م نْ ي كْف رْ بآ  الْك ت اب  ن لا  م نْ ب ـعْد  م ا ج اء ه م  الْع لْم  ب ـغْيًا ب ـيـْ
. ف إ نْ ح اجُّوك  ف ـق لْ أ سْل مْت  و جْه ي  للَّ    و م ن  ات ـبـ ع ن  و ق لْ ل ل ذ ين    س ر يع  الحْ س اب 

وْا و ن نْ ت ـو ل وْا ف إ ّ  ا ع ل يْك   يّ ين  أ أ سْل مْت مْ ف إ نْ أ سْل م وا ف ـق د  اهْت د  أ وت وا الْك ت اب  و الْأ مّ 
لْع ب اد ﴾ يٌر با  غ  و اللَّ   ب ص  الْب لا 

(2) . 
ذ الناس، من جنون نق  ن أن ي  ك  الذي ي  والإسلام هو الدين الوحيد،  

الشيطان، وجرائم الإنسان؛ لأنّ كتابه المحفوظ من التحريف قد الإلحاد، وولاية 
 ذ الإنسان.نق  اشتمل على ما يقمع الإلحاد، ويهزم الشيطان، وي  

فلو أقبل الناس، كلّ الناس، على الإسلام؛ لينتفعوا بحقائقه الانتفاع  

                                                           
 .65-61( آل عمران: 1)
 .24-13( آل عمران: 2)



219 

والأمن  ر والسلامـخيـحقّ والـمان، وانتشر بينهم الـهم بالإيـالأمثل، لامتلأت قلوب  
ابّ ــف والتحـف والتلاطـم والتعاطــم والتراحـي والتسال  ـاون والتآخـــة والتعـركـوالب

والإحسان والتسامح والصدق والعدل والأمانة والبّر والتقوى والورع والإخلاص 
 والإيثار والتواضع والكرم والعفّة، وسائر الفضائل. 

لخلت الأرض من جرائم ولو عمل الناس، كلّ الناس، بأحكام الإسلام، 
رات وسائر الفواحش، ومن الربا والسرقة والغشّ، ومن المخدّ   ،ىـالقتل والزن

والخمور، ومن الاستعباد والاضطهاد والحروب والمجاعات، والعدوان والتباغض 
والتناحر والباطل والشرّ والإرهاب والقحط والتعادي والتدابر والقسوة والكذب 

يبة والنميمة والإساءة والأنانيّة ر واجاشع والحسد والغ  والظلم والخيانة والفجو 
 والاستكبار والبخل، وسائر الرذائل. 

ننّ هذا الكلام ليس ادّعاء، لا مصداق له، فالقرآن الكريم موجود، وهو  
شاهد صادق على عظمة الإسلام، ويكفي أن تقرأه قراءة باحث عن الحقيقة، 

 لّ صوره، وينهى عن المنكر، بكلّ صوره. لتجد أنّ الإسلام يأمر بالمعرو ، بك
لْم عْر و     يأ ْم ر ون  با  قال تعالى: ﴿و لْت ك نْ م نْك مْ أ م ةٌ ي دْع ون  ن لى  الخْ يْر  و 

و ي ـنـْه وْن  ع ن  الْم نْك ر  و أ ول ئ ك  ه م  الْم فْل ح ون ﴾
(1) . 

ر ون  ـــــض  يأ ْم  ـعْ ــاء  ب  ـــــ ـ يـمْ أ وْل  ـه  ـــب ـعْض   ات  ــن  ـون  و الْم ؤْم  ــال تعالى: ﴿و الْم ؤْم ن  ــوق 
ة  و ي ـؤْت ون  الز ك اة  و ي ط يع ون  اللَّ    لْم عْر و   و ي ـنـْه وْن  ع ن  الْم نْك ر  و ي ق يم ون  الص لا  با 

و ر س ول ه  أ ول ئ ك  س يـ رْمق  ه م  اللَّ   ن ن  اللَّ   ع ز يزٌ ح ك يمٌ﴾
(2). 

                                                           
 .141( آل عمران: 1)
 .81( التوبة: 2)



251 

 بهة الاختلافش

 
بين المؤلفّين المنسوبين نلى الإسلام،  -: ننّ الاختلافات الكثيرة فإن قيل 

 تدلّ على أمرين: - والاختلافات الكثيرة بين المطبّقين المنسوبين نلى الإسلام
 :م تكن تامّة؛ لأنّ الكثير من المنسوبين نلى الإسلامـأنّ هداية الخالق ل -1
لف فيه، فكيف تزعمون أنّ الإسلام جاء في كثير مماّ اخت   ،يعلمون الحقيقة لا

لهداية الناس، ونخراجهم من الظلمات نلى النور، والحال أنّ بعضهم يرمي بعضًا 
 بالضلالة، والانحرا  عن الصراط القويم؟!

أنّ الحقائق الإسلاميّة ليست محفوظة من الضياع؛ لأنّ كلّ واحد من  -2
أنّ الحقائق الإسلاميّة  - في غالب أحواله وأحيانه - المؤلّفين المختلفين يزعم

 فيها؟! من خالفه آراء تطابق ما اختاره وارتضاه من آراء، دون
حتّ  ؛: تستند هذه الشبهة نلى واقع قطعيّ، لا يختلف فيه اةنانقلت 

يختلفون في حقيقة واقعيّة قطعيّة،  لا :المؤلّفون المختلفون في الكثير من المسائل
 نّ الاختلا  بينهم واقع موجود.وهي أ
، بل هو من ولكنّ اجاواب عنها سهل؛ فإنّ الاختلا  ليس من الله  

الناس أنفسهم؛ فلقد أنزل الله القرآن، بلسان عربّي مبين، وجاءت السنّة النبويةّ؛ 
 . لمزيد من التفصيل والتبيين، ليكون التطبيق صحيحًا سليمًا موافقًا لمراد الله

م يكن في الأصل عن جهل، بل كان بعد العلم ـختلا ، فإنهّ لأمّا الا 
بالبيّنات، ولكنّ الأهواء هي التي انحرفت بأصحابها عن الحقّ المبين، وهذا أمر 

 عامّ في كلّ رسالات الرسل.
ر ين  و م نْذ ر    ةً ف ـبـ ع ث  اللَّ   الن ب يّ ين  م ب شّ  د  ين  قال تعالى: ﴿ك ان  الن اس  أ م ةً و اح 

لحْ قّ  ل ي حْك م  ب ـيْن  الن اس  ف يم ا اخْتـ ل ف وا ف يه  و م ا اخْتـ ل ف  ف يه   و أ نْـز ل  م ع ه م  الْك ت اب  با 



251 

نـ ه مْ ف ـه د ى اللَّ   ال ذ ين  آم ن وا  ن لا  ال ذ ين  أ وت وه  م نْ ب ـعْد  م ا ج اء تـْه م  الْبـ يّ ن ات  ب ـغْيًا ب ـيـْ
ر اط  م سْت ق يم ﴾ل م ا اخْتـ ل ف    . (1)وا ف يه  م ن  الحْ قّ  بإ  ذْن ه  و اللَّ   ي ـهْد ي م نْ ي ش اء  ن لى  ص 

والبغي أخطر صور الهوى، فإنهّ يحمل أصحابه على الطغيان، والإفساد،  
 والسعي نلى استعباد الآخرين، ونخضاعهم لأهوائهم.

وسيلة من أخبث وسائل  - في كلّ زمان ومكان -وهكذا كان التحريف  
أهل البغي؛ لإفساد الناس، وصدّهم عن الدين الحقّ، فأخضعوا ببغيهم ةلاةة 

 أصنا  من الناس:
م يبلغوا مبلغهم في البغي والطغيان، فانقادوا لهم؛ لأنّ ـ، مّمن لأهل الهوى -1

أهواءهم في الغالب واحدة؛ فعمل هؤلاء على التبديل والتحريف والتزوير والدسّ 
 لافتراء والاختلاق والكذب والتدليس، وسائر وسائل الخداع.وا
، الذين ليس لهم القدرة العلميّة الكافية، لفهم الكثير من أهل الجهل -2

الحقائق الإسلاميّة، نلّا بالاعتماد على من هم أقدر منهم؛ فإذا وقع هؤلاء تحت 
 قّ.سينحرفون عن الدين الح - بلا ريب -توجيه أهل الأهواء؛ فإنّهم 

فين، الذين يخشون بطش الطغاة، ، من الضعفاء والمستضع  أهل الخوف -3
وبطش أذنابهم، فيخضعون لهم، وهم يعلمون الحقّ المبين؛ وبخضوعهم يعملون 

 هين.على التبديل والتحريف والتدليس، ونن كانوا كارهين ومكر  
، ولا من (لـجهـل الــأه)ن ــ، ولا م(وىـهـل الـأه)ن ــن مــم يكــن لـا مــأمّ  

من مخالفة الحقّ؛  - وأحيانه ،في غالب أحواله -؛ فإنهّ سيسلم (خو ـأهل ال)
يّ، لا يكاد يخلو ـسبأمر ن   (جهلـال)ولكنّه لن يسلم من ذلك، سلامة تامّة؛ لأنّ 

، التي يعلمها (حقائقـال)بعض  اجهلو ـمكن أن يـي   (العلماء)ى ـمنه ننسان، حتّ 

                                                           
 .219( البقرة: 1)



252 

 !!!الّ منهم علمً ـــو أقـن هـــيعلمها م التي ،قـحقائبعض الـلوا ما جهـهم، بل ربّ ر  ـغي
والتحريفات التي أدخلها المبطلون ليست بمنأى عن أولئك الصادقين  

المخلصين، فإنّ التحريفات قد دخلت في كلّ المؤلّفات الإنسانيّة، فدخلت في  
 ه،وأصول حديث، والشروح، والعقيدة، والفقه،ـكتب القراءات، والتفسير، وال

 والتاريخ، واللغة، والأدب. 
بعض  ،قّ ــحـن الـمخلصين سينحرفون عـي أنّ الصادقين الـفلا ريب ف

الانحرا ، حين يطلّعون على هذه التحريفات، ويغفلون عن بطلانها، وهو أمر 
 م يسلم منه أحد من المؤلّفين والمطبّقين.ـريب في وقوعه، ل واقع، لا

 الطيّبة:ـار الاختلاف ـثـم
 مار طيّبة، أبرزها ةلاث:ـومع ذلك كلّه، كان للاختلا  عدّة ة

 إثبات قطعيّة الاتفّاقيّات الإسلاميّة: -1
ننّ وجود الاختلا  بين المؤلّفين المنسوبين نلى )الإسلام(، في مسائل  
ا: دليل قطعيّ على انعدام تواطئهم، على الباطل؛ فإنّهم كانوا بين  كثيرة جدًّ

 تفنيد الباطل، وحريص على نفحام الخصم.حريص على 
سيلاقي معارضة  -بلا ريب  -فحين يخالف المؤلّف الحقّ في تأليفه، فإنهّ 

من يحرص على تفنيد الباطل، ومن يحرص على نفحام الخصم؛ وبذلك ينتفي 
 قطعًا تواطؤ المؤلّفين المنسوبين كلّهم، على القول الباطل.

ى شرعيّة الاتفّاقيّات الإسلاميّة، لما اتفّق فلولا وجود الأدلّة القطعيّة عل
 المؤلّفون على القول بشرعيّتها وقطعيّتها.

، وبين منسوبين، نلى مذهب معين  ـمؤلّفين، الـوالفرق كبير، بين تواطؤ ال
مذهبّي أمر واقع، قطعًا، ـمنسوبين، نلى )الإسلام(؛ فالتواطؤ الـمؤلّفين، الـتواطؤ ال



253 

 ا.خلا  التواطؤ الكلّيّ؛ فإنهّ مستحيل الوقوع، قطعً ـي وقوعه؛ بـخلا  ف ولا
م )أعداء الإسلام(، ك أنّ الاختلا  شاهد حيّ قاطع، ي فح  ومن هنا ن در  

 الذين يحاولون التشكيك في )القطعيّات الإسلاميّة(.   
أقوال العلماء  الوجه السابع والعشرون: أنّ »قال محمّد رشيد رضا:  

م ـول ،فقوا نذا اتّ نلّا  ،ن لها العصمةضم  م ت  ـول ،نحصرت ولا ،وآراءهم لا تنضبط
 .(1)«... حقًّافاقهم نلّا يكون اتّ  يختلفوا، فلا

 إنكار الأقوال التأليفيّة الباطلة: -2
لو افترضنا افتراضًا أنّ الاختلا  بين المؤلفّين المنسوبين نلى )الإسلام(   

 افتراضين باطلين:كان معدومًا؛ فإنّ هذا الافتراض يستلزم أحد 
طئون  -أ أن يكون المؤلّفون المنسوبون نلى )الإسلام( معصومين، بحيث لا يخ 

 أبدًا في تأليفاتهم. وهو افتراض باطل قطعًا، لا ريب في بطلانه. 
طئ بعض المؤلّفين المنسوبين نلى )الإسلام(، فيسكت الآخرون عن  -ب أن يخ 

بيان أخطائهم، والردّ عليها؛ لكيلا يحصل الاختلا  بينهم. وهو افتراض باطل 
 قطعًا، لا ريب في بطلانه. 

ولذلك كان الاختلا  ذا ثمرة طيّبة، حين يتصدّى أهل الحقّ؛ للكشف  
 خطئين. عن أباطيل المبطلين، وأخطاء الم

والفريق الذي أدّى نلى الاختلا  هو فريق المبطلين، وليس فريق المحقّين؛ 
فلو أنّ المبطلين وافقوا الحقّ في تأليفاتهم، لانتفى الاختلا  بين الناس؛ ولكنّ 

 المبطلين لا ي كن أن يوافقوا الحقّ؛ لأنّهم يتّبعون أهواءهم، وأهواء سادتهم.
خالفة الحقّ؛ ـ، بنيّة حسنة، لا بقصد مدجته  ـوكذلك من أخطأ، وهو م  

                                                           
 .6/524مجلّة المنار:  (1)



251 

ذوراً فيه؛ ولذلك لا بدّ ـان معـه، ونن كـئـعن خط ،فــن يكشــدم مـن يعـفإنهّ ل
ن الاختلا  ما دام المؤلّفون غير معصومين، وما دام في الناس محقّون ــم

 ومبطلون، وما دام في الناس من يعلم الحقّ، ومن يجهله.
حقّ بالباطل؛ لأنّ ـبطلين، لالتبس الم  ـوال حقّينم  ـفلولا اختلا  ال

بطلين، م  ـخالفة الـحقّين مم  ـحقّ قطعًا؛ فوجب على الـبطلين سيخالفون الم  ـال
 والردّ عليهم.

 ،عن بيان أخطاء المخطئين ،ومت سكت أهل الحقّ »قال ابن باز: 
والأمر  ،من الدعوة نلى الخير ،م يحصل منهم ما أمرهم الله بهـل ،وأغلاط الغالطين

 ،م الساكتـمن نة ،ب على ذلكرتّ ـر، ومعلوم ما يتمنك  ـوالنهي عن ال ،بالمعرو 
 ؛على خطئه والمخالف للحقّ  ،على غلطه ،وبقاء الغالط ،رعن ننكار المنك  

والأمر  ،والتعاون على الخير ،من النصيحة ،وذلك خلا  ما شرعه الله سبحانه
 . (1)«التوفيق وليّ ر، والله والنهي عن المنك   ،بالمعرو 

 ابتلاء المؤلّفين والمطبّقين المنسوبين: -3
بصفة راسخة في الإنسان، هي صفة النقص، فهو  الاختلا يذكّرنا 

وليس كلّ الناس أنبياء؛ ليسلموا من أكثر  .هًا؛ ليكون بريئًا من النقصـليس نل
وليسوا كلّهم بدرجة واحدة في العلم، ولا بدرجة واحدة في  .صور النقص
بدرجة واحدة في الرغبة؛ ولذلك لا بدّ من اختلافهم؛ لتختلف  القدرة، ولا

 ، وليختلفوا في استحقاق الثواب والعقاب. الله عند ،درجاتهم
لو شاء الله لخلق الناس كلّهم على نسق واحد، »قال سيّد قطب: 

ولا تنويع فيها. وهذه  ،لا تفاوت بينها ،نسخًا مكرورةوباستعداد واحد.. 

                                                           
 .9/63( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 1)



255 

رة على هذه الأرض. وليست طبيعة هذا المخلوق ليست طبيعة هذه الحياة المقد  
البشريّ الذي استخلفه الله في الأرض. ولقد شاء الله أن تتنوعّ استعدادات هذا 

ن يختار هو طريقه، وأ ،ب القدرة على حريّةّ الاتّجاهالمخلوق واتّجاهاته. وأن يوه  
ازى على اختياره للهدى أو للضلال.. هكذا اقتضت ويج   ،ويحمل تبعة الاختيار

في  ،سنّة الله، وجرت مشيئته. فالذي يختار الهدى كالذي يختار الضلال سواء
في خلقه، ووفق مشيئته في أن يكون لهذا المخلوق  ،  حسب سنّة اللهأنهّ تصرّ 

جه الذي اختار. شاء الله ألّا يكون الناس أمّة أن يختار، وأن يلقى جزاء منه
وأن يبلغ هذا الاختلا  أن  ،فكان من مقتضى هذا أن يكونوا مختلفين ،واحدة

يكون في أصول العقيدة، نلّا الذين أدركتهم رمقة الله، الذين اهتدوا نلى الحقّ، 
 . (1)«الضلال والحقّ لا يتعدّد، فاتفّقوا عليه. وهذا لا ينفي أنّهم مختلفون مع أهل

فالاختلا  ركن من أركان الابتلاء؛ لأنهّ يعني التفاوت بين الناس، وهذا 
التفاوت يدعو الصادقين منهم، نلى البحث عن الحقّ، والاجتهاد في اتبّاعه، 
وموافقته، فيتبيّن فضلهم على من أعرضوا عن الحقّ، وهم يعلمون، ومن قصّروا 

  في البحث عنه، ومن تقاعسوا في ذلك.
في كلّ صفاتهم، لما كان للابتلاء  ،ولو أنّ الناس كلّهم كانوا بدرجة واحدة

 ، بل، ابتداءً فيما يتساوون في معرفته ،من معنى؛ فالمعلّم لا يختبر التلاميذ
من  جهود   لتتبين    ، بالتحصيل والاجتهاد؛في معرفته ،فيما يتفاوتون يختبرهم،

 .اجتهد منهم
فإذا جئنا نلى اجاانب التأليفيّ، وجدنا الابتلاء واضحًا كلّ الوضوح، فكم 
من مؤلّف التزم برأي باطل، وهو لا يعلم أنهّ باطل، ثّم جاءته الأدلّة القاطعة 

                                                           
 .1/1399( في ظلال القرآن: 1)



256 

الدالّة على بطلان ذلك الرأي. فمنهم من تعصّب لرأيه، واتبّع هواه، وظلّ يدافع 
طل؛ لأنّ هواه موافق لذلك الرأي، أو عن ذلك الرأي الباطل، وهو يعلم أنهّ با

  .إخطـلأنهّ يأنف من الاعترا  بال
الهوى، فعدل عن رأيه  ومنهم من مقلته التقوى على اتبّاع الهدى، وقتل  

 القديم، وصرحّ بالرأي اجاديد، واعتر  بخطئه. 
وجدنا الابتلاء واضحًا أيضًا، فكم من  ،ونذا جئنا نلى اجاانب التطبيقيّ 

يخالف الشريعة الإسلاميّة، وهو لا يعلم، ثّم جاءته البيّنات القاطعة،  مطبّق كان
خالفته؛ لأنّ هواه ـلّ على مــفمنهم من ظ فعلم أنهّ كان يخالف الحقّ في تطبيقه.

، ومنهم من تاب، وأناب، وكفّ عن  الله قد تغلّب عليه، فصدّه عن طاعة
 مبين.ـحقّ الـى الـنل ،بعد أن هداه الله ،ارمـمحـال

نـْه ا ج ائ  ﴿و ع ل ى اللَّ   ق صْد  الس ب  قال تعالى:  رٌ و ل وْ ش اء  له  د اك مْ يل  و م 
 .(1)ع ين ﴾أ مْل  

مستقيم، الذي ـوالسبيل القاصد: هو الطريق ال»قال سيّد قطب: 
جائر هو ـحيد عنها. والسبيل الـى غايته، فلا يـه يقصد قصدًا، نليلتوي، كأنّ  لا

دها! ــف عنــل نليها، أو لا يقاية، لا يوص  ـمجاوز للغـمنحر ، الـالسبيل ال
اك مْ أ جْ  وْ ـ﴿و ل   ا للهدى ـش اء  له  د  م ع ين ﴾.. ولكنّه شاء أن يخلق الإنسان مستعدًّ

فكان منهم  ؛والضلال، وأن يدع لإرادته اختيار طريق الهدى، أو طريق الضلال
سبيل اجاائر. وكلاهما لا يخرج من يسلك السبيل القاصد، ومنهم من يسلك ال

 .(2)«على مشيئة الله، التي قضت بأن تدع للإنسان حريّةّ الاختيار

                                                           
 .3( النحل: 1)
 .1/2162( في ظلال القرآن: 2)



257 

 مختلفينـر الـمصي

 

منسوبون نلى الإسلام، على الوجه الأكمل، في ـم يكن الـ: نذا لقيل فإن
من مخالفة الحقّ، قليلًا،  ،العقائد والأعمال والأخلاق، بحيث لا ينجو أحد منهم

 ة، وهم على هذه الحال؟!فكيف سيدخلون اجانّ  ؛أو كثيراً
حكم الإنسان، كائنًا من كان، ـة ودخول النار ليسا ب: دخول اجانّ قلت

كوا، ليحكم بعضهم على بعض، لما دخل ر  ، فإنّ الناس لو ت  بل بحكم الله 
 اجانّة أحد، ولما سلم من النار أحد.

ا الأم ، هو أعلم بالذين يستحقّون الثواب، وهو أعلم ر كلّه لله ونّّ
 بالذين يستحقّون العقاب، ولا يظلم ربّك أحدًا. 

ئًا  قال تعالى: ﴿و ن ض ع  الْم و از ين  الْق سْط  ل يـ وْم  الْق ي ام ة  ف لا  ت ظْل م  ن ـفْسٌ ش يـْ
ن ا به    ثـْق ال  ح ب ة  م نْ خ رْد ل  أ ت ـيـْ ب ين ﴾و ن نْ ك ان  م   . (1)ا و ك ف ى ب ن ا ح اس 

أمّا نذا أراد أحد أن يجتهد برأي في هذا الباب، معتمدًا على فهمه لبعض 
الأدلّة القرآنيّة، فإنهّ سيقول بما قاله كثير من المؤلّفين، وهو أنّ المخالف للحقّ، 

نذا خالف الحقّ؛ بسبب اجاهل، أو بسبب الضعف. أمّا نذا خالف الحقّ  ،رعذ  ي  
 .وأناب، فإنّ الله غفور رحيم نذا تاب لكنّه ؛رعذ  بسبب الهوى، فإنهّ لا ي  

فمن أفطر في نهار رمضان؛ بسبب اجاهل، بإحدى صوره، كالنسيان؛ 
من بسبب الضعف، بإحدى صوره، كالمرض؛ فإنهّ معذور في نفطاره. أمّا  أو

 ؛أفطر، وهو سليم، من كلّ صور اجاهل، ومن كلّ صور الضعف، ولكنّه أفطر
 ، فليس بمعذور.اتبّاعًا لهواه، أو نعراضًا عن أمر الله 

                                                           
 .18( الأنبياء: 1)



258 

وأقوى الأدلّة القرآنيّة التي يستدلّ بها المؤلّفون الذين يعذرون الناس؛ 
 بسبب اجاهل، وبسبب الضعف:

قوله تعالى: ﴿لا  ي ك لّ ف  اللَّ   ن ـفْسًا ن لا  و سْع ه ا له  ا م ا ك س ب تْ و ع ل يـْه ا م ا  -1
ن ا ن صْراً ك م ا  ين ا أ وْ أ خْط أْنا  ر ب ـن ا و لا  تح ْم لْ ع ل يـْ ذْنا  ن نْ ن س  اكْت س ب تْ ر ب ـن ا لا  ت ـؤ اخ 

لْن ا م ا لا  ط اق ة  ل ن ا ب ه  و اعْف  ع ن ا و اغْف رْ ل ن ا مق  لْت ه  ع ل ى ال ذ ين  م نْ ق ـبْل ن ا ر   ب ـن ا و لا  تح  مّ 
نا  ف انْص رْنا  ع ل ى الْق وْم  الْك اف ر ين ﴾ و ارْمق ْن ا أ نْت  م وْلا 

(1) . 
م  الخْ نْز ير  و م   -2 يـْت ة  و الد م  و لحْ  ا أ ه ل  ب ه  ل غ يْر  قوله تعالى: ﴿ن ّ  ا ح ر م  ع ل يْك م  الْم 

يمٌ﴾ غ  و لا  ع اد  ف لا  ن ثْم  ع ل يْه  ن ن  اللَّ   غ ف ورٌ ر ح   . (2)اللَّ   ف م ن  اضْط ر  غ يـْر  با 
للَّ   م نْ ب ـعْد  ن ي ان ه  ن لا  م نْ أ كْر ه  و ق ـلْب ه  م طْم ئ ن   -3 قوله تعالى: ﴿م نْ ك ف ر  با 

ابٌ  لْك فْر  ص دْراً ف ـع ل يْه مْ غ ض بٌ م ن  اللَّ   و له  مْ ع ذ  ي ان  و ل ك نْ م نْ ش ر ح  با  لْإ  با 
 . (9)ع ظ يمٌ﴾

تـ غ وا ع ر ض  قوله تعالى: ﴿و لا  ت كْر ه وا ف ـ  -1 تـ ي ات ك مْ ع ل ى الْب غ اء  ن نْ أ ر دْن  تح  صُّنًا ل تـ بـْ
يمٌ﴾ نْـي ا و م نْ ي كْر هْه ن  ف إ ن  اللَّ   م نْ ب ـعْد  ن كْر اه ه ن  غ ف ورٌ ر ح   . (1)الحْ ي اة  الدُّ

 تقع بين الأمّة، فإنّ أقوامًا يقولون تن  وهذا من أسباب ف  »قال ابن تيميّة: 
فتبلغ أقوامًا، يظنّون أنّهم تعمّدوا  ؛وقد أخطأوا ،ويفعلون أموراً هم مجتهدون فيها

، وهم أيضًا مجتهدون مخطئون، إرون بالخطعذ  فيها الذنب، أو يظنّون أنّهم لا ي  
ي ننكاره، والكلّ ـخطئًا فـجتهدًا مـي فعله، وهذا مـخطئًا فـجتهدًا مـفيكون هذا م

                                                           
 .256( البقرة: 1)
 .189( البقرة: 2)
 .146( النحل: 9)
 .99( النور: 1)



259 

 .(1)«نـميعًا مذنبيـما مذنبًا، كما قد يكونان جـأحدههم. وقد يكون ـمغفور ل
ر قائلها، قد يكون كف  وهكذا الأقوال التي ي  »وقال ابن تيميّة أيضًا: 

م تثبت ـمعرفة الحقّ، وقد تكون عنده، ولـبة لموج  ـم تبلغه النصوص الـالرجل ل
 م يتمكّن من فهمها، وقد يكون قد عرضت له شبهات، يعذره اللهـعنده، أو ل

حقّ، وأخطأ، فإنّ الله يغفر له ـجتهدًا في طلب الـها، فمن كان من المؤمنين مـب
ذا ــريةّ، أو العمليّة. هــل النظــائــمسـي الـف ،انــــواء كـــــان، ســـا كــــخطأه، كائنًا م

مسائل ـوما قسّموا ال ؛ماهير أئمّة الإسلامـوج ، اب النبيّ ــــــه أصحـــذي عليــال
 .(2)«ر بإنكارهاكف  لا ي   ،ومسائل فروع ؛ر بإنكارهاكف  ي   ،ى مسائل أصولـنل

الإنسان قد  ة واجاماعة أنّ من أصول أهل السنّ »وقال ابن عثيمين: 
ة بدعة الأشعريّ  رة، ومن المعلوم أنّ نذا لم تكن البدعة مكفّ   ،يجتمع فيه سنّة وبدعة
ينفع  من الثناء على من قام بماجة عن الإسلام، ولا مانع ليست من البدع المخر  

قام به  من الثناء؛ فهو محمود على ما بما يستحقّ  ،من هذه الطائفة ،المسلمين
ه فيها نا أنّ وأمّا ما حصل منه من بدعة، نعلم أو يغلب على ظنّ  .من ذلك

في  - ةمجتهد من هذه الأمّ  كلّ   جرين؛ لأنّ مجتهد، فهو دائر بين الأجر والأ
   .(9)«أو الأجرين ،فلن يعدم الأجر - تهادحكم يسوغ فيه الاج

 ،معذورون -ي الغالب من أهل العلم ـوهم ف -مؤلّفين ـفإذا صحّ أنّ ال 
حقّ، فإنّ ـى الـم يصلوا نلـمخالفات؛ لأنّهم بذلوا جهدهم، لكنّهم لـي تلك الـف

جهلون ـي ى بالعذر، نن كانواـولأ   - مخالفة للحقّ ـهم الـي تطبيقاتـف -العامّة 

                                                           
 .14/945( مجموعة الفتاوى: 1)
 . 136-29/139( مجموعة الفتاوى: 2)
 .29/195( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 9)



261 

 .، ولا يتعصّبون للباطل، ولا يتّبعون أهواءهمهمـي قلوبـف ،نـصادقي حقّ، وكانواـال
م تقليده فيها؛ نذ ـومن المعلوم أنّ المخو  في زلّة العال  »قال ابن القيّم: 

له  زْ ـج   ـ م يـة، لـها زلّ ـم على غيره. فإذا عر  أنّ ـف من زلّة العال  خ  ـم ي  ـلولا التقليد ل
م يعر  ـعلى عمد، ومن ل إأن يتّبعه فيها، باتفّاق المسلمين، فإنهّ اتبّاع للخط

 .(1)«ر بهم  ط فيما أ  فرّ  ها زلّة، فهو أعذر منه، وكلاهما م  ـأنّ 
اختلا  الناس في مسائل الدين،  ر  ا كث ـ مّ ـول»قال ابن رجب الحنبليّ: و 

ض بغ  ه ي  ر أنّ ظه  منهم ي   نهم، وكل  ضهم وتلاع  بسبب ذلك تباغ   ر  قهم، كث ـ تفرُّ  ر  وكث ـ 
ا عً ب  ا، بل يكون متّ ا، وقد لا يكون معذورً لله، وقد يكون في نفس الأمر معذورً 

ا من البغض كذلك كثيرً   ض عليه، فإنّ بغ  ا في البحث عن معرفة ما ي  رً مقصّ   لهواه،
 ّّ ا، ونن عً خطأ قط ، وهذا الظنّ  الحقّ ه لا يقول نلّا أنّ  ا يقع لمخالفة متبوع يظنّ ن
وقد  .صيبطئ وي  قد يخ   فيما خولف فيه، فهذا الظنّ   الحقّ ه لا يقول نلّا ريد أنّ أ  

هذا يقدح في  الإلف، أو العادة، وكلّ  وأد الهوى، يكون الحامل على الميل مجرّ 
ز في فالواجب على المؤمن أن ينصح نفسه، ويتحرّ  .هذا البغض لله أن يكون

خشية أن يقع فيما  ؛ل نفسه فيهدخ  منه، فلا ي  ز، وما أشكل هذا غاية التحرُّ 
ا من كثيرً   ن له، وهو أنّ ينبغي التفطُّ  وههنا أمر خفيّ  م.ي عنه من البغض المحر  نه  

ا على اجتهاده ا فيه، مأجورً ا، ويكون مجتهدً  مرجوحً قولًا  ة الدين قد يقولأئمّ 
منزلته في هذه ـمقالته تلك بـر لا عنه خطؤه فيه، ولا يكون المنتص  فيه، موضوعً 
ه لو  لكون متبوعه قد قاله، بحيث ننّ نلّا  ،ه قد لا ينتصر لهذا القولالدرجة، لأنّ 

ة الدين، لما قبله، ولا انتصر له، ولا والى من وافقه، ولا عادى ه من أئمّ قاله غير  
ّّ أنّ  من خالفه، وهو مع هذا يظنّ  بمنزلة متبوعه، وليس كذلك،  ا انتصر للحقّ ه ن

                                                           
 .9/191( نعلام الموقّعين: 1)



261 

ّّ متبوع فإنّ  ا هذا ، ونن أخطأ في اجتهاده، وأمّ ا كان قصده الانتصار للحقّ ه ن
متبوعه، وظهور كلمته،  لوّ ع   نرادة   ه الحقّ ه لما يظنّ انتصار   فقد شاب ،التابع
، فافهم ، وهذه دسيسة تقدح في قصد الانتصار للحقّ إب نلى الخطنس  ي   وألّا 

 .(1)«مستقيم ه فهم عظيم، والله يهدي من يشاء نلى صراطهذا، فإنّ 
حكم فيما ـجهل بالـر، كالكفّ  جهل بالحكم فيما ي  ـال»وقال ابن عثيمين: 

ر كفّ  ما ي  ـجاهل بـفكذلك ال ،جهلهـر بعذ  ق ي  فسّ  ما ي  ـجاهل بـق، فكما أنّ الفسّ  ي  
م ـول ،ي التعلّمـجاهل مفرّطاً فـ.. لكن نذا كان هذا ال.جهله، ولا فرقـر بعذ  ي  

 نمّا ألّا  ،قفسّ  ما ي  ـوب ،ركفّ  ما ي  ـهّال بج  ـحلّ نظر. فالـفهذا مم يبحث، ـول ،يسأل
هم، نلّا أنّ هذا العمل مباح، فهؤلاء ـيكون منهم تفريط، وليس على بال

ما يقتضيه هذا ـم عليهم بك  ح   ،ون للحقّ، فإن أصرّوادع  رون، ولكن ي  عذ  ي  
للشرك،  ؤدّ  أو أنّ هذا م  م، حر  ـالإصرار، وأمّا نذا كان الإنسان يسمع أنّ هذا م

 . (2)«ر بجهلهعذ  هاون، أو استكبر، فهذا لا ي  ـولكنّه ت
ذ بجهله، في أيّ فمن كان جاهلًا، فإنهّ لا يؤاخ  »وقال ابن عثيمين أيضًا: 

جهلة من يكون ـجب أن نعلم أنّ من الـشيء كان من أمور الدين، ولكن ي
ث عنه، ولا ـقّ، ولكنّه لا يبحـحـه الـــر لذك  أنهّ ي   :ن العناد، أيـــوع مـعنده ن
ي ـل يكون على ما كان عليه أشياخه، ومن يعظّمهم ويتّبعهم، وهذا فـــيتّبعه، ب

بحيث  -ر به الإنسان عذ  الذي ي   ،جهلـال أنّ  همّ م  ـفال ...معذورـالحقيقة ليس ب
بما  ،هو رافع للإثم، والحكم على صاحبه - ر لهذك  ، ولا ي  يعلم عن الحقّ  لا

 وأنّ  ، اللهنن كان ينتسب نلى المسلمين، ويشهد أن لا نله نلّا  يقتضيه عمله، ثمّ 

                                                           
 .813-815( جامع العلوم والحكم: 1)
 .128-2/126( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 2)



262 

 فإنّ  ، منهم، ونن كان لا ينتسب نلى المسلمينعتبر  ه ي  الله، فإنّ  دًا رسولمحمّ 
 فإنّ  ،ا في الآخرةوأمّ  .في الدنيا ،الذي ينتسب نليه، حكمه حكم أهل الدين

 . (1)«...شأنه شأن أهل الفترة
ا هو في باب التعاي   ش؛ لأنّ والعذر الذي يقول به كثير من المؤلّفين، نّّ

ش ارتفع التعاي   - فيما أمكن فيه العذر - هم بعضًام يعذر بعض  ـنذا ل ،الناس
 ل. عنهم، وحلّ محلّه التعادي والتقات  

رهّ ق  والفرق كبير بين أن تعذر الإنسان، الذي يستحقّ العذر، وبين أن ت  
ل في الباطل، وترك النصيحة، بل ه؛ فليس المقصود من العذر التساه  على أخطائ

من  ش، ما أمكن ذلك؛ فيجتمع عندك أمران: عذرالمقصود الإبقاء على التعاي  
 يستحقّ العذر، والنصيحة له، بتنبيهه على أخطائه. 

ا، بين )الاحت مخالفين، ـرام الـرام(، و)الالتزام(؛ فإنّ احتـوالفرق كبير جدًّ
يعني وجوب الالتزام بما اختصّوا به  وتجنُّب تكفيرهم، والتماس الأعذار لهم: لا

من آراء؛ فإن أوجبوا على مخالفيهم ذلك الالتزام؛ فقد أوجبوا على أنفسهم 
 الالتزام بما يختصّ به مخالفوهم من آراء!!!

 والفرق كبير بين أن يعذر الناس، بعضهم بعضًا، وبين حكم الله 
يعلم ما في قلوب عباده، ويعلم الصادق من الكاذب، فهو  الله  عليهم؛ فإنّ 

 العليم بذات الصدور، وهو العفوّ الغفور الرحيم. 
رُّون  و م ا ت ـعْل ن ون   قال تعالى: ﴿ي ـعْل م  م ا في  الس م او ات  و الْأ رْض  و ي ـعْل م  م ا ت س 

و اللَّ   ع ل يمٌ ب ذ ات  الصُّد ور ﴾
(2) . 

                                                           
 .123-2/125( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 1)
 .1( التغابن: 2)



263 

 -في الحقيقة  -وأنت تـجهل أنهّ معاند  ،معاندًا تعذر أنت ننساناً فقد 
 .أنّ سبب مخالفته للحقّ هو جهله؛ فليس لك أن تطلّع على ما في قلبه تظنّ ف

سيخالف  -أنت  الذي عذرته -المعاند يعلم أنّ هذا وحده  ولكنّ الله
الحقّ، حتّ لو اجتمعت عنده كلّ الأدلةّ القاطعة، الدالّة على الحقّ؛ لأنهّ يتّبع 

 الفة الحقّ. واتبّاع الهوى واحد من أكبر أسباب مخ   ره على الهدى.ؤة  الهوى، وي  
هم، على التماس كلُّ   ،جم ع الناسـفالذي لا يستحقّ العذر لن ينفعه أن ي  

 .العذر له؛ فإنّ الأمر لله 
لْ ك   لا   ي ـوْم  ﴿قال تعالى:  ئًا ل نـ فْس   ن ـفْسٌ  تم  يـْ  .(1)﴾للَّ     ي ـوْم ئ ذ   و الْأ مْر   ش 

ئًا ن ـفْس   ع نْ  ن ـفْسٌ  تج ْز ي لا   ي ـوْمًا و ات ـق وا﴿وقال تعالى:  يـْ نـْه ا ي ـقْب ل   و لا   ش   م 
 .(2)﴾ي ـنْص ر ون   ه مْ  و لا   ش ف اع ةٌ  ت ـنـْف ع ه ا و لا   ع دْلٌ 

ـــع   لا   ف ــي ــوْم ــئ ـــذ  ﴿وقال تعالى:  ـــوا ال ـذ يـــن   ي ــنْــف  ـــمْ  ظ ـل ـم  ـــــمْ  و لا   م ـعْـــذ ر ت ـــه   ه 
 .(9)﴾ي سْتـ عْتـ ب ون  

ف ـــع   لا   ي ــــوْم  ﴿وقال تعالى:   س ــــــوء   و ل ـه مْ  الل عْن ة   و ل ـه م   م عْذ ر ت ـه مْ  الظ ال م ين   ي ـنـْ
ار    .(1)﴾الد 

الوسطيّة(، فـي هذا الـمقام؛ فيتجنّب  )طريق   العال ـم  المجته د  يـختار ولذلك 
له، أو ضلّ  قه، أو ي  فسّ  ره، أو ي  كفّ  ي   خالف؛ فلام  ـحكم على الـي الـالتشدُّد، ف

 .، والتقليدعه، بالاعتماد على الظنون، والأوهام، والأهواءبدّ  ي  

                                                           
 .13( الانفطار: 1)
 .129( البقرة: 2)
 .98( الروم: 9)
 .92( غافر: 1)



261 

حكم على رأي ـي الـ، فالتساه ل  العال ـم  المجته د   يتجنّب ،نفسهي الوقت ـوف
  .خطئهـن بوق  ن ي  ـخالف، حيم  ـخطئة الـل تهم  ي   خالف؛ فلام  ـال

من أجل الإرشاد والنصح؛ لا من التخطئة؛  يلجأ العال ـم  المجته د  نلىوننـّما 
  الإفحام والقدح.أجل 

 -يرى لهم ئ على أنّ المخطّ   ،وأتباعهخالف م  ـفالتخطئة وسيلة لتنبيه ال
 .  الخطإنلى ترك  ،ئون؛ فيدعوهم بذلكخط  ـهم م  ـأنّ  - باجتهاده

ماذا كفروا بذلك! ل    ،القياس   الظاهر   نذا أنكر أهل  »د الغزالّي: قال محمّ  
أو  ،ت عليك نسبتهم نلى صوابجهلوا، نذا عزّ  :وا، قلأرجل؟ قل: أخط يا

 .(1)«لا وزن له ،فكلام لغو ،ا التكفيرعلم. أمّ 

                                                           
 .153( دفاع عن العقيدة والشريعة: 1)



265 

قينـمخارج ال
ّ
 مت

 
عن الاختلا ، وأسباب  ،هأتباع   (الإسلام)كيف ينهى   فإن قيل: 

 الاختلا  مستحوذة عليهم؟!
: قد يكون الاختلا  محمودًا، وهو الاختلا  بين أهل الحقّ، قلت 

ويتّبعوا وأهل الباطل؛ فإنّهما لا يجتمعان، نلّا بعد أن يترك أهل الباطل باطلهم، 
 الحقّ، في صبحوا من أهل الحقّ.

﴿ذ ل ك  بأ  ن  ال ذ ين  ك ف ر وا ات ـبـ ع وا الْب اط ل  و أ ن  ال ذ ين  آم ن وا ات ـبـ ع وا قال تعالى: 
 .(1)الحْ ق  م نْ ر بهّ  مْ ك ذ ل ك  ي ضْر ب  اللَّ   ل لن اس  أ مْث اله  مْ﴾

 )الإسلام(:الأمم السبع المنسوبة إلى 
والمنسوبون نلى الإسلام في الظاهر أمّة واحدة، ولكنّهم في الحقيقة أمم  

مغالون، ـمعطّ لون، والـمنافقون، والـمكذّ بون، والـم: الـــختلفة، أبرزها سبع أمـم
دون، والمتّقون. بون، والمفس   والمتعصّ 

برسالة ، أو يكفرون فأمّا المكذّبون، فإنّهم يكفرون بوجود الخالق  
 ، ويكذّبون بأصول الإسلام الكبرى.  محمّد

يتظاهرون  حقائق الإسلام، فلاـوهم يصرّحون بكفرهم، وبرفضهم ل
منافقين؛ ولكنّ بعض الناس يجهلون حقيقة حالهم؛ فينسبونهم نلى ـبالإسلام، كال

 الإسلام، نسبة وراةيّة. 
الإيان بأصول  ي كن أن يكون أفراد هذه الأمّة من أهل الحقّ؛ لأنّ  فلا

 من أوجب صفات أهل الحقّ.  :الإسلام الكبرى

                                                           
 .9( محمّد: 1)



266 

. ي ـوْم  قال تعالى:  ﴿ف ـو يْلٌ ي ـوْم ئ ذ  ل لْم ك ذّ ب ين . ال ذ ين  ه مْ في  خ وْض  ي ـلْع ب ون 
ت مْ به  ا ت ك ذّ ب ون ﴾ ر  ج ه ن م  د عًّا. ه ذ ه  الن ار  ال تي  ك نـْ ي د عُّون  ن لى  نا 

(1). 
﴿و يْلٌ ي ـوْم ئ ذ  ل لْم ك ذّ ب ين . ال ذ ين  ي ك ذّ ب ون  ب يـ وْم  الدّ ين . و م ا عالى: وقال ت

ت ـن ا ق ال  أ س اط ير  الْأ و ل ين . ك لا  ب لْ  . ن ذ ا ت ـتـْل ى ع ل يْه  آيا  ي ك ذّ ب  ب ه  ن لا  ك لُّ م عْت د  أ ة يم 
ب ون . ك لا  ن ن ـه مْ ع نْ ر بهّ  مْ ي ـوْم ئ ذ  ل م حْج وب ون . ثم   ر ان  ع ل ى ق ـل وبه  مْ م ا ك ان وا ي كْس  

ت مْ ب ه  ت ك ذّ ب ون ﴾ ا ال ذ ي ك نـْ . ثم   ي ـق ال  ه ذ  يم  ن ن ـه مْ ل ص ال و اجاْ ح 
(2).  

وأمّا المنافقون، فإنّهم ينتسبون نلى الإسلام، وقلوبهم خالية من الإيان؛ 
 وفاً، أو طمعًا، أو كيدًا.فيتظاهرون بالإسلام؛ خ

والنفاق من أمراض القلوب، ولا يعلم ما في القلوب، نلّا علّام الغيوب؛ 
ولا يصحّ اتّهام أحد بالنفاق، اعتمادًا على الظنون والشكوك والأوهام؛ فعلينا أن 

 نحكم بالظاهر، والله يتولّى السرائر.
م ن اف ق ون  و م نْ أ هْل  الْم د ين ة  م ر د وا  ﴿و مم  نْ ح وْل ك مْ م ن  الْأ عْر اب  قال تعالى: 

ع ل ى النّ ف اق  لا  ت ـعْل م ه مْ نح ْن  ن ـعْل م ه مْ س ن ـع ذّ ب ـه مْ م ر ت ـيْن  ثم   ي ـر دُّون  ن لى  ع ذ اب  
  .(9)ع ظ يم ﴾

﴿و لا  ت ـق ول وا ل م نْ أ لْق ى المسألة الأولى: قال تعالى: »قال الفخر الرازيّ: 
م  ل سْت  م ؤْم نًا﴾ م ألقوا مع أنهّ  ،(9)مْ ت ـؤْم ن وا﴾ـ﴿ق لْ ل   :وقال ههنا ،(1)ن ل يْك م  الس لا 

                                                           
 .11-11( الطور: 1)
 .18-14( المطفّفين: 2)
 .141( التوبة: 9)
 .31( النساء: 1)
 .11( الحجرات: 9)



267 

 واجتناب الظنّ  ،عمل القلب غير معلوم نشارة نلى أنّ  :نليهم السلام، نقول
 ّّ ، ولا لمن (1)يهو مرائ :قال لمن يفعل فعلًا ي   فلا ؛م بالظاهرك  ا يح  واجب، ون

 ،فلان ليس بمؤمن :الله خبير بما في الصدور، نذا قال ق، ولكنّ هو مناف :أسلم
ز لنا ذلك فهو الذي جوّ  ،(2)مْ ت ـؤْم ن وا﴾ـ﴿ق لْ ل  حصل اجازم، وقوله تعالى: 

وضمير قلوبهم،  ،حيث أطلعه الله على الغيب ، القول، وكان معجزة للنبيّ 
لعدم علمكم بما  ؛الست مؤمنً  :لمن ألقى نليكم السلام ،فقال لنا: أنتم لا تقولوا

 .(9)«في قلبه
ولكنّ عدم الاتّهام بالنفاق لا يعني أنّ المنافقين من مللة أهل الحقّ؛ لأنّ 

ي كن أن  المنافقين ليسوا من المؤمنين، والإيان من أوجب صفات أهل الحقّ؛ فلا
نوا، ويتوبوا، يكون أفراد هذه الأمّة من أهل الحقّ، نلّا بعد أن يتركوا النفاق، ويؤم

 وي صلحوا، ويعتصموا بالله.
﴿ن ن  الْم ن اف ق ين  في  الد رْك  الْأ سْف ل  م ن  الن ار  و ل نْ تج  د  له  مْ قال تعالى: 

للَّ   و أ خْل ص وا د ينـ ه مْ للَّ    ف أ ول ئ ك  م ع   ب وا و أ صْل ح وا و اعْت ص م وا با  يراً. ن لا  ال ذ ين  تا  ن ص 
  .(1)لْم ؤْم ن ين  و س وْ   ي ـؤْت  اللَّ   الْم ؤْم ن ين  أ جْراً ع ظ يمًا﴾ا

حقائق الإسلاميّة، تأليفًا، ـمن ال ،هم يعطلّون كثيراًـمعطلّون، فإنّ ـوأمّا ال
تحريم و  ،خمرـالتحريم و  ،فتطبيقًا، فيعطلّون بعض الأحكام الشرعيّة، كتحريم البغاء

ج، ويعطلّون بعض أحكام العبادات، والمواريث، والعقوبات،  التبرُّ تحريم و  ،الربا

                                                           
 ( في المطبوع: )مرائي(، والصواب: )مراء (.1)
 .11( الحجرات: 2)
 .25/111( التفسير الكبير: 9)
 .116-119( النساء: 1)



268 

 حريفيّة مخالفة للقرآن.ـمعاني القرآنيّة، ويبتدعون تأويلات تـكما يعطلّون بعض ال
منهج مضادّ للحقائق الإسلاميّة، وهو  -في الحقيقة  -والمنهج التعطيليّ 

داموا  لإسلام(، مامن صنيعة )أعداء الإسلام(؛ فلا قيمة لانتساب أفراده نلى )ا
 عين أهواءهم، وأهواء أسيادهم.رون ما ةبت بالدليل الشرعيّ القطعيّ، متّب  ي نك  

فإنّهم يستمسكون بعقائد باطلة، قائمة  - وهم الغلاة - غالونم  ـوأمّا ال
في الصالحين، أو الغلوّ فيمن يزعمون أنّهم من الصالحين، حتّ يؤدّي  ،على الغلوّ 

بهم الغلوّ نلى الاستمساك بعقائد كفريةّ، وعقائد شركيّة، تضاهي بعض العقائد، 
 التي يستمسك بها المنتسبون نلى الأديان الباطلة، كالمسيحيّة مثلًا.  

ئد الإسلاميّة؛ ونن عقائد مضادّة للعقا -في الحقيقة  -وعقائد المغالين 
ى ـمسيحيّين نلـهم أشبه بانتساب الـانتسب أصحابها نلى )الإسلام(؛ فإنّ انتساب

 ، وهو بريء منهم، ومن أباطيلهم، كلّ البراءة.عيسى 
﴿و ن ذْ ق ال  اللَّ   يا  ع يس ى ابْن  م رْيم   أ أ نْت  ق ـلْت  ل لن اس  اتخ  ذ وني  قال تعالى: 

ي  ن له   
يْن  م نْ د ون  اللَّ   ق ال  س بْح ان ك  م ا ي ك ون  لي  أ نْ أ ق ول  م ا ل يْس  لي  بح  قّ  ن نْ  و أ مّ 

م   ك  ن ن ك  أ نْت  ع لا  ي و لا  أ عْل م  م ا في  ن ـفْس  ك نْت  ق ـلْت ه  ف ـق دْ ع ل مْت ه  ت ـعْل م  م ا في  ن ـفْس 
. م ا ق ـلْت  له  مْ ن لا  م ا  أ م رْت ني  ب ه  أ ن  اعْب د وا اللَّ   ر بيّ  و ر ب ك مْ و ك نْت  ع ل يْه مْ الْغ ي وب 

ت ني  ك نْت  أ نْت  الر ق يب  ع ل يْه مْ و أ نْت  ع ل ى ك لّ   مْ ف ـل م ا ت ـو ف ـيـْ ش ه يدًا م ا د مْت  ف يه 
 .  (1)ش يْء  ش ه يدٌ﴾

، ونن انتسبوا نلى غالينم  ـبريء كلّ البراءة، من عقائد ال والرسول 
ي كن أن يكون أفراد هذه الأمّة من أهل الحقّ؛ نلّا بعد أن يتركوا  الإسلام؛ فلا

 تلك العقائد الباطلة.

                                                           
 .118-116( المائدة: 1)



269 

﴿ق لْ يا  أ هْل  الْك ت اب  لا  ت ـغْل وا في  د ين ك مْ غ يـْر  الحْ قّ  و لا  ت ـت ب ع وا قال تعالى: 
﴾أ هْو اء  ق ـوْم  ق دْ ض لُّوا م نْ   .(1)ق ـبْل  و أ ض لُّوا ك ث يراً و ض لُّوا ع نْ س و اء  الس ب يل 

وأمّا المتعصّبون، فإنّهم يتّبعون أهواءهم، في اجاانب التأليفيّ، فيستمسكون 
ببعض الآراء التأليفيّة الباطلة، وهم يعلمون أنّها باطلة، ولا يعترفون بالحقّ فيها؛ 

 لأنّ في اعترافهم ما يخالف أهواءهم.
وهؤلاء ليسوا من أهل الحقّ؛ لأنّ غايتهم هي نرضاء أهوائهم، ولو أدّت 

 نلى لبس الحقّ بالباطل، وكتم الحقّ، وهم يعلمون. 
لْب اط ل  و ت كْت م وا الحْ ق  و أ نْـت مْ ت ـعْل م ون ﴾قال تعالى:   .(2)﴿و لا  ت ـلْب س وا الحْ ق  با 

 اجاانب التطبيقيّ، فيرتكبون وأمّا المفسدون، فإنّهم يتّبعون أهواءهم، في
خمر وأكل الربا، وهم يعلمون ـى والسرقة وشرب الـالمعاصي، كالقتل والزن

بتحريها، ولا ي نكرون ذلك، ولا يجهلون؛ لكنّ قلوبهم امتلأت بالفجور 
  .والفسوق والعصيان؛ فصدّتهم عن طاعة الله 

في غالب  -الحقّ وهؤلاء لا ي كن أن يكونوا من أهل الحقّ؛ لأنّ أهل 
يستمسكون بالحقّ الذي يعلمون، اعتقادًا، وعملًا، ونن  -أحوالهم وأحيانهم 

 أذنب أحدهم، فإنهّ يسارع نلى الاستغفار والتوبة.
 متّقين:ـة الــأمّ 

غالين، عطّ لين، والـم  نافقين، والـم  م  ـبين، والكذّ  م  ـفيخالفون التّقون، م  ـوأمّا ال
بين، والم  ـوال دين؛ م  ـتعصّ  اعوا، فيتحرّون ــاستط اــ، مون الله ـقـت ّـفهم الذين يفس 

 . خيراتـي الـرات، ويسارعون فمنك  ـالطاعات، ويتجنّبون ال

                                                           
 .88( المائدة: 1)
 .12( البقرة: 2)



271 

رًا ـوا و أ نْف ق  ـع  ـوا و أ ط يـع  ـم  ـت مْ و اسْ ـط عْ ـت  ـا اسْ ــ﴿ف ات ـق وا اللَّ   م  ى: ـال تعالـق يـْ وا خ 
ك مْ و م نْ ي وق   ه  ف أ ول ئ ك  ه م  الْم فْل ح ون ﴾لأ  نْـف س   . (1)ش ح  ن ـفْس 

م ـ)الأمّة الوحيدة(، التي تستحقّ وصف )أهل الحقّ(؛ فمن ل م تّقون همـالو 
 متّقين(، فليس من )أهل الحقّ(، ونن انتسب نليهم.ـيكن من )أمّة ال

به، والتقوى من صفات القلوب العمليّة، أي: التي تستلزم العمل، وت وج  
ت التقوى نيانًا قلبيًّا فقط، وليست نسلامًا بدنيًّا فقط، بل هي الإيان فليس

 متّقون هم الذين آمنوا، وعملوا الصالحات.ـالقلبّي، مع الإسلام البدنّي؛ فال
م يصحبه العمل الصالح، وليس ـنج  صاحبه، نن لم  ـفليس الإيان وحده ب

 .م يكن صادراً عن نيانـالعمل الصالح كافيًا، نن ل
﴿و ال ذ ين  آم ن وا و ع م ل وا الص الح  ات  أ ول ئ ك  أ صْح اب  اجاْ ن ة  ه مْ قال تعالى: 

 . (2)ف يه ا خ ال د ون ﴾
﴿و م نْ ي ـعْم لْ م ن  الص الح  ات  م نْ ذ ك ر  أ وْ أ نْـث ى و ه و  م ؤْم نٌ وقال تعالى: 

ي ظْل م ون  ن ق يراً﴾ف أ ول ئ ك  ي دْخ ل ون  اجاْ ن ة  و لا  
(9).  

 تّقين، حين تقرأ هذه الآيات:م  ـمنزلة العظيمة لأمّة الـك الولك أن ت در  
﴿و س ار ع وا ن لى  م غْف ر ة  م نْ ر بّ ك مْ و ج ن ة  ع رْض ه ا الس م او ات  و الْأ رْض  أ ع د تْ  -

الض ر اء  و الْك اظ م ين  الْغ يْظ  و الْع اف ين  ع ن  الن اس  ل لْم ت ق ين . ال ذ ين  ي ـنْف ق ون  في  الس ر اء  و  
ش ةً أ وْ ظ ل م وا أ نْـف س ه مْ ذ ك ر وا اللَّ    ن ين . و ال ذ ين  ن ذ ا ف ـع ل وا ف اح  و اللَّ   يح  بُّ الْم حْس 

رُّوا ع ل ى م ا ف ـع ل وا و ه مْ ـف اسْتـ غْف ر وا ل ذ ن وبه  مْ و م نْ ي ـغْف ر  الذُّن وب  ن لا  اللَّ   و ل   مْ ي ص 

                                                           
 .16( التغابن: 1)
 .52( البقرة: 2)
 .121( النساء: 9)



271 

ي ـعْل م ون . أ ول ئ ك  ج ز اؤ ه مْ م غْف ر ةٌ م نْ ر بهّ  مْ و ج ن اتٌ تج ْر ي م نْ تح ْت ه ا الْأ نْـه ار  خ ال د ين  
 . (1)ف يه ا و ن عْم  أ جْر  الْع ام ل ين ﴾

نْـي ا ﴿و ق يل  ل ل ذ ين  ات ـق وْا م اذ ا أ نْـز ل  ر بُّ  - يـْراً ل ل ذ ين  أ حْس ن وا في  ه ذ ه  الدُّ ك مْ ق ال وا خ 
رٌ و ل ن عْم  د ار  الْم ت ق ين . ج ن ات  ع دْن  ي دْخ ل ون ـه ا تج ْر ي م نْ  ر ة  خ يـْ ار  الْآخ  ح س ن ةٌ و ل د 

ل ك  يج ْز ي اللَّ   ا لْم ت ق ين . ال ذ ين  ت ـتـ و ف اه م  تح ْت ه ا الْأ نْـه ار  له  مْ ف يه ا م ا ي ش اء ون  ك ذ 
ت مْ ت ـعْم ل ون ﴾ مٌ ع ل يْك م  ادْخ ل وا اجاْ ن ة  بم  ا ك نـْ ئ ك ة  ط يّ ب ين  ي ـق ول ون  س لا   .(2)الْم لا 

يه ا ن ل يْك  م ا ك نْت  ت ـعْل م ه ا أ نْت  و لا  ق ـوْم ك  م نْ  - ﴿ت لْك  م نْ أ نْـب اء  الْغ يْب  ن وح 
ْ ن ن  الْع اق ب ة  ل لْم ت ق ين ﴾ ا ف اصْبر   . (9)ق ـبْل  ه ذ 

م  آم ن ين . و ن ـز عْن ا م ا في   - . ادْخ ل وه ا ب س لا  ﴿ن ن  الْم ت ق ين  في  ج ن ات  و ع ي ون 
نـْه ا ص د ور ه مْ م نْ غ لّ  ن خْو انًا ع ل ى س ر ر  م تـ ق اب ل ين . لا  ي  سُّه مْ ف يه ا ن ص بٌ و   م ا ه مْ م 

ين ﴾   .(1)بم  خْر ج 
ء  ي ـوْم ئ ذ  ب ـعْض ه مْ ل بـ عْض  ع د و  ن لا  الْم ت ق ين . يا  ع ب اد  لا  خ وٌْ  ع ل يْك م   - لا  ﴿الْأ خ 

ت ن ا و ك ان وا م سْل م ين . ادْخ ل وا اجاْ   يا  . ال ذ ين  آم ن وا بآ  ن ة  أ نْـت مْ الْيـ وْم  و لا  أ نْـت مْ تح ْز ن ون 
و أ زْو اج ك مْ تح ْبـ ر ون . ي ط ا   ع ل يْه مْ ب ص ح ا   م نْ ذ ه ب  و أ كْو اب  و ف يه ا م ا ت شْت ه يه  
ت مْ  الْأ نْـف س  و ت ـل ذُّ الْأ عْين   و أ نْـت مْ ف يه ا خ ال د ون . و ت لْك  اجاْ ن ة  ال تي  أ ور ةْـت م وه ا بم  ا ك نـْ

نـْه ا تأ ْك ل ون ﴾ت ـعْم ل ون    . (9). ل ك مْ ف يه ا ف اك ه ةٌ ك ث ير ةٌ م 

                                                           
 .196-199( آل عمران: 1)
 .92-94( النحل: 2)
 .13( هود: 9)
 .15-19( الحجر: 1)
 .89-68( الزخر : 9)



272 

. ي ـلْب س ون  م نْ س نْد س  و ن سْتـ بـْر ق   - ﴿ن ن  الْم ت ق ين  في  م ق ام  أ م ين . في  ج ن ات  و ع ي ون 
ل ك  و ز و جْن اه مْ بح  ور  ع ين . ي دْع ون  ف يه ا ب ك لّ  ف ا  ك ه ة  آم ن ين . م تـ ق اب ل ين . ك ذ 

. ف ضْلًا م نْ ر بّ ك   لا   يم  ي ذ وق ون  ف يه ا الْم وْت  ن لا  الْم وْت ة  الْأ ولى  و و ق اه مْ ع ذ اب  اجاْ ح 
 . (1)ذ ل ك  ه و  الْف وْز  الْع ظ يم ﴾

ه مْ ر بّـُه مْ ن ن ـه   - ذ ين  م ا آتا  . آخ  مْ ك ان وا ق ـبْل  ذ ل ك  ﴿ن ن  الْم ت ق ين  في  ج ن ات  و ع ي ون 
لْأ سْح ار  ه مْ ي سْتـ غْف ر ون . و في   ن ين . ك ان وا ق ل يلًا م ن  الل يْل  م ا ي ـهْج ع ون . و با  مح ْس 

﴾  . (2)أ مْو اله  مْ ح ق  ل لس ائ ل  و الْم حْر وم 
ا الْأ نْـه ار  أ ك ل ه ا د ائ مٌ و ظ لُّه ا ﴿م ث ل  اجاْ ن ة  ال تي  و ع د  الْم تـ ق ون  تج ْر ي م نْ تح ْت ه   -

 . (9)ت لْك  ع قْبَ  ال ذ ين  ات ـق وْا و ع قْبَ  الْك اف ر ين  الن ار ﴾
ارٌ م نْ ل بن   لم ْ  - ن  و أ نْـه  ﴿م ث ل  اجاْ ن ة  ال تي  و ع د  الْم تـ ق ون  ف يه ا أ نْـه ارٌ م نْ م اء  غ يْر  آس 

ه  و أ نْـه ارٌ م نْ خم ْر  ل ذ ة  ل لش ار ب ين  و أ نْـه ارٌ م نْ ع س ل  م ص فًّى و له  مْ ف يه ا ي ـتـ غ يـ رْ ط عْم  
م نْ ك لّ  الث م ر ات  و م غْف ر ةٌ م نْ ر بهّ  مْ ك م نْ ه و  خ ال دٌ في  الن ار  و س ق وا م اءً مق  يمًا 

  .(1)ف ـق ط ع  أ مْع اء ه مْ﴾
يراً. ﴿ق لْ أ ذ ل ك  خ   - رٌ أ مْ ج ن ة  الخْ لْد  ال تي  و ع د  الْم تـ ق ون  ك ان تْ له  مْ ج ز اءً و م ص  يـْ

ال د ين  ك ان  ع ل ى ر بّ ك  و عْدًا م سْئ ولًا﴾  . (9)له  مْ ف يه ا م ا ي ش اء ون  خ 
  .(6)﴾﴿ب ـل ى م نْ أ وْفى  ب ع هْد ه  و ات ـق ى ف إ ن  اللَّ   يح  بُّ الْم ت ق ين   -

                                                           
 .98-91( الدخان: 1)
 .13-19الذاريات: ( 2)
 .99( الرعد: 9)
 .19( محمّد: 1)
 .16-19( الفرقان: 9)
 .86( آل عمران: 6)



273 

للَّ    - ﴿ل يْس  الْبر   أ نْ ت ـو لُّوا و ج وه ك مْ ق ب ل  الْم شْر ق  و الْم غْر ب  و ل ك ن  الْبر   م نْ آم ن  با 
ئ ك ة  و الْك ت اب  و الن ب يّ ين  و آت ى الْم ال  ع ل ى ح بّ ه  ذ و ي الْق رْبَ   ر  و الْم لا  و الْيـ وْم  الْآخ 

ة  و آت ى الز ك اة  و الْيـ ت ام ى  و الْم س اك ين  و ابْن  الس ب يل  و الس ائ ل ين  و في  الرّ ق اب  و أ ق ام  الص لا 
ين  الْب أْس  أ ول ئ ك   مْ ن ذ ا ع اه د وا و الص اب ر ين  في  الْب أْس اء  و الض ر اء  و ح  و الْم وف ون  ب ع هْد ه 

ق وا و أ ول ئ ك    . (1)ه م  الْم تـ ق ون ﴾ال ذ ين  ص د 
ئًا و ن ن  الظ ال م ين  ب ـعْض ه مْ أ وْل ي اء  ب ـعْض  و اللَّ    - ﴿ن ن ـه مْ ل نْ ي ـغْن وا ع نْك  م ن  اللَّ   ش يـْ

ُّ الْم ت ق ين ﴾ و لي 
(2) . 

دْو ان  و ات ـق وا اللَّ   ن ن  اللَّ   ﴿و ت ـع او ن وا ع ل ى الْبر ّ  و التـ قْو ى و لا  ت ـع او ن وا ع ل ى الْإ ثمْ  و الْع   -
﴾   .(9)ش د يد  الْع ق اب 

- ﴾ يـْر  الز اد  التـ قْو ى و ات ـق ون  يا  أ ولي  الْأ لْب اب   .(1)﴿و ت ـز و د وا ف إ ن  خ 
د  الحْ ر ام  و م ا   - ك ان وا أ وْل ي اء ه  ﴿و م ا له  مْ أ لا  ي ـع ذّ ب ـه م  اللَّ   و ه مْ ي ص دُّون  ع ن  الْم سْج 

 . (9)ن نْ أ وْل ي اؤ ه  ن لا  الْم تـ ق ون  و ل ك ن  أ كْث ـر ه مْ لا  ي ـعْل م ون ﴾
طئ   ، (الضعف)، أو بسبب (جهلـال)أحيانًا؛ بسبب  (تّقونم  ـال)وقد يخ 

  .مقامينـي هذين الـفيكونون معذورين، ف
، فـي هذا معذورينبون، فلا يكونون ، في ذن  (هوىـال)هم ـوقد يعرض ل

 .، والله غفور رحيموالتوبة ،؛ ولكنّهم يسارعون نلى الاستغفارالـمقام

                                                           
 .188( البقرة: 1)
 .13( اجااةية: 2)
 .2( المائدة: 9)
 .138( البقرة: 1)
 .91( الأنفال: 9)



271 

﴿ن ن  ال ذ ين  ات ـق وْا ن ذ ا م س ه مْ ط ائ فٌ م ن  الش يْط ان  ت ذ ك ر وا ف إ ذ ا قال تعالى: 
ر ون ﴾  . (1)ه مْ م بْص 

يه، من اتبّاع فالتقوى وصف أغلبّي، يستحقّه من كانت التقوى أغلب عل
مؤمن نن ـالهوى، وهي سبب من أسباب مغفرة الذنوب، وقبول التوبة؛ فإنّ ال

أذنب، فاستغفر ربهّ، وتاب نليه، واتقّى، وأصلح، وأحسن، فإنّ الله يتوب عليه، 
 ويغفر له ذنوبه.

ا. ي صْل حْ ل ك مْ ﴿يا  أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا ات ـق وا اللَّ   و ق ول وا ق ـوْلًا س د يدً قال تعالى: 
  .(2)أ عْم ال ك مْ و ي ـغْف رْ ل ك مْ ذ ن وب ك مْ و م نْ ي ط ع  اللَّ   و ر س ول ه  ف ـق دْ ف از  ف ـوْزاً ع ظ يمًا﴾

﴿ل يْس  ع ل ى ال ذ ين  آم ن وا و ع م ل وا الص الح  ات  ج ن احٌ ف يم ا وقال تعالى: 
و ع م ل وا الص الح  ات  ثم   ات ـق وْا و آم ن وا ثم   ات ـق وْا و أ حْس ن وا و اللَّ    ط ع م وا ن ذ ا م ا ات ـق وْا و آم ن وا

ن ين ﴾  . (9)يح  بُّ الْم حْس 
بين أمّة المتّقين، وبين الأمم الستّ  -ومن هنا يكون الاختلا  الحاصل 

 باطل.اختلافاً محمودًا؛ للفصل بين أهل الحقّ، وأهل ال -المنسوبة نلى الإسلام 
ولولا ذلك الاختلا ، لالتبس الحقّ بالباطل، وفي ذلك الالتباس ما فيه 

 من ضياع الحقّ، واندثاره.
فهو اختلا   -وهم أمّة المتّقين  -أمّا الاختلا  بين أهل الحقّ أنفسهم 

 ر. ق والتعادي والتناف  مذموم، نذا أدّى نلى التفرُّ 
ي مسائل فرعيّة، ي عذ ر ـيسيراً، ف الاختلا ، بين )أهل الـحقّ( أمّا نذا كان

                                                           
 .241( الأعرا : 1)
 .81-84( الأحزاب: 2)
 .39( المائدة: 9)



275 

 ه.ـ، فلا نشكال فيبينهم ،يـم والتآخـراح  ـن والتاو  ـاء التعـفيها، مع بق الـمختل فون
يتّفق أفرادها، في المسائل كلّها،  -قديـمًا، ولا حديثاً  -فليس ةـمّة أمّة 

وهي خير أمّة  -يختلفون، أدنَ اختلا ؛ حتّ أمّة )الصحابة(  بـحيث لا
 مسائل الفرعيّة. ـم تسلم من الاختلا ، في بعض الـل -جت للناس خر  أ  

﴿يا  أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا أ ط يع وا اللَّ   و أ ط يع وا الر س ول  و أ ولي  الْأ مْر  قال تعالى: 
ت   للَّ   و الْيـ وْم  م نْك مْ ف إ نْ ت ـن از عْت مْ في  ش يْء  ف ـر دُّوه  ن لى  اللَّ   و الر س ول  ن نْ ك نـْ مْ ت ـؤْم ن ون  با 

رٌ و أ حْس ن  تأ ْو يلًا﴾ يـْ ر  ذ ل ك  خ    .(1)الْآخ 
 -من )أهل الحقّ(  -، فليس كلّ فرد أغلبي   )أهل الحقّ( وصفٌ  فوصف  

قًّا، في كلّ رأي يستمسك به؛ فإنّ أفراد هذه اجاماعة يخالف بعضهم يكون مح   
 في درجات العلم والفهم والاطّلاع والتدبُّر. بعضًا، في بعض الفروع؛ لاختلافهم

وهذا الاختلا  ليس بمذموم، ما دام أصحابه معذورين؛ نلّا نذا أدّى نلى  
ر؛ فإنهّ في هذه الحال، سيكون بسبب البغي )الهوى(، التفرّق والتعادي والتناف  

 وهو الذي فرّق الذين من قبلنا.
ن ا ن ل يْك   ﴿ش ر ع  ل ك مْ م ن  الدّ ين  قال تعالى:   يـْ م ا و ص ى ب ه  ن وحًا و ال ذ ي أ وْح 

ن ا ب ه  ن بْـر اه يم  و م وس ى و ع يس ى أ نْ أ ق يم وا الدّ ين  و لا  ت ـتـ ف ر ق وا ف يه  ك ب ـر  ع ل ى  و م ا و ص يـْ
. و م ا الْم شْر ك ين  م ا ت دْع وه مْ ن ل يْه  اللَّ   يج ْت بي  ن ل يْه  م نْ ي ش اء  و ي ـهْ  د ي ن ل يْه  م نْ ي ن يب 

نـ ه مْ و ل وْلا  ك ل م ةٌ س بـ ق تْ م نْ ر بّ ك  ن لى   ت ـف ر ق وا ن لا  م نْ ب ـعْد  م ا ج اء ه م  الْع لْم  ب ـغْيًا ب ـيـْ
نـ ه مْ و ن ن  ال ذ ين  أ ور ة وا الْك ت اب  م نْ ب ـعْد ه مْ ل ف ي ش كّ   ي  ب ـيـْ م نْه   أ ج ل  م س مًّى ل ق ض 

﴾ م ر يب 
(2) . 

                                                           
 .93( النساء: 1)
 .11-19( الشورى: 2)



276 

م لا لأنهّ ؛ قوام يتفرّ ـول ،قوا عن جهلم يتفرّ ـفهم ل»قال سيّد قطب: 
ّّ ل  س  الذي يربطهم، ويربط ر   ،يعرفون الأصل الواحد قوا بعد ا تفرّ هم ومعتقداتهم. ن
سواء.  ،ولأنفسهم ،ا للحقيقةوظلمً  ،اوحسدً  ،ا بينهمقوا بغيً ما جاءهم العلم. تفرّ 

قوا غير مستندين نلى تأةير الأهواء اجاائرة، والشهوات الباغية. تفرّ قوا تحت تفرّ 
بعوا والمنهج القويم. ولو أخلصوا لعقيدتهم، واتّ  ،سبب من العقيدة الصحيحة

 .  (1)«قواما تفرّ  ،منهجهم
وبغي  ،وبغي الطمع ،حسدـبغي ال، فالبغي»: أيضًا قال سيّد قطبو 

على  ،في الاختلا  ضيّ م  ـهو الذي قاد الناس نلى ال :وبغي الهوى ،حرصـال
فما  وهذه حقيقة. ق واللجاج والعناد.ي التفرُّ ـف ضيّ م  ـوال ،ر والمنهجأصل التصوُّ 

 ،الصادع في هذا الكتاب، القويّ  ،الواضح ختلف اةنان على أصل الحقّ ـي
أحدهما بغي  وفي نفس نلّا  ،ما يختلف اةنان على هذا الأصل نير..م  ـق الشر  م  ـال

من التقاء  فلا بدّ  ،مانـا حين يكون هناك نيا.. فأمّ وهوى، أو في نفسيهما مليعً 
 .  (2)«فاقواتّ 

ر   من ملاعة أهل الحقّ؛ ونن  -في الحقيقة  -ج أصحابه واتبّاع الهوى يخ 
انتسبوا نليها في الظاهر؛ لكنّ الحكم عليهم باتبّاع الهوى ليس ممكنًا؛ لأنّ الهوى 

 أمراض القلوب، ولا يعلم ما في القلوب، نلّا علّام الغيوب.مرض من 
ق؛ لأنّ الاتّصا  بالتقوى، قبل أن ينهى عن التفرُّ  ولذلك أمر الله  

فمن تجرّد  ؛قبالتقوى ينافي الاتّصا  بالبغي، والبغي هو السبب الأكبر في التفرُّ 
 ق.من البغي، وتزوّد من التقوى، كان بعيدًا كلّ البعد عن التفرُّ 

                                                           
 .9/9115( في ظلال القرآن: 1)
 .1/215( في ظلال القرآن: 2)



277 

﴿يا  أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا ات ـق وا اللَّ   ح ق  ت ـق ات ه  و لا  تم  وت ن  ن لا  و أ نْـت مْ قال تعالى:  
م وا بح  بْل  اللَّ   مل  يعًا و لا  ت ـف ر ق وا و اذكْ ر وا ن عْم ت  اللَّ   ع ل يْك مْ ن ذْ ك نـْت مْ  م سْل م ون . و اعْت ص 

اءً ف أ   ت مْ ع ل ى ش ف ا ح فْر ة  م ن  أ عْد  ل ف  ب ـيْن  ق ـل وب ك مْ ف أ صْب حْت مْ ب ن عْم ت ه  ن خْو انًا و ك نـْ
ت ه  ل ع ل ك مْ ت ـهْت د ون . و لْت ك نْ م نْك مْ أ م   ل ك  ي ـبـ ينّ   اللَّ   ل ك مْ آيا  نـْه ا ك ذ  ةٌ الن ار  ف أ نْـق ذ ك مْ م 

يأ ْم  ـخ يْ ـى الْ ـي دْع ون  ن ل   لْم عْ ـــر  و  م  ـــر  و أ ول ئ ك  ه  ـــوْن  ع ن  الْم نْك  ـر و   و ي ـنـْه  ـــر ون  با 
ت ك ون وا ك ال ذ ين  ت ـف ر ق وا و اخْتـ ل ف وا م نْ ب ـعْد  م ا ج اء ه م  الْبـ يّ ن ات   ون . و لا  ــالْم فْل ح  

ابٌ ع ظ يمٌ﴾ و أ ول ئ ك  له  مْ ع ذ 
(1) . 

 (،ضيق الاختلا )خرجوا من ـتّقين، لم  ـالناس أصبحوا من ال ولو أنّ كلّ  
 . (سعة الائتلا )نلى 

 . (2)﴿و م نْ ي ـت ق  اللَّ   يج ْع لْ ل ه  مخ ْر جًا﴾قال تعالى: 
وهذه خمسة مخارج، لن يرضى بسلوكها كلّها، نلّا المتّقون. فإذا سلكوها،  

 :بحوا بنعمة الله نخواناً خرجوا من ضيق الاختلا ، نلى سعة الائتلا ، فأص
 .الاعتصام -1
 .الاقتصار -2
 .الاحتياط -3
 .الاعتبار -1
 .الاعتـرا  -5

                                                           
 .149-142( آل عمران: 1)
 .2( الطلاق: 2)



278 

 مخرج الأوّل ـال

 الاعتصام
 

 .  (الإسلاميّة حقائقـال)، وهو حبل حبل الله ـهو الاعتصام ب
متّقون اختلافاً في نسبة بعض الأمور نلى الإسلام، فعليهم ـفإذا وجد ال

بالصورة التأليفيّة الاتفّاقيّة، فإنّها أكبر مصداق للحقائق الإسلاميّة، الاعتصام 
 وهي صورة تأليفيّة ثابتة، ةبوتًا قطعيًّا، وموافقة للصورة التنزيليّة، موافقة قطعيّة.

ق(، وهو قطع م لز م طل  م  ـوالمراد بالقطع في هذا المقام: )القطع الإسلاميّ ال 
ن كان منافقًا في الباطن؛ فمن تظاهر بالإسلام؛ لكلّ منتسب نلى )الإسلام(، ون

 ق(. طل  م  ـفإنهّ م لز م بقبول نتائج )القطع الإسلاميّ ال
ومن أعرض عن الاستمساك بنتائجه، وطعن في وجوب قبولها؛ فقد  

ر   ه، بنفسه، من ج بها نفس  كشف عن مخالفة صريحة لأصول )الإسلام(، يخ 
 تّ لو كان انتسابًا ظاهرياًّ فقط. استحقاق )الانتساب( نلى )الإسلام(، ح

م يكن من المنتسبين نلى )الإسلام(؛ فإنهّ ليس بم لز م بقبول نتائج ـأمّا من ل
ق(، نلّا بعد اطّلاعه على )الأدلةّ القطعيّة(، الدالّة على طل  م  ـ)القطع الإسلاميّ ال

ع العاقل صحّة هذا النوع الخاصّ من القطع، وهي أدلّة كثيرة، وكبيرة، لا يستطي
 رها، أو يطعن في قطعيّتها. ف أن ي نك  نص  م  ـال

ة ـــوالأمّ  ،هـفالرسول موافق ل ،ي الكتابـا فــم لّ ـك  فإنّ »قال ابن تيميّة: 
ع ــا بب اتّ وج  ن ي  ـــ منلّا  ،مؤمنينـي الـفليس ف ،جملةـث الـن حيــم ،ة عليهـعجم  ـم  

 ،هـه فيــباعر باتّ ـــفالقرآن يأم ، الرسول ه  ـن  ـــما س وكذلك كلّ  ،الكتاب
ه فإنّ  ،مسلمونـمع عليه الـما أج عون على ذلك. وكذلك كلّ جم  ـم   مؤمنونـوال
ون مسلمون يتلقّ ـال ة؛ لكن  والسنّ  ،ي الكتابـما فا ل  موافقً  ،ا حقًّ ون نلّا ــيك لا



279 

 ،ووحي آخر ،فينزل عليه وحي القرآن ،ا الرسولوأمّ  ،عن الرسول ،هكلّ   ،دينهم
 .(1)...«و الحكمةه

أمر سبحانه بطاعته وطاعة رسوله وأولي الأمر »وقال ابن تيميّة أيضًا: 
  هذا على أنّ  فدلّ  ،ه نلى الله والرسولأن نردّ  - نن تنازعنا في شيء - وأمر ،امنّ 

ق والمعل   ،وه نلى الله والرسولفعليهم أن يردّ  ،ما تنازع المؤمنون فيه من شيء كلّ 
م نذا لم يتنازعوا لم يكن هذا ذلك على أنهّ  فدلّ  ،عند عدم الشرطم عد  ي   ،بالشرط

ّّ  ؛االأمر ثابتً  م نذا لم يتنازعوا كانوا على هدى وطاعة لله ا يكون لأنهّ وكذلك ن
من طاعة الله والرسول.  ،روا بما هم فاعلونم  ؤ فلا يحتاجوا حينئذ أن ي   ،ورسوله

 ،م لا يجتمعون على ضلالةفإنهّ  ،معوابل اجت ،م نذا لم يتنازعواذلك على أنهّ  ودلّ 
نلى الله  ولى بوجوب الردّ لكانوا حينئذ أ   ،ولو كانوا قد يجتمعون على ضلالة

ا لله والرسول. فإذا  فقد يكون أحد الفريقين مطيعً  ،منهم نذا تنازعوا ،والرسول
 ،ليرجع نلى ذلك فريق منهم ،نلى الله والرسول كانوا مأمورين في هذا الحال بالردّ 

 ،ولىهم عنه بطريق الأ  خروجهم كلّ  ردّ  نذا ق   روا بذلكفلأن يؤم   ،خرج عن ذلك
م وا بح  بْل  اللَّ   مل  يعًا و لا  ت ـف ر ق وا و اذكْ ر وا  :فقد قال لهم ،اوالأحرى أيضً  ﴿و اعْت ص 

اءً ف أ ل ف  ب ـيْن  ق ـل وب ك مْ ف   ت مْ أ عْد  أ صْب حْت مْ ب ن عْم ت ه  ن خْو انًا ن عْم ت  اللَّ   ع ل يْك مْ ن ذْ ك نـْ
ت مْ ع ل ى ش ف ا ح فْر ة  م ن  الن ار  ف أ نْـق ذ ك مْ م نـْه ا﴾ و ك نـْ

ق ا نهاهم عن التفرُّ فلمّ  .(2)
 ،م لا يجتمعون على باطل؛ نذ لو اجتمعوا على باطلذلك على أنهّ  دلّ  ،امطلقً 

فأصبحوا بنعمته  ،ف بين قلوبهمه ألّ أنّ  وبين    ؛قهمن لتفرُّ المتضمّ  باع الحقّ لوجب اتّ 
لْم ؤْم ن ين . و أ ل ف  ب ـيْن  ق ـل وبه  مْ ل وْ كما قال:   ،نخواناً  ﴿ه و  ال ذ ي أ ي د ك  ب ن صْر ه  و با 

                                                           
 .8/94( مجموعة الفتاوى: 1)
 .149( آل عمران: 2)



281 

نـ ه مْ﴾ ، (1)أ نْـف قْت  م ا في  الْأ رْض  مل  يعًا م ا أ ل فْت  ب ـيْن  ق ـل وبه  مْ و ل ك ن  اللَّ   أ ل ف  ب ـيـْ
تمام  كان ذلك من  ،على أمر من الأمور ،غير مختلفة ،فةذا كانت قلوبهم متألّ فإ

 ا على باطل؛ لأنّ فلم يكن ذلك اجتماعً  ،به عليهم ا من  نعمة الله عليهم؛ وممّ 
 . (2)«الله تعالى أعلم بجميع الأمور

ح ل  ومنه ما هو م   العلم، لبمن العلم ما هو من ص  »وقال الشاطبّي: 
 حه؛ فهذه ةلاةة أقسام.ل  لبه ولا م  لبه، ومنه ما ليس من ص  ص  من  لا ،العلم

د، والذي عليه مدار الطلب، ونليه تنتهي هو الأصل والمعتم   ل:القسم الأوّ 
، والشريعة ا نلى أصل قطعيّ ا، أو راجعً مقاصد الراسخين، وذلك ما كان قطعيًّ 

لة على هذا الوجه، ولذلك كانت محفوظة في أصولها ة منز  ديّ المباركة المحمّ 
ا لأنهّ  ؛(9)﴿ن نا  نح ْن  ن ـز لْن ا الذّ كْر  و ن نا  ل ه  لح  اف ظ ون ﴾وفروعها؛ كما قال تعالى: 

ت، وهي: الضرورياّ  ترجع نلى حفظ المقاصد التي بها يكون صلاح الدارين،
م لأطرافها، وهي أصول تمّ  وم ،ل لهاات، والتحسينات، وما هو مكمّ  والحاجيّ 

الفروع مستندة نليها؛  على اعتبارها، وسائر الشريعة، وقد قام البرهان القطعيّ 
 .(1)«ا علم أصيل، راسخ الأساس، ثابت الأركانفلا نشكال في أنهّ 

 والاعتصام بهذه الحقائق الإسلاميّة القطعيّة يحقّق ةلاث منافع: 
ق على ةبوتها، ةبوتًا قطعيًّا، الإسلاميّة المتـّف  الحقائق   التأصيل: -المنفعة الأولى

قون، عند التحقيق، ق، هي الأصول التي يجب أن يحتكم نليها المحقّ  طل  م  ـبالقطع ال

                                                           
 .69-62( الأنفال: 1)
 .13/91( مجموعة الفتاوى: 2)
 .3( الحجر: 9)
 .145-1/148( الموافقات: 1)



281 

فكلّ رأي تأليفيّ يخالف أصلًا من الأصول الإسلاميّة القطعيّة، مخالفة قطعيّة، 
 نلى الإسلام. ي عدّ رأيًا باطلًا، ونن تمسّك به بعض المؤلّفين المنسوبين

ها؛ ـقوّة أخرى، م عار ضة ل ها أيُّ ـوقوّة )القطعيّات الإسلاميّة( لا تعادل 
 مختلفين. ـولذلك تكون )القطعيّات الإسلاميّة( ميزانًا دقيقًا، ت وز ن به آراء ال

 :طرائق التحقيق
 وللتحقيق ةلاث طرائق، تعتمد اعتمادًا كبيراً، على التأصيل، هي: 

في هذه الطريقة ننطلق من الرأي التأليفيّ صعودًا،  الصاعدة:الطريقة  -1
فننظر في نتائجه، فإذا أدّى هذا الرأي نلى نتيجة، تخالف أحد الأصول القطعيّة، 

 حكمنا عليه بالبطلان؛ لأنّ كلّ ما يؤدّي نلى الباطل: باطل قطعًا.
زولًا، فننظر في في هذه الطريقة ننطلق من الرأي التأليفيّ نالطريقة النازلة:  -2

مقدّماته، فإذا استند هذا الرأي نلى مقدّمة، تخالف أحد الأصول القطعيّة، 
 حكمنا عليه بالبطلان؛ لأنّ كلّ ما يستند نلى الباطل: باطل قطعًا.  

في هذه الطريقة نوازن بين الرأي التأليفيّ، والأصول  الطريقة المواز نة: -3
الرأي يخالف أحد تلك الأصول القطعيّة،  الإسلاميّة القطعيّة؛ فإذا كان هذا
 يخالف الحقّ: باطل قطعًا.   حكمنا عليه بالبطلان؛ لأنّ كلّ ما

قون من وبالتحقيق القائم على الأصول الاتفّاقيّة القطعيّة، يستطيع المحقّ   
أمّة المتّقين أن يكشفوا عن أباطيل المعطلّين، والمغالين، والمتعصّبين، مّمن ينتسبون 

 الإسلام، وهم يخالفون بعض أصوله القطعيّة، صراحة.نلى 
مـا هـــو  :فبعض مــا يســتمسك به الـمعطلّون، والـمغالون، والـمتعصّبون 

أباطيل، ليس لها من الحقّ أدنَ نصيب؛ فإن زعم أصحابها أنّها حقائق، فهي  نلّا 
 من قبيل الحقائق الباطلة، وليست من قبيل الحقائق الصادقة.



282 

بين الحقيقة الباطلة، والحقيقة الصادقة: أنّ الحقيقة الباطلة هي  والفرق 
الفكرة التي يزعم أصحابها أنّها حقيقة، ولكنّها في الواقع فكرة باطلة؛ بخلا  
الحقيقة الصادقة، فإنّها مطابقة للواقع، كلّ المطابقة، فهي حقيقة صادقة، ونن 

 فزعموا أنّها خلا  الحقّ.غفل عنها الغافلون، أو تغافل عنها المتغافلون؛ 
م، وذلك واجامع بين المتناقضين في تسمية )الحقيقة الباطلة( مراد به التهكُّ  

حاصل في مقام الردّ على المدّعي الكاذب، أو المدّعي الواهم؛ في قال لكلّ واحد 
 منهما: ننّ فكرتك التي تزعم أنّها حقيقة، ما هي نلّا فكرة باطلة. 

ن تسمية لفظيّة، لا ي كن أن تغيّر الحقيقة الواقعيّة، فادّعاؤك ليس أكثر م
 فالباطل يبقى باطلًا، ونن استمسك به الناس كلّهم أملعون.

هو السبيل القويم؛  -بطرائقه الثلاث، القائمة على التأصيل  -والتحقيق  
 للفصل بين الحقيقة الصادقة، والحقيقة الباطلة.

ق: لإسلاميّة الثابتة ةبوتًا قطعيًّا، بالقطع المطل  الحقائق ا التطبيق: -المنفعة الثانية
 هي المصدر الأصفى للتطبيقات الإسلاميّة: الع ق ديةّ، والعمليّة، والخ ل قيّة.

منسوبين ـمتّقين بالتطبيقات الاتفّاقيّة كبيرة جدًّا، بخلا  سائر الـوعناية ال 
ل، للتزوّد من التقوى، مصدر الأوّ ـنلى الإسلام؛ لأنّ التطبيقات الاتفّاقيّة هي ال

 والتقوى تقوم على ركنين كبيرين:
وهي الإيان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم  الإيمان بالأصول الكبرى: -1

، ، والإيان بما جاء به من عند الله الآخر، ولا سيّما الإيان برسالة محمّد 
 بالقرآن، والسنّة. والإيان بوجوب العمل بالأحكام الثابتة ةبوتًا قطعيًّا،

وهو التطبيق العمليّ الصحيح الموافق للأحكام الشرعيّة العمل الصالح:  -2
 الثابتة، ةبوتًا قطعيًّا، بالقرآن، والسنّة.



283 

فالمتّقون ينتفعون بكلّ حكم من الأحكام الإسلاميّة القطعيّة؛ ليزدادوا  
  ا تقوى مع تقواهم.نيانًا مع نيانهم، ويزدادوا نسلامًا مع نسلامهم؛ فيزدادو 

متّقين، من المكذّبين والمنافقين والمعطلّين والمغالين والمتعصّبين ـغير ال أمّا
  والمفسدين، فليسوا كذلك. 

فالمكذّبون بعيدون كلّ البعد، عن أصول الإيان الكبرى، وعن الأعمال 
ويأتون الصالحات؛ فيقتلون، ويزنون، ويسرقون، ويأكلون الربا، ويشربون الخمر، 

 سائر المحر مات، ولا يفعلون شيئًا من الطاعات.
والمنافقون أيضًا بعيدون كلّ البعد، عن أصول الإيان الكبرى، ولكنّهم 
يتظاهرون بالعمل الصالح؛ نمّا خوفاً، أو طمعًا، أو كيدًا؛ فإن أمنوا من مراقبة 

 ن لأهوائهم.الناس، وخلوا نلى شياطينهم، ارتكبوا المحر مات، وأطلقوا العنا
والمعطلّون قد عطلّوا بعض الأحكام الشرعيّة الثابتة، ةبوتًا قطعيًّا، فأباحوا 

ج البغاء، مع أنّ تحريم الزنَ من أوضح الواضحات الإسلاميّة؛ وأباحوا التبرُّ 
والتعرّي مع أنّ وجوب ستر المرأة ثابت بالأدلّة القرآنيّة القطعيّة؛ وأباحوا أكل 

 تحريه في القرآن الكريم واضحة، كلّ الوضوح.الربا مع أنّ نصوص 
 -والمغالون ي عن ون عناية كبيرة، بتطبيقاتهم القائمة على الغلوّ والمغالاة 

 أكثر من عنايتهم بالتطبيقات الاتفّاقيّة. -الع ق ديةّ منها، والعمليّة 
 ،ايتهمن عنـــر مــــمتعصّبون ي عن ون، بآرائهم التأليفيّة الاختلافيّة، أكثـوال

منتسب نلى الإسلام هو الدفاع عن ـبالتطبيقات الاتفّاقيّة، فكأنّ الواجب على ال
آرائه، ودعوة الناس نليها، وليس مهمًّا بعد ذلك أن يطبّق ما ةبت من الأحكام 

  الشرعيّة، بالدليل القطعيّ!!! 
 والـمفسدون قــد أهـملوا )التطبيقات الإسلاميّة(، كلّ الإهـمال، فارتكبوا

 المحظورات، وهم يعلمون، أنّها محظورة محر مة، متّبعين أهواءهم القذرة.



281 

 :ننّ الحقائق الإسلاميّة الاتفّاقيّة، الثابتة ةبوتًا قطعيًّا التقريب: -المنفعة الثالثة
هي أكبر وسيلة من وسائل التقريب بين المتّقين، وهي كالبيت الذي يجمع أفراد 
الأسرة الواحدة. فمهما اختلف الأفراد في الأمور الفرعيّة، فإنّ اجتماعهم في 

 سيكون أكبر وسيلة للتقريب بينهم. :هذا البيت
ع في فالاجتماع في أصول الإيان الكبرى، الثابتة ةبوتًا قطعيًّا؛ والاجتما  

الكثير من الفروع العمليّة، الثابتة ةبوتًا قطعيًّا، كإقامة الصلاة، وصيام رمضان، 
ونيتاء الزكاة، وأداء الحجّ والعمرة، واجاهاد في سبيل الله، وأحكام البيع والمواريث 
والنكاح والطلاق، وتجنُّب المحر مات من اجارائم والفواحش والمعاصي؛ والاجتماع 

فروع الخ ل قيّة، الثابتة ةبوتًا قطعيًّا، كالتحلّي بالصدق والعدل في الكثير من ال
ة ـخيانـاءة والــــم والإسـذب والظلــوالإحسان والأمانة والتواضع، والتخلّي عن الك

 متّقون، فتقرّب بينهم.ـحبال قويةّ، يستمسك بها ال :والتكبّر؛ كلّ هذه الأمور
ي هما اجاماعة المسلمة، وتؤدّ ما ركيزتان تقوم عليننهّ »قال سيّد قطب: 

م تكن هناك ملاعة ـل ،العظيم. فإذا انهارت واحدة منهما بهما دورها الشاقّ 
.. التقوى لًا ركيزة الإيان والتقوى أوّ  يه:م يكن هنالك دور لها تؤدّ ـمسلمة، ول

ولا تفتر  ،الله اجاليل.. التقوى الدائمة اليقظة التي لا تغفل وفي بحقّ التي تبلغ أن ت  
أ يّـُه ا ال ذ ين  آم ن وا ات ـق وا  ﴿يا    يبلغ الكتاب أجله:حتّ  ،لحظة من لحظات العمر

بدون  -وهي هكذا  .قىتّ له أن ي ـ  حقّ ـكما ي  ،قوا اللهاتّ . (1)اللَّ   ح ق  ت ـق ات ه ﴾
ما لّ طيقها. وك  وكما ي   ،رهاكما يتصوّ   ،في بلوغها اتدع القلب مجتهدً  - حديدـت

ما لّ فت له آفاق، وجدّت له أشواق. وك  تكشّ  ،القلب في هذا الطريقأوغل 
ى مرتبة وراء ما ـا بلغ، ونلمّ ـم ،ى مقام أرفعـنل ،ظ شوقهاقترب بتقواه من الله، تيقّ 

                                                           
 .142آل عمران:  (1)



285 

فلا ينام! ﴿و لا  تم  وت ن  ن لا  و أ نْـت مْ  ،مقام الذي يستيقظ فيه قلبهـع نلى الوتطلّ  ؛ارتقى
م سْل م ون ﴾

 يوت كه. فمن أراد ألّا در  مت ي   :لا يدري ننسان ،والموت غيب. (1)
لحظة  ا، وأن يكون في كلّ فسبيله أن يكون منذ اللحظة مسلمً  ،ا مسلمً نلّا 

. ".الاستسلام"الإسلام بعد التقوى يشي بمعناه الواسع:  كر  . وذ  امسلمً 
نلى كتابه. وهو المعنى الذي  المنهجه، واحتكامً  اباعً الاستسلام لله، طاعة له، واتّ 

هذه هي الركيزة  موضع منها، على نحو ما أسلفنا. في كلّ  ،هاره السورة كلّ قرّ  ت  
ه نّ ني دورها. نذ وتؤدّ  ،ق وجودهاحقّ  لت   ؛ولى التي تقوم عليها اجاماعة المسلمةالأ  

 ،. ولا يكون هناك منهج للهاجاهليًّ  اعً ع تجمُّ تجمُّ  يكون كلّ  ،بدون هذه الركيزة
ّّ ع عليه أمّ تتجمّ   ،ة. ولا تكون هناك قيادة راشدةا تكون هناك مناهج جاهليّ ة، ن

ّّ في الأرض للبشريّ  فهي ركيزة  ،ا الركيزة الثانيةفأمّ  ة.ا تكون القيادة للجاهليّ ة، ن
م وا بح  بْل   ة في الله، على منهج الله، لتحقيق منهج الله:وّ خ  ة.. الأ  وّ خ  الأ   ﴿و اعْت ص 

اءً ف أ ل ف  ب ـيْن  ق ـل وب ك   ت مْ أ عْد  مْ اللَّ   مل  يعًا و لا  ت ـف ر ق وا و اذكْ ر وا ن عْم ت  اللَّ   ع ل يْك مْ ن ذْ ك نـْ
ل ك   ت مْ ع ل ى ش ف ا ح فْر ة  م ن  الن ار  ف أ نْـق ذ ك مْ م نـْه ا ك ذ  ف أ صْب حْت مْ ب ن عْم ت ه  ن خْو انًا و ك نـْ

ت ه  ل ع ل ك مْ ت ـهْت د ون ﴾ي ـبـ ينّ   ا للَّ   ل ك مْ آيا 
 ،ة نذن تنبثق من التقوىوّ خ  فهي أ  . (2)

 ،ونهجه ،عهده :أي - أساسها الاعتصام بحبل الله ،ولىمن الركيزة الأ   ،والإسلام
هد  آخر،  ر آخر، ولا على أيّ تصوُّ  ع على أيّ د تجمُّ وليست مجرّ ، ودينه

م وا بح  بْل  اللَّ   مل  يعًا ة الكثيرة! جاهليّ ـلمن حبال ا ،بواسطة حبل آخر ولا ﴿و اعْت ص 
على  ،الله بها نُّ ـمتـي ،نعمة - مة بحبل اللهالمعتص   -ة وّ خ  هذه الأ   ..و لا  ت ـف ر ق وا﴾

. ادائمً  ،من عباده ،همبُّ ح  ـمن ي  ل   ،يهبها الله ،ولى. وهي نعمةاجاماعة المسلمة الأ  

                                                           
 .142آل عمران:  (1)
 .149آل عمران:  (2)



286 

وما كان  ،أعداءة ي اجااهليّ ـكيف كانوا ف  :رهمالنعمة. يذكّ  رهم هذه وهو هنا يذكّ  
ي ـف ،انان العربيّ حيّ ـما الـ. وهمدينة أحدٌ ـي الـف ،خزرجـمن الأوس وال ،أعدى

ي ـوينفخون ف ،دون حول هذه العداوةوق  الذين كانوا ي   ،ما اليهودـجاورهـيثرب. ي
 ،ح  ـها الصالـجال  ـم جد يهود  ـت مّ ـ. ومن ةامليعً  ،ين تأكل روابط الحيّ حتّ  ،نارها

من  ،ينبين قلوب الحيّ  ،الله   ف   معه. فأل   فيه، ولا تعيش نلّا تعمل نلّا  الذي لا
جمع هذه القلوب المتنافرة. ـي ، الإسلام وحدهبالإسلام.. وما كان نلّا  ،العرب

 وما .فيصبحون بنعمة الله نخواناً  ، حبل الله الذي يعتصم به اجاميعوما كان نلّا 
ة، ة في الله، تصغر نلى جانبها الأحقاد التاريخيّ وّ خ   أ  ن أن يجمع القلوب نلّا ك  ي  

 ،ع الصفُّ ة، ويتجمّ والرايات العنصريّ  ،ةة، والأطماع الشخصيّ والثارات القبليّ 
اءً  حت لواء الله الكبير المتعال..ـت ت مْ أ عْد  ﴿و اذكْ ر وا ن عْم ت  اللَّ   ع ل يْك مْ ن ذْ ك نـْ

في  ،ه عليهمرهم كذلك نعمت  ويذكّ  . ل ف  ب ـيْن  ق ـل وب ك مْ ف أ صْب حْت مْ ب ن عْم ت ه  ن خْو انًا﴾ف أ  
التي كانوا على وشك أن يقعوا فيها، ننقاذهم من النار  ،ننقاذهم من النار

وبهم، وبالتأليف بين قل ،ولىالركيزة الأ   :حبل اللهـى الاعتصام بـنل ،بهدايتهم
 .(1)«الركيزة الثانية :الله نخواناً فأصبحوا بنعمة 

                                                           
 .119-1/112( في ظلال القرآن: 1)



287 

 مخرج الثانيـال

 الاقتصار
 

هو أن يقتصر المتّقون، في مقام المباحث التأليفيّة الاختلافيّة، على 
يكون ذا ثمار عمليّة؛ فإذا وجدوا اختلافاً، في بعض المباحث التأليفيّة، وجب  ما

 مجنيّة منها، قبل الدخول فيها. ـق من الثمار الالتحقُّ 
نظريةّ خالصة،  -من المباحث الاختلافيّة  -فإذا كانت الثمار المجنيّة  

ليس من ورائها أيّ ثمرة عمليّة؛ فإنّ الواجب عليهم الإعراض عن الخوض فيها؛ 
رة، التي من شأنها لأنّ الغاية من البحث الاختلافّي هي الوصول نلى الحقيقة المثم  

 أن تدعو الإنسان نلى العمل الصالح.
لفائدة العمليّة المجنيّة، مثلًا، من معرفة عدد أصحاب الكهف؟!!! فما ا

وما الداعي نلى خوض المفسّرين، وغيرهم، في الافتراضات، والاحتمالات، 
ر أيّ ثمرة عمليّة؟! فلو كانت والاستدلالات؛ والحال أنّ معرفة العدد لن ت ثم  

 الكريم على عددهم، صراحة. القرآن   ص  ن  ـرة، ل  ثم  تلك المعرفة م  
لا طائل وراءه.  - حول عدد الفتية -جدل ـفهذا ال»قال سيّد قطب: 

ى ـنل وأمرهم موكول أو سبعة، أو أكثر. ،أو خمسة ،ليستوي أن يكونوا ةلاةة هوننّ 
 ،هـوقوع عند ،حادثـمن ال ،تواالذين تثبّ  ،نـوعند القليلي ،الله، وعلمهم عند الله

حول عددهم.  ،لــدل الطويـللج ،نذن ،حيحة. فلا ضرورةأو من روايته الص
رآن ــــه القــــك يوجّ ـذلـل ر.ـوبالكثي ،لـاصلة بالقليـرهم حــي أمـرة فــوالعب
ى عدم استفتاء أحد من ـة، ونلي هذه القضيّ ـف ،جدلـرك الـى تـنل ، ولـــالرس

 ،ةصيانة الطاقة العقليّ ي ـف ،ا مع منهج الإسلاميً مشّ ـت ؛همـي شأنـف ،متجادلينـال
ق. ـم وةيـه علـه بـس لـا ليــم م  ـمسلـو الـــ يقفي ألّا ـوف، دــفيـا ي  ـــر مـي غيـد فبد  أن ت  



288 

نلى علم الله،  ،موكولـهو من الغيب ال - نـالذي طواه الزم -ادث ــحـذا الـوه
  .(1)«الله ك نلى علمتر  فلي  

 ونيراده ،السابقين عن الكريم القرآن حديث»وقال صلاح الخالديّ: 
 في يتوسّع فلم التحليليّ، التفصيليّ  المنهج يتبع يكن مـل :وأخبارهم لقصصهم
 عن يتحدّث مـول القصّة، تفصيلات أو أبطال أو مكان أو زمان عن الحديث

 وتحليلات، تكميلات، نلى يستطرد مـول فيها، فرعيّة أو جزئيّة، أو حادةة، كلّ 
 يفعل مـل.. مشاهدها وخلفيّات أبطالها، وحركات أحداةها، في وتفصيلات،

 التفصيلات، -هذه  قصصه من - يستهد  مـل لأنهّ هذا؛ من شيئًا القرآن
ا والتحليلات،  والتصوّرات، القيم وتقرير الحقائق، عرض نلى هد  نّّ
 من فيها بما والانتفاع الدلالات، نلى والتوجيه والدروس، العبر واستخلاص

 عرضه التي بالكيفيّة القرآن، عرضه الذي المقدار في متحقّق وهذا.. توجيهات
 نلى اتّجهوا الذين -له  والدارسين القرآن في بالناظرين ولىالأ   وكان ..بها

 وأن السابقين، لقصص القرآنيّ  العرض عند يقفوا أن -والأساطير  الإسرائيليّات
 على لواي قب   وأن وتحليلها، فيها، النظر في وطريقته، منهجه من يستفيدوا

 بشريةّ، مصادر نلى القرآن يجاوزوا وألّا  فيها، والدروس التوجيهات، استخلاص
 أو فيه، مأ به   ما تبيين أو القرآن، أملل ما تفصيل منها يطلبون جاهلة، عاجزة

  .(2)«أغفل عمّا الحديث
 مع التعامل في المفتاح هذا هدي وعلى»وقال صلاح الخالديّ أيضًا: 

 أن القرآن قارئ ندعو فإننّا السابقين، قصص عن حديثه وبخاصّة القرآن،

                                                           
 .1/2269( في ظلال القرآن: 1)
 .39( مفاتيح للتعامل مع القرآن: 2)



289 

 ملأ والتي عنها، وردت التي والأساطير، والخرافات، الإسرائيليّات، كلّ  يتجاوز
 أكوام في القرآن، أنوار من كثيراً بذلك فحجبوا كتاباتهم، ودارسون مفسّرون بها
 يجاوز وألّا  كلّها، الإسرائيليّات عن القرآن ينزهّ أن للقارئ بدّ  لا .الركام ذلك من

 يقبل وألّا  ذلك، ، في الله رسول حديث من صحّ  وما القرآن، نصوص
 به، استدلّ  الذي دليله يبيّن  مـل نذا قائله، كان مهما ذلك، بعد آخر، قول أيّ 

 وي لغي ط،سي سق   فكم ذلك، القارئ فعل نذا ..عنه أخذ الذي ومصدره
 في ويكون أسطوريةّ؟ وحكايات كتبًا، وي لغي سابقة؟ تفاسير من صفحات،

 أجد لا ..القرآن بأنوار مهتد   لأنهّ الخرافات، تيه في يخبط أن عن ومأمن منأى
 تركت ما لأنّها القرآن، قصص في للإسرائيليّات، بنماذج التمثيل نلى يدعوني ما

. منها ةقيل ركام على سيقف السابقة التفاسير في قارئ وأيّ  واحدة، منها
 ، في عيسى ولادة وعن البقرة، في نسرائيل، بني بقرة عن قرأ نذا هذا سيجد

 وعن في المائدة، النصارى، مائدة وعن النساء، سورة في رفعه، وعن عمران، آل
 ومع فرعون ، مع موسى وعن الأنعام، في قومه، ، مع نبراهيم

 موقف القاعدة بهذه مرتبط هو ومماّ .ذلك وغير.. الأعرا  في نسرائيل، بني
 الأشخاص، أسماء من القرآن أبهمه ما وهي القرآن، ماتبه  م   من القارئ

 نحدّد وأن نبيّنها، أن علينا يستحيل التي وهي .السابقين قصص في والأماكن،
 مطعون فيها الكتاب أهل عن الروايات ولأنّ  نشهدها، مـل لأننّا الأسماء؛ تلك
 موقف .عليها وغلبته نليها، التحريف والكذب قلتطرُّ  علميًّا، ومردودة فيها،

 موطن في مبيـ نًا موضع، في مأ به   ما وجد فإذا القرآن، في ينظر أن منها القارئ
 حديث من صحّ  ما نلى توجّه القرآن، في مبيـ نًا، يجده مـل فإن أخذه، آخر،
 هذين غير في يبحث أن يجوز ولا.. أخذه هناك، ب ينّ   فإذا ، الله رسول

 وسع ما وليسعه هامه،ـنب على ذلك، بعد فليتركه اليقينيّين، مصدرينـال



291 

 قال ذلك، يفعل مـل فإن ..منه موقفهم في ، وأصحابه، الله رسول
 فيه، خير لا فيما نفسه، وأشغل .علم عنده ليس من واتبّع علم، بدون الله، على

 نور عنه تحجب وح ج ب، موانع على وأقبل القرآنّي، النصّ  جوّ  عن وخرج
 في الكرام، ، وأصحابه الله رسول هدي كلّه ذلك في وخالف.. القرآن
 من ..القرآن مع للتعامل الضروريةّ المفاتيح هذه واستبعد بالقرآن، الصلة
 ، آدم منها أكل التي الشجرة: بيانها عن يبحث أن يجوز لا التي ماتالمبه  

 عصا ونوع ،نبراهيم  طيور وأصنا  وأسماء ، نوح سفينة وخشب
 ، يوسف به بيع الذي والثمن وكلبهم، الكهف أهل وأسماء ، موسى
 خاوية وهي قرية، على مر   الذي واسم ربهّ، في نبراهيم حاج   الذي الحاكم واسم
 وغير .. سليمان عند الكتاب، من علم عنده الذي واسم عروشها، على
 .(1)«ذلك

 المباحث ذات الثمار العمليّة يحقّق ةلاث منافع:والاقتصار على  
ولى؛ فبدلًا من بمعنى توفير الوقت واجاهد، لما هو أ   التوفير: -المنفعة الأولى

رة، يجب عليهم أن يخصّصوا ثم  م  ـمتّقين، بالاختلافات النظريةّ، غير الـانشغال ال
 . مبذولة، ويستثمروا أوقاتهم؛ لطاعة الله ـجهودهم ال

خير من ألف ساعة،  - في طاعة الله  -ننّ ساعة يقضيها العبد 
 ر أيّ عمل صالح. يقضيها الإنسان، في اختلافات نظريةّ خالصة، لا ت ثم  

بمعنى تقليل المسائل الاختلافيّة، التي تستحقّ البحث،  التقليل: -المنفعة الثانية
سيصرفون أنظارهم عن   فإذا كانت المسائل الاختلافيّة، بالآلا ، فإنّ المتّقين

 كلّ مسألة نظريةّ خالصة، وبذلك تقلّ المسائل الاختلافيّة، فتكون بالعشرات.  

                                                           
 .36-39( مفاتيح للتعامل مع القرآن: 1)



291 

ذات الثمار العمليّة،  ،مسائلـبالاقتصار على ال التقريب: -المنفعة الثالثة
صهم منها، ق بينهم، وبتخلُّ فرّ  متّقون من آلا  المسائل، التي ت  ـسيتخلّص ال
نلى بعض، من ذي قبل، فيكون التقريب بينهم سهلًا،  هم أقرب  سيكون بعض  

 بعد أن كان صعبًا. 
مسألة لا ينبني عليها عمل؛ فالخوض فيها خوض  كلّ »قال الشاطبّي: 

وعمل  ،، وأعني بالعمل: عمل القلبعلى استحسانه دليل شرعيّ  م يدلّ ـفيما ل
 . (1)«اجوارح، من حيث هو مطلوب شرعً ـال

وقد كان مالك بن أنس يكره الكلام فيما ليس »وقال الشاطبّي أيضًا: 
ه وبيان عدم الاستحسان فيه من أوج  . من تقدّ تحته عمل، ويحكي كراهيته عمّ 

بما لا  ،ف  قه المكل  وّ  ا يعني من أمر التكليف الذي ط  ه شغل عمّ نّ ن :نها، مدةمتعدّ 
في الآخرة؛  اأمّ  .ينبني على ذلك فائدة؛ لا في الدنيا، ولا في الآخرة يعني، نذ لا

علمه بما علم من ذلك  ا في الدنيا؛ فإنّ وأمّ  .ي عنهر به أو نه  م  ا أ  سأل عمّ ه ي  فإنّ 
ة الحاصلة منه في الحال؛ فلا تفي ا اللذّ وأمّ  .ولا ينقصه ،يزيده في تدبير رزقه لا

 فيه فائدة في الدنيا؛ ض أنّ ر  ة حصولها، ونن ف  بلذّ  ،وتعب طلبها ،ة اكتسابهامشقّ 
ها ة وفائدة يعدّ كونها فائدة شهادة الشرع لها بذلك، وكم من لذّ فمن شرط  

؛ كالزنَ، وشرب  على الضدّ نلّا  ،أحكام الشرع وليست في ،الإنسان كذلك
 قطع   نق بها غرض عاجل، فإذالخمر، وسائر وجوه الفسق، والمعاصي التي يتعلّ 

من فعل  - لثمرةني افي الدارين، مع تعطيل ما يج   ،مرةـني ةفيما لا يج   - الزمان
  .(2)«ينبغي لا ما

                                                           
 .1/19( الموافقات: 1)
 .1/99( الموافقات: 2)



292 

ا هو ما ينبني عليه  شرعً العلم المعتبر   ا ةبت أنّ مّ ـل»وقال الشاطبّي أيضًا: 
فما اقتضته؛ فهو  .ةة الشرعيّ ت عليه الأدلّ ا فيما دلّ عمل؛ صار ذلك منحصرً 

الشأن  وهذا ظاهر؛ غير أنّ  .في اجاملة ،أن يعلمه فب من المكل  ل  العلم الذي ط  
 ّّ ة، فإذا انحصرت؛ انحصرت مدارك العلم ة الشرعيّ ا هو في حصر الأدلّ ن

 .(1)«الشرعيّ 
الشرع قد جاء ببيان ما تصلح به أحوال  ومنها أنّ »وقال الشاطبّي أيضًا: 

 نّ ظ  الوجوه وأكملها، فما خرج عن ذلك قد ي   مّ ـالعبد في الدنيا والآخرة على أت
ة المشتغلين عامّ  ة؛ فإنّ التجربة العاديّ ه على خلا  ذلك، وهو مشاهد في أنّ 

ة تدخل عليهم فيها الفتنة والخروج عن ق بها ثمرة تكليفيّ بالعلوم التي لا تتعلّ 
ي نلى التقاطع والتدابر ويثور بينهم الخلا  والنزاع المؤدّ  الصراط المستقيم،

ن أصل م يكـة، ولا، ونذا فعلوا ذلك خرجوا عن السنّ قوا شيعً  تفرّ ب، حتّ والتعصّ 
حيث تركوا الاقتصار من العلم على ما يعني، وخرجوا  السبب،  بهذانلّا  ،قالتفرُّ 

مع حصول  -، ونعراض الشارع مـل  م والعافتنة على المتعلّ   نلى ما لا يعني؛ فذلك
 ،باع مثله من العلم فتنةاتّ  على أنّ  ،ةعن اجاواب من أوضح الأدلّ  - السؤال

  .(2)«في غير تحصيل ،تعطيل للزمان أو
السلف  بأنّ  -أحدهماوالذي يوضّحه أمران: »وقال الشاطبّي أيضًا: 

حتها ـالتي ليس ت ،ي هذه الأشياءـم يخوضوا فـالصالح من الصحابة والتابعين ل
 . (9)...«م كانوا أعلم بمعنى العلم المطلوبعمل، مع أنهّ 

                                                           
 .1/198( الموافقات: 1)
 .91-1/99( الموافقات: 2)
 .1/99الموافقات:  (9)



293 

ّّ  فطلب   ،علم شرعيّ  كلّ »وقال الشاطبّي أيضًا:  يكون من ا الشارع له ن
فإن ظهر فيه  ،لله تعالى، لا من جهة أخرى ،د بهحيث هو وسيلة نلى التعبُّ 

ل، والدليل على ذلك اعتبار جهة أخرى؛ فبالتبع والقصد الثاني، لا بالقصد الأوّ 
؛ فليس في فيد عملًا لا ي   ،علم كلّ   أنّ  ،م في المسألة قبلما تقدّ  -أحدها أمور:

ة؛ لكان و كان له غاية أخرى شرعيّ على استحسانه، ول يدلّ  الشرع ما
لون من الصحابة ا؛ لبحث عنه الأوّ ا شرعً نً ا، ولو كان مستحس  ا شرعً نً مستحس  

ّّ  نّ ن -والثاني غير موجود، فما يلزم عنه كذلك. وذلك والتابعين، ا جاء الشرع ن
ة ما جاء من الأدلّ  -والثالث،...  د، وهو المقصود من بعثة الأنبياءبالتعبُّ 
... ع بهوغير منتف   ،ة؛ فالعلم عاريّ روح العلم هو العمل، ونلّا  ة على أنّ الدالّ 

العلم وسيلة من  ق أنّ يحقّ  ذلك صى، وكلّ ة على هذا المعنى أكثر من أن تح  والأدلّ 
ّّ من حيث النظر الشرعيّ  ،ا لنفسهالوسائل، ليس مقصودً  ا هو وسيلة نلى ، ون

ّّ  العمل، وكلّ  هو  هو ثابت للعلم من جهة ما اما ورد في فضل العلم؛ فإ
 . (1)..«ف بالعمل به.مكل  

ما لا ينبني عليه  فإذا ةبت هذا؛ فالصواب أنّ »وقال الشاطبّي أيضًا: 
 . (2)«غير مطلوب في الشرع :عمل

 ،ليس بمطلوب :علم شرعيّ  كلّ   فالحاصل أنّ »وقال الشاطبّي أيضًا: 
 . (9)«ل به نليه، وهو العملتوس  ـي   من جهة ما نلّا 

 مسائل النظريةّ الخالصة، التي اختلفوا فيها: ـمن أبرز الو 

                                                           
 .59-1/89( الموافقات: 1)
 .1/66( الموافقات: 2)
 .1/59( الموافقات: 9)



291 

 مسألة )زيادة الصفات(:  -1
هي مسألة عقديةّ نظريةّ خالصة، ليس من ورائها أيّ ثمرة عمليّة، وهي 

حقيقة المراد منها؛ والعامّة  مسائل الدقيقة، التي لا ي كن أن يفقه العامّة  ـمن ال
 مهور المنسوبين نلى الإسلام، في كلّ زمان ومكان. ـهم ج

، خوض  ـال بوا العامّة  جنّ   ـ أن ي - مؤلّفينـعلى ال -ومن أوجب الواجبات 
مسائل الدقيقة، التي ـمستطاع، ولا سيّما الـمسائل الاختلافيّة، قدر الـي الـف
  !!!مؤلّفين أنفسهمـحار فيها عقول الـت

 الصفات عن تنفكّ  لا الموصوفة الذات أنّ  والتحقيق»قال ابن تيميّة: 
 حيّ  وجود المدّعي فدعوى. الصفات عن خالية ذات وجود ي كن ولا أصلًا،
 وحياة، وعلم قدرة كدعوى قدرة؛ ولا علم ولا حياة بلا بصير، قدير عليم

 بنفسه قائم موجود شيء دعوى بل قديراً، عليمًا حيًّا بها الموصو  يكون لا
 اجاهميّة ولكنّ . العقل صريح في ممتنع مليع الصفات: عن عريّ  ،محد ث أو قديم

 أنا: يقول همم ناظ ر   صار الصفات، عن دةمـجـر   ذاتاً  أةبتوا لـمّـا وغيـرهم؛ المعتزلة
 جرّدـم على أقتصر لا أي: الذات؛ من أةبتموه ما على زائدة ،الصفات تأ ةب  

 بنفسها؛ ثابتة ذات الخارج في أنهّ بذلك يعن   مـول. صفات بلا ذات نةبات
 ولهذا الذات؛ عن متميّزة الذات، هذه على زائدة هي صفات، ذلك مع ولا

 والكراّميّة؛ المعتزلة، يقوله كما الذات، غير الصفات: يقول من الناس من كان
 الموصو ، هي لا الصفة: يقول من ومنهم. تهات ثب   والكراّميّة تنفيها، المعتزلة ثمّ 

. وغيره الأشعريّ  الحسن كأبي من الصفاتيّة، طوائف يقوله كما غيره؛ هي ولا
: نقول ولا الموصو ؛ هي الصفة نقول لا: الأئمّة قالت كما يقول من ومنهم

 نملال، فيه الغير لفظ فإنّ  غيره؛ هي ولا هو؛ هي لا: نقول لا لأناّ  غيره؛ هي
 زمان أو بوجود قاربه وما الآخر؛ أحدهما قارن ما أو للشيء، المباين به ي راد قد



295 

 وعلى .بالآخر العلم عدم مع بأحدهما العلم جاز ما :(1)بالغيران ويراد مكان؛ أو
 الثاني، وعلى. غيرها اجاملة بعض ولا الموصو ، غير الصفة فليست الأوّل،
 نطلاق من والأئمّة السلف فامتنع. غيرها اجاملة وبعض الموصو ، غير فالصفة

حيث  والتلبيس؛ الإملال من ذلك في لما نةباتًا؛ أو نفيًا الصفة على )الغير( لفظ
 بعلمه، يعارضونه فتارة الله، غير أو الله، هو القرآن: يقول اجاهميّ  صار

كنه لا أو العلم؛ تي ثب   مّمن كان نن غيره؛ أو الله، هو الله علم: فيقولون . نفيه ي 
 من فيه لما والإةبات؛ النفي: الإطلاقين خطأ تونوي ثب   الشبهة، يحلّون وتارة

 الموصو ، يباين ما بالغير أردت نن: له في قال السائل، لي ستفص   بل التلبيس،
 على الموصو  فهم ي كن ما بالغير أردت ونن. غيره فليست تباينه؛ لا فالصفة

 .(2)«الاعتبار بهذا غير، فهو هو، يكن مـل ونن الإملال؛ سبيل
 لا؟ أم الذات، على زائدة صفاته هل: قيل ونذا»وقال ابن تيميّة أيضًا: 

 عليها، زائدة فالصفات الصفات، فاة  ن   بها رّ ي ق   التي دة،المجر   بالذات أ ريد نن: قيل
 نلّا  موجودة، تكون لا فتلك الخارج، الموجودة في الذات بالذات أ ريد ونن

 ونن بالصفات، المتّصفة الذات على زائدة ليست والصفات. اللازمة بصفاتها
 .(9)«الصفات عن دهاتجرُّ  ي قد ر التي الذات على زائدة كانت

 أنّ  على - وغيره كأمقد - السنّة أئمّة نص   وقد»وقال ابن تيميّة أيضًا: 
 لكن عليه؛ زائدة وقدرته الله علم ننّ : ي قال فلا أسمائه، سمّىم   في داخلة صفاته

زائدة  أنّها به أ ريد نذا وهذا. الذات على زائدة ننّها: قال من الإةبات أهل من

                                                           
 .2/912( كذا في المطبوع، والصواب: )بالغيرين(، انظر: منهاج السنّة النبويةّ: 1)
 .214-9/243( مجموعة الفتاوى: 2)
 .6/93( مجموعة الفتاوى: 9)



296 

 في قصّروا أولئك فإنّ  صحيح؛ فهو دة،المجر   الذات من النفي أهل أةبته ما على
. علمتموه" ما على زائدة، صفات له "الربّ  وقال: عليهم، هذا فزاد الإةبات،

 متناقض؛ كلام فهو الأمر، نفس في الموجودة، الذات على زائدة أنّها أراد ونن
 بل عليها؛ زائدة الصفات ننّ  ي قال: حتّ  دة،مجر   ذات الأمر نفس في ليس لأنهّ

 وجود ي كن ولا الصفات، من ذاتاً  تصير به بما نلّا  الذات، وجود ي كن لا
 دون أحدهما، وجود فتخيُّل الذات، من صفات تصير به بما نلّا  الصفات،

 .(1)«باطلٌ  تخيُّلٌ  عليه: الآخر زيادة ثمّ  الآخر،
قادرين، على فهم  -من غير المؤلفّين  -مون المؤلّفون، والمتعلّ  فإذا كان 

ريب في  هذه النصوص، وأمثالها، مع الحكم عليها بالصحّة، أو بالبطلان؛ فلا
لا ي كن أن يفهموا هذه النصوص، كما يجب أن  -من العامّة  -دين أنّ المقلّ  

 ثقون بهم من المؤلّفين.ي كن أن يحكموا عليها، نلّا تقليدًا لمن ي ت فه م، ولا
هو  :ر عملًا صالحاًثم  ـففي مسألة )زيادة الصفات(: نجد أنّ الذي ي  

سميع بصير عليم؛ لأنّ المؤمن سي وقن أنّ الله يسمع كلامه،  الإيان بأنّ الله 
رات، ودافعًا نلى منك  ـر فعاله، ويعلم حاله؛ فيكون نيانه رادعًا عن فعل الوي بص  

 خيرات. ـفعل ال
فلا يتوقّف العمل الصالح، على اعتقاد المؤمن بأنّ الله سميع بذاته، 

سمّى سمعًا؛ ولا على اعتقاده بأنّ الله بصير سميع بصفة زائدة على ذاته، ت   أو
سمّى بصراً؛ ولا على اعتقاده بأنّ الله بذاته، أو بصير بصفة زائدة على ذاته، ت  

 سمّى علمًا!!! ت  عليم بذاته، أو عليم بصفة زائدة على ذاته، 
هو بيان وجه الصواب  -على هذه المسألة  -وليس الغرض من كلامي 

                                                           
 .6/129( مجموعة الفتاوى: 1)



297 

بيان رأيي الخاصّ فيها؛ فما قيمة رأيي،  فيها، أو ترجيح رأي على رأي آخر، أو
 ةون؟!!!وقد اختلف فيها القدامى والمحد  

ا الغرض من كلامي  هو التنبيه على كونها من المسائل  -عليها  -ونّّ
ر عملًا، مع كونها من المسائل العويصة، التي حارت يةّ الخالصة، التي لا ت ثم  النظر 

 فيها عقول المؤلفّين.
فإذا كان المؤلّفون أنفسهم قد حاروا، في كثير من المسائل الدقيقة، 

وهم أقدر من العامّة على معرفة الأدلّة،  -واختلفوا فيها أشدّ الاختلا  
نحمل العامّة، على ما يعجز أكثرهم عن فهمه، فكيف  -واستنباط الآراء منها 

 والاطّلاع على أدلتّه، والاستنباط منها؟!!!  
من  ،ا أنت نن أردت أن تنتزع هذه الحسكةفأمّ »يّ: ـقال أبو حامد الغزال

ده عماية كه غواية الحسود، ولا تقيّ ن لا تحرّ صدرك، وصدر من هو في حالك، ممّ 
جها نظر، فكر، وهيّ  (1)لحزازة نشكال آثارها ؛الاستبصارشه نلى التقليد، بل تعطّ 

الكفر ما  حدّ  فإن زعم أنّ  ؛وطالبه بحدّ الكفر ،فخاطب نفسك وصاحبك
 ؛أو غيرهم ،أو مذهب الحنبليّ  ،أو مذهب المعتزليّ  ،يخالف مذهب الأشعريّ 

 عميان، فلا تضيّ فهو أعمى من الع   ،بليد، قد قيّده التقليد (2)ه غيرفاعلم أنّ 
بإصلاحه الزمان، وناهيك حجّة في نفحامه، مقابلة دعواه بدعوى خصومه، نذ 

 ولعلّ  .وفصلًا  ،افرقً  - مخالفين لهـدين المقلّ  ـوبين سائر ال ،بين نفسه -لا يجد 
 - خالفتهـم ، ويزعم أنّ ى الأشعريّ ـنل - مذاهبـمن سائر ال - ميلـصاحبه ي

ت له أن ثب  ـن أين ي  م   :فاسأله ؛من الكفر اجاليّ  ،رٌ ــــفـك  - ردْ ـوص   ،درْ و   لّ ــي كـف

                                                           
 (.ثارهاالمطبوع، والصواب: )أ( كذا في 1)
 (.ــرّ ( كذا في المطبوع، والصواب: )غ  2)



298 

نذ خالفه في صفة البقاء  ، قضى بكفر الباقلانيّ حتّ  ،عليه (1)اوفقً  يكون الحقّ 
صار  م  ـول   ؟ا على الذاتزائدً  ،ا لّلَّ تعالىه ليس هو وصفً لّلَّ تعالى، وزعم أنّ 

 م  ـ؟ ول  بمخالفته الباقلانيّ  من الأشعريّ  ،بمخالفته الأشعريّ  ،ولى بالكفرأ   الباقلانيّ 
ي ـلأجل السبق ف ؛ي؟ أكان ذلكـدون الثان ،على أحدهما ،(2)احقّ وفقً ـصار ال

للسابق عليه! أم  حقّ ـفليكن ال ؛معتزلةـمن ال ،هغير   الزمان؟ فقد سبق الأشعري  
 ،ر درجات الفضلميزان ومكيال قد   لأجل التفاوت في الفضل والعلم؟ فبأيّ 

 ،يّ ـص للباقلانـرخ   ده؟ فإنْ لا أفضل في الوجود من متبوعه ومقل   أنْ  لاح له حتّ 
 ،والكرابيسيّ  ،يّ ـالفرق بين الباقلان وما ره؟ـعلى غي ر  ـــج  ح   م  فل   ،خالفتهـي مـف

خلا   وغيرهم؟ وما مدرك التخصيص بهذه الرخصة؟ ونن زعم أنّ  ،والقلانسيّ 
بعض  (9)ةف بتكلفكما تعسّ   ،لا تحقيق وراءه ،يرجع نلى لفظ يّ ـالباقلان
 في أنّ  -على دوام الوجود، والخلا   ،ا متوافقانما مليعً ا أنهّ زاعمً  ،بينالمتعصّ 

ب وج  لا ي   ،خلا  قريب - أو نلى وصف زائد عليه ،ذلك يرجع نلى الذات
وهو معتر   ،ي نفيه الصفاتـف ،معتزليّ ـد القول على الفما باله يشدّ  ؛التشديد

ّّ  ؟ناتقادر على مليع الممك   ،يط بجميع المعلوماتمح   ،مـالّلَّ تعالى عال   بأنّ  ا ون
أو بصفة زائدة، فما الفرق بين  ،وقادر بالذات ،مـه عال  في أنّ  يخالف الأشعري  

في  ،في النظر،  من صفات الحقّ  ،وأخطر ،لُّ ــأجمطلب  وأيّ  ؟خلافينـال
ّّ  ونةباتها؟ ،نفيها الذات الواحدة تصدر  ه يزعم أنّ لأنّ  ؛ر المعتزلي  كفّ  ا أ  فإن قال: ن

بالحدّ والحقيقة، والحقائق  ،وهذه صفات مختلفة ،منها فائدة العلم والقدرة والحياة

                                                           
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )و قْــفًا(.1)
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )و قْــفًا(.2)
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )بتكلُّفه(.9)



299 

ه فما بال   ؛أو تقوم مقامها الذات الواحدة ،ف بالاتّحادوص  المختلفة تستحيل أن ت  
 ،ئمة بذات الّلَّ تعالىقا ،الكلام صفة زائدة ه: ننّ قول   لا يستبعد من الأشعريّ 

 .ونهي وخبر واستخبار ا هو توراة وننجيل وزبور وقرآن، وهو أمرٌ ومع كونه واحدً 
 ،ق نليه التصديق والتكذيبوحدّ الخبر ما يتطرّ  ،كيف لا  ،وهذه حقائق مختلفة

ق نليها فكيف تكون حقيقة واحدة يتطرّ  ؛ق ذلك نلى الأمر والنهيولا يتطرّ 
 .على شيء واحد ،فيجتمع النفي والإةبات ؛قيتطرّ  ولا ،التصديق والتكذيب

ه ليس من أو عجز عن كشف الغطاء فيه، فاعلم أنّ  ،ط في جواب هذافإن تخبّ 
ّّ  ،أهل النظر ه قاصر لأنّ  ؛عنه ت  سك  وي   ،ت  سك  د أن ي  د، وشرط المقلّ  ا هو مقلّ  ون

 ،اا، ونمامً تابعً  لا ،اعً ستتب  كان م    ، لهجاج، ولو كان أهلًا عن سلوك طريق الح  
والمشتغل به  ،فذلك منه فضول ،ةحاجّ م  ـي الـد فمقلّ  ـفإن خاض ال .امأمومً  لا

ار ما ح العطّ صل  وطالب لصلاح الفاسد. وهل ي   ،صار كضارب في حديد بارد
على واحد  ،اوقفً  الحق   ن جعل  م   أنّ  علمت   ،ك نن أنصفت  ولعلّ  ؟!أفسد الدهر

له منزلة ه نز  فلأنّ  ؛ا الكفرض أقرب. أمّ الكفر والتناق  ار بعينه، فهو نلى ظّ من النُّ 
 ولا يلزم الكفر نلّا  ، بموافقتهالذي لا يثبت الإيان نلّا  ،من الزلل ،النبّي المعصوم
وأن لا ترى  ،ب النظروج  ار ي  ظّ واحد من النُّ  كلّ   فهو أنّ  ،ا التناقضبمخالفته، وأمّ 
ي ـي فـدنقلّ  :فرق بين من يقول ، وأيّ ما رأيته حجّة وكلّ  ، ما رأيتفي نظرك نلّا 

 وهل هذا نلّا  ؛اي مذهبي ودليلي مليعً ـدني فقلّ  :د مذهبي، وبين من يقولمجر  
 .(1)«التناقض
 ونن للأمّة، مغفور العلم دقيق في الخطأ أنّ  ريب ولا»قال ابن تيميّة: و 

 كان ونذا. الأمّة فضلاء أكثر لهلك ذلك، ولولا العلميّة؛ المسائل في ذلك كان

                                                           
 .296-299( مجموعة رسائل الإمام الغزالّي: 1)



311 

 يطلب لم كونه مع جهل؛ بأرض نشأ لكونه الخمر؛ تحريم جهل لمن الله يغفر
 نذا ومكانه، زمانه في أدركه ما بحسب العلم، طلب في المجتهد فالفاضل العلم؛
 الله يتقبّل بأن أحقّ  هو -نمكانه  بحسب -الرسول  متابعة مقصوده كان

 .(1)«أخطأ... بما يؤاخذه ولا اجتهاداته، على وي ثيبه حسناته،
 يتّفق يكاد لا الأصول في الدّ قّ  مسائل فإنّ »قال ابن تيميّة أيضًا: و 

 الصحابة، من السلف، بعضها في تنازع مال   كذلك، كان لو نذ طائفة؛ عليها
 .(2)«والتابعين...

غير  ، من الإدراكفلعلّ هناك ضرباً  ،فإذا علمت هذا: »ابن خلدونوقال 
والحصر  ،وخلق الله أكبر من خلق الناس ،ةةلأنّ ندراكاتنا مخلوقة محد   ؛كاتنادر  م  

ندراكك  مْ والله من ورائهم محيط. فاتهّ   ،ا من ذلكوالوجود أوسع نطاقً  ،مجهول
فهو  ،ما أمرك الشارع به من اعتقادك وعملك عْ واتب   ،كاتك في الحصردر  وم  

ومن  ،لأنهّ من طور فوق ندراكك ؛بما ينفعك وأعلم   ،على سعادتك أحرص  
بل العقل  ،وليس ذلك بقادح في العقل ومداركه .نطاق عقلك نطاق أوسع من

غير أنّك لا تطمع أن تزن به  لا كذب فيها. ،ةفأحكامه يقينيّ  ،ميزان صحيح
 ؛ة وحقائق الصفات الإلهيّة وكلّ ما وراء طورهأمور التوحيد والآخرة وحقيقة النبوّ 

ن به وز  في محال. ومثال ذلك مثال رجل رأى الميزان الذي ي   فإنّ ذلك طمعٌ 
على أنّ الميزان في أحكامه  (9)وهذا لا يدرك ،فطمع أن يزن به اجابال ،الذهب

حتّ يكون له أن  ،ولا يتعدّى طوره ،لكنّ العقل قد يقف عنده ؛غير صادق

                                                           
 .24/32( مجموعة الفتاوى: 1)
 .6/96( مجموعة الفتاوى: 2)
 ( في المطبوع: )لا يدرك(، والصواب: )لا يدلّك(، أو )لا يدلّ(.9)



311 

وتفطّن في هذا فإنهّ ذرةّ من ذراّت الوجود الحاصل منه.  ؛يط بالّلَّ وبصفاتهيح  
 ،وقصور فهمه ،في أمثال هذه القضايا ،السمع ومن يقدّم العقل على ،الغلط

فلعلّ الأسباب  ، ذلكونذ تبيّن  ، لك الحقّ من ذلكفقد تبيّن  ،واضمحلال رأيه
 ؛كةدر  خرجت عن أن تكون م   ،نذا تجاوزت في الارتقاء نطاق ندراكنا ووجودنا

 . (1)«وينقطع ،ويحار ،فيضلّ العقل في بيداء الأوهام
وعدم  ،مسألة زيادة الصفات اعلم أنّ و »وقال جلال الدين الدوّانّي: 

 .(2)...«ق بها تكفير أحد الطرفينالتي يتعلّ  ،ليست من الأصول ،زيادتها
 ،ه موجودن نعلم أنّ أبه علينا الإيان هو وج  ي   يفالذ»وقال محمّد عبده: 

 وفي ،وجوده فرد فينم ،قادر ،مريد ،مـعال ،يّ ح يّ،أبد ،أزليّ  ،شبه الكائناتي   لا
وما يتبع ذلك من الصفات  ،بصير ،سميع ،مه متكلّ وأنّ  ،صنع خلقه وفي ،صفاته

 ،ا كون الصفات زائدة على الذاتأمّ  .جاء الشرع بإطلاق أسمائها عليه التي
 ،ةالكتب السماويّ  من معاني ،غير ما اشتمل عليه العلم ،وكون الكلام صفة

ونحو ذلك من  ،راتغير العلم بالمسموعات والمبص   ،وكون السمع والبصر
جوز ـا لا يفممّ  ،مذاهبـقت فيها الوتفرّ  ،اراختلف عليها النظّ  ون التيؤ الش

ء يوالاستدلال على ش ،مكن لعقول البشر أن تصل نليه ـ ي نذ لا ،خوض فيهـال
 ،استعمال اللغة لأنّ  ؛بالشرع وتغريرٌ  ،العقل في ضعفٌ  - بالألفاظ الواردة -منه 

راعى فيه اللغة لا ت   فوضع ،حصر فيهاـولئن ان ،حقيقةـال يـف ،ينحصر لا
ّّ  يّ،الوجودات بكنهها الحقيق  ،همفيها أمثل   لّ ضنن لم ي ،ا تلك مذاهب فلسفةون

 ،ما تبلغه عقولنا عند ،الوقو  نلّا  ،فما علينا .ى مقنعـنل فيها فريقٌ  فلم يهتد  

                                                           
 .1/952( تاريخ ابن خلدون: 1)
 .944( شرح الدوّانّي على العقائد العضديةّ: 2)



312 

 . (1)«منان تقدّ مّ ـم ،ما جاء به رسلهـوب ،من آمن بهـل ،الله أن يغفر وأن نسأل
 ، والاكتفاءمذهبين  ـال عن مسلمينـال أغنى وما»وقال محمّد رشيد رضا: 

 هذا مثال .فيه فلسفة غير من العقل، به وقطع الشرع، به ورد ما عند ،بالوقو 
 لا يعزب خلق، ماـب ـمعال   مين،ـالعال   خالق تعالى الله أنّ  علّمانا والشرع العقل أنّ 

أن  ىـنل هذا، مع ،بنا حاجة فأيّ  السماء، يـف ولا الأرض، يـف ،ذرةّ عنه مثقال
 أم رها،ـغي أم هيّة،ـالإل الذات نـعي هو هل هيّ:ـالإل العلم هذا عن نبحث

 هذا فننسب الله؛ علم وحقيقة الله، ذات حقيقة عرفنا هل، رهاـغي ولا عينها، لا
 علماء هاـب ابت لي ،فتنة هاـننّ  كذا؟ كلّا، بينهما بأنّ النسبة حكمـون تلك، ىـنل
 ىـنل ن،ـوالتابعي من الصحابة ح،ـالصال السلف طريقة زمـــل من نلّا  مسلمين،ـال

 .(2)«الأربعة الأئمّة عهد
فحسب،  ،ر عقيدةلا ليقرّ   ،لقد جاء هذا القرآن»وقال سيّد قطب: 

ا، عً ـجتمـئ مــنشة، وي  ـــــــأمّ  ي ـّربـلي   ؛ذلكـن كـــفحسب. ولك ،ةـعـريـرع شــشـلي ولا
 ،اـــو هنــمن صنعه.. وه ،قيّ ل  وخ   ،نشئهم على منهج عقليّ وي   ،الأفراد وليكوّن

 رفة.. وما دام الله سبحانهـمعـث، ومنهج الـدود البحــوح ؤال،ــمهم أدب السيعلّ 
 رك العبيد  ـبالغيب، فمن الأدب أن يتر ـخبـل هذه الشريعة، وي  الذي ينزّ  هو

وا له كذلك كشف هذا ـركـوأن يت ،هاـمالـأو نج ،تلك الشريعة تفصيل   حكمتهـل
ي أرادها ـالت ،حدودـعند ال ،ي هذه الأمورـف ،وأن يقفوا هم، رهـأو ست ،الغيب

جري وراء ـبتنصيص النصوص، وال ،دوا على أنفسهمشدّ  لا لي   ؛خبيرـالعليم ال
 ،حاولون الكشفـي ،جرون وراء الغيبـي لا ،والفروض. كذلك ،الاحتمالات

                                                           
 .99-92( رسالة التوحيد: 1)
 .8/685( مجلّة المنار: 2)



313 

هم، ـواحتمال ،م بطاقة البشرـــم ببالغيه. والله أعلـــا هــوم ،م يكشف الله منهـا لعمّ 
كه طبيعتهم. در  يشرع لهم في حدود طاقتهم، ويكشف لهم من الغيب ما ت   فهو

  ،ي تركها هكذاـف ،ضير على الناس ولا ،لةه  أو مج   ،لةم  وهناك أمور تركها الله مج  
د ـــق - رآنـل القزُّ ـرة تنــوفت ،ةد النبوّ ـي عهـف - السؤال ولكنّ  .كما أرادها الله

وعلى من  ،همعليهم كلّ  فتسوء بعضهم، وتشقّ  ؛نةجعل الإجابة عنها متعيّ ـي
 .(1)«جيء بعدهمـي

 مسألة )تفويض السلف(:  -2
ي )مسألة التفويض(، في نصوص ـوحديثاً، ف مًاـمؤلّفون، قديـاختلف ال

 الصفات، واختلفوا في حقيقة مذهب السلف، في هذه المسألة. 
ى، ـمعنـتون علم الثب  ـهم ي  ـأنّ  -ى السلف ـنل -مؤلّفين من نسب ـفمن ال

 ويفوّضون علم الكيفيّة، فقط.
 علّام نلى الصفات في الأمر تفويض الأسلم ليس: ي قال ثمّ »باز:  قال ابن

 لسان وعلى الكريم، كتابه في وأوضحها لعباده، بيّنها سبحانه لأنهّ الغيوب؛
 علم لا الكيفيّة، علم تفويض فالواجب كيفيّتها، يبيّن  مـ، ول الأمين رسوله

 عليه لما مخالف، مبتد ع مذهب هو بل السلف، مذهب التفويض وليس المعاني.
 على السلف، أئمّة من وغيره،  أمقد الإمام أنكر وقد .الصالح السلف

 عباده خاطب سبحانه الله أنّ  مذهبهم مقتضى لأنّ  وبدّعوهم؛ التفويض، أهل
 وأهل ذلك، عن يتقدّس  والله منه، مراده يعقلون ولا معناه، يفهمون لا بما

 وصفاته، بمقتضى أسمائه ويصفونه بكلامه، سبحانه مراده يعرفون واجاماعة السنّة
 كلام ومن سبحانه، كلامه من علموا وقد.  به يليق لا ما كلّ  عن وينزّهونه

                                                           
 .2/356( في ظلال القرآن: 1)



311 

 عن به أخبر ما مليع في المطلق، بالكمال موصو  سبحانه أنهّ  رسوله
 ....»(1) رسوله عنه به أخبر أو نفسه،

 طريقة ننّ : قالوا من كذب أو ضلال نعر  وبهذا»وقال ابن عثيمين: 
 ؛السلف بطريقة جهل عن ذلك قالوا نن ،ضلّوا هؤلاء التفويض؛ هي السلف
 لغة على الوجهين، على كذبوا: نقول أو عمد؛ عن ذلك قالوا نن ،وكذبوا

 أنّ  شكّ  لا حال؛ كلّ  وعلى .الخطإ بمعنى الحجازيّين عند الكذب لأنّ  الحجاز؛
 مذهب لأنّ  أخطأوا؛ أنّهم التفويض؛ هو السنّة أهل مذهب ننّ : يقولون الذين
 .(2)«الكيفيّة وتفويض المعنى، نةبات هو السنّة أهل

ى،  ـأنـّهم يفوّضون علم الـمعن -نلى السلف  -ومن الـمؤلّفين من نسب 
 كما يفوّضون علم الكيفيّة، أيضًا. 

 الصفات وآيات الصفات أحاديث في العلم لأهل أنّ  اعلم»قال النوويّ: 
 في ي تكلّم لا أنهّ كلّهم: أو السلف، معظم مذهب وهو -أحدهما قولين:

 الله بجلال يليق معنى، لها ونعتقد بها، نؤمن أن علينا يجب يقولون: بل معناها،
 منز ه وأنهّ شيء، كمثله ليس تعالى الله أنّ  اجاازم اعتقادنا وعظمته، مع تعالى،

 وهذا المخلوق. صفات سائر وعن جهة، في والتحيُّز والانتقال التجسُّم عن
 أسلم. وهو قيهم،محقّ   من ملاعة واختاره المتكلّمين، من ملاعة مذهب هو القول

 ها،ـب ما يليق على ،لت تأو   هاـأنّ  متكلّمين:ـال معظم مذهب وهو -الثاني والقول
 يكون بأن أهله، من كان منل   ،تأويلها يسوغ ماـوننّ  مواقعها، حسب على

                                                           
 .9/99فتاوى ومقالات متنوّعة: ( مجموع 1)
 .5/89( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 2)



315 

 .(1)«العلم... يـف ،رياضة ذا والفروع، ،الأصول وقواعد العرب، بلسان عارفاً
 ونقامة ابتدعوه، ما على الردّ  نلى الحقّ  أهل فاحتاج»وقال ابن ملاعة: 

 وهم التأويل، أهل -قسمين: أحدهما نلى وانقسموا تقوّلوه، ما على الحجج
مة من المبتد عة على للردّ  تجرّدوا الذين والمشبّ هة  المعتزلة من ونحوهم والمعطّ لة، المجسّ 

 ودفع ،بنصرته الحقّ  أهل نليها، فقام ودعا بدعته، منهم كل   أظهر لـمّا والخوارج،
 يليق ما نلى والأحاديث المحتملة الآيات تلك وردّوا بدعته، بإبطال الدافع عنه

 الحقّ  الله لي حقّ  والنقل؛ العقل وأدلّة العرب، بلسان المعاني، من الله بجلال
 بالقول ونالقائل -الثاني ودلالاته. والقسم بحججه الباطل وي بطل بكلماته،
 مراد، غير تعالى الله بجلال يليق لا ما بأنّ  القطع وهو السلف، بقول المعرو 

اللفظ  كان نذا تعالى، الله بجلال اللائقة المعاني من المراد تعيين عن والسكوت
 بجلال يليق لا ما بأنّ  قاطعان تعالى. فالصنفان الله بجلال تليق ،(2)لمعاني محتملًا 

 رجّح الحقّ. وقد على منهما وكلّ  مراد، غير -المحد ةين  صفات من - تعالى الله
 أهل التأويل؛ قول   منهم وقومٌ  أسلم، لأنهّ السلف؛ قول   الأعلام الأكابر من قومٌ 

 تكييف، أو بتشبيه، وقال السلف، قول انتحل أعلم. ومن والله نليه، للحاجة
 كاذب فهو المحد ةين، صفات من عنه، الله يتعالى مماّ ظاهره، على اللفظ مقل أو
 ،ى خاطبناـالله تعال ونذا ةبت أنّ . واعتداله ،السلف قول من بريء انتحاله، في

ق متعلّ  ـال يّ ـاللفظ العرب ننّ  :فنقول ؛يليق بجلاله غير مراد ما لا وأنّ  ،بلغة العرب
حتمل ـأو لا ي ،ةحتمل معاني عدّ ـا أن ينمّ  ،ةأو الصفات العليّ  ،سةبالذات المقد  

 ،كالعلم،  جلاله تعالىـيليق ب ،ا معنى واحدً حتمل نلّا ـم يـفإن ل .ا معنى واحدً نلّا 

                                                           
 .9/13( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 1)
(2.)  ( كذا في المطبوع، والصواب: )لمعان 



316 

 ،الكلام حلّ ـفهذا م ،تليق بجلاله تعالى ،ونن احتمل معاني ،مله عليهـ حتعين  
 .(1)«مكما تقد    ،والتأويل ،بين قول السلف

السكوت عن  :حقيقة مذهب السلف فقد بان بما ذكرنا أنّ »ثّم قال:  
المراد  أنّ  لا ؛من ذلك اللفظ المحتمل ،من المعاني اللائقة بجلاله ،مرادـتعيين ال

 عنه بلفظ برّ  بل ع   ،لغةً  ،عليه يدلّ  ،ع له لفظٌ ض  ولا و   ،لعق  م ولا ت  فه  لا ت   معان  
رآن ــالق من أنّ  ،اهـرنـــما ذكال ل  ـــذلك أمث وكلّ . ه معنىــم لفه  أو لا ي   ،رهـم غيوه  ي  

أو مذهب التأويل  ،مذكورـفمن اعتقد مذهب السلف ال .بيان وهدى :ةنّ ــوالس
أو ما لا  ،جلاله تعالىـلا يليق ب ،اومن اعتقد ظاهرً . فهو على هدى ،حقّ ـال
 .(2)«عبتد  فم   ،م معناه أصلًا فه  ي  

طعن كلّ فريق منهما، في  -في هذه المسألة  -وبسبب اختلا  الفريقين  
 -من أهل التفويض  -المخالف؛ ولذلك اتّهم أهل  الإةبات مخالفيهم الفريق 

 . (1)بالتمثيل -من أهل الإةبات  -؛ واتّهم أهل  التفويض مخالفيهم (9)بالتعطيل
بيان وجه الصواب  -على هذه المسألة  -وليس الغرض من كلامي  

  .فيها بيان رأيي الخاصّ  فيها، أو ترجيح رأي فريق، على رأي فريق آخر، أو
 ةون؟!!!حد  م  ـوقد اختلف فيها القدامى وال وترجيحي؛ فما قيمة رأيي،

ا الغرض من كلامي هو التنبيه، على كون هذه المسألة من المسائل  ونّّ
 الدقيقة العويصة، بحيث ننّ كثيراً من المؤلفّين قد خالفوا الحقّ فيها.

                                                           
 .124-115( نيضاح الدليل في قطع حجج أهل التعطيل: 1)
 .129التعطيل: ( نيضاح الدليل في قطع حجج أهل 2)
 .946-949( انظر: مذهب أهل التفويض في نصوص الصفات: 9)
 .53-58( انظر: مذهب أهل التفويض في نصوص الصفات: 1)



317 

هذه المسألة،  فإذا كان بعض كبار المؤلّفين، قد غفلوا عن الصواب، في
معرفة الصواب؛ فكيف تكون حال العامّة، الذين ـم تكفهم قدراتهم العلميّة؛ لـول
 م يطلّع أكثرهم على أدلّة الحقّ، التي اهتدى بها الفريق الـم حقّ. ـل

ا كان  ومن كان مـن العامّة متّبعًا للفريق الـم حـقّ، في هذه الـمسـألة؛ فإّّ
 سبب البحث والتدبرّ والاستنباط.اتبّاعه بسبب التقليد، لا ب

أن يـجنّبوا أنفسهم،  -على الـمؤلّفين الـمتّقين  -ومن هنا كان واجبًا 
ويـجنّبوا مقلّديهم الـخوض، فـي الـمسائل الاختلافيّة العويصة، ولا سيّما تلك 

ر التفرُّق والتلاعن والتدابر ر عملًا موافقًا للشريعة، وننـّما ت ثم  التـي لا ت ثم  
 التقاتل.و 

حته ـت - مع ظهوره - الذي ذكرناه م أنّ ـاعل»يّ: ـامد الغزالـو حـال أبـق
ى تكذيب ـنل وتنسبه ،خالفهاـر مفرقة تكفّ   كلّ   نّ لأ ؛الغور حته كلّ ـبل ت ،غورٌ 

ي نةبات ـف ،ب الرسول  ه كذّ ا أنّ زاعمً  ،ر الأشعريّ يكفّ   ، فالحنبليّ  الرسول
 ،هشبّ  ه م  ا أنّ ره زاعمً يكفّ   والأشعريّ  .وفي الاستواء على العرش ،الفوق لّلَّ تعالى

ه  ا أنّ زاعمً  ،ر المعتزليّ يكفّ   والأشعريّ  .ه ليس كمثله شيءفي أنّ  ،ب الرسول  وكذ  
والصفات  ،وفي نةبات العلم والقدرة ،في جواز رؤية الّلَّ تعالى ،ب الرسول  كذّ 
 ،للقدماء (1)نةبات الصفات تكفير أنّ ا زاعمً  ،ر الأشعريّ يكفّ   معتزليّ ـوال .له

 أن تعر  حدّ نلّا  ،نجيك من هذه الورطةي   ولا .ي التوحيدـف ،وتكذيب للرسول
 ،قر  ـــذه الف  ـه وُّ ــل  غ  ف لك ـفينكش ،هـوحقيقتهما في ،قـوالتصدي ،بـالتكذي

 .(2)«...افي تكفير بعضها بعضً  ،ونسرافها

                                                           
 ذا في المطبوع، والصواب: )تكثير(.( ك1)
 .298-296( مجموعة رسائل الإمام الغزالّي: 2)



318 

 عن البيان تأخير يجوز لا أنهّ على الأمّة أملعت وقد»قال ابن الوزير: و 
 نلى حاجة فلا النبوّة، عصر في العقائد، من ي بين   مـل ما فكلّ  الحاجة، وقت

 لا؛ أو سبيل، معرفته نلى كان سواء ،(1)واجادال والمراد فيه، الخوض ولا اعتقاده،
 المنهيّ  قالتفرُّ  نلى فيه، الخوض أدّى مت وخصوصًا لا؛ أو حقًّا، كان وسواء
 المنصوص نلى أدّى ونن وجوبه، على ي ـن صّ  مـل ما نيجاب نيجابه في فيكون عنه،
 العقليّات، في بياناً  يكفي العقل الخصوم: الفساد. قالت عين وهذا تحريه، على
 مثلها في يقع لا التي اجاليّات أردتم نن الشرع. قلت: من فيها البيان يجب فلا

تاج لا أو التنازع،  تفهيم نلى فيها البليد يحتاج لا أو معرفتها، نلى الدين في يح 
 ومن تسليمه. يضرّ  ولا فم سل م، المخطئ، على فيها نثم لا التي الظنـّيّة أو الذكيّ،
 الصحّة معلومة طرقه فإنّ  بعضه، ونن دقّ  الحساب، علم هذا من الأوّل القسم

 علم من كثير وكذلك فيه، الوفاق من دقتّه تمنع مـل ولذلك اجاميع؛ عند
تاج ما وهو الآخر، القسم أردتم ونن والبلاغة. والبيان والمعاني ،(2)الغربيّة  ليهن يح 

 أملعين، والعامّة الخاصّة من المسلمين مليع على مفروضًا ويكون الدين، في
 يسام ح؛ ولا فيه، المخطئ ويأثم الكثير، والاختلا  والنزاع الخفاء مثله في ويقع
 لقوله الرسل بيانه وتترك العقلاء، عقول نلى وك لي   هذا مثل أنّ  لكم م سل م فغير

 بحجّة سبحانه يكتف   فلم .(9)﴾ر س ولًا  ن ـبـْع ث   ح ت   م ع ذّ ب ين   ك ن ا و م ا﴿ تعالى:
 ونفي - سبحانه - رفتهــمع أنّ  مع الرسالة؛ حجّة نليها ضمّ  حتّ  العقل،

 اـــفيم ل،ــــس  الرُّ  تـقال ولذلك العقليّة؛ ار ـــمعـال حـــأوض نــم ه:ـــعن ركاءـــالش

                                                           
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )المراء(.1)
 والصواب: )العربيّة(.( كذا في المطبوع، 2)
 .19( الإسراء: 9)



319 

 مر   وقد .(1)﴾و الْأ رْض   الس م او ات   ر  ـــف اط   ك  ـــش   اللَّ    ي ــ أ ف﴿ م:ـــعنه الله ىـحك
 السمع من معناها في وما الآية هذه وفي مختصر.ـال هذا مقدّمات في ذلك بيان

 الله شاء نن فيه، المخطئ ي عذ ب مـل ،سمعًا تعالى الله يبيّنه مـل ما أنّ  على حجّة
شى لكن تعالى،  الابتداع، على ي عذ ب أن الله يبيّنه مـل فيما خاض من على يخ 

 ع لْمٌ  ب ه   ل ك   ل يْس   م ا ت ـقْف   و لا  ﴿ قوله: في ذلك تحريم وبيان تحريه. الله بيّن  وقد
ه ا ﴿ تعالى وبقوله ،(2)﴾م سْئ ولًا  ع نْه   ك ان   أ ول ئ ك   ك لُّ  و الْف ؤ اد   و الْب ص ر   الس مْع   ن ن  

ء   أ نْـت مْ   و اللَّ    ع لْمٌ  ب ه   ل ك مْ  ل يْس   ف يم ا تح  اجُّون   ف ل م   ع لْمٌ  ب ه   ل ك مْ  ف يم ا ح اج جْت مْ  ه ؤ لا 
 .(1)«السلامة الله . فنسأل(9)﴾ت ـعْل م ون   لا   و أ نْـت مْ  ي ـعْل م  

 فبإرجاعهم والتعبُّديةّ، الاعتقاديةّ الأمور في وأمّا»وقال محمّد رشيد رضا: 
 عليه أملع ما واعتبار نقص، ولا زيادة، بلا الصالح، السلف عليه كان ما نلى

م ل نليه، ي دعى الذي الدين هو - الأوّل العصر في - المسلمون  مسلم كلُّ  ويح 
 الدليل، صاحب فيه يعمل مّاـم ،(9)الاجتهاديةّ مسائلـال من عداه: وما. عليه

 له يظهر مـل من فيه ماريـي أو يعادي، أن غير من حقّ،ـال أنهّ له يظهر ماـب
 الذي العامّيّ  وأمّا الإملاع. مسائل في له، المسلمين الموافقين نخوانه من دليله،

 عرض فإن خلا ،ـال أمر من ،شيء له ي ذك ر فلا الاستدلال، على له قدرة لا
 بينّ   ي   مـالعال   وذلك عصره، علماء من وعلمه، ،بورعه يثق من فيه ىـاستفت أمر، له

                                                           
 . 14( نبراهيم: 1)
 .96( الإسراء: 2)
 .66( آل عمران: 9)
 .146-149( نيثار الحقّ على الخلق: 1)
 ( أي: وما عداه هو من المسائل الاجتهاديةّ.9)



311 

 مة،ـقوي سنّة أو مة،ـكري آية من ،فيه عنده ما هـل يذكر بأن فيه، الله حكم له
 وعامّتهم، ،والسلف ،الصحابة علماء كان هكذا بالاختصار. ،معنىـال له ويبيّن 

 الأمر، أولي فاقدو وهم طريقتهم، على ،يستقيموا أن - ومــالي - للمسلمين ىـوأنّ 
 على ،مسيطرين جعلهمـوت ة،ــالعامّ  ورهاـــأم - نليهم - ةــالأمّ  ضفوّ  ت   الذين

 .(1)«وأحكامها؟ كّامها،ح  
الدين جاميع أفراد  قد شرع فالله تعالى»وقال محمّد رشيد رضا أيضًا: 

انفرد بالغوص ي ـالت ،ةت الفكريّ ة من دقائق النظرياّ ة، وهذه الفلسفة الكلاميّ الأمّ 
ق التفرُّ  واختلفوا؛ لأنّ  ،قوا فيهافتفرّ  ؛من أذكياء الأمم ،عليها أفراد معدودون

ق عن التفرُّ  ،هيهـي نـف ،نة، فعصوا الله تعالىمن لوازمها البيّ  ،والاختلا 
فوها، ونذا  لّ  مليع المؤمنين قد ك   ننّ  :في الدين، فكيف يقول عاقل ،والاختلا 
ها؟ ونذا كان ة كلّ فكم عدد المؤمنين في الأمّ  ،ف عليهاتتوقّ ة الإيان كانت صحّ 

وكيف السبيل لدى   منهم؟ فكم عدد أهل الحقّ  ،كما يقولون  ،افيها واحدً  الحقّ 
 ،ة ما يراهنلى تلقين السواد الأعظم من الأمّ  ،فيها لنفسه من احتكر الحقّ  كلّ 

 م  هْ الله غيره، فف   ل سواه؟ فإن كان هو أصل الدين الذي لا يقبلقب  بحيث لا ي  
 ،ةا ما كان عليه السلف الصالح في صدر الأمّ وأمّ  ة.ر على أكثر الأمّ الدين متعذّ  
ة، كان مليع وهذه الملّ  ،كما وصف الله ورسوله هذا الدين  ،ا ويسيرً فكان سهلًا 

في   ،بجميع ما وصف به نفسه ،ل يصفون الله تعالىالمسلمين في الصدر الأوّ 
بأحد من خلقه، ومن غير هذه  ،من غير تشبيه له ،كتابه، وعلى لسان رسوله

من سلطان؛ ولذلك  تعالى، ولا أنزل بها م يشرعها اللهـالتي ل ،ةالفلسفة الكلاميّ 
ئة، ومن خاض فيه بعد وه بدعة سيّ وعدّ  ،ة السلف علم الكلاماستنكر مليع أئمّ 

                                                           
 .9/12( تفسير القرآن الحكيم: 1)



311 

ونزالة الشبهات  ،ف عليه نبطال البدعقّ ه يتو وا أنّ م ظنّ ذلك من أتباعهم؛ فلأنهّ 
ا، ا وافتراقً فزادهم خلافً  ؛لا لذاته، وأرادوا به نزالة الخلا  ،لة في الدينالمشك  
  به، ويحصرها كلّ   نلّا عر  العقائد الصحيحة لا ت    صار أكثرهم يزعم أنّ حتّ 

لدين  بالرجوع في اولا سلامة للمسلمين في دينهم ودنياهم نلّا  .فريق في مذهبه
 ،والتجارب المحض نلى ما كان عليه السلف، وفي أمور الدنيا نلى ما أةبته العلم

في هذا العصر، وأن ينبذوا مليع الأسباب والكتب التي كانت مثار الخلا  
ا ولا فهمه سببً  ،م من علمائهمـق، وراء ظهورهم، ولا يجعلوا قول عال  والتفرُّ 
ة وسنّ  ،ممن كتاب ربهّ  - اما ليس قطعيًّ  وا كلّ بل يعدّ  ،ق بينهمي والتفرّ ادللتع

 ،ر به من قام دليله عندهعذ  من الاجتهاد الذي ي   - رسولهم، واجتماع سلفهم
. فبهذا يزول ضرر اختلا  المذاهب ..ة على غيرهومن وةق به، ولا يكون حجّ 

 -ة الإسلام، فينالوا وّ خ  وأ   ،في الأصول والفروع، ويتراجع اجاميع نلى وحدة الدين
 .(1)«لأجله ؛ما شرع الله لهم الدين -الآخرة  ثمّ  ،ن سعادة الدنيام

 ،خالص القلب ،جيل نع  ريد ص  ي    كان رسول الله»قال سيّد قطب: و 
ر مؤةّ   يّ من أ ،خالص التكوين ،خالص الشعور، رخالص التصوُّ  ،خالص العقل

استقى  ذلك اجايل نه القرآن الكريم.، الذي يتضمّ هيّ ـمنهج الإلـغير ال ،آخر
ما  مّ ـمن ذلك النبع وحده. فكان له في التاريخ ذلك الشأن الفريد.. ة ،نذن

الذي استقت منه الأجيال  - ت في النبعب  اختلطت الينابيع! ص   ؟الذي حدث
ات هم، ونسرائيليّ ـراتوتصوّ  ،ر الفرسـومنطقهم، وأساطي ،فلسفة الإغريق - التالية
والثقافات.  ،حضاراتـمن رواسب ال ،ولاهوت النصارى، وغير ذلك ،اليهود

 ،ه بتفسير القرآن الكريم، وعلم الكلام، كما اختلط بالفقهواختلط هذا كلّ 

                                                           
 .199-3/192( تفسير القرآن الحكيم: 1)



312 

بعد  ،الأجيال سائر   - مشوبـعلى ذلك النبع ال -ج خر  ـأيضًا. وت ،والأصول
 .(1)«..ر ذلك اجايل أبدًا.ذلك اجايل، فلم يتكرّ 

س، وأن در  أن ي   يصحّ  - ديننا يـف - وعلم الكلام»وقال محمّد الغزالّي:  
ا ا سليمً ة، وشرحً ا للعقائد الإسلاميّ دً ا مجر  عندما يكون تصويرً  ،ع فيهس  و  تـ  ي ـ 

من  ،هذا العلم ا ما شاع فيثار عليها. أمّ قد ت   ا للشبهات التيلبراهينها، وردًّ 
ة، وتوليدات خلقها الفراغ، وتخمينات أساسها فات عقليّ ة، وتكلُّ مباحث فلسفيّ 

ة أئمّ  ة منه. وقد شن  وتطهير الثقافة الإسلاميّ  ،جب نبذهـحدس، فذاك ما يـال
هذه القضايا، ـب ،احتفاؤه ن حيثــم ،مـذا العلـعلى ه ،واءـــعــملة شـالسلف ح

ر ظاه  ون   ،حملةـهذه ال ـيف ،حن نشاركـوفرضها. ون ،عرضها يـواسترساله ف
 . (2)«وعزم ،بصدق ،هاـرجال  

                                                           
 .11-19الطريق: ( معالم في 1)
 .142: دفاع عن العقيدة والشريعة (2)



313 

 مخرج الثالثـال

 الاحتياط
 

الله، واتقّاء غضبه،  في العمل؛ ابتغاء مرضاة ،متّقونـهو أن يحتاط ال
يتّكلوا على بعض الآراء الاختلافيّة، بل عليهم أن يختاروا العمل بما هو  فلا

 أسلم، وأبعد عن مخالفة الشرع، ولو كانت المخالفة محتملة احتمالًا.
خرج الاحتياط؛ لأنّ ـمكن أن يسلكوا م ـ متّقون هم وحدهم من يـوال 

متعصّبين والمفسدين يستمسكون ـمغالين والـمعطلّين والـمنافقين والـمكذّبين والـال
 بمناهجهم، وآرائهم، وأفعالهم، ولا يرضون التخلّي عنها.  

، واتقّاء غضبه؛ متّقون، فليس لهم غاية، نلّا ابتغاء مرضاة الله ـأمّا ال 
يكون وسيلة؛ لتحقيق هاتين الغايتين،  ولذلك يسعون نلى كلّ ما ي كن أن

 فيحتاطون بالكفّ عن كلّ ما ي كن أن يكون مخالفًا للشريعة.
فإذا اختلف المؤلّفون في )التدخين( مثلًا، فقال فريق بتحريه، وقال فريق  

؛ فإنّ المتّقين لا يتّكلون على التقليد، بل (1)بكراهته، وقال فريق ثالث بإباحته
بهم ما ةبت تحريه استطاعوا الاحتياط، فيتجنّبون التدخين، كتجنُّ يحتاطون، ما 

بالاتفّاق؛ خشية أن يكون التحريم هو الحكم الشرعيّ، في الحقيقة، ويكون من 
 قال بغير التحريم من المؤلّفين مخطئًا؛ جهلًا، أو عمدًا.  

 والاحتياط يحقّق ةلاث منافع: 
تدخين(، مثلًا، فقد نجا من ارتكاب فمن تجنّب )ال النجاة: -المنفعة الأولى

 -في الحالتين  -)المحظور(، سواء أكان )التدخين( محر مًا، أم كان غير محر م، فإنهّ 

                                                           
 .148-14/141( انظر: الموسوعة الفقهيّة: 1)



311 

ن، فإنهّ نذا كان التدخين محر مًا، فقد  قد نجا من فعل المحر م. بخلا  المدخّ 
؛ ولكنّه ارتكب محظوراً بتدخينه. وجهله بتحريم التدخين قد يكون عذراً مقبولًا 

 عذر لا يغيّر الحقيقة الواقعة، وهي أنهّ قد ارتكب محظوراً. 
قلب المحتاط مطمئنّ نلى سلامته، من ارتكاب  الاطمئنان: -المنفعة الثانية

المحظور، سواء أكان الفعل محر مًا، أم غير محر م، بخلا  المقلّ د غير المحتاط؛ فإنهّ 
كّ من أمره، حين يطلّع على بتقليده قد يرتكب المحظور، فيبقى في ش

 الاختلافات الحاصلة في المسألة.
؛ (1)فمثلًا، قد اختلف المؤلّفون قدياً وحديثاً، في )استماع الموسيقى( 

فمن تجنّب الاستماع، كان قلبه مطمئنًّا، كلّ الاطمئنان، نلى أنهّ قد سلم من 
ب الاستماع م؛ فإنهّ بتجنُّ مخالفة الشريعة، سواء أكان الاستماع محر مًا، أم غير محر  

 م يرتكب محظوراً؛ فلا أحد يقول: ننّ استماع الموسيقى واجب شرعًا!ـل
أمّا غير المحتاط، فإنّ قلبه مرتع للشكوك، لا ي كن أن يطمئنّ أبدًا، مهما   

 كانت الأدلّة التي يستدلّ بها المبيحون على نباحة الاستماع. 
، قد اختلف الناس فيه، فمنهم من ل من أ عطي عسلًا ث  ذلك كم   ل  ث  وم   

 يقول: ننهّ مسموم، ومنهم من يقول: ننهّ خال  من السموم.
به النجاة، من الهلاك محتاط سيتجنّب شرب العسل، فيضمن بتجنُّ ـفال 

 مسمومًا، ويضمن اطمئنان قلبه، بسلامته من الهلاك مسمومًا.
الواقع، فيهلك بخلا  غير المحتاط، فإنّ العسل قد يكون مسمومًا، في  

شاربه؛ وحتّ نن كان خاليًا من السموم، فإنّ شاربه مجاز ، وقلبه غير مطمئنّ، 
 نلى سلامته من الهلاك.

                                                           
 .183-95/165، والموسوعة الفقهيّة: 981-8/993( انظر: المحلّى بالآثار: 1)



315 

: لكنّ الإنسان قد ي ضطرّ نلى ذلك اضطراراً، كمن ي ضطرّ نلى فإن قيل 
خيل، مع علمه باختلا  المؤلّفين فيه، بين قائل بالتحريم، وقائل ـحم الـأكل ل
 !(1)ة، وقائل بالإباحةبالكراه
ورات، ــــمحظـح الـــها ت بيـرة، فإنّ  ــ عتبرورات، نذا كانت م  ـــــ: ننّ الضقلت 

ي ـرّ ذلك، فــــاح للمضطـــــبـى، ي  ـولاب أ  ــــن بــــ؛ فم(اتـي ّـاقـام الاتفّــــمق)ي ـى فـ ـّحت
 .(الاختلافيّات باب)

مه بالدليل القرآنّي ـحريـخنزير، الثابت تـحم الـمضطرّ ي باح له أكل لـفإنّ ال 
حم ـولى ي باح للمضطرّ أكل لالقطعيّ، الذي لا يختلف فيه اةنان؛ فمن باب أ  

 مه.ـحريـالخيل، الذي اخت لف في ت
م  الخْ نْز ير  و م ا أ ه ل  ب ه  ل غ يْر  قال تعالى:   يـْت ة  و الد م  و لحْ  ﴿ن ّ  ا ح ر م  ع ل يْك م  الْم 

يمٌ﴾ غ  و لا  ع اد  ف لا  ن ثْم  ع ل يْه  ن ن  اللَّ   غ ف ورٌ ر ح    .(2)اللَّ   ف م ن  اضْط ر  غ يـْر  با 
خرج الاحتياط، فإنّهم سيتخلّصون ـمتّقين مـبسلوك ال التقريب: -المنفعة الثالثة

مسائل ما فيه من التقريب، ـق بينهم، وفي تقليل الفرّ  من مسائل كثيرة، كانت ت  
 سيّما أنّهم يحتاطون؛ ابتغاء مرضاة الله، واتقّاء غضبه. والتأليف بين قلوبهم، ولا

 واحد ةلاةة: العلم طلّاب: (9)يقول كان وقد»قال أبو طالب المكّيّ: 
 بالاحتياط، ويأخذ فيتورعّ، الاختلا ، ليعر  يطلبه؛ وآخر به، للعمل يطلبه؛
 هلاك يكون فهذا حلالًا، فيجعله الحرام، فيتناول التأويل، ليعر  يطلبه؛ وآخر
ّّ ... يديه على الحقّ  فهذا هو  ،والاحتياط للدين ،لمعرفة الورع ؛لعلم  اب طل  ا ي  فإ

                                                           
 .193-9/195( انظر: الموسوعة الفقهيّة: 1)
 .189( البقرة: 2)
 ( القائل هو سهل التستريّ.9)



316 

وصار  ،ا منهكان اجاهل خيرً   ،ولتأويل الهوى ،ب لمثل هذال  ط   فإذا .العلم النافع
 .(1)«منه  الذي استعاذ الرسول ،هو الضار   هذا العلم  

 يكرهون الفقهاء كان ذلك ولأجل»وقال أبو طالب المكّيّ أيضًا: 
 أي: الفقهاء، اختلا  يعر  حتّ  ي فتي؛ أن للرجل ينبغي لا: ويقولون التقليد،
 .(2)«باليقين والأقوى للدين، الأحوط -علمه  على - منها فيختار

دلالة  - باجتناب الشبهات - فتياه  في (9)نّ أفك»وقال ابن بطاّل: 
 ،محتملاتـحوادث الـوال ،النوازل الفتوى، والاحتياط في في ،على اختيار القول
وحرامها؛ لاشتباه  ،هاـعلى حلال ،مـلا يقف العال   التي ،مـللتحليل والتحري

 .(1)«أسبابها
 يأخذ الفقهاء، فتاوى عليه اختلف ونن» :القشيريّ أبو القاسم وقال 

 للمستضع فين، الشريعة الرُّخ ص فـي فإنّ  الخلا ، من الخروج ويقصد بالأحوط،
  .(9)«والأشغال الحوائج، وأصحاب

 في ويقرّب برأيه، فيها يجتهد الفقيه ولكنّ »وقال أبو حامد الغزالّي: 
 بالأحوط، فيه يأخذ الشبهات. والمتورعّ خطر فيه ويقتحم يراه، بما ،التحديدات

 الأطرا  بين - لةشك  ـمال متوسّطةـال والدرجات ي ريبه. لا ما ـىنل ،ي ريبه ما ويدع
 . (6)«مـلـأع والله اط،ـالاحتي نلّا  ،منها ي نجي ولا رة،ـكثي -جليّة ـال متقابلةـال

                                                           
 .931-1/939قلوب: ( قوت ال1)
 .1/112( قوت القلوب: 2)
 ذا في المطبوع بالهمز.( ك9)
 .6/136( شرح صحيح البخاريّ: 1)
 .2/624( الرسالة القشيريةّ: 9)
 .269( نحياء علوم الدين: 6)



317 

 ،في أسانيد أحاديث الترغيب ،لونولهذا كانوا يسهّ »وقال ابن تيميّة: 
اعتقاد الوعيد  في أسانيد أحاديث الأحكام؛ لأنّ  ،لونلا يسهّ  ما ،والترهيب

 ،جاـكان الإنسان قد ن  ،افإن كان ذلك الوعيد حقًّ  ،يحمل النفوس على الترك
 م يضرّ ـل ،من ذلك الوعيد ،أخفّ  بل عقوبة الفعل ،ام يكن الوعيد حقًّ ـونن ل

ه نن لأنّ  ؛خطؤه في اعتقاده زيادة العقوبة - نذا ترك ذلك الفعل - الإنسان
م يعتقد في تلك الزيادة ـوكذلك نن ل ،ايضً طئ أفقد يخ   ،اعتقد نقص العقوبة

 ،فيقع فيه ،ن الفعل عندهفهذا الخطأ قد يهوّ  ،طئفقد يخ   ،نةباتاً  ولا ،انفيً 
 ،أو يقوم به سبب استحقاق ذلك ،نن كانت ثابتة ،العقوبة الزائدة فيستحقّ 

وتقدير  ،تقدير اعتقاد الوعيد - على التقديرين ،ي الاعتقادـخطأ فـال ن،فإذ
فيكون  ،أقرب :الوعيد والنجاة من العذاب على تقدير اعتقاد ،سواء - عدمه

 على الدليل ،ر  الحاظ   العلماء الدليل   ة  ح عامّ هذا الدليل رجّ ـولى. وبهذا التقدير أ  
بناء  ،في كثير من الأحكام ،من الفقهاء دليل الاحتياط وسلك كثيرٌ  ،بيحم  ـال

  .(1)«على هذا
ة نّ ــ س  م تتبيّن ـنذا ل ع،ر  ــــشما ي  ـننّ  ،الاحتياط فإنّ » وقال ابن تيميّة أيضًا:

 . (2)«ولىباعها أ  فاتّ  ،ةنت السنّ فإذا تبيّ  ، الله رسول
ة خالف السنّ ـم يـا لــم ،الاحتياط حسن لكنّ »وقال ابن تيميّة أيضًا: 

 .(9)«كان خطأ  ،فإذا أفضى نلى ذلك ،معلومةـال
ز حزم، والتحرُّ ـوالأخذ بال ،الاحتياط ة علىوالشريعة مبنيّ »وقال الشاطبّي: 

                                                           
 .119-24/111( مجموعة الفتاوى: 1)
 .26/99( مجموعة الفتاوى: 2)
 .26/63( مجموعة الفتاوى: 9)



318 

 . (1)«ى مفسدةـا نلا عسى أن يكون طريقً مّ ـم
بأن يقتضي  ،نلى الاحتياط ،هما أقرب  أن يكون أحد  »وقال الزركشيّ:  

اط ــحت ـ ات يـــمر  ـمحـال لأنّ  ؛رـــحظـال يم مقتضقد  ، في  ة  ــالإباح ر  ـــــ، والآخر  ــحظـال
 .(2)«...ما أمكن ،هاـلإةبات

                                                           
 .9/59( الموافقات: 1)
 .6/184( البحر المحيط في أصول الفقه: 2)



319 

 مخرج الرابعـال

 الاعتبار
 

متّقون بما وقع لغيرهم، من آثار التفرّق، قدياً، وحديثاً، ـهو أن يعتبر ال
 سيّما حين يؤدّي التفرّق نلى الاقتتال.  ولا

 والاعتبار بتلك الآثار يحقّق ةلاث منافع:
ب من اعتبر بتلك الآثار، أدّى به الاعتبار، نلى تجنُّ  ب:التجن   -المنفعة الأولى
 ه.سيقع فيما وقع فيه غير   -بلا ريب  -م يعتبر، فإنهّ ـق، ومن لأسباب التفرُّ 

أنّ )التفرُّق( قد يصل  -من المؤلفّين والمطبّقين  -فحين يرى )الـمتّقون( 
السابقة، التي بالمختلفين المتفرقّين، نلى حالة الاقتتال، كما حصل في الأمم 

تفرقّت، من قبل؛ وكما حصل في الأمم الـمنسوبة، نلى )الإسلام(، قدياً، 
الاقتتال( ســتدعوهم، نلـى تـجنُّب )أســباب التفرُّق(، ونلـى  وحديثاً؛ فإنّ )مـرارة
 التقريب(، والعمل بمقتضاها. البحث عـن )أسباب

 ثار كفيل بالحضّ على التعاون.ننّ الاعتبار بتلك الآ ن:التعاوخ  -المنفعة الثانية
حين يرون غيرهم متفرقّين، قد  -ي سفينة النجاة ـوهم ف -متّقون ـفال

أعني  -هم ـحار الاقتتال؛ فإنّ ـي بـقهم، فغرقوا فهم؛ بسبب تفرُّ ن  ف  حطّمت س  ـت
ن على البّر والتقوى؛ لينجوا ر، والتعاو  ح والتعاذ  ـسيسارعون نلى التصال   -متّقين ـال

 مهالك.  ـمن تلك ال ،همـنبتعاو  
كفيل   -ق بتلك الآثار السيّئة للتفرُّ  -ننّ الاعتبار  التقريب: -المنفعة الثالثة

بهم أسباب بتجنُّ  -هم ـهم؛ فإنّ ـمتّقين، والتأليف بين قلوبـبالتقريب بين ال
سيكونون أقرب،  -هم على البحث، عن وسائل الائتلا  ـالاختلا ، وبتعاون

 من ذي قبل.



321 

 للفتن المذهبيّة: أمثلة
، التي وقعت بين (الفتن المذهبيّة)لكثير من  كرٌ ذ   (كتب التاريخ)وفي 

(؛ فإن صحّت تفصيلًا، أو صحّت الإسلام)المنسوبة نلى  (أبناء المذاهب)
(، ومن أكبر )النواهي( المحمود مالًا؛ فإنّها من أكبر )الدواعي( نلى )الائتلا ـنج

 (. المذموم عن )الاختلا 
 أبرز النصوص التاريـخيّة الـمشتملة على ذكر تلك الفتن:ومن 

حنابلة، ـر الـــم أموفيها عظ  » (، قال ابن الأةير:ه929) سنةفي حوادث  -1
 ،دوا نبيذًاــة، ونن وجــوالعامّ  ،وّادمن دور الق   ،ونـاروا يكبسـوكتهم، وصــوقويت ش

 ،عـــي البيـرضوا فـاء، واعتـــة الغنــروا آلــا، وكســضربوه ،غنّيةوه، ونن وجدوا م  ــأراق
ن ــوه عــألـــان، فإذا رأوا ذلك، ســوالصبي ،اءــــمع النس ،الــومشى الرج ؛راءــوالش

ب ـــاحـى صـنل ،وهــلـمـوه، وحــــربـم، ونلّا ضـــرهــو؟ فإن أخبـــن هــه: مـــعــالذي م
 -خرشنّي ـدر الــب بـــفرك ؛دادـــبغ واـــهدوا عليه بالفاحشة؛ فأرهجــرطة، وشـــالش
داد، ـــغــي بـبـانــي جـادى فـرة، ونـــمادى الآخـر جـــــاشــع -ة ـو صاحب الشرطـــوه
ان، ـــنــم اةـــع منهــجتمـي ة(: لاـلـحنابـ)ال اريّ ــهـربـد البــحمّ ـي مـاب أبـــي أصحـف

الله  مـــام، نلّا نذا جهر ببســــــمني مذهبهم، ولا يصلّي منهم ـف ،رونـــيناظ ولا
 ،همرُّ ـــــم، وزاد شـــد فيهـــف  م ي  ـــاءين؛ فلــــح، والعشــــي صلاة الصبـن الرحيم، فـــمـالرح
هم ـب ر  ــــمساجد، وكانوا نذا مـميان، الذين كان يأوون الهم، واستظهروا بالع  وفتنت  

وت، ــمـاد يــى يك ـّم، حتـان، فيضربونه بعصيّهــميه الع  ــروا بــــمذهب، أغـال افعيُّ ــش
 ،مـــخه ـّم، ويوبــر عليهم فعلهــــنك  حنابلة، ي  ـأ على الر  ـــقما ي  ـع الراضي، بـــرج توقيـــفخ

 .(1)«...وغيره ،اد التشبيهــــباعتق

                                                           
 .111-8/119( الكامل في التاريخ: 1)



321 

وقعت  ،في آخر ربيع الأوّل: »(، قال ابن اجاوزيّ ه995) سنةفي حوادث  -2
 .(1)«بت الكرخوالشيعة، ونه   ،بين أهل السنّة ،فتنة
وقعت فتنة  ،في رمضان: »(، قال ابن اجاوزيّ ه914) سنةفي حوادث  -3

 .(2)«عظيمة بالكرخ؛ بسبب المذهب
اتّصلت  ،في ملادى الأولى: »(، قال ابن اجاوزيّ ه915) سنةفي حوادث  -1

 .(9)«تل بينهم خلقالفتن بين الشيعة والسنّة، وق  
يوم الخميس لثلاث خلون : »(، قال ابن اجاوزيّ ه913) سنةفي حوادث  -5

من شعبان، وقعت فتنة بين السنّة والشيعة، في القنطرة اجاديدة، وتعطلّت 
اجامعة من الغد، في مليع المساجد اجاامعة في اجاانبين، سوى مسجد براثا، فإنّ 

 .(1)«الصلاة تّمت فيه
مل في عاشوراء مثل ما ع  : »اجاوزيّ (، قال ابن ه999) سنةفي حوادث  -6
مل في السنة الماضية، من تعطيل الأسواق، ونقامة النوح، فلمّا أضحى النهار ع  

في قطيعة أمّ جعفر، وطريق مقابر قريش، بين السنّة  ،يومئذ، وقعت فتنة عظيمة
 .(9)«والشيعة، ونهب الناس بعضهم بعضًا، ووقعت بينهم جراحات

عاشر  ،وفي يوم الأحد: »(، قال ابن اجاوزيّ ه935) سنةفي حوادث  -7
جرت فتنة بين أهل الكرخ والفقهاء، بقطيعة الربيع، وكان السبب أنّ  ،رجب

                                                           
 .11/89( المنتظم: 1)
 .11/51( المنتظم: 2)
 .11/115( المنتظم: 9)
 .11/126( المنتظم: 1)
 .11/199( المنتظم: 9)



322 

الله، محمّد بن النعمان،  عبد بعض الهاشميّين، من أهل باب البصرة، قصدوا أبا
في مسجده، بدرب رياح، وتعرّض  -وكان فقيه الشيعة  -المعرو  بابن المعلّم 

ضًا، امتعض منه أصحابه، فثاروا، واستنفروا أهل الكرخ، وصاروا نلى دار عرُّ به ت
، فسبّوهما، وطلبوا (1)د بن الأكفانّي، وأبي حامد الأسفراينيّ محمّ  يـالقاضي أب

؛ ونشأت من ذلك فتنة عظيمة، واتفّق أنهّ أحضر (2)الفقهاء؛ ليواقعوا بهم
مع يخالف المصاحف، فج  كر أنهّ مصحف ابن مسعود، وهو ، ذ  (9)مصحفًا

رض الأشرا  والقضاة والفقهاء، في يوم اجامعة، لليلة بقيت من رجب، وع  
والفقهاء، بتحريقه، ففعل ، (1)الأسفراينيّ المصحف عليهم، فأشار أبو حامد 
تب نلى الخليفة بأنّ رجلًا من أهل جسر ذلك بحضرتهم، فلمّا كان في شعبان، ك  

، ليلة النصف، ودعا على من أحرق المصحف، النهروان، حضر المشهد بالحائر
خذ، فرسم قتله، فتكلّم أهل الكرخ في هذا المقتول؛ لأنهّ وسبّه، فتقدّم بطلبه، فأ  

من الشيعة، ووقع القتال بينهم، وبين أهل باب البصرة، وباب الشعير والقلّائين، 
حامد؛ فانتقل عنها، وقصد دار القطن،  وقصد أحداث الكرخ باب دار أبي

، الذين ل  و  خ  ـوصاحوا: حاكم، يا منصور. فبلغ ذلك الخليفة، فأحفظه، وأنفذ ال
حرق على بابه؛ لمعاونة أهل السنّة، وساعدهم الغلمان، وضعف أهل الكرخ، وأ  

، ثّم اجتمع الأشرا  والتجّار نلى دار الخليفة، فسألوه (9)ما يلي بنهر الدجاج

                                                           
 بياءين.في المطبوع: )الأسفرايني( بياء واحدة، والصواب: )الأسفرايينّي( كذا   (1)
 وقعوا(.( كذا في المطبوع: )ليواقعوا(، والمناسب للسياق: )لي  2)
ر  مصحفٌ(.9)  ( كذا في المطبوع: )أحضر مصحفًا(، والمناسب للسياق: )أ حض 
 في المطبوع: )الأسفرايني( بياء واحدة، والصواب: )الأسفرايينّي( بياءين.كذا   (1)
 ب: )نهر الدجاج( بلا باء.( كذا في المطبوع: )بنهر الدجاج(، والصوا9)



323 

الخبر نلى عميد اجايوش، فسار،  العفو عمّا فعل السفهاء، فعفا عنهم. فبلغ
المعلّم، فقيه الشيعة، بأن يخرج عن البلد،  ابن ،ودخل بغداد، فراسل أبا عبد الله

ولا يساكنه، ووكّل به، فخرج في ليلة الأحد، لسبع بقين من رمضان، وتقدّم 
بس قوم، ورجع رب قوم، وح  بالقبض على من كانت له يد في الفتنة، فض  

بن مزيد، في  صّاص من اجالوس، فسأل عليُّ نع الق  ، وم  حامد نلى داره أبو
صّاص عودهم نلى عادتهم من الكلام، بعد أن شرط دّ، ورسم للق  المعلّم، فر   ابن

 .(1)«ض للفتنعليهم ترك التعرُّ 
في هذه السنة، في المحرّم، » (، قال ابن الأةير:ه148) سنةفي حوادث  -8
. وكان سبب ذلك أنّ المعزّ بن باديس ركب (2)تلت الشيعة، بجميع بلاد أفريقيّةق  

ومشى، في القيروان، والناس يسلّمون عليه، ويدعون له. فاجتاز بجماعة، فسأل 
عنهم، فقيل: هؤلاء رافضة، يسبّون أبا بكر وعمر، فقال: رضي الله عن 

 -بكر وعمر. فانصرفت العامّة من فورها، نلى درب المقلي، من القيروان  أبي
فقتلوا منهم، وكان ذلك شهوة العسكر، وأتباعهم؛  -ه الشيعة وهو تجتمع ب

طمعًا في النهب، وانبسطت أيدي العامّة في الشيعة، وأغراهم عامل القيروان، 
وحرّضهم، وسبب ذلك أنهّ كان قد أصلح أمور البلد، فبلغه أنّ المعزّ بن 

رقوا بالنار، حتل من الشيعة خلق كثير، وأ  ريد عزله، فأراد فساده؛ فق  باديس، ي  
تلوا في مليع أفريقيّة. واجتمع ملاعة منهم نلى قصر المنصور، بت ديارهم، وق  ونه  

قريب القيروان، فتحصّنوا به، فحصرهم العامّة، وضيّقوا عليهم. فاشتدّ عليهم 
جأ من  ـتلوا عن آخرهم. ولهم، حتّ ق  ـخرجون، والناس يقتلونـجوع، فأقبلوا يـال

                                                           
 .93-19/95( المنتظم: 1)
 ( كذا في المطبوع: )أفريقية( بهمزة فوقيّة، والصواب: )نفريقيّة( بهمزة تحتيّة.2)



321 

 :ى بالمغربسمّ وكانت الشيعة ت  . تلوا كلّهمجامع، فق  ـى الـنلمهديةّ، ـكان منهم بال
وأكثر الشعراء  .، وكان من المشرقي عبد الله الشيعيّ ـنسبة نلى أب "،المشارقة"

 .(1)«حزين ومن باك   ،مسرور ح  ر  ن ف  فم   ،ذكر هذه الحادةة
 هذا الشهر: يـوف: »جوزيّ ـال ابن الـ(، قه148) سنةي حوادث ـف -9

 ،والزيديةّ ،حالّ الشيعةـهبت مـبواسط، ون   ،والسنّة ،الفتنة، بين الشيعة اتّصلت
 ،والعلويّين، فقصدوا عليّ بن مزيد ،وهرب وجوه الشيعة ،بواسط، واحترقت

 .(2)«واستنصروه
الفتنة بين الشيعة والسنّة : »(، قال ابن اجاوزيّ ه145) سنةفي حوادث  -11

بابًا، على موضعهم، وعمل أهل الكرخ بابًا تفاقمت، وعمل أهل نهر القلّائين 
تل الناس على هذين البابين، وركب المقدام على الدقاّقين، مماّ يليهم، وق  

ليدخل الكرخ، فمنعه أهلها والعيّارون الذين  ؛مقاتل، وكان على الشرطة أبو
 .(9)«وقاتلوه، فأحرق الدكاكين وأطرا  نهر الدجاج، ولم يتهيّأ له الدخول ،فيها
خرجت طائفة من » (، قال ابن عذاريّ:ه143) سنةي حوادث ـف -11

ريدون المهديةّ؛ للركوب منها، نلى الشيعة، نحو مئتي فارس، بعيالهم، وأطفالهم، ي  
شيّعهم. فلمّا وصلوا نلى قرية كامل، وباتوا بها، عثت معهم خيل، ت  صقلّيّة، وب  

بّ النساء، ومن كان لها تنافر أهل المنازل عليهم، فقتلوهم، وفضحوا بعض شوا
 .(1)«منهنّ ملال، ثمّ قتلوهنّ...

                                                           
 .5/111( الكامل في التاريخ: 1)
 .19/124( المنتظم: 2)
 .19/129( المنتظم: 9)
 .1/239( البيان المغرب: 1)



325 

في ليلة عاشوراء، أغلق : »(، قال ابن اجاوزيّ ه121) سنةفي حوادث  -12
ولى أهل الكرخ أسواقهم، وعلّقوا المسوح على دكاكينهم، رجوعًا نلى عادتهم الأ  

فحدةت عد الأتراك، وكان السلطان قد انحدر عنهم، في ذلك، وسكونًا نلى ب  
وسل المرتضى في ننفاذ من يحطّ الفتنة، ووقع القتال بينهم وبين أهل القلّائين، ور  

تل من طّ، والفتنة قائمة بين العوامّ، واستمرّت بعد ذلك، وق  التعاليق، فح  
منع ـمن ي - والقلّائين ،بين الدقاّقين -تّب ربّت عدّة دكاكين، ور  الفريقين، وخ  

 .(1)«القتال
تقدّم في ليلة عاشوراء، : »(، قال ابن اجاوزيّ ه111) سنة في حوادث -13

يعلّقوا المسوح، على ما جرت به عادتهم؛ خوفاً   ينوحوا، ولانلى أهل الكرخ ألّا 
من الفتنة، فوعدوا، وأخلفوا، وجرى بين أهل السنّة والشيعة ما يزيد عن الحدّ 

 .(2)«من اجارح والقتل، حتّ عبر الأتراك، وضربوا الخيم
ر: ـي أوّل صفـوف: »(، قال ابن اجاوزيّ ه119) سنةفي حوادث  -11

ن السنّة ـبي ،والشيعة، وكان الاتفّاق الذي حكيناه ،بين السنّة ،جدّدت الفتنةـت
ديدة، وشرع ي الصدور، فمضت عليه م  ـما فوالشيعة غير مأمون الانتقاض؛ ل  

ي عمل ما بقي من ـاء باب السمّاكين، وأهل القلّائين فــي بنـف ،أهل الكرخ
هم، وعملوا أبراجًا، وكتبوا بالذهب على ـالكرخ من بنيان بنائهم، وفرغ أهل

ر البشر"؛ فأنكر أهل السنّة ذلك، وأثاروا ـد وعليّ خيحمّ ـوه: "مــترك (9)آخر
د وعليّ خير البشر، فمن رضي، فقد حمّ ـمكتوب: "مـرّ، وادّعوا أنّ الـــالش

                                                           
 .19/241( المنتظم: 1)
 .19/913المنتظم: ( 2)
ـــرّ( باجايم.9)  ( كذا في المطبوع، والصواب: )آج 



326 

فأنكر أهل الكرخ هذه الزيادة، وثارت الفتنة، ى، فقد كفر"؛ ـشكر، ومن أب
مل ـمن ح ،ي الطرقات، ومنع أهل باب الشعيرـف ،ى أخذ ةياب الناسـوآلت نل

عن  ،ماءـورواضعه، وانضا  نلى هذا انقطاع ال ،ى الكرخـنل ،ماء من دجلةـال
 - بذلك -نذا خفرت؛ فلحق الضعفاء  ،نهر عيسى، فبيعت الراوية بقيراط

معايش، ومضى بعض سفهاء أهل ـلّقت الأسواق، ووقفت ال، وغ  مشقّة عظيمة
نصبوها  ،ي حبابـوها فالكرخ بالليل، فأخذوا من دجلة الصراة عدّة روايا، وصبّ 

ماريةّ، ـ، وعمدوا نلى س"السبيل" :ها ماء الورد، وصاحواـي الأسواق، وخلطوا بـف
حا أهل الكرخ ـم ى السمّاكين.ـي مشرعة باب الشعير، فأخذوها، ومقلوها نلـف

ة: ما نقنع ". وقال أهل السنّ " :ما كتبوه من "خير البشر"، وجعلوا عوضه
مطالبة ـحال نلى الـجاوزوا هذا الـوت "؛وعليّ  دمحمّ " :الذي عليه ،نلّا بقلع الآجرّ 

من صفر،  ،نـبإسقاط "حيّ على خير العمل". فلمّا كان يوم الأربعاء لسبع بقي
خلافة، وملأوا ـى دار الـروا نلـاجتمع من أهل السنّة عدد، يفوت الإحصاء، وعب

هم: ـل لـوالأبواب، وزاد اللغط، وقي ،رقوا الدهاليزـاب، واختــوالرح ،وارعــالش
سنبحث عن هذا، وهجم أهل القلّائين على باب السمّاكين، فأحرقوا بواري  

من  لكرخ، وطفئت النار، وبيّضوا ما اسودّ ي وجهه، فبادر أهل اـكانت مسبلة ف
ي مسجد براثا؛ لأنّ ـجمعة، فـالباب، وقويت الحرب، وكثر القتل، وانقطعت ال

عر  والقبلة منه، وأشفقوا من الأصحار. وظهر عيّار ي   ،منبرـالشيعة نقلوا ال
ي ـف -تيب، وجرى منه من أهل درزيجان، وحضر الديوان، واست   ،بالطقطقيّ 
ما عظمت  - محالّ، وقتلهم على الاتّصالـي الـل الكرخ، وتتبّعهم فمعاملة أه

ن، ـط باب القلّائيـوقت الظهيرة، فهدّمت حائ ،فيه البلوى، واجتمع أهل الكرخ
على هذا  ،ن، وصلبهماـورموا العذرة، على حائطه، وقطع الطقطقيّ رجلي

ى أهل ـلن ،هاـمن قبل، وقطع رؤوسهم، ورمى ب ،الباب، بعد أن قتل ةلاةة



327 

مئة ـب ،يّ، فطالب أهلهـى درب الزعفرانـال: تغدّوا برؤوس، ومضى نلـالكرخ، وق
م يفعلوا بالإحراق، فلاطفوه، فانصر ، ووافاهم من ـألف دينار، وتوعّدهم نن ل

ى مقابر قريش. واستنفر ـمل نلميّ، فح  ـتل منهم رجل هاشالغد، فقاتلوه، فق  
ور، ـــن القبــم ،ماعةـخرج جهب ما فيه، وأ  ـقب مشهد باب التبن، ون  البلد، ون  

قل من المكان ملاعة موتى، جذوعيّ، ون  ـيّ، والناشئ، والـل العوفــحرقوا، مثفأ  
حديثة، واحترق ـوال ،ي الترب القديةـرح النار فى، وط  ـت ّـي مقابر شـفنوا ففد  

فيه، ويدفنوه  نــخرجوا من؛ لي  ـحيـوالقبّتان الساج، وحفروا أحد الضري ،حانـالضري
ر أمقد، فبادر النقيب والناس، فمنعوهم، فلمّا عر  أهل الكرخ ما جرى، ـبقب

حنفيّين، بقطيعة الربيع، فأخذوا ما وجدوا، وأحرقوا ـى خان الفقهاء الـصاروا نل
مر بالعبور، فقال: قد د، وأ  محمّ  دعي أبوخان، وكبسوا دور الفقهاء، فاست  ـال

ر أهل ــرت، فقويت يده، وأظهـمثله، فإن عبر معي الوزير، عب جر  ـم يـجرى ما ل
على الدكاكين،  ،مسوحـزاء، وعلّقوا الـــللع ؛واقـي الأسـزن، وقعدوا فــحـالكرخ ال

 .(1)«فقال الوزير: نن واخذنا الكلّ، خرب البلد، فالأصلح التغاضي
لسنّة عود الفتن بين ا: »(، قال ابن اجاوزيّ ه119) سنةفي حوادث  -15

، "محمّد وعليّ خير البشر"كتب عليه:  والشيعة، وخرق السياسة... ونقض ما
علن بنيسابور لعن رحت النار في الكرخ بالليل والنهار... وفي هذه السنة: أ  وط  
 . (2)«الحسن الأشعريّ... أبي

بين أهل  ن  ـت  صلت الف  واتّ : »(، قال ابن اجاوزيّ ه118) سنةفي حوادث  -16
 ؛وركب صاحب الشرطة والأتراك ،افً سر   م  صالًا اتّ  ،ىـحيـوسوق ي ،باب الطاق

                                                           
 .991-19/923( المنتظم: 1)
 .19/914( المنتظم: 2)



328 

 ىعل ،وانتقل القتال نلى باب البصرة وأهل الكرخ ،فلم ينفع ذلك ،لإطفاء الفتنة
وقعت بين الحنابلة والأشاعرة فتنة عظيمة؛ حتّ تأخّر الأشاعرة عن و القنطرتين. 

 .(1)«اجامعات؛ خوفاً من الحنابلة
وقعت  ،في هذه السنة» (، قال ابن الأةير:ه118) سنةفي حوادث  -17

أبو عليّ بن  :ومقدّم الحنابلة ؛ببغداد ،حنابلةـوال ،الفتنة بين الفقهاء الشافعيّة
ر ـجهـ، وأنكروا الر  ـالغفي مُّ ـجـال وتبعهم من العامّة .التميميّ  الفراّء، وابن

، والقنوت في الفجر، الرمقن الرحيم، ومنعوا من الترجيع في الأذان الله ببسم
م ينفصل حال. وأتى الحنابلة نلى مسجد، بباب ـووصلوا نلى ديوان الخليفة، ول

الشعير، فنهوا نمامه عن اجاهر بالبسملة؛ فأخرج مصحفًا، وقال: أزيلوها من 
 .(2)«المصحف، حتّ لا أتلوها

في شوّال، وقعت الفتنة : »(، قال ابن اجاوزيّ ه163) سنةفي حوادث  -18
بين الحنابلة والأشعريةّ، وكان السبب أنهّ ورد نلى بغداد أبو نصر ابن القشيريّ، 
وجلس في النظاميّة، وأخذ يذمّ الحنابلة، وينسبهم نلى التجسيم، وكان المتعصّب 
له أبو سعد الصوفّي، ومال الشيخ أبو نسحاق الشيرازيّ نلى نصرة القشيريّ، 

جعفر،  له المعونة، ويسأل الشريف أباوكتب نلى النظام يشكو الحنابلة، ويسأ
وكان مقيمًا بالرصافة، فبلغه أنّ القشيريّ على نيّة الصلاة، في جامع الرصافة، 
يوم اجامعة، فمضى نلى باب المراتب، فأقام أيّامًا... واتفّقوا على الهجوم على 
الشريف أبي جعفر في مسجده، والإيقاع به، فرتّب الشريف ملاعة أعدّهم؛ لردّ 
خصومة، نن وقعت، فلمّا وصل أولئك نلى باب المسجد، رماهم هؤلاء بالآجرّ، 

                                                           
 .19/918( المنتظم: 1)
 .5/929( الكامل في التاريخ: 2)



329 

تل من أولئك خيّاط، من فوقعت الفتنة، ووصل الآجرّ نلى حاجب الباب، وق  
يا منصور؛  ،باللَّّ  رالمستنص :على باب النوبيّ  ،سوق الثلاثاء، وصاح أصحابها

ب أبو نسحاق الشيرازيّ، تهمة للديوان بمعرفة الحنابلة، وتشنيعًا عليه، وغض
ومضى نلى باب الطاق، وأخذ في نعداد أهبة السفر، فأنفذ نليه الخليفة من ردّه 
عن رأيه، فبعث الفقهاء أبا بكر الشاشيّ وغيره من النظام، يشرح له الحال، 
فجاء كتاب النظام نلى الوزير فخر الدولة، بالامتعاض مماّ جرى، والغضب 

ائفة الأخرى، وننّي أرى حسم القول فيما يتعلّق لتسلّط الحنابلة على الط
 .(1)«بالمدرسة التي بنيتها، في أشياء من هذا اجانس

هذه  -ى بغداد ـورد نل» (، قال ابن الأةير:ه189) سنةفي حوادث  -19
الشريف أبو القاسم البكريّ المغربّي الواعظ، وكان أشعريّ المذهب،  -السنة 

ه، ومال نليه، وسيّره نلى بغداد، وأجرى عليه وكان قد قصد نظام الملك، فأحبّ 
اجاراية الوافرة، فوعظ بالمدرسة النظاميّة، وكان يذكر الحنابلة، ويعيبهم، ويقول: 

، "والله ما كفر أمقد، ولكنّ (2)﴿و م ا ك ف ر  س ل يْم ان  و ل ك ن  الش ي اط ين  ك ف ر وا﴾
لقضاة، أبي عبد الله الدامغانّي، أصحابه كفروا"، ثّم ننهّ قصد يومًا دار قاضي ا

بنهر القلّائين، فجرى بين بعض أصحابه، وبين الحنابلة مشاجرة، أدّت نلى 
الفراّء، وأخذ كتبهم، وأخذ منها كتاب  الفتنة، وكثر ملعه، فكبس دور بني

أ، بين يديه، وهو جالس على الكرسيّ؛ للوعظ، قر  الصفات، لأبي يعلى، فكان ي  
 . (9)«وجرى له معهم خصومات وفتنفيشنّع به عليهم، 

                                                           
 .152-16/151( المنتظم: 1)
 .142( البقرة: 2)
 .5/125( الكامل في التاريخ: 9)



331 

في شعبان بدأت الفتن : »(، قال ابن اجاوزيّ ه185) سنةفي حوادث  -21
لعت الأخشاب، بت قطعة من نهر الدجاج، وق  نه  بين أهل الكرخ ومحالّ السنّة، و 

 .(1)«حتّ من المساجد، وضرب الشحنة خيمًا هناك، حتّ انكفّ الشرّ 
وقعت الفتنة  ،في شوّال: »قال ابن اجاوزيّ (، ه183) سنةفي حوادث  -21

رحت بت قطعة من نهر الدجاج، وط  بين السنّة والشيعة، وتفاقم الأمر، نلى أن نه  
نادى على نهوب الشيعة، نذا بيعت في اجاانب الشرقيّ: هذا مال النار، وكان ي  

 .(2)«كه حلالالروافض، وشراؤه وتملُّ 
ونقلت من خطّ : »اجاوزيّ (، قال ابن ه152) سنةفي حوادث  -22
تل وأهل الكرخ، فق   ،بن عقيل، قال: عظمت الفتنة اجاارية بين السنّةاالوفاء  أبَ

مئة، وانقهر  فيها نحو مئتي قتيل، ودامت شهوراً، من سنة اةنتين وثمانين وأربع
الشحنة، واتّحش السلطان، وصار العوامّ يتبع بعضهم بعضًا، في الطرقات، 

عور قويّ الضعيف، ويأخذ ماله، وكان الشباب قد أحدةوا الشُّ والسفن، فيقتل ال
م، ومقلوا السلاح، وعملوا الدروع، ورموا عن القسيّ بالنشّاب والنبل، م  واجا  

، على السطوح، وارتفعوا نلى رسول الله  ، وأزواج  الكرخ الصحابة   وسبّ أهل  
من  - صلحاءوال ،من الفقهاء -م أجد من سكّان الكرخ ـ. ولسبّ النبّي 

 .(9)«غضب، ولا انزعج عن مساكنتهم
ي بغداد، ـوزادت الفتن ف: »(، قال ابن اجاوزيّ ه921) سنةفي حوادث  -23

جم معهم موا، ور  ـجمسجد ابن جردة، فر  ـي الفتوح، بـوتعرّض أصحاب أب

                                                           
 .16/211( المنتظم: 1)
 .16/293( المنتظم: 2)
 .16/259( المنتظم: 9)



331 

الفتوح، وكان نذا ركب يلبس الحديد، ومعه السيو  المجذّبة، تحفظه، ثمّ  أبو
ميت عليه الميتات. ومع هذا يقول: "ليس هذا جم، ور  الثلاثاء، فر  اجتاز بسوق 

ا هو عبارة ومجاز، والكلام الحقيقيّ قائم بالنفس". فينفر  الذي نتلوه كلام الله، نّّ
فن فيه أبو الحسن ابن أهل السنّة، كلّما سمعوا هذا، فلمّا كان اليوم الذي د  

واق، وكان الحنابلة يصيحون، على لّقت الأسالفاعوس، انقلبت بغداد لموته، وغ  
يريّ، ولا أشعريّ"، ويصرخون؛ بسبب ش  ق   يّ، حنبليّ، لاـعادتهم: "هذا يوم سنّ 

قيم ببغداد، وكان ابن صدقة ي   ألّا أبي الفتوح، فمنعه المسترشد من اجالوس، وأمر 
 .(1)«ييل نلى مذهب أهل السنّة، فنصرهم

وقعت  ،وفي هذه السنة» (، قال ابن كثير:ه939) سنةفي حوادث  -21
وذلك أنهّ كان يتكلّم، في  ؛الغنّي المقدسيّ  فتنة، بدمشق؛ بسبب الحافظ عبد

جامع الأمويّ، فذكر يومًا شيئًا من العقائد، فاجتمع ـحنابلة، بالـمقصورة ال
الدين بن الزكيّ، وضياء الدين الخطيب الدولعيّ، بالسلطان  القاضي محيي

قد له مجلس، فيما يتعلّق بمسألة الاستواء دين بزغش، فع  المعظمّ، والأمير صارم ال
ة الفقهاء، على العرش، والنزول، والحر ، والصوت، فوافق النجم الحنبليّ بقيّ 

م يرجع عنه، واجتمع بقيّة الفقهاء عليه، وألزموه ـواستمرّ الحافظ على ما يقوله، ل
كلّ هؤلاء على الضلالة، بإلزامات شنيعة، لم يلتزمها، حتّ قال له الأمير بزغش:  

وأنت وحدك على الحقّ؟! قال: نعم. فغضب الأمير عند ذلك، وأمر بنفيه من 
البلد، فاستنظره ةلاةة أيّام، فأنظره، وأرسل بزغش الأسارى من القلعة، فكسروا 

خرجت منبر الحافظ، وتعطلّت صلاة الظهر، يومئذ، في محراب الحنابلة، وأ  
كانت هناك، وجرت خبطة شديدة، نعوذ بالله، من الخزائن، والصناديق، التي  

                                                           
 .18/219( المنتظم: 1)



332 

 ،المجلس يوم الاةنين الرابع والعشرين وكان عقد  . بطن الفتن، ما ظهر منها، وما
سار نلى الديار  ، ثمّ نلى بعلبكّ  ة، فارتحل الحافظ عبد الغنيّ من ذي الحجّ 

 .(1)«ةون، فحنوا عليه وأكرموهة، فآواه المحدّ  المصريّ 
ير والقتل والاغتصاب والنهب والتخريب والإحراق، التي ننّ جرائم التكف 

ارتكبها بعض القادة واجانود، والمؤلّفين والمقلّدين: لا ي كن أن تصدر من أناس 
 يتّقون الله، حقّ تقاته، ونن كانوا ينتسبون نلى )الإسلام(.

وأعجب ما في تلك اجارائم أنّ مرتكبيها يسوّغون لأنفسهم ارتكابها؛  
قّـة(؛ فهل كان اغتصاب نساء الطوائف المخالفة، نصرة )الطائفة الـم ح  بدعوى 

 قّـة(؟!!! قبل قتلهنّ من أصول )الطائفة الـم ح  
 الأخرى، تكفّر أن هذه الطوائف من لأحد يحلّ  فلا»قال ابن تيميّة:  

 كانت نذا فكيف محق قة؛ بدعة فيها كانت ونن ومالها، دمها تستحلّ  ولا
 هؤلاء بدعة تكون أغلظ، وقد هؤلاء بدعة تكون وقد أيضًا؟ مبتد عةلها  المكفّ رة
 دماء أنّ  والأصل. فيه يختلفون ما بحقائق ج هّال مليعًا أنّهم والغالب أغلظ،

 نلّا  حلّ ـت لا بعض، على بعضهم من حر مة،ـم وأعراضهم: وأموالهم، المسلمين،
 .(2)«ورسوله الله، بإذن

 مذهبّي:ـمن آثار الاقتتال ال
ق والاقتتال، بين المنتسبين نلى الإسلام، قدياً وحديثاً، نلى لقد أدّى التفرُّ  

نضعافهم؛ فاستقوى أعداؤهم، واحتلّوا بلادهم، وقتلوا رجالهم، ونهبوا أموالهم، 
 وسبوا نساءهم، ودنّسوا مساجدهم، وأذلّوهم غاية الإذلال، وأذاقوهم الويلات.

                                                           
 .634-16/653( البداية والنهاية: 1)
 .188-9/186( مجموعة الفتاوى: 2)



333 

أخذ الفرنج دمياط، وكان  ،عبانوفيها في ش»قال سبط ابن اجاوزيّ: 
في خمس مئة راجل، فهجموا على  بن اجارخيّ ام قد جهّز نليها الناهض المعظ  

ومن كان معه، وصفّوا رؤوس القتلى على الخنادق،  تل ابن اجارخيّ الخنادق، فق  
 ف أهل دمياط، وأكلوا الميتات، وعجز الكامل عنوكان قد طمّوها، وضع  
باء والفناء، فراسلوا الفرنج على أن يسلّموا نليهم البلد، نصرتهم، ووقع فيهم الو 

اء، وحلّفوهم على ذلك، فركبوا في ويخرجوا منه بأهليهم وأموالهم، واجتمع الأقسّ 
، وفتح لهم أهل دمياط الأبواب، فدخلوا، ورفعوا المراكب، وزحفوا في البحر والبرّ 

السيف قتلًا وأسراً،  أعلامهم على السور، وغدروا بأهل دمياط، ووضعوا فيهم
، وأخذوا (1)يفجرون بالنساء، ويفضحون البنات ،جامعـي الـف ،وباتوا تلك الليلة

جامع  ـجزائر، وجعلوا الـها نلى الـورؤوس القتلى، وبعثوا ب ،مصاحفـمنبر، والـال
ووقع على الإسلام كآبة عظيمة، وبكى الكامل  والمعظ م بكاءً  ...كنيسة

م يقول لي بعد ذلك: تأخرت  العساكر عن تلك المنزلة، فكان المعظ   شديدًا، ثمّ 
ه الله تعالى أخبرنا أنّ  ع دعاء أهل دمياط، فإنّ م  لس   ،عسم  لو كان الدعاء الآن ي  

ّّ  ،ة مواضعفي عدّ  ،يستجيب دعاءنا هم ق  سْ ر ف  ا كث  مّ دمياط ل   ا أهل  من كتابه، ون
 .(2)«انتقم منهمن سل ط الله عليهم م   ،همور  ج  وف  

مئة مركب،  وفيها جاءت الفرنج في نحو من ةلاث»وقال ابن كثير: 
ا  فقتلوا من أهلها خلقً  ،فدخلوها فجأة ،من ناحية دمياط ،قاصدين ديار مصر

                                                           
( كذا في المطبوع: )ويفضحون البنات(، والمراد: )اغتصاب البنات العذارى(، انظر: 1)

هذا النصّ،  -عن سبط ابن اجاوزيّ  - . ونقل ابن تغري بردي5/59تكملة المعاجم العربيّة: 
 .6/295وعزاه نليه، مع فروق يسيرة، وفيه: )ويفتضّون البنات(، انظر: النجوم الزاهرة: 

 .22/295( مرآة الزمان: 2)



331 

مئة  ستّ  ا منوالمنبر، وأسروا من النساء نحوً  ،قوا المسجد اجاامعا، وحرّ كثيرً 
الباقيات من نساء القبط، وأخذوا من المسلمات مئة وخمسة وعشرون، و  ،امرأة

 ،جهة في كلّ  ،الناس منهم رّ ــا، وفا جدًّ ا كثيرً مغانم شيئً ـوال من الأسلحة والأمتعة
م يعرض ـة، ولرجعوا على مقيّ  ن أسروه، ثمّ يس أكثر ممّ فكان من غرق في بحيرة تنّ 

 .(1)«حهم رجعوا بلادهم، لعنهم الله وقبّ حتّ  ،لهم أحد
وردت الأخبار بما وقع من الأمر الفظيع بمدينة فيه »وقال ابن كثير أيضًا: 

م وصلوا نليها في يوم الأربعاء وذلك أنهّ  - لعنهم الله - ة من الفرنجالإسكندريّ 
ا ا، ولا حافظً ا، ولا جيشً م، فلم يجدوا بها نائبً الثاني والعشرين من شهر الله المحرّ 

 كثيرة  قوا أبواباً بعد ما حرّ  ،بكرة النهار ،يوم اجامعةا، فدخلوها للبحر، ولا ناصرً 
ويأخذون الأموال، ويأسرون  يقتلون الرجال، ،امنها، وعاةوا في أهلها فسادً 

الكبير المتعال، وأقاموا بها يوم اجامعة،  النساء والأطفال، فالحكم لله العليّ 
لأربعاء قدم ا كان صبيحة يوم اوالسبت، والأحد، والاةنين، والثلاثاء، فلمّ 

ا ا كثيرً وقد أسروا خلقً  ،عنها - لعنهم الله -، فأقلعت الفرنج الشاليش المصريّ 
ا، وغير ذلك ما ا، وبهارً ا، وحريرً يقاربون الأربعة آلا ، وأخذوا من الأموال ذهبً 

ظهر يومئذ، وقد تفارط ، ف، وقدم السلطان والأمير الكبير يلبغاولا يوص   دّ لا يح   
من العويل  -مع للأسارى ها نلى الشواني بالبحر، فس  الغنائم كلّ لت الحال، وتحوّ 

ع الأكباد، ما قطّ  - والبكاء والشكوى واجاأر نلى الله والاستغاةة به وبالمسلمين
 .(2)« نليه راجعون لله ونناّ الأسماع، فإناّ  وأصم   وذرفت له العيون،

فنزلوا نلى البلد، وهرب الناس  ،فانهزم المسلمون»قال ابن تغري بردي: و 

                                                           
 .991-11/999( البداية والنهاية: 1)
 .846-15/849( البداية والنهاية: 2)



335 

 ،الحرم مئة ألف فيوقتلوا  ،واجتمعوا بها، فهجموا عليهم ،نلى الصخرة والأقصى
وسبوا النساء، وأخذوا من الصخرة  ،وسبوا مثلهم، وقتلوا الشيوخ والعجائز

 كلّ قنديل ألف مثقال، ومنها  في ،ا، منها عشرون ذهبً والأقصى سبعين قنديلًا 
، وأخذوا يّ مئة درهم بالشام كلّ قنديل ةلاةة آلا  وستّ   في ،خمسون فضّة

صى. ، وأخذوا من الأموال ما لا يح  يّ  بالشامزنته أربعون رطلًا  ،ا من فضّةتنّورً 
سنة ستّ عشرة  ، فياب منذ افتتحه عمر بن الخطّ  -وكان بيت المقدس 

وعسكر مصر  ،هذا كلّه. نلى هذه السنة ،المسلمين يم يزل بأيدـل - من الهجرة
صاحب أمر  م يحضر، غير أنّ الأفضل شاهنشاه بن أمير اجايوش بدر اجاماليّ ـل

من  ،اعشرين ألفً  خرج في ،مّا بلغه أنّ الفرنج ضايقوا بيت المقدسل   ،مصر
م يعلم ـول ،فتحه ـييوم ثان ،السير، فوصل نلى القدس في د  وج   ،عساكر مصر

ل ت  بعد أن ق   ،ودخل عسقلان ،ت لهموقاتلوه، فلم يثب ،فقصده الفرنج بذلك.
 مّ ـوقطعوا أشجارها، ة ،؛ فأحرق الفرنج ما حول عسقلانكثيرٌ   من أصحابه عددٌ 

مع الفرنج.  ،بعد أمور وقعت له ،عاد الأفضل نلى مصر مّ ـعادوا نلى القدس. ة
 . (1)«واستمرّ بيت المقدس مع الفرنج، فلا قوّة نلّا بالله

ا علموا بحال أهل مّ ـثّم ننّ الفرنج ل»وقال ابن تغري بردي أيضًا: 
عشر  ييوم الاةنين حاد في ،مقلوا مقلة رجل واحد ،وتحقّقوا أمرهم ،طرابلس

وسبوا  ،وأسروا رجالها ،ونهبوها ،وهجموا على طرابلس، فأخذوها ،ةالحجّ  يذ
 ،رص  ولا يح   ،صىوذخائرها؛ وكان فيها ما لا يح   ،وأخذوا أموالها ،نساءهم

  .(2)«واقتسموها بينهم

                                                           
 .9/113( النجوم الزاهرة: 1)
 .9/154( النجوم الزاهرة: 2)



336 

فيها جاءت مئة.  سنة نحدى وستّ  يوه»وقال ابن تغري بردي أيضًا: 
 .يعلى العاص ،من باب البلد ،وأخذوا النساء الغسّالات ،بغتةً  ،ماةـالفرنج ح

وأبلى بلاء  ،وةبت ،وقاتلهم ،الدين يّ منصور بن تقـملك الـوخرج نليهم ال
ما أبقوا من  ،ه، فوقف على الساقة، ولولا وقوفهعسكر   . وكسر الفرنج  احسنً 

 . (1)«مسلمين أحدًاـال
 تخيّلوا 

المرأة الـمسلمة، التي لا يـحلّ لغير الـمسلم أن يتزوّجها، ولا يـحلّ للأجنـبّي 
 -خالتها  عمّتها، أو ابن   خالها، أو ابن   عمّها، أو ابن   ولو كان ابن   -الـمسلم 

  .ه من جسدهاأن ينظر نلى ما يـجب ستـر  
يـحلّ  لا يـحلّ للأجنبّي الـمسلم أن يلمسها، ولاالـمرأة الـمسلمة، التـي 

  أن يخلو بها.  -ولو كان أتقى الأتقياء  -للأجنبّي الـمسلم 
الـمرأة الـمسلمة، التـي اختلف الفقهاء، فـي جواز الكشف، عن وجهها، 

 . (2)الـمسلم؛ واختلفوا فـي جواز سـماع الأجنبّي الـمسلم لصوتها بـحضور الأجنبيّ 
، بأيدي ف سّاق مسبيّةً  لعوبةً ، تبيت أ  (مصونةـرة الـجوهرة الأةيـال)تلك 

 مسجد اجاامع!!!!!!!ـي الـيتناوبون على الفجور بها، ف -لعنهم الله  -جة ـالفرن
أن نتذكّر تلك  -والاقتتال ق كلّما دعانا الشيطان نلى التفرُّ   -فما أحرانا  

 بكية: م  ـعة، الباكية الوج  م  ـالعبارة الفاجعة ال
 .(ويفضحون البنات ،يفجرون بالنساء ،في الجامع ،وباتوا تلك الليلة)

 فلا حول ولا قوّة نلّا بالله العليّ العظيم.

                                                           
 .158-6/156( النجوم الزاهرة: 1)
 .99-2/91( انظر: الموسوعة الفقهيّة: 2)



337 

وأحدةوا  ،واعتنقوا البدع ،لواوبدّ  ،واا غيرّ مّ ـالناس ل فإنّ »قال ابن باز: 
حزب بما  وصار كلّ  ،قوا في دينهم، والتبس عليهم أمرهمتفرّ  ،مختلفةـالطرق ال

وضعف الدين،  ،وا فرصة الاختلا وطمع فيهم الأعداء، واستغلّ  ،لديهم فرحون
 ة، والبدعما أحدةته من الطرق المضلّ ـطائفة ل ب كلّ مقاصد، وتعصُّ ـواختلا  ال

من الضعف  ،نلى ما هو معلوم الآن ، آلت حال المسلمينحتّ  ،رةالمنك  
ا هو وتداعي الأمم عليهم، فالواجب على أهل الإسلام مليعً  ،والاختلا 

وأحكامه العادلة، وأخذها من  ،ك بتعاليمه السمحةالرجوع نلى دينهم والتمسّ 
رة، والتواصي بذلك، مطه  ـة الصحيحة الوالسنّ  ،ي: الكتاب العزيزـمنبعها الصاف

 ،ةاديّ ـوالاقتص ،ةريعيّ ــمجالات التشـميع الـي جـف ،حقيقهـف على توالتكات  
خالف ـما ي حذر من كلّ ـال حذر كلّ ـوغير ذلك، وال ،ةوالاجتماعيّ  ،ةوالسياسيّ 

مسلمين ـى الـأو التشكيك فيه، وبذلك ترجع نل ،ى التباسهـفضي نلأو ي   ،ذلك
 ،وينصرهم الله على أعدائهم ،هم الأةيلجد  ـمسلوبة، ويرجع نليهم مـهم الـت  عزّ 
 .(1)«م في الأرضـهـن لمكّ ـوي

                                                           
 .1/145( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 1)



338 

 مخرج الخامسـال

 رافـالاعت
 

طئون، اعتقادًا، أو عملًا؛ وأن ـهو أن يعتر  ال متّقون بأخطائهم، حين يخ 
يعترفوا بالحقّ الذي عليه مخالفوهم، اعتقادًا، أو عملًا؛ وأن يعتر  اجااهل منهم 

ما، ولا تأخذه العزةّ بالإثم، فيأنف من الاعترا ؛ وأن  بجهله، حين يجهل حقيقةً 
يعتر  بأنّ مخالفيه معذورون، حين يستحقّون العذر، فلا يسارع نلى التكفير 

 والتفسيق والتبديع.
 والاعترا  يحقّق ةلاث منافع:

الاعترا  خلا  التعصّب، فإذا كان التعصّب سببًا  الهداية: -المنفعة الأولى
ل؛ فإنّ الاعترا  سبب من أسباب الهداية؛ لأنّ من يعتر  من أسباب التضلي

حقيقة، التي ـسيكون باعترافه معينًا على بيان ال :يجب الاعترا  به بكلّ ما
 مختلفون.ـيختلف فيها ال

فإذا اعتر  المؤلّفون بأخطائهم، كانت اعترافاتهم سببًا، في هداية من كان  
أن يستمسك  -بعد هذه الاعترافات  - يقلّدهم، في أخطائهم؛ فلا يلك المقلّ د

بالآراء الباطلة، التي كان يقلّد فيها المؤلّفين المعترفين؛ لأنهّ نن فعل ذلك، فقد  
رجه من مللة ال  متّقين. ـكشف عن تعصّب، يخ 

هو بمعنى قبول النصيحة، وهو قبول لا ي كن أن  الانتصاح: -المنفعة الثانية
ا  بأخطائه؛ لأنّ المتعصّب لا يرضى يصدر من متعصّب، يأنف من الاعتر 

 أبدًا، بأن يظهر في منزلة، دون منزلة من يخالفه. 
أمّا نذا كان من المعترفين، فإنهّ سيقبل نصيحة من يراه أهلًا لذلك؛ لأنّ 

 قطعًا.  ،الانتصاح أهون عليه من الاعترا 



339 

ة؛ فقد تقبل نصيحة أحدهم، مدّعيًا أنّك قد سبقته نلى معرفة تلك الحقيق
ولكنّك حين تعتر  له بأخطائك، فأنت تشهد على نفسك باجاهل النّ سبّي، 

 كان أعلم منك بالحقيقة.   -الذي خالفك في أخطائك  -وأنّ مخالفك 
الاعترا  بصوره كلّها وسيلة، من أكبر وسائل  التقريب: -المنفعة الثالثة

اد، نلى الحقائق التي متّقين؛ لأنهّ وسيلة للهداية والبيان والإرشـالتقريب، بين ال
اخت لف فيها، وهو وسيلة للانتصاح، وفي ذلك ما فيه من التقارب والتعاون 

 والتآلف والتآخي.
ومن شأن هذه الأمور أن تقرّب بين المتّقين، وتؤلّف بين قلوبهم،  

نخوانًا متحابّين متعاونين، يعذر بعضهم بعضًا، حين  - بنعمة الله - في صبحوا
ويعتر  بعضهم لبعض، بما يستحقّه، من الثناء والموافقة  يستحقّون العذر،

 والتأييد، ويقبل بعضهم نصيحة بعض، ونرشاده.
 حتّ  أبدًا، بالخلا  يول ع من الناس من ننّ : بعضهم وقال»قال الخطاّبّي: 

 على يواتيه ولا رأي، على يجامعه ولا أحدًا، يوافق ألّا  الأمور أفضل أنّ  يرى ننهّ
 دينًا يعتقده ولا ينصره، ولا الحقّ، ي بصر لا فإنهّ عادته، هذا كان ومن محبّة،

ا ومذهبًا؛  لو ننّك حتّ  مرضاتها؛ في ويسعى لنفسه، وينتقم لرأيه، يتعصّب نّّ
 تعمّد نليه، يدعوك الذي الرأي على أن توافقه وتوخّيت تترضّاه أن ر مت

 في عدت   فإن الأوّل؛ قوله نقيض نلى ينتقل حتّ  به، يرض   مـول فيه، لخلافك
  .(1)«خلافك فيه نلى عاد وفاقه، نلى ذلك

 جدل، بنوع الحقّ، عن ص ر  نذا العامّيّ، وأمّا»وقال أبو حامد الغزالّي: 
 تعصّبهم، اشتدّ  فإذا للأهواء؛ التعصّب يشتدّ  أن قبل بمثله، نليه ر دّ ــي   أن ي كن

                                                           
 .166( العزلة: 1)



311 

 آفات من وهو النفوس، في العقائد يرسّخ سبب التعصّب نذ منهم؛ اليأس وقع
 بعين المخالفين، نلى وينظرون للحقّ، التعصّب في يبالغون فإنّهم السوء، علماء

 وتتوفّر والمعاملة، والمقابلة بالمكافأة الدعوى منهم فتنبعث والاستحقار؛ الازدراء
 نليه، ن سبوا بـما التمسّك، فـي غرضهم ويقوى الباطل، نصرة طلب بواعثهم على

 معرض فـي لا - الـخلوة فـي والنصح والرحـمة، اللطف، جانب من اجاءو  ولو
 نلّا  يقوم لا الـجاه كان لـمّا ولكن فيه، لنجحوا -والتحقيـر  التعصّب،

 اتّخذوا للخصوم، والشتم واللعن، التعصّب، مثل الأتباع يستميل ولا بالاستتباع،
 - وفيه المسلمين، عن ونضالًا  الدين، عن ذباًّ  وسـمّوه وآلتهم، عادتهم التعصّب

 .(1)«البدعة فـي النفوس ورسوخ الـخلق، هلاك -التحقيق  على
 الموضوعة -المناظرة  أنّ  قْ وتحق   مْ اعل  »وقال أبو حامد الغزالّي أيضًا: 

 وقصد الناس، عند والتشدّق والشر ، الفضل ونظهار والإفحام، الغلبة لقصد
 المذمومة، الأخلاق منبع مليع هي -الناس  وجوه واستمالة والمماراة، المباهاة

 من الباطنة، الفواحش نلى نبليس. ونسبتها الله، عدوّ  عند المحمودة الله، عند
 كنسبة وغيرها، اجااه وحبّ  النفس وتزكية والمنافسة والحسد والعجب الك بر
 أنّ  والسرقة. وكما والقتل والقذ  الزنَ من الظاهرة، الفواحش نلى الخمر شرب
 فدعاه عليه، فأقدم الشرب، استصغر الفواحش، وسائر الشرب بين خ يرّ   الذي
 حبّ  عليه غلب من فكذلك سكره؛ في الفواحش بقيّة ارتكاب نلى ذلك

 نضمار نلى ذلك دعاه والمباهاة، اجااه وطلب المناظرة، في والغلبة الإفحام،
 .(2)«المذمومة الأخلاق مليع فيه وهيّج النفس، في كلّها، الخبائث

                                                           
 .91( نحياء علوم الدين: 1)
 .96( نحياء علوم الدين: 2)



311 

ا»وقال أبو حامد الغزالّي أيضًا:   يترك بأن التقليد، حجاب يرتفع ونّّ
 الله"، رسول محمّد الله، نلّا  نله "لا قوله: بمعنى يصدّق وأن للمذاهب، التعصّب
 الله سوى لـه، معبود كلّ  يرفع بأن صدقه، تحقيق فـي ويـحرص نيـمان، تصديق

 له حقيقة انكشف ذلك، فعل نذا حتّ  -الهوى  له معبود وأعظم - تعالى
 ذلك، كشف يطلب أن فينبغي تقليدًا؛ تلقّفه الذي اعتقاده، معنى في الأمر،

 نفسه في يبق   ولم لمعتقده، التعصّب عليه غلب فإن المجادلة؛ من لا المجاهدة، من
 .(1)«وحجاباً  له، قيدًا ذلك صار لغيره، متّسع

من  ،ورسوله ،ما أمر الله به فإن كانوا مجتمعين على»وقال ابن تيميّة: 
وعليهم ما عليهم. ونن كانوا  ،لهم ما لهم ،فهم مؤمنون ،ولا نقصان ،غير زيادة

 ،والباطل بالحقّ  ،ب لمن دخل في حزبهممثل التعصّ  ،ونقصوا ،قد زادوا في ذلك
فهذا من  ؛والباطل سواء كان على الحقّ  ،م يدخل في حزبهمـن لعمّ  والإعراض

 ،ا باجاماعة والائتلا ر  م  الله ورسوله أ   فإنّ  ؛ورسوله ،ه الله تعالىالذي ذمّ  ،قالتفرّ 
ا عن ي  ه  ون ـ  ،والتقوى ا بالتعاون على البرّ ر  م  وأ   ،ا عن التفرقة والاختلا ي  ه  ون ـ 

 .(2)«التعاون على الإثم والعدوان
 ،أو مالك ،ا لأبي حنيفةعً ب  ونذا كان الرجل متّ »وقال ابن تيميّة أيضًا: 

  ،بعهفاتّ  ،مذهب غيره أقوى ورأى في بعض المسائل أنّ  ،أو أمقد ،الشافعيّ  أو
بلا نزاع؛ بل هذا  ،م يقدح ذلك في دينه ولا عدالتهـول ،كان قد أحسن في ذلك

  ، غير النبيّ  ،ب لواحد معيّن ن يتعصّ ممّ  ، نلى الله ورسوله وأحبّ  ولى بالحقّ أ  
قول هذا  ويرى أنّ  ،أو أبي حنيفة ،دأمق أو ،أو الشافعيّ  ،ب لمالككمن يتعصّ 

                                                           
 .393-395( نحياء علوم الدين: 1)
 .11/99( مجموعة الفتاوى: 2)



312 

 .(1)«الذي خالفه ،دون قول الإمام ،باعهالذي ينبغي اتّ  ، هو الصوابالمعين  
أو يجب  ،أو ينبغي ،ه يسوغقال: ننّ بل غاية ما ي  »وقال ابن تيميّة أيضًا: 

ا أن ولا عمرو. وأمّ  ،من غير تعيين زيد ،لا بعينه ،اد واحدً أن يقلّ  يّ على العامّ 
فهذا لا يقوله مسلم.  ،أو فلان ،ة تقليد فلانه يجب على العامّ يقول قائل: ننّ 

ه موافق فيما يظهر له أنّ  ،واحد منهم د كلّ يقلّ  ،ا لهمبًّ مح ،ةا للأئمّ مواليً  ومن كان
 :قال لمثل هذاولا ي   ، من غيرهبل هذا أحسن حالًا  ؛فهو محسن في ذلك ،ةللسنّ 
ّّ على وجه الذمّ  ،بمذبذ    ،ب المذموم الذي لا يكون مع المؤمنينالمذبذ   ا. ون

 .(2)«ويأتي الكافرين بوجه ،بل يأتي المؤمنين بوجه ،ارمع الكفّ  ولا
 :عليها ر  ــت  ـالت   من أسباب تسليط الله وبلاد الشرق»وقال ابن تيميّة أيضًا: 

 فعيّ  تجد المنتسب نلى الشاحتّ  ،في المذاهب وغيرها ،ق والفتن بينهمكثرة التفرُّ 
والمنتسب نلى  ، يخرج عن الدينحتّ  ،ب لمذهبه على مذهب أبي حنيفةيتعصّ 

 ، يخرج عن الدينحتّ  ،وغيره ب لمذهبه على مذهب الشافعيّ حنيفة يتعصّ  أبي
هذا. وفي المغرب تجد  أو ،ب لمذهبه على مذهب هذاوالمنتسب نلى أمقد يتعصّ 
ق هذا من التفرّ  هذا. وكلّ  أو ،ب لمذهبه على هذاالمنتسب نلى مالك يتعصّ 

بعين المتّ  - بين بالباطلهؤلاء المتعصّ  والاختلا  الذي نهى الله ورسوله عنه. وكلّ 
ون مستحقّ  - بغير هدى من الله ،بعين لأهوائهمالمتّ  ،وما تهوى الأنفس ،الظنّ 
الاعتصام  تيا لبسطه؛ فإنّ لا تحتمل هذه الف   ،والعقاب. وهذا باب واسع للذمّ 

 ؛ةع فيه من الفروع الخفيّ والفرع المتناز   ،من أصول الدين ،والائتلا باجاماعة 
 بين لا يعرفون من الكتابوملهور المتعصّ  .بحفظ الفرع ،فكيف يقدح في الأصل

                                                           
 .22/194وى: ( مجموعة الفتا1)
 .22/191( مجموعة الفتاوى: 2)



313 

أو  ،أو آراء فاسدة ،كون بأحاديث ضعيفةبل يتمسّ  ،الله  ما شاءنلّا  ،ةوالسنّ 
ونن   ،وقد تكون كذباً  ،اقد تكون صدقً  ،حكايات عن بعض العلماء والشيوخ

عن قائل  ،قكون بنقل غير مصدّ يتمسّ  ؛افليس صاحبها معصومً  ،اكانت صدقً 
 .(1)...«عن القائل المعصوم ،قويدعون النقل المصدّ  ،غير معصوم

 -وجلّها  دقّها، -الدين كلّها  مسائل عادتنا في على»وقال ابن القيّم: 
 طائفة؛ على لطائفة، نتعصّب ولا ببعض، بعضها نضرب ولا بموجبها، نقول أن
 خلا  من معها، فيما ونخالفها الحقّ، من معها ما على طائفة كلّ  نوافق بل

 .(2)«مقالة ولا طائفة، ذلك من نستثني لا الحقّ،
 الإسلام، على وي ناح العبرات، ت سك ب ههنا: أقول»وقال الشوكانّي:  
 بالكفر، الترامي من المسلمين، غالب على الدين، في التعصّب جناه بما وأهله،

العصبيّة  مراجل غلت مّاـل بل لبرهان؛ ولا الله، من لبيان ولا لقرآن، ولا لسنّة، لا
 نلزامات لقّنهم المسلمين، كلمة تفريق من الرجيم، الشيطان وتمكّن الدين، في

 لله، فيا البقيعة، والسراب الهواء، في ،الهباء شبيه هو بما لبعض، بعضهم
 ما التي والرزيةّ الدين، فواقر أعظم من هي التي الفاقرة، هذه من وللمسلمين،

 .(9)«المؤمنين سبيل بمثلها ر زئ
نا أنّ  - مقامـي هذا الـف -رة ـــات العبــن آيــوم»وقال محمّد رشيد رضا: 

 ،ي أزمنتهمـف ،ةبعته الأمّ لو اتّ  ،اونورً  ،هدى - في كلام كثير من علمائنا - دــجـن
 ،بعد الخروج من مضيق الخلا  ،لاستقامت على الطريقة، ووصلت نلى الحقيقة

                                                           
 .22/191( مجموعة الفتاوى: 1)
 .2/595( طريق الهجرتين: 2)
 .351( السيل اجاراّر: 9)



311 

والسبب في بقاء الغلب لسلطان  .فاقوالاتّ  ،نلى بحبوحة الوحدة ،والشقاق
التي  ،لمذاهبهم ،من العلماء ،ب أهل اجااهاجاهل، وتعصُّ  وُّ ش  ف   :الخلا  والنزاع

 ؛والسلاطين لهم ،تأييد الأمراءمون، وكر  وي   ،نليها ينتسبون، وبجاهها يعيشون
 ،والنفسيّ  ،ة، وقطع طريق الاستقلال العقليّ هم على نخضاع العامّ ـب استعانةً 

 ،ا يهوونمّ ـم، ا لهممكينً ـت لهم على الاستبداد، وأشدّ  هذا أعون   لأنّ  ؛ةعلى الأمّ 
  الحقّ  على أنّ  ،واجتماعها ،ةفاق كلمة علماء الأمّ نذ اتّ  ؛والإفساد ،من الفساد

تبعهم  ،حدواـنذا اتّ  ،الخواصّ  لأنّ  ؛باعهم فيهباتّ  ،م للحاكملز  م   :بدليل كذا ،كذا
  .(1)«امكّ لإبطال استبداد الح   ؛، وهذه هي الوسيلة الفردةالعوامُّ 

 ،قنافتفرّ  ؛هذه النصوص نا كل  فْ وقد خال  »: أيضًا قال محمّد رشيد رضاو 
 قة، كلّ تفرّ  خذنا مذاهب م  ـبشبهة الدين، نذ اتّ  ،انا بعضً بعض   وشاق   ،وتنازعنا

ه ا أنّ ، زاعمً لأجله ؛مسلمينـويعادي سائر نخوانه ال ،مذهبب ل  فريق يتعصّ 
ا، يقاتل شيعيًّ  نّيّ هذا س   .مسلمينـبتفريق كلمة ال ،خذلهـر الدين، وهو يـــينص

يقيس  وهذا حنفيّ  ة،بالحنفيّ  غري التتار  ي   ا، وهذا شافعيّ نازل نباضيًّ ي   وهذا شيعيّ 
. فل  بع طريقة الس  ون من اتّ ادّ ف، يح  ل  دة الخ  قلّ  ة، وهؤلاء م  يّ ة على الذمّ الشافعيّ 

ب ـر وا ﴿ ء ه م  الْأ و ل ين  ـالْق وْل  أ مْ ج اء ه مْ م ا ل  أ ف ـل مْ ي د   ،روا بهذام  أم أ   ،(2)﴾مْ يأ ْت  آبا 
 ،ا؛ بل كان التعادي والتنازع انحرافً ة المجتهدين؟ كلّا ومن الأئمّ  ،ورسوله ،من الله

قون ا لخطوات الشيطان الرجيم، فكما خالف المفرّ  باعً عن الصراط المستقيم، واتّ 
من هذا النهي، نذ قال:  ،ه بهتبع  أخالفوا ما  ،في ذلك الأمر ،مالمتنازعون ربه  

                                                           
 .2/298( تفسير القرآن الحكيم: 1)
 .65المؤمنون:  (2)



315 

 ،هأي: لا تسيروا سير   ...(1)﴾ينٌ و لا  ت ـت ب ع وا خ ط و ات  الش يْط ان  ن ن ه  ل ك مْ ع د و  م ب  ﴿
ل الشيطان ب  ا. وس  مطلقً  ،عق في الدين، أو الخلا  والتناز  في التفرُّ  ،هل  ب ـ بعوا س  وتتّ 

عنه  ر  ـبّ  ـوالخير والمصلحة، وهي ما ع   أمر يخالف سبيل الحقّ  هي كلُّ  :وخطواته
ر اط ي م سْت ق يمًا ﴿في قوله تعالى:  ،لب  بالسُّ  ا ص  ف ات ب ع وه  و لا  ت ـت ب ع وا السُّب ل  و أ ن  ه ذ 

ا اها صراطً مّ ـس ، واحدةله سبيلًا  فذكر تعالى أنّ  ؛(2)﴾ف ـتـ ف ر ق  ب ك مْ ع نْ س ب يل ه  
 ،دة متعدّ  لًا ب  هناك س   والخير والسلام، وأنّ  ا أقرب طريق نلى الحقّ ا؛ لأنهّ مستقيمً 

 ل  عْ ن ج  م   - مل  الشيطان، وقد ع  ق ر  وهي ط   ،عن ذلك الصراط ،عوهاب  ق متّ يتفرّ 
بعون سبيل الله الذين يتّ  أنّ  - هي غير صراط الله ،لب  باع س  ا لاتّ ق تابعً التفرُّ 

نـْه مْ في  ش يْء  ﴿ :قونيتفرّ  لا يـ عًا ل سْت  م   .(9)﴾ن ن  ال ذ ين  ف ـر ق وا د ينـ ه مْ و ك ان وا ش 
التنازع قد  هم مت شعروا بأنّ ولكنّ  ؛عالخلا  والتناز   قد يطرأ عليهم سبب   ،نعم
كما   ،كمهماه نلى ح  بردّ   ،فيه ،فزعوا نلى تحكيم الله ورسوله ،في أمر   ،نليهم دب  

ت مْ ت ـؤْم ن ون  ﴿أمرهم بقوله:  ف إ نْ ت ـن از عْت مْ في  ش يْء  ف ـر دُّوه  ن لى  اللَّ   و الر س ول  ن نْ ك نـْ
ر  ذ ل ك   للَّ   و الْيـ وْم  الْآخ  رٌ و أ حْس ن  تأ ْو يلًا  با  يـْ   .(9)«...(1)﴾خ 

فهذه )المخارج الخمسة(: لا يسلكها، نلّا )المتّقون(؛ ولذلك لن ينتفع بها  
متّقين(، نلّا نذا ترك ما هو ـأيّ فرد، من أفراد )الأمم الستّ(، المخالفة لأمّة )ال

 متّقين(. ـعليه، من )الانحرا (، عن الحقّ، وأصبح من مللة )ال

                                                           
 .245البقرة:  (1)
 .199الأنعام:  (2)
 .193الأنعام:  (9)
 .93النساء:  (1)
 .293-2/295الحكيم: ( تفسير القرآن 9)



316 

فعلى المكذّب أن يترك تكذيبه، وعلى المنافق أن يترك نفاقه، وعلى 
المعطّل أن يترك تعطيله، وعلى المغالي أن يترك مغالاته، وعلى المتعصّب أن يترك 

 به، وعلى المفسد أن يترك نفساده؛ ونلّا، فلا معنى للبحث عن المخارج!!!تعصُّ 
م يكن من ـمسة، فمن لمخارج الخـفالتقوى هي المفتاح الوحيد، لأبواب ال

المتّقين، فإنهّ لا يتلك مفتاح الخروج. فإن خرج من بعض الأبواب مقتحمًا؛ فإنهّ 
لن يستطيع الخروج من سائر الأبواب؛ ولذلك سيبقى في ضيق الاختلا ، ولن 

 يخرج نلى سعة الائتلا ، نلّا نذا امتلك مفتاح التقوى.
البشريةّ الحيّة؛ لي درك عظيم  ومن أراد مشاهدة )سيرة الإسلام(، بالصورة

هوى، نلى نور ـوال ،جهلـي النفوس، بإخراجها من ظلمات الـتأةير )الإسلام(، ف
ر من خالفهم، من المكذّبين، ـي  متّقين(، وس  ـقابل بين )سيرة الوالهدى؛ فلي   ،العلم

قابلة مفسدين؛ فإنّ تلك المـمتعصّبين، والـمغالين، والـمعطلّين، والـمنافقين، والـوال
 أصدق دليل على حاجة الناس أملعين نلى )الإسلام(.

وهي الدليل  ،(الصورة التنزيليّة)لفهم  الوحيد(؛ فتاحهي )الم فسيرة المتّقين
الأقوى على عظمة تأةير )الإسلام(، في النفوس، وهي السيرة الوحيدة المرضيّة، 

  ، وهي الحبل الأوةق للنجاة من سوء المصير.  الله عند
حين(، صل  م  ـونصلاح المنسوبين نلى )الإسلام( لا يكون نلّا على أيدي )ال

حون( منسوبون نلى صل  مّة )م  ـى )الشريعة الإسلاميّة(. وليس ةـبإرجاع )الناس( نل
 متّقين. ـ)الإسلام( غير ال

نا فالصلاح قبل الإصلاح؛ لأنّ فاقد الشيء لا ي عطيه؛ ولن يكون أحد  
حًا. والتقوى: هي ميزان الصلاح، وهي ميزان ـكون صال  حًا نلّا بعد أن يصل  م  

متّقين؛ فليس من الصالحين، وليس ـم يكن من الـالإصلاح، في الإسلام؛ فمن ل
 حين. صل  م  ـمن ال



317 

 الأجيال، من جيل في الناس، فسد أن حدث ونذا» قال سيّد قطب:
 طريق من يتأتّى ولكن الأحكام؛ في د،التشدُّ  طريق من يتأتّى لا نصلاحهم فإنّ 

 .(1)«أرواحهم في التقوى، شعور واستحياء وقلوبهم، تربيتهم، نصلاح
التي يسلكها  ،ة العظمىحقيقيّ ـالوسيلة ال ننّ  مّ ـة»وقال محمّد قطب: 

بالله،  ،هي ربط القلب البشريّ  :مهاـوتقوي ،ةحياة البشريّ ـي نصلاح الـف ،الأنبياء
في واقع  ،اوأبعدها أةرً  ،الوسائل في الإصلاحويخشاه. وتلك أفضل  ،ع نليهيتطلّ 

في  ،م عادةً ستخد  التي ت   ،حياة. وذلك قبل اللجوء نلى الوسائل الأخرى كلّهاـال
ه لأنّ  ؛شديد الرسوخ ،اة. ومن أجل ذلك يكون بناؤهم راسخً تنظيم الحياة البشريّ 

خرى  في داخل النفس. بينما لا تملك النظم الأ ،يعتمد على عنصر أصيل عميق
 ،حـوالمصال ،منافعـغري الناس بال أن ت  نلّا  -التي تقوم على مناهج البشر  -ها كلّ 

د أن تنتهي مجر  ـب ،تنهار تلك النظم مّ ـأو ترغمهم بقبضة السلطان. ومن ة
تضعف قبضة السلطان. بينما يبقى البناء الذي يبنيه  أو ،حـمصالـوال ،منافعـال

 .(2)«راسخ الأركان -على مدار التاريخ  -الأنبياء 

                                                           
 .1/163( في ظلال القرآن: 1)
 .295ركائز الإيان:  (2)



318 

 السلفيّة الواجبة

 

: ليست بـنـا حاجـة، نلـى الاعتمـــاد على )مـخـارج الـمتّقيـن(؛ فإن قيــل 
أن نكون على )الطريقة السلفيّة(،  -للخروج من ضيق الاختلا   -فيكفينا 

 القائمة على اتبّاع الكتاب والسنّة، بفهم )السلف الصالـح(.
منسـوبة(، نلـى )السلف الصالـح(، أنفسهم، فـي : ةـمّـة )اختلافات قلت

مسائل كثيرة؛ فإذا صحّت نسبة الاختلا  نليهم، في تلك المسائل، أو في 
مكن بعضها؛ فإنّ وجوب اتبّاعهم سيكون محصورًا، فيما اتفّقوا عليه، ولا ي ـ 
 م.اتبّاعهم فيما اختلفوا فيه؛ لأنّ الـمتّب ــع لبعضهم سيكون مخالفًا لآخرين منه

في  -القائلون بعدالة )السلف الصالح(  -م يختلف )المؤلّفون القدامى( ـول
وجوب اتبّاع )الطريقة السلفيّة(، في )المسائل الاتفّاقيّة(، وهي المسائل التي اتفّق 
عليها )السلف الصالح(؛ لكنّ هؤلاء المؤلّفين أنفسهم قد اختلفوا في تصحيح 

راءات(؛ واختلفوا في تصحيح بعض بعض ما ي نس ب نلى )الكتاب(، من )ق
ي نس ب نلى )السنّة(، من )روايات(؛ واختلفوا في تصحيح بعض ما ي نس ب نلى  ما

 )السلف الصالح(، من )أقوال(، في فهم الكتاب، وفهم السنّة.
أمّا الـمسائل الكثيرة، التـي اتفّق عليها )السلف الصالـح(؛ فإنّ الأصل  

، (الشريعة الإسلاميّة)لة م  ـمن ح   (،اق اجايل الأوّلاتفّ)هو  فـي اتفّاقهم عليها
، من لما اتفّق الذين من بعدهم(، اتفّاق الصحابة)لولا ف (.الصحابة)جيل  وهو

 .التابعين، وتابعيهم، وسائر العلماء المجتهدين، وتلاميذهم
هو الأساس، الذي  -اتفّاقاً قطعيًّا  -وما اتفّق عليه )السلف الصالح(  

اتفّاق كلّ من جاء بعدهم، من )الـمؤلّفين القدامى(، الذين لـم يختلفوا قام عليه 
 أدنَ اختلا ، في )القطعيّات الإسلاميّة(. 



319 

ولذلك كانت الطريقة )السلفيّة القطعيّة( هي الطريقة )السلفيّة الواجبة(، 
 دون ما سواها من الطرائق الاختلافيّة، المنسوبة نلى السلف. 

 السلف ي عدّ جزءًا من )السلفيّة الواجبة(؛ بل ثمةّ فليس كلّ ما ن سب نلى
منسوبات كثيرة سقيمة، لا علاقة للسلف بها، لا من قريب، ولا من بعيد، وما 

 هي نلّا أكاذيب وأوهام. 
وكذلك ليس كلّ ما صحّت نسبته نلى )بعض السلف( ي عدّ جزءًا من 

ا هي ثابتة )السلفيّة الواجبة(؛ لأنّ العصمة ليست ثابتة، لأحد من  السلف؛ ونّّ
معون على الدليل الشرعيّ، روايةً ودرايةً.  لإملاعهم، حين يج 

ولى، ليست أقوال بعض المؤلّفين المنسوبين نلى )السلفيّة( جزءًا ومن باب أ  
طئون.من )السلفيّة الواجبة(؛ فإنّ المؤلّفين بشرٌ   ، ي صيبون ويخ 

على صفة )القطعيّة(؛ فإذا  ننّ )وجوب السلفيّة( يعتمد اعتمادًا تامًّا،
تحقّقت )السلفيّة القطعيّة(، تحقّقت )السلفيّة الواجبة(، التي يجب على كلّ 
صادق، ينتسب نلى )الإسلام(، أن يتّخذها منهجًا لفهم )الحقائق الإسلاميّة(، 

 وتطبيقها، وتعليمها، والدعوة نليها.
لّها تجتمع في أصول أمّا سائر الطرائق المنسوبة نلى )السلفيّة(، فإنّها ك

)السلفيّة القطعيّة(؛ لكنّها تفترق في آراء اختلافيّة، وأدلّة اختلافيّة، وشخصيّات 
اختلافيّة؛ فتستمسك بتلك العناصر الاختلافيّة نلى درجة، ينسى فيها أصحابها 

 المختلفون تلك الأصول القطعيّة، التي يجتمعون فيها.
سلف أنّهم اختلفوا فيه اختلا  ا ما صحّ عن الوأمّ »قال ابن تيميّة: 

م يختلفوا فيه، كما أنّ تنازعهم في بعض ـتناقض، فهذا قليل بالنسبة نلى ما ل
حجّ والفرائض ـكبعض مسائل الصلاة والزكاة والصيام وال  -مسائل السنّة 

؛  لا ينع أن يكون أصل هذه السنن مأخوذًا عن النبيّ  -والطلاق ونحو ذلك 



351 

لتواتر... فما ةبت عنه من السنّة، فعلينا اتبّاعه، سواء قيل: ومللها منقولة عنه با
كما أنّ ما اتفّق عليه   ؛ننهّ في القرآن، ولم نفهمه نحن، أو قيل: ليس في القرآن

السابقون الأوّلون، والذين اتبّعوهم بإحسان، فعلينا أن نتّبعهم فيه، سواء قيل: 
أو قيل: ننهّ مماّ استنبطوه  م يبلغنا ذلك،ـول ،ةننهّ كان منصوصًا في السنّ 

 .(1)«من الكتاب والسنّة ،باجتهادهم ،واستخرجوه
كما أنّ ما اتفّق عليه السابقون الأوّلون، والذين اتبّعوهم »فمن قوله: 

، نستنبط الخصائص الثلاث، التي تختصّ بها «...بإحسان، فعلينا أن نتّبعهم فيه
 ة، والإلزاميّة.)السلفيّة الواجبة(، وهي: الكلّيّة، والقطعيّ 

فمن لفـظ الفعـل )اتفّـق(، نسـتنبط خصيصة )الكلـّيّة(، أي: كـون الاتفّاق  
 حاصلًا من )السلف(، كلّهم، بحيث لا يوجد مخالفون منهم. 

، أو نحوها من «...ين الأوّلينالسابقما اتفّق عليه بعض »فهو لـم يقل: 
 .«...الأوّلونما اتفّق عليه السابقون »العبارات، بل قال: 

، «قرأت كتب الزمخشريّ »والفرق بينهما كبير، كالفرق بين قولك، مثلًا: 
 .«قرأت بعض كتب الزمخشريّ »وقولك: 

فمن اجاملة الأولى ي فه م معنى )الكلّيّة(، أي: أنّك قرأت كتب الزمخشريّ،  
 كلّها؛ بخلا  اجاملة الثانية، فلا تدلّ على )الكلّيّة(.

 الضعيف( لا يقدح في )الكليّّة(، من جهتين:ووجود )المخالف 
كن الضعف العدديّ، بأن يكون المخالف واحدًا، أو آحادًا معدودين، لا ي   -أ

 فتهم قوّة، تؤةرّ في هدم )الاتفّاق السلفيّ(.أن يكون لمخال  
 -نلى بعضهم  -فة الضعف الثبوتّي، بأن تكون الرواية، التي نسبت المخال   -ب

                                                           
 .141-9/149( مجموعة الفتاوى: 1)



351 

  قطعيًّا؛ فلا يكون لها قوّة، تؤةرّ في هدم )الاتفّاق السلفيّ(.غير ثابتة، ةبوتاً 
( أيضًا، نسـتنبط خصيصة )القطعيّة(، أي: كــون قـاتفّومـن لفــظ الفعـل )

، أو «ما ر وي أنّهم اتفّقوا عليه»م يقل: ـالاتفّاق قد صحّ وقوعه منهم؛ فهو ل
 . «ما اتفّق عليه»نحوها من العبارات، بل قال: 

، «سأشتري الكتاب الذي ألّفه الزمخشريّ »فرق كبير بين قولك، مثلًا: وال
 .«سأشتري الكتاب الذي ي روى أنّ الزمخشريّ ألّفه»وقولك: 

ففي اجاملة الأولى تكون نسبة تأليف الكتاب نلى الزمخشريّ قطعيّة؛ 
 ولكنّها في اجاملة الثانية تكون غير قطعيّة.

 .«فعلينا أن نتّبعهم فيه»أمّا خصيصة )الإلزاميّة(، فت فه م من قوله: 
، ، والذين اتبّعوهم بإحسانين الأوّلينالسابقفالحاصل مماّ تقدّم أنّ اتفّاق 

الثابت وقوعه، منهم، من دون خلا  قويّ، من بعضهم: هو اتفّاق م لز م، 
لى اطّلاعهم، على نصّ يجب علينا اتبّاعه، سواء أكان هذا الاتفّاق راجعًا ن

 وأنبويّ، لـم يبلغنا، أم كان راجعًا، نلى اجتهادهم، فـي الاستنباط، من الكتاب، 
 السنّة. الاستنباط من 

ومعظم الصحابة من العرب؛ ولذلك كانوا خير واسطة، لنقل الوحي 
 المنز ل، نلى من جاء بعدهم، روايةً، ودرايةً.

ولم يبلغنا  ،ةه كان منصوصًا في السنّ سواء قيل: ننّ »وهذا ما عناه بقوله: 
 .«من الكتاب والسنّة ،باجتهادهم ،ذلك، أو قيل: ننهّ مماّ استنبطوه واستخرجوه

وواضــح أنّ خصيصة )الكلـّيّة(، وخصيصة )القطعـيّة( شـــــرطـان أكيــدان، 
 -لـخصيصة )الإلزاميّة(؛ فإذا انتفى الشرطان معًا، أو انتفى أحدهما، انتفت 

 خصيصة )الإلزاميّة(. -ذلك الانتفاء ب
واجبًا على  - منسوبات السلفيّة(ـي )الـف - كان النظر الدقيق  ،ومن هنا



352 

 جزء منها.ـا ليس بـو جزء من )السلفيّة الواجبة(، ومـا هـ؛ للتمييز بين مالعلماء
هذا ـن، لـسبارين الدقيقيم  ـما الـه :ا )الكلّيّة(، و)القطعيّة(ــرطـون شـويك

 النظر الدقيق الواجب الأكيد.
ل، في هذا المقام؛ لأنّ التساه   -بأيّ حال من الأحوال  -ولا يجوز 

ب علينا العناية الأكيدة،  القيمة الكبرى التي تختصّ بها )السلفيّة الواجبة( ت وج 
 بالتمييز بين ما هو جزء منها، وبين ما ليس بجزء منها.

ية الصائغ الألـمعيّ الـحريص، بالتمييز بين عنـا ث ـل  هذه العناية، كم   ث ـل  وم  
)اجاوهرة القيّمة النادرة(، وبين )المصوغات المزي فة(، أو )المصوغات الرديئة(، أو 

 )المصوغات الرخيصة(. 
فالقيمة الكبرى للجوهرة النادرة تدعوه نلى الحرص الشديد الأكيد، على 

 نادر بالتافه.تجنُّب التساهل، في فحص المصوغات؛ لكيلا يلتبس ال
أيّ اتفّاق آخر  ضاهيها قيمة  وهكذا كان لاتفّاق السلف قيمة، لا ت  

 مخالف؛ ولذلك يكون الـمتساهل في هذا الأمر غالطاً، أو مغالطاً.
 وأبرز الـمجالات التي تنتمي نليها )الـمنسوبات السلفيّة(:

 :رّاءقراءات القخ مـجال  -1
من الصحابة، والتابعين، ومن جاء ثمةّ قراءات ت نس ب نلى بعض السلف،  

 بعدهم، وهي مخالفة للقرآن الكريم، وت سمّى )القراءات الشاذّة(، منها:
 يّ بن كعب.ـقراءة منسوبة نلى أ ب   -أ

 قراءة منسوبة نلى عبد الله بن مسعود. -ب
 قراءة منسوبة نلى أبي الدرداء. -ج
 قراءة منسوبة نلى عليّ بن أبي طالب. -د



353 

 قراءة منسوبة نلى سعد بن أبي وقاّص. -ه
 قراءة منسوبة نلى عبد الله بن عبّاس.  -و
 قراءة منسوبة نلى الحسن البصريّ. -ز

 ن.يص  ح  ـقراءة منسوبة نلى ابن م   -ح
 السختيانّي. قراءة منسوبة نلى أيوّب -ط
 قراءة منسوبة نلى الأعمش. -ي
 قراءة منسوبة نلى اليزيديّ. -ك

ة هذه القراءات الشاذّة نلى من ن سبت نليهم قطعيّة فإذا كانت نسب 
  .الثبوت؛ فإنـّها مـخالفة للقرآن الكريـم، فـي بعض الألفاظ

شاذّة مردودة؛  -بهذه المخالفات اجازئيّة  - هذه القراءات ولذلك تكون
 فلا ت عدّ جزءًا من )القرآن الكريم(.

كلـّيًّا قطعيًّا؛ فلا ريب في كونه أمّا ما اتفّق السلف، على القراءة به، اتفّاقاً   
 من )القرآن الكريم(.

، ي كلّيّة )الاتفّاق السلفيّ(ـفات الـجزئيّة( لا يقدح فخال  ووجود هذه )الـم   
؛ من فـي باب )القراءة القرآنيّة(، المواف قة كل  المواف قة، للوحي الإلهيّ القرآنّي المنز ل

 .لها الضعف الثبوتـيّ خال فات اجازئيّة، و م  ـلتلك ال جهتين: الضعف العدديّ 
 :مفسّرينـتفسيرات المـجال  -2

ا رةـسـلفيّة(، كثي تفسيريةّ اشـتملت )كتـب التفسيـر( على )منسوبات  دًّ ، ج 
 تنتمي نلـى )السلفيّة الواجبة(، وأبرزها: لا
الـمنسوبات التي ي فه م منها وجود اختلا ، بين السلف أنفسهم، في  -أ

 التفسير؛ فتنتفي بذلك خصيصة )الكلّيّة(.



351 

المنسوبات التي تنسب بعض  التفسيرات، نلى بعض السلف، وليس ةـمّة  -ب
دليل قطعيّ، على كون هذه التفسيرات جزءًا من الاتفّاقات التفسيريةّ السلفيّة؛ 

 خصيصة )الكلّيّة(.فتنتفي بذلك 
المنسوبات التـي لـم تثبت، ةبوتًا قطعيًّا، ولا سـيّما مـا ر وي بأسـانيـد ضعيفة؛  -ج

 فتنتفي بذلك خصيصة )القطعيّة(.
 :أسباب النيولمـجال روايات  -3

تخرج من )السلفيّة الواجبة( كلُّ روايات )أسباب النزول(، التي فقدت  
 لقطعيّة(، أو فقدت الشرطين معًا.شرط )الكلّيّة(، أو فقدت شرط )ا

ي تعيين )سبب النزول( ـفالروايات التي ي فه م منها وجود اختلا ، ف 
 كن أن تكون جزءًا من )السلفيّة الواجبة(. ي   لا

ذات الأسانيد الروايات ولا سيّما  -م تثبت، ةبوتًا قطعيًّا ـوالروايات التي ل 
 )السلفيّة الواجبة(.كن أن تكون جزءًا من لا ي   -الضعيفة 

وتخرج من )السلفيّة الواجبة( أيضًا تلك الروايات، التي نسبت نلى بعض  
السلف قولًا، لا يدلّ دلالة قطعيّة، على أنّ المراد بيان سبب النزول؛ فقد يكون 

 المراد المنسوب: هو بيان الحكم الشرعيّ.
 قد الآية، نزولل متعدّدة أسباب من المفسّرون يذكره وما»قال الزركشيّ:  
 أنّ  والتابعين الصحابة عادة من ع ر  وقد سيّما لا الباب، هذا من يكون

 الآية هذه أنّ  بذلك ي ريد فإنهّ كذا؛ يـالآية ف هذه نزلت قال: نذا ،أحدهم
 .(1)«ي نزولهاـالسبب ف كان هذا أنّ  لا الحكم، هذا تتضمّن

                                                           
 .92-1/91( البرهان في علوم القرآن: 1)



355 

 :أقوال الناسخ والمنسوخمـجال  -1
)السلفيّة الواجبة( كلُّ الأقوال المنسوبة نلى السلف، التي وكذلك تخرج من  

موضوع )الناسخ والمنسوخ(، نذا فقدت شرط الكلّيّة، أو شرط ـلها علاقة ب
 القطعيّة، أو الشرطين معًا.

فالروايات التي ي فه م منها وجود اختلا ، في تعيين )الناسخ والمنسوخ( 
 واجبة(. كن أن تكون جزءًا من )السلفيّة الي   لا

ذات الأسانيد الروايات ولا سيّما  -م تثبت، ةبوتًا قطعيًّا ـوالروايات التي ل 
 كن أن تكون جزءًا من )السلفيّة الواجبة(.لا ي   -الضعيفة 

وتخرج من )السلفيّة الواجبة( أيضًا، تلك الروايات التي نسبت نلى بعض  
بيان الناسخ والمنسوخ؛ فقد  السلف قولًا، لا يدلّ دلالة قطعيّة، على أنّ المراد

 يكون المراد المنسوب: هو التخصيص، أو نحو ذلك.
 والمنسوخ: بالناسخ السلف عامّة ومراد قلت: ومراده،» قال ابن القيّم: 

 قوالمطل   العامّ  دلالة ورفع - المتأخّرين اصطلاح وهو - تارة بجملته الحكم رفع
 د،قي  م   على قطل  م   مقل أو تقييد، أو بتخصيص، نمّا تارة، والظاهر وغيرها

 لتضمُّن نسخًا؛ والصفة والشرط الاستثناء، ليسمّون ننّهم حتّ  وتبيينه، وتفسيره
 بيان هو لسانهم: وفي عندهم، فالنسخ ؛المراد وبيان الظاهر، دلالة رفع ذلك

 ذلك من رأى كلامهم، تأمّل ومن عنه، خارج بأمر بل اللفظ، ذلك بغير مرادـال
 على كلامهم مقل   أوجبها ،نشكالات به عنه وزال حصى، ـ ي لا ما فيه

 .(1)«متأخّرـال حادثـال الاصطلاح

                                                           
 .2/66( نعلام الموقّعين: 1)



356 

 :روايات المكّيّ والمدنيّ مـجال  -5
وكذلك تخرج من )السلفيّة الواجبة( كلُّ الأقوال المنسوبة نلى السلف، التي  

أو شرط القطعيّة، لها علاقة بموضوع )المكّيّ والمدنّي(، نذا فقدت شرط الكلّيّة، 
 أو الشرطين معًا.

م يعتبروا ـمّا لـل ،والتابعون من بعدهم ،وكذلك الصحابة»قال الزركشيّ: 
م ـمماّ لا يسوغ اجاهل به، ل ،أنّ من فرائض الدين تفصيل مليع المكّيّ والمدنيّ 

ر الدواعي على نخبارهم به، ومواصلة ذكره على أسماعهم، وأخذهم بمعرفته. تتوفّ 
أو مدنّي،  ،ف في بعض القرآن: هل هو مكّيّ تل  ساغ أن يخ   ،كان كذلكونذا  
والاجتهاد، وحينئذ فلم يلزم النقل  ،لوا في القول بذلك ضربًا من الرأيعم  وأن ي  

م يجب على من دخل في الإسلام بعد الهجرة أن ـعنهم ذكر المكّيّ والمدنّي، ول
مدنيّة. فيجوز أن يقف في ذلك،  أو ،نزلت قبل نسلامه: مكّيّةأ   ،يعر  كلّ آية

بطل ما توهّموه من وجوب  ،أو يغلب على ظنّه أحد الأمرين؛ ونذا كان كذلك
ووجوب ارتفاع الخلا   ،همـنقل هذا، أو شهرته في الناس؛ ولزوم العلم به ل

 .(1)«فيه
 :الأحاديثجال رواية ـم -6

 الحديثيّة، وأبرزها:تخرج من )السلفيّة الواجبة( الكثير من الروايات  
 الروايات ذات الأسانيد الضعيفة، ولا سيّما روايات الضعفاء والمتـّه مين. -أ

 الروايات التي اختلف العلماء، في تصحيحها، وفي تضعيفها. -ب
، بصفته البشريةّ، غير الروايات التي ت نس ب فيها أقوالٌ، نلى النبّي  -ج

 التبليغيّة.

                                                           
 .1/132( البرهان في علوم القرآن: 1)



357 

 أقوالٌ غير نبويةّ. -نلى بعض )السلف(  -يها الروايات التي ت نسب ف -د
 ة.الروايات التي تدلّ متونها، دلالة قطعيّة، على مخالفة الأدلةّ القطعيّة المعتبر   -ه
 كن اجامع بينها.الروايات الآحاديةّ، التي يعارض بعض ها بعضًا، ولا ي   -و
 :الع ق ديةّمـجال الأحكام  -7

هم  -ولا سيّما جيل الصحابة  -لا ريب فـي أنّ )السلف الصالـح(  
، بأصول الإيان، وفروعه؛ فإنّ مصدر عقائدهم أعلـم الناس بعد الأنبياء 

 الإيانيّة هو الوحي المنز ل: )الوحي القرآنّي(، و)الوحي النبويّ(.
بالغيب، وقد سلموا من تأةير )الفلسفات القدية السقيمة(. وكان الإيان  

كن العلم به، والاقتصار على ما ي ـثمر والتسليم للوحي، والاقتصار على ما ي  
عملًا صالحاً: أبرز الصفات التي اتّصفوا بها، أو اتّصف بها معظمهم؛ ولذلك  

 نقيّة صافية.  -غالبًا  -كانت عقائدهم 
صدر الأصفى فما اتفّق عليه )السلف الصالـح(، اتفّاقاً كلـّيًّا قطعيًّا: هو الم 

 لـمعرفة )الأحكام الع ق ديةّ الإسلاميّة(.
وهذا يعني وجوب اتّصا  )الـمنسوب الع ق ديّ(، بصفة )الكلّيّة(، وصفة  

)القطعيّة(؛ ليكون جزءًا من )السلفيّة الواجبة(. فإذا فقدت )العقيدة المنسوبة( 
 فيّة الواجبة(.نحدى هاتين الصفتين، أو فقدتهما معًا، فلا ت عدّ جزءًا من )السل

 ولذلك تخرج من )السلفيّة الواجبة( منسوبات ع ق ديةّ كثيرة، أبرزها: 
أن تكون العقيدة منسوبة، نلى بعض الصحابة، أو بعض التابعين؛ وليست  -أ

 ثابتة عن السلف، كلّهم، ةبوتًا قطعيًّا.
(، أن ي فه م من )الروايات الع ق ديةّ( وجود )اختلا  مؤةرّ(، بين )السلف -ب

 في بعض العقائد، المنسوبة نليهم، أو المنسوبة نلى بعضهم.



358 

قائمة على  -أو المنسوبة نلى بعضهم  -أن تكون العقيدة المنسوبة نليهم  -ج
 أحاديث ضعّفها العلماء، اتفّاقاً.

قائمة على  -أو المنسوبة نلى بعضهم  -أن تكون العقيدة المنسوبة نليهم  -د
 تصحيحها، أو في تضعيفها.أحاديث، اختلف العلماء في 

قائمة على  -أو المنسوبة نلى بعضهم  -أن تكون العقيدة المنسوبة نليهم  -ه
 أحاديث صحّحها العلماء، اتفّاقاً، لكنّها غير قطعيّة الثبوت.

قائمة على  -أو المنسوبة نلى بعضهم  -أن تكون العقيدة المنسوبة نليهم  -و
 أقوال غير نبويةّ.

دالّة دلالة  -أو المنسوبة نلى بعضهم  -يدة المنسوبة نليهم أن تكون العق -ز
 ة.قطعيّة، على مخالفة الأدلّة القطعيّة المعتبر  

 العمليّة: مـجال الأحكام -8
 تخرج من )السلفيّة الواجبة( الكثير من )المنسوبات العمليّة(، وأبرزها:

من الصحابة، أن يكون الرأي منسوبًا نلى بعض السلف، كأن يكون واحدًا  -أ
أو واحدًا من التابعين، أو آحادًا من الصحابة، أو آحادًا من التابعين؛ وليس 

 رأيًا ثابتًا، عن السلف، كلّهم، ةبوتًا قطعيًّا.
أن ي فه م من )الروايات( وجود )اختلا  مؤةرّ(، بين )السلف(، في بعض  -ب

 الآراء العمليّة، المنسوبة نليهم، أو المنسوبة نلى بعضهم.
قائمًا  -أو المنسوب نلى بعضهم  -أن يكون الرأي العمليّ المنسوب نليهم  -ج

 على أحاديث ضعّفها العلماء، اتفّاقاً.
قائمًا  -أو المنسوب نلى بعضهم  -أن يكون الرأي العمليّ المنسوب نليهم  -د

 على أحاديث، اختلف العلماء، في تصحيحها، أو في تضعيفها.



359 

دالاًّ  -أو المنسوب نلى بعضهم  -المنسوب نليهم  أن يكون الرأي العمليّ  -ه
 ة.دلالة قطعيّة، على مخالفة الأدلّة القطعيّة المعتبر  

ا:  ولا بدّ من الإشارة أخيراً، نلى أمرين مهمّين، جدًّ
كلّ مـا هو جـزء من )السـلفيّة الواجبة(: هــو حـــقّ واقــع، لا ريب فيه،   -الأوّل

 رة التنزيليّة.موافق كلّ الموافقة للصو 
 أمّا ما لـيس بجزء من )السلفيّة الواجبة(، فهو قسمان: 

م يثبت اتفّاق السلف عليه، ـما هو حقّ، موافق للصورة التنزيليّة، لكن ل -1
ةبوتًا قطعيًّا. فمن اطلّع على أدلّة يراها كافية للقطع، فالواجب عليه بيانها 

 .؛ لينتفعوا بهاللناس
للصورة التنزيليّة، لكنّ بعض السلف ذهبوا نليه؛ لأنّهم ما هو باطل، مخالف  -2

 ظنّوا أنهّ من قبيل الحقّ.
وكثير من مجتهدي السلف والخلف قد قالوا وفعلوا ما »قال ابن تيميّة: 

ظنّوها صحيحة، ونمّا  ،م يعلموا أنهّ بدعة؛ نمّا لأحاديث ضعيفةـهو بدعة، ول
م ـونمّا لرأي رأوه، وفي المسألة نصوص لد منها، ر  م ي ـ ـلآيات فهموا منها ما ل

 . (1)«تبلغهم
 مســائـل فإنّ ا يسوغ فيه الاجتهاد؛ لكن هذا ممّ »قال ابن تيميّة أيضًا: و 
 تنازع ل ما كذلك، كـان لو نذ طائفة؛ عليها يتّفــق يكــاد لا الأصــول فـي الـدّ قّ،

 .(2)«والتابعين... الصحـابة، مـن الســلف، بعضها فـي
 رـكثي يـف منهم، رـكثي أخطأ السلف فإنّ  وأيضًا،»وقال ابن تيميّة أيضًا: 

                                                           
 .13/141( مجموعة الفتاوى: 1)
 .6/96( مجموعة الفتاوى: 2)



361 

مثلما أنكر بعض الصحابة  بذلك. التكفير عدم على واتفّقوا المسائل، هذه من
 .(1)«وأنكر بعضهم أن يكون المعراج يقظة ،ت يسمع نداء الحيّ أن يكون الميّ 

عن السلف، وغالبها من  ،وي في هذا آثار كثيرةوقد ر  »وقال ابن كثير: 
قد  ر فيها، والله أعلم بحال كثير منها، ومنها مانظ  لي   ؛لنق  التي ت   ،الإسرائيليّات

عن كلّ ما  ،ي القرآن غنيةـالذي بأيدينا، وف ،حقّ ـمخالفته الـع بكذبه؛ لقط  ي  
ها لا تكاد تخلو من تبديل وزيادة ونقصان، وقد ـمن الأخبار المتقدّمة؛ لأنّ  ،عداه

 . (2)«ضع فيها أشياء كثيرةو  
مخالفة )السلفيّات غير الواجبة( يؤدّي نلى )مخالفات مذهبيّة(، غالبًا،  -الثاني

 بخلا  مخالفة )السلفيّة الواجبة(؛ فإنهّ يؤدّي نلى مخالفة )الحقائق الإسلاميّة(.
حقائق )السلفيّة الواجبة(؛ ـب ،ى الاستمساكـجب الدعوة نلـت ،ولذلك 

رّ فين، من العلمانيّين، والعصرانيّين، ـحريفات المحطيلات المعطّ لين، وتهة تعمواج  ـل
 من الذين ي نكرون )الحقائق الإسلاميّة( الكبرى.  ،والقرآنيّين، وأمثالهم

أمّا فـي مقام )السلفيّات غير الواجبة(، فالواجب على العلماء الـمتّقين  
أن يعتمدوا  -( في مسائلها قبل التوجُّه نلى محاولة )الاجتهاد -الـمجتهدين 

 :على )مـخارج الـمتّقين(؛ لتهيئة الوضع المناسب للاجتهاد الصحيح
 حقائق الإسلاميّة. ـحبل الـب الاعتصام -1
، ة الدخولالعامّ  وتـجنيبذات الثمار العمليّة،  ،مسائلـعلى ال الاقتصار -2

 خالصة. ـمسائل النظريةّ الـمسائل الدقيقة، والـفي ال
  .؛ ابتغاء مرضاة الله، واتقّاء غضبه؛ للخروج من الخلا الاحتياط -3

                                                           
 .12/269( مجموعة الفتاوى: 1)
 .3/199( تفسير القرآن العظيم: 2)



361 

 مًا وحديثاً. ـمختلفين، قديـما جرى لغيرهم، من الـب الاعتبار -1
 خالفيهم، حين ي صيبون.ـخطئون، وبصواب م ـ بأخطائهم، حين ي الاعترا  -5

 فإذا فعلوا ذلك، فعسى الله أن يوفّقهم نلى الاجتهاد الصحيح السليم، 
 البريء من مخالفة )الحقائق الإسلاميّة(.

 أمثلة للسلفيّات غير الواجبة:
 السلفيّات غير الواجبة قسمان: 

 الأقوال المنسوبة نلى )السلف( كلّهم، أو أكثرهم، نسبة غير قطعيّة الثبوت. -أ
 الأقوال المنسوبة نلى بعضهم، سواء أكانت قطعيّة الثبوت، أم غير قطعيّة. -ب

فـي كتب )الـمؤلّفين القدامى(، يجد الكثير من تلك  بتدبُّرومن ينظر  
 الـمنسوبات السلفيّة، غير الواجبة، وأبرزها: 

 أمثلة للمنسوبات الع ق ديةّ غير الواجبة: -أوّلًا 
 صورة فـي مرتّيـن، بعينيه، رب ه، مـحمّدٌ  رأى»: قال عبّاس، أنهّ ن سب نلى ابن -

 . (1)«أمرد شابّ 
 رأيت: يقول ،الله  رسول سـمعت» أنّها قالت: الطفيل، ن سب نلى أمّ  -

 نعلان رجليه في ساقيه، أنصا  نلى الفردوس، من خضر في الـمنام، في ربـّي،
 .(2)«ذهب من فراش وجهه على ذهب، من
 هل: يسأله عبّاس، بن الله عبد بعث نلى» أنهّ عمر، ن سب نلى عبد الله بن -

 رسوله، عليه فرد   رآه، قد نعم، أن: نليه فبعث وتعالى؟ تبارك رب ه، مـحمّدٌ  رأى
 من أربعة تحمله ذهب، من كرسيّ  على رآه: فقال: قال رآه؟ كيف: فقال

                                                           
 .196( نبطال التأويلات: 1)
 .198( نبطال التأويلات: 2)



362 

 ةور، صور في وملك أسد، صورة في وملك رجل، صورة في ملك الملائكة:
 .(1)«ذهب من فراش دونه خضراء، روضة في نسر، صورة في وملك

 جاءني نذ في المسجد، جالس أنا بينما»: قال نين، أنهّح   بن بيدن سب نلى ع   -
 سمعت: قتادة فقال الناس، نلينا وثاب وتحدّث، نلي   وجلس النعمان، بن قتادة

 واستلقى، عرشه، على استوى ،خلقه من فرغ ل مّا الله ننّ : يقول ،الله  رسول
 .(2)«لبشر تصلح لا ننّها: وقال .الأخرى على رجليه، نحدى ووضع

 الذراعين، نور من الملائكة الله خلق»: أنهّ قال عمرو، عبد الله بن ن سب نلى -
 . (9)«والصدر

 فيهنّ  بما السبع، السماوات  الله يطوي»: قال عبّاس، أنهّ ن سب نلى ابن -
 ي رى فلا بيمينه، ذلك كلّ  يطوي الخلائق، من فيهنّ  بما والأرضين، الخلائق؛ من
 في كلّه ذلك فيكون شيء، الخنصر عند من ي رى ولا شيء، الإبهام عند من

 .(1)«خردلة بمنزلة كفّه
 الله، يضحك: " الله، رسول قال»: قال ن سب نلى جابر بن عبد الله، أنهّ -

 . (9)«وأضراسه لـهواته بدت حتّ  ربُّكم،
 في البطحاء، في جالسًا كان» أنهّ المطلّب، عبد بن ن سب نلى العبّاس -

: فقال نليها، فنظروا سحابة، علتهم نذ فيهم... جالس  الله ورسول عصابة،

                                                           
 .195-198( نبطال التأويلات: 1)
 .134-153( نبطال التأويلات: 2)
 .221( نبطال التأويلات: 9)
 .116-2/119( العظمة: 1)
 .211( نبطال التأويلات: 9)



363 

:  الله رسول: فقال السحاب، هذا نعم،: قالوا هذه؟ اسم ما تدرون هل
 كم تدرون وهل: قال ثمّ  والعنان؟:  الله رسول فقال والمزن،: فقالوا والمزن؟

 ما بعد فإنّ : قال ندري. ما والله، لا،: قالوا والأرض؟ السماء بين ما عدب  
 التي السماء نلى سنة، وسبعون ةلاث ونمّا اةنتان، ونمّا واحدة، نمّا: بينهما
 السابعة السماء فوق: قال ثمّ  كذلك، سموات سبع عدّهنّ  حتّ  كذلك، فوقها
 أوعال، ثمانية ذلك فوق ثمّ  سماء، نلى سماء بين ما مثل وأسفله، أعلاه بين بحر،

 بين العرش، ظهورهنّ  فوق ثمّ  سماء، نلى سماء بين كما وركبهنّ، أظلافهنّ  بين ما
 .(1)«ذلك فوق والله سماء، نلى سماء بين ما مثل وأسفله أعلاه

: فقالت ، النبيّ  نلى امرأة أتت»: قال خليفة، أنهّ بن الله ن سب نلى عبد -
لني أن الله   ادع   ؛ فعظ م اجانّة، ي دخ   السماوات وسع كرسيّه ننّ  :فقال الرب 

 أصابعه ومدّ  أصابع، أربع قدر نلّا  منه يفضل فما عليه، ليقعد وننهّ والأرض،
 .(2)«ي ثق له من ركبه نذا اجاديد، الرحل كأطيط أطيطاً له وننّ  الأربع،

 م ق امًا ر بُّك   ي ـبـْع ث ك   أ نْ  ع س ى﴿ ن سب نلى مجاهد، في تفسير قوله تعالى: -
 . (1)«العرش على ي قع ده»أنهّ قال:  ،(9)﴾مح ْم ودًا

 عزتّه، في اجابّار، وفوقه العرش، مقلوا حين أنّهم بلغنا وقد»قال الدارميّ:  -
 حول، "لا ل قّ نوا: حتّ  ركبهم، على وجثوا واستكانوا، مقله، عن ضعفوا وبهائه،

 به استقلّ  ما ذلك لولا .ونرادته الله، بقدرة به فاستقلّوا بالله"؛ نلّا  قوّة، ولا

                                                           
 .299-1/291: ( التوحيد1)
 .195( نقض الإمام أبي سعيد: 2)
 .83( الإسراء: 9)
 .1/211( السنّة، الخلّال: 1)



361 

 لاستقر   شاء قد ولو .فيهنّ  من ولا والأرض، السماوات ولا الح م لة، ولا العرش،
 عرش على فكيف ربوبيّته، ولطف بقدرته، به فاستقلّت بعوضة، ظهر على

 . (1)«السبع؟ والأرضين السبع، السماوات من أكبر عظيم
 تعليق: 
تخرج هذه الـمنسوبات الع ق ديةّ عن )السلفيّة الواجبة(؛ لأنّها فاقدة لشرط  

القطعيّة، وشرط الكلّيّة؛ ولا يخالف في ذلك نلّا )غلاة الحنابلة(، الذين أقاموا 
 عقيدة )الإقعاد على العرش( على أساس )أةــر مـجاهد(!!!

 رد   نم  : قال واصل، بن أمقد بن محمّد فسمعت  »قال أبو بكر الخلّال:  
 .   (2)«جهميّ  فهو مجاهد، حديث

 الفقهيّة غير الواجبة:أمثلة للمنسوبات  -ثانيًا
 حلالًا  وكان أجل، نلى النكاح وهو المتعة، نكاح يجوز ولا»قال ابن حزم:  -

 سخًا، ن ولهرس لسان على تعالى، الله نسخها ، ثمّ  الله رسول عهد على
،  من ملاعةٌ   الله رسول بعد تحليلها على ةبت وقد .القيامة يوم نلى باتاًّ

 بن وجابر الصدّيق، بكر أبي بنت : أسماء الصحابة من ، منهم السلف
 حريث، بن وعمرو سفيان، أبي بن ومعاوية عبّاس، مسعود، وابن وابن الله، عبد
 الله، عبد بن جابر خلف. ورواه بن أ ميّة ابنا ومعبد وسلمة، الخدريّ، سعيد وأبو
 آخر قرب نلى وعمر، بكر، أبي ، ومدّةالله  رسول مدّة الصحابة، مليع عن

 وعن .توقُّف فيها عليّ  وعن الزبير، ابن عن نباحتها في واخت لف .عمر خلافة
ا أنهّ الخطاّب بن عمر  وأباحها فقط، عدلان عليها يشهد لـم نذا أنكرها نّّ

                                                           
 .189( نقض الإمام أبي سعيد: 1)
 .1/211( السنّة، الخلّال: 2)



365 

 فقهاء وسائر جبير، بن وسعيد وعطاء، طاوس،: التابعين ومن .عدلين بشهادة
. "الإيصال"بـ الموسوم كتابنا في المذكورة، الآثار تقصّينا وقد .الله أعزّها مكّة،
 عن: فيها واخت لف .الأنصاريّ  عمرة أبي ابن وعن عمر، ابن عن تحريها وصحّ 
 من عقدها، وفسخ بتحريها، قال ومّمن .الزبير وابن عبّاس، وابن وعمر، عليّ،

 يصحّ : رف  ز   سليمان. وقال وأبو والشافعيّ، ومالك، حنيفة، أبو: متأخّرينـال
 والموهوبة، الشغار، تحريم صحّ  لقد: حمّدـم أبو قال .الشرط ويبطل العقد،

 ونقتصر .بالتناقض يبالون لا ولكنّهم المتعة، من أبين   التحريم في وهي فأباحوها،
 عن الرزاّق، عبد طريق من رويناه ما وهو ثابت، خبر على تحريها في الح جّة من

 عن اجاهنّي، سبرة بن الربيع عن العزيز، عبد بن عمر بن العزيز عبد عن معمر،
 معتـس فقال: وفيه: حديث،ـال فذكر ، الله رسول مع خرجنا: قال أبيه،

 أجل، نلى امرأة تزوّج كان "من: ويقول يخطب، منبرـال ، على الله رسول
 حر مها قد الله فإنّ  ويفارقها، شيئًا، أعطاها مماّ يسترجع ولا لها، سّمى ما فلي عط ها
 أمنّا فقد القيامة، يوم نلى ح رّ م ما: محمّد أبو قال .القيامة" يوم نلى عليكم،
 فمن .مسمّى أجل على نلّا  يقع لـم العقد لأنّ  ففاسد؛ ر،ف  ز   قول وأمّا .نسخه
 التزماه ولا قطّ، يتعاقداه لـم عقدًا، ألزمهما فإنهّ العقد، وأجاز الشرط، هذا أبطل
 أجل: نلى المعقود العقد أنّ  -شكّ  بلا - يدري سليم حسّ  ذي كلّ  لأنّ  قطّ،
 تعاقداه، عقد نبطال الباطل .. فمن.أجل غير نلى هو الذي العقد، غير هو

 أمرنا الذي به يأمرنا أن نلّا  البتّة، يحلّ  لا وهذا يتعاقداه، لـم عقدًا ونلزامهما
 .(1)«دونه، وبالله تعالى التوفيق أحد لا والحجّ، والصوم والزكاة بالصلاة

                                                           
 .194-3/128( المحلّى بالآثار: 1)



366 

 تعليق: 
ة سواء صحّت نسبة القول بإباحة الـمتعة، نلى بعض السلف، صحّ  

قطعيّة، أم لـم تصحّ؛ فإنّ القول بإباحة المتعة قول خارج عن )السلفيّة الواجبة(؛ 
 فقد شرط )الكلّيّة(، بلا خلا .لأنهّ قد 

قد ذهبوا نلى القول بتحريم  -بلا خلا   -فجمهور )السلف الصالح( 
بمعنى أنّهم حرّموها من تلقاء أنفسهم، بل بمعنى أنّهم شهدوا  المتعة المؤقتّة، لاهذه 

قد حر مها؛ فيكونون قد اطلّعوا على الأدلةّ الشرعيّة القطعيّة،   على أنّ الله
 الدالّة على تحريها، مع فهمهم السليم للمراد الشرعيّ، من تلك الأدلةّ.

ب نليهم القول بإبا حة الـمتعة؛ فقد تكون النسبة نليهم أمّا الذين ن س 
باطلة، وليس هذا ببعيد؛ فإنّها روايات آحاد، لا ت فيد أكثر من الظنّ، في 

 أحسن أحوالها. 
غير  مدركين للمراد  -الذين نسبوا نليهم ذلك القول  -وقد يكون الرواة 

 الحقيقيّ لأقوالهم، نن صحّت عنهم. 
لاطّلاع على الأدلةّ المحرّ مة؛ وقد يصحّ قول بعضهم بالإباحة؛ لعدم ا

 وليس هذا ببعيد؛ فليسوا بمعصومين من الخطإ، نلّا نذا أملعوا.
 أمثلة للمنسوبات التفسيريةّ غير الواجبة: -ثالثاً

 العلم أهل فإنّ  به، وهّمها بالمرأة، يوسف همّ  من كان ما فأمّا»قال الطبريّ:  -
 وكيع، بن وسفيان ك ريب، أبو حدّةنا ما ذاكر ه، وذلك أنا ما ذلك في قالوا

 عن سليمان، أبي بن عثمان عن ع يينة، ابن ةنا: قالوا الرازيّ، موسى بن وسهل
 ح ل  : قال بلغ؟ ما يوسف همّ  عن س ئل عبّاس، ابن عن م ليكة، أبي ابن

 ك ريب. حدّةنا يـلأب حديثـال لفظ خات ن.ـال جلسـم منها وجلس اله مْيان ،



367 

 يزيد أبي بن الله ع بيد   سمع: قال ع يينة، ابن ةنا: قالا وكيع، وابن ك ريب، أبو
 مجلس منها جلس: قال ،(1)﴾به  ا و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ ﴿ في قوله: عبّاس ابن  

 عليّ، بن وعمرو الحسّانّي، الله عبد بن زياد اله مْيان. حدّةنا وح ل   الخات ن،
: قال يزيد، أبي بن الله ع بيد عن ع يينة، بن سفيان ةنا: قالوا محمّد، بن والحسن
 منها وجلس اله مْيان، ح ل  : قال يوسف؟ همّ  من بلغ ما: س ئل عبّاس ابن سمعت  
 عن عديّ، أبي بن محمّد ةنا: قال الله، عبد بن زياد الخات ن. حدّةني مجلس

 يوسف؟ همّ  من بلغ ما: عبّاس ابن سألت  : قال م ليكة، أبي ابن عن ج ريج، ابن
 يان، بن يحيى ةنا: قال وكيع، ابن ر جليها. حدّةنا بين وجلس له، استلقت: قال
 استلقت: قال ،﴾به  ا و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ ﴿م ليكة:  أبي ابن عن ج ريج، ابن عن
 عن سفيان، ةنا: قال عقبة، بن قبيصة ةنا: قال المثنّى، ةياب ه. حدّةني وح ل   له،
 ما ،﴾به  ا و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ : ﴿عبّاس ابن عن م ليكة، أبي ابن عن ج ريج، ابن

ا. حدّةني أو ةياب ه، وحل   ر جليها، بين وجلس له، استلقت: قال بلغ؟  المثنّى، ةيابه 
 م ليكة، أبي ابن عن ج ريج، ابن عن سعيد، بن يحيى ةنا: قال نسحاق، ةنا: قال
 قفاها، على استلقت: قال يوسف؟ همّ  من بلغ ما عبّاس: ابن سألت  : قال

 وحدّةنا وكيع، ةنا: قال ك ريب، أبو ةياب ه. حدّةنا لينزع ر جليها؛ بين وقعد
 س ئل: قال م ليكة، أبي ابن عن عمر، بن نافع عن أبي، ةنا: قال وكيع، ابن
: قال يوسف؟ همّ  من بلغ ما ،﴾به  ا و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ : ﴿قوله عن عبّاس، ابن
مْيان،ـال ل  ـــح    ةنا: الاـق وكيع، وابن ك ريب، أبو السراويل. حدّةنا يعني ه 

 و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ : ﴿قوله في مجاهد، عن الأعمش، سمعت  : قال ندريس، ابن
 الله عبد بن زياد له. حدّةني واستلقت ة ـن ته، حتّ  السراويل، ح ل  : قال ،﴾به  ا

                                                           
 .21يوسف:  (1)



368 

: قوله في مجاهد، عن الأعمش، ةنا: قال س عير، بن مالك ةنا: قال الحسّانّي،
 الـم يتـ ن ين . حدّةنا على وقع حتّ  سراويله، ح ل  : قال ،﴾به  ا و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ ﴿

 نجيح، أبي ابن عن معمر، عن ةور، بن محمّد ةنا: قال الأعلى، عبد بن محمّد
 من الرجل مجلس منها جلس: قال ،﴾به  ا و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ ﴿ مجاهد: عن

 بن القاسم ةني: قال شبل، ةنا: قال ح ذيفة، أبو ةنا: قال المثنّى، امرأته. حدّةني
 همهّ وأمّا له، فاستلقت به، هّمها أمّا: قال ،﴾به  ا و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ : ﴿بزةّ أبي
 يـةن: قال حمّد،ـم بن حسنـال ةيابه. حدّةنا ونزع ر جليها، بين قعد فإنهّ بها،

: قال م ليكة، أبي بن الله عبد أخبرني: قال ج ريج، ابن عن محمّد، بن حجّاج
 بين وجلس له، استلقت: قال يوسف؟ همّ  من بلغ ما: عبّاس لابن قلت

 اليمان، بن يحيى ةنا: قال الح مّانّي، ةنا: قال المثنّى، ةياب ه. حدّةني ينزع ر جليها،
 ح ل  : قالا وعكرمة، ج بير، بن سعيد عن بذية، بن عليّ  عن سفيان، عن

 محمّد بن عمرو ةنا: قال وكيع، ابن الخات ن. حدّةنا مجلس منها وجلس السراويل،
: ، قال﴾به  ا و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ : ﴿مجاهد عن جابر، عن شريك، عن العنقزيّ،
 العزيز، عبد ةنا: قال الحارث، حدّةنيالثّـُنّات.  بلغ حتّ  ةياب ه، وحل   استلقت،

 و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ ﴿ج بير:  بن سعيد عن حصين، أبي عن قيس، ةنا: قال
 أخبرنا: قال يحيى، بن الحسن سراويله. حدّةني ت كّة   أطلق  : قال ،﴾به  ا
 نـــع سليمان، يـأب بن انــعثم عن ع يينة، ابن رناـأخب: الــق الرزاّق، دـعب
: قال بلغ؟ ما يوسف همّ  عن س ئل عبّاس ابن شهدت   :قال م ليكة، أبي ابن
 ي وص ف يجوز أن وكيف: قائل قال فإن الخات ن. مجلس منها وجلس اله مْيان، ح ل  

 فقال ذلك؛ في اختلفوا العلم أهل ننّ : قيل نبي ؟ لله وهو هذا، بمثل يوسف
ا بخطيئة، الأنبياء من ابت لي مّمن كان: بعضهم  من ليكون بها؛ الله ابتلاه فإّّ

، على ، الله  على يتّكل ولا منها، نشفاقاً طاعته؛ في فيجدّ  ذكرها، نذا و ج ل 



369 

 موضع ليعرّ فهم بذلك؛ الله ابتلاهم بل: آخرون وقال. ورمقته الله، عفو سعة
 بل: آخرون وقال. الآخرة في عليه، عقوبتهم وتركه عنهم، بصفحه عليهم، نعمته

 الإياس وترك الله، رمقة رجاء في الذنوب، لأهل أئمّة ليجعلهم بذلك؛ ابتلاهم
 القرآن وتأوّلوا السلف، أقوال خالف مّمن آخرون وأمّا. تابوا نذا عنهم، عفوه من

 المرأة هّمت ولقد: معناه: بعضهم فقال مختلفة، أقوالًا  ذلك في قالوا فإنّهم بآرائهم،
 من أرادته مماّ به، لهمّها بمكروه؛ ينالها أو يضربها، أن يوسف بها وهم   بيوسف،

 أذاها، من به هم   عمّا ذلك وكف ه ربهّ، برهان يوسف رأى أنّ  لولا مكروه،ـال
: قوله ذلك صحّة على والشاهد: قالوا نفسها. ق بل من ارتدعت أنّها لا
 به هم   كان ما هو فالسوء: قالوا ،(1)﴾و الْف حْش اء   السُّوء   ع نْه   ل ن صْر     ك ذ ل ك  ﴿
 به، هم ت ولقد: الكلام معنى: منهم آخرون وقال. الفحشاء غير وهو أذاها، من

 أن لولا يوسف، بها وهم  : فقيل يوسف، عن الخبر ابت دئ ثمّ  عنها، الخبر فتناهى
 الله وأنّ  بها، ي ـه م   لـم يوسف أن نلى الكلام معنى وج هوا كأنّهم ربهّ، برهان رأى
ا  فلم رب ــّـه، برهان رأى ولكنّه بها، ل ـه م   رب ــّـه برهان   رؤيته لولا يوسف أنّ  أخبر نّّ
ت ـبـ عْت م   و ر مْق ت ه   ع ل يْك مْ  اللَّ    ف ضْل   و ل وْلا  : ﴿قيل كما بها، ي ـه م    ن لا   الش يْط ان   لا 
 قبلها، "لولا" وابـــج دّ مـتق لا العرب أنّ  نـالقولي هذين دــوي فس .(2)﴾ق ل يلًا 

، لقد زيد، لولا: تريد وهي زيد، لولا قمت   لقد: تقول لا  مع هذا قمت 
 آخرون وقال تأويل ه. ي ؤخ ذ عنهم الذين القرآن، بتأويل العلم أهل مليع   خلافهما

 تمثيلًا  كان هّمهما أنّ  غير بالمرأة، يوسف وهم   بيوسف، المرأة هم ت قد بل: منهم
 النفس، حديث في حرج ولا: قالوا نرادة؛ ولا عزمًا لا والترك، الفعل بين منهما

                                                           
 .21( يوسف: 1)
 .59النساء:  (2)



371 

 رآه الذي البرهان وأمّا. فعلٌ  ولا عزمٌ، معهما يكن لـم نذا القلب، ذكر في ولا
 فقال فيه، مختلفون العلم أهل فإنّ  الخطيئة، مواقعة أجله من فترك يوسف،
 حدّةنا :ذلك قال من ذ كر   الخطيئة. مواقعة عن بالنهي نودي: بعضهم

 نــع ان،ـسليم يـأب نـب انــعثم نـع ع يينة، ابن اـنـة: الـــق ب،ــك ري أبو
: نودي: قال ،(1)﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿عبّاس ابن عن م ليكة، أبي ابن
: له؟ قال ريش فلا يطير، فذهب ريش ه، وقع كالطير فتكون أتزني، يوسف، يا
 عبّاس، ابن عن م ليكة، أبي ابن عن سليمان، أبي بن عثمان عن ع يينة، ابن ةنا

 قال. أبيه وجه صورة تمثال: قال ربهّ، برهان رأى حتّ  النداء، على ي عط   مـل: قال
 ذهب كالطير فتكون تزني، يوسف، يا: فقال نصبعه، على عاضًّا: سفيان
 عن عديّ، أبي بن محمّد ةني: قال الحسّانّي، الله عبد بن زياد حدّةني ريشه؟

 يعقوب، ابن يا: نودي: عبّاس ابن قال: قال م ليكة، أبي ابن عن ج ريج، ابن
 فلم: قال له، ريش لا قعد أو ريشه، ذهب زنَ، فإذا ريش، له كالطائر تكن لا

 أنهّ واحد، غير وحدّةني: ج ريج ابن قال. هذا على يزد فلم النداء، على ي عط  
وحدّةنا  وكيع، ةنا: قال ك ريب، أبو حدّةنا نصبعه. على عاضًّا أباه رأى
 قال: قال م ليكة، أبي ابن عن عمر، بن نافع عن أبي، ةنا: وكيع، قال ابن
: له فقيل يسمع، فلم نودي،: ، قال﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿عبّاس ابن
 حدّةنا له؟ ريش فلا ن ت ف، كالطير فتكون تزني، أن ت ريد يعقوب، ابن يا

 م ليكة، أبي ابن عن الحضرميّ، عمرو بن طلحة عن سلمة، ةنا: قال مقيد، ابن
ْيان ه، ي ـح لّ  فهو المرأة، ر جلي بين جلس ل مّا يوسف، أنّ  بلغني: قال : نودي هم 

، لا يعقوب، بن يوسف يا  ثمّ . فأعرض   ريش ه، تناةر زنَ، نذا الطير فإنّ  تزن 

                                                           
 .21( يوسف: 1)



371 

: قال المثنّى، فقام. حدّةني نصبعه، على عاضًّا يعقوب له فتمثّل. فأعرض نودي،
 عن م ليكة، أبي ابن عن ج ريج، ابن عن سفيان، ةنا: قال عقبة، بن قبيصة ةنا
 ريشه، ذهب زنَ، نذا كالطير، تكن لا يعقوب، ابن يا: نودي: قال عبّاس، ابن

 ةنا: قال محمّد، بن الحسن فف زعّ. حدّةنا النداء، على ي عط   فلم له، ريش لا وبقي
: قال م ليكة، أبي بن الله عبد أخبرني: قال ج ريج، ابن عن محمّد، بن حجّاج

 زنَ، فإذا ريش، له كالطائر تكوننّ  لا يعقوب، ابن يا: نودي: عبّاس ابن قال
 رأى حتّ  شيئًا، النداء على ي عط   فلم له. ريش لا قعد أو: قال ريشه. ذهب
.  ففر ق، ربهّ، برهان : قال الرزاّق، عبد أخبرنا: قال يحيى، بن الحسن حدّةنافف ـر 
 قال: قال م ليكة، أبي ابن عن سليمان، أبي بن عثمان عن ع يينة، ابن أخبرنا

 فذهب ريشه، وقع كالطير فتكون أتزني، يعقوب، ابن يا: نودي: عبّاس ابن
 بن نافع أخبرني: قال وهب، ابن أخبرنا: قال يونس، له؟ حدّةني ريش فلا يطير،
 في مكتوب أنت: فقيل يوسف، نودي: قال قتادة، عن يحيى، بن هماّم عن يزيد،

 عن يان، بن يحيى ةنا: قال وكيع، ابن السفهاء؟ حدّةنا تعمل عمل الأنبياء،
 فتكون تزني، يعقوب، بن يوسف: نودي: قال م ليكة، أبي ابن عن جريج، ابن

 عن فكف   يوسف رآه الذي البرهان: آخرون وقال له؟ ريش فلا ن ت ف، كالطير
 :ذلك قال من ذ كر   يتوع ده. يعقوب صورة أجله: من الخطيئة؛ مواقعة
 أخبرنا: قال العنقزيّ، محمّد بن عمرو ةنا: قال حمّد،ـم بن حسنـال حدّةنا

 ل وْلا  : ﴿قوله في عبّاس، ابن عن ج بير، بن سعيد عن حصين، أبي عن نسرائيل،
 على عاضًّا يعقوب، وجه -تمثال  أو - صورة رأى: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ 

 بن عمرو ةنا: قال وكيع، ابن أنامله. حدّةنا من شهوته فخرجت نصبعه،
: عبّاس ابن عن ج بير، بن سعيد عن حصين، أبي عن نسرائيل، عن العنقزيّ،

، له م ث ل  : قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  ﴿  فخرجت صدره، في فضرب يعقوب 



372 

 عن م سعر، عن بشر، بن محمّد ةنا: قال وكيع، ابن أنامله. حدّةنا من شهوته
 تمثال رأى: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  ﴿ ج بير: بن سعيد عن حصين، أبي

 أنامله. حدّةنا من شهوته فخرجت كف ه، وبسط هكذا، بكفّه قائلًا  أبيه، وجه
 عن سفيان عن أبي، ةنا: قال وكيع، ابن وحدّةنا وكيع، ةنا: قال ك ريب، أبو
 له م ث ل  : قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿ج بير بن سعيد عن حصين، أبي

 أنامله. حدّةنا من شهوته فخرجت صدره، فضرب أصابعه، على عاضًّا يعقوب،
 ج ريج، ابن أخبرني: قال وهب، بن الله عبد ةنا: قال الأعلى، عبد بن يونس

: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿قوله في عبّاس، ابن عن م ليكة، أبي ابن عن
. حدّةنا يتوع ده، فيه، على أّلته واضعًا يعقوب، صورة رأى  بن الحسن ففــر 

 الله عبد سمعت: قال حازم، بن جرير ةنا: قال عبّاد، بن يحيى ةنا: قال محمّد،
: قال ،﴾به  ا و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ : ﴿قوله في عبّاس، ابن عن يحدّث م ليكة أبي بنا

، رأى حين  يجدها، كان التي شهوت ه فن ز عت: قال البيت، سقف في يعقوب 
 وكيع، ةنا: قال ك ريب، أبو المرأة. حدّةنا فتبعته البيت، باب نلى يسعى فخرج

 الـحسن، عن السدوسيّ، خالد بن ق ــرةّ عن أبي، ةنا: قال وكيع، ابن وحدّةنا
 على عاضًّا يعقوب   فرأى انفرج، البيت سقف أنّ  - أعلم والله - زعموا: قال

: قوله في الحسن، عن يونس، عن ع ليّة، ابن ةنا: قال يعقوب، أصابعه. حدّةني
 نصبعه، على عاضًّا يعقوب، مثالـت رأى: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  ﴿

 عن يونس، عن ع ليّة، ابن ةنا: قال وكيع، ابن يوسف. حدّةنا يوسف،: يقول
 أخبرنا: قال العنقزيّ، عمرو ةنا: قال محمّد، بن الحسن نحوه. حدّةنا الحسن،
 ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿ج بير بن سعيد عن حصين، أبي عن الثوريّ، سفيان

 أنامله. حدّةنا من شهوته فخرجت يعقوب، وجه تمثال رأى: ، قال﴾ر بّ ه  
 سعيد عن بذية، بن عليّ  عن سفيان، عن يان، بن يحيى ةنا: قال وكيع، ابن



373 

 في فدفع أصابعه، على عاضًّا يعقوب، وجه فيها صورة، رأى: قال ج بير، بنا
 رجلًا، عشر اةنا له و ل د يعقوب، ولد فكلّ  أنامله، من شهوته فخرجت صدره،

 عشر. حدّةني أحد غير له يولد مـول الشهوة، بتلك نقص فإنهّ يوسف، نلّا 
 شهاب، ابن عن يزيد، بن يونس أخبرني: قال وهب، ابن أخبرنا: قال يونس،

يد أنّ  : رأى الذي البرهان أنّ  أخبره الرمقن، عبد بن مق   حدّةنا يعقوب. يوسف 
 ةنا: قال س ويد، بن أيوّب ةنا: قال المنذر، بن عيسى ةنا: قال محمّد، بن الحسن
يد عن الزهريّ، عن الأيليّ، يزيد بن يونس  مثله. حدّةنا الرمقن، عبد بن مق 

﴾. ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  ﴿ مجاهد: عن منصور، عن جرير، ةنا: قال وكيع، ابن
 عن عمرو، عن حكّام، ةنا: قال مقيد، ابن حدّةنا يعقوب. له م ث ل  : قال

: قال عاصم، أبو ةنا: قال عمرو، بن محمّد مثله. حدّةني مجاهد، عن منصور،
: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿مجاهد عن نجيح، أبي ابن عن عيسى، ةنا

 عن اء،ــورق ةنا: قال شبابة، ةنا: قال حمّد،ـم بن حسنـال يعقوب. حدّةنا
 ةنا: قال حذيفة، أبو ةنا: قال المثنّى، حدّةني مثله. مجاهد، عن نجيح، أبي ابن

 حذيفة، أبو ةنا: قال المثنّى، مثله. حدّةني مجاهد، عن نجيح، أبي ابن عن شبل،
 عن الثوريّ، أخبرنا: قال الرزاّق، عبد أخبرنا: قال يحيى، بن الحسن وحدّةنا

 الأعلى، عبد بن محمّد يعقوب. حدّةنا له م ث ل  : قال مجاهد، عن نجيح، أبي ابن
قال:  أنهّ مجاهد، عن نجيح، أبي ابن عن معمر، عن ةور، بن محمّد ةنا: قال

 اجا د ر. حدّةنا في يعقوب صورة رأى حتّ  امرأته، من الرجل مجلس منها جلس
 ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿قوله في مجاهد، عن منصور، عن جرير، ةنا: قال مقيد، ابن

. حدّةني له م ث ل  : قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان    ةنا: قال حذيفة، أبو ةنا: قال المثنّى، يعقوب 
 له كالطير تكوننّ  لا يعقوب، ابن يا: نودي: قال بزةّ، أبي بن القاسم عن شبل،
 فرأى رأسه، فرفع وقعد، للنداء، ي عر ض فلم ريش. له ليس قعد زنَ، فإذا ريش،



371 

 ذ كر ه؛ تعالى الله، من استحياءً  مرعوبًا؛ فقام نصبعه، على عاضًّا يعقوب، وجه
 يعقوب. حدّةنا وجه ؛﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿ الله قول فذلك

 يعقوب له م ث ل  : قال عكرمة، عن عربّي، بن النضر عن أبي، ةنا: قال وكيع، ابن
 عن عربّي، بن نضر عن وكيع، ةنا: قال كريب، أبو حدّةنا أصابعه. على عاضًّا

 عن قيس، ةنا: قال العزيز، عبد ةنا: قال الحارث، حدّةنيمثله.  عكرمة،
، له م ث ل  : قال ج بير، بن سعيد عن حصين، أبي  صدره، في فدفع يعقوب 

 بن عليّ  عن سفيان، ةنا: قال العزيز، عبد ةنا: أنامله. قال من شهوته فخرجت
 أحد له و ل د يوسف، نلّا  ابنًا، عشر اةنا منهم رجل لكلّ  ي ول د كان: قال بذية،
 وهب، ابن: أخبرنا: قال يونس، شهوته. حدّةني من خرج ما أجل من عشر؛

 شهوة من بلغ: يقول جعفر، أبي بن الله عبيد سمعت  : ش ريح أبو قال: قال
 عن ع بيد، بن يعلى ةنا: قال وكيع، ابن بنانه. حدّةنا من خرجت أن يوسف
 ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿قوله عن سيرين، بن محمّد سألت: قال الخراسانّي، محمّد

 بن يعقوب بن يوسف: يقول أصابعه، على عاضًّا يعقوب   له م ث ل  : قال ،﴾ر بّ ه  
السفهاء؟!  عمل وتعمل الأنبياء، اسم اسمك الله، خليل نبراهيم، بن نسحاق
 الحسن، عن يونس، عن ز ريع، بن يزيد ةنا: قال الأعلى، عبد بن محمّد حدّةني

 نصبعه، على عاضًّا، يعقوب   رأى: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿قوله في
 عن ةور، بن محمّد ةنا: قال الأعلى، عبد بن مـحمّد يوسف. حدّةنا: يقول

 عمل تعمل يوسف، يا: فقال يعقوب، صورة رأى: قتادة قال: قال معمر،
 يزيد، ةنا: قال بشر، منه. حدّةنا فاستحيا الأنبياء؟! في مكتوب وأنت الف جّار،

 ربهّ، آيات من آية رأى ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  ﴿ قتادة: عن سعيد، ةنا: قال
 فعصمه كلّمه، حتّ  يعقوب، له م ث ل   أنهّ لنا ذ ك ر معصيته؛ عن بها الله حجزه

 عن قتادة، عن سعيد، ةنا: مفاصله. قال في كانت شهوة، كل   ونزع الله،



375 

 أصابعه. حدّةني من نصبع على عاض   وهو يعقوب، له م ث ل   أنهّ الحسن،
 صالح، أبي عن أبي سالم، بن نسماعيل أخبرنا: قال ه شيم، ةنا: قال يعقوب،

: يقول نصبعه، على عاضًّا البيت، سقف يـف يعقوب، صورة رأى: قال
 المثنّى، حدّةني ﴾.ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿قوله يعني يوسف، يا يوسف، يا

 الحسن، عن ويونس، منصور، عن ه شيم، أخبرنا: قال عون، بن عمرو ةنا: قال
 سقف في يعقوب، صورة رأى: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿قوله في

 أخبرنا: قال عون، بن عمرو ةنا: قال المثنّى، حدّةني نصبعه. على عاضًّا البيت،
 نصبعه، على عاضًّا: وقال مثله، صالح، أبي عن سالم، بن نسماعيل عن يم،ه ش  

 حفص عن الق مّيّ، يعقوب ةنا: قال مقيد، ابن يوسف. حدّةنا يوسف،: يقول
يد، بنا  على عاضًّا يعقوب، صورة نلى يوسف نظر: قال عطيّة، بن شمر عن مق 

، حيث فذاك يوسف. يا: يقول نصبعه، : قال المثنّى، فاندفع. حدّةني وقام، كف 
 ل وْلا  : ﴿جبير بن سعيد عن حصين، وأبي سالم عن شريك، ةنا: قال الح مّانّي، ةنا
 أصابعه، على عاضًّا يعقوب، وجه فيها صورة، رأى: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ 

 ةنا: قال المثنّى، أنامله. حدّةني بين من شهوته فخرجت صدره، في فدفع
 ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿ج بير بن سعيد عن حصين، أبي عن م سعر، ةنا: قال ن عيم، أبو

 أنامله. حدّةنا من الشهوة فخرجت أبيه، وجه تمثال رأى: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان  
 عن عوانة، أبو ةنا: قال -عبّاد  يعني ابن - يحيى ةنا: قال محمّد، بن الحسن

 صورة تمثال: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿صالح أبي عن سالم، بن نسماعيل
ةنا عبد الرزاّق، قال: : قال يحيى، بن الحسن البيت. حدّةنا سقف في يعقوب،

 يعقوب   رأى: قال الحسن، عن ع بيد، بن يونس عن سليمان، بن جعفر أخبرنا
 حصين، أبي عن الثوريّ، أخبرنا: قال الرزاّق، عبد أخبرنا: يده. قال على عاضًّا

 ضرب يعقوب: قال ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿قوله في ج بير، بن سعيد عن



376 

 الفرج، بن الحسين عن أنامله. ح دّ ةت من شهوته فخرجت صدره، على بيده
 الضحّاك، سمعت  : قال سليمان، بن عبيد أخبرنا: قال م عاذ، أبا سمعت  : قال

 له م ث ل   أنهّ يزعمون ربهّ؛ من آية ؛﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  : ﴿قوله في يقول
 أوعد ما يوسف   رأى الذي البرهان بل: آخرون وقال فاستحيا منه. يعقوب،

 ةنا: قال كريب، أبو حدّةنا :ذلك قال من ذ كر   أهل ه. الزنَ ، على الله
 يوسف رفع: قال الق رظيّ، كعب بن محمّد سمعت  : قال مودود، أبي عن وكيع،
 ك ان   ن ن ه   الزّ نَ   ت ـقْر ب وا لا  : ﴿البيت حائط في كتابٌ  فإذا البيت، سقف نلى رأسه،

ش ةً   عن مودود، أبي عن أبي، ةنا: قال وكيع، ابن . حدّةنا(1)﴾س ب يلًا  و س اء   ف اح 
 فرأى هم ، حين البيت، سقف نلى رأسه، يوسف رفع: قال كعب، بن محمّد

ش ةً  ك ان   ن ن ه   الزّ نَ   ت ـقْر ب وا لا  : ﴿البيت حائط في كتابًا، : . قال﴾س ب يلًا  و س اء   ف اح 
 ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ  ل وْلا  ﴿ كعب: بن محمّد عن معشر، أبي عن الح باب، بن زيد ةنا
 أخبرنا: قال يونس، الزنَ. حدّةنا تعظيم من القرآن في رأى ما لولا: قال ،﴾ر بّ ه  
 الق رظيّ، سمعت: قال صخر، أبي عن يزيد، بن نافع أخبرني: قال وهب، ابن

 ع ل يْك مْ  و ن ن  : ﴿الله كتاب من آيات ةلاث: يوسف رأى الذي البرهان في يقول
 أ ف م نْ : ﴿وقوله الآية، ،(9)﴾ش أْن   في   ت ك ون   و م ا: ﴿وقوله الآية، ،(2)﴾لح  اف ظ ين  

 مثل يقول هلال أبا سمعت: نافع . قال(1)﴾ك س ب تْ  بم  ا ن ـفْس   ك لّ   ع ل ى ق ائ مٌ  ه و  
: قال محمّد، بن الحسن . حدّةنا﴾الزّ نَ   ت ـقْر ب وا و لا  : ﴿رابعة آية وزاد الق رظيّ، قول

                                                           
 .92الإسراء:  (1)
 .14الانفطار:  (2)
 .61يونس:  (9)
 .99الرعد:  (1)



377 

 ل وْلا  : ﴿الق رظيّ  كعب بن محمّد عن معشر، أبو أخبرنا: قال محمّد، بن عمرو ةنا
 رأى بل: آخرون وقال الزنَ. من عليه الله حرّم ما: ، فقال﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ 

: قال أبي، ةني: قال سعد، بن محمّد حدّةني :ذلك قال من ذ كر   الملك. تمثال
 ل وْلا   به  ا و ه م   ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ ﴿ عبّاس: ابن عن أبيه، عن أبي، ةني: قال عمّي، ةني
 مقيد، ابن الملك. حدّةنا تمثال أ ري ربهّ، آيات: يقول ،﴾ر بّ ه   ب ـرْه ان   ر أ ى أ نْ 

: يقول بلغني فيما العلم أهل بعض كان: قال نسحاق، ابن عن سلمة، ةنا: قال
، رأى الذي البرهان  على عاضًّا يعقوب: والفحشاء السوء عنه فصر  يوسف 
ا: بعضهم ويقول. هارباً  انكشف رآه افلمّ  أصبعه،  سيّده، نطفير خيال هو نّّ

الباب.  لدى ألفياه، واتبّعته منها، هرب ل مّا أنهّ وذلك الباب، من دنا حين
 همّ  عن أخبر ةناؤه جلّ  الله ننّ : ي قال أن بالصواب ذلك في الأقوال وأ ولى

 برهان يوسف رأى أن لولا بصاحبه، منهما واحد كلّ  العزيز، وامرأة يوسف،
. الفاحشة من يوسف به هم   ما ركوب عن زجرته الله، آيات من آية ربهّ، وذلك

 وجائز الملك، صورة تكون أن وجائز يعقوب، صورة الآية تلك تكون أن وجائز
 حجّة ولا الزنَ، على القرآن في الله ذكرها التي الآيات في الوعيد يكون أن

 الله، قاله ما ذلك في ي قال أن والصواب. أيّ   من ذلك، بأيّ   قاطعة، للعذر
 .(1)«عال مه نلى ذلك عدا ما وترك به، والإيان وتعالى، تبارك

 تعليق:
حتّ نذا صرفنا النظر عن وضوح سقامة هذه المرويّات المنسوبة نلى بعض  

السلف؛ فإنّها تبقى )غير واجبة(؛ لأنّها قد فقدت صفة الكلّيّة، وصفة القطعيّة، 
ل هذه المرويّات في )السلفيّة الواجبة( نلّا جاهلٌ، يجهل  معًا؛ ولذلك لا ي دخ 

                                                           
 .144-19/52( جامع البيان: 1)



378 

بٌ يتّبع  ؛ أو مستضع فٌ هواه، ونن خالف الأدلّة القطعيّةسقامتها؛ أو متعصّ 
 يخا  أهل  الباطل، فيوافقهم على أباطيلهم؛ ليسلم هو وأهله من أذاهم!!!

،ـال هذين تفسير يـف ،مفسّرونـال طوّل»قال أبو حيّان الأندلسيّ:   هم ين 
 أختاره: ف سّاق. والذيال لآحاد نسبته يجوز لا ما - ليوسف - بعضهم ونسب

 البرهان، رؤية لوجود منفي ؛ وـه لـب البتّة، ،هاـب م  ــه   منه يقع لـم  يوسف أنّ 
، لقد: تقول كما  )لولا( جواب ننّ  :(1)تقول ولا الله. عصمك أن لولا قارفت 

 أدوات صريح بل ذلك، امتناع على دليل يقوم لا كان ونن عليها، متقدّ م
 ذلك نلى ذهب وقد عليها، أجوبتها تقديم جواز في مختل ف العاملة الشرط

 بل مبردّ؛ـال العبّاس وأبو الأنصاريّ، زيد أبو البصريّين أعلام ومن الكوفيّون،
 مهورـج (2)تقول كما عليه، قبله ما لدلالة محذو ؛ )لولا( جواب ننّ : نقول

 فأنت فعلت، نن فيقدّرونه: فعلت، نن م،ـظال   أنت: العرب قول يـف البصريّين،
 تقدير على م ثب ت هو بل الظلم، ةبوت على م"،ـظال   "أنت: قوله يدلّ  ولا م،ـظال  

 فكان ها"،ـب هم  ـل ه،ربّ  برهان رأى أن "لولا التقدير: هنا وكذلك الفعل، وجود
دًا ، م وج  ـمّ   فانتفى البرهان، رؤية و جد لكنّه البرهان، رؤية انتفاء تقدير على ل ـه 
 بعيدًا، كان بها"، "و ل ـه م   الكلام: كان ولو الزجّاج: قول نلى التفات ولا الـه مُّ.

 )لولا(، جواب هو﴾ به  ا و ه م  : ﴿قوله أنّ  ي وه م لأنهّ اللام؟ سقوط مع فكيف
 نفس يكون أن تقدير وعلى. جوابـال دليل هو ماـوننّ  بذلك، نقل مـل ونحن

 كان نذا - )لولا( جواب (9)يأتي ما أن جوازـل بلازمة؛ ليست فاللام جواب،ـال

                                                           
 ( كذا في المطبوع: )تقول(، بالتاء، والصواب: )نقول(، بالنون.1)
 ( كذا في المطبوع: )تقول( بالتاء، والصواب: )يقول(، بالياء، ونن جاز بالتاء.2)
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )أن يأتي(.9)



379 

 زيد ولولا لأكرمتك، زيد لولا: تقول لام، وبغير باللام، -الماضي  بصيغة
 د.بع  ي   لـم الـجواب نفس هو﴾ به  ا و ه م  : ﴿قوله أنّ  نلى ذهب فمن. أكرمتك

: قوله في ت ـم   قد الكلام ننّ : قال من قول ننّ  عطيّة: ابن لقول التفات ولا
 أن لولا المعنى: وننّ  ،﴾به  ا و ه م  ﴿ قوله: في )لولا( جواب وننّ  ،﴾ب ه   هم  تْ  و ل ق دْ ﴿

 لسان يردّه قولٌ  وهذا ، قال: يوسف يه م   فلم بها، هم  ـل البرهان، رأى
 ذكر، كما فليس العرب"، لسان "يردّه: قوله أمّا. انتهى السلف، وأقوال العرب،

تعالى:  الله قال العرب، لسان في بوجوده ،ذلك جواز ىـنل ذهب من استدلّ  وقد
 ،(1)﴾الْم ؤْم ن ين   م ن   ل ت ك ون   ق ـلْب ه ا ع ل ى ر ب طْن ا أ نْ  ل وْلا   ب ه   ل ت ـبْد ي ك اد تْ  ن نْ ﴿

 ما على جواب،ـال أنهّ على يتخرجّ أن نمّا ،﴾ب ه   ت ـبْد يــل   ك اد تْ  ن نْ : ﴿فقوله
 دليل أنهّ من نليه، ذهبنا ما على يتخرجّ أن ونمّا القائل، ذلك نليه ذهب

 أقوال وأمّا. به" ت بدي لكادت قلبها، على ربطنا أن "لولا والتقدير: جواب،ـال
 أقوال هاـلأنّ  ذلك؛ من يءـش -منهم  أحد عن - يصحّ  لا أنهّ فنعتقد السلف،
 مسلمين،ـال ف سّاق بعض يـف ،قادحة هاـكون مع بعضًا، بعضها يناقض متكاذبة،

 عليه يساعد لا السلف عن ر وي والذي. بالعصمة ،لهم مقطوعـال عن فضلًا 
 همـلأنّ  دليل، عليه يدلّ  ولا حذوفاً،ـم )لولا( جواب قدّروا همـلأنّ  العرب، كلام  

 ،محذو ـال يكون أن على نلّا  ،العرب كلام يدلّ  ولا. بها" "ل ـه م   يقدّروا: مـل
 الشيء حذ  ـي   ولا عليه، دليل الشرط قبل ما لأنّ  الشرط؛ قبل ما معنى من
 لا مماّ التفسير، كتب يـف ما نقل عن هذا، كتاب نا طه رنا وقد. عليه دليل لغير
 يـف التي الآيات ومساق العرب، لسان عليه دل   ما على واقتصرنا ذكره، يليق
. يشين ما كلّ  من  يوسف وبراءة العصمة، على يدلّ  مّاـم السورة، هذه

                                                           
 .14القصص: ( 1)



381 

 ،فليطالع ذلك ،ي هذه الآيةـف ،رينمفسّ  ـل عن الق  ومن أراد أن يقف على ما ن  
 .(1)«ماـرهـة، وغي، وابن عطيّ ي تفسير الزمخشريّ ـف

 العلماء هؤلاء نلى نسبتها رأيت التي الأقوال هذه»وقال الشنقيطيّ:  
 وهذا صحيح، بسند عنه، ن قل عمّن نقله، يثبت لـم قسم :قسمين نلى منقسمة

 منهم عنه ةبت ومن ذ ك ر، من بعض عن ةبت وقسم .سقوطه في نشكال لا
م الظنّ، على الغالب فالظاهر ذلك، من شيء  عن تلقّاه ننـّما أنهّ :لليقين الـمزاح 

 . نليه كثير ولا قليل، منه ي رف ع ولـم فيه، للرأي مجال لا لأنهّ الإسرائيليّات؛
 بين جلس بأنهّ يوسف، الله، نبيّ  في القول على التجرّؤ ينبغي لا أنهّ تعلم وبهذا
 أنّ  مع الروايات؛ هذه مثل على اعتمادًا بها، يزني أن ي ريد أجنبيّة، كافرة ر جل ي

 له خرجت التي الكفّ  كقصّة الكذب، لوائح عليه تلوح ما الروايات المذكورة في
 فيه - صحّته فرض على - ذلك لأنّ  بها؛ يبالي لا منهنّ  ةلاث وفي مراّت، أربع
 القرآن دلالة قدّمنا أناّ  مع الأنبياء! بخيار ظنّك فما الف سّاق، لعوامّ  زاجر أكبر
 :أمرين أحد تتعدّى لا الحقيقة أنّ  وأوضحنا متعدّدة، جهات من براءته، على
 رؤية عدم على هـمّه، تعليق على بناء أصلًا، ،بـها هم   منه يقع لـم يكون أن نمّا

، بالتقوى المزموم الطبيعيّ  الـميل هـمّه يكون أن ونمّا البرهان، رأى وقد البرهان،
 .(2)«والعلم عند الله تعالى

لا ي كن أن ت ـع دّ جزءًا من  فهذه الروايات الباطلة السقيمة العقيمة الأةيمة 
رين، فهو غال ط، أو م غال ط؛  )السلفيّة الواجبة(، ومن قال بصحّتها من الـمفسّ 

 من أكاذيب اليهود، وأمثالهم من )أعداء الأنبياء(.  -بلا أدنَ ريب  -لأنّها 

                                                           
 .239-9/231( تفسير البحر المحيط: 1)
 .51-9/54( أضواء البيان: 2)



381 

ل الرج   وجلس مجلس   ،هسراويل   ل  ه ح  ل من أنّ نق  ا ما ي  وأمّ »قال ابن تيميّة:  
م ـا له ممّ فكلّ  ،وأمثال ذلك ،ا على يدهعاضًّ  ،ه رأى صورة يعقوبوأنّ  ،مرأةـالمن 

ّّ  ،م يكن كذلكـوما ل ؛ولا رسوله ، الله بهخبر   ـ ي  ،ا هو مأخوذ عن اليهودفإ
ن ن نقله م  م   وكلّ  .ا فيهموقدحً  ،على الأنبياء ،الذين هم من أعظم الناس كذباً 

 .(1)«اا واحدً حرفً  نا عن نبيّ  ذلك أحدٌ م ينقل من ـفعنهم نقله؛ ل ،المسلمين
فالعجب كلّ العجب، من )ابن تيميّة(: كيف أةنى على تفسير الطبريّ، 

 وقد امتلأ بهذه الروايات السقيمة الأةيمة، وأمثالها، من الإسرائيليّات الباطلة!!!
 تفسير هافأصحُّ  الناس، أيدي فـي التـي التفاسيـر، وأمّا»قال ابن تيميّة: 

 وليس الثابتة، بالأسانيد السلف، مقالات يذكر فإنهّ الطبريّ؛ جرير بن حمّدـم
 .(1)«...(9)والكلبيّ  ،(2)قاتل بن بكيرم  ، كمتـّه مينـال عن ينقل ولا بدعة، فيه

 ، برواياته!التامّ  من الوةوق ،حذير العامّةـت - على العلماء -فالواجب 
د تْ  مّ ـة»قال محمّد حسين الذهبّي:   من الكتب  ،من ذلك موسوعات و ج 

عن  يّ،مرو ـمن التفسير ال ،هاـما وقع لأصحاب كل    تْ ع  م   ـ التفسير، ج ـيفة فمؤل  ـال
 أنّ  ظـــلاح  . وي  يّ ر ـــرير الطبــن جـر ابــيـسـفـتـهم، كــابعيـوت ،هـابــوأصح، يّ ـالنب
 عوا فيتوسّ  -نقلوا تفاسيرهم بالإسناد  ونن -على شاكلته  ومن ،جرير ابن

 .(9)«به امل ما ليس موةوقً ـوش ، استفاضوأكثروا منه، حتّ  ،النقل

                                                           
 .14/181: الفتاوى ةمجموع (1)
 كذا في الـمطبوع، ولعلّ مراده: )مقاتل بن سليمان بن بشير(.( 2)
 لـم يـخل  )تفسير الطبريّ(، من روايات )الكلبّي(، خ ل وًّا تامًّا!!! ( 9)
 .19/245( مجموعة الفتاوى: 1)
 .1/119( التفسير والمفسّرون: 9)



382 

، الإمام المشهور د بن جرير بن يزيد الطبريّ هو محمّ »وقال ابن عثيمين: 
ومرجع  ،رــوتفسيره: هو أصل التفسير بالأة ه.914ي سنة ـي التفسير، توفّ ـف

ريد أن يجمع ه ي  يخلو من بعض الآثار الضعيفة، وكأنّ  بالأةر، ولارين جاميع المفسّ 
في تفسير القرآن، ويدع للقارئ الحكم عليها  ،وي عن السلف من الآثارما ر  

دة من وجه، ع رجال السند، وهي طريقة جيّ بحسب تتبُّ  ،ة أو الضعفبالصحّ 
 حتّ  ؛الواردةجمع الآثار ـها تـدة من جهة أنّ فجيّ  دة من وجه آخر.وليست جيّ 

دة من وليست جيّ  ويشهد بعضها لبعض. ،ا تكون طرقها ضعيفةلا تضيع، وربمّ 
هذا وهذا، لكن ـويأخذ ب ،بالسمين خلط الغث  ـما يـالقاصر بالعلم ربّ  جهة أنّ 

وكلام العلماء  ،همـى أحوالـمن عر  طريقة السند، وراجع رجال السند، ونظر نل
 .(1)«فيهم؛ علم ذلك

؛ (تفسير الطبريّ )ي على ـثنـلا يلبث أن ي   - نفسه - (عثيمينابن )ولكنّ 
 .، وأمثالهخشريّ ـالزم ل عليه تفسير  ردًّا على من فض  

 رون الطلبة  حذّ   ـ رين يمتأخّ  ـبعض ال ي رأيت   ـّأن والعجيب  »قال ابن عثيمين: 
ات، ويقولون: عليكم بالإسرائيليّ  - على زعمهم -ملوء ـه ممن تفسيره؛ لأنّ 

هم ـئون؛ لأنّ خط  ـه ذلك، وهؤلاء م  ـبـا أشـوم ،خشريّ ـللزم ،ا (ر الكشّ ـتفسي)ــب
هم ـونعجاب ،واعتزازهم بأنفسهم ،عن السلف ،جهلهم بفضل التفسير بالآثارـل

 .(2)«صاروا يقولون هذا ،بآرائهم

                                                           
 .121-3/124( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 1)
 .3/121( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 2)



383 

 رة اللادينيّةـسي

 
اللادينيّة، حالة ـحوّلوا نلى الـقد ت - كلّ الناس  - سنتخيّل أنّ الناس 

 بوبيّة.بدرجاتها الثلاث: الإلحاديةّ، واللاأدريةّ، والرُّ 
لن يغيّر الحقيقة الواقعة،  - في هذه الدرجات الثلاث -ننّ التفاوت 

لن يطبّق  - مهما كانت درجته في الحالة اللادينيّة - وهي أنّ الإنسان اللادينيّ 
 عات الناس.أحكام الخالق؛ لأنهّ يزعم أنّ هذه الأحكام من مختر  

ل أربعة ث  الإنسان الدينّي، والإنسان اللادينّي بدرجاته الثلاث، كم   ل  ث  وم  
في دار عامرة بالطعام والشراب والثياب،  - حين بلغوا - نخوة، وجدوا أنفسهم

 وبكلّ ما يحتاج نليه الإنسان للعيش الكريم.
م نره من قبل، بنى ـأمّا الأخ الأكبر، فقد قال لهم مرةّ: ننّ لنا والدًا، ونن ل
خبرنا بذلك، ومعه لنا هذه الدار، وملأها بالخيرات، وقد أرسل نلينا رسولًا؛ لي  

وصايا، من والدنا، نن تمسّكنا بها، كنّا في خير وعافية وأمان، ونن أعرضنا 
 عنها، خسرنا الخير كلّه.

م نلد ـفقال الأخ الثاني: أمّا أنا، فأصدّق أن يكون لنا والد، لأننّا ل
أن يكون هو من بنى لنا هذه الدار، وأعدّ لنا هذه أصدّق أنفسنا، بأنفسنا، و 

نا يلنم نفعل من ذلك شيئًا؛ ولكنّني لا أصدّق أنهّ أرسل ـالخيرات، فنحن قطعًا ل
بل الرسول كاذب، أو مكذوب  ا؛رسولًا، وأرسل معه وصايا، يجب أن نلتزم به

ا، وما نشتهي، نحكم أنفسنا، عليه، والأحكام ليست من والدنا؛ لأنهّ تركن
 بأنفسنا، فلا محظورات، ولا واجبات. 

وقال الأخ الثالث: أمّا أنا، فلا أستطيع أن أقطع بأنّ لنا والدًا، وأنهّ هو 
من بنى لنا هذه الدار، وأعدّ لنا هذه الخيرات، كما لا أستطيع أن أنفي ذلك 



381 

حدهما، على الآخر؛ نفيًا قاطعًا، فالأمران متساويان عندي، ولا مرجّح لأ
ولكنّني أوافق أخي، كلّ الموافقة؛ فالرسول كاذب، أو مكذوب عليه، والوصايا 

 مكذوبة، وليس من حقّ أحد أن يفرض علينا أحكامه. 
 - لا يشوبه أدنَ شكّ  - وقال الأخ الرابع: أمّا أنا، فإنّني أقطع، بيقين

ترعهما الرسول، أو من عتان، اخأنّ فكرة الوالد، وفكرة الوصايا فكرتان مختر  
أرسله، وليس ببعيد أن يكون أخونا الأكبر هو من اخترعهما، وادّعى أنهّ رأى 

 ذلك الرسول، وتلقّى منه هذه الوصايا. 
 :بدرجاتهم المتفاوتة رين،المنك   فالمتأمّل في هذا المثل يجد أنّ الإخوة الثلاةة

قد أعرضوا عن العمل بتلك الأحكام، واتّهموا الرسول الذي جاء بها، أو من 
 أرسله، بالكذب والاختراع.

وهذا هو شأن الإنسان اللادينّي، الذي أعرض عن تطبيق الأحكام 
 الدينيّة؛ لأنّها بزعمه من اختراع الناس، فلا قيمة لها.

 ّّ ه زعم، يزعمه الإنسان صرّ، كلّ الإصرار، على تقييد الإنكار بأنّ ا أ  ون
اللادينّي، بدرجاته الثلاث؛ لأنّ ثمةّ فرقاً كبيراً، بين ما في باطن الإنسان، وما في 

 ظاهره.
ر وجود الخالق ننكاراً قاطعًا، ولكن نك  فالإنسان الإلحاديّ يزعم أنهّ ي  

 أحد يستطيع الإيقان بأنّ هذا الزعم حقيقة واقعة.  لا
الخالق، ولكنّه يزعم ننكاره؛ ليتهرّب من تبعات فقد يكون موقنًا بوجود 

حًا لوجوده، أو شاكًّا في وجوده، ولكنّه الإقرار بوجوده؛ وقد يكون مرجّ  
وقن بوجوده، ومرةّ تعرض له بًا، فمرةّ ي  ذبذ  يستطيع أن يقطع؛ وقد يكون م   لا

 شبهات، فيشكّ. 
وجه القطع والحقيقة الواقعة شاهدة على أنّ ننكار وجود الخالق، على 



385 

يدري ما يقول،  كن أن يصدر، نلّا من سكران، أو مجاز ، لالا ي   :واليقين
الدالّة على  ،من الأدلةّ القطعيّة ،م يطلّع، في حياته، على أيّ دليلـغافل ل أو

 وجود الخالق، ولا سيّما دليل العناية، ودليل الاختراع.
ها، ودعا الكلّ من الطريق التي نبّه الكتاب العزيز علي»قال ابن رشد: 

دت تنحصر في جنسين: أحدهما طريق ج  قري الكتاب العزيز، و  بابها، نذا است  
 :هذه سمّ  الوقو  على العناية بالإنسان وخلق مليع الموجودات من أجلها، ولن  

دليل العناية. والطريقة الثانية ما يظهر من اختراع جواهر الأشياء الموجودات، 
دليل  :هذه سمّ  ماد والإدراكات الحسّيّة والعقل، ولن  مثل اختراع الحياة في اجا
فتنبني على أصلين: أحدهما أنّ مليع الموجودات  ،ولىالاختراع. فأمّا الطريقة الأ  

قة هي ضرورة، قة لوجود الإنسان؛ والأصل الثاني أنّ هذه المواف  التي ههنا مواف  
قة هذه المواف  كن أن تكون مريد؛ نذ ليس ي   ،بل فاعل قاصد لذلكمن ق  

فيحصل اليقين بذلك باعتبار  ،قة لوجود الإنسانبالاتفّاق. فأمّا كونها مواف  
قة الأزمنة قة الليل والنهار والشمس والقمر لوجود الإنسان. وكذلك مواف  مواف  

قة  ا مواف  الأربعة له، والمكان الذي هو فيه أيضًا، وهو الأرض. وكذلك تظهر أيضً 
مثل الأمطار والأنهار  ،نباتات واجاماد وجزئيّات كثيرةكثير من الحيوان له وال

والبحار، وباجاملة الأرض والماء والنار والهواء. وكذلك أيضًا تظهر العناية في 
قة لحياته ووجوده. وباجاملة وأعضاء الحيوان، أعني كونها مواف   ،أعضاء الإنسان

ولذلك وجب  داخلة في هذا اجانس. - أعني منافع الموجودات - فمعرفة ذلك
على من أراد أن يعر  الله تعالى المعرفة التامّة أن يفحص عن منافع مليع 

فيدخل فيها وجود الحيوان كلّه، ووجود النبات  ،الموجودات. وأمّا دلالة الاختراع
ووجود السماوات. وهذه الطريقة تنبني على أصلين موجودين بالقوّة في مليع 

عة. وهذا معرو  بنفسه في الحيوان وجودات مختر  ر الناس: أحدهما أنّ هذه المط  ف  



386 

بًا و ل و   والنبات، كما قال تعالى: ﴿ن ن  ال ذ ين  ت دْع ون  م نْ د ون  اللَّ   ل نْ يخ ْل ق وا ذ با 
ثّم تحدث فيها الحياة، فنعلم  ،ا ملاديةّ. فإنّا نرى أجسامً (1)اجْت م ع وا ل ه ﴾ الآية

مًا بها، وهو الله تبارك وتعالى. وأمّا السماوات ياة ومنع  دًا للحوج  قطعًا أنّ ههنا م  
رة لنا. بل حركاتها التي لا تفتر، أنّها مأمورة بالعناية بما ههنا، ومسخ  فنعلم، من ق  

فهو أنّ كلّ  ،ضرورة. وأمّا الأصل الثاني ،بل غيرهع من ق  ر المأمور مختر  والمسخ  
عًا له. وفي الأصلين أنّ للموجود فاعلًا مختر  ع. فيصحّ من هذين ر  ـفله مخت ،عمختر  

عات. ولذلك كان واجبًا على من أراد هذا اجانس دلائل كثيرة على عدد المختر  
ليقف على الاختراع الحقيقيّ في  ؛معرفة الله حقّ معرفته أن يعر  جواهر الأشياء

اع. م يعر  حقيقة الاختر ـل ،م يعر  حقيقة الشيءـمليع الموجودات؛ لأنّ من ل
مْ ي ـنْظ ر وا في  م ل ك وت  الس م او ات  و الْأ رْض  و م ا ـونلى هذا الإشارة بقوله تعالى: ﴿أ و ل  

ع معنى الحكمة في موجود، ن تتب  . وكذلك أيضًا م  (2)خ ل ق  اللَّ   م نْ ش يْء ﴾
لق، والغاية المقصودة به، كان موجود، أعني معرفة السبب الذي من أجله خ  

 .(9)«مّ ـى دليل العناية أتوقوفه عل
 :لق صدفة؟ نشوء حياتنا هذه ودوامهام خ  ـهل العال  »قال محمّد الغزالّي: و 

من القوانين الدقيقة، يحكم العقل باستحالة وجودها  ،يقومان على مللة ضخمة
لو  ،نةعلى مسافة معيّ  ... ثمّ مثلًا  ،هكذا جزافاً! فوضع الأرض أمام الشمس

لاحترقت أنواع الأحياء من نبات ، قربها من الشمس بحيث ازداد، نقصت
الأرض، وهلك كذلك  وجه   والصقيع   اجاليد   لعم   ،ولو بعدت المسافة ؛وحيوان

                                                           
 .89( الحجّ: 1)
 .159( الأعرا : 2)
 . 191-194( مناهج الأدلةّ: 9)



387 

جاء خبط  ،لتنعم بحرارة مناسبة ؛نقامتها في مكانها ذاك الزرع والضرع.. أفتظنّ 
أن يقترب واجازر التي ترتبط بالقمر!! أفما كان من الممكن  عشواء؟ وحركة المدّ 

ي به وجه اليابسة  يغطّ  ،فيسحب أمواج المحيطات سحبًا ه أكثر،القمر من أمّ 
شيء؟ من الذي أقام القمر على هذا  وقد تلاشى كلّ  ،ينحسر عنها ها، ثمّ كلّ 

نا على سطح هذه لا مصدر هلاك؟ ننّ  ،ليكون مصدر ضوء ؛المدى المحدود
الكربون" الناشئ  أكسيد ثانيونطرد " ،لنحيا به ؛الأرض نستنشق "الأوكسجين"

 وما أكثرهم - من احتراق الطعام في جسومنا. وكان ينبغي أن يستنفد الأحياء
الذي  لكنّ  ؛س أبدًاهذا العنصر الثمين في الهواء، فهم لا ينقطعون عن التنفّ  -

عطي بدله وي   ،الكربون" ثاني أكسيدالنبات الأخضر يأخذ " يقع أنّ 
 ،يبقى التوازن في طبيعة الغلا  الهوائيّ  ،الغريبة"أكسجين"، وبهذه المعاوضة 

الذي يحيا في جوفه اللطيف الحيوان والنبات مليعًا!! أفتحسب هذا التوافق 
طة بعشرات ح الطر  في زهرة مخطّ  أحيانًا أسرّ حدث من تلقاء نفسه؟! ننيّ 

الطالعة في نحدى  ،من بين مئات الأزهار ،ألتقطها بأصابع عابثة ،الألوان
ا ليست ألوان قت هذه الألوان؟ ننهّ سّ ريشة ن   أسأل نفسي: بأيّ  ائق.. ثمّ الحد

فة، وهنا الألوان التي تبدو هنا محف   نا مزيج رائق ساحر مالطيف وحدها. ننهّ 
الذي  ،طة. وأنظر نلى أسفل، نلى التراب الأعفرطة، وهنا منق  لة، وهنا مخط  مظل  
ع أصباغها. راسم هذه الألوان، ولا موزّ ه بيقين ليس لع على هذه الألوان؛ ننّ اطّ 

 ،المرء يكون غبيًّا جدًّا صدفة؟ ننّ  هل الصدفة هي التي أشرفت على ذلك؟ أيّ 
ة ر الأمور على هذا النحو... وألوان الزهرة هذه ملاحظة شكليّ عندما يتصوّ 

ننشاء الحياة في  ة الحياة في أدنَ صورها. ننّ بالنسبة نلى ملاحظة قصّ  ،ساذجة
ر الفوضى قادرة على الحمق تصوُّ  ب نظامًا بالغ الإحكام. ومنة يتطلّ خليّ أصغر 

أو  ،ق جهازها الهضميّ ل عن خفي جسم دودة حقيرة؟ فضلًا  ،زيء"ق "ج  لخ



388 

ما بالك  الهائل الكيان. ثمّ  ،. فما بالك بخلق هذا الإنسان الرائع البنيانالعصبيّ 
أن  - طاً أنيقًانذا رأيت ةوبًا مخيّ  - ب منّي طل  م الرحب؟؟ لماذا ي  ـبخلق ذلكم العال  

ةقب نبرة، اشتبكت من تلقاء  في ،ر خيطاً قد دخل من تلقاء نفسهأتصوّ 
في نسيج الثوب، أو أخذت تعلو وتهبط صانعة الصدر والذيل والوسط  ،نفسها

نحالة الأمور على  ننّ  نلخ. ،والأكمام والأزرار، والفتحات والزركشة والمحاسن
الآلة  ، يرفضه أولو الألباب.. لنفرض أنّ الدجل العلميّ  المصادفات ضرب من

، "عمر"مكتوب عليها اسم ، جدت بجوارها ورقةو   ،الكاتبة في أحد الدواوين
خبيراً بالكتابة طبع  هو أنّ  ،أقربهما نلى البداهة :ماذا يعني هذا...؟ أحد أمرين

 ،وتلاقت ،بتتّ وتر  ،عتحرو  الاسم تجمّ  الاسم على الورقة. والأمر الثاني أنّ 
 ءة ما يأتي: الابتداالفرض الأخير معناه من الناحية العلميّ  جزافاً. ننّ  ،هكذا

 يجوز بنسبة ،دون وعي ،بكتابة العين، أو سقوط حرفها وحده على الورقة
ة. وسقوط حرفي العين والميم وهو عدد حرو  الهجاء العربيّ  ،(25نلى ) (1)

بعوامل الصدفة  ،ونزول الحرو  الثلاةة ،(25 × 25( نلى )1يجوز بنسبة )
 نلى( 1)بنسبة  :أي ،(25 × 25 × 25) نلى (1) المحضة يجوز بنسبة

ويؤةر عليه  ،ن يترك الفرض الوحيد المعقولممّ  ،وليس أغبَ فكراً(. 21392)
ة... بين اةنتين وعشرين ألف مرّ  ،ة مرّ نلّا  ،ر وقوعهتصوّ ي   لا ،فرضًا آخر

ر من تصوُّ  ،أقرب نلى الذهن "،عمر"القرطاس كلمة على  تخطّ  والصد  حين
 في الصحاري ،ة رملفي المحيطات الغامرة، أو حبّ  ،تخلق قطرة ماء ،الصد  هذه

ل من أحكام رس  لما ي   العلم بريء من مزاعم الإلحاد، ومضادّ  الشاسعة.. ننّ 
  .(1)«بلهاء

                                                           
 . 15-16( عقيدة المسلم: 1)



389 

دث يحا أن ث نفسه، ونمّ د  ا أن يح  هذا الكون نمّ  لأنّ »وقال ابن عثيمين: 
 ث نفسه مستحيل؛ لأنّ د  فكونه يح   ؛ وهو الله ،ةه خالقد  ا أن يح  صدفة، ونمّ 

كن ي   ولا .افكيف يكون خالقً  ،ه قبل وجوده معدومالشيء لا يخلق نفسه؛ لأنّ 
وجوده على هذا  ث، ولأنّ د  له من مح   حادث لا بدّ  كلّ   لأنّ  ؛د صدفةوج  أن ي  

 ،باتهابين الأسباب ومسب   ،والارتباط الملتحم ،والتناسق المتآلف ،النظام البديع
نذ  أن يكون وجوده صدفة، تاًّ ا باينع منعً  ،وبين الكائنات بعضها مع بعض

ا حال يكون منتظمً  فكيف ،الموجود صدفة ليس على نظام في أصل وجوده
 دوج  ولا ت   ،د هذه المخلوقات نفسها بنفسهاوج  كن أن ت  م ي  ـره؟ ونذا لبقائه وتطوُّ 

  .(1)«العالمين د، وهو الله ربّ  أن يكون لها موج  تعيّن  ،صدفة
م ـمًا كبيراً، ينتسب نلى أهل الإلحاد، ويقول بقولهم، ولـفإذا وجدت عال

فاعلم أنهّ نمّا أن  ؛يكن سكران، ولا غافلًا عن دليل العناية، ودليل الاختراع
نون المألو  المعرو ، يكون كاذبًا، ونمّا أن يكون مجنونًا؛ ولكنّه ليس ذلك اجا

 .، وأخطرمنه بل هو جنون أعظم ؛ر صاحبهعذ  الذي ي  
فالمجنون الإلحاديّ قادر على نعمال عقله؛ للنظر في أدلّة )وجود الخالق(، 
لكنّه يأبَ الإفادة من عقله، في ذلك؛ فيكون كمن ي نكر وجود الشمس، بعد 

 الطالعة الساطعة!!! أن ي غمض عينيه، ثمّ يأبَ فتحهما، حتّ لا يرى الشمس
ولذلك ي عرض المجنون الإلحاديّ، كلّ الإعراض، عن آلا  الأدلةّ القطعيّة 
الدالّة على )وجود الخالق(، متظاهراً بأنهّ يعتمد على عقله، في رفض تلك 

 مًا غيره بأنهّ لا يرى تلك الأدلّة كافية للاعتقاد بوجود الخالق.ـالأدلّة، موه  
والسبب الأكبر لإعراضه عن تلك الأدلّة هو )الك بْر(، وهو أخطر صور 

                                                           
 . 26/23( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 1)



391 

الهوى؛ فإنهّ ينع صاحبه من الإقرار بالحقّ، حتّ حين يكون الحقّ واضحًا، كلّ 
الوضوح، لا خلا  فيه، بين العقلاء؛ فيكون بإعراضه من المتناقضين؛ لأنهّ 

 الف هواه!!!   ل عقله فيما يوافق هواه، ويعطّل عقله فيما يخي عم  
ت   في   يج  اد ل ون   ال ذ ين   ن ن  ﴿قال تعالى:  ه مْ  س لْط ان   ب غ يْر   اللَّ    آيا   في   ن نْ  أ تا 

للَّ    ف اسْت ع ذْ  ب ب ال غ يه   ه مْ  م ا ك بـْرٌ  ن لا   ص د ور ه مْ  ير . الس م يع   ه و   ن ن ه   با   لخ  لْق   الْب ص 
 .(1)﴾ي ـعْل م ون   لا   الن اس   أ كْث ـر   و ل ك ن   الن اس   خ لْق   م نْ  كْبـ ر  أ   و الْأ رْض   الس م او ات  

أبَ، واستكبر، وعصى  حين اللعين أوّل المتناقضين؛ نبليسوقد كان 
!!! وهذا هو اجانون الذي الذي عصاه ،أقسم بعزةّ خالقه خالقه العظيم، ثمّ 

 !!!اختياراً، حين يتّبع هواهي عذ ر صاحبه؛ لأنهّ جنون يختاره المجنون  لا
ئ ك ة   ر بُّك   ق ال   ن ذْ ﴿قال تعالى:   س و يْـت ه   ف إ ذ ا ط ين . م نْ  ب ش راً خ ال قٌ  ن نّي   ل لْم لا 

ي م نْ  ف يه   و ن ـف خْت   د ين . ل ه   ف ـق ع وا ر وح  ئ ك ة   ف س ج د   س اج   ن لا   أ مْل ع ون . ك لُّه مْ  الْم لا 
 ل م ا ت سْج د   أ نْ  م نـ ع ك   م ا يا  ن بلْ يس   ق ال   الْك اف ر ين . م ن   و ك ان   اسْت كْبـ ر   ن بلْ يس  

.ـالْع ال ي م ن   ك نْت   أ مْ  أ سْت كْبـ رْت   ب ي د ي   خ ل قْت   يـْرٌ  أ نا   ق ال   ن  ل قْت ن م نْه   خ   نْ ــم   ي ـ خ 
ر   ل قْت ه   نا  يمٌ. ف إ ن ك   ه ام ن ـْ ف اخْر جْ  ال  ـق   ن .ـط ي م نْ  و خ   ىـن ل   ي ـ ل عْن ت ع ل يْك   و ن ن   ر ج 

 ىـن ل   الْم نْظ ر ين . م ن   ف إ ن ك   ق ال   ي ـبـْع ث ون . ي ـوْم   ىـن ل   ي ـ ف أ نْظ رْن ر بّ   ق ال   الدّ ين . وْم  ـي  
. ت  ـالْو قْ  ي ـوْم   عْل وم  .ـي ـ ع ـ مـأ جْ  مْ ـلأ  غْو ي ـنـ ه   ك  ـز ت  ـف ب ع   ال  ــق   الْم  نـْه   اد ك  ـب  ـع   ن لا   ن   م  ــم 

 .(2)﴾الْم خْل ص ين  
الرافض لما يعلم؛ لأنّ هواه على  ،م؛ لكنّه المعاندـأجل، ننهّ جنون العال  

 .المستكبرين المجانين أكابروكان فرعون واحدًا من  .خلا  ما يعلم

                                                           
 .98-96( غافر: 1)
 .59-81( ص: 2)



391 

 غ يْر ي ن ل ه   م نْ  ل ك مْ  ع ل مْت   م ا الْم لأ    يا  أ يّـُه ا ف رْع وْن   و ق ال  ﴿قال تعالى: 
 و ن نّي   م وس ى ن ل ه   ن لى   أ ط ل ع   ل ع لّ ي ص رْحًا لي   ف اجْع لْ  الطّ ين   ع ل ى يا  ه ام ان   لي   ف أ وْق دْ 
ن ا ن ـه مْ أ   و ظ نُّوا الحْ قّ   ب غ يْر   الْأ رْض   في   و ج ن ود ه   ه و   و اسْت كْبـ ر   الْك اذ ب ين . م ن   لأ  ظ نُّه    ن ل يـْ

ه   ي ـرْج ع ون . لا   ه مْ  و ج ن ود ه   ف أ خ ذْنا   ع اق ب ة   ك ان   ك يْف   ف انْظ رْ  الْي مّ   في   ف ـنـ ب ذْنا 
 . (1)﴾الظ ال م ين  
صاب به نلّا أكابر المجرمين، الذين يعلمون أنّ وجود جنون الإلحاد لا ي  ف

في الوجود؛ ولكنّ الإقرار بهذه الحقيقة يعني التغيير،  ،الخالق هو الحقيقة الكبرى
فيحاولون بكلّ وسائلهم القذرة تحويل  ؛الذي يأبون الخضوع له، كلّ الإباء

 الناس كلّهم، نلى دين جديد، هو دين الإلحاد.
والمجنون الإلحاديّ يعطّل عقله، كلّ التعطيل، حين يسأله المؤمنون عن 

 الأسباب(، التي لولا اجتماعها، بتقدير حكيم، )الخالق(، الذي خلق )ملايين
 وميزان قويم، لما ظهر ذلك )المجنون الإلحاديّ(، بصورته الإنسانيّة المعروفة!!!

يقول:  -أيهّا المجنون  -ننّ العلم التجريبّي الحديث، الذي تتقبّل معطياته 
ل قب -جنينًا في بطن أمّك؛ ولكنّك  -في وقت من الأوقات  -ننّك كنت  

 كنت خليّتين منفصلتين متباعدتين، هما:  -ذلك الوقت 
 حيمن في جسد أبيك، خرج مع ملايين الحيامن، ودخل في جسد أمّك. -أ

 حيامن أبيك؛ فأخصبها.   بويضة في جسد أمّك، دخل فيها أحد   -ب
ص بة واحدة؛ ثّم ن    بالانقسام؛  البويضة   ت  ـم  فكنت  في بطن أمّك بويضة مخ 

فكنت  جنينًا في بطن أمّك؛ ثّم خرجت  بعد نحو تسعة أشهر، من بطن أمّك 
 فشيئًا، حتّ صرت  واحدًا من مجانين الإلحاد!!! ،وليدًا رضيعًا؛ ثمّ كبرت  شيئًا

                                                           
 .14-95( القصص: 1)



392 

فهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 د حيمن أبيك؟!!!يجب أن تكون موجودة؛ لكي ي وج  

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 يجب أن تكون موجودة؛ لكي ت وج د بويضة أمّك؟!!!

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 ة خاصّة؟!!!يجب أن تكون موجودة؛ لكي يكون حيمن أبيك، بصفات وراةيّ 

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 يجب أن تكون موجودة؛ لكي تكون بويضة أمّك، بصفات وراةيّة خاصّة؟!!!

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 أبيك في جسد أمّك؟!!! يجب أن تكون موجودة؛ لكي تدخل حيامن  

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 يجب أن تكون موجودة؛ لكي يسبق الحيمن  المخص ب  سائر  الحيامن؟!!!

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 البويضة  المخص بة  سائر  البويضات؟!!! يجب أن تكون موجودة؛ لكي تسبق

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
صب حيمن  أبيك بويضة  أمّك؟!!!  يجب أن تكون موجودة؛ لكي يخ 

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 ؛ لكي تنقسم البويضة المخص بة، وتنمو؟!!!يجب أن تكون موجودة

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 يجب أن تكون موجودة؛ لكي تتحوّل البويضة المخص بة، نلى جنين؟!!!

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 موجودة؛ لكي يعيش ذلك اجانين، في بطن أمّه؟!!!يجب أن تكون 



393 

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 يجب أن تكون موجودة؛ لكي يخرج ذلك اجانين، من بطن أمّه؟!!!

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 موجودة؛ لكي يعيش ذلك المولود، خارج بطن أمّه؟!!!يجب أن تكون 

وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي كان  
 يجب أن تكون موجودة؛ لكي ينمو ذلك المولود، حتّ يبلغ مرحلة الشباب؟!!!

ان وهل تعلم شيئًا عن الأسباب المادّيةّ، والأسباب غير المادّيةّ، التي ك 
يجب أن تكون موجودة؛ لكي ت بصر، وتسمع، وتلمس، وتتذوّق، وتشمّ، 
وتتنفّس، وتأكل، وتشرب، وتبلع، وتهضم، وتلبس، وتخلع، وتنام، وتقوم، 
وتقعد، وتقف، وتجلس، وتمشي، وتهرول، وتركض، وتقفز، وتسبح، وتلعب، 

، وتتكلّم، وتضحك، وتبكي، وتصرخ، وتفكّر، وتعمل، وتحمل، وتصنع، وتزرع
وتجمع، وتم سك، وترمي، وتأخذ، وت عطي، وتطرق، وتضرب، وتكتب، وتقرأ، 

 وتحفظ، وتتذكّر، وتجامع، وتغتسل، وتبول، وتتغوّط؟!!!
 فإن كنت  لا تدري، فتلك م صيبةٌ،     ونن كنت  تدري، فالـم صيبة  أعظ م  

أن ت نكر وجود )الخالق العظيم(، الذي  -أيهّا المجنون  -أليس عجيبًا  
وجد الأسباب اللازمة لوجودك؛ وفي الوقت نفسه ت قرّ بوجودك الناقص، الذي أ

 ما كان له أن يكون، لو انعدم سبب واحد، من تلك الأسباب؟!!!  
نْس ان   ي ـر   أ و ل ـمْ ﴿قال تعالى:  ل قْن اه   أ نا   الْإ  يمٌ  ه و   ف إ ذ ا ن طْف ة   م نْ  خ   خ ص 

ي  و   م ث لًا  ل ن ا و ض ر ب   م ب يٌن.
لْق ه   ن س  ي   الْع ظ ام   يح ْي   م نْ  ق ال   خ 

 يح ْي يه ا ق لْ  ر م يمٌ. و ه 
 الش ج ر   م ن   ل ك مْ  ج ع ل   ع ل يمٌ. ال ذ ي خ لْق   ب ك لّ   و ه و   م ر ة   أ و ل   أ نْش أ ه ا ال ذ ي

راً الْأ خْض ر    و الْأ رْض   الس م او ات   خ ل ق   ال ذ ي أ و ل يْس   ت وق د ون . م نْه   أ نْـت مْ  ف إ ذ ا نا 
ق   و ه و   ب ـل ى م ثـْل ه مْ  يخ ْل ق   أ نْ  ع ل ى ب ق اد ر   ئًا أ ر اد   ن ذ ا أ مْر ه   ن ّ  ا الْع ل يم . الخْ لا   أ نْ  ش يـْ



391 

 و ن ل يْه   ش يْء   ك لّ   م ل ك وت   ب ي د ه   ال ذ ي ف س بْح ان   ف ـي ك ون . ك نْ  ل ه   ي ـق ول  
 . (1)﴾ت ـرْج ع ون  

مصنوعات الطبيعيّة(، ـي )الـعن النظر ف ،أليس تعطيلًا لعقلك أن تصرفه
 الدالّة دلالة قطعيّة، على )وجود الخالق(؟!!!

 خضار،ـ، والـحبوب، والوالوقود هواء، والـماء، والـمعادن،ـي صنع الـانظر ف
ملح، ـوالزيـت، والدهن، وال ر،ــحريـن، والـب، والقطـخشـوالار، ـوالأزهـار، والثم

 .(2)والـجلد، والصو ، والوبر، والشعروالبيـض، واللحم،  واللبـن،والعسل، 
 انظر في هذه )المصنوعات الطبيعيّة(، ثمّ اسأل نفسك:

 هل )المصنوعات الطبيعيّة( واجبة الوجود، لا تحتاج نلى صانع؟
 من الذي صنع )المصنوعات الطبيعيّة(؟ 

 )المصنوعات الطبيعيّة( أنفسها بأنفسها؟هل صنعت 
 هل )المصادفة العمياء( هي التي صنعت )المصنوعات الطبيعيّة(؟

 هل يستطيع )الإنسان الحديث( أن يصنع )المصنوعات الطبيعيّة(؟
ننّ )الإنسان الحديث( ي درك يقينًا أنّ صنع هذه )المصنوعات الطبيعيّة(: 

الكيميائيّة(، التي تتركّب منها هذه المصنوعات؛ لا يكون نلّا بعد صنع )العناصر 
وبعد صنع )القوانين الفيزيائيّة(، التي تحكم حركة العناصر والمرك بات؛ وبعد صنع 
)الطاقة الكونيّة(، التي تحرّك العناصر والمرك بات؛ وبعد صنع )الخرائط التركيبيّة(، 

 التي تشكّل خصائص )المصنوعات الطبيعيّة(.
ا بين )صنع الخالق(، و)صنع الإنسان(!!!فالفرق كبير   جدًّ

                                                           
 .59-88( يس: 1)
 . 982-999( انظر: قصّة الإيان: 2)



395 

فالخالق هو الذي صنع العناصر الكيميائيّة، وهو الذي صنع القوانين 
 الفيزيائيّة، وهو الذي صنع الطاقة الكونيّة، وهو الذي صنع الخرائط التركيبيّة.

فإذا استطاع )الإنسان الحديث( صنع بعض )المصنوعات(؛ فإنهّ سيعتمد 
مًّا على كلّ ما صنعه الخالق، من عناصر كيميائيّة، وقوانين فيزيائيّة، اعتمادًا تا

 وطاقة كونيّة، وخرائط تركيبيّة؛ فأين صنع المخلوق من صنع الخالق؟!!! 
 ونذا نظرنا في صنع المخلوق وجدناه على صورتين بارزتين:

 الصورة الاستنساخيّة، كاستنساخ نعجة مثلًا، بالاعتماد على خليّة من -1
 خلايا نعجة مخلوقة. فأين صنع المخلوق من صنع الخالق؟!!!

الصورة التقليديةّ، كصناعة السيّارة، وصناعة الطيّارة، وصناعة الغوّاصة،  -2
 وسائر الصناعات القدية والحديثة، ومنها صناعة ما يسمّونه: )الإنسان الآلّي(.

)الإنسان الحديث(  ونذا نظرنا في صنع )الإنسان الآلّي(، وجدنا أوّلًا أنّ  
م يصنع العناصر الكيميائيّة، ولا القوانين الفيزيائيّة، ولا الطاقة الكونيّة، بل  ـل

ا الذي صنعه )الإنسان ال حديث( هو الخريطة ـكلّها موجودة من قبل؛ ونّّ
التركيبيّة، فقط، مع اعتماده اعتمادًا كبيراً على )الخريطة التركيبيّة الآدميّة(. وهذا 

 حيويةّ(، أو )تقليد الطبيعة(.ـحاكاة الم  ـسمّى: )الأبرز أمثلة ما ي   مثال من
ووجدنا ثانيًا الفروق الكثيرة والكبيرة، بين )الإنسان الآلّي(، الذي صنعه  

 )الإنسان الحديث(؛ و)الإنسان الآدميّ(، الذي صنعه )الخالق العظيم(؟!!!
العجيبة؛ فأنت ت قرّ في تناقضاتك الشيطانيّة  -مجنون ـأيهّا ال -فانظر  

بوجود صانع )الإنسان الآلّي(، وتصفه بالعلم والقدرة؛ ولكنّك ت نكر وجود 
 صانع )الإنسان الآدميّ(، وتنسب صنعه نلى المصادفة العمياء؟!!!

وأنت ت قرّ بوجود صانع )المصباح الصغير(، الذي ي نير الغرفة؛ ولكنّك  



396 

)الشمس(، التي سراج الوهّاج(، وهي )المصباح الكبير(، أو )ال ت نكر وجود صانع
 ت نير الأرض كلّها؟!!!

وأنت ت قرّ بوجود صانع )آلة التصوير(، التي تلتقط الصور؛ ولكنّك ت نكر  
 وجود صانع )العين البصريةّ(، التي هي أعجب آلات التقاط الصور؟!!!

صورة وأنت ت قرّ بوجود صانع )اللوحة الفنـّيّة الـميّتة(، التي اشتملت على  
شجرة، مرسومة بالألوان، أو بالأصباغ، على الورق، أو على القماش؛ ولكنّك 

ود ــــة دلالة قطعيّة، على وجـرة الـحيّة(، الدالّ ـجـع )الشـانـود صــــر وجـــكـنـت  
 صانعها؟!!!

وأنت ت قرّ بوجود صانع )التمثال الـميّت(، المصنوع على صورة ننسان،  
الخشب، أو المعدن، أو الشمع؛ ولكنّك ت نكر وجود  من الصخر، أو الخز ، أو

 صانع )الإنسان الـحيّ(، الدالّ دلالة قطعيّة، على وجود صانعه؟!!!
ميّتة(، كالسيّارات بأنواعها، ـريّةّ الـمراكب البـوأنت ت قرّ بوجود صانع )ال 

، أعني حيّة(ـمراكب البريّةّ الـوالدراّجات بأنواعها؛ ولكنّك ت نكر وجود صانع )ال
 حمير، والإبل؟!!!ـخيل، والبغال، والـال

ميّتة(، وهي السفن، ـمائيّة الـمراكب الـوأنت ت قرّ بوجود صانع )ال 
مائيّة(، كالأسماك ـوالقوارب، والغوّاصات؛ ولكنّك ت نكر وجود صانع )الأحياء ال

 والحيتان؟!!!
يعلمون أنّ وجود صاب به نلّا أكابر المجرمين، الذين جنون الإلحاد لا ي  ف

  ل هذه الحقيقة، كلّ الإباء؟!!!تقبُّ يأبون ولكنّهم  ،الخالق هو الحقيقة الكبرى
حاد، فإنّ معظمهم كاذبون، مراوغون، نذا ـمنتسبين نلى الإلـائر الــأمّا س

هربوا نلى  الدالةّ على )وجود الخالق(، بالأدلّة القطعيّة، ،واجههم مخالفوهم
؛ فإذا خلوا (بوبيّةالرُّ )، فإذا تكاةرت عليهم أدلّة المخالفين، هربوا نلى (اللاأدريةّ)



397 

روا، واستأسدوا، واستنسروا، وعادوا نلى نعلان الإلحاد، بالغافلين، والمراهقين، تنمّ 
 والدعوة نليه، والطعن في مخالفيهم.

ح ةً فيهم: ﴿ الذين قال الله  ،ل أولئكن مث  ــم ،بـــهم قريل  ومث ـ   أ ش 
 ي ـغْش ى ك ال ذ ي أ عْي ـن ـه مْ  ت د ور   ن ل يْك   ي ـنْظ ر ون   ر أ يْـتـ ه مْ  الـْخ وْ    ج اء   ف إ ذ ا ل يْك مْ ع  

ن ة   س ل ق وك مْ  الـْخ وْ    ذ ه ب   ف إ ذ ا الْم وْت   م ن   ع ل يْه   اد   بأ  لْس  د  ح ةً  ح  يــْر   ع ل ى أ ش   الـْخ 
يـراً اللَّ    ع ل ى ذ ل ك   و ك ان   أ عْم ال ـه مْ  اللَّ    ف أ حْب ط   ي ـؤْم ن وا ل ـمْ  أ ول ئ ك    . (1)﴾ي س 

قد تحوّلوا  - كلّ الناس  - ولنا أن نتخيّل ما الذي يحدث، لو أنّ الناس
 نلى الحالة اللادينيّة؟!

كن أن نتخيّله أن يتحوّل الناس نلى الحالة الحيوانيّة، فالقويّ أهون ما ي  
يأكل الضعيف، كما يأكل الذئب الشاة، والأقوياء يتنافسون على المزيد من 

 الفرائس، كما تتنافس السباع على الفريسة. 
ولكنّ الحقيقة أنّ الناس سيتحوّلون نلى حالة دون الحيوانيّة، كما قال 

ر أْنا  جا  ه ن م  ك ث يراً م ن  اجاْ نّ  و الْإ نْس  له  مْ ق ـل وبٌ لا  ي ـفْق ه ون  به  ا و له  مْ تعالى: ﴿و ل ق دْ ذ  
ر ون  به  ا و له  مْ آذ انٌ لا  ي سْم ع ون  به  ا أ ول ئ ك  ك الْأ نْـع ام  ب لْ ه مْ أ ض لُّ  أ عْين ٌ لا  ي ـبْص 

 . (2)أ ول ئ ك  ه م  الْغ اف ل ون ﴾
الى: ﴿أ مْ تح ْس ب  أ ن  أ كْث ـر ه مْ ي سْم ع ون  أ وْ ي ـعْق ل ون  ن نْ ه مْ ن لا   وقال تع

 . (9)ك الْأ نْـع ام  ب لْ ه مْ أ ض لُّ س ب يلًا﴾
فحين يتحوّل الناس نلى الحالة اللادينيّة، ستنعدم من الحياة تلك القيم 

                                                           
 .13( الأحزاب: 1)
 .183( الأعرا : 2)
 .11( الفرقان: 9)



398 

لأديان المحرفّة، كاليهوديةّ، الدينيّة العليا، التي لا يكاد يخلو منها أيّ دين، حتّ ا
 - وحتّ الهندوسيّة، وهو دين وةنّي، والبوذيةّ، وهو دين وضعيّ  - والمسيحيّة

تتضمّن بعض القيم الدينيّة العليا، التي تنفع في تخفيف حدّة الفساد البشريّ،  
 كما ينفع الدواء في تخفيف حدّة الآلام.

 ،والسلام ،رـخيـوال ،حقّ ـالانعدام  :قطعًا يعني (القيم الدينيّة العليا)وانعدام 
 ،حام  ـوالتس ،فـوالتلاط   ،فـوالتعاط   ،مـراح  ـوالت ،مـال  ـوالتس ،يـوالتآخ ،نوالتعاو  

 ،لاصـــوالإخ ،ورعـــــــوال ،وىــــقــوالت ،رّ ــــــب  ــوال ،ةــانـــوالأم ،دلـــــوالع ،دقــصـوال
 والزهد، والقناعة، ة،ـوالنزاه ،ةـفّ والع   ،رمــوالك ،عوالتواض   ،ارـثـوالإي ،انـسـوالإح

 ر الفضائل. ـائـوس
وسيكون الناس في الحالة اللادينيّة متساوين في انعدام هذه القيم؛ ولكنّهم 
سيظلّون متفاوتين في الغنى والفقر، وفي اجامال والقبح، وفي القوّة والضعف، وفي 

الذكورة والأنوةة، وفي الطفولة والمراهقة مرض، وفي القلّة والكثرة، وفي ـالصحّة وال
 والشباب والشيخوخة.

فإنّ  ؛كانوا أسوأ حالًا من الحشرات  ،م تكن ثمةّ قوانين تحكمهمـل ذافإ
  .للحشرات قوانين تحكمهم، كالنمل، والنحل

 كانت لهم قوانين، فثمّة أسئلة تحتاج نلى أجوبة:  ذاون
 من الذي وضع تلك القوانين؟  -أ

 حين وضعها؟  ،لياالع   ها القيم  ع  ى واض  هل راع -ب
 الخاصّة؟ منافع  ـوال ها الأهواء  ع  هل راعى واض   -ج
 ض؟هم عليها، فلا معتر  كلُّ   الناس   ق  هل تواف   -د
 ها؟ـمعارضين لـمن ال ،هاـما موقف الراضين ب -ه



399 

لا ريب في أنّ واضع القوانين سيكون من طبقة الأقوياء الأغنياء،  
أنهّ لن يراعي القيم العليا، بل سيراعي الأهواء والمنافع الخاصّة له ريب في  ولا

كن وقوعه، ولكنّ الويل، كلّ الويل ق عليها لا ي  ريب في أنّ التواف   ولأقرانه، ولا
 فين.من طبقة الضعفاء المستضع   ،للمعارضين؛ لأنّهم بلا ريب

ياء في استعباد وهكذا سيتفانَ الضعفاء في خدمة الأقوياء، وسيتلذّذ الأقو  
الضعفاء، ولن يتركوا وسيلة من وسائل الاستعباد، نلّا وتوسّلوا بها؛ لتكثير 

  .ع بالملذّات، وتقوية السلطاتالأموال، والتمتُّ 
 ىـل والاضطهاد والاغتصاب والزنـل والتعذيب والتنكيـر بذلك القتـفيكث

 !!!الدعارةرات وأفلام مخدّ  ـخمور والـواللواط والسحاق والربا والغشّ والسرقة وال
ننّها حياة دونيّة قذرة، تسمو عليها الحياة الحيوانيّة؛ حتّ في أقذر صورها  

هذه ـجد الباحث مثالًا لـحيوان، وأقساها، وأبشعها، لن يـم الـمعروفة في عال  ـال
     !!حياة الدونيّة القذرة!ـال

الصُّمُّ الْب كْم  ال ذ ين  لا  ي ـعْق ل ون . و ل وْ قال تعالى: ﴿ن ن  ش ر  الد و ابّ  ع نْد  اللَّ    
يـْراً لأ  سْم ع ه مْ و ل وْ أ سْم ع ه مْ ل تـ و ل وْا و ه مْ م عْر ض ون ﴾ ع ل م  اللَّ   ف يه مْ خ 

(1) . 
ننّ هذه الحياة الدونيّة القذرة تؤكّد الحاجة الكبيرة نلى هداية الخالق؛ فإنّ  

د من نقطة ول  دة، في أنهّ ي  مشاه  ـلوقات المعروفة الالإنسان يخالف سائر المخ
من  ،ما أودعه الله فيهمكن أن يرقى نلى أعلى الدرجات؛ ل   ـ الصفر؛ ولكنّه ي

 وعقليّة. ،قدرات بدنيّة
درك ذلك نذا نظرت نلى الفرق الكبير بين طفل الإنسان، وفرخ ولك أن ت   

د ضعيفًا في بدنه، ضعيفًا في عقله، فقدراته بدرجة ول  الدجاجة، مثلًا، فالأوّل ي  

                                                           
 .29-22( الأنفال: 1)



111 

الصفر، والثاني لا يلبث بعد خروجه من البيضة، نلّا وقتًا قصيراً، ثّم يتصرّ  في 
 م بكلّ ما يحتاج نليه. ـ  العال  حياته تصرُّ 

وحتّ حين يعيش فرخ الدجاجة وحيدًا، بعد أن يخرج من البيضة، وليس 
  المناسب، وكأنهّ على علم بكلّ نهّ يتصرّ  التصرُّ بقربه أحد من بني جنسه؛ فإ

 !!ما يتعلّق بنظام حياته!
من بني  ،كن أن يستغني عن رعاية من يرعاهأمّا الإنسان، فإنهّ لا ي  

جنسه، وهو في حياته يتدرجّ في القدرات البدنيّة والعقليّة، حتّ يصل نلى 
 دة.مشاه  ـمعروفة الـمخلوقات الـمن ال ،كن أن يصل نليها من سواهدرجات لا ي  

وما أنجزه في عصرنا،  ،درك ذلك أن تنظر فيما أنتجه الإنسانويكفي لت  
ميّة، وحواسيب محمولة، وهواتف محمولة، من أقمار صناعيّة، وشبكات عال  

 !!ة!يّ وجوّ  ،وبحريةّ ،ةوأسلحة مدمّرة، ووسائل نقل عملاقة: بريّّ 
ولا القرود،  ،كن أن تصل نليه الأسودننّ هذا الرقيّ العلميّ الذي لا ي  

نتج ما يلأه؛ كن للإنسان أن ي  ولو بعد ملايين القرون، يقابله خواء دينّي، لا ي  
ولو حاول ننتاجه، لانتكس نلى تلك الحياة الدونيّة القذرة؛ لأنهّ يحتاج نلى نظام 

 نلهيّ، لتنظيم حياته، كما احتاجت نليه سائر المخلوقات.
عطي الاختيار؛ فله أن يقبل النظام الإلهيّ، فينال لإنسان قد أ  والفرق أنّ ا

عرض عنه، فينال عقاب الإعراض؛ لأنهّ مخلوق قد ةواب القبول؛ وله أن ي  
 اختصّه خالقه بخصائص بدنيّة وعقليّة؛ ليكون خليفة في الأرض.

وليس النظام الإلهيّ نلّا نظام الإسلام، وهو نظام واحد، ولكنّ صوره  
لأنّ مخلوقات الله كثيرة، ولكلّ مخلوق صورة خاصّة مناسبة؛ ولذلك كثيرة؛ 

حة؛ لأنّ تسبيح كلّ مخلوق منها على يفقه الإنسان تسبيح المخلوقات المسبّ   لا
 صورة خاصّة، والمعنى العامّ الذي يجمع الصور كلّها واحد.



111 

المريض ل ث  عرض عنها، كم  نكر هداية الخالق، أو ي  ل الإنسان الذي ي  ث  ننّ م  
قرّ بعلم الطبيب عرض عنها، فبدلًا من أن ي  نكر هداية الطبيب، أو ي  الذي ي  

قرّ مضطرًّا، ولكنّه لا يعمل بإرشاده، ثمّ نكر ذلك كلّه، أو ي  وقدرته ونصحه، ي  
  !!يبحث لنفسه عن دواء لأمراضه!
نكر قرّ هذ المريض بوجود الطبيب، وبين أن ي  ولذلك لا فرق بين أن ي  

لأنّ النتيجة واحدة، وهي نعراض المريض عن نرشاد الطبيب، وبحثه عن وجوده؛ 
 !!نتجه بنفسه، معتمدًا على معرفته البائسة!بديل، ي  

نكر وجود الخالق، ولكنّه الذي يزعم أنهّ لا ي   ،بوبيّ ننّ مثل الإنسان الرُّ 
سيّارة  نكر هدايته، كمثل من يزعم أنّ والدًا اشترى لولده الأةير عندهيزعم أنهّ ي  

حديثة، تسرّ الناظرين، ثّم أهمل نرشاده طريقة قيادتها، وهو يعلم يقينًا أنّ ولده 
كنه أن يستنبطها، ويعلم أن ليس ثمةّ من يستطيع يعر  طريقة قيادتها، ولا ي   لا

كن أن يتوقّف في منتصف الطريق، نرشاده في ذلك، غيره، ويعلم أنّ ولده لا ي  
ي الطريق ـف ،هوالد   ه  ك  ر  مّ ت ـ ـارة؛ ليصل نلى غايته؛ ةسيّ بل لا بدّ من أن يقود ال

 !!محتوم!ـمصير الـيواجه ال ،ممزدح  ـال
لا ريب في أنّ هذا الزاعم يسعى بزعمه هذا، نلى الطعن في ذلك الوالد، 

نعم على ولده، بتلك السيّارة، لكان خيراً له ولولده، فالعطيّة م ي  ـالذي لو ل
نعمة، نذا أدّت نلى ضدّ ما هي له في الأصل، بل هي نقمة، سمّى كن أن ت  ي   لا
 تصدر نلّا من عدوّ، أو من عابث، أو من غافل. لا

ن ا لا  ت ـرْج ع ون . ف ـتـ ع الى   ل قْن اك مْ ع بـ ثاً و أ ن ك مْ ن ل يـْ ت مْ أ ّ  ا خ  بـْ قال تعالى: ﴿أ ف ح س 
﴾ اللَّ   الْم ل ك  الحْ قُّ لا  ن ل ه  ن لا  ه و   ر بُّ الْع رْش  الْك ر يم 

(1). 

                                                           
 . 116-119( المؤمنون: 1)



112 

بوبّي أهون من الإنسان من يظنّ أنّ الإنسان الرُّ  ولذلك ليس صوابًا ظنُّ 
بوبّي قد نسب نلى الخالق ما لا يليق به، من عداوة مخلوقاته، الإلحاديّ؛ لأنّ الرُّ 

 !!والعبث بهم، ونهمالهم، والغفلة عنهم، تعالى الله عمّا يقولون علوًّا كبيراً!
وهم طائفة من ، ونل الدهريّ الصنف الأوّ »قال أبو حامد الغزالّي: 

م يزل ـم لـالعال   م القادر، وزعموا أنّ ـر، العال  دبّ  م  ـالصانع ال جحدوا ،الأقدمين
حيوان من النطفة، والنطفة من ـم يزل الـبنفسه، بلا صانع، ول ،كذلك اموجودً 

 والصنف الثاني وهؤلاء هم الزنادقة.. احيوان، كذلك كان، وكذلك يكون أبدً ـال
 ،حيوانـوعن عجائب ال ،م الطبيعةـعن عال   ،وهم قوم أكثروا بحثهم، ونالطبيعيّ 

. فرأوا فيها من عجائب في علم تشريح أعضاء الحيوان ،لخوضوالنبات، وأكثروا ا
نلى الاعترا  بفاطر حكيم،  ،وا معهرّ صنع الله تعالى، وبدائع حكمته، ما اضط  

ع ـافـــمن ائب  ــ، وعجح  ــع التشريــطال  ولا ي   .اـومقاصده ،ورــــع على غايات الأمل  طّ م  
لبنية  ،يـبكمال تدبير البان ،ويحصل له هذا العلم الضروريّ  نلّا  ،عٌ ـــطال  اء م  ــالأعض

 ،ن الطبيعةـع ،حثهمـرة بــهؤلاء لكث  أنّ نلّا  .ما بنية الإنسانسيّ  حيوان، لاـال
 وا أنّ في قوام قوى الحيوان به، فظنّ  ،مزاج تأةير عظيمـلاعتدال الر عندهم ـــظه
 ،ها تبطل ببطلان مزاجهـا، وأنّ أيضً  ،مزاجهـة العاقلة من الإنسان تابعة لالقوّ 

 معدوم، كما زعموا، فذهبوا نلى أنّ ـل نعادة العق  فلا ي   ،تنذا انعدم نعدم، ثمّ تف
حشر ـوال والنار، ،ةجنّ ـكروا الفجحدوا الآخرة، وأن ،ولا تعود ،موتـالنفس ت

للمعصية  عندهم للطاعة ةواب، ولا حساب، فلم يبق  ـوالنشر، والقيامة، وال
 هماك الأنعام.ـنا - في الشهوات -همكوا ـللجام، وانعنهم ا حلّ ـعقاب، فان
 .(1)«...زنادقة اوهؤلاء أيضً 

                                                           
 .88-86لمنقذ من الضلال: ( ا1)



113 

 وهو أنّ  - بوبّي خصوصًا، واللادينّي عمومًاوالدليل الذي يتمسّك به الرُّ 
ليس بحجّة مقنعة؛ لأنّك نذا أيقنت  - تعارض الأديان دليل على اختلاقها

وقن بالأصل الثاني، وهو ، فلا بدّ أنّك ست  (وجود الخالق)بالأصل الأوّل، وهو 
؛ ونلّا فإنّ ننكارك للأصل الثاني، يعني ننكارك للأصل الأوّل؛ (هداية الخالق)

ف كن أن يوص  لا ي   :الخبير القدير الكبيرلأنّ الخالق العظيم العليم الحكيم 
 !!بصفات النقص البشريّ، من غفلة، ونهمال، وعبث، ولعب!

ع ب ــ مـه  ــن  ــيْ ــا ب  ـــــاء  و الْأ رْض  و م  ـــم  ـــن ا الس  ـقْ ـل  ـا خ  ــــى: ﴿و م  ــالـعـال تـــــق وْ ـــن . ل  ـي ـــ ا لا 
ت  ـــهْ ـذ  ل  ـــن ـت خ   ا أ نْ ـــأ ر دْن   ذ    ـقْ ــلْ ن  ــــن . ب  ــيـل  ـاع  ـن ا ف  ــا ن نْ ك  ـد ن  ـنْ ل  ـــــاه  م  ــذْن  ـخ  ـوًا لا 
لْ  ا ــــم  ـل  م  ـــ ـْو يــم  الْ ــــــك  ــقٌ و ل  ـــ ـــ و  ز اهـــــإ ذ ا ه  ــــه  ف  ــــغ  ـــدْم  ـــي  ــــل  ف  ـــاط  ــب  ــالْ  ىــل  ــقّ  ع  ــــــح  ـبا 
 . (1)ون ﴾ـــــــف  ــص  ـت  

فإذا أيقنت بالأصل الثاني، وجب عليك البحث عن الدين الصحيح، 
وقن به عقول العقلاء، الذين سلموا من آثار اجاهل والهوى والخو ، الذي ت  

 وليس الصواب بأن تهرب من البحث؛ لأنّك رأيت الأديان متعارضة.
يشفيك من مرضك هل ستهرب من البحث عن الدواء الشافي، الذي 

الخطير، بعد أن أنبأك الطبيب بمرضك، نذا وجدت أنّ الصيادلة قد اختلفوا في 
   !!الدواء؟!

كن أن يكون سببًا لنجاتك، لا أراك نلّا ستجتهد في البحث، عمّا ي  
وستبحث أوّلًا عن الصيدلانّي الخبير الناصح الأمين؛ فإذا وجدته واطمأننت 

 نقذ نفسك.خذ منه الدواء؛ لت  ريب في أنّك ستأ نليه، فلا
فما أحراك أن تجتهد مثل هذا الاجتهاد؛ لإنقاذ نفسك من شرورها، وقد 

                                                           
 .15-16( الأنبياء: 1)



111 

 نن أردت   -علم اليقين أنّ الخالق موجود، وأنّ هدايته موجودة، وأنهّ  علمت  
 فسيهديك نلى الصراط المستقيم!  - أنت الاهتداء

م  و م نْ ي ر دْ قال تعالى: ﴿ف م نْ ي ر د  اللَّ   أ نْ  ي ـهْد ي ه  ي شْر حْ ص دْر ه  ل لْإ سْلا 
ل ه  ي   أ نْ  أ ن  ـي ض  ل ك  ي   ــ م ا ي ص ع د  فـجْع لْ ص دْر ه  ض يّ قًا ح ر جًا ك  جْع ل  اللَّ   ـي الس م اء  ك ذ 

 . (1)الرّ جْس  ع ل ى ال ذ ين  لا  ي ـؤْم ن ون ﴾
ن  ــه  اللَّ   م   ـ نٌ. ي ـهْد ي بـابٌ م ب يــورٌ و ك ت  ـن  اللَّ   ن  ــم  مْ ــاء ك  ـدْ ج  ــقال تعالى: ﴿ق  و 

م  و ي   مْ ن ل  ـل م ات  ن ل  ـخْر ج ه مْ م ن  الظُّ ـات ـب ع  ر ضْو ان ه  س ب ل  الس لا  ى ـى النُّور  بإ  ذْن ه  و ي ـهْد يه 
ر اط  م سْت ق يم ﴾  . (2)ص 

                                                           
 .129( الأنعام: 1)
 .16-19( المائدة: 2)



115 

 رة اليهوديّةـسي

 
ريب في  قد تحوّلوا نلى اليهوديةّ، فلا - كلّ الناس  - الناسولو تخيّلنا أنّ 

فة أنّ الفارق كبير بين الحياة اللادينيّة، والحياة اليهوديةّ؛ فإنّ اليهوديةّ صورة محر  
، وهذا يعني أنّها قد اشتملت على  عن الإسلام، الذي دعا نليه موسى

، أدخلها بعض سلاميّة، ولكن مع تحريفات واختلاقاتالإقائق بعض الح
 سيّما من المنسوبين القدامى نلى اليهوديةّ. المفترين، ولا

في نفوس من  ،ومن شأن هذه التحريفات أن تنشر بعض الأمراض القذرة
خداع ـحقد والنفاق والنميمة والـحسد والـيعتقد بصحّة نسبتها نلى الشرع، كال

 والغشّ والبغضاء وقسوة القلب.
 صفات النقص البشريّ، أبرزها:بعض  لقد نسبوا نلى الله 

ع  م نْ ع م ل ه  ال ذ ي ع م ل . ـــو ف ـر غ  الله  في  الْيـ وْم  الس اب  » راحة من العمل:ـالاست -
ر ك  الله  الْيـ وْم  الس اب  ع  ـــالس اب  ف اسْتـ ر اح  في  الْيـ وْم   ع  ـــم نْ مل  يع  ع م ل ه  ال ذ ي ع م ل . و با 

 . (1)«لأ  ن ه  ف يه  اسْتـ ر اح  م نْ مل  يع  ع م ل ه  ال ذ ي ع م ل  الله  خ ال قًا و ق د س ه ،
تأ  س ف  في  » ف:حين والتأس  ـال - ، و  نْس ان  في  الْأ رْض  ف ح ز ن  الر بُّ أ ن ه  ع م ل  الْإ 

: أ مْ  نْس ان  ـق ـلْب ه . ف ـق ال  الر بُّ نْس ان  م ع  ح و ع نْ و جْه  الْأ رْض  الْإ  ل قْت ه ، الْإ  ال ذ ي خ 
لْت ـه مْ ـب   ت  و ط ي ور  الس م اء ، لأ  نّي  ح ز نْت  أ نّي  ع م  با  ائ م  و د با   .(2)«ه 

، ـل م اذ ا ي ـت ك ل م  الْم صْر يُّون  ق ائ ل ين : أ خْر ج ه مْ ب  » الندم: - خ بْث  ل يـ قْت ـل ه مْ في  اجاْ ب ال 
؟ و ي ـفْن يـ ه مْ  عْ ع نْ ح  اع نْ و جْه  الْأ رْض  . ـرْج  مْ ع ل ى الش رّ  ب ش عْب ك  ، و انْد  م وّ  غ ض ب ك 

                                                           
 .9-2، الآيتان 2( الكتاب المقدّس، ترملة فان دايك، سفر التكوين، الفصل 1)
 .8-6، الآيتان 6( سفر التكوين، الفصل 2)



116 

ك  و ق ـلْت  ل  ـه  ذكْ رْ ن بْـر اه يم  و ن سْح اق  و ن سْر ائ يل  ع ب يد ك  ال ذ ين  ح ل فْت  ل  ا ه مْ: ـمْ ب نـ فْس 
ط ي ن سْل ك مْ ك ل  ه ذ ه  الْأ رْض  ال تي  ت ك ل مْت  ر  ن سْل ك مْ ك ن ج وم  الس م اء ، و أ عْ ـأ ك ثّ  

ع نـْه ا ف ـي مْل ك ون ـه ا ن لى  الْأ ب د . ف ـن د م  الر بُّ ع ل ى الش رّ  ال ذ ي ق ال  ن ن ه  ي ـفْع ل ه  
 .(1)«ب ش عْب ه  

ص م وئ يل  نا ح  ع ل ى  مْ ي ـع دْ ص م وئ يل  ل ر ؤْي ة  ش او ل  ن لى  ي ـوْم  م وْت ه ، لأ  ن  ـو ل  »
. و    .(2)«ن د م  لأ  ن ه  م ل ك  ش او ل  ع ل ى ن سْر ائ يل   لر بُّ اش او ل 

، ك ج ب ار  م ع يّ ط  م ن    لر بُّ ا سْتـ يـْق ظ  اف  » النوم والاستيقاظ: - ن ائ م  . خ مْر  ـلْ اك 
اء ه  ن لى    .(9)«أ ب د ياًّ . ج ع ل ه مْ ع اراً لْو ر اء  اف ض ر ب  أ عْد 

ص ار  ن لى   ل ذ يا لر بّ  اق ـوْل  » :والـح فاء والعخر يوالنَّحيب النـَّو ح والو ل و لة  -
م  و آح از  و ح ز ق ي ا م ل وك  ي ـه وذ ا،  لْم ور شْتي ّ  ام يخ ا  م  ي وثا   لس ام ر ة  ار آه  ع ل ى  ل ذ يافي  أ يا 

و م لْؤ ه ا. و لْي ك ن   لْأ رْض  امل  يع ك مْ. أ صْغ ي أ ي ـتـ ه ا  لشُّع وب  او أ ور ش ل يم : اسْم ع وا أ يّـُه ا 
ه . ف إ ن ه  ه و ذ ا  لس يّ د  اش اه دًا ع ل يْك م ،  لر بُّ ا لس يّ د  ا يخ ْر ج  م نْ  لر بُّ ام نْ ه يْك ل  ق دْس 

ي ع ل ى ش  ـم ك ان ه  و ي ـنْز ل  و ي   ،ا و ام خ  مْش  ب ال  ـلْ اف ـت ذ وب   لْأ رْض  تح ْت ه ، و ت ـنْش قُّ  ج 
ن  ا ام   لش مْع  اك    لْو دْيا  ا م نْ أ جْل  ن ثمْ   لْم نْص بّ  ا لْم اء  ا. ك  لن ار  اق د  في  م نْح د ر . ك لُّ ه ذ 

، و م نْ أ جْل  خ ط ي ة  ب ـيْت  ن سْر ائ يل . م ا ه و   ؟ذ نْب  ي ـ  ي ـعْق وب  أ ل يْس  ه و   عْق وب 
ي  أ ور ش ل يم ؟ ف أ جْع ل   لس ام ر ة ؟ا

ي  م رْت ـف ع ات  ي ـه وذ ا؟ أ ل يْس تْ ه 
خ ر ب ةً  لس ام ر ة  او م ا ه 

ج ار ت   رّ ي ة ،ـلْب  افي   ، و أ لْق ي ح  ا ن لى  ـم غ ار س  ل لْك ر وم  ف  أ س س ه ا.  لْو اد ي،اه  و أ كْش 
و مل  يع  أ صْن ام ه ا أ جْع ل ه ا  لن ار ،تح  ط م ، و ك لُّ أ عْق ار ه ا تح ْر ق  با   لْم نْح وت ة  ا اة يل ه ايع  تم   و مل   

                                                           
 .11-12الآيات ، 92( سفر الخروج، الفصل 1)
 .99، الآية 19( سفر صموئيل الأوّل، الفصل 2)
 .66-69، الآيات 85( سفر المزامير، الفصل 9)



117 

ت ـع ود . م نْ أ جْل  ذ ل ك  أ ن وح   لز ان ي ة  او ن لى  ع قْر   ،مل  ع تـْه ا لز ان ي ة  اه ا م نْ ع قْر  ـخ ر ابًا، لأ  ن  
نًا. أ صْن ع  ن   ي ح اف يًا و ع رْيا  . أ مْش  بـ ن ات  آو ى، و ن ـوْحًا ك ر ع ال  ـو أ و لْو ل  يبًا ك  . لنـ ع ام  اح 

ر اح ات   ف اء ،ام ة  ـه ا ع د يـلأ  ن  ج  ب  ـلأ  ن   لشّ  ه ا ق دْ أ ت تْ ن لى  ي ـه وذ ا، و ص ل تْ ن لى  با 
 . (1)«أ ور ش ل يم   لى  ش عْبي  ن  

ه ، و ص ار ع ه  ن نْس انٌ ح ت  ط ل وع  » : مصارعة يعقوب - ي  ي ـعْق وب  و حْد 
ف ـب ق 

ذ  خ ل ع  ح قُّ ف خ  ـذ ه ، ف انْ د ر  ع ل يْه ، ض ر ب  ح ق  ف خ  الْف جْر . و ل م ا ر أ ى أ ن ه  لا  ي ـقْ 
: لا  ي ـعْق وب  في  م ص ار ع ت ه   . ف ـق ال  ، لأ  ن ه  ق دْ ط ل ع  الْف جْر  : أ طْل قْني  م ع ه . و ق ال 

. ف ـق ال  ل ه : م ا اسْ ـأ طْل ق ك  ن نْ ل   : لا  ي دْع ى ـمْ ت ـب ار كْني  . ف ـق ال  : ي ـعْق وب  ؟ ف ـق ال  م ك 
 ،ع  الله  و الن اس  ب لْ ن سْر ائ يل ، لأ  ن ك  ج اه دْت  م   ،م ك  ف يم ا ب ـعْد  ي ـعْق وب  ـاسْ 

: أ خْب   . و س أ ل  ي ـعْق وب  و ق ال  : ل م اذ ا ت سْأ ل  ع ن  اسمْ ي؟ ـرْن  ـو ق د رْت  . ف ـق ال  سمْ ك  ي با 
. ف د ع ا ي ـعْق وب  اسْم  الْم ك ان   ر ك ه  ه ن اك  ق ائ لًا: لأ  نّي  ن ظ رْت  الله  و جْهًا  ،ف ن يئ يل   :و با 

يـجّ  ـل و جْه ، و ن    .(2)«ي تْ ن ـفْس 
م  الْك ث ير ة  أ ن  م ل ك  م صْر  » ميثاق بعد نسيانه:ـر التذك   - و ح د ث  في  ت لْك  الْأ يا 

. و ت ـنـ ه د  ب ـن و ن سْر ائ يل  م ن  الْع ب ود ي ة  و ص ر خ وا، ف ص ع د  ص ر اخ ه مْ ن لى  الله  م نْ  م ات 
الله  أ ن ينـ ه مْ، ف ـت ذ ك ر  الله  م يث اق ه  م ع  ن بْـر اه يم  و ن سْح اق  أ جْل  الْع ب ود ي ة . ف س م ع  

. و ن ظ ر  الله  ب ني  ن سْر ائ يل    . (9)«و ع ل م  الله   ،و ي ـعْق وب 
 بعض الرذائل، أبرزها: - وأبناء الأنبياء، وبناتهم - ونسبوا نلى الأنبياء

                                                           
 .3-1، الآيات 1( سفر ميخا، الفصل 1)
 .94-21، الآيات 92( سفر التكوين، الفصل 2)
 .29-29، الآيات 2( سفر الخروج، الفصل 9)



118 

خ ر ج وا  ل ذ ين  او ك ان  ب ـن و ن وح  » خمر:ـالتعرّي، وشرب ال  نسبوا إلى نوح -
ء   لْف لْك  ام ن   نـْع ان . ه ؤ لا  . و ح امٌ ه و  أ ب و ك  ف ث  ة ة  اس امًا و ح امًا و يا  ه مْ ب ـن و  لث لا 

ء  ت ش ع ب تْ ك لُّ  . و م نْ ه ؤ لا  رْمًا. . لْأ رْض  ان وح  حًا و غ ر س  ك  أ  ن وحٌ ي ك ون  ف لا  و ابْـت د 
ب ائ ه . ف أ بْص ر  ح امٌ أ ب و ،ف س ك ر   ،ش ر ب  م ن  الخْ مْر  و   ل  خ  نـْع ان  ع وْر ة   و ت ـع ر ى د اخ  ك 

ف ث  الرّ د اء  و و ض ع اه  ع ل ى أ كْت اف ه م ا  أ ب يه ، و أ خْبـ ر  أ خ و يْه  خ ار جًا. ف أ خ ذ  س امٌ و يا 
تـ ر ا ع وْ  ر ا ع وْر ة   ،ر ة  أ ب يه م او م ش ي ا ن لى  الْو ر اء ، و س  و و جْه اهم  ا ن لى  الْو ر اء . ف ـل مْ ي ـبْص 

: ـأ ب يه م ا. ف ـل م ا اسْتـ يـْق ظ  ن وحٌ م نْ خ   مْر ه ، ع ل م  م ا ف ـع ل  ب ه  ابْـن ه  الص غ ير ، ف ـق ال 
: م ب   خْو ت ه . و ق ال  نـْع ان ! ع بْد  الْع ب يد  ي ك ون  لإ  . و لْي ك نْ  م لْع ونٌ ك  ار كٌ الر بُّ ن ل ه  س ام 

نـْع ان  ع بْدًا ل   نـْع ان  ـف ـي سْك ن  ف   ،ه مْ. ل يـ فْت ح  الله  ل ي اف ث  ـك  ، و لْي ك نْ ك  ي م س اك ن  س ام 
 . (1)«ه مْ ـع بْدًا ل  

، » الكذب والدياثة:  نسبوا إلى إبراهيم - و ح د ث  ج وعٌ في  الْأ رْض 
، لأ  ن  اجاْ وع  في  الْأ رْض  ك ان  ش د يدًا. ف انْح د ر   أ بْـر ام  ن لى  م صْر  ل يـ تـ غ ر ب  ه ن اك 

و ح د ث  ل م ا ق ـر ب  أ نْ ي دْخ ل  م صْر  أ ن ه  ق ال  ل س ار اي  امْر أ ت ه : ن نّي  ق دْ ع ل مْت  أ ن ك  
ه مْ ي ـق ول ون : ه ذ ه  امْر أ ت ه . ـالْم صْر يُّون  أ ن   امْر أ ةٌ ح س ن ة  الْم نْظ ر . ف ـي ك ون  ن ذ ا ر آك  

ي  رٌ ب س ب ب ك  و تح ْي ا ن ـفْس  يـْ ، ل ي ك ون  لي  خ  . ق ولي  ن ن ك  أ خْتي  ف ـيـ قْت ـل ون ني  و ي سْتـ بـْق ون ك 
. ف ح د ث  ل م ا د خ ل  أ بْـر ام  ن لى  م صْ  رْأ ة  أ ن ـه ا أ و  ر  أ ن  الْم صْر يّ ين  ر  م نْ أ جْل ك  ا الْم 

رْأ ة  ن لى   ذ ت  الْم  ا. و ر آه ا ر ؤ س اء  ف رْع وْن  و م د ح وه ا ل د ى ف رْع وْن ، ف أ خ  دًّ ح س ن ةٌ ج 
يـْراً ب س ب ب ه ا، و ص ار  ل ه  غ ن مٌ و ب ـق رٌ و مق  يٌر و ع ب يدٌ  ب ـيْت  ف رْع وْن ، ف ص ن ع  ن لى  أ بْـر ام  خ 

ةً ب س ب ب  س ار اي   و ن م اءٌ  ت  ع ظ يم  و أ ت نٌ و مل  الٌ. ف ض ر ب  الر بُّ ف رْع وْن  و ب ـيـْت ه  ض ر با 
؟ ل م اذ ا ل   ا ال ذ ي ص نـ عْت  بي  : م ا ه ذ  ْني  ـامْر أ ة  أ بْـر ام . ف د ع ا ف رْع وْن  أ بْـر ام  و ق ال  مْ تخ ْبر 

                                                           
 .28-15، الآيات 3( سفر التكوين، الفصل 1)



119 

: ؟ ل م اذ ا ق ـلْت  ؟ و الْآن   أ ن ـه ا امْر أ ت ك  ذْت ـه ا لي  ل ت ك ون  ز وْج تي  ، ح ت  أ خ  ي  أ خْتي 
ه 

! خ ذْه ا و اذْه بْ! ف أ وْص ى ع ل يْه  ف رْع وْن  ر ج الًا ف ش يـ ع وه  و امْر أ ت ه  و ك ل  م ا   ه و ذ ا امْر أ ت ك 
 .(1)«ك ان  ل ه  

،ان بْـر اه يم  م نْ ه ن اك  ن لى  أ رْض   نْـتـ ق ل  او  » ،  جاْ ن وب  و س ك ن  ب ـيْن  ق اد ش  و ش ور 
. و ق ال  ن بْـر اه يم  ع نْ س ار ة   . ف أ رْس ل  أ ب يم ال ك  مْر أ ت ه  او ت ـغ ر ب  في  ج ر ار  ي  أ خْتي 

: ه 
ا أ نْت  و ق ال  ل ه : ه   لل يْل  ان لى  أ ب يم ال ك  في  ح لْم   الله  م ل ك  ج ر ار  و أ خ ذ  س ار ة . ف ج اء  

رْأ ة  ام يّ تٌ م نْ أ جْل   . و ل ك نْ ل   ل تي  ا لْم  ةٌ ب بـ عْل  ذْت ـه ا، ف إ ن ـه ا م تـ ز وّ ج  مْ ي ك نْ أ ب يم ال ك  ـأ خ 
: يا  س يّ د ، أ أ م ةً  قـْتـ ر ب  اق د   ر ةً ن ل يـْه ا، ف ـق ال  ، ـت ـقْت ل ؟ أ ل   با  : ن ن ـه ا أ خْتي  مْ ي ـق لْ ه و  لي 
ا. و ه   م ة  ق ـلْبي  و ن ـق او ة  ي د ي  ف ـع لْت  ه ذ  ي؟ ب س لا  ي  أ يْضًا ن ـفْس ه ا ق ال تْ: ه و  أ خ 

م ة  ق ـلْب ك  ف ـ لحْ لْم  افي   الله  ف ـق ال  ل ه   ا. و أ نا   ع لْت  : أ نا  أ يْضًا ع ل مْت  أ ن ك  ب س لا  ه ذ 
ل ك  ل  أ يْضًا أ مْس كْت ك  ع نْ أ نْ تخ ْط ئ  ن لي     مْر أ ة  ار د   لْآن  ام سُّه ا. ف  ـمْ أ د عْك  ت  ـ، ل ذ 

،ا ي  لأ  جْل ك  ـف إ ن ه  ن ب   لر ج ل 
أ ن ك   عْل مْ اف ـت حْي ا. و ن نْ ك نْت  ل سْت  ت ـر دُّه ا، ف   ،ي ، ف ـي ص لّ 

. ، أ نْت  و ك لُّ م نْ ل ك  و د ع ا مل  يع  ع ب يد ه ،  د  لْغ  اف ـب ك ر  أ ب يم ال ك  في   م وْتًا تم  وت 
ا  م  او ت ك ل م  ب ك لّ  ه ذ  ا. ثم   د ع ا أ ب يم ال ك   لرّ ج ال  افي  م س ام ع ه مْ، ف خ ا    لْك لا  دًّ ج 

ج ل بْت  ع ل ي  و ع ل ى  ح ت   ،ن بْـر اه يم  و ق ال  ل ه : م اذ ا ف ـع لْت  ب ن ا؟ و بم  اذ ا أ خْط أْت  ن ل يْك  
بْـر اه يم : مم ْ  . و ق ال  أ ب يم ال ك  لإ   ل ك تي  خ ط ي ةً ع ظ يم ةً؟ أ عْم الًا لا  ت ـعْم ل  ع م لْت  بي 

ا  : ل يْس  في  ه ذ ا  لش يْء ؟ام اذ ا ر أ يْت  ح ت  ع م لْت  ه ذ  ف ـق ال  ن بْـر اه يم : ن نّي  ق ـلْت 
ع  ا ي  أ خْتي   لحْ ق يق ة  . و با  مْر أ تي  اف ـيـ قْت ـل ون ني  لأ  جْل   لْبـ ت ة ،ا الله  خ وْ    لْم وْض 

 بْـن ة  اأ يْضًا ه 
، غ يـْر  أ ن ـه ا ل يْس ت   ه ني   بْـن ة  اأ بي  م نْ  الله  أ مّ ي، ف ص ار تْ لي  ز وْج ةً. و ح د ث  ل م ا أ تا 

ا م عْر وف ك  ـل   لْت  ب ـيْت  أ بي  أ نّي  ق ـ  ت صْن ع ين  ن لي  : في  ك لّ  م ك ان  نأ ْتي  ن ل يْه   ل ذ ياه ا: ه ذ 

                                                           
 .24-14، الآيات 12( سفر التكوين، الفصل 1)



111 

ي. : ه و  أ خ  بْـر اه يم ،  ق ولي  ع نيّ  ف أ خ ذ  أ ب يم ال ك  غ ن مًا و ب ـق راً و ع ب يدًا و ن م اءً و أ عْط اه ا لإ  
ام  مْر أ ت ه  او ر د  ن ل يْه  س ار ة   ي ق د  : ه و ذ ا أ رْض  . . و ق ال  أ ب يم ال ك  في  م ا ح س ن   سْك نْ اك 

. و ق ال  ل س ار ة : ن نّي  ق  ـف   نـ يْك  . ه ا ه و  ل ك  لْف ض ة  اأ عْط يْت  أ خ اك  أ لْفًا م ن   دْ ي ع يـْ
. ف ص ل ى ن بْـر اه يم   فْت  د ، ف أ نْص  ه ة  ك لّ  م ا ع نْد ك  و ع نْد  ك لّ  و اح  غ ط اء  ع يْن  م نْ ج 

ك ان  ق دْ أ غْل ق  ك ل    لر ب  ا ن  و ج و ار ي ه  ف ـو ل دْن . لأ    مْر أ ت ه  اأ ب يم ال ك  و   الله  ف ى ف ش   ،الله  ن لى  
م  ل بـ يْت  أ ب يم ال ك    .(1)«ن بْـر اه يم   مْر أ ة  اب س ب ب  س ار ة   ؛ر ح 

. ـي ج  ـن سْح اق  ف   ف أ ق ام  » الكذب والدياثة:  نسبوا إلى إسحاق - ر ار 
: امْر أ تي   ـــلأ  ـو س   . لأ  ن ه  خ ا   أ نْ ي ـق ول  ي  أ خْتي 

: ه   ؛ه  أ هْل  الْم ك ان  ع ن  امْر أ ت ه ، ف ـق ال 
: ي ـقْت ـل ون ني  م نْ أ جْل  ر فـْق ة   لأ  ن ـه ا ك ان تْ ح س ن ة  الْم نْظ ر . و ح د ث   ؛ل ع ل  أ هْل  الْم ك ان 

، ن ذْ ط ال تْ ل ه  الْأ يا   م  ه ن اك  أ ن  أ ب يم ال ك  م ل ك  الْف ل سْط ين يّ ين  أ شْر    م ن  الْك و ة  و ن ظ ر 
ع ب  ر فـْق ة  امْر أ ت ه . ف د ع ا أ ب يم ال ك  ن سْح اق   ي   ،و ن ذ ا ن سْح اق  ي لا 

: ن ّ  ا ه  و ق ال 
؟ ف ـق ال  ل ه   ي  أ خْتي 

: ه  ! ف ك يْف  ق ـلْت  : ل ع لّ ي أ م وت  امْر أ ت ك  : لأ  نّي  ق ـلْت  ن سْح اق 
ضْط ج ع  أ ح د   ا ال ذ ي ص نـ عْت  ب ن ا؟ ل وْلا  ق ل يلٌ لا  : م ا ه ذ  ب س ب ب ه ا. ف ـق ال  أ ب يم ال ك 

ن ا ذ نْـبًا. ف أ وْص ى أ ب يم ال ك  مل  يع  الش عْب  ق ائ لًا  ،الش عْب  م ع  امْر أ ت ك   : ف ج ل بْت  ع ل يـْ
ا الر ج ل  أ و  امْر أ ت ه  م وْتًا ي  ـال ذ ي ي    .(2)«م وت  ـم سُّ ه ذ 

ك ل  م نْ ص يْد  ابْني  » شرب الخمر:  نسبوا إلى إسحاق - : ق دّ مْ لي  لآ  ف ـق ال 
ي. ف ـق د م  ل ه  ف أ ك ل ، و أ حْض ر  ل ه  خم ْراً ف ش ر ب    .(9)«ح ت  ت ـب ار ك ك  ن ـفْس 

: يا  » الكذب والاحتيال: نسبوا إلى يعقوب  - .  ف د خ ل  ن لى  أ ب يه  و ق ال  أ بي 

                                                           
 .15-1، الآيات 24( سفر التكوين، الفصل 1)
 .11-6، الآيات 26( سفر التكوين، الفصل 2)
 .29، الآية 28( سفر التكوين، الفصل 9)



111 

. ق دْ ف ـع لْت    ؟ ف ـق ال  ي ـعْق وب  لأ  ب يه : أ نا  ع يس و ب كْر ك  ا. م نْ أ نْت  يا  ابْني  : ه أ ن ذ  ف ـق ال 
. ق م  اجْل سْ و ك لْ م نْ ص يْد ي ل ك يْ ت ـب ا . ف ـق ال  ن سْح اق  ك م ا ك ل مْت ني  ر ك ني  ن ـفْس ك 

 . : ن ن  الر ب  ن له  ك  ق دْ ي س ر  لي  ؟ ف ـق ال  د  يا  ابْني  ا ال ذ ي أ سْر عْت  ل ت ج  بنْ ه : م ا ه ذ  لا 
؟  . أ أ نْت  ه و  ابْني  ع يس و أ مْ لا  : ت ـق د مْ لأ  ج س ك  يا  ابْني  ف ـق ال  ن سْح اق  ل يـ عْق وب 

، و ل ك ن   ،د م  ي ـعْق وب  ن لى  ن سْح اق  أ ب يه ، ف ج س ه  ف ـتـ ق   : الص وْت  ص وْت  ي ـعْق وب  و ق ال 
ا ع يس و. و ل   يْن  ي د  يه ، ـالْي د  ان ـت ا م شْع ر ت ـيْن  ك ي د يْ ع يس و أ خ  يْه  ك  مْ ي ـعْر فْه  لأ  ن  ي د 

: ه لْ أ نْت  ه و  ابْني   : أ نا  ه و   ف ـب ار ك ه . و ق ال   .(1)«ع يس و؟ ف ـق ال 
يعلم،  أسكرتاه، وهو لا هماـأنّ و مضاجعة ابنتيه،  نسبوا إلى لوط  -

، و ابْـنـ ت اه  م ع ه ، لأ  ن ه  خ ا   » فحبلتا منه: و ص ع د  ل وطٌ م نْ ص وغ ر  و س ك ن  في  اجاْ ب ل 
. ف س ك ن  في  الْم غ ار ة   ه و  و ابْـنـ ت اه . و ق ال ت  الْب كْر  ل لص غ ير ة : أ نْ ي سْك ن  في  ص وغ ر 

. ه ل م   أ ب ونا  ق دْ ش اخ ، و ل يْس  في  الْأ رْض  ر ج لٌ ل ي دْخ ل  ع ل يـْن ا ك ع اد ة  ك لّ  الْأ رْض 
نا  خم ْراً ع  م ع ه ، ف ـن حْي ي م نْ أ ب ين ا ن سْلًا. ف س ق ت ا أ با   ،ن سْق ي أ با  هم  ا خم ْراً في  و ن ضْط ج 

ل ة ، و د خ ل ت  الْب كْر  و اضْط ج ع تْ م ع  أ ب يه ا، و ل   اـت لْك  الل يـْ ضْط ج اع ه  و لا   ،مْ ي ـعْل مْ با 
ب ق ي ام ه ا. و ح د ث  في  الْغ د  أ ن  الْب كْر  ق ال تْ ل لص غ ير ة : ن نّي  ق د  اضْط ج عْت  الْب ار ح ة  

. ن سْق   ل ة  أ يْضًام ع  أ بي  ع ي م ع ه ، ف ـن حْي ي  م نْ أ ب ين ا  ،ف ادْخ ل ي ،يه  خم ْراً الل يـْ اضْط ج 
ل ة  أ يْضًا، و ق ام ت  الص غ ير ة   هم  ا خم ْراً في  ت لْك  الل يـْ و اضْط ج ع تْ  ،ن سْلًا. ف س ق ت ا أ با 

اـم ع ه ، و ل   ضْط ج اع ه  م نْ أ ب يه م ا.  ،ا، ف ح ب ل ت  ابْـنـ ت ا ل وط  ب ق ي ام ه   و لا   ،مْ ي ـعْل مْ با 
. و الص غ ير ة   :و د ع ت  اسْم ه   ،ف ـو ل د ت  الْب كْر  ابْـنًا ، و ه و  أ ب و الْم وآب يّ ين  ن لى  الْيـ وْم  م وآب 

 .(2)«ن لى  الْيـ وْم   ،ب نْ ع مّ ي، و ه و  أ ب و ب ني  ع مُّون   :و د ع ت  اسْم ه   ،أ يْضًا و ل د ت  ابْـنًا

                                                           
 .21-15، الآيات 28( سفر التكوين، الفصل 1)
 .95-94، الآيات 13( سفر التكوين، الفصل 2)



112 

و ل م ا ر أ ى » صنع العجل؛ ليعبده بنو إسرائيل: نسبوا إلى هارون  -
، اجْت م ع  الش عْب  ع ل ى ه ار ون   و ق ال وا  ،الش عْب  أ ن  م وس ى أ بْط أ  في  النـُّز ول  م ن  اجاْ ب ل 

ير  أ م ام ن ا، لأ    ،ل ه : ق م  اصْن عْ ل ن ا آله  ةً  ا م وس ى الر ج ل  ال ذ ي أ صْع د نا  م نْ ت س  ن  ه ذ 
، لا  ن ـعْل م  م اذ ا أ ص اب ه . ف ـق ال  له  مْ ه ار ون : انْز ع وا أ قـْر اط  الذ ه ب  ال تي  في   أ رْض  م صْر 

قـْر اط  الذ ه ب  ال تي  ت وني  به  ا. ف ـنـ ز ع  ك لُّ الش عْب  أ  أْ و   ،آذ ان  ن س ائ ك مْ و ب ن يك مْ و ب ـن ات ك مْ 
، و ص نـ ع ه   ،في  آذ انه  مْ  زْم يل  لْإ  و أ ت ـوْا به  ا ن لى  ه ار ون . ف أ خ ذ  ذ ل ك  م نْ أ يْد يه مْ و ص و ر ه  با 

 . ع جْلًا م سْب وكًا. ف ـق ال وا: ه ذ ه  آله  ت ك  يا  ن سْر ائ يل  ال تي  أ صْع د تْك  م نْ أ رْض  م صْر 
. ف ـب ك ر وا ف ـل   : غ دًا ع يدٌ ل لر بّ  د ى ه ار ون  و ق ال  م ا ن ظ ر  ه ار ون  ب ـنى  م ذْبح ًا أ م ام ه ، و نا 

م ة . و ج ل س  الش عْب  ل لْأ كْل  و الشُّرْب   ئ ح  س لا  في  الْغ د  و أ صْع د وا مح ْر ق ات  و ق د م وا ذ با 
 ال ذ ي ش عْب ك   ف س د   ق دْ  لأ  ن ه  . انْز لْ  اذْه ب  : ل م وس ى لر بُّ ا . ف ـق ال  ثم   ق ام وا ل ل ع ب  

ت ـه مْ  ال ذ ي الط ر يق   ع ن   س ر يعًا ز اغ وا. م صْر   أ رْض   م نْ  أ صْع دْت ه    له  مْ  ص نـ ع وا. ب ه   أ وْص يـْ
 ال تي   ن سْر ائ يل   يا   آله  ت ك   ه ذ ه  : و ق ال وا ل ه   و ذ بح  وا ل ه   و س ج د وا م سْب وكًا، ع جْلًا 

ا ر أ يْت  : ل م وس ى الر بُّ  و ق ال  . م صْر   أ رْض   م نْ  أ صْع د تْك    ه و   و ن ذ ا الش عْب   ه ذ 
 ش عْبًا ف أ ص يرّ  ك   و أ فْن يـ ه مْ، ع ل يْه مْ  غ ض بي   ل ي حْم ى اتـْر كْني   ف الْآن  . الر ق ـب ة   ص لْب   ش عْبٌ 
 ع ل ى غ ض ب ك   يح ْم ى ر بُّ  يا   ل م اذ ا: و ق ال   ن له  ه ، الر بّ   أ م ام   م وس ى ف ـت ض ر ع  . ع ظ يمًا
ة ؟ و ي د   ع ظ يم ة   ب ق و ة   م صْر   أ رْض   م نْ  أ خْر جْت ه   ال ذ ي ش عْب ك    ي ـت ك ل م   ل م اذ ا ش د يد 

، في   ل يـ قْت ـل ه مْ  بخ  بْث   أ خْر ج ه مْ : ق ائ ل ين   الْم صْر يُّون   ؟ و جْه   ع نْ  و ي ـفْن يـ ه مْ  اجاْ ب ال   الْأ رْض 
عْ  ، مق  وّ   ع نْ  ارْج  مْ  غ ض ب ك   و ن سْح اق   ن بْـر اه يم   اذكْ رْ . ب ش عْب ك   الش رّ   ع ل ى و انْد 

ك   له  مْ  ح ل فْت   ال ذ ين   ع ب يد ك   و ن سْر ائ يل    ك ن ج وم   ن سْل ك مْ  أ ك ثّ ر  : له  مْ  و ق ـلْت   ب نـ فْس 
 ن لى   ف ـي مْل ك ون ـه ا ع نـْه ا ت ك ل مْت   ال تي   الْأ رْض   ه ذ ه   ك ل   ن سْل ك مْ  و أ عْط ي الس م اء ،

 و ن ـز ل   م وس ى ف انْص ر     .ب ش عْب ه   ي ـفْع ل ه   ن ن ه   ق ال   ال ذ ي الش رّ   ع ل ى الر بُّ  ف ـن د م  . الْأ ب د  
ن   ل وْح ان  : ي د ه   في   الش ه اد ة   و ل وْح ا اجاْ ب ل   م ن    و م نْ  ه ن ا م نْ . ج ان بـ يْه م ا ع ل ى م كْت وبا 



113 

 ع ل ى م نـْق وش ةٌ  الله   ك ت اب ة   و الْك ت اب ة   الله ، ص نـْع ة   هم  ا و الل وْح ان  . م كْت وب ـيْن   ك انا   ه ن ا
 في   ق ت ال   ص وْت  : ل م وس ى ف ـق ال   ،ه ت اف ه   في   الش عْب   ص وْت   ع  ي ش و  و سم  ع  . الل وْح يْن  
ي اح   ص وْت   ل يْس  : ف ـق ال  . الْم ح ل ة   ي اح   ص وْت   و لا   النُّصْر ة   ص   ص وْت   ب لْ  الْك سْر ة ، ص 

م ا و ك ان  . س ام عٌ  أ نا   غ ن اء   ، الْع جْل   أ بْص ر   أ ن ه   الْم ح ل ة   ن لى   اقـْتـ ر ب   ع نْد   و الر قْص 
يْه   م نْ  الل وْح يْن   و ط ر ح   م وس ى، غ ض ب   ف ح م ي    ثم   . اجاْ ب ل   أ سْف ل   في   و ك س ر هم  ا ي د 

لن ار ، و أ حْر ق ه   ص نـ ع وا ال ذ ي الْع جْل   أ خ ذ   ع مًا، ص ار   ح ت   و ط ح ن ه   با   ع ل ى و ذ ر اه   نا 
ا ب ك   ص ن ع   م اذ ا: له  ار ون   م وس ى و ق ال   .ن سْر ائ يل   ب ني   و س ق ى الْم اء ، و جْه    ه ذ 

. س يّ د ي غ ض ب   يح ْم   لا  : ه ار ون   ف ـق ال   ع ظ يم ةً؟ خ ط ي ةً  ع ل يْه   ج ل بْت   ح ت   ،الش عْب  
ير   آله  ةً  ل ن ا اصْن عْ : لي    ف ـق ال وا. ش ر ّ  في   أ ن ه   الش عْب   ت ـعْر     أ نْت    ه ذ ا لأ  ن   أ م ام ن ا، ت س 

، أ رْض   م نْ  أ صْع د نا   ال ذ ي الر ج ل   م وس ى : ه مْ ـل   ف ـق لْت  . أ ص اب ه   م اذ ا ن ـعْل م   لا   م صْر 
ا ف خ ر ج   ،الن ار   يـف   ف ط ر حْت ه  . ي ـ و ي ـعْط ن ،ف ـلْيـ نْز عْه   ،ذ ه بٌ  ل ه   م نْ   .(1)«الْع جْل   ه ذ 
ب وت  » :الرقص داود نسبوا إلى  - م د ين ة  د او د ،  لر بّ  او ل م ا د خ ل  تا 

د او د  ي طْف ر  و ي ـرْق ص  أ م ام   لْم ل ك  او ر أ ت   لْك و ة  اأ شْر ف تْ م يك ال  ب نْت  ش او ل  م ن  
،ا في  و س ط   ك ان ه  و أ وْق ـف وه  في  م   لر بّ  اب وت  في  ق ـلْب ه ا. ف أ دْخ ل وا تا   حْتـ ق ر تْه  اف   لر بّ 
م ة .  لر بّ  ان ص بـ ه ا ل ه  د او د . و أ صْع د  د او د  مح ْر ق ات  أ م ام   ل تي  ا لخْ يْم ة  ا ئ ح  س لا  و ذ با 

ئ ح   لْم حْر ق ات  اد او د  م نْ ن صْع اد   نْـتـ ه ىاو ل م ا  م ة  او ذ با  ر ك   لس لا  ر بّ   سْم  با   لش عْب  ابا 
،ا. و ق س م  ع ل ى مل  يع  جاْ ن ود  ا ع ل ى ك لّ  مل ْه ور  ن سْر ائ يل  ر ج الًا و ن س اءً، ع ل ى   لش عْب 

. ثم   ذ ه ب  ك لُّ  د  ر غ يف  خ بْز  و ك أْس  خم ْر  و ق ـرْص  ز ب يب  د    لش عْب  اك لّ  و اح  ك لُّ و اح 
د او د ،  سْت قْب ال  م يك ال  ب نْت  ش او ل  لا   ف خ ر ج تْ ب ـيـْت ه .  ك  ت ه ، و ر ج ع  د او د  ل يـ ب ار  ن لى  ب ـيْ 

في  أ عْين   ن م اء   لْيـ وْم  اح يْث  ت ك ش ف   لْيـ وْم ،او ق ال تْ: م ا ك ان  أ كْر م  م ل ك  ن سْر ائ يل  

                                                           
 .21-1، الآيات 92الفصل ( سفر الخروج، 1)



111 

: ن ن  اء  لسُّف ه  اع ب يد ه  ك م ا ي ـت ك ش ف  أ ح د   اـ. ف ـق ال  د او د  ل م يك ال   ل ذ يا لر بّ  اأ م ام   م 
 لر بّ  اع ل ى ش عْب   ،ي ر ئ يسًاـل ي ق يم ن   ؛ب ـيْت ه   و د ون  ك لّ   ،د ون  أ ب يك   ،ي ـ خْت ار نا

يعًا ،د ون  ذ ل ك   ،ي أ ت ص اغ ر   ـ . و ن نّ لر بّ  ان سْر ائ يل ، ف ـل ع بْت  أ م ام   في  ع يـْني ْ  ،و أ ك ون  و ض 
ي، و أ م ا ع نْ  م اء  ا د  ن ـفْس  م ج د . و لمْ  ي ك نْ ل م يك ال  ب نْت  ش او ل  ـف أ ت   ،ذ ك رْت   ل تي  ا ،لْإ 
 . (1)«ه ا ـ و ل دٌ ن لى  ي ـوْم  م وْت

بامرأة أوريّا الحثّيّ، وحبلت منه، وتخلّص من  أنهّ زنى نسبوا إلى داود  -
و ك ان  في  » جها، بجعله في وجه الحرب الشديدة، وتركه وحده؛ ليموت:زو 

، ف ـر أ ى م نْ  و قْت  الْم س اء  أ ن  د او د  ق ام  ع نْ س ر ير ه  و تم  ش ى ع ل ى س طْح  ب ـيْت  الْم ل ك 
رْأ ة  مل  يل ة  الْم نْظ ر   مُّ. و ك ان ت  الْم  دًّا. ف أ رْس ل  د او د  ع ل ى الس طْح  امْر أ ةً ت سْت ح  ج 

دٌ: أ ل يْس تْ ه ذ ه  ب ـثْش ب ع  ب نْت  أ ل يع ام  امْر أ ة  أ ور يا   رْأ ة ، ف ـق ال  و اح  و س أ ل  ع ن  الْم 
؟ ف أ رْس ل  د او د  ر س لًا و أ خ ذ ه ا، ف د خ ل تْ ن ل يْه ، ف اضْط ج ع  م ع ه ا ي  م ط ه ر ةٌ  ،الحْ ثّ يّ 

و ه 
رْأ ة ، ف أ رْس ل تْ و أ خْبـ ر تْ د او د   م نْ ط مْث ه ا. ثم   ر ج ع تْ ن لى  ب ـيْت ه ا. و ح ب ل ت  الْم 
. ف أ رْس ل   لْ ن لي   أ ور يا  الحْ ثّ ي  : أ رْس  و ق ال تْ: ن نّي  ح بـْل ى. ف أ رْس ل  د او د  ن لى  ي وآب  ي ـق ول 

م ة  ي وآب  أ ور   م ة  ي وآب  و س لا  يا  ن لى  د او د . ف أ ت ى أ ور يا  ن ل يْه ، ف س أ ل  د او د  ع نْ س لا 
. ـج اح  الْ ـالش عْب  و ن   لْ ر جْل يْك  : انْز لْ ن لى  ب ـيْت ك  و اغْس  . و ق ال  د او د  لأ  ور يا  ح رْب 

، و خ ر ج   م  أ ور يا  ف خ ر ج  أ ور يا  م نْ ب ـيْت  الْم ل ك  . و نا  ص ةٌ م نْ ع نْد  الْم ل ك  تْ و ر اء ه  ح 
ب  ب ـيْت  الْم ل ك   مْ ي ـنْز لْ ن لى  ب ـيْت ه . فأ خْبـ ر وا د او د  ـم ع  مل  يع  ع ب يد  س يّ د ه ، و ل   ،ع ل ى با 

ئْت  م ن  الس ف ر ؟ ف ل م اذ ا ف ـق ال  د او د  لأ  ور يا   مْ ي ـنْز لْ أ ور يا  ن لى  ب ـيْت ه .ـق ائ ل ين : ل   : أ م ا ج 
او د : ن ن  الت اب وت  و ن سْر ائ يل  و ي ـه وذ ا س اك ن ون  في  ـل   ؟ ف ـق ال  أ ور يا  ل د  مْ ت ـنْز لْ ن لى  ب ـيْت ك 

ز ل ون  ع ل ى و جْه  الص حْر اء ، و أ نا   ، و س يّ د ي ي وآب  و ع ب يد  س يّ د ي نا   آتي  ن لى  الخْ ي ام 
                                                           

 .29-16، الآيات 6سفر صموئيل الثاني، الفصل  (1)



115 

، لا  أ فـْع ل  ه ذ ا  ك  ؟ و ح ي ات ك  و ح ي اة  ن ـفْس  ع  م ع  امْر أ تي  ك ل  و أ شْر ب  و أ ضْط ج  ب ـيْتي  لآ 
. ف أ ق ام  أ ور يا  في   : أ ق مْ ه ن ا الْيـ وْم  أ يْضًا، و غ دًا أ طْل ق ك  . ف ـق ال  د او د  لأ  ور يا  الْأ مْر 

ه . و د ع اه  د او د  ف أ ك ل  أ م ام ه  و ش ر ب  و أ سْك ر ه . و خ ر ج  ع نْد   أ ور ش ل يم  ذ ل ك   الْيـ وْم  و غ د 
ع  في  م ضْج ع ه  م ع  ع ب يد  س يّ د ه ، و ن لى  ب ـيْت ه  ل   مْ ي ـنْز لْ. و في  الص ب اح   ـالْم س اء  ل ي ضْط ج 

: ك ت ب  د او د  م كْت وبًا ن لى  ي وآب  و أ رْس   . و ك ت ب  في  الْم كْت وب  ي ـق ول  ل ه  ب ي د  أ ور يا 
ع وا م نْ و ر ائ ه  ـاجْع ل وا أ ور يا  في  و جْه  الْ  ة ، و ارْج  . و ك ان   ،ح رْب  الش د يد  ف ـي ضْر ب  و ي  وت 

ع  ال ذ   ي ع ل م  أ ن  ر ج ال  الْب أْس  في  مح  اص ر ة  ي وآب  الْم د ين ة  أ ن ه  ج ع ل  أ ور يا  في  الْم وْض 
، ف س ق ط  ب ـعْض  الش عْب  م نْ ع ب يد  د او د ،  ف يه . ف خ ر ج  ر ج ال  الْم د ين ة  و ح ار ب وا ي وآب 

. و أ وْص ى لحْ رْب  اف أ رْس ل  ي وآب  و أ خْبـ ر  د او د  بج  م يع  أ م ور  . و م ات  أ ور يا  الحْ ثّ يُّ أ يْضًا
م ا ت ـفْر غ  م ن   س ول  لر  ا م  اق ائ لًا: ع نْد  ،اع نْ مل  يع  أ م ور   لْم ل ك  ام ع   لْك لا  ف إ ن   لحْ رْب 
،اغ ض ب   شْتـ ع ل  ا : ل م اذ ا د ن ـوْتم ْ م   لْم ل ك  ؟ أ م ا ع ل مْت مْ  لْم د ين ة  ا ن  و ق ال  ل ك  ل لْق ت ال 

؟ أ لمْ  ت ـرْم ه   ؟لسُّور  اأ ن ـه مْ ي ـرْم ون  م نْ ع ل ى   مْر أ ةٌ ام نْ ق ـت ل  أ ب يم ال ك  بْن  ي ـر بُّوش ث 
؟ ل م اذ ا د ن ـوْتم ْ م ن   لسُّور  اب ق طْع ة  ر حًى م نْ ع ل ى  : ق لْ ف ـ  لسُّور ؟اف م ات  في  تا با ص 
و د خ ل  و أ خْبـ ر  د او د  ب ك لّ  م ا  لر س ول  اأ يْضًا. ف ذ ه ب   لحْ ثّ يُّ اق دْ م ات  ع بْد ك  أ ور يا  

. و ق ال   ن ا  لر س ول  اأ رْس ل ه  ف يه  ي وآب  او د : ق دْ تج  بـ ر  ع ل يـْ ن ا ن لى   لْق وْم  ال د  و خ ر ج وا ن ل يـْ
 ور ،لسُّ اع ب يد ك  م نْ ع ل ى  لرُّم اة  ا. ف ـر م ى لْب اب  اف ك ن ا ع ل يْه مْ ن لى  م دْخ ل   لحْ قْل  ا

،ام نْ ع ب يد   لْبـ عْض  اف م ات   أ يْضًا. ف ـق ال  د او د   لحْ ثّ يُّ او م ات  ع بْد ك  أ ور يا   لْم ل ك 
ا  نـ يْك  ه ذ  : لا  ي س ؤْ في  ع يـْ ا ت ـق ول  ل ي وآب  : ه ك ذ  ،ال لر س ول  يأ ْك ل   لس يْف  الأ  ن   لْأ مْر 

ا . ش دّ دْ ق ت ال ك  ع   ه ذ  أ ور يا   مْر أ ة  او أ خْر بْـه ا. و ش دّ دْه . ف ـل م ا سم  ع ت   لْم د ين ة  ال ى و ذ اك 
ب تْ ب ـعْل ه ا. و ل م ا م ض ت   أ رْس ل  د او د  و ض م ه ا  لْم ن اح ة  اأ ن ه  ق دْ م ات  أ ور يا  ر ج ل ه ا، ن د 

ف ـق ب ح  في   ،د او د   ل ه  ف ـع   ل ذ يا لْأ مْر  ا. و أ م ا بْـنًاا و و ل د تْ ل ه   مْر أ ةً ان لى  ب ـيْت ه ، و ص ار تْ ل ه  
ن   الر بُّ  ف أ رْس ل   .لر بّ  اع يـْني    ثا  ن   ك ان  : ل ه   و ق ال   ن ل يْه   ف ج اء  . د او د   ن لى   نا   في   ر ج لا 



116 

ة ، م د ين ة   د  دٌ  و اح  نـْه م ا و اح  ا ك ث ير ةٌ  و ب ـق رٌ  غ ن مٌ  ل لْغ ني ّ   و ك ان  . ف ق يرٌ  و الْآخ ر   غ ني    م  دًّ . ج 
ةٌ  ن ـعْج ةٌ  ن لا   ش يْءٌ  ل ه   ي ك نْ  ف ـل مْ  الْف ق ير   و أ م ا د  ه ا اقـْتـ ن اه ا ق د   ص غ ير ةٌ  و اح   ر تْ و ك ب ـ  و ر با 
ه   م نْ  و ت شْر ب   ل قْم ت ه   م نْ  تأ ْك ل  . مل  يعًا ب ن يه   و م ع   م ع ه   ضْن ه ، في   و ت ـن ام   ك أْس   ح 

ابْـن ة   ل ه   و ك ان تْ  ، الر ج ل   ن لى   ض يْفٌ  ف ج اء  . ك   و م نْ  غ ن م ه   م نْ  يأ ْخ ذ   أ نْ  ف ـع ف ا الْغ ني ّ 
يّ ئ   ب ـق ر ه    ل لر ج ل   و ه ي أ   الْف ق ير   الر ج ل   ن ـعْج ة   ف أ خ ذ   ن ل يْه ، ج اء   ال ذ ي ل لض يْف   ل ي ـه 

ا، الر ج ل   ع ل ى د او د   غ ض ب   ف ح م ي  . ن ل يْه   ج اء   ذ يال   دًّ ن   و ق ال   ج   ه و   ح ي  : ل ن اثا 
، ، الْف اع ل   الر ج ل   ي ـقْت ل   ن ن ه   الر بُّ ا ف ـع ل   لأ  ن ه   ؛أ ضْع ا    أ رْب ـع ة   النـ عْج ة   و ي ـر دُّ  ذ ل ك   ه ذ 
ن   ف ـق ال  . ي شْف قْ  مْ ـل   و لأ  ن ه   ،الْأ مْر   ثا  او د   نا  ا! الر ج ل   ه و   أ نْت  : ل د   ن ل ه   الر بُّ  ق ال   ه ك ذ 

، ي د   م نْ  و أ نْـق ذْت ك   ،ن سْر ائ يل   ع ل ى م ل كًا م س حْت ك   أ نا  : ن سْر ائ يل    و أ عْط يـْت ك   ش او ل 
، في   س يّ د ك   و ن س اء   ،س يّ د ك   ب ـيْت   ضْن ك   و ن نْ . و ي ـه وذ ا ن سْر ائ يل   ب ـيْت   و أ عْط يـْت ك   ح 
ا ل ك   أ ز يد   ك نْت   ق ل يلًا، ذ ل ك   ك ان   ا ك ذ  م   احْتـ ق رْت   ل م اذ ا. و ك ذ   ل تـ عْم ل   الر بّ   ك لا 
نـ يْه ؟ في   الش ر   ، الحْ ثّ ي   أ ور يا   ق ـتـ لْت   ق دْ  ع يـْ لس يْف  ه   امْر أ ةً، ل ك   امْر أ ت ه   و أ خ ذْت   با   و ن يا 

 لأ  ن ك   الْأ ب د ، ن لى   ب ـيـْت ك   الس يْف   ي ـف ار ق   لا   و الْآن  . ع مُّون   ب ني   ب س يْف   ق ـتـ لْت  
ا. امْر أ ةً  ل ك   ل ت ك ون   الحْ ثّ يّ   أ ور يا   امْر أ ة   و أ خ ذْت   احْتـ ق رْت ني   ا: الر بُّ  ق ال   ه ك ذ   ه أ ن ذ 

، م نْ  الش ر   ع ل يْك   أ ق يم   نـ يْك   أ م ام   ن س اء ك   و آخ ذ   ب ـيْت ك  ، و أ عْط يه ن   ع يـْ  ل ق ر يب ك 
ع   رّ   ف ـع لْت   أ نْت   لأ  ن ك  . الش مْس   ه ذ ه   ع يْن   في   ن س ائ ك   م ع   ف ـي ضْط ج  لسّ   و أ نا   با 

ا أ فـْع ل   ام   الْأ مْر   ه ذ  ام   ائ يل  ن سْر   مل  يع   ق د  ن   د او د   ف ـق ال  . الش مْس   و ق د   ق دْ : ل ن اثا 
ن   ف ـق ال  . الر بّ   ن لى   أ خْط أْت   ثا  او د   نا   لا  . خ ط يـ ت ك   ع نْك   ن ـق ل   ق دْ  أ يْضًا الر بُّ : ل د 

ا ج ع لْت   ق دْ  أ ن ك   أ جْل   م نْ  أ ن ه   غ يـْر  . تم  وت   اء   الْأ مْر   به  ذ   ي شْم ت ون ، الر بّ   أ عْد 
بْن   ن   و ذ ه ب  . ي  وت   ل ك   الْم وْل ود   ف الا  ثا   ال ذ ي الْو ل د   الر بُّ  و ض ر ب  . ب ـيْت ه   ن لى   نا 
تْه   او د   أ ور يا   امْر أ ة   و ل د  ، أ جْل   م نْ  الله   د او د   ف س أ ل  . ف ـث ق ل   ل د   ّ  د او د   و ص ام   الص بي 

ت   و د خ ل   ص وْمًا، عًا و با   ع ن   ل ي ق يم وه   ع ل يْه   ب ـيْت ه   ش ي وخ   ف ـق ام  . الْأ رْض   ع ل ى م ضْط ج 



117 

، الْو ل د   أ ن   ع  ــالس اب   الْيـ وْم   في   و ك ان  . خ بـْزاً م ع ه مْ  يأ ْك لْ  مْ ـو ل   ي ش أْ، ف ـل مْ  الْأ رْض    م ات 
 الْو ل د   ك ان   ل م ا ه و ذ ا: ق ال وا لأ  ن ـه مْ  م ات   ق دْ  الْو ل د   بأ  ن   يخ ْبر  وه   أ نْ  د او د   ع ب يد   ف خ ا   

! أ ش ر   ي ـعْم ل   الْو ل د ؟ م ات   ق دْ : ل ه   ن ـق ول   ف ك يْف  . ل ص وْت ن ا ي سْم عْ  ف ـل مْ  ،ك ل مْن اه   ح يًّا
ه   د او د   و ر أ ى : ل ع ب يد ه   د او د   ف ـق ال  . م ات   ق دْ  الْو ل د   أ ن   د او د   ف ـف ط ن   ي ـتـ ن اج وْن ، ع ب يد 
 و ب د ل   و اد ه ن   و اغْت س ل   الْأ رْض   ع ن   د او د   ف ـق ام  . م ات  : ف ـق ال وا الْو ل د ؟ م ات   ه لْ 
، الر بّ   ب ـيْت   و د خ ل   ة ي اب ه   . ف أ ك ل   خ بـْزاً ل ه   ف ـو ض ع وا و ط ل ب   ب ـيْت ه   ن لى   ج اء   ثم    و س ج د 
ا م ا: ع ب يد ه   ل ه   ف ـق ال   ؟ ال ذ ي الْأ مْر   ه ذ   ص مْت   ح يًّا الْو ل د   ك ان   ل م ا ف ـع لْت 

،  ح يًّا الْو ل د   ك ان   ل م ا: ف ـق ال  . خ بـْزاً و أ ك لْت   ق مْت   الْو ل د   م ات   و ل م ا و ب ك يْت 
 ق دْ  و الْآن  . الْو ل د   و يح ْي ا الر بُّ  ي ـرْمق  ني   ا ـ ر بم   ي ـعْل م ؟ م نْ : ت  ق ـلْ  لأ  نّي   و ب ك يْت   ص مْت  
، ع   ف لا   ه و   و أ م ا ،ن ل يْه   ذ اه بٌ  أ نا   ب ـعْد ؟ أ ر د ه   أ نْ  أ قْد ر   ه لْ  أ ص وم ؟ ف ل م اذ ا م ات   ي ـرْج 

ف د ع ا  بْـنًا،ام ع ه ا ف ـو ل د ت   ضْط ج ع  او د خ ل  ن ل يـْه ا و   مْر أ ت ه ،او ع ز ى د او د  ب ـثْش ب ع  . ن لي   
ن   لر بُّ ا، و  "س ل يْم ان  " :سْم ه  ا ثا  ّ  اأ ح ب ه ، و أ رْس ل  ب ي د  نا  م نْ  "ي د يد يا  " :سْم ه  او د ع ا  ،لن بي 

 .(1)«لر بّ  اأ جْل  
و أ ح ب  الْم ل ك  » شاخ:مّا ـأنهّ عبد الأوثان ل نسبوا إلى سليمان  -

س ل يْم ان  ن س اءً غ ر يب ةً ك ث ير ةً م ع  ب نْت  ف رْع وْن : م وآب ي ات  و ع مُّون ي ات  و أ د وم ي ات  
ثّ   يد ون ي ات  و ح  . م ن  الْأ م  ـو ص  م  ال ذ ين  ق ال  ع نـْه م  الر بُّ ل ب ني  ن سْر ائ يل : ــــي ات 

و ه مْ لا  ي دْخ ل ون  ن ل يْك مْ، لأ  ن ـه مْ ي  يل ون  ق ـل وب ك مْ و ر اء  آله  ت ه مْ.  ،ون  ن ل يْه مْ ت دْخ ل   لا  
 ، لْم ح ب ة . و ك ان تْ ل ه  س بْع  م ئ ة  م ن  النّ س اء  الس يّ د ات  ء  با  ف الْت ص ق  س ل يْم ان  به  ؤ لا 

 ، ث  م ئ ة  م ن  الس ر ار يّ  ف أ م ال تْ ن س اؤ ه  ق ـلْب ه . و ك ان  في  ز م ان  ش يْخ وخ ة  س ل يْم ان  و ة لا 
مْ ي ك نْ ق ـلْب ه  ك ام لًا م ع  الر بّ  ن له  ه  ك ق لْب  ـأ ن  ن س اء ه  أ م لْن  ق ـلْب ه  و ر اء  آله  ة  أ خْر ى، و ل  

                                                           
 .29 ة، الآي12الفصل  نلى ،2 ة، الآي11الفصل من  ( سفر صموئيل الثاني،1)



118 

يد ون   د او د  أ ب يه . ف ذ ه ب  س ل يْم ان  و ر اء  ع شْت ور ث   يّ ين ، و م لْك وم  ر جْس  ـن له  ة  الصّ 
، و ل  ـالْع مُّون   او د  أ ب يه . ـيّ ين . و ع م ل  س ل يْم ان  الش ر  في  ع يـْني   الر بّ  مْ ي ـتـْب ع  الر ب  تم  امًا ك د 

ين ئ ذ  ب ـنى  س ل يْم ان  م رْت ـف ع ةً ل ك م وش  ر جْس  الْم وآب يّ ين  ع ل ى ج اه  ـج ب ل  ال ذ ي ت  ـالْ  ح 
ا ف ـع  ــع مُّ  ي ـ س  ب نـأ ور ش ل يم ، و ل م ول ك  ر جْ  ائ ه  الْغ ر يب ات  ــج م يع  ن س   ـ ل  لــون . و ه ك ذ 

ل  ـي ك ن  ي وق دْن  و ي ذْب   ــ الل و ات لأ  ن  ق ـلْب ه   ؛ه ت ه ن . ف ـغ ض ب  الر بُّ ع ل ى س ل يْم ان  ـحْن  لآ 
ا الْأ مْ  ــ اه  فــن ، و أ وْص  ـه  م ر ت ـيْ ــال ذ ي ت ـر اء ى ل   ،م ال  ع ن  الر بّ  ن ل ه  ن سْر ائ يل    لا  أ   ،ر  ــي ه ذ 

ةً أ خْر ى، ف ـل مْ ي  ـع  آل  ــي ـت ب    م نْ : ل س ل يْم ان   الر بُّ  . ف ـق ال  أ وْص ى ب ه  الر بُّ  اـحْف ظْ م  ـه 
، ذ ل ك   أ ن   جْل  أ   ي   ع هْد ي تح ْف ظْ  مْ ـو ل   ع نْد ك   أ م زّ ق   ف إ نّي   به  ا، أ وْص يـْت ك   ال تي   و ف ـر ائ ض 

زْ يقًا ع نْك   الْم مْل ك ة   ، في   ذ ل ك   أ فـْع ل   لا   ن نّي   ن لا  . ل ع بْد ك   و أ عْط يه ا ،تم  م ك   م نْ  أ يا 
، د او د   أ جْل    الْم مْل ك ة   م نْك   أ م زّ ق   لا   أ نّي   ع ل ى. أ م زّ ق ـه ا ابنْ ك   ي د   م نْ  ب لْ  أ ب يك 

بْطاً أ عْط ي ب لْ  ك ل ه ا، دًا س  ، و اح  بنْ ك   ال تي   أ ور ش ل يم   و لأ  جْل   ع بْد ي، د او د   لأ  جْل   لا 
 .(1)«ا ـ اخْتـ رْته  

ا ف ـت ح  أ يُّوب  ف اه  و س ب  ي ـوْم ه ، و أ خ ذ  » :الـجيع أيوّب نسبوا إلى  - ب ـعْد  ه ذ 
: ل يـْت ه  ه ل ك   : ق دْ  ل ذ يا لل يْل  او ل دْت  ف يه ، و   ل ذ يا لْيـ وْم  اأ يُّوب  ي ـت ك ل م  ف ـق ال  ق ال 

. ل ي ك نْ ذ ل ك   مًا. لا  ي ـعْتن   ب ه   لْيـ وْم  اح ب ل  ب ر ج ل  ، و لا  ي شْر قْ ع ل يْه    م نْ الله  ظ لا  ف ـوْق 
م  اه ارٌ. ل ي مْل كْه  ـن   ف ات  لْم وْت  او ظ لُّ  لظ لا  . ل ي ح ل  ع ل يْه  س ح ابٌ. ل تـ رْع بْه  ك اس 
كْه   لل يْل  ا. أ م ا ذ ل ك  لنـ ه ار  ا م   لدُّج ى،اف ـلْي مْس   ي دْخ ل ن   و لا   لس ن ة ،او لا  ي ـفْر حْ ب ـيْن  أ يا 

ل ي ك نْ ع اق راً، لا  ي سْم عْ ف يه  ه ت اٌ . ل يـ لْع نْه   لل يْل  ا. ه و ذ ا ذ ل ك  لشُّه ور  افي  ع د د  
ع ن و  يق اظ   لْم سْت ع دُّون  ا لْيـ وْم  الا  و لا   لنُّور  ا. ل ت ظْل مْ نج  وم  ع ش ائ ه . ل يـ نـْت ظ ر  لتّ نّ ين  الإ  
،اي ـر  ه د ب   و لا  ي ك نْ،   لش ق او ة  امْ ي سْتر   ـمْ ي ـغْل قْ أ بْـو اب  ب طْن  أ مّ ي، و ل  ـلأ  ن ه  ل   لصُّبْح 

                                                           
 .19-1، الآيات 11( سفر الملوك الأوّل، الفصل 1)



119 

؟امْ أ م تْ م ن  ـم  ل  ـع نْ ع يـْني  . ل   م  م ا خ ر جْت  م ن   لر ح  أ سْل م  مْ ـم  ل  ـل   لْب طْن ،اع نْد 
،ال م اذ ا أ ع ان ـتْني   لرُّوح ؟ا  لْآن  اح ت  أ رْض ع ؟ لأ  نّي  ق دْ ك نْت   لثُّد يُّ ام  ـو ل   لرُّك ب 

ين ئ ذ  ك نْت  ن عًا س اك نًا. ح  ير ي  ـ م ضْط ج  ،امْت  م سْتر  يًحا م ع  م ل وك  و م ش   ل ذ ين  ا لْأ رْض 
ه مْ، أ وْ م ع  ر ؤ س اء  له  مْ ذ ه بٌ،  ف ض ةً، أ وْ  ب ـي وت ـه مْ  لْم ال ئ ين  اب ـنـ وْا أ هْر امًا لأ  نْـف س 

ن ة  ل   قْط  م طْم ور  ف ـل مْ أ ك نْ، ك أ ج  ع ن   لْم ن اف ق ون  امْ ي ـر وْا ن وراً. ه ن اك  ي ك فُّ ـك س 
،ا ي طْم ئ نُّون  مل  يعًا، لا  ي سْم ع ون  ص وْت   لْأ سْر ىا. لْم تـْع ب ون  او ه ن اك  ي سْتر  يح   لش غْب 
ر  ا ، و   لْك ب ير  اا ك م    لص غ ير  ا. لْم س خّ  م  ي ـعْط ى ل ش ق يّ  ـح ر  م نْ س يّ د ه . ل   لْع بْد  اه ن اك 

؟ان ورٌ، و ح ي اةٌ ل م رّ ي  ، و يح ْف   لْم وْت  اي ـنـْت ظ ر ون   ل ذ ين  ا لنـ فْس  ر ون  ع ل يْه  و ل يْس  ه و 
ت ه ج وا،  لْم سْر ور ين  ا لْك ن وز ،اأ كْث ـر  م ن   ين  ان لى  أ نْ ي ـبـْ م ا يج  د ون  ق ـبـْراً!  لْف ر ح  ع نْد 

ي  ع ل يْه  ط ر يق ه ، و ق دْ س ي ج  
،  الله  ل ر ج ل  ق دْ خ ف  ح وْل ه . لأ  ن ه  م ثْل  خ بْز ي يأ ْتي  أ ن يني 

، لأ  نّي   لْم ي اه  او م ثْل   ، و   رْت ـع بْت  ا رْت ع اباً ا ت ـنْس ك ب  ز فـْر تي  ز عْت  م نْه  ج اء  ف   ل ذ ياف أ تا ني 
. ل    .(1)«لرُّجْز  اأ سْتر  حْ، و ق دْ ج اء  مْ ـو ل  مْ أ سْك نْ ـمْ أ طْم ئ ن  و ل  ـع ل ي 

نسبوا إلى رأوبين بن يعقوب أنهّ اضطجع مع بلهة سرّيةّ أبيه، وأنّ  -
، أ ن  و ح د ث  ن ذْ ك ان  ن سْر ائ يل  س اك نًا في  ت لْك  الْأ رْ » سمع بذلك:  يعقوب ض 

و ك ان  ب ـن و ي ـعْق وب  . م ع  ب لْه ة  س رّ ي ة  أ ب يه ، و سم  ع  ن سْر ائ يل   ،و اضْط ج ع   ،ر أ وب ـيْن  ذ ه ب  
: ب ـن و ل  ــع ش   يْ ـةْـن  ا ئ ة : ر أ وب يـر  ، و شـر  ي ـعْق  ــب كْ  ،ن   ـْيـْ و ي ،ون  ـمْع   ـ وب   ،وذ اـو ي ـه   ،و لا 

يل : ي وس ف   بْـن ااو ز ب ول ون . و   ،و ي س اك ر   يل :  ،ب لْه ة   بْـن ااو ب ـنـْي ام ين . و   ،ر اح  ج ار ي ة  ر اح 
. و   ،د ان   ء  ب ـن و ي ـعْق وب   ،ج ار ي ة  ل يـْئ ة : ج اد   ،ز لْف ة   بْـن ااو ن ـفْت الي  ير . ه ؤ لا   ل ذ ين  ا ،و أ ش 

 .(2)«في  ف د ان  أ ر ام   ،و ل د وا ل ه  

                                                           
 .26-1، الآيات 9سفر أيوّب، الفصل  (1)
 .26-22، الآية 99( سفر التكوين، الفصل 2)



121 

نسبوا إلى يهوذا بن يعقوب أنهّ زنى بثامار كنّته، وحبلت منه، وولدت  -
رّ يراً في  » توأمًا: . و ك ان  ع يٌر ب كْر  ي ـه وذ ا ش  م ار  ةً ل ع ير  ب كْر ه  اسْم ه ا ثا  و أ خ ذ  ي ـه وذ ا ز وْج 

ن : ادْخ   . ف ـق ال  ي ـه وذ ا لأ  ونا  ، ف أ م ات ه  الر بُّ يك  و ت ـز و جْ ع يـْني   الر بّ  لْ ع ل ى امْر أ ة  أ خ 
ن  أ ن  الن سْل  لا  ي ك ون  ل ه ، ف ك ان  ن ذْ د خ ل  ع ل ى  . ف ـع ل م  أ ونا  يك  به  ا، و أ ق مْ ن سْلًا لأ  خ 

يه . ف ـق ب ح  في  ع   ، ل ك يْلا  ي ـعْط ي  ن سْلًا لأ  خ  يه  أ ن ه  أ فْس د  ع ل ى الْأ رْض  يـْني   امْر أ ة  أ خ 
 ب ـيْت  الر بّ  م ا ف ـع ل ه ، ف أ م ات ه  أ يْضًا. ف ـق ال  ي ـه وذ ا ل ث ام ار  ك ن ت ه : اقـْع د ي أ رْم ل ةً في  

: ل ع ل ه  ي  وت  ه و  أ يْضًا ك أ خ و يْه . ف م ض تْ أ ب يك  ح ت  ي كْب ـ  . لأ  ن ه  ق ال  يل ة  ابْني  ر  ش 
م ار  و ق ـع د تْ في   ب ـيْت  أ ب يه ا. و ل م ا ط ال  الز م ان  م ات ت  ابْـن ة  ش وع  امْر أ ة  ي ـه وذ ا. ثم    ثا 

م يُّ.  ـ ت ـع ز ى ي ـه وذ ا ف ص ع د  ن لى  ج ز از  غ ن م ه  ن لى  ت ب ه  الْع دُّلا  ير ة  ص اح  مْن ة ، ه و  و ح 
م ار  و ق يل  له  ا: ه و ذ ا مق  وك   مْن ة  ل ي ج ز  غ ن م ه . ف خ ل ع تْ ع نـْه ا  ـ ص اع دٌ ن لى  تف أ خْبر  تْ ثا 

ة ي اب  ت ـر مُّل ه ا، و ت ـغ ط تْ ب ب ـرْق ع  و ت ـل ف ف تْ، و ج ل س تْ في  م دْخ ل  ع يـْن ايم   ال تي  ع ل ى 
يل ة  ق دْ ك ب ـ مْن ة ، لأ  ن ـه   ـ ط ر يق  ت ي  ل  ا ر أ تْ أ ن  ش 

ةً. ف ـن ظ ر ه ا ي ـه وذ ا مْ ت ـعْط  ـر  و ه  ل ه  ز وْج 
 : ان تْ ق دْ غ ط تْ و جْه ه ا. ف م ال  ن ل يـْه ا ع ل ى الط ر يق  و ق ال  بـ ه ا ز ان ي ةً، لأ  ن ـه ا ك  و ح س 

. لأ  ن ه  ل   نـ ت ه .ـه اتي  أ دْخ لْ ع ل يْك  خ ل  ف ـق ال تْ: م اذ ا ت ـعْط يني  ل ك يْ ت دْ  مْ ي ـعْل مْ أ ن ـه ا ك 
. ف ـق ال تْ: ه لْ ت ـعْط يني  ر هْنًا ح ت   ل  ج دْي  م عْز ى م ن  الْغ ن م  : ن نّي  أ رْس  ؟ ف ـق ال  ع ل ي 

؟ ف ـق ال تْ: خ ات   : م ا الر هْن  ال ذ ي أ عْط يك  ل ه ؟ ف ـق ال  م ك  و ع ص اب ـت ك  و ع ص اك  ـت ـرْس 
. ف أ عْط اه ا و د خ ل  ع   ل يـْه ا، ف ح ب ل تْ م نْه . ثم   ق ام تْ و م ض تْ و خ ل ع تْ ال تي  في  ي د ك 

ب ه   ع نـْه ا ب ـرْق ـع ه ا و ل ب س تْ ة ي اب  ت ـر مُّل ه ا. ف أ رْس ل  ي ـه وذ ا ج دْي  الْم عْز ى ب ي د  ص اح 
دْه ا. ف س أ   رْأ ة ، ف ـل مْ يج   م يّ  ل ي أْخ ذ  الر هْن  م نْ ي د  الْم  ل  أ هْل  م ك انه  ا ق ائ لًا: أ يْن  الْع دُّلا 

؟ ف ـق ال وا: ل   مْ ت ك نْ ه ه ن ا ز ان ي ةٌ. ف ـر ج ع  ن لى  ـالز ان ي ة  ال تي  ك ان تْ في  ع يـْن ايم   ع ل ى الط ر يق 
: ل   دْه ا. و أ هْل  الْم ك ان  أ يْضًا ق ال وا: ل  ـي ـه وذ ا و ق ال  ي ةٌ. ف ـق ال  مْ ت ك نْ ه ه ن ا ز ان  ـمْ أ ج 



121 

ا اجاْ دْي  و أ نْت  ل   ير  ن ه ان ةً. ن نّي  ق دْ أ رْس لْت  ه ذ  ه ا، ل ئ لا  ن ص  مْ ـي ـه وذ ا: ل ت أْخ ذْ ل نـ فْس 
 ، نـ ت ك  م ار  ك  ة ة  أ شْه ر ، أ خْبر   ي ـه وذ ا و ق يل  ل ه : ق دْ ز ن تْ ثا  تج  دْه ا. و ل م ا ك ان  نح ْو  ة لا 

ي  ف ـل م ا ي  ح بـْل ى أ يْضًا م ن  الزّ نَ  و ه ا ه  
. أ م ا ه  . ف ـق ال  ي ـه وذ ا: أ خْر ج وه ا ف ـت حْر ق 

ق ال تْ: أ خْر ج تْ أ رْس ل تْ ن لى  مق  يه ا ق ائ ل ةً: م ن  الر ج ل  ال ذ ي ه ذ ه  ل ه  أ نا  ح بـْل ى! و  
، م  و الْع ص اب ة  ـح قّ قْ ل م ن  الخْ ات   ي  أ ب ـرُّ م نيّ 

: ه  و الْع ص ا ه ذ ه . ف ـت ح ق ق ه ا ي ـه وذ ا و ق ال 
د ته  ا ن ذ ا في  ـلأ  نّي  ل   ا أ يْضًا. و في  و قْت  و لا  . ف ـل مْ ي ـع دْ ي ـعْر ف ـه  يل ة  ابْني  مْ أ عْط ه ا ل ش 

 .(1)«ب طْن ه ا ت ـوْأ م ان  
و ج ر ى ب ـعْد  » ثامار نفسها:نسبوا إلى أمنون بن داود أنهّ اغتصب أخته  -

بـ ه ا أ مْن ون  بْن   ، ف أ ح  م ار  ذ ل ك  أ ن ه  ك ان  لأ  بْش ال وم  بْن  د او د  أ خْتٌ مل  يل ةٌ اسْم ه ا ثا 
م ار  أ خْت ه  لأ  ن ـه ا ك ان تْ ع ذْر اء ، و ع س ر  في   ر  أ مْن ون  ل لسُّقْم  م نْ أ جْل  ثا  د او د . و أ حْص 
ْع ى  د اب  بْن  شم  بٌ اسْم ه  ي ونا  ئًا. و ك ان  لأ  مْن ون  ص اح  ع يـْني ْ أ مْن ون  أ نْ ي ـفْع ل  له  ا ش يـْ
ا. ف ـق ال  ل ه : ل م اذ ا يا  ابْن  الْم ل ك   دًّ د اب  ر ج لًا ح ك يمًا ج  ي د او د . و ك ان  ي ونا  أ خ 

ا م نْ ص ب اح  ن لى  ص   بُّ أ نْت  ض ع يفٌ ه ك ذ  ؟ ف ـق ال  ل ه  أ مْن ون : ن نّي  أ ح  ؟ أ م ا تخ ْبر  ني  ب اح 
عْ ع ل ى س ر ير ك  و تم  ار ضْ. و ن ذ ا  : اضْط ج  د اب  ي. ف ـق ال  ي ونا  م ار  أ خْت  أ بْش ال وم  أ خ  ثا 

م ار  أ خْتي  ف ـت أْتي   و ت طْع م ني  خ ب ـْ زاً، و ت ـعْم ل  أ م ام ي ج اء  أ ب وك  ل يـ ر اك  ف ـق لْ ل ه : د عْ ثا 
، ف ج اء  الْم ل ك  ل يـ ر اه .  الط ع ام  لأ  ر ى ف آك ل  م نْ ي د ه ا. ف اضْط ج ع  أ مْن ون  و تم  ار ض 
تـ يْن  ف آك ل  م نْ  م ار  أ خْتي  ف ـت أْتي   و ت صْن ع  أ م ام ي ك عْك  : د عْ ثا  ف ـق ال  أ مْن ون  ل لْم ل ك 

يك  ي د ه ا. ف أ رْس   م ار  ن لى  الْبـ يْت  ق ائ لًا: اذْه بي  ن لى  ب ـيْت  أ مْن ون  أ خ  ل  د او د  ن لى  ثا 
عٌ.  يه ا و ه و  م ضْط ج  م ار  ن لى  ب ـيْت  أ مْن ون  أ خ  و اعْم ل ي ل ه  ط ع امًا. ف ذ ه ب تْ ثا 

عْكًا أ م ام ه  و خ   ين  و ع ج ن تْ و ع م ل تْ ك  ، و أ خ ذ ت  و أ خ ذ ت  الْع ج  بـ ز ت  الْك عْك 

                                                           
 .28-6، الآيات 95( سفر التكوين، الفصل 1)



122 

 . ة  و س ك ب تْ أ م ام ه ، ف أ بَ  أ نْ يأ ْك ل . و ق ال  أ مْن ون : أ خْر ج وا ك ل  ن نْس ان  ع نيّ  الْم قْلا 
: ايت لط ع ام  ن لى  الْم خْد ع  ف آك ل   ــ ف خ ر ج  ك لُّ ن نْس ان  ع نْه . ثم   ق ال  أ مْن ون  ل ث ام ار  ي با 

.م   ل تْه  و أ ت تْ ب ه  أ مْن ون  أ خ اه ا ن لى   نْ ي د ك  م ار  الْك عْك  ال ذ ي ع م  ف أ خ ذ تْ ثا 
. و ق د م تْ ل ه  ل ي أْك ل ، ف أ مْس ك ه ا ع ي م ع يـه ا: ت ـع ال  ـو ق ال  ل   ،الْم خْد ع   ،ي  اضْط ج 

ي، لا   يا   . ف ـق ال تْ ل ه : لا  يا  أ خ  ا في  ن سْر ائ يل . أ خْتي  ت ذ ل ني  لأ  ن ه  لا  ي ـفْع ل  ه ك ذ 
د   ،ت ـعْم لْ ه ذ ه  الْق ب اح ة . أ م ا أ نا   لا   ف أ يْن  أ ذْه ب  ب ع ار ي؟ و أ م ا أ نْت  ف ـت ك ون  ك و اح 

. ف ـل مْ ي ش أْ أ نْ مْنـ  ـم ن  السُّف ه اء  في  ن سْر ائ يل ! و الْآن  ك لّ م  الْم ل ك  لأ  ن ه  لا  ي   ع ني  م نْك 
نـْه ا و ق ـه ر ه ا و اضْط ج ع  م ع ه ا. ة   م  أ بْـغ ض ه ا أ مْن ون  ب غْض ةً ـي سْم ع  ل ص وْته  ا، ب لْ تم  ك ن  م 

ه ا ك ان تْ أ ش د  م ن  الْم ح ب ة   ا، ح ت  ن ن  الْب غْض ة  ال تي  أ بْـغ ض ه ا ن يا  دًّ ةً ج  ال تي  ش د يد 
ه ا. و ق ال  له  ا أ مْن ون : ق وم ي انْط ل ق ي. ف ـق ال تْ ل ه : لا   بـ ه ا ن يا  ا الش رُّ  أ ح  ! ه ذ  س ب ب 

. ف ـل مْ ي ش أْ أ نْ ي سْم ع  له  ا، ب لْ  لْت ه  بي  ي  ه و  أ عْظ م  م ن  الْآخ ر  ال ذ ي ع م  ب ط رْد ك  ن يا 
م ه  ال ذ ي ك ا : اطْر دْ ه ذ ه  ع نيّ  خ ار جًاد ع ا غ لا  و أ قْف ل  الْب اب  و ر اء ه ا.  ،ن  يخ ْد م ه  و ق ال 

ار ى ك ن  ي ـلْب سْن  ج ب ات  م ثْل   و ك ان  ع ل يـْه ا ة ـوْبٌ م ل و نٌ، لأ  ن  ب ـن ات  الْم ل ك  الْع ذ 
م ار  ر م ادًا و أ قـْف ل  ا ،ه ذ ه . ف أ خْر ج ه ا خ اد م ه  ن لى  الخْ ار ج   لْب اب  و ر اء ه ا. ف ج ع ل تْ ثا 

ه ا  ه ا، و م ز ق ت  الث ـوْب  الْم ل و ن  ال ذ ي ع ل يـْه ا، و و ض ع تْ ي د ه ا ع ل ى ر أْس  ع ل ى ر أْس 
ةً. ف ـق ال  له  ا أ بْش ال وم  أ خ وه ا: ه لْ ك ان  أ مْن ون  أ خ وك  م ع ك   ؟ و ك ان تْ ت ذْه ب  ص ار خ 

ا الْأ مْر . . لا  ت ض ع ي ق ـلْب ك  ع ل ى ه ذ  . أ خ وك  ه و  ف أ ق ام تْ  ف الْآن  يا  أ خْتي  اسْك تي 
يه ا. و ل م ا سم  ع  الْم ل ك  د او د  بج  م يع  ه ذ ه   ش ةً في  ب ـيْت  أ بْش ال وم  أ خ  م ار  م سْتـ وْح  ثا 

ا. و ل   دًّ لّ  ـالْأ م ور  اغْت اظ  ج  مْ أ بْش ال وم  أ مْن ون  ب ش رّ  و لا  بخ  يْر ، لأ  ن  أ بْش ال وم  أ بْـغ ض  مْ ي ك 
م ار  أ خْت ه    .(1)«أ مْن ون  م نْ أ جْل  أ ن ه  أ ذ ل  ثا 

                                                           
 .22-1، الآيات 19( سفر صموئيل الثاني، الفصل 1)



123 

اغ  ى، ف ـ ا ج ر  م ل ك  ب ك لّ  م  او د  الْ ع  د  سم   و  »وفي نسخة ثانية:   دًّ ك نْ ل   ،ض ب  ج 
 .(1)«ر  ب كْ الْ  ن ه  و  اب ـْه  ، ف ـ بُّه  ان  يح   ك    ن ه  ون ، لأ   ن  مْ ن ه  أ  ي ة  ابْ ذ  أْ أ  ي ش   مْ ـل  

ظاً اظ  غ يْ اغْت  ، ف  ور  م  الْأ   ه  ذ  يع  ه  م ل ك  بج  م  او د  الْ سم  ع  د  و  »وفي نسخة ثالثة:  
 .(2)«ر ه  ب كْ  لأ  ن ه   ان  يح  بُّه  ك    ، لأ  ن ه  ن ه  ون  ابْ ز نْ ن ـفْس  أ مْن  يح ْ  مْ ـل   ك ن ه  ل  يدًا، و  ش د  
 نسبوا إلى أبشالوم بن داود أنهّ دخل إلى سراريّ أبيه، أمام بني إسرائيل: -
يت وف ل  لأ  بْش ال وم : » يت وف ل : أ عْط وا م ش ور ةً، م اذ ا ن ـفْع ل ؟ ف ـق ال  أ خ  و ق ال  أ بْش ال وم  لأ  خ 

، ف ـي سْم ع  ك لُّ ن سْر ائ يل  أ ن ك  ادْخ لْ ن لى  س ر ار يّ  أ ب يك  الل و اتي   ت ـر ك ه ن  لح  فْظ  الْبـ يْت 
. ف ـن ص ب وا  ، ف ـتـ ت ش د د  أ يْد ي مل  يع  ال ذ ين  م ع ك  رْت  م كْر وهًا م نْ أ ب يك  ق دْ ص 

، و د خ ل  أ بْش ال وم  ن لى  س ر ار يّ  أ ب يه   أ م ام  مل  يع   لأ  بْش ال وم  الخْ يْم ة  ع ل ى الس طْح 
م  ك م نْ ي سْأ ل   ير  به  ا في  ت لْك  الْأ يا  يت وف ل  ال تي  ك ان  ي ش  ن سْر ائ يل . و ك ان تْ م ش ور ة  أ خ 

يت وف ل  ع ل ى د او د  و ع ل ى أ بْش ال وم  مل  يعًا ا ك لُّ م ش ور ة  أ خ  م  الله . ه ك ذ   .(9)«ب ك لا 
 على ألفاظ الفحش والفجور:  أيضًا، واشتمل العهد القديم، 

آد م ، ع رّ ْ  أ ور ش ل يم  ب ر ج اس اته  ا،  بْن  اق ائ ل ةً: يا   لر بّ  او ك ان تْ ن لي   ك ل م ة  »
ا ق ال   نـْع ان . أ ب وك   لر بُّ ا لس يّ د  او ق لْ: ه ك ذ  لأ  ور ش ل يم : مخ ْر ج ك  و م وْل د ك  م نْ أ رْض  ك 

، و ل   د ك  ي ـوْم  و ل دْت  ف ـل مْ ت ـقْط عْ س ر ت ك  ثّ ي ةٌ. أ م ا م يلا  مْ ت ـغْس ل ي ـأ م ور ي  و أ مُّك  ح 
، و ل   لْم اء  با   لْ يحًا، و ل  ـل لتـ ن ظُّف  ي تم  مْ ت شْف قْ ع ل يْك  ع يْنٌ ـط ي ت ـقْم يطاً. ل  مْ ت ـق م  ـمْ تم  ل ح 

ةً م نْ ه ذ ه   د  ، ب لْ  ؛ل ت صْن ع  ل ك  و اح  ب ك ر اه ة   لحْ قْل  اع ل ى و جْه   ط ر حْت  ل تر  ق  ل ك 
. ك  ي ـوْم  و ل دْت  : ب د م ك   ن ـفْس  ، ف ـق لْت  ل ك  ف م ر رْت  ب ك  و ر أ يْـت ك  م د وس ةً ب د م ك 

                                                           
 ( الكتاب المقدّس، الترملة المشتركة. 1)
 ( الكتاب المقدّس، الترملة الكاةوليكيّة.2)
 .29-24، الآيات 16( سفر صموئيل الثاني، الفصل 9)



121 

ي ي. ج ع لْت ك  ر بْـو ةً ع يش  : ب د م ك  ع يش  نـ ب ات  الْ   ،، ق ـلْت  ل ك  ، ف ـر ب ـوْت  ـك  ح قْل 
. ن   ن  ، و ب ـل غْت  ز ين ة  الْأ زْيا  ، و ن ـب ت  ش عْر ك  ـو ك ب ـرْت  ك  ن ةً  ،ه د  ة دْيا  و ق دْ ك نْت  ع رْيا 

، و ن ذ ا ز م ن ك  ز   . ف ـب س طْت  ذ يلْ ي ع ل يْك  و ع ار ي ةً. ف م ر رْت  ب ك  و ر أ يْـت ك   ،م ن  الحْ بّ 
 ، ، و د خ لْت  م ع ك  في  ع هْد ، ي ـق ول  الس يّ د  الر بُّ ، و ح ل فْت  ل ك  و س تـ رْت  ع وْر ت ك 

رْت  ل ،  ــ ف ص  لز يْت  ، و م س حْت ك  با  لْم اء ، و غ س لْت  ع نْك  د م اء ك  ي. ف ح م مْت ك  با 
ل يـْت ك  و أ لْب سْت ك   ، و ك س وْت ك  ب ـزًّا، و ح  لْك ت ان  ، و أ ز رْت ك  با  لتُّخ س  م ط ر ز ةً، و ن ـع لْت ك  با 

ز ام ةً في  أ نْف ك   . و و ض عْت  خ  ، ف ـو ض عْت  أ سْو ر ةً في  ي د يْك  و ط وْقاً في  ع ن ق ك  لحْ ل يّ  با 
لذ ه ب  و الْف ض ة ، و ل ب اس ك  و أ قـْر اطاً في  أ ذ ن ـيْك  و تا ج  مل  ال  ع   . ف ـت ح ل يْت  با  ك  ل ى ر أْس 

ا،  دًّ دًّا ج  ، و مل  لْت  ج  . و أ ك لْت  الس م يذ  و الْع س ل  و الز يْت  الْك ت ان  و الْبـ زُّ و الْم ط ر ز 
، لأ  ن   ه  ك ان  ك ام لًا ب بـ ه ائ ي ف ص ل حْت  ل م مْل ك ة . و خ ر ج  ل ك  اسْمٌ في  الْأ م م  جا  م ال ك 

، و ز ن ـيْت  ع ل ى  . ف ات ك لْت  ع ل ى مل  ال ك  ، ي ـق ول  الس يّ د  الر بُّ ال ذ ي ج ع لْت ه  ع ل يْك 
ك  ع ل ى ك لّ  ع اب ر  ف ك ان  ل ه . و أ خ ذْت  م نْ ة ي اب ك  و ص نـ عْت   ، و س ك بْت  ز نا  اسمْ ك 

ك  م رْت ـف ع ا و أ خ ذْت  أ مْت ع ة   مْ ي ك نْ.ـمْ يأ ْت  و ل  ـت  م و ش اة ، و ز ن ـيْت  ع ل يـْه ا. أ مْرٌ ل  ل نـ فْس 
ك  ص و ر  ذ ك ور  و ز ن ـيْت   ، و ص نـ عْت  ل نـ فْس  ز ين ت ك  م نْ ذ ه بي  و م نْ ف ض تي  ال تي  أ عْط يـْت ك 

ت ه ا به  ا، و و ض عْت  أ م ام ه ا ز يْتي  و بخ  ور ي. و خ بْز ي به  ا. و أ خ ذْت  ة ي اب ك  الْم ط ر ز ة  و غ ط يْ 
، و ض عْت ه ا أ م ام ه ا ر ائ ح ة   ، الس م يذ  و الز يْت  و الْع س ل  ال ذ ي أ طْع مْت ك  ال ذ ي أ عْط يـْت ك 

. أ خ ذْت  ب ن يك  و ب ـن ا ا ك ان ، ي ـق ول  الس يّ د  الر بُّ ، س ر ور . و ه ك ذ  ت ك  ال ذ ين  و ل دْته  مْ لي 
مْ ل   ك  أ ن ك  ذ بح ْت  ب ني   و ج ع لْت ه مْ يج  وز ون  في  ـو ذ بح ْت ه  ه ا ط ع امًا. أ ه و  ق ل يلٌ م نْ ز نا 

ك  ل  ـالن ار  ل   ، ن ذْ ك نْت  ـه ا؟ و في  ك لّ  ر ج اس ات ك  و ز نا  ب اك  م  ص  ن ةً مْ ت ذْك ر ي أ يا  ع رْيا 
! ي ـق ول   ،و ع ار ي ةً  . و يْلٌ، و يْلٌ ل ك  . و ك ان  ب ـعْد  ك لّ  ش رّ ك  و ك نْت  م د وس ةً ب د م ك 

 . ك  م رْت ـف ع ةً في  ك لّ  ش ار ع  ك  ق ـب ةً و ص نـ عْت  ل نـ فْس  ، أ ن ك  ب ـنـ يْت  ل نـ فْس  الس يّ د  الر بُّ
، و ف ـر جْت  ر جْل يْك  ل ك لّ  ع اب ر   في  ر أْس  ك لّ  ط ر يق  ب ـنـ يْت   م رْت ـف ع ت ك  و ر ج سْت  مل  ال ك 



125 

ك   ، و ز دْت  في  ز نا  ظ  الل حْم  ير ان ك  ب ني  م صْر  الْغ لا  . و ز ن ـيْت  م ع  ج  ك  و أ كْث ـرْت  ز نا 
، و م نـ عْت  ع نْك   ا ق دْ م د دْت  ي د ي ع ل يْك  . ف ـه أ ن ذ  غ اظ تي  ، و أ سْل مْت ك   لإ   ف ر يض ت ك 

، ب ـن ات  الْف ل سْط ين يّ ين ، الل و اتي  يخ ْج لْن  م نْ ط ر يق ك  الر ذ يل ة . و ز ن ـيْت   ل م ر ام  م بْغ ض ات ك 
، ن ذْ ك نْت  لمْ  ت شْب ع ي ف ـز ن ـيْت  به  مْ، و لمْ  ت شْب ع ي أ يْضًا. و ك ث ـرْت  ز نا   ك  في  م ع  ب ني  أ شُّور 

ان   لْد  نـْع ان  ن لى  أ رْض  الْك  ا أ يْضًا لمْ  ت شْب ع ي.ـأ رْض  ك  ،  يّ ين ، و به  ذ  م ا أ مْر ض  ق ـلْب ك 
ا ف عْل  امْر أ ة  ز ان ي ة  س ل يط ة ، ب ب ن ائ ك  ق ـبـ ت ك  في   ، ن ذْ ف ـع لْت  ك ل  ه ذ  ي ـق ول  الس يّ د  الر بُّ

. و ل  ر أْس  ك لّ  ط ر يق   مْ ت ك وني  ك ز ان ي ة ، ب لْ مح ْتـ ق رةً ـ، و ص نْع ك  م رْت ـف ع ت ك  في  ك لّ  ش ار ع 
ه ا. ل ك لّ  الز و اني  ي ـعْط ون   ق ة ، تأ ْخ ذ  أ جْن ب يّ ين  م ك ان  ز وْج  الْأ جْر ة . أ ي ـتـ ه ا الز وْج ة  الْف اس 

مْ ل ي أْت وك  م نْ ك لّ  ه د ي ةً، أ م ا أ نْت  ف ـق دْ أ عْط يْ  ، و ر ش يْت ه  ك  ايا  ت  ك ل  مح  بّ يك  ه د 
، ن ذْ ل   ج ان ب  ل لزّ نَ   ك  . و ص ار  ف يك  ع كْس  ع اد ة  النّ س اء  في  ز نا  ، ـب ك  مْ ي ـزْن  و ر اء ك 

لْع كْس   رْت  با  ، ف ص  ل ك  يا  ز ان ي ة  ب لْ أ نْت  ت ـعْط ين  أ جْر ةً و لا  أ جْر ة  ت ـعْط ى ل ك  . ف ل ذ 
: م نْ أ جْل  أ ن ه  ق دْ أ نْف ق  نح  اس ك   ا ق ال  الس يّ د  الر بُّ : ه ك ذ  م  الر بّ  اسْم ع ي ك لا 
، و ل د م اء  ب ن يك  ال ذ ين   بّ يك  و ب ك لّ  أ صْن ام  ر ج اس ات ك  ك  بم  ح  و انْك ش ف تْ ع وْر ت ك  ب ز نا 

لْت ه   ا أ مْل ع  مل  يع  مح  بّ يك  ال ذ ين  ل ذ ذْت  له  مْ، و ك ل  ال ذ ين  ب ذ  ل ك  ه أ ن ذ  مْ له  ا، ل ذ 
ف  ع وْر ت ك   ، و أ كْش  أ حْبـ بْت ه مْ م ع  ك لّ  ال ذ ين  أ بْـغ ضْت ه مْ، ف أ مْل ع ه مْ ع ل يْك  م نْ ح وْل ك 

. و أ   ، له  مْ ل يـ نْظ ر وا ك ل  ع وْر ت ك  ق ات  الس اف ك ات  الد م  حْك م  ع ل يْك  أ حْك ام  الْف اس 
و أ جْع ل ك  د م  الس خْط  و الْغ يـْر ة . و أ س لّ م ك  ل ي د ه مْ ف ـيـ هْد م ون  ق ـبـ ت ك  و ي ـه دّ م ون  

، و   يأ ْخ ذ ون  أ د و ات  ز ين ت ك  ، و  ، و ي ـنْز ع ون  ع نْك  ة ي اب ك  ن ةً م رْت ـف ع ات ك  ي ـتـْر ك ون ك  ع رْيا 
و ي ـقْط ع ون ك  ب س ي وف ه مْ،  لحْ ج ار ة  و ي صْع د ون  ع ل يْك  مل  اع ةً، و ي ـرْمل  ون ك  با   .و ع ار ي ةً 

ام  ع ي ون  ن س اء  ك ث ير ة . و أ ك فُّك   لن ار ،و يح ْر ق ون  ب ـي وت ك  با   و يج ْر ون  ع ل يْك  أ حْك امًا ق د 
،ا ع ن   ،  جْر ةً و أ يْضًا لا  ت ـعْط ين  أ   لزّ نا  لُّ غ ض بي  ب ك  ف ـتـ نْص ر    غ يـْر تي  ع نْك  ب ـعْد . و أ ح 

، ب لْ أ سْخ طْت ني  ـف أ سْك ن  و لا  أ غْض ب  ب ـعْد . م نْ أ جْل  أ ن ك  ل   ب اك  م  ص  مْ ت ذْك ر ي أ يا 



126 

ا أ يْضًا أ جْل   ، ي ـ في  ك لّ  ه ذ ه ، ف ـه أ ن ذ  ك  ،ا لس يّ د  ا ق ول  ب  ط ر يق ك  ع ل ى ر أْس  ف لا   لر بُّ
 .(1)«ف ـوْق  ر ج اس ات ك  ك لّ ه ا لر ذ يل ة  ات ـفْع ل ين  ه ذ ه  

 واشتمل العهد القديم، على تصويرات نباحيّة خليعة فاجرة: 
م  الر بّ  ق ائ لًا: يا  ابْن  آد م ، ك ان  » ة ، و ك ان  ن لي   ك لا  د  ن  ابْـنـ ت ا أ مّ  و اح  امْر أ تا 

. ف  ـو ز ن ـت ا ب   ب اه  ـم صْر  م ا ز ن ـت ا. ه ن اك  د غْد غ تْ ة د يّـُه م ا، و ه ن اك  ت ـز غْز غ تْ ت ـر ائ ب  ـي ص 
، و و ل د تا    م ا. و اسْم ه م ا: أ ه ول ة  الْك ب ير ة ، و أ ه ول يب ة  أ خْتـ ه ا. و ك ان ـت ا لي 

 ب ن ين  ع ذْر ته 
. و اسْم اهم  ا: الس ام ر ة  أ ه ول ة ، و أ ور ش ل يم  أ ه ول يب ة . و ز ن تْ أ ه ول ة  م نْ تح ْتي   و ب ـن ات 
ح نًا، ك لُّه مْ ش ب ان   ةً و ش  ين  الْأ سْم انْج وني   و لا  ب س  ق تْ مح  بّ يه ا، أ شُّور  الْأ بْط ال  اللا  و ع ش 

ف ـع تْ له  مْ ع قْر ه ا ل م خْت ار ي ب ني  أ شُّور  ك لّ ه مْ، ش هْو ة ، ف ـرْس   انٌ ر اك ب ون  الخْ يْل . ف د 
ه ا م نْ م صْر  أ يْضًا،  مْ. و لمْ  ت ـتـْر كْ ز نا  ق تـْه مْ ب ك لّ  أ صْن ام ه  و ت ـن ج س تْ ب ك لّ  م نْ ع ش 

ب اه ا، و ز غْز غ وا ت ـ  ل ك  لأ  ن ـه مْ ض اج ع وه ا في  ص  ه مْ. ل ذ  ر ائ ب  ع ذْر ته  ا و س ك ب وا ع ل يـْه ا ز نا 
ق تـْه مْ. ه مْ ك ش ف وا ع وْر ت ـه ا. أ خ ذ وا  س ل مْت ـه ا ل ي د  ع ش اق ه ا، ل ي د  ب ني  أ شُّور  ال ذ ين  ع ش 

، ف ص ار تْ ع بـْر ةً ل لنّ س اء . لس يْف  و أ جْر وْا ع ل يـْه ا ح كْمًا.  ب ن يه ا و ب ـن اته  ا، و ذ بح  وه ا با 
ه ا أ كْث ـر   نـْه ا، و في  ز نا  ف ـل م ا ر أ تْ أ خْتـ ه ا أ ه ول يب ة  ذ ل ك  أ فْس د تْ في  ع شْق ه ا أ كْث ـر  م 

ين  أ فْخ ر  ل ب اس   م نْ ز نَ   ب س  ح ن  الْأ بْط ال  اللا  ة  و الشّ  ق تْ ب ني  أ شُّور  الْو لا  ، أ خْت ه ا. ع ش 
ف ـرْس انًا ر اك ب ين  الخْ يْل  ك لُّه مْ ش ب ان  ش هْو ة . ف ـر أ يْت  أ ن ـه ا ق دْ ت ـن ج س تْ، و ل ك لْتـ يْه م ا 

ه ا. ةٌ. و ز اد تْ ز نا  د  ، ص و ر   ط ر يقٌ و اح  و ل م ا ن ظ ر تْ ن لى  ر ج ال  م ص و ر ين  ع ل ى الحْ ائ ط 
ان يّ ين  م ص و ر   لْد  ة  بم  غْر ة ، م ن ط ق ين  بم  ن اط ق  ع ل ى أ حْق ائ ه مْ، ع م ائ م ه مْ م سْد ول ةٌ ع ل ى الْك 

ان يّ ين  أ رْض   لْد  ب ل  الْك  بْه  ب ني  با  ه مْ. ك لُّه مْ في  الْم نْظ ر  ر ؤ س اء  م ركْ ب ات  ش  ر ؤ وس 
نـ يـْه ا ن   ق تـْه مْ ع نْد  ل مْح  ع يـْ د ه مْ، ع ش  ه مْ، و أ رْس ل تْ ن ل يْه مْ ر س لًا ن لى  أ رْض  م يلا  يا 

                                                           
 . 19-1، الآيات 16( سفر حزقيال، الفصل 1)



127 

ه مْ، ف ـتـ ن ج س تْ به  مْ،  ب ل  في  م ضْج ع  الحْ بّ  و نج  س وه ا ب ز نا  ه ا ب ـن و با  ان يّ ين . ف أ تا  لْد  الْك 
ه ا و ك ش ف تْ ع وْر ت ـه ا، ف ج ف تـْه ا ن ـفْس   ي، ك م ا ج ف تْ وج ف تـْه مْ ن ـفْس ه ا. و ك ش ف تْ ز نا 

 . ب اه ا ال تي  ف يه ا ز ن تْ بأ  رْض  م صْر  م  ص  ه ا ب ذ كْر ه ا أ يا  ي أ خْتـ ه ا. و أ كْث ـر تْ ز نا  ن ـفْس 
. و افـْتـ ق دْت   م ه مْ ك ل حْم  الحْ م ير  و م ن يـُّه مْ ك م ني ّ  الخْ يْل  ق تْ م عْش وق يه م  ال ذ ين  لحْ  و ع ش 

ب   . لأ  جْل  ذ ل ك  يا  ر ذ يل ة  ص  ب اك  اك  ب ز غْز غ ة  الْم صْر يّ ين  ت ـر ائ ب ك  لأ  جْل  ة دْي  ص 
ا أ ه يّ ج  ع ل يْك  ع ش اق ك  ال ذ ين  ج ف تـْه مْ  : ه أ ن ذ  ا ق ال  الس يّ د  الر بُّ أ ه ول يب ة ، ه ك ذ 

ه ة : ب ني   ، و آتي  به  مْ ع ل يْك  م نْ ك لّ  ج  ان يّ ين ، ف ـق ود  و ش وع  ن ـفْس ك  ب ل  و ك ل  الْك لْد   با 
ح نٌ ك لُّه مْ ر ؤ س اء  م ركْ ب ات   ةٌ و ش  ، ش ب ان  ش هْو ة ، و لا  و ق وع ، و م ع ه مْ ك لُّ ب ني  أ شُّور 

، و ش ه ر اء . ك لُّه مْ ر اك ب ون  الخْ يْل . ف ـي أْت ون  ع ل يْك  بأ  سْل ح ة  م ركْ ب ات   ت  و ع ج لا 
، و أ س لّ م  له  م   و بج  م اع ة  ش ع وب  ي ق يم ون  ع ل يْك  التـُّرْس  و الْم ج ن  و الخْ وذ ة  م نْ ح وْل ك 

مْ.ـالْ  ف ـي ـع ام ل ون ك   ،ي ع ل يْك   ـ و أ جْع ل  غ يـْر ت ح كْم  ف ـي حْك م ون  ع ل يْك  بأ  حْك ام ه 
. ي ـقْط ع ون  أ نْـف   لس خ ط  . يأ ْخ ذ ون  ب ن يك  با  لس يْف  ، و ب ق يـ ت ك  ت سْق ط  با  ك  و أ ذ ن ـيْك 

 . يأ ْخ ذ ون  أ د و ات  ز ين ت ك  ، و  لن ار . و ي ـنْز ع ون  ع نْك  ة ي اب ك  ، و ت ـؤكْ ل  ب ق يـ ت ك  با  و ب ـن ات ك 
، ف لا   ،و أ ب طّ ل  ر ذ يل ت ك  ع نْك   ك  م نْ أ رْض  م صْر  نـ يْك  ن ل يْه مْ و ز نا  و لا   ،ت ـرْف ع ين  ع يـْ

ا أ س لّ م ك  ل ي د  ال ذ ين   : ه أ ن ذ  ا ق ال  الس يّ د  الر بُّ ت ذْك ر ين  م صْر  ب ـعْد . لأ  ن ه  ه ك ذ 
يأ ْخ ذ ون  ك ل   لْب ـغْض اء  و  . ف ـيـ ع ام ل ون ك  با  أ بْـغ ضْت ه مْ، ل ي د  ال ذ ين  ج ف تـْه مْ ن ـفْس ك 

، و ي ـتـْر ك ون ك  ع رْيا   . أ فـْع ل  ت ـع ب ك  ك  ك  و ر ذ يل ت ك  و ز نا  ف  ع وْر ة  ز نا  ن ةً و ع ار ي ةً، ف ـتـ نْك ش 
، لأ  ن ك  ت ـن ج سْت  بأ  صْن ام ه مْ. في  ط ر يق  أ خْت ك   ا لأ  ن ك  ز ن ـيْت  و ر اء  الْأ م م  ب ك  ه ذ 

ا ق ال  الس يّ د   . ه ك ذ  : ن ن ك  ت شْر ب ين  ك أْس  أ خْت ك   س ل كْت  ف أ دْف ع  ك أْس ه ا ل ي د ك  الر بُّ
تْ ل ئ ين  س كْراً و ح زْنًا،   سْت هْز اء . ت س ع  ك ث يراً. تم  ك  و ل لا  الْع م يق ة  الْك ب ير ة . ت ك ون ين  ل لض ح 

تْ صّ   ، ك أْس  أ خْت ك  الس ام ر ة . ف ـت شْر ب ينـ ه ا و تم  ينـ ه ا و ت ـقْض م ين  ك أْس  الت ح يرُّ  و الخْ ر اب 
ا ق ال   ل ك  ه ك ذ  . ل ذ  ، ي ـق ول  الس يّ د  الر بُّ ، لأ  نّي  ت ك ل مْت  ش ق ف ه ا و تج ْتـ ثّ ين  ة دْي ـيْك 



128 

، ف ـت حْم ل ي أ يْضًا  يت ني  و ط ر حْت ني  و ر اء  ظ هْر ك  : م نْ أ جْل  أ ن ك  ن س  الس يّ د  الر بُّ
.ر ذ يل ت ك  و ز نا   : يا  ابْن  آد م ، أ تح ْك م  ع ل ى أ ه ول ة  و أ ه ول يب ة ؟ ب لْ  ك  و ق ال  الر بُّ لي 

هم  ا ب ر ج اس اته  م ا، لأ  ن ـه م ا ق دْ ز ن ـت ا و في  أ يْد يه م ا د مٌ، و ز ن ـت ا بأ  صْن ام ه م ا و أ يْضًا  أ خْبر 
ه   ا: نج  س ت ا أ ج از تا  ب ن يه م ا ال ذ ين  و ل د تا  مْ لي  الن ار  أ كْلًا له  ا. و ف ـع ل ت ا أ يْضًا بي  ه ذ 

ا، أ ت ـت ا في   . و ل م ا ذ بح  ت ا ب ن يه م ا لأ  صْن ام ه م  ي في  ذ ل ك  الْيـ وْم  و د ن س ت ا س ب وتي  م قْد س 
ا ف ـ  س اه . ف ـه و ذ ا ه ك ذ  ي ل ت ـن جّ  لْت م ا ذ ل ك  الْيـ وْم  ن لى  م قْد س  . ب لْ أ رْس  ع ل ت ا في  و سْط  ب ـيْتي 

ل  ن ل يْه مْ ر س ولٌ ف ـه و ذ ا ج ا وا. ه م  ال ذ ين  ء  ن لى  ر ج ال  آت ين  م نْ ب ع يد . ال ذ ين  أ رْس 
، و ج ل سْت  ع ل ى س ر ير   لحْ ل يّ  نـ يْك  و تح  ل يْت  با   لأ  جْل ه م  اسْت حْم مْت  و ك ح لْت  ع يـْ

. و ص وْت  مل ْه ور   ةٌ م ن ض ض ةٌ، و و ض عْت  ع ل يـْه ا بخ  ور ي و ز يْتي  ر  أ م ام ه  م ائ د  ف اخ 
. أ تي   ب س ك ار ى م ن  الْبـ رّ ي ة ، ال ذ ين  ج ع ل وا  م تـ ر فّ ه ين  م ع ه ا، م ع  أ نا س  م نْ ر ع اع  الخْ لْق 

ج   ه م ا. ف ـق لْت  ع ن  الْب ال ي ة  في  الزّ نَ   أ سْو ر ةً ع ل ى أ يْد يه م ا و تا  : الْآن  مل  ال  ع ل ى ر ؤ وس 
ا د خ ل وا  ي ـزْن ون  ز نًَ  . ف د خ ل وا ع ل يـْه ا ك م ا ي دْخ ل  ع ل ى امْر أ ة  ز ان ي ة . ه ك ذ  ي 

م ع ه ا و ه 
رْأ ت ـيْن  الز ان يـ تـ يْن   دّ يق ون  ه مْ يح ْك م ون  ع ل ى أ ه ول ة  و ع ل ى أ ه ول يب ة  الْم  . و الرّ ج ال  الصّ 

، لأ  ن ـه م ا ز ان يـ ت ان  و في  أ يْد يه م ا د مٌ. لأ  ن ه   ع ل يْه م ا ح كْم  ز ان ي ة  و ح كْم  س ف اك ة  الد م 
: ن نّي  أ صْع د  ع ل يْه م ا مل  اع ةً و أ س لّ م ه م   ا ق ال  الس يّ د  الر بُّ .ه ك ذ   ا ل لْج وْر  و النـ هْب 

لحْ ج ار ة ، و ي ـق طّ ع ون ـه م ا ب س ي وف ه مْ، و ي ذْبح  ون  أ بْـن اء هم  ا و ب ـن اته  م ا،  و ت ـرْمل  ه م ا اجاْ م اع ة  با 
، ف ـتـ ت أ د ب  ج   لن ار . ف أ ب طّ ل  الر ذ يل ة  م ن  الْأ رْض  يع  اـو يح ْر ق ون  ب ـي وت ـه م ا با   ،لنّ س اء  م 

ثْ ـــي ـفْع لْ  و لا   ن  خ  ـا، ف ـت حْم  ـا ر ذ يل ت ك م  ـر دُّون  ع ل يْك م  ــا. و ي  ـل  ر ذ يل ت ك م  ـــــن  م  ا  ــ ايـط  ـلا 
 . (1)«أ صْن ام ك م ا، و ت ـعْل م ان  أ نّي  أ نا  الس يّ د  الر بُّ 

على شعر غزل ماجن، في  - فوق ذلك كلّه -واشتمل العهد القديم 

                                                           
 . 13-1، الآيات 29( سفر حزقيال، الفصل 1)



129 

 : (1)(نشيد الأنشاد)سفر كامل، هو 
يد  » ت  ف م ه ، لأ  ن  ح ب ك  أ طيْ ب  : ل س ل يْم ان   ل ذ يا لْأ نْش اد  ان ش  ل ي ـق بّ لْني  ب ق بْلا 

بـ   سْم ك  ا. لط يّ ب ة  ا. ل ر ائ ح ة  أ دْه ان ك  لخْ مْر  ام ن   ار ىاتْك  د هْنٌ م هْر اقٌ، ل ذ ل ك  أ ح  . لْع ذ 
. أ دْخ ل ني   ج ال ه . ن ـب ـْ لْم ل ك  ااجْذ بْني  و ر اء ك  ف ـن جْر ي  . ن ذْك ر   ت ه ج  ن لى  ح  و ن ـفْر ح  ب ك 

. أ نا  س وْد اء  و مل  يل ةٌ يا  ب ـن ات  أ ور ش ل يم ،   لحْ قّ  . با  لخْ مْر  اح ب ك  أ كْث ـر  م ن   يح  بُّون ك 
ار   ي ام  ق يد  ق دْ  لش مْس  ا، ك ش ق ق  س ل يْم ان . لا  ت ـنْظ رْن  ن لي   ل ك وْني  س وْد اء ، لأ  ن  ك خ 

ط ور ة   ب وا ع ل ي . ج ع ل وني  نا  . ب ـن و أ مّ ي غ ض  ف ـل مْ أ نْط رْه .  م ي. أ م ا ك رْ لْك ر وم  ال و ح تْني 
ي، أ يْن  ت ـرْع ى، أ يْن  ت ـرْب ض  ع نْد   ْني  يا  م نْ تح  بُّه  ن ـفْس  . ل م اذ ا أ نا  أ ك ون   لظ ه ير ة  اأ خْبر 

؟ ياف   لنّ س اء ،اب ـيْن   جاْ م يل ة  ان نْ لمْ  ت ـعْر في  أ ي ـت ـه ا  ك م ق نـ ع ة  ع نْد  ق طْع ان  أ صْح اب ك   خْر ج 
ر  ع   ،ال ى آثا  اء ك  ع نْد  م س اك ن   رْع يْ او   لْغ ن م  د  ل ق دْ ش بـ هْت ك  يا  ح ب يب تي   .لرُّع اة  اج 

ئ د ! ن صْن ع  ل ك   ، و ع ن ـق ك  ب ق لا  ب ف ر س  في  م ركْ ب ات  ف رْع وْن . م ا أ مْل ل  خ د يْك  ب س م وط 
ل  م نْ ذ ه ب  م ع  مل  ان  م نْ ف   س  ر د يني   لْم ل ك  اض ة . م ا د ام  س لا  ه  أ ف اح  نا  في  مج ْل س 

. ط اق ة  ف اغ ي ة  ح ب يبي  لي  في  ك ر وم   لْم رّ  ار ائ ح ت ه . ص ر ة   . ب ـيْن  ة دْي ي  ي ب يت  ح ب يبي  لي 
، ه ا أ نْت  مل  يل ةٌ. ع يـْن ا . ه ا أ نْت  مل  يل ةٌ يا  ح ب يب تي  .ع يْن  ج دْي  ه ا أ نْت   ك  مق  ام ت ان 

. ج و ائ ز  ب ـيْت ن ا أ رْزٌ، و ر و اف د نا  س رْوٌ. أ نا   مل  يلٌ يا  ح ب يبي  و ح لْوٌ، و س ر ير نا  أ خْض ر 
س  ش ار ون ، س وْس ن ة   ل ك  ح ب يب تي  ب ـيْن    لش وْك  اب ـيْن   لس وْس ن ة  ا. ك  لْأ وْد ي ة  ان ـرْج  ك ذ 

 شْتـ ه يْت  ا. تح ْت  ظ لّ ه  لْب ن ين  اك ذ ل ك  ح ب يبي  ب ـيْن    لْو عْر  اب ـيْن  ش ج ر   لتـُّف اح  اك   .لْبـ ن ات  ا
، و ثم  ر ت ه  ح لْو ةٌ لح  لْق ي. أ دْخ ل ني  ن لى  ب ـيْت   و ع ل م ه  ف ـوْق ي مح  ب ةٌ.  لخْ مْر ،اأ نْ أ جْل س 

،ع ش وني  با  . أ نْ لز ب يب  اأ سْن د وني  بأ  قـْر اص   ي  لتـُّف اح  ف إ نّي  م ر يض ةٌ ح بًّا. شم  ال ه  تح ْت  ر أْس 
لّ ف ك ن  يا  ب ـن ات  أ ور ش ل يم  با   . أ ح  ئ ل   لظّ ب اء  و ي  ين ه  ت ـع ان ق ني  بأ  يا  ،او  أ لا  ت ـيـ قّ ظْن   لحْ ق ول 

                                                           
 .11، الآية 5، نلى الفصل 1، الآية 1( سفر نشيد الأنشاد، من الفصل 1)



131 

. ه و ذ ا آت  ط اف راً ع ل ى ح ت  ي ش اء . ص وْت  ح ب   لحْ ب يب  او لا  ت ـنـ بّ هْن   ،ايبي  ق اف زاً  جاْ ب ال 
ل  اع ل ى  ئ ل  اأ وْ ب غ فْر   لظ بْي  . ح ب يبي  ه و  ش ب يهٌ با  لتّ لا  . ه و ذ ا و اق فٌ و ر اء  ح ائ ط ن ا، لْأ يا 

: ق وم ي  ،. أ ج اب  ح ب يبي  لش ب اب يك  اي ـو صْو ص  م ن   لْك و ى،اي ـت ط ل ع  م ن   و ق ال  لي 
مل  يل تي  و ت ـع الي ْ. لأ  ن   يا   ، يا  ت اء  اح ب يب تي  .  لْم ط ر  اق دْ م ض ى، و   لشّ   لزُّه ور  ام ر  و ز ال 

،ا. ب ـل غ  أ و ان  لْأ رْض  اظ ه ر تْ في   ن ا.  لْي م ام ة  او ص وْت   لْق ضْب   لتّ ين ة  اسم  ع  في  أ رْض 
، يا  مل  يل تي   لْك ر وم  اا، و ق ـع ال  أ خْر ج تْ ف ج ه   تـ ه ا. ق وم ي يا  ح ب يب تي  ت ف يح  ر ائ ح 

ئ   تْر   لص خْر ،او ت ـع الي ْ. يا  مق  ام تي  في  مح  اج  ،افي  س  ، أ سمْ ع يني   لْم ع اق ل  أ ر يني  و جْه ك 
، لأ  ن  ص وْت ك  ل ط   ،ال ن ا خ ذ وا  و و جْه ك  مل  يلٌ. يفٌ ص وْت ك   لث ـع ال ب  ا لث ـع ال ب 

غ ار  ا ة  ا لصّ  د  ،ا لْم فْس  ب ـيْن   لر اع ياح ب يبي  لي  و أ نا  ل ه .  لأ  ن  ك ر وم ن ا ق دْ أ قـْع ل تْ. لْك ر وم 
،او ت ـنـْه ز م   لنـ ه ار  ا. ن لى  أ نْ ي ف يح  لس وْس ن  ا ل  عْ ا لظّ لا  أ وْ  لظ بْي  او أ شْب هْ يا  ح ب يبي   رْج 

ئ ل  اغ فْر   ي.  لل يْل  ا. في  لْم ش ع ب ة  ا جاْ ب ال  اع ل ى  لْأ يا  ي ط ل بْت  م نْ تح  بُّه  ن ـفْس  ع ل ى ف ر اش 
،او في   لْأ سْو اق  افي   لْم د ين ة ،اط ل بـْت ه  ف م ا و ج دْت ه . ن نّي  أ ق وم  و أ ط و   في    لش و ار ع 

ي. ط ل بـْت ه  ف م ا و ج دْت ه . و ج د ني    لْم د ين ة ،افي   لط ائ ف  ا لحْ ر س  اأ طْل ب  م نْ تح  بُّه  ن ـفْس 
ي؟ ف م ا ج او زْت ـه مْ ن لا  ق ل يلًا ح ت  و ج دْت  م نْ تح  بُّه   : أ ر أ يْـت مْ م نْ تح  بُّه  ن ـفْس  ف ـق لْت 

ي، ف أ مْس كْت ه  و لم ْ  .  ن ـفْس  لْت ه  ب ـيْت  أ مّ ي و ح جْر ة  م نْ ح ب ل تْ بي  ه ، ح ت  أ دْخ  أ رْخ 
لّ ف ك ن  يا  ب ـن ات  أ ور ش ل يم  با   ئ ل   لظّ ب اء  أ ح  بأ  يا  ،او   لحْ ب يب  اأ لا  ت ـيـ قّ ظْن  و لا  ت ـنـ بّ هْن   لحْ قْل 

، م ع ط ر ةً با    ة  لْبـ رّ ي  ام ن   لط ال ع ة  اح ت  ي ش اء . م نْ ه ذ ه   ة  م نْ د خ ان   للُّب ان  او   لْم رّ  ك أ عْم د 
ر ؟او ب ك لّ  أ ذ ر ة   تُّون  ج ب اراً م نْ ج ب اب ر ة  ن سْر ائ يل .   لت اج  ه و ذ ا تخ ْت  س ل يْم ان  ح وْل ه  س 

ذ ه  م نْ ه وْل  ى ف خ  س يـْف ه  ع ل   . ك لُّ ر ج ل  لحْ رْب  اك لُّه مْ ق اب ض ون  س ي وفاً و م تـ ع لّ م ون  
ت ه  ف ض ةً، ا. لل يْل  ا ن ان . ع م ل  أ عْم د  ه  تخ ْتًا م نْ خ ش ب  ل بـْ لْم ل ك  س ل يْم ان  ع م ل  ل نـ فْس 

ه  أ رْج وانًا، و و س ط ه  م رْص وفاً مح  ب ةً م نْ ب ـن ات  أ ور ش ل يم .  بًا، و م قْع د  ه  ذ ه  اخْر جْن  و ر و اف د 
هْيـ وْن ، و   تْه  ب ه  أ مُّه  في  ي ـوْم   ل ذ يا لت اج  س ل يْم ان  با   لْم ل ك  ا نْظ رْن  ايا  ب ـن ات  ص  ت ـو ج 



131 

، ه ا أ نْت  مل  يل ةٌ! ع يـْن اك   ه ، و في  ي ـوْم  ف ـر ح  ق ـلْب ه . ه ا أ نْت  مل  يل ةٌ يا  ح ب يب تي  ع رْس 
لْع اد . أ سْن ان ك    مق  ام ت ان  م نْ تح ْت   . ش عْر ك  ك ق ط يع  م عْز  ر اب ض  ع ل ى ج ب ل  ج  ن ـق اب ك 

،ام ن   لص اد ر ة  ا جاْ ز ائ ز  اك ق ط يع   د    لل و اتي  ا لْغ سْل  م تْئ مٌ، و ل يْس  ف يه ن  ع ق يمٌ.  ة  ك لُّ و اح 
لْك ة  م ن   .  لْق رْم ز ،اش ف ت اك  ك س  و ف م ك  ح لْوٌ. خ دُّك  ك ف لْق ة  ر م ان ة  تح ْت  ن ـق اب ك 

جاْ ب اب ر ة . ال لْأ سْل ح ة . أ لْف  مج  نّ  ع لّ ق  ع ل يْه ، ك لُّه ا أ تـْر اس   لْم بْني ّ  اع ن ـق ك  ك ب ـرجْ  د او د  
ي ة ، ت ـوْأ م يْن  ي ـرْع ي ان  ب ـيْن   شْف تي ْ ظ بـْ ك  ك خ  و ت ـنـْه ز م   لنـ ه ار  ا. ن لى  أ نْ ي ف يح  س وْس ن  لاة دْيا 

،ا ل  . ك لُّك  مل  يلٌ يا  ح ب يب تي  ل يْس  ف يك  للُّب ان  او ن لى  ت لّ   لْم رّ  اأ ذْه ب  ن لى  ج ب ل   لظّ لا 
ب ةٌ ع   ، م ع ي م نْ ل بـْن ان !  .يـْ ر أْس  أ م ان ة ، م نْ  نْظ ر ياه ل مّ ي م ع ي م نْ ل بـْن ان  يا  ع ر وس 

ب ال   لْأ س ود ،ام نْ ر أْس  ش ن ير  و ح رْم ون ، م نْ خ د ور   . ق دْ س بـ يْت  ق ـلْبي  لنُّم ور  ام نْ ج 
.  حْد ى. ق دْ س بـ يْت  ق ـلْبي  بإ   لْع ر وس  ايا  أ خْتي   ة  م نْ ع ن ق ك  د  د ة  و اح  ، ب ق لا  نـ يْك  ع يـْ

! و ك مْ ر ائ ح ة  لخْ مْر  ا! ك مْ مح  بـ ت ك  أ طْي ب  م ن  لْع ر وس  اتي  م ا أ حْس ن  ح ب ك  يا  أ خْ 
 ت  ! ش ف ت اك  يا  ع ر وس  ت ـقْط ر ان  ش هْدًا. تح ْ لْأ طْي اب  اأ دْه ان ك  أ طْي ب  م نْ ك لّ  

ج ن ةٌ م غْل ق ةٌ،  ر وس  لْع  ال س ان ك  ع س لٌ و ل بن ٌ، و ر ائ ح ة  ة ي اب ك  ك ر ائ ح ة  ل بـْن ان . أ خْتي  
ع يْنٌ م قْف ل ةٌ، ي ـنـْب وعٌ مخ ْت ومٌ. أ غْر اس ك  ف رْد وْس  ر م ان  م ع  أ ثْم ار  ن ف يس ة ، ف اغ ي ة  

ر د ين   ر د ين . نا  . ق ص ب   و نا  . م ر  و ع ودٌ م ع   للُّب ان  او ق رْف ة ، م ع  ك لّ  ع ود   لذ ر ير ة  او ك ركْ م 
. اسْتـ يْق ظ ي لْأ طْي اب  اأ نْـف س   ك لّ   ، ب ئـْر  م ي اه  ح ي ة ، و س ي ولٌ م نْ ل بـْن ان  . ي ـنـْب وع  ج ن ات 

،ايا  ر يح   ! ه بيّ  ع ل ى ج ن تي  ف ـتـ قْط ر  أ طْي اب ـه ا. ل ي أْت  جاْ ن وب  او ت ـع الي ْ يا  ر يح   لش م ال 
يأ ْك لْ  . ق ط فْت  لْع ر وس  ا. ق دْ د خ لْت  ج ن تي  يا  أ خْتي  لن ف يس  اثم  ر ه  ح ب يبي  ن لى  ج ن ت ه  و 

  . . أ ك لْت  ش هْد ي م ع  ع س ل ي. ش ر بْت  خم ْر ي م ع  ل ب ني  أ يّـُه ا  ك ل وام رّ ي م ع  ط يبي 
ب اء  اأ يّـُه ا  سْك ر وااو   شْر ب واا. لْأ صْح اب  ا ئ م ةٌ و ق ـلْبي  م سْتـ يْق ظٌ. ص وْت  لْأ ح  . أ نا  نا 

ي  ! لأ  ن  ر أْس  ، يا  ك ام ل تي  مق  ام تي  ، يا  ، يا  ح ب يب تي  ي لي  يا  أ خْتي  ح ب يبي  ق ار عًا: افـْت ح 
،ام ن   مْت لأ   ا ي م نْ ن د ى  لط لّ  ، ف ك يْف  أ لْب س ه  لل يْل  او ق ص ص  ؟ ق دْ . ق دْ خ ل عْت  ة ـوْبي 



132 

ه  م ن   خ ه م ا؟ ح ب يبي  م د  ي د  ، ف ك يْف  أ و سّ  ف أ ن تْ ع ل يْه   لْك و ة ،اغ س لْت  ر جْل ي 
اي  ت ـقْط ر ان  م رًّا، و أ ص اب ع ي م ر  ق اط رٌ   ع ل ىأ حْش ائ ي. ق مْت  لأ  فـْت ح  لح  ب يبي  و ي د 

، ل  لْق فْل  ام قْب ض   م ا . ف ـت حْت  لح  ب يبي  ي خ ر ج تْ ع نْد  . ن ـفْس  ك ن  ح ب يبي  تح  و ل  و ع بـ ر 
. و ج د ني   . ط ل بـْت ه  ف م ا و ج دْت ه . د ع وْت ه  ف م ا أ ج اب ني  . لْم د ين ة  افي   لط ائ ف  ا لحْ ر س  اأ دْب ـر 

 . . ج ر ح وني  . أ ح   لْأ سْو ار  ا ح ف ظ ة  ض ر ب وني  لّ ف ك ن  يا  ب ـن ات  أ ور ش ل يم  ر ف ـع وا ن ز ار ي ع نيّ 
ا  نْ ه  بأ  نّي  م ر يض ةٌ ح بًّا. م ا ح ب يب ك  م نْ ح ب يب  أ ي ـتـ ه  ن نْ و ج دْت ن  ح ب يبي  أ نْ تخ ْبر 

ا!لنّ س اء  اب ـيْن   جاْ م يل ة  ا ح ب يبي  أ بْـي ض   ! م ا ح ب يب ك  م نْ ح ب يب  ح ت  تح  لّ ف ين ا ه ك ذ 
ةٌ ك  و أ   ل ةٌ ح ال ك  . م عْل مٌ ب ـيْن  ر بْـو ة . ر أْس ه  ذ ه بٌ ن بْر يزٌ. ق ص ص ه  م سْتـ رْس  . لْغ ر اب  امْق ر 

ن اه  ك   ج ال س ت ان  في  و قـْبـ يْه م ا.  لل بن  ،م غْس ول ت ان  با   لْم ي اه ،اع ل ى مج  ار ي  لحْ م ام  اع يـْ
ين  ذ ك ي ة . ش ف ت اه  س وْس نٌ ت ـقْط ر ان  م رًّا م ائ عًا. و أ تْلا   لطّ يب  اك خ م يل ة    اه  خ د   ح  م  ر يا 

، م ر ص ع ت ان  با   لْق ت ان  م نْ ذ ه ب  اه  ح   لْي اق وت  . ب طْن ه  ع اجٌ أ بْـي ض  م غ ل فٌ با  لز ب ـرْج د  ي د 
، م ؤ س س ت ان  ع ل ى ق اع د   ا. س اق اه  ع م ود  لْأ زْر ق  ا ل بـْن ان . ر خ ام  ت ـيْن  م نْ ن بْر يز . ط لْع ت ه  ك 

ا خ ل يل ي، يا  ب ـن ات  لْأ رْز  اف ـتً ك   ، و ه ذ  ا ح ب يبي  و ةٌ و ك لُّه  م شْتـ ه ي اتٌ. ه ذ  لْق ه  ح لا  . ح 
يل ة  اأ ور ش ل يم . أ يْن  ذ ه ب  ح ب يب ك  أ ي ـتـ ه ا  ب يب ك  ف ـن طْل ب ه  أ يْن  ت ـو ج ه  ح   لنّ س اء ؟اب ـيْن   جاْ م 

؟ ح ب يبي  ن ـز ل  ن لى  ج ن ت ه ، ن لى  خم  ائ ل   ،ام ع ك  ،ال يـ رْع ى في   لطّ يب  و يج ْم ع   جاْ ن ات 
. لس وْس ن  ا . أ نْت  مل  يل ةٌ يا  ح ب يب تي   لس وْس ن  اب ـيْن   لر اع يا. أ نا  لح  ب يبي  و ح ب يبي  لي 

نـ يْك  ف إ ن ـه م ا ق دْ  ْص ة ، ح س ن ةٌ ك أ ور ش ل يم ، م رْه ب ةٌ ك ج يْش  بأ  لْو ي ة . ح وّ لي  ع نيّ  ع يـْ ك تر 
. ش عْر ك  ك ق ط يع   لْع اد . أ سْن ان ك  ك ق ط يع  ن ع اج  ص ا لر اب ض  ا لْم عْز  اغ ل بـ ت اني   د رة  في  ج 

،ام ن   ة  م تْئ مٌ و ل يْس  ف يه ا ع ق يمٌ. ك ف لْق ة  ر م ان ة  خ دُّك  تح ْت    لل و اتي  ا لْغ سْل  د  ك لُّ و اح 
ي  مق  ام تي   

ةٌ ه  د  تُّون  م ل ك ةً و ثم  ان ون  س رّ ي ةً و ع ذ ار ى ب لا  ع د د . و اح  . ه ن  س  ن ـق اب ك 
 . ة  اك ام ل تي  يد  . ر أ تـْه ا لأ    لْو ح  ي 

. ع ق يل ة  و ال د ته  ا ه  ي 
ف ط و بْـنـ ه ا.  لْبـ ن ات  امّ ه ا ه 

ي   لس ر ار يُّ او   لْم ل ك ات  ا
حْنـ ه ا. م نْ ه  ،ام ثْل   لْم شْر ف ة  اف م د   لْق م ر ،امل  يل ةٌ ك   لص ب اح 



133 

،اط اه ر ةٌ ك   لأ  نْظ ر  ن لى  خ ض ر   جاْ وْز  الى  ج ن ة  م رْه ب ةٌ ك ج يْش  بأ  لْو ي ة ؟ ن ـز لْت  ن   لش مْس 
: ه لْ أ قـْع ل   لْو اد ي،ا ف ـل مْ أ شْع رْ ن لا  و ق دْ ج ع ل تْني   لرُّم ان ؟اه لْ ن ـو ر   لْك رْم ؟او لأ  نْظ ر 

ع ي،  . ارْج  ي ب ـيْن  م ركْ ب ات  ق ـوْم  ش ر يف  ع يان ـفْس  .  رْج  ع ي،ايا  ش ول مّ يث  ع يرْ ا رْج   ج 
 . ،  م اذ اف ـنـ نْظ ر  ن ل يْك  ر قْص  ص ف يْن ؟ م ا أ مْل ل  ر جْل يْك   م ثْل  ت ـر وْن  في  ش ول مّ يث 

،اذ يْك  م ثْل  ! د و ائ ر  ف خ  لْك ر يم  ايا  ب نْت   لنـ عْل يْن  با   . س ر ت ك    لحْ ل يّ  ص نـْع ة  ي د يْ ص ن اع 
نْط ة  م س ي ج ةٌ با   . لس وْس ن  ك أْسٌ م د و ر ةٌ، لا  ي ـعْو ز ه ا ش ر ابٌ مم ْز وجٌ. ب طْن ك  ص بـْر ة  ح 

ك  ة   . ع يـْن اك  ك    دْيا  في   لْبر  ك  اك خ شْف تـ يْن ، ت ـوْأ م يْ ظ بـْي ة . ع ن ـق ك  ك ب ـرجْ  م نْ ع اج 
ن ان  ح شْب و  ب  ب ثّ  ر بّ يم . أ نْـف ك  ك ب ـرجْ  ل بـْ . ر أْس ك   لن اظ ر  ان  ع نْد  با  تج  اه  د م شْق 

،اع ل يْك  م ثْل   ر  با   لْك رْم ل  . م ل كٌ ق دْ أ س  ك  ك أ رْج و ان  . م ا أ مْل ل ك  لخْ ص ل  و ش عْر  ر أْس 
ك  أ ي ـتـ ه ا  ك   لن خْل ة ،! ق ام ت ك  ه ذ ه  ش ب يه ةٌ با  ات  لل ذ  با   لحْ ب يب ة  او م ا أ حْلا  و ة دْيا 

: ن نّي  أ صْع د  ن لى  لْع ن اق يد  با   ك  ب ع ذ و  لن خْل ة  ا. ق ـلْت  ك  ك ع ن اق يد  ق ه او أ مْس  . و ت ك ون  ة دْيا 
،ا ،او ر ائ ح ة  أ نْف ك  ك   لْك رْم   لْم ر قْر ق ة  ا لس ائ غ ة  ا لح  ب يبي   .لخْ مْر  او ح ن ك ك  ك أ جْو د   لتـُّف اح 
ف اه   لس ائ ح ة  ا ، و ن لي   لن ائ م ين  اع ل ى ش  ح ب يبي  ل ن خْر جْ ن لى  شْت ي اق ه  ا. أ نا  لح  ب يبي  . ت ـع ال  يا 
،ا ،ا. ل ن ـب كّ ر ن  ن لى  لْق ر ىاو لْن ب تْ في   لحْ قْل  : ه لْ  لْك ر وم  ه لْ ت ـف ت ح   لْك رْم ؟ا أ زْه ر  ل نـ نْظ ر 
؟ا .  لرُّم ان ؟اه لْ ن ـو ر   لْق ع ال  للُّف اح  ي ـف وح  ر ائ ح ةً، و ع نْد  أ بْـو اب ن ا  اه ن ال ك  أ عْط يك  ح بيّ 

. ل يـْت ك  ك أ خ  لي   لنـ ف ائ س  اك لُّ  ح ب يبي  رْت ـه ا ل ك  يا  ة  و ق د ي ة ، ذ خ  ع  ام نْ ج د يد   لر اض 
د ك  في  ة   . و أ ق ود ك  و أ دْخ ل  ب ك  ب ـيْت   لخْ ار ج  ادْي يْ أ مّ ي، ف أ ج  و أ ق ـبّ ل ك  و لا  يخ ْز ون ني 

، ف أ سْق يك  م ن   ي  ت ـع لّ م ني 
. شم  ال ه  تح ْ  لْم مْز وج ة  ا لخْ مْر  اأ مّ ي، و ه   ت  م نْ س لا    ر م اني 

لّ ف ك ن  يا  ب ـن ات  أ ور ش ل يم  أ لا  ت ـيـ قّ ظْن  و لا  ت ـنـ بّ هْن   . أ ح  ي، و ي  ين ه  ت ـع ان ق ني   لحْ ب يب  ار أْس 
ةً ع ل ى ح ب يب ه ا؟  لْبـ رّ ي ة  ام ن   لط ال ع ة  اح ت  ي ش اء . م نْ ه ذ ه   ش ج ر ة   تح ْت  م سْت ن د 

،  لتـُّف اح  ا . اجْع لْني   ش و قـْت ك  ، ه ن اك  خ ط ب تْ ل ك  و ال د ت ك  ه ن اك  خ ط ب تْ ل ك  أ مُّك 
. لأ  ن   ، ك خ اتم   ع ل ى س اع د ك   لْغ يـْر ة  ا. لْم وْت  اق و ي ةٌ ك   لْم ح ب ة  اك خ اتم   ع ل ى ق ـلْب ك 



131 

ي ةٌ ك   ر  ل ظ ى  له  يبـ ه ا. لْه او ي ة  اق اس  اهٌ ك ث ير ةٌ لا  ت سْت ط يع  أ نْ ت طْف ئ  . م ي  لر بّ  اله  يب  نا 
نْس ان  الا  ت ـغْم ر ه ا. ن نْ أ عْط ى  لسُّي ول  او   لْم ح ب ة ،ا  لْم ح ب ة ،اك ل  ة ـرْو ة  ب ـيْت ه  ب د ل    لْإ 

. ف م اذ ا ن صْن ع  لأ  خْت  حْت ق اراًاتح ْتـ ق ر   ن  ن ا في  ي ـوْم  . ل ن ا أ خْتٌ ص غ ير ةٌ ل يْس  له  ا ة دْيا 
بًا ف ـن حْص ر ه ا بأ  لْو اح   ؟ ن نْ ت ك نْ س وراً ف ـنـ بْني  ع ل يـْه ا ب ـرجْ  ف ض ة . و ن نْ ت ك نْ با  تخ ْط ب 
م ةً. ك ان   د ة  س لا  نـ يْه  ك و اج  ين ئ ذ  ك نْت  في  ع يـْ ي  ك ب ـرْج يْن . ح  أ رْز . أ نا  س ورٌ و ة دْيا 

رْمٌ  د  ي ـؤ دّ ي ع نْ ثم  ر ه   لْك رْم  افي  ب ـعْل  ه ام ون . د ف ع  ل س ل يْم ان  ك  ن لى  ن ـو اط ير ، ك لُّ و اح 
ئـ ت ان   لْأ لْف  الي  ه و  أ م ام ي.  ل ذ يا. ك رْم ي لْف ض ة  اأ لْفًا م ن   ل ك  يا  س ل يْم ان ، و م 
ا لث م ر  ال نـ و اط ير   ،جاْ ن  افي   جاْ ال س ة  ا. أ ي ـت ـه  ،  لْأ صْح اب  ا ات  ي سْم ع ون  ص وْت ك 

، و ك نْ ك   . اهْر بْ يا  ح ب يبي  ئ ل  اأ وْ ك غ فْر   لظ بْي  اف أ سمْ ع يني  ب ال   لْأ يا   «. لْأ طْي اب  اع ل ى ج 
 واشتمل )العهد القديـم(، على الكثير من الخرافات والأكاذيب، منها:

يـ و انا ت   لحْ ي ة  او ك ان ت  » الـحيّة الـملعونة: -  لر بُّ اع م ل ه ا  ل تي  ا لْبـ رّ ي ة  اأ حْي ل  مل  يع  ح 
ل ه ،ا رْأ ة : أ ح قًّا ق ال   لْإ  رْأ ة  اف ـق ال ت   جاْ ن ة ؟الا  تأ ْك لا  م نْ ك لّ  ش ج ر   الله  ف ـق ال تْ ل لْم   لْم 

: الله  ف ـق ال   جاْ ن ة  افي  و س ط   ل تي  ا لش ج ر ة  او أ م ا ثم  ر  نأ ْك ل ،  جاْ ن ة  ال لْح ي ة : م نْ ثم  ر  ش ج ر  
. ف ـق ال ت   ! ب ل   لحْ ي ة  الا  تأ ْك لا  م نْه  و لا  تم  س اه  ل ئ لا  تم  وتا  رْأ ة : ل نْ تم  وتا  ٌ أ ن ه   الله  ل لْم  ع الم 

ن  م نْ  ن  ك  ت ـنـْف ت ح  أ عْي ـن ك م   ه  ي ـوْم  تأ ْك لا  . ف ـر أ ت  لش ر  او   لخْ يـْر  اع ار ف ـيْن   لله  اا و ت ك ونا 
رْأ ة  ا ، و أ ن   لش ج ر ة  اأ ن   لْم  ةٌ ل لْع ي ون  ، و أ ن ـه ا به  ج  ةٌ ل لْأ كْل  يّ د  ش ه ي ةٌ ل لن ظ ر .  لش ج ر ة  اج 

 نْـف ت ح تْ اضًا م ع ه ا ف أ ك ل . ف  و أ عْط تْ ر ج ل ه ا أ يْ  تْ،ف أ خ ذ تْ م نْ ثم  ر ه ا و أ ك ل  
. و سم  ع ا  ه م ا م آز ر  . ف خ اط ا أ وْر اق  ت ين  و ص نـ ع ا لأ  نْـف س  ن  نا  أ عْي ـن ـه م ا و ع ل م ا أ ن ـه م ا ع رْيا 

ل ه  ا لر بّ  اص وْت   يًا في   لْإ  م نْ  مْر أ ت ه  اآد م  و   خْتـ ب أ  اف   لنـ ه ار ،اع نْد  ه ب وب  ر يح   جاْ ن ة  ام اش 
ل ه  ا لر بّ  او جْه   ل ه  ا لر بُّ ا. ف ـن اد ى جاْ ن ة  افي  و س ط  ش ج ر   لْإ  آد م  و ق ال  ل ه : أ يْن   لْإ 

: سم  عْت  ص وْت ك  في   ؟ ف ـق ال  نٌ ف   جاْ ن ة  اأ نْت  ، لأ  نّي  ع رْيا  يت  : خْتـ ب أْت  اف خ ش  . ف ـق ال 
نٌ؟ ه لْ أ ك لْت  م ن   م نْ أ عْل م ك   أ وْص يـْت ك  أ نْ لا  تأ ْك ل   ل تي  ا لش ج ر ة  اأ ن ك  ع رْيا 



135 

نـْه ا؟ ف ـق ال  آد م :  رْأ ة  ام  ي  أ عْط تْني  م ن   ل تي  ا لْم 
.  لش ج ر ة  اج ع لْتـ ه ا م ع ي ه  ف أ ك لْت 

ل ه  ا لر بُّ اف ـق ال   ا  لْإ  رْأ ة : م ا ه ذ  ؟ ف ـق ال ت   ل ذ يال لْم  رْأ ة  اف ـع لْت  غ ر تْني   لحْ ي ة  ا: لْم 
. ف ـق ال   ل ه  ا لر بُّ اف أ ك لْت  ا، م لْع ون ةٌ أ نْت  م نْ مل  يع   ع لْت  ل لْح ي ة : لأ  ن ك  ف ـ  لْإ  ه ذ 

م  . ع ل ى ب طنْ ك  ت سْع يْن  و ت ـر ابًا تأ ْ لْبـ رّ ي ة  او م نْ مل  يع  و ح وش   لْبـ ه ائ م  ا ك ل ين  ك ل  أ يا 
او ةً ب ـيـْن ك  و ب ـيْن   . و أ ض ع  ع د  رْأ ة ،اح ي ات ك  و ب ـيْن  ن سْل ك  و ن سْل ه ا. ه و  ي سْح ق   لْم 

، با   رْأ ة : ت كْث يراً أ ك ثّ ر  أ تـْع اب  ح ب ل ك  ، و أ نْت  ت سْح ق ين  ع ق ب ه . و ق ال  ل لْم   لْو ج ع  ر أْس ك 
دًا. و ن لى  ر ج ل ك  ي ك ون   ت ل د ين   د م : لأ  ن ك   شْت ي اق ك  اأ وْلا  . و ق ال  لآ  و ه و  ي س ود  ع ل يْك 

نـْه ا،  ل تي  ا لش ج ر ة  او أ ك لْت  م ن   مْر أ ت ك  ال ق وْل   عْت  سم    أ وْص يـْت ك  ق ائ لًا: لا  تأ ْك لْ م 
. با   لْأ رْض  ام لْع ون ةٌ  . و ش وكًْا و ح س كًا  لتـ ع ب  ب س ب ب ك  م  ح ي ات ك  نـْه ا ك ل  أ يا  تأ ْك ل  م 

تأ ْك ل  ع شْب   ، و  . ب ع ر ق  و جْه ك  تأ ْك ل  خ بـْزاً ح ت  ت ـع ود  ن لى  لحْ قْل  ات ـنْب ت  ل ك 
نـْه ا. لأ  ن ك  ت ـر ابٌ، و ن لى  ت ـر اب  ت ـع ود . و د   ل تي  ا لْأ رْض  ا ذْت  م   مْر أ ت ه  ا سْم  اع ا آد م  أ خ 

. و ص ن ع   ل ه  ا لر بُّ اح و اء  لأ  ن ـه ا أ مُّ ك لّ  ح يّ  د م  و   لْإ  لْد   مْر أ ت ه  الآ  أ قْم ص ةً م نْ ج 
ل ه  ا لر بُّ او أ لْب س ه م ا. و ق ال   نْس ان  ا: ه و ذ ا لْإ  د  م ن ا ع ار فاً  لْإ   لخْ يـْر  اق دْ ص ار  ك و اح 

يأ ْخ ذ  م نْ ش ج ر ة   لْآن  ا. و  لش ر  او   ه  و  يأ ْك ل  و يح ْي ا ن لى   لحْ ي اة  ال ع ل ه  ي  دُّ ي د  أ يْضًا و 
ل ه  ا لر بُّ ا. ف أ خْر ج ه  لْأ ب د  ا نـْه ا. ف ط ر د   ل تي  ا لْأ رْض  ام نْ ج ن ة  ع دْن  ل يـ عْم ل   لْإ  ذ  م  أ خ 
،ا نْس ان  و له  يب  س يْف  م تـ ق لّ ب  لح  ر اس ة  ط ر يق   لْك ر وب يم ،ارْق ي  ج ن ة  ع دْن  و أ ق ام  ش   لْإ 

 . (1)«لحْ ي اة  اش ج ر ة  
دًا ل س اناً  ك لُّه ا الْأ رْض   و ك ان ت  » برج بابل: - ةً  و ل غ ةً  و اح  د   في   و ح د ث  . و اح 

نـْع ار   أ رْض   في   ب ـقْع ةً  و ج د وا أ ن ـه مْ  ش رْقاً ارْتح  اله  مْ   ب ـعْض ه مْ  و ق ال  . ه ن اك   و س ك ن وا ش 
نًا ن صْن ع   ه ل م  : ل بـ عْض    له  م   و ك ان   الحْ ج ر ، م ك ان   اللّ بْن   له  م   ف ك ان  . ش يًّا و ن شْو يه   ل بـْ

                                                           
 .21-1، الآيات 9( سفر التكوين، الفصل 1)



136 

ن ا ن ـبْن   ه ل م  : و ق ال وا. الطّ ين   م ك ان   الحْ م ر   لس م اء   ر أْس ه   و ب ـرْجًا م د ين ةً  لأ  نْـف س  . با 
ن ا و ن صْن ع    ل يـ نْظ ر   الر بُّ  ف ـنـ ز ل  . الْأ رْض   ك لّ   و جْه   ع ل ى ن ـتـ ب د د   ل ئ لا   اسْماً لأ  نْـف س 
يْن   و الْب ـرجْ   الْم د ين ة   دٌ  بٌ ش عْ  ه و ذ ا: الر بُّ  و ق ال  . ي ـبـْن ون ـه م ا آد م   ب ـن و ك ان   الل ذ   و اح 
دٌ  و ل س انٌ  ا جا  م يع ه مْ، و اح  اؤ ه مْ  و ه ذ  لْع م ل   ابتْ د  تْ ن ع   لا   و الْآن  . با   م ا ك لُّ  ع ل يْه مْ  ي 
 ل س ان   ب ـعْض ه مْ  ي سْم ع   لا   ح ت   ل س ان ـه مْ  ه ن اك   و ن ـبـ لْب لْ  ن ـنْز لْ  ه ل م  . ي ـعْم ل وه   أ نْ  ي ـنـْو ون  
، ك لّ   و جْه   ع ل ى ه ن اك   م نْ  الر بُّ  ف ـب د د ه م  . ب ـعْض    ب ـنـْي ان   ع نْ  ف ك فُّوا الْأ رْض 

ل ك   الْم د ين ة ، ي   ل ذ 
ب ل ؛ اسْم ه ا د ع   و م نْ . الْأ رْض   ك لّ   ل س ان   ب ـلْب ل   ه ن اك   الر ب   لأ  ن   با 

 .(1)«رْض  الْأ   ك لّ   و جْه   ع ل ى الر بُّ  ب د د ه م   ه ن اك  
ئ ة   بْـن ة  او خ ر ج تْ د ين ة  » :دينة وشكيم - تـْه ا ل يـ عْق وب  ل تـ نْظ ر  ب ـن ات   ل تي  ال يـْ و ل د 
،ا ،ار ئ يس   لحْ وّ يّ  امق  ور   بْن  اف ـر آه ا ش ك يم   لْأ رْض  م ع ه ا  ضْط ج ع  او أ خ ذ ه ا و   لْأ رْض 

،ي ـعْق   بْـن ة  او أ ذ له  ا. و ت ـع ل ق تْ ن ـفْس ه  ب د ين ة   ط ف   لْف ت اة  او أ ح ب   وب  . ف ك ل م  لْف تاة  او لا 
ه  ق ائ لًا: خ ذْ لي  ه ذ ه   ز وْج ةً. و سم  ع  ي ـعْق وب  أ ن ه  نج  س  د ين ة   لص ب ي ة  اش ك يم  مق  ور  أ با 

يه  في  . و  بْـنـ ت ه  ا ،اأ م ا ب ـن وه  ف ك ان وا م ع  م و اش  ي ـعْق وب  ح ت  ج اء وا.  ف س ك ت   لحْ قْل 
 لحْ قْل  اف خ ر ج  مق  ور  أ ب و ش ك يم  ن لى  ي ـعْق وب  ل يـ ت ك ل م  م ع ه . و أ ت ى ب ـن و ي ـعْق وب  م ن  

ين  سم  ع وا. و غ ض ب   ا لأ    غْت اظ وااو   لرّ ج ال  اح  دًّ ن ه  ص ن ع  ق ـب اح ةً في  ن سْر ائ يل  ج 
ا لا   بْـن ة  ابم  ض اج ع ة   ، و ه ك ذ   بْني  اي صْن ع . و ت ك ل م  مق  ور  م ع ه م  ق ائ لًا: ش ك يم   ي ـعْق وب 

ه ا ز وْج ةً بْـن ت ك مْ ق دْ ت ـع ل ق تْ ن ـفْس ه  با   . ت ـعْط ون ـن ا ب ـن ات ك مْ،  . أ عْط وه  ن يا  و ص اه ر ونا 
تأ ْخ ذ ون  ل ك مْ ب ـن ات ن ا. و ت سْك ن ون  م ع ن ا، و ت ك ون   ام ك م .  لْأ رْض  او   تج  ر وااو   سْك ن وااق د 

دْ ن عْم ةً في    أ عْي ن ك مْ. ف يه ا و تم  ل ك وا به  ا. ثم   ق ال  ش ك يم  لأ  ب يه ا و لإ خْو ته  ا: د ع وني  أ ج 
دًّا م هْراً و ع ط ي ةً، ف أ عْط   ل ذ ياف   .   ي  ت ـق ول ون  لي  أ عْط ي. ك ثّ ر وا ع ل ي  ج  ك م ا ت ـق ول ون  لي 

                                                           
 .3-1، الآيات 11( سفر التكوين، الفصل 1)



137 

ةً. لْف ت اة  او أ عْط وني   ه  ـف أ ج اب  ب ـن و ي ـعْق وب  ش ك يم  و ح   ز وْج   ،م كْر   ـ ب ،م ور  أ با 
ه م ا: لا  ن سْت ط يع  أ نْ ن ـفْع ل  ـج س  د ين ة  أ خْتـ ه مْ، ف ـق ال وا ل  ـن  ق دْ ن  لأ  ن ه  ك ا ؛و ت ك ل م وا

ا  ا ن وات يك مْ  ـ ارٌ ل ن ا. غ يـْر  أ ن ـن ا بــلأ  ن ه  ع   ؛أ نْ ن ـعْط ي  أ خْتـ ن ا ل ر ج ل  أ غْل ف   ،لْأ مْر  اه ذ   ،ه ذ 
رْت   ثـْل ن اــن نْ ص  تْن ك مْ ك ل  ـب   ،مْ م  نأ ْخ   ،ر . ن ـعْط يك مْ ب ـن ات ن اــذ ك   خ  ذ  ل ن ا ب ـن ات ك مْ، و ن سْك ن  ـو 
ي ،م ع ك مْ  دًا. و ن نْ ل  ـو ن ص   ،بْـنـ تـ ن اا خ ذ  خْت ت ن وا، نأ ْ ـمْ ت سْم ع وا ل ن ا، أ نْ ت  ـر  ش عْبًا و اح 

ي.ـو ن   م ه مْ  مْض  ن   ـ ف ،ف ح س ن  ك لا  . و ل  ـيْ ش ك يم  بْن  ح  ـع يـْن  ي ـو ف   ،م ور  ـيْ ح  ـي ع يـْ مْ ـم ور 
م  اي ـت أ خ ر   . و ك ان  أ كْر م  ج   بْـن ة  لأ  ن ه  ك ان  م سْر وراً با   ؛لْأ مْر  اأ نْ ي ـفْع ل   لْغ لا  م يع  ـي ـعْق وب 

م ا م ا أ هْل  م د ين ت ه  م ا، و ك ل  اب  م د ين ت ه  ـى ب  ـن ل   ،بْـن ه  ا م  ـك يـور  و ش  ـــم  ـب ـيْت  أ ب يه . ف أ ت ى ح  
ء   ر وا ف يه ا. و ه و ذ ا  ،لْأ رْض  ام س ال م ون  ل ن ا. ف ـلْي سْك ن وا في   لْق وْم  اق ائ ل يْن : ه ؤ لا  و ي ـت ج 

ع ة   لْأ رْض  ا مْ  ـ تأ م ام ه مْ. نأ ْخ ذ  ل ن ا ب ـن ا لط ر ف ـيْن  او اس  مْ ب ـن ات ن ا. غ   ،ز وْج ات   ه  يـْر  و ن ـعْط يه 
ا ف ـق طْ ي وات ين ا  ـ أ ن ه  ب دًا: ب ؛م ع ن ا لس ك ن  اع ل ى  ،لْق وْم  اه ذ  ير  ش عْبًا و اح  تْن ن ا ك ل   ـ ل ن ص  خ 
يه مْ ـك م ا ه مْ م    ،ذ ك ر   ل ن ا؟  ائ م ه مْ و ك لُّ ب ـه   ،و م قْتـ ن اه مْ  ،خْت ون ون . أ لا  ت ك ون  م و اش 

مْ ف ـق طْ  ين  ـلْ ام يع  ـج   بنْ ه  اح م ور  و ش ك يم   ـ ف ـي سْك ن ون  م ع ن ا. ف س م ع  ل ،ن وات يه   ،خ ار ج 
ب   ين  ـلْ اك لُّ ذ ك ر . ك لُّ   ن   ـ خْت تاو   لْم د ين ة ،ام نْ با  ب   خ ار ج  ف ح د ث   .لْم د ين ة  ام نْ با 

ع ي ن ذْ  ،لث ال ث  ا لْيـ وْم  اي ـف   ، ش   يْ ـبْـن  ا أ ن   ،ن  ـك ان وا م تـ و جّ  و ي  ـي ـعْق وب  أ خ و يْ  ،مْع ون  و لا 
د  س يـْف ه   ا ك لُّ و اح  و ق ـت لا  ك ل  ذ ك ر . و ق ـت لا   ،بأ  مْن   لْم د ين ة  او أ ت ـي ا ع ل ى  ،د ين ة ، أ خ ذ 

،اح دّ  ـب   ،بْـن ه  ام ور  و ش ك يم  ـح   ا د ين ة   لس يْف  م  ـخ ر ج ا. ة  و   ،م نْ ب ـيْت  ش ك يم   ،و أ خ ذ 
ل ىاأ ت ى ب ـن و ي ـعْق وب  ع ل ى   ،ج س وا أ خْتـ ه مْ. غ ن م ه مْ ـه مْ ن  ـلأ  ن   لْم د ين ة ،اه ب وا ـو ن   ،لْق تـْ

 ،أ خ ذ وه . و س بـ وْا ،ح قْل  ـلْ ا يـو م ا ف   ،لْم د ين ة  اي ـو ك لُّ م ا ف   ،ر ه مْ ـم يـو ح   ،و ب ـق ر ه مْ 
ف ـق ال  . لْب ـي وت  اي ـو ك ل  م ا ف   ،ه مْ، و ن س اء ه مْ ـو ك ل  أ طْف ال   ،ه مْ  ـ ة ـرْو ته ب وا ك ل  ـو ن  

ي  ع نْد  س ك ان  ي ـعْق وب  ل ش   و ي: ك د رْتم  اني  ب ت كْر يه ك م ا ن يا   لْأ رْض  امْع ون  و لا 
نـْع ان يّ ين  ا ، ف أ ب يد  أ نا  و أ نا  ن ـف رٌ ق ل يلٌ. ف ـي   لْف ر ز يّ ين ،او   لْك  جْت م ع ون  ع ل ي  و ي ضْر ب ون ني 



138 

: أ ن ظ ير  ز ان ي ة  ي ـفْع ل  بأ  خْت ن ا؟ . ف ـق الا   .(1)«و ب ـيْتي 
ن ه  و  » أتان بلعام: - . نْط ل ق  اف ـق ام  ب ـلْع ام  ص ب احًا و ش د  ع ل ى أ تا   م ع  ر ؤ س اء  م وآب 

ك   الله  ف ح م ي  غ ض ب   ل ي ـق او م ه  و ه و   لط ر يق  افي   لر بّ  الأ  ن ه  م نْط ل قٌ، و و ق ف  م لا 
م اه  م ع ه . ف أ بْص ر ت   ن ه  و غ لا  ن  ار اك بٌ ع ل ى أ تا  ك   لْأ تا   لط ر يق  او اق فًا في   لر بّ  ام لا 

ن  ا م ال ت  و س يـْف ه  م سْل ولٌ في  ي د ه ، ف   . ف ض ر ب  لحْ قْل  او م ش تْ في   ط ر يق  لاع ن   لْأ تا 
ن  اب ـلْع ام   ك  لط ر يق  ال يـ ر د ه ا ن لى   لْأ تا  ، ل ه   لر بّ  ا. ثم   و ق ف  م لا  في  خ نْد ق  ل لْك ر وم 

. ف ـل م ا أ بْص ر ت   ن  اح ائ طٌ م نْ ه ن ا و ح ائ طٌ م نْ ه ن اك  ك   لْأ تا  ز مق  ت   لر بّ  ام لا 
،ا ،و ض غ ط تْ ر جْل  ب ـلْع ام  با   لحْ ائ ط  ك   جْت از  اف ض ر ب ـه ا أ يْضًا. ثم    لحْ ائ ط   لر بّ  ام لا 

أ يْضًا و و ق ف  في  م ك ان  ض يّ ق  ح يْث  ل يْس  س ب يلٌ ل لنُّك وب  ي  ينًا أ وْ شم  الًا. ف ـل م ا 
ن  ا ت  أ بْص ر   ك   لْأ تا  ،ام لا  تْ تح ْت  ب ـلْع ام . ف ح م ي  غ ض ب  ب ـلْع ام  و ض ر ب  ر ب ض   لر بّ 

ن  ا يب  با   لْأ تا  ،اف م   لر بُّ ا. ف ـف ت ح  لْق ض  ن  ف ـق ال تْ ل بـ لْع ام : م اذ ا ص نـ عْت  ب ك  ح ت   لْأ تا 
؟ ف ـق   لْآن  اض ر بْـت ني   ث  د ف ـع ات  : لأ  ن ك   ال  ة لا  ن  . ل وْ ك ان  في   زْد ر يْت  اب ـلْع ام  ل لْأ تا  بي 

. ف ـق ال ت   لْآن  اي د ي س يْفٌ ل ك نْت   ن  اق دْ ق ـتـ لْت ك  ن ك   لْأ تا   ل تي  ال بـ لْع ام : أ ل سْت  أ نا  أ تا 
ا  ؟ار ك بْت  ع ل يـْه ا م نْذ  و ج ود ك  ن لى  ه ذ  ا؟  و دْت  ه لْ ت ـع   لْيـ وْم  أ نْ أ فـْع ل  ب ك  ه ك ذ 

: . ثم   ك ش ف   ف ـق ال  ك   لر بُّ الا   لط ر يق  او اق فًا في   لر بّ  اع نْ ع يـْني ْ ب ـلْع ام ، ف أ بْص ر  م لا 
ك   دًا ع ل ى و جْه ه . ف ـق ال  ل ه  م لا  : ل م اذ ا لر بّ  او س يـْف ه  م سْل ولٌ في  ي د ه ، ف خ ر  س اج 

ن ك   ؟  لْآن  اض ر بْت  أ تا  ث  د ف ـع ات  ا ق دْ خ ر جْت  ل لْم ق او م ة  لأ  ن  ة لا   لط ر يق  اه أ ن ذ 
ن  او رْط ةٌ أ م ام ي، ف أ بْص ر تْني   . و ل وْ لمْ  تم  لْ  لْآن  او م ال تْ م نْ ق د ام ي  لْأ تا  ث  د ف ـع ات  ة لا 

ام ي ل ك نْت   ت ـه ااق دْ ق ـتـ لْت ك  و   لْآن  ام نْ ق د  ك  ب ـلْع   . ف ـق ال  سْتـ بـْق يـْ : لر بّ  اام  ل م لا 
. ن نّي  لمْ  أ عْل مْ أ ن ك  و اق فٌ ت لْق ائ ي في   نـ يْك   لْآن  ا. و  لط ر يق  اأ خْط أْت  ن نْ ق ـب ح  في  ع يـْ

                                                           
 .91-1، الآيات 91( سفر التكوين، الفصل 1)



139 

ك   ع . ف ـق ال  م لا  ،ام ع   ذْه بْ ال بـ لْع ام :  لر بّ  اف إ نّي  أ رْج  ل م  با   لرّ ج ال  م  و ن ّ  ا ت ـت ك   لْك لا 
ق   نْط ل ق  اأ ك لّ م ك  ب ه  ف ـق طْ. ف   ذ يل  ا لا   . (1)«ب ـلْع ام  م ع  ر ؤ س اء  با 

نـْه مْ و ل يْس  ل ه  » مخلوع النعل: - دٌ م  ف لا   بْنٌ،ان ذ ا س ك ن  ن خْو ةٌ م عًا و م ات  و اح 
ر   ذ ه ا  لْم يْت  ا مْر أ ة  ات ص  ه ا ي دْخ ل  ع ل يـْه ا و ي ـت خ  . أ خ و ز وْج   ّ ن لى  خ ار ج  ل ر ج ل  أ جْن بي 

ي  ب  أ خ  ه  ز وْج ةً، و ي ـق وم  له  ا ب و اج  يه   سْم  ت ل د ه  ي ـق وم  با   ل ذ يا لْب كْر  ا. و  لز وْج  ال نـ فْس  أ خ 
،ا يه ،  مْر أ ة  اأ نْ يأ ْخ ذ   لر ج ل  ا. و ن نْ لمْ  ي ـرْض  م نْ ن سْر ائ يل   سْم ه  ال ئ لا  ي ْح ى  لْم يْت  أ خ 

يه  ن لى   مْر أ ة  ات صْع د   ي أ نْ ي ق يم   لشُّي وخ  ان لى   لْب اب  اأ خ  : ق دْ أ بَ  أ خ و ز وْج  و ت ـق ول 
يه   ي  سْماًالأ  خ  ب  أ خ  . ف ـي دْع وه  ش ي وخ  وْج  لز  افي  ن سْر ائ يل . لمْ  ي ش أْ أ نْ ي ـق وم  لي  ب و اج 

: لا  أ رْض ى أ نْ أ تخ  ذ ه ا. ت ـتـ ق د م   يه   مْر أ ة  ام د ين ت ه  و ي ـت ك ل م ون  م ع ه . ف إ نْ أ ص ر  و ق ال  أ خ 
،ان ل يْه  أ م ام  أ عْين     ح  ص رّ  و تخ ْل ع  ن ـعْل ه  م نْ ر جْل ه ، و ت ـبْص ق  في  و جْه ه ، و ت   لشُّي وخ 

ا ي ـفْع ل  با   : ه ك ذ  يه . ف ـي دْع ى  ل ذ يا لر ج ل  و ت ـق ول  في  ن سْر ائ يل   سْم ه  الا  ي ـبْني  ب ـيْت  أ خ 
 . (2)«لنـ عْل  اب ـيْت  مخ ْل وع  

ت   لْف ل سْط ين يّ ين  او ك ان  ب ـعْد ه  شم ْج ر  بْن  ع ن اة ، ف ض ر ب  م ن  »بطولة شمجر:  - س 
 .(9)«. و ه و  أ يْضًا خ ل ص  ن سْر ائ يل  لْبـ ق ر  ام ئ ة  ر ج ل  بم  نْس اس  

ـْن ة ، ن لى   شم ْش ون   و ن ـز ل  » شمشون ودليلة: - ـْن ة   في   امْر أ ةً  و ر أ ى تم   ب ـن ات   م نْ  تم 
ه   و أ خْبـ ر   ف ص ع د  . الْف ل سْط ين يّ ين   نْ ة   في   امْر أ ةً  ر أ يْت   ق دْ : و ق ال   و أ م ه   أ با   ب ـن ات   م نْ  تم 

اه ا ف الْآن   الْف ل سْط ين يّ ين ،  ن خْو ت ك   ب ـن ات   في   أ ل يْس  : و أ مُّه   أ ب وه   ل ه   ف ـق ال  . امْر أ ةً  لي    خ ذ 
؟ الْف ل سْط ين يّ ين   م ن   امْر أ ةً  ل ت أْخ ذ   ذ اه بٌ  أ ن ك   ح ت   امْر أ ةٌ  ش عْبي   ك لّ   و في    الْغ لْف 

                                                           
 .99-21ت ، الآيا22( سفر العدد، الفصل 1)
 .14-9، الآيات 29( سفر التثنية، الفصل 2)
 .91، الآية 9( سفر القضاة، الفصل 9)



111 

ه ا: لأ  ب يه   شم ْش ون   ف ـق ال    أ ن   و أ مُّه   أ ب وه   ي ـعْل مْ  و لم ْ . ع يـْني    في   ح س ن تْ  لأ  ن ـه ا لي   خ ذْ  ن يا 
، م ن   ذ ل ك    الْو قْت   ذ ل ك   و ف ـي. الْف ل سْط ين يّ ين   ع ل ى ع ل ةً  ي طْل ب   ك ان   لأ  ن ه   الر بّ 
نْ ة ، ن لى   و أ مُّه   و أ ب وه   شم ْش ون   ف ـنـ ز ل  . ن سْر ائ يل   ع ل ى م ت س لّ ط ين   الْف ل سْط ين يُّون   ك ان    تم 
نْ ة   ك ر وم   ن لى   و أ ت ـوْا بْل   و ن ذ ا. تم  ، ر وح   ع ل يْه   ف ح ل  . ل ل ق ائ ه   ي ـز مجْ ر   أ س د   ب ش   ف ش ق ه   الر بّ 
، قّ  ك ش   ه   يخ ْبر ْ  و لم ْ . ش يْءٌ  ي د ه   في   و ل يْس   اجاْ دْي  رْأ ة   و ك ل م   ف ـنـ ز ل  . ف ـع ل   بم  ا و أ م ه   أ با   الْم 

م   ب ـعْد   ر ج ع   و ل م ا. شم ْش ون   ع يـْني ْ  في   ف ح س ن تْ   ي ـر ى ل ك يْ  م ال   يأ ْخ ذ ه ا، ل ك يْ  أ يا 
 ع ل ى م نْه   ف اشْت ار  . ع س ل   م ع   الْأ س د   ج وْ    في   الن حْل   م ن   د بْـرٌ  و ن ذ ا الْأ س د ، ر م ة  

ي و ك ان   ك ف يْه ، يأ ْك ل ، ي ْش  ه   أ ب يه   ن لى   و ذ ه ب   و  ، و أ عْط اهم  ا و أ مّ  هم  ا و لم ْ  ف أ ك لا   أ ن ه   يخ ْبر 
رْأ ة ، ن لى   أ ب وه   و ن ـز ل   .الْع س ل   اشْت ار   الْأ س د   ج وْ    م نْ   شم ْش ون   ه ن اك   ف ـع م ل   الْم 

ا لأ  ن ه   و ل يم ةً، ة ي أ حْض ر وا ،ر أ وه   ف ـل م ا. الْف تـْي ان   ي ـفْع ل   ك ان   ه ك ذ   م ن   ،ن  ـة لا 
، يـ ن ك مْ : شم ْش ون   له  مْ  ف ـق ال  . م ع ه   ف ك ان وا الْأ صْح اب  ي ةً، لأ  ح اج  ل لْت م وه ا ف إ ذ ا أ حْج   ح 

م   س بـْع ة   في   لي   ة ين   أ عْط يك مْ  و أ ص بـْت م وه ا، الْو ل يم ة   أ يا  ة ين   ق م يصًا ة لا  . ة ي اب   ح ل ة   و ة لا 
ة ين   أ نْـت مْ  ت ـعْط وني   ل ـي، ت ـح لُّوه ا أ نْ  ت ـقْد ر وا لم ْ  و ن نْ  ة ين   ق م يصًا ة لا  . ة ي اب   ح ل ة   و ة لا 

يـ ت ك   ح اج  : ل ه   ف ـق ال وا  و م ن   أ كْلٌ، خ ر ج   الْآك ل   م ن  : له  مْ  ف ـق ال  . ف ـن سْم ع ه ا أ حْج 
و ةٌ  خ ر ج تْ  اجاْ افي   ي ة   يح  لُّوا أ نْ  ي سْت ط يع وا ف ـل مْ . ح لا  ة ة   في   الأ حْج  م   ة لا   في   و ك ان  . أ يا 
مْر أ ة   ق ال وا مْ أ ن ـه   الس اب ع   الْيـ وْم   ي ة ، ل ن ا ي ظْه ر   ل ك يْ  ر ج ل ك   تم  ل ق ي: شم ْش ون   لا   الأ حْج 
؟ أ مْ  د ع وْتم  ونا   أ ل ت سْل ب ونا  . ب ن ار   أ ب يك   و ب ـيْت   نح ْر ق ك   ل ئ لا    شم ْش ون   امْر أ ة   ف ـب ك ت   لا 
يْه   ي ةً  ش عْبي   ب ني   ح اج يْت   ق دْ . تح  بُّني   و لا   ك ر هْت ني   ن ّ  ا: و ق ال تْ  ل د  ي   أ حْج   مْ ـل   و ن يا 
هم  ا، لم ْ  و أ مّ ي أ بي   ه و ذ ا: له  ا ف ـق ال  . تخ ْبر ْ  ك   ف ـه لْ  أ خْبر  يْه   ف ـب ك تْ . أ خْبر  ؟ ن يا   ل د 

م   الس بـْع ة   ا أ ن ه   الس اب ع   الْيـ وْم   في   ن  و ك ا. الْو ل يم ة   له  م   ك ان تْ  ف يه ا ال تي   الْأ يا   أ خْبـ ر ه 
ي ة   ف أ ظْه ر ت   ض اي ـق تْه ، لأ  ن ـه ا  الْيـ وْم   في   الْم د ين ة   ر ج ال   ل ه   ف ـق ال  . ش عْب ه ا ل ب ني   الأ حْج 

، م ن   أ حْل ى ش يْء   أ يُّ : الش مْس   غ ر وب   ق ـبْل   الس اب ع    م ن   أ جْف ى و م ا الْع س ل 



111 

، ع ل ى تح ْر ة وا ل ـمْ  ل وْ : له  مْ  ف ـق ال   الْأ س د ؟ ي تي   و ج دْتم ْ  ل م ا ع جْل تي   ع ل يْه   و ح ل  . أ حْج 
نـْه مْ  و ق ـت ل   أ شْق ل ون   ن لى   ف ـنـ ز ل   الر بّ   ر وح   ة ين   م   و أ عْط ى س ل بـ ه مْ  و أ خ ذ   ر ج لًا، ة لا 

ي ة   ل م ظْه ر ي الحْ ل ل    امْر أ ة   ف ص ار ت  . أ ب يه   ب ـيْت   ن لى   و ص ع د   غ ض ب ه   و مق  ي  . الأ حْج 
ب ه   شم ْش ون   ب ه   ك ان   ال ذ ي ل ص اح  م   في   م د ة   ب ـعْد   و ك ان  . ي ص اح   أ ن   الحْ نْط ة ، ح ص اد   أ يا 
 و ل ك ن  . ح جْر ته  ا ن لى   امْر أ تي   ن لى   دْخ ل  أ  : و ق ال  . م عْزًى بج  دْي   امْر أ ت ه   افـْتـ ق د   شم ْش ون  

ه ا عْه   لم ْ  أ با  ا ق دْ  ن ن ك   ق ـلْت   ن نّي  : أ ب وه ا و ق ال  . ي دْخ ل   أ نْ  ي د  ت ـه ا ك ر هْتـ ه   ف أ عْط يـْ
ب ك   نـْه ا؟ أ حْس ن   الص غ ير ة   أ خْتـ ه ا أ ل يْس تْ . ل ص اح   ف ـق ال  . ع نـْه ا ع و ضًا ل ك   ف ـلْت ك نْ  م 

 و ذ ه ب  . ش رًّا به  مْ  ع م لْت   ن ذ ا الْف ل سْط ين يّ ين   م ن   الْآن   ب ر يءٌ  ن نّي  : شم ْش ون   له  مْ 
ث   و أ مْس ك   شم ْش ون   ، ن لى   ذ ن ـبًا و ج ع ل   م ش اع ل   و أ خ ذ   آو ى، ابْن   م ئ ة   ة لا   ذ ن ب 
، في   بـ يْن  ذ ن ـ  ك لّ   ب ـيْن   م شْع لًا  و و ض ع   راً الْم ش اع ل   أ ضْر م   ثم    الْو س ط   ب ـيْن   و أ طْل ق ه ا نا 
: الْف ل سْط ين يُّون   ف ـق ال  . الز يْـت ون   و ك ر وم   و الز رعْ   الْأ كْد اس   ف أ حْر ق   الْف ل سْط ين يّ ين ، ز ر وع  
ا؟ ف ـع ل   م نْ  هْر   شم ْش ون  : ف ـق ال وا ه ذ  ، ص  ب ه   و أ عْط اه ا امْر أ ت ه   أ خ ذ   لأ  ن ه   التّ مْني ّ  . ل ص اح 

ه ا و أ حْر ق وه ا الْف ل سْط ين يُّون   ف ص ع د   لن ار   و أ با  ا ف ـع لْت مْ  و ل وْ : شم ْش ون   له  مْ  ف ـق ال  . با   ه ذ 
 ن ـز ل   ثم   . ع ظ يمًا ض رْباً  ذ  ف خ   ل ىع   س اقاً و ض ر ب ـه مْ . أ ك فُّ  و ب ـعْد   م نْك مْ، أ نْـت ق م   ف إ نّي  
 في   و ت ـف ر ق وا ي ـه وذ ا في   و ن ـز ل وا الْف ل سْط ين يُّون   و ص ع د   .ع يط م   ص خْر ة   ش قّ   في   و أ ق ام  
ي    شم ْش ون   ن وة ق   ل ك يْ  ص ع دْنا  : ف ـق ال وا ع ل يـْن ا؟ ص ع دْتم ْ  ل م اذ ا: ي ـه وذ ا ر ج ال   ف ـق ال  . لحْ 

ة ة   ف ـنـ ز ل  . ب ن ا ف ـع ل   ك م ا ب ه   ل نـ فْع ل    ص خْر ة   ش قّ   ن لى   ي ـه وذ ا م نْ  ر ج ل   آلا     ة لا 
ن ا؟ م ت س لّ ط ون   الْف ل سْط ين يّ ين   أ ن   ع ل مْت   أ م ا: ل ش مْش ون   و ق ال وا ع يط م ،  ف م اذ ا ع ل يـْ
ا بي   ف ـع ل وا ك م ا: له  مْ  ف ـق ال   ب ن ا؟ ف ـع لْت    ل ك يْ  ن ـز لْن ا: ل ه   ف ـق ال وا. به  مْ  ف ـع لْت   ه ك ذ 
 أ نْـت مْ  أ ن ك مْ  لي   احْل ف وا: شم ْش ون   له  مْ  ف ـق ال  . الْف ل سْط ين يّ ين   ي د   ن لى   و ن س لّ م ك   ن وة ق ك  

 و ق ـتْلًا  ي د ه مْ، ن لى   و ن س لّ م ك   ن وة ق ك   ن او ل ك نـ  . ك لا  : ق ائ ل ين   ف ك ل م وه  . ع ل ي   ت ـق ع ون   لا  
ل يْن   ف أ وْة ـق وه  . ن ـقْت ـل ك   لا   يْن   بح  بـْ ، ن لى   ج اء   و ل م ا. الص خْر ة   م ن   و أ صْع د وه   ج د يد  ي   لحْ 



112 

، ر وح   ع ل يْه   ف ح ل  . ل ل ق ائ ه   الْف ل سْط ين يُّون   ص اح   ن   ف ك ان   الر بّ  ان   الحْ بْلا   ع ل ى الل ذ 
لن ار ، أ حْر ق   ك ك ت ان   ذ ر اع يْه   ق   ف انْح ل   با  يْه   ع نْ  الْو ثا  ي   و و ج د  . ي د  ، مق  ار   لحْ   ط ر ياًّ

ه   ف م د   ه   ي د   ك وم ةً  مق  ار   ب ل حْي  : شم ْش ون   ف ـق ال  . ر ج ل   أ لْف   ب ه   و ض ر ب   و أ خ ذ 
ـم ار   ب ل حْي   .ك وم تـ يْن   م   م ـن   ف ـر غ   و ل م ا. ر ج ل   أ لْف   ق ـتـ لْت   ح   م ـنْ  الل حْي   ر م ى الْك لا 

" "ر م ت   الْم ك ان : ذ ل ك   و د ع ا ي د ه ، ي  ا ع ط ش   ثم    .لحْ  دًّ  ن ن ك  : و ق ال   الر ب   ف د ع ا ج 
ا ع بْد ك   ب ي د   ج ع لْت   ق دْ  ص   ه ذ   و أ سْق ط   الْع ط ش   م ن   أ م وت   و الْآن   الْع ظ يم ، الخْ لا 
، في   ال تي   الْك ف ة   الله   ف ش ق  . الْغ لْف   ب ي د   ي  نـْه ا ف خ ر ج   لحْ   و ر ج ع تْ  ف ش ر ب   م اءٌ، م 

ل ك  . ف انْـتـ ع ش   ر وح ه   ي   في   ال تي   ه قُّور ي" "ع يْن   اسْم ه : د ع ا ل ذ  ا ن لى   لحْ  . الْيـ وْم   ه ذ 
سْر ائ يل   و ق ض ى م   في   لإ    غ ز ة ، ن لى   شم ْش ون   ذ ه ب   ثم   . س ن ةً  ع شْر ين   الْف ل سْط ين يّ ين   أ يا 
. ه ن ا ن لى   شم ْش ون   أ ت ى ق دْ : ل لْغ زّ يّ ين   ف ق يل  . ن ل يـْه ا ف د خ ل   ز ان ي ةً  امْر أ ةً  ه ن اك   و ر أ ى

ب   ع نْد   ك ل ه   الل يْل   ل ه   و ك م ن وا ب ه   ف أ ح اط وا أ وا. الْم د ين ة   با  : ق ائ ل ين   ك ل ه   الل يْل   ف ـه د 
، ن صْف   ن لى   شم ْش ون   ف اضْط ج ع  . ن ـقْت ـل ه   الص ب اح   ض وْء   ع نْد    ن صْف   في   ق ام   ثم    الل يْل 
ب   م صْر اع يْ  و أ خ ذ   الل يْل   تـ يْن   الْم د ين ة   با   و و ض ع ه ا الْع ار ض ة ، م ع   و ق ـل ع ه م ا و الْق ائ م 
بـْر ون   م ق اب ل   ال ذ ي اجاْ ب ل   ر أْس   ن لى   به  ا و ص ع د   ك ت ف يْه   ع ل ى  أ ن ه   ذ ل ك   ب ـعْد   و ك ان   .ح 

 و ق ال وا الْف ل سْط ين يّ ين   أ قْط اب   ن ل يـْه ا ف ص ع د  . د ل يل ة   اسْم ه ا س ور ق   و اد ي في   امْر أ ةً  أ ح ب  
ل ه ، ن وة ق ه   ل ك يْ  م نْه   ن ـت م ك ن   و بم  اذ ا الْع ظ يم ة ، ق ـو ت ه   بم  اذ ا و انْظ ر ي تم  ل ق يه  : له  ا ذْلا   لإ  

د   ك لُّ  ف ـن ـعْط ي ك   ْني  : ل ش مْش ون   ة  د ل يل   ف ـق ال تْ . ف ض ة   ش اق ل   و م ئ ة   أ لْفًا و اح   بم  اذ ا أ خْبر 
؟ ت وة ق   و بم  اذ ا الْع ظ يم ة ؟ ق ـو ت ك   ل ك  ذْلا  بـْع ة   أ وْة ـق وني   ن ذ ا: شم ْش ون   له  ا ف ـق ال   لإ    ب س 
ر   ، لم ْ  ط ر ي ة   أ وْتا  ير   أ ضْع ف   تج  ف  د   و أ ص   أ قْط اب   له  ا ف أ صْع د  . الن اس   م ن   ك و اح 

ر   س بـْع ة   الْف ل سْط ين يّ ين   ، لم ْ  ط ر ي ة   أ وْتا  ب ثٌ  و الْك م ين   به  ا، ف أ وْة ـق تْه   تج  ف   في   ع نْد ه ا لا 
ر   ف ـق ط ع  . شم ْش ون   يا   ع ل يْك   الْف ل سْط ين يُّون  : ل ه   ف ـق ال تْ . الحْ جْر ة    ي ـقْط ع   ك م ا الْأ وْتا 

، ش م   ان ذ   الْم ش اق ة   ف ت يل    ق دْ  ه ا: ل ش مْش ون   د ل يل ة   ف ـق ال تْ . ق ـو ت ه   ت ـعْل مْ  و لم ْ  الن ار 



113 

تـ لْت ني   ، و ك ل مْت ني   خ  لْك ذ ب  ْني    با   بح  ب ال   أ وْة ـق وني   ن ذ ا: له  ا ف ـق ال   ت وة ق ؟ بم  اذ ا الْآن   ف أ خْبر 
ة   ير   أ ضْع ف   ت سْتـ عْم لْ، لم ْ  ج د يد  د   و أ ص  ب الًا  د ل يل ة   ف أ خ ذ تْ . الن اس   م ن   ك و اح   ح 
ةً  ب ثٌ  و الْك م ين   شم ْش ون ، يا   ع ل يْك   الْف ل سْط ين يُّون  : ل ه   و ق ال تْ  به  ا، و أ وْة ـق تْه   ج د يد   لا 

 الْآن   ح ت  : ش مْش ون  ل   د ل يل ة   ف ـق ال تْ . ك خ يْط   ذ ر اع يْه   ع نْ  ف ـق ط ع ه ا. الحْ جْر ة   في  
تـ لْت ني   ، و ك ل مْت ني   خ  لْك ذ ب  ْني   با   س بْع   ض ف رْت   ن ذ ا: له  ا ف ـق ال  . ت وة ق ؟ بم  اذ ا ف أ خْبر 
ي خ ص ل   لْو ت د   ف م ك نـ تـْه ا الس د ى. م ع   ر أْس   ،ع ل يْك   الْف ل سْط ين يُّون  : ل ه   و ق ال تْ . با 

يج   و ت د   و ق ـل ع   ن ـوْم ه   م نْ  ف انْـتـ ب ه  . شم ْش ون   يا    ت ـق ول   ك يْف  : ل ه   ف ـق ال تْ . و الس د ى الن س 
، بُّك  ث   ه و ذ ا م ع ي؟ ل يْس   و ق ـلْب ك   أ ح  تـ لْت ني   ق دْ  م ر ات   ة لا  ْني   مْ ـو ل   خ   ق ـو ت ك   بم  اذ ا تخ ْبر 
م ه ا ت ض اي ق ه   ك ان تْ  و ل م ا. الْع ظ يم ة    ن لى   ن ـفْس ه   ض اق تْ  ع ل يْه ، و أ لح  تْ  ي ـوْم   ك ل   ب ك لا 
، ي م وس ى ي ـعْل   لم ْ : له  ا و ق ال   ق ـلْب ه ، ك ل   له  ا ف ك ش ف   الْم وْت   م نْ  الله   ن ذ ير   لأ  نّي   ر أْس 

ير   و أ ضْع ف   ق ـو تي   ت ـف ار ق ني   ح ل قْت   ف إ نْ  أ مّ ي، ب طْن    ر أ تْ  و ل م ا. الن اس   ك أ ح د   و أ ص 
: و ق ال ت   الْف ل سْط ين يّ ين   أ قْط اب   ف د ع تْ  أ رْس ل تْ  ب ق لْب ه ، م ا ب ك لّ   أ خْبـ ر ه ا ق دْ  أ ن ه   د ل يل ة  

 أ قْط اب   ن ل يـْه ا ف ص ع د  . ق ـلْب ه   ك ل   لي   ك ش ف   ق دْ  ف إ ن ه   الْم ر ة   ه ذ ه   اصْع د وا
م تْه  . ب ي د ه مْ  الْف ض ة   و أ صْع د وا الْف ل سْط ين يّ ين    و ح ل ق تْ  ر ج لًا  و د ع تْ  ر كْبـ تـ يـْه ا ع ل ى و أ نا 

ه ، خ ص ل   س بْع   أ تْ  ر أْس  ل ه ، و ابْـت د   ع ل يْك   الْف ل سْط ين يُّون  : و ق ال ت  . ق ـو ت ه   و ف ار ق ـتْه   بإ  ذْلا 
 أ ن   ي ـعْل مْ  و لم ْ . و أ نْـت ف ض   م ر ة   ك لّ   ح س ب   أ خْر ج  : و ق ال   ن ـوْم ه   م نْ  نْـتـ ب ه  ف ا. شم ْش ون   يا  

نـ يْه ، و ق ـل ع وا الْف ل سْط ين يُّون   ف أ خ ذ ه  . ف ار ق ه   ق دْ  الر ب    و أ وْة ـق وه   غ ز ة   ن لى   ب ه   و ن ـز ل وا ع يـْ
ل   س  جْن   ب ـيْت   في   ي طْح ن   و ك ان  . نح  اس   ب س لا  أ  . السّ  ه   ش عْر   و ابْـت د   أ نْ  ب ـعْد   ي ـنـْب ت   ر أْس 

اج ون   ع ظ يم ةً  ذ ب يح ةً  ل ي ذْبح  وا ف اجْت م ع وا الْف ل سْط ين يّ ين   أ قْط اب   و أ م ا .ح ل ق    ن له  ه مْ  ل د 
 مج  د وا الش عْب   ر آه   و ل م ا. ع د و نا   شم ْش ون   ل ي د نا   ن ل ـه ن ا د ف ع   ق دْ : و ق ال وا و ي ـفْر ح وا،

نا   و ك ث ـر   أ رْض ن ا خ ر ب   ال ذ ي ع د و نا   ل ي د نا   ن له  ن ا د ف ع   ق دْ : ق ال وا لأ  ن ـه مْ  ن له  ه مْ، . ق ـتْلا 
 م نْ  شم ْش ون   ف د ع وْا. ل ن ا لْع ب  ل يـ   شم ْش ون   ادْع وا: ق ال وا أ ن ـه مْ  ق ـل وب ـه مْ  ط اب تْ  ل م ا و ك ان  



111 

جْن ، ب ـيْت   ة   ب ـيْن   و أ وْق ـف وه  . أ م ام ه مْ  ف ـل ع ب   السّ  م   شم ْش ون   ف ـق ال  . الْأ عْم د   ل لْغ لا 
ك   ة   أ لْم س   د عْني  : ب ي د ه   الْم اس  . ع ل يـْه ا لأ  سْت ن د   ع ل يـْه ا ق ائ مٌ  الْبـ يْت   ال تي   الْأ عْم د 

لْ وءًا الْبـ يْت   و ك ان   الًا  مم   و ع ل ى الْف ل سْط ين يّ ين ، أ قْط اب   مل  يع   ه ن اك   و ك ان   و ن س اءً، ر ج 
ة ة   نح ْو   الس طْح    الر ب   شم ْش ون   ف د ع ا. شم ْش ون   ل عْب   ي ـنْظ ر ون   و امْر أ ة   ر ج ل   آلا     ة لا 

 ن ـقْم ةً  ف أ نْـت ق م   ف ـق طْ، الْم ر ة   ه ذ ه   الله   يا   و ش دّ دْني   اذكْ رْني   ،الر ب   س يّ د ي، يا  : و ق ال  
ةً  د  ط يْن   الْع م ود يْن   ع ل ى شم ْش ون   و ق ـب ض  . الْف ل سْط ين يّ ين   م ن   ع يـْني    ع نْ  و اح   الْم تـ و سّ 
يْن   د   ع ل يْه م ا و اسْتـ ن د   ع ل يْه م ا، ق ائ مًا الْبـ يْت   ك ان   الل ذ  . ب ي س ار ه   و الْآخ ر   ب ي م ين ه   الْو اح 
ي ل ت م تْ : شم ْش ون   و ق ال    ،الْبـ يْت   ف س ق ط   ،ب ق و ة   ح نى  ـو انْ . الْف ل سْط ين يّ ين   م ع   ن ـفْس 
 في   أ م ات ـه مْ  ال ذ ين   - الْم وْت ى ف ك ان   ف يه ، ال ذ ي الش عْب   ك لّ   و ع ل ى ،الْأ قْط اب   ع ل ى
 ،أ ب يه   ب ـيْت   و ك لُّ  ،ن خْو ت ه   ف ـنـ ز ل  . ح ي ات ه   يـف   ،أ م ات ـه مْ  ال ذ ين   م ن   أ كْث ـر   - م وْت ه  
، ص رْع ة   ب ـيْن   و د ف ـن وه   ،ب ه   و ص ع د وا ،م ل وه  ـو ح    ق ض ى و ه و  . أ ب يه   م ن وح   ق ـبْر   في   و أ شْت أ ول 

سْر ائ يل    .(1)«س ن ةً  ع شْر ين   لإ  
سْر ائ يل . و ك ان  »ابنا صموئيل:  - و ك ان  ل م ا ش اخ  ص م وئ يل  أ ن ه  ج ع ل  ب ن يه  ق ض اةً لإ  
. و ل   سْم  اي وئ يل ، و   لْب كْر  ا بنْ ه  ا سْم  ا يـ يْن  في  ب ئْر  س بْع  ن يه  أ ب ي ا. ك انا  ق اض  مْ ي سْل ك  ـثا 
،افي  ط ر يق ه ، ب لْ م الا  و ر اء   بْـن اه  ا ا ر شْو ةً و ع و ج ا  لْم كْس ب    جْت م ع  ا. ف  لْق ض اء  او أ خ ذ 

و ق ال وا ل ه : ه و ذ ا أ نْت  ق دْ  ،لر ام ة  اك لُّ ش ي وخ  ن سْر ائ يل  و ج اء وا ن لى  ص م وئ يل  ن لى  
، و   خْت  ير ا في  ط ر يق ك   بْـن اك  اش  يل ن ا م ل كًا ي ـ  جْع لْ ا لْآن  ا. ف  لمْ  ي س  ل ن ا ك س ائ ر   قْض 

ي ل ن ا.  لْأ مْر  ا. ف س اء  لشُّع وب  ا في  ع يـْني ْ ص م وئ يل  ن ذْ ق ال وا: أ عْط ن ا م ل كًا ي ـقْض 
ك لّ    في   لش عْب  ال ص وْت   سْم عْ ال ص م وئ يل :  لر بُّ ا. ف ـق ال  لر بّ  او ص ل ى ص م وئ يل  ن لى  

 ، ي  ر ف ض وا ح ت  لا  أ مْل ك  ع ل يْه مْ.  لأ  ن ـه مْ م ا ي ـق ول ون  ل ك  لمْ  ي ـرْف ض وك  أ نْت  ب لْ ن يا 

                                                           
 .91، الآية 16، نلى الفصل 1، الآية 11( سفر القضاة، من الفصل 1)



115 

ا  ل تي  اح س ب  ك لّ  أ عْم اله  م    لْيـ وْم  اع م ل وا م نْ ي ـوْم  أ صْع دْت ـه مْ م نْ م صْر  ن لى  ه ذ 
ا ه مْ ع ام  و ت ـر ك وني  و ع ب د وا آله  ةً  ل ص وْته  مْ.  سْم عْ ا لْآن  اب ك  أ يْضًا. ف   ل ون  أ خْر ى، ه ك ذ 

هْ مْ ب ق ض اء   لْ ك  ع ل يْه مْ. ف ك ل م  ص م وئ يل   ل ذ يا لْم ل ك  او ل ك نْ أ شْه د ن  ع ل يْه مْ و أ خْبر  ي 
م   ل ذ ين  ا لش عْب  ا ،اط ل ب وا م نْه  م ل كًا بج  م يع  ك لا  ا ي ك ون  ق ض اء   لر بّ  : ه ذ  و ق ال 
ه ، ل م ر اك ب ه  و ف ـرْس ان ه ،  ل ذ يا لْم ل ك  ا لْ ك  ع ل يْك مْ: يأ ْخ ذ  ب ن يك مْ و يج ْع ل ه مْ ل نـ فْس  ي 

ه  ر   ن  ف ـيـ ركْ ض و  ين ، ف ـي حْر ة ون  أ م ام  م ر اك ب ه . و يج ْع ل  ل نـ فْس  ؤ س اء  أ ل و   و ر ؤ س اء  خم  اس 
يأ ْخ ذ  ب ـن ات ك مْ  رْب ه  و أ د و ات  م ر اك ب ه . و  ح ر اة ـت ه  و يح ْص د ون  ح ص اد ه ، و ي ـعْم ل ون  ع د ة  ح 

يأ ْخ ذ  ح ق ول ك مْ و ك ر وم ك مْ و ز يْـت  از ات  ع ط ار ات  و ط ب اخ ات  و خ ب   ون ك مْ، أ جْو د ه ا . و 
يأ ْخ ذ   ر  ز ر وع ك مْ و ك ر وم ك مْ، و ي ـعْط ي لخ  صْي ان ه  و ع ب يد ه . و  و ي ـعْط يه ا ل ع ب يد ه . و ي ـع شّ 

ر  غ ن م ك مْ  ير ك مْ و مق    لحْ س ان  اع ب يد ك مْ و ج و ار ي ك مْ و ش ب ان ك م    و ي سْتـ عْم ل ه مْ ل ش غْل ه . و ي ـع شّ 
 ل ذ يام نْ و جْه  م ل ك ك م   لْيـ وْم  او أ نْـت مْ ت ك ون ون  ل ه  ع ب يدًا. ف ـت صْر خ ون  في  ذ ل ك  

يب  ل ك م   خْتـ رْتم  وه  ا ك مْ، ف لا  ي سْت ج  أ نْ  لش عْب  ا. ف أ بَ  لْيـ وْم  افي  ذ ل ك   لر بُّ الأ  نْـف س 
ن ا م ل كٌ، ف ـن ك ون  نح ْن  أ يْضًا  ي سْم ع وا ل ص وْت  ص م وئ يل ، و ق ال وا: لا  ب لْ ي ك ون  ع ل يـْ

،ام ثْل  س ائ ر   ي ل ن ا م ل ك ن ا و يخ ْر ج  أ م ام ن ا و يح  ار ب  ح ر وب ـن ا. ف س م ع   لشُّع وب  و ي ـقْض 
م    يل  ص م وئ    سْم عْ ال ص م وئ يل :  بُّ لر  ا. ف ـق ال  لر بّ  او ت ك ل م  ب ه  في  أ ذ ني    لش عْب  اك ل  ك لا 

د    ذْه ب واال ص وْته  مْ و م لّ كْ ع ل يْه مْ م ل كًا. ف ـق ال  ص م وئ يل  ل ر ج ال  ن سْر ائ يل :  ك لُّ و اح 
 . (1)«ن لى  م د ين ت ه  

او د   ش او ل   و ق ال  »مهر ميكال:  - ه ا أ عْط يك   م يـْر ب   الْك ب ير ة   ابْـن تي   ه و ذ ا: ل د   ن يا 
 ي د ي ت ك نْ  لا  : ق ال   ش او ل   ف إ ن  . الر بّ   ح ر وب   و ح ار بْ  بأ ْس   ذ ا لي   ك نْ  ن ّ  ا. امْر أ ةً 

، م نْ : ل ش او ل   د او د   ف ـق ال  . الْف ل سْط ين يّ ين   ي د   ع ل يْه   ل ت ك نْ  ب لْ  ع ل يْه ، ي   و م ا أ نا 
 ه 

                                                           
 .22-1، الآيات 5( سفر صموئيل الأوّل، الفصل 1)



116 

ير ة   ح ي اتي   هْر   أ ك ون   ح ت   ن سْر ائ يل   في   أ بي   و ع ش  ؟ ص   ن عْط اء   و قْت   في   و ك ان  . الْم ل ك 
او د   ش او ل   ابْـن ة   م يـْر ب    ابْـن ة   و م يك ال  . امْر أ ةً  الْم ح ولي ّ   ل ع دْر يئ يل   أ عْط ي تْ  أ ن ـه ا ل د 
، ف أ خْبـ ر وا د او د ، أ ح ب تْ  ش او ل   نـ يْه   في   الْأ مْر   ف ح س ن   ش او ل  : ش او ل   و ق ال  . ع يـْ
ه ا أ عْط يه   او د   ش او ل   و ق ال  . ع ل يْه   الْف ل سْط ين يّ ين   ي د   و ت ك ون   ش ر كًا ل ه   ف ـت ك ون   ن يا   ل د 
ن ي ةً  ه   ش او ل   و أ م ر  . الْيـ وْم   ت ص اه ر ني  : ثا  رًّا د او د   م ع   ت ك ل م وا: ع ب يد   ق دْ  ه و ذ ا: ئ ل ين  ق ا س 
، ب ك   س ر    ع ب يد   ف ـت ك ل م  . الْم ل ك   ص اه ر   ف الْآن  . أ ح بُّوك   ق دْ  ع ب يد ه   و مل  يع   الْم ل ك 

ا د او د   أ ذ ني ْ  في   ش او ل   م   به  ذ   أ عْي ن ك مْ  في   م سْت خ ف   ه و   ه لْ : د او د   ف ـق ال  . الْك لا 
ا بم  ثْل  : ق ائ ل ين   ع ب يد ه   ش او ل   ف أ خْبـ ر   و ح ق يٌر؟ م سْك ينٌ  ر ج لٌ  و أ نا   الْم ل ك   م ص اه ر ة    ه ذ 
م   ا: ش او ل   ف ـق ال  . د او د   ت ك ل م   الْك لا  او د   ت ـق ول ون   ه ك ذ   الْم ل ك   م س ر ة   ل يْس تْ : ل د 

لْم هْر ، نتْ ق ام   الْف ل سْط ين يّ ين   م ن   غ لْف ة   بم  ئ ة   ب لْ  با  اء   م نْ  ل لا   ش او ل   و ك ان  . الْم ل ك   أ عْد 
ا د او د   ع ب يد ه   ف أ خْبـ ر  . الْف ل سْط ين يّ ين   ب ي د   د او د   ي وق ع   أ نْ  ي ـتـ ف ك ر   ، به  ذ  م   ف ح س ن   الْك لا 
م   م   ت كْم ل   و لم ْ . الْم ل ك   ي ص اه ر   أ نْ  د او د   ع يـْني ْ  في   الْك لا   و ذ ه ب   د او د   ق ام   ح ت   الْأ يا 

، م ئـ تي ْ  الْف ل سْط ين يّ ين   م ن   و ق ـت ل   و ر ج ال ه   ه و    ف أ كْم ل وه ا ب غ ل ف ه مْ  د او د   و أ ت ى ر ج ل 
 و ع ل م   ش او ل   ف ـر أ ى. امْر أ ةً  ابْـنـ ت ه   م يك ال   ش او ل   ف أ عْط اه  . الْم ل ك   ل م ص اه ر ة   ل لْم ل ك  

 د او د   يخ  ا    ش او ل   و ع اد  . تح  بُّه   ك ان تْ  ش او ل   ابْـن ة   و م يك ال  . د او د   م ع   الر ب   أ ن  
او د   ع د وًّا ش او ل   و ص ار   ب ـعْد ، م   ك ل   ل د   .(1)«الْأ يا 

: ل م اذ ا » تعرّي شاول: - ، ف أ طْل قْت  ع د وّ ي ح ت  ف ـق ال  ش او ل  ل م يك ال  عْت ني  خ د 
: ه و  ق ال  لي   ،نج  ا ؟: ف ـق ال تْ م يك ال  ل ش او ل  ، ل م اذ ا أ قـْت ـل ك  ف ـه ر ب  د او د   أ طْل ق يني 

. و ذ ه ب  ه و   لر ام ة  او نج  ا و ج اء  ن لى  ص م وئ يل  في   و أ خْبـ ر ه  ب ك لّ  م ا ع م ل  ب ه  ش او ل 
ي وت  في  و   . ف أ خْبر   ش او ل  و ق يل  ل ه : ه و ذ ا د او د  في  نا  ي وت  ص م وئ يل  و أ ق ام ا في  نا 

                                                           
 .23-18، الآيات 15( سفر صموئيل الأوّل، الفصل 1)



117 

،  لْأ نبْ ي اء  اش او ل  ر س لًا لأ  خْذ  د او د . و ل م ا ر أ وْا مل  اع ة   رْس ل  . ف أ  لر ام ة  ا ي ـتـ نـ ب أ ون 
ع ل ى ر س ل  ش او ل  ف ـتـ نـ ب أ وا ه مْ أ يْضًا.  الله  مْ، ك ان  ر وح  و ص م وئ يل  و اق فًا ر ئ يسًا ع ل يْه  

، ف أ رْس ل  ر س لًا آخ   ف ـتـ نـ ب أ وا ه مْ أ يْضًا. ثم   ع اد  ش او ل  ف أ رْس ل   ر ين ،و أ خْبـ ر وا ش او ل 
ل ث ةً، ف ـتـ نـ ب أ وا ه مْ أ يْضًا. ف ذ ه ب  ه و  أ يْضًا ن لى    لْع ظ يم ة  ا لْب ئْر  او ج اء  ن لى   لر ام ة  ا ر س لًا ثا 

: أ يْن  ص م وئ يل  و د ا ل تي  ا يخ و و س أ ل  و ق ال  ي وت  في   و د ؟ع نْد  س  ف ق يل : ه ا هم  ا في  نا 
ي وت  في  لر ام ة  ا ف ك ان   ،الله  ف ك ان  ع ل يْه  أ يْضًا ر وح   لر ام ة ،ا. ف ذ ه ب  ن لى  ه ن اك  ن لى  نا 

ي وت  في   و ت ـنـ ب أ  ه و   اب ه  . ف خ ل ع  ه و  أ يْضًا ة ي  لر ام ة  اي ذْه ب  و ي ـتـ نـ ب أ  ح ت  ج اء  ن لى  نا 
نًا ذ ل ك   نْط ر ح  اأ يْضًا أ م ام  ص م وئ يل ، و   . ل ذ ل ك  ي ـق ول ون : لل يْل  اك ل ه  و ك ل    لنـ ه ار  اع رْيا 

 .(1)«لْأ نبْ ي اء ؟اضًا ب ـيْن  أ ش او ل  أ يْ 
او د : ي ش يْب  ب ش ب ث   ل ذ ين  ا لْأ بْط ال  اه ذ ه  أ سْم اء  » أبطال داود: - ُّ ال د   لت حْك م وني 

ة ة  ار ئ يس   ه  أ ل ع از ار  بْن  لث لا  ةً. و ب ـعْد  د  . ه و  ه ز  ر مْح ه  ع ل ى ثم  ان  م ئ ة  ق ـتـ ل ه مْ د فـْع ةً و اح 
ي، أ ح د   ة ة  اد ود و بْن  أ خ وخ  ين م ا ع يـ ر وا   ل ذ ين  ا لْأ بْط ال  ا لث لا  ك ان وا م ع  د او د  ح 

ك  ل لْح رْب  و ص ع د  ر ج ال  ن سْر ائ يل . أ م ا ه و  ف أ ق ام  ه ن ا جْت م ع واا ل ذ ين  ا لْف ل سْط ين يّ ين  ا
ق تْ ي د ه  با   لْف ل سْط ين يّ ين  او ض ر ب   ، و ص ن ع  ح ت  ك ل تْ ي د ه ، و ل ص   لر بُّ الس يْف 

صًا ع ظ يمًا في  ذ ل ك   ،اخ لا  و ب ـعْد ه  شم  ة  بْن   و ر اء ه  ل لنـ هْب  ف ـق طْ. لش عْب  او ر ج ع   لْيـ وْم 
ي  لْ وء ةً  لْف ل سْط ين يُّون  ا جْت م ع  ا. ف  لْه ر ار يُّ اأ ج  ج يْشًا، و ك ان تْ ه ن اك  ق طْع ة  ح قْل  مم 

و أ نْـق ذ ه ا،  لْق طْع ة  ا. ف ـو ق ف  في  و س ط  لْف ل سْط ين يّ ين  ام نْ أ م ام   لش عْب  اف ـه ر ب   سًا،ع د  
،لْ او ض ر ب   صًا ع ظ يمًا. و ن ـز ل   لر بُّ اف ص ن ع   ف ل سْط ين يّ ين  ة ة  اخ لا  ة ين  ام ن   لث لا   لث لا 

م ، و ج يْش   لى  ن   لحْ ص اد  ار ئ يسًا و أ ت ـوْا في   ز لٌ في   لْف ل سْط ين يّ ين  اد او د  ن لى  م غ ار ة  ع د لا  نا 
ين ئ ذ  في  لر ف ائ يّ ين  او اد ي  ين ئ ذ  في   لْف ل سْط ين يّ ين  او ح ف ظ ة   لحْ صْن ،ا. و ك ان  د او د  ح  ح 

                                                           
 .21-18، الآيات 13الأوّل، الفصل ( سفر صموئيل 1)



118 

: م نْ ي سْق   . ف ـت أ و ه  د او د  و ق ال  م  م   يني  ب ـيْت  لحْ  ؟اع نْد   ل تي  ام اءً م نْ ب ئْر  ب ـيْت  لحْ   لْب اب 
ة ة  ا لْأ بْط ال  اف ش ق   م   سْتـ ق وْااو   سْط ين يّ ين  لْف ل  امح  ل ة   لث لا  ع نْد   ل تي  ام اءً م نْ ب ئْر  ب ـيْت  لحْ 

،ا :  و مق  ل وه  و أ ت ـوْا ب ه  ن لى  د او د ، ف ـل مْ ي ش أْ  لْب اب  ، و ق ال  أ نْ ي شْر ب ه ، ب لْ س ك ب ه  ل لر بّ 
ا د م   ! ه ذ  ر بُّ أ نْ أ فـْع ل  ذ ل ك  ه مْ. ف ـل مْ  ل ذ ين  ا لرّ ج ال  اح اش ا لي  يا  خ اط ر وا بأ  نْـف س 

ا م ا ف ـع ل ه   ة ة  اي ش أْ أ نْ ي شْر ب ه . ه ذ  ص ر وي ة   بْن  او أ ب يش اي  أ خ و ي وآب   .لْأ بْط ال  ا لث لا 
ث  م ئ ة  ق ـتـ ل ه مْ، ف ك ان  ل ه   ا ه ز  ر مْح ه  ع ل ى ة لا  ة ة . ه ذ  ة ة  ا ب ـيْن   سْمٌ اه و  ر ئ يس  ة لا  . لث لا 

ة ة  اأ لمْ  ي كْر مْ ع ل ى  لْ ن لى   لث لا  ة ة  ا ف ك ان  له  مْ ر ئ يسًا، ن لا  أ ن ه  لمْ  ي ص  . لْأ و ل  ا لث لا 
د اع ،  ه و بْن  ي ـه ويا  ، ك ث ير   بْن  او ب ـن ايا  ،اذ ي بأ ْس  ئ يل ، ه و   لْأ فـْع ال   ل ذ يام نْ ق ـبْص 

، و ه و  ض ر ب  أ س د يْ م   . لث ـلْج  ان ـز ل  و ض ر ب  أ س دًا في  و س ط  ج بّ  ي ـوْم   ل ذ ياوآب 
ر مْحٌ، ف ـنـ ز ل  ن ل يْه  ب ع صًا  لْم صْر يّ  ام صْر ياًّ ذ ا م نْظ ر ، و ك ان  ب ي د   و ه و  ض ر ب  ر ج لًا 

د اع ،  لْم صْر يّ  ام نْ ي د   لرُّمْح  او خ ط ف   ه و بْن  ي ـه ويا  ا م ا ف ـع ل ه  ب ـن ايا  و ق ـتـ ل ه  ب ر محْ ه . ه ذ 
ة ة  اب ـيْن   سْمٌ اف ك ان  ل ه   ،ا لث لا  ة ين ،او أ كْر م  ع ل ى  لْأ بْط ال  لْ ن لى   لث لا  ن لا  أ ن ه  لمْ  ي ص 

ة ة  ا رّ ه  لث لا   .(1)«. ف ج ع ل ه  د او د  م نْ أ صْح اب  س 
م  اد او د . ت ـق د م  في   لْم ل ك  او ش اخ  » :ميّةـلشونابيشج أ - ةّ ر ون ه  لْأ يا  . و ك ان وا ي د 
ع ل ى ف ـت اة  ع ذْر اء ،  لْم ل ك  اف ـل مْ ي دْف أْ. ف ـق ال  ل ه  ع ب يد ه : ل ي ـف تّ ش وا ل س يّ د نا   لثّ ي اب  با  

ن ةً  لْم ل ك  اف ـلْت ق فْ أ م ام   عْ و لْت ك نْ ل ه  ح اض  ضْن ك  ف ـي دْف أ  س يّ د نا   و لْت ضْط ج  في  ح 
 لشُّوّ  ي ة ،ا. ف ـف ت ش وا ع ل ى ف ـت اة  مل  يل ة  في  مل  يع  تخ  وم  ن سْر ائ يل ، ف ـو ج د وا أ ب يش ج  لْم ل ك  ا

ا، ف ك ان تْ مل  يل   لْف ت اة  ا. و ك ان ت  لْم ل ك  اف ج اء وا به  ا ن لى   دًّ ن ة  ةً ج  . لْم ل ك  ا ح اض 
اـل   لْم ل ك  او ك ان تْ تخ ْد م ه ، و ل ك ن    .(2)«مْ ي ـعْر فـْه 

                                                           
 .29-5، الآيات 29( سفر صموئيل الثاني، الفصل 1)
 .1-1، الآيات 1سفر الملوك الأوّل، الفصل ( 2)



119 

: أ م ا ق ـلْت  ل ك  ن ن ه  لا  ي ـتـ نـ ب أ  » روح الكذ ب: - ف ـق ال  م ل ك  ن سْر ائ يل  ل يـ ه وش اف اط 
يـْراً ب لْ ش رًّا؟ م   ن ذ نْ  ف اسْم عْ : و ق ال   ع ل ي  خ   ع ل ى ج ال سًا الر ب   ر أ يْت   ق دْ : الر بّ   ك لا 

يّ ه ، يْه   و ق و ٌ  الس م اء   ج نْد   و ك لُّ  ك رْس   م نْ : الر بُّ  ف ـق ال  . ي س ار ه   و ع نْ  ي  ين ه   ع نْ  ل د 
لْع اد ؟ ر ام وت   في   و ي سْق ط   ف ـي صْع د   أ خْآب   ي ـغْو ي اه   ف ـق ال   ج  ا، ذ   ذ اك   و ق ال   ه ك ذ 
ا  بم  اذ ا؟: الر بُّ  ل ه   و ق ال  . أ غْو يه   أ نا  : و ق ال   الر بّ   أ م ام   و و ق ف   الرُّوح   خ ر ج   ثم   . ه ك ذ 
 ت ـغْو يه   ن ن ك  : ف ـق ال  . أ نبْ ي ائ ه   م يع   ـ ج أ فـْو اه   في   ،ك ذ ب   ر وح   و أ ك ون   ،أ خْر ج  : ف ـق ال  

، ا و افـْع لْ  ف اخْر جْ  و ت ـقْت د ر   أ فـْو اه   في   ك ذ ب   ر وح   الر بُّ  ج ع ل   ق دْ  ه و ذ ا و الْآن  . ه ك ذ 
ء ، أ نبْ ي ائ ك   مل  يع    .(1)«ب ش ر ّ  ع ل يْك   ت ك ل م   و الر بُّ  ه ؤ لا 

 مْر أ ةٌ او في  ذ ات  ي ـوْم  ع بـ ر  أ ل يش ع  ن لى  ش ونم  . و ك ان تْ ه ن اك  » إحياء الصبّي: -
ع ظ يم ةٌ، ف أ مْس ك تْه  ل ي أْك ل  خ بـْزاً. و ك ان  ك ل م ا ع بـ ر  ي  يل  ن لى  ه ن اك  ل ي أْك ل  خ بـْزاً. 

ن ا د ائ مًا. ف ـلْنـ عْم لْ  ل ذ يا سٌ ق د  م   ،الله  ف ـق ال تْ ل ر ج ل ه ا: ق دْ ع ل مْت  أ ن ه  ر ج ل   ي  رُّ ع ل يـْ
يًّا و م ن ار ةً، ح ت  ن ذ ا  لحْ ائ ط  اع لّ ي ةً ع ل ى  و انًا و ك رْس  ص غ ير ةً و ن ض عْ ل ه  ه ن اك  س ر يراً و خ 

ن ا ي  يل  ن ل يـْه ا. و في  ذ ات  ي ـوْم  ج اء  ن لى  ه ن اك    ضْط ج ع  او   لْع لّ ي ة  الى  و م ال  ن   ج اء  ن ل يـْ
م ه :  . ف د ع اه ا، ف ـو ق ـف تْ أ م ام ه . ف ـق ال  لشُّوّ  ي ة  اه ذ ه   دعْ  اف يه ا. ف ـق ال  جا  يحْز ي غ لا 

ا  نْـز ع جْت  ال ه : ق لْ له  ا: ه و ذ ا ق د   ،لا  اب س ب ب ن ا ك ل  ه ذ  ؟ ه لْ  ن ع  ف م اذ ا ي صْ  نْز ع اج  ل ك 
؟اأ وْ ن لى  ر ئ يس   لْم ل ك  ام ا ي ـت ك ل م  ب ه  ن لى   ل ك   ف ـق ال تْ: ن ّ  ا أ نا  س اك ن ةٌ في   جاْ يْش 

يحْز ي: ن ن ه  ل يْس  له  ا  : ف م اذ ا ي صْن ع  له  ا؟ ف ـق ال  ج  . ثم   ق ال  و ر ج ل ه ا  بْنٌ،او سْط  ش عْبي 
: اخ  ق دْ ش   ا لْب اب  ااه ا، ف ـو ق ـف تْ في  . ف د ع  دْع ه اا. ف ـق ال  : في  ه ذ  نح ْو   لْم يع اد  ا. ف ـق ال 
ن ين   لحْ ي اة  از م ان   . لا  ت كْذ بْ ع ل ى الله  . ف ـق ال تْ: لا  يا  س يّ د ي ر ج ل  بْـنًااتح ْت ض 

. ف ح ب ل ت   رْأ ة  اج ار ي ت ك  ك م ا ق ال    لحْ ي اة ،از م ان  نح ْو   لْم يع اد  افي  ذ ل ك   بْـنًاا ل د ت  و و   لْم 

                                                           
 .29-15، الآيات 22( سفر الملوك الأوّل، الفصل 1)



151 

و ق ال  لأ  ب يه :  لحْ ص اد ين ،ا. و في  ذ ات  ي ـوْم  خ ر ج  ن لى  أ ب يه  ن لى  لْو ل د  اله  ا أ ل يش ع . و ك بر   
 : م  ي. ف ـق ال  ل لْغ لا  ي، ر أْس  لْه  ار أْس  ه ، ف ج ل س   ن لى   مقْ  ه . ف ح م ل ه  و أ ت ى ب ه  ن لى  أ مّ  أ مّ 

. ف ص ع د تْ و أ ضْج ع تْه  ع ل ى س ر ير  ر ج ل   لظُّهْر  اع ل ى ر كْبـ تـ يـْه ا ن لى    ،الله  و م ات 
دًا م ن   لْ لي  و اح  د تْ ر ج ل ه ا و ق ال تْ: أ رْس   م ان  لْغ لْ او أ غْل ق تْ ع ل يْه  و خ ر ج تْ. و نا 

: ل م اذ ا ت ذْه ب ين  ن ل يْه   ،الله  ف أ جْر ي  ن لى  ر ج ل   ،لْأ ت ن  او ن حْد ى  ع . ف ـق ال   لْيـ وْم ؟او أ رْج 
مٌ. و ش د تْ ع ل ى  ،ر أْس  ش هْر   لا   ،او لا  س بْتٌ. ف ـق ال تْ: س لا  ن  م ه ا:  لْأ تا  و ق ال تْ ل غ لا 

. و   لرُّك وب  اجْل ي في  و لا  ت ـتـ ع و قْ لأ    رْ س قْ و س   ح ت  ج اء تْ  نْط ل ق تْ ان نْ لمْ  أ ق لْ ل ك 
م نْ ب ع يد  ق ال  جا  يحْز ي  الله  . ف ـل م ا ر آه ا ر ج ل  لْك رْم ل  ان لى  ج ب ل   الله  ن لى  ر ج ل  

م ه : ه و ذ ا ت لْك   مٌ  ل ل ق ائ ه ا و ق لْ  لْآن  ا ك ض  رْ ا. لشُّوّ  ي ة  اغ لا  ؟ أ س لا  مٌ ل ك  له  ا: أ س لا 
مٌ. ف ـل م ا ج اء تْ ن لى  ر ج ل   مٌ ل لْو ل د ؟ ف ـق ال تْ: س لا  ؟ أ س لا  ك   جاْ ب ل  ان لى   الله  ل ز وْج 

يحْز ي ل ي دْف ـع ه ا، ف ـق ال  ر ج ل   : د عْه ا لأ  ن  ن ـفْس ه ا الله  أ مْس ك تْ ر جْل يْه . ف ـتـ ق د م  ج 
. ف ـق ال تْ: ه لْ ط ل بْت   لْأ مْر  اك ت م    لر بُّ اف يه ا و  م ر ةٌ  ْني  م نْ س يّ د ي؟  بْـنًااع نيّ  و لمْ  يخ ْبر 

؟ ف ـق ال  جا  يحْز ي:   نْط ل قْ،اشْد دْ ح ق و يْك  و خ ذْ ع ك از ي ب ي د ك  و  اأ لمْ  أ ق لْ لا  تخ ْد عْني 
ر ك ك  أ ح دٌ ف لا  تج  بْه . و ض عْ ع ك از ي ع ل ى  و ن ذ ا ص اد فْت  أ ح دًا ف لا  ت ـب ار كْه ، و ن نْ با 

،ـلاو  ـي  ه  ـ: ح  يّ  ـلص ب  ا. ف ـق ال تْ أ مُّ يّ  ـلص ب  او جْه   ، ن ن ن   ر بُّ ي  ن ـفْس ك 
ي ـو ح ي ةٌ ه 

. ف ـق ام  و ت ب   لا   يحْز ي ق د ام ه م ا و و ض ع  . و  ع ه اأ تـْر ك ك  ع ل ى و جْه   لْع ك از  اج از  ج 
،ا  ّ ت ب ه   لص بي  . ف ـر ج ع  ل ل ق ائ ه  و أ خْبـ ر ه  ق ائ لًا: لمْ  ي ـنـْ ُّ اف ـل مْ ي ك نْ ص وْتٌ و لا  م صْغ  . لص بي 

ّ  و ن ذ ا با   لْبـ يْت  او د خ ل  أ ل يش ع   س ر ير ه . ف د خ ل  و أ غْل ق   م يْتٌ و م ضْط جعٌ ع ل ى لص بي 
ّ  اف ـوْق   ضْط ج ع  ا. ثم   ص ع د  و  لر بّ  اع ل ى ن ـفْس يْه م ا ك ل يْه م ا، و ص ل ى ن لى   لْب اب  ا  لص بي 

يْه ، و   يْه  ع ل ى ي د  نـ يْه ، و ي د  نـ يْه  ع ل ى ع يـْ ن  ع ل يْه  ف س خ   تم  د د  و و ض ع  ف م ه  ع ل ى ف م ه ، و ع يـْ
، و ص ع د  و تم  د د   لْبـ يْت  ا. ثم   ع اد  و تم  ش ى في  لْو ل د  اج س د   ر ةً ن لى  ه ن اك  ر ةً ن لى  ه ن ا و تا  تا 

ُّ اع ل يْه  ف ـع ط س   ، ثم   ف ـت ح   لص بي  ُّ اس بْع  م ر ات  يحْز ي و   لص بي  نـ يْه . ف د ع ا ج  دعْ  ا: ق ال  ع يـْ



151 

:  ي ة  لشُّوّ   اه ذ ه   . ف أ ت تْ و س ق ط تْ بْـن ك  ا مقْ ل ياف د ع اه ا. و ل م ا د خ ل تْ ن ل يْه  ق ال 
،اع ل ى ر جْل يْه  و س ج د تْ ن لى       . (1)«و خ ر ج تْ  بْـنـ ه ااثم   مق  ل ت   لْأ رْض 

ين  » تعرّي إشعياء: - ن  ن لى  أ شْد ود ، ح  أ رْس ل ه  س رْج ون  م ل ك  في  س ن ة  مج  يء  ت ـرْتا 
ع نْ ي د  ن ش عْي اء  بْن   لر بُّ ات ك ل م   لْو قْت  افي  ذ ل ك   ف ح ار ب  أ شْد ود  و أ خ ذ ه ا، ،أ شُّور  

.  خْل عْ اع نْ ح قْو يْك  و   لْم سْح  اذْه بْ و ح ل  اآم وص  ق ائ لًا:  اء ك  ع نْ ر جْل يْك  ذ  ح 
ا و م ش   م ع رًّى  ش عْي اء  : ك م ا م ش ى ع بْد ي ن  لر بُّ اى م ع رًّى و ح اف يًا. ف ـق ال  ف ـف ع ل  ه ك ذ 

ا ي س وق  م ل ك   ، ه ك ذ  ن ين ، آي ةً و أ عْج وب ةً ع ل ى م صْر  و ع ل ى ك وش  ث  س  و ح اف يًا ة لا 
،  ،أ شُّور  س بْي  م صْر   ء  ك وش  ي  ـ و م كْش وف ،و ح ف اةً  ،ع ر اةً  لشُّي وخ ،او   لْف تـْي ان  او ج لا 

. ف ـيـ   ؛لْأ سْت اه  ا زْيًا ل م صْر  ع ون  خ  م نْ أ جْل  م نْ أ جْل  ك وش  ر ج ائ ه مْ، و   ؛خْج ل ون  ـو ي   ،رْتا 
ا . م صْر  ف خْر ه مْ  ل  او ي ـق ول  س اك ن  ه ذ  ا م لْج أ نا  لْيـ وْم  افي  ذ ل ك   ،لس اح  : ه و ذ ا ه ك ذ 

، ف ك يْف  ن سْل م  نح ْن ؟ ؛ه ر بْـن ا ن ل يْه  ل لْم ع ون ة   ل ذ يا  .(2)«ل نـ نْج و م نْ م ل ك  أ شُّور 
ك   أ نْت   و خ ذْ » الكعك والـخخر ء: - سًا و ف ولًا  و ش ع يراً ق مْحًا ل نـ فْس   و د خْنًا و ع د 

د ، و ع اء   في   و ض عْه ا و ك رْس ن ة   ك   و اصْنـ عْه ا و اح  م   ك ع د د   خ بـْزاً ل نـ فْس   ت ـت ك ئ   ال تي   الْأ يا 
ث  . ج نْب ك   ع ل ى ف يه ا  تأ ْك ل ه   ال ذ ي و ط ع ام ك  . تأ ْك ل ه   ي ـوْمًا و ت سْع ين   ي ـوْم   م ئ ة   ة لا 

لْو زْن   ي ك ون    الْم اء   و ت شْر ب   .تأ ْك ل ه   و قْت   ن لى   و قْت   م نْ . ش اق لًا  ع شْر ين   ي ـوْم   ك ل  . با 
، لْك يْل  تأ ْك ل  . ت شْر ب ه   و قْت   ن لى   و قْت   م نْ  الهْ ين ، س دْس   با  . الش ع ير   م ن   ك عْكًا و 

نْس ان   م ن   يخ ْر ج   ال ذ ي الخْ رْء   ع ل ى ا: الر بُّ  و ق ال  . ع ي ونه  مْ  أ م ام   تخ ْب ز ه   الْإ   يأ ْك ل   ه ك ذ 
س   خ بـْز ه م   ن سْر ائ يل   ب ـن و  س يّ د   يا   آه ،: ف ـق لْت  . ن ل يْه مْ  أ طْر د ه مْ  ال ذ ين   الْأ م م   ب ـيْن   الن ج 

، ي ه ا الر بُّ ب اي   و م نْ . ت ـتـ ن ج سْ  مْ ـل   ن ـفْس   ف ر يس ةً، أ وْ  ،م يت ةً  آك لْ  مْ ـل   ،الْآن   ن لى   ص 

                                                           
 .98-5، الآيات 1( سفر الملوك الثاني، الفصل 1)
 .6-1، الآيات 24( سفر نشعياء، الفصل 2)



152 

سٌ ـن   حْمٌ ـل   ف م ي د خ ل   و لا   ثْي   ل ك   ج ع لْت   ق دْ . نْظ رْ ا: لي   ف ـق ال  . ج   ب د ل   الْبـ ق ر   خ 
، خ رْء   نْس ان  ا آد م ، ابْن   يا  : ل ـي و ق ال  . ع ل يْه   خ بـْز ك   ف ـت صْن ع   الْإ  ر   ه أ ن ذ   ق و ام   أ ك سّ 
لْو زْن   الخْ بـْز   ف ـي أْك ل ون   أ ور ش ل يم ، في   الخْ بْز   ، با  لْغ مّ  يْل   الْم اء   شْر ب ون  و ي   و با  لْك  لحْ يـْر ة ، با   و با 
يـ ر وا و الْم اء ، الخْ بـْز   ي ـعْو ز ه م   ل ك يْ    .(1)«بإ  ثمْ ه مْ  و ي ـفْنـ وْا و أ خ وه   الر ج ل   و ي ـت ح 

فلك أن تتخيّل أخلاق الإنسان، الذي يعتقد بشرعيّة كلّ ما ورد في هذا  
  !!الكتاب، ويطلب الهداية منه؟!

عدها ونتانتها، وب  وقذارتـها،  وس خفها، ولك أن تتخيّل سقامة عقائده،
 ،والأباطيل ،والأوهام ،(، الـم بـر أة من الأهواءالـم نز ل هيّ ـالإل عن )حقائق الوحي

 والأساطير؟!!! ،خرافاتـوال ،والأكاذيب
ه مْ م يث اق ـه مْ ل ع ن اه مْ و ج ع لْن ا ﴿قال تعالى:  ي ةً يح  رّ ف ون  ف ب م ا ن ـقْض  ق ـل وب ـه مْ ق اس 

نـْه مْ ن لا   ع ه  و ن س وا ح ظًّا مم  ا ذ كّ ر وا ب ه  و لا  ت ـز ال  ت ط ل ع  ع ل ى خ ائ ن ة  م  الْك ل م  ع نْ م و اض 
ن ين   نـْه مْ ف اعْف  ع نـْه مْ و اصْف حْ ن ن  اللَّ   يح  بُّ الْم حْس     .(2)﴾ق ل يلًا م 

الكتاب النازل  نعتقد أنّ  - ينمسلمـال - حنـون»الغزالّي: حمّد ـقال م
 ،يّ تأليف بشر  يفه ،ةحاليّ ـا التوراة الأمّ  .ء من هذا اللغويبر  :على موسى

ف به، وص  أن ي   يما لا ينبغـب ،وصف الله -لالأوّ  سيطرت عليه أمور ةلاةة:
. اا كبيرً علوًّ  ا يقولونعمّ  ،، سبحانه وتعالىة على ذاتهة معتلّ ونسقاط صورة ذهنيّ 

حياة، وغاية ـكسير النم، و ـحور العالـم همـوكأنّ  ،نسرائيل نبراز بني -الثاني
 يـعوا فناز  جوز أن ي  ـلا ي ،والقيادة ،مختار للسيادةـالشعب ال م  الوجود.. فه  

حاق أشنع ـر الأمم الأخرى، ونرخاص حقوقها، ونلـحقيـت -الثالث ذلك.

                                                           
 .18-3، الآيات 1سفر حزقيال، الفصل ( 1)
 .19( المائدة: 2)



153 

 يمن الوح ،ل هذه الأمور بقاياوقد تتخلّ  ها.ـوقادت ،وبأنبيائها ،هاـالأوصا  ب
الأسفار الشائعة الآن تغلب عليها  أة، بيد أنّ ر  ـبم  ـالصادق، والتوجيهات ال

 .(1)«لاحظناها التي ،الصبغة
القارئ  لو أنّ و النصوص المذكورة،  تقبيحي ـف ،راًــرملة أةـفإن قيل: ننّ للت

قد ي فه م منها ما لا  قرآننصوص الكما أنّ   ؛استقبحهاما ة، ل  ريّ  ـْبقرأها باللغة الع  
 ي راد، نذا ت رمل  تْ نلى لغة أخرى، غير العربيّة.

 : ولكنّه ، (العهد القديـم، في بعض نصوص )صحّ هذا الافتراضي قدقلت 
 لا يكن أن يصحّ في نصوصه كلّها.

وأمنون ، وما نسبوه نلى رأوبين ويهوذا فما نسبوه نلى لوط وداود  
وأبشالوم، وابنتي  لوط: فواحش م ستنك رة، يتورعّ كثير من الف سّاق، عن ارتكابها، 

 فحتّ فـي )العهد القديـم( تجد استبشاعًا، واستنكاراً، لهذه الفواحش الكبرى:
فْ ع وْر ت ـه ا. ع  » - فْ. ن ن ـه ا أ مُّك  لا  ت كْش  وْر ة  ع وْر ة  أ ب يك  و ع وْر ة  أ مّ ك  لا  ت كْش 
،  مْر أ ة  ا . ع وْر ة  أ خْت ك  ب نْت  أ ب يك  أ وْ ب نْت  أ مّ ك  فْ. ن ن ـه ا ع وْر ة  أ ب يك  أ ب يك  لا  ت كْش 
فْ ع وْر ت ـه ا. ع وْر ة   لْم وْل ود ة  اأ و   لْبـ يْت  افي   لْم وْل ود ة  ا ،ا بْـن ة  اخ ار جًا، لا  ت كْش  أ و   بنْ ك 
. ع وْر ة  ب نْت  ب نْت ك  لا   بْـن ة  ا فْ ع وْر ت ـه ا. ن ن ـه ا ع وْر ت ك  م نْ  لْم وْل ود ة  اأ ب يك   مْر أ ة  ا ت كْش 

فْ ع وْر ت ـه ا. ن ن ـه ا أ خْت ك   فْ. ن ن ـه ا ق ر يب ة  أ ب يك  لا  ت كْش  . ع وْر ة  أ خْت  أ ب يك  لا  ت كْش 
فْ.  . ع وْر ة  أ خْت  أ مّ ك  لا  ت كْش  ي أ ب يك  لا  أ ب يك  . ع وْر ة  أ خ  ا ق ر يب ة  أ مّ ك  ن ن ـه 

فْ. ن لى   فْ. ن ن ـه ا  مْر أ ت ه  ات كْش  . ع وْر ة  ك ن ت ك  لا  ت كْش   مْر أ ة  الا  ت ـقْتر  بْ. ن ن ـه ا ع م ت ك 
فْ ع وْر ت ـه ا. ع وْر ة  بنْ ك  ا فْ. ن ن ـه ا  مْر أ ة  ا. لا  ت كْش  يك  لا  ت كْش  . أ خ  يك  ع وْر ة  أ خ 

فْ. و لا  تأ ْخ ذ   مْر أ ة  اع وْر ة   ف   بْـن ة  اأ و   بنْ ه ا،ا بْـن ة  او ب نْت ه ا لا  ت كْش  ا ل ت كْش  ب نْت ه 

                                                           
 .29( قذائف الحقّ: 1)



151 

ف   مْر أ ةً ا. ن ن ـه م ا ق ر يبـ ت اه ا. ن ن ه  ر ذ يل ةٌ. و لا  تأ ْخ ذ  وْر ت ـه اع   رّ  ل ت كْش  ع ل ى أ خْت ه ا ل لضّ 
 .(1)«ع وْر ت ـه ا م ع ه ا في  ح ي اته  ا

نّ س  » - ه ا ل لزّ نَ  ل ئ لا  ت ـزْني    بْـنـ ت ك  الا  ت د  تْ ل ئ   لْأ رْض  اب تـ عْر يض   .(2)«ر ذ يل ةً  لْأ رْض  او تم 
ن   أ ب يه ، ف ـق دْ ك   مْر أ ة  ار ج لٌ م ع   ضْط ج ع  او ن ذ ا » - ش ف  ع وْر ة  أ ب يه . ن ن ـه م ا ي ـقْت لا 

هم  ا. د م ه م ا ع ل يْه م ا. و ن ذ ا  هم  ا.  ضْط ج ع  اك لا  ن  ك لا  ر ج لٌ م ع  ك ن ت ه ، ف إ ن ـه م ا ي ـقْت لا 
ش ةً. د م ه م ا ع ل يْ   .(9)«ه م اق دْ ف ـع لا  ف اح 

ي  ع وْر ت ه ، و ن ذ ا أ خ ذ  ر ج لٌ أ خْت ه  ب نْت  أ ب  » -
ه ، و ر أ ى ع وْر ت ـه ا و ر أ تْ ه  يه  أ وْ ب نْت  أ مّ 

ل ك  ع ارٌ. ي ـقْط ع ان  أ م ام  أ عْين   ب ني  ش عْب ه م ا. ق دْ ك ش ف  ع وْر ة  أ خْت ه . يح ْم ل   ف ذ 
 .(1)«ذ نْـب ه  

عًا م ع  » - د  ر ج لٌ م ضْط ج  ، ي ـقْت ل   ،مْر أ ة  ان ذ ا و ج   لر ج ل  ا: ةْـن ان  لا  از وْج ة  ب ـعْل 
ع  ا رْأ ة ،ام ع   لْم ضْط ج  رْأ ة  او   لْم   .(9)«م نْ ن سْر ائ يل   لش ر  ا. ف ـتـ نْز ع  لْم 

، (القصص الـم ستنك رة)تلك  تْ ة السقيمة: هي التـي اختلق  فهل التـرمل 
، تهوكنّ  يهوذاو  ،لوط وابنتيه، وداود وامرأة أوريّا، ورأوبين وسريّةّ أبيه :الـمنسوبة نلى

 وأمنون وأخته، وأبشالوم وسراريّ أبيه؟!!! 
الخمر،  رب  ش   وح ونسحاقــى نـنل تْ وهل التـرملة السقيمة: هي التـي نسب  

  الأوثان؟!!! العجل، ونلى سليمان عبادة   نع  نلى هارون ص   تْ ونسب  

                                                           
 .15-8، الآيات 15( سفر اللاويّين، الفصل 1)
 .23 ة، الآي13( سفر اللاويّين، الفصل 2)
 .12-11، الآيات 24( سفر اللاويّين، الفصل 9)
 .18 ة، الآي24اللاويّين، الفصل  سفر( 1)
 .22، الآية 22سفر التثنية، الفصل  (9)



155 

 ل  ث  كم    ، في اشتماله على حقّ قليل، وباطل كثير،)العهد القديـم(ننّ م ث ل  
  :هف  مع فيه مؤلّ  ـج ،(كبير  )كشكول

  .يّةيات القرآنالآ القليل من -1
  .القراءات الشاذّة كثير منال -2
  .الأحاديث الصحيحةالقليل من  -9
 .كثير من الأحاديث الموضوعةال -1
 .الصحيحة اتالتفسير القليل من  -9
 .السقيمة اتكثير من التفسير ال -6
 .الصحيحة تالع ق دياّ القليل من  -8
 .السقيمةالع ق ديّات كثير من ال -5
 .الصحيحة اتالفقهيّ القليل من  -3

 .السقيمةالفقهيّات ر من ـكثيال -14
 .الصحيحة اتخ ل قيّ ـالالقليل من  -11
 .السقيمةالـخ ل قيّات ر من ـكثيال -12
 .الصحيحة اتخيّ ـالتاريالقليل من  -19
 .السقيمةالتاريـخيّات ر من ـكثيال -11
 .الإيـمانيّة شعارالأالقليل من  -19
 .الشيطانيّةشعار الأالكثير من  -16

س(، قد  ولذلك لا يصحّ أن ي سمّى هذا )الكشكول(: )الكشكول الـم   
في ك ت ب  تـجتمعلا  الأباطيلو الـحقائق لأنّ حقائق؛ ـونن اشتمل على بعض ال
 غضُّ النظر،كن ، فلا ي  بشريّ في كتاب  تفإذا اجتمع )الوحي الإلـهيّ الـمنز ل(؛

 !!!؟يهعلحتّ نن كانت قليلةً، فكيف وهي الغالبة  عن الأباطيل التي فيه،



156 

ومن يطالع )العهد القديـم(، يـجد فيه الكثير من الأمور، التي لا علاقة  
 لا من قريب، ولا من بعيد. ونليك بعض الأمثلة:منز ل، ـلها بالوحي الإلـهيّ ال

ين اء ، في  خ يْم ة   لر بُّ او ك ل م  » - ،لا  ام وس ى في  ب ـرّ ي ة  س   لث اني  ا لش هْر  افي  أ و ل   جْت م اع 
ه مْ م نْ أ رْض  م صْر  ق ائ لًا: أ حْص وا ك ل  مل  اع ة  ب ني   لث ان ي ة  ا لس ن ة  افي    ن سْر ائ يل  لخ  ر وج 

مْ،ب ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت   ئ ه  ه ، م ن    لْأ سْم اء ،اب ع د د   آبا  ع شْر ين  س ن ةً  بْن  اك ل  ذ ك ر  ب ر أْس 
ف ص اع دًا، ك ل  خ ار ج  ل لْح رْب  في  ن سْر ائ يل . تح ْس ب ـه مْ أ نْت  و ه ار ون  ح س ب  

، ر ج لٌ ه و  ر  أ جْن اد ه مْ. و ي ك ون  م ع ك م   بْط  ئ ه . و ه ذ ه   أْسٌ ا ر ج لٌ ل ك لّ  س  ل بـ يْت  آبا 
مْع ون   ل ذ ين  ا لرّ ج ال  اأ سْم اء   . ل ش  يْـئ ور  ي ق ف ون  م ع ك م ا: ل ر أ وب ـيْن  أ ل يص ور  بْن  ش د 

. ل ي س اك ر  ن ـث ـن ائ يل  بْن   ين اد اب  ش ل وم يئ يل  بْن  ص ور يش د اي. ل يـ ه وذ ا نح ْش ون  بْن  ع مّ 
يل ون . لا  ص وغ ر   : لأ  فـْر   بْـني ْ . ل ز ب ول ون  أ ل يآب  بْن  ح  يه ود ، ي وس ف  ايم   أ ل يش م ع  بْن  ع مّ 

يع ز ر  بْن   ان  أ خ  . ل د  دْع وني  . ل بـ نـْي ام ين  أ ب يد ن  بْن  ج  و ل م ن س ى مل ْل يئ يل  بْن  ف د هْص ور 
ير   ف جْع يئ يل  بْن  ع كْر ن . جا  اد  أ ل ي اس ا   بْن  د ع وئ يل . ل نـ فْت الي   ع مّ يش د اي. لأ  ش 

ء  ه مْ م ش اه ير  أ خ   ئ ه مْ. ر ؤ وس   جاْ م اع ة ،اير ع  بْن  ع ين ن . ه ؤ لا  ر ؤ س اء  أ سْب اط  آبا 
ء   ت ـع يـ ن وا بأ  سْم ائ ه مْ، و مل  ع ا   ل ذ ين  ا لرّ ج ال  ا أ ل و   ن سْر ائ يل . ف أ خ ذ  م وس ى و ه ار ون  ه ؤ لا 

،ا ر  لش هْ افي  أ و ل   جاْ م اع ة  اك ل   مْ ب ع د د   نْـت س ب وااف   لث اني  ئ ه  ن لى  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا 
ه مْ، ك م   بْن  ام ن   لْأ سْم اء ،ا م وس ى. ف ـع د ه مْ  لر بُّ اأ م ر   اع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا ب ر ؤ وس 

ين اء . ف ك ان  ب ـن و ر أ وب ـيْن  ب كْر  ن سْر ائ   يل ، ت ـو ال يد ه مْ ح س ب  ع ش ائ ر ه مْ في  ب ـرّ ي ة  س 
ئ ه مْ، ب ع د د   ه مْ، ك لُّ ذ ك ر  م ن   لْأ سْم اء  او ب ـي وت  آبا  ع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا،   بْن  اب ر ؤ وس 

، ك ان   نـْه مْ  لْم عْد ود ون  اك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب  ت ةً و أ رْب ع ين  أ لْ  م  بْط  ر أ وب ـيْن  س  فًا ل س 
،  و خم ْس  م ئ ة . ئ ه م  ْع ون ، ت ـو ال يد ه مْ ح س ب  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا   لْم عْد ود ون  اب ـن و شم 
نـْه مْ ب ع د د   ه مْ، ك لُّ ذ ك ر  م ن   لْأ سْم اء  ام  ع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا، ك لُّ خ ار ج   بْن  اب ر ؤ وس 
 ، بْط  م   لْم عْد ود ون  ال لْح رْب  ْع ون  نـْه مْ ل س  ث  م ئ ة . شم   ت سْع ةٌ و خم ْس ون  أ لْفًا و ة لا 



157 

ئ ه مْ، ب ع د د   ب ـن و  بْن  ام ن   لْأ سْم اء  اج اد ، ت ـو ال يد ه مْ ح س ب  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا 
 ، نـْه مْ  لْم عْد ود ون  اع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا، ك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب  بْط  ج اد  خم ْس ةٌ  م  ل س 

تُّ م ئ ة  و خم ْ  ب ـن و ي ـه وذ ا، ت ـو ال يد ه مْ ح س ب  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت   .س ون  و أ رْب ـع ون  أ لْفًا و س 
د   ئ ه مْ، ب ع د  ،  بْن  ام ن   لْأ سْم اء  اآبا  ع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا، ك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب 

تُّ م ئ ة . لْم عْد ود ون  ا بْط  ي ـه وذ ا أ رْب ـع ةٌ و س بـْع ون  أ لْفًا و س  نـْه مْ ل س  ،  م  ب ـن و ي س اك ر 
د   ئ ه مْ، ب ع د  ع شْر ين  س ن ةً  بْن  ام ن   لْأ سْم اء  ات ـو ال يد ه مْ ح س ب  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا 

 ، بْط  ي س اك ر  أ رْب ـع ةٌ و خم ْس ون  م   لْم عْد ود ون  اف ص اع دًا، ك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب  نـْه مْ ل س 
ئ ه مْ، ب ع د د   أ لْفًا و أ رْب ع  م ئ ة . ب ـن و ز ب ول ون ، ت ـو ال يد ه مْ ح س ب  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا 

،  بْن  ام ن   لْأ سْم اء  ا نـْه مْ  لْم عْد ود ون  اع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا، ك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب  م 
بْط  ز ب ول ون  س بـْع ةٌ و خم ْس ون  أ لْفًا و أ رْب ع  م   : ب ـن و أ فـْر ايم  ، ت ـو ال يد ه مْ  .ئ ة  ل س  ب ـن و ي وس ف 
د   ئ ه مْ، ب ع د  ع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا،   بْن  ام ن   لْأ سْم اء  اح س ب  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا 

بْط  أ فـْر ايم   أ رْب ـع ون  أ لْفًا و خم ْ  لْم عْد ود ون  ا، ك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب   نـْه مْ ل س   م ئ ة . س  م 
ئ ه مْ، ب ع د د   ب ـن و  بْن  ام ن   لْأ سْم اء  ام ن س ى، ت ـو ال يد ه مْ ح س ب  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا 

 ، بْط  م ن س ى  ود ون  لْم عْد  اع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا، ك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب  نـْه مْ ل س   ةْـن ان  ام 
. ئـ ت ان  ة ون  أ لْفًا و م  ئ ه مْ،  و ة لا  ب ـن و ب ـنـْي ام ين ، ت ـو ال يد ه مْ ح س ب  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا 

د   ،  بْن  ام ن   لْأ سْم اء  اب ع د   ون  لْم عْد ود  اع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا، ك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب 
ة ون  أ لْفًا و أ رْب   بْط  ب ـنـْي ام ين  خم ْس ةٌ و ة لا  نـْه مْ ل س  ب ـن و د ان ، ت ـو ال يد ه مْ ح س ب   م ئ ة . ع  م 

د   ئ ه مْ، ب ع د  ع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا، ك لُّ خ ار ج   بْن  ام ن   لْأ سْم اء  اع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا 
 ، بْط  د ان   ن  لْم عْد ود و ال لْح رْب  تُّون  أ لْفًا و س بْع  م ئ ة . ةْـن ان  ام نـْه مْ ل س  ير ،  و س  ب ـن و أ ش 

د   ئ ه مْ، ب ع د  ع شْر ين  س ن ةً  بْن  ام ن   لْأ سْم اء  ات ـو ال يد ه مْ ح س ب  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا 
 ، دٌ وأ رْب ـع ون  أ لْفًا  لْم عْد ود ون  اف ص اع دًا، ك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب  ير  و اح  بْط  أ ش  نـْه مْ ل س  م 

ئ ة . ئ ه مْ، ب ع د د   و خم ْس  م  ، ت ـو ال يد ه مْ ح س ب  ع ش ائ ر ه مْ و ب ـي وت  آبا   لْأ سْم اء  اب ـن و ن ـفْت الي 



158 

،  بْن  ام ن   ن ـْ لْم عْد ود ون  اع شْر ين  س ن ةً ف ص اع دًا، ك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب  بْط  م  ه مْ ل س 
ة ةٌ و خم ْس ون  أ لْفًا و أ رْب ع   ء  ه م   .م ئ ة  ن ـفْت الي  ة لا  ع د ه مْ م وس ى  ل ذ ين  ا لْم عْد ود ون  اه ؤ لا 

ئ ه . ف ك ان  مل  يع   ةْـن ااو ه ار ون  و ر ؤ س اء  ن سْر ائ يل ،  دٌ ل بـ يْت  آبا  ع ش ر  ر ج لًا، ر ج لٌ و اح 
ئ ه مْ م ن   ن  لْم عْد ود يا س ن ةً ف ص اع دًا،   ين  ع شْر   بْن  ام نْ ب ني  ن سْر ائ يل  ح س ب  ب ـي وت  آبا 

ة ة   لْم عْد ود ين  اك لُّ خ ار ج  ل لْح رْب  في  ن سْر ائ يل . ك ان  مل  يع   ت  م ئ ة  أ لْف  و ة لا  س 
ين . و أ م ا  و يُّون  اآلا    و خم ْس  م ئ ة  و خم ْس  مْ ف ـل مْ ي ـع دُّوا  للا  ئ ه  بْط  آبا  ح س ب  س 

نـ ه مْ، ن ذْ ك ل م   و ي ف لا  تح ْس ب ه  و لا  ت ـع د ه  ب ـيْن   لر بُّ اب ـيـْ بْط  لا  م وس ى ق ائ لًا: أ م ا س 
و يّ ين  ان سْر ائ يل . ب لْ و كّ ل   ب ني   ت ه  و ع ل ى  و ع ل ى مل  يع  أ مْت ع   لش ه اد ة  اع ل ى م سْك ن   للا 

 لْم سْك ن  او ك ل  أ مْت ع ت ه ، و ه مْ يخ ْد م ون ه ، و ح وْل   لْم سْك ن  اك لّ  م ا ل ه . ه مْ يح ْم ل ون  
و يُّون  اي ـنـ زّ ل ه   لْم سْك ن  ا رْتح  ال  اي ـنْز ل ون . ف ع نْد   ي ق يم ه   لْم سْك ن  او ع نْد  ن ـز ول   للا 

و يُّون  ا ُّ لْأ  ا. و  للا  ب ـن و ن سْر ائ يل  ك ل  في  مح  ل ت ه  و ك ل   ل  ي ـقْتر  ب  ي ـقْت ل . و ي ـنْز   ل ذ يا جْن بي 
و يُّون  اع نْد  ر اي ت ه  بأ  جْن اد ه مْ. و أ م ا  ل ك يْ لا  ي ك ون   لش ه اد ة  اف ـيـ نْز ل ون  ح وْل  م سْك ن   للا 

و يُّون  اس خ طٌ ع ل ى مل  اع ة  ب ني  ن سْر ائ يل ، ف ـي حْف ظ   . لش ه اد ة  ا سْك ن  ش ع ائ ر  م   للا 
ل ك  ف ـع ل وا لر بُّ ان سْر ائ يل  ح س ب  ك لّ  م ا أ م ر   ف ـف ع ل  ب ـن و  .(1)«م وس ى ك ذ 

و م س ح ه  و ق د س ه  و مل  يع  أ مْت ع ت ه ،  لْم سْك ن ،او ي ـوْم  ف ـر غ  م وس ى م نْ ن ق ام ة  » -
و مل  يع  أ مْت ع ت ه  و م س ح ه ا و ق د س ه ا، ق ـر ب  ر ؤ س اء  ن سْر ائ يل ، ر ؤ وس  ب ـي وت   لْم ذْب ح  او  

ئ ه مْ، ه مْ ر ؤ س اء   مْ أ م ام  لْم عْد ود ين  او ق ـف وا ع ل ى  ل ذ ين  ا لْأ سْب اط  اآبا  . أ ت ـوْا ب ق ر اب ين ه 
ت  م غ ط اةً، و  لر بّ  ا ت  ع ج لا  ع ش ر  ة ـوْراً. ل ك لّ  ر ئ يس يْن  ع ج ل ةٌ، و ل ك لّ   ةْـني ْ ا: س 

د  ة ـوْرٌ، و ق د م وه ا أ م ام   نـْه مْ  لر بُّ ا. ف ك ل م  لْم سْك ن  او اح  م وس ى ق ائ لًا: خ ذْه ا م 
دْم ة  خ يْم ة  ف ـت ك ون  ل ع   ،لا  ام ل  خ  د  ح س ب   جْت م اع  و يّ ين ، ل ك لّ  و اح  و أ عْط ه ا ل لا 

                                                           
 .91-1، الآيات 1سفر العدد، الفصل  (1)



159 

دْم ت ه . ف أ خ ذ  م وس ى  ت  اخ  و يّ ين :  لثّ ير ان  او   لْع ج لا  ت  ام ن   ةْـنـ ت ان  او أ عْط اه ا ل لا   لْع ج لا 
دْم ت ه مْ، و أ رْب عٌ م ن  أ عْط اه ا ل ب ني  ج رْ  لثّ ير ان  ام ن   رْب ـع ةٌ و أ   ت  اش ون  ح س ب  خ   لْع ج لا 

مْ ب ي د  ن يث ام ار  بْن  ه ار ون   لثّ ير ان  او ثم  ان ي ةٌ م ن   دْم ت ه  أ عْط اه ا ل ب ني  م ر ار ي ح س ب  خ 
دْم ة   ف ـل مْ . و أ م ا ب ـن و ق ـه ات  لْك اه ن  ا ع ل يْه مْ، ع ل ى  ك ان تْ   لْق دْس  اي ـعْط ه مْ، لأ  ن  خ 
ين   لرُّؤ س اء  او ق ـر ب   ك ان وا يح ْم ل ون .  لْأ كْت ا   ا ه . و ق د م   لْم ذْب ح  ال ت دْش  ي ـوْم  م سْح 
ل م وس ى: ر ئ يسًا ر ئ يسًا في  ك لّ  ي ـوْم   لر بُّ ا. ف ـق ال  لْم ذْب ح  اق ـر اب ينـ ه مْ أ م ام   لرُّؤ س اء  ا

ين  ي ـق رّ ب ون  ق ـر ا ن ه  في   ل ذ ياو   .لْم ذْب ح  اب ينـ ه مْ ل ت دْش  نح ْش ون  بْن   لْأ و ل  ا لْيـ وْم  اق ـر ب  ق ـرْبا 
ة ون   دٌ م نْ ف ض ة  و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا  ن ه  ط ب قٌ و اح  بْط  ي ـه وذ ا. و ق ـرْبا  ، م نْ س  ين اد اب  ع مّ 

ةٌ م نْ ف ض   د  ،ا ش اق ل  ة  س بـْع ون  ش اق لًا ع ل ى ش اق لًا، و م نْض ح ةٌ و اح  ك لْت اهم  ا   لْق دْس 
لْ وءٌ  دٌ ع ش ر ة  ش و اق ل  م نْ ذ ه ب  مم  ن  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة ، و ص حْنٌ و اح  لْ وء تا  مم 

دٌ  دٌ ح وْلي   ل م حْر ق ة ،  بْن  ابخ  وراً، و ة ـوْرٌ و اح  دٌ و خ ر وٌ  و اح   و ت ـيْسٌ ب ـق ر  و ك بْشٌ و اح 
دٌ م ن   ب يح ة   لْم ع ز  او اح  ب يح ة  خ ط ي ة ، و ل ذ  م ة  ال ذ  ة ـوْر ان  و خم ْس ة  ك ب اش  و خم ْس ة   لس لا 

ن  نح ْش ون  بْ  ا ق ـرْبا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ  .ت ـي وس  و خم ْس ة  خ  ين اد اب   لث اني  ا لْيـ وْم  او في   ن  ع مّ 
دًا م نْ ف ض ة  و زْن ه   ن ه  ط بـ قًا و اح  . ق ـر ب  ق ـرْبا  ق ـر ب  ن ـث ـن ائ يل  بْن  ص وغ ر  ر ئ يس  ي س اك ر 
ةً م نْ ف ض ة  س بْع ين  ش اق لًا ع ل ى ش اق ل   د  ة ون  ش اق لًا، و م نْض ح ةً و اح   م ئ ةٌ و ة لا 

،ا دًا ع ش ر ة  ش و اق ل   لْت اهم  اك    لْق دْس  ن  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة ، و ص حْنًا و اح  لْ وء تا  مم 
دًا  لْ وًّا بخ  وراً، و ة ـوْراً و اح  دًا ح وْل يًّا  بْن  ام نْ ذ ه ب  مم  دًا و خ ر وفاً و اح  ب ـق ر  و ك بْشًا و اح 

دًاسًا ل م حْر ق ة ، و ت ـيْ  ب يح ة   لْم عْز  ام ن   و اح  ب يح ة  خ ط ي ة ، و ل ذ  م ة  ال ذ  ة ـوْر ان  و خم ْس ة    لس لا 
. ن  ن ـث ـن ائ يل  بْن  ص وغ ر  ا ق ـرْبا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ  و في   ك ب اش  و خم ْس ة  ت ـي وس  و خم ْس ة  خ 

دٌ م نْ ف ض ة  ر ئ يس  ب ني  ز ب ول ون  أ   لث ال ث  ا لْيـ وْم  ا ن ه  ط ب قٌ و اح  يل ون . ق ـرْبا  ل يآب  بْن  ح 
ةٌ م نْ ف ض ة  س بـْع ون  ش اق لًا ع ل ى ش اق ل   د  ة ون  ش اق لًا و م نْض ح ةٌ و اح  و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا 

،ا ن  ك لْت اهم  ا مم ْ   لْق دْس  دٌ ع ش ر ة  ش و اق ل  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة ، و ص حْ  ل وء تا  نٌ و اح 



161 

دٌ  لْ وءٌ بخ  وراً، و ة ـوْرٌ و اح  دٌ ح وْلي    بْن  ام نْ ذ ه ب  مم  دٌ و خ ر وٌ  و اح  ب ـق ر  و ك بْشٌ و اح 
دٌ م ن   ب يح ة   ب يح ة  ل ذ   لْم عْز  ال م حْر ق ة ، و ت ـيْسٌ و اح  م ة  اخ ط ي ة ، و ل ذ  ة ـوْر ان  و خم ْس ة    لس لا 

يل ون .ك   ن  أ ل يآب  بْن  ح  ا ق ـرْبا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ  و في   ب اش  و خم ْس ة  ت ـي وس  و خم ْس ة  خ 
دٌ م نْ ف ض ة   لر اب ع  ا لْيـ وْم  ا ن ه  ط ب قٌ و اح  . ق ـرْبا  يْـئ ور  ر ئ يس  ب ني  ر أ وب ـيْن  أ ل يص ور  بْن  ش د 

ة ون  ش اق لًا  ةٌ م نْ ف ض ة  س بـْع ون  ش اق لًا ع ل ى ش اق ل  و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا  د  ، و م نْض ح ةٌ و اح 
،ا دٌ ع ش ر ة  ش و اق ل   اك لْت اهم     لْق دْس  ن  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة ، و ص حْنٌ و اح  لْ وء تا  مم 

دٌ  لْ وءٌ بخ  وراً، و ة ـوْرٌ و اح  دٌ ح وْلي   ب ـق ر  و ك   بْن  ام نْ ذ ه ب  مم  دٌ و خ ر وٌ  و اح  بْشٌ و اح 
دٌ م ن   ب يح ة   لْم عْز  ال م حْر ق ة ، و ت ـيْسٌ و اح  ب يح ة  خ ط ي ة ، و ل ذ  م ة  ال ذ  ة ـوْر ان  و خم ْس ة    لس لا 

يْـئ   ن  أ ل يص ور  بْن  ش د  ا ق ـرْبا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ  .ك ب اش  و خم ْس ة  ت ـي وس  و خم ْس ة  خ  و في   ور 
دٌ م نْ  لخْ ام س  ا لْيـ وْم  ا ن ه  ط ب قٌ و اح  ْع ون  ش ل وم يئ يل  بْن  ص ور يش د اي. ق ـرْبا  ر ئ يس  ب ني  شم 

ةٌ م نْ ف ض ة  س بـْع ون  ش اق لًا ع ل ى  د  ة ون  ش اق لًا، و م نْض ح ةٌ و اح  ف ض ة  و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا 
،اش اق ل   دٌ ع ش ر ة   اهم  اك لْت    لْق دْس  ن  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة ، و ص حْنٌ و اح  لْ وء تا  مم 

دٌ  لْ وءٌ بخ  وراً، و ة ـوْرٌ و اح  دٌ  بْن  اش و اق ل  م نْ ذ ه ب  مم  دٌ و خ ر وٌ  و اح  ب ـق ر  و ك بْشٌ و اح 
دٌ م ن   ب يح ة  ل   لْم عْز  اح وْلي   ل م حْر ق ة ، و ت ـيْسٌ و اح  ب يح ة  خ ط ي ة ، و ل ذ  م ة  اذ  ة ـوْر ان   لس لا 

ن  ش ل وم يئ يل  بْن   ا ق ـرْبا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ  و خم ْس ة  ك ب اش  و خم ْس ة  ت ـي وس  و خم ْس ة  خ 
ن ه  ر ئ يس  ب ني  ج اد  أ ل ي اس ا   بْن  د ع وئ يل . ق ـ  لس اد س  ا لْيـ وْم  او في   ص ور يش د اي. رْبا 

ةٌ م نْ ف ض ة  س بـْع ون   د  ة ون  ش اق لًا، و م نْض ح ةٌ و اح  دٌ م نْ ف ض ة  و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا  ط ب قٌ و اح 
،اش اق لًا ع ل ى ش اق ل   ن  ك لْت اهم  ا مم ْ   لْق دْس  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة ، و ص حْنٌ  ل وء تا 

دٌ ع ش ر ة  ش   دٌ و اح  لْ وءٌ بخ  وراً، و ة ـوْرٌ و اح  دٌ  بْن  او اق ل  م نْ ذ ه ب  مم  ب ـق ر  و ك بْشٌ و اح 
دٌ م ن   دٌ ح وْلي   ل م حْر ق ة ، و ت ـيْسٌ و اح  ب يح ة  ل   لْم عْز  او خ ر وٌ  و اح  ب يح ة   ذ  خ ط ي ة ، و ل ذ 

م ة  ا ن  ة ـوْر ان  و خم ْس ة  ك ب اش  و خم ْس ة  ت ـي   لس لا  ا ق ـرْبا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ  وس  و خم ْس ة  خ 
يه ود .  لس اب ع  ا لْيـ وْم  او في   أ ل ي اس ا   بْن  د ع وئ يل . ر ئ يس  ب ني  أ فـْر ايم   أ ل يش م ع  بْن  ع مّ 



161 

ة ون  ش اق لًا، و م نْض ح ةٌ  دٌ م نْ ف ض ة  و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا  ن ه  ط ب قٌ و اح  ةٌ م نْ ف ض ة   ق ـرْبا  د  و اح 
،اس بـْع ون  ش اق لًا ع ل ى ش اق ل   ن  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة ،  اك لْت اهم     لْق دْس  لْ وء تا  مم 

دٌ  لْ وءٌ بخ  وراً، و ة ـوْرٌ و اح  دٌ ع ش ر ة  ش و اق ل  م نْ ذ ه ب  مم  ب ـق ر  و ك بْشٌ  بْن  او ص حْنٌ و اح 
دٌ و   دٌ م ن  و اح  دٌ ح وْلي   ل م حْر ق ة ، و ت ـيْسٌ و اح  ب يح ة  خ ط ي ة ،  لْم عْز  اخ ر وٌ  و اح  ل ذ 

ب يح ة   م ة  او ل ذ  ا  لس لا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ  ة ـوْر ان  و خم ْس ة  ك ب اش  و خم ْس ة  ت ـي وس  و خم ْس ة  خ 
ن  أ ل يش م ع  بْن  ع مّ يه ود . ر ئ يس  ب ني  م ن س ى مل ْل يئ يل  بْن   لث ام ن  ا يـ وْم  لْ او في   ق ـرْبا 

ةٌ  د  ة ون  ش اق لًا، و م نْض ح ةٌ و اح  دٌ م نْ ف ض ة  و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا  ن ه  ط ب قٌ و اح  . ق ـرْبا  ف د هْص ور 
،ام نْ ف ض ة  س بـْع ون  ش اق لًا ع ل ى ش اق ل   لْ وء تا   اك لْت اهم     لْق دْس  ن  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  مم 

دٌ  لْ وءٌ بخ  وراً، و ة ـوْرٌ و اح  دٌ ع ش ر ة  ش و اق ل  م نْ ذ ه ب  مم  ب ـق ر   بْن  ال تـ قْد م ة ، و ص حْنٌ و اح 
دٌ م ن   دٌ ح وْلي   ل م حْر ق ة ، و ت ـيْسٌ و اح  دٌ و خ ر وٌ  و اح  ب يح ة   لْم عْز  او ك بْشٌ و اح  ل ذ 

ب يح ة  خ ط ي ة   م ة  ا، و ل ذ  ر ا    لس لا  ة ـوْر ان  و خم ْس ة  ك ب اش  و خم ْس ة  ت ـي وس  و خم ْس ة  خ 
. ن  مل ْل يئ يل  بْن  ف د هْص ور  ا ق ـرْبا  ع  ا لْيـ وْم  او في   ح وْل ي ة . ه ذ  ر ئ يس  ب ني  ب ـنـْي ام ين   لت اس 

ن ه  ط ب قٌ  . ق ـرْبا  دْع وني  ة ون  ش اق لًا،  أ ب يد ن  بْن  ج  دٌ م نْ ف ض ة  و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا  و اح 
ةٌ م نْ ف ض ة  س بـْع ون  ش اق لًا ع ل ى ش اق ل   د  ،او م نْض ح ةٌ و اح  ن   اك لْت اهم     لْق دْس  لْ وء تا  مم 

لْ وءٌ بخ  وراً،  دٌ ع ش ر ة  ش و اق ل  م نْ ذ ه ب  مم  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة ، و ص حْنٌ و اح 
دٌ  دٌ م ن   بْن  او ة ـوْرٌ و اح  دٌ ح وْلي   ل م حْر ق ة ، و ت ـيْسٌ و اح  دٌ و خ ر وٌ  و اح  بْشٌ و اح  ب ـق ر  و ك 

ب يح   لْم عْز  ا ب يح ة  ل ذ  م ة  اة  خ ط ي ة ، و ل ذ  ة ـوْر ان  و خم ْس ة  ك ب اش  و خم ْس ة  ت ـي وس   لس لا 
. دْع وني  ن  أ ب يد ن  بْن  ج  ا ق ـرْبا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ  ر  ا لْيـ وْم  او في   و خم ْس ة  خ  ر ئ يس   لْع اش 

ن ه   يع ز ر  بْن  ع مّ يش د اي. ق ـرْبا  ة ون  ب ني  د ان  أ خ  دٌ م نْ ف ض ة  و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا  ط ب قٌ و اح 
ةٌ م نْ ف ض ة  س بـْع ون  ش اق لًا ع ل ى ش اق ل   د  ،اش اق لًا، و م نْض ح ةٌ و اح  ك لْت اهم  ا   لْق دْس 

دٌ ع ش ر ة  ش و اق ل  م   ن  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة ، و ص حْنٌ و اح  لْ وء تا  لْ وءٌ مم  نْ ذ ه ب  مم 
دٌ  دٌ ح وْلي   ل م حْر ق ة ، و ت ـيْسٌ  بْن  ابخ  وراً، و ة ـوْرٌ و اح  دٌ و خ ر وٌ  و اح  ب ـق ر  و ك بْشٌ و اح 



162 

دٌ م ن   ب يح ة   لْم عْز  او اح  ب يح ة  خ ط ي ة ، و ل ذ  م ة  ال ذ  ة ـوْر ان  و خم ْس ة  ك ب اش  و خم ْس ة   لس لا 
يع ز ر  بْن  ع مّ يش د اي.ت ـي وس  و خم ْس   ن  أ خ  ا ق ـرْبا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ   لْيـ وْم  او في   ة  خ 

دٌ م نْ ف ض ة   لح اد يا ن ه  ط ب قٌ و اح  ير  ف جْع يئ يل  بْن  ع كْر ن . ق ـرْبا  ع ش ر  ر ئ يس  ب ني  أ ش 
د ةٌ  ة ون  ش اق لًا، و م نْض ح ةٌ و اح  م نْ ف ض ة  س بـْع ون  ش اق لًا ع ل ى ش اق ل   و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا 

،ا دٌ ع ش ر ة  ش و اق ل   اك لْت اهم     لْق دْس  ن  د ق يقًا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة ، و ص حْنٌ و اح  لْ وء تا  مم 
دٌ  لْ وءٌ بخ  وراً، و ة ـوْرٌ و اح  دٌ و خ ر وٌ  و   بْن  ام نْ ذ ه ب  مم  دٌ ح وْلي   ب ـق ر  و ك بْشٌ و اح  اح 

دٌ م ن   ب يح ة   لْم عْز  ال م حْر ق ة ، و ت ـيْسٌ و اح  ب يح ة  خ ط ي ة ، و ل ذ  م ة  ال ذ  ة ـوْر ان  و خم ْس ة    لس لا 
. ن  ف جْع يئ يل  بْن  ع كْر ن  ا ق ـرْبا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ  و في   ك ب اش  و خم ْس ة  ت ـي وس  و خم ْس ة  خ 

دٌ م نْ ف ض ة  الث   لْيـ وْم  ا ن ه  ط ب قٌ و اح  ير ع  بْن  ع ين ن . ق ـرْبا  اني  ع ش ر  ر ئ يس  ب ني  ن ـفْت الي  أ خ 
ةٌ م نْ ف ض ة  س بـْع ون  ش اق لًا ع ل ى ش اق ل   د  ة ون  ش اق لًا، و م نْض ح ةٌ و اح  و زْن ه  م ئ ةٌ و ة لا 

،ا ن  د ق يقً  اك لْت اهم     لْق دْس  لْ وء تا  دٌ ع ش ر ة  ش و اق ل  مم  ا م لْت وتًا ب ز يْت  ل تـ قْد م ة  و ص حْنٌ و اح 
دٌ  لْ وءٌ بخ  وراً، و ة ـوْرٌ و اح  دٌ ح وْلي    بْن  ام نْ ذ ه ب  مم  دٌ و خ ر وٌ  و اح  ب ـق ر  و ك بْشٌ و اح 

دٌ م ن   ب ي لْم عْز  ال م حْر ق ة ، و ت ـيْسٌ و اح  ب يح ة  خ ط ي ة . و ل ذ  م ة  اح ة  ل ذ  ة ـوْر ان  و خم ْس ة    لس لا 
. ير ع  بْن  ع ين ن  ن  أ خ  ا ق ـرْبا  ر ا   ح وْل ي ة . ه ذ  ا  ك ب اش  و خم ْس ة  ت ـي وس  و خم ْس ة  خ  ه ذ 

ين   ه  م نْ ر ؤ س اء  ن سْر ائ يل . أ طْب اق  ف ض ة   لْم ذْب ح  ات دْش  ، و م ن اض ح   ةْـن ااي ـوْم  م سْح  ع ش ر 
ة ون  ش اق ل  ف ض ة ،  ةْـن ااع شر ة ، و ص ح ون  ذ ه ب   ةْـنـ ت ااف ض ة   ، ك لُّ ط ب ق  م ئ ةٌ و ة لا  ع ش ر 

. لْق دْس  اأ لْف ان  و أ رْب ع  م ئ ة  ع ل ى ش اق ل   لْآن ي ة  ا. مل  يع  ف ض ة  ون  و ك لُّ م نْض ح ة  س بـْع  
لْ وء ةٌ بخ  وراً، ك لُّ ص حْن  ع ش ر ةٌ ع ل ى ش اق ل   ةْـن اا لذ ه ب  او ص ح ون   . لْق دْس  اع ش ر  مم 

ع ش ر  ة ـوْراً،  ةْـن اال لْم حْر ق ة   لثّ ير ان  ام ئ ةٌ و ع شْر ون  ش اق لًا. ك لُّ  لصُّح ون  امل  يع  ذ ه ب  
، و   ةْـن اا لْك ب اش  او    لْم عْز  ام ع  ت ـقْد م ت ه ا، و ت ـي وس   ع ش ر   ةْـن اا لحْ وْل ي ة  ا لخْ ر ا   اع ش ر 
ب يح ة   ةْـن اا ب يح ة   لثّ ير ان  ا. و ك لُّ لخْ ط ي ة  اع ش ر  ل ذ  م ة  ال ذ  و ع شْر ون  ة ـوْراً،  ةٌ أ رْب ـع   لس لا 
تُّون ، و   لْك ب اش  او   تُّون ، و   لتـُّي وس  اس  ين   لحْ وْل ي ة  ا لخْ ر ا   اس  ا ت دْش  تُّون . ه ذ   لْم ذْب ح  ا س 



163 

ه . ل يـ ت ك ل م  م ع ه ، ك ان  ي سْم ع   جْت م اع  لا  اف ـل م ا د خ ل  م وس ى ن لى  خ يْم ة   ب ـعْد  م سْح 
ب وت   ل ذ يا لْغ ط اء  اي ك لّ م ه  م نْ ع ل ى  لص وْت  ا  لْك ر وب ـيْن ،ام نْ ب ـيْن   لش ه اد ة  اع ل ى تا 

 .(1)«ف ك ل م ه  
، ن وح ، آد م ، » - م ك  ر د ، أ خْن وخ ، م ت وش الح  ، لا  ، ق ين ان ، م هْل لْئ يل ، يا  ، أ ن وش  يت  ش 

ك   ل  و م اش  و ان  و ت وبا  : ج وم ر  و م اج وج  و م اد اي  و يا  ف ث  . ب ـن و يا  ف ث  س ام ، ح ام ، يا 
رْم ة   : أ شْك ن از  و ر يف اث  و ت وج  . و ب ـن و ج وم ر  يش ة  و ت ير اس  و ان : أ ل يش ة  و ت ـرْش  . و ب ـن و يا 

: س ب ا  و ك تّ يم  و د ود ان يم . نـْع ان . و ب ـن و ك وش  ب ـن و ح ام : ك وش  و م صْر ايم   و ف وط  و ك 
رْ ود   ت ا و ر ع م ا و س بـْت ك ا. و ب ـن و ر ع م ا: ش ب ا و د د ان . و ك وش  و ل د  ّ   ل ذ ياو ح و يل ة  و س بـْ

أ  ا يم  ل د  . و م صْر ايم   و  لْأ رْض  اي ك ون  ج ب اراً في   بْـت د  : ل ود يم  و ع ن ام يم  و له  اب يم  و ن ـفْت وح 
يم ،  يم  و ك سْل وح  يد ون   ل ذ ين  او ف ـتـْر وس  نـْع ان  و ل د : ص  فْت ور يم . و ك  نـْه مْ ف ل شْت يم  و ك  خ ر ج  م 

ثًّا و   ي  لْيـ  اب كْر ه ، و ح  ي  او   لْأ م ور ي  او   ب وس  يني   او   لْع رْق ي  او   لحْ وّ ي  او   جاْ رْج اش   لْأ رْو اد ي  او   لسّ 
اة ي  او   لص م ار ي  او   م  و أ شُّور  و أ رْف كْش اد  و ل ود  و أ ر ام  و ع وص  لحْ م  . ب ـن و س ام : ع يلا 

. و ل ع اب ر  و ل د   . و أ رْف كْش اد  و ل د  ش الح  ، و ش الح   و ل د  ع اب ر  ك   بْـن ان  او ح ول  و ج اة ـر  و م اش 
د  ا سْم  ا م ت   لْو اح  م ه  ق س  يه  ي ـقْط ان . و ي ـقْط ان   سْم  ا. و  ض  لْأ رْ اف الج  ، لأ  ن  في  أ يا  أ خ 

ر ح  و ه د ور ام  و أ وز ال  و د قـْل ة  و ع يب ال  و أ ب يم اي ل   : أ لْم ود اد  و ش ال ف  و ح ض رْم وْت  و يا  و ل د 
ء  ب ـن و ي ـقْط ان . س ام ، أ رْف كْش اد   . ك لُّ ه ؤ لا  ب  ، ش الح  ، و ش ب ا و أ وف ير  و ح و يل ة  و ي وبا 

ر ح ، أ بْـر ام ، و ه و  ن بْراه يم . ، تا  ، ف الج  ، ر ع و، س ر وج ، نا ح ور  بْـن ا ن بْـر اه يم : ا ع اب ر 
ار  و أ د بئْ يل   ن سْح اق  و ن سْم اع يل . ، و ق يد  ه ذ ه  م و ال يد ه مْ. ب كْر  ن سْم اع يل : ن ـب اي وت 

ء  ه مْ  و م بْس ام  و م شْم اع  و د وم ة   ف يش  و ق دْم ة . ه ؤ لا  و م س ا و ح د د  و ت ـيْم اء  و ي ط ور  و نا 
ان   ب ـن و ن سْم اع يل . و أ م ا ب ـن و ق ط ور ة  س رّ ي ة  ن بْراه يم ، ف إ ن ـه ا و ل د تْ: ز مْر ان  و ي ـقْش ان  و م د 

                                                           
 .53-1، الآيات 8سفر العدد، الفصل  (1)



161 

ن  و ي شْب اق  و ش وح ا. و   ن : ع يـْف ة  و ع فْر  ي ـقْش ان :  بْـن ااو م دْيا  ش ب ا و د د ان . و ب ـن و م دْيا 
اع  و أ لْد ع ة . ف ك   . و   لُّ و ح ن وك  و أ ب يد  ء  ب ـن و ق ط ور ة . و و ل د  ن بْـر اه يم  ن سْح اق   بْـن ااه ؤ لا 
: ع يس و و ن سْر ائ يل . م  و ق ور ح . ب ـن و ع يس و: أ ل يف از  و ر ع وئ يل  و ي ـع وش  و ي ـعْ  ن سْح اق  لا 

نْ اع  و ع م ال يق . ب ـن و ر ع وئ يل :  عْث ام  و ق ن از  و تم  : ت ـيْم ان  و أ وم ار  و ص ف ي و ج  ب ـن و أ ل يف از 
بـْع ون  و ع نى  و د يش ون   نح  ث  و ز ار ح  و شم  ة  و م ز ة . ل  و ص  و ب ـن و س ع ير : ل وط ان  و ش وبا 

:  بْـن اا. و  و ن يص ر  و د يش ان   ل  نْ اع . ب ـن و ش وبا  ل وط ان : ح ور ي و ه وم ام . و أ خْت  ل وط ان  تم 
م . و   بـْع ون : أ   بْـن ااع لْي ان  و م ن اح ة  و ع يب ال  و ش ف ي و أ ونا  . ا ي ة  ص  بْن  ع نى  د يش ون ، و ع نى 

: ب لْه ان  و ز عْو ان  و ي ـعْق ان . و ب ـن و د يش ون : مق ْر ان  و أ شْب ان  و ي ثـْر ان  و ك ر ا ن . ب ـن و ن يص ر 
ء  ه م   د يش ان : ع وص  و أ ر ان . بْـن ااو   ل م ا  ل ذ ين  ا لْم ل وك  اه ؤ لا  م ل ك وا في  أ رْض  أ د وم  ق ـبـْ

. و   ل ع  بْن  ب ـع ور  اب ة . و   سْم  ام ل ك  م ل كٌ ل ب ني  ن سْر ائ يل : با  ل ع  ف م ل ك  م د ين ت ه  د نْـه  م ات  با 
ب  بْن  ز ار ح  م نْ ب صْر ة . و م ات  ي   ب  م ك ان ه  ي وبا  ف م ل ك  م ك ان ه  ح وش ام  م نْ أ رْض   وبا 

ّ  ا د  لتـ يْم اني  د    ل ذ يا. و م ات  ح وش ام  ف م ل ك  م ك ان ه  ه د د  بْن  ب د  ن  في  ب لا  ك س ر  م دْيا 
، و   ْل ة  م نْ م سْر يق  م   سْم  ام وآب  . و م ات  ه د د  ف م ل ك  م ك ان ه  سم  . و م ات  ة  د ين ت ه  ع و يت 

ْل ة  ف م ل ك  م ك ان ه  ش او ل  م نْ ر ح وب وت  
. و م ات  ش او ل  ف م ل ك  م ك ان ه  ب ـعْل  لنـ هْر  اسم 

ن  ف م ل ك  م ك ا . و م ات  ب ـعْل  ح انا  ن  بْن  ع كْب ور  م د ين ت ه  ف اع ي،  سْم  ان ه  ه د د ، و  ح انا 
. و م ات  ه د د . ف ك ان تْ أ م ر اء   ط بْئ يل  م ه ي مْر أ ت ه  ا سْم  او   ب نْت  م طْر د  ب نْت  م اء  ذ ه ب 

، أ م ير  أ ه ول يب ام ة ، أ م ير  أ يْـل ة ، أ م ير  ف ين ون ،  نْ اع ، أ م ير  ع لْو ة ، أ م ير  ي ت يت  أ د وم : أ م ير  تم 
، أ م   ، أ م ير  ت ـيْم ان  ، أ م   ير  أ م ير  ق ن از  ء  أ م ر اء  م بْص ار  ير  مج ْد يئ يل ، أ م ير  ع ير ام . ه ؤ لا 

 .(1)«أ د وم  
و ي و ي ـه وذ ا، ي س اك ر  و ز ب ول ون ، د ان ، » - ء  ب ـن و ن سْر ائ يل : ر أ وب ـيْن ، شم ْع ون ، لا  ه ؤ لا 

                                                           
 .91-1، الآيات 1سفر أخبار الأيّام الأوّل، الفصل  (1)



165 

ير . ، ج اد  و أ ش  ي ام ين ، ن ـفْت الي  ل ة . و ل د  ب ـن و ي ـه وذ ا: ع يـْر  و   ي وس ف  و ب ـنـْ ن  و ش يـْ أ ونا 
ة ة  ا نـْع ان ي ة  ام نْ ب نْت  ش وع   لث لا  رّ يراً في  ع يـْني   لْك   لر بّ  ا. و ك ان  ع يـْر  ب كْر  ي ـه وذ ا ش 

نـ ت ه  و ل د تْ ل ه  ف ار ص  و ز ار ح . ك لُّ ب ني  ي ـه وذ   م ار  ك  : خم ْس ةٌ. ا اف أ م ات ه . و ثا  بْـن ا ف ار ص 
. و ب ـن و ز ار ح : ز مْر ي و أ يْـث ان  و ه يْم ان  و ك لْك ول  و د ار ع . ح    جاْ م يع  اصْر ون  و ح ام ول 

:  بْن  ا. و  لحْ ر ام  اخ ان  في   ل ذ ياك رْم ي ع خ ار  م ك دّ ر  ن سْر ائ يل    بْن  اخم ْس ةٌ. و   أ يْـث ان 
ي .و ل د و  ل ذ ين  ا. و ب ـن و ح صْر ون  ع ز رْيا   و ر ام  و ل د   ا ل ه : ي ـرْمق ْئ يل  و ر ام  و ك ل وبا 

 ، ين اد اب  و ل د  نح ْش ون  ر ئ يس  ب ني  ي ـه وذ ا، و نح ْش ون  و ل د  س لْم و  ، و ع مّ  ين اد اب  ع مّ 
، و ب وع ز  و ل د  ع وب يد ، و ع وب يد  و ل د  ي س ى، و ي س ى و ل د   : ب كْر ه  و س لْم و و ل د  ب وع ز 

، و أ ب ين اد   ،ا اب  أ ل يآب  ْع ى  لث اني  ،او شم  ،او ر د اي   لر اب ع ،او ن ـثْن ئ يل   لث ال ث  و أ وص م   لخْ ام س 
،ا . و أ خْت اه مْ ص ر وي ة  و أ ب يج اي ل . و ب ـن و ص ر وي ة : أ بْش اي  لس اب ع  او د او د   لس اد س 

ة ةٌ. و أ ب يج او ي وآب  و ع س ائ يل ،  سْم اع يل يُّ او ل د تْ ع م اس ا، و أ ب و ع م اس ا ي ـثـْر   ي ل  ة لا   .لْإ 
ش ر   مْر أ ت ه  او ك ال ب  بْن  ح صْر ون  و ل د  م نْ ع ز وب ة   ء  ب ـن وه ا: يا  . و ه ؤ لا  و م نْ ي ر يع وث 

ب  و أ رْد ون . و م ات تْ ع ز وب ة  ف   . ك ال    تخ  ذ  او ش وبا  ه  أ فـْر ات  ف ـو ل د تْ ل ه  ح ور  ب  ل نـ فْس 
و ح ور  و ل د  أ ور ي ، و أ ور ي و ل د  ب ص لْئ يل . و ب ـعْد  د خ ل  ح صْر ون  ع ل ى ب نْت  م اك ير  أ بي  

لْع اد  و   ئ ير   بْن  او ه و   تخ  ذ ه ااج  . و س ج وب  و ل د  يا  تّ ين  س ن ةً ف ـو ل د تْ ل ه  س ج وب  ، س 
لْع اد . و   ثٌ و ع شْر ون  م د ين ةً في  أ رْض  ج  ئ ير   أ خ ذ  و ك ان  ل ه  ة لا  ج ش ور  و أ ر ام  ح وُّوث  يا 

لْع اد . و ب ـعْد  و ف اة   ء  ب ـن و م اك ير  أ بي  ج  تّ ين  م د ين ةً. ك لُّ ه ؤ لا  نـْه مْ م ع  ق ـن اة  و ق ـر اه ا، س  م 
و ك ان   ت ـق وع . با  ح صْر ون  أ شْح ور  أ   مْر أ ة  افـْر ات ة ، و ل د تْ ل ه  أ ب ي اه  ح صْر ون  في  ك ال ب  أ  

ي ا. و ك ان ت   لْب كْر  اب ـن و ي ـرْمق ْئ يل  ب كْر  ح صْر ون :   مْر أ ةٌ ار ام ، ثم   ب ون ة  و أ وْر ن  و أ وْص م  و أ خ 
م . و ك ان  ب ـن و ر ام  ب كْر  ي ـرْمق ْئ يل : م ع ص   ع ط ار ة . سْم ه ااأ خْر ى ل يـ رْمق ْئ يل   ي  أ مُّ أ ونا 

ه 
. و ك ان   ي  ين  و   د اع . و   بْـن ااو ع اق ـر  م : شم  اي  و يا  . و   بْـن ااأ ونا  د اب  و أ ب يش ور   سْم  اشم  اي : نا 
. و  أ ب يش ور  أ ب يح اي ل ، و و ل د تْ ل ه  أ حْب ان  و م ول   مْر أ ة  ا : س ل د  و أ ف ايم  .  بْـن اايد  د اب  نا 



166 

يش ان ، و   بْن  اأ ف ايم   ي شْع ي، و   بْن  اب ن ين . و   و م ات  س ل د  ب لا   يش ان   بْن  اي شْع ي ش  ش 
ي . و   ن . و م ات  ي ـث ـر  ب لا  ب ن ين . و   بْـن ااأ حْلا  ثا  ي شم  اي : ي ـث ـر  و ي ونا  د اع  أ خ   بْـن اايا 

ء  ه مْ ب ـن و ي ـرْمق ْ ي ونا   ن : ف ال ت  و ز از ا. ه ؤ لا  يش ان  ب ـن ون  ب لْ ب ـن اتٌ. ئ يل  ثا  . و لمْ  ي ك نْ ل ش 
يش ان  ع بْدٌ م صْر ي   يش ان   سْم ه  او ك ان  ل ش   مْر أ ةً،ال يـ رْح ع  ع بْد ه   بْـنـ ت ه  اي ـرْح ع ، ف أ عْط ى ش 

ن  و ل د  ز ابا   ثا  ن ، و نا  ثا  ل   د ،ف ـو ل د تْ ل ه  ع ت اي . و ع ت اي  و ل د  نا  ، و أ فْلا  ل  د  و ل د  أ فْلا  و ز ابا 
، و ح ال ص   ، و ع ز رْيا  و ل د  ح ال ص  ه و و ل د  ع ز رْيا  ، و يا  ه و  و ل د  ع وب يد ، و ع وب يد  و ل د  يا 

س م اي  و ل د  ش لُّوم ، و ش لُّ و ل د  ن لْع اس ة ، و ن   س م اي ، و س  و ل د  ي ـق مْي ة ،  وم  لْع اس ة  و ل د  س 
.  و ي ـق مْي ة  و ل د  أ ل يش م ع . ي ي ـرْمق ْئ يل : م يش اع  ب كْر ه . ه و  أ ب و ز يف  و ب ـن و ك ال ب  أ خ 

بـْر ون : ق ور ح   بـْر ون . و ب ـن و ح  و ت ـفُّوح  و ر اق م  و ش ام ع . و ش ام ع  و ل د   و ب ـن و م ر يش ة  أ بي  ح 
.  بْن  ار اق م  أ با  ي ـر قـْع ام . و ر اق م  و ل د  شم  اي . و   شم  اي  م ع ون ، و م ع ون  أ ب و ب ـيْت  ص ور 

. . و ح ار ان  و ل د  ج از يز   و ع يف ة  س رّ ي ة  ك ال ب  و ل د تْ: ح ار ان  و م وص ا و ج از يز 
. و أ م ا م عْك ة  س رّ   و ب ـن و يش ان  و ف ـل ط  و ع يف ة  و ش اع ف  م  و ج    ي ة  ي ـهْد اي : ر ج م  و ي وثا 

ك ال ب  ف ـو ل د تْ: ش بـ ر  و ت ـرْح ن ة . و و ل د تْ ش اع ف  أ با  م دْم ن ة ، و ش و ا أ با  م كْب ين ا و أ با  
بـ ع ا. و ب نْت  ك ال ب  ع كْس ة . ل   ج  ء  ه مْ ب ـن و ك ال ب  بْن  ح ور  ب كْر  أ فـْر ات ة . ش وبا  ه ؤ لا 

ل   . و ك ان  ل ش وبا  ، و ح ار يف  أ ب و ب ـيْت  ج اد ير  م  أ ب و ق ـرْي ة  ي ـع ار يم  و س لْم ا أ ب و ب ـيْت  لحْ 
. و ع ش ائ    لْيـ ثْر يُّ ار  ق ـرْي ة  ي ـع ار يم : أ بي  ق ـرْي ة  ي ـع ار يم  ب ـن ون : ه ر و اه  و ح ص ي هم  ن وح وت 

ُّ او   ُّ او   لْف وتي  ء  خ ر ج  لْم شْر اع يُّ او   لش م اتي  ُّ او   لص رْع يُّ ا. م نْ ه ؤ لا  . ب ـن و س لْم ا: لْأ شْت أ ولي 
م  و   ُّ اب ـيْت  لحْ  ي  لن ط وف اتي  يّ  او ع طْر وت  ب ـيْت  ي وآب  و ح ص  ش ائ ر  . و ع  لص رْع يّ  ا لْم ن وح 

تـ ب ة  ا : ت ـرْع ات يم  و شم ْع ات يم  و س وك ات يم . ه م   لْك  م نْ  لخْ ار ج ون  ا لْق ين يُّون  اس ك ان  ي ـعْب يص 
 .(1)«مق  ة  أ بي  ب ـيْت  ر ك اب  

                                                           
 .99-1، الآيات 2سفر أخبار الأيّام الأوّل، الفصل  (1)



167 

ح يْث  ت ـر اء ى  لْم ر يا  افي  أ ور ش ل يم ، في  ج ب ل   لر بّ  او ش ر ع  س ل يْم ان  في  ب ن اء  ب ـيْت  » -
ن   او د  أ ب يه ، ح يْث  ه ي أ  د او د  م ك انًا في  ب ـيْد ر  أ رْنا  يّ  ال د  في   لْب ن اء  ا. و ش ر ع  في  لْيـ ب وس 

: الله  ل م لْك ه . و ه ذ ه  أ س س ه ا س ل يْم ان  ل ب ن اء  ب ـيْت   لر اب ع ة  ا لس ن ة  ا في   لث اني  ا لش هْر  اثا ني  
تُّون  ذ ر اعًا، و   لْأ و ل  ا لْق ي اس  اع ل ى  لذّ ر اع  با   لطُّول  ا  لرّ واق  اع شْر ون  ذ ر اعًا. و   لْع رْض  اس 
م ئ ةٌ و ع شْر ون ،  رْت ف اع ه  اع شْر ون  ذ ر اعًا، و   لْبـ يْت  اح س ب  ع رْض   لطُّول  اق د ام   ل ذ يا

ل  ب ذ ه ب  خ ال   . و  و غ ش اه  م نْ د اخ  غ ش اه  بخ  ش ب  س رْو ، غ ش اه   لْع ظ يم  ا لْبـ يْت  اص 
ل . و ر ص ع   س  ، و ج ع ل  ع ل يْه  نخ  يلًا و س لا   ي ة  بح  ج ار ة  ك ر   لْبـ يْت  اب ذ ه ب  خ ال ص 

. و   يط ان ه  : أ خْش اب ه  و أ عْت اب ه  و ح  لْبـ يْت  اذ ه ب  ف ـر و ايم  . و غ ش ى  لذ ه ب  ال لْج م ال 
، و ن ـق ش  ك ر وب يم  ع ل ى  ،او ع م ل  ب ـيْت  ق دْس   .لحْ يط ان  او م ص ار يع ه  ب ذ ه ب   لْأ قْد اس 

ع شْر ون  ذ ر اعًا، و ع رْض ه  ع شْر ون  ذ ر اعًا، و غ ش اه   لْبـ يْت  اط ول ه  ح س ب  ع رْض  
تّ  م ئ ة  و زْن ة . و ك ان  و زْن   ،  لْم س ام ير  اب ذ ه ب  ج يّ د  س  ين  ش اق لًا م نْ ذ ه ب  خم ْس 

لي   او غ ش ى  . لْع لا  ي اغ ة ،اة  ك ر وب ـيْن  ص ن اع    لْأ قْد اس  او ع م ل  في  ب ـيْت  ق دْس   ب ذ ه ب   لصّ 
. و أ جْن ح ة   د  ا جاْ ن اح  اط وله  ا ع شْر ون  ذ ر اعًا،  لْك ر وب ـيْن  او غ ش اهم  ا ب ذ ه ب  خم ْس   لْو اح 

،اأ ذْر ع  ي  سُّ ح ائ ط   . لْآخ ر  ا لْك ر وب  اخم ْس  أ ذْر ع  ي  سُّ ج ن اح   لْآخ ر  ا جاْ ن اح  او   لْبـ يْت 
،اخم ْس  أ ذْر ع  ي  سُّ ح ائ ط   لْآخ ر  ا ب  لْك ر و او ج ن اح   خم ْس   لْآخ ر  ا جاْ ن اح  او   لْبـ يْت 

ل  بج  ن اح   يْن  لْآخ ر  ا لْك ر وب  اأ ذْر ع  ي ـت ص  ط ةٌ ع   لْك ر وب ـيْن  ا. و أ جْن ح ة  ه ذ   شْر ون  م نـْب س 
. ذ ر اعًا، و هم  ا و اق ف ان  ع ل ى أ رْج ل ه م ا و و جْه ه م ا ل  م نْ  لحْ ج اب  او ع م ل   ن لى  د اخ 

، و ج ع ل  ع ل يْه  ك ر وب يم . و ع م ل  أ م ام    لْبـ يْت  اأ سْم انْج وني  ّ و أ رْج وان  و ق رْم ز  و ك ت ان 
ة ون  ذ ر اعًا، و   ان  ا لت اج ان  اع م ود يْن ، ط وله  م ا خم ْسٌ و ة لا   ع ل ى ر أْس يْه م ا خم ْس   لل ذ 

ل  ك م ا في   س  . و ع م ل  س لا  و ع م ل   لْع م ود يْن ،او ج ع ل ه ا ع ل ى ر أْس ي   لْم حْر اب  اأ ذْر ع 



168 

ل  ام ئ ة  ر م ان ة  و ج ع ل ه ا في   س  ،اأ م ام   لْع م ود يْن  ا. و أ وْق ف  لس لا  دًا ع ن   لْه يْك ل  و اح 
دًا ع ن   لْي م ين  ا ك ين   :لْأ يْ ن  ا سْم  ا او د ع   لْي س ار ،او و اح   .(1)«ب وع ز   :لْأ يْس ر  ا سْم  او   ،يا 

ء  ه مْ ب ـن و » - س ب اه مْ  ل ذ ين  ا لْم سْب يّ ين ،ام نْ س بْي   لص اع د ون  ا لْك ور ة  او ه ؤ لا 
ب ل ، و ر ج ع وا ن لى  أ ور ش ل يم  و ي ـه   ب ل  ن لى  با  د  ن لى  ن ـب وخ ذْنا ص ر  م ل ك  با  وذ ا، ك لُّ و اح 

ب   ل ذ ين  ام د ين ت ه .  ، م رْد خ اي ،  ل ،ج اء وا م ع  ز ر با  يا  ، ر عْلا  ي ش وع ، نح  مْي ا، س ر ايا 
، ب غْو اي ، ر ح وم ، ب ـعْن ة . ع د د  ر ج ال  ش عْب  ن سْر ائ يل : ب ـن و ف ـرْع وش   ب لْش ان ، م سْف ار 

ث  م ئ ة  و   ةْـن ان  اأ لْف ان  و م ئ ةٌ و   . ب ـن و آر ح  بـْع ون  و س   ةْـن ان  او س بـْع ون . ب ـن و ش ف طْي ا ة لا 
س بْع  م ئ ة  و خم ْس ةٌ و س بـْع ون . ب ـن و ف ح ث  م وآب  م نْ ب ني  ي ش وع  و ي وآب  أ لْف ان  و ثم  ان  

ئـ ت ان  و أ   ةْـن اام ئ ة  و   م  أ لْفٌ و م  . ب ـن و ع يلا  رْب ـع ةٌ و خم ْس ون . ب ـن و ز تُّو ت سْع  م ئ ة  ع ش ر 
تُّ م ئ ة  و   ني  س  تُّون . ب ـن و با  و أ رْب ـع ون .  ةْـن ان  او خم ْس ةٌ و أ رْب ـع ون . ب ـن و ز ك اي  س بْع  م ئ ة  و س 

ئـ ت ان   ة ةٌ و ع شْر ون . ب ـن و ع رْج د  أ لْفٌ و م  تُّ م ئ ة  و ة لا  ي  س  با  و ع شْر ون .  ةْـن ان  او  ب ـن و با 
ت ةٌ و خم ْس ون .  تُّ ب ـن و أ د ون يق ام  س   تُّون . ب ـن و ب غْو اي  أ لْف ان  و س  ت ةٌ و س  م ئ ة  و س 

ع اد ين  أ رْب ع  م ئ ة  و أ رْب ـع ةٌ و خم ْس ون . ب ـن و آط ير  م نْ يح  ز ق ي ا ثم  ان ي ةٌ و ت سْع ون .  ب ـن و
ة ةٌ و ع شْر  ب يص اي   ب ـن و ث  م ئ ة  و ة لا  . ب ـن و ح ش وم   ةْـن اا. ب ـن و ي ور ة  م ئ ةٌ و  ون  ة لا  ع ش ر 

ة ةٌ  م  م ئ ةٌ و ة لا  ب ار  خم ْس ةٌ و ت سْع ون . ب ـن و ب ـيْت  لحْ  . ب ـن و ج  ة ةٌ و ع شْر ون  ئـ ت ان  و ة لا  م 
ت ةٌ و خم ْس ون . ر   م ئ ةٌ و ثم  ان ي ةٌ و ع شْر ون .  ج ال  ع ن اة وث  و ع شْر ون . ر ج ال  ن ط وف ة  س 

ة ةٌ  ةْـن ان  اع زْم وت   ب ـن و و أ رْب ـع ون . ب ـن و ق ـرْي ة  ع ار يم  ك ف ير ة  و ب ئ ير وت  س بْع  م ئ ة  و ة لا 
ْم   لر ام ة  او أ رْب ـع ون . ب ـن و  دٌ و ع شْر ون . ر ج ال  مخ  تُّ م ئ ة  و و اح   ةْـن ان  او   م ئ ةٌ اس  و ج ب ع  س 

ة ةٌ و ع شْر ون . ب ـن و ن ـب و  ئـ ت ان  و ة لا   ةْـن ان  او ع شْر ون . ر ج ال  ب ـيْت  ن يل  و ع اي  م 
م   ت ةٌ و خم ْس ون . ب ـن و ع يلا  ئـ ت ان  و أ رْب ـع ةٌ  لْآخ ر  او خم ْس ون . ب ـن و م غْب يش  م ئ ةٌ و س  أ لْفٌ و م 

                                                           
 .18-1الآيات ، 9سفر أخبار الأيّام الثاني، الفصل  (1)



169 

ث  م ئ ة  و ع شْر ون . ب ـن و ل ود  ب ـن و ح اد يد  و أ ون و س بْع  م ئ ة  و خم ْس ون . ب ـن و ح   ار يم  ة لا 
ة ة  آلا     ث  م ئ ة  و خم ْس ةٌ و أ رْب ـع ون . ب ـن و س ن اء ة  ة لا  و خم ْس ةٌ و ع شْر ون . ب ـن و أ ر يح ا ة لا 

ة ون . تُّ م ئ ة  و ة لا  ة ةٌ : ف ـبـ ن و ي  لْك ه ن ة  اأ م ا  و س  دْع ي ا م نْ ب ـيْت  ي ش وع  ت سْع  م ئ ة  و ة لا 
ئـ ت ان  و س بـْع ةٌ  ةْـن ان  او س بـْع ون . ب ـن و ن مّ ير  أ لْفٌ و   و خم ْس ون . ب ـن و ف شْح ور  أ لْفٌ و م 

. و يُّون  اأ م ا  و أ رْب ـع ون . ب ـن و ح ار يم  أ لْفٌ و س بـْع ة  ع ش ر  ق دْم يئ يل  م نْ : ف ـبـ ن و ي ش وع  و  للا 
 ب ـن و آس ا   م ئ ةٌ و ثم  ان ي ةٌ و ع شْر ون . لْم غ نُّون  اب ني  ه ود ويا  أ رْب ـع ةٌ و س بـْع ون . 

، ب ـن و ح ط يط ا، لْبـ و اب ين  ا ب ـن و : ب ـن و ش لُّوم ، ب ـن و آط ير ، ب ـن و ط لْم ون ، ب ـن و ع قُّوب 
ي ،  ب ـن و ة ون .م ئ ةٌ و   جاْ م يع  اش وبا  يح ا، ب ـن و ح س وف ا، لن ث ين يم  ا ت سْع ةٌ و ة لا  : ب ـن و ص 
يع ه ا، ب ـن و ف اد ون ، ب ـن و ل ب ان ة ، ب ـن و ح ج اب ة ،  ب ـن و ، ب ـن و س  ، ب ـن و ق ير وس  ط ب اع وت 
ن ، ب ـن و ج د يل ، ب ـن و  ب ـن و ي ، ب ـن و ح انا  ، ب ـن و شم  لا  ، ب ـن و ح اج اب  ، ع قُّوب  ح ج ر 

يح ، ب ـن و ب يس اي ،  ن وب ـ  ، ب ـن و ر ص ين ، ب ـن و ن ـق ود ا، ب ـن و ج ز ام ، ب ـن و ع ز ا، ب ـن و ف اس  ر آيا 
 ، ، ب ـن و ح ق وف ا، ب ـن و ح رْح ور  يم ، ب ـن و ب ـقْب وق  ب ـن و أ سْن ة ، ب ـن و م ع ون يم ، ب ـن و ن ـف وس 

ا، ب ـ  ب ـن و ، ب ـن و مح  يد  م ح ،  ن وب صْل وت  يس ر ا، ب ـن و ثا  ، ب ـن و س  ح رْش ا، ب ـن و ب ـرْق وس 
يح ، ب ـن و ح ط يف ا. ب ـن و ،  ن ص  ب ـن و ع ب يد  س ل يْم ان : ب ـن و س وْط اي ، ب ـن و ه سُّوف ـر ث 
ف ـر ود ا، ب ـن و ي ـعْل ة ، ب ـن و د رْق ون ، ب ـن و ج دّ يل ، ب ـن و ش ف طْي ا، ب ـن و ح طّ يل ،  ب ـن و
ث  م ئ ة  و   يْم ان  و ب ني  ع ب يد  س ل   لن ث ين يم  اب ـن و آم ي. مل  يع   لظّ ب اء ،اف وخ ر ة   ب ـن و  ةْـن ان  اة لا 

ء  ه م   و ت سْع ون . ، أ د ان ، ن مّ ير ،  ل ذ ين  او ه ؤ لا  ص ع د وا م نْ ت لّ  م لْح  و ت لّ  ح رْش ا، ك ر وب 
، و لمْ  ي سْت ط يع وا أ نْ ي ـبـ يّ   يا  ئ ه مْ و ن سْل ه مْ ه لْ ه مْ م نْ ن سْر ائ يل : ب ـن و د لا  ن وا ب ـي وت  آبا 

، لْك ه ن ة  او خم ْس ون . و م نْ ب ني   ةْـن ان  ام ئ ة  و   تُّ ب ـن و ط وب ي ا، ب ـن و ن ـق ود ا، س   : ب ـن و ح ب ايا 
ي   ، ب ـن و ب ـرْز لا  ي  م   مْر أ ةً اأ خْذ   ل ذ ياب ـن و ه قُّوص  و ت س م ى  جاْ لْع اد يّ  انْ ب ـن ات  ب ـرْز لا 

ء  ف ـت ش وا ع ل ى ك ت اب ة  أ نْس ابه   سمْ ه مْ با   . و ق ال  لْك ه ن وت  اف ـل مْ ت وج دْ، ف ـر ذ ل وا م ن   مْ . ه ؤ لا 
ْش اثا  اله  م   يم  ال لْأ ور يم  و   ح ت  ي ـق وم  ك اه نٌ  لْأ قْد اس  اأ نْ لا  يأ ْك ل وا م نْ ق دْس   لترّ  .  لتُّمّ 



171 

ث  م ئ ة  و س   ةْـن ان  ام عًا  جاْ مْه ور  اك لُّ  ف ضْلًا ع نْ ع ب يد ه مْ  تُّون ،و أ رْب ـع ون  أ لْفًا و ة لا 
ة ين ، و له  مْ م ن   ث  م ئ ة  و س بـْع ةً و ة لا  ء  ك ان وا س بـْع ة  آلا    و ة لا  مْ ف ـه ؤ لا   لْم غ نّ ين  او ن م ائ ه 

ئـ ت   لْم غ نّ ي ات  او   ة ون . ب غ اله  مْ م  ت ةٌ و ة لا  ل ه مْ س بْع  م ئ ة  و س  يـْ . خ  ئـ ت ان  ةٌ  ان  م  و خم ْس 
ة ون . ت ة  آلا    و س بْع  م ئ ة   و أ رْب ـع ون . مل  اله  مْ أ رْب ع  م ئ ة  و خم ْس ةٌ و ة لا  مق  ير ه مْ س 

ء  ام نْ ر ؤ وس   لْبـ عْض  او   و ع شْر ون . في   ل ذ يا لر بّ  اع نْد  مج  يئ ه مْ ن لى  ب ـيْت   لْآبا 
ق ام ت ه  في  م ك ان ه . أ عْط وْا ح س ب  ط اق ت ه مْ لخ  ز ان ة   لر بّ  اأ ور ش ل يم  ت ـبـ ر ع وا ل بـ يْت   لإ  

تّ ين  أ لْف  د رْه م  م ن   لْع م ل  ا دًا و س  ،ا و اح  و م ئ ة   لْف ض ة ،اس ة  آلا    م نًا م ن  و خم ْ  لذ ه ب 
و يُّون  او   لْك ه ن ة  اق م يص  ل لْك ه ن ة . ف أ ق ام    لْبـ و اب ون  او   لْم غ نُّون  او   لش عْب  او ب ـعْض   للا 

 .(1)«في  م د نه  مْ و ك لُّ ن سْر ائ يل  في  م د نه  مْ  لن ث ين يم  او  
بسلاسل النسب، وأسـماء الأولاد،  (،الـمنز ل الوحي الإلـهيّ )فما علاقة  

، وطول القرابينو  ،ثيرانالو  لات،ج  الع   عدد، و الأفرادوأسـماء الزوجات، وعدد 
ي، وأعداد عبيدهم، ـماء العائدين من السبـ، وعرضه، وأس(قدس الأقداس)بيت 

 ومقيرهم؟!!!هم، ـالومل   ،همـهم، وخيلهم، وبغالـياتيهم، ومغنّ ونمائهم، ومغنّ 
ومن هنا ن در ك يقينًا أنّ ما ي سمّونه: )العهد القديـم( ليس نلّا كشكولًا،  

وقـــد اشتمــل على )حــقّ قليـل(، منـثـــور  ؛اشترك في تأليفه الكثيرون، ط وال قرون
 بيـن )أباطيل كثيـرة(، مـــن الأكاذيب، والأساطير، والـخرافات، والتفاهات!!!

مْ ة  ف ـ ﴿قال تعالى:   ا م نْ ـو يْلٌ ل ل ذ ين  ي كْت ـب ون  الْك ت اب  بأ  يْد يه  م  ي ـق ول ون  ه ذ 
نًا ق ل يلًا ف ـو يْلٌ ل  ـع نْد  اللَّ   ل ي شْتـ ر وا ب ه  ة   تـ ب تْ أ يْد يه مْ و و يْلٌ ل  ـمْ م   ـ هـم  م ا ـمْ م   ـ هـم ا ك 

ب ون     .(2)﴾ي كْس 

                                                           
 .84-1، الآيات 2سفر عزرا، الفصل  (1)
 .83البقرة:  (2)



171 

 شبهة الإسرائيليّات

 

(، وتستنكرون العهد القديـمكيف تطعنون في أكثر قصص ): إن قيلف
نسبتها نلى )الوحي(، وقد اشتملت كتب المؤلفّين المنتسبين نلى )الإسلام(، على 

 ؟!تب التفسير، وكتب الحديث، وكتب التاريخأمثالها، ولا سيّما ك
بعض المنتسبين نلى )الإسلام(، على ما يسمّيه تب : اشتملت كقلت

 (. الإسرائيليّات) العلماء:
، ونن رواها بعض المنسوبين (الإسلام) كن نسبتها نلىي   وايات لار  وهي

كعب الأحبار، ووهب بن منبّه، وأمثالهما،   :؛ فإنّ مصدرها(الإسلام)نلى 
 ؛ من آيات القرآن الكريم، ولا من أقوال الرسول :وليست تلك الروايات

  !!؟!(الإسلام)ب نلى نس  لكي ت  
 ... : القاضي أبو بكر قال ابن العربيّ »القرطبّي: د الله أبو عبقال 

نلّا ما ذكرناه، فمن الذي يوصل السامع  ،م يصحّ عنه فيه قرآن ولا سنّةـونذ ل
نلى أيوّب خبره، أم على أيّ لسان سمعه؟ والإسرائيليّات مرفوضة عند العلماء 

عن سماعها أذنيك، فإنّها لا  ك، واصممْ عن سطورها بصر   ضْ على البتات؛ فأعر  
  .(1)«عطي فكرك نلّا خيالًا، ولا تزيد فؤادك نلّا خبالًا ت  

د في وج  وهذا ذكره ابن قتيبة في المعار ، وهو ومثله ي  »وقال ابن تيميّة: 
وهذا ونحوه منقول عمّن ينقل  .ونحوه ،كتاريخ ابن جرير الطبريّ   ،التواريخ

أحاديث الأنبياء المتقدّمين، مثل وهب بن  ونحوها من ،الأحاديث الإسرائيليّة
وكعب الأحبار، ومالك بن دينار، ومحمّد بن نسحاق، وغيرهم. وقد  ،منبّه

                                                           
 .15/219( اجاامع لأحكام القرآن: 1)



172 

لا يجوز أن  - عن الأنبياء المتقدّمين - ما ينقله هؤلاء مع المسلمون على أنّ ـأج
ل عمدة في دين المسلمين، نلّا نذا ةبت ذلك بنقل متواتر، أو أن يكون ع  يج  

 . (1)«لًا عن خاتم المرسلينمنقو 
نلّا ما أذن الشارع  ،ولسنا نذكر من الإسرائيليّات»وقال ابن كثير: 

، وهو القسم الذي  وسنّة رسوله ،خالف كتاب اللهـمّا لا يـنقله، م في
ورد  ،مبه  م  ـر عندنا، أو تسمية لمختص  ـل مّا فيه بسطٌ ـب، مكذ  ي   ولا ،قصد  ي   لا

فنذكره على سبيل التحلّي به، لا على  ؛فائدة في تعيينه لنا لا به شرعنا، مماّ
على كتاب  ،والاستناد ،ما الاعتمادـوالاعتماد عليه. وننّ  ،سبيل الاحتياج نليه

أو حسن، وما كان فيه ضعف  ،ما صحّ نقله ، الله ة رسولوسنّ  ،الله
 . (2)«نبيّنه

 ة، لم أر  نسرائيليّ وقد وردت في هذا آثار كثيرة »وقال ابن كثير أيضًا: 
منها ما هو موضوع من وضع زنادقتهم، ومنها  تطويل الكتاب بذكرها؛ لأنّ 

 ا، ونحن في غنية عنها، ولله الحمد. وفيما قص  قد يحتمل أن يكون صحيحً  ما
 ،وجنا اللهمن بقيّة الكتب قبله، ولم يح   ،الله تعالى علينا في كتابه غنية عمّا سواه

 . (9)«رسوله نليهم ولا
عن السلف، وغالبها  ،وي في هذا آثار كثيرةوقد ر  »وقال ابن كثير أيضًا: 

ر فيها، والله أعلم بحال كثير منها، ومنها نظ  لي   ؛لنق  التي ت   ،من الإسرائيليّات
الذي بأيدينا، وفي القرآن غنية عن كلّ ما  ع بكذبه؛ لمخالفته الحقّ قط  قد ي   ما

                                                           
 .12/99( مجموعة الفتاوى: 1)
 .1/8( البداية والنهاية: 2)
 .5/195( تفسير القرآن العظيم: 9)



173 

ا لا تكاد تخلو من تبديل وزيادة ونقصان، وقد عداه من الأخبار المتقدّمة؛ لأنهّ 
 . (1)«ضع فيها أشياء كثيرةو  

والذي نسلكه في هذا التفسير الإعراض عن كثير »وقال ابن كثير أيضًا: 
من الأحاديث الإسرائيليّة؛ لما فيها من تضييع الزمان، ولما اشتمل عليه كثير 

عندهم بين صحيحها وسقيمها،  م لا تفرقة ج عليهم، فإنهّ من الكذب المرو   ،منها
 . (2)«فّاظ المتقنون من هذه الأمّةره الأئمّة الح  كما حرّ 

والتفسير والحديث، كلاهما تأةرّ نلى حدّ  »وقال محمّد حسين الذهبّي: 
كبير، بثقافات أهل الكتاب، على ما فيها من أباطيل وأكاذيب، وكان 

ة بشغف ظاهر، وتناقلها بعض سيّء، حيث تقبّلها العامّ  للإسرائيليّات فيها أةر
ل يصل أحيانًا نلى حدّ التسليم بها، على ما فيها من سخف الخاصّة في تساه  

فسد على كثير من المسلمين عقائدهم، ، وكذب صريح، الأمر الذي كاد ي  بينّ  
 . (9)«ويجعل الإسلام في نظر أعدائه دين خرافة وترّهات

الذي أشرنا له من قبل: هو المصدر الثاني »وقال صلاح الخالديّ:  
م ترد في القرآن والحديث ـالروايات والأقوال والأخبار المتعلّقة بالسابقين، والتي ل

ا أ خذت من كتب السابقين، وأقوال أهل الكتاب، وهي ال مسمّاة ـالصحيح، ونّّ
هو  :عند العلماء بالإسرائيليّات. ننّ المذكور في الإسرائيليّات عن قصص القرآن

ات غير موةوقة، ولا يقينيّة؛ لأنّها مستمدّة من بني نسرائيل، وبنو نسرائيل معلوم
غير مؤتمنين على توراتهم، ولا على دينهم، فكيف يؤتمنون على أخبار وروايات 

                                                           
 .3/199( تفسير القرآن العظيم: 1)
 .3/111( تفسير القرآن العظيم: 2)
 .15الإسرائيليّات في التفسير والحديث: ( 9)



171 

التاريخ؟ ننّ الذي يتجرأّ على تحريف الكتاب السماويّ )التوراة( يهون عليه 
الأخبار المذكورة في الإسرائيليّات، تحريف أخبار التاريخ!! وبما أنّ هذه هي صفة 

موردًا من موارده،  فلا يجوز أن نجعلها مصدراً من مصادر القصص القرآنّي، ولا
ولا أن نستمدّ منها معلومات، أو تفاصيل أحداث ذلك القصص، ولا يجوز أن 
نفسّر كلام الله، الصادق الصحيح، في القرآن، المتعلّق بذلك القصص، بهذه 

 .(1)«فة!!محر  ـالروايات الإسرائيليّة، المكذوبة الالمعلومات، و 
لكن نرى أنّ اجاملة تقدّم لنا توجيهًا »وقال صلاح الخالديّ أيضًا: 

م نكن مع السابقين، وهم يعيشون أحداث قصصهم، فمن ـتاريخيًّا، وهو أننّا ل
هم م يكونوا لدى من سبقـفون لأين نعر  هذه التفاصيل، واليهود الكاتبون المحرّ  

من الأقوام، فكيف يفترضون أحداةهم ووقائعهم؟ نقول لكلّ من أورد تفاصيل 
لأحداث القصص القرآنّي، غير مذكورة في الآيات، والأحاديث الصحيحة: من 

م تكن لديهم، وهم يعيشونها؟ فمن أين ـأدراك بهذا؟ وكيف عرفتها؟ وأنت ل
الإسرائيليّات؟ هل   ة  ب  تـ  أخذتها؟ نن أخذتها من الإسرائيليّات، فمن أين أخذها ك  

يْه مْ  ك نْت   و م ا﴿كانوا لديهم، وهم يعيشونها؟ ننّ قوله تعالى:  : دعوة (2)﴾ل د 
لكلّ باحث، ودارس للقصص القرآنّي، أن يقف عند المصادر اليقينيّة 

 .(9)«الصحيحة، في ذلك، وهي الآيات، والأحاديث الصحيحة
الآية تطالبنا بالتثبّت من أنباء نذا كانت »وقال صلاح الخالديّ أيضًا: 

نين، فكيف بالأنباء م  ـمون وغير مؤتوأخبار الفاسقين، من المسلمين، لأنّهم متـّه  

                                                           
 .19( القصص القرآنّي: 1)
 .11( آل عمران: 2)
 .16-19( القصص القرآنّي: 9)



175 

والأخبار التي يقدّمها لنا أهل الكتاب، وبخاصّة اليهود، وهم كافرون مجروحون، 
 وليسوا علميّين ولا موضوعيّين؟ يجب أن نكون أمام أنبائهم أكثر حذراً وتثبـّتًا

 .(1)«وتمحيصًا
مصطلح نسلاميّ، أطلقه  :والإسرائيليّات»وقال صلاح الخالديّ أيضًا: 

 ،معلوماتـوالمحدّةين، على تلك ال ،والمفسّرين ،العلماء المسلمون، من المؤرّخين
مصادر ـر الـن، من غيـابقيـي أ خذت عن السـوالأقوال، الت ،ارـوالأخب ،والروايات

وبالذات تلك المأخوذة عن أهل الكتاب، وبشكل أخصّ الإسلاميّة الموةوقة، 
عن بنـي نسـرائيل، أو اليهـود! وليس كلّ تلك الأقوال والروايات مأخوذة عن 

نسرائيل، فقد يكون مصدرها نصرانيًّا، أو رومانيًّا، أو فارسيًّا، المهمّ أنّها غير  بني
ير، من الأخبار دة. وقد أ طلق على كلّ ذلك الركام الكبموةوقة، ولا معتم  

والأقوال: نسرائيليّات. وسميّت بهذا الاسم من باب تغليب المصادر الإسرائيليّة، 
على غيرها من المصادر، ولأنّ الروايات الإسرائيليّة أكثر من غيرها من الروايات، 
ولأنّ اليهود هم أحرص أصنا  الكفّار على حرب المسلمين ونغوائهم، وعلى 

تحريف معلوماتهم وتصوّراتهم!! وكلّ هذه الإسرائيليّات صدّهم عن دينهم، وعلى 
غير الثابتة تتحدّث عن أخبار وأحداث ووقائع، جرت للسابقين من الأقوام 
والأمم، وحدةت مع السابقين من الأنبياء والمرسلين، وت ضيف هذه الإسرائيليّات 

ا سكت عنه ،نضافات تفصيليّة لأحداث القصص القرآنّي، وتفصّل في مشاهد
مات المتعلّقة بأسماء، أو أماكن والحديث الصحيح، وت بيّن بعض المبه   ،القرآن

القصص القرآنّي. وهذه الإسرائيليّات موجودة في العهد القديم، الذي يؤمن به 
اليهود، وفي العهد اجاديد، الذي يؤمن به النصارى، وفي بعض الكتب التي 

                                                           
 .91( القصص القرآنّي: 1)



176 

 نقلها عنهم المؤرّخون والإخباريوّن، يتداولها اليهود والنصارى، فيما بينهم، والتي
 . (1)«فيما بعد

وقد اطلّع بعض أهل العلم من المسلمين، »وقال صلاح الخالديّ أيضًا: 
بعد عهد الصحابة، على تلك الإسرائيليّات، وأ عجبوا بما تقدّمه من تفصيلات، 
ومعلومات، عن وقائع تاريخ الماضين، وقصص السابقين، فسجّلوها في 

م، وتواريخهم، ومؤلّفاتهم، وكتاباتهم، ووضعوها بجانب الآيات القرآنيّة، تفاسيره
والأحاديث النبويةّ، واعتبروا ذلك كلّه تأريخاً للماضي، وبيانًا لقصص الأنبياء. 
ودوّنوا كتبهم على هذا الأساس، وخلطوا الحقّ بالباطل، ومزجوا الثابت بغير 

المؤرّخين والمفسّرين، وأخذوا كلّ ما  الثابت، وأقبل المسلمون على كتابات هؤلاء
فيها من روايات وأخبار ومعلومات، تتعلّق بقصص الأنبياء، أو غيرهم، ولم ييّزوا 
صحيحها من سقيمها، وحقّها من باطلها! نننّا مع المحقّقين من العلماء الذين 

ع م يأخذوا بها، واكتفوا في نةبات أحداث ووقائـتوقّفوا في الإسرائيليّات، ول
م ـالقصص القرآنّي، بما ورد في القرآن الصريح، والحديث النبويّ الصحيح، ول

 .(2)«يذهبوا نلى أيّ مصدر آخر
مثّل ـالتي ت (،الصورة الإسلاميّة الأصيلة)فالصورة التنزيليّة هي وحدها 

  ل(.منز  ـهيّ الـ(، ومصدرها الوحيد الفريد هو )الوحي الإلالإسلام)
 الذي، فلا قيمة لها، كائنًا من كان (الصور التأليفيّة)أمّا ما خالفها من 

ولذلك لا قيمة لهذه الإسرائيليّات السقيمة، . اأنتجها، أو نقلها، أو اعتمد عليه
 كلّ الوجوب.  عنها واجبٌ  في تفسير )القرآن الكريم(؛ والإعراض  

                                                           
 .92-91( القصص القرآنّي: 1)
 .99-92( القصص القرآنّي: 2)



177 

 :قصّة يوسف
ع ل يْك  أ حْس ن  تبدأ بقوله تعالى: ﴿نح ْن  ن ـق صُّ   قصّة يوسف فمثلًا 

ا الْق رْآن  و ن نْ ك نْت  م نْ ق ـبْل ه  ل م ن  الْغ اف ل ين ﴾ ن ا ن ل يْك  ه ذ  يـْ  . (1)الْق ص ص  بم  ا أ وْح 
ه مْ ع بـْر ةٌ لأ  ولي  ت  وتخ    م سورة يوسف بقوله تعالى: ﴿ل ق دْ ك ان  في  ق ص ص 

يل  ك لّ  ش يْء   الْأ لْب اب  م ا ك ان  ح د يثاً ي ـفْتـ ر ى و ل ك نْ  يْه  و ت ـفْص  ت صْد يق  ال ذ ي ب ـيْن  ي د 
و ه دًى و ر مْق ةً ل ق وْم  ي ـؤْم ن ون ﴾

(2) . 
ضون، عن عر  فالعجب، كلّ العجب، من المؤلّفين القدامى، الذين ي   

أحسن القصص، البريء، كلّ البراءة، من الافتراء، ثّم يعكفون على روايات 
رات، ينقلونها عن بعض أئمّة الكذب، بالفظائع والمنك   مكذوبة مفتراة، مملوءة

 !!!عن بعض المخدوعين، الذين ينقلون عن أئمّة الكذب أو
،  براءة يوسف - قطعًا - تثب  القرآن، لوجدنا ما ي  رجعنا نلى ولو  

 ت استعصامه، واستعفافه. ثب  بة الفاحشة، وما ي  من مقار  
ه  و غ ل ق ت  الْأ بْـو اب  و ق ال تْ قال تعالى: ﴿و ر او د تْه  ال تي  ه    و  في  ب ـيْت ه ا ع نْ ن ـفْس 

ه يْت  ل ك  ق ال  م ع اذ  اللَّ   ن ن ه  ر بيّ  أ حْس ن  م ثـْو اي  ن ن ه  لا  ي ـفْل ح  الظ ال م ون . و ل ق دْ 
ل ك  ل ن   صْر    ع نْه  السُّوء  و الْف حْش اء  هم  تْ ب ه  و ه م  به  ا ل وْلا  أ نْ ر أ ى ب ـرْه ان  ر بّ ه  ك ذ 

ن ن ه  م نْ ع ب اد نا  الْم خْل ص ين . و اسْتـ بـ ق ا الْب اب  و ق د تْ ق م يص ه  م نْ د ب ر  و أ لْف ي ا س يّ د ه ا 
ابٌ  أ ل يمٌ. ل د ى الْب اب  ق ال تْ م ا ج ز اء  م نْ أ ر اد  بأ  هْل ك  س وءًا ن لا  أ نْ ي سْج ن  أ وْ ع ذ 

ي و ش ه د  ش اه دٌ م نْ أ هْل ه ا ن نْ ك ان  ق م يص ه  ق د  م نْ ق ـب ل   ي  ر او د تْني  ع نْ ن ـفْس 
ق ال  ه 

ب تْ و ه و  م ن   ق تْ و ه و  م ن  الْك اذ ب ين . و ن نْ ك ان  ق م يص ه  ق د  م نْ د ب ر  ف ك ذ  ف ص د 

                                                           
 .9( يوسف: 1)
 .111( يوسف: 2)



178 

ه  ق د  م نْ د ب ر  ق ال  ن ن ه  م نْ ك يْد ك ن  ن ن  ك يْد ك ن  ع ظ يمٌ. الص اد ق ين . ف ـل م ا ر أ ى ق م يص  
نبْ ك  ن ن ك  ك نْت  م ن  الخْ اط ئ ين . و ق ال  ن سْو ةٌ  ا و اسْتـ غْف ر ي ل ذ  ي وس ف  أ عْر ضْ ع نْ ه ذ 

ه   ق دْ ش غ ف ه ا ح بًّا ن نا  ل نـ ر اه ا في  في  الْم د ين ة  امْر أ ت  الْع ز يز  ت ـر او د  ف ـت اه ا ع نْ ن ـفْس 
ل  م ب ين . ف ـل م ا سم  ع تْ بم  كْر ه ن  أ رْس ل تْ ن ل يْه ن  و أ عْت د تْ له  ن  م ت ك أً و آت تْ ك ل   ض لا 

كّ ينًا و ق ال ت  اخْر جْ ع ل يْه ن  ف ـل م ا ر أ يْـن ه  أ كْبـ رْن ه  و   نـْه ن  س  ة  م  د  ق ط عْن  أ يْد ي ـه ن  و اح 
ل ك ن  ال ذ ي ل مْت ـن ني   ا ن لا  م ل كٌ ك ر يٌم. ق ال تْ ف ذ  ا ب ش راً ن نْ ه ذ  و ق ـلْن  ح اش  للَّ    م ا ه ذ 

ه  ف اسْتـ عْص م  و ل ئ نْ ل    مْ ي ـفْع لْ م ا آم ر ه  ل ي سْج ن ن  و ل ي ك وناً ـف يه  و ل ق دْ ر او دْت ه  ع نْ ن ـفْس 
جْن  أ ح بُّ ن لي   مم  ا ي دْع ون ني  ن ل يْه  و ن لا  ت صْر ْ  ع نيّ    م ن  الص اغ ر ين . ق ال  ر بّ  السّ 
ك يْد ه ن  أ صْب  ن ل يْه ن  و أ ك نْ م ن  اجاْ اه ل ين . ف اسْت ج اب  ل ه  ر بُّه  ف ص ر    ع نْه  ك يْد ه ن  

ت  ل ي سْج ن ـن ه  ح ت  ن ن ه  ه و  الس م يع  الْع   ا له  مْ م نْ ب ـعْد  م ا ر أ و ا الْآيا  ل يم . ثم   ب د 
ين ﴾  . (1)ح 
عْ ن لى    وقال تعالى: ﴿و ق ال  الْم ل ك  ائـْت وني  ب ه  ف ـل م ا ج اء ه  الر س ول  ق ال  ارْج 

تي  ق ط عْن  أ يْ  ل  النّ سْو ة  اللا  د ي ـه ن  ن ن  ر بيّ  ب ك يْد ه ن  ع ل يمٌ. ق ال  م ا ر بّ ك  ف اسْأ لْه  م ا با 
ه  ق ـلْن  ح اش  للَّ    م ا ع ل مْن ا ع ل يْه  م نْ س وء   خ طْب ك ن  ن ذْ ر او دْت ن  ي وس ف  ع نْ ن ـفْس 

ه  و ن ن   ه  ل م ن  ق ال ت  امْر أ ت  الْع ز يز  الْآن  ح صْح ص  الحْ قُّ أ نا  ر او دْت ه  ع نْ ن ـفْس 
 . (2)الص اد ق ين ﴾

من  ، وشهد على براءته شاهدٌ  على براءة يوسف لقد شهد الله  
أهلها، وشهد على براءته العزيز، وشهدت على براءته النسوة، وشهدت امرأة 

  .نفسها، على براءته ،العزيز

                                                           
 .99-29( يوسف: 1)
 .91-94( يوسف: 2)



179 

لأ  ز يّ ن ن  له  مْ في  وشهد نبليس على براءته، حين: ﴿ق ال  ر بّ  بم  ا أ غْو يْـت ني  
نـْه م  الْم خْل ص ين ﴾  ؛ فاستثنى نبليس  (1)الْأ رْض  و لأ  غْو ي ـنـ ه مْ أ مْل ع ين . ن لا  ع ب اد ك  م 

واحد منهم، قال تعالى:   من الإغواء، ويوسف ،صينالله المخل   عباد  
ل ك  ل ن صْر    ع نْه  السُّوء  و الْف حْش اء  ن ن ه  م    .(2)نْ ع ب اد نا  الْم خْل ص ين ﴾﴿ك ذ 

من  ،واحد  ، لوجدنا أنّ يوسف(العهد القديـم)ي ـولو نظرنا ف 
و ح د ث  ب ـعْد  ه ذ ه  »فين، فقد جاء فيه: محرّ  ـالأنبياء، الذي سلموا من مطاعن ال

 : نـ يـْه ا ن لى  ي وس ف  و ق ال ت  عْ م ع ي. ف أ بَ  الْأ م ور  أ ن  امْر أ ة  س يّ د ه  ر ف ـع تْ ع يـْ اضْط ج 
، و ك لُّ م ا ل ه  ق دْ  مْر أ ة  س يّ د ه : ه و  ذ ا س يّ د ي لا  ي ـعْر    م ع ي م ا في  الْبـ يْت  و ق ال  لا 
 ، ئًا غ يـْر ك  كْ ع نيّ  ش يـْ . و لمْ  ي ْس  ا الْبـ يْت  أ عْظ م  م نيّ  د ف ـع ه  ن لى  ي د ي. ل يْس  ه و  في  ه ذ 

ا الش ر  الْع ظ يم  و أ خْط ئ  ن لى  الله ؟ و ك ان  ن ذْ ك ل م تْ لأ  ن ك   امْر أ ت ه . ف ك يْف  أ صْن ع  ه ذ 
ع  بج  ان ب ه ا ل ي ك ون  م ع ه ا. ثم   ح د ث  ـي وس ف  ي ـوْمًا ف ـيـ وْمًا أ ن ه  ل   مْ ي سْم عْ له  ا أ نْ ي ضْط ج 

ا الْو قْت  أ ن ه  د خ ل   م نْ أ هْل  الْبـ يْت   الْبـ يْت  ل يـ عْم ل  ع م ل ه ، و لمْ  ي ك نْ ن نْس انٌ  نح ْو  ه ذ 
عْ م ع ي! ف ـتـ ر ك  ة ـوْب ه  في  ي د ه ا  . ف أ مْس ك تْه  ب ث ـوْب ه  ق ائ ل ةً: اضْط ج  ه ن اك  في  الْبـ يْت 

. و ك ان  ل م ا ر أ تْ أ ن ه  ت ـر ك   ، و ه ر ب  و خ ر ج  ن لى  خ ار ج  ة ـوْب ه  في  ي د ه ا و ه ر ب  ن لى  خ ار ج 
ن ا ب ر ج ل  ع بـْر اني  ّ  د تْ أ هْل  ب ـيْت ه ا، و ك ل م ته مْ ق ائ لةً: انْظ ر وا! ق دْ ج اء  ن ل يـْ أ ن ـه ا نا 

. و ك ان  ل م ا سم    ع  م ع ي، ف ص ر خْت  ب ص وْت  ع ظ يم  اع بـ ن ا! د خ ل  ن لي   ل ي ضْط ج  ع  أ نّي  ل ي د 
. ف ـو ض ع تْ  ، أ ن ه  ت ـر ك  ة ـوْب ه  بج  ان بي  و ه ر ب  و خ ر ج  ن لى  خ ار ج  ر ف ـعْت  ص وْتي  و ص ر خْت 
م  ق ائ ل ةً: د خ ل  ن لي    ا الْك لا   ة ـوْب ه  بج  ان ب ه ا ح ت  ج اء  س يّ د ه  ن لى  ب ـيْت ه . ف ك ل م تْه  بم  ثْل  ه ذ 

،  الْع بْد   . و ك ان  ل م ا ر ف ـعْت  ص وْتي  و ص ر خْت  اع ب ني  ن ا ل ي د  ئْت  ب ه  ن ل يـْ ُّ ال ذ ي ج  الْع بـْر اني 

                                                           
 .14-93الحجر: ( 1)
 .21( يوسف: 2)



181 

م  امْر أ ت ه  ال ذ ي   . ف ك ان  ل م ا سم  ع  س يّ د ه  ك لا  أ ن ه  ت ـر ك  ة ـوْب ه  بج  ان بي  و ه ر ب  ن لى  خ ار ج 
. ف أ خ ذ  ك ل م تْه  ب ه  ق ائ ل ةً: بح    ، أ ن  غ ض ب ه  مق  ي  م  ص ن ع  بي  ع بْد ك  ا الْك لا  س ب  ه ذ 

جْن ، الْم ك ان  ال ذ ي ك ان  أ سْر ى الْم ل ك   ي وس ف  س يّ د ه  و و ض ع ه  في  ب ـيْت  السّ 
جْن   ين  ف يه . و ك ان  ه ن اك  في  ب ـيْت  السّ   .(1)«مح ْب وس 

، وفي (القرآن الكريم)، في  براءة يوسف - كلّ الوضوح  - فواضحة 
 .من اختلافات قليلة، في هذه القصّة ،، مع ما بين الكتابين(العهد القديـم)

أن يعتمدوا على  - مفسّرين القدامىـلبعض ال - فلا أدري كيف ساغ
(، العهد القديـم)ي ـها ما يصدّقها، حتّ فـ، ليس ل(راةـروايات مكذوبة مفت)

 !!؟!بالتحريفاتالـمملوء 
أنّ بعض أولئك المفسّرين القدامى يدافعون عن تلك  :والأدهى من ذلك 

الروايات، أكثر من دفاعهم عن آيات القرآن الكريم، بل ننّهم قد أعرضوا عن 
دلالة الآيات، كلّ الإعراض، وعمدوا نلى تلك الروايات، فاتّخذوها حجّة على 

 !!وفي عقولهم؟!ما يدّعون، فلا أدري ماذا أقول فيهم، 
والطبريّ والثعلبّي والواحديّ أبرز أولئك المخدوعين المستمسكين بتلك  

الروايات، وقد رووا الكثير من تلك الروايات السقيمة الأةيمة، التي نسبت نلى 
؛ فأعرضوا عن ما يناقض كلام الله  - من مقاربة الفاحشة -  يوسف

 وايات( السقيمة!!!)دين الآيات( الكرية، واتبّعوا )دين الر 
عن  ،اان بريئً ـك ف ـيوس أنّ  :يـوالقول الثان»الفخر الرازيّ:  قال 

 ،مينوالمتكلّ   ،رينمن المفسّ   ،قينول المحقّ  ـــوهذا ق ،مر  ـحم  ـال مّ ه  ـوال ،ل الباطلـالعم
 ،رات الكبائرنك  الزنا من م   أنّ  :ىـولة الأ  جّ ح  ـفال.. .وعنه نذبّ  ،ه نقولـوب

                                                           
 .24-8، الآيات 93( سفر التكوين، الفصل 1)



181 

مقابلة  اوأيضً  ،رات الذنوبا من منك  أيضً  - ي معرض الأمانةـف -خيانة ـوال
 اأيضً  - والعار الشديد ،ةبة للفضيحة التامّ الموج   -بالإساءة  ،الإحسان العظيم

 وبقي مكفي   ،جر ننسانى في ح  ـنذا تربّ  ،الصبيّ  اوأيضً  .رات الذنوبمن منك  
فإقدام  ؛تهقوّ  لوكما ،نلى زمان شبابه ،ل صباهمن أوّ  ،مصون العرض ،مؤنةـال

من  - معظّ  م  ـم النع  م  ـى ذلك الـنل - على نيصال أقبح أنواع الإساءة هذا الصبيّ 
ي نسبوها نلى ـالت - معصيةـهذه ال ننّ  :فنقول ،نذا ةبت هذا. رات الأعمالمنك  

هذه  ثل  وم   .جهات الأربعـجميع هذه الـكانت موصوفة ب -  يوسف
 ،خير وأبعدهم عن كلّ  ،ى أفسق خلق الله تعالىـنل ،بتس  و ن  معصية لـال

د ـمؤي  ـال،  ولـــى الرسـنل ،اــادهــوز نسنـــــــجـف يــفكي ؛هـــف منـكـنـتـلاس
هّال الذين نسبوا نلى هؤلاء اجا  : وعند هذا نقول... القاهرة الباهرة ،معجزاتـبال

هذه الفضيحة، نن كانوا من أتباع دين الله تعالى، فليقبلوا شهادة   يوسف
على طهارته، ونن كانوا من أتباع نبليس وجنوده، فليقبلوا شهادة  ،الله تعالى

نّا في أوّل الأمر تلامذة نبليس، نلى أن ولعلّهم يقولون: ك   ؛على طهارته ،نبليس
 الخوارزميّ: تخرّجنا عليه، فزدنا عليه في السفاهة، كما قال 

    فارتقى ،ند نبليسمن ج   امرأً  وكنت  
 نديمن ج   حتّ صار نبليس   ،ي الدهر  ـب

     هبعد   ن  حس  أ   كنت    ،فلو مات قبلي
 ديـــــا بعـه ـ نــحس  ـس ي  ـيـل ،ق  ـــــس ـ ف ق  ــــــرائـــط
 .(1)«هّالبريء عمّا يقوله هؤلاء اجا    فثبت بهذه الدلائل أنّ يوسف

فكيف تتّفق كلّ هذه الشهادات الناصعة »وقال محمّد أبو شهبة: 

                                                           
 .124-15/115( التفسير الكبير: 1)



182 

رة؟!! وقد ذكر الكثير من هذه الروايات ابن جرير الصادقة، وتلك الروايات المزو  
الطبريّ، والثعلبّي، والبغويّ، وابن كثير، والسيوطيّ، وقد مرّ بها ابن كثير بعد أن 

هو الناقد البصير!! ومن العجيب نقلها حاكيًا، من غير أن ينبّه نلى زيفها، و 
حقًّا أنّ الإمام ابن جرير على جلالة قدره يحاول أن يضعّف في تفسيره مذهب 

الذين ينفون هذا الزور والبهتان، ويفسّرون الآيات على حسب  ،الخلف
والسنّة الصحيحة الثابتة،  ،تقتضيه اللغة، وقواعد الشرع، وما جاء في القرآن ما

هي قول مليع أهل  - التي سقت لك زروًا منها آنفًا -مرويّات ـاله ويعتبر هذ
ذ عنهم!!! وكذلك تابعه على مقالته تلك الثعلبّي الذين يؤخ   ،العلم بتأويل القرآن

والبغويّ في تفسيريهما!! وهذا المرويّات الغثةّ المكذوبة التي يأباها النظم الكريم، 
هي التي اعتبرها الطبريّ ومن  : ءويجزم العقل والنقل باستحالتها على الأنبيا

ورد على نفسه تبعه أقوال السلف!! بل يسير في خطّ اعتبار هذا المرويّات، في  
وهو لله  ،ف يوسف بمثل هذافيقول: فإن قال قائل: وكيف يجوز أن يوص   ،سؤالًا 

. وأعجب من ذلك ..نبّي؟! ثّم أجاب بما لا طائل تحته، ولا يليق بمقام الأنبياء
قال المفسّرون الموةوق بعلمهم، "نليه الواحديّ في: "البسيط" قال:  ما ذهب

 ، يوسف   المرجوع نلى روايتهم، الآخذون للتأويل، عمّن شاهدوا التنزيل: هم  
بهذه المرأة همًّا صحيحًا، وجلس منها مجلس الرجل من المرأة، فلمّا رأى البرهان 

دة من هؤلاء الأئمّة لا . وهي غفلة شدي(1)"من ربهّ زالت كلّ شهوة منه
ر من القول، وأنّهم خلطوا في جْ نرضاها، ولولا أنّي أنزهّ لساني وقلمي عن اله  

قّ لي هذا، لكنّي أسأل مؤلّفاتهم عملًا صالحاً وآخر سيـّئًا، لقسوت عليهم، وح  
الله لي ولهم العفو والمغفرة. وهذه الأقوال التي أسر  في ذكرها هؤلاء المفسّرون: 

                                                           
 .12/82انظر: التفسير البسيط: ( 1)



183 

أرادوا بها  (1)رائيليّات وخرافات وضعها زنادقة أهل الكتاب القدماء، الذينمّا نس
النيل من الأنبياء والمرسلين، ثّم مقلها معهم أهل الكتاب الذين أسلموا وتلقّاها 
عنهم بعض الصحابة، والتابعين، بحسن نيّة، أو اعتمادًا على ظهور كذبها 
وزيفها. ونمّا أن تكون مدسوسة على هؤلاء الأئمّة، دسّها عليهم أعداء 

ريدون من نفساد بذلك يصلون نلى ما ي  الأديان، كي تروج تحت هذا الستار، و 
العقائد، وتعكير صفو الثقافة الإسلاميّة الأصيلة الصحيحة، وهذا ما أميل 

 . (2)«نليه
 :الأةيمةالسقيمة العقيمة من أمثال هذه الروايات  ،ورواية ،فألف رواية 

دون  - (الصورة التنزيليّة)، وهي أنّ (الحقيقة الثابتة القاطعة) غيرّ  يكن أن ت   لا
، من وكلّ ما خالفها ؛(الصورة الإسلاميّة الأصيلة)هي  -من الصور  سواها ما

 باطل، لا ريب في بطلانه، والإسلام بريء منه، كلّ البراءة. والآراء: ،الأقوال
رون: أخطاء وخطايا! القرآن الكريم أصدق المفسّ »قال محمّد الغزالّي: 

 ،اكلماته حرفً   اليقين يحفّ  على ظهر الأرض من مواريث السماء! ننّ  يبق ما
ن نا  نح ْن  ن ـز لْن ا ﴿ :بحفظه، فهو منذ نزل نلى اليوم مصون يّ الوعد الإله ا، وتمّ حرفً 

القرآن بالأةر أن يتجاوبوا  ير وكان يجب على مفسّ . (9)﴾الذّ كْر  و ن نا  ل ه  لح  اف ظ ون  
ما فيه ريبة، وأن يلتزموا بما وضعه  بوا تفاسيرهم كلّ ن يجنّ الحقيقة، وأ مع هذه

ه. نذا هذه الشروط جديرة بالاحترام كلّ  ة والقبول، فإنّ لون من شروط الصحّ الأوّ 
ورفضناه، فإذا كان المخالف  ،اخالف الثقة من هو أوةق منه عددنا حديثه شاذًّ 

                                                           
 ( في المطبوع: )الذي(، والصواب: )الذين(.1)
 .229-229( الإسرائيليّات والموضوعات في كتب التفسير: 2)
 .3( الحجر: 9)



181 

 في فلماذا يكثر !متروكر أو نك  فحديثه م   ،وروى ما لا يعرفه الثقات ،اضعيفً 
السخف  يروى حكايات هر؟ بل كيف ت  والمتروك والمنك   الشاذّ  يّ التفسير الأةر 

ها أق المسلمون على ننكارها واستبعادها، ومع ذلك تبقى مكتوبة يقر طب  بعينه، ي  
 .(1)«فيضطربون لها؟ ،ضعا  العقول

نلى  ،منسوبينـمؤلّفين الـي مؤلّفات الـف ،مبثوةةـال (الإسرائيليّات) ل  ث  ننّ م   
الحاسدين،  ، يحشرها بعض  (ضةر  صابة بالأ  م  )ب مأروضة ت  ك    ل  ث  ، كم  (الإسلام)

م ـضة، حتّ تستفحل؛ فإن لر  مة، فتتكاةر الأ  ب نفيسة، في مكتبة قيّ  ت  بين ك  
ضة من تلك الآفة، فإنّ الأر   ،بهمت  ب النفيسة، نلى تنقية ك  ت  يسارع أصحاب الك  

 فاتًا.ستجعلها ر  
ب ت  الك  تلك أنّ  :حاسدونـأن يدّعي أولئك ال :حقّ والعدلـفهل من ال 

م تنتقل ـفيها، ل ضة أصيلةٌ ر  من أوّل تدوينها، وأنّ الأ   ،النفيسة كانت مأروضةً 
 !!ب أخرى؟!ت  من ك   ،نليها

                                                           
 .126الفكريّ: ( تراةنا 1)



185 

 نـشبهة الصحيحي

 
 -: ننّ أحاديث الصحيحين: صحيح البخاريّ، وصحيح مسلم فإن قيل 

صحيحة، كلّها؛ وقد اشتمل الصحيحان على  -عند المنتسبين نلى الإسلام 
 بعض الإسرائيليّات؛ فتكون تلك الإسرائيليّات صحيحة عندهم. 

 : ننّ هذه الشبهة تتضمّن مقدّمتين، ونتيجة:قلت
 اديث الصحيحين عند المنتسبين كلّهم(. )الصحّة الكلّيّة لأح -الـمقدّمة الأولى
 )اشتمال الصحيحين على بعض الإسرائيليّات(. -الـمقدّمة الثانية

 )صحّة تلك الإسرائيليّات(. -النتيجة
تصحّ، نلّا نذا صحّت مقدّماتها، فلا بدّ من نةبات صحّة  والنتائج لا

 هاتين المقدّمتين معًا؛ لكي تصحّ النتيجة المدّعاة. 
صحّت الأولى، ولم تصحّ الثانية، أو صحّت الثانية، ولم تصحّ  أمّا نذا

 الأولى؛ فالنتيجة باطلة، بلا ريب.
متان نن كانت المقدّ  ،وهكذا الأمر في قياس الشمول»قال ابن تيميّة: 

 .(1)«مات فالنتيجة تتبع أضعف المقدّ ونلّا  ،كانت النتيجة معلومة  ،معلومتين
 :ولىالـمقدّمة الأخ م ـتقوي

 لإةبات بطلان المقدّمة الأولى، لا بدّ من بيان ستّة أمور مهمّة:
 التصحيح التصنيفيّ لا يستليم التصحيح الكلّيّ: -أوّلًا 

ن تصنيفهما هذين الكتابين، م   -فليس مراد الشيخين: البخاريّ، ومسلم 
الدلالة على التصحيح الكلّيّ، أي:  - ةن وصف كلّ واحد منهما بالصحّ وم  

                                                           
 .3/11( مجموعة الفتاوى: 1)



186 

، (الصحيحين أحاديث)من  ،وصف كلّ حديث :من ذلك ،صودمقـليس ال
 بالصحّة.

بعض المتون  -من هذين الكتابين  -ويدلنّا على ذلك أنّ في كلّ واحد 
دليل  -في الكتاب الواحد  -المتخالفة، التي لا ي كن اجامع بينها، فإيرادها معًا 

 على أنّ المصنّف لم يقصد الدلالة على الصحّة الكلّيّة. 
ليبيّن  ؛والبخاريّ رواه في سائر المواضع على الصواب»قال ابن تيميّة: 

 نذا وقع من بعض الرواة غلطٌ  ،غلط هذا الراوي، كما جرت عادته بمثل ذلك
م بها الصواب، وما علمت وقع فيه عل  التي ي   ،في لفظ، ذكر ألفاظ سائر الرواة

 . (1)« فيه الصوابنلّا وقد بيّن  ،غلطٌ 
فتراضًا أنّ الشيخين قد قصدا الحكم بالصحّة الكلّيّة، على ونن افترضنا ا

الذين ذهبوا نلـى القول بتصحيح  -الـمؤلّفين القدامىأحاديث الصحيحين، فإنّ 
لـم يكونوا يقصدون، بتصحيحهم لـهما: القول بالصحّة  -هذين الكتابيـن 

 الكلّيّة لأحاديثهما. 
 ،أبو عبد الله ،البخاريّ  :ف الصحيحل من صنّ أوّ »قال ابن الصلاح:  

 ،اجمسلم بن الحجّ  ،مولاهم، وتلاه أبو الحسين ،اجاعفيّ  ،بن نسماعيل دمحمّ 
واستفاد  ،ه أخذ عن البخاريّ ومسلم مع أنّ  من أنفسهم. ،القشيريّ  ،النيسابوريّ 

 .(2)«الكتب بعد كتاب الله العزيز يشاركه في أكثر شيوخه. وكتاباهما أصحّ  ،منه
يقول بالأصحّيّة،  لا ت فيد الكلّيّة، بل تدلّ على أنّ صاحبهافهذه العبارة 

أي: أصحّ من  .بمعنى أنّ الصحيحين أكثر صحّة، من سائر الكتب الحديثيّة

                                                           
 .  142-9/141( منهاج السنّة النبويةّ: 1)
 .51( معرفة أنواع علوم الحديث: 2)



187 

أبي داود، وسنن الترمذيّ، وسنن  مسند أمقد، وسنن ابن ماجه، وسنن
وسنن وصحيح ابن خزية، وصحيح ابن حبّان، ومعاجم الطبرانّي، النسائيّ، 

دارقطنّي، ومستدرك الحاكم، وسنن البيهقيّ، وغيرها من كتب الحديث؛ لكنّ ال
 هذه الأصحّيّة لا تمنع من اشتمالهما، على أحاديث غير صحيحة.

 ودعوى الحكم بتصحيح مليع ما أورده البخاريّ »قال بدر الدين العينّي: 
 .(1)«ة تحتاج نلى دليل قاطعيّ دعوى الكلّ  هة، لأنّ فيه غير موج  

ويؤكّد هذه الحقيقة أنّ ابن الصلاح نفسه قال في موضع لاحق، من  
 ،صلفي كتابيهما بالإسناد المتّ  ، ومسلم ما أسنده البخاريّ »كتابه نفسه: 

ذ  من وهو الذي ح   ،قا المعل  بلا نشكال. وأمّ  ،تهفذلك الذي حكما بصحّ 
وهو  ،ريّ وأغلب ما وقع ذلك في كتاب البخا - أو أكثر ،نسناده واحد نمبتد

 .(2)«ففي بعضه نظر -ا مسلم قليل جدًّ  في كتاب
م عليها بعض تكلّ  ،سوى أحر  يسيرة»وقال في موضع لاحق أيضًا: 

عند أهل هذا  ،وغيره، وهي معروفة ،كالدارقطنيّ   ،اظمن الحفّ  ،أهل النقد
 .(9)«الشأن

 ذلك، من عليهما أ خذ فما هذا، عرفت نذا»وقال في كتاب آخر: 
تلقّيه  على الإملاع لعدم ذكرناه؛ مماّ مستثنى فهو الحفّاظ، من معتم د فيه وقدح

 .(1)«...قليلة مواضع في نلّا  ذلك وما بالقبول،

                                                           
 .16/112( عمدة القاري: 1)
 .39-32( معرفة أنواع علوم الحديث: 2)
 .38( معرفة أنواع علوم الحديث: 9)
 .56( صيانة صحيح مسلم: 1)



188 

من سائر   ،أنّ هذين الكتابين أصحّ  -بوضوح  - فابن الصلاح يرى 
باستثناء  ه، مع اعتراف، عندهاكتب الحديث؛ لكون أغلب ما فيهما صحيحً 

 ما: ـن، هـالصحيحيأحاديث  نن، مـصنفي
  .مسن دةـر الـالأحاديث غي -1
 منتق دة. ـالأحاديث ال -2

فأمّا الأحاديث غير المسن دة، فهي الأحاديث المعل قة، مع وجود اختلا  
 . (1)بين المؤلّفين في تصحيح بعضها

د بن ف في ملع الصحيح: محمّ ل من صنّ أوّ »قال زين الدين العراقيّ: 
عند اجامهور، وهو الصحيح.  ،من كتاب مسلم وكتابه أصحّ  ،نسماعيل البخاريّ 

 .(2)«دون التعليق والتراجم ،ه الصواب. والمراد ما أسنده: ننّ وقال النوويّ 
 سهل؛ بالمعل ق يتعلّق عمّا اجاواب أنّ  نلّا »وقال ابن حجر العسقلانّي: 

ا الكتابين موضوع لأنّ   يتعرّض مـل ذاوله بمسن د؛ ليس والمعل ق للمسن دات، هو نّّ
في  توص ل لم التي المعل قة، الأحاديث نلى الصحيحين، على تتبّعه فيما الدارقطنيّ 

ا الكتاب، موضوع من ليست بأنّها (9)للعمه آخر؛ موضع  استئناسًا ذ كرت ونّّ
 .(1)«أعلم والله واستشهادًا،

القدامى، وأمّا الأحاديث المنتق دة، فهي أحاديث انتقدها بعض المؤلّفين 
 سندًا، أو متنًا، أو سندًا ومتنًا. وقد أشار كثير من المؤلفّين نلى هذه الانتقادات.

                                                           
 .25-28، والتقريب والتيسير: 31-39وم الحديث: ( انظر: معرفة أنواع عل1)
 .1/119( شرح التبصرة: 2)
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )لعلمه(.9)
 .961( هدي الساري: 1)



189 

ا م أنهّ عل  ف في الصحيح أحاديث ي  نّ ولهذا كان فيما ص  »قال ابن تيميّة: 
 .(1)«ه حقّ م أنّ عل  ا ي  ونن كان ملهور متون الصحيحين ممّ  ،غلطٌ 

م ـالدباغ، ول كر  ذ   :البخاريّ وليس في صحيح »قال ابن تيميّة أيضًا: و 
ي ـف ،لمـره ابن عيينة، ورواه مســه، ولكن ذكـعن ،يذكره عامّة أصحاب الزهريّ 

 . (2)«وأشار نلى غلط ابن عيينة فيه ،ي ذلكـف ،صحيحه، وقد طعن الإمام أمقد
سمّى صحيحًا ما يصحّحه بعض ومماّ قد ي  »قال ابن تيميّة أيضًا: و 

يخالفونهم في تصحيحه، فيقولون: هو ضعيف، ليس علماء الحديث، وآخرون 
بصحيح، مثل ألفاظ رواها مسلم في صحيحه، ونازعه في صحّتها غيره من أهل 

 .(9)«بدليل... م بصدقه، نلّا ز  العلم، نمّا مثله، أو دونه، أو فوقه، فهذا لا يج  
 فيه الحديث أئمّة يقلّد لم التصحيح وكذلك»وقال ابن تيميّة أيضًا: 

 الحديث أئمّة عند قبلهما كان صحّحاه ما ملهور بل ومسلمًا، ريّ البخا
 هذا أئمّة نظر قد بعدهما، وكذلك عصرهما، في وكذلك بالقبول، متلقّى صحيحًا

 نحو يسيرة، مواضع نلّا  صحّحاه، ما تصحيح على ووافقوهما في كتابيهما، الفنّ 
وهذه  الحفّاظ، من طائفة عليهما انتقدها مسلم، في غالبها حديثاً، عشرين

 قرّرت وطائفة فيها، لهما طائفة انتصر وقد مسلم، في غالبها المواضع المنتق دة
 مثل ريب، بلا منتق دة، مواضع فيها فإنّ  التفصيل؛ والصحيح .المنتق دة قول

 صلاة وحديث ،(1)السبت" يوم البريةّ الله "خلق وحديث حبيبة، أمّ  حديث

                                                           
 .1/183( مجموعة الفتاوى: 1)
 .21/93( مجموعة الفتاوى: 2)
 .15/19( مجموعة الفتاوى: 9)
 مسلم: )التربة(.( كذا في المطبوع: )البريةّ(، وفي مطبوع صحيح 1)



191 

 البخاريّ، في فيها، انتقاد لا مواضع وفيها .وأكثر ركوعات، بثلاث الكسو 
 ويروي نلّا  انتقاد، فيه لفظاً يروي يكاد ولا الانتقاد، عن الكتابين أبعد فإنهّ

 ما كتابه وفي نلّا  منتق د، لفظ كتابه في فما منتق د، أنهّ يبيّن  الذي الآخر اللفظ
 نلّا  فيها عليه ي ـر جْ  فلم درهم، آلا  سبعة نقد من اجاملة وفي .منتق د أنهّ يبيّن 

ة، هذا فهي ومع يسيرة، دراهم  في نمام فهذا محضة، مغشوشة ليست مغير 
 انتقدها أحاديثهما أنّ  والمقصود .وكسر حديث آلا  سبعة والكتابان. صنعته
صي لا خلائق، ورواها وبعدهم، قبلهم اجاهابذة، الأئمّة  فلم الله، نلّا  عددهم يح 
 .(1)«بتصحيح ولا برواية، لا ينفردا،

 وليس، اليسير هو حديثهما من فيه المختل ف أنّ  اعلم»وقال ابن الوزير: 
 مـل أنهّ فيه ما غاية بل، نملاعيّة ولا قطعيّة، بطريق مردود هو ما ذلك اليسير في

 في توقّف من على ولا، به عمل من على ي عترض لا وأنهّ، الإملاع عليه ينعقد
 في اخت لف فقد، يستلزمه ولا ،الضعف على يدلّ  الاختلا  وليس، صحّته

 الروافض طوائف من وكفّرتهم -الصحابة  أفضل هم الذين -الخلفاء الراشدين 
، الخلفاء  دون هو من والاختلا  التكفير من وسلم، والخوارج والنواصب

 رجال من للثقات بضائر الاختلا  ذكر مجرّد فليس، الصحابة صغار من
ا، حديثهم بضعف م شع ر ولا، الصحيحين  في لا الإملاع، في الحجّة ونّّ

ا، فيهما شيء ضعف على ينعقد مـل والإملاع، الخلا   على انعقد ونّّ
 فيه وقع فإنهّ، الصحيح من فيهما ما ىـنل له نسبة لا ما نلّا  صحّتهما،

 دلّ  لو نذ، الصحّة على ولا الضعف، على بحجّة ليس هو الذي الاختلا ،
 نذ الصحّة؛ على يدلّ  أن من ولىأ   الضعف على يدلّ  بأن يكن مـل شيء، على

                                                           
 .216-8/219( منهاج السنّة النبويةّ: 1)



191 

، م ثب ت لأنهّ ى؛ـولأ   بالصحّة القائل يكون بل، لـقائ به قال قد منهما كلّ 
، -التضعيف  بـبــس نـ ـّيبي مـل نذا - للحديث مضعّ فـوال  ىـولأ   مثب تـوال نا  
 .(1)«يـالناف نــم

 ،رجحانه من حيث عدم الشذوذا وأمّ »يّ: ـقال ابن حجر العسقلانو 
ا ممّ  ،اعددً  أقلّ  - من الأحاديث - د على البخاريّ ق  ما انت   فلأنّ  ،والإعلال

 .(2)«د على مسلمق  انت  
دت عليهما ق  الأحاديث التي انت   فإنّ »قال ابن حجر العسقلانّي أيضًا: و 

في فصل  ،لًا كما سيأتي ذكر ذلك مفص    ،وعشرة أحاديث ،بلغت مئتي حديث
 ؛بمسلم ختصّ ـوباقي ذلك ي ،مانينـمن ة بأقلّ  ،منها البخاريّ  اختصّ  ،دفر  م  

 .(9)«را كث  مّ ـالانتقاد فيه أرجح م ما قلّ  أنّ  شكّ  ولا
ه ليست من لتم هذا وذاك، علمتم أنّ فإذا تأمّ »وقال محمّد رشيد رضا: 

حديث رواه  أن يؤمن المسلم بكلّ  - الإسلام ولا من أركان - أصول الإيان
ولا في  ،ة الإسلامفي صحّ  يشترط أحدٌ  مـمهما يكن موضوعه، بل ل ،البخاريّ 

وعلمتم  .ما فيه والإقرار بكلّ  ،البخاريّ  لاع على صحيحة الاطّ التفصيليّ  معرفته
 نلّا  ،هذه الأحاديث بعد العلم به نكر حديثاً منكن أن ي  المسلم لا ي   أيضًا أنّ 

فالعلماء الذين أنكروا ؛ أو سندًا ،متنًا ،تهعلى عدم صحّ  ،بدليل يقوم عنده
قد يكون ، ة قامت عندهم بأدلّ نلّا  ،نكروهام ي  ـة بعض تلك الأحاديث، لصحّ 

                                                           
 .193-1/195( الروض الباسم: 1)
 .89( نزهة النظر: 2)
 .11( هدي الساري: 9)



192 

 .(1)«ي دين الإسلامـف ،أحدهم طاعنًا عدّ وبعضها خطأ، ولا ي   ،بعضها صواباً 
صحيح  : ننّ نقول بحقّ  ،همع هذا كلّ »وقال محمّد رشيد رضا أيضًا: 

هو ورواته من  ،ليس معصومًا هولكنّ  ؛بعد كتاب الله ،كتاب  أصحّ  البخاريّ 
دة قلّ  ما أسهل التكفير على م   مرتاب في شيء من روايته كافراً! ، وليس كلّ إالخط

 .(2)«رين، وحسبنا الله ونعم الوكيلظواهر أقوال المتأخّ 
باطل، بالنظر فكم حديث صحّحه الحفّاظ، وهو »وقال أمقد الغماريّ: 

نلى معناه، ومعارضته للقرآن، أو السنّة الصحيحة، أو مخالفة الواقع والتاريخ؛ 
وذلك لدخول الوهم والغلط فيه على المعرو  بالعدالة، بل قد يتعمّد الكذب، 
فإنّ الشهرة بالعدالة لا ت فيد القطع في الواقع، ومنها أحاديث الصحيحين. فإنّ 

، فلا تغتّر بذلك، ولا تتهيّب الحكم عليه بالوضع، فيها ما هو مقطوع ببطلانه
لما يذكرونه من الإملاع على صحّة ما فيهما، فإنّها دعوى فارغة، لا تثبت عند 
البحث والتمحيص، فإنّ الإملاع على صحّة مليع أحاديث الصحيحين غير 
معقول، ولا واقع. ولتقرير ذلك موضع آخر، وليس معنى هذا أنّ أحاديثهما 

أو باطلة أو ي وج د فيها ذلك بكثرة، كغيرهما من المصنّفات في الحديث،  ضعيفة
بل المراد أنهّ ي وج د فيهما أحاديث غير صحيحة؛ لمخالفتها للواقع، ونن كان 
سندها صحيحًا على شرطهما. وقد ي وج د من بينها ما هو على خلا  

 . (9)«شرطهما أيضًا، كما هو مبسوط في محلّه
 ،من عشرات الأمثلة ،مثال هذا الشذوذ في هذا الحديث: »وقال الألبانيّ 

                                                           
 .149-23/141( مجلّة المنار: 1)
 .23/91( مجلّة المنار: 2)
 .195-198( المغير على الأحاديث الموضوعة في اجاامع الصغير: 9)



193 

، وكذا البخاريّ  حيحصبون ليتعصّ  نالذي ،على جهل بعض الناشئين التي تدلّ 
صحيح! ويقابل  ما فيهما كلّ   ا أعمى، ويقطعون بأنّ بً تعصّ  ،حيح مسلملص

ا ون من أحاديثهمفيردّ  ،قيمون للصحيحين وزناً الذين لا ي   ،ابهؤلاء بعض الكتّ 
 .(1)«ما لا يوافق عقولهم وأهواءهم
 -حكمة في شيء ـوليس من ال -فليس من العلم »وقال الألبانّي أيضًا: 

موجودة في السنن ـال - ى نقد الصحيحين، وأدع الأحاديثـأن أتوجّه أنا، نل
ي أةناء البحث ـغير معرو  صحيحها، من ضعيفها. لكن ف - الأربعة، وغيرها

ا، ـمـدهـي أحـن، أو فـي الصحيحيـف ،اديثـبعض الأح يـرّ معــمـت ،العلميّ 
مّا ـي ريب مـي أنّ هناك بعض الأحاديث الضعيفة. لكن من كان فـفينكشف ل

، فليعد نلى فتح الباري، فسيجد هناك أشياء  (2)أحكم أنا على بعض الأحاديث
ا، ينتقدها الحافظ أمقد بن حجر العسقلانّي، الذي ي    سمّىكثيرة، وكثيرة جدًّ

بحقّ: أمير المؤمنين في الحديث، والذي أعتقد أنا وأظنّ أنّ كلّ من كان مشاركًا 
م تلد النساء بعده مثله. هذا الإمام أمقد بن ـفي هذا العلم يوافقني على أنهّ ل

حجر العسقلانّي يبيّن في أةناء شرحه أخطاء كثيرة، في أحاديث البخاريّ، بوجه 
، بل وما جاء في بعض السنن، وفي (9)ي أحاديث مسلم فقطـما كان ليس ف

 (1)بعض المسانيد. ثّم نقدي الموجود في أحاديث صحيح البخاريّ، تارة تكون
جزء من ـللحديث كلّه.. أي: ي قال: هذا حديث ضعيف، وتارة يكون نقدًا ل

                                                           
 .6/39الصحيحة:  ( سلسلة الأحاديث1)
 ( العبارة ركيكة، ومراده: )من كان في ريب من حكمي على بعض الأحاديث(.2)
 ( العبارة ركيكة، ومراده غير واضح منها؛ ولعلّ سبب ذلك أخطاء طباعيّة.9)
 ( في المطبوع: )تكون(، والصواب: )يكون(.1)



191 

 .(1)«ر صحيحـزء منه غيــح، لكن يكون جـحديث صحيـحديث.. أصل ال
يكفي القارئ  - وحده منه -قلت: وهذا القول »وقال الألبانّي أيضًا: 

 ،نـمتقدّميـاء الــــعلى العلم ،هـرائـمتعالـم، وافتـل هذا الـجهـع بــيقن أن اللبيب
 - ى اليومـنل - هم ما زالواـمذكور، فإنّ ـمتأخّرين، في ادّعائه الإملاع الـوال منهم،

موضع للانتقاد، مّا يبدو له أنهّ ـينتقد أحدهم بعض أحاديث الصحيحين، م
 .(2)«ي ذلك، أم أصابـعن كونه أخطأ ف ،النظر بغضّ 
 متنّي:ـالتصحيح السنديّ لا يستليم التصحيح ال -ثانيًا

على اتّصال الســند، بنقــل  -عند أهل الحديث  -تقوم صحّة الـحديث  
العدل، الضابط، عن مثله، نلـى منتهاه، مـع السلامة من الشذوذ، والسلامة مـن 

 .  (9)ةالعلّ 
وهذان الأخيران: الشذوذ، والعلّة، ي كن أن يكونا في السند، وي كن أن 

 يكونا في المتن، أيضًا.
ولذلك ي كن أن يحكم المحدّث بصحّة السند؛ لأنهّ يراه متّصلًا بنقل  

العدل الضابط، عن مثله، نلى منتهاه، مع سلامة السند من الشذوذ، والعلّة؛ 
الحديث بالصحّة، نلّا بعد أن يتأكّد من سلامة المتن، يحكم على  ولكنّه لا

 منهما، أي: من الشذوذ، والعلّة.
ن، وهذه قاعدة معروفة ـمتـصحّة السند لا تستلزم صحّة الولذلك قالوا: 

مع ـجد من ي نكرها؛ ولذلك أيضًا جـحديث، لا تكاد تـعند أهل ال ،مشهورة

                                                           
 .926( فتاوى الشيخ الألبانّي: 1)
 .91( آداب الزفا : 2)
 .83انظر: معرفة أنواع علوم الحديث: ( 9)



195 

 . (1)ن بالنكارةـمتـصف البين وصف السند بالصحّة، وو  ،مؤلّفينـبعض ال
أو حسن  ،هذا حديث صحيح الإسناد"قولهم: »قال ابن الصلاح: 

ه قد ؛ لأنّ "أو حديث حسن ،هذا حديث صحيح"دون قولهم:  "،الإسناد
  .(2)«لًا ا أو معل  ؛ لكونه شاذًّ ولا يصحّ  "،هذا حديث صحيح الإسناد"قال: ي  

، دون "أو صحيحه ،حديث حسن الإسناد"وقولهم: »وقال النوويّ:  
دون  ،أو يحسن الإسناد ،ه قد يصحّ ؛ لأنّ "أو حسن ،حديث صحيح" :قولهم
  .(9)«ةأو علّ  ،لشذوذ ؛المتن

 ،نادـــعلى الإس ،نـسح  ـأو ال ،ةم بالصحّ ــــحكـال: والــــق»ر: ـن كثيـال ابـوق 
  .(1)«لًا ل  ــع  ـأو م   ،ااذًّ ــــش ونـــــكـد يــــــن، نذ قــتـمـعلى ال ،م بذلكـكـحـه الـــزم منــيل لا

وهذه القاعدة عامّة في أحاديث الصحيحين، وفي غيرهما، فتصحيح متون  
 الصحيحين متوقّف على نةبات سلامتها، من الشذوذ، ومن العلّة.

مع الحكم على المتن  ،االسند قد يكون صحيحً  الثاني أنّ »قال الزركشيّ:  
 خلف   يت  صلّ " :قال ،في صحيحه عن أنسأخرجه مسلم  ومثاله ما ،بالضعف

﴿الحْ مْد  للَّ    ر بّ  ـفكانوا يستفتحون الصلاة ب ،وعمر ،وأبي بكر،  النبيّ 
الْع ال م ين ﴾

يم ﴾لا يذكرون  ،(9) ولا في  ،ل قراءةفي أوّ  ،﴿ب سْم  اللَّ   الر مْق ن  الر ح 

                                                           
ميزان: ـ، ولسان ال9/1939ه: ـنن ابن ماجـرح ســــ، وش9/296داد: ــخ بغـر: تاريـ( انظ1)
 .3/156، و9/132
 .143( معرفة أنواع علوم الحديث: 2)
الصلاح:  ، والنكت على مقدّمة ابن98، وانظر: المنهل الرويّ: 23( التقريب والتيسير: 9)
1/963 . 
 .124-113( اختصار علوم الحديث: 1)
 .2( الفاتحة: 9)



196 

 .(1)...«ة فيهلوجود العلّ  ؛ومتنه ضعيف ،فهذا الحديث سنده صحيح ".آخرها
فإذا انضا  نلى ذلك كلّه اختلا  المؤلّفين، في صحّة كثير من أسانيد  

الصحيحين، أدركنا أنّ القول بصحّة تلك الأسانيد ليس أكثر من قول 
 اجتهاديّ، اختلافّي، وليس حكمًا قطعيًّا، في كلّ حديث، من أحاديثهما.

قدوا كثيراً من أحاديث والدارقطنّي واحد من أبرز أهل الحديث الذين انت 
 الصحيحين، ولا سيّما من جهة السند.

اشتمل عليها كتاب  ،ابتداء ذكر أحاديث معلولة» قال الدارقطنّي: 
 .(2)«والصواب منها ،نت عللهابيّ  ،أو أحدهما ،ومسلم البخاريّ 
 رـــأكث عــم يّ،ـالدارقطن من - دراكـتـالاس ذاـوه»لاح: ــن الصـال ابـوق

 الحديث متونـل خر جـم   غير أسانيدهما، في قدحٌ  - الشيخين على ،استدراكاته
 .(9)«الصحّة حيّز من

م ـل النقد أئمّةوغيره من  الدارقطنيّ  على أنّ »وقال ابن حجر العسقلانّي:  
 .(1)«ضوا لذلك في الإسنادكما تعرّ   ،من الكتابين ذلك ضوا لاستيفاءيتعرّ 

في كثير من رواة الصحيحين، من  وقد تكلّم بعض أئمّة اجارح والتعديل، 
 .(9)حيث العدالة، ومن حيث الضبط

دون  ،بالإخراج لهم الذين انفرد البخاريّ  أحدها أنّ »قال السيوطيّ: 

                                                           
 .115-1/118( النكت على مقدّمة ابن الصلاح: 1)
 .124( الإلزامات والتتبّع: 2)
 .188( صيانة صحيح مسلم: 9)
 .966( هدي الساري: 1)
 .155-149( انظر: هدي الساري: 9)



197 

ثمانون  :م فيهم بالضعف منهمالمتكل   ،مئة وبضعة وةلاةون رجلًا  أربع :مسلم
 ،وعشرون مئة ستّ  :دون البخاريّ  ،والذين انفرد مسلم بالإخراج لهم ،رجلًا 
 . (1)«ونمئة وستّ  :م فيهم بالضعف منهمالمتكل  

فمع التسليم بتصحيح أسانيد الصحيحين كلّها، فإنّ هذا التصحيح، 
  .يستلزم تصحيح متون الصحيحين كلّها لا

الحديث أنفسهم، في تصحيح أسانيد   فكيف، وقد علمنا اختلا  أهل
 ؟!!!كثير من أحاديث الصحيحين

 معنويّ لا يستليم التصحيح اللفظيّ:ـالتصحيح ال -ثالثاً
 يتألّف المتن من عنصرين رئيسين:  

وهو العنصر المنطوق، والمسموع، والمكتوب، والمقروء، وهو  العنصر اللفظيّ: -أ
  عبارة عن ألفاظ قليلة، أو كثيرة، منظومة بصورة من صور النظم اللغويّ.

  ي الأدوات اللغويةّ،ـف فبالتخال   -لفظيًّا  -متون ـف بين الويكون التخال  
، )الأصول الاشتقاقيّة( وفي جذور الألفاظ كحرو  العطف، والنفي، وغيرها؛

، )علامات الإعراب( ، وفي نعراب الألفاظ)الصيغ الصرفيّة( وفي أبنية الألفاظ
 ، وفي زيادة الألفاظ، أو في نقصانها. ر(ـ)التقديم والتأخي وفي ترتيب الألفاظ

وهو العنصر المقصود من المتن، أي: هو مراد المتكلّم،  :العنصر المعنويّ  -ب
 وقد ي دركه المخاطب، فيكون مفهومًا عنده، وقد لا ي دركه، فيكون مجهولًا عنده.

وللمعنى صور كثيرة، منها: المعنى الإملالّي، والمعنى التفصيليّ. فأمّا المعنى  
فصيليّ، فهو المعنى الدقيق الزائد، الإملالّي، فهو المعنى العامّ للمتن، وأمّا المعنى الت

 على المعنى الإملالّي.

                                                           
 .1/12( تدريب الراوي: 1)



198 

تتخالف قطعًا، في اجاانب  -ي اجاانب اللفظيّ ـف -متخالفة ـوالمتون ال 
 معنويّ؛ لكنّ التخالف بينها يكون على صورتين:ـال
 حين يكون المعنى الإملالّي لكلّ متن مخالفًا لغيره. التخالف التامّ، -1
 حين يكون المعنى الإملالّي للمتون المتخالفة واحدًا. ،التخالف الناقص -2

فالتصحيح المعنويّ لا يستلزم التصحيح اللفظيّ، فقد يصحّح المؤلّف  
متن الحديث، لكنّه لا يستطيع أن يصحّح كلّ الصيغ اللفظيّة، التي ر وي بها 
هذا المتن، لأنّ هذه الصيغ اللفظيّة متخالفة؛ ولذلك يكتفي بالتصحيح 

 عنويّ، أي: يكتفي بتصحيح المعنى الإملالّي للمتون المتخالفة.الم
فإذا اجتهد للتصحيح اللفظيّ، فإنهّ لن يستطيع تصحيح أكثر من صيغة  

 منع من ذلك. ـي -متخالفة ـمتون الـبين ال - فلفظيّة واحدة، لأنّ التخال  
والكثير من أحاديث الصحيحين، قد ر ويت فيهما، بأكثر من صيغة  

خالفها من الصيغ  لفظيّة، فتصحيح صيغة معيّنة منها يلزم منه قطعًا تضعيف ما
 اللفظيّة، ونن كان المعنى الإملالّي واحدًا.

ا بما مً ـنذا كان عال ،في اجاميع ،جواز ذلك والأصحّ »قال ابن الصلاح: 
ذلك هو الذي تشهد به  غه؛ لأنّ لالذي ب ،ى معنى اللفظه أدّ ا بأنّ وصفناه، قاطعً 

في أمر  ،اا ما كانوا ينقلون معنى واحدً وكثيرً  ،لينوالسلف الأوّ  ،حوال الصحابةأ
دون  ،لهم كان على المعنىعو  م    لأنّ نلّا  ،بألفاظ مختلفة، وما ذلك ،واحد
 .(1)«اللفظ

 ،مـفإن كان الراوي غير عال ،ا روايته الحديث بالمعنىوأمّ »وقال ابن كثير: 
هذه ـب ،الحديث ةجوز له روايـه لا تفلا خلا  أنّ  ،معنىـيل الما يح  ـولا عار  ب

                                                           
 .929( معرفة أنواع علوم الحديث: 1)



199 

 ،متراد ـومدلولاتها، وبال ،ا بالألفاظا بذلك، بصيرً مً ـكان عال  ننا وأمّ  الصفة.
وعليه  ،اوخلفً  ،اسلفً  ،مهور الناسـز ذلك جفقد جوّ  ؛حو ذلكـون ،من الألفاظ

الواقعة تكون  وغيرها، فإنّ  ،ي الأحاديث الصحاحـف ،مشاهدـكما هو ال العمل،
ا كان هذا قد مّ ـول دة، من وجوه مختلفة متباينة.جيء بألفاظ متعدّ ـواحدة، وت

طائفة من  - معنىـمن الرواية بال - الأحاديث، منع   في تغيير بعض ،وقعي  
آكد التشديد. وكان  ،دوا في ذلكين، وشدّ الأصوليّ و  ،والفقهاء ،ةينمحدّ ـال

 . (1)«فق ذلكم يتّ ـل ينبغي أن يكون هذا هو الواقع، ولكن
وي د ر  ـــث قــر الأحاديـــأكث ي أنّ ـف كّ ـــلا ش»قال محمّد رشيد رضا: و 

عليه اختلا  رواة  فق عليه العلماء، ويدلّ واتّ  ،كما هو معلوم ،ىـبالمعن
 .(2)«ر منهامختص  ـى ال ـّحت ،ي ألفاظ الحديث الواحدـف ،الصحاح

ا الأعمال »ومن أمثلة ذلك حديث:   ،فقد رواه مسلم :«بالنيّاتنّّ
لنّ ي ة ، و ن ن  ـن ن  » بصيغة لفظيّة واحدة، هي: مْر ئ  م ا ن ـو ى، ف م نْ  ـم ا الْأ عْم ال  با  م ا لا 

و م نْ ك ان تْ ه جْر ت ه   .ى الله  و ر س ول هـى الله  و ر س ول ه ، ف ه جْر ت ه  ن ل  ـك ان تْ ه جْر ت ه  ن ل  
يب ـه ا أ و  امْر أ ة  ي ـتـ ز و ج ه ا، ف ه جْر ت ه  ن لى  م ا ه اج ر  ن ل يْه   نْـي ا ي ص   .(9)«ل د 

 :بعدّة صيغ لفظيّة متقاربة، مع وجود فروق لفظيّة يسيرة، البخاريّ ورواه 
، الْأ عْم ال   ن ّ  ا» -أ لنّ ي ات   ن لى   ه جْر ت ه   ك ان تْ  ف م نْ  ن ـو ى، م ا امْر ئ   ل ك لّ   و ن ّ  ا با 

يب ـه ا، د نْـي ا  .(1)«ن ل يْه   ه اج ر   م ا ن لى   ف ه جْر ت ه   ي ـنْك ح ه ا، امْر أ ة   ن لى   أ وْ  ي ص 

                                                           
 .291( اختصار علوم الحديث: 1)
 .3/946( تفسير القرآن الحكيم: 2)
 .1348/199، رقم 1916-9/1919: سلمصحيح مانظر: ( 9)
 .1، رقم 1/9( صحيح البخاريّ: 1)



511 

لنّ ي ة ، الْأ عْم ال  » -ب  اللَّ    ن لى   ه جْر ت ه   ك ان تْ  ف م نْ  ن ـو ى، م ا امْر ئ   و ل ك لّ   با 
نْـي ا ه جْر ت ه   ك ان تْ  و م نْ  و ر س ول ه ، اللَّ    ن لى   ف ه جْر ت ه   و ر س ول ه ، يبـ ه ا، ل د   امْر أ ة   أ و   ي ص 

 .(1)«ن ل يْه   ه اج ر   م ا ن لى   ف ه جْر ت ه   ي ـتـ ز و ج ه ا،
لنّ ي ة ، الْأ عْم ال  » -ج مْر ئ   با   و ر س ول ه ، اللَّ    ن لى   ه جْر ت ه   ك ان تْ  ف م نْ  ن ـو ى، م ا و لا 

نْـي ا ه جْر ت ه   ك ان تْ  و م نْ  و ر س ول ه ، اللَّ    ن لى   ف ه جْر ت ه   يب ـه ا، ل د   ي ـتـ ز و ج ه ا، امْر أ ة   أ و   ي ص 
 .(2)«ن ل يْه   ه اج ر   م ا ن لى   ف ه جْر ت ه  

لنّ ي ة ، الْأ عْم ال  » -د يب ـه ا، د نْـي ا ن لى   ه جْر ت ه   ك ان تْ  ف م نْ  با   ي ـتـ ز و ج ه ا، امْر أ ة   أ و   ي ص 
 اللَّ    ن لى   ف ه جْر ت ه   و ر س ول ه ، اللَّ    ن لى   ه جْر ت ه   ك ان تْ  و م نْ  ن ل يْه ، ه اج ر   م ا ن لى   ف ه جْر ت ه  
 .(9)«و ر س ول ه  

لنّ ي ة ، ل  ــالْع م  » -ه مْر ئ   اـم  ـو ن ن   با   ،اللَّ    ىـن ل   ه جْر ت ه   تْ ـان  ـك   نْ ـف م   و ى،ــن   اـــم   لا 
يبـ ه ا، د نْـي ا ن لى   ه جْر ت ه   ك ان تْ  ، و م نْ  و ر س ول ه   اللَّ    ن لى   ف ه جْر ت ه   و ر س ول ه ،  أ و   ي ص 

 .(1)«ن ل يْه   ر  ـه اج   ام   ن لى   ف ه جْر ت ه   ي ـنْك ح ه ا، امْر أ ة  
لنّ ي ة ، الْأ عْم ال   ن ّ  ا» -و مْر ئ   و ن ّ  ا با   اللَّ    ن لى   ه جْر ت ه   ك ان تْ  ف م نْ  ن ـو ى، م ا لا 

يبـ ه ا، د نْـي ا ن لى   ه جْر ت ه   ك ان تْ  و م نْ  و ر س ول ه ، اللَّ    ن لى   ف ه جْر ت ه   و ر س ول ه ،  امْر أ ة   أ و   ي ص 
 .(9)«ل يْه  ن   ه اج ر   م ا ن لى   ف ه جْر ت ه   ي ـتـ ز و ج ه ا،

، أ يّـُه ا يا  » -ز لنّ ي ة ، الْأ عْم ال   ن ّ  ا الن اس  مْر ئ   و ن ّ  ا با   ك ان تْ  ف م نْ  ن ـو ى، م ا لا 

                                                           
 .91، رقم 1/94( صحيح البخاريّ: 1)
 .2932، رقم 2/531( صحيح البخاريّ: 2)
 .9659، رقم 9/1116( صحيح البخاريّ: 9)
 .1859، رقم 9/1391صحيح البخاريّ: ( 1)
 .6911، رقم 2162-6/2161( صحيح البخاريّ: 9)



511 

يب ـه ا، د نْـي ا ن لى   ه اج ر   و م نْ  و ر س ول ه ، اللَّ    ن لى   ف ه جْر ت ه   و ر س ول ه ، اللَّ    ن لى   ه جْر ت ه    ي ص 
 .(1)«ن ل يْه   ه اج ر   م ا ن لى   ف ه جْر ت ه   ي ـتـ ز و ج ه ا، امْر أ ة   أ و  

والغرض من سرد هذه الروايات اللفظيّة التنبيه على أنّ من يحكم بصحّة  
ا يحكم بصحّة ال مكن أن ـيّ للمتن، ولا ي  ـمالـمعنى الإجـهذا الحديث، فإنهّ نّّ

 يحكم بالصحّة اللفظيّة التامّة لكلّ رواية من رواياته. 
فمثلًا، نذا صحّ صدور الرواية الأولى، بألفاظها، ونظمها، صحّة تامّة، 

 -المخالفة لها لفظيًّا، مخالفة جزئيّة  -فهذا دليل على أنّ الروايات الأخرى 
  .ي كن أن يحكم لها بالصحّة اللفظيّة التامّة لا

حفظاً تامًّا،  اللفظيّة، من الناحيّة ،حفوظةً ـليست م )الصحيحيـن(متون ف
 كما في حفظ الآيات القرآنيّة.  لا اختلا  فيه،

أو لفظة، أو كلمة،  -أنّ كلّ حر   :وليس معنى ذلك»يّ: ـال الألبانـق
، أو مٌ ـــــمكن أن يكون فيه وه ـ ي القرآن، لا يـمنزلة ما فـهو ب -ي الصحيحين ـف

فلسنا نعتقد العصمة لكتاب،  ،ي شيء من ذلك، من بعض الرواة، كلّا ـخطأ، ف
ى الله أن يتمّ ـوغيره: "أب ،بعد كتاب الله تعالى، أصلًا، فقد قال الإمام الشافعيّ 

مّن درسوا ـم، مـلـمن أهل الع ،دـــمكن أن يدّعي ذلك أح ـ ي نلّا كتابه"، ولا
دود القواعد العلميّة ــي حـب، وفذ التعصُّ ـــبـر، مع نــوتدبُّ  ،مة تفهُّ ـــالكتابين، دراس

عن الإسلام، وقواعد  ،واء الشخصيّة، أو الثقافة الأجنبيّةــحديثة، لا الأهـال
 .(2)«علمائه...

                                                           
 .6999، رقم 6/2991( صحيح البخاريّ: 1)
 .29( شرح العقيدة الطحاويةّ، مقدّمة المحدّث الألبانّي: 2)



512 

 : الصحيحينخ س  اختلاف نخ 
بعدّة  بل وصلا لكلّ  منهما، بنسخة واحدة،، الصحيحانا نلين لـم يصل

 تقديم وأ، لفظيّ  نقص ودة لفظيّة، أزيان س خ، تـختلف فـي مواضع كثيرة، ب
 في الأحر  ، أو في الضبط. ،أو تغيير لفظيّ ، لفظيّ  تأخيرأو  لفظيّ،
 :اختلا  المتون في ن س خ )صحيح البخاريّ(ومن أمثلة  

المعرو   :بن اجاوزيّ اقال  "،وفيه خرب" :قوله» العسقلانّي: بن حجرقال ا -
 .م وكلمةلكك  ،ملع خربة :دةموح   ،وكسر الراء بعدها ،مةفيه فتح الخاء المعج  

له وفتح كسر أوّ   :اأيضً  يّ ـابوحكى الخطّ  .بط في سنن أبي داودوكذا ض   :قلت  
 ،لةبفتح الحاء المهم   "،ثرْ ح  " :وللكشميهنيّ  .كعنب وعنبة،  ملع خربة :ثانيه

مة رواية عبد الوارث بالمعج    أبو داود أنّ وقد بين   .ثةمثل   ،بعدها وسكون الراء
 ،فعلى هذا ؛ثةلة والمثل  بالمهم   ،احعن أبي التيّ  ،اد بن سلمةورواية مقّ  ،دةوالموح  

ّّ  البخاريّ  لأنّ  ؛وهمٌ  فرواية الكشميهنيّ   .(1)«ا أخرجه من رواية عبد الوارثن
في مليع  ،كذا عند البخاريّ   "،ةنقيّ " :قوله» العسقلانّي: بن حجرقال ا -

لكن وقع عند  ،وهي صفة لمحذو  ،من النقاء ،بالنون ،الروايات التي رأيناها
وغين  ،ثة مفتوحةبمثل   "بةغ  ة  " :وفي حاشية أصل أبي ذرّ  ،ميديّ والح   ،ابيّ الخطّ 
ع هي مستنق   :ابيّ قال الخطّ  .مفتوحة ،دة خفيفةبعدها موح   ،مكسورة ،مةمعج  
ونحالة  ،هذا غلط في الرواية :القاضي عياض قال .في اجابال والصخور ،الماء

ا وما ذكره يصلح وصفً  ،التي تنبت ،ولىهذا وصف الطائفة الأ   لأنّ  ؛للمعنى
 من مليع الطرق نلّا  وما ضبطناه في البخاريّ  :قال .سك الماءالتي تم   ،للثانية

وهو مثل قوله في  ،ةوتشديد الياء التحتانيّ  ،وكسر القا  ،بفتح النون "ةيّ ق  ن  "

                                                           
 .1/926فتح الباري:  (1)



513 

 ،من المسانيد ،عليه ميع ما وقفت  ـي جـوهو ف :قلت   ".بةطائفة طيّ " :مسلم
 .(1)«...كما عند مسلم  ،جاتوالمستخر  

من  ،دةوكسر الموح   ،بفتح القا  "لتب  ق  " :قوله» العسقلانّي: بن حجرقال ا -
ة بالتحتانيّ  "لتقيّ " :ووقع عند الأصيليّ  ،ي معظم الرواياتـكذا ف  ،القبول
 .(2)«كما سنذكره بعد  ،وهو تصحيف ،دةالمشدّ 

بفتح  ،كذا للأكثر  "،بين أضلع منهما" :قوله» العسقلانّي: بن حجرقال ا -
اللام وفتح  وي بضمّ ور   .فجمع ضلع ،اللام وضمّ  ،مةله وسكون المعج  أوّ 

أصلح بين " :وحده ووقع في رواية الحمويّ  ،ةوّ وهي الق   ،من الضلاعة ،(9)العين
وقد  ،د شيخ البخاريّ ال لمسدّ بن بطّ اونسبه  ،لتينبالصاد والحاء المهم   "منهما

 ،بن سنجراوموسى بن نسماعيل عند  ،خالفه نبراهيم بن مقزة عند الطحاويّ 
 :فقالوا ،فيه شيخ البخاريّ  ،هم عن يوسفيعني كلّ  ،بن أبي شيبةاان عند وعفّ 

ولى من انفراد اظ أ  فّ تماع ةلاةة من الح  واج :قال .مة والعينبالضاد المعج   "أضلع"
فلا يليق اجازم  ،الف  ـــر بـرْيّ الخلا  على الرواة عن  وقد ظهر أنّ  .انتهى ،واحد

 .(1)«ا نطق به هكذادً مسدّ  بأنّ 
 ،دةوسكون الموح   ،بفتح الهمزة "،يل  بْ أ  " :وقوله» العسقلانّي: بن حجرقال ا -

 أمرٌ  :والقا  ،مةمعج  ـبال "يق  ل  خْ أ  " :وكذا قوله ،بالإبلاء أمرٌ  :وكسر اللام
بطول البقاء  ،ريد الدعاءوت   ،ق ذلكطل  والعرب ت   .ىـمعنـوهما ب ،بالإخلاق

                                                           
 . 1/186فتح الباري:  (1)
 . 1/186فتح الباري:  (2)
 المطبوع.كذا في ( 9)
 . 6/215فتح الباري:  (1)



511 

ووقع في ...  يبلى الثوب ويخلقحتّ  ،ا تطول حياتهاأنهّ  :أي ،ب بذلكللمخاط  
ي ـمن الت وهي أوجه   ،بالفاء "وأخلفي" :الف  ـــر بـرْيّ عن  ،مروزيّ ـي زيد الـرواية أب
لكن جاز  ،نذ الإبلاء والإخلاق بمعنى ،ولى تستلزم التأكيدالأ   لأنّ  ؛بالقا 

أخلفت  ،ها نذا أبلتهـوهو أنّ  ،افيد معنى زائدً والثانية ت   ،العطف لتغاير اللفظين
 .(1)«...غيره

ف في ضبط ل  اخت   "أفضل اجاهاد لكنّ " :قوله» العسقلانّي: بن حجرقال ا -
وهو الذي تميل  :قال القابسيّ  ،خطاب للنسوة :الكا  فالأكثر بضمّ  "،لكن"

بلفظ  ،وزيادة ألف قبلها ،بكسر الكا  "نّ لك  " :وفي رواية الحمويّ  ،نليه نفسي
 .(2)«الاستدراك

كذا في   "هاـي شأنـا فمً سلّ  م   كان علي  " :قوله» العسقلانّي: بن حجرقال ا -
 :قوله .بفتح اللام :وفي رواية الحمويّ  ،بكسر اللام الثقيلة ،خ البخاريّ س  ن  
فيما  ،مع هشام بن يوسف ،المراجعة في ذلك وقعت .فلم يرجع "،فراجعوه"

  "،امسيئً " :فرواه بلفظ ،فخالفه ،اق رواه عن معمرعبد الرزّ  وذلك أنّ  ،أحسب
 أنّ  وزعم الكرمانيّ  .ين  ج  ستخر  م  ـي الـف ،يمع  وأبو ن ـ  كذلك أخرجه الإسماعيليّ 

 بْ م يج   ـل :أي "،فلم يرجع" :وقوله :قال ،عند الزهريّ  ،المراجعة وقعت في ذلك
 :قلت   .نلى الوليد ،فلم يرجع الزهريّ  :ويحتمل أن يكون المراد :قال .بغير ذلك

ا أساء عليًّ  أنّ " :بن مردويه المذكورة بلفظااق ما في رواية الرزّ  ي رواية عبدويقوّ 
هو بكسر  "امً مسلّ " :قوله :بن التيناوقال  .انتهى ،"والله يغفر له ،في شأني

فرواية الفتح  ،وفيه نظرٌ  :قلت   .بوالمعنى متقار   ،ا بفتحهاط أيضً ب  وض   ،اللام

                                                           
 . 14/254فتح الباري:  (1)
 . 9/952فتح الباري:  (2)



515 

 :بن التيناقال  .ورواية الكسر تقتضي تسليمه لذلك ،تقتضي سلامته من ذلك
وقد  ،من حيث نقل الرواية ،بل هو الأقوى :قلت   .عدٌ وفيه ب   "،امسيئً " :ويور  

وكذلك رواه  :قال ".امسيئً " :بلفظ رواه عن البخاريّ  النسفيّ  ذكر عياض أنّ 
  ":امً مسلّ "بعد أن رواه بلفظ  وقال الأصيليّ  .الف  ـــر بـرْيّ عن  ،بن السكن عليّ  أبو

 .(1)«والأعر  غيره ،كذا قرأناه
كذا   "ثل  الثوب بالثّـُ  يعطلا بأس أن ي  " :قوله» العسقلانّي: بن حجرقال ا -

 .(2)«بالراء :ولابن السكن والنسفيّ  ،دةبالموح   ،للأكثر
 :وللكشميهنيّ  ،كذا للأكثر  "الرجال" :قوله» العسقلانّي: بن حجرقال ا -
 .(9)«وهو تصحيف ،بالدال وتشديد اجايم "،الالدجّ "

ما بين " :فقوله ،في المنبر ،لا الحديث الأوّ فأمّ » العسقلانّي: بن حجرقال ا -
بدل  "،قبري" :بن عساكر وحدهاووقع في رواية  ،كذا للأكثر  "،بيتي ومنبري

 .(1)«وهو خطأ "،بيتي"
بفتح  - أبا بصير بن أسيد أنّ " :وفيها قوله» العسقلانّي: بن حجرقال ا -

قدم من " :والمستملي وفي رواية السرخسيّ  ،كذا للأكثر  "اقدم مؤمنً  -الهمزة 
 .(9)«وهو تصحيف"، ىـمن

                                                           
 . 8/198فتح الباري:  (1)
 . 1/36فتح الباري:  (2)

 .1/38فتح الباري:  (9)

 . 1/144فتح الباري:  (1)

 . 9/991فتح الباري:  (9)



516 

 ومن أمثلة اختلا  المتون في ن س خ )صحيح مسلم(:
. هو "رون العلمويتقفّ  ،ن القرآنو يقرؤ  نا ناسٌ بل  ظهر ق  " :قوله»قال النوويّ:  -

 ،مشهورـهذا هو ال .عونهويتتبّ  ،يطلبونه :ومعناه ،على الفاء ،م القا ـبتقدي
 :ماهان بنامن طريق  ،مغاربةـورواه بعض شيوخ ال .جمعونهـي :معناه :وقيل

 ،يبحثون عن غامضه :معناه ،اوهو صحيح أيضً  ،م الفاءـبتقدي "،رونيتفقّ "
  .(1)«هويستخرجون خفي  

 .هذا هو المشهور ،فمنصوب على النداء "،لهْ أ  " :ا قولهأمّ »قال النوويّ:  -
 :والثناء .والمختار النصب .أنت أهل الثناء :على تقدير ،ههم رفع  ز بعض  وجوّ 

 ،هذا هو المشهور .ونهاية الشر  ،العظمة :مجدـوال .الوصف اجاميل والمدح
 :بن ماهاناووقع في رواية  :قال القاضي عياض .وغيره ،في مسلم ،في الرواية

 .(2)«لالصحيح المشهور الأوّ  ولكنّ  ،وله وجه "،أهل الثناء والحمد"
. هكذا "ربتهات   وهو باليمن بذهبة في،  بعث علي  :"قوله»قال النوويّ:  -

ميع جـعن  ،وكذا نقله القاضي ،بفتح الذال "ةب  ه  بذ  " :خ بلادناس  ي مليع ن  ـهو ف
على  "،ةب  ي ـْه  بذ  " :بن ماهاناي رواية ـوف :قال .جلوديّ ـعن ال ،رواة مسلم

  .(9)«التصغير
هو وابنه على  حج   ،كانا لأبي فلان زوجها  ناضحان  : "قوله»قال النوويّ:  -

وكذا نقله  ،خ بلادناس  . هكذا هو في ن  "وكان الآخر يسقي غلامنا ،أحدهما
ي رواية ـوف :قال .وغيره ،عن رواية عبد الغافر الفارسيّ  ،القاضي عياض

                                                           
 .1/199( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 1)
 .1/131النوويّ: ( صحيح مسلم بشرح 2)
 .8/161( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 9)



517 

 ،اه تغييرً وأرى هذا كلّ  :قال القاضي عياض ".يسقي عليه غلامنا" :ماهان بنا
 اء في البخاريّ وكذا ج ".غلامنا"ف منه فتصحّ  "، لنانسقي عليه نخلًا " :وصوابه

وهو  "،ننضح عليه" :ولىته قوله في الرواية الأ  على صحّ  ويدلّ  .على الصواب
وتكون  ،الرواية صحيحة والمختار أنّ  .هذا كلام القاضي .نسقي عليه :بمعنى

 .(1)«والله أعلم ،وهذا كثير في الكلام ،رةالزيادة التي ذكرها القاضي محذوفة مقد  
 :من صحيح مسلم ،ففي بعض الأصول "هونكر  ي  " :قولها وأمّ »قال النوويّ:  -
من  ،بتقديم الهاء "،رونكه  ي  " :وفي بعضها ،من الإكراه ،كما ذكرناه  "،هونكر  ي  "

 ،وهو رواية الفارسيّ  :وقال ،هذا أصوب :قال القاضي .وهو الانتهار ،الكهر
 .(2)«بن ماهان والعذريّ ال رواية والأوّ 

: خ بلادناس  . هكذا هو في ن  "لتا أقبلنا تعجّ فلمّ " :قوله»قال النوويّ:  -
وفي رواية  :قال .عن مسلم ،بن سفياناعن رواية  ،وكذا نقله القاضي "،أقبلنا"
 ويصحّ  ،رجعنا :أي "،قفلنا" :ووجه الكلام :قال .بالفاء "،أقفلنا" :بن ماهانا
 مّ س  م ي  ـما لل   ،الهمزة بضمّ  "ان  لْ ف  قْ أ  "و،  نا النبيُّ أقفل   :أي ،بفتح اللام ،(9)"أقبلنا"

 .(1)«هفاعل  
أو  ،على الربيع ،رها يا رسول اللهنؤاج  " :قوله في هذا الحديث»قال النوويّ:  -
 .والنهر الصغير ،وهو الساقية "،الربيع" :خس  . هكذا هو في معظم النُّ "قوس  الأ  

                                                           
 .9-3/2( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 1)
 .3/12( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 2)
 ، ولعلّ الصواب: )أ قـْف ل ن ا(، بالفاء؛ بدلالة ما بعده.( كذا في المطبوع9)
 .91-14/99( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 1)



518 

وهو  ،وبحذ  الياء ،الراء بضمّ  "بعالرُّ " :بن ماهاناعن رواية  ،وحكى القاضي
 .(1)«ا صحيحأيضً 

فهكذا وقع في بعض  "،هبصر      صر  ي   ل  ع  فج  " :ا قولهأمّ »قال النوويّ:  -
 "،ب  ضر  ي  " :وفي بعضها "،هبصر  "بحذ   ،فقط "يصر   " :وفي بعضها ،خس  النُّ 

 .(2)«مة والباءبالضاد المعج  
 خس  هكذا هو في مليع ن   ،هو بالزاي والواو "يزول" :قوله»قال النوويّ:  -

عن  ،ووقع عند بعضهم :قال .عن ملاهير شيوخهم ،وكذا رواه القاضي ،بلادنا
 .(9)«هوج  وأ   ،ل أظهروالأوّ  :قال ،بالراء والفاء "ل  رف  ي  " :بن ماهانا

 ،ثةبثاء مثل   "،اه  ن  ة  " :خس  ي أكثر النُّ ـفوقع ف "،ةناه"ا وأمّ »قال النوويّ:  -
ورواهما  ،بعد النون ،اة تحتوبياء مثن   ،الثاء بضمّ  "،اه  ي  ن ـْة ـ : "وفي بعضها ،مكسورة

 .(1)«عن غيره ل  والأوّ  ،بن ماهاناعن رواية  ،وذكر الثاني   ،ا القاضيمليعً 
 "،مزادة المجبوبةـحنتم الـوال" :خ ببلادناس  هكذا هو في مليع النُّ »قال النوويّ:  -

ووقع  :قال ،خس  ومعظم النُّ  ،عن ملاهير رواة صحيح مسلم ،وكذا نقله القاضي
ولى والأ   ،وهذا هو الصواب :قال "،مزادة المجبوبةـحنتم والـوال" :خس  في بعض النُّ 

 .(9)«ووهمٌ  ،تغييرٌ 

                                                           
 .14/249النوويّ: ( صحيح مسلم بشرح 1)
 .12/99( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 2)
 .12/62( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 9)
 .12/188( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 1)
 .19/193( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 9)



519 

ر نق  أو ت   ،اح نسحً نس  وهي النخلة ت   ،يرق  ونهى عن الن  " :قوله»قال النوويّ:  -
 :أي ،لتينبسين وحاء مهم   (1)هكذا هو في معظم الروايات والنسح "،انقرً 

 "جنس  ت  " :خس  في بعض النُّ  ،ووقع لبعض الرواة .افتصير نقيرً  ،رنق  ت   مّ ـة   ،رقش  ت  
 .(2)«هو تصحيف :وغيره ،قال القاضي .باجايم

 ،وتشديد الراء ،بالعين "،ان  ف ـ ر  فع  " :خس  هكذا هو في معظم النُّ »قال النوويّ:  -
 ،لهي أوّ ـف ،رةبالفاء المكر   "،ان  ق ـ ر  فف  " :خس  ي كثير من النُّ ـوف ،فاءر  نا ع  عل  ج   :أي
فهما  .رقةمع ف   ،من الاةني عشر ،لرج   كل    جعل   :أي ،من التفريق ،بقا و 

 .(9)«لالأوّ  م يذكر القاضي هنا غير  ـول ،صحيحان
 ،مضمومة ،مةوبغين معج   ،فبفتح الياء "،تّ  ــغ  ي ـ "ا أمّ »قال النوويّ:  -

 ،هرويّ ـوال ،يّ ـابخطّ ـوال ،وهكذا قال ثابت .دةمشدّ  ،اة فوقمثن   مّ ـة ،ومكسورة
ونقله القاضي  .خ بلادناس  ي معظم ن  ـوكذا هو ف ،واجامهور ،وصاحب التحرير

 :قالوا .اا شديدً ا متتابعً دفقً  ،يدفقان فيه الماء :ومعناه :قال الهرويّ  .عن الأكثرين
ووقع في  .ادً ا شديصبًّ  ،اان فيه دائمً يصبّ  :وقيل ،من نتباع الشيء الشيء   وأصله

وحكاها القاضي عن  ،دةوبباء موح   ،لةالعين المهم   بضمّ  "،بُّ ع  ي ـ " :خس  بعض النُّ 
لا ينقطع  :أي ،ره بمعنى ما سبقوفسّ  ،يّ ـوكذا ذكره الحرب :قال .رواية العذريّ 

ووقع في  :قال القاضي .س واحدفي نف   ،الشرب بسرعة :بُّ والع   :قال .جريانهما
 .(1)«ريتفجّ  :أي ،لةوعين مهم   ،ثةبمثل   "ب  ع  ث ـْـي  " :بن ماهانارواية 

                                                           
 خ(.س  في معظم الروايات والنُّ كذا في المطبوع، ولعلّ الـمراد: )النُّس خ(، بالخاء، أي: )( 1)
 .19/169مسلم بشرح النوويّ:  ( صحيح2)
 .11/24( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 9)
 .61-19/69( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 1)



511 

 ،اة فوقومثن   ،بهمزة "،ي  ل  تْ أ  " :خ بلادناس  هكذا هو في معظم ن  »قال النوويّ:  -
 ،ره صاحب التحريرهكذا فسّ  .ارتفع عنه الوحي :ومعناه ،وياء ،ولام ،ساكنة
"ل  جْ أ  " :خس  ووقع في بعض النُّ  .وغيره  "،ىل  انْج  " :ماهان بناوفي رواية  .باجايم ي 

 .(1)«وزال عنه ،زيل عنهأ   :ومعناهما
. هو "اءف  خ   كأنيّ   يت  لق  أ   ، نذا كان من آخر الليلحتّ " :قوله»قال النوويّ:  -

  ،أخفية :وملعه ،ساءوهو الك   ،وبالمدّ  ،وتخفيف الفاء ،مةبكسر الخاء المعج  
بجيم  "،اءف  ج  " :ماهانبن اعن  ،ورواه بعضهم :قال القاضي .ساء وأكسيةكك  

 .(2)«لوالصواب المعرو  هو الأوّ  ،ثاء السيلوهو غ   ،مضمومة
نلى  نظرت   :. يعني" منهمرجلًا  فت  فتضع   ،ةمكّ  أتيت  " :قوله»قال النوويّ:  -

 :بن ماهاناوفي رواية  .اغالبً  ،الضعيف مأمون الغائلة لأنّ  ؛فسألته ،أضعفهم
 .(9)«لا وجه له هنا :قالوا ،وغيره ،وأنكرها القاضي .بالياء "،فت  فتضي  "

 ،. بفتح الهمزة"جاد من عندهـنْ الدرداء بأ   بعث نلى أمّ " :قوله»قال النوويّ:  -
 ،متاع البيت وهو ،بفتح النون واجايم "دج  ـن  "وهو ملع  ،جيم مّ ـة ،وبعدها نون

 :قال ،بإسكان اجايم وقاله اجاوهريّ  .ورت  وس   ،قمار  ـون   ،شر  من ف ـ  ،نهزيّ الذي ي  
 :بن ماهاناووقع في رواية  .غتانفهما ل   ،يدب  حكاه عن أبي ع  ، ودج  ـن   :وملعه

 .(1)«الأوّلوالمشهور  ،مةبالخاء المعج   "،بخادم"

                                                           
 .19/53( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 1)
 .25-16/28( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 2)
 .16/25( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 9)
 .194-16/113( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 1)



511 

 مطاب قيّ:ـالتصحيح الصدوريّ لا يستليم التصحيح ال -رابعًا
صحّ صدور المتن منه، ، فإن بعض المتون ي نس ب صدورها، نلى النبّي 

بصفته النبويةّ، لا بصفته البشريةّ؛ فإنّ هذه )الصحّة الصدوريةّ( دليل قاطع، 
على )الصحّة المطاب قيّة(، أي: )مطاب قة الواقع(؛ لأنّ مصدر المتن في هذه الحال 

 معصوم من الخطإ. - بلا ريب -منز ل(، وهو ـهو )الوحي الإلهيّ ال
 ولذلك يكن أن نقول:

، عن المتن المنسوب نلى النبّي نذا كانت منتفيةً، الصحّة المطاب قيّة،  ننّ 
، فإنّ هذه ، قطعيّةً صريحةً  فكان المتن دالاًّ على ما يخالف الواقع القطعيّ، دلالةً 

  .الصدوريةّ المخالفة دليل قاطع، على انتفاء الصحّة
 فيه؛ لا ريبقّ، ـــ، بصفته النبويةّ: حكلام النبّي فلا خلا  في أنّ  

  ي كن أن يكون مخالفًا للواقع القطعيّ. فلا
 أنّ  :ةــــن الأمّ ـفيما بي ،هرــتــه اشالثالث: وهو أنّ »ر الرازيّ: ــال الفخــق

على  ،اــجهـي ترويـرة، واحتالوا فـــا منك  ارً ــوضعوا أخب :ملاحدةـمن ال ،ماعةـج
ر فوق نك  م   عرفوها، بل قبلوها. وأيّ ما  همـلسلامة قلوب محدّةونـوال ؛ةينمحدّ  ـال

ي ـف - جب القطعو ة؟ فبوبيّ بطل الرُّ ة، وي  هيّ ـي الإلـما يقدح فـب ،وصف الله تعالى
فهما ما   ،(1)شيريّ والق   ،ا البخاريّ وأمّ . ها موضوعةـبأنّ  - أمثال هذه الأخبار

ا اعتقاد مقدار طاقتهما، وأمّ ـب ،واحتاطا ،بالغيوب، بل اجتهدا ين  م  كانا عال  
نلى زماننا، فذلك   ي زمان الرسولـف ،الأحوال الواقعة ميع  ـما جل  هما ع  ـنّ أ

 يا  و  ر   هما، وبالذين  ـب ن الظن  حس  ـ ن  ي الباب: أناّ ـيقوله عاقل. وغاية ما ف لا
نسناده نلى  كن  ي   ر، لانك  على م   ،لًا ا مشتم  ا نذا شاهدنا خبرً ـ أنّ نلّا  ،عنهم

                                                           
 مسلم بن الحجّاج الق شيريّ، صاحب الصحيح.( هو 1)



512 

هم على أولئك ـملاحدة، ومن ترويجاتـه من أوضاع القطعنا بأنّ  ، الرسول
 .(1)«محدّةينـال

 ل. منز  ـ، بصفته البشريةّ، فليس راجعًا نلى الوحي الأمّا كلام النبّي 
طئ قد الأنبياء أنّ  ريب فلا الخطأ، فأمّا»المعلّميّ:  الرمقن عبدقال   يخ 

 نذا لكنّهم ظنّهم، بحسب ،(2)الأخبار يحتاجون نلى وأنّهم الدنيا، أمور في ظنّهم
ا ذلك، نلى احتاجوا بر   فإّّ  ،صدقٌ  - تقدّم كما - وذلك يظنّ، بأنهّ أحدهم يخ 

 .(9)«النخل... تأبير قصّة في جاء ما ذلك فمن الظنّ، خطإ فرض على حتّ 
 ذلك؛ على ي نب ه ثمّ  الخطأ، يقع فقد الدنيا، أمور من أمّا»باز:  وقال ابن

 أظنّه "ما النخل، فقال: يلقّحون ملاعة على مر   ، لـمّا النبيّ  من وقع كما
ا:  فقال ، فأخبروه شيصًا، صار تركوه، فلمّا تركتموه"، لو يضرهّ  "نّّ
،  الله عن به خبركمأ   ما أمّا دنياكم، بأمر أعلم وأنتم منّي، ظنًّا ذلك؛ قلت
 الناس أنّ   فبيّن   الصحيح. في رواه مسلم الله". على أكذب مـل فإنيّ 
 يبذرون، وكيف يغرسون، وكيف النخل، يلقّحون كيف دنياهم، بأمور أعلم

بر ما أمّا .ويحصدون  فقول .ذلك من معصومون ، فإنّهم الله عن الأنبياء   به يخ 
طئ،  النبيّ  ننّ : قال من  كما التفصيل، من بدّ  ولا باطل، قول فهذا يخ 

 .(1)«ذكرنا
                                                           

 .215-218( أساس التقديس: 1)
( كذا في المطبوع: )الأخبار(، بهمزة فوقيّة، وهي ملع )الخبر(، والأنسب في هذا السياق: 2)

بر  »)الإخبار(، بهمزة تحتيّة، وهو مصدر الفعل الرباعيّ )أخبر(؛ بدلالة قوله بعدها:  ا يخ  فإّّ
 «.ظنّ أحدهم بأنهّ ي

 . 33( القائد نلى تصحيح العقائد: 9)
 .231-6/234( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 1)



513 

نلى الصحابة، والتابعين، وغيرهم؛ فإنّ صحّة صدورها  أمّا المتون المنسوبة
منهم لا تستلزم صحّة مطاب قتها للواقع، فقد تطابق الواقع، وقد تخالفه؛ لأنّهم 

طئون، فجائز بشرٌ  أن ي صيبوا،  -فيما صحّت نسبته نليهم  -، ي صيبون، ويخ 
طئوا، فيخالفوا الواقع الق  طعيّ.فيطابقوا الواقع القطعيّ، وجائز أن يخ 

 الصحابة من واحد كلّ  أنّ  يعتقدون لا ذلك، مع وهم»قال ابن تيميّة: 
 .(1)«...اجاملة في الذنوب عليهم تجوز بل وصغائره؛ الإثم، كبائر عن معصوم

بل في  ،فلا يسلم منه أكثر الناس ،ا الغلطوأمّ »: أيضًا وقال ابن تيميّة
 . (2)«وفيمن بعدهم ،الصحابة من قد يغلط أحياناً 

 كثير في منهم، كثير أخطأ السلف فإنّ  وأيضًا،»وقال ابن تيميّة أيضًا: 
 .(9)«.بذلك.. التكفير عدم على واتفّقوا المسائل، هذه من

،  نمضاءها كان باجتهاد عمر ضح من هذا أنّ فيتّ »قال ابن باز: و 
 ،ةوأرفق بالأمّ  ،وغيره ،من عمر ،ة الصحيحة أولى من الاجتهادوالأخذ بالسنّ 

 .(1)«وأنفع لها
ومن أمثلة ذلك: ما رواه مسلم، عن عبد الله بن عمرو بن العاص، أنهّ  
ك   س ل يْم ان ، أ وْة ـق ه ا م سْج ون ةً، ش ي اط ين   الْب حْر   في   ن ن  »قال:   ف ـتـ قْر أ   تخ ْر ج ، أ نْ  ي وش 
  .(9)«ق ـرْآناً  الن اس   ع ل ى

                                                           
 . 9/142( مجموعة الفتاوى: 1)
 .1/183( مجموعة الفتاوى: 2)
 .12/269( مجموعة الفتاوى: 9)
 .21/281( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 1)
 .8، بعد الحديث ذي الرقم 1/12( صحيح مسلم: 9)



511 

م ـ، أم لالله بن عمرو بن العاصعبد من  ،متنـفسواء أصحّ صدور هذا ال
 م تصحّ ـمتن للواقع، أم لـ؛ وسواء أصحّت مطابقة هذا الصدوره منه يصحّ 

لام ــن كـــ، ولا ملام الله ــن كـــس مـليهــو ؛ فإنهّ ليس نصًّا شرعيًّا، فمطابقته
 .ه ـولـــرس

فالطعن في الصحّة المطاب قيّة لهذا المتن ليس طعنًا في السنّة النبويةّ، وليس  
واحد من الصحابة، عبد الله بن عمرو طعنًا فيما ي نس ب نلى السنّة النبويةّ؛ لأنّ 

طئ، سهوًا، أو وهماً.  فهو غير معصوم، لذلك ي كن أن يخ 
ويكون أخذه  فجائز أن يصحّ صدور هذا المتن من عبد الله بن عمرو، 

وهو أحد  -من كعب الأحبار؛ فقد ذكر بعض المؤلفّين أنّ عبد الله بن عمرو 
 قد أخذ عن كعب الأحبار. -العبادلة الأربعة 

ن ـــع ،رـــة الأكابــو روايـــوه - وعـــذا النـن هــوم»قال زين الدين العراقيّ:  
ة الأربعة، وأبي هريرة، عن التابعين، كرواية العبادل ،رواية الصحابة - الأصاغر

 . (1)«وأنس بن مالك، عن كعب الأحبار ،سفيان ومعاوية بن أبي
وجائز أن تكون نسبة هذا المتن نلى عبد الله بن عمرو باطلة، نمّا كذبًا  

 وافتراء، أو وهماً وسهوًا.
 ال:ـــيّ، قـا رواه البخاريّ، عن نبراهيم النخعـــم :أيضًا ،ومن أمثلة ذلك

: ف ـو ج د ه مْ، ف ط ل بـ ه مْ، الد رْد اء ، أ بي   ع ل ى ،اللَّ    ع بْد   أ صْح اب   ق د م  »  أ يُّك مْ  ف ـق ال 
: اللَّ  ؟ ع بْد   ق ر اء ة   ع ل ى ي ـقْر أ   : ك لُّن ا، ق ال   ن لى   ف أ ش ار وا أ حْف ظ ؟ ف أ يُّك مْ  ق ال 

: ع لْق م ة .  "و الذ ك ر   ع لْق م ة : ق ال   .(2)﴿و الل يْل  ن ذ ا ي ـغْش ى﴾ ي ـقْر أ : سم  عْت ه   ك يْف   ق ال 

                                                           
 .2/182شرح التبصرة:  (1)
 .1( الليل: 2)



515 

: و الْأ نْـث ى". ا، ي ـقْر أ    الن بي    سم  عْت   أ نّي   أ شْه د   ق ال  ء   ه ك ذ   أ نْ  ع ل ى ي ر يد ون ني   و ه ؤ لا 
ـر  و الْأ نْـث ى﴾ أ قـْر أ : ب ع ه مْ  لا   و اللَّ  ،. (1)﴿و م ا خ ل ق  الذ ك   .(2)«أ تا 

، وما تضمّنه من أقوال نبراهيم النخعيّ فسواء أصحّ صدور هذا المتن من 
م يصحّ؛ وسواء أصحّت مطابقة ـمنسوبة نلى أبي الدرداء، وعلقمة بن قيس، أم ل

م تصحّ؛ فإنهّ ليس نصًّا شرعيًّا، فليس من كلام الله تعالى، ـهذا المتن للواقع، أم ل
 . ولا من كلام رسوله

فالطعن في الصحّة المطاب قيّة لهذا المتن ليس طعنًا في السنّة النبويةّ، وليس  
طعنًا فيما ي نس ب نلى السنّة النبويةّ؛ لأنّ أبا الدرداء وعلقمة بن قيس ونبراهيم 
النخعيّ رجال من عامّة الناس، من الصحابة، ومن جاء بعدهم، فهم غير 

طئوا،   سهوًا، أو وهماً.معصومين، لذلك ي كن أن يخ 
 المصحف: وصورة العامّة قراءة -الثانية المسألة»قال أبو بكر بن العربّي: 

 الدرداء أبا أنّ  الصحيح في ةبت وقد .(9)﴾و الْأ نْـث ى الذ ك ر   خ ل ق   و م ا﴿
 أصحاب قدم: نبراهيم قال. والأنثى" "والذكر  : يقرآن كانا مسعود وابن
 قراءة على يقرأ أيّكم: فقال فوجدهم، فطلبهم، الدرداء، أبي على الله، عبد
 قال ؟(1)﴾ي ـغْش ى ن ذ ا و الل يْل  ﴿: تقرؤون قال: كيف. كلّنا: قالوا الله؟ عبد

 هكذا، ، يقرأ الله رسول سمعت أنيّ  أشهد: قال. والأنثى" "والذكر  : علقمة
 قال .أتابعهم لا والله، ،﴾و الْأ نْـث ى الذ ك ر   خ ل ق   و م ا﴿: أقرأ أن ي ريدون وهؤلاء

                                                           
 .9( الليل: 1)
 .1664، رقم 1/1553( صحيح البخاريّ: 2)
 .9( الليل: 9)
 .1( الليل: 1)



516 

ا ،بشرٌ  نليه يلتفت لا مماّ هذا: القاضي فلا  ؛(1)الصحف في ما عليه عو لم  ـال نّّ
 يثبت مـل مماّ خطهّ، يوافق فيما ،النظر يقع ذلك بعد ثمّ  لأحد، مخالفته تجوز

 كان ونن الواحد، بنقل ،يثبت لا القرآن فإنّ  موضعه؛ في ،بيّناه حسبما ضبطه،
ا عدلًا؛  به وتقوم ذر،الع   معه وينقطع العلم، به يقع الذي بالتواتر، يثبت ونّّ

 .(2)«الخلق على جّةالح  
ومن أمثلة ذلك أيضًا حديث )القردة المرجومة(، فهو ليس حديثاً منسوبًا 

، بل هو منسوب نلى عمرو بن ميمون، وهو ليس من الصحابة، نلى النبّي 
 ونن أدرك اجااهليّة.

ة ـن ا: »قال البخاريّ   ة ـن ا مق  اد ، بْن   ن ـع يْم   ح د   ع نْ  ح ص يْن ، ع نْ  ه ش يْمٌ، ح د 
، بْن   ع مْر و : م يْم ون   ز ن تْ، ق دْ  ق ر د ةٌ، ع ل يـْه ا اجْت م ع   ق رْد ةً، اجاْ اه ل ي ة   في   ر أ يْت   ق ال 

 . (9)«م ع ه مْ  ف ـر مل ْتـ ه ا ف ـر مل  وه ا،
المؤلّفين هذا الحديث، فمنهم من انتقد السند، ونفى وقد انتقد بعض  

من عمرو بن ميمون؛ ومنهم من انتقد المتن، ووصفه  ،صحّة صدور المتن
 بالنكارة؛ لغرابته عن الواقع.

فإن   ."دة في زنَرْ ق   تْ ا رمل  قرودً  أنّ " :قالوا: رويتم»قال ابن قتيبة: 
ّّ  كانت وعلى هذا  لحديث.ار  طا رملتها في الإحصان، فذلك أالقرود ن

 ا كثيرة، ولعلّ من أحكام التوراة أمورً  قيمالقرود ت   كم لا تدرون، لعلّ القياس، فإنّ 
قال  الخنازير نصارى. ا، فلعلّ ونن كانت القرود يهودً  .بعد   ،ةدينها اليهوديّ 

                                                           
 ( كذا في المطبوع، والمراد: )المصحف(.1)
 .149-1/141( أحكام القرآن: 2)
 . 9696، رقم 1935-9/1938( صحيح البخاريّ: 9)



517 

حديث القرود ليس عن  ننّ  :في جواب هذا الاستهزاء ،ونحن نقول د:محمّ  أبو
ّّ ولا ، رسول الله  .(1)«ر عن عمرو بن ميمونك  ا هو شيء ذ   عن أصحابه، ون

ها، وليس لا في كلّ  ،بالبخاريّ  ،خس  وهذا في بعض النُّ »وقال ابن اجاوزيّ:  
 مات التيهذا من المقح   : ولعلّ ميديّ . قال الح  الف  ـــر بـرْيّ عن  عيميّ في رواية النُّ 

ه بترملة عمرو بن ميمون أنّ . وقد أوهم أبو مسعود قحمت في كتاب البخاريّ أ  
ه ليس من ، وليس كذلك، فإنّ من الصحابة الذين انفرد بالإخراج عنهم البخاريّ 

 .(2)«ولا له في الصحيح مسند ،الصحابة
وأمّا ما ذكره من قصّة عمرو، فذكر »القرطبّي: أبو عبد الله قال و 

ميديّ في ملع الصحيحين: حكى أبو مسعود الدمشقيّ أنّ لعمرو بن ميمون الح  
رأيت في اجااهليّة "الأوديّ في الصحيحين حكاية من رواية حصين عنه، قال: 

م ـ. كذا حكى أبو مسعود، ول"دة، فرملوها، فرملتها معهمر  دة، اجتمع عليها ق  رْ ق  
نا عن ذلك، فوجدناه في يذكر في أيّ موضع أخرجه البخاريّ من كتابه، فبحث

 عيميّ ر في كتاب أيّام اجااهليّة، وليس في رواية النُّ ك  خ، لا في كلّها، فذ  س  بعض النُّ 
 ،ماتفي القردة، ولعلّها من المقح   ،شيء من هذا الخبر - أصلًا  - الف  ـــر بـرْيّ عن 

 . (9)«في كتاب البخاريّ 
مكن لإنسان أن يعلم  ـ كيف ير؛ نذ  ـر منك  ــقلت: هذا أة»وقال الألبانّي:  
 مّ ـمحافظة على العرض، فمن خان قتلوه؟ ةـمن خلقهم ال ج، وأنّ دة تتزوّ ر  أن الق  

 ،دةرْ رجم الق   ذلك أمر واقع بينها، فمن أين علم عمرو بن ميمون أنّ  أنّ  بْ ه  

                                                           
 .982( تأويل مختلف الحديث: 1)
 .1/189( كشف المشكل: 2)
 .2/182( اجاامع لأحكام القرآن: 9)



518 

يم بن ع  ن ـ " :فمصنّ ـيخ الـمن ش ،ةــالآف نّ أنّ ــا أظــوأن ها زنت؟!ـما كان لأنّ ـننّ 
سًا، لكن ذكر ه كان مدلّ  يم؛ فإنّ ش  م، أو من عنعنة ه  ه  ه ضعيف مت ـّ؛ فإنّ "ادمّ ـح

، اأيضً  ،اماد بن العوّ ه رواه عبّ أنّ  (1249/ 9) ""الاستيعاب يـف ابن عبد البرّ 
من رجال  ،اد هذا ةقة: وعبّ قلت   ا.رً ختص  ـم ،يمش  كما رواه ه  ،  ينص  عن ح  
. أخرجه لًا مطوّ  ،هـعن عمرو بن ميمون ب ،انن حطّ ـن، وتابعه عيسى بـالشيخي

د بع  ت   ،لةوروايته مفص   ؛ان، وابن حبّ قه العجليّ . وعيسى هذا وةّ ماعيليّ ـالإس
ى تقويتها؛ ـحافظ نلـرة، وقد مال المختص  ـيم الع  من رواية ن ـ  ،النكارة الظاهرة

 .(1)«، والله أعلمرّ ـا لابن عبد البخلافً 
م يصحّ؛ وسواء ـعمرو بن ميمون، أم ل فسواء أصحّ صدور هذا المتن من

م تصحّ؛ فإنهّ ليس نصًّا شرعيًّا، فليس من  ـأصحّت مطابقة هذا المتن للواقع، أم ل
 .كلام الله تعالى، ولا من كلام رسوله 

فالطعن في الصحّة المطاب قيّة لهذا المتن ليس طعنًا في السنّة النبويةّ، وليس  
لنبويةّ؛ لأنّ عمرو بن ميمون واحد من عامّة الناس، طعنًا فيما ي نس ب نلى السنّة ا

طئ، سهوًا، أو وهماً. وي كن أن تكون  فهو غير معصوم، لذلك ي كن أن يخ 
 القصّة مفتراة عليه، ومنسوبة نليه كذبًا. 

 نك راً لشيء من السنّة النبويةّ.نك ـر  هذه القصّة م  دّ م  ولذلك لا ي ـع   
 الواقع القطعيّ الشرعيّ:

الواقع القطعيّ قد يكون شرعيًّا، وهو القرآن الكريم، والسنّة النبويةّ، الثابتة 
ةبوتا قطعيًّا؛ فكلّ حديث غير قطعيّ الثبوت، نذا ةبت بالدليل القطعيّ مخالفته 
للدليل الشرعيّ القطعيّ، ولا سيّما الدليل القرآنّي القطعيّ، فإنهّ حديث غير 

                                                           
 (.91هامش ) ،996-2/999( مختصر صحيح الإمام البخاريّ: 1)



519 

 ؤلّفين صحيحًا، من جهة الصناعة الحديثيّة.صحيح واقعيًّا، ونن عدّه بعض الم
وأمّا اللفظ »ابن القيّم: قول ومن أمثلة الاعتماد على الدليل القرآنّي: 

نشئ للنار من نهّ ي  نالذي وقع في صحيح البخاريّ في حديث أبي هريرة: "و 
من بعض الرواة، انقلب عليه  فتقول: هل من مزيد"، فغلطٌ  ،لقى فيهايشاء، في  
أخبر أنهّ يلأ  ،القرآن يردّه، فإنّ الله سبحانه ونصُّ  ،الروايات الصحيحةلفظه، و 

ب وكذ   ،هجّت  نلّا من قامت عليه ح   ،بيعذّ   وأتباعه، وأنهّ لا ،جهنّم من نبليس
 . (1)«ه...ل  س  ر  

م بالضرورة من ل  ومن الشذوذ: أن يخالف ما ع  »قال ابن عثيمين: و 
عمّن دخلها  رواية: "أنهّ يبقى في النار فضلٌ الدين. مثاله: في صحيح البخاريّ 

لهم النار". فهذا الحديث ونن كان دخ  في   ،نشئ الله لها أقوامًامن أهل الدنيا، في  
م بالضرورة من الدين، وهو أنّ الله ل  ما ع  فهو شاذّ؛ لأنهّ مخالف ل   ،متّصل السند

ى الراوي، والصواب يظلم أحدًا، وهذه الرواية في الحقيقة قد انقلبت عل تعالى لا
 ،نشئ الله أقوامًامن أهل الدنيا، في   ،عمّن دخلها ة فضلٌ أنهّ يبقى في اجانّ 

 . (2)«ففيه ظلمٌ  ،، أمّا الأوّلليس فيه ظلمٌ  ة، وهذا فضلٌ لهم اجانّ دخ  في  
وقد » ومن أمثلة الاعتماد على الدليل القرآنّي أيضًا: قول اجاصّاص:

 م زعموا أنّ وذلك أنهّ  ،وأفظع ،من هذا أطمُّ هو  ما ،أجازوا من فعل الساحر
 أقول ل لي أنيّ ه يتخيّ نّ ن : قال فيهحتّ  ،السحر عمل فيه وأنّ  ،رح  س    النبيّ 

 ،طلعة فّ في ج   ،ة سحرتهامرأة يهوديّ  وأنّ  ،م أفعلهـول ،م أقلهـول ،الشيء وأفعله
 ،طلعة فّ سحرته في ج   افأخبره أنهّ  ،  أتاه جبريلحتّ  ،شاقةوم   ،شطوم  

                                                           
 .2/541( حادي الأرواح: 1)
 .94( شرح المنظومة البيقونيّة: 2)



521 

وقد  ؛ذلك العارض ، وزال عن النبيّ  ،جخر  فاست   ،وهو تحت راعوفة البئر
ن م   فقال جل   ، لنبيّ ل ،عوه من ذلكفيما ادّ  ،ار للكفّ باً مكذّ   ،قال الله تعالى

ومثل هذه الأخبار  .(1)﴿و ق ال  الظ ال م ون  ن نْ ت ـت ب ع ون  ن لا  ر ج لًا م سْح وراً﴾ :قائل
بإبطال  ،نلى القول ،ا لهمستجرارً او  ،الطغام (2)بالحشوا تعلبًا ؛من وضع الملحدين

وفعل  ،ه لا فرق بين معجزات الأنبياءوأنّ  ،والقدح فيها ، معجزات الأنبياء
ن يجمع بين تصديق مّ ـوالعجب م .من نوع واحد ،مليعه وأنّ  ،السحرة
مع  ،وبين التصديق بمثل هذا من فعل السحرة ،ونةبات معجزاتهم ، الأنبياء

ر  ح يْث  أ ت ى﴾ :قوله تعالى  ،به اللهق هؤلاء من كذّ فصدّ  .(9)﴿و لا  ي ـفْل ح  الس اح 
ة بجهلها فعلت أن تكون المرأة اليهوديّ  وجائزٌ  .وانتحاله ،وأخبر ببطلان دعواه

فأطلع  ، وقصدت به النبيّ  ،ذلك يعمل في الأجساد ا منها بأنّ ظنًّ  ؛ذلك
ليكون ذلك  ؛توظنّ  ،فيما ارتكبت ،وأظهر جهلها ،هاه على موضع سرّ الله نبيّ 

ه نّ ن :الرواة م يقل كلّ ـول ،وخلط عليه أمره ،هلا أن ذلك ضرّ  ،تهمن دلائل نبوّ 
ّّ  ،اختلط عليه أمره   .(1)«ولا أصل له ،في الحديث يد  ا هذا اللفظ ز  ون

ه ولكنّ  ،بعضها صحيح - وقد وردت روايات»وقال سيّد قطب: 
 :في المدينة.. قيل  سحر النبيّ  لبيد بن الأعصم اليهوديّ  أنّ  - متواتر غير
في  ،وهو لا يأتيهنّ  ،ه يأتي النساءل نليه أنّ ي   كان يخ  ا.. حتّ رً أشه   :ا، وقيلمً أياّ 

السورتين  في رواية، وأنّ  ،م يفعلهـول ،ه فعل الشيءل نليه أنّ ي   كان يخ  وحتّ  رواية،

                                                           
 .5( الفرقان: 1)
 ( في المطبوع: )تعلبًا بالحشوا(، والصواب: )تلعّبًا بالحشو(.2)
 .63( طه: 9)
 .1/64( أحكام القرآن: 1)



521 

 ،كما أخبر في رؤياه  ،مقصودـا استحضر السحر الفلمّ ؛  لرسول الله قيةً نزلتا ر  
خالف ـهذه الروايات ت ولكنّ  د، وذهب عنه السوء.ق  ت الع  حلّ ـان ،وقرأ السورتين

 كلّ   في الفعل والتبليغ، ولا تستقيم مع الاعتقاد بأنّ  ،ةأصل العصمة النبويّ 
ا تصطدم بنفي ة وشريعة، كما أنهّ سنّ  :من أقواله قول وكلّ  ، من أفعاله فعل

عونه من ه مسحور، وتكذيب المشركين فيما كانوا يدّ أنّ   القرآن عن الرسول
ي ـذ بها فد هذه الروايات.. وأحاديث الآحاد لا يؤخ  ستبع  ت   مّ ـالإفك. ومن ة هذا

ول ــي أصـللأخذ بالأحاديث ف رطٌ ــر شــو القرآن. والتواتــع هــمرجـأمر العقيدة. وال
 .(1)«متواترـالروايات ليست من ال اد. وهذهــالاعتق

 الواقع القطعيّ التاريخيّ:
وقد يكون الواقع القطعيّ تاريخيًّا، فيأتي متن الحديث دالاًّ دلالة قطعيّة، 

 على ما يخالف نحدى القطعيّات التاريخيّة.
 الْم سْل م ون   ك ان  » اس، قال:ابن عبّ ومن أمثلة ذلك: ما رواه مسلم عن 

ّ   ف ـق ال   ي ـق اع د ون ه ، و لا   س فْي ان ، أ بي   ن لى   ي ـنْظ ر ون   لا   ثٌ  اللَّ  ، ن بي    : يا   ل لن بي   ة لا 
: أ عْط ن يه ن ، : ن ـع مْ، ق ال  ، أ حْس ن   ع نْد ي ق ال   ب نْت   ح ب يب ة   أ مُّ  و أ مْل ل ه ، الْع ر ب 

: أ ز وّ ج ك ه ا، س فْي ان ، أ بي   : ن ـع مْ، ق ال  ، ب ـيْن   ك ات بًا، تج ْع ل ه   و م ع او ي ة   ق ال  : ي د يْك   ق ال 
: ن ـع مْ، ، ق ال  ، أ ق ات ل   ح ت   و ت ـؤ مّ ر ني  : الْم سْل م ين ، أ ق ات ل   ك نْت   ك م ا الْك ف ار   ق ال 

: أ ب و ن ـع مْ. ق ال   ّ   م ن   ذ ل ك   ط ل ب   ن ه  أ   و ل وْلا   ز م يْل  ؛ أ عْط اه   م ا،  الن بي   مْ ـل   لأ  ن ه   ذ ل ك 
ئًا، ي سْأ ل   ي ك نْ  : ن لا   ش يـْ  .(2)«ن ـع مْ  ق ال 

فإذا كانت روايته لهذا الحديث في صحيحه دليلًا على تصحيحه له؛ فإنّ  

                                                           
 .6/1445( في ظلال القرآن: 1)
 .2941/165، رقم 1/1319( صحيح مسلم: 2)



522 

رفضوا هذا التصحيح، وضعّفوا الحديث،  - قدياً وحديثاً - مؤلّفينـكثيراً من ال
 مستندين نلى الدليل التاريخيّ.

ا وقد وجدنا عنه حديثً  ؛وعكرمة ساقط: »الأندلسيّ قال ابن حزم 
  .(1)«ةبعد فتح مكّ  ،حبيبة أمّ   ا في نكاح رسول اللهموضوعً 
أبا سفيان بن  أنّ  :الذي فيه ،وهذا الحديث: »أيضًا ابن حزم لقاو 

ج أن يتزوّ   ه سأل النبيّ وأنّ  ،جتنبونهـمسلمون يـكان ال  ه،نسلام بعد ،حرب
 .يهويولّ  ،يعني نفسه ،وأن يستعمله ،وأن يستكتب ابنه معاوية ،حبيبة أمّ  ،ابنته
 ،حبيبة أمّ   نكاح رسول الله لأنّ  ؛الكذب البحت وهذا هو :دمحمّ  أبو قال

 ،قبل الفتح ،ةمكّ ـوأبو سفيان كان ب ،مهاجرة - بأرض الحبشة -كان وهي 
 .(2)« ليلة يوم الفتحنلّا  ،سفيان سلم أبوم ي  ـول ،طويلة ةمدّ ـب

 ،فيه لا شكّ  ،من بعض الرواة وفي هذا الحديث وهمٌ »وقال ابن اجاوزيّ: 
ف أحاديثه راوي الحديث، وقد ضعّ  ،ارموا به عكرمة بن عمّ د، وقد اتهّ ولا تردُّ 

وقال: ليست بصحاح، وكذلك قال أمقد بن حنبل: هي  ،يحيى بن سعيد
ه ما أخرج عنه مسلم، لأنّ ـ، وننّ رج عنه البخاريّ م يخ  ـأحاديث ضعا ، ولذلك ل

ّّ . حيى بن معين: هو ةقةـد قال يـــق أهل التاريخ  لأنّ  ؛هذا وهمٌ  ا قلنا: ننّ ون
ر ــه، وهاجـدت لـعند عبد الله بن جحش، وول ،انتـك حبيبة أمّ  أملعوا على أنّ 

على دينها، فبعث  ،وةبتت هي ،ر  تنص   نلى أرض الحبشة، ثمّ ، مسلمان وهما ،هاـب
ن ـــصدقها عأها، و ه نياّ ـــجليخطبها عليها، فزوّ  ؛ى النجاشيّ ـنل ، الله رسول
 ،في زمن الهدنة ،سفيان وذلك سنة سبع من الهجرة، وجاء أبو،  الله رسول

                                                           
 .1/285( المحلّى بالآثار: 1)
 .6/29( الإحكام في أصول الأحكام: 2)



523 

 خلا  أنّ   لا يجلس عليه. ولاحتّ  ؛ ول اللهبساط رس تْ فدخل عليها، فتل  
  رسول الله ، ولا نعر  أنّ سنة ثمان   ،ةأبا سفيان ومعاوية أسلما في فتح مكّ 

ةنا قال: حدّ  ،عن أبي عبد الله الحميديّ ، أبا سفيان. وقد أنبأنا ابن ناصر ر  أم  
 ،شكّ  لا ،قال: هذا حديث موضوع ،بن أمقد بن سعيد الحافظ د عليّ محمّ  أبو

  رسول الله ف أنّ تل  م يخ  ـار، ولمن عكرمة بن عمّ  ،في وضعه، والآفة فيه
 . (1)«وأبوها كافر ،قبل الفتح بدهر ،جهاتزوّ 

قد  ،وهي بأرض الحبشة ،حبيبة ج أمّ ة تزوّ قصّ  الثاني أنّ »قال ابن القيّم: و 
  وبنائه بعائشة ،ةوعائشة بمكّ  ،ةخديجة بمكّ   كتزويجه  ،جرت مجرى التواتر

في   وميمونة ،عام خيبر  ةوصفيّ  ،بالمدينة  وتزويجه حفصة ،بالمدينة
فلو  ،بة لقطعهم بهاومثل هذه الوقائع شهرتها عند أهل العلم موج   ؛ةالقضيّ  عمرة

كنهم ولا ي   ،م يلتفتوا نليهـول ،اوه غلطً عدّ  ،يخالفها ،ةالصحّ  ظاهر   جاء سندٌ 
 . (2)«مكابرة نفوسهم في ذلك

وكما » أمثلة الاعتماد على الواقع التاريخيّ أيضًا: قول ابن تيميّة:ومن 
أنّهم يستشهدون ويعتبرون بحديث الذي فيه سوء حفظ، فإنّهم أيضًا يضعّفون 

فيها، بأمور  لهم أنهّ غلط   تبيّن   ،من حديث الثقة الصدوق الضابط أشياء  
 ،ر  علومهمويسمّون هذا "علم علل الحديث". وهو من أش ،يستدلّون بها

 ؛ نمّا ر  ه فيه ع  فيه، وغلط   وغلط   ،بحيث يكون الحديث قد رواه ةقة ضابط
وأنهّ صلّى في  ،وهو حلال ،تزوّج ميمونة كما عرفوا أنّ النبّي   ،بسبب ظاهر
مماّ  ،صلّ  م ي  ـلتزوّجها حرامًا؛ ولكونه ل ،وجعلوا رواية ابن عبّاس ،البيت ركعتين

                                                           
 .161-2/169( كشف المشكل: 1)
 .112-1/143، وانظر: زاد المعاد: 289( جلاء الأفهام: 2)



521 

وعلموا أنّ قول ابن عمر: ننهّ  ،رم  اعتمر أربع ع   وقع فيه الغلط، وكذلك أنهّ
في حجّة الوداع،  نٌ وهو آم   ،اعتمر في رجب، مماّ وقع فيه الغلط، وعلموا أنهّ تمتّع

 . (1)«ا يومئذ خائفين، مماّ وقع فيه الغلطكنّ  وأنّ قول عثمان لعليّ:
 الواقع القطعيّ العقليّ:

متن الحديث دالاًّ دلالة قطعيّة وقد يكون الواقع القطعيّ عقليًّا، فيأتي 
 على ما يخالف نحدى القطعيّات العقليّة )صريح العقل(.

ما  :ك بها الوضعدر  ومن القرائن، التي ي  »قال ابن حجر العسقلانّي:  
ا ، كأن يكون مناقضً مرويّ ـذ من حال الومنها ما يؤخ   ...ذ من حال الراويؤخ  ي  

، أو صريح العقل، حيث لا ماع القطعيّ ـالإج ة المتواترة، أوالقرآن، أو السنّ  لنصّ 
 .(2)«يقبل شيء من ذلك التأويل

ولمخالفة الدليل العقليّ القطعيّ عدّة صور، منها: التخالف القطعيّ، 
متخالفين، تخالفًا قطعيًّا، بحيث ـمتنين الـبمعنى أنّ العقل الصريح ينع تصحيح ال

مطابقًا للواقع، فإنّ الثاني مخالف ي كن اجامع بينهما، فإن كان أحدهما  لا
 ريب. للواقع، بلا

يسلم   د في غالب كتب الإسلام، فلاوج  ومثل هذا ي  »قال ابن تيميّة: 
 "،كتاب البخاريّ "ة د في الصحّ وج  ما ي   وأجلُّ . كتاب من الغلط نلّا القرآن

 ،لكن في بعض ألفاظ الحديث ،على الصاحب ه غلطٌ   أنّ عر  ي   فيه متنٌ  وما
  ،غلط ذلك الراوي في نفس صحيحه ما بين    البخاريّ  وقد بين    ،هو غلطٌ  ما

قال: وفيه عن بعض الصحابة ما ي   .اختلا  الرواة في ثمن بعير جابر كما بين   

                                                           
 .19/153( مجموعة الفتاوى: 1)
 .114-143( نزهة النظر: 2)



525 

 .مر  وهو مح   ،ج ميمونةتزوّ   رسول الله اس: أنّ عبّ  كما فيه عن ابن،  ه غلطٌ ننّ 
م ـل  النبيّ  . وفيه عن أسامة: أنّ لًا جها حلاه تزوّ والمشهور عند أكثر الناس أنّ 

ا عند العلماء. وأمّ  وهذا أصحّ  ،ى فيهه صلّ في البيت. وفيه عن بلال: أنّ  صلّ  ي  
وقد  ".خلق الله التربة يوم السبت"فيه:  كما  ،ا غلطٌ   أنهّ ر  ففيه ألفاظ ع   ،مسلمٌ 

ى صلّ   النبيّ  وفيه أنّ  ،هذا من كلام كعب وأنّ  ،هذا غلطٌ  أنّ  البخاريّ  بين   
 الكسو  نلّا  صلّ  م ي  ـه لوالصواب: أنّ  ،ركعة في كلّ  ،الكسو  بثلاث ركعات

. وهذا من وهذا غلطٌ  ،حبيبة ج بأمّ أبا سفيان سأله التزوُّ  وفيه أنّ  ،ة واحدةمرّ 
 . (1)«ى: علم "علل الحديث"سمّ ي   ،فنون العلم بالحديث أجلّ 

قال فيه:  ،البخاريّ غلطٌ ووقع في بعض طرق »قال ابن تيميّة أيضًا: و 
 ؛"وأمّا النار فيبقى فيها فضل"، والبخاريّ رواه في سائر المواضع على الصواب

نذا وقع من بعض الرواة  ،غلط هذا الراوي، كما جرت عادته بمثل ذلك ينّ   ب  لي ـ 
وقع  م بها الصواب، وما علمت  عل  التي ي   ،في لفظ، ذكر ألفاظ سائر الرواة غلطٌ 

فإنهّ وقع في صحيحه عدّة  ،فيه الصواب، بخلا  مسلم نلّا وقد بين    ،فيه غلطٌ 
 . (2)«فّاظ على مسلممن الح   أحاديث غلط، أنكرها ملاعةٌ 

 :منها، بالقرائن أنواع محتفّ ـخبر الـوال»وقال ابن حجر العسقلانّي: 
قرائن، ت به ه احتفّ م يبلغ التواتر، فإنّ ـا لأخرجه الشيخان في صحيحيهما، ممّ  ما

ي وتلقّ ، مهما في تمييز الصحيح على غيرهماوتقدُّ ، جلالتهما في هذا الشأن منها
 د كثرةي وحده أقوى في نفادة العلم من مجرّ العلماء لكتابيهما بالقبول، وهذا التلقّ 

ا ممّ  ،اظفّ من الح   م ينتقده أحدٌ ـبما ل هذا يختصّ   أنّ نلّا ؛ الطرق القاصرة عن التواتر

                                                           
 .11-15/19( مجموعة الفتاوى: 1)
 .  142-9/141( منهاج السنّة النبويةّ: 2)



526 

ا وقع في الكتابين، حيث ممّ  ،بين مدلوليه فالتخال  م يقع ـوبما ل، في الكتابين
 ،من غير ترجيح ،فيد المتناقضان العلم بصدقهماترجيح؛ لاستحالة أن ي   لا

  .(1)«تهعلى تسليم صحّ  فالإملاع حاصلٌ  ،لأحدهما على الآخر، وما عدا ذلك
الإسناد نذا كان  ل؛ لأنّ شك  قال شيخ الإسلام: وهو م  »وقال السيوطيّ: 

نذا انتفى    ضابطين، فقد انتفت عنه العلل الظاهرة. ثمّ هم عدولًا  ورواته كلّ صلًا متّ 
لمن هو  - د مخالفة أحد رواتهته؟ فمجرّ  فما المانع من الحكم بصحّ كونه معلولًا 

لا يستلزم الضعف، بل يكون من باب صحيح  - اأو أكثر عددً ، أوةق منه
ة الحديث اشتراط نفي الشذوذ ع ذلك عن أحد من أئمّ م رو  قال: ولم ي   .وأصحّ 
ّّ   عنهالمعبر   فاتهم تقديم بعض ذلك على بعض ا الموجود من تصرّ بالمخالفة. ون

ما ة. وأمثلة ذلك موجودة في الصحيحين وغيرهما، فمن ذلك أنهّ في الصحّ 
ق، وفيها اختلا  كثير في مقدار الثمن، وفي ر  ة ملل جابر من ط  أخرجا قصّ 

ق التي فيها الاشتراط على غيرها، مع ر  الطُّ  ح البخاريّ اشتراط ركوبه، وقد رجّ 
ة مع تخريجه ما يخالف ذلك، ومن ا كون الثمن أوقيّ ح أيضً تخريج الأمرين، ورجّ 

في  ،عن عروة عن عائشة ا أخرج فيه حديث مالك عن الزهريّ مسلمً  ذلك أنّ 
كمعمر ويونس   حاب الزهريّ ة أصالاضطجاع قبل ركعتي الفجر، وقد خالفه عامّ 

، وابن أبي ذئب وشعيب، وغيرهم عن الزهريّ  وعمرو بن الحارث والأوزاعيّ 
اظ من الحفّ  ح ملعٌ فذكروا الاضطجاع بعد ركعتي الفجر قبل صلاة الصبح، ورجّ 

الصحيح عن نخراج  ر أصحابمالك، ومع ذلك فلم يتأخّ  روايتهم على رواية
ى سمّ قال: فإن قيل: يلزم أن ي   ثمّ  كثيرة.حديث مالك في كتبهم. وأمثلة ذلك  

صحيح  قلت: لا مانع من ذلك، ليس كلّ  ،ل بهعم  ولا ي   ،االحديث صحيحً 

                                                           
 .61-93( نزهة النظر: 1)



527 

المخالف المرجوح  نّ أقال: وعلى تقدير التسليم  .ل به، بدليل المنسوخعم  ي  
 - ةفي الحكم للحديث بالصحّ  -ا ا؛ ففي جعل انتفائه شرطً ى صحيحً سمّ ي   لا

م يظهر ـة ما لكم للحديث بالصحّ  ح  لًا جدت الشروط المذكورة أوّ نظر، بل نذا و  
 مأخوذ الأصل عدم الشذوذ، وكون ذلك أصلًا  ا؛ لأنّ فيه شذوذً  بعد ذلك أنّ 

ه حفظ ما من عدالة الراوي وضبطه، فإذا ةبت عدالته وضبطه كان الأصل أنّ 
  .(1)« خلافه يتبيّن روى حتّ 

كثيرة، في   -جمع بينها ـمكن ال ـ لا يالتي  -متخالفة ـمتون الـوأمثلة ال
 الصحيحين، وهي عمومًا على ضربين:

، فإن صحّحنا متنًا منها، كان يّ ـى النبـه نلما ي نس ب صدور   -الضرب الأوّل
 - بصفته النبويةّ - يّ ـمتون، لأنّ كلام النبـمن ال ،ما خالفهذلك تضعيفًا ل  

 ه بعضًا.ناقض بعض  ي   لا
 أحاديثه بين -الله  بحمد - تعارض لا: نقول ونحن»قال ابن القيّم: 

 من ليس حديثينـال أحد يكون أن فإمّا التعارض، وقع فإذا. الصحيحة
 أو يغلط؛ فالثقة ةبتًا، ةقة كونه مع الرواة، بعض فيه غلط وقد ، كلامه
يكون  أو النسخ، يقبل مّاـم كان نذا للآخر، ناسخًا حديثينـال أحد يكون
 هذه من وجه من بدّ  فلا ، كلامه نفس في لا السامع، فهم في ضالتعار  

 ليس وجه، كلّ  من ،متناقضان صريحان صحيحان حديثان وأمّا .الثلاةة الوجوه
 كلام في ي وج د أن الله ومعاذ أصلًا، ي وج د لا فهذا للآخر، ناسخًا أحدهما
 من والآفة حقّ.ـال نلّا  ،شفتيه بين من ،خرجـي لا الذي مصدوق،ـال الصادق

 في القصور من أو ومعلوله، ،صحيحه بين والتمييز منقول،ـال معرفة يـالتقصير ف

                                                           
 .23-1/25( تدريب الراوي: 1)



528 

 ههنا ومن معًا، منهما أو به، عناه ما غير على ،كلامه ملـ، وح مراده فهم
 .(1)«...التوفيق وبالله وقع، ما والفساد الاختلا  من وقع

ا الأخبار ضتعار   أنّ  اعلم»وقال التاج السبكيّ:   ظنّ  نلى بالنسبة يقع نّّ
 بين الأمر نفس في التعارض وأمّا الرواة. بسبب خلل؛ من يحصل بما أو المجتهد،
 ولأجل ذلك يقع؛ أن الله معاذ ،أمرٌ  ، فهو النبيّ  عن صدورهما صحّ  حديثين

  الله رسول عن ر وي أنهّ أعر  : لا يةز  خ   بن بكر أبو الإمام قال
 حتّ  به؛ فليأت   عنده، كان فمن متضادّين؛ صحيحين بإسنادين حديثان،

 .(2)«بينهما أؤلّف
خالف ـما ي  ة رسول اللهي سنّ ـجوز أن يرد فـولا ي»از: ـقال ابن بو 

ض، ـاقـنـتـلام الله لا يــك  إنّ ـا، فدً ــــأب ،ةــحـيـحـث الصــاديـوالأح ،مــريـالك القرآن
وتوافقه،  ،قهبل تصدّ  ،خالف القرآنـت ة لاكذلك، والسنّ ،   الله رسول لامـــوك

ناقض ة ما ي  فلا يجوز أن يرد في السنّ ... ل فيهم  ـجح ما أ  وتوضّ  ،على معناه وتدلّ 
مكذوبة، ـلة، والأحاديث المضلّ  ـها المؤمن، واحذر من الشبهات اله أيّ ذلك، فتنبّ 

 .(9)«والأفكار المسمومة ،والآراء الفاسدة
ا، فليس ض أبدً ة ليس بينهما تعار  الكتاب والسنّ  ننّ »قال ابن عثيمين: و 

،  ة الصحيحة عن رسول اللها، وليس في السنّ في القرآن ما يناقض بعضه بعضً 
ا؛ يناقض الواقع أبدً  ة ماي السنّ ـولا ف ،ي القرآنـا، وليس فما يناقض بعضه بعضً 

، ونذا حقّ ـي الـمكن التناقض فـ، ولا ي  ة حقّ ، والكتاب والسنّ الواقع واقع حقّ  لأنّ 

                                                           
 .194-1/113( زاد المعاد: 1)
 .8/2891( الإبهاج في شرح المنهاج: 2)
 .1/239( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 9)



529 

قال الله تعالى: ﴿أ ف لا   .رةـت عنك نشكالات كثيحلّ ـان ،هذه القاعدة فهمت  
فاً ك ث يراً﴾ ب ـر ون  الْق رْآن  و ل وْ ك ان  م نْ ع نْد  غ يْر  اللَّ   ل و ج د وا ف يه  اخْت لا  ي ـت د 

فإذا   .(1)
 .(2)«...لا يكن أن تتناقض  فأحاديث النبيّ  ،كان الأمر كذلك

، من الصحابة والتابعين، ه نلى غير النبّي ب صدور  نس  ما ي   -الضرب الثانـي
  .ب نليهوهذا لا يتنع فيه صحّة صدور كلّ متن، مّمن ن س  

بصحّة مطابقته  -لكنّ التخالف بينها يعني أنّ الحكم على أحدها 
فت ونن و ص  فة، مطابقة عن المتون المخال  ـب انتفاء وصف صحّة الي وج   -للواقع 

 بصحّة الصدور.
ر م  ومن أبرز أمثلة هذا الضرب: روايات الصحيحين المتخالفة، في بيان ع   
 ، عند وفاته:النبّي 

ث   ابْن   و ه و   ت ـو فّي     الن بي    أ ن  » :عن عائشةروى البخاريّ  -أ تّ ين   ة لا    .(9)«و س 
 ف م ك ث   س ن ةً، لأ  رْب ع ين    اللَّ    ر س ول   ب ع ث  »اس: عن ابن عبّ روى البخاريّ  -ب

ث   بم  ك ة   لهْ جْر ة ، أ م ر   ثم    ن ل يْه ، ي وح ى س ن ةً، ع شْر ة   ة لا  ن ين ، ع شْر   ف ـه اج ر   با   و م ات   س 
ث   ابْن   و ه و   تّ ين   ة لا   . (1)«و س 

لط و يل   ل يْس    اللَّ    ر س ول   ك ان  : »عن أنس بن مالكروى البخاريّ  -ج  با 
ير ، و لا   الْب ائ ن ، لْق ص  لْأ بْـي ض   و ل يْس   با  ، با  ، و ل يْس   الْأ مْه ق  لْآد م  جاْ عْد   و ل يْس   با   با 

، ، و لا   الْق ط ط  لس بْط  ن ين ، ع شْر   بم  ك ة   ف أ ق ام   س ن ةً، أ رْب ع ين   ر أْس   ع ل ى اللَّ    ب ـع ث ه   با   س 

                                                           
 .52النساء:  (1)
 .99-1/92( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 2)
 .9919، رقم 9/1944( صحيح البخاريّ: 9)
 .9653، رقم 1118-9/1116( صحيح البخاريّ: 1)



531 

لْم د ين ة   ن ين ، ع شْر   و با  تّ ين   ر أْس   ع ل ى اللَّ    و ت ـو ف اه   س  ه   في   و ل يْس   س ن ةً، س  يْ ت ه   ر أْس   و لح 
 . (1)«ب ـيْض اء   ش ع ر ةً  ع شْر ون  

ث   ابْن   و ه و   ت ـو فّي  ،  اللَّ    ر س ول   أ ن  » :عن عائشةروى مسلم  -د تّ ين   ة لا   و س 
 . (2)«س ن ةً 
ث   بم  ك ة   م ك ث    اللَّ    ر س ول   أ ن  : »اسابن عبّ عن روى مسلم  -ه  ع شْر ة ، ة لا 

ث   ابْن   و ه و   و ت ـو فّي    تّ ين   ة لا    .(9)«و س 
 خم ْس   ابْن   و ه و   ت ـو فّي  ،  اللَّ    ر س ول   أ ن  : »اسعن ابن عبّ روى مسلم  -و

تّ ين     .(1)«و س 
ث   ابْن   و ه و    اللَّ    ر س ول   ق ب ض  »عن أنس بن مالك: روى مسلم  -ز  ة لا 

تّ ين ، ث   ابْن   و ه و   ب كْر   و أ ب و و س  تّ ين ، ة لا  ث   ابْن   و ه و   و ع م ر   و س  تّ ين   ة لا   .(9)«و س 
لط و يل   ل يْس    اللَّ    ر س ول   ك ان  : »عن أنس بن مالكروى مسلم  -ح  الْب ائ ن ، با 
ير ، و لا   لْق ص  لْأ بْـي ض   و ل يْس   با  ، با  ، و لا   الْأ مْه ق  لْآد م  جاْ عْد   و لا   با  ، با   الْق ط ط 
، و لا   لس ب ط  ن ين ، ع شْر   بم  ك ة   ف أ ق ام   س ن ةً، أ رْب ع ين   ر أْس   ع ل ى اللَّ    ب ـع ث ه   با  لْم د ين ة   س   و با 

ن ين ، ع شْر   تّ ين   ر أْس   ع ل ى اللَّ    و ت ـو ف اه   س  ه   في   و ل يْس   س ن ةً، س  يْ ت ه   ر أْس   ع شْر ون   و لح 
  .(6)«ب ـيْض اء   ش عْر ةً 

                                                           
 .9964، رقم 2211-9/2214( صحيح البخاريّ: 1)
 .2913/119، رقم 1/1529( صحيح مسلم: 2)
 .2991/118، رقم 1/1526 ( صحيح مسلم:9)
 .2999/122، رقم 1/1528( صحيح مسلم: 1)
 .2915/111، رقم 1/1529( صحيح مسلم: 9)
 .2918/119، رقم 1/1521( صحيح مسلم: 6)



531 

، عند وفاته. ر النبّي م  حديد ع  ـي تـمتخالفة، فـهذه أبرز الروايات ال 
والتخالف فيها لا ي كن رفعه باجامع بين الروايات؛ فإنّ العقل الصريح يستلزم 

راً م  الواقع التاريخيّ؛ لأنّ الإنسان نذا توفّي، فإنّ له ع  الحكم على بعضها، بمخالفة 
 واحدًا، لا أكثر، وهذه حقيقة عقليّة، لا يختلف فيها اةنان.

فإن حكمنا بالصحّة المطابقيّة لرواية )توفّي وهو ابن ستّين(، فقد حكمنا  
نتفاء بانتفاء الصحّة المطابقيّة عن رواية )توفّي وهو ابن ةلاث وستّين(، وكذلك ا

 الصحّة المطابقيّة عن رواية )توفّي وهو ابن خمس وستّين(.
ونذا حكمنا بالصحّة المطابقيّة لرواية )توفّي وهو ابن ةلاث وستّين(، فقد  

حكمنا بانتفاء الصحّة المطابقيّة عن رواية )توفّي وهو ابن ستّين(، وكذلك انتفاء 
 ستّين(.الصحّة المطابقيّة عن رواية )توفّي وهو ابن خمس و 

ونن حكمنا بالصحّة المطابقيّة لرواية )توفّي وهو ابن خمس وستّين(، فقد  
حكمنا بانتفاء الصحّة المطابقيّة عن رواية )توفّي وهو ابن ستّين(، وكذلك انتفاء 

 الصحّة المطابقيّة عن رواية )توفّي وهو ابن ةلاث وستّين(.
 ،يـتوفّ   أنهّ :اــنحداه ،روايات ةلاث الباب يـف ذكر»قال النوويّ: 

 وهي وستّون؛ ةلاث :والثالثة وستّون، مسـخ :والثانية سنة، ستّين ابن وــوه
.  عبّاس وابن ،وأنس ،عائشة رواية من هنا، مسلم رواه وأشهرها، ،أصحّها

 فرواية عليه. الباقي وتأوّلوا وستّون، ةلاث أصحّها: أنّ  العلماء على واتفّق
 أيضًا، لةمتأو   الخمس ورواية الكسر؛ كوت ر   العقود، على فيها راقت ص   ،ستّين

 وستّون"، "خمس قوله: عبّاس ابن على ،عروة أنكر وقد اشتباه. فيها وحصل
 خلا ـب ه،صحبت   رتكث   ولا النبوّة، أوّل كي در   مـل وأنهّ الغلط، نلى ونسبه
قبل  ،ةوبمكّ  ،عشر سنين :بعد الهجرة ،أقام بالمدينة ه فقوا أنّ واتّ . نـالباقي



532 

ّّ  ،أربعين سنة :ةالنبوّ   (1)وقيل ،بعد النبوة ،ةبمكّ  ،ا الخلا  في قدر نقامتهون
 .(2)«ين وستّ ةلاثاً  :فيكون عمره ،ا ةلاث عشرةوالصحيح أنهّ  ،الهجرة

 التصحيح الاجتهاديّ لا يستليم التصحيح الاتفّاقيّ: -خامسًا
الاجتهاد، والتقليد. وسيلتان اةنتان:  -عمومًا  -لتصحيح أيّ حديث  
حين يعتمد على وسيلة الاجتهاد، فيصحّح الحديث؛ وقد يجتهد مصحّ  ـفأوّل ال

بعده آخرون، فيصحّحون الحديث نفسه، باجتهادهم، ثّم يأتي من يعتمد على 
 تصحيح المجتهدين، فيصحّح الحديث نفسه، فيكون مقلّ دًا، لا مجتهدًا.

في تصحيحي هذا   يقول: ننيّ قائلًا  ولعلّ »: بن طاهر المقدسيّ قال ا
وليس   ،ما أخرجاهلأنهّ  ؛ومسلم د للبخاريّ مقلّ  : من هذا الطريق ،الحديث
من الوجه الذي  ،حته صحّ ولكنّي  ،دمنزلة من نقلّ ـما بعلى أنهّ  ،كذلك

 .(9)«...حاهصحّ 
والاجتهاد يكون بالنظر في سند الحديث، أو أسانيده، والنظر في متنه؛ 

ق من سبعة شروط: ن اجتماع شروط الحديث، أي: التحقُّ ليتحقّق المجتهد، م
اتّصال السند، وعدالة الرواة، وضبط الرواة، وسلامة السند من الشذوذ، 

 وسلامة السند من العلّة، وسلامة المتن من الشذوذ، وسلامة المتن من العلّة.
ا، يقتضي أن يبذل المصحّ  وهذا التحقُّ  ح جهدًا كبيراً، ق عمل صعب جدًّ

قبل نصدار حكمه، على الحديث؛ فعليه مراجعة أقوال أئمّة اجارح والتعديل، 
والمقابلة بينها، عند الاختلا ؛ وعليه مراجعة تاريخ الرواة، لمعرفة أسمائهم، 

                                                           
 كذا في المطبوع، والصواب: )وقبل( بالباء.( 1)
 .19/33( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 2)
 . 26( مسألة التسمية: 9)



533 

وكناهم، وألقابهم، ومواليدهم، وبلدانهم، وشيوخهم، وتلاميذهم، وغير ذلك من 
 مهمّة.ـالتفصيلات ال
عها، والمقابلة بينها؛ لمعرفة أيضًا مراجعة أسانيد الحديث، وتتبُّ وعليه 

 الاتّصال والانقطاع فيها، والوقف والرفع، ونحو ذلك من الأمور.
وعليه أن يبحث في متن الحديث؛ ليطمئنّ نلى سلامته من الشذوذ، ونلى 

ا يكون بالت أنّي سلامته من العلّة؛ ولا يكون ذلك البحث بالنظرة العجلى، ونّّ
 ر والاستذكار والاستحضار والمقابلة والموازنة. ر والتدبُّ والتفكُّ 

ولذلك ليس غريبًا أن يختلف المؤلّفون في تصحيح الأحاديث، ونن 
ا، والاختلا   سلكوا طريق الاجتهاد؛ لأنّ أدوات الاجتهاد وعناصره كثيرة جدًّ

 .صحيحمن يخالفه في الت فيها واقع كثيراً، ولذلك لن يعدم المجتهد
والفرق كبير بين التصحيح الاجتهاديّ، والتصحيح الاتفّاقيّ، ففي الأوّل  

حين، بعضهم يجتهد، فيصحّح يكون مصدر التصحيح آحادًا من المصحّ  
الحديث، وبعضهم يصحّحه، تقليدًا؛ فإن وافقهم بعد ذلك سائر المؤلّفين، 

روا ما صحّحوه، كان نك  م ي  ـاجتهادًا، أو تقليدًا؛ فلم يخالفوهم في التصحيح، ول
 ذلك هو التصحيح الاتفّاقيّ.

وليست كلّ أحاديث الصحيحين مصح حة، بالتصحيح الاتفّاقيّ، فقد  
صحّة  -قدياً، وحديثاً، من أهل الحديث، ومن غيرهم  -أنكر بعض المؤلّفين 

بعض أحاديث الصحيحين؛ ولذلك يكون تصحيح ما اخت لف فيه من قبيل 
 يّ، لا من قبيل التصحيح الاتفّاقيّ.التصحيح الاجتهاد

ّّ »قال أبو الوليد الباجيّ:   يعتقد من لئلّا  ؛هذه الحكاية ا أدخلت  ون
 بل قد تصحّ  .ما ليس في الصحيحين ليس بصحيح يحسن هذا الباب أنّ  لا

ج الشيخ ولذلك قد خرّ  ؛ومسلم ي صحيحي البخاريّ ـأحاديث ليست ف



531 

من الصحيح  ،في كتاب الإلزامات هرويّ ـال والشيخ أبو ذرّ  حسن الدارقطنيّ ـال أبو
وأخرج ذلك  ،جد في الكتابين ما فيه الوهمه قد و  وكما أنّ  .ما ألزماهما نخراجه

ّّ  .وملعه في جزء ،الحسن الشيخ أبو  من كان ، فمنا ذلك بحسب الاجتهادون
 ،وسقمه الحديث، صحّة في ينظر أن لزمه الشأن، بهذا والعلم الاجتهاد أهل
 صحّته، ادّعيا فيما تقليدهما لزمه حاله، تلك يكن مـل ومن نظرا. ما بمثل

رجاه مـل فيما والتوقّف  اعتقد أحاديث البخاريّ  وقد أخرج الصحيح. في يخ 
 اعتقد أحاديث مسلم وأخرج ذلك. غير فيها اعتقد لـمّا مسلم؛ تركها صحّتها،
 الأمر أنّ  على يدلّ  وهو معتقده، غير فيها اعتقد لـمّا البخاريّ، تركها صحّتها،

 .(1)«هم ما وقليل الشأن، بهذا العلم أهل من كان مّمن الاجتهاد، طريقه
روى في الذي ي   ،والمقصود هنا التمثيل بالحديث»وقال ابن تيميّة: 

 ،وتارة المرجوح ،ه قد يكون الراجح تارةوأنّ  ،وينازع فيه بعض العلماء ،الصحيح
في  ،كموارد الاجتهاد  ،في تصحيح الحديث ،ومثل هذا من موارد الاجتهاد

في  ،فق عليه العلماءفهو مثل ما اتّ  ،تهفق العلماء على صحّ ا ما اتّ وأمّ  .الأحكام
وملهور متون الصحيح من هذا  ،ا صدقً وهذا لا يكون نلّا  ،الأحكام
 .(2)«الضرب

 تقديه، يستلزم لا لبخاريّ ا في معارضه وكون»الحنفيّ:  ابن الهماموقال 
 أصحّ  قال: من وقول خارج، من الترجيح ي طل ب بل الصحّة، في اشتراكهما بعد

 مسلم، به انفرد ما ثمّ  البخاريّ، به انفرد ثّم ما -الصحيحين  في ما الأحاديث

                                                           
 .1/914والتجريح: ( التعديل 1)
الأفكار:  وتوضيح، 86-89نرشاد النقّاد:  ، وانظر:15/16جموعة الفتاوى: ـ( م2)
1/943-914. 



535 

 -أحدهما  شرط على اشتمل ما ثمّ  غيرهما، من شرطهما، على اشتمل ما ثمّ 
 الشروط على رواتهما لاشتمال نلّا  ليس الأصحّيّة نذ فيه، التقليد يجوز لا ،تحكُّمٌ 
 الكتابين، غير في حديث، رواة في الشروط تلك وجود ف رض فإذا اعتبراها، التي
 أحدهما أو حكمهما ثمّ  م؛التحكُّ  عين الكتابين في ما بأصحّيّة الحكم يكون أفلا
 فيجوز الواقع، بمطابقة فيه ي قط ع مماّ ليس الشروط تلك مجتمع المعيّن  الراوي بأنّ 

م يسلم من غوائل ـن لوقد أخرج مسلم عن كثير في كتابه ممّ  .خلافه الواقع كون
فدار الأمر في الرواة على اجتهاد  ؛م فيهملّ  ك  ملاعة ت   وكذا في البخاريّ  ،اجارح

يكون  :أو ألغاه آخر ،امن اعتبر شرطً   أنّ العلماء فيهم، وكذا في الشروط حتّ 
، (1)ا لمعارضة المشتملمكافئً  -عنده  ا ليس فيه ذلك الشرطممّ  -ا رواه الآخر م

نعم تسكن نفس غير  قه الآخر. ووةّ ف راوياً على ذلك الشرط، وكذا فيمن ضعّ 
ا المجتهد في نلى ما اجتمع عليه الأكثر، أمّ  ،المجتهد ومن لم يخبر أمر الراوي بنفسه

  .(2)«... نلى رأي نفسهفلا يرجع نلّا  ،اعتبار الشرط وعدمه والذي خبر الراوي
 حديثيّ لا يستليم التصحيح القطعيّ:ـالتصحيح ال -سادسًا

اختلف المؤلّفون القدامى، في تصحيح أحاديث الآحاد، الواردة في 
 الصحيحين، أو في أحدهما، بين قائل بالصحّة القطعيّة، وقائل بالصحّة الظنـّيّة.

يفرقّون بين أحاديث الصحيحين، وسائر  فالقائلون بالصحّة الظنـّيّة لا 
الأحاديث الموصوفة بالصحّة؛ فليس كلّ حديث موصو  بالصحّة يكون 

 .(9)، نلّا نذا كان متواتراًمقطوعًا به في نفس الأمر

                                                           
 (.المشتمل هلمعارض امكافئً  ...وألغاه آخر ،امن اعتبر شرطً ذا في المطبوع، والصواب: )ك( 1)
 .1/162( شرح فتح القدير: 2)
 .93-95، ونزهة النظر: 146-1/149 ، وشرح التبصرة:92( انظر: المنهل الرويّ: 9)



536 

ومت قالوا: هذا حديث صحيح، فمعناه: أنهّ اتّصل »قال ابن الصلاح: 
يكون مقطوعًا به في  سنده مع سائر الأوصا  المذكورة، وليس من شرطه أن

نفس الأمر، نذ منه ما ينفرد بروايته عدل واحد، وليس من الأخبار التي أملعت 
 .(1)«الأمّة على تلقّيها بالقبول

 ،صل سنده بالعدول الضابطين من غير شذوذاتّ  وهو ما»وقال النوويّ: 
  .(2)«ه مقطوع بهلا أنّ  ،فهذا معناه ،صحيح :ونذا قيل .ةولا علّ 

أو  ،ةالصحّ و  ،والحكم على الحديث بالوضع ،هذا»وقال العجلونّي: 
 ّّ  أو غيره، لا باعتبار ،باعتبار الإسناد ،ةينا هو بحسب الظاهر للمحدّ غيرهما، ن

 - ثباعتبار نظر المحدّ  - الصحيح مثلًا  جاواز أن يكون ؛نفس الأمر والقطع
ولو لما في الصحيحين على  ،في نفس الأمر، وبالعكس ،اا أو ضعيفً موضوعً 

ته في ألفيّ  ،كما أشار نلى ذلك الحافظ العراقيّ   ،الصحيح، خلافاً لابن الصلاح
 بقوله:

 ىدــــــــول ،اــنًّ ـظ :لــــــوقي ،هــــــــــذا لكــــــ  داسن  ما قد أ  ل   ة  بصحّ  عْ واقط  
 ويوفي الصحيح بعض شيء قد ر    وويــزاه النـــــد عـقيهم قحقّ   ـ م

ومع كون الحديث  .فاقاًاتّ  النسبة لرسول الله  نعم المتواتر مطلقًا قطعيّ 
ب عليه الحكم ويترتّ  ،ةينل بمقتضى ما يثبت عند المحدّ عم  في   ،يحتمل ذلك

 .(9)«المستفاد منه للمستنبطين الشرعيّ 
وابن الصلاح واحد من أشهر المؤلّفين القدامى، الذين يرون أنّ أغلب 

                                                           
 .54( معرفة أنواع علوم الحديث: 1)
 .29( التقريب والتيسير: 2)
 .14-1/3( كشف الخفاء: 9)



537 

ل وهو الأوّ »ين مقطوع بصحّتها، وذلك واضح في قوله: أحاديث الصحيح
 ،طلقون ذلكي   ه"،فق عليصحيح متّ "ا: الذي يقول فيه أهل الحديث كثيرً 

ة عليه فاق الأمّ اتّ  ة عليه، لكنّ فاق الأمّ ومسلم، لا اتّ  فاق البخاريّ ويعنون به اتّ 
 عليه بالقبول.فقا ي ما اتّ ة على تلقّ فاق الأمّ من ذلك، وحاصل معه؛ لاتّ  لازمٌ 

ا لقول واقع به، خلافً  النظريّ  ته، والعلم اليقينيّ وهذا القسم مليعه مقطوع بصحّ 
ّّ  الظنّ فيد في أصله نلّا ه لا ي  ا بأنّ من نفى ذلك، محتجًّ  ة بالقبول؛ ته الأمّ ا تلقّ ، ون

طئ. وقد كنت أميل نلى هذا، قد يخ   ، والظنّ ه يجب عليهم العمل بالظنّ لأنّ 
 ظنّ   هو الصحيح؛ لأنّ لًا المذهب الذي اخترناه أوّ  بان لي أنّ  ثمّ  ،وأحسبه قوياًّ 

، إة في نملاعها معصومة من الخططئ، والأمّ لا يخ   إهو معصوم من الخط من
ا بها، وأكثر نملاعات ة مقطوعً ولهذا كان الإملاع المبتنى على الاجتهاد حجّ 

ما انفرد به  القول بأنّ وهذه نكتة نفيسة نافعة، ومن فوائدها:  العلماء كذلك.
واحد من   ة كلّ ي الأمّ ته؛ لتلقّ ع بصحّ قط  أو مسلم مندرج في قبيل ما ي   البخاريّ 

فيما سبق، سوى  ،لناه من حالهماعلى الوجه الذي فصّ  ،كتابيهما بالقبول
وغيره،  كالدارقطنيّ   ،اظفّ م عليها بعض أهل النقد من الح  تكلّ  ،أحر  يسيرة

 .(1)«الشأن وهي معروفة عند أهل هذا
وما ذهب نليه ابن الصلاح قد وافقه عليه كثير من المؤلّفين القدامى، 

 ومع ذلك، فقد خالفه في رأيه هذا كثيرون.
خبر الواحد لا ي فيد العلم، خلافاً لبعض أصحاب »هان: رْ قال ابن ب ـ 

الحديث؛ فإنّهم زعموا أنّ ما رواه مسلم والبخاريّ مقطوع بصحّته. وعمدتنا: ننّ 
العلم لو حصل بذلك، لحصل لكافّة الناس، كالعلم بالأخبار المتواترة؛ ولأنّ 

                                                           
 .38( معرفة أنواع علوم الحديث: 1)



538 

هل البخاريّ ليس معصومًا عن الخطإ، فلا نقطع بقوله؛ لأنّ أهل الحديث وأ
العلم غلّطوا مسلمًا والبخاريّ، وةبّتوا أوهامهما، ولو كان قولهما مقطوعًا به، 
لاستحال عليهما ذلك؛ ولأنّ الرواية كالشهادة، ولا خلا  أنّ شهادة البخاريّ 

يقطع بصحّتهما، ولو انفرد الواحد منهم بالشهادة، لم يثبت الحقّ به،  ومسلم لا
ه، ونن أبدوا في ذلك منعًا، كان خلا  فدلّ على أنّ قوله ليس مقطوعًا ب

ما كانوا يقضون بإةبات الحقوق  نملاع الصحابة؛ فإنّ أصحاب رسول الله 
نلّا بشهادة شاهدين. ولا عمدة للخصم نلّا أنّ الأمّة أملعت على تلقّي هذين 
الكتابين بالقبول، واتفّقوا على العمل بهما. وهذا لا يدلّ على أنّهما مقطوع 

في الرواية،  ،هما؛ لاعتقادها الأمانة والثقةـما عملت بـ. فإنّ الأمّة ننّ بصحّتهما
 .(1)«ي وجب العمل به، كان مقطوعًا بصحّته وليس كلّ ما

ومسلم،  فق عليه البخاريّ الصحيح أقسام: أعلاها ما اتّ »وقال النوويّ: 
 ، ثمّ على شرط البخاريّ  على شرطهما، ثمّ  مسلم، ثمّ  ، ثمّ ما انفرد به البخاريّ  ثمّ 

، تهأو على صحّ  ،ق عليهف  ونذا قالوا صحيح مت ـّ .صحيح عند غيرهما مسلم، ثمّ 
فهو مقطوع  ،ما روياه أو أحدهما وذكر الشيخ أنّ  .فاق الشيخينفمرادهم اتّ 

فيد فقالوا: ي   ؛قون والأكثرونوخالفه المحقّ   ؛حاصل فيه والعلم القطعيّ  ،تهبصحّ 
  .(2)«يتواترم ـما ل الظنّ 

خلا   :في هذه المواضع ،وهذا الذي ذكره الشيخ»وقال النوويّ أيضًا: 
التي ليست  ،أحاديث الصحيحين :م قالوافانهّ  ،كثرونقون والأقاله المحقّ   ما

 ،رعلى ما تقرّ  فيد الظنّ ا ت  ّّ نوالآحاد  ،ا آحادفإنهّ  ؛فيد الظنّ ا ت  ّّ ن ،بمتواترة

                                                           
 .181-2/182( الوصول نلى الأصول: 1)
 .25( التقريب والتيسير: 2)



539 

ا أفادنا ّّ نة بالقبول الأمّ  يوتلقّ  ؛وغيرهما في ذلك، ومسلم فرق بين البخاريّ  ولا
أخبار الآحاد التي في غيرهما  نّ إف ؛ق عليهف  وهذا مت ـّ ،وجوب العمل بما فيهما

 ؛فكذا الصحيحان ، الظنّ لّا نفيد ولا ت   ،ت أسانيدهاذا صحّ ن ،يجب العمل بها
تاج لا يح   ،اا يفترق الصحيحان وغيرهما من الكتب في كون ما فيهما صحيحً ّّ نو 

 حتّ  ،ل بهعم  لا ي   اوما كان في غيرهم ،ابل يجب العمل به مطلقً  ،نلى النظر فيه
ة على العمل بما ملاع الأمّ نولا يلزم من  ،د فيه شروط الصحيحوج  وت   ،رنظ  ي  

هان رْ بن ب ـ انكار ن وقد اشتدّ  . ه كلام النبيّ ه مقطوع بأنّ ملاعهم على أنّ نفيهما 
 . (1)«وبالغ في تغليطه ،قال بما قاله الشيخمام على من الإ

 البخاريّ  عليه اتفّق ما مليع ننّ : الصلاح ابن وقال»وقال الزركشيّ: 
 والحقّ  الكتابين. هذين صحّة على اتفّقوا العلماء لأنّ  بصحّته؛ مقطوع ومسلم

ا وقع الاتفّاق نذ كذلك، ليس أنهّ  وذلك فيهما، بما العمل جواز على نّّ
 القطع؛ يكلّفنا مـل تعالى الله فإنّ  الصحّة، مظنون فيهما ما يكون أن ينافي لا

 .(2)«الظنّ  نلّا  ت فد مـل ونن البيّنة، بموجب الحكم يجب ولذلك
 عن السالمة وأحاديثهما الحديث، كتب أجلُّ  فهما»وقال الصنعانّي: 

أكثر  فيهما ما نلى مـالعال   ونفس للظنّ، تحصيلًا  الأحاديث أقرب فيها التكلّم
أنصف، وكان  نن نفسه، من الناظر يجده شيء هذا غيرهما. في ما سكونًا نلى

ا العلم؛ أهل من  ما منهما ي هض م ولا يستحقّانه، ما على زيادة لهما ي دّعى لا نّّ
 وما صحيحًا، نلّا  الكتاب هذا في أ خرج مـ"ل البخاريّ: قول له. وأمّا أهلٌ  هما

صحّ"؛  ما نلّا  اجاامع كتابي في أدخلت "ما أكثر"، وقوله: الصحيح من تركت

                                                           
 . 1/24( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 1)
 .216/ 1المحيط في أصول الفقه: ( البحر 2)



511 

 قال نظره. وقد في الصحيح تحرّى أنهّ نفسه عن نخبار صحيح، كلام فهو
 لنا، ظهر فيما صحيح، مرادهم: حديث هذا المحدّةين: قول ننّ  الدين: زين

الخطإ  جاواز الأمر؛ نفس في بصحّته، مقطوع لا أنهّ الإسناد، بظاهر عملًا 
 ،البخاريّ  على ،والنسيان ،خطأـال فيجوز انتهى. قلت: الثقة، على والنسيان

 عتتبُّ  بعد نلّا أنهّ مرجوحًا؛ جويزاًـت كان ونن بصحّته، حكم فيما نفسه،
 ينتهض ي كتابه،ـف ،خالفه من الشرائط ما كتابه، ونظهار يـف ماـل ،فّاظح  ـال

 .(1)«الاختبار زيادة نلى ،النظاّر الفطن مـالعال ويقود التجويز،
أو  - وجود الحديث في الصحيحين :العاشرة»وقال الصنعانّي أيضًا: 

ن لوجود الرواية فيهما عمّ  ؛بالمعنى الذي سبق ،تهيقضي بصحّ  لا - أحدهما
 ،فاقرواتهما قد حصل الاتّ  أنّ  -فقول الحافظ ابن حجر  ،ه غير عدلعرفت أنّ 

 ينت الصحيحة تلقّ الأمّ  ننّ " :قولهو  ،نظر محلّ  - ق اللزوميبطر ، على تعديلهم
 ،(2)وأبو طاهر المقدسيّ  ،سبقه نليه ابن الصلاح ،هو قولو  "،بالقبول

 :يونن اختلف هؤلاء في نفادة هذا التلقّ  ،(9)الخالق عبدبن الرحيم  عبد وأبو
ه وأنّ  ،د بن نبراهيم سبب الخلا  في كتبهد محمّ وبسط السيّ . أو الظنّ  ،العلم

ولنا عليه أنظار ، ل الكلام في ذلكوطوّ  ،هعلى المعصوم في ظنّ  إجواز الخط
 :طرفينال فيسؤال الاستفسار  بدّ من وأقول: لا (.العقال حلّ ) :أودعناها

، هذا غير ا بالقبولمتهة تلقّ ة وعامّ ة من خاصّ الأمّ  كلّ   هل المراد أنّ  -لالأوّ 

                                                           
 .199-191( ثمرات النظر: 1)
 ( الصواب: ابن طاهر المقدسيّ.2)
 ( الصواب: أبو نصر عبد الرحيم بن عبد الخالق.9)



511 

على   يخفى أنّ هذه دعوى نلّا أنهّ لا ،(1)نية المجتهدالمراد علماء الأمّ  بل مراد،
من البرهان  لا بدّ  ،ى الكتابين بالقبوله تلقّ أنّ  الأمّة فرد من أفراد مجتهدي كلّ 

على  ،نةكإقامة البيّ   ،عادة ،راتونقامته على هذه الدعوى من المتعذّ  ،عليها
. فهو كاذب ،عاهمن ادّ  بن حنبل وغيره أنّ  الذي جزم أمقد ،دعوى الإملاع

، فكيف من بعده ،قبل عصر تأليف الصحيحين ،عصرهونن كان هذا في 
من  أنّ  والذي يغلب به الظنّ  .وتباعد أطرا  أقطاره ،اوالإسلام لا يزال منتشرً 

 نذ معرفتهما بخصوصهما ليست ،العلماء المجتهدين من لا يعر  الصحيحين
ل السؤا. دليلهاي ـفب طال  ي  و  ،الدعوىمن ع ـت  جملة ـوبال ،ي الاجتهادـف ،اشرطً 
، هل ي بالقبولالتلقّ من المراد  ما :على تقدير تسليم الدعوى الأولى -الثاني

فيد فهذا لا ي   ؟ما لهذين الإمامين الحافظينوأنهّ  ،ي أصل الكتابين ومللتهماتلقّ 
ي أو المراد بالتلقّ  ؛فيد المطلوبولا ي  ، فيهمانلى مؤلّ  ،ة نسبتهما الحكم بصحّ نلّا 

 تيال يه نذ ؛لمطلوبلوهذا هو المفيد  ،فرد من أفراد أحاديثهما لكلّ  ،بالقبول
بالقبول هو ما حكم  ىالمتلقّ  فإنّ  ؛تهمايفاق على تعديل رواالاتّ  اب عليهرتّ 

يلاقي الذي وهو  ،بن نبراهيم دد محمّ كما رسمه بذلك السيّ   ،اته ظنًّ المعصوم بصحّ 
نذ لا يكون ذلك  ؛ل لهومتأوّ   ،ة بين عامل بهكون الأمّ ت ماه ننّ  :ينقول الأصوليّ 

 .(2)«لهم ا صحّ لم نلّا 
 ه مبنيّ أنّ  :لالأوّ  :وأقول في هذا الكلام بحثان»وقال الصنعانّي أيضًا: 

هذه دعوى على  منا أنّ وقد قدّ  .ة للكتابين بالقبولالأمّ  ي كلّ على دعوى تلقّ 
وقد  .اوغيره (،ثمرات النظر)كما أوضحناه في   ،وهي غير صحيحة ،هاة كلّ الأمّ 

                                                           
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )المجتهدون(.1)
 .192-191( ثمرات النظر: 2)



512 

 سوى ،ت ذلك بالقبولة تلقّ الأمّ  ننّ  :ه قالفإنّ  ؛مامهاـالصلاح بعدم ت ابن أقرّ 
 :ودليل العصمة ،ةى الأمّ مسمّ  خفى أنّ ـولا ي ،ووفاقه ،خلافهـب عتدّ ي   من لا

ة ى الأمّ ونخراجه عن مسمّ ، مجتهدـب عتدّ ه لا ي  والقول بأنّ  ،جتهدـم شامل لكلّ 
منا وقد قدّ  .ر دليلـبغي ،اءــا شـــاء مـــن شــعى ملادّ  ونلّا  ،حقيقـت لا يقبله ذو

من حيث  ،نـهل هو لأصل الكتابي :يعن هذا التلقّ  ،الاستفسار سؤال
فيد لا ي  و  ،مرادر ـغيل الأوّ . من أحاديثهما ،فرد ،فرد أو لكلّ  ،جملةـال
 ،اسابقً  ،كما أشرنا نليه  ،فيه الدعوى ولا يتمّ  ،مرادـي هو الـالثانو  ،مطلوبـال

بعد تسليم الدعوى  ،يـالبحث الثان .رهاـي غيـوف (،رــالنظ مراتـة) يـف رناهوقرّ 
ا ــكم  ،ةــت الأدلّ وعليها دلّ  ،عن الضلالة ،ة معصومةالأمّ  التحقيق أنّ  أنّ  :ىـولالأ  
 ،وقد أشرنا نليه .اة بالدرايةسمّ م  ـال ،"رح الغايةــش"على  ،ناــيواشـي حـف ،اهــقنحقّ 

 .(1)«ي هذاـوتأتي زيادة ف ،خطأ ليس بضلالةـوال ،اسابقً 
ل ـملقّبين بأهـوطائفة، من ال ،رع: ابن الصلاحـــــف»وقال اللكنويّ: 

ماعيل البخاريّ، ومسلم بن ـحمّد بن نسـن، مـحديث، زعموا أنّ رواية الشيخيـال
ماع على أنّ ـم النظريّ؛ للإجــن، ت فيد العلـالصحيحي حجّاج، صاحبيـال

وهذا  .ماع قطعيّ ـغيرهما، وتلقّت الأمّة بقبولهما، والإج ن مزيةّ، علىـيـللصحيح
جرّد روايتهما لا ي وجب ـيعلم بالضرورة أنّ م ،نلى وجدانه هتٌ، فإنّ من رجعـب

ا، ـ ـًا علمـادت روايتهمـــــو أفــــار متناقضة، فلـــــبـر وي فيهما أخ دـــــاليقين البتّة، وق
 ،ب نليه ابن الصلاحــا ذهـــأي: م -ع. وهذا ــــي الواقـف ـن،ق النقيضيــحقُّ ـزم تــــــل

محدّةين؛ لأنّ انعقاد ـوال ،جمهور، من الفقهاءـما قاله ال خلا ـب -ه ــوأتباع
 منوع،ـم -آخرين  ةقات مرويّات ما، منـرهـعلى غي ،الـمزيةّ على -ماع ـالإج

                                                           
 .129-1/122( توضيح الأفكار: 1)



513 

ي فيد لا ماأنفسهما  على مزيتّهما على ماعـوالإج
 ،هماـشأن جلالة ولأنّ  ؛(1)

ذلك  يستلزم لا -س لّ م  ولو - المزيةّ على والإملاع لكتابيهما، الأمّة وتلقّي
 مرويّاتهما رجال أنّ  نلّا  ليس الأمّة بين المتلقّى المسل م القدر فإنّ  القطع والعلم،

 الظنّ، نلّا  ي فيد لا وهذا روايتهم، لقبول اجامهور اشترطها التي للشروط، جامعة
 -وسلّم  وأصحابه وآله عليه الله صلّى - الله رسول عن ثابتة مرويّاتهما أنّ  وأمّا
 لأنّ  كتابيهما؛ في ما مليع صحّة على نملاع ولا كيف، أصلًا، عليه نملاع فلا

مختل ف  البدع أهل رواية وقبول البدع، أهل من وغيرهم قدريوّن، منهم رواتهما
 أصحّ  أحاديثهما أنّ  يلزم ما غاية القدريةّ؟ مرويّات صحّة على الإملاع فأين فيه،

 لا وهذا الكمال، على اجامهور عند الشروط على مشتملة أنّها يعني: الصحيح،
 ننّ  الهمام: ابن الشيخ قال ما ولنعم المتـّب ع؛ الحقّ  هو هذا القويّ. الظنّ  نلّا  ي فيد
ولا  ،به عتدّ قول لا ي   - الآخرينالأئمّة  مرويّات على مرويّاتهما بتقديم - قولهم

ة من تلقاء يّ الأصحّ  نّ أو  ،كيف لا  ،ماتهم الصرفةبل هو من تحكُّ  ،به ىتدقي  
فهما وغيرهما  ،ونذا كان رواة غيرهم عادلين ضابطين ،ة ضبطهموقوّ  ،عدالة الرواة
م والتحكُّ  ،امً حكُّ ـ تنلّا  ،ماـعلى غيره (2)هماـزتيمـلحكم بلسبيل  ولا ،على السواء

 .(9)«فافهم ،ليهنلتفت لا ي  
بطريقة  واكن أن يقطعي   لقطع لال حديث الآحاد بإفادة واقال الذينف

ا يقطع   سبّي.بطريقة القطع النّ   ونالقطع المطلق؛ لأنّ المسألة خلافيّة، ونّّ
ليس  ، الظنّ نلّا  ،فيدحديث الآحاد لا ي   القول بأنّ »قال ابن عثيمين: 

                                                           
 .اعي لوجود )ما( هناولا د( كذا في المطبوع، 1)
 ( كذا في المطبوع، ولعلّ مراده: )بمزيتّهما(، كما في سائر المواضع المتقدّمة.2)
 . 2/191( فواتح الرمقوت بشرح مسلّم الثبوت: 9)



511 

على  ،ت القرائننذا دلّ  ،فيد اليقيننطلاقه، بل في أخبار الآحاد ما ي  على 
 .(1)....«ة بالقبولته الأمّ صدقه، كما نذا تلقّ 

ق شروط الصحّة: اتّصال والذين قالوا بإفادة الظنّ لا يقطعون، بتحقُّ 
 السند، وعدالة الرواة، وضبط الرواة، والسلامة من الشذوذ، والسلامة من العلّة.

 أنّ الحكم باتّصال السند، حكم ظنّيّ، في عدّة مواضع، أبرزها: فيرون
وجود العنعنة، أو الأنأنة، في السند، فقد يكون السند متّصلًا، وقد يكون  -1

 :عن فلان قال(، أو عبارة )أنّ فلانًا قال()منقطعًا، بسقوط بعض الرواة؛ فعبارة 
دّةنا فلان قال(، أو عبارة لا ت فيدان القطع، بحصول السماع؛ فليستا كعبارة )ح

  .(2)عبارة )سمعت فلانًا يقول( )حدّةني فلان قال(، أو
وضح فيها ا لم ي  ممّ  ،ة أحاديثوفي صحيح مسلم عدّ »قال الذهبّي: 

القلب  يمن غير طريق الليث عنه، فف يعن جابر، وه ،الزبير السماع أبو
 ."ةمكّ ـمل السلاح بـحد حلأ حلّ ـلا ي"، من ذلك حديث: يءش منها

وحديث:  ."زينب ،فأعجبته، فأتى أهله ،امرأة  رأى" وحديث:
 .(9)«وغير ذلك ."تجصيص القبور عن يالنه"

 ،مسلم جيئه فيبم ،ه عليناتجو  ـولا ي   :قلت»وقال محيي الدين الحنفيّ: 
فقد وضع الحافظ  ،مصطداه لا يقوى عند الاجوُّ توال ،مسلم أشياء فقد وقع في

 اهسمّ  ،مسلم جة في على الأحاديث المقطوعة المخر  كتاباً ار  الرشيد العطّ 
 ،"المقطوعة مسلم من الأحاديث ما وقع في بيان الفوائد المجموعة في غرر"بـ

                                                           
 .1/91( مجموع فتاوى ورسائل فضيلة الشيخ محمّد بن صالح العثيمين: 1)
 .154-183، وقواعد التحديث: 193-195( انظر: نزهة النظر: 2)
 .1/93( ميزان الاعتدال: 9)



515 

سنة  ،د بن عبد الله الظاهريّ أبي نسحاق نبراهيم بن محمّ  ،سمعته على شيخنا
 الشيخ بقراءة ،فه الحافظ رشيد الدينبسماعه من مصنّ  ،مئة عشرة وسبع اةنتي

ل أوّ  في ،ي الدينينها الشيخ محوبيّ  ،عثمان المقاتليّ  فخر الدين أبي عمرو
 فاز فقد ،من روى له الشيخان نّ ن -وما يقوله الناس  .صحيح مسلم شرح

كتابه عن   فقد روى مسلم في ؛ولا يقوى ،ها من التجوُّ هذا أيضً  - (1)القنطرة
ّّ  :فيقولون ،وغيره من الضعفاء ،سليم ليث بن أبي كتابه   ا روى عنهم فين

الاعتبار  وا:ظ قالاالحفّ  لأنّ  ؛وهذا لا يقوى .متابعاتـللاعتبار والشواهد وال
وكتاب مسلم التزم فيه  ،فون بها حال الحديثوالشواهد والمتابعات أمور يتعرّ 

 واعلم أنّ  !!فيه بطرق ضعيفة ي  حال الحديث الذفكيف يتعرّ  الصحّة.
( مقتضيتان للانقطاع عند أهل الحديث، ووقع في مسلم ، و)عن(2))ننّ(

والبخاريّ من هذا النوع شيء كثير، فيقولون على سبيل التجوُّه: ما كان من 
هذا النوع في غير الصحيحين، فمنقطع، وما كان في الصحيحين، فمحمول 

 .(9)«على الاتّصال
قد يكون وجود راو  مدلّ س، في السند، فقد يكون السند متّصلًا، و  -2

منقطعًا، بإسقاط المدلّ س لبعض الرواة، من السند عمدًا؛ خشية رفض 
 .(1)الحديث

                                                           
 ( المعرو : )جاز القنطرة(، أو )جاوز القنطرة(.1)
( الصواب: )أنّ( بهمزة فوقيّة مفتوحة، لأنّ المراد الإشارة نلى )الأنأنة(، كقولهم: "حدّةنا 2)

 فلان أنّ فلانًا قال"، أو "أخبرنا فلان أنّ فلانًا قال"... نلخ.
 .966-1/969( اجاواهر المضيّة: 9)
 .149-141( انظر: نزهة النظر: 1)



516 

رين الشيخ صدر الدين بن ف في ذلك من المتأخّ وتوقّ »قال الزركشيّ: 
ة من استثناء في النفس لغصّ  ننّ  ،لعمر الله (:الإنصا )وقال في كتابه  ،الوكيل

من  ،سين في الصحيحينرين عنعنة المدلّ  وغيره من المتأخّ ، عمرو بن الصلاح أبي
 ل نلّا قب  هي دعوى لا ت   :وقال ،مقالة النوويّ  وردّ  ،سينبين سائر معنعنات المدلّ  

 ،لون أحاديث وقعت في الصحيحيناظ يعلّ ا من الحفّ كثيرً   ما مع أنّ لا سيّ  ،بدليل
قراءة في نفي  ،كما فعلوا في حديث الوليد بن مسلم  ،بتدليس رواتها، أو أحدهما

الدين بن  ة الشيخ الإمام تقيّ قد أزال الغصّ  :قلت .وغيره ،البسملة في الصلاة
س في نلى استشكال حول رواية المدلّ   ،شار في كلام لهأف ،دقيق العيد
 ،من الثبات على طريقة واحدة ولا بدّ  :قال .روايته في غيرهما وردّ  ،الصحيحين

الأحاديث من  دّ ر  ا أن ت ـ نمّ  :الممكن هنا من الأحوال الثلاةة .أو الردّ  ،ا القبولنمّ 
تسوية بين  ،ال مطلقً قب  ا أن ت  ونمّ  ،في الصحيحين وغيرهما ،اس مطلقً المدلّ  

وما خرج  ،ق بين ما في الصحيح من ذلكفر  أن ي   اونمّ  ،الصحيحين وغيرهما
ض لما في للاستقرار على ترك التعرُّ  ،فلا سبيل نليه ،لا الأوّ فأمّ  .عنه

يجسرون   رأيتهمفإنيّ  ،ة من المغاربةونن خالف في ذلك الظاهريّ  ،الصحيحين
 ،قيل في بعض الرواة ،بسبب كلام ؛من أحاديث الصحيحين ،على أشياء

ففيه  ،ا الثانيوأمّ . يجعلون راويها في مقى من تخريج صاحب الصحيح لهم ولا
 محكوم عليها بالانقطاع حتّ  سرواية المدلّ   في أنّ  ،المشهور خروج عن المذهب

 ،وهو التفصيل بين ما في الصحيحين من ذلك - ا الثالثوأمّ .  السماعيتبيّن 
 أحد   :ه بهما يوج   وغاية   ،فلا يظهر فيه وجه صحيح في الفرق - وبين غيره

ة تلك الأحاديث عر  صاحبا الصحيح صحّ  عى أنّ دّ أحدهما أن ي  ، أمرين
وحكم  ،د الاحتمالونةبات للأمر بمجرّ  ،ى جهالةوهذا نحالة عل ،السماع فيها

س محمولة رواية المدلّ   أعني أنّ  ،ه يرى هذا المذهبصاحب الصحيح بأنّ  على



517 

 يظهر حتّ  ،ا محمولة على السماعفيجوز أن يرى أنهّ  ،ونلّا  الانقطاع،على 
. اجاائزين مع الاحتمال فليس لنا الحكم عليه بأحد ،ونذا جاز وجاز ؛الانقطاع

ة ما في الكتابين دليل على وقوع السماع الإملاع على صحّ  عى أنّ دّ لثاني أن ي  وا
 وهذا ،وهو ممتنع إ،عة على الخطم  ة مج   لكانت الأمّ ونلّا  ،في هذه الأحاديث

 ،يحتاج نلى نةبات الإملاع الذي يتنع أن يقع في نفس الأمر خلا  مقتضاه
ّّ  ،عيناهونحن ما ادّ  ،وهذا فيه عسرٌ  سبب الإطباق  -الثابت  الظنّ  عينا أنّ ا ادّ ون

ويلزم من سلك  .المقابل له أقوى من الظنّ  - على التصحيح لما في الكتابين
 :ولا يقول ،الصحيح س من غيربما جاء في رواية المدلّ    يستدلّ هذه الطريق ألّا 

م ـا فيما لعى ليس موجودً دّ الإملاع الذي ي   لأنّ  ؛به فلنحتجّ  ،هذا شرط مسلم
والأقرب في هذا أن نطلب اجاواب من غير هذا  :قال ،في غير الصحيح جيخرّ 

 .(1)«أعني طريق القدح بسبب التدليس ؛الطريق
وجود الخطإ في تاريخ الرواة، فإنّ أخبار الرواة منقولة بطريق الآحاد أيضًا،  -3

ه فلا ت فيد القطع بما تتضمّنه، من بيان مولد الراوي، زمانًا ومكانًا، وبيان ممات
سيّما  زمانًا ومكانًا، وبيان لقائه برواة آخرين، وسماعه منهم، أو سماعهم منه، ولا

 عند الاختلا  في ذلك. 
ومعرفة تاريخ الرواة مهمّة، لا ي كن الاستغناء عنها؛ لكثرة الكذب، 

 والوهم، والتدليس، وكثرة الرواة، والتشابه في الأسماء والألقاب والكنى.
ويكون الحديث  ،ه ةقاتقد يكون الإسناد كلّ و »قال ابن اجاوزيّ: 

ولا يعر   ،وهذا أصعب الأحوال ،جرى فيه تدليس  أو قدأو مقلوباً  ،اموضوعً 
 ،اد، وذلك ينقسم نلى قسمين: أحدهما أن يكون بعض الزنادقة النقّ ذلك نلّا 

                                                           
 .38-2/39( النكت على مقدّمة ابن الصلاح: 1)



518 

ث به في حديث بعض الثقات، فحدّ  ،ذلك الحديث ابين قد دسّ بعض الكذّ  أو
  .(1)«ه من حديثها منه أنّ ظنًّ و  ،سلامة صدرل

فيسمع  ،االقسم الثاني أن يكون الراوي شرهً و »وقال ابن اجاوزيّ أيضًا: 
 ،أو سمع منه ،عن شيخ قد عاصره ،ابينوالكذّ  ،الحديث من بعض الضعفاء

  .(2)«س بذكر الشيخويدلّ  ،سقط اسم الذي سمعه منهفي  
 ،معمر :يأتي في الحديثه من هذا اجانس أنّ و »وقال ابن اجاوزيّ أيضًا: 

الآفة  هم ةقات، ولكنّ وكلّ  ،عن أبي هريرة ،عن أبي صالح ،د بن واسععن محمّ 
 .(9)«م يسمع من أبي صالحـوابن واسع ل ،م يسمع من ابن واسعـا لمعمرً  من أنّ 

معرفة مواليدهم،  - اأيضً  - همّ م  ـومن ال»وقال ابن حجر العسقلانّي: 
للقاء بعضهم، وهو في  ،عيمن دعوى المدّ  ،بمعرفتها يحصل الأمن لأنّ ؛ ووفياتهم

وأوطانهم،  ،معرفة بلدانهم -ا أيضً  - همّ م  ـومن ال كذلك. نفس الأمر ليس
 .(1)«فقا، لكن افترقا بالنسبنذا اتّ  ،ل الاسمينمن تداخ   ،الأمن :وفائدته
وحده يعلم  والحكم بعدالة الرواة حكم ظنّيّ، قائم على الظاهر، والله  

لا يعلم  -وهو الرسول الذي ي وحى نليه  - غيب الباطن. فإذا كان الرسول 
حقيقة المنافقين، الذين مردوا على النفاق، نلّا نذا أظهره الله، على ذلك الغيب؛ 
فكيف ي تصوّر أن يعلم المؤلّفون المعدّ لون حقيقة باطن كلّ راو  من الرواة، علمًا 

  قطعيًّا يقينيًّا؟!!!

                                                           
 .1/111( الموضوعات: 1)
 .1/119( الموضوعات: 2)
 .1/111( الموضوعات: 9)
 .184( نزهة النظر: 1)



519 

﴿و مم  نْ ح وْل ك مْ م ن  الْأ عْر اب  م ن اف ق ون  و م نْ أ هْل  الْم د ين ة  م ر د وا قال تعالى: 
ع ل ى النّ ف اق  لا  ت ـعْل م ه مْ نح ْن  ن ـعْل م ه مْ س ن ـع ذّ ب ـه مْ م ر ت ـيْن  ثم   ي ـر دُّون  ن لى  ع ذ اب  

  .(1)ع ظ يم ﴾
فكيف  ،ولا يعر  نفاقهم ، يعلمهمونذ كان لا »قال الصنعانّي: 

 .(2)«؟ز العدل عن غيرهميّ تي
فإنّ المؤلّف، نذا عايش الراوي المعد ل، مدّة كافية؛ فإنّ حكمه بالعدالة،  

 سيكون بالاعتماد، على الظاهر، وهو حكم ظنّيّ.
أمّا نذا كان المؤلّف بعيدًا عن الراوي المعد ل، زمانًا، أو مكانًا، أو زمانًا  

 ومكانًا؛ فإنهّ يحتاج نلى الاعتماد على مؤلّف آخر، معايش للراوي المعد ل.
فإذا ةبت الاعتماد المباشر، بقي الحكم بالعدالة ظنـّيًّا، ونذا كان بين 

ب عدٌ في الزمان، أو في المكان، أو فيهما  -المعايش، وغير المعايش  -المؤلّفين 
معًا، احتاج المؤلّف غير المعايش، نلى الاعتماد على راو ، أو أكثر؛ ليبلغه تعديل 

 المؤلّف المعايش. 
ذا السند، الناقل للتعديل: ي كن أن يكون ظنـّيًّا أيضًا؛ والحكم باتّصال ه

 فيزداد الحكم ظنـّيّة، ويبتعد عن القطع واليقين.
أحدها المجهول العدالة من حيث الظاهر والباطن »قال ابن الصلاح: 

الثاني المجهول  .لًا هنا عليه أوّ ا، وروايته غير مقبولة عند اجاماهير على ما نبّ مليعً 
وهو المستور، فقد قال  ،الته الباطنة، وهو عدل في الظاهرالذي جهلت عد

عدالة باطنه. فهذا   في الظاهر، ولا تعر تنا: المستور من يكون عدلًا بعض أئمّ 

                                                           
 .141( التوبة: 1)
 .129( ثمرات النظر: 2)



551 

ين، وبه ل، وهو قول بعض الشافعيّ رواية الأوّ  من رد   بروايته بعض   المجهول يحتجّ 
على  الأخبار مبنيّ  أمر ، قال: لأنّ وب الرازيّ قطع منهم الإمام سليم بن أيّ 

ر عليه معرفة رواية الأخبار تكون عند من يتعذّ  بالراوي؛ ولأنّ  حسن الظنّ 
ق الشهادة، فار  فيها على معرفة ذلك في الظاهر، وت   صرالعدالة في الباطن، فاقت  

 فيها العدالة في الظاهر بر  عليهم ذلك، فاعت   رام، ولا يتعذّ كّ ا تكون عند الح  فإنهّ 
في كثير من كتب  ،ه أن يكون العمل على هذا الرأيشب  وي   قلت: والباطن.
رت وتعذّ  ،المشهورة، في غير واحد من الرواة الذين تقادم العهد بهم الحديث

 .(1)«الخبرة الباطنة بهم
ها، لا ـار  بأسبابــن عــم ،ةـل التزكيـقب  ت  »وقال ابن حجر العسقلانـيّ: 

 ،ةـــمارسـر مـ، من غيابتداءً  ،هــا ظهر لــمد رّ ــمجـي ب يزكّ ر عار ؛ لئلّا ـن غيــم
من ا ل  ، خلافً د، على الأصحّ ـــواح زكّ  من م   ،صادرةً  ت التزكيةـو كانــواختبار، ول

ولو  ..ا.، أيضً ا لها بالشهادة، في الأصحّ حاقً ـ من اةنين؛ نلل نلّا قب  ت   ها لاـرط أنّ ـــش
نلى  ،يمن المزكّ  ،مستندة كانت التزكية في الراوي ل بين ما نذافص  قيل: ي  

شترط ل، فلا ي  ه نن كان الأوّ ا؛ فإنّ جهً لكان متّ  ،اجتهاده، أو نلى النقل عن غيره
ي، فيجري فيه ـحاكم، ونن كان الثانـمنزلة الـب ه حينئذ يكون؛ لأنّ العدد أصلًا 

شترط فيه لا ي   أصل النقل شترط العدد؛ لأنّ ي   ا لاه أيضً ن أنّ  ـّوتبي ؛خلا ـال
 ل اجارح والتعديل نلّا قب   ي  وينبغي ألّا  أعلم.  والله ،ع عنهفكذا ما تفرّ  العدد؛

حديث  ل جرح من أفرط فيه؛ فجرح بما لا يقتضي ردّ قب  ظ؛ فلا ي  من عدل متيقّ 
وليحذر .. د الظاهر؛ فأطلق التزكية.ل تزكية من أخذ بمجرّ قب  ت   ث، كما لاالمحدّ 

ت  ل بغير تثبُّ ه نن عدّ في اجارح والتعديل؛ فإنّ  ،التساهل من م في هذا الفنّ المتكلّ 

                                                           
 .221-229( معرفة أنواع علوم الحديث: 1)



551 

خشى عليه أن يدخل في زمرة من روى ا ليس بثابت، في  ت حكمً ثب  م  ـكان كال
 ،أقدم على الطعن في مسلم ،زه كذب، ونن جرح بغير تحرُّ أنّ  وهو يظنّ  ،احديثً 

والآفة تدخل في هذا  ا.يبقى عليه عاره أبدً  ،سوء بريء من ذلك، ووسمه بميسم
وتارة من  ،امن هذا، غالبً  مٌ ـمين سال  وكلام المتقدّ  ،تارة من الهوى والغرض الفاسد

ولا ينبغي نطلاق اجارح  ا.ا وحديثً ا، قديً كثيرً  المخالفة في العقائد، وهو موجود
م على واجارح مقد   عة.منا تحقيق الحال في العمل برواية المبتد  بذلك، فقد قدّ 

ا من عار  بأسبابه؛ نً ه نن صدر مبيـ  ولكن محلّ التعديل، وأطلق ذلك ملاعة، 
فيمن ةبتت عدالته، ونن صدر من غير عار   ،ر لم يقدحه نن كان غير مفس  لأنّ 

ل اجارح فيه ب  ق   ،مجروح عن تعديلـفإن خلا ال ا. به، أيضً عتبر  م ي  ـل ،بالأسباب
م يكن ـل ه نذا السبب، نذا صدر من عار  على المختار، لأنّ غير مبين   ،لًا مجم  

 من نهماله. ،أولى الـمجرّ حل ـو ال قـمجهول، ونعمـز الي حيّ ـفهو ف ،فيه تعديل
 .(1)«ف فيهالصلاح في مثل هذا نلى التوقُّ  ال ابنــوم

رسموا العدالة  ثمّ  ،م شرطوا في الراوي كونه عدلًا اعلم أنهّ »وقال الصنعانّي: 
 ،مع عدم ملابسة بدعة ،حاتواجتناب المقبّ  ،وهي الإتيان بالواجبات ،بالتقوى

ه ومعناه نخباره أنّ  ،مثلًا  ،أو ةقة ،عدل :يكفي تعديل الثقة لغيره بقوله :قالوا ثمّ 
وهذا  ،وعدم ملابسته لبدعة ،حاتواجتنابه المقبّ  ،م منه نتيانه بالواجباتل  ع  

ا معرفة وأمّ  .وهذه المشاهدة أمر ظاهر ،وتركه الخبر مستند نلى مشاهدته لفعله
فشرط العدالة  ،بلا زيادة ،لي غايته كالمعدّ  فالمزكّ  ؛ اللهفلا يعلمها نلّا  ه،باطن

منها  فالخبرة لا بدّ  ،عليها الخبرة تدلّ  ريد أنّ ونن أ   ،الباطنة شرط لا دليل عليه
ا مّ ـهم لولعلّ  ،ولله الحمد ،اه لهذا آخرً بّ نف قد ترأيت المصنّ  ثمّ  ،ال أيضً في المعدّ  

                                                           
 .154-186النظر:  ( نزهة1)



552 

 ،وا ما كان عن تزكية عدالة باطنةسمّ  ، تزكية عدالة ظاهرةوا العدالة عن غيرسمّ 
 .(1)«وللتفرقة بين الأمرين ،احً ـتسام  

والتعديل أمر ظنّيّ، بصر  النظر عن الحكم القائم على الظاهر؛ لأنّ 
المؤلّف نفسه، يحتاج نلى التعديل؛ فليس نبيًّا من الأنبياء، ليكون الحكم بعدالته 

طئ،  يحتاج نلى نةبات، بل هو بشرٌ أمراً قطعيًّا، لا  من عامّة الناس، ي صيب ويخ 
 وليس ثمةّ ما يقطع بكونه عدلًا في الباطن.

ونذا اطلّعنا على تعديل لهذا المؤلّف، من شيخ، أو من تلميذ؛ فإنّ من 
ه يحتاج أيضًا، نلى تعديل، فليس أحدهما أولى من الآخر، بهذا الحكم، ل  عد  

 لين السابقين، أو اللاحقين.وهكذا نلى آخر المعدّ  
 -وهـما من الأمــور الباطلة اتفّاقاً  -وللغفلة عن )التسلسل(، و)الد ور( 

 أةــر كبير، فـي ذهاب بعض الـمؤلّفين، نلى القول، بإفادة التعديل للقطع.
، والمعدّ ل الثاني يحتاج نلى معدّ ل  فالمعدّ ل الأوّل يحتاج نلى معدّ ل ثان 

ل الثالث يحتاج نلى معدّ ل رابع، وهكذا؛ فيكون القطع بالتعديل ثالث، والمعدّ  
 قائمًا على التسلسل، وهو أمر باطل، فيكون القطع بالتعديل باطلًا، أيضًا.

، ويعدّ ل الـمعدّ ل  الثانـمعدّ ل  الأوّل  الـوقد يعدّل ال معدّ ل  ـي الـمعدّ ل  الثانـي 
، فيكون كلّ واحد منهما معدّ لًا   لصاحبه، ومعد لًا بتعديل صاحبه، وهذا الأوّل 

 ل باطلًا، أيضًا.ـع بالتعديـون القطـه، فيكـي بطلانـلا  فـذي لا خـدور، الـو الـه
فلم يبق  نلّا الاعتماد على الاشتهار والتسليم، وهما طريقان ي فيدان الحكم 

لأنّ عدالة ؛ ، لا على وجه القطع واليقينالغالب بالعدالة، لكن على وجه الظنّ 
 .الباطن غيب، لا يعلمه نلّا الله تعالى

                                                           
 .2/132( توضيح الأفكار: 1)



553 

 ،والثقة ،ث المشهور بالعدالةالمحدّ  باب في أنّ »قال الخطيب البغداديّ: 
وسفيان  ،مالك بن أنس أنّ  :مثال ذلك ،للا يحتاج نلى تزكية المعدّ   ،والأمانة
 الليث بنو  ،وأبا عمرو الأوزاعيّ  ،اجوشعبة بن الحجّ  ،وسفيان بن عيينة ،الثوريّ 
 ،انحيى بن سعيد القطّ ـوي ،مباركـوعبد الله بن ال ،اد بن زيدمّ ـوح ،سعد
 ،ان بن مسلموعفّ  ،ويزيد بن هارون ،احووكيع بن اجارّ  ،بن مهديّ االرمقن  وعبد

في نباهة  ،ومن جرى مجراهم ،ويحيى بن معين ،بن المدينيّ  وعليّ  ،وأمقد بن حنبل
ل عن سأ  لا ي   ،والاشتهار بالصدق والبصيرة والفهم ،واستقامة الأمر ،الذكر

ّّ  ،عدالتهم أو أشكل أمره على  ،ل عن عدالة من كان في عداد المجهولينسأ  ا ي  ون
 . (1)«الطالبين

على  ين  ل  عدالة الراوي تارة تثبت بتنصيص معدّ  : »ابن الصلاحوقال 
ل النقل أو نحوهم عدالته، وتارة تثبت بالاستفاضة، فمن اشتهرت عدالته بين أه

نة غني فيه بذلك عن بيّ است   ،وشاع الثناء عليه بالثقة والأمانة ،من أهل العلم
، وعليه وهذا هو الصحيح في مذهب الشافعيّ  ا.بعدالته تنصيصً  شاهدة

ن ذكر ذلك من أهل الحديث أبو بكر أصول الفقه. وممّ  الاعتماد في فنّ 
، والليث، ين، والأوزاعيّ والسفيان  وشعبة،  ل ذلك بمالك،ومثّ الخطيب الحافظ، 

، ومن بن المدينيّ  وأمقد بن حنبل، ويحيى بن معين، وعليّ  المبارك، ووكيع، وابن
 ،ل عن عدالة هؤلاءسأ  واستقامة الأمر، فلا ي   ،جرى مجراهم في نباهة الذكر

 ّّ   .(2)«ل عن عدالة من خفي أمره على الطالبينسأ  ا ي  وأمثالهم، ون
اء ــــنـوالث ،رـــخيـاره بالـهـتـباش ،راويــة الــدالـت عـبـثـوت» ر:ــيـال ابن كثـوق

                                                           
 .58-56( الكفاية في علم الرواية: 1)
 .219( معرفة أنواع علوم الحديث: 2)



551 

على الصحيح،  ،ة، أو اةنين منهم له، أو واحدعليه، أو بتعديل الأئمّ  اجاميل
 .(1)«في قول ،بروايته عنه ولو

فإذا انضا  نلى ذلك كلّه اختلا  المؤلّفين، في عدالة كثير من الرواة، 
 ظنـّيّة، وابتعدت عن القطع واليقين.ازدادت الأحكام 

وما قيل في عدالة الرواة، ي قال أيضًا في ضبط الرواة، مع فروق يسيرة؛ 
يحتاج أيضًا في  -في شرط الضبط  -ولكنّ اجاامع بينهما أنّ الحكم على الرواة 

الغالب، نلى المعايشة، أو الاعتماد على النقل، من المؤلّف المعايش، كما يحتاج 
 نلى ما ي ثبت كونه ضابطاً، وهي أمور قائمة على الظنّ، غالبًا. المؤلّف

فإذا انضا  نلى ذلك كلّه اختلا  المؤلّفين، في ضبط كثير من الرواة، 
 ازدادت الأحكام ظنـّيّة، وابتعدت عن القطع واليقين.

في بعض  ،قهماوالعدالة والضبط أمران أغلبيّان، حتّ عند من يقول بتحقُّ 
عن  -حرافه ـالراوي الموصو  بالعدالة ليس موصوفاً بالعصمة، فانالرواة؛ فإنّ 

 أمر وارد، لا خلا  فيه.  - العدالة أحياناً 
ولذلك يكون المعدّ ل، قد اعتمد على الغالب، من أحوال الراوي، 
وأحيانه، مع صرفه النظر عن الحالات القليلة، التي انحر  فيها الراوي، عن 

 على علم بها.العدالة، نن كان المعدّ ل 
 :موصو  بالضبطـيّ، فإنّ الراوي الـوالوصف بالضبط أيضًا أمر أغلب 

 ،والتصحيف ،مـــوالوه ،إــوالخط ،والغفلة ،والنسيان ،هوـن الســليس معصومًا، م
أنّ الغالب عليه هو  :مراد من وصفه بالضبطـما الـوننّ  .والاختلاط ،والتحريف

 .جويز خلا  ذلك أحياناً ـالضبط، مع ت

                                                           
 .131( اختصار علوم الحديث: 1)



555 

حتّ الحديث الذي يكون الرواة في سنده موصوفين بالعدالة والضبط، 
ي كن أن يكون بعض هؤلاء الرواة قد انحرفوا عن العدالة، أو عن الضبط، عند 

 رواية ذلك الحديث. 
من  ،أو عن غيره ،عن الزهريّ  ،سند لك الحديثونذا أ  »قال الخليليّ: 

  .(1)«طئ الثقةفقد يخ   ،الإسنادد بمجرّ  ،تهفلا تحكم بصحّ  ،ةالأئمّ 
  كبارنلّا  ،ولا يعر  ذلك ،الثقة   م  ـه  ـد ي  ــوق»جوزيّ: ـن الـال ابـوق

 .  (2)«اظفّ الح  
وقد اشتملت كتب اجارح والتعديل، على أسماء كثير من الرواة الموصوفين 

 بأنّهم ةقات، لكنّهم اختلطوا، في آخر العمر.
 ولذلك زادوا شرطيـن آخرين: 

 .السلامة من الشذوذ -1
 السلامة من العلّة.  -2

قائــم على الظنّ، أيضًا، فـي   -فـي تحقُّق هـذين الشرطيـــن  -والـحكـم 
 سيّما حين يكون الـمؤلّفون مـختلفين فـي تحقُّقهما. كثيـــر من الـمواضع، ولا

وهكذا، يرون أنّ حديث الآحاد ي فيد الظنّ، في أحسن أحواله؛ 
ق، طل  م  ـي فيد القطع، نلّا نذا دلّت عليه أدلّة قطعيّة، بالقطع ال ي كن أن ولا
بالقطع النّ سبّي. وقد اختلفوا في قطعيّة بعض الأدلّة، فبعضهم يصفها  لا

 بالقطعيّة، وبعضهم يصفها بالظنـّيّة، وينفي عنها القطعيّة.

                                                           
 .1/242( الإرشاد: 1)
 .1/111( الموضوعات: 2)



556 

 فالحاصل من كلّ ما تقدّم ستّة أمور مهمّة:  
أصحّ الكتب الحديثيّة لا يعني صحّة كلّ حديث  وصف الصحيحين بأنّهما -1

وارد فيهما، بل يعني أنّهما أفضل من سائر الكتب الحديثيّة، في الاشتمال على 
 الحديث الصحيح.

وصف أحاديث الصحيحين بصحّة الأسانيد لا يعني أنّ متون تلك  -2
 راً. الأسانيد صحيحة؛ لصحّة أسانيدها، فقد يصحّ الإسناد، ويكون المتن منك  

بعدّة صيغ لفظيّة متقاربة، مع  ،كثير من أحاديث الصحيحين تأتي مرويةّ -3
 اختلافات يسيرة، أو كبيرة، بزيادة، أو نقيصة، أو تقديم وتأخير، أو تبديل.

ما فالحكم بصحّة الحديث لا يعني أنّ كلّ صيغة لفظيّة مرويةّ، تكون مطابقة ل  
دون ما سواها من  -لفظيّة  صحّ صدوره من صاحب المتن. وتصحيح صيغة

 ح، لا ي فيد أكثر من الظنّ.اجتهاد من المصحّ   -الصيغ 
الحكم بصحّة صدور بعض أحاديث الصحيحين لا يستلزم الحكم بالصحّة  -1

 المطاب قيّة؛ فكثيرة هي الأحاديث المخالفة للواقع القطعيّ. 
يعني  لا -د بالاجتهاد، ثّم التقلي -تصحيح كثير من أحاديث الصحيحين  -5

قد اتفّقوا على صحّة تلك  -من الـمجتهدين، والـمقلّدين  -أنّ الـمؤلّفين كلّهم 
 الأحاديث.

ما ح كم عليه بالصحّة من أحاديث الصحيحين، ليس ثابتًا على وجه  -6
ح الحديث بدليل القطع واليقين، ما دام من أحاديث الآحاد، نلّا نذا جاء مصحّ  

 ق، ي ثبت صحّته يقينًا.المطل  قطعيّ، من أدلّة القطع 
ولى، فإذا اعتمدنا، على هذه الحقائق الستّ، أمكن نبطال المقدّمة الأ   

 صحيحة كلّها(. -عند المنتسبين نلى الإسلام  -القائلة: )أحاديث الصحيحين 



557 

فالحديث الذي يستند نليه صاحب الشبهة، نمّا أن يكون واحدًا من 
 التصحيح، أو لا يكون كذلك.مستثناة من ـالأحاديث ال

ستثناة، سقطت الشبهة م  ـمن الأحاديث ال ،واحدًا الـحديث فإن كان
؛ لأنّ دعوى )الصحّة الكلّيّة( لا تشمل الأحاديث ريبأدنـى  القائمة عليه، بلا

  .الـم ستثناة، نلّا عند )غلاة الصحيحين(
أو يكون له  متنه عدّة صيغ لفظيّة،ونن كان من غيرها؛ فإمّا أن يكون ل  

 صيغة لفظيّة واحدة.
صيغة لفظيّة فإن كانت له عدّة صيغ لفظيّة، وكانت الشبهة مستندة نلى 

معيّنة، دون ما سواها، سقطت الشبهة، بلا ريب؛ لأنّ ةبوت تلك الصيغة 
 المعيّنة لا ي فيد أكثر من الظنّ.

ا هي مستندة ن لى ونن كانت الشبهة غير مستندة نلى صيغة معيّنة، ونّّ
المعنى الإملالّي، أو كان للمتن صيغة لفظيّة واحدة؛ فإمّا أن يكون ذلك المتن 

 ، أو منسوبًا صدوره نلى غيره. منسوبًا صدوره نلى النبّي 
، وكانت دلالته مخالفة للواقع فإن كان المتن منسوبًا صدوره نلى النبّي 

  فإنّ كلام النبيّ القطعيّ، سقطت الشبهة، بلا ريب؛ لأنّ هذه النسبة باطلة؛ 
 باطل فيه، فلا يخالف الواقع القطعيّ. حقّ، لا
ونن كان المتن منسوبًا صدوره، نلى بعض الصحابة، أو من جاء بعدهم،  

وكانت دلالته مخالفة للواقع القطعيّ، سقطت الشبهة، أيضًا، بلا ريب، حتّ لو 
طئون، ، غير معصومين، صحّ صدور المتن من أحدهم؛ لأنّهم بشرٌ  ي صيبون، ويخ 

ا الحجّة في كلام الله تعالى، وكلام  سواهما من الكلام. ، دون مارسوله  ونّّ
)قطعيّة الأدلةّ(، سقطت كلّ  اعتمدنا على مبدننذا وفي الأحوال كلّها،  

 . يّ الثبوت، ونن كان قطعيّ الدلالةـشبهة، تستند نلى متن ظنّ 



558 

 :الثانيةتقويم الـمقدّمة 
، فقد (اشتمال الصحيحين على بعض الإسرائيليّاتالمقدّمة الثانية: )أمّا  

، قدياً وحديثاً، فكان لهم (الإسلام)ى ـمنتسبون نلـمؤلّفون الـاختلف فيها ال
 خمسة مواقف مختلفة:

وجود بعض الإسرائيليّات، في الصحيحين، فمنهم من قطع بوجود القطع ب -1
 ع بوجود متون نسرائيليّة كثيرة.متون نسرائيليّة قليلة، ومنهم من قط

وجود بعض الإسرائيليّات، في الصحيحين، فمنهم من رجّح وجود ترجيح  -2
 متون نسرائيليّة قليلة، ومنهم من رجّح وجود متون نسرائيليّة كثيرة.

لوّ الصحيحين من الإسرائيليّات، فليس فيهما أيّ متن من المتون القطع بخ -3
 اطع.الإسرائيليّة، بالقول الق

خلوّ الصحيحين من الإسرائيليّات، فليس فيهما أيّ متن من المتون  ترجيح -1
 الإسرائيليّة، بالقول الراجح.

يعلم  بسبب اجاهل النّ سبّي، بمعنى أنّ المؤلّف لاف في هذه المسألة؛ نمّا التوقُّ  -5
حتّ في هذه المسألة أيّ دليل قطعيّ، أو أيّ دليل ظنّيّ؛ ولذلك يتوقّف فيها، 

 يقول ما ليس له به علم.  لا
كأن يكون له تصريح قديـم،   -ومن أمثلته التعصُّب  -ونمّا بسبب الهوى 

بالنفي، ةـمّ استبان له الاشتمال، أو بالعكس؛ فأعرض عن الأمــر، حتّ لا 
 يتراجع عن قوله السابق.

ونمّا بسبب الخو ، فيسكت عن التصريح برأي في هذه المسألة؛ خشية 
 لحقه الأذى مّمن صرّحوا بآراء مخالفة.أن ي

 -في هذه المسألة  -ولذلك كان القطع بالاشتمال، أو القطع بالانتفاء  



559 

ق؛ لأنّ المسألة خلافيّة؛ فليست من قبيل القطع النّ سبّي، لا من قبيل القطع المطل  
هب من المسائل التي اتفّق عليها المؤلّفون كلّهم، فإنّهم منتسبون عمومًا نلى مذا

 مختلفة، في الأصول والفروع والعلوم.
وكذلك ترجيح الاشتمال، أو ترجيح الانتفاء، في هذه المسألة، فهو من  

م ـق؛ لأنّ المؤلّفين المختلفين لقبيل الترجيح النّ سبّي، لا من قبيل الترجيح المطل  
 م يتّفقوا على ترجيح الانتفاء.ـيتّفقوا على ترجيح الاشتمال، كما ل

أنّ  نى القول بالنّ سبيّة أنّ الحقّ الواقع معدوم، في هذه المسألة، أووليس مع 
ي هذه المسألة، نمّا أن يكون: ـالحقّ الواقع غير معلوم فيها؛ فإنّ الحقّ ف

 )الاشتمال(، ونمّا أن يكون: )الانتفاء(. 
فإذا افترضنا أنّ )الاشتمال( هو الحقّ، في هذه المسألة؛ فإنّ القائلين 

 قد علموا الحقّ، ولا سيّما من قال بالقطع منهم.  بالاشتمال
ونذا افترضنا أنّ )الانتفاء( هو الحقّ، في هذه المسألة؛ فإنّ القائلين 

 بالانتفاء قد علموا الحقّ، ولا سيّما من قال بالقطع منهم.
م  ـيعني أنّهم ل -في هذه المسألة  -ولكنّ الاختلا  بين المؤلّفين  عوا م يج 

د؛ وعدم نملاعهم يعني أنّ القاطع منهم بالاشتمال، أو القاطع على موقف واح
ا يقطع، أو يرجّح؛ ح الاشتمال، أو مرجّ  بالانتفاء، وكذلك مرجّ   ح الانتفاء، نّّ

لاعتماده على أدلّة ن سبيّة، يراها هو أدلّة، وقد تكون أدلّة صحيحة، في الواقع؛ 
أدلّة كافية؛ ومن هنا جاء ليست  -بالنسبة نلى من خالفه بالرأي  -لكنّها 

 وصف )النّ سبيّة(.
أن ينسبا تصحيح  -ح صحّ  م  ـولا من حقّ ال -فليس من حقّ الطاعن  
كلّهم، بالاعتماد على تصحيح   ،ختل ف فيها، نلى المؤلّفينم  ـال ،تونتلك الم

  روا.المؤلّفين فقط، ونن كث   بعض



561 

حديث، ـهل المؤلّفون، من أـي صحّحها الـفكثيرة هي الأحاديث، الت
 من أهل الكلام، أو أهل الرأي.  ،مؤلّفونـوأنكرها ال

ت نلى ي لتف   وليس المؤلّفون من أهل الكلام بخارجين عن الإسلام؛ فلا
راً، من أهل الحديث؛ فمن كفّرهم، أقوالهم، وليسوا بأقلّ علمًا وفقهًا ودراية وتدبّـُ 

 أخطأ.أو فسّقهم، أو ضلّلهم، أو بدّعهم، أو جهّلهم؛ فقد 
طئون، كما أنّ أهل الكلام قد  ولذلك قد ي صيب أهل الحديث، وقد يخ 
طئون؛ فليس أحد الفريقين بمعصوم، من الخطإ، وليس ثمةّ  ي صيبون، وقد يخ 

ب مؤلّف من أهل الحديث، أو من أهل الكلام بمعصوم من الخطإ. والتعصُّ 
 فين نلّا اختلافاً. لأحد الفريقين لن يغيّر الحقيقة الواقعة، ولن يزيد المختل

 ،وأهل الكلام ،أهل الحديث :ونذا قابلنا بين الطائفتين»قال ابن تيميّة: 
ّّ  ،أهل الحديث وأهل اجاماعة بحشو القول فالذي يعيب بعض   ا يعيبهم ن

 ،وا بأحاديث ضعيفةفبأن يحتجّ ، لا الأوّ ة الفهم. أمّ أو بقلّ  ،معرفةـال ةبقلّ 
 يفهموا فبألّا  ،ا الثانيلاحتجاج. وأمّ أو بآثار لا تصلح ل، موضوعة أو

ولا يهتدون  ،بل قد يقولون القولين المتناقضين ،الأحاديث الصحيحة معنى
 نّ ظ  ي   ،فيدةا زيادة أقوال غير م  والأمر راجع نلى شيئين: نمّ  من ذلك. للخروج

 ،هاـهم لا يفهمونلكنّ  ،فيدةا أقوال م  ونمّ موضوعة، ـالفيدة كالأحاديث م   اأنهّ 
،  ا نلى فهم معناهوثانيً  ،ة الحديثنلى صحّ  ،لًا وّ أ حتاجـباع الحديث يكان اتّ  نذ
ومن عابهم  ؛متينفالخلل يدخل عليهم من ترك نحدى المقدّ  ؛باع القرآناتّ ك

 ،هذا موجود في بعضهم ريب أنّ  هذا. ولاـما يعيبهم بـفإنّ  ،الناس من
 ،لةوبآثار مفتع   ،والفروع ،الأصول ي مسائلـف ،بأحاديث موضوعة ونيحتجّ 

ما لا يفهمون  - حديثـمن القرآن وال -ويذكرون  ،وحكايات غير صحيحة
 -هم ـننّ  مّ ـعلى غير موضعه. ة ،ووضعوه ،على غير تأويله ،لوهما تأوّ ـوربّ  ،معناه



561 

 ،لونويضلّ  ،رونقد يكفّ  - معقول السخيفـوال ،منقول الضعيفـبهذا ال
ي ـف ،ففي بعضهم من التفريط ؛همـلونجهّ ـوي ،ةمن أعيان الأمّ  ،اعون أقوامً ويبدّ 

وقد يكون  ،امغفورً  ه خطأً ما قد يكون بعض   ،خلقـي على الوالتعدّ  ،حقّ ـال
ب غليظ وج  التي ت   ،والضلالات ،وقد يكون من البدع ،اوزورً  ،ا من القولرً منك  

وقد رأيت من هذا عجائب.  .مـأو ظال ، جاهلنلّا  ،رهنك  فهذا لا ي   ؛العقوبات
 ،مللـة الى بقيّ ـمسلمين بالنسبة نلـكال  - في ذلك ،بالنسبة نلى غيرهم -ن هم لك
 - جهل والبدع والفجورـمن الظلم وال - مسلمينـي كثير من الـف ريب أنّ  ولا
ي بعض ـيكون ف شرّ  لكن كلّ  ؛اشيء علمً   من أحاط بكلّ نلّا  ،لا يعلمه ما
 ،فهو فيهم أعلى ،ي غيرهمـخير يكون ف وكلّ  ،أكثر ي غيرهمـفهو ف ،مسلمينـال

ر من ك  ما ذ   ى غيرهم. وبيان ذلك: أنّ ـحديث بالنسبة نلـوهكذا أهل ال ؛وأعظم
 - ر والتصديقه طريق نلى التصوُّ فيد مع اعتقاد أنّ الذي لا ي   - فضول الكلام

منطق أضعا  أضعا  أضعا  ما هو في أهل الحديث؛ ـهو في أهل الكلام وال
حدود والأقيسة ـحديث الضعيف احتجاج هؤلاء بالـبالفبإزاء احتجاج أولئك 

م أولئك وبإزاء تكلُّ  ، وضلالًا فيد جهلًا فيد معرفة؛ بل ت  الكثيرة العقيمة؛ التي لا ت  
ما هو  - من القول بغير علم -ف هؤلاء تكلُّ  ،يفهمون معناها بأحاديث لا

ير مد: "ضعيف الحديث خـوما أحسن قول الإمام أح. أعظم من ذلك وأكثر
 - ن الكلامــيقولونه م ما ة: أنّ مزيّ ـمن ال ،حديثـلأهل ال مّ ـ. ة(1)من رأي فلان"

ا وأمّ  ،وقد آمنوا بذلك ،قّ ــي نفسه حـهو كلام ف - يفهمه بعضهم الذي لا
وأهل  .ه حقّ ولا يعلمون أنّ  ،فون من القول ما لا يفهمونهفيتكلّ  ،مةمتكلّ ـال

من أصول  ،في نقض أصل عظيم ،ون بحديث ضعيفيستدلّ  الحديث لا

                                                           
 العقليّ!!!هذا القول نتيجة من نتائج الغلوّ، في تفضيل المنهج الأةريّ، على المنهج ( 1)



562 

ون بالحدود وأولئك يحتجّ  ،ا في فرع من الفروعا في تأييده؛ ونمّ بل نمّ  ،الشريعة
  .(1)«ة الثابتةفي نقض الأصول الحقّ  ،والمقاييس الفاسدة

لا يعني أنهّ صحيح، عند كلّ  -لحديث معيّن  -فتصحيح أهل الحديث  
مؤلّف ينتسب نلى الإسلام؛ لأنّ أهل الحديث ليسوا نلّا طائفة من طوائف 
المنتسبين نلى الإسلام؛ وقد صرحّ كثير من مؤلّفي الطوائف الأخرى، قدياً 

 وحديثاً، بتضعيف كثير من متون الصحيحين. 
م أعلم بالحديث، من ب كونه  )أهل الحديث( ت وج  وليست تسميتهم: 

غيرهم؛ فإنّهم نن كانوا أعلم من أهل الكلام بنقد الأسانيد، وبنقد كثير من 
 المتون؛ فليس ثمةّ دليل قطعيّ، يدلّ على كونهم أعلم منهم بنقد المتون كلّها. 

د في وأبرز الروايات التي اختلفوا، في نسبتها نلى الإسرائيليّات، مماّ ور  
الصحيحين، أو في أحدهما، هي تلك التي يكون في نسنادها )أبو هريرة(، وهو 

كثرين؛ وقد ذكر بعض المؤلفّين أنهّ كان مّمن م  ـواحد من الصحابة، المشهورين، ال
 أخذ عن )كعب الأحبار(.

ا ما كان ه كان كثيرً فإنّ  ؛من كعب ،اهأبا هريرة تلقّ  ولعلّ »قال ابن كثير: 
 ،ه مرفوعأنّ  ،الرواة عنه م بعض  فتوه   ،ث به أبو هريرةفحدّ  ؛ةهدّ حـوي ،جالسهـي

 . (2)«والله أعلم، فرفعه
ن هذا ـومأي:  "،ومنه  أخذ  الص حْب  "ي: ـوقول»قال زين الدين العراقيّ: و  

عن التابعين،   ،رواية الصحابة - ن الأصاغرــع ،رـــابـو رواية الأكـوه - وعــالن
وأنس بن مالك،  ،سفيان كرواية العبادلة الأربعة، وأبي هريرة، ومعاوية بن أبي

                                                           
 .21-1/24( مجموعة الفتاوى: 1)
 .128أحاديث م ع لّة ظاهرها الصحّة: وانظر:  ،3/131القرآن العظيم: تفسير  (2)



563 

م من رواية عن أتباع التابعين، كما تقدّ  ،وكرواية التابعين. عن كعب الأحبار
 . (1)«...عن مالك ،ى بن سعيدـحيـالزهريّ، وي

)الإسرائيليّات(، ذت عنهم و)كعب الأحبار( واحد من أبرز الذين أ خ  
 وهو معدود من مللة التابعين.

مة الحبر، الذي كان العلّا  ،اليمانيّ  كعب بن ماتع الحميريّ »قال الذهبّي: 
،  م عمرفي أياّ  ،وقدم المدينة من اليمن،  ، فأسلم بعد وفاة النبيّ يهودياًّ 

ة، ويحفظ ةهم عن الكتب الإسرائيليّ فكان يحدّ ،  دفجالس أصحاب محمّ 
متين الديانة، من  عجائب، ويأخذ السنن عن الصحابة. وكان حسن الإسلام،

هريرة،  ث عنه: أبوحدّ  ث عن عمر، وصهيب، وغير واحد.حدّ  نبلاء العلماء.
 .(2)«...عن التابعيّ  اس، وذلك من قبيل رواية الصحابيّ ومعاوية، وابن عبّ 

اة عن أهل ا متلقّ والأقرب في مثل هذه السياقات أنهّ »وقال ابن كثير: 
 - سامحهما الله تعالى -كروايات كعب ووهب   ،د في صحفهموج  ي  ا ممّ  ،الكتاب

 ،والغرائب ،من الأوابد ،من أخبار بني نسرائيل ،ةقلاه نلى هذه الأمّ نفيما 
الله  وقد أغنى .سخل ون  دّ   وب  رّ ا ح  وممّ  ،م يكنـوما ل ،ا كانممّ  ،والعجائب

 . (9)«منه وأنفع وأوضح وأبلغ عن ذلك بما هو أصحّ  ،سبحانه
ولذلك افترض بعض المؤلّفين أنّ روايات أبي هريرة، عمومًا، التي في 

رة، تضاهي الصحيحين، والتي في غيرهما، نذا كانت تتضمّن متونًا غريبة منك  
 عن كعب الأحبار، ولا سيّما مع العنعنة. ،ها مأخوذةـمتون الإسرائيليّة؛ فإنّ ـال

                                                           
 .2/182( شرح التبصرة: 1)
 .134-9/153( سير أعلام النبلاء: 2)
 .119/ 14( تفسير القرآن العظيم: 9)



561 

نلى مقل بعض مشكلات  وقد هدانا الله من قبل  »ا: قال محمّد رشيد رض
الذي أدخل على  ،على الرواية عن كعب الأحبار ،معنعنةـأحاديث أبي هريرة ال

 هةين كذب  محدّ ـوخفي على كثير من ال ،اتمن الإسرائيليّ  ،اا كثيرً المسلمين شيئً 
حديث  اظ فيفّ نا على ذلك بطعن أكبر الح  ت  جّ ده، وقد قويت ح  لتعبُّ  ؛هودجل  
 .(1)«نليه فيه التصريح بالسماع يز ع   ،مرفوع
 للأحاديث المطعون فيها:  أمثلة

وهذه بعض أحاديث الصحيحين، التي طعن فيها بعض المؤلّفين، 
 المؤلّفين، وصرحّ بعض .المنتسبين نلى المذاهب الع ق ديةّ المختلفة، قدياً وحديثاً

 بنسبة تلك الأحاديث نلى الإسرائيليّات، أو أشباه الإسرائيليّات:
، ي ـوْم   التـُّرْب ة    اللَّ    خ ل ق  »روى مسلم:  -1  ي ـوْم   اجاْ ب ال   ف يه ا و خ ل ق   الس بْت 

ةْـنـ يْن ، ي ـوْم   الش ج ر   و خ ل ق   الْأ ح د ، ء ، ي ـوْم   الْم كْر وه   و خ ل ق   الا  ثا   ي ـوْم   النُّور   و خ ل ق   الثُّلا 
، ي ـوْم   الد و اب   ف يه ا و ب ث   الْأ رْب ع اء ،  ي ـوْم   م نْ  الْع صْر   ، ب ـعْد   آد م   و خ ل ق   الخْ م يس 
ر   في   اجاْ م ع ة ، ، آخ  ر   في   الخْ لْق   ن لى   الْع صْر   ب ـيْن   ف يم ا اجاْ م ع ة ، س اع ات   م نْ  س اع ة   آخ 

 . (2)«الل يْل  
تُّون   ط ول ه   ص ور ت ه ، ع ل ى آد م   اللَّ    خ ل ق  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -2  س 

: خ ل ق ه ، ف ـل م ا ذ ر اعًا. ، ع ل ى ف س لّ مْ  اذْه بْ، ق ال  ئ ك ة ، م ن   ن ـف ر   أ ول ئ ك   الْم لا 
، م ا ف اسْت م عْ  ج ل وسٌ، ، و تح  ي ة   تح  يـ ت ك   ف إ ن ـه ا يح  يُّون ك  : ذ رّ ي ت ك  م   ف ـق ال   ع ل يْك مْ، الس لا 
م   ف ـق ال وا:  ل  ـي دْخ   نْ ــم   لُّ ـف ك   اللَّ  "، ة  ـم   ـْ"و ر ح ز اد وه :ـف   اللَّ  ، ة  ـم   ـْو ر ح ،ك  ـع ل يْ  الس لا 

                                                           
 .5/113( تفسير القرآن الحكيم: 1)
 .2853/28، رقم 2194-1/2113( صحيح مسلم: 2)



565 

لْ ـالْ  ز ل  ـي   ف ـل مْ  آد م . ور ة  ـص   ع ل ى ،ج ن ة  ـالْ   .(1)«الْآن   ىـح ت   د ،ـب ـعْ  ،ي ـنـْق ص   ق  ـخ 
لش كّ   أ ح قُّ  نح ْن  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -3 :  ن ذْ  ن بْـر اه يم ، م نْ  با  ق ال 
 .(2)﴾ق ـلْبي   ل ي طْم ئ ن   و ل ك نْ  ب ـل ى ق ال   ت ـؤْم نْ  أ و لم ْ  ق ال   الْم وْت ى تح ْي   ك يْف   أ ر ني   ر بّ  ﴿

جْن   في   ل ب ثْت   و ل وْ  ش د يد ، ر كْن   ن لى   يأ ْو ي ك ان   ل ق دْ  ل وطاً، اللَّ    و ي ـرْح م    م ا ط ول   السّ 
، ل ب ث   ي   لأ  ج بْت   ي وس ف 

 .(9)«الد اع 
ث   ن لا    ن بْـر اه يم   ي كْذ بْ  مْ ـل  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -1  ة لا 

، ت  تـ يْن   ك ذ با  نـْه ن   ة نـْ ﴿ب لْ  و ق ـوْل ه : ،(1)﴿ن نّي  س ق يمٌ﴾ . ق ـوْل ه : اللَّ    ذ ات   في   م 
ف ـع ل ه  ك ب ير ه مْ ه ذ ا﴾

(9). : ن ا و ق ال   م ن   ج ب ار   ع ل ى أ ت ى ن ذْ  و س ار ة ، ي ـوْم   ذ ات   ه و   ب ـيـْ
، أ حْس ن   م نْ  امْر أ ةٌ  م ع ه   ر ج لًا، ه ه ن ا ن ن   ل ه : ف ق يل   اجاْ ب اب ر ة ،  ن ل يْه ، ف أ رْس ل   الن اس 

: ع نـْه ا، ف س أ ل ه   : ه ذ ه ؟ م نْ  ف ـق ال  ، ق ال  : س ار ة ، ف أ ت ى أ خْتي   ل يْس   س ار ة ، يا   ف ـق ال 
، غ يْر ي م ؤْم نٌ  الْأ رْض   و جْه   ع ل ى ا و ن ن   و غ يـْر ك  ، ه ذ  ، أ ن ك   ف أ خْبـ رْت ه   س أ ل ني   ف لا   أ خْتي 

، ، ب ي د ه ، ي ـتـ ن او له  ا ذ ه ب   ع ل يْه ، د خ ل تْ  ف ـل م ا ن ل يـْه ا، أ رْس ل  ف   ت ك ذّ ب يني  ذ  : ف أ خ   ف ـق ال 
، و لا   اللَّ  ، ادْع ي ، اللَّ  ، ف د ع ت   أ ض رُّك  ذ   الث ان ي ة ، ت ـن او له  ا ثم    ف أ طْل ق  ثـْل ه ا ف أ خ   أ وْ  ،م 
: أ ش د ، ، اللَّ    ادْع ي ف ـق ال  ، و لا   لي  ، ف د ع تْ، أ ض رُّك   ح ج ب ت ه ، ب ـعْض   ف د ع ا ف أ طْل ق 
: تْ وني   مْ ـل   ن ن ك مْ  ف ـق ال  ، تأ  ت م وني   ن ّ  ا بإ  نْس ان  ، أ ت ـيـْ ، ف أ خْد م ه ا ب ش يْط ان   ف أ ت ـتْه ، ه اج ر 

                                                           
، رقم 1/2159، وانظر: صحيح مسلم: 9589، رقم 9/2233( صحيح البخاريّ: 1)

2511/25 . 
 .264( البقرة: 2)
، 1/199، وانظر: صحيح مسلم: 9132، رقم 1291-9/1299( صحيح البخاريّ: 9)

 .191/295رقم 
 .53( الصافاّت: 1)
 .69( الأنبياء: 9)



566 

ر ، أ و   الْك اف ر ، ك يْد   اللَّ    ر د   ق ال تْ: م هْي ا، ب ي د ه : ف أ وْم أ   ي ص لّ ي، و ه و   نح ْر ه ،  في   الْف اج 
 . (1)«ه اج ر   و أ خْد م  

ه   ن بْـر اه يم   ي ـلْق ى»روى البخاريّ:  -5  ق ـتـ ر ةٌ  آز ر   و جْه   و ع ل ى الْق ي ام ة ، ي ـوْم   آز ر   أ با 
: أ ق لْ  أ لم ْ  ن بْـر اه يم : ل ه   ف ـيـ ق ول   و غ بـ ر ةٌ، ، لا   ل ك   لا   ف الْيـ وْم   أ ب وه : ف ـيـ ق ول   ت ـعْص ني 

، يك  ، يا   ن بْـر اه يم : ف ـيـ ق ول   أ عْص   ف أ يُّ  ي ـبـْع ث ون ، ي ـوْم   تخ ْز ي ني   أ لا   و ع دْت ني   ن ن ك   ر بّ 
زْي   : اللَّ    ف ـيـ ق ول   الْأ بْـع د ؟ أ بي   م نْ  أ خْز ى خ   الْك اف ر ين ، ل ىع   اجاْ ن ة   ح ر مْت   ن نّي   ت ـع الى 

: ثم    ؟ تح ْت   م ا ن بْـر اه يم ، يا   ي ـق ال  ، ر جْل يْك  ، ب ذ يخ   ه و   ف إ ذ ا ف ـيـ نْظ ر   ف ـي ـؤْخ ذ   م لْت ط خ 
 .(2)«الن ار   في   ف ـي ـلْق ى ب ق و ائ م ه ،

ل   أ يُّوب   ب ـيـْن م ا»روى البخاريّ:  -6 نًا، ي ـغْت س   م نْ  ج ر اد ، ر جْل   ع ل يْه   خ ر   ع رْيا 
، ، يا   ر بُّه : ف ـن اد اه   ة ـوْب ه ، في   يح ْث ي ف ج ع ل   ذ ه ب  ، أ ك نْ  أ لم ْ  أ يُّوب   ت ـر ى؟ ع م ا أ غْنـ يـْت ك 

: ، يا   ب ـل ى، ق ال  ، غ نى   لا   و ل ك نْ  ر بّ   .(9)«ب ـر ك ت ك   ع نْ  لي 
 الْب اب   ادْخ ل وا﴿ ن سْر ائ يل : ل ب ني   ق يل  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -7

ط ةٌ  و ق ول وا س ج دًا ل وا، .(1)﴾ح   ح ب ةٌ، و ق ال وا: أ سْت اه ه مْ، ع ل ى ي ـزْح ف ون   ف د خ ل وا ف ـب د 
 .(9)«ش عْر ة   في  
ل ون   ن سْر ائ يل   ب ـن و ك ان تْ »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -8  ع ر اةً، ي ـغْت س 

                                                           
-1/1514، وانظر: صحيح مسلم: 9183، رقم 9/1229( صحيح البخاريّ: 1)

 . 2981/191، رقم 1511
 .9182، رقم 9/1229( صحيح البخاريّ: 2)
 .9211، رقم 9/1214( صحيح البخاريّ: 9)
 وفي الآية: ﴿و ادْخ ل وا﴾، بالواو. .95( البقرة: 1)
، وانظر: صحيح مسلم: 9222، رقم 1213-9/1215( صحيح البخاريّ: 9)
 .9419/1قم ، ر 1/2912



567 

، ن لى   ب ـعْض ه مْ  ي ـنْظ ر   ل   م وس ى و ك ان   ب ـعْض  ه ، ي ـغْت س  نْ ع   م ا و اللَّ  ، ف ـق ال وا: و حْد   ي 
ل   أ نْ  م وس ى ، أ ن ه   ن لا   م ع ن ا، ي ـغْت س  ل ، م ر ةً  ف ذ ه ب   آد ر   ع ل ى ة ـوْب ه   ف ـو ض ع   ي ـغْت س 
: ن ةْر ه ، في   م وس ى ف خ ر ج   ب ث ـوْب ه ، الحْ ج ر   ف ـف ر   ح ج ر ، ، ي ـق ول  ، يا   ة ـوْبي   ح ت   ح ج ر 
، م نْ  بم  وس ى م ا و اللَّ  ، ف ـق ال وا: م وس ى، ن لى   ن سْر ائ يل   ب ـن و ن ظ ر تْ   ة ـوْب ه ، و أ خ ذ   بأ ْس 
لحْ ج ر   ف ط ف ق   لحْ ج ر ، ل ن د بٌ  ن ن ه   و اللَّ  ، ه ر يْـر ة : أ ب و ف ـق ال   ض رْبًا. با  ت ةٌ  با   س بـْع ةٌ، أ وْ  س 
لحْ ج ر   ض رْباً   .(1)«با 

ل  »: للبخاريّ واللفظ  الشيخان،روى  -9 ،  م وس ى ن لى   الْم وْت   م ل ك   أ رْس 
: ر بّ ه ، ن لى   ف ـر ج ع   ص ك ه ، ج اء ه   ف ـل م ا ، ي ر يد   لا   ع بْد ، ن لى   أ رْس لْت ني   ف ـق ال   ف ـر د   الْم وْت 
: ع يـْن ه ، ع ل يْه   اللَّ    عْ  و ق ال  ه   ي ض ع   ل ه : ف ـق لْ  ،ارْج   م ا ب ك لّ   ف ـل ه   ة ـوْر ، م تْن   ع ل ى ي د 

: س ن ةٌ، ش عْر ة   ب ك لّ   ي د ه ، ب ه   غ ط تْ  ، أ يْ  ق ال  : م اذ ا؟ ثم    ر بّ  ، ثم    ق ال  : الْم وْت   ق ال 
: بح  ج ر ، ر مْي ةً  الْم ق د س ة ، الْأ رْض   م ن   ي دْن ي ه ، أ نْ  اللَّ    ف س أ ل   ف الْآن ،  ق ال   ق ال 
، ج ان ب   ن لى   ق ـبـْر ه ، لأ  ر يْـت ك مْ  ثم  ، ك نْت   : ف ـل وْ  اللَّ    ر س ول    الْك ث يب   ع نْد   الط ر يق 
 .(2)«الْأ مْق ر  

 ر بهّ  م ا، ، ع نْد   و م وس ى آد م   احْت ج  »روى الشيخان، واللفظ لمسلم:  -11
 م نْ  ف يك   و ن ـف خ   ب ي د ه ، اللَّ    خ ل ق ك   ال ذ ي آد م   أ نْت   م وس ى: ق ال   م وس ى، آد م   ف ح ج  

ه ، ئ ك ت ه ، ل ك   و أ سْج د   ر وح  ، أ هْب طْت   ثم    ج ن ت ه ، في   و أ سْك ن ك   م لا   بخ  ط يئ ت ك   الن اس 
؟ ن لى   م ه ، ب ر س ال ت ه   اللَّ    اصْط ف اك   ال ذ ي م وس ى أ نْت   آد م : ف ـق ال   الْأ رْض   و ب ك لا 

                                                           
، رقم 1/268، وانظر: صحيح مسلم: 281، رقم 1/148( صحيح البخاريّ: 1)

993/89. 
، 1519-1/1512، وانظر: صحيح مسلم: 1281، رقم 1/113( صحيح البخاريّ: 2)

 .2982/198رقم 



568 

ي ان   ف يه ا الْأ لْو اح ، و أ عْط اك   يًّا، و ق ـر ب ك   ش يْء ، ك لّ   ت بـْ  ك ت ب   اللَّ    و ج دْت   ف ب ك مْ  نج  
؟ أ نْ  ق ـبْل   التـ وْر اة ،  ف يه ا: و ج دْت   ف ـه لْ  آد م : ق ال   ع امًا، بأ  رْب ع ين   م وس ى: ق ال   أ خْل ق 

: ؟(1)﴾ف ـغ و ى ر ب ه   آد م   و ع ص ى﴿ : ن ـع مْ، ق ال   ع م لًا، ع م لْت   أ نْ  ع ل ى أ ف ـتـ ل وم ني   ق ال 
تـ ب ه    : ف ح ج   اللَّ    ر س ول   ق ال   س ن ةً؟ بأ  رْب ع ين   يخ ْل ق ني   أ نْ  ق ـبْل   أ عْم ل ه ، أ نْ  ع ل ي   اللَّ    ك 
 .(2)«م وس ى آد م  
: اسْت ب  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -11 ن   الْم سْل م ين ، م ن   ر ج لٌ  ر ج لا 

 ف ـق ال   الْع ال م ين ، ع ل ى مح  م دًا اصْط ف ى و ال ذ ي الْم سْل م : ق ال   الْيـ ه ود ، م ن   و ر ج لٌ 
ه   الْم سْل م   ف ـر ف ع   الْع ال م ين ، ع ل ى م وس ى اصْط ف ى و ال ذ ي الْيـ ه ود يُّ: ، ع نْد   ي د   ذ ل ك 

، و جْه   ف ـل ط م   ّ   ن لى   الْيـ ه ود يُّ  ف ذ ه ب   الْيـ ه ود يّ   أ مْر ه   م نْ  ك ان   بم  ا ، ف أ خْبـ ر ه   الن بي 
، و أ مْر   ُّ  ف د ع ا الْم سْل م  ، ع نْ  ل ه  ف س أ   الْم سْل م ،  الن بي  ُّ  ف ـق ال   ف أ خْبـ ر ه ، ذ ل ك  :  الن بي 

 ف أ ك ون   م ع ه مْ، ف أ صْع ق   الْق ي ام ة ، ي ـوْم   ي صْع ق ون   الن اس   ف إ ن   م وس ى، ع ل ى تخ  يرّ  وني   لا  
ط شٌ  م وس ى ف إ ذ ا ي ف يق ، م نْ  أ و ل   ، ج ان ب   با   ص ع ق ، ف يم نْ  أ ك ان   أ دْر ي: ف لا   الْع رْش 

 .(9)«اللَّ    اسْتـ ثـْنى   مم  ن   ك ان   أ وْ  ق ـبْل ي، ف أ ف اق  
 ل ق وْم ه : ف ـق ال   الْأ نبْ ي اء ، م ن   ن بي    غ ز ا»روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -12

بـ عْني   لا    أ ح دٌ  و لا   به  ا، ي ـبْن   و ل م ا به  ا، ي ـبْني    أ نْ  ي ر يد   و ه و   امْر أ ة ، ب ضْع   م ل ك   ر ج لٌ، ي ـتـْ
، أ وْ  غ ن مًا، اشْتـ ر ى أ ح دٌ  و لا   س ق وف ـه ا، ي ـرْف عْ  و لم ْ  ب ـي وتًا، ب ـنى    ي ـنـْت ظ ر   و ه و   خ ل ف ات 

                                                           
 .121( طه: 1)
، 9/1291، وانظر: صحيح البخاريّ: 2692/19، رقم 1/2419( صحيح مسلم: 2)

 . 9225رقم 
-1/1519، وانظر: صحيح مسلم: 2254، رقم 594-2/513( صحيح البخاريّ: 9)

 .2989/193، رقم 1511



569 

د ه ا، ة   الْق رْي ة   م ن   ف د نا   ف ـغ ز ا، و لا  ، م نْ  ق ر يبًا أ وْ  الْع صْر ، ص لا  : ف ـق ال   ذ ل ك   ل لش مْس 
ن ا، احْب سْه ا الل ه م ، م أْم ورٌ، و أ نا   م أْم ور ةٌ، ن ن ك    ع ل يْه ، اللَّ    ف ـت ح   ح ت   ف ح ب س تْ، ع ل يـْ

: ت طْع مْه ا، ف ـل مْ  ل ت أْك ل ه ا، -الن ار   ي ـعْني   - ف ج اء تْ  الْغ ن ائ م ، ف ج م ع    ف يك مْ  ن ن   ف ـق ال 
: ب ي د ه ، ر ج ل   ي د   ف ـل ز ق تْ  ر ج لٌ، ق ب يل ة   ك لّ   م نْ  ف ـلْي ـب اي عْني   غ ل ولًا،  ف يك م   ف ـق ال 

، ، ف ـلْت ـب اي عْني   الْغ ل ول  ة ة   أ وْ  ر ج ل يْن   ي د   ف ـل ز ق تْ  ق ب يل ت ك  : ب ي د ه ، ة لا  ، ف يك م   ف ـق ال   الْغ ل ول 
، م ن   ر ة  ب ـق   ر أْس   م ثْل   ب ر أْس   ف ج اء وا ، ف ج اء ت   ف ـو ض ع وه ا، الذ ه ب  ل تـْه ا، الن ار   ثم    ف أ ك 

، ض عْف ن ا ر أ ى الْغ ن ائ م ، ل ن ا اللَّ    أ ح ل    .(1)«ل ن ا ف أ ح ل ه ا و ع جْز نا 
:  د او د   بْن   س ل يْم ان   ق ال  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -13

ل ة   لأ  ط وف ن   مًا، امْر أ ة   ك لُّ  ت ل د   امْر أ ة ، بم  ئ ة   الل يـْ  ل ه   ف ـق ال   اللَّ  ، س ب يل   في   ي ـق ات ل   غ لا 
: ، ي ـق لْ، ف ـل مْ  اللَّ  ، ش اء   ن نْ  ق لْ: الْم ل ك  ي 

نـْه ن ، ت ل دْ  و لم ْ  به  ن ، ف أ ط ا    و ن س   ن لا   م 
. ن صْف   امْر أ ةٌ  ُّ  ق ال   ن نْس ان  : : ل وْ  الن بي   أ رْج ى و ك ان   يح ْن ثْ، مْ ـل   اللَّ  ، ش اء   ن نْ  ق ال 

 .(2)«لح  اج ت ه  
لْ ةٌ  ق ـر ص تْ »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -11  ف أ م ر   الْأ نبْ ي اء ، م ن   ن ب يًّا ّ 
، ب ق رْي ة   لْ ةٌ، ق ـر ص تْك   أ نْ  ن ل يْه : اللَّ    ف أ وْح ى ف أ حْر ق تْ، الن مْل  ، م ن   أ م ةً  أ حْر قْت   ّ   الْأ م م 

 .(9)«ت س بّ ح  
 ن سْر ائ يل ، ي ـ ب ن م نْ  ،أ م ةٌ  ف ق د تْ » روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ: -15

                                                           
-9/1966، وانظر: صحيح مسلم: 2396، رقم 9/1196( صحيح البخاريّ: 1)

 .1818/92، رقم 1968
، وانظر: صحيح مسلم: 1311، رقم 2445-9/2448( صحيح البخاريّ: 2)
 .1691/22، رقم 9/1289
، رقم 1/1893، وانظر: صحيح مسلم: 2596، رقم 9/1433بخاريّ: ( صحيح ال9)

2211/115. 



571 

، ن لا   أ ر اه ا لا   ي ـ و ن نّ  ف ـع ل تْ، م ا ي دْر ى لا   ع   ن ذ ا الْف أْر  اـل   و ض  ، أ لْب ان   ه  ب ل   مْ ـل   الْإ 
ع   و ن ذ ا ت شْر بْ،   .(1)«ش ر ب تْ  الش اء ، أ لْب ان   له  ا و ض 

 مْ ـو ل   الط ع ام ، يخ ْب ث   مْ ـل   ن سْر ائ يل ، ب ـن و ل وْلا  »روى الشيخان، واللفظ لمسلم:  -16
هْر   ز وْج ه ا، أ نْـث ى تخ  نْ  مْ ـل   ح و اء ، و ل وْلا   الل حْم ، يخ ْن ز    .(2)«الد 
ة ةٌ: ن لا   الْم هْد   في   ي ـت ك ل مْ  مْ ـل  »روى الشيخان، واللفظ لمسلم:  -17  ع يس ى ة لا 
ب   م رْيم  ، ابْن    ف ك ان   ص وْم ع ةً، ف اتخ  ذ   ع اب دًا، ر ج لًا  ج ر يْجٌ  و ك ان   -ج ر يْج   و ص اح 

: ج ر يْج ، يا   ف ـق ال تْ: ي ص لّ ي، و ه و   أ مُّه ، ف أ ت ـتْه   ف يه ا، ، يا   ف ـق ال  ، أ مّ ي ر بّ  تي   و ص لا 
ت ه ، ع ل ى ف أ قـْب ل    ف ـق ال تْ: ي ص لّ ي، و ه و   أ ت ـتْه ، الْغ د ، م ن   ك ان   ف ـل م ا ف انْص ر ف تْ، ص لا 

: ج ر يْج ، يا   ، يا   ف ـق ال  ، أ مّ ي ر بّ  تي  ت ه ، ع ل ى ف أ قـْب ل   و ص لا   ف ـل م ا انْص ر ف تْ،ف   ص لا 
: ج ر يْج ، يا   ف ـق ال تْ: ي ص لّ ي، و ه و   أ ت ـتْه ، الْغ د ، م ن   ك ان   ، أ يْ  ف ـق ال   أ مّ ي ر بّ 

، تي  ت ه ، ع ل ى ف أ قـْب ل   و ص لا  : ص لا   و ج وه   ن لى   ي ـنْظ ر   ح ت   تم  تْه ، لا   الل ه م ، ف ـق ال ت 
. اك ر   الْم وم س ات   ي ـت م ث ل   ب غ ي ، امْر أ ةٌ  و ك ان ت   و ع ب اد ت ه ، ج ر يْجًا ن سْر ائ يل   ب ـن و ف ـت ذ 

ئـْت مْ  ن نْ  ف ـق ال تْ: بح  سْن ه ا، : ل ك مْ، لأ  فْت نـ ن ه   ش   ن ل يـْه ا، ي ـلْت ف تْ  ف ـل مْ  ل ه ، ف ـتـ ع ر ض تْ  ق ال 
نـ تْه   ص وْم ع ت ه ، ن لى   يأ ْو ي ك ان   ر اع يًا، ف أ ت تْ  ه ا، م نْ  ف أ مْك   ع ل يـْه ا، ف ـو ق ع   ن ـفْس 

، م نْ  ه و   ق ال تْ: و ل د تْ، ف ـل م ا ف ح م ل تْ،  و ه د م وا ف اسْتـ نـْز ل وه ، ف أ ت ـوْه ، ج ر يْج 
: ي ضْر ب ون ه ، و ج ع ل وا ص وْم ع ت ه ، ، به  ذ ه   ز ن ـيْت   ق ال وا: ش أْن ك مْ؟ م ا ف ـق ال   ف ـو ل د تْ  الْب غ يّ 

، : م نْك  ُّ؟ أ يْن   ف ـق ال  : ب ه ، ف ج اء وا الص بي  ، ف ـق ال  ، ح ت   د ع وني  ي 
 ف ـل م ا ف ص ل ى، أ ص لّ 

                                                           
، رقم 1/2231، وانظر: صحيح مسلم: 9123، رقم 9/1249( صحيح البخاريّ: 1)

2338/61. 
، 9/1212، وانظر: صحيح البخاريّ: 1184/69، رقم 2/1432( صحيح مسلم: 2)

 .9192رقم 



571 

، : ب طْن ه ، في   ف ط ع ن   الص بي  ، أ ت ى انْص ر    م ، يا   و ق ال  ؟ م نْ  غ لا  : أ ب وك  نٌ  ق ال   ف لا 
: الر اع ي، ، ع ل ى ف أ قـْبـ ل وا ق ال   ل ك   ن ـبْني   و ق ال وا: ب ه ، و ي ـت م س ح ون   ي ـق بّ ل ون ه ، ج ر يْج 

، م نْ  ص وْم ع ت ك   : ذ ه ب  ، ق ال  ن ا -ف ـف ع ل وا  ك ان تْ، ك م ا ط ين ، م نْ  أ ع يد وه ا لا   و ب ـيـْ
ه ، م نْ  ي ـرْض ع   ص بي     ف ـق ال تْ  ح س ن ة ، و ش ار ة   ،ف ار ه ة   د اب ة   ع ل ى ر اك بٌ  ر ج لٌ  ف م ر   أ مّ 
ا، م ثْل   ابْني   اجْع ل   الل ه م ، أ مُّه : : ن ل يْه ، ف ـن ظ ر   ن ل يْه ، و أ قـْب ل   الث دْي ، ف ـتـ ر ك   ه ذ   ف ـق ال 

ثـْل ه ، تج ْع لْني   لا   الل ه م ، ع ، ف ج ع ل   ة دْي ه ، ع ل ى أ قـْب ل   ثم    م  : ي ـرْت ض   ن لى   أ نْظ ر   ف ك أ نّي   ق ال 
 ي  صُّه ا. ف ج ع ل   ف م ه ، في   الس ب اب ة ، بإ  صْب ع ه   ارْت ض اع ه ، يح ْك ي ، و ه و   اللَّ    ر س ول  
: ، و ي ـق ول ون : ي ضْر ب ون ـه ا، و ه مْ  بج  ار ي ة ، و م رُّوا ق ال  ، ز ن ـيْت  ي   س ر قْت 

: و ه   ت ـق ول 
ثـْل ه ا، ابْني   تج ْع ل   لا   الل ه م ، أ مُّه : ف ـق ال تْ  الْو ك يل ، و ن عْم   اللَّ  ، ح سْبي     الر ض اع ، ف ـتـ ر ك   م 
: ن ل يـْه ا، و ن ظ ر   ثـْل ه ا. اجْع لْني   الل ه م ، ف ـق ال  ، ت ـر اج ع ا ف ـه ن اك   م   ف ـق ال تْ: الحْ د يث 

لْق ى، :ف ـق   الْه يـْئ ة ، ح س ن   ر ج لٌ  م ر   ح  ثـْل ه ، ابْني   اجْع ل   الل ه م ، لْت  : م   الل ه م ، ف ـق لْت 
ثـْل ه ، تج ْع لْني   لا   ، و ي ـق ول ون : ي ضْر ب ون ـه ا، و ه مْ  الْأ م ة ، به  ذ ه   و م رُّوا م  ، ز ن ـيْت   س ر قْت 

: ثـْل ه ا، ابْني   تج ْع ل   لا   الل ه م ، ف ـق لْت  : م  ثـْل ه ا. اجْع لْني   الل ه م ، ف ـق لْت  : م   ذ اك   ن ن   ق ال 
: ج ب اراً، ك ان   الر ج ل   ، له  ا: ي ـق ول ون   ه ذ ه   و ن ن   م ثـْل ه ، تج ْع لْني   لا   الل ه م ، ف ـق لْت   ز ن ـيْت 

، و لم ْ  ، ت ـزْن  : ت سْر قْ، و لم ْ  و س ر قْت  ثـْل ه ا اجْع لْني   الل ه م ، ف ـق لْت   .(1)«م 
ة ةً  ن ن  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -18 ، ن سْر ائ يل : ب ني   في   ة لا   أ بْـر ص 

ا و أ عْم ى، و أ قـْر ع ، ت ل يـ ه مْ، أ نْ  للَّ     ب د  ، ف أ ت ى م ل كًا، ن ل يْه مْ  ف ـبـ ع ث   ي ـبـْ : الْأ بْـر ص   ف ـق ال 
؟ أ ح بُّ  ش يْء   أ يُّ  : ن ل يْك  لْدٌ  ح س نٌ، ل وْنٌ  ق ال  ، ق ذ ر ني   ق دْ  ح س نٌ، و ج  : الن اس   ق ال 

لْدًا ح س نًا، ل وْناً  ف أ عْط ي   ع نْه ، ف ذ ه ب   ف م س ح ه ، : ح س نًا، و ج   الْم ال   أ يُّ  ف ـق ال 

                                                           
، وانظر: صحيح البخاريّ: 2994/5، رقم 1385-1/1386( صحيح مسلم: 1)
 .1115، رقم 1/141



572 

؟ أ ح بُّ  : ن ل يْك  ب ل ، ق ال  : أ وْ  الْإ  : في   ش ك   ه و   - الْبـ ق ر   ق ال   الْأ بْـر ص   أ ن   ذ ل ك 
ب ل ، أ ح د هم  ا: ق ال   قـْر ع  و الْأ   : و ق ال   الْإ  ق ةً  ف أ عْط ي   -الْبـ ق ر   الْآخ ر  : ع ش ر اء ، نا   ف ـق ال 

: الْأ قـْر ع ، و أ ت ى ف يه ا. ل ك   ي ـب ار ك   ؟ أ ح بُّ  ش يْء   أ يُّ  ف ـق ال  : ن ل يْك   ح س نٌ، ش ع رٌ  ق ال 
ا، ع نيّ   و ي ذْه ب   ، ق ذ ر ني   ق دْ  ه ذ  : الن اس  ، ف م س ح ه ، ق ال   ش ع راً و أ عْط ي   ف ذ ه ب 
: ح س نًا، ؟ أ ح بُّ  الْم ال   ف أ يُّ  ق ال  : ن ل يْك  ، ق ال  : الْبـ ق ر   ح ام لًا، ب ـق ر ةً  ف أ عْط اه   ق ال 
: : الْأ عْم ى، و أ ت ى ف يه ا. ل ك   ي ـب ار ك   و ق ال  ؟ أ ح بُّ  ش يْء   أ يُّ  ف ـق ال  : ن ل يْك   ي ـر دُّ  ق ال 

ر   ب ص ر ي، ن لي    اللَّ    ، ب ه   ف أ بْص  : الن اس  : ب ص ر ه ، ن ل يْه   اللَّ    ف ـر د   ف م س ح ه ، ق ال   ف أ يُّ  ق ال 
؟ أ ح بُّ  الْم ال   : ن ل يْك  ، ف أ نتْ ج   و ال دًا؛ ش اةً  ف أ عْط اه   الْغ ن م ، ق ال  ان  ا؛ و و ل د   ه ذ   ه ذ 
اله    ف ك ان   ، م نْ  و اد   ذ  ا ن ب ل  ا ب ـق ر ، م نْ  و اد   و له  ذ  . م ن   و اد   و له  ذ   أ ت ى ن ن ه   ثم    الغ ن م 

ئ ت ه ، ص ور ت ه   في   الْأ بْـر ص   يـْ : و ه   س ف ر ي، في   الحْ ب ال   بي    ت ـق ط ع تْ  م سْك يٌن، ر ج لٌ  ف ـق ال 
غ   ف لا   للَّ  ، ن لا   الْيـ وْم   ب لا  ، ثم    با  ل ذ ي - أ سْأ ل ك   ب ك   و اجاْ لْد   الحْ س ن ، الل وْن   أ عْط اك   با 

 ف ـق ال   ك ث ير ةٌ، الحْ ق وق   ن ن   ل ه : ف ـق ال   س ف ر ي، في   ع ل يْه   أ ت ـبـ ل غ   ب ع يراً -و الْم ال   الحْ س ن ،
، ك أ نّي   ل ه : ، ي ـقْذ ر ك   أ بْـر ص   ت ك نْ  أ لم ْ  أ عْر ف ك  : اللَّ  ؟ ف أ عْط اك   ف ق يراً، الن اس   ل ق دْ  ف ـق ال 

: ك اب ر ، ع نْ  ل ك اب ر   و ر ةْت   . م ا ن لى   اللَّ  ، ف ص يـ ر ك   ك اذ بًا، ك نْت   ن نْ  ف ـق ال   ك نْت 
ئ ت ه ، ص ور ت ه   في   الْأ قـْر ع   و أ ت ى يـْ ا، ق ال   م ا م ثْل   ل ه   ف ـق ال   و ه   ر د   م ا م ثْل   ل يْه  ع   ف ـر د   له  ذ 
ا، ع ل يْه   : ه ذ  . م ا ن لى   اللَّ  ، ف ص يـ ر ك   ك اذ بًا، ك نْت   ن نْ  ف ـق ال   في   الْأ عْم ى و أ ت ى ك نْت 

: ص ور ت ه ، ، و ابْن   م سْك يٌن، ر ج لٌ  ف ـق ال   ف لا   س ف ر ي، في   الحْ ب ال   بي    و ت ـق ط ع تْ  س ب يل 
غ   للَّ  ، ن لا   الْيـ وْم   ب لا  ، ثم    با  ل ذ ي - أ سْأ ل ك   ب ك   به  ا أ ت ـبـ ل غ   ش اةً  -ب ص ر ك   ع ل يْك   ر د   با 

: س ف ر ي، في   ، ف ـق دْ  و ف ق يراً، ب ص ر ي، اللَّ    ف ـر د   أ عْم ى، ك نْت   ق دْ  ف ـق ال   ف خ ذْ  أ غْن اني 
، م ا ئْت  : للَّ   ، أ خ ذْت ه   ب ش يْء ، الْيـ وْم   أ جْه د ك   لا   ف ـو اللَّ  ، ش  كْ  ف ـق ال  ، أ مْس   م ال ك 



573 

اـف إ ن   ي   ف ـق دْ  ابْـت ل يت مْ، م  ، اللَّ    ر ض  ط   ع نْك  بـ يْك   ع ل ى و س خ   .(1)«ص اح 
 ر ك بـ ه ا، ن ذْ  ب ـق ر ةً، ي س وق   ر ج لٌ  ب ـيـْن ا»روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -19

ا، ن ـخْل ـقْ  ل ـمْ  ن نا   ف ـق ال تْ: ف ض ر ب ـه ا، ـا ل ـه ـذ  ، خ ل قْن ا ن ن ـم  : ف ـق ال   ل لْح رْث   الن اس 
: ت ك ل م ، ب ـق ر ةٌ  اللَّ  ، س بْح ان   ا أ وم ن   ف إ نّي   ف ـق ال  ، ب كْر   و أ ب و أ نا   به  ذ   ثم  . هم  ا و م ا و ع م ر 
ا ن ذْ  غ ن م ه ، في   ر ج لٌ  و ب ـيـْن م ا ، ع د  نـْه ا ف ذ ه ب   الذّ ئْب  ، ب ش اة ، م   ك أ ن ه   ح ت   ف ط ل ب 

ا: الذّ ئْب   ل ه   ف ـق ال   م نْه ، اسْتـ نـْق ذ ه ا ، اسْتـ نـْق ذْت ـه ا ه ذ  ، ي ـوْم   له  ا ف م نْ  م نيّ   ي ـوْم   الس ب ع 
ي   لا  

: ف ـق ال   غ يْر ي، له  ا ر اع  : ي ـت ك ل م ، ئْبٌ ذ   اللَّ  ، س بْح ان   الن اس  ا أ وم ن   ف إ نّي   ق ال   به  ذ 
، ب كْر   و أ ب و أ نا    .(2)«ثم    هم  ا و م ا و ع م ر 

: اللَّ    ي ـق ول  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -21  ع بْد ي ظ نّ   ع نْد   أ نا   ت ـع الى 
ه ، يـف   ي ــ ذ ك ر ن ف إ نْ  ي، ـ ذ ك ر ن ن ذ ا م ع ه ، و أ نا   ،بي   رْت ه   ن ـفْس  ي، ي ــ ف ذ ك   يـذ ك ر ن   و ن نْ  ن ـفْس 
رْت ه   م لإ  ، يـف   نـْه مْ، خ يْر   م لإ    يـف   ذ ك   ذ ر اعًا، ن ل يْه   ت ـق ر بْت   راً،ــ ـْبـش   ي  ـن ل   ت ـق ر ب   و ن نْ  م 

ع ه  ـن ل يْ  ت ـق ر بْت   ا،ـ ـًذ ر اع ي  ـن ل   ر ب  ــت ـق   و ن نْ  ن   و ن نْ  ا،ـ ــًبا   .(9)«ةً ــرْو ل  ـه   أ ت ـيـْت ه   ي،ـمْش   ـ ي يـأ تا 
: اللَّ    ن ن  »روى البخاريّ:  -21 ، آذ نْـت ه   ف ـق دْ  و ل يًّا، لي   ع اد ى م نْ  ق ال  لحْ رْب   با 
 ع بْد ي ي ـز ال   و م ا ع ل يْه ، افـْتـ ر ضْت   مم  ا ن لي    أ ح ب   ب ش يْء ، ع بْد ي ن لي    ت ـق ر ب   و م ا

، ن لي    ي ـتـ ق ر ب   لنـ و اف ل  ب ه ، ح ت   با  ت ه ، ف إ ذ ا أ ح   ب ه ، ي سْم ع   ال ذ ي سم ْع ه   ك نْت   أ حْبـ بـْ
ر   ال ذ ي و ب ص ر ه   ه   ب ه ، ي ـبْص  ي ال تي   و ر جْل ه   به  ا، ي ـبْط ش   ال تي   و ي د  ، و ن نْ  به  ا، ي ْش   س أ ل ني 

                                                           
، وانظر: صحيح مسلم: 9288، رقم 1288-9/1286( صحيح البخاريّ: 1)
 .  2361/14، رقم 1/2289-2288
-1/1598، وانظر: صحيح مسلم: 9251، رقم 9/1254( صحيح البخاريّ: 2)

 .2955/19، رقم 1595
، رقم 1/2461يح مسلم: ، وانظر: صح6384، رقم 6/2631( صحيح البخاريّ: 9)

2689/2. 



571 

، و ل ئ ن   لأ  عْط يـ ن ه ، ن ه ، اسْتـ ع اذ ني   -ف اع ل ه   أ نا   - ش يْء   ع نْ  ت ـر د دْت   و م ا لأ  ع يذ 
، ي كْر ه   الْم ؤْم ن ، ن ـفْس   ع نْ  ت ـر دُّد ي  .(1)«م س اء ت ه   أ كْر ه   و أ نا   الْم وْت 

 ك ل   -و ت ـع الى   ت ـب ار ك   - ر بّـُن ا ي ـنْز ل  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -22
ل ة ، نْـي ا، الس م اء   ن لى   ل يـْ ين   الدُّ ، الل يْل   ة ـل ث   ي ـبـْق ى ح  ر  : الْآخ  ، م نْ  ي ـق ول   ي دْع وني 

يب   ، م نْ  ل ه ؟ ف أ سْت ج  ، م نْ  ف أ عْط ي ه ؟ ي سْأ ل ني   . (2)«ل ه ؟ ف أ غْف ر   ي سْتـ غْف ر ني 
سٌ: ق ال  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -23  ن ـر ى ه لْ  اللَّ  ، ر س ول   يا   أ نا 
: الْق ي ام ة ؟ ي ـوْم   ر ب ـن ا ، في   ت ض ارُّون   ه لْ  ف ـق ال   ق ال وا: س ح ابٌ؟ د ون ـه ا ل يْس   الش مْس 
، : اللَّ  ، ر س ول   يا   لا  ل ة   الْق م ر ، في   ت ض ارُّون   ه لْ  ق ال   س ح ابٌ؟ د ون ه   ل يْس   الْب دْر ، ل يـْ

، ال وا:ق   : اللَّ  ، ر س ول   يا   لا  . الْق ي ام ة   ي ـوْم   ت ـر وْن ه   ف إ ن ك مْ  ق ال  ل ك  ،  اللَّ    يج ْم ع   ك ذ  الن اس 
: ئًا، ي ـعْب د   ك ان   م نْ  ف ـيـ ق ول  ، ي ـعْب د   ك ان   م نْ  ف ـيـ تـْب ع   ف ـلْيـ ت ب عْه ، ش يـْ  م نْ  و ي ـتـْب ع   الش مْس 

، ي ـعْب د   ك ان   ، ي ـعْب د   ك ان   م نْ  و ي ـت ب ع   الْق م ر   ف يه ا الْأ م ة   ه ذ ه   و ت ـبـْق ى الط و اغ يت 
: ي ـعْر ف ون ، ال تي   الصُّور ة ، غ يْر   في   اللَّ    ف ـي أْت يه م   م ن اف ق وه ا، : ر بُّك مْ، أ نا   ف ـيـ ق ول   ف ـيـ ق ول ون 

للَّ    ن ـع وذ   ، با  ا م نْك  تْ يـ ن ا ح ت   ا،م ك ان ـن   ه ذ  نا   ف إ ذ ا ر بّـُن ا، يأ   ف ـي أْت يه م   ع ر فـْن اه ، ر بّـُن ا، أ تا 
: ي ـعْر ف ون ، ال تي   الصُّور ة ، في   اللَّ    بـ ع ون ه ، ر بّـُن ا، أ نْت   ف ـيـ ق ول ون : ر بُّك مْ، أ نا   ف ـيـ ق ول   ف ـيـ تـْ

سْر   و ي ضْر ب   يز   م نْ  أ و ل   : ف أ ك ون   اللَّ    ر س ول   ق ال   ج ه ن م ، ج   الرُّس ل   و د ع اء   -يج  
ل يب   و ب ه   -س لّ مْ  س لّ مْ، الل ه م ، ي ـوْم ئ ذ : . ش وْك   م ثْل   ك لا  ان   ش وْك   ر أ يْـت مْ  أ م ا الس عْد 

؟ ان  : اللَّ  . ر س ول   يا   ب ـل ى، ق ال وا: الس عْد  ، ش وْك   م ثْل   ف إ ن ـه ا ق ال  ان   أ ن ـه ا غ يـْر   الس عْد 
نـْه م   بأ  عْم اله  مْ، الن اس   ف ـت خْط ف   اللَّ  ، ن لا   ع ظ م ه ا ق دْر   ي ـعْل م   لا    ب ع م ل ه ، الْم وب ق   م 

                                                           
 .6198، رقم 2959-9/2951( صحيح البخاريّ: 1)
، رقم 1/921، وانظر: صحيح مسلم: 1431، رقم 959-1/951( صحيح البخاريّ: 2)

895/165. 



575 

نـْه م   ، و م   أ نْ  أ ر اد  و   ع ب اد ه ، ب ـيْن   الْق ض اء   م ن   اللَّ    ف ـر غ   ن ذ ا ح ت   ي ـنْج و، ثم    الْم خ رْد ل 
 أ م ر   اللَّ  ، ن لا   ن ل ه   لا   أ نْ  ي شْه د   ك ان   مم  نْ  يخ ْر ج ، أ نْ  أ ر اد   م نْ  الن ار   م ن   يخ ْر ج  

ئ ك ة   م ة   ف ـيـ عْر ف ون ـه مْ  يخ ْر ج وه مْ، أ نْ  الْم لا  ر   ب ع لا   الن ار   ع ل ى اللَّ    و ح ر م   -السُّج ود   آثا 
ش وا، ق د   ف ـي خْر ج ون ـه مْ  -السُّج ود   أ ة ـر   آد م   ابْن   م ن   تأ ْك ل   أ نْ   ع ل يْه مْ  ف ـي ص بُّ  امْت ح 

ب ـت ون   الحْ ي اة ؛ م اء   ل ه : ي ـق ال   م اءٌ، ، مق  يل   في   الحْ ب ة   ن ـب ات   ف ـيـ نـْ  ر ج لٌ  و ي ـبـْق ى الس يْل 
: الن ار ، ع ل ى ب و جْه ه   م قْب لٌ  ، يا   ف ـيـ ق ول   ذ ك اؤ ه ا، و أ حْر ق ني   ر يح ه ا، ق ش ب ني   ق دْ  ر بّ 

: اللَّ  ، ي دْع و ي ـز ال   ف لا   الن ار ، ع ن   و جْه ي، ف اصْر  ْ  أ عْط يـْت ك   ن نْ  -ل ع ل ك   ف ـيـ ق ول 
: غ يـْر ه ، ت سْأ ل ني   أ نْ  - ، ف ـيـ ق ول  ، لا   ع ن   و جْه ه ، ف ـي صْر     ر ه ،غ ي ـْ أ سْأ ل ك   لا   و ع ز ت ك 

: ب ـعْد   ي ـق ول   ثم    الن ار ، ب   ن لى   ق ـرّ بْني   ر بّ   يا   ذ ل ك  : اجاْ ن ة ، با   ز ع مْت   ق دْ  أ ل يْس   ف ـيـ ق ول 
، غ يـْر ه ، ت سْأ ل ني   أ لا   ! م ا آد م ، ابْن   و يْـل ك  : ي دْع و، ي ـز ال   ف لا   أ غْد ر ك   - ل ع لّ ي ف ـيـ ق ول 
: غ يـْر ه ، ت سْأ ل ني   -ذ ل ك   أ عْط يـْت ك   ن نْ  ، ف ـيـ ق ول  ، لا   غ يـْر ه ، أ سْأ ل ك   لا   و ع ز ت ك 

ب   ن لى   ف ـي ـق رّ ب ه   غ يـْر ه ، ي سْأ ل ه   أ لا   -و م و اة يق   ع ه ود   م نْ  -اللَّ    ف ـي ـعْط ي  ف إ ذ ا اجاْ ن ة ، با 
، أ نْ  اللَّ    ش اء   م ا س ك ت   ف يه ا، م ا ر أ ى : ثم    ي سْك ت  لْني   ر بّ   ي ـق ول   ثم    اجاْ ن ة ، أ دْخ 

: ، غ يـْر ه ، ت سْأ ل ني   أ لا   ز ع مْت   ق دْ  أ و ل يْس   ي ـق ول  ! م ا آد م ، ابْن   يا   و يْـل ك   أ غْد ر ك 
: ، يا   ف ـيـ ق ول  ، أ شْق ى تج ْع لْني   لا   ر بّ  ، ح ت   ي دْع و، ي ـز ال   ف لا   خ لْق ك   ف إ ذ ا ي ضْح ك 
ك   لدُّخ ول   ل ه   أ ذ ن   م نْه ، ض ح  ا، م نْ  م ن  ـت   ق يل : ف يه ا، د خ ل   ف إ ذ ا ف يه ا، با   ك ذ 

ا،ـك   نْ ـم   ن  ــم  ـت   ه :ــل   ال  ـي ـق   م  ــة   ى،ـف ـيـ ت م ن   ،ـالْأ م ان   ب ه   ت ـنـْق ط ع   ىـح ت   ى،ـف ـيـ ت م ن   ذ   يُّ
ا ل ه : ف ـيـ ق ول   ، ه ذ  ثـْل ه   ل ك   ج ن ة  ـالْ  أ هْل   ر  ــآخ   ل  ـالر ج   و ذ ل ك   ه ر يْـر ة : أ ب و ال  ـق   ه .ـم ع   و م 

 .(1)«د خ ولًا...

                                                           
-1/169، وانظر: صحيح مسلم: 6241، رقم 2141-9/2149( صحيح البخاريّ: 1)

 .152/233، رقم 168



576 

، آد م   ب ـن و ي س بُّ  اللَّ  : ق ال  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -21 هْر   و أ نا   الد 
، هْر   .(1)«و النـ ه ار   الل يْل   ب ي د ي الد 

 ر بهّ  م ا، ن لى   و الن ار   ج ن ة  ـالْ  اخْت ص م ت  »روى الشيخان، واللفظ للبخاريّ:  -25
، يا   اجاْ ن ة : ف ـق ال ت    و ق ال ت   و س ق ط ه مْ، الن اس   ض ع ف اء   ن لا   ي دْخ ل ه ا لا   له  ا م ا ر بّ 
لْم ت ك برّ  ين ، أ وة رْت   -ي ـعْني   -الن ار   ، أ نْت   ل لْج ن ة : ت ـع الى   اللَّ    ف ـق ال   با   و ق ال   ر مْق تي 
، أ نْت   ل لن ار : ابي  يب   ع ذ  ة   و ل ك لّ   أ ش اء ، م نْ  ب ك   أ ص  د  : م لْؤ ه ا، م نْك م ا و اح   ق ال 
ئ   و ن ن ه   أ ح دًا، ق ه  خ لْ  م نْ  ي ظْل م   لا   اللَّ    اجاْ ن ة ، ف إ ن   ف أ م ا  ف ـي ـلْق وْن   ي ش اء ، م نْ  ل لن ار   ي ـنْش 

: ف يه ا، ثًا، م ز يد ، م نْ  ه لْ  ف ـتـ ق ول  م ه ، ف يه ا ي ض ع   ح ت   ة لا   ب ـعْض ه ا و ي ـر دُّ  ف ـت مْت ل ئ ، ق د 
، ن لى   : ب ـعْض   .(2)«ق طْ  ق طْ  ق طْ  و ت ـق ول 

رْس  » روى مسلم: -26  و غ ل ظ   أ ح د ، م ثْل   -الْك اف ر   نا ب   أ وْ  - الْك اف ر   ض 
لْد ه   ير ة   ج  ث   م س   .(9)«ة لا 
 - الن ار   في   - الْك اف ر   م نْك بي    ب ـيْن   م ا»روى الشيخان، واللفظ لمسلم:  -27

ير ة   ة ة   م س  ، ة لا  م   .(1)«الْم سْر ع   ل لر اك ب   أ يا 
الصحيحين(، التي نسبها بعض  الـمؤلّ فين، من الق دامى )متون هذه أبرز  

  والـم حد ةين، نلى )الإسرائيليّات(، و)أشباه الإسرائيليّات(.

                                                           
، رقم 1/1862، وانظر: صحيح مسلم: 9528، رقم 9/2256( صحيح البخاريّ: 1)

2216/9. 
، رقم 1/2156، وانظر: صحيح مسلم: 8411، رقم 6/2811( صحيح البخاريّ: 2)

2516/99. 
 .2591/11، رقم 1/2153( صحيح مسلم: 9)
، وانظر: صحيح البخاريّ: 2592/19رقم  2134-1/2153( صحيح مسلم: 1)
 .6159، رقم 9/2935



577 

 أمثلة لعبارات الطاعنين:
 ومن عبارات الطاعنين في بعض هذه الأحاديث:

 في حديث التربة: *
بة يوم قال: "خلق الله التر   عن أبي هريرة عن النبيّ »قال البخاريّ:  -

 .(1)«السبت"، وقال بعضهم: عن أبي هريرة عن كعب، وهو أصحّ 
عن سريج بن  ،في كتابه ،قد أخرجه مسلم ،هذا حديث»قال البيهقيّ:  -

د. وزعم بعض أهل العلم بالحديث أنهّ غير وغيره، عن حجّاج بن محمّ  ،يونس
وأهل التواريخ. وزعم بعضهم أنّ  ،لمخالفته ما عليه أهل التفسير ؛محفوظ

ا أخذه عن نبراهيم بن أبي يحيى ،بن أميّة نسماعيل عن أيوّب بن خالد،  ،نّّ
 .(2)«ونبراهيم غير محتجّ به

ا على ه لم يذكر في هذا الحديث نصًّ وتحقيق هذا أنّ »قال أبو العبّاس القرطبّي:  -
ر ما خلق الله تعالى كوذ  ها،م الأسبوع كلّ ه ذكر فيه أياّ خلق السماوات، مع أنّ 

 لكان خلق ،م الأسبوعفيها، فلو خلق السماوات في يوم زائد على أياّ 
م، وذلك خلا  المنصوص عليه في القرآن، السماوات والأرض في ثمانية أياّ 

ختلفة ـبروايات م ،ي غير كتاب مسلمـف ،وي هذا الحديثصائر نليه. وقد ر   ولا
جبال يوم ـالأرض يوم الأحد والاةنين، واله خلق ي بعضها أنّ ـمضطربة، وف

هار والعمران يوم الأربعاء، والسماوات والشمس والقمر ـالثلاثاء، والشجر والأن
 ،والملائكة يوم الخميس، وآدم يوم اجامعة. فهذه أخبار آحاد مضطربة والنجوم
في  ،نته من ترتيب المخلوقاتد على ما تضمّ عتم  ، فلا ي  يقتضي عملًا  فيما لا

                                                           
 .111-1/119التاريخ الكبير: ( 1)
 .2/291( الأسماء والصفات: 2)



578 

 ل ت كْف ر ون   أ ئ ن ك مْ  ق لْ عتمد عليه في ذلك قوله تعالى: ﴿م، والذي ي  لك الأياّ ت
ل ذ ي الآيات، فلينظر فيها من أراد تحقيق  ...(1)﴾ي ـوْم يْن   في   الْأ رْض   خ ل ق   با 

 .(2)«ليس هذا موضع ذكرها ،ذلك، وفيها أبحاث طويلة
في قوله: "خلق الله التربة  ،مسلموأمّا الحديث الذي رواه »قال ابن تيميّة:  -

وغيره.  ،كالبخاريّ   ،قدح فيه أئمّة الحديث ،فهو حديث معلول ،يوم السبت"
قال البخاريّ: الصحيح أنهّ موقو  على كعب، وقد ذكر تعليله البيهقيّ أيضًا، 

ذّاق وهو مماّ أنكر الح   ، عن النبيّ  ،ليس مماّ رواه أبو هريرة ،وبيّنوا أنهّ غلط
 . (9)«سلم نخراجه نيّاه، كما أنكروا عليه نخراج أشياء يسيرةعلى م

في صحيحه:  ،وأمّا حديث أبي هريرة الذي رواه مسلم»قال ابن القيّم:  -
"خلق الله التربة يوم السبت"؛ فقد ذكر البخاريّ في تاريخه: أنهّ حديث معلول، 

م التخليق وأنّ الصحيح أنهّ قول كعب، وهو كما ذكر؛ لأنهّ يتضمّن أنّ أياّ 
 . (1)«سبعة، والقرآن يردّه

هريرة:  في حديث أبي ،شبه هذا ما وقع فيه الغلطوي  : »أيضًا قال ابن القيّم -
"خلق الله التربة يوم السبت..." الحديث. وهو في صحيح مسلم، ولكن وقع 
ا هو من قول كعب الأحبار، كذلك قال نمام أهل  فيه الغلط في رفعه، ونّّ

في تاريخه الكبير. وقاله غيره من علماء  ،بن نسماعيل البخاريّ  محمّد ،الحديث
 ،والأرض ،أيضًا، وهو كما قالوا، لأنّ الله أخبر أنهّ خلق السماوات ،المسلمين

                                                           
 .3( فصّلت: 1)
 .911-8/919( المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم: 2)
 .18/191( مجموعة الفتاوى: 9)
 .1/113( بدائع الفوائد: 1)



579 

 .(1)«مم. وهذا الحديث يقتضي أنّ مدّة التخليق سبعة أياّ في ستّة أياّ  ،بينهما وما
صحيح مسلم، وقد تكلّم عليه وهذا الحديث من غرائب »قال ابن كثير:  -

وجعلوه من كلام كعب،  ،وغير واحد من الحفّاظ ،والبخاريّ  ،بن المدينيّ  عليّ 
ا اشتبه على بعض الرواة،  وأنّ أبا ا سمعه من كلام كعب الأحبار، ونّّ هريرة نّّ

 .(2)«فجعلوه مرفوعًا، وقد حرّر ذلك البيهقيّ 
 باطل فهو نصّه، أو القرآن روح يخالف حديث أيّ  ننّ »قال محمّد الغزالّي:  -
 على اعتباره سقط القطعيّ، خالف مت الظنّيّ  والدليل. نفسه تلقاء من

 أخذ: قال هريرة أبَ حديث الحفّاظ من وغيره البخاريّ  أورد كما الإطلاق،
 يوم فيها اجابال وخلق السبت، يوم التربة الله خلق: "فقال بيدي،  الله رسول

 النور وخلق الثلاثاء، يوم المكروه وخلق الاةنين، يوم فيها الشجر وخلق الأحد،
 يوم العصر بعد آدم وخلق الخميس، يوم الدوابّ  فيها وبثّ  الأربعاء، يوم

 نلى العصر بين فيما اجامعة، ساعات من ساعة آخر وفي الخلق، آخر اجامعة،
 لما مخالفًا لكونه الحفّاظ أغفله قد مسلم صحيح في الحديث أنّ  ومع". الليل
 أيّام، ستّة في بينهما وما والأرض السماوات خلق الله أنّ  من القرآن في جاء

 أن ي كن ولا الأحبار، كعب عن هريرة، أبَ رواية من هو: فقالوا! سبعة لا
 شارحًا يكون بل القرآن، مع يتعارض لا  قوله لأنّ  الرسول، قول من يكون

 . (9)«لآياته ومفسّراً له،
الله  أنّ "هريرة:  رواية حديث أبي خذ على مسلم ا أ  وممّ »باز:  قال ابن -

                                                           
 .62( المنار المنيف: 1)
 .1/996( تفسير القرآن العظيم: 2)
 .219-212( هذا ديننا: 9)



581 

برفعه  بعض رواته وهم   ... الحديث. والصواب أنّ "خلق التربة يوم السبت
ّّ  ، للنبيّ  وبذلك علم ... عن كعب الأحبار ، ا هو من رواية أبي هريرةون

، وغلط "الله خلق التربة يوم السبت أنّ " : أهل العلم غلط من روى عن النبيّ 
ّّ  ،كعب الأحبار ات ا ذلك من الإسرائيليّ ومن قال بقوله في ذلك، ون

 .(1)«الباطلة
أمّا الحديث الثالث: "خلق الله التربة يوم السبت"، نلى »قال ابن عثيمين:  -

 ،وقد أنكره العلماء عليه ، آخر الحديث. فهذا الحديث رواه الإمام مسلم
لأنهّ يخالف القرآن الكريم، ؛  ولا يصحّ عن النبيّ  ،فهو حديث ليس بصحيح

طئون يخ   ،بشرٌ  لةٌ ق  فهو باطل، لأنّ الذين رووا: ن ـ  ،وكلّ ما خالف القرآن الكريم
صيبون، والقرآن ليس فيه خطأ، كلّه صواب منقول بالتواتر، فما خالفه من وي  

يح، ونن رواه من رواه؛ لأنّ الرواة م بأنهّ غير صحك  أيّ حديث كان، فإنهّ يح  
مباشرة، لكن بواسطة الإسناد... فهذا  ، هؤلاء لا يتلقّون عن رسول الله

ولا غرابة في  ، ، على الإمام مسلم الحديث، مماّ أنكره أهل العلم
صيبون، طئون وي  يخ   ،وغير مسلم" كلّهم بشرٌ  ،مسلم" ،الإنسان بشرٌ  ذلك، لأنّ 

 .(2)«فينا نيّاهفقد ك   ،ما دام ضعيفًا ،أن نتكلّم عليهفعلى هذا لا حاجة 
 في حديث الصورة: *
 ننّ : " النبيّ  عن رويتم: قالوا»قال ابن قتيبة، حاكيًا قول الطاعنين:  -
 له يكون أن عن يجلّ  -وتعالى  تبارك - . والله"صورته على آدم خلق  الله

 وله تعالى، الله ننّ : قالوا كما نقول ونحن :محمّد أبو قال .مثال أو صورة،

                                                           
 . 29/84مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة:  (1)
 .689-6/681( شرح رياض الصالحين: 2)



581 

 الشيء، ألفوا الناس ربّما أنّ  غير مثال، أو صورة له يكون أن عن يجلّ  الحمد،
في وصفه  ،الله تعالى يقول ألا ترى أنّ  مثله. وأنكروا عنده، فسكتوا به، وأنسوا
ثْل ه  ش يْءٌ و ه و  الس م يع  الْب ص ير ﴾: نفسه  على أنّ  وظاهر هذا يدلّ  .(1)﴿ل يْس  ك م 

 على هذا الظاهر -الشيء، فقد صار  الشيء غير   ل  ثْ هه شيء، وم  شب  ه لا ي  ل  ث ـْم  
 .(2).«..لثْ لله تعالى م   -
 في حديث الشكّ: *
 عن الزهريّ، عن رويتم: قالوا»قال ابن قتيبة، حاكيًا قول الطاعنين:  -
 أبي، من بالشكّ  أحقّ  أنا: "قال أنهّ  النبيّ  عن هريرة، أبي عن سلمة أبي

 د عي ما نلى د عيت ولو شديد، ركن نلى ليأوي كان نن لوطاً، الله ورحم نبراهيم،
 وطعن لوط، على وطعن نبراهيم، على طعن وهذا: قالوا ".لأجبت يوسف نليه

 ذكروا، مماّ شيء فيه ليس ننهّ: نقول ونحن: محمّد أبو قال . نفسه على
 .(9)«ونعمته.... تعالى الله بحمد

 في حديث الكذبات: *
أنهّ قال:  ة روى عن النبّي ويّ شْ ح  ـواعلم أنّ بعض ال»الفخر الرازيّ: قال  -

نقبل مثل هذه  ألّا ى ـول: الأ   ةلاث كذبات". فقلت  نلّا  كذب نبراهيم  "ما
لزمنا تكذيب الرواة؟!  ،م نقبلهـالأخبار، فقال على طريق الاستنكار: فإن ل

، ونن لزمنا الحكم بتكذيب نبراهيم  ،نن قبلناه ،فقلت له: يا مسكين
عن  شكّ أنّ صون نبراهيم  لزمنا الحكم بتكذيب الرواة؛ ولا ،رددناه

                                                           
 .11( الشورى: 1)
 .918( تأويل مختلف الحديث: 2)
 .193( تأويل مختلف الحديث: 9)



582 

 .(1)«مجاهيل عن الكذبـولى من صون طائفة من الالكذب أ  
 في حديث الذيخ: *
 من الحديث هذا الإسماعيليّ  استشكل وقد»قال ابن حجر العسقلانّي:  -

 من نظر؛ صحّته في خبر هذا أخرجه: أن بعد فقال صحّته، في وطعن أصله،
لف لا الله أنّ  علم نبراهيم أنّ  جهة  خزيًا، لأبيه صار ما يجعل فكيف الميعاد، يخ 
 ك ان   و م ا﴿ تعالى: قوله لظاهر مخالف الحديث هذا غيره: وقال بذلك؟ علمه مع

ة   ع نْ  ن لا   لأ  ب يه   ن بْـر اه يم   اسْت غْف ار   ه   و ع د ه ا م وْع د   ت ـبـ ر أ   للَّ     ع د و   أ ن ه   ل ه   ت ـبـ ين    ف ـل م ا ن يا 
 .(9)«ذلك... عن واجاواب انتهى. ،(2)﴾م نْه  
 في حديث الحطةّ: *
من  ،وي في هذا التبديلا ر  ممّ  ،ولا ةقة لنا بشيء»قال محمّد رشيد رضا:  -

ة، كما قاله الأستاذ ات الوضعيّ الإسرائيليّ ه من ة، فكلّ ولا عربيّ  ،ةألفاظ عبرانيّ 
  ،اومرفوعً  ،اموقوفً  ،ي الصحيح والسننـف ،ج بعضهرّ الإمام هنالك. ونن خ  

"قيل لبني نسرائيل:  :وغيرهما ،ي الصحيحينـمرفوع فـهريرة ال كحديث أبي
ط ةٌ﴾  ،على أستاههم فدخلوا يزحفون ،(1)﴿ادْخ ل وا الْب اب  س ج دًا و ق ول وا ح 

في تفسير  رواه البخاريّ  ."شعيرة" :وفي رواية ،ة في شعرة"ة، حبّ وقالوا: حطّ 
أخي وهب، وهما صاحبا الغرائب في  ،هام بن منبّ من طريق همّ  ،السورتين
 ،ه سمعهفيحتمل أنّ  ، هريرة بسماع هذا من النبيّ  ح أبوم يصرّ ـات. ولالإسرائيليّ 

                                                           
 .15/122( التفسير الكبير: 1)
 .111( التوبة: 2)
 .5/944( فتح الباري: 9)
 .95( البقرة: 1)



583 

مدرك عدم اعتماد  عنه، وهذا ىه رو نذ ةبت أنّ  ؛من كعب الأحبار
  .(1)«سنده ات، ونن صحّ على مثل هذا من الإسرائيليّ  رمقه الله تعالى، ،الأستاذ

 في حديث اللطمة: *
 أةره. يسوء لما مثلًا  ت ضر ب موسى: لطمة»قال أبو منصور الثعالبّي، الأديب:  -

 لذلك، ليستعدّ  موته؛ بوقت نهيؤذ   أن ربهّ سأل موسى أنّ  الأوّلين: أساطير وفي
 بقبض وأمره الموت، ملك أرسل نليه المحتضر، سعادة له الله تعالى كتب فلمّا

بره أن بعد روحه،  زال فما بالأمر، وأخبره آدميّ، صورة في فأتاه بذلك؛ يخ 
 منها لطمة؛ فذهبت لطمه ذلك، في العزية نافذ رآه وحين ويلاجّه؛ يحاجّه
 قيل: وفيه أعور. الآن نلى فهو عينيه، نحدى

 أعورا تركتك   موسى لطمة            م نكراً لقيت   الموت ملك   يا
 .(2)«الحكاية هذه عهدة من بريء وأنا

 في يستطيل فهو بالإلحاد، الحديث نك ر  م   م  ص  و   ومن»قال محمّد الغزالّي:  -
. الصحّة مرتبة عن به تنزل قادحة، علّة متنه في أنّ : والحقّ . المسلمين أعراض
 رهاي بص   متنـال في والعلّة. عقائدياًّ  خلافاً وليس فكريّ، خلا  قبوله أو ورفضه

 .(9)«السطحيّ  الفكر على أصحاب وتخفى قون،حقّ  م  ـال
 في حديث الفأر: *
 يهوديةّ، هاـننّ " الفأرة: يـف وكروايتهم»قال ابن قتيبة، حاكيًا قول الطاعنين:  -

                                                           
 .3/989( تفسير القرآن الحكيم: 1)
 . 113-1/115( ثمار القلوب: 2)
 .23( السنّة النبويةّ بين أهل الفقه وأهل الحديث: 9)



581 

 . (1)«..."تشربه لا اليهود أنّ  كما الإبل، ألبان تشرب لا هاـوننّ 
 حسّان، بن وهشام الحذّاء، خالد فرفعه رفعه، في اخت لف»قال الدارقطنّي:  -

 عن فر وي أيوّب، عن واخت لف .هريرة أبي عن سيرين، ابن عن وأشعث،
 عن وحبيب وهشام، أيوّب عن سلمة، بن مقاّد عن مقاّد، بن الأعلى عبد
 سلمة، بن مقاّد عن موسى، بن الحسن ورواه .مرفوعًا هريرة أبي عن سيرين، ابن
 .(2)«موقوفاً هريرة أبي عن سيرين، ابن عن وهشام، الشهيد بن حبيب عن

 .فمن صحّح وقف هذا المتن، فقد نفى نسبته نلى النبّي  
 ف قدت، الأمم من أمّة : أنّ  عنه مسلم كتاب في ووقع»عطيّة:  ابن قال -

 ظن   فهو هذا، كان أراد فإن ي نسل، الممسوخ أنّ  وظاهر هذا الفأر، وأ راها
 الممسوخ أنّ  ذلك بعد نليه أ وحي ثمّ  التبليغ، في له مدخل لا أمر ، في منه
 تذكير باطّراح وأمره بدر، مياه ، على نزوله قلناه ما ونظير ي نسل، لا

 .(9)«النخل
 بعد مأ عل   ثمّ  بظنّه، هذا قال أنهّ والظاهر أظنّها، لا أي:»قال ابن اجاوزيّ:  -

  .(1)«ذلك
راها ولا أ  "في حديث أبي هريرة:  ا قوله وأمّ »قال أبو عبد الله القرطبّي:  -
وما كان  "،تخ  س  ه من القرون التي م  لعلّ  ،لا أدري": بّ وفي الض   "، الفأرنلّا 

ا مثله،  فكان خ،م س   مماّ هماوغير   والفأر   الضبُّ  يكون لأنْ  ،وخوفاً ظنًّا كان فإّّ

                                                           
 .91( تأويل مختلف الحديث: 1)
 .98-14/96( العلل الواردة في الأحاديث النبويةّ: 2)
 .161-1/164( المحرّر الوجيز: 9)
 .9/156( كشف المشكل: 1)



585 

 أ وحي فلمّا نسلًا، لمسخ يجعل مـل الله أنّ  نليه ي وحى أن ، قبل منه حدسًا هذا
 .(1)«خم س   مماّ ليسا والفأر الضبّ  أنّ  وعلم  ،التخوُّ  ذلك عنه زال بذلك، نليه

حدس" ـن الفأر مبنّي، على الظنّ، والـمؤلّفون الذين قالوا: "ننّ متـفال 
ا ينفون صدوره منه ينفون صدوره، من النبّي  لا ، ، بصفته البشريةّ؛ ونّّ

 بصفته النبويةّ )التبليغيّة(؛ بمعنى أنّهم ينفون نسبته نلى )الوحي المنز ل(. 
 في حديث الاحتجاج: *
 كان   موسى أنّ  رويتم: قالوا»قال ابن قتيبة، حاكيًا قول الطاعنين:  -

، ، كان بكر أبا وأنّ  فحجّه،  آدم وحاجّ  قدرياًّ  فحجّه عمر، وحاجّ  قدرياًّ
 الخبر، على وكذب ص،تخرُّ  هذا ننّ : نقول ونحن :محمّد أبو قال .عمر
، كان   موسى أنّ  الحديث: من شيء في جاء أنهّ نعلم ولا  أنّ  ولا قدرياًّ
 .(2)«...قدرياًّ  كان بكر أبا
:  النبيّ  د بن سيرين، عن أبي هريرة، عنّ عن حديث محمّ »: الدارقطنيّ  س ئ ل -
اد بن زيد، عن فرواه مقّ  لف عنه في رفعه؛اخت  فقال:  ."آدم، وموسى احتجّ "
رفعه، قال ذلك نسحاق بن  ،د، عن أبي هريرةوب، وهشام، عن محمّ أيّ 
وب اد بن زيد، عن أيّ مّ ـنسرائيل، عنه، ووقفه سليمان بن حرب، عن ح يـأب

 عون، ابن عن هارون، بن الرحيم عبد عون؛ فرواه ابن عن واخت لف وحده.
 بن مهديّ  ورفعه يرفعه، مرفوعًا، وغيره لا هريرة أبي عن محمّد، عن وهشام،
 ووقفه عنه، نياس، أبي بن آدم قاله هريرة، أبي عن سيرين، ابن عن ميمون،
 أخو ،الرمقن عبد بن سعيد ورواه .عنه منيع، ابن قاله مهديّ، عن هدبة،

                                                           
 .2/189( اجاامع لأحكام القرآن: 1)
 .919تأويل مختلف الحديث: ( 2)



586 

 وكان موقوفاً، ،هريرة يـأب عن سيرين، ابن عن يّ،ـالراسب هلال وأبو حرةّ، أبي
 .(1)«الحديث رفع يتوقّى ما كثيراً هلال أبو

 .فمن صحّح وقف هذا المتن، فقد نفى نسبته نلى النبّي  
 على السابق بالقدر احتجّ  آدم أنّ  الناس من كثير ظنّ  وقد»قال ابن تيميّة:  -

 كذّبوا فريق :أحزاب ةلاةة الظنّ  هذا لأجل صاروا ثمّ  الذنب، على الملام نفي
 أنّ هذا بالاضطرار المعلوم من لأنهّ وغيره؛ اجابّائيّ  عليّ  كأبي الحديث، بهذا

 الحديث، مراد هذا يكون أن يتنع أنهّ ريب ولا الرسل، به جاءت ما خلا 
 لمن حجّة القدر يجعلوا أن الأنبياء وأتباع الأنبياء ومليع ، بل النبيّ  تنزيه ويجب
 .(2)«....ورسوله الله عصى

 من قوم فردّه الحديث، هذا في الناس مسالك اختلفت وقد»قال ابن كثير:  -
 وهو اجابريةّ، من قوم به واحتجّ . السابق القدر نةبات من تضمّن لما القدريةّ؛

 بتقديم عليه احتجّ  لـمّا موسى"، آدم "فحجّ : قال الرأي؛ حيث بادي لهم ظاهر
 .(9)«هذا...اجاواب عن  وسيأتي كتابه،

 في حديث الهرولة: *
 عن هريرة وأبي ذرّ  أبي عن رويتم: قالوا»قال ابن قتيبة، حاكيًا قول الطاعنين:  -

 ومن ذراعًا، منه تقربّت شبراً، نليّ  تقرّب من: " الله يقول: قال أنهّ  النبيّ 
 .(1)«..".هرولة أتيته يشي، أتاني ومن باعًا، منه تقربّت ذراعًا، منّي  تقرّب

                                                           
 .116-5/119( العلل الواردة في الأحاديث النبويةّ: 1)
 .151-5/159( مجموعة الفتاوى: 2)
 .1/138( البداية والنهاية: 9)
 .928( تأويل مختلف الحديث: 1)



587 

 د:في حديث الترد   *
 لعدّوه الصحيح، اجاامع هيبة لولا جدًّا، غريب حديث فهذا»قال الذهبّي:  -
 وليس شريك، به ينفرد مماّ ولأنهّ لفظه، لغرابة وذلك مخلد؛ بن خالد منك رات في

 البخاريّ، عدا من خرّجه ولا الإسناد، بهذا نلّا  المتن، هذا ي رو   بالحافظ، ولم
   .(1)«أمقد... مسند في أظنّه ولا
ة من دون بقيّ  ،د بإخراجه البخاريّ هذا الحديث تفرّ »قال ابن رجب الحنبليّ:  -

ةنا خالد بن مخلد، د بن عثمان بن كرامة، حدّ مّ جه عن محأصحاب الكتب، خرّ 
ةني شريك بن عبد الله بن أبي ّر، عن عطاء، عن حدّ  ةنا سليمان بن بلال،حدّ 

دت عن وما تردّ "وزاد في آخره:  فذكر الحديث بطوله، ، أبي هريرة، عن النبيّ 
 ."وأنا أكره مساءته ،يكره الموت ،دي عن نفس المؤمنتردّ  ،أنا فاعله ،شيء

مسند  د به ابن كرامة عن خالد، وليس هو فيوهو من غرائب الصحيح، تفرّ 
ير، مناك م فيه أمقد وغيره، وقالوا: لهتكلّ  خالد بن مخلد القطوانيّ  أمقد، مع أنّ 

 ه وقعه ابن يسار، وننّ ه ابن أبي رباح، وقيل: ننّ وعطاء الذي في نسناده قيل: ننّ 
 ،رخ  وي هذا الحديث من وجوه أ  وقد ر    كذلك.في بعض نسخ الصحيح منسوباً 

 .(2)«ها عن مقال...لا تخلو كلّ 
 في حديث النيول: *
 -وتعالى  تبارك - الله أنّ  رويتم: قالوا»قال ابن قتيبة، حاكيًا قول الطاعنين:  -

 داع   من هل: "فيقول الليل، من الأخير، الثلث في الدنيا، السماء نلى ينزل

                                                           
، ونرشاد الساري: 11/911، وانظر: فتح الباري: 612-1/611( ميزان الاعتدال: 1)
3/234. 
 .884علوم والحكم: ( جامع ال2)



588 

 وينزل عرفة، أهل نلى عرفة، عشيّة ؟ وينزل"له فأغفر مستغفر أو له؟ فأستجيب
 نج ْو ى م نْ  ي ك ون   م ا: ﴿تعالى لقوله وهذا خلا  .شعبان من النصف ليلة في

ة ة    ن لا   أ كْث ـر   و لا   ذ ل ك   م نْ  أ دْنَ   و لا   س اد س ه مْ  ه و   ن لا   خم ْس ة   و لا   ر اب ع ه مْ  ه و   ن لا   ة لا 
 و في   ن ل هٌ  الس م اء   في   ال ذ ي و ه و  : ﴿وعزّ  جلّ  وقوله ،(1)﴾ك ان وا م ا أ يْن   م ع ه مْ  ه و  

 عن شأن يشغله ولا مكان، بكلّ  أنهّ على الناس أملع وقد .(2)﴾ن ل هٌ  الْأ رْض  
 .(9)«...: نقول ونحن :محمّد أبو قال .شأن

 في حديث الرؤية: *
 ترون: "قال  النبيّ  أنّ  رويتم: قالوا»قال ابن قتيبة، حاكيًا قول الطاعنين:  -

 تعالى والله ".رؤيته يـف تضامّون لا البدر، ليلة القمر ترون كما القيامة يوم ربّكم
ثْل ه   ل يْس  : ﴿ويقول ،(1)﴾الْأ بْص ار   ي دْر ك   و ه و   الْأ بْص ار   ت دْر ك ه   لا  : ﴿يقول  ك م 
 ي شبه خالقـال يكون أن - العقل حجّة يـف - جوزـي وليس: قالوا .(9)﴾ش يْءٌ 

 أ نْظ رْ  أ ر ني   ر بّ  : ﴿موسى  قال الصفات، وقد من شيء في مخلوق،ـال
 فيه فالرؤية صحيحًا، حديثـال هذا كان فإن: . قالوا(6)﴾ت ـر اني   ل نْ  ق ال   ن ل يْك  

: وقال ،(8)﴾الظّ ل   م د   ك يْف   ر بّ ك   ن لى   ت ـر   مْ ـأ ل  : ﴿تعالى قال كما العلم، معنىـب

                                                           
 .8( المجادلة: 1)
 .51( الزخر : 2)
 .939( تأويل مختلف الحديث: 9)
 .149( الأنعام: 1)
 .11( الشورى: 9)
 .119( الأعرا : 6)
 .19( الفرقان: 8)



589 

 ننّ : نقول ونحن :محمّد أبو قال .(1)﴾ق د يرٌ  ش يْء   ك لّ   ع ل ى اللَّ    أ ن   ت ـعْل مْ  مْ ـأ ل  ﴿
 الثقات عن ،الروايات لتتابع الكذب؛ مثله على جوزـي لا صحيح، الحديث هذا
 .(2).«كثيرة.. وجوه من به،
 في حديث الدهر: *
: قال  النبيّ  أنّ  رويتم: قالوا»قال ابن قتيبة، حاكيًا قول الطاعنين:  -
 -الرواية  هذه في - فوافقتم ،"الدهر هو تعالى الله فإنّ  الدهر، تسبّوا لا"

كانت تقول:   اجااهليّة في العرب ننّ : نقول ونحن :محمّد أبو قال .الدهريةّ
  .(9)«..قه ومصايبه".ئونالتني قوارع الدهر وبوا ،"أصابني الدهر في مالي كذا"

 في حديث الأبرص: *
ةنا حدّ  ،ةنا الحميديّ حدّ  :قال ،د بن ندريسةنا محمّ حدّ »يليّ: ق  قال الع   -

 :كان ةلاةة  :يقول ،يرم  يد بن ع  ب  ه سمع ع  ةنا عمرو بن دينار أنّ حدّ  ،سفيان
 ،وكانوا محتاجين - فنسيتها ،قد ذكر لنا عمرو - وآخر به زمانة ،دقع  وم   ،أعمى

 : يليّ ق  قال أبو جعفر الع   .وذكر الحديث ،وهذا شاة ،فأعطى هذا بقرة
 .(1)«به كان يقصّ   ،وقصصه ،يرم  يد بن ع  ب  من كلام ع   ،وهذا أصل الحديث

 وهو يبتليهم، أن الله قضى معناه:"، يبتليهم أن الله بدا" :قوله»قال الخطاّبّي:  -
 على والبداء، شيء يـف البداء من ذلك وليس سابق، القضاء لأنّ  البدء؛ معنى

                                                           
 .146( البقرة: 1)
 .235-238( تأويل مختلف الحديث: 2)
 .921( تأويل مختلف الحديث: 9)
 .1/981( الضعفاء الكبير: 1)



591 

 .(1)«غلط وهو لله"، "بدا بعضهم: رواه وقد .جائز رـغي الله
: الحميديّ  يذكره ولم الصحيح، ألفاظ بعض في جاء وقد»قال ابن اجاوزيّ:  -

 الله، قضى: معناه: وقال الخطاّبّي، رواه كذلك يبتليهم"، أن الله بدأ ةلاةة "أنّ 
 أن لله "بدا: بعضهم رواه وقد: قال. سابق القضاء لأنّ  البدء، معنى وهو

 .(2)«جائز غير الله على البداء لأنّ  غلط؛ وهو يبتليهم"،
لي من   لا بدّ  ، فأقول:(الصحيح)أعود نلى أحاديث هذا »قال الألبانّي:  -

الباحث الفقيه  ة، وهي أنّ ة، وتبرئة للذمّ بديها أداء للأمانة العلميّ أ   ،كلمة حقّ 
فيما ،   عنها الإمام الشافعيّ ة، عبّر  أن يعتر  بحقيقة علميّ لا يسعه نلّا 

 ولذلك أنكر العلماء بعض  كتابه".نلّا  "أبَ الله أن يتمّ  وي عنه من قوله:ر  
في بعض الأحاديث الصحيحة، فلا  ،واةوقعت خطأ من أحد الر  ،الكلمات

 قوله في حديث الأبرص والأقرع -1 بأس من التذكير ببعضها على سبيل المثال:
مكان الرواية الصحيحة: "أراد الله"؛  "(: "بدا لله1181والأعمى الآتي برقم )

نسبة البداء لله تعالى لا يجوز؛ كما سيأتي في التعليق على الحديث هناك،   فإنّ 
 .(9)«...عليهم لعائن الله ،وهي من عقائد اليهود ،كيف لا

 في حديث القدم: *
 تمتلئ، لا النار "أنّ  البخاريّ  طرق بعض في وقع ما وأنّ »قال ابن تيميّة:  -

 هذا في والناس. كثير وهذا الغلط، فيه وقع مماّ آخر" خلقًا لها الله ي نشئ حتّ 
 الحديث معرفة عن بعيد هو مّمن ونحوهم، الكلام أهل من طر : طرفان الباب

                                                           
 .9/1963( أعلام الحديث: 1)
 .9/148( كشف المشكل: 2)
 .6-2/9( مختصر صحيح الإمام البخاريّ: 9)



591 

 القطع في أو أحاديث، صحّة في فيشكّ  والضعيف، الصحيح بين ييّز لا وأهله،
 اتبّاع يدّعي مّمن به. وطر  العلم أهل عند بها، مقطوعًا معلومة، كونها مع بها،

 حديثاً رأى أو ةقة، رواه قد حديث، في لفظاً وجد كلّما به، والعمل الحديث
 العلم، أهل جزم ما جنس من ذلك، يجعل أن ي ريد الصحّة، ظاهره بإسناد،
 الباردة، التأويلات له يتكلّف أخذ المعرو ، الصحيح عارض نذا حتّ  بصحّته،

 مثل أنّ  يعرفون بالحديث العلم أهل أنّ  مع العلم، مسائل في له دليلًا  يجعله أو
 .(1)«غلط هذا
صحيح البخاريّ في حديث وأمّا اللفظ الذي وقع في »ابن القيّم: قال  -
فتقول: هل من مزيد"،  ،لقى فيهانشئ للنار من يشاء، في  نهّ ي  نهريرة: "و  أبي

رآن ـالق ونصُّ  ،من بعض الرواة، انقلب عليه لفظه، والروايات الصحيحة ،فغلط
 ،بعذّ  ي   وأتباعه، وأنهّ لا ،أخبر أنهّ يلأ جهنّم من نبليس ،يردّه، فإنّ الله سبحانه
ي  ف يه ا ف ـوْجٌ ـقال تعال. هل  س  ب ر  وكذ   ،هجّت  نلّا من قامت عليه ح  

ى: ﴿ك ل م ا أ لْق 
تْ ك مْ ن ذ يرٌ ـس أ له  مْ خ ز ن ـت ـه ا أ ل   بْـن ا و ق ـلْن ا  .مْ يأ  م ا ن ـز ل  ق ال وا ب ـل ى ق دْ ج اء نا  ن ذ يرٌ ف ك ذ 

 .(9)«من خلقها ولا يظلم الله أحدً  .(2)﴾اللَّ   م نْ ش يْء  
من الدين.  ،لم بالضرورةومن الشذوذ: أن يخالف ما ع  »قال ابن عثيمين:  -

مثاله: في صحيح البخاريّ رواية: "أنهّ يبقى في النار فضل عمّن دخلها من أهل 
لهم النار". فهذا الحديث ونن كان متّصل دخ  في   ،نشئ الله لها أقوامًاالدنيا، في  

م بالضرورة من الدين، وهو أنّ الله تعالى ل  فهو شاذّ؛ لأنهّ مخالف لما ع   ،السند

                                                           
 .134-19/153( مجموعة الفتاوى: 1)
 .3-5( الملك: 2)
 .2/541( حادي الأرواح: 9)



592 

يظلم أحدًا، وهذه الرواية في الحقيقة قد انقلبت على الراوي، والصواب أنهّ  لا
لهم دخ  في   ،نشئ الله أقوامًامن أهل الدنيا، في   ،عمّن دخلها ة فضلٌ يبقى في اجانّ 

 . (1)«ففيه ظلمٌ  ،مّا الأوّل، أليس فيه ظلمٌ  ة، وهذا فضلٌ اجانّ 
 في حديث الضرس: *
 ضرس: "قال  النبيّ  أنّ  رويتم: قالوا»قال ابن قتيبة، حاكيًا قول الطاعنين:  -

 قال ".اجابّار بذراع ذراعًا أربعون جلده وكثافة أحد، مثل النار، في الكافر
  النبيّ  كان نن حسنًا، خرجًاـم حديثـال لهذا ننّ : نقول ونحن :محمّد أبو

  .(2)«أراده...
 موقف أهل الحديث:

وذهب )أهل الحديث( قدياً وحديثاً، نلى تصحيح أكثر هذه الأحاديث،  
سيّما من كان من )غلاة الصحيحين(؛ وذكروا الكثير من التأويلات  ولا

 المختلفة لها؛ ووصفوا من أنكروها بالابتداع، والضلال، واتّهموهم بردّ السنّة.
 ومن أمثلة ذلك ردودهم على من أنكر )حديث اللطمة(: 

مّاد بن سلمة، عن عمّار بن ـحعن  ،قالوا: رويتم»قال ابن قتيبة: 
لطم عين ملك   : "أنّ موسى هريرة، عن النبيّ  عمّار، عن أبي يـأب

از عليه العمى. ـموت العور، جـوز على ملك الـجـالموت، فأعوره"، فإن كان ي
كان    قد لطم الأخرى، فأعماه؛ لأنّ عيسى  بن مريماولعلّ عيسى 

وكان يقول: "اللهمّ نن كنت صارفاً هذه  ، أشدّ للموت كراهية من موسى
 نحن نقول: ننّ و  د:محمّ  قال أبو ".عن أحد من الناس، فاصرفها عنّي  ،الكأس

                                                           
 .94( شرح المنظومة البيقونيّة: 1)
 .912( تأويل مختلف الحديث: 2)



593 

 في عند أصحاب الحديث، وأحسب له أصلًا  ،هذا الحديث حسن الطريق
 . (1)«...يدفعه النظر لا ،ة، وله تأويل صحيحالأخبار القدي

 ،هذا حديث يطعن فيه الملحدون وأهل الزيغ والبدع»وقال الخطاّبّي: 
هذا  ،موسى، الله ويقولون: كيف يجوز أن يفعل نبيّ  ،تهل  ق  ويغمزون به في رواته ون ـ 

 يأتمر ولا ،فيستعصي عليه ،من أمره ،جاءه بأمر ،الصنيع بملك من ملائكة الله
ويخلص نليه صكّه ولطمه؟ وكيف ينهنهه الملك  ،وكيف تصل يده نلى الملك له؟

هذه أمور خارجة عن المعقول،  ضي أمر الله فيه؟فلا ي   ،المأمور بقبض روحه
  .(2)«وجه سالكة طريق الاستحالة من كلّ 

رسل نلى ونؤمن بأنّ ملك الموت أ  »المقدسيّ: عبد الغنّي قال و 
نلّا نكره ي   ، لا عينه، كما صحّ عن رسول الله، فصكّه، ففقأ  موسى

  .(9)«ضالّ، مبتدع، رادّ، على الله ورسوله
قال ابن خزية: أنكر بعض المبتدعة هذا »وقال ابن حجر العسقلانّي: 

الحديث، وقالوا: نن كان موسى عرفه، فقد استخفّ به، ونن كان لم يعرفه، 
 .(1)«...فكيف لم يقتصّ له من فقء عينه

 ير مـحـايـد:تفس
نلى ننكار  -ليس بعيدًا أن يكون الداعي، الذي دعا بعض المنكرين 

هو الداعي نفسه، الذي دعا بعض المصحّحين، نلى  -هذه الأحاديث 

                                                           
 .144( تأويل مختلف الحديث: 1)
 .638-1/636أعلام الحديث: ( 2)
 .131-139( الاقتصاد في الاعتقاد: 9)
 .6/112( فتح الباري: 1)



591 

 ، نذا كان الفريقان من الصادقين الـم خل صين.تصحيح هذه الأحاديث أنفسها
خدمة  هو الرغبة في -عند بعض المنكرين  -فقد يكون سبب الإنكار 

السنّة النبويةّ، برفض ما يقطعون، أو يرجّحون أنهّ دخيل عليها؛ ويكون سبب 
هو الرغبة في خدمة السنّة النبويةّ، بقبول  -عند بعض المصحّحين  -التصحيح 

 ما يقطعون، أو يرجّحون أنهّ جزء منها.
هي الداعي الذي  -في الدفاع عن السنّة النبويةّ  -فالرغبة الصادقة 

 يه بعض المنكرين، وبعض المصحّحين؛ ولكنّهم اختلفوا في المنهج. اشترك ف
أن تكون تلك الأحاديث دخيلة  -نن قبلوها  -فبعض المنكرين يخشون 

على السنّة النبويةّ؛ فيرفضونها لذلك، كما يرفض الحارس دخول من يقطع، أو 
 يرجّح كونه غريبًا عن أهل الدار، فيجابهه بالطرد والمنع والإقصاء.

أن تكون تلك الأحاديث  -نن ردّوها  -وبعض المصحّحين يخشون 
جزءًا من السنّة النبويةّ، فيقبلونها لذلك، كما يقبل الحارس دخول من يقطع، أو 

 يرجّح كونه واحدًا من أهل الدار، فيستقبله بالترحيب والحفاوة.
ة، م تكن مخال فة، للأدلةّ القطعيّة، مخال فة قطعيّ ـهذه الأحاديث، نن لو 

فلا أقلّ من كونها ؛ ( صراحةً الحديث المردود)في شعبة  ،لها المؤلّفونبحيث ي دخ  
 . المؤلّفين، لا كلّهم ، مخال فة ظنـّيّة، ولو عند بعضللأدلّة القطعيّةمخال فة 

ق، وانتفاء الظنّ وهذه المخال فة الظنـّيّة النّ سبيّة كفيلة بانتفاء القطع المطل  
لوا هذه الأحاديث المختل ف فيها، في حون أن ي دخ  صحّ  ق، فلا يستطيع المالمطل  

ا ق، أو بطريقة الظنّ المطل  شعبة الحديث المقبول، بطريقة القطع المطل   ق؛ ونّّ
 يفعلون ذلك بطريقة القطع النّ سبّي، أو بطريقة الظنّ النّ سبّي؛ بسبب الاختلا .

ولذلك عمد بعض المؤلّفين، نلى نخراج هذه الأحاديث الاختلافيّة، من 
شعبة الحديث المقبول، وأدخلوها في شعبة الحديث المؤج ل، وهو الحديث الذي 



595 

ق، نةباتًا، أو ننكاراً؛ فاختاروا ق، ويتعذّر فيه الظنّ المطل  يتعذّر فيه القطع المطل  
 ف، والتأجيل فيه. التوقُّ 

ثًا عن حالات قبول الحديث، وردّه، ، متحدّ  لعسقلانيّ قال ابن حجر ا
ا وجب العمل بالمقبول منها: »ف فيهوالتوقُّ  د فيها أصل وج  لأنّها نمّا أن ي   ؛نّّ

صفة القبول، وهو ةبوت صدق الناقل، أو أصل صفة الردّ، وهو ةبوت كذب 
ه؛ الناقل، أو لا. فالأوّل: يغلب على الظنّ صدق الخبر؛ لثبوت صدق ناقل

ح. طر  ذ به. والثاني: يغلب على الظنّ كذب الخبر؛ لثبوت كذب ناقله؛ في  فيؤخ  
توقّف فيه، فإذا قه بأحد القسمين التحق، ونلّا في  لح  جدت قرينة ت  والثالث: نن و  

د فيه وج  صار كالمردود، لا لثبوت صفة الردّ، بل لكونه لم ت   ،ف عن العمل بهقّ  و  ت ـ 
 .(1)«ب القبولوج  صفة ت  

 ؛خاصّ فيهاـبيان رأيي ال -من سرد هذه الأحاديث  -وليس الغرض 
 القدامى والمحدةون؟!!!  -فيها، وفي أمثالها  -فما قيمة رأيي، وقد اختلف 

 ، وبيان بطلانـها.: هو الردّ على الشبهة الرئيسةسردهاما الغرض من ـوننّ 
 فهذه الشبهة باطلة؛ لأنّها قائمة على مقدّمتين:

 على الحقائق الستّ، المذكورة آنفًا. ة، بلا ريب، بالاعتماد باطل -الأولى
ق، لأنّ القطع مختل ف فيها، وما اخت لف فيه لا ي كن فيه القطع المطل   -الثانية
ا يقطع القاطع المطل    -عند الاختلا   -ق لا يكون في مواطن الاختلا ، ونّّ

 قطع، ويخالفه فيها آخرون.بالقطع النّ سبّي؛ لاعتماده على أدلّة يراها كافية لل
ولى  مقدّمة الأ  ـم تصحّ؛ فإنّ بطلان الـوسواء أصحّت المقدّمة الثانية، أم ل 

 مزعومة. ـكفيل بإبطال النتيجة ال

                                                           
 .241( نزهة النظر: 1)



596 

تصلح أن  مقدّمتين لاـوباشتراط )قطعيّة الأدلةّ( يتبيّن بوضوح أنّ كلتا ال
 مزعومة.ـعلى صحّة النتيجة ال ،تكون دليلًا قطعيًّا
مّا تقدّم أنّ )الإسلام( بريء كلّ البراءة من )الإسرائيليّات(، ـفالحاصل م

وأنّ )السنّة النبويةّ( بريئة كلّ البراءة من )الإسرائيليّات(، وأنّ اشتمال بعض 
لن يغيّر  -على الكثير من )الإسرائيليّات(  -مؤلّفات الـمنتسبين نلى )الإسلام( 

 ميّة نلّا )القرآن الكريم(، و)السنّة النبويةّ(.الحقيقة؛ فلا مصدر للحقائق الإسلا
 مسلمينـى الـنل ،لقوناليهود كانوا ي   ولكنّ »قال محمّد رشيد رضا: 

 ؛مزجوها بدينهمـهم، ويب  ت ـ ك    (1)هااليودع ؛همـعاتختر  ـهم، أو مـمن خرافات ،اأخبارً 
ي ـف ،ما لا أصل له - ةرافيّ خ  ـات المن الإسرائيليّ  - ي كتب قومناـجد فـولذلك ن

ي ـف ،عن أوائلنا ،ويما ر   س كل  قدّ  ن ي  م   - فينا - دـوج  م، ولا يزال ي  ـالعهد القدي
من  ل  نلّا  ،محيص ذلكـت ولا يتمّ  .والتمحيص ،ره، ويرفعه عن النقدـالتفسير، وغي

 .(2)«نسرائيل ب بنيت  لع على ك  اط  

                                                           
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )لي ود عوها(.1)
 .265-1/268( تفسير القرآن الحكيم: 2)



597 

 الاحتجاج العمليّ 

 
كن القطع الآحاد ظنـّيّة الثبوت، لا ي  : نذا كانت أحاديث قيل فإن

، في الواقع، ونفس الأمر، فكيف يعمل بمقتضاها بصحّة صدورها، من النبّي 
 ا وحديثاً؟! أكثر المنتسبين نلى الإسلام، قديً 

: نذا كان أحدنا يسافر في طريق مستقيم، مدّة طويلة، آمنًا مطمئنًّا، قلت
 رعيّين: راً، بين طريقين فثمّ وجد نفسه مخيـ  

وهو طريق عامّ، يسلكه المسافرون كلّهم، وقد علموا علم  طريق اليقين: -أ
 اليقين استقامته، وسهولته، وتنعّموا فيه بالأمان والراحة.

وهو طريق خاصّ، لا يسلكه نلّا القليل من المسافرين، ومن  طريق الظنّ: -ب
الحذر، ولم يفارق  يسلكه منهم، فإنهّ ينجو في الغالب، من المهالك، نن توخّى

 بعض المتاعب، والمخاو . -مع ذلك  -ملاعة المسافرين، لكنّ فيه 
غنيه عن لا ريب في أنّ المسافر العاقل سيسلك طريق اليقين، ما دام ي   

 طريق الظنّ؛ ليتنعّم بالراحة والأمان، وينجو من المتاعب والمخاو .
كن أن ياء، لا ي  ولكنّ هذا المسافر العاقل نفسه، حين يحتاج نلى أش 

سيسلك طريق الظنّ، لأنهّ  -في هذه الحال  -يجدها، في طريق اليقين؛ فإنهّ 
 يتوقّع النجاة غالبًا، فيحتمل المتاعب والمخاو ؛ من أجل أن ينال مبتغاه.

ب سلوك طريق الظنّ؛ لأنهّ وليس من الحكمة أن يحمله الخو  على تجنُّ  
كنه الاستغناء عنه، نليه، مماّ لا ي  نذا تجنّب سلوكه، فقد خسر ما يحتاج 

 كنه أن يجده في طريق اليقين.ي   ولا
ا يكون في حالة انعدام البديل   فسلوك المسافر العاقل لطريق الظنّ، نّّ

لا بدّ أن  -لكي يصل نلى غايته من سفره  -الأفضل، وهو طريق اليقين؛ فإنهّ 



598 

، وجب عليه أن يبحث عن أفضل وصله، فإن لم يجد طريقًا يقينيًّايسلك طريقًا ي  
 طريق ممكن، وهو الطريق الظنّيّ، وبخلافه لن يصل نلى غايته.

وهذا ما نجده واضحًا في حياتنا، بصورها المختلفة، ومنها الحياة العمليّة؛  
فهم؛ لكنّ هذا لم ينع ر   ، الذين هلكوا بسبب ح  ر  فكثيرون هم أصحاب الح  

 ، بعد أن علموا بهلاك ر  ر في تلك الح  الأعمّ الأغلب منهم، من الاستمرا
 -أقرانهم؛ لأنّهم يرجّحون النجاة على الهلاك، حين يجدون أنّ نسبة الهالكين 

أقلّ بكثير من نسبة الناجين؛ والحاجة تدعوهم نلى  -  ر  بسبب تلك الح  
 فهم.  ر  العمل؛ من أجل المعاش؛ ولا سيّما حين لا يجدون بديلًا عن ح  

اة الاجتماعيّة، تجد الرجل يرغب في الزواج، ويسعى نليه، وكذلك في الحي 
وربّما رغب في امرأة معيّنة، لتكون زوجًا له، فيبذل الأموال من أجلها، ويرجو أن 

 تلد له الأبناء الذكور. 
وهو في كلّ ذلك، يرجّح نيل السعادة، في حياته الاجتماعيّة، ويستبعد 

كن أن يقطع بنيل السعادة، نن كان من الشقاء والأذى؛ ولكنّه مع ذلك، لا ي  
سيّما نن كان قد سمع بما جرى للكثير من الرجال، من المهالك،  العاقلين، ولا

 والمصائب، والمتاعب؛ بسبب أزواجهم، أو أبنائهم الذكور. 
وهكذا في الحياة الدينيّة، يختار الإنسان العاقل طريق اليقين، فيتّخذه  

نتفع به، فإن لم يجد بعض ما يحتاج نليه، في طريق كن أن يزادًا، لكلّ ما ي  
م بسلوك طريق الظنّ، لكن بشرط واجب أكيد، هو ألّا يؤدّي لز  اليقين؛ فإنهّ م  

 سلوك طريق الظنّ نلى معارضة بعض ما وجده في طريق اليقين.
فإن وقع التعارض بين الطريقين، كان على الإنسان العاقل أن يختار طريق  

نلى سلوك طريق الظنّ؛ للوصول نلى أحيانًا، ضطرّ افر الذي قد ي  اليقين؛ كالمس
 ،من قبل ،ما وجدهبعض بعض حاجاته، فإن وجد في طريق الظنّ ما يعارض 



599 

ى طريق اليقين؛ ـعن طريق الظنّ، نل ،حيدـن، وجب عليه أن يـطريق اليقي يـف
 مهالك.ـليسلم من ال

هي  (يّات الإسلاميّةالقطع)ولذلك كان واجبًا على المسلم أن يجعل  
ي ـف ،جدهـى بعض ما لا يستطيع أن يـالطريق الأوّل والأفضل؛ فإن احتاج نل

، بشرط ألّا يؤدّي (الظنـّيّات)، وجب عليه الاعتماد على (القطعيّات)طريق 
 .(القطعيّات الإسلاميّة)اعتماده عليها نلى مخالفة 

 مثلَّث اليقين:
، وهو (ث اليقينثل  م  )يجب الاعتماد على  (القطعيّات الإسلاميّة)ولمعرفة  

ب من ةلاةة أضلاع، كلّ ضلع منها عبارة عن صفة واجبة أكيدة، ث مرك  ثل  م  
من صفات الدليل الكافي، فإن فقد الدليل واحدًا، أو أكثر، من هذه 

 كن أن يكون كافيًا.ي   الأضلاع، فإنهّ لا
 هي: (ث اليقينثل  م  )وأضلاع  

 عيّ: التقدير القط -1
التقدير بمعنى بيان قدر الدليل، أي: بيان قيمته الاحتجاجيّة؛ فليس كلّ  
 يكون صالحاً للاحتجاج به، في كلّ مسألة. -يستدلّ به المستدلّون  -دليل 

كن قبول أيّ دليل، ما عدا دليلين اةنين، ففي ننشاء الحكم الشرعيّ لا ي   
ريم، والسنّة النبويةّ؛ فهما دليلان ل، هما: القرآن الكراجعين نلى الوحي المنز  

 ئان للحكم الشرعيّ، بلا ريب. نش  شرعيّان قطعيّان م  
 - وحديثاً ،مًاـقدي - (مؤلفّونـال)ي يعتمد عليها ـر الأدلّة، التــائـــــا ســـأمّ  

بشروط  -مكن أن يكون بعضها  ـ ما يـئة للحكم الشرعيّ، وننّ نش  م   فهي ليست
 ،ماع الاتفّاقيّ ـ، وهو الإج(حكم الشرعيّ ـال)عن  ،قطعيًّا كاشفًادليلًا  -معيّنة 



611 

 ة.ــمزعومـماعات الـن الإجـــم ،واهـس اــ، دون مالثابت عن )السلف(، ةبوتًا قطعيًّا
ليس هو الذي  :خمسـعلى أعداد ركعات الصلوات ال (السلف)فإملاع  
هي  :لمنز  ـالراجعة نلى الوحي ال ،، بل ننّ السنّة النبويةّ(الحكم الشرعيّ )أنشأ 

 .(أعداد الركعات)التي أنشأت هذا الحكم 
على هذه الأعداد، نلّا دليل قطعيّ، كاشف عن  (السلف)وما نملاع  

م تكن ـجمعوا على أعداد الركعات، لو ل؛ فإنّهم ما كانوا لي  (الحكم الشرعيّ )
 اختلافهم فيها.ةبوتًا قطعيًّا، ينع  -عندهم  -حقيقة شرعيّة ثابتة 

ولا بدّ له من مستند؛ لأنّ أهل الإملاع ليست لهم رتبة »قال الزركشيّ: 
ا ي   ثبتونها نظراً نلى أدلتّها ومأخذها، فوجب أن الاستقلال، بإةبات الأحكام، ونّّ

بعد  ،يكون عن مستند؛ لأنهّ لو انعقد من غير مستند، لاقتضى نةبات الشرع
 . (1)«، وهو باطل النبيّ 

أنّ  - مقامـي هذا الـف - جدير بالإشارةـومن ال»ميّ: ـال مصطفى الزلقو 
اطة ــح بوســصبهي أنّ النصّ ي   - ند نصًّاــون الســـالة كـــي حـف -ماع ـفائدة الإج

يّ الثبوت، ـيّ الدلالة، أو ظنّ ـعلى حكمه، ونن كان ظنّ  ،ماع دليلًا قطعيًّاـالإج
 . (2)«ي أصلهـف

نشئًا للحكم الشرعيّ، وليس دليلًا الواحد ليس دليلًا م  ورأي الصحابّي  
ا يعدّه  قطعيًّا، كاشفًا عن الحكم الشرعيّ؛ ولا سيّما عند اختلا  الصحابة. ونّّ

 يًّا كاشفًا، ولا يعدّه آخرون دليلًا كاشفًا. بعض المؤلّفين دليلًا ظن ـّ
ة؟ ولنا في قول الصحابّي، هل هو حجّ »قال أبو الوفاء ابن عقيل: 

                                                           
 .1/194( البحر المحيط في أصول الفقه: 1)
 .123( أصول الفقه في نسيجه اجاديد: 2)



611 

روايتان، أصحّهما: أنهّ ليس بحجّة؛ لأنهّ مجتهد، وليس بمعصوم، ولا ممنوع من 
 .(1)«خلافه، فهو كسائر المجتهدين

ا »وقال ابن تيميّة:  ومن قال من العلماء: "ننّ قول الصحابّي حجّة"، فإّّ
م ـر  نصّ يخالفه؛ ثّم نذا اشتهر، ولقاله، نذا لم يخالفه غيره من الصحابة، ولا ع  

ر  أنّهم قال: "هذا نملاع نقراريّ"، نذا ع  نكروه، كان نقراراً على القول. فقد ي  ي  
قرّون على باطل. وأمّا نذا لم يشتهر، فهذا نكره أحد منهم، وهم لا ي  أقرّوه، ولم ي  

ر  أنهّ خالفه، قال: "حجّة". وأمّا نذا ع  ر  أنّ غيره لم يخالفه، فقد ي  نن ع  
م ز    هل وافقه غيره، أو خالفه، لم يج  عر  أمّا نذا لم ي  فليس بحجّة، بالاتفّاق. و 

نّة ي س  ـجّة فح  ـبأحدهما. ومت كانت السنّة تدلّ على خلافه، كانت ال
 .(2)«، لا فيما يخالفها، بلا ريب، عند أهل العلم الله رسول

الآراء الخلافيّة المذكورة وأمثالها، التي ذهب نليها »وقال مصطفى الزلميّ: 
صوليّين والفقهاء، منها شكليّة )لفظيّة(، كالخلا  بين الرأيين الأوّل بعض الأ

مة لغيره، والثاني؛ لأنّ من قال: "ننهّ ليس بحجّة مطلقًا" أراد الحجّة الملز  
للحكم الشرعيّ، باعتباره دليلًا شرعيًّا، ومصدراً للحكم، والحجّيّة  (9)والمنشأة

والسنّة الثابتة. أمّا الذي قال: "ننهّ حجّة  بهذا المعنى، لا نجدها نلّا في الكتاب،
ك به، في حالة عدم جّيّة شرعيّة الاستناد نليه، والتمسُّ ح  ـبال (1)مطلقًا"، قصد

، فهو ليس ح  مسُّ ـوجود النصّ، ت مة، كالقرآن والسنّة، لز  جّة م  كًا اختيارياًّ

                                                           
 .9/95( الواضح في أصول الفقه: 1)
 .1/244( مجموعة الفتاوى: 2)
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )المنشئة(.9)
 قال مثلًا: )فقصد(.( كذا في المطبوع، والصواب أن يبدأ جواب )أمّا( بالفاء، في  1)



612 

ا هو مصدر كاشف لحكم مصدره الحقيقيّ، غيره، شأنه  شأن بقيّة والإملاع، نّّ
ف فيها. ومنها ما مضى عليه الزمن، وانتهى وقته، المصادر الكاشفة المختل  
وجب المناقشة، كالرأي الأخير. ومنها ما يدلّ على أنّ وأصبح مجرّد تأريخ، لا ي  

الحجّيّة ليست في قول الصحابّي ذاته، بل في النصّ الذي اطلّع عليه الصحابّي،  
 . (1)«كما في الرأي الثالث

ذلك نذا كان الرأي لعدد من الصحابة، فإنّهم ليسوا بمعصومين من وك
الخطإ، نلّا نذا أملعوا كلّهم نملاعًا اتفّاقيًّا قطعيًّا؛ فتكون العصمة لإملاعهم، 

لأفرادهم، ويكون نملاعهم هذا دليلًا قطعيًّا كاشفًا عن الحكم الشرعيّ،  لا
 نشئًا للحكم الشرعيّ.م   وليس دليلًا 

بل في الصحابة  ،فلا يسلم منه أكثر الناس ،ا الغلطوأمّ »ميّة: قال ابن تي
 .(2)«وفيمن بعدهم ،من قد يغلط أحياناً 

 من واحد كلّ  أنّ  يعتقدون لا ذلك، مع وهم»وقال ابن تيميّة أيضًا: 
 فـي الذنوب، عليهم تـجوز بل وصغائره؛ الإةـم، كبائر عن معصوم، الصحابة

 .(9)«...اجاملة
أدنَ قيمة  -ا من كان كائنً   -ليس لرأي أيّ مؤلّف ومن باب أولى، 

 احتجاجيّة، في ننشاء الحكم الشرعيّ، ولا في الكشف عنه.
ي تعليم الناس الأدلّة الشرعيّة القطعيّة، من ـمؤلّف، فـما تكون قيمة الـوننّ 

من  ،ى ذلك، فهو بابـ، نلم، والسنّة النبويةّ، فمن وفقّه الله ـالقرآن الكري

                                                           
 .123( أصول الفقه في نسيجه اجاديد: 1)
 .1/183( مجموعة الفتاوى: 2)
 . 9/142( مجموعة الفتاوى: 9)



613 

 معرفة الإسلاميّة، ومدخل من مداخل الكنوز الإسلاميّة.ـأبواب ال
رهم؛ ـة، وغيـوأمّا أقوال بعض الأئمّة، كالفقهاء الأربع»ال ابن تيميّة: ـق

 :م ـت عنهـبـد ةـــل قـن؛ بـمسلميـاق الـفـا، باتّ  ـًماعـة، ولا نجـــة لازمــس حجّ ـفلي
ة، ـنّ ـــوالس ،ي الكتابـف ،ولًا ــنذا رأوا ق -روا ــم؛ وأمـن تقليدهــع ،وا الناســـهـهم نـأنّ 
وا ـاب، والسنّة، ويدعـه الكتـا دلّ عليـمـب ،ذواـأن يأخ -هم ـن قولــوى مـأق

ر ــنذا ظه ،ونــزالــة، لا يــة الأربعـــاع الأئمّ ــن أتبــم ،رــابـهذا كان الأكـهم. ولـأقوال
 .(1)«ول متبوعهم، اتبّعوا ذلكــخالف قـا يــنّة، على مـالس ة الكتاب، أوـهم دلالـل

 على ورسوله، الله، كلام يـحمل أن لأحــــد وليس»: أيضًاوقال ابن تيميّة 
 الله، مراد على يدلّ  ما -ورسوله  الله كلام من -يتبيّن  لـم نن مذهبه؛ وفق

 الله قول ليس ؛ ورسوله تعالى، الله لقول تابعة، العلماء فأقوال ونلّا، ورسوله؛
  .(2)«...لأقوالـهم تابعًا ورسوله

 التصدير القطعيّ: -2
سب نليه. وهو عمومًا على التصدير بمعنى نسبة صدور الدليل، نلى من ن   

 قسمين: تصدير قطعيّ، وتصدير غير قطعيّ. 
 الدليل النبويّ. ، و مقام: الدليل القرآنيّ ـويعنينا من الأدلّة في هذا ال

 ، بلا خلا .(قطعيّ الثبوت)فأمّا الدليل القرآنّي، فهو قطعيّ التصدير  
راّء القرآن الكريم؛ فليست كلّها ويجب الاحتراز من القراءات المنسوبة، نلى ق ـ 

 قطعيّة التصدير، ولا سيّما القراءات الشاذّة.
 وأمّا الدليل النبويّ، فالمنسوب نليه قسمان: 

                                                           
 .24/14( مجموعة الفتاوى: 1)
 .28-8/26( مجموعة الفتاوى: 2)



611 

 ، قطعًا.(السنّة النبويةّ)الذي يستحقّ اسم  منسوب قطعيّ التصدير، وهو -أ
سمّى: حديث الآحاد، أو حديث منسوب غير قطعيّ التصدير، وهو ما ي   -ب

 الواحد، أو أخبار الآحاد، أو خبر الواحد. 
نلى السنّة النبويةّ،  ،من القطع بنسبته -ي هذا القسم ـف -حذر ـويجب ال

لقطعيّات الإسلاميّة، أو عند حصول سيّما عند معارضة المتون الآحاديةّ، ل ولا
 التعارض، بين المتون الآحاديةّ، أنفسها. 

 التفسير القطعيّ: -3
التفسير هو بيان دلالة الدليل، وهو عمومًا على قسمين: تفسير قطعيّ،  

 وتفسير غير قطعيّ. 
وليست كلّ تفسيرات المفسّرين للنصوص القرآنيّة صحيحة قطعيّة، بل ثمةّ  

 تستحقّ اسم التفسير؛ فما هي نلّا تحريفات شيطانيّة. تفسيرات لا
؛ فليست  (شروح الحديث)سمّى التي ت   ،وكذلك تفسيرات المتون الحديثيّة 

 كلّها شروحًا صحيحة قطعيّة.
ر شرطين رئيسين:   ولا يكون التفسير قطعيًّا، نلّا نذا حقّق المفسّ 

: الشرعيّة، والعقليّة، (عيّاتالقط)مفسّر، اعتمادًا تامًّا، على ـأن يعتمد ال -أ
 خيّة، والعلميّة، واللغويةّ. ـحسّيّة، والتاريـوال
، وما دون الظنـّيّات، التي (الظنـّيّات)أن يبتعد المفسّر، ابتعادًا تامًّا، عن  -ب

 ت نس ب نلى الشرع، والعقل، والحسّ، والتاريخ، والعلم، واللغة.
ر قد ـوبتحقيق هذين الشرطين يكون ال  سلم من مخالفة الحقّ؛ لأنهّ مفسّ 

 قد أنتج تفسيرين سليمين، لا ثالث لهما:
ه؛ لأنّ بيان   - على العلماء - جب  ـهو التفسير الذي ي التفسير الواجب: -أ



615 

 ل. نز  م  ـال الإلـهيّ  للوحي ،حتاجون نليه؛ من أجل الفهم السليمـالناس ي
هو التفسير الذي يستطيع العلماء ننتاجه، بالاعتماد  ن:التفسير الممك   -ب

على الأدلّة القطعيّة المتاحة )الممكنة(؛ ولذلك يكتفون به، ويتجنّبون الخوض 
كنهم الوصول نليه.  فيما لا ي 

ريب في أنّهم  فإن خاض بعض المؤلّفين، فيما وراء هذين التفسيرين؛ فلا 
ا حين يخوضون، فيما لا طاقة لهم، سي خطئون، في معظم تفسيراتهم؛ ولا سيّم

بمعرفته، وحين يعتمدون، على الأدلةّ الواهية، وحين يتّبعون أهواءهم؛ لنصرة 
 مذاهبهم، وحين يشغلون الناس بتفسيراتهم السقيمة، وتحريفاتهم العقيمة. 

ل، فعلى المفسّر أن يحتاط كلّ الاحتياط، وهو يحاول أن يفسّر الوحي المنز   
مطعون فيه، ـمشكوك فيه، والـقرآن الكريم؛ وذلك بأن يتجنّب السيّما ال ولا

 والمظنون، والموهوم، والمجهول. 
وعليه أن يتجنّب التقحُّم، فلا يخوض في محاولة تفسير ما لا طاقة له به، 
فليس كلام الخالق ككلام المخلوق؛ ولا سيّما نذا كان التعصّب هو الذي دعاه 

 نلى التقحُّم؛ نصرة لمذهبه.
فإن اضط رّ اضطراراً شديدًا، نلى التفسير بالظنّ، فليكن ذلك بما لا يؤدّي 
نلى مخالفة القطعيّات، وليصرحّ في تفسيره، بأنّ ذلك ظن  منه، يحتمل الخطأ، 
وليس بالتفسير القطعيّ، الذي لا ريب فيه، وأنهّ مستعدّ للاعترا  بخطئه، نذا 

 ذهبه. تبيّن له الصواب، ولو كان الصواب بخلا  م
ة ــــن أئمّ ــــع - اـهـلـاكـا شــوم، ار الصحيحةــهذه الآةف»ن تيميّة: ـال ابـــق 

هم ـما لا علم لـب ،رـي التفسيـف ،جهم عن الكلامحرُّ ـحمولة على تـم - لفـــالس
هذا ـولرج عليه؛ ــــفلا ح ،ارعً ـــــوش ،ةً ـــلغ ،ن ذلكــــم مــا يعلـــمـم بن تكل  ـــا مفأمّ  .هــب
موا فيما هم تكلّ ـولا منافاة؛ لأنّ  ،رـي التفسيـأقوال ف - رهمـوغي - عن هؤلاء وير  



616 

جب ـه كما يفإنّ  ؛أحد وهذا هو الواجب على كلّ  .ا جهلوهوسكتوا عمّ  ،علموه
ا ممّ  ،ئل عنهفيما س   ،فكذلك يجب القول ؛لا علم له به االسكوت عمّ 

  .(1)«يعلمه
 : الآحادشروط وجوب العمل بحديث 

واجبًا، لكن  -في الفروع العمليّة  - ومن هنا، كان العمل بحديث الآحاد 
 شروط واجبة، كلّ الوجوب، هي: ستّةبعد تحقّق 

ماسّة مشروعة، بحيث  -نلى العمل بحديث الآحاد  -أن تكون الحاجة  -1
 تتعطّل بعض المصالح المشروعة، في حالة عدم تحقيق تلك الحاجة. 

أن يكون تحقيق الحاجة الماسّة المشروعة محصوراً، في العمل بحديث الآحاد؛  -2
 . (القطعيّات الإسلاميّة)بحيث لا يجد المسلم بديلًا، عن ذلك الحديث، في 

الثابتة بالأدلّة  (،القطعيّات)من معارضة  الآحاد(، حديث)أن يسلم  -3
 القطعيّة، وهي:

رة تفسيراً قطعيًّا، المفس   ،ص القرآنيّةوتشمل النصو  القطعيّات الشرعيّة، -أ
 رة تفسيراً قطعيًّا.والسنّة النبويةّ المتواترة، الثابتة ةبوتًا قطعيًّا، والمفس  

 خبر  ـبين الكتاب والسنّة، فإن كان ال ،فأمّا التعارض»قال الزركشيّ: 
م يكن متواتراً، فالكتاب ـض الآيتين، ونن لكتعار    ،متواتراً، فالقول فيه

 .(2)«م...قد  م  
، فإن كانتا متواترين، تين  ن  ض السُّ وأمّا تعار  : »أيضًا قال الزركشيّ و 

ب ترجيح نحداهما، على ل  فكالكتاب، بعضه ببعض، ونن كانتا آحادًا، ط  

                                                           
 .19/241( مجموعة الفتاوى: 1)
 .6/111( البحر المحيط في أصول الفقه: 2)



617 

ط، ونن كان الأخرى، بطريقة؛ فإن تعذّر، فالخلا  في التخيير، أو التساق  
 .(1)«فالمتواترنحداهما متواتراً، والأخرى آحادًا، 

التي اتفّقت عليها العقول، في كلّ زمان ومكان؛  القطعيّات العقليّة، -ب
سبيّة؛ فليست أدلّة قطعيّة؛ لأنّها تتأةرّ باختلا  عقول بخلا  العقليّات النّ  

 الأفراد، واختلا  أهوائهم، واختلا  الزمان، واختلا  المكان.
 يناقض أو معقول،ـال فخالـي ،رأيته حديث فكلّ »قال ابن اجاوزيّ: 

 .(2)«اعتباره تتكلّف فلا موضوع، أنهّ فاعلم الأصول،
 ،الاعتقادات من ،دينهم ميعـج مسلمونـال فيأخذ»وقال ابن تيميّة: 

 الأمّة سلف عليه اتفّق وما رسوله، نّةوس   الله، كتاب من ذلك، وغير والعبادات،
 فهو الصريح، العقل خالف ما فإنّ  الصريح؛ للعقل مخالفًا ذلك وليس وأئمّتها،

 يفهمها لا قد ألفاظ فيه ولكن باطل، والإملاع والسنّة الكتاب في وليس باطل،
 الكتاب من لا منهم، فالآفة باطلًا؛ معنى منها يفهمون أو الناس، بعض
 .(9)«والسنّة

 :نذا تعارض دليلان :قالوالتقسيم الصحيح أن ي  »وقال ابن القيّم: 
ا أن يكونا ونمّ  ،ينا أن يكونا قطعيّ فإمّ  ؛وعقليّ  أو سمعيّ  ،انأو عقليّ  ،انسمعيّ 
كن فلا ي   ،انا القطعيّ فأمّ  ا.يًّ والآخر ظن ـّ ،اا أن يكون أحدهما قطعيًّ ونمّ  ،ينيّ ظن ـّ

 ،هو الذي يستلزم مدلوله :الدليل القطعيّ  لأنّ  ؛تعارضهما في الأقسام الثلاةة
فيه أحد من  وهذا لا يشكّ  ،لزم اجامع بين النقيضين ،فلو تعارضا ؛اقطعً 

                                                           
 .6/111( البحر المحيط في أصول الفقه: 1)
 .1/191( الموضوعات: 2)
 .11/268( مجموعة الفتاوى: 9)



618 

 سواء كان ، تقديم القطعيّ تعيّن  ،ايًّ والآخر ظن ـّ ،اونن كان أحدهما قطعيًّ  العقلاء.
ووجب تقديم  ،صرنا نلى الترجيح ،ينيّ ا ظن ـّمليعً ونن كانا  عقليًّا، أو سمعيًّا.

 ،ق على مضمونهف  مت ـّ ،فهذا تقسيم واضح ا.أو عقليًّ  ،ا كانسمعيًّ  ،الراجح منهما
 .(1)« العقلاءبين

 معقولًا  نلّا  الصريح الصحيح السمع يعارض فلا»وقال ابن القيّم أيضًا: 
 تدبرّ وقد والإملال. التلبيس، أو التقليد، أو المكابرة، نلى مقدّماته تنتهي فاسدًا،
 يفارق الصريح العقل -الله  بحمد - وجدوا هذا؛ فما وسنّته ورسوله الله أنصار
 وجدوا وما له؛ والشاهد وصاحبه، خادمه، هو بل أصلًا؛ الصحيح، النقل
 لصريح منافاة، وأشدّها وأسخفها، العقول، أفسد من نلّا  له المعارض العقل

 .(2)«وصحيحه العقل،
التي اتفّقت عليها الحواسّ، في كلّ زمان ومكان؛  القطعيّات الحسّيّة، -ج

تتأةرّ باختلا  حواسّ سبيّة؛ فليست أدلّة قطعيّة؛ لأنّها بخلا  الحسّيّات النّ  
 الأفراد، واختلا  أهوائهم، واختلا  الزمان، واختلا  المكان.

قلت بطريق التواتر، في كلّ طبقة من الطبقات، التي ن   القطعيّات التاريخيّة، -د
سبيّة؛ فليست أدلّة قطعيّة؛ بل هي أخبار اختلافيّة، يغلب بخلا  التاريخيّات النّ  

 فيها الصدق والفهم.  عليها الكذب والوهم، ويقلّ 
الثابتة بالأدلّة العلميّة التجريبيّة القطعيّة، بخلا   القطعيّات العلميّة، -ه

النظريّات العلميّة؛ فليست أدلّة قطعيّة؛ بل هي تخمينات ظنـّيّة، والكثير منها 
 م الإنسان في العلوم التجريبيّة.يتّضح بطلانه، بمرور الزمان، وتقدُّ 

                                                           
 .9/838المرسلة: ( الصواعق 1)
 .2/683( الصواعق المرسلة: 2)



619 

وهي أصول اللغة العربيّة، الثابتة ةبوتًا قطعيًّا؛ بخلا   ويةّ،القطعيّات اللغ -و
 الآراء اللغويةّ الاختلافيّة؛ فإنّها ليست من القطعيّات اللغويةّ.

 أن يسلم الحديث من معارضة حديث آخر، أقوى منه، أو بدرجة قوّته. -1
 وفي هذه الحالة يلجأ المؤلّفون نلى الترجيح. 

أحد الحديثين على الآخر، يلزم منه الدعوة نلى ولا ريب في أنّ ترجيح 
  ترك العمل بالحديث المرجوح منهما.

ح    أنّ أحد الحديثين منسوخ بالآخر،  ومن وجوه الترجيح أن يدّعي المرجّ 
 .ولذلك لا ي عم ل بمقتضاه
والخبر الواحد، نذا خالف المشهور المستفيض، كان »قال ابن تيميّة: 
 .(1)«اشاذًّا، وقد يكون منسوخً 
فإن كانا من أخبار  ،انقال سليم: نن تعارض نصّ »وقال الزركشيّ: 

 ،هما على الآخرم أحد  دّ   ق  ، ونلّا ر  المتأخّ   ه  نسخ   ،م أحدهمام تقدُّ ل  وع   ،الآحاد
 .(2)«...بضرب من الترجيح

، بصفته النبويةّ التبليغيّة، أن يكون حديث الآحاد منسوبًا نلى النبّي  -5
، بصفته البشريةّ، أو  بصفته البشريةّ. أمّا نذا كان منسوبًا نلى النبّي  حصراً، لا

 كان منسوبًا نلى غيره، من الصحابة، أو التابعين، فلا يجب العمل به.
 ذلك؛ على ي نب ه ثمّ  الخطأ، يقع فقد الدنيا، أمور من أمّا»باز:  قال ابن

 أظنّه "ما النخل، فقال: يلقّحون ملاعة على مر   ، لـمّا النبيّ  من وقع كما
ا:  فقال ، فأخبروه شيصًا، صار تركوه، فلمّا تركتموه"، لو يضرهّ  "نّّ

                                                           
 .22/64( مجموعة الفتاوى: 1)
 .6/112( البحر المحيط في أصول الفقه: 2)



611 

،  الله عن به أخبركم ما أمّا دنياكم، بأمر أعلم وأنتم منّي، ظنًّا ذلك قلت
 الناس أنّ   فبيّن   الصحيح. في رواه مسلم الله". على أكذب مـل فإنيّ 
 يبذرون، وكيف يغرسون، وكيف النخل، يلقّحون كيف دنياهم، بأمور أعلم

بر ما أمّا .ويحصدون  فقول .ذلك من معصومون ، فإنّهم الله عن الأنبياء به يخ 
طئ،  النبيّ  ننّ : قال من  كما التفصيل، من بدّ  ولا باطل، قول فهذا يخ 

 .(1)«ذكرنا
كلّهم، أو معظمهم، على تصحيح متن الحديث، مؤلّفون،  ـأن يتّفق ال -6

والدعوة نلى العمل به، بعد شرحه شرحًا صحيحًا، سليمًا من الأوهام والأهواء، 
 سيّما نذا اتفّقوا كلّهم، أو معظمهم، على تصحيح نسناده أيضًا. ولا

 حكم العمل بالـحديث الضعيف:
أو معظمهم، على  ،مــمؤلّفون، كلّهـق الــي اتفّـ، الت(ادـــأحاديث الآح)ا ــأمّ  

تضعيفها، فلا ي كن العمل بها؛ لأنّها نمّا أن تكون مقطوعًا بضعفها، ونمّا أن 
  يكون الراجح ضعفها؛ فيكون العمل بها مخالفًا للمنهج السليم.

أمّا تجويز بعض المؤلّفين الاستشهاد ببعض الأحاديث الضعيفة، فليس  
ا يكون ذلك  على نطلاقه؛ فلا يكون ذلك،  -في العقائد، والأعمال، ونّّ

في فضائل الأعمال، حصراً، وبشروط، منها: ألّا يكون مقطوعًا،  -عندهم 
د فيه أنهّ مظنونًا به الوضع، وألّا يكون شديد الضعف، وألّا ي عتق   بوضعه، ولا

 جًا تحت أصل معرو  في الشرع. ندر  دليل شرعيّ، وأن يكون م  
 الضعيف، بالحديث العمل من العلماء عليه ما كذلكو »قال ابن تيميّة: 

تجّ  لا الذي بالحديث الاستحباب نةبات معناه ليس: الأعمال فضائل في  به؛ يح 

                                                           
 .231-6/234( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 1)



611 

 الله عن أخبر ومن شرعيّ. بدليل نلّا  يثبت فلا شرعيّ، حكم الاستحباب فإنّ 
بّ  أنهّ  مـل ما الدين من شرع فقد شرعيّ، دليل غير من الأعمال، من عملًا  يح 

 في العلماء يختلف ولهذا التحريم؛ أو الإيجاب، لو أةبت كما الله، به يأذن
ا. المشروع الدين أصل هو بل غيره، في يختلفون كما الاستحباب،  مرادهم ونّّ

بّه مماّ أنهّ ةبت قد مماّ العمل يكون أن: بذلك  أو بنصّ، الله، يكرهه مماّ أو الله، يح 
 نلى والإحسان والعتق، والصدقة والدعاء، والتسبيح، القرآن، كتلاوة نملاع،
 بعض فضل في حديث ر وي فإذا ذلك. ونحو والخيانة، الكذب وكراهة الناس،

 الثواب فمقادير وعقابها، الأعمال، بعض وكراهة وةوابها، الأعمال المستحبّة،
 روايته، جازت موضوع، أنهّ نعلم لا حديث فيها ر وي نذا وأنواعه، والعقاب
 العقاب، ذلك تخا  أو الثواب، ذلك ترجو النفس أنّ : بمعنى به، والعمل
 صدق، نن فهذا كثيراً، ربًحا ت ربــح أنّها بلغه لكن ت ربــح، التجارة أنّ  يعلم كرجل
 .(1)«يضرهّ لم كذب، ونن نفعه،

 الأحاديث على الشريعة في دي عتم   أن يجوز ولا»وقال ابن تيميّة أيضًا: 
 من -وغيره  حنبل بن أمقد لكنّ  حسنة؛ ولا صحيحة، ليست التي الضعيفة،
 ي عل م لم نذا ثابت، أنهّ ي عل م لم ما الأعمال فضائل في ي روى أن جوّزوا -العلماء 

 فضله في ور وي شرعيّ، بدليل مشروع، أنهّ ع لم نذا العمل أنّ  كذب؛ وذلك أنهّ
 من أحد يقل ولم حقًّا، الثواب يكون أن جاز كذب، أنهّ ي عل م لا حديث،
ع ل أن يجوز ننهّ الأئمّة:  قال ومن ضعيف، بحديث مستحبًّا، أو واجبًا، الشيء يج 

ر م أن يجوز لا أنهّ كما وهذا. الإملاع خالف فقد هذا،  بدليل نلّا  شيء، يح 
 أنهّ ي عل م ولم له، الفاعل وعيد في حديث ور وي تحريه، ع لم نذا لكن شرعيّ،

                                                           
 .15/14( مجموعة الفتاوى: 1)



612 

 أنهّ ي عل م لم ما والترهيب الترغيب في ي روى أن فيجوز يرويه؛ أن جاز كذب،
 هذا غير آخر، بدليل منه، رهّب أو فيه، رغّب الله أنّ  ع لم فيما لكن كذب،
 .(1)«حاله المجهول الحديث

ومنع مؤلّفون آخـرون، من العمـل بالـحديث الضعيف، حتـّى فـي بـاب 
 تلك الأحاديث الضعيفة. صحّة   ة  )الترغيب والترهيب(؛ لكيلا يتوهّم العامّ 

 تجوز لا الضعيف الحديث أنّ : لي يظهر الذي ولكنّ »قال ابن عثيمين: 
 لهم قلت ما مت العامّة لأنّ  العامّة، بين لاسيّما مطلقًا، ضعفه مبيـ نًا نلّا  روايته،
 من ولهذا .قاله  النبيّ  وأنّ  صحيح، حديث أنهّ يعتقدون سو  فإنّهم حديثاً،
 القاعدة وهذه صواب. فهو المحراب، في قيل ما أنّ : هو عندهم المقر رة القواعد

 ؛لصدّقوك الأرض، وجه على حديث، بأكذب لهم تأتي فلو العامّة، عند مقر رة
 الترغيب في لاسيّما ضعفه، لهم بيّنت لو حتّ  سيصدّقونك، فالعامّة ولهذا،

 لدرجته، الانتباه دون لحفظه، حديث، أيّ  سمع لو العامّيّ  فإنّ  والترهيب،
 الصحيحة، رةالمطه   النبويةّ والسنّة الكريم، القرآن في فإنّ  لله، والحمد .وصحّته

 .(2)«الأحاديث هذه عن ي غني ما
  -لحديث من أحاديث الآحاد  -وليس تصحيح آحاد من المؤلّفين  

المؤلّفين، في كافيًا للعمل بالحديث، الذي صحّحوه، ولا سيّما عند اختلا  
 ف.ف، ومتوقّ  ح، ومضعّ  هذا الحديث، بين مصحّ  

دّ أضعف التصحيحات، فمثلًا: تصحيحات )الحاكم النيسابوريّ( ت ـع   
 سيّما حين ينفرد بتصحيح الحديث. ولا

                                                           
 .1/154( مجموعة الفتاوى: 1)
 .18( شرح المنظومة البيقونيّة: 2)



613 

فهذا مماّ  ،وأمّا تصحيح الحاكم لمثل هذا الحديث وأمثاله»قال ابن تيميّة: 
وهي  ،وقالوا: ننّ الحاكم يصحّح أحاديث ،أنكره عليه أئمّة العلم بالحديث

وكذا أحاديث كثيرة في  ...عند أهل المعرفة بالحديث ،موضوعة مكذوبة
موضوعة، ومنها  - عند أئمّة أهل العلم بالحديث -وهي  ،يصحّحها ،مستدركه

جرّد ـما يكون موقوفاً يرفعه. ولهذا كان أهل العلم بالحديث لا يعتمدون على م
فهو صحيح، لكن هو في  ،نن كان غالب ما يصحّحهتصحيح الحاكم، و 

المصحّحين بمنزلة الثقة الذي يكثر غلطه، ونن كان الصواب أغلب عليه. وليس 
 . (1)«فيمن يصحّح الحديث أضعف من تصحيحه

 النتيجة:
يكون  ، فإنّ العمل بهتّ اتّصف حديث الآحاد، بهذه الصفات الس ذافإ 

 ، قطعًا.اواجبً  يكوننلّا به،  ،ؤدّى الواجبا، بلا ريب؛ لأنّ ما لا ي  واجبً 
 ،ومع وجوب العمل بحديث الآحاد، الذي اجتمعت فيه الشروط الستّة 

، كما يقطع فإنّ العامل به لا ي كن أن يقطع بكونه صادراً من الرسول 
ا ي   ح ذلك، ويعمل بما يستطيع، فلا يترك رجّ  بصدور السنّة النبويةّ المتواترة؛ ونّّ

 م يصل نلى درجة اليقين.ـلأنهّ ل العمل؛
 وجوب   :فتوهاالشريعة وم   ما ذهب نليه علماء  »قال أبو المعالي اجاوينّي: 

 طلق الفقهاء  أ   ثمّ  ،التي سنصفها ،على الشرائط ،عند ورود خبر الواحد ،العمل
 ،منهم لٌ وهذا تساه   ،العمل   ب  وج  وي   ،لمب الع  وج   الواحد لا ي  برخ : بأنّ القول  

 ،ه لو ةبت وجوب العملفإنّ  ؛ولا العمل ،ب العلموج  ه لا ي  والمقطوع به: أنّ 
ي نلى نفضائه نلى نوع من وهذا يؤدّ  ،لثبت العلم بوجوب العمل ،ا بهمقطوعً 

                                                           
 .159-1/152الفتاوى: ( مجموعة 1)



611 

ا ما هو مظنون في نفسه يستحيل أن يقتضي علمً  فإنّ  ؛وذلك بعيد .العلم
قيمها على وجوب التي سن   ،ةفالعمل بخبر الواحد مستند نلى الأدلّ  ،مبتوتاً 
ا من أحدً  أنّ  أشكُّ  ولست   .في اللفظ شٌ وهذا تناق   ،عند خبر الواحد ،العمل

 .(1)«ر ما ذكرناهنك  قين لا ي  المحقّ 
 : لسنا نعني بالقبولأناّ  - لًا أوّ  - مْ وافه  »: لغزاليّ قال أبو حامد او 
ا كان  وربمّ  ،لدْ بل يجب علينا قبول قول الع   ؛التكذيب :بالردّ  ولا ،التصديق

بل نعني  ؛اا كان صادقً وربمّ  ،يجوز قبول قول الفاسق ولا ؛اأو غالطً  ،كاذباً 
 .(2)«ما لا تكليف علينا في العمل به :وبالمردود ،ما يجب العمل به :بالمقبول

                                                           
 .1/933( البرهان في أصول الفقه: 1)
 .1/234( المستصفى: 2)



615 

ديّ الاحتجاج 
َ
 العَق

 
؛ فإنّ أكثر الاعتقاديةّ أمّا الاحتجاج، بحديث الآحاد، في باب الأصول

ن: ـيرفضون هذا الاحتجاج، ويفرقّون بين مقامي -مًا، وحديثاً ـقدي -مؤلّفين ـال
 مقام الأصول الاعتقاديةّ، ومقام الفروع العمليّة.

فالعناية بالأصول مقد مة على العناية بالفروع؛ لأنّ الفرع نذا انهدم، فإنّ 
 -انهدامه لن يؤةرّ في ةبوت الأصل؛ بخلا  الأصل، فإنهّ نذا انهدم، انهدمت 

 الفروع، التي تقوم عليه. كلّ   -بانهدامه 
 فمثلًا: )تحريم الزنَ( فرع قائم على مللة من الأصول، أبرزها: 

 ى، وهو الله تعالى.ـمن حرّم الزنـالإيان ب -1
 ى، وهو القرآن الكريم.ـحريم الزنـمنز ل، المشتمل على تـالإيان بالكتاب ال -2
 .حريم الزنَ، بالقرآن، وهو النبّي ـت غ الناسالإيان بالرسول، الذي بل   -3
ى؛ طاعة لله، ـب الزنجن  ـالإيان باليوم الآخر، الذي سي ثاب فيه من ت -1

 ى؛ اتبّاعًا لهواه.ـوسي عاق ب فيه من ارتكب الزن
ومع أنّ تحريم الزنَ من أكبر الأحكام الإسلاميّة الشرعيّة، لكنّه مع ذلك  

نذا وازنّاه بهذه الأصول الأربعة؛ ولا سيّما الإيان  يبقى فرعًا من الفروع الشرعيّة،
 بالله تعالى، فهو أصل كلّ الأصول، وكلّ الفروع. 

ولذلك وجب اشتراط )القطعيّة(، في كلّ دليل من الأدلّة: الشرعيّة،  
والعقليّة، والحسّيّة، والتاريخيّة، والعلميّة، واللغويةّ، التي تتعلّق بهذه الأصول، 

 نفيًا؛ ولا سيّما الغيبيّات، التي يجب الحذر فيها، كلّ الوجوب. نةباتًا، أو
ومن هنا اشترطوا أن تكون الأحاديث المرويةّ قطعيّة الثبوت؛ لت فيد العلم،  

أي: القطع واليقين. فإذا كانت آحادًا، فإنّها لا ت فيد نلّا الظنّ؛ ولا سيّما نذا  



616 

 -بالألفاظ القطعيّة، مع كون الخلا  كانت المتون مرويةّ بالمعاني الإملاليّة، لا 
   قائمًا على اللفظ، لا على المعنى. -في أكثر المسائل الاعتقاديةّ 

 الصفات أحداث من أشبهه وما - هذا في الأصل: قلت»قال الخطاّبّي: 
 مقطوع خبر أو ناطق، بكتاب يكون أن نلّا  ذلك، يجوز لا أنهّ -والأسماء 
 في أصل المستندة نلى الآحاد، أخبار من يثبت فبما يكونا، مـل فإن بصحّته،
 بخلا  كان وما معانيها، بموافقة أو بصحّتها، المقطوع السنّة في أو الكتاب،

 يليق ما على حينئذ، وي تأوّل الواجب، هو به الاسم نطلاق عن ففالتوقُّ  ذلك،
. فيه التشبيه نفي مع والعلم، الدين أهل أقاويل من عليها، قالمتـّف   الأصول بمعاني
 الأصابع كر  وذ  . الباب هذا في ونعتمده الكلام، عليه نبني الذي الأصل هو هذا

 ما الثبوت في شرطها التي السنّة، من ولا الكتاب، من شيء في ي وج د مـل
 -بثبوتها  - متوه  ـي   حتّ  اجاارحة، بمعنى الصفات في اليد معنى وليس. وصفناه

 به جاء ما على فيه الاسم أطلقنا شرعيّ، توقيف هو بل الأصابع؛ ةبوت
 في أصل له يكون أن عن بذلك فخرج تشبيه؛ ولا تكييف، غير من الكتاب،
 .(1)«معانيها من شيء على يكون أن أو السنّة، في أو الكتاب،

وأخبار الآحاد مت صحّ نسنادها، وكانت »وقال أبو منصور البغداديّ: 
بة للعمل بها، دون العلم؛ وكانت متونها غير مستحيلة، في العقل،   كانت موج 

م يعلم ـبمنزلة شهادة العدول عند الحاكم، يلزمه الحكم بها في الظاهر، ونن ل
 .(2)«صدقهم، في الشهادة

 مــن - النظـــــر أهـل   تــرك   الاحتمال، مـــن الوجـــه، ولـهذا»وقال البيهقيّ: 

                                                           
 .1533-9/1535( أعلام الحديث: 1)
 .12( أصول الدين: 2)



617 

 مال   يكن مـل نذا تعالى، الله صفات في الآحاد، بأخبار الاحتجاج   -أصحابنا 
 .(1)«بتأويله واشتغلوا الإملاع، أو الكتاب، في أصل منها انفرد

 العدل: الواحد خبر في وغيرهم أصحابنا واختلف»وقال ابن عبد البّر: 
 أكثر عليه والذي العلم؟ دون العمل، بي وج   أم مليعًا، والعمل العلم بي وج   هل
 وملهور الشافعيّ، قول وهو العلم، دون العمل، بي وج   أنهّ منهم: العلم أهل
 عوق ط   الله، على به دش ه   ما نلّا  عندهم العلم بي وج   ولا والنظر، الفقه أهل

 أهل وبعض الأةر، أهل من كثير قوم فيه. وقال خلا  ولا قطعًا، بمجيئه العذر
 وغيره الكرابيسيّ، الحسين منهم مليعًا، والعمل الظاهر العلم بي وج   ننهّ النظر:
 .(2)«مالك... مذهب على يخرج القول هذا أنّ  خوازبنداذ ابن وذكر

 أبواب من شيء في ي قب ل لا الواحد خبر» البغداديّ: وقال الخطيب
 مـل نذا أنهّ ذلك في والعلّة، عليها والقطع، بها العلم المكل فين على المأخوذ الدين،

 العلم من أبعد كان -وسلّم  وآله عليه الله صلّى - رسول الله قول الخبر أنّ  يعلم
النبّي  بأنّ  العلم، علينا ي وج ب مـل التي الأحكام، من ذلك عدا ما فأمّا، بمضمونه

 الواحد خبر فإنّ ، بها  الله عن وأخبر، قرّرها -وسلّم  وآله عليه الله صلّى -
 أن المكل فين لسائر شرعًا فيه ورد ما ويكون، واجب به والعمل، مقبول فيها

 ،وشوّال رمضان وهلال ،والكفّارات ،حدودـال في ورد ما حو:ـن وذلك، به يعمل
 ،والطهارة ،والبياعات ،مواريثـوال ،والزكاة ،حجّ ـوال ،والعتاق ،الطلاق وأحكام
 .(9)«محظوراتـال حريمـوت ،والصلاة

                                                           
 .2/241( الأسماء والصفات: 1)
 .5-1/8( التمهيد: 2)
 .192( الكفاية في علم الرواية: 9)



618 

 حكم منافاة في الواحد خبر ي قب ل ولا» البغداديّ أيضًا: وقال الخطيب
 مجرى اجااري والفعل، المعلومة والسنّة، المحك م الثابت القرآن، وحكم العقل،
ا، به دليل مقطوع وكلّ ، السنّة  ورود يجوز مماّ، به ي قط ع لا فيما به ي قب ل ونّّ
 .(1)«نذكره مـل مّاـم أشبهها وما، لها ذكرنا تقدّم التي كالأحكام به، دالتعبُّ 

 وذلك التواتر، عن قصر فما: الآحاد خبر وأمّا»وقال أبو الوليد الباجيّ: 
ا العلم، به يقع لا  لأنّ  به، المخبر   لثقة صحّته؛ له السامع ظنّ  على يغلب ونّّ

 بن محمّد وقال .كالشاهد والسهو، الغلط عليه يجوز -ةقة  كان ونن - المخبر  
 .(2)«الفقهاء مليع عليه والأوّل .الواحد" بخبر العلم "يقع: منداد خويز

 الحديث، وك ت بة الحنابلة، من الح شْويةّ ذهبت»وقال أبو المعالي اجاوينّي: 
 على مدركه يخفى لا خزي وهذا العلم. بي وج   العدل الواحد خبر أنّ  نلى
طئ؛ وصفتموه، الذي العدل يزلّ  أن أتجوّزون لهؤلاء: لبّ. فنقول ذي  فإن ويخ 

 مزيد نلى حاجة ولا الهيبة، لحجاب وخرقاً وهتكًا، بهتًا ذلك كان قالوا: "لا"،
 ي عدّون لا ملعٌ  والأةبات الرواة من زل   قد أن فيه القريب فيه. والقول البيان
 ما بخلا  والأمر روايته. عن راو   رجع لما متصو راً، الغلط يكن مـل ولو كثرة،

 هذا ثمّ  محال. -ذلك  مع - بالصدق فالقطع الخطإ، نمكان تبيّن  تخيّلوه. فإذا
 ري ضم   أن يجوز بل واحد، بعدالة نقطع لا ونحن تعالى، الله علم في العدل في

 وقد العمل. بي وج   الواحد خبر أنّ  ظنّهم نلّا  لهم متعلّق ولا ر.ي ظه   ما خلا 
 .(9)«مقنع فيه بما عليه تكلّمنا

                                                           
 .192( الكفاية في علم الرواية: 1)
 .291عرفة الأصول: ( الإشارة في م2)
 .648-1/646( البرهان في أصول الفقه: 9)



619 

 ،الصدق يدخله ما :فالخبر الأخبار، وأمّا»وقال أبو المعالي اجاوينّي أيضًا:  
 العلم، بي وج   ما :ومتواتر. فالمتواتر ،آحاد قسمين: نلى ،ينقسم والخبر والكذب.

 ،ينتهي أن نلى مثلهم، من ،الكذب على التواطؤ يقع لا يروي ملاعة أن وهو
اجتهاد.  عن لا سماع، أو مشاهدة، عن ،الأصل في ويكون عنه، خبر  م  ـال نلى

 .(1)«العلم بي وج   ولا العمل، بي وج   الذي هو :والآحاد
 ي فيد لا الواحد خبر فنقول: هذا، عرفت ونذا»وقال أبو حامد الغزالّي: 

 وقدّرنا صدّقنا ولو نسمع. ما بكلّ  نصدّق لا بالضرورة، فإناّ  معلوم وهو العلم،
 ذلك أنّ  من ةين،المحدّ   عن ح كي بالضدّين؟ وما نصدّق فكيف خبرين، ضتعار  
 الظنّ  مّواـالعمل، أو س بوجوب العلم، ي فيد أنهّ أرادوا فلعلّهم العلم، بي وج  

 وباطن، ،ظاهر له ليس والعلم الظاهر"، العلم ث"ي ور   بعضهم: قال علمًا؛ ولهذا
  .(2)«الظنّ... هو ماـوننّ 

 ماـب الأصول، في تكلّم من - أصحابنا من - ورأيت  »وقال ابن اجاوزيّ: 
 القاضي، وصاحبه حامد، بن الله عبد أبو ةلاةة: وانتدب للتصنيف يصلح، لا

 مرتبة نلى نزلوا قد ورأيتهم مذهب.ـال بها شانوا كتبًا فصنّفوا الزاغونّي؛ وابن
 خلق ىـتعال الله أنّ  فسمعوا حسّ،ـال مقتضى على ،الصفات فحملوا العوامّ؛

 وفمًا، وعينين، الذات، على ،زائدًا ووجهًا صورة، له فأةبتوا صورته؛ على ،آدم
 وكفًّا، ويدين، وأصابع، السبحات، هي لوجهه، وأضواء وأضراسًا، ولهوات،
 بذكر معناـس ما وقالوا: ورجلين. وساقين، وفخذًا، وصدراً، هامًا،ـونب وخنصراً،

 الـــه. وقـــذات نـــم د،ــــالعب يـوي دن م سّ،ـوي   م سّ،ـي   أن وزــــجـي وقالوا: الرأس.

                                                           
 .19( متن الورقات: 1)
 .1/282( المستصفى: 2)



621 

 .(1)«...ي عق ل كما لا هم:ـبقول ،العوام   ي رضون مّ ـس. ةـويتنفّ  بعضهم:
 وصفات صفات، تعالى لله أةبتوا أنّهم الثالث:»وقال ابن اجاوزيّ أيضًا: 

 حامد ابن القطعيّة. وقال الأدلّة من ،الذات به يثبت بما نلّا  تثبت لا الحقّ 
 وقال: وجهين، على ي كف ر؟ فهل الثابتة، بالأخبار به يتعلّق ما ردّ  من م:المجسّ  

 والأصابع، والقدم، الساق، في الأخبار، خالف من تكفير على أصحابنا غالب
 العلم. بت وج   عندنا لأنّها آحاد؛ أخبار كانت ونن ذلك؛ ونظائر والكفّ،

 .(2)«العقل... ولا الفقه، يفهم لا من قول هذا قلت:
 مرفوع، حديث بين يفرقّوا، مـل همـأنّ  خامس:ـال»وقال ابن اجاوزيّ أيضًا: 

 واـــتـفأةب يّ؛ــتابع أو يّ،ـابـــصح ىـعل و ،ــوقــم ثـديـح نـوبي ، يّ ـالنب ىـنل
 .(9)«هذاـب أةبتوا اــــم ذاــهـب

ك بخبر الواحد، في معرفة الله أمّا التمسُّ نقول: »وقال الفخر الرازيّ: 
يجوز  وجوه: الأوّل: ننّ أخبار الآحاد مظنونة، فلاتعالى، فغير جائز. ويدلّ عليه 

ا قلنا: ننّها مظنونة؛ وذلك التمسُّ  ك بها، في معرفة الله تعالى، وصفاته. ونّّ
م يكونوا معصومين،  ـعلى أنّ الرواة ليسوا معصومين... ونذا ل ،أملعنا لأناّ 

صدقهم لا يكون  ،الخطأ عليهم جائزاً، والكذب عليهم جائزاً، وحينئذ   كان
بل مظنونًا. فثبت أنّ خبر الواحد مظنون، فوجب ألّا يجوز التمسُّك  معلومًا،
فوجب أن يبقى  ،مطلوب فيها الظنّ ـلأنّ ال ؛ك العمل، في فروع الشريعةر  به... ت  

هم يقولون: ـ. والعجب من الح شْويةّ أنّ على هذا الأصل - في مسائل الأصول -

                                                           
 .144-38( دفع شبه التشبيه: 1)
 .141( دفع شبه التشبيه: 2)
 .146( دفع شبه التشبيه: 9)



621 

هة غير جائز؛ لأنّ تعيين ذلك التأويل مظنون، ـمتشابـالاشتغال بتأويل الآيات ال
 ،في ذات الله تعالى ،هم يتكلّمونـمّ ننّ ـجوز، ةـي القرآن لا يـوالقول بالظنّ ف

م ـعن القطع واليقين، ونذا ل ،ي غاية البعدـها فـوصفاته، بأخبار الآحاد، مع أنّ 
ي ـف -عن الكلام  متنعواـي نْ مظنون، فلأ  ـيجوّزوا تفسير ألفاظ القرآن، بالطريق ال

 .(1)«ىـولأ   -مجرّد الروايات الضعيفة ـى، وفي صفاته، بـحقّ تعالـذات ال
 المتواتر، شروط فيه ي وج د مـل ما فهو الواحد، خبر وأمّا»وقال النوويّ: 

 ملاهير عليه فالذي حكمه، في واخت لف أكثر؛ أو واحدًا، له الراوي كان سواء
 وأصحاب والفقهاء المحدّةين من بعدهم فمن والتابعين، من الصحابة المسلمين
 وي فيد بها، العمل يلزم الشرع، ججح   من حجّة الثقة الواحد خبر أنّ  الأصول:

 .(2)«العلم... ي فيد ولا الظنّ،
 بي وج   أنهّ نلى الحديث أهل من طائفة وذهبت»وقال النوويّ أيضًا: 

 المحدّةين بعض وذهب الباطن. دون الظاهر، العلم بي وج   بعضهم: وقال العلم،
 دون العلم، مسلم ت فيد صحيح أو البخاريّ، صحيح في التي الآحاد أنّ  نلى

 الأقاويل وهذه الفصول. في ونبطاله القول، هذا قدّمنا وقد الآحاد. من غيرها
 كاب رم   فهو العلم، بي وج   قال من باطلة... وأمّا اجامهور قول سوى كلّها

 -ذلك  وغير -والكذب  والوهم الغلط واحتمال العلم، يحصل وكيف للحسّ؛
 .(9)«أعلم والله نليه، متطرّ ق
ا أفادت، نن الآحاد لأنّ »وقال الإسنويّ:   ا والشارع، الظنّ  ت فيد فإّّ  نّّ

                                                           
 .219( أساس التقديس: 1)
 .1/191( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 2)
 .192-1/191النوويّ: ( صحيح مسلم بشرح 9)



622 

 أصول كقواعد العلميّة، دون الفروع، وهي العمليّة، المسائل في الظنّ، أجاز
 عن البرهان، شارح الأنباريّ، نقله كما،  الفقه أصول قواعد وكذلك الدين،
 .(1)«قاطبة؛ وذلك لفرط الاهتمام بالقواعد... العلماء

 الواحد". خبر نجازة في جاء ما "باب»مس الدين الكرمانّي: ـوقال ش
 وهو متواتر نوعين: على والخبر بحجّيّته. والقول به، والعمل الإنفاذ هو والإجازة

 وضابطه الكذب، على تواطؤهم العادة أحالت مبلغًا، الكثرة في روايته بلغت ما
 واحدًا، شخصًا به المخبر   كان سواء كذلك، ليس ما وهو وواحد العلم؛ نفادة

 يخرج فلا العلم، ي فيد ولا نفس، مئة بقضيّة أخبر ربّما بحيث كثيرة، أشخاصًا أو
 نقلته زاد ما وهو -ومستفيض  متواتر، أنواع: ةلاةة واحد. وقيل خبر كونه عن

 قسمين. نلى ينقسم القائل هذا عند المتواتر فغير وآحاد. -ةلاةة  على
 يكون يعني الصدق، ملكة له يكون أن المبالغة، وغرضه بناء و"الصدوق": هو

ا الملزوم، ونرادة اللازم، نطلاق باب من وهو عدلًا،  والصلاة الأذان ذكر ونّّ
ا ننفاذه أنّ  لي عل م ونحوهما؛  .(2)«الاعتقاديّات في لا العمليّات، في هو نّّ

 :الغلوّ الأثريّ 
غلا بعض المؤلّفين المنسوبين نلى )الإسلام(، في الاعتداد بالآثار المرويةّ،  

نلى درجات سقيمة، ذات آثار سيّئة، ولا سيّما في ننتاج عقائد سقيمة، قائمة 
 على خمسة أنواع رئيسة، من الآثار، هي:

 العلماء، كلّهم، أو أكثرهم.  الآثار التي ضع فها -1
 .الآثار الـمختل ف في تصحيحها، وفي تضعيفها -2

                                                           
 .163( نهاية السول: 1)
 .29/11( صحيح البخاريّ بشرح الكرمانّي: 2)



623 

 التي صح حها بعض العلماء، ولـم ي عر   عن الآخرين تضعيف لها. الآثار -3
 التي ضع فها بعض العلماء، ولـم ي عر   عن الآخرين تصحيح لها. الآثار -1
 أكثرهم، تصحيحًا ظنـّيًّا.الآثار التي صح حها العلماء، كلّهم، أو  -5

هي الأدلّة الرئيسة، التي استدلّ : من الآثار، فكانت هذه الأنواع الخمسة 
 بها كثير من )الغلاة الأةريّين(؛ لإةبات صحّة عقائدهم المذهبيّة الخاصّة.

 :ةلاث فرق -التي غلا أصحابها في الاعتداد بهذه الآثار  -وأبرز الفرق 
ذين أنتجوا بالاعتماد على آثارهم عدّة أفكار، أبرزها: ال يعة(،لاة الشّ  )غ   -1
ة ـعجْ ر، ور  ــي عشـر، وغيبة الثانــي عشـمة الاةنصْ ر، وع  ــي عشـة الاةنــامــنم

 عة، والـخ م س، وتكفير الصحابة.تْ يّة، والـم  ق  عشر، والت   يـالاةن
عدّة أفكار، أبرزها: فة(، الذين أنتجوا بالاعتماد على آثارهم تصوّ  م  ـلاة ال)غ   -2
 ر. ضْ خ  ـف، وحياة الشْ لاية، والك  ديةّ، والو  لول، والحقيقة المحم  ود، والح  ج  دة الو  حْ و  

لة(، الذين أنتجوا بالاعتماد على آثارهم عدّة أفكار، أبرزها: ناب  ح  ـلاة ال)غ   -3
هاة، وضة، وصفة الفم، وصفة الل  ع  د، والاستقرار على ظهر ب ـ ر  مْ صورة الشابّ الأ  
راعين، وصفة وصفة الذّ   ر،ص  نْ خ  ـهام، وصفة الـوصفة الإب وصفة الأضراس،

لة، وصفة و  رْ ه  ـمشي، وصفة الـو، وصفة الـقْ ح  ـر، وصفة الدْ ذ، وصفة الص  خ  الف  
 عال الثمانية.وْ ش، والأ  رْ عاد على الع  الإقْ ل، و ل  م  ـالاستلقاء، وصفة ال

فليس كلّ الشيعة  .الغلاة، فقطوواضح أنّ الكلام هنا مقصور على  
  .فة غلاة، وليس كلّ الـحنابلة غلاةتصوّ  م  ـغلاة، وليس كلّ ال

على أنواع مختلفة،  )الغلوّ(،محصوراً في هؤلاء؛ ولكنّ  (الغلوّ )وليس 
 منو  (.الأةريّين الغلاة)وهؤلاء المذكورون هم أبرز  ؛هاواحد من (الأةريّ  الغلوّ )و

 معتزلة(، مثلًا.ـ، عند )غلاة ال(لغلوّ العقليّ ا) الأخرى: غلوّ أنواع ال



621 

لة، وغلاة ناب  ح  ـيعة، وغلاة اللة، وغلاة الشّ  ز  عت  م  ـغلاة ال»يّ: ـال الذهبـق
قد ماجت بهم  :ةراّميّ ميّة، وغلاة الك  هْ ج  ـئة، وغلاة الج  رْ م  ـرة، وغلاة الشاع  الأ  

مغفرة لأهل ـالعفو وال بّاد وعلماء، نسأل اللهالدنيا، وكثروا، وفيهم أذكياء وع  
م ـحبّ العال  ـحبّ السنّة وأهلها، ون  ـهوى والبدع، ون  ـى الله من الـالتوحيد، ونبرأ نل

حبّ ما ابتدع فيه بتأويل ـوالصفات الحميدة، ولا ن   ،على ما فيه من الاتبّاع
 . (1)«محاسنـما العبرة بكثرة الـسائغ، وننّ 

                                                           
 .16-24/19( سير أعلام النبلاء: 1)



625 

 متعةـتفنيد القول بإباحة ال

 
هو بيان الآثار السيّئة، الناشئة من  باحة المتعة:القول بإتفنيد الغرض من 

سيّما من أحاديث  بيحين، على الأدلّة غير الكافية، ولام  ـمؤلّفين الـاعتماد ال
م تتحقّق فيها الشروط الستّة الواجبة؛ للعمل بحديث الآحاد، ـالآحاد، التي ل

 وهي باختصار:  
 الماسّة المشروعة. الحاجةوجود  -1
 عدم وجود البديل الإسلاميّ القطعيّ. -2
 .ضة القطعيّاتالحديث من معار  سلامة  -3
 مع سلامته من دعوى النسخ.ضة حديث آخر، الحديث من معار  سلامة  -1
  .، بصفته النبويةّنلى النبّي  كون الحديث منسوباً   -5
والدعوة كلّهم، أو معظمهم، على تصحيح متن الحديث،  اتفّاق المؤلفّين -6

  ا.نلى العمل به، بعد شرحه شرحًا صحيحً 
تتّضح  (القطعيّات الإسلاميّة)، وبين (متعةـأحبار ال)بالموازنة بين فتاوى و  

 تة.مؤق  ـمتعة الـمن نباحة ال (الشريعة الإسلاميّة) كلّ الوضوح براءة  
 (المتعة)بوضوح أنّ هذه لنا يتبيّن  (أحبار المتعة)وبالاطّلاع على فتاوى  

و)الزنَ( من المحر مات القطعيّة، في الشريعة الإسلاميّة؛  (.الزنَ)صورة من صور 
فما معنى ذلك التناقض الشيطانّي العجيب، بين نقرار )أحبار المتعة(، بتحريم 

 )الزنَ(، من جهة، مع نباحتهم لصورة من صور )الزنَ(، من جهة أخرى؟!!!
تكون أبشع صور  -في بعض الحالات  - مؤق تة(ـمتعة الـهذه )ال بل ننّ 

 الزنَ؛ لسببين رئيسين:



626 

 . (1)ع بالعفيفةقد اتفّقوا على استحباب التمتُّ  (أحبار المتعة)أنّ  -1
وهذا يعني أنّ العفيفة التي تتورعّ عن الزنَ، لن تتورعّ عن المتعة؛ فكانت 

نجد في الزانيات كن أن المتعة أكثر بشاعة من الزنَ، من هذا الوجه؛ لأننّا لا ي  
كن أن نجد الكثير من العفيفات، قد انخدعن بهذه عفيفة واحدة، ولكنّنا ي  

 ، ومارسن المتعة.(الفتاوى الأةيمة)
، ويبالغ كثير (الشريعة الإسلاميّة)ينسبون هذه المتعة نلى  (أحبار المتعة)أنّ  -2

 .(2)منهم فيها، حتّ يعدّها ضرورة من ضروريّات مذهبهم
، في (الإسلام)ستكون منسوبة نلى  (المتعة)عني أنّ الدعوة نلى وهذا ي 

غاية  ، الذين لا(أعداء الإسلام)ادّعاء المبيحين، وفي ادّعاء أتباعهم، وفي ادّعاء 
 لهم أعظم من الطعن في الإسلام. 

 ،ولذلك تكون المتعة أبشع صور الزنَ؛ لأنّ الإسلام هو أعظم دين 
اشتملت أحكامه على النهي الصريح عن الزنَ، والنهي الصريح عن القرب من 

ملبس، ونهى عن الاختلاط، ـفي ال البصر، والاحتشام   غض   الزنَ؛ ففرض  
 والإغراء، وغير ذلك.

نسبوا نلى الإسلام فاحشة شنعاء، لا يكاد الباحث  (أحبار المتعة)ولكنّ  
نَ، نلّا فرقاً واحدًا، لا قيمة له، وهو الاسم، العاقل يجد بينها وبين سائر صور الز 

بلسانه، ثّم يسمّيها، بغير اسمها، ويدعو  (،شرب الخمر)فكانوا كمن ينهى عن 
 الناس نلى شربها.

 :(الفتاوى الأةيمة)ونذا أردت التأكّد من صحّة هذا القول، فتدبرّ هذه 

                                                           
 .2/911، وشرائع الإسلام: 134( انظر: النهاية: 1)
 .69-1/62( انظر: مسائل وردود: 2)



627 

الاستمتاع بالطفلة الرضيعة، بما عدا الوطء، من النظر،  يجوز :1-الفتوى
 . (1)واللمس بشهوة، والضمّ، والتفخيذ

لا ريب في أنّ الرضيعة لا ي كن أن تكون طرفاً في عقد المتعة، وهذا  تعليق:
يعني أنّ وليّها هو الذي أجاز هذا العقد، وأباح للمتمتّ ع أن يستمتع بابنته 

 الرضيعة، ولو تفخيذًا.
فأيّ ولّي ذلك الذي يرضى بهذه اجارية القذرة؟! حتّ ف سّاق أمريكا، 

هم البالغات، لا أظنّ أنّهم ي كن أن يهبطوا نلى قاع ـى بناتـالذين لا يبالون بزن
 السفالة والخسّة؛ ليسلّموا بناتهم الرضيعات نلى ذئاب الشهوة القذرة؟!!!

تأكل لحمها: هو أهون ننّ رمي الرضيعة فريسة، بين ذئاب حيوانيّة، 
 بكثير من رميها فريسة، بين ذئاب بشريةّ، تأكل براءتها.

ي تراب الأرض؛ ـالذي كان يدفن ابنته الوليدة، ف - جاهليّ ـوالأب ال 
هو أرحم بكثير من ذلك  - ها، نذا كبرتـها، واغتصابـي العدوّ لـخشية سب

مال، ـجل حفنة من المتعة؛ من أـالذي يدفن ابنته الرضيعة، في تراب ال ،الأب
 الطعام!!!   من أجل أو 

استمتع  فإن نلّا من شذّ منهم؛ ثير من الزناة يتجنّبون الرضيعة،ننّ الك
أنّ  ونكدر  ذلك أمراً مشروعًا، بل ي   ونلا يعدّ فإنّهم ، بعض  الزناةلرضيعة با

 ر، عند أكثر الناس.فعل شنيع مستنك   استمتاعهم بها
يرون بذلك بأسًا؛ وكأنّ الرضيعة دمية، يهبها ولكنّ )أحبار المتعة( لا 

 من يشاء، ولا يبالي بما يفعله بها المتمتّ عون؟!!! أبوها ل  

                                                           
ومستمسك العروة: ، 2/221حرير الوسيلة: ـ، وت9/942( انظر: العروة الوةقى: 1)

 .2/936، وهداية العباد: 11/85-54



628 

مّمن لا يرضى أبدًا، بتسليم ابنته الرضيعة،  -أيهّا الأب  -فإن كنت  
قد أفتوا  -الذين تقلّدهم وتعظّمهم  -للمتمتّ عين، فاعلم أنّ )أحبار المتعة( 

 تمتاع القذر؛ فلا تكوننّ من المتعصّبين، ولا من المخدوعين!!! بإباحة هذا الاس
 . (1)نذن أبيها، بما عدا الوطء دونع ببنت التاسعة، من التمتُّ  يجوز :2-الفتوى
 هذا ما يتجنّب كثير من الزناة فعله، مع فتاة، في التاسعة من عمرها. تعليق:

ولكم أن تتخيّلوا ما ي كن أن يفعله المتمتّ ع ببنت التاسعة، من صور الاستمتاع 
 القذر، باستثناء الوطء، ومنها التفخيذ قطعًا!!!

فليست كبنت العشرين،  -بلا ريب  -انخداع بنت التاسعة أمر وارد  ننّ 
 لةً في جسدها، فإنّها ستبقى طف في الفهم والحذر والاحتراز، فإذا كانت بالغةً 

ك خطورة الأمر، ولا تبالي بما يفعله المتمتّ ع بها؛ فتنخدع ناقصة الفهم، لا ت در  
بالمال القليل، أو بالهدايا التافهة؛ ويأخذها نلى وكره؛ ليمسخ براءتها، وي وصيها 

 منّيها!!!ـها، وي  د  ع  بكتمان الأمر؛ وي  
تفعل ما م ـفإذا وجد المتمتّ ع أنّ بنت التاسعة قد استجابت لذلك، ول

يكدّر اللقاء الثاني، فإنهّ سيطمع في التكرار، فيدعوها وي غريها بالمال والهدايا،  
 كلّما اشتهاها!!! 

د المتمتّ ع الطريق، لبعض أصحابه؛ ليتمتّعوا بها، بما مهّ  ـوليس بعيدًا أن ي  
عدا الوطء؛ فتكون بنت التاسعة عندهم، يتناوبون عليها، كما تتناوب الزناة 

واهر؛ نذ لا ع دّة تلتزم بها، حتّ لو كانت مّمن تحيض، ما دام الوطء غير على الع
ذلك، فليس بعيدًا أن يعاشرها عشرات  تْ ع؛ فإذا استسهل  حاصل، عند التمتُّ 

 الرجال، في شهر، أو في سنة، أو في بضع سنوات!!!

                                                           
 .134( انظر: النهاية: 1)



629 

ع، ولا سيّما الإدمان على ولك أن تتخيّل الآثار الشيطانيّة لهذا التمتُّ 
ع الرجال المتمتّ عين؛ فأيّ زوجة تعة الشهوانيّة القذرة، والإدمان على تنوُّ الم

على هذا النحو  ،ستكون هذه البنت، نذا كبرت، وقد عاشرها عشرات الرجال
 القذر البشع، وأيّ سمعة ستصاحب تلك البنت المخدوعة!!!

 . (1)هاؤ وط ويجوزع بالبكر، التي ليس لها أب، التمتُّ  يجوز :3-الفتوى
بدلًا من مقاية الفتاة اليتيمة، من أيدي العابثين، يجوّزون للرجل أن  تعليق:

فمن الذي يرغب في نكاحها، بعد ذلك، وقد خسرت  ؛يتمتّع بها، ويجامعها
  !!كن أن تخسره المرأة؟!أعزّ ما ي  
فة؛ ننّ بعض الزناة قد يتجنّبون الزنَ مع اليتيمة، والمسكينة، والمستضع   

 فون بهنّ، ويقتصرون على الوقحة المستهترة. لأنّهم يرأ
يزون استغلال ضعف البكر اليتيمة، وحاجتها،   ولكنّ )أحبار المتعة( يج 

وحاجة أهلها، ولا سيّما بعد موت أبيها، في سرع نليها المتمتّ ع؛ ليسلب منها أعزّ 
 ما تملكه، وهو بكارتها، وبراءتها، وشرفها؛ من أجل حفنة من المال!!! 

ع بالبكر، من دون نذن وليّها، نذا خافت على نفسها التمتُّ  يجوز :1-وىالفت
بالكفؤ، مع رغبتها نليه، وكان المنع  عالتمتُّ ها من وليُّ  هاالوقوع في الحرام، ومنع

 . (2)على خلا  مصلحتها، فيسقط اعتبار نذنه
تخا  على نفسها من الوقوع في الزنَ، فتخون أباها، وتعصيه؛ لأنهّ  تعليق:

ع بالكفؤ، الذي ترغب نليه؛ فتكون يعر  مصلحتها، حين ينعها من التمتُّ  لا
 ع بها، ليحميها من الزنَ بالمتعة!!!ي الرجل المتمتّ  بيد   ألعوبةً 

                                                           
 .2/911، وشرائع الإسلام: 134( انظر: النهاية: 1)
 .1/33( انظر: مسائل وردود: 2)



631 

الشاة، التي تفرّ كمثل   ع،الفتاة التي تفرّ من الزنَ، فتلجأ نلى التمتُّ  مثلننّ 
؛ أو كما قيل من ذئب شرس، فتلجأ نلى ذئب آخر؛ ليحميها من الذئب الأوّل

 !   «!!كالمستجير من الرمضاء بالنار»في الأمثال: 
هل تعر  البكر مصلحتها أفضل من أبيها؛ وهل تكون مصلحة البكر 

  ؟!!!ع، الذي لا نفقة فيه، ولا توارث، مع خسارتها أعزّ ما تملكهفي التمتُّ 
ب الزنَ؛ وهل الرجل الكفؤ هو ع هو الطريق الصحيح لتجنُّ وهل التمتُّ 
 ع بالفتيات، وتمتيعهنّ؟!!!القادر على التمتُّ 

يشجّع الفتيات  -في علاقة المتعة  -ننّ نسقاط اعتبار نذن ولّي البكر 
 ع، على الاستهتار والعقوق والعصيان والخيانة. الراغبات في التمتُّ 
من أوليائهنّ، فيزنين سرًّا، فكذلك  ،الزانيات لا ينتظرن الإذنفكما أنّ 

 المتمتّ عات لا ينتظرن الإذن من أوليائهنّ. 
والفرق بينهما أنّ الزانية لا تدّعي أنّ خيانتها لأبيها مشروعة، بخلا  
المتمتّ عة التي ي كن أن تعتمد على هذه الفتوى؛ لتسوغّ لنفسها خيانتها لأبيها، 

 ت عن استئذانه في المتعة.  حين أعرض
 . (1)ع بالبكر البالغة الرشيدة، وليس لوليّها أن يعترضالتمتُّ  يجوز :5-الفتوى
ننّها الدعوة نلى الإباحيّة الغربيّة المعروفة، في هذا العصر؛ فليس من حقّ  تعليق:

 ، حتّ نذا كانت بكراً!!! رشيدةً  الولّي أن يعترض، ما دامت المرأة بالغةً 
 ، ترغب في المتعة، وتمارسها؟!!!يصحّ أن توص ف بالرشد امرأةٌ  وهل 
يّة، من دون نذن وليّها، نذا كان وليّها ع بالفتاة الأورب ـّالتمتُّ  يجوز :6-الفتوى

ى ـحتاج نلـها، فلا تـي شؤونـى نفسها، فـأرخى عنان البنت، وأوكلها نل قد

                                                           
 .2/916( انظر: شرائع الإسلام: 1)



631 

 . (1)مسلمة، أيضًاـي الـى ف ـّالاستئذان، حت
ي يعشن في ـاللات -منتسبات نلى الإسلام ـبدلًا من حثّ الفتيات ال تعليق:

متعة ـبفتوى نباحة ال (متعةـأحبار ال)ب الفواحش، يأتي على تجنُّ  -الدول الغربيّة 
  !!!حريّةّ الشخصيّةـفي بلاد ال يعشن   من  د   لهنّ، ما
 تهم؛ فيسافرون نلى أوربّا؛وكذلك سيجد الرجال في هذه الفتوى ضال   

 ع بالفتيات الأوربّـيّات، اللاتي لا يتحرّجن من الفواحش، بأيّ اسم كانت.للتمتُّ 
و)أحبار المتعة( حريصون، كلّ الحرص، على تلبية رغبات المتمتّ عين، من  

ع بالمنتسبات نلى الإسلام، في البلاد العربيّة؛ م يتيسّر لهم التمتُّ ـالرجال؛ فإذا ل
ه ا؛ فما عليهم نلّا الإفادة من هذه الفتوى، بالتوجُّ رفيّة، أو غيرهبسبب القيود الع  

منتسبة نلى الإسلام، مّمن تعيش هناك، ي كن أن يكون ـنلى البلاد الغربيّة، حتّ ال
   ها، فلا حاجة نلى استئذانه!!! ـها قد أرخى عنان  وليُّ 

نّها ع بالكتابيّة، نذا كانت لا تعتقد حلّيّة المتعة، ولكالتمتُّ  يجوز :7-الفتوى
 .(2)استجابت طمعًا في المال

ا م تكن زانية، تلك التي لا تقبل التمتُّ ـنذا ل تعليق: ع؛ لاعتقادها حلّيّته، لكنّها نّّ
 ي المال؛ فماذا تكون؟!!! ـتقبله؛ طمعًا ف

ى، وبين ـع بالزانية، التي لا تعتقد حلّيّة الزنوما الفرق بين دفع المال؛ للتمتُّ  
 تعتقد حلّيّة المتعة، لكنّها تقبلها من أجل المال؟!!! التي لا دفعه لهذه الكتابيّة،

 . (9)ها من الفجورع بالفاجرة، ولا يجب عليه منع  التمتُّ  يجوز :8-الفتوى

                                                           
 .1/144( انظر: مسائل وردود: 1)
 .82-2/81( مسائل وردود: 2)
 .2/911، وشرائع الإسلام: 134( انظر: النهاية: 9)



632 

وهذه أيضًا صورة من صور الإباحيّة الغربيّة، والدياةة الأمريكيّة المشهورة،  تعليق:
، نلّا كما ينظر الرجل نلى المرحاض، ع لا ينظر نلى المرأة، التي يتمتّع بهافالمتمتّ  

م ينعه ـه من الدخول بعده، كما لالذي يدخله؛ لقضاء حاجته، ثّم لا ينع غير  
 !!!نليه هه، مّمن سبقغير  

 ولا يبالي )أحبار المتعة( بالأمراض اجانسيّة الفتّاكة التي تكون الفاجرة أداةً  
المرض، نلى امرأة بريئة عفيفة، ؛ لنقلها من رجل نلى رجل، حتّ يصل ملو ةةً 

    ذنب لها نلّا أنّ زوجها يارس الرذيلة مع العواهر!!! لا
، ليست في ، من كون المرأة خليّةً على المتمتّ ع أن يتحقّق لا يجب :9-الفتوى

 . (1)بها عالتمتُّ  هذمّة زوج حيّ، عند طلب
لحمل، وما يجرّ نليه الزناة يتجنّبون مقاربة المتزوّجات؛ خشية ا بعضننّ  تعليق:

من مشكلات؛ أو خشية معرفة الزوج، وانتقامه؛ أو خشية معاقبة القانون، وغير 
قات، هم، من المطل  ـى من تستجيب لـذلك من الموانع؛ ولذلك يتوجّهون نل

 م يتزوّجن، من قبل.ـوالأرامل، ومن اللاتي ل
ب على نفسه وج  ي  قد ، تستجيب للزنَ؛ فإنهّ امرأةً  بعض الزناةفإذا تعرّ   
 ق.ه في التحقُّ د نفس  ه  ق من كونها بلا زوج؛ ليأمن من التبعات، ويج  التحقُّ 

ق على الرجال الراغبين في يعلمون أنّ نيجاب التحقُّ  (أحبار المتعة)ولكنّ  
 ع يعني ضياع الكثير من الفرص؛ ولذلك تساهلوا في هذا الأمر.التمتُّ 

وجود الزوج، صدّقها، وليس فيكفي أن يسألها عن حالها، فإن نفت  
في الزنَ،  مهمًّا بعد ذلك أن تكون المرأة ذات زوج، في الواقع، فتكون راغبةً 

ع بها، ه نلى المتمتّ  تْ وهي في ذمّة زوجها، فربّما حصل الحمل، من الزوج، فنسبـ  

                                                           
 .2/911، وشرائع الإسلام: 134( انظر: النهاية: 1)



633 

   !!!ه نلى الزوجتْ ها، فنسبـ  ـع بمتمتّ  ـحمل، من الـما حصل الـوربّ 
بر   :من الناس ،لى أحدلا يجب ع :11-الفتوى ريد أن الذي ي   -الرجل  أن يخ 

 .(1)امن رجل، تمتّع بها، سابقً  ،م تعتدّ ـأنّ هذه المرأة ل -يتمتّع بامرأة 
ل، فليس عليك أن تنصح أخاك وهذه الفتوى أيضًا، من باب التساه   تعليق:

انقضاء عدّتها، فإن ع المرأة عن بره الحقيقة؛ بل يكفي أن يسأل المتمتّ  ع، وتخ  المتمتّ  
ق من ذلك؛ فلا تكوننّ قالت بانقضائها، صدّقها الرجل، وليس عليه أن يتحقّ 

 أيهّا الناصح سببًا في التفريق بينهما!!! 
وليس مهمًّا بعد ذلك أن تكون المرأة غير معتدّة، وتكون قد مقلت من  

 ع اجاديد!!!ع سابق، فتنسب مقلها نلى المتمتّ  متمتّ  
بعد ذلك أن تتحوّل هذه المرأة نلى ألعوبة شهوانيّة؛ تتنقّل وليس مهمًّا 

برغبتها، بين الرجال، وتدّعي أنّ عدّتها قد انقضت، فيصدّقها الراغب في 
 ق!!!ع بها، من دون تحقُّ التمتُّ 

بر لا يجب :11-الفتوى دّة، وأنّ عليها ، عن الع  المتمت ع بها على المتمتّ ع أن يخ 
  .(2)الع دّة ب الرجال، مدّةتجنُّ 

وهذه الفتوى تؤكّد الدعوة نلى الإباحيّة، كما تؤكّد النظرة الدونيّة التي  تعليق:
التي تمتّع بها، ولا سيّما بعد أن يقضي منها  ،ع نلى المرأةينظر بها الرجل المتمتّ  

 رمى للبهائم!!!وطره؛ فتكون في نظره كبقايا الطعام الذي ي  
دّة، دها نلى تلك الع  رش  ولا يجب عليه أن ي   ع شهوته منها،ـشب  فيكفي أن ي  

                                                           
 .1/141( انظر: مسائل وردود: 1)
، والمسائل 2/65، ومسائل وردود: 2/918، وشرائع الإسلام: 153( انظر: النهاية: 2)

 .918المنتخبة: 



631 

 ها من الحمل!!!  م  ـى يبرأ رحـ؛ حتّ معلومةً  الرجال، مدّةً  ب  التي تفرض عليها تجنُّ 
 . (1)من طعام مهر بمقدار كفّ  ـكون اليجوز أن ي :12-الفتوى
كثيرة، عطيها أشياء  ة، زواجًا شرعيًّا، ي  أننّ الرجل المتزوّج الذي يتزوّج المر  تعليق:

كن انتقاصه؛ لأنّ أغلى من المهر؛ ولذلك حتّ نذا كان المهر درهماً واحدًا، فلا ي  
مشرب ـمأكل والـمودّة والرعاية والذريّةّ والـعطي زوجته الإحصان والالرجل سي  

 حتاج نليه.ـمسكن، وسائر ما تـملبس والـوال
 عطي المرأة التي يتمتّع بها؟ ع، فماذا ي  أمّا الرجل المتمتّ   

ننّ المرأة نذا كانت تقبل بالمتعة؛ من أجل المال، فإنّ كفًّا من طعام، 
 كن أن يكون كافيًا؛ لإشباع رغبتها، ولا سيّما أنّها ستخسر أعزّ ما تملكه.ي   لا

ضطرّ؛ بسبب جوع شديد، أو عطش ستثنى من ذلك، نلّا التي ت  ولا ي   
هة. فبدلًا من نطعام هذه المرأة؛ ابتغاء كر  على المتعة م  ع الرجل طاو  شديد؛ فت  

 مرضاة الله، يعمد الذئب الدنيء نلى مساومتها على عفّتها!!!
، ولو ساعة كون الأجل يومًا واحدًا، أو بعض يومي يجوز أن :13-الفتوى

 . (2)واحدة محدّدة
نليه؛ لإشباع رغبتها عطي المرأة ما تحتاج ع ي  قال: ننّ الرجل المتمتّ  قد ي   تعليق:

مهر القليل كما يجوز في ـعطي الزوج زوجته ما تحتاج نليه؛ وننّ الالفطريةّ، كما ي  
 متعة. ـالزواج الدائم، يجوز في ال

، وكان الرجل ميسوراً،  ،هاـع بمتمت  ـمرأة الـفإن أصرّت ال على مهر غال 
 ،ي الزواج الدائمـف ،ةمرأـوراغبًا فيها، دفعه نليها، بلا نشكال؛ كما لو أصرّت ال

                                                           
 .2/919، وشرائع الإسلام: 131( انظر: النهاية: 1)
 .911، والمسائل المنتخبة: 2/919، وشرائع الإسلام: 131هاية: ( انظر: الن2)



635 

، مع كون الرجل ميسوراً، وراغبًا فيها.  على مهر غال 
واجاواب عن هذا الادّعاء الفارغ يكمن في هذه الفتوى الأةيمة، التي هي 

 !!!حقيقة أقذر فتوى في موضوع المتعةـفي ال
سوغّ تة، فكيف ي  فإذا كانت مدّة العلاقة بين الرجل والمرأة في المتعة مؤق  

 بيحون لأنفسهم أن يعدّوا المتعة صورة من صور الزواج؟!!!مـال
من وقوعه؛  ة،كن أن ينتهي بفراق، بعد ساعأيّ زواج ذاك، الذي ي  

خلا  طارئ، أدّى نلى الطلاق؛ بل هو فراق مبنّي على اتفّاق، بين الرجل ـل لا
 ها؟!!!  ـع بمتمت  ـمرأة الـع، والمتمتّ  ـال

 ،أشبه بالفراق -عة ع والمتمتّ  بين المتمتّ   -لاتفّاق المبنّي على ا ،أليس الفراق
 المبنّي على الاتفّاق، بين الزاني والزانية؟!!! 

عة من التمتّع هو نيل كفّ من طعام، بل كان م يكن غرض المتمتّ  ـونذا ل
 ساعةغرضها نشباع رغبتها الفطريةّ؛ فهل ستنطفئ تلك الرغبة، بعلاقة مدّتها 

 ، متجنّ بة الرجال،تعتدّ س -تة مؤق  ـمتعة الـبعد هذه ال -ها ـنّ ؛ ولا سيّما أواحدة
  من الزمن؟!!!مدّة 

مع  الأقراء، ذوات من كانت نذا بها، المتمت ع ع دّة في وقد اختلفوا
 حيضتان، وقيل: حيضة فقيل: اليأس، وعدم الحمل، وعدم الدخول بها،

 فعدّتها حبلى، كانت نذا ونصف، وقيل: ط هران. أمّا وقيل: حيضة واحدة،
  .(1)يومًا وأربعون خمسة فع دّتها تحيض، لا مّمن كانت الحمل؛ ونذا وضع

فإذا احتاجت نلى نشباع رغبتها مرةّ أخرى؛ فإمّا أن تصبر نلى انقضاء 
دّتها دّة، موهمة شريكها اجاديد أنّ ع  دّتها، أو تتوجّه نلى التمتّع قبل انقضاء الع  ع  

                                                           
 .193-6/199( انظر: العروة الوةقى: 1)



636 

 مًا، ووقعت فيه فعلًا.ـى، الذي فرّت منه اسـلزنقد انقضت، أو تتوجّه نلى ا
، فليس بعيدًا أن ، وجاءها متمتّ  العدّةعة مدّة صبرت المتمتّ   نفإ ع ثان 

؛ لتلتزم بعد ساعةع الأوّل، فلا يلبث معها أكثر من يحصل ما حصل، مع المتمتّ  
؛ فتكون الزمنة من دّة ثانية. وهكذا في كلّ مرةّ، تتمتّع يومًا، وتعتدّ مدّ ذلك، بع  

 ساعةرجال، لبثت مع كلّ رجل منهم  بضعةقد عاشرت في سنة واحدة 
 . من الزمن ، وصبرت بعد كلّ متعة مدّةةواحد

فإذا مرّت خمس سنوات، وهي على هذه الحال، فإنّها تكون قد عاشرت 
، هو الالتزام فقط نحو ةلاةين رجلًا؛ فلا يكون بينها وبين الزانية غير فرق واحد

 دّة؛ نن التزمت بها، وأنَّ لها ذلك؟!!! بالع  
أين هذا الإشباع المتقطّع، المملوء بالحسرة والاحتقار، من نشباع الزواج 

  !!الدائم، المملوء بالمودّة والاحترام؟!
وماذا عن هذه المرأة، التي تنقّلت بين ةلاةين رجلًا، في خمس سنوات؛ 

الدائم، فهي تتنقّل بين الزناة فصارت كالزانية، التي لا تعر  الشريك الواحد 
 الغرباء، الذين ينظرون نليها كما ينظرون نلى الآلة؟!!!

في تشويه الفطرة النقيّة، وتحويل  ،ألن تكون تلك المتعة الأةيمة سببًا كبيراً
 شهوانيّة، يتناوب عليها المتناوبون؟!!!دمية  المرأة نلى

غبات، ولا حسرات؛ تمامًا، بلا مشاعر، ولا ر  كالدمية،وليتها كانت  
نة على التنوعّ، لا تجد اللذّة نلّا في تغيير دم  م   -بلا ريب  -ولكنّها ستكون 

الرجال؛ فإذا تزوّجت يومًا، زواجًا دائمًا؛ فإنّها لن تهنأ برجل واحد، وسترغب في 
 تغييره، نمّا بالطلاق، أو بالخيانة!!!  

من الع دّة، بأن  -هم عند -وفوق هذا كلّه، ي كن أن تتخلّص المتمتّ عة 



637 

، (1)الاستمتاعات من ذلك سوى ما له ويجوزتشترط على المتمتّ ع عدم الوطء، 
 ومنها التفخيذ، وما ضارعه، مماّ لا يؤدّي نلى الوطء.

 -عندهم  -فإذا انتفى الوطء، انتفت الع دّة؛ وبانتفائها تكون المتمتّ عة 
د أن يتمتّع بها في فيها؛ فلا ي ستبع  ، في الاستكثار من المتعة، والاستمرار حرةًّ 

اليوم الواحد عشرة رجال، يتناوبون على الاستمتاع بها، من دون وطء، كلّ 
 !!! واحدةً  رجل يبقى معها ساعةً 

أن ت واز ن بين تجرُّع مرارة الاعتداد، وبين  -عندهم  -وتستطيع المتمتّ عة 
يز الوطء فوات لذّة الوطء، فتشترط عدم الوطء، حين تفرّ من الا عتداد، وتج 

 حين تكون راغبة فيه، وت صبّر نفسها على تجرُّع مرارة الاعتداد!!!
بر المتمتّ ع اجاديد، بأنّها قد مارست المتعة،  ونذا استطاعت المتمتّ عة أن تخ 
من قبل، مع متمتّ ع سابق؛ فهل تستطيع أن تكشف عن هذه الحقيقة، للرجل 

 ، بطريقة الزواج الشرعيّ الدائم؟!!!، في المستقبلالذي سيطلبها زوجةً 
ماذا سيكون جواب ذلك الرجل البريء المسكين، وهو يستمع نلى هذا 

 الاعترا  الـم ــرّ؟!!!
أليس الاحتمال الراجح أنّ الزوجة ست خفي هذه الحقيقة، وتحرص على 
نخفائها؛ لتعيش مع زوج بريء مخدوع، لو علم بمعشار ما ارتكبته زوجته من 

 متعة، لكان ةقل اجابال أخفّ عليه من ذلك؟!!!ـفي مزبلة القذارات، 
وما هو رأي )أحبار المتعة(، في نخبار المرأة، لزوجها، عن ماضيها 

أت راهم ينصحونها بإخباره، لكن مع عدم وجوب ذلك، أم  ؛الأسود، في المتعة
 ت راهم ينصحونها بكتمان الأمر، لكن مع عدم وجوب ذلك؟!!!

                                                           
 .928( انظر: المسائل المنتخبة: 1)



638 

لا يتنع عن الارتباط بامرأة مطل قة، أو بامرأة أرملة،  ننّ الرجل الشريف
مع علمه يقينًا أنّ رجلًا قد سبقه نلى وطئها؛ لأنّ المطل قة والأرملة ارتبطتا 

 بزوجيهما، عن طريق الزواج الشرعيّ الدائم.
لكنّ الرجل الشريف لا ي كن أن يقبل الارتباط بامرأة، سبق أن ارتبطت 

ع صورة من صور الزنَ، فقد تمتّع ذئاب المتعة ه يؤمن أنّ التمتُّ متعة؛ لأنّ ـبعقد ال
 بهذه المرأة، كما تمتّع الزناة بالزانية!!!

فإذا استقذر الرجل الشريف تلك المرأة المتمت ع بها؛ فليستقذر أيضًا تلك 
 الفتاوى الأةيمة، التي سوّلت لها ولأمثالها الانغماس في مستنقع المتعة القذر!!! 

 . (1)الرجل المتمتّ ع بها من مقلت ونن ،ع بهالا نفقة للمرأة المتمت   :11-ىالفتو 
لا نفقة لها، لأنّها في نظرهم كالزانية، التي نمّا أن تزني من أجل المال،  تعليق:

قلّ، أو كثر، ونمّا أن تزني؛ لإشباع شهوتها؛ فليس لها وراء ذلك أدنَ حقّ. 
 والعجيب أنّ بعض الزناة لا يبخلون عن بعض الزواني بالنفقات!!!

 . (2)ين  ع  ث بين الرجل والمرأة المتمتّ  لا توار   :15-الفتوى
صرّ عة، كما لا يتوارث الزاني والزانية؛ ثّم ي  متمتّ  ـع والمتمتّ  ـلا يتوارث ال تعليق:

 !!!(متعةـزواج ال)على تسمية متعتهم:  (متعةـال أحبار)
 . (9)تمتّع الرجل بأكثر من أربع نسوة، من غير حصر يجوز :16-الفتوى
بيان التشابه الكبير حة، كلّ الصراحة، في ـخبيثة صريـوهذه الفتوى ال تعليق:

يتمتّع  ،يـمن الزوان ،هـما لا حصر لـي، بـفكما يتمتّع الزان ؛ىـمتعة والزنـال بين

                                                           
 .925، والمسائل المنتخبة: 153( انظر: النهاية: 1)
 .925، والمسائل المنتخبة: 2/918، وشرائع الإسلام: 132( انظر: النهاية: 2)
 . 132النهاية: ( انظر: 9)



639 

 عات.متمتّ  ـمن ال ،حصر له ما لاـع بمتمتّ  ـال
عات، أن يتمتّع بما لا حصر له من المتمتّ   -عندهم  -ع يستطيع والمتمتّ   

أن يتمتّع في السنة الواحدة بأكثر د هذه الفتوى؛ لأنهّ يستطيع وج  م ت  ـحتّ لو ل
 عة، نذا جعل مدّة كلّ متعة منها يومًا، أو بعض يوم.مئة متمتّ   من ةلاث

ع من ثّم تأتي هذه الفتوى، فتبالغ في الإباحيّة؛ ليتمكّن الرجل المتمتّ   
سهّل عليه التمتّع بأكثر من التمتّع، في اليوم الواحد، بأكثر من أربع نسوة؛ أو لت  

ة المتّفق عليها أكثر من يوم، كأن تكون أسبوعًا، سوة، في حالة كون المدّ أربع ن
 أو شهراً، أو سنة.

مراّت كثيرة،  بعقد المتعة، الرجل على امرأة واحدة، أن يعقد يجوز :17-الفتوى
 .(1)واحدة بعد أخرى

التي ته بالمرأة قادراً على قطع علاق -بهذه الفتوى  -ع يكون الرجل المتمتّ   تعليق:
مت ما شاء؛ فإن شاء أن  ته بها،، مت ما شاء، وقادراً على ندامة علاقتمتّع بها

بعد انتهاء المدّة، حين يشتهي ذلك، فله الخيار؛ ونن شاء أن  ،يجدّد العلاقة
 يقطع العلاقة، كان له ذلك.

ديم العلاقة عجبه نحدى الزواني، في  ومثله في ذلك، كمثل الزاني، الذي ت   
ولكن بلا زواج؛ لكي يستطيع التملّص مت ما شاء؛ فإن أعجبه البقاء بينهما، 

 معها، استمرّ في وصالها، ونن ساءه منها شيء، قطع العلاقة بينهما.
وهذا يعني أنّ المرأة المتمت ع بها لا تحتاج نلى أن تعتدّ، في حالة تجديد عقد  

وّل، في مكنه تجديد العقد، بعد المتعة، نذا كان المتمتّ ع الثاني هو نفسه المتمتّ ع الأ

                                                           
 .132( انظر: النهاية: 1)



611 

   .(1)انتهاء الأجل، بلا فصل، أو بعد أن يهبها باقي المدّة، بلا فصل
وقد اعتمد على هذه الفتوى بعض الطلبة؛ فاختلقوا حيلة باطلة، ذات  

متعة(؛ فأجازوا تناوب ملاعة من ـمار فاسدة، ونسبوها نلى بعض )أحبار الـة
 واحدة، مع وطئهم لها، من دون ع دّة. ع بامرأةالرجال، على التمتُّ 

 ،، مع نمكان تقصيرهواحدةً  ي كن أن يكون ساعةً  -عندهم  - فالأجل
  .بأن يهب المتمتّ ع للمتمت ع بها باقي المدّة

، أو قبل أن (انقضاء الأجل)نلى وطئها، قبل  (،متمتّ ع الأوّلـال)فيعمد 
، لكن (هبةـال)، أو بعد (تهاء الأجلان)، بعد مّ يعقد عليها متعةً ـيهبها الباقي؛ ة
 من دون وطء. 

ثّم يبدأ التطبيق العمليّ للحيلة، بانقضاء مدّة العقد الثاني، أو بالهبة  
فيأتي المتمتّ ع الثاني، ليفعل ما فعله المتمتّ ع  -بافترائهم  -كذلك؛ فتسقط العدّة 

 الأوّل، ثمّ يأتي الثالث، ثمّ الرابع، وهكذا نلى آخرهم!!!
ليس بعيدًا أن يكون اشتهار هذه الحيلة بين أولئك الطلبة قد جرّهم، أو و  

ع بها، جرّ غيرهم، نلى التطبيق العمليّ، لتلك الحيلة، بالتناوب على وطء الـمتمت  
 بلا ع دّة، تفصل بين وطء رجل، ووطء رجل آخر!!!

هذه  -متعة( ـوهو واحد من )أحبار ال -حرّ العامليّ ـوقد حكى ال 
  .الحيلة؛ وأجاد في بيان فسادها، وبطلانها، وأنكر صحّة نسبتها، نلى شيخه

اشتهر بين ملاعة من الطلبة الآن حيلة في نسقاط »: الـحرّ العامليّ  قال
الع دّة، وبعضهم ينسبها نلى شيخنا المحقّق الشيخ عليّ. وصورتها أنهّ لو تزوّج 

ا بعد الدخول، وجبت عليها رجل امرأة بالعقد الدائم، ودخل بها، ثّم طلّقه

                                                           
 .6/195( انظر: العروة الوةقى: 1)



611 

الع دّة. فلو عقد عليها بعد الطلاق، ثّم طلّقها قبل الدخول، فلا ع دّة عليها، 
فتدخل تحت النصّ المتضمّ ن لعدم لزوم الع دّة، مع الطلاق، قبل الدخول، 
والع دّة السابقة سقطت بالعقد الثاني؛ نذ لا ع دّة عليها منه. وكذلك لو تمتّع 

دخل بها، ثّم وهبها المدّة، وانقضت مدّتها، ثّم عقد عليها أيضًا رجل بامرأة، و 
متعة، ثّم وهبها المدّة، قبل الدخول، أو انقضت قبله؛ فإنّ المرأة لا ع دّة عليها 

ولى بطلت بالعقد الثاني. وأقول: نسبة هذه الحيلة نلى الشيخ ثانيًا، والع دّة الأ  
ال ب بالدليل التامّ؛ فإنّ ما أورده هنا م تثبت، وعلى تقدير الثبوت هو مطـعليّ ل

ل، وغفلة عجيبة عن نكتة، وهي ح وتساه  غير تامّ، بل هو مشتمل على تسام  
م تسقط بالعقد الثاني، نلّا بالنسبة نلى صاحب الع دّة. وأمّا ـولى لأنّ الع دّة الأ  

 .(1)«بالنسبة نلى غيره، فهي باقية، ولا دليل عندنا على نسقاطها...
 . (2)متعةـعدم وجوب الإشهاد والإعلان في ال :18-الفتوى

رعاية كبيرة،  -في الزواج الدائم  -ننّ الإشهاد والإعلان يحقّقان  التعليق:
، ، على حسب هواهلحقوق الأزواج؛ ولولاهما لادّعى كلّ رجل زوجيّة أيّ امرأة

عائهما ؛ فينالان بادّ ، على حسب هواهاولادّعت كلّ امرأة زوجيّة أيّ رجل
 من حقوق الأزواج. ،لا يستحقّان ما

ستخسر كلّ شيء ذي قيمة؛  - في علاقة المتعة -ولذلك نجد أنّ المرأة 
ليس لها أدنَ دليل يدلّ عليه، نلّا نذا  ،تة المزعومةحتّ نةبات الزوجيّة المؤق  

 تة، وأنَّ له ذلك؟!!!بعلاقتهما المؤق   -في المتعة  -اعتر  شريكها 
ثبت للناس أنّ عة، فإنّها لن تستطيع أن ت  ع علاقته بالمتمتّ  ر المتمتّ  فإذا أنك

                                                           
 .9/999، وانظر: مفاتيح الشرائع: 282( الفوائد الطوسيّة: 1)
 .153( انظر: النهاية: 2)



612 

 هذا الحمل، الذي في بطنها، هو نتيجة علاقة المتعة، لا نتيجة علاقة الزنَ!!!
علنوا للناس، عن ارتباطهم بعلاقة عات أن ي  عون والمتمتّ  ولا يستطيع المتمتّ  

سائر الناس أنّ علاقة المتعة صورة من صور  وقنوقنون كما ي  تة؛ لأنّهم ي  المتعة المؤق  
 علنون ذلك للناس.الزنَ؛ فكأنّهم يشهدون على أنفسهم بالزنَ، حين ي  

صورة  (متعةـال)بكون  -عات متمتّ  ـعون والمتمتّ  ـومنهم ال -ونيقان الناس 
 ،(مقلّدينـال)، يكتمه معظم (نيقان نفسيّ مكتوم)ما هو ـ، ننّ (ىـالزن)من صور 
وا ــهم نن صرّحـه؛ لأنّ ـ، ولا يستطيعون التصريح ب(متعةـال أحبار)لّدون الذين يق

من  ،رورةـــض (ةـمتعـال)ذه ـم، الذين يعدّون هـارهــي أحبـد طعنوا فــبذلك، فق
 !!!ضروريّات مذهبهم

ولذلك يتظاهر هؤلاء المقلّدون، بالدفاع عن المتعة، واعتقاد حليّتّها؛ 
 حلّيّتها، كلّ الإنكار، حتّ الذين يارسونها منهم. نكرونولكنّهم في الباطن ي  

عين يرفضون أشدّ الرفض ويكفي لإةبات ذلك: أن تجد أنّ الرجال المتمتّ  
أن تكون أمّهاتهم، أو أخواتهم، أو بناتهم، أو عمّاتهم، أو خالاتهم، أو بنات 

ت نخوانهم، أو بنات أخواتهم، أو بنات أعمامهم، أو بنات أخوالهم، أو بنا
يرفضون  ع بهنّ من النساء؛ ولكنّهم لاعمّاتهم، أو بنات خالاتهم، من مللة المتمت  

 جات، بالزواج الشرعيّ الدائم!!!نّ من المتزوّ  أبدًا أن يك  
ا يحتاج  فالإشهاد لا قيمة له، في المتعة؛ لأنّ   الحاجة نليه منتفية؛ فإّّ

 هؤلاء لا يستطيعون ذلك. عون نلى الإشهاد، حين يستطيعون الإعلان، و المتمتّ  
عين أن يستعينوا بأصحابهم، وأقرانهم، وليس صعبًا على بعض المتمتّ  

ونظرائهم في التمتّع؛ ليشهد بعضهم لبعض؛ ولكنّ هذه الشهادة ستكون شهادة 
يستطيعون نعلانها للناس، الذين يستنكرون المتعة، كلّ الاستنكار،  سريّةّ، لا

 تكون لها أدنَ قيمة.   فلا



613 

منع الكثيرين من التمتّع، ولا سيّما ـجاب الإشهاد من شأنه أن يـ ننّ نيثمّ 
هم، أو حين يخشون أن يبوح بعض الشهود بالسرّ؛ ـجدون من يشهد لـحين لا ي

 جيران، وسائر الناس. ـفيعر  الأولياء والأقرباء والأصدقاء وال
عات؛ المتمتّ  عين و عن أتباعهم، من المتمتّ   (أحبار المتعة)م يبخل ـولذلك ل

عون، زيلوا هذه العقبة الكؤود؛ فلا يجد المتمتّ  فنفوا نيجاب الإشهاد، في المتعة؛ لي  
عات أيّ حرج، في كتمان علاقة المتعة بينهم، كما يكتم الزناة والزواني المتمتّ   ولا

 علاقة الزنَ!!!
 . (1)ليس في المتعة طلاق، وتبين المرأة بانقضاء المدّة :19-الفتوى

ننّ الفراق في المتعة محتوم موقوت؛ ولذلك لا مكان للطلاق فيها؛  التعليق:
فكلّ متعة مختومة بفراق، وهو فراق مبنّي على اتفّاق؛ كالفراق الذي يكون بين 

 الزاني والزانية، بعد انتهاء الممارسة الشهوانيّة.
  ّّ ا هو وليس الفرق بين طلاق الزواج وفراق المتعة محصوراً في التسمية، ون

 وراء الطلاق والفراق. فيما
عة، فلا تستحقّ قة حقوق على الزوج تستحقّها؛ بخلا  المتمتّ  فللمطل   

 بعد الفراق أيّ حقّ منها.
ضطرّ نليه الأزواج اضطراراً، وليس مبنيًّا على اتفّاق والطلاق أمر عارض ي   

والعلاقة الطيّبة؛ سابق؛ فإنّ الأصل في الزواج الشرعيّ أن يدوم بالمودّة والرمقة 
 ب الطلاق، مع كراهته.وج  ولكنّ أموراً طارئة قد ت  

 قة؟!!!ع بها من المطل  فأين فراق المتعة من الطلاق الشرعيّ، وأين المتمت   

                                                           
 .2/916( انظر: شرائع الإسلام: 1)



611 

 . (1)ليس في المتعة لعان :21-الفتوى
ع لا لعان في المتعة؛ لأنّ المتعة صورة من صور الزنَ، فحين يتبيّن للمتمتّ   التعليق:

قد مارست الزنَ، مع غيره، في وقت المتعة؛ فإنّ  -في المتعة  -أنّ شريكته 
تة، فلماذا الاعتراض على ذلك ليس من شأنه؛ فالعلاقة بينهما عابرة مؤق  

 شغلان باللعان، ولا سيّما أنّ الغرض من اللعان منتف  في المتعة؟!!!ني
فيرميها  ؛والناسقذ  شريكته عند القاضي، ن يع مستعدّ، لأفهل المتمتّ   

 قام عليها الحدّ؟!!!بالزنَ؛ لي  
ع نلى القاضي، بهذا القذ : بصفة الزوج، أم بأيّ صفة، سيتقدّم المتمتّ   

 ع؟!!!بصفة المتمتّ  
ننهّ لن يجرؤ على التصريح بحقيقة علاقته بالمقذوفة؛ ولذلك لا داعي لأن  

 يشغل نفسه بهذا الأمر، فيفتضح أمره بين الناس!!!
ع بها، من رجل تمتّع بها، فنفى الرجل نذا مقلت المرأة المتمت   :21-الفتوى

 .(2)الطفل عن نفسه، فإنّ الطفل ينتفي عنه ظاهراً، ولا يفتقر نلى اللعان
مة لفتوى انتفاء اللعان في المتعة؛ فإنّ الرجل نن أراد وهذه الفتوى متمّ   التعليق:

 ذلك؟!!! أن يعتر  بأن الحمل منه، اعتر ؛ ولكن أنَّ له
تة بهذه المرأة، وأنّ الحمل الذي علن للناس أنهّ كان على علاقة مؤق  هل سي   

في بطنها منه، وأنهّ مستعدّ لإلحاق المولود به، ولن يبالي أن يكنّي الناس مولوده 
 ؟!!!(بنت المتعة)، أو (ابن المتعة)بكنية: 
بالزنَ، أو  المتمتّ عةمًا ننهّ لن يجرؤ على ذلك، وسيسارع نلى نفيه، متّه   

                                                           
 .2/916( انظر: شرائع الإسلام: 1)
 .2/916( انظر: شرائع الإسلام: 2)



615 

مدّعيًا أنّ الحمل من رجل سبقه، نلى التمتّع بها؛ لتبقى المرأة بعد ذلك بين 
 كالعلقم.   ر  ــأمرين، أحلاهما م
هضه، نن أمكنها، أو ترميه في المزابل، أو في النهر، أو قرب فإمّا أن تج  

الناس، وتربيّه  المستشفيات، أو قرب أحد البيوت؛ ونمّا أن تتحمّل العار، وكلام 
 الزنَ؛ هذا نن نجت من انتقام أوليائها. الزنَ، أو بنت   كما تربّي الزانية ابن  

عين من اللعان؛ لتسهيل الأمر على المتمتّ   (متعةـأحبار ال)ولذلك نفى 
 .مولود به، نن هو نفاه عنهـم الرجل بإلحاق اللز  الرجال؛ فلن تستطيع المرأة أن ت  

، ولن تستطيع (ىـهمة الزنـت)؛ لتدرأ عن نفسها (اللعان)ى ـولن تلجأ نل
 ل!!!ـــن الرجــم ،را ـلان، ولا اعتــاد، ولا نعـــ؛ نذ لا نشه(متعةـعلاقة ال)نةبات 

؛ فليست عندهم (أحبار المتعة)وهذا كلّه يؤكّد النظرة الدونيّة للمرأة، عند 
ى منها في ما تبقّ لقون أكثر من سلعة رخيصة، ينال الرجال منها مبتغاهم، ثّم ي  

 صيبها.المزابل، ولا يبالون بما ي  
ن ، التي يضعها المدخّ  (فافة التدخينل  ) ل  ث  كم    -علاقة المتعة  -ها في ل  ث ـ وم  

بين شفتيه، حتّ نذا استنفدها، وانتهى منها، ألقى بها في  -عند التدخين  -
 الطريق، وداسها بقدمه؛ لتتناوب على دوسها الأقدام، من بعده!!!

لا يثبت وصف الإحصان، بعقد المتعة؛ فلا ي رج م الزاني، نلّا نذا   :22-الفتوى
كان قد ارتبط بعقد الزواج الشرعيّ الدائم، أو عقد ملك اليمين، قبل ارتكابه 

 .(1)جرية الزنَ
ي قرّ )أحبار المتعة( برجم الزاني المحص ن، ولا يخالفون اجامهور في ذلك؛  التعليق:

 ولكنّهم ينفون أن يكون الارتباط بعقد المتعة سببًا في ةبوت الإحصان.

                                                           
 .1/939، وشرائع الإسلام: 639انظر: النهاية: ( 1)



616 

فإذا افترضنا: أنّ رجلًا لـم يرتبط، بعقد الزواج الشرعيّ الدائم، ولكنّه 
فإنّ  -ة، أو أكثر حتّ في حالة كون الأجل سن -ارتبط بعقد المتعة فقط 

ص نًا.  المتعة( لا )أحبار  يسمّون هذا المتمتّ ع مح 
م ترتبط، بعقد الزواج الشرعيّ الدائم، ـوكذلك نذا افترضنا: أنّ امرأة ل

 -حتّ في حالة كون الأجل سنة، أو أكثر  -ولكنّها ارتبطت بعقد المتعة فقط 
ص    نة. فإنّ )أحبار المتعة( لا يسمّون هذه المتمتّ عة مح 

؛ ولا ت رج م هذه (جرية الزنَ)لا ي رج م هذا المتمتّ ع، نذا مارس  ،ولذلك
ص نين، عند )أحبار المتعة(؛ (جرية الزنَ)المتمتّ عة، نذا مارست  ؛ لأنّهما غير مح 

 ، عند اجامهور.(الرجم)من شروط ةبوت عقوبة  ،شرط واجب (الإحصان)و
ساهل، الذي ي غري أتباعهم وواضح ما في هذه الفتوى الأةيمة، من الت

بالمزاوجة بين )زنَ المتعة(، و)متعة الزنَ(؛ فليس على المتمتّ ع الزاني، ولا على 
 المتمتّ عة الزانية أكثر من حدّ اجالد، عندهم؟!!!

( أن يخفّفوا من غلوّ الإباحيّة، التي يدعون أحبار المتعةوقد حاول )
فتظاهروا بدعوة المتمتّ عين والمتمتّ عات، من باب أتباعهم نليها، بفتاواهم الأةيمة؛ 

رة؛ لكنّهم يستدركون، فيختمون النصيحة، نلى ترك بعض تلك الإباحيّات المنك  
دعوتهم تلك، ببيان أنّ الامتثال لنصائحهم ليس واجبًا، وأنّ الحرج منتف  عن 

 المتمتّ عين والمتمتّ عات، في حالة مخالفتهم لنصائح أحبارهم.
 مؤمنة تكون أن وي ستحبّ:»يّ: ثلة ذلك: قول نجم الدين الحلّ ومن أم

 أن: وي كر ه .الصحّة في شرطاً وليس التهمة، مع حالها عن يسألها وأن .عفيفة
: وي كر ه .الصحّة في شرطاً وليس الفجور، من فليمنعها فعل، فإن زانية، تكون



617 

 .(1)«محر مـب وليس يفتضّها، فلا فعل، فإن أب، لها ليس ببكر، يتمتّع أن
مستح بّ، وليس واجبًا، وليس شرطاً  -عند التهمة  -فسؤاله عن حالها 

يّ أتباعه بما ي ستحبّه، ولكنّه يستدرك؛ في صحّة عقد المتعة؛ ولذلك ينصح الحلّ 
 ليبيّن أنّ المتمتّ ع لو خالف نصيحته، فلا نشكال في صحّة العقد!!!

كنّ هذه النصيحة ليست من وكذلك ينصحه بتجنّب التمتّع بالزانية، ول
باب التحريم، بل هي من باب الكراهة، والمكروه جائز فعله، وليس محر مـاً؛ 

، أي: أنّ التمتّع بالزانية جائز، «الفجور من فليمنعها فعل، فإن»ولذلك يقول: 
يّ ينصح المتمتّ ع حين يتمتّع بالزانية أن ينعها من وليس محر مـاً؛ ولكنّ الحلّ 

يّ، ويبيّن أنّ منعها من الفجور لا ي عدّ شرطاً في صحّة  يستدرك الحلّ الفجور؛ ثمّ 
 العقد؛ فإذا أهمل المتمتّ ع منعها من الفجور، فلا نشكال في صحّة العقد!!!

يّ أتباعه، بترك التمتّع بالبكر، التي ليس لها أب؛ لكنّ ثّم ينصح الحلّ 
الذي يخالف  -لمتمتّ ع نصيحته من باب الكراهة، لا من باب التحريم؛ فليس ا

 وليس يفتضّها، فلا فعل، فإن»بمرتكب لفعل محر م؛ بدلالة قوله:  -نصيحته 
يّ ينصحه بترك ع بتلك البكر، التي ليس لها أب، فإنّ الحلّ ، أي: نن تمت  «بمحر م

، بمعنى أنّ المتمتّ ع لو وطئ تلك «بمحر م وليس»يّ قائلًا: وطئها، ثّم يستدرك الحلّ 
 فإنّ وطأه لها ليس بمحر م!!! البكر؛

كمثل رجل كاذب،   -وفي أمثالها  -يّ، في عبارته هذه فكان مثل الحلّ 
أنصحك ألّا تشرب خمراً، ولكنّك لو »يتظاهر بنصح صاحبه، فيقول له: 

شربتها، فلا نثم عليك؛ وأنصحك ألّا تقتل فلانًا، ولكنّك لو قتلته لما كان 
 !!!«عليك نثم

                                                           
 .2/911( شرائع الإسلام: 1)



618 

متعة(، هل تسمعون بآذانكم ما تقولونه بأفواهكم؛ ـحبار الا )أــول: يـــأق
رون بقلوبكم ما تختلقونه ل ت نك  ــا تكتبونه بأيديكم؛ وهــل تقرؤون بأعينكم مــوه

 بعقولكم؟!!!
 ق ـل وبٌ  ه مْ ـل   و الْإ نْس   نّ  ـــج  ـالْ  م ن   راًـك ث ي ج ه ن م  ـل   ذ ر أْنا   و ل ق دْ ﴿قال تعالى: 

اـب   ي ـفْق ه ون   لا   ر ون   لا   نٌ ـأ عْي   ه مْ ـو ل   ه  اـب   ي ـبْص  اـب   ي سْم ع ون   لا   آذ انٌ  ه مْ ـو ل   ه   أ ول ئ ك   ه 
   .(1)﴾الْغ اف ل ون   م  ــه   أ ول ئ ك   أ ض لُّ  ه مْ  ب لْ  ك الْأ نْـع ام  

والعجيب الغريب أن يتشدّد )أحبار المتعة(، في موضوع )الاستمناء(، كلّ 
 التشدّد، بعد أن تساهلوا في موضوع )المتعة(، كلّ التساهل!!!

وليس غرضي هنا القول بإباحة الاستمناء، ولا بيان رأيي الخاصّ فيه؛ 
ولكنّ غرضي التنبيه، على ذلك )التناقض الشيطانّي العجيب(، بين تساهل 

 !!!)أحبار المتعة(، في )نباحة المتعة(، وبين تشدّدهم في )تحريم الاستمناء(
لقوله:  نملاعًا؛ محر م باليد: والاستمناء»قال أبو جعفر الطوسيّ: 

ه مْ  ع ل ى ﴿ن لا    و ر اء   ابْـتـ غ ى ف م ن   م ل وم ين . غ يـْر   ف إ ن ـه مْ  أ يْ ان ـه مْ  م ل ك تْ  م ا أ وْ  أ زْو اج 
 قال: أنهّ  عنه ور وي ذلك. وراء من وهذا ،(2)﴾الْع اد ون   ه م   ف أ ول ئ ك   ذ ل ك  

 .(9)«كفّه الناكح فيها فذكر سبعة، ملعون
 كان أنزل، حتّ  بيده، استمنى ومن»وقال أبو جعفر الطوسيّ أيضًا: 

 .(1)«والتأديب التعزير عليه

                                                           
 .183( الأعرا : 1)
 .91-94، والمعارج: 8-6( المؤمنون: 2)
 .1/212: في فقه الإماميّة ( المبسوط9)
 .1/191، وانظر: شرائع الإسلام: 843( النهاية: 1)



619 

 أعضائه: من بغيرها، أو بيده، استمنى من»وقال محمّد حسن النجفيّ:  
  .(1)«كبيرة بل محر مًا، فعل لأنهّ ع زّر؛

بين المتعة والاستمناء ت بينّ  للعاقل أنّ الآثار المعروفة لعلاقة المتعة والموازنة 
أخطر بكثير من الآثار التي يذكرونها، لفعل الاستمناء، نن ةبت تحريه بالدليل 

 الشرعيّ القطعيّ. فما سرّ ذلك التشدّد في القول بتحريم الاستمناء؟!!!
قد ينع  - (2)في الزنَ عند خشية الوقوع -ننّ القول بإباحة الاستمناء 

 ه نلى باب المتعة، الذي فتحه )أحبار المتعة(.الكثيرين من التوجُّ 
ولذلك عمد )أحبار المتعة(، نلى نغلاق باب )الاستمناء(، وتشدّدوا في 

 القول بتحريه؛ حتّ لا يكون بديلًا لأتباعهم، يستغنون به عن المتعة!!!
ك الفرق بين المتعة، والاستمناء، يجب أن تتذكّر أبرز الثمار ولكي ت در  

 الفاسدة، التي يجنيها المتمتّ عون والمتمتّ عات، من شجرة المتعة الخبيثة:  
 . لرضيعةلطفلة اتفخيذًا، با الاستمتاع -1
 .نذن أبيها دونببنت التاسعة، من الاستمتاع تفخيذًا،  -2
 . التي ليس لها أببالبكر، الاستمتاع وطئًا،  -3
 عالتمتُّ ها من وليُّ  هابالبكر، من دون نذن وليّها، نذا منعالاستمتاع وطئًا،  -1

 ، الذي ترغب نليه. بالكفؤ
 . البالغة الرشيدة، من دون نذن وليّها ،بالبكرالاستمتاع وطئًا،  -5
 . يّة، من دون نذن وليّهابالفتاة الأورب ـّالاستمتاع وطئًا،  -6
 .استجابت طمعًا في المال التيبالكتابيّة، ع وطئًا، الاستمتا  -7

                                                           
 .12/1411( جواهر الكلام: 1)
 .1/35قهيّة: ( انظر: الموسوعة الف2)



651 

 ر.منعها من الفجو  مع عدمبالفاجرة، الاستمتاع وطئًا،  -8
 من ارتباط الموطوءة برجل آخر. قالاستمتاع وطئًا، مع عدم التحقُّ  -9

 مع عدم الإنفاق على الموطوءة، ونن مقلت.وطئًا،  الاستمتاع -11
 غير محصور، من النساء.الاستمتاع وطئًا، بعدد  -11
 فصل. الاستمتاع بالموطوءة، مراراً، بلاالاستمتاع وطئًا، مع تجديد  -12
 بلا نشهاد، ولا نعلان.وطئًا، الاستمتاع  -13
 مع جواز نفي الرجل كون الحمل منه، بلا لعان.الاستمتاع وطئًا،  -11
 الاستمتاع وطئًا، ولكن لا يثبت به نحصان. -15

هذه الاستمتاعات تضاهي استمتاعات الزناة والزواني،  ولا ريب في أنّ  
 وقد تزيد عليها في قوّة الإباحيّة؛ فأين منها فعل الاستمناء؟!!!

ما ـمتعة(، بـ(، من )أحبار الالعجيب  الشيطانيُّ  ض  ي هذا )التناق  ـويذكّرن 
زناه؛ ، فـي زْل(ـب )الع  جن  ـي(، الذي تـض الزانمن )تناق   ،مؤلّفينـرواه بعض ال

 ورعًا!!!
 ،جاريةً  أحبل   وقد أخيه، بابن م ساحق، بن نوفل أ تي»قال التوحيديّ:  

؟ هلّا  بالفاحشة، ابت ليت   لـمّا الله، عدوّ  يا: فقال جيرانه، من : فقال عزلت 
 .(1)«!حرام؟ ىـالزن أنّ  بلغك أفما: فقال مكروه، العزل أنّ  بلغني عمّ، يا

الرواية: تصحيحها، والاعتماد عليها، كر هذه وليس غرضي من ذ   
ا غرضي هو تقريب فكرة )التناقض العجيب( نلى الأذهان  .والاحتجاج بها، ونّّ

ي ـماةل الاحتراز من )الاستمناء(؛ والوقوع فـفإنّ الاحتراز من )العزل( ي
 متعة(.ـماةل الوقوع في )الـى( يـ)الزن

                                                           
 .1/159( البصائر والذخائر: 1)



651 

كة(: أن ينصح بعض )أحبارـومن )النصائح ال  متعة( أتباعهم، ـال مضح 
 ؟!!! (1)مة الاستمناء(ـمارسة )جريـنوا أنفسهم من محصّ  متعة(؛ لي  ـبممارسة )ال

ق، الذي تحام  م  ـكمثل الطبيب ال  -في نصيحتهم هذه  -فيكون مثلهم  
 من شرب الشاي؟!!!  ،ن نفسهحصّ  خمر؛ لي  ـمريض، بشرب الـينصح ال
ك: م  ـفيا أيهّا الناصح ال   ضح 

 متعة؛ لكي يتجنّب )الاستمناء(: ـأحد مقلّديك تحصين نفسه بالنذا أراد 
 هل يجوز أن يتمتّع، تفخيذًا، بابنتك الرضيعة؟!!! -أ

، من هل يجوز أن يتمتّع، تفخيذًا، بابنتك الصغيرة، التي بلغت التاسعة -ب
 نك؟!!!نذ دون

 بعد أن تموت أنت؟!!!البكر، بنتك باوطئًا، ، هل يجوز أن يتمتّع -ج
البالغة الرشيدة، من دون  البكربنتك باوطئًا،  ،هل يجوز أن يتمتّع -د

 ك؟!!! نذن
من  تها، نذا منعكالبكر، من دون نذنبنتك باوطئًا،  ،هل يجوز أن يتمتّع -ه

 ، الذي ترغب نليه؟!!! بالكفؤ عالتمتُّ 
 ننفاق عليها، ونن مقلت منه؟!!! بلابنتك، باوطئًا،  ،هل يجوز أن يتمتّع -و
 بلا نشهاد، ولا نعلان؟!!!بنتك، باوطئًا،  ،هل يجوز أن يتمتّع -ز

وينفي كون الحمل منه، فينتفي ظاهراً، بنتك؛ باهل يجوز أن يتمتّع، وطئًا،  -ح
 بلا لعان؟!!!

مدّة ساعة، بمهر مقداره كفّ من بنتك، باهل يجوز أن يتمتّع، وطئًا،  -ط
 طعام؟!!!

                                                           
 .9/124( انظر: مواقف الشيعة: 1)



652 

د ثان  من تك، مدّة ساعة؛ ثّم يأتي مقلّ  بنباتفخيذًا، ، هل يجوز أن يتمتّع -ي
د ثالث، وهكذا؛ مقلّديك؛ ليتمتّع بها، تفخيذًا، ساعة أيضًا؛ ثّم يأتي مقلّ  

مة الاستمناء(، بأن يتمتّعوا ـدوك أنفسهم، من الوقوع في )جرين مقلّ  حصّ  في  
 متناوبين، بجسد ابنتك، تفخيذًا؟!!!   

تعارض متعة( ـالتي اختلقها )أحبار ال (،الأةيمةالإباحيّة الفتاوى تلك )ننّ  
  - ذه الفتاوىـعلى ه -اد ــة؛ والاعتمـمعارضـلّ الـ، ك(القطعيّات الإسلاميّة)

  .(الأحكام الشرعيّة)بعض  ل بتعطيلـكفي
 ،ريب؛ فكان ما أدّى نليه باطلًا  وتعطيل الأحكام الشرعيّة باطل، بلا

 .(الفتاوى الأةيمة)قطعًا، وهو هذه 
التي تعطلّها هذه الفتاوى؛  ،(الأحكام الشرعيّة)من أبرز  (ىـالزن أحكام)و

 ويكون التعطيل في مجالين واضحين، كلّ الوضوح:
 ى:ـحريم الينـت -مجال الأوّلـال

ننّ الإسلام حين حرّم الزنَ؛ فإنهّ حرّم الفعل والاسم معًا، ولم يحرّم الاسم  
ق على هذه الرذيلة، ثمّ طل  الذي ي  فقط؛ فليس للزناة والزواني أن يغيّروا الاسم 

سمّى السمّ عسلًا؛ م يكن؛ فهل يكفي أن ي  ـوا على فعلها، وكأنّ شيئًا ليستمرّ 
 لينجو متناوله من الهلاك؟!!!

والإسلام شرع علاقة الزواج؛ لتكون بديلًا نقيًّا عن علاقة الزنَ؛ فهل  
جاعل تلك الصورة ؛ (تالزواج المؤق  )تكفي تسمية صورة من صور الزنَ باسم 

 زواجًا مشروعًا؟!!!
سمّى ننّ العبرة أساسًا بالحقائق، لا بالأسماء، فلا يكفي مثلًا أن ي   

 جزءًا من السنّة النبويةّ.  -في الحقيقة  -الحديث الموضوع سنّة نبويةّ؛ ليكون 



653 

مًا، ـعال   -في الواقع  -مًا، ليكون ـسمّى المؤلّف عال  ولا يكفي أيضًا أن ي  
 .(1)ذين قال الله تعالى فيهم: ﴿ن ّ  ا يخ ْش ى اللَّ   م نْ ع ب اد ه  الْع ل م اء ﴾من ال

وبالموازنة الدقيقة، بين حقائق العلاقات الثلاث: علاقة الزواج الشرعيّ، 
تة صورة من صور تة، وعلاقة الزنَ، يتبيّن بوضوح أنّ المتعة المؤق  وعلاقة المتعة المؤق  

ا بالزواج الشرعيّ، لا من قريب، ولا من بعيد، نلّا من حيث الزنَ، ولا علاقة له
 .(زواج المتعة)، أو (تالزواج المؤق  )يسمّونها:  (أحبار المتعة)ننّ 

فلماذا يزني الزناة والزواني، نن كانت المتعة مباحة؟!!! ولماذا لا يرتبطون 
ا، من حقيقة  الزنَ، بل ننّها في برباط المتعة، ما دامت حقيقة المتعة قريبة جدًّ

 بعض الحالات أكثر نشباعًا لرغباتهم القذرة؟!!!
 ،على الأجرة والاتفّاقبعض الكلمات،  ترديدفما على الزاني والزانية، نلّا 

 !!!تبعات ود، ولاـــمّة قيـمن الرذيلة، وليس ة ،ا يشتهيانــم مارسةـممّ ـدّة، ةـمـوال
للرجل أن يتمتّع بالرضيعة، بما عدا الوطء، حتّ  (أحبار المتعة)فقد أجاز 

وأجازوا  .وأجازوا له ذلك في بنت التاسعة، حتّ من دون نذن أبيها .بالتفخيذ
ع بالبكر، من وأجازوا له التمتُّ  .له التمتّع بالبكر التي ليس لها أب، مع وطئها

وأجازوا له  .نليهها من التزويج بالكفؤ، مع رغبتها دون نذن وليّها، نذا منع وليُّ 
ع بالفتاة وأجازوا له التمتُّ  .ع بالبكر البالغة الرشيدة، وليس لوليّها أن يعترضالتمتُّ 

ع بالكتابيّة، وأجازوا له التمتُّ  .يّة، من دون نذن وليّها، ولو كانت مسلمةً الأورب ـّ
يه بوا علوج  م ي  ـع بالفاجرة، ولوأجازوا له التمتُّ  .التي استجابت طمعًا في المال

بوا على الرجل أن يتحقّق من كون المرأة خليّة، وج  م ي  ـول .منعها من الفجور
بوا عليه نخبار المرأة عن وج  م ي  ـول .بها ليست في ذمّة زوج حيّ، عند طلبه التمتّع

                                                           
 .25فاطر:  (1)



651 

وأجازوا كون الأجل يومًا  .من طعام وأجازوا كون المهر بمقدار كفّ  .دّةالع  
ع وأجازوا له التمتُّ  .ع بهابوا عليه نفقة للمرأة المتمت  وج  م ي  ـول .واحدًا، أو بعض يوم

وأجازوا له العقد على امرأة واحدة، مراّت   .بأكثر من أربع نسوة، من غير حصر
وأجازوا انتفاء كون  .بوا الإشهاد والإعلانوج  م ي  ـول .كثيرة، واحدة بعد أخرى

 الحمل منه ظاهراً، بمجرّد نفيه عنه. 
 ى الذي حرّمه الإسلام؟!!!ـباحًا، فما هو ذلك الزنفإذا كان كلّ هذا م

هل يكون الفرق الرئيس بين الزنَ والمتعة هو ذلك العقد اللفظيّ، الذي 
  حقوق فيه، ولا نشهاد، ولا نعلان؟!!! لا

متعة؛ لعدم اعتقادهم ـوهل يتنع الزناة، والزواني، من العقد اللفظيّ، في ال
 بحلّيّتها؟!!!

كن أن يقول بهذا القول الفارغ؛ فهل كان الزنَ الذي يارسونه لا أحد ي  
 حلالًا في اعتقادهم؟!!!  

ر غف  متعة، فقط، لكنّهم سي  ـمارسة الـبون على مهل يعتقدون أنّهم سيعاق  
 مارسة الزنَ؟!!!!ـلهم م

قد غلّق كلّ  (الإسلام)حين وجدوا  -( أحبار المتعة)درك أنّ ومن هنا ن  
عمدوا نلى أحد الأبواب، وفتحوه لأتباعهم، وأجازوا فيه أكثر  -( أبواب الزنَ)

منهم، بل زادوا عليه، في بعض  (الرجال)، ولا سيّما (أهل الزنَ)ما يطمع فيه 
 .مؤق تة(ـمتعة الـ؛ وذلك هو باب )الالحالات

ى ـاب، عمدوا نلــح هذا البــفت - ولأتباعهم ،لأنفسهم -ولكي يسوّغوا 
قسمًا  -في التسمية  - (متعةـال)؛ فغيّروا الاسم فقط، وجعلوا (حيلة التسمية)

 ؛ ولكن بعد أن سلبوا منه كلّ مقوّمات الزواج الشرعيّ!!!(الزواج)من أقسام 
يةّ مقي دة، بعض التقييد؛ وما كان لها و  ن  متعة في الحقيقة، نلّا صورة ز  ـفما ال



655 

من استنكار الخصوم؛ فلو ص أن ت قي د، نلّا من أجل خداع الأتباع، والتملُّ 
 مين جارية واحدة، بلا فرق.ـعت تلك القيود اليسيرة؛ لكان الزنَ والمتعة اسر ف  
 ى:   ـعقوبة الين -يـمجال الثانـال

ننّ القول بإباحة المتعة يؤدّي نلى تعطيل عقوبة الزنَ، لا لأنّ الزناة  
ا لأننّا سنواجه عقبة كؤودًا، والزواني قد تركوا الزنَ، واختاروا المتعة بديلًا عنه؛ و  نّّ

في نقامة الحدّ على الزاني والزانية؛ وهي العجز عن التمييز بين من يارسان 
 اجاماع بعلاقة المتعة، ومن يارسان اجاماع بعلاقة الزنَ.

بأنّهم شاهدوا  -عند القاضي  -فلنفترض أنّ أربعة رجال عدول صرّحوا 
امل. فأنكر الرجل والمرأة أنّهما كانا يزنيان، رجلًا وامرأة، في حالة اجاماع الك

  وادّعيا بأنّهما متزوّجان بالمتعة.
 جين بالمتعة؟ثبت كونكما متزوّ  فإن قال القاضي: أين العقد الذي ي   
 قالا: العقد لفظيّ، غير مكتوب. 

 فإن قال القاضي: أين الشهود على عقدكما؟
 قالا: لا يجب الإشهاد على عقد المتعة. 

 قال القاضي: أين أعلنتما ارتباطكما بالمتعة؟فإن 
 قالا: لا يجب الإعلان في عقد المتعة. 

 فإن قال القاضي: هل استأذنتما ولّي المرأة؟
 قالا: لا يجب استئذان وليّها؛ لأنّها بالغة رشيدة. 
ففي حالة كون المتعة مباحة؛ سيكون القاضي عاجزاً عن نةبات الحقيقة،  

 شاهد. ألف   -الكامل  ملاعهماعلى  -ولو شهد 
 وسيكون القاضي بين أمرين: 



656 

قيم عليهما الحدّ؛ فإن كانت أن يكذّبهما في ادّعائهما الارتباط بالمتعة، وي   -1
المتعة مباحة، وكانا صادقين في ارتباطهما بالمتعة، فإنّ حكم القاضي عليهما 

 مًا.ـسيكون ظال
نلى دليل قطعيّ،  م يهتد  ـا؛ لأنهّ لجم القاضي عن نقامة الحدّ عليهمأن يح   -2
ثبت كذبهما، فإن كانا كاذبين، فإنّ حكم القاضي سيؤدّي نلى تعطيل الحدّ ي  

 ، والشهود العدول الأربعة. (اجاماع الكامل)الشرعيّ، مع وجود 
وهكذا سيجد الزناة والزواني أنّ ادّعاء الارتباط بالمتعة: هو الحبل الذي  

 يدرأوا عن أنفسهم عقوبة الزنَ.يجب أن يستمسكوا به؛ ل
كن تعطيلها؛ ولذلك وعقوبة الزنَ من العقوبات الثابتة شرعًا، فلا ي   

يكون كلّ ما أدّى نلى تعطيلها باطلًا؛ لأنّ ما يؤدّي نلى الباطل: باطل قطعًا؛ 
 متعة باطلة؛ لأنّها تؤدّي نلى تعطيل العقوبة الشرعيّة. ـفتكون نباحة ال

، فإنّ أمرهما قد انكشف، ين  ع  القاضي، عن ندانة المتمتّ  وحتّ نذا أحجم  
هم ـى؛ لأنّ ـبعد أن كان سرًّا بينهما؛ والناس لن يتوقّفوا عن رميهما بالزن

 ه الكبير الحاصل بينهما. يستطيعون التفريق بين الحالتين؛ لوجود هذا التشاب   لا
والإعلان، ومنها: ظ حقوق الرجل والمرأة، نلّا بالإشهاد ف  كن أن تح  فلا ي  

 حقّ الحماية من القذ  الباطل، وحقّ الحماية من العقوبة الباطلة.
متعة؛ ـوليست أحكام الزنَ وحدها هي التي ستتعطّل في حالة نباحة ال 

 بل أكثر أحكام الزواج الشرعيّ الدائم. 
فإنّ الكثير من الرجال نذا وجدوا بديلًا سهلًا ميسوراً؛ لإشباع شهواتهم، 

يّ، ـب استئذان الولوج  ضون به، عن الزواج الشرعيّ الدائم، الذي ي  عر  م سي  فإنهّ 
د بكلّ ل الأعباء، ورعاية الزوجة، والأبناء، والبنات، والتقيُّ ودفع النفقات، وتحمُّ 



657 

 عون من القيود.معروفة؛ فكما يفرّ الزناة من القيود، يفرّ المتمتّ  ـالقيود الشرعيّة ال
 ،عن الزواج الشرعيّ الدائم، بقيت أكثر النساء ونذا أعرض أكثر الرجال 

هات، كر  بلا زواج، وهذا يؤدّي ببعضهنّ، نمّا نلى قبول الارتباط بالمتعة، ولو م  
 أو الانغماس في الزنَ؛ لإشباع الشهوات!!!

فإن قيل: ننّ الفارق المهمّ بين الزنَ والمتعة هو النيّة؛ فمن وطئ امرأة،  
ا يطأ المتمتّ عة، وهو  وهو يحسبها زوجته؛ فإنهّ لا ي عدّ زانيًا؛ فكذلك المتمتّ ع نّّ
 يحسبها زوجته في الشرع.

ي مقام ـقلت: الفرق كبير بين الخطإ التأليفيّ، والخطإ التطبيقيّ؛ ولسنا ف 
انتقاد المطبّ قين، الذين مارسوا المتعة؛ فهؤلاء حسابهم عند ربّهم، وهو أعلم 

في صدورهم؛ ي مقام انتقاد المؤلّفين، الذي أجازوا ـولكنّنا ف بنواياهم، وبما تخ 
 عقد المتعة، بفتاواهم الأةيمة.

ي كن أن يصدر في الظاهر  -وهو من أعظم اجارائم قطعًا  -فإنّ القتل  
من ننسان غير قاصد للقتل؛ فقد يقتل الصديق  صديق ه البريء ، وهو يحسبه 

فتاء بإباحة قتل البريء؛ بحجّة أنّ ؛ ولكنّ هذا لا يعني قطعًا الإه المجر م  عدو  
 صلاح النيّة ي نجي المخطئ من استحقاق الإثم.

فإن كانت نيّة المتمتّ ع المخطئ كنيّة القاتل المخطئ؛ فإنّ فتوى المؤلّف،  
ع كفتوى المؤلّف الذي أباح قتل البريء؛ فلا يصحّ نباحة الذي أباح التمتُّ 

 اجارائم بحجّة سلامة النوايا؟!!!
بيحين ليست أكثر من افتراضات، قد م  ـقيل: ننّ بعض فتاوى الفإن  

 يستحيل تطبيقها واقعيًّا، كما في فتوى نباحة الاستمتاع بالرضيعة تفخيذًا.
افترضنا افتراضًا أنّ بعض تلك الفتاوى مستحيلة التطبيق؛  نذاقلت: حتّ  

لامة الفتوى، من فإنّ هذا الافتراض لن ي غيّر الحكم على الفتوى؛ لأنّ العبرة بس



658 

 ق، أو عدمه.ي التحقُّ ـخالفة الشرع؛ وليست فـم
ريب؛  فقتل الإنسان البريء جرية كبيرة، والإفتاء بقتله جرية كبيرة، بلا 

فهل يصحّ أن ي فتي أحدهم بإباحة قتله، بصورة افتراضيّة؛ بحجّة أنّ قتله بهذه 
لعصر اجااهليّ، ونرساله ه بإرجاعه نلى االصورة مستحيل التطبيق، كأن يكون قتل  

 نلى النعمان بن المنذر، في يوم من أيّام بؤسه؟!!!
جك من حفيدة حفيد حفيد حفيد هل يصحّ أن ي فتي أحدهم بإباحة تزوُّ  

 حفيدك، بحجّة أنّ هذا الزواج مستحيل التطبيق؟!!!
ونذا كانت هذه المسائل مستحيلة التطبيق، فما الداعي الذي يدعو  

 نصدار تلك الفتاوى الفارغة؟!!!المؤلّفين نلى 
لكنّ افتراض الاستحالة التطبيقيّة ليس م سل مًا لهم؛ فإنّ التسهيلات  

ولا سيّما عدم نيجاب الإشهاد، وعدم  -الكثيرة، التي قدّمتها فتاواهم الأةيمة 
جعلت تطبيقات  -نيجاب الإعلان، وعدم نيجاب الاستئذان، في حالات كثيرة 

 نمّا تلبية للحاجة الماليّة، أو تلبية للحاجة الشهوانيّة.نة؛ ك  متعة مم  ـال
وحتّ في فتوى )تفخيذ الرضيعة(، فإنّ التطبيق ليس مستحيلًا، ونن كان  

مستبع دًا، أو مستصع بًا؛ فإنّ الاستمتاع بالرضيعة يكون بإذن وليّها؛ فإذا كان 
 الرضيعة للتفخيذ: وليُّها واحدًا من ةلاةة رجال؛ فإنهّ ي كن أن ي سلّم ابنته

يبالي أن ي لقي  نذا كان مقلّ دًا، يؤمن بما ي فتي به أحباره، كلّ الإيان، ولا -أ
 بنفسه نلى التهلكة؛ من أجل نرضاء أسياده.

نذا كان شديد الفقر م عد مًا، لا يستطيع نعالة عائلته، فيلجأ نلى بيع ابنته  -ب
 الرضيعة للتفخيذ، تحت غطاء المتعة الفاضح.

زناة الأرض، بابنته الرضيعة؛  نذا كان شاذًّا ديوثًا، لا يبالي أن يزني كلُّ  -ج



659 

 .، ونن كان ذلك نادراً، ولكنّه ليس بالمستحيلمالـي حفنة من الـطمعًا ف
 متعة(:ـإبطال استدلالات )أحبار ال

فإن قيل: ننّ المبيحين قد استندوا نلى أدلّة دلّت على أنّ ممارسة المتعة   
في العهد النبويّ؛ فالقول بكونها صورة من صور الزنَ، يؤدّي نلى  كانت مباحة

 القول بإباحة الزنَ في ذلك العهد؟!
ليست كافية؛ لإةبات ( أحبار المتعة)الأدلةّ التي اعتمد عليها قلت: ننّ  

 صحّة رأيهم، في نباحة المتعة المزعومة؛ لأنّ تلك الأدلةّ ناقصة من عدّة جهات:
ا يدلّ على النكاح الشرعيّ ال -الجهة الأولى نصّ القرآنّي الذي استدلّوا به، نّّ

 الدائم، وليس فيه أدنَ نشارة نلى المتعة المزعومة. 
قال تعالى: ﴿ح رّ م تْ ع ل يْك مْ أ م ه ات ك مْ و ب ـن ات ك مْ و أ خ و ات ك مْ و ع م ات ك مْ  

ت ك مْ و ب ـن ات  الْأ خ  و ب ـن ات   تي  أ رْض عْن ك مْ و أ خ و ات ك مْ م ن  و خ الا  ات ك م  اللا  الْأ خْت  و أ م ه 
تي   تي  في  ح ج ور ك مْ م نْ ن س ائ ك م  اللا  ئ ب ك م  اللا  الر ض اع ة  و أ م ه ات  ن س ائ ك مْ و ر با 

لْت مْ به  ن  ف لا  ج ن اح  ع   لْت مْ به  ن  ف إ نْ لمْ  ت ك ون وا د خ  ئ ل  أ بْـن ائ ك م  ال ذ ين  د خ  ل يْك مْ و ح لا 
ب ك مْ و أ نْ تج ْم ع وا ب ـيْن  الْأ خْتـ يْن  ن لا  م ا ق دْ س ل ف  ن ن  اللَّ   ك ان  غ ف وراً  م نْ أ صْلا 

يمًا. و الْم حْص ن ات  م ن  النّ س اء  ن لا  م ا م ل ك تْ أ يْ ان ك مْ ك ت اب  اللَّ   ع ل يْك   ل  ر ح  مْ و أ ح 
ين  ف م ا اسْت مْتـ عْت مْ ب ه   ن ين  غ يـْر  م س اف ح  تـ غ وا بأ  مْو ال ك مْ مح ْص  ل ك مْ م ا و ر اء  ذ ل ك مْ أ نْ ت ـبـْ
ت مْ ب ه  م نْ ب ـعْد   نـْه ن  ف آت وه ن  أ ج ور ه ن  ف ر يض ةً و لا  ج ن اح  ع ل يْك مْ ف يم ا ت ـر اض يـْ م 

 . (1)اللَّ   ك ان  ع ل يمًا ح ك يمًا﴾ الْف ر يض ة  ن ن  
فالذي يتدبرّ هذا النصّ تدبّـراً صحيحًا، قائمًا على الفهم العربّي السليم،  

والنظر في السياق القرآنّي الكامل؛ سيجد أنهّ يبدأ ببيان أصنا  النساء، اللاتي 

                                                           
 .21-29( النساء: 1)



661 

مّ الرضاعيّة، بيّة، والأس  حرّم الله تعالى، على الرجال نكاحهنّ، وهنّ: الأمّ الن  
الأخ،  بيّة، والأخت الرضاعيّة، والبنت، والعمّة، والخالة، وبنتس  الن   والأخت

، الرجلالأخت، وأمّ الزوجة، والربيبة بنت الزوجة، التي دخل بها  وبنت
الابن، الذي من صلب الرجل، وأخت الزوجة، في حالة اجامع بينهما،  وحليلة

 ، وغير الأرملة. قةجة، غير المطل  والمرأة المتزوّ  
ثّم يبيّن النصّ القرآنّي أنّ الله تعالى قد أحلّ للرجال نكاح ما عدا  

 الأصنا  المذكورة من النساء، نكاح نحصان، لا مسافحة فيه.
، بعد أن قطعوه عمّا سبقه، من السياق، به وامّ يأتي الموضع الذي استدلّ ـة 

 نـْه ن  ف آت وه ن  أ ج ور ه ن  ف ر يض ةً﴾.وهو قوله تعالى: ﴿ف م ا اسْت مْتـ عْت مْ ب ه  م  
 -الواردة في الآية  - (استمتعتم)هم أنّ عبارة أتباع   (متعةـال ار  ـأحب)فأوهم  

حاصل بين ـبالتوافق ال على ذلك، مزعومة؛ مستدلّينـال ةـمتعـتدلّ على هذه ال
 .ع( م ت)جذر الاشتقاقيّ ـي الـ، ف(متعةـال)، ولفظة (استمتع)الفعل 
ق على طل  ما ت  ـ، ننّ (ورـــأج)أنّ لفظة  :هم أيضًاأتباع   (متعةـال أحبار  )وأوهم  

 ر.ــمهـعطى الها ت  ـخلا  الزوجة، فإنّ ـها، بـع بمتمت  ـال ،عطى للمرأةرة، التي ت  ـــالأج
 فالحاصل أنّ تفسير المبيحين لهذا النصّ قائم على ةلاةة تحريفات، هي: 

قطع النصّ عن السياق السابق. والسياق السابق يدلّ بوضوح على أنّ  -أ
 مة.حر  م  ـر الأصنا  الـــك؛ بدلالة ذ  (1)(مـرعيّ الدائــاح الشــالنك)راد هو ــمـال

مكن أن يدّعي أنّ  ـ ي - رهمـمن غي ولا -( متعةـال أحبار)د من ــأح ولا
 مزعومة.ـمتعة الـحريم هذه الأصنا  مخصوص بهذه الـت

في قوله تعالى: ﴿ف م ا اسْت مْتـ عْت مْ ب ه  م نـْه ن   (نّ ه  )فضمير الإناث المتّصل  

                                                           
 .2/629، وفي ظلال القرآن: 91-2/99( انظر: زاد المسير: 1)



661 

ف آت وه ن  أ ج ور ه ن  ف ر يض ةً﴾، يعود على النساء، اللاتي أحلّ الله تعالى للرجال 
تـ غ وا بأ  مْ  ل  ل ك مْ م ا و ر اء  ذ ل ك مْ أ نْ ت ـبـْ ن ين  نكاحهنّ، بقوله تعالى: ﴿و أ ح  و ال ك مْ مح ْص 

ين ﴾؛ وهذا   في النكاح الشرعيّ الدائم. -بلا ريب  -غ يـْر  م س اف ح 
والإيتاء  ؛فالاستمتاع يكون بالنساء، اللاتي أحلّ الله تعالى نكاحهنّ  

والأجور هي أجور النساء،  ؛اللاتي أحلّ الله تعالى نكاحهنّ  ،يكون للنساء
 .(1)الله تعالى نكاحهنّ  اللاتي أحلّ 

 مزعومة.ـمتعة الـبادّعاء دلالته على ال (استمتع)الخطأ في تفسير الفعل  -ب
يدلّ على نيل المتعة عمومًا، فهي متعة  (استمتع)والصواب أنّ الفعل 

 . (2)عامّة، لا يقصد بها الصورة المزعومة
نّ  ق  ـم يعًا يا  م عْش ر  الْ  ـ حْش ر ه مْ جـقال تعالى: ﴿و ي ـوْم  ي    مْ م ن  ـاسْت كْث ـرْت  د  ــج 

ل  ـالْإ نْس  و ق   ن ا ال ذ ي ـال  أ وْل ي اؤ ه مْ م ن  الْإ نْس  ر ب ـن ا اسْت مْت ع  ب ـعْض ن ا ب بـ عْض  و ب ـل غْن ا أ ج 
أ ج لْت  ل ن ا ق ال  الن ار  م ثـْو اك مْ خ ال د ين  ف يه ا ن لا  م ا ش اء  اللَّ   ن ن  ر ب ك  ح ك يمٌ 

 . (9)مٌ﴾ع ل ي
ت مْ ط يّ ب ات ك مْ في   بـْ وقال تعالى: ﴿و ي ـوْم  ي ـعْر ض  ال ذ ين  ك ف ر وا ع ل ى الن ار  أ ذْه 
ت مْ ت سْت كْبر  ون  في   نْـي ا و اسْت مْتـ عْت مْ به  ا ف الْيـ وْم  تج ْز وْن  ع ذ اب  الْه ون  بم  ا ك نـْ ح ي ات ك م  الدُّ

ت مْ ت ـفْس ق ون ﴾الْأ رْض  ب غ يْر  الحْ قّ   و بم  ا ك نـْ
(1). 

                                                           
 .9/38( انظر: أحكام القرآن: 1)
القرآن الحكيم: ، وتفسير 14/94: لتفسير الكبير، وا6/112( انظر: التفسير البسيط: 2)
 .9/3، وتفسير التحرير والتنوير: 9/14-11
 .125( الأنعام: 9)
 .24( الأحقا : 1)



662 

وقال تعالى: ﴿ك ال ذ ين  م نْ ق ـبْل ك مْ ك ان وا أ ش د  م نْك مْ ق ـو ةً و أ كْث ـر  أ مْو الًا  
ق ك مْ ك م ا اسْت مْت ع  ال ذ ين  م نْ ق ـبْل ك مْ  مْ ف اسْت مْتـ عْت مْ بخ  لا  ق ه  دًا ف اسْت مْتـ ع وا بخ  لا  و أ وْلا 

ق ه مْ و خ ضْت مْ ك ال ذ ي خ اض وا أ ول ئ ك  ح ب ط تْ أ عْم ال  ـب   ر ة  ـه مْ ف  ـخ لا  نْـي ا و الْآخ  ي الدُّ
ر ون ﴾ـو أ ول ئ ك  ه م  الْ   . (1)خ اس 

لا يدلّ على نيل  (استمتع)وواضح من هذه النصوص القرآنيّة أنّ الفعل  
ا هي متعة عامّة، تختلف باخ  تلا  المقامات.المتعة المزعومة، ونّّ

، فإنّها (م ت ع)قّت من اجاذر نفسه: وكذلك سائر الألفاظ، التي اشت ـ  
متعة المزعومة، بل هي دالةّ عمومًا على الانتفاع، والسياقات ـتدلّ على نيل ال لا

 هي التي تحدّد نوع ذلك الانتفاع. 
رْتم ْ ف م ا اسْتـ يْس ر  م ن  الْه دْي  قال تعالى: ﴿و أ تم ُّوا الحْ ج  و الْع مْر ة  للَّ    ف إ نْ أ حْ   ص 

ل غ  الْه دْي  مح  ل ه  ف م نْ ك ان  م نْك مْ م ر يضًا أ وْ ب ه  أ ذًى م نْ  و لا  تح ْل ق وا ر ء وس ك مْ ح ت  ي ـبـْ
ت مْ ف م نْ تم  ت ع  با   نـْ ق ة  أ وْ ن س ك  ف إ ذ ا أ م  ي ام  أ وْ ص د  ه  ف ف دْي ةٌ م نْ ص  لْع مْر ة  ن لى  الحْ جّ  ر أْس 

عْت مْ  م  في  الحْ جّ  و س بـْع ة  ن ذ ا ر ج  ة ة  أ يا  ي ام  ة لا  دْ ف ص  ف م ا اسْتـ يْس ر  م ن  الْه دْي  ف م نْ لمْ  يج  
د  الْ ت لْك  ع ش ر ةٌ ك ام ل ةٌ ذ ل ك  ل م نْ لمْ  ي ك نْ أ هْل ه   ر ي الْم سْج   . (2)﴾ح ر ام  ـح اض 

﴾ يتعلّق بمتعة الحجّ، وهي  فقوله  لْع مْر ة  ن لى  الحْ جّ  تعالى: ﴿ف م نْ تم  ت ع  با 
 .(9)صورة من صور المتعة، لا علاقة لها بالمتعة المزعومة، بلا خلا 

م سُّوه ن  أ وْ ـمْ ت  ـا ل  ـاء  م  ــى: ﴿لا  ج ن اح  ع ل يْك مْ ن نْ ط ل قْت م  النّ س  ـال تعالـوق 
ع  ق د ر ه  و ع ل ى الْم قْتر   ق د ر ه  م ت اعًا ـت ـفْر ض وا ل   ه ن  ف ر يض ةً و م تّ ع وه ن  ع ل ى الْم وس 

                                                           
 .63( التوبة: 1)
 .136( البقرة: 2)
 .19-11/6( انظر: الموسوعة الفقهيّة: 9)



663 

ن ين ﴾ لْم عْر و   ح قًّا ع ل ى الْم حْس   . (1)با 
ع  ق د ر ه  و ع ل ى الْم قْتر   ق د ر ه ﴾ يتعلّق   فقوله تعالى: ﴿و م تّ ع وه ن  ع ل ى الْم وس 

 .(2)لا علاقة لها بالمتعة المزعومة، بلا خلا بمتعة الطلاق، و 
وقال تعالى: ﴿ف ـل وْلا  ك ان تْ ق ـرْي ةٌ آم ن تْ ف ـنـ ف ع ه ا ن ي ان ـه ا ن لا  ق ـوْم  ي ون س  ل م ا  

ين ﴾ نْـي ا و م تـ عْن اه مْ ن لى  ح  آم ن وا ك ش فْن ا ع نـْه مْ ع ذ اب  الخْ زْي  في  الحْ ي اة  الدُّ
(9) . 

ين ﴾ يدلّ على متعة مؤق  فقو   تة؛ لكنّها متعة له تعالى: ﴿و م تـ عْن اه مْ ن لى  ح 
الحياة الدنيا، بالحياة والطعام والشراب والمسكن والراحة والأمان. والنكاح صورة 

 من صور متع الحياة الدنيا.
ة ة  أ يا    م  ذ ل ك  و عْدٌ غ يـْر  وقال تعالى: ﴿ف ـع ق ر وه ا ف ـق ال  تم  تـ ع وا في  د ار ك مْ ة لا 

﴾ م كْذ وب 
(1) . 

ر عنهم فيها العذاب، فتكون تة، بثلاةة أيّام، يؤخ  فهذه أيضًا متعة مؤق   
 صورة من صور المتعة. -بكلّ ملذّاتها  -تة قبل العذاب حياتهم المؤق  

فالقرائن المقاليّة والمقاميّة هي التي تخصّص دلالات الألفاظ العامّة، ومنها  
، في آية النساء، التي تدلّ على نيل المتعة، من النساء اللاتي (استمتع)لفظة 

 أحلّ الله تعالى نكاحهنّ، وهذا هو النكاح الشرعيّ الدائم، بلا ريب.
عطى تها على الأجرة، التي ت  ، بادّعاء دلال(أجور)ي تفسير لفظة ـالخطأ ف -ج

مهر، الذي ـق على الطل  متعة المزعومة؛ ونيهام أتباعهم أنّها لا ت  ـي الـللمرأة ف

                                                           
 .296( البقرة: 1)
 .38-96/39( انظر: الموسوعة الفقهيّة: 2)
 .35( يونس: 9)
 .69( هود: 1)



661 

 ي النكاح الشرعيّ الدائم.ـعطى للزوجة، في  
؛ (أجر)، ومفردها (أجور)وتكفي مراجعة الآيات التي وردت فيها لفظة  

ي ـقان على الأجور الدينيّة، فطل  لإبطال هذا الادّعاء؛ فإنّهما لفظتان عامّتان، ت  
واء ـــي سياقات أخرى، سـقان على الأجور الدنيويةّ، فطل  بعض السياقات، وت  

 أكانت الأجور متعلّقة بالنكاح، أم كانت غير متعلّقة به.
الْق ي ام ة  قال تعالى: ﴿ك لُّ ن ـفْس  ذ ائ ق ة  الْم وْت  و ن ّ  ا ت ـو ف ـوْن  أ ج ور ك مْ ي ـوْم   

نْـي ا ن لا  م ت اع   ل  اجاْ ن ة  ف ـق دْ ف از  و م ا الحْ ي اة  الدُّ ف م نْ ز حْز ح  ع ن  الن ار  و أ دْخ 
الْغ ر ور ﴾

(1). 
 تدلّ في هذه الآية على ةواب الآخرة. (أجور)وواضح أنّ لفظة  

ت مْ م نْ و جْد   نـْ ك مْ و لا  ت ض ارُّوه ن  وقال تعالى: ﴿أ سْك ن وه ن  م نْ ح يْث  س ك 
ت  مق ْل  ف أ نْف ق وا ع ل يْه ن  ح ت  ي ض عْن  مق ْل ه ن  ف إ نْ  ل ت ض يّ ق وا ع ل يْه ن  و ن نْ ك ن  أ ولا 

ع  ل   ه  أ رْض عْن  ل ك مْ ف آت وه ن  أ ج ور ه ن  و أْتم  ر وا ب ـيـْن ك مْ بم  عْر و   و ن نْ ت ـع اس رْتم ْ ف س ت ـرْض 
 . (2)أ خْر ى﴾

 .(9)ق على أجور الإرضاعطل  في هذه الآية ت   (أجور)وواضح أنّ لفظة 
وقال تعالى: ﴿و ج اء  الس ح ر ة  ف رْع وْن  ق ال وا ن ن  ل ن ا لأ  جْراً ن نْ ك ن ا نح ْن  

 . (1)الْغ ال ب ين ﴾
 حوه من متاع الدنيا.ـمال، ونـه من فرعون هو الو والأجر الذي أراد

                                                           
 .159 ( آل عمران:1)
 .6( الطلاق: 2)
 .211-22/214( انظر: الموسوعة الفقهيّة: 9)
 .119( الأعرا : 1)



665 

وقال تعالى: ﴿ف انْط ل ق ا ح ت  ن ذ ا أ ت ـي ا أ هْل  ق ـرْي ة  اسْت طْع م ا أ هْل ه ا ف أ ب ـوْا أ نْ 
تخ  ذْت  ع ل يْه   ئْت  لا  اراً ي ر يد  أ نْ ي ـنـْق ض  ف أ ق ام ه  ق ال  ل وْ ش  د  ا ف يه ا ج  ي ض يّ ف وهم  ا ف ـو ج د 

 . (1)أ جْراً﴾
 ن مال، أو طعام، أو نحوهما.والأجر هنا أجر دنيويّ، م

ي ع ل ى اسْت حْي اء  ق ال تْ ن ن  أ بي  ي دْع وك   اهم  ا تم ْش  وقال تعالى: ﴿ف ج اء تْه  ن حْد 
ل ي جْز ي ك  أ جْر  م ا س ق يْت  ل ن ا ف ـل م ا ج اء ه  و ق ص  ع ل يْه  الْق ص ص  ق ال  لا  تخ  فْ نج  وْت  

 . (2)ين ﴾م ن  الْق وْم  الظ ال م  
 والأجر هنا أيضًا أجر دنيويّ، من مال، أو طعام، أو نحوهما.

بصيغة اجامع، في عدّة آيات؛ للدلالة على المهر،  (أجور)ووردت لفظة 
 .(9)عطى للزوجة، في النكاح الشرعيّ الدائم، بلا أدنَ خلا الذي ي  

ُّ ن نا  أ حْل لْن ا ل ك  أ   تي  آت ـيْت  أ ج ور ه ن  قال تعالى: ﴿يا  أ يّـُه ا الن بي  زْو اج ك  اللا 
و م ا م ل ك تْ ي  ين ك  مم  ا أ ف اء  اللَّ   ع ل يْك  و ب ـن ات  ع مّ ك  و ب ـن ات  ع م ات ك  و ب ـن ات  

تي  ه اج رْن  م ع ك  و امْر أ ةً م ؤْم ن ةً ن نْ و ه ب تْ ن ـفْس ه ا ل لن   ت ك  اللا  ّ  خ ال ك  و ب ـن ات  خ الا  بي 
ُّ أ نْ ي سْتـ نْك ح ه ا خ ال ص ةً ل ك  م نْ د ون  الْم ؤْم ن ين  ق دْ ع ل مْن ا م ا ف ـر ضْن ا  ن نْ أ ر اد  الن بي 
ه مْ و م ا م ل ك تْ أ يْ ان ـه مْ ل ك يْلا  ي ك ون  ع ل يْك  ح ر جٌ و ك ان  اللَّ   غ ف وراً  ع ل يْه مْ في  أ زْو اج 

يمًا﴾ ر ح 
(1) . 

                                                           
 .88( الكهف: 1)
 .29( القصص: 2)
، 6/191، والتفسير البسيط: 9/922، والنكت والعيون: 5/193( انظر: جامع البيان: 9)

 .9/115، وتفسير البحر المحيط: 9/51والكشّا : 
 .94( الأحزاب: 1)



666 

ر ات  ـــات  م ه اج  ـــم  الْم ؤْم ن  ــاء ك  ــــوا ن ذ ا ج  ــن  آم ن  ــا ال ذ يـا أ يّـُه  ــال تعالى: ﴿ي  ـــوق
ع وه ن  ن لى  الْك ف ار   ن وه ن  اللَّ   أ عْل م  بإ  ي انه  ن  ف إ نْ ع ل مْت م وه ن  م ؤْم ن ات  ف لا  ت ـرْج   ف امْت ح 

ل  له  مْ  و لا  ه مْ يح  لُّون  له  ن  و آت وه مْ م ا أ نْـف ق وا و لا  ج ن اح  ع ل يْك مْ أ نْ لا  ه ن  ح 
ك وا ب ع ص م  الْك و اف ر  و اسْأ ل وا م ا أ نْـف قْت مْ  ت م وه ن  أ ج ور ه ن  و لا  تم ْس  ت ـنْك ح وه ن  ن ذ ا آت ـيـْ

 .(1)يح ْك م  ب ـيـْن ك مْ و اللَّ   ع ل يمٌ ح ك يمٌ﴾ و لْي سْأ ل وا م ا أ نْـف ق وا ذ ل ك مْ ح كْم  اللَّ   
وقال تعالى: ﴿و م نْ لمْ  ي سْت ط عْ م نْك مْ ط وْلًا أ نْ ي ـنْك ح  الْم حْص ن ات  
الْم ؤْم ن ات  ف م نْ م ا م ل ك تْ أ يْ ان ك مْ م نْ ف ـتـ ي ات ك م  الْم ؤْم ن ات  و اللَّ   أ عْل م  بإ  ي ان ك مْ 

لْم عْر و   ب ـعْ  ض ك مْ م نْ ب ـعْض  ف انْك ح وه ن  بإ  ذْن  أ هْل ه ن  و آت وه ن  أ ج ور ه ن  با 
ش ة   ن  ف إ نْ أ ت ـيْن  ب ف اح  ذ ات  أ خْد ان  ف إ ذ ا أ حْص  مح ْص ن ات  غ يـْر  م س اف ح ات  و لا  م ت خ 

ي  الْع ن ت  م نْك مْ ف ـع ل يْه ن  ن صْف  م ا ع ل ى الْم حْص ن ات  م ن  الْ 
ع ذ اب  ذ ل ك  ل م نْ خ ش 

يمٌ﴾ رٌ ل ك مْ و اللَّ   غ ف ورٌ ر ح  يـْ و أ نْ ت صْبر  وا خ 
(2) . 

ل   ل  ل ك م  الط يّ ب ات  و ط ع ام  ال ذ ين  أ وت وا الْك ت اب  ح  وقال تعالى: ﴿الْيـ وْم  أ ح 
ل  له  مْ  و الْم حْص ن ات  م ن  الْم ؤْم ن ات  و الْم حْص ن ات  م ن  ال ذ ين  ل ك مْ و ط ع ام ك مْ ح 

ين  و لا   ن ين  غ يـْر  م س اف ح  أ وت وا الْك ت اب  م نْ ق ـبْل ك مْ ن ذ ا آت ـيـْت م وه ن  أ ج ور ه ن  مح ْص 
ي ان  ف ـق دْ ح ب ط  ع م ل ه  و ه و   لْإ  ان  و م نْ ي كْف رْ با  ذ ي أ خْد  ر ة  م ن   م ت خ  في  الْآخ 

ر ين ﴾  . (9)الخْ اس 
بيحون؛ م  ـوبهذا تبطل الاستدلالات السقيمة الثلاةة، التي اعتمد عليها ال

 لتحريف دلالة النصّ القرآنّي.

                                                           
 .14الممتحنة: ( 1)
 .29( النساء: 2)
 .9( المائدة: 9)



667 

نـْه ن  ف آت وه ن  أ ج ور ه ن  »قال الزجّاج:  وقوله: ﴿ف م ا اسْت مْتـ عْت مْ ب ه  م 
ا؛ جاهلهم باللغة. وذلك ف ر يض ةً﴾. هذه آية قد غلط فيها  قوم غلطاً عظيمًا جدًّ

نـْه ن ﴾ من المتعة، التي قد أملع  أنّهم ذهبوا نلى أنّ قوله: ﴿ف م ا اسْت مْتـ عْت مْ ب ه  م 
نـْه ن ﴾ أي: فما  ا معنى قوله: ﴿ف م ا اسْت مْتـ عْت مْ ب ه  م  أهل الفقه أنّها حرام. ونّّ

تـ غ وا نكحتموه، على الشريطة التي جرت في الآ ية، آية الإحصان: ﴿أ نْ ت ـبـْ
ن ين ﴾، أي: عاقدين التزويج الذي جرى ذكره. ﴿ف آت وه ن  أ ج ور ه ن   بأ  مْو ال ك مْ مح ْص 
ف ر يض ةً﴾. أي: مهورهنّ؛ فإن استمتع بالدخول بها، أعطى المهر تامًّا، ونن 

فع به، فهو انت  استمتع بعقد النكاح، آتى نصف المهر. والمتاع في اللغة: كلّ ما 
ع  ق د ر ه ﴾ ليس متاع. وقوله  ، في غير هذا الموضع: ﴿و م تّ ع وه ن  ع ل ى الْم وس 

ا ال ه: ــــك قولـه. وكذلـــــــن بـعـتـمـتــسـا يــــوهنّ مـــى: أعطـمعنـبمعنى زوّجوهنّ المتع، نّّ
﴾ــــــت  ـــات  م  ـــق  ـل  ـط  ـم  ـل ْـ﴿و ل   لْم عْر و   . ومن زعم أنّ قوله: ﴿ف م ا اسْت مْتـ عْت مْ ب ه  (1)اعٌ با 

نـْه ن ﴾ المتعة، التي هي الشرط في التمتّع، الذي تعمله الرافضة؛ فقد أخطأ  م 
 .(2)«نةخطأ عظيمًا؛ لأنّ الآية واضحة بيّ  

قراءة شاذّة مردودة، مخالفة  (أحبار المتعة)القراءة التي استدلّ بها  -الجهة الثانية
كريم. والقراءة الشاذّة ليست من القرآن الكريم، وليست حجّة شرعيّة، للقرآن ال

 بلا خلا .
 -على غير النكاح الصحيح  -وقد دللّنا على أنّ المتعة »قال الطبريّ:  

حرام، في غير هذا الموضع من كتبنا، بما أغنى عن نعادته، في هذا الموضع. وأمّا 
من قراءتهما: "فما استمتعتم به منهنّ يّ بن كعب، وابن عبّاس، ـب  وي عن أ  ر   ما

                                                           
 . وسقطت الواو من المطبوع.211( البقرة: 1)
 .2/95( معاني القرآن ونعرابه: 2)



668 

سمّى"، فقراءة بخلا  ما جاءت به مصاحف المسلمين، وغير جائز نلى أجل م  
به الخبر القاطع العذر، عمّن  م يأت  ـق في كتاب الله تعالى شيئًا للح  لأحد أن ي  

 . (1)«يجوز خلافه لا
ليست بثابتة ةبوتًا قطعيًّا،  (أحبار المتعة)الروايات التي استدلّ بها  -الجهة الثالثة

 فكلّها من روايات الآحاد، وهي على عدّة أقسام، أبرزها:
 . روايات موضوعة مكذوبة منسوبة نلى النبّي  -1

ق نـى الس م اء ، ل  ـي ن ل   ـ ا أ سْر ي  بـل ـم  »ومن أمثلتها:  :  ـ ح  ر ئ يل ، ف ـق ال  بـْ ي ج 
 .(2)«ي ق دْ غ ف رْت  ل لْم ت م تّ ع ين  م ن  النّ س اء   ـ : ن نّ ي ـق ول   ح م د ، ن ن  اللَّ   ـم   يا  
نلى  ،هاـحرفّوا دلالات (متعةـأحبار ال)؛ لكنّ (9)متعة الحجّ ـروايات تتعلّق ب -2
 مزعومة.ـمتعة الـال

 في   الْم تـْع ة ، آي ة   أ نْز ل تْ » قال: حصين، بن عمران عنومن أمثلة ذلك:  
 ع نـْه ا، ي ـنْه   و لم ْ  يح  رّ م ه ، ق ـرْآنٌ  ي ـنـْز لْ  ، و لم ْ  اللَّ    ر س ول   م ع   ف ـف ع لْن اه ا اللَّ  ، ك ت اب  

، ح ت    .(1)«ش اء   م ا ب ر أيْ ه   ر ج لٌ  ق ال   م ات 
ا تتعلّق بموضوع متعة الحجّ؛  -وأمثالها من الروايات  -فهذه الرواية   نّّ

ولكنّ )أحبار المتعة( يخدعون أتباعهم، ويدّعون أنّ لفظة )المتعة( في هذه 
الروايات ي راد بها المتعة المزعومة. وقد بيّنا بالتفسير القطعيّ العربّي الصحيح عدم 

                                                           
 .6/953( جامع البيان: 1)
 .21، رقم 144/946( بحار الأنوار: 2)
، ونكاح 5/156، و199-9/192، وفتح الباري: 1/181( انظر: كشف المشكل: 9)

 .915-916ة وتحقيق: المتعة دراس
 .1216، رقم 1/1612( صحيح البخاريّ: 1)



669 

 زعومة.مـمتعة الـوجود آية تدلّ على تلك ال
أمّا المقصود بعبارة )آية المتعة(، الواردة في هذه الرواية، فهو قوله تعالى: 

رْتم ْ  ف إ نْ  للَّ     و الْع مْر ة   الحْ ج   و أ تم ُّوا﴿  ر ء وس ك مْ  تح ْل ق وا و لا   الْه دْي   م ن   اسْتـ يْس ر   ف م ا أ حْص 
ل غ   ح ت   ه   م نْ  أ ذًى ب ه   أ وْ  م ر يضًا م نْك مْ  ك ان   ف م نْ  مح  ل ه   الْه دْي   ي ـبـْ  م نْ  ف ف دْي ةٌ  ر أْس 
ي ام   ق ة   أ وْ  ص  نـْت مْ  ف إ ذ ا ن س ك   أ وْ  ص د  لْع مْر ة   تم  ت ع   ف م نْ  أ م   م ن   اسْتـ يْس ر   ف م ا الحْ جّ   ن لى   با 
دْ  لم ْ  ف م نْ  الْه دْي   ي ام   يج   ة ة   ف ص  م   ة لا  عْت مْ  ن ذ ا و س بـْع ة   الحْ جّ   في   أ يا   ع ش ر ةٌ  ت لْك   ر ج 
ر ي أ هْل ه   ي ك نْ  لم ْ  ل م نْ  ذ ل ك   ك ام ل ةٌ  د   ح اض   اللَّ    أ ن   و اعْل م وا اللَّ    و ات ـق وا الحْ ر ام   الْم سْج 
 .(1)﴾الْع ق اب   ش د يد  

في استدلالهم بهذه اللفظة من هذه الرواية،  -)أحبار المتعة(  ل  ث  وم  
م غال ط يحاول أن يستدلّ على تحريم  ل  ث  كم    -بالاعتماد على )الاشتراك اللفظيّ( 

تـ ع واـت   ق لْ ﴿ع( بقوله تعالى: )التمتُّ  ير ك مْ  ف إ ن   م   .(2)﴾الن ار   ن لى   م ص 
الاشتراك اللفظيّ للفعل )تمتّع(، فالمغالط يستطيع أيضًا أن يعتمد على 

ع(، بالاستناد نلى هذا ويقطع النصّ عن سياقه الكامل؛ فيدّعي تحريم )التمتُّ 
 التفسير السقيم، المخالف للدلالة القرآنيّة، كلّ المخالفة!!! 

د؛ ت، مع الدلالة على التحريم المؤب  روايات دلّت على الترخيص المؤق   -3
 .(9)محرّ  م  ـص، والإعراض عن اجازء الرخّ  م  ـاجازء ال فكيف يصحّ الاعتماد على

: اللَّ    ر س ول   م ع   ك ان   أ ن ه  » يّ ـج هنـرة الـسبومن أمثلة ذلك: عن    ، ف ـق ال 
،ـالن   اـأ يّـُه   اـي   سْ  ي ــ ف مْ،ــل ك   ت  ـأ ذ نْ  ت  ـك نْ  دْ ــق   ي ـــ ن نّ  اس  ،ـت  ـمْ ـت  ــالا   و ن ن   اء ،ـــالنّ س   ن  ــــم   اع 

                                                           
 .136( البقرة: 1)
 .94( نبراهيم: 2)
 .129، 144( انظر: تحريم نكاح المتعة: 9)



671 

، ن ل   ر م  ـــح   ق دْ  اللَّ    ه  ــع نْ  ان  ــك   نْ ــف م   ة ،ــام  ــالْق ي   وْم  ـــي   ىـذ ل ك  نـْه ن   د   لّ  ــف ـلْي خ   يْءٌ،ـــش   م 
ت م وه ن   م اـم   تأ ْخ ذ وا و لا   ه ،ـل  ـيـــب ـس   ئًاـــش   آت ـيـْ  .(1)«يـْ

متن كلّه، فيقولوا بوجود الترخيص ـمتعة( على الـفإمّا أن يعتمد )أحبار ال 
متن كلّه؛ فلا يكون دليلًا ـمؤب د؛ ونمّا أن ي عرضوا عن الـمؤق ت، فالتحريم الـال

 حالتين.ـعلى مرادهم، في ال
ص، فاعتمدوا عليه؛ وأعرضوا    ولكنّ )أحبار المتعة( عمدوا نلى اجازء المرخّ 

 يرة مفضوحة، بلا ريب!!! حرّ م؛ وهي مغالطة كبم  ـكلّ الإعراض، عن اجازء ال
 .(2)﴾ب بـ عْض   و ت كْف ر ون   الْك ت اب   ب بـ عْض   أ ف ـت ـؤْم ن ون  ﴿قال تعالى:  
ودعوى الترخيص المؤق ت ليست قطعيّة التصدير، ولا قطعيّة التفسير؛ فإنّ  

ي كن  الروايات التي تضمّنت ذلك الترخيص ليست نلّا روايات آحاد؛ ولذلك لا
 .بة ما فيها من ترخيص مؤق ت نلى النبّي القطع بصحّة نس

وكذلك لا ي كن القطع بصحّة الفهم الذي اختاره بعض الرواة، وبعض  
المؤلّفين، من بعدهم؛ فليس ثمةّ دليل قطعيّ على صحّة ذلك الفهم؛ لأنهّ مستن د 

 نلى ما لا ي كن القطع بصحّة صدوره.
ق من قطعيّة التصدير؛ التحقُّ  ولا ي كن تحقيق التفسير القطعيّ، نلّا بعد 

لأنّ التفسير عبارة عن بيان دلالة الدليل، والدلالات تختلف باختلا  العناصر 
المقاليّة والمقاميّة للنصّ؛ فيكون كلّ تغيير في عناصر الدلالة مؤدّيًا نلى تغيير في 

 صحّة التفسير، وقطعيّته. 
ع ، وبين نسبة التمتُّ لنبّي وثمةّ فرق كبير بين نسبة الترخيص المؤق ت نلى ا 

                                                           
 .1146/21، رقم 2/1429( صحيح مسلم: 1)
 .59( البقرة: 2)



671 

 ي العهد النبويّ. ـنلى بعض الصحابة، ف
فجائز أن يكون بعض الصحابة قد مارسوا المتعة، كما مارسوا غيرها، من 

مّ جاء التحريم القطعيّ، بالبيان ـمت بالتدريج؛ ةالعادات اجااهليّة، التي ح رّ  
 لله تعالى. النبويّ الصريح، فانتهوا عنها؛ طاعةً 

، في العهد النبويّ، قبل تحريها؛ وليس الصحابة الخمر   ب بعض  شر   وقد
ا شربوها  ؛ذلك الشرب دليلًا على نباحتها، أو على وجود الترخيص فيها؛ ونّّ

 لله تعالى. ، انتهوا عنها؛ طاعةً الخمر   متلعدم وجود التحريم القطعيّ؛ فلمّا ح رّ  
، بالاعتماد نلى النبّي ولذلك لا يجوز القطع بنسبة الترخيص المؤق ت 

ض القطعيّ، بين على روايات ظنـّيّة الثبوت، وظنـّيّة الدلالة؛ ولا سيّما مع التعار  
 ذلك الترخيص المزعوم، وبين القطعيّات الإسلاميّة. 

ولو سلّمنا جدلًا وجود ذلك الترخيص؛ فإنّ روايات الترخيص تدلّ على 
وأنهّ كان لغ زاة الصحابة، في بعض أنّ الترخيص كان مؤق ـتًا، وليس مؤب دًا، 

الغزوات، وأنهّ كان لأسباب خاصّة، وأنّ النساء اللاتي ارتبطوا بهنّ مؤق ــتًا ك نّ من 
 م بعض المؤلّفين.الكافرات، لا من المؤمنات، كما توه  
ع باستحباب التمتُّ  -في فتاواهم الأةيمة  -فمن أين جاء )أحبار المتعة( 

ع ببنت التاسعة ع بالرضيعة تفخيذًا؛ وجواز التمتُّ جواز التمتُّ بالمؤمنة العفيفة؛ و 
؛ بالبكر، التي ليس لها أبع وطئًا، تفخيذًا، من دون نذن وليّها؛ وجواز التمتُّ 

 عالتمتُّ ها من وليُّ  هابالبكر، من دون نذن وليّها، نذا منعع وطئًا، وجواز التمتُّ 
البالغة الرشيدة، من  ،بالبكرع وطئًا، ، الذي ترغب نليه؛ وجواز التمتُّ بالكفؤ

من ارتباط الموطوءة برجل  قع وطئًا، مع عدم التحقُّ ؛ وجواز التمتُّ دون نذن وليّها
 ع وطئًا، بعدد غير محصور، من النساء... نلخ؟!!!آخر؛ وجواز التمتُّ 

 روايات تنسب القول بإباحة المتعة المزعومة، نلى بعض الصحابة. -1



672 

، ابْن   سم  عْت  » قال: ملرة أبي عنومن أمثلة ذلك:   م تـْع ة   ع نْ  ي سْأ ل   ع ب اس 
، النّ س اء ،  ق ل ةٌ، النّ س اء   و في   الش د يد ، الحْ ال   في   ذ ل ك   ن ّ  ا ل ه : م وْلًى  ل ه   ف ـق ال   ف ـر خ ص 

: ابْن   ف ـق ال   نح ْو ه ، أ وْ   .(1)«ن ـع مْ  ع ب اس 
 -نن صحّ صدوره منهم  - (الصحابة)والرأي الذي يذهب نليه بعض 

 . (2)الصحابة ملهور   - في رأيهم -سيّما حين يخالفون  ، ولاشرعيّةً  ليس حجّةً 
 روايات تنسب القول بإباحة المتعة المزعومة، نلى بعض التابعين، وتابعيهم. -5

بن الحسين بن د بن عليّ ب نلى جعفر بن محمّ نس  ومن أمثلة ذلك: ما ي  
م ا م نْ ر ج ل  تم  ت ع ، ثم   اغْت س ل ، »عليّ بن أبي طالب، الملقّب بالصادق، أنهّ قال: 

ن لا  خ ل ق  اللَّ   م نْ ك لّ  ق طْر ة ، ت ـقْط ر  م نْه  س بْع ين  م ل كًا، ي سْتـ غْف ر ون  ل ه ، ن لى  ي ـوْم  
نّ بـ ه    . (9)«ن لى  أ نْ ت ـق وم  الس اع ة   ،االْق ي ام ة ، و ي ـلْع ن ون  م ت ج 

وأقوال التابعين وتابعيهم ليست حجّة شرعيّة، بلا ريب، حتّ لو صحّت 
 نسبة تلك الأقوال نليهم.

بل في حالة صحّة هذا القول المنك ر عن )جعفر بن محمّد(؛ فإنّ هذا 
 ه!!!القول سيكون سببًا في انتقاد هذا الرجل، والطعن في علمه وصدقه ودين

ينفون صحّة  -الذين يقولون بفضل هذا الرجل  -ولذلك تجد العلماء 
 صدور أمثال هذه العبارات منه، ويتّهمون الرواة عنه بالكذب، والافتراء عليه.

 ،ب عليه من الأكاذيبذ  قد ك   ،وكذلك جعفر الصادق»قال ابن تيميّة: 
 ،والبروق ،والرعود ،النجومب نليه القول في أحكام س   ن   الله، حتّ ما لا يعلمه نلّا 

                                                           
 .1526، رقم 9/1368( صحيح البخاريّ: 1)
 .142-9/141( انظر: أحكام القرآن: 2)
 .22، رقم 144/948بحار الأنوار:  (9)



673 

"منافع سور  :ب نليه كتابس  التي هي من الاستقسام بالأزلام، ون   ،والقرعة
ب س   ن  بريء من ذلك، وحتّ   اجعفرً  أنّ  ا يعلم العلماء  القرآن"، وغير ذلك ممّ 

 . (1)«...ةعلى طريقة الباطنيّ  ،نليه أنواع من تفسير القرآن
مكن ـسقيمة، كلّ السقامة، لا ي   (متعةـال أحبار)فالحاصل أنّ استدلالات  

لإبطال هذا  ،؛ وسقامتها كافية(مزعومةـمتعة الـال)للقول بإباحة  ،أن تكون كافية
 . (الأةيم القول)

، التي (الفتاوى الأةيمة)ونزداد يقينًا ببطلان هذا القول، نذا تذكّرنا تلك 
 كلّ المعارضة.  (،القطعيّات الإسلاميّة)ض عار  ت  

 :مارسات أثيمةـعلاقات سقيمة وم
 وما قيل في )المتعة( ي قال أيضًا في الصور المشابهة، أو المقاربة لها، وأبرزها: 

 سمّى: )الزواج بنيّة الطلاق(. ما ي   -أ
 سمّى: )زواج التحليل(.ما ي   -ب
 سمّى: )الزواج العرفّي(.ما ي   -ج
 مسيار(.ـال سمّى: )زواجما ي   -د
 مسفار(.ـ)زواج السمّى: ما ي   -هـ
 سمّى: )زواج الكاسيت(. ما ي   -و
 سمّى: )زواج الطابع(.ما ي   -ز

 سمّى: )زواج البصمة(.ما ي   -ح
 سمّى: )زواج الوشم(.ما ي   -ط
 سمّى: )زواج الدم(.ما ي   -ي

                                                           
 .5/11( منهاج السنّة النبويةّ: 1)



671 

 سمّى: )زواج الهبة(. ما ي   -ك
 سمّى: )زواج الشفاه(. ما ي   -ل
 سمّى: )زواج الوردة(. ما ي   -م
 محمول(. ـسمّى: )زواج الما ي   -ن

 سمّى: )زواج الرمل(. ما ي   -س
ا ي سمّى: ـوعمّ  السرّيّ(، ا ي سمّى: )الزواجـعمّ  (،ازـــن بـاب)ل ــئــس  وقـــد  
متعة(؛ ـال مسيار(، وعمّا ي سمّى )زواجـال وعمّا ي سمّى )زواج يّ(،ـالعرف )الزواج
 ماـننّ  مطه ر،ـال للشرع خالفةً ـم هاـلكون جوز؛ـت لا كلّها الأنواع هذه»فقال: 
 معتب ـرة،ـال روطهـوش اح،ـالنك أركان على مشتملـال الـم ـعل ن، هو الشرعيّ  النكاح

 .(1)«التوفيق يّ ـول والله. رعًاــش
 الشرعيّ، الزواج يتزوّج أن مسلم كلّ  على الواجب»وقال ابن باز أيضًا:  

 ومن. ذلك غير أو مسيار، زواج س ـمـيّ سواء ذلك، يـخالف ما يـحذر وأن
 ما والحال - لأنهّ يصحّ؛ لـم الزوجان، كتمه فإذا الإعلان؛ الشرعيّ  الزواج شرط
 .(2)«التوفيق وليّ  والله ى،ـبالزن أشبه -ذكر 

مار شيطانيّة فاسدة، والإسلام بريء ـفالثمار الناتجة من هذه الصور ة
منها، كلّ البراءة؛ ومن أفت بجوازها من المؤلفّين، وأشباه المؤلّفين، فقد أخطأ،  

 كما أخطأ من أفت بإباحة المتعة.  
سيّما  وكذلك من أفت بإباحة )الممارسات الشاذّة(، مع )الزوجة(، ولا

  .لفمويةّ الشاذّة القذرةالممارسة الشرجيّة الشاذّة القذرة، والممارسة ا

                                                           
 .24/125( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 1)
 .192-24/191( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 2)



675 

ي، ـمارسها الزناة مع الزوانـما يـننّ  القذرة، الشاذّة ممارساتـفإنّ هذه ال
بالين بارتكاب أقبح القذارات؛ من أجل ي   ي لاـسيّما العواهر منهنّ، اللات ولا

 !!!!حفنة من الدولارات
يفعل فهل يرضى من أفتوا بإباحة )الممارسة الشرجيّة الشاذّة القذرة( أن 

 هم؟!!!ـهم وأخواتـي بناتـف ،هم ذلكأصهار  
وهل يرضى من أفتوا بإباحة )الممارسة الفمويةّ الشاذّة القذرة( أن يفعل 

 أصهار هم ذلك، فـي بناتـهم وأخواتـهم؟!!!
ن( ـن القذرتيـن الشاذّتيـممارستيـن )الـوا بإباحة هاتيــــن أفتـــل يرضى مـوه

 ؟!!! (العواهر)هم، كما ت عام ل ـهم وأخواتـأن ت عام ل بنات
هاتين القذارتين، لبناتهم وأخواتهم؛ فإنّ )الإسلام( ـنذا كان هؤلاء يرضون ب

من الفتاوى  ،راءة، من كلّ فتوىـكلّ الب  ،ريءــيرضى بذلك أبدًا، وهو ب لا
 الشيطانيّة الأةيمة الشاذّة القذرة!!!

 المفهوم ينحسر الحديثة اجااهليّة مجتمعاتـال وفي»قال سيّد قطب: 
. الحيوان عن الإنسانيّ  زبالتميُّ  علاقة له ما كلّ  عن يتخلّى بحيث الأخلاقيّ،

 حتّ  ولا -الشرعيّة  غير اجانسيّة العلاقات ت عتبر   لا المجتمعات هذه ففي
 في الأخلاقيّ ينحصر المفهوم ننّ ! أخلاقيّة رذيلة -الشاذّة  اجانسيّة العلاقات
؛ الدولة مصلحة حدود في ،والسياسيّة أحياناً  والاقتصاديةّ صيّةالشخ المعاملات
 المجتمعات هذه في والإعلام التوجيه أجهزة وكلّ  والروائيّون والصحفيّون والك تّاب
 الاتّصالات ننّ : والشبّان والفتيان والزوجات للفتيات صريحة تقولها اجااهليّة
 غير متخلّفة مجتمعات المجتمعات هذه مثل! أخلاقيّة رذائل ليست الحرةّ اجانسيّة

 وهي.. الإنسانيّ  التقدّم خطّ  وبمقياس الإنسانيّة، النظر وجهة من متحضّرة،
 شهواته، من ،الإنسان حريرـت خطّ  هو الإسلام خطّ  لأنّ  نسلاميّة؛ غير كذلك



676 

 .(1)«الحيوانيّة نزعاته على وتغليبها الإنسانيّة، وتنمية خصائصه
هل كات، م  ـنلى أسفل السُّفل يات، وأهلك ال ،اليومحدرت البشريةّ ـلقد ان

 جنسيّة، الشاذّة، القذرة. ـممارسات الـي الـسيّما ف ولا
هذا خطورة ك جنسيّة(؛ لت در  ـال عن )الدُّمى ،ويكفي أن تقرأ شيئًا

 حدار السريع الفظيع الـم ريع!!!ـالان
حاديةّ، ـشيطانيّة، ونلجهود ـب ،( تتحوّلالزانية مرأة الآدميّةـلقد بدأت )ال

خواء، من كلّ ـى )د مية جنسيّة(، خاوية كلّ الـوصهيونيّة، وصليبيّة، وبوذيةّ، نل
، ولا كرامة، ولا عفّة، ولا حياء، يم  فلا مشاعر، ولا ق   ؛مقوّمات الإنسانيّةـال

ناة، كما نباء؛ بل أصبحت آلة جنسيّة، خاضعة كلّ الخضوع للزُّ  عة، ولاان  مم   ولا
 سائر الآلات، التي يصنعها الإنسان!!! تخضع 

تتحوّل  -مصنوعة من الموادّ الصناعيّة ـال -وقد بدأت )الدُّمية اجانسيّة( 
ة(، ـي ّـسة الآلمار  م  ـعلى )ال ،ال  ـــن الرجــمرأة الآدميّة؛ لي دم  ـنلى بديل صناعيّ، عن ال
ننسانيّة(، عند الرجال؛ مشاعر؛ في قت ل ما تبقّى من )قيم ـالخالية كلّ الخلوّ، من ال

 خضوع، لأولياء الشيطان!!! ـحوا )آلات بشريةّ(، خاضعة كلّ اللي صب  
من )الإنسانيّة( نلى )الحيوانيّة(؛  -قدياً وحديثاً  -لقد انحدرت )البشريةّ( 

 بيد الشيطان. ثمّ انحدرت اليوم من )الحيوانيّة( نلى )الآليّة(؛ فأصبحت ألعوبةً 
الانحدارين، نلّا )أولياء الرمقن(؛ فإنّهم قد استمسكوا م يسلم من هذين ـول

بحبل الله، واعتصموا به؛ فنجوا من السقوط في )الوادي السحيق(، الذي سقط 
 متعة(، و)أحبار الشذوذ(، و)أحبار الفضائيّات(!!!ـفيه غير هم، من )أحبار ال

                                                           
 .1293-9/1295( في ظلال القرآن: 1)



677 

 مسيحيّةـرة الـسي

 
قد تحوّلوا نلى المسيحيّة، لما وجدنا  - كلّ الناس  - ولو تخيّلنا أنّ الناس

ر؛ لأنّ المنسوب نلى المسيحيّة يشارك المنسوب نلى اليهوديةّ، في عقيدة ذك  ا ي  فرقً 
شرعيّة العهد القديم؛ ولذلك فإنهّ حين يطالع تلك التحريفات، لن يكون بمنجاة 

 من آثارها، نن اعتقد بشرعيّتها. 
ووعد  ، بالتوراة والإنجيلأوحى الله»ل القسّ منيس عبد النور: اق
ا يصدق وعده. ويت ضح حفظه من التحريف والتبديل، وهو دائمً  ،بحفظهما

  66ما يشتملان على بين التوراة والإنجيل. فمع أنهّ  ،فاق التامّ لوحيه من الاتّ 
في  ،هذه الأسفار كلّ    أنّ نلّا  ،اة وةلاةين نبيًّ ، لستّ قرناً  16أ وحي بها في  ،كتاباً 

ة ينتشلهم من عبوديّ  ،بواسطة فاد  كريم ،في نعلان فداء البشر ،فاقغاية الاتّ 
، وهي: كتاباً   93وتشتمل أسفار التوراة أو )كتب العهد القديم( على  ة.الخطيّ 

و يّ ين، والع  ر  خ  ـين، والو  كْ الت   وث، ضاة، وراع  وع، والق  ش  ية، وي  ن  ثْ د، والتـ  د  وج، واللا 
والثاني،  ،لم الأوّ والثاني، وأخبار الأياّ  ،لوك الأوّ ل  م  ـوالثاني، وال ،ليل الأوّ وئ  م  وص  
يد ش  عة، ون  ير، والأمثال، واجاام  زام  م  ـوب، والح مْيا، وأ سْت ير، وأيُّ ـرا، ون  زْ وع  
زْق يال، ودان يآل، وه  ب ـ راةيه، ون ـ وم   ا،يو ات ن ش عْياء، ون رْم  ب ـ شاد. ون ـ نْ الأ   ع، وش  و ات ح 
بـ قُّوق، وص ف نْيا، يخا، وناح  ونان، وم  يا، وي  دْ وب  وس، وع  يل، وعام  وئ  وي   وم، وح 

 ،التي حافظوا عليها ،سةي. فهذه كتب بني نسرائيل المقد  لاخ  ، وم  ياّ ر  ك  وح ج ي، وز  
س، ق  رْ ، وم  وهي: ننجيل مت   ،28فعددها  ،ا كتب العهد اجاديدأمّ  غاية الحرص.ب  

وما، ورسالتاه نلى  ل. ورسائل ب ول س الرسول نلى ر  س  ل الرُّ ا. وأعمانّ وح  وقا، وي  ول  
ط ي ة، وأ ف س س، وف يل ب ي، ورسالتاه نلى  ـّ ك ور نْـث وس، ورسالته نلى غ لا  ي، وك ول وسّ 

و س، ورسالته نلى ت يط س، وف ل يم ون، والع بـْر ان يّ ين،  ت س ال ون يك ي، ورسالتاه نلى ت يم وثا 



678 

ا الثلاث، ورسالة نّ وح  والثانية، ورسائل ي   ،ولىرسالتا بطرس الأ  رسالة يعقوب، و  ثمّ 
وهو كتب  ،ل )التوراة(ك بنو نسرائيل بالقسم الأوّ ويتمسّ  ا.نّ وح  يهوذا. ورؤيا ي  

 (،التوراة) :كون بالقسمينفيتمسّ  ،ونا المسيحيّ والأنبياء. أمّ  ،مزاميرـوال ،موسى
 .(1)«مضمون التوراة والإنجيل واحد لأنّ  ؛وهما مرجعهما في العقيدة ،(الإنجيل)و

 ،هاماتـي تصحيح الاتّ ـف ،جد القسّ منيس حرجًاـلـم ي ،ومن هنا
ي تأكيد ـيستثمرها فيؤكّ دها، و ، بل أخذ مـالأنبياء، في العهد القديى ـمنسوبة نلـال

ى أنبياء ـى أنّ البشر كلّهم خطاّؤون، حتّ ـمعنـ(، بالعامّة خطيئة البشريةّـفكرة )ال
  !!! نلى الفادي -بزعمه  -(؛ ولذلك يحتاجون مـالعهد القدي)

ذ ـخـوات  " (:13: 1تكوين)رض: يقول ـمعتـقال ال»قال القسّ منيس: 
نقول:  وللردّ  بأكثر من واحدة؟ ،بيح الله الزواجفهل ي   ."لامك لنفسه امرأتين

لآدم الواحد  ،اء واحدةمن واحدة، فخلق حوّ  ،اختار الله للبشر الزواج
طيعون ما اختار الله (. واستمر  البشر ي  29-21: 2و) (،28: 1)تكوين
 ،ه قتل رجلًا ننّ  : جاء لامك الخاطئ الذي قال لامرأتيهحتّ  ،(1: 1)تكوين

ل ة. وأمر الله ،عادة :دتينوهو الذي تزو ج من السيّ  .(29: 1وفت )تكوين  ،وص 
 ي زيغ  قلب ه لئلّا  ؛ه نساءً ــكثّ ر لنسرائيل لا ي   يـبن ك  ل  م   أنّ  :ي شريعة موسىـف

رغم الأمر  ،ج من كثيراتوتزوّ  ،ك سليمان(. وقد أخطأ المل  18: 18)تثنية
ولا يدخلون  ،تدخلون نليهم لا" :والذي يقول ،بخصوص ع ب اد الوةن ،الإلهيّ 

يلون قلوبكمنليكم، لأنهّ   :مسيحـ(. وقال ال2: 11ملوك1) "وراء آلهتهم ،م ي 
(. وعل منا الإنجيل 1: 13)مت "ا وأنثىخلقهما من البدء خلقهما ذكرً الذي "

هي التي تكون على مثال علاقة  - بين الزوج وزوجته -ة العلاقة النموذجيّ  أنّ 

                                                           
 .19( شبهات وهـميّة حول الكتاب الـمقدّس: 1)



679 

والكنيسة  ،مسيح واحدـ(. وال92و ،91: 9مسيح بالكنيسة )أفسسـال
بسبب قساوة  من أكثر من واحدة، ولكن ،ا بالزواجم يأمر الله أبدً ـواحدة!.. ول
من  لأنّ  ؛بأكثر من واحدة ،ع الزواجــه منم بذلك. بل ننّ ـهـمح لـس ،قلوب البشر
من تعد دت  كلّ   . وقد رأينا من التوراة أنّ عن الربّ  ،ي زيغ قلب ه ،ي كثر النساء

علّ منا ونكد. وت   ،ي خصامـف ،، ونشأ أولادههنّ ـوحيات ،تنغ صت حياته ،زوجاته
معقول، وذلك بسبب تساوي عدد ـهو الأمر ال :الزواج من واحدة الطبيعة أنّ 

 .(1)«مع الرجال ،النساء
 أنّ  (:19-11: 12تكوين)معترض: جاء في ـقال ال»وقال القسّ أيضًا: 

ليكون لي خير بسببك، " ؛ا أختهننهّ  :نبراهيم طلب من زوجته سارة أن تقول
على تقليد  ،ةة القارئ  حادـهذه ال . ألا يدفع ذ كر  "وتحيا نفسي من أجلك

نقول: لو كان موسى )كاتب سفر التكوين(  وللردّ  وارتكاب الكذب؟ ،نبراهيم
ل جد ه الأكبر. ولكنّ  ،ةلحذ    هذه القصّ  ،ا بتفكيره الشخصيّ مدفوعً  ج   التي تخ 

ا هد  الروح لها. أمّ ليسجّ   ؛روح الله هو الذي ساقه ذ كرها دليل على أنّ 
ه لا فرق، نذ لأنّ  ؛اؤونالبشر خطّ  كلّ   رينا أنّ فهو أن ي   ،من تسجيلها ،القدس

مسيح. وليس ـالذي بيسوع ال ،بنعمته بالفداء ،اناً جّ ـاجاميع أخطأوا.. متبرّ رين م
التي  ،ة اللهحبّ ـ الواحد، يسوع المسيح. وهذا يكشف لنا منلّا  ،هناك ننسان كامل

 -ة ى التوبة. فلا توجد خطيّ عنا علالراجع نلى الله، كما يشجّ   ،ب بالخاطئرحّ  ت  
ة خطيّ  ومن المؤسف أنّ  عند التوبة عنها. ،تحرمنا من رمقة الله - متمهما عظ  

 -مع زوجته رفقة. كما كان يعقوب  ،من ولده نسحاق ،رتنبراهيم هذه تكرّ 
ة، خطيّ ـ تو به الله نليه. وهذا يكشف لنا شناعة الحتّ  ؛اخادعً ـم - حفيد نبراهيم

                                                           
 .96الـمقدّس: ( شبهات وهـميّة حول الكتاب 1)



681 

ة عن خطيّ  ،دافعواوقد حاول البعض أن ي   ما يقتدون بوالديهم. االأبناء كثيرً  فإنّ 
 ،غير شقيقة ،اا كذبة بيضاء، فقد كانت سارة أختً ــهـننّ  :همـبقول ،نبراهيم

 ،أبيضه :هدين الكذب كلّ س ي  مقد  ـالوحي ال لإبراهيم. وهذا صحيح. لكنّ 
 تستحقّ  ،ةها خطيّ ـأنّ  على ،وأسوده، وقد سج ل لنا هذه الكذبة البيضاء

 .(1)«الإدانة
 ،تهاالنصارى قبلوا هذه الأسفار على علّا  بيد أنّ »قال محمّد الغزالّي:  

تين تقوم عليهما ا تخدم قضيّ لأنهّ  لماذا؟.. س!وجعلوها شطر الكتاب المقدّ 
 ،العالمين ل ربّ د الإله، ونمكان أن يتحوّ ة تجسُّ قضيّ  :ولىالأ  . ة الشائعةالنصرانيّ 

ا البشر مليعً  ة أنّ قضيّ  :الثانية نلخ. .نلى شخص يأكل ويصارع ويجهل ويندم..
 يك  ؛م محتاجون لمن ينتحر من أجلهموأنهّ  ،وأصحاب مفاسد ،أرباب خطايا

 .(2)«ر خطاياهمغف  ت  
عن  ،حريفات زائدة، لا تقلّ ضرراًـعلى ت ،(جديدـالعهد ال)واشتمل 

بعقائد شيطانيّة، مضادّة لدعوة  ،فونحرّ  م  ـ؛ فجاء ال(مـالعهد القدي)حريفات ـت
، (عقيدة التأليه)، و(دعقيدة التجسُّ )، و(عقيدة الفداء)سيّما  ، ولا عيسى

 .(وّةـن  ـب  ـعقيدة ال)، و(عقيدة التثليث)و
رد في المعصية، وط   ،مّا سقط الإنسانـل»قال الأنبا يؤانس أسقف الغربيّة: 

وعبّر عن ذلك بالاعترا   ،ر الندمظه  محكومًا عليه بالموت، بدأ ي   ،من الفردوس
والصلوات وتقديم الذبائح. ومعنى الذبيحة التي قدّمها الإنسان أنهّ أحسّ بحاجته 

                                                           
 .69( شبهات وهـميّة حول الكتاب الـمقدّس: 1)
 .91( قذائف الحقّ: 2)



681 

هذا الفادي كان دوره هو دور الوسيط بينه وبين الله. لكنّه كان  .(1)دينلى فا
ض في الوسيط فتر  والله!! لأنهّ ي  مستحيلًا أن يكون الحيوان وسيطاً بين الإنسان 

أن يكون في مكانة أسمى وأرفع من الإنسان، وله دالّة عند الله. وهكذا أدرك 
الذبائح التي كانت  زمانه بعد. وما م يأت  ـل ،آدم وذريّتّه أنّهم بحاجة نلى وسيط

بحاجته نلى هذا الوسيط بالذات،  ،نلّا مجرّد تذكرة للإنسان ،م باستمرارقد  ت  
 (.19: 9)تك نسل المرأة يسحق رأس الحيّة عطي آدم عنه وعدًا أنّ ذي أ  ال

كسائر البشر، بزواج رجل   ،بطريقة طبيعيّة م يأت  ـونسل المرأة هو المسيح الذي ل
ينسى الإنسان حاجته نلى هذا الوسيط أمرت الشريعة بتقديم  بامرأة. وحتّ لا

كن أنّ دم ةيران نهّ لا ي  لأ" :الذبائح. وفي ذلك يقول القدّيس بولس الرسول
 ،يقدر أبدًا بنفس الذبائح كلّ سنة وتيوس يرفع الخطايا... لأنّ الناموس... لا

ورغم  (.1، 1: 14)عب "ل الذين يتقدّمونأن يكمّ  :التي يقدّمونها على الدوام
كن أن يرفع الخطايا، فقد استمرّوا يقدّمونها. وما أنّ دم الثيران والتيوس لا ي  

لا نلى وسيط، بل نلى هذا   للتذكرة الدائمة المتكرّرة أنّ الإنسان بحاجةذلك نلّا 
الذي كانت تلك الذبائح الدمويةّ ترمز نليه. كانت الذبائح التي أمرت  ،الوسيط

وقدّم  ،الذي أتى ،بها شريعة العهد القديم في مللتها ترمز نلى ذبيحة المسيح
وهكذا أتى المسيح من  (.26: 3)عب "بطل الخطيّة بذبيحة نفسهلي  " ؛ذاته

نقذ آخر. بهذا المعنى كان ومعنى الفداء أنّ هناك وسيطاً ي  . أجل فداء الإنسان
الربّ وضع " :بروح النبوّة ،المسيح وسيطاً وفاديًا، كما يقول نشعياء النبّي قدياً

مات في  ،ا بعد ضعفاءلأنّ المسيح نذ كنّ " (؛6: 99)نش "عليه نثم مليعنا
مات  ،محبّته لنا، لأنهّ ونحن بعد خطاة الله بين   .. جّار.لأجل الف   ؛الوقت المعين  

                                                           
 ( في المطبوع: )فادي(، والصواب: )فاد (.1)



682 

ليس لأحد حبّ " :ا حبيب الربّ . ويقول يوحنّ (5، 6: 9)رو "المسيح لأجلنا
لكن  (.19: 19" )يوائهلأجل أحبّ  ؛أن يضع أحد نفسه ،من هذا ،أعظم

بكلمة  ،ويفديه ويخلّصه ،م يكن ممكنًا أنّ الله يرحم الإنسانـيقول قائل: أل
ب صل  م وي  ـمن فيه، دون أن يلجأ نلى أن يأخذ جسدًا بشرياًّ ويتألّ  ،واحدة

 :وأن يرمقه الله بكلمة واحدة ،أنّ فداء الإنسان :ويوت؟! والردّ على هذا
" موتًا تموت" :يتعارض مع احترامه لعدله، والحكم الذي نطق به للإنسان الأوّل

فالسماء والأرض " والحكم الذي صدر منه. ،فالله يحترم كلمته(. 18: 2)تك
" تزولان أيسر من أن تسقط كلمة واحدة أو حر  واحد مماّ نطق به الله

من هنا كان الحلّ الوحيد هو أن  (.99: 21؛ لو91: 19؛ مر99: 21)مت
ويتّخذ شكله محتجبًا في جسد، ويقبل في هذا اجاسد  ،يأخذ الله صورة الإنسان

 ؛الإنسان. وفي هذا كلّ الرمقة وكلّ العدل. كلّ الرمقة نفس الحكم الصادر على
من أن يقبل الله على ذاته القدّوسة أن  ،لأنهّ ليس حبّ أعظم، ولا رمقة أوسع

م ـيتّخذ له جسدًا ترابيًّا، ويقبل منه كلّ صنو  الضعف والهوان والمذلّة والأل
لمطلقة من أن والصلب والموت. وكلّ العدل لأن ليس أدلّ على هذه العدالة ا

على الإنسان.  ،الذي أصدره هو بنفسه ،يقبل الله على نفسه تنفيذ الحكم
شكّ في أنّ قبول الله ذلك معنى العدالة واحترام الحكم الصادر منه على  ولا

م يجد ما يصلح أن يكون بديلًا للإنسان المذنب، قام ـمّا لـالإنسان، حتّ أنهّ ل
الذي اتّخذه... وخلاصة القول أنّ  ،سدهفي ج ،هو نفسه بتنفيذ هذا الحكم

الفداء كان ضرورة. والخلاص بالصورة التي تّم بها بالصليب كان ضرورة. ولو  
حسب تعبير ـلذلك، أو ب ما كان هنا داع  ل   ،غير هذا ،كان هناك طريق آخر

بدون  :أي (،21: 2ب" )غلبلا سب ،مسيح نذن ماتـفال" :بولس الرسول
كالوسيط   ،عن المسيح ،يس بولس الرسولكلمات القدّ هكذا نفهم   !!داع  



683 

الإنسان يسوع  :بين الله والناس ،ووسيط واحد ،د نله واحدوج  لأنهّ ي  " ؛الوحيد
ولعلّنا  (.6، 9: 2: 2تـي1) "لأجل اجاميع ؛المسيح. الذي بذل نفسه فدية
 . وهذا التعبير لتأكيد"الإنسان يسوع المسيح" :نلاحظ هنا أنّ الرسول يقول

حينما  ،مّ الفداءـي جسده، وأتـف ،اقتبل الآلام - مجدـله ال -المفهوم أنّ المسيح 
 . (1)«أيضًا ،في جسده ،أن ينفّذ العقوبة - بإرادته -قبل 

عندما  ،هكذا جاء الله نلينا في المسيح يسوع»وقال الأنبا يؤانس أيضًا: 
لد مثل سائر في أحشاء البتول العذراء الطاهرة مريم، وأخذ منها جسدًا، وو   حل  

بين كلّ ما لله )اللاهوت(، بكلّ ما  ،حادـحدث اتّ  ،ي المسيح يسوعـف البشر.
جعل قوّة الحياة  ،خذ الله له جسدًاـاجاسد والنفس. وعندما اتّ  :للإنسان أي

ورأينا  ،وحلّ بيننا ،الكلمة صار جسدًا" :اتّحادًا كاملًا  ،الإلهيّة تتّحد بهذا اجاسد
، ما خلا الخطيّة ،لقد اتّحد الله بكلّ ما للطبيعة البشريةّ (.11: 1)يو "مجده

ولكنّها من  ،والخطيّة شيء دخيل على الإنسان. والخطيّة ليست من صنع الله
هو  -بالطبيعة الإنسانيّة  ،حاد اللاهوتـاتّ  -حاد ـصنع الإنسان. كان هذا الاتّ 

معرفة؛ لأنهّ ارتضى أن يتّحد ـمحبّة فائقة ال ،عن محبّته للإنسان ،نعلانات الله أهمّ 
 ،حد اللاهوتـبالعنصر الإنسانّي، بكلّ ما فيه من جسد ونفس. وعندما اتّ 

 ،لكن وضعت ذاتك" ،بطبيعتنا البشريةّ، اكتسبت هذه الطبيعة خواصّ جديدة
. أريتني فيك، وأكملت ناموسك عنّي  ،. وباركت طبيعتيوأخذت شكل العبد

ة القيام من سقطتي... أزلت لعنة الناموس. أبطلت الخطيّة باجاسد. أريتني قوّ 
وصار  ،حادـمّا حدث هذا الاتّ ـ. ول"سلطانك... أنهضت الطبيعة بالكلمة

ى حصل علـريد أن يجسد ابن الله حيًّا، وقهر الموت بالقيامة، أصبح كلّ من ي  

                                                           
 .16-12( عقيدة المسيحيّين في المسيح: 1)



681 

والقيامة،  ،لينال التجديد ؛معموديةّـي الـف ،حياة جديدة، عليه أن يتّحد به
 ،عطى عناصر الحياةقدّس(، في  م  ـال )التناول :ي الأفخارستياـف ،ياًّ ويتّحد به سرّ 
 ،تتمّ كلمات القدّيس بطرس الرسول والقيامة من الموت. وبذا ،وعدم الفساد
أو كما تقول  (.1: 1بط2) أنهّ يصير شريك الطبيعة الإلهيّة :عن الإنسان

أخذ الذي لنا وأعطانا  هو" :في التسبحة السنويةّ المقدّسة ،ةيثوطوكيّة يوم اجامعة
جّده ونزيده علوًّا وأعطانا بركات  ،. والمعنى أنهّ أخذ اجاسد"الذي له، نسبّحه وّ

نلى الله  ،ة الوحيدة لعودة الإنسانأحبّائي، هذه هي الطريق هيّة. ياـالطبيعة الإل
 ،في الأزمنة السابقة ،بتجديد طبيعته. وهذه العودة ليست مثل عودة الإنسان

اده ــحـمن الإنسان، واتّ  ،راب اللهـفيها اقت ،ة، بل هي عودةونطاعة الوصيّ  ،بالتوبة
 .(1)«اب الطبيعة الإنسانيّة...ــالذي أص ،ادــلاج الفســلع ؛به

 :يحــمسـون الــب كـى جانـه نلـأنّ  :مسيحيّونـن الــويؤم»أيضًا:  وقال الأنبا
 ،م يكن منظوراًـجسد. هو الله الذي لـي الـف ،فهو الله الظاهر "،حيّ ـالله ال ابن"

مسيح. بمعنى أنهّ هو ـي الـف ،جديدـي العهد الـف ،م، وصار منظوراًـفي العهد القدي
 . (2)«مسيحـي الـف ،منظور، وقد صار منظوراًـغير ال ،الله

ومنذ بدء  ،واليوم ،أمس مسيحيّينـميع الـج»وقال الأنبا أيضًا: 
مسيح. فعلى الرغم من ـعون على الاعتقاد بلاهوت الجم  ـم   :مسيحيّةـال

ي نطاق ـف ،مختلفةـمذاهب الـوال ،بين الكنائس ،الاختلافات العقائديةّ
مسيح. ـختصّ بلاهوت الـفيما ي ،مسيحيّون على اتفّاق تامّ ـمسيحيّة، فالـال
وبروتستانت. وأيةّ طائفة تنتسب  ،وكاةوليك ،بين أرةوذكس ،ي ذلكـفرق ف لا

                                                           
 .26-21( عقيدة المسيحيّين في المسيح: 1)
 .91( عقيدة المسيحيّين في المسيح: 2)



685 

على  ،يحيّةـهي ليست مس ،مسيحـر  بلاهوت الـولا تعت ،مسيحيّةـى الـنل
 . (1)...«"يهوه شهود" :همـــون أنفسمُّ ـــسن ي  ـــم مــن أمثلتهـــلاق، ومــالإط

 ،لا يستند :مسيحـوجدير بالذكر أنّ نةبات لاهوت ال»أيضًا: وقال الأنبا 
أو  ،سقطت هذه الآيةحيث نذا أ  ـمقدّس، بـجيل الـي الإنـف ،نلى آية واحدة

مسيح!! لكنّ حقيقة لاهوت ـةيرت حولها الشكوك، زالت صفة الألوهة عن الأ  
ى ـنل ،ر التكوينفــن أوّل ســـم ،كلّه  ،مقدّسـي الكتاب الـف ،مسيح ثابتة راسخةـال

جيء ـولا م ،جديدـمسيح ليست بدايته العهد الـولاهوت ال ر الرؤيا.ـفـــر ســـآخ
، منذ سمقد  ـمع بداية الكتاب ال، الإشارة نليه تبدأ وتعليمه، بل ننّ  ،مسيحـال

 .(2)«آدم...
 ،مسيحيّ ـمان الـي الإيـف ،تناقض (9)مّةـليس هناك ة»وقال الأنبا أيضًا: 

وذاته.  ،في جوهره ،بين القول بالوحدانيّة، والقول بالثالوث القدّوس. فالله واحد
 .(1)«ةلاةة أقانيم - جوهر الواحدـفي هذا ال -د وج  ولكن ي  

ومن ذلك يتبيّن أنّ الأقانيم هي صفات في ذات الله، »وقال الأنبا أيضًا: 
ولكنّ الصفات الذاتيّة جوهر واحد، ـفال ،ها. وعلى ذلكـبدون ،لا يقوم كيانه
 .(9)«والروح القدس ،والابن ،الآب :ةلاةة، نسمّيها

من  -مسيح ـوالسيّد ال ،والله هو العقل الأعظم»وقال الأنبا أيضًا: 

                                                           
 .12المسيح:  ( عقيدة المسيحيّين في1)
 .11( عقيدة المسيحيّين في المسيح: 2)
 ( كذا في المطبوع، ملع المؤلّف بين )هناك(، و)ثمةّ(، وهو خطأ شائع.9)
 .182( عقيدة المسيحيّين في المسيح: 1)
 .189-181( عقيدة المسيحيّين في المسيح: 9)



686 

 .(1)«(...2: 1)عب مينهو عقل الله، الذي به خلق العال   - حيث لاهوته
هيّ الواحد، ـجوهر الإلـي الـف ،فالآب والابن معًا»وقال الأنبا أيضًا: 

 .(2)«ى الأبدـونل ،والذات الإلهيّة الواحدة، بغير افتراق منذ الأزل
هو  - من حيث لاهوته -مجد ـمسيح له الـالسيّد ال»وقال الأنبا أيضًا: 

ما هو ـومن جوهره. فهو ليس شبيهًا به، وننّ  ،ابن الله، بمعنى أنهّ من طبيعة الله
مّة اختلا  بين ـوليس ة ،هيّة واحدةـنل ي ذاتـف ،من طبيعة ذاته. فالآب والابن

 .(9)«في الطبيعة واجاوهر والذات ،الآب والابن
وهي كون  ،مّة ملاحظة يجب الإشارة نليهاـوة»وقال الأنبا أيضًا: 

مسيح هو الأقنوم الثاني. ليس معنى ذلك أنهّ أقلّ من الآب في اجاوهر، ولا ـال
بأنّ الأب  ،حو مفهومنا البشريّ ـعلى ن ،ي الزمانـف ،ر عن الآبلأنّ الابن متأخّ  

معرفة البشر ـفي الزمان. لكنّ هذا الترتيب يرتبط ب ،جسديّ سابق على ابنهـال
، ذلك "الابن"لله. فهم يعرفون الله بصفة كونه الآب، قبل أن يعرفوه بصفة كونه 

 عن الروح ،مفهوم حينما نقولـراً في الزمان. ونفس الد جاء متأخّ  لأنّ التجسُّ 
 ؛ي الزمانـف ،بترتيب الأسبقيّة (1)ننهّ الأقنوم الثالث، فليس ذلك مرتبط :القدس

مسيح ـكما قال ال  ،يّ أبديّ، والله نفسه روحـوذلك لأنّ الروح القدس أزل
حياة ـيقوم الوجود. ننهّ ال - وعليه ،الذي به - حيّ ـ. ننهّ ال(21: 1)يو للسامريةّ

                                                           
 .185( عقيدة المسيحيّين في المسيح: 1)
 .183لمسيح: ( عقيدة المسيحيّين في ا2)
 .183( عقيدة المسيحيّين في المسيح: 9)
 ( في المطبوع: )مرتبط(، والصواب: )مرتبطاً(.1)



687 

 .(1)«ذاته...حياة. ننهّ الله ـوأصل ال ،هاـذات
 أبرز ، بقلم واحد من(مسيحيّة الكبرىـعقائد الخلاصة )هذه هي 

عد عن أسوأ من اليهوديةّ، في التحريف، وفي الب   - ريب بلا -ها، وهي ـرجال
 حقّ. ـالدين ال

قال تعالى: ﴿يا  أ هْل  الْك ت اب  لا  ت ـغْل وا في  د ين ك مْ و لا  ت ـق ول وا ع ل ى اللَّ   ن لا  
يح  ع يس ى ابْن  م رْيم   ر س ول  اللَّ   و ك ل م ت ه  أ لْق اه ا ن لى  م رْيم   و ر وحٌ م نْه  الحْ   ق  ن ّ  ا الْم س 

دٌ س بْح ان ه   يـْراً ل ك مْ ن ّ  ا اللَّ   ن ل هٌ و اح  ة ةٌ انْـتـ ه وا خ  للَّ   و ر س ل ه  و لا  ت ـق ول وا ة لا  أ نْ  ف آم ن وا با 
للَّ   و ك يلًا. ل نْ ي سْتـ نْك ف   ي ك ون   ل ه  و ل دٌ ل ه  م ا في  الس م او ات  و م ا في  الْأ رْض  و ك ف ى با 

ئ ك ة  الْم ق ر ب ون  و م نْ ي سْتـ نْك فْ ع نْ ع ب اد ت ه   يح  أ نْ ي ك ون  ع بْدًا للَّ    و لا  الْم لا  الْم س 
ْ ف س ي حْش ر ه مْ ن ل    .(2)يْه  مل  يعًا﴾و ي سْت كْبر 

يح  ابْن  م رْيم   ق لْ ف م نْ  وقال تعالى: ﴿ل ق دْ ك ف ر  ال ذ ين  ق ال وا ن ن  اللَّ   ه و  الْم س 
يح  ابْن  م رْيم   و أ م ه  و م نْ في  الْأ رْض   ئًا ن نْ أ ر اد  أ نْ ي ـهْل ك  الْم س  لْ ك  م ن  اللَّ   ش يـْ ي 

للَّ     نـ ه م ا يخ ْل ق  م ا ي ش اء  و اللَّ   ع ل ى ك لّ  مل  يعًا و  م لْك  الس م او ات  و الْأ رْض  و م ا ب ـيـْ
 . (9)ش يْء  ق د يرٌ﴾

يح  ابْن  م رْيم   و ق ال   وقال تعالى: ﴿ل ق دْ ك ف ر  ال ذ ين  ق ال وا ن ن  اللَّ   ه و  الْم س 
يح  يا  ب ني  ن سْر ائ يل  اعْب د وا للَّ   ف ـق دْ ح ر م  اللَّ    الْم س  اللَّ   ر بيّ  و ر ب ك مْ ن ن ه  م نْ ي شْر كْ با 

ع ل يْه  اجاْ ن ة  و م أْو اه  الن ار  و م ا ل لظ ال م ين  م نْ أ نْص ار . ل ق دْ ك ف ر  ال ذ ين  ق ال وا ن ن  اللَّ   
ة ة  و م ا م نْ ن ل ه  ن لا  ن ل هٌ  ل ث  ة لا  دٌ و ن نْ ل   ثا  تـ ه وا ع م ا ي ـق ول ون  ل ي م س ن  ال ذ ين   ـو اح  مْ ي ـنـْ

                                                           
 .158-156( عقيدة المسيحيّين في المسيح: 1)
 .182-181( النساء: 2)
 .18( المائدة: 9)



688 

يمٌ. م ا  ابٌ أ ل يمٌ. أ ف لا  ي ـت وب ون  ن لى  اللَّ   و ي سْتـ غْف ر ون ه  و اللَّ   غ ف ورٌ ر ح  نـْه مْ ع ذ  ك ف ر وا م 
يح  ابْن  م رْيم   ن لا  ر س ولٌ ق دْ خ ل تْ م نْ ق ـبْل   ن  الْم س  دّ يق ةٌ ك انا  يأ ْك لا  ه  الرُّس ل  و أ مُّه  ص 

ت  ثم   انْظ رْ أ نَ  ي ـؤْف ك ون . ق لْ أ ت ـعْب د ون  م نْ د ون   الط ع ام  انْظ رْ ك يْف  ن ـبـ ينّ   له  م  الْآيا 
لْ ك  ل ك مْ ض رًّا و لا  ن ـفْعًا و اللَّ   ه و  الس م يع  الْع ل   يم . ق لْ يا  أ هْل  الْك ت اب  اللَّ   م ا لا  ي 

لا  ت ـغْل وا في  د ين ك مْ غ يـْر  الحْ قّ  و لا  ت ـت ب ع وا أ هْو اء  ق ـوْم  ق دْ ض لُّوا م نْ ق ـبْل  و أ ض لُّوا ك ث يراً 
﴾ و ض لُّوا ع نْ س و اء  الس ب يل 

(1). 
أ أ نْت  ق ـلْت  ل لن اس  اتخ  ذ وني  وقال تعالى: ﴿و ن ذْ ق ال  اللَّ   يا  ع يس ى ابْن  م رْيم   

ي  ن له  يْن  م نْ د ون  اللَّ   ق ال  س بْح ان ك  م ا ي ك ون  لي  أ نْ أ ق ول  م ا ل يْس  لي  بح  قّ  ن نْ  
و أ مّ 

ك  ن ن ك  أ نْ  ي و لا  أ عْل م  م ا في  ن ـفْس  م  ك نْت  ق ـلْت ه  ف ـق دْ ع ل مْت ه  ت ـعْل م  م ا في  ن ـفْس  ت  ع لا 
. م ا ق ـلْت  له  مْ ن لا  م ا أ م رْت ني  ب ه  أ ن  اعْب د وا اللَّ   ر بيّ  و ر ب ك مْ و ك نْت  ع ل يْه مْ  الْغ ي وب 
ت ني  ك نْت  أ نْت  الر ق يب  ع ل يْه مْ و أ نْت  ع ل ى ك لّ   مْ ف ـل م ا ت ـو ف ـيـْ ش ه يدًا م ا د مْت  ف يه 

. ن نْ ت ـع ذّ بْـه مْ ف إ ن ـه مْ ع ب اد ك  و ن نْ ت ـغْف رْ له  مْ ف إ ن ك  أ نْت  الْع ز يز  ش يْء  ش ه يدٌ 
 . (2)الحْ ك يم ﴾

ومن المعلوم أنّ هذه الأمّة ارتكبت محذورين عظيمين، »قال ابن القيّم: 
حتّ جعلوه  ،وّ في المخلوقل  أحدهما الغ   :ولا معرفة ،يرضى بهما ذو عقل لا

فوا أن يكون عبدًا له. والثاني ن  الق، وجزءًا منه، ونلهاً آخر معه، وأ  شريك الخ
عن  سبحانه وتعالى - ص الخالق وسبّه ورميه بالعظائم، حيث زعموا أنهّتنقُّ 

نزل من العرش عن كرسيّ عظمته، ودخل في فرج امرأة، وأقام  - قولهم علوًّا كبيراً
هناك تسعة أشهر، يتخبّط بين البول والدم والنجو، وقد علته أطباق المشيمة 

                                                           
 .88-82( المائدة: 1)
 .115-116( المائدة: 2)



689 

في  ف  والرحم والبطن، ثّم خرج من حيث دخل، رضيعًا صغيراً، يصّ الثدي، ول  
ل على الأيدي م  ودع السرير، يبكي ويجوع ويعطش ويبول ويتغوّط ويح  ط، وأ  م  الق  

والعواتق، ثّم صار نلى أن لطمت اليهود خدّيه، وربطوا يديه، وبصقوا في وجهه، 
، وألبسوه نكليلًا من الشوك، (1)لصبينبين  ،وصفعوا قفاه، وصلبوه جهراً

حقّ، الذي ـوهو الإله ال ،ورجليه، وجرّعوه أعظم الآلام؛ هذا ،مّروا يديهـوس
 مسجود له. ولعمر الله، ننّ هذه مسبّة للهـال ،معبودـلم، وهو اـتقنت العوال  أ   ،بيده

 .(2)«من البشر، قبلهم، ولا بعدهم... ،ها أحدـسبّه ب ما - سبحانه -
نلى ما يأنف أسقط  - سبحانه -فنسبوا الإله الحقّ : »ابن القيّم ثّم قال 

ب نس  بّاد الأصنام أن ت  الناس وأقلّهم أن يفعله بمملوكه وعبده، ونلى ما يأنف ع  
، وغفر له  في كونه تاب على آدم ،نليه أوثانهم، وكذّبوا الله سبحانه

خطيئته، ونسبوه نلى أقبح الظلم، حيث زعموا أنهّ سجن أنبياءه ورسله وأولياءه 
بسبب خطيئة أبيهم، ونسبوه نلى غاية السفه، حيث خلّصهم من  ؛في اجاحيم

بوه وأراقوا دمه، ونسبوه نلى العذاب، بتمكينه أعداءه من نفسه، حتّ قتلوه وصل
غاية العجز، حيث عجّزوه أن يخلّصهم بقدرته، من غير هذه الحيلة، ونسبوه 

وابنه، ففعلوا به ما فعلوا.  ،على نفسه ،ى غاية النقص، حيث سلّط أعداءهـنل
بّته ـا سـمـهها، بـونل ،ودهاـومعب ،ها ـّبّت ربـم، ســمن الأم ،ةـــجملة، فلا نعلم أمّ ـوبال

 .(9)«ةــذه الأمّ ــه هـب

                                                           
جيل متـّى، ـ، ننجاديدا عهدالن (، انظر:  ـْ)ل ص يمطبوع: )ل صْبـ يْن (، والصواب: ـي الـ( ف1)

 .95، الآية 28 الفصل
 .1492-2/1491( نغاةة اللهفان: 2)
 .2/1491( نغاةة اللهفان: 9)



691 

في صفو  أعداء  - وهو يقف اليوم - لا عجب من الطاعن المسيحيّ ف
هة نلى دًا الطاعن اليهوديّ، والطاعن اللادينّي، في مطاعنهم، الموج  الإسلام، مؤيّ  

اللادينّي، مطاعن مطاعن اليهوديّ، و  - أو تناسى - الإسلام؛ حتّ لقد نسي
وكأنهّ لا يعر  شيئًا عن  ؛ رة مريموفي أمّه الصدّيقة المطه   ، في المسيح

  !!منزلة المسيح، ومنزلة مريم، في الإسلام!
ئ ك ة  يا  م رْيم   ن ن  اللَّ   اصْط ف اك  و ط ه ر ك   قال تعالى: ﴿و ن ذْ ق ال ت  الْم لا 

 ل ر بّ ك  و اسْج د ي و اركْ ع ي م ع  و اصْط ف اك  ع ل ى ن س اء  الْع ال م ين . يا  م رْيم   اقـْن تي  
م ه مْ  مْ ن ذْ ي ـلْق ون  أ قْلا  يْه  يه  ن ل يْك  و م ا ك نْت  ل د  الر اك ع ين . ذ ل ك  م نْ أ نْـب اء  الْغ يْب  ن وح 

ئ ك ة   م ون . ن ذْ ق ال ت  الْم لا  مْ ن ذْ يخ ْت ص  يْه  يا  م رْيم   ن ن   أ يّـُه مْ ي كْف ل  م رْيم   و م ا ك نْت  ل د 
ر ة   يهًا في  الدُّنْـي ا و الْآخ  يح  ع يس ى ابْن  م رْيم   و ج  ر ك  ب ك ل م ة  م نْه  اسْم ه  الْم س  اللَّ   ي ـب شّ 

و م ن  الْم ق ر ب ين ﴾
(1) . 

هم ـمّن يرون الإسلام أخطر عليهم، وعلى أبنائهم وبناتـفماذا نتوقّع م
مّن يرون الإسلام أخطر ـوماذا نتوقّع م ؟!حادـلوأحفادهم وأهليهم، من الإ

  !!رات، والخمور، والدعارة؟!عليهم، من شياطين الحروب، والمخدّ  
حاولة النيل منه، ومن ـنلّا معاداة الإسلام، وم ،لا نتوقّع منهم قطعًا

هم، والقضاء على أهوائهم، ـأتباعه؛ لأنّ في انتشار الإسلام ذهاب سلطان
 !!فضائحهم، وفضائح أسلافهم!والكشف عن 

                                                           
 .19-12( آل عمران: 1)



691 

 آفة الغلوّ 

 
بعض المنسوبين : كيف تستنكرون غلوّ المسيحيّين في المسيح، و إن قيلف

فيصفونهم بكلّ ما  ؛يغلون في بعض الرجال، وبعض النساء (الإسلام)نلى 
ف به الأنبياء، ومنهم من يصرحّ بتفضيلهم على الأنبياء، ومنهم من يجعلهم يوص  

 ؟!المنزلة البشريةّ، فينسب نليهم علم الغيب، والولاية التكوينيّةفي منزلة فوق 
الغلوّ في الدين مذموم، كلّ الذم، سواء أكان صاحبه منسوبًا نلى : قلت

 ؛ ولا سيّما هذا النوع من الغلوّ.، أم كان منسوبًا نلى غيره(الإسلام)
دليلًا على صحّة الغلوّ،  (الإسلام)وليست نسبة بعض الغلاة نلى 

؛ فإنّ الغلوّ جرية تتعلّق (الإسلام)وليست دليلًا على أنّ الغلوّ مرضيّ في 
 . ، و)الإسلام( بريء من الغلوّ، ومن الغلاةبأصحابها
، ويطعنون فيهم؛ الغلاة يخالفون (الإسلام)المنسوبين نلى المؤلّفين سائر و 

 لى بطلان ما هم عليه. بسبب غلوّهم، ويذكرون الأدلّة الكثيرة ع
ومليع فرق الغلاة منهم خارجون عن فرق »قال أبو منصور البغداديّ: 

 . (1)«الإسلام
فأمّا غلاتهم الذين قالوا بإلهيّة الائمّة، وأباحوا »وقال أبو منصور أيضًا: 

مغيريةّ، ـمات الشريعة، وأسقطوا وجوب فرائض الشريعة، كالبيانيّة، والحر  ـم
المنصوريةّ، والخطاّبيّة، والحلوليّة، ومن جرى مجراهم؛ فما هم من فرق واجاناحيّة، و 

 . (2)«الإسلام، ونن كانوا منتسبين نليه

                                                           
 .21ق: ر  ق بين الف  رْ ( الف  1)
 .21-29ق: ر  ق بين الف  رْ ( الف  2)



692 

فمن توهّم في نبيّنا أو غيره من الأنبياء شيئًا من »وقال ابن تيميّة: 
ا حقوق الأنبياء ما جاء به  الألوهيّة والربوبيّة، فهو من جنس النصارى، ونّّ

 . (1)«نّة عنهمالكتاب والس
في  -أو السنّة  ،م أنّ المنتسب نلى الإسلامعل  في  »وقال ابن تيميّة أيضًا: 

والسنّة، حتّ يدّعي السنّة من ليس  ،قد يرق أيضًا من الإسلام - هذه الأزمان
من أهلها، بل قد مرق منها، وذلك بأسباب، منها: الغلوّ الذي ذمّه الله تعالى 

 .(2)«في كتابه...
وكان السلف يرون أنّ من انحر  من العلماء »ابن تيميّة أيضًا:  وقال 

بّاد، ففيه شبه عن الصراط المستقيم، ففيه شبه من اليهود، ومن انحر  من الع  
رى في أحوال منحرفة أهل العلم، من تحريف الكلم عن من النصارى، كما ي  

لبّر ونسيان مواضعه، وقسوة القلوب، والبخل بالعلم، والكبر، وأمر الناس با
رى في منحرفة أهل العبادة والأحوال، من الغلوّ في وكما ي   ؛أنفسهم، وغير ذلك

 .(9)«من الرهبانيّة والصور والأصوات ،الأنبياء والصالحين، والابتداع في العبادات
م يشرعوه، فترك ما أمروا به، ـوأمّا من ابتدع دينًا ل»وقال ابن تيميّة أيضًا:  

ه، لا شريك له، واتبّاع نبيّه، فيما شرعه لأمّته، وابتدع الغلوّ من عبادة الله وحد
 .(1)«في الأنبياء والصالحين، والشرك بهم؛ فإنّ هذا تتلعّب به الشياطين

وقد بلغ الغلوّ بالطائفتين نلى أن يجعلوا بعض من »وقال ابن تيميّة أيضًا:  

                                                           
 .1/92( مجموعة الفتاوى: 1)
 .9/298( مجموعة الفتاوى: 2)
 .1/91( مجموعة الفتاوى: 9)
 .1/125( مجموعة الفتاوى: 1)



693 

ا له نوعًا من الإلهيّة، وكلّ غلوا فيه، بمنزلة النبّي، وأفضل منه، ونن زاد الأمر جعلو 
مضاهية للضلالات النصرانيّة؛ فإنّ في النصارى ـال ،هذا من الضلالات اجااهليّة

من الغلوّ في المسيح والأحبار والرهبان ما ذمّهم الله عليه في القرآن؛ وجعل ذلك 
 .(1)«عبرة لنا؛ لئلّا نسلك سبيلهم

  عقائد الغلاة:
راً واعتمادًا؛ هجر القرآن الكريم، قراءة وتدبّـُ السبب الأكبر في الغلوّ هو  

فقد أعرض الغلاة عن )دين الآيات(، واعتمدوا على )دين الروايات(؛ فاختلقوا 
 مسيحيّة(.ـمنسوبين نلى )الـعقائد شركيّة، وكفريةّ، تضاهي عقائد ال

بل لقد صرحّ أحد غلاة )الطائفة الإماميّة الاةني عشريةّ( بأنّ قوله في  
 :(2)مسيح(، فقالـمسيحيّة( في )الـعشر( يفوق قول )غلاة ال )الاةني

 هاـلات  غ   -ح ــالمســي في - ه  لْ م تق  ــما لـ    لْ ـم أق  ـي الورى قال  لكم، نن لـا فـــأن
 ومن أخطر عقائد الغلاة المخالفة، كلّ المخالفة، لصريح القرآن الكريم: 

 عقيدة نمامة الاةني عشر. -أ
 عقيدة عصمة الاةني عشر. -ب
 عقيدة علم الاةني عشر. -ج
 عقيدة غيبة الثاني عشر. -د
 عقيدة رجعة الاةني عشر. -هـ

 يتمّ  لا الدين أصول من أصل الامامة أنّ  نعتقد»قال محمّد رضا المظفّر:  
 مهما والـمربّين، والأهل الآباء تقليد فيها يـجوز ولا بها، بالاعتقاد نلّا  الإيان

                                                           
 .11/14( مجموعة الفتاوى: 1)
 .954( انظر: مقتل الحسين )حديث كربلاء(: 2)



691 

 .(1)«والنبوّة التوحيد يـف النظر جبـي كما فيها، النظر جبـي بل وكبروا، عظموا
 الله من لطفٌ  كالنبوّة أنّها نعتقد كما»وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا:  
 من وظائفه، في النبيّ  يخلف هاد ، نمام عصر كلّ  في يكون أن بدّ  فلا تعالى؛
 للنبيّ  ما وله النشأتين، في والسعادة، الصلاح فيه ما نلى ونرشادهم البشر، هداية

 بينهم، العدل ونقامة ومصالحهم، شؤونهم لتدبير الناس؛ على العامّة الولاية من
 والدليل للنبوّة، استمرار فالإمامة هذا، وعلى .بينهم من والعدوان الظلم ورفع
 الإمام نصب أيضًا بي وج   نفسه هو الأنبياء وبعث الرسل نرسال بي وج   الذي
 على تعالى الله من بالنصّ  نلّا  تكون لا الإمامة ننّ : نقول فلذلك .الرسول بعد

من  والانتخاب بالاختيار، هي وليست قبله، الذي الإمام لسان أو النبيّ  لسان
 نمامًا يعيّنوا أن شاءوا ونذا نصّبوه، أحدًا ينصّبوا شاءوا أن نذا لهم فليس الناس،

 "من بل نمام، بلا البقاء لهم ليصحّ  تركوه، تعيينه يتركوا أن شاءوا ومت عيّنوه، لهم
 الرسول عن ةبت ذلك ما جاهليّة"، على ميتة مات زمانه نمام يعر  مـول مات

  .(2)«مستفيضـال بالحديث الأعظم،
 العصور من عصر يخلو أن يجوز لا وعليه»وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا:  

 يأبوا، مـل أم البشر أبَ سواء تعالى؛ الله من منصوب الطاعة، مفروض نمام من
 غائبًا أم حاضراً كان وسواء ي طيعوه، مـل أم أطاعوه ينصروه، مـل أم ناصروه وسواء

عب، في النبّي، كغيبته يغيب أن يصحّ  كما نذ الناس؛ أعين عن  صحّ  الغار، والشّ 
  .(9)«وقصرها الغيبة طول بين العقل حكم في فرق ولا الإمام، يغيب أن

                                                           
 .91( عقائد الإماميّة: 1)
 .99-91( عقائد الإماميّة: 2)
 .99( عقائد الإماميّة: 9)



695 

 يكون أن يجب كالنبيّ  الإمام أنّ  ونعتقد»وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا:  
 الطفولة سنّ  من بطن، وما منها ظهر ما والفواحش، الرذائل مليع من معصومًا

 والخطإ السهو من معصومًا يكون أن يجب وسهوًا. كما عمدًا الموت، نلى
 النبّي، حال ذلك في حالهم عليه، والقوّامون الشرع، ف ظةح   الأئمّة لأنّ  والنسيان؛

 نعتقد أن يقتضينا نفسه هو الأنبياء بعصمة نعتقد أن اقتضانا الذي والدليل
 .(1)«فرق بلا الأئمّة، بعصمة
 يكون أن يجب كالنبيّ  الإمام أنّ  ونعتقد»وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا:  
 وعدل، وصدق، وعفّة، وكرم، شجاعة، من الكمال، صفات في الناس أفضل
 .الإمام في الدليل نفسه هو النبيّ  في والدليل .وخ ل ق وحكمة وعقل تدبير، ومن
 طريق من المعلومات، ومليع الإلهيّة، والأحكام المعار ، يتلقّى فهو علمه؛ أمّا

 الإلهام، طريق من يعلمه، أن بدّ  لا شيء استجدّ  ونذا .قبله من الإمام، أو النبّي،
 أن وشاء شيء، نلى توجّه فإن فيه، تعالى الله أودعها التي القدسيّة، بالقوّة

 كلّ  في يحتاج ولا يشتبه، ولا ،(2)فيه يخطأ لا الحقيقيّ، وجهه على يعلمه، علمه
 قابلًا  علمه كان ونن المعلّمين، تلقينات نلى ولا العقليّة، البراهين نلى ذلك

 .(9)«والاشتداد للزيادة
: ذاته حدّ  في ممكن وهو ،نقول فلذلك»وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا: 

                                                           
 .96( عقائد الإماميّة: 1)
(؛ فإذا   -مزة فوق الألف القائمة به -( الفعل )يخ ْط أ ( 2) هو مضارع للفعل الثلاةيّ )خ ط ئ 

كان مراد المؤلّف، في هذا النصّ: مضارع الرباعيّ )أ خْط أ (، فالصواب أن ت كت ب الهمزة فوق 
 لة، هكذا: )يخ ْط ئ(.ياء مهم  

 .96( عقائد الإماميّة: 9)



696 

 أعلى في الكمال تبلغ -القدسيّة  بالقوّة سمّىت   التي - الإمام عند الإلهام قوّة ننّ 
 في المعلومات، لتلقّي استعداد على القدسيّة، نفسه صفاء في فيكون درجاته،

 معرفته، وأراد الأشياء، من شيء نلى توجّه فمت حالة، كلّ  وفي وقت، كلّ 
 مقدّمات، ترتيب ولا ف،توقُّ  بلا الإلهاميّة، القدسيّة القوّة بتلك علمه، استطاع

 المرآة في المرئيّات تنجلي كما المعلومات، نفسه في وتنجلي معلّم، تلقين ولا
 .(1)«نبهام ولا فيها، لا غطش الصافية،

 الذين الأمر أولو هم الأئمّة أنّ  ونعتقد»وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا: 
 والسبل الله، أبواب وأنّهم الناس، على الشهداء وأنّهم بطاعتهم، تعالى الله أمر

 وخ زاّن توحيده، وأركان وحيه، وتراملة علمه، عيبة وأنّهم عليه، والأدلّاء نليه،
 لأهل أمان، النجوم أنّ  كما الأرض، لأهل أمانًا، كانوا ولذا معرفته،

 .(2)«السماء...
 ونهيهم تعالى، الله أمر أمرهم أنّ  نعتقد بل»أيضًا:  وقال محمّد رضا المظفّر

عدوّه.  وعدوّهم وليّه، ووليّهم معصيته، ومعصيتهم طاعته، وطاعتهم نهيه،
 الرسول على والرادّ  الرسول، على كالرادّ  عليهم والرادّ  عليهم، الردّ  يجوز ولا

 .بقولهم والأخذ لأمرهم، والانقياد لهم، التسليم تعالى. فيجب الله على كالرادّ 
 يصحّ  ولا مائهم، ّير من نلّا  ت ستقى لا الإلهيّة الشرعيّة الأحكام أنّ  نعتقد ولهذا

 بينه يطمئنّ  ولا غيرهم، نلى بالرجوع المكل ف ذمّة تفرغ ولا منهم، نلّا  أخذها
 ننّهم. طريقهم من نلّا  المفروضة، التكاليف من عليه ما أدّى قد أنهّ نلى الله، وبين

 مائجـال البحر هذا يـف غرق، خلّف عنهاـت ومن جا،ـن ركبها من نوح، كسفينة

                                                           
 .98( عقائد الإماميّة: 1)
 .95( عقائد الإماميّة: 2)



697 

 .(1)«منازعاتـوال والادّعاءات والضلالات، الشبه بأمواج الزاخر،
 الإمامة صفة لهم الذين الأئمّة أنّ  ونعتقد»وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا: 

 عشر اةنا بالإمامة: عليهم المنصوص الشرعيّة، الأحكام في مرجعنا هم حقّة،ـال
 المتقدّم نصّ  ثمّ  بأسمائهم، مليعًا -وآله  عليه الله صلّى - النبيّ  عليهم نصّ  نمامًا،
 .(2)«بعده... من على منهم

 هو وغيرها: الإماميّة، بين الفرق أنّ  غير»وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا: 
 سنة ولد معرو ، معيّن  شخص هو المهديّ  المصلح أنّ هذا تعتقد الإماميّة أنّ 

 .(9)«حمّدـمه: مـواس العسكريّ، الحسن ابن هو حيًّا؛ يزال ولا ،هجريةّ 296
 بما أخذًا الإماميّة نليه تذهب الذي ننّ »وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا: 

 في الدنيا، نلى الأموات من قومًا ي عيد تعالى الله أنّ   البيت آل عن جاء
 من قّينح  م  ـال وي ديل آخر، فريقًا وي ذلّ  فريقًا، في عزّ  عليها، كانوا التي صورهم

 -محمّد  آل مهديّ  قيام عند وذلك الظالمين، من منهم والمظلومين لين،بط  م  ـال
 في درجته علت من نلّا  يرجع ولا -والسلام  الصلاة أفضل وعليهم عليه

 ومن الموت، نلى ذلك بعد يصيرون ثمّ  الفساد، من الغاية بلغ من أو الإيان،
 . (1)«العقاب أو الثواب من يستحقّونه وما النشور، نلى بعده

 أنّ  دعوى وهي الثانية، المناقشة وأمّا»وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا: 
 فيما الضروريةّ، الأمور من الرجعة لأنّ  لها؛ وجه لا فإنهّ موضوع، فيها الحديث

                                                           
 .93-95( عقائد الإماميّة: 1)
 .69( عقائد الإماميّة: 2)
 .63( عقائد الإماميّة: 9)
 .81-84( عقائد الإماميّة: 1)



698 

 .(1)«متواترةـال الأخبار من البيت، آل عن جاء
 من ليست فالرجعة حال، كلّ  وعلى»وقال محمّد رضا المظفّر أيضًا: 

 تبـعًا كان بـها اعتقادنا وننـّما فيها، والنظر بـها، الاعتقاد يـجب التي الأصول،
 مـــن بعصمتهم، نديـــن ، الذيــن البيـت آل عـن الــواردة الصحيحة، للآةــار

 .(2)«اــوقوعه يـمتنع ولا ا،ــعنه أخبــروا التـي ة،ـالغيبيّ  ورـــالأم ــنـم وهي الكذب،
 ،والإمام، نلّا في التسمية ،يّ ـبين النب -عند هؤلاء الغلاة  -فلا فرق 

سمّى يّ، ولكنّه لا ي  ـيوص ف بكلّ ما يوص ف به النب -عندهم  -فقط. فالإمام 
كما قالوا بإباحة نبيًّا؛ فقالوا باستمرار )النبوّة(، مع تغيير التسمية نلى )الإمامة(؛  

 )الزنَ(، مع تغيير التسمية نلى )المتعة(!!!
بل ذهب كثير من الغلاة نلى تفضيل )الاةني عشر(، على )الأنبياء(  

كلّهم، باستثناء النبّي محمّد 
(9). 

 أنبياء،  كونهم بعدم الإذعان، من لنا بدّ  لا وباجاملة»قال المجلسيّ: 
 من الأنبياء -وسلّم  وآله عليه الله صلّى - نبيّنا رـغي من وأفضل أشر  وبأنّهم

م ـخات جلالة رعاية نلّا  بالنبوّة، اتّصافهم لعدم جهةً، نعر  ولا والأوصياء،
 عليه دلّت وما .والإمامة النبوّة بين ،ينّ   ب   فرق   نلى عقولنا يصل ولا الأنبياء،

 عليهم الله صلوات هم،ـأحوال حقائق يعلم تعالى والله عرفته، الأخبار، فقد
 .(1)«أملعين

                                                           
 .81( عقائد الإماميّة: 1)
 .89-81( عقائد الإماميّة: 2)
 . 84( انظر: أوائل المقالات: 9)
 .26/52( بحار الأنوار: 1)



699 

 وقالوا أيضًا بثبوت )الولاية التكوينيّة(، فزعموا أنّ )الاةني عشر( واسطة 
 كلّهم، الناس قخ ل   لما ولولاهم الخلق، في السبب وهم الوجود، وبهم الإيجاد، في

ا  دون لما التكوينيّة الولاية ولهم الإفاضة؛ في الواسطة وهم قوا لأجلهم،خ ل   ونّّ
لكونهم  وقوّته؛ الله، بحول ومشيئتهم، نرادتهم، تحت المكوّنات الخالق، بتسخير

 .(1)قوله وقولهم فعله، فعلهم فيكون وصفاته، أسمائه مظاهر
ده عن جرُّ ـحاكميّة للإمام )ع( لا تعني تـوةبوت الولاية وال»قال الخمينّي: 

الح كّام. فإنّ للإمام منزلته، التي هي له عند الله، ولا تجعله مثل من عداه، من 
مقامًا محمودًا، ودرجة سامية، وخلافة تكوينيّة، تخضع لولايتها وسيطرتها مليع 
ذراّت هذا الكون. وننّ من ضروريّات مذهبنا أنّ لأئمّتنا مقامًا، لا يبلغه ملك 

ــــل. وبـموجب مـا لدينا، مــن الروايــات، والأحاديث، فإنّ مقر ب، ولا نبـيّ مرس  
م أنواراً، فجعلهم الله ـالأعظم )ص(، والأئمّة )ع(، كانوا قبل هذا العال   ولالرس

 . (2)«بعرشه م ـحد قين، وجعل لـهم من الـمنزلة والزلفى مــا لا يعلمه نلّا الله

ولا ريب أنّ الإسلام بريء كلّ البراءة، من هذه العقائد الباطلة؛ وبريء   
 اختلقوها، ونشروها بين العامّة. كلّ البراءة، من أولياء الشيطان، الذين

فانتساب الغلاة نلى )الإسلام( ليس دليلًا على صحّة انتسابهم، ولا على  
صحّة عقائدهم الباطلة؛ فإنّ الانتساب ليس أكثر من ادّعاء وتسمية؛ والعبرة 

 بالادّعاءات والتسميات. بالحقائق، وموافقة الشريعة، لا
هو وحده الذي يعلم من يستحقّ العذر، من أولئك الغلاة،  والله  

ومـن لا يســـتحقّه منهم؛ وهو وحــده الذي يـحاسب الناس، على أعمالهم، 

                                                           
 .254-9/283الفقاهة: ، ومصباح 2/992( انظر: المكاسب والبيع: 1)
 .92( الحكومة الإسلاميّة: 2)



711 

 .، ويعفو عمّن يستحقّ العفو منهمفي ثيب الـمحسنين، وي عذّب الـمسيئين
 ولغلاة المتصوّفة أمثال هذه الأباطيل، والضلالات، في أوليائهم.  

 فةمتصوّ  ـال بعض يعتقده ما للحقّ  مضادّةـال العقائد ومن»بن باز: قال ا
 يـف ويتصرفّون التدبير، يـف ،الله يشاركون بالأولياء همـيسمّون من بعض أنّ  من
 من ،ذلك وغير والأغواث، ،والأوتاد ،بالأقطاب همـويسمّون العال ـم، ؤونــش

 . (1)«لآلهتهم... اخترعوها التي ،ماءـالأس
كبير بين )تصوُّ  الغلاة( القائم على الغلوّ، والانحرا  عن   والفرق

وبين )تصوُّ  الزُّهّاد( القائم على الورع  ؛الصراط القويم، ومخالفة الكتاب والسنّة
 والتزكية والإحسان، والاستقامة على الكتاب والسنّة.

ونذا أردنا أن نعبّر عن )التصوُّ  الصحيح( بكلمة واحدة، فلن نجد خيراً 
 متّقون(. ـمن كلمة )التقوى(؛ فالمتصوّفون الحقيقيّون هم )ال

ما تكون باتبّاع الكتاب والسنّة، والابتعاد عن أحابيل ـوالتقوى ننّ 
الشيطان، من الشبهات والشهوات، والبدع والضلالات؛ ولا سيّما الغلوّ، الذي 

 قها المغف لون.ما كان له أن يقوم، لولا الأكاذيب، التي يختلقها المختلقون، ويصدّ 
 وجاءت ،(2)الأعظم الغوث خ دّام أحد توفيّ : »د صادق القادريّ محمّ قال 

 فتوجّه زوجها؛ حياة وطلبت نليه، والتجأت فتضرّعت، الغوث، نلى زوجته
 نلى يصعد  الموت ملك أنّ  الباطن عال ـم في فرأى المراقبة، الغوث نلى

 ،فْ ق   الموت، ملك يا: فقال اليوم، ذلك في المقبوضة، الأرواح ومعه السماء،
 الأرواح، أقبض ننيّ : الموت ك  مل   فقال باسمه، وسماّه فلان، خادمي، روح وأعطني

                                                           
 .1/26( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 1)
 قب )الغوث الأعظم( ي طلقه غلاة المتصوّفة على )عبد القادر اجايلانّي(.ل (2)



711 

 قبضته الذي روح أعطيك أن كننيي   كيف عظمته، باب نلى وأؤدّيها نلهي، بأمر
 وفي نعطائه، من فامتنع نليه، خادمه روح نعطاء عليه الغوث فكرّر ربّي؟ بأمر
 فبقوّة اليوم؛ ذلك فـي المقبوضة، الأرواح فيه الزنبيل، كهيئة معنويّ، ظر  يده

ـر   الـمحبوبيّة،  نلـى ورجـعت الأرواح، فتفرقّت يــده؛ مـن وأخــذه الـزنبيــل، ج 
، يا وقال: رب ه،  الموت ملك   فناجى أبدانـها،  بيني، جرى بما أعلم أنت ربّ 

 قبضته ما منّي  أخذ والصولة، السلطنة فبقوّة القادر؛ عبد ووليّك محبوبك، وبين
 ننّ  الموت، ملك يا: جلاله جل   الحقُّ، فخاطبه اليوم؛ هذا في الأرواح، من

 الأرواح راحت وقد خادمه، روح أعطيته لا ل ـم   ومطلوبي، محبوبي، الأعظم الغوث
 . (1)«الوقت هذا فتندم واحد، روح بسبب قبضتك؛ من الكثيرة

ما هذه نلّا أكذوبة واحدة، من آلا  الأكاذيب الكفريةّ، والشركيّة، التي 
 اختلقها غلاة  المتصوّفة، ونشروها بين المغف لين منهم، فصدّقوها!!! 

فة(، التي انـخدع بـها بعض الـمؤلّفين: أكذوبة ومن أكاذيب )غلاة المتصوّ  
 .)الإسلام( اجتمعوا بهنسوبين نلى مـ، وأنّ الكثير من ال(2)خضر(ـ)حياة ال

عند ملاهير  ،فهو من الأحياء، ا الخضر وأمّ » :بن الصلاحاقال 
ّّ  ،في ذلك ،ة معهموالعامّ  ،من العلماء والصالحين ،ةالخاصّ  بإنكار ذلك  ا شذّ ون
  .(9)«أهل الحديث بعض

ه ملهور العلماء على أنّ : خضر ـباب من فضائل ال»قال النوويّ: و 
وأهل الصلاح  ،ةعند الصوفيّ  ،ق عليهف  وذلك مت ـّ ،رناموجود بين أظه   ،حيّ 

                                                           
 .22-21( تفريج الخاطر: 1)
 ت فيد القطع.يس ةـمّة دليل قطعيّ، على أنّ اسـمه هو )الـخضر(، وروايات الآحاد لا ل( 2)
 .156-1/159: ابن الصلاح ومسائل فتاوى (9)



712 

 ،وجوابه ،وسؤاله ،والأخذ عنه ،والاجتماع به ،ي رؤيتهـوحكاياتهم ف .والمعرفة
وأشهر من  ،رحص  ـأكثر من أن ي   :خيرـومواطن ال ،الشريفة مواضعـووجوده في ال

 .(1)«...رـست  ن ي  أ
ن ـم ما،هـوويّ، وأمثالـالنالصـلاح، و ابن من  ،بـكلّ العج  ،بـفالعج

 دعاوىعة، والبالروايات المكذوبة، والحكايات المختر   ،المؤلّفين، الذين انخدعوا
 ، والحسّ؟!!!العقل، و الشرعفخالفوا  الفارغة؛

ل ـقب ،لــر طويـــن دهـم ،اتــه مفالصحيح أنّ  ،خضرـا الأمّ »قـال ابن باز: 
وليس له  ،ه باطلبل هذا كلّ  ،حقيقةوليس لوجوده .  مبعث النبيّ 

  خضرـفال .مــمن أهل العل ،قونالذي عليه المحقّ   ،وهذا هو الصحيح .وجود
 .»...(2)بل قبل مبعث عيسى ،  يّ ـقبل مبعث النب ،مات

م(، ك  ح  ـصوص ال)ف  كتاب و  ،ة(ي ّـمكّ ـكتاب )الفتوحات اليطالع  ومن 
 . والتحريفات والأباطيل، والضلالات،، من الأكاذيب ،جابد العجب الع  ـــجـي

أنّ النبّي هو الذي  -أيدّك الله  -اعلم »: فتوحاتال صاحب من أقوالف
يأتيه المل ك بالوحي، من عند الله، يتضمّن ذلك الوحي شريعة، يتعبّده بها، في 
نفسه، فإن ب ع ث بها نلى غيره، كان رسولًا. ويأتيه الملك على حالتين: نمّا ينزل 

سديةّ، بها على قلبه، على اختلا  أحوال، في ذلك التنزُّل، ونمّا على صورة ج
من خارج، ي لقي ما جاء به نليه، على أذنه، فيسمع، أو ي لقيها على بصره، 
في بصره، فيحصل له من النظر مثل ما يحصل له من السمع، سواء، وكذلك 

، فلا سبيل أن يتعبّد سائر القوى الحسّاسة، وهذا باب قد أ غل ق برسول الله 

                                                           
 .16/34، وانظر: 196-19/199( صحيح مسلم بشرح النوويّ: 1)
 .3/258( مجموع فتاوى ومقالات متنوّعة: 2)



713 

 -نذا نزل  - ديةّ، وأنّ عيسى الله أحدًا، بشريعة ناسخة لهذه الشريعة المحمّ 
أن  ، وهو خاتم الأولياء؛ فإنهّ من شر  محمّد  حكم نلّا بشريعة محمّدـما ي

ختم الله ولاية أمّته، والولاية مطلقةً، بنبّي رسول م كر م، ختم به مقام الولاية؛ فله 
ش ر معنا وليًّا تاب ش ر مع الرُّس ل رسولًا، ويح  ،  عًا محمّدًا يوم القيامة حشران: يح 

كرّمه الله تعالى، ونلياس بـهذا الـمقام، على سائر الأنبياء. وأمّا حالة أنبياء 
الأولياء، في هذه الأمّة، فهو كلّ شخص أقامه الحقّ، في تجلّ  من تجلّياته، وأقام 

، فأسمعه ذلك المظهر الروحانّي خطاب ، ومظهر جبريل له مظهر محمّد 
، حتّ نذا فرغ من خطابه، وف ـزّ ع عن قلب  هر محمّدمظـالأحكام المشروعة ل

هذا الولّي، عقل  صاحب  هذا المشهد مليع  ما تضمّنه ذلك الخطاب، من 
الأحكام المشروعة الظاهرة، في هذه الأمّة المحمّديةّ، فيأخذها هذا الوليُّ كما 

مر به أخذها المظهر المحمّديّ للحضور، الذي حصل له في هذه الحضرة، مماّ أ  
ذلك المظهر المحمّديّ، من التبليغ لهذه الأمّة، في ـر دّ نلى نفسه، وقد وعى ما 

، وعلم صحّته علم يقين، بل عين يقين، فأخذ  خاطب الروح  به مظهر  محمّد
حكم هذا النبّي، وعمل به على بيّنة من ربهّ. فر ب  حديث ضعيف، قد ت ر ك 

ع، كان في رواته، يكون صحيحًا في العمل به؛ لضعف طريقه، من أجل و ضّا 
ا  نفس الأمر، ويكون هذا الواضع مماّ صدق في هذا الحديث، ولـم يضعه. ونّّ
؛ لعدم الثقة بقوله، في نقله، وذلك نذا انفرد به ذلك الواضع، أو   رد ه المحدّ ث 

قبل ذلك الحديث،  ،كان مدار الحديث عليه. وأمّا نذا شاركه فيه ةقة سمعه معه
معه من الروح، ي لقيه على حقيقة ـيّ قد سـيق ذلك الثقة، وهذا ولمن طر 

، في  ، مع محمّد، كما سمع الصحابة، في حديث جبريل  محمّد
الإسلام والإيان والإحسان، فـي تصديقه نيّاه، ونذا سـمعه من الروح الـم لقي، 

فيه،  ، علمًا، لا يشكّ فهو فيه مثل الصاحب، الذي سمعه من فم رسول الله 



711 

في  ،خلا  التابع، فإنهّ يقبله على طريق غلبة الظن؛ لارتفاع التهمة الـمؤةرّةـب
الصدق. ور ب  حديث يكون صحيحًا من طريق رواته، يحصل لهذا الـم كاش ف، 

عن هذا الحديث الصحيح، فأنكره،  الذي قد عاين هذا المظهر، فسأل النبّي 
لم ضعفه، فيترك العمل به، عن بيّنة من وقال له: لـم أقله، ولا حكمت  به؛ فيع

ربهّ، ونن كان قد عمل به أهل  النقل؛ لصحّة طريقه، وهو في نفس الأمر ليس  
كذلك، وقد ذكر مثل هذا مسلمٌ في صدر كتابه "الصحيح". وقد يعر  هذا 

ذلك الحديث الصحيح طريقه، في زعمهم، نمّا أن ي سمّى  ن وضع  م   الـمكاشف  
صورة الشخص. فهؤلاء هم أنبياء الأولياء، ولا يتفرّدون قطّ له، أو ت قام له 

، أو بشريعة، ولا يكون لهم خطاب بها، نلّا بتعريف أنّ هذا هو شرع محمّد 
يشاهد المنزّل عليه بذلك الحكم، في حضرة التمثُّل، الخارج عن ذاته، والداخل، 

شترك مع النبّي، في ندراك ما المعب ـر عنه بالمبشّرات، في حقّ النائم. غير أنّ الولي ي
ت دركه العامّة، في النوم، في حال اليقظة، سواء. وقد أةبت هذا المقام للأولياء 
أهل  طريقنا، ونتيان هذا، وهو الفعل بالـهمّة، والعلم من غير معلّ م، من 

خضر، فإن آتاه الله العلم بهذه الشريعة التي ـالمخلوقين، غير الله، وهو علم ال
، بارتفاع الوسائط، أعني الفقهاء، وعلماء ها، على لسان رسول الله ـبتعبّده 

الرسوم، كان من العلم اللدنـّيّ، ولـم يكن من أنبياء هذه الأمّة، فلا يكون من 
يكون من الأولياء وارث نبـيّ، نلّا على هذه الـحالة الخاصّة، من مشاهدة 

. فهؤلاء هم أنبياء الأولياء. الـمل ك، عند الإلقاء، على حقيقة الرسول، فافه مْ 
 وتستوي اجاماعة كلّها في الدعاء نلى الله على بصيرة، كما أمر الله تعالى نبيّه 

﴾ ير ة  أ نا  و م ن  ات ـبـ ع ني  ، وهم أهل هذا المقام، (1)أن يقول: ﴿أ دْع و ن لى  اللَّ   ع ل ى ب ص 

                                                           
 .145( يوسف: 1)



715 

مرتبة تعبُّد هارون، بشريعة  فهم في هذه الأمّة مثل الأنبياء في بني نسرائيل، على
الله قد شهد بنبوّته، وصرحّ بها في القرآن؛ فمثل  ، مع كونه نبيًّا، فإنّ  موسى

هؤلاء يحفظون الشريعة الصحيحة، التي لا شكّ فيها، على أنفسهم، وعلى هذه 
ي سلّ مون لهم  الأمّة، مّمن اتبّعهم، فهم أعلم الناس بالشرع، غير أنّ الفقهاء لا

وهؤلاء لا يلزمهم نقامة الدليل على صدقهم، بل يجب عليهم الكتم ذلك، 
لمقامهم، ولا يردّون على علماء الرسوم، فيما ةبت عندهم، مع علمهم بأنّ ذلك 
خطأ، فـي نفس الأمر، فحكمهم حكم الـمجتهد، الذي ليس له أن يحكم في 

طّئ المخالف المسألة، بغير ما أدّاه نليه اجتهاده، وأعطاه دليله، وليس له أ ن يخ 
له في حكمه، فإنّ الشارع قد قرّر ذلك الحكم في حقّه؛ فالأدب يقتضي له أن 
طّئ ما قرّره الشارع حكمًا، ودليله وكشفه يحكم عليه باتبّاع حكم ما ظهر  لا يخ 

أنّ علماء هذه الأمّة أنبياء بني نسرائيل،  له وشاهده. وقد ورد الخبر عن النبّي 
 أشرنا نليها، فإنّ أنبياء بني نسرائيل كانت تحفظ عليهم شرائع يعني المنزلة التي

ر س لهم، وتقوم بها فيهم، وكذلك علماء هذه الأمّة، وأئمّتها يحفظون عليها 
، كعلماء الصحابة، ومن نزل عنهم، من التابعيـن، وأتباع أحكام رسولها 

ومالك، وابن أبـي رباح، سيـرين، والـحسن،  التابعيـن، كالثوريّ، وابن ع ي ينة، وابن
وأبـي حنيفة، ومن نزل عنهم، كالشافعيّ، وابن حنبل، ومن جرى مجرى هؤلاء، 

حفظون ـنلى هل مّ جرًّا، في حفظ الأحكام. وطائفة أخرى من علماء هذه الأمّة ي
ان، ـلمــاس، وســيّ، وابن عبّ ـه: كعلـــرار علومـــ، وأسول ــــوال الرســـا أحــعليه
يرة، وحذيفة. ومن التابعين: كالحسن البصريّ، ومالك بن دينار، وبنان هر  وأبي

يّ. ومن نزل عنهم بالزمان: كشيبان الراعي، وفرج ـالحمّال، وأيوّب السختيان
مصريّ، ومن نزل عنهم:  ـمعمّر، والف ض يل بن عياض، وذي النون الـالأسود ال

كالـج ن يد، والتستريّ، ومن جرى مـجرى هؤلاء، من السادة، فـي حفظ الـحال 



716 

النبويّ، والعلم اللدنـّيّ، والسرّ الإلهيّ. فأسرار ح ف ظة الحكم موقوفة في الكرسيّ، 
يًّا، ــم يكن لهم حال نبويّ، ي عطي سرًّا نلهيًّا، ولا علمًا لدنّ ـعند القدمين، نذ ل

من علماء ح فّاظ الـحكم،  -أسرار ح فّاظ الـحال النبويّ، والعلم اللدنـّيّ و 
موقوفة عند العرش، ولا موقوفة، ومنها ما لـها مقام، ومنها ما لا مقام  -وغيرهم 

 -بين أصحاب العلامات  -لها، وذلك مقام لها تتميّز به، فإنّ ترك العلامة 
وهي أسنى العلامات، ولا يكون ذلك،  علامة محق قة، غير محكوم عليها بتقييد،

نلّا للمتمكّن الكامل، في الورث المحمّديّ. وأمّا أقطاب الأمم المكمّ لين، فـي غير 
هذه الأمّة، مـمّن تقدّمنا بالزمان، فجماعة ذ ك ر ت لـي أسـماؤهم، باللسان 

، في مشهد العربّي؛ لـمّا أ شه دتـهم، ورأيتهم، في حضرة برزخيّة، وأنا بمدينة قرطبة
اء، كلوم، والبكّاء، والمرتفع، والشفأقدس، فكان منهم: المفرّ ق، ومداوي ال

والماحق، والعاقب، والمنحور، وشحر الماء، وعنصر الحياة، والشريد، والراجع، 
والصانع، والطيّار، والسالـم، والخليفة، والمقسوم، والحيّ، والرامي، والواسع، 

لون الذين س ـمّوا لنا، والبحر، والملصق، والهادي، وا لمصلح، والباقي. فهؤلاء المكمّ 
، . وأمّا القطب الواحد، فهو روح محمّد ، نلى زمان محمّد من آدم 

وهو الـم م دّ جاميع الأنبياء والرسل، سلام الله عليهم أملعين، والأقطاب من 
: ، فقال : "مت كنت  نبيًّا"حين النشء الإنسانّي، نلى يوم القيامة. قيل له 

"وآدم بين الماء والطين". وكان اسمه مداوي الكلوم، فإنهّ بجراحات الهوى خبير، 
والرأي والدنيا والشيطان والنفس بكلّ لسان نبويّ، أو رسالّي، أو لسان الولاية، 
وكان له نظر نلى موضع ولادة جسمه بمكّة، ونلى الشام، ثّم صر  الآن نظره، 

بس، لا يصل نليها أحد من بني آدم، بجسده، نلّا أنهّ نلى أرض كثيرة الـحرّ والي
قد رآها بعض الناس، من مكّة، في مكانه، من غير نقلة، ز وي ت له الأرض 
فرآها، وقد أخذنا نحن عنه علومًا جـمّة، بمآخذ مختلفة. ولهذا الروح المحمّديّ 



717 

م الولاية مظاهر في العال ـم، أكمل مظهره في قطب الزمان، وفي الأفراد، وفي خت
، وهو الـمعب ـر عنه  المحمّديّ، وختم الولاية العامّة، الذي هو عيسى

ماله من كونه مداوي  -فيما بعد هذا الباب، نن شاء الله  -بـمسكنه. وسأذكر 
الكلوم، من الأسرار، وما انتشر عنه من العلوم. ثّم ظهر هذا السرّ بعد ظهور 

: المستسلم للقضاء والقدر، ثمّ حال مداوي الكلوم، في شخص آخر، اسـمه
انتقل الحكم منه، نلى مظهر الحقّ، ثّم انتقل من مظهر الحقّ نلى الهائج، ثّم انتقل 
من الهائج، نلى شخص ي سمّى: واضع الحكم، وأظنّه لقمان، والله أعلم؛ فإنهّ  
كان في زمان داود، وما أنا منه على يقين أنهّ لقمان، ثّم انتقل من واضع 

حكم، وما عرفت  ـنلى جامع ال ،مّ انتقل من الكاسبـنلى الكاسب، ةحكم ـال
ماء ـنذا جاءت أس -ي هذا الكتاب ـل من انتقل الأمر من بعده. وسأذكر ف

ما اختصّوا به، من العلوم، ونذكر لكلّ واحد منهم مسألة، نن شاء  -هؤلاء 
 ،هذا القدرويكفي  ؟ما يفعل الله بي :الله، ويجري ذلك على لساني؛ فما أدري

 .(1)«وهو يهدي السبيل ،من هذا الباب، والله يقول الحقّ 
أنّ  -أيدّك الله  -اعلم أيهّا الولّي الحميم »أيضًا:  فتوحاتهومن أقواله في 

، أطال الله عمره، نلى الآن، وقد هذا الوتد هو خضر، صاحب موسى 
أمر عجيب. وذلك أنّ شيخنا أبا العبّاس  - في شأنه -رأينا من رآه واتفّق لنا 

جرت بيني وبينه مسألة، في حقّ شخص، كان قد بشّر بظهوره   العريبيّ 
، فقال لي: هو فلان ابن فلان، وسّمى لي شخصًا أعرفه باسمه، وما رسول الله 

فت فيه، ولـم آخذ بالقبول، أعني: قوله رأيته ولكن رأيت ابن عمّته، فربّما توقّ 
وني على بصيرة في أمره، ولا شكّ أنّ الشيخ رجع سهمه عليه، فتأذّى فيه؛ لك

                                                           
 .292-1/223( الفتوحات الـمكّيّة: 1)



718 

في باطنه، ولـم أشعر بذلك؛ فإنّي كنت  في بداية أمري، فانصرفت عنه نلى 
منزلي، فكنت  في الطريق، فلقيني شخص، لا أعرفه، فسلّم عليّ ابتداءً، سلام 

اس، فيما ذكر لك عن مح  بّ م شف ق، وقال لي: يا محمّد، صدّ ق الشيخ أبا العب
فلان، وسّمى لنا الشخص الذي ذكره أبو العبّاس العريبّي، فقلت له: نعم، 
وعلمت ما أراد، ورجعت من حيني نلى الشيخ؛ لأعرفّه بما جرى، فعندما دخلت 

نذا ذكرت  لك مسألة، يقف  -عليه، قال لي: يا أبا عبد الله، أحتاج  معك 
عرّض نليك، يقول لك: صدّق فلانًا، فيما نلى الخضر، يت -خاطر ك عن قبولها 

ذكره لك، ومن أين يتّفق لك هذا، في كلّ مسألة تسمعها منّي، فتتوقّف. 
: ننّ باب التوبة مفتوح، فقال: وقبول التوبة واقع؛ فعلمت  أنّ ذلك الرجل  فقلت 
كان الخضر، ولا شكّ أنّي استفهمت  الشيخ  عنه، أهو هو، قال: نعم، هو 

اتفّق لي مرةّ أخرى أنـّي كنت  بمرسى تونس بالحفرة، في مركب في الخضر. ثّم 
وا، فقمت  نلى جانب البحر، فأخذني وجع في بطني، وأهل المركب قد نام

عت  نلى البحر، فرأيت شخصًا على بعد، في ضوء القمر، وكانت لّ السفينة، وتط
ورفع قدمه  وصل نلّي، فوقف معي، ليلة البدر، وهو يأتي على وجه الماء، حتّ 

الواحدة، واعتمد على الأخرى، فرأيت باطنها، وما أصابها بللٌ، ثّم اعتمد 
عليها، ورفع الأخرى، فكانت كذلك، ثّم تكلّم معي بكلام، كان عنده، ثمّ 
سلّم، وانصر  يطلب المنارة محرسًا، على شاطئ البحر، على تلّ بيننا وبينه 

في خطوتين أو ةلاةة، فسمعت مسافة، تزيد على ميلين، فقطع تلك المسافة 
صوته، وهو على ظهر المنارة، يسبّح الله تعالى. وربّما مشى نلى شيخنا جراّح بن 
خميس الكتّانّي، وكان من سادات القوم، مرابطاً بمرسى عيدون، وكنت جئت 

ا جئت المدينة، لقيت رجلًا صالحاً، من عنده، بالأمس من ليلتي تلك، فلمّ 
لتك البارحة، في المركب، مع الخضر؟ ما قال لك، وما فقال لي: كيف كانت لي



719 

 ا كان بعد ذلك التاريخ خرجت نلى السياحة بساحل البحرقلت له؟ فلمّ 
المحيط، ومعي رجل ي نك ر خرق العوائد للصالحين، فدخلت مسجدًا خرابًا 
منقطعًا؛ لأصلّي فيه، أنا وصاحبي صلاة الظهر، فإذا بجماعة من السائحين 

دخلوا علينا، ي ريدون ما ن ريده، من الصلاة، في ذلك المسجد، وفيهم  المنقطعين،
ذلك الرجل، الذي كلّمني على البحر، الذي قيل لي: ننهّ الخضر، وفيهم رجل  
كبير القدر، أكبر منه منزلة، وكان بيني وبين ذلك الرجل اجتماع قبل ذلك، 

ا م بنا يصلّي. فلمّ ومودّة، فقمت، فسلّمت عليه، فسلّم عليّ، وفرح بي، وتقدّ 
فرغنا من الصلاة خرج الإمام، وخرجت  خلفه، وهو ي ريد باب المسجد، وكان 

ة"، الباب في اجاانب الغربّي، ي شر  على البحر المحيط، بموضع ي سمّى: "بكّ 
: ننهّ  فقمت  أتحدّث معه، على باب المسجد، ونذا بذلك الرجل الذي قلت 

في محراب المسجد، فبسطه في الهواء، على  الخضر، قد أخذ حصيراً صغيراً، كان
يتنفّل؛  -على الحصير في الهواء  -قدر علوّ سبعة أذر ع، من الأرض، ووقف 

رْ نليه، وس لْه ، فتركت   فقلت لصاحبي: أما تنظر نلى هذا، وما فعل، فقال لي: س 
صاحبي واقفًا، وجئت نليه، فلمّا فرغ من صلاته، سلّمت  عليه، وأنشدت ه 

 :لنفسي
بّ عـــن الـهواء ي س ر هْ   فـي ح بّ م ن خ ل ق  الـهواء  وس خ ر هْ   ش غـــل  الـم ح 
 عــــــن كـــــلّ كـــــــون ترتضـــيـه، م ط ه ر هْ   الــعـارفـــــــــــون عقـــــولــــــــهم مــــعـقــولــــة 
ــــت ـــر هْ أحوالــــهــــم مـ  ف ـه م و لديه م كر مون، وفي الورى   ــــجهـولـــــــــة، وم ـــس 

فقال لي: يا فلان، ما فعلت  ما رأيت  نلّا في حقّ هذا الـم نك ر، وأشار نلـى 
صاحبي، الذي كان ي نك ر خرق العوائد، وهو قاعد في صحن المسجد، ينظر 
 نليه؛ ليعلم أنّ الله يفعل ما يشاء، مع من يشاء، فرددت  وجهي نلى الـم نك ر،

وقلت  له: ما تقول، فقال: ما بعد العين ما ي قال، ثّم رجعت  نلى صاحبي، وهو 



711 

ينتظرني، بباب المسجد، فتحدّةت  معه ساعةً، وقلت  له: من هذا الرجل الذي 
صلّى في الهواء، وما ذكرت  له ما اتفّق لي معه، قبل ذلك، فقال لي: هذا 

د روطة، موضع مقصود، الخضر، فسكت، وانصرفت اجاماعة ، وانصرفنا ن ري
يقصده الصلحاء، من الـمنقطعين، وهو بـمقربة من بشكنصار، على ساحل 
البحر المحيط. فهذا ما جرى لنا، مع هذا الوتد، نفعنا الله برؤيته. وله من العلم 

ى الله عليه. ـمن هو على رتبته، وقد أةنـاللدنـّيّ، ومن الرمقة بالعال ـم ما يليق ب
الله بن جامع، من أصحاب  ن شيوخنا، وهو عليّ بن عبدم ،واجتمع به رجل

عليّ المتوكّل، وأبي عبد الله قضيب البان، كان يسكن بالمقلى خارج الموصل، في 
بستان له، وكان الخضر قد ألبسه الخرقة، بحضور قضيب البان، وألبسنيها الشيخ 

ي جرت له ـحال، التـبالموضع، الذي ألبسه فيه الخضر، من بستانه، وبصورة ال
خرقة الخضر، بطريق أبعد من هذا،  ي نلباسه نيّاها. وقد كنت  لبست  ـمعه، ف

من يد صاحبنا تقيّ الدين عبد الرمقن بن عليّ بن ميمون بن أب الوزريّ، 
شيخ الشيوخ بالديار المصريةّ، وهو ابن مقويه،  ،الدين ولبسها هو من يد صدر

الوقت قلت  بلباس الخرقة،  وكان جدّه قد لبسها من يد الخضر، ومن ذلك
وألبستها الناس؛ ل مّا رأيت الخضر قد اعتبرها. وكنت قبل ذلك لا أقول بالخرقة 
ا هي عبارة عن الصحبة والأدب والتخلّق؛  المعروفة الآن؛ فإنّ الخرقة عندنا نّّ

، وهو (1)، ولكن توجد صحبة وأدباً ولهذا لا يوجد لباسها متّصلًا برسول الله 
المعبر  عنه بلباس التقوى، فجرت عادة أصحاب الأحوال، نذا رأوا أحدًا من 
أصحابهم، عنده نقص، في أمر ما، وأرادوا أن ي كمّلوا له حاله، يتّحد به هذا 
الشيخ، فإذا اتّحد به، أخذ ذلك الثوب، الذي عليه في حال ذلك الحال، 

                                                           
 ( كذا في المطبوع، والصواب: )وأدب(.1)



711 

اله، فيسري فيه ذلك الحال، ونزعه، وأفرغه على الرجل، الذي ي ريد تكملة ح
محقّ قين ـمعرو  عندنا، والمنقول عن الـفيكمل له ذلك، فذلك هو اللباس ال

من شيوخنا. ثّم اعل مْ أنّ رجال الله على أربع مراتب: رجال لهم الظاهر، ورجال 
لـهم الباطن، ورجال لـهم الـحدّ، ورجال لهم الـمطلع. فإنّ الله سبحانه ل مّا أغلق 

باب النبوّة والرسالة، أبقى لهم باب الفهم عن الله، فيما أوحى  -لخلق دون ا -
ننّ الوحي "يقول:   ، في كتابه العزيز، وكان عليّ بن أبي طالب به نلى نبيّه

، وما بقي بأيدينا نلّا أن يرزق الله عبدًا فهمًا، في الله  قد انقطع، بعد رسول
على صحّة خبر عن  -كشف أهل ال -. وقد أملع أصحابنا "هذا القرآن

 ولها ظاهر وباطن وحدّ في آي القرآن: "ننهّ ما من آية نلّا  ،أنهّ قال  النبيّ 
ومطلع". ولكلّ مرتبة من هذه المراتب رجال، ولكلّ طائفة من هؤلاء الطوائف 
ق طب، وعلى ذلك القطب يدور فلك ذلك الكشف. دخلت على شيخنا 

 سنة خمس وتسعين وخمس ،(1)باغة باغرناطةمحمّد عبد الله الشكاز من أهل  أبي
مئة، وهو من أكبر من لقيته، في هذا الطريق، لـم أر  في طريقه مثله في 

ق وا م ا ع اه د وا اللَّ   ع ل يْه ﴾ ، (2)الاجتهاد، فقال لي: الرجال أربعة: ﴿ر ج الٌ ص د 
، وهم (9)ع نْ ذ كْر  اللَّ  ﴾ وهم رجال الظاهر. ﴿ر ج الٌ لا  ت ـلْه يه مْ تج  ار ةٌ و لا  ب ـيْعٌ 

ج ل ساء الحقّ تعالى، ولهم المشورة. ورجال الأعرا : وهم رجال  ،رجال الباطن
، أهل الشمّ والتمييز والسراح (1)الحدّ، قال الله تعالى: ﴿و ع ل ى الْأ عْر ا   ر ج الٌ﴾

                                                           
 ( كذا في المطبوع.1)
 .29( الأحزاب: 2)
 .98( النور: 9)
 .16( الأعرا : 1)



712 

 عن الأوصا ، فلا صفة لهم، كان منهم أبو يزيد البسطاميّ. ورجال نذا دعاهم
تْ وك   ،الحقّ نليه لحْ جّ  يأ  يأتونه رجالًا؛ لسرعة الإجابة لا يركبون ﴿و أ ذّ نْ في  الن اس  با 
، وهم رجال المطلع. فرجال الظاهر هم الذين لهم التصرُّ  في عال ـم (1)ر ج الًا﴾

الـم لك والشهادة، وهم الذين كان ي شير نليهم الشيخ محمّد بن قائد الأوانّي، 
بن الشبل البغداديّ؛ أدبًا مع ام الذي تركه الشيخ العاقل أبو السعود وهو المقا

، قال: ل مّا اجتمع محمّد بن الله. أخبرني أبو البدر التماشكيّ البغداديّ 
قائد الأوانّي، وكان من الأفراد، بأبي السعود هذا، قال له: يا أبا السعود، ننّ الله 

تتصرّ  فيها، كما أتصرّ  أنا، فقال له قسّم المملكة، بيني وبينك، فلم لا 
السعود: يا ابن قائد، وهبتك سهمي، نحن تركنا الحقّ، يتصرّ  لنا، وهو  أبو

البدر: قال لي  ، فامتثل أمر الله، فقال لي أبو(2)قوله تعالى: ﴿ف اتخ  ذْه  و ك يلًا﴾
ن تاريخ أبو السعود: ننّي أ عطيت  التصرُّ  في العال ـم، منذ خمس عشرة سنة، م

منه شيء. وأمّا رجال الباطن، فهم الذين لهم  قوله، فتركته، وما ظهر علي  
التصرُّ ، في عال ـم الغيب والملكوت، فيستنزلون الأرواح العلويةّ، بهممهم، فيما 
ا كان ذلك؛ ل مانع نلهيّ  ي ريدونه، وأعني أرواح الكواكب، لا أرواح الملائكة. ونّّ

، ، ل محمّد لاك، أخبر الله به، في قول جبريل قويّ، يقتضيه مقام الأم
﴾ تؤةرّ فيه  ، ومن كان تنزُّله بأمر ربهّ، لا(9)فقال: ﴿و م ا ن ـتـ نـ ز ل  ن لا  بأ  مْر  ر بّ ك 

الخاصّيّة، ولا ينزل بها. نعم أرواح الكواكب ت ستنز ل بالأسماء والبخورات وأشباه 

                                                           
 .28( الحجّ: 1)
 .3( الـم ز مّ ل: 2)
 .61( مريم: 9)



713 

، فإنّ ذات الكواكب (1)فيه صوراً خياليّ ذلك؛ لأنهّ تنزُّل معنويّ، ول من يشاهد 
في عال ـم  -لا تبرح من السماء مكانها، ولكن قد جعل الله ل مطارح شعاعاتها 

تأةيرات معتادة، عند العارفين بذلك، كالريّ عند شرب الماء،  -الكون والفساد 
ة عند دخول الفصل، بنزول الـمطر والصحو. والشبع عند الأكل، ونبات الحبّ 

في باطن  -فيفتح لهؤلاء الرجال  -جلّ وعزّ  -أودعها العليم الحكيم حكمة 
الكتب المنز لة والصحف المطه رة وكلام العال ـم كلّه، ونظم الحرو  والأسماء من 

ما لا يكون لغيرهم، اختصاصًا نلهيًّا. وأمّا رجال الحدّ، فهم  -جهة معانيها 
حت ـيةّ، عال ـم البرزخ واجابروت؛ فإنهّ تالذين لهم التصرُّ  في عالـم الأرواح النار 

تحت سلطان ذوات الأذناب، وهم طائفة منهم من  ،جبر، ألا تراه مقهوراًـال
الشُّه ب الثواقب، فما قهرهم نلّا بجنسهم؛ فعند هؤلاء الرجال استنزال أرواحها 
ونحضارها، وهم رجال الأعرا . والأعرا  سور حاجز بين اجانّة والنار، برزخ، 

طنه فيه الرمقة، وظاهره من قبله العذاب؛ فهو حدّ بين دار السعداء، ودار با
الأشقياء، دار أهل الرؤية، ودار الحجاب. وهؤلاء الرجال أسعد الناس بمعرفة 

مة، بين كلّ نقيضين، مثل قوله: ـمتوهّ ـخطوط الـهذا السور، ولهم شهود ال
نـ ه م ا ب ـرْز خٌ لا  ي ـبْغ ي ان ﴾ ﴿ب ـيـْ

مة، التي ـحدود، وهم رجال الرحـتعدّون ال، فلا ي(2)
وسعت كلّ شيء، فلهم في كلّ حضرة دخول واستشرا ، وهم العارفون 
بالصفات التي يقع بها الامتياز، لكلّ موجود عن غيره، من الموجودات العقليّة 
والحسّيّة. وأمّا رجال المطلع، فهم الذين لهم التصرُّ  في الأسماء الإلهيّة، 

ا منها ما شاء الله، وهذا ليس لغيرهم، ويستنزلون بها كلّ ما هو فيستنزلون به

                                                           
 ( كذا في المطبوع.1)
 .24( الرمقن: 2)



711 

تحت تصريف الرجال الثلاةة: رجال الحدّ، والباطن، والظاهر. وهم أعظم الرجال 
هم. وما يظهر عليهم من ذلك شيء، منهم: ـي قوّتـملاميّة، هذا فـوهم ال

وائد، سواء. وكان السعود، وغيره، فهم والعامّة في ظهور العجز، وظاهر الع أبو
ز، بل كان من أكبرهم، وسمعه أبو البدر على لأبي السعود في هؤلاء الرجال تميُّ 

ما حدّةنا مشافهة، يقول: ننّ من رجال الله من يتكلّم على الخاطر، وما هو مع 
الخاطر، أي: لا علم له بصاحبه، ولا يقصد التعريف به. ول مّا وصف لنا عمر 

هما حال هذا الشيخ، رأيناه يجري مع أحوال هذا الصنف البزاّز وأبو البدر وغير 
العالي، من رجال الله. قال لي أبو البدر: كان كثيراً ما ي نشد بيتًا، لـم نسمع منه 

 غيره، وهو: 
 وقال لها: م ن دون أخـمص ك  الـح شْر     وأةبت  في م ستنق ع الـموت ر جل ه   

وانتظار الموت"، وتحت هذا الكلام وكان يقول: "ما هو نلّا الصلوات الخمس، 
علم كبير. وكان يقول: "الرجل مع الله تعالى كساعي الطير، فم مشغول، وقدم 
تسعى"، وهذا كلّه أكبر حالات الرجال مع الله؛ نذ الكبير من الرجال من 
يعامل كلّ موطن، بما يستحقّه، وموطن هذه الدنيا لا يكن أن يعامله المحقّ ق نلّا 

خلا  هذه  -م ن رجل  -هذا الشيخ. فإذا ظهر في هذه الدار بما ذكره 
بدّ نلّا أن يكون مأموراً بما ظهر منه، وهم الرسل  المعاملة، ع ل م أنّ ة ـمّ نفسًا، ولا

 ، وقد يكون بعض الورةة لهم أمر في وقت بذلك، وهو مكرٌ والأنبياء 
الإنسان لها. وأمّا سرّ المنزل ؛ فإنهّ انفصال عن مقام العبوديةّ التي خ ل ق خفي  

ي صور كلّ ما سواه؛ فلولا تجلّيه لكلّ ـوالمنازل، فهو ظهور الحقّ بالتجلّي، ف
ه   ،شيء، ما ظهرت شيئيّة ذلك الشيء قال تعالى: ﴿ن ّ  ا ق ـوْل ن ا ل ش يْء  ن ذ ا أ ر دْنا 



715 

ه ﴾(1)أ نْ ن ـق ول  ل ه  ك نْ﴾ جاد ذلك ـهيّ لإيـجُّه الإلهو التو  :، فقوله: ﴿ن ذ ا أ ر دْنا 
مّ قال: ﴿أ نْ ن ـق ول  ل ه  ك نْ﴾، فنفس سماع ذلك الشيء خطاب  الحقّ ـالشيء، ة

تكوُّن ذلك الشيء، فهو بمنزلة سريان الواحد في منازل العدد، فتظهر الأعداد، 
يتناهى بوجود الواحد، في هذه المنازل؛ ولولا وجود عينه فيها، ما  نلى ما لا

الأعداد، ولا كان لها اسم. ولو ظهر الواحد باسمه، في هذه المنزلة،  ظهرت أعيان
تجتمع عينه واسمه معًا أبدًا، فيقال: اةنان ةلاةة  ما ظهر لذلك العدد عين، فلا

، زل   (2)أربعة خمسة، نلى ما لا يتناهى، وكل ما أسقطت واحدًا، من عدد معين 
يحفظ وجود أعيان الأعداد،  اسم ذلك العدد، وزالت حقيقته، فالواحد بذاته

وباسمه يعدمها. كذلك نذا قلت: "القديم"، فني المحد ث، ونذا قلت: "الله"، فني 
العال ـم، ونذا أخليت العال ـم من حفظ الله، لـم يكن للعال ـم وجود، وفني، ونذا 
سرى حفظ الله في العال ـم، بقي العال ـم موجودًا، فبظهوره وتجلّيه يكون العال ـم 

قيًا، وعلى هذه الطريقة أصحاب نا، وهي طريقة النبوّة. والمتكلّمون من الأشاعرة با
افتقار العال ـم  أيضًا عليها، وهم القائلون بانعدام الأعراض لأنفسها، وبهذا يصحّ 

نلى الله، في بقائه، في كلّ نفس، ولا يزال الله خلّاقاً، على الدوام. وغيرهم من 
ا المقام. وأخبرني ملاعة من أهل النظر من علماء أهل النظر لا يصحّ لهم هذ

الرسوم أنّ طائفة من الح كماء عثروا على هذا. ورأيته مذهبًا لابن السيد 
حقّ، وهو يهدي ـالبطليوسيّ، في كتاب ألّفه، في هذا الفنّ. والله يقول ال

 .(9)«السبيل

                                                           
 .14( النحل: 1)
 ( كذا في المطبوع.2)
 .258-1/252( الفتوحات الـمكّيّة: 9)



716 

صلة لأهل الله ة الحاة الذوقيّ العلوم الإلهيّ  اعلم أنّ »ومن أقواله في فصوصه: 
الله  مع كونها ترجع نلى عين واحدة. فإنّ  ،مختلفة باختلا  القوى الحاصلة منها

ويده التي  ،بصر بهوبصره الذي ي   ،ه الذي يسمع بهسمع   كنت  "تعالى يقول: 
التي هي  ،ته هي عين اجاوارحهويّ  . فذكر أنّ "ورجله التي يسعى بها ،يبطش بها

جارحة علم من علوم  واجاوارح مختلفة. ولكلّ  ،ة واحدةعين العبد. فالهويّ 
تختلف باختلا  اجاوارح، كالماء حقيقة  ،ها من عين واحدةيخصّ  ،الأذواق
ومنه ملح  ،باختلا  البقاع، فمنه عذب فرات ،مختلف في الطعم ،واحدة

ونن اختلفت طعومه.  ، عن حقيقتهلا يتغيّر  ،أ جاج، وهو ماء في مليع الأحوال
ه: ب  ت ـ من أقام ك  ل   ،في الأكل ،وهو قوله تعالى ،رْج لعلم الأ   وهذه الحكمة من

هو للسلوك  - الذي هو الصراط - الطريق فإنّ . (1)﴿و م نْ تح ْت  أ رْج ل ه مْ﴾
في  ،ل. فلا ينتج هذا الشهودج  رْ  بالأ  والمشي فيه، والسعي لا يكون نلّا  ،عليه

من علوم  ،الخاصّ  الفنّ   هذانلّا  ،أخذ النواصي بيد من هو على صراط مستقيم
بريح  ،وا المقام الذي ساقهم نليهوهم الذين استحقّ  ،الأذواق. فيسوق المجرمين

 - والريح تسوقهم ،فهو يأخذ بنواصيهم ؛التي أهلكهم عن نفوسهم بها ،الدبور
 ونه.م، وهي البعد الذي كانوا يتوهمّ نلى جهنّ  - وهو عين الأهواء التي كانوا عليها

ى فزال مسمّ  ،فزال البعد ،حصلوا في عين القرب ،نلى ذلك الموطنا ساقهم فلمّ 
مون. ر  م مج  لأنهّ  ؛من جهة الاستحقاق ،هم، ففازوا بنعيم القربفي حقّ  ،مجهنّ 

ّّ ـمن جهة ال ،اللذيذ فما أعطاهم هذا المقام الذوقيّ  ته ا أخذوه بما استحقّ م ن ة، ون
ا في السعي في أعمالهم على من أعمالهم التي كانوا عليها، وكانو  ،حقائقهم

نواصيهم كانت بيد من له هذه الصفة. فما مشوا  لأنّ  ؛المستقيم صراط الربّ 

                                                           
 .66( المائدة: 1)



717 

ّّ  ،بنفوسهم نلى أن وصلوا نلى عين القرب. ﴿و نح ْن  أ قـْر ب   ،ا مشوا بحكم اجابرون
ر ون ﴾ ّّ  .(1)ن ل يْه  م نْك مْ و ل ك نْ لا  ت ـبْص  فبصره ، الغطاءه مكشو  فإنّ  ،بصرا هو ي  ون

. رْب من شقيّ ا في الق  سعيدً  ما خص   :أي ،تا من ميّ تً مي ـّ حديد. وما خصّ 
 من ننسان. فالقرب ننساناً  وما خص   .(2)﴿و نح ْن  أ قـْر ب  ن ل يْه  م نْ ح بْل  الْو ر يد ﴾

فلا قرب أقرب من أن تكون  .في الإخبار الإلهيّ  ،من العبد لا خفاء به الإلهيّ 
 فهو ،وقواه، وليس العبد سوى هذه الأعضاء والقوى ،أعضاء العبد ته عينهويّ 
عند  ،مشهود ،محسوس حقّ ـوال ،خلق معقولـم. فالي خلق متوه  ـف ،مشهود حقّ 

عندهم  فالحقّ  ،وأهل الكشف والوجود. وما عدا هذين الصنفين ،المؤمنين
ولى بمنزلة الماء الأ  جاج، والطائفة والخلق مشهود. فهم بمنزلة الماء الملح الأ   ،معقول

السائغ لشاربه. فالناس على قسمين: من الناس من يشي على  ،العذب الفرات
ه صراط مستقيم. ومن الناس من عر  غايتها، فهي في حقّ يو ، طريق يعرفها

التي عرفها  ،وهي عين الطريق ،ولا يعر  غايتها ،يشي على طريق يجهلها
على بصيرة، وغير العار  يدعو نلى  ،الصنف الآخر. فالعار  يدعو نلى الله

 يأتي من أسفل سافلين، لأنّ  ،واجاهالة. فهذا علم خاصّ ، على التقليد ،الله
 الطريق. وليس نلّا  ،ل هي السفل من الشخص، وأسفل منها ما تحتهاج  رْ الأ  

 فيه جل   عر  الأمر على ما هو عليه، فإنّ  ،عين الطريق الحقّ  فمن عر  أنّ 
 ،والسالك ، هو، وهو عين الوجودمعلوم نلّا  نذ لا ،رتسلك وتساف ،وعلا

وطريقتك، فقد بان  ،فمن أنت؟ فاعر  حقيقتك ، هوم نلّا ـمسافر. فلا عال  ـوال
 من فلا يفهمه نلّا  ،نن فهمت. وهو لسان حقّ  ،لك الأمر على لسان الترملان

                                                           
 .59( الواقعة: 1)
 .16( ق: 2)



718 

  :قوم  هود ،األا ترى عادً  .ا مختلفةووجوهً  ،ا كثيرةنسبً  للحقّ  فإنّ  ؛هم ه  حق  ف  
ا ع ار ضٌ مم ْط ر نا    وهو عند ظنّ  ،تعالى باللها وا خيرً فظنّ  ،(1)﴾كيف ﴿ق ال وا ه ذ 

وأعلى في  ،ما هو أتمّ ـفأخبرهم ب ،عن هذا القول ،ضْر ب  لهم الحقُّ عبده به، فأ  
فما يصلون نلى  ،الحبّة يوسق ،الأرض فذلك حظّ  ،هممطر  ه نذا أ  القرب، فإنّ 

لْت مْ ب ه  ر يحٌ ف يه ا  ،عد عن ب  نلّا  ،نتيجة ذلك المطر فقال لهم: ﴿ب لْ ه و  م ا اسْتـ عْج 
ابٌ أ ل يمٌ﴾ بهذه الريح  فإنّ  ؛فجعل الريح نشارة نلى ما فيها من الراحة ،(2)ع ذ 

ة، وفي هذه والسد  المدلهمّ  ،والمسالك الوعرة ،مةأراحهم من هذه الهياكل المظل  
لفرقة المألو .  ،عهموج  ه ي   أنّ نذا ذاقوه، نلّا  ،يستعذبونه أمر :أي ،الريح عذاب

بأمر  ،شيء رت كل  فدمّ  ،لوها تخيّ ممّ  ،فكان الأمر نليهم أقرب ،فباشرهم العذاب
ها أرواحهم ـهم التي عمرتثوهي جث ،(9)ا، ﴿ف أ صْب ح وا لا  ي ـر ى ن لا  م س اك نـ ه مْ﴾ربهّ 
الحياة  - على هياكلهم -وبقيت  ،ةة هذه النسبة الخاصّ ي ّـة. فزالت حقّ  حقّ يّ ـال

وعذبات  ،لالتي تنطق بها اجالود والأيدي والأرج   ،من الحقّ  ،ة بهمالخاصّ 
ه تعالى وصف نفسه  أنّ ه، نلّا بهذا كلّ  الإلهيّ  الأسواط والأفخاذ. وقد ورد النصّ 

حش ما ا ف   ما ظهر. وأمّ حش نلّا وليس الف   ،الفواحش بالغيرة، ومن غيرته حر م
  حقيقة ما عر  منع أن ت   :أي ،م الفواحشا حر  من ظهر له. فلمّ فهو ل   ،بطن

وهو أنت من الغير. فالغير يقول  ،ه عين الأشياء، فسترها بالغيرةذكرناه، وهي أنّ 
، وهكذا ما بقي من القوى السمع سمع زيد، والعار  يقول السمع عين الحقّ 

فبان  ،زت المراتبوتميّ  ،فتفاضل الناس؛ أحد عر  الحقّ  والأعضاء. فما كلّ 

                                                           
 .21الأحقا : ( 1)
 .21( الأحقا : 2)
 .29( الأحقا : 9)



719 

،  لهس  وأشهدني أعيان ر   ،ا أطلعني الحقّ مّ ه ل  الفاضل والمفضول. واعلم أنّ 
 - م أملعينى الله عليهم وسلّ صلّ  - دنلى محمّ  ،من آدم ،ينهم البشريّ وأنبيائه كلّ 

من  مني أحدٌ مئة، ما كلّ  وثمانين وخمس بقرطبة سنة ستّ  ،في مشهد أ ق مْت  فيه
 ،اتهم، ورأيته رجلًا ضخمً ه أخبرني بسبب ملعيّ فإنّ ،  هود نلّا  ،تلك الطائفة

 ودليلي ا لها.كاشفً   ،ا بالأمورعارفً  ،لطيف المحاورة ،حسن الصورة ،في الرجال
ر اط   ي ت ه ا ن ن  ر بيّ  ع ل ى ص  ذٌ ب ن اص  على كشفه لها قوله: ﴿م ا م نْ د اب ة  ن لا  ه و  آخ 

م سْت ق يم ﴾
من امتنان الله علينا أن  ارة للخلق أعظم من هذه؟ ثمّ بش وأيّ  .(1)

بما  ،د محمّ  ها اجاامع للكلّ مم  ـت في القرآن، ثمّ  ،أوصل نلينا هذه المقالة عنه
أي هو عين  ،ه عين السمع والبصر واليد والرّ جل واللسانبأنّ  عن الحقّ  ،أخبر به
عن  ،بالأبعد المحدود. فاكتفى ة أقرب من الحواسّ . والقوى الروحانيّ الحواسّ 

بشرى لنا،  ؛ه هود مقالته لقومهعن نبيّ  ،لنا . فترجم الحقُّ الأقرب المجهول الحدّ 
فكمل العلم في صدور الذين أوتوا  ؛بشرى ؛عن الله مقالته،  الله وترجم رسول

ت ن ا ن لا  الْك اف ر ون ﴾ ،العلم يا  ا ا حسدً ونن عرفوه ،م يسترونهافإنهّ  ؛(2)﴿و م ا يج ْح د  بآ 
في آية  ،ه تعالىفي حقّ  ،من عند الله ،ا. وما رأينا قطّ وظلمً  ،ونفاسة ،منهم
 ،ا كانتنزيهً  ، بالتحديدنلّا  ،فيما يرجع نليه ،أوص له نلينا ،أو نخبار عنه ،أنزلها

 ،فيه وما تحته هواء. فكان الحقّ  ،له العماء الذي ما فوقه هواءأوّ  أو غير تنزيه.
ذكر  ا تحديد. ثمّ ه استوى على العرش، فهذا أيضً ذكر أنّ  قبل أن يخلق الخلق. ثمّ 

ه في وأنّ  ،ه في السماءذكر أنّ  فهذا تحديد. ثمّ  ،ه ينزل نلى السماء الدنياأنّ 
ا. ونحن محدودون، فما نه عيننلى أن أخبرنا أنّ  ،انّ ه معنا أينما ك  أنّ و  ،الأرض

                                                           
 .96( هود: 1)
 .18( العنكبوت: 2)



721 

ثْل ه  ش يْءٌ﴾﴿ل   :. وقوله بالحدّ وصف نفسه نلّا  نن أخذنا  ،اأيضً  حدّ  :(1)يْس  ك م 
بكونه ليس عين  ،فهو محدود ،ز عن المحدودميّ ـلغير الصفة. ومن ت ،  زائدةاالك

. م  ه  من ف  ل   ،د بالإطلاقتقييد، والمطلق مقي   (2)هذا المحدود. فالإطلاق عن التقيد
ثْل ه  ش يْءٌ﴾دناه، ونن أخذنا ﴿ل يْس   فقد حدّ  ،ونن جعلنا الكا  للصفة على  ك م 

ه عين الأشياء، والأشياء أنّ  - وبالإخبار الصحيح ،بالمفهوم -قنا تحقّ  ،نفي المثل
 محدود. فما يح  دُّ شيء نلّا  كلّ   ونن اختلفت حدودها. فهو محدود بحدّ  ،محدودة
م يكن ـوالمبد عات، ولو ل ،ى المخلوقاتسمّ . فهو الساري في م  الحقّ حدّ وهو 

 ،حفيظ ءهو على كلّ شيفالوجود. فهو عين الوجود،  ما صحّ  ،الأمر كذلك
ها حفظه لصورته أن بذاته، ولا ي ـؤ د ه  حفظ شيء. فحفظه تعالى للأشياء كلّ 

 ، هذا، فهو الشاهد من الشاهدنلّا  ولا يصحّ  .يكون الشيء غير صورته
فهو  ،ر لهمدبّ  ـال ،مـم صورته، وهو روح العال  ـوالمشهود من المشهود. فالعال  

 .(9)«الإنسان الكبير
رة أ ر يت ها رسول الله   رأيت  فإنيّ »وما أكذب ه حين قال:   في  ،في م بشّ 

ر بمحروسة دمشق،  ،مئة وستّ  (1)عشرونسنة سبع و  ،محر  ـمن م ،العشر الآخ 
واخرج به  ،خذه "،حكمـكتاب فصوص ال"كتاب، فقال لي: هذا   وبيده

  ،اوأولي الأمر منّ  ،ولرسوله ،للهينتفعون به، فقلت: السمع والطاعة  ،نلى الناس
نلى نبراز  ،ةدت القصد والهمّ وجرّ  ،وأخلصت الني ة ،ةكما أ م رْنا. فحق قْت  الأمنيّ 

                                                           
 .11( الشورى: 1)
 ( كذا في المطبوع.2)
 .111-148( فصوص الحكم: 9)
 ( كذا في المطبوع.1)



721 

 وسألت   ؛ولا نقصان ،من غير زيادة، كما حد ه لي رسول الله   ،هذا الكتاب
من عباده الذين ليس للشيطان  ،وفي مليع أحوالي ،الله تعالى أن يجعلني فيه

وينطوي  ،وينطق به لساني ،صّني في مليع ما يرقم ه ب نانيوأن يخ ،طانلعليهم س
بالتأييد  ،في الرُّوع  النفسيّ  ،والنـ فْث الروحيّ  ،وحيّ بالإلقاء السُّبُّ  ،عليه ج ناني
ن يقف عليه من أهل الله ق م، ليتحقّ امً لا متحكّ   اأكون مترملً  حتّ  ،الاعتصاميّ 

ة التي منز ه عن الأغراض النفسيّ ـال ،ه من مقام التقديسأنّ  أصحاب القلوب
قد أجاب ندائي، فما  ،م ا سمع دعائيـل وأرجو أن يكون الحقّ  يدخلها التلبيس.

. ولست نزّ  ي   نلا  ما ،مسطورـل في هذا ال ما ي ـلْق ي نلي ، ولا أ نز  أ لقي نلّا  ل به علي 
 .ولآخرتي حارث ،ولكنيّ  وارث ،رسول بنبيّ 

 واــــــــــعــفارج ،ى اللهـونل   واــمعـفاس ،ن اللهـــفم
 واــــــــع  ـــف   ،هـــب ت  ــيـا أتــم   م  ــــــــت  ــعـمــا ســـــإذا مـف
لواـــــــبالفه م  ـــــة    ملعوااو  ،القول ل  م  مج     م ف صّ 
 واــــــــعـنـمــلا ت ،هــــالبيـط   ىـــه علــــــبوا ــنُّ ــم   م  ـــــة  
 واـــــعــــوسّ  ـف ،مك  ـتـعـــو س     يـة التــــمـذه الرحـــه

 ،دفتقي   ،رالمطه   ديّ وق ـيّ د بالشرع المحمّ  ،دفتأي   ،ن أ يّ د  مّ ـومن الله أرجو أن أكون م
 .(1)«تهمّ كما جعلنا من أ    ،ي د، وحشرنا في زمرتهـوق

من  ،فإذا لـم يكن مؤلّف هذين الكتابين مجنونًا، فلا ريب في كونه واحدًا 
 أكبر شياطين الإنس، الذين ي وحي نليهم شياطين  الـجنّ ز خر    القول.

                                                           
 .15-18( فصوص الحكم: 1)



722 

 ر الصحابةـتكفي

 

بطل كلّ العقائد ي ت  ـلقد كان )فضل الصحابة( هو العقبة الكبرى، الت 
استمسك بها )غلاة الاةني عشريةّ(؛  خبيثة الفاسدة، التيـالسقيمة العقيمة ال

ولى التي قام بها هؤلاء الغلاة هي )تكفير الصحابة(، ولذلك كانت الخطوة الأ  
 نلّا أفرادًا معدودين منهم؛ فخالفوا بذلك صريح القرآن الكريم، كلّ المخالفة.

وقد كان الناس في العهد النبويّ، الذين يعيشون في جزيرة العرب، على  
  ، أبرزها أربعة أقسام: عدّة أقسام

 ، وعملوا الصالحات. وهم ةلاةة فروع:بالنبّي وهم الذين آمنوا المؤمنون:  -1
ونن تفاوتوا في قوّة  ،وهم المؤمنون الذين صحبوا النبّي  الصحابة: -أ

ملازمة، والتقوى، والعلم، والاتبّاع، ـمدّة، والـالصحبة، ودرجة القرب، وطول ال
 مسارعة في الخيرات.ـواجاهاد، والسبق، والوالإنفاق، 

 ؛ بسبب صعوبة الهجرة.م يصحبوا النبّي ـوهم الذين ل المستضع فون: -ب
ان   و النّ س اء   الرّ ج ال   م ن   الْم سْت ضْع ف ين   ن لا  ﴿قال تعالى:    ي سْت ط يع ون   لا   و الْو لْد 

يل ةً    .(1)﴾س ب يلًا  ي ـهْت د ون   و لا   ح 
 .م تتيسّر لهم صحبة النبّي ـرين، ولوهم الذين آمنوا متأخّ   رون:المتأخّ   -ج
 وهم الذين عبدوا الأصنام والأوثان، من قريش، وسائر العرب.كون: المشر   -2
 وهم اليهود والنصارى، الذين كانوا في جزيرة العرب. الكتابيّون: -3
الكفــر، من أهل الـمدينة، وهم الذين تظاهروا بالإيـمان، وأبطنوا  المنافقون: -1

ومن الأعراب الـمحيطين بالـمدينة، ومن سائر العرب، الذين تظاهروا بالإيـمان، 

                                                           
 .35( النساء: 1)



723 

 ن أرض العرب. ـم ،رهاـ، وغي(الطائف)ي ـمشركين، فـ، وانـهزام ال(مكّة)بعد فتح 
م يكونوا مؤمنين ابتداء؛ فإنّ أكثر المؤمنين  ـوالمؤمنون في العهد النبويّ ل 

 ، من الظلمات نلى النور. كانوا في الأصل من المشركين؛ فأخرجهم الله 
ولا خلا  في أنّ بعض المشركين، وبعض الكتابيّين، وبعض المنافقين، قد 

 اهتدوا بنور الإيان، وصاروا من مللة المؤمنين؛ فالعبرة بالخاتمة.
تًا ك ان   أ و م نْ ﴿قال تعالى:  ن اه   م يـْ ي ن وراً ل ه   و ج ع لْن ا ف أ حْيـ يـْ  الن اس   في   ب ه   ي ْش 

نـْه ا بخ  ار ج   ل يْس   الظُّل م ات   في   م ث ـل ه   ك م نْ  ل ك   م   ك ان وا م ا ل لْك اف ر ين   ز يّ ن   ك ذ 
  .(1)﴾ي ـعْم ل ون  
الد رْك  الْأ سْف ل  م ن  الن ار  و ل نْ تج  د  له  مْ ﴿ن ن  الْم ن اف ق ين  في  وقال تعالى:  

للَّ   و أ خْل ص وا د ينـ ه مْ للَّ    ف أ ول ئ ك  م ع   ب وا و أ صْل ح وا و اعْت ص م وا با  يراً. ن لا  ال ذ ين  تا  ن ص 
 .(2)الْم ؤْم ن ين  و س وْ   ي ـؤْت  اللَّ   الْم ؤْم ن ين  أ جْراً ع ظ يمًا﴾

للَّ    ي ـؤْم ن   ل م نْ  الْك ت اب   أ هْل   م نْ  و ن ن  ﴿ال تعالى: وق   و م ا ن ل يْك مْ  أ نْز ل   و م ا با 
ع ين   ن ل يْه مْ  أ نْز ل   ت   ي شْتـ ر ون   لا   للَّ     خ اش  يا   ع نْد   أ جْر ه مْ  له  مْ  أ ول ئ ك   ق ل يلًا  ثم  نًا اللَّ    بآ 
  .(9)﴾الحْ س اب   س ر يع   اللَّ    ن ن   ر بهّ  مْ 

، وماتوا على كفرهم، من المشركين، والكتابيّين، أمّا الذين كفروا بالنبّي  
مكن أن يكون  ـ أبدًا؛ ولا ي ،مكن أن يكونوا من )الصحابة( ـ منافقين؛ فلا يـوال

 أبدًا.  ،)الصحابة( منهم
بين  التامّ، على التفريق -فـي كثيـر من الآيات  -والقرآن الكريم شاهد 

                                                           
 .122( الأنعام: 1)
 .116-119( النساء: 2)
 .133( آل عمران: 9)



721 

 ن.ـمنافقيـوال ،نـوالكتابيّي ،نـمشركيـالذين آمنوا، وبين الذين كفروا، من ال
 أ نْ  الْم شْر ك ين   و لا   الْك ت اب   أ هْل   م نْ  ك ف ر وا ال ذ ين   ي ـو دُّ  م ا﴿قال تعالى:  

 الْف ضْل   ذ و و اللَّ    ي ش اء   م نْ  ب ر مْق ت ه   يخ ْت صُّ  و اللَّ    ر بّ ك مْ  م نْ  خ يْر   م نْ  ع ل يْك مْ  ي ـنـ ز ل  
  .(1)﴾الْع ظ يم  
نْـي ا الحْ ي اة   ك ف ر وا ل ل ذ ين   ز يّ ن  ﴿وقال تعالى:    آم ن وا ال ذ ين   م ن   و ي سْخ ر ون   الدُّ
س اب   ب غ يْر   ي ش اء   م نْ  ي ـرْز ق   و اللَّ    الْق ي ام ة   ي ـوْم   ف ـوْق ـه مْ  ات ـق وْا و ال ذ ين     .(2)﴾ح 
ُّ  اللَّ   ﴿وقال تعالى:    و ال ذ ين   النُّور   ن لى   الظُّل م ات   م ن   يخ ْر ج ه مْ  آم ن وا ال ذ ين   و لي 
 أ صْح اب   أ ول ئ ك   الظُّل م ات   ن لى   النُّور   م ن   يخ ْر ج ون ـه مْ  الط اغ وت   أ وْل ي اؤ ه م   ك ف ر وا
  .(9)﴾خ ال د ون   ف يه ا ه مْ  الن ار  

الدالةّ دلالة قطعيّة، على فضل )الصحابة(:  أقوى الأدلةّ القرآنيّة، ومن 
الكفّار، والمنافقين،  ت  كر  تسع وخمسون آية، متّصلة، متتابعة، من سورة التوبة، ذ  

 أنّ لهم ةوابًا عظيمًا. تْ المؤمنين، وبيـّن   ت  ر  ك  أنّ لهم عذابًا عظيمًا؛ وذ   تْ وبيـّن  
 ر ون  ــيأ ْم   ب ـعْض   اء  ــأ وْل ي   ه مْ ـب ـعْض   ات  ـو الْم ؤْم ن   ون  ـو الْم ؤْم ن  ﴿ى: ـال تعالـــق

لْم عْر و    ة   و ي ق يم ون   الْم نْك ر   ع ن   و ي ـنـْه وْن   با   اللَّ    و ي ط يع ون   الز ك اة   و ي ـؤْت ون   الص لا 
 و الْم ؤْم ن ات   الْم ؤْم ن ين   اللَّ    و ع د   ح ك يمٌ. ع ز يزٌ  اللَّ    ن ن   اللَّ    س يـ رْمق  ه م   أ ول ئ ك   و ر س ول ه  
 ع دْن   ج ن ات   في   ط يّ ب ةً  و م س اك ن   ف يه ا خ ال د ين   الْأ نْـه ار   تح ْت ه ا م نْ  تج ْر ي ج ن ات  

ُّ  يا  أ يّـُه ا الْع ظ يم . الْف وْز   ه و   ذ ل ك   أ كْبـ ر   اللَّ    م ن   و ر ضْو انٌ   الْك ف ار   ج اه د   الن بي 
ير . و ب ئْس   ج ه ن م   و م أْو اه مْ  ع ل يْه مْ  و اغْل ظْ  و الْم ن اف ق ين   للَّ    يح ْل ف ون   الْم ص   ق ال وا م ا با 

                                                           
 .149( البقرة: 1)
 .212( البقرة: 2)
 .298( البقرة: 9)



725 

م ه مْ  ب ـعْد   و ك ف ر وا الْك فْر   ك ل م ة   ق ال وا و ل ق دْ   أ نْ  ن لا   ن ـق م وا و م ا ي ـن ال وا لم ْ  بم  ا و هم ُّوا ن سْلا 
يـْراً ي ك   ي ـت وب وا ف إ نْ  ف ضْل ه   م نْ  و ر س ول ه   اللَّ    أ غْن اه م    اللَّ    ي ـع ذّ بْـه م   ي ـتـ و ل وْا و ن نْ  له  مْ  خ 
اباً  نْـي ا في   أ ل يمًا ع ذ  ر ة   الدُّ ير . و لا   و لي ّ   م نْ  الْأ رْض   في   له  مْ  و م ا و الْآخ  نـْه مْ  ن ص   م نْ  و م 
نا   ل ئ نْ  اللَّ    ع اه د   ه مْ  ف ـل م ا الص الح  ين . م ن   و ل ن ك ون ن   ل ن ص د ق ن   ف ضْل ه   م نْ  آتا   م نْ  آتا 
 بم  ا ي ـلْق وْن ه   ي ـوْم   ن لى   ق ـل وبه  مْ  في   ن ف اقاً ف أ عْق بـ ه مْ  م عْر ض ون . و ه مْ  و ت ـو ل وْا ب ه   بخ  ل وا ف ضْل ه  

ر ه مْ  ي ـعْل م   اللَّ    أ ن   ي ـعْل م وا أ لم ْ  ي كْذ ب ون . ك ان وا و بم  ا و ع د وه   م ا اللَّ    أ خْل ف وا  جْو اه مْ ـو ن   س 
م   اللَّ    و أ ن   . ع لا  ق ات   في   الْم ؤْم ن ين   م ن   الْم ط وّ ع ين   ي ـلْم ز ون   ال ذ ين   الْغ ي وب   الص د 

نـْه مْ  ف ـي سْخ ر ون   ج هْد ه مْ  ن لا   يج  د ون   لا   و ال ذ ين   ر   م  نـْه مْ  اللَّ    س خ   أ ل يمٌ. ع ذ ابٌ  و له  مْ  م 
 ذ ل ك   له  مْ  اللَّ    ي ـغْف ر   ف ـل نْ  م ر ةً  س بْع ين   له  مْ  ت سْتـ غْف رْ  ن نْ  له  مْ  ت سْتـ غْف رْ  لا   أ وْ  له  مْ  اسْتـ غْف رْ 

للَّ    ك ف ر وا بأ  ن ـه مْ  ق ين . الْق وْم   ي ـهْد ي لا   و اللَّ    و ر س ول ه   با   الْم خ ل ف ون   ف ر ح   الْف اس 
لا     بم  قْع د ه مْ  ه مْ  بأ  مْو اله  مْ  يج  اه د وا أ نْ  و ك ر ه وا اللَّ    ر س ول   خ   اللَّ    س ب يل   في   و أ نْـف س 

ر   ق لْ  الحْ رّ   في   ت ـنْف ر وا لا   و ق ال وا  ف ـلْي ضْح ك وا ي ـفْق ه ون . ك ان وا ل وْ  ح رًّا أ ش دُّ  ج ه ن م   نا 
ب ون . ك ان وا بم  ا ج ز اءً  ك ث يراً و لْيـ بْك وا ق ل يلًا  نـْه مْ  ط ائ ف ة   ن لى   اللَّ    ر ج ع ك   ف إ نْ  ي كْس   م 

ي   تخ ْر ج وا ل نْ  ف ـق لْ  ل لْخ ر وج   ف اسْت أْذ ن وك  
ي   ت ـق ات ل وا ل نْ و   أ ب دًا م ع 

يت مْ  ن ن ك مْ  ع د وًّا م ع   ر ض 
لْق ع ود   نـْه مْ  أ ح د   ع ل ى ت ص لّ   و لا   الخْ ال ف ين . م ع   ف اقـْع د وا م ر ة   أ و ل   با   و لا   أ ب دًا م ات   م 

للَّ    ك ف ر وا ن ن ـه مْ  ق ـبْر ه   ع ل ى ت ـق مْ  ق ون . و ه مْ  و م ات وا و ر س ول ه   با  بْك   و لا   ف اس   أ مْو اله  مْ  ت ـعْج 
د ه مْ  نْـي ا في   به  ا ي ـع ذّ ب ـه مْ  أ نْ  اللَّ    ي ر يد   ن ّ  ا و أ وْلا   ك اف ر ون . و ه مْ  أ نْـف س ه مْ  و ت ـزْه ق   الدُّ

للَّ    آم ن وا أ نْ  س ور ةٌ  أ نْز ل تْ  و ن ذ ا نـْه مْ  الط وْل   أ ول و اسْت أْذ ن ك   ر س ول ه   م ع   و ج اه د وا با   م 
 ق ـل وبه  مْ  ع ل ى و ط ب ع   الخْ و ال ف   م ع   ي ك ون وا بأ  نْ  ر ض وا الْق اع د ين . م ع   ن ك نْ  ذ رْنا   و ق ال وا
ه مْ  بأ  مْو اله  مْ  ج اه د وا م ع ه   آم ن وا و ال ذ ين   الر س ول   ل ك ن   ي ـفْق ه ون . لا   ف ـه مْ   و أ نْـف س 

 تح ْت ه ا م نْ  تج ْر ي ج ن ات   له  مْ  اللَّ    أ ع د   الْم فْل ح ون . ه م   و أ ول ئ ك   الخْ يـْر ات   له  م   و أ ول ئ ك  
 ل ي ـؤْذ ن   الْأ عْر اب   م ن   الْم ع ذّ ر ون   و ج اء   الْع ظ يم . الْف وْز   ذ ل ك   ف يه ا خ ال د ين   الْأ نْـه ار  



726 

ب وا ال ذ ين   و ق ـع د   له  مْ  يب   و ر س ول ه   اللَّ    ك ذ  نـْه مْ  ك ف ر وا ال ذ ين   س ي ص   أ ل يمٌ. ع ذ ابٌ  م 
 ح ر جٌ  ي ـنْف ق ون   م ا يج  د ون   لا   ال ذ ين   ع ل ى و لا   الْم رْض ى ع ل ى و لا   الضُّع ف اء   ع ل ى ل يْس  
يمٌ. غ ف ورٌ  و اللَّ    س ب يل   م نْ  ن ين  الْم حْس   ع ل ى م ا و ر س ول ه   للَّ     ن ص ح وا ن ذ ا  ع ل ى و لا   ر ح 

د   لا   ق ـلْت   ل ت حْم ل ه مْ  أ ت ـوْك   م ا ن ذ ا ال ذ ين   ل ك مْ  م ا أ ج   ت ف يض   و أ عْيـ ن ـه مْ  ت ـو ل وْا ع ل يْه   أ مقْ 
 و ه مْ  ي سْت أْذ ن ون ك   ال ذ ين   ع ل ى الس ب يل   ن ّ  ا ي ـنْف ق ون . م ا يج  د وا أ لا   ح ز ناً  الد مْع   م ن  

 ي ـعْل م ون . لا   ف ـه مْ  ق ـل وبه  مْ  ع ل ى اللَّ    و ط ب ع   الخْ و ال ف   م ع   ي ك ون وا بأ  نْ  ر ض وا أ غْن ي اء  
عْت مْ  ن ذ ا ن ل يْك مْ  ي ـعْت ذ ر ون    م نْ  اللَّ    ن ـب أ نا   ق دْ  ل ك مْ  ن ـؤْم ن   ل نْ  ت ـعْت ذ ر وا لا   ق لْ  ن ل يْه مْ  ر ج 
 ف ـي ـنـ بّ ئ ك مْ  و الش ه اد ة   الْغ يْب   ع الم    ن لى   ت ـر دُّون   ثم    و ر س ول ه   ع م ل ك مْ  اللَّ    و س يـ ر ى أ خْب ار ك مْ 

للَّ    س ي حْل ف ون   ت ـعْم ل ون . ك نـْت مْ  بم  ا  ف أ عْر ض وا نـْه مْ ع   ل ت ـعْر ض وا ن ل يْه مْ  انْـق ل بـْت مْ  ن ذ ا ل ك مْ  با 
ب ون . ك ان وا بم  ا ج ز اءً  ج ه ن م   و م أْو اه مْ  ر جْسٌ  ن ن ـه مْ  ع نـْه مْ   ل تـ رْض وْا ل ك مْ  يح ْل ف ون   ي كْس 
ق ين . الْق وْم   ع ن   ي ـرْض ى لا   اللَّ    ف إ ن   ع نـْه مْ  ت ـرْض وْا ف إ نْ  ع نـْه مْ   أ ش دُّ  الْأ عْر اب   الْف اس 
 ح ك يمٌ. ع ل يمٌ  و اللَّ    ر س ول ه   ع ل ى اللَّ    أ نْـز ل   م ا ح د ود   ي ـعْل م وا أ لا   و أ جْد ر   و ن ف اقاً ك فْراً
ذ   م نْ  الْأ عْر اب   و م ن    الس وْء   د ائ ر ة   ع ل يْه مْ  الد و ائ ر   ب ك م   و ي ـتـ ر ب ص   م غْر مًا ي ـنْف ق   م ا ي ـت خ 
للَّ    ي ـؤْم ن   م نْ  الْأ عْر اب   و م ن   ع ل يمٌ. سم  يعٌ  و اللَّ    ر   و الْيـ وْم   با  ذ   الْآخ   ي ـنْف ق   م ا و ي ـت خ 

ت   ل ه م   له  مْ  ق ـرْب ةٌ  ن ن ـه ا أ لا   الر س ول   و ص ل و ات   اللَّ    ع نْد   ق ـر با   ن ن   ر مْق ت ه   في   اللَّ    س ي دْخ 
يمٌ. غ ف ورٌ  اللَّ    ر ين   م ن   الْأ و ل ون   الس اب ق ون  و   ر ح   ات ـبـ ع وه مْ  و ال ذ ين   و الْأ نْص ار   الْم ه اج 

ي   بإ  حْس ان    الْأ نْـه ار   تح ْتـ ه ا تج ْر ي ج ن ات   له  مْ  و أ ع د   ع نْه   و ر ض وا ع نـْه مْ  اللَّ    ر ض 
 و م نْ  م ن اف ق ون   الْأ عْر اب   م ن   ح وْل ك مْ  و مم  نْ  الْع ظ يم . الْف وْز   ذ ل ك   أ ب دًا ف يه ا خ ال د ين  

 ثم    م ر ت ـيْن   س ن ـع ذّ ب ـه مْ  ن ـعْل م ه مْ  نح ْن   ت ـعْل م ه مْ  لا   النّ ف اق   ع ل ى م ر د وا الْم د ين ة   أ هْل  
. ع ذ اب   ن لى   ي ـر دُّون   اً ع م لًا  خ ل ط وا ب ذ ن وبه  مْ  اعْتـ ر ف وا و آخ ر ون   ع ظ يم   و آخ ر   ص الح 
يمٌ. غ ف ورٌ  اللَّ    ن ن   ع ل يْه مْ  ي ـت وب   أ نْ  اللَّ    ع س ى س يّ ئًا ق ةً  أ مْو اله  مْ  م نْ  خ ذْ  ر ح   ص د 

ت ك   ن ن   ع ل يْه مْ  و ص لّ   به  ا و ت ـز كّ يه مْ  ت ط هّ ر ه مْ   أ لم ْ  ع ل يمٌ. سم  يعٌ  و اللَّ    له  مْ  س ك نٌ  ص لا 



727 

يأ ْخ ذ   ع ب اد ه   ع نْ  التـ وْب ة   ي ـقْب ل   ه و   اللَّ    أ ن   ي ـعْل م وا ق ات   و   التـ و اب   ه و   اللَّ    و أ ن   الص د 
يم .  ع الم    ن لى   و س ت ـر دُّون   و الْم ؤْم ن ون   و ر س ول ه   ع م ل ك مْ  اللَّ    ف س يـ ر ى اعْم ل وا و ق ل   الر ح 
 ن م ا اللَّ    لأ  مْر   م رْج وْن   و آخ ر ون   ت ـعْم ل ون . ك نـْت مْ  بم  ا ف ـي ـنـ بّ ئ ك مْ  و الش ه اد ة   الْغ يْب  

دًا اتخ  ذ وا و ال ذ ين   ح ك يمٌ. ع ل يمٌ  و اللَّ    ع ل يْه مْ  ي ـت وب   و ن م ا ي ـع ذّ ب ـه مْ  ر اراً م سْج   و ك فْراً ض 
 ن نْ  و ل ي حْل ف ن   ق ـبْل   م نْ  و ر س ول ه   اللَّ    ح ار ب   ل م نْ  و ن رْص ادًا ين  الْم ؤْم ن   ب ـيْن   و ت ـفْر يقًا

دٌ  أ ب دًا ف يه   ت ـق مْ  لا   ل ك اذ ب ون . ن ن ـه مْ  ي شْه د   و اللَّ    الحْ سْنى   ن لا   أ ر دْنا   س   ل م سْج   ع ل ى أ سّ 
 يح  بُّ  و اللَّ    ي ـت ط ه ر وا أ نْ  يح  بُّون   ر ج الٌ  ف يه   ف يه   ت ـق وم   أ نْ  أ ح قُّ  ي ـوْم   أ و ل   م نْ  التـ قْو ى

ر ين . ي ان ه   أ س س   أ ف م نْ  الْم ط هّ  يـْرٌ  و ر ضْو ان   اللَّ    م ن   ت ـقْو ى ع ل ى ب ـنـْ  أ س س   م نْ  أ مْ  خ 
ي ان ه   ر   في   ب ه   ف انْـه ار   ه ار   ج ر     ش ف ا ع ل ى ب ـنـْ  الْق وْم   ي ـهْد ي لا   و اللَّ    م  ج ه ن   نا 

ي ان ـه م   ي ـز ال   لا   الظ ال م ين .  و اللَّ    ق ـل وب ـه مْ  ت ـق ط ع   أ نْ  ن لا   ق ـل وبه  مْ  في   ر يب ةً  ب ـنـ وْا ال ذ ي ب ـنـْ
 ي ـق ات ل ون   اجاْ ن ة   له  م   بأ  ن   و أ مْو اله  مْ  أ نْـف س ه مْ  الْم ؤْم ن ين   م ن   اشْتـ ر ى اللَّ    ن ن   ح ك يمٌ. ع ل يمٌ 

يل   التـ وْر اة   في   ح قًّا ع ل يْه   و عْدًا و ي ـقْتـ ل ون   ف ـيـ قْت ـل ون   اللَّ    س ب يل   في    و م نْ  و الْق رْآن   و الْإ نجْ 
ر وا اللَّ    م ن   ب ع هْد ه   أ وْفى   ي ـعْت مْ  ال ذ ي ب بـ يْع ك م   ف اسْتـ بْش   الْع ظ يم . الْف وْز   ه و   و ذ ل ك   ب ه   با 

 ر ون  ـــــالْآم   د ون  ــاج  ــالس   ون  ــع  ــالر اك   ون  ــح  ـائ  ــالس   الحْ ام د ون   الْع اب د ون   الت ائ ب ون  
لْم عْر و    ر   اللَّ    ح د ود   ـ ل ح اف ظ ون  ـو الْ  ر  ــــالْم نْك   ن  ـــع   ون  ــــو الن اه   با   م ا الْم ؤْم ن ين . و ب شّ 

ّ   ك ان    م ا ب ـعْد   م نْ  ق ـرْبَ   أ ولي   ك ان وا و ل وْ  ل لْم شْر ك ين   ي سْتـ غْف ر وا أ نْ  آم ن وا و ال ذ ين   ل لن بي 
. أ صْح اب   أ ن ـه مْ  له  مْ  ت ـبـ ين    يم   ة  م وْع د   ع نْ  ن لا   لأ  ب يه   ن بْـر اه يم   اسْت غْف ار   ك ان   و م ا اجاْ ح 

ه   و ع د ه ا  ك ان   و م ا ح ل يمٌ. لأ  و اهٌ  ن بْـر اه يم   ن ن   م نْه   ت ـبـ ر أ   للَّ     ع د و   أ ن ه   ل ه   ت ـبـ ين    ف ـل م ا ن يا 
ل   اللَّ    اه مْ  ن ذْ  ب ـعْد   ق ـوْمًا ل ي ض   ع ل يمٌ. ش يْء   ب ك لّ   اللَّ    ن ن   ي ـتـ ق ون   م ا له  مْ  ي ـبـ ينّ    ح ت   ه د 
 و لي ّ   م نْ  اللَّ    د ون   م نْ  ل ك مْ  و م ا و ي  يت   يح ْي ي و الْأ رْض   الس م او ات   م لْك   ل ه   اللَّ    ن ن  
ير . و لا   ّ   ع ل ى اللَّ    تا ب   ل ق دْ  ن ص  ر ين   الن بي   س اع ة   في   ات ـبـ ع وه   ال ذ ين   و الْأ نْص ار   و الْم ه اج 

نـْه مْ  ف ر يق   ق ـل وب   ي ز يغ   ك اد   م ا ب ـعْد   م نْ  الْع سْر ة    ر ء و ٌ  به  مْ  ن ن ه   ع ل يْه مْ  تا ب   ثم    م 



728 

يمٌ. ة ة   و ع ل ى ر ح   ر ح ب تْ  بم  ا الْأ رْض   ع ل يْه م   ض اق تْ  ن ذ ا ح ت   خ لّ ف وا ال ذ ين   الث لا 
 ل يـ ت وب وا ع ل يْه مْ  تا ب   ثم    ن ل يْه   ن لا   اللَّ    م ن   م لْج أ   لا   أ نْ  و ظ نُّوا أ نْـف س ه مْ  ع ل يْه مْ  و ض اق تْ 

يم . التـ و اب   ه و   اللَّ    ن ن    م ا الص اد ق ين . م ع   و ك ون وا اللَّ    ات ـق وا آم ن وا ال ذ ين   يا  أ يّـُه ا الر ح 
 و لا   اللَّ    ر س ول   ع نْ  ي ـت خ ل ف وا أ نْ  الْأ عْر اب   م ن   ح وْله  مْ  و م نْ  الْم د ين ة   لأ  هْل   ك ان  

ه مْ  ي ـرْغ ب وا ه   ع نْ  بأ  نْـف س  يبـ ه مْ  لا   بأ  ن ـه مْ  ذ ل ك   ن ـفْس   مخ ْم ص ةٌ  و لا   ن ص بٌ  و لا   ظ م أٌ  ي ص 
 ك ت ب   ن لا   ن ـيْلًا  ع د وّ   م نْ  ي ـن ال ون   و لا   الْك ف ار   ي غ يظ   م وْط ئًا ي ط ئ ون   و لا   اللَّ    س ب يل   في  
يع   لا   اللَّ    ن ن   ص ال حٌ  ع م لٌ  ب ه   له  مْ  ن ين . أ جْر   ي ض   ص غ ير ةً  ن ـف ق ةً  ي ـنْف ق ون   و لا   الْم حْس 
 ي ـعْم ل ون . ك ان وا م ا أ حْس ن   اللَّ    ل ي جْز ي ـه م   له  مْ  ك ت ب   ن لا   و اد ياً  ي ـقْط ع ون   و لا   ك ب ير ةً  و لا  
نـْه مْ  ف رْق ة   ك لّ   م نْ  ن ـف ر   ف ـل وْلا   ك اف ةً  ل يـ نْف ر وا الْم ؤْم ن ون   ك ان   و م ا  في   ل يـ تـ ف ق ه وا ط ائ ف ةٌ  م 

 ق ات ل وا آم ن وا ال ذ ين   يا  أ يّـُه ا يح ْذ ر ون . ل ع ل ه مْ  ن ل يْه مْ  ر ج ع وا ن ذ ا ق ـوْم ه مْ  و ل ي ـنْذ ر وا الدّ ين  
د وا الْك ف ار   م ن   ي ـل ون ك مْ  ال ذ ين    و ن ذ ا الْم ت ق ين . م ع   اللَّ    أ ن   و اعْل م وا غ لْظ ةً  ف يك مْ  و لْي ج 

نـْه مْ  س ور ةٌ  أ نْز ل تْ  م ا  ف ـز اد تـْه مْ  آم ن وا ال ذ ين   ف أ م ا ن ي اناً  ه ذ ه   ز اد تْه   أ يُّك مْ  ي ـق ول   م نْ  ف م 
ر ون . و ه مْ  ن ي اناً  ه مْ  ن لى   ر جْسًا ف ـز اد تـْه مْ  م ر ضٌ  ق ـل وبه  مْ  في   ال ذ ين   و أ م ا ي سْتـ بْش   ر جْس 

 لا   ثم    م ر ت ـيْن   أ وْ  م ر ةً  ع ام   ك لّ   في   ي ـفْتـ ن ون   أ ن ـه مْ  ي ـر وْن   أ و لا   ك اف ر ون . و ه مْ  و م ات وا
 ي ـر اك مْ  ه لْ  ب ـعْض   ن لى   ب ـعْض ه مْ  ن ظ ر   س ور ةٌ  أ نْز ل تْ  م ا و ن ذ ا ي ذ ك ر ون . ه مْ  و لا   ي ـت وب ون  

 ر س ولٌ  ج اء ك مْ  ل ق دْ  ي ـفْق ه ون . لا   ق ـوْمٌ  بأ  ن ـه مْ  ق ـل وب ـه مْ  اللَّ    ص ر     انْص ر ف وا ثم    أ ح د   م نْ 
ك مْ  م نْ  لْم ؤْم ن ين   ع ل يْك مْ  ح ر يصٌ  م اع ن تُّمْ  ع ل يْه   ع ز يزٌ  أ نْـف س  يمٌ. ر ء و ٌ  با   ت ـو ل وْا ف إ نْ  ر ح 

 .(1)﴾الْع ظ يم   الْع رْش   ر بُّ  و ه و   ت ـو ك لْت   ع ل يْه   ه و   ن لا   ن ل ه   لا   اللَّ    ح سْبي    ف ـق لْ 
السليم، فمن تدبرّ هذه الآيات المتتابعات، معتمدًا على الفهم العربّي 

مهاجرين، والأنصار، والذين اتبّعوهم ـأدرك يقينًا فضل السابقين الأوّلين، من ال

                                                           
 .123-81( التوبة: 1)



729 

 مهور )الصحابة(.ـهم ج -بلا ريب  -بإحسان؛ وهؤلاء 
فمن اتّهم الصحابة كلّهم، أو معظمهم، أو بعضهم، بالكفر، أو بالنفاق، 

ن قد فضح مخالفة يكو ـوبتلك ال ؛خالفة صريحةـفقد خالف القرآن الكريم، م
 نفسه، وكشف بنفسه عن بطلان مذهبه.

ليست مـحصورة،  -الدالّة على فضل )الصحابة(  -و)الأدلّة القرآنيّة(  
 فـي الآيات الـمذكورة، آنفًا، بل هي كثيـرة جدًّا، سأكتفي بذكــر أظهرها:

اء   م ع ه   و ال ذ ين   اللَّ    ر س ول   مح  م دٌ ﴿قال تعالى:  د   ر مق  اء   ك ف ار  الْ  ع ل ى أ ش 
نـ ه مْ  تـ غ ون   س ج دًا ر ك عًا ت ـر اه مْ  ب ـيـْ يم اه مْ  و ر ضْو اناً  اللَّ    م ن   ف ضْلًا  ي ـبـْ  م نْ  و ج وه ه مْ  في   س 

يل   في   و م ث ـل ه مْ  التـ وْر اة   في   م ث ـل ه مْ  ذ ل ك   السُّج ود   أ ة ر    ف آز ر ه   ش طْأ ه   أ خْر ج   ك ز رعْ   الْإ نجْ 
ب   س وق ه   ع ل ى ف اسْتـ و ى ف اسْتـ غْل ظ    ال ذ ين   اللَّ    و ع د   الْك ف ار   به  م   ل ي غ يظ   الزُّر اع   ي ـعْج 

نـْه مْ  الص الح  ات   و ع م ل وا آم ن وا  . (1)﴾ع ظ يمًا و أ جْراً م غْف ر ةً  م 
ي   ل ق دْ ﴿وقال تعالى:   الش ج ر ة   تح ْت   ي ـب اي ع ون ك   ن ذْ  الْم ؤْم ن ين   ع ن   اللَّ    ر ض 

ب ـه مْ  ع ل يْه مْ  الس ك ين ة   ف أ نْـز ل   ق ـل وبه  مْ  في   م ا ف ـع ل م    ك ث ير ةً  و م غ انم    ق ر يبًا. ف ـتْحًا و أ ثا 
 ل ك مْ  ف ـع ج ل   تأ ْخ ذ ون ـه ا ك ث ير ةً  م غ انم    اللَّ    و ع د ك م   ح ك يمًا. ع ز يزاً اللَّ    و ك ان   يأ ْخ ذ ون ـه ا

ر اطاً و ي ـهْد ي ك مْ  ل لْم ؤْم ن ين   آي ةً  و ل ت ك ون   ع نْك مْ  الن اس   أ يْد ي   و ك ف   ه ذ ه    م سْت ق يمًا. ص 
ا ت ـقْد ر وا لم ْ  و أ خْر ى   .(2)﴾ق د يراً ش يْء   ك لّ   ع ل ى اللَّ    و ك ان   به  ا اللَّ    أ ح اط   ق دْ  ع ل يـْه 

للَّ     اللَّ    س ب يل   في   ت ـنْف ق وا أ لا   ل ك مْ  و م ا﴿وقال تعالى:   الس م او ات   م ير اث   و 
 م ن   د ر ج ةً  أ عْظ م   أ ول ئ ك   و ق ات ل   الْف تْح   ق ـبْل   م نْ  أ نْـف ق   م نْ  م نْك مْ  ي سْت و ي لا   و الْأ رْض  

                                                           
 .23( الفتح: 1)
 .21-15( الفتح: 2)



731 

  .(1)﴾خ ب يرٌ  ت ـعْم ل ون   بم  ا و اللَّ    الحْ سْنى   اللَّ    و ع د   و ك لاًّ  و ق ات ـل وا ب ـعْد   م نْ  أ نْـف ق وا ال ذ ين  
 الْأ مْر   م ن   ك ث ير   في   ي ط يع ك مْ  ل وْ  اللَّ    ر س ول   ف يك مْ  أ ن   و اعْل م وا﴿وقال تعالى: 

ي ان   ن ل يْك م   ح ب ب   اللَّ    و ل ك ن   ل ع ن تُّمْ   و الْف س وق   الْك فْر   ن ل يْك م   و ك ر ه   ق ـل وب ك مْ  في   و ز ي ـن ه   الْإ 
د ون . ه م   أ ول ئ ك   و الْع صْي ان     .(2)﴾ح ك يمٌ  ع ل يمٌ  و اللَّ    و ن عْم ةً  اللَّ    م ن   ف ضْلًا  الر اش 

 أ ي د ك   ال ذ ي ه و   اللَّ    ح سْب ك   ف إ ن   يخ ْد ع وك   أ نْ  ي ر يد وا و ن نْ ﴿وقال تعالى:  
لْم ؤْم ن ين . ب ن صْر ه    أ ل فْت   م ا مل  يعًا الْأ رْض   في   م ا أ نْـف قْت   ل وْ  ق ـل وبه  مْ  ب ـيْن   و أ ل ف   و با 

نـ ه مْ  أ ل ف   اللَّ    و ل ك ن   ه مْ ـق ـل وب   ب ـيْن    اللَّ    ح سْب ك   يُّ ـالن ب   يا  أ يّـُه ا ح ك يمٌ. زٌ ــع ز ي ن ن ه   ب ـيـْ
 ي ك نْ  ن نْ  الْق ت ال   ع ل ى الْم ؤْم ن ين   ح رّ ض   يُّ ـالن ب   يا  أ يّـُه ا الْم ؤْم ن ين . م ن   ات ـبـ ع ك   و م ن  

ائ ـتـ يْن   ي ـغْل ب وا ص اب ر ون   ع شْر ون   م نْك مْ   ال ذ ين   م ن   أ لْفًا ي ـغْل ب وا م ئ ةٌ  م نْك مْ  ي ك نْ  و ن نْ  م 
 ف إ نْ  ض عْفًا ف يك مْ  أ ن   و ع ل م   ع نْك مْ  اللَّ    خ ف ف   الْآن   ي ـفْق ه ون . لا   ق ـوْمٌ  بأ  ن ـه مْ  ك ف ر وا
ائ ـتـ يْن   ي ـغْل ب وا ص اب ر ةٌ  م ئ ةٌ  م نْك مْ  ي ك نْ   اللَّ    بإ  ذْن   أ لْف يْن   ي ـغْل ب وا أ لْفٌ  م نْك مْ  ي ك نْ  و ن نْ  م 
 .(9)﴾الص اب ر ين   م ع   و اللَّ   

اة   ر ب ـه مْ  ي دْع ون   ال ذ ين   م ع   ن ـفْس ك   و اصْبر ْ ﴿: وقال تعالى لْغ د  يّ   با   و الْع ش 
نْـي ا الحْ ي اة   ز ين ة   ت ر يد   ع نـْه مْ  ع يـْن اك   ت ـعْد   و لا   و جْه ه   ي ر يد ون    أ غْف لْن ا م نْ  ت ط عْ  و لا   الدُّ

  .(1)﴾ف ـر طاً أ مْر ه   و ك ان   ه و اه   و ات ـب ع   ذ كْر نا   ع نْ  ق ـلْب ه  
 آو وْا و ال ذ ين   اللَّ    س ب يل   في   و ج اه د وا و ه اج ر وا آم ن وا و ال ذ ين  ﴿وقال تعالى:  
 ب ـعْد   م نْ  آم ن وا و ال ذ ين   ك ر يٌم. و ر زْقٌ  م غْف ر ةٌ  له  مْ  ح قًّا الْم ؤْم ن ون   ه م   أ ول ئ ك   و ن ص ر وا

                                                           
 .14( الحديد: 1)
 .5-8( الحجرات: 2)
 .66-62( الأنفال: 9)
 .25( الكهف: 1)



731 

 في   ب بـ عْض   أ وْلى   ب ـعْض ه مْ  الْأ رْح ام   و أ ول و م نْك مْ  ف أ ول ئ ك   م ع ك مْ  و ج اه د وا و ه اج ر وا
  .(1)﴾ع ل يمٌ  ش يْء   ب ك لّ   اللَّ    ن ن   اللَّ    ك ت اب  
 ف يه ا ل ه   ي س بّ ح   اسْم ه   ف يه ا و ي ذْك ر   ت ـرْف ع   أ نْ  اللَّ    أ ذ ن   ب ـي وت   في  ﴿وقال تعالى:  
لْغ د وّ   . ر ج الٌ  با  ة   و ن ق ام   اللَّ    ذ كْر   ع نْ  ب ـيْعٌ  و لا   تج  ار ةٌ  ت ـلْه يه مْ  لا   و الْآص ال   الص لا 
. الْق ل وب   ف يه   ت ـتـ ق ل ب   ي ـوْمًا يخ  اف ون   الز ك اة   و ن يت اء    م ا أ حْس ن   اللَّ    ل ي جْز ي ـه م   و الْأ بْص ار 
س اب   ب غ يْر   ي ش اء   م نْ  ي ـرْز ق   و اللَّ    ف ضْل ه   م نْ  و ي ز يد ه مْ  ع م ل وا    .(2)﴾ح 

 و أ نْـت مْ  ن لا   تم  وت ن   و لا   ت ـق ات ه   ح ق   اللَّ    ات ـق وا آم ن وا ال ذ ين   يا  أ يّـُه ا﴿وقال تعالى:  
م وا م سْل م ون .  ن ذْ  ع ل يْك مْ  اللَّ    ن عْم ت   و اذكْ ر وا ت ـف ر ق وا و لا   مل  يعًا اللَّ    بح  بْل   و اعْت ص 

اءً  ك نـْت مْ   ح فْر ة   ش ف ا ع ل ى و ك نـْت مْ  ن خْو اناً  ب ن عْم ت ه   ف أ صْب حْت مْ  ق ـل وب ك مْ  ب ـيْن   ف أ ل ف   أ عْد 
نـْه ا ف أ نْـق ذ ك مْ  الن ار   م ن   ل ك   م  ت ه   ل ك مْ  اللَّ    ي ـبـ ينّ    ك ذ   و لْت ك نْ  ت ـهْت د ون . ل ع ل ك مْ  آيا 

يأ ْم ر ون   الخْ يْر   ن لى   ي دْع ون   أ م ةٌ  م نْك مْ  لْم عْر و    و   ه م   و أ ول ئ ك   الْم نْك ر   ع ن   و ي ـنـْه وْن   با 
 . (9)﴾الْم فْل ح ون  

يـْر   ك نـْت مْ ﴿وقال تعالى:   لْم عْر و    تأ ْم ر ون   ل لن اس   أ خْر ج تْ  أ م ة   خ   و ت ـنـْه وْن   با 
للَّ    و ت ـؤْم ن ون   الْم نْك ر   ع ن   يـْراً ل ك ان   الْك ت اب   أ هْل   آم ن   و ل وْ  با  نـْه م   له  مْ  خ   الْم ؤْم ن ون   م 

ق ون   و أ كْث ـر ه م    .(1)﴾الْف اس 
 الْق رحْ   ص اب ـه م  أ   م ا ب ـعْد   م نْ  و الر س ول   للَّ     اسْت ج اب وا ال ذ ين  ﴿وقال تعالى:  
نـْه مْ  أ حْس ن وا ل ل ذ ين    مل  ع وا ق دْ  الن اس   ن ن   الن اس   له  م   ق ال   ال ذ ين   ع ظ يمٌ. أ جْرٌ  و ات ـق وْا م 

                                                           
 .89-81( الأنفال: 1)
 .95-96( النور: 2)
 .141-142( آل عمران: 9)
 .114( آل عمران: 1)



732 

 م ن   ب ن عْم ة   الْو ك يل . ف انْـق ل ب وا و ن عْم   اللَّ    ح سْب ـن ا و ق ال وا ن ي اناً  ف ـز اد ه مْ  ف اخْش وْه مْ  ل ك مْ 
 .(1)﴾ع ظ يم   ف ضْل   ذ و و اللَّ    اللَّ    ر ضْو ان   و ات ـبـ ع وا س وءٌ  ي ْس سْه مْ  لم ْ  و ف ضْل   اللَّ   

 م نْ  ر س ولًا  ف يه مْ  ب ـع ث   ن ذْ  الْم ؤْم ن ين   ع ل ى اللَّ    م ن   ل ق دْ ﴿وقال تعالى: 
ه مْ  ل و أ نْـف س  ت ه   ع ل يْه مْ  ي ـتـْ  ق ـبْل   م نْ  ك ان وا و ن نْ  و الحْ كْم ة   الْك ت اب   و ي ـع لّ م ه م   و ي ـز كّ يه مْ  آيا 

ل   ل ف ي  . (2)﴾م ب ين   ض لا 
ــن   الْق ــاع ــد ون   ي سْـــت ــو ي لا  ﴿وقال تعالى:  ن ــيــن   م   الض ــــر ر   أ ول ــي غ ـيْــر   الْم ؤْم 

ــب يل   ف ـي و الْم ج اه د ون   ه مْ  بأ  مْو ال ـه مْ  اللَّ    س   بأ  مْو ال ـه مْ  الْم ج اه د ين   اللَّ    ف ض ل   و أ نْـف س 
ه مْ   الْم ج اه د ين   اللَّ    و ف ض ل   الحْ سْنى   اللَّ    و ع د   و ك لاًّ  د ر ج ةً  الْق اع د ين   ع ل ى و أ نْـف س 

 غ ف وراً اللَّ    و ك ان   و ر حْـم ةً  و م غْف ر ةً  ه  م نْ  د ر ج ات   ع ظ يمًا. أ جْـــراً الْق اع د ين   ع ل ى
يمًا   .(9)﴾ر ح 

 و افـْع ل وا ر ب ك مْ  و اعْب د وا و اسْج د وا اركْ ع وا آم ن وا ال ذ ين   يا  أ يّـُه ا﴿وقال تعالى: 
ه اد ه   ح ق   اللَّ    في   و ج اه د وا ت ـفْل ح ون . ل ع ل ك مْ  الخْ يـْر    ج ع ل   و م ا اجْتـ ب اك مْ  ه و   ج 

 و في   ق ـبْل   م نْ  الْم سْل م ين   سم  اك م   ه و   ن بْـر اه يم   أ ب يك مْ  م ل ة   ح ر ج   م نْ  الدّ ين   في   ع ل يْك مْ 
ا اء   و ت ك ون وا ع ل يْك مْ  ش ه يدًا الر س ول   ل ي ك ون   ه ذ  ة   ف أ ق يم وا الن اس   ع ل ى ش ه د   الص لا 
م وا الز ك اة   و آت وا للَّ    و اعْت ص  ك مْ  ه و   با  ير   و ن عْم   الْم وْلى   ف ن عْم   م وْلا    . (1)﴾الن ص 

ــمْ  ل ـه ــمْ  ف اسْــت ج اب  ﴿وقال تعالى:  يــع   لا   أ ن ّـي ر بّـُه  ــل   أ ض  ــل   ع م   م نْك ــمْ  ع ام 
ــنْ  ـــر   م  ــنْ  ب ـعْض ك مْ  أ نْـث ى أ وْ  ذ ك  ـــر وا ف ال ذ ين   ض  ب ـعْــ م  ــوا ه اج  ـــمْ  م ـنْ  و أ خْر ج   د ي ــار ه 

                                                           
 .181-182آل عمران:  (1)
 .161( آل عمران: 2)
 . 36-39( النساء: 9)
 .85-88( الحجّ: 1)



733 

ــب يــل ي ف ـي و أ وذ وا ــــر ن   و ق ــت ل ــوا و ق ــات ـل ــوا س  ــفّ  ــمْ  لأ  ك  ـمْ  ع ــنـْه  ــــيّ ئ ات ـه  ل نـ ه مْ  س  ـــن ـات   و لأ  دْخ   ج 
ـــار   ت ـحْت ه ا م نْ  ت ـجْــر ي ــنْ  ة ـو اباً  الْأ نْـه  ه   و اللَّ    اللَّ    ع نْــد   م   . (1)﴾الث ـو اب   ح سْــن   ع نْــد 
ة   ي ق يم ون   ال ذ ين   آم ن وا و ال ذ ين   و ر س ول ه   اللَّ    و ل يُّك م   ن ّ  ا﴿وقال تعالى:    الص لا 
زْب   ف إ ن   آم ن وا و ال ذ ين   و ر س ول ه   اللَّ    ي ـتـ و ل   و م نْ  ر اك ع ون . و ه مْ  الز ك اة   و ي ـؤْت ون    اللَّ    ح 

 . (2)﴾الْغ ال ب ون   ه م  
 م ن   بأ  لْف   مم  دُّك مْ  أ نّي   ل ك مْ  ف اسْت ج اب   ر ب ك مْ  ت سْت غ يث ون   ن ذْ ﴿وقال تعالى:  

ئ ك ة    ن لا   الن صْر   و م ا ق ـل وب ك مْ  ب ه   و ل ت طْم ئ ن   ب شْر ى ن لا   اللَّ    ج ع ل ه   و م ا م رْد ف ين . الْم لا 
يك م   ن ذْ  ح ك يمٌ. ع ز يزٌ  اللَّ    ن ن   اللَّ    ع نْد   م نْ   م ن   ع ل يْك مْ  و ي ـنـ زّ ل   م نْه   أ م ن ةً  النـُّع اس   ي ـغ شّ 

ر ك مْ  م اءً  الس م اء    ق ـل وب ك مْ  ع ل ى و ل يـ رْب ط   الش يْط ان   ر جْز   ع نْك مْ  و ي ذْه ب   ب ه   ل ي ط هّ 
ام . ب ه   و ي ـث ـبّ ت   ي ن ذْ  الْأ قْد  ئ ك ة   ن لى   ر بُّك   ي وح   آم ن وا ال ذ ين   ف ـث ـبّ ت وا م ع ك مْ  أ نّي   الْم لا 
نـْه   و اضْر ب وا اق  ــالْأ عْن   وْق  ــف   ر ب واـف اضْ  الرُّعْب   ر واــك ف   ال ذ ين   ق ـل وب   في   س أ لْق ي  ل  ـك   مْ ـم 

 . (9)﴾ان   ــ ب ن
د   ي ـعْم ر وا أ نْ  ل لْم شْر ك ين   ك ان   م ا﴿وقال تعالى:    ع ل ى ش اه د ين   اللَّ    م س اج 
ه مْ  لْك فْر   أ نْـف س   ي ـعْم ر   ن ّ  ا خ ال د ون . ه مْ  الن ار   و في   أ عْم اله  مْ  ح ب ط تْ  أ ول ئ ك   با 
د   للَّ    آم ن   م نْ  اللَّ    م س اج  ر   و الْيـ وْم   با  ة   و أ ق ام   الْآخ   اللَّ    ن لا   يخ ْش   و لم ْ  الز ك اة   و آت ى الص لا 
ق اي ة   أ ج ع لْت مْ  الْم هْت د ين . م ن   ي ك ون وا أ نْ  أ ول ئ ك   ف ـع س ى د   و ع م ار ة   الحْ اجّ   س   الْم سْج 
للَّ    آم ن   ك م نْ  الحْ ر ام   ر   وْم  و الْيـ   با   اللَّ    ع نْد   ي سْتـ و ون   لا   اللَّ    س ب يل   في   و ج اه د   الْآخ 
 اللَّ    س ب يل   في   و ج اه د وا و ه اج ر وا آم ن وا ال ذ ين   الظ ال م ين . الْق وْم   ي ـهْد ي لا   و اللَّ   

                                                           
 .139( آل عمران: 1)
 .96-99( المائدة: 2)
 .12-3( الأنفال: 9)



731 

ه مْ  بأ  مْو اله  مْ  ر ه مْ  ه م   و أ ول ئ ك   اللَّ    ع نْد   د ر ج ةً  أ عْظ م   و أ نْـف س   ب ر مْق ة   ر بّـُه مْ  الْف ائ ز ون . ي ـب شّ 
ه   اللَّ    ن ن   أ ب دًا ف يه ا خ ال د ين   م ق يمٌ. ن ع يمٌ  ف يه ا له  مْ  و ج ن ات   و ر ضْو ان   م نْه    أ جْرٌ  ع نْد 

 . (1)﴾ع ظ يمٌ 
 ي ــ ف ل ن ـبـ وّ ئ ـنـ ه مْ  واـظ ل م   اـــم   د  ـب ـعْ  نْ ــم   اللَّ    يـف   ر واــه اج   و ال ذ ين  ﴿وقال تعالى:  
نْـي ا ر ة   ر  ــــو لأ  جْ  ح س ن ةً  الدُّ .ــي ـعْل م   واـان  ـك   وْ ــل   ر  ـأ كْب   الْآخ   ه مْ  ـ ر بّ  و ع ل ى ر واـص ب   ال ذ ين   ون 

  .(2)﴾ي ـتـ و ك ل ون  
 ن صْر ه مْ  ع ل ى اللَّ    و ن ن   ظ ل م وا بأ  ن ـه مْ  ي ـق ات ـل ون   ل ل ذ ين   أ ذ ن  ﴿وقال تعالى:  
ر ه مْ  م نْ  أ خْر ج وا ال ذ ين   ل ق د يرٌ.  اللَّ    د فْع   و ل وْلا   اللَّ    ر بّـُن ا ي ـق ول وا أ نْ  ن لا   ح قّ   ب غ يْر   د يا 
د   و ص ل و اتٌ  و ب ي عٌ  ص و ام ع   له  دّ م تْ  ب بـ عْض   ب ـعْض ه مْ  الن اس    اسْم   ف يه ا ذْك ر  ي   و م س اج 

 في   م ك ن اه مْ  ن نْ  ال ذ ين   ع ز يزٌ. ل ق و ي   اللَّ    ن ن   ي ـنْص ر ه   م نْ  اللَّ    و ل يـ نْص ر ن   ك ث يراً اللَّ   
ة   أ ق ام وا الْأ رْض   لْم عْر و    و أ م ر وا الز ك اة   و آت ـو ا الص لا  للَّ     الْم نْك ر   ع ن   و ن ـه وْا با   ع اق ب ة   و 
 . (9)﴾الْأ م ور  
 اللَّ    ل يـ رْز ق ـنـ ه م   م ات وا أ وْ  ق ت ل وا ثم    اللَّ    س ب يل   في   ه اج ر وا و ال ذ ين  ﴿وقال تعالى:  

يـْر   له  و   اللَّ    و ن ن   ح س نًا ر زْقاً ل نـ ه مْ  الر از ق ين . خ   ل ع ل يمٌ  اللَّ    و ن ن   ي ـرْض وْن ه   م دْخ لًا  ل ي دْخ 
 . (1)﴾ح ل يمٌ 

 ل ي سْت خْل ف نـ ه مْ  الص الح  ات   و ع م ل وا م نْك مْ  آم ن وا ال ذ ين   اللَّ    و ع د  ﴿وقال تعالى: 
 له  مْ  ارْت ض ى ال ذ ي د ينـ ه م   له  مْ  و ل ي م كّ ن ن   ق ـبْل ه مْ  م نْ  ال ذ ين   اسْت خْل ف   ك م ا الْأ رْض   في  

                                                           
 .22-18( التوبة: 1)
 .12-11( النحل: 2)
 .11-93( الحجّ: 9)
 .93-95( الحجّ: 1)



735 

ئًا بي   ي شْر ك ون   لا   ي ـعْب د ون ني   أ مْنًا خ وْف ه مْ  ب ـعْد   م نْ  و ل ي ـب دّ ل نـ ه مْ   ب ـعْد   ك ف ر   و م نْ  ش يـْ
ق ون   ه م   ف أ ول ئ ك   ذ ل ك    . (1)﴾الْف اس 

 ن ي اناً  ل يـ زْد اد وا الْم ؤْم ن ين   ق ـل وب   في   الس ك ين ة   أ نْـز ل   ال ذ ي ه و  ﴿وقال تعالى: 
للَّ     ن ي انه  مْ  م ع   ل   ح ك يمًا. ع ل يمًا اللَّ    و ك ان   و الْأ رْض   الس م او ات   ج ن ود   و   ل ي دْخ 

 ع نـْه مْ  و ي ك فّ ر   ف يه ا خ ال د ين   الْأ نْـه ار   تح ْت ه ا م نْ  تج ْر ي ج ن ات   و الْم ؤْم ن ات   الْم ؤْم ن ين  
 .(2)﴾ع ظ يمًا ف ـوْزاً اللَّ    ع نْد   ذ ل ك   و ك ان   س يّ ئ اته  مْ 

 ف أ نْـز ل   اجاْ اه ل ي ة   مق  ي ة   الحْ م ي ة   ق ـل وبه  م   في   ك ف ر وا ال ذ ين   ج ع ل   ن ذْ ﴿وقال تعالى: 
 به  ا أ ح ق   و ك ان وا التـ قْو ى ك ل م ة   و أ لْز م ه مْ  الْم ؤْم ن ين   و ع ل ى ر س ول ه   ع ل ى س ك ينـ ت ه   اللَّ   

 . (9)﴾ع ل يمًا ش يْء   ب ك لّ   اللَّ    و ك ان   و أ هْل ه ا
ر ه مْ و أ مْو اله  مْ ﴿وقال تعالى:  ر ين  ال ذ ين  أ خْر ج وا م نْ د يا  ل لْف ق ر اء  الْم ه اج 

تـ غ ون  ف ضْلًا م ن  اللَّ   و ر ضْو انًا و ي ـنْص ر ون  اللَّ   و ر س ول ه  أ ول ئ    .ك  ه م  الص اد ق ون  ي ـبـْ
ي ان  م نْ ق ـبْل ه مْ يح  بُّون  م نْ ه اج ر  ن ل يْه مْ و لا  يج  د ون  في   ار  و الْإ  و ال ذ ين  ت ـبـ و ء وا الد 
ه مْ و ل وْ ك ان  به  مْ خ ص اص ةٌ و م نْ ي وق   ص د ور ه مْ ح اج ةً مم  ا أ وت وا و ي ـؤْة ر ون  ع ل ى أ نْـف س 

ه  ف أ ول ئ ك  ه م  الْم فْل ح ون   ش ح   و ال ذ ين  ج اء وا م نْ ب ـعْد ه مْ ي ـق ول ون  ر ب ـن ا اغْف رْ . ن ـفْس 
ي ان  و لا  تج ْع لْ في  ق ـل وب ن ا غ لاًّ ل ل ذ ين  آم ن وا ر ب ـن ا ن   لْإ  خْو ان ن ا ال ذ ين  س بـ ق ونا  با  ن ك  ل ن ا و لإ  

يمٌ   . (1)﴾ر ء وٌ  ر ح 
فمن يتدبرّ هذه الآيات الكريات، بالاعتماد على التفسير العربّي السليم،  

                                                           
 .99( النور: 1)
 .9-1( الفتح: 2)
 .26( الفتح: 9)
 .14-5( الحشر: 1)



736 

ن ـن أعداء الدين، مـن، وبيـمؤمنيـر، بين الصحابة الـرق الكبيـــفإنهّ سي درك الف
 منافقين.ـمشركين والـالكافرين وال

 والتربية المعرفة مصدر هو الكتاب هذا كان لقد»قال سيّد قطب: 
 تاريخ في بعد ، يتكرّر لـم جيل.. فريد البشر، من جايل الوحيد والتكوين والتوجيه
 في أحدةوا الذين الكرام، الصحابة جيل -بعد  من ولا قبل، من لا -البشريةّ 

 ،دراسته حقّ  ،ي در س مـل الذي الممتدّ، العميق الهائل الحدث ذلك البشريةّ تاريخ
 هذه -وقدره  الله بمشيئة -أنشأ  الذي هو المصدر هذا كان لقد ..الآن نلى

 المعجزات مليع تطاولها لا التي المعجزة وهي. البشر عالـم في المجس مة المعجزة
 أن ..مشهودة واقعة معجزة وهي.. مليعًا الرسالات صحبت التي والخوارق،

  .(1)«فريدة تاريخيّة ظاهرة الفريد اجايل ذلك كان
الغرض من تكفيـر الغلاة لـمعظم الصحابة هــو أن يسوّلوا لأنفسهم  ننّ  

الإعراض  عن تلقّي )الشريعة الإسلاميّة(، من طريق )الصحابة(، واختلاق طريق 
 شيطانّي بديل، يقوم على ةلاةة أركان سقيمة، كلّ السقامة:

(، مع الاعتماد على تأويلات تحريفيّة، لكثير من آيات )القرآن الكريم -الأوّل
 ، نلى القول بوقوع التحريف في )القرآن الكريم(. ذهاب بعض الغلاة صراحةً 

 الاعتماد على الروايات السقيمة، التي توافق أهواءهم؛ وهي قسمان:  -الثاني
 .الروايات السقيمة المكذوبة، المنسوبة نلى النبّي  -1
 الروايات السقيمة، المنسوبة نلى الاةني عشر. -2

 الاعتماد على تأويلات تحريفيّة للروايات، التي تخالف أهواءهم. -الثالث
لّ الوضوح أنّ ةبوت )فضل الصحابة( بالدليل القرآنّي القطعيّ  ك  وواضح 

                                                           
 .9/1129( في ظلال القرآن: 1)



737 

 هم البالية.ـهدم كلّ أركانـالباطلة، وكفيل ب )الغلاة( كفيل بإبطال كلّ عقائد
ا تطرقّت   خمسة ـ(؛ لنلى مسألة )فضل الصحابة -في هذا الكتاب  -ونّّ

 أسباب رئيسة مهمّة، هي:
ننّ )تكفير الصحابة( يؤدّي نلى تكذيب النصوص القرآنيّة، التي تدلّ دلالة  -1

 قطعيّة، على فضلهم، وخلودهم في جنّات النعيم.
ننّ )تكفير الصحابة( يؤدّي نلى الطعن في الهداية النبويةّ، والتزكية النبويةّ،  -2

 النبويّ، والإصلاح النبويّ.  والتربية النبويةّ، والتعليم
ل نلى  -3 ننّ )تكفير الصحابة( يؤدّي نلى الطعن في الطريق الوحيد، الموص 

 معرفة )الشريعة الإسلاميّة(، وهو )طريق الصحابة(.
ى اختلاق )العقائد الباطلة(، واختلاق ـننّ )تكفير الصحابة( يؤدّي نل -1

 لة(.)النصوص الباطلة(، واختلاق )التأويلات الباط
ننّ )تكفير الصحابة( يؤدّي نلى الطعن في )الشريعة الإسلاميّة(؛ بادّعاء  -5

 أنّها شريعة مثاليّة )خياليّة(، غير صالحة للتطبيق الواقعيّ.
يبوا عن ةلاةة أسئلة كبيرة:   فعلى الذين يكفّرون الصحابة أن يج 

ر ين   م ن   ل ون  الْأ و   و الس اب ق ون  ﴿من هم المدلول عليهم بقوله تعالى:  -1  الْم ه اج 
ي   بإ  حْس ان   ات ـبـ ع وه مْ  و ال ذ ين   و الْأ نْص ار    ج ن ات   له  مْ  و أ ع د   ع نْه   و ر ض وا ع نـْه مْ  اللَّ    ر ض 

  ؟(1)﴾الْع ظ يم   الْف وْز   ذ ل ك   أ ب دًا ف يه ا خ ال د ين   الْأ نْـه ار   تح ْتـ ه ا تج ْر ي
اء   م ع ه   و ال ذ ين   اللَّ    ر س ول   مح  م دٌ ﴿وقوله تعالى:  د   ر مق  اء   الْك ف ار   ع ل ى أ ش 

نـ ه مْ  تـ غ ون   س ج دًا ر ك عًا ت ـر اه مْ  ب ـيـْ يم اه مْ  و ر ضْو اناً  اللَّ    م ن   ف ضْلًا  ي ـبـْ  م نْ  و ج وه ه مْ  في   س 
يل   في   و م ث ـل ه مْ  التـ وْر اة   في   م ث ـل ه مْ  ذ ل ك   السُّج ود   أ ة ر    ف آز ر ه   ش طْأ ه   أ خْر ج   ك ز رعْ   الْإ نجْ 

                                                           
 .144( التوبة: 1)



738 

ب   س وق ه   ع ل ى ف اسْتـ و ى ف اسْتـ غْل ظ    ال ذ ين   اللَّ    و ع د   الْك ف ار   به  م   ل ي غ يظ   الزُّر اع   ي ـعْج 
نـْه مْ  الص الح  ات   و ع م ل وا آم ن وا  ؟ (1)﴾ع ظ يمًا و أ جْراً م غْف ر ةً  م 

للَّ     اللَّ    س ب يل   في   ت ـنْف ق وا أ لا   ل ك مْ  و م ا﴿وقوله تعالى:   الس م او ات   م ير اث   و 
 م ن   د ر ج ةً  أ عْظ م   أ ول ئ ك   و ق ات ل   الْف تْح   ق ـبْل   م نْ  أ نْـف ق   م نْ  م نْك مْ  ي سْت و ي لا   و الْأ رْض  

  ؟(2)﴾خ ب يرٌ  ت ـعْم ل ون   بم  ا و اللَّ    الحْ سْنى   اللَّ    و ع د   و ك لاًّ  و ق ات ـل وا ب ـعْد   م نْ  أ نْـف ق وا ال ذ ين  
ر ين   ل لْف ق ر اء  ﴿وقوله تعالى:  ر ه مْ  م نْ  أ خْر ج وا ال ذ ين   الْم ه اج   و أ مْو اله  مْ  د يا 

تـ غ ون    الص اد ق ون . ه م   أ ول ئ ك   و ر س ول ه   اللَّ    و ي ـنْص ر ون   و ر ضْو اناً  اللَّ    م ن   ف ضْلًا  ي ـبـْ
ار   ت ـبـ و ء وا و ال ذ ين   ي ان   الد   في   يج  د ون   و لا   ن ل يْه مْ  ه اج ر   م نْ  يح  بُّون   ق ـبْل ه مْ  م نْ  و الْإ 

ه مْ  ع ل ى و ي ـؤْة ر ون   أ وت وا مم  ا ح اج ةً  ص د ور ه مْ   ي وق   و م نْ  خ ص اص ةٌ  به  مْ  ك ان   و ل وْ  أ نْـف س 
ه   ش ح     ؟(9)﴾الْم فْل ح ون   ه م   ف أ ول ئ ك   ن ـفْس 

 ن ذْ  الْم ؤْم ن ين   ع ل ى اللَّ    م ن   ل ق دْ ﴿من هم المصاديق الواقعيّة لقوله تعالى:  -2
ه مْ  م نْ  ر س ولًا  ف يه مْ  ب ـع ث   ل و أ نْـف س  ت ه   ع ل يْه مْ  ي ـتـْ  الْك ت اب   و ي ـع لّ م ه م   و ي ـز كّ يه مْ  آيا 

ل   ل ف ي ق ـبْل   م نْ  ك ان وا و ن نْ  و الحْ كْم ة    ؟ (1)﴾م ب ين   ض لا 
من هم الذين مقلوا أمانة نقل )القرآن الكريم(، وأمانة نقل )السنّة النبويةّ(،  -3

 ؟، نلى سائر الناسعن النبّي 
يكون  - الثلاةةعن هذه الأسئلة  -ننّ اجاواب الوحيد الفريد الأكيد  

 ،المسلمين ،فقط، هي: كلمة )الصحابة(، الدالّة على المؤمنين ،بكلمة واحدة

                                                           
 .23( الفتح: 1)
 .14( الحديد: 2)
 .3-5( الحشر: 9)
 .161( آل عمران: 1)



739 

 .   (الأنصار)، وملاعة (المهاجرين)ولا سيّما ملاعة  ،الذين صحبوا النبّي 
 نفي العصمة عن الصحابة:

 ،من الأخطاء ،وليس القول بفضل الصحابة يعني القول بعصمتهم
معون. والذنوب؛ فإنّ العصمة ا تكون لإملاعهم، حين يج   نّّ

ولكنّ نفي العصمة عن الصحابّي لا يسوغّ قبول كلّ ما ي روى في كتب 
التاريخ والحديث والتفسير والأدب؛ ولا سيّما نذا علمنا أنّ معظم الروايات التي 

روايات  -في الحقيقة  -اشتملت على نسبة بعض الأخطاء نلى بعضهم هي 
تجّ بها.لأ ،سقيمة، غير صالحة  ن يح 

ومعلوم أنّ )تاريخ الطبريّ( هو أكبر المصادر التاريخيّة القدية المشتملة 
على معظم الروايات الخاصّة بذمّ الصحابة، بأسانيدها. وقد كان المصدر الرئيس 

 لكلّ كتب التاريخ التي أ لّ فت، بعد تأليفه، واشتملت على هذه الروايات.
لتاريخ الطبريّ(، من جهة السند؛ فإننّا  فإذا عمدنا نلى )النقد الخبريّ 

 سنجد أنّ أسانيد معظم تلك الروايات أسانيد واهية؛ لثلاةة أسباب رئيسة:
يّ، ـيّ، وابن الكلبـف، والكلبـخنـي م  ـود رواة متـّه مين بالكذب، كأبـــوج -1

هي  -وأمثالهم من المتـّه مين  -والواقديّ، وسيف بن عمر. وروايات هؤلاء 
في )تاريخ الطبريّ(، بحيث نننّا لو جرّدنا )تاريخ الطبريّ( من  ،ورودًا الأكثر

 ما بقي فيه مماّ يخصّ )ذمّ الصحابة( نلّا القليل القليل.روايات هؤلاء، ل  
وجود رواة مطعون في ضبطهم، بمعنى أنّ علماء اجارح والتعديل وةقّوهم من  -2

 بط. من جهة الض ،جهة العدالة، ولكنّهم بيّنوا ضعفهم
بعيد عن  -في كثير من الروايات  -أنّ الراوي الذي ينتهي نليه السند  -3

ي أنّ راوي ـمرويةّ زمانًا، أو مكانًا، أو زمانًا ومكانًا، وهذا يعنـالأحداث ال



711 

م يكن قد اختلقها اختلاقاً، فإنهّ قد أخذها من رواة آخرين، ـالأحداث نن ل
 الروايات أدنَ قيمة.نجهل أعيانهم وأحوالهم؛ فلا تكون لتلك 

متن؛ فإننّا ـونذا عمدنا نلى )النقد الخبريّ لتاريخ الطبريّ(، من جهة ال
 سنجد أنّ متون معظم تلك الروايات متون مريبة؛ لثلاةة أسباب رئيسة:

أنّ كثيراً من تلك الروايات المريبة تنسب نلى بعض الصحابة ما يتورعّ عنه   -1
 الخيانة والحقد والمكر واللؤم والقسوة!!!كثير من مشركي قريش، من الغدر و 

أنّ كثيراً من تلك الروايات المريبة تشتمل على تفصيلات كثيرة، تتعذّر  -2
التوةيق المرئيّ، وآلات التوةيق الإحاطة بها؛ فهل كان الرواة يستعملون آلات 

 الصوتّي، في ذلك الزمان؛ لينقلوا التفصيلات اجازئيّة، لتلك الأحداث؟!!!
 نّ بعض تلك المتون متعارضة، يكذّب بعضها بعضًا.أ -3

 تلك الرواياتمن  أنهّ بريء في مقدّمة تاريخه قد بيّن   نفسه الطبريّ و  
. وقد كان الأ ولى أن ينقد تلك الروايات، ويكشف عن رةالتاريخيّة المستنك  

تاريخه؛ م يستطع، فالأ ولى أن ي عر ض عن روايتها، في ـبطلانها، ونكارتها؛ فإن ل
 يستطيعون التمييز بين السليم والسقيم.  فإنّ كثيراً من الناس لا
وليعلم الناظر في كتابنا هذا أنّ اعتمادي في كلّ ما » قال الطبريّ:

ا هو على ما رويت  ي راسم   ـأنّ  ه فيه مماّ شرطت  كر  ذ   أحضرت   من الأخبار  ه فيه؛ نّّ
ج ج  ك بح  در  ها نلى رواتها فيه، دون ما أ  د  سن  ها فيه، والآثار التي أنا م  ر  التي أنا ذاك  

ر النفوس، نلّا اليسير القليل منه، نذ كان العلم بما كان من ك  ط بف  نب  العقول، واست  
م ـى من لـنل ،غير واصل - وما هو كائن من أنباء الحادةين - أخبار الماضين

الناقلين، دون ين، ونقل خبر  م  ـبإخبار ال ك زمانهم، نلّا در  م ي  ـول ،يشاهدهم
من  ،ي كتابي هذاـن فر النفوس. فما يك  ك  الاستخراج بالعقول، والاستنباط بف  



711 

ه، من ع  ه، أو يستشنعه سام  ئ  مماّ يستنكره قار   ،عن بعض الماضين ،خبر ذكرناه
م ـي الحقيقة، فليعلم أنهّ لـي الصحّة، ولا معنى فـم يعر  له وجهًا فـأجل أنهّ ل

ا أ  ب  من ق   ،في ذلك ؤت  ي   ما أدّينا ـا ننّ ـبل بعض ناقليه نلينا؛ وأنّ ن ق  ي م  ـتلنا، ونّّ
 .(1)«دّي نليناعلى نحو ما أ   ،ذلك

صاحب كتاب  -ومن المعلوم أنّ الزبير بن بكّار »وقال ابن تيميّة: 
وصاحب الطبقات، ونحوهما من  ،كاتب الواقديّ   ،ومحمّد بن سعد ،"الأنساب"

أعلم بهذا الباب، وأصدق فيما ينقلونه من  - المعروفين بالعلم والثقة والاطّلاع
 ،ق بعلمهمـوة  ـالذين لا ي ،ومن بعض أهل التواريخ ،والكذّابين ،جاهلينـال

صدقهم، بل قد يكون الرجل صادقاً، ولكن لا خبرة له بالأسانيد، حتّ ييّز  ولا
د في مًا بالكذب، أو بالتزيُّ ئ الحفظ، أو متـّه  ل والمردود، أو يكون سيّ بين المقبو 

مخنف  الرواية، كحال كثير من الإخباريّين، والمؤرّخين، لا سيّما نذا كان مثل أبي
وأمثاله. ومعلوم أنّ الواقديّ نفسه خير عند الناس من مثل  ،بن يحيى لوط

م كلام الناس في ل  ثالهما، وقد ع  وأم ،وأبيه محمّد بن السائب ،بن الكلبيّ  هشام
ا ي   ستأنس به، وأمّا الاعتماد وي   ،د بهعتض  الواقديّ، فإنّ ما يذكره هو وأمثاله نّّ

 .(2)«عليه بمجرّده في العلم، فهذا لا يصلح
ّّ »وقال ابن تيميّة أيضًا:  ا عمدتهم في المنقولات على تواريخ منقطعة ون

المعروفين بالكذب، بل وبالإلحاد، وعلماؤهم الإسناد، وكثير منها من وضع 
د بن السائب، لوط بن يحيى، وهشام بن محمّ  يعتمدون على نقل مثل أبي مخنف

أمثال هؤلاء هم من  مع أنّ  ،عند أهل العلم ،وأمثالهما من المعروفين بالكذب

                                                           
 .5-1/8( تاريخ الرسل والملوك: 1)
 .28/218( مجموعة الفتاوى: 2)



712 

نذ كانوا يعتمدون على من هو في غاية  ؛في النقل ،ن يعتمدون عليهم   لّ  أج  
 .(1)«ر في الكتب، ولا يعرفه أهل العلم بالرجالذك  ن لا ي  ممّ  ،والافتراء ،اجاهل

ا عمّ  ،لةقبل الأجوبة المفصّ  قالواجاواب أن ي  »وقال ابن تيميّة أيضًا: 
أحدهما  :فهو نوعان ،ل عن الصحابة من المثالبنق  ما ي   نّ ن :ر من المطاعنذك  ي  

دخله من الزيادة والنقصان ما   قد ا محر  ونمّ  ،ها كذب كلّ نمّ  ،ما هو كذب
 ،وأكثر المنقول من المطاعن الصريحة هو من هذا الباب .والطعن الذمّ  جه نلىر  يخ  

ومثل  ،لوط بن يحيى ،مثل أبي مخنف ،المعروفون بالكذب ،ابونيرويها الكذّ 
 .(2)«...ابينوأمثالهما من الكذّ  ،د بن السائب الكلبيّ هشام بن محمّ 

)التاريخيّات الإملاليّة العامّة(، الثابتة بالتواتر المعنويّ، والفرق كبير بين 
كن القطع بثبوتها، ولا سيّما تلك وبين )التاريخيّات التفصيليّة الخاصّة(، التي لا ي  

 كن القطع ببطلانها.التي ي  
 -عند قراءة كتب التاريخ  -والخطأ الكبير الذي يقع فيه أكثر الناس 

 من كلمات الروايات التاريخيّة!!! أنّهم يثقون بكلّ كلمة 
فحين يقرأ أكثر الناس ما كتبه المؤرّخون، عن معركتي )اجامل( و)صفّين(، 
مثلًا؛ تجدهم موقنين نيقانًا تامًّا، بكلّ ما قرأوه، من تفصيلات جزئيّة، وكأنّهم 

 عن )الـحرب العالـميّة الثانية(، مثلًا!!! ،يشاهدون أفلامًا وثائقيّة واقعيّة
 -وآلات التوةيق الصوتّي  ،مع وجود آلات التوةيق المرئيّ  -نا اليوم ننّ 

نجهل الحقيقة، في أكثر الأخبار الحديثة، ولا نأمن على عقولنا من الانخداع 
بالأكاذيب الإعلاميّة؛ فكيف نركن نلى روايات تاريخيّة قدية بالية واهية، تطعن 

                                                           
 .93-1/95( منهاج السنّة النبويةّ: 1)
 .9/51( منهاج السنّة النبويةّ: 2)



713 

 فعال والأقوال؟!!!في الكثير من )الصحابة(، وتنسب نليهم أقبح الأ
نلى الإعراض  -في مقام الدفاع عن الصحابة  -ننّ المنهج السليم يدعونا 

عن روايات الآحاد، حتّ لو صحّح أسانيد ها بعض  العلماء؛ لأنّها لا ت فيد أكثر 
من الظنّ، في أحسن أحوالها؛ والظنّ يسقط عند معارضة )فضل الصحابة(، 

 ة القرآنيّة. الثابت ةبوتًا قطعيًّا، بالأدلّ 
ض عن الأدلّة القطعيّة القرآنيّة، ونعتمد على تلك الروايات فكيف ن عر  

ريبة، التي لا قيمة لها، في ميزان )النقد الحديثيّ(، من م  ـالإنسانيّة الواهية البالية ال
 جهتي السند والمتن؟!!!

على واستمرّوا ،  فإن قيل: ننّ بعض المنافقين قد عاشوا بعد وفاة النبيّ 
يخفى  نفاقهم، وقد خفي نفاقهم، في عهد النبوّة، والوحي مستمرّ، فكيف لا

؛ وكيف نظنّ أنّ الصحابة،  نفاقهم، بعد انقطاع الوحي، بوفاة النبيّ 
: قد علموا بحقيقة نفاقهم، فلم والتابعين، وتابعيهم، وعلماء الحديث والتراجم

 يعدّوهم من مللة الصحابة؟!
مع خفاء نفاقهم، على  -نافقين، بعد عهد النبوّة قلت: ننّ بقاء بعض الم
لا يسوغّ الطعن في المهاجرين والأنصار، الذين  -الصحابة، ومن جاء بعدهم 

 ةبت فضلهم بالأدلّة القرآنيّة القطعيّة.
فلا مسوّ غ للطعن في المؤمنين الصادقين، الذين هم ملهور أهل المدينة، 

وجود بعض المنافقين، الذين استمرّوا على في ذلك العهد، بالاعتماد على ذريعة 
 نفاقهم، وخفي نفاقهم على سائر المؤمنين!!! 

، نلى الطعن في كبار والطاعنون في )الصحابة( يتّخذون هذه المسألة ذريعةً 
  .والأنصار ،مهاجرينـالصحابة، من ال

يستطيع أحد من الطاعنين أن  )أبو بكر(، الذي لا -بلا ريب  -ومنهم 



711 

 في الغار، عند الهجرة من مكّة نلى المدينة.  ،نهّ كان صاحب النبّي ر أي نك  
ني    ك ف ر وا ال ذ ين   أ خْر ج ه   ن ذْ  اللَّ    ن ص ر ه   ف ـق دْ  ت ـنْص ر وه   ن لا  ﴿قال تعالى:   اةْـنـ يْن   ثا 

ب ه   ي ـق ول   ن ذْ  الْغ ار   في   هم  ا ن ذْ   ع ل يْه   س ك ينـ ت ه   اللَّ    ف أ نْـز ل   م ع ن ا اللَّ    ن ن   تح ْز نْ  لا   ل ص اح 
ه   ي   اللَّ    و ك ل م ة   السُّفْل ى ك ف ر وا ال ذ ين   ك ل م ة   و ج ع ل   ت ـر وْه ا لم ْ  بج  ن ود   و أ ي د 

 و اللَّ    الْع لْي ا ه 
 . (1)﴾ح ك يمٌ  ع ز يزٌ 

فضح نفسه ر هذه الحقيقة التاريخيّة القطعيّة، فقد ومن حاول أن ي نك  
بنفسه، وكشف عن سقامة تفكيره، وسوء نيّته، وخبث مقصده؛ فقد اعتر  

 . (2)بهذه الحقيقة التاريخيّة بعض مفسّري )الاةني عشريةّ( أنفسهم
 .(9)«القطعيّ  للنقل بكر؛ أبو هو بصاحبه: والمراد»قال الطباطبائيّ: 

ا حق   ضل هذا الرجل، التدبُّر؛ لأدركت ف ولو قرأت  هذه الآية، وتدب رته 
 .وعظيم منزلته عند النبّي 

ويكفي أن تقرأ قول أبي جعفر الطوسيّ، في تفسيره لهذه الآية؛ لت درك أنّ 
 -بتكلُّف بارد مفضوح  -هذه الآية قد أقضّت مضاجعهم؛ ولذلك حاول 

 .(فضل أبي بكر)التقليل من قيمة الاستدلال بها على 
 بكر؛ أبي تفضيل على يدلّ  ما الآية في وليس»قال أبو جعفر الطوسيّ:  

 رجــخ -وآله  عليه الله صلّى - النبيّ  أنّ  الإخبار مجرّد﴾ اةْـنـ يْن   ثا ني   ﴿ قوله: لأنّ 
 وقوله: فيه، هماـكون عن خبر :﴾ار  ـــالْغ   ي ـ ف م اـه   ن ذْ ﴿ ه:ــقول وكذلك ره،ـغي هــومع
ب ه   ي ـق ول   ن ذْ ﴿  فضيلة، لا ت فيد الصاحب تسمية لأنّ  أيضًا؛ فيه، لا مدح﴾ ل ص اح 

                                                           
 . 14( التوبة: 1)
 . 9/19، ومجمع البيان في تفسير القرآن: 9/221( انظر: التبيان في تفسير القرآن: 2)
 . 3/283( الميزان في تفسير القرآن: 9)



715 

ب ه   ل ه   ق ال  ﴿ والكافر: المؤمن صفة في قال تعالى الله أنّ  ترى ألا  يح  او ر ه   و ه و   ص اح 
ل ذ ي أ ك ف رْت    كقول الإنسان، صاحب بأنّها البهيمة يسمّون وقد .(1)﴾خ ل ق ك   با 
 نليك أرسل: لغيره المسلم الرجل يقول شمول(. وقد بازل )وصاحبي الشاعر:
 يكن مـل نن﴾ تح ْز نْ  لا  ﴿ وقوله: الفضل، على ذلك ولا يدلّ  اليهوديّ، صاحبي

 قيل:﴾ م ع ن ا اللَّ    ن ن  ﴿ وقوله: الخو ، عن محض نهي هو بل بمدح، فليس ذمًّا،
 فيه يكن مـل معه، أبوبكر به أ ريد ولو -وآله  عليه الله صلّى -النبّي  به المراد ننّ 

 لغيره، القائل يقول كما التهديد، وجه على ذلك يكون أن يحتمل لأنهّ فضيلة؛
 .بحالنا مـعال   علينا، متطلّع أنهّ يريد معنا، الله ننّ  ،لا تفعلْ  القبيح: يفعل رآه نذا

 أنّ  من بيّناه بما -وآله  عليه الله صلّى -النبّي  على نزلت أنّها بيّنا قد والسكينة
 موضع فأين -وآله  عليه الله صلّى -بالنبّي  يختصّ  كان الملائكة بجنود التأييد
 أنّ  بيّنا بل بكر، أبي على للطعن هذا نذكر مـول العناد؟ لولا للرجل، لةيالفض

 .(2)«صحيح غير الفضل على بالآية الاستدلال
وبهذا الأسلوب التفكيكيّ السقيم يستطيع أيُّ محرّ   أن يحرّ  دلالات 

وفق أهوائه، وأهواء أسياده؛ ولكنّه سيكون تحريفًا  آيات القرآن الكريم، على
 مفضوحًا، لا يخفى على العاقل المنصف اللبيب!!!

 من،  بكر أبي فضيلة على الآية هذه دلّت: »الفخر الرازيّ  قال
 من الكفّار يخا  كان أنهّ لأجل الغار؛ نلى ذهب لـمّا  أنهّ الأوّل وجوه:

 من بأنهّ ،بكر أبي باطن على قاطعًا كان   أنهّ فلولا قتله، على مواي قد   أن
 الموضع؛ ذلك في نفس ه، أصحبه مال   ونلّا  الصدّيقين، الصادقين المحقّقين المؤمنين

                                                           
 .98( الكهف: 1)
  .229-9/222( التبيان في تفسير القرآن: 2)



716 

 عليه، أعداءه يدلّ  أن من لخافه ظاهره، بخلا  هباطن   يكون أن ج وّز لو لأنهّ
 دلّ  الحالة، تلك في لنفسه، استخلصه فلمّا على قتله. مي قد   أن من لخافه وأيضًا
 الهجرة أنّ  وهو الثاني ظاهره. وفق على ،باطنه بأنّ  ،قاطعًا كان   أنهّ على

 المخلصين، من ملاعة  الله رسول خدمة في وكان تعالى، الله بإذن كانت
 تعالى الله أنّ  فلولا بكر؛ أبي من أقرب الله رسول شجرة نلى النسب في وكانوا
 الظاهر لكان ونلّا  الهائلة، الصعبة الواقعة تلك في بكر، أبا يستصحب بأن أمره
 عال   منصب على دلّ  التشريف بهذا نيّاه الله وتخصيص الصحبة. بهذه يخصّه ألّا 
 هو، . أمّا الله رسول فارقوا بكر أبي سوى من كلّ  أنّ  الثالث الدين. في له،
 هذا عند وخدمته، وملازمته مؤانسته على صبر بل كغيره، الله، رسول   سبق فما

 .(1)«العظيم... الفضل بوج  ي   وذلك ؛أحدٌ  معه يبق   مـل الذي الشديد، الخو 
ونةبات فضل )أبي بكر(، وتبرئته من )تكفير الغلاة( كفيلان بإةبات 

؛ وبثبوت خلافته، تبطل كلّ الأصول الع ق ديةّ، التي تقوم صحّة خلافته للنبّي 
 .(2)الإماميّة الاةنا عشريةّ( عليها )الفرقة

 وصحّة )خلافة أبي بكر( تقوم على )فضل الصحابة(، من جهتين:
 .؛ لأنهّ واحد من الصحابة، بلا ريبفضل أبي بكر نفسه -1
 فضل ملهور الصحابة الذين بايعوه. -2

ولإبطال )خلافة أبي بكر( كان على الغلاة أن يطعنوا في فضله، وفضل  
)ملهور الأمّة(، يوم البيعة؛ الذين بايعوه، من )المهاجرين(، و)الأنصار(، وهم 

 مًا، وحديثاً.ـي )ذمّ الصحابة(، قديـ، فالاستقتال كلّ   ،ولذلك يستقتل )الغلاة(

                                                           
 .66-16/69( التفسير الكبير: 1)
 .149( انظر: فلسفات نسلاميّة: 2)



717 

ومن هنا كان المذهب الحقّ في مسألة )الصحابة( هو المذهب الوسط،  
، وعظيم الذي ي ثبت ما أةبته القرآن الكريم، من فضلهم، ومنزلتهم عند الله 

 ؛ مع نفي العصمة عنهم، وتجويز وقوع الأخطاء منهم.ةوابهم، يوم القيامة
بل في الصحابة  ،فلا يسلم منه أكثر الناس ،ا الغلطوأمّ »قال ابن تيميّة: 

 .(1)«وفيمن بعدهم ،من قد يغلط أحياناً 
 مساويهم، في المرويةّ الآثار هذه ننّ : ويقولون»وقال ابن تيميّة أيضًا: 

 والصحيح وجهه، عن وغ يرّ   ون ق ص، فيه، زيد قد ما ومنها كذب، هو ما منها
 مع وهم ئون،ط  مخ   مجتهدون ونمّا صيبون،م   مجتهدون نمّا معذورون، فيه هم: منه

 وصغائره؛ الإثم، كبائر عن معصوم الصحابة من واحد كلّ  أنّ  يعتقدون لا ذلك
ب ما والفضائل السوابق من همـول جملة،ـال يـف الذنوب، عليهم تجوز بل  ي وج 

 .(2)«...صدر نن ،منهم يصدر ما مغفرة
 أصدق من -حمد ـال ولله -  النبيّ  وأصحاب»وقال ابن تيميّة أيضًا: 

 من يقع كان أنهّ مع كذبًا، عليه تعم د من فيهم ي عر   لا عنه، حديثاً الناس
 .(9)«معصومين... وليسوا ذنوب، ولهم يقع، ما هناتـال من أحدهم

                                                           
 .1/183موعة الفتاوى: ( مج1)
 . 9/142( مجموعة الفتاوى: 2)
 .2/196( منهاج السنّة النبويةّ: 9)



718 

 دلائل النبوّة

 
س ل مْنا ببطلان المناهج: اللادينيّة، واليهوديةّ، والمسيحيّة، بعد  :فإن قيل 

ي ائحها، وقبائحها، ضـرها السقيمة، العقيمة؛ والنظـر فـي ف ـ الاطّلاع على س 
وفظائعها، وشنائعها؛ ولكنّنا لن ن س لّ م بشرعيّة )الإسلام(، نلّا نذا اطلّعنا على 

)نبوّة نبيّكم(، وبخلا  ذلك سيظلّ الطاعنون الأدلّة القطعيّة، الدالةّ على شرعيّة 
 كم بالكذب؟يرمون نبي  
: ننّ الأدلةّ القطعيّة على )شرعيّة النبوّة الـم ـحمّديةّ( أكثر  من أن قلتخ  

 الناس، قديـمًا وحديثاً.  ي ـحصي ها الـم حصون، ونن أنكرها أكثر  
 أسباب، هي: ننـّما ي نك ر الـم نك رون تلك الأدلّة؛ لواحد من ةلاةةو 

 حين يـجهل الـم نك ر  تلك الأدلةّ، أو يـجهل قيمتها الإةباتيّة. الـجهل: -1
تلك الأدلةّ، ويستيقن قطعيّتها، ولكنّه ي نك ر  حين يعلم الـم نك ر   الـهوى: -2

 قيمتها الإةباتيّة؛ لأنّ هواه يخالف )أحكام الإسلام(.
تلك الأدلةّ، ويستيقن قطعيّتها، ولكنّه ي نك ر  حين يعلم الـم نك ر  الـخـوف:  -3

 قيمتها الإةباتيّة؛ لأنهّ يخا  بطش )أعداء الإسلام(.
 يـمكن تقسيم تلك الأدلّة، على قسمين:و 

، في مكان هو دليل الصحابة، الذين عاشوا مع النبّي الدليل الـخاصّ: 
 للاستيقان بنبوّته. واحد، وزمان واحد، وشاهدوا من الأدلّة الـحسّيّة ما يكفي؛ 

ةـمّ جاء بعدهم التابعون، ومن جاء بعدهم، وهؤلاء اطلّعوا على تلك  
 الأدلّة، من طريق الـخبر الـمرويّ، وليس الـخبر كالـم عاي نة.

هو الدليل الذي يكون مرشدًا نلى النبوّة المحمّديةّ، في كلّ زمان، الدليل العامّ: 



719 

زة الـخالدة(.وفي كلّ مكان، وهو )القرآن الكريم(  ، الذي ي سمّى: )الـم عج 
 ووجوه )نعجاز القرآن( على أقسام، أبرزها: 

ز   هوالإعجاز البيانـيّ:  -1 البيان  القرآنـيُّ العرب  عن الإتيان بمثله.  أن ي عج 
 فقد عجز غير  العرب، من باب أ ولى. -وقد عجزوا  -ونذا عجز العرب 

يّ الفصيح، أو ـ)الإعجاز البيانّي(، نلّا العرب ن أن ي در ك قيمة  ك  ولا ي   
 الـم ستعر ب الفصيح، الذي تعلّم العربيّة، حتّ صار كالعربّي الفصيح، في نتقانها.

ولذلك لا ي عت دُّ بإنكار غير العربـيّ الفصيح، وغير الـم ستعر ب الفصيح،  
راً عن تعلُّم العربيّة، لهذا الوجه الإعجازيّ؛ لأنّ الـم نك ر منهم، نمّا أن يكون قاص

راً في تعلُّمها.  أو م قصّ 
ا يكون الاحتكام  نلى )ف صحاء العربيّة(، وقد  -مقام ـفي هذا ال - ونّّ

  .هم ح جّةً على من سواهمفكان نملاع   ؛معوا على )الإعجاز البيانـيّ(ـأج
، ، نذا أملعوا على )حقيقة طبـّيّة((علماء الطبّ )ل ث  كم    في ذلك، همل  ث ـ وم  

 ، على من سواهم.نملاعهم يكون ح جّةً  فإنّ 
يّ(؛ لأنّ ـوهذا يعني أنّ أكثر الناس لا يستطيعون ندراك )الإعجاز البيان

من )الإعجاز(؛ ويستوي في هذا  ،جهل بهذا الوجهـالـجهل بالعربيّة م فض  نلى ال
 ستعر ب.والأعجميُّ غير  الـم   -ولا سيّما الـمعاصر  -الـجهل: العربـيُّ العامّيُّ 

ز  الإعجاز التشريعيّ:  -2 التشريعات  القرآنيّة  الناس  كل هم، عن  هو أن ت عج 
اة ل ها،الإتيان   .، في الدنيا، والآخرةللإنسان تحقيق السعادة الحقيقيّة في بقوانين تم 
بين، في وكما لا يج    ( تحكيم  الق ت لة، واللصوص، والـم غتص  يز )أهل  القانون 

القتل، والسرقة، والاغتصاب؛ فكذلك لا يجوز تحكيم  أهل الأهواء،  تقويم قوانين
   )التشريعات القرآنيّة(.ـي تقويمف



751 

ي، ـاة، والزوانــنـن، واللصوص، والز م رابيـفما الذي نتوقّعه، من الق ت لة، وال
 رات والخمور والشذوذ؟!!!بين، وم دمني المخدّ  غتص  م  ـوال

)التشريعات القرآنيّة(، ومعاداتها، ومعاداة كلّ لا نتوقّع منهم نلّا الطعن في  
 من يدعو نليها، ويعمل بمقتضاها.

ك قيمة )الإعجاز التشريعيّ( نلّا من كان عال مًا صادقاً، ولذلك لا ي در   
بًّا للخير ـبريئًا من الأهواء، حريصًا على تحقيق )السعادة الإنسانيّة الحقيقيّة(، م   ح 

ين.حقّ والعدل، ساعيًا نلىـوال   تخليص المستضع فين، من اضطهاد المستكبر 
هو اشتمال القرآن على أنباء غيبيّة، يعجز البشر عن الإعجاز الغيبـيّ:  -3

عند  ،قبل نزول القرآن، وأنباء ما حدث ،وتشمل أنباء ما حدث .الإتيان بمثلها
 بعد نزول القرآن. ، ويـحدث، وسيحدث،نزول القرآن، وأنباء ما حدث

 الوجه الإعجازيّ أكثر من صورة، أبرزها صورتان:ولهذا  
 ك قيمة  أن يكون الحدث الذي أنبأ عنه القرآن حدثًا خاصًّا؛ ولذلك لا ي در   -أ

ر  أحد هم قولًا، أو  هذا الإعجاز نلّا من كان على علم بذلك الحدث، كأن ي س 
رُّ أنّ أمراً، في نفسه، ةـمّ ينزل القرآن؛ للكشف عمّا في نفسه؛ في در ك ذل ك الـم س 

 .الوحي الإلهيّ هو مصدر القرآن، الذي نزل على محمّد 
أن يكون الحدث الذي أنبأ عنه القرآن حدثًا عامًّا، كما في الإنباء عن  -ب

 في بضع سنين.  -بعد أن غ ل بوا  -غلبة الروم 
 به، الله   ما وعد   مّ شهدوا تحقُّق  ـآيات هذا الإنباء، ة فالذين شهدوا نزول  

الإعجاز الغيبّي، في هذا الأمر، سواء أكانوا من المؤمنين،  لا بدّ أنّهم أدركوا قيمة  
 أم كانوا من غير المؤمنين.

يّ( من الوجوه النّ سبيّة، فمن لـم يكن من ـولذلك يكون )الإعجاز الغيب 



751 

أهل الحدث الخاصّ، ولا من أهل الحدث العامّ، فإنهّ لن يجد طريقًا نلى هذا 
 لّا طريق الخبر المرويّ، وليس الخبر كالمعاينة.الوجه، ن
يّ قد انتفت، في العصر الحديث، ـولا يعني هذا أنّ قيمة الإعجاز الغيب 

التي اشتمل القرآن على ذكرها، وسيكون الكشف  (،الأنباء الغيبيّة)فكثيرة هي 
 ي بعدهم.ـعن صدقها، ودقتّها، من نصيب الـم حد ةين، ومن سيأت

هو اشتمال القرآن، على نشارات دقيقة، نلى حقائق علميّ: الإعجاز ال -1
 علميّة، لـم يصل نليها العلماء، قبل العصر الحديث؛ فكان ذلك الاشتمال دليلًا 

 .الذي نزل على محمّد  ،على أنّ الوحي الإلهيّ هو المصدر الوحيد للقرآن
 ولا ريب في أنّ هذا الوجه الإعجازيّ مخصوص بأهل العصر الحديث، 

والأجيال التي تليه؛ فلم يكن البشر في عصر النبوّة قادرين، على ندراك الحقائق 
 العلميّة الحديثة، ولـم يكن مطلوبًا منهم نةبات ذلك. 

فكان هذا الوجه الإعجازيّ زادًا محفوظاً، ط وال أربعة عشر قرنًا، لأهل 
من الأجيال؛ ليكون بديلًا عن الإعجاز  ،العصر الحديث، ول من سيأتي بعدهم

 يّ، الذي لا ي در ك قيمت ه، في العصر الحديث، نلّا قلّة قليلة. ـالبيان
هو اتّصا  القرآن، بأنظمة عدديةّ عجيبة، في ألفاظه، الإعجاز العدديّ:  -5

على  ومعانيه، يعجز البشر عن الإتيان بمثلها؛ فتكون هذه الأنظمة العدديةّ دالةًّ 
ز(، الذي يستحيل أن ينشأ)الإ  عن طريق المصادفة. ،تقان الـم عج 

فمثلًا، حين تدخل قصراً كبيراً، وتجد أنّ أجزاء القصر موضوعة، على  
وفق أنظمة عدديةّ، في الطول، والعرض، والارتفاع، والسُّمك، والحجم، والوزن، 

، نلى تلك الأنظمة ئ القصر قاصدٌ، كلّ القصدنش  والكمّ؛ فإنّك ت در ك يقينًا أنّ م  
 ، بالبحث والنظر.أنت   العدديةّ، التي أدركت ها



752 

، كلّ هذا التنظيم، عن كن أن يدّعي عاقلٌ أنّها جاءت منظ مةً ولا ي   
 ؛ فلا ي عت دُّ بخلافه، وادّعائه.دًا، يتّبع هواهطريق المصادفة، نلّا نذا كان م عان  

ينشأ عن طريق المصادفة، كن أن لا ي   -ما العدديّ ولا سيّ  -فالنظام 
 .ومنو عةً  ،وعجيبةً  ،ه كثيرةً سيّما حين تكون أمثلت   ولا

من أمثلة الأنظمة العدديةّ، في  الكثير ، (باحثون معاصرون)وقد اكتشف 
حواسيب(، وبعد ـحديثة )الـالقرآن الكريم، بعد الاستعانة بالأجهزة الإحصائيّة ال

 ابتة ةبوتًا قطعيًّا.الاعتماد على القوانين الحسابيّة، الث
ولذلك تكون هذه الأنظمة العدديةّ دليلًا قطعيًّا، على شرعيّة القرآن، 

الـمنز ل؛ فليس القرآن قول  بمعنى أنّ المصدر الوحيد للقرآن: هو الوحي الإلـهيّ 
 البشر، ولا اقتباسًا من الكتب القدية، كما يزعم الطاعنون!!! 

 ة خصائص، أبرزها:ويـختصّ )الإعجاز العدديّ( بعدّ  
عن القرآن أن ي ثب ت  سهولة التعليم، وسهولة التعلُّم؛ فيستطيع الـمدافع   -1

 .العاشرةبأمثلة معدودة، حتّ نذا كان المخاط ب صبيًّا، في  ،)نعجاز القرآن(
من أخطاء الفهم، وأخطاء التعبير؛ لأنّ  ،سهولة الترملة، وضمان سلامتها -2

 .ى الأعداد، والقوانين الـحسابيّةعل قائمةٌ  أمثلة )الإعجاز العدديّ(
أن  -حتّ الأعجميّ  -في تعلُّم العربيّة  سهولة التحقُّق، فيستطيع المبتدئ   -3

 . يّ ـحاسوبـالشخصيّ، أو بالإحصاء ال يتحقّق من الأنظمة العدديةّ، بالإحصاء
نيّة، ومن دّة من الأنظمة العدديةّ القرآة، الـمستمحقائق الـحسابيّ ـةبوت ال -1

 . ؛ فهي بعيدة، كلّ البعد، عن التغيير والتغيُّـر والنّ سبيّةالقوانين الـحسابيّة القطعيّة
لذلك ندعو الطاعنين، نلى تدبُّر أمثلة )الإعجاز العدديّ(، حق  التدبُّر؛  

 هم!!!فإنّها أدلّة قطعيّة على )النبوّة المحمّديةّ(، لا ي نك رها نلّا اجااحدون، وأتباع  



753 

 الخاتمة

 
 منها: ثمةّ حروب كثيرة، شرقيّة وغربيّة، شماليّة وجنوبيّة، قدية وحديثة، 

 م(. 1199-1998)حرب مئة عام:  -1
 م(.1159-1199حرب الوردتين: ) -2
 م(.  1615-1918الدينيّة الأوربّـيّة: )ب و ر الح -3
  م(.    1321-1622الحروب الأمريكيّة الهنديةّ: ) -1
 م(.1691-1612الأهليّة: ) الإنجليزيةّ الحرب -5
 .(م1869-1896)حرب السنوات السبع:  -6
 م(.1519-1549الحروب النابليونيّة: ) -7
 .(م1515-1516): المكسيكيّةالأمريكيّة الحرب  -8
 .(م1569-1561): الحرب الأمريكيّة الأهليّة -9

  .(م1568-1561): ةة المكسيكيّ الحرب الفرنسيّ  -11
 .م(1319-1398م(، )1539-1531: )ةة الصينيّ اليابانيّ  الحرب -11
 م(.1396-1399م(، )1536-1539: )الحرب الإيطاليّة الإةيوبيّة -12
 م(.1535الأمريكيّة الأسبانيّة: ) الحرب -13
 م(.1319-1533الأمريكيّة الفلبّينيّة: ) الحرب -11
 م(.1349-1341: )الحرب الروسيّة اليابانيّة -15
 (.م1315-1311): ولىميّة الأ  العال  الحرب  -16
 .(م1319-1393): ميّة الثانيةالحرب العال   -17
 .(م1399-1394): الحرب الكوريةّ -18
 .م(1389-1399يّة: )فيتنامالرب الح -19



751 

، (الإسلام)، في (الطاعنين الثلاةة)، نلى أسئلة مهمّةه ريد الآن أن أوجّ  وأ  
( الإسلام) صارت كلمة ، حتّ (الإرهاب)، بأنهّ دين (الإسلام)الذين يتّهمون 

 - عندهم -( الإرهاب)، وصارت كلمة (الإرهاب)مرادفة لكلمة  - عندهم -
 !(!!الإسلام)مرادفة لكلمة 

مجرمون ـب نليها النس  ي ي  ـالت (،الأديان)هل تستطيعون أن تكشفوا لنا عن  -1
 معتدون في تلك الحروب؟ـال
جرمو ـب نليه منس  الذي ي   (،الدين)هل تستطيعون أن تكشفوا لنا عن  -2
 ؟(التفتيش حاكمـم)

 ،مجرمونـب نليه النس  الذي ي   (،الدين)هل تستطيعون أن تكشفوا لنا عن  -3
 ؟ (حمرـالهنود ال)الذين أبادوا 

مجرمون، ـب نليه النس  الذي ي   (،الدين)هل تستطيعون أن تكشفوا لنا عن  -1
، فقتلتا عشرات (مدينتين يابانيّتين)على  (،قنبلتين ذريّتّين)الذين أمروا بإلقاء 

 فين؟مستضع  ـمن الأبرياء ال ،الآلا 
ى ـ، نل(حروبـتلك ال)ي ـف (،معتدينـجرائم ال)هل تستطيعون أن تنسبوا  -5
 بون نليها؟نس  التي ي   (،الأديان)

 : الأسبانّي، والبرتغالّي،(الاحتلالحروب )هل تستطيعون أن تزعموا أنّ  -6
والألمانّي، والإيطالّي، والروسيّ،  والبلجيكيّ، الإنجليزيّ، والفرنسيّ، والهولنديّ،و 

دّين؛ لكنّها كانت رحيمة كانت شديدة على الطغاة المستب    :والأمريكيّ، واليابانيّ 
 فين؟بالأبرياء المستضع  

دوا ــن أوقــم مــه (الإسلام)ى ـنل (منسوبينـال)هل تستطيعون أن تزعموا أنّ  -7
 ؟(حروبـتلك ال)نيران 



755 

 ،فينعلى الأبرياء المستضع   (اعتداء المجرمين)هل تستطيعون أن تزعموا أنّ  -8
، نلّا نذا صدر من أحد (نرهاباً )عدّ مكن أن ي  ـي   لا :ي تلك الحروبـف
 ؟(الإسلام)نلى  (،منسوبينـال)

 ماذا تقولون في جرائم )هتلر(، وعصابته النازيةّ؟ -9
 ماذا تقولون في جرائم )موسوليني(، وعصابته الفاشيّة؟  -11
 ماذا تقولون في جرائم )لينين(، وعصابته الشيوعيّة؟ -11
 ماذا تقولون في جرائم )ستالين(، وعصابته الشيوعيّة؟ -12
 لشيوعيّة؟تسي(، وعصابته ا ماذا تقولون في جرائم )ماو -13
 ماذا تقولون في جرائم )بول بوت(، وعصابته الشيوعيّة؟ -11
 ماذا تقولون في جرائم )تيتو(، وعصابته الشيوعيّة؟ -15
 ماذا تقولون في جرائم )رادوفان(، وعصابته الصربيّة؟ -16
 ماذا تقولون في جرائم العصابات الصليبيّة؟ -17
 نيّة؟ماذا تقولون في جرائم العصابات الصهيو  -18
 ماذا تقولون في جرائم العصابات البوذيةّ؟ -19
 ماذا تقولون في جرائم العصابات العنصريةّ؟ -21
 ماذا تقولون في جرائم )كورتيز(، ضدّ شعب )الأزتك( الهنديّ؟ -21
 (، ضدّ شعب )الإنكا( الهنديّ؟بيزاروماذا تقولون في جرائم ) -22
 ماذا تقولون في جرائم المحتلّين الأوربّـيّين، ضدّ الشعوب الإفريقيّة؟ -23
 ماذا تقولون في جرائم المحتلّين الأوربّـيّين، ضدّ الشعوب الآسيويةّ؟ -21
 ماذا تقولون في جرائم المحتلّين الأوربّـيّين، ضدّ الشعوب الأستراليّة؟ -25
 ماذا تقولون في اغتصاب جنود اجايش الألمانّي، للنساء الأوربّـيّات؟ -26



756 

 ماذا تقولون في اغتصاب جنود اجايش الإيطالّي، للنساء الأوربّـيّات؟ -27
 ماذا تقولون في اغتصاب جنود اجايش الفرنسيّ، للنساء الأوربّـيّات؟ -28
 وربّـيّات؟ماذا تقولون في اغتصاب جنود اجايش الروسيّ، للنساء الأ -29
 ماذا تقولون في اغتصاب جنود اجايش الأمريكيّ، للنساء الأوربّـيّات؟ -31
 ماذا تقولون في اغتصاب جنود اجايش البريطانّي، للنساء الأوربّـيّات؟ -31
 ماذا تقولون في اغتصاب جنود اجايش اليابانّي، للنساء الآسيويّات؟ -32
 بيّة، للنساء الآسيويّات؟ماذا تقولون في اغتصاب جنود اجايوش الغر  -33
 ماذا تقولون في اغتصاب جنود اجايوش الغربيّة، للنساء الإفريقيّات؟ -31
 ماذا تقولون في اغتصاب جنود اجايوش الغربيّة، للنساء العربيّات؟ -35
 ماذا تقولون في التنصير الإجباريّ، للشعب الفلبّينّي؟ -36
 عوب الإفريقيّة؟ماذا تقولون في التنصير الإجباريّ، للش -37
 ماذا تقولون في نجبار الشعوب، على اعتناق الشيوعيّة؟  -38
 مستضع فة؟ـماذا تقولون في نهب خيرات الشعوب ال -39
 ؟ماذا تقولون في )اجارائم الأمريكيّة(، القدية والحديثة -11

التي قامت بين ملاعات   القدية والحديثة، نكر الحروب الكثيرة،نننّا لا ن   
نكر أنّ أكثر هذه الحروب كانت من أجل كثيرة، منسوبة نلى الإسلام، ولا ن  

 - في هذه الحروب - السلطة والمال والاستبداد؛ ولكنّنا نؤكّد أنّ المعتدين
 مجرمون، كلّ الإجرام، قد خالفوا أحكام الإسلام. 

قد  -قدياً وحديثاً  - ولا ن نكر أيضًا أنّ بعض المنسوبين نلى )الإسلام(
اعتدوا على الكثير، من المخالفين، المسال مين، المستضع فين؛ فسفكوا دماءهم، 

 واغتصبوا نساءهم، ونهبوا أموالهم، وأفسدوا في بلادهم. 



757 

لا تعني شيئًا؛ لأنّ  (الإسلام)المعتدين نلى المجرمين نسبة أولئك لكنّ 
نلّا باجتماعهما معًا، ولو  (نسلام)لا و  ؛والعمل الصالح ،دين الإيان (الإسلام)

في  -كن أن يكون صاحبها على درجات متفاوتة؛ ولكنّها درجات رفيعة، لا ي  
 .مشابهاً، أو مقاربًا، لمن لا علاقة له بهذا الدين - عقائده وأعماله وأخلاقه

فالإسلام دين الاكتساب، لا دين الانتساب؛ والاكتساب يكون بالإيان 
مل الصالح ثانيًا؛ فمن انتسب نلى )الإسلام(، بلسانه، ولم يصدّق أوّلًا، والع

انتساب ه اكتساب  الحسنات، وعم ل  الصالحات، بل اكتسب السيّئات، وعم ل  
 أعمال )أعداء الدين(؛ فالإسلام بريء منه، ومن انتسابه، كلّ البراءة!!!

اً و ع م ل   اللَّ    ن لى   د ع ا مم  نْ  ق ـوْلًا  أ حْس ن   و م نْ ﴿قال تعالى:   ن ن ني   و ق ال   ص الح 
ل تي   ادْف عْ  الس يّ ئ ة   و لا   الحْ س ن ة   ت سْت و ي و لا   الْم سْل م ين . م ن   ي   با 

 ال ذ ي ف إ ذ ا أ حْس ن   ه 
ن ه   ب ـيـْن ك   او ةٌ  و ب ـيـْ   .(1)﴾مق  يمٌ  و لي    ك أ ن ه   ع د 

 و لا   الحْ ر ام   الش هْر   و لا   اللَّ    ش ع ائ ر   تح  لُّوا لا   آم ن وا ال ذ ين   يا  أ يّـُه ا﴿وقال تعالى: 
ئ د   و لا   الْه دْي   تـ غ ون   الحْ ر ام   الْبـ يْت   آمّ ين   و لا   الْق لا   و ن ذ ا و ر ضْو اناً  ر بهّ  مْ  م نْ  ف ضْلًا  ي ـبـْ
ل لْت مْ  د   ع ن   ص دُّوك مْ  أ نْ  ق ـوْم   ش ن آن   يج ْر م ن ك مْ  و لا   ف اصْط اد وا ح   أ نْ  الحْ ر ام   الْم سْج 
 ن ن   اللَّ    و ات ـق وا و الْع دْو ان   الْإ ثمْ   ع ل ى ت ـع او ن وا و لا   و التـ قْو ى الْبر ّ   ع ل ى و ت ـع او ن وا ت ـعْت د وا

  .(2)﴾الْع ق اب   ش د يد   اللَّ   
 ،والفجور والنهب، فالعدوان، والاضطهاد، والظلم، والفساد، والسرقة، 

فإن صدرت من بعض المنسوبين  ؛في شيء (الإسلام)ليست من  :والاغتصاب
 .بريء منهم، كلّ البراءة (الإسلام)؛ فإنّ (الإسلام)نلى 

                                                           
 .91-99فصّلت:  (1)
 .2المائدة:  (2)



758 

بأن نقاتل الذين يقاتلوننا؛ لأنّ الاستسلام لهم يعني  لقد أمر الله  
ناس، عن الدخول طهم، على أتباع هذا الدين، ونبادتهم لهم، وصدّهم التسلُّ 

 عن الاعتداء.  - مع ذلك كلّه - نهانا فيه؛ ولكنّ الله 
قال تعالى: ﴿و ق ات ل وا في  س ب يل  اللَّ   ال ذ ين  ي ـق ات ل ون ك مْ و لا  ت ـعْت د وا ن ن  اللَّ   لا  

ح يْث  أ خْر ج وك مْ  يح  بُّ الْم عْت د ين . و اقـْت ـل وه مْ ح يْث  ة ق فْت م وه مْ و أ خْر ج وه مْ م نْ 
د  الحْ ر ام  ح ت  ي ـق ات ل وك مْ ف يه  ف إ نْ  ن ة  أ ش دُّ م ن  الْق تْل  و لا  ت ـق ات ل وه مْ ع نْد  الْم سْج  و الْف تـْ
يمٌ.  ق ات ـل وك مْ ف اقـْت ـل وه مْ ك ذ ل ك  ج ز اء  الْك اف ر ين . ف إ ن  انْـتـ ه وْا ف إ ن  اللَّ   غ ف ورٌ ر ح 

ن ةٌ و ي ك ون  الدّ ين  للَّ    ف إ ن  انْـتـ ه وْا ف لا  ع دْو ان  ن لا  ع ل ى  و ق ات ل وه مْ ح ت  لا  ت ك ون  ف تـْ
لش هْر  الحْ ر ام  و الحْ ر م ات  ق ص اصٌ ف م ن  اعْت د ى ع ل يْك مْ  الظ ال م ين . الش هْر  الحْ ر ام  با 

م ا اعْت د ى ع ل يْك مْ و ات ـق وا اللَّ   و اعْل م وا أ ن  اللَّ   م ع  الْم ت ق ين ﴾ ف اعْت د وا ع ل يْه  بم  ثْل  
(1) . 

فهو  ؛ةـعن  م  ـالاعتداء بمثله ليس اعتداء للظلم، بل ننهّ اعتداء للردع وال وردُّ 
؛ ولولا اعتداء م هو المعتدي، ابتداءـوالظال   ؛اعتداء العقوبة العادلة، واجازاء الرادع

 الظالمين، لما رفع )الإسلام( سيفًا على أحد.
والإسلام بريء، كلّ البراءة، من افتراءات الطاعنين، الذين ينسبون نليه 

على )اعتناق الدين(؛ فإنّ الذي أدخل الصادقين في  ،مخالفين(ـتهمة )نكراه ال
 سن.دين الله أفواجًا هو الحكمة، والموعظة الحسنة، والكلمة الطيّبة، واجادال الح

 ي كْف رْ  ف م نْ  الْغ يّ   م ن   الرُّشْد   ت ـبـ ين    ق دْ  الدّ ين   في   ن كْر اه   لا  قال تعالى: ﴿
لط اغ وت   للَّ    و ي ـؤْم نْ  با  لْع رْو ة   اسْت مْس ك   ف ـق د   با   سم  يعٌ  و اللَّ    له  ا انْف ص ام   لا   الْو ةْـق ى با 

 . (2)﴾ع ل يمٌ 

                                                           
 .131-134( البقرة: 1)
 .296( البقرة: 2)



759 

م ن   ر بُّك   ش اء   و ل وْ ﴿وقال تعالى:   أ ف أ نْت   مل  يعًا ك لُّه مْ  الْأ رْض   في   م نْ  لآ 
 . (1)﴾م ؤْم ن ين   ي ك ون وا ح ت   الن اس   ت كْر ه  

لحْ كْم ة   ر بّ ك   س ب يل   ن لى   ادعْ  ﴿وقال تعالى:   و ج اد لْه مْ  الحْ س ن ة   و الْم وْع ظ ة   با 
ل تي   ي   با 

 أ عْل م   و ه و   س ب يل ه   ع نْ  ض ل   بم  نْ  أ عْل م   ه و   ر ب ك   ن ن   أ حْس ن   ه 
لْم هْت د ين    . (2)﴾با 

وأقوى دليل واقعيّ تاريخيّ قطعيّ، على بطلان تهمة )الإكراه(: أنّك تجد 
مسيحيّة(: قد عاشوا، وما زالوا ـى )الـمنسوبين نلـى )اليهوديةّ(، والـمنسوبين نلـال

ها المنسوبون نلى )الإسلام(، نحو أربعة عشر قرنًا؛ يعيشون، في البلاد، التي حكم
وتجد معابدهم، وكنائسهم: باقية، ومتجدّ دة، مع أنّها مشتملة على مخالفات 

 منز ل.ـصريحة للوحي الإلهيّ ال
ى )الإسلام( قادرين على نكراه المخالفين، من ـمنسوبون نلـفهل كان ال

عن نكراه المخالفين،  ،ولكنّهم كانوا عاجزينالأمم الآسيويةّ والأوربّـيّة والإفريقيّة؛ 
 في بلاد العراق والشام ومصر؟!!!

ننّ )الإسلام( يدعونا نلى )قتال الـم عتدين(، حتّ لو كانوا من المنسوبين 
 نلى )الإسلام(؛ وينهانا عن )قتال الـم سال مين(، حتّ لو كانوا من المخالفين.

نـ ه م ا ف أ صْل ح وا اقـْتـ تـ ل وا الْم ؤْم ن ين   م ن   ط ائ ف ت ان   و ن نْ ﴿قال تعالى:   ف إ نْ  ب ـيـْ
اهم  ا ب ـغ تْ   ف اء تْ  ف إ نْ  اللَّ    أ مْر   ن لى   ت ف يء   ح ت   ت ـبْغ ي ال تي   ف ـق ات ل وا الْأ خْر ى ع ل ى ن حْد 

نـ ه م ا ف أ صْل ح وا لْع دْل   ب ـيـْ ط وا با   . (9)﴾ط ين  الْم قْس   يح  بُّ  اللَّ    ن ن   و أ قْس 

                                                           
 .33يونس:  (1)
 .129النحل:  (2)
 .3الحجرات:  (9)



761 

 يخ ْر ج وك مْ  و لم ْ  الدّ ين   في   ي ـق ات ل وك مْ  لم ْ  ال ذ ين   ع ن   اللَّ    ي ـنـْه اك م   لا  ﴿وقال تعالى: 
ر ك مْ  م نْ  ط وا ت ـبـ رُّوه مْ  أ نْ  د يا  ط ين . يح  بُّ  اللَّ    ن ن   ن ل يْه مْ  و ت ـقْس   اللَّ    ي ـنـْه اك م   ن ّ  ا الْم قْس 
ر ك مْ  م نْ  و أ خْر ج وك مْ  الدّ ين   في   ق ات ـل وك مْ  ال ذ ين   ع ن   ك مْ  ع ل ى و ظ اه ر وا د يا   أ نْ  ن خْر اج 

 .(1)﴾الظ ال م ون   ه م   ف أ ول ئ ك   ي ـتـ و له  مْ  و م نْ  ت ـو ل وْه مْ 
ل تي   ن لا   الْك ت اب   أ هْل   تج  اد ل وا و لا  ﴿وقال تعالى:  ي   با 

 ال ذ ين   ن لا   أ حْس ن   ه 
نـْه مْ  ظ ل م وا ل ذ ي آم ن ا و ق ول وا م  ن ا أ نْز ل   با  دٌ  و ن له  ك مْ  و ن له  ن ا ن ل يْك مْ  و أ نْز ل   ن ل يـْ  و نح ْن   و اح 

 .(2)﴾م سْل م ون   ل ه  
ل   الْيـ وْم  ﴿وقال تعالى:  ل   الْك ت اب   أ وت وا ال ذ ين   و ط ع ام   الط يّ ب ات   ل ك م   أ ح   ح 

ل   و ط ع ام ك مْ  ل ك مْ   ال ذ ين   م ن   و الْم حْص ن ات   الْم ؤْم ن ات   م ن   و الْم حْص ن ات   له  مْ  ح 
ن ين   أ ج ور ه ن   آت ـيـْت م وه ن   ن ذ ا ق ـبْل ك مْ  م نْ  الْك ت اب   أ وت وا ين   غ يـْر   مح ْص   و لا   م س اف ح 

ذ ي ان   م ت خ  ي ان   ي كْف رْ  و م نْ  أ خْد  لْإ  ر ة   في   و ه و   ع م ل ه   ح ب ط   ف ـق دْ  با   م ن   الْآخ 
ر ين    . (9)﴾الخْ اس 

فالتعايش مشروع في )الإسلام( بين أهل الملّة، وأهل الذمّة، ما داموا 
مسال مين، خاضعين، غير معتدين، ولا خائنين؛ وحقوقهم التي أوجبها الإسلام 

ف ظ لهم، ومن خانها، فقد خان الله ورسوله.    يجب أن تح 
دّ من المخالفين؛ فإنّ الإسلام قد أوجب اجاهاد؛ لر  ،معتدونـأمّا أولئك ال

في الدين، بل لأنّهم معتدون؛ ولكنّهم نذا ألقوا  ،خالفونـهم مـاعتدائهم؛ لا لأنّ 
 الس ل م، وكفّوا أيديهم عن الاعتداء، فلا يحلّ قتالهم.

                                                           
 .3-5الممتحنة:  (1)
 .16العنكبوت:  (2)
 .9المائدة:  (9)



761 

ذ وا ف لا   س و اءً  ف ـت ك ون ون   ك ف ر وا ك م ا ت كْف ر ون   ل وْ  و دُّوا﴿قال تعالى:   ت ـت خ 
نـْه مْ  ر واي ـه   ح ت   أ وْل ي اء   م   ح يْث   و اقـْت ـل وه مْ  ف خ ذ وه مْ  ت ـو ل وْا ف إ نْ  اللَّ    س ب يل   في   اج 

ذ وا و لا   و ج دْتم  وه مْ  نـْه مْ  ت ـت خ  يراً. و لا   و ل يًّا م  ل ون   ال ذ ين   ن لا   ن ص  ن ك مْ  ق ـوْم   ن لى   ي ص   ب ـيـْ
نـ ه مْ  ر تْ  ج اء وك مْ  أ وْ  م يث اقٌ  و ب ـيـْ  و ل وْ  ق ـوْم ه مْ  ي ـق ات ل وا أ وْ  ي ـق ات ل وك مْ  أ نْ  ص د ور ه مْ  ح ص 

 ن ل يْك م   و أ لْق وْا ي ـق ات ل وك مْ  ف ـل مْ  اعْتـ ز ل وك مْ  ف إ ن   ف ـل ق ات ـل وك مْ  ع ل يْك مْ  ل س ل ط ه مْ  اللَّ    ش اء  
د   س ب يلًا. ع ل يْه مْ  ل ك مْ  اللَّ    ج ع ل   ف م ا الس ل م    يأ ْم ن وك مْ  أ نْ  ي ر يد ون   آخ ر ين   ون  س ت ج 

يأ ْم ن وا ن ة   ن لى   ر دُّوا م ا ك ل   ق ـوْم ه مْ  و   ن ل يْك م   و ي ـلْق وا ي ـعْت ز ل وك مْ  لم ْ  ف إ نْ  ف يه ا أ ركْ س وا الْف تـْ
 ل ك مْ  ج ع لْن ا و أ ول ئ ك مْ  ة ق فْت م وه مْ  ح يْث   و اقـْت ـل وه مْ  ف خ ذ وه مْ  أ يْد ي ـه مْ  و ي ك فُّوا الس ل م  
 . (1)﴾م ب ينً  س لْط اناً  ع ل يْه مْ 

فاجاهاد واجب في )الإسلام(؛ لردّ اعتداء المعتدين، ولا سيّما لاستنقاذ 
 المستضع فين، الذين لا حيلة لهم؛ لردّ الاعتداء عنهم.

 الرّ ج ال   م ن   و الْم سْت ضْع ف ين   اللَّ    س ب يل   في   ت ـق ات ل ون   لا   ل ك مْ  و م ا﴿قال تعالى: 
ان   و النّ س اء    و اجْع لْ  أ هْل ه ا الظ الم    الْق رْي ة   ه ذ ه   م نْ  أ خْر جْن ا ر ب ـن ا ي ـق ول ون   ال ذ ين   و الْو لْد 

يراً ل د نْك   م نْ  ل ن ا و اجْع لْ  و ل يًّا ل د نْك   م نْ  ل ن ا   .(2)﴾ن ص 
)الإرهاب( الوحيد الذي أمر به )الإسلام(؛ لأنهّ  و)نرهاب المعتدين( هو

)نرهاب محمود(، يردع )المعتدين(، ويكسر شوكتهم؛ لكيلا يطمعوا في الاعتداء، 
 على الأنف س والأعراض والأموال. 

بخلا  )أعداء الإسلام(؛ فإنّهم ي رهبون الأبرياء المستضع فين، من الأمم 
 واضطهادهم، واستلاب أموالهم. والشعوب والقبائل والقرى؛ لاستعبادهم،

                                                           
 .31-53النساء:  (1)
 .89النساء:  (2)



762 

ط   و م نْ  ق ـو ة   م نْ  اسْت ط عْت مْ  م ا له  مْ  و أ ع دُّوا﴿قال تعالى:   ب ه   ت ـرْه ب ون   الخْ يْل   ر با 
 م نْ  ت ـنْف ق وا و م ا ي ـعْل م ه مْ  اللَّ    ت ـعْل م ون ـه م   لا   د ونه  مْ  م نْ  و آخ ر ين   و ع د و ك مْ  اللَّ    ع د و  
 له  ا ف اجْن حْ  ل لس لْم   ج ن ح وا و ن نْ  ت ظْل م ون . لا   و أ نْـت مْ  ن ل يْك مْ  ي ـو     اللَّ    س ب يل   في   ش يْء  

  .(1)﴾الْع ل يم   الس م يع   ه و   ن ن ه   اللَّ    ع ل ى و ت ـو ك لْ 
الإسلام(، من كلّ  يتبيّن لكلّ عاقل متدبرّ منصف )براءة   ،ومن هنا

 (.يّ ـالإجرام همة الإرهابـيّما )تـالطاعنون، ولا سأعداؤه وج هها نليه  ،همةـت
ما ولو أنّ الطاعنين وصفوا بعض المنسوبين نلى )الإسلام( بالإرهاب، ل  

أنكرنا ذلك؛ فإنّ كثيراً من )المنسوبين(: هم في الحقيقة )نرهابيّون(، بلا ريب؛ 
 ّّ س ب على )الإسلام(، ون س ب على م  ولكنّ نرهابهم لا يح  ن أمرهم به، ا يح 

 ودعاهم نليه، وسهّل لهم الأمور؛ حتّ ظلموا العباد، وأفسدوا في البلاد.
ي ـهي الت -معادية للإسلام ـها من دول الغرب، الـوأذناب -وأمريكا 

ادة، ـــــادة، والســــــن، والقـوزراء، والسياسيّيـــاء، والـــــــن الرؤســجنّدت عملاءها، م
ن ــم ،رهمــن؛ وغيـن، والإعلاميّيـفيّيـاب، والصحـــ ـّن، والك تـود، والفنّانيـــــــجنـوال
مستترين؛ ـمشهورين، والظاهرين، والـمغمورين، والـمخدوعين، والـن، والــادعيــخـال

 ليسوّغوا نلصاق تلك التهمة بدين )الإسلام(.
ة الإرهابيّة(؛ لتجد ويكفي أن ت واز ن بين )السيرة الإسلاميّة( وبين )السير 

كالفرق بين الحقّ والباطل، وكالفرق بين الخير والشرّ، وكالفرق بين   ،الفرق بينهما
 العدل والظلم، وكالفرق بين الأمانة والخيانة، وكالفرق بين الإصلاح والإفساد.

فماذا ينقم الطاعنون من )الإسلام(؛ ليعادوه، ويعادوا أولياءه، ويطعنوا 
 وسائلهم القذرة؟!!!فيه، بكلّ 

                                                           
 .61-64الأنفال:  (1)



763 

نذا كانوا ينقمون منه الدعوة نلى الإيان بالأصول الغيبيّة؛ فلماذا يقتصرون 
هم ـي )الغيبيّات الإسلاميّة(، ولا ينقمون من سائر الناس نيانـعلى الطعن ف

 بالغيبيّات والأباطيل والأساطير والخرافات؟!!!
م الشرعيّة، الكفيلة ونذا كانوا ينقمون منه الدعوة نلى العمل بالأحكا 

مجتمع والأرض، من كلّ اجارائم؛ فلماذا يعادون أسباب ـبتطهير الفرد وال
ي ـرة، التــن البشريةّ، البديلة، الناقصة، القاصـون على القوانيــئـالإصلاح، ويتّك

 ن القضاء على اجارائم؟!!!ـــعجزت ع
ل؛ فإنّهم بذلك ونذا كانوا ينقمون منه الأمر بالفضائل، والنهي عن الرذائ 

ي ريدون أن يجرّدوا الإنسان من ننسانيّته الحق ة؛ ليحوّلوه نلى الحيوانيّة، أو الآليّة؛ 
 أدنَ نصيب من )الإنسانيّة(!!! - بعد تجريده من الأخلاق -فليس له 

م   ص دْر ه   ي شْر حْ  ي ـهْد ي ه   أ نْ  اللَّ    ي ر د   ف م نْ ﴿قال تعالى:   أ نْ  دْ ي ر   و م نْ  ل لْإ سْلا 
ل ه   ل ك   الس م اء   في   ي ص ع د   ك أ ّ  ا ح ر جًا ض يّ قًا ص دْر ه   يج ْع لْ  ي ض   الرّ جْس   اللَّ    يج ْع ل   ك ذ 
  .(1)﴾ي ـؤْم ن ون   لا   ال ذ ين   ع ل ى

 ن لا   ه مْ  ن نْ  ي ـعْق ل ون   أ وْ  ي سْم ع ون   أ كْث ـر ه مْ  أ ن   حْس ب  ـت   أ مْ ﴿وقال تعالى: 
 . (2)﴾س ب يلًا  أ ض لُّ  ه مْ  ب لْ  ك الْأ نْـع ام  

 في المسلمين على ينقمون يكونوا مـل الكتاب أهل ننّ »د قطب: قال سيّ 
 أنّ  نلّا  الإسلاميّ، البعث طلائع على اليوم ينقمون لا ، وهمالرسول  عهد

 عليه قصدّ  وما قرآن، من نليهم الله أنزله وما بالله، يؤمنون المسلمين هؤلاء
 المسلمين يعادون ننّهم ..الكتاب أهل كتب من قبل، من الله، أنزله مماّ قرآنهم،

                                                           
 .129الأنعام:  (1)
 .11الفرقان:  (2)



761 

 فاسقون الكتاب أهل ولأنّ . نصارى ولا يهودًا، ليسوا لأنّهم! مسلمون لأنّهم
 بالرسالة يؤمنون لا أنّهم وانحرافهم فسقهم وآية ؛نليهم الله أنزله عمّا منحرفون
 يؤمنون ولا -وحرفّوه  ابتدعوه ما لا - أيديهم بين ل ما مصدّ قة وهي الأخيرة،
 ننّهم .أملعين الله لرسل معظّ م يديه، بين ل ما مصدّ ق وهو الأخير، بالرسول
 يخب   مـول قطّ، أوزارها تضع مـل التي ،الشعواء الحرب هذه المسلمين يحاربون
 مدينة،ـال يـف ،كيان للمسلمين قام أن منذ عام، مئة وأربع ألف طوال أوارها

 المستقلّ، دينهم من ناشئ مستقلّ، وجود لهم وأصبح شخصيّة، لهم ميّزتـوت
 يشنّون ننّهم .الفريد الله منهج ظلّ  يـف المستقلّ، ونظامهم المستقلّ، وتصوّرهم

 مسلمون، -شيء  كلّ  قبل -هم ـلأنّ  مشبوبة؛ـال حربـال هذه مسلمينـال على
 دينهم، عن المسلمين يردّوا أن نلّا  مشبوبة،ـال حربـال هذه ي طفئوا أن كني   ولا

 ة ـمّ  ومن ؛فاسقون أكثرهم الكتاب أهل أنّ  ذلك.. مسلمين رـغي فيصبحوا
  .(1)!«المسلمين من ملتزمين،ـال مستقيمينـال حبّونـي   لا

)أعداء  الإسلام(، من الأ صلاء، والع ملاء؛  ود )أمريكا( اليوم  ـــــولذلك تق
خ في )الإعلام(، وفي  محاربة )الإسلام(،ـل بكلّ الوسائل القذرة؛ لكي ت رسّ 

)الأذهان(: أنّ )الشريعة الإسلاميّة( هي وحدها )شريعة الإرهاب العال ميّ(، 
 وأنّ )أمريكا( هي وحدها )راعية السلام العال ميّ(!!!

، (الإعلام  الأمريكيّ )وم  ـــــلام( اليـــى )الإسـن نلـمنسوبيـرٌ من الـــويؤيدّ كثي
فيواطئونه، على هذا )الزعم الباطل(، ويدافعون عنه؛ غافلين، أو متغافلين، عن 

 تلك )السيرة الأمريكيّة الإرهابيّة الخبيثة(.
معرفة تلك )السيرة الإرهابيّة الخبيثة(: أن يراجع هؤلاء المؤيّدون ـويكفي ل

                                                           
 .2/321في ظلال القرآن:  (1)



765 

ي ـيةّ(، فب عن )التدخُّلات الأمريكيّة(، ولا سيّما )التدخُّلات العسكر ك ت   ما
وا،  ـــــاراجــادور، نيكــفـلـــالس دوراس،ــواتيمالا، هنــك، جـيــكسـمـدول: الــذه الــه

 كولومبيا،، جرينادا،  بورتوريكوي، الدومينيكان، ـكوستاريكا، بنما، كوبا، هايت
ن، ـن، الفلبّيـالصيا، ـــكوريان،  ـالياب واي،ـــيلي، أورجــتشبوليفيا، بيرو، الإكوادور، 

نيران، أفغانستان، لبنان، تركيا، ام، كمبوديا، لاوس، يوغوسلافيا، اليونان، ـــفيتن
 ليبيا، السودان، الصومال، العراق.

ك بوضوح أنّ )أمريكا( هي الدولة الوحيدة، التي ننّ العاقل المنص ف ي در  
 :(مذمومةـالألقاب الخبيثة ال)فاقت كلّ دول العال ـم، في الفوز بهذه 

 )راعية الإرهاب العال ميّ(. -1
 )راعية الإجرام العال ميّ(. -2
 )راعية الاضطهاد العال ميّ(. -3
 )راعية الإفساد العال ميّ(. -1
 )راعية التدمير العال ميّ(. -5
 )راعية الاحتكار العال ميّ(. -6
 )راعية الربا العال ميّ(. -7
 )راعية الاستغلال العال ميّ(. -8
 )راعية التجويع العال ميّ(. -9

 )راعية النهب العال ميّ(. -11
 )راعية التحكُّم العال ميّ(. -11
 )راعية التدخُّل العال ميّ(. -12
 )راعية التجسُّس العال ميّ(. -13



766 

 حياز العال ميّ(.ـ)راعية الان -11
 )راعية التحريض العال ميّ(. -15
 )راعية التزييف العال ميّ(. -16
 .)راعية النفاق العال ميّ( -17
 )راعية الغدر العال ميّ(. -18
 .)راعية الإلحاد العال ميّ( -19

مستحيل، بل هو اليقين القريب؛ لأنّها ـننّ تدمير )أمريكا( ليس بالوهم ال 
 .أسس التدمير، من كفر وظلم وفسق وفجور واستكبار قائمة على كلّ ة ـأمّ 

 ف ح ق   ف يه ا ف ـف س ق وا م تـْر ف يه ا أ م رْنا   ق ـرْي ةً  ن ـهْل ك   أ نْ  أ ر دْنا   و ن ذ ا﴿قال تعالى:  
ه ا الْق وْل   ع ل يـْه ا   .(1)﴾ت دْم يراً ف د م رْنا 

 رذ  ون  . حالـال هذه عن تقلّ  لا أمريكا يـف والحال» د قطب:قال سيّ  
 عوامل ولكنّ . رذ  للنُّ  تتتلفّ  لا ،عنفوانها في ةالأمريكيّ  ةوالأمّ . تتوالى السوء

 بسرعة، وتعمل ،الظاهريّ  الرواء هذا من ،الرغم على ها،ـكيان يـف تعمل التدمير
 . (2)«...ةالخارجيّ  الظواهر كلّ  من الرغم على ،الداخليّ  الدمار بسرعة يشي اممّ 

 الن ص ار ى و لا   الْيـ ه ود   ع نْك   ت ـرْض ى و ل نْ ﴿ى: ـمة بقوله تعالـخاتـوأختم ال
ل تـ ه مْ  ت ـت ب ع   ح ت    ال ذ ي ب ـعْد   أ هْو اء ه مْ  ات ـبـ عْت   و ل ئ ن   الْه د ى ه و   اللَّ    ه د ى ن ن   ق لْ  م 

ير   و لا   و لي ّ   م نْ  اللَّ    م ن   ل ك   م ا الْع لْم   م ن   ج اء ك    . (9)﴾ن ص 
 ن.ــميالعال   لله ربّ   حمدخ ـال دعوانا أن   رخ ــوآخ  

                                                           
 .16( الإسراء: 1)
 .94شبهات حول الإسلام: ، وانظر: 2/696( في ظلال القرآن: 2)
 .124( البقرة: 9)



767 

 بيان

 

)النسخة الرقميّة الذهبيّة(، من كتاب )براءة الإسلام(، تأتي بعد هذه هي  
النسخة، التـي سـمّيتها: )النسخة الكاملة الأخيـرة(؛ لأننّـي وجدت  الـحاجة نلـى 
نخراجها أكيدة، ولا سيّما لتصحيح أخطاء طباعيّة كثيرة، اشتملت عليها 

 حات مفيدة.النُّس خ السابقة من الكتاب، مع زيادات جديدة، وتوضي
وكنت  قد ذكرت  في بيان )النسخة الكاملة الأخيرة( أنّها قد اشتمل تْ  

، النُّس خعلى م عظ م ما أردت  الكشف  عنه، وأنّها ناسخة لكلّ ما سبقها، من 
التـي اشتمل تْ على أوهـام، ونقـوص، وعيـوب، وغمـوض، واختصـار، وركـاكـة؛ 

 لنسخة الكاملة الأخيرة( قد خل تْ من الأوهام.وذكرت  أيضًا أنّني لا أزعم  أنّ )ا
والآن أ علن أنّ )النسخة الرقميّة الذهبيّة( ناسخة لكلّ ما سبقها من  

في  -ن س خ، حتّ النسخة التي سميّتها: )النسخة الكاملة الأخيرة(؛ وما هي 
في  بكاملة، ولا بأخيرة؛ فإنّ خشية الموت بغتةً، أجاأتني نلى التسرُّع، -الحقيقة 

 نخراج النسخة السابقة، بعد تصحيح ما أمكنني تصحيحه، آنذاك.
قـدرة كافية، لاستئنا  النظر، فـي تلك  -فـي نفسي  -وحيـن وجدت   

كنني توضيحه، وزيادة ما كنني تصحيحه، وتوضيح ما ي  النسخة؛ لتصحيح ما ي  
 .على الله  كنني زيادته، اجتهدت  لإخراج )النسخة الذهبيّة(، بعد التوكُّلي  

 -التي أجريتها، في ن س خ كتاب )براءة الإسلام(  -ننّ التعديلات  
محصورة في التعديلات الطباعيّة، والتعبيريةّ، والتنسيقيّة، والتكميليّة؛ وليس لها 

كًا، كلّ أدنَ علاقة بالأفكار، التـي تضمّنها هذا الكتاب؛ فما زلت  مستمس  
والـجزئيّة، والإجـماليّة، والتفصيليّة، التي يقوم الاستمساك، بالأفكار الكلّيّة، 

 عليها هذا الكتاب، في النُّس خ، كلّها، ولـم أتراجع عن أصغر فكرة، من أفكاره.



768 

 -ولست  أدّعي العصمة لنفسي، ولا لغيري؛ ولكنّني لا أجد في نفسي  
أدنَ شكّ، في اجاانب الفكريّ، من الكتاب؛ ولذلك  -حتّ هذه اللحظة 

مقصوراً على  -للنُّس خ السابقة  -مرادي من كون هذه النسخة ناسخةً يكون 
 اجاانب الطباعيّ، واجاانب التعبيريّ، واجاانب التنسيقيّ، واجاانب التكميليّ.

ولكثرة عدد صفحات كتاب )براءة الإسلام(، عمدت  نلى استخراج عدّة  
خ رقميّة س  ة، بن  ب مستقلّ ت  موضوعات رئيسة مهمّة، منه؛ ونشرت ـها بـهيأة ك  

طو لة، وهي: كتاب م  ـراءة الكتب الــن قم   ،ـلُّ م  ن ي ـ ها م  ـمـجـازة؛ لينتفع بقراءت
مهجورة(، وكتاب )أصحّيّة الصحيحين(، وكتاب )فروق مهجورة(،  )حقائق

 خارج الـمتّقين(.ـوكتاب )م
 وأخيراً، أ نبّ ه القارئ على أمرين مهمّين: 

لا أزعم كمال هذه النسخة من كتاب )براءة الإسلام(، ولا النُّس خ الرقميّة،  -1
ستخر جة منه، ولا أزعم سلامتها من الأخطاء؛ ولكنّني أزعم أنّها قد م  ـللكتب ال

لي نخراجها،  أفضل نخراج، استطعته، حتّ الآن. فإذا يس ر الله  تْ أ خر ج  
 واجب  ما بقي من ع م ري. -بإذن الله  -على صورة أفضل؛ فإنّ ذلك سيكون 

مغزى، من كتابة بيانات النشر الرمزيةّ، لن س خ هذا ـليس مهمًّا ندراك  ال -2
ستخر جة منه؛ فباستثناء عناوين الكتب، والتواريخ:  م  ـالكتاب، ون س خ الكتب ال

لعنوان، والصفحة التي تليها: هي نشارات ي صفحة اـكلُّ ما هو مكتوب، ف
مؤلّف: )برهان الدين القاضي(، واسم الناشر: ـرمزيةّ سريّةّ؛ بدءًا من اسم ال

د(، وانتهاءً بأسماء دور النشر: )مكتبة الـهدى الرقميّة(، سترش  م  ـالـحقّ ال )عبد
ة، وكذلك مكانيّ ـماء الـهداية(، وسائر الأسـو)الـمكتبة الإسلاميّة(، و)مكتبة ال

لا تشغله معرفة   -قّ ـالباحث عن الـح -القارئ أرقام الإيداع، وسائر الأرقام. و 
 ق(، التي اشتمل عليها كتاب ه. ـف(، عن معرفة )الـحقائ)حقيقة الـمؤلّ  



769 

 مراجعـمصادر والـلا

 
المكتبة الإسلاميّة،  م،1333ت ،الألبانيّ آداب الزفا  في السنّة المطهّرة،  *

 ه. 1143عمّان، الطبعة الأولى للطبعة اجاديدة، 
م، مكتبة 1354الإباضيّة بين الفرق الإسلاميّة، عليّ يحيى معمر، ت *

 م.1358الضامريّ، سلطنة عمان، 
الفراّء،  يعلى ابن الصفات، القاضي أبو التأويلات لأخبار نبطال *

 الكويت. - الدوليّة نيلا  ه، دار195ت
ابن تيميّة ومنهجه في الحديث، أبو محمّد النعيميّ، جامعة المصطفى العالميّة،  *

 ه.1123الطبعة الأولى، 
 الدين ه، وتاج896السبكيّ، ت الدين المنهاج، تقيّ  شرح الإبهاج في *

ه، دار البحوث للدراسات الإسلاميّة ونحياء التراث، دبي، 881السبكيّ، ت
 م. 2441ه/1121الإمارات، الطبعة الأولى، 

، الـمدينة مجمع الملك فهده، 311، تالسيوطيّ ، ي علوم القرآنـتقان فالإ *
 ه.1126، الطبعة الأولىالمنوّرة، 

، القرضاويّ، دار القلم، الكويت، الطبعة ةالشريعة الإسلاميّ  الاجتهاد في *
 م.1336ه/1118الأولى، 

م، 2441ت ،الوادعيّ  بن هادي مقبلة، ـــا الصحّ ـــرهـة ظاهـــلّ ــع  اديث م  ــــأح *
 م.2444ه/1121الآثار، صنعاء، الطبعة الثانية،  دار
ه، دار الآفاق 196ت ،الإحكام في أصول الأحكام، ابن حزم الأندلسيّ  *

  م.1359ه/1149اجاديدة، بيروت، 



771 

ه، دار نحياء التراث العربّي، بيروت، 984ت ،أحكام القرآن، اجاصّاص *
 م. 1332ه/1112

ه، دار الكتب العلميّة، 919أبو بكر بن العربّي، ت كام القرآن،أح *
 م. 2449ه/1121بيروت، الطبعة الثالثة، 

ه، دار ابن حزم، بيروت، 949ت ،نحياء علوم الدين، أبو حامد الغزاليّ  *
 م. 2449ه/1126الطبعة الأولى، 

ة ه، دار الميمان، الرياض، الطبع881ت ،اختصار علوم الحديث، ابن كثير *
 م. 2419ه/1191الأولى، 

 ه، مطبعة329ت القسطلانّي، البخاريّ، صحيح لشرح الساري نرشاد *
 ه.1929 السابعة، مصر، الطبعة بولاق،

ه، دار الفضيلة، الرياض، الطبعة 1294ت ،نرشاد الفحول، الشوكانيّ  *
  م.2444ه/1121الأولى، 

ه، مكتبة الرشد، 116ت ،الإرشاد في معرفة علماء الحديث، الخليليّ  *
  م.1353ه/1143الرياض، الطبعة الأولى، 

ه، الدار 1152ت ،نرشاد النقّاد نلى تيسير الاجتهاد، الأمير الصنعانيّ  *
 م.1359ه/1149السلفيّة، الكويت، الطبعة الأولى، 

ه، مكتبة الكلّيّات الأزهريةّ، 646أساس التقديس، الفخر الرازيّ، ت *
 م. 1356ه/1146القاهرة، 

م، دار نشر 2416، مصطفى الزلـميّ، تةأسباب نباحة الأعمال اجارميّ  *
  م.2411ه/1199نحسان، الطبعة الأولى، 



771 

ه، دار الميمان، الرياض، الطبعة 165ت ،أسباب نزول القرآن، الواحديّ  *
 م. 2449ه/1126الأولى، 

م، 1388ت ،الإسرائيليّات في التفسير والحديث، محمّد حسين الذهبيّ  *
 مكتبة وهبة، القاهرة.

 ،حمّد أبو شهبةـر، مـي كتب التفسيـموضوعات فـالإسرائيليّات وال *
 ه. 1145م، مكتبة السنّة، القاهرة، الطبعة الرابعة، 1359ت
، جدّة، الطبعة السواديّ ه، مكتبة 195ت ،الأسماء والصفات، البيهقيّ  *

  م.1339ه/1119الأولى، 
ه، المكتبة المكّيّة، 181، أبو الوليد الباجيّ، تالإشارة في معرفة الأصول *

ى، ـالطبعة الأولمـكّـــة الـمكرّمـة، دار البشـــائــر الإسلاميّة، بيـروت، 
 .م1336/ه1116

ه، مكتبة مكّة 913ت ،الإشرا  على مذاهب العلماء، ابن المنذر *
 م.2441ه/1129الثقافيّة، رأس الخيمة، الإمارات، الطبعة الأولى، 

مطبعة الدولة، نسطنبول، ه، 123ت ،أبو منصور البغداديّ ، أصول الدين *
 م.1325ه/1916الطبعة الأولى، 

م، دار نشر 2416أصول الفقه فـي نسيجه اجاديد، مصطفى الزلـميّ، ت *
 م.2411ه/1199نحسان، الطبعة الأولى، 

ة، مكرّمـم الفوائد، مكّة الـم، دار عال1389ت ،أضواء البيان، الشنقيطيّ  *
  ه.1126الطبعة الأولى، 

 الخامسة للملايين، بيروت، الطبعة العلم م، دار1386ت الأعلام، الزركليّ، *
 م.2442 عشرة،



772 

مكرّمة، ـالقرى، مكّة ال ه، جامعة أمّ 955ت ،يّ ـخطاّبـأعلام الحديث، ال *
 م. 1355ه/1143الطبعة الأولى، 

ه، دار ابن اجاوزيّ، الدمّام، الطبعة 891ت ،نعلام الموقّعين، ابن القيّم *
 م. 2442ه/1129الأولى، 

مكرّمة، ـم الفوائد، مكّة الـه، دار عال891ت ،نغاةة اللهفان، ابن القيّم *
  ه.1192الطبعة الأولى، 

م، مكتبة 1364نقامة الدليل على حرمة التمثيل، أمقد الغماريّ، ت *
 م.2441ه/1129القاهرة، القاهرة، الطبعة الثالثة، 

ه، مكتبة العلوم 644ت ،مقدسيّ ـالاقتصاد في الاعتقاد، عبد الغنّي ال *
 م.2441ه/1122والحكم، المدينة المنوّرة، الطبعة الثانية، 

، دار الوفاء، مصر، ه911ت ،عياض، القاضي نكمال المعلم بفوائد مسلم *
 .م1335/ه1113الطبعة الأولى، 

ه، دار الكتب العلميّة، بيروت، 959ت ،الإلزامات والتتبّع، الدارقطنيّ  *
 م.1359ه/1149الطبعة الثانية، 

الأمراض اجانسيّة، أسبابها وعلاجها، محمّد عليّ البار، دار المنارة، جدّة،  *
 م.1356ه/1146الطبعة الثانية، 

ع مّان، دار  -دار الفتح ، ه149، تأبو بكر الباقلانيّ ، الانتصار للقرآن *
 .م2441/ه1122 ،لطبعة الأولىا، بيروت -حزم  ابن
الطبعة الثانية،  بيروت، الـمفيد، ه، دار119الـمفيد، ت الـمقالات، أوائل *

 م.1339ه/1111



773 

العلميّة، بيروت،  الكتب ه، دار514ت الوزير، ابن الخلق، على الحقّ  نيثار *
 م. 1358ه/1148الثانية،  الطبعة

 ه، دار899ت ملاعة، التعطيل، ابن أهل حجج قطع في الدليل نيضاح *
 م.2449ه/1129 الأولى، اقرأ، دمشق، الطبعة

 بيروت، العربّي، التراث نحياء ه، دار1111الأنوار، الـمجلسيّ، ت بحار *
  م.1359ه/1149الـمصحّحة،  الثالثة الطبعة

ه، وزارة الأوقا  والشؤون 831ت ،البحر المحيط في أصول الفقه، الزركشيّ  *
 م.1332ه/1119الإسلاميّة، الكويت، الطبعة الثانية، 

مصر، الطبعة  -ه، دار هجر، اجايزة 881ت ،البداية والنهاية، ابن كثير *
 م.1338ه/1118الأولى، 

 مكرّمة.ـم الفوائد، مكّة الـه، دار عال891ت ،بدائع الفوائد، ابن القيّم *
، دولة قطر، الطبعة ه185ت ،معالي اجاوينيّ ـأبو ال، الفقهالبرهان في أصول  *

 ه.1933الأولى، 
ه، مكتبة دار التراث، القاهرة، 831ت ،البرهان في علوم القرآن، الزركشيّ  *

 م.1351ه/1141الطبعة الثالثة، 
 ،دار صادر ،ه144نحو ت  ،ان التوحيديّ أبو حيّ ، البصائر والذخائر *

 .م1355/ه1145الطبعة الأولى، ، بيروت
منارة، جدّة، الطبعة الأولى، ـم، دار ال1333، تالبواكير، عليّ الطنطاويّ  *

 م.2443ه/1194



771 

عذاريّ،  ، ابنمغربـمغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والـالبيان ال *
ه، دار الغــــرب الإسـلاميّ، تــونــس، الطبعـة الأولـى، 812بعد  ت

 م. 2419ه/1191
ة، ـــة الثانيــــروت، الطبعـــــر، بيـــــــــه، دار الفك545ت ،دونــــــــابن خلخ ــــتاري *

  م.2441ه/1121
ه، دار الغرب الإسلاميّ، 169ت ،تاريخ بغداد، الخطيب البغداديّ  *

 م.2441ه/1122بيروت، الطبعة الأولى، 
الطبعة معار ، القاهرة، ـه، دار ال914ت ،تاريخ الرسل والملوك، الطبريّ  *

 م.1368ه/1958الثانية، 
آباد،  معار  العثمانيّة، حيدرـه، دائرة ال296ت ،التاريخ الكبير، البخاريّ  *

 الدكن، الهند. 
مكتب الإسلاميّ، بيروت، ـه، ال286ت ،تأويل مختلف الحديث، ابن قتيبة *

  م.1333ه/1113مؤسّسة الإشراق، الدوحة، الطبعة الثانية، 
، م الكتبـعال، ه181ت ،ر الأسفرايينيّ مظفّ ـأبو ال، التبصير في الدين *

 .م1359/ه1149الطبعة الأولى،  بيروت،
ه، دار نحياء التراث 164التبيان في تفسير القرآن، أبو جعفر الطوسيّ، ت *

 العربّي.  
م، دار 2416التبيان لرفع غموض النسخ في القرآن، مصطفى الزلـميّ، ت *

 م.2411ه/1199نشر نحسان، الطبعة الأولى، 
م، سفارة الـجمهوريةّ، دمشق، 1353تـحرير الوسيلة، الـخمينّي، ت *

 م.1335ه/1115



775 

الطبعة ، الرياض، دار طيبة، ه134ت ،ابن أبي حافظ، متعةـحريم نكاح الـت *
 . الثانية

ه، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة 311ت ،تدريب الراوي، السيوطيّ  *
  م.1336ه/1118الأولى، 

م، دار الشروق، القاهرة، الطبعة 1336ت ،يّ ـحمّد الغزالـتراةنا الفكريّ، م *
 م.2449ه/1121الخامسة، 

 ،التشريع اجانائيّ الإسلاميّ مقارنًا بالقانون الوضعيّ، عبد القادر عودة *
 م، دار الكاتب العربّي، بيروت. 1391ت
وقا  والشؤون ، وزارة الأه181التعديل والتجريح، أبو الوليد الباجيّ، ت *

 م.  1331ه/1111الإسلاميّة، الـمغرب، 
د صادق محمّ تفريج الخاطر في مناقب الشيخ عبد القادر، ألّفه بالفارسيّة:  *

الدين  يالقادر بن محي عبدالشهابّي السعديّ، ترمله نلى العربيّة:  القادريّ 
 م. 1559ه/1944، مطبعة مريس، مصر، ربليّ الإ
ه، دار الكتب العلميّة، 819ت ،أبو حيّان الأندلسيّ تفسير البحر المحيط،  *

 م.1339ه/1119بيروت، الطبعة الأولى، 
، الرياض، د بن سعودجامعة محمّ ، ه165ت ،الواحديّ ، التفسير البسيط *

 .ه1194الطبعة الأولى، 
م، الدار التونسيّة، تونس، 1389ت ،تفسير التحرير والتنوير، ابن عاشور *

 م. 1351
منار، القاهرة، ـم، دار ال1399ت ،القرآن الحكيم، محمّد رشيد رضاتفسير  *

 الطبعة الثانية.



776 

مصر،  -ه، مؤسّسة قرطبة، اجايزة 881ت ،تفسير القرآن العظيم، ابن كثير *
 م.2444ه/1121الطبعة الأولى، 

ه، دار الفكر، بيروت، الطبعة 646التفسير الكبير، الفخر الرازيّ، ت *
 م. 1351ه/1141الأولى، 

م، مكتبة وهبة، 1388ت ،، محمّد حسين الذهبيّ ـمفسّرونالتفسير وال *
 القاهرة.

ه، دار الكتاب العربّي، بيروت، الطبعة 686ت ،التقريب والتيسير، النوويّ  *
  م.1359ه/1149الأولى، 

، وزارة الثقافة والإعلام، العراقم، 1559ت ،دوزي، ةتكملة المعاجم العربيّ  *
 .م2444 - 1383الطبعة الأولى، 

 ه.1149ه، دار القلم، بيروت، 938تلبيس نبليس، ابن الـجوزيّ، ت *
ه، مكتبة 825)الردّ على البكريّ(، ابن تيميّة، ت تلخيص كتاب الاستغاةة *

 .رةمنو  ـمدينة الـالالغرباء الأةريةّ، 
الطبعة الأولى، ، دار الراية، الرياضم، 2445 ، تبكر أبو زيد، التمثيل *

 .ه1111
وزارة عموم الأوقا  والشؤون ، ه169ت ،بن عبد البرّ التمهيد، ا *

 م.1368/ه1958، مغربـال ،ةالإسلاميّ 
الطبعة ، الرياض، دــــــة الرشــمكتب، ه911، تمةـبن خزي، االتوحيد *
 .م1331/ه1111خامسة، ـال
ه، 1152ت ،معاني تنقيح الأنظار، الأمير الصنعانيّ ـتوضيح الأفكار ل *
  مكتبة السلفيّة، المدينة المنورةّ.ـال



777 

 ،حيدر آباد الدكن، ةدائرة المعار  العثمانيّ ، ه991، تانبن حبّ ، االثقات *
 م.1352ه/1142 -م 1389/ه1939الطبعة الأولى، ، الهند

ه، دار 123ثمار القلوب في المضا  والمنسوب، أبو منصور الثعالبّي، ت *
 م.1331/ه1111البشائر، دمشق، الطبعة الأولى، 

ه، مطبوع ضمن 1152ت ،ثمرات النظر في علم الأةر، الأمير الصنعانيّ  *
مجموعة نخبة الفكر، لابن حجر العسقلانّي، دار ابن حزم، بيروت، الطبعة 

 .م2446ه/1128الأولى، 
مصر، الطبعة  -ه، دار هجر، اجايزة 914ت ،جامع البيان، الطبريّ  *

 م.2441ه/1122الأولى، 
اجاوزيّ،  ه، دار ابن169ت ،العلم وفضله، ابن عبد البرّ جامع بيان  *

 م.1331ه/1111الدمّام، الطبعة الأولى، 
ر، ـكثي ه، دار ابن839ت ،حنبليّ ـحكم، ابن رجب الـجامع العلوم وال *

 م.2445ه/1123بيروت، الطبعة الأولى،  -دمشق 
الرسالة، ه، مؤسّسة 681ت ،القرطبيّ أبو عبد الله اجاامع لأحكام القرآن،  *

 م.2446ه/1128بيروت، الطبعة الأولى، 
مكرّمة، ـم الفوائد، مكّة الـه، دار عال891ت ،جلاء الأفهام، ابن القيّم *

 ه.1129الطبعة الأولى، 
ه، مؤسّسة النشــر 1266جواهـــر الكلام، مـحمّد حســن النجفيّ، ت *

 ه. 1191الإسلاميّ، الطبعة الأولى، 
دار ه، 889، محيي الدين الحنفيّ، تحنفيّةـطبقات المضيّة في ـاجاواهر ال *

 م.1339ه/1119، الثانيةمصر، الطبعة  -هجر، اجايزة 



778 

مكرّمة، ـم الفوائد، مكّة الـه، دار عال891ت ،حادي الأرواح، ابن القيّم *
  ه. 1125الطبعة الأولى، 

ه، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة 194ت ،ماورديّ ـالحاوي الكبير، ال *
  م.1331ه/1111الأولى، 

 م، الطبعة الثالثة.1353الحكومة الإسلاميّة، الخمينّي، ت *
الحلال والحرام في الإسلام، القرضاويّ، مكتبة وهبة، القاهرة، الطبعة الثانية  *

 م.1338ه/1115والعشرون، 
هضة مصر، ـم، ن1336ت ،يّ ـغزالد الحمّ ـم، دفاع عن العقيدة والشريعة *

 م.2449ابعة، سالطبعة ال
ه، دار الإمام الروّاس، بيروت، 938دفع شبه التشبيه، ابن اجاوزيّ، ت *

 م.2448ه/1125الطبعة الرابعة، 
ة، ـيـة الثانـدن، الطبعــــو الدوليّة، لنـــمة العفة، منظّ ـمحاكمة العادلـل الـدلي *

 م.  2411مة العربيّة، ـالترج
م، دار الشايع، القاهرة، 1355رسائل نلى الإمام الشافعيّ، سيّد عويس، ت *

 م.1385الكويت، الطبعة الثانية، 
دار  رسائل فـي حكم الاحتفال بالـمولد النبويّ، مـجموعة من العلماء، *

 م.1335ه/1113الطبعة الأولى، العاصمة، الرياض، 
شروق، بيروت، الطبعة م، دار ال1349ت ،رسالة التوحيد، محمّد عبده *

 م.1331ه/1111الأولى، 
، ، القاهرةالشعبدار ، ه169ت ،القشيريّ ، أبو القاسم ةالرسالة القشيريّ  *

 م.1353ه/1143



779 

م، دار الشروق، القاهرة، الطبعة 2411ت ،حمّد قطبـمركائز الإيان،  *
 م.2441ه/1122، الأولى

مكرّمة، الطبعة ـمكّة الم الفوائد، ـه، دار عال891ت ،الروح، ابن القيّم *
 ه.1192الأولى، 

، مكرّمةـم الفوائد، مكّة الـدار عاله، 514الروض الباسم، ابن الوزير، ت *
 . ه1113الطبعة الأولى، 

مكتب الإسلاميّ، بيروت، الطبعة ـه، ال938ت ،مسير، ابن اجاوزيّ ـزاد ال *
 م.1351ه/1141الثالثة، 

سّسة الرسالة، بيروت، الطبعة السابعة ه، مؤ 891ت ،زاد المعاد، ابن القيّم *
 م.1331ه/1119والعشرون، 

م، مكتبة المعار ، 1333ت ،سلسلة الأحاديث الصحيحة، الألبانيّ  *
 م.1336ه/1116الرياض، الطبعة الأولى، 

، الثانية الطبعة، اضــالري -ة ــدار الراي، ه911ل، تلّا ــخـأبو بكر ال، ةنّ ــــالس *
 .م1331/ه1119

م، 1336ت ،يّ ـحمّد الغزالـمالسنّة النبويةّ بين أهل الفقه وأهل الحديث،  *
 م.1353الثالثة، ، الطبعة بيروت - دار الشروق، القاهرة

ه، مؤسّسة الرسالة، بيروت، الطبعة 815ت ،يّ ـر أعلام النبلاء، الذهبـسي *
  الأولى.

 الطبعة حزم، بيروت، ابن دار ه،1294ت ،يّ ـالشوكانالسيل اجاراّر،  *
 م.2441ه/1129الأولى، 



781 

م، دار الشروق، القاهرة، 2411ت ، مـحمّد قطب،شبهات حول الإسلام *
 م.1332ه/1119، الحادية والعشرونالطبعة 

شبهات وهـميّة حول الكتاب الـمقد س، القسّ منيس عبد النور، كنيسة  *
 م.1335قصر الدوبارة الإنـجيليّة، مصر، الطبعة الثالثة، 

ه، دار القـارئ، بيـروت، 686الـحلـّيّ، ت الإسلام، نـجــم الدين شــــرائع *
   م.2441ه/1129الطبعة الحادية عشرة، 

ه، دار الكتب العلميّة، 546ت ،شرح التبصرة والتذكرة، زين الدين العراقيّ  *
 م. 2442ه/1129بيروت، الطبعة الأولى، 

ه، دار 315ت ،يّ ـل الدين الدوّانيّ على العقائد العضديةّ، جلاـشرح الدوّان *
 ه.1918الطباعة العامرة، 

م، دار الوطن، الرياض، 2441ت ،شرح رياض الصالحين، ابن عثيمين *
  ه.1128 - 1126الطبعة الأولى، 

مكرّمة، ـه، مكتبة الباز، مكّة ال862ت ،رح سنن ابن ماجه، مغلطايش *
 م.1333ه/1113الطبعة الأولى، 

ه، مكتبة الرشد، الرياض، 113ت ،، ابن بطاّلشرح صحيح البخاريّ  *
 م.2449ه/1129الطبعة الثانية، 

دمشق، الطبعة  -شرح العقيدة الطحاويةّ، الـمكتب الإسلاميّ، بيروت  *
 م.1351ه/1141الثامنة، 

ه، دار الكتب العلميّة، 561شرح فتح القدير، ابن الهمام الحنفيّ، ت *
 .م2449ه/1121بيروت، الطبعة الأولى، 



781 

م، دار الثريّا، الرياض، 2441ت ،منظومة البيقونيّة، ابن عثيمينـشرح ال *
  م.2449ه/1129الطبعة الثانية، 

م، دار الفتح، 1311النيل وشفاء العليل، محمّد بن يوسف الوهبّي، ت شرح *
مكتبة الإرشاد، جدّة، الطبعة الثانية،  -دار التراث العربّي، ليبيا  -بيروت 
 م.   1389ه/1939 -م 1382ه/1932

بيروت، الطبعة  -ه، دار ابن كثير، دمشق 296ت ،صحيح البخاريّ  *
  م.1339ه/1111الخامسة، 

، دار نحياء التراث العربّي، ه856، تبخاريّ بشرح الكرمانيّ صحيح ال *
 م.1351ه/1141بيروت، الطبعة الثانية، 

ى، ـرة، الطبعة الأولــحديث، القاهـه، دار ال261ت ،لمــح مســصحي *
 م.1331ه/1112

مصريةّ بالأزهر، الطبعة ـمطبعة الـه، ال686ت ،شرح النوويّ بمسلم صحيح  *
  .م1323ه/1918الأولى، 

دار العاصمة، الرياض، الطبعة ، ه891ت ،مقيّ الابن ، لةمرس  ـالصواعق ال *
 .ه1145الأولى، 

دار الغرب الإسلاميّ، ه، 619ت ،ابن الصلاحصيانة صحيح مسلم،  *
 م. 1351ه/1141بيروت، 

الطبعة ، بيروت ،ةدار الكتب العلميّ ، ه922الضعفاء الكبير، الع ق يليّ، ت *
 .م1351/ه1141الأولى، 

ر ــائــدار البش، ه619ت ،لاحـابن الص، ةافعيّ ـقهاء الشـات الفـطبق *
 . م1332ه/1119 الطبعة الأولى،، بيروت ،ةالإسلاميّ 



782 

مكرّمة، ـم الفوائد، مكّة الـدار عاله، 891الهجرتين، ابن القيّم، ت طريق *
  ه.1123الطبعة الأولى، 

الإسلاميّ، الطبعة  النشر م، مؤسّسة1313الوةقى، اليزديّ، ت العروة *
 ه.1124الأولى، 

بيروت، الطبعة  -ه، دار ابن كثير، دمشق 955العزلة، الـخطاّبـيّ، ت *
 م.1334ه/1114الثانية، 

العصرانيّون بين مزاعم التجديد وميادين التغريب، محمّد حامد الناصر،  *
 م. 2441ه/1122مكتبة الكوةر، الرياض، الطبعة الثانية، 

 .الرياض - دار العاصمة، ه963، تلشيخ الأصبهانيّ ا، أبو العظمة *
م، الطبعة الثانية، 1361عقائد الإماميّة، مـحمّد رضا الـمظفّر، ت *

 ه.1954
هضة مصر، الطبعة الرابعة، ـم، ن1336ت ،يّ ـحمّد الغزالـمسلم، مـعقيدة ال *

 م.2449
الأقباط الأرةوذكس، مسيح، الأنبا يؤانس، مطرانيّة ـي الـن فـمسيحيّيـعقيدة ال *

 م.1359بالغربيّة، 
دار طيبة،  ه،959ت، الدارقطنـيّ، العلل الواردة في الأحاديث النبويةّ *

 م.1331ه/1119الرياض، الطبعة الأولى، 
ه، بيروت، دار الكتب العلميّة، 599ت ،عمدة القاري، بدر الدين العينيّ  *

  م.2441ه/1121الطبعة الأولى، 
م، مكتبة التراث الإسلاميّ، الطبعة 1333ت ،بانيّ فتاوى الشيخ الأل *

  م.1331ه/1111الأولى، 



783 

بن  مؤسّسة الشيخ محمّد م،2441ت ،عثيمينابن  فتاوى نور على الدرب، *
 ه.1191صالح العثيمين الـخيريةّ، الرياض، الطبعة الأولى، 

دار الـمعرفة، بيروت، الطبعة  ه،619ت ،ابن الصلاح ومسائل فتاوى *
 م.1356ه/1146، الأولى

 معرفة، بيروت.ـه، دار ال592ت ،فتح الباري، ابن حجر العسقلانيّ  *
ه، دار الكتب العلميّة، 695الفتوحات الـمكّـيّة، ابن عربـيّ الـحاتـميّ،  *

 م.1333ه/1124بيروت، الطبعة الأولى، 
ريةّ، ــالعص مكتبةـه، ال123ت ،داديّ ـــور البغــــق، أبو منصر  ـــن الف  ـق بيرْ ــالف   *

 م.1339ه/1116بيروت،  -صيدا 
 م.2414ه/1191ه، دار النوادر، الكويت، 651الفروق، القرافـيّ، ت *
مكتبة ، ه196ت ،بن حزم الأندلسيّ والنحل، ا والأهواء الـملل فـي الفصل *

 .  القاهرة ،الخانجيّ 
 وت.ه، دار الكتاب العربّي، بير 695فصوص الحكم، ابن عربـيّ الـحاتـميّ،  *
م، دار ومكتبة الهلال، 1383فلسفات نسلاميّة، محمّد جواد مغنيّة، ت *

 م.  1339بيروت، دار اجاواد، بيروت، الطبعة السادسة، 
مكرّمة، الطبعة ـم الفوائد، مكّة الـه، دار عال891ت ،الفوائد، ابن القيّم *

 ه.1123الأولى 
ه، مكتبة الـمحلّاتـيّ، الطبعة 1141الفوائد الطوسيّة، الـحرّ العامليّ، ت *

 ه.1192الثالثة، 
ه، دار الكتب 1229، اللكنويّ، تم الثبوتبشرح مسل  فواتح الرمقوت  *

 م.2442ه/1129العلميّة، بيروت، الطبعة الأولى، 



781 

ة م، دار الشروق، بيروت، الطبع1366ت ،في ظلال القرآن، سيّد قطب *
 م. 2449ه/1129الثانية والثلاةون، 

 م، الـمكتب1366ت الـمعلّميّ، الرحـمن عبد العقائد، تصحيح نلـى القائد *
 .م1351/ه1141 الثالثة، دمشق، الطبعة -الإسلاميّ، بيروت 

سرور، دار الشروق، القاهرة،  جنائيّ الدستوريّ، أمقد فتحيّ ـالقانون ال *
 م. 2442

م، دار القلم، دمشق، الطبعة 1336ت ،يّ ـد الغزالحمّ ـحقّ، مـقذائف ال *
 م.1338ه/1115الثانية، 

الطبعة ، دمشق، دار القلم، خالديّ ـصلاح ال، القرآن ونقض مطاعن الرهبان *
 .م2448/ه1125 ،الأولى

القرآنيّون العرب وموقفهم من التفسير دراسة نقديةّ، ملال بن محمّد بن أمقد  *
 م.2419ه/1196الطبعة الأولى، هاجر، دار التفسير، جدّة، 

م، الـمكتب الإسلاميّ، بيروت، 1354قصّة الإيـمان، نديـم الـجسر، ت *
 م.1363ه/1953الطبعة الثالثة، 

خالديّ، دار القلم، دمشق، الدار الشاميّة، ـيّ، صلاح الـالقصص القرآن *
 م.1335ه/1113بيروت، الطبعة الأولى، 

م، مؤسّسة الرسالة 1311ت، ميّ ـقاسمال الدين الـقواعد التحديث، ج *
 م.2441ه/1129ناشرون، بيروت، الطبعة الأولى، 

، مكتبة ه956ت ،يّ مكّ ـأبو طالب ال ،محبوبـقوت القلوب في معاملة ال *
 م.2441ه/1122دار التراث، القاهرة، الطبعة الأولى، 



785 

، ةدار الكتب العلميّ ، ه694ت ،الدين ابن الأةير عزّ ، الكامل في التاريخ *
 م. 1358/ه1148، الأولىالطبعة ، بيروت

 مة فان دايك. ـس، ترجمقد  ـالكتاب ال *
  مة الكاةوليكيّة. ـس، الترجمقد  ـالكتاب ال *
 مشتركة. ـمة الـس، الترجمقد  ـالكتاب ال *
ه، مكتبة العبيكان، الرياض، الطبعة الأولى، 995الكشّا ، الزمخشريّ، ت *

 م.1335ه/1115
ه، مكتبة القدسيّ، 1162كشف الـخفاء ومزيل الإلباس، العجلونّي، ت  *

 ه.1991القاهرة، 
ه، دار 938ت ،جوزيّ ـمشكل من حديث الصحيحين، ابن الـكشف ال *

  الوطن، الرياض.
معار  ـه، دائرة ال169ت ،خطيب البغداديّ ـالكفاية في علم الرواية، ال *

  ه.1998العثمانيّة، 
، دار نـهضة مصرم، 1336ت ،يّ ـحمّد الغزالـمقرآن، كيف نتعامل مع ال  *

 م.2449، السابعةالقاهرة، الطبعة 
، دار نـهضة مصرم، 1336ت ،يّ ـحمّد الغزالـمكيف نفهم الإسلام،   *

 م.2449، الثالثةالقاهرة، الطبعة 
مطبوعات ـه، مكتب ال592ت ،يّ ـميزان، ابن حجر العسقلانـلسان ال *

 م.2442ه/ 1129الأولى، ، حلب، الطبعةالإسلاميّة
، دار العلم للملايينم، 1356، تالصالح صبحيّ ، مباحث في علوم القرآن *

 م.1388 العاشرة،الطبعة بيروت، 



786 

جامعيّة، ـمؤسّسة الـحمّد جعفر، الـجزائيّة، عليّ مـمحاكمات الـمبادئ ال *
 م. 1331بيروت، 

فة، بيروت، معر ـه، دار ال159ت ،السرخسيّ شـمس الأئمّة مبسوط، ـال *
  م.1353ه/1143

ه، دار الكتاب 164الـمبسوط فـي فقه الإماميّة، أبو جعفر الطوسيّ، ت *
 م.1332ه/1112الإسلاميّ، بيروت، 

، دار الصميعيّ، الرياض، ه185ت ،يّ ـجوينـال معاليـالورقات، أبو المتـن  *
 م.1336ه/1116الطبعة الأولى، 

 م، وآخرون.1399تحمّد رشيد رضا، ـمنار، مـجلّة الـم *
ه، دار الـمرتضى، 915مـجمع البيان في تفسير القرآن، الطبـرسيّ، ت *

 م.2446ه/1128بيروت، الطبعة الأولى، 
مـجمع الـملك ه، 825ت ،بن تيميّة شيخ الإسلام أحـمد جموع فتاوىـم *

 م.2441ه/1129، الـمدينة الـمنوّرة، فهد
 ،نـثيميـح العـد بن صالـحمّ ـخ مـيــل فضيلة الشــائـوع فتاوى ورســـجمـم *

 ه.1119م، دار الوطن، الرياض، الطبعة الأخيرة، 2441ت
م، دار القاسم، 1333ت ،ازــوع فتاوى ومقالات متنوّعة، ابن بـجمـم *

 الرياض، الطبعة الأولى.
م، دار نشر 2416مـجموعة الأبـحاث القرآنيّة، مصطفى الزلـميّ، ت *

  م.2411ه/1199نحسان، الطبعة الأولى، 
 الـمكتبة التوفيقيّة، القاهرة.  ه،949ت، يّ ـجموعة رسائل الإمام الغزالـم *



787 

منصورة، الطبعة ـاء، الــــه، دار الوف825ت ،الفتاوى، ابن تيميّة ةجموعـم *
 م.2449ه/1126الثالثة، 

ه، دار الكتب العلميّة، 912ت ،محرّر الوجيز، ابن عطيّة الأندلسيّ ـال *
  م.2441ه/1122بيروت، الطبعة الأولى، 

ه، دار الكتب العلميّة، 196ت ،محلّى بالآثار، ابن حزم الأندلسيّ ـال *
  م.2449ه/1121بيروت، الطبعة الثالثة، 

معار ، ـم، مكتبة ال1333ت ،يّ ـختصر صحيح الإمام البخاريّ، الألبانـم *
 م.2442ه/1122الرياض، الطبعة الشرعيّة اجاديدة الأولى، 

، مصطفى الزلـميّ، مط جديدـي نـف ،مدخل لدراسة الشريعة الإسلاميّةـال *
 م.2411ه/1199م، دار نشر نحسان، الطبعة الأولى، 2416ت
ي، ، أمقد بن عبد الرمقن القاضمذهب أهل التفويض في نصوص الصفات *

 م.1336ه/1116دار العاصمة، الرياض، الطبعة الأولى، 
دار الرسالة ه، 691ت ،جوزيّ ـسبط ابن ال، مرآة الزمان في تواريخ الأعيان *

 . م2419/ه1191الطبعة الأولى، ، ة، دمشقالعالميّ 
ه، دار ابن حزم، بيروت، 196ت ،مراتب الإملاع، ابن حزم الأندلسيّ  *

 م.1335ه/1113الطبعة الأولى، 
ه، دار الكتب العلميّة، 669ت ،مقدسيّ ـمرشد الوجيز، أبو شامة الـال *

 م.2449ه/1121بيروت، الطبعة الأولى، 
م، مكتبة الألفين، 1338الـمسائل المنتخبة، فتاوى مـحمّد الروحانـيّ، ت *

 م. 1336ه/1118الكويت، الطبعة الأولى، 



788 

م، دار ومكتبة البصائر، 1333مسائل وردود، فتاوى مـحمّد الصدر، ت *
 م.2414ه/1191بيروت، 

 الصحابة، جدّة.  ه، مكتبة948، ابن طاهر المقدسيّ، تمسألة التسمية *
سة الرسالة، بيروت، مؤسّ ه، 949، أبو حامد الغزالـيّ، تمستصفىـال *

 .م1338ه/1118الطبعة الأولى، 
 الـمرعشيّ  م، مكتبة1384الطباطبائيّ، ت مـحسن ـــروة،العــ مســتمســك *

 ه.1141 النجفيّ،
 الطبعة الأولى الداوريّ، م، مكتبة1332الـخوئيّ، ت الفقاهة، مصباح *

 الـمحقّقة.
ه، مؤسّسة الرسالة، 938ت ،جوزيّ ـمصفّى بأكفّ أهل الرسوخ، ابن الـال *

 م.1356ه/1146بيروت، الطبعة الثانية، 
 - م، دار الشروق، بيروت1366ت ،د قطبسيّ ، الطريق م فيـمعال *

 م.1383ه/1933، الشرعيّة السادسةالطبعة  القاهرة،
الطبعة ، بيروت ،م الكتبـعال، ه911ت ،اجالزجّ ، معاني القرآن ونعرابه *

 .م1355/ه1145 ،الأولى
ه، دار الكتب العلميّة، 619ت ،معرفة أنواع علوم الحديث، ابن الصلاح *

 م.2442ه/1129لطبعة الأولى، بيروت، ا
ه، دار عالـم الكتب، الرياض، 624الـمغنـي، ابن قدامة الـمقدسيّ، ت *

 م.1338ه/1118الطبعة الثالثة، 
، أمقد الغماريّ، جامع الصغيرـي الـموضوعة فـمغير على الأحاديث الـال *

 م.1352ه/1142م، دار الرائد العربّي، بيروت، 1364ت



789 

ه، مـجمع الذخائــر 1431مفاتيـــح الشــــرائــع، الفيض الكاشانـيّ، ت *
 ه.1141الإسلاميّة، 

الطبعة ، دمشق ،دار القلم، صلاح الخالديّ ، مفاتيح للتعامل مع القرآن *
 م.1331/ه1119، الثانية

 ،يّ ـاس القرطبأبو العبّ ، لمـــــكل من تلخيص كتاب مســــما أشـمفهم لـال *
 -ب، دمشق بيروت، دار الكلم الطيّ  -ار ابن كثير، دمشق د، ه696ت

 .م1336/ه1118الطبعة الأولى، ، بيروت
 -ه، الـمكتبة العصريةّ، صيدا 921الإسلاميّين، الأشعريّ، ت مقالات *

 م.  1334ه/1111بيروت، 
م، منشورات 1381مقتل الحسين )حديث كربلاء(، عبد الرزّاق الـمقرّم، ت *

 الشريف الرضيّ. 
 النشــر م، مؤسّسة1381والبيــــع، مـحمّد تقيّ الآمليّ، ت الـمكاسب *

 الإسلاميّ. 
، دار الكتب العلميّة، بيروت، ه915والنحل، الشهرستانـيّ، ت الـملل *

 م.  1332ه/1119الطبعة الثانية، 
ه، دار العاصمة، الرياض، الطبعة 891ت ،منيف، ابن القيّمـمنار الـال *

 م. 1336ه/1116الأولى، 
جلو مصريةّ، القاهرة، ـه، مكتبة الأن939ت ،دـــمناهج الأدلّة، ابن رش *

 م. 1361الطبعة الثانية، 
ه، دار الكتب العلميّة، بيروت، الطبعة 938ت ،جوزيّ ـمنتظم، ابن الـال *

 م. 1332ه/1112الأولى، 



791 

ه، دار الأندلس، الطبعة 949الـمنقذ من الضلال، أبو حامد الغزالّي، ت *
 م.1368السابعة، بيروت، 

ه، جامعة محمّد بن سعود، 825ت ،منهاج السنّة النبويةّ، ابن تيميّة *
 م.  1356ه/1146الرياض، الطبعة الأولى، 

ه، دار الفكر، دمشق، الطبعة الثانية، 899ت ،ماعةـمنهل الرويّ، ابن جـال *
 م.1356ه/1146

، الطبعة الأولى، بر  خ  ـه، دار ابن عفّان، ال834ت ،موافقات، الشاطبيّ ـال *
  م.1338ه/1118

مواقف الشيعة، عليّ الأمقديّ الـميانـجيّ، مؤسّسة النشر الإسلاميّ، الطبعة  *
 ه.1191الثالثة، 

 هضة مصر. ـ، دار نموسوعة بيان الإسلام، جانة *
 موسوعة الفقهيّة، وزارة الأوقا ، الكويت. ـال *
مذاهب والأحزاب المعاصرة، مانع اجاهنّي، ـميسّرة في الأديان والـموسوعة الـال *

 ه.1124ة، الطبعة الرابعة، ميّ ـدار الندوة العال
ه، مكتبة أضواء السلف، الرياض، 938ت ،جوزيّ ـموضوعات، ابن الـال *

 م.1338ه/1115الطبعة الأولى، 
، دار المعرفة، بيروت، ه815ت ،الذهبيّ ، ميزان الاعتدال في نقد الرجال *

 .م1369/ه1952الطبعة الأولى، 
م، منشورات جـماعة 1351الـميزان في تفسير القرآن، الطباطبائيّ، ت *

 الـمدرّسين، في الـحوزة العلميّة.



791 

، نسخة ه581ت ،بن تغري برديا ،النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة *
 . دار الكتب، مصرمصوّرة عن طبعة 

ه، مطبعة سفير، الرياض، 592ت ،نزهة النظر، ابن حجر العسقلانيّ  *
  م.2441ه/1122الطبعة الأولى، 

 ،ةدار الكتب العلميّ ، ه599ت، جزريّ ـابن ال ،ي القراءات العشرـالنشر ف *
 بيروت.

العنيد،  الـجهميّ  الـمريسيّ  على سعيد، بن عثمان سعيد أبـي الإمام نقض *
الطبعة الأولى، ، القاهرةالإسلاميّة،  ه، الـمكتبة254سعيد الدارميّ، ت أبو

 .م2412/ه1199
نكاح الـمتعة دراسة وتـحقيق، مـحمّد عبد الرمقن شـميلة الأهدل، مؤسّسة  *

 م.1359ه/1149لأولى، الـخافقين، دمشق، الطبعة ا
ه، مكتبة أضواء 831ت ،الصلاح، الزركشيّ  النكت على مقدّمة ابن *

 م.1335ه/1113السلف، الرياض، الطبعة الأولى، 
مؤسّسة  ة،دار الكتب العلميّ ، ه194ت ،ماورديّ ـال، النكت والعيون *

 .بيروت الكتب الثقافيّة،
الطبعة ، بيروت، ةالعلميّ دار الكتب ، ه882ت ،الإسنويّ ، نهاية السول *

  .م1333/ه1124 ،الأولى
ه، دار 164الطوسيّ، ت النهاية في مـجرّد الفقه والفتاوى، أبو جعفر *

 م.1354ه/1144الكتاب العربّي، بيروت، الطبعة الثانية، 
مجموعة بحوث ، ه198ت، بن أبي طالب يّ مكّ ، الهداية نلى بلوغ النهاية *

 .م2445/ه1123الطبعة الأولى، ، قةجامعة الشار  ،ةالكتاب والسنّ 



792 

مكرّمة، ـم الفوائد، مكّة الـه، دار عال891ت ،هداية الحيارى، ابن القيّم *
 ه. 1123الطبعة الأولى، 

 الـمعصومة، الطبعة الأولى، السيّدة الصافي، مؤسّسة الله العباد، لطف هداية *
 ه.1124

ه، الطبعة الأولى، الرياض، 592ت ،هدي الساري، ابن حجر العسقلانيّ  *
 م.2441ه/1121

م، دار الشروق، القاهرة، الطبعة 1336ت ،يّ ـحمّد الغزالـ، مهذا ديننا *
 م.2441ه/1121الخامسة، 

م، دار الشروق، القاهرة، 2411ت ،حمّد قطبـهل نحن مسلمون، م *
 م.2442ه/1129الطبعة السادسة، 

م، وزارة التراث القوميّ، 1311هـميان الزاد، مـحمّد بن يوسف الوهبّي، ت *
 م.1331ه/1111سلطنة عمان، 

سة الرسالة، مؤسّ ، ه919ت ،بن عقيلا أبو الوفاءالواضح في أصول الفقه،  *
 .م1333/ه1124الطبعة الأولى، ، بيروت

ه، مكتبة المعار ، 915الوصول نلى الأصول، ابن ب ـرْهان البغداديّ، ت *
 م.1351ه/1141الرياض، الطبعة الأولى، 

 
 

 
 
 



793 

 محتوياتـال
 

 

 

 9 مقدّمةـال
 24 الدفاعمبدأ الأوّل: حقّ ـال
 29 مبدأ الثاني: أهليّة القاض يـال
 23 راءةـالبمبدأ الثالث: افتراض ـال

ة مبدأ الرابع: قطعيّةـال
ّ
 91 الأدل

 91 مبدأ الخامس: التجريم التوافقيّ ـال
 98 مبدأ السادس: شخصيّة الجريمةـال

 95 زيليّةـالصورة التن
 18 الصورة التأليفيّة

فاقيّة
ّ
 18 الصورة التأليفيّة الات

 18 الصورة التأليفيّة الاختلافيّة
 15 الصورة التأليفيّة التضليليّة

 94 التعطيليّةالصورة التأليفيّة 
 99 زيليّة والصور التأليفيّةـن الصورة التنـموازنة بيـال

 64 مباحث التأليفيّةـن الحقائق الإسلاميّة والـالفروق بي
 61 ن القرآن الكريم، وقراءات القرّاءـالفروق بي



791 

 81 مفسّرينـن القرآن الكريم، وتفسيرات الـالفروق بي
 88 زولـوروايات أسباب النن القرآن الكريم، ـالفروق بي
 51 منسوخـن القرآن الكريم، وأقوال الناسخ والـالفروق بي
يّ والـن القرآن الكريم، وروايات الـالفروق بي

ّ
 55 مدنيّ ـمك

فين في الإعجازـالفروق بي
ّ
 31 ن القرآن الكريم، وآراء بعض المؤل

 39 ن السنّة النبويّة، والأحاديثـالفروق بي
 38 السنّة النبويّة، وشروح الحديثن ـالفروق بي

 35 ن السنّة النبويّة، ومباحث علوم الحديثـالفروق بي
ديّةـالفروق بي

َ
ديّة، والآراء العَق

َ
 33 ن الأحكام الشرعيّة العَق

 141 ن الأحكام الشرعيّة العمليّة، والآراء الأصوليّةـالفروق بي
 141 اء الفقهيّةن الأحكام الشرعيّة العمليّة، والآر ـالفروق بي
قيّةـالفروق بي

ُ
ل
ُ
قيّة، والآراء الخ

ُ
ل
ُ
 114 ن الأحكام الشرعيّة الخ

 119 ن الواقع الإسلاميّ، والأخبار التاريخيّةـالفروق بي
 116 ن النصّ الأصيل، وترجمة النصّ ـالفروق بي

 113 الدليل العمليّ على تلك الفروق
 113 الاختلاف في بعض القراءات

 122 راتـفي بعض التفسيالاختلاف 
 121 الاختلاف في بعض الأحاديث



795 

ديّة
َ
 121 الاختلاف في بعض الآراء العَق

 129 الاختلاف في بعض الآراء الأصوليّة
 126 الاختلاف في بعض الآراء الفقهيّة
قيّة

ُ
ل
ُ
 126 الاختلاف في بعض الآراء الخ

فيـأسباب أخطاء ال
ّ
 125 نـمؤل
ث الأخطاء

َّ
 123 مُثل

 194 عبيد التقليد
فينـبراءة الصورة التنزيليّة من أخطاء ال

ّ
 199 مؤل

 191 معيار القبول والرفض
 114 رئة العلماءـتب

 114 التبـرئة اللفظيّة
 111 معنويّةـرئة الـالتب
 116 رئة التطبيقيّةـالتب
 118 مذهبيّةـرئة الـالتب

 113 الصورة التطبيقيّة
 161 نجوم الشيطان

 152 مهَ مبدأ السابع: تراتب الت  ـال
 153 مهَ الت  مبدأ الثامن: تساقط ـال



796 

 138 مقاميّ ـمبدأ التاسع: التسويغ الـال
 138 الجهاد
 241 الجزية
 241 الرقيق

 214 ىـراث الأنثـمي
 212 د الزوجاتتعد  

 215 العقوبات
 213 عقوبة القصاص في جريمة القتل

 224 الزنىعقوبة الجلد في جريمة 
 222 عقوبة الرجم في جريمة الزنى
 291 عقوبة الجلد في جريمة القذف

 299 عقوبة قطع اليد في جريمة السرقة
 214 موازنة العادلةـمبدأ العاشر: الـال

 219 رة الإسلامـسي
 294 شبهة الاختلاف

 292 ثـمار الاختلاف الطيّبة
 298 مختلفينـر الـمصي

 269 متّقينـمخارج ال



797 

 269 منسوبة إلى )الإسلام(ـالأمم السبع ال
 263 متّقينـأمّة ال

 285 الاعتصام -مخرج الأوّل ـال
 251 طرائق التحقيق

 258 الاقتصار -مخرج الثانيـال
 231 مسألة )زيادة الصفات(
 949 مسألة )تفويض السلف(

 919 الاحتياط -مخرج الثالثـال
 913 الاعتبار -مخرج الرابعـال

 924 مذهبيّةـأمثلة للفتن ال
 992 مذهبيّ ـمن آثار الاقتتال ال

 995 الاعتـراف -مخرج الخامسـال
 915 السلفيّة الواجبة

 961 أمثلة للسلفيّات غير الواجبة
ديّة غير الواجبة

َ
 961 أمثلة للمنسوبات العَق

 961 أمثلة للمنسوبات الفقهيّة غير الواجبة
 966 التفسيريّة غير الواجبةأمثلة للمنسوبات 
 959 رة اللادينيّةـسي



798 

 149 رة اليهوديّةـسي
 181 شبهة الإسرائيليّات

 188 قصّة يوسف
 159 نـحيحيـشبهة الص

 159 ىـمقدّمة الأولـالتقويم 
يّ 
ّ
 159 التصحيح التصنيفيّ لا يستلزم التصحيح الكل

 131 متنيّ ـالتصحيح السنديّ لا يستلزم التصحيح ال
 138 معنويّ لا يستلزم التصحيح اللفظيّ ـالتصحيح ال

سَخ الصحيحين
ُ
 942 اختلاف ن

 911 مطابَقيّ ـالتصحيح الصدوريّ لا يستلزم التصحيح ال
 915 الواقع القطعيّ الشرعيّ 
 921 الواقع القطعيّ التاريخيّ 
 921 الواقع القطعيّ العقليّ 

فاقالتصحيح الاجتهاديّ لا يستلزم التصحيح 
ّ
 992 يّ ـالات

 999 يّ لا يستلزم التصحيح القطعيّ ـالتصحيح الحديث
 995 مقدّمة الثانيةـالتقويم 

 961 مطعون فيهاـأمثلة للأحاديث ال
 988 أمثلة لعبارات الطاعنين



799 

 932 موقف أهل الحديث
 939 تفسير مـحايد

 938 الاحتجاج العمليّ 
ث اليقي

َّ
 933 نـمثل

 933 التقدير القطعيّ 
 649 التصدير القطعيّ 
 641 التفسير القطعيّ 

 646 شروط وجوب العمل بحديث الآحاد
 614 حكم العمل بالحديث الضعيف

 619 النتيجة
ديّ الاحتجاج 

َ
 619 العَق
 622 الغلوّ الأثريّ 

 629 متعةـتفنيد القول بإباحة ال
 693 متعة(ـإبطال استدلالات )أحبار ال

 689 ومـمارسات أثيمةعلاقات سقيمة 
 688 مسيحيّةـرة الـسي

 631 آفة الغلوّ 
 639 عقائد الغلاة



811 

 822 ر الصحابةـتكفي
 893 ابةـنفي العصمة عن الصح

 847 دلائل النبوّة

 899 الخاتمة
 868 بيان

 863 مراجعـمصادر والـال
 839 محتوياتـال

 



 


