
 1 

 العقيدة الشامية  
 

 

 تأليف : 

  موسى الموسى

 
 

 رابطة لأخوة لإنسانيين



 2 

 



 3 

 



 4 

   
 محطات رئيسية في حياة المؤلف :          

 ةحي لإذاع بينةفي س 2٠٠٣من مواليد ريف  دمشق  .1

        .  حاصل على بكالوريوس في الفيزياء .2

بجانب   .3 لإنسانيين  رابطة لأخوة  عام  مؤسس  القلاوي  محمد 

٢٠٢٤ 

منها مع محمد القلاوي و  مؤلف عدد من الكتب و المقالات   .4

 منها لوحده 

اشتهر بكتابيه " البحث عن الحقيقة " و " تساؤلات في الدين  .5

 " 

كاتب مقالات في مجلة مينون و يبث دروس على اليوتيوب   .6

 و التلجرام

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

 

 ) بلوغ الحق و السعادة (     

 ) العقيدة الشامية (

   تأليف : موسى الموسى أبو عمران الحمر

  مقدمة :  –  1

لقد مللت من كل شئ ، الشعارات ، لانتماءات ، التقاليد ، بإعجاب  

بأحد ، لاقتداء ب ؛ اتخاذ منهج معرفي و أخلاقي و البحث عن السعادة  

 ، و مللت البحث عن الحقيقة . 

كلها باتت كلمات لا وزن لها عندي ، مللت قيود الشعر ، قيود لأدب ،  

قيود اللغة و   ،  قيود لأخلاق ، قيود العقل ، بآداب العامة ، قيود العلم 

التاريخ و لاحترام و القوة مللت من كل هذا بل و مللت مما فوق هذا 

.  

من نحن و لماذا نحن    كيف و لماذا ؟؟ من أنا  إلى متى ؟؟ إلى أين ؟ 

  هنا ؟؟؟ ماذا سأفعل و مالغاية من كل هذا ؟؟

و قد مللت اليأس و التشائم و العدم و مللت إرادة القوة ، مللت التفاؤل  

مللت القلق و التفكير ، مللت من لأحلام و اعتبار الهموم ، لم أحصل  

  على شئ و لست أعلم ما أنا فاعل و لماذا ؟؟

حقاً لقد مللت من الملل و التساؤل ، فلم أعد أتقيّد بمذهب و لا بعقيدة و  

لا أرتبط بأرض و لا بشعب و لا بقومية و لا عرق و لا دين و لا  

بمفكر و لا بفكر ، لم أعد أرتبط بدولة و لا شرع و لا فطرة و لا 

  قانون و لا مشاعر و لا بأي شئ يمكن التمسك به .

  : كثيراً كثيراً منذ الصغر و إلى لآن و أنا أتسائل:  

من أنا ؟! و لماذا أتيت ؟ و إلى أين أنا سائر ؟؟ و لماذا ؟؟ و ماذا عليّ  

  أن أفعل ؟؟؟

ما لحقيقة ؟؟ ما السعادة و كيف نصل إليهما ؟؟؟ لم البشرية تفعل 

مالاتريد ؟ لم هي حزينة و بائسة و يائسة و ميتة ؟؟ حرب و قتال و  



 6 

عنصرية ؟؟ لم لم نعرف المساواة و السلام حتى لآن ؟؟؟ و إذا لم يكن  

كذلك فلم نسعى إليها و يُنادى بها ؟؟ ثم تسائلت عن لأخلاق ماهي ؟؟ 

ما معيارها ؟؟ ما الفضيلة ؟؟ ما الخير ؟ كيف سأبلغه و لماذا ؟؟ ما  

الغاية من كل ذلك ؟؟ عندما كنت صغيراً أيام نشأتي و أنا على متقبل  

العمر ) عمر السادس عشر آنذاك ( فتشت فيما عرض عليّ من أفكار  

شائعة و مستورة و قليلة الشهرة و غيرها ؛ فسلكت طريق التدين و 

لإلحاد و التصوف و للاأدرية و اللذة و العدمية و الوجودية بما فيها  

القلق و الطفرات ، ما المعنى ؟؟ تسائلت كثيراً عن هذا المصطلح  

ودية لا الوضعيّة ، أعني في هذه الفترة القصيرة جداً من  بطبيعته الوج

سنوات   10حياتي ) و التي كان بها متسع كبير جداً من الفراغ حوالي 

من البحث ( بجانب هذه لأسئلة التي كانت تخطر على بالي ، نوع آخر  

من التساؤلات خطر على بالي ألا وهي : لم أنا أنا و لست أحداً آخر  

 من أن أبقى معدوماً ؟؟ لديّ إدراك و مشاعر كيف و  ؟؟ لم أوجد بدلاً 

من أين ؟؟ لم أفعل ما أفعله و من أجل ماذا ؟ كيف سأعرف حقيقتي و 

مثلي مثل كل لأجيال    – حقيقة العالم من حولي ؟؟ أسألة لا أعتقد أنني 

  سأقدر لإجابة عليها بجواب قطعي و يقيني . – التي سبقتني 

 

  تجربة من الحياة :

 

لا شك أنّ الطفولة هي أجمل بل أكثر جمالاً يعيشها لإنسان في حياته ، 

إن كنت في القرية سيشتاق لإنسان و يحن إلى تلك القرية ، و إن كانت  

في حيّ أو مدينة يلتهب الحنين إلى ذلك الحي و تلك المدينة ، لا أعلم  

كثير كيف سأعبّر ، إلى ماذا أحنّ ؟ أإلى أمي أحن ؟؟ أم إلى اللعب ال 

  في المنزل ؟

كل منا يشتاق إلى الطفولة فقط لكونها طفولة ، و ما من أحداث    حقيقة

تضاف إلى الطفولة إلا و سيحنّ إليها لإنسان ، في الطفولة دهشة 

رهيبة و إعجاب لذيذ ، من النجوم من لألعاب من الاختراعات ،  

لحظات مفعمة بالحياة و تنبض شعوراً و عواطف و بهجة ، على أيّ  

لتعابير الفارغة ، من الواضح جداً أنّ النشأة لأولى  دون الكثير من ا

لدى كلّ واحد منا مازيّة خاصة لا يتذوقها و يشعر ببهجتها و جمالها  



 7 

إلا من عاشها ، فأي من كان أصله قروي و يحدثك عن طفولته في 

البستان و الورود و مع الماعز و البقر ، قد تجد أنّ هذا الكلام فارغ و  

  ليس في تلك المعيشة أي جمال بذكر

 

كذا لو أخبرته عن طفولتك فهذه أمور واضح جداً أنهّا خاصة بك إلى  

حدّ بعيد ، ما تستلذّ به و تحن إليه هو خاص جداً بك ، لك وحدك لا  

يستطيع أحد أن يشاركك به بل و لا يستطيع ، السعادة و اللذة و الحنين  

هي أمور خاصة جداً ، من الحمق الشديد أن يأتي شخص و يعلمّني  

ادة أو يحدثني عن العاطفة و اللذة و هي أمور خارج اللغة  عن السع 

تماماً و خاصة لا يشترك بها اثنان ، هي بلغة الفلاسفة غير موضوعية 

خارج العلم خارج إدراك العقل على الرغم من أنها ضمن إدراك القلب  

، هو على أي حال نعود إلى هذا الذي يريد أن يحدثك عن السعادة و  

، صديقنا هذا سيحدثك عن خبرة ما أحسّه و ما شعر   اللذة و العاطفة

هو به ، سيحدثك وفقاً لخبرته و تجربته و مشاعره ، أعني و بالعربية 

  الواضحة ، سيحدثك بوجهة نظره هو .

 

ليس لأحد الحق أن يمسّ العواطف و اللذة في شئ ، هي نسبية أولاً و 

تختلف من شخص لآخر ، هي خاصة ثانية و لا تخضع لمعيار عالمي  

و لا يشترك بها كل الناس و هي ذاتية ثالثاً و لا تمت بصلة إلى هذا  

  العالم الموضوعي .

 

هنا تبدو حماقة من يقول ) أترك الزنا و اتحد بالله ؛ ففي لأولى قذارة 

و الثانية سعادة ( أو حمق من يقول ) لم تضيع وقتك بالعبادة و الزهد 

  ماذا نستفيد ( ، حقيقة كلا الرجلين أكثر حمقاً من لآخر . 

 

و المشاعر هي خاصة جداً و من المستحيل أن تعبر عنها بالكلمات و  

  .   لا يشترك بها أحد معك



 8 

 

لذا لا يحق لأحد أن يتدخل حتى و إن وصلت لأحدنا ) مالم يكن  

  إجراماً ( إلى حد الجنون .

 

هناك ظروف من المعيشة و كيفية في الزمان و كمية لدى كل فرد ،  

الطعام ، الشراب ، القدرة المادية ، الناس الذين أعرفهم ؛ _ _ _ إلخ  

؛ على الشخص أن يقدّر إمكانياته و نمط معيشته في ظل ظروفه ، و 

يسير وفقاً لما يراه مناسباً ، لذا من الخطأ الفادح جداً أن يقلد أحدنا  

خر ، فلكلّ منا مشاعره و قدراته و أسلوبه في الفهم و العمل و  لآ

  الحياة .

 

فلا يأخذ أحدنا نمط حياة لآخر و لا يفرضه عليه ، صدقني نحن كبشر 

لا نشترك في شئ سوى المظهر لأعضاء البيولوجية الرئيسية ، على 

أيّ ، الحمق لأكبر يكمن في اتخاذ قدوة في كل شئ بكل الظروف ،  

فكم من أحمق و أحمق يأخذ بوصايا من ألف سنة و ألفي و عشرين  

شتهم و حياتهم و مشاعرهم كانت مختلفة كلياً  سنة ، فظروفهم و معي

عما هي عليه اليوم ، و سيكون مختلفاً غداً عما هو اليوم ، أعني أنا  

في هذا العصر ما يهمني اليوم من مثل لأرض الصالحة الثمار و بيت  

مبني على صخر و من مثل بقرة و معز و جمل و صحراء و جزية _  

لحوادث وقضايا تاريخية و آثار لا  _ _ _ إلخ ؛ تؤخذ هذه الوصايا و ا

أكثر ، فلا زمانهم زماننا و لا بيئتهم بيئتنا ، لذا فمن البلادة أن نتخذ  

أحداً من تلك العصور قدوة أو أن نأخذ حوادثهم عبرة أو حتى كلامهم  

 على محمل الجد . 

 

هل في معنى كلامي أنّ كل شئ نسبي بما فيها لأخلاق و الحقيقة  

  ؟؟؟؟

 



 9 

ليس تماماً ، العواطف و اللذة نسبيين لأنهّما يطلبا لذاتهما ليس  

لأسبابهما ، أعني أنا لا يهمني ما الذي يسبب لي العواطف و اللذة ، بل  

يهمني أن أشعر و ألتذّ ، و هذه لأسباب متعددة و كثيرة و نسبية  

تتفاوت من شخص لآخر ، و تعتمد على الطبيعة البيولوجية و العقلية 

فسية و التربوية و لاعتقادية ) لا أعني بالعقيدة المتفشية بل العقيدة و الن

 الشخصية أياً كانت (

 

  أعني أنّ اللذة و السعادة تطلب لذاتها أياً كان مصدرها .

 

فالذي لا يزني و لا يقتل و يصلّي دمعاً بالجنّة طمعاً بلذة الجنة و خوفاً  

  من ألم النار .

 

و إن لم يكن كذلك فطمعاً بلذة لاتحاد مع الله و العيش معه و هذا النوع  

من الوهم قد جرّبته جزئياً ، فيه لذة مقبولة لكنها تبقى وهماً من الأوهام 

.  

 

و الذي يعربد يسعى ل لذة العربدة و الذي يجري خلف المال يجري  

خلف المال سعياً ل لذة الشعور ب لامتلاك و السيطرة و القوة و خوفاً  

من الحرمان و الحاجة و طلب القوت _ _ _ _ إلخ ؛ أما الحقيقة فلا 

تتوقف على مشاعر أحد و لا على لذته و هذه قضية لا تحتاج إلى 

  برهان .

 

و من يبحث عن برهان قضايا مثل هذه أنصحه بعدم قراءة كتابي هذا  

.  

 



 10 

أما الحقيقة فمن الواضح جداً أنهّا واحدة و ثابتة أياً كانت ، ،  

 – بالطبع  – بالعواطف و السعادة هي ممارسة و شعور بينما الحقيقة 

  مستقلة عن ممارسات لإنسان و أحاسيسه . 

 

لذلك فلا الحقيقة تتوقف على السعادة و لا السعادة تتوقف على الحقيقة 

؛ و أعني من العبارة لأولى أياً ما كان يسعدنا فهناك احتمال أن يكون  

وهماً ، ففرضاً يسعدني كثيراً أن يكون هناك حياة بعد الموت ، جنّة ،  

ابنه حوريات ، نهر من لبن ، _ _ إلخ ، أو قد يسعدني أن يرسل الله 

يفدي نفسه ليغفر خطايانا ، أو أياً ما كان يسعدنا فليس من الضرورة  

  أن يكون حقيقياً . اه

 

مثلاً يسعدني جدا أن أعيش مشاعر الحب و العاطفة مع فتاة جميلة و  

مهذبة و تحبني و أنا سعيد جداً كونها تحبني ؛ و لكن هل سعادتي  

  كونها تحبني يعني بالضرورة كونها تحبني فعلاً و حقاً ؟؟

 

بالطبع لا ؛ قد أكتشف أنني مجرد لعبة لها و شخص تمضي معه  

أوقات فراغها !!! و لم لا ؟ ؛ و أعني بالعبارة الثانية أنه أياً كانت  

الحقيقة نستطيع التعايش معها و نستطيع أن نكون سعداء وفقاً للحقائق 

و الظروف المتاحة ؛ أعني لو كان الله موجوداً حقاً لعبدناه و أحببناه ،  

و لو كان للعالم إرادة شريرة لحقنا بأنفسنا لجمع المال احتيالاً و سرقةً 

و بخلاً ، و لو كان الشك ) العجز عن المعرفة نهائياً ( واقع حقيقي  

  للإنسان تركنا المعرفة و التفتنا للعمل و التقنية . اه

 

القارئة ، أياً كانت الحقيقة تستطيع وفقاً   – عزيزتي القارئ  – فعزيزي 

لها و بناء عليها أن تجد معنى لحياتك و طريقاً لسعادتك و شكلاً  

  لعاطفتك يناسب هذه الحقيقة . اه

 



 11 

فالمجاهد الداعشي يجد لذة في سبي لأزيديات و الحروب الدموية في 

سوريا و العراق ، بينما يجدها الغربي من لأمم المتحدة دموية و قذرة 

  و شريرة . ا

 

كل منهم ينظر إلى الخير و السعادة بما يناسب لاعتقاد الذي في رأسه  

) أي ماشي الحقيقة التي رآها سعادتهَ و عواطفهَ ( ، فالداعشي يرى 

وجه الله مبتسماً و راضياً عليه وهو يحمل سلاحاً و يقتل زنديقاً إلى 

فيما  – النار ، ترك أهله و نعيمه حياًّ بإلهه و طاعةً لشريعته و لنبيه 

محمد ، أما الغربي فيرى جمال الطفولة تهدر و فن العمار  – يزعمون 

يهدم ، من قبل رجل يحمل سلاحاً ملطخ بالدم مطلق لحيته دون  

لاهتمام بنفسه فيبدو قذراً بالنسبة الغربي ذو الطقم و الغرافة و العطر  

  المجري أو الفرنسي .ا

 

لذا فالغربي و الداعشي كلاهما يطلب اللذة و العواطف لذاتهما لا لشئ  

إلى تربيته و  – أي اللذة و العاطفة   – آخر ، و لكن كلّ سندهما 

تصوراته و عقيدته ، لنقل الغربي تثار عاطفته و تشتعل لذته بالفنون  

و العلوم و البراءة ، بينما الداعشي يرى الجمال في ضحك رسول الله  

و رضى الله عليه و الحب إليهما و الخوف منهما ، فيشعر بهالة 

لخيال ، يا  روحية أثناء الصلاة و لذة غير معقولة أثناء الصيام ، و مع ا

عيني ، حوريات و نهر من لبن برفقة الصالحين و لأتقياء محمد و أبو  

بكر و عيسى ابن مريم _ _ _ إلخ ، و الشيعي الحزباللهي يرى 

و في فاطمة سعادته و عواطفه و تثار الحماسة سعادته برضى علي 

لديه لأخذ ثأر الحسين من يزيد و أبيه اللذان ماتا من ألف سنة و أكثر  

  .ا

 

للأسف ومن أجل علاج مثل هذه القضايا السخيفة كنت ولازلت أرى  

أنّ الفلسفة و التاريخ هما من أولوياتي الحياتية و محور حديثي. غالباً  

 ، رغم أنّ دراستي و عملي في الفيزياء .ا 

 



 12 

فالعمل المشترك بدرى كل فرد و لدى الجميع و أي فرد هي البحث  

عن حقيقة المعرفة و حقيقة المحيط المألوف و ذلك لتحدد عواطفنا و 

سعادتنا ، لئلا نقع في اختلاف لاداع له ، كيلا تتناقض إراداتنا و قوانا 

، من أجل أن نتحدث و نصنع مجتمع بشري واحد يعمر لأرض و  

داه و ينمي من قواه ، بدلاً من أن نكون أحزاباً و  يستعبد كل ما ع

طوائفاً متفرقين متفاوتين مختلفين متقاتلين على لا شئ ، إنني أوافق  

، لأنّ  على كل شئ ، على أي شئ ، من عدا الخلافات حول الحقيقة

التبعات حول هذه الخلافات دامية حقاً ، منها تنجم السياسات و  

ة و شرقية إسلامية ، شيوعية رأسمالية _ _  الثقافات ) غربية كاثوليكي 

_ _ إلخ ( و حروب دامية مميتة ) حروب صليبية ، جهاد فتوحات  

إسلامية ، امتداد شيوعي _ _ _ إلخ ( لهذا أرجو من كل إنسان عامي  

، مثقف ، سياسي ، عالم ، باحث ، أديب ، رجل دين ) إن أمكن !! ( ،  

، أن يجاهد و يبحث عن   عامل ، فلاح ، تاجر ، غني _ _ _ إلخ 

الحقيقة قدر الإمكان كلّ بحسب طاقته دون تعصب أو هوى علّ و  

 عسى أن نجد لغة مشتركة نستطيع التفاهم بها . 

 

 المحبة الحقيقية :  –  2

الحب هو شعور نعرفه كلنا ، شعرنا به كلنا ، لا يحتاج إلى تعريف ،  

بل من السخف أن نحاول تعريف الحب بألفاظ و هو إحساس باطني ،  

مع العلم أنّ أي تعريف هو تركيب حواس خارجية أو باطنية و غاية 

التعريف هو إيصال صورة خيالية من تركيب أو تفكيك هذه الحواس  

ة ) أتحدث هنا على مستوى حياتي و ليس فلسفي ( المجردة الافتراضي

 . 

والسعادة ، النشوة ، الحب ، الكره ، _ _ _ _ إلخ ، كل أنواع الشعور  

التي نعرفها كلنا من الغباوة أن يحاول أحد تعريف إحساس نعرفه كلنا 

، فأي تعريف هو تركيب ألفاظ يقصد بكل لفظ حاسة أو مجموعة  

حواس ) ما يطلق عليها باللغة الأولية عند رسل و لغة الفيزياء عند 

 .  كارناب ( 

حسنٌ ؛ من الطفولة نرى أشخاصاً من لحم و عظم و دم ، كائن واقعي  

 نراه و نلمسه ، يثير داخلنا شعور لذيذ نطلق عليه اسم " المحبة " . 



 13 

هذا يبدو بديهياً جداً ، لكن قلمّا من يعرفه ، أعني و بشكل أوضح ،  

أحب ) أمي ( و أحب ) غنى ( فهم بالنهاية كائنات مشخصة من لحم و  

 عظم و دم ، أستطيع لمسه و عناقه .  

ليس مفاهيم مجردة مثل ) الوطن ( و ) لإسلام ( و ليس أشخاص  

بعيدين عنا زمانياً مثل محمد أو يسوع أو مكانياً مثل أي مشهور أو  

 عقلياً مثل الرب الله .  

اعذرني على هذه الكلمة ، إن أحببت من لم تعرفه و كان بعيداً عنك  

 كالأصناف التي ذكرتها فأنت أخرق .  

حقاً ما ) لإسلام ( ما ) المسيحية ( ما ) الوطن ( ؟! هي مفاهيم مجردة  

إما لتعبر عن أشخاص تشترك مصادفة في الثقافة نفسها ، لربما 

تشترك ببعض التعاليم مثل الدين ، فالدين ليس شخصاً حتى أحبّه ، 

أعانقه و أبكي على كتفه ، لربما أراه صحيحاً و لكن ليس بالضرورة 

و لا أكرهه ) باستثناء إذا سببّ لي أضراراً كبيرة ( ؛ أو تعبر أن أحبّه 

عن مجموعة معاملات و تنظيمات سياسية و اقتصادية و مجموعة 

أفعال في أرض محدودة بحدود وهمية نسميها ب " الوطن " قد أراه  

صالحاً لكن لا أحبه و لا أكرهه ، هو مصطلح وهمي لا أكثر و لا أقل  

د لا ، هذه مسألة اجتماعية بالنهاية ، أقول مرة  ، قد نراه نافعاً وق

أخرى و أؤكد و أسأل : الناس أو لأشخاص الذين يبعدون عنك  

 مسافات زمانية شاسعة على أي أساس تحبهم .  

فالذي أعرفه أمي هي التي عانقتني و هي التي قبّلتني و هي التي 

أعطتني الحنان و ليس محمد و ليس نابليون ليس عبد الناصر ليس  

جون لوك ليس كارل ماركس ، و الذي أعرفه هو أنّ غنى هي من  

أمسكت بيدي و نظرت إليّ نظراتها السحريّة و هي التي أعطتني كل 

 .  الحب و ليس يسوع النجار 

هذا الشخص الذي أحبّه ، أستطيع أن أحيا حياتي معه بطولها و  

بعرضها ، لعب و تبادل عواطف و عناق و لربما الود الجنسي ،  

 أستطيع أن أنظر إلى عينيه و تقبيله و السلام عليه .  

فالمحبة غريزة أو حاجة لابد منها لكي تستمر في هذه الحياة ، كما أنّه 

شخصي جداً ، لا يشاركني أحد هذا الشعور بتاتاً ، قد يبادلني فيه أحد 



 14 

، أو قد تصيب مشاعرنا نفس الشخص ، و لكن الشعور من حيث هو  

 شعور لا يشاركني فيه أحد .  

لهذا هو خاص جداً لا أريد من أحد مشاركتي فيه ، و لا أريد 

 المشاركة في المشاعر مع أحد .  

من مساوئ المحبة الوهمية كحب الله أو يسوع أو محمد أو عبد  

الناصر أنها تعلم القسوة ، فكل المشاعر الفطرية الحقيقية التي جُبلَِ 

عليها ابن آدم يستنزفها في محبة غير حقيقية مصطنعة ليظهر أمام 

 الناس صاحب قضية و انتماء علمّا يكون له أهمية بين الناس .  

و لربما يجد شقاءً في محبة أصنام وهمية كهؤلاء فيعتبر نفسه ضعيفة 

بحاجة إلى تغيير ، فيقتل مشاعره الأصلية الفطرية ليستبدلها بمشاعر 

مصطنعة يتظاهر بها أمام الناس أو لأنه لم يجد من يحبه أمام الناس  

فبدلاً من لانتحار أو العيش يائساً يضيّع حياته على أوهام و محبة 

ام ، و بدلاً من محبة أشخاص واقعيين حقيقيين في حياة مفعمة  أوه

بالمشاعر و بأيام تنبض بشئ حقيقي نابض بالحياة ، عناق و دموع و  

حرارة ، بدلاً من عبادة كلمات و تقديس أموات و قطعة أرض على  

 لاشئ ، فاحذر الأوهام قارئي العزيز فإنّ لإنسان القديم عبد الحجر . 

أختي لا تخش المحبة الحقيقية الشخصية  ،   –أزيد فأقول آخراً : أخي 

و لا تيأس في العالم تنوّع عجيب من البشر فهم ليسوا على شكلٍ واحد  

لعشيق أو صديق أو أخ أو ابن فإنّ   100، اعطِ فرصة و فرصتين و 

السعادة الحقيقية تكمن هنا و لا تعوض حرمانك من هذا في محبة 

جاد رمزية و أرض و  أوراق و كلمات ، و قد يميل إلى حب أم

نصوص قديمة لأنها تخلو من قسوة المحبة المحتملة مثل تبارد 

المشاعر أو الحب من طرف واحد أو الغيرة أو الفراق و بالإضافة 

لكل ذلك يكون محط مدح لدى البعض بأنه " صاحب مبدأ " اذا يكون  

محبة هذا الأخير له محبة صنم أهون من محبة شخص حقيقي لأنّ 

يحتاج إلى جهد و صبر و ذكاء و النتيجة فيه حقيقية ) إما فشل أو  

نجاح ( و ليس وهم و خيال مثل حب الأصنام ) فلا نتيجة هنا على  

أرض الواقع ( ، على الرغم من كل مازيات الحب الصنمين فإنّ  

المشاعر فيه كاذبة و مصطنعة ، بينما الحب  الحقيقي مشاعر واقعية 

لذة محسوسة تجعل الحياة تستحق المعاش و لها معنى يجعلك تشتهي  و 



 15 

العيش لألف سنة للأمام )))) فحياة لإنسان الحقيقية فردية و فريدة إلى 

حد بعيد و ما الشكل الجماعي إلا وسيلة للفرد كما سنرى لاحقاً ((((  

أعيد فأقول ، هناك الكثير ممن يطبقون عليك عاطفياً  أو يصلحوا  

كأصدقاء و أخوة لك ، أنت فقط افتح الباب و ليكن لك عقل مديد  

ير و قلب مفتوح ، لا تبخل على نفسك فالحياة أحقّ بأن  وصدر كب

 تعاش !!.  

 

 لانتماء :   –  3

بعد لا نوعَ كثيراً بما في هذا العالم ، لما لم تكبر أسناننا بعد لتهضم و  

 تمضغ لأكل جيّداً ، فإنّ أول ما تسمع به منذ نعومة أظفارك هي : 

أنت من الفلانيين ؛ نحن الفلانيون ، دين كذا ، طائفة كذا ، عرق كذا ، 

_ _ _ _ إلخ ، تفهم التفرقة و العنصرية قبل أن تحفظ جدول الضرب  

 . 

لكن هل هذا الكلام خطير و تجب إزالته ؟! أم أنهّا طبيعة بشرية كما 

 يريد أن يفهمها حمقى الحتمية البيولوجية ؟! .  

دون أي جدال كبير ، و عناء في الفهم و طول في المناقشة ، الوجود  

الحقيقي هو " وجودي الخاص " ؛ أعني ، في هذه الحياة التي هي  

بالنسبة لي مجموعة أحاسيس متتالية و متجاورة من جانب العالم ؛  

مجموعة أفعال و انفعالات و رغبات من جانبي ، ماذا يهمني سوى أن  

 !   أكون سعيداً ؟؟!

العالم بل و الناس لآخرين هم فقط أدوات لأحقق سعادتي و اللذة و  

 المنفعة و الجمال و لإرادة _ _ _ _ _ إلخ .  

من أجل ماذا أحيا ؟؟؟ هل لأقتل نفسي رضاءً لشقفة أرض تدعى "  

الوطن " ؟؟! على ما أعتقد ، الزفت الذي أمشي عليه هنا أمشي عليه 

 في أي جزء من العالم .  

و التراب الذي يغبرني هنا أتغبّر به في أي مكان من العالم ، حسناً ،   

 هل من أجل الكيان الوهمي الذي هو الوطن ؟!!  



 16 

حسنٌ ؛ منذ القدم ، لإنسان عانى الخطر و الجوع و الخوف ، لذا  

التمس أي طريقة و أي أسلوب للنجاة و للسعادة و الراحة ، فجرب  

العبادة فلم كثيراً سوى بعض الراحة النفسية ، و جرب التعاقد مع  

غيره من الناس ، لأنّ الشخص مع لاجتماع أقوى منه هو فرداً ، فيما 

محتملة في التاريخ ، اصطنع كيانات وهمية اعتبرها  بعد ، و لظروف 

موضوعية و هي لا تعدو كونها مجرد علاقات و ارتباطات مثل الملك  

و السلطة و الدولة _ _ _ _ إلخ ، على كلّ ليس من رغبتي لآن  

وضع نظرية أو مناقشة نظريات في علم لاجتماع و السياسة و الدولة  

ماعية لكل الناس ، ليس بوصفي  ، بل ما يهمني هنا هو الدعوى الج 

نبياً أو حكيم زماني ، بل كأخ صغير يملي على أخوته ملاحظات و  

 نصائحاً علهّا تكون صحيحة .  

حسناً ، نفهم من ذلك أنّ الناس في الوطن هم شركاء في الراحة و  

الأمان ، شركاء في التجارة عن طريق هيئة تنظّم التعاملات كيلا  

 يعتدي أحدٌ على لآخر .  

إذاً فانخراطي في هيئات الدولة تحقيقاً لرغباتي و منفعتي الذاتية ، لكي 

 يشعر وجداني بسعادة و عاطفة و لذة .  

فليس الوطن إلهاً لأعبده ، و ليس الوطن أياً لأحبّه و ليس الوطن زوجاً  

لأعشقه ، الوطن مجموعة علاقات أشترك بها توفيراً للحماية و  

هاتين الحاجتين فلا داعٍ   – أي الدولة   – المنفعة ، و إن لم تؤمن لي 

 لهذه الشركة بل عدمها خيرٌ من وجودها .  

بالأحرى : حدثني عن غنى فلا تحدثني عن الوطن ، حدثني عن أمي  

 كيف هي و لا تحدثني عن القومية . 

حدثني عن الطعام ، عن لأصدقاء ، حدثني عن ما يهمني فعلاً ، ما  

أستطيع لمسه و لاستفادة منه مباشرةً ابتداء من سعادتي مروراً بقوتي 

 انتهاء بعواطفي . 

حقاً ما الذي جنيناه من لانتماء ؟!!  الحرب ؛ التفرقة ، الفرق بين 

 المرء و زوجه ؛ الكراهية _ _ _ _ _ إلخ . 

 ما أراه هو إنسان يتكلم و يمشي و يتنفس مثلي ؟؟! 



 17 

ما أراه هو إنسان يحب و يلتذ و يسعد مثلي تماماً بماذا يختلف عنّي 

 ؟؟! . 

 لنرى ما يدّعون من الثقافات و الحضارات :  

يقولون أنّ الثقافة تتحدد ب اللغة ؛ التاريخ ، لأرض ، العرق ، الدين ،  

المصير ، العادات ، ربما الشبه البيولوجي ، حسناً و لتفنيد هذا المزعم 

 السفيه سنناقشها واحدة تلو الأخرى .  

 اللغة :   – أ 

من دون فرد تلك المناقشات الواسعة في الفيلولوجيا و علم اللسانيات  

 أو حتى تلك التي أعرفها عن طريق كارناب و مور و رسل .  

سأتكلم بما يعرفه الجميع ، اللغة هي مجموعة منطوقات صوتية اعتدنا 

عليها للتعبير عن مقصود داخل المتكلم أو تغيير حالة في ذهن أو  

 محيط السامع .  

حسناً ما الذي يستحق أن أحنق على ذوي اللغات لأخرى ؟! فقط لأنهم  

يستخدمون أساليب و منطوقات صوتية أخرى للتعبير عن حاجاتهم  

 !!؟؟ هل طرقي في نطق الصوت يجعلني أعظم من في لأرض ؟!  

حسنٌ لأفرض أنّ من يتحدث لغتي آذاني و من يتحدث لغة أخرى  

ساعدني ، إذن  من هو لأفضل بينهما ؟!!! و من هو لأحسن منهما ؟!  

. 

 فاللغة نشأت لحاجة و عن الحاجة و ليس لأنها أمراً مقدّساً .  

 

 التاريخ :  – ب 

هو حوادث قديمة وقعت للأقدمين ، هي إما حروب همجية وقعت بين  

قبائل أو غارات حدثت نتيجة الجوع و القحط ، أو هي إنجازات ماتت  

 و انتهى أثرها . 



 18 

لنكن واقعيين قليلاً هل زمن أولئك زماننا ؟! هل حياتهم حياتنا ؟؟ من  

منهم حي لآن ؟! أين هو ؟! ما يخصك هل شربتما الشاي سوياً ؟! الآن  

 ، كل هذه الحضارات و لأشخاص الذين يتغنى بهم أين هم لآن ؟؟؟  

أترى الأرض التي أنت عليها لآن !؟ هم تحتها كما سيأتي يوم تصبح  

 أنت و أنا و كل ما تراه تحتها كذلك .  

 فلماذا ترنّم و تمتدح و تفتخر على ما تحت لأرض ؟!  

فإذا كانت أمجاد حرب فالجيشين تحت لأرض أموات ، و إن كانت  

إنجازاً علمياً فالعلم و إنجازاته حيّة لا تموت ، لذا رجل العلم يستحق  

الثناء أكثر من الهمج في العصور القديمة ، و لأنصاف همج في  

العصور الوسطى ، و أعني كل تلك الحوادث انتهت و ماتت و من  

تح هذه المواضيع بجدية و تحمل أحقاداً على زمن  السخافة اليوم أن تف

 مات و رقد و لم يعد له ذكر إلا على الورق .  

حقاً ما بال الناس اليوم ؟! ما الفائدة من حوادث و أشخاص لم يعد لهم  

تأثير لآن ؟؟ و لأسخف من ذلك هو أنّ هناك حق يسمونه " الحق  

 التاريخي " و يهدروا به الحق الإنساني الحي الحقيقي.

 باللهِ عليكم أسألكم ، هل للميت حق في التملك و التصرف ؟! 

 كذا التاريخ هو ميت ، فأي حق أو واجب لميت ؟!  

فلنقل جدّ هذا ملك ، حسناً ماذا أفعل ؟؟! جدّه كان يحكم الناس بالعصا  

_ _ _ بالمال _ _ _ أياً يكن ، لضرورة كانت لأهل ذلك الزمان لا  

 أعرفها و لا تهمني .  

الذي أعرفه ، على حدود معرفتي المتواضعة جداً ، الدولة هي هيئات  

تنظيمية من خلق الناس أنفسهم ليضمنوا العدالة و السلام و الحرية ، 

فأنا ك شخص ما يهمني هو أن أكون سعيداً ، بأمان لا يتعدّى عليً أحد  

 و لا على حقوقي الطبيعية . 

 حسناً و ما علاقة ذلك بالتاريخ و ما علاقة التاريخ بذلك ؟؟ 

 لاشئ .  



 19 

كيف لحوادث قديمة ميتة أن تحدد أماني و حريّتي و حقوقي ؟؟ أجل  

 قد آخذ في التاريخ ، لكن آخذ التاريخ للاعتبار لا للتكرار . 

  – أقول ما يفعله أهل ذلك الزمان من رق و ذعر و مكوس لضرورات 

و طبيعة ذلك الزمان ، فلم يكن هناك تقنيات و لا أجهزة علمية و لا  

ثقافة عالية عالمية علمية مثل تلك التي يمتلكها معظمنا ، فهل هناك  

ضرورة لتأخذ جهلهم ب لأصول العلمية و صعوبة عيشهم اليوم ؟؟  

هل أقتدي بها و آخذها على محمل الجد ؟! فأسلوبهم في العيش و  

 اهية مناسبة لزمنهم و بيئتهم . طرقهم في الرف

فمن السخافة و التفاهة الشديدين أن نأخذ طرق عيش صعبة كانوا هم  

يبحثون عن غيرها ، و يزدرونها و لكن يخضعون لها بالضرورة ))  

 لذلك كثرت أحاديث التشائم و بأوهام في تلك العصور (( .  

و طرقهم في الترفيه ) مثل الشعر و القصص ( كانت محدودة و  

تحكمها الظروف ، فبعد عمل شاق و حرب و جوع كان للخيال  

 الصفحة الثانية من العقيدة الشامية  

و طرقهم في الترفيه ) مثل الشعر و القصص ( كانت محدودة و  

تحكمها الظروف ، فبعد عمل شاق و حرب و جوع كان للخيال ) أداة  

الترفيه الوحيدة ( دور ممتع و لذيذ في إسعاد الناس في ذلك الزمن  

 الشاق المقرف . 

أما اليوم فالتلفاز و الأنترنت ما يغني ألف و ألف مرة عن خيال  

لإنسان المبتذل و شعره المحدود ، و الذي فيه ترفيه و لذة ما لا يعرفه 

 ملوك الزمن القديم . 

القارئة  أنّ لإنسان في الزمن القديم   – أختي القارئ  – لا تنسَ أخي 

أكل لحم ابن جنسه و عبد الحجر و كل أيامه حروب و اقتتال جاهلين  

جداً بالأساليب العلمية للعيش و المعرفة ، فعلى أي أساس آخذ منهم  

 معرفتي و معيشتي بل و حقوقي الدولية و المحلية ؟؟ 

لنقل أهل قديم هم غزاة همج يبحثون عن الطعام ، وبالتأكيد هم جائوا  

لذلك ، هل آخذ منهم حقوقي في الحكم و أساليب عيشهم !؟ هل هناك  

حق ) تاريخي ( لأحفاد حيوانات نصف بشرية تبحث عن الطعام و  

الرفاهية بأساليب وحشية في هذه الأرض بل و امتيازات قانونية و 



 20 

دولية !!؟ و لم يكن لأمر أكثر من صدفة أو تقدير إلهي حدث و انتهى  

 ، من الحماقة أن تعطيه أي اعتبار اليوم .  

 و إن كان المقصد رسالة دينية ، فاليوم ليس كالأمس .  

بالأمس كانت طبيعة الناس قتالية قبلية ، لا معنى للفردية ، بل يغوص  

لإنسان بفكره ووجدانه و مشاعره ب فكر ووجدان و مشاعر قبيلته أو 

 مملكته .  

 و لعلّ ذلك مرجعه الجوع و الذعر من الوحدة و عدم لانتماء لجماعة .  

فالذي لا ينتمي لجماعة كان يسترقّ أو يؤكل حقّه و لا يأكل بل يموت  

من الجوع إذا لم ينتمي إلى جماعة تؤمن له الطعام و لأمان و القوة في  

 استرداد الحق .  

المملكة ( ضرورة لزمن قلتّ   – القومية  – و كانت الجماعات ) الدينية 

 فيه الوسائل العلمية .  

أما اليوم فالدولة تؤمن كل هذه الحاجات و الحقوق لكل فرد أياً كان  

عرقه و دينه و قوميته و فكره و موقفه ، طبعاً في الدول المتحضرة  

 هذا الكلام .  

للأسف في البلاد العربية لا يزال نظام الجماعات سائد كما هو منذ  

أزمنة العصور الوحشية ، فنجد أنّ للطائفة الفلانية امتيازات لا تجدها 

 في الطائفة لأخرى أو للعرق الفلاني دون لآخر . 

 كما أنّ العمل و المناصب في العالم العربي هي أبويّة بامتياز .  

فابن الملك ملك و ابن الوزير وزير و ابن دكتور الجامعة هو دكتور 

جامعة ، و ابن رئيس حزب هو رئيس حزب ، فلا عمل عندنا في 

 الكوادر و المعلومات بل على طائفتك و عرقك و معارفك من الناس .  

كما أنّ الحالة المادية كذلك و العمل و القيمة لاجتماعية هي مثلما  

كانت عند جدّك الرابع تماماً ) طبعاً كلامي ليس دقيقاً لا ينطبق على 

 جميع الحالات ( .  



 21 

خلاصة : أنا ابن اليوم ، يهمني أن آكل أن أكون بأمان ، ألاّ يتعدّى  

أحد على حقوقي الطبيعية ، ما الذي يهمني إن أكل أجدادي أم لا ؟؟ 

 ماذا تهمني كل هذه لأمجاد إن كنت جائعاً و يُتعدّى على حقوقي .  

هؤلاء لأجداد أكلوا و شربوا و ترفهّوا ، و ماذا عنّي ؟! أعاني الجوع  

 و لأذى ، الذعر و الظلم !!!؟ ؛ ماذا تفيدني أمجادهم الميتة !!.  

أعني ، نحن كبشر كل واحد منا ضعيف لوحده ، نحتاج للبقاّل نحتاج  

 المهندس ، للطبيب للعالم للفلاح للعامل _ _ _ إلخ .  

سوياً نتكامل اقتصادياً فيشبع الجميع و يؤمن كل احتياجاته من مسكن  

و ملبس و مأكل ، من منزل و أدوات حديثة و أجهزة ضرورية ، 

بالصداقة و حماية بعضنا البعض و نحافظ على حياة بعضنا البعض  

من الشواذ منا ) المجرمين و المغتصبين ( و من الكوارث الطبيعية 

يحيا كل واحد مناّ حياة جميلة تسودها البهجة و  كالبرد و المرض ، ف

السعادة و هو بالطبع ما أريد ، أنا من يهمني و لنكن لمرة صريحين :  

أريد أن أكون آمناً سعيداً غنياً ، أحِب و أحَب ، لدي أصدقاء و أمارس  

حقوقي الطبيعية ، لا يهمني لأجداد و لا حوادثهم و لا الذي حصل  

م إلا بالقدر الذي يحقق رغباتي و رغبات الذين  معهم و لا حتى أحفاده

 أحبهم .  

أما أن ينتمي كل فرد لجماعة له حزب أو تنظيم مسلح متقاتلين مثل  

البدو الهمج الحمقى ، على لأقل البدو يتقاتلون صراعاً على الطعام و  

بأمان ، أما اليوم بالتقنية العلمية و التعاون يوفر كل ذلك و لسنا بحاجة 

ى ؟! و  للانتماء و لاقتتال لتوفير ذلك ، فعلى ماذا يتقاتل أؤلئك الحمق

 من أجل ماذا ينتمون ؟!  .  

هم برأيي أناس فشلوا في كل شئ و أرادوا أن يثبتوا ذواتهم بهذه  

لأساليب الحمقاء ) هنا لا أتحدث عن القادة فطبيعة عملهم تتطلب ذلك  

و لا عن المرتزقة كذلك ( ، فهم لم يستوعبوا العلم أو الفلسفة و لم 

يجدوا سوى المنصب لأبوي و جيوشه من الحمقى السفلى يطيعونه 

 المرة .   على الحلوة و

فأثبت نفسه بالإعلام و المؤتمرات النذلة حتى يظهر مثل لأفلام  

البوليسية و القصص القديمة و غالباً لا يربح شيئاً و إن ربح فبقوت 



 22 

يومه مثل جنود حزب العمال الكردستاني و المنشق لأول عن جيش  

الأسد الهرموش ) كما تحدث هو ( و أعرف شخصاً من أقاربي كان  

يعمل لصالح الموساد لكن من بعيد ) في سوريا كثر هؤلاء ( فقال 

يعطوننا قوت يومنا لا أكثر ، لقد خُدعنا بهم ! ؛ و أما عن القادة هناك  

ي حول مسألة ، مال و لديه و أمان و لديه ، ما الذي  ما يثير استغراب

يدفعه إلى مثل هذه التحركات التخريبية ؟! هل ليملأ فراغ حياته مثل 

القصص و لأفلام ، هذه حقيقة مرة كون أنّ الذين يحكموننا أطفال لهذه  

الدرجة ) و أخصص قادة الميلشيات و الأخوان و مرتزقتهم كحماس و  

يا _ _ _ إلخ ( لذا فالذي  يرى كلامي غريباً ، قادة اللبنان و سور

ليعلم أنّ الكلام العلمي و الفلسفي ) و الذي هو أهم و أكبر من كلامي  

بالتأكيد ( يعكر علينا حياتنا دوماً ، فلا لأرض مركز الكون و لا  

لإنسان خليفة الله و لا مناماته وحي و لا هناك قوى عليا تحميه من  

اة بعد الموت ، لا عذاب للظالم و لا نعيم للصالح  كوارث العالم و لا حي

و لا أخلاق و لا قيم و لا أفكار إلا ضمن المصالح الذاتية و الظروف 

الاقتصادية !!!!! ، كل هذا فرض ضربة ؟!!؟ نعم من دون مجاملة !!  

لذا إخواني البشر العلماء و الفلاسفة هم فقط حمقى يريدون أن يعكروا  

 شتنا لا أكثر ، فاحذروا من سمومهم !!! .  علينا سعادتنا و معي 

و ثاني أمر لا يوجد تاريخ صافي لم يشوبه الباطل ، لقد أثبتت البحوث  

التاريخية أنّ أكثرية التاريخ ضائع مجهول و القليل الذي بقي مزوّر و 

نغيّر إلى حد كبير ، منهج العنعنة ) فلان عن فلان ( أثبت فشله مرات  

روفة عديدة و بكثرة ، يأتي لنا بالرويات المتناقضة ) و هذه ظاهرة مع

لدى القارئ بالتاريخ لإسلامي و علم الحديث ( و الكثير من الخرافات  

الذي لا يصدقه عقل ، اليوم يأخذ المؤرخون بمدرسة تسمى ب "  

المدرسة الرديّة " أي البحث عن وثائق و دراسة نوع ورق الوثيقة و  

حبرها و عمرها ، ثم يأتي مختص ثاني ليدرس لغة الوثيقة و أسلوب  

تصورات الكاتب و ماذا يقصد ) بالرغم من صدقه أو كذبه (  كتابتها و

ثم يأتي مختص ليدرس المؤلف و ماذا قيل و من هو و بأي عصر  

عاش و ماذا يُعرَف عنه و نسبة الوثيقة للمؤلف و هل هو كتبها أم لا ،  

و يتحرى عن قرب المؤلف من مكان الحادثة و زمانها و قربه من  

تأثيره على الحادثة أو تأثير الحادثة عليه   الشخصيات الرئيسية منها و

، ثم يأتي مختص ليتحرّى من الحقائق و يفترض ) حتى لو كان 

المؤلف كذاّب و كل ما كتبه كذب فلربما هناك جملة صحيحة و حتى  



 23 

لو كان المؤلف صادق و كل ما كتبه صدق فلربما توجد جملة كاذبة لو 

عن غير قصد ( أي يبعتد عن فكرة العصمة المطلقة و عصمة الكاتب  

و خبره ، و فكرة الشيطنة و المؤامرة ، ثم يأتي مختص يقارن الوثيقة  

مع غيرها من الوثائق ثم يأتي مختص يجمع الوثائق ثم يأتي مختص  

ضمن دراسة بالاستعانة من علم لاجتماع و علم النفس    يجمع المحتوى

و لاقتصاد و قياس الغائب على الشاهد ) أي تقارن هذه الحوادث  

بحوادثنا اليوم مثل التزوير الإعلامي مثلاً ( و علم لآثار و البيولوجيا  

و أبحاث الحفريات و الهياكل العظمية و علم البيئة و المناخ و علم  

ء و لأنثروبولوجيا و علم الحضارات و الفلسفة _ _  الزراعة و الفيزيا

_ إلخ ب لإضافة إلى علم لأديان و العقائد و الأساطير و لآداب و  

الفنون و الموسيقى و التراث و _ _ _ إلخ ، و فوق كل ذلك يتخيل  

الجامع الكاتب و يفترض و هو يتحدث على وجه التقريب لأنّ عقلية  

ه تختلف كثيراً عما هو عليه اليوم ، مؤلف الوثيقة و تصوراته و لغت

لذا فنحن ) حتى أكبر الباحثين بالتاريخ ( لن نفهمه تماماً ، و هذه  

العملية متعبة و مكلفة و طويلة و تحتاج مختصين باللغات و الخطوط 

و الآثار و الحضارات و التراث و علوم طويلة أخرى و النتيجة ظنية  

، ليس لعبة و لا مزحة و لا علكة  جداً ، هذا هو علم التاريخ الحديث 

بفم الذي يفهم و الذي لا يفهم ، و الذي لا وثيقة ) موثوقة ( عليه لا  

تأريخ فيه ، بل نكتفي بالغموض ؛ و الذي له آثار غير واضحة مبتدأ 

بنظريات غير مثبتة حتى تثبتها التجربة ) الوثائق و الحفريات و علم 

ثل معيار لإحراج ) أن يقول لآثار ( و التاريخ معايير رئيسية م

المؤلف حادثة لا تمت بفائدة شخصية بل على العكس تؤذيه أو تحرجه 

مثل أن يصف خسارة زعيمه ( و معيار النقل الجماعي ) مثل نقل  

متصل جماعة عن جماعة بوثائق متوفرة بين أيدينا من ذلك الزمان (  

ة التي  و معيار الزمان و المكان ) مثل الدقة في وصف الجغرافي

نعرفها اليوم أو يقول شئ يخالف العلم اليوم _ _ إلخ أو يتحدث عن  

شئ غير معروف أو معروف عن ذلك الزمان _ _ إلخ  ( و _ _ _  

إلخ و دراسات موضوعية لا تمت للخرافة بصلة و لا أي من  

الأيديولوجيات لأخرى ، ببساطة هو علم ممنهج شبيه بالفيزياء و 

وث عميقة و كبيرة و ليست مقالة صحفية نتائجه من دراسات و بح

ممولة من حزب أو حاكم أو ليس روبرتاج على وسيلة إعلام و ليس  

منشور على منصات التواصل الاجتماعي ، لذا احذروا إذا أردتم 

قراءة التاريخ فاقرأوه من مصادر علمية  للمختصين الموضوعيين  



 24 

الأكاديميين و تحرّى و تأكد من أنّ الكاتب استخدم منهج علم التاريخ 

الحديث و ليس من منشور أو مقالة صحفية أو رأي من يريد أن يثبت 

 نفسه !!!!!!  

 

 لأرض :   – ج 

أؤلئك السياسيين يعانون مشكلة في أصول التصنيف البيولوجي ، فهم  

لم يستوعبوا حتى لآن أننا من فصيلة " البشر " و ليس " الشجر " ،  

 ليس لدينا أي جذور تربطنا بأي أرض.  

فالذي أراه هو أنّ لدينا قدمان لنهاجر و نسافر بحثاً عن التكامل  

 الاقتصادي و الرفاهي و ربما الطبي ، 

من البلادة الشديدة من قبل هؤلاء الحمقى هو جعلهم شقفة يابسة التي 

تطئها أقدامنا رمز للانتماء بل قداسة تفوق دم لإنسان ، فحجارة المعبد  

الفلاني و الخرافات التي تدور حول لأرض الفلانية سببت بسفك دماء  

 ما يقرب من مائة عام !!!  

على أي حال ، الذي يعرفه كل واحد منا ، أنّ الأجداد جائوا إلى هذه  

 لأرض ليس تقديساً للتراب و لا الديدان التي فيها .  

 بل بحثاً عن الطعام و لأمان من الكوارث الطبيعية و الحيوانات .  

هذه هي الحقيقة ، الحيوانات التي لها أرجل أو أيد جميعها تسافر و 

تهاجر ، فانظر الطيور فوقك و الحشرات بل و الدبب و الحمير و  

البقر و الغنم ، و إلا بقيت كل هذه الحيوانات في المكان نفسه ، منها  

نحن البشر ، نحن من جد واحد ، على لأقل من فصيلة واحدة ، ما  

جعلنا ننتشر في في كل هذه البقعة الجغرافية الضخمة ؟؟! السبب الذي  

الكوارث و الذعر و الجوع و أسباب أخرى مناخية جغرافية ، كما أنّه  

ليس هناك أرض ملك عرق واحد أو قومية واحدة أو دين واحد ، فكل  

بقعة في لأرض تقريباً ، مرّ عليها أناس من أديان و أعراق و أفكار  

يست لأرض ملكاً لأحد إلا لمن تعب عليها و عمل  مختلفة متنوعة ، فل

بها ، عندئذ هي ملكية عمله و تعبه على أي حال ، يبقى هذا ضمن  

 اختصاص لاقتصاديين .  



 25 

ف لأرض هي تراب و ماء ، و لأي عاري الريش ذي رجلين الحق  

ف تناول ما تحت لأرض لأنه جائع ، و الشرب من مياهها فقط لأنه 

عطشان و ليس في هذا ضرر لأي أحد ) و في الدول المتحضرة  

السبيل إلى ذلك العمل ( ، و لطالما اختلطت الشعوب ببعضها و  

 من أجل أن تستمر الحياة ، ففي تناسلت و تعاملت مع بعضها اقتصادياً 

 النهاية هذه سنّة الحياة .  

فليس في لأرض أي حق ) من عدا العمل و التملك ( لا عرقي و لا  

 ديني و لا قومي إلا اللهم بقوة اليد .  

ولكن كفكر لإنسان إنسان و لأرض أرض ، إنسان يعمل في أرض  

ليأكل منها و كفى ، فلا لأرض قصر صنعه لإنسان و لا لإنسان  

 مربوط بحبل من لأرض و في لأرض و على لأرض ، ذلك لا يوجد .  

فالأرض موطئ لقدميه و مكان للعناية به ، و ليس إلهاً يعُبَد و يُقدَّس ، 

و لا مقدَّس إلا حرمات لإنسان و حقوقه ، ليس أحد تحبه و تقدسه إلا 

 أخيك و أبيك و أصدقائك و لإنسان بشكل عام .  

 وعلي هذا فقس .  

 

 العرق :   – د 

أنا من أبي و أمي ، كل واحد مناّ له أب و أم ، جرت العادة على نسبة 

من   23صبغياً  46الفرد لأبيه للعادة لا أكثر ، و لكن علمياً للإنسان 

من أمه ، بالتساوي في الصفات الموروثة و بنية الخلية و  23أبيه و 

ا  لأعضاء ، فلا نسبة للإنسان إلا لأبيه و أمه سوية و ما يقال من عد

 ذلك ) مما لم يثبت تجريبياً ( لهو تخريف.  

على أي حال ، أشترك مع فلان بجد ، حسناً ماذا أفعل !!!؟ نقول ألف  

مرة ، يهمنا أن نأكل و نشرب و أن يكون لدينا أصدقاء و أحباء و  

 نعيش حياة معنوية خالية من الحاجة و البؤس و لألم .  

لا علاقة القرابة في أي من هؤلاء ، قد أحب أي إنسان و أتعامل معه  

في العمل و القرابة ليست شرطاً لازماً في ذلك ، تخيل لو أنّ قريباً لك  



 26 

أكل مالك و ظلمك و آذاك و غريب عنك ساعدك و ساندك و أحبكّ ،  

فعلياً من هو قريبك و من هو الأجنبي ؟!؟! بالطبع من غير جدال  

 العكس هو الصحيح .  

على أي حال ، ليس للمحبة و التعامل أي شروط ، فقط لأنها هكذا ، 

طبيعة غرائزية تستطيع القول ، على أي ، الحد المشترك بيننا مات ،  

و لا رابط يجمعنا أو واجب مقدس يلمنا كقرابة مثلاً ، إن كنت ذا  

أخلاق عالية و تحبني فمن واجبي أن أبادرك لإحسان و المحبة كنت  

، و إن كنت مؤذياً سأكرهك كنت قريبي أم لا ، أما إن   قريبي أم لا

كنت من جماعة ) أحبوا أعدائكم ( فستحبه كان قريبك أم لا ، كان  

 صديقك أم لا .  

على أيّ ، مصطلحات مثل غريب و قريب جائتنا من أزمان قديمة و  

 جاهلة و كل همهم الحرب و الماء و الطعام .  

فالعرق كان جامعاً للأمان و الطعام لا أكثر ، الغريب مخيف لأنّ  

 طبيعة ذلك الزمان كلها مخيفة و تشوبها الريبة و الجوع و الحروب .  

أعني لاتحاد العرقي هو أسلوب كان في زمن ما ضرورياً و حافظنا 

 عليه العادة لا أكثر ، كعادة جماعية تستطيع القول .  

أما اليوم ، فالتقنية العلمية و الثقافة الأدبية تغنينا عن هذه لانتماءات  

الوثنية ، فلا داع للحرب و لا السرقة أو لاحتيال أو لاغتصاب،  

فمفهوم الدولة و الحقوق و الواجبات و الحرية تجعل للإنسان كرامة 

خيام  أياً كان عرقه أم دينه أم نسبه ، فلا داع اليوم للاختباء بكهوف أو 

، توجد البيوت اليوم ، و لاداع للحروب و القتال من أجل الطعام ،  

فالتكامل لاقتصادي و التقنية العلمية أشبعت الجميع ، و تلك الأزمنة  

كان فيها لإنسان جاهل و لا يأمن على ابن جنسه ، أما اليوم ، فلا  

ذه  حدود بين أبناء بني آدم ، سوى بين الجاهلين ، فيا أخي لتحذر من ه

الدعاية الإعلامية الخبيثة و لتعش و لتمرح و بتحب و كفا لهؤلاء  

 الحمقى شرورهم  .

 الدين :   – س 

أياً كان مفهوم الدين ، و مقصوده ، و مضمونه ، و معناه ، جميعنا  

نفهم جيداً هذه الكلمة ، على أي حال ، يُقال عن الدين أنّه الأخلاق و  



 27 

السماحة و المحبة ، هذا كلام يعرفه الكثيرون لكن يطبقه القليل ، نجد  

القتل و التذبيح و المضايقات و التدمير و التفرقة و الحرب و الخراب  

 باسم الدين .  

هم لا ينتمون للخير و لأخلاق بقشرة بصلة بقدر ما ينتمون لشعارات  

 و كلمات و لباس و عادات و أساطير .  

لربما قد تكون خائفاً على أخيك لإنسان من الضلال أو النار ، تأتي 

بالنصح و الحكمة ، فإن أراد الله أن يهديه حصل و إن كان متعجرفاً لم  

ليس طقوس   – بالمضمون الذي اخترع من أجله  – يحصل ، الدين  

وثنية و لا عبادة حجارة و مفاهيم ، بل هو حياة ، إن لم يعش لإنسان  

مع الله و في المحبة فلا يعتبر ديناً ) بمعنى باطني و ليس مثولوجي أو  

تاريخي ( لا أقول كل حياته عبادة و طقوس بل بفكره و مشاعره مع  

 الله .  

و إن كان الله موجوداً و حياً ، سيعيش معه حتماً ، أما إن استطعت  

على إجباره على اعتناق دين ، فإنني أهنئك لقد أضفت منافقاً على  

حساب دينك ، لأنك و إن استطعت إخضاعه فلن تستطيع إجبار قلبه 

على اعتناق هذا الدين ، قد تقول فعلت واجبي ، أقول : لو كان فيك  

حبة على و  لأخيك لإنسان لما نفّرت قلبه من الدين  ذرة خوف أو م

 بالإجبار. – كما أنت تعتقد  – الحق 

بل علمّه الحياة مع الله و الوصول إليه ، فالله لا يريد أجساداً ميتة بل 

قلوباً حيّة ، أعني يبقى الدين علاقة واحد لواحد أي بين لإنسان و ربه 

و ليس علاقة كثير بواحد ، فالله يريدك أنت و سيحاسبك أنت ، فلا  

حتى   علاقة لك بغيرك سوى توجيه قلبه ، أعني بالمحاورة ، بالمناقشة

نصل إلى حل ، فلكل شخص دينه الخاص به ، و هو ما يعتقد به ، قد 

يشترك اثنان بمعتقد و نقول مجازاً لهما نفس الدين ، لكن هذا غلط ،  

ليس لهما نفس القلب حتى يكون لهما نفس الدين ، فلكل شخص شعور  

 و مشاعر و عواطف و حياة و إدراك و يعلم ما يفعل .  

أليس الله حياً ؟؟؟  أليس الدين حقيقياً ؟؟ لم لا تذهب و تعيش مع الله  

تجربة دينية ؟؟ و لأمر ليس صعباً ، و إن لم تجد شيئاً فلا تؤمن بالله و  

 لا تتبع الدين ، و أنا على ثقة لو حاولت وجدت .  



 28 

على أي حال ، جميع المعتقدات المشهورة و الشائعة ، تأمر بالمحبة و  

لإحسان و العدل ، فلتكن حاباًّ و سمحاً و عادلاً ، دون غلاظة و حرب  

لأنّ هذه الطرق أثبتت فشلها عبر لأجيال ، فلو كنت حقاً تحب الله و  

أخيك لإنسان ، اذهب بالحكمة و النصح و المعاملة الطيبة ، أما  

 لظة و التشدد و التعصب فلا تجني إلا نفاّراً و كفاراً و فجّارا .  بالغ

 هل الدين انتماء ؟؟؟!! أم هو تجربة شخصية ؟!؟؟ 

من حيث هو انتماء بالطبع لا ، فليس الدين للحرب حتى يذهب كل منا  

إلى جيشه ، و لا يختص بأرض حتى يذهب كل منا إلى أرضه ، بل  

الدين حياة ، جمال و أخلاق ، و الله حي جميل محسن ) كما يذكرون ( 

هذا تعيشه بمفردك أو أصدقائك مع الله ، فليس لأمر انتماء. , بل هي  

ة مع أجمل الجميلين و أحب المحبين ألا وهو الله ، ليس  صداقة و محب

الدين إلا أن تشرك حياتك مع الله و تشاطره عواطفك ، فلا تحتاج إلى  

حرب أو غلاظة أو طعن. أو تهكم أو تهجم ، فإدراكه تعالى بالفطرة و  

البساطة ، و هي غاية شخصية بحتة ، فليس لشعبٍ قلبٌ واحد ، بل  

ب خاص به ، و قد نتمنى أن نتعلق بالله من أجله لكل فرد على حدى قل

لا من أجلنا ، إذاً فالدين علاقة شخصية و مشاعر فردية بحتة ، فات 

لدولة و لا لسلطان أو أي شخص حكم على القلوب أو العقائد ، لأنّ  

 هذا ضرب من السخرية و الغباوة .  

أعني اترك هذه المهمة لله و لا تتدخل في عمله ، اعمل بوصاياه و  

انصح بكل عقل و حكمة و محبة تجني ثمار عملك و لا يضيع الله أجر  

 الصالحين .  

 و هذه العقيدة استمدتها من فلاسفة الشوام أدونيس و فراس السواح .  

 

 المصير :   – ص 

في أي خطر يهدد حياتي ، أو حياة من أحب ، أو يعرضني الأذى ، أو  

يعرض من أحب لأذى ، من واجبي النجدة ، نجدة نفسي أو غيري ،  

هذا مجاله غير محدد ، لا لشعب و لا لدين و لا لابن أرضٍ ، فكل  

ع أشفق عليه ، كل جائع لدي ما أطعمه ،. كل محتاج لديه ما   مجوَّ

ن أمد له يد العون ، أياً من يكن ، هذه مسألة  أعطيه ، من واجبي أ



 29 

شخصية و نسبية بحتة ، فالمصير و القدر إذا وقع ، وقع على الجميع 

دون أن يستثني أحد ، و المساعدة واجب من الجميع دون استثناء من  

 أحد .  

فالخطر أو النعيم من خاصيته أنّه شامل عام دون غيره وهو حالة 

اضطرارية لها أحكامها ، فلا نقيس موازين الحياة العادية على  

 ضرورات لها أحكامها إذا وقعت من غير إرادة أحد .  

فلا نبني دولة على أساسها و لا نقسّم العالم إلى أجناس و فئات على  

أساسها كذلك ، أعني نبني هيئات منظمة لمجتمات و أناس بحالها على  

حالة اضطرارية قد تكون نادرة الحدوث ، و تخص بها جماعة دون  

غيرها ، و أن تسمّّٖ أبناء الشعوب الثانية طابور خامس أو خطر أو  

 هذه سخافات و تفاهات .  أقليات ، كل 

هو إنسان مثلك مثله ، أما ما عدا ذلك من انتماءات هي رموز ناقصة 

) القضايا التي تشمل على أسماء الفئات هي زائفة بالضرورة على حد 

تعبير كارناب و رسل ( أعني أسماء مثل عربي و فرنسي و مسلم و  

مسيحي هي أسماء فقط للاصطلاح و هي ليس لها وجود حقيقي ، أما  

حي ينطق و يشعر مثلك مثله ، فهو ليس رمزاً  أخوك لإنسان فهو 

ناقصاً للاصطلاح و لا لفظاً يكُتب على لأوراق ، لذا فالخطر ) كذا  

النعيم ( لا يخص أحد دون لآخر ، إما الكل في نعيم و إما الكل في  

 خطر ، تكامل اقتصادي و حقوقي وواجبات للجميع .  

أما مصطلحات مثل أكثرية و أقلية و الشعب الفلاني و الشعب العلّاني  

، هي مصطلحات بالنهاية و أصوات في الهواء و حبر على ورق ، 

 إنما يوجد أناس فقط .  

 يبحثون عن العيش الكريم و الصحة الجيدة .  

أتذكر مرة عندما كنت صغيراً سمعنا أنه توجد ميليشيات شيعية  

مدعومة من الجيش السوري جائوا لقتلنا ، فهب جميع أهل حارتنا  

معهم العصي و الحجارة و السكاكين و بعض لأسلحة الخفيفة لملاقاتهم 

، دون تفرقة في حالة مادية أو اجتماعية ، على أي حال ، عند أول  

ع عرب و رمى ما لديه ، ثم ظهر لدينا أنّ هذه  سيارة رأوها الجمي

سيارة للجيش الحر في البويضة و أخبرونا أنهم أمسكوهم في البويضة  



 30 

و أعدموهم ))) فيما بعد تبينّ أنّ القصة كذب محض و افتراء أي بعد  

لم يكن أحد يرغب في قتلنا    – سنة من الحادثة حتى علمنا ذلك  15

   ))) 

 

 العادات :   – ط 

هي تصرفات مارسها المجتمع الذي " أنا " فيه منذ وقت طويل ، و  

 هناك من يسمون أنفسهم ب " المحافظين " يأمرون بها و التمسك .  

و هم يأمرون باتباعها فقط لكونها " هكذا " صدقني لا شئ غير ذلك  

لأنهم يختلقون الحكمة اختلاقاً و عندما تعترضهم في الحديث تبان  

عليهم علامات الغضب و اتهامك ب لانحلال و بأنّ أفكارك مدمرة  

للمجتمع ، أقول له " أكثر من هذا !!!؟ " عندئذ يلجأ للتجميل بمجتمعه  

تقبيح لآخرين ، على أي حال ، هم يأمرونك باتباعها   و عاداته و

كتقديس و عبادة لها ، فقط لأنها هي هي ، معقولة كانت أم لا ، فطرية 

أم شاذة ، وحشية أم إنسانية عليك الخضوع و السكوت ، الطاعة و  

لالتزام و الصمت و القبول لا أكثر و لا أقل ، و هكذا يكون الناس في  

 سعادة و سلام .  

ولكن مهلاً أي سعادة و سلام جائتنا من عصور جهل و حرب و  

  –و الحمد لله   – خراب ؟!؟ نحن في الوطن العربي عاداتنا محصورة 

بأمور المرأة و الزواج غالباً و نعتبر أقل من مجتمعات أخرى كالهند  

مثلاً و بعض قبائل أفريقيا ، و مع ذلك هذه العادات القليلة التي بقيت 

تخص شئون المرأة لها آثار سلبية مدمرة كما سنرى لاحقاً و هي  

 إحدى أسباب فشل مجتمعنا ) راجع ملحق مواضيع خاصة ( .  

ظروف و أيام ليست كأيامنا و   –أي لمنشئي العادات  – و كما قلت لهم  

ظروفنا ، و كما يقال " فلان يعلمني آداب السيارة و هو لا يعرفها !! " 

أعني و بشكل أكثر وضوحاً لإنسان شاء أم أبى محكوم بظروفه مهما 

أوتي من إرادة و قدرة ، من دون تفلسف ، الوضع الاقتصادي و  

نعيم و أسلوب عملهم  الظروف كالفقر و الغلاء المعيشي أو الرخاء و ال

و جلبهم لقمة العيش و المسكن و سائر الضروريات ، تحدد وجهة  

نظر المجموع و طريقة تفكيرهم و تصرفاتهم و كذا الوضع  



 31 

الاجتماعي كعدم التعليم أو الرق أو البيئة السيئة و ظروف الزمان و 

المكان كلها تؤثر على العقلية ب لإضافة للبنية البيولوجية و الظروف  

الحياتية ، لهذا نلاحظ فرقاً شاسعاً في تصرفات و أخلاق و عادات ما  

بين القروي و ابن المدينة ، ابن المدينة يتعامل مع بشر و مؤسسات  

سمية و ربما يكون قاطع مراحل عديدة في التعليم أو العمل مما  ر

يجعل له أسلوب خاص في التعامل و التفكير مما يكون ضرورياً 

لجلب المال كالاحترام في التعامل و الكلام اللبق و غير ذلك كثير أما  

القروي خصوصاً ابن القرى النائية فمعظم حياته حرمان و فقر و 

مع أراضٍ و حيوانات و ليس مع بشر ، مما  صبر و معظم تعامله 

يجعل تعامله أقل كفاءة من ابن المدينة ، و هذا مثال بسيط وضعته  

للتوضيح فقط ، و قد يكون لاختلاف على مستوى طبقة و طبقة بل بين  

شخص و شخص لكل حسب حياته و ظروفه بل وربما حسب نوع  

النقص ممن  مرضه) كالشلل و شعور بالعجز و التوحد أو الشعور ب

ليس له يدان مثلاً أو القصر الزائد أو مرض نفسي أو عقلي أو   

السرطان _ _ _ إلخ ( و حسب ماعاش من ظروف قاسية أو دلال 

زائد أعطته صورة ما عن العالم و كيف يسير ، فالذي عاش بدلال  

زائد يصبح اعتمادي لأنّ تصوره عن العالم أنّ لأمور تأتي بسهولة له 

شقى يصبح أقوى و يعلم كيف يأتي بحاجياته الخاصة دون  ، أما الذي ي

لاعتماد على أحد و الذي شقي و عانى زيادة عن اللزوم و فوق الحد  

الطبيعي سيقع بطور المرض النفسي لا محالة _ _ إلخ كل هذا الأمثلة  

فقط ، هذا في زمن واحد ، فكيف إذا باعدت لأيام عصوراً و دهور 

فات ذلك المجتمع بما يناسب عصره و  ؟؟!!!! بالطبع ستكون تصر

  بيئته قد تبدو غير معقولة لبيئتنا و عصرنا و ظروفنا . 

و لا يحتاج المرء إلى كثير من الذكاء حتى يدرك أنّ الكثير مج  

العادات التي بقيت هي لا معقولة إلى حد بعيد لا وبل سيئة جداً في  

عصرنا و رهيبة للغاية ، لنقل مثلاً الزواج التقليدي في عالمنا العربي  

) طلب لأهالي ( و أعني بذلك العيش مع امرأة لا أعرفها و أختارها 

ون شريكة حياتي للأبد و أدفع لها المبالغ الطائلة الغير معقولة  أن تك

على أمور سخيفة جداً  ، مما يسبب مشاكل لا حصر لها اليوم ) راجع 

كتاب الجنس موسى الموسى ، محمد القلاوي( و كذا زواج القاصرات 

و العنف مع المرأة لدى البعض ، و لا ننس المهر و الكفاءة في  



 32 

الزواج كم حرمت و حرمت الكثير من الفقراء من تكوين أسر و أدت  

 بهم للنقص و العجز بل و إلى المثلية و لانتحار بعض الأحيان .  

و كذا عادات الرقص حول النار لدى بعض قبائل أفريقيا ، و البكاء  

عند القبور و التبرك بها لدى الصوفية و الشيعة  خصوصاً بشكل  

جنوني للغاية ، و بالمقابل انغلاق العقل و انغلاق النفس عن الانفتاح 

 على الغير و مما يؤدي للجهل الذي لا يخفى على أحد أضراره .  

معظمنا نعرف تماماً أنّ التقاليد غالبها ليس من الدين ) خصوصاً عند  

مرور أجيال بعيدة عن تأسيس الدين ( بل هي ممارسات اجتهادية من  

المجتمعات ضيفت برعاية من يسمون أنفسهم برجال الدين ، فلا  

الحروب الصليبية جزء من الأناجيل و لا التلمود جزء من التوراة ) 

( و لا سلخ جلود الحمير و ضربها بالسوط جزء من   لأسفار الخمسة

القرآن و لا الرقص حول القبور كذلك ، فعلى سبيل المثال ، الذي  

هي التقاليد لأنني " لست كفؤاً للزواج و   الفتاة التي أحببتها حرمني 

أهلاً للزواج " و لأنهّا " قاصرٌ و تزوّجت " مع أنّ محمد نبي لإسلام  

 لو من حديد " ، كذا شرب الخمر هو تقليد منتشر يقول " التمس خاتماً 

لدى الأوساط المسيحية ، مع الذم المتكرر له في رسائل بولس مع  

التأكيد أنّ عالم الملكوت ليس للسكريين ، و لكن ما نراه من مسيحي  

اليوم يسكرون الخمر من العيار الثقيل الذي يمزق لأمعاء و الكبد و  

جه من جسمه دون أن يشعر ، و قد يسبب  يجعل لإنسان قذراً مما يخر

أفعال شاذة و حوادث سير و ضياع للعقل _ _ _ إلخ ، ببساطة الخمر  

 هو أقذر شئ اخترعه لإنسان . 

القارئة ، لتتأمل أنّ الفقر و الجهل و الحروب   – أختي القارئ  – أخي 

لا تكاد تخلو منها بقعة في لأرض ما قبل القرن العشرين ، تعصب و  

تفرقة و جوع و سوء التغذية و الطب و انعدام لكل قيم الإنسانية و 

 العدالة و السلام و المحبة و لاحترام .  

علينا تصحيح أخطاء لأجيال القديمة ، فماذا تنتظر من جيل قتلوا 

علماؤهم مثلما قُتل فوكو و قتلوا أساتذتهم مثلما قتل السبكي أستاذه  

الذهبي لاختلافهم في المذهب ، أو كما حاصر الحنابلة المؤرخ و 

المفسر الطبري جوعاً و عطشاً حتى مات ، أو كما حرقت الكنيسة 

و كما قتل أتباع كلفن سيرفت مكتشف الدورة الدموية  جيرارد برونو أ



 33 

، أو ماذا تنتظر من جيل يسمي القمل ب " لألئ الله " و يقتل لإنسان  

النظيف بتهمة لإسلام ، أو زج الناس بمحاكم التفتيش باطلاً و زوراً و 

عداءً للإنسانية ، كما فعل لإكليروس المسيحي في العصور الوسطى ،  

أو ماذا تنتظر من أجيال تسبي و تقتل و تخطف لأطفال و النساء للبيع  

و لامتلاك ، ماذا تنتظر من رجال جعلوا من ربهم صابون مزيل  

القشرة ) كما يقول دوكينز ( ببيعهم صكوك الغفران ، جميعنا لو قرأنا 

التاريخ ستجد أنّ جيلنا أو جنسنا لإنسانية كان عاراً على الكرة  

الأرضية، يتسم بالخطيئة بطبعه ، كل فعل مخزي أكثر من لآخر ، لذا  

ح أخطاء أجدادنا و أن ننبذ جهلهم بدلاً من لاقتداء  أتمنى أن نصل

 لأعمى بهم و تكرار مخازيهم .  

 

 الشبه البيولوجي :   – ع 

يا للحماقة لما فعل أبناء جنسنا ، ألهذه الدرجة صرنا معتوهين حتى  

 نفتعل عنصريات على لون الجلد و شكل العظام ؟!!!! .  

لإنسان قبل أن يكون جسماً و شكلاً كان روحاً و نفساً في البداية ، 

أعني أنّ هذا الشخص ليس هو من اختار شكله و لونه ) فلا ذنب له  

بذلك ( كما أنّ قناعته الشخصية و ظروفه ) لاجتماعية و الحياتية و  

لاقتصادية ( هي التي حددت له أخلاقه و شخصيته ، لا لون جلده و لا  

امه ، لربما الشخص يحبني و أخلاقه عالية و حسنة جداً معي  شكل عظ

، فطرياً عليّ أن أحبّه ، إلا إذا كنتُ مختلّاً ، هذا الكلام شديد الوضوح  

لدرجة أنّه لا يحتاج للكتابة ، ولكن لابن آدم أعاجيب تستحق الذكر و 

 لأبسط لأمور و أكثرها بديهية ووضوحاً . 

أما عن المشوهين و المعتوهين ، صحيح أنّه من طبعنا حب الجمال و  

لانجذاب إليه ، و لكن في داخلنا كأفراد حقيقيين لا كأفراد أضعنا أنفسنا 

في التصنّع و التمثيل ، نجد أنّ فينا فطرة لمساعدة هؤلاء و تعويضهم  

و  عن النقص الذي هم فيه ، و جعلهم يشعرون أنهم جزء منا ، كعائلة أ

كأسرة ، كأحبّاء ، كأي شئ مجتمع على خير ، هذا الكلام ليس ثرثرة 

على ورق و لا كلاماً مثالياً فوق لأساطيح ، بل هو من طبيعتنا تجده  

في لأطفال و بالفطرة ، ابتداء من العطف على الدجاج و القطط ،  

انتهاء باللعب مع لأصدقاء من غير تمييز ، ولكن و عند الكبر  



 34 

ياللعجب !!؟ يطعمه أهلوه من شجرة الحياة حتى يسقط من عالم  

 الملكوت إلى لأرض ، من عدن إلى الصحراء أي إلى الحياة المبتذلة . 

 

 أخيراً : لانتماء في الميزان .  

 يقول روسو لإنسان خيّر بالفطرة و لكن لاجتماع أفسده !! .  

 أقول : لإنسان خيّر بالفطرة لكن لانتماء أفسده !!.  

 في العصور القديمة في العصور لأوغل في الجهل و الظلمات . 

كانت الحياة شقاء و شقاء ، خوف و ذعر و موت و مرض و بلاء و  

ليست الفريسة مضمونة و لا أن ألتقطها مضمون ، المطر أو القحط  

يؤذياني ، البرد و الحر الشديد يؤذيني ، و لإنسان لوحده ضعيف  

جسماً و عقلاً و إنتاجاً ، لذا احتاج إلى لاجتماع ، للحصول على  

 الطعام و لأمان .  

بالطبع اجتمع مع أقرب الناس إليه مكانياً ) صلة الدم ( أعني أقربائه 

 ابتداء من أخوته و أبناءه و أبناء عمومته _ _ _ إلخ .  

لذا اضطر للتعاون معهم ، لكن بهذا التعاون باتت أكثر إشراقاً و 

 أصبح لإنسان سابق الذكر أكثر قوة .  

و بما أنّ لإنسان يعشق القوة بقدر ما يعشق المحبة ، قدّس لانتماء ، و  

في الواقع كان عليه أن يقدّس التعاون لأنه هو الذي جلب عليه الخير  

 الحقيقي و ليس لانتماء .  

جيلاً بعد جيل و جيلاً عن جيل صار المُنتمَى إليه رباًّ يعُبَد و صنماً  

 يسُجَد إليه .  

و باعتبار أنّ الإنسان طبائع انحرافية تدريجية ، كما تبينّ تجارب  

سكنر و بافلوف و جشطالت ، يكون لاسم أو لأمر جداً عادي ، و لكن  

بشكل تدرّجي يأخذ لاسم غير المسمى و يصبح لأمر أكثر فخامة ، و  

 مثل هذا حصل للفلاسفة بجعلهم بعض لألفاظ الفارغة موضوعية . 



 35 

على أي حال ، ظن لإنسان أنّ هذا الإنتماء سبب رخاءه و قوته و 

استقراره و أمانه و معيشته ، ثم ظن أن لانتماء رخاؤه و قوته ، 

استقراره و معيشته ، ثم ظن أنّ معيشته فقط لهذا لانتماءولو على  

حساب أمانه و رخاؤه و استقراره و قواه !!!  ، و هذا لانتقال  

الصفات التي انتقلت إلينا و ظنناها فطرية ، ف  الداروني ، مثل كل 

الذي لا ينتمي مات و لم يخلّف ذرية ، و جيل بعد جيل لم يبق غير  

المنتمين و ثانياً بالتأثير فوق الجيني ، انتقل لإحساس ب لانتماء و  

أهميته إلى لأجيال لأخرى ، التي ابتدأت من القبيلة إلى الممالك و ما  

المصلحون و الأنبياء هذه الغريزة لاجتماع الناس  إلى ذلك ، ثم استغلّ 

على فكرة و عبادة و أخلاق بدل من القبيلة التقليدية ، و ربما هذا منعاً 

للحروب و الخلافات و ربما لزيادة النفوذ و ربما حباً بالسلام و  

المساواة ، هذا الشئ نجده ابتدأ في القرن الخامس قبل الميلاد و كانت  

بوذا ، الذان سبقا الجميع في فكرة الدين العالمي و   على يد زردشت و

لإله العالمي كمال نقل د فراس سواح ) موسوعة لأديان ، الله و الكون  

و لإنسان ( و ظلّ المصلحون هكذا كمزدك في فارس و كونفيشوس  

في الصين و مهافيرا في الهند و  يوحنا و يسوع في اليهودية و  

مد في جزيرة العرب و حتى وقت ليس  الفلاسفة في اليونان و ثم مح

ببعيد ، يريدون استغلال حب لإنسان للانتماء و الهوية على معتقدات  

و أخلاقيات و طقوس عبادة بغض النظر عن القبيلة و العرق و لأصل  

أو المنصب الاجتماعي ، و كانت هذه النظرة ثورة في حينها ، و  

 و بدائياً و هادئاً إصلاح بوذا و زرادشت و سقراط غيرهم كان بسيطاً 

في البداية أمام الوثنية و العرقية و القبائلية ، و لكن مع استمرار 

المحاولة ، أصبحت أفكارهم بديهية اليوم ، و اليوم و منذ عصور ،  

الدعوى الليبرالية و لاشتراكية و لإنسانية و العلمانية و العقلانية و 

تصبح بديهيات في  التنوير في طريقها للتقدم و غزو العالم حتى 

المستقبل حتى تظهر دعوات أخرى أصلح لذلك الزمان ، و نرى 

للأديان تتلوث بها و العكس غير صحيح ، مما سيدمر لأديان ) عدا 

الغنوصية و التصوف ( و يحل محلها الفلسفات العقلانية و التنويرية )  

 سأثبت كلامي بمقالة ملحق في هذا الكتاب ( .  

انظر كيف خرج لانتماء عن غايته و معناه مع مرور الزمن ،  

فالانتماء سببه أصلاً للأمان و الطعام و القوة ، و سبب نجاح لانتماء  

هو التعاون ، ولكن في مراحل متأخرة قفز لانتماء فوق التعاون و  



 36 

فوق غايته و سبب وجوده ، و صار رباًّ يعُبَد و إلهاً يُقدَّس ، و صارت  

غايات لانتماء تهُدَر من أجل لانتماء و صار السبب الأصلي للانتماء )  

وهو التعاون ( يعُاق بسبب لانتماء ، هذا مثل من يقتل لأفراد من أجل  

و في  الإنسانية !! ؛ و لا تستبعد حصول مثل هذا في عصرنا الحالي أ

 المستقبل ، فالغباوة على كلّ شئ قديرة .  

فلنقل القومية أو الدين , على أي حال لانتماء العرقي القبلي سابق على 

لانتماء الديني ، الدين ظهر لأسباب نفسية و تفسيرية أساساً ، و ربما  

محمد    – بيولوجية ) راجع كتاب تساؤلات في الدين موسى الموسى 

القلاوي أو التطور و لأسئلة الكبرى ديفيد ستاموس أو الجين الأنانية 

ريتشارد دوكينز ( ، على أي ، لتقديس لإنسان لانتماء و حبّه لإله 

الذي خلقه ) سواء كان الله موجوداً أم فَرَض نفسي أم موروث شعبي  

ذري  فقط ( جعل إلهه جزءاً من قبيلته أو انتماءه الذي له ، هو الذي ي

له الرزق ، و يقظ له السلم , و يعطي له لأمان ، و هو الذي يرزقه  

و العلم و النجاح و _ _ _ إلخ ، هو جزء منه ، لهذا نجد " إله  القوة 

إسرائيل " في بداية قصص العهد القديم كان بمثابة إله محلي لقبيلة بني 

يعقوب ، في عصر كانت فيه جميع لآلهة محلية قبلية عشائرية و 

قومية ، أي لكل قوم إلهه الخاص به يحفظ رزقه  و يحارب معهم ، و  

الأولى الوثنية ، صلة وصل ) طوطم ( بينهم و بين الله هو كان للقبائل 

عبارة عن قطعة عادية مثل حجر أو صنم أو أي شئ ، مثل تابوت  

بألواح الذي كان عند بني إسرائيل ، على أي حال ، الدين موضوع  

كبير شائك و معقد لا يسع في مثل هذا الكتيب الصغير أن نفصل في  

حيلك إلى المراجع لاختصاصية مكتب  مواضيع الدين و تاريخه لذا ن

فراس السواح و خزعل الماجدي و غيرهم ، على أي ؛ عموماً نرى  

الدين أنّه ادّعاء و يجب الجزم به ) هذا الغالب ، تستثني الديانات  

الروحية ذات السر و الباطن و غيرها _ _ إلخ ( لغرض إصلاحي  

خصية قوية و كما عند بوذا و يسوع النجار ، أو لغرض سياسي من ش 

ذكاء حاد مثل محمد ، أو لحاجة نفسية أو اجتماعية كما هي عند 

البعض مثل مهافيرا أو كونفيشوس ، و لظهور لأديان و انتشارها على  

مراحل معقدة و صعبة متشابكة شائكة تحتاج إلى مختص تاريخي و 

لغوي حتى يستطيع أن يصف بدقة ما حدث ، و لكن دعنا نقل على  

طحي جداً ، أضحى الدين اليوم مثل القبلية القديمة يتعلق  المستوى الس

بالثقافة الجغرافية و التاريخية لهذه البلاد ، شئت أم أبيت أهل السعودية 



 37 

مسلمين حتى لو كان لأشخاص الذين فيه لم يؤمنوا بالله بتة ، أو شتموه  

 جهارة كما يحصل عادة في سوريا و اللبنان .  

حقيقة نحن كأفراد لا نريد من هذه الدنيا سوى العيش الرغيد السعيد و  

أن نحيا بسلام و غنى و حي مع من نحب و بشكل عادل ، و ليس  

لعبادة أوراق و نصوص و عادات من آلاف السنين و لا تنفعنا شئ و  

البحث العلمي يكذبها و لا تصلح التطبيق في حياتنا اليومية بل و 

 الأحيان .  تعيقها في غالب 

على الناس أن تميز ما تريد و ما تسعى إليه ، لا أن يسيروا كالعميان  

على أقوال و نصوص قديمة العلم يعارضها بالتأكيد و لا تناسب زمننا  

البتة ؛ التذكير بهذا الكلام مهم للغاية ، أصبحت الناس تعبد أقوال و  

حركات و أشكال و بيوت مثل الوثن القديم تماماً و تتعصب لها و قد  

يقتل إنسان من لحم و عظم و دم من أجلها ، لنقل سب إنسان ماذا  

يحصل ؟؟! أو انقده على لأقل ؟؟! أكثر شئ يحصل هو السجن قدح و  

ذم ، بينما سب الكعبة أو النقد الحج ) نستثني سوريا و اللبنان بالطبع* 

!!! ( ستجد نفسك ميتاً لا محالة ، الكعبة و هي صندوق من الحجارة )  

ادني أحد و يقل لي أنها ليست من حجارة !!! ( هي أهم من دم  و ليتح

إنسان و روحه !!!!؟؟؟ ياللعجب ، أي وثن هذا ؟! لماذا ينكرون عن  

أنفسهم صفة الأوثان ، و كذا قطعة الحديد الذي يسمى بالصليب عند  

المسيحية أو تلك القبور التي أصبحت الجثث التي بداخلها تراب ، تغُبد  

ماماً ، ويتجاهلون قول النبي بل يزعجهم عندما نذكرهم مثل لأصنام ت

به لما قال أنه لو زلنا الكعبة حجراً حجراً أقل عند الله من روح مؤمن  

) تجوز رواية الحديث بالمعنى !! ( ، على أي ، العيش الرغيد غايتنا 

 و كل ما عدا ذلك هو وسائل لتأمين ذلك  

في سوريا و اللبنان سب الله عادي و سب الدين عادي بينما  •

سب محمد أو علي أو المسيح يعرضك للقتل حتماً لأنك  

 تتعدى على شرف طائفة ، و بهذا قلت :

 إلهنا رب الجميع.   يسبّه كل البشر  

 

 



 38 

 

أي وسيلة للعيش الكريم و الأشياء الجميلة ، لانتماء قديماً كان وسيلة 

ناجحة لتأمين جزء كبير من السلام و العيش شبه الرغيد ، أما لآن فقد 

تأكدنا أنّ البشر إخوة و لا نشكل خطورة على بعضنا بل رأينا أنّ  

التعاون الجماعي وسيلة ممتازة جداً لتأمين لأشياء الضرورية و 

 يلة .  الجم

فأتي بأذكى رجل في العالم و أقوى رجل في العالم ، مهما كان قوياً و  

ذكياً فهو لا يستطيع بناء مدينة مثل نيويورك أو بكين أو دبي أو 

اسطنبول ، لا يستطيع بناء اختراع مكوك أو جهاز الجوال ) الموبايل  

 . ) 

كذلك نشعر أنّ بداخلنا عواطف و محبة ، و نحن لا نستطيع محبة 

أنفسنا ، لذلك فوجود الغير ضروري لإشباع هذه الفطرة و هذه الحاجة  

، لذا فمصطلح " عالم علّامة " أو " إمام الناس " أو _ _ _ إلخ هو  

كلام فارغ ، فجميعنا أغبياء و ضعفاء أمام جبروت الحاجة و ظلام  

ي نحيا في " جنة عدن الصناعية " علينا اختراع وسائل  العالم ، فلك

لذلك ، أهمها العلم ، و هو دراسة ذكية للظواهر و التنبؤ بها و 

تسخيرها لصالحنا ، و ثانيها القانون و ذلك لتأمين وقوع الشرور بين 

الناس لئلا يفسد العيش الرغيد بين الناس ، و ثالثها الفلسفة و الدين و  

ديدة منها عدم الملل ، و تأمين حاجات عاطفية  هذا له أغراض ع

إضافية للفرد ، و قد تضيف قيم جمالية أخرى للعالم و منها حاجاتنا  

 إشباع حاجاتنا الفضولية .   

على أي حال ، لانتماء سابقاً كان وسيلة يؤمن أجزاء صغيرة من هذه  

 الحاجات ، أما لآن فهو يعيقها بامتياز . 

فهو أولاً لا ضرورة له ، و ثانياً لم ينزل الله من السماء و يقول " أنت  

مسلم و أنت مسيحي ، أنت فرنسي و أنت صيني " بل كلها مسميات  

من عند البشر ، و لم ينبتوا من لأرض صنيين و فرنسيين أو مسلمين  

و مسيحين و يهود ، و ثانياً ها نحن أحياء و نأكل بوسائل أخرى غير 

ء ، و لم أعد أرى أي حاجة للانتماء مرة أخرى ، لم هناك حدود  لانتما

بين الصين و تايوان ؟! لم العرب منقسمون ما بين عشرين إلى ثلاثين 

دولة ؟!!  لم الحرب ؟! من أجل ماذا أقاتل ؟! أليس من لأفضل أن  



 39 

أعيش حياة سعيدة مع أبنائي و زوجتي ؟؟! بأي حق هناك جيش  

للأكراد و فصائل الدروز و أموال و نفوذ للمسيحيين في سوريا ؟! لم  

هناك تنظيمات للسنة و فصائل للشيعة ؟! أليس التاريخ انتهى ؟! أليس  

هم أفراد مثلما أنا فرد ؟! أليست الدعوى ب لإقناع و الخلاف بالكروت  

الاقتراع أفضل و أوفر وقتاً و جهداً و بشراً و مالاً من   على صناديق

الحرب و السلاح ؟!! ألم يقل يسوع )) لأمم التي تبادر بالسيف بالسيف 

يؤخذون ( و حرّم الحرب و من ضربك على خدك الأيسر أدر له  

لأيمن ؟؟!!!!!! أين هذا من الكتائب القوات و جنود الرب في اللبنان  

كاة في لإسلام و إعطاء الفقراء ؟؟! أين هذا من  ؟؟!! ألم تفُرض الز

أموال الخليج التي تضُع لأسلحة التنظيمات المسلحة أو لتجارة الجنس  

أو إنتاج الفن الهابط ؟! أليس من لأفضل أن نعيش بدون حرب و  

انقسامات ؟؟ ، أليس من لأفضل بالتعاون الطبيعي نستطيع بناء مجتمع 

سلام و المال ، أعلم أن الوحشية نزعة  أفضل نحقق مايريد الكل من ال

متأصلة في لإنسان و العدوانية ، كذلك ، و أن الحقوق لا تنزع من  

الطاغية إلا بالقوة و أنّ السلام يحتاج للتضحية ، هنا أتحدث عن  

الحروب على شعارات و أديان و قوميات و أعراق و ليس على  

فس ، الاجتماع  ضروريات فرضت مثل ثورة أو عدالة أو دفاع عن الن

أفضل من الحروب الطاحنة على لاشئ و هي كثيرة في عصرنا 

الحالي خصوصاً بعد الصحوات الدينية و العرقية التي ظهرت بعد  

انهيار الاتحاد السوفيتي ، نسيان كل هذه الفوارق السخيفة مفيدة لنا 

جميعاً و السلام العالمي و التعايش هو الوسيلة لأفضل للعيش في عالم  

ه أقل قدر ممكن من المعاناة ، أما أن نختلق لأنفسنا أيديولوجيات ،  في

نتصارع و نصرف لأموال على الدسائس و المكائد و الحروب و  

نجعل الناس أصنافاً متاقتلين لتعم البلوى على لاشئ حقيقي و مفيد ، 

 إلا اللهم لتجار الحرب.   

فقط زرع أوهام بأوهام ، مثل " هذه قضيتنا ، هذه أرضنا ، هذا ديننا ؛ 

 _ _ _ إلخ "  

و هم لا يعلمون أنّ لأرض هي مكان للعيش و القضية هي أسلوب  

لإزالة مشكلة تعيق العيش السعيد ، و الدين هو قناعة ذاتية قد تضيف  

 سعادة و فرح و حسن خلق لا أكثر .  



 40 

فأي نوع من لانتماءات الدينية أو القومية أو الوطنية أو الفكرية لا  

حاجة لنا بها تماماً لأنهّا مصدر للفتنة أولاً ، نستطيع العيش من دونها  

ثانياً ، لأنها مجرد ألفاظ و اصطلاحات و كلام على ورق ثالثاً ، ليست  

مثل    كيانات واقعية ذات وجود حقيقي و حي ينبض بالعواطف و الحياة

 لإنسان .  

هي مفاهيم مجردة فارغة لسنا بحاجتها ، بل العلم لوحده كافي و  

المحبة لوحدها تكفي  ، و قد يأتي يوم نستغني عن هذا حتى ، لا أحد  

 يدري ما سيجري في المستقبل .  

 خلاصة : عليّ ألا أتجاوز حدود ذاتي و أن أقول " فلان " فقط ،  

 أنا كائن من لحم و عظم و دم و أنبض بالفكر و الحياة .  

لست مفهوماً مجرداً و كتابة على ورق مثل الوطن و القومية و  

الطائفة ، و هل يهُدَر دمي و أقُتل فقط من أجل خط على ورق مثل "  

 الدين " أو " الوطن "  ؟؟؟! . 

تذكر " المسيحية " ليست شخصاً حتى أعانقه أو أدافع عنه و أهدر دم 

 لأشخاص من أجله و لا الوطن كذلك .  

لقد بينّ رسل في كتابه أصول الرياضة و من بعده فصل كارناب أنّ  

المجموعة زائفة قياساً على الحدود و أنّ جميع القضايا التي تصح على  

لأفراد لا يصح وقوعها على المجموع ، فالشخص يموت بينما " الناس  

" لا يموت ، و " الشعب " له تاريخ يمتد ل آلاف السنين بينما 

ما بين الستين و المائة ، لذا علينا تعلم كيف نفرق بين   الشخص تاريخه

لأحكام التي تقع على الفرد مثل المحبة و الدفاع عنه و العيش من أجله  

و حرمة الاعتداء عليه ، بينما أحكام المجموع هي الصالح العام كعدم  

إهدار المياه و عدم الرشوة و إذاعة الفتنة و البلبلة ، و ذلك لئلا تضر  

فراد الذين هم يكونون المجتمع ، يعني أينما درنا كان صالح الفرد ب لأ

هو الغاية لأولى و الأخيرة ، لأنني أنا " فرد " و لست مجموع و  

سعادتي تتوقف على التعاقد و التحابب مع لأفراد الذين يشاركونني في 

هذ المجتمع و ليس لأنّ المجتمع كيان موجود بذاته على جميع لأفراد 

يه الألم و العذاب من أجله ؟؟! و لأوقح من ذلك العذاب يكون  الذين ف

من أجل كيانات وهمية خرافية نتألم و نتعذب من أجلهم ومن أجل  



 41 

طاعة أحكامهم الجائرة و نزواتهم الغريبة و هي ب لأساس غير  

موجودة ؛ ماذا بكم ؟؟!!!! إصحوا ؛ هل هذه الكائنات ) ملائكة ؛ جن ؛  

الله ؛ يهوه ؛ الأب ؛ _ _ إلخ ( موجودة حتى نتعارك من أجلها ؟؟! لقد  

جاءت من عصور كلها خرافة و من جملتها هذه التي تؤمن بها  

، ماذا حصل للناس ؟!!! أين ذهبت عقولهم ؟؟!!! ما بال  الديانات اليوم 

لأشخاص اليوم ؟؟! من غير علم أو فلسفة ؛ هل تصدق أشخاص تطير 

إلى السماء و أشخاص تحيي الموتى و أشخاص تشق البحر و  

أشخاص تشق القمر ؟؟! ماذا لو أخبرتك أنّ جدّي حمد الحمر طار إلى 

ب مياه البحر المتوسط بعدها  القمر و رأى أنه مصنوع من جبنة و شر

؟؟! ما رأيك هل هذه كذبة ؟!!! بالطبع كذبة لكنها ليست أكثر صدقاً من  

عقيدتك !!! فأنا ادعيت و أنت ادعيت و كلانا خالفنا البديهة و الفطرة 

بهذا الكلام الجنوني ، فهذه المعتقدات بمحتواها و طقوسها هي جنون  

ي صار ديناً يجب عليك  محض ، و لكن إذا حصل على مستوى جماع

احترامه ، و إلا يهدر دمك على أي نقد أو قول حقيقة ، و أتمنى أن  

يتدبر ذلك من استطاع إليه سبيلا ) راجع تساؤلات في الدين ففيه 

 تفاصيل أكثر عن هذا الموضوع ( .  

 انتهى الكتيب .   

 

 

 

 

 

 

 



 42 

 


