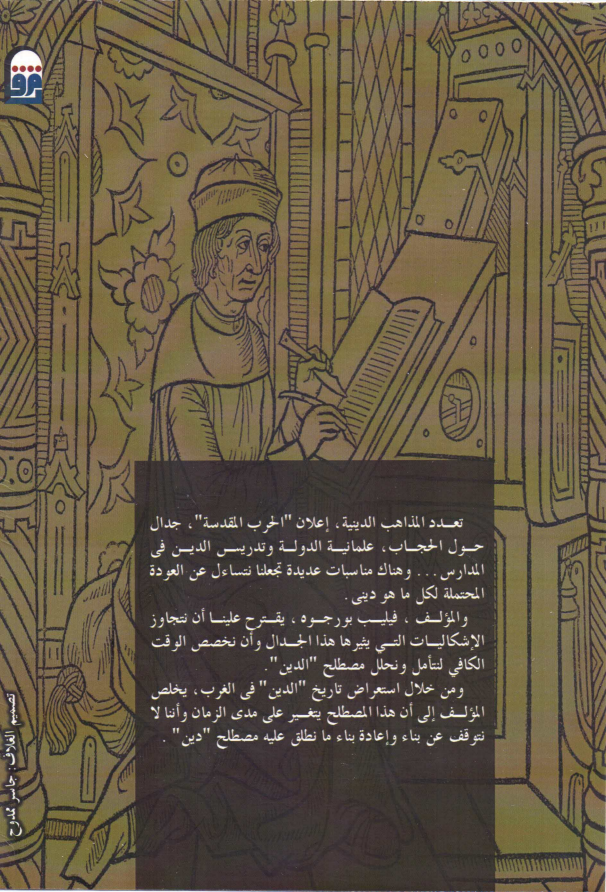
المركز القومى للترجمة

فيليب بورجوه

# منابع تاريخ الأديان

ترجمة؛ فوزية العشماوي

2089



المركز القومى للترجمة

تأسس في اكتوير ٢٠٠٦ تحت إشراف: جابر عصفور

مدير المركز: أنور مغيث

- العدد: 2089

- منابع تاريخ الأديان

فیلیب بورجوه

- فوزية العشماوي

- اللغة: الفرنسية

- الطبعة الأولى 2015

#### هذه ترجمة كتاب:

Aux origines de l'histoire des religions
By: Philippe Borgeaud
Copyright © Editions du Seuil, 2004
Collection La Librairie du XXIe siècle,
sous la direction de Maurice Olender
Arabic Translation © 2015, National Center for Translation

All Rights Reserved

حقوق الترجمة والنشر بالعربية محفوظة للمركز القومى للترجمة شارع الجبلاية بالأوبرا- الجزيرة- القاهرة. ت: ٢٧٣٥٤٥٢٤ فاكس: ٢٧٣٥٤٥٥٤

El Gabalaya St. Opera House, El Gezira, Cairo.
E-mail: nctegypt@nctegypt.org Tel: 27354524 Fax: 27354554

# منابع تاريخ الأديان

تـــــاليف: فيليــببورجــوه



بطاقة الفهرسة إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشئون الفنية بور جوه، فيليب منابع تاريخ الأديان/ تأليف: فيليب بورجوه؛ ترجمة: فوزية العشماوي. القاهرة: المركز القومي للترجمة، ٢٠١٥ ۳۷۲ ص، ۲۴ سم ١- الديانات - تاريخ (مُترجم) (أ) العشماوي، فوزية ۲٠٠,۹ (ب) العنوان رقم الإيداع: ٢٠١٢ /٢٠١٢ الترقيم الدولي: 4 - 0217 - 92 - 977 - 978 - 978 الترقيم الدولي: 1.S.B.N طبع بالهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية

تهدف إصدارات المركز القومى للترجمة إلى تقديم الاتجاهات والمذاهب الفكرية المختلفة المقادئ العربى وتعريفه بها، والأفكار التى تتضمنها هى اجتهادات أصحابها فى ثقافاتهم، ولا تعبر بالضرورة عن رأى المركز

## المحتويات

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | إهداء |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تمهد  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المقد |
| امشا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| الأسئلة القديمة جدًا: معالم كلاسيكية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| اجية الصورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| ت مع الصورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| ، أمازيس واكتشاف المقدس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| 2.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| 15 No. 2 Av. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| " A - NO" - "Sal -2 11"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| to the state of the fill of the state of the |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| لصورة وقبل الأسطورة: دين المنابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| ىش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| لإغريق ومصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| الآلهة و آلهة الكتابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | كلام  |

| 69  | أسماء الآلهة                                   |
|-----|------------------------------------------------|
| 74  | حدود الاعتباطي                                 |
| 83  | الهوامش                                        |
| 89  | نشأة المقارنة                                  |
| 91  | جاذبية محفل السبت أو: أي معنى نعطى للشعائر؟    |
| 98  | استعارات، واقتباسات، ومناقشات ومنازعات         |
| 101 | مقارنة "التابو": الطهارة والكمال والهوية       |
| 107 | المحاولات الأولية في علم مقارنة الأساطير       |
| 113 | مثلث لاهوتی                                    |
| 119 | الهو امش                                       |
| 129 | موسى: روايات من اليونان ومن روما               |
| 131 | المؤرخ " هيكاتيه دابدار ": استعمار مملكة يهوذا |
| 138 | الكاهن المصرى مانتون                           |
| 144 | فرويد وإخناتون                                 |
| 152 | تكوين ذاكرة                                    |
| 156 | موسى ويوسف                                     |
| 158 | نظرات على الجالية اليهودية في الإسكندرية       |
| 161 | موسى وأورفيه                                   |
| 165 | "اليهوديات" من تأليف أرتابان                   |
| 169 | رواية أولى: يوسف و أسانت                       |

| 172 | من هو آرتابان؟!                                                     |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| 184 | موسی بن یوسف عند "تروج بومبییه"                                     |
| 188 | ستر ابون: موسى بين الإغريق والبرابرة (الأجانب)                      |
| 192 | أحلام إغريقية رومانية                                               |
| 195 | إله اليهود: السماء فوق كروم من ذهب                                  |
| 205 | سار ابيس و إيزيس                                                    |
| 208 | من مصر إلى يبوذا: سياق للعرض                                        |
| 211 | الأسطورة والناريخ                                                   |
| 214 | الروايات عن جيروزاليم وأليات المقارنة عند "تاسيت"                   |
| 214 | المصدر الكريتي                                                      |
| 219 | المصدر المصرى                                                       |
| 226 | المصدر الإثنوبي                                                     |
| 229 | المصدر الأشورى                                                      |
| 230 | المصدر عن هومير                                                     |
| 231 | أسطورة المدنسين: رواية اليزيماك"                                    |
| 233 | رواية تاسيت                                                         |
|     | الدين وقواعد المعيشة التي أرساها موسى (تاسيت. الحكايـــات، الجـــز، |
| 237 | الخاس، ، ، ٥)                                                       |
| 242 | النهو امش                                                           |
| 281 | المسيحية وتاريخ الأديان تنويعات حول النور الطبيعي                   |
|     | من موسى الإغريقي إلى موسى عند المسيحيين (الدفاع عن الدين تربــة     |
| 283 | لتاريخ الأديان)                                                     |

| الفاتحون الإسبان غزاة أمريكا وآباء الكنيسة عند قبائل المايا والأستاك ﴿ 88 |
|---------------------------------------------------------------------------|
| بارتلیمیه دی لاس کاساس 60                                                 |
| نظریة شخصیات موسی عند "هیوات" 90                                          |
| الأب "لاقيتو" وخروج اليهود من مصر                                         |
| التقايد الشيطاني                                                          |
| الدين: الكلمة والشيء 7                                                    |
| مصادر علم دنیوی ومقارن                                                    |
| الهو امش                                                                  |
| تسلسل تاریخی 7                                                            |
| معالم قديمة 9                                                             |
| يليو حر افيا                                                              |

إهداء

إلى تلاميذي وذكرياتنا في منطقة مانون

#### تمهيد

إن مسألة الهوية الدينية وصلاتها بالعلمانية مسألة في غاية الأهمية في الوقت الراهن في أوروبا، وليس في الشرق الأدنى أو الـشرق الأقـصى فحسب، وهذا ما يبدو جليًا من خلال معركة جدلية تعرضها الصحافة اليومية منذ عدة سنوات, وفي هذا الإطار: ما معنى الرغبة في إدخال كلمة "دين" في المقدمة الخاصة بالدستور الأوروبي أو العكس، أي: الحرص علـي عدم التنويه من قريب أو بعيد عن ذلك؟ وكلنا يعلم أن الدين أو الديني يؤدي إلى تأثيرات قوية لا تحمد عقباها.

ولكن هل هذه التأثيرات مقصورة على الكنائس المعتمدة، ومؤسسات تقليدية رسمية؛ ألا يوجد مكان لتكوينات جديدة تسبب القلق أحياناً؟ إن تعدد الحركات الدينية وتسييس الأديان الحالى إلى جانب عودة التدين المعلن في عالم المنظمات الدولية وأباطرة الحروب كل هذا يدعونا إلى إعادة التفكير في بعض المصطلحات وفي البداية من أين تأتي معلوماتنا عن "الدين" وماذا تشتمل عليه؛

ربما يكون من الأهمية بمكان العودة إلى الماضى وإلى البلدان البعيدة؛ حيث ظهرت التعريفات الأولى التى تعد أساس هذه المعتقدات الراسخة, وإن ما يفرض نفسه علينا، ويجب ألا نندهش لذلك، هو صفة الجمع أو التعددية الجدلية لموضوع "الدين", وموضوع الدين غير موجود بصفة أبدية ولكنه دائما في حالة بناء، وإعادة بناء، وأى دراسة جادة للدين لا يمكن أن تكون إلا من خلال التاريخ والمقارنة, وإن مسألة عرض الآلهة وتقديمها وتصويرها

على شكل أبقوني أو رمزي وأسطوري قد ساق الإغريق والرومان إلى التفكير مبكرًا في المخاطر والفوضى التي يمكن أن تنتج عن التعبد, ولقد فعلوا ذلك برسم خريطة لمنابع العبادات والمعتقدات الخاصمة بأجدادهم بالتوازى وبالمقارنة بمعتقدات البرابرة "الأخرين" سواء أكان هؤلاء أفاضل أم محتقرين, وأسلوب المقارنة الدينية هذا قد قادهم إلى إرساء مثلث الاهوتى؛ حيث تتم المواجهة بين تعبد معتدل وناقد يتعارض مع خزعبلات منفلتة ومع رفض احترام تعددية الآلهة المعروضة والممثلة, وهكذا احتفظت بلاد الإغريق بمكانة تبعد كثيرًا عن مصر القديمة التي تـؤمن بالـسحر وتعبـد الحيوانات المقدسة, وعن جيروزاليم (القدس) حيث أقام موسى معبدا خاليا لإله الكون, وسرعان ما جاء رد الفعل لهذا النموذج بظهـور اليهوديـة ثـم المسيحية. وفي إطار هذه المجادلة تتكون الأليات والأساليب التي نفكر بموجبها أو على الرغم منها في معنى الأديان وفي ما هو دينسي، والتسى لا تزال تتجدد وتنطلق من جديد منذ أهالى مدينة الإسكندرية من الإغريق واليهود ومرورا بالمؤرخين الرومان وأباء الكنيسة وحتى المبشزين بالعالم الجديد وحتى يومنا هذا, وعلينا أن نعى ونستوعب ذلك ولا نعده ترفا حين نتساءل ونفكر في متطلبات علم تاريخ الأديان، وهو تخصص جديد غير طائفي و لا ديني، يندرج في إطار التاريخ و الأنثروبولوجيا والمقارنة.

جاءت فكرة هذا الكتاب بعد المحاصرات المنتظمة التي ألقيتها إلى الطلبة في جامعة جنيف، وكذلك المحاصرات المنتظمة والمكثفة التي درستها في المدرسة العليا "سان كارلو دي مودان"، في فبراير ١٩٩٦، وفي قيسم الدراسات الكلاسيكية في جامعة برانستون، خلال فصل الشتاء من العام نفسه ولقد بدأت في التأليف خلال فترة إقامتي في باريس؛ حيث كنت أعمل مدير دراسات مشاركًا في كلية الدراسات العليا، في مايو ٢٠٠١، بدعوة من ستيلا جورجودي.

ولقد أسهمت أسئلة الطلبة والمشاركين في المحاضرات، وملاحظاتهم في شحذ تفكيري. وقدم لي كثير من أصدقائي المخلصين مساعدات جمة فيما يتعلق بالبحث والكتابة؛ وذلك بفتح أبواب المكتبات أمامي واستضافتي لديهم وأذكر منهم: فروما زيتلين في بريستون، سارة جونستون وفريتز جراف في كولوموس، جيمس وكاتي ردفيلد في شيكاغو، كريستيانو جروتانيللي في روما, قدم لي كل من موريس أولندر وجون شييد وجي سترومسا معلومات مفيدة جدا.

واستمررت فى تأليف هذا الكتاب أثناء إقامتى فى منزل ريفى صغير فى إمبريبو بستورين، بعيدًا عن الجميع، ثم فى جنيف تحت أشجار طريق "مانون"، بعد حصولى على إجازة من الجامعة إجازة للبحث "ساباتيك".

وأنا مدين لكثير من الزملاء المقربين الذين ساعدونى بتشجيعهم ونصائحهم, ولو لاهم لما خرج هذا البحث إلى النور, وهم: أنطوان جافينيو، وآلان مونييه، وسيلفيا نايف، وانياس ناجي، وفرانشيسكا بريسندي، والبير دى بيرى، وطوماس رومر، ويورى فولوكين، واتانسيا زوجر افو.

أما زوجتى إيزابيلا وأولادى فقد وفروا لى الإطار الملائم الذى أتاح لى النتفس بحرية والكتابة.

ولقد رحل عنا الصديق والأستاذ جون رودارد، قبل أن يقرأ هذا الكتاب, ولو أنه قرأه لكان القارئ الأكثر شدة والأكثر كفاءة، خاصة أنه شارك في مرحلة تأليفه منذ البداية وحتى النهاية.

جنیف، جراند ساکونیه ۱۱ أغسطس ۲۰۰۳م

#### القدمة

"السرد ليس فقط إعادة القول، أو عما نكتب الكلمة أحيانا معارضة (°)

إن علم "تاريخ الأديان" الذى ظهر بوصفه تخصصاً أكاديميًّا مسسقلا، وعلما غير طائفى ولا دينى فى الملتقى بين علم دراسة النصوص المقارنة وعلم الأنتروبولوجيا، قد تكون فى الثلث الأخير من القرن التاسع عشر، ولقد ظهر أو لا فى فرنسا، ثم فى إنجلترا ثم فى سويسرا وهولندا وبلجيكا.

ولقد ازدهر هذا التخصص بسبب صعود العلمانية، ولكن تاريخ الأديان الذى وصفه ماكس فيبر بأنه سيكون "فك سحر العالم" سيظل موصوما بتناقض مصادره على الرغم من أنه نشأ فى ظل حركة أوروبية، وهذه الحركة تقود جزءًا من العالم المسيحي، وليس كل كوكب الأرض. وليس من الضرورى توضيح ذلك، ويمكن أن يبدو تاريخ الأديان نتيجة لرد الفعل على "فك سحر العالم" هذا، وذلك بتمييز الشعور الدينى والخيال الدينى موضوعا للدراسة أو على العكس بوصفه تواصلاً طبيعيًا واضحًا؛ ما دام تاريخ الأديان ينتج عن وضع مسافة أو عن الابتعاد عن الدين.

لقد كان من المأمول في نهاية القرن التاسع عشر، تحويل بعض كليات در اسات اللاهوت إلى كليات "لعلوم تاريخ الأديان" وذلك من قبل العلمانيين المعادين لكل ما هو أكلاريكي لاهوتي أو من أهل الكنائس ولكل منهم أسباب متعارضة تماما, ويكفينا لفهم ذلك متابعة الجدال المستمر، والذي يبدو أحيانًا منسيًا وأحيانًا أخرى مدفونًا، ويدور في الأوساط التي يلتقسى فيها علماء اللاهوت و "علوم تاريخ الأديان"، لندرك أن العوائق ستزداد.

<sup>(&#</sup>x27;) كلود ليفي شتراوس، الإنسان العارى، باريس، ١٩٧١، ٥٦٧ صفحة.

ولا يخفى على أحد أن تاريخ الأديان كان ولا يزال أمامـه حـاجزان كبيران تقليديان وشديدا المقاومة فى الوقت الذى يدور فيه الحديث فـى كـل أوروبا عن الدور الذى يجب أن يضطلع به "علم تاريخ الأديان" فى التعليم المدرسى العام (۱)، وهذان الحاجزان هما من ناحية: التوجس من وجهة نظر المؤمنين أو ربما الكراهية التى من الممكن أن يحدثها أسلوب البحث غير المتدين، أى: الأسلوب التاريخى النقدى، أى: الملحد، أو بـالأحرى الكـافر بالدين، ومن ناحية أخرى الشك الكبير الذى يمكن أن ينزرع -على العكس- فى قلوب أتباع العلمانية المتصلبة من إمكانية اتباع أسلوب دراسى لموضوع الدين غير محبذ.

فبعضهم يعتقد أن تاريخ الأديان مهمته هى إبعاد الدين، على حين يعتقد الآخرون أن مهمته هى إدخال الدين من الباب الخلفى، وتكمن الخطورة فى أن كل إنسان يود فى أعماق نفسه، سواء أكان سلبيًا أم إيجابيًا، معرفة ما المقصود بهذا التخصص: الدين أو الأديان.

#### متنوعات متفرقة حول العالم

ما معنى كلمات "تاريخ" و "الأديان" في مصطلح "تاريخ الأديان"؟

بالنسبة لكلمة "تاريخ" يكفى القول: إن الكلمة هنا مستخدمة فى معناها العام الشامل؛ أى: إجراء تحقيق أو استقصاء. ويجب عدم جعل تاريخ الأديان مجرد عرض تطور ما نعرفه عن الأديان على مدى الزمان والمكان، أو بالأحرى فإن مثل هذا العرض يجب ألا يكون سوى جانب من جوانب هذا التخصص، وربما يكون جانبًا ثانويًا من هذا التخصص، إن المهمة الأساسية لتاريخ الأديان هى تحليل الوقائع التاريخية، وبالطبع تلك الوقائع الموجودة داخل التاريخ، والتى من الضرورى أن تكون مرتبطة به على أن تكون مكرسة لأهداف أخرى غير متعلقة بالمشهد الخاص بتسلسل النسب.

لذا فإننى أعتقد أنه من الأفضل أن نحتفظ باستخدام مصطلح واحد لهذا العلم يرتكز فى الوقت نفسه على الملاحظة وعلى التفسير وعدم الفصل بين هذين الجانبين المرتبطين ببعضهما؛ حتى لا يكون تناول البحث من زاويتين: واحدة ترتكز أكثر على الوصف، والأخرى نظرية أو أساسية، وربما نلجاً لهذا الأسلوب أحيانا مستلهمين ذلك من التقليد المعمول به فى ألمانيا؛ حيث من المتعارف عليه أن مصطلح "علم الأديان" يعطى الانطباع بأن هناك. تتويجا لتعددية المجالات التى استكشفها التاريخ فى مصطلح "تاريخ الأديان".

وأنا أميل إلى الاعتقاد بأنه في حالة التناول الأنثروبولوجي فالسلطم لا يفترق عن الوصف وأن حقل التاريخ يسشمل المجال المعاصر، وكذلك الماضي (١)، وهناك سبيل سهل لمحاولة فهم الكلمة الثانية "الأديان" في مصطلح "تاريخ الأديان"، وهو أن ننظر في اتجاه المصطلح المنتشر حاليا هذه الأيام وهو مصطلح "السوبر ماركت"، ونسمع من يقول اليوم فيما يطلق عليه بعضنا "ما بعد الحداثة" إننا لدينا حرية الاختيار, وإننا لم نعد ثابتين على موروث تاريخي مأثور، الموروث المحلى أي: تقاليد أجدادنا، فنحن نعيش في وسط في عالم شاشة الإنترنت والاستهلاكية العالمية، إلا إذا كنا نعيش في وسط محافظ جدا أو منطو على نفسه. نحن إذن نعيش فيما يتعلق بالأديان تمامًا، مثل العنكبوت، ومثل الزبون في "السوبر ماركت". وبإمكاننا إذن أن نعتنق أو نصنع الدين الذي نختاره، أي: نختار سلعة ترضينا، أو على العكس يمكننا اختيار مكونات الوجبة ونأخذ بأيدينا ما نختاره من المكونات، من كل جانب، مثلما كانت تفعل النستاجة الإغريقية "أر اشنيه" التي تحولت من كل جانب، مثلما كانت تفعل النستاجة الإغريقية "أر اشنيه" التي تحولت الى عنكبوت.

إن الصورة ليست عبثية أو لا معقولة بشرط أن أوضحها: إنسا في السوبر ماركت نجد أنفسنا أمام أشياء أو سلع جاهزة ومجهزة، ملفوفة ومغلفة ومن السهل جدا معرفتها. وحتى نرضى رغبتنا في حرية الاختيار التي يبدو أنها أصبحت من مطالبنا، لم يعد من المفيد أن نجلس أمام شاشة التليفزيون نتأمل رموز الديانات والملل المختلفة وممثليها المعتمدين وهم يرتدون البذل الأنيقة ويدعو كُلِّ لديانته.

إن "معرض الأديان" الذى نتسارع للوصول إليه لا يمكنه أن يكتفى بأن يعرض علينا "ديانات" جاهزة، مؤسسة ومعتمدة أو فى سبيلها إلى ذلك ولكن مطلوب منه أن يعرض علينا عناصر أو جزئيات من الشعائر أو مجموعة منتوعة من الأساطير والروحانيات التى وصلت إلينا من كل الجهات، والتى تمثل كلها آثار أكبر ذاكرة للإنسانية، وهذا مستودع أو محل ضخم متعدد الأصناف والسلع، أو قاموس للرموز، مخزن مثالى يستطيع أن يتغذى منه كل "الشيوخ الروحانيون"، هؤلاء الذين تتعدد أنواعهم وهم فى ازدياد مستمر.

ربما يستحسن عدم استخدام كلمة "معرض للأديان"، بل محل "اخدم نفسك بنفسك" (دو إيت يورسلف)، أو سوق كبير للبضائع القديمة المستعملة مادام أن كل شيء في مجالنا هنا ليس جديدا، بل معاد استخدامه، إن سلة المشترى الدائم ليس بها أى شيء يثير الدهشة بالفعل ولاحتى نتائج الاختيارات التي يضعها في سلته كأجزاء متفرقة، إن الخلطات الفكرية الحديثة والديانات الجديدة ليست غريبة ولكنها ذات طبيعة تقليدية على الأكثر، وحتى نعرف إلى أى مدى تعد عادية، وهذا شيء مستحب في أيامنا، يكفى أن نتعامل مع التاريخ المقارن للأديان وهذا يكفى؛ لأنه لا توجد على الأغلب وسيلة أخرى. وفي الواقع فإن إمكانيات الاختيارات المتنوعة كثيرة

جدا ولكنها لا نهائية؛ لأنه كما يقول هومير: "إن كل إله يعترف بإله أخر، حتى وإن كان من الذين يعيشون في أقاصى العالم"<sup>(7)</sup> وكذلك أي أسطورة، مهما كان أسلوب التعبير عنها، فإنه يجب أن يعترف بها أسطورة في جميع أنحاء العالم، طبقًا لرأى كلود ليفي شتراوس، ويجب أن نأخذ في الاعتبار هشاشة النجاح.

إن الآلهة والأساطير وحتى الشعائر عمرها الافتراضى نسبي، ومن بين الأديان التى ظهرت عبر التاريخ نجد أن المسيحية والبوذية أو الإسلام تبدو عارضة ويمكن تصديرها، وتبدو أنها نجحت جيدا. ولم تكن الحال كذلك بالنسبة للديانة المانوية، ولا بالنسبة لديانة "التوحيد الشمسى" التى اخترعها إخناتون. ومن بين الأديان المعروفة فإن اليهودية وكذلك الديانات القديمة في الهند وفي اليابان وديانة لاو تسو الصيني هي التي تزدهر، كذلك وبدرجة أقل ديانة المجوس، وهم أتباع الزرادشتية الفارسية القديمة، إلى جانب ديانة قوى الطبيعة (الماندية) وديانة اليازيدية وهم ورثة المجوس القدماء المؤمنين بالهين.

أما الديانات الأخرى التى عادة ما نطلق عليها الديانات الطبيعية، للتمييز بينها وبين الأديان السماوية المنزلة أو المفروضة، فإنها جميعا في سبيلها للانقراض، فيما عدا بالطبع بعض الحركات الدينية التى تظهر فجأة وهى مصطنعة، مثل الحركات الدينية الكورية والأسترالية أو الأمريكية، والتى تنتمى إلى العصر الجديد أو إلى الفيمينيزم أو الوثنية أو الشمانية في آسيا الوسطى أو الإحيائية أو الشعوذة، إن المادة الأساسية لتاريخ الأديان والتي أصبح من العاجل جدا دراستها، ليست مجرد تسلسل الأديان الكبيرة

و الصغيرة في العالم، ولكن العناصر القديمة والأنظمة التي غالبا ما تكون عتيقة، ولكنها شديدة المقاومة، والتي ارتكزت عليها العقائد الحالية عند تكوينها.

إن هذه العناصر وهذه الأنظمة معروضة في "معرض الأديان" حيث لا يوجد به شيء جديد ولكن الوصول إليه في الماضي كان يخضع لرقابة شديدة إلى لم يكن محظورًا، يجب أن نفهم أن هذا المستودع يعد مثل "الله وعي" للحضارة الإنسانية، وهو اللا وعي المكبوت إلى حد ما. وفي الحقيقة وبالرغم من أن لدينا حرية شديدة منتشرة جدا في عصرنا فإن المظاهر خادعة، وهذا ما يبدو جليا من حيوية الجدال والمواقف المتعددة الخاصة بالهوية وازدياد الصراعات ذات الطابع الديني. إن تاريخ الأديان منذ بدايته مرتبط ارتباطًا وثيقا باستخدام رد الفعل، ورد الفعل المعاكس كما نشاهد ذلك في النماذج الأولية التي ظهرت في الغرب والتي نلحظها في الحوض الشرقي للبحر الأبيض المتوسط، إن الاتصالات والتاثيرات والاستعارات والأخذ والرفض كانت دائما معروفة ومتداولة فيما بين العراق القديم وإيران وأسيا الصغري وسوريا وفلسطين وحوض بحر إيجه وقبرص وجزيرة كريت ومصر، ولقد ظهرت البوادر الأولية المقارنة بين الأديان وتطورت من خلال سرد حكايات الرحلات والبحارة عن

وكان يحلو للبحارة وهم يتنقلون فيما بين الشعوب أن يبرزوا التضارب بين التقاليد والشعائر وتنوع الأساطير الأساسية التى ترتكز عليها، وكذلك العكس؛ أى: أوجه التشابه والأصول المشتركة، ولقد نتج عن الاتساع المتجدد لمعرفة الآخر، ابتداء من الإسكندر الأكبر ثم الإمبراطورية الرومانية، تكوين فكر نظرى في سياق متعدد التقافات ومتناغم يصلح لظهور تاريخ للأديان

قبل الأوان في هذا المناخ وهذا ما حدث بالفعل، على عكس ما ظهر لدينا منذ القرن التاسع عشر من مقابل أيدلوجي للعنصرية "والآرية" و "السامية"، وهكذا نشأت شبكة اتصالات وتداخلات لا تنقطع بين الموروث الإغريقي والروماني وهو ما نطلق عليه "الهيلينية الإغريقية" وبين اليهودية ثم المسيحية والإسلام ارتكازا على الأسس الناتجة عن حضارات الشرق الأوسط القديم، كما نتج عن تلك التصادمات وهذا المزيج التمهيدي الظروف التي هيأت ميلاد تحقيق مقارن للظواهر الدينية. إن المقارنة هي الركيزة الأساسية لتكوين تاريخ الأديان، والمعالم الرئيسة للأصول البعيدة لهذا التخصص تحددها الأمثلة الحية للمقارنة منذ كتاب "برتوليميه" للمؤلف "لاس كاساس"(أ)، ثم كتاب "سير "المواطن ديبوي" (أ) للمؤلف "جورج فريدريتش كروزر"(أ)، ثم كتاب "سير جيمس فرازر"(١) للمؤلف "جورج ديموزيل"(أ)، ثم مؤلفات "ميرسيا الياد"(أ) و"كلود ليفي شتراوس"(ا) وحتى المشروعات المعاصرة في المجال نفسه وهي عادة ما يقوم بها مجموعة من المؤلفين وكل مرحلة من هذه المراحل تعد ثورة من الثورات المنهجية.

وهكذا نستطيع أن نتحدث عن تقليد حقيقى وصاخب للمعرفة يجب أن نضعه فى الاعتبار، وأن نعترف بأننا لا يمكن أن نخلط بين تاريخ الأديان، بوصفه تخصصا علميًا، وبين المبادرات الاجتماعية والسيكولوجية والفلسفية التى تجهل استمرارية هذا الموروث التاريخى المشار إليه، إذن هناك خطر الوقوع فى خطأ مخادع، عندما نتحدث عن "علوم الأديان" فى صيغة الجمع؛ لأننا ربما نتعرض لعدم الوضوح فى رؤية العمق التاريخى وخصوصية هذا النوع من البحث العلمى (١٢).

وإذا كانت التربة التي نمت فيها بدايات تاريخ الأديان هي بالفعل الخلفية البعيدة لجميع مشكلاتنا المعاصرة، فإن هذه التربة ليست مرتبطة ارتباطا وثيقا بالمبادرات الأساسية الخاصة بالجهل بمعرفة الآخر، والتي نطلق عليها حاليا "حوار الأديان"، وهذا الحوار في الغالب مختص بالأديان الإبراهيمية، إلى جانب إدخال بعض الديانات "الكبيرة" وإضافتها. إن إقصاء الحضارات الوثنية القديمة من استقصائنا وتحقيقنا بحجة أن هذا مجال فيه كثير من الغبار، أو أن نبعد الشعوب الفقيرة أو المهمشة التي يهتم بدراستها علماء أصول السلالات البشرية، كل ذلك معناه إقصاء منابع كثير مسن القضايا المعاصرة، والأخطر من ذلك أننا نحرم أنفسنا من فهم كيف أن تاريخ الأديان يختص بمعرفة "الآخر" الذي يمكن أن نكونه أو "الآخر" الذي هو نحن، أو "الآخر" الذي يمكن أن نكونه في عالم أخر أصولي، أو "الآخر" الذي عرفناه بالفعل من زمن ليس ببعيد. وربما ما سنعرفه يوما إذا أردنا أن نأخذ في الاعتبار ما هي منابع إلهام الحركات الدينية الجديدة وحركات النظرف حيثما و جدت .

إن إقصاء هذا العالم الآخر الأصولي وتفضيل الأديان التوحيدية، وما يطلق عليه الأديان الكبرى على التعددية والثروات اللا محدودة للمجالات المتعددة للثقافة والمجالات عبر التاريخ، كل ذلك سيكون بمثابة تجهيز ما يشبه العلم ويكون حكرا على الدبلوماسيين أو "ممثلي" التقاليد الدينية المسيطرة، الذين يرغبون في إرساء حوار فيما بينهم، أو على العكس خلق تسلسل تدريجي داخل ما له قيمة من الناحية الاقتصادية والمؤسساتية والإستراتيجية والإحصائية، وإن نوع الأسئلة التي يثيرها تاريخ الأديان يجب أن يظل على نقيض مثل هذا الاستخدام سواء أكان سياسيا أم ساذجا فقط.

ونحن نعرف أن الإغريق لم يكن لديهم إحساس بـضرورة تـصديق أساطيرهم، ولكن هذا لا يعنى أن الأساطير لديهم لم تكن مرتبطة بالآلهة ولا بالمدينة، ولكن هذا معناه أن الحكايات عن الآلهة بالرغم من أنها تعد تعليقا تقليديا على التجربة الحياتية الاجتماعية فإنها ليست لها صفة النص المقدس، وهكذا فإن "الاعتقاد" يمكن أن يأخذ عدة أنماط("') في علاقته بالحياة الدينية.

وعلينا أن نبذل بعض الجهود حتى نتخلص من عاداتنا فى التفكير فيما يتعلق بالدين والسياسة إذا أردنا دراسة "تاريخ الأديان" وليس تصنيع علم لاهوتى للأديان (بتوجيه مسيحى) دون أن ندرك ذلك، وهذا هو التوجه الفكرى لهذا البحث الذى يهدف إلى التقديم لهذه المبادرات الأساسية التى كانت أصل تاريخ الأديان.

إن الرجوع إلى العوالم القديمة جدا يفرض نفسه علينا لإلقاء السضوء على ما يكون الجدال الساخن الحالي، وهذا يبدو أكثر قربا من الحقيقة؛ لأن "سوبر ماركت ما بعد الحداثة" يلتحم بصورة مدهشة مع العالم المتعدد والناعم للمعتقدات والممارسات التي ترجع إلى ما قبل الاختراع المسيحي الأوروبي الذي نطلق عليه عادة بطريقة تلقائية تبدو كأنها طبيعة "الأديان".

#### الهوامش

- (۱) د.يبراى، تدريس الحدث التاريخى فى المدرسة العلمانية، تقريسر وزارة التربيسة الوطنية، والفكرة قديمة وترجع إلى القرن ۱۹. ارجع إلى "أن ليتسرى" فى مجلسة الفلسفة الوضعية، ۱۸۷۹، صفحات ۳۲٦ إلى ۳۷۶. انظر إلى م. فسارن، تساريخ الأديان أفكاره وأسلوبه وأقسامه وتدريسه فى فرنسا وفى الخارج.
- (٢) انظر فيليب بورجوه، ما تاريخ الأديان؟ تأملات في إجراء المقارنة في تاريخ الأديان القديمة.
  - (٣) انظر الأوديسة، صفحات ٩٧ و ٨٠.
- (٤) بالنسبة لكتاب التاريخ للمؤلف لاس كاساس، والذي تم تأليفه في الربع الأول من القرن ١٦، انظر انفرا صفحات من ٢٣٨ إلى ٢٤١
  - (٥) المؤلف ديبوي، منابع كل الأديان أو الدين العالمي.
    - (٦) المؤلف ج. ف. كروزر، رموز وأساطير.
- (٧) الكتاب الرئيس للمؤلف فرازر هو دورة الغصن الذهبي، وقد عكف المؤلف على كتابة هذا الكتاب بدون انقطاع من عام ١٩٨٥ إلى عام ١٩٣٥ وقد أصدر عدة طبعات منقحة وبها إضافات. والطبعة الأولى للكتاب ظهرت عام ١٨٩٨ في جرزأين وكان فرازر عمره ٣٦ عامًا، أما الطبعة الثانية فقد ظهرت عام ١٩٠٠ وبها الجزاء، والطبعة الثالثة ظهرت بين عام ١٩١١ و ١٩٣٥ ومكونة من ١٢ جزءًا. وهذا الكتاب يعد موسوعة حقيقية للأحداث التاريخية (كما أكد ذلك الكاتب مارسيل موس) وقد ظهرت طبعة مختصرة للكتاب عام ١٩٢٢
- (٨) في مؤلفات جورج ديموزيل، كما هو معروف، ترتكز المقارنة أو لا على المجال المحدد بالقرابة اللغوية الهندية الأوروبية. ولكن هذا التحديد لم يمنع أبدا بعض الإضافات من ناحية التوراة والكتاب المقدس ( انظر إلى كتاب أسطورة وملحمة، الجزء ٣ الصفحات من ٣٣٨ إلى ٣٦١ )، أو (الثقافات الأمريكية الهندية، انظر هوموروس والمشيخة الرومانية الصفحات ٤١ إلى ٤٤). بالنسبة لمناقشة التأثيرات الأيدلوجية في مؤلفات ديموزيل انظر على الأخص س. كروتانلي، أيدلوجية وأسطورة الهندية الأوروبية عند جورج ديموزيل.

- (٩) انظر كتاب "دراسة عن تاريخ الأديان"، ولدراسة السمة السياسية لمؤلفات إلياد انظر الفر الصفحات ٢٨٣ الملاحظة رقم ٢٤.
- (١٠) رَافَائيلا بيتازوني هو مؤسس المدرسة الرومانية لتاريخ الأديان، وهو لم يكف عن الجراء المقارنات: انظر إلى ثنائية تكوين ديانات التوحيد في حكاية تاريخ الأديان، الجزء الأول: السر في الحكمة والنظرية في حكاية تاريخ الأديان، واعترافات بيكاتاتي عن توحيدية الثنائية.

(١١) كلود ليفي شتر أوس، الأجزاء الأربعة في علم الأساطير، وهي عبارة عن معمل حقيقي للمقارنة بين الأديان.

- (١٢) وحتى نفهم أهمية أسلوب المقارنات وتطوره فيما يتعلق بتاريخ الأديان انظر: فيليب بورجوه "المقارنة في تاريخ الأديان"، وف. بوسفلوج وف. ديناند "المقارنة في تاريخ الأديان"
- (١٣) انظر بخصوص هذا الموضوع الصفحات المضيئة للكاتب ج. ب. فرمانت "صور من المعتقد الحقيقي في اليونان"، في كتاب بين الأسطورة والسياسة"، الصفحات ٢٣٧ إلى ٢٥٢ وانظر أيضا ب. فاين " هل صدق اليونانيون أساطير هم"؟

### بعض الأسئلة القديمة جدًا

معالم كلاسيكية

#### ازدواجية الصورة

إن الكاتب الساخر لوسيان، الذى عاش وألف كنبًا فى القرن الثانى الميلادى، لم يتوان أبدا عن التفكير بسخرية فى المعلومات الأساسية الخاصة بتاريخ الأديان. وفى أحد مؤلفاته الناجحة جدًا حلل بتفصيل شديد النجاح الحقيقى للنبى الكذاب، إسكندر أبونوتيكوس، ولثعبانه الإله جليكون، الحية القاتلة التى تتلوى حسب رغباته والتى كان النبى الكذاب يخفى رأسها الحقيقى تحت معطفه ويستبدل بها رأسًا أخرى صناعية تقوم بتحقيق التنبؤات بواسطة بعض الحيل المتقنة (١).

وفى المناسبة نفسها كان لوسيان يعرض على خشبة المسرح شخصية ساذجة، تؤمن بالخزعبلات، ريتوليانوس، وهى الشخصية الأساسية فى مدينة روما كلها التى تعتنق هذه الديانة الجديدة، التى ألفها وأخرجها لوسيان، وقد تم رسم شخصية ريتوليانوس على أنه مريض بالديانة الجديدة، بالرغم من أنه رجل سياسة مرموق، وأنه غير قادر على مقاومة الدافع الشديد الذى يدفعه للصلاة بدون تحفظ، وإلى العبادة الواضحة لكل حجر مغطى بالدقيق أو فوقه تاج(٢).

وفى العصر التالى قام المؤلف الساخر أرنوب، بتقليد لوسيان، وشبه نفسه بشخصية ريتوليانوس، وذلك قبل أن يعتنق المسيحية؛ حيث كتب يقول:

لقد كنت فى الماضي، فى ضلال، فقد كنت أعبد تماثيل خارجة لتوها من الأفران، تمثل آلهة مصنوعة بعد دقها بالمطرقة على السندان، كما كنت أعبد عظام الفيل وبعض الصور والأشرطة البيضاء المعلقة على أغصان

أشجار عتيقة، وعندما كنت أشاهد حجرا مدهونا بزيت الزيتون كنت أسبجد له وأخاطبه وأحدثه كما لو أن قوة عظمى تسكنه، وكنت أطلب مسن هدذا الجماد عديم الإحساس بعض الخيرات، وبالرغم من أننسى كنست مقتنعا بوجود هذه الآلهة، فقد كنت أهينها بشدة عندما أتذكر أنها مجرد قطع مسن الخشب أو الحجارة أو عظام حيوانات، وأنها كانت تسكن داخل هذه المسواد الصماء(٣).

أما قبل أرنوب فقد كان كليمون من الإسكندرية إلى جانب كثير مسن آباء الكنيسة، مثلهم مثل لوسيان، يوضحون أن التماثيل المقدسة والتى يعبدها الناس بقدسية هى من صنع الإنسان (ئ)، ولقد كان هذا النداء للتوضيح ضروريا خاصة أن الشك كما يبدو كان ممكنا، كما أن المفكرين المسيحيين لم يكونوا يجهلون أن تماثيل الآلهة وكذلك الصور المقدسة تأخذ في نظر أتباع المسيحية صبغة من الحقيقة، غير أن هذه الحقيقة ما كان بوسعهم قبولها إلا في حالة إرجاع فاعليتها إلى "الشياطين"، أما لوسيان نفسه فقد ذكر في كتابه "الديك" بأسلوب ساخر أنه بالرغم من الاعتقاد العام بسلطة الصورة وقوتها فإنه يذكر أن التماثيل المصنوعة من الاعتقاد العام بصلطة الصورة ويبدو ذلك واضحًا عندما يعقد مقارنة بين الملكية وصورة الآلهة، فقد أعطى الكلمة للفيلسوف العالم فيثاغورس الذي صوره على هيئة ديك، فأخذ الفيلسوف يشرح حالته عندما كان ملكا فيقول:

قال "الديك": عندما كنت أظهر أمام الشعب كان جميع الناس يسجدون أمامى ظنا منهم أنهم يرون إلها، فقد كنت أقارن نفسى بتماثيلكم التى نحتها الفنانون من أمثال فيدياس وميرون وبراكسيتال، وهذه التماثيل تبدو من الخارج وكأنها الإله نبتون إلىه البحر ممسكا بسشوكته الثلاثية، أو الإله جوبيتور وهو يلمع بالذهب والعاج، وحوله الصواعق

والبرق. أما إذا نظرت من الداخل فستجد أسياخا من الحديد ومسسامير ورافعات وزوايا لاصقة تجمع أجزاء التمثال وستجد غبارا وقطرانا ودبابيس وأشياء أخرى كثيرة تجرح النظر، ناهيك عن الذباب والعنكبوت التى تعشش بداخلها مع فضلاتها. تستطيع أن تقول: إن هذه هى الملكية تقريبا().

وطبقًا للوسيان أيضا في كتابه "خطاب عن التضحيات" فإنه يصر على حقيقة أن الذين يدخلون المعابد ويجدون أنفسهم واقفين أمام تمثال الإله " لا يتخيلون أنهم واقفون أمام تمثال مصنوع من العاج الهندى ومطعم بالمستخرج من مناجم وسالى، ولكنهم يشعرون أنهم يرون ابن الإله ساتورن والإلهة رينا، الذى أنزله فيدياس من السماء... والذى يشعر بالسعادة عندما يقدمون له كل خمس سنوات قربانا في معبد الألمبيا."(٦).

ويتضح من هذه الملاحظات المتوافقة مع بعضها سواء من لوسيان أم من المؤلفين المسيحيين الآخرين أن الصورة المقدسة خادعة ولكنها بدون أدنى شك وبالرغم من ذلك ذات تأثير  $(^{\prime})$ , وهى مثلها مثل الأسماء المقدسة وكلها اعتباطية أو تقليدية ولكنها ذات "طاقة" حيوية  $(^{(\Lambda)})$ , وهد الازدواجيسة وعدم الوضوح هي بالفعل أقوى من أي تفسير عقلاني أو ديني وهي التسي تحقق نجاح التماثيل والرموز الجامدة ذات الأهمية الكبيرة في إطار الشعائر، وذلك منذ العهد السكندرى  $(^{(1)})$ .

ولقد تولد من التربة نفسها الممارسات التخاطرية والمشعوذة، والتسى تجذب إلى الصورة المقدسة التى تلائمها، شيطان أو إلسه أو كما يقولون أحيانا: إنها تصنع الهة وتعيد الحياة للتماثيل (١٠).

ويجب ألا نعتقد أن إمكانية الخلط بين الصور والإله ترجع إلى خطاب متأخر وساخر، فقد كان ذلك موجودا منذ القرن السادس والقرن الخامس قبل الميلاد في مدينة آثينا، حيث نشاهد بعض الانحرافات ذات المغزى خاصة فيما يتعلق بالمزهريات القديمة ذات الوجوه السوداء حين كانت "كاسندر" تلجأ إلى معبد الإلهة آثينا: لقد كانت الإلهة تبدو كإنسان حي وليس كتمثال. أما على المزهريات ذات الوجوه الحمراء، وبعد ذلك بحوالي عشرين عاما، فقد ثبت الإلهة أثينا على هيئة تمثال حقيقي (۱۱).

وفى هذا المجال تبدو الخطورة نموذجية فى الأسطورة الخاصسة بالبالاديوم والتمثال العتيق للإلهة أثينا وكانوا يعتقدون أن سلامة مدينسة طروادة مرهونة به: وطبقا للأسطورة فقد "إلوس" بصره لمجرد أنسه لمسس البالاديوم لحمايته من الحريق، ولقد لزم الأمر أن تتدخل الإلهة آثينا شخصيا وتثفق على "ألوس" حتى تزول عنه اللعنة ويُشفى. وهنا تبدو الإلهة واضحة ومنفصلة عن صورتها بالرغم من أن هذه الصورة ذات (فاعلية) فهى تتدخل وتعمل ولكن في اتجاه معاكس (٢٠)، وهكذا نجد أنفسنا قريبين جدا مما نجده في التوراة فيما يتعلق بسفينة نوح: لقد مات "اوزا" لأنه لمس السفينة. أما هارون " نفسه فإنه سيموت إذا دخل في الوقت غير الملائم إلى قدس الأقداس (٢٠).

#### تعاملات مع الصورة:

إن الخط الفاصل بين الشخصية المقدسة وصورتها؛ أى: صورتها المقدسة، يبدو دائمًا غير واضح، وإلى جانب هذا التردد الواضح على مستوى التصوير فهناك أيضا بالإضافة إلى ذلك عدة شهادات أُنكِى بها وتشير إلى عمليات غسل وتغذية ووضع ملابس على تماثيل العبادة بسل وأيسضا لفها بالسلاسل أو تحريكها (١٤)، وهذا التعامل مع التماثيل وصورها يوضح لنا معاني

أخرى غير المعنى التقليدي. وطبقا للكاتب "جون شييد"(١٥) الذي استخلص من نتائج منطق تصوير الآلهة أمثلة عما يمكن أن يحدث عندما يصبح الكاهن أو القسيس هو نفسه الصورة الحية للإله فيأخذ محل التمثال المقدس في مسرحية ممارسة الشعائر. لنأخذ مثالا على ذلك الإمبراطور ووجهه غير المغطى نمامًا والذي يصعد نحو الكابيتول وإلى جانبه كاهن الإله جوبيتور، والذي يخصم لكثير من المحرمات المفروضة عليه في الحياة الدنيوية، إنه يثير القلق الناتج عن تفوق ونجاح من يلبس مظهر التمثال المقدس. إن واقعة الإله الذي يبحث عن صورة والذي يلبس رداء الكاهن الذي يمثله إنما تدعو للتأمل والتفكير. وفي الواقع نستطيع أن نقول: إن الصورة وإن بدت مصطنعة ومجسمة طبقا لكل مقاييس التشبيه، فإنها لن تكون مجرد هذا الجسم الإنساني الــشكل الــذي يسندها ولكنها أيضا ترتبط بالملابس والشارات والشعائر التي تحيط بها من الخارج، أي: خارج هذا الجسم وهو في الغالب هيكل أجوف. وهذا يجعلنا نفكر ونتذكر الصيغة الانتقادية ضد الآلهة المصنوعة من النحاس والفضة و التي أطلقها "مينوسيوس فيلكس" على لسان المسيحي "أو كتافيوس": "ربما سيقولون لى: إن الحجارة والخشب أو الفضة لم تصبح إلها بعد، متى يولد هذا الإله إذن؟

انظروا إليه وهو يتم دقه بالمطرقة وتصنيعه من الحديد السائل: إنه لم يصبح إلها بعد، انظروا إليه وهو يتم تزيينه ثم تعميده والتضرع إليه، ها هو الآن وقد أصبح أخيرا إلها بفضل رغبة إنسان أراد ذلك وجعله كذلك "(٢٠٠).

وقد استعان الكاتب "جون شييد"، لتوضيح أهمية التعاملات المقدسة حول التمثال المقدس بمرجعية "سيناك" كما نكره "أو غستان" (۱۲)، وهو يصف السمعائر الشعبية التي كانت تجرى في ساحة المعبد الرئيسة في الكابيتول في روما القديمة:

تدور فى الكابيتول مشاهد مخجلة، كما يذكر "سيناك" المهيب، أن بعض الناس يقدمون للإله جوبيتور أسماء الأشخاص الذين يدخلون المعبد على حين ينكر الآخرون له الوقت والساعة، وهناك شخص ثالث يتولى تغسيله في حين هناك آخر يعطره ويحرك يديه الفارغتين بحركات تستبه فسرك العطر، وهناك نساء يقمن بتصفيف شعر الإلهة جونون ومينرف، وهسن واقفات بعيدا عن التمثال الصورة وأحيانا أيضا يقفن خارج المعبد، ويقمن بتحريك أصابعهن مثل مصففات الشعر، هناك نساء أخريات يقدمن للإلهة المرايا" (...).

وكما يقول "سيناك" متنهدا: هذه مشاهد لجنون الشعوذة ولكن كما يقول الكاتب "جون شييد" فإنها للأسف تعنى الكثير. "إن هذه المشاهد العجيبة وكلها تمثيل وحركات والتي كانت تدور في معبد الألهة في الكابيتول تخبرنا عما نتج عن "التشبيه" الخادع للصور المقدسة من مزايدة جديدة على الشعائر والتي تهدف إلى "تقديم الآلهة وتصويرها": الهدف منها هو منح الحياة لهذه الأجسام المصنعة وذلك بالحركات تماما مثلما كان يفعل كاهن الإله الروماني أو كاهنة الإلهة فسنًا في روما القديمة، حيث كان أتباع هذه المعبودات يؤمنون من خلال الطابع الغريب لحركاتهم التعبدية ويؤكدون أن الآلهة لها صفة فوق الطبيعية وهذا ما كان يثير حنق "سيناك". إن ما أصبح من الأفكار المعتادة والمبتذلة في الانتقاد المسيحي للأمم الوثنية "إن ألهتكم مــن صنع الإنسان" يجب ألا يحجب عنا إشكالية نتقاسمها بالتساوي: إذا كسان المسيحيون يعتقدون أنهم مضطرون لاستخدام هذا الانتقاد، وهو في نهاية الأمر انتقاد ساذج، فذلك يرجع بالأساس السي أن اليهـود، الـذين ينحـدر المسيحيون منهم، لا يصورون الله، وإن المسيحيين أنفسهم يترددون في تصوير الله إلا في حالة تجسيد المسيح، ولكن تجسيد المسيح بدوره يبقى أسطورة وكذلك سر القربان المقدس.

#### الملك أمازيس واكتشاف المقدس

طبقًا لرواية "هيرودوت" فإن الفرعون أمازيس (حوالى ٧٠٠ إلى ٢٦٥ قبل الميلاد) هو أول المحللين الذين اتجهوا إلى ما نطلق عليه الفعالية الرمزية. ومن المعروف أن الملكية الفرعونية المصرية كانت مقدسة أساسا، لذا فإن هذا الفرعون، الذى لم يولد ملكًا، اعتمد بكل بساطة على تجربته الشخصية لكى يثبت علمه، وترجع أهمية هذا الفرعون إلى اكتشافه صيغة جيدة للتعبير عن تحوله من إنسان إلى إله. وهذه الصيغة كانت كافية للقضاء ولو مؤقتا على الشك أو عدم التأكد، الذى كان من الممكن أن يستم التعبير عنه، فيما يتعلق بالأسس الحقيقية لسلطته:

فى بداية عهده كان المصريون يحتقرونه ويعدونه رجلاً غير ذى قيمة؛ نظرا لأصوله الشعبية وغموض أسرته، ولكنه نجح فى اكتسابهم بفضل مهاراته ودون أن يستخدم أى عنف متهور، فقد كان يمتلك ضمن كنوزه المتعددة حوضا من الذهب يغسل هو وضيوفه أقدامهم فيه عند كل اجتماع لهم. كسر الفرعون هذا الحوض وأخذ الذهب وصنع منه تمثالا على صورة إله ووضعه فى أقضل مكان وسعط المدينة. وبعدا المصريون يتوافدون ويقدمون القرابين لهذا التمثال.

وتم إبلاغ الفرعون أمازيس بما يفعله أهل المدينة فجمع الفرعون الشعب وصرح لهم بمصدر هذا التمثال قائلا: إن أصل التمثال يرجع إلى الحوض الذي كان يستخدمه في الماضى ليتقيأ فيه، ويتبول فيه ويغسل فيه قدميه والآن هم يركعون أمام هذا التمثال، وقال لهم: لقد حدث معى نفس ما حدث لهذا التمثال، لقد كنت في الماضى مواطنا عاديا وأصبحت الآن

الملك عليكم وأنا أنتظر منكم الاحترام والتفانى، وهكذا نجح الفرعون بهذه الطريقة في مصالحة المصريين وفي إجبارهم على قبول سلطته (۱۸).

ويجب ألا نتعجب من النجاح الذى لاقت هذه الحكاية اليونانية الفرعونية الشهيرة عند اليهود ثم عند المسيحيين، وهذا النجاح فى قبول هذه الحكاية يرجع إلى أنهم وجدوا فيها التعبير المثالي والذي يمكن تصديره لتطور غامض ولكنه عالمي، وبعد أن أصبحت هذه الحكاية فعالة في مجال المقارنة فقد هيأت لنا أيضا السؤال عن ماهية الصورة الدينية وقدسيتها، ولقد أشار الكاتب فيلون السكندري إلى "الحوض لغسل الأقدام" في نقد لاذع ضد التماثيل الوثنية (10)، وكثير من المؤلفين المسيحيين يذكرون هذه الحكاية، ولكن ليس دون قلق، ليثبتوا أن آلهة الإغريق مصنوعة من مواد حقيرة (٢٠).

#### حضور حقيقي :

إن السؤال الذى تثيره حكاية "هيرودوت" عن الفرعون أمازيس يستطيل ويتفرع بنشاط عبر الزمان وحدود الهوية خاصة تلك التى نعتقد أحيانا أنها جامدة خاصة بين الوثنية والمسيحية. وفى هذا الإطار تعالوا نلقى نظرة على مشكلة صغيرة برزت أمام المسيحيين الإصلاحيين عام ١٥٥٧م، الذين استقروا فى مدينة ريو وتناولوها بمصطلحات وكلمات لاذعة، وهذه المشكلة تتلخص فى "هل يمكن فى حالة عدم توافر النبيذ استبدل به مشروبات أخرى فى احتفالية قداس العشاء الأخير للسيد المسيح".

وبالطبع أثارت هذه المشكلة جدالاً واسعًا فى المدينة حيث أدت مسسألة استبدال مادة بمادة أخرى دورًا غامضًا، وكان من رأى مجموعة من السسكان "أنه فى حال عدم وجود النبيذ يستحسن الامتناع عن الرمز بدلاً من تغييره" أما

الغالبية فقد كان من رأيها: عندما تناول السيد المسيح هذا العشاء الأخير كان في يهوذا وتحدث عن المشروب الذي كان سائدا في المنطقة ولو كان في أرض المتوحشين لكان استخدم في الغالب ليس المسشروب المعتاد لديهم فحسب، ولكن أيضا دقيق النبات السائد لديهم بدلا من الخبز. "ولكنهم أرسلوا مندوبا إلى مدينة جنيف ليسألوا "كالفان" عن رأيه ويكون حكما بينهم، وأجابهم كالفان بحل وسط وهو: "تخفيف ما تبقى من النبيذ بإضافة الماء إليه "(۱۲)، كالفان" لجأ إلى حل وسط بين المفهوم الإصلاحي لسر القربان المقدس (الذي ينكر الحضور الحقيقي) وبين احترام الشعائر القديمة ذات الفعالية الرمزية، وفي الحقيقة فإن العرف الكاثوليكي يحرم تخفيف نبيذ القداس (لا يجوز سوى استخدام نبيذ العنب الصافي في القداس)(۲۲) وفي النهاية فإن المسألة هي مسألة الدرجات في سلم المقدس، وفي نفس الإطار فإن العرف الكاثوليكي يطبق المبدأ نفسه فيما يتعلق باستخدام الزيوت المقدسة خلال عملية التعمد.

'إذا حدث ونقصت كمية الزيت المقدس بحيث يخشى أن تتلاشى تماما دون أن نستطيع الحصول على كمية أخرى من الزيت المقدس، في هذه الحالة يمكن أن نضيف كمية من زيت الزيتون غير المقدس ولكن بكمية أقل، ويمكن إعادة هذا الخلط عدة مرات ولكن إذا تكررت هذه العملية عدة مرات فستكون النتيجة بالطبع أن كمية الزيت المضافة ستزيد عن كمية الزيت المقدس. ولكن يجب ألا نلجأ إلى الإضافة إلا في حالة المضرورة وليس من المسموح أخذ كمية صغيرة من الزيت المقدس مع النية المسبقة في الإضافة على الفور (١٦٠٠).

وفى نهاية الأمر فإن السؤال هو متى نتحول من المادة الأساسية الصلبة إلى المادة المصافة أو من الصورة إلى الحقيقة الحاضرة، متى يولد الإله؟ وهذا السؤال سبق وطرحه "أوكتافيوس مينسنيوس فيليكس" بابتسامة

ساخرة و هو يسخر من الآلهة الوثنية، حسب ما ذكره "شارل كليرك" في كتابه (٢٠٠).

إن الصورة تسحب المتدين وكذلك الناقد الماكر، بدون شك، إلى السؤال عن "الخط المثالى" الذى يحدث عنده التحول من الدنيوى إلى المقدس (٢٠).

ولكن ماذا يحدث في حالة ما إذا لم تكن هناك، بكل بساطة، صورة على الإطلاق؟ ويروى الكاتب "لوزاب" في كتابه " تاريخ الكنيسة والإكليروس " أن الإمبراطور "مارك اوريل" وجد نفسه يوما في موقف سيىء للغاية. فقد كانت قوات جيشه في حالة عطش شديد في الوقت الذي تستعد فيه لخوض معركة ضد الجرمانيين والسرامطة، فما كان من جنود فرقة ميليتينا (وهي الفرقة المسماة باسم هذه المنطقة من كابادوس) إلا السجود، طبقًا للعادة المسيحية، ومناجاة الله والتضرع إليه. وصعق الأعداء من هذا المشهد وسرعان ما انسحبوا من أمامهم عندما بدأت السماء ترسل الرعد والبرق (٢٠٠).

وما يثير الدهشة هنا ليس سجود الجنود (٢٠٠) ولكن عدم وجود أى صورة أو تمثال، ولكن الإله غير المرئى الذى تضرع إليه الجنود بحركة السجود هو إله سماوى مادام أنه استجاب وأرسل البرق المسحوب بالأمطار، كما نعتقد.

#### فكرة الشك: تحديد معنى الخرافة ورالوسوسة)

إن إمكانية وجود عبادة بدون صور ولا تماثيل تجعلنا نطرح سؤالا على المسيحية، وهي الوريث غير الوفي لفكر يه ودي ممتد بشأن هذه

القضية. والسؤال نفسه قد يبدو سخيفا إذا وجهناه إلى عالم الوثنيين القدامى غير المتدين. ومع ذلك فإن هذا هو ما يجب أن يقوم به كل من يتساعل عن الصياغات الأولية لبعض الشكوك التى لا تزال قائمة حتى أيامنا هذه.

وكثيرا ما يلتقى مؤرخ الأديان بكل تأكيد بالصورة والتصوير وهو يبحث فى العالم الوثنى الإغريقى التعبير، من الشرق إلى جنوب إيطاليا في زمن الأساطير والفلسفات الوليدة كما يلتقى أيضا بالحقيقة الواقعية المصحوبة بالفكر والسخرية دفعة واحدة. ويلاحظ أيضا أن هناك رد فعل واضح تجاه الصورة وذلك منذ العهد السابق لظهور الفلسفة السقراطية. ولا يتعلق الأمسر بموقف مقاطعة جوهرية ولكن بنوع من وضع مسافة أو الابتعاد عن شيء معروف أسامنا بأنه وسيط. إن هذا الانتقاد للصورة يأتى من الداخل وهو متضافر مع انتقاد الأساطي، وباختصار هو اتهام للتجسيم أى تشبيه الإله بالإنسان و اتهام لهؤلاء الذين يمارسون التجسيم بكل اقتناع. وماذا سيكون مصير الآلهة وتماثيلها وصورها المقدسة إن لم يتم الاستعانة بصورة الإنسان؟ ومن أين يأتى التجسيم؟

وهذان السؤالان هما الأساس الذي لم يستطع الفكر الإغريقي القديم ثم الفكر الروماني، الذي يهتم بالعبادات والشعائر والأساطير، أن يتخلص منهما وذلك منذ أن بدأ يطرحهما وإلى أن جاءت المسيحية وحاولت الإجابة عليهما لصالحها. وفي ظل امتداد هذا الفكر المتعلق بالشك وبالابتعاد والذي بدأ في العصر السابق للفكر السقراطي نشأت وتبلورت المفارقة الأساسية بين التدين والخرافة و"الوسوسة" في عصر أرسطو (٢٠٠) وفي اللغة اللاتينية كلمة "ديسن" مرتبطة بكلمة "خرافة" (٢٩) وهذه الكلمة الأخيرة مرتبطة بالوسواس ومعناها: الذي يمتد وجوده بعد الحدث، أي الذي يمتمر في "الوجود" أو "الشاهد"، إذن

فكلمة خرافة معناها الأساسى "صفة الذى يكون حاضرا ويكون شاهدا"، وكما تدل الاستخدامات الأولية لصفة "الخرافى" أى الذى يرجع إلى السحر أو إلى النبوءة، فإن الكلمة مصطلح فنى من فن التنبؤ وتعنى المقدرة على رؤية ثانية، وقد ارتبطت الكلمة بممارسات كان الرومان يعدونها حقيرة فى الغالب؛ لذا انتهى الأمر بأن الكلمة أخذت صفة غير محببة: الخرافة أى الممارسات التى لا طائل منها والمحتقرة، والتى لا تليق بالناس العقلاء.

وبكل بساطة أبضا أصبحت الكلمة تعنى الممارسات التقليدية التسي تؤدى خارج الإطار المتعارف عليه قانونا (ممارسات فردية أو ممارسات من مصدر أجنبي). وطبقاً لهذا المعنى الأخير فإن الخرافة تمتاز عن الدين ليس بسبب محتواها فحسب ولكن بسبب سياق خصائصها الفكرية. وهذا السسياق هو الذي يحدد ما هو متعارف عليه بأنه متوافق مع عادات الأقدمين: الفعل الجيد و الصيغة الجيدة ينبعان من الشخص الجيد، في المكان الملائم والوقت الملائم. إن الدين (ريليجيو) هو العبادة الحقيقية الدقيقة أما الخرافة (سيبرسسيو) فهي نوع مندهور من الندين (٢٠). وطبقا لـ "سيشرون"، الخطيب الروماني، فإن الدين هو (عبادة الآلهة) أي الحرص على الممارسة التقليديــة والمعتادة للشعائر والتي بموجبها (ترضى الآلهة. وفي النهاية فإن كلمة (خرافة) في اللغة اللاتينية أخذت معنى كلمة أخرى من اللغة اليونانية (ديزيدايمونيا) وتعنى (الخوف من الآلهة)، وفيها أيضا نوع من المبالغة وتترجم أيضا بكلمة (خرافة) التي تتعارض مع كلمة (أوزيبيا) أي (تقوى)، سواء في اللاتينية أم الرومانية. وهذا ما جعل "فيرون"، العالم الكبير المعاصر ليوليوس قيصر، ومؤلف "الآثار الإلهية والإنسانية" يؤكد أن: "الإنسان المتعلق بالخرافة يخاف من الآلهة بينما الإنسان المتدين يقدس الآلهة مثلما يقدس الأباء و لا يخاف منهم مثلما يخاف من الأعداء" (٢١). ويعد "زينوفون" (حوالى ٣٠٠ ــ ٣٥٥ ق.م.) وهو تلميذ سقراط، أول من أعطى تعريفًا واضحًا للكلمة اليونانية (ديزيدايمونيا) أى الخوف من الآلهة. وهو يذكر في كتابه "المأتورات" ملاحظة من سقراط." هناك مجانين لا يخافون من شيء و آخرون يخافون من كل شيء. و آخرون يقولون كلامًا لا معنى له ولا ينتابهم أى خجل أمام الناس، على حيين يحبس آخرون يحبسون أنفسهم في مساكنهم ولا يخرجون منها، وهناك من لا يحترم معبدًا ولا هيكلاً ولا أي شيء مقدس وهناك من يقدس أحجارا وقطعًا من الخشب وبعض الحيوانات."

وينصح سقر اط باعتماد موقف متواضع واحترام معتدل: فمن المستحيل أن يكشف الإنسان سر الظواهر السماوية والإلهية لذا يجب الاكتفاء بالأشياء الإنسانية. (٢٠) أما النص الكلاسيكي عن المصطلح اليوناني (ديزيدايمونيا) أو الخوف من الآلهة، فنجده عند "تيوفر است" (حوالي ٣٧٠ ق.م.) وهو أشهر تلاميذ أرسطو، وصفة المتعلق بالخرافة و "الوسوسة" أي "الموسوس" (سيبرستسيو) تحمل رقم ١٦ في كتابة "الصفات"، والنص الكامل لهذه الصفة موجود باللغة الفرنسية في ملحق كتاب "الصفات" الكاتب الفرنسي "لابرويار" الذي ألف هو أيضا كتابًا يحمل العنوان نفسه "الصفات" وذكر في ملحق كتابه هذا نص "تيوفر است" عن صفة (سيبرستسيو):

يبدو أن (الوسوسة) ليست إلا خوفا غير مبرر من الآلهة. لنأخذ مثالاً رجل مُوسُوسُ فهو بعد أن يغسل يديه وبعد أن يتطهر بماء مطهر يخرج من المعبد ويتنزه طوال اليوم، وهو يضع فى فمه ورقسة لوريا، ولكنه إذا رأى عرسة صغيرة يتوقف تماما عن السير، ولا يعاود السير إلا إذا سار أمامه شخص آخر فى المكان نفسه، أو إذا ألقى ثلاثة أحجار صغيرة أمامه فى الطريق حتى يزيح عن نفسه هذه العلامة المشنومة. والشخص نفسه إذا رأى فى بيته تعبانا فإنه يسرع بإقامة هيكل فسى المكان نفسه. وإذا رأى أشخاصا كثيرين يقتربون من أحجار للعبادة

ويخصصون كثيرًا من الوقت لهذه الأحجار فسرعان ما يقترب منهم هـو أيضا ويسكب على الأحجار كل الزيت المبارك من أيقونته الصغيرة ويسجد أمامها ويتعبد، أما إذا رأى فأرا يقرض كيسا من الدقيق فإنه يهرع إلى أحد الدراويش الذى ينصحه بأن يضع بداخل كيس الدقيق قطعة من النقود، ولكن الرجل لا يرتاح لنصيحة الدرويش ويصيبه الرعب من هذا الحدث العجيب ولا يستخدم كيس الدقيق بعد ذلك ويلقيه بعددا. ونقطة ضعف أخرى لديه فهو لا يفتأ ينظف البيت الذي يقطبن فيه، ويتفدى الجلوس فوق أحد القبور ولا يحضر أي جنازة أو يدخل في حجرة فيها امرأة في حالة وضع. وعندما يرى في منامه رؤيا ما يسارع باستـشارة مفسرى الأحلام والدراويش والعرافين ليتعرف منهم الآلهة التي يجب أن يقدم لها القرابين. وهو لا يتأخر في زيارة قساوسة الإلهة "أورفيه"، في نهاية كل شهر حتى تدخله في محيط إسارها كما أنه يصطحب زوجته معه وإذا رفضت أن تذهب معه فإنه يجعل المربية تصحب أولاده إلى المعبد. وإذا حدث وذهب للنزهة في المدينة فلا يفوته أن يغسل رأسه بماء النافورات الموجودة في الميادين وأحيانا بلجأ إلى يعض العرافات اللواتي يطهرونه بأسلوب مختلف وذلك بتوثيق كلب صغير ولفه حسول خصر الرجل ويدهنونه بالبصل المفروم (وهمو بمصل بحسرى يستخدم للتطهير). وأخيرا إذا التقى برجل يعانى من الصرع فإنه يصاب بالرعب ويبصق في صدره كأنما يلقى بعيدًا شؤم هذا اللقاء.

وهذا الشخص الموصوف فى الفقرة السابقة يؤدى الحركات الخاصسة بالتطهير ويحترم كل المحرمات المطلوبة من شخص يقدم قرابين أو يؤدى شعيرة من الشعائر، ووصف هذا الشخص أنه (موسوس) لأن خوف وحرصه على الطهارة والنظافة يمتد طوال حياته، وطبقًا للكاتب "ليف شتراوس" فإن (الوسوسة)؛ ليست إلا مبالغة فى تقدير الشك بشأن ممارسة العبادة.

## الثناني (الخرافة) و (الإلحاد):

منذ عهد "زينوفون" تم تحديد مفهوم التقوى بأنها التوازن بين (الخرافة) و (الإلحاد)(٢٦) وفي هذا السياق تم التأكيد على أهمية العادات، فمن الضرورى احترام التعبد التقليدي والشعائر المعتادة. كما يجب أيضا احترام الحدود. فمن جهة، نجد الإلحاد وهو متضامن مع رفض أي تصوير أو تجسيد ويرفض كذلك الآلهة نفسها، ومن جهة أخرى نجد (الخرافة) و (الوسوسة) أي (ديزيدايمونيا) وهي الاعتقاد المبالغ فيه والكفيل بإعطاء أهمية كبيرة للأحجار ولقطع الخشب غير المصنع أو إلى تفاصيل صغيرة في السمعائر، وبين الاثنين هناك العلاقة الطبيعة بالآلهة والتي يمكن تحديدها ووصدفها بأنها تشتمل على نقد معتدل ونسبي للصور غير المصقولة (تماثيل لآلهة من الخشب العتيق أو أحجار غير مصقولة)، كما يمكن أن تكون قبولاً بدون تحفظ لهذه الصور والتماثيل ما دام أنها تنتمي لموروث ديني مستقر. وهدذا هو الفارق بين الدين والخرافة في العالم القديم وهو ليس محتوى التعبد نفسه.

إن الحركات المواقف نفسيهما يمكن اعتبارها أحيانا أنها دينية وأحيانا خرافية طبقا لدرجة كثافتها (طبيعية أم مبالغ فيها)، وكذلك طبقا للسياق (ممارسة تقليدية مدنية أم ممارسات خاصة أجنبية وغريبة عن المكان)، وكما رأينا وطبقا لــتوماس داكان"، العالم اللاهوتي من القرون الوسطى، فإن المسيحية قد استعارت فكرة المبالغة أو التغيير والانتقال: "إن الخرافة تتجاوز الطريقة التي يجب اتباعها في التعبد للإلهة. ونقع في هذه المبالغة فــي كــل مرة نؤدي الشعائر الإلهية لغير من تجب تأديتها له. وفي الواقع يجـب ألا نعبد إلا الله الواحد الملك غير المخلوق مثلما يريد أصل الدين.

إذن هناك خرافة كلما أدينا العبادة أمام مخلوق ما" (٢٠) وفي الديانية الرومانية القديمة لم يكن ما يتم التعبد له يعد معولا قاطعا أمام الخرافة.

وبالنسبة للعالم اللاهوتى الكبير من القرون الوسطى، فإنها أصبحت مرادفة للوثنية أى التعبد لمن لا يستحق. والقراءة المسيحية للملف الإغريقى والرومانى الخاص بالخرافة تقودنا إلى تفسير شامل للوثنية القديمة بوصفها دينًا كاذبًا وأصبحت كلمة دين هى التى تعنى العلاقة التى تجمع بين المؤمن وبين الله الواحد الحقيقى (٢٠٠).

## النقد الإغريقي للتجسيم والتماثيل: تاريخ تقليدي طويل

قبل أن تتهم المسيحية الآلهة القديمة بالشيطنة، فإن هذا الاتهام يعسود إلى القرن السادس قبل الميلاد، في العالم الإغريقي القديم، ويرجع إلى الانتقادات التي وجهها الفيلسوف "هيراكليت" للصور والتمائيل: "أنهم يجهلون تماما من هم الآلهة ولا الأبطال لذا فانهم يوجهون صلواتهم للتماثيل (أجلماسي) كما لو كان من الممكن إجراء مناقشة مع الجماد (ديمواسي) (٢٦). وطبقًا لهذا الفيلسوف فإن التمثال ليس إلا (المسكن) الخاص بمن هو غير مختص بأصناف التجسيم. وأن الإله ينجو من الإمساك به: "الإله هو النهار والليل، الشتاء والصيف، الحرب والسلام، الشبع والمجاعة... إنه يتحول مثل النار التي تتحول رائحتها حين تخلط بالبخور والعطور ويتغير اسمها طبقالما يشمه كل شخص " (٢٦) وهكذا يبدو إله "هيروكليت" مثل النار المستقلة عن المادة التي تحرقها، أي مخلوق نعتقد خطأ أنه بالإمكان أن نتعرفه من خلال ظهور خارجي، ظهور الدخان أو الرائحة الناتجة عن الحريق.

إن صورة النار ذات الروائح ليست ببعيدة عن صورة شوك النار المشتعل بنار لا تحرقه. ويبدو أن "هيروكليت" كان متأثرا بالنقد الذى وجهه "زينوفون" إلى "هومير" وإلى "هيزويد"، يدينهم بأنهم جسدوا الآلهة، ويتنقد تصرفاتهم ومواقفهم الفاضحة. (٢٦) وهؤلاء الشعراء العظماء النين كانوا بمثابة المربين والمدرسين للشعب الإغريقي كانوا يعرضون الآلهة بوصفها مخلوقات تولد، وترتدى الملابس ولها لغة وجسد مثلها مثل الإنسان، وإذا اتبعنا نفس أسلوب التفكير نفسه فإن أهالي إثيوبيا كانت الآلهة لديهم سوداء البشرة ذات أنف مفلطح، أما بالنسبة لسكان تراسيا القديمة فالآلهة عندهم بشرتها بيضاء وعيونها زرقاء. وهكذا فالحيوانات مثل: البقر والخيول على والأسود لها أيد ولكنها ترسم وتعمل مثل الإنسان، فكانت الآلهة الخيول على هيئة جسم الحصان، والبقر على هيئة جسم البقرة وهكذا كل حيوان إله له جسم على هيئة جسم الحيوان".

" إله واحد، أكبر إله عند الآلهة وعند الناس، مثل الإنسان القابل للمسوت ليس بالجسد (ديماس) ولا بالفكر (نيوما) ('') وهو دائما في المكان نفسه ويبقى في مكانه بدون حراك البتة ولا يليق بسه أن يكسون أحيانا هنا وأحيانا هناك. وبدون مشقة وبقوة الروح فقط يهب الحركة لكل الأشياء.

و هو يرى بالكامل ويدرك كل شيء بالكامل ويسمع بالكامل  $(^{(1)})$ .

أما "آشيل" وهو من معاصرى "جوب" المذكور في التوراة، فقد وصف الإله "زيوس"، إله الكون، بصفات تعد امتدادًا للصفات التي ذكرها "زينوفون" والتي تعد تفكيرًا وتأملا إغريقيًا عامًا للنقص الملموس في التجسيم:" إن زيوس يقذف الناس من أعلى حصون الأمل، وهو يذبحهم بدون أن يتسلح بأى عنف، والمقدس لا يعرف المجهود، وهو جالس بدون حراك على مقعده

النقى وينفذ ما يفكر فيه بإمعان وتأمل "(٢٠)، وهذا الانتقاد للتجسيد والذى يلفظ ويرفض أحيانا "هومير" و "هيزويد"(٢٠) يقودنا إلى ما يقوله المورخ "هيرودوت"، ولكن دون أن يدينهم، عن هؤلاء الشعراء القدامى الذين خلقوا عند الإغريق صورة الآلهة لديهم: مطلوب منا العودة إلى تاريخ (إغريقي) للدين، يحدد منابع دين بدون صور ولا تماثيل وبدون أسماء للآلهة، العودة لزمن كما تصوره المؤرخ الإغريقي "هيرودوت"، زمن ما قبل الإغريق، زمن متوحش ولكنه مؤسس وأكثر قربا من الآلهة بدون أدنى شك (٤٠).

# قبل الصورة وقبل الأسطورة: دين المنابع

طبقاً للمؤرخ "هيرودوت" فإن شكل الآلهـة (الـصورة أو ايـدوس) مرتبطة بأسماء الآلهة واندماجها في السرد (الحكاية أو الأسطورة)، ونقرأ للشاعر "سيمونيد"، الذي عاش قبل المؤرخ "هيرودوت"، قوله: "الـسرد هـو صورة للأفعال "(ت)، وهذا معناه أنه لا يوجد سرد ما دام لا توجد أسـطورة وكذلك لا توجد صورة مجسمة والعكس صحيح، وينتقد الفلاسفة أنباع "زينون" الذين يصرون على هشاشة الصور المقدسة المجـسمة ويهـاجمون أيضا الحكايات الشعرية (13) وكذلك المجاز والاستعارة والمنتشرة منـذ الأزل والتي يستخدمها الشعراء هي بالتأكيد وسيلة للهروب من التجسيم.

وفى كتابه "مدينة الله" يشير "أوغسطين" إلى كتاب "فيرون" وهو" الأثار المقدسة " وطبقا لهذا الأخير الذى كان يتبع نظرية البابا " ك.موسيوس سكافو لا"، فهناك ثلاثة أنواع من "علوم اللاهوت" أو الخطابات عن الآلهة: أو لا خطاب الشعراء؛ أى: علم الأساطير الإغريقية والذى ليس له أية قيمة في حد ذاته، ثانيًا خطاب الفلاسفة الذين يستخدمون الاستعارة الطبيعية والتى

يحترمها "فيرون" إلى أقصى درجة، لأنه من أتباع "زينون"، ولكنه في نفس الوقت يحذر من انتشارها بين العامة، وأخيرًا الخطاب السياسي وهـو علـم الأساطير المدنى أو القومي والذي يمكن أن نفهمه على أنه يحث على الاحترام الشديد للشعائر التقليدية، والذي يذكّر الناس باسم الإله الذي يجب أن يتبعه الكهنة وما هي العبادات وفي أي مناسبات وفي أي أماكن (٢٠). ويعلن "فيرون"، فيما يتعلق بعلم الأساطير الطبيعية بأن هناك حقائق كثيرة ليس من المفيد أن يعرفها عامة الناسن، أما فيما يختص بعلم الأساطير الشعرية، والذي يمنح الآلهة مشاعر ووجوه بشرية، فإنه يحتوى على كثير من الأخطاء وبالرغم من أنها خطأ فإنه من المستحسن أن يعدها الناس حقيقية. (^؛) ويعترف "فيرون" الذي كان يحترم بشدة التعبد التقليدي: "إنه لو قدر لــه أن يعيد تكوين المدينة فإنه سوف يختار الآلهة وأسماءها مستقاة من الطبيعة. ولكن نظرا لأنه من الشعب القديم فقد اعتقد أنه يجب عليه أن يحتفظ بتاريخ الأسماء والكنايات القديمة المتناقلة عن القدماء مثلما وصلت إليه، وكان يهدف من كتابتها وتأملها أن يجعل الشعب يحترم الآلهة ويقدرها بدلا من أن يحتقرها "(٤٩)، وهو يوضح، في ترتيب الأفكار،" لقد ظل الرومان القدماء يعبدون الآلهة لأكثر من مائة وسبعين عاما دون اللجوء إلسى التجسيم "، ويضيف قائلا: "لو استمر الحال هكذا حتى يومنا هذا لكانت عبادة الآلهة أكثر نقاء". وحتى يؤكد هذه الأفكار فإنه يستشهد بالأمة اليهودية، و لا يتردد في أن يضيف مؤكدا: "أن الأوائل الذين أقاموا التماثيل أمام شعبهم قد أزالوا الخوف لدى مواطنيهم وزادوا من الخطأ"، وطبقا لـــ "أو غسطين" فإن "فيــرون" كــان يعتقد أنه يمكن احتقار الألهة بسهولة بسبب ملامح التماثيل السخيفة (٥٠). وطبقا لـ "فيرون" فإن أول ظهور للتماثيل المقدسة في روما القديمة يرجع إلى عهد الملك "تاركين القديم" وهو ملك يتم تعريفه أحيانا على أنه إغريقي،

وطبقا للموروث الثقافي، يقال: إن هذا الملك قد أمر فنانًا من "أتروري" أن يصنع تمثالاً ضخمًا للإله جوبيتور ليضعه في معبد الكابيتول (١٥)، لدينا هنا حادثة تعطينا صورة نموذجية بكل تأكيد عن ماضي روما، وفي ذلك الماضي كانت الشعائر الدينية في روما قريبة من العبادات في أرض فلسطين ومن عبادات الإغريق البيثاغوريين وعبادات الفرس (٢٥).

ولكن أقدم تعبد رومانى يرجع إلى عهد الملك "نوما" ولكنه لـم يــشتمل على تماثيل و لا معابد: "لقد كان الدين بلا تجهيــز و لا تكليــف بــل طبيعيــا والشعائر فقيرة وقليلة ولم يكن هناك معابد مثل الكابيتول ولكن كــان هنــاك هياكل من العشب ترتفع بعض الوقت ومزهريات قديمة "(اع)، كما أن "بلوتارك" في كتابه "حياة نوما" ذكر هو أيضا مواقف مماثلــة لعبــادات البيثــاغوريين، لخليفة "رومولوس":

"إن كتاباته عن التماثيل قريبة جدا من مبادئ "بيناغورس"، وكان هذا الأخير يعتقد أن المخلوق الأول غير ملموس وغير حساس وغير مرئسى وغير مخلوق وغير مفهوم. أما الملك توما" فقد منع الرومان من تصوير الإله على صورة إنسان أو حيوان. ولم يكن عند الرومان، في البداية، ولا صورة واحدة مرسومة أو تمثال للإله.. ولكن خلال المائة والسبعين سنة الأولى بدأوا، بكل تأكيد، في بناء معبد وهياكل، ولكنهم لم يصنعوا بداخلها أبدا أي تمثال يمثل أي إله، لقد كاتوا يعتقدون أن تستبيه المخلوقات الكاملة بمخلوقات ردينة نوع من الكفر وأنه مسن المستحيل الوصول إلى المخلوق الكامل (الجيد جدًا) إلا بالفكر "(ام).

ويمكن مقارنة هذه المعتقدات التقليدية حول منع الصورة والتماثيل بنظرية متقاربة لصاحبها "دينيس دهالكرناس" الذى وصف المؤسسات فى

عهد "رومولوس" بأنها إصلاح للمؤسسات الإغريقية: أما الأساطير المتناقلة عن الآلهة والمليئة بالكفر واللعنات فإن "رومولوس" يعدها ضارة وغير مفيدة وغير محترمة ولا تليق بالآلهة فحسب بل أيضًا بالناس الشرفاء. لقد رفضها جميعها ونبذها وجعل الرومان يعتادون على الحديث عن الآلهة باحترام شديد ولا يصفونهم أبدًا بصفات لا تليق بطبيعتهم كخالدين" (٥٠٠).

لقد وضع "دينيس دهالكرناس" نصب عينيه كتاب "الأثار المقدسة" للمؤلف "فيرون"، وهو يكتب السطور السابقة وقد استشهد علنا في تأملاته وكتاباته اللحقة، بمناسبة تأليف بحث مطول عن الكهنوت الدي أسسه "رومولوس"، بفكرة غياب الأساطير المقدسة في روما القديمة. (٥٦) وبالرغم من ذلك فإن "دينيس دهالكرناس" لا يؤكد أن الرومان كانوا محرومين من الأساطير ولكنه يقول فقط، بالنوافق مع نظريته عن أصول روما التاريخية (٢٠)، أن هذه (المستعمرة الإغريقية) قد أنشئت بمبادرة من المؤسس، رومولــوس، الذي أراد أيضًا أن يكون مصلحًا. وهو في ذلك يبدو وكأنما قر أكتاب "الجمهورية" لـ "أفلاطون" ( من تم قرر أن يترك جانبا القصص القديمـة الفاضحة الخاصة بالآلهة. ويذكر "دينيس دهالكرناس" من بين هذه القصص المناسبات الخاصة بالإيضاحات والتي لم تكن موجودة، طبقا لتأكيده، في الثقافة التقليدية الرومانية القديمة والتي أصلحها "رومولوس". كما أن الأداب اللاهونية أيضًا لم تكن معروفة بالرغم من أنها هي التي نشرت فسي بــــلاد الإغريـــق قصيص العائلات المقدسة منذ نشأتها إلى جانب النزاعات على الحكم والسيادة. كما لم بكن معروفًا أيضًا في روما القديمة الإطار المسرحي الملحمي حيث أبرزت الآداب الإغريقية نموذجًا من بين النماذج الفاضحة، نموذج خصوع الآلهة لعامة الناس (٩٩).

كذلك غابت بعض الشعائر المرتبطة بأساطير خاصة، وعلى الأخسص أسرار الآلهة التى تختفى مثل الإله "برسيفون" أو الإله "ديونيزوس" التى ينتج عنها روايات وملحمات عن الحداد (١٠٠)، ونستطيع القول بإن الرومان، على الأقل فى إطار مؤسساتهم الدينية القديمة والعتيقة جدا، والتى من المفتسرض أنها موروثة من عهد "رومولوس"، كانوا محرومين من سياق الإيسضاحات المحبذة للأساطير المقدسة، إذن تلك المدينة التى أنشأها "رومولوس" ليست متهمة بالتجسيم ولكنها تمارس دينا قريبًا من دين الأجدداد الدنين وصسفهم هيرودوت" وهم من يطلق عليهم "بيلاسج" أى: ذو المبانى المركبة بلا نحت وبلا ملاط، والذين لم يتأثروا بعد بساهومير" و"هيزويد".

# الهوامش

- (١) راجع ل. روبير " لوسيان في زمانه.
- (٢) راجع "إسكندر أو النبي الكذاب" ٣٠٠ ، الصفحات ٨ إلى ١٠.
- (٣) أرنوب، ضد الأمم الجزء الأول، ٣٩ (ترجمة) الجزء السادس.
- (٤) كليمون من الإسكندرية، بروتريبتيك، الجزء الرابع، صفحة ٦٠٠٠
- (٥) انظر لوسيان " الديك " ٢٤، انظر أيضا "جوبيتر تراجيك" ٨. وأذكر هنا ترجمة أ. طالبوت " الأعمال الكاملة للوسيان "، باريس، ١٨٥٧. صورة الفئران والصراصير التى تبنى عشها في الأماكن المجوفة داخل التماثيل سيقوم باستخدامها فيما بعد المؤلفون المسيحيون، مثل أرنوب "ضد الأمم" الجزء ٤، ص ١٤٠
  - (٦) لوسيان، عن التضحيات، ١١، (ترجمة طالبوت)
- (٧) انظر بهذا الخصوص م. باراش، ایکون، ص ۳۰ " الشعور بالقرب من الإله عندما نکون قریبین من صورته یعظی الشعور بأنهما واحد بالرغم من أن ذلك قد یبدو غامضاً وغیر واضح.
- (٨) للحصول على نقد وثنى ذى مرجعية بوعى متدين لهذه المسألة يمكن الرجوع إلى البحث بعنوان: "ضد المسيحيين" والذى كتبه المؤلف الغامض ماكريوس مانياس، وهو نص من الصعب تأريخه بالرغم من أن أدولف فان هارناك فى كتابه "النص وشرحه، ليبنيز ،١٩١١، (باللغة الألمانية )، قد أرجعه إلى بورفير. انظر كمذلك الترجمة الإنجليزية لـ ج. هوفمان، بورفير ضد المسيحيين "، ص ٨٣ إلى ٨٨.
- (٩) أهم شاهد هو الوصف الذي كتبه كاليكزان (عند آنينا، مأدبة السفسطيين الجرء ع، ١٩٧ إلى ٢٠٣ النظر أيضاً أ. برناند " الإسكندرية الكبرى "، ص ٢٠٣ إلى ١٤٣ عن الاحتفال الكبير الذي أعده بطليموس فيلادلف. أما هارون من الإسكندرية وهو عالم رياضيات ومهندس من القرن الأول الميلادي فقد كتب في بحثه بعنوان: "عرن بناء الإنسان الألى " (ص ٣٨٦ من طبعة توبنر مع ملاحظة الصورة رقم ١٩٠ أ) شرحًا دقيقًا لماكينة أو جهازًا للتعبد مرفقًا به هيكل به شعلة تشتعل بمعرفتها تلقائياً

وبعد تقديم التضحية والقربان نرى ديونيزوس يلتفت للوراء ويتدفق اللبين مسن الصولجان بينما النبيذ يملأ الكأس ويتدفق منه، ونسمع موسيقى مسن آلات متعددة ونتأمل رقص الراقصات. انظر أيضا شرخا لتمثال سارابيس الممغنط والمتحرك من تأليف روفان "من سيرابيوم الإسكندرية" (قى طبعة توماس مامسان بالألمانية ليبزيج، ١٩٠٨، ص ١٠٢٧ إلى ١٠٢٩، وانظر أيضا ف. تالمون، "وثنيون ومسيحيون في القرن الرابع الميلادي، "تاريخ الكنائس، لـ روفان داكيليه:

- (۱۰) انظر بخصوص هذه المسألة البحث " اسلبيوس " جزر ٢٣\_٢٤ و ٣٧ـــ٣٨ مـع ملاحظات أ.د. نوك وأ. ج. فيستيجيار)، انظر أيضًا ب. بويانسه " شعوذة وسحر مـن عصر الأفلاطونية الجديدة "، ص ١٩٧ إلى ١٩٩.
- (١١) ب. الروت تغيير الأسلوب في تقديم صور التعبد "، ص ١٠ وانظر أيضا ه. أ. شابيرو، " الفن والتعبد في أثينا "، ص ٢٧ إلى ٣٦ .
  - (١٢) بلوتارك " موازيات "١٧، الأعمال العادية، ٣٠٩.
    - (۱۳) صمویل ۲۰۱ والتوراة لیفیتیك ۱۲،۲
- (١٤) انظر عن ممارسات الصورة أ. كوهنارت " عن الصورة لدى الإغريق " وانظر ج. هوك ( بالألمانية ) ص ٤٩ إلى ٦٤. ,انظر أيضا عدة أمثلة أخرى متنوعة أبوليسه " تطورات ( الحمار من ذهب ) الجزء ١١، ٩ ( عبادة إيزيس في اليونيان). م.ب. نيلسون " ( عيد هيرا إلى ساموس )، ص ٤٦ إلى ٤٩. انظر أيضا ( عند أثينا، مأدبة السفسطيين الجزء ١٥، ص ٢٧٢، وانظر فارون مذكور عند لاكتانس " مؤسسات الهية "، ١٧٩ و انظر بوسانياس " وصف اليونان " ٩ و ٣و ٣ ( عيد دادالا وبيوتى ). انظر نيلسون، ص ٥٠. انظر ف. فرانتيسي ديكرو، أساطير من فنان الإغريب القديم، ص ١٩٨ إلى ٢٢٦. انظر أيضا إلى " التماثيل ذات الملابس " لـ برورون (أرتيميس) أو " ب. بروليه " فتاة آثينا "، ص ٢٢٦ إلى ٢٢٧. انظر إلى عيد شعب اثينا "، وبروليه نفس المصدر، ص ٩٩. ويكون القربان بصفة عامة مؤنثا مغطاة بحجاب شفاف لمزيد من الإبهار. انظر اوبريو سيفين، " صلوات ومعتقدات دينية في اليونان القديم " ٢٦٣ ( وهو يذكر ب. ديمارني وف. فيان وب. كاسين ). تماثيل تم سبها وضربها بالكرباج. انظر بورجود. " بحوث عن الإله بان " ص ١٠٧ إلى مبها وضربها بالكرباج. انظر بورجود. " بحوث عن الإله بان " ص ١٠٧ إلى ١٠٠ المينات " صبها وضربها بالكرباج. انظر " بيلدرشتورن و بيلدرفيندليشكت " .
- (١٥) ج. شيد، زوجة جوبيتور، العبيد والقائد المنتصر، مختارات رومانية عن تماثيل الآلهة "، ص ٢٢٧ و ٢٢٨. انظر أيضا ب. فاين ،" التقوى الجديدة في الإمبراطورية:

الجلوس بجوار الآلهة والتردد على المعابد"، وكذلك س. إتيان، "الأنقياء في الكابيتول، عبادة الصور في روما الإمبريالية بين الشعائر والخرافات"

- (١٦) مينوسيوس فيليكس، أوكتافيوس ٢٤.
- (١٧) سيناك، حوار حول الخرافة والوسوسة، ٣٥ (أوغسطين مدينة الله، الجزء ٤، ١٠، ٢)
- (۱۸) هيرودوت ۲، ۱۷۲ (ترجمة أ. برجيت، باريس، ۱۹۶۶)، وقد أعاد بلوتارك نفسس الرواية في " مأدبة الحكماء السبعة ٦، (١٥١)
- (19) فيلون السكندرى، عن تأمل الحياة ٧. انظر إلى ش. كليرك " النظريات المتعلقة بعبادة الصور، ص. ١٣٠. بالنسبة للكتابات اليهودية انظر س. ليبرمان، فلصطين الإغريقية واليهودية، ص. ١٢٢ وما بعدها. وقد ذكر في هذا الكتاب أن الحاخامات اليهود يستخدمون هذه الحكاية بتفسير خاص جدًا؛ لأنهم يستلهمون منها التعليق على الحكايات المتعلقة بالنقاش بين الله والملائكة قبل خلق أدم وبعده ابتداء من حفنة من طبن .
- (۲۰) جوستان، المديح التاسع، ۲. وأيضا أنيناجور، العريضة ۲۱، ۵، ۵. انظر أيسضا ترتوليان، الدفاعات ۱۱، ۲ وأيضا الملف الذي جمع مادته م. ج. ميلن، في أمريكان جورنال أركولوجي، ۸٪ (۱۹۶۶)، ص. ۲۲ إلى ٤٤
- (۲۱) جون دى ليرى، تاريخ رحلة إلى أرض البرازيل، انظر ش. جــروس، شــعانر المائدة المقدسة، أنثروبولوجيا تاريخية للإصلاح الدينى فى جنيف ( القرن الــسادس عشر والسابع عشر )، ص. ٢٥٥ و ٢٥٦
  - (٢٢) ر. ب. لو فافاسور، احتفالية طبقًا للشعيرة الرومانية، الجزء الأول، ص ٢١
    - (۲۳) المصدر نفسه، ص. ۲۰۸ و ۲۰۹
- (٢٤) انظر . كليرك، النظريات المتعلقة بعبادة الصور، ص. ٣٢ : " يتم تسييمه ثم دقه ثم نحته و لكنه لم يصبح إلها بعد .. "، وقد سبق وذكرنا هذا النص لم مينيوكيوس فيليكس ص .٢٩)
  - (٢٥) انظر ترتوليان، الدفاعات ١٢ وأيضا عن الوثنية ١٥ و " المسرحيات ١٣.
    - (٢٦) أوزيب دى سيزاريه، تاريخ الأكليريكية، الجزء الخامس، ٥، ١
- (۲۷) انظر إلى و. بوركارت، الدين عند العرب وفى العهد الكلاسيكى، ۱۲۸ والدى يرجع إلى مؤلفات م. ب. نيلسون. أما تيوفراست فإنه يقول بوضوح ( فى " إنفرا، ص. ۳۷ و ۳۸ ) أن الموسوس يركع على الأرض علسى ركبتيه ويقوم بالتعبد

للأحجار المدهونة بالزيت. وهذه الحركة التعبدية الخاصة بالركوع على السركبتين للصلاة ولتحية الإله هي حركة تقليدية قديمة ومعترف بها منذ القدم. ولكن هنا ما يصبح مثار للسخرية، هو اختيار الموسوس لإله أو لمكان أو مناسبة لا تستحق ذلك. انظر بخصوص حركة الركوع أريستوفان، بلوتوس ٧٧١ وكذلك هيبوناكس ٧٧، وسوفوكل، فليوكتات ١٦٥٧، واليكترا ١٣٧٥. والركوع في حد ذاته ليس نادرا ولا يقتصر فقط على المراسم الجنائزية. انظر إلى ف.ت. فان ساتراتن "هل كان الإغريق يركعون أمام آلهتهم؟"

(۲۸) انظر ج. لوزا، بلوتا رك عن الخرافة والوسوسة، ص. ۸ إلـــى ١٥ وأيــضا ل.
 برويت "تجارة الآلهة".

- (٢٩) انظر إلى انفرا لمعانى كلمة "ريليجيو" بالتحديد، ص. ٢٤٩ إلى ٢٥٣
  - (٣٠) انظر إلى د. جرودزينسكس " الخرافة "
- (٣١) فارون، ص ٤٧ كردونس، وقد ذكره أو غسطين، مدينة الله، الجزء ٦، ٩ " الموسوس أمام الآلهة.
- (٣٢) إزينوفون، مذكورات، ١، ١، ١، ١ و ج. لوزا، بلوتارك، عن الخرافة والوسوسة، حيث يذكر أن إزينوفون يستخدم تلك الصفة بمعنى تقريظى (الذي يخاف ويخشي الآلهة ) وليس بمعنى "الموسوس" ونجد المعنى نفسه مستخدما أيضا عند أرسطو في كتاب "السياسة الخامس، ١١ (١٣١٥). أما تيوفراست فيو أول من أعطى الكلمة معنى سلبى. ونذكر أيضا أن جوزيف (الآثار اليهودية) الجسزء ١٠، ٢٤، يستخدم الكلمة بمعنى ايجابى جدا: ميناسا بعد أن تم تنصيبه ملكا أخذ يتعبد بكثير من الهمسة الدينية وأخذ يطهر المعبد ومدينة جيروزاليم
- (٣٣) ارجع إلى المادة السابقة بالنسبة لـ إزينوفون. أما بلوتارك (حوالى عام ٢٠ إلى المده ١٢٠ بعد الميلاد) في كتابه "إيزيس وأوزوريس" فيو يدافع عن هذا الحل الوسط ويصفه بأنه ميزة إغريقية:" قم بأداء جميع نقاط الشعائر التقليدية واحترامها ولكن قل لنفسك إنه ليس هناك قرابين ولا تضحيات ولا أعمال جيدة تنال رضا الآلهة أكثر من الأفكار الحقيقية الطيبة عن طبيعتهم الحقيقية وبذلك سوف تبتعد عن سميئة خطيرة وهي الوثنية والخرافة والوسوسة (كتاب إيزيس وأوزوريس ١١، ٣٥٥ ترجمة س. فروادفون. ويضيف بعد ذلك: "يقول الإغريق ويعتقدون أن الحمامة همي الحيوان المقدس عند أفروديت وأن الثعبان مقدس عند أثنينا والغراب عند أبولون والكلب عند أرتيميس مثلما يقول أوروبيد: "أنت (أيها الكلب) ستكون صورة هيكات حاملة النور

(هيكات هي إلية ملتقى الطرق وهي حاملة الشعلة وتشبه أرتيميس) ..... ولكن معظم المصريين يقدسون الحيوانات يعدونها، مثل: الآلهة ولكنهم بمعاملة الحيوانات مثل الآلهة قد جعلوا شعائرهم الدينية محل سخرية وهذا أقل ضررا ناتج عن هذه السخافة: إنهم بذلك قد غرسوا عقيدة خطيرة تجعل ضعاف الشخصية والضعفاء ينخرطون في الخرافة والوسوسة في حين ينساق الأخرون الذين يتمتعون بالجرأة إلى الونتية (مستخرج من كتاب إيزيس وأوزوريس ٧٠، ٣٧٩ ترجمة س. فروادفون).

- (٣٤) انظر المجموعة اللاهوتية، إيلا، إيلايه، ٤٤.
- (٣٥) انظر إلى إنفرا ص. ٢٥١ لتحديد المفهوم المسيحى لمصطلح "ريليجيو" وعلاقته بالمعنى المنتشر قبل المسيحية.
- (٣٦) هيراكليت، ٢٤١ وكيرك رافين شوفيك ( الفلاسفة قبل سقراط " الطبعــة الثانيــة، كامبريدج، ١٩٨٣، ص. ٢٠٩
  - (٧٣) المصدر نفسه ص. ١٩٠
  - (٣٨) انظر إزينوفون، المذكورات من ١٦٦ إلى ١٧٢ (ص. ١٦٨ إلى ١٦٩)
    - (٢٩) المصدر السابق، ص. ١٦٨ و ١٦٩
- (٤٠) ى. أمير، عن الفلاسفة الموحدين واليهود الإغريق "، ص٢ حيث يقول: إن حكم الزينوفون معروف لدى المؤلفين اليهود الإغريق وهو يرجع إلى " النبوءات سبيل ٢، ١٢٧، والجزء الثالث، ١١ وإلى أريستوبول كما ذكره أيزاب، التحضير الإنجيلي، ١٣٠، ١٢
  - (٤١) المصدر السابق، ١٧٠، ١٧١، ١٧٢ من ريك رافن شوفيلد
    - (٤٢) أشيل، تضرعات، (ترجمة من المؤلف)
- (٣٣) رفض هومير وايزويد موجود عند أيزينوفان وربما أيضا عند هيراكليت، وربما أيضا عند أفلاطون.
- (٤٤) هيرودوت ١١، ٥٢. انظر إلى إنفرا ص. ٥٧ إلى ٦٢. كما نجد ذلك أيضا في الخطاب الذي نشأ منذ أفلاطون عن البرابرة وعن الحكم الأجنبية، انظر إنفرا ص ٦٢ و ٦٥ إلى ٧١
  - (۵۶) سیمونید، ۱۹۰۶۵
- (٢٦) انظر ستيوكوروم فيتيروم، التى نشرها هـــ. فون زينون، ٢٦٤، وكريـــزب عـــن التماثيل والصور وكذلك ديبوجان دى بابيلون عن الشعراء

- (٤٧) انظر ج. ليبرج " عن علم اللاهوت الثلاثي وكذلك ى. ليمان، فارون عالم لاهوتى وفيلسوف روماني، ص ١٩٣ إلى ٢٢٥
  - (٤٨) فارون، ٢١، أو غسطين، مدينة الآلهة، الجزء ٤، ٣١
  - (٩٤) مدينة الآلهة، الجزء ٤، ٣١ (ترجمة ج. كومباز، مكتبة أوغسطين)
    - (٥٠) نفس المصدر
- (٥١) بلين القديم، التاريخ الطبيعى ٣٥، ١٥٧. فيما يتعلق بــ فارون، انظر ي. ليمــان " فارون عالم لاهوتى وفيلسوف رومانى، ص ١٨٤ الى ١٩٢ و " فـــارون ومــشكلة التماثيل المقدسة "
- (۲م) أو غسطين، مدينة الآلهة، الجزء ؛، ٩ حيث يقول: إن فارون كان يعتقد أن السذين يعبدون إلها واحدا بدون صور، إنما يتوجهون في الحقيقة إلى جوبيتور تحست اسم اخر، كان يفكر في من با ترى إلا في اليهود والفرس؟ انظر فسارون (أوغسطين، مدينة الآلهة، الجزء ٧٠. أما فيما يرتبط بأباء الكنيسة فمن الطبيعي أن نوما يستلهم مباشرة من موسى: كليمون السكندري، سترومات ١، ١٥، ١٧، ١و ٢ وكذلك أوزيب الاعداد الانجيلي "، ٩، ٢، ٣.
- (٣٥) فارون ٣٨ و (ترتيليون المديح ٢٥، ١٢). وطبقا لشهادة نقلها أرنوب (ضد الأمسم ٧، فارون ٢٢) حيث يقول: إن موقف فارون الشخصى هو أنه كان يعتقد أن الآلهة الحقيقية لم تكن ترغب فى قرابين ولا تطلب ذلك وبالأخص آلهة مسصنوعة مسن الرصاص والصلصال والجبس والرخام؛ لأنه لا معنى لها :" إذا لم تقدم قرابين فإنك لم ترتكب خطينة ونفس الشيء إذا قدمت قرابين. والصور على هيئة آلهة يمكسن أن تصبح بعد التفسير المجازى أدوات للحكمة ." وفيما يأتى ما كان فارون يذكر عن هذه التفسيرات: طبقا لفارون فإن القدماء قد تخيلوا التماثيل والرموز والملابس المزركشة للآلهة وذلك حتى يجعلوا الناس الذين ينظرون إليها والذين تتم تهيأتهم لأسرار العقيدة يعثرون فيها على روح العالم وأجزائه أى الآلهة الحقيقية. وكما يبدو فإنسه أعطيست صورة أدمية لهذه التماثيل وفقا للفكرة السائدة بأن روح الأدميين الموجودة فى جسم الإنسان تشبه إلى حد بعيد الروح الخالدة التى لا تموت. وكأنما يأخذون مزهرية لتدل على الآلهة ووضع سائل مخمر فى معبد ليبر ليدل على الخمر أى أن الإناء يدل على ما فيه. والفكرة نفسها بالنسبة للتمثال على صورة إنسان: فهو يعنى الروح العاقلسة؛ لانها حتوى على طبيعة الروح، مثل السائل فى المزهرية، وهذه الطبيعة هسى مسا

- يتكون منها الله أو الآلهة (أوغسطين، مدينة الآلهة، الجزء ٧،٥٠ (ترجمة ج. كومباز، مكتبة أوغسطين ـ فارون ٢٢٥ ))
  - (٥٤) بلوتارك، حياة نوما ٨، ١٢ (ترجمة كوف)
- (۵۰) دنیس دالیکرناس، آثار رومانیة ۲، ۱۸ (ترجمة ف. فرومانتین و ج. شنابل :منسابع روما (دائرة الکتب).
- (۵٦) المصدر نفسه، ۲، ۲۱ انظر فیلیب بورجوه، " لامیر دی دییه"، ص ۱۰۰ الی ا
  - (٥٧) انظر ف.هارتوج، روما والإغريق: اختيار ــ دنيس داليكرناس
  - (٥٨) مرجعية أفلاطون "الجمهورية ٢، ١٧هـ ١٨ أقرب إلى الواقعية (٣٧٨ إلى ٣٧٩)
- (٥٩) يمكن أن نفكر فى أبولون الذى حكم عليه، ليتطهر من مقتل بينون، برعاية قطيم الأغنام الخاص ب ــ أرمات وكذلك بوسيدون الذى حكم عليه بخدمة لأيمدون وبناء أسوار مدينة طروادة
- (٦٠) لا نرى هنا الاحتفال بأيام الحداد، حيث كانت النساء المرتديات السسواد يسضربن الصدور ويصرخن بسبب اختفاء الآلهة مثلما فعل الإغريق بعد اختطاف برسيفون أو لأحزان ديونيزوس وجميع الأساطير المختلفة من النوع نفسه "(دنيس داليكرناس، آثار رومانية ٢، ١٩ (ترجمة ف. فرومانين وج. شهابل).

بين الإغريق ومصر

# كلام الألهة وألهة الكتابة

تشير الآداب الإغريقية مرات عديدة، منذ نصوص "هومير"، إلى لغسة خاصة بالآلهة، وهناك أكثر من عشرين تعبيرا مذكورة ويقال: إنها خاصسة بالآلهة وإن بعضها مختلف تماما عن التعبيرات التسى يستخدمها البسشر، ونعطى مثالاً على ذلك فهناك غول بدائى مذكور فى الإلياذة "تطلق عليه الآلهة اسم "بزيارة" بينما يطلق عليه الناس اسم "أيجون"، وهناك هضبة غير ممهدة فى سهل طروادة يطلق عليها الناس اسم "باتية" بينما تذكرها الآلهة على أنها مقبرة للفارسة "ميرهينا" وأيضا فى الإلياذة نجد هذا الطائر الجبلى الذى تسميه الآلهة " شالكيس " ويسميه الناس "كومنديس ". ولا يستكر أبسدا المقابل البشرى للتعبير الإلهى، ولكن ما يبدو لنا جليا هو التعارض والفارق بين سجل الآلهة وسجل البشر.

أما في الأوديسية فإن "هيرميس" يظهر على أنه المنقذ ويهدى "أوليس" عشبة تساعده في إبعاد تعاويذ الساحرة "سيرسا". وبعد أن نـزع "هيـرميس" بنفسه هذه العشبة من الأرض فإنه يقدمها بهذه الكلمـات: "كانـت جـذورها سوداء أما زهرتها فلونها بلون اللبن الصافى، ولقد أطلق عليها الآلهة اسـم "مولى" أما البشر فإنهم لا يستطيعون نزعها من الأرض ولكن الآلهة قادرون على كل شيء". ولا داعى إذن في هذا العالم المسحور ترجمة هذا الكلام إلى لغة البشر. ولا داعى أيضا لترجمة الأغنية الثانية عشرة في الأوديسية حين تعلن الساحرة "سيرسا" عن اللقاء بين الصخور المتحركة والتي تطلق عليهـا الآلهة اسم "بلانكت"، في ذلك المكان المخيف الرائع الذي يوصل مـا بـين

عرائس البحر وبين الجزيرة التى تأكل القطعان من عشب الشمس (۱)، وهـل معنى ذلك أن الإغريق كانوا يعتقدون أن الآلهة تتحدث لغة خاصة بها مثلما لكل مجموعة من البشر أو من الحيوانات لغة خاصة بها، أو هكـذا كـانوا يعتقدون (۱) وإذا نظرنا إلى الموضوع عن قرب فإنه لا يبدو بهذه البـساطة؛ لأن التعبيرات التى يقول عنها الإغريق إنها خاصة فقط بالآلهـة هـى فـى الواقع تعبيرات من اللغة الإغريقية، وهذا رائع فى حد ذاته؛ لأننا نفهمها أفضل من التعبير البشرى المقابل لها. وهى تشبه إلى حد بعيد، كما يتـضح من در اسات المقارنة التى أجريت على الأسـاليب الـشعرية القديمـة جـذا وخاصة على مجموعة من المرادفات، أنها مقارنة علمية على مجموعة من المرادفات، أنها مقارنة علمية على مجموعة من المرادفات، أنها مقارنة علمية على مجموعة من الأسكانين (كينيجار) الذين كـانوا يطبقـون مهـاراتهم فـى الأداء لفـك الألغاز (۱).

وهكذا فإن هذه اللعبة الشعرية ليست بالمرة لغة خاصة بالآلهة ولكنها تعكس غرور الشعراء المنشدين الذين يتباهون بأنهم يعرفون وينقلون لغة تستخدمها الآلهة، وبالطبع يدعون أنها لغة أنبل من لغة البشر وأكثر وضوحا ولكن كلها ألغاز. والمنشد المتعالى على بقية البشر يستطيع إذن أن يجد المقابل بين لغة البشر ولغة الآلهة، ولم تحتفظ الآداب الإغريقية القديمة إلا ببعض الأمثلة النادرة لهذه الحيل التى تدل على مهارة المنشدين (1).

إن هذه اللعبة الشعرية الخاصة باستخدام مرادفات أو تعبيرات مقدسة، كما شوهدت في اليونان، مختلفة تماما عما يمكن أن نشاهده عند المستخدمين الحقيقيين للغة الآلهة وهم المصريون القدماء. فالكاهن المصرى القديم كان ينطق في بعض المناسبات بكلمات، من وراء قناع الإله، هي بالفعل كلمات من لغة غامضة وسرية (م)، والإغريق هم الذين جعلونا مضطرين إلى أن نلجأ

إلى هذا الاستشهاد بمصر القديمة فيما يتعلق بلغة الآلهة، وخاصة فيما برتبط بصورة "هيرميس" والعلاقة بين الكتابة والكلام. إن "هيرمس"، عند الإغريق القدامي لم يرتبط بالكتابة، فهو إله القطعان وخصوبتها، هـ و إلـ ه مختص بالذكورة وهو كذلك رسول على مثال المعالج النفساني الذي يملك عصما سحرية ذات خواص رائعـة "رابـدوس". وهـذه الشخـصية الكلاسـيكية، "هير مس"، التي تعد كلمة وبذرة منى في الوقت نفسه، والتي تظهر بــصورة رائعة في كتاب "كراتيل " لــ "أفلاطون"، مصطحبا معه ابنه، "بـان"، وهـذا الأخير ظهور مقدس للكلمة التي تعبر عن كل شيء وتقــول كــل شـــيء، الصحيح والخطأ، وهذا يدل على ازدواجية هذه الشخصية: نصف إنسان ونصف حيوان. ولكن "هيرمس" المترجم، (هيرمونوت) والد الإله الثـور، يتحكم منذ الأزل في غموض اللغة، وفي ملحمة "هوميروس" المخصصة له، نراه و هو ينسلم من شقيقه "أفلاطونيون" الوحى الإلهى لإنات \_ النحل، وهذا الوحى مختلف عن وحى الإلهة "دالف"، وهي أكثر تواضعا وقريبة من الإله "زيوس": وهذا الوحى الإلهي صادق وكاذب في الوقت نفسه فهو صادق حين تكون إنات النحل مستلهمة من العسل المقدس ويكون كاذبا عندما تحرم منه (أ). وفي الموسوعة الضخمة عن علوم الآثار القديمة (بوليي ويسوفا)، لا نجد في المقال الشارح لشخصية "هيرمس" أي إشارة إلى الكتابة. وبجب الاطلاع على المقال التالى في هذه الموسوعة للعثور على أثر للكتابة عند "هيرمس". وفي ذلك المقال التالي نجد أنفسنا نرجع إلى مصر القديمة، مصر في عصرها الإغريقي ذات المستوى الثقافي الرفيع، ويجب أن نأخذ في الاعتبار أن الإغريق لا يتساءلون عن مصادر اللغة والكلام ولكنهم بالأحرى يفضلون السؤال عن بدايات الكتابة، ويطلق على مخترعي الكتابة، في علم الأساطير الإغريقية، لقب "كادموس". وهؤ لاء المختر عون للكتابة يطلق عليهم

أسماء مختلفة في علم الأساطير الإغريقية أحيانا "كادموس" وأحيانا "بالالماد" أو "برموتيه. أما الإلهة إيزيس"، كما تبدو عند الإغريق، والتي تم تأليف أغان وأناشيد للمديح لها، باللغة الإغريقية أو اللاتينية، يطلق عليها هي أيضا صفة مخترعة الكتابة مما يجعلها تدخل بوصفها شخصية معروفة في قائمة كبار الحضاريين، هو لاء المخترعين العظماء (هيراتاي)، فاعلى الخير المقدسين (ايفرجات) اعترافا وجزاء بإسهاماتهم في الخير للإنسانية. وهكذا فإن "إيزيس" سوف تذكر على أنها اخترعت الكتابة مع "هيرمس" ولكن "هيرمس" المذكور هنا هو بكل تأكيد "توت" المصرى، ويذكر النشيد المذكور الكتابة المقدسة والكتابة العادية ويفهم من ذلك الهيرو غليفية الضخمة والكتابة الديموطية المخصصة للوثائق الخاصة (١).

وفى كتاب "فيلاب " لــ "أفلاطون" نجد نظامًا لغويًا كاملاً يرتكز على جدولة الحروف وتصنيفها (جراماتا)، فكل حرف يوافق صوتًا أساسيًًا ويخصص لإنسان مقدس أو لإله " مثل الإله المذكور فى المنص المصرى الخاص بالإله "تيوت" (^). أما فى مسرحية "فيدرا" (٩) وهلى محلور حكاية أسطورية اختار لها الفيلسوف نفسه مكانًا للأحداث قريبًا من "نوكراتيس"، حيث عاش واحد من هذه الآلهة القديمة، كما يقول، وهو الإله المخصص له الطائر المسمى "إبيس"، وهو ليس إلا الإله "تيوت" الذى جاء يعرض اكتشافه (الكتابة بكل تأكيد) على الملك "تاموس" الذى لم يشجعه لأنه خسمى على مستقبل الأساليب الفنية الخالدة (١٠).

نتحدث هنا عن "تيوت" وليس "هيرمس". أما هذا الملك "تاموس"، الذى كان يحكم مدينة "نوكراتيس" (وهى مدينة استعمرها الإغريق) فهو يحمل اسما كان منتشرا في المنطقة التي يحكمها "ديموزي تاموز أدونيس"، وهي

الشام الفينيقية، ولقد جاء "كادموس" من هذه المنطقة أيضا وهو الذى جلب إليها الكتابة كما يمكن أن نتأكد من ذلك من مؤلفات "هيرودوت" (''). أما الطائر "إبيس" المخصص للإله "تيوت" فهو الطائر المقدس في مدينة "هيرمس" المصصرى، "هيرموبوليس" (المسذكور كذلك في كتابات "هيرودوت") (''). ومعظم القصص الخيالية لدى "أفلاطون" تذكر مرجعية هذه المعلومات الأولية التى تبدو عند "هيرودوت" غير واضحة ومجزئة. وبالرغم من ذلك فسريعًا ما أصبح "هيرميس" الترجمة الإغريقية لتوت. ولقد قام المؤرخ ديودور الصقلى، والذى ترجع مصادره إلى "هيكاتيه دابدار" في الربع الأخير من القرن الرابع قبل الميلاد، بكتابة وصف للهيرمس" ويرجع وصوره على هيئة كاتب مقدس، كالرفيق المفضل لـ"أوزرريس". ويرجع إليه الفضل " بادئ ذى بدء في انتشار اللغة العامية لدى الجميع وتحريك الكلام وتسمية كثير من الأشياء التي لم يكن لها تسمية فيما مضى. ويرجع التشريفات والقرابين المقدمة للآلهة، وكذلك علم الفلك والموسيقي والسرقص والتمارين الرياضية والترجمة الخاصة بتفسير الكتب المقدسة".

وتثبت الرياضة أو التمارين الرياضية، على الأخص، أن التفسير الإغريقي للإله المصرى قد أتت أيضا بالنمسك ببعض العناصر الثقافية ذات الخصوصية الإغريقية. وليس الأمر يرتبط فقط بمعرفة نفس السشيء من خلال الآخر ولكن التعارف يغير الشيء، وهكذا فإن "توت" يؤدى التمرينات الرياضية مع فتيان الإغريق المراهقين (٦٠). يعد "توت" في مصر القديمة إله الكتابة، بكل تأكيد، ولكنه كان يدون كلمات الإله الخالق. ويتم تعريف القوائم المصرية المقدسة باللغة المصرية على أنها "كل ما خلق الإله "بتاح" ونسخه اتوت" بدوره "(١٠) وهكذا يكاد يكون هناك خلط بين الكتابة والكلمسة، وكما

يذكر "أسمان" فإن "بتاح" هو الخالق الذي يخلق الهيروغليفية كما يخلق الأشياء وإن" توت" يقوم فقط بتدوين ما يخلقه "بتاح". والأشياء ليسست إلا هيروغليفية وينسخها "توت" ويكتبها على ورق البردى." ويبدو "توت" وكأنه كاتب الآلهة، المسئول عن الهيروغليفية، وهي الكتابة التي يطلق عليها في اللغة المصرية القديمة" الكلمات المقدسة ". ونظراً لأنه ساحر فإنه يستحكم بالطبع في الكون بفضل معرفته بالتعبير الصحيح. وهذا الساحر، كاتب الأرشيف، يمثل في نظرنا وفي نظر الإغريق من قبلنا الخاصية الفعالة للغة الأولية الخالقة. وهذه اللغة هي بكل تأكيد اللغة التي تنقلها الهيروغليفية التي نشأت تعبيرا خياليًا وضخما للكلمات المقدسة. وهي ليست لغة محلية ولكنها بالأحرى تنبع من نظام ثابت لا يصل إليه إلا نخبة من العاملين في المعابد الدينية.

إن العلامات الهيروغليفية، عندما رآها الإغريق والرومان كانت تنقل لغة علم معقدة لم يعد أحد يتكلمها، أو ربما لم يتكلمها أحد أبدا. وفي الواقع يجب أن نفرق بين هذه العلامات الهيروغليفية وبين الكتابة غير الدينية، المعتادة وهي الكتابة الديموقوتية. والفرق بين اللغة المصرية القديمة الخاصة بالألهة واللغة المصرية أيضا الخاصة بالبشر هو الكتابة. وفي هذا السياق ذي الطبقات المتفاوتة بوضوح بسبب التعارض بين ما هو سرى وباطني وبين ما هو بسيط وظاهري، كيف يكون بالإمكان التأكد من وجود لغات أخرى، لغات أجنبية وغريبة على مصر؟ ويمكن إرجاع مصادر تعدد اللغات الي النموذج القادم من "بابل" نتيجة لانهيار، لتراجع أو لكارثة تحدد المقاطعة مع حالة سابقة، حالة من الكمال ومن الشفافية نحو العالم والأخرين. ويمكن أيضا أن نرجع ذلك نتيجة لحركة خلاقة أولية منذ المنبع الأول تدوب في الطبيعة وتدل على النفوق والخصوصية وهوية الفرد نفسه؛ لأنه أفضل من

الجميع؛ لأن الآخرين خلقوا آخرين منذ البداية، وكانت بابل مجهولة في مصر القديمة وكذلك الحال في بلاد الإغريق (٤٠٠). ونقرأ في النستيد القداسي الكبير "أتون" الذي ربما يكون الفرعون "أخناتون" قد كتبه شخصياً:

أيها الإله الوحيد الذى ليس له مثيل، الفريد فى تفكيسره، أنست تسصوغ الأرض وتمنح لكل إنسان المكانة الحقسة، وتخلسق مسا هسو ضسرورى لاحتياجاته، كل واحد يجد قوته ويجد مدى عمره المحدد بدقسة. وتخلسق لغات الناس بكلام مختلف فى أفواههم، ولون بشرتهم مختلف، لأنك تجعسل فرقا مع الشعوب الأجنبية (١٦).

وهناك بعض الأبيات من نشيد مقدس مكتوب فى معبد "كنون" فى "إسنا" (من العهد الرومانى) بها المعانى نفسها المذكورة فى النص المسابق. ونجد فيها إشارة إلى تعدية الشعوب واختلافات اللغات.

وهكذا فإنهم جميعا قد تكونوا على مقاس محيط المصنوعات الخزفيسة الخاصة بالإله كنون، ولكنهم عكسوا العضو الصوتى لكل بلد بحيث يحصلون على لغة أخرى يمكن مقارنتها بلغة مصر (۱۷).

ومن وجهة النظر المصرية، ومنذ البداية، فليس هناك أدنى شك في أن جميع اللغات الأجنبية ما هى إلا عكس لغتهم، كلها تشويهات وتقلبات للغه الوحيدة المعقولة، اللغة المصرية، ويبدو أن هذا الاقتتاع قد ازدهر لدى الأجانب المقيمين في مصر، خاصة عند الإغريق وأهالي آسيا الصعغرى المرتزقة لحساب الفرعون "بسامتيك" والذين كتبوا باللغة الإغريقية نصين مسجلين على ساق تمثال من التمثالين الصخمين في "أبو سنبل" وذلك عمام ١٩٥٥ ق.م. وهؤ لاء الجنود من الفرقة الأجنبية"، والذين يذكرون أنهم أجانب "الوجلوسوا"، أي الذين يتحدثون لغة أو عدة لغات أجنبية، وكان قائدهم يدعى "بو تاسمتو"، وأذكر هنا النص:

النص رقم 1: " هذا ما كتبه الذين كاتوا يجدفون على المركب نفسها الذى استقله الملك "بسامتيك"، ابن تيوكلاس"، عندما جاء الملك "بسامتيك" إلى "إليفنتين"، والذين واصلوا السير حتى أعلى نهر كركيس" وإلى أبعد حد ممكن، أما الفرقة الأجنبية؛ أي: الذين يتحدثون لغات أخرى أو "الوجلوسوا" وكان رئيسهم يدعى "بوتاسيمتو" أما رئيس المصريين فإنه يدعى "أمازيس ". أما الذين يكتبون لنا فكانوا "اركون" ابن الموابيكوس" و بيلوكوس" ابن "اوداموس."

النص رقم ٢: " أنا،" أتازوس" من "اليازوس" عندما قام الملك "بسامتيك" ببناء الأعمدة لأول مرة بمساعدة "أمازيس". "(١٨)

والملك "بسامتيك"، ابن "تيوكلاس"، هو إغريقى كان أبوه قد استقر فى مصر ومنحه لقب "بسامتيك"، ولم يترك لنا المصرى "بوتاسيمتو"، الذى كان يقود "الوجلوسوا"، والذى توفى وهو فى السن المأثورة مائة وعشر سنوات (مثل النبى يوسف فى التوراة)، لم يترك سوى كأس مكتوب عليها اسمه وكذلك المومياء الموجودة فى ممر بالدور الأرضى من المتحف المصرى بالقاهرة. (۱۹). والذين كتبوا النص المنسوخ، "اركون" بن "اموابيكوس" و"بيلوكوس ابن "اوداموس"، هم بدون أدنى شك من الإغريق. أما الكلمة التى يستخدمونها للتعريف بالمرتزقة والتى يطلقونها على أنفسهم فهى "الوجلوسوا"، فإنها أيضا مستخدمة عند "هيرودوت"، (۲۰) للتعبير بها عن الجنود من أهالى "إيونية" وآسيا الصغرى، والذين استقروا على شاطئ البحر بفضل "بسامتيك" الأول ثم انتقلوا بعد ذلك إلى ممفيس فى عهد الملك بفضل "بسامتيك" الأول ثم انتقلوا بعد ذلك إلى ممفيس فى عهد الملك

وما نلاحظه هنا أن الإغريق الذين يوجدون في مصر، كانوا يصنفون أنفسهم بطريقة طبيعية على أنهم من الناحية اللغوية، في جانب الذين يطلق عليهم الإغريق اسم "البرابرة". (٢١) وهل من المستغرب أن يكون الفرعون

المصرى "بسامتيك"، نعم هو نفسه "بسامتيك" الأول (٢١)، هو الذى يبحث عن اللغة البشرية الأولية؟ ومن أجل ذلك فقد أصدر أمرا بتربية طفل دون التكلم معه وذلك ليشاهد، دون تدخل من أحد، مولد اللغة الأولية. كما لو كان مسن الممكن في مصر أن يسمح بوجود شك فسى هذا المجال، وبعد نلك التجربة (٢٦)، نمى إلى علم "بسامتيك" أن أهل "فريجيا" في آسيا الصغرى هسالذين يملكون أقدم لغة في العالم وليس المصريين. وفي الواقع، فإن الطفل الذي أمر بتربيته بعيدا عن أي لغة بشرية طلب شيئا باستخدام كلمة "بيكوس" وهي تعنى الخبز في لغة أهل "فريجيا". ولكن هذه الحكاية حكاية إغريقية... ونظرا لأن أهل "فريجيا"، وهم الشعب المنحوس بالملك "ميداس"، أقرب إلى الإغريق من الناحية الثقافية واللغوية من المصريين (٢٠٠٠).

#### أسماء الألهة

وبالرغم من ذلك وطبقا لـ "هيرودوت" فإن أسماء آلهـة الإغريـق أو بالأحرى أسماء معظم آلهة الإغريق (٢٥) قد جاءت من عند البرابرة وغالبا من مصر، فيما عدا الآلهة: بوزيدون، ديوسكور، هيرا، هستيا، تيميس، شاريت و نيريداس. وهذا ما يقوله المصريون أيضًا والذين لا يجـدون مـشقة فـى العثور لديهم على نقطة بداية انطلاق هذه الأسماء: "أنـا أقـول مـا يقولـه المصريون أنفسهم: الآلهة التي يعلنون أنهم لا يعرفون أسماءها، هذه الآلهـة المما يبدو لي، إنما أطلق أسماءها أهالى "بيلازج" من الإغريق القدامي فيمـا عدا اسم الإله "بوسيدون". (٢٦) وهذا الإله مقدس في ليبيا منذ أقدم العصور".

وقد اعتمد "هيرودوت" هذه النظرية عن مصدر أسماء الآلهـة، وهـو يقدم هذه النظرية على أنها موقف المصريين، وهو يشرح إحساسه الشخصى بوضوح في النص التالى:

"من أى شيء ولد كل واحد من الآلهة أو هل وُجدُوا جميعًا منذ الأرل وما هو مظهرهم الخارجي، لم نعرف ذلك إلا منذ الأمس فقط, أعتقد أن "هومير" و"هيزود" عاشا قبلي بأربعمائة عام فقط على الأكثر. وهم الذين خلقوا عند الإغريق، من خلال أشعارهم، مبحث أصل الآلهة وتحدرهم. وهم الذين أعطوا للآلهة أسماءها (الطريقة التي يدعون بها) وهم السذين نشروا أوامرهم ونواهيهم، وأسلوب عملهم ورسموا صورهم. أما الشعراء الآخرون، والذين يقال إنهم جاءوا قبلهم، إنما جاءوا بعدهم، على ما أظن. "(٢٧).

إذن طبقا لـــ "هيرودوت" فإن "هومير" و "هيزود" قــد رسـما الإطـار الأساسي للأسلوب المنتشر فيما بين الإغريقي لتصوير الآلهة، وهما اللــذان أشأ "البانتيون"، أي مجموع الآلهة والذي تم الاعتراف به عامة. (٢٠١) وهمــا اللذان وضعا نظاما لا نستطيع أن نقول إلا أنه هو الذي يرفــع مــن شــأن العبادات والشعائر واللاهوتيات المحلية، دون أن يحل محلها، وكما يبدو فإن اقتراح "هيرودوت" هذا يرجع إلى مزاج هؤلاء الأبطال المؤسسين لتنظيم مثل هذا "البنتيون" الشعرى الذي يخرج عن نطاق الشعائر المحلية المختلفة وهذا السرد اللاهوتي الذي يعترف به الجميع وهو منح أسماء أساسية. ولكن ماذا حدث قبل تدخلهم هذا؟ ويقول لنا "هيرودوت" إن ليس لديه رأى شخصي فيما يتعلق بما حدث قبل هذا التاريخ، ولكنه بالرغم من ذلك لا يريد أن يدعي أنه بالرجوع إلى تأكيدات مجموعتين من الشهود بعيدين كل البعد الواحــد عــن بالرجوع إلى تأكيدات مجموعتين من الشهود بعيدين كل البعد الواحــد عــن المصريين أو الإغريق ــ المصريين) والذين أخبروه أن الاثني عشر إلهــا، المصريين أو الإغريق ــ المصريين) والذين أخبروه أن الاثني عشر إلهــا، اختراع المصريين أو الإغريق ــ المصريين) والذين أخبروه أن الاثني عشر إلهــا،

ولقد نقلت إليه كاهنات الإلهة "دودون"، على أرض الإغريق القديمة جدًا، علما يرجع إلى أهالى "بيلازج".

" والبيلازج هم أجداد أهل أثينا ومعاصرون للإغريق القدماء جدا وكانوا يقدمون للآلهة كل الأشياء الممكنة كقرابين ويصحبوها بالصلوات، وأنسا أعرف ذلك لأننى تعلمته فيما مضى من الإلهة "دودون"، ولكنهم لم يكونوا يطلقون على أى واحد من الألهة أى اسم أو لقب، لأتهم لم يعرفوا بعد الأسماء ولا الألقاب. وكانوا يتوجهون إلى الآلهة وينادونهم بقولهم الآلهة (تيو) ولهذا السبب كانوا يرتبون كل الأشياء ترتيبا يمكنهم من الاحتفاظ بالتقسيمات. ولم يبدأوا في معرفة أسماء الآلهة إلا بعد ذلك بكثير، ولقد جاءت هذه الأسماء من مصر. ولم يعرفوا اسم الإله "ديونيزوس" إلا بعد ذلك بكثير بعدما عرفوا أسماء الآلهة الأخرى. وبعد مرور بعض الوقيت أخذوا يتوجهون إلى هيكل "دودون" ويستشيرونها بشأن أسماء الآلهـة. ويعد هذا الهيكل للتنبؤات (مانتيون) هو أقدم مركسز استسشاري لسوحي الآلهة عند الإغريق (كريستريون) وهو الوحيد أيضاً. ولقد استشار "البلازج" الإلهة "دودون" وسألوها إذا كانوا يستطيعون قيول هذه الأسماء القادمة إليهم من عند البرابرة، فأمرتهم الإلهة باستخدامها (٢٠). ومنذ ذلك الوقت بدأوا يقدمون القرابين للآلهة باستخدامهم لهذه الأسماء وبعد نلك استخدم الإغريق هم أيضا هذه الأسماء التي أخذوها من "البيلارج. " ("").

فهل نفهم من ذلك أن الألهة الإغريق تحمل أسماء مصرية؟ ذلك ما يدعيه المصريون علنا (فيما يتعلق بأسماء معظم الآلهة)، طبقا لما نقله "هيرودوت" والذي يقول إنه لا يشك في هذا الرأي. ولكن الباحثين "إيفان لينفورت" وبعده "والتر بيركارت"، يقدمان احتمالاً آخر وهو أن "البيلازج" اقترضوا من المصريين، طبقا له هيرودوت"، العادة أو التقليد بمنح الآلهة أسماء وليس الأسماء نفسها. (٢٦) وهذا الاحتمال ينماز بأنه يسرح اقتسراح "هيرودوت" بأسلوب مقبول من وجهة النظر اللغوية الخاصة بمتطلبات

المصداقية، ومن وجهة النظر اللغوية وطبقا لعلم اشتقاق الكلمات على الأخص، وهو ما ينطبق على الحالة الراهنة، فإن القدماء من المحتمل أن يقدموا لنا اقتراحات يمكن أن تثير دهشتنا: ونعطى مثالاً على ذلك عندما يشرحون لنا (وهذا يحدث مرارًا طبقًا لـ"بلوتارك") أسماء مقدسة مصرية طبقا لاشتقاق إغريقى، وهكذا فإن اسم "أوزوريس" قد تم شرحه في يوم من الأيام على أنه مشتق من صفتين إغريقيتين تعنيان ما هو مقدس وما هو معبود (٢٣) ومن ثم فإن الاشتقاقات المصرية لأسماء الآلهة الإغريقية (والتي يرجع إليها "هيرودوت" في الفقرة المنقولة سابقًا) ليست جادة أو تؤخذ على محمل الجد.

وهى لا ينطبق عليها معايير علم اللغويات الحديث، ويمكن إذن أن نفهم ما يعنيه "هيرودوت"، على ما أعتقد، في هذه الفقرة المنقولة ونأخذ كلامه حرفيا، فطبقا للتقليد القديم فإن المقارنة اللغوية تسمح للمصريين أو للإغريق/ المصريين، الذين يرجع إليهم "هيرودوت"، بأن يرجعوا أسماء الألهة الإغريق إلى اللغة المصرية، وجدير بالذكر أن "البيلازج" أنفسهم الذين اعتمدوا هذه الأسماء كانوا يتكلمون لغة بربرية أجنبية، وهذا ما قاله لنا "هيرودوت" نفسه. ومن ثم فإن الأسماء المصرية التي منحوها للآلهة لديهم التي أطلقت عليها هذه الأسماء فقد كانت موجودة من قبل. فقد كان البيلازج" يعرفون الآلهة منذ قديم الزمان ويعرفون تعدداتها الثقافية من قبل أن يتم منح يعرفون الآلهة منذ قديم الزمان ويعرفون تعدداتها الثقافية من قبل أن يتم منح كل إله منها اسم علم. ولكنهم كانوا يتوجهون بالحديث إلى كل إله من هذه الآلهة ويطلقون عليه كلمة عامة "الآلهة" أي (تيو)، وهي كلمة تعني المؤسس أو المعلم وتعود بنا إلى الصفة العامة للآلهة وهي "منظمو الكون" (٢٠١).

ولكن عدم وجود أسماء للآلهة ليس معناه عدم وجود تمييز في آداء العبادات. و"هيرودوت" يقدم لنا ديانة "البيلازج" على أنها نوع مسن الأرثوذكسية المتعددة الآلهة، ولكنها لا تمتلك الشروط الكافية لإدراجها ضمن الأساطير (في اللغة الإغريقية تيولوجي)، إذن قبل وجود النصوص الأولية لعلماء اللاهوت الإغريق (هومير، هيزيود، ثم أورفيه وميرزا)، فإن ما قترضه "البيلازج" من المصريين ما هو إلا العناصر التي سمحت بوجود قصة الأساطير، أي أسماء الآلهة، وهي الأعمدة الأساسية للسرد في إطار (بنتايون) أي مجمّع الآلهة والذي سوف يقوم الشعراء القدامي فيما بعد بتحديد معالمه. وهذا الجلب لأسماء العلم الخاصة بالآلهة من قبل "البيلازج"، تحست تأثير المصريين تم تأكيده لدى أقدم وحي إلهي على أرض الإغريق، وهو حي الإلهة "دودون".

وخلاصة القول: إن أسماء الآلهة الإغريق (وهي أسماء من أصل أجنبي) جاءت بعد وجود العبادات ومراسم التعبد لهذه الآلهة ولكنها أقدم من تصويرها شعريا وملحميا (في الأساطير). ونتيجة لذلك فإن التعبد للآلهة الإغريق ترتبط بذاكرة سابقة لوجود الإغريق أنفسهم. وفي الواقع لقد انقرض "البيلازج" منذ أمد بعيد ولكنهم تركوا لدى الإغريق عادات وأسماء مقدسة بوحي إلهي غير متحرك في موروث ثقافي أصبح إغريقيا ولكنه رغم ذلك لا ينكر صلاته الأجنبية. وجدير بالذكر أن "البيلازج" الذين بقوا في بلاد الإعريق (وهم في الواقع من أهالي البلاد الأصليين)، هم أجداد أهل أثينا وأنهم لم ينسوا أبدا بعد اختلاطهم بأهالي الإغريق، طبقًا للتقاليد المحلية التسيرودوت"، لغتهم البربرية الأجنبية. ومن ثم فإن الآلهة في أثينا ظلوا حاضرين ومحترمين منذ القدم كما يجب، في بلادهم وطبقًا للتقاليد المحلية التسي للم

تتغير بالطبع. ولكن أسماء الآلهة القادمة من الخارج ظلت غير مفهومة الطلاقًا.

وطبقًا لــ "هومير " و "هيزويد" فإن كل فضل الإغريق هو فقط اختراع السرد أو تجديد السرد أي المبادرة السردية، الأسطورية، لحقيقة العبادة، تلك العبادة التي لا تنتمي إليهم وبالرغم من ذلك يرجع إليهم الفضل، على مستوى الممارسة، وتنسب إليهم وكأنهم أصحاب المقر المخلصين، وتميزهم هذا ليس فقط لأنهم رددوا الشعائر ولكن لأنهم أضافوا إليها المسرد والقصص الأسطورية. من أين جاءت أسماء الآلهة ؟ ومن منح الآلهة سلطتها وفعاليته التعبد لها ؟ وجدير بالذكر أن "البيلازج"، خارج "آثينا" و "دودون"، هم أيضنا الذين كانوا يسيطرون على جزيرة "ساموتراس"، مقر الأسرار الخالدة التي لا تقل عن أسرار الكهنة المصريين في وادى النيل. وهل نفهم مـن ذلـك أن أسماء الآلهة التي جاءت من بعيد جدًا سواء من مصر أو من الأوقيانوس من قبل التاريخ، مصدرها إلهي؟ إن "هيرودوت" لا يقول ذلك كما أن التراث الثقافي الإغريقي لا يذكر ذلك فيما بعد. ولكن طالما أن مرجعية هذه الأسماء تعود إلى الماضى البعيد جدا فذلك يعطينا ذلك الانطباع. وبالرغم من أن أسماء الآلهة هي اختراع بشرى فإنها مستقاة من ماض كان فيه الإنسان قريب جدا من الآلهة. ولكن هذه الأسماء لا تعد اختراعا تاما لأنها ليست الهية في حد ذاتها وإلا لأصبحت علامات طبيعية جدًا. وقد أسهم تدخل الوحى الإلهى في منح تلك الأسماء طابعًا إلهيًّا.

#### حدود الاعتباطي

وطبقًا لكتاب "كراتيل لل "سقراط " يمكن أن نتخيل أن الإغريق كانوا يعتقدون أن الآلهة تتخاطب فيما بينها بأسماء ربما تكون أسماء مختلفة عن

الأسماء التي نطلقها عليها في الغالب، وفي الواقع وطبقًا لما ذكره "سقراط" في كتابه" كراتيل" فإن الأسماء الحقيقية للألهة هي فقط بكل تأكيد الأسماء التي تطلقها الآلهة على نفسها، ولكنه سرعان ما يعود ويوضح أننا لا نستطيع أن نعرف شيئا عن هذه الأسماء (٢٥)، والشيء الوحيد الذي نعرفه بالفعل هو الأسلوب الذي تحبه الآلهة عندما نتوجه إليها بصلواتنا. وأي غلطة في أسماء الآلهة، على هذا المستوى، يلغى تماما فعالية الشعائر كما نعلم جميعا. ونظرا لأننا لا نستطيع أن نعرف الأسماء الحقيقية، في المطلق، فإننا سنكتفى بتحليل الأسماء التي اعتمدها الموروث النقافي، تلك الأسماء التي اخترعها البـشر، ولكنها أثبتت فعاليتها (٢٦٠)، ولقد اهتم "سقراط" بهذه الأسماء وجعلها أساس دراساته الشهيرة عن الاشتقاق، ليعطى معنى أو ليعيد الحقيقة إلى أسماء مثل "هستيا" أو "زيوس" أو "أبولون"، وذلك يجعلنا نتذكر، عن طريق السشرح، النقاش المستمر الذي تبادله في الزمن البعيد جدًا رجال عقلاء انتهي بهم الأمر إلى منح كل إله اسما معينا. وهكذا فإن علم الاشتقاق يعطينا السبب الاستدلالي للاتفاق الذي ساد بين المبدعين الذين استلهموا تلك الأسماء من "صانعي الأسماء" القربيين من الآلهة. (٢٧) كما أن علم الاشتقاق يدون لنا محضر اجتماع جلساتهم النقاشية القديمة. وهذا النوع الواقعي من النقاش حول الاشتقاق، إنما يهدف إلى الإبداع، ولقد بدأ بدون شك قبل أن يبدأ "أفلاطون" في تأليف كتابه "كراتيل"، والذي نجد نسخة له في "ممفيس" في مصر. ومن هذا المعمل الاشتقاقي خرج بالفعل اسم "سار ابيس" المستخدم عند الإغريق والمشتق من اسم "أوزوريس" و "إبيس "(٢٠).

ولكن ماذا نفعل بالفجوة الواضحة، ولا نقول النتاقض، الذي يجعل هذا النوع من النقاش حيث يتم تكوين اسم إله ما (٢٩)، يتعارض مع النظرية الخاصة بوجود لغة خاصة بالآلهة مختلفة عن لغة البشر. وسيظل هذا السؤال مطروحا حتى النهاية وحتى نفهم إلى أى مدى سيستمر هذا العوال فإننى

وهكذا فإن "جوبتور" ليس دائما ملتحيًا بالمضرورة، وكذلك "مينرف" فعيونها ليست دائما بين الأخضر والأزرق، و"أبولون" ليس دائما بدون لحية. وكما يؤكد "كوتا" في تحاوره مع "فاليوس" فإنه من البلاهة التعلق الدائم بهذه الرسوم المثقوبة؛ لأن الاسم هنا مثل الصورة إنما هو اصطلاحي ومرتبط بالظروف.

وطبقا لـــ "بلوتارك" واستمرارا لهذه النوع من التفكير فإن أسماء الآلهة ليست "لا بربرية أجنبية ولا إغريقية ولا من الجنوب ولا من الــ شمال ((۱۶)) وما يميزها من مكان لآخر هو مجالات التــ أثير والمميــزات والألقــاب

(الأسماء) مثلما تفرضها بعض التجمعات الأسقفية. وهناك حرية متوافرة في مثل هذه التسميات مما ينتج عنه بعض المصعوبات، ولهذا المسبب فان المراسلات المتبادلة فيما بين مختلف "البنتايون" وكذلك الترجمة الناتجة عنها ليست موحدة. وطبقا لــ "بلوتارك" الذي ألف كتابه " إيزيس وأوزوريس" في عام ١٢٠ مبلادية، قد أشار إلى حيرة "أوجزود دي كنيد" الذي كان يتساءل، قبل الميلاد، لماذا كان "ديمتار"، وهو الذي تبادل المراسلة بلا أدنى شك مع "إيزيس"، لم يكن يشاركها في مخاوفها في الموضوعات المتعلقة بالحب، أو لماذا كان "ديونيزوس"، الذي كانوا يقارنونه تقليديا بأوزوريس، كان غريبًا عن فيضان النيل وعن السلطة على الموتى. (٢٠) والمقابل الفعال ليس منهجيًا وبالرغم من هذه الصعوبة فإن "بلوتارك" لا يحبذ تعددية الأشياء المقارنة (أي البنتايون المتعددة). وفي الواقع فإن تعدد المقاطع اللاهوتية إنما ينتج، طبقا لــ "بلوتارك"، عن تعددية أساليب استقبال الحقيقة الواقعية الواحدة نفسها. ولكن إذا كانت وسائل الاستقبال لمختلف المبادئ متعددة فإن التعبيرات عنها، طبقا لـــ "بلوتارك"، قد تم تكوينها بناء على تقليد مختلف في كل مرة وفــي نفـس الوقت قانوني في كل مرة أيضًا. الحقيقة إذن ليست مصرية و لا إغريقية. و هل نحن في حاجة للتأكيد على أنه أينما كنا ومهما كانت التسميات المحلية، فإن العقبة الوحيدة التي يجب تفاديها هي التحول عن الاستقبال التقليدي للآلهة، و هو استقبال طيب بطبيعة الحال سواء في اتجاه الإلحاد (الـشك المتطرف) أو في اتجاه الخرافة الوسوسة (اعتناق ساذج ينتج عنه عبادة مبالغ فيها أو في غير محلها.)(٢٠) وشرح "بلوتارك"، في هذا المنحى، هـو شـرح "كوتا" و "هير ودوت" نفسه. فلكل شعب ولكل مدينة تقليدها. وهذا يعني اعتماد مسلمة متزامنة وتنائية من المسلمات الأولية لحقيقة عالمية ولخصوصية التعبيرات المحلية التي لا رجعة فيها. وبعد مرور مائة وعشرين عاما بعد "بلوتارك"، كتب "أويجان" ردا داحضا لخطاب "سلز"، الأنيقورى المنغمس فى اللذات، ضد المسيحيين، وفى هذا الرد يشير إلى الجدال الذى تتعارض فيه منذ الأزل وجهات النظر حول المسألة " العميقة والتى يعجز عنها الوصف " حول الأسماء وخاصة أسماء الآلهة والتى اختلف بشأنها أتباع "أرسطو"، النين يؤيدون أن مصدرها اصطلاحي، وأتباع "زينون" العقلانيين وأتباع الأنيقورية الدنين يرجعون مصدر كل شيء إلى الطبيعة (طبقا لنظريتين متعارضتين فى جميع الأحوال). وأهم ما لفت انتباه "أوريجان" هو الطابع الفعال لبعض هذه الأسماء ولطاقتها:

"إذا استطعنا، بالنسبة لهذه المسألة الحالية، تحديد مسصدر الأسسماء "الفعالة"، ويعضها مستخدم عند حكماء مصر وغند فقهاء الفرس وعنسد البراهمة أو السامانيين من بين فلاسفة الهنود وهكذا دواليك بالنسبة لكل شعب، وإذا استطعنا أن نثبت أن ما نطلق عليه السحر ليس كما يعتقد أتباع أبيقور وأرسطو، ممارسة غير متجانسة تماما، ولكن كما يثبت الخبراء في هذا الفن، هي نظام متجانس لا يعرف مبادءه إلا القليلون.

فى هذه الحالة يمكن أن نقول إن أسماء "سبواط" و"آدونوا" وكل الأسماء الأخرى المتواترة لدى اليهود والتى يقدسونها بشدة لم يتم إطلاقها مسن منطلق حقائق عامة أو مخلوقة ولكن من منطلق علىم إلهسى سرى وغامض ينسب إلى خالق الكون. لهذا السبب فإن هذه الأسماء لها تسأثير عندما يتم نطقها في سياق خاص يشبكها ببعضها وكذلك الحال بالنسبة لبعض الأسماء التى تنطق باللغة المصرية القديمة والتسى تطلق على بعض الشياطين ذات التأثير في بعض المجالات أو كذلك أسماء أخسرى باللهجة الفارسية موجهة لقوى أخرى، وهكذا عند كل شعب من الشعوب. كما نجد أن بعض أسماء الشياطين الأرضية والتى تتشارك فسى بعيض

المناطق المختلفة يتم نطق أسمانها بطريقة تتلاءم مع لهجة المنطقة ولهجة الشعب في تلك المنطقة."(١١).

أما المفكر المسيحى الكبير "أوريجون" فهو يقتسم بلا صعوبة هذا الاعتقاد بأن الأسماء لها سلطة سحرية مثل "فيلون" و "كليمون" من الإسكندرية وكانوا يعتبرون منذ ذلك الحين شهود على التوحيد. لقد أكد "فيلون" في كتابة "أسئلة وأجوبة عن تاريخ التوراة" أن فاعلية الأسماء ترجع إلى أن الدنين اختاروها من الحكماء جدا مثل آدم وهو الأقرب إلى الله، وهو يطلق أسماء على الحيوانات: ويجب أن نعتقد أن تلك الأسماء كانت صحيحة مادام أن الحيوان كان يتعرف اسمه بمجرد النطق به، أما "كليمون" السكندري من ناحيته فإنه يلاحظ أن جميع الصلوات أشد قوة باللغات البربرية الأجنبية. ويؤكد "سلز" على اتفاق الإغريق والرومان على هذه النقطة : فهو لا يشك في فاعلية جلسات استخراج الأرواح التي كان المسيحيون يمارسونها وهم ينطقون أسماء بعض الشياطين. (ثنا ويواصل "أوريجون" التفكير بشأن الممارسات المتعلقة بالشعوذة.

"ويجب أن نضيف على نظرية الأسماء ما ينقله الخبراء عن الممارسات الغنائية: إن نطق الأغنية بلهجتها الأصلية يؤدى الهدف منها، أما ترجمة الأغنية إلى أى لغة أخرى فإتها تصبح بلا فاعلية ولا تأثير، وهكذا فإن الأسماء لا تنقل معانى الأشياء ولكنها تنقل صفات الأصوات وخصائصها وهذه الأخيرة لها سلطة لفعل شيء أو شيء آخر. وهذا ما يبرر، لنفس الأسباب، ما يقوم به المسيحيون من نضال وصراع حتى الموت لتفادى أن يطلق اسم "ريوس" أو أى اسم آخر من أى لهجة أخرى على الله." (13)

ويعود "أوريجون" (٢٠) بعد ذلك إلى هذه المسألة نفسها ويؤكد أننه لا يؤمن بنظرية "أرسطو" حول المصدر الاصطلاحي للأسماء، وهو يلفت

الانتباه إلى الطابع الفعال والإصلاحي لهذه الأسماء وخاصة أسماء العلم: إذا نادينا على إغريقي بالترجمة المصرية أو الرومانية لاسمه فإننا لن نحصل على رد الفعل نفسه منه، والشيء نفسه بالنسبة للآلهة إذا خاطبناه بألفاظ سحرية. وفي نهاية المطاف نذكر البحث الذي كتبه "جامبليك" عن "أسرار مصر" في حدود عام ٣٠٠ ميلادية والذي يجعلنا نغوص في قلب هذا الجدال المشتعل عند أتباع "أفلاطون" الجدد والمتعلق بالاستخدامات السحرية والمشعوذة للغة الآلهة وتتعلق الملاحظة بفعالية الأسماء التي يبدو جليا أنه ليس لها معني (١٠٠). وهو ما يطلق عليه المتخصصون في السحر القديم مصطلحات " فوسو ماجيك" أو " فوسو ميستيك " أي تعبيرات قادمة ومنقولة من لغات أجنبية أو بكل بساطة غامضة والتي يتم استخدامها كثيراً خلال الأدعية والشعائر التي يلجأ إليها السحرة والمشعوذين والتي يدافع عنها خالمبليك" ضد "بورفير".

ويتساءل "جامبليك" لماذا يستخدم الإغريق حين يتوجهون إلى آلهـتهم تسميات بربرية أجنبية ويفضلونها على تلك الأسماء الخاصة بهم، والإجابة هى لأن هذه التسميات لا تحمل في طياتها تمثيلاً عريض واضح، لأن بربريتها وغرابتها تحترم الطابع الذي يعجز عنه الوصف. بالإضافة إلى ذلك فإن تلك التسميات تتبع من شعوب مقسة وقديمة جدًا (المصريين والأشوريين) والذين تقوا من الآلهة علم الأسرار، وينبغي إنن احترام هذا التراث والعمل على تمديده واستمراره بدون تغيير وطبقا لـ" جامبليك " فإن أسماء الآلهة تنقسم إلى نوعين: الأسماء التي لا نفهم معناها ولكنها ذات معنى عند الآلهة والنوع الثاني هو الأسماء التي نفهم معناها لأن الآلهة أعطونا شرحا لمعناها. وهـذا النـوع الثاني يتعلق بالأسماء التي تم تمريرها في إطار الشعائر الخفية التي أرسـلتها الآلهة بنفسها (مثل الشعائر الخاصة بـ" أوليزيس ". ويأخذنا "جامبليك" في نفس الاتجاء المتقارب الذي أخذنا إليه "أفلاطون" عندما ألمح إلى نظرية لغة الآلهـة

التى لا نعرفها. ويدعونا تفكيره اللاحق، في هذا الشأن، مثله مثل "أفلاطون"، إلى التحفظ بحرص، وفي الواقع فهو يجمع بين سببين مختلفين: السبب الأول عن صلة قرابة حقيقية للمصدر بين الشعوب المقدسة والألهة والتاني عن استقرار التراث الثقافي التقليدي، وهذه الصفة الأخيرة ترجعنا أيضا ولكن بطريقة مختلفة ومشابهة إلى فكرة صلة القرابة بين الألهة. ولكن لا يرتبط الأمر أبذا بالتثبه بالألهة أو أن نحل محلها. ولم يقل أحد أن الأسماء البربرية الأجنبية نابعة كما هي رأمنا من لغة الآلهة، ولكنها فقط نابعة من لغات (في صيغة الجمع) قريبة من لغة الآلهة.

وهكذا فإننا باستخدام تعبيرات نابعة من لغات الشعوب المقدسة نقترب بطريقة متقاربة ولكن دون أن ننجح في ذلك، من الآلهة نفسها ومن لغتها. وهو يكتب يقول: "يجب الاحتفاظ بها كما هي، كما لو كانت الصلوات القديمة مثل الملاجئ المقدسة، والاحتفاظ بها هكذا بنفس الطريقة دون أن نحذف منها شيئا أو نضيف إليها شيئا يأتي من الخارج "(ث) ويجب ألا نبحث بقوة عن معنسي هذا النص. إن "جامبليك" لا يقول إن الآلهة يتحدثون لغة بربرية أجنبية: للذا يجب اختيار إما اللغة الآشورية وإما اللغة المصرية والثبات عليها، وما يمكن أن نطلق عليه حاليا معادلة الدليل والمدلول، أي الإله المسمى بمعرفته في لغته الأصلية، وهذا سيتم تقديمه وسيظل دائما وأبدا بعيد المنال.

ولا نزال هنا في سياق فكر تقليدي يرفض كليا قبول ادعاءات بعض المحترفين وفي الوقت نفسه يهتم أصحاب هذا الفكر بالتقنيات الفنية لهولاء المحترفين، وهنا يشير "جامبليك" بوضوح إلى " أساليب السحرة" هذه (نقاء)، وهي تتضمن بكل تأكيد الشعائر الشفهية السحرية المسجلة على أوراق البردي الإغريقية. إن كتابات الشعوذة بلغة المعتوهين المدعين للنبوة تعطى الكلمة للشياطين المكروهين وفي الوقت نفسه تعترف بوجودها، ولكن ماذا يقول تجامبيك" بهذا الصدد؟

" لا تلق بالا إلى الافتراضات التى تقع بجوار الحقيقة، ومتال على ذلك الافتراض بأن الذى نتعبد له (سواء الإله أم الشيطان أى الذى نناجيه) إنما هو مصرى أو يستخدم اللغة المصرية. ولكن افترض بالأحرى الآتى: بما أن معاشرة الآلهة ترجع أولا إلى المصريين فإن الآلهة تحب أن نناجيها طبقا للقوانين المصرية، وهذه الأشياء ليست كلها إجراءات سحر وشعوذة. وفى الواقع كيف تكون هذه الأسماء تأليفات خيالية وهي التى تفهمها الآلهة أكثر وهى التى تقربنا أكثر إلى الآلهة؟ فلا ينقص هذه الأسماء التى بدونها أن تكون هناك أى عملية كهنوتية إلا قوة تماثل قوة المخلوقات العليا." (١٠).

وفى النصوص السحرية الإغريقية المصرية القديمة نجد أن السساحر يصفر ويحرك لسانه ويقلد صوت العصافير الثاقب، وهو يشهق في زفير وشهيق ويزأر ويتأوه وينطق بأسماء سرية وغامضة للألهة، خارج نطاق اللغات البشرية. أن هذا الساحر يجعل من نفسه "عالم اللغويات للسجلات المختلفة للغات الإلهة." (٢٠).

أما خبير أوراق البردى الخاصة بالسحرة الإغريق فإنه يدعى معرفة الأسماء السرية "للشياطين" والشخص الذى يستشير مثل هذا الرجل يعتقد بدون أدنى شك وعن اقتناع بأن بإمكانه أن يتحدث لغة الآلهة، وفي إجابت على "بورفير" يدافع "جامبليك" عن الشعوذة، وهي في نظره تدريبات فكرية تلجأ بالتحديد إلى مثل هذه الأساليب المستوحاة من التقنيات السحرية من هذا النوع ولكنه في الوقت نفسه يجعل مسافة بين الشعوذة وادعاء السحرة. أما الأسماء البربرية الأجنبية للآلهة فهي في نظره، لا تتبع مباشرة من لغة الألهة ولكنها تمثل بكل بساطة التسميات القديمة والتي ترجع إلى الزمن الذي بدأت فيه الاتصالات الأولية بين البشر والآلهة.

### الهوامش

- (۱) الإلياذة ۱، ۱۰۱ إلى ٢٠٦ (برياريه) -، الإلياذة ٢، ٨١١ إلى ٨١٥ (ميرهينا) -- الإلياذة ١، ٨١١ إلى ٢٩١ (مــولي ترجمــة الإلياذة ١٤، ٢٩١ (مــولي ترجمــة جاكوتيه) ٢١، ١٦ (بلانكتس). قام الباحث هــ. جونترت بدراسة الملف بالكامل " الآلهة والناس، اللغة والمرجعية عند الإغريق. انظر أيضا إنفرا الملاحظة رقم ٣
  - (٢) هذا ما يعتقده مارتن وست في بحثه عن " تيوجوني"، أكسفورد، ١٩٦٦، ص. ٣٨٧
- (٣) ف. بادر، لغة الآلهة عند الشعراء الهنود الأوروبيين. انظر أيضا ر. واتكينز "لغة الآلهة ولغة الناس: ملاحظات عن بعض التقاليد المتعددة اللغات عند الينود الأوروبيين.
- (٤) يمكن أن نبحث عن نوع من السلالة والمستقبلية في الكتابة الغامضة لإلـسكندرا دي ليكوفرون ولكن الأمر يرتبط هنا بشيء مختلف وهو شهادة عن التفوق الإغريقي في التعبير عن النبوءات. وأتوجه هنا بالشكر إليها البروفيسور أندريه هورست لأنه لفت نظري لهذه النقطة الحساسة لأنه خبير في ليكوفرون. انظر كتاب أندريـة هورسـت وم. فيزولو ليكوفرون، إلسكندرا، طبعة ميلانو، ١٩٩٩
- (٥) ج. اسمان، ملحق " نظرية اللغة الإلمية عند جامبيك والمصددر المصرية، في " صور وشعائر عن الموت في مصر القديمة، ص ١٠٧ إلى ١٢٧. وانظر أيضا د. فرانكفورتر " سحر الكتابة وكتابة السحر: سحر الكلمة في التقاليد المصرية والإغريقية ".
- (٦) ج. سنروس كلاي، سياسة أولمبيا : الصورة والمعنى في أهم أشــعار هــومير، ص
   ١٤٧ وهو بشير إلى س. شاينبرج " أشعار هومير إلى هيرمس".
- (٧) انظر مارونیه ( أنشودة للمدیح وبها قائمة بحسنات الإلهة، الأبیات ۲۲ إلى ۲۳. انظر أیضًا ی. جراندجان، من ایزیس إلى مارونیه، ص. ۱۷ إلى ۲۱

- (٨) فيلاب ١٨ ب انظر هـ. جولي بخصوص القواعد عند توت " أفلاطون عالم أثـار فرعوني "، ص ٣٥ و ٣٦ وأيضا ج. ديريدا " صيدلية أفلاطون " انظـر أيـضا م. فيجيتي " في ظلال توت : ديناميكية الكتابة عند أفلاطون ".
  - (٩) انظر أفلاطون، فيدرا، ص ٢٧٤ و ٢٧٥
- (١٠) هذا القلق مبالغ فيه لأن كاهن سايس الذي يتحدث إلى سولون في "تيميه" (٢٢ ب ٣ عـ ٤٠ ٢٣ د ٤ عـ ٤ ) يبين أن ذاكرة الإغريق قـصيرة وأنه لا داعي لقراءة النصوص الموجودة في هيكل نيه لأنه يعرف عن ظهر قلب الدرس الذي سيعطيه لضيفه من أثينا. انظر ل. بريسون، مصر وأفلاطون، ص ١٥٩ " في هـذا الإطار يتقلص دور الكتابة ليصبح مراقبة فقط بمعنى سجل لحفظ تقليد ثقافي شفهي لا يوجد له بديل .
  - (۱۱) انظر هيرودوت، الكتاب الخامس، ص ۵۸ و ۵۹
- (١٢) المصدر نفسه، الجزء ٢، ٦٧. ولكن صورة هيرمس الإغريقي التي نراها عند ساموتراس لم تأت من مصر. هيرودوت يؤكد (٢، ٥١) أنها آتية من فينيقيا وكذلك كادموس.
- (١٣) ديودور دي سيسسيل، المكتبة التاريخية، الجزء الأول، ١٦ ،١ (ترجمة م. سيزيفيتر، ميلاد الآلهة والناس: "دائرة الكتب". انظر أيضا النص الفينيقي الراجع إلى سانشونياتون، وهو مؤلف ربما لم يوجد وكتاباته تعود لفترة ما قبل حرب طروادة وذكرها فيلون دي بابلوس الذي يذكر اوزيب " الإعداد الإنجيلي " الجزء الأول، ٩، ٤٢ (ترجمة ج. سيرينيلي و بلاس) " كان سانشونياتون رجلا ماهرا وعالما كبيرا وأراد أن يتعلم من الناس جميعا ماذا حدث منذ بدء الخليقة وبذل جهودا جبارة للعثور على ما كتبه تاتوس وتم إخفاؤه، وكان يعرف أن تاتوس هو أول من عرف الكتابة من البشر وحاول أن يؤلف كتبا ووضع ذلك كأساس لبحثه وقدد أطلق عليسه المصريون اسم توت بينما السكندريون أعطوه اسم توت والإغريق ترجموه بسهيرميس."
- (١٤) ج. اسمان " نظرية الكلمة المقدسة "، عند جامبليك وفي المصدادر المصرية " ملاحظة رقم ٦، ص. ٢٧٦

- (١٥) الحكاية رقم ١٤٣ عند هيجن، عن أول إنسان في أرجن وهو فورونيه، وهو يروى فيها الحياة البدائية للإنسانية الأولية ولكنها كانت حياة سعيدة فلم يكن فيها قـوانين ولا حدود وكانت هناك لغة واحدة تحت حكم جوبيتور. ولم تعرف البشرية التعديبة سوى بعد تدخل ماركور (هيرميس) الذي بدأ يفسر الخطاب ويفرق بين الأمم مما أدى إلى النزاع وأغضب جوبيتور. ومقارنة هذا النص بالملف الكامل القـديم للإنـسان الأول فورونيه يجعلنا نعتقد أن معنومة اللغة والأمم قد أضافها كاتب مسيحي رغب في عقد مقارنة بين المعلومة الإغريقية (غياب القوانين والحدود والنار) مع الثقافة التوراتيـة (في بابل). ولكن نلاحظ أن المقارنة أدت إلى تعديل هام في النموذج التـوراتي لأن جوبيتور في هذا النص بأخذ محل "يهوذا" لأن المسئول في بابل يصبح إلهـا نـصابا و هو مركور.
  - (١٦) ب. جرانديه، أناشيد عن ديانة أتون، ص ١١١٠
- (۱۷) س. سونورون " الأعياد الدينية لإسنا في القرون الأخيسرة للوثنيسة ،، ص. ١٠٣ (إسنا ٢٠٠٠). انظر أيضا نفس الكاتب " التفريق بين اللغات طبقا للثقافة المصرية " وأشكر زميلي يوري فولوكين لأنه وفر لي هذه المعلومات. ونجد الرمز نفسه فسي نشيد إلى كنوم في كوم أمبو (من عهد دوميتيان). انظر ب. ديرشان " صورة تمساح مقدس أو عيقرية كاتب من عهد دوميتان "، ص ٨٥.
- (۱۸) ترجمة أ. برنان و و. ماسون، في مجلة الدراسات اليونانية، ۷۰ (۱۹۵۷)، ص ٣ الى ١٥. انظر أيضا ج.م. براتراند، تسجيلات تاريخية إغريقية، باريس، ١٩٩٢، ص ٣٠ ص ٣٥ و ٣٦ وأيضا س.سونورون وج. يويوت "الحملة النوبية لبسامتيك الثاني ومعناها التاريخي."
- (١٩) صحيفة مقتنيات المتحف المصرى العدد ٤٨٨٩٤ و ٣١٥٦٦. انظر أيسضا أ. رو " ضوء جديد على متعلقات بوتاسيمتو وأمازيس في المتحف المصرى. انظر أيضنا ج. يويوت " بوتاسيمتو دي فاربيتوس كمحارب كبير منتصر "
  - . (۲۰) انظر هيرودوت، الجزء الثاني، ١٥٤
  - (٢١) انظر ف. هارتوج " رحلات إلى مصر " في مذكرات أوليس، ص.٤٩ إلى ٨٦
    - (٢٢) بسامنيك الأول (٦٦٣ إلى ٦٠٩ ق.م.)، خمسة أجيال قبل هيرودوت ٢

- (٢٣) حاول إمبر اطور ألمانيا فريدريك الثاني وكذلك جاك الرابع من إنجلترا نفسها التجربة انظر ١. سولاك " "تجربة بسامتيكوس: نموذج يتبع ".
- (٢٤) ب. فانيسلي " التجربة اللغوية عند بساميتيكو " (هيرودوت، ٢،٢). انظر أيضنا فيليب بورجوه، لامير دي ديوه، ص ١٩ عن صورة فيرجي عند الإغريق.
  - (۲۵) هیرودوت، ۲، ۵۰، ۱
  - (٢٦) المصدر نفسه، ٢، ٥٠، ٢ (ترجمة ف. بورجيه)
    - (۲۷) المصدر نفسه، ۲، ۵۳ (ترجمة ف. بورجيه)
- (٢٨) يوضح لنا هيرودوت ويقول: إنه ضد المعلومة الإغريقية القديمة جدا وأن هـومير وهيزويد هما أقدم من أورفيه وميزيه. ونود هنا أن نؤكد أن نتيجـة البحـوث النـي أجراها اللغويون والمؤرخون فإن نظرية هيرودوت صحيحة لأن النصوص المنسوبة إلى أورفيه وميزيه بها معلومات عن هومير وهيزويد (ابتداء من القرن السادس).
  - (۲۹) هيردودوت ،۲، ۳ و ؛
- (٣٠) نتيجة النبوءة تعيد صياغة السؤال: هل يجب أن يعتمدوا ذلك " إلى " يجب استخدام ذلك " أو أيضا يمكن أن تكون الصيغة " يجب استشارة الإله."
  - (٣١) هيرودوت، ٢، ٥٢ (ترجمة ف. بورجوه)
- (٣٢) ا.م. ليفورث " الآلهة الإغريق والآلهة الأجانب عند هيرودوت، ص ١٨ و ١٩ وكذلك لنفس المؤلف:" الآلهة عند الإغريق والمصريين" وقد تم إعادة نـشر هـاتين الدراستين مع دراسات أخرى غير مهمة لنفس المؤلف. انظر أيضا و. بوركارت "مشكلة هيرودوت مع المؤرخين "، و جرودارت " موقف الإغريق مـن الـديانات الأجنبية " ص ٢٢٧ و ٢٢٨. انظر أيضا فيليب بورجوه " أسلوب الإغريق في تسمية الآلهة " (١٩٩٦) وقد استعنت بهذه الدراسة فأدخلت عليها بعض التعديلات في هـذا الكتاب على ضوء دراسة ت.هاريسون " الربوبية والتاريخ: ديانة هيرودوت " ص
  - (۳۳) بلوتارك، إيزيس وأوزوريس ٦١ (٣٧٥).

- (٣٤) نلاحظ هنا أن هيرودوت يقدم البيلازج وهم من المفروض لا يتحدثون اليونانية وكأنهم يستخدمون كلمة "إله" وهي كلمة يونانية، مما يجعلنا نعتقد أن ذلك لا يستلاءم الملاحظة نفسها تنبطق على إعطاء مصدر مصرى لأسماء الآلهة اليونانية الإغريقية.
- (٣٥) أعلن سقراط بنوع من السخرية إلى هيرموجان في كتاب كراتيل أن المنطق يجعلنا نقول: " إننا لا نعرف شيئا عن الآلهة ولا نعرف الأسماء التي يطلقونها على أنفسهم هي الأسماء الحقيقية " (ترجمة وهذا واضح أن الأسماء التي يطلقونها على أنفسهم هي الأسماء الحقيقية " (ترجمة ل.روبان ( الناشر مكتبة لابلياد).
  - (٣٦) انظر أفلاطون، كراتيل ٤٠٠ ــ ٤٠١ أ
    - (٣٧) المصدر نفسه، ٣٨٩ أ
- (٣٨) انظر فيليب بورجوه و ي. فولوكين ،" كيف تكونت أسطورة سارابيس: دراسة عبر الثقافات "
- (٣٩) هذا النوع من الجدال قديم جدا إذا أخذنا في الاعتبار كتاب أوزيود " تيوجوني " حيث نجد في بيت الشعر ١٩٧ اسم أفروديت ثم اسم تيتانس في الأبيات ٢٠٧ و ٢١٠ و و ٢٠ و هي أسماء أطلقت عليها حسب علم اللغويات، الشيء نفسه حدث بالنسبة لأسسماء بندور وإيميتيه (في الأعمال)
  - (٤٠) سيشرون، طبيعة الآلهة، ١، ٨٤
  - (۱٤) بلوتارك، إيزس وأوزوريس، ٦٧ (٣٧٧)
  - (٢٤) أوجزيد دي كنيد، الناشر ف.لاسار، مقتطفات، برلين، ١٩٦٦
- (٤٣) بلوتارك، إيزس وأوزوريس، ٦٧ (٣٧٨) للمقارنة بين الكفر والخرافــة، ص ٣٨ و ٣٩
  - (١٤٤) ضد سالز، ١، ٢٤ (ترجمة م. بوريه)
- (٥٠) فيلون، أسئلة وأجوبة عن النشأة الأولية ١، ٢٠ (الترجمة الإنجليزيــة لـــــرالــف ماركوس عن النص بالأرمنية، انظر أيضا كليمون السكندري، سترومات ١، ١٤٣ و أيضنا ضد سلز ١، ٦
  - (٤٦) ضد سلز ۱، ۲۰ (ترجمة م. بوریه)

- (٤٧) المصدر نفسه، ٥، ٥٤
- (٤٨) جامبليك، أسرار مصر ٧، ٤ و ٥. انظر أيضنا س ت. تامبيا " ثقافة وفكر وعمل اجتماعي"، ص ١٧ إلى ٥٩ (القوة السحرية الكلمات بالإنجليزية )
  - (٤٩) جامبليك، ٧، ٥ (٢٥٩) (ترجمو ف بورجوه)
  - (٥٠) المصدر نفسه جامبليك، ٧، ٥ (٢٥٨) (ترجمة ف.بورجوه)
    - (٥١) المصدر نفسه جامبليك ، (ترجمة ف.بورجوه)
- (٥٢) س كريبا "بين الصوت والكتابة: صوت التراتيل والشعائر الشفوية عن السجرة"، انظر أيضا السحر والأصوات الغامضة عند القدماء، ص ١٠٥ وما بحدها.

نشأة المقارنة

# جاذبية محفل السبت أو: أي معنى نعطى للشعانر؟

يحلو للإغريق وللرومان منذ زمن بعيد أن يبحثوا عن آثار تلك العلاقة الأولية مع الآلهة، والتي نعتقد أنها خالية من الصور، في بعض "الحكم الأجنبية".

وطبقاً لــ "هيرودوت "(الجزء الأول، صفحة ١٣١) وهو يعدد الآلهــة التى يعبدها الفرس، فقد أشار إلى أن الفرس كانوا يرفضون تصوير الآلهــة وعمل تماثيل لها لعبادتها (أجالماتا) فى معابدهم، وهذا الــرفض للــصورة والتماثيل، الذى ليس له علاقة بالتوحيد وبإنكار حقيقة آلهة الأخرين، قد يبدو فى نظر القدماء أنه يحمل فى طياته بعض العنف المحتمل، ويقال: إن الملك "قمبيز"، عندما دخل مصر، سارع بقتل العجل "أبيس"؛ لأنــه صــورة حيــة للإله، ولم يكن "قمبيز" هو الملك الفارسى الوحيد الذى تصرف بهذه الطريقة ولكنه بدأ تقليدًا جديدًا، فى نظر الرأى العام الإغريقى: وفى خطاب مـشهور أدان "تيمستوكل " الملك "زرزاس" الذى دخل آسيا الصغرى، بعد ذلك بقليل ولم يحترم الهياكل وحطم تماثيل الآلهة (أجالماتا)، ونضيف أيضا إلى هــذا الملف ما نقلته الروايات عن الملك "أرتازيركس أوكوس" الثالث، الذى لــم يكتف بقتل العجل "أبيس"، ولكنه أيضا أجبر المــصريين علــى أن يعــاملوا الحمار، وهو حيوان ملعون لديهم، حيوان الإله ســت، علــى أن يعــاملوا مقدس (').

وطبقًا للرواية التقليدية عند سيشرون، على الأخص، فقد أشير إلى هذا الطابع الخاص بالديانة الفارسية على عهد "هيرودوت"(٢). ولكن ما يهمنا هنا هو التشابه الكبير بين هذا التمثيل الكلاسيكي للموقف الفارسي والتمثيل الذي

كان موجودا عند القدماء فيما يرتبط باليهودية، والموقف نفسه الخاص برفض الصورة والتمثال، والشك نفسه في احتمال وجود العنف. وطبقا لــ "سلز" وهو يستشهد بــ "هيرودوت" (الجزء الأول صفحة ١٣١) يؤكد لنا أن اليهود نقلوا عن الفرس عقيدتهم السماوية، أما "ديوجان لايــرس" (الجــزء الاول، صفحة ٩) فإنه يؤيد استلهام الفلسفة اليهودية من الفارسية ويذكر أن بعــض الكتاب يقولون إن أهل مملكة يهوذا ينحدرون من الكهان الفرس ومن آســيا الصغرى ") إن رفض التجسيم عند اليهود وليس التوحيد نفسه (يجــب عــدم الخلط هنا) نجد له أفكار"ا أخرى موازية لدى القدماء.

ولكن ما يدعو حقا للدهشة هو الطريقة التى نتظر بها روما القديمة إلى جذورها الدينية، أما الجذور الأولية لرفض التجسيم فى الأساس، كما يسذكر كل من "فيرون" و"دنيس" و"بلوتارك" أيضًا، فهم يعتقدون أن ذلك كان القاعدة عند الرومان، وكانت تتم المقارنة علنا بينها وبين رفض أهل مملكة يهسوذا إعطاء صورة للإله، وهذا يدفعنا إلى تفكير المقارنة فيما يتعلسق بالخطساب الدينى فى مجمله، وإن رفض التجسيم والتصوير يرتبط بغياب الأسطورة فى المفهوم الإغريقى، وفى حالة عدم وجود صورة وعدم وجود تماثيل فهذا معناه عدم وجود سلسلة نسب، ولا تاريخ للعسائلات وباختسصار لا توجسد روايات عن الآلهة. وهكذا فإن الأسطورة الرومانية هى أولا تاريخ المدينة كما أكد ذلك بشدة "جورج ديموزيل"().

وهنا يبرز السؤال الذى لا مفر منه حين نتتبع نظرة القدماء إلى التقليد اليهودى بعدم التجسيم والتصوير: أين نجد الأسطورة فى النوراة إلا إذا كانت الحال مثلما كانت فى روما فى حكاية مقدسة؟ إله أهل مملكة يهوذا يدخل فى الحكاية تماما مثل آلهة روما، ويمكن أن يغرينا ذلك، من وجهة النظر هذه أن

نقارن بين السرد التوراتي لحكاية موسى - منذ أن تم وضعه في سلة إلقاؤه في النهر وحتى اختفاء جسمه - أن نقارن هذا السسرد بالحكاية التقليدية عن "رومولوس". ونستنتج من ذلك أن الرومان، من خلل بعض التقاصيل المنقولة، كانوا يعرفون حكاية موسى. وسوف نرجع لهذه النقطة فيما بعد. ولكننا، ونحن نواصل دراستنا هذه، لن نستمر في هذا الاتجاه حاليا؛ لأن السرد التوراتي لحكاية الشعب اليهودي، في جملته، لم يكن يثير اهتمام الرومان، إنما أثار انتباههم في البداية لم تكن الحكايات عن أهل مملكة يهوذا بل عاداتهم وشعائرهم.

وهناك مسألة تتردد كثيرًا في الفكر الروماني حول اليهودية، سواء أكانت هذه الفكرة محببة أم غير مقبولة، وهي مسألة "الاستعارة". ولقد لاحظ هذه المسألة وذكرها كثير من أهل الإمبراطورية الرومانية في دراستهم لمحفل السبت عند اليهود، دون أن يعتقوا اليهودية. والمؤرخ "فلافيوس جوزيف" يشير إلى هذه المسألة في دفاعه عن اليهودية في كتابه المعروف باسم "ضد أبيون": "لا توجد مدينة إغريقية ولا شعب واحد أجنبي لا تنتشر فيه عاداتنا وتقاليدنا الخاصة بالراحة الأسبوعية، وكذلك تطبق كثير من قوانيننا الخاصة بالصيام وبإضاءة الشموع وبالأطعمة أيضا"(") ولقد طرح الفيلسوف السكندري، "فيلون" في كتابه "حياة موسى" هذه الفكرة نفسها. وكما هو معروف، بغض النظر عن كتاب المسيحية واليهودية، فإن شعراء المنتينية "أوفيد" و "هوراس" و "تيبول" و "بارس" قد تناولوا أيضا في شعرهم مسألة "إجازة السبت " (١) وحتى المفكرين المسيحيين أنفسهم والقادمين من اليهودية فقد استولوا على هذه المسألة وعرضوها في سياق سرد بعض تصرفات أصحاب السيد المسيح المستلهمة من الممارسة الدينية الرومانية، تصرفات أصحاب السيد المسيح المستلهمة من الممارسة الدينية الرومانية، أما المشنعون فقد ادعوا أن الإله وكأنها فكرة مبتكرة، بدون آثار جانبية، أما المشنعون فقد ادعوا أن الإله

المسيحى ليس إلا الشمس مادام المسيحيون يصلون فى اتجاه الشرق وأنهم يعبدون الإله يوم الشمس، أى نهار الأحد، ولكن "ترتوليان" يرد عليهم قائلا: إن المشركين أيضا يستعيرون من اليهودية على الأخص، وذلك لأنهم يتحاشون الاستحمام وأكل اللحوم يوم السبت ويحترمون كذلك يومًا للراحمة (إجازة السبت).

وأنتم بهذه الممارسة تبتعدون عن شعائركم وتقلدون شعائر الآخرين: إن إجازة السبت من الأعياد اليهودية وكذلك الطعام الطاهر، والسشعائر اليهودية مثل: إشعال الشموع والصيام والخبز "الازيام" والسصلاة عند ضفاف النهر وكلها تقاليد بعيدة كل البعد عن ألهتكم.

أنتم الذين تنتقدوننا بسبب الشمس ونهار المشمس، يجمع أن تعترفوا بتقاربكم (مع اليهود)، فنحن لسنا بعيدين عمن زحمل ولا عمن إجمازة السبت (٧).

أما الفيلسوف "سيناك" فقد أشار هو أيضنا إلى هذا التقليد لبعض الشعائر الأجنبية خاصة اليهودية، وهو يستعيد ذكريات شخصية.

"ارتبطت الفترة الأولى من شبابى ببداية عهد الإمبراطور "تيبار"، وكاتست الأشياء المقدسة المرتبطة بديانات أجنبية منتشر أما الامتناع عن أكل بعض اللحوم فكاتت تعد نوعا من الوسوسة والخرافة" (^).

وما ينتقده الرومان هو تطبيق الأهالى لبعض المحرمات الغذائية (مثل تحريم أكل لحم الخنزير) الخاصة بشعائر أجنبية. ولقد كان رد فعل الإمبراطور "تيبار" عنيفا إزاء هذا النوع من التصرفات: لقد طرد الإمبراطور "تيبار" أتباع اليهودية وكذلك المصريين (٩) وهنا يبدو أن الأمر قد اختلط عليه لأن مملكة يهوذا قد اختلطت بمصر، لقد كان الرومان ينظرون نظرة الاحتقار نفسها إلى كل من هاتين المنطقتين المختلطتين في نظرهم خاصة فيما يرتبط بالشعائر الدينية، وقد اختلط في ذهنهم المصريين وأهل مملكة يهوذا في نظرة

ازدراء موحدة وحقيقية: والدليل على ذلك أن الإمبراطور "أوغسطين"، السذى كان يحترم أقدمية أسرار "أوزوريس"، رفض أن يعرج على ممفيس لزيارة الإله "إبيس"، طوال إقامته في مصر، كما أنه هنأ حفيده "جيوس" الذى اخترق مملكة يهوذا دون أن يذهب التعبد في أورشيايم. ('') وسوف نكتشف في الصفحات القادمة كيف أن القدماء قد جعلوا موسى مصريا، حتى قبل فرويد. وهناك نص آخر لي سيناك "('') يندرج في الإطار العام نفسه ويرينا أنه لا يكفى التوقف عند ظاهرة الرفض فقط، فالأمر يستحق تحليل أسباب العدول عن عاداته لتقليد عادات الأخرين، حتى وإن افترضنا عدم الرغبة في عن عاداته لتقليد عادات الأخرين، حتى وإن افترضنا عدم الرغبة في المجاملة، ولكن هذا العدول يحث الفرد على التفكير في ممارساته الأصلية. ويندد "سيناك"، هذا الكاتب الواعظ الذي يكره كل ما هو أجنبي، بهذه الظاهرة التي يبدو أنها كانت منتشرة جدا في زمانه لدى بعض طبقات الشعب الروماني ولم يكن ذلك من تأثير الدعاية لدين معين (''):-

"إن عادات هذا الشعب الكافر قد اكتسبت أهمية كبيرة لدرجة أنها انتشرت في جميع البلاد لقد فرض المغلوبون قوانينهم على المنتصرين".

ثم يضيف تعليقًا آخر يظهر فكره العميق بخصوص معنى السشعائر بصفة عامة. وهذا التعليق الخاص بإجازة السبت، يظهر عداءه الأول وهو السبب الرئيس للتعليق فإنه ينم عن الكثير كما يقول: إن اليهود يعرفون أسباب شعائرهم في حين أن أغلبية الشعب (الروماني) يمارسون هذه الشعائر دون أن يعرفوا لماذا يفعلون ذلك "(۱۲).

وأمام ذلك نشعر أن ما يقال بخصوص شعيرة مستعارة، مـشقة مـن السياق اللاهوتي والثقافي، يمكن أن تطبق على أي ممارسة رومانية تقليدية. وفي الواقع فإن دين "أوربيس"، بالرغم من أنه أساسا يعتمد على الـشعائر، فإنه ينماز بغياب أي تعليق عقيدي على المستوى العام والخاص. يتم احترام الممارسة التقليدية للعبادة دون الشعور بالحاجة إلى شرح ذي سيطرة غالبة، فهناك حرية كبيرة في تفسير حركات التعبد، والنصوص والحكايسات عـن

الأسباب كثيرة جدا ومتعارضة. (۱٬۱) ولقد أوضح الباحث "جون شييد" أن هذا الكم الهائل من الشروحات وهذه الكثرة في الحكايات، بحجة تفسير الشعيرة، لا تعد في الواقع تفسيرا بالمعنى الحقيقي ولكنها تنتسب إلى العادات.

إن رواية الحكايات والتردد في اختيار الرواية الفضلي، دون تحديد ذلك، إنما يدل على أن ذلك مجرد لعبة تقليدية تضعك في الممارسة الأصلية. (١٥٠) ولكن ماذا يقصد "سيناك" إذن؟ إن تعليقه ربما يود أن يوضح أنه من الأفضل للشخص الروماني أن يعي الأسباب التي تجبره على احترام شعيرة تقليدية قاسية وموسوسة، ولكن من الطبيعي أن هذه الممارسة لا يمكن أن تكون إلا اصطلاحية. وهي تتوافق مع اختيار ثقافي بين اختيارات أخرى ممكنة وكان القدماء على وعى كامل بذلك. أما "سيشرون" وهو يناقش هذه المسألة مع صديقه "ديوتاروس"، فإنه يقر بهذا الاختيار الاعتباطي ولكنه يحد من تأثيره النسبي ويذكر أن الممارسات الأجنبية، من وجهة النظر الرومانية، تطبق عشوائيا وتنسب للخرافة والوسوسة. (٢١) وهذا خليط غريب من الوضوح والرضا لرفع شأن قومه (الرومان)، ولكن "سيناك" يدّعي أنه من الأفضل الخضوع لقواعد ولمحرمات نعرف أسبابها، وهذا يعنى أن نتخطي النسبية حتى نصل إلى درجة من الشفافية المميزة. ولكن النشرط الوحيد للوصول إلى هذه الشفافية والتغلب على الاعتباطي أو على ثنائيسة الرمز والمعنى هو في الأساس الاحترام الدائم والدقيق لعدم تغيير العادة الأصلية و لا خلطها. وهذا هو المعنى الذي يعرفه اليهود، ذلك السنعب القديم جدا بالمقارنة بالمصريين والكنعانيين وشعوب آسيا الصغرى، وهم يمارسون الاحتفال بيوم السبت، إنهم يعرفون ذلك ليس لأنهم يمتلكون تفسير ا دينيا لذلك فحسب، وهذه حقيقة في واقع الأمر، ولكن هذا لا يهم الآن، إنهم يعرفون ذلك؛ لأنهم مارسوا ذلك منذ الأزل، وهذا معناه، من وجهة النظر الرومانية،

أنهم يفعلون ذلك لأنهم مخلصون للأصل ليس إلا، أما الرومان الذين استعاروا هذه الممارسة حديثا من اليهود فإنهم لا يستطيعون (معرفة) لماذا يفعلون ما يفعلون بالرغم من أنهم يفعلون الشئ نفسه تمامًا، أما "سلز" في كتابه "الخطاب الحقيقي" (۱۲)، فإنه يقترح فيما يتعلق باليهودية فكرة قريبة من تفكير "سيناك" حتى إنه يمكن أن نتساعل إذا كان على علم به.

" لقد أصبح اليهود أمة خاصة وأقروا قوانين مطابقة لعادات بلسدهم، إنهسم يحتفظون بهذه القوانين حتى اليوم فيما بينهم ويمارسون دينا، مهما كان هذا الدين، فهو دين تقليدى. وهم يتصرفون مثل بقية الناس حيث إن كلا منهم يتشرف بالعادات التقليدية، مهما كانت الطرق والأسساليب التسى تسم تستخدم في إرساء هذه التقاليد، ويبدو أنهم وصلوا لذلك لسيس لأن بعض الشعوب خطر لها أن تضع لنفسها قوانين مختلفة وأنه أصبح من الواجسب الاحتفاظ بما تقرر للصالح العام فحسب، ولكن أيضًا لأن الأجزاء المختلفة لكوكب الأرض قد ورُزعت فيما يبدو على تكتلات قوية تنقسم إلى عدة حكومات تُدَار بتلك القوانين. ومنذ ذلك الحين فإن كل ما يجرى في كل أمة حكومات أدر بتلك القوانين. ومنذ ذلك الحين أن كل ما يجرى في كل أمة في طبَّقُ بكل دقة وهو الأسلوب المعتمد من تلك التكتلات القوية، وعدم احترام هذه القوانين الموضوعة في الأصل في كل أمة، أو خرقها يعد كفرًا.

# ويضيف قائلاً:

" وإذا كان اليهود، احتراما لهذا المبدأ، يحتفظون بشدة بقاتونهم الخساص فلا يمكن أن نلومهم على ذلك، ولكن اللوم يكون بالأحرى للذين هجسروا تقاليدهم واعتنقوا تقاليد اليهود." (١٠)

أما الكاتب المسيحى "أوريجون"، الذى يرجع إليه الفضل فى الاحتفاظ بما وصلنا من كتابات "سلز"، فإنه يلاحظ أن هذا الكاتب المدافع عن الوثنية "سلز"، قد نسى فى المقطع الذى ذكرناه بأعلاه مهاجماته المستمرة لليهود،

حتى إنه وضعهم في سياق مديح عام لكل من عرفوا كيف يحافظون على عاداتهم التقليدية (١٩٠).

# استعارات، واقتباسات، ومناقشات ومنازعات

إن الصفحات السابقة تقودنا إلى وضع تصور، في مجال تاريخ الأديان، عن الأسلوب الذي كان يفكر به القدماء فيما يرتبط بالإخلاص للعادة على أنه مرادف للإخلاص للأصل، للقضية، وفي النهاية الإخلاص للألهة، ولقد رأينا أن هذا الموقف كان منتشرا بينهم بصفة عامة، والذي قد يبدو اليوم ويفسر على أنه نداء إلى "النقاء العرقي". ولكن الأغرب في الأمر أنه بدلا من أن يؤدي إلى الانطواء على النفس فإن التعبير عنه أصبح مرادفا للنظرة إلى الآخر ولنوع من الفضول الشديد. وكانت هذه النظرة رافضة أحيانا وأحيانا أخرى تدل على الاحترام، وكثيرا ما كان الشعوران مختلطين بشدة ولكن ما يهم في واقع الأمر هو الأثار المترتبة عن ذلك.

وهكذا فإن ملاحظة "سيناك" يبدو أنه قد نتج عنها آثار: يجب ألا يخرج المرء من داره إذا رغب في المعرفة أو إذا رغب في عدم التوقف عن المعرفة. فلنسارع بالقول: إن هذه الملاحظة التي تؤكد استحالة الترجمة عند القدماء إنما هي ملاحظة نظرية تماما وهي تتعارض مع الممارسة الجارية الحقيقية ليس خلال الرحلات التجارية وسياسات الاندماج فحسب ولكن أيضا في "الترجمة الشفوية" (أنتربريتاسيو)(٢٠)، وهي نوع من الترجمة التلقائية التي كان الإغريق والرومان يلجأون إليها للاستدلال، بدون صعوبات تذكر، على شخصيات معتادة من خلال آلهة الآخرين لدرجة أنهم كانوا يطلقون عليها أسماء إغريقية أو لاتينية مثل "بات" في ممفيس والذي أصبح "آبيستوس" في كتابات "هيرودوت"، ولا يزال المؤرخون اليوم يبحثون عن الآلهة المختفية

وراء تلك الأسماء للآلهة: ماركور، أبولون، مينرفا، مارس وأخرين مثل "ديس بات" والذى تعرف عليه قيصر عند السلتيين. ولكن هل ملاحظة "سيناك"، وهو فيلسوف من أصل إسبانى استقر فى روما، تدين مقدما كل تجربة ترتبط بالترجمة من هذا النوع؟ أنا أعتقد غير ذلك. ولكن يمكن أن نعطيها معنى آخر: فهى تعنى أننا غالبا ما نجد أنفسنا نلاحظ أن الأخرين، الأجانب، لديهم مقدرة على الإخلاص للمصدر والأصل وهو الشيء الذي ينقصنا أو نتألم؛ لأن وجوده يتضاعل لدينا.

إن الآخرين يملكون ما أطلق عليه المترجم الفرنسي لأعمال "أرنالدو مموجليانو"، الحكم البربرية، وبالنسبة لللهيئاك" ولكثير من أقرائه فإن هذه الحكم التي تكون أحيانا مثيرة للدهشة تستحق بالفعل المديح عندما نجدها للدي الأخرين في بلادهم، أي: في مصدرها الأصلى. ولكن هذه الحكم تصبح من عمل الشياطين البذيئة عندما تنتشر في روما كما لو كانت مياه نهر "أورنتو" قد تم تحويلها فجأة لتصب في نهر "التيبر"(١٠١). لذا يجب أن نعترف بأن ما كان يدفع القدماء إلى المقارنة أو إلى ما كان يطلقون عليه أنفسهم "ترجمة" (أنتربريتاسيو)(٢٠) لم يكن في البداية اهتمامًا نظريًا. ولكنه كان تجربة تاريخية، غير مشكوك فيها ومستمرة، للتعارف واللقاء والشعور بالاغتراب والصدام الثقافي.

لم تكن بلاد الإغريق ولا روما منغزلتين بل كانتا تتبادلان مع جيرانها، من أناتليا والشرق الأدنى وإيران ومصر وإيطاليا، على مدار التاريخ علاقات واتصالات دائمة ومستمرة، علاقات تجارية وخلافات تقافية وجدالات خلافية، إن النسبية الثقافية، بالرغم من كل ما يقوله أتباع هذه النظرية، تجد التعبير عنها في علاقات القوى، وهي مسجلة في التاريخ وأخذت صورتها في حقول الحركة والتطور، أما المدافعون عنها فإنهم يتصرفون وكأنما العكس صحيح كما لو كانت الوحدات المقارنة منفصلة تماما بالطبيعة عن

بعضها بعضا، وهذا بالطبع غير حقيقي، ويمكن أن نلاحظ مع عالم الإنسانيات "مارشال ساحلين"، أن كل مجتمع ينمو فيه شبكات من المعانى خاصة به وأنظمة لقانون رمزى يرتكز على "نظام ثقافي"، ويتم تفسير الأحداث التى تدور فى الداخل أو فى الخارج طبقا لتنوعات هذا النظام الثقافي، حتى إنه نستطيع القول بإنه لا يوجد أحداث معترف بها خارج إطار هذا التفسير، والعكس صحيح أيضًا؛ لأن كل حدث له أسباب لوجوده وليس مطلوبًا منه أن يلتزم بالنظام الثقافي الذي يجرى فيه، أما الحدث العارض فإنه من المحتمل أن يؤثر ويعدل تلقى العلاقات الرمزية الراسخة وأن يؤدى الى حدوث إعادة تقييم للمعانى الاصطلاحية، ومن ثم ينتج عن ذلك إعادة صياغة الهيكلة.

وخلاصة الاقتراحين المكملين لبعضهما، يعرض لنا التاريخ وكأنه تحديث عصرى أو تحقيق عارض للنموذج الثقافي، ومن ثم فان الأسطورة بدورها، تعبيرا عن ذلك النموذج الثقافي، غير موجودة، وبغض النظر عن بلا التاريخ. ومن ثم فإن "ساحلين" بإمكانه أن يحدثنا، بهذا المعنى، عن "الحقائق الأسطورية" وكذلك عن "الاستعارات المجازية التاريخية"(٢٢). وعندما يتداخل مجتمعان أو عدة مجتمعات في بعضها فإن الأساطير تتفاعل وتتغير بالرغم من أن الأسطورة غالبا ما تتطوى على نفسها وترفض مرور الزمن وتحاول الإفلات منه. (٤٢) ولكن رفض التاريخ والانطواء على النفس يؤديان إلى الوعى المضطرب بالأخطار الناتجة عن استمرارية المعنى والرسوخ والأمان المرتبطين بفكرة "بالنسبة لنا"، وهذه الأخطار ناتجة عن وجود الأخرين وراء الأوق القريب أو حتى في المكان نفسه وسواء أكان هذا الوجود مرغوب فيه أم الأو من المستحيل أن يكون أي سرد أسطوري خارج إطار الزمن أو نقى تماما من التعصب والعرقية، لأنه يسرد حكاية داخل تاريخ ذات علاقة بالآخر وأحيانا ردًا على الآخر.

إن إدراكنا أو إحساسنا بثقافتنا مرتبط بالصورة التي لدى الأخرين عن تقافتنا وحتى نؤكد هذه الحقيقة ونعطى كشف حساب عنها يجب تحليل الاحتكاكات واللقاءات وردود الفعل التي تؤدى إلى تطورات واقتباسات وحركات لرفض أو ملاءمتها التغييرات. وهكذا فإن المقارنة التي تأخذ في الاعتبار الاتصالات والحركات الدائرية للتبادل الثقافي تلحق بالمقارنة لها المشروعة أيضا والتي لا يوجد فيها اتصالات بين الأشياء المكونة لها عبر التاريخ.

### مقارنة ( التابو): الطهارة والكمال والهوية

لننظر الآن كيف تنشأ تلك الروايات والأحكام المنبئة عن حقول تقافية غير متجانسة، وكيف تنمو وتتطور وتتلاقى، وتجيب على بعضها، إن أى متخصص فى الدراسات الإغريقية، على سبيل المثال، إن لم تكن "المعجزة الإغريقية" تحجب عنه الرؤية الواضحة، فإنه سيتجه طبيعيا نحو كل ما أراد الإغريق أن يحصلوا عليه من مصر وكهنتها ومن قواعد الطهارة، وذلك لملاحظة كيف احتلت مصر مكانة مميزة تلقائيا فى المضمير الإغريقى والتعمق فى التفكير حول المحرمات الطائفية أو ديانية "أورفيك" وأتباع "بيتاغورث" يرجعنا دائما إلى مصر، وكذلك التفكير العام فى كل ما سيصبح بعد ذلك مرتبطًا بالطهارة والقدسية الكهنوتية أيضاً.

وهكذا يمكن أن نلاحظ من خلال المؤرخين من "هيرودوت" إلى "ديودور" ثم من "شيرومان" إلى "بورفير"، كيف أن بعض العناصر قد اشتقت من التقاليد المصرية من ناحية ومن الإغريقية من ناحية أخرى شم اندمجت في مجموعة من الحكايات حيث يصبح من الصعب بل من المستحيل فك تشابك أيدلوجيات المنبع.

وتجدر الإشارة هنا إلى أن مصر، كما تظهر عند أول المتخصصين فيها من الإغريق وهو "هيرودوت"، لا تقدم على أنها أرض المنبع للقواعد المشار إليها أو للقوانين التى تصوغها، فمصر ليست أرض المنبع ولكنها المرجعية المفضلة لدى هذا المؤرخ القديم الذى يصضع مصر فصى إطار المقارنة. (٢٠) ونستطيع القول: إن محرمات البعض تعلق على ممارسات الآخرين وأن الاستثناء يؤكد القاعدة هنا أيضًا. (٢٠) ويجب أن نفهم أن القواعد الخاصة بالظروف والمتخصصة أى القواعد المتعلقة ببعض الظروف أو ببعض الأشخاص أو كذلك القواعد الطائفية تتبلور لتصبح نوعا من التعليق النقدى بالنسبة لقاعدة عامة.

إن لعبة المرايا هذه أو هذه المعارضات أو التعارضات تتبلور في نوع من التفكير عن العادة نفسها. ولكن الأمر يرتبط هنا أيسضا في نظريات القدماء، بأسلوب في التفكير، عن الاختلاف تدخل فيه التقافات أو الحضارات الأخرى. والأمر يرتبط هنا بمفاهيم الطهارة والأمانة والهوية، ويمكن أن نأخذ السمك مثالاً على ذلك، حتى لا نذكر إلا هذا العنصر الصعغير من منظومة رمزية أكثر تعقيدا حيث يدخل فيها عدة عناصر من بينها الخنزير والفول. فالسمك من المواد الغذائية الغالية الثمن في أسواق المدن، ويدخل في إطار خطاب أخلاقي في التفكير الإغريقي عن أنواع الشراهة المرفهة جدا والتي تؤدي إلى ترك الأطعمة الصحية النقية والابتعاد عن القيم البدائية، بل إن الإغريق كانوا يطلقون على أكل السمك تعبير "أوبسسوفاجي"، ومعناه حرفيًا "أكل السمك" وهو يعد رذيلة خطيرة. وبالطبع فالسمك هنا ليس إلا صورة، ولكن التعبير المجازي عن السمك في المفهوم المصري يدل على تفكير مختلف تمامًا يدور حول رمز البحر الذي يعد ناقلاً لعناصر أجنبية وعدوانية غير طاهرة مما جعله يأخذ في المفهوم الإغريقي، عند "بلوتارك"، وعدوانية غريبة جدا تعبر عن التقليد المصرى الخاص بالتحنيط، فعملية إلقاء تركيبة غريبة جدا تعبر عن التقليد المصرى الخاص بالتحنيط، فعملية إلقاء

أحشاء المتوفى فى النيل يتم شرحها بصورة فخ صنارة صياد السمك التى من الصعب نزعها بعد أن يتم بلعها والتى تنغرس فى أعماق الجسد عند مستوى البطن. وفخ الصنارة هذا يرمز إلى الرغبة فى أكل اللحم (سركوفاجى) وهذه الرغبة فى أكل اللحم تتوازى بعد ذلك برذيلة أكل السمك (أوبسوفاجى)، تلك الشراهة المبالغ فيها والتى لا يمكن التخلص منها إلا بالرجوع إلى منبعها الأصلي:" إن المصريين، بعد فتح الجثث وعرضها لأشعة السشمس وإلقاء الأحشاء فى النهر لا يبدو أن فى التحنيط والتعطير إلا بعد تطهير الجثة بهذه الطريقة." (٢٠).

وهذه الطريقة المذكورة في الجزء الثاني من بحثه عن النباتيين تحت مسمى "مأكو لات اللحوم"، ترجمها بمهارة الكاتب الفرنسي العجوز" "أميو" وهو كاتب معاصر للكاتب الفرنسي "مونتانيو"، وأعطاها عنوان "هل من الجائز أكل اللحم". أما "بلوتارك" فقد كتب عن المسألة نفسه بإسهاب مستخدما صورة السمك والصيد.

"ما إن يستقر المرء ويستسيغ طعم الرفاهية والعز فإنه لا يسستطيع أن يلقى بعيدا بفخ صنارة الصيد وأكل اللحم (سركوفاجى). وكما كان يفعل المصريون القدماء عندما ينزعون أحشاء الميت ويلقون بها فى النهر بعد عرضها لأشعة الشمس؛ لأنها سبب كل الأخطاء والخطايا التي ارتكبها الإنسان، نحن أيضا، بعد أن ننزع من أنفسنا شير البطن (الشراهة) ونجاسة الجريمة (ميافونيا) سوف نعيش في طهارة ونقاء بقية حياتنا "(١٨).

ونجد نظرية حقيقية عن الطهارة عند "بورفير" في بحث المعنون "الزهد في الأكل"، وهو مؤلف ضخم من عصر الفلسفة الأفلاطونية الجديدة والذي يدافع فيه عن النباتية (عدم أكل اللحوم) والذي صدر بعد مائة وسبعين

سنة على بحوث " بلوتارك" عن أكل اللحم (سركوفاجى). ولقد عُرِّفَت بأنها "عدم الخلط" (أميكسيا) أما النجاسة فهى "تأثير الخلط" بمعنى أنه حتى لا يستم الخلط بسن. يجب عدم أكل كذا... والسؤال الذي يطرح نفسه هو: عدم الخلط بماذا؟ ويجيب "بورفير" على هذا السؤال بقوله: عدم خلط نفسك بالأخر أو بتعبير أكثر دقة عدم خلط نفسك بشيء معاكس، عدم خلط جسمى الحسى بأنواع من الأطعمة، خاصة لحم الحيوان.

وبما أن المسألة ترتبط بالفعل بجسم الحيوان الميت فإن مثل هذا الطعام معناه خلط الحى الآكل بالميت المأكول، وبتفسير آخر أكثر سهولة ولكنه غير مباشر: يجب عدم خلط الذات بالمبدأ المجازى الذى يختفى في الآخر أى الطعام المرفوض، وبالرغم من أن ذلك غير مذكور بوضوح ولكنه يمكن أن ينطبق ليس فقط على أكل اللحوم ولكن أيضا على بعض الخضراوات، ولكن "بورفير" لا يتحدث عن محرمات من الخضراوات (ونذكر مثالاً واحدا هنا وهو الفول)(٢٠). و"بورفير" يتحدث فقط عن الامتناع عن أكل اللحم خاصة في المقطع المشهور من "أهل جزيرة كريت" للمؤلف "أوريبيد" حيث نجد شهادة عن عادات النباتين يمكن مقارنتها بشهادة ذلك الناسك:

'إننى أعيش عيشة طاهرة منذ أن أصبحت من كهنة "زيوس" من "أيدا"، ومنذ أن أديت شعيرة الرعد الخاصة ب " زاجرويس نيكيبول" وشعيرة أكل اللحم النيئ حيث رفعت شعلة النار من أجل أم الجبال مثلما يفعل أهل جزيرة كريت، اكتمل تعميدى كاهنا وأطلق على اسم " باكوس" وارتديت ملابس بيضاء ومنذ تلك اللحظة وأنا أتفادى الاقتراب من البشر وقت الولادة وابتعد عن نعوش الموتى ولا آكل لحم الحيوانات"(").

وطبقا لـ "بورفير" فإن الرجال القديسين (بمفهوم أنهم ملهمون) يضعون مبدأ أساسيًّا أن الطهارة معناها عدم الاختلاط بعكس طبيعتك، أما

النحاسة، على العكس، فإنها تعنى الاختلاط مع عكس الطبيعة. ويعبرون عن ذلك بكلمة " انبيتا" ومعناها الرفض أما "الامتناع" فيعبر عنه بكلمة " افيكسيس" وهو الامتناع عن المتعدد والعكوسات. ومعناها أيصنا الانعرال والأخذ بكل ما هو معتاد وملائم للطبيعة. وهكذا فبعد الأوامر الـشعائرية الخاصة بالطعام نجد أنفسنا منساقين تلقائيا إلى أو امر ذات طبيعــة جنـسية: تحريم الجماع، سواء بين الرجال والنساء أم بين شخصين من الجنس نفسه وكذلك تحريم "التلوث أنناء الليل" (لأنه من وجهة النظر الذكورية يؤدي إلى تأنيث الروح أي إلى خلط المذكر والمؤنث بالإضافة إلى خلط بين الحياة والموت إذا أخذنا في الحسبان أن المني يموت بعد أن يخلق الحياة) (٢١) وهذا الحرص على الاحتفاظ بكمال الشيء الواحد وحمايته من الاختلاط بأي شيء عكسى أو متعارض، يفسر لنا لماذا مدح " بورفير " بعض الإجراءات، عندما كان بصف حياة أهل "إسبرطة" في عهد " لوكيرج"، والتي ينتج عنها تفادي اتصال الشعب بالأجانب (التجار المتجولين وغيرهم )(٢٦). أن الخوف من العكسى يؤدى إلى الخوف من الآخر(٢٠)، لقد وجد "بورفير" في مصر، في تلك الأرض النموذجية، وفي ممارسات الكهنة، ما كان يبحث عنه أي أكمل وصف لهذا الحرص على الاحتفاظ بأطهر ما في الطهارة. وهو يؤكد من بعد الفيلسوف "شيريمون" (وهو فيلسوف مصرى إغريقي من عهد نيرون) أن المصريين يعدون الكهنة فالسفة معزولين في المعابد مثل الحيوانات المقدسة وهم لا يختلطون بباقى البشر إلا في المناسبات خلال الحفلات حيث يكون مسمو حًا خلالها فقط لكل شخص بأن يدخل المعبد.

" إن نظام حياتهم فيه زهد وبدون متاعب: ممنوع على السبعض شسرب النبيذ ومسموح بقليل جدًا منه للبعض الآخر كما أن عليهم تحفظات على الأطعمة؛ لأنهم لا يأكلون حتى الخبر أثناء أوقات الطهر. وخسارج هذا

الوقت يأكلون الخبز مصحوبا بنبات طبى "الزوفاء" لأنهم يعتقدون أن هذا النبات يطهر الخبز من جزء كبير من مفعوله القوى، أما الزيت فانهم غالبا ما يمتنعون عنه والبعض منهم يمتنع عنه تماما. وإذا حدث وتم وضع قليل من الزيت على الخضراوات فيكون ذلك بكمية ضئيلة جذا فقط للتخفيف من طعم الخضار."

وهؤلاء الزاهدون يعدون أن أكبر الكبائر هو ركوب المراكب لمغادرة مصر؛ وذلك إخلاصا للتقاليد العتيقة عبر الأجيال وكل غلطة مهما كانت صغيرة تؤدى إلى إقصاء المخطئ، ولا يسمح لهم بتناول طعام أو شراب منتجة خارج مصر "(٢٠٠). أما فيما يرتبط بمنتجات مصر نفسها فإنهم يمتنعون عن أكل السمك ولحوم الحيوانات ذات الأربع والحوافر (الخيل والحمير) أو ذوى ظلف أو غير ذوى القرون وكذلك كل الطيور الجارحة آكلة اللحوم، وكثير منهم يمتنعون عن أكل لحوم كل الحيوانات بدون استثناء وهو ما يفعله الجميع في أوقات الطهارة التي يمتنعون خلالها حتى عن أكل البيض. كذلك يمتنعون عن أكل الحيوانات التي لا عيب فيها و على سبيل المثال بالنسبة للبقر يمتنعون عن الإناث و عن الذكران التواءم أو ذوى البقع أو المبرقشة أو المبرقشة أو التي بها تشوهات أو الحيوانات العاملة في الزراعة، لأنها مخصصة للعمل.

وأول المحرمات في قائمة المنتجات المصرية نجد السمك وهذه الأولوية في القائمة ليست بمحض الصدفة وهذا يجعلنا نتذكر على الفور الخطاب الإغريقي الذي صادفناه من قبل عن أكل السمك وأنه في الواقع أكل السمك محرم في مصر (الأوبسوفاجي)، ونتذكر أيضا ما أوضحه "بلوتارك" في كتابه "إيزيس وأوزوريس": أن المصريين يمتنعون عن أكل سمك البحر أي السمك القادم من الخارج؛ "لأن البحر يقع بمعزل عن عالمنا، خارج عن حدودها.. جسم أجنبي فاسد وغير صحى في الوقت نفسه "(٢٥).

وهكذا نجد أنه قد انتشر في آثينا وفي روما تصور ما عن المصريين، سكان وادى النيل، بأنهم شعب كهنوتي وأن معظمهم يتصرف وكأنهم أتباع "أورفيه" و "بيتاغورث".ومن ثم فإنه في بلاد الإغريق، فيما يرتبط بالمحرمات الدينية الطائفية مثل طوائف أتباع "بيتاغورث" وأتباع "أورفيه" و أتباع "باكوس"، يتم فهمها على غرار النموذج المصرى، وهو نموذج مثالي. وهكذا أصبحت مصر، منذ عهد المؤرخ "هيرودوت"، النموذج الذي يقتدى به والذي يساعد في فهم الأوامر الدينية الطائفية الإغريقية، خاصة المحرمات الغذائية ولكن أيضنا فيما يتعلق بممنوعات أخرى مثل الفول والسمك.

## المحاولات الأولية في علم مقارنة الأساطير

لكى يصبح خطاب الآخر وممارساته نموذجا للذكاء يجب أن يكون بالإمكان ترجمتهما، ولكن هذا لا يعنى عدم وجود أى نراع. إن النظرة بالتسامحية للديانات الوثنية لن تسمح لنا بفهم نظرتها الحقيقية للآخر. وقبل أن نتناول بالدراسة بعض النماذج لمسألة مقارنة الأديان عند البطالسة، نود أن نهتم ونلقى نظرة سريعة بجدال سابق عن الأساطير عبر الثقافات؛ لأنه نموذجى وقد أظهره على الساحة بوضوح "هيرودوت" ووضعه فى المقدمة لكتابه "التاريخ أو الاستطلاع". وهى قصة خيالية مكتوبة باللغة اليونانية وبأسلوب إغريقى بالطبع، ولا تتسم بالطابع العنصرى، ولكن القصة لا تخلو من طابع يجعل من الممكن حقيقة أن ينتج عنها هذا الجدل "بلازما" (قصمة خيالية ممكن حدوثها) وليست "موتوس" (أسطوررية) من وجهة نظر أى عالم بلاغة كلاسيكى. وبالنسبة لأسطورة اختطاف "إيوه"، وهى أصل النزاع بين بلاغة كلاسيكى. وبالنسبة لأسطورة اختطاف "إيوه"، وهى أصل النزاع بين يعرفون الروايات، أن الفينيقيين هم المسئولون عن النزاع..." (٢٦٠ وبالطبع يعرفون أدنى شك كانوا يعرفون جيدًا روايات الإغريق بما أنهم يذكرون

"إيوه" وهي شخصية محورية في أساطير مؤلفي المآسي. ولكن الفرس ير ددون صيغة أخرى لهذه الرواية: إن "إيوه" بعد أن خطفها التجار الفينيقيون بخطفها ذهبت إلى مصر وليس كما يدعى الإغريق."(٢٧) أما عند "أشيل" وفي معظم الأدبيات الكلاسيكية فإن "إيوه" والتي كانت حاملا بعد علاقتها الغرامية مع الإله "زيوس" قد تحولت إلى بقرة وطردت من وطنها الأصلى، "أرجوليد" يو اسطة ذباية ضخمة أرسلتها الإلهة "هيرا" ونغزتها الذباية بإيرتها فأصابتها بالجنون، وهامت "إيوه" على وجهها حتى وصلت إلى مصر حيث هدأها "زيوس" بلمسه منه فأنجبت له "ليبافوس"، وهو الجد الأكبر لـــ "دانــووس" (٢٨)، ولكن الفرس يحكون رواية أخرى؛ لأنهم يتهمون الفينيقيين بانهم هم الذين خطفوا "إيوه". ويسارع "هيرودوت" ويقول لنا: "فيما يتعلق ب "إيوه": إن الفينيقيين لا يتفقون مع الفرس لأن "إيوه" لم يتم خطفها بل كانت مو افقة وراضخة... هذا ما يقوله الفرس من ناحية والفينيقيون من ناحية أخرى أما أنا فلن أقول إن الأمر كان كذا أو كذا ولكني أنا أول واحد أنحاز بغير عدل إلى الإغريق (وإلى قارون الذي حطم مدن إيون في أسيا الصغرى) وسوف أحتمى في علمي "(٢٩)، ولقد اختار "هيرودوت" من هذا الجدال الذي لا نهايسة له، بعد أن أبعد حكاية "إيوه" وسلسلة الاختطافات التالية ونتائجها (اختطاف "أوروبا" ثم "ميدا" ثم "هيلينا")، اختار إذن ما هو أقدم وهو ما يعتقد أنه يعرفه بالفعل: كيف تطورت الكراهية بين الإغريق والفرس (البرابرة) في ماض لا يزال حاضرا في ذاكرة اليونانيين القدامي في أسيا الصغرى، والتي بلغست مداها حين سقوط مملكة قارون في ليديا بآسيا الصغرى. وما يهمنا هنا هـو بكل تأكيد ما حاول "هيرودوت" أن يقنعنا بأنه تركه بمجرد أن أعلمه أن هذا الجدال بلا نهاية المتعلق بالمنبع.

وفي الواقع هناك جدالات أخرى مماثلة ظهرت بعد ذلك. وكما يـذكر "هيرودوت" أيضا فهناك رواية مصرية لحرب طروادة (٠٠٠) وهو يؤكد أنه عرف ذلك عن طريق كهنة من ممفيس وطبقا لروايتهم فإن الملك "بروته" قد احتجز "هلينا" في مصر بعد أن اختطفها أسكندر (باريس) وأن رياح معاكسة قد اضطرت الهارب من طروادة إلى التوقف عند "فم كانونيك" حيث يوجد معيد "هير اكلاس". ويعتقد "هير ودوت" أن الشاعر "هومير" كان يعرف هذه الرواية المصرية بالرغم من أنه فضل عليها رواية أخسرى والتسى جعلست "هبلينا" تذهب إلى طروادة. كما يلاحظ "هيرودوت" أن هناك فصلا آخر من الرواية، موجود في ملحمة "الأوديسية" وهو يرتبط بإقامة "ميليناس" في مصر بعد حرب طروادة، خلال العودة من الحرب، وهو ما تسرده الرواية المصرية في الفصل الأول غير المذكور عنــد "هــومير": وهــذه الروايـــة المصرية، كما يقول "هيرودوت"، يرجع مصدرها إلى القصة التسى رواها زوج "هيلينا" شخصيا، خلال إقامته عند الملك "بروته". ويذكر "هيــرودوت" أيضا أن إقامة "ميليناس" في مصر، في طريق عودته بعد حرب طروادة، جعلت الكهنة في ممفيس يسردون حكاية مختلفة عن رواية "هومير": عندما وصل إلى مصر سار نحو أعالى نهر النيل حتى وصل إلى ممفيس وقابل الملك وحكى له كل الوقائع كما جرت، فحصل بذلك على حسن ضيافة الملك وإستعاد "هيلينا" التي لم يكن قد أصابها أي سوء واستعاد معها كل كنوز ها، ولكنه بعد أن تم تكريمه ومعاملته بهذه المعاملة الطيبة فقد أساء إلى المصريين، حين بدأ يستعد للإبحار ساءت الأحوال الجوية ومنعته من المغادرة، وعندما استمر هذا الوضع طويلا لجأ إلى تقديم قربان كافر فقد أخذ غصبا طفلين من أسرتين من مصر وذبحهما وقدمهما قربانا لنيل المصفح. وبعد أن عرفت هذه الجريمة الشنعاء التي أثارت كراهية الأهالي المصريين ومطاردتهم له، اضطر إلى الهرب بمراكبه إلى ليبيا، أين ذهب بعد ذلك؟ لم يستطع المصريون تحديد ذلك ((١٤).

وهذه الرواية التى يبدو أنها تتسم بمظاهر شهادة صادقة صيغت بمهارة تتصل ليس برواية "هومير" عن القصة نفسها فحسب، ولكن أيضا بما نعرفه من "أفلاطون" عن القصيدة التراجعية المشهورة للشاعر "ستيسيسشور" عسن "هيلينا"، وطبقًا لهذه القصيدة فإن "قرين من الجن" على شكل "هيلينا" هى التى ذهبت مع "باريس" إلى طروادة، أما الشريفة "هيلينا" الحقيقية فإنها كانت موجودة في مصر عند الملك "بورتيه" (٢٠) وبالرغم من أننا لاحظنا أن هناك سوابق إغريقية إرتكز عليها "هيرودوت" فيجب ألا يجعلنا ذلك نحصر هذا المؤرخ في الروايات الإغريقية فقط بالرغم من وجاهة موقفنا هذا فإنسا سنتجاهل شيئا أساسيا لو فعلنا ذلك. ويمكننا أن نطرح كاحتمال معقول جذا أن رواية "هيرودوت"، وبالرغم من أنها تتسم بالدهاء والحنكة في صياغتها، فإنها تحمل أثار رد فعل مصرى على بعض التأكيدات الإغريقية (٢٠).

أن الفصل الخاص بـ "ميليناس" والذي يقدمه "هيرودوت" على أنه مصرى يمكن أن يتم تفسيره على أنه رد غير مباشر على إشاعة انتشرت في آثينا في وقت معاصر لهيرودوت، والتي ذكرها المؤرخ "فيريسيد " وخلدها بعض الرسامين على المزهريات وخاصة على رسم مشهور جدا للرسام المدعو "دى بان". وهذه الرواية تصور ملك مصرى يحتقر آداب الصيافة وقواعدها ويقدم الأجانب القادمين إلى مصر بحرا كقرابين للآلهة. ويوجد في مكتبة "أبولودور" ما يؤكد أن "بوزيريس" قد صدر إليه أمر من عراف من فبرص يدعى "فرازيوس" يأمره بتقديم قربان سنوى عبارة عن رجل أجنبي أمام هيكل الإله " زيوس" وذلك للخلاص من نقمة عدم الإنجاب التي تلاحق مصر منذ تسعة أعوام. وكانت الضحية الأولى هي العراف نفسه. وهذه الرواية مذكورة ومؤكدة عند كل من "أوفيد" وكاتب الأساطير "هيجن" ( عند).

ومثلما انتشرت في بلاد الإغريق سيرة "بوزيريس" السيئة الذي تعرض للتأنيب من "هيراكلاس" فقد انتشرت أيضا على ضفاف النيل السيرة الـسيئة

لــ"ميليناس" الذي يضحى بالأطفال المصريين كقرابين. ونحن نرد على الذين يتوانوا عن التذكير بأن "هيرودوت" لم يقل ذلك حرفيا، ونقول لهـم: إن "هيرودوت" قد أورد ذلك النص الإغريقي المرتبط بــ" بوزيريس " ووصفه بأنه "موتوس" وهكذا فقد حكم عليه وأدانه بشدة وقدمه على أنه كان موضوع هجوم وإشكالية ممكنة." إن الإغريق قد أثبتوا من خلال هذه الرواية جهلهـم التام بطبيعة المصريين وتقاليدهم. كيف يمكن لشعب لا تــسمح لــه ديانتــه بالتضحية بالحيوانات وتقديمها كقرابين، باستثناء التضحية بالنعاج والثيــران والعجول إذا كانت طاهرة وكذلك الإوز، كيف يمكن لهذا الشعب أن يضحى بإنسان (أطفال) كقرابين؟"(عنا).

إن هذا المثال، في الثقافة الإغريقية، يبدو كالضباب ويشير إلى ذكرى "أورست" الذي كاد أن يكون ضحية وقربانا آدميا عندما التقي بيشقيقته "أوجيني" والتي نجت بدورها من التضحية بها في طقوس مماثلة والتي أصبحت فيما بعد كاهنة لدى الإلهة "أرتيميس" التي يعتم التضحية أمامها بالأجانب الذين يمرون بالبلاد كقر ابين. ولدينا هنا أسباب وجيهة تجعلنا نعتقد أن الاتهام الموجه لليهود بأنهم يقدمون البشر كقر ابين، وهو الاتهام الدي روجه فيما بعد "آبيون"، قد تم صياغته على نموذج هذا المثال القديم مثله مثل نموذج "بوزيريس" والهدف منه هو التضحية قربانا سنويا برحالة أجنبي يمر بالبلاد وأن أمكن يكون إغريقيا. وطبقا لــ" انيوكوس أبيفان" فإنه عند دخوله معبد أورشليم قد عثر على إغريقي محبوس بداخله ولكنه كان يحظي بالرعاية والعناية وممدد على مائدة عليها أطعمة، وكما يبدو كان يتغذي بكثرة انتظارا التضحية به بوصفه قربانا محتملا.

ويبدو أن البرنامج كان بالتحديد شعيرة سنوية للتضحية بأجنبى قربانا. ومن الواضح أن مراسم التضحية كانت ستتم في الغابة حيث يُعامل الجثمان

طبقا لتقاليد محددة، فبعد أن يتذوق العاملون على التضحية الأحشاء يلقون بقية الجثمان في حفرة <sup>(٤١)</sup>. وهذه الموازاة مع "هيــراكلاس" و"بــوزيريس" تغرض نفسها بصفة خاصة مثلما يذكرنا بذلك الكاتب "فرانسوا هارتوج" حيث بقول: "لقد اندلعت ثورة "هيراكلاس" عندما أيقن أنه ليس بطل الحفل ولكنه الضحية المقرر تقديمها قربانا، وربما يكون الاحتفال بالتتويج غير واضح و غامض، ولكن ما إن بدأت مراسم "تقديم القربان "حتى انزاح الغموض"(٢٠٠). تمامًا مثلما زال الغموض فيما يتعلق بالإغريقي الذي كان محبوسا في معبد أورشليم. ويمكن أن نستمر في هذا الاتجاه ونجد في تصرفات بعض القبائل الجرمانية التي وصفها "تاسيت" السترسالا لهذه الروايات التي ذكرناها: القد كان حبس الآلهة بين الجدران أو تصويرهم في تماثيل ذات شكل بشرى يبدو غير لائق في نظرهم بعظمة سكان السماء، لذا كانوا يخصصون لهم غابات كبيرة وصغيرة ويطلقون أسماء آلهة على هذه الحقيقة الغامضة التي يرونها فقط من خلال تدينهم."(٤٨) ويبدو أن هذا الاحترام المبالغ فيه للآلهة قد أثار إعجاب "تاسيت" ولكن يجب ألا ننسى أنه في المقطع السابق نفسه قد ذكر بشيء من الاشمنزار ممارسة هذه القبائل لتقليد تقديم إنسان قربانا وأن تصرفاتهم التعبدية قد استحقتا لهم." وبدون شك هذه مصادفة غريبة للجمسم من جديد بين إله بدون صورة والغابة والتضحية بإنسان قربانا. وتستحق هذه الظاهرة التي نطلق عليها أسطورة/ تعقيب أو "أسطورة / جدال" ذات الصيغ والروايات التي تتعاقب وتجيب على بعضها، تستحق منا مزيدًا من الاهتمام المتواصل والجاد بدلا من مجرد ذكرها بروح الفروسية (٢٠١). إن النقاشات المملة حول "إيوه" و"إبافوس" وكذلك عن "هير اكلاس" و "بوزيريس" نبدو كأنها عرض لجدال عبر الثقافات في الخيال الإغريقي، والمحور الأساسي له هـو منابع الحضارة وعلاقات القوى والسلطة.

#### مثلث لاهوتي

ويمكننا، ابتداء من مثل هذه الصيغ والروايات عن أشياء نتكون منها عناصر تفكير للمقارنة، أن ندرس ونحلل داخل الروايات الإغريقية المكتوبة بالفعل باللغة اليونانية ولكنها تتطلب بدون شك معرفة الثقافات غير الإغريقية (خاصة بعض النصوص المصرية)، أنماط النظرة المتبادلة بين الإغريق وغير الإغريق. والمثال المفضل الذي سنركز عليه اهتمامنا سيكون، مين وجهة النظر هذه، شخصية موسي، وبالطبع هذا الملف جاء بعد عصر "هيرودوت" ولكنه ينماز بأنه تاريخي وبكل تأكيد عبر عدة الثقافات. ولكن قبل أن نطرح السياق الذي تكونت بداخله، بعد موت الإسكندر الأكبر بقليل، روايات متعددة عن موسى مشتقة من أفاق ثقافية مختلفة والتي تتجاوب مع بعضها بعضنا، يجب علينا أن نذكر بأن مصر التي كتب عنها المؤرخ والرحالة "هيرودوت" وأكد أن بها "تابوهات" أي محرمات غذائية عند أنباع "بيتاغورث" و "اورفيك" و "باكوس" (الجزء الثاني، ص ٨١) هي نفسها مصر التي تحرم أكل لحم الخنزير، حسب قوله ( الجزء الثاني، ص ٨١) هي نفسها مصر التي تحرم أكل لحم الخنزير، حسب قوله ( الجزء الثاني، ص ٨١) هي نفسها وهي نفسها البلد التي ابتدعت الختان (الجزء الثاني، ص ٨٠) الم

يمكن أن نقول إذن إن الطريق كان ممهدا، بفضل مثل هذه الملاحظات والتكهنات، لميلاد مثلث لاهوتى أساسى عند ظهور اليهودية في مجال الوعي الإغريقي بعد "هيرودوت" بمائة وخمسين عاما"(٥٠) أن شخصية "هيرودوت" ستكون هي المدخل والمرجعية لكل ما سيأتي ذكره. وابتداء من عهد البطالسة في الإسكندرية بالطبع، ستعد مصر وبلاد الإغريق ومملكة يهوذا كيانات لاهوئية متضافرة. إن المقارنة التعارضية بين تجسيم الآلهة في

الديانة الإغريقية والوثنية عند المصريين ورفض التصوير في اليهودية التوحيدية كانت مبرمجة تقريبًا، كما أن الأطر النظرية الصنرورية لنشأة تفكير عن "مقارنة الأديان" يرتكز على الاختلاف والمفارقات المطبعية كانت موجودة منذ عصر "هيرودوت". وفي الواقع لم يكن ينقصنا حتى يأخذ هذا النفكير مجراه الذي يؤدي إلى تاريخ الأديان سوى عنصر جديد محدد وهو أن يكون لدى الإغريق وعي بما أطلق عليه "جان أسمان" تسمية "الملاحظة الفوسيفسائية" أو الثورة التوحيدية؛ أي: انبعاث عنيف لنوع من الديانة المضادة التي لا تقهر والتي تتعارض مع الطابع، القابل للترجمة بشدة، للديانات الوثنية القديمة (١٠٠).

أما المثلث اللاهوتى الذى سنتحدث عنه فيما بعد، فقد ظهر منذ الوصف الذى كتبه "تيوفراست" وهو معاصر "أرسطو"، عن مراسم التضحية عند سكان مملكة يهوذا (٢٠). وهو أقدم مثال معروف عن النظرة الإغريقية الموجهة عمدا نحو "شعب الشام". وهذه النظرة فيها مقارنة دقيقة بين ما يظن رؤيته في المعلومات الموجودة عند أهل مملكة يهوذا وبما يتخيله عن العادات المصرية، يقول تيوفراست:

"صحيح أن 'أهل مملكة يهوذا" من بين 'أهالى الشام' يضحون حتى الآن بالحيوانات قرابين طبقا لأسلوب في التضحية يرجع إلى المصدر الأول. ولكن إذا أمرنا أحدهم نقدم قربانا بأسلوبهم نفسه فسوف نمتنع عن ذلك، وهم لا يأكلون من الحيوان الذي ذبحوه وقدموه قربانا بل إنهم يحرقونه تمامنا أثناء الليل بعد أن يسكبوا عليه كثيرا من العسل والنبيذ، وهم يسارعون بإنهاء مراسم التضحية حتى لا يراهم 'الذي" يرى كهل شسىء ويصبح شاهدا على هذا الفعل الشنيع. وعندما يفعلون ذلك يصومون طيلة

النهار وأثناء ذلك النهار الذى يصومون فيه يناقشون خلاصه قصايا لاهوتية؛ لأن هذا يدخل في إطار فلسفتهم. (٣٠)

أما أثناء الليل فإنهم يرقبون النجوم ويناجونها وكأنهم يتوجهون بصلوات الى آلهة. وهم أول من ذبح حيوانات ضحية من بين حيواناتهم أو مسن حيوانات أخرى، وتصرفاتهم هذه لم تكن إلا للضرورة وليس لرغبتهم فى ذلك، ولعل الدرس الذى يوصف بالثراء فى هذا الشأن هو الدرس المأخوذ عن ملاحظة الشعب الأكثر حكمة فى العالم وهو السشعب المسصرى، إن المصريين لا يقتلون أبدا حيوانا واحدًا من حيواناتهم بل يجعلون آلهة على صورة هذه الحيوانات لأنهم يعدون الحيوانات أقرباء للآلهة وللإنسان ومخصصة لهم.

إن الذي ذكر في هذا المقطع عن "الهولوكست" أي حرق الجئمان، هذا الإجراء الذي يتم فيه حرق الضحية تماما، يسشبه في جزء منه "أولاه" المشروحة في الكتاب المقدس "ليفيتيك" (التوراة) (1.2). ولكن سكب العسل والنبيذ على الضحية هو الذي يضايق قليلا. وطبقا لس "بلوتارك" في كتاب "آراء حول المائدة"، فإن العسل والنبيذ لدى اليهود يتعارضان مع بعسضهما وذلك تطبيقا لما هو مذكور في "ليفيتيك" (التوراة) (20 ولكن في الواقع فهناك أربعة قرون فرق في الزمن بين "تيوفراست"، وهو الشاهد الأول المعروف الذي كتب عن ذلك في عام ٢٠٠٠ قبل الميلاد تقريبا، وبين "بلوتارك" المذي ولد في عام ٢٠٠٥ ميلادية، وبالطبع كان من الضروري مرور بعض الوقت حتى يستطيع الإغريق أن يستو عبوا بدقة أكثر الممارسات والتقاليد اليهودية، وما يجب أن نشير إليه هنا هو أن هذا الوصف المذكور هو من وجهة النظر الإغريقية وأننا أمام سيناريو لمراسم التضحية الكاملة ومن ثم تشمل القضاء التام على الضحية القربان، وقليلا ما نجد "الهولوكست" مذكورا تحت هذا المسمى في اللغة اليونانية القديمة (2)، وهو يرتبط بأسلوب خاص لممارسة

نوع من الشعائر يسمى صيغة الفعل اليونانى "كتاجيزاين" ومعناه القضاء التام بالحرق الكامل لقربان نباتى أو حيوانى، وتتم هذه الشعيرة غالبا بعد انتصار أو بعد حالة وفاة، وهى شعيرة ذات طابع جنائزى إن لم يكن استغفاريًا (٢٠٠).

ونجد في الوصف الذي قدمه "تبوفر است" أن الأمــر بــر تبط بمر اســم تضحية بدون مقاسمة من أحد، دون أن يكون هناك جزء مخصص للعاملين على نتفيذ الشعيرة و لا للمجموعة الدينية الطالبة لتطبيق هذه الـشعيرة، أما الوجبة، إذا كانت هناك وجبة، فهي وجبة للإله وحده، وهذه صبيغة خاصــة بالنباتية الكاملة، أي طريقة متشددة لرفض تناول اللحم، وفي جميع الأحوال، أليس هذا نموذجًا للتحفظ على أكل لحم الضحية وكذلك شهادة على المشعيرة الخاصة بانتقاد تقديم ضحية ملطخة بالدماء (حيث يتم اقتسام لحوم الحيوان بين الألهة والبشر)، وأن هذا النص لـ "تيوفراست" قد وصل الينا عن طريق "بورفير" وكذلك بمعرفة "أوزاب"؟ وطبقا لــ "تيوفراست" فإن أهل مملكة يهوذا هم أول من طبقوا تقديم ضحية ملطخة بالدماء كقربان. إن الأمر يرتبط هنا بهذا التقليد أي أول تضحية من هذا النوع مع ملاحظة الاشمئزاز الذي تثيره عند القائمين على تنفيذها والذين كانوا مضطرين إلى تطبيقها رغما عنهم لأسباب لم يتم ذكرها للأسف. ويما أن الأمر يرتبط أيضا عند "تيوفراست" بيداية تقديم إنسان كضحبة وقربان فيمكننا أن نتساءل إذا لم يكن ما أمامنا هــو مجرد ذكرى مشوهة من الثقافة الدينية الإبراهيمية المتعلقة بالتضحية بإسحاق (تقييد إسحاق)<sup>(۲۵)</sup>.

ولقد قدم "تيوفراست" هذا الوصف للهولوكست بوصفه جزءًا أساسينًا من ملف ضخم عن مصادر الغذاء باللحوم وذلك في بحث بعنوان "عن الشفقة" والذي لم يصل إلينا منه سوى بعض الفصول. وطبقًا لــ تيوفراست" فهناك تاريخ طويل أو بالأحرى ما قبل التاريخ للتضحية الملطخة بالدماء،

تاريخ له طابع تعبدى نجد تطوره الزمنى ومختلف مراحله محفوظــة فــى ذاكرة الشعوب البربرية (الأجنبية)، وهى لا تزال مقروءة بشرط الوصــول اليها. والمرحلة الأولية لهذا التطور، وهى الأقدم، تنماز بالموقف المــصرى الذى من المفترض أنه يحرم تمامًا أكل اللحوم ولا يتضمن سوى الضحية أو القرابين النباتية. (٩٥) أما المرحلة الثانية فتتمثل بالتحديد فى ظهور التـضحية اليهودية الخاصة بالهولوكست، والتى ظهر خلالها التـضحية بــالحيوان أو بالإنسان ولكن دون أن يأكل القائمون على تطبيقها من لحم الـضحية. أمــا المرحلة الثالثة فقد تمت فى قبرص ويتم خلالها التضحية بحيوان يأكل منــه البشر وليس فقط الآلهة على نموذج "التوستا" اليونانية (٠٠٠).

وقد لاحظ "جاكوب برنايز" (١٠٠) أن "تيوفراست" يؤيد الفكرة التى يبدو أنها رسخت عند معظم المثقفين الإغريق الذين اهتموا باليهود والتى تقول: إن اليهود يمثلون طبقة الفلاسفة من الشام، مثلما يمثل البراهمة طبقة الفلاسفة الهنود، ونجد بالفعل الفكرة نفسها لدى كاتبين أخرين معاصرين لساتيوفراست" "قريبين منه وهما "كليارك دى سولس" و "ميجاستان"، أما "فلافيوس جوزيف " فإنه يذكر نصا لـ "كليارك" حيث يظهر فيه "أرسطو" وهو يحكى لقاءه مع أحد الحكماء:

"كان هذا الرجل يهوديا وينحدر من منطقة كوليه في سوريا، واليهود ينحدرون من الفلاسفة الهنود، ويقال: إنهم في الهند يطلقون على الفلاسفة تسمية "كالونوى" بينما في سوريا يسمونهم اليهود، على اسمبدهم؛ لأن البلد الذي يعيشون فيه اسمه مملكة يهوذا، أما اسم مدينتهم فهو غريب جدا إنهم يطلقون عليها اسم "جيروزاليم"، وهذا الرجل إذن الذي كان يرحب بضيافته كثير من الناس والذي كان يأتي من الداخل نحو شاطئ البحر هو إغريقي ليس إغريقي اللغة فحسب، ولكن أيضا إغريقي الروح، وعندما كنت أقيم في آسيا كان يتردد على الأماكن نفسسها التي أتردد عليها فارتبط بي وببعض الرجال الآخرين المهتمين بالدراسة والعلم

ليختبر مدى تبحرنا فى العلم. وبما أنه كان قد تعامل مسع كثير مسن المثقفين ذوى العلم فقد كان يزودنا بعلمه.

تلك أقوال "أرسطو" في كتابه "كليارك"، كما أضاف أيضا أن هذا الرجل اليهودي كان يتسم بقوة الروح وبالاعتدال في أسلوب حياته، ويمكن أن نعرف مزيدًا من المعلومات في ذلك الكتاب (عن أحلم كليارك)، أما بالنسبة لي فإنني أكتفى بهذا القدر ولا أريد أن أذكر أكثر مما يجب" (١٦).

أما "ميجاستان" فقد كتب بعد ذلك بعشر أو عشرين سنة يقول: "إن جميع الآراء عن الطبيعة التي عبر عنها القدماء نجدها عند الفلاسفة الأجانب غير الإغريق، بعضها عند البراهمان في الهند والبعض الآخر في سوريا عند الذين يطلق عليهم "اليهود"(١٠)، ونلاحظ أنه من هذا المنظور أي من منظور أقدم وجهة نظر إغريقية عن اليهود، فإن ما يكون مملكة يهوذا ليس منطقة جغرافية بالطبع فحسب ولكن أيضا أسلوب حياة أو فلسفة، إن أهل مملكة يهوذا هم من سكان سوريا وقد انسحبوا واستقروا في المكان الذي يُوجَدُون به لممارسة الفلسفة.

## الهواميش

- (۱) اليان، عن طبيعة الحيوانات ۱۰، ۲۸ و اليان على اتفاق مع أبيون فيما يتعلق بمصر (أ. زوكر، اليان وشخصية الحيوانات، الكتاب ۱ إلى ۹، باريس، ۲۰۰۱ (دالرة الكتب، ص ١٧)
- (۲) سیشیرون، الجمهوریة ۳، ۱۶ و عن الکتب ۲، ۲۲ انظر أیضا سترابون ۱۰، ۳ و ۱۳ ۲۰ ۲۰ ۲۰
  - (٣) انظر إنفرا ص ١٨٠ والملاحظة رقم ٢٢٢
- (٤) عن الملوك الأربعة لروما انظر ج. ديموزيل، أسطورة وملحمة، ١، ص ٢٦١ إلى ٢٨٤
- (٥) فلافیوس جوزیف، ضد أبیون ۲، ۳۹ (ترجمة ل. بلوم، کوف. انظر أیسضا فیلون السکندری، حیاة موسی ۲، ۲۰ ۲۳۰
- (٢) أوفيد، فن الحب ١، ٧٥ و ١، ١٥ وأيضاً "علاجارات الحب". انظر هوراس، انتقادات ١، ٩، ١٠ وهذا الاهتمام وهذه المعرفة ببعض العادات والتقاليد الغذائية في اليهودية كانت نسبية نوعا ما بالنظر إلى الخطأ الذي وقع فيه بلين القديم (٣١، ٩٥). انظر ج. أندريه، الغذاء وفن الطهي في روما، ص ١٩٧ والذي يذكر فيه ما تضمنه القاموس الغذائي اللاتيني بشأن مراعاة الشعائر اليهودية خاصة أكل السمك بدون قشرة وهو عكس ما ذكر في التوراة ١٠، ١٠.
- (٧) ترتلیان، إلى الأمم ١ ،١٣ (ترجمة أرشنیدر، الكتاب الأول، المعهد السویسسري، رومها، ١٩٦٨)
  - (۸) سیناك، خطابات ۲۲، ۱۰۸
  - (٩) انظر تاسیت، الوقائع ۱۱، ۸٥ و سیوتون، حیاة تیبار، ٣٦

- (١٠) سيوتون، حياة أغسطس ٩٣، وأشكر الزميلة فرانشسكا بريسندي التي دانتي على هذه الواقعة
  - (١١) سيناك كما ذكره أوغسطين، مدينة الآلهة، ٤ ،١١
- (١٢) أ. ويل و س. اوريو، "الدعوة اليهودية؟، تاريخ غلطة "، انظر أيــضا ب. شـــافر " الخوف من اليهودية مواقف من اليهود في العالم القديم " ص ١٠٦ اليي ١١٨
- (١٣) انظر ر. توركان، سيناك والأديان الشرقية، ص ٢١ إلى ٢٤الذي يلاحظ تعقيد هذا الحكم
  - (١٤) ف. بريسندي، الأسباب المتعددة المقاسات: ملاحظات على " فاستس" أوفيد
    - (١٥) انظر جون شييد، الديانة الرومانية والروحانية
      - (١٦) عن القديس٢، ٣٦ (٢٦)
    - (١٧) كما ذكره أوريجان، ضد سالز ٥، ٢٥ (ترجمة م. بوريه )
      - (١٨) المصدر السابق ٥، ١٤ (ترجمة م. بوريه)
      - (١٩) المصدر السابق ٥، ٢٦ (ترجمة م. بوريه)
- (٢٠) عن أسلوب التفسير "انتربريتاسيو" توجد قائمة بالمصادر ممتازة في كتاب البير دي يونج، التراث الثقافي عن السحر ص ٢٩ إلى ٦٤
- (٢١) انظر جيوفينال، انتقادات ٣٠٦٢ تعليق ر. توركان انظر ر. توركان، الأديسان الشرقية في العالم الروماني، ص ١٢٩ الى١٩١
  - (٢٢) استخدم تاسيت نفس الكلمة بنفس المعنى في "جيرمانيا" ٤٣، ٤٥
- (٢٣) انظر على الأخص مجازات تاريخية وحقائق أسطورية وكذلك "جزر في التاريخ". وقد أبدت الزميلة فرانشسكا بريسندي ملاحظة عن العلاقة بين الأسطورة والتفسير العلمي وفتحت الطريق لمزيد من البحث.
- (٢٤) هذا الصراع بين الأسطورة والتاريخ قد ذكره إيلياد وكذلك ليفي شتراوس وبصورة أخرى م. جوشيه. وكذلك ف. بورجوه " الأسطورة عبر التاريخ: الرسم الأولسي

الروماني "، ص ١٠٤ إلى ١٠٦. انظر أيضا "عند إلياد" أسطورة وتساريخ تعليقات طالب في دراسات تاريخ الأديان". وهناك عدة بحوث ودراسات عن نظرية هذا المؤرخ الكبير نذكر منها الملفات التي قام بتحليلها الباحث أ. لينيال الفاستين، الياد، اليونسكو: نسيان الفاشية، ص ١٦٥ إلى ٢٣٤

- (٢٥) المصدر المصري لخطاب أورفيه، الذي لم يعترف به هيرودوت، سوف يستم الاعتراف به خاصة فيما يتعلق "بالخطاب المقدس" الذي تم تقديمه في الأدب اليهودي الإغريقي كرمز مصري المصدر: وكذلك وصية أورفيه التي سوف نقوم بتحليلها في الصفحات التالية. انظر أيضا إنفرا، ص ١٣٩ إلى ١٤٠
- (٢٦) د. ساباتوشي الحكمة اليونانية وأيضًا م. ديتيان، ديونيــزوس المطلوب قتلــه، ص ١٦٣ إلى ٢٠٧
  - (٢٧) بلوتارك، مأدبة الحكماء السبعة ١٦، ١٥٩ ب (ترجمة كوف)
- (٢٨) بلوتارك باللغة الفرنسية أكل اللحم وبحث عن الحيوانات (ترجمة ايموت ومقدمة من سارج مارجل، باريس ٢٠٠٢. انظر أيضا ف. بورجوه "أفكار إغريقية عن الممنوعات الغذائية بين مصر وجيروزاليم )، خاصة فيما يرتبط بأكل السمك وعن الممنوعات الغذائية .
- (٢٩) الخطاب الخاص بتحريم أكل الفول معقد جدا. وقد أوضح كل من ديوجان ليارسه وأوليو جيله الآتي: "قال أرسطو إن بيتاغورث حرم الفول لأن حباته تشبه الخواصي أو لأنها تشبه أبواب الجحيم؛ ولأن هذه الأبواب ليس لها مفاصل أو أيضا لأنها تشبه طبيعة الكون أو لأنها أيضا رمز لدولة الأقلية. وأيضا لأن حبات الفول كانت تستخدم في إجراء القرعة انظر بهذا الشأن (ديوجان ليارسه، حياة وعقائد الفلاسفة الكبار ٨، ٤٣ ( ترجمة ر. جوناي ). انظر أيضا أوليو جيله، ليالي إثينية ١، ١٠. انظر بورفير (حياة بيتاغورث؛ ٤) والذي يذكر بالتفصيل: "وطبقا لما يقال فقد تم تحريمها، حبات الفول، لهذا السبب: في بداية الخليقة عندما كان كل شيء في فوضى حينما كانت كثير من الحبوب مجتمعة ويتم زرعها في الأرض وكانت تتعفن فوق بعضها ولكن فيما بعد تم الفصل بين الحيوانات التي تولد والنباتات التي تنمو معا ومن هنا تكون الإنسان وحبات الفول من نفس العفونة. وقد جاء بأدلة لا يستهان بها فيقول: امصغ حبة فول بعد أن تكسرها بأسنانك، ثم اعرضها بعد ذلك على أشعة الشمس واتركها

بعض الوقت ثم ابتعد عنها وعد إليها بعد فترة فسوف تشم رائحتها التي تشبه رائحسة المنى البشرى. وتجربة أخرى عندما تنبت حبة الفول تصبح لها زهرة صغيرة فخذ جزءًا من هذه الزهرة السوداء وضعها في وعاء من الطين، ثم أحكم إغلاق الوعـــاء وادفنه تحت الأرض، وانركه ٩٠ يوما ثم بعد ذلك أخرجه من مدفنه وانزع الغطاء فسوف تجد بدلا من حبة الفول رأس جنين صغيرة مخلقة أو جسم صغير على شكل فرج المرأة (ترجمة كوف). كما أن مصر التي انتشر فيها المحرمات الغذائية تطبيقا لأوامر بيتاغورث وأورفيه وباكوس نجدها أيضا عند هيرودوت فهي مصصر التسي تحرم أكل الخنزير هي أيضا أرض الختان. وفيما يتعلق بتحسريم الخنزيسر فسإن هيرودوت (٢، ٤٢) يدعى أنه إذا مس أحد المصريين هذا الحيوان فإنه يرمى نفسه في النهر (النيل أو الترعة) ليتطهر من هذا الدنس. وهذا الخوف من لمس الخنزيــر وليس فقط من أكل لحمه تشبه الخوف من الاقتراب من الفول عند بيتاغورث وهناك حكاية تقليدية عن أتباع بيتاغورث الذين تم محاصرتهم ولكنهم فضلوا عدم الهسرب والموت بدلا من اختراق حقل به نباتات من الفول (جامبليك، حياة بيتاغورث ١٩١). انظر أيضا ديوجان ليرسه، بيتاغورث ٣٩). وطبقا لهيرودوت فإن المصريين مثــل أتباع بيتاغورث كانوا يخشون هم أيضا حبات الفول في حين لم يكن الفول مزروعــــا في أراضيهم فيما عدا الفول الوحشي: المصريون لا يزر عمون أبدا الفسول فسي أراضيهم وإذا نبت الفول لديهم فإنهم لا يأكلونه والكهان لا يستطيعون حتى النظر إليه لأن هذا النبات غير طاهر في نظرهم " (ترجمة أز بارجيه).

- (٣٠) أوربيد ٤٧٥ نوك، عند بورفير " عن الطهارة والتعفف ٤ " (ترجمة م. باتييون، أز ف. سيجوند و ل. بريسون (كوف).
- (٣١) انظر براك" مشكلة الإفرازات الليلية في سوريا المسيحية الأولية ومصر وجــول "، انظر أيضا م. بروتيوس و ج. شفارتز الطهارة والقدسية ميراث الليفيتيكــوس ـــ ص
  - (٣٢) بورفير، عن التعفف ٤، ٣، ٥ .
- (٣٣) كما نعلم فقد توقف عند هذه النقطة كل من أفلاطون (القوانين ١٢، ٩٥٠) وبلوتارك (الكورج ٢٧، ٦ إلى ٩).

- (۳٤) بورفیر، عن التعفف ۱،۲ هـ (ترجمة م. باتییون، أز ف. سیجوند و ل. بریسون (کوف) .
- (٣٥) بلوتارك، إيزيس وأوزوريس ٧، ٣٥٦ (ترجمة س. فروادوفون، كوف) وهذا يجب أن يندرج داخل أسطورة إيزيس وأوزوريس: تيفون الذي يخرج للصيد ليلا في ضوء القمر فيجد الصندوق الذي وضع فيه جثمان الإله، يقوم بتقطيع أوزوريس إلىي ١٤ جزءا فيما عدا عضو الذكورة الذي يبتلعه ليبيدوت، السمك المتوحش، الذي يصبح أفظع الأسماك. إيزيس تضع عضو مزيف بدلا من العضو المفقود. نلاحظ أن أسطورة أوزوريس، معروضة عند بلوتارك طبقا للفكرة الإغريقية.
  - (٣٦) هيرودوت، ١،١،١ (ترجمة ف. بورجوه ).
    - (٣٧) المصدر نفسه، ١، ٢، ١.
- (٣٨) عن "إيوه" وتطور الأسطورة عبر الأجيال، انظر س. كالام، شعرية الأساطير في اليونان القديم، ص ١١٧ إلى ١٤٤. انظر أيضا ج. م. دافيسون " الأسطورة وحدودها ". وفي كتاب بيير شوفان " علم الأساطير الإغريقية، ص ٨٩ والملاحظة رقم ٢٩، نجد أن " إيوه " هو الوجة الثالث للرحالة الثلاثة المنفردين الدنين ساعدوا مؤلفي الموروثات الثقافية والأساطير على تقديم لوحة شاملة للعالم مثلما كانوا يرونه: والرحالة الثلاثة هم إيوه وبارسيه وهيراكلاس الذين تجولوا في العالم حتى وصلوا إلى المناطق البعيدة جدا ". ويلاحظ شوفان أن هناك فرقا كبيرًا بين هذه السرحلات الفردية وبين الرحلات الجماعية مثل حملة توازون أو حرب طروادة.
  - (۳۹) هيرودوت ۲، ۱۱۹ (ترجمة ف. بورجوه) .
- (٠٤) لمزيد من المعلومات ولتحليل أكثر عمقا انظر آلان بالابريجا، مؤلفات هومير، ص ٥٣ إلى ٦٧ (مقدمة مصرية: الفرعون وهيلينا الجميلة).
  - (٤١) هيرودوت ٢، ١١٩ (ترجمة أ. برجيه) .
  - (٤٢) أفلاطون، فيدرا ٢٤٢ وانظر أيضا الجمهورية ٥٨٦ ب٢٤٤ .
- (٤٣) خلاصة كتاب ر. كانيخت، أوريبيد وهيلينا، هايدلبرج، ١٩٦٩ والجزء ١، ص ٤١ المي ٨٤ وأيضا آلان بالابريجا، مؤلفات هومير وانظر أيضا عن حكاية هيلينا عند

هيرودوت كتاب كالام، شعرية الأساطير في اليونان القديم، ص ١٤٦ إلى ١٥٦. وعن أهمية المرجعية المصرية عند هيرودوت انظر إيان س. مدويير هيدرودوت والمسراب المصري: التسلسل الأسري للكهان في طيبة (بالإنجليزية)

- (٤٤) أبولودور، المكتبة ٢، ٥، ٢، وانظر أيضًا فيريسيد ٣ ف ١٧ والمكتبة ٢، ٥، ٢. انظر أوفيد " فن الحب" ١، ٢٤٦-٢٤٢ وأيضا هيجن الحكاية ٥٦. ولمزيد من المعلومات عن فن الأيقونات انظر لورانس وج. دوران و ف. ليزارج " الموت أمام الهيكل"، ص٨٥ إلى ٩١. والملف الكامل عن الأيقونات عند ب.فاسونيا " هدية النيل " ص٨٣. إلى ٢١٥.
- (٥٤) هيرودوت ٢، ٥٥ (ترجمة أبرجيه) مع ملاحظة أن الرابط بين بوزوريس ومينيلاس قام بنسجه ايزوقراط؛ لأنه استخدم في مديحه لبوزيريس نفس أساليب الأدب المعاكس في حكاية هيلينا والذي استخدمه أيضنا ستيوشور وجورجياس (وهو أيضنا مدح هيلينا). عن الخلفية المصرية اقرأ ج. يويوت مديرا من هليوبوليس والقربان البشرى "
- (53) فلافيوس جوزيف، ضد أبيون ٢، ٨، ٩١ ـ٩ ـ٩١ والنص محفوظ باللغـة اللاتينيـة. والواقعة بشأن حدوث الشعيرة في مكان منعزل (الغابة) وإن جزءًا فقط مسن جسسد الضحية "الأحشاء" (فيسيرا أو لحم الضحية باللاتينية) هي فقط التي يتم أكلها كل هذا يستبعد مرجعية التضحية بالحريق (هولوكست) في معبد جيروزاليم، طبقا لروايـة تيوفراست (عن التقوى، ذكرها بورفير في التعفف ٢، ٢٦. انظر النص كاملا عند إيفرا، ص ٩٨ و ٩٩. ومع ذلك فإن هذا القربان في نظر إنسان إغريقي يمكن أن يبدو كتعديل لشعيرة الذئب على جبل ليسيه حيث يقال: إنه تم خلاله تقديم جزء من لحسم آدمي مختلطا بوجبة القربان ولكن لم يأكل من هذا اللحم الآدمي سوى واحد فقط من الكهان فأصبح ذئبا، انظر ف. بورجوه "أبحاث عن الإله بان، ص ٤١ إلى ٦٦ الكهان فأصبح ذئبا، انظر ف. بورجوه "أبحاث عن الإله بان، ص ٤١ إلى ٦٦
  - (٤٧) ف. هارتوج، مرأة هيرودوت، ص.٢٨٨
  - (٤٨) تاسيت، جيرمان ٩ (ترجمة ج. بيريه، كوف)
- (٤٩) يمكن أن نذهب بعيدا حتى روايات الكاهنة الوثنية وهي حكايات متعددة لأسطورة واحدة مشتركة عند الإغريق واليهود والمسيحيين، انظر سفاميني جاسبار وأيــضا

شير اسي كولومبو" الكاهنة الوثنية والنبوءات، ص ٥٠٥ إلى ٥٥٣. وقد أعداد ج. سفاميني نفس النص مرة أخرى.

- (••) هناك عدة دراسات وعلى درجة عالية من الجودة عن نظرة الإغريق إلى مسصر وأشير هنا إلى دراسة س. فروادوفون "السراب المصري في الأدب الإغريقي مسن هومير إلى أرسطو، وأيضا ف. هارتوج "رحلات إلى مصر" في ذاكرة أوليس، ص ٩٤ إلى ٨٦. وهناك نصوص تم تجميعها عند هوبفينر "حكايات تاريخية ودينية عن المصريين ". وبخصوص عبادة الحيوانات انظر ك.سميليك وأ. هيمررجك " آراء عن عبادة الحيوانات عند القدماء كجزء من الثقافة الدينية في مصر. أما أقدم الدراسات و الشهادات عن النظرة الإغريقية على دين اليهود فهسي مؤلفات هيكاتيه دابدار وميجاستان وكذلك عند تيوفراست وكليارك دي سولاس وهما من أتباع أرسطو وهو نفسه كان مدرس الإسكندر.. انظر أيضاً أ. موموجليانو، حكم أجنبية، ص. ٩٦ إلى وكذلك عند ريناك "نصوص مؤلفين من الإغريق وروما عن اليهودية (باللغة وكذلك عند م. ستيرن " مؤلفون من الإغريق والرومان عن اليهود واليهودية (باللغة وكذلك عند م. ستيرن " مؤلفون من الإغريق والرومان عن اليهود واليهودية (باللغة الإنجليزية).
- (٥١) ج. اسمان، موسى المصري، ص ١٧ إلى ٢٤ وسوف نقوم بتعديل في موقف السمان : إنفرا، ص ٢٤٩ والملاحظة رقم ٤٠
- (٥٢) تيوفراست، عن النقوى وقد ذكره بورفير، عن التعفف ٢، ٢٦ ثم سيذكر أوزيب بورفير بدوره في الإعداد الإنجليلي ٩، ٣. والنص كما هو موجود في وثائق أوزيب أفضل من وثائق بورفير. والمشكلة ليست في النصوص نفسها ولكن المشكلة فيما نسبه تيوفراست لليهود من ممارسات ومعتقدات. وألفت النظر هنا إلى أن كل من برنايز وستيرن لم يرفضا شهادة تيوفراست ولقد ذكرته هنا في ترجمة كوف بعد تعديلات طفيفة جذا.
- (٥٣) تيوفراست، المصدر السابق، والفعل اللاتيني الذي استخدمه "لالين" معناه يتناول وهو المعنى نفسه الموجود في السباعية.
- (٤٥) انظر ليفينيك ٦، ٢-. ترجمة التوراة من جيروزاليم "هذه هي شعيرة الهولوكست: ابنه الهولوكست الموجود في محرقة الهيكل ويظل يحترق طوال الليل حتى الصباح حتى تلتهمه نار الهيكل تماما. وسوف يرتدى الكاهن قميصا من الكتان وسروالا من الكتان

يغطى جسمه ثم يقوم بأخذ الرماد المتبقى من الهولوكست المحروق في الهيكل ويسضع الرماد بجوار الهيكل. ثم يخلع ملابسه ويضع بدلا منها ملابس أخرى ثم ينقل الرماد خارج المعبد في مكان طاهر ولكن تظل النار في الهيكل والتسي أكلت الهولوكست مشتعلة وكل صباح يضيف لها الكاهن خشبا لتظل مشتعلة وسوف يضع فيها هولوكست ويضيف عليها الدهون الناتجة عن المراسم وتظل النار مشتعلة بصفة دائمة في الهيكل ولا تطفأ أبدًا ". انظر أيضا ليفتيك ١،١ وبقية النص : " في هذا القربان يتم حرق الهولوكست الضحية تماما في الهيكل ويتصاعد منها الدخان" اولاه اللغة العبرية والكلمة ترجمت إلى اليونانية بـ " هولوكست " ومعناها يتصاعد. ونحـن نتـساعل إذا كانت هذه الترجمة إلى اليونانية جعلت المعنى " يحترق تماما" وهذا المعنى يبتعد بالكلمة بعيدا عن المعنى طبقا لعلم المشتقات. انظر أيضا فلافيوس جوزيف، الآثار اليهودية ٣، ٢٢٤\_ ٢٢٥ (ترجمة أزنودت) : " هناك نوعان من الاحتفالات : الأولى يحتفل بها الخاصة والثانية يحتفل بها العامة. في الاحتفالات الأولى يتم حرق الضحية تماما ومن هنا جاءت التسمية هولوكست. أما الاحتفالات الثانية فهي تهدف إلى الحصول على العفو لصالح الذين قاموا بها. سأبدأ بتوضيح الاحتفالات الأولى. عندما يقدم أحد من الخاصة قربانا أي هولوكست فإنه يقدم بقرة أو حمل أو معزة والأخيران يكون عمرهما سنة ولكن البقرة يمكن أن تكون أكبر سنا وجميع الحيوانات المقدمة تكون من المذكور، وبعد ذبحها يقوم الكهان برش الدم على جوانب الهيكل وبعد أن يتم تنظيفها يتم تقطيع أجزاءها وتدهن بالملح ثم تقنف في النار حتى تحترق في الهيكل الموجود به أخــشاب ونار مشتعلة. يتم تنظيف أحشاء الضحية وأرجلها قبل قذفها في النار المشتعلة لتحترق مع باقي الأجزاء ويقوم الكهان بنزع الجلد. وهذا هو قربان الهولوكست. أما فسى الاحتفالات الثانية للعامة فيتم التضحية بالحيوانات أنفسها التي يجب ألا يكون بها عيوب وسنها عام على الأقل ذكورا أو إناثا ويتم رش الدم على الهيكل ويتم وضع الكلى على الهيكل والغشاء التي يغطى الأمعاء أو الدهون التي فوق الأمعاء طبقا للسبعينية وكذلك جميع الدهون والكبد وذيل الحمل. ثم تقدم للكهان هدية وهي الصدر والــساق اليمنـــي. وتستمر الاحتفالات يومين لأكل ما تبقى من لحم الضحية وإذا تبقى شيء يـــتم حرقــه تماما. انظر أيضًا ج. دوريفال "القربان في الترجمة اليونانية للسبعينية"، ص ٧٤ إلى .٧9

(٥٥) انظر ليفتيك ٢، ١١ وبلوتارك، مناقشات حول المائدة ٤، ٦، ٢ (٦٧٢ ب)

- (٥٦) ج. رودهارت، معلومات أساسية في الفكر الديني، ص ٢٨٧ والذي يرجع إلى كزينوفون، سيروبيدي ٨، ٣، ٤٢ (قربان أيراني تحت قيادة الملائكة)، كزينوفون، أناباظ ٧، ٨، ٤، ٥٠ (التضحية بالخنازير الصغيرة للإله زيوس). انظر بلوتارك، تحف أخلاقية ١٩٤ ب وأيضا هيزيشيوس وأيضا جيل دوريفال.
- (۵۷) انظر ج. رلاودهارت، المصدر السابق، ص ۲۳۱ ـــ ۲۳۸ والملف الـــذي أعـــده جاماسون، ص ۱۸ إلى ۲۰
- (٥٨) وهذا الطابع السري للشعيرة التي وصفها تيوفراست يمكن أن يكون لها صدى قريب من الشعيرة الخاصة به جيدون في كتاب القضاة ٦، ٢٥ (ترجمة دهورم): في تلك الليلة قال له أيهافيه: خذ الثور الصغير ملك والدك وكذلك الثور الأخسر ذي السنوات السبع، اذهب ودمر الهيكل الخاص ببعل الذي يملكه والدك ومزق التمثال الذي بجواره وبنى هيكلا أخر شه، وهو ربك، فوق قمة هذا القصر وخذ الثور الثاني وأحرقه كهولوكست فوق الأخشاب المشتعلة من التمثال الذي حطمته ." وهكذا أخذ جيدون عشرة رجال من الخدم ونفذ ما قاله له إيهافيه ولكنه خاف من والده ومن أهل المدينة إن فعل ذلك نهارا فقام بالتنفيذ في الليل.
- (٥٩) في مصر اختلفت المراسم الخاصة "بطبيخ القرابين" (ذبح الحيوان وتقطيع أجزائه وتقسيمه) والتي كان الإغريق يعطونها أهمية كبيرة أما المصريون فكانوا يقومون بذلك فوق مائدة أمام الألهة فيقدمون لها قرابين من النباتات أو أحيانا يقدمون أطباقا من اللحوم المجهزة سابعًا .
- (٦٠) انظر بهذا الشأن الدراسة المهمة التي قام بها د. اوبنك "مسصدر التسضحية عنسد الإغريق : الدين عند تيوفراست والتاريخ الثقافي " باللغة الإنجليزية وكذلك انظر ل. برويت زايدمان، تجارة الآلية، ص ١٩٥ إلى ٢٠٩
- (٦١) ستيرن " تيوفراست" ص ١١١ ن الجزء الأول ص ١٠. انظر إنفرا بخصوص برنايز والملاحظة رقم ٢٠
- (٦٢) كييارك، عن النوم، المذكور عند فلافيوس جوزيف، ضد أبيون ١، ١٧٩. وترجمة ت. ريناك يقول فيها إن جوزيف يفضل عدم ذكر تفاصيل أكثر لأن اليهودي السذى النقاه أرسطو يمكن أن يكون يهوديًا أتنيه وهو ساحر مبتذل وقد ذكره كلبيارك فسي

البحث نفسه. انظر أيضا هـ. ليفي " أرسطو والبيودي الحكيم". ونذكر هنا أن أرسطو في كتابه " ميتورولوجيك ٣٥٩، ١٦ ـ ٢٢ قد ذكر، دون مصادره، أنه سمع عن البحر الميت، هذه البحيرة في فلسطين ذات المياه المالحة جدا لدرجة أن السمك لا يستطيع أن يعيش فيها وإذا تم وضع ملابس متسخة فيها تخرج منها نظيفة.

(٦٣) ميجاستان ٧١٥ ف ٣ وقد ذكره كليمون فس سترونات ١، ١٥، ٧٢،٥٥ (ترجمــة ريناك، ص ١٣).

## موسی

روايات من اليونان ومن روما

## المؤرخ (هيكاتيه دابدار): استعمار مملكة يهوذا

يروى المؤرخ الكبير "هيكاتيه دابدار"، في كتاب خصصه عن مصر، وقد ألفه بعد وفاة الإسكندر الأكبر بقليل، يقول فيه: إن وباء الطاعون قد انتشر في الماضي في وادى النيل، وكان الشعب على يقين أن سبب الوباء موجود عند الألهة، وفي الواقع فقد كان أفراد الشعب يعتقدون أن وجود أعداد كبيرة من الأجانب الذين يمارسون مختلف الشعائر والقرابين والتضحية طبقا لثقافات وتقاليد مختلفة، إنما كان ذلك من المحتمل أن يفسد التعبد للآلهة الموروثة عن الأجداد، وقد اتفق الأهالي المصريون على أنه لن يكون هناك حل لهذه الأوبئة إلا بطرد الأجانب. وهذا ما قالوه وما نفذوه بالفعل:

ويقال: إنه اختير من بين المنفيين أشجع الرجال وأرقاهم وجمعوا في مجموعات، ثم رُحلُوا إلى بلاد اليونان وفي أماكن أخرى، تحت قيادة قادة مرموقين وأشهرهم "دانوس" و"كادموس". ولكن معظم الشعب هاجروا إلى البلد التي يطلق عليها حاليا أرض يهوذا، وهي قريبة جدا من مصر ولكنها في ذلك العهد كانت جرداء تماما، وعلى رأس هذه الجالية كان هناك شخص اسمه موزس ينماز بالحكمة والشجاعة (١) .

ولقد أخذ موزس زمام السيطرة على هذا البلد حيث أنشأ عـــدة مـــدن جديدة وأشهرها حاليًا اسمها "جيروزاليم" (القدس).

ويرتبط الأمر هنا بموسى بالفعل طبقا لهذا النص الإغريقى المشوه، إنن لقد غادر موسى مصر وذهب إلى أرض بكر، وهذا السرد بعيد جدا عما

جاء فى "التوراة" عن فتح بلاد كنعان والاستيلاء عليها؛ لأن الأمر يرتبط هنا بشخص أسس جالية أو مستعمرة "على الطريقة اليونانية" وهو أسلوب إغريقى تماما، حيث إن الشخص المذكور فى هذا النص يعد بطلا مؤسس بلد جديد ومهيأ لاستقبال ديانة، ولكنه مستعمر من نوع خاص؛ لأنه يقود شعبا بدون بلد وأجنبى بالأساس، ولن يستقبل ديانة، وما سيؤسسه شيء مذهل: سوف يؤسس فى مدينة لم تكن موجودة حتى الآن وهي "جيروزاليم" (القدس)، دينًا توحيديًا لا يجيز التصوير والتماثيل؛ أى: دين جديد يتعارض فى الوقت نفسه مع الممارسات الدينية المصرية والإغريقية.

"فهو لم يصنع أى صورة للآلهة؛ لأنه مقتنع أن الآلهة ليس لها وجه بشرى فهو يؤمن أن السماء التى تحيط بالأرض هى الإله الوحيد، ملك العالم"(٢).

وفى الوقت نفسه هناك أجانب آخرون مطرودون من مصر يتجهون أيضا إلى بلاد الإغريق، وهم أجداد أهالى المدن الكبرى "أرجوس" في "بيلوبوناز" و "طيبة"، وهم أيضًا جاءوا معهم بديانات وعبادات وثنية يتوجهون إلى آلهة لها تماثيل: دانوس وكادموس (٦)

# مصر مصر بلاد الإغريق (دانوش و كادموس) أرض يهوذا (موسى)

نلاحظ أن المؤرخ "هيكاتيه" يذكر في هذا النص أن المصربين قد أصابتهم نكبة الطاعون، ولقد أرجع الشعب سبب هذه الكارثة إلى وجود أجانب كثيرين في مصر من أصول مختلفة ولديهم عادات وتقاليد مختلفة فيما يرتبط بالشعائر والطقوس، مما سيؤدى إلى خرق خطير للطقوس الموروثة عير الأجيال للآلهة المصربين.

ولم يوصف شعب موسى بأنه شرذمة من المصابين بمرض الجذام (كما هو مذكور في صيغ أخرى للحكاية نفسها)، ولكنه موصوف هنا بأنه يتكون من مجموعة هؤلاء الأجانب الذين سيثيرون غصب الآلهة على "المصريين الأصليين"، وهذه المجموعة الدخيلة الكافرة، بعد أن خرجت من مصر، سوف تهرع إلى أرض يهوذا التي لم تكن مسكونة بعد، وهذا التوضيح الأخير الخاص بالاستيلاء على أرض بكر يندرج تحت ما يطلق عليه حكايات الاستعمار، وفي نصوص هذه الحكايات تذكر الأرض البكر المستعمرة على أنها ليست أرضا جرداء غير مأهولة بالسكان الأصليين فحسب، ولكن يتم التركيز أيضاً على جهل هؤلاء السكان بما هو متعارف عليه كحضارة مثلما يعرفها المستعمرون: خاصة فيما يرتبط بالإغريق من أنها زراعة الأرض ويتوازى معها الطعام المكون من الدقيق وكذلك زراعة الكروم وصناعة النبيذ وشربه. (٤) ويعد تقديم أرض "يهوذا" على أنها أرض غير مسكونة متعارضا مع النص الخاص بفتح أرض كنعان والاستيلاء عليها الذي نقرأه في التوراة.

وقد يكون مصدر المؤرخ ومرجعيته "هيكاتيه" نصا قديما مختلفا عن النصوص المعتادة لدينا، نصا مكتوبا من "إكلاليركى" ربما أعاد المفسرون الحاليون صياغته في سيناريو جديد مختلف. وهذا المؤلف الأخير أو هذا الملفق يمكن أن يكون قد عاش في القرن السادس قبل الميلاد وبدقة أكثر في إطار إعادة بناء معبد "جيروزاليم" (القدس) (فيما بين ٢٠ إلى ٥١٥ ق.م.)، لقد عرض دخول شعب موسى إلى أرض الميعاد دون ذكر التوهان في الصحراء ودون المرور بوادي الأردن: المسيرة قادتهم رأسا من بحر البوص إلى "جيروزاليم"، هل كان من الممكن لمثل هذه الديانة أن تعيش وتستمر في مصر حيث كان يوجد ديانة وثنية تقصى الديانات الأخرى، وهي ثابتة في أثار جزيرة (إيليفنتين) في القرن الخامس ق.م (٥) ومن المؤكد أن يكون المؤرخ "هيكاتيه" قد أخذ علما بذلك؛ لأنه كان يبحث ويعمل في فترة زمنية سابقة لتلك التي تمت فيها الترجمة السبعينية إلى اليونانية (١).

وفى النص اليونانى المذكور للمؤرخ "هيكاتيه" قُدَّمَ الشَّعب الذى سيقوده موسى إلى "أرض يهوذا" بصورة تتعارض مع النخبة "الممتازة ذات القيمة"، وهى أيضا من أعداء آلهة المصريين، ولكنها أحاطت بالهين "داموس" و"كادموس" وهم أشهر الآلهة، وهم سوف يتجهون نحو بلاد الإغريق. ولقد قورن موسى، نظراً لذكائه وشجاعته، بالإلهين "داموس" و""كادموس" وهو بذلك ينماز كثيرًا عن بقية شعبه. وسوف يؤسس "جيروزاليم "حيث المعبد المقدس وسوف يضع شعائر وقوانين مختلفة تماما عن الأمم الأخرى:

" لقد وضع شعائر وقوانين إلهية وحدد القسوانين التسى تحدير الحياة السياسية، وقسم الشعب إلى اثنى عشر قبيلة، وقد اختار هذا الرقم لأنه مثالي ويتلام مع الشهور الاثني عشر للعام.. ولم يحسنع أي صورة للآلهة؛ لأنه مقتنع أن الآلهة ليس لها وجه بشرى فهو يؤمن أن السماء التي تحيط بالأرض هي الآله الوحيد، ملك العالم. كما أنه أنسشأ قسرابين وشعائر مختلفة عن الشعوب الأخرى، وبسبب طرده من مصر فقد أعد أسلوبا للمعيشة بعيدا عن عامة الناس ومعاديًا للأجانب. ولقد اختار من بين الشعب الرجال المرموقين الذين يمكن أن يصبحوا نخبة حاكمة وجعلهم قساوسة (رجال دين)؛ وأمر أن تكون حياتهم مقصورة على المعبد والخدمات فيه وللقرابين للإله. وجعلهم القضاة لحل القضايا المهمة وعهد إليهم بحماية القوانين والتقاليد. لذلك فلم يكن لليهود ملك أبدا؛ لأن حكم الشعب موكول إلى رجال الدين الذين يبدو كانهم أعلى درجة بسبب حكمتهم وأخلاقياتهم. وهم يطلقون على رجل الدين "مطراني كبير"، وهم يعتقدون أنه الرسول (الملاك) الموصل لهم أوامر الإله. ويبلغ هذا المطراني الكبير الشعب خلال اجتماع المجلس والاجتماعات الأخسرى كل ما تلقاه وأخبر به؛ وبسبب هذا التميز فإن اليهود يخضعون تمامًا لهذا المطران الكبير لدرجة أنهم يركعون حتى الأرض بمجرد أن يشرح لهم الأوامر والقوانين. ومكتوب لديهم في قوانينهم أن موسى قد كتسب هدده

الأشياء لليهود؛ لأنه سمعها من الإله، كما أن المشرع قد أكد أيضا عدة أمور تختص بالشئون الحربية، فقد أجبر الشبان على أن يتدربوا على الشجاعة والتحمل وأن يتحملوا باختصار كل أنواع الآلام، كما أنه قام بعدة غزوات ضد الشعوب المجاورة، واستولى على أراض شاسعة وزعها قطعا متساوية على الخاصة، ووزع أكبرها حجما على رجال الدين حتى يحصلوا على أكبر عائد منها ثم يستخدمونه في الإنفاق على الخدمات للإله.

ولم يكن مسموحا للخاصة ببيع قطع الأراضى التى حصلوا عليها خوفا من أن يستحوذ بعض الجشعين على مسلحات كبيرة مسن هذه الأراضى ويستغلون الفقراء ويقتلونهم مما سيؤدى إلى تقليل عدد السكان، كما أتسه أجبر الذين يعيشون فى الريف على تربية أولادهم بأتفسهم مما جعل تربية الأطفال الرضع أقل تكلفة وهكذا كان الشعب اليهودى كثير العدد، وفيما يرتبط بالزواج ويالجنازات فقد وضع قوانين مختلفة تماما عن بقية النساس ولكن بعد ذلك، ونظرا لوقوعهم تحت سيطرة المستعمرين فقد نتج عن ذلك اختلاط اليهود بشعوب أخرى تحت حكم الفرس ثم المقدونيين الدين هزموهم مما أدى إلى تقليل عدد اليهود وتعديل كثير من قوانينهم الموروثة عبر الأجيال (٧).

لم يعهد موسى بالحكم والسلطة إلى ملك ولكن إلى المطران الكبير الذى كان يعد رسول القوانين الإلهية وموصلها والذى كان يشغل منصبا لم يشغله فى مصر، خاصة فى عهد البطالسة إلا الفرعون (١٠). وهنا تتوقف المقارنة مع مصر؛ لأن النص المذكور لهذا المؤرخ "هيكانيه" يرتبط بتقاليد وقصة "عن الرسول" وعن منابع إسرائيل والتي تجعل من موسى رسولا ملهما وممثلا لسلطة دينية بالرغم من أن هذا النص لا يجعل موسى ينحدر شرعيا من سلالة قبيلة إبراهيم ويعقوب ولكن شرعيته تأتى من الاتصال والوحى الإلهى (١) وطبقًا لهذا النص للمؤرخ "هيكانيه" فإن موسى كان يرجع

تشريعاته وقوانينه لوحى من الإله "إياهو" كما كان يفعل "زارتوستا" الدى يرجع قوانينه لوحى من "الشيطان الطيب" أو كما يفعل "زالموكزيس" بوحى من "هيستيا" (۱۰). والنص الذى سردناه هنا معروف أنه جزء من الكتاب ٤٠ من المكتبة التاريخية لـــ" ديودور دى سيسيل"، وهو مؤلف معاصر ليوليوس قيصر والذى يؤكد شخصيا أنه استخرجه من المؤرخ "هيكانيه". ولقد وصل الينا هذا النص عن طريق الكاتب البيزنطى "فوتيوس" (۱۱). والسياق الذى جاء منه هذا النص عند الكاتب "ديودور" هو حملة بومباى على "جيروزاليم فحى عام ٣٣ ق.م.

وكما هو معروف فإن "ديودور" قد زار مصر عام ٢٠ ق.م. في عهد الملك البطالسي "اوتيل" الذي كان يطلق عليه اسم "ديونيزوس"، وهـو والـد "كليوباترا" العظيمة وذلك بعد مدة قصيرة من ذلك الحدث المـشهود الـذي يتذكره التاريخ الروماني جيدًا، وطبقًا للمؤرخين الرومان فإن "بومباي" هـو أول ملك روماني يخضع اليهود ويدخل المعبد، ومن ثم عرف الجميع أنه لا يوجد أي صور أو تماثيل للإله داخل المعبد اليهودي وأن المعبد كان خاليا وليس به أسرار، ويذكر لنا فلوريس بالتحديد: "حاول أهل أرض يهوذا الدفاع عن "جيروز اليم" ولكن "بومباي" دخل إلى هذه المدينة أيضا ورأى بوضـوح السر الكبير لهذا البيت الملعون، السماء وتحتها كروم ذهبية"(١٠).

ولقد ألف "ديودور" كتابه بعد هذا الحدث في عهد "يوليوس قيصر"، ومثلما عند المؤلفين الإغريق والرومان الآخرين عامة فإن "جيروزاليم" في ذهنهم موجودة بالقرب من الإسكندرية، ولقد لجأ "ديودور" إلى كتاب "هيكانيه دابدار"، وهو مؤلف كتاب مشهور عن مصر، ليحصل منه على المعلومات التي ذكرها عن موسى مؤسس "جيروزاليم". ولقد كتب أن إله الهيكل في "جيروزاليم"، مثلما نقل عن "هيكانيه"، هو بالضبط تلك السماء التي توجد

تحتها كروم والتى اكتشفها "بومباي" أو بالأحرى "كشف عنها الغطاء"("') ولكن هل اكتفى "بومباى" بوصف ما شاهده هو بالفعل بعينيه أو هو أيضا قد تأثر بقراءة ما كتبه المؤرخ "هيكانيه" وهذا الاحتمال لن يكون من السهل عدم الأخذ به (١٠٠).

ولا يذكر "هيكانيه" أى شيء عن أصول الأجانب الذين كونوا شعب موسى ولا أى شيء عن أصل موسى نفسه، والصمت نفسه أيضا بالنسبة لأصل الإلهين "كادموس" و "دانوس"، ولكن بالنسبة للإلهين فإن المورخين الإغريق يرجعونهما إلى "إيوه" وهو مجرد افتراض. وفيما يرتبط بالأصل المصرى لله كادموس" فيمكن أن نعد ذلك تضخيما لما ذكره هيرودوت المصرى ليونيزوس": فيما بين مصر أوزوريس والإغريق حيث أحضر الساحر العجوز "ميلنبوس" "ديونيزوس"، بوجود الوسيط "كادموس" (10).

والتخمين بأن هناك صلة أو رابطاً بين "طيبة" في مصر و"طيبة "فيي "بيوتيه"، يمكن أن يكون له دور إضافي، مثلما يقترح "ديودور" (١،٢٣،٤): "كادموس" الذي جاء من "طيبة" في مصر، وجدير بالذكر أن كتاب المورخ "هيكاتيه دابدار" هو المصدر الرئيس الذي يرجع إليه "ديودور" في كتابه "هيكاتيه دابدار" هو المصدر الرئيس الذي يرجع إليه "ديودور" في كتابه ويجب أن نتوخي الحذر فيما يرتبط بالمقاطع الطويلة التي ذكرها "ديودور" والتي تعود إلى "هيكاتيه دابدار" على حين هذا الأخير لم يرد ذكر اسمه سوى مرة واحدة في الكتاب الأول. ولكن لا يمكننا أن نستبعد الاحتمال الذي يؤيده "جاكوبي" والذي يقول: إن "هيكاتيه دابدار" قد ألف نصوصا متناسقة عن موسى وعن البابليين والكنعانيين وعن الإغريق أيضا بوصفهم مستعمرين خرجوا من مصر (٢٠١) ويمكن أيضا أن نظن أن "ديودور" قد نقل عن "هيكاتيه دابدار" ملاحظاته التي ذكرها في كتابه عن المستعمرات المصرية الكثيرة

حول العالم: لقد أنشأ "دانوس" مدينة "أرجوس" أما "آثينا" فهى مستعمرة سايز، أما "بولوس" (وهو ابن "بوسيدون" و"ليبيا") فقد خرج هو أيضا من مصر وأسس "بابيلون" ثم كهنوت الكلدانيين طبقا لنموذج الإكليرك المصرى، وكذلك "الكولك" الذين كانوا يطبقون الختان مثل اليهود (١،٥٥،٥)؛ لأنهم كانوا من أصل مصرى (١٠٥ محدد) وكل هذا يأتى بطريقة منسقة من المؤرخ "هيكاتيه دابدار".

## الكاهن المصرى (مانتون)

لقد ألف "هيكاتيه" كتابه المذكور بعد وفاة الإسكندر الأكبر بقليل في الموقت الذي كان يعيش فيه "بطليموس" في بذخ (٣٢٠ ــ ٣١٠ قبل الميلاد) أو ربما خلال السنوات الأولى من عهد "بطليموس" هذا نفسه (من١٠٥٣/٣٠٥ إلى ٢٠٠ ق. م.). وهذا معناه أن روايته عن موسى تسبق روايــة الكــاهن المصرى "مانتون" من "سيبينيتوس" والذي ألف كتابــا عــن مــصر باللغــة اليونانية في عهد "بطليموس الثاني فيلادلف" (٢٨٤ ـ ٢٤٦ قبــل المــيلاد). اليونانية "مانتون"، من وحي مصرى، عدوانية جدا وتختلف عــن روايــة "هيكاتيه" الإغريقية خاصة في نقطة مهمة، فموسى لا يظهر فيها على أنــه أجنبي طرد من مصر وأصبح رئيس مستعمرة ومؤسس "جيروزاليم" ولكنــه يظهر على أنه كاهن مصرى من هليوبوليسا "أوزارسب" (١٩٠٠). كمــا نلاحــظ أيضنا أن "مانتون" لا يذكر ديانة اليهود وإيمانهم بإله سماوى واحــد. ولكنــه يؤكد بإفاضة وثنية "الهكسوس" وخلفائهم من أهالي "جيروزاليم". وأن هؤلاء قد اتحدوا مع المصريين المرضى بالجذام تحت قيادة "أوزارسب" في مدينــة قادريس"، وهي القاعدة القديمة للهكسوس، ويرجع ســبب اســـتبعاد هــؤلاء "أفاريس"، وهي القاعدة القديمة للهكسوس، ويرجع ســبب اســـتبعاد هــؤلاء

المرضى بالجذام والمرضى الآخرين واحتجازهم فى "أفاريس"، فى مكان قريب من الحدود الشرقية للدلتا، بعد فترة من إخضاعهم للأشغال الشاقة، إلى أسباب دينية: لقد قرر الملك بعد سماع نصيحة الحكيم "أمينوفيس"، ابن "ببايس"، طرد كل المرضى حتى يستطيع رؤية الآلهة (وكان يرغب أيضا فى تقليد أحد أجداده). وهذه الرغبة فى رؤية الآلهة فى رواية "مانتون" توازى ما أظهره "هيكاتيه" فى روايته أى الرغبة فى "إعادة الديانة التقليدية".

ان الدين البهودي عند "مانتون" لم يُوصَف بوضوح، بل هـو مـذكور بطريقة سلبية: بل هذا الدين يختفي وراء خلفية عدم الإيمان بألهة المصريين؟ حيث إن موسى يحرم على شعبه الركوع أمام الآلهـة أو عبادتهـا. ومـن المعروف أن القدماء كانوا غالبًا ما يفسرون ما نطلق عليه التوحيد، وهو مصطلح يصعب عليهم فهمه في الحقيقة (١٩)، يعدونه نوعا من الإلحاد وإنكار الألهة، أما "أبولينيوس مولون" فإنه يصف اليهود بأنهم "ملحدون وغير احتماعيين "(٢٠) و نقر أفي كتاب "ليزيمارك" أن موسى أمر شعبه أثناء الخروج من مصر "بتدمير معابد الآلهة وهياكلها التي يقابلونها أثناء مسيرتهم "وهم يتجهون، بعد اختراق الصحراء، إلى الأراضى المسكونة؛ حيث يـستخدمون العنف ضد السكان، وينهبون المعابد قبل أن يؤسسوا المدينة المدنسة "هيروسيلا" والتي تغير اسمها فيما بعد وأصبحت "جيروزاليم." "هبر وسوليما"(٢١)، أما "بلين" القديم، الذي يعد الوسيط بين الحساسية الرومانية المبالغ فيها فهو يصف اليهود بأنهم شعب مشهور باحتقار الألهة وذلك عندما علَق على أنهم تجرأوا وقالوا: إن أنواع البلح المجفف، المتداول بكثرة عند الرومان و الذي يقدمونه قرابين للآلهة، إنه "بلح لا يساوي شيئا"(٢٠) وفيما بعد ستوجّه تهمة الإلحاد نفسها للمسيحيين، بعد اليهود، وسيكونون أيضنا ضحايا لهذا الحكم السابق (٢٢). وهكذا كان "مانتون" أول من قدم هذا التصوير النمطى لــ أوزارسب" ملحذا وعنيفًا. فهو يصوره على رأس حملة ضد مصر حيث يختلط مرضى الجذام المهاجرين إلى "أفاريس" وأهالى "جيروزاليم"، هذه المدينة التى أسسها الهكسوس فيما مضى وذلك الشعب المكون من الكهنة الأجانب الذين طردوا أيضا منذ زمن بعيد من مصر (٢٠٠). وهذه الحملة كانت تمثل خطرا على المعابد وكان على الفرعون أن يحمى الحيوانات المقدسة والصور والتماثيل المعبودة ويضعها في مكان آمن:

" لقد كان المصريون و السولوميت المدنسون الذين أحضروهم معهم يتصرفون بطريقة ملحدة لدرجة تذكرنا بأن فترة الخصوع للهكسوس كانت عصراً ذهبيا بالمقارنة بهؤلاء المدنسين؛ لأنهم لم يكتفوا بحرق المدن والقرى ونهب المعابد وتدنيس تماثيل الآلهة فحسب، ولكنهم كانوا يحولون الهياكل إلى مطابخ حيث يشوون الحيوانات المقدسة ويجبرون الكهان والمقدسين على أن يقوموا بأنقسهم بهذه المهمة ويصبحوا جزارين ثم بعد ذلك يطردونهم وهم عرايا (٥٠٠).

لقد حكى "مانتون" بإسهاب فى النص الأول الذى كتبه عن أصل الشعب اليهودى كما حكى عن كيف أسس الهكسوس "جيروزاليم"، وذلك فى عهد الملك تحتمس ابن الملك "ميسفراجموزيس" الندى طردهم من "أفاريس" (٢٠٠) وذلك بفترة طويلة قبل تدخل "أوزارسب/موسى، وبعد أن شرح "مانتون" خروج الهكسوس من منصر إلى أرض يهوذا حيث أسسوا "جيروزاليم"، طرح قائمة بأسماء سنة عشر حاكما منصريا تتابعوا حتى وصول الملك "سيتوس" الذى يطلق عليه أيضا اسم رمسيس (٢٠٠). ثم بدأ سردا آخر فى غاية الأهمية (٢٠٠) حيث نكتشف "سيتوس" وهو يعهد إلى شقيقه "هيرمس" حكم مصر ويأمره فقط بعدم لبس التاج على رأسه وبعدم إساءة معاملة الملكة الأم، أم أو لاده، واحترام عشيقات الملك، لأن الملك "سيتوس"

نفسه كان يستعد للرحيل فى حملة ضد قبرص وفينيقيا ثم ضد الأشوريين والفرس وذلك قبل الانتقال إلى احتلال أراضي الشرق ومدنها. ولكن الشقيق "هيرمس" لم يحترم تعليمات الملك أثناء غيابه، لقد استخدم العنف مع الملكة ولبس التاج، وسرعان ما أرسل رئيس الكهنة فى مصر رسالة إلى "سيتوس" حيث كشف له عن الخيانة فعاد الملك على الفور ليستعيد مملكته.

وهذا السرد الرومانسى يشبه حكايات أخرى تاريخية عن المشرق الأوسط مكتوبة باليونانية (٢٩)، وبوسعنا أن نثبت بمساعدة بعض العناصس اللغوية والسردية أن "مانتون" قد استعان بالنماذج الموجودة في التأريخ اليوناني الكلاسيكي، ونلاحظ بوضوح تأثير "هيرودوت" على كتابة "مانتون" حيث نجد تشابها بين مصير الملك "سيتوس"، الذي كان مهددا وهو في أوج مجده وبين مصير قارون أو "أجزرجزس"، كما نجد أيضا الدور المهم الذي يقوم به المستشارون السيئون (٢٠٠). ولكن يجب في الوقت نفسه ألا نبالغ في تقدير مدى التأثر بالتأريخ اليوناني و لا بالتأريخ المصرى الذي ينماز في رأينا بغزارة إنتاج التاريخ "الأرشيفي" (القوائم الملكية)، فمنذ عهد الملك "سايت" نلاحظ تطور نوع من السرد التاريخي يتحاور مع الماضي بأسلوب استطرادي (٢٠)، ويمكن أن نقول: إن "الرومانسية التاريخية" ليست حكرا على الإغريق فقط.

وهناك خلفيات أخرى في سرد "مانتون" تقترب أكثر من أساليب "هيكانيه دابدار" وتختلف عن أساليب "هيرودوت"، ومنها حكاية هذا الفرعون الذي يرحل عن مصر في حملة لاحتلال الشرق ويترك زوجته في مصر والتي تصبح ضحية للمعاملة القاسية من شقيق زوجها تذكرنا هذه الحكاية التي ألفها "مانتون" على نموذج أسطورة "أوزوريس" (مؤمنة ببشرية الآلهة)

وكذلك على غرار الحكايات التى نقرأها عند "ديودور" حيث يقدم لنا إلها فى صورة ملك يقوم بفتوحات لينشر مزايا الثقافة: "يحكى المصريون أن أوزوريس كان كريمًا ومغرمًا بالمجد ولقد جمع جيشًا كبيرًا ليجوب به أنحاء المعمورة حتى يعلم الناس كيف يزرعون العنب والحبوب والشعير والقمح. وكما يقال فإن أوزوريس قد نظم مصر وعهد بالسلطة العامة إلى زوجته إيزيس واختار "هيرمس" مستشارًا.. ولكن أوزوريس الذى كان يحكم مصر قتله شقيقه "تيفون" العنيف الكافر.. ولكن إيزيس، وهى شقيقة أوزوريس وزوجته، انتقمت لزوجها بمساعدة ابنها حورس (٢٦).

وعلى عكس هذه الحكاية عن أوزوريس التى ذكرناها هنا حسب النص الذى ألفه "ديودور"، وهذه الصيغة قد تكون موجودة أيضا عند "هيكاتيه" فهى تختلف عن حكاية حملة "سيتوس" ومغامراته فى نص "مانتون" والذى لا تحتوى على أى إشارة من النوع الذى يؤمن ببشرية الآلهة، حيث إن الشقيق" هيرمس" قد قُدَم على أنه حاكم من البشر والذى أصبح، طبقا للنفسير الإغريقى الذى كتبه "مانتون"، رمزا يطلق اسمه مثالاً. وفى الواقع فان المؤرخ يذكر أن "سيتوس" قد أطلق اسمه على البلد المسمى مصر ("وكما يقال فإن "سيتوس" كان اسمه "إخيبتوس" وإن شقيقه "هيرمس" كان اسمه "دانوس")، ونتابع "مانتون" في سرد حكايته (""): وبعد أن طرد "سيتوس" شقيقه "دانوس")، ونتابع "مانتون" في سرد حكايته (""): وبعد أن طرد "سيتوس" شقيقه حكم مصر مدة تسعة وخمسين عامًا ثم خلفه ابنه البكرى، رمسيس، الذي حكاية حكم مصر مدة ستة وستين عامًا. وطبقا لسرد "مانتون" فإن حكاية "أوزارسب/ موسى" قد حدثت في عهد "أمينوفيس"، ابن رمسيس، وهي حكاية "أوزارسب/ موسى" قد حدثت في عهد "أمينوفيس"، ابن رمسيس، وهي حكاية النصف الثاني من حياته وهي المعروفة أكثر وترتبط بأصل الشعب اليهودي.

حكاية موسى كما عرضها "مانتون" هى الفصل الأخير من حكاية طويلة جدا بدأت بالهكسوس، وهذا الفصل من الرواية يرتكز على قصمة الهكسوس الذين غزوا مصر وأسسوا "جيروزاليم" وكذلك على قصة الشقيقين "سيتوس/ هيرمس" وكذلك على قصة على طراز حكاية "أوزوريس" وكذلك على الأسطورة الإغريقية عن موسى وأساطير أوزوريس من خلال شخصية الشقيق "تيفون"، كل هذا السرد كان موجودا منذ المؤرخ "مانتون" وسوف نجد هذه الصلة مؤكدة فيما بعد في كتابات "تاسيت" و"بلوتارك".

وسوف نجد عناصر أخرى مرتبطة بقصة أوزوريس فى الروايات عن موسى مكتوبة باليونانية وفى مصر أيضاً، ويجب ألا نندهش لذلك. وحديثا اقترح الكاتب "إيفان كونيج" أن نعترف بأن اختيار اسم موسى، طبقا للنس اليونانى الاغريقى لأسفار موسى الخمسة (السبعينية)، هو "مويساس" وله مرجعية لأوزوريس، وهذا الاسم يأتى من كلمتين باللغة المصرية القديمة وهما كلمة "مو" ومعناها الماء وكلمة "يساس" ومعناها دولة مجيدة نتجت عن دخول كوكب فى كوكب آخر، أما "فلافيوس جوزيف "قى كتابه عن موسى "الأثار اليهودية "فإنه يؤكد هذه التسمية اللغوية كما يؤكد أن الأميرة المصرية التى احتضنت الطفل الرضيع وأخذته من على ضفاف النيل أعطته هذا الاسم "مويساس"؛ لأنه كان قد سقط فى الماء، لأن المصريين يطلقون على الماء كلمة "مو" والذين ينقذون وينتشلون من الماء كلمة "يساس" وهكذا أطلق على الرضيع هذا الاسم المكون من هاتين الكلمتين "موسى المنتشل من الماء".

كما نلاحظ أن الأميرة التى أنقذت موسى اسمها هنا "ترموزيس" وهو المقابل المترجم فى اللغة اليونانية للاسم المصرى "إيزيس"، وطبقا للكاتب "كونيج" فإن الصلة متوافرة مع أسطورة أوزوريس الذى ظل جسده محبوسا فى صندوق وطفا على مياه النيل بينما موسى، فى النص الإنجيلى، وضع

أبضا في سلة مصنوعة من أوراق البردي وعزل الماء عنها بواسطة دهان من القطران والزفت المعدني، وسارت على ضفاف النيل<sup>(٢١)</sup>، ويؤكد "مانتون" أن الاسم المصرى لموسى، الذي كان كاهنًا مصريًا من هليوبوليس، ما هـو إلا ترجمة لاسم "أوزوريس هليوبوليس"، وهذا بالفعل محتمل (٥٦) ولكن يجب أن ندخل بكل تحديد في السياق أي السرد الذي يكتبه "مانتون" وهي حكايــة على الطربقة المصرية القديمة مخصصة لاستخدام الإغريق عن قصة موسى كما جاءت في التوراة، ومن هذه الزاوية يمكن أن نفهم أن ترجمة اسم "اوزارسب"، وهو اسم كاهن مصري، بكلمة "أوزوريس هليوبوليس"، هذا معناه أن هناك إنسانًا قَدْسَ في منطقة هليوبوليس وحُول السي السه ليصبح أوزوريس وأنه تمت عبادته في مصر تحت اسم "أوزارسب"، لقد منح اليهود لمؤسس دولتهم سمات وصفات مقترضة من هذا الكاهن المصرى الذى أصبح الها(٢٦). ونلاحظ هنا في كتابة "مانتون" النص البدائي لنظرية الاقتراضات أو التحريف التي سنعود إليها فيما بعد (٢٧). ولكن نلاحظ أن هذه الصيغة ليست الضيغة المتعارفة والتي تجعل من الإغريق مقلدين لموسي مثل القرود إن" مانتون" قد وضع هنا صيغة مصرية، مكتوبة باليونانية، تجعل من اليهود مقلدين للمصريين.

#### فرويد وإخناتون

إن كتّاب الحداثة يتفقون عامة في الرأى القائل: إن وراء شخصية هذا الكاهن المصرى "أوزارسب"، الذي سيصبح موسى، يوجد ما يمكن أن نعده نتيجة تطور في الذاكرة؛ أي صدى بعيد ومشوه للفرعون المصلح "أمينوفيس" الرابع الذي قرر أن يستقر في تل العمارنة ويسخر نفسه لعبادة قرص الشمس فقط، "آتون"، ويغير اسمه إلى إخناتون (٢٦). أما علماء المصريات، من ناحية أخرى، فإنهم يعتقدون أن إخناتون، الذي جعله "مانتون" في سرده يعيش فـي

الأسرة الملكية الفرعونية الثامنة عشرة وأحداث حكايته تدور في عهد الفرعون أمينوفيس (المشهور بـ حور) وتـم إدخـال شخـصية مستـشار الفرعون تحت اسم "أمينوفيس" ابن "بابييس"، وهي شخصية حكيم /نبي أمينوفيس (أمنحتب) ابن هابو، وهو شخصية معروفة عاش في منتصف الأسرة الملكية الفرعونية الثامنة عشرة وسيرته تتداول في التاريخ المصرى حتى العهد الإغريقي (٢٩). ومن المعروف أن التفسير المحتملي لــــ موسي /أوزارسب ذكراً لـ إخناتون قد اشتهر من خلال الرواية العلمية التي ألفها "سيجموند فرويد" تحت عنوان "موسى الإنسان والدين التوحيدي"، وخاصة الجزء الأول والثاني من هذا البحث المكون من ثلاثة أجـزاء (١٠٠)، وجـدير بالذكر أن فرويد لا يشير بوضوح إلى "مانتون" بالرغم من أنه قد استلهم منه. ونذكر هنا أن فرويد في الجزء الأول من بحثه يعيد قراءة الفصل الثاني من "خروج موسى باليهود من مصر"، حيث نجد الأميرة المصرية التي تأخذ الطفل الرضيع من النيل تطلق عليه اسم "موشيه" (موسى)؛ "لأنه أُخُرجَ من المياه"، ويلاحظ فرويد أن هذه التسمية اللغوية الشعبية "عرجاء "لأنه من غير المعقول أن تستخدم أميرة مصرية اسما مشتقا من اللغة العبرية و لأنه من المعقول جدا أن المياه التي أُخْرج الرضيع منها ليست مياه النيل ولكنها بكل ساطة مياه المخاص (٤١) موسى يحمل في الواقع اسما يعني باللغة المصرية القديمة البنوة (مسو تعنى المولود من، ابن من، المنجب من)، مثله كمثل أسماء الفراعنة "بتاحموزيه" ابن بتاح، "تحستمس" ابن توت، "راموزيه" (رمسيس) ابن رع... ومن هنا فالاسم المركب موسى يبدو وكأنه كلمة مشتقة لُخُصنت من الاسم المصرى "تيوفور" (٢٠٠) وابتداء من الاسم يمكن أن نتوصل إلى الأصل العرقي. ويؤكد فرويد: "حسب معلوماتي لم يتوصل أحد من المؤرخين إلى هذه النتيجة فيما يرتبط بحالة موسى حتى المؤرخين، مثل: "بريستيد" الذين كان لديهم الاستعداد للاعتراف بأن موسى كان يمتلك الحكمة

المصرية" ("أ) ثم يضيف فرويد، أبو علم النفس الحديث، ملاحظة في أسفل الصفحة ويذكر مرجعية المؤرخ المشهور من السشرق الأوسط القديم (أ) ويضيف أيضا الملاحظة التالية: "وذلك بالرغم من أنه منذ الرمن البعيد وحتى يومنا هذا افترض بأن موسى مصرى بدون الرجوع إلى أصل اسمه وستنتج من هذه الملاحظة الصغيرة تذكيرا برواية "مانتون" بخصوص موسى، ولا يمكن أن يكون فرويد على غير علم بها خاصة أن فرويد كان على صلة عائلية، عن طريق زوجته، بالمدعو "جاكوب برنايز" وهو ناشر على صلة عائلية، عن طريق زوجته، بالمدعو "جاكوب برنايز" وهو ناشر ويتمسك فرويد بأصل اسم موسى دون أن يضع في الحسبان كتابات "مانتون" ولا آرائه ضد السامية. ويتساعل فرويد كيف لم يتوصل إلى النتيجة بالسخلاص أصل موسى المصرى ابتداء من اسمه"، "ربما كان مسن غير المحتمل عدم احترام التقاليد وما هو مذكور في التوراة أو ربما فكرة أن يكون موسى الإنسان غير يهودى فكرة تبدو رائعة جذا ("؛).

ابتداء من هذه المقدمات يمكن أن نرجع إلى دراسة الكاتب "أوتو رانك" "أسطورة ميلاد البطل" والمنشور عام ١٩٠٩ وقد أوضح فيه هذا الموضوع العالمي: "الأساطير الخاصة بطفولة الأبطال والملوك والأمراء والمبشرين بالأديان أو مؤسسى الأسر المالكة، وبمقارنة هذه الأساطير المختلفة يمكن أن نكور "أسطورة متوسطة":

- ــ البطل هو ابن لأبوين من طبقة راقية (في الغالب ابن ملك).
- قبل ميلاد البطل حدثت صعوبات: صعوبة الإنجاب أو الوالدان عاقران.
  - \_ مولد البطل جعل الوالدين في خطر (غالبًا الأب).

- \_ المولود الجديد مكتوب عليه الموت أو التعرض للخطر (طبقا لفرويد غالبًا) ما يتم إلقاؤه في المياه داخل سلة.
  - \_ ينقذ بمعرفة بعض الحيوانات أو الناس البسطاء
- \_ عندما يصبح مراهقا يعثر على والديه ينتقم من والده، ويعترف بــه ويتوصل إلى العلا والمجد.

ويعطينا فرويد بعض النماذج: سارجون، مؤسس بابيلون، سيروس، رومولوس، أوديب، كرنا، باريس، تيلاف، بارسيه، هيركل، جيلجاماش (٢٠)، أمفيون، زيتوس.. إلخ: "البطل هو شخص ثار ضد والده بكل شجاعة ونجح في النهاية في الانتصار عليه بعد معركة "(٢٠) وهذه الأسطورة تتبع المعركة ضد الوالد منذ مولد الطفل: سلة موسى هي صدر الأم والماء هو ماء المخاض، وهكذا يعود بنا السرد الأسطوري إلى التجربة خلل الطفولة المبكرة، السنوات الأولى بعد الميلاد تتماز بالتقدير المبالغ فيه للأب ثم يأتي التنافس وبعد ذلك خيبة الأمل التي تؤدي إلى اتخاذ موقف انتقادي منه. وتقوم الأسرتان، الأسرة المالكة حيث ولد البطل والأسرة البسيطة التي التقطت، بدور في هذا التطور الذي يبدأ بالتقدير المبالغ فيه إلى عدم التقدير، وهذا معناه أن الأسرتين في الواقع ليستا إلا أسرة واحدة، الأسرة الحقيقية، على مرحلتين متتابعتين، مرحلة الإعجاب تتبعها مرحلة خيبة الأمل، ولكن أسطورة موسى تتعارض مع هذه الهيكلة العالمية في نقطة مهمة جدًا:

حالة موسى مختلفة تمامًا، فالأسرة الأولى، التى غالبا ما تكون مسن الطبقة الراقية، أسرة بسيطة جدا؛ لأن موسى ابن الخدم اليهود للمعبد، أما الأسرة الثانية، والتى غالبا ما تكون أسرة بسيطة من طبقة فقيرة حيث يتربى الطفل، فى حالة موسى تحل محلها الأسرة المالكة لمسصر حيث تربيه الأميرة مثل ابنها تمامًا، وهذا الابتعاد عن السيناريو المعهود

فى الأسطورة قد نتجت عنه أسنلة محيرة، وطبقا للكاتب إدوارد مسايير وغيره من الكتاب بعده، افترض أن الأسطورة كاتت لها فى البداية صيغة أخرى: لقد رأى الفرعون حلما تنبؤيا يخطره أن ابن ابنته يمثل خطرا عليه وعلى مملكته. لذا فقد أمر بإلقاء المولود فى النيل بمجرد ولادت ولكن اليهود ينقذون هذا الرضيع ويربونه مثل ابنهم، ولكن، طبقا للربيك ونظرا لأسباب وطنية فإن الأسطورة تم عُدلَتُ لتصبح كما نعرفها (11).

ويتبع فرويد نظرية المؤرخ الكبير "إدوارد مايير" فيما يرتبط بهذا الحلم التنبؤى ويعطى مرجعية النص الذى كتبه "فلافيوس جوزيف"، وكعادة فرويد فإنه يتوخى الحذر ولا يعلن عن ذلك. ويكتب فرويد ملاحظة أنه من غير المعقول أن يكون أصل هذه الأسطورة غير يهودى، فلا يمكن أن تكون من أصل مصرى: لم يكن عند المصريين أى سبب لتفخيم موسى؛ لأنه لم يكن بطلاً بالنسبة لهم"(في). وهكذا فإن تعديل هذه الأسطورة اليهودية من الأسطورة المودى يضعنا أمام مشكلة مطلوب لها حل. ما الفائدة من الأسطورة الأولى التي تجعل موسى مصريًا أى أجنبيًا؟

والحل المقترح هو الخروج من سجل الأسطورة إلى سجل التاريخ، على مستوى أسطورة ميلاد البطل نجد أننا نتبع أسرة أولى راقية ونصل إلى أسرة بسيطة. ولقد رأينا في التحليل السابق أن هذا المرور من مستوى الأسرة الأولى إلى مستوى أقل في الأسرة الثانية يُقسَّرُ بأنه يعطى معنى أننا أمام أسرة واحدة على مرحلتين متتابعتين، ولكن هذا لا يكفى، كما ويوضعت أنا فرويد: عندما ترتبط الأسطورة بشخصية تاريخية يكون هناك مستوى ثالث، مستوى الحقيقة ؛ لأن إحدى الأسرتين تكون هي الأسرة الحقيقية، أما الأسرة الثانية فهي أسرة خيالية اخترعتها الأسطورة، والقاعدة العامة تريد أن

تكون الأسرة الأولى التى تلقى بالمولود فى الماء هـى الأسرة الخياليـة. ويلاحظ فرويد أن هذه النتيجة نخرج بها من كـل الحـالات التـى تمكـن دراستها، أما الأسرة الثانية، التى تستقبل الطفل وتربيه فهى الأسرة الحقيقية وفى حالة موسى فإن الأسرة الحقيقية هى أسرة الفرعون"، ويتضح جليا فجأة أن موسى كان مصريا، غالبا من طبقة راقية، وجعلته الأسطورة يهوديـا... وعلى حين يرتفع البطل غالبا، خلال حياته فوق بداياته البسيطة فـإن حياة موسى الإنسان البطل بدأت بانخفاض مستواه، لقد انحدر من أصله الراقـى ليذهب إلى أبناء إسرائيل"(١٥).

ولكن هذا الشرح ينقصه البرهان التاريخي، ويعترف فرويد بأن "مثل هذه النتائج المهمة لا يمكن أن ترتكز فقط على احتمالات سيكولوجية"، إن التوضيح بموضوعية للفترة الزمنية التي عاش فيها موسى والتي حدث فيها الخروج من مصر يمكن أن توفر لنا هذه الضرورة"، ولكن الأمر ليس ممكنا لذا من الأفضل أن نترك جانبا كل التورطات الأخرى الناتجة عن الاعتقاد بأن موسى كان مصريا" (٢٥)، وهذه هي الجملة الأخيرة التي كتبها فرويد في الفصل الأخير من بحثه المذكور، وهو مقال نشر لأول مرة عام ١٩٣٧ في مجلة "إيماجو".

وترجع هذه الملاحظة المعارضة إلى غياب المرجعية كما نعرف؛ لأنه حتى وقتنا هذا فيما يرتبط بموضوع خروج الشعب اليهودى من مصر لا يوجد أى مستند أو وثيقة تثبت ذلك ولا يتوافق مع أى شيء في التاريخ المصرى القديم، وجدير بالذكر أن المرة الأولى والوحيدة التى ذكر فيها اسم إسرائيل في نص هيرو غليفي كانت على مسلة "ميرنبتاح"، وهو فرعون من الأسرة التاسعة عشر، حيث ذكر اسم "إسرائيل" ضمن شعوب أخرى آسيوية

أخضعها الفرعون (<sup>(٢٠)</sup>، ومن ثم فإن موسى لا يعد من الناحية العلمية شخصية تاريخية. وكان يمكن لفرويد في زمانه أن يتوقف عند هذا الحد. ولكنه في الجزء الثاني من بحثه يحمل عنوان "لو كان موسى مصريًا..." يقسرر أن يستمر في التحقيق ويبدأ البحث بطرح السؤال الآتي: ما الذي يجعل مصريًّا من طبقة راقية يخرج على رأس شرذمة من الأجانب المهاجرين والمتخلفين من الناحية الحضارية ويغادر وطنه معهم؟ ونتساعل إذا كان دين موسى دينا مصريًا، بما أن موسى كان مشرعًا ومؤسسًا لدين جديد؟ ثم إن المفارقة كبيرة جدا بين التوحيد الصارم في دين موسى والشرك بدون حدود لدين المصريين القدامي، بين دين لا يهتم بالموت (اليهودية) ودين يدور كلية حول الموت (الفر عوني المصرى). ولكن هذه الصعوبة تسقط من نفسها إذا اتجهنا نحو الأسرة الفرعونية الثامنة عشرة وثورتها في تل العمارنة: الفرعون أمنحتب الرابع الذي يجلس على العرش عام ١٣٥٠ ق.م. ويغير اسمه إلى إخناتون ويقر نوعًا من أنواع التوحيد يدور حول التعبد لإله واحد مختـــار هـــو إلـــه الشمس الإله الواحد أتون (٤٠٠). ويستمر إخناتون في الحكم سبعة عشر عامًا ولكن بعد موته لم تعد العاصمة هي أخيتاتون (تل العمارنة حاليا) بل تهجرً ؛ لأن خلفاءه عادوا إلى العاصمة التقليدية القديمة ممفيس وبعد ذلك أصدر توت عنخ أمون قرارًا ملكيًا رسميًا بإعادة الدين القديم (٥٠). وكل ما كان فرويد يعرفه عن ثورة تل العمارنة وخاصة عن القداس الكبير للإله آمون مذكور في مقال نشره الكاتب "كارل أبراهام" في العدد الأول من مجلة "أيماجو" عام ١٩١٢ (١٠٦) ولكن يبدو أن فرويد لا يذكر هذا المقـــال مثلمـــا لا يذكر أيضا المؤرخ "مانتون"؛ لأنه لا يذكره في كتابه عن موسى، ويبدو الأمر كله وكأن فرويد جاءته فكرة إدخال إخناتون في الموضوع بعد نــشر البحث الأول وقبل نشر البحث الثاني أي فيما بين العددين المصادرين من

"أيماجو "عام ١٩٣٧، وربما يكون فرويد قد أراد أن يبنى روايته عن موسى بإغفال مصادره عمدا وكأنها رواية "مشوقة" فيها مفاجآت، ولكن هذا الاحتمال يبدو غير معقول (٧٠).

إذن وطبقا لفرويد فإن دين موسى هـو ديـن إخناتون: "والفارق الأساسى، مع عدم أخذ الاسم المقدس في الحسبان، يبدو أن الدين اليهودي أقرب إلى فكر إخناتون من إخنائون نفسه، وهو يبتعد عن التعبد للشمس الذي كان الدين الفرعوني المصرى يدور حوله (<sup>٥٨)</sup>. وموسى المصرى هو الذي سنن الخدان وهو ظاهرة مصرية أو أصلها مصرى بالرغم من أننا نجده في أماكن أخرى طبقا لما قاله "هيرودوت"(٢٩)، وطبقا لفرويد فإن موسى مصرى من أصل نبيل، وربما من البيت الملكي وهو طموح ونشيط ويطمح في أن يصبح حاكما يوما ما، وبما أنه كان قريبا من الفرعون فقد كان إذن مقتنعا بالدين الجديد، ولكن بعد وفاة الملك وبعد رد الفعل انهارت كل أماني موسى والحل الذي توصل إليه كان غير عادى: "إن إخناتون الحالم قد جعل نفسه غريبا عن شعبه، وترك مملكته تنقسم وتتفتت وهو يتفق مع طبيعة موسي النشطة الذي اخترع مشروعًا لتأسيس مملكة جديدة وإيجاد شعب جديد يجعله يعبد الدين الجديد الذي كرهته مصر بأكملها (١٠٠)، ولقد وجد موسى في المناطق الحدودية قبائل سامية مستقرة فيها منذ عهد الهكسوس، وقد كتب فرويد في ملاحظة أن مرجعيته تعود إلى المؤرخ "فلافيوس جوزيف" الذي أشاد بصفات موسى خاصة أنه كان قائد جيش ذا تأثير على الرجال ويعمل في خدمة الفرعون، "وطبقا لذلك التخمين فإن خروج موسى بالشعب اليهودي من مصر قد حدث ما بين ١٣٥٨ و ١٣٥٠ ق.م. أي بعد موت إخنانون وقبل أن يعيد "هور محب" سلطة الدولة."

ونحن نكرر هنا أنه لا يوجد أى شيء يؤيد هذا الاحتمال الذي يظل بدون أساس أو سند، ولا يوجد أى أثر لخروج موسى بالشعب اليهودى من مصر وأن المستند الأول (والوحيد) الذى يشير إلى إسرائيل، كما رأينا، يرجع إلى تاريخ لاحق لوفاة إخنائون (١١)، لذا يجب ألا نحاول أن نفهم من خلال تاريخ الأحداث التاريخية، سر تكوين الأسطورة الإغريقية المصرية عن خروج موسى بالشعب اليهودى من مصر ولكن علينا أن نتجه إلى محاولة استكشافية أخرى أقل قربًا من العلوم الوضعية وأكثر احتراما للنصوص، وهنا يكون تفكير فرويد أكثر حتمية خاصة ما أعلنه عن تكوين ذاكرة وخيال جماعي، وطبقا لتعبير "ميشيل دى سرتوه"، فإن تفكير فرويد هنا يعد أداة مساعدة في الكشف لا غنى عنها ولن تنضب، ولكن يجب أن نعيد التقكير فيها باستخدام الأدوات المتاحة لنا حاليا في مجال علوم العصور القديمة (٢٠).

### تكوين ذاكرة

وفى دراسة مهمة أثبت "جون يويوت" أن رواية المؤرخ "مانتون" عن موسى تعود إلى ذاكرة مصرية مبنية حول موضوع الغزاة المدمرين سارقى التماثيل والهياكل (٢٠٠)، وهو يذكر أن الآداب المصرية عن العهد الفرعونى القديم تزخر بالروايات المماثلة التى تدور حول هذه البلاغة التقليدية وبها هذا الاعتقاد فى العدو الأجنبى وخاصة فى ملوك الفرس (٢٠٠). وكما هو معروف فإنه خلال الفترة ما بين القرن الخامس والقرن الرابع قبل الميلاد كان أهالى منطقة "أيليفنتين" يجعلون الفرس حماة اليهود الموجودين فى تلك المنطقة منظقة "أيليفنتين" بأهام النزاع الذى اشتعل بين المصريين واليهود وأدى إلى هدم معبد "ياهو" ثم إعادة بنائه فى جزيرة "أيليفنتين"، أمام "سيان"،

إلا الشاهد الأول على هذه العداوة التى كان من المقدر لها أن تنتشر ليس فى الإسكندرية فحسب ولكن أيضنا فى القرى المصرية (٢٠). صحيح أننا لا نستطيع أن نجزم فيما يختص بأسباب هذا النزاع: خلاف بين الجيران بشأن حدود أراضيهم أو ربما بسبب شعور المصريين بالاشمئزاز مسن التقليد اليهودى بتقديم خروف صغير كقربان وذلك فى الجزيرة المخصصة لإله الشلال الأول، "كنوم" وهو على شكل كبش، وكان هيكل معبده بالقرب مسن معبد الإله "ياهو". وجدير بالذكر أنه لا يوجد أى شهادة تؤيد هذا الاحتمال الذى يظل ضعيفًا جذا بالرغم من أنه كثيرا ما يذكره العلماء المعاصرون، ولكن هذا لا يهم هنا، كما يجب أن نذكر هنا أن المعبد اليهودى فى "أيليفنتين" قد قام المصريون من هذه المنطقة بتدميره عام ١٠٤ خلال الاحتلال الفارسى فى عهد "داريوس" الثانى.

ويتفق الجميع على أنه بني قبل الاحتلال الفارسي بقيادة قمبيز الثاني عام ٥٢٥؛ أي قبل إعادة بناء المعبد الثاني في جيروز اليم والذي افتتح عام ٥١٥ ق.م، وهناك أسباب عديدة تؤكد وجود صلة بين وصول المرتزقة اليهود إلى مصر ووصول الإغريق وأهالي آسيا الصغري لصالح "بسامتيك" الثاني (٢٦)، وهكذا فإن التقليد اليهودي الخاص بتقديم القربان في "إيليفنتين" والذي لم يتوقف خلال الفترة ما بين بداية النفي إلى بابيلون (٧٨٥ ق.م.) وإعادة بناء المعبد في جيروز اليم يبدو شهادة مباشرة عن حالة الدين اليهودي قبل خروج اليهود من مصر، ولكن وبحسب ملاحظة الكاتب "جوزيف ميلاز مودرزيجوسكي" (١٠)، بعد افتتاح المعبد الثاني (٥١٥ ق.م.) في جيروز اليم لم بعد هناك سبب يبرر وجوده من وجهة نظر إقرار خروج اليهود من مصر؛ لأن هذا التقليد الديني اليهودي في "أيليفنتين" هو في الواقع مختلف تماما عن التقليد المعهود في جيروز اليم، كما أعلن في الإصلاح الذي أحدثه "جوزياس"

والذي أعاد ممارسته في النهاية الذين عادوا من بابليون (٢٠٠)، وكانوا يحترمون أجازة السبت في "أيليفنتين" (٢٠٠) ولكن أي يهودي كان بإمكانه أن يتعاهد مع يهودي آخر في المعبد أو أمام هيكل الآلهة "أنسات يساهو" (٢٠٠) أمسا السسيدة "ميبتاهيا"، فإنها تتعاهد مع الإلهة "ساتيس"، زوجسة "كنسوم"، إلسه السشلال الأول (٢٠٠)، ولقد أُجْرِي هذا التقليد في حدث جرى في "سيان" ويرتبط بسزوج مصرى، ولقد احتفظ بكشف مدون به مبالغ مالية تم تخصيصها مسن معبد "أيليفنتين" إلى الإله (ياهو) وإلى الإلهة (أنات بيتسال) و (آشسيم بيتسال) و (آشسيم بيتسال) و (آشسيم بيتسال) و (آشسيم بيتسال) فهما زوجته وابنه، وعلى إثر النزاع بين الجالية اليهوديسة والتوار المصريين والذين ساندهم "فيدرانجا"، حاكم "سيان"، وهو النزاع السذي أدى المصريين والذين ساندهم "فيدرانجا"، حاكم "سيان"، وهو النزاع السذي أدى الممارسات الدينية المعهودة في "أيليفنتين" إلى جيروزاليم (٢٠٠) وذلك بمساعدة الفرس.

واستنادًا إلى هذا الملف فإن الكاتب "جون يايوت" يدعونا إلى أن نأخذ على محمل الجد الملاحظة التى أبداها "فلافيوس جوزيف" والتى تقول: إن المصربين هم أول من افتروا بالوشاية على اليهود (٢٠٠).

وفى تحليل حديث للباحث "جان أسمان" الذى رجع إلى مصادر أبعد من "جون يويوت"، والذى استمر فى هذا المجرى فى التفكير من منظور محدد المعالم على هيئة "مذكرة تاريخية" استخدم فيه مرجعية الجذور المصرية المذكورة فى رواية "مانتون" وكذلك تحليل فرويد، حيث إنه لم يتردد فى إدخال الهكسوس وثورة تل العمارنة فى مرجعيته التاريخية داخل هذا الملف (٢٠)، وحتى نفهم جيدا التحقيق الذى قام به الباحث "جان أسمان" وهو من أكفأ الخبراء المتخصصين فى تاريخ تل العمارنة، يجب أن ندرج

هذا البحث في الإطار التأريخي الواسع المذكور فيه بعض المراحل الأساسية من التاريخ المصرى الفرعوني: وخاصة غزو الهكسوس، شم إنسشاء تل العمارنة عاصمة، وبعد ذلك بكثير الحملات الأشورية والفارسية شم اليونانية (٧٧). والنقاط الأساسية في أطروحة "جان أسمان" تتلخص في النص الآتي:

" لقد أُدْرَجت تجرية الغزو والاحتلال الأجنبي وأخيرا طرد الهكسوس فسي التاريخ الرسمى وقوائم الملوك في مصر ومن ثم حُميت مسن التغييرات الأساسية، ولكن هذه القوائم الملكية كانت خالية تمامًا من أى ترجمة لدلالية الألفاظة أو أي سرد تكميلي، فالوثائق الخاصة بهذه القوائم اشتملت فقط على أسماء الملوك وسنوات حكمهم، ولسم يسذكر فيها أي تعليق أو تقييم لهؤلاء الملوك، ونظريتي هي أن ذكرى الهكسوس لم تأخذ هذا التلوين لدلالية الألفاظ الخاصة بالنزاع الديني الرمزى إلا بعد عهد تل العمارنة وخاصة بعد زوال جيل شهود العيان، حين يدأت الذكريات المتعلقة بعهد تل العمارنة تختلط بذكريات الهكسوس. وفي ذلك الحين بدأ الاعتقاد بأن الهكسوس هم أتباع دين أجنبي مضاد، ولقد آثرت تجربة تل العمارنة في الخطاب الثقافي عن الهكسوس وكونت الإطار اللفظى للعدو الديني" وسوف يدخل في الإطار نفسه فيما بعد الأشوريون والفرس والإغريق تم أخيرا اليهود. ولن أتساءل مرة أخرى عن "ما حدث بالفعل" ولكن عما حدث للذكريات التي كانت موجودة على شكل ذكريات شخصية فردية أو ذكريات مشتركة، ففى أرض كنعان ارتبطت هذه الذكريات ببقاء الهكسوس في مصر، أما في مصر فقد ارتبطت بالصدمة الناتجـة عـن تجربة تل العمارنة، وفي رأيي الشخصى فإنه من الأسهل القول بإن هذه الذكريات قد بقيت حتى العهد الإغريقي عن القول بإنها قد انمحت تمامًا، ونجد عند هيرودوت وفي الثقافة الديموطية كثير من الحكايات والنوادر التي بقيت في الموروث الشفهي مدة قرون بل مدة ألفية كاملة (٧٨).

وطبقًا لــــ"أسمان" فإن المهم هنا هو الهدف من تجربة التوحيد الفاصلة التى أدت إلى نبذ الآلهة التقليدية، إن التحام هدف هذه الكارثة الدينية، المشتقة من تجربة تل العمارنة، بالغزاة الأجانب الهكسوس، قد تم من خلال تفاعــل متو اصل بين الذكرى والنسيان أو بتعبير فرويد "مرحلة الكمون والاســتتار" والتى يعترف "أسمان" بأنه مدين لها. إن هذه التجربة الفاصلة حتى وإن كانت إلى زوال وانمحت بسرعة من الذاكرة الرسمية فإنها تعد صدمة نفسية حقيقية في المجال الثقافي "(٢٩).

#### موسى ويوسف

ولكن لنعد الآن إلى نقطة البداية: طبقا لـ "مانتون": فإن "أوزارسبب" ليس إلا الاسم المصرى للشخص الذى أطلق عليه فيما بعد اسم موسى، كيف نفهم مثل هذا التأكيد؟ ويبدو أنه من المستبعد تخيل أن "مانتون" قد ادعى أن اليهود قد حولوا إلها مصريا إلى مؤسس بشرى لدينهم، لذا يجب علينا أن نفهم أنه أراد أن يشرح تفسيرا مصريا لاسم موسى الذى ألفه اليهود أنفسهم، وهناك شرح بهذا المعنى قُدَّمَ فيما مضى يدعو إلى عدم التفكير فى المسألة على أنها ترتبط باستمرارية أسماء مصرية ولكن يجب التفكير بأسلوب عملى ومحاولة فهم ما يمكن أن يوحى به مثل هذا الاسم عند المتلقى العارف بالدين المصرى القديم وليس بالدين اليهودى فحسب: إن اسم أوزارسب، من وجهة النظر هذه، يمكن أن يعد النتيجة التي تكونت من خليط بين الصفات الحضارية ويوسف والصفات الخاصة بموسى والموجود فى الثقافة اليهودية التالية لهذه الفترة خاصة عند "آرتابان" (١٨) لأن هذه الثنائية أوزوريس/يوسف، والاحتمال ليس غريبًا، يمكن أيضنًا أن نعند به فيما يرتبط بالمومياء المشهورة، مومياء ليس غريبًا، يمكن أيضنًا أن نعند به فيما يرتبط بالمومياء المشهورة، مومياء ليس أو أوزوريس/يوسف والتى أخذها موسى معه خارج مصصر أنساء

خروجه باليهود من مصر، وعلى حين جثمان موسى قد اختفى فإن مومياء يوسف بقيت؛ لأنها وصلت إلى أرض الميعاد حيث يحلو لأتباع الأديان اليهودية والمسلمة أن يحددوا مكانها في مقبرة الأنبياء في الخليل.

ونظراً لأن التأملات والنظريات الثقافية المركبة عن يوسف كثيرة جدًا فهناك ملف كامل يدمج هذا المفسر الكبير للأحلام في شخصية "سارابيس"، إله التنبؤات، وهو تصوير ثقافي مختلط للإله أوزوريس، وهناك تفسير كان ولا يزال منتشرا، بأن اسم "سارابيس" مشتق من اسم "سارة". والتفسير اليهودي لـــ" سارابيس"، المؤمن ببشرية الآلهة، مشروح في نص توراتي من العهد الروماني، كما يمكننا التخيل بأن هذا التفسير قديم جدًا مثل التفسير السكندري لموسى والخروج باليهود من مصر (٢٠)، وسوف يتأكد هذا التفسير في التفسير ات المسيحية: حيث إن اسم "سارابيس" هو الذكري المشوهة لاسم يوسف لنظرية الإيمان ببشرية الآلهة:

كانت مصر مهددة بمجاعة وجاء شاب، هو نبتة نبى عجوز، وفسر للملك الحلم الذى حلمه وشرح له كل ما يهدد بلاده، وهذا الشاب هو يوسف بسن يعقوب الذى ألقى به فى السجن بسبب عفته، ولكنه بعد تفسيره لحلم الملك، عين فى حكومة المملكة، وبالفعل ويفضل تخزين المحاصيل والحفاظ عليها مدة سبع سنوات، طبقا لتفسير يوسف بإلهام إلهى، مما قلل مسن مجاعة السنوات السبع التالية، وبعد وفاة يوسف، بنى المصريون - حسب تقاليد بلاهم وللاعتراف بفضل هذا الوزير الحكيم وتخليده - معابد له وصنعوا له تمثالا ووضعوا فوق رأسه صواع مملوء بالدناتير التى كان يوزعها على الجانعين، وبالإضافة إلى ذلك وحتى يصبح التعبد له أكتسر احتراما - فقد أطلقوا عليه اسما مشتقا من الأصل الأول لجنسه؛ لأنه كان بالفعل حفيد سارة التى أنجبت لإبراهيم، وبفضل من الله، ولدت وهى فى التسعين من عمرها، لقد سمني سارابيس باللغة اليوناتية ومعناه ابن سارة (۱۸).

و هكذا يمكننا أن نفهم أن "مانتون" الذى جعل من أوزوريس هليوبوليس نموذجا لموسى (ومصدر لاسم أوزارسب)، أنه فعل ذلك استجابة لادعاء يهودى، نقلاً عن المصريين، يجعل من أوزوريس أو "سارابيس" تناسخ ليوسف، وهذا التفسير اليهودى الإغريقى، منذ بدايات عصر الإسكندرية، يوجد مقابل له عكسى فى نص مصرى مضاد لليهودية ومتضافر مع ذكريات الأجنبى الشرق أوسطى عدو الآلهة (مم).

# نظرات على الجالية اليهودية في الإسكندرية

استقرت جالية كبيرة من اليهود في الإسكندرية بعد وقت قليل من إنشاء هذه المدينة، وانتهى بها الأمر في نهاية عهد البطالسة إلى التمركز في حي بأكمله في المدينة (٢٠٠٠)، وعلى عكس ما ذكره "فلافيوس جوزيف" فإن اليهود لم يتمتعوا حقوق المواطنين (من المقدونيين) نفسها؛ لأن اليهود كانوا يكونون جالية مستقلة إلى حد ما ولهم حرية تامة في ممارسة شعائرهم الدينية، ويجب أن يفهم أصل هذه الجالية منذ عهد بطليموس الأول في إطار تاريخي واسع.

لقد كانت مملكة يهوذا حتى بداية عهد الإسكندر الأكبر مجرد محمية فارسية تقع خارج الطرق التجارية والعسكرية بمعزل عن الطريق الـساحلى الذى يربط سوريا وفلسطين بمصر ومن طريق القوافل الذى يربط الجزيرة العربية بدمشق مرورا بــ"بترا"(١٨)، ونعتقد أن "هذا الانعزال الجغرافي كان في صالح الانغلاق المعروف في القانون اليهودي"(١٨١)، وبعد وفاة الإسكندر الأكبر خضعت مملكة يهوذا لسيطرة البطالسة، وكانت النقود تـصك فيها وعليها صورة بطليموس الأول ومكتوب عليها "يهوذا" بالحروف الأرامية مما يدل على نوع من الاستقلال. وكانت مملكة يهوذا هي أرض الشعب اليهودي وجيروزاليم هي مقر الحكومة المحلية المكون من مجلس من القدماء (الجيروزايم هي مقر الحكومة المحلية المكون من مجلس من القدماء (الجيروزي) وتساعد الكاهن الكبير، وهكذا فإن الوضع الـسائد فــي عهــد

الفرس "الأشامندية" قد استمر مع تعديل طفيف، في عهد الفرس "الأشامندية" كانت السلطة في يد حاكم مدنى إلى جانب الكاهن الكبير أما فيما بعد فقد أصبح الكاهن الكبير، يجمع بين منصبه الأكليريكي ومنصب الحاكم المدنى (باشا) وكان هو المسئول عن جمع الضريبة الملكية.

أما هجرة اليهود إلى الإسكندرية فترجع بكل تأكيد إلى أسباب اقتصادية فقد سادت فوارق اجتماعية، وانتشر الفقر بين أهالى القرى بما يتعارض مع النمو الاقتصادى الميسور فى جيروزاليم، وقد أدت هذه الهجرة إلى نوعين من التفاسير لها طابع أسطوري، فطبقا لرواية يهودية نقلها المؤرخ "هيكاتيه" فإن "بطليموس الأول سوتر" قد أبدى خلال غزواته فى سوريا كثير من المشاعر الإنسانية وكان لطيفًا جذا مع السوريين مما جعل عددًا كبيرًا منهم وخاصة من اليهود ينضمون إليه تلقائيًا ويعودون معه للإقامة الدائمة فى مصر، وطبقا لــ "هيكاتيه "فإن اليهود جاءوا معه تحت قيادة الكاهن الكبير، "إيزشياس"، البالغ من العمر ستة وستين عاما والذى كان يحظى بمكانة رفيعة وسط مواطنيه، فقد كان رجلا ذكيا وخطيبا بليغا وخبيرًا بالسياسة وبالحياة العامة، وكان عدد الكهنة اليهود الذين يحصلون الصريبة على المنتجات ويديرون الشئون العامة يبلغ حوالى ألف وخمسمائة كاهن... ويقول "هيكاتيه": إن هذا الرجل بعد أن بلغ هذه المكانة وتصادق معى قد جمع بعض أصحابه وأقاربه وعرفهم بكل خصائص أمته فقد كتب تساريخ اليهود ونشأتهم وتكوينهم واستقرارهم فى بلدهم (٩٠٠).

أما الحكاية القديمة الأخرى من أصل يهودى أيضا عن هجرة اليهود الله الإسكندرية طبقا لـ خطاب أريستيه فهى تروى حكاية ترحيل جماعى لليهود (مائة ألف تقريبا) قام به "بطليموس الأول" وجلبهم بوصفهم عبيدًا أسرى حرب أو كجنودًا: "وكان كثير من اليهود قد جاءوا بعد الفرس، وقبلهم

جاء آخرون أيضًا مساعدين للحرب في صفوف "بسامتيك" ضد ملك أثيوبيا ولكنهم لم يأتوا بهذه الأعداد الكبيرة مثلما جلبهم بطليموس ابن "لاجوس"(١٠).

ونلاحظ أن هذا النص مرتبط أيضا برواية نرجع إلى التوراة كما نلاحظ أنه لم يذكر فيها مسألة موسى ولا خروج اليهود من مصر. وهذا الصمت بخصوص خروج اليهود من مصر يعد منطقيا مادام أن الموضوع الذي يهم المؤلف هنا هو الهجرة أو وجود شعب من اليهود في مصر وليس حكاية الخروج من مصر. وبالرغم من ذلك فيمكن أن نفترض أن التفكير في يوسف وموسى والخروج من مصر كان واردا في ذهن هؤلاء المهاجرين وهم يتوجهون نحو أرض يمكن أن يعدوها أسطوريا كأرض الأصول والمنبع، وهذا الترحيل أو هذه الهجرة يمكن أن تأخذ في نظرهم سمات إيجابية تتنافى تماما بشكل متناقض مع المنفى.

إن الروايات التى نقلها لنا كل من "هيكاتيه دابدار" و "مانتون"، وهلى الكتابات الأولى التى وصلت إلينا عن الأسطورة الإغريقية المصرية المسماة "أسطوره الجذام" أو "أسطورة موسى المصرى"، ترجع إلى الفترة الزمنية التى هاجر فيها كثير من الشعب اليهودى ودخلوا مصر فى عهد بطليموس الأول، ونتذكر أنه فى رواية "هيكاتيه" كان موسى يبدو حكيما ومحاربا شجاعا ثم يصبح المشرع لمجموعة من المهاجرين "الأجانب" المطرودين من مصر بعد وباء (وهى المجموعة المتجهة إلى مملكة يهوذا).

وقد سن موسى تضحيات وقرابين مختلفة عن الشعوب الأخرى وكذلك كان أسلوب حياتهم مختلفا؛ وفى الواقع إذا كان موسى قد أرسى أسلوب حياة غير اجتماعى؛ فذلك بسبب طردهم من مصر وبسبب تأثرهم بظاهرة كراهية الأجنبي. أما فى رواية "مانتون" فإن أوزارسب /موسى يجبر شعبه على أن يقسم له قسم الولاء "ثم يأمرهم بعد ذلك بعدم التعبد للآلهة وبأكسل لحمم الحيو انات التى كانت مقدسة فى مصر، وذبحها وأكل لحمها جميعا وعدم

التعاون إلا مع الذين أقسموا قسم الولاء نفسه له... وبعد أن أمرهم بكل هذه التعليمات وكثير غيرها مضادة تماما لعادات المصريين وتقاليدهم، فقد دعاهم للاستعداد لمحاربة "أمينوفيس"(٩٢).

وهذه الروايات الإغريقية/المصرية أو المصرية /الإغريقية عن قصة موسى تعطينا تعليقًا انتقاديًا (من وجهة النظر المصرية)، وخاصة رواية "مانتون" التي تبدو معادية للخطاب اليهودي الذي صُور بأنه "متغطرس"، وسوف يحدث بعد ذلك سوء فهم من النوع نفسه حين وصول فرق جيش أونياس" والتي تقدمها الرواية اليهودية على أنها نبوءة أعلنت له عزير"، وهي نبوءة معادية لمصر (٦٠). أما المصريون من جانبهم فانهم يفسرون وصول فرق جيش "أونياس" إلى منطقة هليوبوليس على أنها كارثة أعلنت أيضاً بتنبؤان (٢٠).

### موسى وأورفيه

يمكننا إذن أن نعد الرواية الإغريقية / المصرية عن أصل جيروزاليم (موسى المصري) قد تم صياغتها في عهد "بطليموس الأول سوبر" رد فعل لنوع من الهجرة، وأنها تدخل في إطار البلاغة المصرية التقليدية القديمة، ولكن رد الفعل هذا تكون بخصوص شعب له عادات وتقاليد غريبة من وجهة نظر المصريين والإغريق. وهذه التقاليد والعادات تجعلهم بمعرل عن الآخرين على حين هم جاءوا عندهم ليحتلوا جزءا من أراضيهم، وفيما بعد يدخل رد الفعل هذا في الفكر اليهودي الإغريقي من خلال اعتماد روايات "هيكانيه" و"مانتون" إلى جانب إدخال ما أطلقت عليه سابقا تعبير "مثلث لاهوتي" ولكن بعد تعديل عميق في المغزى؛ لأن محور الاهتمام قد تغير، ففي الرواية الإغريقية/المصرية كان محور الاهتمام هو الممارسات الدينية

اليهودية وعلاقتها بالتقاليد المصرية الإغريقية، داخل نص يرتبط بإنشاء جيروزاليم والمعبد، أما في الرد اليهودي على هذه الروايات، وهذا الرد يأخذ في الحسبان ما هو مذكور في التوراة، فالاهتمام لم يعد مسائلة إنشاء جيروزاليم، ولكن المسألة ترتبط بموسي وإرسائه نوعًا جديدًا من الحكمة والتدين. وفي الوقت نفسه تبدأ رواية "كادموس" و"دانوس"، المستعمرين، اللذين يخرجان من مصر لإنشاء (أو إعادة بناء) "طيبة" في "بيوتيه" وسط اليونان و"أرجوس" في "بيلوبوناز"، ويتركان مكانهما "أورفيه"، ذلك الخبير الدولي في الألغاز والأسرار الذي جاء إلى مصر خصيصا لمقابلة موسي، وهذا النموذج الجديد سوف يستخدم هو أيضا المعطيات القديمة والروايات والتفكير الذي يرجع إلى "هيرودوت" من خلال روايات "ديودور و"هيكاتيه" و"مانتون". وطبقًا لرواية "ديودور" فإن الإغريق يقولون: إن المصريين هم الذين استعاروا منهم أسرار "ديونيزوس" (أوزوريس) والمرجعيات إلى أسطورة تقطيع جسم أوزوريس مما يفسر دور "فالوس" الذي يستخدم خلال الاحتقالات الغريبة (14).

ومن جانبهم يؤكد المصريون أن الدنين يقولون: إن أوزوريس (ديونيزوس) قد ولد في "طيبة" في "بيونيه" وسط اليونان، وإن والديه هما "زيوس" و "سيميليه"، هم كاذبون ومزورون للحقيقة، وفي الحقيقة فيان "سيميليه"، بعد زواج غير معلن، قد أنجبت ولدا ميتا عند مولده بعد سبعة شهور من الحمل وكان يشبه الصورة التي يعطونها المصريين عن أوزوريس (٢٠)، ولقد أوحى إلى "كادموس" أن هذا الولد هو إضافة لأوزوريس فألبسه الذهب وقدم له القرابين مثل الإله وادعى أن والده هو "زيوس" وذلك احتراما لأوزوريس ولحماية ابنته من الأقاويل بالرغم من أنها أخطأت. وبعد

ذلك قام "أورفيه" بزيارة مصر وتعلم أسرار أوزوريس واستقبل بترحاب شديد بوصفه حاكما مشهورا بأنه رئيس المؤسسات التي أقامها خلفاء كادموس":

"إن 'أورفيه" اشترك في البحوث الدينية عند المسصريين ونقل مسيلا أوزوريس القديم إلى عهد أحدث، وحتى ينال رضا الكاداميين سنن شعائر جديدة لديهم، حيث أقنعهم بأن ديونيزوس" هو ابن زيوس و سيميليه. وقد اشترك غالبية الناس في الاحتفالية بهذا الإعلان بعضهم بسبب الجهل، وبعضهم بسبب تصديقهم للروايات وللمصداقية التي يتمتع بها "أورفيه" وسمعته الطيبة واستقبلوا باستحسان وسرور التأكيد بأن الإله يعد إغريقيا كما قيل لهم، وبعد ذلك خَلَّد الشعراء ورواة الأساطير شجرة العائلة وهذا الاتساب وألفوا المسرحيات فامتلات المسارح بالمشاهدين واستمرت هذه الرواية تستحوذ على الثقة القوية التسى لا تهتر باي شيء. ويقول المصريون: إن الإغريق عامة يستولون على أبطالهم وعلى آلهتهم وكذلك على المستعمرات التي جلبوها (المصريون) بأنفسهم (١٨).

وبعد دخول اليهودية وموسى فى مجال الضمير الإغريقى دخلت معهم تلك الصورة المنطورة والمعكوسة لهذه الشخصية التى تنتمى إلى ثقافتهم ولكنها تنتشر وتشتهر بأنها زعيم التوحيد، وطبقا للمؤلف اليهودى "أريسطوبول" فإن "أورفيه" قد تعلم فى مصر دين موسى قبل أن ينقل تلك الأسرار المصرية إلى الإغريق. وطبقا لرواية "ديودور" (التى جاءت أيضا فى كتاب "أرجونوتيك أورفيك") فإن هذه الأسرار قد أتت بالفعل من مصر حيث سيطرت شخصية مؤلف التوراة. وهذا الكاتب "أريسطوبول"، ربما يكون هو الذى جاء ذكره فى الكتاب الثانى للعهد القديم (ماكابيه)، وهو كان نشطا على الأغلب فى عهد "بطليموس الرابع فيلومتر"، أى فيما بين ١٨٠ وهو كان قره م. (١٠٠) ويدعى "أريسطوبول" هذا أن كلا من "هومير" و"هيزويد"

و "بيتاغورث" و "أفلاطون" كانوا يعرفون أن هناك ترجمة يونانية للتوراة سابقة على احتلال الفرس لمصر (٥٢٥ ق.م.) وأنهم استلهموا منها في مؤلفاتهم. وشروحات "أريسطوبول" عن "كتاب موسى"، وهو كتاب مجازى ورمزي، يمكن وصفها تعليقا على السبعينية (١٠٠١).

ونقرأ لــ أريسطوبول "إن "أورفيه" هو تلميذ موسى ويخاطب ابنه موسيه، وهذا التعليم كان يعد علنا "خطاب مقدس" (۱۰۰۱). والناشرون والمعلقون الحديثون يعرفون ذلك الدفاع وهذا التقديم للتوحيد تحب مسمى "وصية أورفيه"، وفي هذه الوصية يبدو أن "أورفيه" أعرب عن ندمه وعن خطئه، وهذا مقطع من هذا النص الذي ينقل في الغالب أقدم صيغة لهذه القصيدة:

"سأتحدث إلى الذين لهم الحق فى الاستماع، أما المدنسون فإنى أدعوهم لوضع أبواب أمام آذانهم... ولكن أنت يا موسيه، ابن القمر الذى يمنحنا النور، أنصت إلى لاتنى سأعلن الحقيقة، وأرجو ألا تتسبب الأشياء التسى استقرت فى قلبك فى الماضى فى أن تحرمك من الخلود الخير، كن دائما مواظبًا وقريبًا منه واتجه بنظرك إلى لاجوس المقدس ... وتأمل فقط سيد الكون. فهو واحد، خلق من نفسه، ومن هذا الواحد تم خلق كل شىء ولا يراه أحد من البشر ولكنه يرى الجميع... إن هذا الواحد مستقر فى سماء جاف فوق عرش من ذهب، وهو واقف والأرض تحت قدميه، وهو يمديده اليمنى لتلتف من كل جاتب حتى تصل إلى حدود المحيط وحوله ترتجف الجبال العالية والأنهار على حين قاع البحر يتلألأ.

وفى مكان آخر يقول "أورفيه" الآتى: "زيوس واحد، هاداس واحد، هيليوس واحد، ديونيسوس واحد، إله واحد فى كل شىء، لماذا أحدثك عنهم وكأنهم مغايرون"(١٠٠٠).

وهذا النص مسئلهم مباشرة من الروايات والثقافة الخاصة بـــ"أورفيه" ويضع على لسان "أورفيه" عبارات نجدها أيضا في الثقافة الباطنية خاصــة عند أفلاطون (١٠٠) سأتحدث إلى الذين لهم الحق في الاستماع أما المدنــسون فإني أدعوهم لوضع أبواب أمام آذانهم أو لإغلاق أبوابهم لسد آذانهم. وبعـد أن اكتشفت أوراق بردى "دارفيني" التي تنقل إلينا الصيغة نفسها من القـرن الرابع ق.م في تعليق على قصائد "أورفيه" (١٠٠٠): فإن ذلك يجعلنا نقر بــدون أدنى شك أن المصدر الذي اسئلهم منه "أرسطوبول" هذه القصيدة هو مصدر عن "أورفيه".

# (اليهوديات) من تأليف أرتابان

هناك مؤلف يختفى تحت الاسم الإيرانى آرتابان ويتفق الجميع على أنه عاش فى القرن الثانى ق.م وأنه ينتمى إلى الجاليات اليهودية من مصر، وهذا المؤلف كتب رواية غريبة عن تاريخ اليهود (اليهوديات) ويجعل "أورفيه" أحد أطرافها ليس بصفته أبو موسيه، طبقًا للرواية الإغريقية، ولكن تلميذه، تسم يتحول موسيه نفسه إلى موسى، وهكذا فإن موسيه/موسى يصبح لديه تلميذ هو "أورفيه "أرتابان" فليس لدينا أى شهادة خارجية تتحدث عنه لذا سوف نكتفى لتحديد شخصيته بما ذكره هدو فدى الكتاب المنسوب إليه، ولقد اقترح المعلقون على هذا الكتاب أن نفسر التفاصيل التى سردها "آرتابان" عن استقرار إخوة يوسف فى مصر (حيث يقال: إنه بنيت معابد يهودية) بالرجوع إلى استقرار المهاجرين اليهود فى وادى النيل، في معابد يهودية) بالرجوع إلى استقرار المهاجرون قد أحضرهم "أونياس" ابن العهد القديم (ماكابيه) (۲۰۰۱) وهؤلاء المهاجرون قد أحضرهم "أونياس" ابن كاهن كبير من جيروزاليم فى عهد "بطليموس السادس فيلومتر"، ولقد تكونت منهم فرقة عسكرية فى خدمة الفرعون المقدونى بنوا معبداً (۱۸۰۰).

وتذكر المصادر اليهودية التاريخية هى أيضا وجود هذا المعبد الذى شُيد فى "ليونتوبوليس" بالقرب من "هليوبوليس"، بعد مضى قرنين من الزمان على الاضطرابات التى حدثت فى "أليفنتين"، وفى كتاب "الأثسار اليهودية" "لجوزيف" نقرأ خطابا منسوبا إلى "أونياس" وموجها إلى حكام مصر، وهذا الخطاب أثر مؤثر من رواية مديح قديمة (١٠٠٩):

تقد عثرت على مكان ملائم جذا فى القلعة المسماة "القلعة المتوحشة"، ويحيط بها أنواع متنوعة من الأشجار وبها كثير من الحيوانات المقدسة... لذا أرجو منكم السماح لى بتنظيف هذا المعبد الذى لا يمتلكه أحد، والمنهار تماما لكى أشيد بدلا منه معبدا لله العالى على صورة معبد جيروزاليم وبالمقاييس نفسها، باسمك واسم زوجتك وأولادك وذلك حتى يستطيع السكان اليهود فى مصر أن يذهبوا إلى هذا المكان معا باتفاق تام بينهم وليخدموا مصالحكم، ولأن هذا ما أعلنه النبى عزيز فى الواقع. "سيكون فى مصر هيكل مخصص للرب الله "العلى" وهناك أشياء أخسرى كثيرة تنبأ بها بخصوص هذا المكان" (١٠٠٠).

ويدل رد ملوك مصر على أنهم كان لديهم وازع دينى أكبر من وعى "أونياس":

" من الملك بطليموس والملكة كليوباترا إلى "أونياس"، سلام:

لقد قرأنا طلبكم الخاص بالسماح لكم بتنظيف المعبد المنهار فى اليونتوپوليس بالقرب من هليوبوليس فى القلعة المسسماة "القلعة المتوحشة"، وبعد التفكير تساءلنا هل من المستحسن تشييد معبد لله فى مكان غير ملائم كهذا وملىء بالحيواتات المقدسة، ولكن مادام أنكم ذكرتم أن النبى عزيز قد أعلن عن ذلك منذ زمن بعيد فنحن نوافق على مطلبكم إذا كان ذلك يتفق مع القانون اليهودى وذلك حتى لا نكون قد أخطأنا فى حق الله بأى طريقة ".

وهكذا شُيدَ معبد لله (تيوس هيبسيتوس) على أطلال المعبد المسمى "القلعة المتوحشة"(''')، كما أنه بإمكاننا أيضا أن نقرأ رواية أخرى أقل رومانسية عن هذه الأحداث في كتاب "حرب اليهود" بمناسبة قيام حاكم الإسكندرية "ليوبوس" بإغلاق هذا المعبد بعد فترة من الاستيلاء على "ماسادا" والتي هرب على أثرها "سيكارس" إلى مصر مما أدى إلى حدوث اضطرابات، ويصحح "فلافيوس جوزيف" هنا هذا الوصف الموجود قبل ذلك في كتاب "الآثار اليهودية "ربما لأنه قرأ التقرير الذي أرسله "ليوبوس" إلى روما('''')، وهو يشرح كيف جاء "أونياس" يطلب مساعدة بطليموس بعد أن هرب من "أنطيوكيس إبيفان"، وكيف وعده بمساندة اليهود له في الحرب ضد الحاكم السوري، وقد اقتنع بطليموس بكلامه ومنحه قطعة أرض بالقرب من "هليوبوليتان".

" شُيدً "أونياس" قلعة ومعبدًا على هذه الأرض، ليس على غرار معبد جيروزاليم ولكن على هيئة برج مكون من أحجار ضخمة وبارتفاع ستين ذراعا، ولكن الهيكل بنى على نموذج جيروزاليم وزينه بالقرابين نفسها فيما عدا ما يرتبط بالشمعدان؛ لأنه بدلا من الشمعدان صنع مصباحًا من الذهب يعطى ضوءا شديدا وعلقه بسلسلة من الذهب، وكان المبنى محاطًا بحائط من قوالب الطوب والأبواب أيضا من الطوب"(١٦٣).

وأطلق اسم تل اليهودية "تل اليهود" على ذلك الموقع وهو الاسم الحديث لمعبد "ليونتوبوليس" الواقع على بعد عشرين كيلومترا من هليوبوليس (إلا إذا كان معبد "أونياس" قد شيد داخل هليوبوليس نفسها) وتوجد عدة سجلات مكتوبة استخرجت من مقبرته تؤكد أن هذه الجالية اليهودية عاشت هنا حتى العصر الروماني (١٠٠٠)، ولا تنكر المصادر الرابينية هذا المعبد ولكن تأثيره ظل محدودًا بوصفه معبدًا محلى شيد للجالية اليهودية على أرض "أونياس"(١٠٠٠).

والفترة التى شيد فيها هذا المعبد تبدو كأنها فترة عصيبة جدا فى مصر أيضنا؛ لأن التهديد السورى كان مقلقًا. بالإضافة إلى وجود نزاعات داخلية شديدة (نزاعات بين الأسر المالكة)، وتحدث بعد ذلك حركات عصيان وشورات مصرية ضد حكم البطالسة، خاصة الثورة ضد "ديونيزيوس بيتوسارابيس" عام 10.م.

ومن وجهة نظر البطالسة فإن "أونياس" قد وصل في الوقت الملائه فقد كان مصحوبا بفرقة جيش كبيرة وكان مواليًا بـشدة للبطالـسة وحـدهم وباستطاعته أن يوفر لهم في وقت قصير تأييد كل الشعب اليهودي المقيم في مصر، وبالفعل عهد المصريون إلى "أونياس" قيادة الجيش المصري كله وإلى قائد آخر قادم أيضا من مملكة يهوذا، "دوزيتيوس" وكانت فكرة وجود قيـادة عسكرية قوية وموالية في هيليوبوليس ضرورية لاحتياجين مهمين: الاحتياج الأول هو حماية مصر من غزوات محتملة تـأتي مـن الـشمال الـشرقي والاحتياج الثاني هو أن "أونياس" يستطيع في الوقت نفسه مراقبة والـسيطرة على السكان المحليين فلم يكن إخلاصهم للحاكم مضمونا على الإطلاق، لذلك وافق البطالسة بترحاب على مطلب "أونياس" ببناء معبد في هليوبوليس أو في المنطقة (١١٦).

ولقد تم كل هذا على غير رضا المصريين الموجودين في هذا المكان لأنهم لم يكونوا راغبين في وجود هؤلاء المراقبين على أراضيهم، خاصة أنهم كانوا أجانب وفي مكان من أقدس الأماكن في مصر، ومن أجل ذلك أغلقت المعابد وفقد الكهنة مناصبهم، وأدى تحويل هليوبوليس إلى معسكر حربي إلى غيظ شديد لدى المصريين، ونقرأ في نص مكتوب على أوراق البردى اليهودية التي أعاد الباحث "جيدون بوهاك" قراءتها حديثا أن "اليهود القادمين إلى هليوبوليس واستقروا فيها هم الذين طردوا في الماضى بعد غضب إيزيس عليهم"(١٧٠).

وهذا النص يشير إلى رواية مصرية عن خروج اليهود من مصر وأدخلت إيزيس فيها وهى رواية تتعارض مع رواية "مانتون" وسوف نجدها أيضا عند الكاتب "ليزماك دى تاسيت" (۱٬۰۰۱). وهذا النص بدون شك يروى رؤية ترتبط بنهاية العالم وهى قريبة من الروايات المماثلة الخاصة بتنبؤات "بواتيه" المشهورة (۱٬۰۰۱). وهذه النبوءة مسجلة ومحفوظة على ورق بردى من القرن الثانى أو الثالث الميلادى ولكن الأصل يرجع إلى القرن الثانى ق.م. ويمكن أن ندرج صياغة هذا النص، الذى وصل إلينا فى حالة ناقصة، فلي إطار قدوم مجموعة المهاجرين إلى مصر بقيادة الكاهن "أونياس": "مصر المسكينة... المعابد... فرقة من الجنود... قف ضد اليهود... لا تترك مدينتك المسكينة... المعابد... و لا معبدك إلى إسطبل خيول... إن الذين طردوا فى الماضى بعد غضب إيزيس عليهم سوف يقطنون فى مدينة المشمس الماضى بعد غضب إيزيس عليهم سوف يقطنون فى مدينة المشمس (هليوبوليس)، والنبى سوف يُحَوَّل إلى شخص من عامة الناس"(۱۲۰۰).

### رواية أولى: يوسف وأسانت

تنتمى رواية "اليهوديات" للكاتب "آرتابان" إلى الرواية الرومانسية وقد ألّفت في وسط يهودى ناطق باليونانية وقريب جدا من الوسط الذي كتبت فيه أول رواية يونانية حُفظَت كاملة. ورواية "اليهوديات" تروى حكاية الحب بين يوسف و آسانت، بطلا الرواية. ولقد ترجم الباحث "جيدون بوهاك" حديثا الفصول من ١٤ إلى ١٧، وهو النص الخاص بالنبوءة التي تعلن، بصورة غامضة، عن قدوم شعب "أونياس" إلى مصر والإقامة فيها. و"آسنت" هي ابنة الكاهن "بنتفريس" من هليوبوليس وهي تحافظ على عذريتها بشدة وتعيش في غرفة في بيت أسرتها في قمة برج حيث تتعبد للآلهة المصريين، وخلل زيارته لمنطقة هليوبوليس يخبر يوسف الكاهن "بنتفريس" بأنه سوف يزوره

فى بيته فى منتصف النهار، يقوم الكاهن "بنتفريس" بنقل هذا الخبر إلى ابنته ويعرب لها عن رغبته فى أن يراها زوجة ليوسف، تجزع "آسانت" من هذه الفكرة وتلزم غرفتها بالبرج؛ لأنها كانت ترغب عن أن تتزوج من أحد أخر إلا ابن الفرعون. ولكنها ما إن تشاهد الشاب يوسف من شرفتها حتى تقع فى غرامه، تُقَدَّمُ ليوسف فتهم بتقبيله، ولكنه يرفض كما يرفض أيضا أن يأكل مع المصريين، ولكنه يقوم بأداء صلاة يطلب فيها من ربه أن يجعل "آسانت" يأكل مع المصريين، ولكنه يقوم بأداء صلاة يطلب فيها من ربه أن يجعل "آسانت"

ومن ثم تنعزل الفتاة في غرفتها وترتدى ملابس الحداد للاستغفار الكبير ولكنها ترى رؤية مشروحة في الفصول من ١٤ إلى ١٧ المذكورة: ترى نجمة الصبح كأنها رسول يحمل نور النهار، وفجأة تتفرج السماء عن نور طاغ ويظهر ملاك على هيئة وال وقائد جيش الإله "الأعلى"، تدعوه "آسانت" ليقاسمها إفطارها فيقبل دعوتها، ويصر على أن تقدم له شعاعا من عسل ولكن "آسانت" لا تملك شعاعًا من عسل ويصر الملك على طلبه ويقول لها أن تذهب تبحث في الغرفة المجاورة فتجد بالفعل شعاعا على المائدة، شعاعًا أبيض مثل الجليد وطويلا وملينًا بالعسل، ويفصح لها الملاك عن حقيقة العسل أنه عسل التقطه النحل من حبات الندى فوق ورود الجنة. وصورة العسل القادم من الجنة مأخوذة من الثقافة اليونانية الكلاسيكية الخاصة بنبع حديقة الرحيق غذاء الإلهة "هيسبيريد"، وطبقا للقدماء فإن العسل ليس من إنتاج النحل، لأن مهمة النحل هي فقط التقاط العسسل من فوق الزهور والنباتات، وهذه الأخيرة ليست إلا الوسيط لأنها لا تدر العسل ولكنها تتلقاه من بعيد، وغالبا ما يكون من الندى أو من المطر الذي يصع العسل فوق الزعتر وعلى شجر الورد والزهور، وهذا العسل القادم رأسا من السماء ذات النجوم إنما تلتقطه النحلة بمجرد سقوطه من الهواء فيسقط، كما يقال،

فى خط صعود النجوم. وهذه النجوم هى أيضا مثل الحمام الذى يأتى بغذاء الآلهة من حديقة "هيسبيريد" حيث يجرى نبع الرحيق، طبقا لما ترويله الأسطورة، وطبيعة العسل السماوى تبرر تشبيهه برحيق النبع، وفى إحدى الصفحات المسئلهمة خاصة يعرب الكاتب "بلين" القديم عن دهشته من أن الناس لا تعرف عن فوائد العسل إلا القليل أى ما تبقى من هذا الغذاء السماوى بعد ما يفقد كثيرا من خصائصه ويفسد من جراء سقوطه فى الفضاء حتى يصل إلى الأرض، أما العسل الأصيل فهو بدون أدنى شك الرحيق (١٢١).

وما إن أكلت "آسنت" من هذا الطعام الذي وصف كأنه نوع من المن السماوى والقادم من جنة آدم وحواء حتى أصبحت بذلك من الشعب المختار. ولكن فصل الرواية الخاص بشعاع العسل لا ينتهى بهذا التمرين التثقيفي الفكرى الناجح؛ لأن الملاك يقوم بحركة غريبة حيث يرسم فوق السمعاع بأصبعه خطين يصبح لونهما أحمر مثل الدم، وعلى الفور يخرج النحل من ثقوب الشعاع، نحل غزير يرتدى ثياب أرجوانية زاهية مشغولة بخيوط من ذهب ويحمل فوق رءوسه تيجانا من الذهب. ويلتف النحل حول "أسانت" من رأسها إلى قدميها وتأتى نحلات أكبر من الآخريات، مثل الملكات، وتأتف في دائرة حول وجه الفتاة وتضع فوق شفتيها شعاعًا يشبه الشعاع الذي أتين منه ثم يأتي النحل يتغذى من الشعاع فوق شفتي "أسانت". وطبقا لرواية الباحث "جيدون بو هاك" فإن النحلات المشتقة من الشعاع الدموى، في هذه الرؤيسة والتي ترتدي رداء يشبه رداء الكهنة مثلما جاء في كتاب خروج اليهود من مصر (٥-٤،٢٨)، إنما تذكرنا بتشييد معبد "أونياس" في هليوبوليس بعد نفي المهاجرين ووصولهم إلى مصر بقيادة ابن الكاهن الكبير "أونياس" التالث والذي اغتيل في "أنتيوش" عام ١٧١م. وهذا النفي شُبُّه فـــي هـــذه الرؤيــة يحماعة النجل<sup>(١٢٢)</sup>. ونجد فى كتاب" اليهوديات "لأرتابان" كثيرًا من العناصر والتفاصيل الخاصة باليهود فى مصر تتوافق مع هذا السياق، فإلى جانب دور يوسف بوصفه مشيدًا للمعبد نجد أيضا أن دور قائد فرق جيش الفرعون يقوم به موسى.

# من هو أرتابان

وطبقًا للباحث "جوزيف فرويدانتال"، وهو تلميذ "برنايز "(١٢٢) ويعد أول عالم اهتم بدر اسة كتاب "آرتابان" والذي أثبت أن هناك دليلاً قويًا يمنع أي تردد في وصف هذا المؤلف المسمى "آرتابان" بأنه يهودي وهذا الدليل هو طابع المديح النلقائي الذي يصف به كل ما يرتبط بإبراهيم ويوسف وموسى إلى جانب معرفته الجيدة بالثقافة اليهودية والتوراة. وهذه المعرفة الجيدة لسم تمنعه من إدخال عناصر مسئلهمة من الأدب الروائسي الإغريقي وبعض الاعتبارات ذات طبيعة وثنية وبعضها الأخر يرتبط بنوع من الإيمان ببشرية الإله ترجع إلى "هيكاتيه دابدار"، ولكن لماذا اختار مؤلف "اليهوديات" اسم "آرتابان" ؟ و لا يتردد الباحث "جوزيف فرويدانتال" في الإجابة عن هذا السؤال(٢٠١): "ربما وبالتحديد لأنه حسب ما نعرفه لم يحدث أبدا أن يهوديا حمل هذا الاسم الفارسي، ربما أراد مؤلف هذه الرواية أن يضع حكاية تاريخ إسرائيل طبقا لرواية الكهنة المصريين على لسان فارسى يعيش في مصصر، فارسى يستطيع أن يضيف أشياء كثيرة من ناحيته مستوحاة من الموروث الشعبي الفارسي. ويضيف "فرويدانتال" أن هذا التبرير ضعيف جدا واستنادا إلى مصادر بعيدة جدا فإن: "هذا الاحتمال ليس ضروريا لأن هناك أسماء فارسية كانت مستخدمة عند المصريين فنجد مثلا أن أحد كهنة إيزيس كان اسمه "ميتر اس" (مذكور عند "أبيبيه"، التطورات ١١، ٨٠٠) كما أن "أشــيل" يذكر مصريين أخرين يحملون أسماء فارسية (في الفرس، ٣٧ و ٣٨

و ٣٠٨) (٢٠٠). وفى النهاية يقول" فرويدانتال" إن المؤلف كان يهوديًا ولكنه لم يكن يريد أن يعرف أحد ذلك وأنه ألف روايته تحت اسم "آرتابان"، وكأنه اسم كاهن مصرى، سرد فيها رواية مصرية لحكاية إسرائيل.

ونحن هنا أمام ما يطلق عليه كلمة "تروجشر بفت "أي خداع أديسي. ومن غير المعقول أننا أمام رواية كتبها كاهن مصرى. وسوف نرى بالفعل أن السرد في هذه الرواية عندما يبتعد عن معلومات التوراة، يصبح على غرار النماذج اليونانية الإغريقية. وهذه النماذج ترتكز على عناصر مصرية أعيدت صياغتها ترجمتها وتفسير ها. ولكن هذا لا يكفى حتى نتخبل أن النص الذي سنقرأه والذي قدمه مؤلفه اليهودي على أنه من إنتاج كاهن مصرى نشط في مجال التقريب بين الثقافات الثلاث، فالعداء الذي نلاحظه و الذي يكنه المصريون لليهود يبعد هذا الاحتمال. وما يبقى هنا هو أن "آر تابان" يظل اسما لقلم نموذجي يرجعنا إلى اسم مستعار ولكنه في الواقع معتمد في مصر في عهد البطالسة (٢٠١). كما أن رنينه الفارسي يعطى لونا أجنبيًا بعيدًا لهذه الطريقة الغريبة وغير المعتادة والتي تتسم بانفصام في الشخصية في سرد حكاية إسرائيل، وربما يكون السبب في اختيار هذه التسمية المستعارة هو تفادى الفضيحة داخل المجتمع اليهودي أو لإضافة قوة أكثر لهذا المجتمع اليهودي من خلال ذلك المديح الروائي وتقديمه على أنه من إنتاج مؤلف فارسى؛ أى: حليف تقليدى لليهود. وبالرغم من ذلك فبعض الناس يرفضون رؤية أن ذلك مجرد اسم مستعار.

إن اسم "أرتابان" هو بالتأكيد اسم فارسى و لا يمكن أن يمر على أنه مصرى ولكن ربما يكون بعض اليهود يحملون هذا الاسم على عكس ما يعتقده "فرويدانتال" وذلك رأى "مارتن هنجل" (٢٢٠). ومن وجهة نظره فهذه

الرواية ما هى إلا للدعاية "الوطنية" كنبها "آرتابنوس" حقيقى، وهـو كاتـب يهودى يحمل هذا الاسم ومهمته هى إثبات تفوق اليهـود الـدينى والفكـرى والسياسى والذى كان له دور سياسى وعسكرى مهم جدا فى القـرن الثـانى الميلادى ومنذ تشييد "ليونتوبوليس" (١٢٨).

وسواء أكان اسمًا مستعارًا أم لا، فإننا بكل تأكيد أمام كتاب دعاية وأسلوب، صياغته تدل على موقف، وهذا النص لـ "آرتابان" عن موسى يجب أن يقرأ على أنه ربما يكون ردًا على كتاب "مونتان" وأيضًا على "هيكاتيه" بكل تأكيد، ولقد جاء في كتاب "آرتابان" هذا أنه طبقًا لعلم اللغويات وأصل الكلمات فإن اسم اليهود مشتق بالأساس من "هرموييت" وبعد نقله إلى الإغريقية أصبح يهود كما يطلق عليهم أيضا العبرانيين، منذ إبراهيم، وكلمة "هرمويت" ترجع إلى هيرميس \_ توت، وسنرى فيما بعد أنها إحدى وجوم موسى (١٢٩).

لقد ذهب إبراهيم هو وكل عائلته (قبيلته) إلى مصر عند الملك "فاريتونس" ودرس له علم الفلك والأبراج، ولقد أقام في مصر مدة عشرين عامًا ثم رجع إلى بلده في المنطقة السورية. ولكن ظل كثير من الذين جاءوا معه في مصر واستقروا فيها نظرا لثراء البلد(٢٠٠٠)، وينحدر يوسف من سلالة إبراهيم وهو ابن يعقوب ولقد ذكر "آرتابان" في روايته حكاية يوسف وغيرة إخوته منه ووصول يوسف إلى مصر برفقة بعض العرب وبعد أن قدموه للملك أصبح فيما بعد حاكما على كل البلد، وكان يوزع الأراضي ويدير الزراعات ويخترع المعايير، وكان محبوبا من المصريين وتزوج مسن "آسانت"، ابنة كاهن هليوبوليس وأنجب منها أو لادا. ثم أحضر أبويه وإخوته وأسكنهم في هليوبوليس وفي سايس، وبعد ذلك ازداد عدد السوريين المسمين المرويت" بشكل كبير في مصر وبنوا معبد "أتوس" ومعبد هليوبوليس.

"وحينما كان يوسف يحكم مصر خُزَن محصنول القمح مدة سبع سنوات، نتاجًا مثمرًا للزراعات وأصبح حاكم مصر "(١٣١). ثم مات يوسف وبعده مات فرعون مصر، ولكن يبدو أن بداية السرد فاسدة فيما يختص بموسى حيث نفهم من النص أن إبراهيم أثناء إقامته في مصر كان على علاقة طيبة بالملك "فاريتوتس"، وبعد موت هذا الأخير انتقل الملك بالوراثة حتى وصل إلى "بالمانوت".

"وكان هذا الملك لا يعامل اليهود جيدا وفى البداية شيد "سايس" وأقام معبدا مجاورًا ثم شيد معبد هليوبوليس، وأنجب ابنة هى "ميريس" التسى تروجت من "شينيفراس" والذى كان يحكم المنطقة الواقعة أعلى ممفيس (كان هناك عدة ملوك في مصر في ذلك العهد)، ونظرًا لأن هذه المسرأة كانت عاقرا فقد تبنت ابنًا يهوديًّا وأطلقت عليه اسم موسى. وبعد أن بلغ أشده أطلق عليه الإغريق اسم موسى هذا أصبح معلم أشده أطلق عليه الإغريق اسم موسيه. وموسى هذا أصبح معلم أورفيه (١٣١).

وطبقًا لهذا النص فإن موسى هو طفل يهودى تبنته أميرة مصرية ومنحته اسمه وهذا يتوافق مع ما جاء فى التوراة، ولكن فى الوقت نفسه يوجد فى هذا النص شىء غريب مضغوط؛ حيث إن مصر المذكورة فيه والتى نتخيل أنها قديمة جدًا، نجد فيها اليهود وأهل الإغريق مجتمعين. وعلى حين فى الموروث الإغريقي نجد أن موسيه هو ابن "أورفيه" ويحصل منه على علم الأسرار، نجد العكس فى ذلك النص الذى ألفه كاهن مصرى: موسى/موسيه هو الذي يُعلِّم "أورفيه" ويتولى هذا الأخير نشر العلم فى عالم الإغريق.

والأمر هنا يرتبط بنص سابق على نص "ديودور" والأخير جعل من "أورفيه" مبشر السنلهم من مصر، أما نص "آرتابان" فهو بكل تأكيد يأتى بعد نص "هيكاتيه من أبدار"، مصدر كتاب "ديودور". ومصر التي يستلهم منها

"أورفيه" هي مصر المصرية وفي الوقت نفسه كلها كالفسيفساء بطريقة غريبة؛ لأنها في هذا النص اليهودي المكتوب للدعاية طبقا للأيدلوجية الإغريقية عن المخترع الأول (٢٣٠)، ذلك المخترع الذي قدسه المصريون هو موسى نفسه، ولسنا هنا بعيدين عن تكهنات "ديودور" الذي يسذكر أحيانا "إفهيمار" مرجعية، أما "أرتابان" وكما يبدو فإنه يكتفي بمرجعية "هيكاتيه"، فهو لا يحتاج" إفهيمار" مرجعية ليشرح هذه الرواية التاريخية التي تندرج فيما سوف يطلق عليه مصطلح "إفهيمياريزم" (الإيمان ببشرية الآلهة) قبل الأوان (٢٠٠١)، لقد كان موسى يعد على الأرجح أنه مؤلف التوراة لذا قدمه في النص أنه المشرع المخترع فاعل الخير المحبوب من جموع الشعب والذي قدسه الكهنة المصريون وأطلقوا عليه اسم "هيرمس"؛ لأنه كان يفسر الرسائل المقدسة"، وهذا المصير الخارق يتوافق بيسسر مع النموذج الإغريقي)، ولكن آرتابان" يقدمه لنا على أنه وصل إلى قمة مهمته المصرية الوثنية."

عندما بلغ سن الرشد أخذ ينقل للناس كثيرًا من المعلومات المفيدة، لقد اخترع بالفعل المراكب والأسلحة المصرية والماكينات والأحجار والمعدات المائية والحربية إلى جانب الفلسفة، بالإضافة إلى ذلك فقد قسم البلاد إلى 77 مقاطعة وجعل في كل منها إلها للعبادة فيها وعهد للكهنة بالرسائل المقدسة كما كان هناك قطط وكلاب والطائر (إبيس)(١٣٥) كما وأنه أعطى للكهنة أراضى خاصة (١٣٥).

ويكفى اختراع الهيروغليفية (فى اللغة المصرية القديمة معناها كلمات مقدسة) ليجعل من موسى هيرميس/توت، بمعنى أنه قبل حتى الغطاس وشوك النار كان موسى يتواصل مع المقدس ولكن على الطريقة المصرية. وفى نهاية رواية "آرتابان" نجد موسى (موسى الموحد بالله هذه المرة) على صورة ساحر خطير يعرف الاسم السرى لله الواحد ويستطيع أن يكتبه وينطقه.

و هذا النص لـــ"أر تابان" يقودنا من النبي اليهودي المتنكر في صــورة أمير مصرى إلى الساحر المصرى المنتكر في صورة نبسى توحيدى (١٢٧). وفي المرحلة الأولى من حياته يقوم موسى بعمل حضارى لتثبيت حكم أبيه الروحي الملك "شنيبفراس"، ولكن هذا الأخير كان يغار من موسى ويريد أن بتخلص منه، لذا فقد أرسله في غزوة ضد الإثيوبيين الذين كانوا يهددون مصر ومعه جيش من المزار عين ظنا منه أن هؤ لاء المزار عين سيكونون جنودًا غير صالحين للقتال، ومن ثم سيخسرون المعركة وسيؤدى ذلك إلى مقتل موسى، ولكن ما إن يصل موسى إلى هيرموبوليس حتى يكون معسكرًا حربيًّا من مائة ألف مزارع ثم يرسل خبراء لمراقبة المنطقة. "وحقق هؤلاء نصرا كبيرا في المعارك"، وطبقا للموروث الإغريقي فإن هذه الحرب استمرت عشر سنوات. وشُبِّدَ رجال موسى ومدينة هيرموبوليس وجعلوا إلهها "إبيس"؛ لأن هذا الطائر يقتل الحيوانات المؤذية"، وبالرغم من أنهم كانوا أعداءه فإن الإثيوبيين أحبوا موسى لدرجة أنهم تعلموا منه الختان. ولم يكونوا وحدهم الذين أخذوا عن موسى هذه العادة فقد طبقها أيضا الكهنة المصريون. وهذا النص يتعارض إذن مع المعلومة التي ذكرها "هيرودوت" والذي جعل من الختان علامة مميزة لا تقبل الشك لمصدرها المصرى، والختان اختراع من يهودي يقوم بدور أمير محارب من مصر ولا يمكن أن تكون على ما يبدو إلا مصرية، وهذه المرحلة الإثيوبية في رواية "أرتابان" تتوافق مع رواية يهودية تضخم معلومة مؤكدة في التوراة تقول: إن موسى قد تزوج من امرأة من بلاد كوش أي امرأة إثيوبية (١٣٨).

وفى المصادر الرابينية نجد أن موسى أصبح واليا للإثيوبيين شم ملكهم (١٣٩)، أما الإشارة إلى الطائر "إبيس" الذى "يقتل الحيوانات المؤذية" عن "أرتابان" فإنها نتيجة للاستيلاء على رمز تقليدى وتحويله، فنحن نجد عند

"هيرودوت" (''') هذا الرمز للصراع بين طيور "إبيس" حارسة الحدود والثعابين ذات الأجنحة القادمة من الجزيرة العربية لغزو مصر، ولكن فسى نص "آرتابان" لا يوجد شيء يرتبط بالجزيرة العربية. وهذا الرمز يصبح له معنى عندما نقارنه بما ذكره "فلافيوس جوزيف" في كتابه "الأثار اليهودية (الجزء الثاني، ٢٤٦) من حيل وسحر موسى خلال الحرب الإثيوبية: لقد أخذ معه في هذه الغزوة أقفاصًا مليئة بالطائر إبيس لمحاربة الثعابين التي تلوث المنطقة وتمنع الوصول إلى أرض الإثيوبيين. وعلى ما يبدو فإن "جوزيف" يعود إلى مرجعية من الموروث اليهودي مماثلة للتي استلهم منها "آرتابان".

واستكمالاً لنص "آرتابان": يعود موسى إلى الملك "شينيفراس" ولكن جيش المزارعين ينقسم إلى فرقتين: فرقة تذهب لحراسة الحدود مع إثيوبيا، والفرقة الثانية تذهب لتدمير معبد "ديوسبوليس" المبنى من قوالب الطوب (۱٬۱۱) لإعادة بنائه من الأحجار المستقدمة من محاجر الجبل القريب، ورئيس هذه الفرقة هو "ناشيروس" (ناشيروت) الذي يذهب إلى ممفيس ويقابل موسى ويطلب منه (في صورة لغز) ما يمكن أن يكون مفيدا للرجال، ويجيبه موسى: البقر لأنها تحرث الأرض، ومن ثم يطلق الملك "شينيفراس" اسم الطائر إبيس على ثور ويأمر الشعب ببناء معبد له (سيرابيوم ممفيس) وإحضار الحيوانات التى ذكرها موسى على أنها مقدسة لتدفن فيه، وكان الملك يهدف من وراء ذلك إلى دفن (إخفاء أو إزالة) مشروعات موسى.

ولكن بعد ذلك يحدث أنه ينفى الملك "شينيفراس" بعد أن يخلعه الشعب، وفى الواقع كان يبدو منذ بداية السرد أن سلطة هذا الملك مهددة (۱٤۲) ولكن الملك بعد خلعه كان يدبر فى تكتم شديد مؤامرة ضد موسى وحدد الذين سيقتلونه، ويرفض الجميع القيام بذلك فيما عدا "شانيتوت"، ولكن الملك"

شينيفراس" يسب "شانيتوت" الذي ينتظر الوقت الملائم لينتقم من الملك، وبعد وفاة "ميريس" يصدر الملك "شينيفراس" أمرا إلى موسى وشانيتوت بنقل جثمان المتوفاة خارج حدود مصر العليا لدفنها، وكانت مهمة "شانيتوت" خلال هذه الرحلة هي قتل موسى ولكن أحد المتامرين يفشي سر الفخ لموسى، يحترس هذا الأخير ويكمل إجراءات دفن "ميريس" ويطلق على النهر وعلى المدينة في تلك المنطقة اسم (موريا)" وكانت "ميريس" هذه يقدسها الأهالي مثلما يقدسون إيزيس"، وهذا التقارب بين "ميريس" و"إيزيس" يذكرنا بمعلومة تقليدية عن أم موسى بالتبنى: وهى تحمل اسم "ترموزيس" في كتاب "فلافيوس جوزيف "الآثار اليهودية" (الجزء الثاني، ٢٢٤) وأحيانا اسم "فاريا"، وهي أسماء أو صفات معروفة لدى الآلهة المصرية الكبيرة (٢٠٠٠) ومن الواضح أن رواية "آرتابان" قد أُلفَتْ بوحي من خطاب إغريقي منتشر جدًا ولقد أوصلها إلينا "ديودور" من صقلية بالذات بالرغم من أنه جاء مناخرًا، وحتى نتأكد من ذلك يكفى أن نذكر بعض العناصر المستركة. ومثال على ذلك المزار عون في حكاية يوسف عند "أرتابان" والذي يدعى الدهشة لكونهم جنودا يثيرون الرعب نجدهم أيضا في كتاب "ديودور"، "المكتبة التاريخية" ولكن ليس في حكاية موسى وشعبه ولكن بخصوص أثينا(١٤٤) حيت لجاً "ديودور" أو مرجعيته (هيكاتيه) إلى ذلك ليثبت أن أتينا مستعمرة من "سايس" فقسم السكان إلى ثلاث طبقات تتوافق نقطة بنقطة مع التقسيم السسياسي للمصريين: الطبقة الأولى مكونة من الكهنة المصريين الذين يحصلون على أفضل تعليم إلى جانب ملاك الأراضى الذين يحاربون لحماية المدينة ثم الذين يطلق عليهم في مصر اسم "الفلاحين" وهم المزارعون "الذين يقدمون أيضا الجنود"، أما الطبقة الثالثة فهي طبقة الحرفيين الذين يقومون بالأشاال اليدوية، وهذه العناصر تتشابه من الجهتين. ولكن هذا التقسيم إلى تسلات طبقات يختلف عن تقسيم "هيرودوت" (الجزء الثاني، ١٦٤) الذي يذكر سبع

طبقات حيث لا توجد طبقة المزارعين، ومن الواضح أن رواية "آرتابان" ترجع إلى روايات إغريقية أخرى قريبة منها أو معاصرة لها.

كما أن بعض الأجزاء الفسيفسائية عند "آرتابان" تتلاءم كرد فعل مع بعض الروايات الموروثة القريبة من الحكايات التى نقلها "ديودور" عن أوزوريس أنه في عصر أوزوريس تتحول عنده إلى صلة بين "أورفيه" ومصر في عصر موسى. وطبقاً لله "ديودور" فعبادة "إبيس" يشترك فيها جميع المصريين على عكس عبادة الحيوانات المقدسة وهي صور محلية خاصة بعصر أوزوريس فقط. ونلاحظ أن عبادة "بيس"، عند "آرتابان"، والذي يرجع مصدرها إلى موسى، فهو يفسرها على أنها ترجع إلى سبب عالمي من نوع الإيمان ببشرية الآلهة و لا ترجع إلى ممارسة محلية: إنما يرجع مصدرها إلى الخدمة التي يقدمها للإنسانية البقر الستخدم في الزراعة. وطبقا لبعض المصادر التي يرجع إليها "ديودور" فإن قبور إيزيس وأوزوريس، موجودة في أعماق إثيوبيا ومصر، في الجزيرة الغامضة الممنوعة وسط النيل بالقرب من "فييلة" أي بعد تحديد في المنطقة التي حدد فيها "آرتابان" قبر "ميريس" (٢٠٠٠).

ويتقدم السرد في رواية "آرتابان" مع المرجعية التوراتية، فحينما وصل خبر المؤامرة ضد موسى إلى أخيه هارون نصحه بالهروب وبالفعل هـرب موسى واجتاز النيل من منطقة ممفيس حتى وصل إلى الجزيرة العربية، ولكن "شانيتوت" الذي اختبأ ونصب له فخا حاول أن يقتل موسى بخنجره، ولكن موسى نجح في الإمساك بذراعه وقتله. ومقتل المصرى مـذكور فـي قصة موسى في التوراة، وهو يدل على نزعة إلى التهور والعنف عند موسى ولكن "آرتابان" يفضل أن يحولها إلى حركة للدفاع عن النفس، ويعيش موسى في الجزيرة العربية عند الملك "رجولوس" (وهم اسم آخر معتمد لـ جتـرو)

ثم يتزوج موسى من ابنته، وأراد الملك "رجولوس" أن يستولى على مصر ويجعل ابنته وصهره حكامًا عليها ولكن موسى حرصا منه على مواطنيه (الشعب اليهودى في مصر) يقنع الملك بعدم الدخول في الحرب وينصحه بغزوات للسلب والنهب.

وفى هذه الأثناء يرقد الملك "شينيفراس" مريضا ويموت أول ضحية لمرض "أليفنتياس". ولقد أصيب بهذا المرض كعقاب سماوى لأنه أجبر اليهود فى مملكته على ارتداء كفن المسيح وكان قد أمر بذلك حتى يتعرفهم وينغص معيشتهم، ولكنه عندما أمرهم بارتداء ملابس الأموات تسبب فى حمايتهم دون أن يدرى من الاحتكاك بالصوف مما جعلهم شعبا معزو لا ولكنه نقى؛ لأن قماش الكتان المصنوع منه كفن المسيح والابتعاد عن الاحتكاك بالصوف معلومة تقليدية مصرية معتمدة من "هيرودوت"، وبعد أن ذكر المؤرخ أن المصريين "كانوا يرتدون ملابس من الكتان مغسولة دائما باستمرار: وهذه نقطة فى غاية الأهمية بالنسبة لهم "(٧٠٠) يعود المؤرخ ويؤكد أن حظر الاحتكاك بالصوف عند "الأورفيك" و "الباشيك" (وهو حظر يؤدى أن حظر الاحتكاك بالصوف عند "النيروغورثين والمصريين:

إن المصريين يرتدون ملابس من الكتان بها كرانيش حول الساقين (الكالزيريس) ويرتدون فوقها بالطو من الصوف الأبيض بالرغم من أنه ممنوع ارتداء أى رداء من الصوف داخل المعابد أو استخدامه ككفن لأن دينهم يحظر ذلك. وهم يتفقون فى ذلك مع الأورفيك والبانيك. وهم فسى الواقع بيتروغورثيين ومصريين، والذى يشترك فى ممارسة شعائرهم يجب أن يطبق أيضا هذا الحظر ويصبح ممنوعا عليه أن يكفن فى ملابس من الصوف، ويوجد خطاب مقدس بهذا الخصوص (١٤٨٠).

أما "بيليه" فإنه يوضح لنا الأمر فيقول: إن الصوف هو إنتاج زائد لحيوان غبى وهو مخصص للاستخدام الدنيوى في قوانين "أورفيه" و"بيتاغورث" (وليس الباشيك) على حين الكتان ليس في ملابس الكهنة فحسب ولكن أيضا في غطاء الأشياء المقدسة (١٩٤١). ومرض "الإيليفنتيازيس"، طبقا للقدماء، هو مرض جلدى ونوع من الجذام. وفي رواية "آرتابان" فإن المدنسين لا يدخلون في شعب موسى الذي يرتدى الكتان، وهذا المرض على العكس قد أصاب ملك مصر، ونرى هنا بوضوح أنه قام عن قصد بسرد عكس ما ورد في رواية "مانتون" عن أسطورة مرضى الجذام وكذلك ما جاء في قصة "ماكابيه" حيث نرى الملك "أنتوكيس" ضحية لمرض ملوث صديدى وهو فرعون جديد حل عليه غضب الآلهة (١٥٠٠).

ويدعو موسى ربه ليضع نهاية لمصائب شعبه وفجأة تشتعل نار مسن الأرض "دون أن يكون فى المكان شجر أو أى نوع من الأخشاب" ويفرع موسى من هذه الأعجوبة ويحاول الهرب ولكن صوتا إلهيًا يأمره بأن يسسير ضد مصر وأن يخرج باليهود من مصر إلى بلدهم القديمة "(١٥٠). يصل موسى إلى مصر ويذهب للقاء الفرعون وهو على هيئة ساحر، وتفتح له أبواب السجن من نفسها، حيث كان محبوسا، فيخرج ويتجه إلى قصر الملك وينجح دون صعوبة فى الوصول إلى غرفة نوم الملك ويوقظه من النوم، ويسأمره الملك بأن يذكر له اسم الإله الذى أرسله فيقترب موسى من الملك ويهمس فى اذنه بالاسم فيسقط الملك بلا حراك، ولكن موسى يعيد له قوته فيعود الملك إلى الحياة ويكتب الاسم على لوح ثم يختمه بختمه الملكى، وكل كاهن يحتقر الاسم المكتوب على اللوح يفارق الحياة بعد عدة تشنجات (٢٥٠).

ويطلب الملك من موسى أن يقوم بعدة أعمال سحرية تتفق بطريقة مباشرة بما جاء في التوراة عن مصائب مصر وجروحها، وينتهي النص

المحفوظ باختراق موسى للبحر الأحمر والإقامة أربعين سنة في الصحراء"؛ حيث يسقط الله عليهم دقيقا يشبه دقيق الذرة البيضاء القريبة من لون الجليد.

وطبقا لوصف "آرتابان" فإن موسى كان طويل القامة، أصهب ذا شعر أبيض طويل وله مهابة كبيرة. وكان هكذا وهو في سن التاسعة والثمانين"(٢٠٢) (هذا النص لـ آرتابان" قد نقله لنا "إسكندر بوليهيستور" الذي ذكره "أوزيب" (الجزء ٩، ٢٧)، و "أوزيب "الذي يستلهم من كتاب (ضد آبيون) لفلافيوس جوزيف، يرجع إلى مصادر غير يهودية ليتحدث عن موسى ودينه، وهو يذكرهما غالبًا بطريق غير مباشر: مثل "هيكانيه دابدار" من خلال "فلافيوس جوزيف" بالتحديد. كما أنه يستعير من "بورفير" كثير من العناصر كما أنه ينتقده أيضًا. وكما يبدو فإنه كان قد قرأ كتاب "كورنيليوس إسكندر بوليهيستور"، ويستخدمه مصدراً لمعلومات لا نجدها في أي مكان آخر، وهي معلومات غائبة في كتاب "فلافيوس جوزيف" على الأخص، وقد أطلق على "كورنيليوس إسكندر بوليهيستور" أنه "العالم الكبير" أو "الفضولي" أو "التاريخ" بكل بساطة، وهو عالم متخصص في القواعد اللغوية ومتعدد التخصصات عاش في القرن الأول الميلادي، وهو يوناني من آسيا الصغرى وبالتحديد من "ميليه" (١٥٤) وقد اصطحب إلى روما وهو شاب كأسير حرب، أثناء حملات "سيلا" ضد "ميتريدات"، مع مجموعة أخرى من العلماء مثل "بارنتنوس"، مؤلف "الشهوات الغرامية "التي أهداها إلى "كونيليوس جالوس"، أول وال لمصر (٥٠٠)، وفي عام ٨٠ تحرر من العبودية بعد أن عمل مربيًا لأولاد تكورنيليوس لنتولوس سورا"، وعلمهم الأداب الإغريقية وظل مقيمًا في روما حتى وفاته، وكان من بين تلاميذه "كيجين" المشهور، مؤلف "الحكايات " و"علم الفلك "كما ألف تعليقات لغوية عن أشعار "اليكمان" و "كورين" وكذلك ألف كتب عن أساطير "عن رموز البيتجور ثيين" و "عن نبوءة

دلف". ولم يحتفظ سوى بالعناوين وبعض الأجزاء من هذا الإنتاج التاريخى والجغرافى والخاص بعلم خصائص الشعوب ومعظمه منقول بالأساس عن الكلدانيين والهنود والرومان وكتاب آسيا الصغرى من خلل المؤلفين اليونانيين، ويبدو أنه كان مخلصا جدا لمصادره لدرجة النقل منها كلمة كلمة، ومن الملائم تصنيف كتابه "عن اليهود" وسط هذا الكم الهائل من الكتابات عن خصائص الشعوب والتى لم يتبق منها سوى بعض الأجزاء التافهة، وقد كانت مرجعيته عن تأليف هذا الكتاب هو "أبولونيوس مولون"، معلم "سيشرون"، وقد استخرج "كليمون السكندري" من هذا الكتاب مؤلفه المشهور "مراسلات سليمان مع ملوك مصر وصيدا" (٢٥٠).

كذلك استفرج منه "أوزيب" كثير"ا من الفقرات وكذلك فعل بعض المؤلفين اليهود الإغريق مثل المؤرخ "ديمتريوس"، و "أبيلوموس" أو المؤرخ "مالكوس كليودوموس"، كما استلهم الشاعر "إزيشيال" من الإسكندرية المسمى بس "التراجيدي" ٢٦٩ بيت شعر من أشعاره عن خروج اليهود من مصصر. وكما نرى فإن جزءا كبيرًا من الموروث الأدبى اليهودي باللغة اليونانية قد خلت في مجال العلوم الرومانية الإغريقية وذلك بفضل" إسكندر بوليهيستور"، ولم يكن "إسكندر بوليهيستور" مجرد عالم كبير بل كان أيضا بكل تأكيد شخصا محبوبًا: ويقال إن زوجته "هيلينا" قد انتحرت حين بلغها نبأ موته حيث راح ضحية حريق شب في بيتهما في روما.

# موسى بن يوسف عند (تروج بومبيه)

فى عصر "أو غستين" ألَّف تروج بومبيه" كتاب "حكايات عن فيليب" والذى وصلنا مختصر عنه فى كتاب "التاريخ العالمى "لـــــ "غوســـــتين" (١٥٠١)، حبث نجد أن موسى هو إبن يوسف، وسياق العرض هو مسيرة "أنتيوشوس

السابع سيديتس" نحو مملكة يهوذا عام ١٣٤ ميلادية، وهـ و سـياق يمكـن مقارنته بسياق روايات "ديـودور" و"تاسـيت": يـذكر المؤرخـون تـاريخ جيروزاليم ومصادرها حين دخلها "أنتيوشـوس لإبيفان"، و"أنتيوشـوس سيديتس"، و"بمباى أو "تيتوس". ورواية "تروج بومبيه "تنقسم إلـى جـزئين باستلهام مختلف. الجزء الأول عبارة عن نص مدهش عن أنشودة الأنبياء مثلما نقرأها في التوراة، حيث إن دمشق هـي المـصدر الأصـلي اليهـود والملوك الآشوريين من سلالة سمير اميس (١٠٥٠). والمدينة أخذت اسـمها مـن الملك "دامسقوس" وكان السوريون يقدسون زوجته الملكة "أتاريه" (١٠٥٠). وبعد الملك "دامسكوس" حكم الملك "أزيلوس" وبعده "أدوراس" (١٠٠٠) ثم جاء إبراهيم وبعده إسرائيل (١٠٠٠).

وأنقل هنا ترجمة قديمة من مدرسة "بوررويال" لجمال لغتها(١٦٠).

"ولكن هذا الأخير (إسرائيل) كان أسعد حظا وأشهر من جميع أجداده؟ لأنه حاز شرف إنجاب عثرة أمراء وقسم دولته الشاسعة إلى ممالك بعدد أولاده ولقد أطلق عليهم جميعا أسماء يهودية مشتقة من يهوذا ومات أحد أبنانه بعد أن قسمت الممالك ووزعت فأمرهم أن يحتفلوا بذكرى شقيقهم الذى تقاسموا ميرائه، أما يوسف وهو أصغرهم جميعا والذى كان جميع أخوته يخشونه بسبب تفوقه عنهم بذكائه فقد اختطفوه سرا وباعوه الى تجار أجانب نقلوه معهم إلى مصر حيث استطاع بفضل عبقريته أن يفتح طرقا جديدة في أسرار السحر الغامضة وسرعان ما احتال المركز الأول في تقدير الأمير واحترامه. فإلى جانب تميزه في شرح الأعاجيب والمعجزات كان أول من كشف للناس عن معجزة تفسير الأحلام، وانماز في هذا المجال حتى إنه كما يبدو لم يخف عليه أي علم سواء من العلوم اللهية أم العلوم البشرية. حتى إنه قد تنبأ بجدب الأرض بمدة طويلة قبل

حدوثه وبدون أدنى شك كانت المجاعة ستقضى على مصر لو لم يسسمع الملك التحذيرات الحكيمة من هذا الرجل الملهم من السماء فأصدر أوامره بمرسوم لتخزين القمح مدة سنوات عديدة. وأخيرا فقد أكد بكل هذه الأدلة حقيقة إجاباته التى كان الجميع يتلقونها وكأتها تخرج من فم إله ولسيس من أحد البشر."

أما الجزء الثانى من الكتاب فإنه مستلهم مباشرة من نموذج مصرى قريب من مصادر "مانتون" و "هيكاتيه" ولكن دون أن يبدو بوضوح أنه ضد اليهودية:

" (موسى بن جوزيف) كان موصى عليه بوصفه ممتازًا لعلمه الذي ورثه عن أبيه ولجمال وجهه، ولكن المصريين الذين أصيبوا بوباء الجذام طردوه من دولتهم بناء على نصائح الآلهة (وقد خُذروا بنبسوءة إلهيسة) وكذلك طردوا كل من كانوا مصابين بهذا المرض المعدى خوفسا مسن أن ينقلوا المرض إلى كثير من الأشخاص الآخرين، وهكذا أصبح موسي مضطرا ليكون قائدا لهؤلاء المنفيين، فما كان منه فإن سرق كل الأشياء التي كان المصريون يقدمونها كقرابين، وسرعان ما تبعسه المسصريون ليستعيدوا بقوة السلاح الغنيمة التي سرقت منهم ولكنهم اضطروا للعودة بعد أن حاصرتهم عواصف شديدة أوقفت مطاردتهم، وصل موسيى إلى دمشق، وطنه القديم ودخلها بحدر، ثم استولى على جبل سيناء حيث خلد ذكرى اليوم الأخير في رحلته وأخر يوم من أيام الجوع السبعة التي قاساها هو وشعبه في صحراء الجزيرة العربية، فسن هذا اليوم السسابع يوم صيام وأطلقت أمته عليه اسم يوم "الشابات"، ولكن اليهود تذكروا أن المصريين طردوهم من بلدهم خوفا من العدوى من مرضهم فقسرروا تفادى أن يحدث ذلك مرة أخرى من سكان المنطقة التي يعيشون فيها الآن لذا تفادوا بكل حكمة أن يتكرر هذا الحدث البشع، كما قلت، بالقاتون الذى فرضوه على أنفسهم بعدم التعامل إطلاقًا مع الأجانب، وهذا التصرف

الذى كان فى البداية عنصرا من سياستهم أصبح لا شعوريا نقطة من أهم نقاط نظامهم ودينهم، وبعد وفاة موسسى، أيد اليهود ابنه أرواس" واختاروه كاهنا للديانة المصرية ثم ملكا، ومن هنا جاءتهم العادة التى تم الحقاظ عليها لديهم بدون انتهاك بضم المقدس إلى الملكية دائما فسى شخص أمرائهم، وقد جمع هؤلاء دائما العدل مع الدين وبلغوا بذلك مكانة رفيعة مدهشة، وازدادت ثروات هذه الأمة بسبب الإيرادات الصخمة لصمغ البلسم الذى لا ينبت إلا فى هذا البلد فى ذلك الوادى الذى يحيط به حزام من الجبال وحائط طبيعى يغلقانه من كل جانب على شكل معسكر. وتبلغ مساحة هذا المكان حوالى مائتى قدان واسمه جرش (جريكو)... كما يوجد غير بعيد منه بحيرة كبيرة جدا ذات مياه راكدة مما جعل الناس يسمونها البحر الميت ولا تستطيع الرياح العاتية أن تحرك صفحة هذه المياه التي تكاد تكون صلبة بسبب الزفت الذى يجمعها...

نلاحظ هذا أن "موسى مضطر ليكون قائدًا لهؤلاء المنفيين فما كان منه فإن سرق كل الأشياء التى كان المصريون يقدمونها قرابين، وسرعان ما تبعه المصريون ليستعيدوا بقوة السلاح الغنيمة التى سرقت منهم، ولكنهم اضطروا للعودة بعد أن حاصرتهم عواصف شديدة أوقفت مطاردتهم "(١٦٠٠) لقد أخذ موسى معه من مصر الأشياء الضرورية للممارسة الدينية المصرية، لقد سرق موسى الأشياء الخاصة بالشعائر التى من وجهة نظر "هيرودوت"، حتى لو كان المصرى يعرف اليهود لتقاسمها معهم. وفي الواقع فإن ما نقله موسى إلى ابنه "أرواس" (هارون!) هو دين موصوف بأنه مصري، وهذه الترجمة ماهرة جذا، لأنها تستعيد واقعة بعد تصحيحها لصالح مرضى الجذام وهي واقعة من تراث البطالسة خاصة بالفرعون الإغريقي الذي يستعيد ويعيد إلى مصر التماثيل والأشياء المقدسة التي كان الغزاة الأجانب (الفرس) (١٠٠١) قد سلبوها، وفي الوقت نفسه ترجعنا أيضا إلى واقعة أخرى خاصة بالأواني

الغامضة من الذهب والفضة وهذه الملابس التي استعارها الرجال والنسساء اليهود من المصريين طبقا للسرد اليهودي عن خروج موسى باليهود من مصر (١٠٠٠).

# سترابون: موسى بين الإغريق والبرابرة (الأجانب)

وهذا الوصف لموسى اليهودى ابن يوسف الذى يسرق، طبقا لروايسة "تروج بومبيه" الأشياء الخاصة بالديانة المصرية والذى يصبح بسبب ذلك كاهنا للديانة المصرية، هذا الوصف يقترب كثيرا من الصيغة الحديثة، وهى لا نقل غرابة، والتى يرويها "سترابون" (٢٦٠) حيث نجد أن أجداد اليهود مصريون.

تالرغم من أن الشعب كان مختلطًا فإن الشيء الأكيد الذي نستخلصه مسن الموروث الخاص بمعبد جيروزاليم هو أن أجداد الذين نسميهم يهود أصلهم من مصر، وموسى، وهو عضو من الكهان المصريين ومسئول عن مقاطعة اسمها مصر الطيا(١١٢)، قد غادر إلى مملكة يهوذا الأنه قرف من مؤسسات يلده وهاجر معه عدد كبير من الرجال يقدسون الرب (الإله). وكسان يعلم الناس ويقول: إن المصريين والليبيين مجانين؛ لأنهم يدعون أنهم يمثلون الرب على هبئة حبواتات مفترسة أو غير متوحشة، وإن الإغريق لم يكونسوا أعقل منهم لأبهم يعطون للآلهة وجه إنسان وطبقا له فليس هناك سوى إلمه واحد والذى يضمنا جميعا مع الأرض والبحر وما نطلق عليه السماء والكون والطبيعة. ومن يجرؤ وهو بكامل قواه العقلية أن يصنع صورة لهذا الإلسه تشبه إنسانًا ممن نلتقى بهم عندنا؟ ومن الأفضل أن نكف عن صناعة تماثيل للعبادة، يكفى أن نضع حدودا لمعبد ولمكان معلق على أن يكون جمسيلا وأن نمارس فيه العيادة بدون صور (بدون دعامــة). وسـوف يــأتي الحــالمون لرقدوا هنا ليحلموا أحلاما جيدة لهم وللآخرين. ويجب على الذين يعيشون بحكمة وعدل أن ينتظروا الحصول على هدية أو منحة أو إشارة مسن هذا الإله. أما الآخرون فيجب ألا يتوقعوا ذلك، ولأن موسى كان يردد هذه الأقوال فقد استطاع أن يقنع كثيرا من الرجال ذوى العقل الراجح أن يتبعود حتى وصلوا إلى ذلك المكان حيث ترتفع الآن جيروزاليم، ونجح فى الاستيلاء عليها بسهولة؛ لأن المكان لم يكن مطمعا يستحق التسابق القتال الحصول عليه. فالمكان صخرى وإن كان متوافرا له الماء ولكنه محاط بأرض فقيرة وقاحلة وملينة بالحصى على امتداد ستين غلوة (مقياس الطول). والم يكن الدى موسى من الأسلحة سوى الأشياء الخاصة بالتعبد للإله وأخذ يبحث عن مكان يصلح المتعبد فيه. وقد وعد الناس بدين وتعبد بدون إعاقة الممارسين الشعائر ولا نفقات ولا ابتهالات مقدسة أو أى حركات الا معقبلة. وقد نجح بفضل هذا الخطاب في اكتساب سمعة طيبة وضمن انفسه سلطة مذهلة على جميع الشعوب المحيطة به وكانوا جميعا مسحورين ومقتنعين بما يقترحه عليهم. وظل خلفاء موسى على المبادئ نفسها لفترة زمنية يمارسون فيها العدل ويتصرفون مثل الأتباع الحقيقيين (١٠٠١). ولكن فيما بعد استولى على الكهنوت بعض الأشخاص المتعلقين بالخرافات والذين أصبحو! بعد ذلك طغاة.

ومن بين هذه الخرافات جاء رفض أكل بعض الأطعمة والمستمر حتى الآن وكذلك ختان الصبيان والبنات وبعض العادات الأخسرى مسن نفسس النوع. وبعد الطغيان أصبحوا قطاع طرق، وكسان قطاع الطرق مسن المتمردين الذين ينهبون المنطقة نفسها والأراضى المجساورة وأحيانسا أخرى يتحالفون مع من يملكون السلطة ليستولوا على ممتلكات الآخرين وضموا إليهم جزءًا كبيرًا من سوريا ومن فينيقيا. وبالرغم من ذلك فقد احتفظت قلعتهم باحترام شديد ولم يكن الناس يلعنونها بوصفها مقسرا للطغيان بل بالعكس كانوا يحترمونها بشدة مثلما يحترمون مكانًا مقدساً. وكان هذا الشعور متوافقا مع طبيعة الأشسياء ومعتسادًا عند الإغريسق والأجانب. وبالفعل حتى يعيش الناس في مجتمع معا يحتاج النساس إلى الاعتراف بسلطة واحدة (وبما أنهم سياسيون فأتهم يعيشون تحست أمسر عام مشترك (٢٠٦١) وبغير ذلك سيكون من المستحيل أن يستطيع الأفسراد الذين يكوتون مجموع الشعب أن يتصرفوا بطريقة موحدة ويسضافروا جهودهم للصالح العام (وهذا بالفعل هدف كل دولة) بل من المستحيل أن

يستمروا في تكوين مجتمع ما، ولكن هناك مبدآن للسلطة: (أمران): هناك السلطة (الأمر) المستمدة من الآلهة والسلطة (الأمر) المستمدة من البشر. وكان القدماء يميلون أكثر إلى استشارة النوع الأول واحترامه لذا كنا نرى البشر كلهم حريصين على سؤال الآلهة وإلى التجمع في مجموعات، البعض أمام "دودون "حتى يرون أمر الإله "زيوس" يهبط عليهم من أعلى شجرة البلوط كاشفة الغيب "(١٧٠). والآخرون يقفون أمام "دلف" مثل هذا الأب الذي يتحدث عنه "أوريبيد" بقوله: "يتحرق شوقا لمعرفة إذا كان ابنه لا يزال على قيد الحياة أم لا" (١٧١) أو مثل هذا الابن نفسه: "أذى أراد أن يعرف الذين جعلوه يرى نور النهار فيطير إلى معبد "فيبوس" "(١٧١) أو أيضا مثل "مينوس"، ملك كريت، الذي يقول عنه الشاعر:" كان يحكم وكل تسع سنوات، يعترف للإله بحميمية، الشاعر:" كان يحكم وكل تسع سنوات، يعترف للإله بحميمية،

وفى الواقع فإن "مينوس" هذا، إذا صدقنا "أفلاطون" (١٧٠١)، كان يصعد كل تسع سنوات إلى كهف "جوبيتور" ليستخلص من فم الإله نفسه التعليمات المقدسة التى ينقلها بعد ذلك للناس، أما "ليكورج" الذى كان كما نعلم منافسا يغار من "مينوس" فقد كان يفعل نفس الشيء وغالبا ما كان يقوم، على ما يبدو، برحلة إلى "دلف" ليتعلم من "بيتيه" ما يمكن أن يامر به أهل "لاسيدومينيا" (أسبرطة). ومهما يكن ما نعتقد نحن فيما يرتبط بالحقيقة التاريخية لهذه الأحداث فإن الناس في ذلك العصر كانوا يقبلونها، ومن منطلق هذا التصديق كانوا يقدسون هؤلاء "الدراويش" بأسلوب خاص جدا لدرجة أنهم كانوا أحيانا يخلعون عليهم الكرامة الملكية ويعدونه رسلاً ملهمين يأتون إلينا بأوامر الآلهة ليس فقط طوال حياتهم ولكن حتى بعد وفاتهم، كما يشهد بذلك "تيريزياس" حسب ما نقله لنا "هومير":

كانت له هبة خاصة، له وحده فقط، وهى العقل والحكمـة، منحهـا لـه "بروسبيرين" واحتفظ بها، حتى وهو ميت، أما الآخرون فليسوا إلا ظـلال هارية "(۱۷۰).

لقد كان موسى وأوائل خلفائه من بعده بالنسبة لليهود مثل ما كانت كل هذه الشخصيات بالنسبة للإغريق: آمفيروس"، تروفونيوس"، "أورفيسه"، موزيه" وكذلك كل هذه الشخصيات التى أطلق عليها أهل "كريست" لقسب "تيوس" أى إله مثل: "زالموزيس البيتاغورثى "فسى العسصور القديمسة، وكذلك من عصرنا هذا الكاهن المستلهم من "بيريبيزتاس". كما نجد نفس الشيء عند أهل "بوسبوران" شخصية "آشيكار" وعند الهنسود "الفلاسقة الشيء عند أهل "بوسبوران" (وتقسيماتهم المتعددة)، وعند الآشوريين "الشلداي" وعند الرومان "الأساقفة التيرينيه". وهكذا كان موسى وأوانسل خلفائه عند اليهود، وأقول أوائل خلفائه؛ لأنه حسب ما ذكرنا قبل ذلك، فإن كرامة الكاهن الكبير ومهابته التي كانت نقية وطيبسة فسى البدايسة سرعان ما انتقصت وتدهورت"("").

وفى هذا النص قُدم موسى على أنه كاهن مصرى مصلح يتبع ديانــة فلسفية بدون ركائز (تماثيل) وهو يؤسس جالية من الحكماء منعــزلين عــن العالم المأهول بالناس، وسوف يمارسون، تحت قيادته ثم قيادة الكهنة الكبــار من بعده، عبادة إله واحد بدون صور ولا تماثيل، وهو إله سماوى وعــالمى يعبدونه فى هيكل مفتوح على السماء حيث يأتى إلى هذا المكان كل من يريد أن يحلم بالحصول على علامات من تنبوءات، أما الممارسات المميزة لليهود مثل الختان والممنوعات الغذائية اليهودية فلن تظهر إلا بعد ذلك وهى نتيجة فساد إضافى ناتج عن المبالغة فــى التحفظــات الدينيــة وعــن الخرافــة والوسوسة (۱۷۷). والاتجاه نفسه إلى الفساد الذي يقود مــن الكهنــوت إلــى الطغيان وكما يقول لنا "سترابون" فإن الحكم يمكن أن يرتكز على سلطة إلهية

أو بشرية، وبقدر ما نقترب من المنابع بقدر ما نجد أن السلطة إلهية. ومن هذا المنطلق فإن "سترابون" يلجأ إلى تحليل مقارن للمؤسسات التى تربط بين الحكم والآلهة وهذا التحليل الدينى السياسى يوضح لنا تفكير "سترابون". ولدينا أمثلة كثيرة عن مثل هذه المقارنات ولعل أشهرها التحليل الطويل عن الأسرار، الفصل العاشر من كتابه "الجغرافيا "(١٧٨).

### أحلام إغريقية رومانية

إن بيان الأمثلة المهمة عن الألوهية أو النبوة والتي سنقدمها في هذا الفصل إنما الهدف منها هو تحديد شخصية موسى وأوائل خلفائه في سلسلة كلاسيكية من الحكماء الملهمين والموظفين المتخصصين في الإجراءات الإلهية وبعضهم وخاصة (الدراويش) يبدون كأنهم وسائل نقل للسلطة السياسية، وفيما يرتبط بدين موسى فإن "سترابون" ومصدره "بوزيدونيس؟" ينقل لنا أفكارا إغريقية ترجع إلى زمن الاتصالات الأولى مع مملكة يهوذا. وكما نتذكر فإنه طبقا لللهود كانوا يكونون طبقة من الفلاسفة مغلقة على نفسها، و"تيوفراست" أو "كليبارك دى سولس" أو ميجاستان" يصر على العبادة في الهواء الطلق ومراقبة النجوم، وهكذا فإن دين موسى يتم تقديمه على أنه يشبه كثيرا دين الفرس، وطبقا لللسنون فإن الفرس لا يقيمون تماثيل ولكنهم يقدمون القرابين من أماكن مرتفعة وهم ينظرون إلى السماء كما لو كان الأمر يرتبط بللله "زيوس" وهم يعبدون الشمس أيضاً والتي يسمونها "ميتراس" ويعبدون القمر وكوكب فينوس (أقروديت) وكذلك النار والأرض والرياح والماء (۱۹۷۹). ولنتذكر أيضاً أن إله موسى مثلما يعرضه لنا "سترابون" قريب جدًا من إله الكون كما يقدمه "أرسطو" الشاب (۱۸۰۱).

و لنتذكر أيضًا ما قاله الكاتب القديم "هيكاتيه من أبدار" عن مهمة الكاهن الكبير في جبروز اليم وأنه موصل ورسول "الأوامر الآلهية". وكذلك الحالمون أتباع موسى كما يقدمهم "سترابون" يستقبلون هم أيضا صورا من الأحلم (صوبية أو بصرية) بمثابة أو امر الهية. ولديهم بذلك موهية لها نماذج كثيرة في إسر ائيل القديمة. و هكذا نجد أنه في "كتاب الملوك" يظهر سليمان وهو يمارس الرخم في الهيكل في أعلى مكان في "جابعون" (١٨١) ويحكي الأشخاص أنفسهم من الذاكرة الإغريقية الرومانية عن شخصيات من الموروث المصرى، وبالنسبة لمصدر شخصية موسى على أنه كاهن مصرى كما يقدمه "ستر ابون"، يجب أن نذكر إلى جانب الموروث الفلسفي الإغريقي بالإضافة إلى الموروث التوراتي وتطوراته، نذكر أيضا تطبيق ممارسات التنبوءات في "سبر ابيوم" الإسكندرية وكذلك تلك التي نجدها في سيرابيوم ممفيس الذي لا يقل شهرة: بعض "المعتزلين" الذين يعيشون في أروقة هذا الهيكل هم الحالمون المشهورون بأنهم شبه محترفين (١٨٢). ونعرف منذ مدة طويلة أرشيف واحد منهم و هو الإغريقي "بطوليمانوس" (المولود في أو اخر القيرن الثالث قيل الميلاد) والذي يتحدث طواعية عن أحلامه (١٨٢). إن رواية "حلم نيكتانيبو" والتي نقرأ منها منذ وقت طويل بعض الأجزاء باليونانية، بالرغم من أن مصدرها الذي اكتشف من وقت قصير هو نص ديموطي، هذه الرواية تتبست أهمية الأحلام والتجهيز في خيال المصريين من عهد البطالسة (١٨٤). وهناك أرشيف آخر باللغة المصرية القديمة فقط وهي صحائف الكاهن "هور" المولود في عام ٢٠٠ ق.م. تقريبًا، والتي تعطينا أيضا معلومات نادرة عن الحياة داخل سير ابيوم ممفيس. ومثلما فعل المعزولون الإغريق فإن الكاهن "هور" سجل أحلامه ولديه أحيانا رؤى سياسية وتتبؤات (١٠٥٠). وكان كثير من الحجاج يتجهون نحو هضبة سير ابيوم ممفيس حيث يلتقون ويستشيرون هؤلاء المعزولين. ولقد عُشِرَ على يافطة لأحد مفسرى الأحلام: والكتابة الموجودة على اليافطة لجنب المارة السي دكانه تقدم الدرويش على أنه من "كريت" وهو مكلف من الإله (يحمل أوامر الهية) (١٠٠٠).

وأهمية التجهيز في سيرابيوم الإسكندرية لا نقل عنها في سيرابيوم ممفيس (سقارة)، ويذكر المؤرخون اللاتينيون أن "فيسبسيان" خلال إقامته في مصر، قد حصل على وعد بأنه سيصبح إمبراطورا من خلال نبوءة، نوع من حلم اليقظة رآه في معبد إسكندرية "سرابيس"، وهذه الأسطورة عن تثبيت عبدة "سيرابيس" في الإسكندرية ترتكز هي أيضا على تفسير حلم أمر، رآه بطليموس الأول (١٨٠٠).

إن شخصية موسى الفيلسوف الحالم طبقا لـــ"سترابون" هــى نتيجـة بعض الصور الموجودة فى الفكر الفلسفى والراسخة فى الموروث الإغريقى النقى، وهى صور مأخوذة من خلال الملاحظة المباشرة للممارسات الدينيـة فى مصر وفى أرض يهوذا، ويبدو هنا واضحا جدا ذلك المثلـث اللاهـوتى مصر/اليونان/جيروزاليم والذى استقر منذ بداية عهد البطالسة والــذى نجــد أقدم شهادة عنه عند المؤرخ "هيكانيه من أدبار"، ويمكن أن نقــول: إن هــذا المؤرخ والجغرافى قد جعله تفسيرا شخصيا حيــث إنــه وضــع النظريــة اللاهوتية الكونية لموسى (وليس فقط تفسيرة للأحلام ووثنيته التوحيدية) فى مواجهة ألوهية البشر عند الآلهة المصريين وفى مواجهة نظرية تجسيم الآلهة عند الإغريق أيضاً.

### إله اليهود: السماء فوق كروم من ذهب

هناك نصوص متعددة، فى قصة خروج اليهود من مصر، عن أساليب إدراك ذلك الإله العالى جدا والواحد الأحد، ونجد فى الفصل الثالث موسى وهو يقود القطيع الصغير الخاص بـ "جترو"، والد زوجته، من بلد "مدين" فى الشمال الغربى للجزيرة العربية وشرق خليج العقبة إلى أعماق الـصحراء، ويصل إلى جبل "اليوحيم" (حورب)، ويظهر له فجأة على هيئة شـعلة مـن النار وسط الغابة الصغيرة، ملاك الإله "إياهفيه" وليس الإله بنفسه:

وفجأة اشتعلت الغابة الصغيرة ولكن النار لم تأت عليها.. أما "إياهفيه" فقد دار على نفسه ليرى ولكن "الوهيم" (وليس الملاك) ناداه مسن وسلط الغابة الصغيرة قائلاً: "يا موسى، يا موسى وأجاب موسى: "أنا ها هنسا". فقال له: "لا تقترب أكثر من ذلك واخلع نعليك من قدميك لأن الأرض التى تقف عليها أرض مقدسة." ثم أضاف: أنا إله أبيك، إله إبسراهيم، وإلسه إسحاق وإله يعقوب...إنى أرسلك إلى فرعون اذهب وأخرج من مسصر، شعبى أبناء إسرائيل." فقال موسى لسة إلوهيم : " وحين أصل أمام أبنساء إسرائيل سأقول لهم: إن إله آبائكم قد أرسلنى إليكم، سيقولون لى: ومسا اسمه ؟ فماذا أقول لهم ؟" أجاب "إلوهيم "موسى قائلاً: "أنا هو أنا "(١٨٨١).

وهناك واقعة أخرى ترتبط بخروج اليهود من مصر تعطينا توضيحات أكثر عن أسلوب الاتصال في العلاقة المعقدة بخصوص إنكار تجسيم الآلهة. لقد قال الياهفيه لموسى حبن طلب هذا الأخير منه أن يربه عظمته:

" لن تستطيع أن ترى وجهى؛ لأن الإنسان لا يمكن أن يعيش بعد أن يراني... هناك مكان قريب منى! قف فوق الصخرة! وحين تمر عظمتى سيحدث أننى سأضعك فى جوف الصخرة وسوف أخفيك براحة يدى حتى أمر تماما من أمامك! ثم سأسحب راحة يدى وسوف ترى ظهرى ولكن لن ترى وجهى"(١٨٩).

وكلمة "وجهى" فى "السبعينية" هى صفحة الوجه (١٩٠) وفى استمرارية مباشرة لهذا التقييد الجزئى يمكن أن نرى فى التصور الإسلامى جسد النبى ولكن ليس وجهه، ويخاطب موسى شعبه فى الجزء الثانى من الكتاب المقدس وذلك قبل أن يصل هذا الشعب إلى أرض الميعاد ويرتبط الأمر هنا بالتحالف بين إسرائيل وإله غيور:

"حافظوا على أنفسكم، حيث إنكم لم تروا أى صسورة يسوم أن حسدتكم "إياهفيه"، عند جبل "حورب"، من وسط النار المشتعلة، خوفا عليكم مسن أن ينتشر الفساد بينكم وتصنعوا لكم معبودا، صورة لتمثال ضخم، وجسه رجل أو امرأة، أو وجه حيوان ما، من على الأرض، أو وجه طسائر لسه أجنحة يطير في السماء، أو وجه حية رقطاء تنحف على الأرض، أو وجه سمكة ما تسبح في المياه تحت الأرض! وخوفا من أن تنجرف وأنت ترفع ناظريك إلى السماء، أو حين ترى الشمس والقمر والنجوم وكل السموات المتعددة، تنقاد وتسجد أمامها وتخدمها في حين أن إلهك إياهفيسه "هسو الذي منحها بالتساوى لجميع الشعوب تحت كل السموات" (١٩١١).

# ولنعيد قراءة بداية الوصايا العشر:

"أنا إلهك إياهفيه" الذى أخرجك من مصر، من بيت العبيد، لن يكون لك آلهة أخرى أمامي، لن تجعل لك معبودا ولا أى صورة لما هو موجود فى السموات العلا، ولا لما هو موجود على الأرض أو لما هو موجود فل المياه تحت الأرض، لن تسجد أمامها ولن تقوم على خدمتها؛ لأننى أنا إلهك "" إياهفيه" وأنا إله غيور، أعاقب الأبناء على خطأ آبائهم، حتى الجيل الثالث والجيل الرابع، من الذى يكرهوننى ولكنى أسامح حتى ألىف جيل الذين يحبوننى ويطبقون وصاياتى (١٩٦٠).

وفى هذا النص يجب أن نهتم عن قرب بمسألة عدم التعبد للصور والتماثيل أى للآلهة الأخرى بدلا من أن نبحث عن مسألة التوحيد. في هذا

النص نجد أن "إياهفيه" إله غيور ويطلب من شعبه بإصر ار حبا حكر ا عليـــه وحده، وفي الوقت نفسه، وبعد تطور تاريخي لا يـزال محـور الدراسات التوراتية، فهو يرفض الاشتراك فيما نسميه علم الأساطير، فهو ليس له وجه و لا يرتدى قناعًا، وليس له علاقة بأى شخصيات أخرى من مستواه (مثل زملائه القادمين الفينيقيين من "أوجاريت" على سبيل المثال)(١٩٣). و لا نعرف له عائلة بالمرة سوى على هيئة أطلال: لا أب ولا أم ولا ابن ولا أخ ولا أخت... إذن ليس له تاريخ حيث يحرص على مصير الذين خلقهم والذين يعترفون به كاله. وهذا دور تصاعدي وتدخلات واسعة الانتشار عن ذلك الإله بدون تاريخ ولكنه إله داخل التاريخ وهو الذي يوجه تاريخ شعبه ويحدد له اتجاهه، وهذا الاتجاه هو الذي حدده السيناريو الذي وضع عام ٥١٥ قبل الميلاد، بمعرفة مؤلف كاهن، وبمواد يقال: إنها تقليدية وفي صبغة "أكليريكية" رممها العلماء في عصرنا الحديث وأطلقوا عليها اسم "المكتوب الأكليريكي الأساسي"(١٩٤). وطبقًا للكاتب "جورج ديموزيل" فإن إله إسرائيل هذا يتصرف مثل ألهة الرومان فيما عدا أن هـؤلاء متعـددون ويوافقـون، لضرورات الاحتفالات والآداب، أن تكون لهم وجوه وشجرة عائلة ونسسب مستعارة في الحقيقة من الإغريق.

ويوضح "فلافيوس جوزيف" في كتابه "الآثار اليهودية" الواقعة النوراتية الخاصة بجبل "حورب" والذي يعده أنه جبل سيناء، يقول: إن الرعاة لم يجرؤا على الاقتراب من هذا الجبل؛ لأنهم كانوا يعتقدون أن الإله يسكنه، ويقول بالنسبة للصوت الذي كان يدوى في الغابة الصغيرة المشتعلة وينادى على موسى بأنه علامة ذات طبيعة تنبؤية (١٩٠٠). كما أنه يستخدم في وصدفه بعض الصور التي تجعله سهل الاستيعاب وقريبًا من قارئ قصيدة لينييد لـــ" فرجيل" حيث نجد أن هضبة الكابيتول قبل أن تصبح مقر هيكل "جوبيتور

أو بنيموس ماكسيموس"، قد وصفت كمكان يكثر فيه الرعد والبرق، وهي علامات تدل على حضور جوبيتور وترعب الرعاة في منطقة روما البدائية (لانيوم): " يوجد إله يسكن هذه الغابة، ولكن أي إله هـذا ؟ "(١٩٦). والوصية الأولى من الوصايا العشر، من منظور الموروث الثقافي الإغريقي، تثير نوع من اتهام اليهودية بالوثنية، وكثيرًا ما تردد ذلك بالفعل. ولدينا نص من أوائل النصوص المتداولة في الروايات الإغريقية المصرية عن خروج اليهود من مصر، وهو نص "مانتون" والذي يصر فيه على أن موسى وشعبه قد دمروا هياكل الآلهة المصريين ومصورها. وحتى نفهم ما يعنى هذا التأكيد بالنسبة للقارئ الإغريقي لكتاب "مانتون" فلا يكفى أن نرجع إلى الذاكرة المصرية الخاصة بالغزاة الآسيوبين الذين كانوا ينهبون المعابد (وهذه ذاكرة نشطة جدا كما أثبتها كل من الباحثين "جون يويوت" و "جان أسمان") ولكن من المستحسن أيضنا أن نرجع إلى أساليب الاستدلال على المقدس التي عرفها الإغريق والرومان بها من ناحيتهم وذلك حتى نعرف كيف ساعدتهم هذه المواقف في تلقى المعلومات اللاهوتية اليهودية الخالصة وقبولها وذلك بعد تفسير ها. وكما رأينا عند الإغريق (٢٩٧) كل شيء يدور حول موقفين: من ناحية الوثنية، نتيجة متطرفة لرفض الصور والتماثيل ومن ناحية أخرى الخرافة أو الوسوسة وتعنى حرفيًا الخوف من الآلهة أي إيمان مبالغ فيه يمكن أن يعطى أهمية أكثر من اللازم للصور والتماثيل، والعلاقة الطبيعيـــة مع الألهه هي توازن بين هذين الموقفين.

ولنرجع الآن إلى الإله "إياهفيه" لمحاولة فهم كيفية دخوله فسى حقل الضمير الإغريقي، لقد لاحظنا أن هناك "نوعًا من الضغط بخصوص تجسيم الآلهة بحد أننى وحد أقصى في التوراة "وذلك في إطار بروز نظام إقصائي ثم توحيدي (۱۹۸). كما لاحظنا أن "إياهفيه" لم يتم تقدم صورة له وذلك بداية من

الهيكل الأول (٥٨٦ ق.م.)(١٩٩) في جميع الأحوال. ومنذ ذلك التوقيت أيسضا أصبح واحدًا أحدًا. فهو عند اليهود القدامي يبدو أحيانا كأنه الإله الملك اللذي قسم أو لاد آدم إلى عدة أمم بعدد الأو لاد وأنه احتفظ بإسرائيل لنفسه. وهذا ما أطلق عليه "التوحيد المشرك": لكل أمة إله والجميع يخضعون لتنظيم أبوى مسيطر وكأنهم عائلة كبيرة وأبوهم هو إله إسرائيل. ونجد في بعض مقاطع التوراة الإبراهيمية أن الملائكة والشياطين يعملون لخدمة "إياهفيه" وحتى إبليس نفسه يخضع للملكية السماوية. ويجب انتظار طويلا حتى القرن السادس قبل الميلاد حتى يبرز توحيد واضح في أرض يهوذا بين صفوف الكهنسة فسي جبر وزاليم. ومنذ ذلك الحين بدأ أيضا ظهور بعض الاتجاهات المشركة في المعتقدات والممارسات اليهودية خاصة على شكل الملائكة والشياطين. وملف "إليفنتين "حيث تسكن "لاوه" مع آلهة آخرين، يعرض بطريقة واضحة حالة ما قبل الانعزالية في الدين اليهودي، واستمرت هذه الحالة في مصر خلال القرن الخامس قبل الميلاد وذلك قبل تدخل كهنة جيروزاليم من خلال الحكم الفارسي (٢٠٠٠). وإله اليهود قد ذكر اسمه في الآرامية "ياهو" وكذلك في اللغة الهيرو غليفية المصرية وفي اللغة اليونانية "إيوه" منذ عصر البطالسية (٢٠١). وكثيرًا ما جاء ذكره أيضا على أوراق البردي السحرية في العصر الروماني (۲۰۲).

إن إله موسى كما قدمه "هيكاتيه" (معاصر لبطليموس الأول) وكما قدمه "سترابون" (معاصر لأوغسطين) مختلف جدا عن إله التوراة. إنه يبدو كإله سماوى، كونى وطبيعى فى الوقت نفسه، ويتعبد له بدون صور أو تماثيل. وهذه الصفة الأخيرة تتلائم مع المعلومة الواردة فى التوراة قبل المرحلة الانعزالية، ولكن المظهر الكونى مخالف للإله الخالق العلى فى التوراة وفى الكونات المقدس وفى الزبور.

إن" إياهفيه" الذي أصبح "إيوه" يختلف عن مصادره. لقد فُسس طبقا لمصنفات خاصة بالفكر الإغريقي ثم الفكر الروماني، ووضع في قالب فلسفى أيضًا وفي علم أساطير بعيد عن التوراة، لذلك فإن إله اليهود، من منظور الدبانة الرومانية، هو إله "غير تابت" بالمعنى الفنى أي إنه إله غير عملي، ذو نواه واسعة وغير متخصصة (٢٠٠٣). أما "تيت ليف" في كتاب مفقود من مؤلفه "التاريخ الروماني" فإنه يقول بخصوص الإله الذي اكتشفه بومبي في معبد جير و زاليم إنه إله "لا يتعرفه" (٢٠٠١)، وهذا المصطلح اليوناني يتوافق مع المصطلح اللاتيني "غير ثابت" وهذا الأخير معناه أنه إله واسع ليس له حدود وهذا يتوافق مع صفة "الكونية" الذي لا تجسيم ولا صدورة له: " لقد رأى بومباي على المكشوف السر الكبير لهذه الأمة الكافرة، السماء فوق كروم ذهبية (٢٠٠٠). والصفة "غير ثابت" نفسها استخدمها الشاعر "لوكان" في قصيدة "فارسال" حين وضع هذه الكلمات على لسان بومباي:" إن أهـل كابـادوس يخافون من أعلامي وكذلك أرض يهوذا التي تعبد إلهًا غير ثابت." ويؤكد "جون ليدوس" أن "لو كان" يستخدم هنا مرجعية "تيت ليف"(٢٠٦) وهكذا كانت اليهودية حتى قبل ظهور المسيحية يستشهد بها في الجدل المطول عن ألوهية العالم (۲۰۷) و لقد لخص "أو مبرو از دي ميلان" هذا الجدل:

"يقول بيتاغورث: إن العالم واحد على حين يقول آخرون: إن هناك عوالم متعدة مثلما كتب "ديموكريت" المشهور جدا في مجال الفيزياء بسبب أقدميته. أما "أرسطو" فنظريته المعتادة تقول: إن العالم قد يوجد دائما ويجب أن يواجد باستمرار بينما "أفلاطون" يؤكد أن العالم لم يوجد دائما ولكنه يوجد باستمرار وبالرغم من ذلك فكثيرون هم الذين يؤكدون في كتاباتهم أن العالم لم يوجد دائمًا وأنه لن يوجد باستمرار... وبين هذه الاختلافات فيما بين الفلاسفة كيف نحصل على الحقيقة ؟ بعضهم يقول إن العالم هو في الواقع الإله لأنه يوجد فيه ذكاء إلهي، كما يعتقدون، أما

بالنسبة للآخرين فإن ذلك فى أجزاء من العالم، وهناك آخرون يقولون العالم وأجزاؤه. ولكن ما شكل هؤلاء الآلهسة، ومسا عددهم، مكانهم، حياتهم، دراستهم هذا ما لن نستطيع معرفته أبدا (٢٠٠٠).

أما عند "أفلاطون" فالعالم إله حساس، وفي كتابه "إبينوميس" وهو كتاب من مدرسة "أفلاطون" نكتشف أنه يجب أن نتعبد للسماء أي نتعبد للكون. وفي هذا البحث نجد أن الكواكب تمثل الجزء من العالم الأكثر ألوهية لــذا يجبب الاحتفال بها وكأنها آلهة مرئية"(٢٠٩). ويصف لنا "جون بيبان" بحرارة ما يمكن أن نجده بعد ترميم البحث المفقود الذي ألفه "أرسطو "الشاب بعنوان" عن الفلسفة"(٢٠٠٠). من إثبات لتقواه، وهو يؤكد أن هذه التقوى لها "طابع عــاطفي وتعبدي؛ "لأن العالم ألهم" أرسطو "الشاب في الوقت نفسه:" خوف له إجــلال واحترام وتقوى وقدسية وإعجاب وتعمق نفسي"، وهذا ما يمكن أن نستخلصه أيضنا من مقطع قام "سيشرون" بترجمته وهو عن أسطورة الكهف:

تنفترض أن هناك أناسنا سكنوا دائما تحت الأرض، في بيوت جميلة ومضيئة، تزينها تماثيل ورسومات ومليئة بكل هذه النفائس التى تزخسر بها بيوت الناس السعداء، وأن هؤلاء الناس الذين لم يخرجوا أبدا إلى سطح الأرض نمى إلى علمهم عن طريق السمع وجود آلهة قويسة وذات سلطة. ولنتقرض أنه ذات يوم فتحت لهم أبواب الأرض وأتهم استطاعوا الخروج من بيوتهم المدفونة تحت الأرض، وهربوا حتى وصلوا إلى النماكن التى نسكن فيها، عندما يرون فجأة الأرض والبحار والسسماء ويعرفون ليس عظمتها وجمالها فحسب ولكن أيضا قدرتها على نسشر ويعرفون ليس عظمتها وجمالها فحسب ولكن أيضا قدرتها على نسشر النور نهارا في أنحاء السماء، ثم عندما يرون الأرض وقد أظلمت في الليل، عندما يرون السماء وقد انتثرت فيها النجوم والكواكب المستلألاة وتغييرات القمر وهو هلال ثم وهو بدر ثم وهو يختفي، عندما يسرون

شروق كل هذه الكواكب وغروبها ويرون مسارها الثابت الذى لا يتغير مدى الدهر، عندما يرون كل ذلك سوف يعتقدون بكل تأكيد أن الآلهسة موجودة وأنها هى التى خلقت كل هذه التحف الرائعة (۲۱۱).

ونجد الأفكار نفسها عند أتباع "زينون"(٢١٢) الدنين يعبدون العالم و أجزاءه في الوقت نفسه. أما "فيلون" من الإسكندرية وبالرغم من أنه يؤكد علو الآله ولكنه بكل تأكيد لا ينضم لهذه النظرية عن ألوهية العالم (٢١٣) ولكنه ينقل معلومات عنها بكل إخلاص (٢١٠). وهذا العالم اليهودي الذي يعتد به المؤلفون المسيحيون باستمرار بدور كبير بوصفه وسيطا بين الفكر الإغريقي و المسيحية. لقد أصبح العالم معبدًا وهذا الموقف نجده أيضا، مع بعض التعديلات، في "الهرمسية" (اعتقاد بأن. هرمس هو مبدع هذا العالم)، عند "بورفير" في كتاب "حلم سيبيون" و "هورتنسيوس" لـــ "سيــشرون "(١٠٥) وبتساعل "بيبان" (٢١٦). إذا كان إطلاق كلمة "تماثيل" على الكواكب والتسى أصبحت عادة تقليدية في المفردات المستعملة يأتي مصدرها من هذا التفكير حيث تعد الكواكب مثل الوجوه المقدسة في المعبد الكوني، ويعد السشاب "أرسطو" من رواد هذا الفكر (٢٠٠٠). وهكذا قُدَّم إله "جيروز اليم" من خلال مفكرين مثل "هيكاتيه دابدار" و "فارون" و "تيت ليف" و "سترابون" في خطاب من هذا النوع وقد أدى ذلك إلى فقدان عليائه بالرغم من أنه ظل في هذا الفكر إله عالى جدا، فهو "إليون" ورفعوه إلى مقام إله سام ولكنه ليس بمفهوم "الانعز الية" فإن من الآلهة السامية.

ونذكر السر الكبير الذى اكتشفه بومباى فى معبد جيروزاليم: السماء فوق كروم ذهبية (٢١٨) ويصف لنا "فلافيوس جوزيف" فى كتابه "حرب اليهود" البوابة الأولى للمعبد وزخرف المدخل المغطى بالذهب وليس به أبواب مما يحدد طبيعة المكان غير المعلنة وبدون حدود مع السماء، ومن خلال تلك

البوابة يمكن رؤية المبنى نفسه وبوابته الداخلية المغطاة تماما بالذهب ويتدلى منها قضبان من الذهب معلقة فيها كروم فى حجم رجل، وأمام الأبواب يوجد ستار "يمثل الكون وبه خريطة كاملة للسماء ولكن بدون رسم صور البروج،"(١٠١٩) "ويوضح فلافيوس جوزيف "فى كتابه "حرب اليهود" أنه كان يوجد فوق الستائر المثبتة بين أبواب الدخول، تحت الكورنيش، كروم ذهبية تتدلى منها عناقيد تعد تحفة فنية لحجمها وفنها وموادها النادرة (٢٠٠٠).

أما "سلز" فإنه يدون ملاحظة مهمة تثير الدهشة وهي تقديس اليهود للسماء والملائكة الموجودة فيها: "ولكنهم لا يهتمون كثيراً بأجزاء السسماء الأقوى والجديرة بالاحترام الشديد أى الشمس والقمر والأقمار الأخرى والنجوم والكواكب: كما لو كان من الممكن أن الكل (العالم) هو الله وأن الأجزاء ليست إلهية (٢٢٠). وفي مقطع لاحق يرجع "سلز" إلى "هيرودوت" لتأكيد أن اليهود قد استعاروا من الفرس معتقدهم عن السماء (٢٢٠٠). كما لاحظنا أن تاسيت" أيضنا يعلن أن اليهود لهم إله واحد عال جدًا (في القمة) وخالد ولا توجد أي صورة تمثله، ولا تجسيم في تمثال على الأخص، ولا يمكن أن نحس به إلا بالروح والفكر، كما يذكر أيضا الكروم الذهبية الموجودة في المعبد ويوضح أن ذلك قد أدى إلى خطأ الاعتقاد بأن إلى اليهود هو "ديونيزوس" (٢٠٢٠).

وفى هذا الإطار لم يكن من الملائم إدخال مصطلح التوحيد وجدير بالذكر أن كلمة التوحيد غير موجودة فى اللغة اليونانية. وبدلا من التعارض الواضح بين ما نطلق عليه شرك وتوحيد نلاحظ فى عالم الإغريق أن هناك تفاعلاً لعدة مصطلحات عن الجمع ولكنها لا تتلاشى فى بعضها بعضًا: الكفر والخرافة، والعلو والانهائى، الواحد والمتعدد. والسؤال الحقيقى فى المفهوم الإغريقى أو الرومانى، طبقا لـ "بلوتارك" هو عن إمكانية أو عدم إمكانية

"ترجمة" إله اليهود. إلى أى مدى يمكن إخضاع هذا الإله لعملية الترجمة؟ إن التأكيد بأنه يقاوم الترجمة معناه إبعاده تماما عن المفهوم المتعارف عن الألوهية وإذن الإعلان أن الذين يعبدون مثل هذا الإله قد اعتزلوا مجتمع البشر، وهذا بالضبط ما فعله "تاسيت" في بحثه عن جيروزاليم. وما نعرف عن موقف الانعزال عن النوع البشرى "أبنتروبيا" أو كراهية الأجنبي، "الميزوزينيا"، كانت محور الانتقادات التقليدية ضد شعب موسى منذ عهد الإغريق، وتبدو هذه الانتقادات وكأنها أعرض للوثنية وللرفض والنفور وفى نفس الوقت الاتهام بالكفر.

وبالرغم من ذلك فتجدر الإشارة هنا إلى أن إله جيروزاليم لا يتعارض تماما مع الترجمة فقد اعترف به مرادفًا لـ "أورانوس" (سماء بومباي) وأحيانا أخرى لـ " ديونوزوس" (۲۲۲) أو لـ "ساتورن" (كرونوس) (۲۲۰) أو لـ "زيوس" (۲۲۰) أو لـ " أوزوريس (۲۲۰) وهذا التفكير الفلسفي للتأقلم الثقافي والاندماج صاحبه في الوقت نفسه على العكس تطور في العداء لليهودية. ونجد تعبيرا عن هذا العداء في شهادة مذهلة مستخرجة من قصيدة شعر لشاعر قديم وتعد شهادة ذات قيمة من ومنظور الذاكرة التاريخية وهي للشاعر "ماكروب" الذي كتب قصيدة في بداية القرن الخامس، نذكر منها هذا البيت الشعري لمدح "أورفيه":

<sup>&</sup>quot; أن" زيوس" واحد، و"هاديس" واحد، و"هيليوس" واحـــد و"ديونـــوزوس" واحد-(٢٢٠).

وترجع أهمية هذا الشعر، حسب تأكيد "ماكروب"، إلى نبوءة "كلاروس" الذى أعلنها بعد إضافة اسم "إيوه":

"وفى الواقع لقد تم سؤال أبولون دى كلاروس لمعرفة ما هو ذلك الإله المسمى "إيوه فأجاب: يجب عليك بعد أن تتهيأ للأسرار أن تحافظ على سريتها ولكن إذا كان ذكاؤك محدودا وتفكيرك ضعيفا فيجب أن تعرف أن أكبر الآلهة هو "إيوه": في الشتاء "هاديس" وما أن يأتي الربيع "زيوس" وفي الصيف "هيليوس" أما في الخريف فهو "لاكوس" الحنون "(٢٣٠).

ويؤكد "ماكروب" أن مرجعيته فيما ذكره هو "كورنيليوس لابيو" وهو عالم من القرن الثانى أو الثالث الميلادى ومؤلف بحث "عن نبوءة أبولون دى كلاروس" (۲۳۱) ولكن إدخال الإله "إيوه" فى إطار مديح الإله "أورفيك" يرجع إلى أقدم من ذلك، لقد رأينا حين نقل المدعو "غوستان" وصية "أورفيه" وهو يرجع إلى العهد الإغريقى لمديح الإله الواحد، قد ذكر المديح نفسه أورفيه" كتعليق:

"من جديد وفي مجال آخر يقول "أورفيه" أيضًا:

" أن" زيوس" واحد، و"هلايس" واحد، و"هيليوس" واحد و"نيونوزوس" واحد."

إله واحد في كيل شيئ، لمساذا أحيدتك عينهم وكيأتهم منفيصلون ومغايرون. "(٢٣٦).

#### سارابيس وإيريس

لقد بدأ النطور في الفكر الفلسفي عن إله جيروزاليم في سياق تتقيفي، وفي التوقيت نفسه انتشر أيضا فكر أخر متعمق عن "سارابيس" إله الإسكندرية.

إن "سارابيس" في نظر الرومان مثل "أوزوريس"، زوج إيريس. وإيزيس وسارابيس هما بكل تأكيد آلهة الإسكندرية وأهلها، ويمثلان آلهة لها طابع عالمي، وفي الوقت نفسه يتم تعبد على المستوى الفردى والشخصي. وأحيانًا يكون أتباعها مثلما يفعل أتباع "إيوه" طبقًا للنصوص السحرية ونصوص الشعوذة، عقيدة طبيعية على غرار "ماكس ميللر"، ونذكر هنا، أن في مفهوم "ماكس ميللر" وهو مفهوم ديني أكثر منه علمي، تاريخ الفكرة عن الله يرجع إلى الزمن البعيد، إلى ذلك "الوحى البدائي" الآتي من خالق الكون نفسه والذي وضع في الإنسان نوعًا من "الحدس" عن الإلهبي، وطبقا لله المساليب متعددة بمختلف الناع من توحيديًا ولا مشركًا ويمكن يعبر عنه بأساليب متعددة بمختلف اللغات وبمختلف أنواع التعبد والتقوى. ولقد اخترع ماكس ميلر" مصطلح "التوحيدية" لتعريف هذا النوع من التعبد الذي كان يعتقد أنه أكثر بدائية وهو مصطلح بين الشرك (الإيمان بتعدد الآلهة) والتوحيد (الإيمان باله واحد).

أما التوحيدية، طبقا لــ "ماكس ميللر" فهى الإيمان باله واحد، وهو فى الوقت نفسه الإله الذى نصلى له أو نقدم له القربان والذى يمثل وحده، فــى وقت هذه الممارسة، كل الألوهية. ولقد اخترع "ماكس ميلر" هذا المفهوم بعد الدروس التى تلقاها عن "شيلنج" وبعد قراءته للأناشيد "ريج فيدا"، ومصطلح التوحيدية هذا بعد تنقيته من الأسطورة التى نبع منها، يعد مفيدا لفهم تطــور المعتقدات الدينية الإغريقية. وهو يتوافق بالفعل مع ممارسة دينية فعلية معقدة ولكن تعقيدها لا يدخل فى المصطلح التقليدى للتوفيقية (٢٣٣).

وكما نعرف فإن سارابيس هو فى الوقت نفسه "أوزوريس" و"إبيس" و"هاديس" (بلوتون) و "اسيلبيوس" و"زيوس": إله حاكم فهو يقوم بمهام بعض الآلهة الأخرى الحاكمة وينظم حياة الأحياء والأموات. كما أنه أيضا إله شاف

قريب من البشر، يظهر لهم في أحلامهم ويجلب لهم المساندة والخلاص وفي الوقت نفسه يرعبهم بسلطته المخيفة، ويذكر "ماكروب" أن الملك "نيكوكريون" (الذي حكم ما بين ٣٣١/٣٣٢ و ٣١٠ وكان حليفا مقربا من بطليموس الأول)، قدم صلاة للإله "سار ابيس", وسأله عن مركزه فيما بين الآلهة (٢٣٠). وجاءته الإجابة الإلهية بصيغة المتحدث المفرد. وقد نقلت بالحروف الإغريقية وتدخل في إطار وسياق تعبدي مرتبط بالأحلام:

"أنا من سأعلمك: رأسى هى مرسوم السماوات، بطنى هي البحر، أرجلى هي الأرض، أذناى في الأثير، وعيوني ذات البريق الممتد بعيدا هي نور الشمس الساطع" (٢٣٥).

إن ادعاء "سارابيس" بأنه يمثل الكون بجميع أجزائه تتوافق مع مطالبات إيزيس الكونية كما جاءت في خطاب الآلهة عند "أبيليه" وفسى مجموعة قصائد المديح الموجهة إليها. ومن المؤكد أن الإلهة فسى عهد البطالسة تتحول إلى حاكمة عالمية يتم وصفها علنا بأنها واحدة، وخاصة في "لاتوبوليس" كما جاء في أنشودة شهيرة من ورق بردى إغريقي من "أوكسيرفنك"، يعيد صيغة مصرية (٢٣٦). واستخدام صيغة المتحدث المفرد في رد "سارابيس" على "نيكوكريون" تتوافق مع أسلوب متبع في هذه الأدبيات، ولكن على عكس الآلهة فإن "سارابيس" لا يذكر اسمه بل يستخدم صيغة "أنا ولكن على عكس الآلهة فإن "سارابيس" لا يذكر اسمه بل يستخدم صيغة "أنا من سأعلمك" في مقابل الصيغة المشهورة "أنا إيزيس" المذكورة في مقدمة أشودة السلطات وأساليب ظهور الآلهة.

و "سرابيس" هنا يفعل مثلما فعل إله موسى عندما قال له: "أنا هو أنا" (الخروج، ٥، ١٤) فلا ينطق اسمه ولكنه يصبح على الفور الإله السامى والذى كان الإغريق من العهد الإمبر اطورى يطلقون عليه "إله عال جدا" (٢٣٧) مثلما يفعل اليهود، وأحيانًا أخرى "إله واحد" وهي صيغة مؤكدة ومعترف بها

فى كثير من النقوشات (٢٢٨)، والإمبراطور "جوليان" يستخدم الصيغة نفسها فى خطاب من خطاباته: "زيوس" واحد، و"هاديس" واحد، و "هيليوس" واحد و هو "سار ابيس "(٢٢٩).

### من مصر إلى يهوذا: سياق للعرض

وسواء أكان المنظور معاديًا عند "مانتون" أم على العكس تقريزيًا نوعا ما عند "سترابون" الذى جعل دين موسى الحكيم مقابلا لخرافات اليهود في عهده، فإن ممارسات اليهود التقليدية ستظل، من المنظور الإغريقي، تغييرا مقصودًا للعادات المهجورة، أى العادات المصرية. وهذا التغيير مختلف جدا عما كان يمارسه المصريون أنفسهم، تلقائيًا وبكل براءة منذ الأزل، بالنسسبة للإغريق، والذين يفعلون كل شيء بالمقلوب، حسب تعبير "هيرودوت" ولكن منذ الأزل وبدون نموذج يخالفونه وبدون وعى".

وسوف نجد تحويل هذه الممارسة المقصودة للبديل إلى نظرية عند "تاسيت" الذى تخيل موسى فى "الحكايات" (الجزء الخامس، ٥٠٤) وهو يقنن الشعائر الجديدة مع كل ما يمثله ذلك فى نظر أى شخص رومانى من فضيحة ومخالفة لشعائر بقية الناس، ويقول: إن كل ما هو مقدس قد أصبح دنيويًا عند سكان جيروزاليم وعلى العكس الدنيوى أصبح مقدسًا، وكذلك الحلال أصبح حراما والحرام أصبح حلالاً، ويضيف "تاسيت" لقد لصق رسم حمار فى المكان الأكثر انعزالاً فى هيكل جيروزاليم، وهذه الملاحظة الأخيرة عن حيوان صعب يتعارض مع ما ذكره كل من "هيكاتيه" و"سترابون" اللذين يصران على عدم التصوير فى الدين اليهودى، أما "تاسيت" فإنه يرجعنا إلى موروث يصران على مختلف نقله بين أشياء أخرى وعلى شكل مختلف "بوسيدنيوس" يصف لنا وبينما يعرض علينا "تاسيت" تعبدا للحمار نجد أن "بوسيدنيوس" يصف لنا

تمثال رجل ذى لحية طويلة جالس على ظهر حمار ويمسك فى يده كتاب: و هو موسى.

و نلاحظ في نص بوسيدنيوس أن "أنتيوشوس إبيفان" يقدم خنزيرة قربانًا ويسكب دمها على الهيكل المكشوف السقف وفوق تمثال البطل المؤسس (موسى) وذلك قبل أن يستخرج منها اللحم والدهون ويدهن بها الكتب المقدسة (التوراة)، وهذه الكتب مليئة بالقواعد والقوانين التي توحي لليهود بكراهيـــة الأجنبي. كما أن "أنتيوشوس إبيفان" يجبر الكاهن الكبير واليهسود الآخرين على الأكل من لحم الضحية. وكما وصفها هذا الكانب الإغريقي فإن هذا التزييف الفظيع لشعيرة تقديم القرابين لا تدخل في إطار المــوروث الثقــافي اليهودي الخاص بمرسوم إلغاء التهويد الذي أصدره "أنتيوشوس الرابع" وبتقديم قرابين غير يهودية على الهيكل في جيروزاليم فحسب ولكن أيــضا يدل على "فظاعة الأسى والحزن"(٢٤١) كما يمكن أيضا أن يبدو هذا الوصف نوعًا من التغيير السردى أو استمرارًا للتيار الفكرى الثقافي ضد اليهود الذي انتشر في الإسكندرية والذي شهد به "مانتون" كما ذكرنا من قبل، والذي يقول: إن موسى كان يجبر الكهنة المصريين على تقديم الحيوانات المقدسة لديهم كقر ابين ثم يجبرهم على طهيها في المعابد التي تحولت إلى مكان للشواء والطهى. وهذا النص لـ "بوسيدنويوس" هو أقدم وثيقة غير يهوديـة تذكر النهي اليهودي بعدم أكل لحم الخنزير، وكان الإغريق قبل ذلك يعتقدون أن بإمكانهم تطبيق هذا النهي في مصر.

أما عند "تاسيت" فنجد أن نهاية الكتاب الرابع من "الحكايات" مخصص الأسطورة "سار ابيس" ونقرأ فيه الحكاية المشهورة عن الحلم الحدى رآه بطليموس حيث طلب منه أن يذهب للبحث عن إله الإسكندرية، وتمثاله، في

منطقة "بان أوجزين". وفي بداية الكتاب الخامس يذكر تاسيت أصل الــشعب اليهودي وقيام موسى بإنشاء جيروزاليم (٢٤٢). وهذا النقارب في الاستطراد المخصص لكل من "سار ابيس" وجيروز اليم ليس محض صدفة؛ لأن أسلوب السرد وطريقة الكتابة في هذين النصين، وهما على هيئة بدين قوسين لمجموعة أحداث مستمرة، تدل على الرجوع إلى مصدر واحد في الغالب. و بذكر لنا "تاسبت" في نصه كيف دخل "فسياسيان" الإسكندرية في معبد "سار ابيس" وكيف أن الإله تنبأ له بالإمبر اطورية في عام ٦٩ ميلادية. وهذه هي مناسبة المرحلة الأولى عن أصل إله الإسكندرية. وفي العام التالي يستعد "تونيس" لحصار جيروزاليم: وهذه هي المناسبة للمرحلة الثانية. وكما نعرف فإن مصر ويهوذا متقاربتان جدا في ذاكرة القدماء حتى إنهم كانوا يخلطون بينهما. والتساؤل عن المصدر أو المرجعية التي رجع إليها "تاسيت" في نصه هو النساؤل نفسه عن المرجعية والمصدر عن حكاية "سار ابيس". كما أن التطابق الشديد بين نص "تاسيت" عن أصل "سار ابيس" وبين المقاطع الته ذكرها "بلوتارك"، بعد عشرين سنة تقريبًا، بالرغم من بعض الاختلاف، عن الموضوع نفسه يجعلنا نعتقد أن الاثنين رجعا إلى النموذج الأدبي نفسه. ويجب ألا ندرج هذا النموذج في إطار الأدب اللائيني؛ لأنه كما نعتقد قد أعطى أهمية كبيرة للمظاهر الرائعة للحكاية، وطبقًا لما أكده "تاسيت" بأن هذا الأصل لم يتطرق إليه أحد من "عمداء الأدب". ويذكر هذا المؤرخ بوضوح، بالنسبة لحكايته عن "سار ابيس" (ويجب أن نفهم أن الحال كذلك بالنسبة للحكاية عن جيروز اليم) أنه يرجع إلى موروث ثقافي نقله "الكهنة المصريون "حسب تعبير ه؛ و هذا يجعلنا نعتقد أن النموذج الذي استلهم منه كان مكتوبا باللغة اليونانية مرتكزًا على ذاكرة كهنونية مصرية.و البعض اعتقد بالطبع أنه "مانتون" نفسه (۲٬۲۱ والبعض الآخر فكر فى "ليزيماك (۲٬۲۱ أو "أبيون" اللذين استلهما منه أيضا. وفى الغالب يرتبط الأمر بمصدر مصرى إغريقى (۲٬۱۰).

والاستطراد عن أصل "جيروزاليم" ودين اليهود عند "تاسيت" لا يقع فقط ضمن الاستمرارية التاريخية للحكاية الخاصة بـ "سارابيس" لأن النصين مرتبطان بأسباب أخرى رئيسة: أو لا كل من النصين يذكر ليس أصل شعب ومدينة فحسب ولكن أيضًا نشأة أو الظهور الأول لإله خاص جدا وفى الحالتين يتم التأكيد على أنه جاء من بعيد: من "سينوب" على البحر الأسود في حالة "سارابيس" ومن مصر، في الحالة الثانية وذلك بعد أن صبغ على عكس آلهة المصربين صدر بمعرفه موسى.

### الأسطورة والتاريخ

ومن المنظور الإغريقى والرومانى فإن إله اليهود يبدو بالفعل كربّا يمتك "جيروزاليم" وهو مماثل لـ" سارابيس" و"إيزيس"، آلهة الإسكندرية. والنصان اللذان يذكرهما "تاسيت" عن الإسكندرية ثم عن "جيروزاليم" قـد صيغا فى إطار حكاية مشتركة حيث يلتقى ويتواجه الإغريق من الإسكندرية الذين يعبدون إلها الذين يعبدون "سارابيس" و"إيزيس" واليهود من الإسكندرية الذين يعبدون إلها عاليا جدا" يرونه "إلها واحدا ساميا". ويجب ألا ننظر إلى خطاب تاسيت "عن أصل اليهود وإلههم ومدينتهم، من خلفية لاهوتية فحسب ولكن يجب أن نقرأه فى ضوء علاقته بالخطاب المتعلق بـــ "سارابيس". وفـى الواقـع فـان الإسكندرية كانت مسرحا عدة مرات لثورات شعبية يتطاحن فيها الـشعب الإغريقى وأهل الإسكندرية ضد الشعب اليهودى والعكس، ولقد أرسلت عدة وفود دبلوماسية فى عهد "كاليجولا" ثم فى عهد "كلود" إلى رومـا لمناقـشة وفود دبلوماسية فى عهد "كاليجولا" ثم فى عهد "كلود" الى رومـا لمناقـشة

عام ٦٦ ولكن فى عهد نيرون اندلعت أحداث الإسكندرية التى أدت إلى حرب يهوذا وتدمير معبد جيروزاليم، ثم بعد ذلك فى عهد "تراجان"، وبعد مدة قصيرة من صدور كتاب "تاسيت" الحكايات" ثارت الجالية اليهودية من جديد فى الإسكندرية (فيما بين عام ١١٥ و ١١٦) فقضى عليها نهائيًا.

وتعد وثيقة "وقائع الشهداء الملحدين في الإسكندرية" وهو نص محفوظ على أوراق البردي مذكور فيه رواية دعانية غير موثوق فيها عن تلك الأحداث، ولكنه مستند مهم من الناحية الفكرية، لقد ذكر فيه أن وفد الإسكندريين الذين جاءوا إلى روما لمقابلة "تراجان" قد أحضروا معهم تمثالاً نصفيًا للإله (سارابيس بالطبع) على حين أحضر وفد اليهود رمزا آخر (في الغالب أوراق من التوراة): القد أبحروا إذن تاركين مدينتهم وأحضر كل وفد معه ألهتهم "(٢٤٦) وهذا المشهد غير الحقيقي الذي تنقله وثيقة "وقائع السشهداء الملحدين في الإسكندرية" من المفروض أنه حدث في الفترة التي ألف فيها "تاسيت" كتابه "الحكايات" فيما بين عام ٩٨ (بداية حرب "تراجان" وعام ١١٣ (رحيل الإمبراطور للحرب ضد "البارت")، وسنذكر هنا مثالا عن الحساسية التي انماز بها "تاسيت" في كتابته عندما ذكر أنه في عهد "تيبار" صدر قرار من مجلس الشيوخ الروماني للحد من الخزعبلات والخر افسات المسصرية واليهودية "وأمر بترحيل ٤٠٠٠ من المشباب المتحررين من العبودية" والملوثين بهذه الأخطاء وكلهم في سن حمل السلاح"، السي سردينيا حتى يحاربوا المجرمين المحليين: "وإذا قضوا نحبهم بسبب عدم نقاء الطقس فإن الخسارة ان تكون مؤسوفا عليها، "بحسب تعبير مؤلف "الوقائع" (الجزء الثاني، ٨٥).

كما يوجد في كتاب "تاسيت" عدة عناصر محتملة تذكرنا بهذا الالتقاء بين مصر وجيروزاليم، مثل: إقامة "فسباسيان" في الإسكندرية فهي مرتبطة تاريخيا بحملة "تيتوس" ضد مملكة يهوذا، وكذلك واقعة تنظيم الحملة الدعائية لصالح "فسباسيان"، والترحيب الشديد الذي لاقاه من أهل الإسكندرية (وعلى وجه الاحتمال المعجزات التي حدثنا عنها "تاسيت" بشيء من السخرية (٢٤٠٠) كل ذلك دُيِّر معرفة حاكم مصر، "تيبريوس يوليوس إسكندر" وهو رجل من سلالة أسرة يهودية مهمة من الإسكندرية (٢٤٨)، ولقد رافق "تيبريوس يوليوس إسكندر" الرومان في حربهم ضد مملكة يهوذا كما شارك مع "تيتوس" في حصار جيروزاليم، وهذا ما جعله شخصية يمكن مقارنتها بـــ "فلافيــوس جوزيف". وخطاب "تاسيت" عن جيروزاليم يرتبط بمرجعية الأحداث الجارية في ذلك الوقت وببعض النماذج التاريخية والأدبية مثل نموذج "بوزيدنيوس" و هو يروى دخول "أنتيوش الرابع إبيفان" في معبد جيروز اليم أو رواية دخول بمباي في نفس المعبد عام ٦٣ قبل الميلاد حسب شهادة "ديودور"، كما نلاحظ عند "تاسيت" أيضا أن مناسبة الخطاب عن أصل المدينة وسكانها هو عبارة عن تقرير عن الاستيلاء على جيروزاليم، ولكن تجب ملاحظة الفرق بين النماذج والمصادر.

إن المصادر عند "تاسيت"، ومرة أخرى مثلما الحال بالنسبة للسارابيس" هي مصادر مستوحاة من الإسكندرية وبكل وضوح هي مصادر مصرية، مثلما سنرى ذلك في النص الذي يذكره شخصيًا، وهذا التقليد يرجع الى "شيريمون" (٢٤٩) مرورا بلس "أبيون" و"ليزيماك" وحتى عهد بطليموس الأول والثاني.

# الروايات عن جيروزاليم وآليات المقارنة عند (تاسيت)

وطبقا لبداية الكتاب الخامس من "الحكايات" للمؤلف "تاسيت"، فقد شيَّدَ "تيتوس" ابن فسباسيان" معسكره بالقرب من جيروزاليم: " مادمنا نحن قريبين من تاريخ اليوم الأخير لمدينة شهيرة فمن الحكمة أن نعرض مصادرها وأصلها "(الجزء الخامس، ١). ويذكر "تاسيت" سبّ صيغ مختلفة عن هذه المصادر: خمس صيغ قصيرة وتلميحية (الجزء ٢٠٥) وصيغة طويلة (الجزء ٥، ٣ و٤) وهي الصيغة التي يتناقلها معظم المؤلفين. وتعدد الصيغ هذه يدلنا على أنه منذ عهد "تاسيت" كان الجدال قد أصبح طويلا وتقليديا، وهو يرجع إلى بداية عصر البطالسة، ويعد "هيكاتيه دابدار"، كما رأينا من قبل، والذي كان نشطا في الربع الأخير من القرن الرابع قبل الميلاد، هو أول شاهد على ذلك. وتعد المقدمة التي كتبها "تاسيت" لهذه الصيغة والتي استطرد فيها وطورها وذكر فيها الصيغ الخمسة، خلاصة حقيقية للأساطير الإغريقية والرومانية عن أصل جيروزاليم ومنابعها، كما أنها تعد نوعا مــن التمــرين المبدئي لرسم الإطار الأيدلوجي الذي يمكننا من التعريف بالآخر ووضعه في مكان معتاد نسبيا، وكان الأمر يرتبط بتوصيل ذاكرة تأتي مـن بعيــد إلـــي الرومان، وهذا البعيد لا يتوافق مباشرة برواية التوراة عن خروج موسي باليهود من مصر ولكن يرجع إلى صيغ صبغت بصبغة إغريقية، يهودية وغير يهودية في الوقت نفسه، ولكنها بعيدة جدا عما ترويه التوراة.

### المصدر الكريتي

'هنا يبدو أن كل شيء بدأ بما يطلق عليه علماء اللغة "الأصل الـ شعبى للكلمات"، أى اللعب بالكلمات بهدف تعليمي، ويرتبط الأمر بالفعل بـ اختراع علمي، وإن كان شبه جنوني، نبت في رأس عالم آثار نابه.

إن سكان مملكة يهوذا هم في الأساس سكان "إيدا"، جبل كريت، وأصل الاشتقاق هنا بر تبط يأصل الأسباب، وهؤ لاء "الإيدانيون" أصبحوا يهودا بعد طردهم من جزيرة كريت، ولجوئهم إلى الأراضي المجاورة في ليبيا، وهذا معناه أن هناك بعض السكان قد خرجوا من كريت واستقروا في أعالى القارة الإفريقية، فما معنى ذلك؟ إنها هجرة جماعية إذن؛ والسبب كما جاء في التوراة موجود هنا ولكن هذه الهجرة الجماعية أو الخروج الجماعي ليس من مصر، وما هو اتجاه هذا الخروج الجماعي؟ نحو منطقة قريبة من مصر، موجودة خارج حدود مصر، في الغالب أرض يهوذا أو ربما في منطقة متوسطة في رحلة الهجرة، ربما إثيوبيا، ستؤدى بعد ذلك إلى أرض يهوذا(٢٥٠)، وهذا المصدر الكريتي يرجع إلى عصر "ساتورن" (زحل)، أي "كرونوس" أبو "زيوس"، ملك العصر النهبي. وبعد أن أسقط زيروس (جوبيتور) "كرونوس" (ساتورن أو زحل) من على العرش نفى هذا الأخير. وطبقا للرواية الأكثر انتشارًا في الإغريق، وهي من "مبحث أصل الآلهـة ونسبهم"، فقد أودع "ساتورن" (زحل) في سجن "تارتار" عند جذور الأرض، أما طبقا للرواية المنتشرة في روما، فقد نفي باتجاه الغرب، أي إلى الجزر البريطانية حيث يرقد وهو محاط بالشياطين، (١٤١) أو بانجاه "اللاتيوم" حيث بحكم لفترة من الزمن بوصفه ملكا من أوائل الملوك قبل الإمبر اطورية في روما وحتى قبل "إينا"، وفي الواقع فإن "ساتورن" (زحل) هو الملك الثاني في "لاتيوم" بعد أن خلف "جانوس"، وطبقا للإغريقي "دنيس داليكرناس"، الذي قدم إلى روما في الوقت الذي وضع فيه "أوغسطين" نهاية للحرب الأهلية، الذي أعلن أن أبحاثه قد قادته إلى ملاحظة أن موقع روما قد عهد به إلى "ساتورن" (زحل) قبل أن يأتي "هرقل" إلى إيطاليا. والدليل على ذلك وجود معبد قديم جدا وكذلك هيكل لـــ "ساتورن" (زحل) في أسفل الكابيتول عندما نصعد إليــه

ابتداء من "الفوروم": "كان هذا الموقع مخصصاً لـ "كرونوس" ويطلق عليه السكان اسم: ساتو رن"(زحل) أما باقى شبه الجزيرة المسماة حاليا إيطاليا فقد كانت واقعة تحت حماية هذا الإله، وكان الأهالى يسمونه "ساتوني"، ونجد ذلك مذكورا فى بعض نبوءات العرافات وبعض النبوءات الأخرى التى أطلقها بعض الآلهة... وتوجد عدة معابد فى أنحاء البلاد مخصصه لهذا الإله... وهناك عدة مدن تحمل هذا الاسم نفسه الذى كان يطلق فى الماضى على شبه الجزيرة هذه... وهذا الإله يحمل نفس اسم كثير من المواقع الموجودة فى المنطقة، وخاصة النتوءات الشامخة والمبانى المرتفعة "(٢٠٢).

ونذكر هنا أنه بعد أن أصبحت إفريقيا رومانية أصبح "ساتورن" (زحل) هو التفسير الروماني لإله فينيقي "بعل" المرافق لـــ" تانيت" وهو الإله الحاكم في قرطاجة والذي تستمر عبادته، حتى بعد التنمير الرسمى للمدينة عام ١٤٦ قبل الميلاد، وذلك حتى القرن الثالث للإمبراطورية. ويبدو هذا الإلــه ملتحيا وقسماته هادئة ويرتدى معطفا واسعا (٢٥٠١) وهذا التفسير الروماني للإله الفينيقي ساعد في سهولة تحديد إله اليهود في شخصية الإله "ساتورن \_ كرونوس". ساتورن (زحل) هو إنن ملك في العصر الذهبي، والمحطب (٢٥٠١) الذي يميزه لم يعد المنجل، سلاح الحرب الذابح الخاص بــ" كرونوس" ولكنه تحول إلى الآلة الزراعية للحصاد، كما جاء ذلك عند "فيرجيل" في كتابه الثاني "جورجيك": سلام عليك أيتها الأرض أم المحاصيل، أرض "ساتورن" (زحل)، يــا جــدة الرجال "(٢٥٠١) وفي عهد "ساتورن" (زحل) لم تكن هناك إراقة دماء فــلا توجــد حروب ولا تقديم قرابين:" قبل "جوبيتور"، وذلك قبل أن يقيم الرجــل الكــافر وليمة من جريمة قتل الأبقار الصغيرة، كان "ساتورن" (زحل) يضمن عيــشة وليمة على هذه الأرض، فلم يكن هناك محاربون غلاظ يتقــاتلون ويــذبحون ذهبية على هذه الأرض، فلم يكن هناك محاربون غلاظ يتقــاتلون ويــذبحون ذهبية على هذه الأرض، فلم يكن أحد يضرب بالمطرقة الثقيلــة فــوق

الرحى ليصنع السيوف البراقة (٢٥٠١)". وفى قصيدته الريفية الرابعة يعلن "قيرجيل" عودة هذا العصر الذهبي، عصر ساتورن" (زحل) بقوله:" ها قد عادت أيضا العذراء (العدالة التي أصبحت نجمة مزينة)، ها قد عاد حكم "ساتورن" (زحل) (٢٥٠٠) "إن تفسير إله اليهود بأنه "ساتورن" (زحل) يكفي بوضوح المتدليل على أننا أمام صيغة خالية من العداوة بوضوح، واستتادًا إلى أصل مشتقات الكلمات وأصل كلمة" "الإيدانيون"، فإن الرواية الأولى التي فكرها "تاسيت" تجعل اليهود شعبا ينحدر من العصر الذهبي، ولكن لا يمكننا أن ننكر أن ذلك قد يتضمن أيضا بعض العناصر السلبية فيما يرتبط بالوصف أو بالتخيل الذي يمكن أن نعطيه أو يراد به تمثيل إله جيروز اليم وعن الممارسات الدينية اليهودية، وربما يكون وراء مشهد الحصاد السلمي هناك يوجد أيضا رسم لهذا العصر الذهبي الدي يمثله الحاكم السناب الكلاسيكية لاحتمال وجود تتاقض في هذه المسألة سأكنفي هنا بأن أنصح القارئ بالرجوع الى الملاحظات القيمة للكاتب "بيير فيدال ناكي" حول تناقضات العصر الذهبي" (٢٥٠٠).

ومن الأجدر ألا نقلل من أهمية ما يبدو أنه مؤكد وواضح: أن هذه الرواية تعلل، بالتعبير الشعائرى، بالتفسير بأن "ساتورن" (زحل) هو إلى محفل السبت، وهى تعود بنا إلى الهدف من وراء استعارة الرومان لبعض العادات والممارسات اليهودية. وهذا التفسير بتعبيرات محفل السبت يشرحها لنا "تاسيت" بأسلوب أكثر وضوحًا في الصيغة التي اعتمدها هو شخصيا: الراحة في اليوم السابع وهو يشرحه أولا في مقطع يرتبط بقصة خروج موسى باليهود من مصر ومرة ثانية بخصوص "الإيدانيين" و"ساتورن" (زحل):

"وطبقاً لرواية الآخرين (يمكن أن يكون مشيراً إلى المولفين الآخرين الذين يروون الحكاية الأولى) الذين يريدون تمجيد "ساتورن" (زحل)، فإنهم إما أن يكونوا قد تلقوا مبادئ دينهم من هؤلاء "الإيدانيين" وهمطبقا للموروث الثقافي، قد نفوا في الوقت نفسه الذي نفي فيه "ساتورن" (زحل) ومن ثم هم الذين أسسوا أمتهم، وإما لأن فيما بين الأجرام السبعة التي تحدد حياة البشر، الجرم الذي يدور فلكه في أعلى مكان والذي يبدو أن له تأثيرا غالبًا هو كما يقال نجم "ساتورن" (زحل). وبالإضافة إلى ذلك فإن جميع الأجسام السماوية والأجرام في مسارها ودورانها تتبع الرقم سبعة "(٢٥١).

والإشارة هذا إلى الكواكب السبعة وإلى الأسبوع الفلكي ويوم "ساتورن" (رحل) هو اليوم السابع، وهذا الربط بين كريت وأرض يهوذا جعل كثيرًا مسن المؤرخين أو كتاب ما قبل التاريخ يتخيلون أن هذه الرواية عن خروج موسسي باليهود توصلنا إلى ذكرى أصل "الفلسطينيين"، وهم شعب البحر القادمين مسن بحر إيجه الذين استقروا في فلسطين في عام ١٢٠٠ تقريبًا قبل المسيلاد. وقد أشار الكاتب "تيودور ريناش" إلى ذلك التفسير من قبل، ويسرتبط الأمسر هنا بذكرى غير واضحة والقول بإن اليهود هم الفلسطينيون. وبكل تأكيد فإن ذلك يمكن التفكير فيه في حالة واحدة إذا كان الأصل الاشتقاقي الشعبي لكلمة "الإيدانيون/ اليهود" هو أيضًا من أصل يهودي. وإذا استندنا إلى هذا الأثر وهذه الذكرى فإننا في هذه الرواية أمام خطاب يهدف إلى ربط الموروث التقافي اليهودي بالعلم المشترك لرعايا الإمبراطورية الرومانية، وهذا ممكن ولكن لا يمكن إثباته.

#### المصدر المصرى

فى عصر إيزيس شهدت مصر زيادة سكانية كبيرة مما ساق مصر إلى التخلص تمامًا من كثير من المهاجرين الذين رحطُوا إلى أراض مجاورة تحت قيادة كل من "هيروزوليموس" و"جودا" (يهوذا)، وبما أن هذا الحدث قد حُدد ومنه بتعبير "فى عصر إيزيس" وبالتحديد بقيادة كل من "هيروزوليموس" و"جودا" (يهوذا)، فإن هذه العناصر تقودنا إلى الرواية الخاصة بأصل جيروزاليم والقريبة من رواية "بلوتارك" التى ذكرها عن أسطورة إيريس وأوزوريس، وتأريخ زمن الحدث بتعبير "فى عصر إيريس" يجعل هذه الرواية، فى سياق رواية "بلوتارك" تدور خلال الحملة الحضارية الأوزوريس أو بعد وفاته (٢٠٠٠).

ولاسترجاع الخطوط العريضة لهذه الأسطورة ذات الطابع المومن ببشرية الآلهة نرجع إلى قراءة "بلوتارك" الذى يذكر أن الحكم الحصارى لأوزوريس قد وضع حدا لأسلوب الحياة الحيوانى الذى كان مطبقا في الأصل، وقد قام أوزوريس بحملة مماثلة للحملة التى قادت "ديونيزوس" إلى الهند فنشر الحضارة خارج مصر بينما تولت إيزيس الوصاية على العرش بدون مشاكل. أما "تيفون" شقيق أوزوريس الشرير فقد لزم الهدوء والصمت ولكنه دبر مؤامرة بمجرد عودة أوزوريس:" لقد أخذ سراً مقاسات جسم أوزوريس وصنع له صندوقا منقوشا" وأحضر الصندوق إلى قاعة الاحتفال وعد بمنح الصندوق هدية لمن يتمدد فيه ويجده مطابقا لمقاساته، وأخذ الجميع يجربون الصندوق وعندما جاء دور أوزوريس وتمدد في الصندوق ودقوا المسامير على غطاء الصندوق ثم وضعوا عليه أختامًا من الرصاص المنامير وألقوا به في النيل وتقاذفته المياه حتى البحر، تحزن إيريس

وترتدى السواد حدادا عليه وتهيم على وجهها فتلتقى بأطفال صغار يخبرونها بأنهم رأوا الصندوق يسبح فى المياه، وأن الأمواج قذفت به على الشاطئ فى منطقة "بيبلوس" حيث استقر تحت شجرة مورقة، وسرعان ما ينبثق من الشجرة فسيلة ضخمة تلتف حول الصندوق وتخفيه عن الأنظار، وكأنما دخل الصندوق فى جذع الشجرة، ويقطع ملك "بيبلوس" جذع الشجرة هذه ويجعله عمودًا يرتكز عليه سقف قصره. ومثلما هام "ديميتر" على وجهه بحثا عن ابنته المختفية فى الأسطورة الإغريقية هامت إيزيس على وجهها بحثا عن زوجها فوصلت أمام باب قصر "بيبلوس" مثلما وصل "ديميتر" أمام أبواب "الوزيس". وتستقبل فى القصر مثلما حدث مع "ديميتر" وتصبح مربية لأصغر أبناء الملك، ولكنها لا تتجح فى جعله خالدا بسبب تدخل بشرى غير مرغوب فيه، وأخيرا تنجح فى استعادة صندوق أوزوريس الذى يصبح تابوتًا، وتضع فيه، وأخيرا تنجح فى استعادة صندوق أوزوريس الذى يصبح تابوتًا، وتضع حيث تجد ابنها "حورس" تخفى التابوت وتغير شكله.

ولكن "تيفون" الذى اعتاد الصيد ليلا فى ضوء القمر يعثر على الصندوق، فيقطع جثمان أوزوريس إلى أربعة عشر جزءا ويفرقها ويوزعها. تتجح إيزيس فى العثور على جميع الأجزاء فيما عدا العضو الذكورى الذى ابتلعه الفطر وبعض الأسماك المتوحشة، التى أصبحت منذ تلك اللحظة من الأسماك المكروهة، وتقوم إيزيس بخدعة لاستبدال العضو الذكورى، وبعد ذلك يصعد أوزوريس للقاء ابنه "حورس" ويدربه استعدادا للمعركة، يحارب "حورس" عمه "تيفون" ويهزمه ويدفع به مكبلا بالأغلال إلى إيزيس ولكنها تتحداه وتمنحه حريته، يغضب "حورس" غضبا شديدا ويخلع التاج من فوق رأس إيزيس، وربما رأسها. بأكمله، ولكن "هيرمس" يجعل لها رأس بقرة بدلا من رأسها، وتدور معارك أخرى ضد "تيفون" ويهزم فى كل مرة ولكن

الرواية لا تقول: إنه قُصى عليه، وفيما بعد يؤكد "بلوتارك" فــى روايتــه أن الحمار هو الحيوان الذى يرمز إلى "تيفون" في مصر ثم يذكر لنا صــيغة أخرى من الأسطورة مفادها أن "تيفون" بعد أن هزمه "حورس" يهرب علــى ظهر حمار ويستمر هروبه سبعة أيام وما إن يجد نفسه في أمان حتى ينجب ولدين هما "هيروزوليموس" و"إيودايوس". ويعلق "بلوتارك" على هذه الأسماء فيقول: إنها تثبت أن هذه الرواية قد أدخلت في الأسطورة الحكايات التراثيــة التى تتاقلتها الكتب عن مملكة يهوذا (١٠٢٠)، وفي الواقع نحن هنا أمام روايــة تقدم لنا تأسيس جيروزاليم، عاصمة مملكة يهودا، وكأنها من عمل "تيفون" الذي اســتمر (ست)، وهو الشخص الذي يمتطى الحمار، أما هروب "تيفون" الذي اســتمر سبعة أيام فيعطينا رمز "محفل السبت"، وهذه الرواية التي تدمج موسى فــي "تيفون"، إنما هي بكل تأكيد دعاية ضد اليهودية وهي صدى لإشاعات قديمة تنولناها سابقا، تدّعي أن هناك تمثالاً على هيئة حمار موجــود فــي معبــد جيروزاليم (٢٦٢).

وطبقا لهذه الرواية التى تجعل من "هيروزوليموس" و"إيودايوس"، فى عهد إيزيس، هما اللذان قادا "تيفون" إلى تأسيس جيروزاليم، في الروايية الثانية التى ذكرها "تاسيت" تبدو لنا رواية معادية جدًا ومن الواضح أنها تستلهم مرجعيتها من مصدر غير مؤكد مصرى إغريقى، وعلى حين يبدو الحمار عند "بلوتارك" هو مطية "تيفون"، نجد أن هذا الحيوان عند "تاسيت" لم يذكر مقترنا بـــ "هيروزوليموس" و"إيودايوس" ولكن يمكن أن نفترض وجوده في أفق الرواية مادام أن "تاسيت" قد ذكر في الرواية الأخرى التى يرجحها، أن الحمير هي التي قادت اليهود في الصحراء نحو نبع ماء. وبما أن هذا الحيوان، الحمار، هو حيوان "ست" العدو الأمثل، فإن المورخ يقدم لنا

بوضوح هذه العادة اليهودية لتقديس الحمار وكأنها تقليد غبى وساخر للعادة المصرية الخاصة بتقديس الحيوانات (٢٦٣)، كما أن تحديد زمن هذه الأسطورة بأنها "في عصر إيزيس" لا يرجعنا إلى أسطورة أوزوريس التي ذكرها "بلوتارك" وإلى تطوراتها في اتجاه جيروزاليم فحسب ولكن يــذكرنا أيــضا مباشرة برواية من الموروث الأدبى المصرى الخاص بالتنبوءات. ولقد سبق ورأينا أن اليهود في الأراضى المصرية في "اونياس" قد وصفوا بأنهم "الذين طردوهم في الماضي بعد غضب إيزيس عليهم" وذلك في نص عن نهاية العالم، وهو صيغة من نبوءة محفوظة على أوراق البردى من القرن الناني أو الثالث ميلادية على حين النص الأصلى يرجع إلى القرن التاني قبل الميلاد (٢٦٤)، نعود إلى رواية "تاسيت" وهي تدور في إطار فكرى روماني بحت وإذا وضعنا جانبًا شخصيات "إيزيس" و"هيروزوليموس" و"يهوذا" وأخذنا في الحسبان فقط قصة القافلة التي تنقل مجموعة من السكان الزائدين عن الحاجة لتخرجهم من البلاد والتي يقودها شقيقان وربما أمامهما حبوان، كل هذا يعطينا الانطباع بأننا أمام حدث عادى جدا، وأنه يختص بالضمير التاريخي المتعلق بتأسيس مدينة روما، ألسنا هنا أمام نوع من الربيع المقدس؟ الأمر يرتبط هنا بسيناريو خيالي أكثر منه واقعي، والـشهادة التاريخية الوحيدة هي هذا النذر المقدس الذي يرجع إلى عام ١٩٥ قبل الميلاد: وهذا النذر المقدس (كان الهدف منه فرض حصار على الأعداء) قد حدث خلال الحروب بين القرطاجيين والغاليين عام ٢١٧، ولم يتحقق بالرغم من كل الاحتياطات الشعائرية المتعددة التي تهدف إلى تلافي حدوث أي أخطاء مقدمًا<sup>(٢٦٠)</sup> وكان من المفروض تقديم قرابين للإلبه "جوبيتور" وتخصيص كل إنتاج الربيع من الحيوانات له خاصة الخنازير الصعيرة والخراف الوليدة والماعز والعجول وذبحها جميعا بوصفها قربانا. وطبقًا

للشرح الذى أورده "جورج ديموزيل" فإن هذه الشعيرة الرومانية التى تقدم مرة واحدة (ولم تنجح) تبدو وكأنها عادة مبسطة لممارسة إيطالية قديمة (حقيقية أو أسطورية!) لاحتلال الأرض من قريب لقريب:

"وفى الظروف الصعبة تتخذ مجموعة من الناس قرارًا دينيًا باقسصاء واخراج من أراضيها مواليد الجيل الجديد بمجرد بلوغها، وفي الموعد المحدد، يأخذ الإله "مارس" الأطفال المنبوذين، الدين كانوا حتى الآن مجرد فريق ثم بعد ذلك يجتمعون ويكونون مجتمعًا جديدًا من المستقرين بعد أن يضموا إليهم مجموعات أخرى من المحتلين للأراضي. وكثيرا ما كانت الحيوانات المخصصة للإله تقود هؤلاء المنبوذين ويطلقون عليها أسماءهم: الذنب "هيربيس" الذى قاد مجموعة السة هيربيي"، والحيسوان "بيك" الذى قاد مجموعة السة بيربيي"، والحيسوان أصل نشأة روما، ترتكز الأولى على نذر مقدس والثانية تقول: إن هؤلاء المنبوذين القادمين من "ريآت" (مدينة "السمابين" وهي اليوم اسمها أصبح فيما بعد "السبتيمونتيوم"، وكلنا نعرف الرواية التي أصبحت متوافقًا عليها والتي ترجع نشأة روما إلى أبناء الإله "مارس"، وهم أطفال الذنبة التي ترضعهم، بعد أن غلاروا" "أليا" (١٠٠٠).

و المثال الواضح على تلك الشعيرة نجده عند "سترابون" وهو لا يرتبط بالرومان ولكن بسكان "السبتيمونتيوم".

"خلال حرب طويلة ضد "العنبريين" (سكان الجبال القريبسة مسن موقسع روما)، نذر "السابنيون" نذرًا دينيًا، مثلما كان يفعل أهل الإغريق أحيانًا، بأن يقدموا كل مواليد هذا العام قرابين للآلهة، وبما أنهم انتسصروا فسى الحرب فقد قدموا جزءًا من الإنتاج قرابين واستبقوا الجزء الثاني، ولكن سرعان ما انتشرت المجاعة ونصحهم شخص ما بأنه يجبب عليهم

التضحية بالأطفال أيضًا قد نفذوا ذلك، ونذروا للإله "مارس" مواليد تلك السنة وما إن بلغ هؤلاء الاطفال سن الرشد حتى أرسلوهم لإسشاء مستعمرة جديدة، خرج هؤلاء يقودهم ثور حتى وصلوا إلى بلد "الأوسك". رقد الثور على الأرض فقاموا بطرد السكان الأصليين واستقروا مكانهم. وبناء على تعليمات الدراويش ذبحوا الثور الذي قادهم قربانا للإلى تمارس (٢٦٧).

كما نجد عند عالم النحو اللاتيني "فيستوس" هذا النص أيضا:

ترجع تسمية "المامرتان" إلى الأسباب التالية: بعد أن انتشر وباء الطاعون في منطقة السامنيوم" استدعى أمير هذه الأمة، تستنيوس متيوس"، المجلس الوطني لمواطنيه وأخبرهم أنه رأى الإله "أبولون" في المنام وأن الإله طلب منهم إذا أرادوا الخلاص من الوباء أن يتبرعوا بربيع مقدس؛ أي: أن يسذبحوا قرابين كل ما يولد في الربيع التالي، وهذا ما نفذوا وكتب لهم الخلاص. ولكن بعد عشرين منة انتشر وباء الطاعون كالمرة السابقة فاستشير أبولون مرة أخرى فأجابهم أن نذرهم في المرة السابقة لم يتم الوفاء به كما يجب؛ لأنهم لم يذبحوا الرجال قرابين ولكن إذا طردوهم من البلاد على الأقل فسوف يكتب لهم الخلاص، وصدرت الأوامر للرجال بالرحيل وترك البلاد فغادروها إلى غابسة سيلا والتي تسمى اليوم توريكانا" (نسبة إلى الثور)، وبما أن الماسانيين" كاتوا في حرب جديدة فقد اتضم إليهم هؤلاء الرجال تلقائيًا لنجدتهم ونجحوا في تحرير سكان المنطقة، وقد كوفئ "الماساتيون" على خدمتهم هذه بان دعوهم · للعيش معهم في دولتهم وأن يتقاسموا الأراضي معهم، وهكذا تكون شعب جديد وأطلق عليه امم "المامرتين"، وترجع هذه التسمية إلى الإله "مامر" الذي فاز في القرعة من بين الآلهة الاثنى عشر. ومعنى كلمة "مامر" في لغتهم هو "مارس"، ومؤلف هذه الحكاية هو "الفيسوس" وهسى فسى الكتساب الأول مسن "حسرب قر طاحبة <sup>(۲۱۸)</sup>.

وإذا أعطينا لأنفسنا فرصة للرجوع إلى الوراء لأخذ سعة من الوقت تمكننا من الملاحظة الهيكلية فلن نستطيع فإن نفكر في أن بعض وقائع خروج موسى باليهود من مصر مثلما جاءت في التوراة تأخذ في آذان أي إنسان روماني صدى لحكاية الربيع المقدس (النذر المقدس) مع بعض التعديلات.

ولنقرأ نص التوراة الخاص خروج موسى باليهود من مصر:

وما إن يقوم "ياهفيه" بإدخالك في بلد كنعان، تنفيذا لما وعدك بسه أنست وآباءك، ومنحك إياه، فعليك أن تعطيه كل ما يخرج من أي رحم (كل مولود)، وكل مواليد الحيوانات التي تمتلكها إذا كانت ذكورا فهسي لسه. كذلك كل مولود جديد للحمار عليك بشرائه مقابل حمل صفير وإن لم تستطع شراءه فتقتله، وكل مولود جديد لأحد من أبنائك تسشتريه. وإذا سألك ابنك في الغد: ما هذا الذي تفعله؟ تقول له: إن ذلك بسبب قوة يسد "ياهفيه" الذي أخرجنا من مصر من بيت العبيد؛ ونظرا لأن فرعون وضع أمامنا الصعاب لمنعنا من الخروج فإن "ياهفيه" قتل كل مولود جديد فسي مصر، من أول مولود بشرى إلى أول مولود حيواني، لذلك أنا أقدم قربانا ليافيه" كل من يخرج من الرحم من بين الذكور وأشتري كل مولود جديد خبيد لاحيد لأبنائي" (171).

ويبدو أننا فى هذه الرواية المليئة بالإيحاءات والتى يقدمها لنا "تاسيت" عن خروج موسى باليهود من مصر أمام نتيجة التقاء أو اتفاق بين الرميز الرومانى للربيع المقدس والرمز المصرى الإغريقى لطرد المدسين ومرضى الجذام، وهذا الطرد مقترن أيضا بأسطورة إيزيس فى الواقعة التى يتدخل فيها الشقيقان "هيروزوليموس" و"يهوذا، ونرى من خلال كل ذلك

صورة العدو "ست" في الأسطورة المصرية إيزيس وأوزوريس، والعدو "تيفون" عند بلوتارك.

### المصدر الإثيوبي

والرواية الثالثة التى ينقلها "تاسيت" تعد أقل عدوانية بكثير، وطبقا لهذه الرواية فإن اليهود ينحدرون من الإثيوبيين، وأنهم اضطروا إلى الرحيل من مكانهم في عهد الملك "سيفيه"، وهذه الرواية التى تقول: إن جيروزاليم قد أنشأها الإثيوبيون الذين اضطروا (تحت ضغط من الخوف أو من الحقد) إلى مغادرة إثيوبيا في عهد الملك "سيفيه"، ليس لها مقابل في مصادرنا (۱۲۰۰). ولكنها تدخل بدون صعوبة في نطاق أسطوري كلاسيكي جدا موجود من قبل، فالملك "سيفيه" ابن "بيلوس"، ملك مصر (وهو ابن ليبيا وبوسيدون)، حكم بالفعل إثيوبيا طبقًا للموروث الثقافي القديم، وزوجة الملك "سيفيه" هي الملكة "كاسيوبيه" وهي ابنة ملك صور "أجينور" وهو الأخ التوأم لـ "بيلوس"، إذا لم تكن زوجة "إيبافوس" أو "فينيكس "(۱۲۰۱)، ونجد أنفسنا أمام شجرة عائلة الميلاد، إفريقيا وفيها مصر وإثيوبيا، والشرق الأوسط بما فيه فينيقيا وسوريا وفلسطين، والأمر يرتبط هنا ببناء هيكلي أيدلوجي يـ شبه، علــي المـستوي الإفريقي، ما هو مذكور في التوراة عن سلالة نوح.

زيوس وأيوه

إيبافوس وممفيس

ليبيا وبوسيديون

بیلوس و أنشینیوه (ابنهٔ النیل) أجینور ایجیبتوس ــ دانیوس ــ سیفیه کاسیوبیه أندر و ماد

ويمكن أن نتساءل عن العلاقة بين كل ذلك وسكان مملكة يهوذا، لا شيء للوهلة الأولى، ولكن بعد ذلك ستدخل مملكة يهوذا في هذا الإطار الأسطوري الجغرافي وذلك تحت تأثير "علم الاشتقاق الشعبي" (وهو علمي في الواقع) من نوع" "ايوداوي" و "إيداو" نفسه، واللعب بالكلمات هنا بين كلمتي "إيوبيه" وهي الكلمة اليونانية لـــ"يافا". أرجعت كلمة "إيوبيه" سواء إلى "كاسيوبيه" (زوجة سيفيه) أم إلى "أتيوبيه "(إثيوبيا). وهناك مصدر قديم يـروي كيف حدث الربط بين "إيوبيه" و "كاسيوبيه "(زوجة سيفيه) (٢٧٢) والمعادلة هي إذن أتيوبيه = إيوبيه. وطبقًا للرواية المشهورة في العصر الكلاسيكي نذكر أن كاسيوبيه (زوجة سيفيه)، ملكة أثيوبيا قد تحدت "النرويد" في مسابقة للجمال و أثبتت بزهو أنها الأجمل.

ولكن "بوسيديون" انضم إليهم في غضبتهم فأرسل عليهم في ضانا ووحشًا كاسرًا (كيتوس) (٢٧٢) وأعلن الوحى الإلهى للإله آمون أنه يجب تقديم "أندروماد" كقربان لهذا الوحش إذا أرادوا ألا يجتاح البلد بأكمله ولكن "بارسيه" ظهر وأنقذ "أندروماد" (٢٧٤) وهذه الأحداث تدور أحيانا في إثيوبيا وأحيانا في مصر أو في ليبيا وأخيرًا في فينيقيا وفي هذه الحالة الأخيرة تدور في يافا (إيوبيه)، وينقل لنا "بيلين" القديم في إطار رواية عن الحيتان، أن الهيكل العظمي للوحش الذي كانت "أندروماد" ستقدم له قربانا، حسبما يقال،

قد أحضر من مدينة يافا في مملكة يهوذا عُرِضَ في روما، ضمن تحف غريبة أخرى، بمعرفة القاضى "م. سكوررس"، أي في عام ٥٨ قبل الميلاد، وكان طول عظامه يبلغ أربعين قدما وطول ضلوعه العليا، مثل: ضلوع أفيال الهند، أما سمك العمود الفقرى فكان قدم ونصف (٢٧٥).

أما "فلافيوس جوزيف" فإنه يصف لنا يافا (جوبيه) في كتابه "حرب اليهود": لم يكن لـ "جوبيه" ميناء طبيعي ولكنها تطل على شاطئ منحدر يمتد في خط مستقيم ثم ينعرج على هيئة هلال في الحافيتين اللتين تتحدران في نتوءات وعرة ومرتفعة جدا نحو البحر وطبقا للأسطورة لا ترال أثسار الأغلال التي كبلت "أندروماد" محفورة هناك وتدل على أقدمية الأسطورة. والرياح الشمالية تعصف بالشاطئ وتقذف الأمواج عاليًا والتي تستحطم فوق الصخور وتصبح أخطر من البحر العميق" (٢٧٠). أما الكاتب "بوسانياس" فإنه وهو يصف حمام سباحة مخصص للإلهة "أرتميس" ومياهه متغيرة الألوان، يتذكر فجأة أجمل مياه رآها في حياته وهي مياه "تيرموفيل"، وتأخذه الذكريات بناسخ الأفكار، ويتذكر ليس المياه الزرقاء ولكن المياه الحمراء أو الأشد حمرة وهي مياه يافا "إيوبيه" في أرض اليهود"، ويقول: إن هذه المياه قريبة جدًا من البحر، ويحكي أن "بارسيه" استحمي في هذا النبع بعد أن قتل الوحش حيتوس" ليزيل آثار دم هذا الوحش" (٢٧٧).

وفى مقالة نادرة جدًا عن "تاسيت ونشأة الشعب اليهودى (٢٧٨)" كتب "إيزيدور ليفي" يقول: إن منطقة يافا كانت تعد منذ عهد طويل مستعمرة إثيوبية، وطبقا لهذا الكاتب فإن الشعب اليهودى كان مرتبطا بهذه الرواية المتعلقة بداية بالشاطئ الفلسطينى عندما تحولت منطقة النبع الأحمر التسى حكى عنها "بوسانياس" فأصبحت "أرض اليهود" ؟. ولكن ميناء "إيوبيه" سقط مؤقتا فى أيد "الهاسمونيين" عام ١٤٣ قبل الميلاد ولم يصبح تابغا للدولة اليهودية إلا فى عهد "هيرود". وهذه الرواية الثالثة لـــ"تاسيت" تعد حديثة

نسبيا ولكنها ترتكز على مجموعة من الخلفيات تجعلها ذات معنى: خلفية أن الإثيو ببين كانو ا يمار سون الختان كما نجد ذلك عند "هير دوت"؛ التو افق الملحوظ بين موسى و الإثيوبيين فيما ير تبط بالتقاليد البهودية كما نجده عند "أرتابان" و "فلافيوس جوزيف "وكذلك في أساطير الكهنة اليهود الذين جعلوا موسى ملك الإثنوبيين: وبالإضافة إلى كل ذلك الذاكرة الإغربقية الأساسية كما نجدها في كتابات "هوميروس" و"هيرودوت" عن الإثبوبيين: السكن المشمس، الجمال، العدل، طول العمر (وعند هيرودوت "الإثيوبيون" هم "المكروبيو")، وهم يميزون بلد المصدر "هذا المكان حيث يجتمع البشر و الآلهة ويحتفلون معا بالأعياد" كما يذكر "جان بيير فارنون" في المصفحات بعنو ان "الأكل في بلد الشمس" (٢٧٩) ونذكر في النهاية الكنساب الثالث من "الحكايات" لــ "هيرودوت" حيث نرى قمبيزًا وهو يرسل فرقة من "الإشنيوباج" للتجسس على مائدة الشمس المشهورة "ترابيزة هليو"والتي بقال إنها موجودة عند الإثيوبيين. وفي الواقع نجد أن الإثيوبيين يأكلون اللحم ولكنه لحم تنتجه الأرض تلقائيا مثلما كانت تفعل في العصر الهذهبي بإنتهاج المشعير أو الكروم (٢٨٠) وهذه الرواية عن المصدر الإثيوبي لليهود مثلها مثل المصدر الكريتي، ترجعنا إلى تصور للعصر الذهبي، وبكل تأكيد فإن "تاسكت" وجدها في نص متأثر بالتفكير اليهودي الذي يسعى إلى ربط الموروث الثقافي عن موسى بالمعرفة الإغريقية.

### المصدر الأشوري

طبقا لهذا المصدر فإن سكان مملكة يهوذا هم المهاجرون الأشوريون (تعبير مماثل للسوريين) والذين استولوا على جزء من مصر ثم بعد ذلك استقروا في أراضي اليهود وفي المناطق القريبة من سوريا. وسيناريو هذه الرواية يتوافق تقريبًا مع ما ذكره "فلافيوس جوزيف" نقلاً عن "مانتون"

بخصوص الهكسوس وأنهم شعب من الرعاة قادمًا من الشرق الأوسط استقر في "أفاريس" قبل أن يطردوا منها واتجهوا إلى منطقة "جيروزاليم". ولكن ذكر سوريا هنا يجعل من الرواية نموذجًا أكثر دقة، ونعتقد أننا نجد هذا النموذج في رواية مماثلة نقلها "تروج بمبايه"، الذي يروى حكاية أخرى حدثت في عهد "أو غستين" وتجعل من سوريا المكان الأصلى الذي خرجت منه حملة" أنتويشوس" السابع ضد مملكة يهوذا عام ١٣٤ قبل المديلاد(١٠٨٠). وهنا أيضًا نجد مرة أخرى أن المناسبة التي يدكر فيها "تاسيت" نشأة جيروزاليم ترتكز على سابقة نموذجية.

#### الصدر عن (هومير)

وهذا المصدر مميز لأنه يرجع إلى "هومير" وهو مصدر يرتكز أيضا على علم الاشتقاق: "هيروزوليم" (جيروزاليم) تشتق اسمها من "السوليم" وهذا تفسير يهودى. و"السوليم" (الذين يتطابقون هنا مع سكان "جيروزاليم" أو الهيروزوليميين") هم شعب "ليسيا" المذكور في الإلياذة عند الحديث عن "بيلوروفون": "وبعد القضاء على الغول قاد "بيلوروفون" المعركة ضد "السوليم" ولقد قال بعد ذلك: إن هذه كانت أصعب معركة خاصها في حياته، ثم قاد بعد ذلك معركته الثالثة ضد "الأمازون" (٢٨٢) وهذه الرواية ذات المصدر الراقي هي رواية يهودية نقلها لنا "فلافيوس جوزيف" والذي يضيف على ملف "هومير" هذا، مقطعًا مؤثرًا من الحيوان الملحمي للشاعر تكوريلوس دي ساموس" من القرن الخامس:

"ويذكرنا "كوريلوس دى ساموس" وهو من أقدم الشعراء، بشعبنا ويقول: إنه اشترك فى حملة "زركزاس"، ملك الفرس ضد اليومان. وبعد أن ذكـر كل الشعوب، أخيرًا يذكر شعبنا بهذه الأبيات: وسار من ورائهم أناس مدهشون للرؤية

وينطقون على شفاههم لغة فينيقية وهم يقطنون فوق جبال سوليميان بجوار بحيرة واسعة وهم يقطنون فوق جبال سوليميان بجوار بحيرة واسعة ورأسهم مرفوعة ويمتطون خيول حليقة دائريا ويرتدون رأسًا جلديًا لحصان مجفف بالدخان وأعتقد أنه يتحدث عنا كما هو واضح للجميع طالما أن جبال سوليميان موجودة في بلدنا وكذلك بحيرة "أسفاليت" وهي أكبر بحيرة بين بحيسرات سوريا."

وبعد هذه الرواية الخامسة عن نشأة جيروزاليم، وهي إيحائية أيصنا، يعود بنا "تاسيت" إلى أسطورة المدنسين بعد أن طورها وأطالها، وهي الأسطورة التي ذكرناها في بداية هذا الفصل من كتابنا والتي اتضح لنا أنها رواية جديدة عن المصدر المصرى المعادى جدا وهي قريبة من الرواية التي نقلها "ليزيماك"، وهو كاتب من القرن الثاني قبل الميلاد ذكره "فلافيوس جوزيف"

# أسطورة المدنسين رواية (ليزيماك)

هل يرجع أصل اليهود إلى مجموعة من مرضى الجذام، أجسامهم مليئة بالأكلان وبأمراض أخرى" والذين لجأوا إلى هياكل المعابد حيث كانوا يتسولون بحثا عن طعام لهم وذلك في عهد الملك "بوكوريس"؟ إن الكاتب "ليزيماك" يؤكد ذلك (٢٠٠٤)، ونجد هنا إعادة، مع بعض التعديلات، للرواية المصرية التي تجعل من المرض عائقا يمنع التقدس. وطبقا لـــ" مانتون" فإن وجود المرضى والعجزة على أرض مصر كانت حائلا حرم الفرعون "أمينوفيس" من" رؤية الآلهة"، ولكن "ليزيماك" يصضع مرضى الجذام، ووجودهم في حد ذاته تدنيس لمصر، داخل هياكل المعابد، وبعد قرنين مسن

الزمان يقدم لنا "تاسيت" رواية أكثر عدوانية، حيث تحاشى رمز الطهارة الشعائرية للأراضى وللمعابد المصرية، واكتفى بالإصرار على طابع التدنيس الخارق للمقدسات الذى اتسم به الأشخاص المنفيون الذين أسسوا جيروز اليم.

وعلى حين نجد عند "مانتون" أن وجود مرضى الجذام والمدنسين على الأرض المصرية كان سببا في منع الاتصال والرؤية المباشرة بين الملك والآلهة، نجد عند "ليزيماك" أن تدنيس هياكل المعابد ليس له هذا التأثير ولكنه يؤدى إلى بوار الأرض وهي طريقة أخرى لقول السشىء نفسه، وعندما يستشير الملك "بوكوريس" وسيط الوحي للإله آمون يجيبه هذا الأخير بأن عليه أن "يطهر المعابد من الأشخاص المدنسين الكفار وإرسالهم إلى من رؤيتهم على قيد الحياة، وحين نُطهر المعابد ستعود الأرض خصبة." من رؤيتهم على قيد الحياة، وحين نُطهر المعابد ستعود الأرض خصبة." البحر. أما الأشخاص المدنسين فقد طردوا إلى الصحراء "وما أن اجتمعوا بعد ذلك حتى أخذوا يتفاوضون بشأن مصيرهم: وما إن أقبل الليل حتى أشعلوا النار وأخذوا يحرسون أنفسهم وفي الليلة التالية قرروا الصيام حتى يتقربوا إلى الآلهة ويثيروا شفقتهم حتى يضمنوا خلاصهم".

وسوف يكون لموقف هؤلاء المساكين هذا وهو طبيعى جدا وفيه تقوى وخشوع (بالرغم من تسميتهم المدنسين الكفار) تحولاً مفاجئاً وعنيفًا، وفي الحقيقة، في صباح اليوم التالى ظهر لهم شخص اسمه موسى ونصحهم بأن يسيروا في طريق واحدة حتى يصلوا إلى الأراضى السكنية، ولقد نصحهم بألا يكونوا كرماء مع أى إنسان وأعطاهم نصائح بذيئة ونصحهم بتحطيم كل الهياكل ومعابد الآلهة التي يقابلونها "(٢٨٥).

وبعد أن حولهم موسى إلى مرتدين تجمع هؤلاء الكفار وتبعوا بعناد الطريق نفسها حتى وصلوا إلى أرض آهلة بالسكان، فما كان منهم إلا أن أطاحوا بهياكل الآلهة وهدموا المعابد وأساءوا معاملة السكان وشيدوا في هذا البلد واسمه يهوذا مدينة هي "مدينة نهب المعابد" (هيروسيلا)(٢٨٦) والتي أصبحت فيما بعد جيروز اليم (هيروسوليما)(٢٨٧).

### رواية (تاسيت)

وبالرغم من أن "تاسيت" لا يستلهم روايته بطريقة مباشرة من "ليزيماك" فإن مصادر قريبة جدًا من مصادر هذا الأخير هي التي يـستخرج منها بعض العناصر بخصوص نشأة جيروزاليم ويرتكز عليها لتأليف روايته عن هذه القضية ويقول: إنها رواية معظم المؤلفين (أو عمداء الكتابة) (٢٨٨). وطبقا لهذه الرواية فقد انتشر في عهد الملك "بوكوريس" في مصر وباء جلدى بدنس الأجساد، وأطلق على هذا المرض اسم "تابس" وهي مادة مشتقة من الفعل "تابير" ومعناها "يسيح - يصبح سائلا - يتحلل"، وهو ترجمة للفعل اليوناني "فيتيزيس" أي تلف أو هزال. وهذا المصطلح يترجم بمرض الجذام. وبسبب هذا الوباء أسُتَشير وسيط الوحى للإله أمون فصدرت أوامــره (٢٨٩) "بتطهير المملكة وبنفى هذا النوع من البــشر إلـــى أراض أخــرى؛ لأنهــم مكروهون من الآلهة "(٢٩٠) ولقد أصاب المرض كثيرًا من المصربين في أنحاء مصر ولكن وسيط الوحى للإله آمون ذكر فقط مجموعة من بين المصريين بقوله "هذا النوع من البشر" بدون تحديد عرقى، وذلك لأن هذه المجموعة حتى هذا الوقت كانت هي التي يجمع بينها المرض فقط والمرض هو الذي يفرقها عن المجموعات الأخرى وجعلها مكروهة من الآلهــة (۲۹۱). و هذه المجموعة من المصربين مرضى الجذام هي التي تكون منهم "هذا

النوع من البشر". ونلاحظ هنا أن الرمز مقلوب وعلى عكس الصورة التسى كان عليها اليهود، في رواية "مانتون" وكذلك في رواية "ليزيمـــاك" بـــصورة أقل، بأنهم الذين هدموا معابد الألهة المصريين، نجد عند "تاسيت" أن هؤلاء الناس لم يكن قد تم تعريفهم بعد أنهم يهود يكرهون الآلهة، بل الآلهـة هـم الذين يكر هون هؤلاء الناس الذين أصبحوا فيما بعد اليهود. والأمر يرتبط هنا بتحديد كيفية تكوبن الهوية وهذه المسألة ترجع إلى أقدم الشهادات الأغريقية عن اليهود، وطبقًا لشهادة "مانتون" فإن جيروز اليم قد أسسها الهكسوس قبل موسى بكثير: وهنا يبدو اليهود، شعب موسى المصرى (أوزارسب)، وكأنهم نتيجة للخليط بين الهكسوس والمصريين، أما عند "هيكانيه" فإن موسي وشعبه هم أجانب على أرض مصر منذ البداية حتى قبل طردهم وإخراجهم من مصر وذهابهم إلى أرض يهوذا، أما "تاسيت" فإنه يشرح كيف أصبح اليهود يهودا. بُحثُ في مصر عن مجموعة مرضى الجذام وبتعبير آخر بدأت ملاحقتهم وكان موسى أحد مرضى الجذام المحكوم عليهم بالنفى (أى الخروج من مصر)، ولكنه الوحيد الذي لم ينهر بسبب العدوانية على حين كل الآخرين مشلولون بالبكاء والنحيب، ويحذرهم موسى ويقول لهم ألا يعتمدوا أو ينتظروا أي مساعدة من الآلهة أو من الناس الذين تخلوا عنهم، لذا يجب عليهم ألا يتقوا إلا في أنفسهم وفي القائد الذي سيساعدهم أي بكل تحديد موسى.

يتبعون إذن هذا القائد الذى أعلن عن نفسه بنفسه ويسيرون فى طريق بلا معالم (٢٩٢) ويكاد العطش يقتلهم ولكن فجأة يظهر قطيع من الحمير ويقودهم نحو ينابيع المياه، وبعد ست أيام من السير يصلون فى اليوم السابع إلى أراض مأهولة بالسكان فيستقرون فيها ويطردون أهاليها (المرزارعين)، وعلى هذه الأرض ينشئون مدينة ويقيمون معبدًا، ويجب أن نستخرج من هذه الرواية المعادية لليهود بقوة عنصرا مهما يجب أن ندرسه بإمعان وهو متفق

مع رواية "ليزيماك"، ولكنه يختلف عن رواية "مانتون"، فهذا الأخير يحدد زمن موسى في عهد الملك "أمينوفيس" أي ملك من الأسرة الفرعونية الثامنة عشرة، أما في رواية "تاسيت" فإن الأحداث تجرى في عهد الملك "بوكوريس"، وهذا التحديد المتوافق مع رواية "ليزيماك" يدل على أن المصادر التي رجع إليها "تاسيت" ترتبط بأدبيات خاصة بالتنبوءات من مصدر مصرى تماما مثل الروائية الإيحائية التي تجعل خروج موسى باليهود من مصر قد حدث في عصر "ليزيس"، إذن هنا تدور حكاية موسى في عهد الملك "بوكوريس، أما مانتون" نفسه فقد ذكر أنه في الأسرة الفرعونية الرابعة والعشرين، بين عام معنير يتكلم "(٢٩٠). وهذا الملك "بوكوريس قد أحرقه حيًا الملك الإثيوبي "شابكا" وذلك قبل غزو الآشوريين لمصر بفترة وجيزة.

وطبقا لوسيط إله الفخار فهناك وصف لتنبوءات هذا الحمل المستكلم والتى لم تنمح من الذاكرة الأدبية المصرية ولا الإغريقية ولا الرومانية، كما نجدها أيضا عند "بلوتارك" الذى يذكر مثلا شعبيا يعنى نوعًا من التخريف "لقد كلمك الحمل"، ونجد التعبير نفسه فى المعجم البيزنطى "دى لا سودا"، كما تجدر الإشارة إلى أن هناك حكايات عن الحملان التى تتكلم فى الحكايات الشعبية وفى إطار التنبوءات حتى فى الرحلات الرومانية "الميوريتزا"، ولكن الحمل المصرى المتكلم ليس من عالم المراعى مثلما الحال فى رومانيا: وفى الغالب هو حمل يرجع إلى إله "كونون" أو "آمون" (1947) ونجد نص هذه النبوءات على أوراق بردى من العهد الديموطى موجودة فى الفيوم وأعيدت كتابتها فى أول أغسطس من العام الرابع الميلادى فى عهد أوغسطين. ولقد كتب الكاتب الذى نقل النص، الذى لم يحفظ إلا على نهايته بل وحتى على بعض شذرات منها، هذا التعريف: "لعنة الإله "بريه" (الإله رع) على مصر

منذ السنة السادسة لعهد الملك 'بوكوريس". ولقد نطق الحمل، وهـو علـى صورة الإله رع والناطق باسمه، بهذه النبوءة:

"اللعنة والنقمة على الطفل الصغير وسوف يُطرده إلى أرض سوريا تحت نظر والده ووالدته! اللعنة والنقمة على النساء اللواتى وضعن مولودا صغيرًا وسوف يطردن إلى أرض سوريا تحت نظر وليدهن. واللعنة على مصر التى سوف تبكى بسبب تلك اللعنة الكبيرة بداخلها. ابك يا هليوبوليس الشمالية لأن الشرق قد لامس الغرب... ابك يا بوباستيس! ابك يا نيلوبوليس! لسوف يحولون شوارع سيبنيتوس إلى حقول مسن الكروم وسوف يتحول مجرى "مانديس" إلى غابة من النخيل والأشجار. ابكوا يا كهان الأوبيكير! ابك يا ممفيس، مدينة "إبيس"! ابك يا طيبة، مدينة آمون! ابك يا تا هيسيت، مدينة شو! والخوف يستقبل الشجن "أدون! الله يا تا هيسيت، مدينة شو! والخوف يستقبل

وهذه الكلمات هي النبوءة التي أعلنها الحمل الصعير للكاهن (أو الوزير؟) المدعو "باسانيهور" وهي تحتوى على المصائب التي ستقع على مصر، ولكنه يعلن أيضا أنه بعد مرور تسعمائة عام سيرحل أخيرا عن مصر المحتل الأجنبي وسيعود من حيث جاء، وحينئذ ستعود تماثيل الآلهة التي أخرجها الآشوريون من مصر وسترجع إلى "نينيف" وسوف يعود المصريون للحكم، وسيحكمون أيضا أرض سوريا، وسيعود حكم القانون والعدل، ومات الحمل بعد أن نطق بهذه النبوءة، فأمر الفرعون الكاهن "باسانيهور"، بأن يضع جثمان الحمل في تابوت من الذهب وأن يدفنه بمراسم الآلهة نفسها مثل حاكم طبقا للشعيرة المقدسة."

وطبقا للباحث "ديديه ديفوشيل" فليس هناك أى دليل داخلى يمكن أن يرتكز عليه لتحديد تاريخ تأليف هذا النص لأنه يندرج تحت نوع جديد من النصوص انتشر مدة طويلة وتتعدد أساليب تفسيره (٢٩٦٠)، والعدو الخارجي

المعان عنه فى النص بأنه سيغزو مصر ثم سيرحل عنها يمكن أن يكون العدو الأشورى أو الفارسى أو اليونانى أو اليهودى. وهناك أنواع أخرى من مثل هذه النصوص نجدها فى أوراق البردى مثل تلك التى أعلنت لنا نبوءة صانع الفخار وهو النص الذى ذكرناه سابقا والذى يشير إلى نبوءة الحمل وهو يرجع إلى القرن الثانى أو الثالث الميلادى، وكذلك تشير الموسوعة البيزنطية عن "السودا" فى القرن العاشر، إلى نبوءة هذا الحمل، ونظرا لأن تاسيت" حدد حدوث روايته فى عهد "بوكوريس" فإنها ترتبط بالآداب الخاصة بالنبوءات المصرية والمنتشرة فى العهد الرومانى والتى تؤرخ خروج اليهود من مصر فى القرن الثامن قبل الميلاد وتصورها على أنها طرد من مصر وتبعه نشأة جيروز اليم (۲۹۷).

## الدين وقواعد المعيشة التي أرساها موسى <sub>(</sub>تاسيت، الحكايات، الجزء الخامس، ٤ و٥ <sub>).</sub>

أصبح "تاسيت" بدون أن يسعى لذلك شاهدًا على قصية مصرية. والنص الذى اختار أن يستعيده إنما الهدف منه، فى بداية الجزء الخامس من كتابه "الحكايات" هو تقديم الدين وقواعد المعيشة التى أرساها موسى، وهلى لوحة معادية وتنقسم إلى جزأين، الأول: يذكر فيه الأسس التى وضعها موسى ولا يرتبط الأمر فيها بأصل ثابت ولا بمستعمرة، إنما يرتبط الأمر بنشأة عشيرة من أصل مصرى منعزلة عن العالم ومخلصة لمؤسسها. ونلاحظ هنا أنه بعد اختراق الصحراء تحولت المجموعة من "نوع من البشر" إلى" عشيرة" ذات أصل مصرى، ولكن الأصل ليس مرتبطا بالنبؤة وبالنسب ولكن بالذاكرة، لأن موسى أراد أن يؤسس أمة ترتكز على استمرار الإخلاص له، ولهذا السبب أرسى قواعد شعائرية موضوعة خصيصا على عكس قواعد الشعوب الأخرى، ولهذا أصبح مقدسا ما هو دنيوى والحال حرام وأصبح رمز الحمار، الحيوان القائد، مقدسًا في قدس الأقداس

(البنترال)(٢٩٨) ولقد اختار موسى الأضاحي من الخرفان كراهية في "هامون" واختار العجول كراهية في "أبيس"، ولكنه أمر بتحريم الخنزير لأن هذا الحيوان معرض لنفس المرض الجلدى الذي أصاب عشيرته أي المصريين الذين قادهم وأخرجهم من مصر وهذا المرض مذكور تحت مسمى "سكابيس" (بروريت). ويشرح لنا "بلوتارك" في بحثه بعنوان "آراء حـول المائدة" أن المتحدث "لامبرياس" حكى كيف كان جده يسخر من اليهود الذين لا ياكلون اللحم العادى جدًا (لحم الخنزير) ويقول: إن السبب المحتمل هو تلك النقاط البيضاء التي تشبه الجذام أو (بروريت) المزمن والتي تظهر وتنتشرعلي بطن الخنزير: وهو يجعلها السبب إلى جانب قدارة الخنزير، وراء هذا التحريم (٢٩٩)، ونلاحظ هنا هذا التفسير المقزز المرتكز على العداء للأجنبى والانزلاق إلى تشبيه الحيوان القذر بالإنسان وكذلك التفسير "الطبى" لتحريم الخنزير، ولقد أصبح "تاسيت" هو الناقل الفعال لهذا التفسير والذي نجد صعوبة في التخلص منه بالرغم من كتابات "موسى بن مامون" والتحليا الرائع للباحثة "مارى دوجلاس" (٢٠٠٠) والأمر بالصيام وأكل الخبر بدون تخمير يذكرنا في كتابات "تاسيت" بالمجاعة والاستعجال في الأكل خلال السير في الصحراء،

وبعد أن عرض "تاسيت" تلك الأسس الضعيفة في نفسها، حلَّلَ ما أطلق عليه الانهيار، وهو ينتهج بذلك النهج الذي بدأه "هيكاتيه". ونحن ننكر ما سرده المؤرخ "هيكاتيه دابدار" في نهاية روايته من مظاهر الفساد والعدوي المنتشرة في زمن تطبيق قوانين موسى والتي نتجت عن احتلال أرض يهوذا من قبل الآشوريين والفرس واليونانيين، وفي إطار نظرية مماثلة لهذا الانهيار أو النهاية يعرض لنا "تاسيت" بدوره أن محفلاً السبت والذي كان في

الماضى تذكير البوصول اليهود في اليوم السابع إلى الأراضي التي استقروا بفيها فقد أصبح مجرد انجذاب نحو الكسل (٢٠١).

ويضيف "تاسيت" قد يكون ذلك راجعًا إلى يوم زحل وإلى الروايسة المذكورة بأعلاه. ويعود ويوضح أنه حتى ذلك اليوم كان الأمر يرتبط بشعائر عتيقة ويمكن مراجعتها. أما التقاليد الأخرى فإنها فاسدة تماما.ومرجعية "تاسيت"، بكل تأكيد، ليست القواعد المطبقة في جيروز اليم ولكن ممارسات اليهود في الشتات (٢٠٠٠). ويقول "تاسيت" عنهم إنهم كل الهذين ارتدوا عن ديانات آبائهم أي المشركين، كل الذين تبعوا موسى وتركوا دين المدينة وانقادوا بعيدا عن الاحترام الشديد للشعائر التقليدية والذين يدفعون مساعدات في المناسبات (ستيبس) أو مساعدات سنوية (تربيتوم) لخزينة المعبد (٢٠٠٠). وهذا سوف يزيد من الثروة لأنهم كرماء فيما بينهم ولكنهم ببيتون للأخرين كراهية شديدة. إنهم يأكلون بمعزل عن الناس ويتزوجون فيما بينهم من أقربائهم (٢٠٠٠) ويسمحون بما ليس مسموحًا به في هذا المجال كما أن الختان إجباري و هو دليل على الانفصال عن الآخرين. و هم يحتقرون الآلهة. ويجب على المرتدين الجدد أن يتنازلوا عن الولاء للوطن وللعائلة وحرصت منهم على زيادة شعبهم فإنهم لا يقتلون الأطفال الذين يولدون بعد ولادة الورثة الشرعيين. كما أنهم يؤمنون بأن المحاربين في القتال أو شهداء التعذيب أرواحهم لا تموت، لذا فهم يحتقرون الموت. وفي شعائرهم الجنائزية يطبقون عادة المصريين: دفن الجثمان وليس حرقه. وهم يؤمنون مثل المصريين بالنار في الآخرة ولكنهم يعتقدون العكس فيما يختص بالأشباء السماوية (الآلهة): المصريون يقدسون كثيرًا من الحيوانات وبعض التماثيل والأصنام ولكن اليهود يعتقدون في الألوهية الروحية ولا يؤمنون إلا باله واحد. (بالروح فقط). وتعبير (بالروح فقط) يقودنا إلى فكرة السمو: ولا يوجد في هذا الدين كواكب أو نجوم وعلى الأخص لا يوجد صور أو تماثيل (٢٠٠٥)! ونحن هنا بعيدون كل البعد ليس فقط عن المصريين، وهذا ما ذكر بوضوح، ولكن أبضا عن الإغريق والرومان.

تعد اليهود أن الأشخاص الذين يصنعون صورًا وتماثيل للآلهة من مواد قابلة للتلف وعلى شكل آدمى أنهم كفار. أما الههم السامى والخالد فهو لا يضاهيه أحد ولا يمكن تحطيمه. لذا فهم لا يضعون أى تمثال فى مدينتهم وبالتالى فى معابدهم (نلاحظ هنا أن كلمة معابد فى صيغة الجمع!) وهم يرفضون مدح ملوكهم مثلما نفعل نحن مع القياصرة. ولكن نظرا لأن الكهان لديهم ينشدون على عزف المزمار والطبول وأنهم يضعون أكاليل من اللبلاب وقد وجدت شجرة كروم ذهبية فى معبدهم لذا فبان البعض يظن أنهم يعبدون ليبار باتر"، هازم الشرق. بالرغم من أن شعائرهم ليست بينها تشابه لأن اليبار" وضع شعائر بها فرح ومزح بينما شعائر اليهود بلا حركة وملحدة ((٢٠١)).

وبعد ذلك يذكر "تاسيت" أن "كناوس بمباى" هو أول رومانى يخصع اليهود وأنه بعد انتصاره أصبح من حقه دخول المعبد، وهكذا عرف الجميع أن معبدهم ليس به أى صورة لأى إله وأن الهيكل المحاط بالأسرار كان خاليا تمامًا (٢٠٠٠). وهكذا من بعد رمز الحمار وصلنا إلى العدم. وهذا التعبد بدون صور ولا تماثيل هو أشبه بعبادة بدون مكان، وهذا الخطاب المعادى، يتم تقديمه على أنه نوع من الغش والخديعة التامة أى أنه مبنى للعدم. وتجدر الإشارة هنا إلى أن طابع اليهود هذا الذى لا يقبل التصوير كان القدماء يعدونه ليس فقط شكلاً من أشكال إنكار الآلهة أو نوعًا من الكفر أو الانطواء على النفس بل على العكس كانوا يعدونه أيضنًا نوعًا رائعًا من احترام الألوهية. وهذا ما كان يعتقده كل من "ستر ابون" و"فيرون" وربما "تيت ليف" أيضنًا "موناً وهذا هو السبب في أن الخطاب الروماني عن الموقف الديني

لليهود ينسم بشيء من عدم الوضوح حتى في صيغته الأقل عدوانية: إن الحاد هؤلاء الأعداء للجنس البشري يمكن أن يتحول إلى نموذج في الصرامة اللاهوتية والشعائرية؛ لأن عدم القبول بالصور والتماثيل لا يوحى بالضرورة محاربة الأيقونات، ومهما يكن التفسير الذي نعطيه عن معبد جيروزاليم الفارغ فإنه يظل مكانًا ساحرًا يمتزج فيه احتقار الآخر مع الإحساس بحكمة لا نهائية.

### الهوامش

- (۱) هيكاتيه دابدار، ٢٦٤ ف ٦. انظر م. ستيرن المؤلفون الإغريق والرومان عن اليهود واليهودية"، الجزء الأول، ص ٢٠ إلى ٤٤ ـ انظر ترجمة: ت. رينـــاك، نـــصوص لمؤلفين إغريق ورومان عن اليهودية، ص ١٤ـــ٠٠
  - (٢) المصدر السابق
- (٣) التقارب بين دانوس وكادموس مذكور بطريقة غير مباشرة في رواية تعود إلى هيكاتيه دى ميليه (وهو مؤرخ من القرن الخامس ق.م. وهو ليس هيكاتيه دابدار) ويقال: إن دانوس هو الذي أدخل في اليونان الحروف الهجائية الفينيقية. أما هيرودوت فهو أول من ذكر أن الذي فعل ذلك هو كادموس (انظر أرسطو، ٥٠١)
- (٤) انظر تعليق مالكيين، البحر المتوسط الإسبرطى، ص ١٢١ ١٢٢٠: إذا حدث يوما وتم كتابة تاريخ عالمى عن الاستعمار فيجب على المولف أن يعطى أهمية كبيرة لما أطلق عليه "الأراضى الخالية" فهذه الأراضى الخالية مثل العالم الجديد (أمريكا) وقارة أستر اليا وحتى "قلسطين الخالية" في الأيام الأولى للحركة الصهيونية، هذه الأراضى لم تكن خالية إلا في نظر الذين احتلوها: "أرض بدون شعب إلى شعب بسلا أرض" "أرض خالية" إذا كان شعبها من الهنود أو المحليين أو البدو ليست خالية وهدذا "أرض خالية" إذا كان شعبها من الهنود أو المحليين أن تكون بعض الجزر خالية تماما وهذا ما جعل الإغريق يؤلفون حكايات وروايات خيالية عن هذه الجزر الجرداء الخالية من السكان.
  - (٥) انظر إنفرا، ص ١٢٧ إلى ١٣٠ بشأن المستعمرة اليهودية في اليفنتين
- (٦) رواية هذا المؤلف الكاهن ويكتب اسمه مختصرا (بج) بدلا من الاسم الطويسل (بريسترجروندشريفت) كان قريبا من الحكايات المصرية الإغريقية عن موسى. وعن تاريخ كتابات موسى التوراتية انظر ت. رومر "بناء حياة موسى في التوراة الإبراهيمية وعند بعض المؤلفين الإغريق". وأتقدم بالشكر هنا للزملاء كريسستيانو جروتانيلى و ألبير دى بيوى وطوماس رومر على نصائحهم التوراتية.

- ( ۷) فوتيوس، المكتبة أخ ٢٤٤ (ديودور دى سيسيل ٤٠ (ترجمة ف. بورجوه)، انظر الملاحظة ١.
- ( ٨) الإهداءات الملكية تقدم وكأنها أوامر أصدرتها الآلهة للملك عن طريق الأحلام. فى سيرابيوم الإسكندرية توجد عدة لوحات تدل على ذلك. انظر ف. بورجوه وى. فولوكين الوحات فضية من مخزن السيرابيوم".
- ( ٩) انظر ألبير دى بورى، اختيار الأجداد، بخصوص الروايتين عن مصادر تكوين نص موحد في التوراة.
- (١٠) هيكاتيه كما ذكره ديودور ١، ٩٤ وهذا الاتصال ٩٤ عبر النبوءة يتم عن طريق الملائكة كما كان يعتقد القدماء. ويرجع إلى اليهود تطوير حديث الملائكة: انظر سلز كما ذكره أوريجان، ضد سلز ٥، ٣٤ "أمون ليس أسوأ من ملائكة اليهود فلي نقل رغبات الآلهة "ولقد قام الباحث أندريه كاكو بتحليل الأسس التوراتية لذلك فلي "الملائكة والشياطين في إسرائيل" وجدير بالذكر أننا نجد عند هيكاتيه أن الملاك هو الكاهن الكبير الذي يقوم بدور موسى.
- (۱۱) أجمع المعلقون على تأكيد أن فوتيوس قد أخطأ بقوله إن ديودور قد ذكر مصدرا ومرجعية هيكاتيه دى ميليه (وليس هيكاتيه دابدار). ويجب أن نسذكر أن فوتيوس كان في ذلك الوقت ثائرا على ديودور ويتهمه بالكذب وأراد أن يخطر النقاد ويرجع هذه الحكاية إلى شخص أخر.
  - (١٢) انظر فلوروس ١، ٠٠ (٣،٥)، ٣٠: باللغة اللاتينية .
- (١٣) الحكاية الأخرى التى ينقلها ديودور عن جيروزاليم وهى حكاية حملة أنتيوش إييفإن وتدنيس الهيكل والمعبد (هناك جزء من الكتاب ٣٤ محفوظ عند فوتيوس) وهمو مأخوذ عن بوسيدونيوس داباميه الذى استخرج رواية موسى واضع القوانين المذى يأخذ قوانينه من تنزيل من الإله "إيوه" طبقا لاحتمال أدرجه ت. ريناك فسى النصوص"، ص ٧٠، الملاحظة ٢.
- (١٤) بخصوص المشكلة التى يجدها البعض؛ لأن ديودور يرجع فى بحثه إلى هيكانيسه وليس إلى بوسيدونيوس بشأن جيروزاليم، انظر الخلاصة عند ر. بوخ، ص ٣٦ الملاحظة ٣١.

- (١٥) انظر ف هارتوج، مذكرات أوليس، ص٦١
- (١٦) انظر ب. بار كوشفا، هيكاتيه واليهود، ص ١٣ الذى يعتقد أن هذه المجموعة هسى ملحق لمصريات هيكاتيه. والتحاليل التى قام بها والتر سبورى واستكملها فرانسوا شامو وأن بيرتون قد جعلت قراءة مستندات هيكاتيه غير مشجعة وكان العسالم ف. جاكوبي قد جمعها بالرغم من أنه عالم دقيق وحريص في اختياراته. انظر أيضاً أ. بيرتون "ديودورس كتاب ١، لييد، ١٩٧٧ "دراسات أولية عن الأديان الشرقية فسي الإمبراطورية الرومانية"، ص ٣٤. ولمزيد مسن المعلومسات انظسر ج. ديليسرى "هيكاتيه دابدار ومصر والتفسير الإغريقي"، ص ٢٥٦
- (١٧) استكمالاً لما ذكره هيرودوت ٢، ١٠٤ حيث يذكر أن الإثيوبيين مارسوا الخنان وكذلك أشار إلى الفينيقيين والسوريين في فلسطين.
- (۱۸) بالنسبة لما وصلنا من معلومات عن "مانتون" (رقم ۱۰۹ من مقتطفات جاكوبی) يمكن الرجوع عادة إلى الترجمة الإنجليزية للباحث و. ج. فاديل (لوب كلاسيك ليبرارى). انظر أيضنا كتاب ت. ريناك "النصوص"، ص ۲۰ إلى ۳۶ وأيسضا ستيرن "المؤلفون الإغريق والرومان"، الجزء ۱، ص ۲۲ إلى ۸۲ وكذلك جب. فربروج و ويكرشام، ص ۹۰ إلى ۲۱۲.
- (۱۹) كلمة "مونوتييزم "أى توحيد غير موجودة فى اللغة اليونانية، انظر إنفرا، ص. ١٨٠ و ١٨٠
  - (۲۰) أبولونيوس مولون، مذكور عند فلافيوس جوزيف، ضد أبيون ٢، ١٤ و ١٤٠
    - (٢١) ليزيماك، مذكور عند فلافيوس جوزيف، المصدر السابق، ١، ٣٤
- (٢٢) بيلين القديم، التاريخ الطبيعى ١٣، ٤ إلى ٤١: كانت تمور يهوذا وخاصــة تمــور جرش من ألذ التمور في المنطقة كما يؤكد بلين نفسه، المصدر نفسه، ٤٤
- (٢٣) بخصوص الاتهام الموجه للمسيحية بأنها وثنية انظر جوستين مارتير، المديح ١، ٦
  - (٢٤) عن الهكسوس، انظر إنفرا، الملاحظة رقم ٥٣
- (۲۰) مانتون ٤٥ فاديل المذكور عند فلافيوس جوزيف، ضد أبيون ١، ٢٦ ٣١ وأيضاً ٢٢٧ إلى ٢٨٧ (ترجمة ت ريناك، النصوص)، بخصوص الترتيب الذي أعده

موسى ضد مصر بشأن التدنيس إنما هو تمهيد، على مستوى الرواية، لما سيحدث بعد ذلك من تدنيس معبد جيروز اليم بمعرفة أنتيوش الرابع، أما في التوراة (مارك ١، ٢٩ وأيضا مارك ٦، ١) نجد روايتين غير يهوديتين، الأولى عند ديــودور دى سيسيل ٣٤، والمعروفة من خلال مستخرج من فوتيوس، وترجع إلى بوسيدونيس: عندما دخل أنتيوش إيبفان المعبد اكتشف تمثال لموسى راكبا الحمار، فيقدم بتقديم خنز برا قر بانًا و يدهن بدمه كتاب القوانين. أما الرواية الثانية التي نقلها فلافيوس جوزیف فی (ضد أبیون ۲، ۸ و ۸۹) فهی مستخرجة من عند أبیون نفسه ومصادره هي بوسيدونيوس وأبولونيوس مولون: وهي أسطورة الجريمة الشعائرية. وتدنيس معبد جيروزاليم بمعرفة أنتيوش إيبفإن الرابع سبقت بقليل الانقلاب المعروف باسم "ميكابيه" (في عام ١٦٤). وقد نتج عن هذا الانقلاب استيلاء يهودا دى ماكبيه على جيروزاليم في نهاية ديسمبر عام ١٦٥ وقيام أسرة ملكية جديدة هــدفها الأول هـــو دولة طاهرة عرقيا ودينيا، تحت لواء روما، على مرأى من السوريين. انظر ادلبار جيوفانيني "مصدر كراهية اليهودية في العالم الإغريقي"، الذي وجد أن هذا التحالف مع الرومان ضد الإغريق هو مصدر كراهية الإغريق لليهودية، ولكنه ليس السبب الوحيد، لقد كانت هناك عدة مظاهر ضد اليهودية شوهدت قبل ذلك عند المصربين. وفي الحقيقة هناك اختلاف كبير بين ما نكتشفه بقراءة الإغريقي هيكاتيه وما نقرأه بقلم المصرى مانتون.

(٢٦) قام الملك الهكسوسى ساليتيس، عندما كان حاكما لممفيس، بتأسيس "أفاريس" شسرق فرع النيل، وأفاريس هذه التى أصبحت الآن "تل الضبعة" تقع على بعد ٢ كيلومتر من بى رمسيس، المذكورة فى التوراة فى سياق خروج موسى باليهود من مصر ولقد حدد علماء الآثار ذلك المكان بأنه "قنطير". ولقد ذكر الباحث يورى فولوكين فى ملف جديد عن مصر "مصر والتوراة" يقول فى ص ٨٩ إن تل الضبعة "كان يقطن فيها منذ الإمبراطورية الوسطى شعوب كنعانية وكانوا ينتمون للثقافة المصرية من عدة جوانب ولكن كانت لديهم أيضاً خصوصيات تقافية". وهو يدكر كمرجعية كل من م. بيتاك "مصر والشرق، ٢، ١٩٩١، ص ٧٤ إلى ٧٠ وكذلك م. تراباني "ميديترنيان" ١٩٩٨، ص ١٤ إلى ١٩٩٠، ص ٢٤ النظر أيضاً ج. كاريز مارتتراي، ص ٣٤٦ و٣٤٠.

- (٢٧) القسيس جون تيراسون ألف رواية عن شخصية سيتوس هذا "سيتوس، تاريخ أو حياة: من حكايات مصر القديمة، ترجمة من مستند إغريقي"، باريس، ١٧٣١. وهو نفس موضوع "المزمار المبتهج" لموزار
- (۲۹) الزميل كريستيانو جروتانيلى لغت نظرى إلى أن حكاية سيتوس وهارمييس يمكن أن نقارنها بحكاية كامبابوس كما نقلها لوسيان فى بحث عن "الإلهسة السسورية": كامبابوس متهم بالجرائم نفسها التى اتهم بها هارمييس ولكنه استطاع أن يثبت براءته لأنه خصى نفسه بمجرد أن أعطوه الملكة ! "انظر س. كروتانيلي" حكاية كامبابوس وأسطورة جيلجامش" (بالإنجليزية). انظر أيضا "الشذوذ الجنسى عند القدماء"، وانظر أيضا ف. بورجوه، لامير دى ديه، ص ١٣٨
- (٣٠) ج. ديليرى "الرواية المصرية الأولى: مانيتو والتأريخ الإغريقى "وقد تعمق ديليرى في بحثه في اتجاه المؤرخين الآخرين غير الإغريق والذين يكتبون باليونانية تاريخ بلادهم. وهنا نجد أن موقف مانتون من التأريخ الإغريقي وخاصسة فيمسا يتعلسق بهيرودوت هو موقف رد فعل أكثر منه انتماء: "التأريخ الإغريقي الروماني في روما "ص ١١ و ١٢.
- (٣١) انظر بخصوص مانتون ومقتطفاته الفسيفسانية أ. لوبيرينو "الفكر والكتابة"، ص ٨٩ الى ١٢٨ (الرمز التاريخي: مرحلة في خلق الماضي في مصر)
  - (۳۲) دیودور دی سیسیل ۱۷،۱ ۲۲ (ترجمهٔ م. کاسیفینز دانرهٔ الکنب)
    - (٣٣) اقرأ فلافيوس جوزيف، ضد ابيون ١، ٢٦ و ٢٣١
- (٤٤) ى. كونيج "بعض المصريات فى السبعينية". بخصوص اسم موسى انظر فلافيـوس جوزيف، الآثار اليهودية ٢، ٢٢٨ وكليمون السكندرى، سترومات ١، ٢٣ (١٥٢). وكونيج يرجع إلى باسكال فرنوس الذى يلاحظ أنه في النهوص المهصرية أوزوريس لم يغرق ولكنه بعد أن قتل على ضفاف النهر، طاف جسده مع التيار على سطح الماء. وكتب كونيج يقول:" يبدو لى بعد قراءة المقاطع التالية من السبعينية (الخروج ٢، ١ ١٠) وبعد دراسة المصطلحات الخاصة المهستخدمة

نلاحظ أن المترجمين اختاروا التعبير طبقا للمناخ الثقافي المنتشر بسين اليهود المصربين في الاسكندرية .

- (٣٥) هناك بالفعل إله لهيوبوليس اسمه أوزوريس سيبا (وزير ــ سبب)، انظر لمزيد من المعلومات عن سيبا هــ. بونيه عن الديانة المصرية القديمة، بـراين، ١٩٥٢، ص ١٩٥٨ ١٩٩٦ ولكن جميع علماء الآثار الفرعونية لا يوافقون علــى هــذا الاسـم الاشتقاقي ويبدو أنه يتوافق مع ما أعلنه مانتون، أما أ. لوبرينو، فقد حلــل نــص مانتون (الفكر والكتابة، ص ٩٦ إلى ١٢٨) ووضع اسم أوزارسب ضمن مجموعة من الأسماء ومن الصعب تطبيق علم الاشتقاق عليها وكلهـا أسـماء لشخـصيات أسطورية وليس للتشبيه (ص ١١٤)
- (٣٦) نجد أنفسنا أمام ظاهرة مماثلة لجعل أمنحوتب إلها، مهندس الملك زوسر ومستشاره، الذي ترجمه الإغريق باسم اسكيليبيوس.
  - (٣٧) انظر إنفرا، ص ١٣٩ وأيضنا ٢٢٧ ٢٢٩
- (٣٨) انظر على الأخص د.ب. ردفورد" أوزارسب" وكتابه: "مصر كنعان وإسرائيل في الأزمنة القديمة".
- (٣٩) انظر بخصوص هذا المستشار الملكى الذى أصبح محل عبادة حتى عهد البطالسة، ب. كولمبار تمثال من طيبة لامنحتب ابن هابو والذى عثر عليه فى إسنا وعلى الأخص ص ٣ والملاحظة ٤ وكذلك قائمة الكتب المذكورة
- (٠٤) سيجموند فرويد، موسى الإنسان ودين التوحيد (١٩٣٩)، (باللغة الألمانية) والترجمة الفرنسية س. هيم بنفس العنوان (١٩٨٦)، والبحوث التي نـشرها فرويـد هـي: "موسى، مصرى" و "إذا كان موسـي مـصريًا ..." و "موسـي وشـعبه والـدين التوحيدي". والبحثان الأول والثاني نشرا في "ايماجو" عام ١٩٣٧ وكـان العنـوان الأول الذي فكر فيه فرويد هو (موسى، رواية تاريخية) (انظر مراسلاته مع أرنولد زفايج). انظر م. دى سرتو بخصوص الملف الكامل عن موسى عند فرويد: "خيال التاريخ. كتابات موسى والتوحيد"، في (كتابة التاريخ، ص ٢١٦ إلى ٢٥٨). انظر أيضنا ي.هـ. يروشالمي "موسى عند فرويد اليهودية المنتهيـة وغيـر المنتهيـة". وكذلك ر.ج. برنشتاين "فرويد وتراث الموسيات". انظر أيضنا ج. لورادير "فرويـد من الأكروبول إلى سيناء: العودة إلى قديم المحدثين من فيينا، ص ٢٣٦ إلى ٢٧٠٠

(وداع فروید للإغریق: موسی المصری). انظر أیضا ب. شافر (سیجموند فروید: موسی الإنسان ودین التوحید).

- (٤١) انظر موسى الإنسان، ص ٦٤.
- (٢٤) هذه الكلمة المشتقة بدون جذر مقدس مشهودة في اللغة المصرية الفرعونية .
  - (٣٤) موسى الإنسان، ص٦٦ (جيز املت فركيه، الجزء ١٦، ص ١٠٦).
    - (٤٤) ج.هـ. بريستد "فجر الضمير" (بالإنجليزية)، ١٩٣٤، ص ٣٣٤.
- (٥٤) تزوج فرويد من مارتا برنايز، ابنة برمان برنايز وهو شقيق جاكوب. انظر أ. موميجليانو بخصوص حياة جاكوب برنايز وتأثيره على فرويد، في كتاب (مشكلات التأريخ القديم والحديث)، ص ٤٤١ ــ٤٧٤ (جاكوب برنايز). انظر أيضا ج. جلوكر و أ. لاكس "جاكوب برنايز، فيلسوف يهودي "وكذلك ج. بولاك "جاكوب برنايز: رجل بين عالمين" (مع مقدمة بقلم ر. شلايزر "اختلاف جاكوب برنايز"، من الي ١٤٠). وقد درس جاكوب برنايز الأدب الأغريقي وكان من بين تلاميده جاكوب فرودنتال، وهو ناشر كتب الكسندر بوليهيستور وكذلك ناشر آرتابان وهو كاتب كان له رد فعل على كتابات مانتان (انظر إنفرا، ص ١٤٠ وأيضا ١٤٠)
  - (٢٤) موسى الإنسان، ص ٢٦
- (٤٧) يبدو أن فرويد يذكر كمرجعية هنا النص اليونانى لأسطورة جيلجاماش كما نقلها اليان "عن طبيعة الحيوانات ٢١، ٢١: تنبأ المنجمون لملك بايبلون، سوشوروس، أن الولد الذى سنتجبه ابنته سوف يطيح به من الملك. فما كان منه سوى أنه قلد اكريزوس وحبس ابنته ولكن بدون جدوى. لقد حملت سفاحا من رجل مجهول وأنجبت ولدا فأسرع الملك وألقى بالمولود من أعلى البرج حيث كان يحبس ابنته. ولكن مر نسر والتقط المولود وهو طائر وقاده إلى حديقة حيث أخذه البستانى وأحبه ورباه وأصبح هذا المولود جيلجامش، ملك بابيلون ...
  - (٤٨) موسى الإنسان، ص ٦٩
  - (٤٩) المصدر السابق، ص ٧١

- (٥٠) المصدر السابق، ص ٧٢
- (٥١) المصدر السابق، ص ٧٣
- (٥٢) المصدر السابق، ص ٧٥
- (٥٣) يقع حكم الملك مرنبتاح (١٢١٢ ـ ١٢٠١) بعد حكم الملك الكبير رمسيس الشاني (١٢٧٩ - ١٢١٢) انظر ي. يايوت بخصوص مسلة مرنبتاح: 'غــزوة فلــسطين للفرعون مرنبتاح، معلومات قديمة ومعلومات حديثة "و انظر أيضنا الملف الكامل الذي استحدثه ي. فولوكين: " مصر والتوراة: تاريخ وذاكرة بخصوص خروج موسى باليهود من مصر وموضوعات أخرى." وبالطبع هناك لقاءات بسين مسصر والشعوب السورية الفلسطينية أقدم من مسلة مرنبتاح. انظر عن الأسرة المتوسطة (في عيد أمنمحات الثاني، الأسرة ١٢ حوالي ١٩٠٠ ق.م.). وهناك مشهد مشهور لمقبرة كنوم حتب في مصر الوسطى (بني حسن) حيث نشاهد ٣٧ شخصا أطلق عليهم اسم أمو (أسيويين) أحضروا إلى مصر غالبا عبيدًا. ورئيس هذه المجموعه اسمه هيكا خاسوت (رئيس البلاد الأجنبية)، وسوف يشتق من هذا التعبيــر كلمـــة "هكسوس" بعد نطقها باليونانية وهناك عدة شهادات على وجود العمال الـسوريين والفلسطينيين في مصر منذ ذلك العهد، وهم شعوب بدوية يطلق عليهم أحيانا اسم "أمو" وأحيانا "شوسو" أي البدو وأحيانا أمبيرو (وبعض الناس يودون أن يكون هذا الاسم الأخير لليهود) وخلال الفترة المتوسطة غزا الهكسوس مصر حوالى عام ١٧٠٠ وكونوا الأسرة ١٢ التي حكمت حتى عـــام ١٥٥٢، وفـــي الإمبراطوريــــة الجديدة تم طرد الهكسوس في عهد أموزيس الذي أسس الأسرة ١٨ عـــام ١٥٥٠. وفي عهد أمنحتب الثاني (١٤٥٠ - ١٤٧٠)، وفي معبد سـوليب أعـدت قائمـة بالشعوب السورية الفلسطينية الخاضعة للفرعون ومن بينها نجد قبيلة من البدو شوسو (من الجبل) وياهو (ياوا). انظر م. أسطور "ياوا في الطوبوغرافيا المصرية "وكذلك أ. لومير في:" إسرائيل ما قبل التاريخ، ص ٢٢١. وجدير بالذكر أن الجبل الذى يحمل اسم ياهو ليس من المؤكد أنه تحريف لاسم الإله "إيهافيه" ويظهر هــذا الاسم على مسلة في بوشيوم، في عهد بطليموس الرابع فيا وميتر. انظر إنفرا، الملاحظة رقم ١٢٠، ص ٣٠٧
  - (٥٤) انظر فرويد موسى الإنسان، ص ٨٤

- (٥٥) سوف يقوم حورمحب بسرقة هذا المستقد. انظر بشأن هذه المسالة ب.جرانديسه "أناشيد من ديانة أقون"، وكذلك م. جابلد "من أخناتون إلى توت عنخ أمون "
  - (٥٦) ك. ابر اهام 'أمنحتب الرابع تحليل سيكولوجي (بالألمانية)
- (۵۷) يفضل ج. اسمان استبعاد هذه النظرية في كتابه: "موسى المصرى"، ص ۲۵۹. انظر الترجمة الممتازة التي أصدرتها لورا برناردي باللغة الفرنسية بعنوان: موسى المصرى: بحث لتاريخ الذاكرة، ۲۰۰۱ وقد قامت بهذه الترجمة ابتداء من السنص الألماني والنص الإنجليزي لنفس الكتاب الصادر في ۱۹۹۷
  - (٥٨) انظر فرويد موسى الإنسان، ص ٩١
- (٥٩) انظر هيرودوت ٢، ١٠٤. من الواضح أن الكولــوك مــن المــصربين ... ولقــد توصلت إلى التقارب بين الشعبين؛ لأن بشرتهم سمراء وشعرهم أجعد ولكن هذا الدليل لا يكفى وهناك دلائل أخرى مؤكدة ولكن الشيء الموجود عند المشعوب الثلاثة المصريين والكولوك والإثيوبيين منذ القدم أنهم يمارسون الختان والفينيقيون والسوريون الفلسطينيون اعترفوا بأنهم تعلموا هذه العادة من المصريين أما السوريون من ضفاف الترمادون وجيرانهم الماكرون فإنهم يقولون: إنهم تعلموها من الكولوك وكل هذه الشعوب أكدت أنها تعلمت الختان من المصربين. ولكـن لا تزال الحيرة قائمة: هل المصريون أخذوا هذه العادة من الإثيوبيين أو العكس ولكن الشعبين عندهم هذه العادة منذ القدم. وهناك دليل أخر على أن هذه الشعوب تعلمت الختان من بعد التجارة مع المصريين، والدليل على ذلك أن الفينيقيين الذين كانوا يتعاملون مع الإغريق دون التعامل مع المصريين لم يكونوا يتبعون عادة الختان لمواليدهم. انظر ترجمة ريناك "النصوص" ويؤكد ريناك في ملاحظــة رقـم ٢ إن هؤلاء الفلسطينيين هم فيلستنيين (بالرغم من أن التوراة تقول إن جوج وصمويل الفيلستنيين لم يكونا مختونين )" سيكون مستغربا جدا أن يقر اليهود إلى هيــرودوت بأنهم أخذوا عادة الختان من المصربين بينما التوراة كما نعلم ترجع هذه العدادة اليهم. أما فرويد فإنه يشير إلى النص الغامض الخاص بخروج موسى باليهود ، ٢٤ - ٢٦ حيث نرى أن موسى مهدد بغضب من الله الأنه أهمل هذه العادة. لـذلك فإن زوجة موسى، سيفورا، هي التي تقوم بتطبيق هذه الشعيرة ليس على موسسى

نفسه ولكن على ابنهما وهكذا يتصل دم الطفل بقدمى موسى ويقول فرويد: يجب ألا تقودنا مثل هذه المقولات إلى الوقوع فى الغلط، وسوف نتعمق فيما بعد فى أهدافها" (فرويد، موسى الإنسان).

- (٦٠) انظر فروید موسی الإنسان، ص ٩٥
- (٦١) انظر إنفرا سوبرا، الملاحظة رقم ٣٦
- (٦٢) انظر م. دى سارتو ،" فكاهة التاريخ: كتابة موسى والتوحيد"، فى (كتابة التاريخ). انظر أيضًا نيكول لورو "موسى الإنسان والجرأة فى أن يكون مؤرخا"، وكذلك ليديا فلام "أرشيف قديم او فكاهة نظرية؟"
  - (٦٣) ج. يويوت، "مصر القديمة ومنابع كراهية اليهودية".
- (37) قبل المؤرخ مانتون نجد أن مسلة ساتراب (في عهد بطليموس الأول ساتراب، ٣١١ ق.م.) تشرح للكهان المصريين سياسة الحكم: ويشرح بطليموس كيف أنه أعاد إلى مصر الصور والتماثيل المقدسة التي عثر عليها في سوريا وكذلك جميع الأشياء والمستندات المكتوبة المقدسة المسروقة من معابد مصر العليا ومصر السفلي والتي كان الفرس قد سرقوها انظر بخصوص سرقة هذه التماثيل و. هوس وكذلك وينيكي "شحن تماثيل الآلهة وإعادتها إلى موطنها: السياسة الدينية التي اتبعها البطالسة مع المصريين". انظر أيضًا د.دوفوشل "الشعور بكراهية الفرس عند المصريين القدماء"، ص ٧١ و ٧٢ "
- (٦٥) انظر ب.جرولو ،" وثائق آرامية من ايليفنتين"، وكذلك أ. ديبون سـومر، "النـاس والآلهة في جزيرة ايليفنتين بالقرب من أسوان في عهد الإمبراطورية الفارسـية". انظر كذلك ب. بورتن و أ. يارديني "نصوص الوثائق الآرامية من مصر القديمـة" (بالانجليزية) وكذلك ب.بورتن و جويل فاربر "وثائق ايليفنتين بالإنجليزية. انظـر ب. بريانت "تاريخ الإمبراطورية الفارسية من سيروس إلى الإسـكندر"، ص ١٦٠ ١٦٥ (السلطات الفارسية في مواجهة اليهود والمصريين في ايليفنتـين). انظـر كذلك ج. ميليز "يهود مصر من رمسيس الثاني إلى هادريـان"، ص ٤٠. انظـر بخصوص الكراهية التي انتشرت فيما بعد ضد اليهود في الريـف المـصري ر. ريموندون "ضد اليهود في ممفيس".

- (٦٦) انظر الكتابات الإغريقية على التماثيل الضخمة في أبي سمبل والتي ترجع إلى ٥٩٣ ق.م.، سيبرا، ص ٥٥. ونجد في "خطاب أريستيه رقم ١٣" الصلة الواضحة بين غزوات بسامتيك والجالية اليهودية في الليفنتين.
  - (٦٧) انظر اليهود في مصر، ص ٥٧
- (٦٨) هذه هى الصورة التقليدية التى ينقلها كتاب الوقائع وكتاب الملوك طبقا لغالبية التوراتيين (انظر فانكلستين و ن. سيلبرمان "كشف التوراة"، ص ٣١٣ ٣٥٣. وهذه الصورة تتوافق مع التفكير الكهنوتى المنتشر فى جيروزاليم ولكنها لا تتوافق تماما مع الحقيقة فى الواقع على الأرض حيث تستمر بعض الممارسات الوثنية. ويبدو أن الممارسات الدينية فى فلسطين فى العهد الفارسى لا تختلف كثيرا عن مثيلتها فى اليليفنتين ولم يطرأ عليها إصلاحات (طبقا لما أكده الزميل كريستيانو جروتانيلى وأشكره على ذلك). انظر أيضًا ب. ساشى و ش. نيهان "ثلاث عبادات ومعناها فى السياق الديني فى يهوذا فى العهد الفارسى".
  - (٦٩) ب. جرولو، "وثائق أرامية من ايليفنتين"، رقم ٩١
    - (٧٠) المصدر السابق، رقم ١٠
    - (٧١) المصدر السابق، رقم ٣٧
    - (٧٢) المصدر السابق، رقم ٨٩
    - (٧٣) المصدر السابق، رقم ١٠١ ١٠٤.
      - (٧٤) المصدر السابق، رقم ٩٦
- (٧٥) فلافيوس جوزيف، ضد أبيون ١، ٣٢٣، بخصوص منابع الكراهية ضد السامية أو ضد اليهودية، اقرأ كتاب ب. شيفر "يهوديفوبيا "الذى يؤيد المقولة أن ذلك يرجع إلى المصريين. وجدير بالذكر أن الإشارة إلى اليهود ظهرت لأول مرة بالهيروغليفيسة في نهاية عهد البطالسة (غالبًا في عهد بطليموس أولات) وكانت كتابسة معاديسة. انظر أيضًا ف. بريسو "تنيس"، ص ٥٣٥ ٥٣٤ (وأشكر يورى فولوكين، لأنسه لفت نظرى إلى هذا الاكتشاف الحديث)

- (٧٦) ج. اسمان، "موسى المصرى: ذكرى مصر فى التوحيد الغربى) انظر سوبرا، الملاحظة ٥٠)، لقراءة مزيد من المعلومات عن نظرية الكاتب اقرأ س. جروتانيلى "التقاليد المصرية" (باللغة الإيطالية)
  - (۷۷) انظر جدول التسلسل التاريخي
  - (۷۸) انظر ج.أسان، موسى المصرى، ص ۷۷ ــ۷۸
- (۲۹) ج. أسمان يشرح نظريته وأفكارة بخصوص الأيقونات والتوحيد في: "السياسية التيولوجية في مصر وإسرائيل وأوروبا"، (بالألمانية)، ص ۲۶۰ ۲۸۰
- (۸۰) أ. م. دنيس، "بورتريه موسى للكاتب المعادى لليهودية مانتون" (القرن الثالث ق.م.) والرفض اليهودى للمؤرخ أرتابان، ص ٥٨. والفكرة نفسها سبق وقدمها طوماس مان، وقد أقر ج. أسمان بذلك في (موسى المصرى، ملاحظة رقم ١٩، ص ٢٢٤)
- (۱۸) بخصوص آرتابان انظر إنفرا. وطبقا لشيريمون بناء على ما ذكره فلافيوس جوزيف، ضد أبيون ۱، ۳۲ و ۲۹۰ ۱۹۱، وب. فإن داتر هورست، "المصلون المصريون والفلاسفة، مقتطفات مترجمة مع ملاحظات تفسيرية وشرح، لييد، ١٩٨٤ (بالإنجليزية) وهي دراسات أولية عن الأديان الشرقية في الإمبراطورية الرومانية"، ص ۸-۹ "لقد طُرِد الناس الملوثون بعد نبوءة إيريس التي عاتبت امونيفيس بسبب هدم معبده، المطرودون يقودهم موسى /تيسسيتان وجوزيف بيتريف
- (۸۲) أليفي، "سترابيس"، ص ۲۹۷. انظر ج. موسياس بـشأن الاصـطلاح جوزيـف سارابيس "التفسير اليهودى لسارابيس" وكذلك ج. بوهاك "توقعات رابانيـة علـي الديانة المصرية"، ص ۲۲۸ ۲۳۰ (التفسير اليهودى لإيزيس وسـارابيس فـي الأداب الرابانية)
- (۸۳) ترتولیان، "إلی الأمم ۲"، ۸. انظر ریوفإن "تاریخ أکلیریکی ۲، ۲۳ و کذلك بــولین دی نول "کارمن ۱۱ فی سان فیلیسم "أبیات ۱۰۰ انظر سودا وسار ابیس.
  - (٨٤) فيميكوس ماترنوس، "خطأ الأديان الوثنية"، ١٣، ١ ٤ (ترجمة توركان، كوف)

- (٨٥) كريستيانو جروتانيلى لفت نظرى إلى أن الجدال حول التوراتيين بخصوص تأريخ قصة يوسف قد تأثر بالطبع بوجهة النظر المعادية لليهودية مثلما يعرضها مانتون. انظر أ. كاتستينى، "شهادة مانتون بشأن قصة يوسف" (باللغة الإيطالية)، وكذلك رد ب. ساشى "مشكلة تأريخ قصة يوسف" (بالإيطالية)
- (٨٦) انظر سترابون (مقتطفات مذكورة عن فلافيوس جوزيف "الآثار اليهوديــة ١٤، ٧، ٢")، انظر فلافيوس جوزيف، "ضد أبيون ٢، ٤"، بضع هذا الحي (حي الدلتا) في شمال غرب المدينة، بالقرب من القصر الملكي ولكنه ليس مكانًا منعزلاً (غيتـو). ولم يكن هناك شهادة على وجود جالية يهودية منعزلة داخل الإسكندرية سوى بعــد ذلك بكثير. انظر ب.م. فرازر "البطالسة في الإسكندرية"، الجــزء ٢، ص ٥٥ -
- (٨٧) لم يكن عند الإسكندر أى سبب للمرور بجيروزاليم سوى ما تــسرده الأ ســطورة الديمودية كما جاءت في "خطاب أريستيه".
  - (٨٨) أ. وبيل و س. اوريو، "بحث عن اليهودية في العصر الإغريقي"، ص ٧٣
- (۸۹) الكاتب المزيف الذى يحمل اسم هيكانيه دابدار، كما ذكره فلافيوس جوزيف "ضدد أبلون" (۱، ۱۸۳)
- (٩٠) يقدم الراوى نفسه وكأنه شاهد على الأحداث تماما مثلما فعل هيكاتيه دابدار ولكن هذا الراوى ليس هيكاتيه دابدار. واسم الكاهن إيزشياس يمثل مشكلة في حد ذات حيث لا توجد أي شهادة تدل على وجوده. والوثائق الخاصة ب هيكاتيه دابدار والتي يعدها العلم الحديث مزورة لأنها مكتوبة بمعرفة مؤلفين يهود أو مسيحيين (ومن بينهم هذا الراوى الذي ذكرته هنا) ولا تزال هذه الوثائق تثير كثيرا مسن الجدل. انظر أ. وبيل وس. اوريوه "إغريقيات"، ص ٩٥، ملاحظة ٢٣ وهما يعتمدان على ج.د.جوجر "عن مدى مصداقية الوثائق الخاصة ب هيكاتيه دابدار المذكورة عند فلافيوس جوزيف" (بالألمانية)، وانظر بار كوشفا، هيكاتيه دابدار المزيف عند اليهود". (بالإنجليزية)
  - (٩١) "خطاب أريستيه". ٢، ١٣ (ترجمة بيليتيه، ملحق للنصوص غير المسيحية)

- (۹۲) مانتون، وادل (فلافيوس جوزيف، ضد أبيون، ۲۳۹ \_\_. ۲٤٠ (ترجمة ريناك "النصوصن")
- (٩٣) از ايبه ١٩، ١٨ ١٩ (وفى ذلك اليوم سيكون فى مصر ٥ مدن تتحدث لغمة كنعسان وسوف تقسم باو لاء لهارفيه والجيوش، وسوف يطلق على إحداها اسم مدينمة المشمس. وفى هذا اليوم سيكون هناك هيكل لهرفييه فى وسط مصر وبالقرب من الحدود مسلة مخصصة لهارفييه (ترجمة دورم). انظر فلافيوس جوزيف، الأثار اليهودية، ١٣، ٢٠ ٧١
  - (۹٤) انظر إنفرا، ص ۱۱۶
  - (۹۵) انظر سوبرا، ص ۱۰ وکذلك ۹۸\_۹۸
    - (۹۶) دیودور دی سیسیل، ۱، ۲۲، ۷
- (٩٧) انظر بلوتارك "ايزيس وأوزوريس ١٩، ٣٥٨:" على إثر معاشرة بعد الموت بين إيــزيس وأوزوريس ولدت إيزيس طفلا ناقص النمو وضـــعيف فـــى أعــضائه الــسفلى اســمه هاربوكرات.
  - (۹۸) دیودور دی سیسیل، ۱، ۲۲، ۷ ــ (نرجمة م. کاسیفینس دائرة الکتب)
- (٩٩) نجد في "أرجونوتيك أورفيه" (٣٠ ٤٠) أن هناك نوعا من الاتفاق: قام أورفيه في مصر بكتابة "الخطاب المقدس عند المصريين" (هو الذي كتبه بنفسه): "لقد أحضرت لك ... "الخطاب المقدس عند المصريين "كما كتبته بنفسي حينما كنت أزور ممفيس المقدسة وكذلك مدن أبيس المقدسة التي يتوجها النيل بالتاج من مائسه القوى."(ترجمة ف. فيان، كوف)
- (۱۰۰) انظر س.ر. هوليداى، مقتطفات من المؤلفين اليهود الإغريوق"، الجرزء ٣، أرسطوبول
- (۱۰۱) المصدر السابق، ص ٦٩ حيث يصف المؤلف شخصية أرسطوبول مثلما وصفه مؤلف ماكابيه (١٠١) بأنه مدرس الملك بطليموس، غالبا بطليموس السادس، أما أوزيب في "الإعداد الإنجيلي" ٨، ٩، ٣٨، فإنه يقدمه بوصفه فيلسوفا يهوديا: "بالإضافة إلى فلمفته العتيقة فإنه يعتنق أيضنا فلسفة أرسطو"، وطبقا لأوزيب فإنه

بالفعل الشخصية التى ذكرها مؤلف ماكابيه (١،١٠) وهذه الشخصية تهدى كتابتها الملحمية إلى بطليموس، ويذكر لنا أوزيب مقطعًا طويلاً من الإهداء إلى بطليموس يشرح فيها أرسطوبول أسلوبة الملحمى، انظر المصدر السابق، ٨، ١٠ وأيضنا ١٣، ١٠ - ٦

- (۱۰۲) وصل لنا هذا "الخطاب المقدس" بعدة صيغ مختلفة نقلها كليمون المسكندرى شم بسودو أغسطين ثم أوزيب (الإعداد الإنجيلي)، وسيريل المسكندرى فلى (ضح جوليان)، وتيودور دى سير (علاج الأمراض الأغريقية) وتيوسوفى دى توبينجن. وبعد كتاب بسودو أغسطين وكذلك مرجعية تيوفيل دانتيوش استطاع علماء اللغويات الحديثة أن يعطوه عنوان "وصية أورفيه"
- (۱۰۳) انظر بسودو أغسطين وترجمة جان ميشيل روسيلى "أسطورة أورفيه واستقبالها عند اليهود في العهد الإغريقي والروماني"، ص ٣٦ ٣٧. انظر أيضا ما كتب إجماليا عن هذا الملف عند ج.م. روسيلي "مقدمة "في ج.ب. فريدمان "أورفيه في العصور الوسطى، ص ٢٩٠. ولقد ذكر أوزيب شخصية أرسطوبول كمرجعية في "الإعداد الإنجيلي" ٨، ١٢، ٥
  - (١٠٤) أفلاطون "المأدبة "٢١٨ وانظر أيضنا بداية القصيدة التي ذكرها تلاميذه.
- (۱۰۵) م. وست والترجمة المؤقتة بالإنجليزية أ. لاكس وج. موست (دراسات في أوراق البردي من درفيني)، أكسفورد ونيويورك، ١٩٩٧، ص١٢
- (۱۰٦) ذكر أوزيب آرتابان في "الإعداد الإنجيلي"، ٩، ٢٧ و ٣ ٥، انظر ج. كـولينز في كتاب شارل وورث "الوصية القديمة"، ١٩٨٥، ص ١٩٨٩ ١٩٩٦. انظر أيضاً س. ر. هوليداي "مقتطفات من المؤلفين اليهود الإغريبق"، الجـزء الأول، ص، ١٨٩ ١٤٣. وكذلك ج. فرويدنتال ،" إسكندر بوليهستر"، ص ١٤٣ إلىي ١٧٤ وأيضاً ج. موسيوس "الترجمة اليهودية لتوت هيـرمس". انظـر أيـضا دروج "هومير أو موسى ؟ التفسير الأولى المسيحي لتاريخ الثقافة"، ص ٢٥ ٣٥
- (١٠٧) م. هنجل، "الأدباء غير المعروفين" (بالألمانية) وأيضًا س.ر. هوليداى، رقم ٢٨ و ٢ و ٤.

- (۱۰۸) انظر أ.ب. زیفی "أونیاس". و كذلك م.دلكور "معبد أونیاس فی مصر "وأیــصنا ج. بو هاك "یوسف و آسنتا و المعبد الیهودی فی هلیوبولیس"، ص ۱۹ ۶۰ (تـــاریخ مختصر لمعبد أونیاس)
- (۱۰۹) فلافیوس جوزیف "الآثار الیهودیهٔ "۱۳، ۱۶ ۷۱ (ترجمهٔ میلیز "یهود مــصر"، ص ۱۷۸ - ۱۸۰)
  - (١١٠) انظر أزاييه ١٩، ١٨ ١٩ وكذلك سوبرا الملاحظة ٩٣
- (۱۱۱) فلافیوس جوزیف "الآثار الیهودیهٔ "۱۰، ۷۰ ۷۱ (ترجمهٔ میلیز "یهود مصصر"، ص ۱۷۹ - ۱۸۰)
  - (١١٢) انظر ملاحظة ب. سافينيل لترجمته عن "حرب اليهود"، باريس، ١٩٧٧، ص ٥٥٢
    - (١١٣) انظر سافينيل وترجمته عن "حرب اليهود "٧، ص ٤٢٦ ٣٠٠
- (١١٤) انظر برنارد "نقوشات من مصر الإغريقية الرومانية"، ص ١٩٦ ٢٠٩، رقـم ٢٠٤ ٤٠ وأيضًا أب. زيفي، "تل واليهودية".
- (۱۱۰) انظر ترجمة ميليز "يهود مصر"، ص ۱۸۰ ۱۸۲ ويقتــرح عليــه فلافيــوس جوزيف أن أونياس الذي كان يكن عداوة شديدة ضد الذين أجبروه على الرحيـــل كان يريد أن ينافس معبد جيروزاليم (حرب اليهود" ٧، ص ٤٣١).
- (١١٦) فلافيوس جوزيف "ضد أبيون"، ٢، ٤٩ ٥٠. اقرأ عن هذه الأحداث ج. بوهاك "يوسف و آسنتا و المعبد اليهودى في هليوبوليس"، ص ٢٢ ٢٥ وأيصنا "ردود الفعل المصرية بشأن معبد أونياس.
- (۱۱۷) ج. فيتلى وم. نورسا وف. برتوليتى "أوراق بردى إغريقية ورومانيسة "وانظر النص والترجمة عند ل. كونين "عن ملحمة أمينسوفيس" (بالألمانيسة)، ص ١٤٨٠ النص والترجمة عند ل. كونين "عن ملحمة أمينسوفيس" (بالألمانيسة)، ص ١٦٢ ١٦٢ وكذلك ج.بوهاك "رد الفعل المصرى على معبد أونياس "وطبقا له فإن "رابطى الأحزمة "الذين تسببوا في حيرة المعلقين ربما يكونوا الكهان اليهود كما يذكر أيضًا لعنة من العصر الدوميتيكي ضد "زعيم اليهود"
  - (۱۱۸) انظر إنفرا، ص ۱۹۷ ۲۰۰ وأيضنا ۲۱۰ ۲۱۰

- (۱۱۹) بالنسبة للبيبلويغرافيا انظر ل. كونين "عن ملحمة أمينوفيس" (بالألمانية) ونجد أن أهم أوراق البردى المتعلقة بنبوءة صانع الفخار ترجع إلى الجزء الثالث من القرن الثاني ق.م.
- أيضًا وفي الفترة نفسها بالتقريب. في عام ١٥٧ أعيد الثور بوشيس إلى معبد أمون أيضًا وفي الفترة نفسها بالتقريب. في عام ١٥٧ أعيد الثور بوشيس إلى معبد أمون في هرمنتيس وذلك بعد طرد "الأجانب من الياهو" (انظر ميير ورموند "بوشسيس الثاني" (صندوق كشف الأثار المصرية)، ٤١، ٣٤٣، ص ٢ ــ ٩ و الجزء الثالث، ص ٤١ رقم ٩). انظر فيما يتعلق برمز احتلال المعابد المصرية بمعرفة الأجانب خاصة السوريين الفلسطينيين، الملف الضخم الذي جمعه ش. تيارس مدنيون وعسكريون في المعابد احتلال غير قانوني وطرد من المعابد"، ص ٤٠٠. انظر سوبرا فيما يتعلق بالأسماء ياهيو وياهو، خاصة في العصر الجديد ص ٢٩٨ الملاحظة ٥٣
- (١٢١) بلين القديم، التاريخ الطبيعى، ١١، ٣١. انظر ف. بوجوه "الطفولة المعسولة فـــى الحكايات القديمة "
- (۱۲۲) ج. بو هاك "يوسف و آسنتا و المعبد اليهودى في هليوبوليس"، انظر أيضا روس كرامر (عندما التقي يوسف بآسنتا، حكاية قديمة عن النبي التوراتي و زوجت المصرية (بالإنجليزية)، ص ٨٦ وملاحظة ٢٦)، وهذا الأخير يظن أن تفسير بوهاك خيالي وغير مقنع، ولكنه يقر بأنه لا يوجد أي تفسير آخر عن هذا المقطع يعد مقنعا (ص ٢٧)، كما أنه يرفض التاريخ المدون بأعلى هذا النص الذي يجعله أقدم رواية إغريقية وصلت الينا. ويلفت النظر إلى أن التاريخ المدون بأعلى هذا التاريخ المدون بأعلى هذا التاريخ المدون بأعلى هذا التاريخ النص لم يكن معمو لا به (في الغالب في القرن الأول ق. م) وأن هذا التاريخ القرح بعد اكتشاف المصدر الإغريقي لهذه الرواية، أما المحققون الأوانل المسيحيون فإنهم حددوا تاريخه بالقرن ؟ أو ٥ بعد الميلاد، وجدير بالمذكر أن المصادر اليهودية القديمة لا تشير أبدا لهذا النص. أما كرامر (ص ٢٢٨) فإنه لا يذكر زواج يوسف و آسنتا عند أرتابان وديمتريوس ويقول إنهما لا يرجعان إلى روايتنا هذه. كما أنه أيضنا يشكك في أهمية الموروث الثقافي الرابيني (ص ٢٣١) الذي يعد باتيفول أول ناشر لهذه الرواية. وهذا الأخير قد حدد تاريخ المنص في

القرن الخامس في منطقة هياربوليس (اسمها حاليا باموكال) كما أنه حدد أن مصدره الرئيس جاء من أسطورة بعنوان "أسطورة دينا و آسنتا"، ويقول كرامر عن المصادر المسيحية (ص ٢٣٧): "جميع الدلائل تشير إلى أن آسنتا لم تكن موجودة قبل الجزء الثالث من القرن الرابع الميلادي. ولم يذكر أي مؤرخ أو مؤلف قديم أي شيء عنها قبل القرن السادس الميلادي وجاء ذكرها في مقدمة ترجمة باللغة السريانية التي تذكر نصنًا إغريقيًا قديما جذا"، أما عن أصل المؤلف نفسه فالمؤلف ولكني في النهاية لا أعتقد أن هناك تأكيذا أو دليلاً واحدًا على ذلك. وفي النهاية لا أعتقد أن هناك تأكيذا أو دليلاً واحدًا على ذلك. وفي اعتقادي أن هذا المؤلف يهودي بدون انتماء لأي دين آخر كما لا أجد ما يبرر أنه كان مسيحيا ..." (ص ٢٧٣) كما أن كرامر لا يثق في المصدر المصرى لهذا النص ويميل إلى الاعتقاد بأن مصدره من الشرق الاوسط وربما يكون من سوريا (ص ٢٩١). أما عن نفسي شخصيا فأنا مقتنع بما ذكره بوهاك.

- (١٢٣) انظر إلى سوبرا، ص ٢٩٧ والملاحظة ٥٤
- (۱۲٤) ج. فرویدانتال، اسکندر بولیهستر"، ص ۱۵۲
- (١٢٥) شخصيات أرساكاس، أريوماردوس أو أرساماس مـذكورة عنـد أشـيل كقـادة مصريين في سالامين؛ لأن مصر في ذلك العهد كانـت ضـمن الإمبراطوريـة الفارسية.
- الجزء ٢، ص ٩٨٥ والملاحظة رقم ١٩٩١ والذى يؤكد أن البطالسة فى الإسكندرية، البجزء ٢، ص ٩٨٥ والملاحظة رقم ١٩٩١ والذى يؤكد أن اليهود والفرس كسانوا يعيشون متجاورين فى مصر، ويوجد فى ممفيس حى "سورى فارسى" يؤكد هسده المقولة وترجع أقدم شهادة على ذلك إلى القرن الخامس ق.م. وتتعلق بالحاميسة اليهودية فى اليليفنتين. ولكن هذا الاسم (ارتابانوس) يعد صيغة نادرة فى مصر ولكننا نجد فى مصر وفى بعض البلاد المجاورة أسماء وشهادات أخرى مشتقة من الجذر نفسه الفارسى بعد إدخال تعديلات إغريقية عليها.
- (۱۲۷) م. هنجل "م. هنجل، "الأدباء غير المعروفين" (بالألمانيــة)، ص ۲۳۹ ۲٤۱ لا يقدم أى شهادة على ذلك، ولكن نجد فى مناطق غير بعيدة عن مصر عدة شهادات عن اسم أرتابان يطلق على كثير من اليهود. انظر ب. م. فــرازر وأ. مــاتيوس،

"قاموس الاسماء الإغريقية"، أكسفورد، ١٩٨٧، الجزء الأول، ص ٨١ وكذلك ج. لوديريتر "أسماء اليهود"، ١٩٨٧ ويقول فيها: إن بعض اليهود في مصر يحملون أسماء مصرية. انظر أيضنا ف. تشريكوفر "الحضارة الإغريقيسة واليهود"، ص ٢٤، الملاحظة ٧ وص ٢٨٠ الملاحظة ٥٠. وهذا الأخير يرجع إلى مصادر "مدونة النقوشات اليهودية"، ٢، ١٤٨٠، ١٤٨٤، ١٤٨٦، ١٤٩٣، ١٤٩٣ و ١٤٩٠ حيث نجد يهود من الجالية اليهودية لونياس يحملون أسماء مصرية. ولكننا لا نجد في هذه المدونة أي اسم "أرتابانوس "ولا "أرتابان". واسم "أرتابان" الوحيد مسذكور في "مدونة البطالسة"، الجزء ٧، لوفان، ١٩٧٠) وحدد بأنه مؤرخ وربما يكون هو شخصيتنا المذكورة.

- (١٢٨) بخصوص نظرة شاملة على هذه المسألة انظر أ.م. دنيس "مقدمة للإنجيل القديم"، ص ٢٤١ ٢٦٩ وأيضنًا هنجل في الهامش السابق ١٢٧
- (١٢٩) عن هذا النوع من الاشتقاق الذي يصف جيلاً لغويا أو جغرافيا أو وطنيا أو دينيا، انظر أبحاث موريس أولندر عن تكوين هيبر، وهو جد اليهود (هيبرو) (ملخصص علوم دينية وعلوم إنسانية).
  - (١٣٠) أوزاريب، "الإعداد الإنجيلي"، ٩، ١٨، ١.
  - (١٣١) المصدر السابق، ٩، ٢٣ (ترجمة أز دى بلاس)
    - (١٣٢) المصدر السابق
  - (١٣٣) انظر الدراسة الأساسية أ. كليان جونتر (بالألمانية)
    - (١٣٤) انظر م. فينيارسزيك (بالألمانية)
- (١٣٥) صياغة هذا المقطع غير واضحة: هل المقصود بالكتابــة هــو الحيوانــات فـــى الهيروغليفية أو المقصود الحيوانات المقدسة مثلما يفسرها هوليداى؟ أنا شخــصيا أميل إلى الكتابة الهيروغليفية على أساس أن أرتابان يقول: إن موسى هو هيرمس.
  - (١٣٦) أوزاريب، "الإعداد الإنجيلي"، ٩، ٢٧، ٤ (ترجمة أز دى بلاس)

- (۱۳۷) كليمون السكندرى (ستروماتس ١، ٢٢، ١٥٤) الذى يذكر أرتابان ويصر على هذه النقطة. أما بخصوص موسى الساحر انظر ج. جاجر "موسى فى الوثنية الإغريقية الرومانية، بطل فى ثقافة معاكسة" (بالإنجليزية)
  - (١٣٨) انظر الإعداد ١١،١٢
- (۱۳۹) انظر هوليداى، ص ۲۳۰ الملاحظة ٥٦ وأيضاً ل. جنزبرج "أسطورة اليهود" (بالإنجليزيــة) ٢، ص ۲۸۳ وص. ٢٠٠ ١٤٠ والملاحظــة ٨٠ (الترجمــة الفرنسية لاج. سـد راجنا ، الجــزء ٣، ص ٢٠٥ ٢٠٠ وص ٣٤٣ ظ٢٤٣ الملاحظة ٨٠
  - (١٤٠) هيرودوت ٢، ٧٥ ٧٦ وكذلك بومبينيوس ميلا، ٣ ن ٨٢ ٨٣ (باللاتينية)
- (۱٤۱) ديوسبوليس هي طيبة كما وصفها هيكاتيه دابدار (انظر ديدودور ۱، ٥٤، ٤٠ وطيبة مرتبطة بد كادموس (سوبرا، ص ٩٦) و هو جد أوزوريس ديدونيزوس الذي يلتقي بد أورفيه و هي هنا تعد إحدى منشآت موسى.
  - (١٤٢) أوزاريب، "الإعداد الإنجيلي "٩، ٢٧، ٥
- (٣؛ ١) انظر الملف الذي أعده هوليداي، في تعليقه على أرتابانوس، مقتطفات، الجزء ١، المؤرخون، ص ٢٣١ الملاحظة ٣٧
  - (٤٤٤) ديودور ١، ٢٨، ٤
- (١٤٥) انظر على الأخص ديودور ١، ٢١ ن ٩ـــ ١٠ وأيضنا ١، ٢٢ ن ٣ و ١، ٢٣، ١
- (١٤٦) وفى هذه الجزيرة نجد أن الأسماك (بوصفها حيوانات التهمت العضو المذكورى لأوزوريس) أخذت جانبا وابتعدت. انظر هـــــ جــونكر وكــذلك ج. يويــوت، سترابون رحلة إلى مصر، ص ٢٦٠ ٢٦١
  - (١٤٧) هيرودوت ٢، ٣٧ (ترجمة أ. برجات، باريس، ١٩٦٤ تم تعديلها)
    - (١٤٨) نفس المصدر، ص ٨١
- (١٤٩) أبيليه، "المديح"٥٦ وجدير بالذكر أن مصر سواء عند هيرودوت أم عند أبيليه، لا تقدم على أنها أرض المنبع للقاعدة المذكورة أو للقانون الذي يحددها، انظر سوبرا، ص ٨٦

- (۱۵۰) ٢ ماكبيه ٩،٩: "هو الذى كان يتخيل منذ لحظة مضت بغرور أنه فوق كل البشر، وأنه يتحكم فى أمواج البحر وأنه يزن أعالى الجبال بميزان، ها هــو الأن ملقــى على الأرض يتلوى من الألم ويتم نقله على نقالة وهكذا يتضح أمام الجميع قــوة الله. وبدأت الديدان تتكاثر على جسد هذا الكافر وأجزاء من جثمانه تتساقط وبــدأ يذوق كل الألام والعذاب بينما أفراد الجيش يتأففون من الرائحة الكريهة التى نتبعث منه." (ترجمة جيويومونت، البليد)، انظر أيضًا "إسكندر بوليهستر"، ص ١٤٥
  - (١٥١) أوزاريب، "الإعداد الإنجيلي"، ٩، ٢٧، ٣٧ (ترجمة أز دى بلاس)
- (١٥٢) انظر بخصوص هذا الرمز ج. باهاك "ملاحظات رابينية عن الديانة المصرية"، ص ١٣٠ الملاحظة ٦٤ والذي يرجعنا إلى "تأثير التوحيد اليهودي على العالم الإغريقي الروماني" (بالإنجليزية)، ص ٥
  - (١٥٣) أوزاريب، "الإعداد الإنجيلي"، ٩، ٢٧، ٣٧ (ترجمة أز دى بلاس)
- (١٥٤) عن إسكندر بوليهستر انظر ج. فرويدنتال "إسكندر بوليهستر، الملاحظة ٢٧٣ و ٣ (١٥٤) عن إسكندر بوليهستر، الخيرة الأخيرة (بالإنجليزية)
- (١٥٥) انظر بارتتيوس "الحكايات الغرامية لـ بارتنيوس" (ترجمـة جـاكوب سـترن، نبويورك ولندن، ١٩٩٢)
- (۱۵٦) إسكندر بوليهستر ۲۷۳ وكليمون السكندرى، سترومات ۱، ۱۳۰، ۳. لقد أرسل ملك مصر، او افراس، إلى سليمان ۸۰۰۰۰ عامل كما أرسل ملك الفينيقيين العدد نفسه وير افقهم مهندس من مدينة صور اسمه هييرون وأمه يهودية من قبيلة داود.
- (۱۵۷) جوستین ۳۱، ۲ انظر و . هییکل وج. س. یاردلی "جوستین کتاب مختصر عــن روایة بومبیه تروج" (بالإنجلیزیة)، اکسفورد، ۱۹۹۷، الجزء الأول.
- (۱۵۸) نلاحظ هنا أن إسكندر بوليهستر كان يعرف نصا عن المصادر التى أدت إلى تدخل سمير اميس: يهوذا وأيديما أخذتا اسميهما من يهوذا وأيديمايس، وهما ابنا سمير اميس (مستخرج من كتاب استيفان دى بيز انس).

- (١٥٩) هذه الأميرة المقدسة مذكور اسمها في الوثائق "ارياريتاس" وصحح إلى "أتاريك" وهو اسم "أستارتيه" السورية طبقا لما ذكره سترابون في كتابه "الجغرافيا ١٦، ٤، ٢٧
- (١٦٠) أدوراس "أدر في السبعينية" تم تفسيره على أنه الإله أداد في الملوك ٨، هازييل هو قاتل أداد ( انظر "فلافيوس جوزيف"، الأثار اليهودية، ٩، ٤-٦)
- (۱۹۲) تروج بومبیه "التاریخ العالمی" وملخص مقدم من جوستین، ثم ترجمة حدیثة مــع ملاحظات بقلم الأب من بور رویال، باریس، ۱۷۰۸، الجزء ۲، ص ۳۰۲ ۳۰۷
  - (١٦٣) مصر المقدسة (باللاتينية)
  - (١٦٤) انظر سوبرا، الملاحظة ٦٤
  - (١٦٥) انظر خروج موسى باليهود من مصر ٣، ٢١ \_٢٢ و ١١، ٢\_ ٣ و ١٢، ٣٥
- (١٦٦) يمكن أن يكون سترابون مدين لـ بوسيدونيوس (انظر راينهارت) ولكن هـذا لا يمنع أن يكون أيضًا من المفكرين. انظر ك. كلارك "بـين الجغرافيـا والتـاريخ البنايات الإغريقية في العالم الروماني" (بالإنجليزية)، ص ١٩٣ ٣٣٦
  - (١٦٧) هنا كلمة ناقصة والناشرون يكتبونها "مصر الجنوبية"
- (۱٦٨) يطلق في هذه المنطقة التي جاء منها سترابون في آسيا الصغرى اسم "تيوزيبس" على الذي يعتنق اليهودية انظر ل. روبير "دراسات أناتولية"، ص ١١٤ وكذلك ل. روبير "النشرة"، باريس، ١٩٥٢، ص ٣١ وكذلك "نقوشات جديدة من سارد"، ص ١٤ ٥٠. وهناك نص لـ افروديزياس يجعل فرقا بين "تيوزييس" و "وثني" ولا يزال الجدال مستمرا بهذا الخصوص، انظر بهذا الخصوص ل. فلـدمان "اليهود والأجانب في العالم القديم"، (بالإنجليزية)، ص ٣٤٢ ٣٦٩ وكذلك بيان نقدى من به شافر "يهوديفوبيا"، الرقم ٣، ص ٢٥٤ ٢٥٠
  - (١٦٩) انظر إنفرا، ص ١٤٢ عن القرار ذي الطبيعة التنبؤية

- (۱۷۰) الأوديسية، ١٤، ٣٢٨
  - (۱۷۱) الفينيقيات، ٣٦
- (۱۷۲) المصدر السابق، ۳٤
- (١٧٣) الأوديسية، ١٩، ١٧٩
- (۱۷٤) أفلاطون، مينوس ٢ (٣١٩)
  - (١٧٥) الأوديسيه، ١٠، ١٩٤
- (۱۷٦) ستر ابون، "الجغر افيا" ۱۱، ۳۲ ۳۹ ولقد ترجمت أول النص ثم أخذت، ابتداء من ص ۳۸ (وفى الواقع هذا الشعور ...) بالترجمة القديمة لـ أ. تاردييه (باريس ۱۸۸۰) مع بعض التعديلات.
  - (١٧٧) هذا الرمز عن الانهيار متواتر، انظر سوبرا، ص ١٠٩ ١١٠
- (۱۷۸) انظر هـ.. جانمار، "الساحات الصغيرة"، ص ٥٩٣ ٦١٦ (التقليد القديم بــشأن الساحات الصغيرة عند سترابون)
  - (۱۷۹) ستر ابون ۱۵، ۳، ۱۳ ـ ۲۰
  - (۱۸۰) انظر إنفرا، ص ۱۷۸ ــ۱۷۹
    - (۱۸۱) الملوك ٣، ٥ ١٥
- (۱۸۲) ما ذكر هنا بخصوص الحالمين المصريين هو خلاصة ما شرحه ف. بورجوه وى. فولوكين فى كتاب: "تكوين أسطورة سارابيس: منظور فيما بين الثقافات"، ص ٧٧\_ (الحلم فى سقارة)
- (۱۸۳) انظر ن. لویس "الإغریق فی مصر البطالسة" (بالإنجلیزیة)، ص ۱۹۰ ۸۷. د. طمسون "ممفیس فی عهد البطالسة" (بالإنجلیزیة)، ص ۱۹۰ ۲۱۱. م. شوفو "مصر فی عهد کلیوباترا"، ص ۱۵۸ ۱۷۳.
- (۱۸٤) انظر ل. كونون "حلم نكتانابو" (بالإنجليزية) (ترجمــة أ.ج. فيــستوجيار" رؤيــا هيرمس")، باريس، ١٩٥٠، الجــزء الأول، ص ٥٥ – ٥٦ وكــنلك م. شــوفو

- المصدر المذكور، ص ٢٤٥ ٢٤٦. انظر أيضا ريهولت "حلم نكتانبو" في كتاب بلازيوس وب. شيير: "نهاية العالم ومصر" (بالألمانية)، ص ٢٢١ ٢٤٢.
- (۱۸۵) ج. د. راى "أرشيف هور" (بالإنجليزية)، النص رقم ۱۳، ص ۵۵ ۵۷ وأيضنا
- (۱۸۹) كير (س.س. ادجار، النحت الإغريقى"، القاهرة، ۱۹۰۳. و أبرنارد "نقوشسات عن مصر الاغريقية الرومانية"، رقم ۱۱۲، ص ۶۳۰ ۶۶۰
  - (۱۸۷) انظر ف. بورجوه وي. فولوكين، "تكوين أسطورة سارابيس"
    - (١٨٨) الخروج من مصر ٣، ٢ -- ١٤ (ترجمة أ. دورم)
      - (١٨٩) المصدر السابق، ٣٣، ٢٠ ٢٣
- (١٩٠) إشكالية تجسيم الآلهة التي أثارت كثيرًا من ردود الفعل الكهنونية يعد موضوعا متواترًا في التوراة انظر س. سميت "منبع التوحيد التوراتي" (بالإنجليزية)، ص ٨٣ ١٠٣
  - (١٩١) الديترونوم ٤، ١٥ (ترجمة أ. دورم)
- (۱۹۲) الخروج من مصر ۲۰ (ترجمة أ. دورم)، و السديترونوم ٥ (ترجمسة أ. دورم) والتعليق الذي كتبه جون سولر "منبع الإله الواحد"، ص ٤٨ ٥٤
- (١٩٣) س. سميث "منبع التوحيد التوراتي" (بالإنجليزية) ولمزيد من المعلومات الأساسية انظر س. جروتانلي "دين إسرائيل" (بالإيطالية).
- (۱۹٤) انظر ألبير دى بورى: "تحديد دورة جاكوب: بعض الأفكار بعد ٢٥ عامــا"، ص. ٢٢١ ٢٢٢ لمزيد من المعلومات عن هذا المؤلف الذى عــاش أوائــل عهــد الإمبر اطورية الفارسية فى سياق إعادة بناء المعبد وكــذلك ســوبرا، ص ١٠٧ ١٠٨ الملاحظة ٢، ص ٢٩١ ٢٩٢
  - (١٩٥) فلافيوس جوزيف "الأثار اليهودية "٢، ١٢، ٢٦٥
    - (١٩٦) إينييد ٨ ،٣٤٧ ٣٥٥ وأيضًا إيفرا، ص ١٧٧
  - (١٩٧) س. سميث "منبع التوحيد التوراتي" (بالإنجليزية)، ص ٩٣

- (۱۹۸) انظر سوبرا، ص ۱۲۸
- (١٩٩) انظر: فإن دير تورن "الصورة والكتاب" (بالإنجليزية)
  - (۲۰۰) انظر ملف سوبرا، ص ۱۲۸ ۱۲۹
- (۲۰۱) جاء ذكر "الأجانب من بلد "ياهو" على شاهدة قبر الثور بوشيس (منكور في سوبرا، الملاحظة ۱۲۰). وبلد ياهو يذكرنا بجبل ياهيو وهو معروف منذ العهد الجديد (انظر سوبرا، الملاحظة ٥٣، ص ٢٨. وترجع أقدم شهادة عن يافييه إلى ديودور ١، ١٤ الذي يقارن بين موسى واضع القوانين الذي يسئلهم قوانينه من تنزيل من ايوه بينما زارتوسترا يأخذ قوانينه من الشيطان أما زالموكزيز فيستلهم من هستيا.
- (۲۰۲) انظر مقال ايوه للباحث جانمشينيتز في "الموسوعة الحقيقية" (بالإنجليزية) (بــولى فيزوفا ۹، ۱۹۸)
- (۲۰۳) انظر فارون الذی ذکره أو غسطین. انظر ی. لیهمـــان "فــــارون عــــالم لاهـــوتی وفیلسوف رومانی"، ص ۱۷۱ـــ ۱۸۳ (النتویع الثلاثی عند فارون )
- (٢٠٤) طبقا لشهادة جون ليدوس الذي عاش وألف في القسطنطينية في القرن الـسادس:
  "دى مانسيبوس" ٤، ٥٣ وهو نص يعدد آراء علماء اللاهوت القدامي حـول إلـه
  النيهود. والمقطع المذكور مستخرج من الكتاب ٥٢ (مفقود) بقلم: تيت ليف. انظـر
  شول لوك "فارزال ٢"، ٥٩٣، ص ٥٨ وكذلك أيزينير:" في جيـروزاليم لا أحـد
  ينطق اسم الإله الذي يمتلك المعبد ولا يوجد في هذا المعبد أي صـورة والنـاس
  الموجودون فيه يعتقدون أن هذا الإله ليس له وجه). انظر أيضنا أ. نوردن، "الإله
  المجهول "ص ٥٨ \_ \_ ٦٣ وكذلك أ. دس بلاس "إله اليهود غير الثابت"، ص ٢٨٩
- (٢٠٠) فوروس ١، ٠٠ (٣، ٥). انظر تاسيت "الحكايات"٥، ٥. انظر أيضًا ايفرا، ص ١٨٠ و الملاحظة ٢١٨.
  - (٢٠٦) لوكان، "فرزال ٢، ٩٥٢". انظر أيضنا يوهاناس ليدوس، ٤، ٥٣

- (٢٠٧) انظر ى. أمير "بدايات التــوراتيين والفلاســفة التوحيــدين واليهــود الإغريــق" (بالألمانية)
  - (٢٠٨) ترجمة ج. بيبان "اللاهوت الكونى واللاهوت المسيحى"، ص ١٣
- (۲۰۹) الإيبينوميس يوضح الفارق بين الإله (تيوس في المفرد) ويطلق عليه أحيانا "السماء الليلية "وأحيانا "اولمبيا "أو "كوزموس". وهذا الإله الكوني يتكون من المجموعة المتناسقة والمحسوبة بدقة للألهة المرئية وهي الكواكب (ألهة نفسها أو صور للآلهة: ٩٨٣ د ٩٨٤ أ), أسفل منها نقابل الشياطين، عائلة هوائية مهمتها هي ترجمة الأفكار (٩٨٤ ج). ويذكر الإغريقي (٩٨٤ هـ) أن الآلهة زيوس، هيرا والآخرين يمكن تنظيمها أو توزيعها بأساليب مختلفة طبقا للعادات. ولكن كل منها يجب أن تظل ثابتة بلا تغيير. ولم تأت المعلومات عن الآلهة غير المرئية (الكواكب) من الإغريق ولكن من سماء البلدان البعيدة مصر وسوريا. ولكن يجب أن نعرف أن كل ما أخذه الإغريق من "البرابرة" "رفعوه إلى أعلى مستوى من الجمال التام"، بمساعدة تنبوءات دالف (٩٨٧ ٩٨٨). انظر لووس ١٢، ٩٥٧. وانظر تيميه ٥٠٤ د وأيضنا ريفردان "الدين في المدينة الأفلاطونية"، ص ٢٤ -
- (۲۱۰) ج.بيبان "اللاهوت الكونى واللاهوت المسيحى"، ص ۲۸۸ ۲۹۰. انظر أيسضا أزج. فستوجيار "رؤيا هيرمس ٢، الإله الكونى، ص ٢١٩ ٢٥٩
- (۲۱۱) أرسطو، "عن الفلسفة "۱۳ وانظر روس "عند سيشرون، طبيعة الآلهــة"، ۲ ۲۷، الرجمة أوفراى أسايس (دائرة الكتب)
- (۲۱۲) اقرأ سيناك "خطابات إلى لوسيلوس" ٩٠، ٢٨. انظر جون بيبان الدى وصف مراحل "اللاهوتية الكونية "في كتاب عن نص أمبرواز. انظر ج. بيبان "اللاهوت الكوني واللاهوت المسيحي" (تحليل ودراسة أمبرواز ١، ١، ١ \_ ٤) على الأخص ص ١٣١. \_ ١٣٥ و ٢٩٢ ٣٠٦.
- (۲۱۳) انظر المصدر السابق (ص ۱۳۶) حيث يبدى سلز دهشته، لأن "اليهـود الــذين يقدرون السماء وسكانها من الملائكة قد أهملوا الأجزاء المهمــة فيهـا: الــشمس والقمر والكواكب" (أوريجون، ضد سلز، ٥، ٦)

- (۲۱٤) انظر فيلون السكندري، "الخاص"، ١، ١٢، ٦٦
- (۲۱۵) انظر سیشرون "حلم سیبیون "و "هورنتسیوس المذکور عند نونیدوس، ص ۲۰۶ و کذلك میلر، ص ۲۱۹، ۱۶ ۱۱ وروش، ص ۱۶۱ وبورفیر "عن التعفسف" ۲،
  - (٢١٦) ج. بيبان "اللاهوت الكوني واللاهوت المسيحي"، ص ٢٩٠
    - (٢١٧) انظر س. إتيان "الآلهة في المدينة"، ص ٢١ ١٤١
- (۲۱۸) فلوروس ۱، ۶۰ (۳،۵) وانظر سوبرا الملاحظة ۲۰۰. كذلك بلين القديم "التاريخ الطبيعى "۳۷، ۱۶) وهو يذكر وقائع انتصار بومباى على مجموعة من بلاد المشرق ومنها مملكة يهوذا، ويذكر كروم من ذهب (ربما الموجودة في جيروزاليم) من بين الموصوفات. انظر أيضا جوفونيل، ۳، ۱۳ آن ۵۶۰ و ۲، ۹۷ وأيضا بترون، ۳۷،
  - (۲۱۹) حرب اليهود، ٥، ٥، ٤ (٢١٠)
- (٢٢٠) الآثار اليهودية ١٥، ٣٩٥ انظر أيضنا أ. بيلينيه "الستار الكبير في معبد جيروزاليم" التقليد النقافي عن "الحجاب الممزق" على الأخص ص. ١٦٦ – ١٧٢
  - (۲۲۱) سلز المذكور عن أوريجون، "ضد سلز" ٥، ٦ (ترجمة م. بورنيه)
- (۲۲۲) سلز المصدر السابق، ٥، ٤١ وهو يرجع إلى هيرودوت ١، ١٣١. انظر ديوجون لاريس ١، ٩ بخصوص النقوشات الفارسية عن الفلسفة اليهودية وأن البعض يقول إن اليهود ينحدرون من الملوك المجوس. اقرأ هيرودوت ١، ١٣١ وأيضا سيشرون "عن الفلسفة "٣، ١٤ و "القوانين" ٢٦، ٢
- (٢٢٣) تاسيت "الحكايات" ٥، ٥ وأيضًا جوّن ليدوس الذي يذكر أيضًا الحجاب الممــزق ِ وكروم الذهب في معبد جيروزاليم (دي منسيبوس ٤، ٥٣، ٢ )
  - (٢٢٤) انظر تاسيت وبلوتارك، إيفرا، ص ٢١٩ والملاحظة رقم ٣٠٦
    - (۲۲۵) انظر تاسیت فی اینفرا، ص ۱۹۳ ۱۹۹

- (۲۲٦) خطاب أريستيه، ١٦ وفارون "الآثار الإلهية "١ ٥٨ ب حيث يعرض إله اليهود على أنه جوبيتور مهما كان اسمه. وطبقا لجون ليدوس (دى منسيبوس ٤، ٥٥، ص ١٠٩) حيث يذكر فارون "لياهو". انظر كذلك أوغسطين "مدينة الآلهة "٤، ٩، ") والذى يحدد أنه طبقا لما ذكره فارون فإن جوبيتورهذا مقدس عند الذين يوجهون عبادتهم الله واحد بدون صور. انظر أيضا نوردن "ياهفييه وموسى في اللاهوت الإغريقي" (بالألمانية)، ص ٢٨٧ ٢٨٥
- (۲۲۷) بلوتارك "أراء حول المائدة" ٤، ٥ حيث يتحدث عن أدونيس وديونيزوس واله اليهود. انظر اوفيد "فن الحب" ١، ٥٠ (التقارب بين أعياد أدونيس ومحفل السببت السورى اليهودى) وكذلك تحريم الخنزير (تعرض أدونيس لاعتداء من ذكر الخنزير) له دور أساسى أيضا
  - (۲۲۸) ج. ليدوس، "ديمنسيبوس" ٤، ٥٥
- (۲۲۹) ماکروب، "أعیاد زحل" ۱، ۱۸، ۲۰ وانظر أیضنا ج. اسمان "موسی المــصـری"، ص ۸۹
- (۲۳۰) لودفیج فون یان المذکور عند بولو ماستندریا "کورنلیو لابیونو کاتب أفلاطونی لاتینی جدید یذکر الإله "لیاهو" (بالإیطالیة)، ص ۱۱۱ الذی یذکر الطابع الأنشوی للإله. انظر أیضنا شارل جیوتار (فی کتاب ماکروب "أعیاد زحل"، ۱ ۳، باریس، ۱۹۹۷ (دائرة الکتب)، ص ۱۱۰ ـ ۱۱۲ والملاحظة۲۲ ص ۳۰۰ ویحتفظ بذکر" ایاهو" والوصف "ایاهو القوی "
- (۲۳۱) كورنليو لابيونو كاتب ومؤلف عدة كتب عن الدين ولكن المؤلفين المسيحيين انتقدوه نقدا لاذعا خاصة أرنوب وأوغسطين، بخصوص المقطع الذى يهمنا هنا انظر ب. ماستندرا، ص. ۱۵۹
- (۲۳۲) جوستين المزيف، ١٥، ١ ـ ٢ كانت هناك إذن محاو لات سابقة للتقريب بين إلـه اليهود في الوقت الذي كتب فيه كورنليو لابيونو المقطع المذكور عند ماكروب. كذلك نجد الإله "إياهو" في نصوص أخرى خاصة دعاء على ورق بردى موجـود في لييد (١، ٤٨٤) "إننى أدعوك يا "إياهو" كما يفعل المصريون وكما يفعل اليهود وكما يفعل الإغريق: أنت الملك، والحاكم الكونى وكما يفعل الكينة الكبـار، أنـت

الخفى غير المرئى وأنظار تصل إلى كل شيء كما يفعل أهل يارت أنت القوى "أويارتو". انظر أيضا ماركلباخ وم. توتى "ورق البردى عليه دعاءان دينى وسحرى "وكذلك اسمان "موسى المصرى "ص ٩٨-٩٢

- (۲۳۳) عن دين وترتيبات ماكس ميلر انظر م. اولندر "لغات الجنة"، (طبعة ۲۰۰۲)، ص ١٦٧ من ١٧٥ وماكس ميلر "منبع وتطور الدين"، ص ٢٣٦ ٢٤٨. وعن التوفيق بين المذاهب المتعارضة (سنكريتيزم) انظر هـ. س. فارسنال "عدم الاستقرار في الديانات الإغريقية والرومانية"، وكذلك ف.بيران ،" عن الاستخدام الجيد لمصطلح سنكريتيزم"، وأيضنا الصفحات الجميلة التي كتبتها فرانسواز دينون "سنكريتيزم أو وجو مشترك: صور من التدين في مصر القديمة".
- (۲۳٤) أكروب "أعياد زحل "١، ٢٠ كان نيكوكريون مع الإسكندر الأكبر في حملته ضد مدينة صور قبل أن يتحالف مع بطليموس الأول الذي عينه حاكم على الجزر (انظر مقال كلاين بولى "نيكوكريون")، ويمكن أن نستخرج من هذه النبوءة تاثير فكرة فلسفية غير بعيدة عن نيكوكريون مثلما ذكره ر. فإن دن بروك "تبوءة سارابيس "١، السكاريون مثلما ذكره ر. فإن دن بروك "تبوءة سارابيس "١،

## (٢٣٥) ترجمة من المؤلف ١

أوكسيرنك ١٣٨٠ السطر ٦ من القرن الأول والثانى المديلادى من نسشيد أوكسيرنك ١٣٨٠ ومساره الجغرافي اللاهوتي حيث يعطينا نموذجا لخطاب موجود وتقليدى عن "أسماء الأمم". في مصر يطلق على إيزيس "الوحيدة" أما في افروديتوبوليس فهى البحارة وكذلك تحمل اسم أفروديت أما في كالاميزيس فها الناعمة، وفي كارينا فهي الحارة وفي نيسيو هي توزع الأبدية وفي موممفيس هي حاكمة وفي هرموبوليس هي جميلة ومقدسة وفي نوكراتيس ليس لها أب وهي كريمة ومنقذة وحاكمة وعالمية، أما في سايس فهي أثبنا وخارجها هي هاتور أفروديت) وهيرا وهيستيا. أما في خارج مصر وفي المسار التوجغرافي الثاني فهي أحيانا ليتو أو ديكتينيس وتيميس أو أرتميس أو أتارجتيس أو كوريه وهيكات فهي أحيانا ليتو أو ديكتينيس وتيميس أو أرتميس أو أتارجتيس أو كوريه وهيكات الأول ق.م.). الخ ويجب أن نضيف الأناشيد الإغريقية لل إيغريقية الرومانية"، رقم ١٧٥، الظر أ. برنارد "نقوشات من مصر الإغريقية الأربعة لل إيذيدور على المناربيعة لل إيذيدور الإغريقية الأربعة لل إيذيدور

وعبادة اپزیس" (بالإنجلیزیة) أما النصوص المصریة فی فییلة فیمکن قراءتها عند ف. زابکار" أناشید إلی اپزیس فی معبدها فی فییلة" (بالإنجلیزیة). أما أبیلیه فإنه كتب فی القرن الثانی المیلادی علی لسان اپزیس مستلهما من مصدر قدیم:" إنسی قادمة إیك یا لوسیوس وأنا متأثرة بصلواتك، أنا أم الطبیعة كلها وسیدة جمیع العناصر والمكونات ومنبع جمیع القرون والإلیه الخالصة، ملكة الملوك وأول ساكنی السماء وأنا النموذج الواحد للآلهة والإلهات. التطورات ۹، ع) انظر طوماس م. دوسا "تخیل اپزیس: بعض الاستمراریة و عکوساتها" (بالإنجلیزیة) و هو یعقد مقارنة بین اپزیس المصریة واپزیس عند الإغریق والرومان.

- (۲۳۷) س. ميتشال "عبادة الإلسه هيب سيتوس عند الونتيين واليهود والمسيحيين" (بالإنجليزية)، انظر أيضًا نيكول بالإيش (فلسطين، ص ٢٩٤هـ (٢٩٧) حيث توضح أن تمثال سيرابيس السكندرى كان التمثال المختار ويحظى بالتقديس في "سيزاريه ماريتيم" وهي مدينة تنشط فيها الجاليات التوحيدية (اليهودية والساماراتنية والمسيحية). كما تلاحظ أن صفة "العالى "التي كانت منتشرة في بارلمير كانت غائبة في فلسطين حيث تنتشر الصفة "الكبير "أو "كيريوس" أي "السيد" أو "سبتر" أي "المنقذ"
- (۲۳۸) انظر بيترسون "الإلهة إيزيس"، ص ۲۲۷ وكذلك وإيسريتش "ديانسة سسار ابيس" (بالألمانية)، ص ۲۶ وأيضنا أسمان أموسى المصرى"، ص ۸۹ والملاحظة ۲۷ وص ۳۶۳ وهو يرجع إلى نيلسون" الديانات الكبيرة" (بالألمانية)، الطبعة الثانية، ميونيخ، ۱۹۷۶، الجزء الثاني، ص ۵۷۳
  - (٢٣٩) جوليان، "الخطاب" ١١، ١٣٦،
  - (  $^{2}$  ) بوسیدونیس الذی یذکره دیودور ( $^{3}$ ، ۱  $^{3}$  مستخرج من فیتیوس)
- (۲٤۱) ۱ ماکابیه ۱، ۱۱ـ ۲۵ بخصوص مصدر هذا التعبیر واشتقاقاته ابتداء من اسم الإله بعل شامین، انظر أ. وییل، ص ۱۶۱
- (۲:۲) انظر بخصوص المسار اليهودى لـ تاسيت التحليل والملفات التى أعدها ر. بلوخ عن تاسيت (بالألمانية)

- (۲٤٣) وادال (نصوص بلوتارك، إيزيس وأوزوريس، ٢٨). اقراً من المشروحات والتفسيرات الحديثة بلوخ الذى يذكر أن تاسيت لا يتبع مرجعية هيكاتيه دابدار مباشرة ولا بوسيدونيوس ولا تروج بومبيه، ويعلن وادال بوضوح أن مانتون قد ذكر في كتاباته إيزيس وأوزوريس وأبيس وسارابيس والألهة المصرية الأخرى.
  - (٤٤٢) ليزيماك كتب حوالي ٢٠٠ عام ق.م. أو بعد ذلك وقد جاء بعد منازيا
    - (٢٤٥) انظر ف. بورجوه وى. فولوكين ،" تكوين أسطورة سارابيس"
- (۲٤٦) باب أوكسى ١٠، ١٢٤٢ "المدونة اليهودية" ٢، ص ١٥٧، ١. انظر أز ه... موسيريلو "وقائع الشهداء، وقائع من الإسكندرية" (بالإنجليزيــة)، ص ٣٢ انظر أيضًا ميلاذ مودرزيجويسكى "پهود مصر"، ص ٢٦٧.
  - (٢٤٧) انظر هذه السخرية التي نقلها سير رونالد سيم في "تاسيتوس"، الجزء الأول، ص ٢٠٦
- (۲٤۸) بخصوص هذه الشخصية انظر ميلاذ مودرزيجويسكي "يهود مــصر"، ص ٢٥٥ـــــ ٢٢٢
- (۲٤٩) شيريمون المدذكور عند فلافيوس جوزيف ،" ضد أبيون" ١، ٣٢، ص ٢٩٠ ٢٩٠ وكذلك انظر فإن دير هورست "المصلون المصريون والفلاسفة" (بالإنجليزية)، انظر سوبرا الملاحظة ١٨، ص ٨ ٩ وكذلك بردفورد أوزارسب" الذي يحدد أن النص الذي كتبه القسيس شيريمون وهو معاصر للنيرون، فإن الدور الذي أعطاه مانتون لموسى قد ذكره من قبل "فريتيفاتيس" واسمه مشتق من الاسم المصري" رئيس قراء المعبد"، انظر أيضنا ي. كونيج "السحر والسحرة"، ص ١٩ ٢٠
  - (٢٥٠) هذا ما يوحى به نص تاسيت، الرواية الثالثة.
- انظر بلوتارك "عن اختفاء النبوءات" ١٨. بلوتارك يصف هذه الجزر في بريطانيا العظمى حيث ينام الملك العجوز كرونوس وهو محاط بالشياطين (جيل الآلهسة القدامي التيتان الذين هزمهم الأولمبيون). ونجد ذلك في التعليق حيث إن أحد شخصيات الحوار واسمه ديمتريوس يروى حكاية وفاة بأن الكبير، ويقول: بعد قليل من وصول ديمتريوس إلى بريطانيا العظمى "لقد حدثت عدة ظواهر في الجو

أثارت الفوضى وتتبوءات كثيرة: فلقد اشتدت الرياح وانقضت علينا العاصفة وبعد هدوء العاصفة قال أهل الجزيرة: إن أحد المخلوقات العليا قد اختفى. وفى الواقع ومثلما ينطفئ مصباح مضىء فإنه لا يسبب مضايقات لأحد ولكنه ممكن فى لحظة انطفائه وهو ينطفىء يؤذى بعض الموجودين (يجب أن نتخيل مصباحا بالزيت وأنه حين ينطفىء يخرج دخانا كثيفا) وهكذا فإن النفوس الكريمة مادامت هى موجودة نورها لا يضايق أحد ولكنها حين تختفى فإن اختفاءها يثير الرياح والعواصف وأحيانا تبعث فى الهواء أشياء سيئة وأحيانا أيضنا يكون بها سموم (ترجمة فلاسيليار، كوف)

(۲۵۲) دنیس دالیکرناس "الآثار الرومانیة "۱، ۳۶ (نرجمة ف. فرومانتین و ج. شــنابل" (دائرة الکتب)

(٢٥٣) انظر م. ليجلاي، "زحل الإفريقي "

(٢٥٤) الآلة الموسيقية "الهارب" باليونانية

(٢٥٥) فيرجيل "جغرافيات "٢، ١٧٣ - ١٧٤ (ترجمة شخصية للمؤلف)

(٢٥٦) المصدر السابق، ٢، ٥٣٦ (ترجمة ج. دى ليل)

(۲۵۷) فير جيل "حكم زحل"، "باكوسيات "٤، ٦ (ترجمة كوف)

(۲۰۸) ب. فيدال ناكيه "الأسطورة الأفلاطونية عن السياسة: غموض العصر الذهبي في التاريخ "عند ج. كريستيفا ج. ميلنر "اللغة والخطاب والمجتمع عند أيميل بينيفست"، باريس، ١٩٧٥، ص ٣٧٤ - ٣٩٠ وأعاد ب. فيدال ناكيه الصياغة في "الصياد الأسود "ن ص ٣٦١ - ٣٨٠

(۲۰۹) تاسیت "الحکایات "۰، ۱، ۷

(۲۲۰) بلوتارك، 'إيزيس وأوزوريس "١٩ــ١٩ (موراليا ٣٥٦ أ)

(٢٦١) المصدر السابق ،٣١ (موراليا ٣٦٣)

(٢٦٢) فى الخروج ٢٠,٠ يغادر موسى مدين للذهاب إلى مصر "أخذ زوجته وأبناءه وركب الحمار وعاد إلى مصر". وهذه الصورة ليس بها ما يعيب فى السياق التوراتي، انظر هـ. لوكلارك "الحمار"، ولكن العكس صحيح فى الخيال الإغريقى

الرومانى. انظر أ. وولف الذى يرجع إلى أوفيد "فن الحب، ٢، ٧، ١٥) وي ذكر رمز الحمار في العصور القديمة. في مصر القديمة يرمز الحمار (وهـو حيـوان الإله ست) إلى ركوبة أمراء آسيا: جون يويوت يقول في كتابه "الحمـار": "شبه المصريون الفاتح الفارسى العنيف بــ ست , أطلقوا عليه اسم الحمار لذلك أراد أرتاكزكز الثالث أن ينتقم منهم ومن هذه التسمية فقام يعمل مدنس لأنه ذبح الشـور إييس وجعلهم يقدمونه له كوجبة غذاء ونصب مكانه في المعبد "الحمار "وقدم لـه القرابين المقدسة." ويعد مناسيراس دى باتراس أول من ذكر وجود تمثال حمار في معبد جيروزاليم، وهو كاتب من القرن الثالث ق.م. كما ذكره فلافيوس جوزيـف في كتابه ("ضد أبيون "٢، ٩). ولقد ذكر مناسيراس دى باتراس رأس حمار مـن الذهب وهو تمثال نادر ولا نعرف وظيفته في المعبد. أما بوسـيدونيوس (ذكـره ديودور دى سيسييل ٣٤، مستخرج من فوتيوس) وذلك ما بين القرن الثاني والقرن الأول ق.م.، فإنه يدعى أن أنتيوش إبيفإن قد اكتشف تمثالاً لــ موسى وهو راكب حمار. انظر بيكرمان "منشورات علماء الأثار" (بالألمانيــة). وتاسـيت هــو أول تحدث عن عبادة الحمار في قدس الأقداس في معبد جيروزاليم (انظر سوبرا، ص تحدث عن عبادة الحمار في قدس الأقداس في معبد جيروزاليم (انظر سوبرا، ص

- (٢٦٣) كان القدماء يسخرون من عبادة الحيوانات عند المصربين وتلك كانت عددة منتشرة لديهم في مصر انظر ك.د. سميليك و.أ. همرلرجيك أراء عن عبادة الحيوانات عند المصربين في العصور القديمة كجزء من التفكير القديم عن مصر (بالإنجليزية)
  - (۲٦٤) انظر سوبرا، ص ۱٤٤
  - (٢٦٥) ج. هيرجون "ثلاث دراسات عن الأبيات المقدسة"
- (٢٦٦) ج. ديموزيل "الديانة الرومانية العتيقة"، ص ٢١٨. انظر أيضنا فستوس، ص ٤١٤ وأيضنا ليندساى (بمباس السادس) (بالألمانية)، طبعة ليندساس، ليبزج، ١٩١٣
- (٢٦٧) سترابون "الجغرافيا" ع، ٤، ١٢ (ترجمة ج. هيرجون "ثلاث دراسات عن الأبيات المقدسة"
  - (٢٦٨) فستوس، ص ١٥٠ وأيضاً ليندساي ("ثلاث دراسات عن الأبيات المقدسة")

- (٢٦٩) ترجمة أ. دورم
- (۲۷۰) انظر هـ. ليفى "يهوذا فى الآدب القديم" (بالألمانية) وأيضنا د. سيلدن "الإثيوبيين" وفى الإيقونات نجد أن سيفييه وكاسيوبييه وأندروماد يظهرون وبـشرتهم بيـضاء بينما خدمهم ملامحهم أفريقية. انظر س. بيرار "صورة الأخر والبطل الأجنبى "
  - (٢٧١) أشيل "الأناشيد" ٣١٢، ابولينار المزيف، المكتبة ٢، ١
    - (۲۷۲) نقل لنا إيتيان دى بيزانس هذه المعلومة
- (۲۷۳) بخصوص هذا النوع من الوحوش المائية انظر ج. بابدوبولس ود. ريسسيليو "الوحوش المانية في العالم الأغريقي" (بالإنجليزية) (بخصوص أندروماد، ص ٢٠٧)
  - (٢٧٤) انظر ف. فرونتيسى ديكرو "أندروماد وميلاد الأعشاب المائية"
    - (٢٧٥) بلين القديم "التاريخ الطبيعي"، ٩، ٥، ١١
  - (٢٧٦) فلافيوس جوزيف "حرب البيهود"، ٣ ص ١٩؟ ٢١؛ (ترجمة كوف)
    - (۲۷۷) بوسانياس "وصف اليونان"، ٥، ٥٥، ٩
    - (۲۷۸) ليفي "تاسيت ومنبع الشعب اليهودي"، ص ٣٣٣
    - (٢٧٩) ج.ب. فرنون "الطعام في بلد الشمس"، ص٠ ٢٤
      - (۲۸۰) هیرودوت ۳، ۱۸ ۱۹
- (۲۸۱) جوستین "التاریخ العالمي" (مختصر للتاریخ الفلسفی لــ تروج بومبییــه)، ۳۱، ۲ انظر هییکل وج. س. یاردلی، سوبرا، ملاحظة ۱۵۷) وسوبرا، ص۱۱۱
  - (۲۸۲) الإلياذة ٤، ١٨٤ ١٨٥ (ترجمة ب. مازون )
- (۲۸۳) فلافيوس جوزيف ضد أبيون ١، ٢٢ (ترجمة ريناك)، تيودور ريناك "نصوص المؤلفين الإغريق والرومان الخاصة باليهودية"، ص ٦ والملاحظة رقم ١ وهو لا يوافق على ذلك: الجبال الوحيدة موجودة في ليسيا، أما التسمريحة علسي شكل حصان فإن هيرودوت (٧، ٧٠) يجعلها للإثيوبيين الشرقيين في جيوش كزاركز.

أما إكليل الرأس الدائرى فيو محظور كما جاء فى الليفتيك (١٩، ٢٧) وهدذا الرفض لإدراج كوريلوس فى ملف الشهادات منتقد جدا: فليس هناك ما يبرر أن يكون المنظور الإغريقى أدق من عالم اللغويات. وهذا يدكرنا بالمشهادة غير المناسبة لد تيوفراست فيما يختص بالقربان اليهودى هولوكست (انظر سوبرا، ص ٩٨ – ٩٩)

- (٢٨٤) ليزيماك عند "فلافيوس جوزيف "ضد أبيون"، ١ ،٣٤٠ ونذكر بأنه عند هيكاتيه دابدار كان الأمر يتعلق بوباء الطاعون الذى ضرب البلاد بسبب الوجود الأجنبى فيها بينما ذكر مانتون مجموعة من الأهالى التى تم عزلها وكانت مكونة من مرضى الجذام (وهو مرض يجعل البشرة مبقعة) وكذلك بسبب وجدود غير الطاهرين (المدنسين)، أما شيريمون فإنه يسصف الأشخاص حاملى النجاسة والملوثين بالبقع.
- (۲۸۰) لیزیماك عند فلافیوس جوزیف "ضد أبیون" ۱، ۳۵ (ترجمة ریناك) (نصوص تم ابدخال تعدیلات بسیطة علیها)
  - (٢٨٦) مشتقات من كلمة "هيرون" (هيكل) و"سولين" (عامود) .
  - (٢٨٧) ترجمة يونانية لاسم المدينة بالعبرية والتي تعني غالبا "تأسيب من الإله سالم".
- (۲۸۸) تاسیت "الحکایات "٥، ٣ و المؤلفون هم "أصحاب السلطة "و هو ما نقله فلافیسوس جوزیف عن الثقافة المعادیة المستلهمة من مانتون. ویعد کل من لیزیماك و ابولینیوس ومولون و أبیون (و هم معاصرون للإمبراطور كالیجو لا) هم الشهود الأقربون من تاسیت.
- (٢٨٩) "إيسويس" هي المرادف للكلمة اليونانية "بوستاجما" (قرار إلهي وهـو غالبـا ذو علاقة بالحلم)، انظر سوبرا، ص ١٧٠
- (٢٩٠) تاسيت "الحكايات" ٥، ٣، الكارثة من كل نوع (المرض هنا والعبودية هناك) ويتم تفسيرها عند القدماء بأنها ترمز لحقد من الآلهة ولا تدر أى تعساطف. والنمسوذج لهذا الموقف موجود في الأوديسية.
- (۲۹۱) تاسيت لا يستخدم تعبير 'جنس" و "جينيس" بمعنى تحقيرى و غالبا من يترجم بـــ جنس الإنسان، والكلمة اللاتينية: جينيس "تعنى بكل بساطة مجموعة من البشر من نفس المنبع ولديهم صفات طبيعية مشتركة. مثال: الجـنس البــشرى أو الجـنس

الرومانى (الرومان) وكذلك "جنس السمك "أى المعنى العام "طبقة" أو "نسوع". والناس (جنس) هم مجموعة من البشر ينحدرون بالوراثة من ذكر أى مسن جد مشترك، رجل يحمل اسم ما، وفى البداية تكون هذه المجموعة قبيلة. ثم يتحول المعنى إلى أسرة وأمة وشعبز، أما فى العصر الإمبريالى فإن "جنت" معناها الأمم الأجنبية بالمقابل الشعب الرومانى. وعند المسيحيين "الجنت" تعنى "الوثنيين" (مسن "جويم "بالعبرى). أما لكلمة "يهودى" انظر ش. كوهين "بداية النهويد"، ص ٦٩ -

- (۲۹۲) توجد هنا استعادة، مع تعديل بسيط، لرمز ذكره ليزيماك (فلافيوس جوزيف "ضد أبيون" ۱ ،۳۶۰ حيث يظهر شخص اسمه موسى، ظهر من حيث لا يعلم أحد، وأخذ قيادة العمليات وأعطى أمرا بالسير في "طريق أوحد"
  - (٢٩٣) انظر مانتون، ٦٤ ٦٧ كما ذكره واديل
- (۲۹۶) نبوءة صانع الفخار، في نص باب أوكسى ٢٣٣٢، العامود ٢، السطر ٣٤. انظر بلوتارك، اليكس رقم ٢١، طبعة كروزيوس، ١٨٨٧ وانظر أيضا م. الياد "الحمل الطائر" (بالإيطالية) في "من زالموزيس إلى جانكيزخان"، ص ٢١٨ ٢٤٦
- (۲۹۵) انظر تقديم النص الديموطيقى وترجمتة بقلم ديدييه دوفوشال "النبوءات في مصصر القديمة"، ص ۲۷و ۳۰
- (٢٩٦) الحكايات التى يذكر فيها هيرودوت الفرعون منقرع (ميكرينوس) وهو الذى بنسى الهرم الثالث، ترجع كلها إلى الثقافات الموروثة عن بوكوريوس، طبقا لما ذكره أ. ليبنسكى "المسلة المصرية الأرامية لـ توما، ابنة بوكورينيف "
- (۲۹۷) ليزيماك وتاسيت يؤرخون خروج موسى باليهود من مصر فى عهد بوكوريس. أما أبيون فإنه يحدد تاريخ السنة الأولى للألمبياد السابع (ويوافق ۲۵۷ ق.م.) أما فلافيوس جوزيف فإنه يرجع إلى مانتون ويقول: إن تأسيس جيروزاليم يرجع إلى الوراء بزمن طويل.
- (۲۹۸) انظر الروایة التی نقلها دیودور ۳۶، ۱، ۳ (مستخرجة من فوتیوس) و هی قریبة جدا من روایة تاسیت ولکنها مثلها فی الفظاعة، انظر سوبرا، ص ۱۸٦

- (۲۹۹) بلوتارك "آراء حول المائدة"، ٤، ٥، ٣ (٢٦٠ ٦٧١) بخصوص بلوتارك والمحرمات الغذائية في اللفييتيك ١١، ١، ٨ انظر فولي كارياتور، ومانتون طبقا لله واديل واليان "شخصية الحيوانات" ١٠، ١٦ (ترجمة أ. زوكر دائرة الكتب) ويقول: إن الشخص الذي يشرب لبن الخنزيرة تظهر على جسده بقع بيضاء وبقع الجذام " و لا نعرق في أي سياق قال مانتون ذلك: و لا نستطيع أن نؤكد إلا أن ذلك يتعلق بـ موسى اوزارسب.
  - (٣٠٠) م. دوجلاي، "عن النجاسة "
- (٣٠١) الوصية الثالثة من الوصايا العشر، ويوم أجازة السبت مشروح بطريقة مختلفة فى الخروج ٢٠، ١١ (يوم أجازة بعد الأيام الستة للخليقــة) وفـــى التـــوراة ٥، ١٥ (الاحتفال بالخروج من مصر)
- (٣٠٢) انظر ر. س. بلوخ "جغرافيا بلا أرض" (بالإنجليزية)، ناسيت خروج اليهـود والـسياق الجغرافي "
- (٣٠٣) من الواضح أن تأسيت يرجع إلى مصدر يصف الوضع الدينى قبل هدم المعبد بمعرفة تيتوس.
- (٤٠٠) يظهر زواج الأقارب هنا لأول مرة في الملف الإغريقي الروماني وهو منكور بوصفه مؤسسة يهودية. وقد قننها استراداس خلال المهمة في جيروز اليم في العلم السلام مسن حكم أرتكزركز الأول (في ٤٥٠) وتظهر هذه العادة وكأنها شعيرة، حيث تم التفرقة بسين يهوذا وبنيامين وبين زوجاتهم أو بمعنى الطلاق، لأنهم نزوجوا زواجا مختلطا (توجد قائمة طويلة بالأسماء)، بمناسبة الاحتفال بتجديد العهد (إيستراداس ٩ ١٠) و (التوراة الشهادات الأولى الإغريقية عن اليهودية تقارب قرنا ونصف أو قرنا واحدا فقط إذا الشهادات الأولى الإغريقية عن اليهودية تقارب قرنا ونصف أو قرنا واحدا فقط إذا اعتمدنا أن مهمة استراداس في جيروزاليم في عهد أرتكزركز الثاني (عام ١٩٩٨). عسن مشكلة تحديد التاريخ انظر ب. بريانت تاريخ الإمبراطورية الفارسية، ص ١٠٠١ منكال هيكاتيه لابدار الذي يشير إلى (انظر ريناك "النصوص، ص ١٩) قواعد الزواج أقرها موسي وهي مخالفة لقواعد الشعوب الأخرى ولكنه لم يعط تفاصيل أكثر. أما مانتون الذي يشير إلى الأمر الذي أصدره موسي لأتباعه بألا "يتحدوا "إلا مسن الأشخاص الذي أقسموا قسم الولاء مثلهم، ولكنه لا يتحدث بوضوح عن الدزواج، أما الأشخاص الذي أقسموا قسم الولاء مثلهم، ولكنه لا يتحدث بوضوح عن الدزواج، أما

بوسيدنيوس (عند ديودور دى سيسيل، ٣٤، مستخرج من فوتيوس، مجموعة ٢٤٤ (٣٧٩ ب) فهو يذكر أن اليهود يرفضون الجلوس مع الأجانب على المائدة نفسها والأكل معهم، وخطاب أريستيه (١٣٩ ٩) يذكر تحريم أى اقتراب من الأجانب. ولكن تاسيت يعد أول من تحدث عن الزواج بين الأقارب.

- (۲۰۵) هذا المصطلح عن الدين كما يقدمه تاسيت لا يتفق مع كلمة (ريليجيـو) فـــى التعريـف الهرمسى (مدونة هرميس، ۲۵). انظر أز فستوجيار "تبوءة هيرمس ۲، الإله الكونى"، ص (۹۱)
- (٣٠٦) كان باب المعبد يعلوه الفتة كبيرة تتنلى منها كروم وعناقيد من العنب في حجم رجل: فلافيوس جوزيف "حرب اليهود" ٥، ٢١٠. انظر أيضنا "الأثار اليهودية "١، ١٥، ٣٩٥ وأيضنا بلين "التاريخ الطبيعي ٣٧، ١٤ وكذلك فلـوريس ١، ٤٠ (٣ - انظر أيضنا سوبرا، ص ١٤٨ - ١٥٠. وغالبا ما يتم تشبيه إله جيروزاليم بـــ ديونيزوس: والشاهد المهم هو بلوتارك "أراء حول المائدة"، ٤، ٦ (١٧١ - ١٧٢) والذى يرى أن الحفل الخاص بالخيام هو احتفال باكوسى، أما تاسيت فهو يرفض هذا التعليل لأنه يرى أن جميع حفلات اليهود حفلات حزينة. انظر فريدريك برينك الذي قدم تعليقا مهما عن هذا الملف وأترجم هنا بعض الأسطر: قد يكون من الممكن أن اليهود، حتى قبل وصول الإغريق عندهم، كانوا قد شبهوا إلههم بإلسه الخمر أو على الأقل قدموه هكذا للعالم الخارجي. والشهادة الأولى على ذلك تأتى من اليهود أنفسهم. والدليل هو قطعة النقود التي صكوها "جيهود" في القرن الرابع حيث يظهر الإله على هيئة زيوس ولكن مع صفات ديونيزوس وخاضة القناع. وكان "إيهافيه قد تم تشبيهه قبل ثورة الماكبيه، بعدة ألهة للخمر في الشرق الأوسط وتم عبادته على هذا الأساس. وعندما أحضر المكابييه عادة الاحتفال بعيد الحانوكة اختاروا بأنفسهم تاريخا لهذا العيد يتوافق مع أعياد ديونيزوس. ويهود إيطاليا هم أيضًا مسئولون عن تشبيه أيهافيه بـ سابازيوس، مثلما شهد بذلك عام ١٣٩ ق.م. (طبقًا لـ فالار ماكسيم ١، ٣، ٣ حيث إنه طرد اليهود من رومًا في ذلك العام؛ لأنهم حاولوا أن يدخلوا في روما عبادة جوبيتور سابازيوس. وبعد مضى قرن من الزمان نجد على القطع المعدنية المسكوكة لـ انتيجون ماتاتياس (٤٠ - ٣٧) إكليلًا من اللبلاب وعنقود عنب، وأخيرا الدليل الدامغ للذين أرادوا أن يجعلوا مــن الإله العبرى هو ديونيزوس فهناك هذه الكروم الكثيفة والمذهبة على واجهة معبد

هيرود. وعلى النقود اليهودية المسكوكة فيما بين الثورات اليهودية مسن ٦٦ إلسى ٧٣ ومن ١٣٧ إلى ١٣٥ نجد أيضًا صفات أخرى مماثلة لصفات ديونيزوس منها: الزهرة، عنقود العنب، وكذلك نجد الأشياء نفسها والرموز على القبور فى فلسطين وفى المعابد (انظر اليهودية والمسيحية عند بلوتارك (بالإيطالية)، ص ٤٤٤). برينك يستكمل ملف قدمه م. سميث الذي يرجع "إلى الخمر الذهبي في فلسطين (بالإنجليزية)، ص ٨٢١ – ٨٢٨

## (٣٠٧) تاسيت "الحكايات "٥، ٧، ١

(۳۰۸) فارون كما ذكرة أوغسطين "مدينة الله" ٤، ٣١ وكذلك ٤، ٩ وهناك مقطع آخر لـ فارون "عن الاتفاق الأنجيلي "١، ٢٢ - ٣٠ وانظر أيضا التحليل والتعليق ب. كاردونس "عودة المقدس عند فارون" (١٦ ـ ١٧١) وهو مفيد ولكنه كيف كانف انظر أيضا سترابون "الجغرافيا ١١، ٢، ٣٥. وكذلك تيت ليف الذي ذكره جون ليديان، انظر سوبرا، ص ١٤٨ والملاحظة ٢٠٦. والفصل الثاني من كتاب ب. شافر "اليهود يفوبيا"، ص ٣٤ (رب اليهود) (بالإنجليزية)، يعطى تقريرا عن هذه المسألة.

المسيحية وتاريخ الأديان

تنويعات حول النور الطبيعي

## من موسى الإغريقي إلى موسى عند المسيحيين

## الدفاع عن الدين تربة لتاريخ الأديان

يعد "أورفيه" هو المحرك العام وصاحب مبدأ المقارنة فيما يرتبط بالأسرار، وهو موجود ابتداء من عصر الإسكندر الأكبر في وسط تنظيم يجمع بين الحكم البربرية (الأجنبية) في علاقتها بالحكم الإغريقية، وهو أصلا من "تراس" وقد مر بمصر وهو في طريقه إلى "طيبة" في "بيوتي" حاملا في حقائبه كتبا عن لاهوتية "أوزوريس" القريبة من "ديونيزوس" في "الخطب المقدسة في أربعة وعشرين ملحمة "رابسودة"، والطريقة التي جعلت "كادموس" يقتنع به تجعل الشك في وجود خداع غير ذي أهمية لاهوتية: خداع أو غش له حجة قوية بين المصريين والإغريق الذين يدعون، كل من جانبه، أنه يرجع إليهم (۱)، وبدخول اليهودية في جدال المقارنة، بدأ "أورفيه"، مع الأخذ في الاعتبار مروره بمصر، يظهر بمظهر المدافع عن عقيدة "الواحد الذي خلق كل شيء".

وتجدر الإشارة إلى أن ذلك لم يمنع ترك مكان للتنظيم الـوثتى بهـدف التوبة، وفى رواية "أريستوبول"، التى عثر "أوذاب" فيها على النص المـشهور الخاص بـــ"أورفيه" والذى أطلق عليه وصية أورفيه، يعلن أورفيه عن توبتـه ويملى على ابنه "موسيه" وصيته، على شكل قصيدة تراجعية، وتحتوى القصيدة على أسرار "أورفيه" الكلاسيكية والتى كان قد أعلنها سابقًا فى اليونان. وهـذه الأسرار مصدرها أيضا مصر، طبقا لدروس "ديودور" أو لمصدره "هيكاتيـه دابدار". ولكن مصر هذه أصبحت، طبقا للكتاب اليهود باللغة اليونانية، تحـت سيطرة موسى (١).

وفى الحكاية الروائية التى كتبها المؤلف الغامض "آرتابان" باللغة اليونانية فى القرن الثانى قبل الميلاد - وهى فى الغالب من أجل الجالية اليهودية فى الإسكندرية - نجد أن "أورفيه" ليس أبا "موسيه"، ولكنه أصبح من

أتباعه فقد قُدَم "موسيه" على أنه موسى، وموسى هذا يقال إنه أرسى عبادة الحيوانات وأشياء أخرى كثيرة فى مصر قبل أن يلتقى بشوك النار. وبالنسبة للكاهن "أوزيب دى سزاريه" الذى نقل أهم ما فى ذلك الملف فإن هذه الصفحة قد انطوت، والمثلث اللاهوتى لم يعد ذلك الذى يجمع بين مصر وجيروزاليم واليونان.

لقد أصبحت المسيحية هى التى يجب أن تفهم فى علاقتها المزدوجة باليهودية من ناحية وبالإغريقية من ناحية أخرى، كما يشرح لنا فى مقدمة كتابه "التمهيد الإنجيلى":

تحن إغريقيون أصلا وشعورا أتينا من كل الشعوب لتكوين جيش جديد مثل كل جيوش النخب، ونحن نرفض خرافات آبائنا ونحن لا نسستطيع إنكار ذلك، ولكن هناك بالإضافة إلى ذلك وبالرغم من أننا نهتم بتطبيسق محتوى كتب اليهود، وأن معظم عقيدتنا تتكون من نبوءاتهم فإننا لا نعتبر أنه من الملائم أن نعيش بأسلوب هولاء الدنين يمارسون الختان، ونستطيع أن نقر بذلك تلقائيًا. لقد حان الوقت لنشرح ذلك. كيف يمكن أن نظهر بمظهر الذين أحسنوا صنعا بهجر تقاليد أبانهم إن لم نقم أولا بالتعريف بها وتقديمها أمام أعين القراء؟ وهكذا ستظهر المقدرة الإلهيسة للشرح الإنجيلي في وضح النهار عندما نضع أمام الجميع قائمة المساوئ التي نعلن أنها ستشفيهم منها وكذلك طبيعة هذه المساوى، كيف يمكن أن نظهر بمظهر الذين يتبعون نصوص اليهود إذا لم نثبت فيضيلتها؟ كما يجب أيضا أن نعرض السبب الذي يجعلنا نرفض أسلوب حياتهم ونحتسرم فى الوقت نفسه كتبهم الدينية، وأخيرا ما هي عقيدة الفكرة الإنجيلية وما يمكن أن نطلق عليه المسيحية، وهي ليست الإغريقية ولا اليهودية ولكنها علم إلهي جديد وحقيقي (تيوسوفي "إلهي فلسفي")، واسمه نفسه يؤكد أنه جديد<sup>-(٣)</sup>. وهذه الجملة التى كتبها أوزيب": "ونحن نرفض خرافات آبائنا" تذكرنا بالجملة التى كتبها "سلز" قبل منه بحوالى قرن ونصف وجعلها علنية بتأكيده أن المسيحية عندما تركت اليهودية فعلت كما فعل موسى المصرى عندما غادر وادى النيل لتأسيس جيروزاليم.

"إن اليهود وهم من أصل مصرى قد هجروا مصر على إثر الانشقاق عن بقية الأمة بعد أن أنكروا باحتقار التقاليد الدينية السائدة في ميصر... والذى فعلوه مع المصريين رجع عليهم وفعله معهم الذين انيضموا إلى المسيح ظنا منهم أنه المسيح المصلوب، وفي الحالتين كان سبب التجديد هو الانشقاق عن بقية الأمة(1).

وكما نرى فإن المثلث "مصر اليونان يهوذا" لم يختف تماما مع ظهور المسيحية ولكنه على العكس سمح للذين يقاومون هذا التجديد، مثل "سلز" أن يحسنوا تقدير خصوصية "العدو". ومع ظهور المسيحية انقلبت أوضاع النماذج القديمة لمفهوم الآخر. وفي الواقع لقد أدخلت المسيحية لاهوتية تاريخية، ترجع إلى مصدر واحد وهو التنزيل البدائي، كل ما كان القدماء يفسرونه بأنه نتيجة إجماع طبيعي. لقد عرض "سيشرون" على الأخص في حواره عن "طبيعة الآلهة" نظرية الإجماع هذه. ويقول أحد المتحاورين معه، "س. أورليوس كوتا"، إن هذا الإجماع نوع من إبداء الرأى، أي إنه تأكيد ليس له مرجعية بالضرورة، بالرغم من أن جميع البشر مستركون فسي الموافقة عليه، على أن يكونوا متحضرين: ولكن بعض الأمم لا تزال بربرية الموافقة عليه، على أن يكونوا متحضرين: ولكن بعض الأمم لا تزال بربرية (أجنبية) ومتوحشة لدرجة أنها لا يخطر ببالها أن هناك آلهة، وهكذا يبدو

إن العلاقة بين الحضارة والدين في اليونان وفي روما تحتل المكانسة نفسها التي يحتلها التنزيل والوحي في المسيحية، وفي تصور المسيحيين

الأواتل، فإن الإنسانية بأكملها تتحدر من آدم الذي علمه الله ولها دين بدائي أولى وعالمي يستنير بنور طبيعي ويعترف بالله الواحد، وكما يؤكد ترتوليان (أ) فإن الروح مسيحية بطبيعتها، ولكن هذا النور مختف في ظلمات الجهل. ونوح وإبر اهيم ويعقوب والوحي على موسى شم الأنبياء والمسيح المصلوب والرسالة الإنجيلية كل ذلك يكون مراحل متعددة في تاريخ ممتاز، ولكن حكمة الأمم المتعددة ليست مرفوضة تمامًا داخل هذه السلسلة المباركة للخلاص التي لا ينقطع عنها النور المرسل المتواصل ولكنها تحتل مكانسة هامشية. أما القانون اليهودي الذي نشره موسى فإنه يعد ينبوعًا للإلهام غيسر المباشر المستوحي من الفلسفة الإغريقية.

ولقد أخذ المفكرون المسيحيون في تطوير أفكار المديح اليهودي المنتشر في الإسكندرية عن موسى، مؤلف التوراة، السسابق لهوميروس وهيزويد وبيتاغورث وسقراط وأفلاطون والذين كانت لديهم معرفة به الله وبما أن الأقدمية دليل على المصداقية فإنهم هم أيضا جعلوا من موسى، الذي عدوه مؤلف الأسفار الخمسة، شخصية قد سبقت المفكرين اللاهوتيين الإغريق اعتقدوا بذلك أنهم أثبتوا سمو تعليمه. ولقد طوروا هذا النوع من المرجعية معتمدين في ذلك على المصادر التاريخية الجغرافية بأسلوب بهلواني شيئا ما، واجتهدوا في تأريخ عهد موسى بتحديد أكثر بالنسبة لهوميروس. ونجح "تاتيان" في كتابه "خطاب إلى اليونانيين" (الجزء الثاني من القرن الثاني الميلادي) في تحديد عهد موسى بأنه قبل حرب طروادة بأربعمائة عام. وهو لم يعتمد في حساباته على التوراة ولكن على حسابات أجراها مؤلفون كتبوا باليونانية خاصة بطليموس دى مونداس وأبيون، ونجح في إعداد جدول متزامن بين الفرعون أمازيس والملك الإغريقي أناشوس في إعداد جدول متزامن بين الفرعون أمازيس والملك الإغريقي أناشوس

باليهود من مصر. أما "تاتيان" فقد عدد سلسلة الملوك الذين توالوا منذ الملك أناشوس دارجوس والملك أجاممنون؛ أى: منذ عصر موسى وحتى نـشوب حرب طروادة وخلص إلى نتيجة، وهى أنه بالفعل "موسى سبق حرب طروادة بأربعمائة عام"(^) أما هوميروس ومصادر يونانية أخرى (على التوالى كراتيس وأراتوستان) فإنهم يؤكدون أن موسى وجد ثمانين سنة أو على الأكثر مائة عام قبل حرب طروادة.

إذن لقد استلهم الإغريق من موسى ونجد أنفسنا هنا أمام الأطروحة الخاصة بالنشر والنقل والاستعارة التي يدافع عنها المؤلفون اليهود الدنين يجعلون "أورفيه" من مريدي موسى المباشرين ويجعلون من هومير قارئا للتوراة المترجمة إلى اليونانية، ثم ننزلق بسرعة إلى فكرة السرقة الأدبية وتزوير الكتابة. وهكذا نجد أن الباحث "أوريجون" يؤكد أن أفلاطون الدي رحل إلى مصر طبقا لرواية موثقة، قد اكتشف هناك التقاليد والثقافة اليهودية فاستعار منها بعض الأفكار فاحتفظ ببعضها بدون تغيير وأدخل تعديلات على بعضها الآخر، واستمر أفلاطون في هذا التزوير الأدبى ولكنه حرص في الوقت نفسه على عدم جرح مشاعر اليونانيين وعدم الاحتفاظ بالمعتقدات اليهودية كما هي بنصها الأصلى حيث كانت موضع عدوانية عامة بسسب الطابع الغريب لقوانين اليهود والشكل الخاص لعاداتهم ونظامهم السياسي (٩).

ولكن مهمة هذا النوع من التكهنات لا تضاهى بالتأكيد مهمة المديح اليهودى المنتشر في الإسكندرية؛ لأن هذا الأخير يتكون منه نظام للاندماج والتقديم يهدف إلى الاعتراف بنوع جديد من الحكمة البربرية (الأجنبية) ولكن مع ظهور المسيحية بدأ نوع جديد من الرفض يصيب المدوروث اليهدودي والمنافس الإغريقي في الوقت نفسه. وندرك أيضا أن الأسئلة المسيحية القديمة جدا عن ديانات الأمم لا تأخذ مصادرها من الفضول بشأن نفس

الأسئلة عند هيرودوت أو فارون أو سترابون، ولكنها تنتمى إلى مديح لاعتناق الدين الجديد موجه نحو الآخرين في كل مكان وخاصة هؤلاء الأكثر قربا منا: الكافرين المحيطين بنا، الهرطقيين وأتباع الملل المتربصين بنا، وبتطوير هذا الأسلوب عند الأقدمين انتشر نشاطه في اتجاه الذين يقاومونه. وكان الهدف هو جذب المشركين والقضاء على معتقدات هؤلاء الذين كانت المسيحية المتشددة الأولية قد حكمت عليهم بأنهم يجب أن يظلوا في الخارج". وكان المقصود في البداية هم هؤلاء المخلصون للعادات والمعتقدات الشعائرية الموجودة في الإمبراطورية الرومانية، ديانات الأمم، والذين أطلق المسيحيون عليهم تسمية "الجنتل" ثم الملحدين.

ثم بعد ذلك جاء الدور على جميع من يعتنقون الممارسات والمعتقدات الدينية المتعددة والمختلفة المنتشرة فى القرى والريف والجبال (السحر والشعوذة). ثم ابتداء من نهاية القرن الخامس عشر معتقدات الشعوب الوثنية المرتبطة بالفتوحات والحملات الاستكشافية والاستعمارية، وسوف تعقد مقارنات بين هذه الممارسات والمعتقدات خاصة المنتشرة فى العصور القديمة.

### الفانحون الإسبان غزاة أمريكا وآباء الكنيسة

# عند قبائل المايا والأستاك

إن تطبيق تاريخ الأديان يعطى الحق فى عرض تكوين الأسئلة التى تشغلنا حتى الآن، وهذا النوع من التمرين يسمح لنا بأن نتعرف كيفية تكوين مفترضات المفاهيم التى تتغير باستمرار وأدوات التحليل الخاصة باجراء تحقيق عام ومقارنة متعمقة، ولنحاول الآن أن نراجع هذه الافتراضات باختيار نموذج نختاره قريبًا من الحداثة وفى إطار تظهر فيه المسيحية

منتصرة على الأديان الوثنية القديمة منذ أكثر من ألف عام ومع ذلك تجد نفسها مرة أخرى في مواجهة مثلية دينية بشكل حاسم، وهذه المواجهة تقود إلى اللجوء إلى تعليقات آباء الكنيسة على الوثنيات القديمة. وفي الواقع لقد حدثت مواجهة تقليدية في مجال الدفاع عن الدين بين الفاتحين الإسبان غزاة أمريكا وبين المبشرين في هذه القارة الجديدة (۱۰۰). وكل ما نستطيع أن نلاحظه على مستوى المصادر - يذكرنا أيضا بغرق الثقافة القديمة: وفي الغالب نستطيع أن نتعرف شيئا من أفكار المغلوبين من خلل خطاب الفاتحين الإسبان غزاة أمريكا وبين المبشرين في هذه القارة الجديدة، من خلل ما أرادوا أن ينقلوه لنا، وليس عن طريق مباشر من موروث آداب المشعوب الأصلية.

عند قبائل المايا كيشيه، في منطقة "بوب ويوه" نجد أن الآلهة يبدأون أو لا بخلق البشر وتكون مهمة هذه المخلوقات التي منحت هبة الكلام هي توجيه المديح للآلهة: "على الإنسان الذي تم تكوينه وتركيبه أن يظهر في وضح النهار حتى يبتهل إلينا ويقدسنا، هذا الإنسان الذي صنع من خشب لامع"(١١).

ولكن هذه البشرية الأولية، هذه التماثيل المتكلمة تبدو وكأنها نسبت خالقيها وبدلا من أن تأخذ في مديح الآلهة، بعد أن خلقت من أجل هذا الهدف، فإنها تبدو وقد فقدت الفهم، وبالرغم من أن هذه المخلوقات لديها هبة كلم البشر وتتوالد مثل البشر فإنها تهيم على وجهها بلا هدف وتمشى على أربع، لذا فقد قررت روح السماء أن تقضى عليها: "لقد بقوا خرسًا أمام خالقهم، أمام صانعهم، عاجزين وغير مفيدين، لذا تم تشويههم والقضاء عليهم: وهبطت عليهم من السماء أمطار من نار "(١٦) أما البشرية النهائية فلم يتم خلقها إلا فيما عليهم من السماء أمطار من نار "(١٦)

بعد وكان أجدادها أربعة مخلوقات لها أجساد من الــذرة الــصفراء الخالــصة (صفراء وبيضاء) (١٠٠): "كانوا يتكلمون ويفكرون وينظرون ويسمعون ويمشون ويلمسون... وكانت نظراتهم تصل إلى الأفق وعرفوا كل ما وجد تحت السماء ونظرة واحدة كانت تكفيهم لملاحظة كل شيء موجود ودراسته ولم يكن أمامهم أي عقبات ولم يكونوا في حاجة للاقتراب من الأشياء التي ينظرون إليها لأنهم كانوا يرون كل شيء دون أن يتحركوا. لقد كان علمهم غزيرا، "لقد قــدموا المديح للآلهة التي خلقتهم، وبالرغم من ذلك فإن هذه الرؤية الواضحة وهــذه المقدرة على العلم بكل شيء لم تعجب الألهة: "أن ما يقوله مخلوقاتــا لــيس حسنا، إنهم يعرفون كل شيء مهما كان كبيرا أو صغيرا... مــا العمــل الآن حتى نجعلهم يرون ما حولهم فقط حتى لا يروا إلا جزءا واحدا مــن سـطح حتى نجعلهم يرون ما حولهم فقط حتى لا يروا إلا جزءا واحدا مــن سـطح رغباتها أن نز عج هذه التحــف التــي خلقناهــا حتــي نحــد مــن رغباتها "(١٠٠). و هكذا فعلت روح السماء فأظلمت كوكب الأرض أمام نــاظريهم حتــي لا يروا بعد الآن إلا ما هو قريب منهم، ثم تم خلــق صــاحباتهم حتــي يتم الحد من اكتفائهم بذاتهم."

ومن هؤلاء الأزواج انحدرت قبائل المايا التي ينقلون أخبار منابعها الأصلية ورحلاتها وتنقلاتها وذلك قبل أن تستقر هذه القبائل على أراضيها الحالية، والتقت هذه القبائل على أراضيها برجال آخرين بيض وسود مختلفين عنهم في اللغة والوجه ولكنهم يعيشون مثل المجانين. ولقد سبق هذا اللقاء مع عالم الأوروبيين وعبيدهم ظاهرة تميزية عبر الثقافات: "لقد استقر أباؤنا في هذا البلد، لقد جاء أباؤنا من المكان الذي تولد فيه الشمس. كانوا يتحدثون لغة واحدة، ولم يكونوا يقدسون بعد الخشب ولا الحجارة ولم ينسوا أبدا كلم تزاكول ولا بيتول ولا روح السماء، روح الأرض"(١٥٠).

وهذا التمييز بين اللغات والقبائل، داخل الشعب الأصلى، قد جرى أثناء السفر الذي قاد قيائل المايا من منبعهم الأصلى في اتجاه الأرض التي استقروا فيها(٢١١، وهذا التمييز اللغوى تبعه تغيير ديني: فلم تعد العبادة موجهة رأسا للخالق في لغته الأصلية ولكن إلى تماثيل من الخشب والحجارة. و هذه الأسطورة ذات الصبغة المسيحية والتوراتية، ومنذ الأصل لم يكن أجداد قبائل المايا من الوثنيين ولكنهم كانوا يتكلمون لغة واحدة، لغة الإله الخالق. لقد كانوا بشتركون فيما بطلق عليه في المديح المسيحي النور الطبيعي. وهذه الأسطورة ذات الصناعة الأمريكية الهندية قد أدخل عليها تعديلات عدة مرات منذ احتلال القارة. فالكلام في الأصل هندي ولكن كان هناك رد فعل على الحضور المسيحي: لقد احتفظت الأسطورة بأصلها الهندي ولكنها أخذت في الاعتبار أيدولوجية مفروضة من الخارج جاءت مع المنتصرين مع تفسير مستلهم أيضا من أساطير أخرى. وتوجد حكايات أخرى، أقرب إلى المنتصرين، تؤكد هذا الإحساس. ولقد وصف لنا الوبيز دي جومارا وهو مرافق كورتيز، بشيء من الوضوح معابد جزيرة جوزيمل(١٧): إنها معابد تشبه الأبراج المربعة الشكل ذات قاعدة واسعة وتضيق في أعاليها (على شكل هرمى) ولها سلالم ترتفع في النصف من كل جانب. وفي قمتها نجد كوخًا بسقف من القش. وفي هذا الكوخ، الذي يشبه هيكلا، يصنع المايا (تماثيل) الآلهة أو يرسمونها على الحائط، والتمثال الرئيس مجوف وبه فتحة ينزلق الكاهن بداخلها ويوهم الحضور بأن التمثال هو الذي يتكلم. وفي أسفل "البرج" اكتشف الإسبان صورة صليب على حائط، وفي الواقع الرسم يمثل إله المطر، ورسمه يمكن أن يوحى بأنه صليب، والناس يأتون ويقدمون لــه القرابين في وقت الجفاف." ولا يمكن أن نعرف من أين جاءتهم فكرة عبادة الصليب الأنهم لم يسمعوا أبدا، قبل حضور الإسبان، حديثًا عن الأناجيا". وهذا الخليط من الملحظات الواقعية ومن وصف الخيال، من الناحية الأوروبية، يمهد لرد الفعل الأمريكي الهندى وهـو أيـضا اشـتمل علـي ملاحظات وتكهنات، ولكن اللقاء أو التصادم الحقيقي الذي يأخذ مظهر صدام عنيف جدا قد حدث عندما وصل "كورتيز" إلى "مكسيكو" (تونكتيلان عاصمة إمبر اطورية أزناك).

ويمكن أن نأخذ فكرة عن هذه الصدمة (على مستوى تاريخ الأديان) بقراءة النص الذي كتبه برنال ديا (١٠٠) وهو يذكر رموز الملكية المقدسة وشعائر أكل لحم البشر، بكل تأكيد، ولكنه يذكر أيضا الاعتراف المدهش الذي أثني فيه "موكتيزيما" على المستوى العلمي المرتفع عند الإسبان. ويوضح الكاتب "برنال دياز" أنه لا يمكن الدخول في قصر "موكتيزيما" قبل المرور بعدة دهاليز ملتوية لكن الدخول المباشر يعد غير لائق. و "موكتيزيما تنفيه بجب ألا تلمس قدماه الأرض ولكن يمشى فقط على السجاجيد ولا أحد ينظر إليه أو يقبله، والجميع يبتعدون عنه والاقتراب منه معقد جدا. وهذا المعبد يسيطر عليه شبه غول ضخم، ويقول "برنال دياز:" لقد سمعت أنهم يقدمون له قربان لحم طفل صغير ... ولكننى علمت بعد ذلك أن قائد سفينتنا قد عائبه؛ لأنهم ينبحون الهنود ويأكلون لحمهم فما كان منه إلا أن أصدر أو امره بعدم تقديم مثل هذا النوع من الطعام إليه أبدا." أما "كورتيز" فإنه يؤكد من جانبه أن موكتيزيما "قد صرح له بأنه ليس إلها. أما الإسبان فإنهم قبل أن يقابلوا "موكتيزيما" قد أقاموا في "القصر حيث توجد أماكن صلة الإمبر اطور... ولقد وضعونا في هذا القصر حتى نكون قريبين من آله تهم، لأنهم كانوا يسموننا أيضًا "توليس" أي ألهة. وأخير النقل أن ذلك كان يرجسع لهذا السبب أو لسبب آخر".

وخلال زيارتنا للمعبد الرئيس تحت قيادة "موكتيزيما" كان الإمبراطور يسير أمام الإسبان، خوفا من أي إساءة وكان برفقته مجموعة من النبلاء،

وبعد أن قطع نصف المسافة وهو جالس على سرير فخم، تابع السير على قدميه، احتراما لتماثيل الآلهة. وبعد أن صعد الدرج مع مجموعة من الكهان، أخد يطلق البخور على "هيوشيلوبوس"... وفي الوقت نفسه كان الإسبان قد وصلوا إلى الميدان الكبير في مكسيكو حيث انبهروا بما رأوا من ثراء السوق وجمال كل ما يحيط بهم. وبعد ذلك أداروا ظهور هم للميدان ودخلوا في الفناءات الواسعة التي تحيط بالمعبد، وكل فناء منها أكبر من ميدان "سلامنك" وهي نظيفة جدًا (ويوضح الكاتب بدون أي قبش أو غبار). وقد أوفد "موكتيزيما" ستة من الكهان واثنين من النبلاء الستقبال الإسبان أما هو فقد بقى في أعلى المعبد يقدم قرابين للآلهة. وأخذ الإسبان يتسلقون درجات المعبد وعددها مائة وأربعة عشر درجة حتى وصلوا إلى القمة حيث توجد عدة أحجار ضخمة وحيث تم صف الهنود المساكين المخصصين للذبح كقرابين للآلهة. وشاهدنا صورة ضخمة على هيئة تتين، وصوراً أخرى فظيعة وكثيرًا من الدماء. وخرج "موكتيزيما" من المصلى وأخذ يشرح لضيوفه الإسبان جمال المنظر أمامهم، والمنظر ممتد أمام النظر حتى المدن القريبة وكل منها بها معابد مضيئة وناصعة البياض. واستدار "كورتيز" في اتجاه الأب "فراى برتولميه دى أولميدو" وقال له: " يخيل لى يا أبى أنه يجب علينا أن نحاول مع "موكتيزيما" حتى بتركنا نبني كنيستنا في هذا المكان." ويجيبه الأب بأن ذلك سيكون رائعا بكل تأكيد ولكن ربما الوقت ليس ملائم للكلام في الوقت الحاضر. ويطلب "كورتيز" من "موكتيزيما "أن يريه تماثيل الآلهة. فيستشير "موكتيزيما" الكهان قبل أن يدخل "كورتيز" ومرافقيه في المعبد. وبالداخل كان السقف مزينًا بأخشاب ثمينة كما يوجد هيكلان وتمثالان ضخمان: الأول يمثل "هيوشيلوبوس"، إله الحرب، وجسمه مغطى بالأحجار الكريمة والذهب واللؤلؤ وبه ملصقات صغيرة من العجين اللين، أما التمثال الثاني فيمثل "تسكانبوكا"، إله الجحيم، ورآه على شكل دب وعيونه مصنوعة

من المرايا البراقة بينما جسده مغطى بتماثيل صغيرة شيطانية الشكل، وفي أقصى المعبد يوجد تمثال نصف رجل ونصف تمساح وهو إله أو ان البذور "تلالوك" ولقد شرحوا لنا أن نصف جسده يحتوى على جميع بذور الأرض". ولكن ما شاهدناه فجأة وطغى على المكان فهو الدماء ورائحة عفنة ونبائح آدمية حقيقية وليست أسطورية وأصوات الطبول المزعجة التي تصاحب المراسم: كان صداها مثل أصوات قادمة من الجحيم مصحوبة بأصوات المزامير والأبواق.

ونطق "كورتيز" بكلمات لم ينقلها لنا الكاتب "برنال دياز"، ولكن بإمكاننا أن نتكهن فحواها؛ لأنها أثارت غضب "موكتيزيما" الذي أعلن: "تحن نعد آلهتنا طيبة فهي تعطينا الصحة والمطر والبذور الجيدة والأعاصير والانتصارات." وعلى حين أخذ الإسبان يغادرون المكان استمر "موكتيزيما" في صلاته وفي تقديم القرابين حتى ينال العفو عن الإساءة الكبيرة "تاتاكيل" التي أصابت الآلهة أي "الخطيئة" (حرفيا التنيس) الذي اقترفه؛ لأنه ترك الإسبان يدخلون المعبد. ولكن بعد ذلك بقليل انقلبت موازين القوى وتغير رد فعل "موكتيزيما" تغيرا جذريا. فلم تعد المسألة بالنسبة لأهالي المكسيك هي غسل التنيس الذي أحدثه حضور المسيحيين وموقفهم السيء أمام الشعائر، ولكن أصبح الأمر يرتبط بشرح ما وصفه (الأزتاك) أنفسهم بأن الغلطة كانت تكمن في تعاميهم أو بالتحديد النسيان الذي وقعوا فيه عن أصلهم الحقيقي، لقد أصبح على الإسبان أنفسهم أن يغسلوا هذا التنيس، تدنيس الوثنية؛ لأنهم أصبح على الإسبان أنفسهم أن يغسلوا هذا التدنيس، تدنيس الوثنية؛ لأنهم جاءوا وكأنهم الممتلون الأصليون لهذا الأصل الطيب، وفسي خطابه إلى الإمبراطور بتاريخ ٣٠ أكتوبر ١٥٠٠، قال "كورتيز" الآتي، بعد أن وصف المعبد الرئيس الذي زارناه من خلال الكاتب" برنال دياز":

" لقد نزعت أهم تماثيل الآلهة، التسى يعبدونها والتسى يتقون فيها ويقدسونها، من قاعدتها وقذفتها أسفل الدرج, أمرت بتنظيف هذه الهياكل والمعابد التي كاتت مليئة بدماء الضحايا المذبوحة قرابين، كما علقت صورًا للسيدة العذراء ولبعض القديسين، ولقد تسأثر "موكتيزيمسا" والطبيعيون معه تأثرًا شديدا بذلك وطلبوا منى في البداية بعدم تنفيذ ذلك لأنه لو عامة الشعب علموا بذلك لانقلبوا وثاروا علينا؛ لأنهم يعتقدون أن تماثيل آلهتهم تمنحهم كل خيرات الدنيا... وطلبت من المترجمين أن يفهموهم أنهم مخدوعون ومخطئون؛ لأتهم يعلقون كل آمالهم على هدده التماثيل التي صنعوها بأيديهم من مواد حقيرة، وإنه يجب عليهم أن يعلموا أنه لا يوجد سوى إله واحد عالمي رب الجميع الذي خلق السماء والأرض وكل الأشياء وأته خلقنا أيضًا وأنه لا بداية له ولا نهاية وهو لا يموت وأنه يجب عليهم أن يعبدوه ويؤمنوا به هو وحده دون أى مخلوق آخر... ولكنهم أجابوني جميعا وخاصة "موكتيزيما" أن أصلهم لا يرجع لهذه الأرض وأن أجدادهم وصلوا إليها منذ عهد بعيد وأنهم يعتقدون أن أجدادهم ربما كاتوا على خطأ في بعض معتقداتهم لأنهم هجروا وطنهم منذ أمد بعيد.وأنا الذي وصلت حديثًا كان على أن أفهم الأشسياء التسى يؤمنون بها أفضل منهم"(١٩).

وبعد تعمق فى التفكير يبدو لنا أن "موكتيزيما" كان قد اكتشف بنفسه، طبقا لقول "كورتيز"، عقيدة التنزيل الطبيعى وهى عقيدة قريبة جدا من نظرية الخطأ والتى تشمل بدون أدنى شك تدخل الشيطان. لقد توقع الكهان الإسبان رد فعل "موكتيزيما". وكما يقول "كورتيز" فإن ملك الأزتاك كان أول شاهد على نشأة أسطورة هندية أمريكية يمكن مقارنتها بأسطورة أخرى نشأت بعدها بقليل والتى ترويها فى الجنوب قبائل المايا كيشيه، فى منطقة "بوب ويوه". وسوء الفهم العامل هذا (طبقًا للتعبير باللغة الإنجليزية عن ساهلينز (٢٠٠) يتجاوب بشدة، من ناحية الأزتاك، مع أسلوب تفسيرى

للنصوص المقدسة انتشر منذ وقت طويل فى قلب المسيحية، والذى يفسسر الأساطير والشعائر التى يمارسها المشركون بنظرية النور الطبيعى والتسى أضيف إليه فيما بعد، وهى إضافة ثمينة، تفسير "التقليد الشيطانى".

وقد أثار اهتمامنا إعادة تكوين الأسطورة في إطار ثقافي متعدد الأبعاد كما استطعنا أن نلاحظه هنا عبر هذا النموذج الصغير في سياق الالتقاء بين القديم والقارة الجديدة؛ لأن ذلك سيكشف لنا الخلفيات القديمة وفي نفس الوقت سيقودنا إلى معرفة المصير الحديث لتاريخ الأديان، وفي الواقع فإن هذا الإجراء سوف يحدد لنا بوضوح الأساليب والإجراءات التي ترتبط بهذا التخصص العلمي وهو منبع كل الأسئلة التي يطرحها علينا اليوم هذا التخصص.

ونستطيع أن نؤكد هنا أن تاريخ الأديان نشأ في الغالب من النظرة المسيحية التي تتنقد ممارسات الآخرين الدينية.

# بارتلیمیه دی لاس کاساس

ونجد هذا الالتقاء بين ديانات العالم الجديد وديانات العالم القديم قبل المسيحية، نموذجًا نظريًا، في التحليل الذي أجراه الباحث "بارتليميه دي لاس كاساس" (٤٧٤ ا ــ ١٥٦٦) في كتابه بعنوان "التاريخ المدافع عن الدين "الذي ألفه عام ١٥٥٠ م. ونجد في هذا الكتاب، إلى جانب موضوعات أخرى، خمسين فصلا يتكون منها تاريخ مقارن للأديان حقيقي مطابق لمنهجية آباء الكنيسة حيث قدمت الديانات الوثنية عند الإغريق وروما بالموازاة بديانات الهند الغربية. ونجد أن المدافعين عن المسيحية مذكورون بكثرة إلى جانب

بعض المفكرين الوثنيين مثل سيشيرون. ويجدر بنا أن نلقى نظرة على هذا الكتاب لتقييم ما قدمته المسيحية في مجال تاريخ الأديان (٢٠). ونجد في الفصل ١٧ بعنوان "معرفة الله عن طريق العقل" أن "بارتليميه دى لاس كاساس"، وهو من الدومينكان، يتبع أسلوب ومنهجية أرسطو التي نقلها "طوماس داكان". وهو يذكر أرسطو ويطلق عليه لقب الفيلسوف مؤلف "السياسة "على الأخص:" ويبدأ الآن، طبقًا لتخطيط الفيلسوف، الجزء الخامس من الجمهورية وهي الأولى في الكرامة طبقا للفيلسوف، أي الكهنوت والتضمية، والمسئولون عن ذلك في جميع الديانات، سواء الحقيقية أم الزائفة، هم الكهان الذين يخدمون ويمارسون الشعائر وهذا واجبهم الخاص، العبادة والخدمات الإلهية" وفي نظر "بارتليميه دي لاس كاساس" فإن صعوبة الخدمات الإلهية والتزين الخاص بها إلى جانب التضحيات وعدد الكهان والتقديس والتعبد والخوف على المعابد وعلى بيوت الله وعلى الآلهة نفسها كل ذلك يعد أدلة على الحذر ودقة الحكم وذكاء الشعوب. أما الهنود، في هذا المجال نفسه على الحدر ودقة الحكم وذكاء الشعوب. أما الهنود، في هذا المجال نفسه ، فليس لديهم ما يحسدون الرومان القدماء عليه؛ لأنهم وثنيون مثلهم:

" يوجد في كل إنسان خلق على صورة الله نور طبيعى يهديه إلى معرفة الله... ولكن من خلال هذا النور الطبيعى لا نستطيع أن نعرف إلا أن هناك ربًا وأن الناس يجب أن يعبدوه ويخدموه بوصفه خالقًا وسيدًا حقيقيًا وكخالق. ولكن إذا كان فقط واحدًا أو متعددًا، فلا نستطيع أن نكتشف ذلك على الفور وبسهولة بالفكر الطبيعى لأن ذلك يتخطى بكثير مقدرتنا على الفهر. ولا يوجد شيء أبعد عن فهمنا بمسافة لا نهائية إلا الله."

ومعرفة الله التى نستطيع أن نتوصل إليها من خلال النور الطبيعى تظل إذن غير واضحة، والفصل التالى من هذا الكتاب بعنوان "عن الحجج التى تثبت وجود الله" والذى يرتكز على حجة مأخوذة من سيشرون تقول: "لا يوجد إنسان غبى لدرجة أن عقله لم يحمل أثار فكرة ولو غامضة عن وجود

الإله"(٢٦). ويعلق "بارتليميه دى لاس كاساس" على ذلك ويسسرد الحجج الكلاسبكية التي يذكرها القدماء قبل المسيحية:

- \_ الدليل في التأثيرات السماوية وخصوبة الأرض..إلخ
- الدليل في وجود الأشياء التي ترعبنا (الطاعون، الزلازل، الجليد،
   النجوم ذات ذنب.. إلخ
- الدليل في وجود المساواة، والنظام والوحدة القياسية في تحركات
   الأجسام السماوية والتي لا يمكن أن تحدث بالمصادفة .
- \_ الدليل في أن الإنسان غير قادر على خلق هـذه الأشــياء الكثيــرة الطبيعية التي تبهره، وأول شيء أنه لا يستطيع أن يخلق إنسانًا.

وكتب "بارتاميه دى لاس كاساس" الخلاصة التالية بعد أن ذكر كل المؤلفين المسيحيين الذين أكدوا على هذه المعرفة الصضرورية الطبيعية شه (جيرجوار دى نازيانس، جون دامسان، لاكتنس، طوماس داكان): " إذن وفى الحقيقة فإن جميع الناس فى العالم سواء أكانوا برابرة أم جهلة أم متوحشين أم منعزلين على أراض بعيدة أم فى جزر أم فى أقاصى الأرض فإنهم يعرفون طبيعيا أن الله موجود، إنهم يعرفونه بنور العقل والفكر ولكنها معرفة غير واضحة و عالمية؛ لأنها ليست واضحة و لا بارزة"(٢٢). وارتكازا على عنده القاعدة فإن هذا الكاتب من الهند الغربية يحلو له أن يثبت كيف أن الإنسان يرنو طبيعيا إلى الدين، فإلى جانب المعرفة الطبيعية للإله توجد لديه رغبة وشهية للبحث وللعثور على الله، وهذا الميل غريزى محفور ومختوم وثابت فى أرواح الناس العاقلة. وهذه الحاجة الطبيعية إلى الله والتى نستعر مساعدة أو نور خاص يمنحه الله الحقيقى فإن الإنسان مقدر له أن ينقاد نحو مساعدة أو نور خاص يمنحه الله الحقيقى فإن الإنسان مقدر له أن ينقاد نحو

الوثنية. ومن ثم فإن الوثنية طبيعية لذا فهى غير مذمومة ما دمنا نجدها في منطقة من العالم لم يتم إعلان الإنجيل فيها. ويرجع سبب انتستار الوثنية وتعددها، في بابل إلى تعددية اللغات حيث إنه في السابق كان الذين يتذكرون التنزيل بمقدور هم أن ينقلوه للجميع.

وبعد أن تعددت اللغات وانقسمت الأمم وتوزعت كل لها لغة خاصة وحل الشبان محل العجائز وكان الشبان بميلون طبيعيا إلى البحث عن الله، ولكن بما أنهم فقدوا الإيمان والعقيدة والرعاية ولم يعد لديهم من يعلمهم، بالإضافة إلى زيادة كثافة الضباب الذى نتج عن الخطيئة الأولى فإن هذا الظلام وهذه الآثار والعلامات بدت لهم وكأنها الحقيقة الإلهية. وهكذا قبلوا هذه الأشياء وكأنها إلهية وظنوا أنها الإله الذى كانوا يبحثون عنه برغبة وشهية شديدة...وبما أنهم لم يهتموا إلا بالأشياء التي يرونها ويلمسونها بحواسهم الجسدية ولا يتطلعون أبدا إلى أبعد من ذلك فقد كانوا يشبهون المسافرين ليلا الذين شبه لهم أن ظل الشيء أو الرموز أو ما يشبه الرموز أو الآثار هي الأشياء التي يبحثون عنها برغبة واهتمام وعناية."

وأخيرًا فقد ساعد خبث الشياطين وحيلهم فى نمو هذا الخطأ الطبيعى؛ حيث إن الشياطين لا يسعون فقط إلى الاستيلاء على التشريف الإلهى ولكنهم يحقدون على الإنسان ويغيرون منه.

# نظریة شخصیات موسی عند (هیوات)

حين ألف الكاتب "بيير دانييل هيوات" كتابه الضخم واستعار عنوانه من "أوزاب" وهو: "إثباتات إنجيلية"، والذى نشر فى باريس، باللغة اللاتينية، عام ١٦٧٩، أراد أن يطور موضوعا يشرح به الصلة بين الأديان البعيدة جدا عنا، وهذا الموضوع هو الحجة القديمة التى تقول: إن موسى كان مستخدما

نموذجا لكل آلهة الوثنيين وإن مراحل حياته المختلفة قد ألهمت مسؤلفى الأساطير والروايات عند القدماء الكلاسيكييين. لقد أراد "هيوات" أن يثبت أن الوثنيات المختلفة عند القدماء الكلاسيكيين فى الشرق (فى مصر وأيضا فى اليونان) إنما هى نتيجة سوء فهم للتوراة (٢٠٠). وحتى يثبت ذلك فقد طبّق منهج أستاذه "صمويل بوشارت" (٢٠٠) وطبقا لـــ "هيوات" الذى يــستلهم كتابتــه مــن "أرتابان" نقلاً عن "أوزاب" فإن الديانة المصرية القديمة جاءت كلها من ديانة إسرائيل: لقد عد المصريون أن موسى إله وأطلقوا عليه اسم "تــوت" وهــو المقابل لـــ "ماركور" وأيضا لــ "زروأسطر" و"باكوس". وهو يؤكد أن هـذه المقاربات تم إثباتها بأدلة من علم اشتقاق الكلمات. وهو يمر من شعب الـــى شعب من إيران إلى الهند وحتى إلى الصين، حيث يريد أن يجد أثرا لوجود أفكار موسى فيها، وترتكز نظريته أيضا على بــشرية الآلهــة وتــشويهات صورة موسى لأن الآلهة الوثنية قد أخذت إنسانًا كنموذج.

ولكن "هيوات" لا يكتفى فقط بالعالم القديم بل يجد عند أهل بيرو بعض الأصول الرئيسة المسيحية وقد ارتكز على شهادة بعض المبشرين في العالم الجديد وعلى الأخص شهادة الأب اليسوعي "جوزيه دي أكوستا" مؤلف كتاب "تاريخ طبيعي وأخلاقيات من الهند "(٢٠).

# الأب (لافيتو) وخروج اليهود من مصر

إن المحور الرئيس لكتاب الأب "لافيتو" الذي يحمل عنوان "عدات المتوحشين الأمريكان وتقاليدهم بالمقارنة بعادات القرون الأولى وتقاليدها "والذي طبع في باريس عام ١٧٢٤، هو تأملات عن الشعب الأمريكي (٢٠٠). وموضوع خروج اليهود من مصر (عودة إلى موسى من جديد) موضوع رئيس أيضا، ولكن بهدف مختلف عما وجدناه عند "هيوات"، حيث نجد أن وصول الشعب المختار إلى أرض الميعاد قد أثار ردود فعل مستمرة. وقد

أدى طرد أبناء "جافات" من أرض كنعان إلى تحركات سكانية ضخمة، ولقد جاء بعضهم من فينيقيا وأحضروا معهم الكتابة والبعض الآخر وهم من سلالة البطل "كادموس" (شقيق أوروبا، مؤسس طيبة في بيوتي)، قد وصلوا على أرض اليونان وأحضروا معهم حروف الهجاء. وبالإضافة إلى تنقلات سكانية أخرى، من ناحية البحر الأسود "سيتي" فقد ضمنوا مرور أجداد "الهوريين "و" اليروكيين "إلى أمريكا. وطبقا لرواية "لافيتو" فان: "العدد الأكبر من شعوب أمريكا أصلهم من البرابرة الذين كانوا يحتلون اليونان وجزرها وبعد أن تم طردهم "في النهاية "على يد الكادمونيين أو الأجينوريد (من سلالة أجينور، وهو ملك أسطوري فينيقي، أبو أوروربا وكادموس) ونعتقد أنهم شعوب أوج روى دى بازان، وهؤلاء كانوا معاصرين لهروب الكنعانيين الذين طردهم اليهود (٢٠٠).

وطبقا لهذا التنظيم، إغريقية اليونان، فإن استقرار الشعب اليهودى فى فلسطين ووصول الرجال الأوائل إلى أمريكا كل هذه الأحداث مذكورة وهى مرتبطة ببعضها ارتباطا وثيقا، ونجد هنا تطورا رائعا للرواية التسى ألفها "هيكاتيه دى أبدار"، ولقد لاحظنا أن معظم النظريات التى انتشرت منذ القرن الخامس عشر لشرح ديانة الهنود ترجع مصادرها إلى حجج آباء الكنيسة. ولكن "لافيتو" قد تحرر من الذين سبقوه فى الكتابة بالرغم من أنه احتفظ ببعض أفكارهم، وهو فى كتابة "العادات والتقاليد" يرفض نظرية التقليد الشيطانى التى استعارها المبشرين الإسبان من آباء الكنيسة والتسى وجدها على الأخص عند "أكوستا". كما أنه أيضا يعادى نظرية التزوير، وهى نظرية "هيوت" والذى يرجع كل شىء إلى موسى، كما أنه أيضا ضد نظرية "الكفرة" ويعارض أيضا فكرة أن الهنود لم يكن لهم دين أو أن دينهم كان طبيعيا جدا لدرجة أنه ليس له أى علاقة بالمسيحية.

ونظرية "لافيتو" هي الدين العالمي، وهو مقدس من منبعــه الأصــلي ولكنه يحتمل الفساد، وهو يشرح في فصل مطول من كتابه بعنوان "عن الدين "(٢٩) نظامًا شائقًا جدا على شكل "علم آثار خاص بالمقدس". إن الكتب المقدسة وذكريات القدماء الكلاسيكية بالتعاون مع الموروث الثقافي السشعبي للشعوب المتوحشة في أمريكا تمكننا، بكل بساطة، من أن نعيد تركيب، محتوى التنزيل الأولى الذي أنزل على أدم وحواء حين تـم طردهمـا مـن بأسلوب ورؤية غامضة الخبة: والمشروع يرتبط بفك رموز التاريخ السماوى في ما قبل التاريخ والذي سيقودنا ابتداء من التنزيل الطبيعي (دين آدم وحواء) وحتى تعدد الوثنيات القديمة والهندية الأمريكية. ويقول "لافيتو" بوضوح: "أن أساس الدين القديم عند المتوحشين هو نفس أساس دين البرابرة"(٢٠) و هكذا بالنسبة له فإن أقدم أساس ديني عند الأقدمين والذي نقل إلينا من خلال أقدم الشعوب (الفيريجيان والمصريين وأهل كريت القدامي) لم يكتب ويدوَّن "إلا بعد عدة قرون من الظلام والضباب حيث أدخل عليـــه فـــساد الوثنيــــة ٥(٢١) وكانت النتيجة أننا نجد صعوبة في معرفة الحقيقة من وراء حجاب التاريخ، ولكن بالرغم من ذلك يمكننا أن نجرى تجربة، وهنا تصبح المقارنة أداة مفيدة، فهي تمكننا من اكتشاف التطابق بين دين المتوحشين وما نعرفه عن دين الفريجيان والمصريين وأهل كريت القدامي. وكذلك ديـــن "الاورجـــى" وباكوس ودين أم الألهة، وأسرار أوزوريس وإيزيس كل ذلك يرجع السي أساس يجعله "لافيتو" قد وجد قبل موسى وحتى قبل نوح، ويرجعه إلى آبائنا الأولين آدم وحواء،" وهكذا فإن الوثنية تتعاون مع الكتب المقدسة لتثبت لنا أن الدين ينبع من المنبع نفسه"(٢٦). وفي الواقع لا يمكن أن يكون هناك سوى دين واحد، نقى ومقدس، وهو الدين الذي أنزله الله على آدم وحواء، إن الدين هو أقوى صلة بين الناس وهم لا يستطيعون الاستغناء عنه. ولكن هذا الدين الأول، قبل موسى، قد أفسد وشوره بسبب جهل الناس وشهواتهم.

# التقليد الشيطانى

تعد عقيدة التقليد الشيطانى منذ عهد آباء الكنيسة وحتى القرن الثامن عشر أحد الأساليب الفعالة والأكثر التواء التى استخدمتها المسيحية وارتكزت عليها للتمييز بحزم بينها وبين الوثنيين. ولقد كانت مؤلفات "لافيتو" ثم مؤلفات عصر التنوير هى بداية نبذ هذه النظرية التى لا يمكن أن نقلل من الأهمية التى أخذتها؛ لأنها كانت فى قلب الصراعات بين النور الطبيعى ووجود الشر فى الأساطير المسيحية فى الذاكرة والنسيان. لقد حدث إنن تعديل جذرى فعال فى الأساليب القديمة التقليدية الخاصة بالتفاسير أى نوع من الارتقاء بالتفسير.

وكان "جوستين" في عام ١٥٠ ميلادية هو أول شاهد على استخدام نظرية التقليد الشيطاني حيث أدخل كلمة الله (لوغوس) في شخص المسيح وكان يؤكد أن كل إنسان يملك في عقله بذرة (منى) هذا الفعل (الكلمة)؛ "لأن بذرة الفعل(المنى) فطرية وغريزية في كل إنسان". ولكن هذه المعرفة بالبذرة لم تكن كافية؛ لأنها يمكن أن تشجع على الخطأ بتشجيع تدخل السيطان (٢٣). فلا يوجد شيء يسر الشيطان أكثر من الإيحاء بفعل تصرفات تتعارض مع تصرفات العبادة والتقوى. ونعطى مثالاً على ذلك أن المفكر المسيحى كان يشعر بأن التعبد لل "ميترا" كأنه عدو خطير لأن به شبهًا شيطانيًا، من عدة جوانب، بممارسة السر المسيحى.

وفى الكتاب الأول "الدفاع عن المسيحية (٢٠)" شرح "غوستين" معنى سر القربان المقدس: هذا الخبز وهذا النبيذ الممزوج بالماء والذى تتكون منه صلاة خاصة بالخلاص ويقوم الكاهن بتقديمهما لكل المصلين المجتمعين فى صلاة جماعية. وهذا النوع من الطعام مقصور على الذين يؤمنون بحقيقة التعليم المسيحى والذين تم تعميدهم من قبل ويعيشون طبقا لتعليمات السسيد

المسيح، و لا ير تبط الأمر بطعام وشراب عاديين ولكنهما تجسيد للحم ودم المسيح، ولقد جاء في الأناجيل أن المسيح بعد أن أكل الخبز وحمد الله على فضله قال:" افعلوا ذلك ذكرى لى، فهذا جسدى." وكذلك بعد أن شرب الكأس وحمد الله على فضله قال: "وهذا دمى" ثم نقلهما إليهم فقط. ويضيف "غوسنين" هذا التعليق:" وهذا ما قام الشياطين الأشرار بتقليده طبقا لما جاء في أسرار ميترا، حيث كان يتم خلال احتفالات المسارة توزيع خبز وماء مصحوبين ببعض العبارات، كما تعرفون أو يمكنكم أن تعرفوا ذلك ". ويعود نفس هذا الكاتب "جوستين مارتير" يصف في كتابه "الحوار مع تريفون" كيف كان الذين ينقلون أسرار ميترا يتعرضون للضغط من الشيطان حتى يطلقوا على المكان الذي يجرون فيه احتفالات المسارة اسم "المغارة"، ويبدو أنهم كانوا يريدون تحقيق تنبوءات دانيال وعيزاى اللذين تنبأ بأن المسيح سيولد في مغارة في بيت لحم (٢٥) وكما نعرف فإن "جيروم" قد أرسل خطاب السي القسيس "بولين" يذكر فيه التنبوءات الخاصة بميلاد المسيح في بيت لحم ويشكو من أن مغارة الميلاد قد احتلها، بعد ميلاد المسيح، أتباع الستعائر المقدمة إلى تموز (أدونيس)، سمعت أصداء النحيب والبكاء في شعيرة الحداد الموجهة إلى عشيق "فينوس" داخل المغارة التي سمع فيها صدراخ المولود الطفل المسيح (٢٦) لقد كان الشيطان ماهرا جدا في خلط التسلسل التاريخي وفي تشويه مسار هذا التاريخ السماوي، ووجد الشيطان بعض السرور في معارضة الإطار الزمني للتنزيل الذي جعل من التاريخ العالمي تاريخا للأديان،

وبعد مرور خمسين عاما على كتاب غوستان جاء "ترتوليان" الذى قال:" إن الروح مسيحية بالطبيعة "(٢٠) والذى نشر نظرية التقليد الشيطاني،

والإكليل الذى يزين رأس المحارب فى سبيل العقيدة أصبح لدى أتباع ميترا إكليلا يتم إهداؤه إلى حارس ميترا (ميلاس وهو أحد الحراس):

وعندما يقتاد إلى كهف، معسكر من الضباب، يمنحونه إكلسيلا ويسضعون أمامه سيفا، وكأتما الأمر يرتبط بتقليد مزيف للاستشهاد، ثم بعد ذلك، وبعد أن يوضع هذا الإكليل على رأسه، يأمرونه بخلعه من فسوق رأسسه وإزاحته وراء كتفه ويقولون له: إن هذا الإكليل هو ميترا. ومن ثم لم يعد يضع إكليلا على رأسه بعد ذلك أبدا وهذا يعد بالنسبة له دليلا على أنسه نجح في الامتحان الخاص بحلف القسم، ويتم على الفور الاعتسراف بسه جنديًا من جنود ميترا؛ لأنه رمى الإكليل بعيدا ولأنه قال: إن الإكليل هسو ربه. ونلاحظ هنا بعض حيل الشيطان الذي يقلد بعض الحقائق الإلهيسة المقدسة "(٢٨).

و لأن المجادلة المسيحية في صراع مع ألهة الأمم فإنها لا تنكر تماما وجود هذه "الآلهة" ولكنها تنكر طبيعتها الإلهية. ولذلك لا ينكر المؤلفون المسيحيون المعجزات المتعددة والنتائج الخارقة والشفاء من الأمراض التي تحدثها التماثيل السحرية عند الوثنيين، ولكن هذه المعجزات هي في الواقع من عمل الشبطان.

إن الوثنية التى تحول العبادة الموجهة إلى الله إلى عبادة لتمثال مصنوع، هى فعلا من عمل الشيطان، وهذه المقولة اللاهوتية سوف تكون رحم المذاهب التى صيغت فى القرون الوسطى خاصة بمعرفة طوماس داكان. وستصبح أيضا مرجعية المبشرين الإسبان فى القرن السادس عشر فى بيرو والمكسيك وكذلك استخدمها الجزويتى "ماتيو ريتشي" فى بداية القرن السابع عشر، والذى وجد فى بعض الأشياء الثلاثية المقدسة فى الصين والتى

عَدَها نوعًا من الطوائف، البوذية والطاوية، وجد أنها نتيجة عمل "أبو الكذب"، الذي لا يزال لديه طموح في التشبه بالله (٢٩).

وكما نذكر فإن التقليد، قبل تدخل المذاهب المسيحية، لم يكن تقليدا من الشيطان ولكن من "الشاعر اللاهوتى": هومير وموسيه وأورفيه، مقلدى موسى، ولقد سبقت نظرية التزوير التى أنتشرت فى اليهودية فى الإسكندرية نظرية التقليد. وكانت تبدو وكأنها رد فعل أو تطوير لنظرية الاستعارة والإعلان كما عرضها مثلاً "ديودور دى سيسيل"، فى حكاية إقامة أورفيه فى مصر، لقد أدخلت المسيحية أسلوبًا جديدًا فى التخاصم مع الآخر لتجعله يقول الشيء نفسه، وهو أسلوب قد يبدو للوهلة الأولى أنه يتعارض مع ما نطلق عليه نحن منذ عهد قريب تعبيرًا فيما بين الأديان: وهو تعبير تم تركيبه من الصفة "ديني" التى تصف الحوار "الحوار الدينى".

وهنا تبدو نظرية التقليد الشيطانى عقبة من أهم العقبات الواضحة التى اصطدم بها الحوار فى العصر القديم، أما فى عصرنا الحالى فإننا نريد أن نبدو متسامحين بالرغم من أن الحوار مقصور على بعض الأديان "الكبرى" ومع بعض "الممثلين" الرسميين لبعض المذاهب مثل الإحيائية والشمانية، ولكن يظل الأمر بالنسبة لتيار فكرى مسيحى يؤمن بأنه من الطبيعى أن الحقيقة لا يملكها بالتحديد سوى الذى يمكنه أن يصيغ نظرية التقليد الشيطانى. وهذا الاقتتاع بالتفوق والأفضلية هو النتيجة النهائية لما أطلق عليه "جان آسمان" تعبير "تمييز موسى". وهذه ظاهرة أكثر شمولية من التعارض إغريقي/بربرى أو روماني/أجنبى وهى ظاهرة جديدة نسبيا في تاريخ الأديان. لقد ظهرت البذرة الأولى لهذه القطيعة فى تراتيل إخناتون وفى العهد القديم (منه ولكنها لم تظهر بوضوح سوى مع المسيحية ثم الإسلام (منه).

# الدين: الكلمة والشيء

وحتى نبتعد عن سيناريو الاستعارات وحق الصدارة والتوبة ونظريسة التقليد الشيطانى ومجموعة الأساطير التى سيطرت على تاريخ الأديان حتى القرن الثامن عشر وقبل أن يصبح علما أكاديميا، كان مسن السضرورى أن تظهر إمكانية التمييز الحاسم بين ما تم تعريفه بالتحديد كممارسسة شرعية للمقدس، من قبل الذين ينتمون إليه، وبين مجموعة الآخرين، ولا يسرتبط الأمر فقط بالإحساس بالراحة في الداخل أو بالأفضلية على الآخرين ولكسن التأكد الذي يتولد عنه ظهور مفهوم جديد، أو بالأسساس تعديل ما كان وتطويره، وهذا المفهوم الجديد هو "الدين". ولسن يتسنى لنا أن نتعرف الظروف التاريخية لهذا التمييز الحاسم وظهور المفهوم الجديد للدين سوى في المجال المفتوح أمامنا وهو المقارنة بين الاستخدام الروماني التقليدي لكلمة تدين" والاستخدام المسيحي لهذه الكلمة ومحاولة دراسة ذلك وتحليله. وهنا فقط سنعثر على ما أصبح في النهاية الحقل الحديث لعلسم تاريخ الأديان والأسئلة الخالدة التي تطرح على هذا التخصص.

ولدينا نص لــ سيشرون يعد مرجعية للمعنــ الرومـانى التقليـدى الكلمة اللاتينية (ريليجيو) دين :

إن الذين يستردون أو يستقبلون بكل عناية كل الأشياء المتعلقة بالآلهة، هؤلاء أطلق عليهم كلمة "الدينيين" وهي كلمة مشتقة في اللاتينية مسن المصدر "استقبل" أو "تلقى" ومثل كثير من الكلمات الأخرى مثل "أنيق" أو "مهذب" أو "معتني" كلها مشتقة من مصادر فعلية لاتينية وكل هذه الكلمات مثل كلمة (ريليجيو)" ديني" احتفظت بالمعنى المصدري (استقبل، جمع، أعاد إلى النفس).

وطبقا للباحث "ليميل بنفينيست" فإن هذا الشرح المرتكز علي عليم اشتقاق الكلمات هو شرح جيد و هو يجعل من كلمة (Religion) أى دين معنى التحفظ والاهتمام وإعادة القراءة، ولقد اعتمدت هذا الشرح في كتاباتي بعد أن أدخلت عليه تعديلاً طفيفًا (٢٤٠). وهناك تفسير آخر لكلمة (Religion) أي دين تم اقتراحه في العصر القديم واعتمده كثير من كتاب الحداثة وهـو تفـسير كلمة (Religion) أي دين بالفعل "ربط ". ونجد هذا التفسير عند "لاكتانس" وقد أخذ به المسيحيون في روما الذين رأوا أن الدين هو رباط من التقوى يسربط الإنسان بالله (٢٠)، وإذا أردنا أن نختار بين التفسيرين فيجب ألا نكتفى فقط بالتفسير المرتكز على علم اشتقاق الكلمات ولكن يجب أيصا أن ندرس مختلف النصوص التي استخدمت كلمة (Religion) أي دين (٤٤). ولقد وجدنا منذ الوهلة الأولى أن هذه الكلمة لا تعنى ما يطلق عليه كتاب الحداثة كلمـة "دين"، وكما اقترح "سيشرون" فإن كلمة (الأديان) وهي غالبًا في صبيغة الجمع، كانت تعنى في البداية اهتمامًا أو ترددًا يبدو على الأخسس أتناء الشعائر التي يجب أن نؤديها طبقا للموروث عن الأجداد، وهنا تكون كلمة (Religion) أي دين في اللاتينية تعنى عكس تعبير (نيجليجتا) أي عدم الاهتمام بالشيء، ولدينا الفعل نفسه في اللغة الفرنسية وهي كلمة مشتقة مسن المصدر الذي يعني "الاحتفاظ بعد التفكير والتأمل أو الاختيار بعد الفهم". و هكذا فإن المعنى القريب من الأصل لكلمة (Religion) أي دين هو "إعادة الإختيار " أو "تأمل وخشوع"، بمفهوم "أخذ الشيء بعد اختيار جديد أو الرجوع عن خطوة سابقة "مثلما قال "بنيفينيست". وكان على الرومان أن يصبحوا "دينبين" أي "مهتمين ومهمومين بالشيء" :الدين إذن هو عكس عدم الاهتمام. و هكذا عند "تيت ليف" في مجال الاحترام شديد الاهتمام الذي يجب أن نوليه للقسم أمام الآلهة نجد أنه يستخدم كلمة (Religion) أى دين (كاحترام للضغط بالاهتمام) بصفتها عكس تعبير "عدم الاهتمام بالآلهة" (نيجليجتا) أي عدم احترام القسم (<sup>(2)</sup>. أما بالنسبة لـ "سيشرون (<sup>(7)</sup>) "فإن الدين معناه "عبادة الآلهة" أى إتباع الشعائر التقليدية المعتادة التي من خلالها (نعبد) الآلهة. وهنا يبدو الدين موقفا متعلقا بالشعيرة وليس موقفا يرتبط مباشرة بالشخص في علاقته بالآلهة. فالأمر يرتبط بالاحترام الشديد ليس لشيء نهائي، الإله، ولكن لأداة الوساطة؛ لأن الذي يجب احترامه هو الأساليب التقليدية في الاتصال بما فوق البشر أو غير المرئي.

أما من ناحية مؤرخى الأديان فهناك إجماع يبدو أنه فى طريقه منذ مدة غير قصيرة إلى الخروج إلى حيز التنفيذ، يتلخص فى أن الدين كنوع جديد يدل على ظواهر متناغمة وذات خصوصية، إنما هو اختراع غربى مسيحى وحديث نسبيا(٢٠٠). لذلك فإن المجتمعات الوثنية لديها تعددية فسى العلاقات تتنافى مع رغبتنا فى الترتيب، فالشعائر والمعتقدات والسياسة والاقتصاد مختلطة ببعضها فى مجموعة واحدة معقدة ومتشابكة ومن الصعب تفكيكها. لذا الحديث عن الدين فى مجال العصور القديمة إنما يعنى أننا ندخل عليها مفهومًا غير ملائم لها. ولكن هذا لا ينطبق فقط على العصور القديمة ولكن يشترك فى ذلك أيضًا الممارسات والمعتقدات التى وصفناها ولا نرال نصفها بأنها "بدائية" و "طبيعية" و "إحيائية" ومسميات أخرى كثيرة.

فهل معنى ذلك أن تاريخ الأديان لن يبدأ سوى فى اللحظة التى تبدو فيها الأديان، من منظور المسيحية ثم الإسلام، كموضوعات مستقلة، متفرقة عن بعضها بعضا، وتوحى لنا بإمكانية الاختيار أو الهرطقة؟

أصبحت المسيحية هى الدين الحقيقى فى مواجهة المجموعة المتعددة الأشكال للمعتقدات والسحر والعبادات الموجودة فى الإمبراطورية وكذلك فى الوقت نفسه فى مواجهة اليهودية والتى أصبحت هى أيضاً دين، ولكن

هذه المواجهة وهذا التمييز ليست فقط متواطئة وحصرية: أنها تواجه "الآخر" بـ "المماثل" الذي يدعى أنه يشملها ويصبح السبب، فلنعد قراءة بعض الأسطر التي كتبها "أو غسطين" في "المراجعات" (١٠٠٠). وهو يذكر أنه ألف كتابًا بعنوان "الدين الحقيقي" يؤكد فيه أن الدين المسيحي هو الدين الحقيقي، ويذكر هذا المقطع بالذات: " في عصرنا الحاضر أصبح الدين المسيحي هو الدين الدين الذي إذا عرفناه ومارسنا يمنحنا الخلاص مع الأمان والثقة." ويعلق على ذلك قائلاً:

" لقد عبرت هكذا بالكلمة وليس بالحقيقة التي تعبر الكلمسة عنهسا؛ لأن الحقيقة نفسها التي نسميها حاليًا الدين المسيحي كانت موجودة قبل ذلك حتى عند القدماء. فمنذ بدء الخليقة لم تغب الحقيقة عن الجنس البسشرى حتى جاء المسيح المصلوب بجسده فبدأ الدين الحقيقي الذي كان موجودًا من قبل يأخذ اسم المسيحية... لقد بدأ ذلك في "أنطاكيا" (أنتيوش) كما هو مكتوب حيث أطلق على أتباعه اسم "المسيحيين". لهذا أنسا قلست "فسي عصرنا الحاضر الدين المسيحي" ليس لأنه لم يكن موجودًا في العسصور القديمة ولكن لأنه لم يأخذ هذا الاسم إلا فيما بعد "(١١).

وفى إطار تلك الظروف نتساعل ألم يكن من الأفضل، وربما كان ذلك أكثر حكمة، أن نحتفظ لتاريخ الأديان ليس بالمعنى المسيحى الذى يبدو للأسف أنه ينال استحسان المنظمات الدولية والصحفيين والسلطات العامة، ولكن بالمعنى القديم جدا: تاريخ إعادة القراءات والاختيارات (انتخابات)، تاريخ الوساوس والمخاوف والترددات، تاريخ الشعائر والخطب المترددة التى تصاحبها. وهذا النوع من الأشياء التى لا يتطلب أى انتخاب هو بكل تأكيد أكثر انتشارا من النور الطبيعى (٠٠).

#### مصادر علم دنيوي ومقارن

نعتقد أنه من المؤكد وعن اقتناع تام أن إنشاء تخصص من النوع التاريخي والنقدى يحتم علينا الخروج من الإطار التقديسي والأسطوري الذي نشأت بداخله التعبيرات الأولية، ذات الصيغة الدينية، عن المقارنات بين الأديان مثل "التاريخ الدفاعي" للأب الدومينيكي "برتوليميه دى لاس كاساس" في القرن السادس عشر، أو "عادات المتوحشين الأمريكيين وتقاليدهم مقارنة بعادات العصور الأولى وتقاليدها "للأب الجيزويتي "جوزيف فرانسوا لافيتو" في القرن الثامن عشر. فلم يعد من المقبول أن نرتكز، في المقارنة والشرح لأوجه التشابه بين المظاهر الدينية في الثقافات البعيدة بعضها عن بعض، على أسطورة التنزيل الذي أوحى إلى آدم وحواء في الجنة أو على أسطورة سفينة نوح وإبحارها وأسطورة تزاوير موسى وأخيرًا على نظرية التقليد الشيطاني. لذا يجب أن يرجع هذا التخصص الجديد رجعة إلى الوراء بالنسبة إلى مادته أي أن يتحرر من الدين حتى يصبح تاريخيًا حقيقيًا للأديان.

إن تاريخ الأديان الحديث والمقارن يريد أن يكون تخصص مراقبة. وهو يريد أن يلاحظ مادته من الخارج بهدف وصفها وفهم طبيعتها وألياتها. ومن أجل ذلك نعمل على إعداد أدوات التحليل واستعارتها وإعادة إعدادها التى تتلاءم مع مضمونه (۱۰). والأدوات المتوفرة حاليا هى نتيجة الرجوع إلى الوراء وأخذ مسافة مضاعفة، المسافة التى تسمح بالنظرة البعيدة للباحث فى السلالات البشرية (الموجود فى كل مكان حتى فى عربات المترو (۲۰) والمسافة التى تفرضها دراسة الموروثات الثقافات القديمة (اللغوية والأثرية).

وفي الواقع لقد نشأ تاريخ الأديان، بوصفه تخصصا علميًّا، في الجزء الثاني من القرن التاسع عشر، نتيجة التقاء بين الدراسة التحليلية للموروثات الثقافية القديمة الكلاسيكية لليونان ومصر وموزوبيتاميا (العسراق)، وإيسران والهند والصين واليابان ودراسة علم السلالات البشرية للموروثات الثقافيسة البعيدة أو المهمشة. ويرتبط الأمر بالالتقاء بين نموذجين متكاملين للتجريب وكل منهما منظم بمسافة للبعد عن النفس. وإمكانية أخذ مسافة في الحقل الديني ترتبط بظاهرة أخرى متو افقة معها مسجلة في التاريخ الحديث منذ أن أدخل الفيلسوف الفرنسي" روسو" معلومة الدين المدني (٢٠). وسروف يرودي التطور في إجراءات العلمانية خاصة عند "دوركايم" والمحيطين به، و أيضا عند بعض علماء اللاهوت مثل: "تاتان سودربلوم "أو "رودلف أوتو"، إلى تكوين "المقدس" (هذه العتبـة أو مـدخل المعبـد) كمادة أساسـية لهـذا التخصص (<sup>۱۵)</sup>. وقد توافق إنشاء در اسة جامعية متخصصة وغير دينية لتاريخ الأديان، في القرن التاسع عشر، مع تطور في الأفكار اللائيكية (العلمانية )، وهذا الاتجاه الجديد للخروج من إطار الدينى إذا طور إلى مداه البعيد سوف يضع أمامنا تحديات جديدة (٥٠). وكيف سنواجه الفراغ أو الحاجة التي سيخلفها؟ وإذا اتضح أن الوقت قد حان ليس لعدم منح صبغة دينية ولكن لعدم منح صبغة علمانية، مثل الإشاعة التي تنتشر بإصرار عند بعض علماء الاجتماع أو علماء اللاهوت، إذا حدث ذلك فهل يجب تخيل مضمون جديد متفق عليه بالاجماع أو حل وسط يحل محل "المقدس" لمستقبل هذا التخصص؟ وفي غياب أي مقترح علمي بهذا المعنى يستحسن إذن الرهسان على مستقبل مقارن دائمًا وأبدًا، مثلما اقترح ذلك مؤخرًا "مارسيل ديتيان"(٥٠) لقد أصر "مارسيل ديتيان" على توضيح أن تاريخ المقارنة عند المورخين مختلف عنه عند علماء الجنس البشري وأن لدى الاثنين نجد "اختلافات مقارنة ". ومن ثم فإن الافتراضات والتحديات تتغير باستمرار بالنسبة لهذه الموضوعات المتغيرة. ويكفى أن نسذكر بسالتوازى مسشروعات "لافيتو"، ومشروعات الهنود الأوروبيين (ابتداء من ماكس ميللر ووصولا إلى جورج ديموزيل) وكذلك كتابات علماء السلالات البشرية أو علماء الجنس البسشرى (ابتداء من تيلور وفرازر ووصولا إلى كلود ليفى شتراوس)، والأهمية تتنقل أحيانا لصالح الشعائر وأحيانا لصالح الأساطير، كذلك تتطور المصادمات والمفاضلات ابتداء من أسلوب تناول القضايا الكبيرة الواضحة من الناحية الثقافية (مثل المقارنة عند "مارسيل موس" بسين معتقدات أهل كولوبيا البريطانيين و "الكولا" عند "التروبريان" (۱۳) ووصولا إلى التفاصيل الصغيرة جدا والتي لا نتمكن من الوصول إليها إلا من خلال الحوار مع المتخصصين في المجالات الثقافية المنفصلة بعضها عن بعض (مثلاً الدراسة الدقيقة لأساليب التنبوءات والسحر وطرقها (۱۵).

وفى الماضى كان الاهتمام منصبًا على إبراز نقاط الشبه بين مختلف الشعائر الناتجة عن ثقافات مختلفة، ولكن بعض الباحثين مثل "جيراردوس فإن دير ليو "وكذلك" ميرسيا إلياد، وبعد تحليل ذلك الأسلوب الدراسى المعتمد على الأحداث، انحازوا لأسلوب جديد فى الدراسة ومن هنا أصبح لدينا جيل جديد مقتنع بأن المقارنة الجيدة ترتكز على البحث عن نقاط الاختلاف. وهذا الموقف يمكن تبريره جيدا طالما أنه يريد أن يتلافى الخلاصات والأنماط العالمية ولكنه يمكن أيضا أن يؤدى إلى مساوئ كثيرة. وبكل تأكيد لا يظهر الاختلاف إلا ارتكازا على الهوية.

والقاعدة المنبعة في مثل هذا التحليل المعاكس يمكن أن تتحول للأسف وتصبح مثل التحليل القديم الذي اتبعته مدرسة أرسطو وطوماس داكان والذي كان تعليمها ينصب على تحديد خاصية الشيء (الإنسان مثلا مقارنة بنوع مقارب وهو الحيوان) والاختلاف الأساسي (المنطقي)، ومن ثم فإن معركة

البطل ضد العدو الثلاثي، على أساس الموروث الأسطورى الهندى الأوروبى المشترك، وطبقا لتحليل جورج ديموزيل، فإنسا في النهاية نجد أن الخصوصية الرومانية (القانونية) لنصوص هوراس وكويراس لا تظهر إلا بتعارضها واختلافها في مواجهة خصوصيات أخرى (الإيرانية والهندية ومن كريت والقوقاز) (افعاد فإن تحليل الاختلافات يقودنا رأسًا إلى استخلاص الأفكار وأساليب التعبير وإلى تكوين تشكيل ثقافي، إن لم يكن فكريًا، يرتكز على القواعد الجمالية للشعر وعلى عدم إمكانية مقارنة المصنفات الفنية الجماعية على خط "هيردير (۱۰۰).

وهناك أسلوب آخر مماثل لأسلوب "ديموزيل" قد تم استخدام في تحليل البانتيون عند القدماء. وهذا الأسلوب الهيكلي وهو الأسلوب المستخدم في الأعمال المشتركة لكل من "مارسيل ديتيان" و" جان ببير فرنان" وهو يودي إلى وضع الإله داخل منظومة حيث يرتبط بعلاقة مع الآلهة الأخرى، وينتج عن ذلك أن هذا الإله يحتل مكانة محددة بالنسبة للآلهة الأخرى. ويضيف "اتييان": ولن نستطيع أن نقف عند تلك النقطة ونقول: إن الإله يتحدد فقط باتجاه اختلافه في داخل وحدة عاملة. ومن هذا المنظور فإن "البانتيون "البانتيون المينتهي به الأمر إلي وصفه مثل نظام سكوني؛ حيث يأخذ كل إله مكانا ثابتا وطرق خاصة وعلاقات منفردة مع الكون ومع الإنسان وأفضليات اجتماعية ولاهوتية (۱۱)، ومن ثم سنستطيع أن نجيب بطريقة موحدة على السؤال: من ولاهوتية (۱۱)، ومن هو ديونيزوس ومن هو زيوس؟ لأن كل اسم سيرجعنا إلى هوية محددة كونت ارتكازا على مجموعة منتظمة ومتناسقة لشخصية محددة ولطريقة عمل وسلسلة من الخصوصيات المرتبطة بالعالم والمجتمع محددة ولطريقة عمل وسلسلة من الخصوصيات المرتبطة بالعالم والمجتمع

وريما يجدر بنا الأن أن نتخلى عن فكرة الإله المحدد بوصفه شخصًا، والتفكير في صعوبة حقيقية من النوع التجريبي حيث تلتقي أسئلة البحث الحديث مع مثيلاتها عند الباحثين الوثنيين: كيف نحدد بثقة شخصًا مقدسًا؟ أو بأكثر دقة: كيف يمكن بعد معرفة الطابع المقدس لأى تجربة نستطيع، فـــى اطار البانتيون، أن نحدد باسم علم غير قابل للتغيير ولكنه مرتبط بظروف معينة، الوجود الذي يتم تأكيده داخل غزارة الاحتمالات؟ وأي إله في الواقع هو دائما عشرات المظاهر والوظائف المشتركة والمتعارضة مع الآلهة الآخرى. وفي الممارسة الشعائرية يعد كل إله نقطة تقاطع والتقاء معقدة. ونفس الشيء ينطبق على العادات والتقاليد والأساطير والشعائر، ولا يمكن أن نتخيل أيًّا من هذه التكوينات "بذاتها"، لأنه في هذه المجالات لا يوجد حوجلة أو "أنابيب مغلقة". و هكذا فإن تحليل الأرضية، من منطلق هذا المفهوم للمقارنة الذي يحترم هذا الواقع، يمكن في الوقت نفسه أن يتخلى عن مساوئ التفرقة بين "الأديان الكبرى" والملل أو الديانات الصغيرة. وحسيما يقول "دينيان" فإن السباحة والملاحة بينها أصبحت حرة حيث إن "حبال المركب" التي تربط البحث بمفاهيم مختارة ومحددة قد انقطعت. وفي الوقت نفسه، وهذا في حد ذاته مكسب إضافي لا يستهان به، فإن المقارنة تؤدى إلى تلافي سيطرة الشرح والتفسير مما ينتج عنه تلافي فخ الأساطير العلمية أو على الأقل تقليل أخطار ها.

وهكذا تصبح المقارنة كتدريب في معمل، وإذا تسم تنظيم المقارنسة كسلسلة من الذهاب والإياب من أرض الواقع فإن التجربة ستكون منصبة على ملاحظة ما سيحدث لو ربطنا مظاهر رمزية ومختلفة وغير متجانسة بعضها ببعض، وستثبت لنا هذه التجربة أن بعض الممارسات والمعتقدات كان يمكن ألا توجد أو أن تأخذ أشكالاً أخرى، وسيكون الهدف من وراء ذلك هو خلق مساحات من المفهومية ستمكن الباحث من ملاحظة مفتاح صيغة الظاهرة...ضمن سلسلة من الاحتمالات (٢٦). وفي المعامل التسي ذكرها

"إيتيان" تجرى هذه التجربة التى تتمثل فى جعل عدة أنظمة ثقافية بعيدة كل البعد عن بعضها بعضًا تتلاعب فيما بينها (٦٠٠). وأود هنا أن أضيف شيئا وهو أننى أصر على القول: ان هذه الحرية الجميلة وهذا النداء للتوسع يجب ألا يجعلنا ننسى أهمية المعامل الأكثر انغلاقا والتى ترتبط بالثقافات ذات الروابط التاريخية المتقاربة.

إن دراسة الاتصالات والملاءمات والرفض وردود الفعل وردود الفعل العكسية كل ذلك يؤدى إلى جعل التاريخ نفسه معملاً تجريبيًا. ومضمون المقارنة سيصبح ممارسة المقارنة نفسها مثلما لاحظناها منذ العصور القديمة. ولقد كان هدفى من خلال هذا البحث من وراء إجراء وصف لبعض تجارب المقارنة فيما بين الإغريق الذين كانوا يخلعون الصفات البشرية على الآلهة وبين أهل مصر القديمة الذين يألهون الإنسان وأهل يهوذا الموحدين بإله واحد ويرفضون الصور والتماثيل ثم الوصول إلى المسيحية فلي الأراضى الهندية الأمريكية كل هذا كان بهدف إعطاء نموذج عملى ومنتج للمعرفة. وكان الاهتمام منصبًا على نشأة مثلث لاهوتى أساسى واستخداماته وقد تم تكوين هذا التنظيم ابتداء من مصر وهي كما يعتقد كثير من المفكرين الرحم الذي خرجت منه جميع العبادات اليونانية الإغريقية والعبادات اليهودية، بخصوصياتها وتعدداتها المتنوعة. وهذا التنظيم في التفسير يبدو فعالا منذ الصيغة الأولى للحكايات الإغريقية عن موسى بعد خملة الإسكندر فيأكبر مباشرة.

ولقد نشأ جدول التفسيرات هذا من الرغبة في التعريف بأسلوب نظرى بما كان يحدث بالفعل من مجادلات ومناقشات عنيفة أحيانا بين المصريين واليونانيين الإغريق واليهود، وكان يجب بالتأكيد توسيع التعريف بهذه المجادلات وتحليل نتائجها الفكرية عن طريق تحقيقات أخرى مماثلة تختص بروما أيضا وكذلك أهل كريت والفرس والأشوريين، ويمكن أن ندخل في

هذا الإطار إلى جانب أبحاث "مانتون" و "هيكاتية دابدار" و "بوروز" أو "فيلون دى بابلوس"، النظام التاريخى الكامل لكل من "دنسيس داليكرنساس" وكدلك مجموعة المصادر الكلاسيكية المتعلقة بالكلدانيين وأتباع زراتشى والدروز والإبراهيميين، ونسألهم أسئلة من نفس النوع.

وهكذا تبدو المقارنة موضوع الدراسة مثل الإنتاج الفكرى لـشبكة واسعة من ردود الفعل.وردود الفعل العكسية المعتمدة في مصادرنا. وقد أدى كل ذلك إلى تكوين إطار دخلت فيه المسيحية بلا تردد كما شاهدنا منذ القرن الميلادي الثاني. ولعل من أهم الإجراءات لهذا النوع من المجادلات تمثلت في كشف الحكايات المعاكسة للتاريخ أو ضد التاريخ، وهي حكايات مهمتها إدخال تعوجات أو اعوجاج في شخصية العدو لهدم ذاكرته (١٠٠٠). وهذه ظاهرة كانت منتشرة وناجحة وتعد نظرية التقليد الشيطاني التي أطلقتها المسيحية نوعا من النطور الأكثر خطورة لهذه الظاهرة وهنا كان تكوين الأسطورة أو تفسير الأخر يسيران في نفس الاتجاه.

ونظرًا لأن جميع الحضارات مر بها حدوث الفعل ورد الفعل والمعارضة، وهذا ما حدث منذ المبادرات الأولى لدراسة منابع مجموعة تقافات الحوض الشرقى للبحر الأبيض المتوسط، فقد أصبح من المؤكد أن تاريخ الأديان إذا أردنا أن يستمر مادة دراسية متخصصة فلن يكون بالإمكان الاكتفاء بأن يكون المضمون الأولى لهذا التخصص هو اختيار الأديان الكبرى أو الصغيرة التى تعد المنظمات الدولية حاليا قائمة بها. كما لا يمكن أيضنا أن نترك هذا التخصص ينحصر في تداخل الدراسات التى تختص بالتطور التاريخي لما نطلق عليه مصطلح "الأديان" بدون أن نطرح على أنفسنا أي أسئلة، ويجب أن نرفض لهذا التخصص أن يكون هدفه هو رص أشياء محكمة ومنفصلة بعضها بجوار بعض مثل القارورات على الرف،

وهذه الأشياء هى "ديانات" اليابان والصين واليونان ومصر والهند والسشرق الأدنى القديم وروما أو إيطاليا القديمة إلى جانب اليهودية والإسلام والمسيحية والبوذية إلى جانب ما نطلق عليه "ديانات روحانية". فكل هذه الأشياء كما نعلم هى نتيجة بناءات حديثة (دن) بالإضافة إلى ذلك وبعد أن بدأنا نعى ذلك فإنها تجمع فيما بينها، لحسن الحظ، عناصر غير متجانسة: فالأديان تعرف بأنها أحيانا تشرح العالم وأحيانا أخرى ما هو إنسانى وأنها إجمالية وشمولية، وتنظيمات جماعية تحدد الهوية ذات هيكلة متعددة أو رسمية ومجموعة من القواعد الأخلاقية تهدف إلى ضمان سلوك جيد داخل المجموعة وتبرير سلوك غالبا عدوانى فى الخارج(٢٠٠).

وليس الهدف الأول لتاريخ الأديان هو إعداد تصنيف أو نموذجية أو منابع وسلالة الهويات "المختارة"، إن تاريخ الأديان يجب أن يبقى كما كان منذ البداية: تدريب على المقارنة يشمل الملاحظة والوصف والتحليل وتكوين مجموعات رمزية جديدة ناتجة عن التقاء الثقافات التي لا تنحبس في حدود ثابتة. وأفضل مصطلح قديم لتعريف هذا النشاط هو مصطلح "أنتربريتاسيو" أي الترجمة. ولكن بعد أن أصبح علما فإن مسيرة تاريخ الأديان تتزاوج بكل وضوح مع مضمونها، أما موضوعها المفضل على نقيض التعصب والانغلاق، كما فهمنا، فهو يفرض قبل كل شيء أن يكون حافزنا الأول هو تفكير الشك وممارسة الحيرة والتدقيق.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

### الهوامش

(۱) انظر سوبرا، ص ۱۳۷

- (٢) بخصوص "وصية أورفيه"، انظر على الأخص أوزيب "الإعداد الإنجيلي" ١٢، ١٢، انظر سوبرا ص
- (٣) طبقا لـ أوزيب في " الإعداد الإنجيلي " ١ ، ٥ ، ١ ١ ٢ (ترجمة ج. سيرينلي ) فإن كلمة "المسيحية " أو " النصرانية "(كريستيانيزم) تكونت من جذر الفعل "كريستيانيزن" ( نصر ) بمعنى جدد أى " اعتناق معتقدات المسيحيين وتصرفاتهم ". والفعل "كريستيانيزن" على نفس نموذج صيغة فعل " هيلينيزن " و "ايوديزن". وفعل "هيلينيزن" كان يعنى في البداية " التحدث باليونانية " و هذا ما يميز بالفعل اليوناتي عن الأجنبي، على الأقل حتى ير غب الأجنبي هو أيضا في أن يتحدث اليونانية و هذا ما يبدو أن الأجانب كانوا يريدونه حتى قبل العصر الذي أطلق عليه العصر الهيليني. ومن ذلك الوقت أصبح فعل "هيلينيزن" معناه "تقليد اليوناتي" ومنذ ذلك الحين أصبح الهيليني هو مقلد اليوناتي ومن ثم أخذت الكلمة معنى المواجهة بين اليوناتي والأجنبي. وظهرت الكلمة لأول مرة في نصوص للتعبير ليس عن وجهة النظر اليوناتية ولكن عن وجهة نظر الأجانب واليهود والمسيحيين ( انظر وبيل و أوريو " هيلينيز نموس و ايوديزنسموس"، ص ٩ ـ ١١). وظهرت الكلمة لأول مرة بمعني ( الاشتراك في الذوق اليوناتي ) عند ماكابيه ٢ ، ٢ ، ٢ ، ٢ خصوص " هيلينيين " من جيروزاليم في بناية عهد أنتيوش الرابع . أما كلمة "ايوديزنسموس" فقد ظهرت أيضا في نفس النص المذكور هنا ماكابيه ٢ ، ٢ ، ٢ ٢ حيث نرى الماكابيه يناضلون في سبيل الدفاع عن" ايوديزنسموس" وهنا أصبحت الكلمة تعنى أسلوب حياة وفي محاضر الحواريين نجد أن العبرانيين يظهرون بعض التخوف من "الهيلينيين" . وعلى العكس نجد أن "بولس" يعاتب "بطرس" في الفصل ٢ ، ١٤ بخصوص "الدوروزن" أي الحياة طبقا للعادات اليهودية .
- (٤) أوريجون، "ضد سلز" ٣، ٥ (ترجمة م. بوريه). انظر أيضا ويلكن " المسيحيون كما يراهم الوثنيون " (بالإنجليزية)، الفصل ٥ (سلز مفكر متحفظ). ترجع هذه الملاحظة إلى ج. سترومزا "سلز، أوريجون وطبيعة الدين" (بالإنجليزية)، وبالنسبة لهذا الباحث كتاب "ضد سلز" ليس وصفا للخلاف بين الوثنية والمسيحية. وفي الواقع فإن وجهة نظر سلز فلسفية أكثر منها وثنية. وفي الواقع فإن هذا الكتاب الضخم لا يضاهيه إلا كتاب " مدينة الله " وهو " يعكس التحول من مفهوم رومتني إلى مفهوم مسيحي للدين.

و هو تحول أساسى ولكنه لم يدرس " (ص ٨١) ويعد جاليان، و هو من معاصرى ساز، أول من قدم المسيحيين على أنهم مدرسة فلسفية، ولكنها ضعيفة إلى حد ما: انظر ر. والز " جاليان عن البهود والمسيحيين " (بالإنجليزية ) كذلك كتابات مارك اوريل مهمة جدا: كان يرى المسيحيين وكانهم معارضين بل على أنهم كفار، انظر مترومزا لمزيد من المعلومات عن كل هذا.

- (٥) سيشرون "طبيعة الألهة " ( ١، ٦٢)
  - (٦) ترتوليان "المديح" ١٧، ، ٦٠
- (٧) ارسطوبول، سوبرا، ص ١١٨ كذلك الملف الذى جمعه فلافيوس جوزيف "ضد أبيون". انظر أيضا بخصوص هذه المسألة أج. دروج " هومير أم موسى ؟ التفسيرات الأولية المسيحية لتاريخ الثقافة " (بالإنجليزية)
- (٨) تاتيان " خطاب إلى اليونانيين " ٣٦ ـ ٠٠ . انظر أيضنا أ. بيوك " دراسة في تاتيان " خطاب إلى اليونانيين "، باريس، ١٩٠٢، ص ٨٢ ـ ٨٢
- (٩) "ضد سلز" ٤، ٣٩ انظر أيضا بخصوص تزوير أطروحة أوريجون نفس المصدر "ضد سلز"، ٤، ٢١. بخصوص أفلاطون كقارئ لموسى عند المسيحيين انظر أ. دروج "هومير أم موسى ؟ التفسيرات الأولية المسيحية لتاريخ الثقافة "، ص ٩٥- ٦٥ وأيضا د. ريدينجز " موسى عند بعض أوائل المولفين المسيحيين " (بالإنجليزية). وهو يحذر من اعتماد المعنى الحديث لكلمة تزوير وتطبيقها على العصر القديم، ويستحسن استخدام كلمة تقليد أو اقتراض ( كلمات لم تكن سلبية عند القدماء ) ولا يتحدث ريدنجز عن أوريجون ولكنه يعلق على واقعة السرقة الصغيرة (ص ٤٧) عند كليمون السكندرى، الذي يقول عن الإغريق: إنهم لصوص، انظر ستروماتس، ٦، ٥، ٣٦، ١) وكذلك أوزيب وتيودوريه الذين يتحدثون أيضا عن "النهب"
  - (١٠) انظر على الأخص س. برنار وس. جروزنسكي " عن الوثنية "
    - (١١) بوب ريهه (كتاب الأحداث)، ص ٥٢
      - (١٢) المصدر السابق، ص ٤٥
      - (١٢) المصدر السابق، ص ١٢٤
      - (١٤) المصدر السابق، ص ١٢٦
      - (١٥) المصدر السابق، ص ١٢٩

- (١٦) المصدر السابق، ص ١٣١
- (١٧) ف . لوبيز دى جومارا، "حياة المنتصر بقلم سكرتيره "، ص ٣٣
- (١٨) ب . دياز دى كاستيلو، "التاريخ الحقيقي لفتح أسبانيا الجديدة "، ص ٨٥
  - (١٩) هـ. كورتاز كارتاس دى ريلاكسيون (مترجم عن الإسبانية)
- (٢٠) م. ساهلينز "تغوق الكبتن كوك"، ص ٣١٥ ( مرجعية لورا وبول بوهانان)
- (٢١) ارجع هذا إلى الصيغة الإسبانية لـ الموندو جورمان: ب. لاس كاساس "مديح التاريخ"
  - (۲۲) انظر سيشرون ١، ٣٠ (باللاتينية)
    - (٢٣) المصدر السابق (باللاتينية)
- (۲۶) بيترى دانيليس "تفسير الإنجيل"، (۱۹۷۹). انظر أيضا أ. دبيرون وبيير دانيال هيويه ( التفسير المقارن في القرن ۱۷ )
- (٢٥) صمويل بوشار (١٥٩٩ ١٦٦٧) كان من أكبر المفكرين الباحثين في عصره. وكان قد درس اللغة العربية وكذلك العبرية في لييد وبعد أن أصبح عالما لغويا مرموقا قام بدراسات في علم الاشتقاق مثلما كان معمولا به في عصره وهو البحث من خلال تاريخ الكلمات عن أثار لتأثيرات اللغات السامية القديمة في أوروبا . وأهم مؤلفاته في هذا المجال " الجغرافيا المقسة " (باللاتينية ) والجزء الأول من الكتاب مخصص لـ "انتشار أولاد نوح" ثم "انتشار الأمم والأراضى بعد بناء برج بابل" (١٦٤٦). والجزء الثاني عن "كنعان" وكذلك عن لغة الفينيقيين وأعتبرهم أفضل من يقوم بالنشر . ويعد الباحث جي س. منروسما حاليا دراسة مستغيضة عن هذا المؤلف وتفضل بإعطائي نسخة من هذا البحث.
  - (٢٦) ج. دى أكوسنا، "التاريخ الطبيعي والأخلاقي للهند الغربية" (بالإسبانية) (ترجمة فرنسية ج. ريمي زفير)
- (۲۷) ج. ف. لافيتو "عادات الأمريكان المتوحشين وتقاليدهم بالمقارنة بعادات العصور الأولى"، (۱۷۲٤) وقد أختار الباحث أ. ليماوى مقتطفات من هذا الكتاب في بحثه عام (۱۹۸۳) ولكنه لم يهتم بالفصل بعنوان "عن الدين" ولكن الترجمة الإنجابزية للكتاب تضمنته بقلم ن. فنتون وأ. مور (۱۹۷۶)
  - (٢٨) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٨٩ ٩٠ (الطبعة الأصلية)
    - (٢٩) المصدر السابق، الجزء الأول، ص١٠٨ ـ ٥٥٠

- (٣٠) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ١١٣
  - (٣١) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٨
  - (٣٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ١٣
- (٣٣) جوستين مارتير ،المديح ١ ( ترجمة بوتيجني )
- (٢٤) المصدر السابق،، ص ٦٦ (ترجمة توتيجني )
- (۳۵) جوستین مارتیر ،" حوار مع تریفون "، ۷۰ ـ ۷۸
  - (٣٦) جيروم، الخطابات ٢٤، ٤
    - (۳۷) انظر سویرا، ص ۲۲٦
- (٣٨) ترتوليان، "عن الإكليل" ( ترجمة شخصية للمؤلف )
- (٣٩) نص لـ تيمر مانز: "مقارنة وحساسية تاريخية في دراسة الأديان: حالة الصين"، ص ٥٩
- (٠٤) ثورة العمارنة ليس لها توابع إلا في الذاكرة، انظر سويرا، ص . ١٣٠ انظر ألبير دي بورى بخصوص الإنجيل (العهد القديم ) " ظهور الضمير فيما بين الديانات في الإنجيل (العهد القديم ) وحاول الباحث أن يجعل الإقتراح الراديكالي لجون أسان أكثر لبونة (موسى المصرى ): حتى بعد تأكيد رفعة دين إسرائيل و علوه فهذا لا يعني إلغاء سيطرة الألهة الأخرين في أراضيهم فليس أمامنا هنا توحيد اقصائي للأديان الأخرى . وفيما بعد ظهر مؤلف أطلق عليه اسم "المؤلف الكهنوتي" ووجد أن معرفة خالق الكون ليس حكرا على الشعب المختار . لأن غير اليهود وكذلك الفرس يعرفونه ولكن باسم آخر غير أهافييه وهو يطلق على هذا الإله اسما آخر "الوهيم " بمعنى الله كاسم علم . وكما يعتقد ألبير دى بورى فإن هذا التجديد يعتبر تطور لفكرة فيما بين الأديان . انظر أيضا الكتاب باللغة الألمانية.
- (١٤) بخصوص موقف معقول من الإسلام، ارجع إلى بول هيك "تدرج المعرفة في الحضارة الإسلامية" (بالإنجليزية) واللغة العربية وهي لغة التنزيل تعطى مصدر نبوى (نبونى) لإجمالي المعرفة البشرية بما في ذلك العلوم اليوناتية أو الشرقية وحين يتم ترجمة نص إلى العربية يصبح نبوهة والترجمة هنا مبدا يفيد تنبير الدين مثل العولمة وقد أعلن بول هيك (لي بصغة شخصية وأشكره على ذلك) أنه يقوم حاليا بإعداد دراسة عن مسألة المصادر النبوية للعلوم الوضعية عند المفكرين المسلمين ابتداء من القرن العاشر الميلادي (أبو حاتم الرازي، ابن النديم وسعد الأنداسي).

- (٤٢) سيشرون، "طبيعة الألهة" ٢، ٧٢ . انظر أيضنا أز بنفينيست "مفردات المؤسسات الهندية الأوروبية"، المجزء الثاني، ص ٢٦٨
- (٣٤) لالكتنس، "المؤسسات المقدسة"، ٤، ٢٨ . ٢ . وهذا الاشتقاق بعيد عن التأكيد . فلا يمكن من الناحية اللغوية أن نفسر "ريليجيو" بكلمة "ريليجارى" ( ربط ) ( حركة ربط كروم العنب ببعضها )، ولكن يمكن الحصول على كلمة "ليجيون" أى كتيبة في الجيش بمعنى ربط عدد من الجنود أو جمعهم . والكلمة عند ميشرون تعنى الهم بأداء الشعيرة وممارستها على عكس المبالغة والخرافة .
- (٤٤) انظر على الأخص ر. مووت "الديني" وم. ساشو "كيفت أصبحت المسيحية دينا" وكذلك الملاحظات المفيدة لـ ش . جويتار ، "اللغة اللاتينية أداة لتاريخ الأديان"، ص ١٢٦ ١٢٦
- (23) تبت ليف، "التاريخ الروماتي" ٣، ٢٠، ٤٠ ٥ ( باللاتينية ): "أخذت القباتل تجانل لفك العهد الذي تعاهد النُسعب عليه ( ريليجيو ) ... ولكن " إهمال " الألهة السائد في عصرنا لم يكن قد ظهر في ذلك الوقت فلم يكن معروفا بعد التوصل إلى تتازلات شخصية أو تفارض مع العهد أو القوانين ."
  - (21) انظر سويرا، ص ٣٦ كما أشرنا من قبل.
- (٧٤) انظر ب. سترك مايير بخصوص نشأة المعنى المسبحى للدين " المسيحية التى أصبحت دينا "(بالألمانية)، صفحات ٨٨٨ مهم وكذلك ه. بويار " تكوين مصطلح دين في الغرب ". انظر ساشو: " كيف أصبحت المسيحية دينا " وأيضا م. دسبلاند " الدين في الغرب: تطور الأفكار والمعيشة " (الفصل ٤ : " فكرة الدين عند أباء الكنيمة) . انظر ج. شميت ( الجمد، الشعائر، الأحلام، الزمن، ص ٧٧ ١٢٦): المعتقدات في القرون الوسطى تثبت أن ما نطلق عليه ديلا كان موجودا في الفكر في القرون الوسطى بمعنى الإيمان . انظر د. بول هيك " الغرب والدين " وعلى الأخص ص ٣٠: وطبقا الباحث ديبيوسون فإن الدين هو اختراع مسيحي ولا يمكن أن يتكون منه تاريخ الأديان. ويجب أن نختار بدلا منه المصطلح الشامل "تكوينات كونية جغرافية". كما أن هذا الباحث يعتقد أنه من غير المفيد أن تبحث عن المعنى الأولى لكلمة ( ريايجيو ) . وبائر غم من أنني مقتع مثله بأن تاريخ الأديان اختراع أوروبي فإنني لا أعتقد أنه من غير المفيد أن نشترك في الجدال عن المتقاق الكلمة . وأنا لا أعنى بذلك أن نرتبط بالمصدر ولكن انتمامل، كمادة للدراسة، عن المشهد حين يتعارض معنى مع معنى أخر . والمؤرخ التوراتي فريتز ستولز، له تفكير قريب من تفكير ديبيوسون وقد أبدى هو أيضا الملاحظة بأنه لا يجب أن نعد الوثنيين القدامي أصحاب أديان انظر ف مسؤلز " فحوى الأديان التوحيدية الإبر اهيمية ووظيفتها"، ص ٥٧ . أما روسل ت،ماك كوتشن " صناعة الدين: خطف عن نشأة الدين و ميلمات الاشتياق " (بالإنجليزية) فإنه يدعو إلى الامتناع على اعتبار الدين مصطلخا منعزلا لا يرتبط بالحقيقة الاجتماعية والسياسية.

- (٨٤) موريس أولندر لفت نظرى إلى هذا المقطع ولقد أعد تحليلاً ممتازًا له في : "شاعرية السياسة "، على
   الأخص ص ٣٨-٠٤ .
- (93) أو غسطين "الاستدراكات ط ١، ١٦، ٣ (ترجمة ج. باردى ـ المكتبة الأو غسطينية " المجموعة الأولى، ١٢ ). حيث يعيد أو غسطين بحثه " عن الدين الحقيقى " ٥٥، ١١١ . ويذكرنا أنه كان قد كتب يقول بهذا الخصوص: " لنمد أيدينا إلى الله ولنربط أرواحنا به فقط ... ولنبتعد عن أى خرافة " و الجملة الأولى هى المعنى الأولى لكلمة دين... والمعنى الذى يروق لى اكثر ولكنى لا أجهل أن هناك مصدرًا أخر لهذه الكلمة يقترحه المؤلفون اللاتينيون: لأن الدين معناه إعادة القراءة أو إعادة الاختيار في اللغة اللاتينية.
- (٥٠) هذه الخواطر تم ذكر ها خلال محاضرة ألقاها لويس جرنبيه يوم ٧ ديسمبر ٢٠٠١ في بـاريس بعنوان "
   بعض الخواطر عن عقد المقارنة في تاريخ الأديان القديمة "
- (٥١) يكفى لتأكيد ذلك القاموس المصخم الهام "كتاب عن الأديبان" الذى أعده بالالمانية هـ. كانسيك و م. لوبشر، برلين، كولون، ١٩٨٨ ـ ٢٠٠١، ٥ مجلاات.
  - (٥٢) م. اوجيه "عالم عرقيات في المترو"، باريس، ١٩٨٦.
  - (٥٣) جان جاك روسو، "العقد الاجتماعي" أو "مبادئ القانون السياسي"، الكتاب ؟، الفصل ٨.
- (٥٤) انظر فيليب بورجو، "الثنائي المقدس والدنيوى في تاريخ الأدبان"، مجلة تاريخ الأديان، ٢١١ (٥٤)، ص ٢٨٧. ٤١٨ .
- (٥٥) م. جوشيه، "الدين في الديمقراطية: مسار العلمانية" (وهذا الكتاب يقوم بتحديث من المنظور الفرنسي الإشكالية الخاصة المثارة في فرنسا عن "فك سحر العالم. التاريخ السياسي للدين".
  - (٥٦) م. ديتيان "مقارنة الذي لا يقارن".
- (٥٧) م. موس ،"بحث عن الهبة . شكل التبادل بين المجتمعات العتيقة وسببه"، نشر لأول مرة عام ١٩٢٤ في . . . مجلة "العام الاجتماعي".
  - (٥٨) مجلد "المقدس والمنطقى"، تحت إدارة وإشراف ج. ب. فارنان.
  - (٥٩) ج. ديمزيل " هوراس والكورياس "، ص ١٣٤ ـ ١٣٧ ( الفكر الروماني وتطور الأساطير )

- (٦٠) بخصوص هردر سنرجع إلى م. اولندر "لغات الجنة "، طبعة ٢٠٠٢، على الأخص ص ٨٤ ـ ٩٦. انظر أيضًا س. مانسيني " الحضارات كقمة الجمال: تطبيق علم الصرف على أسطورة أوروبا، ص ٩٠
  - (٦١) انظر على الأخص ج. ديموزيل " الألهة الحاكمة عند الهنود الأمريكان "، ص ٥٥ ٥٨
    - (٦٢) م. ديتيان" "من يريد أخذ الكلمة ؟"، ص ٣٠
- (٦٣) قبل دراسة الممارسات المذكررة في المصدر السابق انظر المقارنة التي أجريت من وجهة النظر الإغريقية (وهي وجهة نظر غير واضحة ولكنها أساسية ) بين قبائل جورجيا و قبائل باناما و المنشدين في الهند والقساوسة في سيلاب الجنوبية، ولقد قام م. دينيان وج. هامنيك بهذه المقارنة " كلمة الإله: أربع وجوه للغة الألهة".
- (15) انظر ج. أسمان ،" موسى المصرى "، ص ٣٣ الذي يرجعنا بخصوص هذه النقطة إلى أ. فونكنشتاين " نظريات في التاريخ اليهودي "، ص ٣٦ "
- (٦٥) انظر ر. كينج ( بخصوص الصناعة الاستعمارية ننوعيات الهندوسية والبونية ) في "الاستشراق والدين: النظرية بعد الاستعمار الهندى والشرق الصوفى". كذلك مجموعة "الإرواحييين" مصنفة هي أيضنا بمعرفة المنظمات الدولية، وكلها مستعارة من أتباع نظرية النطور عند داروين في القرن ١٩ انظر أب. تيلور " الثقافة البدانية دراسات في تطور علم الاساطير والغلسفة والدين والفن والعادات " ( ١٨٧١) (بالإنجليزية ) ( ترجمة ب. برونت وأ. باربيبه " الحضارة البدائية "، ١٨٧٦ ـ ١٨٧٩
- (٦٦) انظر ج. دياموند "قصة النجاح الديني" ( بخصوص دافيد سلوون ويلسون، كاتدرانية داروين: النطور والدين وطبيعة المجتمع ( بالإنجليزية )، شيكاغو، ٢٠٠٢ )



## معالم قديمة

الهيكسوس (هيكا ـــ كاسوت)، أمراء من بلاد أجنبية، احتلوا مــصر حوالى ١٦٥٠ ق.م. لمدة قرن نقريبا. ولقد تم طرد الهيكسوس حوالى عــام ١٥٤٠ ق.م. تحت قيادة أموزيس الذى أسس الأسرة الفرعونية ١٨

تورة تل العمارنة والتى نتماز بعبادة إله واحد مختار هو آسون ومؤسسها هو الفرعون أمنحتب الرابع الذى تولى العرش عام ١٣٥٠ قبل أن يأخذ اسم أخناتون. ولقد حكم مصر لمدة ١٧ عامًا.

- مسلة مرنبتاح بعد وفاة الفرعون الكبير رمسيس الثانى (من ١٢١٥ إلى ١٢١٣) تولى الحكم من بعده مرنبتاح وحكم من ١٢١٣ إلى ١٢٠٥. ومسلة مرنبتاح بها نقوشات للتذكير بحملة ليبية وحملات حربية أخرى لهذا الفرعون في آسيا، ويوجد عليها أول تسجيل لكلمة إسرائيل باللغة الهيرو غليفية وهو التسجيل الوحيد، وهو اسم بين أسماء شعوب آسيوية أخرى هزمها هذا الفرعون في نص مؤرخ ١٢٠٧.ق.م.

بوكوريس دى سايس هو الفرعون الوحيد من الأسرة ٢٤ وقد حكم من (٧٢٠ إلى ٧١٥)، ويقال: إنه فى عهده أخذ حملاً صغيرًا فسى الكلم، وقام شاباكا ملك كوش بحرقه حيا. وهنا تبدأ الفترة الأثيوبية (حكم شاباكا تاهركا)

الآشوريون غزوا مصر تحت حكم تاهركا واستولوا على ممفيس عام ٦٧١ بسامتيك الأول (٦٦٤ إلى ٦١٠) طرد الآشوريين وأسس الأسرة ٢٦ (من ٦٦٤ إلى ٥٢٥)

جوسياس، ملك يهوذا (٦٣٩ إلى ٦١٠)

نابوكودونوزور استولى على جيروزاليم عام ١٩٥٠ وبدأت أورة "السيدسياس" وتدمير المعبد الأول(٥٨٧) ونفى اليهود إلى بابيلون

قام الإغريق والكاريين المرتزقة عند بسامتيك الثانى بالدفاع عن الحدود الإفريقية، التسجيل مكتوب باللغة اليونانية على التمثالين العملاقين في أبو سمبل (٥٩٣)

سقوط بابل. وسيروس يعيد بناء معبد جيروزاليم ويؤسس الإمبر اطورية الفارسية (٥٣٩)

الاحتلال الفارسى الأول لمصر (٥٢٥ إلى ٤٠٤)، الأسرة ٢٧: قمبير، داريوس الأول، كزركز، أرتاكزركز الأول وداريوس الثاني). ظهور مستعمرة من المرتزقة اليهود في إيليفنتين، طبقا لما هو مذكور في الأرشيف الأرمني. ويتفق العلماء في أن ذلك حدث في نهاية القرن السابع ق.م. تحت حكم الملوك البسامتيك.

يقيم هيرودوت في ممفيس حوالي عام ٤٥٠

المصريون يقومون بتدمير المعبد اليهودى في إيليفنتين عام ٢٠، تحت حكم داريوس الثاني، ثم يعاد بناؤه.

فى عام ٤٠٤: مصر تنفصل عن الإمبراطورية الفارسية و الأسر المصرية الفرعونية الأخيرة (الأسرة ٢٨ و ٢٩ و ٣٠٠) تتمركز فى سايس، منداس وسيبنيتوس)

نیکتانیبو الثانی (حوالی ۳۵۹ إلی ۳۴۲) آخر فرعون مصری یحکم مصر وقد هزمه أرتاكزركن الثالث.

الاحتلال الفارسى الثانى لمصر وينهى الإسكندر الأكبر هذا الاحتلال (ولد في ٣٥٦ ومات في بابل عام في ١٠ يونيه ٣٢٣)

الحملة على مصر (٣٣١\_٣٣١) يقودها الإسكندر وينم استقباله كمحرر للبلاد، يمر على واحة سيوة ويستشير نبوءة هامون ثم يمر على ممفيس ويؤسس مدينة الإسكندرية

أسطورة مرضى الجذام " موسى المصرى " تتكون فى عهد بطليموس ستراب (٣١٥ ــ ٣٢٠) والدى يصبح بطليموس الأول سوتر (٣٠٥ إلى ٣٨٢)

هيكاتيه دابدار المؤرخ في عهد بطليموس الأول و المؤرخ "مانتون" في عصر بطليموس الثاني (٢٨٢ إلى ٢٤٦)

عبادة سرابيس في الإسكندرية تحت حكم بطليموس الأول سوتر وبطليموس الثاني

إنشاء مكتبة الإسكندرية في عهد بطليموس الثاني

ترجمة التوراة إلى اليوناتية (السباعية في عهد بطليموس الثاني)

أتتيوش الرابع يدخل جيروزاليم والهيكل اليهودى لأول مرة عام ١٦٩ ويستولى على أشياء ثمينة (طبقا لما ذكره ماركوس ١، ١٦).

التدنيس المحزن عام ١٦٧

إقامة معبد في ليونتوبولوس، في منطقة هليوبوليس من أجل الجاليــة اليهودية التي يقودها الكاهن أونياس الرابع، اللاجئ إلى مصر من ١٦٧ إلى ١٦٤

المؤرخ "آرتابان" (حوالى ١٥٠ ق.م.)

مصر تصبح مستعمرة رومانية (عام ٣٠ ق.م.)

تروج بومبيه و سترابون، يؤرخان في عهد أوغسطين

تيتوس يدمر معبد جيروزاليم عام ٧٠ ق.م.

تاسيت يؤلف "التواريخ في عهد تراجون (١١٧ إلى ٩٨)

## Bibliographie

## بيليوجرافيا

Pour les auteurs grecs et latins, ainsi que pour les sources épigraphiques et papyrologiques, on trouvera dans les notes toutes les indications utiles. En l'absence de précision, on se référera aux éditions courantes : « Collection des Universités de France » [CUF], Paris, Les Belles Lettres (texte avec traduction française); coll. «La roue à livres » (traduction française seulement), Paris, Les Belles Lettres; « The Loeb Classical Library », Cambridge, Mass., Harvard University Press, et Londres, William Heinemann LTD (texte avec traduction anglaise); « Sources chrétiennes » [SC], Paris, Éd. du Cerf (texte avec traduction française); « Scrittori Greci e Latini », Fondazione Lorenzo Valla, Arnaldo Mondadori Editore (texte avec traduction italienne): « Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana », Leipzig et Stuttgart, Teubner (texte seul); « Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis », Oxford, Clarendon Press (texte seul).

Les recueils suivants ont été cités :

Textes d'auteurs grecs et romains relatifs au judaïsme, réunis, traduits et annotés par Théodore Reinach, Paris, Ernest Leroux éditeur, 1895.

- Fontes Historiae Religionis Aegyptiacae, textes réunis par Th. Hopfner, Bonn, 1922 (Fontes Historiae Religionum ed. C. Clemen, fasc. II, 1).
- Fragmente der griechischen Historiker, édités par F. Jacoby, Berlin-Leyde, 1923-1958 [FGH].
- Urkunden der Ptolemäerzeit (Ältere Funde), textes réunis et édités par U. Wilcken, Berlin-Leipzig, 1927-1957, 2 vol.
- Greek and Latin Authors on Jews and Judaism, « edited with introductions, translations and commentary by Menahem Stern », Jérusalem, The Israel Academy of Sciences and Humanities, 1974-1984, 3 vol.
- Papyri Graecae Magicae. Die Griechischen Zauberpapyri, édition et traduction de Karl Preisendanz, 2e éd., Stuttgart, Teubner, 1974.
- Fragments from Hellenistic Jewish Authors, « edited and translated by Carl R. Holladay », vol. I, Historians; vol. III, Aristobulus (SBL: Pseudepigrapha Series, 13. Texts and Translations, 39), Atlanta, 1995.

Pour la Bible, j'ai utilisé les traductions de La Bible, sous la direction d'Édouard Dhorme, Paris, Gallimard, coll. « Bibl. de la Pléiade », 1956 et 1959, 2 vol. ; je me suis aussi référé à La Sainte Bible, traduite en français sous la direction de l'École biblique de Jérusalem, Paris, Éd. du Cerf, 1956. Pour la Septante, j'ai consulté La Bible des Septante. Le Pentateuque d'Alexandrie, texte grec et traduction sous la direction de Cécile Dogniez et Marguerite Harl, Paris, Éd. du Cerf, 2001.

Karl Abraham, « Amenhotep IV (Ichnaton): Psychoanalytische Beiträge zum Verständnis seiner Persönlichkeit und des monotheistischen Atonkults », Imago

- (1912), p. 334-360 (trad. fr. in K. Abraham, Œuvres complètes, Paris, 1965, t. I, p. 265-291).
- José de ACOSTA, Historia natural y moral de las Indias (1589), Mexico, Fondo de cultura económica, 1962; trad. fr. par J. Rémy-Zéphir, Histoire naturelle et morale des Indes occidentales, Paris, 1979.
- Brita Alroth, « Changing Modes in the Representation of Cult Images », in Robin Hägg (dir.), The Iconography of Greek Cult in the Archaic and Classical Periods (Kernos Supplément, 1), Liège-Athènes, 1992, p. 9-46.
- Yehoshua AMIR, « Die Begegnung des biblischen und des philosophischen Monotheismus als Grundthema des jüdischen Hellenismus », Evangelische Theologie, 38 (1978), p. 2-19.
- Jacques André, L'Alimentation et la Cuisine à Rome, 2° éd., Paris, 1981.
- Jan ASSMANN, Moses the Egyptian. The Memory of Egypt in Western Monotheism, Cambridge, Mass., 1997 (la version allemande, rédigée et publiée après la version écrite en Californie, a été traduite en français par Laure Bernardi: Moïse l'Égyptien. Un essai d'histoire de la mémoire, Paris, 2001).
- -, Images et rites de la mort dans l'Égypte ancienne. L'apport des liturgies funéraires, Paris, 2000.
- -, Herrschaft und Heil. Politische Theologie in Altägypten, Israel und Europa, Munich-Vienne, 2000.
- Michael C. ASTOUR, « Yaweh in Egyptian Topographical Lists », in M. Görg et E. Pusch (dir.), Festschrift Edel, Wiesbaden, 1979, p. 17-33.
- Danièle Aubriot-Sévin, Prières et conceptions religieuses en Grèce ancienne, Lyon, 1992.
- Françoise BADER, La Langue des dieux ou l'Hermétisme des poètes indo-européens, Pise, 1989.

- Alain Ballabriga, Les Fictions d'Homère. L'invention mythologique et cosmographique dans l'Odyssée, Paris, 1998.
- Moshe Barasch, Icon, New York, 1992.
- Bezalel BAR-KOCHVA, *Pseudo Hecataeus on the Jews*, Berkeley-Los Angeles-Londres, University of California Press, 1996.
- Alberto Barzanò, « Tiberio Giulio Alessandro, Prefetto d'Egitto (66/70) », Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, II, 10/1, Berlin, 1988, p. 518-580.
- Nicole Belayche, Iudaea-Palestina. The Pagan Cults in Roman Palestine (Second to Fourth Century), Tübingen, 2001.
- Émile Benveniste, Vocabulaire des institutions indoeuropéennes, Paris, 1969, vol. II.
- Claude BÉRARD, « L'image de l'autre et le héros étranger », Sciences et racisme, 67 (1985-1986), p. 5-22 (texte repris, sous le titre « The Image of the Other and the Foreign Hero », in Beth Cohen, dir., Not the Classical Ideal. Athens and the Construction of the Other in Greek Art, Leyde, 2000, p. 390-412).
- André Bernand, Alexandrie la Grande, nouvelle éd., Paris, 1998.
- Carmen Bernand et Serge Gruzinski, De l'idolâtrie, Paris, 1988.
- Étienne Bernand, Inscriptions métriques de l'Égypte gréco-romaine, Paris, 1969 (Annales littéraires de l'université de Besançon, vol.98).
- Jacob Bernays, Theophrastos' Schrift über Frömmigkeit, Berlin, 1866.
- Richard J. Bernstein, Freud and the Legacy of Moses, Cambridge, 1998.
- Elias J. BICKERMAN, « Ritualmord und Eselskult. Ein Beitrag zur Geschichte antiker Publizistik », Monats-

- schrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums, 71 (1927), p. 171-187 et 255-264.
- -, Studies in Jewish and Christian History, 3 vol., Leyde, 1980.
- Andreas Blasius et Bernd Ulrich Schipper, Apokalyptik und Ägypten. Eine kritische Analyse der relevanten Texte aus dem griechisch-römischen Ägypten, Louvain-Paris-Sterling, VA, 2002 (« Orientalia Lovaniensia Analecta », 107).
- René S. BLOCH, « Geography without Territory: Tacitus' Digression on the Jews and its Ethnographic Context », in J. U. Kalms (éd.), Internationales Josephus-Kolloquium Aarhus 1999, Munster, 2000, p. 38-54.
- Antike Vorstellungen vom Judentum. Der Judenexkurs des Tacitus im Rahmen der griechisch-römischen Ethnographie, Stuttgart, 2002 (Historia Einzelschriften, 160).
- Samuel Bochart, Geographia Sacra, I, Phaleg, seu de dispertione gentium et terrarum, divisione facta in aedificatione turris Babel; II, Chanaan, seu de coloniis et sermone Phoenicum, Cadoni [Cacn], 1646.
- François BOESFLUG et Françoise DUNAND (dir.), Le Comparatisme en histoire des religions, Paris, 1997.
- Gideon Bohak, « CPJ III, 520: The Egyptian Reaction to Onias' Temple », Journal for the Study of Judaism, 26 (1995), p.32-41.
- -, Joseph and Aseneth and the Jewish Temple in Heliopolis, Atlanta, 1996.
- -, « Rabbinic Perspectives on Egyptian Religion », Archiv für Religionsgeschichte, 2 (2000), p. 215-231.
- -, « The Impact of Jewish Monotheism on the Greco-Roman World », Jewish Studies Quarterly, 7 (2000), p. 1-21.

- Jean Bollack, Jacob Bernays. Un homme entre deux mondes (avec une préface de Renate Schlesier, « La différence de Jacob Bernays »), Villeneuve-d'Ascq, 1998.
- Philippe Borgeaud, Recherches sur le dieu Pan, Genève-Rome, 1979.
- -, « Le comparatisme en histoire des religions », Revue européenne des sciences sociales (Cahiers Vilfredo Pareto), 24 (1986), p. 59-75.
- -, « Mythe et histoire chez Mircea Eliade. Réflexion d'un écolier en histoire des religions », *Institut national genevois*, *Annales 1993*, Genève, 1994, p. 33-49.
- -, « Le mythe dans l'histoire : esquisse romaine », Studia Helvetica Religiosa, 1 (1995), p. 97-109.
- -, « Manières grecques de nommer les dieux », Colloquium Helveticum, 23 (1996), p. 19-36.
- -, La Mère des dieux. De Cybèle à la Vierge Marie, Paris, 1996.
- -, « Qu'est-ce que l'histoire des religions ? », Équinoxe.
   Revue romande des sciences humaines, 21 (1999),
   p. 67-83.
- -, « Réflexions grecques sur les interdits alimentaires (entre l'Égypte et Jérusalem) », in C. Grottanelli et L. Milano (dir.), Food and Identity, Padoue, 2003 (« History of the Ancient Near East. Studies », VI), p. 1-28.
- -, «Religion romaine et histoire des religions : quelques réflexions », Archiv für Religionsgeschichte, 5 (2003).
- -, « Réflexions sur la pratique de la comparaison en histoire des religions antiques », conférence prononcée le 6 décembre 2001 à Paris dans le cadre de l'association « Les amis du centre Louis Gernet »), à paraître dans METIS (2003).
- -, « L'enfance au miel dans les récits antiques », à paraître in Véronique Dasen (éd.), Naissance et petite

- enfance dans l'Antiquité. Actes du colloque de Fribourg, 28 novembre-1<sup>er</sup> décembre 2001, Fribourg-Göttingen (coll. « Orbis Biblicus et Orientalis »).
- Philippe BORGEAUD et Youri VOLOKHINE, « La formation de la légende de Sarapis : une approche transculturelle », *Archiv für Religionsgeschichte*, 2 (2000), p. 37-76.
- -, « Plaquette d'argent épigraphe provenant du dépôt de fondation d'un Sérapeum », Cahiers de la société d'égyptologie de Genève, 7 (2001), p. 151-156.
- Henri BOUILLARD, « La formation du concept de religion en occident », in Ch. Kannengiesser et Y. Marchasson (dir.), Humanisme et foi chrétienne, Paris, 1976, p. 451-461.
- Pierre BOYANCÉ, « Théurgie et télestique néoplatoniciennes », Revue de l'histoire des religions, 147 (1955), p. 189-209.
- David Brakke, «The Problematization of Nocturnal Emissions in Early Christian Syria, Egypt, and Gaul », Journal of Early Christian Studies, 3 (1995), p. 419-460.
- Frederick E. Brenk, « Giudaismo e cristianesimo in Plutarco », in Italo Gallo (éd.), Plutarco e la Religione. Atti del VI Convegno plutarcheo (Ravello, 29-31 maggio 1995), Naples, 1996, p. 239-267.
- Pierre Briant, Histoire de l'Empire perse de Cyrus à Alexandre, Paris, 1996.
- Philippe Brissaud et Christiane Zivie-Coche, Tanis. Travaux récents sur le Tell Sân el-Haggar, Paris, 1998.
- Luc Brisson, « L'Égypte de Platon », Les Études philosophiques, 1987, p. 153-168.
- Louise Bruit Zaidman, Le Commerce des dieux. Eusebeia, essai sur la piété en Grèce ancienne, Paris, 2001. Pierre Brûlé, La Fille d'Athènes, Paris, 1987.
- Walter Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche, Stuttgart-Berlin-Cologne-Mayence, 1977.

- -. « Herodot über die Namen der Götter. Polytheismus als historisches Problem », Museum Helveticum, 42 (1985), p. 121-132.
- Claude CALAME, Poétique des mythes dans la Grèce antique, Paris, 2000.
- André CAQUOT, « Anges et démons en Israël », in Génies, anges et démons, Paris, 1971 (« Sources orientales », 8), p. 113-152.
- Jean-Yves Carrez-Maratray, Péluse et l'Angle oriental du delta égyptien aux époques grecque, romaine et byzantine, Le Caire, Institut français d'archéologie orientale (Bibliothèque d'étude, 124), 1999.
- Alessandro Catastini, « Le testimonie di Manetone e la Storia di Giuseppe (Ge, 35-70) », Henoch, 17 (1995), p. 279-300.
- Michel de CERTEAU, L'Écriture de l'histoire, Paris, 1975.
- Michel Chauveau, L'Égypte au temps de Cléopâtre, Paris, 1997.
- lleana CHIRASSI COLOMBO et Tullio SEPPILLI (dir.), Sibille e Linguaggi Oracolari. Mito, Storia, Tradizione. Atti del Convegno Macerata-Norcia Settembre 1994, Macerata, 1998.
- Pierre Chuvin, La Mythologie grecque. Du premier homme à l'apothéose d'Héraclès, Paris, 1992.
- Katherine CLARKE, Between Geography and History. Hellenistic Constructions of the Roman World, Oxford, 1999.
- Charly CLERC, Les Théories relatives au culte des images, Paris, 1915.
- Shaye J. D.COHEN, The Beginnings of Jewishness. Boundaries, Varieties, Uncertainties, Berkeley-Los Angeles-Londres, 1999.
- Philippe Collombert, « Une statue thébaine d'Amenhotep fils de Hapou trouvée à Esna », Bulletin de l'Insti-

- tut français d'archéologie orientale (Le Caire), 102 (2002), p. 1-4.
- Hernan Cortez, Cartas de relación, 3º éd., Mexico, 1967.
- Georg Friedrich CREUZER, Symbolik und Mythologie der alten Völker, besonders der Griechen, 2e éd., Leipzig-Darmstadt, 1819-1821, 4 vol.
- Sabina CRIPPA, « Entre vocalité et écriture : les voix de la sibylle et les rites vocaux des magiciens », in C. Batsch, U. Egelhaaf-Gaiser et R. Stepper (dir.), Zwischen Krise und Alltag, Conflit et normalité, Stuttgart, 1999, p. 95-110.
- -, « La voce e la visione. Il linguaggio oraculare femminile », in I. Chirassi Colombo et T. Seppilli (dir.), Sibille e Linguaggi Oraculari. Mito Storia Tradizione, Pisc-Rome, 1999, p. 159-189.
- Jean M. Davison, « Myth and the Periphery », in D. C. Pozzi et J. M. Wickersham, Myth and the Polis, Ithaca-Londres, 1991.
- Régis Debray, L'Enseignement du fait religieux dans l'école laïque, Paris, 2002 (rapport au ministre de l'Éducation nationale).
- Mathias Delcor, «Le temple d'Onias en Égypte », Revue biblique, 75 (1968), p.188-205.
- Albert-Marie Denis, Introduction aux pseudépigraphes de l'Ancien Testament, Leyde, 1970.
- -, « Le portrait de Moïse par l'antisémite Manéthon (III<sup>e</sup> s. av. J.-C.) et la réfutation juive de l'historien Artapan », *Le Museon*, 100 (1987), p. 49-65.
- Philippe DERCHAIN, « Portrait d'un divin crocodile ou l'originalité d'un écrivain du temps de Domitien », in F. Labrique (dir.), Religions méditerranéennes et orientales de l'Antiquité, Institut français d'archéologie orientale, Le Caire, 2002, p. 79-99.

- Jacques Derrida, « La pharmacie de Platon », *Tel Quel*, 32 (1968), p. 3-48, et 33 (1968), p. 18-59 (texte repris dans *La Dissémination*, Paris, 1972, p. 69-197).
- Édouard Des Places, « Le dieu incertain des Juifs », Journal des savants, 1973, p. 289-294.
- Michel DESPLAND, La Religion en Occident: évolution des idées et du vécu, Montréal, 1979.
- -, Comparatisme et christianisme. Questions d'histoire et de méthode, Paris, 2002.
- Marcel Detienne, Dionysos mis à mort, Paris, 1977.
- -, Comparer l'incomparable, Paris, 2000.
- Marcel Detienne (dir.), Qui veut prendre la parole?, Paris, 2003 (Le Genre humain, vol. 40-41).
- Marcel Detienne et Georges Hamonic (dir.), La Déesse parole. Quatre figures de la langue des dieux, Paris, 1995.
- Didier DEVAUCHELLE, « Les prophéties en Égypte ancienne », in *Prophéties et oracles II (en Égypte et en Grèce)*, supplément au *Cahier Évangile* 89 (1994).
- -, « Le sentiment anti-perse chez les anciens Égyptiens », *Transeuphratene*, 9 (1995), p. 71-72.
- Jared Diamond, «The Religious Success Story», *The New York Review of Books*, vol. XLIX, n° 17 (7 novembre 2002), p. 30-32.
- Bernal DIAZ DE CASTILLO, Histoire véridique de la conquête de la Nouvelle Espagne, trad. fr. Dominique Aubier, Paris, 1959.
- Albrecht Dihle, « Die Theologia tripertita bei Augustin », in Hubert Cancik et al., Geschichte. Tradition. Reflexion. Festschrift für Martin Hengel zum 70. Geburtstag, Tübingen, 1996, p. 183-202.
- John DILLERY, « Hecataeus of Abdera: Hyperboreans, Egypt, and the *Interpretatio Graeca*», *Historia*, 47 (1998), p. 255-274.

- -, « The First Egyptian Narrative History: Manetho and Greek Historiography », Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik, 127 (1999), p. 93-116.
- -, « Quintus Fabius Pictor and Greco-Roman Historiography at Rome », in J. F. Miller, C. Damon et K. S. Myers (dir.), Vertis in usum. Studies in Honor of Edward Courtney, Leipzig, 2000 (Beiträge zur Altertumskunde, 161), p. 1-23.
- Gilles DORIVAL, « Le sacrifice dans la traduction grecque de la Septante », Annali di storia dell'esegesi, 18/1 (2001), p. 61-79.
- Mary Douglas, Purity and Danger. An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo, Londres, 1966 (trad. fr., De la souillure, Paris, 1971).
- Thomas M. Dousa, « Imagining Isis: Some Continuities and Discontinuities in the Image of Isis in Greek and Demotic Texts», in Kim Ryholt (éd.), Acts of the Seventh International Conference of Demotic Studies. Copenhagen, 23-27 August 1999, Copenhague, 2002, p. 149-184.
- Arthur J. DROGE, Homer or Moses? Early Christian Interpretations of the History of Culture, Tübingen, 1989, p. 25-35.
- Daniel Dubuisson, L'Occident et la Religion, Paris, 1998.
- Georges DUMÉZIL, Horace et les Curiaces. Paris, 1942.
- -, Mythe et Épopée, Paris, 1968, t. I; 1973, t. III.
- -, La Religion romaine archaïque, 2º éd., Paris, 1987.
- -, Les Dieux souverains des Indo-Européens, Paris, Gallimard, 1977.
- Françoise DUNAND, « Syncrétisme ou coexistence ; images du religieux dans l'Égypte tardive », in Les Syncrétismes religieux dans le monde méditerranéen antique. Actes du colloque international en l'honneur

- de Franz Cumont (Academia Belgica 1997), Rome, 2001, p. 97-116.
- André DUPONT-SOMMER, « Les dieux et les hommes en l'île d'Éléphantine, près d'Assouan, au temps de l'Empire des Perses », Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles Lettres, 1978, p. 756-772.
- Alphonse Dupront, Pierre-Daniel Huet et l'Exégèse comparatiste au xvif siècle, Paris, 1930.
- Citoyen Dupuis, Origine de tous les cultes, ou Religion universelle, Paris, an III de la République (1794), 6 vol. et atlas, 4°.
- Jean-Louis Durand et François Lissarague, « Mourir à l'autel », Archiv für Religionsgeschichte, 1 (1999), p. 83-106.
- Mircea Eliade, Traité d'histoire des religions, Paris, 1949.
- -, De Zalmoxis à Gengis-Khan. Études comparatives sur les religions et le folklore de la Dacie et de l'Europe orientale, Paris, 1970.
- Sylvia Estienne, Les Dieux dans la Ville. Recherche sur les statues des dieux dans l'espace et les rites publics de Rome, d'Auguste à Sévère Alexandre, thèse, université Paris-I, décembre 2000.
- -, « Les dévots du Capitole, le culte des images dans la Rome impériale, entre rites et superstitions », Mélanges de l'École française de Rome, 113 (2001), p. 189-210.
- Louis H. Feldman, Jews and Gentiles in the Ancient World, Princeton, 1992.
- André-Jean Festugière, La Révélation d'Hermès Trismégiste, II. Le dieu cosmique, Paris, 1950.
- Israël Finkelstein et Neil Asher Silberman, La Bible dévoilée. Les nouvelles révélations de l'archéologie, traduit de l'anglais par Patrice Ghirardi, Paris, 2002.

- Lydia FLEM. « Archives de l'inconscient ou fiction théorique? », in D. Le Bœuf, R. Perron et G. Pragier (dir.), Construire l'histoire, Paris, 1998, p. 135-146.
- David Frankfurter, « The magic of writing and the writing of magic: the power of the word in Egyptian and Greek traditions », *Helios*, 21 (1994), p. 189-221.
- Peter Marshall Fraser, *Ptolemaic Alexandria*, Oxford, 1972, 3 vol.
- Sir James George FRAZER, *Le Rameau d'or*, trad. française, Paris, coll. « Bouquins », 1981-1984, 4 vol.
- Sigmund FREUD, Der Mann Moses und die monotheistische Religion, Drei Abhandlungen, Amsterdam, 1939 (trad. fr. par C. Heim, L'Homme Moïse et la Religion monothéiste, Paris, 1986).
- Joseph Freudenthal, Alexander Polyhistor und die von ihm erhaltenen Reste judäischer und samaritanischer Geschichtswerke, Breslau, 1875.
- John Block FRIEDMAN, Orphée au Moyen Âge, trad. de l'anglais par Jean-Michel Roesli, Fribourg (Suisse) et Paris, 1999.
- Christian Froidefond, Le Mirage égyptien dans la littérature grecque d'Homère à Aristote, Paris, 1971.
- Françoise Frontisi-Ducroux, « Andromède et la naissance du corail », in Stella Georgoudi et Jean-Pierre Vernant, Mythes grecs au figuré de l'Antiquité au baroque, Paris, 1996, p. 135-165.
- -, Dédale. Mythologie de l'artisan en Grèce ancienne, nouvelle éd., Paris, 2000.
- Amos Funkenstein, Perceptions of Jewish History, Berkeley-Los Angeles-Londres, 1993.
- Emilio Gabba, « Dionigi, Varrone e la religione senza miti », Rivista Storica Italiana, 96 (1984), p. 855-870.
- Marc Gabolde, D'Akhenaton à Toutânkhamon, Paris. 1988.

- John GAGER, Moses in Greco-Roman Paganism, Nashville-New York, 1972.
- -, The Origins of Anti-Semitism, New York-Oxford, 1983.
- -, « Moses the magician: hero of an ancient counter-culture? », Helios, 21 (1994), p. 179-188.
- Italo Gallo (éd.), Plutarco e la Religione. Atti del VI Convegno plutarcheo (Ravello, 29-31 maggio 1995), Naples, 1996, p. 263-267.
- Marcel Gauchet, Le Désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion, Paris, 1985.
- -, La Religion dans la démocratie. Parcours de la laïcité, Paris, 1998.
- Jörg-Dieter GAUGER, « Zitate in der jüdischen Apologetik und die Authentizität der Hekataios-Passagen bei Flavius Josephus und im Ps.-Aristeas Brief », Journal for the Study of Judaism, 13 (1982), p. 6 sq.
- Léon GINZBERG, The Legends of the Jews, translated from the german Manuscript by Henrietta Szold, Philadelphie, 1909-1966, 7 vol.; trad. fr. par G. Sed-Rajna, Les Légendes des Juifs, Paris, 2001, vol. III.
- Adalberto GIOVANNINI, « Les origines de l'antijudaïsme dans le monde grec », Cahiers du centre G. Glotz, 6 (1995), p. 41-60.
- John GLUCKER et André LAKS (dir.), Jacob Bernays. Un philologue juif, Villeneuve d'Ascq, 1996.
- Pierre Grandet, Hymnes de la religion d'Aton, Paris, 1995.
- Yvcs Grandjean, Une nouvelle arétalogie d'Isis à Maronée, Leyde, 1975.
- Pierre Grelot, Documents araméens d'Éléphantine, Paris, 1972 (« Littératures anciennes du Proche-Orient »).
- Danielle Grodzynski, « Superstitio », Revue des Études ancienne, 76 (1974), p. 36-60.

- Christian GROSSE, Les Rituels de la Cène. Une authropologie historique du culte eucharistique réformé à Genève (xvf-xvif siècles), thèse dactylographiée, faculté des Lettres, université de Genève, 2001.
- Cristiano GROTTANELLI, Ideologie, miti, massacri. Indoeuropei di Georges Dumézil, Palerme, 1993.
- -, « La religione d'Israele prima dell'Esilio », in G. Filoramo (dir.), Ebraismo, Rome-Bari, 1999, p. 3-51.
- -, « La tradizione egiziana », *Adamantius*, 6 (2000), p. 324-328.
- -, « The Story of Combabos and the Gilgamesh Tradition », in R. M. Whiting (éd.), Melammu Symposia II, Helsinki, 2001, p. 19-27.
- -, « Possessed Transsexuals in Antiquity: A Double Transformation, in D. Shulman et G. Stroumsa, Self and Self-Transformation in the History of Religions, New-York/Oxford, 2002, p. 91-105.
- Cristiano GROTTANELLI et Bruce LINCOLN, « A brief note on (future) research in the history of religions », Univ. of Minnesota, Center for Humanities Studies, Occasional Papers, 4 (1984-1985), p. 2-15; republié dans Method & Theory in the Study of Religion, 10 (1998), p. 311-325.
- Charles GUITTARD, « Le latin, instrument de l'Histoire des religions », in Giulia Sfameni Gasparro (éd.), Themes and Problems of the History of Religions in Contemporary Europe. Proceedings of the International Seminar, Messina, March 30-31, 2001, Cosenza, 2002, p. 117-132.
- Hermann Güntert, Von der Sprache der Götter und Geister, Halle, 1921.
- Adolf von Harnack, Der Vorwurf des Atheismus in den drei ersten Jahr-hunderten, Leipzig, 1905 (« Texte und Untersuchungen », 28. 4).

- -, Porphyrius gegen die Christen. 15 Bücher, Zeugnisse, Fragmente und Referate, Berlin, 1921.
- Thomas Harrison, Divinity and History. The Religion of Herodotus, Oxford, 2000.
- François HARTOG, « Rome et la Grèce : les choix de Denys d'Halicarnasse », in Suzanne Saïd (dir..), HEL-LENISMOS. Quelques jalons pour une histoire de l'identité grecque, Université des sciences humaines de Strasbourg, 1991 (« Travaux du centre de recherches sur le Proche-Orient et la Grèce antiques », 11), p. 149-167.
- -, Mémoire d'Ulysse. Récits sur la frontière en Grèce ancienne, Paris, 1996 (« Voyages d'Égypte », p. 49-86).
- -, Le Miroir d'Hérodote. Essai sur la représentation de l'autre, nouvelle éd. revue et augmentée, Paris, 2001.
- Paul L. HECK, « The Hierarchy of Knowledge in Islamic Civilization », *Arabica*, 49 (2002), p. 27-54.
- Martin HENGEL, « Anonymität, Pseudepigraphie und literarische Fälschung in der jüdisch-hellenistischen Literatur », Entretiens de la Fondation Hardt, 18 (1972), p. 229-308.
- Jacques HEURGON, Trois études sur le « ver sacrum », Bruxelles, 1957 (coll. « Latomus », vol. 26).
- G. Hock, Griechische Weihegebraüche, Wurzbourg. 1905.
- Joseph Hoffman, Porphyry's against the Christians, New York, 1994.
- Pierre-Daniel HUET, Petri Danielis Huetii, Demonstratio Evangelica, Parisiis, 1679.
- Werner Huss, Der makedonische König und die ägyptischen Priester, Stuttgart, 1994 (Historia Einzelschriften, 85).
- Michael H. JAMESON, David R. JORDAN et Roy D. KOTANSKY, A Lex Sacra from Selinous, Duke Uni-

- versity, Durham, Caroline-du-Nord, 1993 (« Greek, Roman, and Byzantine Monographs », 11).
- Henri JEANMAIRE, Couroi et courètes. Essai sur l'éducation spartiate et sur les rites d'adolescence dans l'antiquité hellénique, Lille, 1939.
- Henri Joly, « Platon égyptologue », Silex, 13 (1979), p. 34-42.
- Albert de Jong, *Traditions of the Magi*, Leyde, 1997 (« Religions in the Graeco-Roman World », 133).
- Hermann JUNKER, Das Götterdekret über das Abaton, Vienne, 1913.
- Richard King, Orientalism and Religion: Postcolonial Theory, India, and « The Mystic East », Londres, 1999.
- Adolf Kleingünther, Prōtos heurētes. Untersuchungen zur Geschichte einer Fragestellung, Leipzig, 1933.
- Ludwig Koenen, « The Dream of Nectanebo », Bulletin of the American Society of Papyrologists, 22 (1985), p. 177-194.
- -, « Die Apologie des Töpfers an König Amenophis oder das Töpferorakel », in A. Blasius et B. U. Schipper, Apokalyptik und Ägypten. Eine kritische Analyse der relevanten Texte aus dem griechisch-römischen Ägypten, Louvain-Paris-Sterling, VA, 2002 (« Orientalia Lovaniensia Analecta », 107), p. 139-187.
- Yvan Koenig, Magie et magiciens dans l'Égypte ancienne, Paris, 1994.
- -, « Quelques égyptianismes de la Septante », Bulletin de l'Institut français d'archéologie orientale (Le Caire), 98 (1998), p. 223 sq.
- Ross Shepard Kraemer, When Aseneth Met Joseph. A Late Antique Tale of the Biblical Patriarch and His Egyptian Wife, Reconsidered, New York-Oxford, 1998.

- Ernst Kuhnert, De cura statuarum apud Graecos, Berlin, 1884.
- Amélic Kuhrt, « Artabanos », Der Neue Pauly, Stuttgart-Weimar, 1997, vol. 2, col. 41.
- Joseph François LAFITAU, Mœurs des sauvages amériquains comparées aux mœurs des premiers temps, Paris, 1724, 2 vol. Extraits publiés par E. H. Lemay, Mœurs des sauvages américains, Paris, 1983, 2 vol. Éd. et trad. anglaise par W. N. Fenton et E. L. Moore, Customs of the American Indians Compared with the Customs of Primitive Times, Toronto, 1974, 2 vol.
- Alexandra Laignel-Lavastine, Cioran, Eliade, Ionesco: l'oubli du fascisme, Paris, 2002.
- Ernst Marie Laperrousaz (dir.), La Protohistoire d'Israël. De l'Exode à la monarchie, Paris, 1990.
- Bartolomé de Las Casas, Apologética Historia sumaria, éd. par Edmundo O'Gorman, 3º éd., Mexico, 1967, 2 vol.
- Annie-France Laurens, « Busiris », Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, 1986, vol. 3, p. 147-152.
- Romano Lazzeroni, «Lingua degli uomini e lingua degli dei », Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia, 26 (1957), p. 1-25.
- Henri Leclerco, « Âne », Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie, t. I, 2, col. 2041-2068.
- Marcel LEGLAY, Saturne africain, Paris, 1961.
- Yves Lehmann, Varron théologien et philosophe romain, Bruxelles, 1997 (coll. « Latomus », vol. 237).
- Jacques Le Rider, Freud, de l'Acropole au Sinaï. Le retour à l'Antique des Modernes viennois, Paris, 2002.
- Jean de Léry, Histoire d'un voyage en terre de Brésil, Genève, 1578.
- Françoise LETOUBLON, « Les dieux et les hommes. Le

- langage et sa référence dans l'Antiquité grecque archaïque », in Language and Reality in Greek Philosophy. Papers read at the second international philosophy symposium organized by the Greek Philosophical Society, may 1984, Athènes, 1985, p. 92-99.
- R. P. LE VAVASSEUR, Cérémonial selon le rit romain, 5° éd., Paris, 1876, t. I.
- Claude Lévi-Strauss, Mythologiques, 1964-1971, 4 vol. Isidore Lévy, « Sarapis », Revue de l'histoire des religions, 60 (1909), p. 285-298.
- -, « Tacite et l'origine du peuple juif », *Latomus*, 5 (1946), p. 331-340.
- H. Lewi, « Aethioper und Juden in der antiken Literatur », Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums, 81 (1937), p. 65-71.
- Naphtali Lewis, Greeks in Ptolemaic Egypt. Case Studies in the Social History of the Hellenistic World, Oxford, 1986.
- H. Lewy, « Aristotle and the Jewish Sage », Harvard Theological Review. 31 (1938), p. 205-235.
- Godo LIEBERG, « Die Theologia tripertita in Forschung und Bezeugung », Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, 1/4, 1973, p. 63-115.
- -, « Die Theologia tripertita als Formprinzip antiken Denkens », *Rheinisches Museum für Philologie*, 125 (1982), p. 25-52.
- Saul LIEBERMAN, Hellenism in Jewish Palestine. Studies in the Literary Transmission, Beliefs and Manners of Palestines in the I Century BCE IV Century CE. New York, 1962 (« Texts and Studies of the Jewish Theological Seminary of America », vol. XVIII).
- Ivan M. LINFORTH, « Greek Gods and Foreing Gods in Herodotus », University of California Publications in Classical Philology, 7/9 (1926), p. 1-25.

- -, « Greek and Egyptian Gods (Herodotus II, 50 and 52) », Classical Philology, 35 (1940), p. 300-301.
- -, Studies in Herodotus and Plato, avec une introduction par Leonardo Tarán, New York-Londres, 1987.
- Edward Lipinski, « La stèle égypto-araméenne de Tumma, fille de Bokkorinif », *Chronique d'Égypte*, 50 (1975), p. 93-104.
- Francisco LOPEZ DE GOMARA, Cortés, The Life of the Conqueror by his Secretary, éd. et trad. anglaise par Lesley Byrd Simpson à partir de l'Istoria de la Conquista de Mexico, Berkeley-Los Angeles, University of California Press, 1965.
- Antonio LOPRIENO, La Pensée et l'Écriture. Pour une analyse sémiotique de la culture égyptienne, Paris, 2001.
- Nicole LORAUX, « L'Homme Moïse et l'audace d'être historien », Le Cheval de Troie. Revue semestrielle des littératures et cultures méditerranéennes, 3 (1991), p. 83-98.
- Giuseppe LOZZA, Plutarco, De Superstitione, Introduzione, testo, traduzione, Cisalpino-Goliardica, 2000 (« Testi e documenti per lo studio dell'Antichità », LXVIII).
- La Magie. Voix secrètes de l'Antiquité, textes traduits et présentés par Pascal Charvet et Anne-Marie Ozanam, Paris, 1994.
- Irad Malkin, La Méditerranée spartiate. Mythe et territoire (1994), trad. fr., Paris, 1999.
- Silvia Mancini, « Les civilisations comme absolu esthétique : l'approche morphologique de la Mittel-Europa », *Diogène*, 186 (1999), p. 83-109.
- Paolo Mastandrea, Un neoplatonico latino, Cornelio Labeone (Testimonianze e frammenti), Leyde, 1979 (« Études préliminaires aux religions orientales dans l'Empire romain », 77).

- Russell T. McCutcheon, Manufacturing Religion: The Discourse On Sui Generis Religion and the Politics of Nostalgia, New York, 1997.
- Joseph Mélèze Modrzejewski, Les Juifs d'Égypte de Ramsès II à Hadrien, Paris, 1997 (1<sup>st</sup> éd. 1991).
- Reinhold MERKELBACH et Maria TOTTI, Abraxas: Ausgewählte Papyri religiösen und magischen Inhalts I: Gebete, Opladen, 1990 (« Papyrologica Colonensia (Sonderreihe) », vol. 17. 1).
- Dieter METZLER, « Bilderstürme und Bilderfeindlichkeit in der Antike », in M. Warnke (dir.), Bildersturm, Munich, 1973, p. 14-29 et 142-150.
- Stephen MITCHELL, « The Cult of Theos Hypsistos between Pagans, Jews, and Christians », in P. Athanassiadi et M. Frede (dir.), Pagan Monotheism in Late Antiquity, Oxford, 1999, p. 81-148.
- Arnaldo Momigliano, « Jacob Bernays », in *Problèmes d'historiographie ancienne et moderne*, Paris, 1983, p. 441-474 (= *Quinto Contributo*, 1975, p. 127-158).
- -. Alien Wisdom, Cambridge University Press, 1976 (trad. fr. par Marie-Claude Roussel, Sagesses barbares. Les limites de l'hellénisation, Paris, 1980).
- Ian S. MOYER, « Herodotus and an Egyptian Mirage: the Genealogy of the Theban Priests », *Journal of Hellenic Studies*, 122 (2002), p. 70-90
- Max Müller, Origine et développement de la religion. Études à la lumière des religions de l'Inde. Leçons faites à Westminster Abbey, traduit de l'anglais par J. Darmesteter, Paris, 1879.
- Gerard Mussies, «The Interpretatio Judaica of Sarapis », in M. J. Vermaseren (dir.), Studies in Hellenistic Religions, Leyde, 1979 (EPRO 78), p. 188-214.
- -, « The Interpretatio Judaica of Thot-Hermes », in M. Heerma van Voss et al. (dir.), Studies in Egyptian

- Religion Dedicated to Professor Jan Zandee, Leyde, 1982, p. 89-120.
- Herbert Anthony Musurillo, The Acts of the Pagan Martyrs. Acta Alexandrinorum, Oxford, 1954.
- Robert J. Muth, « Vom Wesen römischer religio », Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, II. 16. 1 (1978), p. 290-354.
- Agnès NAGY, « Superstitio et conjuratio », Numen, 49 (2002), p. 178-192.
- Christophe NIHAN, « Trois cultes en Ésaie 57, 3-13 et leur signification dans le contexte religieux de la Judée à l'époque perse », *Transeuphratène*, 22 (2001), p. 143-167.
- Martin P. NILSSON, Griechische Feste von religiöser Bedeutung mit Ausschluss der Attischen, Berlin, 1906.
- Eduard Norden, « Jahve und Moses in hellenistischer Theologie », in Festgabe Harnack, Tübingen, 1921, p. 298-301 (= E. Norden, Kleine Schriften zum klassischen Altertum, Berlin, 1966, p. 276-285).
- -, Agnostos Theos, 6° éd., Darmstadt, 1974.
- Dirk Obbink, « The Origin of Greek Sacrifice: Theophrastus on Religion and Cultural History », in W. W. Fortenbaugh et R. W. Sharples (dir.), Theophrastean Studies on Natural Science, Physics and Metaphysics, Ethics, Religion, and Rhetoric, New Brunswick-Oxford, 1988, p. 272-295.
- Maurice OLENDER, Les Langues du Paradis, Paris, 1989 (éd. revue et augmentée, coll. « Points », 2002).
- -, « Savoirs religieux et genèse des sciences humaines », École des hautes études en sciences sociales. Annuaire 1996-1997, p. 150-153.
- -, « Les Pères de l'Église, lecteurs de la Genèse hébraïque », École des hautes études en sciences sociales. Annuaire 1997-1998, p. 166-169.

- --. « Poétiques du politique », in M. Finck, D. Lançon et M. Staiber (dir.), Yves Bonnefoy et la Culture européenne du xx<sup>e</sup> siècle, Presses universitaires de Strasbourg, 2003, p. 23-47.
- John K. Papadopoulos and Deborah Ruscillo, « A Ketos in Early Athens: An Archaeology of Whales and Sea Monsters in the Greek World », American Journal of Archeology, 106 (2002), p. 187-227.
- André Pelletier, « Le grand rideau du Vestibule au Temple de Jérusalem », Syria, 35 (1958), p. 218-226.
- -, « La tradition synoptique du "voile déchiré" », Recherches de science religieuse, 46 (1958), p. 161-180.
- Jean Pépin, Théologie cosmique et théologie chrétienne (Ambroise, Exam. 11, 1-4), Paris, 1964.
- Erik Peterson, Eîs theós, Göttingen, 1926 (« Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testament », n.s. XXIV).
- Raffaele Pettazzoni, Dio: formazione e sviluppo del monoteismo nella storia delle religioni, Rome, 1922, vol. I (seul paru).
- -, I misteri: saggio di una teoria storico-religiosa, Bologne, 1924.
- -, La confessione dei peccati, Bologne, 1929-1936, 3 vol.
- -, L'onniscienza di Dio, Turin, 1955.
- Vinciane PIRENNE. « Du bon usage de la notion de syncrétisme », Kernos, 7 (1994), p. 11-27.
- Marcel Poorthus et Joshua Schwartz (dir.), Purity and Holiness. The Heritage of Leviticus, Leyde, 2000.
- Pop Wuh (Le Livre des événements), version d'Adrián I. Chávez, trad. de l'espagnol par Anny Amberni, Paris, 1978.
- Bezalel Porten et Ada Yardeni, *Textbook of Aramaic Documents from Ancient Egypt*, vol. 1-3, Jérusalem-Winona Lake, Indiana, 1986-1993 (Hebrew University,

- Department of the History of Jewish People, « Texts and Studies for Students »).
- Bezalel PORTEN, avec J. Joel FARBER et al., The Elephantine papyri in English: three millenia of cross-cultural continuity and change, Leyde, 1996.
- Francesca Prescendi, « Des étiologies pluridimensionnelles : observations sur les *Fastes* d'Ovide », *Revue* de l'histoire des religions, 219 (2002), p. 141-159.
- Aimé PUECH, Recherches sur le Discours aux Grecs de Tatien, Paris, 1903.
- Albert de Pury, « Der priesterschriftliche Umgang mit der Jakobsgeschichte », in R. G. Kratz, Th. Krüger et K. Schmid (dir.), Schrift-auslegung in der Schrift. Festschrift für Odil Hannes Steck zu seinem 65. Geburtstag, Berlin-New York, 2000, p. 33-60.
- -, « Situer le cycle de Jacob. Quelques réflexions, vingtcinq ans plus tard », in A. Wénin (dir.), Studies in the Book of Genesis. Literature, Redaction and History, Louvain, 2001, p. 213-241.
- -, « L'émergence de la conscience interreligieuse dans l'Ancien Testament », *Theological Review*, 22 (2001), p. 7-34.
- -, « Le choix de l'ancêtre », *Theologische Zeitschrift*, 57 (2001), p. 105-114.
- -, « Gottesname, Gottesbezeichnung und Gottesbegriff. 'Elohim als Indiz zur Entstehungsgeschichte des Pentateuch », in J. C. Gertz, K. Schmid et M. Witte (dir.), Abschied vom Jahwisten, Berlin-New York, 2002 (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 315), p. 25-47.
- Elizabeth Rawson, Intellectual Life in the Late Roman Republic, Londres, 1985.
- John D. RAY, *The Archive of Hor*, Londres, Egypt Exploration Society, 1976.

- Donald B. REDFORD, Egypt, Canaan and Israel in Ancient Times, Princeton, 1992.
- -, « Osarseph », in Alexandrian Studies in Memoriam Daoud Abdu Daoud, Alexandrie, 1993 (Société archéologique d'Alexandrie, Bulletin, 45), p. 259-260.
- Karl Reinhardt, « Posidonius über Ursprung und Entartung », Orient und Antike, 6, 1928.
- Roger RÉMONDON, « Les antisémites de Memphis », Chronique d'Égypte, 35 (1960), p. 244-261.
- Olivier Reverdin, La Religion dans la cité platonicienne, Paris, 1945.
- Daniel RIDINGS, The Attic Moses. The Dependency Theme in Some Early Christian Writers, Göteborg, 1995.
- Louis ROBERT, Études anatoliennes, Paris, 1937.
- -, Nouvelles inscriptions de Sardes, Paris, 1964.
- -, « Lucien en son temps », in À travers l'Asie Mineure, Paris, 1980, p. 393-436.
- Jean-Michel Roessil, Le Mythe d'Orphée et sa réception dans le judaïsme de l'époque hellénistique et romaine (mémoire de licence dactylographié déposé à la bibliothèque universitaire de Fribourg, Suisse), 1997.
- -, « Postface », in John Block Friedman. Orphée au Moyen Âge, trad. de l'anglais par J.-M. Roessli, Éd. Universitaires de Fribourg (Suisse), 1999.
- Thomas RÖMER, « La construction d'une "Vie de Moïse" dans la Bible hébraïque et chez quelques auteurs hellénistiques », *Transversalités. Revue de l'Institut catholique de Paris*, 85 (2003), p. 13-30.
- Jean-Jacques Rousseau, Du contract social; ou, principes du droit politique, Amsterdam, 1762.
- A. Rowe, « New light on objects belonging to the generals Potasimto and Amasis in the Egyptian Museum », Annales du Service des Antiquités de l'Égypte, 38 (1938), p. 157-199.

- Jean Rudhardt, Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes constitutifs du culte dans la Grèce classique. Étude préliminaire pour aider à la compréhension de la piété athénienne au IV siècle, Genève, 1958 (rééd. Paris, 1992).
- -, « De l'attitude des Grecs à l'égard des religions étrangères », Revue de l'histoire des religions, 209, 1992, p. 219-238.
- Dario Sabbatucci, Saggio sul misticismo greco, Rome, 1965.
- Paolo SACCHI, « Il problema della datazione della Storia di Giuseppe (Gen. 37-50) », Henoch, 18 (1996), p. 337-364.
- -, « Il Giudaismo del Secondo Tempio », in G. Filoramo (dir.), Ebraismo, Rome-Bari, 1999, p. 53-123.
- Maurice Sachot, « Comment le christianisme est-il devenu religio », Revue des sciences religieuses, 59 (1985), p. 95-118.
- -, « Religio/superstitio. Historique d'une subversion et d'un retournement », Revue de l'histoire des religions, 208 (1991), p. 355-394.
- Marshall Sahlins, « L'apothéose du capitaine Cook », in M. Izard et P. Smith (dir.), La Fonction symbolique. Essais d'anthropologie, Paris, 1979.
- -, Historical Metaphors and Mythical Realities: Structure in the Early History of the Sandwich Islands Kingdom, Ann Arbor, 1981.
- -, Des îles dans l'histoire, trad. fr., Paris, 1989.
- Suzanne Saïd (dir.), Hellenismos. Quelques jalons pour une histoire de l'identité grecque, Université des sciences humaines de Strasbourg, 1991 (« Travaux du centre de recherches sur le Proche-Orient et la Grèce antiques », 11).
- Serge Sauneron, « La différenciation des langages d'après la tradition égyptienne », Bulletin de l'Institut

- français d'archéologie orientale (Le Caire), 60 (1960), p. 31-41.
- -, Les Fêtes religieuses d'Esna aux derniers siècles du paganisme, Le Caire, Institut français d'archéologie orientale, 1962.
- Serge Sauneron et Jean YOYOTTE, « La campagne nubienne de Psammétique II et sa signification historique », Bulletin de l'Institut français d'archéologie orientale (Le Caire), 50 (1952), p. 157-207.
- Peter Schäfer, Judeophobia. Attitudes toward the Jews in the Ancient World. Cambridge, Mass.-Londres, 1997.
- -, Der Triumph der reinen Geistigkeit: Sigmund Freuds « Der Mann Moses und die monotheistische Religion », Berlin, Philo Verlag, 2003. Une version anglaise est parue sous le titre « The Triumph of Pure Spirituality: Sigmund Freud's Moses and Monotheism », Jewish Studies Quarterly, 9 (2002), p. 1-26.
- John Scheid, « Le flamine de Jupiter, les Vestales et le général triomphant. Variations romaines sur le thème de la figuration des dieux », in *Le Temps de la réflexion*, vol. 7 (*Corps des dieux*), 1986, p. 227-228.
- -, Religion et piété à Rome, 2° éd., Paris, 2001.
- -, « Religion romaine et spiritualité », Archiv für Religionsgeschichte, 5 (2003), p. 198-209.
- S. Scheinberg, « The Bee Maidens of the Homeric Hymn to Hermes », Harvard Studies in Classical Philology, 83 (1979), p. 1-28.
- Renate Schlesier, « La différence de Jacob Bernays », in J. Bollack, *Jacob Bernays. Un homme entre deux mondes*, Villeneuve-d'Ascq, 1998, p. 7-12.
- Jean-Claude SCHMITT, Le Corps, les Rites, les Rêves, le Temps. Essais d'anthropologie médiévale, Paris, 2001.
- Daniel Selden, « Aithiopika and Ethiopianism », in R. Hunter (dir.), Studies in Heliodorus, Cambridge, 1998.

- Giulia SFAMENI GASPARRO, Oracoli, Profeti, Sibille. Rivelazione e salvezza nel mondo antico, Rome, 2002.
- -, Themes and Problems of the History of Religions in Contemporary Europe. Proceedings of the International Seminar, Messina, March 30-31, 2001, Cosenza, 2002.
- Harvey A. Shapiro, Art and Cult under the Tyrants in Athens, Mayence, 1989
- K. A. D. SMELIK et E. A. HEMELRIK, « Who knows not what monsters demented Egypt worships? Opinions on Egyptian animal worship in Antiquity as part of the ancient conception of Egypt », Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, II. 17. 4 (1984), p. 1852-2000.
- Jonathan Z. SMITH, *Map is not Territory*, Leyde, 1978 (2<sup>e</sup> éd., Chicago, 1993).
- -, Drudgery Divine. On the Comparison of Early Christianities and the Religions of Late Antiquity, Chicago, 1990.
- Mark S. Smith, The Origins of Biblical Monotheism. Israel's Polytheistic Background and the Ugaritic Texts, Oxford-New York, 2001.
- Morton SMITH, « On the Wine God in Palestine, (Gen. 18, Jn. 2, and Achilles Tatius) », in S. Lieberman et A. Hyman (dir.), Salo Wittmayer Baron. Jubilee Volume, Jérusalem, 1975, p. 815-829.
- Jean Soler, Aux origines du dieu unique. La loi de Moïse, Paris, 2003.
- Walter Spoerri, Späthellenistische Berichte über Welt, Kultur und Götter, Bâle, 1959.
- Peter STOCKMEIER, « Christlicher Glaube und antike Religiosität », Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, II. 23. 2 (1980), p. 871-909.
- Fritz STOLZ, « Essence et fonction des monothéismes abrahamites », in G. Emery et P. Gisel (dir.), Le chris-

- tianisme est-il un monothéisme?, Genève, 2001, p. 40-59.
- Jenny Strauss Clay, The Politics of Olympus. Form and Meaning in the Major Homeric Hymns, Princeton, 1989.
- Guy C. STROUMSA, « Celsus, Origen and the Nature of Religion », in Lorenzo Perrone (éd.), Discorsi di Veritá. Paganesimo, Giudaismo e Cristianesimo a Confronto nel Contro Celso di Origene. Atti del II Convegno del Gruppo Italiano di Ricerca su « Origene e la Tradizione Alessandrina », Rome, 1998, p. 81-94.
- A. Sulek, «The Experiment of Psammetichus: Fact, Fiction, and Model to Follow», *Journal of the History of Ideas*, 50 (1989), p. 645-651.
- Sir Ronald SYME, Tacitus, Oxford, 1958, 2 vol.
- Stanley J. Tambiah, Culture, Thought, and Social Action, Cambridge, Mass.-Londres, 1985.
- Michel Tardieu, Leçon inaugurale à la chaire d'histoire des syncrétismes de la fin de l'Antiquité, Paris, Collège de France, 1991.
- Victor A. TCHERIKOVER, Hellenistic Civilization and the Jews, Philadelphie, 1959.
- Victor A. TCHERIKOVER, Alexander FUKS et Menahem STERN (éd.), Corpus Papyrorum Judaicorum, Cambridge, Mass., 1957-1964, 3 vol.
- Françoise Thelamon, Païens et chrétiens au v' siècle. L'apport de l'« Histoire ecclésiastique » de Rufin d'Aquilée, Paris, 1981.
- Christophe Thiers, « Civils et militaires dans les temples. Occupation illicite et expulsion », Bulletin de l'Institut français d'archéologie orientale (Le Caire), 95 (1995), p. 493-516.
- Dorothy J. THOMPSON, Memphis under the Ptolemies, Princeton, 1988.

- Claire TINMERMANNS, « Comparatisme et sensibilité historique dans l'étude des religions : le cas de la Chine », Archiv für Religions-geschichte, 3 (2001), p. 55-66.
- Robert Turcan, Sénèque et les Religions orientales, Bruxelles, 1967 (coll. « Latomus », vol. 91).
- -, Les Cultes orientaux dans le monde romain, Paris, 1989.
- Edward B. TYLOR, Primitive Culture. Researches into the Development of Mythology, Philosophy, Religion, Art and Custom, Londres, 1871, 2 vol. (trad. fr. par P. Brunet et Ed. Barbier, La Civilisation primitive. Paris, 1876-1879).
- Roelof Van Den Broek, « The Sarapis Oracle in Macrobius Sat., I, 20, 16-17 », Hommages Vermaseren, Leyde, 1978 (EPRO, 68/1), p. 123-141.
- Vera F. VANDERLIP, The Four Greek Hymns of Isidorus and the Cult of Isis, Toronto, 1972 (« American Studies in Papyrology », 12).
- Karel VAN DER TOORN (dir.), The Image and the Book, Louvain, 1997.
- Pietro Vannicelli, « L'esperimento linguistico di Psammetico (Herodot. II. 2): c'era una volta il frigio », in *Frigi e Frigio*, Roma, CNR. 1997 (« Monografie scientifice Scrie Scienze umane e sociale »), p. 201-217.
- Folkert T. Van Straten, « Did the Greeks kneel before their Gods? », Bulletin antieke beschaving. Annual Papers on Classical Archaeology, 49 (1974), p. 159-189.
- Phiroze Vasunia, The Gift of the Nile. Hellenizing Egypt from Aeschylus to Alexander, Cambridge, Mass.-Londres, 2001.
- Mario Vegetti, « Dans l'ombre de Thoth. Dynamiques de l'écriture chez Platon », in M. Detienne (dir.), Les

- Savoirs de l'écriture en Grèce ancienne, Lille, 1988, p. 387-419.
- Gerald P. Verbrugghe et John M. Wickersham, Berossos and Manetho, Introduced and Translated. Native Traditions in Ancient Mesopotamia and Egypt, Ann Arbor, 1996.
- Jean-Pierre Vernant, « Manger au pays du soleil », in M. Detienne et J.-P. Vernant, La Cuisine du sacrifice en pays grec, Paris, 1979, p. 239-249.
- -, Entre mythe et politique, Paris, 1996.
- Jean-Pierre Vernant (dir.), Divination et rationalité, Paris, 1974.
- Maurice Vernes, L'Histoire des religions, son esprit, sa méthode et ses divisions, son enseignement en France et à l'étranger, Paris, 1887.
- Henk S. Versnel, Inconsistencies in Greek and Roman Religion I. Ter Unus, Leyde, 1990.
- Paul Veyne, Les Grecs ont-ils cru à leurs mythes?, Paris, 1983.
- -, « La nouvelle piété sous l'Empire : s'asseoir auprès des dieux, fréquenter les temples », Revue de philologie, 63 (1989), p. 175-194.
- Pierre Vidal-Naquet, Le Chasseur noir. Formes de pensée et formes de société dans le monde grec, Paris, 1981.
- Youri Volokhine, « L'Égypte et la Bible: histoire et mémoire. À propos de la question de l'Exode et de quelques autres thèmes », Bulletin de la société genevoise d'égyptologie, 24 (2002), p. 83-106.
- Paola VOLPE CACCIATORE, « Su una prescripzione giudaica in Plut. Quaest. Conv. IV, 5 », in Italo Gallo (éd.), Plutarco e la Religione. Atti del VI Convegno plutarcheo (Ravello, 29-31 maggio 1995), Naples, 1996, p. 263-267.

- Nikolaus Walter, Der Thoraausleger Aristobulos, Berlin, 1964.
- Richard WALZER, Galen on Jews and Christians, Oxford, 1949.
- Calvert WATKINS, « Language of Gods and Language of Men: Remarks on Some Indo-European Metalinguistic Traditions », in J. Puhvel (dir.), Myth and Law among the Indo-Europeans, Berkeley-Los Angeles-Londres, 1970, p. 1-17.
- Otto Weinreich, Neue Urkunden zur Sarapis-Religion, Tübingen, 1919.
- R. L. WILCKEN, *The Christians as the Pagan Saw Them*, New Haven-Londres, 1984.
- Edouard WILL et Claude Orrieux, Ioudaïsmos-Hellènismos. Essai sur le judaïsme judéen à l'époque hellénistique, Presses universitaires de Nancy, 1986.
- -, « Prosélytisme juif »? Histoire d'une erreur, Paris, 1992.
- Marek WINIARCZYK, Euhemeros von Messene. Lieben, Werk und Nachwirkung, Leipzig, 2002.
- Jan Krzysztof Winnicki, « Carrying off and Bringing Home the Statues of the Gods. On an Aspect of the Religious Policy of the Ptolemies towards the Egyptians », Journal of Juristic Papyrology, 24 (1994), p. 149-190.
- Etienne Wolf, « Miserandae sortis asellus (Ovide, Amores II, 7,15) La symbolique de l'âne dans l'Antiquité », Anthropozoologica, 33-34 (2001), p. 23-28.
- Yosef Hayim YERUSHALMI, Le Moïse de Freud. Judaïsme terminable et interminable, Paris, 1993.
- Jean YOYOTTE, « Potasimto de Pharbaïtos et le titre "grand combattant-maître du triomphe" », Chronique d'Égypte, 28 (1953), p. 101-106.
- -, « Âne », Dictionnaire de la civilisation égyptienne, Paris, 1959, p. 14-15.

- -, « L'Égypte ancienne et les origines de l'antijudaïsme », Revue de l'histoire des religions, 163 (1963), p. 133-143.
- -, « Héra d'Héliopolis et le sacrifice humain », Annuaire de l'École pratique des hautes études, V section, vol. 89, 1980-1981, p. 91-102.
- -, « La campagne palestinienne du pharaon Merneptah. Données anciennes et récentes », in E. M. Laperrousaz (dir.), La Protohistoire d'Israël. De l'Exode à la monarchie, Paris, 1990, p. 109-119.
- -, Strabon. Le voyage en Égypte, Paris, 1997.
- Louis Vico Zabkar, Hymns to Isis in Her Temple at Philae, Hanovre-Londres, 1988.
- Alain-Pierre ZIVIE, « Onias », Lexikon der Ägyptologie, 1982, t. IV, col. 569-572.
- -, « Tell el-Jahudiya », Lexikon der Ägyptologie, 1986, t. VI, col. 331-339.

## المؤلف في سطور:

## فيليب بورجوه

أستاذ تاريخ الأديان في جامعة جنيف سويسرا .

قام بعدة رحلات للبحث العلمى، وأقام فى مدينة شيكاغو حيث أجرى دراسات علمية وبحوثا وعمل فى إطار مؤسسة إلياد، وكان عضوا فى معهد برينستون للدراسات العليا وأستاذا زائرا فى جامعات برينستون وشيكاغو، كما دُعى عدة مرات الإلقاء محاضرات فى مدرسة الدراسات العليا للعلوم الاجتماعية فى باريس.

ولقد نشر فيليب بورجوه عدة مؤلفات لدى كبرى دور النشر، ومنها: دار النشر "دى سوى"، فى سلسلة منشورات "مكتبة القرن الواحد والعشرين" وهى: "لامير دى دييه، من سيبال إلى مريم العذراء" (١٩٩٦)، ولدى دار النشر دروز فى جنيف "أبحاث عن الإله بان" (١٩٧٩) وأيضنا " أساطير عن نظام سلطة الأم: ورشة عمل جوهان جاكوب باشيفين (بالاشتراك مع نيكول ديريش وإنجى كولد وجريجوار سومير (١٩٩٩). وهو أيضا مؤلف كتاب تمرينات فى علم الأساطير"، لدى الناشر (لابور وفيداس) فى جنيف (٢٠٠٠)، ومؤلف مشترك لكتاب" الأديان القديمة، مقدمة مقارنة (الناشر لابور وفيداس، جنيف،٢٠٠٨)

## المترجم في سطور

## فوزية عبد المنعم العشماوى

أستاذة اللغة العربية والحضارة الإسلامية بجامعة جنيف بسويسسا، وهى أديبة ومترجمة وباحثة لدى اليونسكو والمجلس الأوروبى ولها عدة أبحاث ومؤلفات باللغات العربية والفرنسية والإنجليزية وعملت خبيرة للمناهج الدراسية لدى اليونسكو في باريس.

- وقد نشر لها المجلس الأعلى للثقافة كتاب: "المرأة في أدب نجيب محفوظ" (٢٠٠٣) وهي ترجمة لرسالة الدكتوراه التي حصلت عليها من جامعة جنيف بسويسرا عام ١٩٨٣، وهي أول رسالة دكتوراه عن نجيب محفوظ في جامعة أوروبية قبل حصوله علي جائزة نوبل للأداب عام ١٩٨٨.
- كما ترجمت رواية "ميرامار" لنجيب محفوظ إلى اللغة الفرنسية (الناشر دينويل، باريس ١٩٨٩)، كما ترجمت رواية صمويل بيكيت "الحب الأول والصحبة" (المجلس الأعلى للثقافة ١٩٩٨) وروايسة "الحب" لمرجريت دورا (قصور الثقافة ١٩٩٥).
- ومن مؤلفاتها باللغة العربية لدى الناشر مدبولى "الغربة فى الــوطن" (١٩٩٤) و "الإسكندرية ٦٠" ولدى الناشر شرقيات "السبع بنات فــى الإسكندرية" (١٩٩٨) ونشرت فى أخبار اليوم "صورة المرأة المسلمة فى الإعلام الغربى" (٢٠٠٣)

- ومن مؤلفاتها باللغة العربية، لدى دار العين للنشر، "أمواج العمر"
   (٢٠١٢) و"ظهور الإسلام في أوروبا" (٢٠١٤)
- وصدر لها لدى المركز القومى للترجمة كتاب "التلميذ المهانى" (٢٠١٤).
- كما قامت بترجمة من اللغة العربية إلى الفرنسية كتاب "الزواج والطلاق في مصر القديمة" الهيئة العامة للكتاب (٢٠٠٨)
- ومن مؤلفاتها باللغة الفرنسية كتاب "الإسلام فـــى الكتــب المدرســية "(باريس ١٩٩٤) و "أوضاع المسلمين في سويسرا" (جنيف ٢٠٠٠)
  - عضو في اتحاد الكتاب.
- وقد حصلت على وسام الاستحقاق من الطبقة الأولى فى العلوم والقنون عن مجموع أبحاثها في العلوم الإسلامية عام ٢٠٠٨

التصحيح اللغوي: محمد حجاج

الإشراف الفني: حسن كامل