تأملات ابن تيمية في القرآن الكريم إلجزء الأول

#### الطبعة الأولى

#### 1150 - عا ٢٠١٨م

المملكة الأردنية الهاشمية رقم الإيداع لدى دائرة المكتبة الوطنية (//٢٠١٤)

6

/ / \_ عمان: ۲۰۱٤.

() ص

ر.أ: (//۲۰۱٤).

الواصفات: / / /

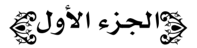
❖ يتحمل المؤلف كامل المسؤولية القانونية عن محتوى مصنفه ولا يعبّر هذا المصنف عن رأي دائرة المكتبة الوطنية أو أي جهة حكومية أخرى.

#### ردمك ISBN

جميع الحقوق محفوظة: لا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو أي جزء منه أو تخزينه في نطاق استعادة المعلومات أو نقله بأي شكل من الأشكال، دون إذن خطي مسبق.



# تأملات ابن تيمية في القرآن الكريم



إعداد وتجميع

رقية الغرايبة

الطبعة الأولى ١٤٣٥هـ-٢٠١٤م





## لِنَّ الْجَنِرِ الْجَنِرِ الْجَنِرِ الْجَنِرِ الْجَنِرِ الْجَنِرِ الْجَنِرِ الْجَنِرِ الْجَنِمِ الْجَنِمِ

## ﴿ لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئَنَبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِٱلْقِسَطِ ﴾ [الحديد: ٢٥]

من رحمة الله بالبشرية ان أنزل اليها الكتاب وهو حبل الله المتين والذكر الحكيم والصراط المستقيم الذي لا تزيغ به الأهواء ولا تلتبس به الألسن ولا يخلق عن كثرة الترديد ولا تنقضى عجائبه ولا يشبع منه العلماء من قال به صدق ومن عمل به أجر ومن حكم به عدل ومن دعا إليه هدى الى صراط مستقيم ومن تركه من جبار قصمه الله ومن إبتغى الهدى في غيره أضله الله.

وأنزل الميزان العقلي والمنطقي العادل الذي به نرى الامور وبه نحكم بين الاشياء وبه نزن الاشياء وبه نقيمها.

فصلاح الأمة ونهضتها وسعادة البشرية وتحقيق العدل والكرامة والحرية والرحمة بالانسانية يتوقف على العودة الى الكتاب والسنة بالميزان العقلي والمنهجية العلمية وطريقة التفكير الصحيحة أنزلها الله سبحانه وتعالى قال تعالى ﴿ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللهُ فَا اللهُ اللهُ اللهُ الله بالمناب والسنة وان نخطو بِالمُحِينَ وَالسنة وان نخطو الخطوات الصحيحة الواثقة نحو الفلاح والنصر والسعادة في الدنيا والآخرة.

كما اننا بذلك نستطيع ان نرسم ملامح خريطتنا ونحدد معالم منهجنا قال تعالى ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَّةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَّةُ جَمِيعًا ﴾ [فاطر: ١٠].

كان ابن تيمية رحمه الله يشير دائما الى هذه المنهجية العلمية والميزان العقلي وطريقة التفكير الصحيحة مستلهما لها من الكتاب والسنة ويستطيع القارئ من خلال القراءة بتمعن وانتباه في المواضيع ان يستقرئ هذه المنهجية وهذا الميزان.

رقية الغرايبة

## بيئ المنظمة المنظمة

الحمدلله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين محمد ﷺ وعلى آلـه وعلى من اتبعه بإحسان إلى يوم الدين.

الحمدلله رب العالمين حمدا كثيرا كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه فكل الفضل يعود إليه فبرحمة من الله ألهمني فكرة هذا الكتاب وسهل الأمور بطريقة لم أتوقعها ووهبني الصبر والمثابرة للقيام بهذا الجهد الذي استغرق مني سنوات من العمل فالحمدلله في كل لحظة ووقت.

هذا الكتاب هو جزء من كتاب تأملات ابن تيمية في القران (الذي سيصدر قريبا إن شاء الله) وهو مقتطفات قمت بجمعها من كتب ابن تيمية المختلفة تتعلق بالآيات وهي تلقي ضوءا على تأملات ابن تيمية في القرآن وهي ليست تفسيرا كاملا لكنها تتكلم عن بعض مضامين الآيات كما إنها ليست في مجال محدد بل تارة تتكلم عن جانب عقائدي أوفقهي أوروحي أولغوي أوعلمي ...الخ، وهي تشكل وتوضح الرؤية الفكرية والعقدية والفقهية لابن تيمية، ورؤيته هذه تؤسس لنا قاعدة في الفهم والنظر والفكر والقياس رؤية معتدلة لا تشدد فيها ولا تهاون رؤية تنظر إلى الغايات والمصالح تحكم السرع والعقل والمنطق.

كما سيجد القارئ في هذا الكتاب رداً لابن تيمية خاضعا لمقاييس السرع والعقل والمنطق على اغلب الشبهات والانحرفات والبدع التي اكتنفت دعاوى بعض الجاهلين والضالين والفرق التي ضلت عن جادة الطريق في فهم القرآن.

قمت بنقل ما كتبه ابن تيمية من دون أي تدخل يذكر مني في الصياغة إلا ما نـدر كتوضيح أوذكر إلى من يعود الكلام فقط لاني اردت ان انقل رأي الشيخ ابن تيمية رحمه الله للقارىء بطريقة سهلة ميسرة.

لم يكن بالأمر السهل جمع هذه المادة من بين كتب ابن تيمية الكثيرة وتنسيقها لاتساعها ودقتها ونقل ما يناسب بدون تدخل في الصياغة ولكون همتي كانت منصرفة

لتكميل هذه المادة وجمعها وعدم التوسع في عرض المواضيع بهدف تقليل حجم المادة بقدر الامكان قد يكون لذلك اثر في مستوى المادة لذا رأيت ان اضع هذا الجزء (سورة البقرة) من كتاب تاملات ابن تيمية في القرآن الكريم بين يدي القارئ لأستنير بفكره ونصائحه وتنبيهاته لتؤخذ بعين الأعتبار في تعديل الكتاب ومهما تكن الملاحظة صغيرة سيكون لها وزن عندي لان ما يهمنا ان تصل الفائدة المرجوة من الكتاب بافضل صورة.

رقية الغرايبة rogiagh@hotmail.com



الله تعالى أنزل سورة البقرة وهي سنام القرآن وجمع فيها معالم الدين واصوله وفروعه إلى أمثال ذلك فإن النظر فيها وجه من وجوه الإيجاب ولما ذكر في أولها أصناف الخلق وهم ثلاثة مؤمن وكافر ومنافق أخذ بعد ذلك يقرر أصول الدين فقرر هذه الأصول الثلاثة الإيمان بالله ثم الرسالة ثم اليوم الآخر فإنه أنزل أربع آيات في المؤمنين وآيتين في صفة المنافقين ثم قال تعالى تقريرا للنبي الله الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم إلى قوله تعالى بسورة من مثله فإنه ذكر التحدي هكذا في غير موضع من القرآن (۱).

اعلم ان الله سبحانه وتعالى أعطى نبيه محمدا الله وبارك خواتيم سورة البقرة من كنز تحت العرش لم يؤت منه نبى قبله ومن تدبر هذه الآيات وفهم ما تضمنته من حقائق الدين وقواعد الايمان الخمس والرد على كل مبطل وما تضمنته من كمال نعم الله تعالى على هذا النبى وأمته ومحبة الله سبحانه لهم وتفضيله إياهم على من سواهم فاليهنه العلم ولو ذهبنا نستوعب الكلام فيها لخرجنا عن مقصود الكتاب ولكن لابد من كليمات يسيرة تشير إلى بعض ذلك فنقول لما كانت سورة البقرة سنام القرآن وأكثر سورة أحكاما وأجمعها لقواعد الدين أصوله وفروعه وهي مشتملة على ذكر أقسام الخلق المؤمنين والكفار والمنافقين وذكر أوصافهم وأعمالهم وذكر الأدلة على إثبات الخالق

<sup>(</sup>١) العقيدة الأصفهانية ج: ١ ص: ٢١٢.

سبحانه وتعالى وعلى وحدانيته وذكر نعمه وإثبات نبوة رسوله ﷺ (۱).

وعن عبد الرحمن بن زيد أنه كان مع عبد الله بن مسعود فأتى جمرة العقبة فاستبطن الوادي فاستعرضها فرماها من بطن الوادي بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة قال فقلت يا أبا عبد الرحمن إن الناس يرمونها من فوقها فقال هذا والذي لا إله إلا هو مقام الذي أنزلت عليه سورة البقرة متفق عليه وفي رواية للبخاري فاستبطن الوادي حتى إذا حاذى الشجرة اعترضها فرماها بسبع حصيات فكبر مع كل حصاة ثم قال من هاهنا والذي لا اله غيره قام الذي أنزلت عليه سورة البقر وفي رواية لأحمد أنه انتهى إلى جمرة العقبة فرماها من بطن الوادي بسبع حصيات وهو راكب يكبر مع كل حصاة وقل اللهم اجعله فرماها من بطن الوادي بسبع حصيات وهو راكب يكبر مع كل حصاة وقل اللهم اجعله حجا مبرورا وذنبا مغفورا ثم قال ها هنا كان يقوم الذي أنزلت عليه سورة البقرة (٢).

#### اشتملت سورة البقرة على تقرير أصول العلم وقواعد الدين

قد ذكرت في مواضع ما اشتملت عليه سورة البقرة من تقرير أصول العلم وقواعد الدين أن الله تعالى افتتحها بذكر كتابه الهادي للمتقين فوصف حال أهل الهدى ثم الكافرين ثم المنافقين فهذه جمل خبرية ثم ذكر الجمل الطلبية فدعا الناس إلى عبادته وحده ثم ذكر الدلائل على ذلك من فرش الأرض وبناء السماء وإنزال الماء واخراج الثمار رزقا للعباد ثم قرر الرسالة وذكر الوعد والوعيد ثم ذكر مبدأ النبوة والهدى وما بثه في العالم من الخلق والأمر ثم ذكر تعليم آدم الاسماء واسجاد الملائكة له لما شرفه من العلم فإن هذا تقرير لجنس ما بعث به محمد من ما لهدى ودين الحق فقص جنس دعوة الأنبياء ثم انتقل إلى خطاب بنى اسرائيل وقصة موسى معهم وضمن ذلك تقرير نبوته إذ هو قرين محمد فذكر آدم الذي هو أولو موسى الذي هو نظيره وهما اللذان احتجا وموسى قتل نفسا فغفر له وآدم أكل من الشجرة فتاب عليه وكان في قصة موسى رد على الصابئة ونحوهم ممن يقر بجنس النبوات لا يوجب اتباع ما جاءوا به وقد يتأولون أخبار الأنبياء وفيها رد على أهل الكتاب بما تضمنه ذلك من الأمر بالايمان بما جاء به محمد الله الأنبياء وفيها رد على أهل الكتاب بما تضمنه ذلك من الأمر بالايمان بما جاء به محمد الله الأنبياء وفيها رد على أهل الكتاب بما تضمنه ذلك من الأمر بالايمان بما جاء به محمد الله الأمر بالايمان بما جاء به محمد الله الأنبياء وفيها رد على أهل الكتاب بما تضمنه ذلك من الأمر بالايمان بما جاء به محمد الله الأنبياء وفيها رد على أهل الكتاب بما تضمنه ذلك من الأمر بالايمان بما جاء به محمد الله الأبياء وفيها رد على أهل الكتاب بما تضمنه ذلك من الأمر بالايمان بما جاء به محمد المعلم المعروز ال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲۹ ص: ۱۲۹.

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة ج: ٣ ص: ٥٣١-٥٣٢.

وتقرير نبوته وذكر حال من عدل عن النبوة إلى السحر وذكر النسخ الذي ينكره بعضهم وذكر النصارى وأن الأمتين لن يرضوا عنه حتى يتبع ملتهم كل هذا فى تقرير أصول الدين من الوحدانية والرسالة ثم أخذ سبحانه فى بيان شرائع الاسلام التى على ملة إبراهيم فذكر ابراهيم الذي هو امام وبناء البيت الذي بتعظيمه يتميز أهل الاسلام عما سواهم وذكر استقباله وقرر ذلك(1).

فإنه شعار الملة بين أهلها وغيرهم ولهذا يقال أهل القبلة كما يقال من صلى صلاتنا واستقبل قبلتنا وأكل ذبيحتنا فهو المسلم وذكر من المناسك ما يختص بالمكان وذلك أن الحج له مكان وزمان والعمرة لها مكان فقط والعكوف والركوع والسجود شرع فيه ولا يتقيد به ولا بمكان ولا بزمان لكن الصلاة تتقيد باستقباله فذكر سبحانه هذه الأنواع الخمسة من العكوف والصلاة والطواف والعمرة والحج والطواف يختص بالمكان فقط ثم اتبع ذلك ما يتعلق بالبيت من الطواف بالجبلين وانه لا جناح فيه جوابا لما كان عليه الأنصار في الجاهلية من كراهة الطواف بهما لأجل اهلا لهم لمناة وجوابا لقوم توقفوا عن الطواف بهما وجاء ذكر الطواف بعد العبادات المتعلقة بالبيت بل وبالقلوب والابدان والاموال بعد ما أمروا به من الاستعانه بالصبر والصلاة اللذين لا يقوم الدين إلا بهما وكان ذلك مفتاح الجهاد المؤسس على الصبر لأن ذلك من تمام أمر البيت لأن أهل الملل لا يخالفون فيه فلا يقوم أمر البيت إلا بالجهاد عنه وذكر الصبر على المشروع والمقدور وبين ما أنعم به على هذه الأمة من البشرى للصابرين فانها أعطيت مالم تعط الأمم قبلها فكان ذلك من خصائصها وشعائرها كالعبادات المتعلقة بالبيت ولهذا يقرن بين الحج والجهاد لدخول كل منهما في سبيل الله فأما الجهاد فهو أعظم سبيل الله بالنص والاجماع وكذلك الحج في الأصح كما قال الحج من سبيل الله وبين أن هذا معروف عند أهل الكتاب بذمه لكاتم العلم ثم ذكر أنه لا يقبل دينا غير ذلك ففي أولها ﴿فَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا ﴾[البقرة: ٢٧]، وفي أثنائها ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا ﴾ [البقرة: ١٦٥] في الأول نهى عام والثاني نهى خاص وذكرها بعد البيت لينتهى عن قصد الأنداد المضاهية

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۲۱–۶٦.

له ولبيته من الأصنام والمقابر ونحوذلك ووحد نفسه قبل ذلك وأنه ﴿لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٣]، ثم ذكر ما يتعلق بتوحيده من الآيات ثم ذكر الحلال والحرام وأطلق الأمر في المطاعم لأن الرسول بعث بالحنيفية وشعارها وهو البيت وذكر سماحتها في الأحوال المباحة وفي الدماء بما شرعه من القصاص ومن أخذ الدية ثم ذكر العبادات المتعلقة بالزمان فذكر الوصية المتعلقة بالموت ثم الصيام المتعلق برمضان وما يتصل به من الاعتكاف ذكره في عبادات المكان وعبادات الزمان فإنه يختص بالمسجد وبالزمان استحبابا أووجوبا بوقت الصيام ووسطه أولا بين الطواف والصلاة لأن الطواف يختص بالمسجد الحرام والصلاة تشرع في جميع الأرض والعكوف بينهما ثم أتبع ذلك بالنهي عن أكل الأموال بالباطل وأخبر أن الححرم نوعان نوع لعينه كالميتة ونوع لكسبه كالربا والمغصوب فاتبع المعنى الثابت بالمحرم الثابت تحريمه لعينه وذكر فى أثناء عبادات الزمان المنتقل الحرام المنتقل ولهذا أتبعه بقوله ﴿يَنْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِـلَةِ ۖ ﴾ [البقرة: ١٨٩]، الآية وهي أعلام العبادات الزمنية وأخبر أنه جعلها مواقيت للناس في أمر دينهم ودنياهم وللحج لأن البيت تحجه الملائكة والجن فكان هذا أيضا في أن الحج موقت بالزمان كأنه موقت بالبيت المكانى ولهذا ذكر بعد هذا من أحكام الحج ما يختص بالزمان مع أن المكان من تمام الحج والعمرة وذكر المحصر وذكر تقديم الاحلال المتعلق بالمال وهو الهدي عن الاحلال المتعلق بالنفس وهو الحلق وأن المتحلل يخرج من إحرامه فيحل بالأسهل فالأسهل ولهذا كان آخر ما يحل عين الوطئ فإنه أعظم المحظورات ولا يفسد النسك بمحظور سواه وذكر التمتع بالعمرة إلى الحج لتعلقه بالزمان مع المكان فإنه لا يكون متمتعا حتى يحرم بالعمرة في أشهر الحج وحتى لا يكون أهله حاضري المسجد الحرام وهو الأفقى فإنه الذي يظهر التمتع في حقه لترفهه بسقوط أحد السفرين عنه أما الذي هو حاضر فسيان عنده تمتع أو اعتمر قبل أشهر الحج ثم ذكر وقت الحج وأنه أشهر معلومات وذكر الاحرام والوقوف بعرفة ومزدلفة فإن هذا مختص بزمان ومكان ولهذا قال ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِ كَ ٱلْحَجَّ ﴾ [البقرة: ١٩٧] ولم يقل والعمرة لأنها تفرض في كل وقت ولاريب أن السنة فرض الحج في أشهر ومن فرض قبله خالف السنة فإما أن يلزمه ما التزمه

كالنذر إذ ليس فيه نقض للمشروع وليس كمن صلى قبل الوقت وإما أن يلزم الاحرام ويسقط الحج ويكون معتمرا وهذان قولان مشهوران ثم أمر عند قضاء المناسك بذكره وقضائها والله أعلم قضاء التفث والاحلال ولهذا قال بعد ذلك ﴿ ﴿ وَأَذْكُرُواْ ٱللَّهَ فِي ۗ أَيَّامِ مَّعْدُودَتِّ ﴾ [البقرة: ٢٠٣] وهذا أيضا من العبادات الزمانية المكانية وهوذكر الله تعالى مع رمي الجمار ومع الصلوات ودل على أنه مكانى قوله ﴿فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَرَّ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرَ فَلا ٓ إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَن أَتَّفَى ۗ وَأَتَّقُوا أَللَّهَ وَأَعْلَمُواْ أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٠٣] وإنما يكون التعجيل والتأخير في الخروج من المكان ولهذا تضاف هذه الأيام إلى مكانها فيقال أيام منى وإلى عملها فيقال أيام التشريق كما يقال ليلة جمع وليلة مزدلفة ويوم عرفة ويوم الحج الأكبر ويوم العيد ويوم الجمعة فتضاف إلى الأعمال وأماكن الأعمال إذ الزمان تابع للحركة والحركة تابعة للمكان فتدبر تناسب القرآن وارتباط بعضه ببعض وكيف ذكر أحكام الحج فيها في موضعين مع ذكر بيته وما يتعلق بمكانه وموضع ذكر فيه الأهلة فذكر ما يتعلق بزمانه وذكر أيضا القتال في المسجد الحرام والمقاصة في الشهر الحرام لأن ذلك مما يتعلق بالزمان المتعلق بالمكان ولهذا قرن سبحانه ذكر كون الأهلة مواقيت للناس والحج وذكر أن البرليس أن يشقى الرجل نفسه ويفعل مالا فائدة فيه من كونه يبرز للسماء فلا يستظل بسقف بيته حتى إذا أراد دخول بيته لا يأتيه إلا من ظهره فأخبر أن الهلال الذي جعل ميقاتا للحج شرع مثل هذا وإنما تضمن شرع التقوى ثم ذكر بعد ذلك ما يتعلق بأحكام النكاح والوالدات وما يتعلق بالأموال والصدقات والربا والديون وغير ذلك ثم ختمها بالدعاء العظيم المتضمن وضع الآصار والأغلال والعفو والمغفرة والرحمة وطلب النصر على القوم الكافرين الذين هم أعداء ما شرعه من الدين في كتابه المبين والحمد لله رب العالمين.

يقرر الله أصل الإيمان توحيد الله بعبادته وحده لا شريك له والإيمان برسله في سورة البقرة

أصل الإيمان توحيد الله بعبادته وحده لا شريك له والإيمان برسله كما قال تعالى

﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْءَكَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ ثَا عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الحجر: ٩٧ - ٩٣]، قال أبو العالية خلتان تسأل العباد يوم القيامة عنهما عما كانوا يعملون وعما اجابوا الرسل ولهذا يقرر الله هذين الأصلين في غير موضع من القرآن بل يقدمهما على كل ما سواهما لأنهما أصل ألأصول مثلما ذكر في سورة البقرة فإنه إفتتحها بذكر أصناف الخلق وهم ثلاثة مؤمن وكافر ومنافق وهذا التقسيم كان لما هاجر النبي إلى المدينة فإن مكة لم يكن بها نفاق بل إما مؤمن وإما كافر والبقرة مدنية من أوائل ما نزل بالمدينة فأنزل الله أربع آيات في ذكر المؤمنين وآيتين في ذكر الكافرين وبضع عشرة آية في صفة المنافقين وإفتتحها بالإيمان بجميع الكتب والأنبياء ووسطها بذلك وختمها بذلك قال في أولها ﴿الَّمْ آلَ وَالَّهُ اللَّهِ الْكِتَابُ لَا رَبْ ۚ فِيهِ هَدَى يَاشْنَقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَاةَ وَمَمَا رَفَقْهُمُ يُنفِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ عِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَلْكَ وَبِالْأَخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ (1) أُوْلَتِكَ عَلَى هُدَى مِن رَبِهِمْ ۖ وَأُوْلَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١ - ٥] والصحيح في قوله ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنزلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنزلَ مِن مَّلِكَ ﴾ [البقرة: ٤]، أنه والذي قبله صفة لموصوف واحد فإنه لابد من الإيمان بما انزل إليه وما أنزل من قبله والعطف لتغاير الصفات كقوله ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّلِهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ [العديد: ٣]، وقوله ﴿ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ وَٱلَّذِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ ( ) وَالَّذِينَ أَخْرَجَ الْمُزْعَى ﴾ [الأعلى: ٢ - ٤]، وقوله ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ١ ٱلَّذِينَ هُمَّ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ اللَّ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُو مُعْرِضُون ﴾ [المؤمنون: ١ - ٣]، إلى قوله ﴿ أُولَيْهِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ (اللَّهُ اللَّذِيزِ) يَرزُنُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمَّ فِهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠ - ١١]، ومن قال ﴿آلَٰذِينَ يَوْمِنُونَ بِٱلْفَيْبِ ﴾ [المبضرة: ٣]، أراد به مشركي العرب وقوله ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا ٓ أُنزِلَ إِيَكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ ﴾ [البقرة: ٤]، أن المراد به أهل الكتاب فقد غلط فإن مشركي العرب لم يؤمنوا بما انزل إليه وما أنزل من قبله فلم يكونوا مفلحين وأهل الكتاب إن لم يؤمنوا بالغيب ويقيموا الصلاة ومما رزقناهم ينفقون لم يكونوا مفلحين ولهذا قال تعالى ﴿أُوْلَتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِن رَبِهِمْ ۖ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥]، فدل على أنهم صنف واحد وقال في وسط السورة ﴿ قُولُوٓا ءَامَنَا بُاللَّهِ وَمَآ أَنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْٓ إِنْرَهِــُمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ ـ

كثير من أهل البدع يقر بما جاءوا به الرسل إلا فى أشياء تخالف رأيه فيقدم رأيه على ما جاؤا به ويعرض عما جاؤا به فيقول إنه لا يدرى ما أرادوا به أويحرف الكلم عن مواضعه وهؤلاء موجودون فى أهل الكتاب وفى أهل القبلة ولهذا ذكر الله فى أول البقرة المؤمنين والكافرين ثم ذكر المنافقين وبسط القول فيهم (٢).

#### الشريعة الكاملة تجمع العدل والفضل كما في آخر سورة البقرة

القرآن بيّن أن السعداء أهل الجنة وهم أولياء الله نوعان أبرار مقتصدون ومقربون سابقون فالدرجة الأولى تحصل بالعدل وهي أداء الواجبات وترك المحرمات والثانية لا تحصل إلا بالفضل وهوأداء الواجبات والمستحبات وترك المحرمات والمكروهاتفالشريعة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۷ ص: ۲۷۶–۲۷٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۷ ص: ۲۸۳.

الكاملة تجمع العدل والفضل وهوسبحانه دائما يحرم الظلم ويوجب العدل ويندب إلى الفضل كما في آخر سورة البقرة لما ذكر حكم الأموال والناس فيها إما محسن وإما عادل وإما ظالم فالحسن المتصدق والعادل المعأوض كالبايع والظالم كالمرابي فبدأ بالإحسان والصدقة فذكر ذلك ورغب فيه فقال ﴿مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيل ٱللَّهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ أَنْكِبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّاثَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآءُ وَاللَّهُ وَاسِمُ عَلِيمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَآ أَنفَقُواْ مَنَّا وَلَآ أَذُى لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ الله ﴿ قَوْلُ مَعْرُونُ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةِ يَتْبَعُهَا ٓ أَذَى ۗ وَٱللَّهُ غَنِيُّ حَلِيثُ ﴾ [البقرة: ٢٦١ - ٢٦٣]، ثم ذكر تحريم الربا فقال ﴿ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرَّبَوا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيَطِينُ مِنَ ٱلْمَسِّ ۚ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوٓا ۚ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوٰا ۗ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمُ ٱلرِّبَوٰأَ ۚ فَمَن جَآءَهُ. مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّهِۦ فَأَننَهَىٰ فَلَهُ. مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُۥ إِلَى ٱللَّهِ ۗ وَمَنْ عَادَ فَأَوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ ۚ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥]، ثم لما أحل البيع ذكر المداينات وحكم البيع الحال والمؤجل وحفظ ذلك بالكتاب والشهود أوالرهن وختم السورة بأصولالإيمان من الإيمان بالكتب والرسل وهوسبحانه بعد أن افتتحها بذكر أصناف الناس وهم ثلاثة إما مؤمن وإما كافر وإما منافق فذكر نعت المؤمنين ثم ذكر نعت الكافرين ثم ذكر نعت المنافقين ثم مهد أصول الإيمان فأمر بعبادة الله تعالى وذكر آياته وآلائه ثم قرر نبوة رسله ثم ذكر اليوم الآخر والوعد والوعيد ثم ذكر بدء العالم وخلق السماوات والأرض ثم خلق آدم وإسجاد الملائكة له وخروجه من الجنة وهبوطه إلى الأرض ثم بعد أن عم بالدعوة جميع الخلق خص أهل الكتاب فخاطبهم خاطب اليهود أولا بني إسرائيل ثم النصارى ثم خاطب المؤمنين فقرر لهم قواعد دينه فذكر أصل ملة إبراهيم وبناءه للبيت ودعاءه لأهل مكة ووكد الأمر بملة إبراهيم ثم ذكر ما يتعلق بالبيت من اتخاذه قبلة ومن تعظيم شعائر الله التي عنده كالصفا والمروة ثم ذكر التوحيد والحلال والحرام والمطاعم للناس عموما ثم للذين آمنوا خصوصاثم ذكر ما يتعلق بالقتل من القصاص وبالموت من الوصية ثم ذكر شرائع الدين فذكر صيام شهر رمضان وما يكون فيه من الاعتكاف ثم

ذكر ما يتصل بشهر الصيام وهوأشهر الحج فذكر الحج وذكر حكم القتال عموما وخصوصا في البلد الحرام ولما ذكر الصلاة والصيام والحج والجهاد والصدقة ذكر بعد ذلك الحلال والحرام في الفروج فذكر أحكام وطء النساء والحيض والإيلاء منهن والطلاق لهن واختلاعهن وذكر حكم الأولاد وإرضاعهم واعتداد النساء وخطبتهن في العدة وطلاقهن قبل الدخول وبعده ثم ذكر الصلوات والمحافظة عليهن ثم قرر المعاد وما يدل عليه من إحياء الموتى في الدنيا مرة بعد مرة فتضمنت هذه السورة الواحدة جميع ما يحتاج الناس إليه في الدين وأصوله وفروعه وافتتحها بالإيمان بالكتب والرسل ووسطها بالإيمان بالكتب والرسل وختمها بالإيمان بالكتب والرسل فإن الإيمان بالكتب والرسل هو عمود الإيمان وقاعدته وجماعه وأمر فيها الخلق عموما وخصوصا وذكر فيها الإيمان بالخالق وآيات ربوبيته والإيمان بالمعاد والدار الآخرة والأعمال الصالحة التي أمر بها وأن من كان من أتباع الرسل من المؤمنين واليهود والنصارى والصابئين قائما بهذه الأصول وهو الإيمان بالله واليوم الآخر والعمل الصالح فهو السعيد في الآخرة الذي له أجره عند ربه ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون بخلاف من بدل منهم الكتاب أوكذب بكتاب فإن هؤلاء من الكفار فمن كان متبعا لشرع التوراة قبل مبعث المسيح غير مبدل له فهو من السعداء وكذلك من كان متبعا لشرع الإنجيل قبل مبعث محمد غير مبدل له فهو من السعداء ومن بدل شرع التوراة أوكذب بالمسيح فهو كافر كاليهود بعد مبعث المسيح عليه السلام وكذلك من بدل شرع الإنجيل أوكذب محمدا فهو كافر كالنصارى بعد مبعث محمد فقدماء اليهود والنصاري الذين اتبعوا الدين قبل النسخ والتبديل سعدوا وأما اليهود والنصارى الذين تمسكوا بشرع مبدل منسوخ وتركوا اتباع الكتب والرسول الذي أرسل إليهم وإلى غيرهم وعدلوا عن الشرع المنزل المحكم فهم كفارورد دعاوى اليهود والنصاري الكاذبة ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ ۚ تِلْكَ أَمَانِيُّهُمُّ ۖ قُلْ هَاتُواْ بُرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة: ١١١]، مثل قول هؤلاءلن يدخل الجنة إلا من كان هودا وقول هؤلاء لن يدخل الجنة إلا من كان نصارى فقال ﴿ بَكَيْ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ, لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ وَأَجُرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ١١٢]، وبين من كفر اليهود والنصارى مما عرف بهم حالهملكن أكثر ما ذكر في هذه السورة اليهود كما أن أكثر ما ذكر في سورة آل عمران النصاري فإن هذه نزلت أول مقدمه المدينة وكان اليهود جيرانه وآل عمران تأخر نزولها إلى آخر الأمر لما قدم عليه نصارى نجران وفيها فرض الحج لما طهر الله مكة من المشركين فكان أكثر دعائه في أول الأمر للمشركين لأنهم جيرانه بمكة ثم لليهود لأنهم جيرانه بالمدينة ثم للنصارى لأنهم كانوا أبعد عنه من ناحية الشام واليمن والجوس أيضا لأنهم كانوا أبعد عنه بأرض العراق وخراسان وهذا هوالترتيب المناسب يدعو الأقرب إليه فالأقرب ثم يرسل رسله إلى الأبعد وهو كان أولا مشغولا بجهاد المشركين واليهود فلما صالح المشركين صلح الحديبية وحارب يهود خيبر عقيب ذلك ففتحها الله عليه وقسمها بين الذين بايعوه تحت الشجرة الذين شهدوا صلح الحديبية تفرغ لمن بعد عنه فأرسل رسله إلى جميع من حواليه من الأمم أرسل إلى ملوك النصارى بمصر والشام والحبشة فإنه كانقد مات ملك الحبشة النجاشي الذي أسلم وأخبر الناس بموته يوم مات وخرج بأصحابه إلى ظاهر المدينة فصلى عليه بهم صلاة الجنازة كما كان يصلى على سائر موتى المسلمين وتولى بعد النجاشي آخر فأرسل إليه كما ذكره مسلم في صحيحه وأرسل إلى ملوك اليمن من المشركين واليهود وإلى ملوك العرب وكان في العرب خلق كثير يهود وخلق كثير نصارى وخلق كثير مجوس فدعا جميع الخلق من اليهود والنصارى والمجوس والمشركين عربهم وعجمهم(١٠).

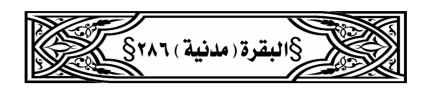
#### بيّن الله في سورة البقرة أصل الدعوة في القرآن

ولما كان الإقرار بالصانع فطريا كما قال كل مولود يولد على الفطرة الحديث فإن الفطرة تتضمن الإقرار بالله والإنابة اليه وهو معنى لا إله إلا الله فإن الإله هو الذى يعرف ويعبد وقد بسطت هذا المعنى في غير هذا الموضع وكان المقصود بالدعوة وصول العباد إلى ما خلقوا له من عبادة ربهم وحده لاشريك له والعبادة أصلها عبادة القلب المستتبع للجوارح فإن القلب هوالملك والأعضاء جنوده وهو المضغة الذى اذا صلحت صلح لها سائر الجسد وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد وانما ذلك بعلمه وحاله كان هذا

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٥ ص: ٦٢ - ٦٩.

الأصل الذي هو عبادة الله بمعرفته ومحبته هو أصل الدعوة في القرآن فقال تعالى ﴿ وَمَا خَلَقَ مُلَقِّتُ اللَّهِ مَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الداريات: ٥٦]، وقال في صدر البقرة بعد أن صنف الخلق ثلاثة أصناف مؤمن وكافر ومنافق فقال بعد ذلك ﴿ يَآأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]، وذكر آلاءه التي تتضمن نعمته وقدرته ثم اتبع ذلك بتقريره النبوة بقوله ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُواْ هِمُورَةٍ مِن مِنْ البقرة: ٢٣].

(۱) مجموع الفتاوي ج: ۲ ص: ۷.



## ﴿ الْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

### عَلَىٰ هُدًى مِّن رَّبِهِمْ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ

أسماء الحروف (فواتح السور)

ليس في القرآن من حروف الهجاء التي هي أسماء الحروف إلا نصفها وهي أربعة عشر حرفا وهي نصف الجناس الحروف نصف المجهورة والمهموسة والمستعلية والمطبقة والشديدة والرخوة وغير ذلك من أجناس الحروف وهو أشرف النصفين والنصف الآخر والشديدة والرخوة وغير ذلك من أجناس الحروف وهو أشرف النصفين والنصف الآخر لا يوجد في القرآن إلا في ضمن الأسماء أو الأفعال أو حروف المعاني التي ليست باسم ولا فعل فلا يجوز أن نعتقد أن حروف المعجم بأسمائها جميعها موجودة في القرآن لكن نفس حروف المعجم التي هي أبعاض الكلام موجودة في القرآن بل قد اجتمعت في نفس حروف المعجم التي هي أبعاض الكلام موجودة في القرآن بل قد اجتمعت في آيتين إحدهما في آل عمران والثانية في سورة الفتح هُمُّمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِن بَعَدِ الْغَيِّ أَمَنَةُ نَعْاسًا يَغْشَىٰ طَآهِ عَيْرَالُحقِّ ظَنَّ الْجَهِلِيَّةِ فَي سورة الفتح هُمُّ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِن بَعَدِ الْغَيْر أَلَيْقِ عَيْر الْحَقِ ظَنَّ الْجَهِلِيَةِ أَمَنَةُ يَعْسُلُ مِن اللَّمْ مِن مَنَيَّ قُلُ إِنَّ الْأَمْر كُلُهُ لِيَّ يُخْفُونَ فِي الْقُوبِكُمُ وَاللَّهُ عَيْر الْحَقِ ظَنَّ الْجَهِلِيَةِ أَلَى مَناعِعِهِمُ وَلِيبَتِيلَ اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلِيمُ الْمَنْ اللَّهُ مَا لَكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّوقِ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّوْوَ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَل

ٱلْكُفَّارُّ وَعَدَاللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٩] الآية (١٠).

أن المتشابه الحروف المقطعة في أوائل السور يروى هذا عن إبن عباس و على هذا القول فالحروف المقطعة ليست كلاما تاما من الجمل الإسمية و الفعلية وانما هي أسماء موقوفة ولهذا لم تعرب فإن الأعراب إنما يكون بعد العقد و التركيب و إنما نطق بها موقوفة كما يقال أب ت ث ولهذا تكتب بصورة الحرف لا بصورة الإسم الذي ينطق به فإنها في النطق أسماء و لهذا لما سأل الخليل أصحابه عن النطق بالزاى من زيد قالوا زا قال نطقتم بالإسم وإنما النطق بالحرف زه فهي في اللفظ أسماء وفي الخط حروف مقطعة ألم لا تكتب ألف لام ميم كما يكتب قول النبي ﷺ من قرأ القرآن فأعربه فله بكل حرف عشر حسنات أما إني لا أقول ألم حرف و لكن ألف حرف ولام حرف و ميم حرف وألح لغة الرسول ﷺ وأصحابه يتناول الذي يسميه النحاة أسما وفعلا وحرفا ولهذا قال سيبويه في تقسيم الكلام إسم وفعل و حرف جاء لمعنى ليس بإسم ولا فعل فإنه لما كان معروفا من اللغة أن الإسم حرف والفعل حرف خص هذا القسم الثالث الذي يطلق النحاة عليه الحرف أنه جاء لمعنى ليس بإسم ولا فعل وهذه حروف المعاني التي يتألف منها الكلام وأما حروف الهجاء فتلك إنما تكتب على صورة الحرف المجرد و ينطق بها غير معربة ولا يقال فيها معرب ولا مبنى لأن ذلك إنما يقال في المؤلف فإذا كان على هذا القول كل ما سوى هذه محكم حصل المقصود فإنه ليس المقصود إلا معرفة كلام الله و كلام رسوله ﷺ ثم يقال هذه الحروف قد تكلم في معناها أكثر الناس فإن كان معناها معروفا فقد عرف معنى المتشابه وإن لم يكن معروفا وهي المتشابه كان ما سواها معلوم المعنى وهذا المطلوب وأيضا فإن الله تعالى قال ﴿مِنْهُ ءَايَكُ تُحْكَمَكُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِنَٰبِ وَأُخُرُ مُتَشَيِهَاتُّ ﴾ [آل عمران: ٧] وهذه الحروف ليست آيات عند جمهور العلماء وإنما يعدها آيات الكوفيون وسبب نزول هذه الآية الصحيح يدل على أن غيرها أيضا متشابه ولكن هذا القول يوافق ما نقل عن اليهود من طلب علم المدد من حروف الهجاء<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص: ٤٤٨-٤٤٩.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۱۷ص: ۲۰۱–۲۲۱ والفتاوی الکبری ج: ۲ص: ۲۱۱ ومجموع الفتاوی ج: ۱۲ص: ۱۰۳.

وأما جمهور الأمة وأهل الحديث والفقه والتصوف فعلى ما جاءت به الرسل وما جاء عنهم من الكتب والاثارة من العلم وهم المتبعون للرسالة اتباعا محضا لم يشوبوه بما يخالفه من مقالة الصابئين وهو أن القرآن كلام الله لا يجعلون بعضه كلام الله وبعضه ليس كلام الله والقرآن هو القرآن الذي يعلم المسلمون أنه القرآن حروفه ومعانيه والأمر والنهى هو اللفظ والمعنى جميعا ولهذا كان الفقهاء المصنفون في أصول الفقه من جميع الطوائف الحنفية والمالكية والشافعية والحنبلية إذا لم يخرجوا عن مذاهب الأئمة والفقهاء إذا تكلموا في الأمر والنهى ذكروا ذلك وخالفوا من قال إن الأمر هو المعنى المجرد ويعلم أهل الاثارة النبوية أهل السنة والحديث عامة المسلمين الذين هم جماهير أهل القبلة أن قوله تعالى ﴿اللهِ وَكُلُامُ اللهُ هوما تكلم به لا ما خلقه في غيره ولم يتكلم به (۱).

افتحت بالإيمان المجامع وختمها بالإيمان المجامع ووسطها بالإيمان المجامع ووسطها بالإيمان المجامع في توحد الله وتعدد الشرائع وتنوعها وتوحد الدين الملي دون الشرعي وما في ذلك من اقرار ونسخ وجريان ذلك في اهل الشريعة الواحدة بنوع من الاعتبار قال الله تعالى ﴿ وَإِذِ ابْتَكَيْ إِبْرُهِمُ رَبُّهُ بِكَامِئتٍ فَأَتَهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ [البقرة: ١٢٤] فهذا نص في انه امام الناس كلهم وقال ﴿ إِنَّ إِبْرُهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ [النحل: ١٢٠]، وهو القدوة الذي يؤتم به وهومعلم الخيروقال تعالى ﴿ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَالمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَن بِاللهِ وَمَكْتِهِ كَيْهُم وَرُسُلِه عَلَى الْمَالِية عَن رُسُلِه عَلَى البقرة: ١٨٥] إلى اخر السورة كما قال في أولها ﴿ وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ مِنَ أَنزِلَ إِلِيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن فَيِّهِ وَيُؤُن ﴾ [البقرة: ٤] ففتحها بالايمان الجامع وختمها بالايمان الجامع وفرينا اعطى فواتح الكلم وخواتمه وجوامعه أله وجوامعه أله وجوامعه أله وجوامعه أله وخواتمه وجوامعه أله وخواتمه وجوامعه أله المناس المناس المناس المها أله وخواتمه وخوامعه أله وخوامعه أله المناس وختمها بالايمان الجامع وختمها بالايمان المناس المن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص: ۳٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۱۰۷–۱۰۸.

#### ذكر الله في أول سورة البقرة الأصناف الثلاثة للناس

لما كانت سورة البقرة سنام القرآن ويقال إنها أول سورة نزلت بالمدينة افتتحها الله بأربع آيات في صفة المؤمنين وآيتين في صفة الكافرين وبضع عشرة آية في صفة المنافقين فإنه من حين هاجر النبي صار الناس ثلاثة أصناف إما مؤمن وإما كافر مظهر للكفر وإما منافق بخلاف ما كانوا وهو بمكة فإنه لم يكن هناك منافق ولهذا قال أحمد بن حنبل وغبره لم يكن من المهاجرين منافق وإنما كان النفاق في قبائل الأنصار فإن مكة كانت للكفار مستولين عليها فلا يؤمن ويهاجر إلا من هو مؤمن ليس هناك داع يدعو إلى النفاق والمدينة آمن بها أهل الشوكة فصار للمؤمنين بها عز ومنعة بالأنصار فمن لم يظهر الإيمان آذوه فإحتاج المنافقون إلى إظهار الإيمان مع أن قلوبهم لم تؤمن والله تعالى إفتتح البقرة ووسط البقرة وختم البقرة بالإيمان بجميع ما جاءت به الأنبياء فقال في أولها ما تقدم وقال في وسطها ﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىۤ إِنْرَهِۓمَ وَإِسۡمَعِيلَ وَإِسۡحَنقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسۡبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّوبَ مِن زَّبِهِمْ لَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ( ) فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ عَفَدِ الْهَنَدُواُ ۖ وَإِن نَوْلَوْا فَإِنَّمَا لهُمْ فِي شِقَاقٍ ۗ ﴿ [البقرة: ١٣٦ - ١٣٧]، الآية وقال في آخرها ﴿ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِۦ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَّتِهِكَنِهِۦ وَكُنُبُهِ - وَرُسُلِهِ - لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُسُلِهِ ۚ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، والآية الأخرى وفي الصحيحين عن النبي أنه قال الآيتان من آخر سورة البقرة من قرأ بهما في ليلة كفتاه والآية الوسطى قد ثبت في الصحيح أنه كان يقرأ بها في ركعتي الفجر وبه ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالَوْاْ إِلَىٰ كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُوۤ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا أللَّهَ ﴾ [آل عمران: ٦٤]، الآية تارة وبقُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُ ونُوقل هو الله أحد تارة فيقرأ بما فيه ذكر الإيمان والإسلام أوبما فيه ذكر التوحيد والإخلاص(١١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص:۱۹۹– ۲۰۶.

#### عامة السور المدنية يذكر فيها المنافقين

تضمن حديث سؤال النبي عن الاسلام والايمان والاحسان وجوابه عن ذلك وقوله في آخرالحديث هذا جبريل أتاكم يعلمكم دينكم فجعل هذا كله من الدين وللناس في الاسلام والإيمان من الكلام الكثير مختلفين تارة ومتفقين أخرى ما يحتاج الناس معه إلى معرفة الحق في ذلك وهذا يكون بأن تبين الأصول المعلومة المتفق عليها ثم بذلك يتوصل إلى معرفة الحقيقة المتنازع فيها فنقول ما علم الكتاب والسنة والاجماع وهو من المنقول نقلا متواترا عن النبي بل هو من المعلوم بالإضطرار من دين الإسلام دين النبي أن الناس كانوا على عهده بالمدينة ثلاثة أصناف مؤمن وكافر مظهر للكفر ومنافق ظاهره الإسلام وهوفى الباطن كافر ولهذا التقسيم أنزل الله في أول سورة البقرة ذكر الأصناف الثلاثة فأنزل اربع آيات في صفة المؤمنين وآيتين في صفة الكافرين وبضع عشرة آية في صفة المنافقين فقوله تعالى ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُلَارَيْنَ فِيهُ هُدَى لِشَيْقِينَ آلَ اللَّهِ اللَّهَ الصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَنَقْهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِزَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۚ الْأَلْتِكَ عَلَى هُدَى مِن دَبِهِم ۖ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾[البقرة: ٢- ٥]، في صفة المؤمنين وقوله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَ أَنذَ رْتَهُمْ أَمْ لَهُ نُنذِرْهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ٧٠ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَدِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٦ - ٧]، الآيتين في صفة الكفار الذين يموتون كفارا وقوله ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِأَللَّهِ وَبِأَلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَاهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨]، الآيات في صفة المنافقين إلى أن ضرب لهم مثلين أحدهما بالنار والآخر بالماء كما ضرب المثل بهذين للمؤمنين في قوله تعالى ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَسَالَتْ أَوْدِيَةُ إِقَدَرِهَا ﴾ [الرعد: ١٧]، الآية واما قبل الهجرة فلم يكن الناس إلا مؤمن أو كافر لم يكن هناك منافق فإن المسلمين كانوا مستضعفين فكان من آمن آمن باطنا وظاهرا ومن لم يؤمن فهو كافر فلما هاجر النبي إلى المدينة وصار للمؤمنين بها عز وانصار ودخل جمهور اهلها في الإسلام طوعا واختيارا كان بينهم من أقاربهم ومن غير أقاربهم من أظهر الاسلام موافقة رهبة أو رغبة وهوفي الباطن كافر وكان رأس هؤلاء عبدالله بن أبي بن سلول وقد نزل فيه وفي امثاله من المنافقين آيات

والقرآن يذكر المؤمنين والمنافقين في غير موضع كما ذكرهم في سورة البقرة وآل عمران والنساء والمائدة وسورة العنكبوت والأحزاب وكان هؤلاء في اهل المدينة والبادية كما قال تعالى ﴿ وَمِمَنْ حَوْلَكُم مِّرَا الْمَعْرَبِ مُنَفِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النِّفَاقِ لاَتَعَلَمُهُم مَّ عَنْ نَعْلَمُهُم مَّ السركين وفيهم من هو في الأصل من المشركين وفيهم من هوفي الأصل من الهل الكتاب وسورة الفتح والقتال والحديد والمجادلة والحشر والمنافقين بل عامة السور المدنية يذكر فيها المنافقين قال تعالى في سورة آل عمران ﴿ يَكَانُهُا الّذِينَ اَمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفُرُوا وَقَالُوا لِإِخْونِهِم إِذَاصَرَبُوا فِي الأَرْضِ أَوْكَانُوا عُزَى لَوْكَانُوا عِندنا مَا مَانُوا وَمَاقُوا لا وَلِيعَمْم المُؤمِنِينَ ﴿ وَلِيعَلَمُ النّذِينَ اللّه الله عران الله عن المنافق فإن المسلمين كانوا مستضعفين فكان من آمن آمن باطنا وظاهرا ومن لم يؤمن فهو كافر فلما هاجر النبي إلى المدينة وصار للمؤمنين بها عز وانصار ودخل جمهور اهلها في الإسلام طوعا واختيارا المدينة من أقاربهم ومن غير أقاربهم من أظهر الاسلام موافقة رهبة أو رغبة وهوفي المباطن كافر وكان رأس هؤلاء عبدالله بن أبي بن سلول وقد نزل فيه وفي امثاله من المنافقين آيات (۱۰).

فإن الله منذ بعث محمدا وأنزل عليه القرآن وهاجر إلى المدينة صار الناس ثلاثة أصناف مؤمن به وكافر به مظهر الكفر ومنافق مستخف بالكفر ولهذا ذكر الله هذه الأصناف الثلاثة في أول سورة البقرة ذكر أربع آيات في نعت المؤمنين وآيتين في الكفار وبضع عشر آية في المنافقين وقد ذكر الله الكفار والمنافقين في غير موضع من القرآن كقوله وكلا تُطِع الكفيرين والمنافقين والاحزاب: ١]، وقوله فإن الله جامع المُنفقين والكنفرين والمنافقين في المنافقين والمحزاب: ١]، وقوله فإن الله جامع المنفوقين والكنفرين في المحاركة على الكفار ليميزهم عنهم بإظهار الإسلام وإلا فهم في الباطن شر من الكفار وعطفهم على الكفار ليميزهم عنهم بإظهار الإسلام وإلا فهم في الباطن شر من الكفار

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ٤٦١ – ٤٦٣.

كما قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [النساء: ١٤٥] وكما قال ﴿ وَلاَ عَلَى آَحَدِ مِنَّهُم مَاتَ أَبَدًا وَلَا نَقُم عَلَى قَبْرِهِ ۗ إِنَّهُم كَفَرُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: ١٨]، وكما قال ﴿ قُلُ أَنفِقُواْ طَوْعًا أَوْ كَرَهًا لَن يُنقَبّلَ مِنكُم ۗ إِنَّكُم صَكْنتُم قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ وَمَا مَنعَهُمْ أَن تُقْبَلُ مِنهُمْ نَفَقَتُهُم ۚ إِلّا أَنْهُم َ كَوْمُواْ بِاللّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلا يَأْنُونَ ٱلصَّلَوة إِلّا وَهُمْ كُن هُو مَن المَنفق وَلَا يَأْنُونَ ٱلصَّلَوة وَلا يَأْنُونَ ٱلصَّلَوة وَلاَ يَلا وَهُمْ كَن هُونَ ﴾ [التوبة: ٣٥ - ١٥]، وإذا كان كذلك فأهل البدع فيهم المنافق الزنديق فهذا كافر ويكثر مثل هذا في الرافضة والجهمية فإن رؤساءهم كانوا منافقين زنادقة وأول من ابتدع الرفض كان منافقا وكذلك التجهم فإن أصله زندقة ونفاق ولهذا كان الزنادقة المنافقون من القرامطة الباطنية المتفلسفة وأمثالهم يميلون إلى الرافضة والجهمية لقربهم منهم ومن أهل البدع من يكون فيه إيمان باطنا وظاهرا لكن فيه جهل وظلم (۱).

ان الله تعالى منذ بعث محمدا وأعزه بالهجرة والنصرة صار الناس ثلاثة اقسام قسما مؤمنين وهم الذين آمنوا به ظاهرا وباطنا وقسما كفارا وهم الذين اظهروا الكفر به وقسما منافقين وهم الذين آمنوا ظاهرا لا باطنا ولهذا افتتح سورة البقرة بأربع آيات في صفة المؤمنين وآيتين في صفة الكافرين وثلاث عشرة آية في صفة المنافقين وكل واحد من الايمان والكفر والنفاق له دعائم وشعب كما دلت عليه دلائل الكتاب والسنة وكما فسره امير المؤمنين علي بن ابي طالب رضي الله عنه في الحديث المأثور عنه في الإيمان ودعائمه وشعبه فمن النفاق ما هو اكبر يكون صاحبه في الدرك الأسفل من النار كنفاق عبد الله بن ابي وغيره بأن يظهر تكذيب الرسول أو جحود بعض ما جاء به أوبغضه أوعدم اعتقاد وجوب اتباعه أوالمسرة بانخفاض دينه أو المساءة بظهور دينه ونحو ذلك مما لا يكون صاحبه الا عدوا لله ورسوله وهذا القدر كان موجودا في زمن رسول الله وما زال بعده بل هو بعده اكثر منه على عهده لكون موجبات الايمان على عهده أقوى فاذا

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٣ ص: ٣٥٣.

كانت مع قوتها وكان النفاق معها موجودا فوجوده فيما دون ذلك أولى(١).

لفظ الكفر والنفاق فالكفر اذا ذكر مفردا في وعيد الآخرة دخل فيه المنافقون كقوله في النفر والنفاق فالكفر اذا ذكر مفردا في وعيد الآخرة دخل فيه المنافقون كثير وَالمثال هذه النصوص كثير في القرآن فهذه كلها يدخل فيها المنافقون الذين هم في الباطن كفار ليس معهم من الإيمان شيء كما يدخل فيها الكفار المظهرون للكفر بل المنافقون في الدرك الأسفل من النار كما أخبر الله بذلك في كتابه ثم قد يقرن الكفر بالنفاق في مواضع ففي أول البقرة ذكر أربع آيات في صفة المؤمنين وآيتين في صفة الكافرين وبضع عشرة آية في صفة المنافقين فقال تعالى في أن الله جَامِعُ المُنفِقِينَ وَالْكَنفِينَ في جَهَنمَ جَمِيعًا في النساء: ١٤٠](١).

## ﴿ ذَلِكَ ٱلۡكِتَابُ لَارَيْبُ فِيهِ هُدًى لِلْمُنَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢]

والكتاب اسم جنس لكل كتاب أنزله الله يتناول التوراة والإنجيل كما يتناول القرآن فذكر أن هذا الكتاب الذي أنزل عليه هدى للمتقين الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة والذين يؤمنون بما أنزل إليه وما أنزل من قبله وبالآخرة هم يوقنون ثم أخبر أن هؤلاء هم المفلحون فحصر الفلاح في هؤلاء فلا يكون مفلحا إلا من كان من هؤلاء ".

أنه لما أنزل قوله ذلك الكتاب وتلك آيات الكتاب ونحوذلك لم يكن الكتاب المشار إليه قد أنزل تلك الساعة وإنما كان قد أنزل قبل ذلك فصار كالغائب الذي يشار إليه كما يشار إلى الغائب وهوباعتبار حضوره عند النبي يشار إليه كما يشار إلى الحاضر وأول التقوى تقوى الشرك (٤).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٢٨ ص: ٤٣٤–٤٣٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۵٤.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ١ ص: ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) الجواب الصحيح ج: ٢ ص: ٢٧٥.

### لطيفة ﴿ هُدًى لِّاثْنَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢]

أصل السماع الذي أمر الله به هو سماع ما جاء به الرسول ﷺ سماع فقه وقبول ولهذا انقسم الناس فيه أربعة أصناف صنف معرض ممتنع عن سماعه وصنف سمع الصوت ولم يفقه المعنى وصنف فقهه ولكنه لم يقبله والرابع الذي سمعه سماع فقه وقبول والصنف الرابع الذين سمعوا سماع فقه وقبول فهذا هو السماع المأمور به كما قال تعالى ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَى آَعَيْنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَرَقُواْ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ [المائدة: ٨٣]، وقال تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنُهُ. زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَّكُّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢]، وقال تعالى ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينٌ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٦]، وكذلك قوله ﴿قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَآءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرٌّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّيْ ﴾ [فصلَت: 13]، ومثله قوله ﴿هَٰذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدِّى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٨]، فالبيان يعم كل من فقهه والهدى والموعظة للمتقين وقوله ﴿هَنَا بَصَآيِرُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّقَوْمِ يُوقِنُون [الجاثية: ٢٠]، وقوله ﴿الَّمْ آلَ قَالَكَ الْكِتَابُ لَارَيْنَ فِيهُ هُدَى لِشُنَتِينَ ﴾ [البقرة: ١- ٢]، وهنا لطيفة تزيل إشكالا يفهم هنا وهو أنه ليس من شرط هذا المتقى المؤمن أن يكون كان من المتقين المؤمنين قبل سماع القرآن فإن هذا أولا ممتنع إذ لا يكون مؤمنا متقيا من لم يسمع شيئا من القرآن وثانيا أن الشرط إنما يجب أن يقارن المشروط لا يجب أن يتقدمه تقدما زمانيا كاستقبال القبلة في الصلاة وثالثا أن المقصود أن يبين شيئان أحدهما أن الإنتفاع به بالإهتداء والإتعاظ والرحمة هو وإن كان موجبا له لكن لابد مع الفاعل من القابل إذ الكلام لا يؤثر فيمن لا يكون قابلا له وإن كان من شأنه أن يهدى ويعظ ويرحم وهذا حال كل كلام الثاني أن يبين أن المهتدين بهذا هم المؤمنون المتقون ويستدل بعدم الإهتداء به على عدم الإيمان والتقوى كما يقال المتعلمون لكتاب بقراط هم الأطباء وإن لم يكونوا أطباء قبل تعلمه بل بتعلمه وكما يقال كتاب سيبويه كتاب عظيم المنفعة للنحاة وإن كانوا

إنما صاروا نحاة بتعلمه وكما يقال هذا مكان موافق للرماة والركاب(١).

قال تعالى ﴿ فَذَكِّرْ إِن نَفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ ١٠ سَيَذَّكُّرُ مَن يَخْشَىٰ ١٠ وَيَنَجَنَّهُما ٱلْأَشْقَى ١١ ٱلَّذِي يَصْلَى ٱلنَّارَ ٱلْكُبْرَىٰ﴾ [الأعلى: ٩ - ١٢]، فأخبر ان من يخشاه يتذكروالتذكر هنا مستلزم لعبادته قال الله تعالى ﴿ هُوَ الَّذِي يُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ - وَيُنزِّكُ لَكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقًا ۚ وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنيبُ ﴾[غافر: ١٣]، وقال ﴿ بَبْصِرَةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ شُّنِيبٍ ﴾ [ق: ٨] ولهذا قالوا في قوله ﴿سَيَذَكُرُ مَن يَخْشَىٰ﴾ [الأعلى: ١٠]، سيتعظ بالقرآن من يخشى الله وفي قوله ﴿وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ﴾ [غافر: ١٣]، انما يتعظ من يرجع إلى الطاعة وهذا لان التذكر التام يستلزم التأثر بما تذكره فان تذكر محبوبا طلبه وان تذكر مرهوبا هرب منه ومنه قوله تعالى ﴿ وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يس: ١٠]، وقال سبحانه ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِيَ ٱلرَّحْنَنَ بِٱلْغَيْبِ ﴾ [يس: ١١] فنفي الانذار عن غير هؤلاء مع قوله ﴿ وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يس: ١٠]، فأثبت لهم الانذار من وجه ونفاه عنهم من وجه فان الانذار هوالاعلام بالمخوف فالانذار مثل التعليم والتخويف فمن علمته فتعلم فقد تم تعليمه وآخر يقول علمته فلم يتعلم وكذلك من خوفته فخاف فهذا هو الذى تم تخويفه واما من خوف فما خاف فلم يتم تخويفه وكذلك من هديته فاهتدى تم هداه ومنه قوله تعالى ﴿هُدُى آِنْنَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢]، ومن هديته فلم يهتد كما قال ﴿ وَأَمَّا تُمُودُ فَهَكَيْنَهُمْ فَأُسْتَحَبُّوا أَلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْهَدَىٰ ﴾ [فصلت: ١٧]، فلم يتم هداه كما تقول قطعته فانقطع وقطعته فما انقطع فالمؤثر التام يستلزم اثره فمتى لم يحصل اثره لم يكن تاما والفعل اذا صادف محلا قابلا تم والا لم يتم والعلم بالمحبوب يورث طلبه والعلم بالمكروه يورث تركه ولهذا يسمى هذا العلم الداعى ويقال الداعى مع القدرة يستلزم وجود المقدور وهو العلم بالمطلوب المستلزم لارادة المعلوم المراد وهذا كله انما يحصل مع صحة الفطرة وسلامتها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ١٥–١٦.

وأما مع فسادها فقد يحس الانسان باللذيذ فلا يجد له لذة بل يؤلمه وكذلك يلتذ بالمؤلم الفساد الفطرة والفساد يتناول القوة العلمية والقوة العملية جميعا كالمرور الذي يجد العسل مرأ فانه فسد نفس إحساسه حتى كان يحس به على خلاف ما هوعليه للمرة التي مازجته وكذلك من فسد باطنه قال تعالى ﴿وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَهَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ أَنَهُ وَنُقَلِبُ الْفَيْدِيْهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ [الأنعام: ١٠٩](١) . وينتفع بالعلم من عمل به

وقوله تعالى ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَخْشَى ﴾ [الأعلى: ١٠]، يقتضى أن كل من يخشي يتذكر والحشية قد تحصل عقب الذكر وقد تحصل قبل الذكر وقوله ﴿ مَن يَخْشَى ﴾ [الأعلى: ١٠]، مطلق ومن الناس من يظن أن ذلك يقتضى أنه لابد أن يكون قد خشي أولا حتى يذكر وليس كذلك بل هذا كقوله ﴿ هَدَى يَشْفَهَا ﴾ [البقرة: ٢]، وقوله ﴿ إِنْمَا أَنْتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَهَا ﴾ [النازعات: ١٥]، وقوله ﴿ إِنْمَا أَنْتُ مُنذِرُ مَن يَخْشَهَا ﴾ [النازعات: ١٥]، وقوله ﴿ إِنْمَا أَنْتُ مُنذِرُ مَن اَتَّبَعَ الدِّكْرَ وَلِيس كذلك وعيد قبل وقوله ﴿ إِنْمَا أَنْدِرُ مَنِ النَّبِعَ الدِّكْرَ وَعيد قبل سماع القرآن وكذلك قوله ﴿ إِنْمَا أَنْذِرُ مَنِ اَتَبّعَ الدِّكْرَ وَخَشِى الرَّحْن بِعد أن أنذره الرسول وقد لا يكونون خافوها قبل وهو إنما إنتج الذكر وخشى الرحمن بعد أن أنذره الرسول وقد لا يكونون خافوها قبل الإنذار ولا كانوا متقين قبل سماع القرآن بل به صاروا متقين وهذا كما يقول القائل ما يسمع هذا إلا سعيد وإلا مفلح وإلا من رضي الله عنه وما يدخل في الإسلام إلا من ومثل هذا قوله ﴿ هَذَا بَصَنَيْرُ لِلنَاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ يُوقِنُون ﴾ [الجائية: ٢٠]، وقد قال ومثل هذا قوله ﴿ هَذَا بَصَنَيْرُ لِلنَاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُوقِنُون ﴾ [الجائية: ٢٠]، وقد قال يتفع بالعلم من عمل به فمن إستمع القرآن فآمن به وعمل به صار من المتقين الذين هو هدى لهم ومن لم يؤمن به ولم يعمل به لم يكن من المتقين ولم يكن ممن إهتدى به الذين هو هدى لهم ومن لم يؤمن به ولم يعمل به لم يكن من المتقين ولم يكن ممن إهتدى به الذين هو هدى لهم ومن لم يؤمن به ولم يعمل به لم يكن من المتقين ولم يكن من إهتدى به ولم يعمل به ولم يعمل به ولم يعمل به فيكن من المتقين ولم يكن من المتوب ولم يكن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۳۰.

بل هو كما قال الله تعالى ﴿ قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدًى وَشِفَا َ ۗ وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي اَ الله تعالى ﴿ قُلُ هُو لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدًى وَشِفَاءً وَاللَّهِ مَ وَقُرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى ۚ ﴾ [فُصلّت: ٤٤]، ولم يرد أنهم كانوا مؤمنين فلما سمعوه صار هدى وشفاء بل إذا سمعه الكافر فآمن به صار في حقه هدى وشفاء وكان من المؤمنين به بعد سماعه (۱).

أن الإنسان لا يعتقد أنه بدعائه وإنذاره وبيانه يحصل الهدى ولوكان أكمل الناس وأن الداعي وإن كان صالحا ناصحا مخلصا فقد لا يستجيب المدعو لا لنقص في الدعاء لكن لفساد في المدعو وهذا لأن حصول المطلوب متوقف على فعل الفاعل وقبول القابل كالسيف القاطع يؤثر بشرط قبول الحل فيه لا يقطع الحجارة والحديد ونحو ذلك والنفخ يؤثر إذ كان هناك قابل لا يؤثر في الرماد والدعاء والتعليم والإرشاد وكل ما كان من هذا الجنس له فاعل وهو المتكلم بالعلم والهدى والنذارة وله قابل وهو المستمع فإذا كان المستمع قابلا حصل الإنذار التام والتعليم التام والهدى التام وإن لم يكن قابلا قيل علمته فلم يتعلم وهديته فلم يهتد وخاطبته فلم يصغ ونحو ذلك فقوله في القرآن ﴿مُدَى يَشْقِينَ﴾ [البقرة: ٢]، هو من هذا إنما يهتدي من يقبل الإهتداء وهم المتقون لا كل أحد وليس المراد أنهم كانوا متقين قبل اهتدائهم بل قد يكونوا كفارا لكن إنما يهتدي به من كان متقيا فمن إتقى الله إهتدى بالقرآن والعلم والإنذار إنما يكون بما أمر به القرآن وهكذا قوله ﴿ لِيُسْذِرَ مَنَ كَانَ حَيًّا ﴾ [يس: ٧٠]، الإنذار التام فإن الحي يقبله ولهذا قال ﴿وَيَحِقَّ ٱلْفَوْلُ عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [يس: ٧٠]، فهم لم يقبلوا الإنذار ومثله قوله ﴿إِنَّمَا أَنَّ مُنذِرُ مَن يَخْشَنها ﴾ [النازعات: ٤٥]، وعكسه قوله ﴿وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦] أي كل من ضل به فهوفاسق فهوذم لمن يضل به فإنه فاسق ليس أنه كان فاسقا قبل ذلك ولهذا تأولها سعد بن أبى وقاص في الخوارج وسماهم فاسقين لأنهم ضلوا بالقرآن فمن ضل بالقرآن فهو فاسق<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۲ ص: ۱۷۱–۱۷۲.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ٥٨٧– ٥٨٨.

#### من عمل بما علم ورثه الله علم ما لم يعلم

فلا ريب أن الله يفتح على قلوب أوليائه المتقين وعباده الصالحين بسبب طهارة قلوبهم مما يكرهه واتباعهم ما يحبه ما لا يفتح به على غيرهم وهذا كما قال على الا فهما يؤتيه الله عبدا في كتابه وفي الأثر من عمل بما علم ورثه الله علم ما لم يعلم وقد دل القرآن على ذلك في غير موضع كقوله ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ ِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا اللهُ وَإِذًا لَآ تَيْنَهُم مِن لَّذُنَّا أَجْرًا عَظِيمًا اللهُ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ٦٦ - ٦٦] فقد أخبر أنه من فعل ما يؤمر به يهديه الله صراطًا مستقيمًا وقال تعالى ﴿ يَهْدِي بِدِ اللَّهُ ا مَن ٱتَّبَعَ رِضْوَانَكُه سُبُلَ ٱلسَّكَمِ ﴾ [١١ئدة: ١٦]، وقال تعالى ﴿وَالَّذِينَ ٱهْتَدَوَّا زَادَهُم هُدَى وَءَانَكُهُمْ تَقُونَهُمْ ﴾ [محمد: ١٧]، وقال ﴿إِنَّهُمْ فِتْيَةً ءَامَنُواْ بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَهُمْ هُدَّى ﴾ [الكهف: ١٣]، وقال تعالى ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَارَبُ فِيهُ هُدُى لِشُنَتِينَ ﴾ [البقرة: ٢]، وقال تعالى ﴿ هَذَا بَصَآبُرُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٠]، وقال تعالى ﴿هَنذَا بَصَ آبِرُ مِن زَّبِّكُمْ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٣]، وأخبر أن اتباع ما يكرهه يصرف عن العلم والهدى كقوله ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمَّ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [المصف: ٥] وقوله ﴿ وَأَقَسَمُوا ا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمُنهُمْ لَين جَآءَتُهُمْ ءَايَّةُ لَيُؤْمِنُنَّ جَا قُلْ إِنَّمَا ٱلْآيِنَتُ عِندَ ٱللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ ٱنَّهَآ إِذَاجَآءَتُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٩]، وقوله ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهَّدَ أَيْكَنهِمْ لَبِن جَآءَتُهُمْ ءَايَدُّ لَيُؤْمِنُنَ بَهَا ۚ قُلُ إِنَّمَا ٱلْآيِنَتُ عِندَ ٱللَّهِ ۗ وَمَا يُشْعَرُكُمُ أَنَّهَآ إِذَاجَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِنَّ وَنُقَلِّبُ أَفْعِدَتُهُمْ وَأَبْصِدَرِهُمْ كَمَا لَهُ تُؤْمِنُواْ بِهِ ۚ أَوَّلُ مَنَّ وِ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغَيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٩ - ١١٠]، أي وما يشعركم أنها اذا جاءت لا يؤمنون بها ونقلب أفئدتهم أي يتركون الايمان ونحن نقلب أفئدتهم لكونهم لم يؤمنوا أول مرة أي ما يدريكم أنه لا يكون هذا وهذا حينئذ (١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۳ ص: ۲٤٥–۲٤٦.

ان قراءة القرآن على الوجه المأمور به تورث القلب الأيمان العظيم وتزيده يقينا وطمأنينة وشفاء

وكثيرا ما تعرض للمؤمن شعبة من شعب النفاق ثم يتوب الله عليه وقد يرد على قلبه بعض ما يوجب النفاق ويدفعه الله عنه والمؤمن يبتلي بوسأوس الشيطان وبوسأوس الكفر التي يضيق بها صدره كما قالت الصحابة يا رسول الله إن أحدنا ليجد في نفسه ما لئن يخر من السماء إلى الأرض أحب اليه من أن يتكلم به فقال ذاك صريح الايمان وفي رواية ما يتعاظم ان يتكلم به قال الحمد لله الذي رد كيده إلى الوسوسة أي حصول هذا الوسواس مع هذه الكراهة العظيمة له ودفعه عن القلب هو من صريح الايمان كالجاهد الذى جاءه العدو فدافعه حتى غلبه فهذا أعظم الجهاد والصريح الخالص كاللبن الصريح وانما صار صريحا لما كرهوا تلك الوسأوس الشيطانية ودفعوها فخلص الايمان فصار صريحا ولابد لعامة الخلق من هذه الوسأوس فمن الناس من يجيبها فصير كافرا أو منافقا ومنهم من قد غمر قلبه الشهوات والذنوب فلا يحس بها الا اذا طلب الدين فإما أن يصير مؤمنا واما أن يصير منافقا ولهذا يعرض للناس من الوسأوس في الصلاة ما لا يعرض لهم اذا لم يصلوا لأن الشيطان يكثر تعرضه للعبد إذا أراد الانابة إلى ربه والتقرب اليه والاتصال به فلهذا يعرض للمصلين ما لا يعرض لغيرهم ويعرض لخاصة أهل العلم والدين أكثر مما يعرض للعامة ولهذا يوجد عند طلاب العلم والعبادة من الوسأوس والشبهات ما ليس عند غيرهم لانه لم يسلك شرع الله ومنهاجه بل هو مقبل على هواه في غفلة عن ذكر ربه وهذا مطلوب الشيطان بخلاف المتوجهين إلى ربهم بالعلم والعبادة فانه عدوهم يطلب صدهم عن الله قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾ [فاطر: ٦]، ولهذا أمر قارئ القرآن أن يستعيذ بالله من الشيطان الرجيم فان قراءة القرآن على الوجه المأمور به تورث القلب الايمان العظيم وتزيده يقينا وطمأنينة وشفاء وقال تعالى ﴿ وَنُنْزِّلُ مِنَ ٱلْقُدْرَءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۚ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٦]، وقال تعالى ﴿هَنَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ﴾ [آل عمران: ١٣٨]، وقال تعالى ﴿هُدَى

نِشَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢]، وقال تعالى ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُمَّ إِيمَنَا ﴾ [التوبة: ١٢٤]، وهذا مما يجده كل مؤمن من نفسه فالشيطان يريد بوسأوسه أن يشغل القلب عن الانتفاع بالقرآن فأمر الله القارئ اذا قرأ القرآن أن يستعيذ منه قال تعالى ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرِّءَانَ فَٱسْتَعِدْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ ٱلرَّحِيمِ اللهِ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ. سُلْطَنُ عَلَى ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِ مَ يَتَوَكَّلُونَ اللهِ إِنَّمَا سُلُطَنْنُهُ، عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ، وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ م مُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: ٩٨ - ١٠٠]، فان المستعيذ بالله مستجير به لاجيء اليه مستغيث به من الشيطان فالعائذ بغيره مستجير به فاذا عاذ العبد بربه كان مستجيراً به متوكلاً عليه فيعيذه الله من الشيطان ويجيره منه ولذلك قال الله تعالى ﴿ أَدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَكُ عَدَاوُةٌ كَأَنَّدُولِكُ حَمِيمٌ الله وَمَا يُلَقَّ لَهَ ٓ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلقَّنْهَآ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ١٠٠ وَإِمَّا يَنزَعُنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطنِ نَزْعُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۖ إِنَّهُ, هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيثُ ﴾ [فُصلَت: ٣١ - ٣٦]، وفي الصحيحين عن النبي أنه قال اني لأعلم كلمة لوقالها لذهب عنه ما يجد أعوذ بالله من الشيطان الرجيم فأمر سبحانه بالاستعاذة عند طلب العبد الخير لئلا يعوقه الشيطان عنه وعندما يعرض عليه من الشر ليدفعه عنه عند إرادة العبد للحسنات وعندما يأمره الشيطان بالسيئات ولهذا قال النبي ﷺ لا يزال الشيطان يأتى أحدكم فيقول من خلق كذا من خلق كذا حتى يقول من خلق الله فمن وجد ذلك فليستعذ بالله ولينته فأمر بالاستعاذة عندما يطلب الشيطان أن يوقعه في شر أو يمنعه من خير كما يفعل العدو مع عدوه وكلما كان الإنسان أعظم رغبة في العلم والعبادة واقدر على ذلك من غيره بحيث تكون قوته على ذلك أقوى ورغبته وإرادته في ذلك أتم كان ما يحصل له أن سلمه الله من الشيطان أعظم وكان ما يفتتن به إن تمكن منه الشيطان أعظم ولهذا قال الشعبى كل أمة علماؤها شرارها إلا المسلمين فإن علماءهم خيارهم وأهل السنة في الإسلام كأهل الإسلام في الملل وذلك ان كل أمة غير المسلمين فهم ضالون وانما يضلهم علماؤهم فعلماؤهم شرارهم والمسلمون على هدى وانما يتبين الهدى بعلمائهم فعلماؤهم خيارهم وكذلك أهل السنة أئمتهم خيار الأمة وأئمة أهل البدع أضر على الأمة من أهل الذنوب ولهذا أمر النبي ﷺ بقتل الخوارج ونهى عن قتال

الولاة الظلمة وأولئك لهم نهمة في العلم والعبادة فصار يعرض لهم من الوسأوس التي تضلهم وهم يظنونها هدى فيطيعونها ما لا يعرض لغيرهم ومن سلم من ذلك منهم كان من أئمة المتقين مصابيح الهدى وينابيع العلم كما قال إبن مسعود لأصحابه كونوا ينابيع العلم مصابيح الحكمة سرج الليل جدد القلوب احلاس البيوت خلقان الثياب تعرفون في أهل السماء وتخفون على أهل الأرض (١).

قال تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَهُهُ وَالْمَنْ وَمِمّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [الأنفال: ٢ - ٣]، فانه ذكر وجل قلوبهم اذا ذكر الله وزيادة ايمانهم اذا تليت عليهم آياته مع التوكل عليه واقام الصلاة على الوجه المأمور به باطنا وظاهرا وكذلك الانفاق من المال والمنافع فكان هذا مستلزما للباقي فان وجل القلب عند ذكر الله يقتضى خشيته والخوف منه وقد فسروا ﴿ وَجِلَتُ ﴾ [الأنفال: ٢]، بفرقت وفي قراءة ابن مسعود اذا ذكر الله فرقت قلوبهم وهذا صحيح فان الوجل في اللغة هو الخوف يقال حمرة الخجل وصفرة الوجل ومنه وقله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢٠]، قالت عائشة يا رسول الله هل الرجل يزني ويسرق (٢٠).

ويخاف أن يعاقب قال لا يا ابنة الصديق هو الرجل يصلى ويصوم ويتصدق ويخاف أن لا يقبل منه وقال السدى في قوله تعالى ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللّهُ وَجِلَتُ وَيَخَافَ أَن لا يقبل منه وقال السدى في قوله تعالى ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللّهُ وَجِلَتَ قُلُومُهُم ﴾ [الانفال: ٢]، هوالرجل يريد أن يظلم أويهم بمعصية فينزع عنه وهذا كقوله تعالى ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفُسُ عَنِ ٱلْمُوكَ ﴿ الْمُؤَى الْمُأْوَى ﴿ النازعات: ١٠ - ١١]، وقوله ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾ [الرحمن: ٢١]، قال مجاهد وغيره من المفسرين هو الرجل يهم بالمعصية فيذكر مقامه بين يدى الله فيتركها خوفا من الله واذا كان وجل القلب من ذكره يتضمن خشيته ومخافته فذلك يدعوصاحبه إلى فعل المأمور وترك المحظور قال سهل بن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۲۸۲-۲۸۶.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۱۹–۲۱.

عبد الله ليس بين العبد وبين الله حجاب اغلظ من الدعوى ولا طريق اليه اقرب من الله ليس بين العبد وبين الله حجاب اغلظ من الله ويدل على ذلك قوله تعالى ولَمَا سَكَتَ عَن مُوسَى الْفَضَبُ أَخَذَا لَأَلُوا عَلَى وَلَى شَخَتِهَا هُدًى وَرَحَمُهُ لِلَّذِينَ هُمْ لِرَبِهِمْ يَرَهَبُونَ ﴾ [الاعراف: ١٥٤]، فأخبر ان الهدى والرحمة للذين يرهبون الله قال مجاهد وابراهيم هو الرجل يريد ان يذنب الذنب فيذكر مقام الله فيدع الذنب رواه ابن أبي الدنيا عن ابن الجعد عن شعبة عن منصور عنهما في قوله تعالى ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ جَنَانِ ﴾ [الرحمن: ٢٤]، وهؤلاء هم اهل الفلاح المذكورون في قوله تعالى ﴿أُولَتِكَ عَلَى هُدًى مِن رَبِهِمْ وَلُولَتِكَ هُمُ اللهُ وَلَكَ مُن اللهُ وَلِكَ مَن اللهُ وَلَكَ مُن اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَكَ هُمُ اللهُ وَلَكَ هُمُ اللهُ وَلَا يَشِي وَلَهُ تعالى ﴿أُولَتِكَ عَلَى هُدَى مِن رَبِهِمْ وَلُولُتِكَ هُمُ اللهُ وَلَا يَشِي وَلَهُ اللهِ عَلَى اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَكَ هُمُ اللهُ وَلَهُ تعالى ﴿ وَلَا المُعلَى اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَكَ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

عامة الأسماء يتنوع مسماها بالاطلاق والتقييد وكذلك لفظ الهدى اذا أطلق تناول العلم الذى بعث الله به رسوله والعمل به جميعا فيدخل فيه كل ما أمر الله به كما فى قوله ﴿ آمْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٦]، والمراد طلب العلم بالحق والعمل به جميعا وكذلك قوله ﴿ مُدَى يَشْنَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢]، والمراد به أنهم يعلمون ما فيه ويعملون به ولهذا صاروا مفلحين وكذلك قول أهل الجنة ﴿ أَخْمَدُ لِلّهِ ٱلّذِى هَدَننا لِهَذَا ﴾ [الأعراف: ٣٤]، والما هداهم بأن ألهمهم العلم النافع والعمل الصالح ثم قد يقرن الهدى اما بالاجتباء كما فى قوله ﴿ شَاكِرًا وَكُما فَى قوله ﴿ شَاكِرًا وَكُما فَى قوله ﴿ شَاكِرًا

لِّأَنْغُمِةً آجْتَبَنَهُ وَهَدَنهُ ﴾ [النحل: ١٢١]، ﴿ أَللَّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهُدِى إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ [الشورى: ١٣] وكذلك قوله تعالى ﴿ هُو ٱلَّذِى آرْسَلَ رَسُولَهُ, بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾ [التوبة: ٣٣]، والهدى هنا هوالايمان ودين الحق هوالاسلام واذا أطلق الهدى كان كالايمان المطلق يدخل فيه هذا وهذا (١).

معرفة ما جاء به الرسول وما أراده بألفاظ القرآن والحديث هوأصل العلم والإيمان والسعادة والنجاة

أن معرفة ما جاء به الرسول وما أراده بألفاظ القرآن والحديث هوأصل العلم والإيمان والسعادة والنجاة ثم معرفة ما قال الناس في هذا الباب لينظر المعاني الموافقة للرسول والمعانى المخالفة لها والألفاظ نوعان نوع يوجد في كلام الله ورسوله ونوع لا يوجد في كلام الله ورسوله فيعرف معنى الأول ويجعل ذلك المعنى هوالأصل ويعرف ما يعنيه الناس بالثاني ويرد إلى الأول هذا طريق أهل الهدى والسنة وطريق أهل الضلال والبدع بالعكس يجعلون الألفاظ التي أحدثوها ومعانيها هي الأصل ويجعلون ما قاله الله ورسوله تبعا لهم فيردونها بالتأويل والتحريف إلى معانيهم ويقولون نحن نفسر القرآن بالعقل واللغة يعنون أنهم يعتقدن معنى بعقلهم ورأيهم ثم يتأولون القرآن عليه بما يمكنهم من التأويلات والتفسيرات المتضمنة لتحريف الكلم عن مواضعه ولهذا قال الإمام أحمد أكثر ما يخطىء الناس من جهة التأويل والقياس وقال يجتنب المتكلم في الفقه هذين الأصلين الجمل والقياس وهذه الطريق يشترك فيها جميع أهل البدع الكبار والصغار فهي طريق الجهمية والمعتزلة ومن دخل في التأويل من الفلاسفة والباطنية الملاحدة وأما حذاق الفلاسفة فيقولون ان المراد بخطاب الرسول ﷺ إنما هوأن يخيل إلى الجمهور ما ينتفعون به في مصالح دنياهم وان لم يكن ذلك مطابقا للحق قالوا وليس مقصود الرسول ﷺ بيان الحق وتعريفه بل مقصوده أن يخيل إليهم ما يعتقدونه ويجعلون خاصة النبوة قوة التخييل فهم يقولون أن الرسول ﷺ لم يبين ولم يفهم بل ولم يقصد ذلك وهم متنازعون هل كان يعلم الأمور على ما هي عليه على قولين منهم من قال كان يعلمها لكن ما كان يمكنه

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٧ ص: ١٦٦.

بيانها وهؤلاء قد يجعلون الرسول أفضل من الفيلسوف ومنهم من يقول بل ما كان يعرفها أوما كان حاذقا في معرفتها وانما كان يعرف الأمور العملية وهؤلاء يجعلون الفيلسوف أكمل من النبي ﷺ لأن الأمور العملية أكمل من العلمية فهؤلاء يجعلون خبر الله وخبر الرسول ﷺ إنما فيه التخييل وأولئك يقولن لم يقصد به التخييل ولكن قصد معنى يعرف بالتأويل وكثير من أهل الكلام الجهمية يوافق أولئك على أنه ما كان يمكنه أن يبوح بالحق في باب التوحيد فخاطب الجمهور بما يخيل لهم كما يقولون إنه لوقالإن ربكم ليس بداخل العالم ولا خارجه ولا يشار إليه ولا هو فوق العالم ولا كذا ولا كذا لنفرت قلوبهم عنه وقالوا هذا لا يعرف قالوا فخاطبهم بالتجسيم حتى يثبت لهم ربا يعبدونه وان كان يعرف أن التجسيم باطل وهذا يقوله طوائف من أعيان الفقهاء المتأخرين المشهورين الذين ظنوا أن مذهب النفاة هوالصحيح واحتاجوا أن يعتذروا عما جاء به الرسول ﷺ من الإثبات كما يوجد في كلام غير واحد وتارة يقولون إنما عدل الرسول ﷺ عن بيان الحق ليجتهدوا في معرفة الحق من غير تعريفه ويجتهدوا في تأويل ألفاظه فتعظم أجورهم على ذلك وهم إجتهادهم في عقلياتهم وتأويلاتهم ولا يقولون إنه قصد به إفهام العامة الباطل كما يقول أولئك المتفلسفة وهذا قول أكثر المتكلمين النفاة من الجهمية والمعتزلة ومن سلك مسلكهم حتى إبن عقيل وأمثاله وأبو حامد وإبن رشد الحفيد وأمثالهما يوجد في كلامهم المعنى الأول وأبو حامد إنما ذم التأويل في آخر عمره وصنف الجام العوام عن علم الكلام محافظة على هذا الأصل لأنه رأى مصلحة الجمهور لا تقوم إلا بإبقاء الظواهر على ما هي عليه وإن كان هو يرى ما ذكره في كتبه المضنون بها أن النفي هو الثابت في نفس الأمر فلم يجعلوا مقصوده بالخطاب البيان والهدي كما وصف الله به كتابه ونبيه حيث قال ﴿هُدَى تِسْتَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢] وقال ﴿هَنَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١٣٨]، وقال ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيَّالَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢] وقال ﴿وَمَاعَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ﴾ [العنكبوت: ١٨] وقال ﴿كِتَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [ببراهيم: ١] وأمثال ذلك وقال النبي ﷺ تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدى إلا هالك وقال تعالى ﴿وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا

تَنَّيِعُواْ السَّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴿ ﴿ اللَّنعام: ١٥٣] وقال ﴿ قَدْ جَاءَ عُمْ مِن اللّهِ مَن السَّكُ مِ اللّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضَوَن هُ سُبُلَ السَّكَ مِ فَرُرُ وَكِتَبُ مُبِينُ ﴿ فَي يَهْدِى بِهِ اللّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضَوَن هُ سُبُلَ السَّكَ مِ وَيُحْرِجُهُم مِّن الظَّلُمَتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطِ مُّسَتَقِيمِ ﴾ وَيُحْرِجُهُم مِّن الظَّلُمَتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطِ مُّسَتَقِيمِ ﴾ [المائدة: ١٥ - ١٦] وقال ﴿ مَا كُنتَ تَذْرِى مَا الْكِئن مُ وَلا الإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مِن نَشَاءُ مِن عَيْدُوهُ وَاتَبَعُوا النَّورَ الَّذِي آلُزِلَ مَعَهُ ﴿ أَوْلَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] (١٠).

### فإن التعليم والتذكير والإنذار والهدى ونحوذلك له فاعل وله قابل

قول المصلي سمع الله لمن حمد هاي استجاب له وكما في قوله تعالى هُمُنكيتِنهُ وَالبقرة: ٢] وقوله هُوَلَكُرُ وَالْفُرَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ هُ [ق: ٥٤] وقوله هُوَذَكُرُ وَالإنذار والهدى ونحوذلك له فاعل وله قابل فالمعلم المذكر يعلم غيره ثم ذلك الغير قد يتعلم ويتذكر وقد لا يتعلم ولا يتذكر فإن تعلم وتذكر فقد تم التعليم والتذكير وإن لم يتعلم ولم يتذكر فقد وجد أحد طرفيه تعلم وتذكر فقد تم التعليم والتذكير وإن لم يتعلم ولم يتذكر فقد وجد أحد طرفيه وهوالفاعل دون المحل القابل فيقال في مثل هذا علمته فما تعلم وذكرته فما تذكر وأمرته فما أطاع وقد يقال ما علمته وما ذكرته لأنه لم يحصل تاما ولم يحصل مقصوده فينفي لإنتفاء كماله وتمامه وإنتفاء فائدته بالنسبة إلى المخاطب السامع وإن كانت الفائدة حاصلة للمتكلم القائل المخاطب فحيث خص بالتذكير والإنذار ونحوه المؤمنون فهم مخصوصون بالتأم النافع الذي سعدوا به وحيث عمم فالجميع مشتركون في الإنذار الذي قامت به الحجة على الخلق سواء قبلوا أولم يقبلوا وهذا هوالهدى المذكور في قوله هُوَاًما ثَمُودُ الحجة على الخلق سواء قبلوا أولم يقبلوا وهذا هوالهدى هنا هوالبيان والدلالة والإرشاد العام المام وهنا قد هدى المتقين وغيرهم كما قال العام المشترك وهوكالإنذار العام والتذكير العام وهنا قد هدى المتقين وغيرهم كما قال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۷ ص: ۳۵۵–۳۵۸.

﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد: ٧] وأما قوله ﴿ آهْدِنَا آلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ [الناتحة: ٦] فالمطلوب الهدى الخاص التام الذي يحصل معه الإهتداء كقوله ﴿ هُدَى آيننَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢] وقوله ﴿ فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّلَالَةُ ﴾ [الأعراف: ٣٠] وقوله ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ ﴾ [المنحل: ٣٠] وقوله ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضُونَكُهُ سُبُلَ ٱلسَّلَامِ ﴾ [المائدة: ١٦] وهذا كثير في القرآن (١).

العطف يقتضي إشتراك المعطوف والمعطوف عليه فيما ذكر وأن بينهما مغايرة إما في الذات وإما في الصفات وهوفي الذات كثير كقوله ﴿ إِنَّ ٱلنَّينَ ءَامَنُوا وَٱلَّذِينَ هَادُوا في الذات وألصَّنِ عِن وَٱلتَصَرَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشَرَكُوا ﴾ [العج: ١٧] وأما في الصفات فمثل هذه الآية فإن الذي خلق فسوى هوالذي قدر فهدى لكن هذا الإسم والصفة ليس هوذاك الإسم والصفة ومثله قوله ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣] إلى قوله ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن مَبِلِكَ وَهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

# ﴿ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ١٥٨ ومجموع الفتاوى ج: ١٤ ص: ٤١٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۱۲ ص: ۱۲۷ ومجموع الفتاوی ج: ۷ ص: ۱۷۷.

بَعِيدًا ﴾[النساء: ١٣٦] (١).

أما ما اخبرت به الرسل من الغيب فهوامور موجودة ثابتة اكمل واعظم مما نشهده نحن في هذه الدار وتلك امور محسوسة تشاهد وتحس ولكن بعد الموت وفي الدار الاخرة ويمكن ان يشهدها في هذه الدار من يختصه الله بذلك ليست عقلية قائمة بالعقل ولهذا كان الفرق بينها وبين الحسيات التي تشهدها ان تلك غيب وهذه شهادة قال تعالى وهذا كان الفرق بينها وبين الحسيات التي تشهدها ان تلك غيب وهذه شهادة قال تعالى غاب عنا كان غيبا واذا شهدناه كان شهادة وليس هو فرقا يعود إلى ان ذاته تعقل ولا تشهد ولا تحس بل كل ما يعقل ولا يمكن ان يشهد بحال فانما يكون في الذهن والملائكة يكن ان يشهد بحال فانما يكون في الذهن والملائكة وفي الجنة كما تواترت النصوص في ذلك عن النبي واتفق على ذلك سلف الامة وائمتها وامكان رؤيته يعلم بالدلائل العقلية القاطعة لكن ليس هو الدليل الذي سلكه طائفة من اهل الكلام كأبي الحسن وامثاله حيث ادعوا ان كل موجود يمكن رؤيته بل قالوا ويمكن ان تتعلق به الحواس الخمس السمع والبصر والشم والذوق واللمس فان قالوا ويمكن ان تتعلق به الحواس الخمس السمع والبصر والشم والذوق واللمس فان هذا مما يعلم فساده بالضرورة عند جماهير العقلاء (\*).

قال الله تعالى ﴿ اَلَذِنَ يُوْمِنُونَ بِاَلْغَبِ ﴾ [البقرة: ٣] والايمان بالشيء مشروط بقيام دليل يدل عليه فعلم أن الأمور الغائبة عن المشاهدة قد تعلم بما يدل عليها (٣).

### فالمعنى في كونه غيباً هو انتفاء شهود ناله

قال الله تعالى ﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا فَوْقَكُمُ سَبْعَ طَرَآيِقَ وَمَا كُنَّا عَنِ ٱلْخَلُقِ غَفِلِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٧] وقال تعالى ﴿ فَلَنَسْعَكُنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلْيَهِمْ وَلَنَسْعَكُنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ ۚ فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَا كُنَّا غَآيِبِينَ ﴾ [الإعراف: ٦ - ٧] وقد قال تعالى ﴿ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَنِ ﴾ [البقرة: ٣] قال طائفة من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۳ ص: ۲۳۳.

<sup>(</sup>٢) الرد على المنطقيين ج: ١ ص: ٣١٠ والجواب الصحيح ج: ٢ ص: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ٢٩ ص: ٤٩٣.

السلف الغيب هو الله أومن الايمان بالغيب الايمان بالله ففي موضع نفي عن نفسه أن يكون غائبا وفي موضع جعله نفسه غيبا ولهذا اختلف الناس في هذه المسألة فطائفة من المتكلمين من أصحابنا وغيرهم كالقاضي وابن عقيل وابن الزاغوني يقولون بقياس الغائب على الشاهد ويريدون بالغائب الله ويقولون قياس الغائب على الشاهد ثابت بالحد والعلة والدليل والشرط كما يقولون في مسائل الصفات في إثبات العلم والخبرة والارادة وغير ذلك وأنكر ذلك عليهم طائفة منهم الشيخ أبو محمد في رسالته إلى أهل رأس العين وقال لا يسمى الله غائبا واستدل بما ذكر وفصل الخطاب بين الطائفتين أن اسم الغيب والغائب من الأمور الاضافية يراد به ما غاب عنا فلم ندركه ويراد به ما غاب عنا فلم يدركنا وذلك لأن الواحد منا إذا غاب عن الآخر مغيبا مطلقا لم يدرك هذا هذا ولا هذا هذا والله سبحانه شهيد على العباد رقيب عليهم مهيمن عليهم لا يعزب عنه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء فليس هو غائبا وإنما لما لم يره العباد كان غيبا ولهذا يدخل في الغيب الذي يؤمن به وليس هو بغائب فإن الغائب اسم فاعل من قولك غاب يغيب فهو غائب والله شاهد غير غائب وأما الغيب فهو مصدر غاب يغيب غيبا وكثيرا ما يوضع المصدر موضع الفاعل كالعدل والصوم والزور وموضع المفعول كالخلق والرزق ودرهم ضرب الأمير ولهذا يقرن الغيب بالشهادة وهى أيضا مصدر فالشهادة هى المشهود أو الشاهد والغيب هو إما المغيب عنه فهو الذي لا يشهد نقيض الشهادة وإما بمعنى الغائب الذي غاب عنا فلم نشهده فتسميته باسم المصدر فيه تنبيه على النسبة إلى الغير أي ليس هوبنفسه غائبا وإنما غاب عن الغير أوغاب الغير عنه وقد يقال اسم الشهادة والغيب يجمع النسبتين فالشهادة ما شهدنا وشهدناه والغيب ما غاب عنا وغبنا عنه فلم نشهده وعلى كل تقدير فالمعنى في كونه غيبا هو انتفاء شهود ناله وهذه تسمية قرآنية صحيحة فلو قالوا قياس الغيب على الشهادة لكانت العبارة موافقة واما قياس الغائب ففيه مخالفة في ظاهر اللفظ ولكن موافقة في المعنى فلهذا حصل في اطلاقه التنازع<sup>(١)</sup>.

بجموع الفتاوی ج: ١٤ ص: ٥١–٥٣.

قال تعالى ﴿إِنَ ٱلصَّكَاوَةُ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكُرُّ ﴾[العنكبوت: ١٥] والفحشاء من المنكر وكذلك قال ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبِكِ وَبَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكَرِ وَٱلْبَغَى ﴾ [النحل: ٩٠] وإيتاء ذي القربي هو من العدل والاحسان كما أن الفحشاء والبغي من المنكر وكذلك قوله ﴿ وَٱلَّذِينَ يُمُسِّكُونَ بِٱلْكِئِبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوةَ ﴾ [الأعراف: ١٧٠] وإقامة الصلاة من أعظم التمسك بالكتاب وكذلك قوله ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَكِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغِبًا وَرَهَبًا ﴾ [الأنبياء: ٩٠] ودعاؤهم رغبا ورهبا من الخيرات وأمثال ذلك في القرآن كثيروهذا الباب يكون تارة مع كون أحدهما بعض الآخر فيعطف عليه تخصيصا له بالذكر لكونه مطلوبا بالمعنى العام والمعنى الخاص وتارة تكون دلالة الاسم تتنوع بحال الانفراد والاقتران فإذا أفرد عم وإذا قرن بغيره خص كاسم الفقير والمسكين لما أفرد أحدهما في مثل قوله﴿ لِلْفُـقَرَآءِ ٱلَّذِيرَ أُحْصِـرُواْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٧٣] وقوله ﴿إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ ﴾ [المائدة: ٨٩] دخل فيه الآخر ولما قرن بينهما في قوله ﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُ قَرَآءِ وَٱلْمَسَاكِينِ ﴾ [المتوبة: ٦٠] صارا نوعين وقد قيل إن الخاص المعطوف على العام لا يدخل في العام حال الاقتران بل يكون من هذا الباب والتحقيق أن هذا ليس لازما قال تعالى ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا بِلَّهِ وَمَلَتَهِكَ تِهِـ عَ وَرُسُـلِهِ. وَجِبْرِيلَ وَمِيكَـٰلَ فَإِكَ ٱللَّهَ عَدُوٌّ لِلْكَنفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٩٨] وقال تعالى ﴿وَلِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّ عَنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَلِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ ﴾ [الأحزاب: ٧] وذكر الخاص مع العام يكون لأسباب متنوعة تارة لكونه له خاصية ليست لسائر أفراد العام كما في نوح وإبراهيم وموسى وعيسى وتارة لكون العام فيه إطلاق قد لا يفهم منه العموم كما في قوله ﴿هُدَى لِنَشْنَقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِبُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمُمَا رَزَفَنَهُمُ يُنفِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن مَّلِكَ وَبِٱلْأَخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ ﴾ [البقرة: ٢ -٤] فقوله ﴿يُؤْمِنُونَ بِٱلْغِيبِ ﴿ [البقرة: ٣] يتناول الغيب الذي يجب الإيمان به لكن فيه إجمال فليس فيه دلالة على أن من الغيب ما أنزل إليك وما أنزل من قبلك وقد يكون المقصود أنهم يؤمنون بالمخبر به وهوالغيب وبالإخبار بالغيب وهوما

أنزل إليك وما أنزل من قبلك ومن هذا الباب قوله تعالى ﴿ اَتْلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِنَ الْكِنْبِ وَأَقَامُواْ الصَّلَوْةَ ﴾ [الاعراف: وَأَوْمِ الصَّلَوَةَ ﴾ [الاعتكبوت: ٥٤] وقوله ﴿ وَالَّذِينَ يُمُسِّكُونَ وَالْكِنْبِ وَأَقَامُواْ الصَّلَوَةَ ﴾ [الاعراف: ١٧٠] وتلاوة الكتاب هي اتباعه كما قال ابن مسعود في قوله تعالى ﴿ النِّينَ اَتَيْنَهُمُ الْكِئْبَ يَتُلُونَهُ وَقَ تِلَاوَتِهِ ﴾ [البقرة: ١٢١] قاليحللون حلاله ويحرمون حرامه ويؤمنون بمتشابهه ويعملون بمحكمه فاتباع الكتاب يتناول الصلاة وغيرها لكن خصها بالذكر لمزيتها وكذلك قوله لموسى ﴿ إِنِّي أَنَّا اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ أَنَا فَاعَبُدُنِ وَأَقِمِ الصَّلَوٰةَ لِذِكُوى ﴾ [طه: ١٤] وإقامة الصلاة لذكره من أجل عبادته وكذلك قوله تعالى ﴿ اَتَقُواْ اللّهَ وَقُولُواْ قَولًا سَدِيلًا ﴾ [الاحزاب: ٧٠] وقوله ﴿ اَتَقُواْ اللّهَ وَابَتَغُواْ إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ [المائدة: ٣٠] وقوله ﴿ اَتَقُواْ اللّه لكن خصت بالذكر ليقصدها المتعبد بخصوصها فإنها هي العون على سائر أنواع العبادة إذ خصت بالذكر ليقصدها المتعبد بخصوصها فإنها هي العون على سائر أنواع العبادة إذ هوسبحانه لا يعبد إلا بمعونته (١٠).

انما أولياء الله الذين وصفهم الله تعالى بولايته بقوله ﴿أَلاَ إِنَ أَوْلِيآ اللهِ لاَ خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللهِ اللهِ وَملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ويؤمن بكل رسول أرسله الله وكل كتاب انزله الله كما قال تعالى ﴿قُولُواْ ءَامَنَا بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْ إِبْرَهِهُمْ اللهُ وَمَا قال تعالى ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْ إِبْرَهِمُ لا نُفرِقُ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النّبِيُونَ مِن رَبِّهِمْ لا نُفرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَغُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَامَانَتُم بِهِ عَقَدِ الْهَنَدُولُ وَإِنْ فَوَقُواْ فَإِنَا عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا أُولِيَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَمُكَوْلُولُ إِلَيْهُ وَمُلَكِمُ فَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُلَوْمِنُونَ كُلُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ لا نفرق بين أحد مِن وقي الأخبار المحضة فهذا مما لم يختلف المسلمون أنه لا نفرق بين أحد من رسله إلى الآخر في الأخبار المحضة فهذا مما لم يختلف المسلمون أنه لا نفرق بين أحد من رسله إلى

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۳۷۵–۳۷۹ ومجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۱۷۷.

آخر السورة وقال في أول السورة ﴿الْمَرْنَ ۚ ذَلِكَ الْكِتَبُ لَارَيْثُ فِيهُ هُدَى لِشَقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْب وَيُقِمُونَ الصَّلَوْةَ وَمُمَّا رَوَقْنَهُمُ يُنِفِقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِمَّا أُنزلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزلَ مِن قَبِلِكَ وَبَالْكِخَرَةِ هُمْ يُوقَوُنَ ۞ أُولَلَتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَبِّهِمْ ۗ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُوكَ ﴾ [البقرة: ١ - ٥] فلا بد في الايمان من ان تؤمن ان محمدا خاتم النبيين لا نبى بعده وان الله ارسله إلى جميع الثقلين الجن والانس فكل من لم يؤمن بما جاء به فليس بمؤمن فضلا عن ان يكون من أولياء الله المتقين ومن آمن ببعض ما جاء به وكفر ببعض فهوكافر ليس بمؤمن كما قال الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُـلِهِـ عَ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَغْضِ وَنَكَفُثُرُ بِبَغْضِ وَمُريدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ أَوْلَكِهِكَ هُمُ ٱلْكَهْرُونَ حَقًّا ۚ وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنفرينَ عَذَابًا مُّهيئًا (اللهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ أُولَنِّكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمُّ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ١٥١ - ١٥٦] ومن الايمان به الايمان بأنه الواسطة بين الله وبين خلقه في تبليغ امره ونهيه ووعده ووعيده وحلاله وحرامه فالحلال ما أحله الله ورسوله والحرام ما حرمه الله ورسوله والدين ما شرعه الله ورسوله فمن اعتقد ان لاحد من الأولياء طريقا إلى الله من غير متابعة محمد فهو كافر من أولياء الشيطان واما خلق الله تعالى للخلق ورزقه اياهم واجابته لدعائهم وهدايته لقلوبهم ونصرهم على اعدائهم وغير ذلك من جلب المنافع ودفع المضار فهذا لله وحده يفعله بما يشاء من الأسباب لا يدخل في مثل هذا وساطة الرسل<sup>(١)</sup>.

### كل أحد يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله

قد اتفق سلف الامة وأئمتها على ان كل احد يؤخذ من قوله ويترك إلا رسول الله وهذا من الفروق بين الأنبياء وغيرهم فان الأنبياء صلوات الله عليهم وسلامه يجب لهم الايمان بجميع ما يخبرون به عن الله عز وجل وتجب طاعتهم فيما يأمرون به بخلاف الأولياء فانهم لا تجب طاعتهم في كل ما يأمرون به ولا الايمان بجميع ما يخبرون به بل يعرض امرهم وخبرهم على الكتاب والسنة فما وافق الكتاب والسنة وجب قبوله وما

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۱ ص: ۱۲۹–۱۷۱.

خالف الكتاب والسنة كان مردودا وإن كان صاحبه من أولياء الله وكان مجتهدا معذورا فيما قاله له اجر على اجتهاده لكنه إذا خالف الكتاب والسنة كان مخطئا وكان من الخطأ المغفور إذا كان صاحبه قد اتقى الله ما استطاع فان الله تعالى يقول ﴿ فَأَنْقُوا أَللَّهَ مَا اَسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التخابن: ١٦] وهذا تفسر قوله تعالى ﴿يَاأَيُّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ حَقَّ ثُقَالِهِ ع آل عمران: ١٠٢] قال ابن مسعود وغيره حق تقاته ان يطاع فلا يعصى وان يذكر فلا ينسى وان يشكر فلا يكفر أى بحسب استطاعتكم فان الله تعالى لا يكلف نفسا إلا وسعها كما قال تعالى ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦] وقال تعالى ﴿لا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا أَوْلَنَهِكَ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ ۖ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [الأعراف: ٤٢] وقال تعالى ﴿ وَأَوْفُوا اللَّهِ عَلَى وَالَّمِيزَانَ بِالْقِسْطِ ۖ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ ﴾ [الأنعام: ١٥٢] وقد ذكر الله سبحانه وتعالى الايمان بما جاءت به الانبياء في غير موضع كقوله تعالى ﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَمَا أَنزلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزلَ إِلَىٰٓ إِبْرَهِءَم وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن زَّيِهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَخَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦] وقال تعالى ﴿الْمَ (١) ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَارَيْبُ فِيهُ هُدُى لِلْمُتَقِينَ ١٠ الَّذِنَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْفَيْبِ وَيُقِمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمُمَّا رَزَقْنَهُمُ يُفِقُونَ ١٠ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ عِٱلْمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَإِلْآخِزَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ١٤ أُولَتِكَ عَلَى هُدَى مِن دَبِهِم اللهِ اللهِ المُعْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١ - ٥] وقال تعالى ﴿ ﴾ لَّيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبَرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَيْ كَتِهِ وَٱلْكِنَابِ وَٱلنَّبِيِّينَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ - ذَوِى ٱلْقُـرْدِينِ وَٱلْيَتَامَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَأَبْنَ ٱلسَّبيل وَالسَّآبِلينَ وَفِي ٱلزِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوٰةَ وَٱلْمُوفُوبَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُواً ۖ وَالصَّابِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسُ أُولَيْهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا ۖ وَأُولَيْكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾[البقرة: ١٧٧] وهذا الذي ذكرته من ان أولياء الله يجب عليهم الاعتصام بالكتاب والسنة وانه ليس فيهم معصوم يسوغ له أولغيره اتباع ما يقع في قلبه من غير اعتبار بالكتاب والسنة هو مما اتفق عليه أولياء الله عز وجل من خالف في هذا فليس من أولياء الله سبحانه الذين أمر الله باتباعهم بل اما ان يكون كافرا واما ان يكون مفرطا في الجهل وهذا كثير في كلام

المشايخ كقول الشيخ ابى سليمان الدارانى أنه ليقع فى قلبى النكتة من نكت القوم فلا اقبلها إلا بشاهدين الكتاب والسنة وقال أبوالقاسم الجنيد رحمة الله عليه علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة فمن لم يقرأ القرآن ويكتب الحديث لايصلح له ان يتكلم فى علمنا أوقال لا يقتدى به (١).

## ﴿ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ [البقرة: ٣]

عماد الدين الذي لا يقوم إلا به هو الصلوات الخمس المكتوبات ويجب على المسلمين من الاعتناء بها ما لا يجب من الاعتناء بغيرها كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يكتب إلى عماله إن أهم أمركم عندي الصلاة فمن حفظها وحافظ عليها حفظ دينه ومن ضيعها كان لما سواها من عمله أشد إضاعة وهي أول ما أوجبه الله من العبادات والصلوات الخمس تولى الله إيجابها بمخاطبة رسوله ليلة المعراج وهي آخر ما وصى به النبي أمته وقت فراق الدنيا جعل يقول الصلاة الصلاة وما ملكت أيمانكم وهي أول ما يحاسب عليه العبد من عمله وآخر ما يفقد من الدين فإذا ذهبت ذهب الدين كله وهي عمود الدين فمتى ذهبت سقط الدين قال النبي رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله وأمر الصلاة عظيم شأنها أن تذكر ههنا فإنها قوام الدين وعماده وتعظيمه تعالى لها في كتابه فوق جميع العبادات فإنه سبحانه يخصها بالذكر تارة ويقرنها بالزكاة تارة وبالصر تارة وبالنسك تارة (٢).

فإن الصلاة أيضا تعم الصلاة المفروضة والتطوع وقد يدخل فيها كل ذكر الله إما لفظا وإما معنى قال ابن مسعود رضي الله عنه ما دمت تذكر الله فأنت في صلاة وإن كنت في السوق وقال معاذ بن جبل مدارسة العلم التسبيح (٣).

وبسبب الكلام في مسألة الايمان تنازع الناس هل في اللغة أسماء شرعية نقلها الشارع عن مسماها في اللغة أو أنها باقية في الشرع على ما كانت عليه في اللغة لكن الشارع زاد في أحكامها لا في معنى الاسماء وهكذا قالوا في إسم الصلاة والزكاة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۱ ص: ۲۰۸–۲۱۰.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۳ ص: ٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٣٦.

والصيام والحج إنها باقية في كلام الشارع على معناها اللغوى لكن زاد في أحكامها ومقصودهم ان الايمان هو مجرد التصديق وذلك يحصل بالقلب واللسان وذهبت طائفة ثالثة إلى أن الشارع تصرف فيها تصرف أهل العرف فهي بالنسبة إلى اللغة مجاز وبالنسبة إلى عرف الشارع حقيقة والتحقيق أن الشارع لم ينقلها ولم يغيرها ولكن استعملها مقيدة لا مطلقة كما يستعمل نظائرها ولفظ الايمان أمر به مقيدا بالايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله وكذلك لفظ الإسلام بالإستسلام لله رب العالمين وقد بين الرسول تلك الخصائص والاسم دل عليها فلا يقال أنها منقولة ولا أنه زيد في الحكم دون الاسم بل الاسم انما استعمل على وجه يختص بمراد الشارع لم يستعمل مطلقا وهو إنما قال ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ بعد أن عرفهم الصلاة المأمور بها فكان التعريف منصرفا إلى الصلاة التي يعرفونها لم يرد لفظ الصلاة وهم لا يعرفون معناه ولهذا كل من قال في لفظ الصلاة أنه عام للمعنى اللغوى أوأنه مجمل لتردده بين المعنى اللغوى والشرعى ونحو ذلك فأقوالهم ضعيفة فان هذا اللفظ انما ورد خبرا أوأمرا فالخبر كقوله ﴿أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يَنْهَىٰ كَ عَبْدًا إِذَا صَلَّى ﴾ [العلق: ٩ - ١٠] وسورة اقرأ من أول ما نزل من القرآن وكان بعض الكفار أما أبوجهل أوغيره قد نهى النبي عن الصلاة وقال لئن رأيته يصلى لأطأن عنقه فلما رآه ساجدا رأى من الهول ما أوجب نكوصه على عقبيه فإذا قيل ﴿أَرَءَيْتَ الَّذِي يَنْهَىٰ الله عَبْدًا إِذَا صَلَّى ﴾ [العلق: ٩ - ١٠] فقد علمت تلك الصلاة الواقعة بلا إجمال في اللفظ ولا عموم ثم أنه لما فرضت الصلوات الخمس ليلة المعراج أقام النبي لهم الصلوات بمواقيتها صبيحة ذلك اليوم وكان جبرائيل يؤم النبي ﷺ والمسلمون يأتمون بالنبي فإذا قيل لهم ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ ﴾ عرفوا أنها تلك الصلاة وقيل أنه قبل ذلك كانت له صلاتان طرفي النهار فكانت أيضا معروفة فلم يخاطبوا بإسم من هذه الأسماء الا ومسماه معلوم عندهم فلا اجمال في ذلك ولا يتناول كل ما يسمى حجا ودعاءا وصوما فإن هذا انما يكون اذا كان اللفظ مطلقا وذلك لم يرد<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۳۰۰.

#### إقامة الصلاة تتضمن إتمامها بحسب الإمكان

وهي الصلاة التي أمر بها في قوله ﴿ أَقِرِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَّيْلِ وَقُرْءَانَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْءَانَ الْفَجْرِكَانَ مَشْهُودًا ﴾ [الإسراء: ٧٨] (١) .

ان الله سبحانه وتعالى أمر في كتابه بإقامة الصلاة وذم المصلين الساهين عنها المضيعين لها فقال تعالى في غير موضع ﴿وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ وإقامتها تتضمن إتمامها بحسب الإمكان كما سيأتي في حديث أنس بن مالك رضى الله عنه قال أقيموا الركوع والسجود فإنى أراكم من بعد ظهري وفي رواية أتموا الركوع والسجود وسيأتى تقرير دلالة ذلك وقد أخرج البخاري ومسلم في الصحيحين وأخرج أصحاب السنن أبودأود والترمذي والنسائي وابن ماجة وأصحاب المسانيد كمسند احمد وغير ذلك من أصول الإسلام عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ دخل المسجد فدخل رجل ثم جاء فسلم على النبي ﷺ فرد رسول الله ﷺ وقال ارجع فصل فإنك لم تصل فرجع الرجل فصلى كما كان صلى ثم سلم عليه فقال رسول الله ﷺ وعليك السلام ثم قال ارجع فصل فإنك لم تصل حتى فعل ذلك ثلاث مرات فقال الرجل والذي بعثك بالحق ما أحسن غير هذا فعلمني قال إذا قمت إلى الصلاة فكبر ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن ثم اركع حتى تطمئن راكعا ثم ارفع حتى تعتدل قائما ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا ثم اجلس حتى تطمئن جالسا ثم افعل ذلك في صلاتك كلها وفي رواية للبخاري إذا قمت إلى الصلاة فاسبغ الوضوء ثم استقبل القبلة فكبر واقرأ بما تيسر معك من القرآن ثم اركع حتى تطمئن راكعا ثم ارفع رأسك حتى تعتدل قائما ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا ثم ارفع حتى تستوي وتطمئن جالسا ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا ثم ارفع حتى تستوى قائما ثم افعل ذلك في صلاتك كلها وفي رواية له ثم اركع حتى تطمئن راكعا ثم ارفع حتى تستوي قائما وباقيه مثله وفي رواية وإذا فعلت هذا فقد تمت صلاتك وما انتقصت من هذا فإنما انتقصته من صلاتك وعن رفاعة بن رافع رضي الله عنه أن رجلا دخل المسجد فذكر الحديث وقال فيه فقال النبي ﷺ إنه لا تتم صلاة لأحد من الناس حتى يتوضأ فيضع

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٢ ص: ٢٧٩.

الوضوء مواضعه ثم يكبر ويحمد الله عز وجل ويثني عليه ويقرأ بما شاء من القرآن ثم يقول الله أكبر ثم يركع حتى يطمئن راكعا ثم يقول الله أكبر ثم يرفع رأسه حتى يستوي قائما ثم يسجد حتى يطمئن ساجدا ثم يقول الله أكبر ثم يرفع رأسه حتى يستوي قاعد ثم يقول الله أكبر ثم يسجد حتى تطمئن مفاصله ثم يرفع رأسه فيكبر فإذا فعل ذلك فقد تمت صلاته وفي رواية إنها لا تتم صلاة أحدكم حتى يسبغ الوضوء كما أمر الله عز وجل فيغسل وجهه ويديه إلى المرفقين ويمسح برأسه ورجليه إلى الكعبين ثم يكبر الله ويحمده ثم يقرأ من القرآن ما أذن له وتيسر وذكر نحو اللفظ الأول وقال ثم يكبر فيسجد فيمكن وجهه وربما قال جبهته من الأرض حتى تطمئن مفاصله وتسترخى ثم يكبر فيستوي قاعدا على مقعدته ويقيم صلبه فوصف الصلاة هكذا أربع ركعات حتى فرغ ثم قال لا تتم صلاة لأحدكم حتى يفعل ذلك رواه أهل السنن أبو دأود والنسائي وابن ماجه والترمذي وقال حديث حسن والروايتان لفظ أبى دأود وفي رواية ثالثة له قال إذا قمت فتوجهت إلى القبلة فكبر ثم اقرأ بأم القرآن وبما شاء الله أن تقرأ فإذا ركعت فضع راحتك على ركبتيك وامدد ظهرك وقال إذا سجدت فمكن لسجودك فإذا رفعت فاقعد على فخذك اليسرى وفي رواية أخرى قال إذا أنت قمت في صلاتك فكبر الله عز وجل ثم اقرأ ما تيسر عليك من القرآن وقال فيه فإذا جلست في وسط الصلاة فاطمئن وافترش فخذك اليسرى ثم تشهد ثم إذا قمت فمثل ذلك حتى تفرغ من صلاتك وفي رواية أخرى قال فتوضأ كما أمرك الله ثم تشهد فأتم ثم كبر فإن كان معك قرآن فاقرأ به وإلا فاحمد الله عز وجل وكبره وهلله وقال فيه وإن انتقصت منه شيئا انتقصت من صلاتك فالنبي ﷺ أمر ذلك المسيء في صلاته بأن يعيد الصلاة وأمر الله ورسوله إذا أطلق كان مقتضاه الوجوب وأمره إذا قام إلى الصلاة بالطمأنينة كما أمره بالركوع والسجود وأمره المطلق على الإيجاب وأيضا قال له فإنك لم تصل فنفي أن يكون عمله الأول صلاة والعمل لا يكون منفيا إلا إذا انتفى شيء من واجباته فأما إذا فعل كما أوجبه الله عز وجل فإنه لا يصح نفيه لانتفاء شيء من المستحبات التي ليست بواجبه <sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) القواعد النورانية ج: ١ ص: ٣٤.

## ﴿ وَمَمَّا رَزَقَتْهُمُ يُنْفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣]

#### وهذه صدقة الأنبياء وورثتهم العلماء

تأول العلماء قوله ﴿ وَمَا رَزَقَهُمُ يُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣] النفقة من المال والنفقة من العلم وقال معاذ في العلم تعلمه لمن لا يعلمه صدقه وقال أبوالدرداء ما تصدق رجل بصدقه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۵ ص: ۳۸۸– ۳۸۹.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ١٩٨–١٩٩.

أفضل من موعظة يعظ بها جماعة فيتفرقون وقد نفعهم الله بها أوكما قال وفي الأثر نعمة العطية ونعمت الهدية الكلمة من الخبر يسمعها الرجل ثم يهديها إلى أخ له أوكما قال وهذه صدقة الأنبياء وورثتهم العلماء ولهذا كان الله وملائكته وحيتان البحر وطير الهواء يصلون على معلم الناس الخير كما أن كاتم العلم يلعنه الله ويلعنه اللاعنون وبسط هذا كثير في فضل بيان العلم وذم ضده كاتم العلم يلعنه الله ويلعنه اللاعنون وبسط هذا كثير في فضل بيان العلم وذم ضده والغرض هنا أن الله يبغض المختال الفخور البخيل به فالبخيل به الذي منعه والمختال إما أن يختال فلا يطلبه ولا يقبله واما أن يختال على بعض الناس فلا يبذله وهذا كثيرا ما يقع عند بعض الناس أنه يبخل بما عنده من العلم ويختال به وأنه يختال عن أن يتعدى من غيره وضد ذلك التواضع في طلبه وبذله والتكرم بذلك وقد كتبنا في غير موضع الكلام على جمع الله تعالى بين الخيلاء والفخر وبين البخل كما في قوله ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا اللَّهِ اللَّذِينَ يَبُّخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاس بِالْبُخْ لِي ﴾ [النساء: ٣٦ - ٣٧] ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ١٠٠ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُحُلِّ ﴾ [المحديد: ٢٣ - ٢٤] في النساء والحديد وضد ذلك الاعطاء والتقوى المتضمنة للتواضع كما قال ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَانَّقَىٰ ﴾ [الليل: ٥] وقال ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم تُّحَسِنُونَ ﴾ [النحل: ١٢٨] وهذان الأصلان هما جماع الدين العام كما يقال التعظيم لأمر الله والرحمة لعباد اللهفالتعظيم لأمر الله يكون بالخشوع والتواضع وذلك اصل التقوى والرحمة لعباد الله بالاحسان إليهم وهذان هما حقيقة الصلاة والزكاة فان الصلاة متضمنة للخشوع لله والعبودية له والتواضع له والذل له وذلك كله مضاد للخيلاء والفخر والكبر والزكاة متضمنه لنفع الخلق والاحسان إليهم وذلك مضاد للبخل ولهذا وغيره كثر القرآن بين الصلاة والزكاة في كتاب الله وقد ذكرنا فيما تقدم أن الصلاة بالمعنى العام تتضمن كل ما كان ذكرا لله أو دعاء له كما قال عبد الله بن مسعود ما دمت تذكر الله فأنت في صلاة ولو كنت في السوق وهذا المعنى وهو دعاء الله أي قصده والتوجه إليه المتضمن ذكره على وجه الخشوع والخضوع هو حقيقة الصلاة الموجودة في جميع موارد اسم الصلاة كصلاة القائم والقاعد والمضطجع والقارىء والأمي والناطق والأخرس وإن

تنوعت حركاتها وألفاظها فإن اطلاق لفظ الصلاة على مواردها هو بالتواطئ المنافي للاشتراك والجاز وهذا مبسوط في غير هذا الموضع إذ من الناس من ادعى فيها الاشتراك ومنهم من ادعى الجاز بناء على كونها منقولة من المعنى اللغوي أو مزيدة أو على غير ذلك وليس الأمر كذلك بل اسم الجنس العام المتواطئ المطلق إذا دل على نوع أو عين كقولك هذا الانسان وهذا الحيوان أوقولك هات الحيوان الذي عندك وهى غنم فهنا اللفظ قد دل على شيئين على المعنى المشترك الموجود في جميع الموارد وعلى ما يختص به هذا النوع أو العين فاللفظ المشترك الموجود في جميع التصاريف على القدر المشترك وما قرن باللفظ من لام التعريف مثلا أو غيرها دل على الخصوص والتعيين كما أن المعنى الكلى المطلق لا وجود له في الخارج فكذلك لا يوجد في الاستعمال لفظ مطلق مجرد عن جميع الأمور المعينة فان الكلام انما يفيد بعد العقد والتركيب وذلك تقييد وتخصيص كقولك اكرم الانسان أو الانسان خير من الفرس ومثله قوله ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّـلَوْهَ ﴾[هود: ١١٤] ونحو ذلك ومن هنا غلط كثير من الناس في المعانى الكلية حيث ظنوا وجودها في الخارج مجردة عن القيود وفي اللفظ المتواطيء حيث ظنوا تجرده في الاستعمال عن القيود والتحقيق أنه لا يوجد المعنى الكلى المطلق في الخارج إلا معينا مقيدا ولا يوجد اللفظ الدال عليه في الاستعمال إلا مقيدا مخصصا وإذا قدر المعنى مجردا كان محله الذهن وحينئذ يقدر له لفظ مجرد غير موجود في الاستعمال مجردا والمقصود هنا أن اسم الصلاة فيه عموم واطلاق ولكن لا يستعمل الا مقرونا بقيد إنما يختص ببعض موارده كصلواتنا وصلاة الملائكة والصلاة من الله سبحانه وتعالى وانما يغلط الناس في مثل هذا حيث يظنون أن صلاة هذا الصنف مثل صلاة هذا مع علمهم بان هذا ليس مثل هذا فإذا لم يكن مثله لم يجب أن تكون صلاته مثل صلاته وان كان بينهما قدر متشابه كما قد حققنا هذا في الرد على الاتحادية والجهمية والمتفلسفة ونحوهم ومن هذا الباب اسماء الله وصفاته التي يسمى ويوصف العباد بما يشبهها كالحي والعليم والقدير ونحو ذلك وكذلك اسم الزكاة هو بالمعنى العام كما في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال كل معروف صدقة ولهذا ثبت في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال على كل مسلم صدقةوأما الزكاة المالية المفروضة فانما تجب على بعض المسلمين في بعض الأوقات والزكاة المقارنة للصلاة

تشاركها في أن كل مسلم عليه صدقة كما قال النبي على قالوا فان لم يجد قال يعمل بيده فينفع نفسه ويتصدق قالوا فان لم يستطع قال يعين صانعا أويصنع لأخرق قالوا فان لم يستطع قال يكف نفسه على الشر واما قوله في الحديث الصحيح حديث ابي ذر وغيره على كل سلامي من احدكم صدقة فكل تسبيحة صدقة وكل تكبيرة صدقة وكل تهليلة صدقة وامر بالمعروف صدقة ونهي عن المنكر صدقة فهذا إن شاء الله كتضمن هذه الأعمال نفع الخلائق فانه بمثل هذا العامل يحصل الرزق والنصر والهدى فيكون ذلك من الصدقة على الخلق ثم إن هذه الأعمال هي من جنس الصلاة وجنس الصلاة الذي ينتفع به الغير يتضمن المعنيين الصلاة والصدقة ألا ترى أن الصلاة على الميت صلاة وصدقة وكذلك كل دعاء للغير واستغفار مع أن الدعاء للغير دعاء للنفس أيضا كما قال النبي في الحديث الصحيح ما من رجل يدعو لأخيه بظهر الغيب بدعوة إلا وكل الله به ملكا كلما دعا له بدعوة قال الملك الموكل به آمين ولك بمثل (۱).

الرزق يراد به ما أباحه الله تعالى للعبد وملكه إياه ويراد به مايتغذى به العبد

أن لفظ الرزق يراد به ما أباحه الله تعالى للعبد وملكه إياه ويراد به مايتغذى به العبد فالأول كقوله ﴿أَفِقُوا مِمَّا رَزَقَنَكُم ﴾ [البقرة: ٢٥٤] ﴿وَعَارَزَقَهُمْ يُفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣] فهذا الرزق هو الحلال والمملوك لايدخل فيه الخمر والحرام والثانى كقوله ﴿وَمَا مِن دَابَتَةِ فِ الزَّرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا ﴾ [هود: ٦] والله تعالى يرزق البهائم ولا توصف بأنها تملك ولا بأنه أباح الله ذلك لها إباحة شرعية فإنه لا تكليف على البهائم وكذلك الأطفال والجانين لكن ليس بمملوك لها وليس بمحرم عليها وإنما الحرم بعض الذي يتغذى به العبد وهو من الرزق الذي علم الله أنه يغتذى به وقدر ذلك بخلاف ما أباحه وملكه كما في الصحيحين عن إبن مسعود عن النبي ﷺ أنه قال يجمع خلق أحدكم في بطن أمه أربعين يوما نطفة ثم يكون علقه مثل ذلك ثم يبعث الملك فيؤمر بأربع كلمات يكون علقه مثل ذلك ثم يبعث الملك فيؤمر بأربع كلمات

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۲۱۲–۲۱۸.

فيقال أكتب رزقه وأجله وعمله وشقي أوسعيد ثم ينفخ فيه الروح قال فوالذي نفس بيده إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها وإن احدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينهما إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها والرزق يكون بينه وبينهما إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها والرزق الحرام مما قدره الله وكتبته الملائكة وهومما دخل تحت مشيئة الله وخلقه وهو مع ذلك قد حرمه ونهى عنه فلفاعله من غضبه وذمه وعقوبته ما هو أهله والله أعلم (١).

الرزق يراد به شيئا نأحدهماما ينتفع به العبد والثانى ما يملكه العبد فهذا الثانى هو المذكور في قوله ﴿ وَمَا رَزَقَنَكُم ﴾ [البقرة: ٢٥٤] وقوله ﴿ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَنَكُم ﴾ [البقرة: ٢٥٤] وهذا هو الحلال الذي ملكه الله إياه وأما الأول فهو المذكور في قوله ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِ اللَّرْضِ إِلَّا عَلَى اللّهِ رِزْقُها ﴾ [هود: ٦] وقوله إن نفسا لن تموت حتى تستكمل رزقها ونحو ذلك والعبد قد يأكل الحلال والحرام فهو رزق بهذا الإعتبار لا بالإعتبار الثانى وما إكتسبه ولم ينتفع به هو رزق بالإعتبار الثانى دون الأول فإن هذا في الحقيقة مال وارثه لاماله والله أعلم (٢٠).

ولما كان لفظ الجبر والرزق ونحوهما فيها إجمال منع الأئمة من إطلاق ذلك نفيا أوإثباتا كما تقدم عن الأوزاعي وأبي إسحاق الفزاري وغيرهما من الأئمة (٣).

إذا الرجل قطع الطريق وسرق أو أكل الحرام ونحو ذلك هل هو رزقه الذي ضمنه الله تعالى له أم لا أفتونا مأجورين(١)؟

الحمد لله ليس هذا هوالرزق الذي أباحه الله له ولا يجب ذلك ولا يرضاه ولا أمره أن ينفق منه كقوله تعالى ﴿أَنفِقُوا مِمَّا رَنَفْهُمُ يُنفِقُونَ ﴾[البقرة: ٣] وكقوله تعالى ﴿أَنفِقُوا مِمَّا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۸ ص: ٥٤٥–٥٤٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۸ ص: ٥٤١.

<sup>(</sup>٣)مجموع الفتاوي ج: ٨ ص: ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ج: ٨ ص: ٥٤٢-٥٤٤.

رَزَقَنَكُمْ ﴾[البقرة: ٢٥٤] ونحو ذلك لم يدخل فيه الحرام بل من أنفق من الحرام فإن الله تعالى يذمه ويستحق بذلك العقاب في الدنيا والآخرة بحسب دينه وقد قال الله ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمُوا لَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ ﴾ [البقرة: ١٨٨] وهذا أكل المال بالباطل ولكن هذا الرزق الذي سبق به علم الله وقدره كما في الحديث الصحيح عن إبن مسعود عن النبي ﷺ أنه قال يجمع خلق أحدكم في بطن أمه أربعين يوما نطفة ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون مضغة مثل ذلك ثم يبعث الله إليه الملك فيؤمر بأربع كلمات فيكتب رزقه وعمله وأجله وشقى أو سعيد فكما أن الله كتب ما يعمله من خير وشر وهو يثيبه على الخير ويعاقبه على الشر فكذلك كتب ما يرزقه من حلال وحرام مع أنه يعاقبه على الرزق الحرام ولهذا كل ما في الوجود واقع بمشيئة الله وقدره كما تقع سائر الأعمال لكن لاعذر لأحد بالقدر بل القدر يؤمن به وليس لأحد أن يحتج على الله بالقدر بل لله الحجة البالغة ومن إحتج بالقدر على ركوب المعاصي فحجته داحضة ومن إعتذر به فعذره غير مقبول كالذين قالوا ﴿لَوَ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشۡرَكُنَا وَلَآ ءَابَآؤُنَا ﴾ [الأنعام: ١٤٨] والذين قالوا ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ ٱلرَّحْمَنُ مَا عَبَدُ نَهُمُّ ﴾ [الزُّخرُف: ٢٠] كما قال تعالى ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسُرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْب ٱللَّهِ وَإِن كُنْتُ لَمِنَ ٱلسَّاخِرِينَ ﴿ ۚ أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَ اللَّهَ هَدَىنِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [الزُّمر: ٥٠ - ٥٠] وأما الرزق الذي ضمنه الله لعباده فهو قد ضمن لمن يتقيه أن يجعل له مخرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب وأما من ليس من التقين فضمن له ما يناسبه بأن يمنحه ما يعيش به في الدنيا ثم يعاقبه في الآخرة كما قال عن الخليل ﴿ وَأَرْزُقُ أَهَلَهُ مِنَ الثَّمَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِأَللَّهِ وَأَلْيُوْمِ ٱلْآخِرَ ۚ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ وَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُهُ وَإِلَى عَذَابِ ٱلنَّارِ ۗ وَبنُّسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ١٢٦] والله إنما أباح الرزق لمن يستعين به على طاعته لم يبحه لمن يستعين به على معصيته بل هؤلاء وإن أكلوا ما ضمنه لهم من الرزق فإنه يعاقبهم كما قال ﴿وَمَنكَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ.وَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُّهُۥٓ إِلَى عَذَابِ ٱلنَّارِّ وَيِثْسَ الْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ١٢٦] وقال تعالى ﴿أُحِلَّتَ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَكِمِ لِلَّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ غَيْرَ مُحِلِّي ٱلصَّيَّدِ وَأَنتُمُ حُرُمٌ ﴾ [١١ائدة: ١] فإنما أباح الأنعام لمن يحرم عليه الصيد في الإحرام وقال

تعالى ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ إِذَا مَا ٱنَّقُواْ وَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ثُمَّ ٱتَقَواْ وَءَامَنُواْ فَاللَّهُ يُحِبُّٱلْمُتِسِنِينَ ﴾ [المائدة: ٩٣] فكلما أن كل حيوان يأكل ما قدر له من الرزق فإنه يعاقب على أخذ ما لم يبح له سواء كان محرم الجنس أوكان مستعينا به على معصية الله ولهذا كانت أموال الكفار غير مغصوبة بل مباحة للمؤمنين وتسمى فيئا إذا عادت إلى المؤمنين لأن الأموال إنما يستحقها من يطيع الله لا من يعصيه بها فالمؤمنون يأخذونها بحكم الإستحقاق والكفار يعتدون في إنفاقها كما أنهم يعتدون في أعمالهم فإذا عادت إلى المؤمنين فقد فاءت إليهم كما يفي المال إلى مستحقهتوضع هذه أعمالهم فإذا عادت إلى المؤمنين فقد فاءت إليهم كما يفي المال إلى مستحقهتوضع خرجة الاية السطر السابع ص مجموع الفتاوى ج: ٨ ص: ٤٢٥ بدل من الاية الغير مخرجة بعد(وقد قال الله) وقبل (وهذا أكل المال بالباطل).

## ﴿ وَٱلَّذِينَ يُوۡمِنُونَ مِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن هَبِلْكَ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمۡ يُوقِنُونَ ﴾ [البقرة: ٤]

إن أصل العلم الإلهي ومبدأه ودليله الأول عند الذين آمنوا هوالإيمان بالله ورسوله وعند الرسول هووحى الله اليه كما قال خاتم الأنبياء أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا ان لا اله إلا الله وان محمدا رسول الله فاذا فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم واموالهم الا بحقهاوقال الله تعالى له ﴿ قُلُ إِن صَلَّلَتُ فَإِنّا اَضِلُ عَلَى نَفْسِى وَإِنِ الْهَتَدَيْتُ فِيما يُوحِي إِلَى رَدِّت إِنّهُ وَسَعِيعُ قَرِيبٌ ﴾ [سبأ: ٥٠] وتقرير الحجة في القرآن بالرسل كثير كقوله ﴿ رُسُلاً مُبنشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئلًا يكُونَ لِلنَاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥] ولما كان أصل العلم والهدى هوالإيمان بالرسالة المتضمنة للكتاب والحكمة كان ذكره طريق الهداية بالرسالة التي هي القرآن وما جاءت به الرسل كثيرا جداوكذلك ذكره حصول الهداية والفلاح للمؤمنين دون غيرهم ملء القرآن كقوله ﴿ هَدَى لِنشَيْبَنَ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ الله القرآن كقوله ﴿ هَدَى الْمُؤْتِ وَالْمَاتِ عَلَى هَدُى الْمُؤْتِ وَالْمَاتِ اللهُ الله الله المؤمنين دون غيرهم ملء القرآن كقوله ﴿ هَدَى لِنشَيْتِ وَلُونُونَ اللهُ الْمَاتِ عَلَى هَدَى وَالْمَاتِ اللهِ اللهِ وَالْمَاتِ عَلَى هَدَى اللهُ اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ اللهِ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهُ اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللهِ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلُو اللهُ وَلُو اللهُ وَلَا اللهُ وَلُو اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَ

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٢ ص: ٥.

ثم ذم الذين كفروا والذين نافقوا وقوله ﴿وَالْعَصِّرِ اللَّهِ الْعَصِرَ وَقُوله ﴿ وَالْعَصِرِ اللَّهِ الْعَصِرِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

#### أصل الإيمان الايمان بما أنزله

قَبْلِكَ ﴾ [البقرة: ١ - ٥] وفي وسط السورة ﴿ فُولُواْ ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُونِيَ النّبِيُونَ مِن رَبِهِمْ لا نُفَرِقُ وَاسْمُعِيلَ وَإِسْحُقِيلَ وَإِسْحُقِيلَ وَإِسْحُقِيلَ وَإِسْحُقِيلَ وَإِسْحُقِيلَ وَإِسْحُقِيلَ وَإِسْحُقِيلَ وَإِسْحُقِيلَ وَالْمَعُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦] الآية وفي آخرها ﴿ عَامَنَ الرّسُولُ بِمَا أُدَنِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُسُلِهِ وَ البقرة: ١٨٥] وَيَّهُ وَ وَاللّهُ وَاللّهُ

### عامة الأسماء يتنوع مسماها بالاطلاق والتقييد

عامة الأسماء يتنوع مسماها بالاطلاق والتقييدوكذلك اذا أفرد اسم طاعة الله دخل في طاعته كل ما أمر به وكانت طاعة الرسول داخلة في طاعته وكذا اسم التقوى اذا افرد دخل فيه فعل كل مأمور به وترك كل محظور قال طلق بن حبيب التقوى ان تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو رحمة الله وأن تترك معصية الله على نور من الله تخاف عذاب الله وهذا كما في قوله ﴿إِنَّ لَلْنَقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَهَر نَ فَي مَقَّعَدِ صِدَّقٍ عِندَ مَلِيكٍ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص:۷- ۹.

مُّقْنَدِرِ ﴾ [القمر: ٥٤ - ٥٥] وقد يقرن بها اسم آخر كقوله ﴿وَمَن يَتَّق ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُۥ مَخْرَجًا اللهُ وَيُرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ۚ وَمَن بَتَوَكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۗ ﴿ [الطلاق: ٢ - ٣] وقوله ﴿ فَلْيَ تَقُوا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ [النساء: ٩] وقوله ﴿ أَتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩] وأمثال ذلك فقوله ﴿فَلْيَاتَقُوا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا قَولًا سَدِيدًا ﴾ [النساء: ٩] مثل قوله ﴿ ءَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عَ أَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُمْ تُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ [الحديد: ٧] وقوله ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُمْـزلَ إِلَيْهِ مِن زَبِّهِ- وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَيْهِكَيهِ- وَكُثُبُهِ- وَرُسُلِهِ- لَا نُفَرِّقُ بَيْرَكَ أَحَدِ مِن رُسُلِهِ ۗ أ وَقَالُواْ سَمِعْنَاوَأَطَعْنَا عُفُوانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] فعطف قولهم على الايمان كما عطف القول السديد على التقوى ومعلوم أن التقوى اذا أطلقت دخل فيها القول السديد وكذلك الايمان اذا أطلق دخل فيه السمع والطاعة لله وللرسول وكذلك قوله ﴿ ءَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ } [الحديد: ٧] وإذا أطلق الإيمان بالله في حق أمة محمد دخل فيه الايمان بالرسول وكذلك قوله ﴿ كُلُّ ءَامَنَ بَاللَّهِ وَمَكَتِيكَنِهِ - وَكُنبُهِ - وَرُسُلِهِ - ﴾ [البقرة: ٢٨٥] واذا أطلق الايمان بالله دخل فيه الايمان بهذه التوابع وكذلك قوله ﴿ وَاَلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن فَلْكِ ﴾ [البقرة: ٤] وقوله ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزلَ إِلَى إِبْرَهِا مَهُ البقرة: ١٣٦] الآية واذا قيل ﴿فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأُرِّيِّ ﴾ [الأعراف: ١٥٨] دخل في الايمان برسوله الايمان بجميع الكتب والرسل والنبيين وكذلك اذا قيل ﴿وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ ـ يُؤْتِكُمُ كِفَلَيْنِ مِن رَّخُمَتِهِ عَهُ [الحديد: ٢٨] وإذا قيل ﴿ ءَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ء وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهٍ ﴾ [الحديد: ٧] دخل في الإيمان بالله ورسوله الايمان بذلك كله والانفاق يدخل في قوله في الآية الأخرى ﴿فَعَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾[الأعراف: ١٥٨] كما يدخل القول السديد في مثل قوله ﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ ٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ١٣١] (١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۱٦٤.

وقوله تعالى ﴿ وَاَلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِمَا آُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن هَلِّكَ وَإِلَّاكَخِرَةِ هُمْ يُوقِؤُنَ ﴾ [البقرة: ٤] هو صفة للمذكورين ليس هؤلاء صنفا آخر فإن عطف الشيء على الشيء قد يكون لتغاير الصفات وإن كانت الذات واحدة هذا هو الصحيح هنا وإن كان قد قيل إن الصنف الثانى مؤمنوا أهل الكتاب والأول هم المسلمون فهذا ضعيف وأفسد منه قول هؤلاء النصارى إن الكتاب المراد به الإنجيل كما سيأتي الكلام على ذلك إن شاء الله تعالى والعطف لتغاير الصفات كقوله تعالى ﴿سَيِّج اَسْدَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ۞ وَٱلَّذِى فَدَّرَ فَهَدَىٰ اللَّهِ وَٱلَّذِيَّ أَخْرَجُ ٱلْمُرْعَىٰ اللَّ فَجَعَلَهُۥ غُثَاَّةً أَخُوى ﴾ [الأعلى: ١ - ٥] وهو سبحانه الذي خلق فسوى والذي قدر فهدى والذي أخرج المرعى فجعله غثاء أحوى هم الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون وهم الذين على هدى من ربهم وهم المفلحون ولكن فصل إيمانهم بعد أن أجمله لئلا يظن ظان أن مجرد دعوى الإيمان بالغيب ينفع وإن لم يؤمن بما أنزل إلى محمد ﷺ وما أنزل إلى من قبله فلو قال أحد من الناس أنا أؤمن بالغيب وهو مع ذلك لا يؤمن ببعض ما أنزل على محمد ﷺ أو ببعض ما أنزل على من قبله لم يكن مؤمنا حتى يؤمن بجميع ما أنزل إليه وما أنزل إلى من قبله ولو كانوا صنفا آخر لكان المفلحون قسمين قسما يؤمنون بالغيب ولا يؤمنون بما أنزل إليه وما أنزل إلى من قبله وقسما يؤمنون بما أنزل إليه وما أنزل إلى من قبله ولا يؤمنون بالغيب وهذا باطل عند جميع الأمم المؤمنين واليهود والنصارى فإن الإيمان بما أنزل إليه وإلى من قبله يتضمن الإيمان بالغيب والإيمان بالغيب لا يتم إلا بالإيمان بجميع ما أنزله الله تبارك وتعالى والمسلمون لا يستجيز أحد منهم التكذيب بشيء مما أنزل على من قبل محمد الله(١٠).

والصحيح في قوله ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن فَبِلِكَ ﴾ [البقرة: ٤] أنه والذي قبله صفة لموصوف واحد فإنه لابد من الإيمان بما انزل إليه وما أنزل من قبله والعطف لتغاير الصفات كقوله ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْاَحِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ [المحديد: ٣] وقوله ﴿ اَلَّذِي خَلَقَ فَسَوّىٰ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ١ ص: ١٣٤ -١٣٧ والجواب الصحيح ج: ٢ ص: ٢٨٢.

فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ آنَ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ ﴾ [المؤمنون: ١ - ٣] إلى قوله ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْوَرِثُونَ آلَا اللَّهِ مَنونَ اللَّهِ مَعْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١] ومن قال ﴿ اَلَٰذِينَ يَوْمُونَ عَمَا أُنولَ اللَّهِ مَنونَ عَلَى اللَّهِ مَنونَ عَلَى اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّعِرِ وقوله ﴿ وَاللَّينَ يُومُونَ مِمَا أُنولَ اللَّهِ وَمَا أُنولَ اللَّهِ عَلَى العرب وقوله ﴿ وَاللَّينَ يُومُونَ مِمَا أُنولَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللهِ ومَا أُنولَ مِن قبله فلم يكونوا مفلحين وأهل الكتاب إن لم يؤمنوا بالغيب انزل إليه وما أنزل من قبله فلم يكونوا مفلحين وأهل الكتاب إن لم يؤمنوا بالغيب ويقيموا الصلاة ومما رزقناهم ينفقون لم يكونوا مفلحين ولهذا قال تعالى ﴿ أُولَيَكَ عَلَى هُدُى مِن اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ واحد (١٠).

وقد قيل إن هؤلاء هم أهل الكتاب الذين آمنوا بما أنزل عليه وما أنزل على من قبله كابن سلام ونحوه وأن هؤلاء نوع غير النوع المتقدم الذين يؤمنون بالغيب وقد قيل هؤلاء جميع المتقدمين الذين آمنوا بما أنزل إليه وما أنزل من قبله وهؤلاء هم الذين يؤمنون بالغيب وهم صنف واحد وإنما عطفوا لتغاير الصفتين كقوله ﴿ مَنْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله وما أنول قوله ﴿ وَالصّك لَوْ وَاللهُ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۷ ص: ۲۷٦.

فيها لكن المقصود صفة ايمانهم وأنهم يؤمنون بجميع ما أنزل الله على أنبيائه لا يفرقون بين أحد منهم وإلا فإذا لم يذكر إلا الإيمان بالغيب فقد يقول من يؤمن ببعض ويكفر ببعض نحن نؤمن بالغيب(١).

﴿ وَبِٱلْأَخِرَةِ هُرْ يُوقِؤُنَ ﴾ [البقرة: ٤] فاليقين طمأنينة القلب واستقرار العلم فيه

وأما اليقين فهو طمأنينة القلب واستقرار العلم فيه وهو معنى ما يقولون ماء يقن إذا استقر عن الحركة وضد اليقين الريب وهو نوع من الحركة والإضطراب يقال رابني يربيني ومنه في الحديث أن النبي مر بظبي حاقف فقال لا يريبه أحد ثم اليقين ينتظم منه أمران علم القلب وعمل القلب فإن العبد قد يعلم علما جازما بأمر ومع هذا فيكون في قلبه حركة واختلاج من العمل الذي يقتضيه ذلك العلم كعلم العبد أن الله رب كل شيء ومليكه ولا خالق غيره وأنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن فهذا قد تصحبه الطمأنينة إلى الله والتوكل عليه وقد لا يصحبه العمل بذلك إما لغفلة القلب عن هذا العلم والغفلة هي ضد العلم التام وإن لم يكن ضدا لأصل العلم وأما للخواطر التي تسنح في القلب من الإلتفات إلى الأسباب وإما لغير ذلكوفي الحديث المشهور الذي رواه أبوبكر عن النبي أنه قال سلوا الله اليقين والعافية فما أعطى أحد بعد اليقين شيئا خيرا من العافية فسلوهما الله فأهل اليقين إذا ابتلوا ثبتوا بخلاف غيرهم فإن الإبتلاء قد يذهب إيمانه أو ينقصه قال تعالى ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبُرُواً ۗ وَكَانُواْ بِّأَيْلِينَا يُوقِنُونَ ﴾ [السجدة: ٢٤] ألا ترى إلى قوله تعالى ﴿ أَلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ فَأَخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَّا وَقَالُواْ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣] فهذه حال هؤلاء وأما كيف يحصل اليقين فبثلاثة أشياء أحدها تدبر القرآن والثانى تدبر الآيات التي يحدثها الله في الأنفس والآفاق التي تبين أنه حق والثالث العمل بموجب العلم (٢).

فأما اليقين الذي هوصفة العبد فذاك قد فعله من حين عبد ربه ولا تصح العبادة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۱۹۹– ۲۰۶.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۳ ص: ۳۳۰–۳۳۱.

النفس لها هوى غالب قاهر لا يصرفه مجرد الظن وإنما يصرفه العلم بأن العذاب واقع لا محالة وأما من كان يظن أن العذاب يقع ولا يوقن بذلك فلا يترك هواه ولهذا قال فواً مَن خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَفْسَ عَنِ ٱلْمُوكَ ﴿ [النازعات: ٤٠] وقال تعالى فى ذم الكفار ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعَدَ ٱللّهِ حَقُّ وَٱلسَّاعَةُ لا رَبِّ فِيها قُلْتُم مَا نَدْرِى مَا ٱلسَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلّا ظَنّا وَمَا خَنُ بِمُسَتَيقِنِينَ ﴾ وقيل إِنَّ وَعَدَ ٱللّهِ حَقُّ وَٱلسَّاعَةُ لا رَبِّ فِيها قُلْتُم مَا نَدْرِى مَا ٱلسَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلّا ظَنّا وَمَا خَنُ بِمُسَتَيقِنِينَ ﴾ [الجاثية: ٣٣] ووصف المتقين بأنهم بالآخرة يوقنون ولهذا أقسم الرب على وقوع العذاب والساعة وعلى أن القرآن حق فقال ﴿ زَعَمَ ٱلذِّينَ كَفَرُوا لا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلُ بَلَى وَرَقِي النَّعَابُنَ ﴾ [التغابن: ٧] وقال ﴿ وَقَالَ ٱلذِّينَ كَفَرُوا لا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلُ بَلَى وَرَقِي النَّهُ وَمَا أَنتُهُ فَا إِن وَرَقِيّ إِنَّهُ لَكُونً وَمَا أَنتُهُ اللهِ وَمَا اللهِ وَمَا اللهِ عَلَى وَمَا أَنتُهُ وَمَا أَنتُهُ وَمَا أَنتُهُ عَرْبِنَ ﴾ [سبا: ٣] وقال ﴿ وَقَالَ ٱلدِّيْ أَن إِلَى وَرَقِيّ إِنَّهُ لَكُونُ وَمَا أَنتُهُ عَالَى اللهِ وَمَا اللهُ وَمَا أَنتُهُ وَمَا أَنتُهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَنْ إِلَا عَلَى اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ وَمَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

أن هؤلاء (النظار الذين يوجبون العلم والنظر وللاستدلال وينهون عن التقليد) جعلوا هذا أصل دينهم وإيمانهم وجعلوا النظر في هذا الدليل هو النظر الواجب على كل مكلف وأنه من لم ينظر في هذا الدليل فاما أنه لا يصح إيمانه فيكون كافرا على قول طائفة منهم وإما أن يكون عاصيا على قول آخرين وأما إن يكون مقلدا لا علم له بدينه لكنه ينفعه هذا التقليد ويصير به مؤمنا غير عاص والأقوال الثلاثة باطلة لأنها مفرعة

<sup>(</sup>١) الاستقامة ج: ١ ص: ٤١٨-٤١٩.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ١٨٢-١٨٣.

على أصل باطل وهو أن النظر الذي هو أصل الدين والايمان هو هذا النظر في هذا الدليل فان علماء المسلمين يعلمون بالاضطرار أن الرسول لم يدع الخلق بهذا النظر ولا بهذا الدليل لا عامة الخلق ولا خاصتهم فامتنع أن يكون هذا شرطا في الايمان والعلم وقد شهد القرآن والرسول لمن شهد له من الصحابة وغيرهم بالعلم وأنهم عالمون بصدق الرسول وبما جاء به وعالمون بالله وبأنه لا إله إلا الله ولم يكن الموجب لعلمهم هذا الدليل المعين وقد وصف باليقين والهدى والبصيرة في غير موضع كقوله ﴿وَالَّذِينَ يُؤمِّنُونَ مِمّا أَمْنِلَ إِلَيْكَ المُعنِ وَقَولُه ﴿ وَالَّذِينَ مُؤمِّونُونَ مِمّا المُفلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥] وقوله ﴿ أَوْلَتِكَ عَلَى هُدًى مِن رَبِهِمْ مَ أَوْلَتِكَ هُمُ المُفلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥] (١).

#### صفات الأتقياء والسعداء

وإنما دين الله ما بعث به رسله وأنزل به كتبه وهو الصراط المستقيم وهو طريقة أصحاب رسول الله خير القرون وأفضل الأمة وأكرم الخلق على الله تعالى بعد النبيين قال تعالى ﴿وَالسَّيْفُوبَ اللَّهُ وَرَضُواْ عَنَهُ ﴿ السَّدِيقُوبَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي اللّه عن السابقين الأولين رضا مطلقا ورضى عن التابعين لهم بإحسان وقد قال النبي في الأحاديث الصحيحة خير القرون القرن الذي بعثت فيهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم وكان عبد الله بن مسعود رضى الله عنه يقول من كان منكم مستناف ليستن بمن قد مات فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة أولئك أصحاب رسول الله أبر هذه الأمة قلوبا وأعمقها علما وأقلها تكلفا قوم اختارهم الله المستقيم وقال حذيفة بن اليمان رضى الله عنهما يا معشر القراء استقيموا وخذوا طريق من كان قبلكم فوالله لئن اتبعتموهم لقد سبقتم سبقا بعيدا ولئن أخذتم يمينا وشمالا لقد ضللتم ضلالا بعيدا وقد قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه خط لنا رسول الله خطا وخط حوله خطوطا عن يمينه وشماله ثم قال هذا سبيل الله وهذه سبل على كل سبيل وخط حوله خطوطا عن يمينه وشماله ثم قال هذا سبيل الله وهذه سبل على كل سبيل وخط حوله خطوطا عن يمينه وشماله ثم قال هذا سبيل الله وهذه سبل على كل سبيل

<sup>(</sup>١) النبوات ج: ١ ص: ٤٣.

منها شيطان يدعوا اليه ثم قرأ ﴿وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهٌ ۚ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِۦ ﴾ [الأنعام: ١٥٣] وقد أمرنا سبحانه أن نقول في صلاتنا ﴿ آمْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ () صِرَطَ الَّذِينَ أَفَكُتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّآ أَيْنَ ﴾ [الفاتحة: ٦ - ٧] وقال النبي اليهود مغضوب عليهم والنصاري ضالون وذلك أن اليهود عرفوا الحق ولم يتبعوه والنصارى عبدوا الله بغير علم ولهذا كان يقال تعوذوا بالله من فتنة العالم الفاجر والعابد الجاهل فان فتنتهما فتنة لكل مفتون وقال تعالى ﴿فَإِمَّا يَأْنِينَّكُمْ مِّنِّي هُـدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِ لُّ وَلَا يَشْقَى اللَّهُ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ، مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَعَشُرُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ أَعْمَىٰ ﴾ [طه: ١٢٣ - ١٢٤] قال ابن عباس رضى الله عنهما تكفل الله لمن قرأ القرآن وعمل بما فيه أن لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة وقرأ هذه الآية وكذلك قوله تعالى ﴿ الْمَرْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَدْ اللَّهُ اللّ يُؤْمِنُونَ بِمَا ٓ أَنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ ۞ أُولَتِكَ عَلَىٰ هُدَى مِن دَبَهَمُ ۖ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُوبَ ﴾ [البقرة: ١ - ٥] فأخبر أن هؤلاء مهتدون مفلحون وذلك خلاف المغضوب عليهم والضالين فنسأل الله العظيم أن يهدينا وسائر اخواننا صراطه المستقيم صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا وحسبنا الله ونعم الوكيل والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا (١).

قال إبن عباس تكفل الله لمن قرأ القرآن وعمل بما فيه أن لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة

أصل جامع فى الاعتصام بكتاب الله ووجوب اتباعه وبيان الاهتداء به فى كل ما يحتاج إليه الناس من دينهم وأن النجاة والسعادة فى اتباعه والشقاء فى مخالفته وما دل عليه من اتباع السنة والجماعة قال الله تعالى ﴿ قَالَ ٱهۡبِطَا مِنْهَ كَاجَمِيعًا ۖ بَعَصُهُكُم لِبَعْضِ عَدُولًا عَلَيه من اتباع السنة والجماعة قال الله تعالى ﴿ قَالَ ٱهۡبِطَا مِنْهَ كَاجَمِيعًا ۖ بَعَصُهُكُم لِبَعْضِ عَدُولًا اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳ ص:۱۲۱ – ۱۲۷.

إن الناس عليهم أن يؤمنوا بالله ورسوله فيصدقوه فيما أخبر ويطيعوه فيما أمر فهذا أمر في الناس عليهم أن يؤمنوا بالله ورسوله فيصدقوه فيما أخبر ويطيعوه فيما أمر فهذا أصل السعادة وجماعهاوالقرآن كله يقرر هذا الأصل قال تعالى ﴿الْمَرْنَ وَلِكَ الْكِتَبُ وَلِيَهُونَ الصَّلَوَةَ وَمَا رَزَقَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ وَاللَّيِنَ يُوْمُونَ مِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُزِلَ مِن لَارَبَّ فِي فَوْدَ وَ وَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا رَزَقَهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ وَاللَّيْنَ يُوْمُونَ مِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُزِلَ مِن مَا لَكُونَ مُو اللَّيْنَ وَاللَّهُ وَمَا رَزَقَهُمْ أَلْمُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١ - ٥] فقد وصف سبحانه بالهدى والفلاح المؤمنين الموصوفين في هذه الآيات (٢).

والقرآن بين أن السعداء هم الذين اتبعوا الرسل ولا يكون الكامل إلا سعيدا وأن الأشقياء هم المخالفون للرسل فإنما يعذب الله في الآخرة من يخالف الرسل وبين أن من المدى الذي جاء من عنده وهوما جاءت به الرسل فإنه لا يضل ولا يشقى بل يكون من المهتدين المفلحين كما قال تعالى في نعتهم ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَارَبَ فِيهُ هُدَى آلِشَقِينَ آ ٱللَّذِينَ بَوْمُنُونَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۸۰.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٢ ص: ١٥٥.

بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوَةَ وَمِمَّا رَزَقُنَهُمُ يُفِقُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ مِمَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبِلِكَ وَبِٱلْآخِزَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ الْوَلَيِكَ عَلَى الْعَلَامِ وَمَا رَزَقُنَهُمُ الْمُفْلِحُوبَ ﴾ [البقرة: ٢ - ٥] (١).

قال طلق بن حبيب التقوى ان تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو ثواب الله وان تترك معصية الله على نور من الله تخاف عذاب الله

ومن الذى قال ان التقوى مجرد ترك السيئات بل التقوى كما فسرها الأولون والاخرون فعل ما امرت به وترك ما نهيت عنه كما قال طلق بن حبيب لما وقعت الفتنة اتقوها بالتقوى قالوا وما التقوى قال ان تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو ثواب الله وان تترك معصية الله على نور من الله تخاف عذاب الله وقد قال تعالى فى اكبر سورة فى الله وان تترك معصية الله على نور من الله تخاف عذاب الله وقد قال تعالى فى اكبر سورة فى القرآن ﴿الدّ نَذِي نَبْنَ وَنُونُونَ بِالْغَيْ وَنُهُونَ السَّوَةَ وَمَا رَبَقَهُمُ فَى القرآن ﴿الدّ نَدُي اللهُ اللهُ على اللهُ وقد قال الله الله وقد قال المعمل والعمل والعمل يُفِقُونَ ﴾[البقرة: ١ - ٣] إلى اخرها فوصف المتقين بفعل المأمور به من الإيمان والعمل الصالح من اقام الصلاة وايتاء الزكاة وقال ﴿ يَنَا يُهَا النّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الّذِي خَلَقَكُمْ وَالّذِينَ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ البَّرِ مَنْ ءَامَن بِاللّهِ وَالْيُوْ وَالْمَلْتِ عَلَى النّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الْذِي حَلَقَكُمْ وَالْدِينَ وَالْمَدْتِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرِ مَنْ ءَامَن بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْأَخِوْ وَالْمَلْتِ عَلَى الْبَيْدِينَ وَعَالَى الْمَلْوَدِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرِ مَنْ عَامَن بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْأَخِوْ وَالْمَلْتِ عَلَى النّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الْمَدْقِ وَعَالَى الْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرِ مَنْ عَامَن بِاللّهِ وَالْيُوْمِ اللّهِ وَالْمَالَيْدِينَ وَقِ الزّقَابِ وَأَلْمَالُونَ وَعَالَى الْمَلْوَلُونَ وَالْمَالِيقِينَ وَالْمَالَةِ وَالْمَالِيقِينَ وَالْمَالِيقِينَ وَالْمَالَةِ وَاللّهُ مَنْ مَا اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَالَةِ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَالْمَالِقِ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

﴿ أُولَكِكَ عَلَىٰ هُدَى مِن رَبِهِم ۗ وَأُولَكِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥]

أن الأعمال التي يعملها جميع بني آدم إما أن يتخذونها دينا أولا يتخذونها دينا والذين يتخذونها دينا إما أن يكون الدين بها دين حق أودين باطل فنقول النعيم التام

<sup>(</sup>١) الصفدية ج: ٢ ص: ٢٤٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۲۰ ص: ۱۳۲.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوية ج: ١ ص: ١٠٩.

وقوله ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةِ مِّن رَبِّهِ ﴾ [هود: ١٧] كما تقدم هوكقوله ﴿ أَفَنَ إِنِي عَلَى بَيْنَةِ مِن رَبِّهِ ﴾ [الانعام: ٥٥] وقوله ﴿ أَفَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِن رَبِّهِ كَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوّهُ عَمَلِهِ وَالبَّعُوا الْهُوَاءَمُ ﴾ [محمد: ١٤] وقوله ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللّهُ صَدِّرَهُ اللّاسِلَيهِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِّن رَبِّهِ ۚ ﴾ [النوم ببين أن المؤمن على ﴿ أَفَائِكَ عَنَ هُدَى مِن بَهِمْ مَ أَنْمُفِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥] فإن هذا النوع ببين أن المؤمن على أمر من الله فاجتمع في هذا اللفظ حرف الاستعلاء وحرف من لإبتداء الغاية وما يستعمل فيه حرف ابتداء الغاية فيقال هو من الله على نوعين فإنه أما أن يكون من الصفات التي لا تقوم بنفسها ولا بمخلوق فهذا يكون صفة له وما كان عينا قائمة بنفسها أو بمخلوق فهذا يكون صفة له وما كان عينا قائمة بنفسها أو بمخلوق فهذا يكون صفة له وما كان عينا قائمة بنفسها أو بمخلوق فهذا السلف القرآن كلام الله غير مخلوق منه بدا وإليه يعود والنوع الثاني كقوله ﴿ وَسَخَرَ لَكُومُ مَا فِي ٱلسَّمُونِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَيمًا مِنَهُ ﴾ [الباشاء: ٢٧] وقوله ﴿ وَمَا يَلُهُ ﴾ [النساء: ٢٧]

<sup>(</sup>١) قاعدة في الحبة ج: ١ ص: ١٣٧ -١٣٨.

وكما يقال إلهام الخير وإيحاؤه من الله وإلهام الشر وإيحاؤه من الشيطان والوسوسة من الشيطان فهذا نوعان تارة باعتبار السبب وتارة باعتبار العاقبة والغاية فالحسنات هي النعم والسيئات هي المصائب كلها من عند الله لكن تلك الحسنات أنعم الله بها على العبد فهي منه إحسانا وتفضلا وهذه عقوبة ذنب من نفس العبد فهي من نفسه بإعتبار أن عمله السيء كان سببها وهي عقوبة له لأن النفس أرادت تلك الذنوب ووسوست بها وتارة يقال بإعتبار حسنات العمل وسيئاته وما يلقى في القلب من التصورات والإرادات فيقال للحق هومن الله ألهمه العبد ويقال للباطل أنه من الشيطان وسوس به ومن النفس أيضا لأنها أرادته كما قال عمر وابن عمر وابن مسعود فيما قالوه باجتهادهم إن يكن صوابا فمن الله وإن يكن خطأ فمنا ومن الشيطان والله ورسوله بريئان منه وهذا لفظ ابن مسعود في حديث بروع بنت واشق قال إن يكن صوابا فمن الله وإن يكن خطأ فمني ومن الشيطان لأنه حكم بحكم فإن كان موفقا لحكم الله فهومن الله لأنه موافق لعلمه وحكمه فهو منه بإعتبار أنه سبحانه ألهمه عبده لم يحصل بتوسيط الشيطان والنفس وإن كان خطأ فالشيطان وسوس به والنفس أرادته ووسوست به وأن كان ذلك مخلوقا فيه والله خلقه فيه لكن الله لم يحكم به وأن لم يكن ما وقع لي من إلهام الملك كما قال ابن مسعود أن للملك بقلب إبن آدم لمة وللشيطان لمة فلمة الملك إيعاد بالخير وتصديق بالحق ولمة الشيطان ايعاد بالشر وتكذيب بالحق فالتصديق من باب الخبر والايعاد بالخير والشر من باب الطلب والارادة قال تعالى ﴿ ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْسَكَآءَ ۖ وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَّغُ فِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلاًّ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٨] (١).

والحق المبين أن كمال الانسان ان يعبد الله علما وعملا كما امره ربه وهؤلاء هم عباد الله وهم المؤمنون والمسلمون وهم أولياء الله المتقون وحزب الله المفلحون وجند الله الغالبون وهم اهل العلم النافع والعمل الصالح وهم الذين زكوا نفوسهم وكملوها كملوا القوة النظرية العلمية والقوة الارادية العملية كما قال تعالى ﴿ أُولَتِكَ عَنَ هُدَى مِن رَبِهِمَ مَ وَأُولَتِكَ هُمُ اَلمُفْلِحُوبَ ﴾ [البقرة: ٥] (٢).

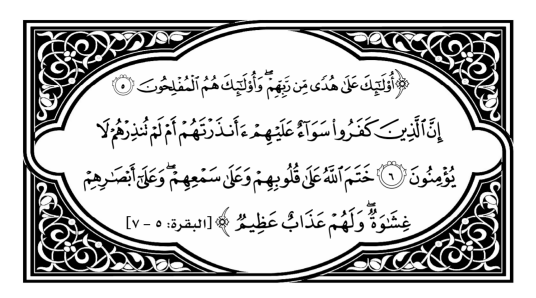
<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۵ ص: ۹۲–۹۷.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۹۷.

قال أبوالدرداء لا تهلك أمة حتى يتبعوا أهواءهم ويتركوا ما جاءتهم به أنبياؤهم من البينات

قال أبو الدرداء لا تهلك أمة حتى يتبعوا أهواءهم ويتركوا ما جاءتهم به أنبياؤهم من البينات والهدى وقال تعالى قُلُ هَذِهِ سَبِيلِي أَدَّعُواْ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرةِ أَنَا وَمَنِ النَّبَعَنِي ﴾ [يوسف: ١٠٨] فمن اتبعه يدعو إلى الله على بصيرة والبصيرة هي بينة وقال قَوَمَن كَانَ مَيْ تَنا فَأَخَي يَننهُ وَجَعَلْنَا لَهُ ثُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ هو البينة والبصيرة وقال فَ النَّاسِ النَّاسِ النَّانِ اللهِ عَلَى النَّاسِ عَن النَّاسِ هو البينة والبصيرة وقال فَ اللهُ نُورُ السَّمَونِ وَاللهِ الذي في قلبه عبده المؤمن الناشي عن بن كعب وغيره هو مثل نور المؤمن وهو نوره الذي في قلبه عبده المؤمن الناشي عن العلم النافع والعمل الصالح وذلك بينة من ربه وقال فَأفَصَن شَرَعَ اللهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ هوالبينة من العلم النافع والعمل الصالح وذلك بينة من ربه وقال فَأفَصَ شَرَعَ اللهُ صَدْرَهُ الإِسْلَامِ هوالبينة من ربه وهو الهدى المذكور في قوله فَأفَتِكَ عَلْ هُدًى مِن نَبِهِمُ اللهُ إِنا كان عالما موقنا بالحق فيكون ربه وهو الهدى المذكور في قوله فَأفَتِكَ عَلْ هُدًى مِن نَبِهِمُ اللهُ إذا كان عالما موقنا بالحق فيكون العلم والإيمان صبغة له ينصبغ بها كما قال في صِبْغَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِن أَخْسَنُ مِن أَلْهِ صِبْغَةً اللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِن أَلْهِ صِبْغَةً اللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِن أَلْهِ صِبْغَةً اللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِن أَلَا القلب لا يستقر ولا يثبت إلا إذا كان عالما موقنا بالحق فيكون العلم والإيمان صبغة له ينصبغ بها كما قال في صِبْغَةَ اللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِن أَلْهُ عَن أَلْهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ الله المؤلِد الله المؤلِد اللهُ اللهُ القلب الله المؤلِد اللهُ المؤلِد اللهُ المؤلِد اللهُ المؤلِد اللهُ المؤلِد اللهُ المؤلِد ا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۵ ص: ٦٨.



### صاحب العلم القلب وحجته سائر الأعضاء

إن الله سبحانه وتعالى خلق القلب للإنسان يعلم به الأشياء كما خلق العين يرى بها الأشياء والأذن يسمع بها الأشياء وكما خلق سبحانه كل عضو من أعضائه لأمر من الأمور وعمل من الأعمال فاليد للبطش والرجل للسعي واللسان للنطق والفم للذوق والأنف للشم والجلد للمس وكذلك سائر الأعضاء الباطنة الظاهرة فإذا استعمل العضو فيما خلق له وأعد من أجله فذلك هو الحق القائم والعدل الذي قامت به السماوات والأرض وكان ذلك خيرا وصلاحا لذلك العضو ولربه وللشيء الذي استعمل فيه وذلك الإنسان هو الصالح الذي استقام حاله وأولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون وإذا لم يستعمل العضو في حقه بل ترك بطالا فذلك خسران وصاحبه مغبون وإن استعمل في خلاف ما خلق له فهو الضلال والهلاك وصاحبه من الذين بدلوا نعمة الله كفرا ثم إن سيد الأعضاء ورأسها هو القلب كما سمي قلبا قال النبي إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب وقال مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب وقال ألا إن التقوى هاهنا وإذ قد خلق ليعلم به فتوجه نحو الأشياء ابتغاء العلم بها هو الفكر والنظر كما أن إقبال الإذن على الكلام ابتغاء سمعه هو الإصغاء والاستماع وانصراف الطرف إلى الأشياء طلبا لرقيتها هو النظر فالفكر للقلب كالإصغاء للأذن إذا سمعت ما الطرف إلى الأشياء الما للوذن على الكلام ابتغاء سمعه هو الإصغاء والاستماع وانصراف الما الله الله الله الله المناه المناه النظر فالفكر للقلب كالإصغاء للأذن إذا سمعت ما

أصغت إليه ومثله نظر العينين في شيء وإذا علم ما نظر فيه فذاك مطلوبة كما أن الأذن إذا سمعت ما أصغت إليه أو العين إذا أبصرت ما نظرت إليه وكم من ناظر مفكر لم يحب العلم ولم ينله كما أنه كم من ناظر إلى الهلال لا يبصره ومستمع إلى صوت لا يسمعه وعكسه من يؤتى علما بشيء لم ينظر فيه ولم تسبق منه سابقة فكر كمن فاجأته رؤية الهلال من غير قصد إليه أوسمع قولا من غير أن يصغي إليه وذلك كله لأن القلب بنفسه يقبل العلم وإنما الأمر موقوف على شرائط واستعداد قد يكون فعلا من الإنسان فيكون مطلوبا وقد يأتى فضلا من الله فيكون موهوبا فصلاح القلب وحقه والذي خلق من أجله هو أن يعقل الأشياء لا أقول أن يعلمها فقد يعلم الشيء من لا يكون عاقلا لهبل غافلا عنه ملغيا له والذي يعقل الشيء هو الذي يقيده ويضبطه ويعيه ويثبته في قلبه فيكون وقت الحاجة إليه غنيا فيطابق عمله قوله وباطنه ظاهره وذلك هو الذي أوتى الحكمة ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكُمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩] وقال أبو الدرداء إن من الناس يؤتى من علما ولا يؤتى حكما وإن شداد بن أوس ممن أوتى علما وحكماهذا مع أن الناس متباينون في نفس أن يعقلوا الأشياء من بين كامل وناقص وفيما يعقلونه من بين قليل وكثير وجليل ودقيق وغير ذلكم هذه الأعضاء الثلاثة هي أمهات ما ينال به العلم يدرك أعنى العلم الذي يمتاز به البشر عن سائر الحيوانات دون ما يشاركه فيه من الشم الذوق واللمس وهنا يدرك به ما يحب ويكره وما يميز به من يحسن إليها ويسىء إلى غير ذلك قال الله تعالى ﴿ وَأَللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنُ بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمُّ لَا تَعَلَّمُونَ شَيَّا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـٰرَ وَٱلْأَفْءِدَةُ لَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ ﴾ [النحل: ٧٨] وقال ﴿ ثُمَّ سَوَّبِكُ وَنَفَخَ فِيهِمِن رُّوحِيهِ ۗ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفَعِدَةَ ۚ قِلْيلًا مَّا تَشْكُرُونِ ﴾[السجدة: ٩] وقال ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُولَكِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْخُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦]وقال ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَنَرًا وَأَفَّئِدَةً ﴾ [الأحقاف: ٢٦] وقال ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهم وَعَلَى سَمْعِهم مُ وَعَلَيَّ أَبْصُـٰرِهِمْ غِشَـٰوَةً ﴾ [البقرة: ٧] وقال فيما لكل عضومن هذه الأعضاء من العمل والقوة ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّدَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعُينٌ لَا يُتَّصِرُونَ بِهَا

وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَّا يَسْمَعُونَ بِهَأَ ﴾[الأعراف: ١٧٩] ثم إن العين تقصر عن القلب والأذن وتفارقهما في شيء وهوأنها إنما ترى بها الأشياء الحاضرة والأمور الجسمانية مثل الصور والأشخاص فأما القلب والأذن فيعلم بهما ما غاب عن الإنسان وما لا مجال للبصر فيه من الأشياء بنفسه إذا كان العلم بها هو غذاؤه وخاصيته أما الأذن فإنها تحمل الكلام المشتمل على العلم إلى القلب فهي بنفسها إنما تنال القول والكلام فإذا وصل ذلك إلى القلب أخذ منه ما فيه من العلم فصاحب العلم في حقيقة الأمر هو القلب وإنما سائر الأعضاء حجته توصل إليه من الأخبار ما لم يكن ليأخذه بنفسه حتى إن من فقد شيئا من هذه الأعضاء فإنه يفقد بفقده من العلم ما كان هو الواسطة فيه فالأصم لا يعلم ما في الكلام من العلم والضرير لا يدري ما تحتوي عليه الأشخاص من الحكمة البالغة وكذلك من نظر إلى الأشياء بغير قلب أواستمع إلى كلمات أهل العلم بغير قلب فإنه لا يعقل شيئا فمدار الأمر على القلب وعند هذا تستبين الحكمة في قوله تعالى ﴿ أَفَكَرْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمَّ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بَمَّا أَقُ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بَمّا ﴾ [الحج: ٤٦] حتى لم يذكر هنا العين كما في الآيات السوابق فإن سياق الكلام هنا في أمور غائبة وحكمة معقولة من عواقب الأمور لا مجال لنظر العين فيها ومثله قوله ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكَثَرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ﴾ [الضرقان: ٤٤] وتتبين حقيقة الأمر في قوله ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ. قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق: ٣٧] فإن من يؤتى الحكمة وينتفع بالعلم على منزلتين إما رجل رأى الحق بنفسه فقبله واتبعه ولم يحتج إلى من يدعوه إليه فذلك صاحب القلب أو رجل لم يعقله بنفسه بل هو محتاج إلى من يعلمه وتتبين له ويعظه ويؤدبه فهذا أصغى فألقى السمع وهوشهيد أي حاضر القلب ليس بغائبه كما قال مجاهد أوتى العلم وكان له ذكرى ويتبين قوله ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ وَلَوْ كَانُواْ لَا يَعْقِلُونَ اللَّ وَمِنْهُم مَّن يَنظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تَهْدِي ٱلْعُمْىَ وَلَو كَانُواْلَا يُبْصِرُونَ ﴾[يونس: ٤٢ - ٤٣] وقوله ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ ۗ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرَا ۚ وَإِن يَرَوْا كُلَّ ءَايَةٍ لَّا يُؤْمِنُواْ بِهَا ۚ حَتَّى إِذَا جَآءُوكَ يُجَادِلُونَكَ يَقُولُ

ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ هَذَآ إِلَّا آسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٥] ثم إذا كان حق القلب أن يعلم الحق فإن الله هو الحق المبين ﴿ فَلَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمُ ٱلْمَتَى أَفَهَاذَا بَعَدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُّ ﴾ [يونس: ٣٢] إذا كان كل ما يقع عليه لمحة ناظر ويحول في لفتة خاطر فالله ربه ومنشئه وفاطره ومبدئه لا يحيط علما إلا بما هو من آياته البينة في أرضه وسمائه وأصدق كلمة قالها لبيدألا كل شيء ما خلا الله باطل ما من شيء من الأشياء إذا نظرت إليه من جهة نفسه وجدته إلى العدم ما هو فقير إلى الحي القيوم فإذا نظرت إليه وقد تولته يد العناية بتقدير من أعطى كل شيء خلقه هم هدى رأيته حينئذ موجودا مكسوا حلل الفضل والإحسان فقد استبان القلب إنما خلق لذكر الله سبحانه ولذلك قال بعض الحكماء المتقدمين من أهل الشام أظنه سليمان الخواص رحمه الله الذكر للقلب بمنزلة الغذاء للجسد فكما لا يجد الجسد لذة الطعام مع السقم فكذلك القلب لا يجد حلاوة الذكر مع حب الدنيا أو كما قال فإذا كان القلب مشغولا بالله عاقلا للحق مفكرا في العلم فقد وضع موضعه كما أن العين إذا صرفت إلى النظر في الأشياء فقد وضعت في موضعها أما إذا لم يصرف إلى العلم ولم يرع فيه الحق فنسي ربه فلم يوضع في موضع بل هو ضائع ولا يحتاج أن يقالد وضع في غير موضعه بل لم يوضع أصلا فإن موضعه هو الحق وما سوى الحق باطل فإذا لم يوضع في الحق لم يبق إلا الباطل والباطل ليس بشيء أصلا وما ليس بشيء أحرى إلا أن يكون موضعا والقلب هوبنفسه لا يقبل إلا الحق فإذا لم يوضع فيه فإنه لا يقبل غير ما خلق له ﴿ سُنَّةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾ [الفتح: ٢٣] وهومع ذلك ليس بمتروك مخلى فإن من لا يزال من أودية الأفكار وأقطار الأماني لا يكون على الحال التي تكون عليها العين والأذن من الفراغ والتخلي فقد وضع في غير موضع لا مطلق ولا معلق موضوع لا موضع له وهذا من العجب فسبحان العزيز الحكيم وإنما تنكشف له هذه الحال عند رجوعه إلى الحق إما في الدنيا عند الإنابة أو عند المنقلب إلى الآخرة فيرى سوء الحال التي كان عليها وكيف كان قلبه ضالا عن الحق هذا إذا صرف إلى الباطل فأما لو ترك وحالته التي فطر عليها فارغا عن كل ذكر وخاليا من كل فكر لقد كان يقبل العلم الذي لا جهل فيه ويرى الحق الذي لا ريب فيه فيؤمن بربه وينيب إليه فإن كل مولود

يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أوينصرانه أويمجسانه كما تنتج البهيمة جمعاء لاتحس فيها من جدعاء ﴿ فَأَقِدْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا بُدِّيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّمُ ﴾ [الروم: ٣٠] وإنما يحول بينه وبين الحق في غالب الحال شغله بغيره من فتن الدنيا ومطالب الجسد وشهوات النفس فهو في هذه الحال كالعين الناظرة إلى وجه الأرض لا يمكنها أن ترى مع ذلك الهلال أو هو يميل إليه فيصده عن اتباع الحق فيكون كالعين التي فيها قذى لا يمكنها رؤية الأشياء ثم الهوى قد يعرض له قبل معرفة الحق فيصده عن النظر فيه فلا يتبين له الحق كما قيل حبك الشيء يعمى ويصم فيبقى في ظلمة الأفكار وكثيرا ما يكون ذلك كبرا يمنعه عن أن يطلب الحق ﴿فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةٌ وَهُم مُّسْتَكْبِرُونَ﴾ [النحل: ٢٢] وقد يعرض الهوى بعد أن عرف الحق فيجحده ويعرض عنه كما قال سبحانه فيهم ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَتِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَرَوا كُلَّ ءَايَةٍ لَّا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِن يَرَوا سَبِيلَ ٱلرُّشَٰدِ لَا يَتَخِذُوهُ سَبِيلًا ﴾ [الأعراف: ١٤٦] ثم القلب للعمل كالإناء للماء والوعاء للغسل والوادي للسيل كما قال تعالى ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَسَالَتُ أَوْدِيَةُ إِقَدَرِهَا ﴾ [الرعد: ١٧] الآية وقال للنبي ﷺ إن مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل غيث أصاب أرضا فكانت منها طائفة قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثر وكانت فيها أجادب أمسكت الماء فسقى الناس وزرعوا وأصاب منها طائفة إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلأ فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما أرسلت به ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ولم يقبل بذلك رأسا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به وفي حديث كميل بن زياد عن على رضى الله عنه قال القلوب أوعية فخيرها أوعاها وبلغنا عن بعض السلف قال القلوب آنية الله في أرضه فأحبها إلى الله تعالى أرقها وأصفاها وهذا مثل حسن فإن القلب إذا كان رقيقا لينا كان قبوله للعلم سهلا يسيرا ورسخ فيه وأثر وإن يكن قاسيا غليظا يكن قبوله للعلم صعبا عسيرا ولا بد من ذلك أن يكون زكيا صافيا سليما حتى يزكو فيه العلم ويثمر ثمرا طيبا وإلا فلو قبل العلم وكان فيه كدر وخبث أفسد ذلك العلم وكان كالدغل في المزدرع إن لم يمنع الحب

من أن ينبت منعه من أن يزكو ويطيب وهذا بين لأولى الأبصار وتلخيص هذه الجملة أنه إذا استعمل في الحق فله وجها نوجه مقبل على الحق ومن هذا الوجه يقال له وعاء وإناء لأن ذلك يستوجب ما يوعى فيه ويوضع فيه وهذه الصبغة وجود ثبوت ووجه معرض عن الباطل ومن هذا الوجه يقال له زكي وسليم وطاهر لأن هذه الأسماء تدل على عدم الشر والخبث والدغل وهذه الصبغة عدم ونفي وبهذا يتبين أنه إذا صرف إلى الباطل فله وجهان وجه الوجود أنه منصرف إلى الباطل مشغول به ووجه العدم أنه معرض عن الحق غير قابل له وهذا يبين من البيان والحسن والصدق ما في قوله إذا ما وضعت القلب في غير موضع وضع بغير إناء فهو قلب مضيع فإنه لما أراد أن يبين حال من ضيع قلبه فظلم نفسه بأن اشتغل بالباطل وملاً به قلبه حتى لم يبق فيه متسع للحق ولا سبيل له إلى الولوج فيه ذكر ذلك منه فوصف حال هذا القلب بوجهيه ونعته بمذهبيه فذكر أولا وصف الوجود منه فقال إذا ما وضعت القلب في غير موضع يقول إذا شغلته بما لم يخلق له فصرفته إلى الباطل حتى صار موضوعا فيه ثم الباطل على منزلتين إحداهما تشغل عن الحق ولا تعانده مثل الأفكار والهموم التي من علائق الدنيا وشهوات النفس والثانية تعاند الحق وتصد عنه مثل الآراء الباطلة والأهواء المردية من الكفر والنفاق والبدع وشبه ذلك بل القلب لم يخلق إلا لذكر الله فما سوى ذلك فليس موضعا له ثم ذكر ثانيا ووصف العدم منه فقال بغير إناء يقول إذا وضعته بغير إناء فوضعته ولا إناء معك كما تقول حضرت المجلس بلا محبرة فالكلمة حال من الواضع لا من الموضوع والله أعلم وبيان هذه الجملة والله أعلم أنه يقول إذا ما وضعت قلبك في غير موضع فاشتغل بالباطل ولم يكن معك إناء يوضع فيه الحق ويتنزل إليه الذكر والعلم الذي هو حق القلب فقلبك إذا مضيع ضيعته من وجهى التضييع وإن كانا متحدين من جهة أنك وضعته في غير موضوع ومن جهة أنه لا إناء معك يكون وعاء لحقه الذي يجب أن يعطاه كما لو قيل لملك قد أقبل على الله ذا اشتغلت بغير المماسكة وليس في الملك من يدبره فهو ملك ضائع لكن هنا الإناء هو القلب بعينه وإنما كان ذلك لأن القلب لاينوب عنه غيره فيما يجب أن يصنعه ﴿وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أُخَرَى ﴾ [الانعام: ١٦٤] وإنما خرج الكلام في صورة اثنين

بذكر نعتين لشيء واحد كما جاء نحوه في قوله تعالى ﴿ زَّلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَبَةَ وَٱلْإِنجِيلَ اللَّهُ مِن قَبْلُ هُدًى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرْقَانُّ ﴾ [آل عمران: ٣ - ٤] قال قتادة والربيع هو القرآن فرق فيه بين الحلال والحرام والحق والباطل وهذا لأن الشيء الواحد إذا كان له وصفان كبيران فهو مع وصف كالشيء الواحد وهو مع الوصفين بمنزلة الاثنين حتى لو كثرت صفاته لتنزل منزلة أشخاص ألا ترى أن الرجل الذي يحسن الحساب والطب بمنزلة حاسب وطبيب والرجل الذي يحسن النجارة والبناء بمنزلة نجار وبناء والقلب لما كان يقبل الذكر والعلم فهو بمنزلة الإناء الذي يوضع فيه الماء وإنما ذكر في هذا البيت الإناء من بين سائر أسماء القلب لأنه هو الذي يكون رقيقا وصافيا وهو الذي يأتي به المستطعم المستعطى في منزلة البائس الفقير ولما كان ينصرف عن البال فهو زكى وسليم فكأنه اثنان ويتبين في الصورة أن الإناء غير القلب فهو يقول إذا ما وضعت قلبك في غير موضع وهو الذي يوضع فيه الذكر والعلم ولم يكن معك إناء يوضع فيه المطلوب فتركها ثم أقبل يطلب طعاما فقيل لههات إناء نعطك طعاما فأما إذ أتيت وقد وضعت زبديتك مثلا في البيت وليس معك إناء نعطيك فيه شيئا رجعت بخفى حنين وإذا تأمل من له بصر بأساليب البيان وتصاريف اللسان وجد موقع هذا الكلام من العربية والحكمة كليهما موقعا حسنا بليغا فإن نقيض هذه الحال المذكورة أن يكون القلب مقبلا على الحق والعلم والذكر معرضا عن ذكر غير ذلك وتلك هي الحنيفية دين إبراهيم عليه السلام فإن الحنف هو الميل عن الشيء بالإقبال على آخر فالدين الحنيف هو الإقبال على الله وحده والإعراض عما سواه وهو الإخلاص الذي ترجمته كلمة الحق والكلمة الطيبة لا إله إلا هو اللهم ثبتنا عليها في الدنيا وفي الآخرة ولا حول ولا قوة إلا بالله(١).

قال تعالى ﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا ۗ بَعْضُكُمُ لِبَعْضٍ عَدُوُّ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى ﴿ اللَّهِ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ، مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ، يَوْمَ الْقَيْمَةِ أَعْمَى وَقَدُكُنتُ بَصِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الکبری ج: ۱ ص: ۳۳۰–۳۳۷ ومجموع الفتاوی ج: ۹ ص: ۳۰۷–۳۱۹.

الكافر المصر على كفره أن الإندار لا ينفعه للحجب التى على قلبه وسمعه وبصره

فإن للناس في هذه الآية ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُوْمِنُونَ ﴿[البقرة: ٦] قولين أحدهما أنها خاصة بمن يموت كافرا وهذا منقول عن مقاتل كما قال في قوله ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ ﴾[الكافرون: ١] وكذلك نقل عن الضحاك قالا نزلت في مشركي العرب كأبي جهل وأبي طالب وأبي لهب ممن لم يسلم وقال الضحاك نزلت في أبي جهل وخمسة من أهل بيته وطائفة من المفسرين لم يذكروا غير هذا القول كالثعلبي والبغوي وابن الجوزي قال البغوى هذه الآية في أقوام حقت عليهم كلمة الشقاوة في سابق علم الله وقال ابن الجوزي قال شيخنا على بن عبيدالله وهذه الآية وردت بلفظ العموم والمراد بها الخصوص لأنها آذنت بأن الكفار حين إنذارهم لا يؤمنون وقد آمن كثير من الكفار عند إنذارهم ولو كانت على ظاهرها في العموم لكان خبر الله بخلاف مخبره فلذلك وجب نقلها إلى الخصوص والقول الثاني أن الآية على مقتضاها والمراد بها أن الإنذار وعدمه سواء بالنسبة إلى الكافر ما دام كافرا لا ينفعه الإنذار ولا يؤثر فيه كما قيل مثل ذلك في الآيات إنها غير موجبة للإيمان وقد جمع

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص: ٣٣٦.

بينهما في قوله ﴿ وَمَا تُغَنِّي ٱلْآيِئَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمٍ لَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٠١] فالآيات أفقية وأرضية وقرآنية وهي أدلة العلم والإنذار يقتضي الخوف فالآيات لمن إذا عرف الحق عمل به فهذا تنفعه الحكمة والإنذر لمن يعرف الحق وله هوى يصده فينذر بالعذاب الذي يدعوه إلى مخالفة هواه وهو خوف العذاب وهذا هو الذي يحتاج إلى الموعظة الحسنة وآخر لا يقبل الحق فيحتاج إلى الجدل فيجادل بالتي هي أحسن وقد قال تعالى ﴿ ﴿ وَلُوٓ أَنَّنَا نَزَّلْنَا ۖ إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِكَةَ وَكُلِّمَهُمُ ٱلْمُونَى وَحَشَرْنَاعَلَيْهِمْ كُلُّ شَيْءٍ قُبُلًا مَّا كَانُواْ لِيُوْمِنُواْ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللَّهُ ﴿ [الأنعام: ١١١] وقال ﴿إِنَّمَا أَنَتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَنَهَا ﴾ [النازعات: ٥٥] ﴿ إِنَّمَا لَنُذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكُرَ وَخَشِي ٱلرَّحْنَنَ بِٱلْغَيَبِّ ﴾ [يس: ١١] فالمراد أن الكافر ما دام كافرا لا يقبل الحق سواء انذر أم لم ينذر ولا يؤمن ما دام كذلك لأن على قلبه وسمعه وبصره موانع تصد عن الفهم والقبول وهكذا حال من غلب عليه هواه وهو سبحانه لم يقل أنهم لا يؤمنون وقيل ذلك لمن سبقت عليه الشقوة أو حقت عليه الكلمة كقوله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهُمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ (الله عَلَيْ مَا الله عَلَيْ مَا الله عَلَيْ مَرُوا الله عَدَابَ الْأَلِيمَ ﴿ [يونس: ٦٦ - ٩٧] فبين أن هؤلاء لا يؤمنون إلا حين لا ينفعهم إيمانهم وقت رؤية العذاب الأليم كإيمان فرعون المذكور قبلها وموسى قد دعا عليه فقال ﴿رَبَّنَا أَطْمِسَ عَلَيْ أَمُولِهِمْ وَأَشَّدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرَوُا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ( الله عَلَى الله عَدَ أُجِيبَت دَّعُوتُكُما ﴾ [يونس: ٨٨ -٨٩] وأما إذا أطلق سبحانه الكفار فهومثل قوله ﴿ هِ وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَيِكَ قَ كُلِّمَهُمُ الْمُونَى وَحَشَرْنَاعَلَيْهِمَ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَّاكَانُوا لِيُؤْمِنُواْ إِلَّا أَن يَشَاآءَ الله ﴾ [الأنعام: ١١١] الآية فبين أنهم قد يؤمنوا إذا شاء وآية البقرة مطلقة عامة فإنه ذكر في أول السورة أربع آيات في صفة المؤمنين وآيتين في صفة الكافرين وبضع عشرة آية في المنافقين فبين حال الكافر المصر على كفره أن الإنذار لا ينفعه للحجب التي على قلبه وسمعه وبصره وليس قال إن الله لا يهدى أحدا من هؤلاء فيسمع ويقبل ولكن هوحين يكون كافرا لا تتناوله الآية وهذا كما يقال في الكافر الحربي لا يجوز أن تعقد له الذمة ولا يكون قط من أهل دار الإسلام ما دام حربيا فالكفار ما داموا كفارا هم بهذه المثابة

لهم موانع تمنعهم من الإيمان كما أن للمنافقين موانع تمنعهم ما داموا كذلك وإن أنذروا وهذا كقوله ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ اللَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآ اَ وَنِدَآ اَ صُمُّ الْكُمُ عُمْیُ وَهذا كقوله ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآ وَنِدَآ اَ صُمُّ الْكُمُ عُمْیُ وَهذا كفوله ﴿ وَمَثَلُ الّذِينَ كَفَرُوا كَمَثُولُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللّهُ ا

وذلك لا يمنع أن يكونوا قد يسمعون إذا زال الغطاء الذي على قلوبهم وسمعهم وابصارهم فإنهم لا يسمعون لذلك المعنى المشتق منه وهو الكفر فما داموا هذه حالهم فهم كذلك ولكن تغير الحال ممكن كما قال ﴿إِلَّا أَن يَشَآءَ اللَّهُ ﴾ [الأنعام: ١١١] وكما هو الواقع ومثل هذا يفيد أن الإنسان لا يعتقد أنه بدعائه وإنذاره وبيانه يحصل الهدى ولوكان أكمل الناس وأن الداعي وإن كان صالحا ناصحا مخلصا فقد لا يستجيب المدعو لا لنقص في الدعاء لكن لفساد في المدعو وهذا لأن حصول المطلوب متوقف على فعل الفاعل وقبول القابل كالسيف القاطع يؤثر بشرط قبول الححل فيه لا يقطع الحجارة والحديد ونحو ذلك والنفخ يؤثر إذ كان هناك قابل لا يؤثر في الرماد والدعاء والتعليم والإرشاد وكل ما كان من هذا الجنس له فاعل وهو المتكلم بالعلم والهدى والنذارة وله قابل وهو المستمع فإذا كان المستمع قابلا حصل الإنذار التام والتعليم التام والهدى التام وإن لم يكن قابلا قيل علمته فلم يتعلم وهديته فلم يهتد وخاطبته فلم يصغ ونحو ذلك فقوله في القرآن ﴿ هُدَى تِنْمُنَةِ بِهَ ﴿ الْبَقِرَةِ: ٢] هو من هذا إنما يهتدي من يقبل الإهتداء وهم المتقون لا كل أحد وليس المراد أنهم كانوا متقين قبل اهتدائهم بل قد يكونوا كفارا لكن إنما يهتدى به من كان متقيا فمن إتقى الله إهتدى بالقرآن والعلم والإنذار إنما يكون بما أمر به القرآن وهكذا قوله ﴿ لِيُمْنذِرَ مَنكَانَ حَيًّا ﴾ [يس: ٧٠] الإنذار التام فإن الحي يقبله ولهذا قال ﴿وَيَحِقَ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَيْفِرِينَ ﴾ [يس: ٧٠] فهم لم يقبلوا الإنذار ومثله قوله ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَنْهَا ﴾ [النازعات: ٤٥] وعكسه قوله ﴿وَمَا يُضِ لُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦] أي كل من ضل به فهو فاسق فهو ذم لمن يضل به فإنه فاسق ليس أنه كان فاسقا قبل ذلك ولهذا تأولها سعد بن أبى وقاص في الخوارج وسماهم فاسقين لأنهم ضلوا بالقرآن فمن ضل بالقرآن فهو

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ٥٧٠.

فاسق فقوله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ [البقرة: ٦] من هذا الباب والتقدير من ختم على قلبه وجعل على سمعه وبصره غشأوة فسواء عليك أنذرته أم لم تنذره هو لا يؤمن أي ما دم كذلك ولكن هذا قد يزول وفي صفة النبي ﷺ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّآ أَرْسَلْنَكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَــذِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٤٥] وحرزا للأميين أنت عبدي ورسولى سميتك المتوكل لست بفظ ولا غليظ ولا سخاب في الأسواق ولا يجزى بالسيئة السيئة ولكن يعفو ويغفر ولن أقبضه حتى أقيم به الملة العوجاء فأفتح به أعينا عميا وآذانا صما وقلوبا غلفا وقد قال ﴿ لِنُنذِرَقَوْمَامَآ أَنذِرَءَابَآ وُهُمْ فَهُمْ عَنفِلُونَ ۞ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَيْ أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يس: ٦ -٧] فدل على أن بعضهم يؤمنون ثم قال ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا ﴾ [يس: ٨] إلى قوله ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِيَ ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْغَيْبِ ﴾[يس: ١١] فهذا هو الإنذار التام وهو الإنذار الذي يقبله المنذر وينتفع به وقوله ﴿ وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْرَلُمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يس: ١٠] هو أصل الإنذار كما يقال في البليد والمشغول الذهن بأمور الدنيا والشهوات سواء عليك أعلمته أم لم تعلمه لا يتعلم ولا يقبل الهدى ويقال في الذكى الفارغ إنما يتعلم مثل هذا ثم المشغول قد يتفرغ وقد يصلح ذهن بعد فساده ويفسد بعد صلاحه لفساد قلبه وصلاحه وعلى هذا القول أكثر تفسير السلف كما ذكره ابن إسحاق وقد رواه ابن أبى حاتم وغيره قال ابن إسحاق حدثني محمد بن أبي محمد عن عكرمة أو سعيد بن جبير عن ابن عباس ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [البقرة: ٦] أي بما أنزل إليك وإن قالوا إنا قد آمنا بما جاءنا قبلك ﴿سَوَآءُ عَلَيْهِمْءَ أَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٦] أي إنهم قد كفروا بما عندهم من ذكرك وجحدوا ما أخذ عليهم من الميثاق فقد كفروا بما جاءك وبما عندهم مما جاءهم به غيرك فكيف يسمعون منك إنذارا وتحذيرا فقد تبين أنهم لا يسمعون الإنذار لكفرهم بما عندهم وما جاءهم من الحق ومعلوم ان منهم خلقا تابوا بعد ذلك وآمنوا وروى عن الربيع بن أنس عن أبي العالية قال آيتان في قادة الأحزاب﴿إِنَّ ٱلَّذِيرَ ۖ كَفَرُواْ سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿[البقرة: ٦] قال هم الذين ذكرهم الله في هذه

الآية ﴿ ﴾ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُّواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ [براهيم: ٢٨] قلت جعلهم قادة الأحزاب لكونهم أضلوا الأتباع فأحلوهم دار البوار والأحزاب يوم الخندق قد أسلم عامة قادتها وحسن إسلامهم مثل عكرمة بن أبي جهل وصفوان بن أمية وسهيل بن عمرو وأبى سفيان وهؤلاء أسلم منهم من أسلم عام الفتح وهم الطلقاء ومنهم من أسلم قبل ذلك والحزب الآخر غطفان وقد أسلموا أيضا والآية لابد أن تتناول كفار أهل الكتاب كما قال ابن إسحق فإن السورة مدنية وإن تناولت مع ذلك المشركين فهي تعم كل كافر ومقاتل والضحاك يخصها ببعض مشركي العرب وابن السائب يقول هي إنما نزلت في اليهود منهم حيى بن أخطب وكذلك ما ذكره ابن إسحق عن ابن عباس أنها في اليهود وأبو العالية يقول إنها نزلت في قادة الأحزاب والآية تعم هؤلاء كلهم وغيرهم كما أن آيات المؤمنين والمنافقين كان سبب نزولها المؤمنين والمنافقين الموجودين وقت النزول وهي تعمهم وغيرهم من المؤمنين والمنافقين إلى قيام الساعة والمقصود أن قوله ﴿سَوَآءٌ عَلَيْهِمْءَ أَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمُنْذِرْهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٦] كقوله ﴿فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ ٱلدُّعَاءَ إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ ١٠٠ وَمَا أَنتَ بِهَدِ ٱلْعُمْي عَن ضَلَالِيهِمْ ﴾ [الدوم: ٥٠ - ٥٥] وقوله ﴿أَفَأَنَتَ تُشْمِعُ ٱلصُّمَّ وَلَوْ كَانُواْ لَا يَعْقِلُونَ ۞ وَمِنْهُم مَّن يَنْظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تَهْدِي ٱلْعُمْى وَلَوْ كَانُواْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [يونس: ٢٢ - ٣٣] وكل هذا فيه بيان أن مجرد دعائك وتبليغك وحرصك على هداهم ليس موجب ذلك وإنما يحصل ذلك إذا شاء الله هداهم فشرح صدورهم للإسلام كما قال تعالى ﴿ إِن تَحَرِّصْ عَلَىٰ هُدَنهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ ﴾ [النحل: ٣٧] ففيه تعزية لرسوله ﷺ وبينت الآية له أن تبليغك وإن لم يهتدوا به ففيه مصالح عظيمة غير ذلك وفيه بيان أن الهدى هدى الله ﴿مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلَ فَكَن يَجِدَلُهُ وَلِيًّا ثُمَّ شِدًا ﴾ [الكهف: ١٧] وقد قال له ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِكَنَّ أَللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَاءَ ﴾ [القصص: ٥٦] ففيه تقرير التوحيد وتقرير مقصود الرسالة وهو سبحانه أخبر عمن لا يؤمن فقال ﴿إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهُمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ١٠٠ وَلَوْجَآءَ تُهُمْ

كُلُّ ءَايَةٍ ﴾ [يونس: ٩٦ - ٩٧] وقال ﴿ لِنُّنذِرَقَوْمًا مَّآ أَنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَفِلُونَ ﴾ [يس: ٦] ثم قَالَ ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَيْمَ ٱكْثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يس: ٧] فخص في هذه الآية وفي تلك ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ ﴾ [يونس: ٩٦] وهم الذين حق عليهم القول أي حق عليهم ما قاله الله سبحانه وكتبه وقدره فجعل الموجب هو التقدير السابق وهو قوله والقول وإن كان قد يكون خبرا مجردا بما سيكون وقد يكون قولا يتضمن أشياء كاليمين المتضمنة للحض والمنع فقد ذكر في مواضع تقدم اليمين كقوله ﴿ وَلَوْشِئْنَا لَأَنْيَنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدُنهَا وَلَنكِنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِّي لَأَمْلاَنَّ جَهَنَّمَ مِن ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِين ﴾ [السجدة: ١٣] ونحوذلك فهوخبر عما قاله أو قاله وكتبه وهو التقدير الذي يتضمن أنه قدر ما يفعله وعلمه وكتبه كما تظاهرت النصوص بأن الله قدر مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة والقدر تضمن علمه بما سيكون ومشيئته لوجود ما قدره وعلم أن سيخلقه والقول قد يكون خبرا وقد يكون فيه معنى الطلب الحض والمنع بالقسم وإما لكتابته على نفسه كقوله ﴿كَتَبَرَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةً ﴾ [الأنعام: ٥٥] وقوله ﴿وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧] وقوله يا عبادي إنى حرمت الظلم على نفسى وجعلته بينكم محرما فلا تظالموا وأما قوله ﴿وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [الزُّمَر: ٧١] فهذا مختص بالكفار وهو الوعيد المتضمن الجزاء على الأعمال كما قال تعالى لإبليس ﴿لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٨٥] وقوله ﴿وَلَوْلَاكُلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَيِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُّ مُسَمَّى ﴾[طه: ١٢٩] أي إن عذابهم له أجل مسمى إما يوم القيامة وإما في الدنيا كيوم بدر وإما عقب الموت وقد ذكر في الآية الأقوال الثلاثة فلولا كلمة سبقت من ربك إلى أجل مسمى لكان العذاب لزاما أي لازما لهم فإن المقتضى له قائم تام وهو كفرهم وأما إذا أطلق القول على الكفار من غير تقييد فإنه لا يريد من لا يؤمن منهم فإن اللفظ لا يدل على ذلك ألبتة وأيضا فإن هذا لا فائدة فيه إذ كان أولئك غير معروفين وإنما هم طائفة قد حق عليهم القول وهم لا يتميزون من غيرهم بل هو

مأمور بإنذار الجميع وفيهم من يؤمن ومن لا يؤمن فذكر اللفظ العام وإرادة أولئك دون غيرهم ليس فيه بيان للمراد الخاص وذكر المعنى الذي أوجب أنهم لا يؤمنون قط ولا فيه تعليق الحكم بالمعنى العام وكلام الله تعالى يصان عن مثل ذلك وما ذكر من الموانع هي موجودة في كل من لم يقبل الإنذار سواء كان كافرا أو منافقا وفاسقا أوغير ذلك لسبب يوجب ذلك فيمتنع قبول الإنذار بسبب الموانع لكن هذه الموانع قد تزول فإنها ليست لازمة لكل كافر وإذا كان المانع ما سبق من القول الذي حق عليهم فقد لا يزول أبدا كما قال ﴿إِنَّ ٱلذِّينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمتُ رَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ الله وَلَوْجَاءَ ثَهُمْ صَكُلُ ءَايَةٍ حَقَّى يَرُولُ أَلْعَذَابَ ٱلأَلِيمَ ﴿ [يونس: ٩٦ - ٤٧] وقد يذكر هذا وهذا وأما إذا اقتصر على ذكر الموانع التي فيهم ولم يذكر ما سبق من القول فهذه الموانع يرجى زوالها ويمكن ما لم يذكر معها ما يقتضى إمتناع تغير حالهم وحصول الهدى (١).

والذين زعموا وقوع التكليف بالممتنع لذاته كالرازي وغيره إحتجوا بإن الله كلف أبا لهب بالإيمان مع علمه بأنه لا يؤمن وإخباره بإنه لايؤمن فكلفه بالجمع بين النقيضين بأن يفعل الشيء وبأن يصدق أنه لا يكون مصدقا بذلك وهو صادق في تصديقه إذا لم يكن وإحتجوا بأنه كلف خلاف المعلوم وخلاف المعلوم عال فيكون حقيقة التكليف أنه يجعل علم الله جهلا وهذا ممتنع لذاته وهؤلاء جعلوا لفظ مالا يطاق لفظا عاما يدخل فيه كل فعل لكون القدرة عندهم لا تكون إلا مع الفعل ويدخل فيه خلاف المعلوم ويدخل فيه المعجوز عنه ويدخل فيه الممتنع لذاته ثم ذكروا نحو عشر حجج يستدلون بها على جواز هذا الجنس فإذا فصل الأمر عليهم ثبت أن دعواهم جواز ما لا يطاق للعجز عنه من العبادة ويقولون هم أنه لا يكون قادرا عليه إلا حين الفعل فهذا مما إتفق الناس على جواز التكليف به لكن ثم نزاع لفظي ومعنوى في كونه يدخل فيما لا يطاق فصار ما أدخلوه في هذا الأسم أنواعا مختلفة منها ما ينازعون في جوازه أو وقوعه ومنها ما ينازعون في إسمه وصفته لا في وقوعه أما تكليف أبي لهب وغيره بالإيمان فهذا حق وهو

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ٥٧٠.

إذا أمر أن يصدق الرسول في كل ما يقوله وأخبر مع ذلك أنه لا يصدقه بل يموت كافرا لم يكن هذا متناقضا ولا هو مأمور أن يجمع بين النقيضين فإنه مأمور بتصديق الرسول في كل ما بلغ وهذا التصديق لا يصدر منه فإذا قيل له أمرناك بأمر ونحن نعلم أنك لا تفعله لم يكن هذا تكليفا للجمع بين النقيضين فإن قال تصديقكم في كل ما تقولون يقتضى أن أكون مؤمنا إذا صدقتكم وإذا صدقتكم لم أكن مؤمنا لأنكم أخبرتم أنى لا أؤمن بكل ما أخبر به قيل له لو وقع منك لم يكن فيه هذا الخبر ولم يكن يخبر أنك لا تؤمن فأنت قادر على تصديقنا وبتقدير وجوده لا يحصل هذا الخبر وإنما وقع لأنك أنت لم تفعل ما قدرت عليه من تصديقنا بهذا الخبر فوقع بعد تكذيبك وتركك ما كنت قادرا عليه لم نقل لك حين أمرناك بالتصديق العام وأنت قادر عليه ولو قيل لك آمن ونحن نعلم أنك لا تؤمن بهذا الخبر فالذي أمرت أن تؤمن به هو الإخبار بأن محمدا رسول الله وهذا أنت قادر عليه ولا تفعله وإذا صدقتنا في خبرنا أنك لا تؤمن لم يكن هنا تناقض لكن لا يمكن الجمع بين الإيمان والتصديق فإنه لم يقع ونحن لم نأمرك بهذا بل أمرناك بإيمان مطلق تقدر عليه وأخبرنا مع ذلك أنك لا تفعل ذلك المقدور عليه ولم نقل لك صدقنا في هذا وهذا في حال واحدة لكن الواجب عليك هو التصديق المطلق والتصديق بهذا لا يجب عليك حينئذ ولو وقع منك التصديق المطلق إمتنع منا هذا الخبر بل هذا الخبر إنما وقع لما علمنا أنه لا يقع منك التصديق المطلق وهذا كله لو قدر أن أبا لهب أسمع هذه الآية وأمر بالتصديق بها وليس الأمر كذلك لكن لما أنزل الله قوله ﴿ سَيَصَّلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهُبَ ﴾ [المَسَد: ٣] لم يسلم لهم أن الله أمر نبيه بإسماع هذا الخطاب لأبي لهب وأمر أبا لهب بتصديقه بل لا يقدر أحد أن ينقل أن النبي ﷺ أمر أبا لهب أن يصدق بنزول هذه السورة فقوله أنه أمر أن يصدق بأنه لا يؤمن قول باطل لم ينقله أحد من علماء المسلمين فنقله عن النبي ﷺ قول بلا علم بل كذب عليه فإن قيل فقد كان الإيمان واجبا على أبي لهب ومن الإيمان أن يؤمن بهذا قيل له لا نسلم أنه بعد نزول هذه السورة وجب على الرسول أن يبلغه إياها بل ولا غيرها بل حقت عليه كلمة العذاب كما حقت على قوم نوح إذ قيل له ﴿أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا نَبْتَيِسُ بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [هود: ٣٦] وبعد

ذلك لا يبقى الرسول مأمور بتبليغهم الرسالة فإنه قد بلغهم فكفروا حتى حقت عليهم كلمة العذاب باعيانهم وقد يخبر الله الرسول عن معين أنه لا يؤمن لكن لا يأمره أن يعلمه بذلك بل هومأمور بتبليغه وإن كان الرسول يعلم أنه لا يؤمن كالذين قال الله فيهم ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَلَوْجَآءَتُهُمْ كُلُّ ءَايَةٍ حَتَّى يَرُواُ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ [يونس: ٩٦ - ٩٧] وقوله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمَ لَمَ نُنذِرْهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٦] فهؤلاء قد يعلم بعض الملائكة وبعض البشر من الأنبياء وغيرهم في معين منهم أنه لا يؤمن وإن كانوا مأمورين بتبليغه أمر الله ونهيه وليس في ذلك تكليفه بالجمع بين النقيضين وذلك خلاف المعلوم فإن الله يفعل ما يشاء بقدوته وما لا يشاء يعلم أنه لا يفعله وأنه قادر عليه لوشاء لفعله وعلمه أنه لا يفعله لا يمنع أن يكون قادرا عليه والعباد الذين علم الله أنهم يطيعونه بإرادتهم ومشيئتهم وقدرتهم وإن كان خالقا لذلك فخلقه لذلك أبلغ في علمه به قبل أن يكون كما قال تعالى ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [اللك): ١٤] وما لم يفعلوه فما أمرهم به يعلم أنه لا يكون لعدم إرادتهم له لا لعدم قدرتهم عليه وليس الأمر به أمرا بما يعجزون عنه بل هو أمر بما لو أرادوه لقدروا على فعله لكنهم لا يفعلونه لعدم إرادتهم له وجهم ومن وافقه من المعتزلة إشتركوا في أن مشيئة الله ومحبته ورضاه بمعنى واحد ثم قالت المعتزلة وهو لا يحب الكفر والفسوق والعصيان فلا يشاؤه فقالوا إنه يكون بلا مشيئة وقالت الجهمية بل هو يشاء ذلك فهو يحبه ويرضاه وأبو الحسن وأكثر أصحابه وافقوا هؤلاء فذكر أبو المعالى الجويني أن أبا الحسن أول من خالف السلف في هذه المسألة ولم يفرق بين المشيئة والحجبة والرضا وأما سلف الأمة وأئمتها وأكابر أهل الفقه والحديث والتصوف وكثير من طوائف النظار كالكلابية والكرامية وغيرهم فيفرقون بين هذا وهذا ويقولون أن الله يحب الإيمان والعمل الصالح ويرضى به كما لا يأمر ولا يرضى بالكفر والفسوق والعصيان ولا يحبه كما لا يأمر به وإن كان قد شاءه ولهذا كان حملة الشريعة من الخلف والسلف متفقين على أنه لوحلف ليفعلن واجبا أومستحبا كقضاء دين يضيق وقته أو عبادة يضيق وقتها وقال إن شاء الله ثم لم يفعله لم يحنث وهذا يبطل قول القدرية ولو قال إن كان الله يحب ذلك

ويرضاه فإنه يحنث كما لوقال إن كان يندب إلى ذلك ويرغب فيه أو يأمر به أمر إيجاب أو إستحباب وهذا يرد على الجهمية ومن اتبعهم كأبى الحسن الأشعري ومن وافقه من المتأخرين وبسط هذه الأمور له موضع آخر والمقصود هنا جواب هذه المسألة فإن هذه الإشكالات المذكورة إنما ترد على قول جهم ومن وافقه من المتأخرين من أصحاب أبي الحسن الأشعري وغيرهم وطائفة من متأخري أصحاب مالك والشافعي وأحمد وأما أئمة اصحاب مالك والشافعي وأحمد وعامة اصحاب أبي حنفية فانهم لا يقولون بقول هؤلاء بل يقولون بما اتفق عليه السلف من انه سبحانه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن ويثبتون الفرق بين مشيئته وبين محبته ورضاة فيقولون ان الكفر والفسوق والعصيان وان وقع بمئشئتة فهولا يحبه ولا يرضاه بل بسخطه ويبغضه ويقولون ارادة الله في كتابه نوعان نوع بمعنى المشيئة لما خلق كقوله ﴿فَمَن يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهْدِيَهُۥ يَشْرَحْ صَدْرَهُۥ لِلْإِسْلَمِ ۗ وَمَن يُرِدُأَن يُضِلُّهُۥ يَجْعَلُ صَدْدَهُ. ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَكُ فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [الأنعام: ١٢٥] ونوع بمعنى محبته ورضاه لما امر به وإن لم يخلقه كقوله ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] هُمَا يُربيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُريدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْ مَتَهُ، عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [المائدة: ٦] ﴿ يُرِيدُ ٱللهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْ لِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللَّهُ مُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَّ بِعُونَ ٱلشَّهَوَاتِ أَن قِيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا ١٠٠ ثُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ ۚ وَخُلِقَ ٱلْانسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٦ - ٢٨]

وبهذا يفضل النزاع في مسألة الامر هل هو مستلزم للارادة ام لا فان القدرية تزعم انه مستلزم للمشيئة فيكون قد شاء المأمور به ولم يكن والجهمية قالوا انه غير مستلزم لشيء من الإرادة لا لحبه له ولا رضاه به إلا اذا وقع فانه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن وكذلك عندهم ما احبه ورضيه كان وما يحبه لم يرضه لم يكن وتأولوا قوله ﴿وَلاَ يَرْضَىٰ لِحِبَادِهِ ٱلْكُفُرُ ﴾ [الزُمر: ٧] على ان المراد ممن لم يقع منه الكفر أولا يرضاه دينا كما يقولون لم يشاه ممن لم يقع منه أولا يشاءه دينا اذا كانوا موافقين للجهمية والقدرية في انه لا فرق

بين الحجبة والمشيئة وقد قال الله تعالى ﴿ إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمْ ۖ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرِّ وَإِن تَشْكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾ [الزُّمَر: ٧] فاخبر انه اذا وقع الكفر من عباده لم يرضه لعباده كما قال ﴿إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ [النساء: ١٠٨] وقال ﴿وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] مع قو له ﴿وَمَن يُـرِدُأَن يُضِـلَّهُۥ يَجَعَلُ صَدْرَهُ. ضَيَّقًا حَرَجًا ﴾[الأنعام: ١٢٥] وفصل الخطاب ان الأمر ليس مستلزما لمشيئة ان يخلق الرب الآمر الفعل المامور به ولا ارادة ان يفعله بل قد يأمر بما لا يخلقه وذلك مستلزم لحبة الرب ورضاه من العبد ان يفعله بمعنى انه اذا فعل ذلك احبه ورضيه وهو يريد منه ارادة الآمر من المأمور بما امره به لمصلحته وان لم يريد ان يخلقه وان يعينه عليه لما له في ترك ذلك من الحكمة فان له حكمه بالغة فيما خلقه وفيما لم يخلقه وفرق بين ان يريد ان يخلق هو الفعل ويجعل غيره فاعلا يحسن اليه ويتفضل عليه بالإعانه له على مصلحته وبين ان يأمر غيره بما يصلحة ويبين له ما ينفعة اذا فعله وان كان لا يريد هو نفسه ان يعينه لما في ترك اعانته من الحكمة لكون الاعانه قد تستلزم ما يناقض حكمتة والمنهى عنه الذي خلقة هو يبغضه ويمقته كما يمقت ما خلقه من الاعيان الخبيثة كالشياطين والخبائث ولكنه خلقها لحكمه يحبها ويرضاها ونحن نعلم ان العبد يريد ان يفعل ما لا يحبه لافضائه إلى ما يحبه كما يشرب المريض الدواء الكريه لافضائه إلى ما يحبه من العافية ويفعل ما يكرهه من الاعمال لافضائه إلى مطلوبه الحبوب له ولا منافاة بين كون الشيء بغيضا اليه مع كونه مخلوقا له لحكمه يحبها وكذلك لا منافاة بين ان يحبه اذا كان ولا يفعله لان فعله قد يستلزم تفويت ما هو احب اليه منه أو وجود ما هو ابغض اليه من عدمه (١).

فإن الله قد أخبر عما يكون من أفعال العباد قبل أن تكون بل أعلم بذلك من شاء من ملائكته وغير ملائكته وقال تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ مَن ملائكته وغير ملائكته وقال تعالى ﴿إِنَّ اللَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾[يونس: ٩٦ - ٩٧] وقال ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾[البقرة: ٦] وهذا خبر عن المستقبل وأنهم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ٤٧٨.

لايؤمنون وقال تعالى ﴿ لَأَمَلاَنَ جَهَنَّم مِنكَ وَمِمَن تَبِعَكَ مِنْهُم آجُمَعِينَ ﴾ [ص: ١٥] وهذا قسم منه على الْقُولُ مِنِي لَأَمَلاَنَ جَهَنَّم مِن الْجِنَّةِ وَالنّاسِ أَجْمَعِين ﴾ [السجدة: ١٦] وهذا قسم منه على ذلك وهو الصادق البار في قسمه وصدقه مستلزم لعلمه بما أقسم عليه وهو دليل على أنه قادر على ذلك وقد يستدل به على أنه خالق أفعال العباد إذ لو كانت أفعالهم غير مقدورة له لم يمكنه أن يملأ جهنم بل كان ذلك إليهم إن شاؤا عصوه فملأها وإن شاؤا أطاعوه فلم يملأها لكن قد يقال أنه علم أنهم يعصونه فأقسم على جزائهم على ذلك وقد يجاب عن ذلك بأن علمه بالمستقبل قبل أن يكون مستلزم لخلقه له فإنه سبحانه لا يستفيد العلم من غيره كالملائكة والبشر ولكن علمه من لوازم نفسه فلوكانت أفعاله خارجة عن مقدوره ومراده لم يجب أن يعلمها كما يعلم مخلوقاته وبسط هذا له موضع آخر (۱).

فذم المعرض عما يجب من استماع المشتغل عنه باستماع الغناء كما هوفعل كثير من المتنسكة في اعتياضهم بسماع من الذين أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات وحال كثير من المتنسكة في اعتياضهم بسماع المكاء والتصدية عن سماع قول الله تعالى ومثل هذا قوله تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمُ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ الله عَلَى قَلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَمُعْ لَكُونُ وَمِنُونَ لَا اللهُ عَلَى عُلَى وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى السَمْعِهُمْ وَلَيْ سَمْعِهُمْ وَلَيْ سَمْعِهُمْ وَلِي سَمْعِهُمْ وَلَعْلَى السَمْعِهُمْ وَلَا سَمْعُ وَلَا عَلَى السَمْعِهُمْ وَلَا سَمْعُولِهُ وَلَا سَمْعُولِهُ وَلَا سَمْعِهُمْ وَلَا سَمْعِهُمْ وَلَا سَمْعُولِهُ وَلَا سَمْعُولُ وَلَا سَمْعُولُولُ وَلَا سَمْعُولُ وَلَا سَمْعُولُ وَلَا سَمْعُولُ وَلَمْ وَلَا عَلَى عَلَى السَمْعُ وَلَا سَمْعُولِهُ مَا لَعَلَى السَمْعُ وَلَا سَمْعُولُ وَلَمْ وَلَمْ وَالْعَلَى وَلَمْ وَلَعْلَ عَلَى السَمْعُولُ وَلَمْ لَالْعُلْمُ وَلَا سَمْعُولُ مَا عَلَى السَمْعِلَى الْع

# لطائف لغوية

قال تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِ مَ ءَأَنـٰذَرْتَهُمُ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾[البقرة: ٦] والتسوية جعل الشيئين سواء<sup>(٣)</sup>.

قال تعالى ﴿خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ قال تعالى ﴿خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٧] فان البصر يرى غير مباشرة المرئي والذوق والشم واللمس لا يحصل له

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ٤٩٥.

<sup>(</sup>٢) الاستقامة ج: ١ ص: ٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ١٣٣.

الاحساس إلا بمباشرة المحسوس والسمع وإن كان يحس الأصوات فالمقصود الأعظم به معرفة الكلام وما يخبر به المخبرون من العلم وهذا سبب تفضيل طائفة من الناس ل السمع على البصر كما ذهب إليه ابن قتيبية وغيره وقال الأكثرون البصر أفضل من السمع والتحقيق أن إدراك البصر أكمل كما قاله الأكثرون كما قال النبي للي ليس المخبر كالمعاين لكن السمع يحصل به من العلم لنا أكثر مما يحصل بالبصر فالبصر أقوى وأكمل والسمع أعم وأشمل وهاتان الحاستان هما الأصل في العلم بالمعلومات التي يمتاز بها الانسان عن البهائم استطراد ولهذا يقرن الله بينهما الفؤاد في مواضع كقوله تعالى الله السمع والبَصر وَالفَوْاد كُلُ أُولَيْهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا الله الإسراء: ٢٦] وقال تعالى ﴿خَتَمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله عَلَا الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَ

قال تعالى ﴿خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَرِهِمْ غِشَوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٧] ودار الرحمة الخالصة هي الجنة وعذابه اسم جامع لكل شر ودار العذاب الخالص هي النار(٢).

قال تعالى ﴿ خَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى السمع الذي يشبه الإدراك لكن اذا كان المسموع طلبا ففائدته وموجبه الاستجابة والقبول واذا كان المسموع خبرا ففائدته التصديق والاعتقاد فصار يدخل مقصوده وفائدته في مسماه نفيا وإثباتا فيقال فلان يسمع لفلان أي يطيعه في أمره أو يصدقه في خبره وفلان لا يسمع ما يقال له أي لا يصدق الخبر ولا يطيع الأمر كما بين الله السمع عن الكفار في غير موضع كقوله ﴿ وَمَثَلُ الّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الّذِي يَنْعِقُ عِمَا لاكنسَمَعُ إِلّا دُعَاءَ وَنِدَاءً ﴾ [البقرة: ١٧١] وقوله ﴿ وَلَا يَسَمَعُ الشّهُ السّمع الحق يوجب قبوله ايجاب الاحساس الحركة وايجاب علم القلب حركة القلب فان الشعور بالملائم يوجب الحركة اليه والشعور

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ج: ١ ص: ٩٧.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۱۰ ص: ٦٥.

بالمنافر يوجب النفرة عنه فحيث انتفى موجب ذلك دل على إنتفاء مبدئه ولهذا قال تعالى في إنتفاء مبدئه ولهذا قال تعالى في إنتماء به الكفار بمنزلة في المنتجيبُ الذين يَسَمَعُونُ وَالْمَوْفَى يَبْعَثُهُمُ الله الله الله المعانى البهائم لأصوات الرعاة أى يسمعون مجرد الأصوات سمع الحيوان لا يسمعون ما فيها من تأليف الحروف المتضمنة للمعانى السمع الذى لا بد أن يكون بالقلب مع الجسم (۱).

ليس كل من أظهر الإسلام يكون مؤمنا في الباطن فان الظاهر لابد له من باطن يحققه

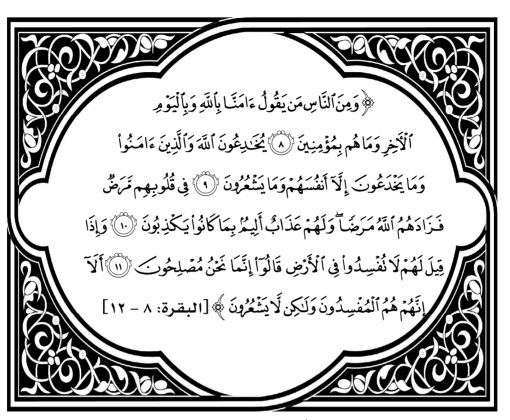
<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ۱۹۹.

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَهُ وَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَعَلَى رَبِّهِمْ وَإِذَا تُلِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللّهِ ۗ أَلَا بِذِكْرِ ٱللّهِ وَقَالَ تعالَى ﴿ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللّهِ ۖ أَلَا بِذِكْرِ ٱللّهِ تَلْمَالُ هَذَا كثير في القرآن وقال في حق الكفار ﴿ أَوْلَتُهِكَ اللّهُ مَا يَقُلُوبُ ﴾ [المرعد: ٢٨] وأمثال هذا كثير في القرآن وقال في حق الكفار ﴿ أَوْلَتُهِكَ ٱللّهَ يَنْ لَكُوبُهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ أَلَيْنَ لَكُوبُهُمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ أَلَا لَيْنَ لَكُوبُهُمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ أَلَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ أَنْ يُطَهِّرُهُمْ فِشَاوَةٌ ﴾ [المبقرة: ٢] وأمثال ذلك فنسأل الله العظيم أن يصلح بواطننا وعلى الله وعليم أن على الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليما كثيرا (١).

وليس كل من أظهر الإسلام يكون مؤمنا في الباطن اذ قد عرف في المظهرين للإسلام المؤمن والمنافق قال الله تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨] وقال تعالى ﴿ إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعَلَمُ إِنَكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعَلَمُ إِنَكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعَلَمُ إِنَكَ لَرَسُولُهُ أَوْاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنفِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١] وقال تعالى ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُلُ لَلهُ تُورُونَ كَاللهُ مُن وَلُوا أَسَلَمْنا وَلَمَا يَدَخُلِ اللهِ يَمْنُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ [المحبُرات: ١٤] (٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۳ ص: ۲٦۸–۲٦۹.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۳۵ ص: ۱۲۸.



أصلى الإيمان هما الإيمان بالله وباليوم الآخر التوحيد والمعاد

أصلى الإيمان هما الإيمان بالله وباليوم الآخر التوحيد والمعاد كما قرن بينهما في مواضع كثيرة كقوله ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْمَيْوِرِ الْآخِرِ ﴾ [البقرة: ٨] (١).

والايمان بالله واليوم الاخر يتضمن الايمان بالمبدأ والمعاد وهو الايمان بالخلق والبعث كما جمع بينهما في قوله تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨] وقال تعالى ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعَثُكُمُ إِلّا كَنفْسِ وَحِدَةٍ \* إِنَّ اللّه سَمِيعُ بَعْمَدِرُ ﴾ [الموم: ٢٧] وقد بين بصِيرُ ﴾ [المقمان: ٢٨] وقال تعالى ﴿ وَهُو اللّذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴿ وَالروم: ٢٧] وقد بين الله على لسان رسوله من أمر الايمان بالله واليوم الآخر ما هدى الله به عباده وكشف به مراده (٢٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۱۱۷.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ٥ ص: ٣٠.

## أن جنس فعل المأمور به أعظم من جنس ترك المنهى عنه

أن جنس فعل المأمور به أعظم من جنس ترك المنهى عنه وان جنس ترك المأمور به أعظم من جنس فعل المنهى عنه وان مثوبة بني آدم على أداء الواجبات أعظم من مثوبتهم على ترك المحرمات وان عقوبتهم على ترك الواجبات أعظم من عقوبتهم على فعل الحرمات وقد ذكرت بعض ما يتعلق بهذه القاعدة فيما تقدم لما ذكرت أن العلم والقصد يتعلق بالموجود بطريق الأصل ويتعلق بالمعدوم بطريق التبع وبيان هذه القاعدة من وجوه أحدها ان أعظم الحسنات هو الايمان بالله ورسوله وأعظم السيئات الكفر والايمان أمر وجودي فلا يكون الرجل مؤمنا ظاهرا حتى يظهر أصل الايمان وهو شهادة أن لا إله الا الله وشهادة أن محمدا رسول الله ولا يكون مؤمنا باطنا حتى يقر بقلبه بذلك فينتفى عنه الشك ظاهرا وباطنا مع وجود العمل الصالح والاكان كمن قال الله فيه ﴿قَالَتِٱلْأَعْرَابُ ءَامَنًا ۚ قُل لَّم تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُم ۗ [الحُجُرات: ١٤] وكمن قال تعالى فيه ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِر وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨] وكمن قال فيه ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَنْذِبُونَ ﴾[المنافقون: ١] والكفر عدم الايمان باتفاق المسلمين سواء اعتقد نقيضه وتكلم به أولم يعتقد شيئا ولم يتكلم ولا فرق في ذلك بين مذهب أهل السنة والجماعة الذين يجعلون الايمان قولا وعملا بالباطن والظاهر وقول من يجعله نفس اعتقاد القلب كقول الجهمية واكثر الاشعرية أو إقرار اللسان كقول الكرامية أو جميعها كقول فقهاء المرجئة وبعض الأشعرية فان هؤلاء مع أهل الحديث وجمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنبلية وعامة الصوفية وطوائف من أهل الكلام من متكلمي السنة وغير متكلمي السنة من المعتزلة والخوارج وغيرهم متفقون على أن من لم يؤمن بعد قيام الحجة عليه بالرسالة فهو كافر سواء كان مكذبا أو مرتابا أو معرضا أومستكبرا أو مترددا أو غير ذ لك وإذا كان أصل الايمان الذي هو أعظم القرب والحسنات والطاعات فهو مأمور به والكفر الذي هو أعظم الذنوب والسيئات والمعاصي ترك هذا المأمور به سواء اقترن به فعل منهى عنه من التكذيب أو لم يقترن به شيء بل كان تركا للايمان فقط علم ان جنس

فعل المأمور به أعظم من جنس ترك المنهى عنه<sup>(١)</sup>.

ان من جملة أفعالهم أسرار خلاف ما يظهرون وهم يرون هذا صلاحا

لفظ الصلاح والفساد فاذا أطلق الصلاح تناول جميع الخير وكذلك الفساد يتناول جميع الشروكذلك اسم المصلح والمفسد قال تعالى في قصة موسى ﴿أَتُرِيدُ أَن تَقْتُلَنِي كَمَا قَنَلْتَ نَفْسَا إِلْأَمْسِ إِن تُرِيدُ إِلَّا أَن تَكُونَ جَبَّارًا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا تُرِيدُ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْمُصِّلِحِينَ ﴾ [القصص: ١٩] ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَارُونَ ٱخْلُفَنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَنَّبِعْ سَكِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٢] وقال تعالى ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓاْ إِنَّمَا غَنُن مُصْلِحُونَ ١ اللَّ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة: ١١ - ١٢] والضمير عائد على المنافقين في قوله ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِأَللَّهِ وَبِٱلْيُوْمِ ٱلْأَخِر وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨]. وهذا مطلق يتناول من كان على عهد النبي ومن سيكون بعدهم ولهذا قال سلمان الفارسي أنه عنى بهذه الآية قوما لم يكونوا خلقوا حين نزولها وكذا قال السدى عن أشياخه الفساد الكفر والمعاصي وعن مجاهد ترك امتثال الأوامر واجتناب النواهى والقولان معناهما واحد وعن ابن عباس الكفر وهذا معنى قول من قال النفاق الذى صافوا به الكفار وأطلعوهم على أسرار المؤمنين وعن أبى العالية ومقاتل العمل بالمعاصى وهذا أيضا عام كالأولين وقولهم ﴿إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١١] فسر بانكار ما أقروا به أي انا انما نفعل ما أمرنا به الرسول وفسر بأن الذى نفعله صلاح ونقصد به الصلاح وكلا القولين يروى عن ابن عباس وكلاهما حق فانهم يقولون هذا وهذا يقولون الأول لمن لم يطلع على بواطنهم ويقولون الثاني لأنفسهم ولمن أطلع على بواطنهم لكن الثاني يتناول الأول فان من جملة أفعالهم أسرار خلاف ما يظهرون وهم يرون هذا صلاحا قال مجاهد أرادوا أن مصافاة الكفار صلاح لافساد وعن السدى إن فعلنا هذا هو الصلاح وتصديق محمد فساد وقيل أرادوا أن هذا صلاح في الدنيا فان الدولة ان كانت للنبي ﷺ فقد أمنوا بمتابعته وان كانت

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ٣٠.

للكفار فقد أمنوهم بمصافاتهم ولأجل القولين قيل في قوله ﴿أَلآ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَلكفار فقد أمنوهم بمصافاتهم ولأجل القولين قيل في قوله ﴿أَلآ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لاَيشعرونَ أَن لاَيشَعْرُونَ ﴾ [البقرة: ١٦] أى لا يشعرون ان ما فعلوه فساد لا صلاح وقيل لا يشعرون أن الله يطلع نبيه على فسادهم والقول الأول يتناول الثاني فهو المراد كما يدل عليه لفظ الآية (١).

والفساد ضد الصلاح فكما ان كل قول أوعمل يجبه الله فهو من الصلاح فكل قول أوعمل يبعضه الله فهو من الفساد قال سبحانه وتعالى ﴿وَلَا نُفُسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعَدَ وَوَل أوعمل يبغضه الله فهو من الفساد قال سبحانه وتعالى ﴿وَلا نُفُسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْد الإيمان والطاعة ولكن الفساد نوعان لازم وهو مصدر فسد يفسد فسادا ومتعد وهو اسم مصدر افسد يفسد افسادا كما قال تعالى ﴿ وَإِذَا تَوَلَىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] (٢).

### في الحديث أساس النفاق الذي يبنى عليه الكذب

قال تعالى ﴿ وَاذَكُرْ عِبدَنَا إِنْرَهِم وَإِسْحَنَ وَيَعَقُوبَ أُولِي الْأَيْدِى وَالْأَبْصَرِ ﴾ [ص: 10] فوصفهم بالقوة في العمل والبصيرة في العلم وأصل القوة قوة القلب الموجبة لمحبة الخير وبغض الشر فإن المؤمن قوته في قلبه وضعفه في جسمه والمنافق قوته في جسمه وضعفه في قلبه فالإيمان لابد فيه من هذين الأصلين التصديق بالحق والحبة له فهذا أصل القول وهذا أصل العملفيه من هذين الأصلين التصديق بالحق والحبة له فهذا أصل القول وهذا أصل العملشم الحب التام مع القدرة يستلزم حركة البدن بالقول الظاهر والعمل الظاهر ضرورة كما تقدم فمن جعل مجرد العلم والتصديق موجبا لجميع ما يدخل في مسمي الإيمان وكل ما سمي إيمانا فقد غلط بل لابد من العلم والحب والعلم شرط في محبة المحبوب كما أن الحياة شرط في العلم لكن لا يلزم من العلم بالشيء والتصديق بثبوته محبته إن لم يكن بين العالم والمعلوم معنى في الحب أحب لأجله ولهذا كان الإنسان يصدق بثبوت

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۸۳ –۸٤.

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول ج: ٣ ص: ٧٣٤.

أشياء كثيرة ويعلمها وهو يبغضها كما يصدق بوجود الشياطين والكفار ويبغضهم ونفس التصديق بوجود الشيء لا يقتضى محبته لكن الله سبحانه يستحق لذاته أن يحب ويعبد وأن يحب لأجله رسوله والقلوب فيها معنى يقتضى حبه وطاعته كما فيها معنى يقتضى العلم والتصديق به فمن صدق به وبرسوله ولم يكن محبا له ولرسوله لم يكن مؤمنا حتى يكون فيه مع ذلك الحب له ولرسوله وإذا قام بالقلب التصديق به والمحبة له لزم ضرورة أن يتحرك البدن بموجب ذلك من الأقوال الظاهرة والأعمال الظاهرة فما يظهر على البدن من الأقوال والأعمال هو موجب ما في القلب ولازمه ودليله ومعلوله كما أن ما يقوم بالبدن من الأقوال والأعمال له أيضا تأثير فيما في القلب فكل منهما يؤثر في الآخر لكن القلب هو الأصل والبدن فرع له والفرع يستمد من أصله والأصل يثبت ويقوى بفرعه كما في الشجرة التي يضرب بها المثل لكلمة الإيمان قال تعالى ﴿ضَرَبَ ٱللَّهُ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِثُ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ٣ ثُوَّقِ أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ [ابراهيم: ٢٤ - ٢٥] وهي كلمة التوحيد والشجرة كلما قوي أصلها وعرق وروي قويت فروعها وفروعها أيضا إذا إغتذت بالمطر والريح أثر ذلك فى أصلها وكذلك الإيمان في القلب والإسلام علانية ولما كانت الأقوال والأعمال الظاهرة لازمة ومستلزمة للأقوال والأعمال الباطنة كان يستدل بها عليها كما في قوله تعالى ﴿لَّا يَجَـدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بَاللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ نُوَآذُونَ مَنْ حَآدٌ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ. وَلَوْ كَانُوٓاْ ءَابَآءَهُمُ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْعَشِيرَتُهُمْ أَوْلَيْكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَنَ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنْهُ ﴾ [المجادلة: ٢٢] فأخبر أن من كان مؤمنا بالله واليوم الآخر لا يوجدون موادين لأعداء الله ورسوله بل نفس الإيمان ينافي مودتهم فإذا حصلت الموادة دل ذلك على خلل الإيمان وكذلك قوله ﴿ تَكَرَىٰ كَثِيرًا مِّنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ۚ لِبَشِّى مَا قَدَّمَتْ لَمُمْ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ۞ وَلَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلنَّبِي وَمَآ أُنْزِكَ إِلَيْهِ مَا ٱتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَآهُ وَلَكِنَ كَثِيرًا مِّنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٨٠ - ٨١] وكذلك قوله ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَنهَدُوا بِأَمَوَلِهِمْ وَأَنفُسهم في

سَكِيلِ اللّهِ أَوْلَكِكَ هُمُ الصَّكِدِ قُوبَ ﴿ [الحُجُرات: 10] فأخبر تعالى أن هؤلاء هم الصادقون في قولهم آمنا ودل ذلك على أن الناس في قولهم آمنا صادق وكاذب والكاذب فيه نفاق بحسب كذبه قال تعالى في المنافقين ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِالْيُوْرِ الْلَّخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: 1۸] إلى قوله ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [البقرة: 1٠] وفي يكذبون قراتان مشهوراتان وفي الحديث أساس النفاق الذي يبني عليه الكذب وقال تعالى يكذبون قراتان مشهوراتان وفي الحديث أساس النفاق الذي يبني عليه الكذب وقال تعالى ﴿ وَمِنْهُم مَنْ عَهَدُ اللّهَ لَيْهُدُ إِنّ الْمُنْفِقِينَ لَسُولُهُ وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنّكَ لَرَسُولُهُ وَاللّهُ يَتْهُدُ إِنّ الْمُنْفِقِينَ لَكُونِمُونَ وَلَوْ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ لَلْهُ وَلَيْهُ مُعْرَضُونَ لَنَقُونَ وَاللّهُ وَلَوْ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَيِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١] وقال تعالى ﴿ وَمِنْهُم مَنْ عَهَدُ اللّهَ لَبِهُ وَتَوَلّواْ وَهُم مُعْرِضُونَ لَنَصَدّقَنَ وَلَنَكُونَنَ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ فَاللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَيِمَا صَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [المتوبة: ١٥] وقال ﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكُ فِي الصَّدَقَنِ ﴾ [المتوبة: ٨٥] ومثل هذا كثير وبالجملة فلا يستريب من تدبر ما يقول في أن الرجل لا يكون مؤمنا بمجرد تصديق في القلب مع بغضه لله ولرسوله وإستكباره عن عبادته ومعاداته له ولرسوله ولرسوله وإستكباره عن عبادته ومعاداته له ولرسوله (١٠).

اصل الشرك في المشركين الذين فرقوا دينهم إنما هو إتخاذ أنداد يحبونهم كحب الله

إن الحبة التامة لله ورسوله تستلزم وجود محبوباته ولهذا جاء في الحديث الذي في الترمذى من احب لله وأبغض لله وأعطى لله ومنع لله فقد إستكمل الإيمان فإنه إذا كان حبه لله وبغضه لله وهما عمل قلبه وعطاؤه لله ومنعه لله وهما عمل بدنه دل على كمال محبته لله ودل ذلك على كمال الإيمان وذلك أن كمال الإيمان أن يكون الدين كله لله وذلك عبادة الله وحده لا شريك له والعبادة تتضمن كمال الحب وكمال الذل والحب مبدأ جميع الحركات الإرادية ولا بد لكل حى من حب وبغض فإذا كانت محبته لمن يحبه الله وبغضه لمن يبغضه الله دل ذلك على صحة الإيمان في قلبه لكن قد يقوى ذلك وقد

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٧ ص: ٥٤١-٥٤٣.

يضعف بما يعارضه من شهوات النفس واهوائها الذي يظهر في بذل المال الذي هومادة النفس فإذا كان حبه لله وعطاؤه لله ومنعه لله دل على كمال الإيمان باطنا وظاهرا واصل الشرك في المشركين الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعا إنما هو إتخاذ أنداد يحبونهم كحب الله كما قال تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ أَ البقرة: ١٦٥] ومن كان حبه لله وبغضه لله لا يحب إلا لله ولا يبغض إلا لله ولا يعطى إلا لله ولا يمنع إلا لله فهذه حال السابقين من أولياء الله كما روى البخاري في صحيحه عن أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال يقول الله من عادى لى وليا فقد آذنته بالحرب وما تقرب إلى عبدى بمثل أداء ما إفترضته عليه ولا يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشى ولئن سألنى لأعطينه ولئن إستعاذني لأعيذنه وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءته ولابد له منه فهؤلاء الذين أحبوا الله محبة كاملة تقربوا بما يحبه من النوافل بعد تقربهم بما يحبه من الفرائض أحبهم الله محبة كاملة حتى بلغوا ما بلغوه وصار أحدهم يدرك بالله ويتحرك بالله بحيث أن الله يجيب مسألته ويعيذه مما إستعاذ منه وقد ذم في كتابه من أحب أندادا من دونه قال تعالى ﴿وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُ فَرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٩٣] وذم من إتخذ الهه هواه وهو أن يتأله ما يهواه ويحبه وهذا قد يكون فعل القلب فقط وقد مدح تعالى وذم في كتابه في غير موضع على المحبة والإرادة والبغض والسخط والفرح والغم ونحو ذلك من أفعال القلوب كقوله ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُّ حُبًّا يَلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥] وقال ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ أَللَّهُ مَرَضًا ﴾ [البقرة: ١٠] ومثل هذا كثير في كتاب الله وسنة رسوله وإتفاق المؤمنين يحمد ويذم على ما شاء الله من مساعى القلوب واعمالها مثل قوله في الحديث الصحيح المتفق عليه لا تباغضوا ولا تحاسدوا(١٠).

فلا يكون ما يظهر من الأعمال ثمرة للإيمان الباطن ولا موجبا له ومن مقتضاه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۷۵۲–۵۷۰.

وذلك أن المقتضى لهذا الظاهر إن كان هو نفس الإيمان الباطن لم يتوقف وجوده على غيره فإن ما كان معلولا للشيء وموجبا له لا يتوقف على غيره بل يلزم من وجوده وجوده فلو كان الظاهر موجب الإيمان الباطن لوجب أن لا يتوقف على غيره بل إذا وجد الموجب وجد الموجب وأما إذا وجد معه تارة وعدم أخرى أمكن أن يكون من موجب ذلك الغير وأمكن أن يكون موقوفا عليهما جميعا فإن ذلك الغير إما مستقل بالإيمان أو مشارك للإيمان وأحسن أحواله أن يكون الظاهر موقوفا عليهما معا على ذلك الغير وعلى الإيمان بل قد علم أنه يوجد بدون الإيمان كما في أعمال المنافق فحينئذ لا يكون العمل الظاهر مستلزما للإيمان ولا لازما له بل يوجد معه تارة ومع نقيضه تارة ولا يكون الإيمان علة له ولا موجبا ولا مقتضيا فيبطل حينئذ أن يكون دليلا عليه لأن الدليل لابد أن يستلزم المدلول وهذا هو الحق فإن مجرد التكلم بالشهادتين ليس مستلزما للإيمان النافع عند الله ولهذا قال النبي لسعد لما قال هو مؤمن قالأومسلم وقال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُوۡمِنَاتُ مُهَاجِرَتٍ فَٱمّتَحِنُوهُنَّ ۖ ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلا تَرْجَعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾ [المتحنة: ١٠] فدل ذلك على أن مجرد إظهار الإسلام لا يكون دليلا على الإيمان في الباطن إذ لو كان كذلك لم تحتج المهاجرات اللاتي جئن مسلمات إلى الإمتحان ودل ذلك على أنه بالإمتحان والإختبار يتبين باطن الإنسان فيعلم أهو مؤمن أم ليس بمؤمن كما في الحديث المرفوع إذا رأيتم الرجل يعتاد المسجد فاشهدوا له بالإيمان فإن الله يقول ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوْةَ وَلَهُ يَغْشَ إِلَّا ٱللَّهَ ۖ فَعَسَى أُوْلَيْهَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [التوبة: ١٨] فإذا قيل الأعمال الظاهرة تكون من موجب الإيمان تارة وموجب غيره أخرى كالتكلم بالشهادتين تارة يكون من موجب إيمان القلب وتارة يكون تقية كإيمان المنافقين قال تعالى ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِمَن يَقُولُ ءَامَنَا بِأَللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٨] ونحن إذا قلنا هي من ثمرة الإيمان إذا كانت صادرة عن إيمان القلب لا عن نفاق قيل فإذا كانت صادرة عن إيمان إما أن يكون نفس الإيمان موجبا لها وإما أن تقف على أمر آخر فإذا كان نفس الإيمان موجبا لها

ثبت أنها لازمة لإيمان القلب معلولة لا تنفك عنه وهذا هو المطلوب وإن توقفت على أمر آخر كان الإيمان جزء السبب جعلها ثمرة للجزء الآخر ومعلولة له إذ حقيقة الأمر أنها معلولة لهما وثمرة لهما فتبين أن الأعمال الظاهرة الصالحة لا تكون ثمرة للإيمان الباطن ومعلولة له إلا إذا كان موجبا لها ومقتضيا لها وحينئذ فالموجب لازم لموجبه والمعلول لازم لعلته وإذا نقصت الأعمال الظاهرة الواجبة كان ذلك لنقص ما في القلب من الإيمان فلا يتصور مع كمال الإيمان الواجب الذي في القلب أن تعدم الأعمال الظاهرة الواجبة بل يلزم من وجود هذا كاملا وجود هذا كاملا كما يلزم من نقص هذا نقص هذا إذ تقدير إيمان تام في القلب بلا ظاهر من قول وعمل كتقدير موجب تام بلا موجبه وعلة تامة بلا معلولها وهذا محتنع (۱).

### التقية هي شعار النفاق

فالمنافق لما أتى بظاهر الاسلام دون حقائق الايمان لم ينفعه ذلك وكان من أهل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ٥٨١–٥٨٢.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۱۳ ص: ۵۷.

الخسران بل كان في الدرك الأسفل من النار قال تعالى ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِأَللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ٨٠ يُخَارِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة: ٨ - ٩] الآيات فان الله أنزل في أول سورة البقرة اربع آيات في صفة المؤمنين وآيتين في صفة الكافرين وبضع عشرة آية في صفة المنافقين وقال تعالى ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ, وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَندِبُوكَ ﴿ [المنافقون: ١] السورة وقال تعالى ﴿لَا يَحَزُّنكَ ٱلَّذِينَ يُسَكِّرعُونَ فِي ٱلْكُفِّر مِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ ءَامَنَا بِأَفْوَهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ ﴾ [المائدة: ٤١] الآية والملاحدة يظهرون موافقة المسلمين ويبطنون خلاف ذلك وهم شر من المنافقين فان المنافقين نوعان نوع يظهر الايمان ويبطن الكفر ولا يدعى أن الباطن الذي يبطنه من الكفر هو حقيقة الايمان والملاحدة تدعى أن ما تبطنه من الكفر هو حقيقة الايمان وإن الانبياء والأولياء هم من جنسهم يبطنون ما يبطنونه مما هو كفر وتعطيل فهم يجمعون بين ابطان الكفر وبين دعواهم ان ذلك الباطن هو الايمان عند أهل العرفان فلا يظهرون للمستجيب لهم ان باطنه طعن في الرسول والمؤمنين وتكذيب له بل يجعلون ذلك من كمال الرسول وتمام حاله وان الذى فعله هو الغاية في الكمال وأنه لا يفعله الا أكمل الرجال من سياسة الناس على السيرة العادلة وعمارة العالم على الطريقة الفاضلة وهذا قد يظنه طوائف حقا باطنا وظاهرا فيؤول أمرهم إلى أن يكون النفاق عندهم هو حقيقة الايمان وقد علم بالاضطرار أن النفاق ضد الايمان ولهذا كان أعظم الأبواب التى يدخلون منها باب التشيع والرفض لأن الرافضة هم أجهل الطوائف وأكذبها وأبعدها عن معرفة المنقول والمعقول وهم يجعلون التقية من أصول دينهم ويكذبون على أهل البيت كذبا لا يحصيه الا الله حتى يرووا عن جعفر الصادق أنه قال التقية ديني ودين آبائي والتقية هي شعار النفاق فان حقيقتها عندهم أن يقولوا بألسنتهم ما ليس في قلوبهم وهذا حقيقة النفاق ثم اذا كان هذا من اصول دينهم صار كل ما ينقله الناقلون عن على أو غيره من أهل البيت مما فيه موافقة أهل السنة والجماعة يقولون هذا قالوه على سبيل التقية ثم فتحوا باب النفاق للقرامطة الباطنية

الفلاسفة من الاسماعيلة والنصيرية ونحوهم فجعلوا ما يقوله الرسول هو من هذا الباب أظهر به خلاف ما أبطن وأسر به خلاف ما اعلن فكان حقيقة قولهم أن الرسول هو امام المنافقين وهو الصادق المصدوق المبين للناس ما نزل اليهم المبلغ لرسالة ربه المخاطب لهم بلسان عربى مبين قال تعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَمُمَّ ﴾ بلسان عربى مبين قال تعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَمُمَّ ﴾ البراهيم: ٤] وقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ يَسَرُنَا القُرْءَانَ لِلذِكْرِ فَهَلَ مِن مُدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧] وقال تعالى ﴿ فَإِنَّمَا يَسَنْنَهُ بِلِسَانِكَ لِللَّهُ مِن مُدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧] وقال تعالى ﴿ فَإِنَّمَا يَسَنْنَهُ بِلِسَانِكَ لِللَّهُ مِن مُدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧] وقال تعالى ﴿ فَإِنَّمَا يَسَنْنَهُ بِلِسَانِكَ

فان الله قد ذكر في سورة التوبة وغيرها من علامات المنافقين وصفاتهم أمورا متعددة كقوله ﴿ وَمِنْهُم مَن يَكُولُ اَتَّذَن لِي وَلا نَفْتِيَّ أَلا فِي اَلْفِتْ نَهِ سَعَطُواً ﴿ وَالتوبة: ٤٤] وقوله ﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُك فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَم يُعْطُواْ مِنْهَا إِذَا هُم يَسْخَطُون ﴾ [التوبة: ٥٠] وقوله ﴿ وَمِنْهُمُ اللّهِ يَكُودُونَ النّبِي وَيَقُولُون هُو أَذُنُ قُلَ أَذُنُ حَمَير لَكُمُ مَن يُومِنُ بِاللّهِ ﴾ [التوبة: ٢٠] ﴿ وَمِنْهُم مَنْ عَهدَ الله لَه لَه عَلَيْه الله عَلَيْهِ الله عَلَيْه الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهُم فَنَ عَهدَ الله لَه عَلَيْه الله عَلَيْه عَلَيْه الله عَلَيْه وَلَه ﴿ فَأَعْقَبُهُم فِنَاقًا فِي قُلُومِهم إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ. بِمَا أَخْلَفُواْ اللّه مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكْذِبُون ﴾ [التوبة: ٧٧] إلى أمثال ذلك من الصفات التي يصف بها المنافقين وذكر علاماتهم وذكر الأسباب الموجبة للنفاق وكل ما كان موجبا للنفاق فهو دليل عليه وعلامة له وقد كان من علامتهم التخلف عن الجماعة كما في الصحيح عن ابن مسعود انه قال أيها الناس حافظوا على هؤلاء الصلوات الحمس حيث المصحيح عن ابن مسعود انه قال أيها الناس حافظوا على هؤلاء الصلوات الحمس حيث ينادى بهن فإنهن من سنن الهدى وان الله شرع لنبيه سنن الهدى وإنكم لوصليتم في بيوتكم كما يصلى هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم ولقد رايتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق ولقد كان الرجل يؤتى به يهادى بين الرجلين حتى يقام في الصفو عامة علامات النفاق وأسبابه ليست في أحد من أصناف الرجلين حتى يقام في الصفو عامة علامات النفاق وأسبابه ليست في أحد من أصناف

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۳ ص: ۲۲۲–۲۲۵.

الأمة اظهر منها في الرافضة حتى يوجد فيهم من النفاق الغليظ الظاهر ما لا يوجد في غيرهم وشعار دينهم التقية التي هي أن يقول بلسانه ما ليس في قلبه وهذا علامة النفاقكما قال الله تعالى ﴿وَمَا أَصَكِمُمُ يَوْمَ الْتَنَى اَلَجُمْعَانِ فَيَاذِنِ اللّهِ وَلِيعَلّمُ الْمُوتَمِينِ اللّهِ وَلِيعَلّمُ اللّهُ وَلِيعَلّمُ اللّهُ وَلِيعَلّمُ اللّهُ وَلِيعَلّمُ اللّهُ وَلِيكَامُ اللّهُ وَلِيكَامُ اللّهُ وَلِيكَامُ اللّهُ وَلِيكَامُ اللّهُ وَلَيكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيكُمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ وَكَمَّونُ اللّهُ وَلَيهُ اللّهُ اللّهُ مَرَضًا اللهُ اللهُ مَرضًا اللهُ اللهُ مَرضًا اللهُ مَرضًا اللهُ مَرضًا اللهُ مَرضًا اللهُ مَرضًا اللهُ اللهُ مَرضًا والحيانة وإخلاف الوعد والغدر لا يوجد في طائفة أكثر منها في الرافضة وهذا من صفاتهم القديمة حتى انهم كانوا يغدرون بعلي والحسن وأله السحيحين عن عبد الله بن عمر عن النبي الله قال أربع من كن فيه كان منافقا خالصا ومن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها إذا حدث كذب وإذا وعد اخلف وإذا عاهد غدر وإذا خاصم فجر وهذا لبسطه موضوع حدث كذب وإذا وعد اخلف وإذا عاهد غدر وإذا خاصم فجر وهذا لبسطه موضوع الخوران.

# المنافق عمله حابط في الآخرة

والمنافق عمله حابط في الآخرة وان المنافقين وصفهم بكفر في قلوبهم وأنهم يبطنون خلاف ما يظهرون كما قال تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهِ عَلَا اللّهِ عَالَمَ اللّهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلّا اَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۚ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ فَي يُعْرَمُونَ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ الدّين ءَامَنُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [البقرة: ٨ - ١٠] الآيات وقال ﴿إِذَا مَا كَذِبُونَ ﴾ [البقرة: ٨ - ١٠] الآيات وقال ﴿إِذَا جَاءَكَ ٱلمُنْفِقُونَ قَالُواْ نَشَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ, وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ [المنافقون يصفهم في القرآن بالكذب وأنهم يقولون بافواههم

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٧ ص: ١٥٠-١٥٣.

ما ليس في قلوبهم وبأن في قلوبهم من الكفر ما يعاقبون عليه (١).

أن الإيمان الظاهر الذي تجرى عليه الأحكام في الدنيا لا يستلزم الإيمان في الباطن الذي يكون صاحبه من اهل السعادة في الآخرة فان المنافقين الذين قالوا ﴿ ءَامَنَّا بِاللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾[البقرة: ٨] هم في الظاهر مؤمنون يصلون مع الناس ويصومون ويحجون ويغزون والمسلمون يناكحونهم ويوارثونهم كماكان المنافقون على عهد رسول الله ولم يحكم النبي ﷺ في المنافقين بحكم الكفار المظهرين للكفر لافي مناكحتهم ولا موارثتهم ولا نحوذلك بل لما مات عبدالله بن أبي بن سلول وهو من اشهر الناس بالنفاق ورثه ابنه عبدالله وهو من خيار المؤمنين وكذلك سائر من كان يموت منهم يرثه ورثته المؤمنون واذا مات لأحدهم وارث ورثوه مع المسلمين وقد تنازع الفقهاء فى المنافق الزنديق الذي يكتم زندقته هل يرث ويورث على قولين والصحيح أنه يرث ويورث وإن علم في الباطن أنه منافق كما كان الصحابة على عهد النبي ﷺ لأن الميراث مبناه على الموالاة الظاهرة لا على المحبة التي في القلوب فإنه لو علق بذلك لم تمكن معرفته والحكمة اذا كانت خفية أومنتشرة علق الحكم بمظنتها وهو ما أظهره من موالاة المسلمين فقول النبي لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم لم يدخل فيه المنافقون وان كانوا في الآخرة في الدرك الأسفل من النار بل كانوا يورثون ويرثون وكذلك كانوا في الحقوق والحدود كسائر المسلمين وقد أخبر الله عنهم أنهم يصلون ويزكون ومع هذا لم يقبل ذلك منهم فقال ﴿ وَمَا مَنْعَهُمْ أَن تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَا فَكُواْ بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ. وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَلَوْةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى وَلَا يُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَنرِهُونَ ﴾ [المتوبة: ١٥] وقال ﴿إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُحَادِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَاءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذُكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّاقَلِيلًا ﴾[النساء: ١٤٢] وفي صحيح مسلم عن النبي ﷺ قال تلك صلاة المنافق تلك صلاة المنافق تلك صلاة المنافق يرقب الشمس حتى إذا كانت بين قرنى شيطان قام فنقر أربعاً لا يذكر الله فيها إلا قليلا وكانوا يخرجون مع النبي في المغازي كما خرج إبن

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٧ ص: ٣٤٣.

أبي في غزوة بني المصطلق وقال فيها ﴿لَهِن رَّجَعْنَاۤ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لِيُخْرِجَكِ ٱلْأَعَزُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلُّ ﴾ [المنافقون: ٨] وفي الصحيحين عن زيد بن أرقم قال خرجنا مع النبي في سفر اصاب الناس فيها شدة فقال عبدالله بن أبي لأصحابه لا تنفقوا على من عند رسول الله حتى ينفضوا من حوله وقال ﴿لَإِن رَّجَعْنَا إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَكِ ٱلْأَغَرُّمِنَهَا ٱلْأَذَلَ ﴾ [المنافقون: ٨] فأتيت النبي فأخبرته فأرسل إلى عبدالله بن ابي فسأله فإجتهد يمينه ما فعل وقالوا كذب زيد يا رسول الله فوقع في نفسي مما قالوا شدة حتى أنزل الله تصديقي في ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ ﴾ [المنافقون: ١] فدعاهم النبي ليستغفر لهم فلووا رؤوسهم وفي غزوة تبوك استنفرهم النبى كما إستنفر غيرهم فخرج بعضهم معه وبعضهم تخلفوا وكان في الذين خرجوا معه من هم بقتله في الطريق هموا بحل حزام ناقته ليقع في واد هناك فجاءه الوحى فأسر إلى حذيفة أسماءهم ولذلك يقال هو صاحب السر الذي لا يعلمه غيره كما ثبت ذلك في الصحيح ومع هذا ففي الظاهر تجرى عليهم أحكام أهل الإيمان وبهذا يظهر الجواب عن شبهات كثيرة تورد في هذا المقام فإن كثيرا من المتأخرين ما بقي في المظهرين للإسلام عندهم إلا عدل أوفاسق وأعرضوا عن حكم المنافقين والمنافقون ما زالوا ولا يزالون إلى يوم القيامة والنفاق شعب كثيرة وقد كان الصحابة يخافون النفاق على أنفسهم ففي الصحيحين عن النبي قال آية المنافق ثلاث إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا ائتمن خان وفى لفظ مسلم وإن صام وصلى وزعم أنه مسلم وفى الصحيحين عن عبدالله بن عمرو عن النبي ﷺ أنه قال أربع من كن فيه كان منافقا خالصا ومن كانت فيه شعبة منهن كانت فيه شعبة من النفاق حتى يدعها إذا حدث كذب وإذا ائتمن خان وإذا عاهد غدر وإذا خاصم فجر وكان النبي ﷺ أولا يصلي عليهم ويستغفر لهم حتى نهاه الله عن ذلك فقال ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدٍ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا نَقُمُ عَلَى قَبْرِهِ ۗ ﴾ [التوبة: ٨٤] وقال ﴿أَسْتَغْفِرُ هَكُمْ أَوْ لَا تَسْتَغُفِرُ هَكُمْ إِن تَسْتَغُفِرُ هَكُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِر اللَّهُ هَكُمُّ إِن تَسْتَغُفِرُ هَكُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِر اللَّهُ هَكُمٌّ ﴾ [التوبة: ٨٠] فلم يكن يصلى عليهم ولا يستغفر لهم ولكن دماؤهم وأموالهم معصومة لا يستحل منهم ما يستحله من الكفار الذين لا يظهرون أنهم مؤمنون بل يظهرون الكفر

دون الإيمان فإنه قال أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله فإذا قالوها عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله ولما قال لأسامة بن زيد اقتلته بعد ما قال لا إله إلا الله قال إنما قالها تعوذا قال هلا شققت عن قلبه وقال إنى لم أومر أن أنقب عن قلوب الناس ولا اشق بطونهم وكان إذا استؤذن فى قتل رجل يقول أليس يصلى أليس يتشهد فإذا قيل له أنه منافق قال ذاك فكان حكمه فى دمائهم وأموالهم كحكمه فى دماء غيرهم لا يستحل منها شيئا إلا بامر ظاهر مع أنه كان يعلم نفاق كثير منهم وفيهم من لم يكن يعلم نفاقه قال تعالى ﴿ وَمِمَّن حَوْلَكُم مِّنَ يَين أُمُ اللهُ عَرَابِ مُنَافِقُونَ أَهِل المُدينة مَردُوا عَلَى النِّفاقِ لا تعَلَم على عليه المسلمون الذين لا يُردّدُونَ إِلَى عَذْهِ عَلَى علم عليه المسلمون الذين لا يعلمون أنه منافق ومن علم أنه منافق لم يصل عليه وكان عمر إذا مات ميت لم يصل عليه حديفة لأن حذيفة كان قد علم أعيانهم (۱).

### أنه لم يثبت المدح الا على إيمان معه العمل لا على ايمان خال عن عمل

قال حدثنا اسحاق حدثنا عبدالرزاق حدثنا معمر عن عبدالكريم الجزرى عن مجاهد أن أبا ذر سأل النبي عن الايمان فقرأ عليه ﴿ يَسَنَ الْبِرَ أَن تُوَلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٧٧] إلى آخر الآية وروى ابن بطة باسناده عن مبارك بن حسان قال قلت لسالم الأفطس رجل أطاع الله فلم يعصه ورجل عصى الله فلم يطعه فصار المطيع إلى الله فأدخله الجنة وصار العاصى إلى الله فأدخله النار هل يتفاضلان في الايمان قال لا قال فذكرت ذلك لعطاء فقال سلهم الايمان طيب أوخبيث فان الله قال ﴿ لِيَمِيزَ اللهُ الْخَيِثَ مُنْ الطَّيِّ وَيَجْعَلَهُ فِي جَهَنَمُ أُولَيَاكُ هُمُ مَن الطَّيِّ وَيَجْعَلَهُ فِي جَهَنَمُ أُولَيَاكُ هُمُ الْخَيِيثُ عَلَى الله قال بعضهم ان الايمان يبطن ليس معه المُخسِرُون ﴾ [الأنفال: ٣٧] فسألتهم فلم يجيبوني فقال بعضهم ان الايمان يبطن ليس معه عمل فذكرت ذلك لعطاء فقال سبحان الله أما يقرؤون الآية التي في البقرة ﴿ يُسَلُ الْبِنَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۲۱۰–۲۱۳.

أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَ الْبَرِّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِر وَالْمَلَيْ كَا وَالْكِكَ الْبَرّ وَٱلنَّبِيِّينَ ﴾ [البقرة: ١٧٧] قال ثم وصف الله على هذا الاسم ما لزمه من العمل فقال ﴿ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ۦ ذَوِى ٱلْقُـــرُ فِي وَٱلْمَتَاكَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةَ ﴾ [البقرة: ١٧٧] إلى قوله ﴿وَأُولَيْكِ هُمُ المُنَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧] فقال سلهم هل دخل هذا العمل في هذا الاسم وقال ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْأَخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ [الإسراء: ١٩] فألزم الاسم العمل والعمل الاسم والمقصود هنا أنه لم يثبت المدح الا على ايمان معه العمل لا على ايمان خال عن عمل فاذا عرف أن الذم والعقاب واقع في ترك العمل كان بعد ذلك نزاعهم لا فائدة فيه بل يكون نزاعا لفظيا مع أنهم مخطئون في اللفظ مخالفون للكتاب والسنة وان قالوا انه لا يضره ترك العمل فهذا كفر صريح وبعض الناس يحكى هذا عنهم وأنهم يقولون ان الله فرض على العباد فرائض ولم يرد منهم أن يعملوها ولا يضرهم تركها وهذا قد يكون قول الغالية الذين يقولون لا يدخل النار من أهل التوحيد أحد لكن ما علمت معينا أحكى عنه هذا القول وانما الناس يحكونه في الكتب ولا يعينون قائله وقد يكون قول من لا خلاق له فان كثيرا من الفساق والمنافقين يقولون لا يضر مع الايمان ذنب أومع التوحيد وبعض كلام الرادين على المرجئة وصفهم بهذا ويدل على ذلك قوله تعالى في آخر الآية ﴿أُوْلَيِّكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُواۤ ۗ وَأُوْلِيَكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧] فقوله صدقوا أى في قولهم آمنوا كقوله ﴿قَالَتِ ٱلْأَغْرَابُ ءَامَنّا ۚ قُل لَّمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِكن قُولُوٓاْ أَسَلَمْنَا وَلِمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُم ﴾ [الحُجُرات: ١٤] إلى قوله ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ بَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيل ٱللَّهِ ۚ أَوُلَيْهِكَ هُمُ ٱلصَريدِقُون ﴾ [الحُجُرات: ١٥] أي هم الصادقون في قولهم آمنا بالله بخلاف الكاذبين الذين قال الله فيهم ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشَّهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ. وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١] وقال تعالى ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِٱللَّهِ وَبِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُوْمِنِينَ ﴿ كُنُ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ كَنْ فِي قُلُوبِهِم

مَرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾ [البقرة: ٨ - ١٠] وفي ﴿يَكْذِبُونَ ﴾ [البقرة: ١٠] البقرة قراءتان مشهورتان فانهم كذبوا في قولهم آمنا بالله واليوم الآخر وكذبوا الرسول في الباطن وان صدقوه في الظاهر وقال تعالى ﴿ الْمَ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسُ أَن يُتَرَكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمٍّ فَلَيعْلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَذِبِينَ ﴾[العنكبوت: ١ - ٣] فبين أنه لابد أن يفتن الناس أي يمتحنهم ويبتليهم ويختبرهم يقال فتنت الذهب اذا أدخلته النار لتميزه مما اختلط به ومنه قول موسى ﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا فِنْنَنُّكَ ا تُضِلُ بِهَا مَن تَشَاّهُ وَتُهْدِي مَن تَشَآهُ ۗ ﴿ الأعراف: ١٥٥] أي محنتك واختبارك وابتلاؤك كما ابتليت عبادك بالحسنات والسيئات ليتبين الصبار الشكور من غيره وابتليتهم بارسال الرسل وانزال الكتاب ليتبين المؤمن من الكافر والصادق من الكاذب والمنافق من المخلص فتجعل ذلك سببا لضلالة قوم وهدى آخرين والقرآن فيه كثير من هذا يصف المؤمنين بالصدق والمنافقين بالكذب لأن الطائفتين قالتا بألسنتهما آمنا فمن حقق قوله بعمله فهو مؤمن صادق ومن قال بلسانه ما ليس في قلبه فهو كاذب منافق قال تعالى ﴿ وَمَاۤ أَصَٰ بَكُمُ يَوْمَ ٱلۡتَقَى ٱلْجُمُّعَانِ فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ وَلِيعُلُمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ وَلِيعُلُمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ وَلِيعُلُمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ وَلِيعُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَوْا فَلْتِلُواْ فِي سَبِيلُ للَّهِ أَوِ ٱذْفَعُواْ ۖ قَالُواْ لَوْ نَعْلَمُ قِتَالًا لَّاتَّبَعْنَكُمُ ۗ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَهِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيمَانُ ۚ يَقُولُونَ بِأَفُوكِهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ أَعَلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٦ - ١٦٧] فلما قال في آية البر ﴿أُوْلَيِّكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا ۗ وَأُولَيِّكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾[البقرة: ١٧٧] دل على أن المراد صدقوا في قولهم آمنا فان هذا هوالقول الذي أمروا به وكانوا يقولونه (۱۱).

وقد مدح تعالى وذم في كتابه في غير موضع على الحبة والارادة والبغض والسخط والفرح والغم ونحوذلك من أفعال القلوب كقوله تعالى ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [البقرة: ١٠] ومثل هذا كثير في كتاب الله وسنة رسوله واتفاق المؤمنين يحمد ويذم على ما شاء الله من مساعي القلوب وأعمالها بل قول

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۱۸٤.

القلب وعمله هوالأصل مثل تصديقه وتكذيبه وحبه وبغضه من ذلك ما يحصل به مدح وذم وثواب وعقاب بدون فعل الجوارح الظاهرة ومنه ما لا يقترن به ذلك الا مع الفعل بالجوارح الظاهرة اذا كانت مقدورة وأما ما ترك فيه فعل الجوارح الظاهرة للعجز عنه فهذا حكم صاحبه حكم الفاعل<sup>(1)</sup>.

#### ان المرض والنفاق في القلب يوجب الريب في الأنباء الصادقة

وان المنافق لابد أن تختلف سريرته وعلانيته وظاهره وباطنه ولهذا يصفهم الله فى كتابه بالكذب كما يصف المؤمنين بالصدق قال تعالى ﴿وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَاكَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ كتابه بالكذب كما يصف المؤمنين بالصدق قال تعالى ﴿وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَاكَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [المبترة: ١٠] وقال ﴿وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١] وأمثال هذا كثير وقال تعالى ﴿إِنّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ عُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَقال تعالى ﴿إِنّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَلَهُ ﴿ وَلَكِيلُ اللّهِ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلمُنقُونَ ﴾ [المحبُرات: ١٥] وقال ﴿ يَسَ الْبِرّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ فِي سَكِيلِ ٱللّهِ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلمُنقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧] إلى قوله ﴿أَوْلَتِهِكَ ٱلذّينَ صَدَقُوااً وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلمُنقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧]

قال الله تعالى ﴿ وَإِذْ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِى قَلُوبِهِم مَّرَضُّ مَّا وَعَدَنَا ٱللهُ وَرَسُولُهُۥ إِلَّا عُرُورًا ﴾ [الأحزاب: ١٢] فالذين في قلوبهم مرض فقد تكرر ذكرهم في هذه السورة فذكروا هنا وفي قوله ﴿ لَينِ لَرَّ يَنَكِ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُّ وَٱلْمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ ﴾ [الأحزاب: ٢٠] وفي قوله ﴿ فَيَظُمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضُّ ﴾ [الأحزاب: ٣١] وذكر الله مرض القلب في مواضع فقال تعالى ﴿ إِذْ يَكَفُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ عَرَّ هَوُلُآءَ دِينُهُمُ ﴾ [الأنفال: ٤٩] والمرض في القلب كالمرض في الجسد فكما أن هذا هوإحالة عن الصحة والإعتدال من غير أن غير موت فكذلك قد يكون في القلب مرض يحيله عن الصحة والإعتدال من غير أن عير موت القلب سواء أفسد إحساس القلب وإدراكه أوأفسد عمله وحركته وذلك كما

<sup>(</sup>١) الزهد والورع والعبادة ج: ١ ص: ١٨٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ٦٢١.

فسروه هومن ضعف الإيمان إما بضعف علم القلب وإعتقاده وإما بضعف عمله وحركته فيدخل فيه من ضعف تصديقه ومن غلب عليه الجبن والفزع فإن أدواء القلب من الشهوة المحرمة والحسد والجبن والبخل وغير ذلك كلها أمراض وكذلك الجهل والشكوك والشبهات التي فيهوعلى هذا فقوله ﴿فَيَطْمَعَ ٱلَّذِى فِي قَلْبِهِۦ مَرَضٌ ﴾ [الأحزاب: ٣٢] هو إردة الفجور وشهوة الزنا كما فسروه به ومنه قول النبي وأي داء أدوأ من البخل وقد جعل الله تعالى كتابه شفاء لما في الصدور وقال النبي ﷺ إنما شفاء العي السؤال وكان يقول في دعائه اللهم إنى اعوذ بك من منكرات الاخلاق والأهواء والأدواءولن يخاف الرجل غير الله الا لمرض في قلبه كما ذكروا ان رجلا شكا إلى احمد بن حنبل خوفه من بعض الولاة فقال لو صححت لم تخف احدا اى خوفك من اجل زوال الصحة من قلبك ولهذا أوجب الله على عباده ان لا يخافوا حزب الشيطان بل لا يخافون غيره تعالى فقال ﴿ إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيآ اَهُ وَ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُننُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٧٥] اى يخوفكم أولياءه وقال لعموم بني اسرائيل تنبيها لنا ﴿وَإِيَّنِي فَأَرْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠] وقال ﴿ فَكَ تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونِ ﴾ [١١ ئدة: ٤٤] وقال ﴿ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْمِنْهُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَٱخْشُونِي ﴾ [البقرة: ١٥٠] وقال تعالى ﴿ٱلْمِوْمَ يَيِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلَا تَخَشَوْهُمْ وَأَخْشُونِ ﴾ [المائدة: ٣] وقال ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوْةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ [التوبة: ١٨] (١).

وقال ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَاتِ ٱللَّهِ وَيَغْشُونَهُ, وَلَا يَغْشُونَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [الأحزاب: ٣٩] وقال ﴿ ٱلَّانُهُ وَهُمُ اللَّهِ عَالَى ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ٤٤٨–٥٥٠.

الانسان من الخوف حتى يظنوا انها كانت غرورا لهم.

والله سبحانه جعل مما يعاقب به الناس على الذنوب سلب الهدى والعلم النافع

والله سبحانه جعل مما يعاقب به الناس على الذنوب سلب الهدى والعلم النافع كقوله ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا عُلَفُ أَ بَلَ كَفَرِهِم ﴾ [البقرة: ٨٨] وقال ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا عُلَفُ أَ بَلَ لَعَنَهُم اللّهُ بِكُفْرِهِم ﴾ [البقرة: ٨٨] وقال ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُم أَنَها آ إِذَا جَاءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَنُقَلِّبُ طَبَعَ اللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِم ﴾ [النساء: ١٥٥] وقال ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُم أَنَها آ إِذَا جَاءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَنُقَلِّبُ وَمَا يُشْعِرُكُم أَنَها آ إِذَا جَاءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [النعام: ١٠٩] أَفْدَتَهُم وَأَبْصَدَرُهُم كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ عَلَى اللهُ مُرَضًا آ ﴾ [البقرة: ١٠] وقال ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاعَ اللّهُ قُلُوبَهُم ﴾ [المصف: ٥]

### فمن عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلم

فمن يتبع من الحق ما علمه يهديه الله ويرشده حتى يتبين له الحق فمن عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلم كما قال تعالى ﴿ وَالَّذِينَ الْمَنْدَوْا زَادَهُرُ هُدَى وَ النّهُمْ تَقُونُهُمْ ﴾ [محمد: ١٧] وقال تعالى ﴿ وَلَوْ أَنّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَمُهُمْ وَأَشَدَّ تَشِيتًا ﴿ آ وَ وَإِنّا لَا الله وَ وَلَوْ أَنّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَمُهُمْ وَأَشَدَ تَشِيتًا ﴿ وَقَالَ تعالى الله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَ وَالله وَ الله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَ وَالله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَلَهُ الله وَلَكُمْ مِنَ الله وَلَهُ وَلَهُ مَنْ الله وَ وَلَهُ مَنْ الله وَلَهُ الله وَلَهُ وَلِهُ الله وَلَهُ مَنْ الله وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ مَنْ الله وَلَهُ الله وَلَهُ مَنْ الله الله وَلَهُ الله وَلَهُ مَنْ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ عَلَوْدُ وَكِحَمْ مِنَ الله الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ مَنْ الله الله وَلَهُ الله وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ مَنْ الله الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله ولَا عَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَا وَلَا لَا وَلَا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۱۵۲.

يورثه الجهل والضلال حتى يعمى قلبه عن الحق الواضح كما قال تعالى ﴿ فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاعَ اللّهُ قُلُوبِهُمْ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [الصف: ٥] وقال تعالى ﴿ فِي قُلُوبِهِم مِّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ [البقرة: ١٠] وقال تعالى ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْدَنِهُمْ لَبِن جَآءَتُهُمْ ءَايَّةُ لَيُؤْمِنُنَ بِهَا قُلْ إِنّمَا اللّهَ اللّهُ عَندَ اللّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَهَا إِذَا جَآءَتُ لَا يُؤْمِنُونَ أَن وَلُقَلِّبُ أَفْئِدَتُهُمْ وَأَبْصَدَرَهُمْ كُمَا لَمُ يُؤْمِنُواْ بِدِي اللّهِ عَندَ اللّهِ وَنذَرُهُمْ فِي طُغَيْنِهِ مَهُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٩ - ١١٠].

وهذا استفهام نفى وانكار اى وما يدريكم انها اذا جاءت لا يؤمنون وانا نقلب افئدتهم وابصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة على قراءة من قرأ انها بالكسر تكون جزما بأنها اذا جاءت لا يؤمنون ونقلب افئدتهم وابصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ولهذا قال من قال من السلف كسعيد بن جبير ان من ثواب الحسنة الحسنة بعدها وان من عقوبة السيئة السيئة بعدها وقد ثبت في الصحيحين عن ابن مسعود رضى الله عنه عن النبي انه قال عليكم بالصدق فان الصدق يهدى إلى البر وان البر يهدى إلى الجنة ولا يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقا واياكم والكذب فان الكذب يهدى إلى الفجور وان الفجور يهدى إلى النار ولا يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذابا فأخبر النبي ان الصدق اصل يستلزم البر وان الكذب يستلزم الفجوروقد قال تعالى ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَلَفِي نَعِيدٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَجَيدٍ ﴾ [الانفطار: ١٣- ١٤] ولهذا كان بعض المشائخ اذا امر بعض متبعيه بالتوبة واحب ان لا ينفره ولا يشعب قلبه امره بالصدق ولهذا كان يكثر في كلام مشائخ الدين وائمته ذكر الصدق والاخلاص حتى يقولون قل لمن لا يصدق لا يتبعني ويقولون الصدق سيف الله في الارض وما وضع على شيء الا قطعه ويقول يوسف بن اسباط وغيره ما صدق الله عبد الا صنع له وأمثال هذا كثير والصدق والاخلاص هما في الحقيقة تحقيق الايمان والاسلام فان المظهرين الاسلام ينقسمون إلى مؤمن ومنافق والفارق بين المؤمن والمنافق هو الصدق فان اساس النفاق الذي يبنى عليه هوالكذب ولهذا اذا ذكر الله حقيقة الايمان نعتة بالصدق كما في قوله تعالى ﴿ ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا ۗ قُل لَّمْ تُوَّمِنُواْ وَلَكِن قُولُوٓاْ أَسْلَمْنَا ﴾ [الحُجُرات: ١٤] إلى

قوله ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَلهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِ سَكِيلِ ٱللَّهِ ۚ أُوۡلَٰكِكَ هُمُ ٱلصَّكِدِقُونِ ﴾ [الحُجُرات: ١٥] وقال تعالى ﴿لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَدِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلصَّندِقُونَ ﴾[الحشر: ٨] فأخبر ان الصادقين في دعوى الايمان هم المؤمنون الذين لم يتعقب ايمانهم ريبة وجاهدوا في سبيله باموالهم وانفسهم وذلك ان هذا هوالعهد المأخوذ على الأولين والآخرين كما قال تعالى ﴿وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَقَ ٱلنَّبِيِّينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولُ مُّصَدِّقُ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ - وَلَتَنصُرُنَهُ ۚ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيٌّ قَالُوٓا أَقَرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَناْ مَعَكُم مِّنَ ٱلشَّلِهدِينَ ﴾ [آل عمران: ٨١] قال ابن عباس ما بعث الله نبيا الا اخذ عليه الميثاق لئن بعث محمد وهوحي ليؤمنن به ولينصرنه وامره ان يأخذ الميثاق على امته لئن بعث محمد وهم احياء ليؤمنن به ولينصرنه وقال تعالى ﴿ لَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنَزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ وَأَنَزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْشُ شَدِيدُ وَمَنَ فِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ، وَرُسُلُهُ بِإَلْغَيْبَ إِنَّ اللَّهَ قُوِئُّ عَزِيرٌ ﴾ [المحديد: ٢٥] فذكر تعالى انه انزل الكتاب والميزان وانه انزل الحديد لاجل القيام بالقسط وليعلم الله من ينصره ورسله ولهذا كان قوام الدين بكتاب يهدى وسيف ينصر وكفى بربك هاديا ونصيرا والكتاب والحديد وان اشتركا في الانزال فلا يمنع ان يكون احدهما نزل من حيث لم ينزل الآخر حيث نزل الكتاب من الله كما قال تعالى ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِننَبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [الجاثية: ٢] وقال تعالى ﴿الَّرَّ كِنَبُّ أُعْرِكُمْتُ ءَايَنُهُۥ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنَّ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ [هود: ١] وقال تعالى ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلَقَّى ٱلْفُرْءَاكَ مِن لَّدُنَّ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾[النمل: ٦] والحديد أنزل من الجبال التي خلق فيها وكذلك وصف الصادقين في دعوى البر الذي هوجماع الدين في قوله تعالى ﴿ ﴿ لَّيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبَرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِر وَٱلْمَلَيَ كَتِ وَٱلْكِنْبِ وَٱلنَّبِيِّينَ ﴾ [البقرة: ١٧٧] الى قوله ﴿أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا ۗ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلمُنَّقُونَ ﴾

[البقرة: ١٧٧] وأما المنافقون فوصفهم سبحانه بالكذب في آيات متعددة كقوله تعالى ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ۚ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴾ [البقرة: ١٠] وقوله تعالى ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ. وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَلِدِبُونَ ﴾ [المنافقون: ١] وقوله تعالى ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ. بِمَآ أَخُلَفُواْ ٱللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ بِكُذِنُونَ ﴾ [التوبة: ٧٧] ونحو ذلك في القرآن كثير ومما ينبغي إن يعرف ان الصدق والتصديق يكون في الاقوال وفي الاعمال كقول النبي وآله وسلم في الحديث الصحيح كتب على ابن آدم حظه من الزنا فهو مدرك ذلك لا محالة فالعينان تزنيان وزناهما النظر والاذنان تزنيان وزناهما السمع واليدان تزنيان وزناهما البطش والرجلان تزنيان وزناهما المشى والقلب يتمنى ويشتهى والفرج يصدق ذلك أو يكذبه ويقال حملوا على العدو حملة صادقة اذا كانت ارادتهم للقتال ثابتة جازمة ويقال فلان صادق الحب والمودة ونحو ذلك ولهذا يريدون بالصادق الصادق في ارادته وقصده وطلبه وهو الصادق في عمله ويريدون الصادق في خبره وكلامه والمنافق ضد المؤمن الصادق وهو الذي يكون كاذبا في خبره أو كاذبا في عمله كالمراثي في عمله قال الله تعالى ﴿إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوٓاْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى بُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذُكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ ثَنَّ أَمُذَبِّذَ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَىٰ هَلَوُلَآءَ وَلَآ إِلَىٰ هَلَوُلَآءَ وَكَلَّ إِلَىٰ هَلَوُلَآءً وَمَن يُضْلِل ٱللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُۥ سَسلًا ﴾ [النساء: ١٤٢ – ١٤٣] (١).

### مرض القلوب وتزكيتها

قال الله تعالى عن المنافقين ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا ﴾ [البقرة: ١٠] وقال تعالى ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَانُ فِتَانَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ۗ ﴾ [الحج: ٥٠] وقال ﴿ ﴾ لَيْن لَرْ يَنكِهِ ٱلْمُنفِقُونَ وَٱلّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمُدِينَةِ لَنُغْرِيناك

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ص: ۱۰–۱۰ وأمراض القلوب ج:۱ص: ۳۹–۶۱ والتحفة العراقية ج: ۱ ص: ۳۹

بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجُـاوِرُونَكَ فِيهَآ إِلَّا قَلِيلًا ﴾[الأحزاب: ٦٠] وقال ﴿وَلَا يَزَابَ الَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنَبَ وَٱلْمُؤْمِنُونٌ وَلِيقُولَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْكَفِرُونَ مَاذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِهَذَا مَثَلاًّ ﴾ [المدَّثر: ٣١] وقال تعالى ﴿قَدْ جَآءَتُكُمُ مَّوْعِظَةُ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٥٧] وقال ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۗ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾[الإسراء: ٨٦] وقال ﴿ وَيَشَفِ صُدُورَ قَوْمِ مُّؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ وَيُذَهِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمُّ ﴾ [المتوبة: ١٤ - ١٥] ومرض البدن خلاف صحته وصلاحه وهو فساد يكون فيه يفسد به إدراكه وحركته الطبيعية فادراكه إما ان يذهب كالعمى والصمم واما أن يدرك الأشياء على خلاف ما هي عليه كما يدرك الحلو مرا وكما يخيل اليه أشياء لا حقيقة لها في الخارج وأما فساد حركته الطبيعية فمثل ان تضعف قوته عن الهضم أو مثل ان يبغض الأغذية التي يحتاج اليها ويحب الأشياء التي تضره ويحصل له من الآلام بحسب ذلك ولكن مع ذلك المرض لم يمت ولم يهلك بل فيه نوع قوة على إدراك الحركة الارادية في الجملة فيتولد من ذلك ألم يحصل في البدن إما بسبب فساد الكمية أو الكيفية فالأول اما نقص المادة فيحتاج إلى غذاء واما بسبب زياداتها فيحتاج إلى استفراغ والثاني كقوة في الحرارة والبرودة خارج عن الاعتدال فيدأوي فصل وكذلك مرض القلب هو نوع فساد يحصل له يفسر به تصوره وإرادته فتصوره بالشبهات التي تعرض له حتى لا يرى الحق أويراه على خلاف ما هو عليه وإرادته بحيث يبغض الحق النافع ويحب الباطل الضار فلهذا يفسر المرض تارة بالشك والريب كما فسر مجاهد وقتادة قوله ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾[البقرة: ١٠] اى شك وتارة وتارة يفسر بشهوة الزنا كما فسر به قوله ﴿فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِـ مَرَضٌ ﴾ [الأحزاب: ٣٦] ولهذا صنف الخرائطي كتاب اعتلال القلوب اي مرضها واراد به مرضها بالشهوة والمريض يؤذي الصحيح فيضره يسير الحر والبرد والعمل ونحو ذلك من الأمور التي لايقوى عليها لضعفه بالمرض والمرض في الجملة يضعف المريض بجعل قوته ضعيفة لا تطيق ما يطيقه القوى والصحة، تحفظ بالمثل وتزال بالضد والمرض يقوى بمثل سببه ويزول بضده فإذا حصل للمريض مثل سبب مرضه زاد ضعف قوته حتى ربما يهلك وان حصل له ما

يقوى القوة ويزيل المرض كان بالعكس ومرض القلب ألم يحصل في القلب كالغيظ من عدواستولى عليك فان ذلك يؤلم القلب قال الله تعالى ﴿وَيَشَفِ صُدُورَ قَوْمِ مُؤْمِنِينَ النُّ وَيُذَهِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمُّ ﴾ [التوبة: ١٤ - ١٥] فشفاؤهم يزوال ما حصل في قلوبهم من الألم ويقال فلان شفى غيظه وفي القود استشفاء أولياء المقتول ونحو ذلك فهذا شفاء من الغم والغيظ والحزن وكل هذه آلام تحصل في النفس وكذلك الشك والجهل يؤلم القلب قال النبي هلا سألوا إذا لم يعلموا فانما شفاء العي السؤال والشاك في الشئ المرتاب فيه يتألم قلبه حتى يحصل له العلم واليقين ويقال للعالم الذي أجاب بما يبين الحق قد شفاني بالجواب والمرض دون الموت فالقلب يموت بالجهل المطلق ويمرض بنوع من الجهل فله موت ومرض وحياة وشفاء وحياته وموته ومرضه وشفاؤه أعظم من حياة البدن وموته ومرضه وشفائه فلهذا مرض القلب اذا ورد عليه شبهة أوشهوة قوت مرضه وان حصلت له حكمة وموعظة كانت من أسباب صلاحة وشفائه قال تعالى ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَنُ فِتُّنَةً لِّلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ ۗ ﴾ [الحج: ٥٣] لأن ذلك أورث شبهة عندهم والقاسية قلوبهم ليبسها فأولئك قلوبهم ضعيفة بالمرض فصار مالقى الشيطان فتنة لهم وهؤلاء كانت قلوبهم قاسية عن الايمان فصار فتنة لهم وقال ﴿ ۞ لَّبِن لَّمْ يَنَكِ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَٱلْمُرْجِفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ ﴾[الأحزاب: ٦٠] كما قال وقال ﴿وَلِيَقُولَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُومِهم مَّرَضٌ ﴾ [المدَّثر: ٣١] لم تمت قلوبهم كموت الكفار والمنافقين وليست صحيحة صالحة كصالح قلوب المؤمنين بل فيها مرض شبهة وشهوات وكذلك ﴿فَيَطْمَعَ ٱلَّذِى فِي قَلْبِهِـ ـ مَرَضٌ ﴾ [الأحزاب: ٣٦] وهو مرض الشهوة فان القلب الصحيح لو تعرضت له المرأة لم يلتفت اليها بخلاف القلب المريض بالشهوة فانه لضعفه يميل إلى ما يعرض له من ذلك بحسب قوة المرض وضعفه فذا خضعن بالقول طمع الذى في قلبه مرض والقرآن شفاء لما في الصدور ومن في قلبه امراض الشبهات والشهوات ففيه من البينات مايزيل الحق من الباطل فيزيل امراض الشبهة المفسدة للعلم والتصوير والأدراك بحيث يرى الأشياء على ما هي عليه وفيه من الحكمة والموعظة الحسنة بالترغيب والترهيب والقصص التي

فيها عبرة ما يوجب صلاح القلب فيرغب القلب فيما ينفعه ويرغب عما يضره فيبقى القلب محبا للرشاد مبغضا للغى بعد ان كان مريدا للغى مبغضا للرشاد فالقرآن مزيل للامراض الموجبة للارادات الفاسده حتى يصلح القلب فتصلح ارادته ويعود إلى فطرته التي فطر عليها كما يعود البدن إلى الحال الطيبعي ويغتذى القلب من الايمان والقرآن بما يزكيه ويؤيده كما يغتذى البدن بما ينميه ويقومه فإن زكاة القلب مثل نماء البدن والزكاة في اللغة النماء والزيادة في الصلاح يقال زكا الشئ اذا نما في الصلاح فالقلب يحتاج ان يتربى فينمو ويزيد حتى يكمل ويصلح كما يحتاج البدن ان يربى بالأغذية المصلحة له ولا بد مع ذلك من منع ما يضره فلا ينمو البدن إلا باعطاء ما ينفعه ومنع ما يضره كذلك القلب لا يزكو في نمو ويتم صلاحه إلا بحصول ما ينفعه ودفع ما يضره وكذلك الزرع لا يزكو إلا بهذا والصدقة لما كانت تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار صار القلب يزكو بها وزكاته معنى زائد على طهارته من الذنب قال الله تعالى ﴿خُذْ مِنْ أَمَوَلِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا ﴾ [التوبة: ١٠٣] وكذلك ترك الفواحش يزكو بها القلب وكذلك ترك المعاصى فانها بمنزلة الأخلاط الرديئة في البدن ومثل الدغل في الزرع فاذا استفرغ البدن من الأخلاط الردئية كاستخراج الدم الزائد تخلصت القوة الطبيعه واستراحت فينمو البدن وكذلك القلب اذا تاب من الذنوب كتن استفراغا من تخليطاته حيث خلط عملا صالحا وآخر سيئا فاذا تاب من الذنوب تخلصت قوة القلب وإراداته للاعمال الصالحة واستراح القلب من تلك الحوادث الفاسدة التي كانت فيه فزكاة القلب بحيث ينمو ويكمل قال تعالى ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. مَا زَكَى مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ أَبدًا ﴾ [النور: ٢١] وقال تعالى ﴿ وَإِن قِيلَ لَكُمُ أرْجِعُواْ فَأَرْجِعُواْ هُوَ أَزْكَىٰ لَكُمْ ۗ ﴾[النور: ٢٨] وقال ﴿قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمَّ ۚ ذَٰ لِكَ أَزَّكَى لَهُمْ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ [النور: ٣٠] وقال تعالى ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا ( ) وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴾ [الشمس: ٩ - ١٠] وقال تعالى ﴿قَدْ أَقَلَحَ مَن تَزَكَّى اللَّهُ وَذَكُر أَسْدَ رَبِّهِ وَصَلَّى ﴾ [الأعلى: ١٤ - ١٥] وقال تعالى ﴿وَمَايُدُرِبُكَ لَعَلَّهُ, يَزَّكَ ﴾ [عبس: ٣] وقال تعالى ﴿فَقُلْ هَل لَّكَ إِلَىٰٓ أَن تَرَكُّ ﴿ ﴾ وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَنَخْشَىٰ ﴾ [المنازعات: ١٨ - ١٩] فالتزكية وان كان اصلها النماء والبركة وزيادة الخير فانما تحصل بازالة الشر فلهذا صار التزكى يجمع هذا وهذا وقال ﴿وَوَيْلُ لِلمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَهُم بِاللَّا الله وَهُم بِالْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴾ [فصلت: ٦ - ٧] وهى التوحيد والايمان الذي به يزكو القلب فانه يتضمن نفى إلهية ما سوى الحق من القلب وإثبات الحق في القلب وهو حقيقة لا إله إلا الله وهذا أصل ما تزكوبه القلوب والتزكية جعل الشي زكيا إنما في الاعتقاد والخبر (١).

أن صلاح حال الإنسان في العدل كما ان فساده في الظلم وأن الله سبحانه عدله وسواه لما خلقه وصحة جسمه وعافيته من اعتدال اخلاطه واعضائه ومرض ذلك الانحراف والميل وكذلك استقامة القلب واعتداله واقتصاده وصحته وعافيته وصلاحه متلازمة كقوله تعالى عن المنافقين ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ۖ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُر بِمَا كَانُواْ يَكَذِبُونَ ﴾[البقرة: ١٠] وما ذكر الله من مرض القلوب وشفائها بمنزلة ما ذكر من موتها وحياتها وسمعها وبصرها وعقلها وصممها وبكمها وعماها لكن المقصود مرض القلب فنقول المرض نوعان فساد الحس وفساد الحركة الطبيعية وما يتصل بها من الإرادية وكل منهما يحصل بفقده ألم وعذاب فكما أنه مع صحة الحس والحركة الإرادية والطبيعية تحصل اللذة والنعمة فكذلك بفسادها يحصل الألم والعذاب ولهذا كانت النعمة من النعيم وهوما ينعم الله به على عباده مما يكون فيه لذة ونعيم وقال التكاثر لتسألن يومئذ عن النعيم أي عن شكره فسبب اللذة إحساس الملائم وسبب الألم إحساس المنافي ليس اللذة والألم نفس الإحساس والإدراك وإنما هو نتيجته وثمرته ومقصوده وغايته فالمرض فيه ألم لا بد منه وإن كان قد يسكن احيانا لمعارض راجح فالمقتضى له قائم يهيج بأدنى سبب فلا بد في المرض من وجود سبب الألم وإنما يزول الألم بوجود المعارض والراجح ولذة القلب وألمه أعظم من لذة الجسم وألمه أعنى ألمه ولذته النفسانيين وإن كان قد يحصل فيه من الألم من جنس ما يحصل في سائر البدن بسبب مرض الجسم فذلك شيء آخر فلذلك كان مرض القلب وشفاؤه اعظم من مرض الجسم وشفائه فتارة يكون من جملة الشبهات

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۰ ص: ۹۲-۹۷ وأمراض القلوب ج: ۱ ص: ۳-٥.

ففي قلوب المنافقين المرض من هذا الوجه من جهة فساد الاعتقادات وفساد الإرادات قلبه وألمه فكما أن الإنسان إذا صار لا يسمع بأذنه ولا يبصر بعينه كان ذلك مرضا مؤلما له بما يفوته من المصالح ويحصل له من المضار فكذلك إذا لم يسمع ولم يبصر ولم يعلم بقلبه الحق من الباطل ولم يميز بين الخير والشر والعي والرشاد كان ذلك من أعظم أمراض (۱).

النفاق يتبعض والكفر يتبعض ويزيد وينقص كما ان الأيمان يتبعض ويزيد وينقص

ان الأمور المذمومة في الشريعة هو ما ترجح فساده على صلاحه كما أن الأمور المحمودة ما ترجح صلاحه على فساده فالحسنات تغلب فيها المصالح والسيئات تغلب فيها المفاسد والحسنات درجات بعضها فوق بعض والسيئات بعضها أكبر من بعض فكما أن أهل الحسنات ينقسمون إلى الأبرار المقتصدين والسابقين المقربين فأهل السيئات ينقسمون إلى الفجار الظالمين والكفار المكذبين وكل من هؤلاء هم درجات عند الله ومن المعلوم أن الحسنات كلما كانت أعظم كان صاحبها أفضل فإذا انتقل الرجل من حسنة إلى أحسن منها كان في مزيد التقريب وإن انتقل إلى ما هو دونها كان في التأخر والرجوع وكذلك السيئات في فريد التقريب وأن احسبها أولى بالغضب واللعنة والعقاب قال وكذلك السيئات في قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ في السيئات في قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ الله والبقرة والعقاب قال الميئات في قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ولَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ في السيئات في قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ولَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ المُحسن واللعنة والعقاب قال الميئات في السيئات في قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ولَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ المِنْ المِنْ المُنْ اللهُ المِنْ المُنْ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ المُنْ اللهُ المنا المؤلى الم

النفاق يتبعض والكفر يتبعض ويزيد وينقص كما ان الايمان يتبعض ويزيد وينقص قال الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلنِّينَ مُ زِكَادَةً فِي ٱلْكُفْرِ ﴾ [المتوبة: ٣٧] وقال ﴿ وَإِذَا مَا ٱلْزِلَتَ سُورَةً فَمَا الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ٱلنِّينَ مُ زِكَادَةً فِي ٱلْكُفْرِ ﴾ [المتوبة: ٣٠] وقال ﴿ وَإِذَا مَا ٱلْزِلَتَ سُورَةً فَمَا الله عَلَى الله عَمَانُوا فَرَادَتُهُم إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ فَمَا الله عَلَى وَجُسِهِمْ وَمَانُوا وَهُمْ كَنِورِ فَرُونَ ﴾

<sup>(</sup>١) أمراض القلوب ج: ١ ص: ٢٩ ومجموع الفتأوى ج: ١٠ ص: ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) الاستقامة ج: ١ ص: ٤٦٢.

[المتوبة: ١٢٤ - ١٢٥] وقال ﴿ وَلَيْزِيدَ ثَ كَثِيرًا مِّنْهُم مَّا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكَ طُغْيَننَا وَكُفْراً ﴾ [المائدة: ٦٨] وقال ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ﴾ [المبقرة: ١٠] (١).

ويعاقب على كل من الذنبين بالآخر كما قال ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ﴾ [البقرة: ١٠]

# ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ [محمد: ٣٠]

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۹ ص: ۱۸۸.

<sup>(</sup>٢) رسالة في التوبة ج: ١ ص: ٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ١١ ص: ١٧٥.

لحن القول فمعرفة المنافق في لحن القول لابد منها وأما معرفته بالسيما فموقوفة على المشيئة (١).

### اصل الصلاح التوحيد والإيمان وأصل الفساد الشرك والكفر

فإن الله أمر بالصلاح ونهى عن الفساد وبعث رسله بتحصيل المصالح وتكميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَـُرُونَ الخَلْفَنِي فِي قَوْمِى وَأَصْلِحَ وَلَا تَنْبِعُ سَكِيلَ المفاسد وتقليلها ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَـُرُونَ الْخَلْفَنِي فِي قَوْمِى وَأَصْلِحَ وَلَا تَنْبِعُ سَكِيلَ المُفسِدِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٢] وقال شعيب ﴿إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا اَسْتَطَعَتُ ﴾ [هود: ٨٨] وقال تعالى ﴿وَإِذَا وَقَالَ تعالى ﴿وَإِذَا وَقَالَ تعالى ﴿وَإِذَا وَقَالَ تعالى ﴿وَإِذَا وَقَالَ تعالى ﴿ وَإِذَا وَقَالَ تَعالَى ﴿ وَإِذَا وَقَالَ تَعالَى ﴿ وَإِذَا وَقَالَ تَعَالَى ﴿ وَإِذَا وَقَالَ تَعَالَى ﴿ وَإِذَا لَهُ مُلَا غُونُ مُصَلِحُونَ ﴾ [الإعراف: ٣٥] وقال تعالى ﴿ وَإِذَا وَلَا لَهُمْ لِللَّهُ مَلَ لَهُمْ لَا ثُمُونِهُ اللَّهُ وَقَالَ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقوله ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [البقرة: ١١] أي لا تعلموا بمعصية الله تعالى فكل من عمل بمعصية الله فهو مفسد والمحرمات معصية لله فالشارع ينهى عنه ليمنع الفساد ويدفعه (٣).

فقد جاء في الحديث الشرك في هذه الأمة أخفى من دبيب النمل وروى أن هذه الآية نزلت في أهل الرياء ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُواْلِقَاءَ رَبِهِ فَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِهِ أَحَدًا ﴾ [التكهف: ١١٠] وكان شداد بن أوس يقول يا بقايا العرب يا بقايا العرب إنما أخاف عليكم الرياء والشهوة الخفية قال أبو دأود السجستاني صاحب السنن المشهورة الخفية حب الرياسة وذلك أن حب الرياسة هو أصل البغي والظلم ما أن الرياء هومن جنس الشرك أو مبدأ الشرك والشرك أعظم الفساد كما أن التوحيد أعظم الصلاح ولهذا قال تعالى ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَيِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْي نِسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَيِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْي نِسْتَضَعْفُ طَآبِفَةً مِنْهُمْ يُذَيِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْي فَعَلُوا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَالْعَنِقِهُ لِلْمُنْقِينَ ﴾ [القصص: ٣] إلى أن ختم السورة بقوله ﴿ وَلَكُ الدَّارُ الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَنْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ أَجْلِل اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَم اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۶ ص: ۱٤٠.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۳۱ ص: ۲۶۲.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ٣١ ص: ٢٦٦.

ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَهِ بِلَ أَنَّهُ, مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا ۖ أَخْيَا النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٧] وقالت الملائكة ﴿أَ يَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ ﴾ [البقرة: ٣٠] فاصل الصلاح التوحيد والإيمان وأصل الفساد الشرك والكفر كما قال عن المنافقين ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ا ٱلْأَرْضِ قَالُوٓ أَ إِنَّمَا غَنُ مُصَلِحُونَ ١١ - ١١ ] لَا أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة: ١١ - ١٦] وذلك أن صلاح كل شيء أن يكون بحيث يحصل له وبه المقصود الذي يراد منه ولهذا يقول الفقهاء العقد الصحيح ما ترتب عليه أثره وحصل به مقصوده والفاسد ما لم يترتب عليه أثره ولم يحصل به مقصود والصحيح المقابل للفاسدى إصطلاحهم هوالصالح وكان يكثر في كلام السلف هذا لا يصلح أويصلح كما كثر في كلام المتأخرين يصح ولا يصح والله تعالى إنما خلق الإنسان لعبادته وبدنه تبع لقلبه كما قال النبي في الحديث الصحيح ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ألا وهي القلب وصلاح القلب في أن يحصل له وبه المقصود الذي خلق له من معرفة الله ومحبته وتعظيمه وفساده في ضد ذلك فلا صلاح للقلوب بدون ذلك قط والقلب له قوتان العلم والقصد كما أن للبدن الحس والحركة الإرادية فكما أنه متى خرجت قوى الحس والحركة عن الحال الفطرى الطبيعي فسدت فإذا خرج القلب عن الحال الفطرية التي يولد عليها كل مولود وهي أن يكون مقرا لربه مريدا له فيكون هو منتهى قصده وإرادته وذلك هي العبادة إذ العبادة كمال الحب بكمال الذل فمتى لم تكن حركة القلب ووجهه وإرادته لله تعالى كان فاسدا إما بأن يكون معرضا عن الله وعن ذكره غافلا عن ذلك مع تكذيب أوبدون تكذيب أوبان يكون له ذكر وشعور ولكن قصده وإرادته غيره لكون الذكر ضعيفًا لم يجتذب القلب إلى إرادة الله ومحبته وعبادته وإلا فمتى قوى علم القلب وذكره أوجب قصده وعلمه قال تعالى ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَّن تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا وَلَرُ مُردً إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنيَا ١٠٠ ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ [النجم: ٢٩ - ٣٠] فأمر نبيه بأن يعرض عمن كان معرضا عن ذكر الله ولم يكن له مراد إلا ما يكون في الدنيا وهذه حال من فسد قلبه ولم يذكر ربه ولم ينب إليه فيريد وجهه ويخلص له الدين ثم قال﴿ ذَلِكَ مَبْلَغَهُمْ مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾

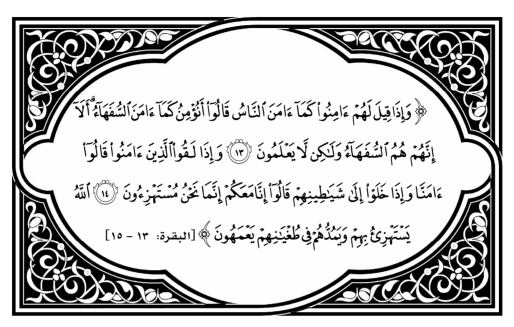
[النجم: ٣٠] فأخبر أنهملم يحصل لهم علم فوق ما يكون في الدنيا فهي أكبر همهم ومبلغ علمهم وأما المؤمن فأكبر همه هو الله وإليه إنتهى علمه وذكره وهذا الآن باب لواسع عظيم قد تكلمنا عليه في مواضعه وإذا كان التوحيد أصل صلاح الناس والإشراك أصل فسادهم والقسط مقرون بالتوحيد إذ التوحيد أصل العدل وإرادة العلو مقرونة بالفساد إذ هو أصل الظلم فهذا مع هذا وهذا مع هذا كالملزوزين في قرن فالتوحيد وما يتبعه من الحسنات هو صلاح وعدل ولهذا كان الرجل الصالح هو القائم بالواجبات وهو البر وهو العدل والذنوب التي فيها تفريط أو عدوان في حقوق الله تعالى وحقوق عباده هي فساد وظلم ولهذا سمى قطاع الطريق مفسدين وكانت عقوبتهم حقا لله تعالى لإجتماع الوصفين والذي يريد العلو على غيره من أبناء جنسه هو ظالم له باغ إذ ليس كونك عاليا عليه بأولى من كونه عاليا عليك وكلاكما من جنس واحد فالقسط والعدل أن يكونوا أخوة كما وصف الله المؤمنين بذلك (١).

فان اظهار كلمة الكفر والطعن في المرسلين والقدح في كتاب الله ودينه ورسله وكل سبب بينه وبين خلقه لا يكون اشد منه فسادا وعامة الاي في كتاب الله التي تنهى عن الافساد في الارض فان من اكثر المراد بها الطعن في الانبياء كقوله سبحانه عن المنافقين الذين ﴿ يُخَدِعُونَ اللّهَ وَالّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَغَدَعُونَ إِلّاَ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ [البقرة: ٩] المنافقين الذين ﴿ يُخَدِعُونَ اللّهَ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ لَا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] وقوله سبحانه ﴿ وَاللّهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] وقوله سبحانه ﴿ وَاللّهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] وقوله سبحانه ﴿ وَاللّهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] وقوله سبحانه ﴿ وَاللّهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ [المُعْرف: ٢٠٥] وقوله سبحانه ﴿ وَاللّهُ لا يُحِبُ الْفَسَادَ ﴾ [المُعْرف: ٢٠٥] وقوله سبحانه ﴿ وَاللّهُ لا يُعْرفُونَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

﴿ يُخَادِعُونَ ٱللَّهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا ٱنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُمُ وَنَ ﴾ [البقرة: ٩] ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓاْ إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ١١].

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۸ ص:۱٦٣– ١٦٥ والفتاوى الكبرى ج: ١ ص: ٤١٧.

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول ج: ٣ ص: ٧٣٧-٧٣٨.



الذام للصحابة وأهل الحديث والسنة جاهلا ظالما فيه شعبة نفاق إذا كان مؤمنا

ومن المعلوم أن أهل الحديث والسنة أخص بالرسول واتباعه فلهم من فضل الله وتخصيصه إياهم بالعلم والحلم وتضعيف الأجر ما ليس لغيرهم كما قال بعض السلف أهل السنة في الإسلام كأهل الإسلام في الملل فهذا الكلام تنبيه على ما يظنه أهل الجهالة والضلالة من نقص الصحابة في العلم والبيان أو اليد والسنان وبسط هذا لا يتحمله هذا المقام والمقصود التنبيه على أن كل من زعم بلسان حاله أومقاله أن طائفة غير أهل الحديث أدركوا من حقائق الأمور الباطنة الغيبية في أمر الخلق والبعث والمبدأ والمعاد وأمر الإيمان بالله واليوم الآخر وتعرف واجب الوجود والنفس الناطقة والعلوم والأخلاق التي تزكوا بها النفوس وتصلح وتكمل دون أهل الحديث فهو إن كان من المؤمنين بالرسل فهو جاهل فيه شعبة قوية من شعب النفاق وإلا فهو منافق خالص من الذين وإذا قِيلَ فَهُمُ السُّفَهَا وَلَذِينَ لا يعَلَمُونَ لا يَعْلَمُونَ لا يَعْلَمُونَ لا يَعْلَمُونَ لا يَعْلَمُونَ فَي عَامِنُواْ كَمَا عَامَنَ النَّاسُ قَالُواْ النَّوْمِنُ كَمَا عَامَنَ السُّفَهَا أَنْ وَنَذِي الله يغيِّر سُلطني أَتَمْهُم السُّفَهَا وَلَذِينَ لا يعْلَمُونَ في عَامِنُواْ كَمَا عَامَنَ النَّاسُ قَالُواْ النَّوْمِنُ كَمَا عَامَنَ السُّفَهَا أَلَا يَعْمَمُ السُّفَهَا وَلَذِينَ لا يعْلَمُونَ في عَامِنُواْ كَمَا عَامَنَ النَّاسُ قَالُواْ النَّوْمِنُ كَمَا عَامَنَ السُّفَهَا أَلَا الله وقل عنه قوية من هُ السُّفَها والمؤلفي أَتَمْهُم السُّفَها أَلَا وقد يكون من ﴿ النَّذِينَ يُجَدِدُونَ فِي عَايَتِ اللهِ يغيِّر سُلطني أَتَمْهُم السُّفَها في الفود من هو المؤلف المؤلفة علي المؤلفة والمؤلفة والمؤلف

ومن ﴿وَالَّذِينَ يُحَآجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتُحِيبَ لَهُ, حُجَّنُهُمْ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبُ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِدِيدٌ ﴾[الشورى: ١٦] وقد يبين ذلك بالقياس العقلى الصحيح الذي لا ريب فيه وإن كان ذلك ظاهرا بالفطرة لكل سليم الفطرة فإنه متى كان الرسول أكمل الخلق وأعلمهم بالحقائق وأقومهم قولا وحالا لزم أن يكون أعلم الناس به أعلم الخلق بذلك وأن يكون أعظمهم موافقة له واقتداء به أفضل الخلق ولا يقال هذه الفطرة يغيرها ما يوجد في المنتسبين إلى السنة والحديث من تفريط وعدوان لأنه يقال إن ذلك في غيرهم أكثر والواجب مقابلة الجملة بالجملة في المحمود والمذموم هذه هي المقابلة العادلة وإنما غير الفطرة قلة المعرفة بالحديث والسنة واتباع ذلك مع ما يوجد في المخالفين لها من نوع تحقيق لبعض العلم وإحسان لبعض العمل فيكون ذلك شبهة في قبول غيره وترجيح صاحبه ولا غرض لنا في ذكر الأشخاص وقد ذكر أبو محمد بن قتيبة في أول كتاب مختلف الحديث وغيره من العلماء في هذا الباب ما لا يحصى من الأمور المبينة لما ذكرناه وإنما المقصود ذكر نفس الطريقة العلمية والعملية التي تعرف بحقائق الأمور الخبرية النظرية وتوصل إلى حقائق الأمور الإرادية العملية فمتى كان غير الرسول قادرا على علم بذلك أو بيان له أو محبة لإفادة ذلك فالرسول أعلم بذلك وأحرص على الهدى وأقدر على بيانه منه وكذلك أصحابه من بعده وأتباعهموهذه صفات الكمال والعلم والإرادة والإحسان والقدرة عليه كما قال النبي في دعاء الاستخارة اللهم إني أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم فإنك تقدر ولا أقدر وتعلم ولا أعلم وأنت علام الغيوب فعلمنا ﷺ أن نستخير الله بعلمه فيعلمنا من علمه ما نعلم به الخير ونستقدره بقدرته فيجعلنا قادرين إذ الاستفعال هو طلب الفعل كما قال في الحديث الصحيح يقول الله تعالى يا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم يا عبادي كلكم ضال إلامن هديته فاستهدوني أهدكم فاستهداء الله طلب ان يهدينا واستطعامه طلب أن يطعمنا هذا قوت القلوب وهذا قوت الأجسام وكذلك استخارته بعلمه واستقداره بقدرته ثم قال وأسألك من فضلك العظيم فهذا السؤال من جوده ومنه وعطائه وإحسانه الذي يكون بمشيئته ورحمته وحنانه ولهذا قال فإنك تقدر ولا أقدر

وتعلم ولا أعلم ولم يقل إني لا أرحم نفسي لأنه في مقام الاستخارة يريد الخير لنفسه ويطلب ذلك لكنه لا يعلمه ولا يقدر عليه إن لم يعلمه الله إياه ويقدره عليه فإذا كان الرسول أعلم الخلق بالحقائق الخبرية والطلبية وأحب الخلق للتعليم والهداية والإفادة وأقدر الخلق على البيان والعبارة امتنع أن يكون من هو دونه أفاد خواصه معرفة الحقائق أعظم مما أفادها الرسول لخواصه فامتنع أن يكون عند أحد من الطوائف من معرفة الحقائق وأبين الحقائق ما ليس عند علماء الحديث وإذا لم يكن في الطوائف من هو أعلم بالحقائق وأبين لها منه وجب أن يكون كل ما يذمون به من جهل بعضهم هو في طائفة المخالف الذام لهم أكثر فيكون الذام لهم جاهلا ظالما فيه شعبة نفاق إذا كان مؤمنا وهذا هو المقصود ثم إن هذا الذي بيناه مشهود بالقلب أعلم ذلك في كل أحد ممن أعرف مفصلا وهذه جملة يمكن تفصيلها من وجوه كثيرة لكن ليس هذا موضعه (۱).

والكفار بالرسل من قوم نوح وعاد وثمود وقوم لوط وشعيب وقوم إبراهيم وموسى ومشركى العرب والهند والروم والبربر والترك واليونان والكشدانيين وسائر الأمم المتقدمين والمستأخرين يتبعون ظنونهم واهواءهم ويعرضون عن ذكر الله الذى الأمم المتقدمين والمستأخرين يتبعون ظنونهم من الجنة ﴿فَإِمّا يَأْتِينَكُمُ مِنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَكَن مَن عَذَه كما قال لهم لما اهبط آدم من الجنة ﴿فَإِمّا يَأْتِينَكُمُ مِنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَكَن مَن عَيْمُ وَلا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ مَنْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ مَنِي هُدَى فَيَنِ النَّبِعَ هُدَاى فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقَى الله وفي موضع آخر ﴿فَإِمّا يَأْنِينَكُمُ مُنِي هُدَى فَيَنِ اتّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقَى وفي أخرى ﴿إِمّا يَأْتِينَكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمُ عَالِيقٍ ﴾ [الاعراف: ٣٥] ثم إنهم مع أنهم ما نزل وفي أخرى ﴿إِمّا يَأْتِينَكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمُ عَالِيقِ وَالأَمثال المضروبة ويسمون أنفسهم الحكماء والفلاسفة ويدعون الجدل والكلام والقوة والسلطان والمال ويصفون إتباع المرسلين بأنهم سفهاء واراذل وضلال ويسخرون منهم قال الله تعالى ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا كُمّا ءَامَن النّاسُ قَالُوا أَنُومِن كُمّا ءَامَن النّاسُ قَالُوا أَنُومِن كُمّا ءَامَن النّاسُ قَالُوا أَنْوَمِن كُمّا ءَامَن النّاسُ قَالُوا أَنْوَمِن كُمّا ءَامَن وضلال ويسخرون منهم قال الله تعالى ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا كُمّا ءَامَن النّاسُ قَالُوا أَنْوَمِنُ كُمّا ءَامَن النّاسُ قَالُوا أَنْوَمِن كُمّا ءَامَن النّاسُ قَالُوا أَنْوَمِنُ كُمّا ءَامَن النّاسُ قَالُوا أَنْوَمِن كُمّا عَامَن اللّه عامَل وضلال ويسخرون منهم قال الله تعالى ﴿وَالْ قِيلُ لَهُمْ ءَامِنُوا كُمّا عَامَن النّاسُ قَالُوا اللّه عالمَ عَلَى اللّهُ عَامَن النّاسُ قَالُوا أَنْوَمِن اللّهُ عَامَن اللّه عَامَل اللّه عَامَلُ اللّه عَامُ عَامَن النّاسُ قَالُوا أَنْوَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَامَل اللّه عَامَل اللّه عَالَ اللّه عَامَل اللّه عَامَلُ اللّه عَامَلُ اللّه عَلَى اللّه عَامَلُ اللّه عَامَلُ اللّه عَامَلُ اللّه عَامَلُ اللّه عَامُلُ اللّه عَامَلُ اللّه اللّه عَلْمَا الللّه عَالَ اللّه عَامَ اللّه عَلْمَا اللّه عَامَلُ اللّه عَامَلُ اللّه عَالَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٤ ص: ١٤١-١٤١.

ٱلسُّفَهَاءُ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَاءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣] (١).

قال أبو ذريا رسول الله أو للإنس شياطين قال نعم شر من شياطين الجن

قال تعالى ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِّي عَدُوَّا شَينطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ۖ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٢] وفي حديث أبي ذر الطويل الذي رواه أبو حاتم بن حبان في صحيحه بطوله قال يا أبا ذر تعوذ بالله من شياطين الإنس والجن فقال يا رسول الله أو للإنس شياطين قال نعم شر من شياطين الجن وقد قال تعالى ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلَوًاْ إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّامَعَكُمْ إِنَّمَا نَحُنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴾ [البقرة: ١٤] والمنقول عن عامة المفسرين أن المراد شياطين الإنس وما علمت أحدا قال إنهم شياطين الجن فعن ابن مسعود وابن عباس والحسن والسدي أنهم رؤوسهم في الكفر وعن أبي العالية ومجاهد إخوانهم من المشركين وعن الضحاك وابن السائب كهنتهم والآية تتناول هذا كله وغيره ولفظها يدل على أن المراد شياطين الإنس لأنه قال ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّامَعَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤] ومعلوم أن شيطان الجن معهم لما لقوا الذين آمنوا لا يحتاج أن يخلوا به وشيطان الجن هو الذي أمرهم بالنفاق ولم يكن ظاهرا حتى يخلوا معهم ويقول إنا معكم لا سيما إذا كانوا يظنون أنهم على حق كما قال تعالى ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمَا ءَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُواْ أَنُوْمِنُ كَمَا ءَامَنَ ٱلسُّفَهَاأَةُ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَاءُ وَلَكِن لَّا يَعْلَمُونَ ﴾[البقرة: ١٣]ولو علموا أن الذي يأمرهم بذلك شيطان لم يرضوه وقد قال الخليل بن أحمد كل متمرد عند العرب شيطان وفي اشتقاقه قولان أصحهما أنه من شطن يشطن إذا بعد عن الخير والنون أصلية قال أمية بن أبي الصلت في صفة سليمان عليه السلام أيما شاطن عصاه عكاه ثم يلقى في السجن والأغلال عكاه أوثقه وقال النابغة نأت بسعاد عنك نوى شطون فبانت والفؤاد بها رهين ولهذا قرنت به اللعنة فإن اللعنة هي البعد من الخبر والشيطان بعيد من الخبر فيكون وزنه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص: ۱۱.

فيعالا وفيعال نظير فعال وهو من صفات المبالغة مثل القيام والقوام فالقيام فيعال والقوام فعال ومثل العياذ والعواذ وفي قراءة عمر الحي القيام فالشيطان المتصف بصفة ثابتة قوية في كثرة البعد عن الخير بخلاف من بعد عنه مرة وقرب منه أخرى فإنه لا يكون شيطانا ومما يدل على ذلك قولهم تشيطن يتشيطن شيطنة ولو كان من شاط يشيط لقيل تشيط يتشيط والذي قال هو من شاط يشيط إذا احترق والتهب جعل النون زائدة وقال وزنه فعلان كما قال الشاعر وقد يشيط على أرماحنا البطل وهذا يصح في الإشتقاق الأكبر الذي يعتبر فيه الإتفاق في جنس الحروف كما يروى عن أبي جعفر أنه قال العامة مشتق من العمى ما رضى الله أن يشبههم بالأنعام حتى قال ﴿ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَكِيلًا ﴾ [الضرقان: ٤٤] وهذا كما يقال السرية مأخوذة من السر وهو النكاح ولوجرت على القياس لقيل سريرة فإنها على وزن فعيلة ولكن العرب تعاقب بين الحرف المضاعف والمعتل كما يقولون تقضى البازي وتقضض قال الشاعر تقضى البازى إذا البازى كسر ومنه قوله تعالى ﴿ فَأَنظُرُ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٥٩] وهذه الهاء تحتمل أن تكون أصلية فجزمت بلم ويكون من سانهت وتحتمل أن تكون هاء السكت كالهاء من كتابيه وحسابيه واقتده وماليه وسلطانيه وأكثر القراء يثبتون الهاء وصلا ووقفا وحمزة والكسائى يحذفانها من الوصل هنا ومن اقتده فعلى قراءتهما يجب أن تكون هاء السكت فإن الأصلية لا تحذف فتكون لفظة لم يتسن كما تقول لم يتغن وتكون مأخوذة من قولهم تسنى يتسنى وعلى الإحتمال الآخر تكون من تسنه يتسنه والمعنى واحد قال ابن قتيبة أى لم يتغير بمر السنين عليه قال واللفظ مأخوذ من السنه يقال سانهت النخلة إذا حملت عاما وحالت عاما فذكر ابن قتيبة لغة من جعل الهاء أصلية وفيها لغتان يقال عاملته مسانهة ومساناة ومن الشواهد لما ذكره ابن قتيبه قول الشاعر فليست بسنهاء ولا رجبية ولكن عرايا في السنين الجوائح يمدح النخلة والمقصود مدح صاحبها بالجود فقال إنه يعريها لمن يأكل ثمرها لا يرجبها لتخلية ثمرها ولا هي بسنهاء والمفسرون من أهل اللغة يقولون في الآية معناه لم يتغير وأما لغة من قال إن أصله سنوة فهي مشهورة ولهذا يقال في جمعها سنوات ويشابهه في الإشتقاق الأكبر الماء الآسن وهو المتغير المنتن ويشابهه في الإستقاق

الأصغر الحمأ المسنون فإنه من سن يقال سننت الحجر على الحجر إذا حككته والذي يسيل بينهما سنن ولا يكون إلا منتنا وهذا أصح من قول من يقول المسنون المصبوب على سنة الوجه أو المصبوب المفرغ أي أبدع صورة الإنسان فإن هذا أنما كان بعد أن خلق من الحمأ المسنون ونفس الحمأ لم يكن على صورة الإنسان ولا صورة وجه ولكن المراد المنتنف قوله ﴿ لَمْ يَتَسَنَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٩] بخلاف قوله ﴿ يَن مَّالٍ عَيرٍ عَاسِن ﴾ [محمد: ١٥] فإنه من قولهم أسن يأسن فهذا من جنس الاشتقاق الأكبر لاشتراكهما في السين والنون والنون الأخرى والهمزة والهاء متقاربتان فإنهما حرفا حلق وهذا باب واسع والمقصود أن اللفظين إذا اشتركا في أكثر الحروف وتفاوتا في بعضها قيل أحدهما مشتق من الآخر وهو الإشتقاق الأكبر والأوسط أن يشتركا في الحروف لا في ترتيبها كقول الكوفيين الإسم مشتق من السمة والإشتقاق الأصغر الخاص الإشتراك في الحروف وترتيبها وهوالمشهور كقولك علم يعلم فهو عالم وعلى هذا فالشيطان مشتق من شطن وعلى الإشتقاق الأكبر كوم من باب شاط يشيط لأنهما اشتركا في الشين والطاء والنون والياء متقاربتان (١٠).

وهذا سلف الامة والتابعين لهم بأحسان وائمة المسلمين فأنهم يقولون ان الشياطين توسوس في نفوس بني ادم كالعقائد الفاسدة والامر باتباع الهوى وان الملائكة بالعكس انما تقذف في القلوب الصدق والعدل قال ابن مسعود ان للملك لمة وللشيطان لمة فلمة الملك ايعاد بالخير وتصديق بالحق ولمة الشيطان ايعاد بالشر وتكذيب بالحق وفي الصحيح عن النبي الله قال ما منكم من احد الا وقد وكل به قرينه من الملائكة ومن الجن قالوا واياك يا رسول الله قال واياي الا ان الله اعانني عليه فأسلم وفي لفظ فلا يأمرني الا بخير قال تعالى ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴿ مَلِكِ النَّاسِ ﴿ وَالنَّاسِ ﴿ وَالنَّاسِ ﴿ وَالنَّاسِ ﴿ وَالنَّاسِ ﴿ وَالنَّاسِ ﴿ وَالنَّاسِ فَ مَدُورِ النَّاسِ فَ مَدُورِ النَّاسِ فَ مَدُورِ النَّاسِ فَ مَدُورِ النَّاسِ فَ المعنى من شر الموسوس من الجنة ومن والقول الصحيح الذي عليه اكثر السلف ان المعنى من شر الموسوس من الجنة ومن الناس من شياطين الانس والجن وقال ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُواً شَيَطِينَ الْإِنِسِ وَالْجِنِ

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٥ ص: ١٨٨ –١٩٣.

يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُحْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُوراً ﴾ [الأنعام: ١١٢] وقال النبي الله لابي ذريا ابا ذر تعوذ بالله من شياطين الانس والجن قال يا رسول الله أو للانس وشياطين قال نعم شر من شياطين الجن قال تعالى ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَا مَمَكُمْ إِنَّمَا خَنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴾ [البقرة: ١٤] وهم شياطينهم من الانس كما قال ذلك عامة السلف وكما يدل عليه سياق القران فان شياطين الجن لم يكونوا يحتاجون إلى ان يخلوا بهم ولا هم يقولون لهم انا معكم انما نحن مستهزءون (١).

ذم من يتولِّ الكفار من أهل الكتاب قبلنا وبين أن ذلك ينافى الأيمان

فإن المؤمنين أولياء الله وبعضهم أولياء بعض والكفار أعداء الله وأعداء المؤمنين وقد أوجب الموالاة بين المؤمنين وبين ان ذلك من لوازم الايمان ونهى عن موالاة الكفار وبين ان ذلك منتفا في حق المؤمنين وبين حال المنافقين في موالاة الكافرين فأما موالاة المؤمنين فكثيرة كقوله ﴿إِنَّهَا وَلِيُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [المائدة: ٥٥] إلى قوله ﴿وَمَن يَتَوَلَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِرِّبَ اللهِ هُمُ الْفَلِبُونَ ﴾ [المائدة: ٥٥] وقال ﴿ لُحِنَ الذِينَ كَفَرُوا مِن بَوْتَ إِسْرَهِ يَلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى اَبِّنِ مَرْيَدَ قَلْكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ج: ١ ص: ٥٠٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۲۸ ص: ۱۹۲.

قال رسول الله ﷺ لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة

ففي الصحيحين عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال قال رسول الله ﷺ لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة حتى لو دخلوا حجر ضب لدخلتموه قالوا يا رسول الله اليهود والنصاري قال فمن وروى البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ لا تقوم الساعة حتى تأخذ أمتى مأخذ القرون شبرا بشبر وذراعا بذراع فقيل يا رسول الله كفارس والروم قال ومن الناس إلا أولئك أخبر أنه سيكون في أمته مضاهاة لليهود والنصاري وهم أهل الكتاب ومضاهاة لفارس والروم وهم الأعاجم وقد كان ﷺ ينهى عن التشبه بهؤلاء وهؤلاء وليس هذا إخبارا عن جميع الأمة بل قد تواتر عنه أنه قال لا تزال طائفة من أمتى ظاهرة على الحق حتى تقوم الساعة وأخبر ﷺ ان الله لا يجمع هذه الأمة على ضلالة وأن الله لا يزال يغرس في هذا الدين غرسا يستعملهم فيه بطاعته فعلم بخبره الصدق أن لا بد أن يكون في أمته قوم متمسكين بهديه الذي هو دين الإسلام محضا وقوم منحرفين إلى شعبة من شعب دين اليهود أو إلى شعبة من شعب دين النصارى وإن كان الرجل لا يكفر بهذا الانحراف بل وقد لا يفسق أيضًا بل قد يكون الإنحراف كفرا وقد يكون فسقا وقد يكون سيئة وقد يكون خطأ وهذا الانحراف أمر تتقاضاه الطباع ويزينه الشيطان فلذلك أمر العبد بدوام دعاء الله سبحانه بالهداية إلى الاستقامة التي لا يهودية فيها ولا نصرانية أصلا وأنا أشير إلى بعض أمور أهل الكتاب والأعاجم التي ابتليت بها هذه الأمة ليجتنب المسلم الحنيف الانحراف عن الصراط المستقيم إلى صراط المغضوب عليهم أو الضالين قال الله سبحانه ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ ا مِّنْ أَهْ لِ ٱلْكِنَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ ﴾ [البقرة: ١٠٩] فذم اليهود على ما حسدوا المؤمنين على الهدى والعلم وقد يبتلي بعض المنتسبين إلى العلم وغيرهم بنوع من الحسد لمن هداه الله لعلم نافع أوعمل صالح وهو خلق مذموم مطلقا وهو في هذا الموضع من أخلاق المغضوب عليهم وقال الله سبحانه ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسِ بِٱلْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ۗ ﴾ [النساء: ٣٦ - ٣٧]

فوصفهم بالبخل الذي هو البخل بالعلم والبخل بالمال وإن كان السياق يدل على أن البخل بالعلم هو المقصود الأكبر فلذلك وصفهم بكتمان العلم في غير آية مثل قوله تعالى ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ لَتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ وَنَابَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَٱشۡتَرُواْ بِهِ مُنَا قَلِيلًا ۖ فَبِئُسَ مَا يَشۡتَرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٨٧] الآية وقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمِيَنَدَتِ وَٱلْمُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيِّنَكُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِنْدِ أُولَيْدِكَ يَلْعَنَّهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّعِنُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٩] الآية وقوله ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَب وَنَشْتَرُونَ بِهِ - ثَمَنًا قَلِيلًا أَوْلَتِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا ٱلنَّارَ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٧٤] الآية وقوله تعالى ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَطِينِهِمْ قَالُوٓاْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحُنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴾ [البقرة: ١٤] فوصف المغضوب عليهم بأنهم يكتمون العلم تارة بخلا به وتارة اعتياضا عن إظهاره بالدنيا وتارة خوفا أن يحتج عليهم بما أظهروه منهو هذا قد ابتلي به طوائف من المنتسبين إلى العلم فإنهم تارة يكتمون العلم بخلا به وكراهة أن ينال غيرهم من الفضل ما نالوه وتارة اعتياضا عنه برياسة أو مال ويخاف من إظهاره انتقاص رياسته أو نقص ماله وتارة يكون قد خالف غيره في مسألة أو اعتزى إلى طائفة قد خولفت في مسألة فيكتم من العلم ما فيه حجة لمخالفه وإن لم يتيقن أن مخالفه مبطلو لهذا قال عبد الرحمن بن مهدي وغيره أهل العلم يكتبون ما لهم وما عليهم وأهل الأهواء لا يكتبون إلا ما لهم وليس الغرض تفصيل ما يحب وما يحتسب بل الغرض التنبيه على مجامع يتفطن اللبيب بها لما ينفعه الله

#### ان الجزاء من جنس العمل

قوله ﴿ اللهُ يَسْتُهْزِئُ بِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٥] واما الاستهزاء والمكر بان يظهر الانسان الخير والمراد شر فهذا اذا كان على وجه جحد الحق وظلم الخلق فهو ذنب محرم واما اذا كان

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٧.

جزاء على من فعل ذلك بمثل فعله كان عدلا حسنا قال الله تعالى ﴿ وَإِذَا لَقُواْ اللَّهِ يَامَنُواْ قَالُوّاْ وَاللَّهِ عَلَمُمْ إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴿ اللَّهُ يَسْتَهْزِءُونَ وَمَكُرُواْ مَصَرًا وَمَكُرُنَا وَالبقرة: ١٤ - ١٥] فان الجزاء من جنس العمل وقال تعالى ﴿ وَمَكَرُواْ مَصَرًا وَمَكَرُنَا مَصَرًا ﴿ وَمَكَرُنَا مَصَرًا ﴾ [البقرة: ١٥ - ١٦] وقال مَصَرًا ﴿ [النمل: ٥٠] كما قال ﴿ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴿ وَالْكِدُ كَيْدًا ﴾ [الطارق: ١٥ - ١٦] وقال ﴿ كَذَنَا لِيُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٢٠] وكذلك جزاء المعتدى بمثل فعله فان الجزاء من جنس العمل وهذا من العدل الحسن وهومكر وكيد اذا كان يظهر له خلاف ما يبطن (١٠).

### قال أصحاب محمد ﷺ كل من عمل سوءا فهو جاهل

واعلم أن المذهب إذا كان باطلا في نفسه لم يمكن الناقد له أن ينقله على وجه يتصور تصورا حقيقيا فإن هذا لا يكون الاللحق فأما القول الباطل فإذا بين فبيانه يظهر فساده حتى يقال كيف اشتبه هذا على أحد ويتعجب من اعتقادهم اياه ولا ينبغى للإنسان أن يعجب فما من شيء يتخيل من أنواع الباطل الا وقد ذهب إليه فريق من الناس ولهذا وصف الله أهل الباطل بأنهم أموات وأنهم صُمُّ بُكُمٌ عُمْيٌ وأنهم لا يفقهون وأنهم لا يعقلون وأنهم في قول مختلف يؤفك عنه من أفك وأنهم في ريبهم يترددون وأنهم يعمهون (٢).

قال أصحاب محمد ولله كل من عمل سوءا فهو جاهل وسبب ذلك أن العلم الحقيقي الراسخ في القلب يمتنع أن يصدر معه ما يخالفه من قول أو فعل فمتى صدر خلافه فلا بد من غفلة القلب عنه أو ضعف القلب عن مقاومة ما يعارضه وتلك أحوال تناقض حقيقة العلم فيصير جهلا بهذا الاعتبار ومن هنا تعرف دخول الأعمال في مسمى الإيمان حقيقة لا مجازا وإن لم يكن كل من ترك شيئا من الأعمال كافرا أو خارجا عن أصل مسمى الإيمان وكذلك اسم العقل ونحو ذلك من الأسماء ولهذا يسمي الله تعالى أصحاب هذه الأحوال موتى وعميا وصما وبكما وضالين وجاهلين ويصفهم بأنهم لا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ٤٧١.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۱٤٥.

يعقلون ولا يسمعون ويصف المؤمنين بأولي الألباب والنهى وأنهم مهتدون وأن لهم نورا وأنهم يسمعون ويعقلون (١).

#### لطائف لغوية

وقد يراد باللقاء الوصول إلى الشيء والوصول إلى الشيء بحسبه ومن دليل ذلك أن الله تعالى قد قال ﴿ وَإِذَا لَقُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُوٓاْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلَوْاْ إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُوٓاْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا غَنُ مُسْتَمْ زُءُونَ ﴾ [البقرة: ١٤] (٢).

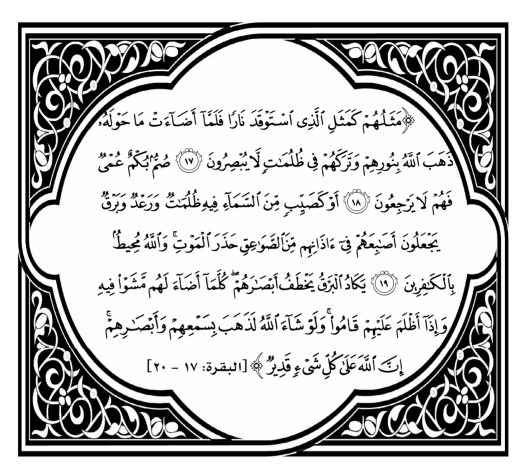
عامة الأسماء يتنوع مسماها بالاطلاق والتقييد وكذلك لفظ الهدى اذا أطلق تناول العلم الذي بعث الله به رسوله والعمل به جميعا فيدخل فيه كل ما أمر الله به كما في قوله ﴿ أَهْرِنَا الشِّرَطَ النُّمْ الله به رسوله والعمل به جميعا وكذلك قوله ﴿ مُنَى يَشْتَهِمَ ﴾ [المفاتحة: ٢] والمراد به أنهم يعلمون ما فيه ويعملون به ولهذا وكذلك قوله ﴿ مُنَى يَشْتَهِمَ ﴾ [البقرة: ٢] والمراد به أنهم يعلمون ما فيه ويعملون به ولهذا صاروا مفلحين وكذلك قول أهل الجنة ﴿ الحَمَّدُ يَلِهَ اللَّهِ مَدَنَا لِهَذَا ﴾ [الأعراف: ٣٤] والما هداهم بأن ألهمهم العلم النافع والعمل الصالح ثم قد يقرن الهدى اما بالاجتباء كما في قوله ﴿ وَاَجْنَبَيْتُمُ وَهَدَيْنَهُم وَهَدَيْنَهُم لِلْ يَصِرَطِ مُستَقِيمٍ ﴾ [الانعام: ٨٨] وكما في قوله ﴿ شَاكِرُا يَوْنَعُومُ النَّبِيلُهُ وَهَدَيْنَهُ وَهَدَيْنَهُ وَهَدَيْنَهُ وَهَدَيْنَهُ وَهَدَيْنَهُ وَهَدَيْنَهُ وَهَالَلْ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَيَعْمَلُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُكُ وَلِينِ الْحَقِ ﴾ [التوبه: ٣٦] والمدى هنا هو الأيمان ودين الحق هو الاسلام واذا أطلق الهدى كان كالايمان المطلق المدى هذا وهذا ولفظ الضلال اذا أطلق تناول من ضل عن الهدى سواء كان عمدا و جهلا ولزم أن يكون معذبا كقوله ﴿ وَالْفَانُ المَالِينَ اللَّهُ وقوله اللهُ وقوله ﴿ وَقَالُولُ وَلِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللّهُ الللللّ

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٧٨.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ٦ ص: ٤٦٣.

﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِ لُّ وَلَا يَشْقَى ﴾ [طه: ١٢٣] ثم يقرن بالغى والغضب كما فى قوله ﴿ مَا ضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى ﴾ [النجم: ٢] وفى قوله ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ [الفاتحة: ٧] وقوله ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴾ [القمر: ٤٧] (١).

(۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۱۶۲.



إن المنافقين يفقدون النور الذي كان المؤمنون يمشون به

سورة النور وسطها بذكر النور الذي هومادة كل خير وصلاح كل شيء وهو ينشأ عن امتثال أمر الله واجتناب نهيه وعن الصبر على ذلك فانه ضياء فان حفظ الحدود بتقوى الله يجعل الله لصاحبه نورا كما قال تعالى ﴿ٱتَّقُواْ ٱللّهَوَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ عَوْتِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَحْمَتِهِ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ﴾ [الحديد: ٢٨] فضد النور الظلمة ولهذا عقب ذكر النور وأعمال المؤمنين فيها بأعمال الكفار وأهل البدع والضلال فقال ﴿وَٱلّذِينَ كَمُ أَوْرًا أَعْمَالُهُمْ كَمَرَبِ بِقِيعَةِ ﴾ [النور: ٣٩] إلى قوله ﴿ طُلُمَتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا الْخَرَجَ يَكَدُورُ وَطلم العبد نفسه من الظلم فان للسيئة ظلمة في القلب وسوادا في الوجه ووهنا في

البدن ونقصا في الرزق وبغضا في قلوب الخلق كما روى ذلك عن ابن عباس يوضح ذلك أن الله ضرب مثل إيمان المؤمنين بالنور ومثل أعمال الكفار بالظلمة والإيمان اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه والكفر اسم جامع لكل ما يبغضه الله وينهى عنه وإن كان لايكفر العبد إذا كان معه اصل الايمان وبعض فروع الكفر من المعاصى كما لا يكون مؤمنا إذا كان معه اصل الكفر وبعض فروع الإيمان ولغض البصر اختصاص بالنور كما سنذكر ذلك إن شاء الله تعالى وقد روى أبو هريرة عن النبي أنه قال إن العبد اذا أذنب نكتت في قلبه نكتة سوداء فان تاب ونزع واستغفر صقل قلبه وإن زاد زيد فيها حتى يعلو قلبه فذلك الران الذي ذكر الله ﴿ كَلَّا بَلَّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [المطفِّفين: ١٤] رواه الترمذي وصححه وفي الصحيح انه قال انه ليغان على قلبي وإنى لأستغفر الله في اليوم مائة مرة والغين حجاب رقيق أرق من الغيم فأخبر أنه يستغفر الله استغفارا يزيل الغين عن القلب فلا يصير نكتة سوداء كما أن النكتة السوداء إذا أزيلت لا تصير رينا وقال حذيفة إن الإيمان يبدو في القلب لمظة بيضاء فكلما إزداد العبد إيمانا إزداد قلبه بياضا فلو كشفتم عن قلب المؤمن لرأيتموه أبيض مشرقا وإن النفاق يبدو منه لمظة سوداء فكلما إزداد العبد نفاقا إزداد قلبه سوادا فلو كشفتم عن قلب المنافق لوجدتموه أسود مربدا وقال ﷺ إن النور إذا دخل القلب إنشرح وإنفسح قيل فهل لذلك من علامة يا رسول الله قال نعم التجافى عن دار الغرور والإنابة إلى دار الخلود والإستعداد للموت قبل نزوله وفي خطبة الإمام أحمد التي كتبها في كتابه في الرد على الجهمية والزنادقة قال الحمد لله الذي جعل في كل زمان فترة من الرسل بقايا من أهل العلم يدعون من ضل إلى الهدى ويصبرون منهم على الأذى يحبون بكتاب الله الموتى ويبصرون بنور الله أهل العمى فكم من قتيل لأبليس قد أحيوه وكم من ضال تائه حيران قد هدوه فما أحسن أثرهم على الناس وأقبح أثر الناس عليهم ينفون عن كتاب الله تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين الذين عقدوا ألوية البدعة وأطلقوا عنان الفتنة فهم مختلفون في الكتاب مخالفون للكتاب مجمعون على مفارقة الكتاب يقولون على الله وفي الله وفي كتاب الله بغير علم يتكلمون بالمتشابه من الكلام ويخدعون جهال الناس بما يشبهون عليهم نعوذ بالله من شبه المضلين قلت وقد قرن الله سبحانه في كتابه في غير موضع بين

أهل الهدى والضلال وبين أهل الطاعة والمعصية بما يشبه هذا كقوله تعالى ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴿ ۚ وَلِا ٱلظُّلُمَاتُ وَلِا ٱلنُّورُ ﴿ وَلَا ٱلظِّلُّ وَلَا ٱلْخَرُورُ ﴿ وَمَا يَسْتَوى ٱلْأَحْيَا ٓ وَلَا ٱلْأَمَوْتُ ﴾ [فاطر: ١٩ - ٢٣] وقال ﴿ ۞ مَثَلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَدِّ وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَّمِيعِ ۚ هَلْ يَسۡتَوَيَانِ مَثَلًا ۚ أَفَلَا نَذَكَّرُونَ ﴾[هود: ٢٤] الآية وقال في المنافقين ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [البقرة: ١٧] الآيات وقال ﴿ اللَّهُ وَلَيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورَ ۖ وَٱلَّذِيرَ كَفَرُوٓا أَوْلِكَ أَوُهُمُ ٱلطَّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧] الآية وقال ﴿ الْمَرَّ كِتَنْبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [براهيم: ١] والآيات في ذلك كثيرة وهذا النور الذي يكون للمؤمن في الدنيا على حسن عمله وإعتقاده يظهر في الآخرة كما قال تعالى ﴿نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنهُمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتَّمِمْ لَنَا نُورَنَا وَأُغْفِرُ لَنَا ۚ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [التحريم: ٨] الآية فذكر النور هنا عقيب أمره بالتوبة كما ذكره في سورة النور عقيب أمره بغض البصر وامره بالتوبة في قوله ﴿وَتُوبُوٓ إِلَى ٱللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [النور: ٣١] وذكر ذلك بعد أمره بحقوق الأهلين والأزواج وما يتعلق بالنساء وقال في سورة الحديد ﴿يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَيِأْتِمُنِهِمِ ﴾ [الحديد: ١٢] الآيات إلى قوله في المنافقين ﴿مَأْوَىٰكُمُ ٱلنَّارُّ هِي مَوْلَـٰكُمْ ۖ وَيِشْرَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [الحديد: ١٥] فأخبر سبحانه أن المنافقين يفقدون النور الذي كان المؤمنون يمشون به ويطلبون الإقتباس من نورهم فيحجبون عن ذلك بحجاب يضرب بينهم وبين المؤمنين كما أن المنافقين لما فقدوا النور في الدنيا كان ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّآ أَضَآءَتْ مَا حَوْلَهُ وذَهَبَ اللَّهُ بنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَنتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [البقرة: ١٧](١).

## التقسيم في المثلين لتنوع الاشخاص ولتنوع أحوالهم

قال غير واحد من السلف في صفة المنافقين الذين ضرب لهم المثل في سورة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۵ ص: ۲۸۲–۲۸۵.

البقرة أنهم أبصروا ثم عموا وعرفوا ثم أنكروا وآمنوا ثم كفروا وكذلك قال قتادة ومجاهد ضرب المثل لاقبالهم على المؤمنين وسماعهم ما جاء به الرسول وذهاب نورهم قال ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ وَهَبَ اللَّهُ بنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَاتِ لَا يُبْصِرُونَ اللَّ صُمُّ ابُكُمُ عُمْنُ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٧ - ١٨] إلى ما كانوا عليه وأما قول من قال المراد بالنور ما حصل في الدنيا من حقن دمائهم وأموالهم فاذا ماتوا سلبوا ذلك الضوء كما سلب صاحب النار ضوءه فلفظ الآية يدل على خلاف ذلك فانه قال يكونون في العذاب كما قال تعالى ﴿ يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنظُرُونَا نَقْنِبِسْ مِن نُورِكُمْ قِيلَ ٱرْجِعُواْ وَرَآءَكُمْ فَٱلْتِسُواْ نُورًا فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِ لَهُو بَابٌ بَاطِنَهُ. فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَلِهِرُهُ. مِن قِبَالِهِ ٱلْعَذَابُ اللهُ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمُ قَالُواْ بَلَى وَلَكِكَنَّكُمْ فَنَنتُمْ أَنفُسَكُمْ ﴾ [الحديد: ١٣ - ١٤] الآية وقد قال غير واحد من السلف أن المنافق يعطى يوم القيامة نورا ثم يطفأ ولهذا قال تعالى ﴿يَوْمَ لَا يُخُـزِي ٱللَّهُ ٱلنَّبَىَّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُۥ ثُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَتَّمِمْ لَنَا نُورَنَا وَأَغْفِرُ لَنَا ﴾ [انتحريم: ٨] قال المفسرون اذا رأى المؤمنون نور المنافقين يطفأ سألوا الله أن يتم لهم نورهم ويبلغهم به الجنة قال إبن عباس ليس أحد من المسلمين إلا يعطى نورا يوم القيامة فأما المنافق فيطفأ نوره وأما المؤمن فيشفق مما رأى من إطفاء نور المنافق فهو يقول ﴿رَبُّكَ ۗ أَتَّمِمْ لَنَا نُورَنَا ﴾ [التحريم: ٨] وهو كما قال فقد ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة وأبى سعيد وهو ثابت من وجوه اخر عن النبى ورواه مسلم من حديث جابر وهو معروف من حديث ابن مسعود وهو أطولها ومن حديث أبي موسى في الحديث الطويل الذى يذكر فيه أنه ينادى يوم القيامة لتتبع كل أمة ما كانت تعبد فيتبع من كان يعبد الشمس الشمس ويتبع من كان يعبد القمر القمر ويتبع من كان يعبد الطواغيت الطواغيت وتبقى هذه الامة فيها منافقوها فيأتيهم الله في صورة غير صورته التي يعرفون فيقول أنا ربكم فيقولون نعوذ بالله منك وهذا مكاننا حتى يأتينا ربنا فاذا جاء ربنا عرفناه

فيأتيهم الله في صورته التي يعرفون فيقول أنا ربكم فيقولون أنت ربنا فيتبعونه وفي رواية فيكشف عن ساقه وفي رواية فيقول هل بينكم وبينه آية فتعرفونه بها فيقولون نعم فيكشف عن ساقه فلا يبقى من كان يسجد لله من تلقاء نفسه الا اذن له بالسجود ولا يبقى من كان يسجد نفاقا ورياء الا جعل الله ظهره طبقة واحدة كلما أراد أن يسجد خر على قفاه فتبقى ظهورهم مثل صياصى البقر فيرفعون رؤوسهم فاذا نورهم بين أيديهم وبأيمانهم ويطفأ نور المنافقين فيقولون ذرونا نقتبس من نوركم فبين أن المنافقين يحشرون مع المؤمنين في الظاهر كما كانوا معهم في الدنيا ثم وقت الحقيقة هؤلاء يسجدون لربهم وأولئك لا يتمكنون من السجود فإنهم لم يسجدوا في الدنيا له بل قصدوا الرياء للناس والجزاء في الآخرة هو من جنس العمل في الدنيا فلهذا أعطوا نورا ثم طفيء لأنهم في الدنيا دخلوا في الايمان ثم خرجوا منه ولهذا ضرب الله لهم المثل بذلك وهذا المثل هو لمن كان فيهم آمن ثم كفر وهؤلاء الذين يعطون في الآخرة نورا ثم يطفأ ولهذا قال ﴿فَهُمْ لَا يُرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٨] إلى الإسلام في الباطن وقال قتادة ومقاتل لا يرجعون عن ضلالهم وقال السدى لا يرجعون إلى الإسلام يعنى في الباطن والا فهم يظهرونه وهذا المثل انما يكون في الدنيا وهذا المثل مضروب لبعضهم وهم الذين آمنوا ثم كفروا وأما الذين لم يزالوا منافقين فضرب لهم المثل الآخر وهو قوله ﴿ أَوْ كُصَيِّبٍ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فِيهِ ظُلُمَتُ وَرَعْدُ وَبَرْقٌ ﴾ [البقرة: ١٩] وهذا أصح القولين فان المفسرين إختلفوا هل المثلان مضروبان لهم كلهم أوهذا المثل لبعضهم على قولين والثاني هو الصواب لأنه قال ﴿ أَوْ كُصَيِّب ﴾ [البقرة: ١٩] وانما يثبت بها أحد الأمرين فدل ذلك على أنهم مثلهم هذا وهذا فانهم لا يخرجون عن المثلين بل بعضهم يشبه هذا وبعضهم يشبه هذا ولوكانوا كلهم يشبهون المثلين لم يذكر أوبل يذكر الوأو العاطفة وقول من قال أو ههنا للتخيير كقولهم جالس الحسن أو إبن سيرين ليس بشيء لأن التخيير يكون في الأمر والطلب لا يكون في الخبر وكذلك قول من قال أو بمعنى الوأو أو لتشكيك المخاطبين أو الابهام عليهم ليس بشيء فإن الله يريد بالامثال البيان والتفهيم لا يريد التشكيك والإبهام والمقصود تفهيم المؤمنين

حالهم ويدل على ذلك أنه قال في المثل الأول ﴿ صُمُّ بُكُمُّ عُمْيٌ ﴾ [البقرة: ١٨] وقال في الثانى ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَ الصَّوَعِقِ حَذَرَ المَّوْتِ وَاللَّهُ مُحِيطًا بِالْكَنفِرِينَ (١٠) يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلُّمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشَوْا فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمَّ إِنَ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾[البقرة: ١٩ - ٢٠] فبين في المثل الثاني أنهم يسمعون ويبصرون ولوشاء الله لذهب بسمعهم وأبصارهم وفي الأول كانوا يبصرون ثم صاروا في ظلمات لا يبصرون صم بكم عمى وفي الثاني اذا أضاء لهم البرق مشوا فيه واذا أظلم عليهم قاموا فلهم حالان حال ضياء وحال ظلام والأولون بقوا في الظلمة فالأول حال من كان في ضوء فصار في ظلمة والثاني حال من لم يستقر لا في ضوء ولا في ظلمة بل تختلف عليه الأحوال التي توجب مقامه واسترابته يبين هذا أنه سبحانه ضرب للكفار أيضا مثلين بحرف أو فقال ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَكِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْءَانُ مَآءً حَتَّىۤ إِذَا جَآءَهُ. لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ ٱللَّهَ عِندَهُ، فَوَفَّىٰهُ حِسَابَهُۥ وَٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ السَّاوَ كَظُلُمَنتِ فِي بَحْرٍ لُجِّيٍّ يَغْشَلْهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ ۽ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ ۽ سَحَابُ ۚ ظُلُمَتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَاۤ أَخْرَجَ يَكَدُّهُ لَوْ يَكَدُّ يَرَهَا ۗ وَمَن لَمَّ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُۥنُورًا فَمَا لَهُۥمِن نُورٍ ﴾ [النور: ٣٩ - ٤٠] فالأول مثل الكفر الذي يحسب صاحبه أنه على حق وهو على باطل كمن زين له سوء عمله فرآه حسنا فانه لا يعلم ولا يعلم أنه لا يعلم فلهذا مثل بسراب بقيعة والثاني مثل الكفر الذي لا يعتقد صاحبه شيئا بل هو في ظلمات بعضها فوق بعض من عظم جهله لم يكن معه إعتقاد أنه على حق بل لم يزل جاهلا ضالا في ظلمات متراكمة وأيضا فقد يكون المنافق والكافر تارة متصفا بهذا الوصف وتارة متصفا بهذا الوصف فيكون التقسيم في المثلين لتنوع الاشخاص ولتنوع أحوالهم وبكل حال فليس ما ضرب له هذا المثل هو مماثل لما ضرب له هذا المثل لإختلاف المثلين صورة ومعنى ولهذا لم يضرب للايمان الا مثل واحد لان الحق واحد فضرب مثله بالنور وأولئك ضرب لهم المثل بضوء لاحقيقة له كالسراب بالبقيعة أوبالظلمات المتراكمة وكذلك المنافق يضرب له المثل بمن أبصر ثم عمى أو هو مضطرب يسمع ويبصر ما لا ينتفع به فتبين أن من المنافقين من كان آمن ثم كفر باطنا وهذا مما

استفاض به النقل عند أهل العلم بالحديث والتفسير والسير أنه كان رجال قد آمنوا ثم نافقوا وكان يجرى ذلك لأسباب منها أمر القبلة لما حولت ارتد عن الايمان لأجل ذلك طائفة وكانت محنة إمتحن الله بها الناس قال تعالى ﴿وَمَاجَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْةً وَإِن كَانَتُ لَكِيرَةً إِلَا عَلَى اللّهِ يَهَدَى ٱللّهُ ﴾ [البقرة: ١٤٣] (١).

كان من الناس من قد يؤمن بالرسول مجملا فاذا جاءت امور أخرى لم يؤمن بها فيصير منافقا مثل طائفة نافقت لما حولت القبلة إلى الكعبة وطائفة نافقت لما انهزم المسلمون يوم أحد ونحو ذلك ولهذا وصف الله المنافقين في القرآن بأنهم آمنوا ثم كفروا كما ذكر ذلك في سورة المبقرة فقال هُمَثُلُهُمْ كَمَثُلِ كما ذكر ذلك في سورة المنافقين وذكر مثل ذلك في سورة البقرة فقال هُمَثُلُهُمْ كَمَثُلِ اللّهَ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّه عنهم في عُمْ فَهُمْ لا يُرَحِمُونَ الله الله عنهم في الباطن وما يمكنه اظهار الردة بل يتكلم بالنفاق مع خاصته وهذا كما ذكر الله عنهم في المباطن وما يمكنه اظهار الردة بل يتكلم بالنفاق مع خاصته وهذا كما ذكر الله عنهم في المباطن وما يمكنه اظهار الردة بل يتكلم بالنفاق مع خاصته وهذا كما ذكر الله عنهم في المباطن وما يمكنه اظهار الردة بل يتكلم بالنفاق مع خاصته وهذا كما ذكر الله عنهم في المباطن وما يمكنه الله عنهم في المورة عن المورة الله عنهم في المورة الله عنهم في المباطن وما يمكنه المناس ويتفاضلون في المباطن في المنازعة أن الايمان الذي أوجبه الله يتباين فيه أحوال الناس ويتفاضلون في المانهم ودينهم بحسب ذلك (٢٠).

### وأصل صلاح القلب هو حياته واستنارته

قاعدة نافعة فى وجوب الاعتصام بالرسالة وبيان ان السعادة والهدى فى متابعة الرسول وأن الضلال والشقاء فى مخالفته وان كل خير فى الوجود إما عام وإما خاص فمنشأه من جهة الرسول وأن كل شر فى العالم مختص بالعبد فسببه مخالفة الرسول أو الجهل بما جاء به وأن سعادة العباد فى معاشهم ومعادهم باتباع الرسالة والرسالة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۲۷۶–۲۷۹.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۱۳ ص: ۵۳-۵۶.

ضرورية للعباد لابد لهم منها وحاجتهم اليها فوق حاجتهم إلى كل شيء والرسالة روح العالم ونوره وحياته فأى صلاح للعالم إذا عدم الروح والحياة والنور والدنيا مظلمة ملعونة الا ما طلعت عليه شمس الرسالة وكذلك العبد ما لم تشرق في قلبه شمس الرسالة ويناله من حياتها وروحها فهو في ظلمة وهومن الأموات قال الله تعالى ﴿أَوْمَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي ٱلنَّاسِ كَمَن مَّثْلُهُ فِي ٱلظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا ﴾ [الأنعام: ١٢٢] فهذا وصف المؤمن كان ميتا في ظلمة الجهل فأحياه الله بروح الرسالة ونور الإيمان وجعل له نورا يمشى به في الناس واما الكافر فميت القلب في الظلمات وسمى الله تعالى رسالته روحا والروح اذا عدم فقد فقدت الحياة قال الله تعالى ﴿وَكَذَالِكَ أَوْحَيْنَا ٓ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا ٱلْكِنْبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلِنَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ عَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا ﴾ [الشورى: ٥٦] فذكر هنا الأصلين وهما الروح والنور فالروح الحياة والنور النور وكذلك يضرب الله الأمثال للوحى الذى انزله حياة للقلوب ونورا لها بالماء الذى ينزله من السماء حياة للأرض وبالنار التي يحصل بها النور وهذا كما في قوله تعالى ﴿ أَنزَلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَسَالَتْ أَوْدِيَةُ إِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيّاً وَمِمّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَنِع زَبَدُ مِتْلُهُۥ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَ ۚ فَأَمَا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآءً ۖ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ ۚ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْنَالَ ﴾ [الرعد: ١٧] فشبه العلم بالماء المنزل من السماء لأن به حياة القلوب كما ان بالماء حياة الأبدان وشبه القلوب بالأودية لأنها محل العلم كما ان الأودية محل الماء فقلب يسع علما كثيرا وواد يسع ماء كثيرا وقلب يسع علما قليلا وواد يسع ماء قليلا وأخبر تعالى أنه يعلوعلى السيل من الزبد بسبب مخالطة الماء وأنه يذهب جفاء أي يرمى به ويخفى والذي ينفع الناس يمكث في الأرض ويستقر وكذلك القلوب تخالطها الشهوات والشبهات فاذا ترابى فيها الحق ثارت فيها تلك الشهوات والشبهات ثم تذهب جفاء ويستقر فيها الايمان والقرآن الذي ينفع صاحبه والناس وقال ﴿وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ زَبَدُ مِّثْلُهُۥ كَذَٰلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَّ ﴾ [الرعد: ١٧] فهذا المثل الآخر وهو النارى فالأول للحياة والثانى للضياء ونظير هذين المثالين المثالان المذكوران في

سورة البقرة في قوله تعالى ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [البقرة: ١٧] إلى قوله ﴿ أَوَ كُمُ يَكُ وَرَعُدُ وَرَعُدُ وَرَقُ ﴾ [البقرة: ١٩] إلى آخر الآية واما الكافر ففي ظلمات الكفر والشرك غير حي وإن كانت حياته حياة بهيمية فهو عادم الحياة الروحانية العلوية التي سببها سبب الايمان وبها يحصل للعبد السعادة والفلاح في الدنيا والآخرة فان الله سبحانه جعل الرسل وسائط بينه وبين عباده في تعريفهم ما ينفعهم وما يضرهم وتكميل ما يصلحهم في معاشهم ومعادهم وبعثوا جميعا بالدعوة إلى الله وتعريف الطريق الموصل اليه وبيان حالهم بعد الوصول اليه (١٠).

وأصل صلاح القلب هوحياته واستنارته قال تعالى ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْتَا فَأَخَيَبَنَهُ وَجَعَلَنَا لَهُ. ثُورًا يَمْشِي بِهِ فِ ٱلنّاسِ كُمَن مَّنَكُهُ فِي ٱلظّلْمَنتِ لَيْس بِخَارِج يِنهَا ﴾ [الانعام: ١٦٢] لذلك ذكر الله حياة القلوب ونورها وموتها وظلمتها في غير موضع كقوله ﴿ لِيُمْنذِرَ مَن كَانَ حَيّاً وَيَحَقّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَفْرِينَ ﴾ [يس. ٧٠] وقوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ اَمَنُوا ٱسْتَجِيبُوا لِيلّهِ وَالرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِبِكُمْ إِلَى اللهُ اللهُ وَاعْلَمُوا أَنَ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَالرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِبِكُمْ إِللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَالْعَلَمُ وَالْمَيْتِ وَيُحْرُحُ ٱلْمَيْتِ وَيُحْرِحُ ٱلْمَيْتِ وَيُحْرُحُ ٱلْمَيْتِ وَيُحْرُحُ ٱللهُ فيه والبيت الذي لا يذكر الله فيه مثل الحي من الحديث الصحيح مثل البيت الذي يذكر الله فيه والبيت الذي لا يذكر الله فيه مثل الحي والميت ولي ﴿ وَالنَونَ وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَى اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا عَرِيتِكُم ولا تتخذوها قبورا وقد قال الطلمة فقال ﴿ وَلَا يَتَحْدُوها قبورا وقد قال الظلمة فقال ﴿ وَلَكُمْ أَنِ اللّهُ وَلَ اللّهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا مَرْ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا عَرْبِيّا وَلَا اللهُ وَلَا عَرْبِيّا وَلَكُمُ الْوَلُونُ وَلَا عَرْبِيّا وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا عَرْبِيّا وَلَا المُولِولِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا عَرْبِيّا وَلَا اللهُ وَلَا عَرْبِيّا وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا عَرْبِيّا وَلَا اللهُ وَلَا عَرْبِيّا وَلَا عَلَمُ اللهُ وَلَا عَرْبِيّا وَلَا اللهُ وَلَا اللهُولُ اللهُ اللهُ وَلَا عَلَمُ اللهُ وَلَا عَرْبِيّا وَلَا عَلَمُ اللهُ وَلَا عَرْبِيَا وَلَا اللهُ وَلَا عَرْبِيَا وَلَا عَلَمُ اللّهُ اللهُ وَلَا عَلَمْ اللهُ وَلَا عَرْبِيَا وَلَا عَلَمْ اللهُ وَلَا عَلَا اللهُ وَلَا عَلْهُ الللهُ اللهُ عَلَى اللهُ

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ١٩ ص: ٩٤-٥٩.

﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَكِ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَآءً حَتَّىۤ إِذَا جَآءَهُ. لَوْ يَجِدْهُ شَيْعًا وَوَجَدَ ٱللَّهَ عِندَهُ، فَوَفَّنْهُ حِسَابَهُۥ وَاللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ اللَّهُ أَوْ كَظُلُمْتٍ فِي بَحْرٍ لُّجِّيِّ يَغْشَلْهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ، مَوْجُ مِّن فَوْقِيهِ عَكَابٌ ظُلُمَتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا آخْرَجَ يَكَدُّهُ لَوْ يَكَدُّ يَرْنَهَا لَّوَمَن لَزَّ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورِ ﴾ [النور: ٣٩ - ٤٠] فالأولمثل الاعتقادات الفاسدة والأعمال التابعة لها يحسبها صاحبها شيئا ينفعه فاذا جاءها لم يجدها شيئا ينفعه فوفاه الله حسابه على تلك الاعمال والثاني مثل للجهل البسيط وعدم الايمان والعلم فان صاحبها في ظلمات بعضها فوق بعض لايبصر شيئا فان البصر إنما هو بنور الايمان والعلم قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَنَبِفُ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ تَذَكَّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠١] وقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ ۗ وَهُمَّ بِهَالَوْلَا أَن رَّءًا بُرُهُـٰنَ رَبِّهِۦ ﴾ [يوسف: ٢٤] وهو برهان الايمان الذي حصل في قلبه فصرف الله به ما كان هم به وكتب له حسنة مكاملة ولم يكتب عليه خطيئة اذا فعل خيرا ولم يفعل سيئة وقال تعالى ﴿لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [ببراهيم: ١] وقال ﴿أللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ۖ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوۤاْ أَوۡلِياۤ وَهُمُ ٱلطَّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَنتِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧] وقال ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَءَامِنُواْ برَسُولِهِـ، يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ - وَيَجْعَل لَّكُمُّ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ - ﴾ [الحديد: ٢٨] ولهذا ضرب الله للايمان مثلين مثلا بالماء الذي به الحياة وما يقترن به من الزبد ومثلا بالنار التي بها النور وما يقترن بما يوقد عليه من الزبد وكذلك ضرب الله للنفاق مثلينقال تعالى ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَسَالَتْ أُودِيَةُ ۚ بِقَدَرِهَا فَٱحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًّا وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِغَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ زَبَدُ مِّثُلُهُۥ كَنَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَطِلَ ۚ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَآءً ۖ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَّكُتُ فِي ٱلْأَرْضِ كَنَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ [الرعد: ١٧] وقال تعالى في المنافقين ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّآ أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ. ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَتِ لَا يُبْصِرُونَ اللَّ صُمُّ بُكُمُ عُمْنُ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ اللهُ اللهُ كَصَيِّبِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فِيهِ ظُلْمَتُ وَرَعْدُ وَبَرْقُ يَجْعَلُونَ أَصَنبِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَالصَّوَعِي حَذَرَ ٱلْمُوْتِ

## ضرب الأمثال للتصوير تارة وللتصديق أخرى

أن مادة العدل والتسوية والتمثيل والقياس والاعتبار والتشريك والتشبيه والتنظير من جنس واحد فيستدل بهذه الأسماء على القياس الصحيح العقلي والشرعي ويؤخذ من ذلك تعبير الرؤيا فان مداره على القياس والاعتبار والمشابهة التي بين الرؤيا وتأويلها ويؤخذ من ذلك ما في الأسماء واللغات من الاستعارة والتشبيه إما في وضع اللفظ بحيث يصير حقيقة في الاستعمال وإما في الاستعمال فقط مع القرينة اذا كانت الحقيقة أحرى فان مسميات الأسماء المتشابهة متشابهة ويؤخذ من ذلك ضرب الأمثال للتصوير تارة وللتصديق أخرى وهونافعة جدا وذلك أن أدرك النفس لعين الحقائق قليل وما لم يدركه فإنما يعرفه بالقياس على ما عرفته فاذا كان هذا في المعرفة ففي التعريف ومخاطبة الناس أولى وأحرى ثم التماثل والتعادل يكون بين الوجودين الخارجين وبين الوجودين الخارجين وبين الوجودين الخارجين وبين الوجودين الخارجين وبين الوجودين الخارجي والذهني فالأول يقال هذا مثل هذا والثاني يقال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۱۰۲ وأمراض القلوب ج: ۱ ص: ۹.

فيه مثل هذا كمثل هذا والثالث يقال فيه هذا كمثل هذا فالمثل إما أن يذكر مره أومرتين أوثلاث مرات إذا كان التمثيل بالحقيقة الخارجية كما في قوله ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [البقرة: ١٧] (١).

الأمثال المعينة التى يقاس فيها الفرع باصل معين موجود أومقدر وهي فى القرآن بضع واربعون مثلا كقوله ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ اللَّذِي اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾ [البقرة: ١٧] إلى آخره وقوله ﴿مَثَلُ اللَّهِ كَمَثُلِ اللَّهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّاثَةُ حَبَّةٍ وَاللّهُ يُضَعِفُ لِمَن يُشَا مُ وَاللّهُ وَسِمْ عَلِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٦١] (٢).

إن العلم الحقيقي الراسخ في القلب يمتنع أن يصدر معه ما يخالفه من قول أو فعل

قال أصحاب محمد ولله كل من عمل سوءا فهو جاهل وسبب ذلك أن العلم الحقيقي الراسخ في القلب يمتنع أن يصدر معه ما يخالفه من قول أو فعل فمتى صدر خلافه فلا بد من غفلة القلب عنه أو ضعف القلب عن مقاومة ما يعارضه وتلك أحوال تناقض حقيقة العلم فيصير جهلا بهذا الاعتبار ومن هنا تعرف دخول الأعمال في مسمى الإيمان حقيقة لا مجازا وإن لم يكن كل من ترك شيئا من الأعمال كافرا أو خارجا عن أصل مسمى الإيمان وكذلك اسم العقل ونحو ذلك من الأسماء ولهذا يسمي الله تعالى أصحاب هذه الأحوال موتى وعميا وصما وبكما وضالين وجاهلين ويصفهم بأنهم لا يعقلون ولا يسمعون ويصف المؤمنين بأولي الألباب والنهى وأنهم مهتدون وأن لهم نورا وأنهم يسمعون ويعقلون".

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۰ ص: ۸۳.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۲۷.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٧٨.

البصر والسمع هما الأصل في العلم بالمعلومات التي يمتاز بها الانسان عن البهائم

فان البصريرى غير مباشرة المرئي والذوق والشم واللمس لا يحصل له الاحساس إلا بمباشرة المحسوس والسمع وإن كان يحس الأصوات فالمقصود الأعظم به معرفة الكلام وما يخبر به المخبرون من العلم وهذا سبب تفضيل طائفة من الناس لى السمع على البصر كما ذهب إليه ابن قتيبية وغيره وقال الأكثرون البصر أفضل من السمع والتحقيق أن إدراك البصر أكمل كما قاله الأكثرون كما قال النبي لليس المخبر كالمعاين لكن السمع يحصل به من العلم لنا أكثر مما يحصل بالبصر فالبصر أقوى وأكمل والسمع أعم وأشمل وهاتان الحاستان هما الأصل في العلم بالمعلومات التي يمتاز بها الانسان عن البهائم وهاتان الحاستان هما الأصل في العلم بالمعلومات التي يمتاز بها الانسان عن البهائم استطراد ولهذا يقرن الله بينهما الفؤاد في مواضع كقوله تعالى ﴿إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ وَالْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ عَلْ مَعْنَ فَهُمْ لَا يُرْعِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٨] في حق المنافقين وقال في حق الكافرين ﴿صُمُّ أَبُكُمْ عُمَّ فَهُمْ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٨] في

قال الحسن البصرى ليس الإيمان بالتمنى ولا بالتحلى ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل

ولا ريب أن الحق نوعان حق موجود وبه يتعلق الخبر الصادق وحق مقصود وبه يتعلق الأمر الحكيم والعمل الصالح وضد الحق الباطل ومن الباطل الثانى قول النبى كل لهو يلهو الرجل به فهو باطل إلارميه بقوسه وتأديبه فرسه وملاعبته امرأته فانهن من الحق والحق الموجود إذا أخبر عنه بخلافه كان كذبا وهؤلاء لا يميزون بين الحق والباطل بين الحق الموجود الذى ينبغى اعتقاده والباطل المعدوم الذى ينبغى نفيه فى الخبر عنهما ولا بين الحق المقصود الذى ينبغى اعتماده والباطل الذى ينبغى إجتنابه بل يقصدون ماهوده وأمكنهم منهما وأصدق الحق الموجود ما أخبر الله بوجوده والخبر الحق المقصود ما أمر الله به وإن شئت قلت أصدق خبر عن الحق الموجود خبر الله وخير أمر بالحق المقصود

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ج: ١ ص: ٩٧.

أمر الله والإيمان يجمع هذين الأصلين تصديقه فيما أخبر وطاعته فيما أمر وإذا قرن بينهما قيل ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٧٧] والعمل خير من القول كما قال الحسن البصرى ليس الإيمان بالتمنى ولا بالتحلى ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل (۱).

# ﴿ فَإِنَّهَ الْا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِ ٱلصُّدُورِ ﴾

إن العمى والبكم يكون في القلب واللسان كما قال تعالى ﴿ صُمُّ اَبُكُمُ عُمَّى فَهُمْ لَا يَتَعِفُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١] وقال النبي هلا يرَجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١] وقال النبي هلا سألوا إذا لم يعلموا إنما شفاء العي السؤال وفي الاثر العي عي القلب لا عي اللسان أو قال شر العي عي القلب وكان مسعود يقول إنكم في زمان كثير فقهاؤه قليل خطباؤه وسيأتي عليكم زمان قليل فقهاؤه كثير خطباؤه (٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲ ص: ۱۰۲.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۹ ص: ٦٥.

لَمْ تُنذِرَهُمُ لَا يُؤَمِنُونَ ﴾ [يس: ١٠] فأثبت لهم الانذار من وجه ونفاه عنهم من وجه فان الانذار هوالاعلام بالمخوف فالانذار مثل التعليم والتخويف فمن علمته فتعلم فقد تم تعليمهوآخر يقول علمته فلم يتعلم وكذلك من خوفته فخاف فهذا هوالذي تم تخويفه واما من خوف فما خاف فلم يتمتخويفه وكذلك من هديته فاهتدى تم هداه ومنه قوله تعالى ﴿هُدُى نِشَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢] ومن هديته فلم يهتد كما قال ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسَّتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْهُدَىٰ ﴾ [فُصلَت: ١٧] فلم يتم هداه كما تقول قطعته فانقطع وقطعته فما انقطع فالمؤثر التام يستلزم اثره فمتى لم يحصل اثره لم يكن تاما والفعل اذا صادف محلا قابلا تم والا لم يتم والعلم بالمحبوب يورث طلبه والعلم بالمكروه يورث تركه ولهذا يسمى هذا العلم الداعى ويقال الداعى مع القدرة يستلزم وجود المقدور وهو العلم بالمطلوب المستلزم لارادة المعلوم المراد وهذا كله انما يحصل مع صحة الفطرة وسلامتها وأما مع فسادها فقد يحس الانسان باللذيذ فلا يجد له لذة بل يؤلمه وكذلك يلتذ بالمؤلم الفساد الفطرة والفساد يتناول القوة العلمية والقوة العملية جميعا كالممرور الذي يجد العسل مرأ فانه فسد نفس إحساسه حتى كان يحس به على خلاف ما هو عليه للمرة التي مازجته وكذلك من فسد باطنه قال تعالى ﴿وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَآ إِذَاجَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَنُقَلِّبُ أَفْءِكَتُهُمُ وَأَبْصَدَرَهُمْ كُمَا لَرُ يُؤْمِنُواْ بِدِي أَوَّلَ مَنَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغَيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٩ - ١١٠] وقال تعالى ﴿فَلَمَا زَاغُواْ أَزَاغُ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمَّ ﴾ [الصف: ٥] وقال ﴿وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلَفُنَّ بَلَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفِّرهِمَ ﴾[النساء: ١٥٥] وقال في الآية الأخرى ﴿وَقَالُواْ قُلُوبُنَا غُلْفُ َّ بَلِ لَغَنَّهُمُ ٱللَّهُ بِكُفّرهِمَ ﴾ [البقرة: ٨٨] والغلف جمع أغلف وهوذوالغلاف الذي في غلاف مثل الأقلف كأنهم جعلوا المانع خلقة أي خلقت القلوب وعليها أغطية فقال الله تعالى ﴿بَل لَّعَنَّهُمُ ٱللَّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٨٨] و ﴿ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٥٥] وقال تعالى ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَعِمُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِفًا أُولَئِيكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوّا أَهْوَاتَهُمْ ﴿ [محمد: ١٦] وكذلك قالوا ﴿ قَالُواْ يَشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا

تَقُولُ ﴾ [هود: ٩١] قال ﴿ وَلَوْ عَلِمَ ٱللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَّأَسْمَعَهُمٌّ ﴾ [الأنفال: ٢٣] أي لأفهمهم ما سمعوه ثم قال ولو أفهمهم مع هذه الحال التي هم عليها ﴿لَنَوَلُّوا وَّهُم مُّعْرِضُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٣] فقد فسدت فطرتهم فلم يفهموا ولو فهموا لم يعملوا فنفى عنهم صحة القوة العلمية وصحة القوة العملية وقال ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكُثُرُهُمْ يَسْمَعُونِ أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّاكَا لَأَنْعَهُمْ بَلَّ هُمْ أَضَلُّ سَكِيلًا ﴾[الضرقان: ٤٤] وقال ﴿وَلَقَدُ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِينَ وَٱلْإِنسَ ۚ لَهُمْ قُلُوبُ لَّا يَفْقَهُونَ جِهَا وَلَهُمْ أَعَيُنٌ لَا يُتَصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أَوْلَيَكَ كَالْأَنْعُكِ بَلْ هُمْ أَصَلُّ أَوْلَيَكَ هُمُ ٱلْعَنْفِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩] وقال ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلَالَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَاءَ ۚ صُمُّ الْكُمُّ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١] وقال عن المنافقين ﴿ صُمُّ الْكُمُّ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَرُجِعُونَ ﴾[انبقرة: ١٨] ومن الناس من يقول لما لم ينتفعوا بالسمع والبصر والنطق جعلوا صما بكما عمليا أو لما أعرضوا عن السمع والبصر والنطق صاروا كالصم العمى البكم وليس كذلك بل نفس قلوبهم عميت وصمت وبكمت كما قال الله تعالى ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴾ [الحج: ٤٦] والقلب هو الملك والأعضاء جنوده واذا صلح صلح سائر الجسد واذا فسد فسد سائر الجسد فيبقى يسمع بالأذن الصوت كما تسمع البهائم والمعنى لا يفقهه وان فقه بعض الفقه لم يفقه فقها تاما فان الفقه التام يستلزم تأثيره في القلب محبة المحبوب وبغض المكروه فمتى لم يحصل هذا لم يكن التصور التام حاصلا<sup>(١)</sup>.

# وهو سبحانه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن

كل ما كان بعد عدمه فانما يكون بمشيئة الله وقدرته وهو سبحانه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن فما شاء وجب كونه وهو تحت مشيئة الرب وقدرته وما لم يشأ امتنع كونه مع قدرته عليه كما قال تعالى ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَا نَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَالهَ ﴾ [السجدة: ١٣] ﴿ وَلَوْ شَآءَ اللهُ مَا اللهُ لَا لَهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣] ﴿ وَلَوْ شَآءَ اللهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمُ وَأَبْصَارِهِمُ مَا اللهُ لَا تَعَالَى اللهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣]

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۲۵–۲۷.

إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٠] فكون الشيء واجب الوقوع لكونه قد سبق به القضاء على انه لابد من كونه لا يمتنع ان يكون واقعا بمشيئته وقدرته وارادته وان كانت من لوازم ذاته كحياته وعلمه فان ارادته للمستقبلاتهي مسبوقة بارادته للماضي ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٢] وهوانما أراد هذا الثاني بعد أن أراد قبله ما يقتضي ارادته فكان حصول الارادة اللاحقة بالارادة السابقة (١٠).

قدرة الرب لا يفعل بها إلا مع وجود مشيئته فإن ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن وليس كل ما كان قادرا عليه فعله قال تعالى ﴿ بَلَ وَدِينَ عَلَى أَن نَبُوكَ بَانَهُ ﴿ وَالشيامة : ٤] وقال تعالى ﴿ قُلْ هُو الْقَادِرُ عَلَى آن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرَجُكِكُمْ أَوْ يَلِسِكُمْ شِيعًا وَيُذِينَ بَعْضُكُم بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ [الأنعام: ٢٥] وقد ثبت في الصحيحين عن جابر رضي الله عنه أنه لما نزلت هذه الآية قل هو القادر على أن يبعث عليكم عذابا من فوقكم قال النبي ﷺ أعوذ بوجهك أو من تحت أرجلكم قال أعوذ بوجهك أو يلبسكم شيعا ويذيق بعضكم بأس بعض قال هاتان أهون وقال تعالى ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُهُمْ جَيعًا ﴾ [يونس: ٩٩] وقد قال تعالى ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَامَن مَن فِي القرآن وإذا كان لوشاءه وقال ﴿ وَلَوْ شَآءَ اللّهُ مَا الْقَتَ تَلُوا ﴾ [البقرة: ٢٥٣] ومثل هذا متعدد في القرآن وإذا كان لوشاءه لفعله دل على أنه قادر عليه فإنه لا يمكن فعل غير المقدور وإذا كان كذلك علم أن الفعل لو وجد بمجرد كونه قادرا لوقع كل مقدور بل لا بد مع القدرة من الإرادة (٢٠٠٠).

اتفق المسلمون وسائر أهل الملل على أن الله على كل شيء قدير كما نطق بذلك القرآن أى في مواضع كثيرة جدا وقد بسطت الكلام في الرد على من أنكر قدرة الرب في غير موضع كما قد كتبناه على الأربعين والمحصل وفي شرح الأصبهانية وغير ذلك وتكلمنا على ما ذكره الرازى وغيره في مسألة كون الرب قادرا مختارا وما وقع فيها من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٦ ص: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٣ ص: ٢٧١.

التقصير الكثير مما ليس هذا موضعه والمقصود هنا الكلام بين أهل الملل الذين يصدقون الرسل فنقول هنا مسائلًا لمسألة الأولى قد أخبر الله أنه على كل شيئ قدير والناس في هذا على ثلاثة أقوال طائفة تقول هذا عام يدخل فيه الممتنع لذاته من الجمع بين الضدين وكذلك دخل في المقدور كما قال ذلك طائفة منهم إبن حزم وطائفة تقول هذا عام مخصوص يخص منه الممتنع لذاته فإنه وإن كان شيئا فإنه لا يدخل في المقدور كما ذكرذلك إبن عطية وغيره وكلا القولين خطأ والصواب هو القول الثالث الذي عليه عامة النظار وهو أن الممتنع لذاته ليس شيئا ألبتة وأن كانوا متنازعين في المعدو فإن الممتنع لذاته لايمكن تحققه في الخارج ولا يتصوره الذهن ثابتا في الخارج ولكن يقدر إجتماعهما في الذهن ثم يحكم على ذلك بأنه ممتنع في الخارج إذ كان يمتنع تحققه في الأعيان وتصوره في الأذهان إلا على وجه التمثيل بأن يقال قد تجتمع الحركة والسكون في الشيء فهل يمكن في الخارج أن يجتمع السواد والبياض في محل واحد كما تجتمع الحركة والسكون فيقال هذا غير ممكن فيقدر إجتماع نظير الممكن ثم يحكم بإمتناعه وأما نفس إجتماع البياض والسواد في محل واحد فلا يمكن ولا يعقل فليس بشيء لا في الأعيان ولا في الأذهان فلم يدخل في قوله وهو على كل شيء قدير المسأله الثانية أن المعدوليس بشيء في الخارج عند الجمهور وهو الصواب وقد يطلقون أن الشيء هو الموجود فيقال على هذا فيلزم أن لايكون وقادرا إلا على موجود وما لم يخلقه لايكون قادرا عليه وهذا قول بعض أهل البدع قالوا لا يكون قادرا إلا على ما أراده دون ما لم يرده ويحكى هذا عن تلميذ النظام والذين قالوا إن الشيء هو الموجود من نظار المثبتة كالأشعري ومن وافقه من أتباع الأئمة أحمد وغير أحمد كالقاضي أبي يعلى وإبن الزاغوني وغيرهما يقولون أنه قادر على الموجود فيقال أن هؤلاء أثبتوا ما لم تثبته الآية فالآية أثبتت قدرته على الموجود وهؤلاء قالوا هو قادر على الموجود والمعدوم والتحقيق أن الشيء إسم لما يوجد في الأعيان ولما يتصور في الأذهان فما قدره الله وعلم أنه سيكون هو شيء في التقدير والعلم والكتاب وأن لم يكنشيئا في الخارج ومنه قوله ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ وَإِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٦] ولفظ الشيء في الآية يتناول هذا وهذا فهو على كل شع ما وجد وكل ماتصوره الذهن موجودا إن تصور أن يكون

موجودا قدير لا يستثنى من ذلك شيء ولا يزاد عليه شيع كما قال تعالى ﴿ بَلَ قَدِرِينَ عَلَىٓ أَن نُّسُوَّى بَنَانَهُ, ﴾ [التقيامة: ٤] وقال ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَيْ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾[الأنعام: ٦٥] وقد ثبت في الصحيحين أنها لما نزلت قال النبي ﷺ أعوذ بوجهك فلما نزل ﴿أَوْ يُلْسِكُمْ شِيعًا وَيُذِينَ بَعَّضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ [الانعام: ٦٥] الآية قال هاتان أهون فهو قادر على الأولتين وإن لم يفعلهما وقال﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً ٰ بِقَدَرِ فَأَسْكَنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَابٍ بِهِ۔ لَقَادِرُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٨] قال المفسرون لقادرون على أن نذهب به حتى تموتوا عطشا وتهلك مواشيكم وتخرب أراضيكم ومعلوم أنه لم يذهب به وهذا كقوله ﴿أَفَرَءَيْتُمُ ٱلْمَاءَ ٱلَّذِي تَشْرَبُونَ ﴾ [الواقعة: ٦٨] إلى قوله ﴿ وَتَجَعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ أَنَّكُمْ أَكَذِبُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٧] وهذا يدل على أنه قادر على مالا يفعله فإنه أخبر أنه لوشاء جعل الماء أجاجا وهو لم يفعله ومثل هذاو ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَا نَيْنَا كُلَّ نَفْسِ هُدَاهَا ﴾ [السجدة: ١٣] ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [يونس: ٩٩] ﴿ وَلَقَ شَاءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَـتَلُوا ﴾ [البقرة: ٢٥٣] فإنه أخبر في غير موضع أنه لوشاء لفعل أشياء وهولم يفعلها فلولم يكن قادرا عليها لكان إذا شاءها لم يمكن فعلها المسألة الثالثة أنه على كل شيء قدير فيدخل في ذلك أفعال العباد وغير أفعال العباد وأكثر المعتزلة يقولون أن أفعال العبد غير مقدورة المسألة الرابعة أنه يدخل في ذلك أفعال نفسه وقد نطقت النصوص بهذا وهذا كقوله تعالى ﴿ أَوَلَيْسَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِقَادِرِ عَلَىٰٓ أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُ مَ ﴿ [يس: ٨١] ﴿ أَلِسَ ذَالِكَ بِقَدِدِ عَلَىٰٓ أَن يُحْتِى ٱلْمُوَنَى ﴾ [التيامة: ٤٠] ﴿ بَلَىٰ قَدِرِينَ عَلَىٰٓ أَن نُسُوَّىَ بَنَانَهُۥ ﴾[المقيامة: ٤] ونظائره كثيرة والقدرة على الأعيان جاءت في مثل قوله ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِن سُكَلَةٍ مِّن طِينٍ ﴾[المؤمنون: ١٦] ﴿أَيَحْسَبُ أَن لَّن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُّ ﴾ [البلد: ٥] وجاءت منصوصا عليها في الكتاب والسنة أما الكتاب فقوله ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم مُّننَقِمُونَ ﴾[الزُّخرُف: ٤١] فبين أنه سبحانه يقدر عليهم أنفسهم وهذا نص في قدرته على الأعيان المفعولة وقوله ﴿وَمَا أَنَّ عَلَيْهم بِحَبَّارٍّ ﴾ [ق: ١٥] و﴿ لَّسَّتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾

[الغاشية: ٢٧] ونحو ذلك وهو يدل بمفهومه على أن الرب هو الجبار عليهم المسيطر وذلك يستلزم قدرته عليهم وقوله وفَظَنَّ أَن لَن نَقْدِرَ عَلَيْهِ الانبياء: ٢٨] على قول الحسن وغيره من السلف بمن جعله من القدرة دليل على أن الله قادر عليه وعلى أمثاله وكذلك قول الموصي لأهله لئن قدر الله على ليعذبني عذابا ما عذبه أحدا من العالمين فلما حرقوه أعاده الله تعلى وقال لهم احملك على ماصنعت قال خشيتك يارب فغفر له وهو كان لخطئا في قوله لئن قدرالله على ليعذبني كما يدل عليه الحديث وأن الله قدر عليه لكن لخشيته وإيمانه غفرالله له هذا الجهل والخطأ الذي وقع منهوقد يستدل بقوله وألزَّغَلْقَكُم بَن لخشيته وإيمانه غفرالله له هذا الجهل والخطأ الذي وقع منهوقد يستدل بقوله وألزَّغَلْقَكُم بَن القدرة فإنه يتناول القدرة على المخلوقين وإن كان سبحانه قادرا أيضا على خلقه فالقدرة على خلقه قدرة على خلقه وجاء أيضا الحديث منصوصا في مثل قول النبي للا لأبي مسعود لما رآه يضرب عبده لله أقدر عليك منك على هذا فهذا فهذا فيه بيان قدرة الرب على عين العبد وأنه أقدر عليه منه على عبده وفيه إثبات قدرة العدد".

#### لطائف لغوية

فإن ما تعلقت به المشيئة تعلقت به القدرة فإن ما شاء الله كان ولا يكون شيء إلا بقدرته وما تعلقت به المشيئة فإنه لا يكون شيء إلا بقدرته ومشيئته وما جاز أن تتعلق به المقدرة جاز أن تتعلق به المشيئة وكذلك بالعكس ومالا فلا ولهذا قال ﴿إِنَ اللّهَ عَلَىٰ كُلّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾[البقرة: ٢٠] والشيء في الأصل مصدر شاء يشاء شيئا كنال ينال نيلا ثم وضعوا المصدر موضع المفعول فسموا المشيء شيئا كما يسمى المنيل نيلا فقالوا نيل المعدن وكما يسمي المقدور قدرة والمخلوق خلقا فقوله ﴿عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٠] أي على كل ما يشاء فمنه ما قد شيء فوجد ومنه ما لم يشأ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۷-۱۲.

لكنه شيء في العلم بمعنى أنه قابل لأن يشاء وقوله ﴿عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [البقرة: ٢٠] يتناول ما كان شيئا في الحام فقط بخلاف ما لا يجوز أن تتناوله المشيئة وهو الحق تعالى وصفاته أوالممتنع لنفسه فإنه غير داخل في العموم ولهذا إتفق الناس على أن الممتنع لنفسه ليس بشيء (١٠).

فإن لفظ كل شيء يعم في كل موضع بحسب ما سيقت له كما في قوله ﴿ كُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٩] ﴿ وَقُولُه ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النزمر: ٢٦] عليمٌ ﴾ [البقرة: ٢٠] وقوله ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النزمر: ٢٦] و ﴿ تُكَمِّرُكُلُّ شَيْءٍ ﴾ [الاحقاف: ٢٥] ﴿ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النامل: ٣٣] و ﴿ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الانعام: ٤٤] ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا رَوْجَيْنِ ﴾ [الداريات: ٤٤] .

﴿عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٠] قدير منزه عن العجز والضعف(٣).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۸ ص: ۳۸۳.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۱۸ ص: ۲۳۲.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.



#### بعد تقسيم الخلق قرر أصول الدين

ثم أنه بعد تقسيم الخلق قرر أصول الدين فقرر التوحيد أولا ثم النبوة ثانيا بقوله ﴿ يَاۤ أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ اللَّهِ الذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّهِ النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ اللَّهَ اللَّهُ اللَّ

انهم لا يفعلون ذلك كما قال ﴿ قُل لَينِ اَجْتَمَعَتِ الْإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَلَاَ الْقُرْءَانِ لَاللَّهِمُ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ } [الإسراء: ٨٨] ثم ذكر الجنة فقرر التوحيد والنبوة والمعاد وهذه أصول الإيمان (١١).

#### عبادة الله بمعرفته ومحبته هو أصل الدعوة في القرآن

لما كان الإقرار بالصانع فطريا كما قال ولا كل مولود يولد على الفطرة الحديث فإن الفطرة تتضمن الإقرار بالله والإنابة اليه وهومعنى لا إله إلا الله فإن الإله هو الذى يعرف ويعبد وقد بسطت هذا المعنى فى غير هذا الموضع وكان المقصود بالدعوة وصول العباد إلى ما خلقوا له من عبادة ربهم وحده لاشريك له والعبادة أصلها عبادة القلب المستتبع للجوارح فإن القلب هو الملك والأعضاء جنوده وهو المضغة الذى اذا صلحت صلح لها سائر الجسد وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد وانما ذلك بعلمه وحاله كان هذا الأصل الذى هو عبادة الله بمعرفته وعبته هو أصل الدعوة فى القرآن فقال تعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَلِّنَ وَالَّإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾ [المداريات: ٥٠] وقال فى صدر البقرة بعد أن صنف الخلق ثلاثة أصناف مؤمن وكافر ومنافق فقال بعد ذلك ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَذِى خَلَقَكُمُ وَالنِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١] وذكر آلاءه التى تتضمن نعمته وقدرته ثم والنبوة بقوله ﴿ وَإِن كُنتُمُ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَاتُوا بِسُورَةٍ مِن

#### دلائل الربوبية

ما في المخلوقات من وجود المنافع للمحتاجين وكشف الضر عن المضرورين والاحسان إلى المخلوقات وأنواع الرزق والهدى والمسرات هو دليل على رحمة الخالق سبحانه والقرآن يثبت دلائل الربوبية بهذا الطريق تارة يدلهم بالآيات المخلوقة على

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۷ ص: ۲۷٦.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتأوى ج: ٢ ص: ٧.

وجود الخالق ويثبت علمه وقدرته ومشيئته وتارة يدلهم بالنعم والآلاء على وجود بره وإحسانه المستلزم رحمته وهذا كثير في القرآن وإن لم يكن مثل الأول أو أكثر منه ولم يكن أقل منه بكثير كقوله تعالى ﴿يَآأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ اللَّذِي خَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَآهُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَهِ مِنَ الثَّمَرَتِ رَقًا لَكُمُ اللَّرَاتِ عَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَآء بِنَآهُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآء مَآء فَأَخْرَجَهِ مِنَ الثَّمَرَتِ رَقًا لَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَلَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ الللْهُ مَا اللَّهُ مِنْ الللْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللْهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا الللَّهُ مِنْ الللْمُ اللَّهُ مَا اللْمُوالِقُلْمُ اللْمُولِ الللْمُولِ اللْمُلْمُ ال

أنه كما علم بما في مصنوعاته من الأحكام والإتقان أنه عالم وبما أن فيها من التخصيص أنه مريد فيعلم بما فيها من النفع للخلائق أنه رحيم وبما فيها من الغايات المحمودة أنه حكيم والقرآن يبين آيات الله الدالة على قدرته ومشيئته وآياته الدالة على إنعامه ورحمته وحكمته ولعل هذا أكثر في القرآن كقوله تعالى ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الذِي خَلَقَكُمْ وَاللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ اللَّهُ الذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنَ الشَّمَاءِ مِنَ الشَمَاءِ مِنَ الشَّمَاءِ مِنَ الشَّمَاءِ مِنَ الشَّمَاءِ مِنَ الشَمَاءِ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْقَالُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ الللللَّهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْه

## ففاتحة دعوة الرسل الأمر بالعبادة

اغبُدُواْ ضمير الخطاب كما أن جميع الموجودين في وقت النبي هو وبعده إلى يوم القيامة مخاطبون بهذا الكلام لأنه كلام الله وإنما الرسول مبلغ عن الله وهذا مذهب عامة المسلمين وإن كان بعض من تكلم في أصول الفقه اعتمد أن ضمير الخطاب إنما يتناول الموجودين حين تبليغ الرسول وأن سائر الموجودين دخلوا إما بما علمناه بالاضطرار من استواء الحكم كما لو خاطب النبي هو واحدا من الأمة وإما بالسنة وإما بالاجماع وإما بالقياس ولما كان الإقرار بالصانع فطريا كما قال كم كل مولود يولد على الفطرة الحديث فإن الفطرة تتضمن الإقرار بالله والإنابة اليه وهو معنى لا إله إلا الله فإن الإله هوالذي يعرف ويعبد وقد بسطت هذا المعنى في غير هذا الموضع وكان المقصود بالدعوة وصول العباد إلى ما خلقوا له من عبادة ربهم وحده لاشريك له والعبادة أصلها عبادة القلب

<sup>(</sup>١) العقيدة الأصفهانية ج: ١ ص: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) العقيدة الأصفهانية ج: ١ ص: ٢٠٠٠.

المستتبع للجوارح فإن القلب هو الملك والأعضاء جنوده وهو المضغة الذي اذا صلحت صلح لها سائر الجسد وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد وانما ذلك بعلمه وحاله كان هذا الأصل الذي هو عبادة الله بمعرفته ومحبته هو أصل الدعوة في القرآن فقال تعالى ﴿وَمَا خَلَقْتُ أَلِِّنَ وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾[الداريات: ٥٦] وقال في صدر البقرة بعد أن صنف الخلق ثلاثة أصناف مؤمن وكافر ومنافق فقال بعد ذلك ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمُ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَّقُونَ ﴾[البقرة: ٢١] وذكر آلاءه التي تتضمن نعمته وقدرته ثم اتبع ذلك بتقريره النبوة بقوله ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّشْلِهِ ـ ﴾ [البقرة: ٢٣] قال تعالى ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥] قال جبير بن مطعم لما سمعتها أحسست بفؤادي قد تصدع وهو استفهام إنكار يقول أؤجدوا من غير مبدع فهم يعلمون أنهم لم يكونوا من غير مكون ويعلمون أنهم لم يكونوا نفوسهم وعلمهم بحكم أنفسهم معلوم بالفطرة بنفسه لايحتاج أن يستدل عليه بأن كل كائن محدث أوكل ممكن لايوجد بنفسه ولا يوجد من غير موجد ودعوة الأنبياء عليهم السلام أنه جاء بالطريق الفطرية كقولهم ﴿ أَفِي اللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [ابراهيم:١٠] وقول موسى ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَنَوُلآء إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ ﴾ [الإسراء: ١٠٢] وقوله في القرآن ﴿ يَنَا نَيُمَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَّقُونَ ١٠٠٠ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ عِنَ ٱلثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ أَفَلا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾[البقرة: ٢١ - ٢٢] وأما المقاصد فالقرآن أخبر بالعلم به والعمل له فجمع بين قوتي الإنسان العلمية والعملية الحسية والحركية الإرادية الإدراكية والإعتمادية القولية والعملية حيث قال ﴿أَعْبُدُواْرَبُّكُمُ ﴾[البقرة: ٢١] فالعبادة لابد فيها من معرفته والإنابة اليه والتذلل له والإفتقار اليه وهذا هو المقصود واذا حصل الاعتراف بالرب والاقرار به من غير عبادة وانابة كان وبالا على صاحبه وشقاء له كما جاء في الحديث أشد الناس عذابا يوم القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه كإبليس اللعين فإنه معترف

بربه مقر بوجوده لكن لما لم يعبده كان رأس الأشقياء وكل من شقى فباتباعه له كما قال ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٨٥] فلا بد أن يملأ جهنم منه ومن أتباعه مع أنه معترف بالرب مقر بوجوده وانما أبي واستكبر عن الطاعة والعبادة والقوة العلمية مع العملية بمنزلة الفاعل والغاية ولهذا قيل العلم بلا عمل كالشجر بلا ثمر والمراد بالعمل هنا عمل القلب الذي هو انابته إلى الله وخشيته له حتى يكون عابدا له فالرسل والكتب المنزلة أمرت بهذا وأوجبته بل هو رأس الدعوة ومقصودها وأصلها والطريقة النبوية القرآنية السنية الجماعية فيها العلم والعمل كاملين ففاتحة دعوة الرسل الأمر بالعبادة قال تعالى ﴿ يَآأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾[البقرة: ٢١] وقال أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله وذلك يتضمن الإقرار به وعبادته وحده فإن الإله هو المعبود ولم يقل حتى يشهدوا أن لارب إلا الله فإن اسم الله أدل على مقصود العبادة له التي لها خلق الخلق وبها أمروا وكذلك قوله لمعاذ إنك تأتى قوما من أهل الكتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله وقال نوح عليه السلام ﴿ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّـقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ [نوح: ٣] وكذلك الرسل في سورة الأعراف وغيرها(١). ذلك أنه علم بالاضطرار أن الرسل كانوا يجعلون ما عبده المشركون غير الله ويجعلون عابده عابدا لغير الله مشركا بالله عادلا به جاعلا له ندا فانهم دعوا الخلق إلى عبادة الله وحده لا شريك له وهذا هو دين الله الذي أنزل به كتبه وأرسل به رسله وهو الاسلام العام الذي لا يقبل الله من الأولين والآخرين غيره ولا يغفر لمن تركه بعد بلاغ الرسالة كما قال ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْ فِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِۦ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾[النساء: ٤٨] وهوالفارق بين أهل الجنة وأهل النار والسعداء والأشقياء كما قال النبي من كان آخر كلامه لا إله إلا الله وجبت له الجنة وقال من مات وهو يعلم أن لا إله إلا الله وجبت له الجنة وقال إني لأعلم كلمة لا يقولها عبد عند الموت إلا وجد روحه لها روحا وهي رأس الدين وكما قال أمرت أن أقاتل

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص:٧-١٢.

قال الله سبحانه وتعالى ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [البيئة: ٥] وقال النبي ﷺ فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أوامرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه فإنه ﷺ ميز بين مقصود ومقصود وهذا المقصود في الجملة لابد منه في كل فعل اختياري قال النبي ﷺ أصدق الأسماء حارث وهمام فإن كل بشر بل كل حيوان لابد له من همة وهوالإرادة ومن حرث وهوالعمل إذ من لوازم الحيوان أنه يتحرك بإرادته ثم ذلك الذي يقصده هوغايته وإن

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٢ ص: ٢٥٦-٢٥٧ والصفدية ج: ٢ ص: ٢٤٢.

كان قد يحدث له بعد ذلك القصد قصد آخر وإنما تطمئن النفوس بوصولها إلى مقصودها وبها يتميز من يعبد الله مخلصا له الدين بمن يعبد الطاغوت أو يشرك بعبادة ربه ومن يريد حرث الآخرة بمن يريد حرث الدنيا وهو الدين الخالص لله الذي تشترك فيه جميع الشرائع الذي نهى الأنبياء عن التفرق فيه كما قال تعالى ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ الشرائع الذي نهى الأنبياء عن التفرق فيه كما قال تعالى ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ الشرائع الذي تهى الأنبياء عن التفرق فيه كما قال تعالى ﴿وَسَّلُ وَمَا وَالَذِينَ وَلَا لَنَفَرَقُوا فِيهٍ ﴾ الشورى: ١٣] ولهذا كان دين الأنبياء واحدا وإن كانت شرائعهم متنوعة قال تعالى ﴿ وَسَّلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِناً أَجَعَلْنا مِن دُونِ الرَّحْمَٰنِ عَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾ [النزخرف: ١٥] وقال تعالى ﴿ وَمَا فَلَكُ مِن رَسُولٍ إِلّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَهُ رُلَا إِللهَ إِلَا أَنَاعَلُم دُونِ السَّنبياء: ٢٥] وقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي صَكِّلِ أُمُّةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاخُوتَ ﴾ [النداياء: ٢٥] وقال تعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَئِن وَالْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ﴾ [النداريات: ٢٥] وقال تعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَئِن وَالْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ﴾ [النداريات: ٢٥] وقال تعالى ﴿ يَا أَنْهُ وَالْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ﴾ [النداريات: ٢٥] وقال تعالى ﴿ يَا أَنْهُ وَالْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ﴾ [النداريات: ٢٥] وقال تعالى ﴿ يَا أَنْهُ وَالْبِسَرة: ٢١] . (١).

العبادة هي اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة

عامة الأسماء يتنوع مسماها بالاطلاق والتقييد ومن هذا الباب لفظ العبادة فاذا أمر بعبادة الله مطلقا دخل في عبادته كل ما أمر الله به فالتوكل عليه مما أمر به والاستعانة به مما أمر به فيدخل ذلك في مثل قوله ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [المداريات: ٥٦] به مما أمر به فيدخل ذلك في مثل قوله ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [المداريات: ٥٦] وفي قوله ﴿وَاعَبُدُوا اللّهَ وَلَا تُشَرِكُوا بِهِ عَلَيْكًا ﴾ [المنساء: ٣٦] وقوله ﴿ يَا أَيُّهَا النّاسُ اعْبُدُوا لَهُ رَبُّكُمُ الّذِي خَلَقَكُم ﴾ [البقرة: ٢١] وقوله ﴿ إِنّا أَنزَلْنا إِلَيْكَ الْحَكِتَبَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللّه مُخْلِصًا لَهُ وَبِي ﴾ [الزّمر: ١٤] وقوله ﴿ قُلُ أَفَعَيْرَ اللّهِ تَأْمُرُونِي ﴾ [الزّمر: ١٤] وقوله ﴿ قُلُ أَفَعَيْرَ اللّهِ تَأْمُرُونِي ﴾ [الزّمر: ١٤] وقوله ﴿ قُلُ أَفَعَيْرَ اللّهِ تَأْمُرُونِي ﴾ [الزّمر: ١٤] وقوله ﴿ قُلُ أَفَعَيْرَ اللّهِ تَأْمُرُونِي ﴾ [المَرْمَر: ١٤] ثم قد يقرن بها اسم آخر كما في قوله ﴿ إِنَاكَ نَبْدُ وَإِنَاكَ اللّهَ وَإِنّاكُ اللّهُ وَإِنّاكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَإِنّاكُ اللّهُ وَإِنّاكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَإِنّاكُ اللّهُ عَلَيْهُ وَإِنّاكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَإِنّاكُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ وَإِنّاكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَإِنّاكُ اللّهُ وَاللّهُ وَإِنّاكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ وَاللّهُ وَإِنّاكُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۱ ص:۲۶–۲۵.

نَسْتَعِيثُ ﴾ [الفاتحة: ٥] وقوله ﴿فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴾ [هود: ١٢٣] وقول نوح ﴿أَعْبُدُواْ اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ [نوح: ٣] .

إن الايمان والتوحيد لابد فيهما من عمل القلب كحب القلب فلابد من اخلاص الدين لله والدين لا يكون دينا الا بعمل فان الدين يتضمن الطاعة والعبادة وقد انزل الله عز وجل سورتى الاخلاص قل يا ايها الكافرون وقل هو الله احد احداهما فى توحيد القول والعلم والثانية فى توحيد العمل والارادة فقال فى الأول ﴿ قُلُ هُو الله أَحَدُ الله القول والعلم والثانية فى توحيد العمل والارادة فقال فى الأول ﴿ قُلُ هُو الله أَحَدُ الله القول الله القول الله التوحيد وقال فى الثانى ﴿ قُلْ يَكُن لَهُ الله الحَدُونَ الله المنافرة النوحيد وقال فى الثانى ﴿ قُلْ يَكَأَيُّمُ الله المنافرة عَدِدُونَ مَا أَعَبُدُ وَ لَكَ الله واخلاص العبادة لله والعبادة أصلها الصدق والإرادة والعبادة إذا افردت دخل فيها التوكل وخوه وإذا قرنت بالتوكل صار التوكل قسيما لها كما ذكرناه في لفظ الإيمان قال التوكل وقد قال في موضع آخر ﴿ إِنَّاكَ مَنْ مُؤْكُونَ ﴾ [المداريات: ٢٠] وقال تعالى ﴿ يَا أَيُّهُمُ النَّاسُ اعْبُدُوا وَلَوْكُلُ مَنْ عَبْدُوا الله وقد قال في موضع آخر ﴿ إِنَّاكَ مَنْ مُؤْكُولَ المناقرات وترك الحظورات والتوكل من ذلك وقد قال في موضع آخر ﴿ إِنَّاكَ مَنْ عَبْدُ وَإِنَاكَ مَنْ عَيْمِ المناقرات تتنوع دلالة اللفظ في عمومه وخصوصه بحسب الإفراد والاقتران (٢).

العبادة هي اسم جامع لكل ما يجبه الله ويرضاه من الأقوال والاعمال الباطنة والظاهرة فالصلاة والزكاة والصيام والحج وصدق الحديث وأداء الامانة وبر الوالدين

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۱۶۳.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۱۰۱والفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۳۶۱–۳۶۲ ورسالة في تحقيق التوكل ج: ۱ ص: ۹۱ ومجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۲۸۲.

وصلة الأرحام والوفاء بالعهود والامر بالمعروف والنهى عن المنكر والجهاد للكفار والمنافقين والاحسان إلى الجار واليتيم والمسكين وابن السبيل والمملوك من الآدميين والبهائم والدعاء والذكر والقراءة وامثال ذلك من العبادة وكذلك حب الله ورسوله وخشية الله والانابة إليه واخلاص الدين له والصبر لحكمه والشكر لنعمه والرضا بقضائه والتوكل عليه والرجاء لرحمته والخوف لعذابه وامثال ذلك هي من العبادة لله ذلك ان العبادة لله هي الغاية الحجبوبة له والمرضية له التي خلق الخلق لها كما قال تعالى ﴿ وَمَاخَلَقْتُ الِّجِيَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [المداريات: ٥٦] وبها ارسل جميع الرسل كما قال نوح لقومه ﴿ اَعْبُدُواْ اللَّهُ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُۥ ﴾ [الأعراف: ٥٩] وجعل ذلك لازما لرسوله إلى الموت قال ﴿ وَٱعۡبُدُ رَبُّكَ حَتَّىٰ يَأْنِيَكَ ٱلْيَقِينُ ﴾[الحِجر: ٩٩] وبذلك وصف ملائكته وانبياءه فقال تعالى ﴿ وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكَبِّرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ ١٠٠ يُسَبِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾[الأنبياء: ١٩ - ٢٠] وذم المستكبرين عنها بقوله ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِ ٱسْتَجِبْ لَكُوْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠] ونعت صفوة خلقه بالعبودية له فقال تعالى ﴿عَيْنَايَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴾[الإنسان: ٦] وقال تعالى عن المسيح الذي ادعيت فيه الالهية والنبوة ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبَدُّ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِّبَنَّ إِسْرَءِيلَ ﴾ [الزُّخرُف: ٥٩] ولهذا قال النبي ﷺ في الحديث الصحيح لا تطروني كما اطرت النصارى عيسى بن مريم فانما انا عبد فقولوا عبد الله ورسولهوقد نعته اللهبالعبودية في اكمل احواله فقال في الاسراء ﴿سُبْحَنَ ٱلَّذِيَّ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيُلَّا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ [الإسراء: ١] وقال في الايجاء ﴿ فَأَوْجَنَ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْجَى ﴾ [النجم: ١٠] وقال في الدعوة ﴿وَأَنَّهُ, لَمَّا قَامَ عَبَّدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدَّا ﴾ [الجن: ١٩] وقال في التحدى ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبِ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّشْلِهِ ١٠ [البقرة: ٢٣] فالدين كله داخل في العبادة.

الذي عليه جمهور المسلمين أن الله خلقهم لعبادته وهو فعل ما أمروا به ولهذا

يوجد المسلمون قديما وحديثا يحتجون بهذه الآية ﴿وَمَا خَلَقْتُ اَلِحْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الداريات: ٥٦] على هذا المعنى حتى في وعظهم وتذكيرهم وحكاياتهم كما في حكاية إبراهيم بن أدهم ما لهذا خلقت ولا بهذا أمرت وفي حديث إسرائيلي يا ابن آدم خلقتك لعبادتي فلا تلعب وتكفلت برزقك فلا تتعب فاطلبني تجدني فإن وجدتني وجدت كل شيء وإن فتك فاتك كل شيء وأنا أحب إليك من كل شيء وهذا هو المأثور عن أمبر المؤمنين على بن أبي طالب وغيره من السلف فذكروا عن على بن أبي طالب أنه قال إلا لآمرهم أن يعبدون وادعوهم إلى عبادتي قالوا ويؤيده قوله تعالى ﴿وَمَآ أُمُرُوٓاْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللَّهَ مُغْلِصِينَ ﴾ [البينة: ٥] وقوله ﴿وَمَا أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُ دُوٓا إِلَاهًا وَحِدًا ﴾ [التوبة: ٣١] وهذا إختيار الزجاج وغيره وهذا هوالمعروف عن مجاهد بالإسناد الثابت قال إبن أبى حاتم ثنا أبوسعيد الأشج ﴿إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الداريات: ٥٦] لآمرهم وأنهاهم كذلك روي عن الربيع بن أنس قال ما خلقتهما إلا للعبادة ويدل على هذا مثل قوله ﴿ أَيَحُسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَن يُتَّرِكَ سُدِّى ﴾ [القيامة: ٣٦] يعنى لايؤمر ولا ينهى وقوله ﴿ قُلْمَا يَعُبَوُّا بِكُرْ رَبِّ لَوْلَا دُعَآقُكُم ۗ ﴾[الضرقان: ٧٧] أى لولا عبادتكم وقوله ﴿ مَّا يَفْعَلُ أَللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُمْ وَءَامَنتُمْ ﴾ [النساء: ١٤٧] وقوله ﴿ يَكُمَّعْشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنْسِ ٱلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِي وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَلَذاً ﴾[الأنعام: ١٣٠] إلى قوله ﴿وَأَهَلُهَا غَلِفْلُونَ ﴾[الأنعام: ٣١] وقوله ﴿أَلَوْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَنِهَىٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعَبُدُوا الشَّيَطِينَ ۗ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُّبِينٌ ۞ وَأَنِ اعْبُدُونِ ۚ هَذَا صِرَطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ [يس: ٦٠ - ٦٦] الآيات وما بعدها وقالت الجن لما سمعوا القرآن ﴿ قَالُواْ يَكَوُّمَنَّ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِىٓ إِلَى ٱلْحَقِّ وَإِلَىٰ طَرِيقِ مُسْتَقِيم سَ يَعَوْمَنَآ أَجِيبُواْ دَاعِيَ ٱللَّهِ وَءَامِنُواْ بِهِـ، ﴾ [الأحقاف: ٣٠ - ٣١] الآية وما بعدها وقالت الجن ﴿وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَيْكَ تَحَرَّوْ أَرْشَدًا ﴾ [الجن: ١٤] الآية وما بعدهاوقد قال في القرآن في غيرموضع ﴿ يَآأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُم ﴾ [البقرة: ٢١] ﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ ﴾

[النساء: ١] فقد أمرهم بما خلقهم له وأرسل الرسل إلى الإنس والجن ومحمد أرسل إلى الانساء: ١] فقد أمرهم بما خلقهم له وقد روى أنه لما قرأ عليهم سورة الرحمن وجعل يقرأ هُوَإِنِي َاللّهِ وَقِدْ روى أنه لما قرأ عليهم سورة الرحمن وجعل يقرأ هُوَإِنِي َاللّهِ وَلَيْ وَنِكُما تُكَذِبانِ الله الله الله الله الله الله على على الله الله الله ويعترفون بأن الله خلقهم ليعبدوه لا ليضيعوا حقه وفي الصحيحين عن معاذ بن جبل أن النبي على قال له يامعاذ أتدري ما حق الله على عبادة قال الله ورسوله أعلم قال فإن حق الله على عبادة أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا أتدرى ماحق العباد على الله إذا فعلوا ذلك قلت الله ورسوله أعلم قال فإن حقهم عليه أن لا يعذبهم وفي المسند عن إبن عمر عن النبي على قال بعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يعبد الله وحده لا شريك له وجعل رزقي تحت ظل رمي جعل الذل والصغار على من خالف أمرى ومن تشبه بقوم فهو منهم (١).

#### والعبادة تتضمن كمال الحب ونهايته وكمال الذل ونهايته

ففى صحيح مسلم عن النبى الله قال ذاق طعم الايمان من رضى بالله ربا وبالاسلام دينا وبمحمد نبيا وفى الصحيحين عن النبى انه قال ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الايمان أن يكون الله ورسوله أحب اليه مما سواهما ومن كان يجب المرء لايجبه الا الله ومن كان يكره أن يرجع فى الكفر بعد اذ أنقذه الله منه كما يكره ان يلقى فى النار وهذا مما يبين من الكلام على الحبة فنقول محبة الله بل محبة الله ورسوله من أعظم واجبات الايمان وأكبر اصوله وأجل قواعده بل هى اصل كل عمل من اعمال الايمان والدين وكما ان التصديق به اصل كل قول من أقوال الايمان والدين فان كل حركة فى الوجود انما تصدر عن محبة إما عن محبة محمودة أو عن محبة مذمومة كما قد بسطنا ذلك فى قاعدة الحبة من القواعد الكبار فجميع الاعمال الايمانية الدينية لا تصدر الا عن الحبة المحمودة وأصل الحبة المحمودة هى محبة الله سبحانه وتعالى إذ العمل الصادر عن محبة مذمومة عند الله لايكون عملا صالحا بل جميع الاعمال الايمانية الدينية لا تصدر إلا عن مذمومة عند الله لايكون عملا صالحا بل جميع الاعمال الايمانية الدينية لا تصدر إلا عن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص:۵۲-۵۳.

محبة الله فإن الله تعالى لا يقبل من العمل الا ما اريد به وجهه كما ثبت في الصحيح عن النبي انه قال يقول الله تعالى أنا أغنى الشركاء عن الشرك فمن عمل عملا فأشرك فيه غيرى فانا منه برئ وهو كله للذى أشرك وثبت في الصحيح في حديث الثلاثة الذين هم أول من تسعر بهم النار القارئ المرائى والمجاهد المرائى والمتصدق المرائى بل اخلاص الدين لله هوالدين الذي لايقبل الله سواه وهوالذي بعث به الأولين والأخرين من الرسل وأنزل به جميع الكتب واتفق عليه أئمة اهل الايمان وهذا هو خلاصة الدعوةالنبوية وهو قطب القرآن الذي تدور عليه رحاه وقال تعالى فيما قصه من قصة آدم وابليس انه قال ﴿ فَبِعِزَّ نِكَ لَأُغُوبِنَّهُمْ أَجْمِعِينَ ﴿ آَلَ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [ص: ٨٧ - ٨٨] وقال تعالى ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطَنَنُّ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْفَاوِينَ ﴾ [الحجر: ٤٢] وقال ﴿ إِنَّهُۥ لَيْسَ لَهُ. سُلْطَنُ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِ مَ يَتُوكَ لُونَ ﴿ إِنَّا إِنَّمَا سُلْطَنْنُهُ. عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِدِـ مُشَّرِكُونَ﴾ [النحل: ٩٩ - ١٠٠] فبين ان سلطان الشيطان واغواءه انما هو لغير المخلصين ولهذا قال في قصة يوسف ﴿كَنَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوٓءَ وَٱلْفَحْشَآءَ ۚ إِنَّهُۥ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾[يوسف: ٢٤] واتباع الشيطان هم اصحاب النار كما قال تعالى ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٨٥] وقد قال سبحانه ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ-وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء: ٤٨] وهذه الآية في حق من لم يتب ولهذا خصص الشرك وقيد ما سواه بالمشيئة فأخبر انه لايغفر الشرك لمن لم يتب منه ومادونه يغفره لمن يشاء واما قوله ﴿قُلْ يَعِبَادِي ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ لَا نَفَّـنَطُواْ مِنرَّحْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ [الزُّمَر: ٥٣] فتلك في حق التائبين ولهذا عم واطلق وسياق الآية يبين ذلك مع سبب نزولها وقد اخبر سبحانه ان الأولين والآخرين انما امروا بذلك في غير موضع كالسورة التي قرأها النبي على ابي لما امره الله تعالى ان يقرأ عليه قراءة إبلاغ وإسماع بخصوصه فقال ﴿وَمَا نَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِئنَبَ إِلَّامِنَ بَعْدِ مَا جَآءَنَّهُمُ الْبِيّنَةُ ﴿ وَمَا أُمُرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ ﴾ [البيَّنة: ٤ - ٥] الآية وهذا حقيقة قول لا اله إلا الله وبذلك بعث

جميع الرسل قال الله تعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِىٓ إِلَيْهِ أَنَهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَعَلَنَا مِن دُونِ الرَّمَّنِ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥] وقال ﴿ وَسَّئَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا آجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّمَّنِ فَاعْبُدُوا اللَّهَ يَعْبَدُونَ ﴾ [الأخرف: ٤٥] وقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاللَّهُ مَنْ أَرْسَلُ افتتحوا دعوتهم بهذا الاصل كما قال نوح عليه السلام

﴿ أَعَبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٥٩] وكذلك هود وصالح وشعيب عليهم السلام وغيرهم كل يقول ﴿ أَعَبُدُوا أَللَّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۗ ﴾ لاسيما افضل الرسل الذين اتخذ الله كلاهما خليلا ابراهيم ومحمدا عليهما السلام فان هذا الاصل بينه الله بهما وأيدهما فيه ونشره بهما فابراهيم هوالامام الذى قال الله فيه ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًّا ﴾ [البقرة: ١٢٤] ذريته جعل النبوة والكتاب والرسل فأهل هذه النبوة والرسالة هم من آله الذين بارك الله عليهم قال سبحانه ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ, سَيَمٌ دِينِ (٧٧) وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ - لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الزُّخرُف: ٢٦ - ٢٨] فهذه الكلمة هي كلمة الاخلاص لله وهي البراءة من كل معبود الا من الخالق الذي فطرنا ونبينا ﷺ هو الذي اقام الله به الدين الخالص لله دين التوحيد وقمع به المشركين من كان مشركا في الأصل ومن الذين كفروا من اهل الكتب وقال فيما رواه الامام أحمد وغيره بعثت بالسيف بين يدي الساعة حتى يعبد الله وحده لاشريك له وجعل رزفي تحت ظل رمحى وجعل الذلة والصغار على من خالف امرى ومن تشبه بقوم منهم وقد تقدم بعض ما انزل الله عليه من الآيات المتضمنة للتوحيد وقال تعالى ايضا ﴿وَٱلصَّنَفَاتِ صَفًّا ﴾ [الصافات: ١] إلى قوله ﴿إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَحِدُّ ﴾ [الصافات: ٤] إلى قوله ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَهُمُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكُيرُونَ ١٠٠٠ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرِ تَجْنُونِ ١٠٠٠ بَلْ جَآءَ بِٱلْخَقِ وَصَدَّقَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ٣٥ - ٣٧] إلى قوله ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ١٠٤ أَوْلَتِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ ١٤٠ فَوَكِدُ ۗ وَهُم مُّكُرِّمُونَ ﴾ [الصافات: ٤٠ - ٤٢] إلى ما ذكره من قصص الأنبياء في التوحيد واخلاص الدين

لله إلى قوله ﴿ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ١٠٥٠ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [الصافات: ١٥٩ - ١٦٠] وقال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلمُّنَفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَأَعْتَصَكُمُواْ بِٱللَّهِ وَأَخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُوْلَئِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۖ وَسَوْفَ يُؤْتِ ٱللَّهُ ٱلْمُؤِّمِنِينَ أَجِّرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ١٤٥ - ١٤٦] وفي الجملة فهذا الأصل في سورة الأنعام والأعراف والنور وآل طسم وآل حم وآل المر وسور المفصل وغير ذلك من السور المكية ومواضع من السور المدنية كثير ظاهر فهواصل الأصول وقاعدة الدين حتى في سورتي الاخلاص قل يا ايها الكافرون وقل هو الله أحد وهاتان السورتان كان النبي يقرأ بهما في صلاة التطوع كركعتي الطواف وسنة الفجر وهما متضمنتان للتوحيد فاما قل يا ايها الكافرون فهي متضمنة للتوحيد العملي الأرادي وهو اخلاص الدين لله بالقصد والارادة وهو الذي يتكلم به مشائخ التصوف غالبا واما سورة قل هو الله احد فمتضمنة للتوحيد القولي العملي كما ثبت في الصحيحين عن عائشة ان رجلا كان يقرأ قل هوالله احد في صلاته فقال النبي سلوه لم يفعل ذلك فقال لانها صفة الرحمن فانا احب ان اقرأ بها فقال اخبروه ان الله يحبه ولهذا تضمنت هذه السورة من وصف الله سبحانة وتعالى الذي ينفى قول اهل التعطيل وقول اهل التمثيل ما صارت به هي الأصل المعتمد في سائل الذات كما قد بسطنا ذلك في غير هذا الموضع وذكرنا اعتماد الأئمة عليها مع ما تضمنته من تفسير الأحد الصمد كما جاء تفسيره عن النبي ﷺ والصحابة والتابعين وما دل على ذلك من الدلائل لكن المقصود هنا هو التوحيد العملى وهو اخلاص الدين لله وان كان احد النوعين مرتبطا بالأخر فلا يوجد أحد من اهل التعطيل الجهمية واهل التمثيل المشبهة الا وفيه نوع من الشرك العملي اذ اصل قولهم فيه شرك وتسوية بين الله وبين خلقه أوبينه وبين المعدومات كما يسوى المعطلة بينه وبين المعدومات في الصفات السلبية التي لا تستلزم مدحا ولا ثبوت كمال أويسوون بينه وبين الناقص من الموجودات في صفات النقص وكما يسووى اذا اثبتوا هم ومن ضاها هم من الممثلة بينه وبين المخلوقات في حقائقها حتى قد يعبدونها فيعدونها فيعدلون بربهم ويجعلون له اندادا ويسوون المخلوقات برب العالمين واليهود كثيرا ما يعدلون الخالق بالمخلوق ويمثلونه به

حتى يصفوا الله بالعجز والفقر والبخل ونحو ذلك من النقائص التي يجب تنزيهه عنها وهي من صفات خلقه والنصارى كثيرا ما يعدلون المخلوق بالخالق حتى يجعلوا في المخلوقات من نعوت الربوبية وصفات الالهية ويجوزون له مالا يصلح الا للخالق سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علوا كبيرا والله سبحانه وتعالى قد امرنا ان نسأله ان يهدينا الصراط المستقيم صراط الذين انعم عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين غير المغضوب عليهم ولا الضالين وقد قال النبى اليهود مغضوب عليهم والنصاري ضالون وفي هذه الأمة من فيه شبه من هؤلاء وهؤلاء كما قال النبي لتتبعن سنن من كان قبلكم حذوالقذة بالقذة حتى لو دخلوا حجر ضب لدخلتموه قالوا يا رسول الله اليهود والنصاري قال فمن والحديث في الصحيحين فاذا كان اصل العمل الديني هو اخلاص الدين لله وهوارادة الله وحده فالشيئ المراد لنفسه هو الحبوب لذاته وهذا كمال الحجبة لكن اكثر ما جاء المطلوب مسمى باسم العبادة كقوله ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَّ ا وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [المداريات: ٥٦] وقوله ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١] وامثال هذا والعبادة تتضمن كمال الحب ونهايته وكمال الذل ونهايته فالحبوب الذي لا يعظم ولا يذل له لا يكون معبودا والمعظم الذي لا يحب لا يكون معبودا ولهذا قال تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبّ ٱللَّهِ ۖ وَالَّذِينَ ءَامَنُواً أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥] فبين سبحانه ان المشركين بربهم الذين يتخذون من دون الله اندادا وان كانوا يحبونهم كما يحبون الله فالذين آمنوا اشد حبا لله منهم لله ولأوثانهم لأن المؤمنين اعلنم بالله والحب يتبع العلم وأن المؤمنين جعلوا جميع حبهم لله وحده اعلم بالله والحب يتبع العلم ولأن المؤمنين جعلوا جميع حبهم لله وحده وأولئك جعلوا بعض حبهم لغيره واشركوا بينه وبين الأنداد في الحب ومعلوم أن ذلك اكمل<sup>(١)</sup>.

لفظ العبادة يتضمن كمال الذل بكمال الحب فلا بد أن يكون العابد محبا للإله المعبود كمال الحب ولا بد أن يكون ذليلا له كمال الذل فمن احب شيئا ولم يذل له لم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۵۱-۵۱ وأمراض القلوب ج: ۱ ص: ٦٣.

يعبده ومن خضع له ولم يجبه لم يعبده وكمال الحب والذل لا يصلح إلا لله وحده فهو الإله المستحق للعبادة التي لا يستحقها إلا هو وذلك يتضمن كمال الحب والذل والإجلال والإكرام والتوكل والعبادة فالنفوس محتاجة إلى الله من حيث هو معبودها ومنتهى مرادها وبغيتها ومن حيث هو ربها وخالقها فمن آمن بالله رب كل شيء وخالقه ولم يعبد إلا الله وحده بحيث يكون الله أحب إليه من كل ما سواه وأخشى عنده من كل ما سواه وأعظم عنده من كل ما سواه وأرجى عنده من كل ما سواه بل من سوى بين الله وبين بعض المخلوقات في الحب بحيث يحبه مثل ما يجب الله ويخشاه مثل ما يخشى الله ويرجوه مثل ما يرجوالله ويدعوه مثل ما يدعوه فهو فهو مشرك الشرك الذي لا يغفره ويرجوه مثل ما يرجوالله ويدعوه مثل ما يدعوه فهو مشرك الشرك الذي لا يغفره

فكمال المخلوق في تحقيق عبوديته لله وكلما ازداد العبد تحقيقا للعبودية ازداد كماله وعلت درجته ومن توهم ان المخلوق يخرج من العبودية بوجه من الوجوه أوان الحروج عنها اكمل فهومن اجهل الخلق واضلهم وقال تعالى ﴿وَلَهُرُمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَنْ عِندَهُ, لاَ يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلاَ يَسْتَحْسِرُونَ اللهَ يُسَيِّحُونَ ٱلنَّلَ وَٱلنَّهَارَ لاَ يَفْتُرُونَ ﴾ وَمَنْ عِندَهُ, لاَ يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلاَ يَسْتَحْسِرُونَ اللهَ يُسَيِّحُونَ ٱلنَّلَ وَٱلنَّهَارَ لاَ يَفْتُرُونَ ﴾ [الانبياء: ١٩ - ٢٠] ﴿ وَقَالُواْ ٱتَّفَذَ ٱلرَّمْنُ وَلَدًا سُبْحَنَهُ بَلْ عِبَادُ مُكُونَ مَكْمُونَ وَقَالُواْ وَقَدَ الرَّمْنُ وَلَدًا سُبْحَنَهُ بَلْ عِبَادُ مُكُونَ عَنْ عَبْدَا لِيَهِ وَلاَ الْمَلَيِّكُةُ ٱلمُقْرَبُونَ وَمَن إِلَيْقِولِهِ هُولِهُ هُولُهُ مَنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ وَمَن الله الله عَلَى اللهُ عَلَى ﴿ لَنَ يَسْتَكُمُ الْمُسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِيَّهِ وَلاَ الْمَلَيِّكَةُ ٱلمُقْرَبُونَ وَمَن يَسْتَكِفُ عَنْ عِبَادَيِهِ وَيَسَتَكِمُ فَي الْمَسْتِحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِيَّهِ وَلاَ الْمَلْيَعِكُةُ ٱلمُقْرَبُونَ وَمَن يَسْتَكِفُ عَنْ عِبَادَيِهِ وَيَسَتَكِمُ فَسُتَكُمُ فَالْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِيَهِ وَلاَ الْمَلَيِّكَةُ ٱلمُقْرَبُونَ وَمَن عَبْدَا لَيْ وَلا اللهُ اللهُ وَلا المُنافِقُونَ وَمَن عَبْدُونَ اللهِ وَلِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ الللهُ عُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ وَلَهُ عَنْ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٣١.

وقال ﴿ يَآأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١] (١٠). ﴿ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]

وقد أنزل الله عليه في غير موضع أمر جميع الخلق بعبادته $^{(n)}$ .

#### لطائف لغوية

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۰ ص: ۱۷۱–۱۷۷ والفتاوي الكبري ج: ۲ ص: ۳۷۷.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ۱۳۲.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ١ ص: ٣٨٧.

اَعَبُدُواْ رَبَّكُمُ اَلَذِى خَلَقَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١] وفي قوله ﴿فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ ﴾ [يونس: ١٨] فإن نفس المأمور التقوى والإحسان والإيمان والعبادة والتوكل أمور مطلوبة مقصودة بل هي نفس المأمور به (١٠).

الاحكام المرتبة على الأسماء العامة نوعان أحدهما ما يثبت لكل فرد من أفراد ذلك العام سواء قدر وجود الفرد الآخر أو عدمه والثاني ما يثبت لجموع تلك الأفراد فيكون وجود كل منها شرطا في ثبوت الحكم للآخر مثال الأول قوله تعالى ﴿ يَـٰٓأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبِّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢١] ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّكَاوَةِ ﴾ [١١ائدة: ٦] ومثال الثاني قوله تعالى ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] ﴿ وَكَذَاكِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣] فإن الخلق ثابت لكل واحد من الناس وكلا منهم مخاطب بالعبادة والطهارة وليس كل واحد من الأمة أمة وسطا ولا خير أمة ثم العموم المقابل بعموم آخر قد يقابل كل فرد من هذا بكل فرد من هذا كما في ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنزلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ باللَّهِ وَمَكْتِيكِيهِ وَكُثُهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] فإن كل واحد من المؤمنين آمن بكل واحد من الملائكة والكتب والرسل وقد يقابل المجموع بالمجموع بشرط الاجتماع منهما كما في قوله ﴿ قَدْكَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِتَتَيْنِ ٱلْتَقَتَأَ ﴾ [آل عمران: ١٣] فإن الالتقاء ثبت لكل منهما حال اجتماعهما وقد يقابل شرط الاجتماع من أحدهما كقوله ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] فإن مجموع الأمة خير للناس مجتمعين ومنفردين وقد يقابل المجموع بالمجموع بتوزيع الأفراد على الأفراد فيكون لكل واحد من العمومين واحد من العموم الآخر كما يقال لبس الناس ثيابهم وركب الناس دوابهم فان كل واحد منهم ركب دابته ولبس ثوبه وكذلك إذا قيل الناس يحبون أولادهم أي كل واحد يحب ولده ومن هذا قوله سبحانه ﴿ وَٱلْوَلِدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَادَهُنَّ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] أي كل والدة ترضع ولدها بخلاف ما لو قلت الناس يعظمون الأنبياء فان

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٥١.

كل واحد منهم يعظم كل واحد من الأنبياء (١). ﴿ وَأَنزَلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَهِهِ عِن ٱلشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ ۗ ﴾ [البقرة: ٢٧]

قال تعالى ﴿ اَلَذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً فَأَخَرَجَبِهِ مِنَ الشَّمَاءَ بِنَاءَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً فَأَخَرَجَهِ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢] قد خلق الله تعالى الأشياء بأسباب كما قال تعالى ﴿ وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مِنَ السَّمَآءِ مِن مَآءِ فَأَخِيا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ [البقرة: ١٦٤] وقال ﴿ فَأَنزَلُنَا بِهِ ٱلْمَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ اللّهُ مِن السَّمَآءِ مِن كُلِّ الثَّمَرَتِ ﴾ [الأعراف: ٥٧] وقال تعالى ﴿ يَهْدِى بِهِ اللّهُ مَنِ التَّبَعَ رِضُوانَهُ وسُبُلَ السَّكَ مِ فَاللّهُ مَن السَّكَ مِ ﴿ اللّهُ مَن السَّكَ مِ اللّهُ اللّهُ مَن السَّكَ مِ اللّهُ مَن السَّكَ مِ اللّهُ اللّهُ مَن السَّكَ مِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن السَّكَ مِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللل

# ﴿ فَكَلَّ تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا ﴾ [البقرة: ٢٢]

قال تعالى ﴿ فَكَلاَ بَعَعَ لُواْ لِللَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧] وذكر تعالى في سورة الاخلاص أنه أحد ليس له كفوا أحد فنفى بذلك أن يكون شيئا من الأشياء له كفوا وبين أنه أحد لا نظير له (٣).

أن الكمال لازم لواجب الوجود واجب له يمتنع سلب الكمال عنه والكمال أمور وجودية فالأمور العدمية لا تكون كمالا إلا إذا تضمنت أمورا وجودية إذ العدم المحض ليس بشيء فضلا عن أن يكون كمالا فإن الله سبحانه إذا ذكر ما يذكره من تنزيهه ونفى النقائص عنه ذكر ذلك في سياق إثبات صفات الكمال له كقوله تعالى ﴿ اللّهُ لا ٓ إِلَهُ إِلّا هُو النقائص عنه ذكر ذلك في سياق إثبات صفات الكمال له كقوله تعالى ﴿ اللّهُ لا ٓ إِلَهُ إِلّا هُو اللّهُ وَاللّهُ وَلا نَوْمٌ ﴿ لا تَأْخُذُهُ وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فنفي السنة والنوم يتضمن كمال الحياة والقيومية وهذه من صفات الكمال وكذلك قوله ﴿ لا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السّمَوَتِ وَلا فَي اللّهُ مَن صفات الكمال وكذلك عنه يتضمن علمه به وعلمه به من صفات الكمال وكذلك قوله ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتّةِ أَيّامٍ وَمَا الكمال وكذلك قوله ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتّةِ أَيّامٍ وَمَا الكمال وكذلك قوله ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتّةِ أَيّامٍ وَمَا الكمال وكذلك قوله ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتّةِ أَيّامٍ وَمَا الكمال وكذلك قوله ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا السّمَوْتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتّةِ أَيّامٍ وَمَا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۳۱ ص: ۱۲۸.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۸ ص: ۸۰.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوية ج: ٢ ص: ١٨٣-١٨٥.

مَسَّنَا مِن لُّغُوبِ ﴾ [ق: ٣٨] فتنزيهه لنفسه عن مس اللغوب يقتضي كمال قدرته والقدرة من صفات الكمال فتنزيهه يتضمن كمال حياته وقيامه وعلمه وقدرته وهكذا نظائر ذلك فالرب تعالى موصوف بصفات الكمال التي لا غاية فوقها إذ كل غاية تفرض كمالا إما أن تكون واجبة له أو ممكنة أو ممتنعة والقسمان الأخيران باطلان فوجب الأول فهو منزه عن النقص وعن مساواة شيء من الأشياء له في صفات الكمال بل هذه المساواة هي من النقص أيضا وذلك لأن المتماثلين يجوز على أحدهما ما يجوز على الآخر ويجب له ما يجب له ويمتنع عليه ما يمتنع عليه فلو قدر أنه ماثل شيئا في شيء من الأشياء للزم اشتراكهما فيما يجب ويجوز ويمتنع على ذلك الشيء وكل ما سواه ممكن قابل للعدم بل معدوم مفتقر إلى فاعل وهو مصنوع مربوب محدث فلو ماثل غيره في شيء من الأشياء للزم أن يكون هو والشيء الذي ماثله فيه ممكنا قابلا للعدم بل معدوما مفتقرا إلى فاعل مصنوعا مربوبا محدثا وقد تبين أن كماله لازم لذاته لا يمكن أن يكون مفتقرا فيه إلى غيره فضلا عن أن يكون ممكنا أو مصنوعا أو محدثا فلو قدر مماثلة غيره له في شيء من الأشياء للزم كون الشيء الواحد موجودا معدوما ممكنا واجبا قديما محدثا وهذا جمع بين النقيضين فالرب تعالى مستحق للكمال على وجه التفصيل كما أخبرت به الرسل فإن الله تعالى أخبر أنه بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير وأنه سميع بصير وأنه عليم قدير عزيز حكيم غفور رحيم ودود مجيد وأنه يحب المتقين والحسنين والصابرين ويرضى عن الذين آمنوا وعملوا الصالحات ولا يحب الفساد ولا يرضى لعباده الكفر وأنه خلق السماوات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش وأنه كلم موسى تكليما وناداه وناجاه إلى غير ذلك مما جاء به الكتاب والسنة وقال في التنزيه ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِۦ شَمَٰ ۗ ۗ ﴾ [الشورى: ١١] ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ ، سَمِيًّا ﴾ [مريم: ٦٥] ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ [النحل: ٧٤] ﴿ وَلَـمُ يَكُن لَهُ, كُفُواً أَحَدُ ﴾[الإخلاص: ٤] ﴿ فَكَلا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ تَعَلَّمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧] فنزه نفسه عن النظير باسم الكفء والمثل والند والسمى وقد بسط الكلام على هذا في غير هذا الموضع وكتبنا رسالة مفردة في قوله ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِۦ شَيُّ ۗ ﴾ [الشورى: ١١] وما فيها من الأسرار والمعاني الشريفة فهذه طريقة الرسل وأتباعهم من سلف الأمة وأئمتها إثبات مفصل ونفى مجمل إثبات صفات الكمال على وجه التفصيل ونفى النقص

والتمثيل كما دل على ذلك سورة ﴿قُلْهُوَ اللَّهُ أَحَدُّ ١٠ اللَّهُ الصَّكَمُدُ ﴾ (١).

فاعتقاد الفرقة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة أهل السنة والجماعة وهو الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت والايمان بالقدر خيره وشره ومن الايمان بالله الإيمان بما وصف به نفسه في كتابه وبما وصفه به رسوله محمد ﷺ من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف ولا تمثيل بل يؤمنون بأن الله سبحانه ليس كمثله شيء وهو السميع البصر فلا ينفون عنه ما وصف به نفسه ولا يجرفون الكلم عن مواضعه ولا يلحدون في أسماء الله وآياته ولا يكيفون ولا يمثلون صفاته بصفات خلقه لأنه سبحانه لا سمى له ولا كقو له ولا ند له ولا يقاس بخلقه سبحانه وتعالى فانه سبحانه أعلم بنفسه وبغيره وأصدق قيلا وأحسن حديثا من خلقه ثم رسله صادقون مصدوقون بخلاف الذين يقولون عليه مالا يعلمون ولهذا قال سبحانه وتعالى ﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ( الصافات: ١٨٠ - ١٨١ ] فسبح نفسه وَالْحُمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الصافات: ١٨٠ - ١٨٢] فسبح نفسه عما وصفه به المخالفون للرسل وسلم على المرسلين لسلامة ما قالوه من النقص والعيب وهو سبحانه قد جمع فيما وصف وسمى به نفسه بين النفى والإثبات فلا عدول لأهل السنة والجماعة عما جاء به المرسلون فإنه الصراط المستقيم صراط الذين انعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وقد دخل في هذه الجملة ما وصف به نفسه في سورة الإخلاص التي تعدل ثلث القرآن وقوله سبحانه ﴿فَكَا يَجْعَـٰ لُواْ بِلَّهِ أَنـٰ دَادًا وَأَنتُمُ تَعَلَّمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢] (٢).

ومذهب سلف الأمة وأثمتها أنهم يصفون الله بما وصف به نفسه ووصفه به رسوله في النفي والاثبات والله سبحانه وتعالى قد نفي عن نفسه مماثلة المخلوقين فقال الله تعالى ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَـٰدُ ﴿ اللَّهُ الصَّـَمَدُ ﴿ لَا لَهُ الصَّـَمَدُ ﴾ لَهُ الله تعالى ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَـٰدُ ﴾ وَلَمْ يَكُن لَهُ إِلَهُ عَلَى الله عالى ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَـٰدُ ﴾ وَلَمْ يَكُن لَهُ إِلَهُ عَلَى الله عالى ﴿ قُلُ هُو اللَّهُ الصَّـَمَدُ ﴾ الله عالى ﴿ قُلُ هُ وَاللَّهُ اللَّهُ الصَّـَمَدُ ﴾ الله عالى ﴿ قُلُ هُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٨.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى ج: ٣ ص:١٣٠-١٣١ والعقيدة الواسطية ج: ١ ص: ١٣ والعقيدة الأصفهانية ج: ١ ص: ٢٤-٢٥.

كُفُوا أَحَدُ ﴾ فبين أنه لم يكن أحد كفوا له وقال تعالى ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ مَسَمِيًّا ﴾ [مريم: ٦٥] فأنكر أن يكون له سمى وقال تعالى ﴿فَلَا تَجْعَلُواْ بِلَّهِ أَنْدَادًا ﴾ [البقرة: ٢٢] وقال تعالى ﴿ فَلَا تَضۡرِبُواۡ لِلَّهِ ٱلْأَمۡثَالَۚ ﴾[النحل: ٧٤] وقال تعالى ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِۦ شَى ُّ ۖ ﴾[الشورى: ١١] ففيما أخبر به عن نفسه من تنزيهه عن الكفؤ والسمى والمثل والند وضرب الأمثال له بيان أن لا مثل له في صفاته ولا أفعاله فان التماثل في الصفات والأفعال يتضمن التماثل في الذات فان الذاتين المختلفتين يمتنع تماثل صفاتهما وأفعالهما اذ تماثل الصفات والأفعال يستلزم تماثل الذوات فان الصفة تابعة للموصوف بها والفعل أيضا تابع للفاعل بل هو مما يوصف به الفاعل فاذا كانت الصفتان متماثلتين كان الموصوفان متماثلين حتى أنه يكون بين الصفات من التشابه والاختلاف بحسب ما بين الموصوفين كالانسانين كما كانا من نوع واحد فتختلف مقاديرهما وصفاتهما بحسب اختلاف ذاتيهما ويتشابه ذلك بحسب تشابه ذلك كذلك اذا قيل بين الانسان والفرس تشابه من جهة أن هذا حيوان وهذا حيوان اختلاف من جهة أن هذا ناطق وهذا صاهل وغير ذلك من الامور كان بين الصفتين من التشابه والاختلاف بحسب ما بين الذاتين وذلك أن الذات المجردة عن الصفة لا توجد الا في الذهن فالذهن يقدر ذاتا مجردة عن الصفة ويقدر وجودا مطلقا لا يتعين وأما الموجودات في أنفسها فلا يمكن فيها وجود ذات مجردة عن كل صفة ولا وجود مطلق لا يتعين ولا يتخصص واذا قال من قال من أهل الاثبات للصفات انا اثبت صفات الله زائدة على ذاته فحقيقة ذلك أنا نثبتها زائدة على ما أثبتها النفاة من الذات فان النفاة اعتقدوا ثبوت ذات مجردة عن الصفات فقال أهل الاثبات نحن نقول باثبات صفات زائدة على ما اثبته هؤلاء وأما الذات نفسها الموجودة فتلك لا يتصور أن تتحقق بلا صفة أصلا بل هذا بمنزلة من قال اثبت انسانا لا حيوانا ولا ناطقا ولا قائما بنفسه ولا بغيره ولا له قدرة ولا حياة ولا حركة ولا سكون أو نحو ذلك أو قال أثبت نخلة ليس لها ساق ولا جذع ولا ليف ولا غير ذلك فان هذا يثبت ما لا حقيقة له في الخارج ولا يعقل ولهذا كان السلف والأئمة يسمون نفاة الصفات معطلة لأن حقيقة قولهم تعطيل ذات الله تعالى وان كانوا هم قد لا يعلمون ان قولهم مستلزم للتعطيل بل يصفونه بالوصفين المتناقضين فيقولون هوموجود قديم واجب ثم ينفون لوازم وجوده فيكون حقيقة قولهم موجود ليس بموجود حق ليس بحق خالق ليس بخالق فينفون عنه النقيضين إما تصريحا بنفيها واما امساكا عن الاخبار بواحد منهما ولهذا كان محققوهم وهم القرامطة ينفون عنه النقيضين فلا يقولون موجود ولا لا موجود ولا حي ولا لا حي ولا عالم ولا لا عالم قالوا لأن وصفه بالاثبات تشبيه له بالموجودات ووصفه بالنفى فيه تشبيه له بالمعدومات فآل بهم اغراقهم في نفي التشبيه إلى أن وصفوه بغاية التعطيل ثم أنهم لم يخلصوا مما فروا منه بل يلزمهم على قياس قولهم أن يكونوا قد شبهوه بالممتنع الذى هو أخس من الموجود والمعدوم الممكن ففروا فى زعمهم من تشبيهه بالموجودات والمعدومات ووصفوه بصفات الممتنعات التي لا تقبل الوجود بخلاف المعدومات الممكنات وتشبيهه بالممتنعات شر من تشبيهه بالموجودات والمعدومات الممكنات وما فر منه هؤلاء الملاحدة ليس بمحذور فانه اذا سمى حقا موجودا قائما بنفسه حيا عليما رؤوفا رحيما وسمى المخلوق بذلك لم يلزم من ذلك أن يكون مماثلا للمخلوق اصلا ولو كان هذا حقا لكان كل موجود مماثلا لكل موجود ولكان كل معدوم مماثلا لكل معدوم ولكان كل ما ينفي عنه شيء من الصفات مماثلا لكل ما ينفي عنه ذلك الوصف فاذا قيل السواد موجود كان على قول هؤلاء قد جعلنا كل موجود مماثلا للسواد واذا قلنا البياض معدوم كنا قد جعلنا كل معدوم مماثلا للبياض ومعلوم أن هذا في غاية الفساد ويكفي هذا خزيا لحزب الالحاد واذا لم يلزم مثل ذلك في السواد الذي له أمثال بلا ريب فاذا قيل في خالق العالم أنه موجود لا معدوم حي لا يموت قيوم لا تأخذه سنة ولا نوم فمن أين يلزم أن يكون مماثلاً لكل موجود ومعدوم وحي وقائم ولكل ما ينفي عنه العدم وما ينفي عنه صفة العدم وما ينفي عنه الموت والنوم كأهل الجنة الذين لا ينامون ولا يموتون وذلك أن هذه الاسماء العامة المتواطئة إلى تسميها النحاة اسماء الاجناس سواء اتفقت معانيها في محالها أو تفاضلت كالسواد ونحوه وسواء سميت مشككة وقيل أن المشككة نوع من المتواطئة اما أن تستعمل مطلقة وعامة كما اذا قيل الموجود ينقسم إلى واجب وممكن وقديم ومحدث وخالق ومخلوق والعلم ينقسم إلى قديم ومحدث واما أن تستعمل خاصة معينة كما اذا قيل وجود زيد وعمرو وعلم زيد وعمرو وذات زيد وعمرو فاذا استعملت خاصة معينة دلت على ما يختص به المسمى لم تدل على ما يشركه فيه غيره في الخارج فان ما يختص به

المسمى لا شركة فيه بينه وبين غيره فاذا قيل علم زيد ونزول زيد واستواء زيد ونحو ذلك لم يدل هذا الا على ما يختص به زيد من علم ونزول واستواء ونحو ذلك لم يدل على ما يشركه فيه غيره لكن لما علمنا أن زيدا نظير عمرو وعلمنا أن علمه نظير علمه ونزوله نظير نزوله واستواءه نظير استوائه فهذا علمناه من جهة القياس والمعقول والاعتبار لا من جهة دلالة اللفظ فاذا كان هذا في صفات المخلوق فذلك في الخالق أولى فاذا قيل علم الله وكلام الله ونزوله واستواؤه ووجوده وحياته ونحو ذلك لم يدل ذلك على ما يشركه فيه أحد من المخلوقين بطريق الأولى ولم يدل ذلك على مماثلة الغير له في ذلك كما دل في زيد وعمرو لأنا هناك علمنا التماثل من جهة الاعتبار والقياس لكون زيد مثل عمرو وهنا نعلم أن الله لا مثل له ولا كفو ولا ند فلا يجوز أن نفهم من ذلك أن علمه مثل علم غيره ولا كلامه مثل كلام غيره ولا استواءه مثل استواء غيره ولا نزوله مثل نزول غيره ولا حياته مثل حياة غيره ولهذا كان مذهب السلف والأئمة اثبات الصفات ونفى مماثلتها لصفات المخلوقات فالله تعالى موصوف بصفات الكمال الذي لا نقص فيه منزه عن صفات النقص مطلقا ومنزه عن أن يماثله غيره في صفات كماله فهذان المعنيان جمعا التنزيه وقد دل عليهما قوله تعالى ﴿فَلْ هُوَ اللَّهُ أَحَـٰذُ ۞ اللَّهُ ٱلصَّـٰمَدُ ﴾ [الاخلاص: ١-٢] فالاسم الصمد يتضمن صفات الكمال والاسم الأحد يتضمن نفى المثل كما قد بسط الكلام على ذلك في تفسير هذه السورة فالقول في صفاته كالقول في ذاته والله تعالى ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله لكن يفهم من ذلك أن نسبة هذه الصفة إلى موصوفها كنسبة هذه الصفة إلى موصوفها فعلم الله وكلامه ونزوله واستواؤه هو كما يناسب ذاته ويليق بها كما أن صفة العبد هي كما تناسب ذاته وتليق بها ونسبة صفاته إلى ذاته كنسبة صفات العبد إلى ذاته ولهذا قال بعضهم اذا قال لك السائل كيف ينزل أوكيف استوى أوكيف يعلم أوكيف يتكلم ويقدر ويخلق فقل له كيف هو في نفسه فاذا قال أنا لا أعلم كيفية ذاته فقل له وأنا لا أعلم كيفية صفاته فان العلم بكيفية الصفة يتبع العلم بكيفية الموصوف(١).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٥ ص: ٣٢٥ -٣٣٠ والعقيدة الأصفهانية ج: ١ ص: ٥٣.

النبي ﷺ نهي أمته عن دقيق الشرك وجليلة

وأصل دين الإسلام أن نعبد الله وحده ولا نجعل له من خلقه ندا ولا كفوا ولا سميا قال تعالى ﴿فَأَعْبُدُهُ وَأَصْطَبِرُ لِعِبَدَتِهِ ۚ هَلَ تَعْلَمُ لَهُ، سَمِيًّا ﴾[مريم: ٦٥] وقال تعالى ﴿ وَلَـمْ يَكُن لَهُ, كُفُواً أَحَـٰذُ ﴾[الإخلاص: ٤] وقال تعالى ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِۦ شَيٍّ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] وقال تعالى ﴿فَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧] وفي الصحيحين عن ابن مسعود قال قلت يا رسول الله أي الذنب اعظم قال ان تجعل لله ندا وهو خلقك قلت ثم أى قال أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك قلت ثم اى قال أن تزانى بحليلة جارك فأنزل الله تصديق رسوله ﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقَتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونِكُ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴾ [الضرقان: ٦٨] الآية وقال تعالى ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ۖ وَالَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَشَدُ حُبًّا يَلَّهِ ۗ ﴾ [البقرة: ١٦٥] فمن سوى بين الخالق والمخلوق في الحب له أو الخوف منه والرجاء له فهو مشرك والنبى نهى أمته عن دقيق الشرك وجليلة حتى قال من حلف بغير الله فقد أشركرواه أبودأود وغيره وقال له رجل ما شاء الله وشئت فقال أجعلتني لله ندا بل ما شاء الله وحده وقال لا تقولوا ما شاء الله وشاء محمد ولكن قولوا ما شاء الله ثم شاء محمد وجاء معاذ بن جبل مرة فسجد له فقال ما هذا يا معاذ فقال يا رسول الله رأيتهم في الشام يسجدون لأساقفتهم يا معاذ إنه لا يصلح السجود إلا لله ولو كنت آمرا أحدا ان يسجد لأحد لأمرت المرأة ان تسجد لزوجها من عظم حقه عليها<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى فى النفى ﴿لَيْسَ كَمِثَلِهِ عَنَى ۚ ﴾ [الشورى: ١١] ﴿فَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَالشورى: ٢٠] ﴿ فَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧] ﴿ هَلَ تَعْلَمُ لَهُ مَسْمِيًّا ﴾ [مريم: ٢٥] ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ مِنْ فَي هذه الآيات ان الله لا كقوله ولا ند له ولا مثل له ولا سمى له فمن قال إن علم الله كعلمى أوقدرته كقدرتى أو كلامه مثل كلامى أوإرادته

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۷ ص: ۳۳۹.

ومحبته ورضاه وغضبه مثل إرادتي ومحبتي ورضائي وغضبي أو استوأه على العرش كاستواء أو نزوله كنزولي أو اتيانه كاتياني ونحو ذلك فهذا قد شبه الله ومثله بخلقه تعالى الله عما يقولون وهو ضال خبيث مبطل بل كافر ومن قال ان الله ليس له علم ولا قدرة ولا كلام ولا مشيئة ولا سمع ولا بصر ولا محبة ولا رضى ولا غضب ولا استواء ولا اتيان ولا نزول فقد عطل اسماء الله الحسني وصفاته العلى وألحد في اسماء الله وآياته وهوضال خبيث مبطل بل كافر بل مذهب الأئمة والسلف اثبات الصفات ونفي التشبيه بالمخلوقات اثبات بلا تشبيه وتنزيه بلا تعطيل كما قال نعيم بن حماد الخزاعي شيخ البخاري من شبه الله بخلقه فقد كفر ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر وليس ما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيها ومما يبين ذلك أن الله تعالى أخبرنا ان في الجنة ماء ولبنا وخمرا وعسلا ولحما وفاكهة وحريرا وذهبا وفضة وغير ذلك وقد قال ابن عباس رضى الله عنهما ليس في الدنيا مما في الجنة الا الاسماء فاذا كانت المخلوقات في الجنة توافق المخلوقات في الدنيا في الاسماء والحقائق ليست مثل الحقائق فكيف يكون الخالق مثل المخلوق إذا وافقه في الاسم والله تعالى قد اخبر انه سميع بصير واخبر عن الانسان انه سميع بصير وليس هذا مثل هذا واخبر انه حي وعن بعض عباده أنه حي وليس هذا مثل هذا واخبر انه رؤوف رحيم واخبر عن نبيه انه رؤوف رحيم وليس هذا مثل هذا واخبر انه عليم حليم واخبر عن بعض عباده بأنه عليم حليم وليس هذا مثل هذا وسمى نفسه الملك وسمى بعض عباده الملك وليس هذا مثل هذا وهذا كثير في الكتاب والسنة فكان سلف الأمة وأئمتها كأئمة المذاهب مثل ابي حنيفة ومالك والشافعي واحمد وغيرهم على هذا إثبات بلا تشبيه وتنزيه بلا تعطيل لا يقولون بقول أهل التعطيل نفاة الصفات ولا بقول أهل التمثيل المشبهة للخالق بالمخلوقات فهذه طريقة الرسل ومن آمن بهم وأما المخالفون للرسل صلوات الله وسلامه عليهم من المتفلسفة وأشباههم فيصفون الرب تعالى بالصفات السلبية ليس كذا ليس كذا ليس كذا ولا يصفونه بشيء من صفات الاثبات بل بالسلب الذي يوصف به المعدوم فيبقى ما ذكروه مطابقا للمعدوم فلا يبقى فرق بين ما يثبتونه وبين المعدوم وهم يقولون إنه موجود ليس بمعدوم قيتناقضون يثبتونه من وجه ويجحدونه من وجه آخر ويقولون إنه وجود مطلق لا يتميز بصفة وقد علم

الناس ان المطلق لا يكون موجودا فانه ليس في الأمور الموجودة ما هو مطلق لا يتعين ولا يتميز عن غيره وإنما يكون ذلك فيما يقدره المرء في نفسه فيقر أمرا مطلقا وان كان لا حقيقة له في الخارج فصار هؤلاء المتفلسفة الجهمية المعطلون لا يجعلون الخالق سبحانه وتعالى موجودا مباينا لخلقه بل إما ان يجعلوه مطلقا في ذهن الناس أو يجعلوه حالا في المخلوقات أو يقولون هو وجود المخلوقات ومعلوم أن الله كان قبل ان يخلق المخلوقات وخلقها فلم يدخل فيها ولم يدخلها فيه فليس في مخلوقاته شيء من ذاته ولا في ذاته شيء من مخلوقاته وعلى ذلك دل الكتاب والسنة واتفق عليه سلف الأمة وأئمتها فالجهمية المعطلة نفاة الصفات من المتفلسفة والمعتزلة وغيرهم الذين امتحنوا المسلمين كما تقدم كانوا على هذا الضلال فلما أظهر الله تعالى أهل السنة والجماعة ونصرهم بقى هذا النفى في نفوس كثير من اتباعهم فصاروا يظهرون تارة مع الرافضة القرامطة الباطنية وتارة مع الجهمية الاتحادية وتارة يوافقونهم (۱).

فلا بد للعبد أن يثبت لله ما يجب اثباته له من صفات الكمال وينفى عنه ما يجب نفيه عنه مما يجب نفيه عنه مما يضاد هذه الحال ولا بد له فى أحكامه من ان يثبت خلقه وأمره فيؤمن بخلقه المتضمن كمال قدرته وعموم مشيئته ويثبت امره المتضمن بيان ما يحبه ويرضاه من القول والعمل ويؤمن بشرعه وقدره إيمانا خاليا من الزلل وهذا يتضمن التوحيد فى عبادته وحده لا شريك له وهو التوحيد فى القصد والإرادة والعمل والأول يتضمن التوحيد فى العلم والقول كما دل على ذلك سورة قل هو الله احد ودل على الآخر سورة قل يا أيها الكافر ونوهما سورتا الإخلاص وبهما كان النبى يقرأ بعد الفاتحة فى ركعتى الفجر وركعتى الطواف وغير ذلك فأما الأول وهو التوحيد فى الصفات فالأصل فى هذا الباب أن يوصف الله بما وصف به نفسه وبما وصفته به رسله نفيا وإثباتا فيثبت لله ما اثبته لنفسه وينفى عنه ما نفاه عن نفسه وقد علم ان طريقة سلف الامة وأثمتها إثبات ما اثبته من الصفات من غير تكييف ولا تمثيل ومن غير تحريف ولا تعطيل وكذلك ينفون عنه ما نفاه عن نفسه مع اثبات ما اثبته من الصفات من غير الحاد لا فى أسمائه ولا فى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۱ ص: ٤٨٤-٤٨٤.

آیاته فإن الله تعالی ذم الذین یلحدون فی أسمائه وآیاته کما قال تعالی ﴿وَیلَهِ ٱلْأَسَاءُ ٱلْحُسُنَى فَادَعُوهُ بِهَا وَذَرُوا اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٓ اَسْمَنَهِهِ مَّ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠] وقال تعالی ﴿ إِنَّ الّذِینَ يُلْحِدُونَ فِی ٓ اَيٰکِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْناً أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرًا مَّ مَن يَأْقِ ٓ اِينَا يَوْمَ ٱلْقِينَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْناً أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرًا مَن يَأْقِ ٓ اِينَا يَوْمَ ٱلْقِينَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْناً أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرًا مَ مَن يَأْقِ ٓ السّماء والصفات أَعْمَلُواْ مَا شِنْتُمُ إِنّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ [فصلت: ٤٠] فطريقتهم تتضمن إثبات الأسماء والصفات مع نفى مماثلة المخلوقات اثباتا بلا تشبيه وتنزيها بلا تعطيل كما قال تعالى ﴿لَيْسَ كُمثْلِهِ مَثَى ۗ أَنْ وَلَوْ السّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] ففى قوله ﴿لَيْسَ كُوثُلِهِ مَثَى اللّهِ وَلَا السّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ وَلَوْ السّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١] وفي التعطيل والله سبحانه بعث رسله باثبات مفصل ونفى مجمل فأثبتوا لله الصفات على وجه التفصيل ونفوا عنه ما لا يصلح له من التشبيه والتمثيل كما قال تعالى ﴿فَاعْبُدُهُ وَاصْطَيرَ لِعِنَدَةِ هَلَ تعلم له سميا أى نظيرا يستحق مثل اسمه ويقال مساميا يساميه وهذا معنى ما يروى عن ابن عباس ﴿هَلَ تَعَلَمُ لَهُ لَهُ لَهُ اللهِ وقال تعالى ﴿فَالْ تَعَلَى لَهُ الْمَالِهُ الْمَالِمُ اللّهُ الْمَالِمُ اللهُ ال

ولله تبارك وتعالى حق لا يشركه فيه أحد لا الأنبياء ولا غيرهم وللأنبياء حق وللمؤمنين حق ولبعضهم على بعض حق فحقه تبارك وتعالى أن يعبدوه لا يشركوا به كما تقدم في حديث معاذ ومن عبادته تعالى أن يخلصوا له الدين ويتوكلوا عليه ويرغبوا اليه ولا يجعلوا لله ندا لا في محبته ولا خشيته ولا دعائه ولا الإستعانة به كما في الصحيحين أنه قال من مات وهو يدعو ندا من دون الله دخل النار وسئل أي الذنب أعظم قال أن تجعل لله ندا وهو خلقك وقيل له ما شاء الله وشئت فقال أجعلتني لله ندا بل ما شاء الله وحده وقال تعالى ﴿فَكَلَ جَعَلُوا لِلّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢](٢).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتأوى ج: ٣ ص: ٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۳۰۵.

## الشرك بالله أعظم ذنب عصى الله به

وأصل الشرك انما هو اتخاذ أنداد يجبونهم كحب الله ومن كان حبه لله وبغضبه لله لا يحب الا الله ولا يبغض الا الله ولايعطي الا الله ولا يمنع الا الله فهذه حال السابقين من أولياء الله كما روى البخاري في صحيحه عن أبي هريرة عن النبي الله أنه قال يقول الله من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب وما تقرب الي عبدي بمثل أداء ما افترضته عليه ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يبطش وبي يبطش وبي يبطش ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه وما ترددت عن شيء

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۱ ص:۸۷–۸۸.

أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكثره مساءته ولا بد له منه فهؤلاء الذين أحبوا الله محبة كاملة تقربوا بما يحبه من النوافل بعد تقربهم بما يحبه من الفرائض أحبهم الله محبة كاملة حتى بلغوا ما بلغوه وصار أحدهم يدرك بالله ويتحرك بالله بحيث أن الله يحيب مسألته ويعذه مما استعاذ منه وقد ذم في كتابه من أحب أندادا من دونه قال تعالى ﴿ الّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَآ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَا وَفَم من اتخذ الهه هواه وهو أن يتأله ما يهواه ويحبه وهذا قد يكون فعل القلب فقط(١٠).

﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ ، وَادْعُواْ شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴾[البقرة: ٢٣]

#### آيات التحدي

والقرآن كلام الله وفيه الدعوة والحجة فله به اختصاص على غيره كما ثبت عنه في الصحيح أنه قال ما من نبي من الأنبياء إلا وقد أوتي من الآيات ما آمن على مثله البشر وإنما كان الذي أوتيته وحيا أوحاه الله إلي فأرجو أن أكون أكثرهم تابعا يوم القيامة والقرآن يظهر كونه آية وبرهانا له من وجوه جملة وتفصيلا أما الجملة فإنه قد علمت الخاصة والعامة من عامة الأمم علما متواترا أنه هو الذي أتى بهذا القرآن وتواترت بذلك الأخبار أعظم من تواترها بخبر كل أحد من الأنبياء والملوك والفلاسفة وغيرهم والقرآن نفسه فيه تحدي الأمم بالمعارضة والتحدي هو أن يحدوهم أي يدعوهم فيبعثهم إلى أن يعارضوه فيقال فيه حداني على هذا الأمر أي بعثني عليه ومنه سمي حادي العيس لأنه بحداه يبعثها على السير وقد يريد بعض الناس بالتحدي دعوى النبوة ولكنه أصله الأول قال تعالى في سورة الطور ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوّلُهُ بَل لا يُؤمِنُونَ ﴿ "" فَلَيأْتُوا بِحَدِيثِ مِثْلِهِ إِن كَانُوا صَدِقِينَ ﴾ [الطور: ٣٣ - ٤٣] فهنا قال ﴿ فَلَيأْتُوا بِحَدِيثِ مَثْلِهِ إِن كَانُوا صَدِقِينَ ﴾ [الطور: ٣٣ - ٤٣] فهنا قال ﴿ فَلَيأَتُوا بِحَدِيثِ مَثْلِهِ إِن كَانُوا صَدِقِينَ ﴾ [المعور: ٣٣ - ٤٣] فهنا قال ﴿ فَلَيأَتُوا بِحَدِيد كِما يقدر الإنسان على أن يتكلم بما

<sup>(</sup>١) الزهد والورع والعبادة ج: ١ ص: ١٨٢.

يتكلم به من نظم ونثر كان هذا ممكنا للناس الذين هم من جنسه فأمكن الناس أن يأتوا بمثلهثم إنه تحداهم بعشر سور مثله فقال تعالى ﴿أَمَّ يَقُولُونَ ٱفْتَرَيْهُ ۚ قُلُ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِۦ مُفْتَرَيْتِ وَأَدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [هود: ١٣] ثم تحداهم بسورة و احدة منه فقال تعالى ﴿ وَمَا كَانَ هَذَا ٱلْفُرَءَانُ أَن نُفْتَرَىٰ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي مَنْنَ مَدَمْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِنْبِ لَا رَبِّ فِيهِ مِن رَّبِّ ٱلْعَلَمِينَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمُ اللهُ المُتَرَاثُةُ قُلُ فَأَتْوُا بِسُورَةٍ يَثْلِهِ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [يونس: ٣٧ - ٣٨] فطلب منهم أن يأتوا بعشر سور مثله مفتريات هم وكل من استطاعوا من دون الله ثم تحداهم بسورة واحدة هم ومن استطاعوا قال ﴿ فَإِلَّهُ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا أَنْزِلَ بِعِلْمِ ٱللَّهِ وَأَن لَآ إِلَهَ إِلَّا هُو ۖ فَهَلُ أَنتُه مُّسُلِمُونَ ﴾ [هود: ١٤] وهذا أصل دعوته وهو الشهادة بأنه لا إله إلا الله والشهادة بأن محمدا رسول الله وقال تعالى ﴿ فَإِلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَاعْلَمُوٓاْ أَنَّمَاۤ أُنْزِلَ بِعِلْمِ ٱللَّهِ وَأَن لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَّ فَهَلُ أَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ [هود: ١٤] كما قال ﴿ لَكِن ٱللَّهُ يَشُّهَدُ بِمَاۤ أَنزَلَ إِلَيْكَ ۖ أَنزَلَهُ ربعِلْمِهِ ۗ وَٱلْمَلَكِيكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٦٦] أي هويعلم أنه منزل لا يعلم أنه مفترى كما قال ﴿ وَمَا كَانَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِن تَصَّدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَقْصِيلَ ٱلْكِنْبِ لَا رَبُّ فيهِ مِن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [يونس: ٣٧] أي ما كان لأن يفتري يقول ما كان ليفعل هذا فلم ينف مجرد فعله بل نفى احتمال فعله وأخبر بأن مثل هذا لا يقع بل يمتنع وقوعه فيكون المعنى ما يمكن ولا يحتمل ولا يجوز أن يفتري هذا القرآن من دون الله فإن الذي يفتريه من دون الله مخلوق والمخلوق لا يقدر على ذلك وهذا التحدى كان بمكة فإن هذه السور مكية سورة يونس وهود والطور ثم أعاد التحدي في المدينة بعد الهجرة فقال في البقرة وهي سورة مدنية ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَافَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْـلِهِـ وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾[البقرة: ٢٣] ثم قال ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَأَتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ أَعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤] فذكر أمرينا حدهما قوله ﴿ فَإِن لَّمْ تَفَعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَأَتَّقُواْ النَّارَ ﴾ [البقرة: ٢٤] يقول إذا لم تفعلوا فقد علمتم أنه حق فخافوا الله أن تكذبوه فيحيق بكم العذاب الذي وعد به المكذبين وهذا دعاء إلى سبيل ربه بالموعظة الحسنة بعد أن دعاهم بالحكمة وهوجدالهم بالتي هي أحسنو الثاني قوله قوله ﴿ وَلَن تَفْعَلُواْ ﴾ [البقرة: ٢٤] ولن لنفي المستقبل فثبت الخبر أنهم فيما يستقبل من الزمان لا يأتون بسورة من مثله كما أخبر قبل ذلك وأمره أن يقول في سورة سبحان وهي سورة مكية افتتحها بذكر الإسراء وهو كان بمكة بنص القرآن والخبر المتواتر وذكر فيها من مخاطبته للكفار بمكة ما يبين بذلك بقوله ﴿ قُل لَهِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٓ أَن يَأْتُواْ بِعِثْلِ هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ، وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨] فعم بالخبر جميع الخلق معجزا لهم قاطعا بأنهم إذا اجتمعوا كلهم لا يأتون بمثل هذا القرآن ولو تظاهروا وتعاونوا على ذلك وهذا التحدي والدعاء هو لجميع الخلق وهذا قد سمعه كل من سمع القرآن وعرفه الخاص والعام وعلم مع ذلك أنهم لم يعارضوه ولا أتوا بسورة مثله ومن حين بعث وإلى اليوم الأمر على ذلك مع ما علم من أن الخلق كلهم كانوا كفارا قبل أن يبعث ولما بعث إنما تبعه قليل وكان الكفار من أحرص الناس على إبطال قوله مجتهدين بكل طريق يمكن تارة يذهبون إلى أهل الكتاب فيسئلونهم عن أمور من الغيب حتى يسألوه عنها كما سألوه عن قصة يوسف وأهل الكهف وذي القرنين كما تقدم وتارة يجتمعون في مجمع بعد مجمع على ما يقولونه فيه وصاروا يضربون له الأمثال فيشبهونه بمن ليس مثله لمجرد شبه ما مع ظهور الفرق فتارة يقولون مجنون وتارة يقولون ساحر وتارة يقولون كاهن وتارة يقولون شاعر إلى أمثال ذلك من الأقوال التي يعلمون هم وكل عاقل سمعها أنها افتراء عليه فإذا كان قد تحداهم بالمعارضة مرة بعد مرة وهي تبطل دعوته فمعلوم أنهم لو كانوا قادرين عليها لفعلوها فإنه مع وجود هذا الداعى التام المؤكد إذا كانت القدرة حاصلة وجب وجود المقدور ثم هكذا القول في سائر أهل الأرض فهذا القدر يوجب علما بينا لكل أحد بعجز جميع أهل الأرض عن أن يأتوا بمثل هذا القرآن بحيلة وبغير حيلة وهذا أبلغ من الآيات التي يكرر جنسها كإحياء الموتى فإن هذا لم يأت أحد بنظيره وكون القرآن أنه معجزة ليس هومن جهة فصاحته وبلاغته فقط

أو نظمه وأسلوبه فقط ولا من جهة إخباره بالغيب فقط ولا من جهة صرف الدواعي عن معارضته فقط ولا من جهة سلب قدرتهم على معارضته فقط بل هوآية بينة معجزة من وجوه متعددة من جهة اللفظ ومن جهة النظم ومن جهة البلاغة في دلالة اللفظ على المعنى ومن جهة معانيه التي أخبر بها عن الله تعالى وأسمائه وصفاته وملائكته وغير ذلكومن جهة معانيه التي أخبر بها عن الغيب الماضي وعن الغيب المستقبل ومن جهة ما أخبر به عن المعاد ومن جهة ما بين فيه من الدلائل اليقينية والأقيسة العقلية التي هي الأمثال المضروبة (۱).

وقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِّنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ [الحجر: ٨٧] وسواء كان المراد بذلك الفاتحة أو القرآن كله فإنه يدل على أن القرآن العظيم له إختصاص بهذا الوصف على ما ليس كذلك وقد سمى الله القرآن كله مجيدا وكريما وعزيزا وقد تحدى الخلق بأن يأتوا بمثله أوبمثل عشر سور منه أوبمثل سورة منه فقال ﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِّثَلِهِ إِن كَانُوا صَدِقِينَ ﴾ [المطور: ٣٤] وقال ﴿ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ ء مُفْتَرَيكتٍ ﴾ [هود: ١٣] وقال ﴿ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ ء مُفْتَرَيكتٍ ﴾ [المبقرة: ٣٣] .

إن الآيات جميعها تدل على صدق الأنبياء فان آيات الله مرة أومرتين أوثلاثا لا يشترط في ذلك تكرار بل شرطها ان لا يكون لها نظير في العالم لغير الانبياء ومن يشهد بالنبوة ولم يوجد لغيرهم كان هذا دليلا على أنها مختصة بالانبياء ومن أطلق خرق العادة ولم يفسره ويبينه فلم يعرف خاصتها بل ظن أن ما وجد من السحر والكهانة خرق عادة أو ظن أن خرق العادة أن لا يعارضها معارض من المرسل اليهم وكثير من المتنبئين الكذابين أتوا بخوارق من جنس خوارق السحرة والكهان ولم يكن من أولئك القوم من أتى بمثلها لكن قد علم أن في العالم مثلها في غير ذلك المكان أو في غير ذلك الزمان وإنما الخارق كما قال في القرآن ﴿ قُل لَينِ اَجْتَمَعَتِ الإِنشُ وَالْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٥ ص: ٤٢٥-٤٢٨ والجواب الصحيح ج: ١ ص: ٤٢٧.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتأوى ج: ۱۷ ص: ۱٤.

يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾ [الإسراء: ٨٨] ولهذا قال في آيات التحدي ﴿أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰهُ ۚ قُلُ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُور مِّشْلِهِ عَمْفَتَرَيَنتِ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾[هود: ١٣] وقال في تلك الآية ﴿فَإِلَّهَ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَأَعْلَمُوٓاْ أَنَّمَآ أُنزِلَ بِعِلْمِ ٱللَّهِ وَأَن لَآ إِلَّهَ إِلَّا هُوَّ فَهَلَ أَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ [هود: ١٤] فلم يكتف بعجز المدعوين بل أمرهم أن يدعوا إلى معأونتهم كل من استطاعوا أن يدعوه من دون الله وهذا تعجيز لجميع الخلق الانس والجن والملائكة وقال في البقرة ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَافَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ۔ وَأَدْعُواْ شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّه إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣] أي ادعوا كل من يشهد لكم فيوافقكم على أن هذا ليس من عند الله ادعوا كل من لم يقر بأن هذا منزل من الله فهذا تعجيز لكل من لم يؤمن به ومن آمن به وبقى في ريب بل قد علم أنه من عند الله وهذا التحدي في البقرة وهي مدنية بعد يونس وهود ولهذا قال﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ ﴾ [البقرة: ٢٣] وهناك قال ﴿أَمَّ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَّهُ ﴾ [هود: ١٣] ﴿أَمَّ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَّهُ ﴾ [هود: ١٣] فهذا تحد لكل مرتاب وذاك تحد لكل مثل مكذب ولهذا قيل في ذلك ﴿مَنِ ٱسۡتَطَعۡتُم ﴾[هود: ١٣] فإنه أبلغ وقيل في هذا ﴿شُهَدَاءَكُم ﴾ [البقرة: ٢٣] وقد قال بعض المفسرين شهداءكم آلهتكم وقال بعضهم من يشهد أن الذي جئتم به مثل القرآن والصواب أن شهداءهم الذين يشهدون لهم كما ذكره ابن اسحاق باسناده المعروف عن ابن عباس قال شهداءكم من استطعتم من أعوانكم على ما أنتم عليه وقال السدي عن أبي مالك ﴿شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٣] أي شركاءكم فإن هؤلاء هم الذين يتصور منهم المعارضة اذا كانوا في ريب منه أما من أيقن أنه من عند الله فانه يمتنع أن يقصد معارضته لعلمه بان الخلق عاجزون عن ذلك والله تعالى شهد لحمد بما أظهره من الآيات فادعوا من يشهد لكم وهؤلاء يشهدون من دون الله لا يشهدون بما شهد الله به فتكون شهادتهم مضادة لشهادة الله كما قال ﴿ لَيْكِن ٱللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ ۚ أَنزَلَهُ, بِعِلْمِهِ ۚ وَٱلْمَلَامِكَةُ يَشْهَدُونَ ﴾ [النساء: ١٦٦]

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۷ ص: ۱٤.

وأما نبوة نبينا محمد عليه أفضل الصلاة وأكمل السلام فإنها تعرف بطرق كثيرة منها المعجزات ومعجزاته منها القرآن ومنها غير القرآن والقرآن معجز بلفظه ونظمه ومعناه وإعجازه يعلم بطريقين جملى وتفصيلي أما الجملي فهو أنه قد علم بالتواتر أن محمد ﷺ ادعى النبوة وجاء بهذا القرآن وأن في القرآن آيات التحدي والتعجيز كقوله تعالى ﴿فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْـلِهِـ﴾[البقرة: ٢٣] وأخبر مع ذلك أنهم لن يفعلوا فقال ﴿فَإِن لَّم تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَأَتَّقُواْ النَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِذَتْ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤]وقد علم أيضًا بالتواتر أنه دعا قريشًا خاصة والعرب عامة وأن جمهورهم في أول الأمر كذبوه وآذوه وآذوا الصحابة وقالوا فيه أنواع القول مثل قولهم هوساحر وشاعر وكاهن ومعلم ومجنون وأمثال ذلك وعلم أنهم كانوا يعارضونه ولم يأتوا بسورة من مثله وذلك يدل على عجزهم عن معارضته لأن الإرادة الجازمة لا يتخلف عنها الفعل مع القدرة ومعلوم أن إرادتهم كانت من أشد الإرادات على تكذيبه وإبطال حجته وأنهم كانوا أحرص الناس على ذلك حتى قالوا فيه ما يعلم أنه باطل بأدنى نظر وفيلسوفهم الكبير الوحيد فكر وقدر ثم نظر ثم عبس وبسر ثم أدبر واستكبر فقال إن هذا إلا سحر يؤثر إن هذا إلا قول البشر وليس هذا موضع ذكر جزئيات القصص إذ المقصود ذكر ما علم بالتواتر من أنهم كانوا من أشد الناس حرصا ورغبة على إقامة حجة يكذبونه بها ثم انتشرت دعوته في أرض العرب ثم في سائر الأرض إلى هذا الوقت وآيات التحدي قائمة متلوة وما قدر أحد أن يعارضه بما يظن أنه مثل (الرجوع إلى المرجع فيه نقص اخره ) (١).

### علينا أن نؤمن له ونؤمن بما جاء به

علينا أن نؤمن له ونؤمن بما جاء به والله تعالى ذكر هذين فذكر أو لاما يثبت نبوته وصدقه بقوله ﴿ أُمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنَهُ قُلُ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ عَمُفْتَرَيَتِ وَادْعُواْ مَنِ اَسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللهِ فَإِنْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمُ فَاعْلَمُواْ أَنَّمَا أَنُولَ بِعِلْمِ اللهِ وَأَن لَآ إِلهَ إِلاّ هُو ﴾ دُونِ الله إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿ الله وَإِن لَا يَعَلَمُواْ أَنَّمَا أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ وَأَن لَآ إِلهَ إِلاّ هُو ﴾ [هود: ١٣ - ١٤] كما تقدم التنبيه على ذلك ولما كان الذي يمنع الإنسان من اتباع الرسول

<sup>(</sup>١) العقيدة الأصفهانية ج: ١ ص: ٢٠٨-٢٠٩.

فإنه أتاهم بجلية ما في الصحف الأولى كالتوراة والإنجيل مع علمهم بأنه لم يأخذ عن أهل الكتاب شيئا فإذا أخبرهم بالغيوب التي لا يعلمها إلا نبي أو من أخبره نبي وهم يعلمون أنه لم يعلم ذلك بخبر أحد من الأنبياء تبين لهم أنه نبي وتبين ذلك لسائر الأمم فإنه إذا كان قومه المعادون وغير المعادين له مقرين بأنه لم يجتمع بأحد يعلمه ذلك صار هذا منقولا بالتواتر وكان مما أقر به مخالفوه مع حرصهم على الطعن لو أمكن فهذه الأخبار بالغيوب المتقدمة قامت بها الحجة على قومه وعلى جميع من بلغه خبر ذلك وقد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتأوى ج: ۱۵ ص: ۹۲–۹۳.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ١ ص: ١٦٠.

أخبر بالغيوب المستقبلة وهذه تقوم بها الحجة على من عرف تصديق ذلك الخبر كما قال تعالى ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِّشْلِهِ - وَادْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ آَ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ آَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَكَانَ كَمَا أُخبر (١).

فكمال المخلوق فى تحقيق عبوديته لله وكلما ازداد العبد تحقيقا للعبودية ازداد كماله

ولفظ العبد في القرآن يتناول من عبد الله فأما عبد لا يعبده فلا يطلق عليه لفظ عبده ونحو هذا كثير وقد يطلق لفظ العبد على المخلوقات كلها<sup>(۲)</sup>.

ورسول الله على المفات الحلائق وسيد ولد آدم وله الوسيلة في المقامات كلها ولم يكن حاله أنه لا يريد شيئا ولا أنه يريد كل واقع كما أنه لم يكن حاله أنه يتبع الهوى بل هو منزه عن هذا وهذا قال الله تعالى ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمُوكَنَ ۚ إِنَّ هُو إِلّا وَحَى يُوحَى الله بل هو منزه عن هذا وهذا قال الله تعالى ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمُوكَنَ الله وَالله عَلَى ﴿ وَإِن الله وَالله عَلَى الله وَالله عَلَى ﴿ وَإِن الله وَالله عَلَى الله الله وَالله عَلَى الله وَالله وَالله

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ١ ص: ٤٠٨ والجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٧٢.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ٤٣.

بنت محمد سرقت لقطعت يدها أخرجاه في الصحيحين (١١).

فكمال المخلوق في تحقيق عبوديته لله وكلما ازداد العبد تحقيقا للعبودية ازداد كماله وعلت درجته ومن توهم ان المخلوق يخرج من العبودية بوجه من الوجوه أوان الخروج عنها اكمل فهو من اجهل الخلق واضلهم وقال تعالى ﴿وَلَهُۥ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ \* وَمَنْ عِندَهُ. لَا يَسْتَكُيرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ۚ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ اللَّهِ يُسَبِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٩ - ٢٠] وهذا ونحوه مما فيه وصف اكابر المخلوقات بالعبادة وذم من خرج عن ذلك متعدد في القرآن وقد اخبر انه ارسل جميع الرسل بذلك فقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ أَعَبُدُوا اللَّهَ وَآجَتَنِبُواْ ٱلطَّنغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦] وقال ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُّدُونِ ﴾[المذاريات: ٥٦] وكل رسول من الرسل افتتح دعوته بالدعاء إلى عبادة الله كقول نوح ومن بعده عليهم السلام ﴿ أَعَبُدُوا أَللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ [الأعراف: ٥٩] وفي المسند عن ابن عمر عن النبي انه قال بعثت بالسيف بين يدى الساعة حتى يعبد الله وحده لا شريك له وجعل رزقى تحت ظل رمحى وجعل الذلة والصغار على من خالف امرى وقد بين ان عباده هم الذين ينجون من السيئاتقال الشيطان ﴿ مَا ٓ أَغُويَـٰنِي لَأُرْيَنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأْغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [الحجر: ٣٩ - ٤٠] وقال تعالى في حق يوسف ﴿كَذَالِكَ لِنَصِّرفَ عَنْهُ ٱلسُّوَّءَ وَٱلْفَحْشَآءَ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤] وبها نعت كل من اصطفى من خلقه كقوله ﴿ وَأَذَكُرْ عِبْدَنَآ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ أَوْلِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدِر ١٠٠٠ إِنَّا ٱخْلَصَنَاهُم بِخَالِصَةِ ذِكْرَى ٱلدَّارِ اللَّهُ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَهِنَ ٱلْمُصَّطَفَيْنَ ٱلْأَخْمَارِ ﴾ [ص: ٥٥ - ٤٧]. وقوله ﴿وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُردَ ذَا ٱلْأَيْدِ ۗ إِنَّهُۥٓ أَوَّابُ ﴾ [ص: ١٧] وقال عن سليمان ﴿ فِعْمَ ٱلْعَبْدُ ۖ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴾ [ص: ٣٠] وعن أيوب ﴿ فِعْمَ ٱلْعَبَدُ ۚ إِنَّهُ ۗ وَأَبُّ ﴾ [ص: ٤٤] وقال ﴿ وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا آَيُوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُۥ ﴾ [ص: ٤١] وقال نوح عليه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۵۰۳.

السلام ﴿ ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ ۚ إِنَّهُ كَانَ عَبَدًا شَكُورًا ﴾ [الإسراء: ٣] وقال ﴿ سُبْحَنَ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ ۚ إِنَّهُ كَانَ عَبَدُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

## ﴿ وَٱلْعَاقِبَةُ لِلنَّقُوكَ ﴾

التقوى كما فسرها الأولون والاخرون فعل ما امرت به وترك ما نهيت عنه كما قال طلق بن حبيب لما وقعت الفتنة اتقوها بالتقوى قالوا وما التقوى قال ان تعمل بطاعة الله على نور من الله تخاف عذاب الله على نور من الله تخاف عذاب الله أن التقوى اما تقوى الله واما تقوى عذابه كما قال ﴿فَاتَقُواْ النّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النّاسُ الله أن التقوى اما تقوى الله واما تقوى عذابه كما قال ﴿فَاتَقُواْ النّارَ الَّتِي الْكَفِرِينَ ﴾ [آلبقرة: ٢٤] ﴿ وَاتّقُواْ النّارَ الَّتِي الْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣١] فالتقوى اتقاء المحذور بفعل المأمور به وبترك المنهى عنه وهو بالأول اكثر وانما سمى ذلك تقوى لأن ترك المنهى عنه وفعل المأمور به سبب الأمن من ذم الله وسخط الله وعذاب الله فالباعث عليه خوف الاثم بخلاف ما فيه منفعة وليس فى تركه مضرة فان هذا هو المستحب الذى له ان يفعله وله أن لا يفعله فذكر ذلك باسم التقوى ليبين وجوب ذلك المستحب الذى له ان يفعله وله أن لا يفعله فذكر ذلك باسم التقوى ليبين وجوب ذلك المنهى ان قيل ذلك كما فى قوله ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْمِرِ وَالنَقَوى فَل المأمور به السلف البر ما امرت به والتقوى ما نهيت عنه فلا يكون ذلك الا مقرونا بفعل المأمور به السلف البر ما امرت به والتقوى ما نهيت عنه فلا يكون ذلك الا مقرونا بفعل المأمور به هذه التقوى مستلزمة لفعل المامور به ونقول ثالثا ان اكثر بنى آدم قد يفعل بعض المامور به ولا يترك المنهى عنه الا الصديقون كما قال سهل لان المأمور به له مقتضى فى النفس به ولا يترك المنهى عنه الا الصديقون كما قال سهل لان المأمور به له مقتضى فى النفس

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص:۱۷٦– ۱۷۷ والفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۳۷۸.

واما ترك المنهى عنه إلى خلاف الهوى ومجاهدة النفس فهو أصعب وأشق فقل أهله ولا يمكن أحدا أن يفعله الا مع فعل المأمور به لا تتصور تقوى وهي فعل ترك قط فان من ترك الشرك واتباع الهوى المضل واتباع الشهوات المحرمات فلابد أن يفعل من المامور به أمورا كثيرة تصده عن ذلك فتقواهم تحفظ لهم حسناتهم التي امروا بها وتمنعهم من السيئات التي تضرهم بخلاف من فعل ما أمر به وما نهي عنه مثلا فان وجود المنهي عنه يفسد عليه من المأمور به ما يفسد فلا يسلم له ولهذا كانت العاقبة للتقوى كما قال تعالى ﴿ وَٱلْعَنْقِبَةُ لِلنَّقُوىٰ ﴾ [طه: ١٣٢] ﴿ وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٨] ﴿ وَإِن تَصْدِرُواْ وَتَتَّقُواْ لَا يَضُرُّكُمْ مَ كَيْدُهُمْ شَيْعًا ﴾ [آل عمران: ١٢٠] وذلك لأن المتقين بمنزلة من أكل الطعام النافع واتقى الاطعمة المؤذية فصح جسمه وكانت عاقبته سليمة وغير المتقى بمنزلة من خلط من الاطعمة فانه وان اغتذى بها لكن تلك التخاليط قد تورثه أمراضا اما مؤذية واما مهلكة ومع هذا فلا يقول عاقل ان حاجته وانتفاعه بترك المضر من الاغذية اكثر من حاجته وانتفاعه بالأغذية النافعة بل حاجته وانتفاعه بالأغذية التي تناولها اعظم من انتفاعه بما تركه منها بحيث لولم يتناول غذاء قط لهلك قطعا واما اذا تناول النافع والضار فقد يرجى له السلامة وقد يخاف عليه العطب واذا تناول النافع دون الضار حصلت له الصحة والسلامة فالأول نظير من ترك المامور به والثاني نظير من فعل المامور به والمنهي عنه وهو المخلط الذي خلط عملا صالحا واخر سيئا والثالث نظير المتقى الذي فعل ما امر به واجتنب ما نهى عنه فعظم امر التقوى لتضمنها السلامة مع الكرامة لا لأجل السلامة فقط فانه ليس في الاخرة دارا الا الجنة أوالنار فمن سلم من النار دخل الجنة ومن لم ينعم عذب فليس في الادميين من يسلم من العذاب والنعيم جميعا فتدبر هذا فكل خصلة قد أمر الله بها أوأثني عليها ففيها فعل المأمور به ولابد تضمنا أواستلزاما وحمدها لنيل الخبر عن الشر والثواب عن العقاب<sup>(١)</sup>.

العذاب انما اعد للكافرين فان جهنم لهم خلقت

العذاب انما اعد للكافرين فان جهنم لهم خلقت لانهم لابد ان يدخلوها وما هم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتأوى ج: ۲۰ ص: ۱۳۵.

منها بمخرجين واهل الكبائر من المؤمنين يجوز ان لا يدخلوها اذا غفر الله لهم وإذا دخلوها فانهم يخرجون منها ولوبعد حين قال سبحانه ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدّتَ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣١] فامر سبحانه المؤمنين ان لا ياكلوا الربا وان يتقوا الله وان يتقوا النار التي اعدت للكافرين فعلم انهم يخافوا عليهم من دخول النار اذا اكلوا الربا وفعلوا المعاصي مع انها معدة للكافرين لا لهم وكذلك جاء في الحديث اما اهل النار الذين هم اهلها فانهم لا يموتون فيها ولا يحيون واما اقوام لهم ذنوب فيصيبهم سفع من نار ثم يخرجهم الله منها وهذا كما ان الجنة اعدت للمتقين (۱).

﴿ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ أَ كُلَمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ تِزْقَالْ قَالُواْ هَنذَا ٱلَّذِى رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُواْ بِهِ مُتَشَابِهَا أَوَلَهُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥]

أن الثواب الموعود به في الآخرة وهو الجنة بلا عذاب لا يكون إلا لمن آمن وعمل صالحا

إن الإيمان إذا أطلق أدخل الله ورسوله فيه الأعمال المأمور بها وقد يقرن به الأعمال وذكرنا نظائر لذلك كثيرة وذلك لأن اصل الإيمان هو ما في القلب والأعمال الظاهرة لازمة لذلك لا يتصور وجود إيمان القلب الواجب مع عدم جميع أعمال الجوارح بل متى نقصت الأعمال الظاهرة كان لنقص الإيمان الذي في القلب فصار الإيمان متناولا للملزوم واللازم وإن كان أصله ما في القلب وحيث عطفت عليه الأعمال فإنه أريد أنه لا يكتفي بإيمان القلب بل لابد معه من الأعمال الصالحة ثم للناس في مثل هذا قولان منهم من يقول المعطوف دخل في المعطوف عليه أولا ثم ذكر بإسمه الخاص على تخصيصا له لئلا يظن أنه لم يدخل في الأول وقالوا هذا في كل ما عطف فيه خاص على عام كقوله همن كان عَدُواً بِللهِ وَمَلَتِهِ كَبِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبِيلَ وَمِيكُنلَ ها [البقرة: ١٩] وقوله

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول ج: ٢ ص: ١١١.

﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّ عَنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ ﴾ [الأحزاب: ٧] وقوله ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّهُمْ ﴾ [محمد: ٢] فخص الإيمان بما نزل على محمد بعد قوله ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [محمد: ٢] وهذه نزلت في الصحابةوغيرهم من المؤمنين وقوله ﴿حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَلَوَتِ وَٱلصَّكَلَاةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَـنبتينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] وقوله ﴿ وَمَآ أُمُرُوا إِلَّا لِيعَبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ الزَّكَوْةَ ﴾ [البينة: ٥] والصلاة والزكاة من العبادة فقوله ﴿ اَمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٧٧] كقوله ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ تُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُوا ٱلزَّكُوةَ \* ﴾ [البيئة: ٥] فإنه قصد أولا أن تكون العبادة لله وحده لا لغيره ثم أمر بالصلاة والزكاة ليعلم أنهما عبادتان واجبتان فلا يكتفي بمطلق العبادة الخالصة دونهما وكذلك يذكر الإيمان أولا لأنه الأصل الذي لابد منه ثم يذكر العمل الصالح فإنه أيضا من تمام الدين لابد منه فلا يظن الظان اكتفاءه بمجرد إيمان ليس معه العمل الصالح فعلى قول هؤلاء يقال الأعمال الصالحة المعطوفة على الإيمان دخلت في الإيمان وعطف عليه عطف الخاص على العام إما لذكره خصوصا بعد عموم وإما لكونه إذا عطف كان دليلا على أنه لم يدخل في العام وقيل بل الأعمال في الأصل ليست من الإيمان فإن أصل الإيمان هوما في القلب ولكن هي لازمة له فمن لم يفعلها كان إيمانه منتفيا لأن إنتفاء اللازم يقتضى انتفاء الملزوم لكن صارت بعرف الشارع داخلة في إسم الإيمان إذا أطلق كما تقدم في كلام النبي فإذا عطفت عليه ذكرت لئلا يظن الظان أن مجرد إيمانه بدون الأعمال الصالحة اللازمة للإيمان يوجب الوعد فكان ذكرها تخصيصا وتنصيصا ليعلم أن الثواب الموعود به في الآخرة وهو الجنة بلا عذاب لا يكون إلا لمن آمن وعمل صالحا لا يكون لمن إدعى الإيمان ولم يعمل وقد بين سبحانه في غير موضع أن الصادق في قوله آمنت لابد أن يقوم بالواجب وحصر الإيمان في هؤلاء يدل على إنتفائه عمن سواهم(١٠).

ولفظ الإيمان قيل أصله التصديق وليس مطابقا له لابد بل ان يكون تصديقا عن

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٧ ص: ٥٥٦.

غيب وإلا فالخبر عن مشهود ليس تصديقه إيمانا لأنه من الأمن الذي هوالطمأنينة وهذا انما يكون في المخبر الذي قد يقع فيه ريب والمشهودات لا ريب فيها الا على هذا فأما تصديق القلب فقط كما تقول الجهمية ومن إتبعهم من الأشعرية وإما القلب واللسان كما تقوله المرجئة أوباللسان كما تقوله الكرامية وإما التصديق بالقلب والقول والعمل فان الجميع يدخل في مسمى التصديق على مذهب أهل الحديث كما فسره شيخ الاسلام وغيره وقيل بل هوالاقرار لان التصديق انما يطابق الخبر فقط واما الاقرار فيطابق الخبر والامر كقوله ﴿ ءَأَقُرَرُتُمْ وَأَخَذُتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ إِصْرِى ۚ قَالُواۤ أَقۡرَرُناۤ ﴾ [آل عمران: ٨١] ولأن قر وآمن متقاربان فالايمان دخول في الامن والاقرار دخول في الإقرار وعلى هذا فالكلمة إقرار والعمل بها إقرار أيضاثم هوفى الكتاب بمعنيين أصل وفرع واجب فالأصل الذي في القلب وراء العمل فلهذا يفرق بينهما بقوله ﴿ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٥] والذي يجمعهما كما في قوله ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [الحُجُرات: ١٥] و﴿ لَا يَسْتَغَذِنُكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِأَلَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ [التوبة: ٤٤] وحد الحيا ووفد عبد القيس وهو مركب من أصل لا يتم بدونه ومن واجب ينقص بفواته نقصا يستحق صاحبه العقوبة ومن مستحب يفوت بفواته علوالدرجة فالناس فيه ظالم لنفسه ومقتصد وسابق كالحج وكالبدن والمسجد وغيرهما من الأعيان والأعمال والصفات فمن سواء أجزائه ما اذا ذهب نقص عن الاكمل ومنه ما نقص عن الكمال وهوترك الواجبات أوفعل المحرمات ومنه ما نقص ركنه وهوترك الإعتقاد والقول الذي يزعم المرجئة والجهمية أنه مسمى فقط وبهذا تزول شبهات الفرق وأصله القلب وكماله العمل الظاهر بخلاف الإسلام فإن أصله الظاهر وكماله القلب أن القلب له عمل مع التصديق والظاهر قول ظاهر وعمل ظاهروكلاهما مستلزم للباطن والمرجئة أخرجوا العمل الظاهر عن الايمان فمن قصد منهم إخراج أعمال القلوب أيضا وجعلها هي التصديق فهذا ضلال بين ومن قصد إخراج العمل الظاهر قيل لهم العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا ينفك عنه وإنتفاء الظاهر دليل إنتفاء الباطن فبقى النزاع في أن العمل الظاهر هل هوجزء من مسمى الايمان يدل عليه بالتضمن أولازم لمسمى الإيمان والتحقيق أنه تارة يدخل في الاسم وتارة يكون لازما

للمسمى بحسب افراد الاسم واقترانه فإذا قرن الإيمان بالإسلام كان مسمى الاسلام خارجا عنه كما في حديث جبريل وان كان لازما له وكذلك إذا قرن الإيمان بالعمل كما في قوله ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَنتِ ﴾ [البقرة: ٢٨] فقد يقال إسم الإيمان لم يدخل فيه العمل وإن كان لازما له وقد يقال بل دخل فيه وعطف عليه عطف الخاص على العام وبكل حال فالعمل تحقيق لمسمى الإيمان وتصديق له ولهذا قال طائفة من العلماء كالشيخ أبي إسماعيل الأنصاري وغيره الإيمان كله تصديق فالقلب يصدق ما جاءت به الرسل واللسان يصدق ما في القلب والعمل يصدق القول كما يقال صدق عمله قوله ومنه قول النبي العينان تزنيان وزناهما النظر والاذنان تزنيان وزناهما السمع واليد تزني وزناها المشي والقلب يتمنى ويشتهي والفرج يصدق ذلك أويكذبه (۱).

#### فالهدى كمال العلم ودين الحق كمال العمل

قال تعالى ﴿ هُوَ ٱلَّذِي َ أَرْسَلَ رَسُولَهُ, بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ, عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِ عَلَى الدِّينِ كَامَنُوا [التوبة: ٣٣] فالهدى كمال العلم ودين الحق كمال العمل كقوله ﴿وَبَثِيرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٥] (٣).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ٦٣٧.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۲ ص: ۱۰۲.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ٢ ص: ٥٩.

#### الجنة لم تعلق الا باسم الايمان

فان الله لم يعلق وعد الجنة الا باسم الايمان لم يعلقه باسم الإسلام مع إيجابه الاسلام واخباره أنه دينه الذي ارتضاه وأنه لا يقبل دينا غيره ومع هذا فما قال ان الجنة أعدت للمسلمين ولا قال وعد الله المسلمين بالجنة بل انما ذكر ذلك باسم الايمان كقوله ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتِ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [المتوبة: ٧٧] فهو يعلقها باسم الايمان المطلق أو المقيد بالعمل الصالح كقوله ﴿وَبَثِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُلُواْ ٱلصَّكِلِحَنتِ أَنَّ هُمُمْ جَنَّتِ تَجَرى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَا رُ كُلَّما رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رَزْقًا ۚ قَالُواْ هَنذَا ٱلَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَهِهَا ﴾ [البقرة: ٢٥] الآيات في هذا المعنى كثيرة فالوعد بالجنة والرحمة في الآخرة وبالسلامة من العذاب علق باسم الايمان المطلق والمقيد بالعمل الصالح ونحوذلك وهذا كما تقدم أن المطلق يدخل فيه فعل ما أمر الله به ورسوله ولم يعلق باسم الإسلام فلو كان من اتى من الايمان بما يقدر عليه وعجز عن معرفة تفاصيله قد يسمى مسلما لا مؤمنا لكان من اهل الجنة وكانت الجنة يستحقها من يسمى مسلما وان لم يسم مؤمنا وليس الأمر كذلك بل الجنة لم تعلق الا باسم الايمان وهذا أيضا مما إستدل به من قال إنه ليس كل مسلم من المؤمنين الموعودين بالجنة اذ لو كان الأمر كذلك لكان وعد الجنة معلقا باسم الإسلام كما علق بإسم الايمان وكما علق بإسم التقوى واسم البر في مثل قوله ﴿إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِ ظِلَالِ وَعُيُونٍ ﴾ [المرسلات: ٤١] وقوله ﴿إِنَّ ٱلْأَبُرَارَلَفِي نَعِيمٍ﴾ [المطفِّفين: ٢٧] وباسم أولياء الله كقوله ﴿أَلَآ إِنِّ أَوْلِيَآءَ ٱللَّهِ لَاخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْـزَنُوك اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ اللَّهُ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ ۚ لَا نَبْدِيلَ لِكَامِنتِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [يونس: ٦٢ - ٦٤] فلما لم يجر إسم الإسلام هذا الجرى علم أن مسماه ليس ملازما لمسمى الايمان كما يلازمه اسم البر والتقوى وأولياء الله وأن إسم الإسلام يتناول من هو من أهل الوعيد وان كان الله يثيبه على طاعته مثل أن يكون في قلبه ايمان ونفاق يستحق به العذاب فهذا يعاقبه الله ولا

يخلده في النار لأن في قلبه مثقال ذرة أوأكثر من مثقال ذرة من إيمان (١١).

# ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أَخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ ﴾

انك تعلم انا لا نعلم ما غاب عنا الا بمعرفة ما شهدناه فنحن نعرف اشياء بحسنا الظاهر أوالباطن وتلك معرفة معينة مخصوصة ثم انا بعقولنا نعتبر الغائب بالشاهد فيبقى في اذهاننا قضايا عامة كلية ثم اذا خوطبنا بوصف ما غاب عنا لم نفهم ما قيل لنا الا بمعرفة المشهود لنا فلولا أنا نشهد من أنفسنا جوعا وعطشا وشبعا وريا وحبا وبغضا ولذة والما ورضى وسخطا لم نعرف حقيقة ما نخاطب به اذا وصف لنا ذلك وأخبرنا به عن غيرنا وكذلك لو لم نعلم ما في الشاهد حياة وقدرة وعلما وكلاما لم نفهم ما نخاطب به اذا وصف الغائب عنا بذلك وكذلك لو لم نشهد موجودا لم نعرف وجود الغائب عنا فلابد فيما شهدناه وما غاب عنا من قدر مشترك هو مسمى اللفظ المتواطىء فبهذه الموافقة والمشاركة والمشتبهة والمواطأة نفهم الغائب ونثبته وهذا خاصة العقل ولو لا ذلك لم نعلم الا ما نحسه ولم نعلم أمورا عامة ولا أمورا غائبة عن أحساسنا الظاهرة والباطنة ولهذا من لم يحس الشيء ولا نظيره لم يعرف حقيقته ثم ان الله تعالى أخبرنا بما وعدنا به في الدار الآخرة من النعيم والعذاب واخبرنا بما يؤكل ويشرب وينكح ويفرش وغير ذلك فلولا معرفتنا بما يشبه ذلك في الدنيا لم نفهم ما وعدنا به ونحن نعلم مع ذلك ان تلك الحقائق ليست مثل هذه حتى قال ابن عباس رضى الله عنه ليس في الدنيا مما في الجنة إلا الأسماء وهذا تفسير قوله ﴿وَأَتُواْ بِهِ مُتَشَنِّبِهَا ﴾ [البقرة: ٢٥] على أحد الأقوال فبين هذه الموجودات في الدنيا وتلك الموجودات في الآخرة مشابهة وموافقة واشتراك من بعض الوجوه وبه فهمنا المراد واحببناه ورغبنا فيه أوأبغضناه ونفرنا عنه وبينهما مباينة ومفاضلة لا يقدر قدرها في الدنيا وهذا من التأويل الذي لا نعلمه نحن بل يعلمه الله تعالى ولهذا كان قول من قال ان المتشابه لا يعلم تأويله الا الله حقا وقول من قال ان الراسخين في العلم يعلمون تأويله حقا وكلا القولين مأثور عن السلف من الصحابة والتابعين لهم باحسان فالذين قالوا انهم يعلمون تأويله مرادهم بذلك أنهم يعلمون

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۳٤٧ –۳٤۸.

تفسيره ومعناه والا فهل يحل لمسلم أن يقول أن النبي ما كان يعرف معنى ما يقوله ويبلغه من الآيات والاحاديث بل كان يتكلم بألفاظ لها معان لا يعرف معانيها ومن قال انهم لا يعرفون تأويله ارادوا به الكيفية الثابتة التي اختص الله بعلمها ولهذا كان السلف كربيعة ومالك بن أنس وغيرهما يقولون الاستواء معلوم والكيف مجهول وهذا قول سائر السلف كابن الماجشون والامام أحمد بن حنبل وغيرهم وفي غير ذلك من الصفات فمعنى الاستواء معلوم وهو التأويل والتفسير الذى يعلمه الراسخون والكيفية هي التأويل الجهول لبني آدم وغيرهم الذي لا يعلمه الا الله سبحانه وتعالى وكذلك ما وعد به في الجنة تعلم العباد تفسير ما أخبر الله به وأما كيفيته فقد قال تعالى ﴿ فَلَا تَعَلَّمُ نَفْسٌ مَّآ أُخْفِيَ لَهُمْ مِّن قُرَّةِ أَعَيْنِ جَزَّاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾[السجدة: ١٧] وقال النبي ﷺ في الحديث الصحيح يقول الله تعالى اعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر فما اخبرنا الله به من صفات المخلوقين نعلم تفسيره ومعناه ونفهم الكلام الذي خوطبنا به ونعلم معنى العسل واللحم واللبن والحرير والذهب والفضة ونفرق بين مسميات هذه الأسماء واما حقائقها على ما هي عليه فلا يمكن ان نعلمها نحن ولا نعلم متى تكون الساعة وتفصيل ما اعد الله عز وجل لعباده لا يعلمه ملك مقرب ولا نبى مرسل بل هذا من التأويل الذي لا يعلمه الا الله تبارك وتعالى فاذا كان هذا في هذين المخلوقين فالأمر بين الخالق والمخلوق اعظم فان مباينة الله لخلقه وعظمته وكبريائه وفضله اعظم واكبر مما بين مخلوق ومخلوقفاذا كانت صفات ذلك المخلوق مع مشابهتها لصفات هذا المخلوق بينهما من التفاضل والتباين ما لا نعلمه في الدنيا ولا يمكن أن نعلمه بل هو من التأويل الذي لا يعلمه الا الله تبارك وتعالى فصفات الخالق عز وجل أولى أن يكون بينها وبين صفات المخلوق من التباين والتفاضل ما لا يعلمه الا الله تبارك وتعالى وأن يكون هذا من التأويل الذي لا يعلمه كل أحد بل منه ما يعلمه الراسخون ومنه ما يعلمه الانبياء والملائكة ومنه مالا يعلمه الا الله(١).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ٣٤٧-٣٤٩.

#### قال ابن عباس ليس في الدنيا مما في الجنة الا الأسماء

قال الله تعالى ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ ﴾ [السجدة: ١٧] ويقول أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر وقال ابن عباس ليس في الدنيا مما في الجنة الا الأسماء فان الله قد أخبر أن في الجنة خمرا ولبنا وماء وحريرا وذهبا وفضة وغير ذلك ونحن نعلم قطعا أن تلك الحقيقة ليست مماثلة لهذه بل بينهما تباين عظيم مع التشابه كما في قوله ﴿وَأَتُوا بِهِ مُتَشَبِّهَا ﴾ [البقرة: ٢٥] على أحد القولين أنه يشبه ما في الدنيا وليس مثله فأشبه اسم تلك الحقائق اسماء هذه الحقائق كما أشبهت الحقائق الحقائق من بعض الوجوه فنحن نعلمها اذا خوطبنا بتلك الأسماء من جهة القدر المشترك بينهما ولكن لتلك الحقائق خاصية لا ندركها في الدنيا ولا سبيل إلى ادراكنا لها لعدم ادراك عينها أو نظيرها من كل وجه وتلك الحقائق على ما هي عليه هي تأويل ما أخبر الله به وهذا فيه رد على اليهود والنصارى والصابئين من المتفلسفة وغيرهم فانهم ينكرون أن يكون في الجنة أكل وشرب ولباس ونكاح ويمنعون وجود ما اخبر به القرآن ومن دخل في الإسلام ونافق المؤمنين تأول ذلك على أن هذه أمثال مضروبة لتفهيم النعيم الروحاني ان كان من المتفلسفة الصابئة المنكرة لحشر الأجساد وان كان من منافقة الملتين المقرين بحشر الأجساد تأول ذلك على تفهيم النعيم الذي في الجنة من الروحاني والسماع الطيب والروائح العطرة فكل ضال يحرف الكلم عن مواضعه إلى ما اعتقد ثبوته وكان في هذا أيضا متبعا للمتشابه اذ الأسماء تشبه الأسماء والمسميات تشبه المسميات ولكن تخالفها أكثر مما تشابهها فهؤلاء يتبعون هذا المتشابه ﴿ٱبُّتِعَآءَ ٱلْفِتُّـنَةِ ﴾ [آل عمران: ٧] بما يوردونه من الشبهات على امتناع أن تكون في الجنة هذه الحقائق ﴿ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ } ﴾ [آل عمران: ٧] ليردوه إلى المعهود الذي يعلمونه في الدنيا قال الله تعالى ﴿ وَمَا يَعْ لَمُ تَأْوِيلُهُ ۚ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٧] فان تلك الحقائق قال الله فيها ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا آ أُخْفِىَ لَهُمْ مِّن قُرَّةِ أَعَيْنِ﴾[السجدة: ١٧] لا ملك مقرب ولا نبى مرسل(١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۳ ص: ۲۷۸.

#### لطائف لغوية

قوله تعالى ﴿ تَعَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَا مُ اللهِ وَاللهِ النهر كالقرية والميزاب كما يستعمل لفظ القرية تارة في السكان في مثل قوله ﴿ وَسَّئَلِ ٱلْقَرْبِيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا ﴾ يستعمل لفظ القرية تارة في السكان ونحو ذلك يراد به الحال ويراد به المحل فاذا قيل حفر النهر أريد به الحال واذا قيل جرى النهر أريد به الحال (١٠).

قال تعالى ﴿وَأُتُوا بِهِ مُتَشَنِها ﴾ [البقرة: ٢٥] وقول جمهور الناس إنه قد يشبه الشيء الشيء من وجه دون وجه فرق بينهما عند الإطلاق فإن العقل يعلم أن الأعراض مثل الألوان تشتبه في كونها ألوانا مع أن السواد ليس مثل البياض وكذلك الأجسام والجواهر عند جمهور العقلاء تشتبه في مسمى الجسم والجوهر وإن كانت حقائقها ليست متماثلة فليست حقيقة الماء مماثلة لحقيقة التراب ولا حقيقة النبات مماثلة لحقيقة الحيوان ولا حقيقة النار مماثلة لحقيقة الماء وإن اشتركا في أن كلا منهما جوهر وجسم وقائم بنفسه وأيضا فمعلوم في اللغة أنه يقال هذا يشبه هذا وفيه شبه من هذا إذا أشبهه من بعض الوجوه وإن كان مخالفا له في الحقيقة (١٠).

لفظ النشابه ليس هوالتماثل في اللغة قال تعالى ﴿وَأَتُواْ بِهِ مُتَشَابِهَا ﴾ [البقرة: ٢٥] وقال تعالى ﴿مُتَشَابِهَا وَغَيْرَمُتَشَابِهِ ﴾ [الأنعام: ١٤١] ولم يرد به شيئا هومماثل في اللغة (٣).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۰ ص: ٤٦٤.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٣ ص: ٤٤٥.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ٦ ص: ١١٣.



والله سبحانه ضرب الأمثال للناس في كتابه لما في ذلك من البيان

فالحق يظهر صحته بالمثل المضروب له والباطل يظهر فساده بالمثل المضروب له لأن الإنسان قد لا يعلم ما في نفس محبوبه أو مكروهه من حمد وذم إلا بمثل يضرب له فإن حبك الشيء يعمى ويصم والله سبحانه ضرب الأمثال للناس في كتابه لما في ذلك من البيان والإنسان لا يرى نفسه وأعماله إلا إذا مثلت له نفسه بأن يراها في مرآة وتمثل له أعماله بأعمال غيره ولهذا ضرب الملكان المثل لدأود عليه السلام بقول أحدهما ﴿إِنَّ هَلاَ أَعَمالُه بِعُونَ نَعِّمَةُ وَلِي نَعِّمَةُ وَرَحِدةٌ فَقَالَ أَكَفِلْنِهَا وَعَزَّفِ فِي الْخِطَابِ ﴿ قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوّالِ نَعِمَاكُ اللّه الله يناعِمِهِ به الله من يشاء من عباده قال تعالى ﴿ وَلَقَدُ ضَرَبْتَ اللنّاسِ فِ هَلَا الْقُرُءَانِ مِن كُلّ الذي يهدي به الله من يشاء من عباده قال تعالى ﴿ وَلَقَدُ ضَرَبْتَ اللنّاسِ فِ هَلَا الْقُرُءَانِ مِن كُلّ

مَثَلِ لَعَلَهُمْ يَنَذَكَّرُونَ ﴾ [الزَّمَر: ٢٧] وقال تعالى ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا الله عَلَى ﴿ اللهُ الله عَلَى ﴿ اللهُ الله عَلَى ﴿ اللهُ اللَّهِ اللهُ الله عَما قال تعالى ﴿ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ كَمَا قال تعالى ﴿ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

أن ضرب المثل هو القياس إما قياس التمثيل فيكون المثل هو المفرد وإما قياس الشمول فيكون تسميته ضرب مثل كتسميته قياسا كما بينته في غير هذا الموضع من جهة مطابقة المعاني الذهنية للأعيان الخارجية ومماثلتها لها ومن جهة مطابقة ذلك المفرد المعين العام الشامل للأفراد ولسائر الأفراد فإن الذهن يرتسم فيه معنى عام بماثل الفرد المعين وكل فرد يماثل الآخر فصار هذا المعنى يماثل هذا وكل منهما يماثل المعنى العام الشامل لهما وبهذا والله أعلم سمى ضرب مثل وسمى قياسا فإن الضرب الجمع والجمع في القلب واللسان وهو العموم والشمول فالجمع والضرب والعموم والشمول في النفس معنى ولفظا فإذا ضرب مثلا فقد صيغ عموما مطابقا أو صيغ مفردا مشابها فتدبر هذا فإنه حسن إن شاء الله ولك أن تقول كل إخبار بمثل صوره المخبر في النفس فهو ضرب مثل لأن المتكلم جمع مثلا في نفسه ونفس المستمع بالخبر المطابق للمخبر فيكون ضرب مثل لأن المتكلم جمع مثلا في نفسه ونفس المستمع بالخبر المطابق للمخبر فيكون المثرب مثل لأن المتكلم جمع مثلا في نفسه ونفس المستمع بالخبر المطابق للمخبر فيكون المثال هو الخبر وهو الوصف كقوله هُمَثُلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ هُ [الرعد: ٢٥] وقوله هُمُرَبَ مَثَلٌ فَأَسْ تَبِعُواً لَكَوً هُمَا المؤمنع ؟ وبسط هذا اللفظ واشتماله على محاسن الأحكام والأدلة قد ذكرته في غير هذا الموضع ؟ ).

وفي الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال لسعد عسى أن تخلف فينتفع بك أقوام ويضر بك آخرون فكيف يمكن أن يشهد أن الله لم ينصب على توحيده دليلا ولا جعل للنجاة من عذابه وسيلة ولا جعل لما يفعله المتوكل من عباده سببا وهو مسبب الأسباب وخالق كل شيء بسبب منه لكن الأسباب كما قال فيها أبو حامد وأبو الفرج بن الجوزي

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٢ ص: ٣٤٧.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ٤٢.

وغيرهما الإلتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد ومحوالأسباب أن تكون أسبابا تغيير في وجه العقل والأعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع(١).

#### إن الأيمان بالقدر من تمام التوحيد

أهل الهدى والفلاح فيؤمنون بهذا وهذا ويؤمنون بأن الله خالق كل شيء وربه وملیکه وما شاء کان وما لم یشأ لم یکن وهو علی کل شیء قدیر وأحاط بکل شیء علما وكل شيء أحصاه في امام مبين ويتضمن هذا الأصل من اثبات علم الله وقدرته ومشيئته ووحدانتيه وربوبيته وأنه خالق كل شيء وربه ومليكه ما هو من أصول الايمان ومع هذا فلا ينكرون ما خلقه الله من الأسباب التي يخلق بها المسببات كما قال تعالى ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيَكَ بُشُرُا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۗ حَتَى إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالًا سُقَنَهُ لِبِلَدِ مَيْتِ فَأَنزَلْنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ - مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَٰتِّ كَذَٰ لِكَ نُخْرَجُ ٱلْمَوْتَى لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٥٧] وقال تعالى ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضُوانَهُ سُبُلَ ٱلسَّكَمِ ﴾ [المائدة: ١٦] وقال تعالى ﴿ يُضِلُّ بِهِ، كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ، كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦] فأخبر أنه يفعل بالاسباب ومن قال إنه يفعل عندها لا بها فقد خالف ما جاء به القرآن وأنكر ما خلقه الله من القوى والطبائع وهو شبيه بإنكار ما خلقه الله من القوى التي في الحيوان التي يفعل الحيوان بها مثل قدرة العبد كما أن من جعلها هي المبدعة لذلك فقد أشرك بالله وأضاف فعله إلى غره وذلك أنه ما من سبب من الأسباب إلا وهو مفتقر إلى سبب آخر في حصول مسببه ولابد من مانع يمنع مقتضاه اذا لم يدفعه الله عنه فليس في الوجود شيء واحد يستقل بفعل شيء اذا شاء الا الله وحده قال تعالى ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ نَذَكَّرُونَ ﴾ [المذاريات: ٤٩] أى فتعلمون أن خالق الازواج واحد ولهذا من قال ان الله لا يصدر عنه الا واحد لأن الواحد لا يصدر عنه الا واحد كان جاهلا فإنه ليس في الوجود واحد صدر عنه وحده شيء لا واحد ولا اثنان الا الله الذي خلق الازواج كلها مما تنبت الارض ومن أنفسهم ومما لا يعلمون فالنار التي خلق الله فيها حرارة لا يحصل الاحراق الا بها وبمحل يقبل

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٥ ص: ٣٦٥.

الاحتراق فاذا وقعت على السمندل والياقوت ونحوهما لم تحرقهما وقد يطلى الجسم بما يمنع احراقه والشمس التى يكون عنها الشعاع لابد من جسم يقبل انعكاس الشعاع عليه فاذا حصل حاجز من سحاب أو سقف لم يحصل الشعاع تحته وقد بسط هذا في غير هذا الموضع والمقصود هنا أنه لابد من الايمان بالقدر فإن الايمان بالقدر من تمام التوحيد كما قال ابن عباس هو نظام التوحيد فمن وحد الله وآمن بالقدر تم توحيده ومن وحد الله وكذب بالقدر نقص توحيده ولابد من الايمان بالشرع وهوالايمان بالأمر والنهى والوعد والوعيد كما بعث الله بذلك رسله وأنزل كتبه (۱).

ومن قال أن قدرة العبد وغيرها من الأسباب التي خلق الله تعالى بها المخلوقات ليست أسبابا أو أن وجودها كعدمها وليس هناك إلا مجرد إقتران عادي كإقتران الدليل بالمدلول فقد جحد ما في خلق الله وشرعه من الأسباب والحكم والعلل ولم يجعل في المدلول فقد جحد ما في خلق الله وشرعه من الأسباب والحكم والعلل ولم يجعل في العين قوة تمتاز بها عن الحب بعض بها ولا في القلب قوة يمتاز بها عن الرجل يعقل بها من الطبوعة من النار قوة تمتاز بها عن التراب تحرق بها وهؤلاء ينكرون ما في الأجسام المطبوعة من الطبائع والغرائز قال بعض الفضلاء تكلم قوم من الناس في إبطال الأسباب والقوى والطبائع فأضحكوا العقلاء على عقولهمثم أن هؤلاء لا ينبغي للإنسان أن يقول أنه شبع بالخبز وروى بالماء بل يقول شبعت عنده ورويت عنده فإن الله يخلق الشبع والري ونحو ذلك من الحوادث عند هذه المقترنات بها عادة لا بها وهذا خلاف الكتاب والسنة فإن الله تعالى يقول ﴿وَهُو اللَّذِي مُرْسِلُ الرَّيْحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ مُ خَقِّ إِذَا أَقَلَتُ سَحَابًا ثِقَالًا الله تعالى يقول ﴿وَهُو النَّزِي مَنْ السَّمَا عَنْ السَّمَا عَنْ المَّمَ الله عَلَى الله على المنافئ المتمان عالم المنافئ المتمان عالم المنافئ المتمان عالى المنافئ المتمان عالم الله على الله على الله على المنافئ المائمة عام المركم الله على المنافئ المائمة عام المنكمة عام المنافئ المنافئ المنافئ المنافئ المنافئة المنافئ المنافئة الم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳ ص: ۱۱۳.

بِهِ عَنَّاتٍ وَحَبَّ ٱلْمُصَيدِ ﴾ [ق: ٩] وقال تعالى ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ـ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٩٩] وقال تعالى ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخَرِجُنَا بِهِۦ ثَمَرَتِ تُحْنَلِفًا أَلْوَانُهَاۚ ﴾[فاطر: ٢٧] وقال تعالى ﴿ هُوَ ٱلَّذِيّ آَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَأَةً لَكُمْ مِّنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ ﴾[النحل: ١٠] ﴿ هُوَ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآَّةً لَكُمْ مِّنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُوكَ اللهِ يُنْبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّنُّوكِ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَبَ وَمِن كُلّ ٱلثَّمَرَاتِ ﴾ [النحل: ١٠ - ١١] وقال تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْي ٓ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا ﴾ [البقرة: ٢٦] إلى قوله ﴿يُضِلُّ بِهِ، كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ، كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦] وقال قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين ﴿قَدْ جَآءَكُم مِّرِبَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِينٌ ﴿ اللَّهُ مَنِ إِلَّهُ مَنِ أَتَّ بَعَ رِضْوَانَكُ سُبُلَ ٱلسَّكَامِ ﴾ [المائدة: ١٥ - ١٦] ومثل هذا في القرآن كثير وكذلك في الحديث عن النبي ﷺ كقوله لا يموتن أحد منكم إلا آذنتموني به حتى أصلى عليه فإن الله جعل بصلاتي عليه بركه ورحمة وقال ﷺ إن هذه القبور مملوءة على أهلها ظلمة وإن الله جاعل بصلاتي عليهم نورا ومثل هذا كثير ونظير هؤلاء الذين أبطلوا الأسباب المقدرة في خلق الله من أبطل الأسباب المشروعة في أمر الله كالذين يظنون أن ما يحصل بالدعاء والأعمال الصالحة وغير ذلك من الخيرات إن كان مقدرا حصل بدون ذلك وإن لم يكن مقدرا لم يحصل بذلك وهؤلاء كالذين قالوا للنبي أفلا ندع العمل ونتكل على الكتاب فقال لا اعملوا فكل ميسر لما خلق له وفي السنن أنه قيل يا رسول الله أرأيت أدوية نتداوى بها ورقى نسترقى وتقاة نتقيها هل ترد من قدر الله شيئا فقال هي من قدر الله ولهذا قال من قال من العلماء الإلتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد ومحو الأسباب أن تكون أسبابا تغيير في وجه العقل والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع والله سبحانه خلق الأسباب والمسببات وجعل هذا سببا لهذا فإذا قال القائل إن كان هذا مقدرا حصل بدون السبب وإلا لم يحصل جوابه أنه مقدر بالسبب وليس مقدرا بدون السبب كما قال النبي إن الله خلق للجنة أهلا خلقهم لها وهم في أصلاب آبائهم وخلق للنار أهلا خلقهم لها وهم في أصلاب آبائهم وقال اعملوا فكل ميسر لما خلق له أما من كان

من أهل السعادة فسييسر لعمل أهل السعادة وأما من كان من أهل الشقاوة فسييسر لعمل أهل الشقاوةوفي الصحيحين عن إبن مسعود رضى الله عنه قال حدثنا رسول الله وهو الصادق المصدوق إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوما نطفة ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون مضغة مثل ذالك ثم يرسل إليه الملك فيؤمر بأربع كلمات فيقال أكتب رزقه وعمله وأجله وشقي أوسعيد ثم ينفخ فيه الروح قال فوالذي نفسي بيده إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها فبين أن هذا يدخل الجنة بالعمل الذي يعمله ويختم له به وهذا يدخل النار بالعمل الذي يعمله ويختم له به كما قال ﷺ إنما الأعمال بالخواتيم وذلك لأن جميع الحسنات تحبط بالردة وجميع السيئات تغفر بالتوبة ونظير ذلك من صام ثم أفطر قبل الغروب أوصلى وأحدث عمدا قبل كمال الصلاة بطل عمله وبالجملة فالذي عليه سلف الأمة وأئمتها ما بعث الله به رسله وأنزل كتبه فيؤمنون بخلق الله وأمره بقدره وشرعه بحكمه الكونى وحكمه الدينى وإرادته الكونية والدينية كما قال في الآية الأولى ﴿فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُۥ يَشْرَحْ صَدَّرَهُۥ لِلْإِسْلَمِ ۗ وَمَن يُرِدُأَن يُضِلَهُ, يَجْعَلُ صَدْرَهُ. ضَيِقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَضَعَكُ فِي ٱلسَّمَآءَ ﴾[الانعام: ١٢٥] وقال نوح عليه السلام ﴿ وَلا يَنفَعُكُمْ نُصِّحِي إِنْ أَرَدتُ أَنَّ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغُوكُمْ ﴾ [هود: ٣٤] وقال تعالى في الإرادة الدينية ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ النُّسُرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] وقال ﴿ رُبِدُ اللَّهُ إِيدُ بَيْنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلِيكُم حَكِيثُ ﴾[النساء: ٢٦] وقال ﴿مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ ﴾ [المائدة: ٦] وهم مع إقرارهم بأن الله خالق كل شيء وربه ومليكه وأنه خلق الأشياء بقدرته ومشيئته يقرون بأنه لا إله إلا هو لا يستحق العبادة غبره ويطيعونه ويطيعون رسله ويحبونه ويرجونه ويخشونه ويتكلون عليه وينيبون اليه ويوالون أولياءه ويعادون أعداءه ويقرون بمحبته لما أمر به ولعباده المؤمنين ورضاه

بذلك وبغضه لما أنهى عنه وللكافرين وسخطه لذلك ومقته له ويقرون بما إستفاض عن النبى شمن أن الله أشد فرحا بتوبة عبده التائب من رجل أضل راحلته بأرض دوية مهلكة عليها طعامه وشرابه فطلبها فلم يجدها فقال تحت شجرة فلما إستيقظ إذا بدابته عليها طعامه وشرابه فالله أشد فرحا بت وبة عبده من هذا براحلته فهوإلههم الذي يعبدونه وربهم الذي يسألونه كما قال تعالى ﴿ الْحَنْدُ بِنَ الْمَاتِحة : ٢] إلى قوله ﴿ إِيَّاكَ نَمْتُهُ وَإِيَّاكَ مَا لله الذي على على على على على عبوبه (١٠).

الإلتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد ومحو الأسباب نقص في العقل والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع

وفي خطبة النبى الحمد لله نستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا فجمع بين حمده والاستعانه به والإستغفار له فقد تبين أن الإلتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد وهو ظلم وجهل وهذه حال من دعا غير الله وتوكل عليه وأما قولهم (قول السلف) محو الأسباب أن تكون أسبابا نقص في العقل فهو كذلك وهو طعن في الشرع أيضا فإن كثيرا من أهل الكلام أنكروا الأسباب بالكلية وجعلوا وجودها كعدمها كما أن أولئك الطبعيين جعلوها عللا مقتضية وكما أن المعتزلة فرقوا بين أفعال الحيوان وغيرها والأقول الثلاثة باطلة فإن الله يقول ﴿وَهُو ٱلّذِي يُرْسِلُ ٱلرِينَ مُثَمِّراً بَيْنَ يَدَى رُحَيَدٍ خَقَّ إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالاً سُقْنَهُ لِبَلَدٍ مَيْتِ فَأَنزَلنا بِهِ ٱلْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِ ٱلثَّمَرَةِ ﴾ الحيوان وغيرها والأقول الثلاثة باطلة فإن الله يقول ﴿وَهُو ٱلّذِي يُرْسِلُ ٱلرَيْنَ بَثَمَرَ بَنَ مَا فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِ ٱلثَّمَرَةِ ﴾ المنعراف: ٧٥] وقال تعالى ﴿وَمَا أَنزَلَ اللهُ مَنِ السَمَاءِ مِن مَاءٍ فَأَتِيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا ﴾ [البقرة: ٢٦] وقال تعالى ﴿يَهِ لِنَهُ مَنِ اللّهُ مَنِ النّهُ مَنِ السَمَاء وقال تعالى ﴿يُقِبَلُ هِ اللهُ مَنِ اللهُ القرآن مع أن الحس والعقل يشهد أنها فمن قال يفعل عندها لابها فقد خالف لفظ القرآن مع أن الحس والعقل يشهد أنها أسباب ويعلم الفرق بين الجبهة وبين العين في إختصاص أحدهما بقوة ليست في الآخو

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۱۳۷–۱٤۱ ومجموع الفتاوى ج: ۹ ص: ۲۸۸.

وبين الخبز والحصى في أن أحدهما يحصل به الغذاء دون الآخر وأما قولهم الإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع بل هو أيضا قدح في العقل فإن أفعال العباد من أقوى الأسباب لما نيط بها فمن جعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أو يجعل المتقين كالفجار فهو من أعظم الناس جهلا وأشدهم كفرا بل ما أمر الله به من العبادات والدعوات والعلوم والأعمال من أعظم الأسباب فيما نيط بها من العبادات وكذلك ما نهى عنه من الكفر والفسوق والعصيان هي من أعظم الأسباب لما علق بها من الشقاوات ومع هذا فقد قال خير الخلق أنه لن يدخل أحد منكم الجنة بعمله قالوا ولا أنت يارسول الله قال ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل ولما قال لهم ما منكم من أحد إلا وقد علم مقعده من الجنة ومقعدة من النار قالوا يارسول الله أفلا نتكل على الكتاب وندع العمل قال لا إعملوا فكل ميسر لما خلق له إما من كان من أهل السعادة فسيسر لعمل أهل السعادة وأما كان من أهل الشقاوة فسيبسر لعمل أهل الشقاوة وكذلك الدعاء والتوكل من أعظم الأسباب لما جعله الله سببا له فمن قال ما قدر لي فهو يحصل لي دعوت أو لم أدع وتوكلت أو لم أتوكل فهو بمنزلة من يقول ما قسم لى من السعادة والشقاوة فهو يحصل لى آمنت أو لم أؤمن وأطعت أم عصيت ومعلوم أن هذا ضلال وكفر وأن كان الأول ليس مثل هذا في الضلال إذ ليس تعليق المقاصد بالدعاء والتوكل كتعليق سعادة الآخرة بالإيمان لكن لاريب أن ما جعل الله سببا له بمنزلة ما جعل العمل الصالح سببا له وهو قادر على أن يفعله سبحانه بدون هذا السبب وقد يفعله بسبب آخر وكذلك من ترك الأسباب المشروعة المأمور بها أمر إيجاب أوامر إستحباب من جلب المنافع أو دفع المضار قادح في الشرع خارج عن العقل ومن هنا غلطوا في ترك الأسباب المأمور بها وظنوا أن هذا من تمام التوكل والتوكل مقرون بالعبادة في قوله ﴿فَأَعْبُدُهُ وَتَوكَّلُ عَلَيهِ ﴾ [هود: ١٢٣] والعبادة فعل المأمور فمن ترك العبادة المأمور بها وتوكل لم يكن أحسن حالا ممن عبده ولم يتوكل عليه بل(١٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص:۱۷۱ – ۱۷۷.

قال إبن عباس تكفل الله لمن قرأ القرآن وعمل بما فيه أن لا يضل في الدنيا ولا يشقى في الآخرة

فإذا كان النظر في دليل هاد كالقرآن وسلم من معارضات الشيطان تضمن ذلك النظر العلم والهدى ولهذا أمر العبد بالاستعاذة من الشيطان الرجيم عند القراءة وإذا كان النظر في دليل مضل والناظر يعتقد صحته بأن تكون مقدمتاه أو إحداهما متضمنة للباطل أو تكون المقدمات صحيحة لكن التأليف ليس بمستقيم فإنه يصير في القلب بذلك اعتقاد فاسد وهو غالب شبهات أهل الباطل المخالفين للكتاب والسنة من المتفلسفة والمتكلمين ونحوهم فإذا كان الناظر لا بد له من منظور فيه والنظر في نفس المتصور المطلوب حكمه لا يفيد علما بل ربما خطر له بسبب ذلك النظر أنواع من الشبهات يحسبها أدلة لفرط تعطش القلب إلى معرفة حكم تلك المسألة وتصديق ذلك التصور وأما النظر المفيد للعلم فهو ما كان في دليل هاد والدليل الهادي على العموم والإطلاق هوكتاب الله وسنة نبيه فإن الذي جاءت به الشريعة من نوعى النظر هو ما يفيد وينفع ويحصل الهدي وهوبذكر الله وما نزل من الحق فإذا أراد النظر والاعتبار في الأدلة المطلقة من غير تعيين مطلوب فذلك النظر في كتاب الله وتدبره كما قال تعالى ﴿قَدْ جَآءَكُم مِّرِكِ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَكُ مُّبِينُ اللَّهُ مَنِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضَوَانَهُ، سُبُلَ السَّكَيهِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمِ ﴾ [المائدة: ١٥ - ١٦] وقال تعالى ﴿وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَاۚ مَاكُنتَ تَدْرِى مَاٱلْكِنْبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ وَلَكِكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَّهُدِي بِهِ عَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِنا وَإِنَّكَ لَهَدِي إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمِ (١٠٠) صِرَطِ ٱللَّهِ ٱلَّذِي لَهُ. مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِّ ٱلاَ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [الشورى: ٥٠ - ٥٥] وأما النظر في مسألة معينة وقضية معينة لطلب حكمها والتصديق بالحق فيها والعبد لا يعرف ما يدله على هذا أو هذا فمجرد هذا النظر لا يفيد بل قد يقع له تصديقات يحسبها حقا وهي باطل وذلك من إلقاء الشيطان وقد يقع له تصديقات تكون حقا وذلك من القاء الملك وكذلك إذا كان النظر في الدليل الهادي وهو القرآن فقد يضع الكلم مواضعه ويفهم مقصود الدليل

فيهتدي بالقرآن وقد لا يفهمه أو يحرف الكلم عن مواضعه فيضل به ويكون ذلك من الشيطان كما قال تعالى ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَشِفَآءٌ ۗ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۚ وَلَا يَزيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٧] وقال ﴿يُضِلُّ بِهِ، كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ، كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ ٓ إِلَّا ٱلْفَنْسِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦] وقال ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينِ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَّا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ أَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَتُهُمْ رِجُسًاإِلَى رِجُسِهِمْ ﴾ [المتوبة: ١٢١- ١٢٥] وقال ﴿قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدِّى وَشِفَاءً ۗ وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِيٓ ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّي ﴾ [فُصلَت: ٤٤] وقال ﴿ هَنَا بَيَانُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِلمُتَّقِينَ ﴾ [أل عمران: ١٣٨] فالناظر في الدليل بمنزلة المترائى للهلال قد يراه وقد لا يراه لعشى في بصره وكذلك أعمى القلب وأما الناظر في المسألة فهذا يحتاج إلى شيئين إلى أن يظفر بالدليل الهادي وإلى أن يهتدي به وينتفع فأمره الشرع بما يوجب أن ينزل على قلبه الأسباب الهادية ويصرف عنه الأسباب المعوقة وهو ذكر الله تعالى والغفلة عنه فإن الشيطان وسواس خناس فإذا ذكر العبد ربه خنس وإذا غفل عن ذكر الله وسوس وذكر الله يعطى الإيمان وهوأصل الإيمان والله سبحانه هو رب كل شيء ومليكه وهو معلم كل علم وواهبه فكما أن نفسه أصل لكل شيء موجود فذكره والعلم به أصل لكل علم وذكره في القلب والقرآن يعطي العلم المفصل فيزيد الإيمان كما قال جندب بن عبدالله البجلي وغيره من الصحابة تعلمنا الإيمان ثم تعلمنا القرآن فازددنا إيمانا ولهذا كان أول ما أنزل الله على نبيه ﴿أَقُرَّأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾ [العلق: ١]. فأمره أن يقرأ باسم الله فتضمن هذا الأمر بذكر الله وما نزل من الحق وقال ﴿أَقْرَأُ بِٱسْدِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقِ ۞ ٱقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ۞ ٱلَّذِي عَلَمَ بِٱلْقَلَمِرِ ( ) عَلَمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرَيْعَلَمُ ﴾ [العلق: ١ - ٥] فذكر سبحانه أنه خلق أكرم الأعيان الموجودة عموما وخصوصا وهو الإنسان وأنه المعلم للعلم عموما وخصوصا للإنسان وذكر التعليم بالقلم الذي هو آخر المراتب ليستلزم تعليم القول وتعليم العلم الذي في القلب(١).

 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٤ ص: ٣٦-٣٨.

الفاسقون ضلوا به بسبب تحريفهم الكلم عن مواضعه وتأويله على غير ما أراد الله فتمسكوا بمتشابهه وأعرضوا عن محكمه

قوله ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَخْشَىٰ ﴿ [الأعلى: ١٠] يقتضى أن كل من يخشي يتذكر والخشية قد تحصل عقب الذكر وقد تحصل قبل الذكر وقوله ﴿ مَن يَخْشَىٰ ﴾ [الأعلى: ١٠] مطلق ومن الناس من يظن أن ذلك يقتضى أنه لابد أن يكون قد خشي أولا حتى يذكر وليس كذلك بل هذا كقوله ﴿ مُدَى إِنشَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢] وقوله ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَلها ﴾ [النازعات: ٥٤] وقوله ﴿ إِنَّمَا لُنذِرُ مَن يَخْشَلها ﴾ [النازعات: ٥٤] وقوله ﴿ إِنَّمَا لُنذِرُ مَنِ التَّبعَ الذِّكرَ وعيد قبل وخَشِي الرَّحْنَن بِالْغَيْبِ ﴾ [يس: ١١] وهو إنما خاف الوعيد بعد أن سمعه لم يكن وعيد قبل سماع القرآن وكذلك قوله ﴿ إِنَّمَا لُنذِرُ مَنِ التَّبعَ الذِّكَر وَخَشِي الرَّحْنَن بِالْغَيْبِ ﴾ [يس: ١١]

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۸۱.

وهو إنما إتبع الذكر وخشى الرحمن بعد أن أنذره الرسول وقد لا يكونون خافوها قبل الإنذار ولا كانوا متقين قبل سماع القرآن بل به صاروا متقين وهذا كما يقول القائل ما يسمع هذا إلا سعيد وإلا مفلح وإلا من رضي الله عنه وما يدخل في الإسلام إلا من هداه الله ونحو ذلك وإن كانت هذه الحسنات والنعم تحصل بعد الإسلام وسماع القرآن ومثل هذا قوله ﴿ هَنَا بَصَنَهُرُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحُمَةٌ لِّقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾[الجاثية: ٢٠] وقد قال في نظيره ﴿وَيَنْجَنَّبُهَا ٱلأَشْقَى﴾ [الأعلى: ١١] وإنما يشقى بتجنيها وهذا كما يقال إنما يحذر من يقبل وإنما ينتفع بالعلم من عمل به فمن إستمع القرآن فآمن به وعمل به صار من المتقين الذين هو هدى لهم ومن لم يؤمن به ولم يعمل به لم يكن من المتقين ولم يكن ممن إهتدى به بِل هو كما قال الله تعالى ﴿قُلُ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَآاً ۗ وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى ﴾ [فصلت: ٤٤] ولم يرد أنهم كانوا مؤمنين فلما سمعوه صار هدى وشفاء بل إذا سمعه الكافر فآمن به صار في حقه هدى وشفاء وكان من المؤمنين به بعد سماعه وهذا كقوله في النوع المذموم ﴿يُضِلُّ بِهِۦ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِـهِۦكَثِيرًا ۗ وَمَا يُضِ لُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَنسِقِينَ ﴿ ۖ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيتَنقِهِ ۚ وَيَقْطعُونَ مَآ أَمَرَاللَّهُ بِهِ ۗ أَن يُوصَلَ ﴾ [البقرة: ٢٦- ٢٧] ولا يجب أن يكونوا فاسقين قبل ضلالهم بل من سمعه فكذب به صار فاسقا وضل وسعد بن أبي وقاص وغيره أدخلوا في هذه الآية أهل الأهواء كالخوارج وكان سعد يقول هم من ﴿ ٱلْفَنْسِقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِهِ ع وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ ﴾[البقرة: ٢٦- ٢٧] ولم يكن على وسعد وغيرهما من الصحابة يكفرونهم وسعد أدخلهم في هذه الآية لقوله ﴿وَمَا يُضِـٰلُ بِهِۦۤ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦] وهم ضلوا به بسبب تحريفهم الكلم عن مواضعه وتأويله على غير ما أراد الله فتمسكوا بمتشابهه وأعرضوا عن محكمه وعن السنة الثابتة التي تبين مراد الله بكتابه فخالفوا السنة وإجماع الصحابة مع ما خالفوه من محكم كتاب الله تعالى ولهذا أدخلهم كثير من السلف في الذين ﴿فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشْبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ ۗ ﴾ [آل عمران: ٧]

﴿ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيعًا ﴾ [الأنعام: ١٥٩] وبسط هذا له موضع آخر (١). يخبر الله تعالى أنه يحدث الحوادث بالأسباب

جمهور أهل السنة يقولون إن العبد فاعل لفعله حقيقة لا مجازا وإنما نازع في ذلك طائفة من متكلمة أهل الاثبات كالأشعري ومن اتبعه والقرآن مملوء بما يدل على أن أفعال العباد حادثة بمشيئة الله وقدرته وخلقه فيجب الإيمان بكل ما في القرآن ولا يجوز أن نؤمن ببعض الكتاب ونكفر ببعض (٢).

أهل السنة وجمهورهم فيقولون بما دل عليه الشرع والعقل قال الله تعالى ﴿وَهُوَ النَّهِ عَالَى ﴿وَهُوَ النَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْتِ فَأَنزَلْنَا اللَّهِ عَيْتِ فَأَنزَلْنَا اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنَ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللهُ تعالى أنه اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللهُ عَنه الله تعالى أنه على الله على الله تعالى أنه الحوادث بالأسباب (٣).

منهم (الرافضة) يتركون الأسباب الدنيوية ويجعلون وجود السبب كعدمه ومنهم قوم يتركون الأسباب الأخروية فيقولون إن سبق العلم والحكم أنا سعداء فنحن سعداء وإن سبق أنا أشقياء فنحن أشقياء فلا فائدة في العمل ومنهم من يترك الدعاء بناء على هذا الأصل الفاسد ولا ريب أن هذا الأصل الفاسد مخالف للكتاب والسنة وإجماع السلف وأئمة الدين ومخالف لصريح المعقول ومخالف للحس والمشاهدة وقد سئل النبي عن إسقاط الأسباب نظرا إلى القدر فرد ذلك كما ثبت في الصحيحين عنه أنه قال ما منكم من أحد إلا وقد علم مقعده من الجنة ومقعده من النار قالوا يا رسول الله أفلا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۲ ص: ۱۷۱.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٣ ص: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوية ج: ٣ ص: ١١٤.

ندع العمل ونتكل على الكتاب فقال لا اعملوا فكل ميسر لما خلق له وفي الصحيح أيضا أنه قيل له يا رسول الله أرأيت ما يكدح الناس فيه اليوم ويعملون أشيء قضى عليهم ومضى فيهم ومضى أم فيما يستقبلون مما أتاهم فيه الحجة فقال بل شيء قضى عليهم ومضى فيهم قالوا يا رسول الله أفلا ندع العمل ونتكل على كتابنا فقال لا اعملوا فكل ميسر لما خلق لهو في السنن عن النبي ش أنه قيل له أرأيت أدوية نتدأوى بها ورقى نسترقي بها وتقاة نتقيها هل ترد من قدر الله شيئا فقال هي من قدر الله وقد قال تعالى في كتابه ﴿وَهُو اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

## ان حصول المطلوب متوقف على فعل الفاعل وقبول القابل

أن الإنسان لا يعتقد أنه بدعائه وإنذاره وبيانه يحصل الهدى ولو كان أكمل الناس وأن الداعى وإن كان صالحا ناصحا مخلصا فقد لا يستجيب المدعو لا لنقص فى الدعاء لكن لفساد فى المدعو وهذا لأن حصول المطلوب متوقف على فعل الفاعل وقبول القابل كالسيف القاطع يؤثر بشرط قبول المحل فيه لا يقطع الحجارة والحديد ونحو ذلك والنفخ يؤثر إذ كان هناك قابل لا يؤثر في الرماد والدعاء والتعليم والإرشاد وكل ما كان من هذا الجنس له فاعل وهو المتكلم بالعلم والهدى والنذارة وله قابل وهو المستمع فإذا كان المستمع قابلا حصل الإنذار التام والتعليم التام والهدى التام وإن لم يكن قابلا قيل علمته فلم يتعلم وهديته فلم يهتد وخاطبته فلم يصغ ونحوذلك فقوله في القرآن هُمْدَى يَشْئِينَ الله فلم يتعلم ومن هذا إنما يهتدي من يقبل الإهتداء وهم المتقون لا كل أحد وليس المراد أنهم كانوا متقين قبل اهتدائهم بل قد يكونوا كفارا لكن إنما يهتدى به من كان متقيا فمن إتقى الله إهتدى بالقرآن والعلم والإنذار إنما يكون بما أمر به القرآن وهكذا قوله ه يُشْنِذِرَ

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٥ ص: ٣٦٤.

مَن كَانَ حَيَّا ﴾ [يس: ٧٠] الإنذار التام فإن الحي يقبله ولهذا قال ﴿وَيَحِقَّ اَلْقَوْلُ عَلَى اَلْكَفِرِت ﴾ [يس: ٧٠] فهم لم يقبلوا الإنذار ومثله قوله ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَغْشَلُهَا ﴾ [النازعات: ٤٥] وعكسه قوله ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ عَإِلَّا اَلْفَسِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦] أي كل من ضل به فهو فاسق فهو ذم لمن يضل به فإنه فاسق ليس أنه كان فاسقا قبل ذلك ولهذا تأولها سعد بن أبى وقاص في يضل به فإنه فاسقى لأنهم ضلوا بالقرآن فمن ضل بالقرآن فهو فاسق (١).

## فصاحب البدعة يبقى صاحب هوى يعمل لهواه لا ديانة

فصاحب البدعة يبقى صاحب هوى يعمل لهواه لا ديانة ويصد عن الحق الذي يخالفه هواه فهذا يعاقبه الله على هواه ومثل هذا يستحق العقوبة في الدنيا والآخرة ومن فسق من السلف الخوارج ونحوهم كما روي عن سعد بن أبي وقاص أنه قال فيهم قوله تعالى ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلّا الْفَسِقِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ مِنْ بَعَدِ مِيثَقِهِ وَيَقَطّعُونَ مَا تعالى ﴿وَمَا يُضِلُ وَيُفَسِدُونَ فِي الْأَرْضِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه وَمَا يُضِلُ وَيُفَسِدُونَ فِي الْأَرْضِ الْوَلَيْ اللّه عَمْ الْخَسِرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦ - ٢٧] فقد يكون هذا قصده لا سيما إذا تفرق الناس فكان ممن يطلب الرياسة له ولأصحابه وإذا كان المسلم الذي يقاتل الكفار قد يقاتلهم شجاعة وحمية ورياء وذلك ليس في سبيل الله فكيف بأهل البدع الذين يخاصمون ويقاتلون عليها فإنهم يفعلون ذلك شجاعة وحمية وريما يعاقبون لما اتبعوا أهواءهم بغير هدى من الله لا لمجرد الخطأ الذي اجتهدوا فيه (٢٠).

الأشتراك بينبني آدم تارة يثبت بفعلهم وهو التعاقد على ما فيه خيرهم وتارة يثبت بفعل الله تعالى

فأن بني آدم لا يمكن عيشهم إلا بما يشتركون فيه من جلب منفعتهم ودفع مضرتهم فاتفاقهم على ذلك هو التعاقد والتحالف ولهذا كان الوفاء بالعهود من الأمور التي اتفق أهل الأرض علي إيجابها لبعضهم علي بعض وإن كان منهم القادر الذي لا يوفي بذلك كما اتفقوا في إيجاب العدل والصدق فإذا اتفقوا وتعاقدوا علي اجتلاب الأمر الذي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ٥٧٠.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٥ ص: ٢٥٠.

يحبونه ودفع الأمر الذي يكرهونه أعان بعضهم بعضا على اجتلاب المحبوب ونصر بعضهم بعضا على دفع المكروه ولو لم يتعاقدوا بالكلام فنفس اشتراكهم في أمر يوجب عليهم اجتلاب ما يصلح ذلك الأمر المشترك ودفع ما يضره كأهل النسب الواحد وأهل البلد الواحد فإن التناسب والتجاور يوجب التعاون علي جلب المنفعة المشتركة ودفع الضرر المشترك فصار الاشتراك بينهم تارة يثبت بفعلهم وهو التعاقد علي ما فيه خيرهم وتارة يثبت بفعل الله تعالى وقد جمع الله عز وجل هذين الأصلين في قوله تعالى ﴿وَاتَّقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَ لُونَابِهِۦوَٱلْأَرْحَامَّ ﴾ [النساء: ١] وذكر في هذه السورة الأمور التي بينهم من جهة الخلق وهي من جهة العقود كما قال تعالى ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ. نَسَبًا وَصِهْرًا ۗ ﴾ [المضرقان: ٥٤] وقال تعالى ﴿ الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَلَا يَنقُضُونَ الْمِيثَقَ ( اللَّهُ يَا يُعِلُّونَ مَا أَمَر اللَّهُ يِدِي أَن يُوصَلَ ﴾ [الرعد: ٢٠ - ٢١] وقال تعالى ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَاسِقِينَ ﴿ أَا ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِدِ وَيَقْطَعُونَ مَا آَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ [البقرة: ٢٦- ٢٧] وإذا كان لا بد في كل ما يشتركون فيه من تحالف وغير تحالف من التعاون على جلب الحبوب والتناصر لدفع المكروه فالحبوب هو الموالى والمكروه هو المعادي فلا بد لكل بني آدم من ولاية وعداوة ولهذا جميعهم يتمادحون بالشجاعة والسماحة فإن السماحة إعانة على وجود المحبوب بالأموال والمنافع وغير ذلك والشجاعة نصر لدفع المكروه بالقتال وغيره ولا قوام لشيء من أمور بني آدم إلا بذلك ومبنى ذلك بينهم علي العدل في المشاركات والمعاوضات فظهر أن جميع أمور بني آدم لا بد فيها من تعاون بينهم ودفع ومنع لغيرهم فلا بد لهم من عقد وقدرة والعقد أصله الإرادة كما قال تعالى ﴿وَاتَّقُواْ اللَّهَ ٱلَّذِي نَسَآءَ لُونَ بِهِ عَهِ [النساء: ١] أي يتعاهدون ويتعاقدون والقدرة القدرة (١٠).

قال الله تعالى ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودِ ﴾ [المائدة: ١] والعقود هي العهود وقال تعالى ﴿وَإِذَا قُلْتُمُ فَاعْدِلُواْ وَلَوَ كَانَ ذَا قُرْبِيَ ۖ وَبِعَهُ دِٱللَّهِ أَوْفُواا ﴾ [الأنعام: ١٥٢] وقال

<sup>(</sup>١) قاعدة في الحبة ج: ١ ص: ١٢١-١٢٢.

تعالى ﴿وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولَا ﴾[الإسراء: ٣٤] وقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ كَانُواْ عَنهَدُواْ ٱللَّهَ مِن قَبِّلُ لَا يُوَلُّونَ ٱلْأَدْبَارَ ۚ وَكَانَ عَهَدُ ٱللَّهِ مَسْتُولًا ﴾ [الأحزاب: ١٥] فقد أمر سبحانه بالوفاء بالعقود وهذا عام وكذلك أمر بالوفاء بعهد الله وبالعهد وقد دخل في ذلك ما عقده المرء على نفسه بدليل قوله ﴿ وَلَقَدْ كَانُواْ عَنهَ دُواْ اللَّهَ مِن قَبْلُ ﴾ [الأحزاب: ١٥] فدل على ان عهد الله يدخل فيه ما عقده المرء على نفسه وان لم يكن الله قد أمر بنفس ذلك المعهود عليه قبل العهد كالنذر والبيع إنما أمر بالوفاء به ولهذا قرنه بالصدق في قوله ﴿وَإِذَا قُلْتُمُّ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْيَنَ وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أَوْفُواْ ﴾ [الأنعام: ١٥٢] لأن العدل في القول خبر يتعلق بالماضى والحاضر والوفاء بالعهد يكون في القول المتعلق بالمستقبل كما قال تعالى ﴿ وَمَنْهُم مَّنْ عَنِهَدَ ٱللَّهَ لَـينُ ءَاتَـننَا مِن فَضَّلِهِ ۦ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلصَّلِلِحِينَ ﴿ ۖ فَلَمَّا ٓ ءَاتَنهُم مِّن فَضَّلِهِ عَنِكُواْ بِهِ وَتَوَلَّواْ وَهُم مُّعَرِضُونَ اللهِ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُومِهمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقُوْنَهُ بِمَا أَخَلَفُواْ اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [المتوبة: ٧٥ - ٧٧] فأما من كان عهده موقتا فلم يبح له نقضه بدليل قوله ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنهَدتُّم مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمُ يَنقُصُوكُم شَيًّا وَلَمْ يُظْكِهِرُواْ عَلَيْكُمُ أَحَدًا فَأَتِمُواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُدَّتِمٍ أَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [المتوبة: ٤] وقال ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنهَدتُّمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ فَمَاالسَّتَقَنمُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُواْ لَهُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ [التوبة: ٧] وقال ﴿ وَإِمَّا تَخَافَتَ مِن قَوْمٍ خِيانَةُ فَأَنبُذُ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ﴾ [الأنفال: ٨٥] فانما أباح النبذ عند ظهور أمارات الخيانة لأن المحذور من جهتهم وقال تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ هُرُ لِأَمَنَنتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٨] ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَنَئِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴾[المعارج: ٣٧] في سورتي المؤمنون والمعارج وهذا من صفة المستثنين من الهلع المذموم بقوله ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَـ لُوعًا (١) إذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ جَزُوعًا (١) وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا (١) إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ (١) ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ الله وَالَّذِينَ فِي أَمْوَلِهِمْ حَقُّ مَعْلُومٌ ﴿ لِلسَّابِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴿ أَوْالَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ اللَّهِينِ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ مِّنْ عَذَابِ رَبِّهم مُّشْفِقُونَ اللهِ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهمْ غَيْرُ مَأْمُونِ اللهِ وَلَيْنِ هُرُ لِفُرُوجِهمْ حَفِظُونَ الله إِلَّا عَلَى أَزْوَجِهمْ أَوْمَا

مَلَكُتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَهُمْ عَبُرُ مَلُومِينَ ﴿ فَنِ ابْنَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُرُ الْعَادُونَ ﴿ وَالْحَارِجِ: ١٩ - ٣٣] وهذا يقتضى وجوب ذلك لأنه لم يستثن من المذموم إلا من اتصف بجميع ذلك ولهذا لم يذكر فيها إلا ما هو واجب وكذلك في سورة المؤمنين قال في أولها ﴿ أُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُرْوَفُونَ ﴿ ٱلْمَيْنِ مَنَ الْوَارثِينَ لأَن ظاهر الآية الحصر فان إدخال فمن لم يتصف بهذه الصفات لم يكن من الوارثين لأن ظاهر الآية الحصر فان إدخال الفصل بين المبتدأ والخبر يشعر بالحصر ومن لم يكن من وارثي الجنة كان معرضا للعقوبة الا ان يعفوالله عنه وإذا كانت رعاية العهد واجبة فرعايته هي الوفاء به ولما جمع الله بين العهد والأمانة جعل النبي في ضد ذلك صفة المنافق في قوله إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا عاهد غدر وإذا خاصم فجر وعنه على كل خلق يطبع المؤمن ليس الخيانة والكذبوما زالوا يوصون بصدق الحديث وأداء الامانة وهذا عام وقال تعالى ﴿ وَمَا يُصِنِ لُ وَالكذبوما زالوا يوصون بصدق الحديث وأداء الامانة وهذا عام وقال تعالى ﴿ وَمَا يُصِنِ لُ وَمَا يُصِنِ لَهُ يَعِي الله بِهِ على الله بِهِ الله بِهِ الله بِهِ الله بِهِ الله بِهِ الله بِهِ الله السرع وإما بالشرط الذي عقده المرء باختياره (١٠).

وأصل العقود أن العبد لا يلزمه شيء إلا بالتزامه أوبالزام الشارع له فما التزمه فهو ما عاهد عليه فلا ينقض العهد ولا يغدر وما أمره الشارع به فهو مما أوجب الله عليه ان يلتزمه وإن لم يلتزمه كما أوجب عليه ان يصل ما أمر الله به أن يوصل من الايمان بالكتب والرسل ومن صلة الأرحام ولهذا يذكر الله في كتابه هذا وهذا كقوله ﴿ اللَّذِينَ يُصِلُونَ مَا أَمَرَ الله في كتابه هذا وهذا كقوله ﴿ اللَّذِينَ يُصِلُونَ مَا أَمَرَ الله في كتابه هذا وهذا كقوله ألَّذِينَ عَصِلُونَ مَا أَمَرَ الله في عابد عليه الانسان فقد التزمه فعليه أن أمر الله به أن يوصل فهو الزام من الله به وما عاهد عليه الانسان فقد التزمه فعليه أن يوفى بعهد الله ولا ينقض الميثاق إذا لم يكن ذلك خالفا لكتاب الله (٢٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۹ ص:۱٤۱ – ۱٤۳.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۲۹ ص: ۳٤۱.

أن ما وجب بالشرع إن نذره العبد أو عاهد الله عليه الخ تكون واجبة من وجهين

وقد كتبت في قاعدة العهود والعقود القاعدة في العهود الدينية في القواعد المطلقة والقاعدة في العقود الدنيوية في القواعد الفقهية وفي كتاب النذر أيضا أن ما وجب بالشرع إن نذره العبد أو عاهد الله عليه أو بايع عليه الرسول أو الامام أو تحالف عليه جماعة فان هذه العهود والمواثيق تقتضي له وجوبا ثانيا غير الوجوب الثابت بمجرد الأمر الأول فتكون واجبة من وجهين بحيث يستحق تاركها من العقوبة ما يستحقه ناقض العهد والميثاق وما يستحقه عاصى الله ورسوله هذا هو التحقيق ومن قال من أصحاب احمد انه إذا نذر واجبا فهو بعد النذر كما كان قبل النذر بخلاف نذر المستحب فليس كما قال بل النذر إذا كان يوجب فعل المستحب فايجابه لفعل الواجب أولى وليس هذا من باب تحصيل الحاصل بل هما وجوبان من نوعين لكل نوع حكم غير حكم الآخر مثل الجدة إذا كانت أم أم أم وأم أب أبفان فيها شيئين كل منهما تستحق به السدس وكذلك من قال من أصحاب أحمد ان الشروط التي هي من مقتضي العقد لا يصح اشتراطها أوقد تفسده حتى قال بعض أصحاب الشافعي إذا قال زوجتك على ما أمر الله به من امساك بمعروف أوتسريح باحسان كان النكاح فاسدا لأنه شرط فيه الطلاق فهذا كلام فاسد جدا فان العقود إنما وجبت موجباتها لايجاب المتعاقدين لها على أنفسهما ومطلق العقد له معنى مفهوم فاذا اطلق كانا قد أوجبا ما هو المفهوم منه فان موجب العقد هو واجب بالعقد كموجب النذر لم يوجبه الشارع ابتداء وإنما أوجب الوفاء بالعقود كما أوجب الوفاء بالنذر فاذا كان له موجب معلوم بلفظ مطلق أو يعرف المتعاقدان إيجابه بلفظ خاص كان هذا من باب عطف الخاص على العام فيكون قد أوجبه مرتين أوجعل له إيجابا خاصا يستغني به عن الايجاب العاموفي القرآن من هذا نظائر مثل قوله ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا بِلَّهِ وَمَلَتِهِ كَبِهِ وَرُسُ لِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكَ لَلْ فَإِنَ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَنفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٩٨] وقوله ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّـنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوجِ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ [الأحزاب: ٧] ومثل قوله ﴿ حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾[البقرة: ٢٣٨] وقوله ﴿يَكَأَيُّهَا

النَّبِيُّ قُل لِآزُونِجِكَ وَبِنَانِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب: ٥٩] وقوله ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَٱلْبَغِيُّ ﴿ النحل: ٥٩] وقوله وَ الْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْفُرْفَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنَكِرِ وَٱلْبَغِيُّ ﴾ [النحل: ٩٠] وقوله ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللهِ من بعد ما أخذ عليهم الميثاق بالوفاء به فاجتمع فيه الوجهان العهدي والميثاقي.

## العهود والأرحام هما جماع الأسباب التي بين بني آدم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۳۲ ص: ۱۳.



فالحياة نعمة وإدراك اللذات نعمة وأما الإيمان فهو أعظم النعم وبه تتم النعم

أصلى الإيمان هما الإيمان بالله وباليوم الآخر التوحيد والمعاد كما قرن بينهما فى مواضع كثيرة كقوله ﴿وَكُنتُمْ أَمُواتًا فَأَخْيَاكُمْ أَثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ وَرَاضِع كثيرة كقوله ﴿وَكُنتُمْ أَمُواتًا فَأَخْيَاكُمْ أَثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ وَرَاضِع كثيرة كقوله ﴿وَكُنتُمُ أَمُواتًا فَأَخْيَاكُمُ أَثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ الْمِيدِة (البقرة: ٢٨).

فإن العبد ليس بميت بل هو حى أحياه الله تعالى كما قال تعالى ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ اللّهِ وَكُنتُمُ أَمُورَتَا فَأَحْيَكُمُ ﴾[البقرة: ٢٨] والله لا يكلف الميت وإنما يكلف الحي(٢).

أنه سبحانه يذكر خلق الإنسان مجملا ومفصلا وتارة يذكر إحياءه كقوله تعالى ﴿كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُم أَمْوَتًا فَأَخْيَاكُم أَنْ يُمِيتُكُم ثُمّ يُحِييكُم ثُمّ إلَيْهِ وَكُنتُم أَمُوتًا فَأَخْيَاكُم أَنْ يُمِيتُكُم ثُمّ يُحِيدِكُم ثُمّ إلَيْهِ وَكُنمِيتُ أَنْ وَهُو كقول الخليل عليه السلام ﴿رَبِي اللّذِي يُحِيء وَيُمِيتُ أَنْ وَالبَقرة: ٢٥٨] وهو كقول الخليل عليه السلام ﴿رَبِي اللّذِي يُحِيء وَيُمِيتُ أَنْ اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي اللّذِي الله والمؤمنة والنعمة والله المعلم وأدل على القدرة والنعمة والنعمة والمؤمنة والنعمة والمؤمنة والنعمة والمؤمنة والنعمة والمؤمنة والنعمة والمؤمنة والمؤمنة والمؤمنة والنعمة والمؤمنة والمؤمنة والنعمة والمؤمنة والمؤمنة والمؤمنة والنعمة والمؤمنة والمؤمنة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۱۱۷.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۱۱٦.

والحكمة(١).

فمعلوم أن ما قبل الحياة أكمل ممن لا يقبلها فالجنين في بطن أمه قبل أن ينفخ فيه الروح أكمل من الحجر وقد قال تعالى ﴿وَكُنتُم أَمُونَا فَأَحَينكُم اللهِ المعتاد فهوأكمل من الحجر ويا في العادة ناطقا نطقا يسمعه الإنسان السماع المعتاد فهوأكمل من الحجر والتراب(٢).

وقد قال تعالى ﴿كَيْفَ تَكُفُّرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُم أَمُواتًا فَأَعْيَكُم ۖ ﴿ البقرة: ٢٨] فالحياة نعمة وإدراك اللذات نعمة وأما الإيمان فهو أعظم النعم وبه تتم النعم فالإنسان بجبلته يطلب ما يوافقه ويتنعم به من الغذاء وغيره على هذا فطر فيعرف النعمة فيعرف المنعم فيشكره فلهذا كان الحمد هو الإبتداء فإن شعوره بنفسه وبما يحتاج إليه ويتنعم به قبل شعوره بكل شيء وهو من حين خرج من بطن أمه شعر باللبن الذي يحتاج إليه ويتنعم به وبما يخرج منه وهو الثدي فلهذا تعرف الله إليه بالنعم ليشكره وشكره ابتداء معرفته بالله فإذا عرف الله أحبه فعبده وتنعم بعبادته وحده لا شريك له وعرف ما في التأله له من اللذة العظيمة التي لا يعد لها لذة (٣).

## ﴿رَبَّنَا ٓ أَمَتَّنَا ٱثْنَايُنِ وَأَحْيَيْتَنَا ٱثْنَتَيْنِ

عود الروح إلى بدن الميت في القبر ليس مثل عودها اليه في هذه الحياة الدنيا وإن كان ذاك قد يكون أكمل من بعض الوجوه كما أن النشأة الأخرى ليست مثل هذه النشأة وان كانت أكمل منها بل كل موطن في هذه الدار وفي البرزخ والقيامة له حكم يخصه ولهذا أخبر النبي أن الميت يوسع له في قبره ويسئل ونحو ذلك وان كان التراب قد لايتغير فالأرواح تعاد إلى بدن الميت وتفارقهوهل يسمى ذلك موتا فيه قولان قيل يسمى ذلك موتا وتأولوا على ذلك قوله تعالى رَبَّنا آمَنَا التَّنايُنِ وَالَّمِيَةِ الْمُنَاتِينِ المُعَافِرِ: ١١] قيل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ١٦ ص: ٢٩٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۸ ص: ۲٦.

<sup>(</sup>٣) رسالة في تحقيق الشكر ج: ١ ص: ١١٠.

إن الحياة الأولى في هذه الدار والحياة الثانية في القبر والموتة الثانية في القبر والصحيح أن هذه الآية كقوله ﴿وَكُنْتُم أَمُواتًا فَأَحُينكُم أَثُم يُعِيدُكُم ثُم يُعِيدكُم ﴿ [البقرة: ٢٨] فالموته الأولى قبل هذه الحياة وقوله تعالى ﴿ثُمّ يُعِيدكُم ﴾ [البقرة: ٢٨] بعد الموت قال تعالى ﴿ مَنْهَ خَلَقْنَكُمْ وَفِيها نَعِيدُكُمْ وَفِيها نَعْيدكُمُ وَفِيها نَعْيدكُمُ وَفِيها نَعْيدكُم وَفِيها الله تعالى ﴿ قَالَ فِيها الله تعالى ﴿ وَمَنْهَا تُحْتَرَجُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٥] فالروح تتصل بالبدن متى الموت ولمذا كان النبي يقول اذا أوى إلى فراشه باسمك اللهم اموت وأحيا وكان اذا استيقظ يقول الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا وإليه النشور فقد سمى النوم موتا والاستيقاظ حياة وقد قال تعالى ﴿ اللّهُ مُنْ يَتَوَفَى ٱلأَنْفُس حِينَ مَوتِها وَالنّي مَنْ مَنْ مَنْ الله يتوفى والاستيقاظ حياة وقد قال تعالى ﴿ اللّهُ مُنْ اللّهُ عَلَى اللّه الله الله الله الله النوم ثم اذا ناموا فَمُنْ عَلَيْهَا ٱلْمُوتَ وَيُرْسِلُ ٱلأُخْرَى إِلَى الْمُنْسَى ﴾ [النّم تعالى الله على نوعين فيتوفاها حين الموت ويتوفى الانفس التي لم تمت بالنوم ثم اذا أموا فمن مات في منامه أمسك نفسه ومن لم يمت ارسل نفسه ولهذا كان النبي ﷺ إذا أوى إلى فراشه قال باسمك ربي وضعت جنبي وبك أرفعه فإن أمسكت نفسي فارحمها وان أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين (١٠).

الرد على الجهمية الذين أنكروا حكمة الله ورحمته وقالوا ليس في القرآن لام كي لا في خلقه ولا في أمره

فإن الناس في باب خلق الرب وأمره ولم فعل ذلك على طرفين ووسط فالقدرية من المعتزلة وغيرهم قصدوا تعظيم الرب وتنزيهه عما ظنوه قبيحا من الأفعال وظلما فأنكروا عموم قدرته ومشيئته ولم يجعلوه خالقا لكل شيء ولا أنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن بل قالوا يشاء ما لا يكون ويكون ما لا يشاء ثم إنهم وضعوا لربهم شريعة فيما يجب عليه ويحرم بالقياس على أنفسهم وتكلموا في التعديل والتجويز بهذا القياس الفاسد الذي شبهوا فيه الخالق بالمخلوق فضلوا وأضلوا وقابلهم الجهمية الغلاة في الجبر

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٤ ص: ٢٧٥.

فأنكروا حكمة الله ورحمته وقالوا لم يخلق لحكمة ولم يأمر بحكمة وليس في القرآن لام كي لا في خلقه ولا في أمر هو زعموا أن قوله ﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنْهُ ۗ ﴾ [الجاثية: ١٣] وهُخَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩] وقوله ﴿لِيَجْزِيَ ٱلَّذِينَ أَسَتُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَحْزِيَ ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِٱلْحُمْدَى ﴾ [النجم: ٣١] وقوله ﴿ وَلِتُكْمِلُواْ ٱلْمِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ ﴾[البقرة: ١٨٥] وقوله ﴿إِئلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبغَدَ ٱلرُّسُلُّ ﴾[النساء: ١٦٥] وأمثال ذلك إنما اللام فيه لام العاقبة كقوله ﴿فَالْنَقَطَـهُۥٓ ءَالُ فِرْعَوْبَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ [القصص: ٨] وقول القائل لدوا للموت وابنوا للخراب ولم يعلموا أن لام العاقبة إنما تصح ممن يكون جاهلا بعاقبة فعله كفرعون الذي لم يكن يدري ما ينتهي إليه أمر موسى أوممن يكون عاجزا عن رد عاقبة فعله كعجز بني آدم عن دفع الموت عن أنفسهم والخراب عن ديارهم فأما من هوبكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير وهو مريد لكل ما خلق فيمتنع في حقه لام العاقبة التي تتضمن نفي العلم أو نفي القدرة وأنكر هؤلاء محبة الله ورضاه لبعض الموجودات دون بعض وقالوا الحبة والرضا هو من معنى الإردة والله مريد لكل ما خلقه فهو راض بذلك محب له وزعموا أن ما في القرآن من نفي حبه ورضاه بالكفر والمعاصى كقوله ﴿وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] ﴿وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرَ ﴾ [الزُّمَر: ٧] محمول على عباده الذين لم يقع ذلك منهم أو أنه لم يرده دينا يثيبهم عليه وزعموا أن الله لا يحب ولا يرضي ما أمر به من العبادات إلا إذا وقع فيريده كما يريد حينئذ ما وقع من الكفر والمعاصي إلى غير ذلك من قوالهم المبسوطة في غير هذا الموضع وكثير من المتأخرين يظن أن هذا قول أهل السنة وهذا مما لم يقله أحد من سلف الأمة وأئمتها بل جميع مثبتة القدر المتقدمين كانوا يفرقون بين الحجبة والرضا وبين الإرادة ولكن أبو الحسن الأشعري اتبع جهما في ذلك قال أبو المعالي الجويني ومما إختلف أهل الحق في إطلاقه وعدم إطلاقه الحبة والرضا فصار المتقدمون إلى أنه سبحانه لا يجب الكفر ولا يرضاه وكذلك كل معصية وقال شيخنا أبو الحسن المحبة هي الإرادة نفسها وكذلك الرضا والإصطفاء وهو سبحانه يريد الكفر ويرضاه كفرا معاقبا عليه وهوكما قال أبو

المعالى فإن المتقدمين من جميع أهل السنة على ما دل عليه الكتاب والسنة من أنه سبحانه لا يرضى ما نهى عنه ولا يحبه وعلى ذلك قدماء أصحاب الأئمة الأربعة أصحاب أبى حنيفة ومالك والشافعي أحمد كأبي بكر عبد العزيز وغيره من قدمائهم ولكن من المتأخرين من سوى بين الجميع كما قاله أبو الحسن وهو في الأصل قول لجهم فهو الذي قال في القدر بالجبر وبما يخالف أهل السنة وانكر رحمة الله تعالى وكان يخرج إلى الجذمي فيقول أرحم الراحمين يفعل هذا فنفى أن يكون الله أرحم الراحمين وقد قال الصادق المصدوق لله أرحم بعباده من الوالدة بولده وهذه مسائل عظيمة ليس هذا موضع بسطها وإنما المقصود هنا التنبيه على الجمل فإن كثيرا من الناس يقرأ كتبا مصنفة في أصول الدين وأصول الفقه بل في تفسير القرآن والحديث ولا يجد فيها القول الموافق للكتاب والسنة الذي عليه سلف الأمة وأئمتها وهو الموافق لصحيح المنقول وصريح المعقول بل يجد أقوالا كل منها فيه نوع من الفساد والتناقض فيحار ما الذي يؤمن به في هذا الباب وما الذي جاء به الرسول وما هوالحق والصدق إذ لم يجد في تلك الأقول ما يحصل به ذلك وإنما الهدى فيما جاء به الرسول الذي قال الله فيه ﴿وَإِنَّكَ لَتَهَّدِىٓ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمِ (الشاهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ السَّمَنوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ الْآرَالِيُ اللهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴾ [الشورى: ٥٠- ٥٣] أن القرآن لم يخبر بفناء العالم في المستقبل قط كما لم يخبر بأن الله خلق السموات والأرض من غير شيء

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۷ ص:۱۰۰ – ۱۰۲.

<sup>(</sup>٢) الصفدية ج: ٢ ص: ٧٧.

فنفي الحكم بالاستحباب لانتفاء دليل معين من غير تأمل باقي الأدلة خطأ عظيم

فاعلم أن الأصل في جميع الأعيان الموجودة على اختلاف أصنافها وتباين أوصافها أن تكون حلالا مطلقا للآدميين وأن تكون طاهرة لا يحرم عليهم ملابستها ومباشرتها ومماستها وهذه كلمة جامعة ومقالة عامة وقضية فاضلة عظيمة المنفعة واسعة البركة يفزع إليها حملة الشريعة فيما لا يحصى من الأعمال وحوادث الناس وقد دل عليها أدلة عشرة مما حضرني ذكره من الشريعة وهي كتاب الله وسنة رسوله واتباع سبيل المؤمنين المنظومة في قوله تعالى ﴿أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرٌ ﴾ [النساء: ٥٩] وقوله ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [١٤ائدة: ٥٥] ثم مسالك القياس والاعتبار ومناهج الرأي والاستبصار الصنف الأول الكتاب وهو عدة آيات الآية الأولى قوله تعالى ﴿هُوَالَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩] والخطاب لجميع الناس لافتتاح الكلام بقوله ﴿ يَـٰٓأَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١] ووجه الدلالة أنه أخبر أنه خلق جميع ما في الأرض للناس مضافا إليهم باللام واللام حرف الإضافة وهي توجب اختصاص المضاف بالمضاف إليه واستحقاقه إياه من الوجه الذي يصلح له وهذا المعنى يعم موارد استعمالها كقولهم المال لزيد والسرج للدابة وما أشبه ذلك فيجب إذا أن يكون الناس مملكين ممكنين لجميع ما في الأرضفضلا من الله ونعمة وخص من ذلك بعض الأشياء وهي الخبائث لما فيها من الإنساد لهم في معاشهم أو معادهم فيبقى الباقى مباحا بموجب الآية الآية الثانية قوله تعالى ﴿وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ٱضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١١٩] دلت الآية من وجهين أحدهما أنه وبخهم وعنفهم على ترك الأكل مما ذكر اسم الله عليه قبل أن يحله باسمه الخاص فلو لم تكن الأشياء مطلقة مباحة لم يلحقهم ذم ولا توبيخ إذ لوكان حكمها مجهولا أو كانت محظورة لم يكن ذلك الوجه الثاني أنه قال ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُم ﴾ [الأنعام: ١١٩] والتفصيل التبيين فبين أنه بين المحرمات فما لم يبين تحريمه ليس بمحرم وما ليس بمحرم فهوحلال إذ ليس إلا حلال أو حرام الآية الثالثة

قوله تعالى ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَّهُ ۚ ﴾ [الجاثية: ١٣] وإذا كان ما في الأرض مسخرا لنا جاز استمتاعنا به كما تقدم الآية الرابعة قوله تعالى ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا ــ أُوحِيَ إِلَى مُحكرَّمًا عَلِي طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوحًا ﴾ [الأنعام: ١٤٥] الآية فما لم يجد تحريمه ليس بمحرم وما لم يحرم فهو حل ومثل هذه الآية قوله ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْــتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزيرِ ﴾ [البقرة: ١٧٣] الآية لأن حرف إنما يوجب حصر الأول في الثاني فيجب انحصار الحرمات فيما ذكر وقد دل الكتاب على هذا الأصل الحيط في مواضع أخر الصنف الثاني السنة والذي حضرني منها حديثان الحديث الأول في الصحيحين عن سعد بن أبى وقاص قال قال رسول الله إن أعظم المسلمين جرما من يسأل عن شيء لم يحرم فحرم من أجل مسألته دل ذلك على أن الأشياء لا تحرم إلا بتحريم خاص لقوله لم يحرم ودل أن التحريم قد يكون لأجل المسألة فبين بذلك أنها بدون ذلك ليست محرمة وهو المقصود الثاني روى أبو داود في سننه عن سلمان الفارسي قال سئل رسول الله عن شيء من السمن والجبن والفراء فقال الحلال ما أحل الله في كتابه والحرام ما حرم الله في كتابه وما سكت عنه فهو مما عفا عنه فمنه حدهما أنه أفتى بالإطلاق فيه الثاني قوله وما سكت عنه فهو مما عفا عنه نص في أن ما سكت عنه فلا إثم عليه فيه وتسميته هذا عفوا كأنه والله أعلم لأن التحليل هو الإذن في التناول بخطاب خاص والتحريم المنع من التناول كذلك والسكوت عنه لم يؤذن بخطاب يخصه ولم يمنع منه فيرجع إلى الأصل وهو أن لا عقاب إلا بعد الإرسال وإذا لم يكن فيه عقاب لم يكن محرما وفي السنة دلائل كثيرة على هذا الأصل الصنف الثالث اتباع سبيل المؤمنين وشهادة شهداء الله في أرضه الذين هم عدول الآمرين بالمعروف الناهين عن المنكر المعصومين من اجتماعهم على ضلالة المفروض اتباعهم وذلك أني لست أعلم خلاف أحد من العلماء السالفين في أن ما لم يجئ دليل بتحريمه فهو مطلق غير محجور وقد نص على ذلك كثير ممن تكلم في أصول الفقه وفروعه وأحسب بعضهم ذكر في ذلك الإجماع يقينا أوظنا كاليقين فإن قيل كيف يكون في ذلك إجماع وقد علمت اختلاف الناس في الأعيان قبل مجيء الرسل وإنزال الكتب هل الأصل فيها الحظر أو الإباحة أو لا يدرى ما الحكم فيها

أو أنه لا حكم لها أصلا واستصحاب الحال دليل متبع وأنه قد ذهب بعض من صنف في أصول الفقه من أصحابنا وغيرهم على أن حكم الأعيان الثابت لها قبل الشرع مستصحب بعد الشرع وأن من قال بأن الأصل في الأعيان الحظر استصحب هذا الحكم حتى يقوم دليل الحل فأقول هذا قول متأخر لم يؤثر أصله عن أحد من السابقين ممن له قدم وذلك أنه قد ثبت أنها بعد مجيء الرسل على الإطلاق وقد زال حكم ذلك الأصل بالأدلة السمعية التي ذكرتها ولست أنكر أن بعض من لم يحط علما بمدارك الأحكام ولم يؤت تمييزا في مظان الاشتباه ربما سحب ذيل ما قبل الشرع على ما بعده إلا أن هذا غلط قبيح لونبه له لتنبه مثل الغلط في الحساب لا يهتك حريم الإجماع ولا يثلم سنن الاتباع ولقد اختلف الناس في تلك المسألة هل هي جائزة أم ممتنعة لأن الأرض لم تخل من نبي مرسل إذ كان آدم نبيا مكلما حسسب اختلافهم في جواز خلو الأقطار عن حكم مشروع وإن كان الصواب عندنا جوازه ومنهم من فرضها فيمن ولد بجزيرة إلى غير ذلك من الكلام الذي يبين لك أن لا عمل بها وأنها نظر محض ليس فيه عمل كالكلام في مبدأ اللغات وشبه ذلك على أن الحق الذي لا راد له أن قبل الشرع لا تحليل ولا تحريم فإذا لا تحريم يستصحب ويستدام فيبقى الآن كذلك والمقصود خلوها عن المآثم والعقوبات وأما مسلك الاعتبار بالأشباه والنظائر واجتهاد الرأي في الأصول الجوامع فمن وجوه كثيرة ننبه على بعضهاأحدها أن الله سبحانه خلق هذه الأشياء وجعل فيها للإنسان متاعا ومنفعة ومنها ما قد يضطر إليه وهو سبحانه جواد ماجد كريم رحيم غنى صمد والعلم بذلك يدل على العلم بأنه لا يعاقبه ولا يعذبه على مجرد استمتاعه بهذه الأشياء وهو المطلوب وثانيها أنها منفعة خالية عن مضرة فكانت مباحة كسائر ما نص على تحليله وهذا الوصف قد دل على تعلق الحكم به النص وهو قوله ﴿وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَنَيْثَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] فكل ما نفع فهو طيب وكل ما ضر فهو خبيث والمناسبة الواضحة لكل ذي لب أن النفع يناسب التحليل والضرر يناسب التحريم والدوران فإن التحريم يدور مع المضار وجودا في الميتة والدم ولحم الخنزير وذوات الأنياب والمخالب والخمر وغيرها مما يضر بأنفس الناس وعدما في الأنعام والألبان وغيرها وثالثها أن هذه

الأشياء إما أن يكون لها حكم أو لا يكونو الأول صواب والثاني باطل بالاتفاق وإذا كان لها حكم فالوجوب والكراهة والاستحباب معلومة البطلان بالكلية لم يبق إلا الحل والحرمة باطلة لانتفاء دليلها نصا واستنباطا لم يبق إلا الحل وهوالمطلوب(١).

أن ما خلقه الله في سائر الأرض من القوت واللباس والمراكب والمساكن لم يكن كل نوع منه كان موجودا في الحجاز فلم يأكل النبي من كل نوع من أنواع الطعام القوت والفاكهة ولا لبس من كل نوع من أنواع اللباس ثم ان من كان من المسلمين بأرض أخرى كالشام ومصر والعراق واليمن وخراسان وأرمينية وأذربيجان والمغرب وغير ذلك عندهم أطعمة وثياب مجلوبة عندهم أو مجلوبة من مكان آخر فليس لهم أن يظنوا ترك الإنتفاع بذلك الطعام واللباس سنة لكون النبي لم يأكل مثله ولم يلبس مثله إذ عدم الفعل إنما هو عدم دليل واحد من الأدلة الشرعية وهو أضعف من القول باتفاق العلماء وسائر الأدلة من أقواله كأمره ونهيه وإذنه من قول الله تعالى هي أقوى وأكبر ولا يلزم من عدم دليل معين عدم سائر الأدلة الشرعية وكذلك إجماع الصحابة أيضا من أقوى الأدلة الشرعية فنفى الحكم بالاستحباب لانتفاء دليل معين من غير تأمل باقى الأدلة خطأ عظيم فان الله يقول ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُوْتَهَا ﴾ [فُصلَت: ١٠] وقال تعالى ﴿هُوَالَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩] وقال تعالى ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَبِيعًا مِّنهُ ﴾ [الجاثية: ١٣] وقال تعالى ﴿ وَٱلْخِيَلَ وَٱلْمِعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَغَلُقُ مَا لَا تَعَلَمُونَ ﴾ [النحل: ٨] ولم تكن البغال موجودة بأرض العرب ولم يركب النبي بغلة إلا البغلة التي أهداها له المقوقس من أرض مصر بعد صلح الحديبية وهذه الآية نزلت بمكة ومثلها في القرآن يمتن الله على عباده بنعمه التي لم تكن بأرض الحجاز كقوله تعالى ﴿فَلَيْنُظُرِٱلْإِنسَانُ إِلَا طَعَامِهِ عَنْ اللَّهُ أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَاءَ صَبًّا ١٠٠ ثُمَّ شَقَقُنَا ٱلْأَرْضَ شَقًا ١٠٠ فَأَنْبَنَا فِيهَا حَبًّا ١٧٠ وَعِنَبًا وَقَضْبًا ١٨٠ وَزَيْتُونًا وَغَفْلًا (أُنُّ وَحَدَآبِقَ غُلْبًا (نَّ وَفَكِهَةً وَأَبًّا ﴾ [عبس: ٢٤ - ٣١] ولم يكن بأرض الحجاز زيتون ولا نقل عن النبي أنه أكل زيتونا ولكن لعل الزيت كان يجلب إليهم وقد قال تعالى ﴿وَٱلِّينِ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتأوى ج: ۲۱ ص: ٥٣٥–٥٤١.

وَٱلرِّيَتُونِ﴾ [التين: ١] ولم يكن بأرضهم لا هذا ولا هذا ولا نقل عن النبي أنه أكل منهما وكذلك قوله ﴿ وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيْنَآءَ تَنْبُثُ بِٱللَّهْنِ وَصِبْغِ لِلَّا كِلِينَ ﴾ [المؤمنون: ٢٠] وقد قال النبي كلوا الزيت وادهنوا به فانه من شجرة مباركة وقال تعالى ﴿ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكُبُّ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ ﴾ [المنور: ٣٥] وكذلك قوله ﴿ وَحَدَابِقَ غُلْبًا ﴾ [عبس: ٣٠] وكذلك قوله في البحر ﴿لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا ﴾ [النحل: ١٤] وقوله ﴿ وَالَّذِي خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَكِمِ مَا تَرْكَبُونَ ١٠٠ لِلَسْتَوُا عَلَى ظُهُورهِ ثُمَّ تَذَكَّرُوا يَعْمَةَ رَبِّكُمُ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمُ عَلَيْهِ وَيَقُولُواْ سُبْحَنَ ٱلَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَاكُنَّا لَهُۥ مُقْرِنِينَ ﴿ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنقَلِبُونَ ﴾ [الزُّخرُف: ١٢ - ١٤] ولم يركب النبي البحر ولا أبوبكر ولا عمر وقد أخبر بمن يركب البحر من أمته غزاة في سبيل الله كأنهم ملوك على الأسرة لأم حرام بنت ملحان وقالت ادع الله أن يجعلني منهم فقال أنت منهم وكانت سنة رسول الله أنه يطعم ما يجده في أرضه ويلبس ما يجده ويركب ما يجده مما أباحه الله تعالى فمن استعمل ما يجده في أرضه فهو المتبع للسنة كما أنه حج البيت من مدينته فمن حج البيت من مدينة نفسه فهو المتبع للسنة وإن لم تكن هذه المدينة تلك وكان يجاهد من يليه من الكفار من المشركين وأهل الكتاب فمن جاهد من يليه من هؤلاء فقد اتبع السنة وإن كان نوع هؤلاء غير نوع أولئك إذ أولئك كان غالبهم عربا ولهم نوع من الشرك هم عليه فمن جاهد سائر المشركين تركهم وهندهم وغيرهم فقد فعل ما أمر الله به وإن كانت أصنامهم ليست تلك الأصنام ومن جاهد اليهود والنصارى فقد اتبع السنة وإن كان هؤلاء اليهود والنصارى من نوع آخر غير النوع الذي جاهدهم النبي فانه جاهد يهود المدينة كقريظة والنضير وبني قينقاع ويهود خيبر وضرب الجزية على نصارى نجران وغزا نصارى الشام عربها ورومها عام تبوك ولم يكن فيها قتال وأرسل إليهم زيدا وجعفرا وعبد الله بن رواحة قاتلوهم في غزوة مؤتة وقال أميركم زيد فان قتل فجعفر فان قتل فعبد الله بن رواحة وصالح أهل البحرين وكانوا مجوسا على الجزية وهم أهل هجر وفي الصحيح أنه قدم مال البحرين

فجعله في المسجد وما ثاب حتى قسمه وهذا باب واسع قد بسطناه في غير هذا الموضع وميزنا بين السنة والبدعة وبينا ان السنة هي ما قام الدليل الشرعي عليه بأنه طاعة لله ورسوله سواء فعله رسول الله أو فعل على زمانه أو لم يفعله ولم يفعل على زمانه لعدم المقتضى حينئذ لفعله أو وجود المانع منه فانه إذا ثبت أنه أمر به أواستحبه فهو سنة كما أمر باجلاء اليهود والنصارى من جزيرة العرب وكما جمع الصحابة القرآن في المصحف وكما دأوموا على قيام رمضان في المسجد جماعة (۱).

الأصل في جميع الأعيان الموجودة على اختلاف أصنافها وتباين أوصافها أن تكون حلالا

فاعلم أن الأصل في جميع الأعيان الموجودة على اختلاف أصنافها وتباين أوصافها أن تكون حلالا مطلقا للآدميين وأن تكون طاهرة لا يجرم عليهم ملابستها ومباشرتها ومماستها قوله تعالى ﴿هُو الَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩] والخطاب لجميع الناس لافتتاح الكلام بقوله ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١] ووجه الدلالة أنه أخبر أنه خلق جميع ما في الأرض للناس مضافا إليهم باللام واللام حرف الإضافة وهي توجب اختصاص المضاف بالمضاف إليه واستحقاقه إياه من الوجه الذي يصلح له وهذا المعنى يعم موارد استعمالها كقولهم المال لزيد والسرج للدابة وما أشبه ذلك فيجب إذا أن يكون الناس مملكين ممكنين لجميع ما في الأرض فضلا من الله ونعمة وخص من ذلك بعض الأشياء وهي الخبائث لما فيها من الإفساد لهم في معاشهم أو معادهم فيبقى ذلك بعض الأشياء وهي الخبائث لما فيها من الإفساد لهم في معاشهم أو معادهم فيبقى الباقي مباحا بموجب الآيةالآية (٢٠).

قال الامام مالك الإستواء غير مجهول والكيف غير معقول والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة

قال عبد العزيز المكى صاحب الشافعي صاحب الحيدة المشهورة في كتاب الرد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۱ ص: ۳۱۵–۳۱۸.

<sup>(</sup>٢) الفتاوى الكبرى ج: ٢ ص: ١١٧.

على الزنادقة والجهمية وقوله ﴿ ثُمَّ السَّتَوَى إِلَى السَّمَآءِ فَسَوَّنَهُنَ سَبْعَ سَمَوَتِ ﴾ [البقرة: ٢٩] وقوله ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَى إِلَى السَّمَآءِ وَهِى دُخَانُ ﴾ [فصلَت: ١١] وقد روى عن عمران بن حصين عن النبى أنه قال اقبلوا البشرى يا بنى تميم قالوا بشرتنا فاعطنا قال أقبلوا البشرى يا أهل اليمن قالوا قبلنا فاخبرنا عن أول هذا الأمر كيف كان قال كان الله قبل كل شيء وكان عرشه على الماء وكتب في اللوح ذكر كل شيء وروى عن أبي رزين العقيلي وكان يعجب النبي هي مسألته انه قال يا رسول الله أين كان ربنا قبل أن يخلق السموات والأرض قال في عماء فوقه هواء وتحته هواء (١).

قال أبومحمد بن أبى حاتم فى تفسيره ثنا عصام بن الرواد ثنا آدم ثنا ابو جعفر عن الربيع عن أبى العالية ﴿ثُمَّ ٱسۡتَوَىٰۤ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾[البقرة: ٢٩] يقول ارتفع قال وروى عن الحسن يعنى البصرى والربيع بن أنس مثله كذلك وذكر البخارى فى صحيحه فى كتاب التوحيد قال قال أبوالعالية ﴿آسَتَوَىٰٓ إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾[البقرة: ٢٩] ارتفع فسوى خلقهن (١٠).

وأما الأفعال اللازمة كالإستواء والجيء فالناس متنازعون في نفس إثباتها لأن هذه ليس فيها مفعول موجود يعلمونه حتى يستدلوا بثبوت المخلوق على الخلق وإنما عرفت بالخبر فالأصل فيها الخبر لا العقل ولهذا كان الذين ينفون الصفات الخبرية ينفونها ممن يقول الخلق غير المخلوق وممن يقول الخلق هو المخلوق ومن يثبت الصفات الخبرية من الطائفتين يثبتها والذين أثبتوا الصفات الخبرية لهم في هذه قولان منهم من يجعلها من جنس الفعل المتعدى بجعلها أمورا حادثة في غيرها وهذا قول الأشعري وأئمة أصحابه ومن وافقهم كالقاضى أبي يعلى وابن الزاغوني وابن عقيل في كثير من أقواله فالأشعري يقول الإستواء فعل فعله في العرش فصار به مستويا على العرش وكذلك يقول في الإتيان والنزول ويقول هذه الأفعال ليست من خصائص الأجسام بل توصف بها الأجسام والأعراض فيقال جاءت الحمى وجاء البرد وجاء الحر ونحو ذلك وهذا أيضا

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبري ج: ۲ ص: ۱۱۷.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ٥١٩.

قول القاضي أبي بكر والقاضي أبي يعلى وغيرهما وحملوا ما روى عن السلف كالأوزاعي وغيره أنهم قالوا في النزول يفعل الله فوق العرش بذاته كما حكاه القاضي عبدالوهاب عن القاضى أبي بكر وكما حكوه عن الأشعري وغيره وكما ذكر في غير موضع من كتبه ولكن عندهم هذا من الصفات الخبرية وهذا قول البيهقي وطائفة وهو أول قولى القاضي أبي يعلى وكل من قال إن الرب لا تقوم به الصفات الإختيارية فإنه ينفي أن يقوم به فعل شاءه سواء كان لازما أومتعديا لكن من أثبت من هؤلاء فعلا قديما كمن يقول بالتكوين وبهذا فإنه يقول ذلك القديم قام به بغير مشيئته كما يقولون في إرادته القديمة والقول الثاني أنها كما دلت عليه أفعال تقوم بذاته بمشيئته وإختياره كما قالوا مثل ذلك في الأفعال المتعدية وهذا قول أئمة السنة والحديث والفقه والتصوف وكثير من أصناف أهل الكلام كما تقدم وعلى هذا ينبني نزاعهم في تفسير قوله ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّكَمَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٩] وقوله ﴿ هَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُلِ مِنَ ٱلْعَكَامِ ﴾ [البقرة: ٢١٠] وقوله ﴿ثُمُّ اَسُتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرُشِّ ﴾ [يونس: ٣] ونحو ذلك فمن نفي هذه الأفعال يتأول إتيانه بإتيان أمره أو بأسه والإستواء على العرش بجعله القدرة والإستيلاء أو بجعله علو القدر فإن الإستواء للناس فيه قولان هل هو من صفات الفعل أو الذات على قولين والقائلون بأنه صفة ذات يتأولونه بأنه قدر على العرش وهو ما زال قادرا وما زال عالى القدر فلهذا ظهر ضعف هذا القول من وجوه منها قوله ﴿ثُمَّ ٱسۡتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَـرُشِّ ﴾ [يونس: ٣] فأخبر أنه استوى بحرف ثم ومنها أنه عطف فعلا على فعل فقال ﴿خَلَقَ﴾ [يونس: ٣] ثم ﴿أَسُتَوَىٰ ﴾ [يونس: ٣] ومنها أن ما ذكروه لا فرق فيه بين العرش وغيره وإذا قيل إن العرش أعظم المخلوقات فهذا لا ينفى ثبوت ذلك لغيره كما في قوله ﴿رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [التوبة: ١٢٩] لما ذكر ربوبيته للعرش لعظمته والربوبية عامة جاز أن يقال رب السموات والأرض وما بينهما ورب العرش العظيم ويقال﴿ءَامَنَا بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿نَ ۖ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَنُرُونَ ﴾ [الشعراء: ٧٧ - ٤٨] والإستواء مختص بالعرش باتفاق المسلمين مع أنه مستول مقتدر على كل شيء من السماء والأرض وما بينهما فلو كان إستواؤه على العرش هو قدرته عليه جاز أن يقال على السماء والأرض وما بينهما وهذا مما احتج به طوائف منهم الأشعري قال في إجماع المسلمين على أن الإستواء مختص بالعرش دليل على فساد هذا القول وأيضا فإنه ما زال مقتدرا عليه من حين خلقه ومنها كون لفظ الإستواء في لغة العرب يقال على القدرة أو علو القدر ممنوع عندهم والإستعمال الموجود في الكتاب والسنة وكلام العرب يمنع هذا كما قد بسط في موضعه وتكلم على البيت الذي يحتجون به ثم إستوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق وأنه لوكان صحيحا لم يكن فيه حجة فإنهم لم يقولوا إستوى عمر على العراق لما فتحها ولا إستوى عثمان على خراسان ولا إستوى رسول الله ﷺ على اليمن وإنما قيل هذا البيت إن صح في بشر بن مروان لما دخل العراق وإستوى على كرسى ملكها فقيل هذا كما يقال جلس على سرير الملك أوتحت الملك ويقال قعد على الملك والمراد هذا وأيضا فالآيات الكثيرة والأحاديث الكثيرة وإجماع السلف يدل على أن الله فوق العرش كما قد بسط في مواضع وأما الذين قالوا الإستواء صفة فعل فهؤلاء لهم قولان هنا على ما تقدم هل هوفعل بائن عنه لأن الفعل بمعنى المفعول أم فعل قائم به يحصل بمشيئته وقدرته الأول قول إبن كلاب ومن اتبعه كالأشعري وغيره وهو قول القاضي وابن عقيل وابن الزاغونى وغيرهم والثانى قول أئمة أهل الحديث والسنة وكثير من طوائف الكلام كما تقدم ولهذا صار للناس فيما ذكر الله في القرآن من الإستواء والجيء ونحوذلك ستة أقوال طائفة يقولون تجرى على ظاهرها ويجعلون إتيانه من جنس إتيان المخلوق ونزوله من جنس نزولهم وهؤلاء المشبهة الممثلة ومن هؤلاء من يقول إذا نزل خلا منه العرش فلم يبق فوق العرش وطائفة يقولون بل النصوص على ظاهرها اللائق به كما في سائر ما وصف به في نفسه وهو ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِۦ شَيَّ ﴾ [الشورى: ١١] لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله ويقولون نزل نزولا يليق بجلاله وكذلك يأتي إتيانا يليق بجلاله وهو عندهم ينزل ويأتي ولم يزل عاليا وهو فوق العرش كما قال حماد بن زيد هو فوق العرش يقرب من خلقه كيف شاء وقال إسحاق بن راهويه ينزل ولا يخلومنه العرش ونقل ذلك عن أحمد بن حنبل في رسالته إلى مسدد وتفسير النزول بفعل يقوم بذاته هو قول علماء أهل الحديث وهو الذي

حكاه أبوعمر بن عبد البر عنهم وهو قول عامة القدماء من أصحاب أحمد وقد صرح به ابن حامد وغيره والأول نفى قيام الأمور الإختيارية هو قول التميمي موافقة منه لإبن كلاب وهو قول القاضى أبي يعلى وأتباعه وطائفتان يقولان بل لا ينزل ولا يأتي كما تقدم ثم منهم من يتأول ذلك ومنهم من يفوض معنا هو طائفتان واقفتان منهم من يقول ما ندري ما أراد الله بهذا ومنهم من لا يزيد على تلاوة القرآن وعامة المنتسبين إلى السنة وأتباع السلف يبطلون تأويل من تأول ذلك بما ينفي أن يكون هو المستوى الآتي لكن كثير منهم يرد التأويل الباطل ويقول ما أعرف مراد الله بهذا ومنهم من يقول هذا مما نهى عن تفسيره أومما يكتم تفسيره ومنهم من يقرره كما جاءت به الأحاديث الصحيحة والآثار الكثيرة عن السلف من الصحابة والتابعين قال أبومحمد البغوى الحسين بن مسعود الفراء الملقب بمحيى السنة في تفسيره ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٩] قال ابن عباس وأكثر مفسري السلف أي إرتفع إلى السماء وقال الفراء وابن كيسان وجماعة من النحويين أي أقبل على خلق السماء وقيل قصد وهذا هو الذي ذكره ابن الجوزي في تفسيره قال ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٩] أي عمد إلى خلقها وكذلك هو يرجح قول من يفسر الإتيان بإتيان أمره وقول من يتأول الإستواء وقد ذكر ذلك في كتب أخرى ووافق بعض أقوال إبن عقيل قال إبن عقيل له في هذا الباب أقوال مختلفة وتصانيف يختلف فيها رأيه وإجتهاد هو قال البغوي في تفسير قوله ﴿ثُمُّ اَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِّ ﴾ [يونس: ٣] قال الكلبي ومقاتل إستقر وقال أبو عبيدة صعد وأولت المعتزلة الإستواء بالإستيلاء وأما أهل السنة فيقولون الإستواء على العرش صفة لله بلا كيف يجب على الرجل الإيمان به ويكل العلم فيه إلى الله وسأل رجل مالك بن أنس عن قوله ﴿ٱلرَّحْمَٰنُ عَلَى ٱلْمُرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] كيف استوى فأطرق مالك رأسه مليا وعلاه الرحضاء ثم قال الإستواء غير مجهول والكيف غير معقول والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة وما أراك إلا ضالا ثم أمر به فأخرج قال روى عن سفيان الثوري والأوزاعي والليث بن سعد وسفيان بن عيينة وعبدالله بن المبارك وغيرهم من علماء السنة في هذه الآيات التي

جاءت في الصفات المتشابهة أمروها كما جاءت بلا كيف وقال في قوله ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُلِ مِنَ ٱلْغَمَامِ ﴾ [البقرة: ٢١٠] الأولى في هذه الآية وفيما شاكلها أن يؤمن الإنسان بظاهرها ويكل علمها إلى الله ويعتقد أن الله منزه عن سمات الحدث على ذلك مضت أئمة السلف وعلماء السنة قال الكلبي هذا من المكتوم الذي لا يفسر قلتوقد حكى عنه أنه قال في تفسير قوله ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ ﴾ إستقر ففسر ذاك وجعل هذا من المكتوم الذي لا يفسر لأن ذاك فيه وصفه بأنه فوق العرش وهذا فيه إتيانه في ظلل من الغمام قال البغوى وكان مكحول والزهرى والأوزاعي ومالك وعبدالله بن المبارك وسفيان الثورى والليث بن سعد وأحمد وإسحاق يقولون فيه وفي أمثاله أمروها كما جاءت بلا كيف قال سفيان بن عيينة كلما وصف الله به نفسه في كتابه فتفسره قراءته والسكوت عنه ليس لأحد أن يفسره إلا الله ورسوله وهذه الآية أغمض من آية الإستواء ولهذا كان أبوالفرج يميل إلى تأويل هذا وينكر قول من تأول الإستواء بالإستيلاء قال في تفسيره قال الخليل بن أحمد العرش السرير وكل سرير للملك يسمى عرشا وقلما يجمع العرش إلا في الإضطرار قلت وقد روى إبن أبي حاتم عن أبي روق عن الضحاك عن إبن عباس قال يسمى عرشا لارتفاعه قلت والإشتقاق يشهد لهذا كقوله ﴿وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٧] وقوله ﴿مَّعْرُوشَاتِ وَعَيْرُ مَعْرُوشَاتِ ﴾ [الأنعام: ١٤١] وقول سعد وهذا كافر بالعرش ومقعد الملك يكون أعلى من غيره فهذا بالنسبة إلى غيره عال عليه وبالنسبة إلى ما فوقه هو دونه وفي الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال إذا سألتم الله فاسألوه الفردوس فإنه أعلى الجنة وأوسط الجنة وسقفه عرش الرحمن فدل على أن العرش أعلى المخلوقات كما بسط في مواضع أخر قال أبو الفرج واعلم أن ذكر العرش مشهور عند العرب في الجاهلية والإسلام قال أمية بن أبي الصلت مجدوا الله فهو للمجد أهل ربنا في السماء أمسى كبيرا بالبناء الأعلى الذي سبق الناس وسوى فوق السماء سريراشرجعا لا يناله بصر العين ترى دونه الملائك صورا قلت يريد أنه ذكره من العرب من لم يكن مسلما أخذه عن أهل الكتاب فإن أمية ونحوه إنما أخذ هذا عن أهل الكتاب وإلا فالمشركون لم يكونوا يعرفون هذاقال أبوالفرج ابن الجوزي وقال كعب إن السموات في العرش كقنديل

معلق بين السماء والأرض قال وإجماع السلف منعقد على أن لا يزيدوا على قراءة الآية وقد شذ قوم فقالوا العرش بمعنى الملك وهو عدول عن الحقيقة إلى التجوز مع مخالفة الأثر ألم يسمعوا قوله ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَآءِ ﴾ [هود: ٧] أفتراه كان الملك على الماء قال وبعضهم يقول إستوى بمعنى إستولى ويستدل بقول الشاعر حتى إستوى بشر على العراق من غير سيف ودم مهراق وقال الشاعر أيضا قد قلما إستويا بفضلهما جميعا على عرش الملوك بغير زور قال وهو منكر عند اللغويين قال ابن الأعرابي إن العرب لا تعلم إستوى بمعنى إستولى ومن قال ذلك فقد أعظم قال وإنما يقال إستولى فلان على كذا إذا كان بعيدا عنه غير متمكن ثم تمكن منه والله سبحانه وتعالى لم يزل مستوليا على الأشياء والبيتان لا يعرف قائلهما كذا قال ابن فارس اللغوي ولوصحا لم يكن حجة فيهما لما بينا من إستيلاء من لم يكن مستوليا نعوذ بالله من تعطيل الملحدة وتشبيه الجسمة قلت فقد تأول قوله ﴿ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٩] وأنكر تأويل ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَّشِ ﴾ [الأعراف: ١٥] وهو في لفظ الإتيان قد ذكر القولين فقال قوله ﴿أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلَلٍ ﴾ [البقرة: ٢١٠] كان جماعة من السلف يمسكون عن مثل هذا وقد ذكر القاضي أبويعلى عن أحمد أنه قال المراد به قدرته وأمره قال وقد بينه في قوله ﴿أَوَّ يَأْتِيَ أَمُّرُ رَبِّكٌ ﴾ [النحل: ٣٣] قلت هذا الذي ذكره القاضى وغيره أن حنبلا نقله عن أحمد في كتاب المحنة أنه قال ذلك في المناظرة لهم يوم الحنة لما احتجوا عليه بقوله تجيء البقرة وأل عمران قالوا والجيء لا يكون إلا لمخلوق فعارضهم أحمد بقوله ﴿وَجَآءَ رَبُّكَ ﴾ [الفجر: ٢٢] ﴿أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ ﴾ [الأنعام: ١٥٨] وقال المراد بقوله تجيء البقرة وآل عمران ثوابهما كما في قوله ﴿وَجَآءَ رَبُّكَ ﴾[الفجر: ٢٧] أمره وقدرته وقد اختلف أصحاب أحمد فيما نقله حنبل فإنه لا ريب أنه خلاف النصوص المتواترة عن أحمد في منعه من تأويل هذا وتأويل النزول والإستواء ونحو ذلك من الأفعال ولهم ثلاثة أقوال قيل هذا غلط من حنبل إنفرد به دون الذين ذكروا عنه المناظرة مثل صالح وعبدالله والمروذي وغيرهم فإنهم لم يذكروا هذا وحنبل ينفرد بروايات يغلطه فيها طائفة كالخلال وصاحبه قال أبو إسحاق ابن شاقلا هذا غلط

من حنبل لا شك فيه وكذلك نقل عن مالك رواية أنه تأول ينزل إلى السماء الدنيا أنه ينزل أمره لكن هذا من رواية حبيب كاتبه وهو كذاب بإتفاقهم وقد رويت من وجه آخر لكن الإسناد مجهول والقول الثاني قال طائفة من أصحاب أحمد هذا قاله إلزاما للخصم على مذهبه لأنهم في يوم المحنة لما إحتجوا عليه بقوله تأتى البقرة وآل عمران أجابهم بأن معناه يأتي ثواب البقرة وآل عمران كقوله ﴿أَن يَأْتِيهُمُ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢١٠] أي أمره وقدرته على تأويلهم لا أنه يقول بذلك فإن مذهبه ترك التأويل والقول الثالث أنهم جعلوا هذا رواية عن أحمد وقد يختلف كلام الأئمة في مسائل مثل هذه لكن الصحيح المشهورعنه رد التأويل وقد ذكر الروايتين ابن الزاغوني وغيره وذكر أن ترك التأويل هي الرواية المشهورة المعمول عليها عند عامة المشايخ من أصحابنا ورواية التأويل فسر ذلك بالعمد والقصد لم يفسره بالأمر والقدرة كما فسروا ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَآءِ ﴾ [البقرة: ٢٩] فعلى هذا في تأويل ذلك إذا قيل به وجهان وابن الزاغوني والقاضي أبويعلى ونحوهما وإن كانوا يقولون بإمرار الجبيء والإتيان على ظاهره فقولهم في ذلك من جنس قول ابن كلاب والأشعرى فإنه أيضا يمنع تأويل النزول والإتيان والجيء ويجعله من الصفات الخبرية ويقول إن هذه الأفعال لا تستلزم الأجسام بل يوصف بها غير الأجسام وكلام ابن الزاغوني في هذا النوع وفي إستواء الرب على العرش هو موافق لقول أبي الحسن نفسه هذا قولهم في الصفات الخبرية الواردة في هذه الأفعال وأما علو الرب نفسه فوق العالم فعند ابن كلاب أنه معلوم بالعقل كقول أكثر المثبتة كما ذكر ذلك الخطابي وإبن عبدالبر وغيرهما وهو قول ابن الزاغوني وهو آخر قولي القاضي أبي يعلى وكان القاضي أولا يقول بقول الأشعري أنه من الصفات الخبرية وهذا قول القاضي أبي بكر والبيهقي ونحوهما وأما أبوالمعالي الجويني وأتباعه فهؤلاء خالفوا الأشعري وقدماء أصحابه في الصفات الخبرية فلم يثبتوها لكن منهم من نفاها فتأول الإستواء بالإستيلاء وهذا أول قولي أبي المعالي ومنهم من توقف في إثباتها ونفيها كالرازي والآمدى وآخر قولي أبى المعالي المنع من تأويل الصفات الخبرية وذكر أن هذا إجماع السلف وأن التأويل لوكان مسوغا أو محتوما لكان إهتمامهم به أعظم من إهتمامهم بغيره فإستدل بإجماعهم

على أنه لا يجوز التأويل وجعل الوقف التام على قوله ﴿وَمَا يَعُــلَمُ تَأْوِيلَهُۥ إِلَّا ٱللَّهُ ۗ ﴾ [آل عمران: ٧] ذكر ذلك في النظامية في الأركان الإسلامية وهذه طريقة عامة المنتسبين إلى السنة يرون التأويل مخالفا لطريقة السلف وقد بسط الكلام على هذا في غير هذا الموضع وذكر لفظ التأويل وما فيه من الإجمال والكلام على قوله ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُۥ إِلَّا اللَّهُ ۗ ﴾ [آل عمران: ٧] وأن كلا القولين حق فمن قال لا يعلم تأويله إلا الله فأراد به ما يؤول إليه الكلام من الحقائق التي لا يعلمها إلا الله ومن قال إن الراسخين في العلم يعلمون التأويل فالمراد به تفسير القرآن الذي بينه الرسول والصحابة وإنما الخلاف في لفظ التأويل على المعنى المرجوح وأنه حمل اللفظ على الإحتمال المرجوح دون الراجح لدليل يقترن به فهذا إصطلاح متأخر وهو التأويل الذي أنكره السلف والأئمة تأويلات أهل البدع وكذلك يقول أحمد في رده على الجهمية الذين تأولوا القرآن على غير تأويله وقد تكلم أحمد على متشابه القرآن وفسره كله ومنه تفسير متفق عليه عند السلف ومنه تفسير مختلف فيه وقد ذكر الجد أبو عبدالله في تفسيره من جنس ما ذكره البغوي لا من جنس ما ذكره ابن الجوزي فقال أما الإتيان المنسوب إلى الله فلا يختلف قول أئمة السلف كمكحول والزهري والأوزاعي وابن المبارك وسفيان الثوري والليث بن سعد ومالك بن أنس والشافعي وأحمد وأتباعهم أنه يمر كما جاء وكذلك ما شاكل ذلك مما جاء في القرآن أووردت به السنة كأحاديث النزول ونحوها وهي طريقة السلامة ومنهج أهل السنة والجماعة يؤمنون بظاهرها ويكلون علمها إلى الله ويعتقدون أن الله منزه عن سمات الحدث على ذلك مضت الأئمة خلفا بعد سلف كما قال تعالى ﴿وَمَا يَمُّ لَمُ تَأْوِيلُهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ ۗ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِـ، ﴾ [آل عمران: ٧] وقال ابن السائب في قوله ﴿أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُكُلٍ ﴾ [البقرة: ٢١٠] هذا من المكتوم الذي لا يفسر وذكر ما يشبه كلام الخطابي في هذا فإن قيل كيف يقع الإيمان بما لا يحيط من يدعى الإيمان به علما بحقيقته فالجواب كما يصح الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والنار والجنة ومعلوم أنا لانحيط علما بكل شيء من ذلك على جهة التفصيل وإنما كلفنا الإيمان بذلك في الجملة ألا ترى أنا لا نعرف عدة من الأنبياء وكثيرا من الملائكة ولا نحيط بصفاتهم ثم لا يقدح ذلك في إيماننا بهم وقد قال النبي ﷺ في صفة الجنة يقول الله تعالى أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر قلت لا ريب أنه يجب الإيمان بكل ما أخبر به الرسول وتصديقه فيما أخبر به وإن كان الشخص لم يفقه بالعربية ما قال ولا فهم من الكلام شيئا فضلا عن العرب فلا يشترط في الإيمان الجمل العلم بمعنى كل ما أخبر به هذا لا ريب فيه فكل من اشتبه عليه آية من القرآن ولم يعرف معناها وجب عليه الإيمان بها وأن يكل علمها إلى الله فيقول الله أعلم وهذا متفق عليه بين السلف والخلف فما زال كثير من الصحابة يمر بآية ولفظ لا يفهمه فيؤمن به وإن لم يفهم معناه لكن هل يكون في القرآن ما لا يفهمه أحد من الناس بل ولا الرسول عند من يجعل التأويل هومعنى الآية ويقول إنه لا يعلمه إلا الله فيلزم أن يكون في القرآن كلام لا يفهمه لا الرسول ولا أحد من الأمة بل ولا جبريل هذا هو الذي يلزم على قول من يجعل معانى هذه الآيات لا يفهمه أحد من الناس وليس هذا بمنزلة ما ذكر في الملائكة والنبيين والجنة فإنا قد فهمنا الكلام الذي خوطبنا به وأنه يدل على أن هناك نعيما لا نعلمه وهذا خطاب مفهوم وفيه إخبارنا أن من المخلوقات ما لا نعلمه وهذا حق كقوله ﴿وَمَا يَعْلَرُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّاهُو ۚ ﴾ [المدَّثر: ٣١] وقوله لما سألوه عن الروح ﴿وَمَاۤ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيـلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥] فهذا فيه إخبارنا بأن لله مخلوقات لا نعلمها أونعلم جنسهم ولا نعلم قدرهم أونعلم بعض صفاتهم دون بعضوكل هذا حق لكن ليس فيه أن الخطاب المنزل الذي أمرنا بتدبره لا يفقه ولا يفهم معناه لا الرسول ولا المؤمنون فهذا هوالمنكر الذي أنكره العلماء فإن الله قال ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرَّءَ نَا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [الزُّخرُف: ٣] وقال ﴿ أَفَلاَ يَتَنَبَّرُونَ ٱلْقُرِّءَاكَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَآ ﴾ [محمد: ٢٤] وقال ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبَّرُواْ ٱلْقَوْلَ ﴾ [المؤمنون: ٦٨] وقال ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوثُواْ الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِفًا ۚ أُولَئِيكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَالتَّبَعُواْ أَهْوَاءَهُمْ ﴿ [محمد: ١٦] وفرق بين ما لم يخبر به أوأخبرنا ببعض صفاته دون بعض فما لم يخبر به لا يضرنا أن لا نعلمه وبين ما أخبرنا به وهو الكلام العربي الذي جعل هدى وشفاء للناس وقال الحسن ما أنزل الله آية إلا وهو يحب أن يعلم فيما

أنزلت وما عنى بها فكيف يكون في مثل هذ الكلام ما لا يفهمه أحد قط وفرق بين أن يقال الرب هو الذي يأتى إتيانا يليق بجلاله أو يقال ما ندري هل هوالذي يأتى أو أمره فكثير من لا يجزم بأحدهما بل يقول إسكت فالسكوت أسلم ولا ريب أنه من لم يعلم فالسكوت له أسلم كما قال النبي ﷺ من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت لكن هو يقول إن الرسول وجميع الأمة كانوا كذلك لا يدرون هل المراد به هذا أوهذا ولا الرسول كان يعرف ذلك فقائل هذا مبطل متكلم بما لا علم له به وكان يسعه أن يسكت عن هذا لا يجزم بأن الرسول والأئمة كلهم جهال يجب عليهم السكوت كما يجب عليه ثم إن هذا خلاف الواقع فأحاديث النبي ﷺ وكلام السلف في معنى هذه الآية ونظائرها كثير مشهور لكن قال على رضى الله عنه حدثوا الناس بما يعرفون ودعوا ما ينكرون أتحبون أن يكذب الله ورسوله وقال ابن مسعود ما من رجل يحدث قوما حديثا لا تبلغه عقولهم إلا كان فتنة لبعضهم وإذا قال بل كان منا لسلف من يجزم بأن المراد هو إتيانه نفسه فهذا جزم بأنهم عرفوا معناها وبطلان القول الآخر لم يكونوا ساكتين حيارى ولا ريب أن مقدوره ومأموره مما يأتي أيضا ولكن هو يأتي كما أخبر عن نفسه إتيانا يليق بجلاله فإذا قيل لا نعلم كيفية الإستواء كان هذا صحيحا وإذا كان الخطاب والكلام مما لا يفهم أحد معناه لا الرسول ولا جبريل ولا المؤمنون لم يكن مما يتدبر ويعقل بل مثل هذا عبث والله منزه عن العبث ثم هذا يلزمهم في الأحاديث مثل قوله ينزل ربنا كل ليلة إلى السماء أفكان الرسول يقول هذا الحديث ونحوه وهو لا يفقه ما يقول ولا يفهم له معنى سبحان الله هذا بهتان عظيم وقدح في الرسول وتسليط للملحدين إذا قيل إن نفس الكلام الذي جاء به قد كان لا يفهم معناه قالوا فغيره من العلوم العقلية أولى أن لا يفهم معناه والكلام إنما هوفي صفات الرب فإذا قيل إن ما أنزل عليه من صفات الرب لم يكن هو ولا غيره يفهمه وهو كلام أمى عربى ينزل عليه قيل فالمعانى المعقولة في الأمور الإلهية أولى أن لا يكون يفهمها وحينئذ فهذا الباب لم يكن موجودا في رسالته ولا يؤخذ من جهته لا من جهة السمع ولا من جهة العقل قالت الملاحدة فيؤخذ من طريق غيره فإذا قال لهم هؤلاء هذا غير ممكن لأحد منعوا ذلك وقالوا إنما في القرآن أن ذلك الخطاب لا يعلم معناه إلا الله لكن من أين لكم أن الأمور الإلهية لا تعلم بالأدلة العقلية التي يقصر عنها البيان بمجرد الخطاب والخبر والملاحدة يقولون إن الرسل خاطبت بالتخييل وأهل الكلام يقولون بالتأويل وهؤلاء الظاهرية يقولون بالتجهيل وقد بسط الكلام على خطأ الطوائف الثلاث وبين أن الرسول قد أتي بغاية العلم والبيان الذي لا يمكن أحدا من البشر أن يأتي بأكمل مما جاء به ﷺ تسليما فأكمل ما جاء به القرآن والناس متفاوتون في فهم القرآن تفاوتا عظيما وقول ابن السائب إن هذا من المكتوم الذي لا يفسر يقتضي أن له تفسيرا يعلمه العلماء ويكتمونه وهذا على وجهين إما أن يريد أنه يكتم شيء مما بينه الرسول ﷺ عن جميع الناس فهذا من الكتمان الجرد الذي ذم الله عليه وهذه حال أهل الكتاب وعاب الذين يكتمون ما بينه للناس من البينات والهدى من بعد ما بينه للناس في الكتاب وقال ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَكَدَةً عِندَهُ. مِنَ ٱللَّهِ ﴾[البقرة: ١٤٠] وهذه حال أهل الكتاب في كتمان ما في كتابهم من الألفاظ يتأولها بعضهم ويجعلها بعضهم متشابها وهي دلائل على نبوة محمد ﷺ وغير ذلك فإن ألفاظ التوراة والإنجيل وسائر كتب الأنبياء وهي بضع وعشرون كتابا عند أهل الكتاب لا يمكنهم جحد ألفاظها لكن يحرفونها بالتأويل الباطل ويكتمون معانيها الصحيحة عن عامتهم كما قال تعالى ﴿وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنْبَ إِلَّا أَمَانِيَّ ﴾ [البقرة: ٧٨] فمن جعل أهل القرآن كذلك وأمرهم أن يكونوا فيه أميين لا يعلمون الكتاب إلا تلاوة فقد أمرهم بنظير ما ذم الله عليه أهل الكتاب وصبيغ بن عسل التميمي إنما ضربه عمر لأنه قصد باتباع المتشابه إبتغاء الفتنة وإبتغاء تأويله وهؤلاء الذين عابهم الله في كتابه لأنهم جمعوا شيئين سوء القصد والجهل فهم لا يفهمون معناه ويريدون أن يضربوا كتاب الله بعضه ببعض ليوقعوا بذلك الشبهة والشك وفي الصحيح عن عائشة أن النبي ﷺ قال إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سماهم الله فاحذروهم فهذا فعل من يعارض النصوص بعضها ببعض ليوقع الفتنة وهي الشك والريب في القلوب كما روى أنه خرج على القوم وهم يتجادلون في القدر هؤلاء يقولون ألم يقل الله كذا وهؤلاء يقولون ألم يقل الله كذا فكأنما فقيء في وجهه حب الرمان ثم قال أبهذا أمرتم أن تضربوا كتاب الله بعضه ببعض أنظروا ما أمرتم به فافعلوه فكل من إتبع المتشابه على هذا الوجه فهو مذموم وهو حال

من يريد أن يشكك الناس فيما علموه لكونه وإياهم لم يفهموا ما توهموا أنه يعارضه هذا أصل الفتنة أن يترك المعلوم لغير معلوم كالسفسطة التي تورث شبها يقدح بها فيما علم وتيقن فهذه حال من يفسد قلوب الناس وعقولهم بإفساد ما فيها من العلم والعمل أصل الهدى فإذا شككهم فيما علموه بقوا حيارى والرسول ﷺ قد أتى بالآيات البينات الدالة على صدقه والقرآن فيه الآيات المحكمات اللاتي هي أم الكتاب قد علم معناها وعلم أنها حق وبذلك يهتدي الخلق وينتفعون فمن اتبع المتشابه ابتغى الفتنة وابتغى تأويله والأول قصدهم فيه فاسد والثاني ليسوا من أهله بل يتكلمون في تأويله بما يفسد معناه إذ كانوا ليسوا من الراسخين في العلم وإنما الراسخ في العلم الذي رسخ في العلم بمعنى الححكم وصار ثابتا فيه لا يشك ولا يرتاب فيه بما يعارضه من المتشابه بل هو مؤمن به قد يعلمون تأويل المتشابه وأما من لم يرسخ في ذلك بل إذا عارضه المتشابه شك فيه فهذا يجوز أن يراد بالمتشابه ما يناقض الحكم فلا يعلم معنى المتشابه إذ لم يرسخ في العلم بالمحكم وهو يبتغي الفتنة فى هذا وهذا فهذا يعاقب عقوبة تردعه كما فعل عمر بصبيغ وأما من قصده الهدى والحق فليس من هؤلاء وقد كان عمر يسأل ويسأل عن معاني الآيات الدقيقة وقد سأل أصحابه عن قوله ﴿إِذَا جَآءَ نَصُّرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾ [النصر: ١] فذكروا ظاهر لفظها ولما فسرها ابن عباس بأنها إعلام النبي ﷺ بقرب وفاته قال ما أعلم منها إلا ما تعلم وهذا باطن الآية الموافق لظاهرها فإنه لما أمر بالإستغفار عند ظهور الدين والإستغفار يؤمر به عند ختام الأعمال وبظهور الدين حصل مقصود الرسالة علموا أنه إعلام بقرب الأجل مع أمور أخر وفوق كل ذي علم عليم والإستدلال على الشيء بملزوماته والشيء قد يكون له لازم وللازمه لازم وهلم جرا فمن الناس من يكون أفطن بمعرفة اللوازم من غيره يستدل بالملزوم على اللازم ومن الناس من لا يتصور اللازم ولو تصوره لم يعرف الملزوم بل يقول يجوز أن يلزم ويجوز أن لا يلزم ويحتمل ويحتمل وتردد الإحتمل هو من عدم العلم وإلا فالواقع هوأحد أمرين فحيث كان إحتمال بلا ترجيح كان لعدم العلم بالواقع وخفاء دليله وغيره قد يعلم ذلك ويعلم دليله ومن ظن أن ما لا يعلمه هو لا يعلمه غيره كان من جهله فلا ينفي عن الناس إلاما علم إنتفاؤه عنهم وفوق كل ذي علم عليم أعلم منه حتى ينتهى الأمر إلى الله تعالى وهذا

قد بسط في مواضعتم أنهم يقولون المأثور عن السلف هو السكوت عن الخوض في تأويل ذلك والمصير إلى الإيمان بظاهره والوقوف عن تفسيره لأنا قد نهينا أن نقول في كتاب الله برأينا ولم ينبهنا الله ورسوله على حقيقة معنى ذلك فيقال أما كون الرجل يسكت عما لا يعلم فهذا مما يؤمر به كل أحد لكن هذا الكلام يقتضى أنهم لم يعلموا معنى الآية وتفسيرها وتأويلها وإذا كان لم يتبين لهم فمضمونه عدم علمهم بذلك وهو كلام شاك لا يعلم ما أريد بالآية ثم إذا ذكر لهم بعض التأويلات كتأويل من يفسره بإتيان أمره وقدرته أبطلوا ذلك بأن هذا يسقط فائدة التخصيص وهذا نفي للتأويل وإبطال له فإذا قالوا مع ذلك ولا يعلم تأويله إلا الله أثبتوا تأويلا لا يعلمه إلا الله وهم ينفون جنس التأويل ونقول ما الحامل على هذا التأويل البعيد وقد أمكن بدونه أن نثبت إتيانا ومجيئا لا يعقل كما يليق به كما أثبتنا ذاتا لها حقيقة لا تعقل وصفات من سمع وبصر وغير ذلك لا تعقل ولأنه إذا جاز تأويل هذا وأن نقدر مضمرا محذوفا من قدرة أوعذاب ونحو ذلك فما منعكم من تأويل قوله ترون ربكم كذلك وهذا كلام في إبطال التأويل وحمل للفظ على ما دل عليه ظاهره على ما يليق بجلال الله فإذا قيل مع هذا إن له تأويلا لا يعلمه إلا الله وأريد بالتأويل هذا الجنس كان تناقضا كيف ينفي جنس التأويل ويثبت له تأويل لا يعلمه إلا الله فعلم أن التأويل الذي لا يعلمه إلا الله لا يناقض حمله على ما دل عليه اللفظ بل هو أمر آخر يحقق هذا ويوافقه لا يناقضه ويخالفه كما قال مالك الإستواء معلوم والكيف مجهول وإذا كان كذلك أمكن أن من العلماء من يعلم من معنى الآية ما يوافق القرآن لم يعلمه غيره ويكون ذلك من تفسيرها وهومن التأويل الذي يعلمه الراسخون في العلم كمن يعلم أن المراد بالآية مجيء الله قطعا لا شك في ذلك لكثرة ما دل عنده على ذلك ويعلم مع ذلك أنه العلى الأعلى يأتي إتيانا تكون المخلوقات محيطة به وهو تحتها فإن هذا مناقض لكونه العلى الأعلى والجد الأعلى أبوعبد الله رحمه الله قد جرى في تفسيره على ما ذكر من الطريقة وهذه عادته وعادات غبره (۱).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱٦ ص: ٣٩٣-٤٢٠.

قال النبى ﷺ كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء وكتب في الذكر كل شيء وخلق السموات والأرض

قال تعالى ﴿ الَّذِي خَلَقَ فَسَوِّي ١٠ ﴾ وَالَّذِي فَدَّرُ فَهَدَىٰ ﴾ [الأعلى: ٢ - ٣] والتسوية جعل الشيئين سواء كما قال ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ [فاطر: ١٩] وقوله تعالى ﴿تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُرُ ﴾ [آل عمران: ٦٤] وسواء وسط لأنه معتدل بين الجوانب وذلك أنه لا بد في الخلق والأمر من العدل فلا بد من التسوية بين المتماثلين فإذا فضل أحدهما فسد المصنوع كما في مصنوعات العباد إذا بنوا بنيانا فلا بد من التسوية بين الحيطان إذ لو رفع حائط على حائط رفعا كثيرا فسد ولابد من التسوية بين جذوع السقف فلو كان بعض الجذوع قصيرا عن الغاية وبعضها فوق الغاية فسد وكذلك إذا بنى صف فوق صف لابد من التسوية بين الصفوف وكذلك الدرج المبنية وكذلك إذا صنع لسقى الماء جداول ومساكب فلا بد من العدل والتسوية فيها وكذلك إذا صنعت ملابس للآدميين فلا بد من أن تكون مقدرة على أبدانهم لا تزيد ولا تنقص وكذلك ما يصنع من الطعام لابد أن تكون أخلاطه على وجه الإعتدال والنار التي تطبخه كذلك وكذلك السفن المصنوعة ولهذا قال الله لداود ﴿وَقَدِّرْ فِي ٱلسَّرْدِ ۗ ﴾ [سبأ: ١١] أي لا تدق المسمار فيقلق ولا تغلظه فيفصم وإجعله بقدر فإذا كان هذا في مصنوعات العباد وهي جزء من مصنوعات الرب فكيف بمخلوقاته العظيمة التي لا صنع فيها للعباد كخلق الإنسان وسائر البهائم وخلق النبات وخلق السموات والأرض والملائكة فالفلك الذي خلقه وجعله مستديرا ما له من فروج كما قال تعالى ﴿ٱلَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طِبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ ٱلرَّحْمَانِ مِن تَفَاوُتٍّ فَٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورِ ﴿ ثُمُّ ٱلْحِعِ ٱلْمَصَرَكَنَيْنِ يَنقَلِبْ إِلَيْكَ ٱلْمِصَرُخَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرُ ﴾ [المُلك: ٣ - ٤] وقال تعالى ﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ ٱلْحُبُكِ ﴾ [الداريات: ٧] وقال ﴿ أَفَامَّ يَنْظُرُوٓا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْفَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا وَزَيَّنَّهَا وَمَا لَمَا مِن فُرُوحٍ ﴾ [ق: ٦] فهو سبحانه سواها كما سوى الشمس والقمر وغير ذلك من المخلوقات فعدل بين أجزائها ولو كان أحد جانبي السماء داخلا أو خارجا لكان فيها فروج وهي الفتوق والشقوق ولم يكن سواها كمن بنى قبة ولم يسوها وكذلك لوجعل

أحد جانبيها أطول أو أنقص ونحو ذلك فالعدل والتسوية لازم لجميع المخلوقات والمصنوعات فمتى لم تصنع بالعدل والتسوية بين المتماثلين وقع فيها الفساد وهو سبحانه ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴾ [الأعلى: ٢] قال أبو العالية في قوله ﴿ خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴾ [الأعلى: ٢] قال سوى خلقهن وهذا كما قال تعالى ﴿فَسَوَّىٰهُنَّ سَبْعَ سَمَوْتٍ ﴾ [البقرة: ٢٩] ثم إذا خلق المخلوق فسوى فإن لم يهده إلى تمام الحكمة التي خلق لها فسد فلا بد أن يهدى بعد ذلك إلى ما خلق له الغاية لابد أن تكون معلومة للخالق فإن العلة الغائية هي أول في العلم والإرادة وهي آخر في الوجود والحصول ولهذا كان الخالق لابد أن يعلم ما خلق فإنه قد أراده وأراد الغاية التي خلقه لها والإرادة مستلزمة للعلم فيمتنع أن يريد الحي ما لا شعور له به والصانع إذا أراد أن يصنع شيئا فقد علمه وأراده وقدر في نفسه ما يصنعه والغاية التي ينتهى إليها وما الذي يوصله إلى تلك الغاية والله سبحانه قدر وكتب مقادير الخلائق قبل أن يخلقهم كما ثبت في صحيح مسلم عن عبدالله بن عمروعن النبي ﷺ أنه قال قدر الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنةوكان عرشه على الماء وفي البخاري عن عمران بن حصين عن النبي ﷺ قال كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء وكتب في الذكر كل شيء وخلق السموات والأرض وفي رواية ثم خلق السموات والأرض فقد قدر سبحانه ما يريد أن يخلقه من هذا العالم حين كان عرشه على الماء إلى يوم القيامة كما في السنن عن النبي ﷺ أنه قال أول ما خلق الله القلم فقال أكتب فقال ما أكتب فقال أكتب ما يكون إلى يوم القيامة وأحاديث تقديره سبحانه وكتابته لما يريد أن يخلقه كثيرة جدا<sup>(١)</sup>.

فهذه المعانى وما أشبهها من معانى ربوبيته وملكه وخلقه ورزقه وهدايته ونصره واحسانه وبره وتدبيره وصنعه ثم ما يتصل بذلك من أنه بكل شيء عليم وعلى كل شيء قدير وأنه سميع بصير لا يشغله سمع عن سمع ولا تغلطه المسائل ولا يتبرم بالحاح الملحين يبصر دبيب النملة السوداء في الليلة الظلماء على الصخرة الصماء فهذا كله حق وهو محض توحيد الربوبية وهو مع هذا قد أعطى كل شيء خلقه ثم هدى وأحسن كل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص:١٣٤ – ١٣٦.

شيء خلقه وبدأ خلق الانسان من طين(١).

### لطائف لغوية

قال تعالى ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحْيِءَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ۚ فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَّبِهِمٌّ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَيَقُولُونَ مَاذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِهَاذَا مَثَلًا كُيْضِلُ بِهِ، كَثِيرًا وَمَهْدِي بِهِ، كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَاسِقِينَ ﴿[البقرة: ٢٦] عامة الأسماء يتنوع مسماها بالاطلاق والتقييد وكذلك لفظ الهدى اذا أطلق تناول العلم الذى بعث الله به رسوله والعمل به جميعا فيدخل فيه كل ما أمر الله به كما في قوله ﴿ آهَٰدِنَا الصِّرَطَ النُّسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة: ٦] والمراد طلب العلم بالحق والعمل به جميعا وكذلك قوله ﴿ هُدَى اِنْسَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢] والمراد به أنهم يعلمون ما فيه ويعملون به ولهذا صاروا مفلحين وكذلك قول أهل الجنة ﴿ أَلْحَمُّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَنْنَا لِهَنْذَا ﴾ [الأعراف: ٤٣] وانما هداهم بأن ألهمهم العلم النافع والعمل الصالح ثم قد يقرن الهدى اما بالاجتباء كما في قوله ﴿وَٱجۡبَيَّنَهُمُ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَىٰ صِرَطٍ مُّسْتَقِيمِ ﴾ [الأنعام: ٨٧] وكما في قوله ﴿ شَاكِرًا لِلْأَنْغُمِهِ ۚ ٱجْتَبَىٰهُ وَهَدَنْهُ ﴾[النحل: ١٢١] ﴿اللَّهُ يَجْتَبِيٓ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِيٓ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ [الشورى: ١٣] وكذلك قوله تعالى ﴿ هُوَ ٱلَّذِي آرَسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾ [التوبة: ٣٣] والهدى هنا هو الايمان ودين الحق هو الاسلام واذا أطلق الهدى كان كالايمان المطلق يدخل فيه هذا وهذا ولفظ الضلال اذا أطلق تناول من ضل عن الهدى سواء كان عمدا أو جهلا ولزم أن يكون معذبا كقوله ﴿إِنَّهُمْ أَلْفَوْا ءَابَآءَهُمْ ضَآلِينَ ﴿ اللَّهِ فَهُمْ عَلَىٓءَاتُدِهِمْ يُهْرَعُونَ ﴿ ۖ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبَّلَهُمْ أَكُثُّرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾[الصافات: ٦٩ - ٧١] وقوله ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَاۤ إِنَّاۤ أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَآءَنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلا ﴿ إِنَّ رَبَّنآ ءَاتِهُمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ ٱلْعَذَابِ وَٱلْعَنَّهُمْ لَعْنَا كَبِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٧٧ - ٦٨] وقوله ﴿فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِــُلُّ وَلَا يَشْقَىٰ ﴾ [طه: ١٢٣] ثم يقرن بالغي والغضب كما في قوله ﴿ مَاضَلً

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۳۹۹.

صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴾ [النجم: ٢] وفى قوله ﴿غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾[الفاتحة: ٧] وقوله ﴿ إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَشُعْرٍ ﴾ [القمر: ٤٧] (١).

قال تعالى ﴿ اَلْذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيتُقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا آمَرَاللّهُ بِهِ الْمُ الْوَيْسِدُونَ فِي اَلْأَرْضِ أُولَتَهِكَ هُمُ الْخَيْسِرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧] لفظ الأمر يراد به المصدر والمفعول فلوق كما قال ﴿ اَنْ اَشَرُ اللّهِ ﴾ [النحل: ١] وقال ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ فَدَرًا مَقَدُورًا ﴾ [الأحزاب: ٢٨] فهنا المراد به المأمور به ليس المراد به أمره الذي هو كلامه وهذه الآية التي إحتج بها هؤلاء تضمنت الشرع وهو الأمر والقدر وقد ضل في هذا الموضع فريقان الجهمية الذين يقولون كلام الله مخلوق ويحتجون بقوله ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ قَدَرًا مَقَدُورًا ﴾ [الأحزاب: ٢٨] ويقولون ما كان مقدورا فهو مخلوق وهؤلاء الحلولية الضالون الذين يجعلون فعل العباد قديما بأنه أمر الله وقدره وأمره وقدره غير مخلوق ومثار الشبهة أن إسم القدر والأمر والشرع يراد به المصدر ويراد به المفعول ففي قوله ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ قَدَرًا ﴾ المراد به المأمور به المقدور وهذا مخلوق وأما في قوله ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ وَلَا اللّهِ اللهُ ال

اللام في قوله تعالى ﴿ هُوَ اللَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾[البقرة: ٢٩] وقوله ﴿ وَسَخَرَ لَكُم مَّا فِي اللَّامِ اللهِ الصلاة والسلام أنت ومالك لأبيك وأمثال ذلك مما جاءت به اللام للاباحة (٣).

ذكر أن استواءه إلى السماء كان بعد أن خلق الأرض وخلق ما فيها تضمن معنى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ١٦٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ٤١٣.

<sup>(</sup>٣) الفتاوي الكبري ج: ٢ ص: ١٠٢.

الصعود لأن السماء فوق الارض فالاستواء اليها ارتفاع اليها(١١).

فإن لفظ كل شيء يعم في كل موضع بحسب ما سيقت له كما في قوله ﴿ يُكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [البقرة: ٢٠] وقوله ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النزمر: ٢٠] وقوله ﴿ اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الأحقاف: ٢٥] ﴿ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النمل: ٣٣] و ﴿ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ وَ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ اللّهُ حَلِّ شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٤٤] ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زَوْجَيْنِ ﴾ [الذاريات: ٤٤] ( ).

المضاف إلى الله سبحانه في الكتاب والسنة كانت اضافة اسم إلى اسم أو نسبة فعل إلى اسم أو نسبة فعل إلى اسم أو خبر باسم عن اسم واما الخبر الذي هو جملة اسمية فمثل قوله ﴿ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٩] ﴿ وَلَكُ لان الكلام الذي توصف به الذوات اما جملة أومفرد فالجملة اما اسمية كقوله ﴿ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٧] أو فعلية كقوله ﴿ عَلِيمٌ أَن لَن تُحَمُّوهُ ﴾ [المنزة نه ٢٠] اما المفرد فلا بد فيه من اضافة الصفة لفظا أو معنى كقوله ﴿ وَوله ﴿ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُورَةً ﴾ [فصلت: ١٥] أو اضافة الموصوف كقوله ﴿ وَوله ﴿ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُورَةً ﴾ [فصلت: ١٥] أو المنافة الموصوف كقوله ﴿ وَوله ﴿ وَالناريات: ٥٥] .

﴿بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٩] عليم منزه عن الجهل (٤).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ٥ ص: ٥٢٢.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ج: ١٨ ص: ٢٣٢.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوی ج: ٦ ص: ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.



#### المراد بخليفة

وقال تعالى: ﴿وَهُو اللَّهِى جَعَلَكُمْ خَلَتْهِى الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعَضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ ﴾ [الانعام: ١٦٥] وقال تعالى ﴿ أُمّ جَعَلَنَكُمْ خَلَتْهِى فِي الْأَرْضِ مِنْ بَعَلِهِمْ لِنَنظُر كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ١٤] وقال تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِي جَاءِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] وقال ﴿ يَنداوُردُ إِنّا جَعَلَنكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاصُكُم يَيْنَ النّاسِ بِالحَقِيّ ﴾ [ص: ٢٦] أي خليفة عمن وقال ﴿ يَنداوُردُ إِنّا جَعَلَنكَ خَلِيفة عن الله وأنه من الله كإنسان العين من العين كما يقول ذلك بعض الملحدين القائلين بالحلول والاتحاد كصاحب الفتوحات المكية وأنه الجامع لأسماء الله الحسنى وفسروا بذلك قوله تعالى ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ اللَّاسَاءَ كُلُهَا ﴾ [البقرة: ٢١] وأنه مثل الله الذي نفي عنه الشبه بقوله ﴿ لَيْسَ كَمِشْلِهِ عَنْ الله هذا موضع إلى أمثال هذه المقالات التي فيها من تحريف المنقول وفساد المعقول ما ليس هذا موضع بسطه والمقصود هنا أن الله لا يخلفه غيره فإن الخلافة إنما تكون عن غائب وهوسبحانه بعلى المسبات والمسببات جيعا بل هوسبحانه بخلف عبده المؤمن إذا غاب عن أهله ويروى أنه قبل لأبي بكر يا خليفة الله فقال بل أنا خليفة رسول الله وحسبي ذاك (١٠).

الخليفة هو الذي خلف غيره وإن كان لم يستخلفه ذلك الغير كما يقوله الجمهور لم يحتج في هذا الإسم إلى الإستخلاف والاستعمال الموجود في الكتاب والسنة يدل على أن هذا الاسم يتناول كل من خلف غيره سواء استخلفه أو لم يستخلفه كقوله تعالى ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكُمْ خَلَيْفِ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعَدِهِمْ لِنَنظُر كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ١٤] وقوله تعالى ﴿ وَهُو اللَّهِ عَلَكُمْ خَلَيْكُمْ خَلَيْكُمْ مَلَيْكُمْ فَلَا أَرْضِ ﴾ [الأنعام: ١٥] وقال ﴿ وَلَوْ نَشَاء لِمَعَلْنَا مِنكُم مَلَيْكَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [الأنعام: ١٥] وقوله ﴿ وَأَذْ حَكُمُ وَلَوْ نَشَاء لِمَعَلِي قَوْمِ نُوحٍ ﴾ [الأعراف: ١٦] وفي القصة الأخرى ﴿ وَاذْ حَمَلَكُمْ خُلَفَاء مِنْ بَعَدِ ﴾ [الأعراف: ١٩] ﴿ وَفَالَ مُوسَىٰ وَفِي القصة الأخرى ﴿ وَأَذْ حُمَلَكُمْ خُلَفَاء مِنْ بَعَدِ ﴾ [الأعراف: ١٤]

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ١ ص: ٥٠٩.

لِأَخِيهِ هَـٰرُونَ ٱخْلُفّنِي فِي قَوْمِي ﴾ [الأعراف: ١٤٢] فهذا استخلاف وقال تعالى ﴿ وَهُو ٱلّذِي جَعَلَ النَّيْلُ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةَ لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَكّرَ أَوْ أَرَادَشُكُورًا ﴾ [الضرقان: ٢٦] وقال ﴿ إِنَّ فِي ٱخْذِلَنْ فِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ [يونس: ٦] أي هذا يخلف هذا وهذا يخلف هذا فهما يتعاقبان وقال موسى ﴿ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهُلِكَ عَدُوّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فِينَظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٦] وقال تعالى ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لِيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا اللَّهُ وَعَمَا اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لِيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا اللَّهُ اللَّذِينَ عَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لِيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لِيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَعَمَالُولُولُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُو

قال للملائكة ﴿إِنِي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] وقال ﴿يَدَاوُرُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [ص: ٢٦] فغالب هذه المواضع ليكون الثاني خليفة عن الأول وإن كان الأول لم يستخلفه وسمي الخليفة خليفة لأنه يخلف من قبله والله تعالى جعله يخلفه كما جعل الليل يخلف النهار والنهار يخلف الليل ليس المراد أنه خليفة عن الله كما ظنه بعض الناس كما قد بسطناه في موضع آخروالناس يسمون ولاة أمور المسلمين الخلفاء وقال النبي عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي.

## في الخلافة والسلطان وكيفية كونه ظل الله في الأرض

قوله ﴿إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] وفيها دليل على تفضيل الخليفة من وجهين أولهما أن الخليفة يفضل على من هو خليفة عليه وقد وكان في الأرض ملائكة وهذا غايته أن يفضل على من في الأرض من الملائكة وثانيهما أن الملائكة طلبت من الله تعالى أن يكون (٢).

قال الله تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِ كَمِهِ إِنِي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] وقال الله تعالى ﴿ يَندَاوُردُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِ ٱلْأَرْضِ فَأَمْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِ وَلَا تَنَبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللهِ ﴾ [ص: ٢٦] وقوله ﴿ إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] يعم آدم وبنيه

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٥ ص: ٥٢٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ٤ ص: ٣٦٧.

لكن الاسم متناول الآدم عينا كقوله ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٓ أَحْسَنِ تَقُوِيمٍ ﴾[التين: ٤] وقوله ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَلِ كَٱلْفَخَارِ اللَّ وَخَلَقَ ٱلْجَآنَ مِن مَّارِجٍ مِّن نَّارٍ ﴾ [الرحمن: ١٥ - ١٥] وقوله ﴿ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَانِ مِن طِينِ اللَّ ثُمَّ جَعَلَ نَسَّلَهُ مِن سُكَلَةٍ مِّن مَّآءٍ مَّهِينِ ﴾ [السجدة: ٧ - ٨] ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾ [المؤمنون: ١٣] إلى أمثال ذلك ولهذا كان بين داود وآدم من المناسبة ما أحب به داود حين أراه ذريته وسأل عن عمره فقيل أربعون سنة فوهبه من عمره الذي هو ألف سنة ستين سنة والحديث صحيح رواه الترمذي وغيره وصححه ولهذا كلاهما ابتلى بما ابتلاه به من الخطيئة كما أن كلا منهما مناسبة للأخرى إذ جنس الشهوتين واحد ورفع درجته بالتوبة العظيمة التي نال بها من محبة الله له وفرحه به ما نال ويذكر عن كل منهما من البكاء والندم والحزن ما يناسب بعضه بعضا والخليفة هومن كان خلفا عن غيره فعيلة بمعنى فاعلة كان النبي ﷺ إذا سافر يقول اللهم أنت الصاحب في السفر والخليفة في الأهل وقال ﷺ من جهز غازيا فقد غزا ومن خلفه في أهله بخير فقد غزا وقال أوكلما خرجنا في الغزو خلف أحدهم وله نبيب كنبيب التيس يمنح احداهن اللبنة من اللبن لئن أظفرني الله بأحد منهم لأجعلنه نكالا وفي القرآن ﴿ سَيَقُولُ لَكَ ٱلْمُخَلِّفُوكَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ ﴾[الفتح: ١١] قوله ﴿ فَرِحَ ٱلْمُخَلِّفُونَ بِمَقَّعَدِهِمْ خِلَفَ رَسُولِ ٱللَّهِ ﴾ [التوبه: ٨١] والمراد بالخليفة أنه خلف من كان قبله من الخلق والخلف فيه مناسبة كما كان أبوبكر الصديق خليفة رسول الله ﷺ لأنه خلفه على أمته بعد موته وكما كان النبي ﷺ إذا سافر لحج أو عمرة أو غزوة يستخلف على المدينة من يكون خليفة له مدة معينة فيستخلف تارة ابن أم مكتوم وتارة غيره واستخلف على بن أبي طالب في غزوة تبوك وتسمى الأمكنة التي يستخلف فيها الامام مخاليف مثل مخاليف اليمن ومخاليف أرض الحجاز ومنه الحديث حيث خرج من مخلاف إلى مخلاف ومنه قوله تعالى ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتَهِ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتٍ ﴾ [الانعام: ١٦٥] ﴿وَهُو ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتِهَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيَّبَلُوكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُمْ ۗ ﴿ [الأنعام: ١٦٥]

وقوله تعالى ﴿ وَلَقَدُ أَهْلَكُنَا ٱلْقُـرُونَ مِن قَبْلِكُمُ لَمَّا ظَلَمُواْ ﴾[يونس: ١٣] إلى قوله تعالى ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكُمْ خَلَتِهِفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾[يونس: ١٤] ومنه قوله تعالى ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ هُمُّ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَمُمْ ﴾ [النور: ٥٥] الآية وقد ظن بعض القائلين الغالطين كابن عربي أن الخليفة هو الخليفة عن الله مثل نائب الله وزعموا أن هذا بمعنى أن يكون الانسان مستخلفا وربما فسروا تعليم آدم الأسماء كلها التي جمع معانيها الانسان ويفسرون خلق آدم على صورته بهذا المعنى أيضا وقد أخذوا من الفلاسفة قولهم الانسان هوالعالم الصغير وهذا قريب وضموا إليه أن الله هو العالم الكبير بناء على أصلهم الكفرى في وحدة الوجود وأن الله هو عين وجود المخلوقات فالانسان من بين المظاهر هو الخليفة الجامع للأسماء والصفات ويتفرع على هذا ما يصيرون إليه من دعوى الربوبية والألوهية المخرجة لهم إلى الفرعونية والقرمطية والباطنية وربما جعلوا الرسالة مرتبة من المراتب وأنهم أعظم منها فيقرون بالربوبية الوحدانية والألوهية وبالرسالة ويصيررن فى الفرعونية هذا إيمانهم أويخرجون في أعمالهم أن يصيروا سدى لا أمر عليهم ولا نهى ولا إيجاب ولاتحريم والله لا يجوز له خليفة ولهذا لما قالوا لأبى بكر ياخليفة الله قال لست بخليفة الله لكنى خليفة رسول الله و حسبي ذلك بل هوسبحانه يكون خليفة لغيره قال النبي ﷺ اللهم أنت الصاحب في السفر والخليفة في الأهل اللهم اصحبنا في سفرنا واخلفنا في أهلنا وذلك لأن الله حي شهيد مهيمن قيوم رقيب حفيظ غني عن العالمين ليس له شريك ولا ظهير ولا يشفع أحد عنده الا بإذنه والخليفة أنما يكون عند عدم المستخلف بموت أو غيبة ويكون لحاجة المستخلف إلى الاستخلاف وسمى خليفة لأنه خلف عن الغزو وهو قائم خلفه وكل هذه المعاني منتفية في حق الله تعالى وهو منزه عنها فإنه حي قيوم شهيد لا يموت ولا يغيب وهو غنى يرزق ولا يرزق يرزق عباده وينصرهم ويهديهم ويعافيهم بما خلقه من الأسباب التي هي من خلقه والتي هي مفتقرة إليه كافتقار المسببات إلى أسبابها فالله هوالغني الحميد له ما في السموات وما في الأرض وما بينهما ﴿يَتَنَأُهُۥ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ

وَالْأَرْضُ كُلُ يَوْمٍ هُوَ فِ شَأَنِ ﴾ [الرحمن: ٢٩] ﴿ وَهُو اَلَتَكَ عَلَا الله وَ الْأَرْضِ الله وَ الله والديم والديم والديم والديم والديم والموافي والمنافق والمنافق والمنافق والمنافقة والأوى إلى الظل المكتنف بالمظل صاحب الظل فالسلطان عبد الله مخلوق مفتقر اليه لا يستغنى عنه طرفة عين وفيه من القدرة والسلطان والحفظ والنصرة وغير ذلك من المنافي السؤدد والصمدية التي بها قوام الخلق ما يشبه أن يكون ظل الله في الأرض وهو أقوى الأسباب التي بها يصلح أمور خلقه وعباده فإذا صلح ذوالسلطان صلحت أمور الناس وإذا فسد فسدت بحسب فساده ولا تفسد من كل وجه بل لابد من مصالح وإذ الناس وإذا فسد فسدت بحسب فساده ولا تفسد من كل وجه بل لابد من مصالح وإذ الناس الذي الله لكن الظل تارة يكون كاملا مانعا من جميع الأذى وتارة لا يمنع الا بعض الأذى وأما إذا عدم الظل فسد الأمر كعدم سر الربوبية التي بها قيام الأمة الانسانية والله الما أعلم (۱).

### فأصل الصلاح التوحيد والإيمان وأصل الفساد الشرك والكفر

قال تعالى ﴿ فَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [التعهف: ١١٠] وكان شداد بن أوس يقول يا بقايا العرب يا بقايا العرب إنما أخاف عليكم الرياء والشهوة الخفية قال أبوداود السجستاني صاحب السنن المشهورة الخفية حب الرياسة وذلك أن حب الرياسة هو أصل البغي والظلم كما أن الرياء هو من جنس الشرك أو مبدأ الشرك والشرك والشرك أعظم الفساد كما أن التوحيد أعظم الصلاح ولهذا قال تعالى ﴿ إِنَّ مبدأ الشرك والشرك أعظم الفساد كما أن التوحيد أعظم الصلاح ولهذا قال تعالى ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضَعِفُ طَآبِفَةً مِّنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَ هُمُ وَيَسْتَخِي فِي اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣٥ ص: ٤٢-٤٦ والفتاوى الكبرى ج: ٢ ص: ٥٥٢-٥٥١ ومنهاج السنة النبوية ج: ٧ ص: ٣٥٣.

فِي ٱلْكِنَابِ لَنُفْسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّنَيْنِ وَلَنَعْلَنَ عُلُوًا كِبِيرًا ﴿ [الإسراء: ٤] وقال ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

ما ينبغي أن يعلم أن الله تعالى بعث الرسل وأنزل الكتب ليكون الناس على غاية ما يمكن من الصلاح لا لرفع الفساد بالكلية فإن هذا ممتنع في الطبيعة الإنسانية إذ لا بد فيها من فسادو لهذا قال تعالى ﴿إِنِّي جَاعِلُ فِي اَلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواً أَجَعَلُ فِيها مَن يُفْسِدُ فِيها وَيَها مَن يُفْسِدُ فِيها وَيَسَفِكُ الدِّماءَ ﴾[البقرة: ٣٠] ولهذا لم تكن أمة من الأمم إلا وفيها شر وفساد وأمثل الأمم قبلنا بنو إسرائيل وكان فيهم من الفساد والشر ما قد علم بعضه وأمتنا خير أمم وأكرمها على الله وخيرها القرون الثلاثة وأفضلهم الصحابة وفي أمتنا شر كثير لكنه أقل من شر بني إسرائيل وشر بني إسرائيل أقل من شر الكفار الذين لم يتبعوا نبيا كفرعون وقومه وكل خير في بني إسرائيل ففي أمتنا خير منه وكذلك أول هذه الأمة وآخرها فكل خير من المتأخرين ففي المتقدمين ففي المتقدمين ما هو شر منه وكل شر في المتقدمين ففي المتأخرين ما هو شر منه وقد قال تعالى ﴿فَانَقُوا اللّهُ مَا الشّطَعَةُمُ ﴾ [التغابن: ٢٦] (٢٠).

فقد جاء في الحديث الشرك في هذه الأمة أخفى من دبيب النمل وروى أن هذه الآية نزلت في أهل الرياء ﴿فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِۦ فَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِۦٓ أَحَدًا ﴾

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكبرى ج: ١ ص: ٤١٧.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٦ ص: ١٤٩ - ١٥٠.

[الكهف: ١١٠] وكان شداد بن أوس يقول يا بقايا العرب يا بقايا العرب إنما أخاف عليكم الرياء والشهوة الخفية قال أبوداود السجستاني صاحب السنن المشهورة الخفية حب الرياسة وذلك أن حب الرياسة هو أصل البغى والظلم ما أن الرياء هو من جنس الشرك أو مبدأ الشرك والشرك أعظم الفساد كما أن التوحيد أعظم الصلاح ولهذا قال تعالى﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَكُ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةٌ مِّنْهُمْ يُذَبِّثُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَسْتَحْيِ، نِسَآءَهُمَّ إِنَّهُ.كَانَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾[القصص: ٤] إلى أن ختم السورة بقوله ﴿ يَلُكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ جَعَلُهَ كَالِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًّا وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ ﴾[القصص: ٨٣] وقال ﴿مِنْ أَجَلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيٓ إِسْرَءِيلَ أَنَّهُ, مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْر نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا آخْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴿ المائدة: ٣٢] وقالت الملائكة ﴿ أَتَجُعُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ ﴾ [البقرة: ٣٠] فاصل الصلاح التوحيد والإيمان وأصل الفساد الشرك والكفر كما قال عن المنافقين ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي اللَّرْضِ قَالُواْ إِنَّمَا غَنُ مُصْلِحُوبَ ١١ - ١١ ] إَنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَّا يَشْعُرُونَ ﴾[البقرة: ١١ - ١١] وذلك أن صلاح كل شيء أن يكون بحيث يحصل له وبه المقصود الذي يراد منه ولهذا يقول الفقهاء العقد الصحيح ما ترتب عليه أثره وحصل به مقصوده والفاسد ما لم يترتب عليه أثره ولم يحصل به مقصود والصحيح المقابل للفاسدى إصطلاحهم هو الصالح وكان يكثر في كلام السلف هذا لا يصلح أو يصلح كما كثر في كلام المتأخرين يصح ولا يصح والله تعالى إنما خلق الإنسان لعبادته وبدنه تبع لقلبه كما قال النبي في الحديث الصحيح ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سائر الجسد وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ألا وهي القلب وصلاح القلب في أن يحصل له وبه المقصود الذي خلق له من معرفة الله ومحبته وتعظيمه وفساده في ضد ذلك فلا صلاح للقلوب بدون ذلك قط والقلب له قوتان العلم والقصد كما أن للبدن الحس والحركة الإرادية فكما أنه متى خرجت قوى الحس والحركة عن الحال الفطرى الطبيعي فسدت فإذا خرج القلب عن الحال الفطرية التي يولد عليها كل مولود وهي أن يكون مقرا لربه مريدا له فيكون هو

منتهى قصده وإرادته وذلك هي العبادة إذ العبادة كمال الحب بكمال الذل فمتى لم تكن حركة القلب ووجهه وإرادته لله تعالى كان فاسدا إما بأن يكون معرضا عن الله وعن ذكره غافلا عن ذلك مع تكذيب أوبدون تكذيب أوبان يكون له ذكر وشعور ولكن قصده وإرادته غيره لكون الذكر ضعيفًا لم يجتذب القلب إلى إرادة الله ومحبته وعبادته وإلا فمتى قوى علم القلب وذكره أوجب قصده وعلمه قال تعالى﴿ فَأَعْرِضُ عَن مَّن تُولِّنَ عَن ذِكْرِنَا وَلَمْ يُرِدَّ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴿ أَنْ عَلَى مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ [النجم: ٢٩ - ٣٠] فأمر نبيه بأن يعرض عمن كان معرضا عن ذكر الله ولم يكن له مراد إلا ما يكون في الدنيا وهذه حال من فسد قلبه ولم يذكر ربه ولم ينب إليه فيريد وجهه ويخلص له الدين ثم قال ﴿ ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ [النجم: ٣٠] فأخبر أنهم لم يحصل لهم علم فوق ما يكون في الدنيا فهي أكبر همهم ومبلغ علمهم وأما المؤمن فأكبر همه هو الله وإليه إنتهى علمه وذكره وهذا الآن باب لواسع عظيم قد تكلمنا عليه في مواضعه وإذا كان التوحيد أصل صلاح الناس والإشراك أصل فسادهم والقسط مقرون بالتوحيد إذ التوحيد أصل العدل وإرادة العلو مقرونة بالفساد إذ هو أصل الظلم فهذا مع هذا وهذا مع هذا كالملز وزين في قرن فالتوحيد وما يتبعه من الحسنات هو صلاح وعدل ولهذا كان الرجل الصالح هو القائم بالواجبات وهو البر وهو العدل والذنوب التي فيها تفريط أو عدوان في حقوق الله تعالى وحقوق عباده هي فساد وظلم ولهذا سمى قطاع الطريق مفسدين وكانت عقوبتهم حقا لله تعالى لإجتماع الوصفين والذي يريد العلو على غيره من أبناء جنسه هوظالم له باغ إذ ليس كونك عاليا عليه بأولى من كونه عاليا عليك وكلاكما من جنس واحد فالقسط والعدل أن يكونوا أخوة كما وصف الله المؤمنين بذلك(١).

عن النبي ﷺ أنه قال ذروني ماتركتكم فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم

أن الخلاف ما زال بين بني آدم من زمن نوح واختلاف الناس قبل المسلمين أعظم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۸ ص: ۱۲۳–۱۲۵.

بكثير من اختلاف المسلمين وقد قال تعالى ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّهِ ٱلنَّهِيَّـنَ مُبَشِّريكِ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُواْ فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَ تُهُمُ الْبَيِّنَتُ بَغْيًا بَيْنَهُمَّ فَهَدَى اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوالِمَا اَخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّي بِإِذْنِهِ ۗ وَٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾[البقرة: ٢١٣] قال ابن عباس كان بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على الإسلام ثم اختلفوا بعد ذلك وقال تعالى ﴿ وَمَا كَانَٱلنَّــَاسُ إِلَّا أُمَّـٰةً وَحِــدَةً فَٱخۡتَـكَلَفُوا ۚ ﴾[يونس: ١٩] وقال تعالى ﴿وَلَوْشَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةً وَحِدَةً ۖ وَلَا يَزَالُونَ مُغَنَلِفِينَ ١١٨] إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِلَالِكَ خَلَقَهُمُّ ﴾ [هود: ١١٨ - ١١٩] وقالت الملائكة لما قال تعالى ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَجَعُلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمآءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي ٓ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠] وقد أخبر الله تعالى أن ابني آدم قتل أحدهما أخاه وفي الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال لا تقتل نفس ظلما إلا كان على ابن آدم الأول كفل من دمها فإنه أول من سن القتل وقال تعالى ﴿ ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ مِّنْهُم مَّن كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ ذَرَجَنتِ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيْنَاتِ وَأَيَّدْنَكُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ ۗ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَـتَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ وَلَكِن آخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مِّنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مِّن كَفَرَ ۚ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَ تَلُواْ وَلَكِحَنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُريدُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣] وقد قال تعالى ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ ۗ ﴾ [آل عمران: ١٠٥] فهذه نصوص القرآن تخبر بالاختلاف والتفرق الذي كان في الأمم قبلنا وقال ﷺ افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة وقد أخبر الله من تكذيب قوم عاد وثمود وفرعون لأنبيائهم ما فيه عبرة وفي الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال ذروني ماتركتكم فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٦ ص: ٣٠٩- ٣١٠.

شرع من العقوبات فى الدنيا ما يمنع الفساد والعدوان وقتل النفس يحرم إلا بنفس أوفساد

ان العقوبة في الدنيا لا تدل على كبر الذنب وصغره فان الدنيا ليست دار الجزاء وانما دار الجزاء هي الآخرة ولكن شرع من العقوبات في الدنيا ما يمنع الفساد والعدوان كما قال تعالى مَن قَتَلَ نَفَسًا بِغَيِّرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَ أَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ كما قال تعالى مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيِّرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَ أَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٦] وقالت الملائكة ﴿ أَبَحْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ ﴾ [المبقرة: ٣٠] فهذان السببان اللذان ذكرتهما الملائكة هما اللذان كتب الله على بني اسرائيل القتل بهما ولهذا يقر كفار أهل الذمة بالجزية مع أن ذنبهم في ترك الايمان أعظم باتفاق المسلمين من ذنب من نقتله من زان وقاتل (١٠).

ان قتل النفس يحرم إلا بنفس أوفساد كما قال تعالى ﴿مَن قَتَكَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوَ فَسَادِ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾[المائدة: ٣٦] وقالت الملائكة ﴿أَجَعُكُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ أَلَيْمَاءَ ﴾[المبترة: ٣٠].

وهو سبحانه خلق الانسان وخلق نفسه متحركة بالطبع حركة لابد فيها من الشر لحكمة بالغة

وإذا كان الحمد لا يقع إلا على نعمة فقد ثبت أنه رأس الشكر فهو أول الشكر والحمد وإن كان على نعمة وعلى حكمة فالشكر بالأعمال هوعلى نعمته وهو عبادة له لإلهيته التى تتضمن حكمته فقد صار مجموع الأمور داخلا فى الشكر ولهذا عظم القرآن أمر الشكر ولم يعظم أمر الحمد مجردا إذ كان نوعا من الشكر وشرع الحمد الذي هو الشكر مقولا أمام كل خطاب مع التوحيد ففي الفاتحة الشكر مع التوحيد والخطب الشرعية لا بد فيها من الشكر والتوحيد والباقيات الصالحات نوعان فسبحان الله وبحمده فيها الشكر والتنزيه والتعظيم ولا إله إلاالله والله أكبر فيها التوحيد والتكبير وقد قال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ۱۰۱.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۲۸ ص: ٥٩٦ والفتاوي الكبري ج: ۲ ص: ١٩٦.

تعالى ﴿ هُوَ ٱلْحَيُ لَا إِلَنَهُ إِلَّا هُوَ فَ اَدْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ۗ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [غافر: ٦٥] وهل الحمد على الأمور الإختيارية كما قيل في العزم أم عام فيه نظر ليس هذا موضعه وفي الصحيح أنه رضا الله عن الركوع يقول ربنا ولك الحمد مل، السماء ومل، الأرض وملء ما شئت من شيء بعد أهل الثناء والمجد أحق ما قال العبد وكلنا لك عبد لا مانع لما أعطيت ولا معطى لما منعت ولا ينفع ذا الجد منك الجد هذا لفظ الحديث وأحق أفعل التفضيل وقد غلط فيه طائفة فقالوا حق ما قال العبد وهذا ليس بسديد فإن العبد يقول الحق والباطل بل حق ما يقوله الرب كما قال فالحق والحق أقول ولكن أحق خبر مبتدأ محذوف أي الحمد أحق ما قال العبد ففيه أن الحمد أحق ما قاله العبد ولهذ وجب في كل صلاة وإذا قيل يخلق ما هو شر محض لم يكن هذا موجبا لحبة العباد له وحمدهم بل العكس ولهذا كثير من هؤلاء ينطقون بالذم والشتم نظما ونثرا وكثير من شيوخهم وعلمائهم يذكر ذلك وإن لم يقله بلسانه فقلبه ممتلىء به لكن يرى أن ليس في ذكره منفعة أو يخاف من المسلمين وفي شعر طائفة من الشيوخ ذكر نحو هذا ويقيمون حجج إبليس واتباعه على الله وهو خلاف ما وصف به نفسه في قوله ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴾[فُصلَت: ٤٦] و﴿ وَمَا ظَلَمَنْهُمْ وَلَكِكِن ظَلَمُوَّأَأَنفُسَهُمَّ ﴾[هود: ١٠١] فقوله أحق ما قال العبد يقتضى أن حمده أحق ما قاله العبد لأنه سبحانه لا يفعل إلا الخير وهو خلق الانسان وخلق نفسه متحركة بالطبع حركة لا بد فيها من الشر لحكمة بالغة ونعمة سابغة فإذا قيل فلم لا خلقها على غير هذا الوجه قيل كان يكون ذلك خلقا غير الإنسان وكانت الحكمة بخلقه لا تحصل وهذا سؤال الملائكة حيث قالوا ﴿أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ ﴾ [البقرة: ٣٠] إلى قوله ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠] فعلم من الحكمة في خلق هذا ما لم يعلمه الملائكة فكيف يعلمه آحاد الناس ونفس الإنسان خلقت كما قال تعالى ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَـلُوعًا ١٠٠ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ١٠٠ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾ [المعارج: ١٩ - ٢١] وقال ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍّ ﴾[الأنبياء: ٣٧] فقد خلق حلقة تستلزم وجود ما خلق منها لحكمة عظيمة ورحمة عميمة فهذا من جهة الغاية مع أن الشر لا يضاف إليه

سبحانه وأما الوجه الثانى من جهة السبب فإن هذا الشرك إنما وجد لعدم العلم والإرادة التى تصلح النفس فإنها خلقت بفطرتها تقتضى معرفة الله ومحبته وقد هديت إلى علوم وأعمال تعينها على ذلك وهذا كله من فضل الله وإحسانه لكن النفس المدنية لما حصل لها من زين لها السيئات من شياطين الإنس والجن مالت إلى ذلك وكان ذلك مركبا من عدم ما ينفع وهذا الأصل ووجود هذا العدم لا يضاف إلى الله تعالى وهؤلاء القول فيهم كالقول فيها خلقهم لحكمة فلما كان عدم ما تصلح به هو أحد السببين والشر المحض هو العدم المحض وهو ليس شيئا والله خالق كل شيء فكانت السيئات منها بإعتبار أنا مستلزمة للحركة الإرادية والعبد إذا إعترف أن الله خالق افعاله فإن إعترفه إقرارا بخلق الله لكل شيء وبكلماته التامات وإعترافا بفقره إليه وأنه أن لم يهده فهو ضال فحضع لعزته وحكمته فهذا حال المؤمنين وإن إعترف إحتجاجا بالقدر فهذا الذنب أعظم من الأول وهذا من أتباع الشيطان (۱۰).

التسبيح قرين التحميد وسبحان الله وبحمده إثبات تنزيهه وتعظيمه والهيته

وقد ثبت في الصحيح عن النبي أنه قال أفضل الكلام بعد القرآن أربع وهن من القرآن سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر والتحميد مقرون بالتسبيح وتابع له والتكبير مقرون بالتهليل وتابع له وفي الصحيح عن النبي أنه سئل أي الكلام أفضل قال ما اصطفى الله لملائكته سبحان الله وبحمده وفي الصحيحين عن النبي أنه قال كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان حبيبتان إلى الرحمن سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم وفي القرآن في أمير ربيك المحرد (١٩٥ وقالت الملائكة وكمده في الله العظيم وفي القرآن في الميزان الكلمتان إحداهما مقرونة بالتحميد والأخرى بالتعظيم فإنا قد ذكرنا أن التسبيح فيه نفي السوء والنقائص المتضمن إثبات المحاسن والكمال والحمد إنما يكون على المحاسن وقرن بين الحمد والتعظيم كما قرن بين الجلال والإكرام إذ ليس كل معظم محبوبا محمودا ولا كل محبوب محمودا معظما وقد تقدم أن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۲۱۳–۲۱۶ ومجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۳۱۵.

العبادة تتضمن كمال الحب المتضمن معنى الحمد وتتضمن كمال الذل له المتضمن معنى التعظيم ففي العبادة حبه وحمده على المحاسن وفيها الذل الناشئ عن عظمته وكبريائه ففيها إجلاله وإكرامه وهو سبحانه المستحق للجلال والاكرام فهو مستحق غاية الإجلال وغاية الإكرام ومن الناس من يحسب أن الجلال هوالصفات السلبية والإكرام الصفات الثبوتية كما ذكر ذلك الرازى ونحوه والتحقيق أن كليهما صفات ثبوتية وإثبات الكمال يستلزم نفي النقائص لكن ذكر نوعي الثبوت وهو ما يستحق أن يجب وما يستحق أن يعظمك قوله ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُو ٱلْغَنِينُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ [العج: ٦٤] وقول سليمان عليه السلام ﴿ فَإِنَّ رَبِّى غَنَّكُمْ مِهُ [المنمل: ٤٠] وكذلك قوله ﴿ لَهُ ٱلْمُلَّكُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ ۚ ﴿ [المتغابن: ١] فإن كثيرا ممن يكون له الملك والغنى لا يكون محمودا بل مذموما إذ الحمد يتضمن الإخبار عن المحمود بمحاسنه المحبوبة فيتضمن إخبار المحاسن المحبوبة محبة له وكثير ممن له نصيب من الحمد والحبة يكون فيه عجز وضعف وذل ينافى العظمة والغنى والملك فالأول يهاب ويخاف ولا يحب وهذا يحب ويحمد ولا يهاب ولا يخاف والكمال اجتماع الوصفين كما ورد في الأثر أن المؤمن رزق حلاوة ومهابة وفي نعت النبي ﷺ كان من رآه بديهة هابه ومن خالطه معرفة أحبه فقرن التسبيح بالتحميد وقرن التهليل بالتكبير كما في كلمات الأذان ثم أن كل واحد من النوعين يتضمن الآخر إذا افرد فإن التسبيح والتحميد يتضمن التعظيم ويتضمن إثبات ما يحمد عليه وذلك يستلزم الالهية فإن الإلهية تتضمن كونه محبوبا بل تتضمن أنه لا يستحق أن يحب كمال الحب إلا هو والحمد لله هوالاخبار عن المحمود بالصفات التي يستحق فالإلهية تتضمن كمال الحمد ولهذا كان الحمد مفتاح الخطاب وكل أمر ذي بال لا يبدأ فيه بالحمد فهو أجذم وسبحان الله فيها إثبات عظمته كما قدمناه ولهذا قال ﴿ فَسَيِّحْ بِٱسَّمِ رَيِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾[الواقعة: ٧٤] وقد قال النبي ﷺ اجعلوها في ركوعكم رواه أهل السنن وقال أما الركوع فعظموا فيه الرب وأما السجود فاجتهدوا فيه بالدعاء فقمن أن يستجاب لكم رواه مسلم فجعل التعظيم في الركوع أخص منه بالسجود والتسبيح يتضمن التعظيم ففي قوله سبحان الله وبحمده إثبات تنزيهه وتعظيمه وإلهيته وحمده وأما قوله لا إله إلا الله والله أكبر ففي لا إله إلا الله إثبات محامده فإنها

كلها داخلة في إثبات إلهيته (١).

ومعلوم أن الكلمات التي هي أفضل الكلام بعد القرآن أربع سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر وهي شطران فالتسبيح قرين التحميد ولهذا قال النبي كلمتان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان حبيبتان إلى الرحمن سبحان الله وبجمده سبحان الله العظيم اخرجاه في الصحيحين عن أبي هريرة وقال فيما رواه مسلم عن أبي ذر أفضل الكلام ما اصطفى الله لملائكته سبحان الله وبجمده وفي القرآن ﴿وَغَنُ نُسَيِّحُ عِمَدِرَيِّكَ وَاسْتَغُفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ وَالَىٰ النصر: ٣] فكان النبي يقول في ركوعه سبحانك اللهم ربنا وبجمدك اللهم اغفر لي يتأول القرآن هكذا النبي يقول في ركوعه سبحانك اللهم ربنا وبجمدك اللهم وبحمدك تأويل ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِرَيِّكَ ﴾ [النصر: ٣] وقد قال تعالى ﴿ فَاصِّيرُ إِنَ وَعَدَ اللهم وبحمدك تأويل ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾ [النصر: ٣] وقد قال تعالى ﴿ فَاصِّيرُ إِنَ وَعَدَ اللهم حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصَيِحُونَ اللهم والمَدْ في القرانهما كثيرة (١٠) وله أَنْ فَاللهم والمُورِي وَاللهم والله والقرانهما كثيرة (١٠) وله أَنْ فَاللهم والمَدْ في القرانهما كثيرة (١٠) والآثار في اقترانهما كثيرة (١٠) .

## فعبادة المخلوقات وتسبيحها هو من جهة إلاهيته سبحانه وتعالـ

ولما كانت كل حركة وعمل في العالم فأصلها الحبة والإرادة وكل محبة وإرادة لا يكون أصلها محبة الله وإرادة وجهه فهي باطلة فاسدة كان كل عمل لا يراد به وجهه باطلا فأعمال الثقلين الجن والإنس منقسمة منهم من يعبد الله ومنهم من لا يعبده بل قد يجعل معه إلها آخر وأما الملائكة فهم عابدون لله وجميع الحركات الخارجة عن مقدور بني آدم والجن والبهائم فهي من عمل الملائكة وتحريكها لما في السماء والأرض وما بينهما فجميع تلك الحركات والأعمال عبادات لله متضمنة لمحبته وإرادته وقصده وجميع المخلوقات عابدة لخالقها إلا ما كان من مردة الثقلين وليست عبادتها إياه قبولها لتدبيره

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الکبری ج: ۲ ص: ۳۱۲– ۳۱۶ ومجموع الفتاوی ج: ۱۰ ص: ۲۰۱–۲۰۳ ودقائق التفسیر ج: ۲ ص: ۳۲۰ ومجموع الفتاوی ج: ۱۲ ص: ۱۲۲.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۲۶ ص: ۲۳۲.

وتصريفه وخلقه فإن هذا عام لجميع المخلوقات حتى كفار بني آدم فلا يخرج أحد عن مشيئته وتدبيره وذلك بكلمات الله التي كان النبي يستعيذ بها فيقول أعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر وهذا من عموم ربوبيته وملكه وهذا الوجه هو الذي أدركه كثير من أهل النظر والكلام حتى فسروا ما في القرآن والحديث من عبادة الأشياء وسجودها وتسبيحها بذلك وهم غالطون في هذا التخصيص شرعا وعقلا أيضا فإن المعقول الذي لهم يعرفهم أن كل شيء وكل متحرك وأن كان له مبدأ فلا بد له من غاية ومنتهى كما يقولون لها علتان فاعلية وغائية والذى ذكروه إنما هو من جهة العلة الفاعلية وبعض المخلوقين كذلك يجعلونه من جهة العلة الغائية وهذا غلط فلا يصلح أن يكون شيء من المخلوقات علة فاعلية ولا غائية إذ لا يستقل مخلوق بأن يكون علة تامة قط ولهذا لم يصدر عن مخلوق واحد شيء قط ولا يصدر شيء في الآثار إلا عن اثنين من المخلوقات كما قد بينا هذا في غير هذا الموضوع وكذلك لا يصلح شيء من المخلوقات أن يكون علة غائية تامة إذ ليس في شيء من المخلوقات كمال مقصود حتى من الأحياء فالمخلوقات بأسرها يجتمع فيها هذان النقصان أحدهما أنه لا يصلح شيء منها أن تكون علة تامة لا فاعلية ولا غائية والثاني أن ما كان فيها علة فله علة سواء كان علة فاعلية أو غائية فالله سبحانه رب كل شيء ومليكه وهو رب العالمين لا رب لشيء من الأشياء إلا هو وهو إله كل شيء وهو في السماء إله وفي الأرض إله وهو الله في السموات وفي الأرض لوكان فيهما إلهة إلا الله لفسدتا وما من إله إلا الله سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علوا كبيرا فعبادة المخلوقات وتسبيحها هو من جهة إلاهيته سبحانه وتعالى وهو الغاية المقصودة منها ولها وأما في الشرع فإن الله فصل بين هذا وبين هذا فقال تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ أَتَ ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُۥ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمَسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلِغَبَالُ وَٱلشَّجَرُ وَٱلدَّوَآتُ وَكَثِيرٌ مِنَ ٱلنَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيهِ ٱلْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ. مِن مُكْرِم إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ [الحج: ١٨] فهذا السجود الذي فصل بين كثير من الناس الذي يفعلونه وكثير من الناس الذين لا يفعلونه طوعا وهم الذين حق عليهم العذاب ليس هو ما يشترك فيه جميع الناس من خلق الله وربوبيه الله تعالى إياهم وتدبيرهم وكذلك فصل بين الصنفين في

قوله تعالى ﴿أَفَعَكُرُ دِينِ اللّهِ يَبَعُونَ وَلَهُ السّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوَعًا وَكُرُهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ [آل عمران: ٢٨] وكذلك في قوله ﴿ وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ طَوَعًا وَكُرُهَا وَظِلَلْهُم بِالْغَدُو وَالْأَصَالِ ﴾ [الرعد: ١٥] وهو سبحانه ذكر في الآية الأخرى سجود وكرها وَظِلَلْهُم بِالْغَدُو وَالْأَصَالِ ﴾ [الرعد: ١٥] وهو سبحانه ذكر في التي قبلها أديان الناس المخلوقات إلا الكثير من الناس لأنه ذكر الطوع فقط كما ذكر في التي قبلها أديان الناس فقال تعالى ﴿ إِنَّ النِّينَ ءَمنُوا وَالَّيْنِ هَادُوا وَالصَّبِينِ وَالنصَرَى وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَى اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ [الحج: ١٧] فتضمنت هذه الآية حال المخلوقات إلا الجن فإنهم لم يذكروا باللفظ الخاص لكنهم يندرجون في الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابئين فإنهم كما قالوا ﴿ وَأَنَامِنَا الصَلِحُونَ وَمِنَا دُونَ ذَلِكَ كُنَا طَلَقِ فَدَدًا ﴾ [الجن: ١١] وقد ذكر طائفة من أهل العربية أنهم يدخلون في لفظ الناس أيضا وقال سبحانه ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُا إِلَى مَاخَلَقَ اللّهُ مِن شَوْعِ يَنْفَيَوُا ظِلْلُهُ مِن الْمَعِينِ وَالشَّمَ إِلِى سُجَدًا اللهِ وَهُمُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ مِن فَوْقِهُ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ وَمَا فِي النحان لاء وما . ١٠٠ والمناب المناب أيفا وقال سبحانه ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُا إِلَى مَاخَلَقَ اللّهُ مِن قَرْقِهُ وَلَهُ النّه وَهُمُ لا يَسْتَكُمُ وَنَ اللّهُ يَعْمُونَ مَا فَيْ السّمَونِ وَمَا فِ النّه النحان ١١٠ و ١٠٠ . ١٠].

<sup>(</sup>١) قاعدة في المحبة ج: ١ ص: ٢٤-٢٦.

المؤقت بظرف معين لا يكون قديما أزليا وانما فيه توقيت بعض أقوال الرب بوقت معين

أن الكلام معانيه وحروفه تنقسم إلى خبر وإنشاء والإنشاء منه الطلب والطلب والطلب ينقسم إلى أمر ونهي وحقيقة الطلب غير حقيقة الخبر فكيف لا تكون هذه أقسام الكلام وأنواعه بل هو موصوف بها كلها وأيضا فالله تعالى يخبر أنه لما أتى موسى الشجرة ناداه فناداه في ذلك الوقت لم يناده في الأزل وكذلك قال ﴿وَلَقَدَ خَلَقَنَكُم مُ مُ صَوَّرُنَكُم مُ مُ قُلْنَا لِلْمَلْتِهِكَةِ السِّجُدُوالْلِادَمَ ﴿ الأعراف: ١١] وقال ﴿ إِنَ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَثُلِ عَادَم مُ خَلَفَهُ، مِن لِلْمَلْتِهِكَةِ السِّجُدُوالْلاَدِه في الأزل وكذلك قال ﴿ إِنَ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللهِ كَمَثُلِ عَادَم مُ خَلَقَهُ، مِن المَّلَةِ مُن اللهُ وَاللهُ عَمران: ٥٩] وقال ﴿ وَاللهِ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَمَثُلِ عَادَم المُعرف يكون الله مواضع كثيرة من القرآن تبين أنه تكلم بالكلام المذكور في ذلك الوقت فكيف يكون أزليا أبديا ما زال ولا يزال وكيف يكون لم يزل ولا يزال قائلا ﴿ يَنْ عُلُوا ﴾ [آنل عمران: ٥٥] وقال ﴿ وَيُفَى إِنَى مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِنَى وَمُطَهِ رُكَ مِن اللّهِ اللهِ اللهِ قوله ﴿ إِنْ إِنَّ اللّهُ لا إِللهُ إِلا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِن اللهُ اللهُ

قال تعالى ﴿ فَلَمّا أَنَها نُودِى يَمُوسَى ﴿ آيَا رَبُّكَ ﴾ [طه: ١١ - ١٤] وفي هذا دليل على انه حينئذ نودى ولم يناد قبل ذلك ولما فيها من معنى الظرف كما في قوله ﴿ وَأَنَّهُ بُلًا قَامَ عَبُدُ ٱللّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ [البعن: ١٩] ومثل هذا قوله ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَمَمُ سَلِينَ ﴾ [القصص: ٢٥] ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَا يَى ٱلّذِيبَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ أَجَبْتُمُ ٱلمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٢٥] ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَا يَى ٱلّذِيبَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ [القصص: ٢٠] فانه وقت النداء بظرف محدود فدل على أن النداء يقع في ذلك الحين دون غيره من الظروف وجعل الظرف للنداء لا يسمع النداء إلا فيه ومثل هذا قوله ﴿ وَإِذْ قُلْنَا خُولِهُ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا عَلَى أَنْ رَبُّكَ لِلْمَلَيْكَمَةِ إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] وقوله ﴿ وَإِذْ قُلْنَا

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٥ ص: ٤١٨.

لِلْمَانَيِكَةِ ٱسْجُدُواْلِآدَمَ ﴾ [البقرة: ٣٤] وأمثال ذلك مما فيه توقيت بعض أقوال الرب بوقت معين (١).

قالوا فالكلام القديم هو الحروف والأصوات ومنهم من قال الحروف دون الأصوات فهي قديمة أزلية بأعيانها لا نقول بوجود شيء بعد شيء وأنه ما زال يقول يا الأصوات فهي قديمة أزلية بأعيانها لا نقول بوجود شيء بعد شيء وأنه ما زال يقول ادم يا نوح يا موسى من الأزل إلى الأبد ولا يزال يقول ذلك وقال هؤلاء باقتران الحروف بعضها ببعض في الأزل وأن الياء والسين موجودتان معا في الأزل والترتيب بينهما إنما هو ترتيب في ذاتهما أو في ظهورهما لا في وجودهما وهذا قول طائفة من أهل الكلام والحديث والفقه حكاه الأشعري في المقالات عن طائفة قالته وقد وافقهم عليه طائفة من الفقهاء من أصحاب مالك وأحمد والشافعي وغيرهم فأنكر الجمهور هذا القول وقالوا هذا مخالف لصريح المعقول والمنقول فإن الله تعالى يقول ﴿إِنَّمَا آمُرُهُ وِإِذَا آرَادَ شَيْعًا وَالله عَلَى الله المنارع للاستقبال ﴿وَإِذَ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَتِهِ كَذِي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾[البقرة: ٣٠] أي واذكر إذ قال ربك للملائكة والمؤقت بظرف معين لا يكون قديما أزليا(٢).

علم الله وقدرته وحكمته ورحمته في غاية الكمال الذي لا يتصور زيادة عليها

والذي يجب على العبد أن يعلم أن علم الله وقدرته وحكمته ورحمته في غاية الكمال الذي لا يتصور زيادة عليها بل كلما أمكن من الكمال الذي لا نقص فيه فهوواجب للرب تعالى وقد يعلم بعض العباد بعض حكمته وقد يخفى عليهم منها ما يخفى والناس يتفاضلون في العلم بحكمته ورحمته وعدله وكلما إزداد العبد علما بحقائق الأمور إزداد علما بحكمة الله وعدله ورحمته وقدرته وعلم أن الله منعم عليه بالحسنات عملها وثوابها وأن ما يصيبه من عقوبات ذنوبه فبعدل الله تعالى وأن نفس صدور

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص: ۱۳۱.

<sup>(</sup>٢) الصفدية ج: ٢ ص: ٥٨.

الذنوب منه وإن كان من جملة مقدورات الرب فهو لنقص نفسه وعجزها وجهلها الذي هو من لوازمها وأن ما في نفسه من الحسنات فهو من فعل الله وإحسانه وجوده وأن الرب مع أنه قد خلق النفس وسواها وألهما فجورها وتقواها فإلهام الفجور والتقوى وقع بحكمة بالغة لو إجتمع الأولون والآخرون من عقلاء الآدميين على أن يروا حكمة أبلغ منها لم يروا حكمة أبلغ منها لكن تفصيل حكمة الرب مما يعجز كثير من الناس عن معرفتها ومنها ما يعجز عن معرفته جميع الخلق حتى الملائكة ولهذا قالت الملائكة لما قال الله تعالى لهم ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَةِ عِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَحْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ ﴾[البقرة: ٣٠] قال ﴿إِنِّيَ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾[البقرة: ٣٠] فتكفيهم المعرفة الجملة والإيمان العام والله سبحانه قد أمرهم أن يطلبوا منه جميع ما يحتاجون إليه من هدى ورشاد وصلاح في المعاش والمعاد ومغفرة ورحمة وكان النبي ﷺ يقول في الحديث الصحيح اللهم إنى أسالك الهدى والتقى والعفة والغنى ويقول اللهم آت نفسى تقواها وزكها أنت خير من زكاها أنت وليها ومولاها ويقول اللهم اصلح لى ديني الذي هو عصمة أمري وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي واصلح لي آخرتي التي فيها معادي واجعل الحياة زيادة لي في كل خير واجعل الموت راحة لي من كل شر وكل هذا في الأحاديث التي في الصحيحوفي صحيح مسلم أنه كان يقول إذا قام من الليل اللهم رب جبريل وميكائيل وإسرافيل فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة أنتتحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون إهدني لما إختلف فيه من الحق بإذنك إنك تهدى من تشاء إلى صراط مستقيم وقد أمرنا الله تعالى أن نقول في صلاتنا ﴿ آهْدِنَا الصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَطَ الَّذِينَ أَنْعُمَٰتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّكَ آلِينَ ﴾[الضاتحة: ٦ - ٧] وهذا أفضل الأدعية وأوجبها على العباد ومن تحقيق بهذا الدعاء جعله الله من أهل الهدى والرشاد فإنه سميع الدعاء لا يخلف الميعاد والله أعلم (١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۸ ص:۱۶ه- ۵۱۵.

## علم الله من لوازم نفسه

فإن الله قد أخبر عما يكون من أفعال العباد قبل أن تكون بل أعلم بذلك من شاء من ملائكته وغير ملائكته قال تعالى﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَـٰتِكَةِ إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓاْ أَتَجُعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَخَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِسُ لَكَ ۖ قَالَ إِنِيَ أَعْلَمُ مَا لَا نُعْلَمُونَ ﴾[البقرة: ٣٠] فالملائكة حكموا بإن الآدميين يفسدون ويسفكون الدماء قبل أن يخلق الإنس ولا علم لهم إلا ما علمهم الله كما قالوا ﴿لَا عِلْمَ لَنَآ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَآ ۖ ﴾ [البقرة: ٣٧] ثم قال ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠] وتضمن هذا ما يكون فيما بعد من آدم وإبليس وذريتهما وما يترتب على ذلك ودلت هذه الآية على أنه يعلم أن آدم يخرج من الجنة فإنه لولا خروجه من الجنة لم يصر خليفة في الأرض فإنه أمره أن يسكن الجنة ولا يأكل من الشجرة بقوله ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجُنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمًا وَلَا نَقْرَيَا هَدْهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٣٥] وقال تعالى ﴿ فَقُلْنَا يَتَعَادَمُ إِنَّ هَاذَا عَدُوُّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمْ مِنَ ٱلْجَنَّةِ فَتَشْقَى ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَى ﴿ اللَّهِ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُّا فِهَا وَلَا تَضُّحَى ﴾ [طه: ١١٧ - ١١٩] نهاه أن يخرجها من الجنة وهي نهي عن طاعة إبليس التي هي سبب الخروج وقد علم قبل ذلك أنه يخرج من الجنة وأنه إنما يخرج منها بسبب طاعته إبليس وأكله من الشجرة لأنه قال قبل ذلك ﴿إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] ولهذا قال من قال من السلف أنه قدر خروجه من الجنة قبل أن يأمره بدخولها بقوله ﴿إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] وقال بعد هذا ﴿وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُم لِبَعْضِ عَدُوُّ ۖ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرُّ وَمَتَنَّمُ إِلَى حِينِ ﴾ [المبقرة: ٣٦] وقال تعالى ﴿ قَالَ ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ ۚ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَعُم إِلَى حِينِ ١٠٠ قَالَ فِيهَا تَحْيُونَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٤ - ٢٥] وهذا خبر عما سيكون من عداوة بعضهم بعضا وغير ذلك وقال تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْمٌ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ أَنَّ وَلَوْجَاءَ مُّمْ كُلُّ ءَايَةٍ حَتَّى مَرُوا ٱلْعَذَابَ

الأليم اليونس: ٩٦ - ٩٧] وقال إنّ الّذِيبَ كَفَرُواْ سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَانذَرْتَهُمْ أَمْ لَمُنُورَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ السَقبل وأنهم لا يؤمنون وقال تعالى ﴿ لَأَمْلاَنَ جَهَنّمَ مِنكَ وَمَمّن السِقرة: ٦] وهذا خبر عن المستقبل وأنهم لا يؤمنون وقال تعالى ﴿ لَأَمْلاَنَ جَهَنّمَ مِن الْجِنّيةِ وَالنّاسِ بَعِكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٨٥] وقال ﴿ وَلَكِنْ حَقّ الْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلاَنَ جَهَنّم مِن الْجِنّيةِ وَالنّاسِ الْجَعِيثَ ﴾ [السجدة: ١٦] وهذا قسم منه على ذلك وهو الصادق البار في قسمه وصدقه مستلزم لعلمه بما أقسم عليه وهو دليل على أنه قادر على ذلك وقد يستدل به على أنه خالق أفعال العباد إذ لو كانت أفعالم غير مقدورة له لم يمكنه أن يملأ جهنم بل كان ذلك بان شاؤا عصوه فملأها وإن شاؤا أطاعوه فلم يملأها لكن قد يقال أنه علم أنهم يعصونه فأقسم على جزائهم على ذلك وقد يجاب عن ذلك بأن علمه بالمستقبل قبل أن يعصونه فأقسم على جزائهم على ذلك وقد يجاب عن ذلك بأن علمه بالمستقبل قبل أن يكون مستلزم لخلقه له فإنه سبحانه لا يستفيد العلم من غيره كالملائكة والبشر ولكن علمه من لوازم نفسه فلو كانت أفعاله خارجة عن مقدوره ومراده لم يجب أن يعلمها كما يعلم مخلوقاته وبسط هذا له موضع آخر (١).

# ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدرٍ ﴾

قال تعالى ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَنَهُ مِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩] وهوسبحانه يعلم قبل أن يخلق الأشياء كل ما سيكون وهو يخلق بمشيئته فهو يعلمه ويريده وعلمه وإرادته قائم بنفسه وقد يتكلم به ويخبر به كما في قوله ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهِ إِنَّهُمْ لَمُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١ - ١٧٣] وهو سبحانه كتب ما يقدره فيما يكتبه فيه كما قال ﴿ أَلَهُ تَعْلَمُ أَنَى اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱللّهَ يَسِيرُ ﴾ [الحج: ٧٠] قال ابن عباس إن الله خلق الخلق وعلم ما هم عاملون ثم قال لعلمه كن كتابا فكان كتابا ثما نزل تصديق ذلك في قوله ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ۗ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَبِ ۚ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرُ ﴾ [الحج: ٧٠] وقال تعالى ﴿ يَمْحُوا ٱللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ وَاللّهُ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرُ وَاللّهَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرُ وَاللّهَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرُ وَاللّهَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرُ وَاللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى ٱللّهُ يَسِيرُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ٱللّهُ يَسِيرُ وقال تعالى ﴿ يَمْحُوا ٱللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ وَاللّهُ عَلَى ٱللّهُ يَسِيرُ وَاللّهُ عَلَى ٱللّهُ عَلَى ٱلللّهُ عَلَى ٱللّهُ يَسِيرُ وقال تعالى ﴿ يَمْحُوا ٱللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٨ ص: ٤٩٢.

ٱلْكِتَابِ ﴾ [الرعد: ٣٩] وقال للملائكة ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَةِ كَدِّ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوٓا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ وَنَحَنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ ۖ قَالَ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠] فالملائكة قد علمت ما يفعل بنو آدم من الفساد وسفك الدماء فكيف لا يعلمه الله سواء علموه بإعلام الله فيكون هو أعلم بما علمهم إياه كما قاله أكثر المفسرين أو قالوه بالقياس على من كان قبلهم كما قاله طائفة منهم أوبغير ذلك والله أعلم بما سيكون من مخلوقاته الذين لا علم لهم إلا ما علمهم وما أوحاه إلى أنبيائه وغيرهم مما سيكون هو أعلم به منهم فإنهم لا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء وأيضا فإنه قال للملائكة ﴿إِنِّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [البقرة: ٣٠] قبل أن يأمرهم بالسجود لآدم وقبل ان يمتنع إبليس وقيل ان ينهي آدم عن أكله من الشجرة وقبل أن يأكل منها ويكون أكله سبب إهباطه إلى الأرض فقد علم الله سبحانه أنه سيستخلفه مع أمره له ولإبليس بما يعلم انهما يخالفانه فيه ويكون الخلاف سبب أمره لهما بالإهباط إلى الأرض والاستخلاف في الأرض وهذا يبين أنه علم ما سيكون منهما من مخالفة الأمر فإن إبليس إمتنع من السجود لآدم وأبغضه فصار عدوه فوسوس له حتى يأكل من الشجرة فيذنب آدم أيضا فإنه قد تإلى أنه ليغوينهم أجمعين وقد سأل الانظار إلى يوم يبعثون فهوحريص على إغواء آدم وذريته بكل ما أمكنه لكن آدم تلقى من ربه كلمات فتاب عليه واجتباه ربه وهداه بتوبته فصار لبني آدم سبيل إلى نجاتهم وسعادتهم مما يوقعهم الشيطان فيه بالاغواء وهو التوبة قال تعالى ﴿ لِّيُعُذِّبَ ٱللَّهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُثْرِكِينَ وَٱلْمُثْرِكَتِ وَيَتُوبَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ ۗ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيـمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٣] وقدر الله قد أحاط بهذا كله قبل أن يكون وإبليس أصر على الذنب واحتج بالقدر وسأل الانظار ليهلك غيره وآدم تاب واناب وقال هو وزوجته ﴿رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغَفِرْ لَنَا وَتَرْحَمُّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣] فتاب الله عليه فإجتباه وهداه وأنزله إلى الأرض ليعمل فيها بطاعته فيرفع الله بذلك درجته ويكون دخوله الجنة بعد هذا اكمل مما كان فمن أذنب من أولاد آدم فاقتدى بأبيه آدم في التوبة كان سعيدا وإذا

تاب وآمن وعمل صالحا بدل الله سيئاته حسنات وكان بعد التوبة خيرا منه قبل الخطيئة كسائر أولياء الله المتقين ومن اتبع منهم إبليس فأصر على الذنب واحتج بالقدر وأراد أن يغوي غيره كان من الذين قال فيهم ﴿لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعكَ مِنْهُم أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٥٨] يغوي غيره كان من الذين قال فيهم ﴿لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعكَ مِنْهُم أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٥٨] والمقصود هنا ذكر القدر وقد ثبت في صحيح مسلم عن عبدالله بن عمرو عن النبي أنه قال قدر الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين الف سنة وكان عرشه على الماء وفي صحيح البخاري عن عمران بن حصين قال قال رسول الله كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء وكتب في الذكر كل شيء ثم خلق السموات والأرض وفي الصحيحين عن النبي من غير وجه أنه أخبر أن الله قد علم اهل الجنة من اهل النار وما يعمله العباد قبل أن يعمل وهو في الصحيحين عن عبد الله بن مسعود ان الله يبعث ملكا بعد خلق الجسد وقبل نفخ الروح فيه فيكتب أجله ورزقه وعمله وشقي أوسعيد(١).

## ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۳۸۲–۳۸۶.

علم الله إلا كما نقص هذا العصفور من هذا البحر(١).

وقد إستدل بعضهم بأن الله لم ينف عن غيره علم شيء إلا كان منفردا به كقوله ﴿ قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [النمل: ٦٥] وقوله ﴿لَا يُجَلِّهَا لِوَقْنَهَ إِلَّا هُوَّ ﴾ [الأعراف: ١٨٧] وقوله ﴿وَمَا يَعَلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّاهُوَّ ﴾ [المدَّثر: ٣١] فيقال ليس الأمر كذلك بل هذا بحسب العلم المنفى فإن كان مما إستأثر الله به قيل فيه ذلك وإن كان مما علمه بعض عباده ذكر ذلك كقوله ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ؟ ﴿ [البقرة: ٢٥٥] وقوله ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ فَلا يُظّهرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ الْحَدَّا ﴾ [الجن: ٢٦] إلى قوله ﴿إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُ رُيِّسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ﴾ [الجن: ٧٧] وقوله ﴿ قُلْ كَفَىٰ بِأَلَّهِ شَهِيذًا بَيِّني وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندُهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ ﴾ [الرعد: ٤٣] وقوله ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَيْكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَايْمًا بِٱلْقِسْطِ ﴾ [آل عمران: ١٨] وقوله ﴿ لَكِن اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلُهُ ربعِ لْمِهِ } [النساء: ١٦٦] إلى قوله ﴿ وَالْمَاسَمِكَةُ يَشْهَدُونَ ۚ وَكَفَى بِأُلَّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٦٦] وقوله ﴿قُل زَيِّنَ أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِم مَّا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا قَايِلُ ۗ ﴾ [التعهف: ٢٧] وقال للملائكة ﴿إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠] وقالت الملائكة ﴿لَاعِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا ۗ ﴾ [البقرة: ٣٢] وفي كثير من كلام الصحابة الله ورسوله أعلم وفي الحديث المشهور أسألك بكل إسم هو لك سميت به نفسك أوأنزلته في كتابك أوعلمته أحدا من خلقك أوإستأثرت به في علم الغيب عندك وقد قال تعالى ﴿فَإِن نَنزَعُنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾[النساء: ٥٩] وأول النزاع النزاع في معانى القرآن فإن لم يكن الرسول عالما بمعانيه إمتنع الرد إليه وقد إتفق الصحابة والتابعون لهم بإحسان وسائر أئمة الدين أن السنة تفسر القرآن وتبينه وتدل عليه وتعبر عن مجمله وأنها تفسر مجمل القرآن من الأمر والخبر<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ٤ ص: ٢٣٠.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۷ ص: ٤٣٠–٤٣٢.

### الالفاظ والاسماء يراد بها المعانى والمسميات

اذا قيل خلق الله السموات والأرض فالمراد خلق المسمى بهذه الالفاظ لم يقصد انه خلق لفظ السماء ولفظ الأرض والناس لا يفهمون من ذلك الا المعنى المراد به ولا يخطر بقلب أحد ارادة الالفاظ لما قد استقر في نفوسهم من أن هذه الالفاظ والاسماء يراد بها المعانى والمسميات فاذا تكلم بها فهذا هو المراد لكن لا يعلم أنه المراد ان لم ينطق بالالفاظ والاسماء المبينة للمراد الدالة عليه وهذا من البيان الذي أنعم الله به على بنى آدم في قوله ﴿ خَلَقَ الْإِنسَدُنَ اللهُ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ [الرحمن: ٣ - ٤] وقد ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسَّمَاءَ كُلُّهَا ﴾ [البقرة: ٣] سبحانه وتعالى (١).

### أن الله ألهم النوع الانساني أن يعبر عما يريده ويتصوره بلفظه

المقصود هنا أنه لا يمكن أحدا أن ينقل عن العرب بل ولا عن أمة من الأمم أنه اجتمع جماعة فوضعوا جميع هذه الأسماء الموجودة في اللغة ثم استعملوها بعد الوضع وانما المعروف المنقول بالتواتر استعمال هذه الألفاظ فيما عنوه بها من المعاني فان ادعى مدع أنه يعلم وضعا يتقدم ذلك فهو مبطل فان هذا لم ينقله أحد من الناس ولا يقال نحن نعلم ذلك بالدليل فانه ان لم يكن اصطلاح متقدم لم يمكن الاستعمال قيل ليس الأمر كذلك بل نحن نجد أن الله يلهم الحيوان من الأصوات ما به يعرف بعضها مراد بعض وقد سمى ذلك منطقا وقولا في قول سليمان ﴿ عُلِمَنا مَنطِقَ الطَّيْرِ ﴾ [النمل: ١٦] وفي قوله ﴿ قَالَتْ نَمَلَةٌ يُتَأَيُّهَا النَّمَلُ ادَّخُلُواْ مَسَكِنَكُمُ مُلْيَمَنا مُطِقَ الطَّيْرِ ﴾ [النمل: ١٨] وفي قوله وفي قوله ﴿ يَكِجِالُ أَوِّيِ مَعَهُ وَالطَّيِر ﴾ [سبا: ١٠] وكذلك الآدميون فالمولود اذا ظهر منه التمييز سمع أبويه أو من يربيه ينطق باللفظ ويشير إلى المعنى فصار يفهم أن ذلك اللفظ يستعمل في ذلك المعنى أي أراد المتكلم به ذلك المعنى ثم هذا يسمع لفظا بعد لفظ حتى يعرف لغة القوم الذين نشأ بينهم من غير أن يكونوا قد اصطلحوا معه على وضع متقدم بل ولا أوقفوه على معانى الأسماء وان كان أحيانا قد يسأل عن مسمى بعض الأشياء

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٦ ص: ٢٠٣.

فيوقف عليها كما يترجم للرجل اللغة التي لا يعرفها فيوقف على معاني ألفاظها وان باشر أهلها مدة علم ذلك بدون توقيف من أحده منعم قد يضع الناس الاسم لما يحدث مما لم يكن من قبلهم يعرفه فيسميه كما يولد لأحدهم ولد فيسميه اسما إما منقولا واما مرتجلا وقد يكون المسمى واحدا لم يصطلح مع غيره وقد يستوون فيما يسمونه وكذلك قد يحدث للرجل آلة من صناعة أو يصنف كتابا أو يبنى مدينة ونحو ذلك فيسمى ذلك باسم لأنه ليس من الأجناس المعروفة حتى يكون له اسم في اللغة العامة وقد قال الله تعالى ﴿ ٱلرَّحْمَانُ اللَّهَ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ اللَّهُ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ اللَّهَ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ [الرحمن: ١ - ٤] و ﴿ قَالُواْ أَنطَ قَنَا اللَّهُ ٱلَّذِي ٓ أَنطَقَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [فصلت: ٢١] وقال ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ ۖ وَٱلَّذِي قَدَّرُ فَهَدَىٰ ﴾ [الأعلى: ٢ - ٣] فهو سبحانه يلهم الانسان المنطق كما يلهم غيره وهو سبحانه اذا كان قد علم آدم الأسماء كلها وعرض المسميات على الملائكة كما أخبر بذلك في كتابه فنحن نعلم أنه لم يعلم آدم جميع اللغات التي يتكلم بها جميع الناس إلى يوم القيامة وان تلك اللغات اتصلت إلى أولاده فلا يتكلمون الا بها فان دعوى هذا كذب ظاهر فان آدم عليه السلام انما ينقل عنه بنوه وقد اغرق الله عام الطوفان جميع ذريته الا من في السفينة وأهل السفينة انقطعت ذريتهم الا أولاد نوح ولم يكونوا يتكلمون بجميع ما تكلمت به الأمم بعدهم فان اللغة الواحدة كالفارسية والعربية والرومية والتركية فيها من الاختلاف والأنواع ما لا يحصيه الا الله والعرب أنفسهم لكل قوم لغات لا يفهما غيرهم فكيف يتصور أن ينقل هذا جميعه عن أولئك الذين كانوا في السفينة وأولئك جميعهم لم يكن لهم نسل وانما النسل لنوح وجميع الناس من أولاده وهم ثلاثة سام وحام ويافث كما قال الله تعالى وجعلنا ذريته هم الباقين فلم يجعل باقيا الا ذريته وكما روى ذلك عن النبي أن أولاده ثلاثة رواه أحمد وغيره ومعلوم أن الثلاثة لا يمكن أن ينطقوا بهذا كله ويمتنع نقل ذلك عنهم فان الذين يعرفون هذه اللغة لا يعرفون هذه واذا كان الناقل ثلاثة فهم قد علموا أولادهم وأولادهم علموا أولادهم ولوكان كذلك لاتصلت ونحن نجد بني الأب الواحد يتكلم كل قبيلة منهم بلغة لا تعرفها الأخرى والأب واحد لا يقال أنه علم أحد ابنيه لغة وابنه الآخر لغة فان الأب قد لا يكون له الا ابنان واللغات في أولاده أضعاف

ذلك والذى أجرى الله عليه عادة بنى آدم أنهم انما يعلمون أولادهم لغتهم التى يخاطبونهم بها أو يخاطبهم بها غيرهم فأما لغات لم يخلق الله من يتكلم بها فلا يعلمونها أولادهم وأيضا فانه يوجد بنو آدم يتكلمون بألفاظ ما سمعوها قط من غيرهم والعلماء من المفسرين وغيرهم لهم في الأسماء التي علمها الله آدم قولان معروفان عن السلف أحدهماأنه انما علمه أسماء من يعقل واحتجوا بقوله ﴿ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى ٱلْمَلَابِكَةِ ﴾ [البقرة: ٣١] قالوا وهذا الضمير لا يكون الالمن يعقل وما لا يعقل يقال فيها عرضها ولهذا قال أبو العالية علمه أسماء الملائكة لأنه لم يكن حينئذ من يعقل الا الملائكة ولا كان ابليس قد انفصل عن الملائكة ولا كان له ذرية وقال عبدالرحمن بن زيد بن أسلم علمه أسماء ذريته وهذا يناسب الحديث الذي رواه الترمذي وصححه عن النبي أن آدم سأل ربه أن يريه صور الأنبياء من ذريته فرآهم فرئى فيهم من يبص فقال يا رب من هذا قال ابنك داود فيكون قد أراه صور ذريته أو بعضهم وأسماءهم وهذه أسماء أعلام لا أجناس والثاني ان الله علمه أسماء كل شيء وهذا هو قول الأكثرين كابن عباس وأصحابه قال ابن عباس علمه حتى الفسوة والفسية والقصعة والقصية أراد الأسماء الاعراض والأعيان مكبرها ومصغرها والدليل على ذلك ما ثبت في الصحيحين عن النبي أنه قال في حديث الشفاعة إن الناس يقولون يا آدم أنت أبو البشر خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه وعلمك أسماء كل شيء وأيضا قوله الاسماء كلها لفظ عام مؤكد فلا يجوز تخصيصه بالدعوى وقوله ﴿ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى ٱلْمَكَبِكَةِ ﴾[البقرة: ٣١] لأنه اجتمع من يعقل ومن لا يعقل فغلب من يعقل كما قال ﴿فَينْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ - وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَىٰٓ أَرْبَعُ ﴾ [النور: ٤٥] قال عكرمة علمه أسماء الأجناس دون أنواعها كقولك انسان وجن وملك وطائر وقال مقاتل وابن السائب وابن قتيبة علمه أسماء ما خلق في الأرض من الدواب والهوام والطير ومما يدل على أن هذه اللغات ليست متلقاة عن آدم ان أكثر اللغات ناقصة عن اللغة العربية ليس عندهم أسماء خاصة للأولاد والبيوت والأصوات وغير ذلك مما يضاف إلى الحيوان بل انما يستعملون في ذلك الاضافة فلو كان آدم عليه السلام علمه الجميع لعلمها متناسبة وأيضا فكل أمة ليس لها كتاب ليس في لغتها أيام الأسبوع وانما يوجد في لغتها اسم اليوم والشهر والسنة لأن ذلك عرف بالحس والعقل فوضعت له الأمم الأسماء لأن التعبير يتبع التصور وأما الأسبوع فلم يعرف الا بالسمع لم يعرف أن الله خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش الا بأخبار الانبياء الذين شرع لهم أن يجتمعوا في الأسبوع يوما يعبدون الله فيه ويحفظون به الأسبوع الأول الذي بدأ الله فيه خلق هذا العالم ففي لغة العرب والعبرانيين ومن تلقى عنهم أيام الأسبوع بخلاف الترك ونحوهم فانه ليس في لغتهم أيام الأسبوع لأنهم لم يعرفوا ذلك فلم يعبروا عنه فعلم أن الله ألهم النوع الانساني أن يعبر عما يريده ويتصوره بلفظه وان أول من علم ذلك أبوهم آدم وهم علموا كما علم وان اختلفت اللغات وقد أوحى الله إلى موسى بالعبرانية وإلى محمد بالعربية والجميع كلام الله وقد بين اللغات وقد أودى مع أن العبرانية من أقرب اللغات إلى العربية حتى انها أقرب اليها من لغة بعض العجم إلى بعض (۱).

وقد تنازع الناس هل المراد بها أسماء من يعقل لقوله ﴿ مُ عَرَضُهُم ﴾ [البقرة: ٣] تُمَّ أُواسماء كل شئ على قولين والأول اختيار ابن جرير الطبري وأبي بكر عبد العزيز صاحب الخلال وغيرهما والثاني أصح لأن في الصحيحين في حديث الشفاعة عن النبي على أدم أنت أبو البشر خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه وأسجد لك ملائكته وعلمك أسماء كل شئ ويبين ذلك أن الملائكة كانوا يتكلمون قبل أن يخبرهم آدم بالأسماء وقد خاطبوا الله وخاطبوا آدم قبل ذلك قال الله تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَكْتِ كِلَةٍ إِنّي جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَجَعَلُ فِيها مَن يُفْسِدُ فِيها وَيَسْفِكُ ٱلدِّماء وَفَى الصحيحين نُسَبّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِسُ لَكَ قَالَ إِنِي أَعْلَمُ مَا لا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٣٠] قال وفي الصحيحين عن النبي على أنه قال لما خلق الله آدم قال اذهب إلى أولئك النفر من الملائكة فسلم عليهم واسمع ما يحيونك به فإنها تحيتك وتحية ذريتك من بعدك فذهب إليهم فقال السلام

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۹۲-۹۶.

عليكم فقالوا وعليك السلام ورحمة الله وبركاته فزادوه وأيضا فآدم عليه السلام تكلم قبل أن يعلمه الله أسماء كل شئ كما في الصحيحين أن الله لما خلق آدم عطس فقال الحمد لله رب العالمين فقال الله له يرحمك ربك وأيضا فمن المعلوم أن الملائكة كانوا يسبحون الله ويمجدونه قبل خلق آدم وقبل إخباره إياهم بالأسماء فكيف يظن ظان ان النطق كان مختصا بآدم لما علم الأسماء (1).

### معرفة حدود الاسماء واجبة

أن الله سبحانه علم آدم الاسماء كلها وقد ميز كل مسمى باسم يدل على ما يفصله من الجنس المشترك ويخصه بدون ما سواه ويبين به ما يرسم معناه في النفس ومعرفة حدود الاسماء واجبة لأنه بها تقوم مصلحة نبي آدم في النطق الذي جعله الله رحمة لهم لا سيما حدود ما أنزل الله في كتبه من الاسماء كالخمر والربا فهذه الحدود هي الفاصلة المميزة بين ما يدخل في المسمى ويتناوله ذلك الاسم وما دل عليه من الصفات وبين ما ليس كذلك ولهذا ذم الله من سمى الاشياء بأسماء ما انزل الله بها من سلطان فأنه اثبت للشيء صفة باطلة كالهية الأوثان فالاسماء النطقية سمعية واما نفس تصور المعاني ففطري يحصل بالحس الباطن والظاهر وبادراك الحس وشهوده ببصر الانسان بباطنه وبظاهره وبسمعه يعلم اسماءها وبفؤاده بعقل الصفات المشتركة والمختصة والله اخرجنا من بطون امهاتنا لا نعلم شيئا وجعل لنا السمع والابصار والافئدة (٢).

ان الله علم الانسان البيان كما قال تعالى ﴿ الرَّحْمَانُ اللَّهُ مَا الْقُرْءَانَ اللَّهُ خَلَقَ الْإِنسَدِنَ الله علم الانسان البيان كما قال تعالى ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَّهَا ﴾ الإنسَدة الله وقال ﴿ عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَوْ يَعْلَمُ ﴾ [العلق: ٥] والبيان بيان القلب واللسان كما أن العمى والبكم يكون في القلب واللسان كما قال تعالى ﴿ صُمْ الْبَكُمُ عُمْنُ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٧] وقال ﴿ صُمْ الْبُكُمُ عُمْنُ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٧] وقال النبي هلا سألوا إذا لم

<sup>(</sup>١) الاستقامة ج: ١ ص: ١٩٩-٢٠١.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۹ ص: ۹۹.

يعلموا إنما شفاء العي السؤال وفي الاثر العي عي القلب لا عي اللسان أو قال شر العي عى القلب وكان مسعود يقول إنكم في زمان كثير فقهاؤه قليل خطباؤه وسيأتى عليكم زمان قليل فقهاؤه كثير خطباؤه وتبين الأشياء للقلب ضد اشتباهم عليه كما قال الحلال بين والحرام بين وبينهما امور مشتبهات الحديث وقد قرىء قوله ﴿وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيْمَتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٥] بالرفع والنصب أي ولتتبين انت سبيلهم فالانسان يستبين الأشياء وهم يقولون قد بان الشيء وبينته وتبين الشيء وتبينته واستبان الشيء واستبنته كل هذا يستعمل لازما ومتعديا ومنه قوله تعالى ﴿جَآءَكُرُ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيِّنُواۤ ﴾ [الحُجُرات: ٦] هو هنا معتد ومنه قوله ﴿بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةً ﴾ [النساء: ١٩] أي متبينة فهنا هو لازم والبيان كالكلام يكون مصدر بان الشيء بيانا ويكون اسم مصدر لبين كالكلام والسلام لسلم وبين فيكون البيان بمعنى تبين الشيء ويكون بمعنى بينت الشيء أي أوضحته وهذا هوالغالب عليه ومنه قولهان من البيان لسحرا والمقصود ببيان الكلام حصول البيان لقلب المستمع حتى يتبين له الشيء ويستبين كما قال تعالى ﴿هَنَا بَيَانُ لِّلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١٣٨] الآية ومع هذا فالذي لا يستبين له كما قال تعالى ﴿قُلُّ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَآءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِيٓ ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّوهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى أُوْلَيَهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴾ [فُصلَت: ٤٤] وقال ﴿وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْفَكَّرُونَ ﴾[النحل: ٤٤] وقال ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ - لِيُمَيِّنَ لَمُمَّ ﴾ [ببراهيم: ٤] وقال ﴿وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكَعُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [النور: ٥٤] وقال ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾ [التوبة: ١١٥] وقال ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُّوا ۗ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُم ﴾ [النساء: ١٧٦] وقال ﴿قُلْ إِنِّي عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّ ﴾ [الأنعام: ٥٥] وقال﴿ أَفَكُن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّهِۦ ﴾ [هود: ١٧] وقال﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ءَايَنتِ بَيِّنَنتٍ ۖ ﴾ [البقرة: ٩٩] وقال ﴿ يُبَيِّبُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَكِ لَعَلَّكُمْ تَعَقِلُونَ ﴾ [النور: ٦١] فأما الأشياء المعلومة التي ليس في زيادة وصفها إلا كثرة كلام وتفيهق وتشدق وتكبر والافصاح بذكر

الأشياء التي يستقبح ذكرها فهذا مما ينهى عنه كما جاء في الحديثان الله يبغض البليغ من الرجال الذي يتخلل بلسانه كما تتخلل البقرة بلسانها وفي الحديث الحياء والعي شعبتان من الايمان والبذاء والبيان شعبتان من النفاق ولهذا قال إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مئنة من فقه هو في حديث سعد لما سمع ابنه أولما وجد ابنه يدعو وهو يقول اللهم أني اسألك الجنة ونعيمها وبهجتها وكذا وكذا وأعوذ بك من النار وسلاسلها واغلالها وكذا وكذا وكذا قال يا بني إني سمعت رسول الله يقول سيكون قوم يعتدون في الدعاء فاياك ان تكون منهم إنك إن أعطيت الجنة اعطيتها وما فيها من الخير وان اعذت من النار أعذت منها وما فيها من الشر(۱).

#### التسبيح يقتضى تنزيهه وتحميده وتكبيره وتوحيده

والأمر بتسبيحه يقتضي أيضا تنزيهه عن كل عيب وسوء وإثبات صفات الكمال له فإن التسبيح يقتضي التنزيه والتعظيم والتعظيم يستلزم إثبات المحامد التى يحمد عليها فيقتضى ذلك تنزيهه وتحميده وتكبيره وتوحيده (٢).

وكانت الملائكة وآدم معترفين بأن الله مباين لهم وهم مغايرون له ولهذا دعوه دعاء العبد ربه فآدم يقول ﴿ رَبَّنَا ظَلَمَنَا ۚ أَنفُسَنَا ﴾ [الأعراف: ٣٣] والملائكة تقول ﴿ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمَتَنَا ۗ ﴾ [البقرة: ٣٢] وتقول ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُوا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۹ ص: ٦٣-٦٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ١٤ ص: ١٩٩.

وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَٱلْحِيمِ ﴾ [غافر: ٧](١).

قال تعالى ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ مَ وَمَا خَلْفَهُم ۖ وَلَا يُحِيطُونَ فِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَا بِمَا شَاءً ﴾ [البقرة: ٥٥٥] بين أنهم لا يعلمون من علمه إلا ما علمهم إياه كما قالت الملائكة ﴿لَاعِلْمَ لَنَا إِلَا مَا عَلَمُ مَنَا أَنَ عَبَاده لا يعلمون إلا ما لنَا إِلَا مَا عَلَمُ مَنَا أَنْ عَبَاده لا يعلمون إلا ما علمهم إياه فأثبت أنه الذي علمهم لا ينالون العلم إلا منه فإنه ﴿الَّذِي خَلَقَ الْ خَلَقَ الْإِنسَنَ مَالرَيْعَلَمُ ﴾ [العلق: ٤ - ٥](٢).

قال تعالى ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ مَ وَمَا خَلْفَهُمْ ۖ وَلَا يُحِيطُونَ دِشَى ءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءً ﴾ [البقرة: ٢٥٥] فنفى أن يعلم أحد شيئا من علمه إلا بمشيئته ليس إلا أنه منفرد بالتعليم فهو العالم بالمعلومات ولا يعلم أحد شيئا إلا بتعليمه كما قالت الملائكة ﴿ قَالُواْ سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمَ تَنَا أَإِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٦] (٣).

آدم وغيره من الأنبياء والأولياء أفضل من جميع الملائكة

اسجد له جميع الملائكة كما نطق بذلك القرآن في قوله تعالى فَسَجَدَ ٱلْمَلَيَّكَةُ كُمُ أَجْمَعُونَ ﴿ [ص: ٧٧] فهذه ثلاث صيغ مقررة للعموم وللاستغراق فإن قوله ﴿ الْمَلَيَكَةُ ﴾ [ص: ٧٧] يقتضى جميع الملائكة فان اسم الجمع المعروف بالالف واللام يقتضى العموم كقول هرب الملائكة والروح فهو رب جميع الملائكة الثاني ﴿ كُلُّهُمُ ﴾ [ص: ٧٧] وهذا من ابلغ العموم الثالث قوله ﴿ أَجْمَعُونَ ﴾ [ص: ٧٧] وهذا توكيد للعموم ولم يكن في المأمورين بالسجود أحد من الشياطين لكن أبوهم إبليس هو كان مأمورا فامتنع وعصى وجعله بعض الناس من الملائكة لدخوله في الأمر بالسجود وبعضهم من الجن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۳۲۸.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۷ ص: ۱۱٤.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٣ ص: ٢١٠.

لأن له قبيلا وذرية ولكونه خلق من نار والملائكة خلقوا من نور والتحقيق أنه كان منهم باعتبار صورته وليس منهم باعتبار أصله ولا باعتبار مثاله ولم يخرج من السجود لآدم أحد من الملائكة لا جبرائيل ولا ميكائيل ولا غيرهما وهذا ما استدل به أهل السنة على أن آدم وغيره من الأنبياء والأولياء به أهل السنة على ان آدم وغيره من الأنبياء والأولياء به أهل السنة على ان آدم وغيره من الأنبياء والأولياء أفضل من جميع الملائكة لأن الله أمر الملائكة بالسجود له إكراما له ولهذا قال ابليس أَوْرَءَيْنَكَ هَاذَا اللهِ على من سجد له (١).

فإن الإسم المجموع المعرف بالألف واللام يوجب إستيعاب الجنس قال تعالى فإن الإسم المجموع المعرف بالألف واللام يوجب إستيعاب الجنس قال تعالى وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ اَسْجُدُوا لِآكَدَمَ ﴾ [البقرة: ٣٤] فسجود الملائكة يقتضى جميع الملائكة هذا مقتضى اللسان الذي نزل به القرآن فالعدول عن موجب القول العام إلى الخصوص لابد له من دليل يصلح له وهو معدوم.

#### إن أكبر الكبائر الكفر والكبر

جاء في حديث إن أكبر الكبائر الكفر والكبر وهذا صحيح فإن هذين الذنبين أساس كل ذنب في الإنس والجن فإن إبليس هوالذي فعل ذلك أولا وهوأصل ذلك قال الله تعالى ﴿إِلَّا إِلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَر وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤] وقال ﴿ إِلَّا إِلِيسَ اسْتَكْبَر وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [ص: ٢٤] وفي صحيح مسلم عن إبن مسعود قال قال رسول الله لله لا يدخل النار من في قلبه مثقال ذرة من إيمان ولا يدخل الجنة من في قلبه مثقال ذرة من إيمان ولا يدخل الجنة من في قلبه مثقال ذرة من كبر فجعل الكبر يضاد الإيمان وكذلك الشرك في مثل قوله ﴿ إِنَّ الله لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عِن الناساء: ٤٤] وقال ابن مسعود قال رسول الله من مات وهو لا يشرك بالله شيئا دخل الجنة قال وأنا أقول من مات وهو يشرك بالله شيئا دخل النار ثم من الناس من يجمع بينهما ومنهم من ينفرد له أحدهما والمؤمن الصالح عافاه الله منهما فإن الإنسان إما أن يخضع لله وحده أو يخضع لغيره مع خضوعه له أولا يخضع لا لله ولا لغيره فالأول هوالمؤمن والثاني هو المشرك والثالث هوالمتكبر الكافر وقد لا يكون كافرا في بعض المواضع

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٤ ص: ٣٤٥–٣٤٧ ومجموع الفتاوى ج: ٤ ص: ٣٦٣.

والنصارى آفتهم الشرك واليهود آفتهم الكبر كما قال تعالى عن النصارى ﴿ أَنَّكَ ذُوّاً اللّهِ وَالنصارى ﴿ أَنَّكَ ذُوّاً اللّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْنَ مَرْيَكُمْ وَمُا أَمِرُوّاً إِلّا اللّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْنَ مَرْيَكُمْ وَمُا أَمِرُوّاً إِلّا اللّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْنَ مَرْيَكُمْ وَمَا أَمِرُوّاً إِلّا اللّهِ إِلّا هُو اللّه إِلّا هُو اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه والله والمكنة عليهم والنصارى بالضلال والله والمه والمحل الكفر يحبط المعمل

إن إبليس كفر كما أخبر الله تعالى بقوله ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [ص: ٧٤] فلو قدر أنه كان له عمل صالح حبط بكفره كذلك غيره إذا كفر حبط عمله فأين تشبيه المؤمنين بهذا (٢٠).

الممتنع عن التزام مباني الاسلام الخمس استكبارا أو حسدا للرسول أو عصبية لدينه أو بغضا لما جاء به الرسول فهذا أيضا كافر بالاتفاق

فمن لا يجحد وجوب مباني الاسلام الخمس المأمور بها لكنه ممتنع من التزام فعلها كبرا أو حسدا أو بغضا لله ورسوله فيقول اعلم أن الله أوجبها على المسلمين والرسول صادق في تبليغ القرآن ولكنه ممتنع عن التزام الفعل استكبارا أو حسدا للرسول أو عصبية لدينه أوبغضا لما جاء به الرسول فهذا أيضا كافر بالاتفاق فان إبليس لما ترك السجود المأمور به لم يكن جاحدا للايجاب فان الله تعالى باشره بالخطاب وانما ﴿أَبَى وَاسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤] وكذلك ابوطالب كان مصدقا للرسول فيما بلغه لكنه ترك اتباعه حمية لدينه وخوفا من عار الانقياد واستكبارا عن ان تعلو أسته رأسه فهذا ينبغي ان يتفطن له (٣٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۸ ص: ۳۳۰–۳۳۱.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٤ ص: ٥١٢.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ٢٠ ص: ٩٧.

الجنة التي اسكنها آدم وزوجته هي جنة الخلد

الجنة التي اسكنها آدم وزوجته عند سلف الامة وأهل السنة والجماعة هي جنة الخلد ومن قال أنها جنة في الأرض بأرض الهند أو بأرض جدة أو غير ذلك فهو من المتفلسفة والملحدين أو من إخوانهم المتكلمين المبتدعين فإن هذا يقوله من يقوله من المتفلسفة والمعتزلة والكتاب والسنة يرد هذا القول وسلف الأمة وأئمتها متفقون على بطلان هذا القول قال تعالى ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنِفِرِينَ ﴿ ثُنَّ ۚ وَقُلْنَا يَتَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ﴾ [المبقرة: ٣٤ - ٣٥] إلى قوله ﴿وَقُلْنَا ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُقٌّ ﴾ [البقرة: ٣٦] فقد أخبر أنه سبحانه أمرهم بالهبوط وأن بعضهم عدو لبعض ثم قال ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرٌّ وَمَتَعُ إِلَى حِينِ ﴾ [البقرة: ٣٦] وهذا يبين أنهم لم يكونوا في الأرض وانما أهبطوا إلى الارض فإنهم لو كانوا في الأرض وانتقلوا إلى أرض آخرى كإنتقال قوم موسى من أرض إلى أرض لكان مستقرهم ومتاعهم إلى حين في الأرض قبل الهبوط وبعده وكذلك قال في الأعراف لما قال ابليس ﴿أَنَا ْخَيْرٌ مِّنَّهُ خَلَقْنَنِي مِن نَّارِ وَخَلَقْتَهُۥ مِن طِينِ اللهِ عَالَ فَأَهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ الصَّاغِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢ - ١٣] فقوله ﴿فَأَهْبِط مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكَبَّر ﴾ [الأعراف: ١٣] يبين اختصاص السماء بالجنة بهذا الحكم فان الضمير في قوله ﴿مِنْهَا ﴾ [الأعراف: ١٣] عائد إلى معلوم غير مذكور في اللفظ وهذا بخلاف قوله ﴿آهْبِطُواْ مِصْدًا فَإِنَّ لَكُم مَّاسَأَلْتُمُّ ﴾[البقرة: ٦١] فإنه لم يذكر هناك ما اهبطوا فيه وقال هنا ﴿أَهْبِطُواْ ﴾ [البقرة: ٦١] لأن الهبوط يكون من علو إلى سفل وعند أرض السراة حيث كان بنوا اسرائيل حيال السراة المشرفة على المصر الذي يهبطون اليه ومن هبط من جبل إلى واد قيل له هبطو أيضًا فإن بني إسرائيل كانوا يسيرون ويرحلون والذي يسير ويرحل اذا جاء بلدة يقال نزل فيها لأن في عادته انه يركب في سيره فإذا وصل نزل عن دوابه يقال نزل العسكر بأرض كذا ونزل القفل بأرض كذا لنزولهم عن الدواب ولفظ النزول كلفظ الهبوط فلا يستعمل هبط الا اذا كان من علو إلى سفل وقوله

﴿ قَالَا رَبّنَا ظَلَمْنَا آنفُسَنَا وَإِن لَّر تَغَفِر لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُوْنَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ قَالَ الْمِيطُواْ بَعْضُكُر لِبَغْضِ عَلَدُ أَوْ فَالْكُرُ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُ وَمَتَكُم إِلَىٰ حِينِ ﴾ [الأعراف: ٣٣ - ٢٤] فقوله هنا قوله ﴿ قَالَ الْمِيطُوا بَعْضُكُر لِبَغْضِ عَلَدُ أَوْ لَكُمُ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُ وَمَتَكُم إِلَىٰ حِينِ ﴾ [الأعراف: ٢٠] يبين انهم الميطوا إلى الارض من غيرها و ﴿ قَالَ فِيهَا عَيُّونَ وَفِيهَا تَمُونُونَ وَمِنْهَا ثَخْرَجُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٠] دليل على انهم لم يكونوا قبل ذلك فيه بمكان فيه يحيون وفيه يموتون ومنه يخرجون وانحا صاروا اليه لما أهبطوا من الجنة والنصوص في ذلك كثيرة وكذلك كلام السلف والأثمة موسى يا آدم انت ابو البشر خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه واسجد لك ملائكته فلماذا اخرجتنا وذريتك من الجنة فقال له آدم انت موسى الذي اصطفاك الله برسالته وكلامه فهل تجد في التوراة وعصى آدم ربه فغوى قال نعم قال فلماذا تلومني على أمر قدره الله على قبل أن أخلق فقال فحج آدم موسى وموسى انما لام آدم لما حصل له وذريته بالخروج من الجنة من المشقة والنكد فلوكان ذلك بستانا في الارض لكان غيره من بساتين الارض يعوض عنه وآدمعليه السلام احتج بالقدر لان العبد مأمور على أن يصبر على ما قدره الله من المصائب ويتوب اليه ويستغفره من الذنوب والمعائب والله علم أعلم أعلى أعلى أعلى أعلى أعلى أعلى أعلى أنه أعلى أله أنه من المصائب ويتوب اليه ويستغفره من الذنوب والمعائب والله أعلى أعلى أعلى أعلى أن

أن من الذنوب ما يكون سببا لخفاء العلم النافع أوبعضه والشتباه الحق بالباطل تقع الفتن

أن من الذنوب ما يكون سببا لخفاء العلم النافع أوبعضه بل يكون سببا لنسيان ما علم ولاشتباه الحق بالباطل تقع الفتن بسبب ذلك والله سبحانه كان أسكن آدم وزوجه الجنة وقال لهما ﴿وَكُلا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُما وَلا نَقْرَبا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُما مِمّا كَانا فِيهِ وَقُلْنا ٱهْبِطُوا بَعْضُكُم لِبَعْضِ عَدُولً ﴾ [البقرة: ٣٥ - ٣٦] فكل عداوة كانت في ذريتهما وبلاء ومكروه وتكون إلى قيام الساعة وفي الناريوم القيامة

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٤ ص: ٣٤٧-٣٤٩ والاستقامة ج: ٢ ص: ١٦٩.

سببها الذنوب ومعصية الرب تعالى فالإنسان إذا كان مقيما على طاعة الله باطنا وظاهرا كان في نعيم الإيمان والعلم وارد عليه من جهاته وهو في جنة الدنيا كما في الحديث إذا مررتم برياض الجنة فارتعوا قيل وما رياض الجنة قال مجالس الذكر وقال ما بين بيتى ومنبري روضة من رياض الجنة فإنه كان يكون هنا في رياض العلم والإيمان وكلما كان قلبه في محبة الله وذكره وطاعته كان معلقا بالحل الأعلى فلا يزال في علوما دام كذلك فإذا أذنب هبط قلبه إلى أسفل فلا يزال في هبوط مادام كذلك ووقعت بينه وبين أمثاله عداوة فإن أراد الله به خيرا ثاب وعمل في حال هبوط قلبه إلى أن يستقيم فيصعد قلبه قال تعالى ﴿ لَن يَنَالَ ٱللَّهَ لُحُومُهَا وَلَا دِمَآؤُهُمَا وَلَكِكِن يَنَالُهُ ٱلنَّقَوَىٰ مِنكُمٌّ ﴾ [العج: ٣٧] فتقوى القلوب هي التي تنال الله كما قال ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُدُرُ ﴾ [فاطر: ١٠] فأما الأمور المنفصلة عنا من اللحوم والدماء فإنها لا تنال اللهو الباطينة المنكرون لخلق العالم في ستة أيام ومعاد الأبدان الذين يجعلون للقرآن تأويلا يوافق قولهم عندهم ما ثم جنة الا لذة ما تتصف بها النفس من العلم والأخلاق الحميدة وما ثم نار إلا ألم تتصف به النفس من الجهل والاخلاق الذميمية السيئة فنار النفوس ألمها القائم بها كحسراتها لفوات العلم أو لفوات الدنيا المحبوبة لها وحجبها إنما ذنوبها وهذا الكلام مما يذكره أبوحامد فيالمظنون به على غير أهله لكن قد يقول هذا ليس هو عذاب القبر المذكور في الأجسام بل ذاك أمر آخر ما بينه أهل السنة ولا نعيم عندهم إلا ما يقوم بالنفس من هذا ولهذا ليس عندهم نعيم منفصل عن النفس ولا عذاب وهذا القول من أفسد الأقوال شرعا وعقلا فإن الناس في الدنيا يثابون ويعاقبون بامور منفصلة عنهم فكيف في دار الجزاء ولكن الذي أثبتوه من هذا وهذا منه ما هوحق ولكن الباطل جحدهم ما جحدوه مما أخبر الله به ورسوله فهؤلاء عندهم أن آدم لم يكن إلا في جنة العلم وهبوطه انخفاض درجته في العلم وهذا كذب ولكن ما أثبتوه من الحق حق وقصة آدم تدل عليه بطريق الاعتبار الذي تسميه الصوفية الاشارة لا أنه هوالمراد بالآية لكن قد دل عليه آيات أخر تدل على أن من كذب بالحق عوقب بإن يطبع على قلبه فلا يفهم العلم أولا يفهم المراد منه وأنه يسلط عليه عدوه ويجد ذلا كما قال تعالى عن اليهود

وَصُرِبَتْ عَينهِ مُ الذِلَةُ وُالْمَسْكَنَةُ ﴾ [البقرة: ٢١] إلى قوله ﴿ ذَلِكَ عِمَاعَصُواْ وَكَانُواْ يَعْ تَدُونَ ﴾ [البقرة: ٢١] ولا ريب أن لذة العلم أعظم اللذات واللذة التي تبقى بعد الموت وتنفع في الآخرة هي لذة العلم بالله والعمل له وهو الإيمان به وهم يجعلون ذلك الوجود المطلق وأيضا فنفس العلم به إن لم يكن معه حب له وعبادة له بل كان مع حب لغيره كائنا من كان فإن عذاب هذا قد يكون من أعظم العذاب في الدنيا والآخرة وهم لا يجعلون كمال اللذة الا في نفس العلم وأيضا فاقتصارهم على اللذة العقلية خطأ والنصاري زادوا عليهم السمع والشم فقالوا يتمتعون بالأرواح المتعشقة والنغمات المطربة ولم يثبتوا هم ولا اليهود الأكل والشرب ولا النكاح وهي لذة اللمس والمسلمون أثبتووا جميع أنواع واللذات سمعا وبصرا وشما وذوقا ولمسا للروح والبدن جميعا وكان هذا هو الكمال لا ما يثبته أهل الكتاب ومن هوشر منهم من الفلاسفة الباطنية وأعظم لذات الآخرة لذة النظر اليه وهو يشرة معرفته وعبادته في الدنيا فأطيب ما في الدنيا معرفته وأطيب ما في الآخرة النظر اليه وسبحانه ولهذا كان التجلي يوم الجمعة في الآخرة على مقدار صلاة الجمعة في الدنيا أحب المحمة في الدنيا المتحرة على مقدار صلاة الجمعة في الدنيا أ

# ابتلى الله الأنبياء بالذنوب رفعا لدرجاتهم بالتوبة

أن جنس فعل المأمور به أعظم من جنس ترك المنهى عنه وان جنس ترك المأمور به أعظم من جنس فعل المنهى عنه وان مثوبة بني آدم على أداء الواجبات أعظم من مثوبتهم على فعل على ترك الحجرمات وان عقوبتهم على ترك الواجبات أعظم من عقوبتهم على فعل المحرماتان أول ذنب عصى الله به كان من أبى الجن وابى الانس وابوي الثقلين المأمورين وكان ذنب أبي الجن أكبر وأسبق وهو ترك المأمور به وهو السجود إباءا واستكبارا وذنب أبى الانس كان ذنبا صغيرا ﴿فَنَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَلَيْمَ فَنَابَ عَلَيْهً ﴾ [البقرة: ٣٧] وهو إنما فعل المنهى عنه وهو الأكل من الشجرة وإن كان كثير من الناس المتكلمين في العلم يزعم أن المنهى عنه وان آدم تأول حيث نهى عن الجنس بقوله ﴿وَلَا نَقْرَبا هَلاهِ الشَّجَرة ﴾

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۱۲۰–۱۲۳.

[البقرة: ٣٥] فظن أنه الشخص فاخطأ أو نسى والمخطىء والناسى ليسا مذنبين وهذا القول يقوله طوائف من أهل البدع والكلام والشيعة وكثير من المعتزلة وبعض الأشعرية وغيرهم ممن يوجب عصمة الأنبياء من الصغائر وهؤلاء فروا من شيء ووقعوا فيما هو اعظم منه في تحريف كلام الله عن مواضعه وأما السلف قاطبة من القرون الثلاثة الذين هم خير قرون الأمة وأهل الحديث والتفسير وأهل كتب قصص الأنبياء والمبتدأ وجمهور الفقهاء والصوفية وكثير من أهل الكلام كجمهور الاشعرية وغيرهم وعموم المؤمنين فعلى ما دل عليه الكتاب والسنة مثل قوله تعالى ﴿وَعَصَيْنَ ءَادَمُ رَبُّهُۥ فَعَوَىٰ ﴾ [طه: ١٢١] وقوله ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِر لَنَا وَتَرْحَمُّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣] بعد أن قال لهما ﴿ أَلَرُ أَنَّهُ كُمَا عَن تِلكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَّا إِنَّ ٱلشَّيَطَنَ لَكُمَاعَدُ وُّمُّبِينٌ ﴾ [الأعراف: ٢٧] وقوله تعالى ﴿ فَلَلَّقَىٰ ءَادَمُ مِن زَّيِّهِ عَكِمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّهُ مُو ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [المبقرة: ٣٧] مع أنه عوقب باخراجه من الجنة وهذه نصوص لا ترد إلا بنوع من تحريف الكلم عن مواضعه والمخطىء والناسى إذا كانا مكلفين في تلك الشريعة فلا فرق وإن لم يكونا مكلفين امتنعت العقوبة ووصف العصيان والاخبار بظلم النفس وطلب المغفرة والرحمة وقوله تعالى ﴿أَلَرُ أَنَّهَكُمُا عَن تِلَكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَّكُمَّا إِنَّ ٱلشَّيَطَنَ لَكُمَا عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴾[الأعراف: ٢٢] وإنما ابتلى الله الأنبياء بالذنوب رفعا لدرجاتهم بالتوبة وتبليغا لهم إلى محبته وفرحه بهم فان الله يحب التوابين ويحب المتطهرين ويفرح بتوبة التائب اشد فرح فالمقصود كمال الغاية لا نقص البداية فان العبد تكون له الدرجة لا ينالها إلا بما قدره الله له من العمل أو البلاء وليس المقصود هنا هذه المسألة وانما الغرض أن ينظر تفاوت ما بين الذنبين اللذين احدهما ترك المأمور به فانه کبیر وکفر ولم یتب منه والآخر صغیر تیب منه<sup>(۱)</sup>.

## والمؤمن يبتلى بوساوس الشيطان وبوساوس الكضر

كثيرا ما تعرض للمؤمن شعبة من شعب النفاق ثم يتوب الله عليه وقد يرد على قلبه بعض ما يوجب النفاق ويدفعه الله عنه والمؤمن يبتلي بوساوس الشيطان وبوساوس

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۲۰ ص: ۸۸–۹۰.

الكفر التي يضيق بها صدره كما قالت الصحابة يا رسول الله إن أحدنا ليجد في نفسه ما لئن يخر من السماء إلى الأرض أحب اليه من أن يتكلم به فقال ذاك صريح الايمان وفي رواية ما يتعاظم ان يتكلم به قال الحمد لله الذي رد كيده إلى الوسوسة أي حصول هذا الوسواس مع هذه الكراهة العظيمة له ودفعه عن القلب هو من صريح الايمان كالجاهد الذى جاءه العدو فدافعه حتى غلبه فهذا أعظم الجهاد والصريح الخالص كاللبن الصريح وانما صار صريحا لما كرهوا تلك الوساوس الشيطانية ودفعوها فخلص الايمان فصار صريحا ولابد لعامة الخلق من هذه الوسأوس فمن الناس من يجيبها فصير كافرا أو منافقا ومنهم من قد غمر قلبه الشهوات والذنوب فلا يحس بها الا اذا طلب الدين فإما أن يصير مؤمنا واما أن يصير منافقا ولهذا يعرض للناس من الوساوس في الصلاة ما لا يعرض لهم اذا لم يصلوا لأن الشيطان يكثر تعرضه للعبد إذا أراد الانابة إلى ربه والتقرب اليه والاتصال به فلهذا يعرض للمصلين ما لا يعرض لغيرهم ويعرض لخاصة أهل العلم والدين أكثر مما يعرض للعامة ولهذا يوجد عند طلاب العلم والعبادة من الوساوس والشبهات ما ليس عند غيرهم لانه لم يسلك شرع الله ومنهاجه بل هو مقبل على هواه في غفلة عن ذكر ربه وهذا مطلوب الشيطان بخلاف المتوجهين إلى ربهم بالعلم والعبادة فانه عدوهم يطلب صدهم عن الله قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُو عَدُوٌّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ﴾ [فاطر: ٦] ولهذا أمر قارئ القرآن أن يستعيذ بالله من الشيطان الرجيم فان قراءة القرآن على الوجه المأمور به تورث القلب الايمان العظيم وتزيده يقينا وطمأنينة وشفاء وقال تعالى ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينٌ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٦] وقال تعالى ﴿ هَٰذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لِّلمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٨] وقال تعالى ﴿هُدَى نِشْنَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢] وقال تعالى ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا ﴾ [التوبة: ١٢٤] وهذا مما يجده كل مؤمن من نفسه فالشيطان يريد بوساوسه أن يشغل القلب عن الانتفاع بالقرآن فأمر الله القارئ اذا قرأ القرآن أن يستعيذ منه قال تعالى ﴿ فَإِذَا قَرَّأْتَ ٱلْقُرَّءَانَ فَاسْتَعِدُ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ ٱلرَّجِيمِ اللَّهِ إِنَّهُ. لَيْسَ لَهُ. سُلطَنُ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ اللَّا إِنَّمَا سُلَطَنُنُهُ، عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ. وَٱلَّذِينَ هُم بِدِ مُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: ٩٨ - ١٠٠] فان المستعيذ بالله

مستجير به لاجيء اليه مستغيث به من الشيطان فالعائذ بغيره مستجير به فاذا عاذ العبد بربه كان مستجيراً به متوكلاً عليه فيعيذه الله من الشيطان ويجيره منه ولذلك قال الله تعالى ﴿ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَذَوْةٌ كَأَنَّهُ وَلَيُّ حَمِيمٌ ﴿ آ وَمَا يُلَقَّ لَهَاۤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلقَّلَهَ آ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ (٣) وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيَطِينِ نَزْغُ فَٱسْتَعِذَ بِٱللَّهِ ۖ إِنَّهُ، هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [فُصلَت: ٣١ - ٣٦] وفي الصحيحين عن النبي أنه قال اني لأعلم كلمة لوقالها لذهب عنه ما يجد أعوذ بالله من الشيطان الرجيم فأمر سبحانه بالاستعاذة عند طلب العبد الخير لئلا يعوقه الشيطان عنه وعندما يعرض عليه من الشر ليدفعه عنه عند إرادة العبد للحسنات وعندما يأمره الشيطان بالسيئات ولهذا قال النبي ﷺ لا يزال الشيطان يأتى أحدكم فيقول من خلق كذا من خلق كذا حتى يقول من خلق الله فمن وجد ذلك فليستعذ بالله ولينته فأمر بالاستعاذة عندما يطلب الشيطان أن يوقعه في شر أو يمنعه من خير كما يفعل العدو مع عدوه وكلما كان الإنسان أعظم رغبة في العلم والعبادة واقدر على ذلك من غيره بحيث تكون قوته على ذلك أقوى ورغبته وإرادته في ذلك أتم كان ما يحصل له أن سلمه الله من الشيطان أعظم وكان ما يفتتن به إن تمكن منه الشيطان أعظم ولهذا قال الشعبى كل أمة علماؤها شرارها إلا المسلمين فإن علماءهم خيارهموأهل السنة في الإسلام كأهل الإسلام في الملل وذلك ان كل أمة غير المسلمين فهم ضالون وانما يضلهم علماؤهم فعلماؤهم شرارهم والمسلمون على هدى وانما يتبين الهدى بعلمائهم فعلماؤهم خيارهم وكذلك أهل السنة أئمتهم خيار الأمة وأئمة أهل البدع أضر على الأمة من أهل الذنوب ولهذا أمر النبي ﷺ بقتل الخوارج ونهي عن قتال الولاة الظلمة وأولئك لهم نهمة في العلم والعبادة فصار يعرض لهم من الوساوس التي تضلهم وهم يظنونها هدى فيطيعونها ما لا يعرض لغيرهم ومن سلم من ذلك منهم كان من أئمة المتقين مصابيح الهدى وينابيع العلم كما قال إبن مسعود لأصحابه كونوا ينابيع العلم مصابيح الحكمة سرج الليل جدد القلوب احلاس البيوت خلقان الثياب تعرفون في أهل السماء وتخفون على أهل الأرض<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۰ ص: ۸۸–۹۰.

في الصحيح عن ابن مسعود عن النبي الله قال ما منكم من أحد إلا وكل به قرينه من الجن قالوا وإياك يا رسول الله قال وإياي ولكن ربي أعانني عليه فأسلم فلا يأمرني إلا بخير وفي الصحيح عن عائشة قالت يا رسول الله أو معي شيطان قال نعم قالت ومع كل إنسان قال نعم ومعك يا رسول الله قال نعم ولكن ربي أعانني عليه حتى أسلم والمراد في أصح القولين استسلم وانقاد لي ومن قال حتى أسلم أنا فقد حرف معناه ومن قال الشيطان صار مؤمنا فقد حرف لفظه وقد قال موسى هوما أنسينيه إلا الشيطان عَمْ الشيطان من ومن قال الشيطان عنه ألله ألشيطان أن أنه عنه المناه في قصة آدم وحواء ها وقل الشيطان عنها فأخرَجهما مِما كان فيه في قال الله في قصة آدم وحواء ها وقري عنهما من سوء وقوما الله وقوله الله في قصة آدم وحواء ها الشيطان عنها في من سوء وهما الله وقوله الله في قصة آدم وحواء ها الله وي عنهما من المناه وقوله الله في قصة آدم وحواء ها الله وي عنهما من المناه وقوله الله وقوله الله في قصة آدم وحواء ها وقوله الله وقوله الله في قصة آدم وحواء ها الله وقوله الله وقوله الله في قصة آدم وحواء ها الله وقوله الله وقوله الله في قصة آدم وحواء ها أن الله وقوله الله وقوله الله في قصة آدم وحواء ها الله وقوله الله وقوله الله وقوله الله في قصة آدم وحواء ها الله وقوله اله وقوله الله وق

﴿ فَنَا لَقَى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَكَمِنَ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُو ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] الأعمال هي سبب في الثواب والعقاب

الأعمال هي سبب في الثواب والعقاب فلو قال إن الله أخرج آدم من الجنة بلا ذنب وأنه قدر ذلك أو قال إنه غفر لآدم بلا توبة وإنه علم ذلك كان هذا كذبا وبهتانا بلا ذنب وأنه قدر ذلك أو قال إنه غفر لآدم بلا توبة وإنه علم ذلك كان هذا كذبا وبهتانا بخلاف ما إذا قال ﴿فَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِهِ عَلَيْتِ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٣٧] ﴿فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتُ لَكُمَا سَوْءَ لَهُ مَا وَطَفِقا يَغْضِفَانِ عَلَيْهِ مَا مِن وَرَقِ ٱلجُنَّة ﴾ [طه: ١٢١] فإنه يكون صادقا في ذلك والله سبحانه علم ما يكون من آدم قبل أن يكون وهو عالم به بعد أن كانو كذلك كل ما أخبربه من قصص الأنبياء فإنه علم أنه أهلك نوح وعاد وثمود وفرعون ولوط ومدين وغيرهم بذنوبهم وأنه نجى الأنبياء ومن إتبعهم بإيمانهم وتقواهم كما قال ﴿فَلَمَّا نَسُواْ مَا وَغِيرِهم بذنوبهم وأنه نجى الأنبياء ومن إتبعهم بإيمانهم وتقواهم كما قال ﴿فَلَمَّا نَسُواْ مَا وَخِيرِهم بذنوبهم وأنه نَهُ وَلَا اللَّهُ وَاخَذُنَا النَّذِينَ ظَلَمُواْ بِعَذَابٍ بَعِيسٍ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٨ ص: ٢٧١-٢٧٢.

[الأعراف: ١٦٥]

#### جميع الذنوب تدخل في ظلم العبد نفسه

جميع الذنوب تدخل في ظلم العبد نفسهوأول من اعترف بهذا أبوالبشر لما تلقى من ربه الكلمات فقال ﴿قَالَارَبّنَا ظَلَمَنا وَإِن لَرْ تَعْفِر لَنَا وَرَحَمَنَا لَنَكُونَنَ مِن ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٣٣] فكان في هذه الكلمات إعترافه بذنبه وطلبه ربه على وجه الافتقار والمغفرة والرحمة فالمغفرة إزالة السيئات والرحمة إنزال الخيرات فهذا ظلم لنفسه ليس فيه ظلم لغيره وقال موسى عليه السلام لما ذكر الذي هو من عدوه ﴿فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَلِ الشَيْطَنِ إِنَّهُ مُعُورٌ مُضِلٌ مُبِينٌ ﴿ قَالَ مَلَامَتُ نَفْسِي فَاغْفِر لِي فَغْفَر لَهُ إِلَى الْفَهُورُ الرَّحِيمُ ﴾ الشَّيَطَنِ إِنَهُ مُعَدُّ مُؤَمِّلُ مُبِينٌ ﴿ قَالَ مَن جناية على غيره لم يؤمر بها وقال التقصى: ١٥ - ١٦] فاعترف بظلمه نفسه فيما كان من جناية على غيره لم يؤمر بها وقال يونس عليه السلام ﴿لاَ إِلَكَهُ إِلاَ أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِي كُنتُ مِن الظّلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧] وفي الصحيح الدعاء الذي علمه النبي ﴿ أبا بكر ان يدعوبه في صلاته اللهم إنى ظلمت نفسي ظلما كثيرا ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لي مغفرة من عندك وارحمني إنك أنت المغفرة والرحمة وكان النبي ﴿ إذا استوى على الدابة فحمد وسبح وكبر قال لا إله الا المغفرة والرحمة وكان النبي ﴿ إذا استوى على الدابة فحمد وسبح وكبر قال لا إله الا الت سبحانك ظلمت نفسي فاغفر لي ثم يضحك وهو محفوظ من حديث على بن أبي طالل (١٠).

### إن الذنوب مطلقا من جميع المؤمنين هي سبب العذاب

فإن الذنوب مطلقا من جميع المؤمنين هي سبب العذاب لكن العقوبة بها في الآخرة في جهنم تندفع بنحو عشرة أسباب السبب الأول التوبة فإن التائب من الذنب كمن لا ذنب له والتوبة مقبولة من جميع الذنوب الكفر والفسوق والعصيان قال الله تعالى ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُخْفَر لَهُم مَّا قَد سَلَفَ ﴾ [الأنفال: ٣٨] وقال تعالى ﴿ فَإِن تَابُوا لِللَّهِ عَالَى ﴿ فَإِن تَابُوا لِللَّهِ عَالَى ﴿ فَإِن تَابُوا لِللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللّهُ عَالَهُ عَالًا اللَّهُ عَالًا اللَّهُ عَالًا اللَّهُ عَالَهُ اللَّهُ عَالَهُ اللّهُ الْفَالِهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۲۷۸.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۹ ص: ۲۷۷–۲۷۸.

وَأَقَىٰامُواْ ٱلصَّكَلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوْةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِّ ﴾[التوبة: ١١] وقال تعالى ﴿لَّقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةُ وَمَا مِنْ إِلَٰهِ إِلَّا إِلَٰهُ وَبَحِدٌ وَإِن لَّمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمسَّنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى ٱللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَكُم وَٱللَّهُ عَـفُورٌ رَّحِيبُ مُ ﴾ [المائدة: ٧٧ - ٧٤] وقال ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ بَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ ﴾[المبروج: ١٠] قال الحسن البصري انظروا إلى هذا الكرم والجود فتنوا أولياءه وعذبوهم بالنار ثم هو يدعوهم إلى التوبة والتوبة عامة لكل عبد مؤمن كما قال تعالى ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَّلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ١٠٠ لِيُّعُ لِيعُذِبَ ٱللَّهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَيَتُوبَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ عَفُورًا رَّحِيـمُا ﴿ [الأحزاب: ٧٧ - ٧٧] وقد أخبر الله في كتابه عن توبة أنبيائه ودعائهم بالتوبة كقوله ﴿فَنَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَّبِّهِۦكَامِنَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّهُ, هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] وقول إبراهيم وإسماعيل ﴿رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَّا ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ الله رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَآ أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا وَتُبْ عَلَيْنَآ إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧ - ١٢٨] وقال موسى ﴿أَنْتَ وَلِيُّنَا فَأَغْفِرُ لَنَا وَٱرْحَمُنَّا وَأَنْتَ خَيْرُ ٱلْغَفِرِينَ ١٣٨ وَأَكْتُبُ لَنَا فِي هَاذِهِ ٱلدُّنِّيا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ إِنَّا هُدِّنَاۤ إِلَيْكَ ۗ ﴿[الأعراف: ١٥٥ - ١٥٦] وقوله ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظُلَمْتُ نَفْسِي فَأَغْفِر لِي فَغَفَر لَهُ ۚ إِنَّكُهُ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾[القصص: ١٦] وقوله ﴿ شُبُحَ نَكَ تُبُّتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٣] وكذلك ما ذكره في قصة داود وسليمان وغيرهما وأما المأثور عن النبي ﷺ من ذلك فكثير مشهور وأصحابه كانوا أفضل قرون الأمة فهم أعرف القرون بالله وأشدهم له خشية وكانوا أقوم الناس بالتوبة في حياته وبعد مماته فمن ذكر ما عيب عليهم ولم يذكر توبتهم التي بها رفع الله درجتهم كان ظالمًا لهم كما جرى من بعضهم يوم الحديبية وقد تابوا منه مع أنه كان قصدهم الخير وكذلك قصة حاطب بن أبي بلتعة تاب منها بل زانيهم كان يتوب توبة لو تابها صاحب

مكس لغفر له كما تاب ماعز بن مالك وأتى إلى النبي على حتى طهره بإقامة الحد عليه وكذلك الغامدية بعده وكذلك كانوا زمن عمر وغيره إذا شرب أحدهم الخمر أتى إلى أميره فقال طهرني وأقم على الحد فهذا فعل من يأتي الكبيرة منهم حين يعلمها حراما فكيف إذا أتى احدهم الصغيرة أوذنبا تأول فيه ثم تبين له خطؤه (۱).

## أن الله سبحانه يرفع عبده بالتوبة

أن التوبة مشروعة لكل عبد للأنبياء ولمن دونهم وأن الله سبحانه يرفع عبده بالتوبة وإذا ابتلاه بما يتوب منه فالمقصود كمال النهاية لا نقص البداية فإنه تعالى يجب التوابين ويجب المتطهرين وهو يبدل بالتوبة السيئات حسنات والذنب مع التوبة يوجب لصاحبه من العبودية والخشوع والتواضع والدعاء وغير ذلك ما لم يكن يحصل قبل ذلك ولهذا قال طائفة من السلف إن العبد ليفعل الذنب فيدخل به الجنة ويفعل الحسنة فيدخل به الجنة يفعل الذنب فلا يزال نصب عينيه إذا ذكره تاب إلى الله ودعاه وخشع له فيدخل به الجنة ويفعل الحسنة فيعجب بها فيدخل النار وفي الأثر لو لم تذنبوا لخفت عليكم ما هوأعظم من الذنب وهو العجب وفي أثر آخر لو لم تكن التوبة أحب الأشياء إليه لما ابتلى بالذنب أكرم الخلق عليه وفي أثر آخر يقول الله تعالى أهل ذكرى أهل مجالستي وأهل شكري أهل زيادتي وأهل طاعتي أهل كرامتي وأهل معصيتي لا اقتطهم من رحمتي إن تابوا فأنا حبيبهم فإن الله يجب التوابين ويجب المتطهرين وإن لم يتوبوا فأنا طبيبهم أبتليهم بالمصائب فإن الله يجب التوابين ويجب المتطهرين وإن لم يتوبوا فأنا طبيبهم أبتليهم بالمصائب

#### خير الخاطئين التوابون

فإن كل بنى آدم خطاء وخير الخاطئين التوابون وقد قال تعالى ﴿وَحَمَلُهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُۥ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿٣﴾ لِيُعَذِّبَ ٱللَّهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَيَتُوبَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ عَنْهُورًا رَّحِيمًا ﴾[الأحزاب: ٧٧ - ٧٣] فغاية المؤمنين الأنبياء

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٦ ص: ٢٠٦-٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٦ ص: ٢٠٩ -٢١٠.

فمن دونهم هي التوبة قال الله تعالى ﴿فَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِهِ عَكَمَنَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّهُ مُوالنّوَابُ الرّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] وقال نوح ﴿رَبِّ إِنِي آعُوذُ بِكَ أَنُ أَسْتَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ ۗ وَإِلَا تَغْفِرُ لِي وَتَرْحَمْنِي وَإِللّهُ وَمِن البقرة: ٣٧] وقال إبراهيم وإسماعيل ﴿ رَبّنَا وَاجْعَلْنَا مُسُلِمَيْنِ لَكَ وَمِن الْخَسِرِينَ ﴾ [هود: ٤٧] وقال إبراهيم وإسماعيل ﴿ رَبّنَا وَاجْعَلْنَا مُسُلِمَيْنِ لَكَ وَمِن دُرّيّتَنِنَا أُمّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا وَبُّ عَلَيْنَا ۖ إِنّكَ أَنتَ التّوّابُ الرّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٨] وقال موسى ﴿أَنتَ وَلِيّنَا فَأَغْفِرُ لَنَا وَارْحَمَنَا ۗ وَأَنتَ خَيْرُ الْغَنِفِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٥٥] ودعاء نبينا بمثل ذلك كثير معروف (١٠).

أن الانبياء معصومون فيما يبلغونه عن الله ودل القرآن على توبة الأنبياء من ذنوبهم واستغفارهم

قد اتفق المسلمون على أن الانبياء معصومون فيما يبلغونه عن الله فلا يجوز أن يقرهم على الخطأ في شيء مما يبلغونه عنه وبهذا يحصل المقصود من البعثة وأما وجوب كونه قبل أن يبعث نبيا لا يخطئ أولا يذنب فليس في النبوة يستلزم هذا وقول القائل لولم يكن كذلك لم تحصل ثقة فيما يبلغونه عن الله كذب صريح فإن من آمن وتاب حتى ظهر فضله وصلاحه ونبأه الله بعد ذلك كما نبأ إخوة يوسف ونبأ لوطا وشعيبا وغيرهما وأيده الله تعالى بما يدل على نبوته فإنه يوثق فيما يبلغه كما يوثق بمن لم يفعل ذلك وقد تكون

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۷ ص: ۵۲۰.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۳۷۵ والحسنة والسيئة ج: ۱ ص: ۱۲۲.

الثقة به أعظم إذا كان بعد الإيمان والتوبة قد صار أفضل من غيره والله تعالى قد أخبر أنه يبدل السيئات بالحسنات للتائب كما ثبت ذلك في الحديث الصحيح ومعلوم أن الصحابة رضي الله عنهم من عهد الرسول ﷺ وقبل أن يصدر منهم ما يدعونه من الأحداث كانوا من خيار الخلق وكانوا أفضل من أولادهم الذين ولدوا بعد الإسلام ثم يقال وأيضا فجمهور المسلمين على أن النبي لا بد أن يكون من أهل البر والتقوى متصفا بصفات الكمال ووجوب بعض الذنوب أحيانا مع التوبة الماحية الرافعة لدرجته إلى أفضل مما كان عليه لا ينافي ذلك وأيضا فوجوب كون النبي لا يتوب إلى الله فينال محبة الله وفرحه بتوبته وترتفع درجته بذلك ويكون بعد التوبة التي يحبه الله منه خيرا مما كان قبلها فهذا مع ما فيه من التكذيب للكتاب والسنة غض من مناصب الأنبياء وسلبهم هذه الدرجة ومنع إحسان الله إليهم وتفضله عليهم بالرحمة والمغفرة ومن اعتقد أن كل من لم يكفر ولم يذنب أفضل من كل من آمن بعد كفره وتاب بعد ذنبه فهو مخالف ما علم بالإضطرار من دين الإسلام فإنه من المعلوم أن الصحابة الذين آمنوا برسول الله ﷺ بعد كفرهم وهداهم الله به بعد ضلالهم وتابوا إلى الله بعد ذنوبهم أفضل من أولادهم الذين ولدوا على الإسلام وهل يشبه بني الأنصار بالأنصار أو بني المهاجرين بالمهاجرين إلا من لا علم له وأين المنتقل بنفسه من السيئات إلى الحسنات بنظره واستدلاله وصبره واجتهاده ومفارقته عاداته ومعاداته لأوليائه وموالاته لأعدائه إلى آخر لم يحصل له مثل هذه الحال وقد قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه إنما تنقض عرى الإسلام عروة عروة إذا نشأ في الإسلام من لم يعرف الجاهلية وقد قال تعالى ﴿وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنْهَا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُـلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمُ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُوكَ ۚ وَمَن يَفْعَلُ ذَاكِ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ أَن يُضَاعَفُ لَهُ ٱلْعَكَ الَّهُ يَوْمُ ٱلْقِيكَمَةِ وَيَغْلُدُ فِيهِ مُهَانًا اللهِ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأُوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيَّءَاتِهِمْ حَسَنَدتٍّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَ فُورًا رَّحِيمًا ﴾ [الفرقان: ٦٨ - ٧٠] وقد ثبت في صحيح مسلم عن أبي ذر رضى الله عنه قال قال رسول الله ﷺ إنى لأعلم آخر أهل الجنة دخولا الجنة وآخر أهل النار خروجا منها رجل يؤتي به يوم القيامة فيقال اعرضوا عليه صغار ذنوبه وارفعوا عنه كبارها فتعرض عليه صغار ذنوبه فيقال عملت يوم كذا وكذا كذا وكذا وعملت يوم كذا

وكذا كذا وكذا فيقول نعم لا يستطيع أن ينكر وهو مشفق من كبار ذنوبه أن تعرض عليه فيقال له فإن لك مكان كل سيئة حسنة فيقول يارب قد عملت أشياء لا أراها ههنا فلقد رأيت رسول الله ﷺ ضحك حتى بدت نواجذه فأين من يبدل الله سيئاته حسنات إلى من لم تحصل له تلك الحسنات ولا ريب أن السيئات لا يؤمر بها وليس للعبد أن يفعلها ليقصد بذلك التوبة منها فإن هذا مثل من يريد أن يحرك العدوعليه ليغلبهم بالجهاد أو يثير الأسد عليه ليقتله ولعل العدو يغلبه والأسد يفترسه بل مثل من يريد أن يأكل السم ثم يشرب الترياق وهذا جهل بل إذا قدر من ابتلى بالعدو فغلبه كان أفضل ممن لم يكن كذلك وكذلك من صادفه الأسد وكذلك من اتفق أن شرب السم فسقى ترياقا فاروقا يمنع نفوذ سائر السموم فيه كان بدنه أصح من بدن من لم يشرب ذلك الترياق والذنوب إنما تضر أصحابها إذا لم يتوبوا منها والجمهور الذين يقولون بجواز الصغائر عليهم يقولون إنهم معصومون من الإقرار عليها وحينئذ فما وصفوهم إلا بما فيه كمالهم فإن الأعمال بالخواتيم مع أن القرآن والحديث وإجماع السلف معهم في تقرير هذا الأصلفالمنكرون لذلك يقولون في تحريف القرآن ما هومن جنس قول أهل البهتان ويحرفون الكلم عن مواضعه كقولهم في قوله تعالى ﴿لَيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ﴾ [الفتح: ٢] أي ذنب آدم وما تأخر من ذنب أمته فإن هذا ونحوه من تحريف الكلم عن مواضعه أما أولا فلأن آدم تاب وغفر له ذنبه قبل أن يولد نوح وإبراهيم فكيف يقول له إنا فتحنا لك فتحا مبينا ليغفر الله لك ذنب آدموأما ثانيا فلأن الله يقول ﴿وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ ۗ وِزُرَ أُخْرَيْنً ﴾ [الإسراء: ١٥] فكيف يضاف ذنب أحد إلى غير هو أما ثالثا فلأن في حديث الشفاعة الذي في الصحاح أنهم يأتون آدم فيقولون أنت آدم أبو البشر خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه وأسجد لك ملائكته اشفع لنا إلى ربك فيذكر خطيئته ويأتون نوحا وإبراهيم وموسى وعيسى فيقول لهم اذهبوا إلى محمد عبد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر فكان سبب قبول شفاعته كما عبودتيه وكمال مغفرة الله له فلوكانت هذه لآدم لكان يشفع لأهل الموقف وأما رابعا فلأن هذه الآية لما نزلت قال أصحابه رضى الله عنهم يا رسول الله هذا لك فما لنا فأنزل الله تعالى ﴿ هُوَالَّذِي ٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ

لِيَزْدَادُوٓاْ إِيمَنَنَا مَّعَ إِيمَنِهِمٌّ ﴾ [الفتح: ٤] فلو كان ما تأخر ذنوبهم لقال هذه الآية لكم وأما خامسا فكيف يقول عاقل إن الله غفر ذنوب أمته كلها وقد علم أن منهم من يدخل النار وإن خرج منها بالشفاعة فهذا وأمثاله من خيار تأويلات المانعين لما دل عليه القرآن من توبة الأنبياء من ذنوبهم واستغفارهم وزعمهم أنه لم يكن هناك ما يوجب توبة ولا استغفار ولا تفضل الله عليه بمحبته وفرحه بتوبتهم ومغفرته ورحمته لهم فكيف بسائر تأويلاتهم التي فيها من تحريف القرآن وقول الباطل على الله ما ليس هذا موضع بسطه وأما قوله إن هذا ينفى الوثوق ويوجب التنفير فليس هذا بصحيح فيما قبل النبوة ولا فيما يقع خطأ ولكن غايته أن يقال هذا موجود فيما تعمد من الذنب فيقال بل إذا اعترف الرجل الجليل القدر بما هوعليه من الحاجة إلى توبته واسغفاره ومغفرة الله له ورحمته دل ذلك على صدقه وتواضعه وعبوديته لله وبعده عن الكبر والكذب بخلاف من يقول ما بي حاجة إلى شيء من هذا ولا يصدر مني ما يحوجني إلى مغفرة الله لي وتوبته على ويصر على كل ما يقوله ويفعله بناء على أنه لا يصدر منه ما يرجع عنه فإن مثل هذا إذا عرف من رجل نسبه الناس إلى الكذب والكفر والجهل وقد ثبت في الصحيح أن النبي ﷺ قال لن يدخل أحد منكن الجنة بعمله قالوا ولا أنت يارسول الله قال ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل فكان هذا من أعظم مما دحه وكذلك قوله ﷺ لا تطروني ما أطرت النصارى عيسى بن مريم فإنما أنا عبد فقولوا عبدالله ورسوله وكل من سمع هذا عظمه بمثل هذا الكلام وفي الصحيحين عنه أنه كان يقول اللهم اغفر لي خطيئتي وجهلي وإسرافي في أمري وما أنت أعلم به مني اللهم اغفر لي هزلي وجدي وخطئي وعمدي وكل ذلك عندي اللهم اغفر لي ما قدمت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت وما أنت أعلم به منى أنت المقدم وأنت المؤخر وأنت على كل شيء قدير وهذا كما أنه لما قال النبي ﷺ لا تتخذوا قبري عيدا وصلوا على حيث ما كنتم فإن صلاتكم تبلغني رواه أبودأود وغيره وقال اللهم لا تجعل قبري وثنا يعبد رواه مالك وغيره كان هذا التواضع مما زاده الله به رفعة وكذلك لما سجد له بعض أصحابه فنهاه عن ذلك وقال إنه لا يصلح السجود إلا لله وكذلك لما كان بعض الناس يقول ما شاء الله وشاء محمد قال أجعلتني ندا لله قل ما شاء الله ثم شاء محمد وقوله في دعائه أنا البائس الفقير المستغيث المستجير

الوجل المشفق المعترف المقر بذنبه أسألك مسألة المسكين وأبتهل إليك ابتهال المذنب الذليل وأدعوك دعاء الخائف من خضعت له رقبته وذل جسده ورغم أنفه لك ونحو هذه الأحوال التي رفع الله بها درجاته بما اعترف به من فقر العبودية وكمال الربوبية والغني عن الحاجة من خصائص الربوبية فأما العبد فكماله في حاجته إلى ربه وعبوديته وفقره وفاقته فكلما كانت عبوديته أكمل كان أفضل وصدور ما يحوجه إلى التوبة والإستغفار مما يزيده عبودية وفقرا وتواضعا ومن المعلوم أن ذنوبهم ليست كذنوب غيرهم بل كما يقال حسنات الأبرار سيئات المقربين لكن كل يخاطب على قدر مرتبته وقد قال ﷺ كل بني آدم خطاء وخير الخطائين التوابون وما ذكره من عدم الوثوق والتنفير قد يحصل مع الإصرار والإكثار ونحوذلك وأما اللمم الذي يقترن به التوبة والإستغفار أوما يقع بنوع من التأويل وما كان قبل النبوة فإنه مما يعظم به الإنسان عند أولى الأبصاروهذا عمر بن الخطاب رضي الله عنه قد علم تعظيم رعيته له وطاعتهم مع كونه دائما كان يعترف بما يرجع عنه من خطأ وكان إذا اعترف بذلك وعاد إلى الصواب زاد في أعينهم وازدادوا له محبة وتعظيما ومن أعظم ما نقمه الخوارج على على أنه لم يتب من تحكيم الحكمين وهم وإن كانوا جهالا في ذلك فهو يدل على أن التوبة لم تكن تنفرهم وإنما نفرهم الأصرار على ما ظنوه هم ذنبا والخوارج من أشد الناس تعظيما للذنوب ونفورا عن أهلها حتى أنهم يكفرون بالذنب ولا يحتملون لمقدمهم ذنبا ومع هذا فكل مقدم لهم تاب عظموه وأطاعوه ومن لم يتب عادوه فيما يظنونه ذنبا وإن لم يكن ذنبا فعلم أن التوبة والإستغفار لا توجب تنفيرا ولا تزيل وثوقا بخلاف دعوى البراءة مما يتاب منه ويستغفر ودعوى السلامة مما يحوج الرجوع إلى الله واللجأ إليه فإنه هوالذي ينفر القلوب ويزيل الثفة فإن هذا لم يعلم أنه صدر إلا عن كذاب أوجاهل وأما الأول فإنه يصدر عن الصادقين العالمين ومما يبين ذلك أنه لم يعلم أحد طعن في نبوة أحد من الأنبياء ولا قدح في الثقة به بما دلت عليه النصوص التي تيب منها ولا احتاج المسلمون إلى تأويل النصوص بما هو من جنس التحريف لها كما يفعله من يفعل ذلك والتوراة فيها قطعة من هذا وما أعلم أن بني إسرائيل قدحوا في نبي من الأنبياء بتوبته في أمر من الأمور وإنما كانوا يقدحون فيهم بالإفتراء عليهم كما كانوا يؤذن موسى عليه السلام وإلا فموسى قد قتل القبطى قبل

النبوة وتاب من سؤال الرؤية وغير ذلك بعد النبوة وما أعلم أحدا من بني إسرائيل قدح فيه بمثل هذا وما جرى في سورة النجم من قوله تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتها لترتجى على المشهور عند السلف والخلف من أن ذلك جرى على لسانه ثم نسخه الله وأبطله هو من أعظم المفتريات على قول هؤلاء ولهذا كان كثير من الناس يكذب هذا وإن كان مجوزا عليهم غيره إما قبل وإما بعدها لظنه أن في ذلك خطأ في التبليغ وهو معصوم في التبليغ بالإتفاق والعصمة المتفق عليها أنه لا يقر على خطأ في التبليغ بالإجماع ومن هذا فلم يعلم أحد من المشركين نفر برجوعه عن هذا وقوله إن هذا مما ألقاه الشيطان ولكن روى أنهم نفروا لما رجع إلى ذم آلهتهم بعد ظنهم أنه مدحها فكان رجوعهم لدوامه على ذمها لا لأنه قال شيئا ثم قال إن الشيطان ألقاه وإذا كان هذا لم ينفر فغيره أولى أن لا ينفر وأيضا فقد ثبت أن النسخ نفر طائفة كما قال ﴿سَيَقُولُ السُّفَهَآءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَّـنَّهُمْ عَن قِبْلَهُمُ ٱلَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا ۚ قُل لِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ يَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة: ١٤٢] وقوله ﴿ وَ إِذَا بَدَّلْنَآ ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ وَٱللَّهُ أَعَـٰ لَمُ بِمَا يُنَزِّكُ قَالُوٓاْ إِنَّمَآ أَنتَ مُفْتَرَّ بَلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن زَّيِّكَ بِٱلْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهُدًى وَبُشُرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾[النحل: ١٠١ - ١٠٠] فالتبديل الذي صرحوا بأنه منفر ونفروا به عنه لم يكن مما يجب نفيه عنه فكيف بالرجوع إلى الحق الذي لم يعلم أنهم نفروا منه وهو أقل تنفيرا لأن النسخ فيه رجوع عن الحق إلى حق وهذا رجوع إلى حق من غير حق ومعلوم أن الإنسان يحمد على ترك الباطل إلى الحق ما لا يحمد على ترك ما لم يزل يقول إنه حق وإذا كان جائزا فهذا أولى وإذا كان في ذلك مصلحة ففي هذا أيضا مصالح عظيمة ولولا أن فيها وفي العلم بها مصالح لعباده لم يقصها في غير موضع من كتابه وهو سبحانه وله الحمد لم يذكر عن نبي من الأنبياء ذنبا إلا ذكر معه توبته لينزهه عن النقص والعيب ويبين أنه ارتفعت منزلته وعظمت درجته وعظمت حسناته وقربه إليه بما أنعم الله عليه من التوبة والإستغفار والأعمال الصالحة التي فعلها بعد ذلك وليكون ذلك أسوة لمن يتبع الأنبياء ويقتدي بهم إلى يوم القيامة ولهذا لما لم يذكر عن يوسف توبة في قصة امرأة العزيز دل على أن يوسف لم يذنب أصلا في تلك القصة كما يذكر من يذكر أشياء نزهه الله منها

بقول تعالى ﴿ كَنَاكِ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوٓءَ وَٱلْفَحْشَآءَ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤] وقد قال تعالى ﴿ وَلَقَدُ هَمَّتْ بِهِ ۚ وَهَمَّ بِهَا لَوَلَا ٓ أَن رَّءَا بُرُهَـٰنَ رَبِّهِ ۚ ﴾ [يوسف: ٢٤] والهم كما قال الإمام أحمد رضى الله عنه همان هم خطرات وهم إصرار وقد ثبت في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال إن الله تعالى يقول إذا هم عبدي بحسنة فاكتبوها له حسنة كاملة فإن عملها فاكتبوها عشرا إلى سبعمائة ضعف وإذا هم بسيئة فلا تكتبوها عليه فإن تركها فاكتبوها له حسنة فإنما تركها من جرايف يوسف عليه الصلاة والسلام لما هم ترك همه لله فكتب الله به حسنة كاملة ولم يكتب عليه سيئة قط بخلاف امرأة العزيز فإنها همت وقالت وفعلت فرأودته بفعلها وكذبت عليه عند سيدها واستعانت بالنسوة وحبسته لما اعتصم وامتنع عن الموافقة على الذنب ولهذا قالت ﴿ فَ وَمَاۤ أُبَرِّئُ نَفْسِيٓ ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَارَةُ ا بِٱلسُّوٓءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّيٓ ۚ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [يوسف: ٥٣] وهذا من قولها كما دل عليه القرآن ليس من كلام يوسف عليه السلام بل لما قالت هذا كان يوسف غائبا في السجن لم يحضر عند الملك بل لما برأته هي والنسوة استدعاه الملك بعد هذا وقال ﴿وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱتْنُونِي بِهِۦ أَسْتَخْلِصَهُ لِنَفْسِيٌّ فَلَمَّا كُلِّمَهُ. قَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ ﴾ [يوسف: ١٥] وأما من ذكر الله تعالى وتبارك عنه ذنبا كآدم عليه السلام فإنه لما قال ﴿وَعَصَيْ ءَادَمُ رَبَّهُۥ فَغُوى ١١٠ أُمُّمَّ ٱجْنَبَهُ رَبُّهُۥ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ [طه: ١٢١ - ١٢١] وقال ﴿فَنَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن زَيِّهِ عَكَمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ النَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] وقال تعالى عن داود عليه السلام ﴿ وَظَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلِيْهِ عَلَيْهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَلَ السلام والصلاة ﴿إِنِّي لَا يَخَافُ لَدَىَّ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ ۚ إِلَّا مَن ظَلَمَ ثُمَّ بَدَّلَ حُسْنًا بَعَدَسُوٓءٍ فَإِنِّي عَفُورٌ رَجِيمٌ ﴾ [النمل: ١٠ - ١١] ومن احتج على امتناع ذلك بأن الإقتداء بهم مشروع والإقتداء بالذنب لا يجوز قيل له إنما يقتدى بهم فيما أقروا عليه لا فيما نهوا عنه كما أنه إنما يقتدى بهم فيما أقروا عليه ولم ينسخ ولم ينسه فيما نسخ وحينئذ فيكون التأسى بهم مشروعا مأمورا به لا يمنع وقوع ما ينهون عنه ولا يقرون عليه لا من هذا ولا من هذا وإن كان اتباعهم في المنسوخ لا يجوز بالإتفاق ومما يبين أن النسخ أشد تنفيرا أن الإنسان إذا رجع عن شيء

إلى آخر وقال الأول الذي كنت عليه حق أمرني الله به ورجوعي عنه حق أمرني الله به كان هذا أقرب إلى النفور عنه من أن يقول رجعت عما لم يأمرني الله به فإن الناس كلهم يحمدون من قال هذا وأما من قال أمري بهذا حق ونهيي عنه حق فهذا مما نفر عنه كثير من السفهاء وأنكره من أنكره من اليهود وغيرهم (١).

وقد اتفق سلف الأمة وأئمتها ومن اتبعهم على ما أخبر الله به في كتابه وما ثبت عن رسوله من توبة الأنبياء عليهم السلام من الذنوب التي تابوا منها وهذه التوبة رفع الله بها درجاتهم فإن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين وعصمتهم هي من أن يقروا على الذنوب والخطأ فإن من سوى الأنبياء يجوز عليهم الذنب الخطأ من غير توبة والأنبياء عليهم السلام يستدركهم الله فيتوب عليهم ويبين لهم كما قال تعالى ﴿فَلَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَلَيْهِ فَنَابَ عَلَيْهُ ﴿ البقرة: ٣٧] (٢).

# أن آدم قد تاب الله عليه قبل أن ينزل إلى الأرض

• أن آدم قد تاب الله عليه قبل أن ينزل إلى الأرض قال تعالى ﴿وَعَصَىٰٓ ءَادَمُ رَبَّهُ, فَعَوَىٰ الله مُمَّ اَجْنَبُهُ رَبُّهُ, فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ [طه: ١٢١ - ١٢١] وقال ﴿فَلَلَقِّىٰٓ ءَادَمُ مِن زَبِهِ عَكَمِمَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ [طه: ٣٠] وقال ﴿فَلَلَقَٰۤ ءَادَمُ مِن زَبِهِ عَكَمِمَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ وَالنَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] ذكر أنه قال ﴿رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَرَ تَغَفِر لَنَا وَرَجَمَهُ لَنَا لَنكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الإعراف: ٣٣] أنه أنه الله عنه الله المنافقة الم

وآدم عليه السلام وإن كان أكل من الشجرة فقد تاب الله عليه واجتباه وهداه (١٠).

الرد على تفسير الرافضي (٥) لقوله تعالى ﴿ فَنَلَقَى ءَادَمُ مِن زَبِّهِ عَكَمِنَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٣٧]

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٢ ص:٣٩٧- ٤١٣.

<sup>(</sup>٢) رسالة في التوبة ج: ١ ص: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الكبرى ج: ٢ ص: ٣٦١ ومجموع الفتاوى ج: ١٠ ص: ٣١٩.

<sup>(</sup>٤) الجواب الصحيح ج: ٢ ص: ٤١٥.

<sup>(</sup>٥) صاحب كتاب منهاج الكرامة في معرفة الإمامة (من الشيعة).

قال الرافضي المنهج الثاني في الأدلة المأخوذة من القرآن والبراهين الدالة على إمامة على من الكتاب العزيز كثيرة قوله تعالى ﴿فَنَلَقَّىٰ ءَادَهُ مِن زَّبِّهِ كَامِنَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٣٧] روى الفقيه ابن المغازلي الشافعي بإسناده عن ابن عباس قال سئل النبي ﷺ عن الكلمات التي تلقاها آدم من ربه فتاب عليه قال سأله بحق محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين أن يتوب عليه فتاب عليه وهذه فضيلة لم يلحقه أحد من الصحابة فيها فيكون هوالإمام لمساواته النبي ﷺ في التوسل به إلى الله تعالى والجواب من وجوه أحدها المطالبة بصحة هذا النقل فقد عرف أن مجرد رواية ابن المغازلي لا يسوغ الاحتجاج بها باتفاق أهل العلم الثاني أن هذا الحديث كذب موضوع باتفاق أهل العلم وذكره أبو الفرج بن الجوزي في الموضوعات عن طريق الدار قطني فان له كتبا في الأفراد والغرائب قال الدار قطني تفرد به عمرو بن ثابت عن أبيه عن أبي المقدام لم يروه عنه غير حسن الأشقر قال يحيى بن معين عمرو بن ثابت ليس ثقة ولا مأمونا وقال ابن حبان يروي الموضوعات عن الأثبات الثالث إن الكلمات التي تلقاها آدم قد جاءت مفسرة في قوله تعالى ﴿رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغَفِر لَنَا وَتَرْحَمُّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾[الأعراف: ٢٣] وقد روي عن السلف هذا وما يشبهه وليس في شيء من النقل الثابت عنهم ما ذكره من القسم الرابع انه معلوم بالاضطرار أن من هو دون آدم من الكفار والفساق إذا تاب أحدهم إلى الله تاب الله عليه وأن لم يقسم عليه بأحد فكيف يحتاج آدم في توبته إلى ما لا يحتاج إليه أحد من المذنبين لا مؤمن ولا كافر وطائفة قد رووا انه توسل بالنبي ﷺ حتى قبل توبته وهذا كذب وروي عن مالك في ذلك حكاية في خطابه للمنصور وهو كذب على مالك وإن كان ذكرها القاضي عياض في الشفا الخامس أن النبي ﷺ لم يأمر أحدا بالتوبة بمثل هذا الدعاء بل ولا أمر أحدا بمثل هذا الدعاء في توبة ولا غيرها بل ولا شرع لامته أن يقسموا على الله بمخلوق ولو كان هذا الدعاء مشروعا لشرعه لامته السادس أن الأقسام على الله بالملائكة والأنبياء أمر لم يرد به كتاب ولا سنة بل قد نص غير واحد من أهل العلم كأبى حنيفة وأبى يوسف وغيرهما على انه لا يجوز أن يقسم على الله بمخلوق وقد بسطنا الكلام على ذلك السابع أن هذا لو كان مشروعا فآدم نبي كريم كيف يقسم على

الله بمن هو اكرم عليه منه ولا ريب أن نبينا الله أفضل من آدم لكن آدم أفضل من علي وفاطمة وحسن وحسينالثامن أن يقال هذه ليست من خصائص الأئمة فأنها قد ثبتت للفاطمة وخصائص الأئمة لا تثبت للنساء وما لم يكن من خصائصهم لم يستلزم الإمامة فأن دليل الإمامة لا بد أن يكون ملزوما لها يلزم من وجوده استحقاقها فلو كان هذا دليلا على الإمامة لكان من يتصف به يستحقها والمرأة لا تكون إماما بالنص والإجماع (۱). ولم يعذر الله أحدا قط بالقدر (فمن تاب اشبه اباه آدم ومن اصر واحتج بالقدر اشبه ابليس)

لم يعذر الله أحدا قط بالقدر ولو عذر به لكان أنبياؤه وأولياؤه أحق بذلك وآدم إنما حج موسى لأنه لامه على المصيبة التي أصابت الذرية فقال له لماذا أخرجتنا ونفسك من الجنة وما أصاب العبد من المصائب فعليه أن يسلم فيها لله ويعلم أنها مقدورة عليه كما قال تعالى ﴿ مَا آصابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ اللهِ وَمَن يُوقِينَ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبُهُ وَ التغابن: ١١] قال علقمة وقد روى عن إبن مسعود هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم فالعبد مأمور بالتقوى والصبر فالتقوى فعل ما أمر به ومن الصبر على ما أصابه وهذا هو صاحب العاقبة المحمودة كما قال يوسف عليه السلام ﴿ إِنّهُ مَن يَتَقِ وَيصَيرً فَإِنَّ اللهَ لَا يُضَيرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ وَهَا اللهِ وَإِن اللهُ مُورِ ﴾ [آل عمران: ١٦٠] وقال ﴿ وَإِن تَصَيرُوا وَتَتَقُوا لَا يَضُرُّوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ وَلَا يَعْمَرُوا وَتَتَقُوا لَا يَعْمَرُوا وَتَتَقُوا لَا يَعْمَرُوا وَتَتَقُوا اللهِ وَإِن اللهِ عَن اللهِ عَمْ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا الله عَمْ ما أمر به ومن الصبر والإستغفار فَيَا أَن عَمران: ١٢٠] وقال ﴿ بَلَيْ أَن تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا لَا يَعْمَرُوا وَتَتَقُوا وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَا الله عَمْ الله والله عَمْ الما الموضع على من أن يقع منه ما يحتاج معه إلى الصبر فلهذا يؤمر بالصبر والإستغفار ويبتلى عالم وعَلَى مناظرة آدم كما قبل لأفضل الخلق ﴿ فَأَصْرِدُ إِن وَعَد بسط الكلام في غير هذا الموضع على مناظرة آدم

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٧ ص: ١٣٠.

وموسى فإن كثيرا من الناس حملوها على محامل مخالفة للكتاب والسنة وإجماع الأمة ومنهم من كذب بالحديث لعدم فهمه له والحديث حق يوجب أن الإنسان إذا جرت عليه مصيبة بفعل غيره مثل أبيه أو غير أبيه لا سيما إذا كان أبوه قد تاب منها فلم يبق عليه من جهة الله تبعة كما جرى لآدم صلوات الله عليه قال تعالى ﴿وَعَصَيْ ءَادَمُ رَبَّهُ. فَغَوَىٰ الله أُمُّ ٱجْنَبَنُهُ رَبُّهُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ [طه: ١٢١ - ١٢١] وقال ﴿فَلَلَقِّنَ ءَادَمُ مِن زَيِّهِ كَلِمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٣٧] وكان آدم وموسى أعلم بالله من أن يحتج أحدهما لذنبه بالقدر ويوافقه الآخر ولو كان كذلك لم يحتج آدم إلى توبة ولا أهبط من الجنة وموسى هو القائل ﴿رَبِّ إِنِّي ظُلَمْتُ نَفْسِي فَأَغْفِرْ لِي ﴾ [القصص: ١٦]وهو القائل ﴿رَبِّ أَغْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِ رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينِ ﴾ [الأعراف: ١٥١] وهو القائل ﴿أَنتَ وَلِيُّنَا فَأَغْفِرُ لَنَا وَٱرْحَمْناً وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْغَنفِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٥٥] وهو القائل لقومه ﴿فَتُوبُوٓا إِلَى بَارِيكُمْ فَٱفَّنُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِيكُمْ ﴾[البقرة: ١٥] فلو كان المذنب يعذر بالقدر لم يحتج إلى هذا بل كان الإحتجاج بالقدر لما حصل من موسى ملام على ما قدر عليه من المصيبة التي كتبها الله وقدرها ومن الإيمان بالقدر أن يعلم العبد أن ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليصيبه فالمؤمن يصبر على المصائب ويستغفر من الذنوب والمعائب والجاهل الظالم يحتج بالقدر على ذنوبه وسيئاته ولا يعذر بالقدر من أساء إليه ولا يذكر القدر عند ما ييسره الله له من الخير فعكس القضية بل كان الواجب عليه إذا عمل حسنة أن يعلم أنها نعمة من الله هو يسرها وتفضل بها فلا يعجب بها ولا يضيفها إلى نفسه كأنه الخالق لها وإذا عمل سيئة إستغفر وتاب منها وإذا أصابته مصيبة سماوية أوبفعل العباد يعلم أنها كانت مقدرة مقضية عليه(١).

الناس مأمورون عند المصائب التي تصيبهم بأفعال الناس أو بغير أفعالهم بالتسليم للقدر وشهود الربوبية كما قال تعالى ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۷ ص: ۹۱–۹۸.

قَلْبَهُۥ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [التغابن: ١١] قال ابن مسعود أوغيره هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم وفي الحديث الصحيح عن النبي ﷺ إحرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجزن وإن أصابك شيء فلا تقل لو أني فعلت لكان كذا وكذا ولكن قل قدر الله وما شاء فعل فإن لو تفتح عمل الشيطان فأمره بالحرص على ما ينفعه وهوطاعة الله ورسوله فليس للعباد أنفع من طاعة الله ورسوله وأمره إذا أصابته مصيبة مقدرة أن لا ينظر إلى القدر ولا يتحسر بتقدير لا يفيد ويقول قدر الله وما شاء فعل ولا يقول لو أني فعلت لكان كذا فيقدر ما لم يقع يتمنى أن لو كان وقع فإن ذلك إنما يورث حسر وحزنا لا يفيد والتسليم للقدر هو الذي ينفعه كما قال بعضهم الأمر أمران أمر فيه حيلة فلا تعجز عنه وأمر لا حيلة فيه فلا تجزع منه وما زال أئمة الهدى من الشيوخ وغيرهم يوصون الإنسان بأن يفعل المأمور ويترك المحظور ويصبر على المقدور وإن كانت تلك المصيبة بسبب فعل آدمي فلو أن رجلا أنفق ماله في المعاصى حتى مات ولم يخلف لولده مالا أوظلم الناس بظلم صاروا لأجله يبغضون أولاده ويحرمونهم ما يعطونه لأمثالهم لكان هذا مصيبة في حق الأولاد حصلت بسبب فعل الأب فإذا قال أحدهم لأبيه أنت فعلت بنا هذا قيل للإبن هذا كان مقدورا عليكم وأنتم مأمورون بالصبر على ما يصيبكم والأب عاص لله فيما فعله من الظلم والتبذير ملوم على ذلك لا يرتفع عنه ذم الله وعقابه بالقدر السابق فإن كان الأب قد تاب توبة نصوحا وتاب الله عليه وغفر له لم يجز ذمه ولا لومه بحال لا من جهة حق الله فإن الله قد غفر له ولا من جهة المصيبة التي حصلت لغيره بفعله إذ لم يكن هو ظالمًا لأولئك فإن تلك كانت مقدرة عليهم وهذا مثال قصة آدم فإن آدم لم يظلم أولاده بل إنما ولدوا بعد هبوطه من الجنة وإنما هبط آدم وحواء ولم يكن معهما ولد حتى يقال أن ذنبهما تعدى إلى ولدهما ثم بعد هبوطهما إلى الأرض جاءت الأولاد فلم يكن آدم قد ظلم أولاده ظلما يستحقون به ملامه وكونهم صاروا في الدنيا دون الجنة أمر كان مقدرا عليهم لا يستحقون به لوم آدم وذنب آدم كان قد تاب منه قال الله تعالى ﴿وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُۥ فَعَوَىٰ ﴿١١) ثُمَّ ٱجْنَبُهُ رَبُّهُۥ فَنَاب عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ [طه: ١٢١ - ١٢١] وقال ﴿فَنَلَقَىٰ ءَادَمُ مِن زَيِّهِ عَلَيْمَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ, هُوَ النَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾

[البقرة: ٣٧] فلم يبق مستحقا لذم ولا عقاب وموسى كان أعلم من أن يلومه لحق الله على ذنب قد علم أنه تاب منه فموسى أيضا قد تاب من ذنب عمله وقد قال موسى ﴿أَنتَ وَلَيُّنَا فَأَغْفِرُ لَنَا وَٱرْحَمَّنا ۗ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْعَنِفِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٥٥] وآدم أعلم من أن يحتج بالقدر على أن المذنب لا ملام عليه فكيف وقد علم أن إبليس لعنه الله بسبب ذنبه وهو أيضا كان مقدرا عليه وآدم قد تاب من الذنب وإستغفر فلو كان الإحتجاج بالقدر نافعا له عند ربه لإحتج ولم يتب ويستغفر(١). وقد روى في الإسرائيليات أنه إحتج به وهذا مما لا يصدق به لو كان محتملا فكيف إذا خالف أصول الإسلام بل أصول الشرع والعقل نعم إن كان ذكر القدر مع التوبة فهذا ممكن لكن ليس فيما أخبر الله به عن آدم شيء من هذا ولا يجوز الإحتجاج في الدين بالإسرائيليات إلا ما ثبت نقله بكتاب الله أوسنة رسوله فإن النبي ﷺ قد قال إذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم وأيضا فلو كان الإحتجاج بالقدر نافعا له فلماذا أخرج من الجنة وأهبط إلى الأرض فإن قيل وهو قد تاب فلماذا بعد التوبة أهبط إلى الأرض قيل التوبة قد يكون من تمامها عمل صالح يعمله فيبتلى بعد التوبة لينظر دوام طاعته قال الله تعالى ﴿ إِلَّا اَلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ وَأَصَّـ لَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُم ﴾ [آل عمران: ٨٩] في التائب من الردة وقال في كاتم العلم ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتِهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ ۚ وَأَنَا ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٠] وقال ﴿ وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِكَايُلِتِنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَرَبُكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ، مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوٓءً البِحَهَلَةِ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [الأنعام: ٥٤] وقال في القذف ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴾ [النور: ٥] وقال ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَالِحًا فَأُوْلَيَهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنْوُرًا تَحِيمًا ٧٠٠ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ. يَنُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَابًا ﴾ [الضرقان: ٧٠ - ٧١] وقال ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَّ أَهْتَدَىٰ ﴾[طه: ٨٦] ولما تاب كعب بن مالك وصاحباه أمر رسول اله ﷺ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۳۱۹–۳۲۳.

المسلمين بهجرهم حتى نسائهم ثمانين ليلة وقال النبى في الغامدية لما رجمها لقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغفر له وهل وجدت أفضل من أن جادت بنفسها لله وقد أخبر الله عن توبته على بنى إسرائيل حيث قال لهم موسى كَوْفُو إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُكُم وَالله عن توبته على بنى إسرائيل حيث قال لهم موسى كَوْفُو إِنَّكُمْ ظَلَمْتُم أَنفُكُم وَالله عن توبته على بنى إسرائيل حيث قال لهم موسى كَوْفُو إِنَّكُمْ ظَلَمْتُم أَنفُكُم وَالله عن البقرة على البقرة على البقرة عنها وإذا كان الله تعالى قد يبتلى العبد من الحسنات والسيئات والسراء والضراء بما يحصل معه شكره وصبره أم كفره وجزعه وطاعته أم معصيته فالتائب أحق بالإبتلاء فآدم أهبط إلى الأرض إبتلاء له ووفقه الله في هبوطه لطاعته فكان حاله بعد الهبوط خيرا من حاله قبل الهبوط (۱).

## خير الخلق الذين يصبرون على المصائب ويستغفرون

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۳۱۹–۳۲۳.

موسى انت ادم ابوالبشر خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه وعلمك اسماء كل شيء لماذا اخرجتنا ونفسك من الجنة فقال له ادم انت موسى الذى اصطفاك الله برسالته وبكلامه وخط لك التوراة بيده فبكم وجدت مكتوبا على قبل ان اخلق ﴿وَعَصَيْ ءَادَهُ رَبُّهُۥ فَغُوكُ ﴾ [طه: ١٢١] قال بكذا وكذا سنة قال فحج ادم موسى وهذا الحديث في الصحيحين من حدیث ابی هریرة وقد روی باسناد جید من حدیث عمر رضی الله عنه فآدم علیه السلام انما حج موسى لان موسى لامه على ما فعل لاجل ما حصل لهم من المصيبة بسبب اكله من الشجرة لم يكن لومه له لاجل حق الله في الذنب فان ادم كان قد تاب من الذنب كما قال تعالى ﴿فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن زَيِّهِ عَكَامَتٍ فَنَابَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] وقال تعالى ﴿ ثُمُّ ٱجْنَبُهُ رَبُّهُ وَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ [طه: ١٢٢] وموسى ومن هودون موسى عليه السلام يعلم انه بعد التوبة والمغفرة لا يبقى ملام على الذنب وآدم اعلم بالله من ان يحتج بالقدر على الذنب وموسى عليه السلام اعلم بالله تعالى من ان يقبل هذه الحجة فان هذه لوكانت حجة على الذنب لكانت حجة لابليس عدو آدم وحجة لفرعون عدوموسى وحجة لكل كافر وفاجر وبطل امر الله ونهيه بل انما كان القدر حجة لآدم على موسى لانه لام غيره لاجل المصيبة التي حصلت له بفعل ذلك وتلك المصيبة كانت مكتوبة عليه وقد قال تعالى ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۗ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُۥ ﴾ [التغابن: ١١] وقال انس خدمت النبي عشر سنين فما قال لي اف قط ولا قال لشيء فعلته لم فعلته ولا لشيء لم افعله لم لا فعلته وكان بعض اهله اذا عاتبني على شيء يقول دعوه فلو قضي شيء لكان (١).

فإن آدم اعترف بانه هوالفاعل للخطيئة وانه هو الظالم لنفسه وتاب من ذلك ولم يقل إن الله ظلمنى ولا أن الله أمرنى فى الباطن بالأكل قال تعالى ﴿فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن رَّبِهِ عَلَى اللهُ فَنَاكَ عَلَيْهُ إِنَّهُ هُو النَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] وقال تعالى ﴿قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَرَ تَغْفِرُ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۱۰۷–۱۰۹.

لَنَا وَتَرْحَمَّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣] وابليس أصر واحتج بالقدر فقال ﴿رَبِّ بِمَآ أَغُويَنَنِي لأَزْيِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلأَغُوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٣٩](١).

# والناس الذين ضلوا في القدر على ثلاثة أصناف

فإن القدر يجب الإيمان به ولا يجوز الإحتجاج به على مخالفة أمر الله ونهيه ووعده ووعيده والناس الذين ضلوا في القدر على ثلاثة أصناف قوم آمنوا بالأمر والنهي والوعد والوعيد وكذبوا بالقدر وزعموا أن من الحوادث مالا يخلقه الله كالمعتزلة ونحوهم وقوم آمنوا بالقضاء والقدر ووافقوا أهل السنة والجماعة على أنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن وأنه خالق كل شئ وربه ومليكه لكن عارضوا هذا بالأمر والنهى وسموا هذا حقيقة وجعلوا ذلك معارضا للشريعة وفيهم من يقول إن مشاهدة القدر تنفى الملام والعقاب وإن العارف يستوى عنده هذا وهذاوهم في ذلك متناقضون مخالفون للشرع والعقل والذوق والوجد فإنهم لا يسوون بين من أحسن إليهم وبين من ظلمهم ولا يسوون بين العالم والجاهل والقادر والعاجز ولا بين الطيب والخبيث ولا بين العادل والظالم بل يفرقون بينهما ويفرقون أيضا بموجب أهوائهم وأغراضهم لا بموجب الأمر والنهى ولا يقفون لا مع القدر ولا مع الأمر بل كما قال بعض العلماء أنت عند الطاعة قدرى وعند المعصية جبرى أى مذهب يوافق هواك تمذهبت بهولا يوجد أحد يحتج بالقدر في ترك الواجب وفعل المحرم إلا وهو متناقض لا يجعله حجة في مخالفة هواه بل يعادي من آذاه وان كان محقا ويجب من وافقه على غرضه وان كان عدوا لله فيكون حبه وبغضه وموالاته ومعاداته بحسب هواه وغرضه وذوق نفسه ووجده لا بحسب أمر الله ونهيه ومحبته وبغضه وولايته وعدأوته إذ لا يمكنه أن يجعل القدر حجة لكل أحد فإن هذا مستلزم للفساد الذي لا صلاح معه والشر الذي لا خير فيه اذ لو جاز أن يحتج كل أحد بالقدر لما عوقب معتد ولا اقتص من ظالم باغ ولا أخذ لمظلوم حقه من ظالمه ولفعل كل أحد ما يشتهيه من غير معارض يعارضه فيه وهذا فيه من الفساد ما لا يعلمه الا رب العباد فمن المعلوم بالضرورة أن الأفعال تنقسم إلى ما ينفع العباد وإلى ما يضرهم والله قد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۳۲۸.

بعث رسوله ﷺ يأمر المؤمنين بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث فمن لم يتبع شرع الله ودينه تبع ضده من الأهواء والبدع وكان احتجاجه بالقدر من الجدل بالباطل ليدحض به الحق لا من باب الاعتماد عليه ولزمه أن يجعل كل من جرت عليه المقادير من أهل المعاذير وان قال أنا أعذر بالقدر من شهده وعلم أن الله خالق فعله ومحركه لا من غاب عن هذا الشهود أوكان من أهل الجحود قيل له فيقال لك وشهود هذا وجحود هذا من القدر فالقدر متناول لشهود هذا وجحود هذا فإن كان هذا موجبا للفرق مع شمول القدر لهما فقد جعلت بعض الناس محمودا وبعضهم مذموما مع شمول القدر لهما وهذا رجوع إلى الفرق واعتصام بالأمر والنهى وحينئذ فقد نقضت أصلك وتناقضت فيه وهذا لازم لكل من دخل معك فيه ثم مع فساد هذا الاصل وتناقضه فهو قول باطل وبدعة مضلة فمن جعل الإيمان بالقدر وشهوده عذرا في ترك الواجبات وفعل المحظورات بل الإيمان بالقدر حسنة من الحسنات وهذه لا تنهض بدفع جميع السيئات فلو أشرك مشرك بالله وكذب رسوله ناظرا إلى أن ذلك مقدر عليه لم يكن ذلك غافرا لتكذيبه ولا مانعا من تعذيبه فان الله لا يغفر أن يشرك به سواء كان المشرك مقرا بالقدر وناظرا اليه أو مكذبا به أو غافلا عنه فقد قال ابليس ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَآ أَغُويَـٰنِنِي ا لَأُزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأُغُوِيَنَّهُمُ أَجْمَعِينَ ﴾[الحِجر: ٣٩] فاصر واحتج بالقدر فكان ذلك زيادة في كفره وسببا لمزيد عذابه وأما آدم عليه السلام فانه قال﴿قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحُمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾[الأعراف: ٢٣] قال تعالى ﴿فَلَلَقَى ءَادَمُ مِن رَّبِهِ عَكِمَتٍ فَنَابَ عَلِيَهِ ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٧] فمن استغفر وتاب كان آدميا سعيدا ومن أصر واحتج بالقدر كان ابليسيا شقيا وقد قال تعالى لإبليس ﴿لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ص: ٨٥] وهذا الموضع ضل فيه كثير من الخائضين في الحقائق فانهم يسلكون أنواعا من الحقائق التي يجدونها ويذوقونها ويحتجون بالقدر فيما خالفوا فيه الأمر فيضاهؤن المشركين الذين كانوا يبتدعون دينا لم يشرعه الله ويحتجون بالقدر على مخالفة

أمر الله<sup>(١)</sup>.

﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَاللَّهِمُ وَالَّذِينَ كَفُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَتِنَا أَوْلَتِهِكَ أَصْحَابُ النَّارِ ۚ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨ - ٣٩]

فان الرسل جميعهم أمروا بالتوحيد

فإن الخلق لا يعلمون ما يحبه الله ويرضاه وما أمر به وما نهى عنه وما أعده لأوليائه من كرامته وما وعد به أعداءه من عذابه ولا يعرفون ما يستحقه الله تعالى من أسمائه الحسنى وصفاته العليا التى تعجز العقول عن معرفتها وأمثال ذلك الا بالرسل النين أرسلهم الله إلى عباده فالمؤمنون بالرسل المتبعون لهم هم المهتدون الذين يقربهم لديه زلفى ويرفع درجاتهم ويكرمهم فى الدنيا والآخرة وأما المخالفون للرسل فإنهم ملعونون وهم عن ربهم ضالون محجوب ونقال ابن عباس تكفل الله لمن قرأ القرآن وعمل بما فيه أن لا يضل فى الدنيا ولا يشقى فى الآخرة (٢).

كل أمة مشركة أصل شركها عدم كتاب منزل من السماء وكل أمة مخلصة أصل اخلاصها كتاب منزل من السماء فان بنى آدم محتاجون إلى شرع يكمل فطرهم فافتتح الله الجنس بنبوة آدم كما قال تعالى ﴿ وَعَلَمْ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلَها ﴾ [البقرة: ٣١] وهلم جرا فمن خرج عن النبوات وقع فى الشرك وغيره وهذا عام فى كل كافر غير كتابى فانه مشرك وشركه لعدم إيمانه بالرسل الذين قال الله فيهم ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ الشَّوا الله ومن كان على دينه من بنيه على التوحيد لله لاتباعهم النبوة قال تعالى ﴿ وَمَا كَانَ ٱلنَّ الله ومن كان على دينه من بنيه على التوحيد لله لاتباعهم النبوة قال تعالى ﴿ وَمَا كَانَ ٱلنَّ الله ومن كان على دينه من بنيه على التوحيد الله لاتباعهم النبوة قال بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على الاسلام فبتركهم اتباع شريعة الانبياء وقعوا في الشرك لا بوقوعهم في الشرك كلهم على الاسلام فبتركهم اتباع شريعة الانبياء وقعوا في الشرك لا بوقوعهم في الشرك كلهم على الاسلام فبتركهم اتباع شريعة الانبياء وقعوا في الشرك لا بوقوعهم في الشرك

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۳۰۲.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۱ ص: ۱۲۲.

خرجوا عن شريعة الاسلام فان آدم أمرهم بما أمره الله به حيث قال له ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّني هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٣ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِعَاينتِنَا أَوْلَيْكَ أَصْعَابُ النَّارِ ۚ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨ - ٣٩] وقال في الآية الأخرى ﴿فَمَن ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِ لُّ وَلَا يَشْقَى اللَّهُ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ. مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ. يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَى الله وَبُّ لِمَ حَشَرْتَنِيَّ أَعْمَىٰ وَقَدُّكُنتُ بَصِيرًا ١١٠ قَالَ كَذَلِكَ أَنتُكَ ءَاينتُنَا فنسينَها وَكَذَلِكَ ٱلْمِوْمُ نُسَىٰ ﴿ [طه: ١٢٣ - ١٢٦] فهذا الكلام الذي خاطب الله به آدم وغيره لما اهبطهم قد تضمن أنه أوجب عليهم اتباع هداه المنزل وهو الوحى الوارد على أنبيائه وتضمن ان من اعرض عنه وان لم يكذب به فانه يكون يوم القيامة في العذاب المهين وان معيشتة تكون ضنكا في هذه الحياة وفي البرزخ والآخرة وهو المضنوكة النكدة المحشوة بأنواع الهموم والغموم والاحزان كما أن الحياة الطيبة هي لمن آمن وعمل صالحا فمن تمسك به فانه لا يشرك بربه فان الرسل جميعهم أمروا بالتوحيد وأمروا به قال تعالى ﴿وَمَاۤ أَرۡسَلۡكَا مِن قَبۡلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِىٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ. لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥] فبين انه لا بد ان يوحي بالتوحيد إلى كل رسول وقال تعالى ﴿ وَسَّئُلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن زُسُلِنَاۤ أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَن ءَالِهَةً ﴿ يُعْبَدُونَ ﴾ [الزُّخرُف: ١٥] فبين انه لم يشرع الشرك قط فهذان النصان قد دلا على أنه امر بالتوحيد لكل رسول ولم يأمر بالاشراك قط وقد أمر آدم وبنية من حين اهبط باتباع هداه الذي يوحيه إلى الأنبياء فثبت ان علة الشرك كان من ترك اتباع الانبياء والمرسلين فيما امروا به من التوحيد والدين لا أن الشرك كان علة للكفر بالرسل فان الاشراك والكفر بالرسل متلازمان في الواقع فهذا في الكفار بالنبوات المشركين<sup>(١)</sup>.

بعث الله الرسل مبشرين ومنذرين مبشرين بنعمة الله التامة في جنته لمن أطاعهم فاتبع الذكر الذي أنزل عليهم واستعمل القسط الذي بعثوا به ومنذرين بتعظيمهم عقاب الله لمن أعرض عن ذلك وعصاهم فكان من الظالمين قال تعالى ﴿ قَالَ اَهْبِطَا مِنْهَ اللهُ عَمَا اللهُ لمن أعرض عن ذلك وعصاهم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ۱۰۲–۱۰۷.

بَعَضُكُمُ لِبَعْضِ عَدُوُّ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَى الله وَمَنْ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ وَيُومَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ [طه: ١٢٣ - ١٢٤] وقال العَرْضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ وَيُومَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ [طه: ١٢٣ - ١٢٤] وقال تعالى ﴿فَإِمَّا يَأْتِينَكُمُ مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللهُ وَاللهِ مَا يَعْزَنُونَ اللهُ وَاللهِ مَا يَعْزَنُونَ اللهُ وَاللهِ مَا يَعْزَنُونَ اللهُ وَاللهُ فَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ مَا يَعْمَالُونُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَكُونُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ مُلْمُ اللّهُ وَلَا لَهُ مُعْلَوْلُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَلْهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَلْهُ وَلَا لَهُ مَا اللهُ وَلِلّهُ وَاللّهُ وَلَلْهُ وَلَلْهُ اللّهُ وَلِللّهُ وَاللّهُ وَلِلللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلِلللللّهُ وَلِلللللهُ وَلِللللللّهُ وَلَا لِلللللّهُ وَلِلْمُ الللّهُ وَلِللللللّهُ وَلَلْهُ وَلَلْمُ ولِلللللّهُ وَلِلللللّهُ وَلِلللللللّهُ وَلِلللللللّهُ وَلِللللّ

قال تعالى ﴿ بَكَىٰ مَنْ أَسَلَمَ وَجَهَهُ, لِلّهِ وَهُو مُحْسِنٌ ﴾ [البقرة: ١١٢] اخلاص الدين لله وهو عبادته وحده لا شريك له وهو حقيقة قوله ﴿إِيَّاكَ نَبْتُهُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِبِ ﴾ [الفاتحة: ٥] ﴿ وَهُو مُحْسِنٌ ﴾ [البقرة: ١١٢] فالأول وهو إسلام الوجه هو النية وهذا الثاني وهو الاحسان هو العمل وهذا الذي ذكره في هاتين الآيتين هو الايمان العام والاسلام العام الذي أوجبه الله على جميع عباده من الأولين والآخرين وهو دين الله العام الذي لا يقبل من احد سواه وبه بعث جميع الرسل كما قال تعالى ﴿ وَلَقَدّ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ

## النعيم التام هو في الدين الحق

أصل جامع في الاعتصام بكتاب الله ووجوب اتباعه وبيان الاهتداء به في كل ما يحتاج إليه الناس من دينهم وأن النجاة والسعادة في اتباعه والشقاء في مخالفته وما دل عليه من اتباع السنة والجماعة قال الله تعالى ﴿ قَالَ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) قاعدة في المحبة ج: ١ ص: ٦٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۱۲ ص: ٤٧٠.

وفى السورة الأخرى ﴿فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ وَاَلَذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَتِنَآ أَوْلَـٰتِكَ أَصْحَابُ النَّارِ ۚ هُمْ فِنِهَا خَلِدُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨ - ٣٩](١).

أن التوحيد والايمان بالرسل متلازمان وكذلك الايمان باليوم الآخر هو والايمان باليوم الآخر هو والايمان بالرسل متلازمان فالثلاثة متلازمة ولهذا يجمع بينها في مثل قوله ﴿وَلاَ تَنَبِعُ أَهُواءَ اللَّذِينَ كَذَبُواْ بِعَايَدِتَا وَاللَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرةِ وَهُم بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [الانعام: ١٥٠] ولهذا أخبر ان الذين لا يؤمنون بالآخرة مشركون فقال تعالى ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحُدَهُ الشَّمَازَتَ قُلُوبُ اللَّذِينَ لا يؤمنون بالآخرة مشركون فقال تعالى ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحُدَهُ الشَّمَازَتَ قُلُوبُ اللَّذِينَ لا يُؤمِنُونَ بِالْآخِرَةِ ﴾ [الزُمر: ١٥] وأخبر عن جميع الأشقياء ان الرسل انذرتهم باليوم الآخر

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۹ ص: ۷۷.

<sup>(</sup>٢) قاعدة في المحبة ج: ١ ص: ١٣٧.

كما قال تعالى ﴿كُلُّمَا أَلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلُمُ خَرَنَنُهُا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ﴿ فَالْوَا بَلَى قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبَنا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالِ كِيرٍ ﴿ ۖ وَقَالُواْ لَوَكُنَّا نَسْمَعُ أَوْنَعْقِلُ مَاكُنَّا فِي أَصْبَ السَّعِيرِ ﴿ ۖ ۖ فَأَعْتَرَفُواْ بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقًا لِلْأَصْحَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾[الله : ٨ - ١١] فأخبر ان الرسل أنذرتهم وانهم كذبوا بالرسالة وقال تعالى ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًا ۖ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتْ أَبُوَبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهُمآ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُم يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءاينتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونِكُمْ لِقَآء يَوْمِكُمُ هَندَا ۚ قَالُواْ بَكِنَ ﴾ [النُّمَر: ٧١] فأخبرعن اهل النار انهم قد جاءتهم الرسالة وانذروا باليوم الآخر وقال تعالى ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَيِعًا يَهُمَ شَرَ ٱلْجِينَ قَدِ ٱسْتَكُثَرَتُم مِّنَ ٱلْإِنسِ ۗ وَقَالَ أَوْلِيَ آؤُهُم مِّنَ ٱلْإِنسِ رَبَّنَا ٱسۡتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَآ أَجَلَنا ٱلَّذِيٓ أَجَّلْتَ لَنَاۚ قَالَ ٱلنَّارُ مَثْوَسَكُمْ خَلِدِينَ فِيهَآ إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ إِنَّ رَبُّكَ حَرِيمُ عَلِيمٌ اللهُ وَكَذَلِكَ نُوكِي بَعْضَ الظَّلِمِينَ بَعْضَابِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ (١١٠) يَدَمَعْشَرَ الْجِنِّ وَٱلْإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِي وَيُسْذِرُونَكُمْ لِقَاءَيَوْمِكُمْ هَنَدا ۚ قَالُواْ شَهِدَنَا عَلَى أَنفُسِناً ۖ وَغَرَّتَهُمُ ٱلْحَيَّوْةُ ٱللَّهُ نَياوَشَهِ دُواْ عَلَى أَنفُسهِمْ أَنَّهُمُ كَانُواْ كَنفِرِين ﴾ [الأنعام: ١٢٨ - ١٣٠] فأخبر عن جميع الجن والانس ان الرسل بلغتهم رسالة الله وهي آياته وأنهم انذروهم اليوم الآخر وكذلك قال ﴿قُلْهَلْ نُنَيِّنُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا النَّ أُولَةِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بَايَنتِ رَبِّهم وَلقَآبِهِ ﴾ [الكهف: ١٠٣ - ١٠٥] فأخبر انهم كفروا بآياته وهي رسالته وبلقائه وهو اليوم الآخر وقد اخبر ايضا في غير موضع بأن الرسالة عمت بنى آدم وان الرسل جاءوا مبشرين ومنذرين كما قال تعالى ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَتِّي بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۚ وَإِن مِّنۡ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤] وقال تعالى ﴿إِنَّاۤ أَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰٓ فَرَجٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [النساء: ١٦٣] إلى قوله ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥] وقال تعالى ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ۖ فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ١٠٠ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِكَايَلِنَا يَمَشُّهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨ - ٤٩] فأخبر ان من آمن بالرسل واصلح من الأولين والآخرين فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون وقال تعالى ﴿قُلْنَا ٱهْبِطُواْ

مِنْهَا جَمِيعًا ۚ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلاَ خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨] ومثل ذلك قوله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَارِيٰ وَٱلصَّاجِينَ مَنْ ءَامَنَ بَاللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٦٢] فذكر ان المؤمنين بالله وباليوم الآخر من هؤلاء هم اهل النجاة والسعادة وذكر في تلك الآية الايمان بالرسل وفي هذه الايمان باليوم الآخر لأنهما متلازمان وكذلك الايمان بالرسل كلهم متلازم فمن آمن بواحد منهم فقد آمن بهم كلهم ومن كفر بواحد منهم فقد كفر بهم كلهم كما قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِٱللَّهِ وَرُسُـلِهِ ﴾ [النساء: ١٥٠] إلى قوله ﴿ أُوْلَيْكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًّا ۚ ﴾ [النساء: ١٥١] الآيه والتي بعدها فأخبر ان المؤمنين بجميع الرسل هم اهل السعادة وان المفرقين بينهم بالايمان ببعضهم دون بعض هم الكافرون حقا وقال تعالى ﴿ وَكُلَّ إِنسَانِ أَلْزَمْنَاهُ طَايِرَهُ. فِي عُنُقِهِ ۗ وَنُخْرِجُ لَهُ. يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ كِتَبَايَلْقَنَاهُ مَنشُورًا (٣) ٱقُرُاْ كِنْبُكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيُومَ عَلَيْكَ حَسِيبًا (١١) مَّن ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَضِلُّ فَإِنَّ مَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ۚ وَلَا نَرْرُ وَازِرَةٌ وَزْرَ أُخْرَىٰ ۗ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٣ - ١٥] فهذة الأصول الثلاثة توحيد الله والايمان برسله وباليوم الآخر هي امور متلازمة والحاصل ان توحيد الله والايمان برسله واليوم الآخر هي امور متلازمة مع العمل الصالح فأهل هذا الايمان والعمل الصالح هم اهل السعادة من الأولين والآخرين والخارجون عن هذا الايمان مشركون اشقياء فكل من كذب الرسل فلن يكون الا مشركا وكل مشرك مكذب للرسل وكل مشرك وكافر بالرسل فهو كافر باليوم الآخر وكل من كفر باليوم الآخر فهو كافر بالرسل وهو مشرك (١).

#### محركات القلوب

ولا بد من التنبيه على قاعدة تحرك القلوب إلى الله عز وجل فتعتصم به فتقل آفاتها أو تذهب عنها بالكلية بحول الله وقوته فنقول إعلم أن محركات القلوب إلى الله عز

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۹ ص: ۳۰–۳۳.

وجل ثلاثة الحبة والخوف والرجاء وأقواها الحبة وهي مقصودة تراد لذاتها لأنها تراد في الدنيا والآخرة بخلاف الخوف فإنه يزول في الآخرة قال الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْ زَنُونَ ﴾ [الأحقاف: ١٣] وقال الله تعالى ﴿فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨] والخوف المقصود منه الزجر والمنع من الخروج عن الطريق فالحبة تلقى العبد في السير إلى محبوبه وعلى قدر ضعفها وقوتها يكون سيره إليه والخوف يمنعه أن يخرج عن طريق الحبوب والرجاء يقوده فهذا أصل عظيم يجب على كل عبد أن يتنبه له فإنه لا تحصل له العبودية بدونه وكل أحد يجب أن يكون عبدا لله لا لغيره فإن قيل فالعبد في بعض الأحيان قد لا يكون عنده محبة تبعثه على طلب محبوبه فأى شيء يحرك القلوب قلنا يحركها شيئان أحدهما كثرة الذكر للمحبوب لأن كثرة ذكره تعلق القلوب به ولهذا أمر الله عز وجل بالذكر الكثير فقال تعالى ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كِثِيرًا ١١٠ وَسَبِّحُوهُ بُكُوفاً وَأَصِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٤١ - ٤٢] الآية والثاني مطالعة آلائه ونعمائه قال الله تعالى ﴿فَأَذْكُرُواْ ءَالآءَ ٱللَّهِ لَعَلَّكُم نُقُلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٩] وقال تعالى﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ [النحل: ٥٣] وقال تعالى ﴿وَأَسْبَغَ عَلِيَكُمْ نِعَمَهُۥ ظَيهِرَةً وَيَاطِنَةً ﴾[القمان: ٢٠] وقال تعالى ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِغْمَةَ أُلَّهِ لَا تُحْصُوهَآ ﴾ [النحل: ١٨] فإذا ذكر العبد ما أنعم الله به عليه من تسخير السماء والأرض وما فيها من الأشجار والحيوان وما أسبغ عليه من النعم الباطنة من الإيمان وغيره فلا بد أن يثير ذلك عنده باعثا وكذلك الخوف تحركه مطالعة آيات الوعيد والزجر والعرض والحساب ونحوه وكذلك الرجاء يحركه مطالعة الكرم والحلم والعفو وما ورد في الرجاء والكلام في التوحيد واسع وإنما الغرض مبلغ التنبيه على تضمنه الإستغناء بأدنى إشارة والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم(١).

﴿ فَلَمَّا جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ-

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۹۵-۹۳.

يَسَّمَّزِءُونَ ﴾ [غاهر: ٢٨] والكفار بالرسل من قوم نوح وعاد وثمود وقوم لوط وشعيب وقوم إبراهيم وموسى ومشركى العرب والهند والروم والبربر والترك واليونان والكشدانيين وسائر الأمم المتقدمين والمستأخرين يتبعون ظنونهم واهواءهم ويعرضون عن ذكر الله الذي آتاهم من عنده كما قال لهم لما اهبط آدم من الجنة ﴿فَإِمَّا يَأْتِينَكُمُ مِّنِي هُدَى فَمَن يَبِعَ هُدَاى فَلَاخُونُ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللهِ ويصفون الله الله ويصفون الله الله ويصفون الله الله ويصفون الله الله ويصفون المنال المنسوبة ويلاعون الجدل والكلام والقوة والسلطان والمال ويسخرون منهم قال الله ويصفون إنباع المرسلين بأنهم سفهاء واراذل وضلال ويسخرون منهم قال الله ويصفون إنباع المرسلين بأنهم سفهاء واراذل وضلال ويسخرون منهم قال الله يسمون أنفسهم الحكماء والفلاسفة ويدعون الجدل والكلام والقوة والسلطان والمال ويصفون إنباع المرسلين بأنهم سفهاء واراذل وضلال ويسخرون منهم قال الله يستمرون أنفسهم أخماء والفلاسفة ويدعون الجدل والكلام والقوة والسلطان والمال ويسخرون منهم قال الله يستمرون أنفسهم أخماء والفلاسفة ويدعون الجدل والكلام والقوة والمطان والمال ويسخرون منهم قال الله يستمرون أنفسهم أخماء والفلاسفة ويدعون الجدل والكلام والقوة والمطان والمال ويسخرون منهم قال الله يستمرون أنها مَا يُورَحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْمِلْهِ وَمَافَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ وَمَافَ وَمَافَ وَمَافَ وَمَافَ وَمَافَ اللهِ وَمَافَ وَاللهِ وَمَافَ وَمَاف

# فإن انتفاء الخوف علة تقتضى انتفاء ما يخافه

فإن انتفاء الخوف علة تقتضى انتفاء ما يخافه ولهذا قال ﴿ وَلَا خُوفُ عَلَيْهِم وَلَا هُمَ وَلَا هُمَ وَلَا هُمَ وَلَا هُمَ وَلَا هُمَ وَان الله ونفى يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٦٢] لم يقل لا يخافون فهم لا خوف عليهم وان كانوا يخافون الله ونفى عنهم أن يجزنوا لان الحزن انما يكون على ماض فهم لا يجزنون بحال لا في القبر ولا في عرصات القيامة بخلاف الحوف فانه قد يحصل لهم قبل دخول الجنة ولا خوف عليهم في الباطن كما قال تعالى ﴿ أَلا إِنَ أَوْلِيآ اللَّهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْ زَنُونَ ﴿ آلَا إِنَ اللَّهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْ زَنُونَ ﴾ الَّذِينَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص: ۱۰.

ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ﴾ [يونس: ٦٢ - ٦٣](١).

الحزن فلم يأمر الله به ولا رسوله بل قد نهى عنه

واما الحزن فلم يأمر الله به ولا رسوله بل قد نهى عنه في مواضع وان تعلق بامر الدين كقوله تعالى ﴿وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحَرَنُواْ وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم ثُوَّمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩] وقوله ﴿ وَلَا تَحْذَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ﴾ [النحل: ١٢٧] وقوله ﴿ إِذْ يَـقُولُ لِصَنجِهِ وَلا يَحْدَزُنْ إِنَ ٱللَّهَ مَعَنَا ﴾[التوبة: ١٠] وقوله ﴿ وَلا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ ﴾ [يونس: ٢٥] وقوله ﴿ لِكِيِّلَا تَأْسَوا عَلَىٰ مَا فَا تَكُمُّ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا ءَا تَكَكُم ۗ ﴾ [الحديد: ٢٣] وامثال ذلك كثير وذلك لانه لا يجلب منفعة ولا يدفع مضرة فلا فائدة فيه وما لا فائدة فيه لا يأمر الله به نعم لا يأثم صاحبه اذا لم يقترن بحزنه محرم كما يحزن على المصائب كما قال النبي ان الله لا يؤاخذ على دمع العين ولا على حزن القلب ولكن يؤاخذ على هذا أويرحم واشار بيده إلى لسانه وقال تدمع العين ويحزن القلب ولا نقول الا ما يرضي الرب ومنه قوله تعالى ﴿ وَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَتَأْسَفَىٰ عَلَىٰيُوسُفَ وَٱبْيَضَّتْ عَيْــنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ فَهُوَ كُظِيتٌ ﴾ [يوسف: ٨٤] وقد تبين بالحزن ما يثاب صاحبه عليه ويحمد عليه فيكون محمودا من تلك الجهة لا من جهة الحزن كالحزين على مصيبة في دينه وعلى مصائب المسلمين عموما فهذا يثاب على ما في قلبه من حب الخير وبغض الشر وتوابع ذلك ولكن الحزن على ذلك اذا افضى إلى ترك مأمور من الصبر والجهاد وجلب منفعة ودفع مضرة نهى عنه والا كان حسب صاحبه رفع الاثم عنه من جهة الحزنواما ان افضى إلى ضعف القلب واشتغاله به عن فعل ما امر الله ورسوله به كان مذموما عليه من تلك الجهة وان كان محمودا من جهة اخرى واما الحبة لله والتوكل عليه والاخلاص له ونحوذلك فهذه كلها خير محض وهي حسنة محبوبة في حق كل احد من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين ومن قال ان هذه المقامات تكون للعامة دون الخاصة فقد غلط في ذلك ان اراد خروج الخاصة عنها فان هذه لا يخرج عنها مؤمن قط وانما يخرج عنها كافر أو منافق

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٧ ص: ٢٧١.

وقد تكلم بعضهم فى ذلك بكلام بينا غلطه فيه وانه تقصير في تحقيق هذه المقامات بكلام مبسوط وليس هذا موضعه (١).

### لطائف لغوية

﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [البقرة: ٣٢] عليم منزه عن الجهل حكيم منزه عن السفه (٢٠).

ولفظ الإنباء يتضمن معنى الإعلام والإخبار لكنه في عامة موارد استعماله أخص من مطلق الأخبار فهو يستعمل في الإخبار بالامور الغائبة المختصة دون المشاهدة المشتركة كما قال ﴿فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَـُؤُلآء إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٣١] إلى قوله ﴿ قَالَ يَكَادَمُ أَنْبِعُهُم بِأَسْمَآهِمٍ مَّ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا لَبُنْهُم وَ وَمَا كُنتُم تَكُنْهُونَ ﴾ [البقرة: ٣٣] .

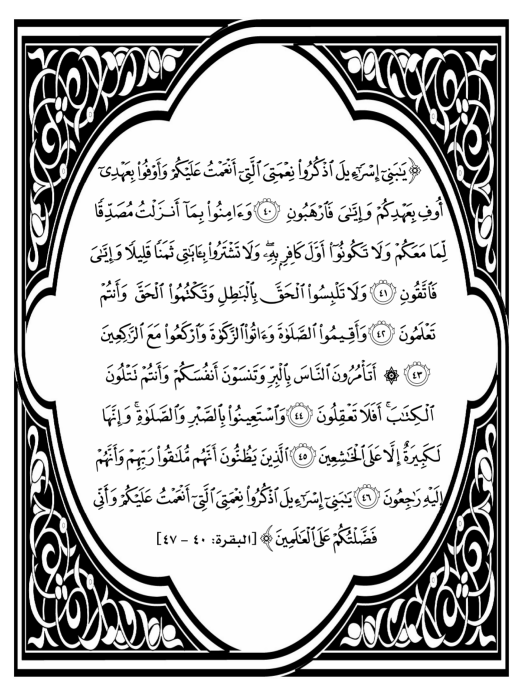
<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۰ ص: ۱۶–۱۷.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ٤٠٧.

<sup>(</sup>٣) النبوات ج: ١ ص: ٢٣٦.

مَن يُنيِبُ ﴾ [الشورى: ١٣] وكذلك قوله تعالى ﴿ هُوَ ٱلَّذِئَ ٱرْسَلَ رَسُولَهُۥ بِٱلْهُ ـَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾ [التوبة: ٣٣] والهدى هنا هو الايمان ودين الحق هو الاسلام واذا أطلق الهدى كان كالايمان المطلق يدخل فيه هذا وهذا (١١).

(۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۱۶۲.



ليس في القرآن آية واحدة تدل على اختصاص رسالته بالعرب وليس في القرآن آية واحدة تدل على اختصاص رسالته بالعرب وإنما فيه إثبات رسالته إليهم كما أن فيه إثبات رسالته إلى قريش وليس هذا مناقضا لهذا وفيه إثبات

﴿ يَنْبَنِي ٓ إِسۡرَٓءِيلَ ٱذۡكُرُواْ نِعۡمَتِى ٱلَّذِي ٱلَّتِي ٱلَّذِي ٱلَّذِي ٱلَّذِي اللَّهِ اللَّهِ مَا يَعَمُدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمُ وَإِيَّنِي فَٱرْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠]

# المسلمون عند شروطهم إلا شرطا أحل حراما أو حرم حلالا

وفى السنن عن النبي أنه قال المسلمون عند شروطهم إلا شرطا أحل حراما أو حرم حلالا وكل ما كان من الشروط التى بين القبائل والملوك والشيوخ والأحلاف وغير ذلك فانها على هذا الحكم باتفاق علماء المسلمين ما كان من الأمر المشروط الذى قد أمر الله به ورسوله فإنه يؤمر به كما أمر الله به ورسوله وان كان مما نهى الله عنه ورسوله فانه ينهى عنه كما نهى الله عنه ورسوله وليس لبنى آدم أن يتعاهدوا ولا يتعاقدوا ولا يتخالفوا ولا يتشارطوا على خلاف ما أمر الله به ورسوله بل على كل منهم ان يوفوا بالعقود والعهود التى عهدها الله إلى بنى آدم كما قال الله تعالى ﴿وَأَوْفُوا بِعَهْدِى أُوفِ

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ١ ص: ٣٧٥.

يِهَهدِكُم النين والاجارة والهبة وغيرهما أو ما يكون تارة من واحد وتارة من اثنين كعقد الوقف البيع والاجارة والهبة وغيرهما أو ما يكون تارة من واحد وتارة من اثنين كعقد الوقف والوصية فانه في جميع هذه العقود متى اشترط العاقد شيئا مما نهى الله عنه ورسوله كان شرطه باطلا وفي الصحيح عن عائشة رضى الله عنها عن النبي أنه قال من نذر ان يطيع الله فليطعه ومن نذر ان يعصى الله فلا يعصه والعقود المخالفة لما أمر الله به ورسوله هي من جنس دين الجاهلية وهي شعبة من دين المشركين وأهل الكتاب الذين عقدوا عقودا امروا فيها بما نهى الله عنه ورسوله ونهوا فيها عما أمر الله به ورسوله فهذا أصل عظيم على كل مسلم ان يتجنبه (۱).

# فلا يزول فقر العبد وفاقته إلا بالتوحيد

فلا يزول فقر العبد وفاقته إلا بالتوحيد فإنه لابد له منه وإذا لم يحصل له لم يزل فقيرا محتاجا معذبا في طلب ما لم يحصل له والله تعالى ﴿لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴿ النساء: ٤٨] وإذا حصل مع التوحيد الإستغفار حصل له غناه وسعادته وزال عنه ما يعذبه ولا حول ولا قوة إلا باللهو العبد مفتقر دائما إلى التوكل على الله والإستعانة به كما هو مفتقر إلى عبادته فلابد أن يشهد دائما فقره إلى الله وحاجته في أن يكون معبودا له وأن يكون معينا له فلا حول ولا قوة إلا بالله ولا ملجأ من الله إلا اليه قال تعالى ﴿إِنَّمَاذَلِكُمُ الشَّيْطَنُ يُحُوفُ له فلا حول ولا قوة إلا بالله ولا ملجأ من الله إلا اليه قال تعالى ﴿إِنَّمَاذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُحِعل أولياءه مخوفين ويجعل ناسا أولياء أن عمران: ١٧٥] فدلت الآية على أن الشيطان يجعل أولياء الشيطان ولا يخاف خائفين منهم ودلت الآية على أن المؤمن لا يجوز له أن يخاف أولياء الشيطان ولا يخاف أولياء الشيطان اله أمر به وخوف ألناس كما قال ﴿فَلَا تَحْشُولُ النَّاسِ عَلَيْكُمْ حُبَّةُ إِلّا الَّذِينَ طَلَمُوا مِنْهُمْ فَلا أولياء الشيطان نهى عنه قال تعالى ﴿إِنَّلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُبَّةُ إِلّا الَّذِينَ فَلا النَّاسِ عَلَى الله وأمر بخشيته وقال ﴿ الّذِينَ عَلَى الله وأمر بخشيته وقال ﴿ اللّذِينَ وَلَا الله وألّذِينَ الله وَمُن ويَخْشُونُهُمْ وَاخْشَونِ ﴾ [البقرة: ١٥٤] فنهى عن خشية الظالم وأمر بخشيته وقال ﴿ اللّذِينَ وَلِنَاتِ اللّهِ وَيَغَشُونُهُمْ وَاخْشَونَ الله وَاللّه وَالله وَاللّه وَاللّه حَسِيبًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦]

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۱ ص: ۹۰.

وقال وَإِنِّى فَأَرْهَبُونِ وَإِلِيقِرَة وَعِضِ الناس يقول يارب إنى أخافك وأخاف من لا يخافك فهذا كلام ساقط لا يجوز بل على العبد أن يخاف الله وحده ولا يخاف أحدا فإن من لا يخاف الله أذل من أن يخاف فإنه ظالم وهو من أولياء الشيطان فالخوف منه قد نهى الله عنه وإذا قيل قد يؤذينى قيل إنما يؤذيك بتسليط الله له وإذا أراد الله دفع شره عنك دفعه فالأمر لله وإنما يسلط على العبد بذنوبه وأنت إذا خفت الله فاتقيته وتوكلت عليه كفاك شركل شرولم يسلطه عليك فإنه قال وَمَن يَتُوكَّلُ عَلَى اللهِ فَهُوحَسَّبُهُ وَ الطلاق: ٣] وقى الآثار وتسليطه يكون بسبب ذنوبك وخوفك منه فإذا خفت الله وتبت من ذنوبك واستغفرته لم يسلط عليك كما قال وَمَاكات الله ألم الملوك قلوب الملوك ونواصيها بيدى فمن أطاعنى يقول الله أنا الله لا إله إلا أنا ملك الملوك قلوب الملوك ونواصيها بيدى فمن أطاعنى جعلتهم عليه نقمة فلا تشغلوا أنفسكم بسب الملوك ولكن توبوا إلى وأطيعون أعطفهم عليكم.

#### تحقيق التوحيد

وجعل الخشية والتقوى لله وحده كما قال﴿وَإِيَّنِي فَأَرْهَبُونِ ﴾[البقرة: ٤٠](١).

وأما ما في القرآن من ذكر عبادته وحده ودعائه وحده والإستعانة به وحده والخوف منه وحده فكثير كقوله ﴿وَلا يَخْشَوْنَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهَ ۗ ﴾[الأحزاب: ٣٩] وقوله ﴿وَإِنَّنَى فَأَنَّهُونِ ﴾ [البقرة: ٤١] .

ومن تحقيق التوحيد ان يعلم أن الله تعالى أثبت له حقا لا يشركه فيه مخلوق كالعبادة والتوكل والخوف والخشية والتقوى ﴿وَإِيَنَى كَالْعِبَادة والتوكل والخوف والخشية والتقوى ﴿وَإِيَنَى فَأَتَّقُونِ ﴾ [البقرة: ١٤] ومن هذا الباب أن النبى كان يقول في خطبته من يطع الله ورسوله فقد رشد ومن يعصهما فإنه لا يضر إلا نفسه ولن يضر

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱ ص: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٢ ص: ٤٤٧.

الله شيئا وقالو لا تقولوا ما شاء الله وشاء محمد ولكن قولوا ما شاء الله ثم شاء محمد ففى الطاعة قرن اسم الرسول باسمه بحرف الواو وفى المشيئة أمر أن يجعل ذلك بحرف ثم وذلك لأن طاعة الرسول طاعة لله فمن أطاع الرسول فقد أطاع الله وطاعة الله طاعة الرسول بخلاف المشيئة فليست مشيئة أحد من العباد مشيئة لله ولا مشيئة الله مستلزمة لمشيئة العباد بل ما شاء الله كان وان لم يشأ الناس وما شاء الناس لم يكن إن لم يشأ الله (۱).

ولله تبارك وتعالى حق لا يشركه فيه أحد لا الأنبياء ولا غيرهم وللأنبياء حق وللمؤمنين حق ولبعضهم على بعض حق فحقه تبارك وتعالى أن يعبدوه لا يشركوا به كما تقدم في حديث معاذ ومن عبادته تعالى أن يخلصوا له الدين ويتوكلوا عليه ويرغبوا اليه ولا يجعلوا لله ندا لا في محبته ولا خشيته ولا دعائه ولا الإستعانة به كما في الصحيحين أنه قال من مات وهو يدعو ندا من دون الله دخل النار وسئل أى الذنب أعظم قالأن تجعل لله ندا وهو خلقك وقيل له ما شاء الله وشئت فقال أجعلتني لله ندا بل ما شاء الله وحده وقال تعالى ﴿فَكَلَ بَعْعَ لُوا لِلّهِ أَندَادًا وَأَنتُم نَعَلَمُون ﴾ [البقرة: ٢٢]

قال النبي في الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة رضي الله عنه لا يقولن أحدكم اللهم اغفر لي إن شئت اللهم ارحمني إن شئت ولكن ليعزم المسألة فإن الله لا مكره له فبين أن الرب سبحانه يفعل ما يشاء لا يكرهه أحد على ما اختاره كما قد يكره الشافع المشفوع إليه وكما يكره السائل المسؤول إذا ألح عليه وآذاه بالمسألة فالرغبة يجب أن تكون إليه كما قال تعالى ﴿فَإِذَا فَرَغَتَ فَانصَبُ ﴿ وَإِلَى رَبِكَ فَارَغَبُ ﴾ والرهبة تكون من الله كما قال تعالى ﴿ وَإِنَا فَرَغَتُ فَاصَبُ ﴿ وَإِلَى رَبِكَ فَارَغَبُ ﴾ والرهبة تكون من الله كما قال تعالى ﴿ وَإِنَا فَرَغَتُ فَاصَبُ ﴿ وَالله على الله على ﴿ وَإِنَا فَرَغَتُ الله على الله على الله على الله و ال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ٣ ص: ١٠٩.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۱ ص: ۳۰۵.

<sup>(</sup>٣) زيارة القبور ج: ١ ص: ٢٠.

### فكمال المخلوق في تحقيق عبوديته لله

فكمال المخلوق في تحقيق عبوديته لله وكلما ازداد العبد تحقيقا للعبودية ازداد كماله وعلت درجته ومن توهم ان المخلوق يخرج من العبودية بوجه من الوجوه أوان الحروج عنها اكمل فهو من اجهل الخلق واضلهم وقال تعالى ﴿ وَلَهُ مُن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَنْ عِندَهُ لاَ يَسْتَكُيرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلاَ يَسْتَحْسِرُونَ اللهَ يُسَيِّحُونَ ٱليَّلَ وَٱلنَّهَارَ لاَ يَفْتُرُونَ ﴾ وَمَنْ عِندَهُ لاَ يَسْتَكُيرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلاَ يَسْتَخْسِرُونَ اللهَ يَسُكُونَ عَبْدًا بِلَهِ وَلاَ ٱلْمَلَيْكُمُ أَلْسَيعُ أَن يَكُونَ عَبْدًا بِلَهِ وَلاَ ٱلْمَلَيْكُمُ أَلْمُسِيعُ أَن يَكُونَ عَبْدًا بِلَهِ وَلاَ آلْمُلَيْكُمُ وَمَن يَسْتَنكِفُ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكِيرٍ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴾ [النساء: ١٧٦] إلى قوله ﴿وَلاَ يَجِدُونَ لَهُم مِن دُونِ اللهِ وَلِيّا وَلاَ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٧٣] وهذا ونحوه مما فيه وصف اكبر المخلوقات بالعبادة وذم من خرج عن ذلك متعدد في القرآن وقد اخبر انه ارسل جميع الرسل بذلك فقال تعالى ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ ٱمْنُوا إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةً فَإِيَّنَي السرائيل ﴿ يَعِبَادِي ٱلذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةً فَإِيَّنَي فَاتَقُونِ ﴾ [البقرة: ١٤] (١٠ على المنكبوت: ٢٠] وقال تعالى لبني اسرائيل ﴿ يَعِبَادِي ٱلذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةً فَإِيَنَي فَاتَقُونِ ﴾ [البقرة: ١٤] (١٠).

#### لو صححت لم تخف احدا

وقد جعل الله تعالى كتابه شفاء لما في الصدور وقال النبي إنما شفاء العي السؤال وكان يقول في دعائه اللهم إني اعوذ بك من منكرات الاخلاق والأهواء والأدواء ولن يخاف الرجل غير الله الا لمرض في قلبه كما ذكروا ان رجلا شكا إلى احمد بن حنبل خوفه من بعض الولاة فقال لو صححت لم تخف احدا اى خوفك من اجل زوال الصحة من قلبك ولهذا أوجب الله على عباده ان لا يخافوا حزب الشيطان بل لا يخافون غيره تعالى فقال إنها ذلكمُ ٱلشَيَطانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيااً وَهُ وَلَا تَخَشُونِ إِن كُنهُم مُؤَمِنِينَ هُ الله عمران: ١٧٥] اى يخوفكم أولياءه وقال لعموم بني اسرائيل تنبيها لنا ﴿وَإِنَنِي فَاتَقُونِ ﴾ [البقرة: ١٤] وقال ﴿فَلَا تَخْشُوا ٱلنّكاسَ وَاخْشُونِ ﴾ [المائدة: ١٤]، وقال ﴿فَلَا يَكُونَ لِلنّاسِ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۱۷۲–۱۷۷.

من التمس رضي الله بسخط الناس رضي الله عنه وأرضى عنه الناس

ان كل شيء في موضعه حسن وحيث أمر الله ورسوله بالاغلاظ على المتكلم لبغيه وعدوانه على الكتاب والسنة فنحن مأمورون بمقابلته لم نكن مأمورين أن نخاطبه بالتي هي أحسن ومن المعلوم أن الله تعالى يقول ﴿وَلاَ تَهِنُواْ وَلاَ يَحْزَنُواْ وَانَّتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كَنُم مُّوْمِنِينَ ﴾[آل عمران: ١٣٩] فمن كان مؤمنا فإنه الأعلى بنص القرآن وقال ﴿وَلِلّهِ الْمِنْ وَلِي وَلِلْمُوْمِنِينَ وَلَلِكُنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾[المنافقون: ٨] وقال ﴿ إِنَّ ٱللَّيْنَ الْمُنَوْمِنِينَ وَلَكِكَنَ ٱلْمُنْفِقِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾[المنافقون: ٨] وقال ﴿ إِنَّ ٱللَّيْنَ اللهِ يَعْلَمُونَ اللهُ المَنْقِقِينَ مَا اللهِ إِن اللهُ وَلَمُ اللهُ وَلَمُ اللهُ ورسوله كما أنه لا يسوغ في العقل ولا الدين طلب رضي المخلوقين لوجهين أحدهما أن هذا غير ممكن كما ودع ما سواه ولا تعانه والثاني أنا مأمورون بأن نتحرى رضي الله ورسوله كما قال تعالى وقلا مُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّ لَكُمُ لِيُرْشُوكُمْ وَاللهُ وَلَلْهُ وَرَسُولُهُ وَاللهُ وَلَا الله كما قال تعالى هُؤَلَو وَانِ إِن كُنْهُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥] وقال ﴿ فَلَا تَخْشُواْ أَلنَّاسَ وَآخَشُونُ أَلْلَا لَا الله كما قال تعالى ﴿ فَلَا تَخْشُواْ أَلنَّاسَ وَآخَشُونُ أَلَا الله كما قال تعالى ﴿ فَلَا تَخْشُواْ أَلنَّاسَ وَآخَشُونِ فَلَا تَعْلَى اللهُ فَلا نَعْاف أحدا إلا الله كما قال تعالى ﴿ فَلَا تَخْشُواْ أَلنَّاسَ وَآخَشُونِ فَلَا تَخْشُواْ أَلنَّاسَ وَآخَشُونِ فَي الْمُقَوْنِ إِن كُنْهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥] وقال ﴿ فَلَا تَخْشُواْ أَلنَّاسَ وَآخَشُونَ فَي المُنْفَوْنِ إِن كُنْهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥] وقال ﴿ فَلَا تَخْشُواْ أَلنَّاسَ وَآخَشُونَ اللهُ فَلا نَعْاف أَلْهُ اللهُ فَلا نَعْف أَلْهُ فَلَا تَعْالَى اللهُ فَلا نَعْالِي اللهُ فَلا فَلَا تَعْالِي اللهُ فَلا فَلَا اللهُ فَلا نَعْاف أَلْعَلَى اللهُ فَلا فَلَى اللهُ فَلا فَلَا اللهُ فَلا فَلَا اللهُ فَلا عَلْمَ اللهُ فَلا فَلَا اللهُ فَلا فَلَا اللهُ فَلا فَلَا اللهُ فَلا فَالْ اللهُ فَلا فَالْ اللهُ فَلا فَالْمُ اللهُ فَلا فَالْ اللهُ فَلا فَالْ اللهُ فَلا فَالْهُ اللهُ فَلا فَاللهُ فَاللهُ فَلا فَاللهُ فَلَا اللهُ فَلا فَاللهُ فَلا فَالْهُ اللهُ اللهُ فَلا فَالْهُ اللهُ فَاللهُ اللهُ فَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَلا فَاللهُ اللهُ فَال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ۶۶۹–۶۵۰.

[المائدة: ٤٤] وقال ﴿ وَإِيّنِى فَأَرْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠] ﴿ وَإِيّنَى فَأَتّقُونِ ﴾ [البقرة: ٤١] فعلينا أن نخاف الله ونتقيه في الناس فلا نظلمهم بقلوبنا ولا جوارحنا ونؤدى اليهم حقوقهم بقلوبنا وجوارحنا ولا نخافهم في الله فنترك ما أمر الله به ورسوله خيفة منهم ومن لزم هذه الطريقة كانت العاقبة له كما كتبت عائشة إلى معاوية أما بعد فإنه من التمس رضى الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس وعاد حامده من الناس ذاما ومن التمس رضى الله بسخط الناس رضى الله عنه وأرضى عنه الناس فالمؤمن لا تكون فكرته وقصده إلا رضى ربه وإجتناب سخطه والعاقبة له ولا حول ولا قوة إلا بالله (١٠).

﴿ وَءَ امِنُواْ بِمَآ أَنَـزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُواْ أَوَلَ كَافِرٍ بِهِ ۚ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَائِتِي ثَمَنًا وَوَءَ امِنُواْ بِمَآ أَنَـزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُواْ أَوْلَا كَافِرٍ بِهِ ۚ وَلَا تَشْتُرُواْ بِعَائِمِي ثَمَنًا وَلَا تَلْبِسُواْ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ قَلِيلًا وَإِنَّنَى فَأَنَّقُونِ اللَّهِ وَلَا تَلْبِسُواْ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكُنَّهُواْ ٱلْحَقَ وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٤١ - ٤١].

أن النية عمل القلب وهي أصل العمل وإخلاص الدين لله وعبادة الله وحده ومتابعة الرسول

وتوحيد الله وإخلاص الدين له في عبادته وإستعانته في القرآن كثير جدا بل هو قلب الإيمان وأول الإسلام وآخره كما قال النبي أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وقال إنى لأعلم كلمة لا يقولها عند الموت أحد إلا وجد روحه لها روحا وقال من كان آخر كلامه لا إله إلا الله وجبت له الجنة وهو قلب الدين والإيمان وسائر الأعمال كالجوارج له وقول النبي إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل أمرى ما نوى فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو إمرأة يتزوجها فهجرته إلى ما هاجر اليه فبين بهذا أن النية عمل القلب وهي أصل العمل وإخلاص الدين لله وعبادة الله وحده ومتابعة الرسول فيما جاء به هو شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله ولهذا أنكرنا على الشيخ يحيى الصرصرى ما يقوله في قصائده في مدح الرسول من الإستغاثة به مثل قوله بك أستغيث

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣ ص: ٣٣٣.

وأستعين وأستنجد ونحو ذلك وكذلك ما يفعله كثير من الناس من استنجاد الصالحين والمتشبهين بهم والإستعانة بهم أحياء وأمواتا فإنى أنكرت ذلك فى مجالس عامة وخاصة وبينت للناس التوحيد ونفع الله بذلك ما شاء الله من الخاصة والعامةوهو دين الإسلام العام الذى بعث الله به جميع الرسل كما قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَا فِ كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ الله وَلَقَدْ بَعَثْ نَا فِ كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ الله وَلَهُ الله وَلَا الله وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلّا نُوحِى الله على عباده قلت الله ورسوله أعلم قال حقه عليهم أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا أتدرى ما حق العباد على الله وزه ولا فعلوا ذلك أن لا يعذبهم وقال لابن عباس إذا سألت فاستعن بالله ﴿ وَإِنَّى فَأَتَقُونِ ﴾ [البقرة: ١٤] (١).

وَوَأَنَ هَذَاصِرَطِى مُسَتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَنْبِعُواْ السَّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ فمن أصول الإسلام أن تميز ما بعث الله به محمدا من الكتاب والحكمة ولا تخلطه بغيره ولا تلبس الحق بالباطل كفعل أهل الكتاب فإن الله سبحانه أكمل لنا الدين وأتم علينا النعمة ورضي لنا الإسلام دينا وقد قال على تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك وقال عبدالله بن مسعود رضي الله عنه خط لنا رسول الله يزيغ عنها بعدي إلا هالك وقال عبدالله بن مسعود رضي الله عنه خط لنا رسول الله خطا وخط خطوطا عن يمينه وشماله ثم قال هذا سبيل الله وهذه السبل على كل سبيل منها شيطان يدعوإليه ثم قرأ قوله تعالى ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسَتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَنْبِعُوا الله عنها الله عنها ألله وهذه السبل على كل سبيل الله عنها شيطان يدعوإليه ثم قرأ قوله تعالى ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسَتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَنْبِعُوا الله عنها الله الله الله الله على على من المنقولات الضعيفة والتفسيرات الباطلة بل يعطى حقه من معرفة نقله ودلالته والثاني أن لا يعارض ذلك بالشبهات لا رأيا ولا رواية قال الله تعالى فيما يأمر به بني إسرائيل وهولنا ﴿وَءَامِنُوا بِمَا أَنْرَلْتُ مُصَدِقًا لِمَا لِمَا عَمَا لَهُ وَلاَتَهُونِ الله وَلاَتَهُونَ الْوَلَا وَلاَتُهُ وَلاَتُهُونَ الْوَلَا الله تعالى فيما يأمر به بني إسرائيل وهولنا ﴿وَءَامِنُوا بِمَا أَنْرَلْتُ مُصَدِقًا لِمَا مَعَمُ مُولَا قَالَ الله تعالى فيما يأمر به بني إسرائيل وهولنا ﴿وَءَامِنُوا بِمَا أَنْ لَا يَعْهُ وَلاَتُهُ وَلاَتُهُ وَلاَتُهُونَ اللهُ وَلاَتُهُ وَلاَتُهُونَ الله وَلاَتُهُ وَلاَتُهُونَ الله وَلاَتُهُونَ الله وَلاَتُهُ وَلاَتُهُونَ الله وَلاَتُهُونَ الله ولاَتُهُونَ الله وَلاَتُهُونَ الله ولاَتُهُونَ الله ولاَتُهُ وَلاَتُونَ الله ولاَتُهُونَ الله وَلاَتُهُونَ الله ولاَتُهُونَ الله ولاَتُهُونَ الله ولاَتُهُ وَلاَتُهُونَ الله ولاَتُهُ وَلاَتُهُونَ الله ولاَتُهُونَ الله ولاَتُونَ الله ولاَتُهُ ولاَلَهُ ولاَتُهُ ول

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۷۲.

وَتَكُنْبُواْ الْحَقَ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١١ - ٢٤] فلا يكتم الحق الذي جاء به الرسول ولا يلبس بغيره من البطل ولا يعارض بغيرهقال الله تعالى ﴿ اَنْبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلْيَكُمْ مِن رَبِّكُو وَلَا تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ وَقُولِيَا وَ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣] وقال تعالى ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللهِ تَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ وَقُلِيا وَ قُلِيلًا مَا تَذَكُرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣] وقال تعالى ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوْقَالَ أُوحِى إِلَى وَلَم يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزِلَ اللهُ أَنزِل الله أويقول أوحي إليه ولم يسم من أوحاه أويقول أنا انشأته وأنا أنزل مثل ما أنزل الله فأما ان يضيفه إلى الله أو إلى نفسه أولا يضيفه إلى أحد وهذه وأنا أنزل مثل ما أنزل الله فأما ان يضيفه إلى الله أو إلى نفسه أولا يضيفه إلى أحد وهذه الأقسام هم من شياطين الإنس والجن الذين ﴿ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُورًا ﴾ [الأنعام: ١٢٠] قال الله تعالى ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِ إِنَّ قَوْمِى الَّخَدُواْ هَاذَا ٱلقُرْدَانَ مَهُ مُولًا إِلَى اللهُ أَلِكُ عَلَى الله أعلم الله أَلُولُ الرَّسُولُ يَرَبِ إِنَّ قَوْمِى اللهِ قَالَ الله أَلَا الله أَلَى الله أَلَا الله أَلُولُ الله أَلَا الله أَلْ الله أَلْ الله أَلُولُ الله أَلْهُ الله أَلَا الله أَلْ الله أَلْهُ أَلُولُ الله أَلَا الله أَلَا الله أَلُولُولُ الله أَلُولُ الله أَلَا الله أَلْهُ الله أَلَا الله أَلْمُ الله أَلْهُ الله أَلَا الله أَلْهُ الله أَلَ

### البدعة تشتمل على حق وباطل

أن يقال الذين يعارضون الكتاب والسنة بما يسمونه عقليات من الكلاميات والفلسفيات ونحو ذلك إنما يبنون أمرهم في ذلك على أقوال مشتبهة مجملة تحتمل معاني متعددة ويكون ما فيها من الإشتباه لفظا ومعنى يوجب تناولها لحق وباطل فبما فيها من الباطل المجل الإشتباه والإلتباس ثم يعارضون بما فيها من الباطل نصوص الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم وهذا منشأ ضلال من ضل من الأمم قبلنا وهو منشأ البدع فإن البدعة لوكانت باطلا محضا لظهرت وبانت وما قبلت ولوكانت حقا محضا لا شوب فيه لكانت موافقة للسنة فإن السنة لا تناقض حقا محضا لا باطل فيه ولكن البدعة تشتمل على حق وباطل وقد بسطنا الكلام على هذا في غير هذا الموضع ولمذا قال تعالى فيما يخاطب به أهل الكتاب على لسان محمد الله ويكن أذَكُرُوا ولهذا قال تعالى فيما يخاطب به أهل الكتاب على لسان محمد الله ويكن أله فيما يخاطب به أهل الكتاب على لسان محمد الله ويكن أله ويكن أله والله وقد بسطنا الكلام على هذا في غير هذا الموضع

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۵ ص: ۱۵۲.

نِعْمَتَى ٱلَّتِي ٱنْغُمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّنِي فَٱرْهَبُونِ 🕑 وَءَامِنُواْ بِمَآ أَسَرَلْتُ مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُواً أَوَلَ كَافِر بِهِ ۚ وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَائِتِي ثَمَنًا قَلِيلًا وَإِنِّى فَأَتَقُونِ ﴿ اللَّهِ وَلا تَلْبِسُواْ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِل وَتَكُنُّهُوا ٱلْحَقُّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾[البقرة: ٤١ - ٤١] فنهاهم عن لبس الحق بالباطل وكتمانه ولبسه به خلطه به حتى يلتبس أحدهما بالآخر ومنه التلبيس وهو التدليس وهو الغش لأن المغشوش من النحاس تلبسه فضة تخالطه وتغطيه كذلك إذا لبس الحق بالباطل يكون قد أظهر الباطل في صورة الحق فالظاهر حق والباطن باطل ثم قال تعالى ﴿وَتَكُنُّهُواْ ٱلْحَقُّ وَأَنتُم تَعْلَمُونَ ﴾[البقرة: ٤٢] وهنا قولان قيل إنه نهاهم عن مجموع الفعلين وإن الواو واو الجمع التي يسميها نحاة الكوفة وأوالصرف كما في قولهم لا تأكل السمك وتشرب اللبن كما قال تعالى ﴿ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ جَلْهَ كُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمُ ٱلصَّلِمِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٢] على قراءة النصب وكما في قوله تعالى ﴿ أَوْ يُوبِقَهُنَّ بِمَاكَسَبُواْ وَيَعْفُ عَن كَثِيرِ ﴿ اللَّهُ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ٓءَايَكِنَا مَا لَمُم مِّن تَّجِيصٍ ﴾ [الشورى: ٣١ - ٣٥] على قراءة النصب وعلى هذا فيكون الفعل الثاني في قوله ﴿وَتَكُنُّهُوا ٱلْحَقُّ ﴾[البقرة: ٤٢] منصوبا والأول مجزوم او قيل بل الواو هي الواو العاطفة المشركة بين المعطوف والمعطوف عليه فيكون قد نهى عن الفعلين من غير اشتراط اجتماعهما كما إذا قيل لا تكفر وتسرق وتزن وهذا هو الصواب كما في قوله تعالى ﴿ يَآ أَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقِّ بَٱلْبَطل وَتَكُنُّمُونَ ٱلْحَقِّ وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ٧١] ولو ذمهم على الإجتماع لقال وتكتموا الحق بلا نون وتلك الآية نظير هذه ومثل هذا الكلام إذا أريد به النهي عن كل من الفعلين فإنه قد يعاد فيه حرف النفي كما تقول لا تكفر ولا تسرق ولا تزن ومنه قوله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينِ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُوٓاْ أَمَوَالَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِل إِلَّا أَن تَكُوك تِجَكَرَةً عَن تَرَاضٍ مِّنكُمُّ وَلَا نَقْتُلُوٓاْ أَنفُسَكُم ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٢٩] (١).

(۱) درء التعارض ج: ۱ ص: ۲۰۸-۲۱۰.

جاء في الحديث ما ابتدع قوم بدعة الا تركوا من السنة مثلها

وعطف الشيء على الشيء في القرآن وسائر الكلام يقتضي مغايرة بين المعطوف والمعطوف عليه مع اشتراك المعطوف والمعطوف عليه في الحكم الذي ذكر لهما والمغايرة على مراتب أعلاها أن يكونا متباينين ليس أحدهما هو الآخر ولا جزأه ولا يعرف لزومه له كقوله ﴿خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا يَبْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ [الضرقان: ٥٩] ونحو ذلك وقوله ﴿ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَ مِلْ ﴾ [البقرة: ٩٨] وقوله ﴿ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَينَةَ وَٱلْإِنجِيلَ ﴿ كَامِن قَبْلُ هُدًى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرْقَانُّ ﴾[آل عمران: ٣ - ٤] وهذا هوالغالب ويليه أن يكون بينهما لزوم كقوله ﴿ وَلَا تَلْبِسُواْ ٱلْحَقِّ بِٱلْبَطِل وَتَكُنُّهُواْ ٱلْحَقَّ ﴾[البقرة: ٤٢] وقوله ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾[النساء: ١١٥] وقوله ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِٱللَّهِ وَمَلَيْ كَتِهِ وَكُنُبُهِ -وَرُسُلِهِ عَهِ [النساء: ١٣٦] فان من كفر بالله فقد كفر بهذا كله فالمعطوف لازم للمعطوف عليه وفي الآية التي قبلها المعطوف عليه لازم فانه من يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى فقد اتبع غير سبيل المؤمنين وفي الثاني نزاع وقوله ﴿ وَلَا تَلْبِسُواْ ٱلْحَقِّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكُنُّهُوا ٱلْحَقَّ ﴾[البقرة: ٤٢] هما متلازمان فان من لبس الحق بالباطل فجعله ملبوسا به خفى من الحق بقدر ما ظهر من الباطل فصار ملبوسا ومن كتم الحق احتاج ان يقيم موضعه باطلا فيلبس الحق بالباطل ولهذا كان كل من كتم من أهل الكتاب ما أنزل الله فلابد أن يظهر باطلا وهكذا أهل البدع لا تجد أحدا ترك بعض السنة التي يجب التصديق بها والعمل الا وقع في بدعة ولا تجد صاحب بدعة الا ترك شيئا من السنة كما جاء في الحديثما ابتدع قوم بدعة الا تركوا من السنة مثلهارواه الامام أحمد(١١).

ومنه قوله تعالى ﴿أَلَا لَهُ ٱلْخَاتُ وَٱلْأَمْنُ ﴾ [الأعراف: ٥٤] وقد دخل النهى فى الأمر ومنه قوله ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنَ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى قوله ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَرَسُولُهُ وَاللَّهُ مَرَسُولُهُ وَاللَّهُ مَرَسُولُهُ وَاللَّهُ مَرَسُولُهُ وَلَا مُؤْمِنَةً مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦] فان نهيه داخل فى ذلك وقد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۱۷۳.

والبدع التي يعارض بها الكتاب والسنة لا بد أن تشمل على لبس حق بباطل وكتمان حق

وأما إذا لم يعد حرف النفي فيكون لارتباط أحد الفعلين بالآخر مثل أن يكون أحدهما مستلزما للآخر كما قيل لا تكفر بالله وتكذب أنبياءه ونحو ذلك وما يكون اقترانهما ممكنا لا محذور فيه لكن النهى عن الجميع فهو قليل في الكلام ولذلك قل ما يكون فيه الفعل الثاني منصوبا والغالب على الكلام جزم الفعلين وهذا مما يبين أن الراجح في قوله وتلبسوا أن تكون الواو واو العطف والفعل مجزوما ولم يعد حرف النفى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۱۷۲–۱۷۷.

لأن أحد الفعلين مرتبط بالآخر مستلزم له فالنهى عن الملزوم وإن كان يتضمن النهى عن اللازم فقد يظن أنه ليس مقصودا للناهي وإنما هو واقع بطريق اللزوم العقلي فقوله تعالى ﴿ وَلَا تَلْبِسُواْ ٱلْحَقِّ بِٱلْبَطِل وَتَكُنُّهُواْ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٤٢] نهى عنهما والثاني لازم للأول مقصود بالنهى فمن لبس الحق بالباطل كتم الحق وهو معاقب على لبسه الحق بالباطل وعلى كتمانه الحق فلا يقال النهى عن جمعهما فقط لأنه لو كان هذا صحيحاً لم يكن مجرد كتمان الحق موجباً للذم ولا مجرد لبس الحق بالباطل موجباً للذم وليس الأمر كذلك فإن كتمان أهل الكتاب ما أنزل الله من البينات والهدى من بعد ما بنيه للناس يستحقون به العقاب باتفاق المسلمين وكذلك لبسهم الحق الذي أنزله الله بالباطل يستحقون به العقاب باتفاق المسلمين وكذلك لبسهم الحق الذي أنزله الله بالباطل الذي ابتدعوه وجمع بينهما بدون إعادة حرف النفي لأن اللبس مستلزم للكتمان ولم يقتصر على الملزوم لأن اللازم مقصود بالنهى فهذا يبين لك بعض ما في القرآن من الحكم والأسرار وإنما كان اللبس مستلزما للكتمان لأن من لبس الحق بالباطل كما فعله أهل الكتاب حيث ابتدعوا دينا لم يشرعه الله فأمروا بما لم يأمر به ونهوا عما لم ينه عنه وأخبروا بخلاف ما أخبر به فلا بد له أن يكتم من الحق المنزل ما يناقض بدعته إذ الحق المنزل الذي فيه خبر بخلاف ما أخبر به إن لم يكتمه لم يتم مقصوده وكذلك الذي فيه إباحة لما نهي عنه أو إسقاط لما أمر به والحق المنزل إما أمر ونهى وإباحة وإما خبر فالبدع الخبرية كالبدع المتعلقة بأسماء الله تعالى وصفاته والنبيين واليوم الآخر لا بد أن يخبروا فيها بخلاف ما أخبر الله به والبدع الأمرية كمعصية الرسول المبعوث إليهم ونحو ذلك لا بد أن يأمروا فيها بخلاف ما أمر الله به والكتب المتقدمة تخبر عن الرسول النبي الأمي وتأمر باتباعه والمقصود هنا الإعتبار فإن بني إسرائيل قد ذهبوا أوكفروا وإنما ذكرت قصصهم عبرة لنا وكان بعض السلف يقول إن بني إسرائيل ذهبوا وإنما يعنى أنتم ومن الأمثال السائرة إياك أعنى واسمعي يا جارة فكان فيما خاطب الله به بني إسرائيل عبرة لنا أن لا نلبس الحق بالباطل ونكتم الحق والبدع التي يعارض بها الكتاب والسنة التي يسميها أهلها كلاميات وعقليات وفلسفيات أو ذوقيات ووجديات وحقائق وغير ذلك لا بد أن تشمل على لبس حق بباطل وكتمان حق وهذا أمر موجود يعرفه من تأمله فلا

تجد قط مبتدعا إلا وهو يحب كتمان النصوص التي تخالفه ويبغضها ويبغض إظهارها وروايتها والتحدث بها ويبغض من يفعل ذلك كما قال بعض السلف ما ابتدع أحد بدعة إلا نزعت حلأوة الحديث من قلبه ثم إن قوله الذي يعارض به النصوص لابد له أن يلبس فيه حقا بباطل بسبب ما يقوله من الألفاظ الجملة المتشابهة (۱).

## أهل البدع أهل الشبهات

فالباطل الحض لا يشتبه على أحد ولهذا سمى أهل البدع أهل الشبهات وقيل فيهم إنهم يلبسون الحق بالباطل وهكذا أهل الكتاب معهم حق وباطل ولهذا قال تعالى لهم ﴿ وَلَا تَلْبِسُواْ ٱلْحَقِّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْنُهُواْ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٤٢] وقال ﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَغْضِ ٱلْكِنَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَغْضِ ﴾ [البقرة: ٨٥] وقال عنهم ﴿وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَغْضِ وَنَكَ فُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴾ [النساء: ١٥٠] وقال عنهم وقال عنهم ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَآ أُنزِلَ عَلَيْمَنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ. وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًالِّمَا مَعَهُمْ ﴾ [البقرة: ٩١] وذلك لأنهم ابتدعوا بدعا خلطوها بما جاءت به الرسل وفرقوا دينهم وكانوا شيعا فصار في كل فريق منهم حق وباطل وهم يكذبون بالحق الذي مع الفريق الآخر ويصدقون بالباطل الذي معهم وهذا حال أهل البدع كلهم فإن معهم حقا وباطلا فهم فرقوا دينهم وكانوا شيعا كل فريق يكذب بما مع الآخر من الحق ويصدق بما معه من الباطل كالخوارج والشيعة فهؤلاء يكذبون بما ثبت من فضائل أمير المؤمنين على بن أبى طالب رضى الله عنه ويصدقون بما روي في فضائل أبى بكر وعمر رضي الله عنهما ويصدقون بما ابتدعوه من تكفيره وتكفير من يتولاه ويحبه وهؤلاء يصدقون بما روي في فضائل على بن أبي طالب ويكذبون بما روي في فضائل أبي بكر وعمر ويصدقون بما ابتدعوه من التكفير والطعن في أبى بكر وعمر وعثمان ودين الإسلام وسط بين الأطراف المتجاذبة <sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) درء التعارض ج: ١ ص: ٢١٨-٢٢١.

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية ج: ٥ ص: ١٦٧ –١٦٨.

فهؤلاء أهل البدع من أهل الكلام وغيرهممختلفون في الكتاب مخالفون للكتاب متفقون على مفارقة الكتاب وتصديق ما ذكره أنك لا تجد طائفة منهم توافق الكتاب والسنة فيما جعلوه أصول دينهم بل لكل طائفة أصول دين لهم فهي أصول دينهم الذي هم عليه من هم عليه ليس هي أصول الدين الذي بعث الله به رسوله وأنزل به كتابه وما هم عليه من الدين ليس كله موافقا للرسول ولا كله مخالفا له بل بعضه موافق وبعضه مخالف بمنزلة أهل الكتاب الذين لبسوا الحق بالباطل كما قال تعالى ﴿يَنَبَى إِسْرَهِ يَلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِي النِّي أَنْعَمْتُ وَلا تَكُونُواْ أَوَنُواْ بِمَهْدِكُمُ وَلِيَنَى فَارْهَبُونِ ﴿ وَلا تَلْمُ وَلا تَلْمِسُوا الْحَقَ بِالْبَاطِل وَتَكُنُهُواْ عَمْدَقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلا تَكُونُواْ أَوَلُوا بُعِمْدِي أَوْنِ بِمَهْدِكُمُ وَلِيَنِي فَارَهُبُونِ ﴿ وَلا تَلْمِسُوا الْحَقَ بِالْبَطِلِ وَتَكُنُهُواْ تَكُونُواْ أَوَلَ كَافِرِ بِهِ قَلَا يَعْمَلُ وَلِيَنَى فَاتَقُونِ ﴿ وَلا تَلْبِسُوا الْحَقَ بِالْبَطِلِ وَتَكُنُهُواْ وَتَكُنُهُواْ وَتَكُنُهُواْ وَلَا تَلْبِسُوا الْحَقَ وَالْتَمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٠-٤١](١).

﴿ ذَالِكَ بِأَبُ اللّٰهَ هُو اَلْحَقُّ وَأَبُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُو اَلْبَطِلُ ﴾ [الحج: ٢٦] ولفظ الباطل يراد به المعدوم ويراد به ما لا ينفع كقول النبى كل لهو يلهو به الرجل فهو باطل الا رميه بقوسه وتاديبه فرسه وملاعبته لزوجته فانهن من الحق وقوله عن عمر رضى الله عنه ان هذا الرجل لا يجب الباطل ومنه قول القاسم بن محمد لما سئل عن الغناء قال اذا ميز الله يوم القيامة الحق من الباطل في ايهما يجعل الغناء قال السائل من الباطل قال فماذا بعد الحق الا الضلال ومنه قوله تعالى ﴿ ذَلِكَ بِأَبُ اللهُ هُو اَلْحَقُ وَأَبَ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُو الْبَطِلُ ﴾ [الحج: ٢٦] فإن الآلهة موجودة ولكن عبادتها ودعاؤها باطل لا ينفع والمقصود منها لا يحصل فهو باطل واعتقاد الوهيتها باطل اى غير مطابق واتصافها بالالهية في أنفسها باطل لا بمعنى أنه معدوم ومنه قوله تعالى ﴿ بَلُ مَا نَصِفُونَ ﴾ [الانبياء: ١٨] وقوله ﴿ وَقُلْ جَاءَ الْحَقُ وَزَهِقَ الْبَطِلُ أَنِ الْمَلِلُ إِنَّ الْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴾ [الإسراء: ١٨] فان الكذب باطل لأنه غير

<sup>(</sup>١) النبوات ج: ١ ص: ١٣٨.

مطابق وكل فعل ما لا ينفع باطل لأنه ليس له غاية موجودة محمودة (١٠). الصلاة لها شأن انفردت به على سائر الأعمال

فالصلاة لها شأن انفردت به على سائر الأعمال قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَيّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السّنجِدِينَ ﴿ وَاعْبُدْ رَبِّكَ حَتَى يَأْنِيكَ الْمَقِيثُ ﴾ وَاعْبُدُ رَبِّكَ حَتَى يَأْنِيكَ الْمَقِيثُ اللّهِيهُ الله الأمر والاصطبار عليها وكذلك قوله ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصّبْرِ وَالصّلَوةِ وَإِنّهَا لَكَيِيرَةُ إِلّا عَلَى الْمَنْفِينَ ﴾ [البقرة: ٥٤] فان الصبر وكذلك قوله ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصّبْرِ وَالصّلَوةِ وَإِنّهَا لَكَيدِيرَةُ إِلّا عَلَى الْمَنْفِينَ ﴾ [البقرة: ٥٤] فان الصبر وإن كان هوالحبس عن المكروهات فإن فيه فعل جميع العبادات وكذلك قوله تعالى ﴿ إِنَّنِي وَانْ فِيهُ فَعَل جَمِيعِ العبادات وكذلك قوله تعالى ﴿ إِنَّنِي اللهُ لاَ إِلَهُ إِلّا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِيمِ الصّلَوةَ لِذِكْرِي فَي السّرائيل ﴿ وَأَوْفُواْ بِمَهْدِي ﴾ [البقرة: ٤٠] الله تعم جميع الأعمال الصالحة ثم خص الصلاة بالذكر وقوله لبني إسرائيل ﴿ وَأَوْفُواْ بِمَهْدِي ﴾ [البقرة: ٤٠] الله ينتظم جميع الفرائض ثم قال ﴿ وَأَقِيمُوا الصّلَوةَ وَالنَّالُونَ وَ وَاللّهُ الزَّكُونَ الْمَاكِينَ ﴾ [البقرة: ٤٠] .

أن كل عبادة من العبادات فإن الصلاة مقرونة بها فإن العبادة تعم جميع الطاعات وقد خصت الصلاة بذلك الأمر والاصطبار عليها فإذا ذكرت الزكاة قيل ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُوا الزَّكَوةَ ﴾ [البقرة: ٣٤] وإذا ذكرت المناسك قيل ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَخَرَ ﴾ [الكوثر: ٢] ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشُكِى وَمَمَاقِ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢] وإن ذكر الصوم قيل ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلّا عَلَى النّيْعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٥] فإن الصبر المعدود في المثاني هوالصوم قال على صوم شهر الصبر وثلاثة أيام من كل شهر.

# وأمر الصلاة أعظم من ان يحاط به

انالصلاة هي أعرف المعروف من الأعمال وهي عمود الاسلام وأعظم شرائعة وهي قرينة الشهادتين وانما فرضها الله ليلة المعراج وخاطب بها الرسول بلا واسطة لم يبعث بها رسولا من الملائكة وهي آخر ما وصي به النبي أمته وهي المخصوصة بالذكر

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ٥١٧.

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة ج: ٤ ص: ٨٨- ٨٩.

في كتاب الله تخصيصا بعد تعميم كقوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ وَالْكِنْبِ وَأَقْمِ الصّكاوَةَ ﴾ [العنكبوت: ٥٤] وهي المنعرونه بالصبر وبالزكاة وبالنسك وبالجهاد في مواضع من كتاب الله كقوله تعالى المقرونه بالصبر وبالزكاة وبالنسك وبالجهاد في مواضع من كتاب الله كقوله تعالى ﴿ وَالسّتَعِينُوا اللّصَارِ وَالسّمَرِ وَالسّمَلُوةِ ﴾ [البقرة: ٥٤] وقوله ﴿ وَأَقِيمُوا الصّلَوَةَ وَءَاتُوا الرّكَةَ ﴾ [البقرة: ٣٤] وقوله ﴿ وَأَقِيمُوا الصّلَوَةَ فَالنّوَةُ مَا البقرة: ٣٤] وقوله ﴿ وَأَقِيمُوا الصّلَوَةَ فَلْلَكُمُ رَحُمّاء يَيْهُمُ مُركًا وقوله ﴿ وَأَقِيمُوا الصّلَوَةَ فَلْلَكُمُ مَلَاقِيمَ وَلُسُكِي ﴾ [الانعام: ١٦٢] وقوله ﴿ الشّمَا الصّلَوَةَ فَلْلَكُمُ طَآبِكُمُ مَعَكَ سُجُدًا ﴾ [الفتح: ٢٩] وقوله ﴿ وَلِيكُمُ مَا الصّلَوَةُ وَلَا اللّمَ النّمَةُ مُلَا اللّمَ اللّمَ اللّمَ اللّمَ اللّمَ اللّمَ اللّمَ الله عنه يكتب إلى وقوله ﴿ وَلِحُ الله عنه يكتب إلى عماله ان أهم أمركم عندى الصلاة من الله عنه يكتب إلى عماله ان أهم أمركم عندى الصلاة من وغيره (١٠).

## تعظيمه تعالِّے للصلاة في كتابه فوق جميع العبادات

وعماد الدين الذي لا يقوم إلا به هوالصلوات الخمس المكتوبات ويجب على المسلمين من الاعتناء بها ما لا يجب من الاعتناء بغيرها كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يكتب إلى عماله إن أهم أمركم عندي الصلاة فمن حفظها وحافظ عليها حفظ دينه ومن ضيعها كان لما سواها من عمله أشد إضاعة وهي أول ما أوجبه الله من العبادات والصلوات الخمس تولى الله إيجابها بمخاطبة رسوله ليلة المعراج وهي آخر ما وصى به النبي النبي المته وقت فراق الدنيا جعل يقول الصلاة الصلاة وما ملكت أيمانكم وهي أول ما يحاسب عليه العبد من عمله وآخر ما يفقد من الدين فإذا ذهبت ذهب الدين كله وهي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ۷۰.

عمود الدين فمتى ذهبت سقط الدين قال النبي رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد في سبيل اللهوأمر الصلاة عظيم شأنها أن تذكر ههنا فإنها قوام الدين وعماده وتعظيمه تعالى لها في كتابه فوق جميع العبادات فإنه سبحانه يخصها بالذكر تارة ويقرنها بالزكاة تارة كقوله تعالى ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَءَاثُوا الزَّكُوةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّكِوبِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤] وبالصبر تارة وبالنسك تارة (١).

## قرن مع الصلاة الزكاة

جعل الله الاسلام مبينا على أركان خمسة ومن آكدها الصلاة وهي خمسة فروض وقرن معها الزكاة فمن آكد العبادات الصلاة وتليها الزكاة ففي الصلاة عبادته وفي الزكاة الاحسان إلى خلقه فكرر فرض الصلاة في القرآن في غير آيه ولم يذكرها إلا قرن معها الزكاةمن ذلك قوله تعالى ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ [البقرة: ٤٣] وقال ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَـكَامُواْ ٱلصَّكَلُوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوْةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِ ﴾[المتوبة: ١١] وقال ﴿وَمَآ أُمِرُوٓاْ إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوةَ وَيُؤْتُوا ٱلزَّكُوةَ ۚ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيْمَةِ ﴿ اللَّبَيْنَةَ: ٥] وفي الصحيحين من حديث أبى هريرة رواه مسلم من حديث عمر أنجبريل سأل النبي عن الاسلام فقال شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت وعنه قال أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا إله الا الله وأن محمدا رسول الله ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة فاذا فعلوا ذلك عصموا من دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله ولما بعث معاذا إلى اليمن قال له إنك تقدم على قوم أهل كتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله فان هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة فان هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله قد افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم فان هم أطاعوك لذلك فخذ منهم وتوق كرائم أموالهم واتق دعوة المظلوم فانه ليس بينها وبين الله حجاب فصلوجاء ذكر الصلاة في القرآن مجملا فبينه الرسول وان

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٣ ص: ٤٢٨.

بيانه أيضا من الوحي لأنه سبحانه أنزل عليه الكتاب والحكمة قال حسان بن عطية كان جبريل ينزل على النبي بالسنة يعلمه إياها كما يعلمه القرآن فقد سمى الله الزكاة صدقة وزكاة ولفظ الزكاة في اللغة يدل على النمووالزرع يقال فيه زكا إذا نما ولا ينموا إلا إذا خلص من الدغل فلهذا كانت هذه اللفظة في الشريعة تدل على الطهارة ﴿قَدُ أَفْلَحَ مَن رَكَنّها ﴾ [الأعلى: ١٤] نفس المتصدق تزكو وماله يزكو ويطهر ويزيد في المعنى (١).

#### إقامة الصلاة

في بيان ما أمر الله به ورسوله من إقام الصلاة وإتمامها والطمأنينة فيها قال الله تعالى في غير موضع من كتابه ﴿وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةُ وَالْأَكُوةُ وَالْكُواْ مَعَ الْرَكِونَ ﴾ [البقرة: ٣٤] وقال تعالى ﴿وَأَسْتَعِينُواْ بِالصَّلْرِ وَالصَّلَوْةُ وَإِنَّهَا لَكَبِرَةُ إِلاَّ عَلَى الْمَثِينِ ﴾ [البقرة: ١٤] وقد أخرج البخارى ومسلم في الصحيحين وأخرج أصحاب السنن أبودأود والترمذى والنسائي وإبن ماجه وأصحاب المسانيد كمسند أحمد وغير ذلك من اصول الإسلام عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله دخل المسجد فدخل رجل ثم جاء فسلم على النبي فرد رسول الله عليه السلام وقال إرجع فصل فإنك لم تصل فرجع الرجل فصلي كما كان يصلي ثم سلم عليه فقال رسول الله وعليك السلام ثم قال إرجع فصل فإنك لم تصل حتى فعل ذلك ثلاث مرات فقال الرجل والذي بعثك بالحق ما أحسن غير هذا فعلمني قال إذا قمت إلى الصلاة فكبر ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن ثم إركع حتى تطمئن راكعا ثم إسجد حتى تطمئن ساجدا ثم إجلس حتى تطمئن الوضوء ثم إستقبل القبلة فكبر وإقرأ بما تيسر من القرآن ثم إركع حتى تطمئن راكعا ثم إرفع حتى تعتدل قائما ثم إسجد حتى تطمئن ساجدا ثم إرفع حتى تعتدل قائما ثم إسجد حتى تطمئن ساجدا ثم إرفع حتى تعتدل وقئما ثم إسجد حتى تطمئن ساجدا ثم إرفع حتى تعتدل قائما ثم إسجد حتى تطمئن ساجدا ثم إرفع حتى تستوى وتعلمئن جالسا ثم إسجد حتى تطمئن ساجدا ثم إرفع حتى تستوى قائما ثم إفعل ذلك وتعلمئن جالسا ثم إسجد حتى تستوى قائما ثم إفعل ذلك

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۲۵ ص: ٦-۸.

في صلاتك كلهاوفي رواية له ثم إركع حتى تطمئن راكعا ثم إرفع حتى تستوى قائما وباقيه مثله وفي رواية وإذا فعلت هذا فقد تمت صلاتك وما انتقصت من هذا فإنما إنتقصته من صلاتك وعن رفاعة بن رافع رضى الله عنه أن رجلا دخل المسجد فذكر الحديث وقال فيه فقال النبي ﷺ إنه لاتتم صلاة لأحد من الناس حتى يتوضأ فيضع الوضوء مواضعه ثم يكبر ويحمد الله عز وجل ويثنى عليه ويقرأ بما شاء من القرآن ثم يقول الله أكبر ثم يركع حتى يطمئن راكعا ثم يقول الله اكبر ثم يرفع رأسه حتى يستوى قائما ثم يسجد حتى يطمئن ساجدا ثم يقول الله أكبر ثم يرفع رأسه حتى يستوى قاعدا ثم يقول الله أكبر ثم يسجد حتى تطمئن مفاصله ثم يرفع رأسه فيكبر فإذا فعل ذلك فقد تمت صلاته وفي رواية إنها لا تتم صلاة أحدكم حتى يسبغ الوضوء كما أمر الله عز وجل فيغسل وجهه ويديه إلى المرفقين ويمسح برأسه ورجليه إلى الكعبين ثم يكبر الله ويحمده ثم يقرأ من القرآن ما أذن له وتيسر وذكر نحو اللفظ الأول وقال ثم يكبر فيسجد فيمكن وجهه وربما قال جبهته من الأرض حتى تطمئن مفاصله وتسترخى ثم يكبر فيستوى قاعدا على مقعدته ويقيم صلبه فوصف الصلاة هكذا أربع ركعات حتى فرغ ثم قال لا تتم صلاة لأحدكم حتى يفعل ذلك رواه أهل السنن أبودأود والنسائى وإبن ماجه والترمذي وقال حديث حسن والروايتان لفظ أبى دأود وفي رواية ثالثة له قال إذا قمت فتوجهت إلى القبلة فكبر ثم إقرأ بأم القرآن وبما شاء الله أن تقرأ فإذا ركعت فضع راحتك عى ركبتيك وإمدد ظهرك وقال إذا سجدت فمكن لسجودك فإذا رفعت فإقعد على فخذك اليسرى وفي رواية أخرى قال إذا أنت قمت في صلاتك فكبر الله عز وجل ثم إقرأ ما تيسر عليك من القرآن وقال فيه فإذا جلست في وسط الصلاة فإطمئن وإفترش فخذك اليسرى ثم تسهد ثم غذا قمت فمثل ذلك حتى تفرغ من صلاتك وفي رواية أخرى قال فتوضا كما أمر الله ثم تشهد فأتم ثم كبر فإن كان معك قرآن فإقرأ به وإلا فإحمد الله عز وجل وكبره وهلله وقال في هو إن إنتقصت منه شيئا إنتقصت من صلاتك فالنبى أمر ذلك المسىء في صلاته بأن يعيد الصلاة وامر الله ورسوله إذا أطلق كان مقتضاه الوجوب وأمره إذا قام إلى الصلاة بالطمأنينة كما أمره بالركوع والسجود وأمره المطلق على الإيجاب وأيضا قال له فإنك لم تصلفن في أن يكون عمله الأول صلاة

### أن الصلاة مقدرة محددة موقوتة

أن الله سبحانه وتعالى أمر في كتابه بإقامة الصلاة وذم المصلين الساهين عنها المضيعين لها فقال تعالى في غير موضع ﴿وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ ﴾ [البقرة: ٤٣] وإقامتها تتضمن إتمامها بحسب الإمكان كما سيأتي في حديث أنس بن مالك رضى الله عنه قال أقيموا الركوع والسجود فإني أراكم من بعدى ظهرى وفي رواية أتموا الركوع والسجود فإن الله تعالى قال ﴿فَإِذَا الطَّمَأُننَةُم فَأَقِيمُوا الصَّلَوٰة وَالسَّلَوٰة كَانَتُ عَلَى المُوَّمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتاً ﴾ [النساء: ١٠٣] والموقوت قد فسره السلف بالمفروض وفسروه بماله وقت المفروض هوالمقدر

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۲ ص: ۲۷ه-۳۱ والقواعد النورانية ج: ۱ ص: ۲۵-۲۲.

المحدد فإن التوقيت والتقدير والتحديد والفرض ألفاظ متقاربة وذلك وجب أن الصلاة مقدرة محددة موقوتة وذلك في زمانها وأفعالها وكما أن زمانها محدود فأفعالها أولى أن تكون محدودة موقوتة وهو يتناول تقدير عددها بأن جعله خمسا وجعل بعضها أربعا في الحضر وإثنتين في السفر وبعضها ثلاثا وبعضها إثنتين في الحضر والسفر وتقدير عملها أيضا ولذا يجوز عند العذر الجمع المتضمن لنوع من التقديم والتأخير في الزمان كما يجوز أيضا القصر من عددها ومن صفتها بحسب ما جاءت به الشريعة وذلك أيضا مقدر عند العذر كما هو مقدر عند غير العذر ولهذا فليس للجامع بين الصلاتين أن يؤخر صلاة النهار إلى الليل أوصلاة الليل إلى النهار وصلاتي النهار الظهر والعصر وصلاتي الليل المغرب والعشاء وكذلك اصحاب الأعذار الذين ينقصون من عددها وصفتها وهوموقون محدود ولا بد أن تكون الأفعال محدودة الإبتداء والإنتهاء فالقيام محدود بالإنتصاب بحيث لوخرج عن حد المنتصب إلى حد المنحنى الراكع بإختياره لم يكن قد أتى بحد القيام ومن المعلوم أن ذكر القيام الذي هو القراءة أفضل من ذكر الركوع والسجود ولكن نفس عمل الركوع والسجود أفضل من عمل القيام ولهذا كان عبادة بنفسه ولم يصح في شرعنا إلا لله بوجه من الوجوه وغير ذلك من الأدلة المذكورة في غير هذا الموضع وإذا كان كذلك فمن المعلوم أن هذه الأفعال مقدرة محدودة بقدر التمكن منها فالساجد عليه أن يصل إلى الأرض وهو غاية التمكن ليس له غاية دون ذلك إلا لعذر وهو من حين إنحنائه أخذ في السجود سواء سجد من قيام أومن قعود فينبغى أن يكون إبتداء السجود مقدرا بذلك بحيث يسجد من قيام أو قعود لا يكون سجوده من إنحناء فإن ذلك يمنع كونه مقدرا محدودا بحسب الإمكان ومتى وجب ذلك وجب الإعتدال في الركوع وبين السجدتين وأيضا ففى ذلك إتمام الركوع والسجود وأيضا فأفعال الصلاة إذا كانت مقدرة وجب أن يكون لها قدر وذلك هو الطمأنينة فإن من نقر نقر الغراب لم يكن لفعله قدر أصلا فإن قدر الشيء ومقداره فيه زيادة على أصل وجوده ولهذا يقال للشيء الدائم ليس له قدر فإن القدر لا يكون لأدنى حركة بل لحركة ذات إمتداد وأيضا فإن الله عز وجل أمرنا بإقامتها والإقامة أن تجعل قائمة والشيء القائم هو المستقيم المعتدل فلا بد أن تكون أفعال الصلاة مستقرة معتدلة وذلك إنما يكون بثبوت أبعاضها وإستقرارها وهذا يتضمن

الطمأنينة فإن من نقر نقر الغراب لم يقم السجود ولا يتم سجوده إذا لم يثبت ولم يستقر وكذلك الراكع يبين ذلك ما جاء في الصحيحين عن قتادة عن أنس بن مالك رضي الله عنهما قال قال رسول الله سووا صفوفكم فإن تسوية الصف من تمام الصلاة وأخرجاه من حديث عبدالعزيز بن صهيب عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال قال رسول الله أتموا الصفوف فإنى أراكم من خلف ظهرى وفي لفظ أقيموا الصفوف وروى البخارى من حديث حميد عن أنس قال أقيمت الصلاة فأقبل علينا رسول الله ﷺ فقال أقيموا صفوفكم وتراصوا فإنى أراكم من وراء ظهرى وكان أحدنا يلصق منكبه بمنكب صاحبه وبدنه ببدنهفإذا كان تقويم الصف وتعديله من تمامها وإقامتها بجيث لوخرجوا عن الإستواء والإعتدال بالكلية حتى يكون رأس هذا عند النصف الأسفل من هذا لم يكونوا مصطفين ولكانوا يؤمرون بالإعادة وهم بذلك أولى من الذي صلى خلف الصف وحده فأمره النبي أن يعيد صلاته فكيف بتقويم أفعالها وتعديلها بحيث لا يقيم صلبه في الركوع والسجود ويدل على ذلك وهودليل مستقل في المسألة ما اخرجاه في الصحيحين عن شعبة عن قتادة عن أنس رضى الله عنه عن النبي قال أقيموا الركوع والسجود فوالله إنى لأراكم من بعدى وفي رواية من بعد ظهرى إذا ركعتم وسجدتم وفي رواية للبخارى عن همام عن قتادة عن أنس رضى الله عنه أنه سمع النبي يقول أتموا الركوع والسجود فوالذى نفسى بيده اني لأراكم من بعد ظهرى إذا ما ركعتم وإذا ما سجدتم ورواه مسلم من حديث هشام الدستوائي وإبن أبي عروبة عن قتادة عن أنس رضي الله عنه أن نبي الله قال أتموا الركوع والسجود ولفظ إبن أبي عروبة أقيموا الركوع والسجود فإني أراكم وذكره فهذا يبين أن إقامة الركوع والسجود توجب إتمامها كما في اللفظ الآخر وأيضا فأمره لهم بإقامة الركوع والسجود يتضمن السكون فيهما إذ من المعلوم أنهم كانوا يأتون بالإنحناء في الجملة بل الأمر بالإقامة يقتضي أيضا الإعتدال فيهما وإتمام طرفيهما وفي هذا رد على من زعم أنه لا يجب الرفع فيهما وذلك أن هذا أمر للمأمومين خلفه ومن المعلوم أنه لم يكن يمكنهم الإنصراف قبله وأيضا فقوله تعالى ﴿حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسَطَىٰ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] أمر بالقنوت في القيام لله والقنوت دوام الطاعة لله عز وجل سواء كان في حال الإنتصاب أوفى حال السجود (١١). حكم إقامة الصلوات الخمس في المساجد

أن أئمة المسلمين متفقون على أن إقامة الصلوات الخمس في المساجد هي من أعظم العبادات وأجل القربات ومن فضل تركها عليها إيثارا للخلوة والانفراد على الصلوات الخمس في الجماعات أوجعل الدعاء والصلاة في المشاهد أفضل من ذلك في المساجد فقد انخلع من ربقة الدين واتبع غير سبيل المؤمنين ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ. مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِدٍ. جَهَنَّمَ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥] لكن تنازع العلماء بعد ذلك في كونها واجبة على الأعيان أوعلى الكفاية أوسنة مؤكدة على ثلاثة أقوال فقيل هي سنة مؤكدة فقط وهذا هو المعروف عن أصحاب أبى حنيفة وأكثر أصحاب مالك وكثير من أصحاب الشافعي ويذكر رواية عن أحمد وقيل هي واجبة على الكفاية وهذا هو المرجح في مذهب الشافعي لكن تنازع العلماء بعد ذلك في كونها واجبة على الأعيان أو على الكفاية أو سنة مؤكدة على ثلاثة أقوال فقيل هي سنة مؤكدة فقط وهذا هو المعروف عن أصحاب أبي حنيفة وأكثر أصحاب مالك وكثير من أصحاب الشافعي ويذكر رواية عن أحمدوقيل هي واجبة على الكفاية وهذا هو المرجح في مذهب الشافعي وقول بعض أصحاب مالك وقول في مذهب أحمد وقيل هي واجبة على الأعيان وهذا هو المنصوص عن أحمد وغيره من أئمة السلف وفقهاء الحديث وغيرهم وهؤلاء تنازعوا فيما إذا صلى منفردا لغير عذر هل تصح صلاته على قولين أحدهما لا تصح وهو قول طائفة من قدماء أصحاب أحمد ذكره القاضي أبويعلى فيشرح المذهب عنهم وبعض متأخريهم كابن عقيل وهو قول طائفة من السلف واختاره ابن حزم وغيره والثاني تصح مع إثمه بالترك وهذا هو المأثور عن أحمد وقول أكثر أصحابه والذين نفوا الوجوب احتجوا بتفضيل النبي ﷺ صلاة الجماعة على صلاة الرجل وحده قالوا ولو كانت واجبة لم تصح صلاة المنفرد ولم يكن هناك تفضيل وحملوا ما جاء من هم النبي ﷺ بالتحريق على من ترك الجمعة أو على المنافقين الذين كانوا يتخلفون عن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۲ ص: ٥٤١–٥٤٦.

الجماعة مع النفاق وأن تحريقهم كان لأجل النفاق لا لأجل ترك الجماعة مع الصلاة في البيوت وأما الموجبون فاحتجوا بالكتاب والسنة والآثار أما الكتابفقوله تعالى ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهمَ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَلَوْةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَةٌ مِّنَّهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُوٓاْ أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآيِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآيِفَةُ أُخْرَىٰ لَمْ يُصَلُّواْ فَلَيْصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأُسَلِحَتُهُمْ ﴾ [النساء: ١٠٢] الآية وفيها دليلان أحدهما أنه أمرهم بصلاة الجماعة معه في صلاة الخوف وذلك دليل على وجوبها حال الخوف وهو يدل بطريق الأولى على وجوبها حال الأمن الثاني أنه سن صلاة الخوف جماعة وسوغ فيها ما لا يجوز لغير عذر كاستدبار القبلة والعمل الكثير فإنه لا يجوز لغير عذر بالاتفاق وكذلك مفارقة الإمام قبل السلام عند الجمهور وكذلك التخلف عن متابعة الإمام كما يتأخر الصف المؤخر بعد ركوعه مع الإمام إذا كان العدوأمامهم قالوا وهذه الأمور تبطل الصلاة لو فعلت لغير عذر فلو لم تكن الجماعة واجبة بل مستحبة لكان قد التزم فعل محظور مبطل للصلاة وتركت المتابعة الواجبة في الصلاة لأجل فعل مستحب مع أنه قد كان من الممكن أن يصلوا وحدانا صلاة تامة فعلم أنها واجبة وأيضا فقول تعالى ﴿وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَءَاثُواْ الزَّكَوْةَ وَأَرْكُعُواْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٣] إما أن يراد به المقارنة بالفعل وهي الصلاة جماعةوإما أن يراد به ما يراد بقوله ﴿وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [المتوبة: ١١٩] فإن أريد الثاني لم يكن فرق بين قوله صلوا مع المصلين وصوموا مع الصائمين واركعوا مع الراكعين والسياق يدل على اختصاص الركوع بذلك فإن قيل فالصلاة كلها تفعل مع الجماعة قيلخص الركوع بالذكر لأنه تدرك به الصلاة فمن أدرك الركعة فقد أدرك السجدة فأمر بما يدرك به الركعة كما قال لمريم ﴿ يَكُمُرْيَمُ ٱقْنُتِي لِرَبِّكِ وَأُسْجُدِي وَٱرْكِعِي مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٣] فإنه لو قيل اقنتي مع القانتين لدل على وجوب إدراك القيام ولو قيل اسجدي لم يدل على وجوب إدراك الركوع بخلاف قوله ﴿وَٱرْكُعِي مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٣] فإنه يدل على الأمر بإدراك الركوع وما بعده دون ما قبله وهو المطلوب وأما السنة فالأحاديث المستفيضة في الباب مثل حديث أبي هريرة المتفق عليه عنه ﷺ أنه قال لقد هممت أن آمر

بالصلاة فتقام ثم آمر رجلا فيصلى بالناس ثم انطلق إلى قوم لا يشهدون الصلاة فأحرق عليهم بيوتهم بالنار فهم بتحريق من لم يشهد الصلاة وفي لفظ قال أثقل الصلاة على المنافقين صلاة العشاء والفجر ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولوحبوا ولقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام الحديث وفي المسند وغيره لولا ما في البيوت من النساء والذرية لأمرت أن تقام الصلاة الحديث فبين أنه هم بتحريق البيوت على من لم يشهد الصلاة وبين أنه إنما منعه من ذلك من فيها من النساء والذرية فإنهم لا يجب عليهم شهود الصلاة وفي تحريق البيوت قتل من لا يجوز قتله وكان ذلك بمنزلة إقامة الحد على الحبلي وقد قال سبحانه وتعالى ﴿ وَلَوْلَا رِجَالُ مُّؤْمِنُونَ وَنِسَآءٌ مُّؤْمِنَاتُ لَّمْ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطَئُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِّنْهُم مَّعَـرَّةُ ا بِغَيْرِ عِلْمِ " لِيَدْخِلَ ٱللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ عَن يَشَآءُ ۚ لَوْ تَـزَيَّلُواْ لَعَذَّبْنَا ٱلَّذِيك كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابًا ٱلِيمًا ﴾ [الفتح: ٢٥] ومن حمل ذلك على ترك شهود الجمعة فسياق الحديث يبين ضعف قوله حيث ذكر صلاة العشاء والفجر ثم أتبع ذلك بهمه بتحريق من لم يشهد الصلاة وأما من حمل العقوبة على النفاق لا على ترك الصلاة فقوله ضعيف لأوجهأ حدهاأن النبي ﷺ ما كان يقيل المنافقين إلا على الأمور الباطنة وإنما يعاقبهم على ما يظهر منهم من ترك واجب أوفعل محرم فلولا أن في ذلك ترك واجب لما حرقهم الثاني أنه رتب العقوبة على ترك شهود الصلاة فيجب ربط الحكم بالسبب الذي ذكره الثالث أنه سيأتي إن شاء الله حديث ابن أم مكتوم حيث استأذنه أن يصلي في بيته فلم يأذن له وابن أم مكتوم رجل مؤمن من خيار المؤمنين أثنى عليه القرآن وكان النبي ﷺ يستخلفه على المدينة وكان يؤذن للنبي ﷺ الرابع أن ذلك حجة على وجوبها أيضا كما ثبت قي صحيح مسلم وغيره عن عبد الله بن مسعود أنه قال من سره أن يلقى الله غدا مسلما فليصل هذه الصلوات الخمس في المساجد التي ينادي بهن من سنن الهدى وإنكم لو صليتم في بيوتكم كما صلى هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق ولقد كان الرجل يؤتى به يهادى بين الرجلين حتى يقام في الصف فقد أخبر عبد الله بن مسعود أنه لم يكن يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق وهذا دليل على استقرار وجوبها عند المؤمنين ولم يعلموا ذلك إلا من جهة النبي

ﷺ إذ لوكانت عندهم مستحبة كقيام الليل والتطوعات التي مع الفرائض وصلاة الضحى ونحو ذلك كان منهم من يفعلها ومنهم من لا يفعلها مع إيمانه كما قال له الأعرابي والله لا أزيد على ذلك ولا أنقص منه فقال أفلح أن صدق ومعلوم أن كل أمر كان لا يتخلف عنه إلا منافق كان واجبا على الأعيان كخروجهم إلى غزوة تبوك فإن النبي ﷺ أمر به المسلمين جميعا لم يأذن لأحد في التخلف إلا من ذكر أن له عذرا فأذن له لأجل عذره ثم لما رجع كشف الله أسرار المنافقين وهتك أستارهم وبين أنهم تخلفوا لغير عذرو الذين تخلفوا لغير عذر بالإيمان عوقبوا بالهجر حتى هجران نسائهم لهم حتى تاب الله عليهم فإن قيل فأنتم اليوم تحكمون بنفاق من تخلف عنها وتجوزون تحريق البيوت عليه إذا لم يكن فيها ذريةقيل لهمن الأفعال ما يكون واجبا ولكن تأويل المتأول يسقط الحد عنه وقد صار اليوم كثير ممن هو مؤمن لا يراها واجبة عليه فيتركها متأولا وفي زمن النبي ﷺ لم يكن لأحد تأويل لأن النبي ﷺ قد باشرهم بالإيجاب وأيضا كما ثبت في الصحيح والسنن أن أعمى استأذن النبي ﷺ أن يصلى في بيته فأذن له فلما ولى دعاه فقال هل تسمع النداء قال نعم قال فأجب فأمره بالإجابة إذا سمع النداء وفي لفظ في السنن أن ابن أم مكتوم قال يا رسول الله إنى رجل شاسع الدار وإن المدينة كثيرة الهوام ولى قائد لا يلائمني فهل تجد لى رخصة أن أصلى في بيتي فقال هل تسمع النداء قال نعم قال لا أجد لك رخصة وهذا نص في الإيجاب للجماعة مع كون الرجل مؤمنا وأما احتجاجهم بتفضيل صلاة الرجل في الجماعة على صلاته وحده فعنه جوابان مبنيان على صحة صلاة المنفرد لغير عذر فمن صحح صلاته قال الجماعة واجبة وليست شرطا في الصحة كالوقت فإنه لو أخر العصر إلى وقت الاصفرار كان آثما مع كون الصلاة صحيحة بل وكذلك لوأخرها إلى أن يبقى مقدار ركعة كما ثبت في الصحيح من أدرك ركعة من العصر فقد أدرك العصر قالوا لتفضيل لا يدل على أن المفضول جائز فقد قال تعالى ﴿يَنَائَتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاسْعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ۚ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الجمعة: ٩] فجعل السعي إلى الجمعة خيرا من البيع والسعي واجب والبيع حرام وقال تعالى ﴿قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَعُضُّواْ مِنْ أَبْصَـٰدِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمُّ ذَالِكَ أَزَّكَىٰ لَهُمْ ﴾ [النور: ٣٠] ومن قال لا تصح صلاة المنفرد إلا لعذر احتج بأدلة الوجوب قالوما ثبت

وجوبه في الصلاة كان شرطا في الصحة كسائر الواجبات وأما الوقت فإنه لا يمكن تلافيه فإذا فات لم يكن فعل الصلاة فيه فنظير ذلك فوت الجمعة وفوت الجماعة التي لا يمكن استداركها فإذا فوت الجمعة الواجبة كان آثما وعليه الظهر إذ لا يمكن سوى ذلك وكذلك من فوت الجماعة الواجبة التي يجب عليه شهودها وليس هناك جماعة أخرى فإنه يصلي منفردا لغير عذر ثم أقيمت الجماعة فهذا عندهم عليه أن يشهد الجماعة كمن صلى الظهر قبل الجمعة عليه أن يشهد الجمعة واستدلوا على ذلك بحديث أبى هريرة الذي في السنن عن النبي ﷺ من سمع النداء ثم لم يجب من غير عذر فلا صلاة له ويؤيد ذلك قوله لا صلاة لجار المسجد إلا في المسجد فإن هذا معروف من كلام على وعائشة وأبي هريرة وابن عمر وقد رواه الدارقطني مرفوعا إلى النبي ﷺ وقوى ذلك بعض الحفاظ قالوا ولا يعرف في كلام الله ورسوله حرف النفى دخل على فعل شرعى إلا لترك واجب فيه كقوله لا صلاة إلا بأم القرآن ولا إيمان لمن لا أمانة له ونحو ذلك وأجاب هؤلاء عن حديث التفضيل بأن قالوا هو محمول على المعذور كالمريض ونحوه فإن هذا بمنزلة قوله ﷺ صلاة القاعد على النصف من صلاة القائم وصلاة النائم على النصف من صلاة القاعد وأن تفضيله صلاة الرجل في جماعة على صلاته وحده كتفضيله صلاة القائم على صلاة القاعد ومعلوم أن القيام واجب في صلاة الفرض دون النفل كما أن الجماعة واجبة في صلاة الفرض دون النفل وتمام الكلام في ذلك أن العلماء تنازعوا في هذا الحديث وهو هل المراد بهما المعذور أو غيره على قول ينف قالت طائفة المراد بهما غير المعذور قالوا لأن المعذور أجره تام بدليل ما ثبت في الصحيحين عن أبي موسى الأشعري عن النبي ﷺ أنه قال إذا مرض العبد أوسافر كتب له من العمل ما كان يعمله وهو صحيح مقيم قالوا فإذا كان المريض والمسافر يكتب لهما ما كانا يعملان في الصحة والإقامة فكيف تكون صلاة المعذور قاعدا أو منفردا دون صلاته في الجماعة قاعدا وحمل هؤلاء تفضيل صلاة القائم على النفل دون الفرض لأن القيام في الفرض واجب ومن قال هذا القول لزمه أن يجوز تطوع الصحيح مضطجعا لأنه قد ثبت أنه قالومن صلى قاعدا فله نصف أجر القائم وقد طرد هذا الدليل طائفة من متأخري أصحاب الشافعي وأحمد وجوزوا أن يتطوع الرجل مضطجعا لغير عذر لأجل هذا الحديث ولتعذر حمله

على المريض كما تقدم ولكن أكثر العلماء أنكروا ذلك وعدوه بدعة وحدثا في الإسلام وقالوا لا يعرف أن أحدا قط صلى في الإسلام على جنبه وهو صحيح ولو كان هذا مشروعا لفعله المسلمون على عهد نبيهم ﷺ أو بعده ولفعله النبي ﷺ ولو مرة لتبيين الجواز فقد كان يتطوع قاعدا ويصلى على راحلته قبل أي وجه توجهت ويوتر عليها غير أنه لا يصلى عليها المكتوبة فلو كان هذا سائغا لفعله ولو مرة أو لفعله أصحابه وهؤلاء الذين أنكروا هذا مع ظهور حجتهم قد تناقض من لم يوجب الجماعة منهم حيث حملوا قوله تفضل صلاة الجماعة على صلاة الرجل وحده بخمس وعشرين درجة على أنه أراد غير المعذور فيقال لهم لم كان التفضيل هنا في حق غير المعذور والتفضيل هناك في حق المعذور وهل هذا إلا تناقض وأما من أوجب الجماعة وحمل التفضيل على المعذور فطرد دليله وحينئذ فلا يكون في الحديث حجة على صحة صلاة المنفرد لغير عذر وأما ما احتج به منازعهم من قوله إذا مرض العبد أوسافر كتب له من العمل ما كان يعمله وهو صحيح مقيم فجوابهم عنه أن هذا الحديث دليل على أنه يكتب له مثل الثواب الذي كان يكتب له في حال الصحة والإقامة لأجل نيته له وعجزه عنه بالعذر وهذه قاعدة الشريعة أن من كان عازما على الفعل عزما جازما وفعل ما يقدر عليه منه كان بمنزلة الفاعل فهذا الذي كان له عمل في صحته وإقامته عزمه أن يفعله وقد فعل في المرض والسفر ما أمكنه فكان بمنزلة الفاعلكما جاء في السنن فيمن تطهر في بيته ثم ذهب إلى المسجد يدرك الجماعة فوجدها قد فاتت أنه يكتب له أجر صلاة الجماعة وكما ثبت في الصحيح من قوله ﷺ إن بالمدينة لرجالا ما سرتم مسيرا ولا قطعتم واديا إلا كانوا معكم قالواوهم بالمدينة قال وهم بالمدينة حبسهم العذر وقد قال تعالى ﴿لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤَّمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي ٱلضَّرَرِ وَٱلمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلمُجَهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ دَرَجَةً ۚ وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ ٱلْحُسَّنَىٰ ۚ وَفَضَّلَ اللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ أَجِّرًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٩٥] الآية فهذا ومثله يبين أن المعذور يكتب له مثل ثواب الصحيح إذا كانت نيته أن يفعل وقد عمل ما يقدر عليه وذلك لا يقتضي أن يكون نفس عمله مثل عمل الصحيح فليس في الحديث أن صلاة المريض نفسها في الأجر مثل صلاة الصحيح ولا أن صلاة المنفرد المعذور في نفسها مثل صلاة الرجل في الجماعة وإنما فيه أن يكتب له من العمل ما كان يعمل وهو

صحيح مقيم كما يكتب له أجر صلاة الجماعة إذا فاتته مع قصده لهاوأيضا فليس كل معذور يكتب له مثل عمل الصحيح وإنما يكتب له إذا كان يقصد عمل الصحيح ولكن عجز عنه فالحديث يدل على أنه من عادته الصلاة في جماعة والصلاة قائما ثم ترك ذلك لمرضه فإنه يكتب له ما كان يعملوه وصحيح مقيم وكذلك من تطوع على الراحلة في السفر وقد كان يتطوع في الحضر قائما يكتب له ما كان يعمل في الإقامة فأما من لم تكن عادته الصلاة في جماعة ولا الصلاة قائما إذا مرض فصلى وحده أو صلى قاعدا فهذا لا يكتب له مثل صلاة المقيم الصحيح ومن حمل الحديث على غير المعذور يلزمه أن يجعل صلاة هذا قاعدا مثل صلاة القائم وصلاته منفردا مثل الصلاة في جماعة وهذا قول باطل لم يدل عليه نص ولا قياس ولا قاله أحدوأيضا فيقال تفضيل النبي ﷺ لصلاة الجماعة على صلاة المنفرد ولصلاة القائم على القاعد والقاعد على المضطجع إنما دل على فضل هذه الصلاة على هذه الصلاة حيث يكون كل من الصلاتين صحيحة أما كون هذه الصلاة المفضولة تصح حيث تصح تلك أو لا تصح فالحديث لم يدل عليه بنفى ولا إثبات ولا سيق الحديث لأجل بيان صحة الصلاة وفاسدها بل وجوب القيام والقعود وسقوط ذلك ووجوب الجماعة وسقوطها يتلقى من أدلة أخر وكذلك أيضا كون هذا المعذور يكتب له تمام عمله أو لا يكتب له لم يتعرض له هذا الحديث بل يتلقى من أحاديث أخر وقد بينت سائر النصوص أن تكميل الثواب هو لمن كان يعمل العمل الفاضل وهو صحيح مقيم لا لكل أحد وتثبت نصوص أخر وجوب القيام في الفرض كقوله ﷺ لعمران بن حصين صل قائما فإن لم تستطع فقاعدا فإن لم تستطع فعلى جنبوبين جواز التطوع قاعدا لما رآهم وهم يصلون قعودا فأقرهم على ذلك وكان يصلى قاعدا مع كونه كان يتطوع على الراحلة في السفر كذلك تثبت نصوص أخر وجوب الجماعة فيعطى كل حديث حقه فليس بينها تعارض ولا تناف وإنما يظن التعارض التنافي من حملها ما لا تدل عليه ولم يعطها حقها بسوء نظره وتأويله والله أعلم (١).

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الکبری ج: ۱ ص: ۱۱۶–۱۲۲ ومجموع الفتاوی ج: ۲۳ ص: ۲۲۷–۲۲۸ ومجموع الفتاوی ج: ۲۳ ص: ۲۳۹

## خص الركوع بالذكر

فقوله تعالى ﴿وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوةَ وَارْكُعُواْ مَعَ الرَّكِمِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤] إما أن يراد به المقارنة بالفعل وهي الصلاة جماعة وإما أن يراد به ما يراد بقوله ﴿وَكُونُواْ مَعَ الصّلينِ الصّلَدِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩] فإن أريد الثاني لم يكن فرق بين قوله صلوا مع المصلين وصوموا مع الصائمين واركعوا مع الراكعين والسياق يدل على اختصاص الركوع بذلك فإن قيل فالصلاة كلها تفعل في الجماعة قيل خص الركوع بالذكر لأنه تدرك به الصلاة فمن أدرك الركعة فقد أدرك السجدة فأمر بما يدرك به الركعة كما قال لمريم ﴿آقَنُي لِينِكِ وَاسَّجُدِى وَارْكِي مَعَ الرَّكِينِ ﴾ [آل عمران: ٣٤] فإنه لوقيلاقنتي مع القانتين لدل على وجوب إدراك الركوع بخلاف قوله وجوب إدراك الركوع بخلاف قوله ﴿وَارَكِي مَعَ الرَّكِينِ ﴾ [آل عمران: ٣٤] فإنه يدل على وجوب إدراك الركوع وما بعده دون ما قبله وهو المطلوب (١٠).

الرد على تفسير الرافضي(٢) لقوله تعالى ﴿وَأَرْكُمُواْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٣]

قال الرافضي المنهج الثاني في الأدلة المأخوذة من القرآن والبراهين الدالة على إمامة على من الكتاب العزيز كثيرة قوله تعالى ﴿وَارْكُعُواْ مَعَ الرَّكِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤] من طريق أبي نعيم عن ابن عباس رضي الله عنهما أنها نزلت في رسول الله وعلي خاصة وهما أول من صلى وركع وهذا يدل على فضيلته فيدل على إمامته الجواب من وجوه أحدها أنا لا نسلم صحة هذا ولم يذكر دليلا على صحته الثاني أن هذا كذب موضوع باتفاق أهل العلم الحديث الثالث أن هذه الآية في سورة البقرة وهي مدنية باتفاق المسلمين وهي في سياق مخاطبة لبني إسرائيل وسواء كان الخطاب لهم أولهم وللمؤمنين فهو خطاب انزل بعد الهجرة وبعد أن كثر المصلون والراكعون ولم تنزل في أول الإسلام

<sup>(</sup>١) الفتاوى الكبرى ج: ٢ ص: ٤٤٠ ومنهاج السنة النبوية ج: ٧ ص: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) صاحب كتاب منهاج الكرامة في معرفة الإمامة (من الشيعة).

حتى يقال أنها مختصة بأول من صلى وركع الرابع أن قوله ﴿مَعَ الرَّكِوِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤] صيغة جمع ولو أريد النبي وعلي لقيل مع الراكعين بالتثنية وصيغة الجمع لا يراد بها اثنان فقط باتفاق الناس بل أما الثلاثة فصاعدا وأما الاثنان فصاعدا أما إرادة اثنين فقط فخلاف الإجماع الخامس انه قال لمريم ﴿أَقَنُي لِرَبِكِ وَاسَجُرِى وَارَكِي مَعَ الرَّكِينِ ﴾ [آل عمران: ٣٤] ومريم كانت قبل الإسلام فعلم انه كان راكعون قبل الإسلام فليس فيهم علي فكيف لا يكون راكعون في أول الإسلام ليس فيهم علي وصيغة الاثنين واحدة السادس أن الآية مطلقة لا تخص شخصا بعينه بل أمر الرجل المؤمن أن يصلي مع المصلين وقيل المراد به الصلاة في الجماعة لان الركعة لا تدرك إلا بادراك الركوع السابع انه لو كان المراد الركوع معهما لا نقطع حكمها بموتهما فلا يكون أحد مأمورا أن يركع مع الراكعين الثامن أن قول القائل علي أول من صلى مع النبي مع بمنوع بل اكثر الناس على خلاف ذلك وان أبا بكر صلى قبله التاسع انه لو كان أمرا بالركوع معه لم يدل ذلك على ان من دكع معه يكون هو الإمام فان عليا لم يكن إماما مع النبي في وكان يركع معه ...

# إن الشارع لم ينقل الأسماء ولم يغيرها ولكن استعملها مقيدة لا مطلقة

وبسبب الكلام في مسألة الايمان تنازع الناس هل في اللغة أسماء شرعية نقلها الشارع عن مسماها في اللغة أو أنها باقية في الشرع على ما كانت عليه في اللغة لكن الشارع زاد في أحكامها لا في معنى الاسماء وهكذا قالوا في إسم الصلاة والزكاة والصيام والحج إنها باقية في كلام الشارع على معناها اللغوى لكن زاد في أحكامها ومقصودهم ان الايمان هو مجرد التصديق وذلك يحصل بالقلب واللسان وذهبت طائفة ثالثة إلى أن الشارع تصرف فيها تصرف أهل العرف فهي بالنسبة إلى اللغة مجاز وبالنسبة إلى عرف الشارع حقيقة والتحقيق أن الشارع لم ينقلها ولم يغيرها ولكن استعملها مقيدة لا مطلقة كما يستعمل نظائرها مثل الزكاة هي اسم لما تزكو به النفس وزكاة النفس زيادة خيرها وذهاب شرها والإحسان إلى الناس من أعظم ما تزكو به النفس كما قال تعالى خيرها وذهاب شرها والإحسان إلى الناس من أعظم ما تزكو به النفس كما قال تعالى

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٧ ص: ٢٧١-٢٧٣.

﴿خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا ﴾ [المتوبة: ١٠٣] وكذلك ترك الفواحش مما تزكو به قال تعالى ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. مَا زَكِيَ مِنكُمْ مِّنْ أَحَدٍ أَبدًا ﴾ [النور: ٢١] وأصل زكاتها بالتوحيد واخلاص الدين لله قال تعالى ﴿ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ﴿ \* اَلَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ [فُصلَت: ٦- ٧] وهي عند المفسرين التوحيد وقد بين النبي مقدار الواجب وسماها الزكاة المفروضة فصار لفظ الزكاة اذا عرف باللام ينصرف اليها لأجل العهد وهوإنما قال ﴿ أَقِيمُوا الصَّكَوة ﴾ بعد أن عرفهم الصلاة المأمور بها فكان التعريف منصرفا إلى الصلاة التي يعرفونها لم يرد لفظ الصلاة وهم لا يعرفون معناه ولهذا كل من قال في لفظ الصلاة أنه عام للمعنى اللغوى أوأنه مجمل لتردده بين المعنى اللغوى والشرعى ونحوذلك فأقوالهم ضعيفة فان هذا اللفظ انما ورد خبرا أو أمرا فالخبر كقوله ﴿أَرَءَيْتَٱلَّذِي يَنْهَىٰ ۖ عَبْدًا إِذَا صَلَّتَ ﴾ [العلق: ٩-١٠] وسورة اقرأ من أول ما نزل من القرآن وكان بعض الكفار أما أبوجهل أوغيره قد نهى النبي عن الصلاة وقال لئن رأيته يصلى لأطأن عنقه فلما رآه ساجدا رأى من الهول ما أوجب نكوصه على عقبيه فإذا قيل ﴿أَرَيْتَ ٱلَّذِي يَنْهَىٰ ۖ عَبْدًا إِذَا صَلَّتِ ﴾ [العلق: ٩-١٠] فقد علمت تلك الصلاة الواقعة بلا إجمال في اللفظ ولا عموم ثم أنه لما فرضت الصلوات الخمس ليلة المعراج أقام النبي لهم الصلوات بمواقيتها صبيحة ذلك اليوم وكان جبرائيل يؤم النبي ﷺ والمسلمون يأتمون بالنبي فإذا قيل لهم ﴿أَقِيمُواْ ٱلصَّكَاوَةَ ﴾ عرفوا أنها تلك الصلاة وقيل أنه قبل ذلك كانت له صلاتان طرفي النهار فكانت أيضا معروفة فلم يخاطبوا بإسم من هذه الأسماء الا ومسماه معلوم عندهم فلا اجمال في ذلك ولا يتناول كل ما يسمى حجا ودعاءا وصوما فإن هذا انما يكون اذا كان اللفظ مطلقا وذلك لم يرد<sup>(١)</sup>.

﴿ أَتَأْمُرُ وَنَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتُلُونَ ٱلْكِئنَبُّ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٤]

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۲۹۹–۳۰۰.

### فمن عرف الحق ولم يعمل به أشبه اليهود

وقد روى الترمذى وغيره عن عدى بن حاتم عن النبى أنه قال اليهود مغضوب عليهم والنصارى ضالون قال الترمذى حديث صحيح وقال سفيان بن عيينة كانوا يقولون من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى وكان غير واحد من السلف يقول احذروا فتنة العالم الفاجر والعابد الجاهل فإن فتنتهما فتنة لكل مفتون فمن عرف الحق ولم يعمل به أشبه اليهود الذين قال الله فيهم فتنتهما فتنة لكل مفتون فمن عرف الحق ولم يعمل به أشبه اليهود الذين قال الله فيهم أتأم أن النبر وتنسون أنفسكم وانتم نتلون الزين قال الله فيهم في الله بغير علم بل بالغلو والشرك أشبه النصارى الذين قال الله فيهم في يتأهل الشه بغير علم بل بالغلو والشرك أشبه النصارى الذين قال الله فيهم في المنافي المنافية والمنافية والمنافية والمنافية والمنافية والمنافية والمنافية والمنافية والمنافية والمنافية والفلال عدم الهدى (١٠).

## ولفظ العقل في القران يتضمن ما يجلب به المنفعة وما يدفع به المضرة

الناس يدركون بعقولهم الامورالدنيا فيعرفون ما يجلب لهم منفعة في الدنيا وما يجلب لهم مضرة وهذا من العقل الذي ميز به الانسان فانه يدرك من عواقب الافعال ما لا يدركه الحس ولفظ العقل في القران يتضمن ما يجلب به المنفعة وما يدفع به المضرة (٢).

## فالعقل العلم الذي يعمل به والعمل بالعلم

ان اسم العقل عند المسلمين وجمهور العقلاء إنما هوصفة وهو الذي يسمى عرضا قائما بالعاقل وعلى هذا دل القرآن في قوله تعالى لعلكم تعقلون وقوله ﴿ أَفَامَ يَسِيرُوا فِي قائما بالعاقل وعلى هذا دل القرآن في قوله تعالى لعلكم تعقلون وقوله ﴿ قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ ٱلْأَدِينَ ۗ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ الأرض فَتَكُونَ لَهُمُ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ [العج: ٤٦] وقوله ﴿ قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ ٱلْأَدِينِ ۖ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [آل عمران: ١٦٨] ونحو ذلك مما يدل على ان العقل مصدر عقل يعقل عقلا وإذا كان كذلك فالعقل لا يسمى به مجرد العلم الذي لم يعمل به صاحبه ولا العمل بلا علم بل إنما يسمى به العلم الذي يعمل به والعمل بالعلم ولهذا قال أهل النار ﴿ لَوَكُنَّا نَسَمُعُ أَوْنَعْقِلُ مَا كُمَا فِي آصَعَنِ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۱۹۷.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۳۱۱.

## مدح الله وأثنى على من كان له عقل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۹ ص: ۲۸٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۱۰ ص: ٤٣٧.

## بالقيام بالصلاة والزكاة والصبر يصلح حال الراعى والرعية

وأعظم عون لولى الأمر خاصة ولغيره عامة ثلاثة أمور أحدها الإخلاص لله والتوكل عليه بالدعاء وغيره وأصل ذلك المحافظة على الصلوات بالقلب والبدن الثانى الإحسان إلى الخلق بالنفع والمال الذي هو الزكاة الثالث الصبر على أذى الخلق وغيره من النوائب ولهذا جمع الله بين الصلاة والصبر وأما قرانه بين الصلاة والزكاة في القرآن فكثير جدا قال تعالى ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَءَاثُوا الزَّكُوةَ وَأَرْكَعُوا مَعَ الزَّكِعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٣] فبالقيام بالصلاة والزكاة والصبر يصلح حال الراعي والرعية إذا عرف إلإنسان ما يدخل في هذه الأسماء الجامعة يدخل في الصلاة من ذكر الله تعالى ودعائه وتلاوة كتابه وإخلاص الدين له والتوكل عليه وفي الزكاة بالإحسان إلى الخلق بالمال والنفع من نصر المظلوم وإغاثة الملهوف وقضاء حاجة المحتاج ففي الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال كل معروف صدقة فيدخل فيه كل إحسان ولو ببسط الوجه والكلمة الطيبة ففي الصحيحين عن عدى بن حاتم رضى الله عنه قال قال النبي ﷺ ما منكم من أحد إلا سيكلمه ربه ليس بينه وبينه حاجب ولا ترجمان فينظر أيمن منه فلا يرى إلا شيئا قدمه وينظر أشأم منه فلا يرى إلا شيئا قدمه فينظر أمامه فتستقبله النار فمن استطاع منكم أن يتقى النار ولوبشق تمرة فليفعل فإن لم يجد فبكلمة طيبة وفي السنن عن النبي ﷺ قال لا تحقرن من المعروف شيئا ولو أن تلقى أخاك ووجهك إليه منبسط ولوأن تفرغ من دلوك في إناء المستسقي وفي السنن عن النبي ﷺ إن أثقل ما يوضع في الميزان الخلق الحسن وروي عنه ﷺ أنه قال لأم سلمة يا أم سلمة ذهب حسن الخلق بخير الدنيا والآخرة وفي الصبر احتمال الأذى وكظم الغيظ والعفو عن الناس ومخالفة الهوى وترك الأشر والبطر كما قال تعالى ﴿وَلَهِنَ أَذَقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَاهَا مِنْهُ إِنَّهُ لِيَتُوسُ كَفُورٌ ١٠٠ وَلَيِنَ أَذَقَنَاهُ نَعْمَآءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ ٱلسَّيِّ عَاتُ عَنَّ إِنَّهُ لَفَرِحٌ فَخُورٌ ١٤ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ أُولَتِكَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرُ كَبِيرٌ ﴾ [هود: ٩-١١] وقال لنبيه ﴿خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩] وقال تعالى ﴿وَسَارِعُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَدَ وَٱلْآَرِضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَقِينَ ﴿ اللَّهِ يَعِنُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى ﴿ وَالْحَظِينَ الْغَيْظُ وَالْعَالِي ﴿ وَالْحَسَنَةُ وَالْعَالِي ﴿ وَالْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّعَةُ اللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣-١٣٤] وقال تعالى ﴿ وَلَا تَسَتُوى الْفَاسِنَةُ وَلَا السَّيِّعَةُ الدّفَعَ بِاللِّي هِى أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّذِى يَيْنَكَ وَبَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَلِا السّيِّعَةُ الدّفَعَ بِاللَّهِ هِى أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّذِى يَيْنَكَ وَبَيْنَهُ وَلِا السّيِبَّةُ اللّهُ عَلَيْ وَلَا السّيقِيَةُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ عليه إذا وقال تعالى ﴿ وَجَزَرُوا سَيْئِةِ سَيْئَةُ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصَلَتَ وَاللّهُ اللّهُ عليه إذا وقال الله الله عليه إذا وقال يوم القيامة نادى مناد من بطنان العرش ألا ليقم من وجب أجره على الله فلا يقوم الا من عفا وأصلح (١٠).

#### فالصبر على أداء الواجبات واجب ولهذا قرنه بالصلاة

قال الله تعالى ﴿وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّرِو وَالصَّلَوْةِ ﴾ [البهرة: 6] قال علي بن أبي طالب الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد فإذا انقطع الرأس بار الجسد ألا لا إيمان لمن لا صبر له فالصبر على أداء الواجبات واجب ولهذا قرنه بالصلاة في أكثر من خمسين موضعا فمن كان لا يصلي من جميع الناس رجالهم ونسائهم فإنه يؤمر فإن امتنع عوقب بإجماع المسلمين ثم أكثرهم يوجبون قتل تارك الصلاة وهل يقتل كافرا مرتدا أو فاسقا على قولين في مذهب أحمد وغيره والمنقول عن أكثر السلف يقتضي كفره وهذا مع الإقرار بالوجوب فأما مع جحود الوجوب فهو كافر بالإتفاق ومن ذلك تعاهد مساجد المسلمين وأثمتهم وأمرهم بأن يصلوا بهم صلاة النبي على طرف المنبر وقال إنما فعلت هذا لتأتموا بي ولتعلموا صلاتي فعلى إمام الصلاة أن يصلي بالناس صلاة كاملة لا يقتصر على ما يجوز ولتعلموا صلاتي وعلى إلا لعذر (٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ۳٦۱–۳٦٤ والسياسة الشرعية ج: ۱ ص: ۱۱۲.

<sup>(</sup>٢) رسالة في قوله تعالى واستعينوا بالصبر والصلاة ج: ١ ص: ٨١-٨١.

# ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى أَلْخَشِعِينَ ﴾ [البقرة: ٥٥]

فقد قال الله تعالى ﴿ وَٱسْتَعِينُوا بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوةِ ۚ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ ﴾ [البقرة: ٥٥] وهذا يقتضى ذم غير الخاشعين كقوله تعالى ﴿وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ۚ وَإِن كَانَتُ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ﴾ [البقرة: ١٤٣] وقوله تعالى ﴿كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ [الشورى: ١٣] فقد دل كتاب الله عز وجل على من كبر عليه ما يحبه الله وأنه مذموم بذلك في الدين مسخوط منه ذلك والذم أو السخط لا يكون إلا لترك واجب أو فعل محرم وإذا كان غير الخاشعين مذمومين دل ذلك على وجوب الخشوع فمن المعلوم أن الخشوع المذكور في قوله تعالى ﴿وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى ۚ لَـٰكَشِعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٥] لابد أن يتضمن الخشوع في الصلاة فإنه لو كان المراد الخشوع خارج الصلاة لفسد المعنى إذ لو قيل إن الصلاة لكبيرة إلا على من خشع خارجها ولم يخشع فيها كان يقتضي أنها لا تكبر على من لم يخشع فيها وتكبر على من خشع فيها وقد إنتفى مدلول الآية فثبت أن الخشوع واجب في الصلاة ويدل على وجوب الخشوع فيها ايضا قوله تعالى ﴿قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرِضُونَ اللَّهُ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَوْةِ فَنعِلُونَ اللَّهُ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ اللَّهِ إِلَّا عَلَيْ أَزْوَرِجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَنَى وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَكِهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ٧٧ وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَنَنتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ٨٥ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَتُهِمْ يُحَافِظُونَ ١٠٠ أُولَئِنِكَ هُمُ ٱلْوَرِثُونَ (الله اللَّذِينِ يَرِثُونَ ٱلْفِرْدَوْسَ هُمَّ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [المؤمنون: ١-١١] أخبر سبحانه وتعالى أن هؤلاء هم الذين يرثون فردوس الجنة وذلك يقتضى أنه لا يرثها غيرهم وقد دل هذا على وجوب هذه الخصال إذ لوكان فيها ما هو مستحب لكانت جنة الفردوس تورث بدونها لأن الجنة تنال بفعل الواجبات دون المستحبات ولهذا لم يذكر في هذه الخصال إلا ما هو واجب وإذا كان الخشوع في الصلاة واجبا فالخشوع يتضمن السكينة والتواضع جميعا ومنه حديث عمر رضى الله عنه حيث رأى رجلا يعبث في صلاته فقال لوخشع قلب هذا لخشعت جوارحه أي لسكنت وخضعت وقال تعالى ﴿وَمِنْ ءَايَكِيهِ ۚ أَنَّكَ تَرَى

ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا أَنَرَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ أَهْتَزَّتْ وَرَبَتْ ﴾ [فُصلَت: ٣٩] فأخبر أنها بعد الخشوع تهتز والإهتزاز حركة وتربو والربو الإرتفاع فعلم أن الخشوع فيه سكون وإنخفاض ولهذا كان النبي يقول في حال ركوعه اللهم لك ركعت وبك آمنت ولك أسلمت خشع لك سمعي وبصرى ومخى وعقلى وعصبي رواه مسلم في صحيحه فوصف نفسه بالخشوع في حال الركوع لأن الراكع ساكن متواضع وبذلك فسرت الآية ففي التفسير المشهور الذي يقال له تفسير الوالبي عن على إبن أبي طلحة عن إبن عباس رضى الله عنهما وقد رواه المصنفون في التفسير كأبي بكر بن المنذر ومحمد بن جرير الطبري وغيرهما من حديث أبى صالح عبدالله بن صالح عن معاوية بن أبي صالح عن على بن أبي طلحة عن إبن عباس قوله تعالى ﴿فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢] يقول خائفون ساكنون وروو في التفاسير المسندة كتفسير إبن المنذر وغيره من حديث سفيان الثورى عن منصور عن مجاهد ﴿خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢] قال السكون فيها قال وكذلك قال الزهرى ومن حديث هشام عن مغيرة عن إبراهيم النخعى قال الخشوع في القلب وقال ساكنون قال الضحاك الخشوع الرهبة لله وروى عن الحسن خائفون وروى إبن المنذر من حديث أبى عبد الرحمن المقبرى حدثنا المسعودي حدثنا أبوسنان أنه قال في هذه الآية ﴿ٱلَّذِينَ هُمَّ فِ صَلَاتِهُمْ خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢] قال الخشوع في القلب وأن يلين كنفه للمرء المسلم وأن لا تلتفت في صلاتك وفي تفسير إبن المنذر أيضا ما في تفسير إسحق بن راهوية عن روح حدثنا سعيد عن قتادة ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢] قال الخشوع في القلب والخوف وغض البصر في الصلاة وعن ابي عبيدة معمر بن المثنى في كتابه مختار القرآن ﴿ فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢] أي لا تطمح أبصارهم ولا يلتفتون (١٠).

وليس للقلوب سرور ولا لذة تامة الا في محبة الله

فان اللذة والفرحة والسرور وطيب الوقت والنعيم الذى لا يمكن التعبير عنه انما هو في معرفة الله سبحانه وتعالى وتوحيده والايمان به وانفتاح الحقائق الإيمانية والمعارف

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۲ ص: ۵۵۳–۵۵.

القرآنية كما قال بعض الشيوخ لقد كنت في حال اقول فيها ان كان أهل الجنة في هذه الحال انهم لفي عيش طيب وقال آخر لتمر على القلب أو قاب يرقص فيها طربا وليس في الدنيا نعيم يشبه نعيم الأخرة الا نعيم الايمان والمعرفة ولهذا كان النبي فلي يقول أرحنا بالصلاة يا بلال ولا يقول أرحنا منها كما يقوله من تثقل عليه الصلاة كما قال تعالى والسكون والطمانينة وَإِنَّهَا لَكِيرَةُ إلا عَلَى النبي يقول حبب إلى من دنياكم النساء والطيبيم يقول اليه بالقلب والجوارح وكان النبي يقول حبب إلى من دنياكم النساء والطيبيم يقول وجعلت قرة عيني في الصلاة ولم يقل حبب إلى من دنياكم ثلاثكما يرفعه بعض الناس بل هكذا رواه الامام أحمد والنسائي ان الحبب اليه من الدنيا النساء والطيب وأما قرة العين تحصل بحصول المطلوب وذلك في الصلاة والقلوب فيها وسواس النفس والشيطان بأمر بالشهوات والشبهات ما يفسده عليه طيب عيشها فمن كان مجا لغير الله فهو معذب في الدينا والاخرة ان نال مراده عذب به وان لم ينله فهو في العذاب والحسرة والحزن وليس للقلوب سرور ولا لذة تامة الا في محبة الله والتقرب اليه بما يجبه ولا تمكن محبته وليس الللوماض عن كل محبوب سواه وهذا حقيقة لا إله إلا الله وهي ملة ابراهيم الخليل عليه السلام وسائر الأنبياء والمرسلين صلاة الله وسلامه عليهم أجمعين (١).

# فإن اللذة الحاصلة بذكر الله والصلاة باقية دافعة للهموم والاحزان

ومن الناس من يقصد المنفعة للبدن ولكن يحصل له من المضرة بالأفعال والأقوال التي تتولد عن السكر ويمنع عن المنفعة من ذكر الله والصلاة وغيرهما ما هو اعظم اثما من منفعتها فإن اللذة الحاصلة بذكر الله والصلاة باقية دافعة للهموم والاحزان ليس دفعه اياه وقت الصلاة فقط كما قال تعالى ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةِ \* وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَا عَلَى الله والمنفعة العظيمة الشريفة الدافعة للمضار ما يغني عن تلك القاصرة المانعة مما هو اكمل منها والجالبة لمضرة تربي عليها.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ۳۱–۳۲.

### قرة عينه وراحة قلبه في الصلاة فهو منقوص الايمان

قد ثبت عن النبى بأن العبد اقرب ما يكون من ربه وهو ساجد وقد قال النبى استقيموا ولن تحصوا واعلموا أن خير أعمالكم الصلاة ولا يحافظ على الوضوء الا مؤمن وفى الصحيح عن ابن مسعود عن النبى انه سئل أى الأعمال أفضل قال الصلاة على مواقيتها وفى الحديث عن النبى أنه قال أول ما يحاسب عليه العبد من عمله صلاته وآخر شيء وصى به النبى امته الصلاة وكان يقول جعلت قرة عينى فى الصلاة وكان يقول ارحنا يا بلال بالصلاة ولم يقل ارحنا منها فمن لم يجد قرة عينه وراحة قلبه فى يقول ارحنا يا بلال بالصلاة ولم يقل ارحنا منها فمن لم يجد قرة عينه وراحة قلبه فى الصلاة فهو منقوص الايمان قال الله تعالى ﴿وَاستَعِينُواْ بِالصَّلْرِ وَالصَّلَوٰةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَا عَلَى الله الله وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله (١٠).

## الاشفاع التي في القرآن إما عملان وإما وصفان في عمل

قد ذكر الله سبحانه في البقرة والنساء الأقسام الأربعة في العطاء إما أن لا يعطي فهو البخيل المذموم في النساء أو يعطى مع الكراهة والمن والأذى فلا يكون بتثبيت وهو المذموم في البقرة أو مع الرياء فهو المذموم في السورتين فبقي القسم الرابع ابتغاء رضوان الله وتثبيتا من أنفسهم ونظيره الصلاة أما أن لا يصلي أو يصلي رياء أو كسلان أو يصلي خلصا والأقسام الثلاثة الأول مذمومة وكذلك الزكاة ونظير ذلك الهجرة والجهاد فإن الناس فيهما أربعة اقسام وكذلك ووَوَاصَوا بِالصَّرِ وَتَوَاصَوا بِالمَرْمَةِ اللهِ البلد: ١٧] في الشات والذكر وكذلك ووَوَاصَوا بِالصَّرِ وَلَوَاصَوا بِالمَرْمَةِ اللهِ البلد: ١٧] في الصبر والمرحمة أربعة أقسام وكذلك ووَاصَوا بِالصَّرِ والصَّلاق المَرْمَة في البلد: ١٥] في الشاس فيها قسمة هذه الاشفاع التي في القرآن إما عملان وإما وصفان في عمل انقسم الناس فيها قسمة رباعية ثم ان كانا عملين منفصلين كالصلاة والصبر والصلاة والركاة ونحو ذلك نفع احدهما ولو ترك الآخر وان كانا شرطين في عمل كالاخلاص والزكاة ونحو ذلك نفع احدهما ولو ترك الآخر وان كانا شرطين في عمل كالاخلاص

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۱ ص: ٥٤٠.

والتثبت لم ينفع احدهما فإن المن والأذى محبط كما أن الرياء محبط كما دل عليه القرآن ومن هذا تقوى الله وحسن الخلق في إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَواْ وَّالَّذِينَ هُم تُحُسِنُونَ ومن هذا تقوى الله وحسن الخلق في إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَواْ وَالَّذِينَ هُم تُحُسِنُونَ والنحل: ١٢٨] والبر والتقوى والحق والصبر وأفضل الإيمان السماحة والصبر بخلاف الاشفاع في الذم كالافك والاثم والاختيال والفخر والشح والجبن والاثم والعدوان فإن الذم ينال احدهما مفردا ومقرونا لأن الخير من باب المطلوب وجوده لمنفعته فقد لا تحصل المنفعة الا بتمامة والشر يطلب عدمه لمضرته وبعض المضار يضر في الجملة غالبا(۱).

### الامور التي يكون فيها الصبر واجب

وينبغي ان الانسان إذا ابتلى فعلية ان يصبر ويثبت ولا ينكل حتى يكون من الرجال الموقنين القائمين بالواجبات ولا بد في جميع ذلك من الصبر ولهذا كان الصبر واجبا باتفاق المسلمين على اداء الواجبات وترك المحظورات ويدخل في ذلك الصبر على المصائب عن ان يجزع فيها والصبر عن اتباع اهواء النفوس فيما نهى اللة عنة وقد ذكر الله الصبر في كتابه في اكثر من تسعين موضعا وقرنه بالصلاة في قوله تعالى ﴿وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّهُرِ وَالصَّلُوةِ وَإِنَّهَا لَكِيرَةُ إِلَا عَلَى الْخَيْرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥] ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا السَّتِعِينُواْ بِالصَّهُرِ وَالصَّلُوةَ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّبِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥] .

### قرن الصبر بالأعمال الصالحة

وفى الصحيح عن النبى أنه كان يقول فى خطبته خير الكلام كلام الله وخير الهدى هدى محمد وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة وإذا كان خير الكلام كلام الله وخير الهدى هدى محمد فكل من كان إلى ذلك أقرب وهو به أشبه كان إلى الكمال أقرب وهو به أحق ومن كان عن ذلك أبعد وشبهه به أضعف كان عن الكمال أبعد وبالباطل أحق والكامل هو من كان لله أطوع وعلى ما يصيبه أصبر فكلما كان إتبع لما يأمر الله به

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۹۸.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ۳۹ وأمراض القلوب ج: ۱ ص: ۵۶.

ورسوله وأعظم موافقة لله فيما يجبه ويرضاه وصبرا على ما قدره وقضاه كان أكمل وأفضل وكل من نقص عن هذين كان فيه من من النقص بحسب ذلك وقد ذكر الله تعالى الصبر والتقوى جميعا في غير موضع من كتابه وبين أنه ينتصر العبد على عدوه من الكفار المحاربين المعاندين والمنافقين وعلى من ظلمه من المسلمين ولصاحبه تكون العافية وقد قرن الصبر بالأعمال الصالحة وخصوصا فقال تعالى ﴿وَالتَيْعُ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَاصْبِرٌ حَتَى الله وطاعة لأمره وقال تعالى ﴿وَالسَّعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوٰقُ وَإِنَّهَا لَكِيرَةُ إِلَا عَلَى الْشَعِينَ الباع ما أوحى إليه التقوى كلها تصديقا لخبر الله وطاعة لأمره وقال تعالى ﴿وَالسَّعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوٰقُ وَإِنَّهَا لَكَيِرَةُ إِلَا عَلَى الْخَيْرِينَ ﴾ [البقرة: ٥٤] وقال تعالى ﴿ يَتَأَيّهَا النّدِينَ ءَامَنُوا السَّعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوٰقُ إِنَّ الله مَعَ الصَّبِرِينَ ﴾ [البقرة: ٥٤] وقال تعالى ﴿ يَتَأَيّهَا الصلاة والصبر (١٠).

### لا إيمان لمن لا صبر له

قال الله تعالى ﴿وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّارِ وَالصَّلَوْةِ ﴾ [البقرة: ١٥] قال علي بن أبي طالب الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد فإن انقطع الرأس بار الجسد ألا لا إيمان لمن لا صبر له فالصبر على أداء الواجبات ولهذا قرنه بالصلاة في أكثر من خمسين موضعا فمن كان لا يصلي من جميع الناس رجالهم ونسائهم فإنه يؤمر فإن امتنع عوقب بإجماع المسلمين (٢).

## أهم أمر الدين الصلاة والجهاد

أن أهم أمر الدين الصلاة والجهاد ولهذا كانت أكثر الأحاديث عن النبى في الصلاة والجهاد وكان اذا عاد مريضا يقول اللهم اشف عبدك يشهد لك صلاة وينكأ لك عدوا ولما بعث النبى معاذ إلى اليمن قال يا معاذ إن أهم امورك عندى الصلاة وكذلك كان عمر بن الخطاب رضى الله عنه يكتب إلى عماله ان أهم أموركم عندى الصلاة فمن

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۱۰ ص: ۲۷۷ والزهد والورع والعبادة ج: ۱ ص: ۱۰۹ ومجموع الفتاوی ج: ۱۱ ص: ۳۵.

<sup>(</sup>٢) دقائق التفسير ج: ١ ص: ٢١١.

حافظ عليها وحفظها حفظ دينه ومن ضيعها كان لما سواها من عمله أشد إضاعة وذلك لأن النبى قال الصلاة عماد الدين فاذا اقام المتولى عماد الدين فالصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر وهى التى تعين الناس على ما سواها من الطاعات كما قال الله تعالى ﴿وَاَسْتَعِينُوا وَالمَنْرُ وَالصَّلَوٰةِ وَإِنّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلّا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴾ [البقرة: ١٥] وقال سبحانه وتعالى ﴿ يَتَأَيّهَا اللّذِينَ وَالصَّلُوٰةِ وَإِنّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلّا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴾ [البقرة: ١٥] وقال لنبي ﴿وَأُمّر أَهَلكَ عَامَنُوا السَّعَينُوا بِالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالسَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالصَّلُوةِ وَالسَّلُوةِ وَالسَلُوةِ وَالسَّلُونَ الللهِ الللهِ الللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ

# ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ ﴾ [البقرة: ٤٦]

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٢٨ ص: ٢٦١-٢٦٢ والسياسة الشرعية ج: ١ ص: ٢٢.

من القرآن على رؤية المؤمنين ربهم قوله ﴿ تَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ, سَلَامٌ ﴾ [الأحزاب: ٤٤] وانما الدليل آيات أخر مثل قوله ﴿ وُجُوهُ يُومَ بِنِ نَاضِرَةُ ﴿ آلِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

# ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ ﴾

الحسنات تعلل بعلتين احداهما ما تتضمنه من جلب المصلحة والمنفعة والثانية ما تتضمنه من دفع المفسدة والمضرة والمضرة والمضرة والمضرة والمضرة والثانية ما تتضمنه من الصد عن المنفعة والمصلحة مثال ذلك قال تعالى المفسدة والمضرة والثانية ما تتضمنه من الصد عن المنفعة والمصلحة مثال ذلك قال تعالى المؤلث المسكوة تنهي عَن الفحشكة والمنكوة تنهي عَن الفحشكة والمنكوت: ٥٤] فبين الوجهين جميعا فقوله والمسكوة تنهي عَن الفحشكة والمنكوق المنتبوت: ٥٤] بيان لما تتضمنه من دفع المفاسد والمضار فان النفس إذا قام بها ذكر الله ودعاؤه لا سيما على وجه الخصوص أكسبها ذلك صبغة صالحة تنهاها عن الفحشاء والمنكر كما يحسه الانسان من نفسه ولهذا قال تعالى واستعينوا بالمشتمنة عن المنات المكروهة ويحصل له من الخشية من الفرح والسرور وقرة العين ما يغنيه عن للذات المكروهة ويحصل له من الخشية والتعظيم لله والمهابة وكل واحد من رجائه وخشيته ومحبته ناه ينهاه (٢).

﴿ يَنَهِ إِسْرَ ءِيلَ أَذَكُرُواْ نِعْمَتِيَّ ٱلَّتِيَّ أَنْعُمْتُ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٧]

﴿ فَأَذَّكُرُواْ ءَالَآءَ ٱللَّهِ لَعَلَّكُمْ نُقُلِحُونَ ﴾

ولا بد من التنبيه على قاعدة تحرك القلوب إلى الله عز وجل فتعتصم به فتقل آفاتها أو تذهب عنها بالكلية بحول الله وقوته فنقول إعلم أن محركات القلوب إلى الله عز وجل ثلاثة المحبة والخوف والرجاء وأقواها المحبة وهي مقصودة تراد لذاتها لأنها تراد في

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٦ ص: ٤٨٨ –٤٨٩.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۲۰ ص: ۱۹۲.

الدنيا والآخرة بخلاف الخوف فإنه يزول في الآخرة قال الله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَامُواْ فَلَاخُونُ عَلَيْهِمۡ وَلَا هُمۡ يَحۡـزَنُونَ ﴾ [الأحقاف: ١٣] والخوف المقصود منه الزجر والمنع من الخروج عن الطريق فالحبة تلقى العبد في السير إلى محبوبه وعلى قدر ضعفها وقوتها يكون سيره إليه والخوف يمنعه أن يخرج عن طريق الحجبوب والرجاء يقوده فهذا أصل عظيم يجب على كل عبد أن يتنبه له فإنه لا تحصل له العبودية بدونه وكل أحد يجب أن يكون عبدا لله لا لغيره فإن قيل فالعبد في بعض الأحيان قد لا يكون عنده محبة تبعثه على طلب محبوبه فأى شيء يحرك القلوب قلنا يحركها شيئان أحدهما كثرة الذكر للمحبوب لأن كثرة ذكره تعلق القلوب به ولهذا أمر الله عز وجل بالذكر الكثير فقال تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا الذَّكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ وَسَبِّحُوهُ أَكُرُهُ وَأَصِيلًا ﴾ [الأحزاب: ١١ - ١٤] الآية والثاني مطالعة آلائه ونعمائه قال الله تعالى ﴿فَأَذْكُرُوٓاْ ءَالَآءَ ٱللَّهِ لَعَلَّكُمْ نُقُلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٩] وقال تعالى ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِّعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ ﴾ [النحل: ٥٣] وقال تعالى ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُۥ ظَهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ [القمان: ٢٠] وقال تعالى ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللّهِ لَا تَحْصُوهَآ ﴾ [النحل: ١٨] فإذا ذكر العبد ما أنعم الله به عليه من تسخير السماء والأرض وما فيها من الأشجار والحيوان وما أسبغ عليه من النعم الباطنة من الإيمان وغيره فلابد أن يثير ذلك عنده باعثا وكذلك الخوف تحركه مطالعة آيات الوعيد والزجر والعرض والحساب ونحوه وكذلك الرجاء يحركه مطالعة الكرم والحلم والعفو وما ورد في الرجاء والكلام في التوحيد واسع وإنما الغرض مبلغ التنبيه على تضمنه الإستغناء بأدنى إشارة والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم(١).

# ذكر النعم من الذكر الذي أمروا به

وقوله ﴿ كُمَا ٓ أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمْ ءَايَنِنَا وَيُزَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُم مَّالَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٥١] ثم قال ﴿ فَاذْكُرُونِيَ وَيُعَلِّمُكُم مَّالَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٥١] ثم قال ﴿ فَاذْكُرُونِيَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۹۵.

أَذَكُرُكُمْ وَاشْكُرُواْ لِى وَلَا تَكُفُرُونِ ﴿ [البقرة: ١٥٢] والمقصود أنه أمر بذكر النعم وشكرها وقال ﴿ يَبَنِي ٓ إِسْرَءِ يَلَ اَذَكُرُواْ نِعْمَتِي النِّي الْمَوْمنين ﴿ وَاللَّهِ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن الذكر الذي ﴿ وَاذْ كُرُواْ اللَّهِ مَن الذكر الذي أَمْرُوا به (١٠).

#### الشفاعة نوعان

فالشفاعة نوعان أحدهما الشفاعة التى نفاها الله تعالى كالتى أثبتها المشركون ومن ضاهاهم من جهال هذه الأمة وضلالهم وهى شرك والثانى أن يشفع الشفيع بإذن الله وهذه التى أثبتها الله تعالى لعباده الصالحين ولهذا كان سيد الشفعاء إذا طلب منه الخلق الشفاعة يوم القيامة يأتى ويسجد قال فأحمد ربى بمحامد يفتحها على لا أحسنها الآن فيقال أى محمد ارفع رأسك وقل يسمع وسل تعطه واشفع تشفعفاذا أذن له فى الشفاعة شفع لمن أراد الله أن يشفع فيه (٢).

قد ينتفع بالنفوس والأموال في الدنيا فنفي الله هذه الأقسام الثلاثة

وفى الدنيا يشفع الشافع عند غيره وينتفع بشفاعته وإن لم يكن أذن له فى الشفاعة ويكون خليله فيعينه ويفتدى نفسه من الشر فقد ينتفع بالنفوس والأموال فى الدنيا والنفوس ينتفع بها تارة بالإستقلال وتارة بالإعانة وهى الشفاعة والأموال بالفداء فنفى الله هذه الأقسام الثلاثة قال تعالى ﴿ لَا تَجَزِّى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْءًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ ﴾ [البقرة: ٤٨] منها عَدْلٌ ﴾ [البقرة: ٤٨]

# ﴿ وَأَتَّقُواْ يَوْمًا لَّا تَجُرى نَفْشُ عَن نَّفْسٍ شَيْعًا ﴾ [البقرة: ٤٨]

فإنه قد ثبت في الحديث الصحيح أن النبي قال يا فاطمة بنت محمد لا أغنى عنك من الله شيئا يا صفية عمة رسول الله لا أغنى عنك من الله شيئا يا عباس عم رسول الله

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ١٩٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۱ ص: ۳۳۲.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ١ ص: ١٢٠.

لا أغنى عنك من الله شيئا سلوني ما شئتم من مالي وثبت عنه في الصحيح أنه قال لا ألفين أحدكم يجئ يوم القيامة وعلى رقبته بعير له رغاء فيقول يارسول الله أغثني فأقول لا أغنى عنك من الله شيئا قد بلغتك الحديث بتمامه وذكر مثل ذلك في غير ذلك من الأقوال فالرسول الله يقول مثل هذا لاهل بيته وأصحابه الذين آمنوا به وعزروه ونصروه من المهاجرين والانصار يقول إنه ليس يغني عنهم من الله شيئًا وقد قال تعالى ﴿يُوِّمَ لَا تَمْلِكُ نَفْشُ لِنَفْسِ شَيْئًا ۗ وَٱلْأَمْرُ يَوْمَبِذِ يَلَّهِ ﴾[الانفطار: ١٩] وقال ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمًا لَّا يَجَزِى نَفْشُ عَن نَّفْسِ شَيْئًا ﴾ [البقرة: ٤٨] وأمثال ذلك من نصوص القرآن والسنة وقد علم أنه ليس للأنبياء وغيرهم يوم القيامة الا الشفاعة وقد ثبت في الصحيح أن الناس يأتون آدم ليشفع فيقول نفسى نفسى وكذلك يقول نوح وإبراهيم وموسى وعيسى وهؤلاء هم أولوا العزم من الرسل وهم أفضل الخلق ويقول لهم عيسى اذهبوا إلى محمد عبد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر فإذا رأيت ربى خررت له ساجدا فيقول أى محمد ارفع رأسك وقل يسمع واسئل تعط واشفع تشفع فيحد لى حدا فأدخلهم الجنة وذكر مثل ذلك في المرة الثانية فهذا خير الخلق وأكرمهم على الله اذا رأى ربه لايشفع حتى يسجد له ويحمده ثم يأذن له في الشفاعة فيحد له حدا يدخلهم الجنة وهذا تصديق قوله تعالى ﴿مَن ذَا ٱلَّذِي يَشُفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِدِۦَّ ﴾[البقرة: ٢٥٥] إلى غير ذلك من الآيات وقد جاء في الحديث الصحيح أنه تشفع الملائكة والنبيون والمؤمنون لكن بإذنه في أمور محدودة ليس الامر إلى اختيار الشافع فهذا فيمن علم أنه يشفع فلو قال قائل ان محمدا يخلص كل مريديه من النار لكان كاذبا بل في أمته خلق يدخلون النار ثم يشفع فيهم وأما الشيوخ فليس لهم شفاعة كشفاعته والرجل الصالح قد يشفعه الله فيمن يشاء ولا شفاعة إلا في أهل الإيمان (١٠).

أن لله الشفاعة جميعا فعلم أن الشفاعة منتفية عن غيره إذ لا يشفع أحد الا بإذنه وتلك فهى له

فالشفاعة المنفية في القرآن كقوله تعالى ﴿وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُلٌ ﴾

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲ ص: ۱۰۵–۱۰۶.

[البقرة: ٤٨] وأمثال ذلك واحتج بكثير من الخوارج والمعتزلة على منع الشفاعة لأهل الكبائر إذ منعوا أن يشفع لمن يستحق العذاب أو أن يخرج من النار من يدخلها ولم ينفوا الشفاعة لأهل الثواب في زيادة الثواب ومذهب سلف الأمة وأئمتها وسائر أهل السنة والجماعة إثبات الشفاعة لأهل الكبائر والقول بأنه يخرج من النار من في قلبه مثقال ذرة من إيمان وأيضا فالأحاديث المستفيضة عن النبي في الشفاعة فيها استشفاع أهل الموقف ليقضى بينهم وفيهم المؤمن والكافر وهذا فيه شفاعة للكفار وأيضا ففي الصحيح عن العباس بن عبد المطلب أنه قال يا رسول الله هل نفعت أبا طالب بشيء فإنه يحوطك ويغضب لك قال نعم هو في ضحضاح من نار ولو لا أنا لكان في الدرك الأسفل من النار وعن عبد الله بن الحارث قال سعت العباس يقول قلت يا رسول الله إن أبا طالب كان يحوطك وينصرك فهل نفعه ذلك قال نعم وجدته في غمرات من نار فأخرجته إلى ضحضاح وعن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه أن رسول الله ذكر عنده عمه أبوطالب فقال لعله تنفعه شفاعتى يوم القيامة فيجعل في ضحضاح من النار يبلغ كعبيه يغلى منه دماغه فهذا نص صحيح صريح لشفاعته في بعض الكفار أن يخفف عنه العذاب بل في أن يجعل أهون أهل النار عذابا وهذا السؤال الثاني يضعف جواب من تاول نفي الشفاعة على الشفاعة للكفار وإن الظالمين هم الكافرون فيقال الشفاعة المنفية هي الشفاعة المعروفة عند الناس عند الإطلاق وهي أن يشفع الشفيع إلى غيره ابتداء فيقبل شفاعته فأما إذا أذن له في أن يشفع فشفع لم يكن مستقلا بالشفاعة بل يكون مطيعا له أي تابعا له في الشفاعة وتكون شفاعته مقبولة ويكون الأمر كله للآمر المسؤل وقد ثبت بنص القرآن في غير آيه أن أحدا لا يشفع عنده إلا بإذنه كما قال تعالى ﴿مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] وقال ﴿ يَوْمَيِذِ لَّا نَنَفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَرَضِي لَهُ، قَوْلًا ﴾ [طه: ١٠٩] وقال ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَصَىٰ ﴾ [الأنبياء: ٢٨] وأمثال ذلك والذي يبيين أن هذه هي الشفاعة المنفية أنه قال ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحَشَـرُوٓاْإِلَى رَبِّهِمُّ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ ۚ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعُ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ ﴾ [الأنعام: ٥١] وقال تعالى ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا

فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ [السجدة: ٤] فأخبر أنه ليس لهم من دون الله ولى ولا شفيع وأما نفى الشفاعة بدون إذنه فإن الشفاعة إذا كانت بإذنه لم تكن من دونه كما أن الولاية التي بإذنه ليست من دونه كما قال تعالى ﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ. وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّذِينَ يُقيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤَتُّونَ ٱلزَّكَوٰةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ١٠٠٠ وَمَن يَتَوَلَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ ﴾[المائدة: ٥٥ - ٥٦] وأيضا فقد قال ﴿ أَمِ اتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُفَعَاءً قُلْ أَوَلَوْ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَعْقِلُونَ اللَّهِ ٱللَّهَ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا لَّهُ. مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۖ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونِ ﴾ [الزُّمر: ٤٣ - ٤٤] فذم الذين اتخذوا من دون الله شفعاء وأخبر أن لله الشفاعة جميعا فعلم أن الشفاعة منتفية عن غيره إذ لا يشفع أحد الا بإذنه وتلك فهي لهو قد قال ﴿ وَيَعَـٰبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِمَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمُ وَيَقُولُونَ هَتَوُلآءِ شُفَعَتُونَاعِندَ ٱللَّهِ ۚ قُلْ أَتُنَبِّئُونَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَلَافِي ٱلْأَرْضِ ۗ سُبَحَننَهُ, وَتَعَكَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس: ١٨] يوضح ذلك أنه نفي يؤمئذ الخلة بقوله همِّن قَبْل أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَّا بَيْمٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَاعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٤] ومعلوم أنه إنما نفى الخلة المعروفة ونفعها المعروف كما ينفع الصديق الصديق في الدنيا كما قال ﴿ وَمَا أَذَرَىٰكَ مَا يَوْمُ اللِّينِ ١٧٧) ثُمَّ مَا أَدْرَىٰكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ١٧٨) يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْشُ لِنَفْسِ شَيَّعًا ۖ وَالْأَمْرُ يَوْمَبٍذِ يَلَّهِ ﴾ [الانفطار: ١٧ - ١٩] وقال ﴿لِيُنذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ ۞ يَوْمَ هُم بَدِرُونَ ۖ لَا يَخْفَى عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمْ شَىُّ ۗ لِّمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيُومَمُّ لِللَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾ [غافر: ١٥ - ١٦] لم ينف أن يكون في الآخرة خلة نافعة بإذنه فإنه قد قال ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِيَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ اللَّهُ ٱلْأَخِلَاءُ يَوْمَهِذِ بَعْضُهُمْ لِبَغْضِ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ اللَّهِ يَعِبَادِ لَا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ وَلَآ أَنتُمْ تَحَرَّزُوْرَے ﴾[الزَّخرُف: ٦٦ - ٦٦] الآيات وقد قال النبي يقول الله تعالى حقت محبتى للمتحابين في ويقول الله تعالى أين المتحابون بجلالى اليوم أظلهم في ظلى يوم لا ظل إلا ظلى فتعين أن الأمر كله عائد إلى تحقيق التوحيد وأنه لا ينفع أحد ولا يضر الا بإذن الله وأنه لا يجوز أن يعبد أحد غير الله ولا يستعان به من دون الله وأنه يوم القيامة يظهر

جُميع الخلق أن الأمر كله لله ويتبرأ كل مدع من دعواه الباطلة فلا يبقى من يدعى لنفسه معه شركا في ربوبيته أو الهيته ولا من يدعى ذلك لغيره بخلاف الدنيا يشفع الشافع عند رب ولا اله الا هو فقد اتخذ غيره ربا والها وادعى مدعون وفي الدنيا يشفع الشافع عند غيره وينتفع بشفاعته وإن لم يكن أذن له في الشفاعة ويكون خليله فيعينه ويفتدى نفسه من الشر فقد ينتفع بالنفوس والأموال في الدنيا والنفوس ينتفع بها تارة بالإستقلال وتارة بالإعانة وهي الشفاعة والأموال بالفداء فنفي الله هذه الأقسام الثلاثة قال تعالى وتارة بالإعانة وهي الشفاعة والأموال بالفداء فنفي الله هذه الأقسام الثلاثة قال تعالى بيئ في في من وَلَيْ مَن نَفْسٍ شَيْعًا وَلا يُقبَلُ مِنها شَفَعة ولا يُؤخذُ مِنها عَدَلٌ البيقرة: ٨٤] وقال الله عن والدوم من الشفاعة إلى تحقيق عن والدوم شيئاً الله الله وباليوم الآخر التوحيد والمعاد كما قرن بينهما في مواضع كثيرة كقوله ﴿وَمِن النّاسِ مَن يَقُولُ مَامَنًا بِاللهِ وباليوم الآخر التوحيد والمعاد كما قرن بينهما في مواضع كثيرة كقوله ﴿وَمِنَ النّاسِ مَن يَقُولُ مَامَنًا بِاللهِ وباليوم الآخر التوحيد والمعاد كما قرن بينهما في مواضع كثيرة كقوله ﴿وَمِنَ النّاسِ مَن يَقُولُ مَامَنًا بِاللهِ وباليوم الآخر التوحيد والمعاد كما قرن بينهما في مواضع كثيرة مُوسِيبَةٌ قَالُوا إِنّا اللهِ وإنّا إليه رُجعُونَ ﴿ البيقرة: ٢٥٠] وقوله ﴿وَكُنُهُمْ أَمُونًا فَأَحْيَكُمْ أُمُ مُنْ عَلُوكُمْ اللهُ مَن الشفاعة إلى تعشيق مُصِيبَةٌ أَنَا الله سَمِيعٌ بَعِمِيرٌ ﴾ [البيقرة: ٢٥] وقوله ﴿وَكُنُهُمْ أَمُونًا فَأَحْيَكُمْ أُمُ مُنْ عَلْقَلُمُ اللهُ واللهُ ذلك (١٠).

﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ ﴾ [البقرة: ٤٨]

الرد على المنكرين لشفاعة الرسول ﷺ لأهل الذنوب من أمته

وأما شفاعة الرسول و ودعاؤه للمؤمنين فهى نافعة فى الدنيا والدين باتفاق المسلمين وكذلك شفاعته للمؤمنين يوم القيامة فى زيادة الثواب ورفع الدرجات متفق عليها بين المسلمين وقد قيل إن بعض أهل البدعة ينكرها وأما شفاعته لأهل الذنوب من أمته فمتفق عليها بين الصحابة والتابعين لهم بإحسان وسائر أئمة المسلمين الأربعة وغيرهم وأنكرها كثير من أهل البدع من الخوارج والمعتزلة والزيدية وقال هؤلاء من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۱۱۲–۱۲۰.

يدخل النار لا يخرج منها لا بشفاعة ولا غيرها وعند هؤلاء ما ثم إلا من يدخل الجنة فلا يدخل النار ومن يدخل النار فلا يدخل الجنة ولا يجتمع عندهم في الشخص الواحد ثواب وعقاب وأما الصحابة والتابعون لهم بإحسان وسائر الأئمة كالأربعة وغيرهم فيقرون بما تواترت به الأحاديث الصحيحة عن النبي أن الله يخرج من النار قوما بعد أن يعذبهم الله ما شاء أن يعذبهم يخرجهم بشفاعة محمد ﷺ ويخرج آخرين بشفاعة غيره ويخرج قوما بلا شفاعة واحتج هؤلاء المنكرون للشفاعة بقوله تعالى ﴿وَاتَّقُواْ يَوْمًا لَّا تَجَرِّى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨] وبقوله ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا نَنفَعُهَا شَفَعَةً ﴾ [البقرة: ١٢٣] وبقوله ﴿ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٤] وبقوله ﴿مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ [غافر: ١٨] وبقوله ﴿فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّنفِعِينَ ﴾[المدَّثر: ٤٨] وجواب أهل السنة أن هذا يراد به شيئا نأحدهما أنها لا تنفع المشركين كما قال تعالى في نعتهم ﴿مَاسَلَكَكُرُ فِ سَقَرَ اللَّهُ قَالُواْ لَرَنكُ مِنَ ٱلْمُصَلِينَ ﴿ اللَّهِ مَا لَهُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّالِمُ الللَّالِمُ الللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل اللهُ حَتَّىٰ أَنَانَا ٱلْيَقِينُ اللهُ فَعُهُم شَفَعَةُ ٱلشَّافِعِينَ ﴾ [المدَّثر: ٤٢ - ٤٨] فهؤلاء نفى عنهم نفع شفاعة الشافعين لأنهم كانوا كفارا والثانى أنه يراد بذلك نفى الشفاعة التي يثبتها أهل الشرك ومن شابههم من أهل البدع من أهل الكتاب والمسلمين الذين يظنون أن للخلق عند الله من القدر أن يشفعوا عنده بغير إذنه كما يشفع الناس بعضهم عند بعض فيقبل المشفوع اليه شفاعة شافع لحاجته اليه رغبة ورهبة وكما يعامل المخلوق المخلوق بالمعاوضة فالمشركون كانوا يتخذون من دون الله شفعاء من الملائكة والأنبياء والصالحين ويصورون تماثليهم فيستشفعون بها ويقولون هؤلاء خواص الله فنحن نتوسل إلى الله بدعائهم وعبادتهم ليشفعوا لناكما يتوسل إلى الملوك بخواصهم لكونهم أقرب إلى الملوك من غيرهم فيشفعون عند الملوك بغير إذن الملوك وقد يشفع أحدهم عند الملك فيما لا يختاره فيحتاج إلى إجابة شفاعته رغبة ورهبة فأنكر الله هذه الشفاعة فقال تعالى ﴿مَن ذَا

ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ } إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴾[البقرة: ٥٥٥] وقال ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغُنِي شَفَاعَهُمُ شَيُّ ا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم: ٢٦] وقال عن الملائكة ﴿ وَقَالُواْ اتَّخَـٰذَ ٱلرَّحْنَنُ وَلِدًا مَّ سُبْحَنَنُهُ عَبَادٌ مُّكُرَمُونِ اللهِ اللهِ يَسْبِقُونَهُ, بٱلْقَوْلِ وَهُم بأَمْرِهِ - يَعْمَلُونَ ( ) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَن ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٦ - ٢٨] وقال ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِير اللهُ وَلَا نَنفَحُ اَلشَّفَاعَةُ عِندَهُۥ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَهُۥ ﴿ [سبأ: ٢٢ - ٢٣] وقال تعالى ﴿ وَيَعْبُدُونِكَ مِن دُونِ ٱللَّهِمَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَكَقُولُونَ هَتَوُلآءِ شُفَعَتُونَاعِندَ ٱللَّهِ ۚ قُلۡ ٱتُّنبَّوُنَ ٱللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَافِي ٱلْأَرْضِ ۚ سُبِّحَننَهُ. وَتَعَالَىٰ عَـمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يونس: ١٨] وقال تعالى ﴿ وَأَنذِرُ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوٓ إِلَى رَبِّهِمُّ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ ، وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعُ لَعَلَهُمْ يَنَّقُونَ ﴿ [الأنعام: ٥١] وقال تعالى ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا يَئْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشُ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ عِن وَلِيَّ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلا نَتَذَكَّرُونَ ﴾ [السجدة: ٤] وقال تعالى ﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعُلَمُونَ ﴾[الزُّخرُف: ٨٦] وقال تعالى ﴿ وَلَقَدُّ جِئَّتُمُونَا فُرُدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكَّتُم مَّا خَوَّلْنَكُمْ وَزَاءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمُ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرِّكَوًّا ۚ لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُم تَزْعُمُونَ ﴿ [الأنعام: ٩٤] وقال تعالى ﴿ أَمِ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُفَعَاءً قُلُ أَوَلَوْ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيًّا وَلَا يَعْقِلُونَ اللَّهِ لَلَّهِ ٱلشَّفَعَةُ جَمِيعًا لَّلَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونِ ﴿ اللَّهُ وَالِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحُدَهُ ٱشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بَٱلْآخِرَةِ ۗ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ [الزُّمَر: ٣٤ - ٤٥] وقال تعالى ﴿وَخَشَعَتِ ٱلْأَصَّوَاتُ لِلرَّحُمَٰنِ فَلَا تَسَمَعُ إِلَّا هَمْسًا ۞ يَوْمَهِذِ لَّا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَٰنُ وَرَضِيَ لَهُ، قَوْلًا ﴾ [طه: ١٠٨ - ١٠٩] وقال صاحب يس ﴿وَمَا لِيَ لَا

أَعُبُدُ اللّذِى فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ اللّهِ عَلَيْهِ مِن دُونِهِ عَالِهِ اللّهِ عَلَيْ الرَّحْمَنُ بِصَرّ لا تُغْنِ عَنِي شَفَعَتُهُم شَيْعًا وَلا يُنِقِدُونِ ﴿ اللّهِ إِنّ إِنّ إِنْ عَنَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله وصوروا تحق موروا تماثليهم وقالوا استشفاعنا بتماثليهم استشفاع بهم وكذلك وصدوا قبورهم وقالوا نحن نستشفع بهم بعد مماتهم ليشفعوا لنا إلى الله وصوروا تماثليهم فعبدوهم كذلك وهذه الشفاعة أبطلها الله ورسوله وذم المشركين عليها وكفرهم بها قال الله تعالى عن قوم نوح ﴿ وَقَالُوا لاَ نَذَرُنَ اللهَ يَكُو لاَ نَذَرُنَ وَدًا وَلا سُواعًا وَلا يَعُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا وَوَ مَنْ الله عَنْ وَم نوح ﴿ وَقَالُوا لاَ نَذَرُنَ اللهَ يَكُو وَلا عَلَى الله وصوروا تماثليهم فعبدوهم وهذا مشهور في قوم نوح فلما ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثليهم فعبدوهم وهذا مشهور في كتب التفسير والحديث وغيرها كالبخاري وغيره وهذه أبطلها النبي وحسم مادتها وسد فريعتها حتى لعن من إتحذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد يصلى فيها وإن كان المصلى فيها لا يستشفع بهم ونهي عن الصلاة إلى القبور وأرسل على بن أبي طالب فأمره أن لا يدع قبرا مشرفا الا سواه ولا تمثالا إلا طمسه ومحاه ولعن المصورين وعن أبي الهياج الأسدى قال لى على بن أبي طالب لأبعثك على ما بعثني رسول الله ألا تدع تمثالا إلا طمسته ولا قبرا مشرفا إلا سويته وفي لفظ ولا صورة إلا طمستها أخرجه مسلم (۱۰).

# ﴿ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُلٌّ ﴾ [البقرة: ١٨]

إذا كان الشيء يعدل غيره فعدل الشيء بالفتح هو مساويه وإن كان من غير جنسه كما قال تعالى ﴿أَوْ عَدَّلُ ذَلِكَ صِيَامًا ﴾ [المائدة: ٩٥] والصيام ليس من جنس الطعام والجزاء ولكنه يعادله في القدر وكذلك قوله ﷺ لا يقبل الله منه صرفا ولا عدلا وقوله تعالى ﴿وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدَّلُ ﴾ [البقرة: ١٣٣] أي فدية والفدية ما يعدل بالمفدى وإن كان من غير جنسه ﴿ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَجِّمْ يَعَدِلُونَ ﴾ [الانعام: ١] أي يجعلون له عدلا أي ندا في

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۱٤٩–۱٥۲.

الإلهية وإن كانوا يعلمون أنه ليس من جنس الرب سبحانه (١).

#### لطائف لغوية

اللام تدخل على ما يتعدى بنفسه اذا ضعف عمله اما بتأخيره أو بكونه اسم فاعل أو مصدرا أو باجتماعهما فيقال فلان يعبد الله ويخافه ويتقيه ثم اذا ذكر باسم الفاعل قيل هو عابد لربه متق لربه خائف لربه وكذلك تقول فلان يرهب الله ثم تقول هو راهب لربه واذا ذكرت الفعل واخرته تقويه باللام كقوله ﴿وَفِي نُسُخِتِهَا هُدَى وَرَحْمَةٌ لِلّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمُ لِرَبِّهِمُ يَرَهُبُونَ ﴾ [الإعراف: ١٥٤] وقد قال ﴿وَإِيّنَى فَأَرْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠] فعداه بنفسه وهناك ذكر اللام فان هنا قوله ﴿وَإِيّنَى ﴾ [البقرة: ٤٠] أثم من قوله لى وقوله هنا لك ﴿لِرَبِّهِمُ ﴾ [الأعراف: ١٥٤] أثم من قوله لى وقوله هنا لك ﴿لِرَبِّهِمُ ﴾ اللام فان هنا قوله ربهم فان الضمير المنفصل المنصوب أكمل من ضمير الجر بالله وهناك اسم ظاهر فتقويته باللام أولى وأثم من تجريده (٢٠).

قوله ﴿يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَنِ لِمَ تَلْسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكُنُّمُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ [آل عمران: ٧١] ذمهم على الوصفين وكل منهما مقتض للذم وهما متلازمان ولهذا نهى عنهما جميعا في قوله ﴿ وَلَا تَلْبِسُواْ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكُنُّهُواْ ٱلْحَقِّ وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾ [البقرة: ٤٢] فانه من لبس الحق بالباطل فغطاه به فغلط به لزم أن يكتم الحق الذي تبين أنه باطل إذ لوبينه زال الباطل الذي لبس به الحق "".

قال تعالى ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوٰةَ وَارْكُعُواْ مَعَ الرَّكِعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٣] فإن الصلاة أيضا تعم الصلاة المفروضة والتطوع وقد يدخل فيها كل ذكر الله إما لفظا وإما معنى قال ابن مسعود رضي الله عنه ما دمت تذكر الله فأنت في صلاة وإن كنت في السوق وقال معاذ بن جبل مدارسة العلم التسبيح فإن الزكاة وإن كانت قد صارت حقيقة شرعية في

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۷ ص: ۱۳۷.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۲۹۱.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ١٩ ص: ١٩٢.

الزكاة المفروضة فإنها اسم لكل نفع للخلق من نفع بدني أو مالي(١).

أنا وجدنا المأمورات المعطوف بعضها على بعض ما كان منها مرتبطا بعضه ببعض وجب فيه الترتيب كقوله ﴿أَرْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ ﴾[الحج: ٧٧] وقوله ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوةَ مِن شَعَآبِرِاللَّهِ ﴾[البقرة: ١٥٨] وما لم يكن مرتبطا لم يجب فيه الترتيب كقوله ﴿وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ وَالْمُرُوّةَ اللَّهَ وَالْمُرُوّةَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَالل

﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ وَالْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِئْبَ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٤] عامة الأسماء يتنوع مسماها بالاطلاق والتقييد وكذلك لفظ البر اذا أطلق تناول جميع ما أمر الله به كما في قوله ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَلَنِي نَعِيمِ اللهُ وَالْفَجَارَلَفِي جَعِيمِ ﴾ [الانفطار: ١٣ - ١٤] وقوله ﴿ وَلَكِنَ ٱلْبِرِّ مَن اللهِ وَالْيُوْمِ ٱلْأَنوْمِ الْلَافِ وَالْمَلَيْكَ وَالْمَلَيْكَ وَالْمَلَيْكِينَ ٱلْبِرِّ مَن اللهِ وَالْيُوْمِ الْلَافِ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَاللَّهَ اللهِ وَاللَّهَ اللَّهِ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلَيْكِينَ وَالْمَلْكِينَ وَاللَّهَ اللَّهِ وَاللَّهَ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَكُونَ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَكُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَوْلًا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

وهذه الأسماء التى تختلف دلالتها بالاطلاق والتقييد والتجريد والاقتران تارة يكونان اذا أفرد أحدهما أعم من الآخر كاسم الايمان والمعروف مع العمل ومع الصدق والمنكر مع الفحشاء ومع البغى ونحو ذلك وتارة يكونان متساويين في العموم

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة ج: ١ ص: ٣١٣.

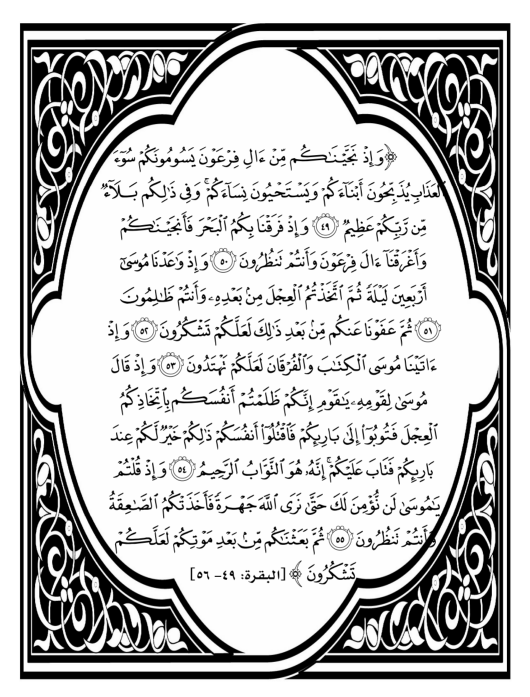
<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ٧ ص: ١٦٥.

والخصوص كلفظ الايمان والبر والتقوى ولفظ الفقير والمسكين فأيها أطلق تناول ما يتناوله الآخر (١١).

﴿ يَنَبَنِىٓ إِسۡرَٓءِيلَ ٱذَكُرُواْ يَغۡمَتِىَ ٱلَّتِىٓ اَنَعۡمٰتُ عَلَيْكُو وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة: ٤٧] وقد ويراد بالعالمين أهل زمن واحد كما في قوله ﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرَٰنَهُمْ عَلَى عِلْمِ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الدخان: ٣٢] (٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ١٦٧.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ٤ ص: ٣٦٧.



العذاب قد يكون عذاب سماوي وقد يكون بفعل العباد العباد وذلك أن الجميع قد العذاب قد يكون عذاب سمأوي وقد يكون بفعل العباد وذلك أن الجميع قد

سماه الله عذابا كما قال تعالى في النوع الثانى ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَكُمْ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ الله عذابِ يُذَبِّعُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ ﴿ [البقرة: ٤٤] وقال تعالى ﴿ فَلَهُلُ مَيْكُوهُمْ يُعَذِّبِهُمُ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيَضُرَّكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ٤٤] وكذلك ﴿ قُلْهَلْ تَرَبَصُونَ بِنَا إِلّا إِلّهُ بِأَيْدِينَا ﴾ الله بأيْدِيكُمْ وَيَعْرُنُمْ عَلَيْهِمْ وَيَصْرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَصْرَكُمْ عَلَيْهِمْ الله وَعَذَابٍ مِّنْ عِندِهِ ۚ أَوْ بِأَيْدِينَا ﴾ [التوبة: ٢٥] إذ التقدير بعذاب من عنده أو بعذاب بأيدينا كما قال تعالى ﴿ فَيْتُلُوهُمْ وَيُحَرِّفُمُ عَلَيْهِمْ وَيَصُرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ٢٥] وعلى هذا فيكون يُعدّزبَهُمُ الله بأيديكُمْ الله بِعلى العباد وقد يقال التقدير ﴿ وَغَنْ نُتَرَبِّصُ بِكُمْ أَن يُصِيبَكُمُ اللّهُ بِعذابٍ مِن عنده المؤمنين لا تدل على أنها اصابة بسوء إذ قد يقال الأول هو الأوجه لأن الإصابة بأيدي المؤمنين لا تدل على أنها اصابة بسوء إذ قد يقال أصابه بخير وأصابه بشر قال تعالى ﴿ وَإِن يُرِدُكَ بِغَيْرِ فَلَا رَاذَ لِفَضْلِهِ أَ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِن عَمَادِهِ عَلَيْهِ وَإِن المُونِ عَلَيْهُ وَاللهُ المُعْدِيدِ وَاصابه بشر قال تعالى ﴿ وَإِن يُرِدِكَ بِغَيْرِ فَلَا رَاذَ لِفَضْلِهِ أَنْ يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِن عَلَيْهُ مِن المُونِ الإَن المُ عَلَيْهُ مِنَا لَيْهِ عَلَى المُونِ الإَن المُونِ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللّهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى الْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ وَيُنْ الْمُعَلّمُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّ

## أن آيات الانبياء مما يعلم العقلاء أنها مختصة بهم

وَإِذْ فَرَقَنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنجِينَكُمْ وَأَغَرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ﴾ [البهرة: ٥٠] أن الله لم آيات الانبياء مما يعلم العقلاء أنها مختصة بهم ليست مما تكون لغيرهم فيعلمون أن الله لم يخلق مثلها لغير الانبياء وسواء في آياتهم التي كانت في حياة قومهم وآياتهم التي فرق الله بها بين أتباعهم وبين مكذبيهم بنجاة هؤلاء وهلاك هؤلاء ليست من جنس ما يوجد في العادات المختلفة لغيرهم وذلك مثلقوم فرعون وموسى جمعان عظيمان ينفرق لهم البحر كل فرق كالطود العظيم فيسلك هؤلاء ويخرجون سالمين فاذا سلك الآخرون انطبق عليهم الماء فهذا لم يوجد نظيره في العالم فهذه آيات تعرف العقلاء عموما أنها ليست من عنس ما يموت به بنوآدم وقد يحصل لبعض الناس طاعون ولبعضهم جدب ونحو ذلك وهذا مما اعتاده الناس وهو من آيات الله من وجه آخر بل كل حادث من آيات الله تعالى

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ١٥ ص: ٤٥.

ولكن هذه الآيات ليستمن جنس ما اعتيد(١).

فموسى فلق الله له البحر حتى عبر فيه بنو إسرائيل وغرق فيه فرعون وجنوده وهذا أمر باهر فيه من عظمة هذه الآية ومن إهلاك الله لعدو موسى ما لم يكن مثله للمسيح (٢).

#### ظلم النفس

ظلم النفس فانه اذا أطلق تناول جميع الذنوب فانها ظلم العبد نفسه قال تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَنَقُومِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِالرِّيحُمْ ﴾ [البقرة: ٤٥] (٣).

# ﴿ فَتُوبُوا إِلَىٰ بَارِبِكُمْ ﴾ [البقرة: ١٥]

وتوحید الله وإخلاص الدین له فی عبادته وإستعانته فی القرآن كثیر جدا بل هو قلب الإیمان وأول الإسلام وآخره كما قال النبی شی أمرت أن أقاتل الناس حتی یشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وقال إنی لأعلم كلمة لا یقولها عند الموت أحد إلا وجد روحه لها روحاوقالمن كان آخر كلامه لا إله إلا الله وجبت له الجنة وهو قلب الدین والإیمان وسائر الأعمال كالجوارج له وقول النبی إنما الأعمال بالنیات وإنما لكل أمری ما نوی فمن كانت هجرته إلی الله ورسوله ومن كانت هجرته إلی دنیا یصیبها أو إمرأة یتزوجها فهجرته إلی ما هاجر الیه فبین بهذا أن النیة عمل القلب وهی أصل العمل وإخلاص الدین لله وعبادة الله وحده ومتابعة الرسول فیما جاء به هو شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله وهو دین الإسلام العام الذی بعث الله به جمیع الرسل كما قال تعالی ﴿ وَلَقَدَ بَعَثَنَا فِی كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعَبُدُوا الله وَالله علی عباده و الله علی عاده علی عباده و الله علی عاده و الله علی عباده و الله عباده و الله عباده و الله علی عباده و الله عباده و الله علی عباده و الله الله علی عباده و الله عباده و الله علی عباده و الله عباده و الله عباده و الله عباد و الله عباد و الله عباد و الله و الله و الله عباد و الله عباد و الله و

<sup>(</sup>١) النبوات ج: ١ ص: ١١٨.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ١٩.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ٧ ص: ٦٢.

قلت الله ورسوله أعلم قال حقه عليهم أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا أتدرى ما حق العباد على الله إذا فعلوا ذلك أن لا يعذبهم وقال لابن عباس إذا سألت فاسئل الله وإذا استعنت فاستعن بالله وقال تعالى وقال ﴿فَتُوبُوا إِلَى بَارِبِكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٥](١).

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ ﴾ [البقرة: ١٦٠] التائب أحق بالإبتلاء

فالتوبة قد يكون من تمامها عمل صالح يعمله فيبتلى بعد التوبة لينظر دوام طاعته قال الله تعالى ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ وَأَصَّلَحُواْ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُم ﴾ [آل عمران: ٨٩] في التائب من الردة وقال في كاتم العلم ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتِهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ \* وَأَنَا ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [المبقرة: ١٦٠] وقال ﴿ وَإِذَاجَاءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَنتِنَا فَقُلُ سَكَمُّ عَلَيْكُمْ كَتَبُ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَة ۖ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءَ البِحَهَ لَةِ ثُمَّ تابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴾ [الأنعام: ٥٤] وقال في القذف ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنَ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُ ﴾ [النور: ٥] وقال ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَكَلًا صَالِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبُدِّلُ ٱللَّهُ سَيَّاتِهِمْ حَسَنَدتٍّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنْ فُولًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ، يَنُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَابًا ﴾ [المضرقان: ٧٠-٧٠] وقال ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِاحًا ثُمَّ أَهْتَدَىٰ ﴾ [طه: ٨٧] ولما تاب كعب بن مالك وصاحباه أمر رسول اله ﷺ المسلمين بهجرهم. حتى نسائهم ثمانين ليلة وقال النبي ﷺ في الغامدية لما رجمها لقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغفر له وهل وجدت أفضل من أن جادت بنفسها لله وقد أخبر الله عن توبته على بنى إسرائيل حيث قال لهم موسى ﴿يَنقُومِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِٱتِّخَاذِكُمُ ٱلْعِجْلَ فَتُوبُوٓا إِلَى بَارِيكُمْ فَأَقَنُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِيكُمْ ﴾ [البقرة: ٥٤] وإذا كان الله تعالى قد يبتلي العبد من الحسنات والسيئات والسراء والضراء بما يحصل معه شكره وصبره أم كفره وجزعه وطاعته أم معصيته فالتائب أحق بالإبتلاء فآدم أهبط إلى الأرض إبتلاء له ووفقه الله في هبوطه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۷۲.

لطاعته فكان حاله بعد الهبوط خيرا من حاله قبل الهبوط(١١).

## أنا نبى الرحمة وأنا نبى الملحمة

وقد قال تعالى ﴿إِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعاً ۚ إِنّهُۥ هُو اَلْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [النزُمر: ٥٠] وفى المصحيحين عن أبي موسى الأشعرى قال كان رسول الله يسمى لنا نفسه أسماء فقال أنا محمد وأنا أحمد والمقفي والحاشر ونبى الملحمة ونبى الرحمة وفى حديث آخر أنا نبى الرحمة وأنا نبى الملحمة وذلك أنه بعث بالملحمة وهى المقتلة لمن عصاه وبالتوبة لمن أطاعه وبالرحمة لمن صدقه واتبعه وهو رحمة للعالمين وكان من قبله من الأنبياء لا يؤمر بقتال وكان الواحد من أممهم إذا أصاب بعض الذنوب يحتاج مع التوبة إلى عقوبات شديدة كما قال تعالى ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عِنَقَوْمِ إِنَكُمْ ظَلَمْتُمُ أَنفُسكُمْ مِا يَغَذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إِلَى قال تعلى ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عِنَدَ بَارِيكُمْ فَلَابُ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤] وقد روى عن أبى باربيكُمْ فَافْلُوا النَّهُ عَده الأمة ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَحَصَةً أَوْ ظَلَمُوا النَّهُ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَاللَّهُ فَاللَّهُ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَاللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَاللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَاللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْمَونَ وَيَعِمْ وَجَنَتُ تَجَرِى مِن تَعْتِهَا اللَّهُ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ وَيَعِمْ وَجَنَتُ تَجَرِى مِن تَعْتِهَا اللَّهُ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللّهَ فَى حَقَ هذه الأمة ﴿ وَالَذِينَ عَرَاهِ عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ اللّهُ فَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ وَقَعْمَ أَجُرُ اللّهُ وَلَمْ يُعِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ وَيَعْمَ أَجُرُونَ اللّهُ وَلَكُونَ اللّهُ وَلَمْ يَعْرَاهُ وَلَمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْمَلُونَ وَيَعْمَ أَجُرُ

## فالمؤمن يستغفر من الذنوب والمعائب والجاهل الظالم يحتج بالقدر

ولم يعذر الله أحدا قط بالقدر ولو عذر به لكان أنبياؤه وأولياؤه أحق بذلك وآدم إنما حج موسى لأنه لامه على المصيبة التي أصابت الذرية فقال له لماذا أخرجتنا ونفسك من الجنة وما أصاب العبد من المصائب فعليه أن يسلم فيها لله ويعلم أنها مقدورة عليه كما قال تعالى ﴿ مَا آصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلّابِإِذْنِ اللّهِ وَمَن يُؤْمِنَ بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ. ﴾ [التغابن: ١١] قال علقمة وقد روى عن إبن مسعود هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۳۲۲–۳۲۳.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ١٥ ص: ٤١١.

ويسلم فالعبد مأمور بالتقوى والصبر فالتقوى فعل ما أمر به ومن الصبر على ما أصابه وهذا هو صاحب العاقبة المحمودة كما قال يوسف عليه السلام ﴿ إِنَّهُۥ مَن يَتَّقِ وَيَصْبِرُ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٠] وقال تعالى ﴿ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُواْ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَنْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [آل عمران: ١٨٦] وقال ﴿ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَنَّقُواْ لَا يَضُرُّكُمُ كَيْدُهُمْ شَيْعًا ﴾ [آل عمران: ١٢٠] وقال ﴿ بَلَيَّ ۚ إِن تَصْبِرُواْ وَتَنَّقُواْ وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدُكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ ءَالَفِ مِّنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾ [آل عمران: ١٢٥] لابد لكل عبد من أن يقع منه ما يحتاج معه إلى التوبة والإستغفار ويبتلى بما يحتاج معه إلى الصبر فلهذا يؤمر بالصبر والإستغفار كما قيل لأفضل الخلق ﴿ فَأَصْبِرَ إِنَّ وَعَدَ أَللَّهِ حَقٌّ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشَىّ وَٱلْإِبِّكَوْرِ ﴾ [غافر: ٥٥] وقد بسط الكلام في غير هذا الموضع على مناظرة آدم وموسى فإن كثيرا من الناس حملوها على محامل مخالفة للكتاب والسنة وإجماع الأمة ومنهم من كذب بالحديث لعدم فهمه له والحديث حق يوجب أن الإنسان إذا جرت عليه مصيبة بفعل غيره مثل أبيه أوغير أبيه لا سيما إذا كان أبوه قد تاب منها فلم يبق عليه من جهة الله تبعة كما جرى لآدم صلوات الله عليه قال تعالى ﴿وَعَصَىٰٓ ءَادَمُ رَبُّهُ, فَغَوَىٰ ﴿١١١ ثُمَّ ٱجْنَبَكُهُ رَبُّهُۥ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ [طه: ١٢١-١٢] وقال ﴿فَلَلَقَىٰ ءَادَمُ مِن زَبِّهِۦكَلِمَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٣٧] وكان آدم وموسى أعلم بالله من أن يحتج أحدهما لذنبه بالقدر ويوافقه الآخر ولو كان كذلك لم يحتج آدم إلى توبة ولا أهبط من الجنة وموسى هو القائل ﴿رَبِّ إِنِّي ظُلَمْتُ نَفْسِي فَأَغْفِرْ لِي ﴾ [القصص: ١٦] وهو القائل ﴿رَبِّ أَغْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَهُمُ ٱلرَّحِينِ ﴾ [الأعراف: ١٥١] وهو القائل ﴿أَنتَ وَلِيُّنَا فَأَغْفِرُ لَنَا وَٱرْحَمُنَّا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْغَنْفِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٥٥] وهو القائل لقومه ﴿فَتُوبُوٓا إِلَى بَارِيكُمْ فَٱقَّنُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِند بَارِيكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤] فلو كان المذنب يعذر بالقدر لم يحتج إلى هذا بل كان الإحتجاج بالقدر لما حصل من موسى ملام على ما قدر عليه من المصيبة التي كتبها الله وقدرها ومن الإيمان بالقدر أن يعلم العبد أن ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليصيبه

فالمؤمن يصبر على المصائب ويستغفر من الذنوب والمعائب والجاهل الظالم يحتج بالقدر على ذنوبه وسيئاته ولا يعذر بالقدر من أساء إليه ولا يذكر القدر عند ما ييسره الله له من الخير فعكس القضية بل كان الواجب عليه إذا عمل حسنة أن يعلم أنها نعمة من الله هو يسرها وتفضل بها فلا يعجب بها ولا يضيفها إلى نفسه كأنه الخالق لها وإذا عمل سيئة إستغفر وتاب منها وإذا أصابته مصيبة سماوية أوبفعل العباد يعلم أنها كانت مقدرة مقضية عليه (۱).

﴿ وَإِذْ قُلْتُكُمْ يَكُوسَىٰ لَن نُوَّمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى ٱللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَ تَكُمُ ٱلصَّعِقَةُ وَأَنتُمْ لَنظُرُونَ

( البقرة: ٥٥- ٥٦ ) مَنْ نَكُم مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ [البقرة: ٥٥- ٥٦]

فمن الخوارق الخارجة عن قوى النفوس إحياء الموتى

لما سأل قوم موسى ان يروا الله جهرة أخذتهم الصاعقة (٢).

فمن الخوارق الخارجة عن قوى النفوس إحياء الموتى من الآدميين والبهائم وقد ذكر الله ذلك في غير موضع من كتابه فذكره في خمسة مواضع في سورة البقرة وقال تعالى وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَن نُوَّمِن لَكَ حَقَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتَكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ نَظُرُونَ وَلَا الله من بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ مَرْنَ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ مَرْنَ بَعْدِ موتهم مرة بعد مرة ومن إحياء الحمار ومن إبقاء الطعام والشراب مائة عام لم يتغير ومن إبقاء النيام ثلاثمائة وتسع سنين ومن تمزيق الطيور الأربعة وجعلهن أربعة أجزاء على الجبال ثم أتيانهن سعيا لما دعاهن إبراهيم الخليل عليه السلام فيها أنواع من الاعتبار منها تثبيت المعجزات للأنبياء وأنها خارجة عن قوى النفس فإن الفلاسفة وسائر العقلاء متفقون على أن قوى النفوس لا تفعل مثل هذا بل ولا شيء من القوى المعروفة في العالم العلوي والسفلي الثاني أن في ذلك إثبات أن الله فاعل مختار القوى المعروفة في العالم العلوي والسفلي الثاني أن في ذلك إثبات أن الله فاعل مختار

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۷ ص: ۹۹-۹۹.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٤٣٧.

يفعل بمشيئته وقدرته يحدث ما يشاء بحسب مشيئته وحكمته (۱). طريقة القران في بيان امكان المعاد

العلم بإمكان الشيء في الخارج فهذا يعلم بأن يعلم وجوده أو وجود نظيره أو وجود ما هو أقرب إلى الامتناع منه فإذا كان حمل البعير للقنطار ممكنا كان حمله لتسعين رطلا أولى بالإمكان وبهذه الطريقة يبين الله في القرآن إمكان ما يريد بيان إمكانه كإحياء الموتى والمعاد فإنه يبين ذلك تارة ببيان وقوعه كما أخبر أن قوم موسى قالوا ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَنُمُوسَىٰ لَنَ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَىٰ نَرَى اللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتُكُمُ الصَّنعِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ﴿ وَلَا اللهِ عَن المقتول الذي ضربوه بالبقرة فَحياه الله ( ) البقرة الله ( ) البقرة الله ( ) المناه الله ( ) الله و الله الله ( ) اله ( ) الله ( ) الله ( ) اله

واذا قال القائل فأنا افرض الانسان مجردا عن الوجودين الخارجي والذهني قيل له هذا الفرض في الذهن ايضا كما تفرض سائر الممتنعات في الذهن مثل ان يفرض موجودا لا واجبا ولا ممكنا ولا قائما بنفسه ولا بغيره ولا مبائنا لغيره ولا مجانبا له وهذا كله مفروض في الذهن وليس كل ما فرضه الذهن امكن وجوده في الخارج وليس كل ما حكم به الانسان على ما يقدره ويفرضه في ذهنه يكون حكما صحيحا على ما يوجد في الخارج ولا كل ما امكن تصور الذهن له يكون وجوده في الخارج بل الذهن يتصور اشياء ويقدرها مع علمه بامتناعها ومع علمه بامكانها في الخارج ومع عدم علمه بالامتناع الخارجي والامكان الخارجي وهذا الذي يسمى الامكان الذهني فان الامكان يستعمل على وجهين امكان ذهني وامكان خارجي فالامكان الذهني ان يعرض الشيء على الذهن فلا يعلم امتناعه بل يقول يمكن هذا لا لعلمه بامكانه بل لعدم علمه بامتناعه مع ان ذاك الشيء قد يكون ممتنعا في الخارج واما الامكان الخارجي فأن يعلم امكان الشيء في الخارج وهذا يكون بأن يعلم وجوده في الخارج أو وجود نظيره أو وجود ما هوابعد عن الوجود منه فاذا كان الابعد عن قبول الوجود موجودا ممكن الوجود فالاقرب إلى عن الوجود منه فاذا كان الابعد عن قبول الوجود موجودا ممكن الوجود فالاقرب إلى عن الوجود منه فاذا كان الابعد عن قبول الوجود موجودا ممكن الوجود فالاقرب إلى عن الوجود منه فاذا كان الابعد عن قبول الوجود موجودا ممكن الوجود فالاقرب إلى

<sup>(</sup>١) الصفدية ج: ١ ص: ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٤٠٥.

الوجود منه أولى وهذه طريقة القران في بيان امكان المعاد يبين ذلك بهذه الطريق فتارة يخبر عمن اماتهم ثم احياهم كما اخبر عن قوم موسى بقوله ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْـرَةً فَأَخَذَتْكُمُ ٱلصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ۞ ثُمَّ بَعَثْنَكُم مِّن بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥-٥٦] وكما اخبر عن المضروب بالبقرة بقوله ﴿فَقُلُنَا أَضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا ۚ كَذَٰ لِكَ يُحْى ٱللَّهُ ٱلْمَوْتَىٰ وَيُريكُمْ ءَايَنتِهِ - لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٧٧] وكما اخبر عن ﴿ أَلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيكرهِمْ وَهُمْ أُلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُواْ ثُمَّ آَحْيَاهُمْ ﴿ [البقرة: ٢٤٣] وكما اخبر عن ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّ يُحْي. هَدْدِهِ ٱللَّهُ بَعَدُ مَوْتِهَا ۚ فَأَمَاتَهُ ٱللَّهُ مِائَةَ عَامِثُمَّ بَعَثُهُۥ قَالَ كَمْ لَبَثْتُ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ نَوْمِ ۖ قَالَ بَل لَبَثْتَ مِأْتَةَ عَامِ فَأَنظُرْ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ ۖ وَٱنظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَٱنظُرْ إِلَى ٱلْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِزُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمًا فَلَمَّاتَبَيَّنَ لَهُ, قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيِّءٍ قَدِيثُ ﴾ [البقرة: ٢٥٩] وعن ابراهيم ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِـُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي ٱلْمَوْتَيُّ قَالَ أُولَمْ تُؤْمِنَ ۚ قَالَ بَلَى وَلَكِن لِيَطْمَهِنَ قَلْبِي ۖ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةُ مِنَ ٱلطّيرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ عَلَى كُلّ جَبَلِ مِّنْهُنَّ جُزْءًاتُمَّ ٱدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا ۚ وَٱعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٠] وكما اخبر عن المسيح عليه السلام انه كان يحيى الموتى باذن الله وكما اخبر عن اصحاب الكهف انهم لبثوا نياما في كهفهم ثلث مائة سنين وازدادوا تسعا ﴿ وَلِيـثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَثَ مِأْنَةٍ سِنِين وَٱزْدَادُواْ شِنْعًا ﴾ [التعهف: ٢٥] وقال تعالى ﴿وَكَذَالِكَ أَعْثَرُنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوٓاْ أَتَ وَعْدَاللَّهِ حَقٌّ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ لَارَيْبَ فِيهَا إِذْ يَتَنَزَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ ﴾ [المعهف: ٢١] وقد ذكر غير واحد من العلماء ان الناس كانوا قد تنازعوا في زمانهم هل يبعث الله الارواح فقط أويبعث الارواح والاجساد فأعثر الله هؤلاء على اهل الكهف وعلموا انهم بقوا نياما لا يأكلون ولا يشربون ثلثمائة سنة شمسية وهي ثلثمائة وتسع هلالية فأعلمهم الله بذلك امكان اعادة الابدان فهذه احدى الطرق التي يبين الله بها امكان المعاد(١١).

وتارة يستدل على ذلك بالنشأة الأولى فان الاعادة اهون من الابتداء كما في قوله ﴿إِن كُنتُمْ فِ رَبِّبِ مِّنَ ٱلْمِعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن تُرَابٍ ﴾ [الحج: ٥] الآية وقوله ﴿قُلْ يُحْمِيهَا ٱلَّذِيَّ أَنشَأَهَا ٓ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ [يس: ٧٩] ﴿ قُلِ ٱلَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ [الإسراء: ٥١] ﴿وَهُو ٱلَّذِي يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧] وتارة يستدل على ذلك بخلق السموات والارض فإن خلقهما اعظم من اعادة الانسان كما في قوله ﴿أَوَلَمْ بِرَوَّا أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَادِرِ عَلَيْ أَن يُحْتِى ٱلْمَوْتَى ﴾ [الأحقاف: ٣٣] وتارة يستدل على امكانه بخلق النبات كما في قوله ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ بُشِّرًا ﴾ [الأعراف: ٥٠] إلى قوله ﴿كَذَالِكَ غُرِّجُ ٱلْمَوْتَى ﴾ [الأعراف: ٥٠] فقد تبين ان ما عند أئمة النظار اهل الكلام والفلسفة من الدلائل العقلية على المطالب الالهية فقد جاء القرآن الكريم بما فيها من الحق وما هو ابلغ واكمل منها على احس وجه مع تنزهه عن الاغاليط الكثيرة الموجودة عند هؤلاء فان خطأهم فيها كثيرا جدا ولعل ضلالهم اكثر من هداهم وجهلهم أكثر من علمهم ولهذا قال ابوعبد الله الرازي في آخر عمره في كتابه اقسام الذات لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فما رأيتها تشفى عليلا ولا تروى غليلا ورأيت اقرب الطرق طريقة القرآن اقرأ في الاثبات ﴿الرَّحْنَنُ عَلَى الْفَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طه: ٥] ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ [فاطر: ١٠] واقرأ في النفي ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِۦ شَيُّءٌ ﴾ [الشورى: ١١] ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠] ومن جرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتی<sup>(۲)</sup>.

فالذي جاءت به السنة مطابق لما في القرآن في المستقبل أخبر تعالى بالقيامة والحسنات والجنة والنار ولم يخبر بأن العالم يعدم ويفنى بحيث لا يبقى شيء بل أخبر

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ج: ١ ص: ٣١٨-٣٢٠.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۹ ص: ۲۲٤.

باستحالة العالم وأنها تستحيل أنواعا من الإستحالة لتعدد الأوقات وكذلك أخبر بإحياء الموتى وقيامهم من قبورهم في غير موضع وقرر سبحانه معاد الأبدان بأنواع من التقرير فتارة يخبر بوقوع إحياء الموتى كما أخبر بذلك في سورة البقرة في عدة مواضع في قوله فتارة يخبر بوقوع إحياء الموتى كما أخبر بذلك في سورة البقرة في عدة مواضع في قوله وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَقَّى نَرَى اللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتُكُمُ الصَّعِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ وَذكر بعَنْ يَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ مَنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ مَنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ مَنْ بعَد الموتى وذكر قصة أصحاب الكهف ونومهم ثلثمائة سنة وتسع سنين والنوم أخو الموت فهذه سبع مواضع ومنها إحياء الحيوان البهيم وإبقاء الطعام والشراب مائة سنة لم يتغير وذكر سبحانه إمكان ذلك بخلق الحيوان وهو الخلق الأول وبخلق النبات وهو نظيره وبخلق السموات والأرض قادر على أن يخلق مثلهم السموات والأرض قادر على أن يخلق مثلهم فالأول بيان للوقوع وهذا بيان للإمكان (١٠).

فالله قد أخبر أنه أحيا من الموتى على يد موسى وغيره من أنبياء بني إسرائيل أعظم من أحياهم على يد المسيح (٢٠).

<sup>(</sup>١) الصفدية ج: ٢ ص: ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ١٩.



#### آیات موسی

فجعل الله الانبياء والمرسلين من اهل بيت ابراهيم عليه السلام وجعل لكل منهم خصائص ورفع بعضهم فوق بعض درجات وآتى كلا منهم من الآيات ما آمن على مثله البشر فجعل لموسى العصاحية حتى ابتلعت ما صنعت السحرة الفلاسفة من الحبال والعصى وكانت شيئا كثيرا وفلق له البحر حتى صار يابسا والماء واقفا حاجزا بين اثنى عشر طريقا على عدد الاسباط وارسل معه القمل والضفادع والدم وظلل عليه وعلى قومه الغمام الأبيض يسير معهم وانزل عليهم صبيحة كل يوم المن والسلوى واذا عطشوا ضرب موسى بعصاه الحجر ﴿ فَأَنفَجَرَتُ مِنْهُ آثَنَتَا عَشَرَةَ عَيْمًا فَدُ عَلِمَ كُلُ أُناسٍ ضرب موسى بعصاه الحجر ﴿ فَأَنفَجَرَتُ مِنْهُ آثَنَتَا عَشَرَةَ عَيْمًا فَدُ عَلِمَ كُلُ أُناسٍ أَسْمَرَيَهُمْ ﴿ [البقرة: ٢٠](١).

فموسى كان الله يطعمهم على يده المن والسلوى مع كثرة بني إسرائيل ويفجر لهم بضربه للحجر كل يوم اثني عشر عينا يكفيهم وهذا أعظم من إنزال المسيح عليه السلام للمائدة ومن قلب الماء خرا ونحو ذلك مما يحكى عنه صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين (٢).

## كل وجد لا يشهد له الكتاب والسنة فهو باطل

أن الرضى الذي هومن طريق الله لا يتضمن ترك واجب ولا ترك مستحب فالدعاء الذي هو واجب أو مستحب لا يكون تركه من الرضى كما أن ترك سائر الواجبات لا يكون من الرضى المشروع ولا فعل الحرمات من المشروع فقد تبين غلط هؤلاء (بعض الصوفية) من جهة ظنهم أن الرضى مشروع بكل مقدور ومن جهة أنهم لم يميزوا بين الدعاء المشروع إيجابا واستحبابا والدعاء غير المشروع وقد علم بالاضطرار من دين الإسلام أن طلب الجنة من الله والاستعاذة به من النار هو من أعظم الأدعية المشروعة لجميع المرسلين والنبيين والصديقين والشهداء والصالحين وأن ذلك لا يخرج عن كونه واجبا أو مستحبا وطريق أولياء الله التي يسلكونها لا تخرج عن فعل واجبات عن كونه واجبا أو مستحبا وطريق أولياء الله التي يسلكونها لا تخرج عن فعل واجبات

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۸ ص: ۲۰۵.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ١٩.

ومستحبات إذ ما سوى ذلك محرم أو مكروه أو مباح لا منفعة فيه في الدين ثم إنه لما وقع هؤلاء في هذا الغلط أنهم وجدوا كثيرا من الناس لا يسألون الله جلب المنافع ودفع المضار حتى طلب الجنة والاستعاذة من النار من جهة كون ذلك عبادة وطاعة وخيرا بل من جهة كون النفس تطلب ذلك فرأوا أن من الطريق ترك ما تختاره النفس وتريده وأن لا يكون لأحدهم إرادة أصلا بل يكون مطلوبه الجريان تحت القدر كائنا من كان وهذا هو الذي أدخل كثيرا منهم في الرهبانية والخروج عن الشريعة حتى تركوا من الأكل والشرب واللباس والنكاح ما يحتاجون إليه وما لا تتم مصلحة دينهم إلا به فإنهم رأوا العامة تعد هذه الأمور بحكم الطبع والهوى والعادة ومعلوم أن الأفعال التي على هذا الوجه لا تكون عبادة ولا طاعة ولا قربة فرأى أولئك الطريق إلى الله ترك هذه العبادات والأفعال الطبيعيات فلازموا من الجوع والسهر والخلوة والصمت وغير ذلك مما فيه ترك الحظوظ واحتمال المشاق ما أوقعهم في ترك واجبات ومستحبات وفعل مكروهات ومحرمات وكلا الأمرين غير محمود ولا مأمور به ولا طريق إلى الله وطريق المفرطين الذين فعلوا هذه الأفعال المحتاج إليها على غير وجه العبادة والتقرب إلى الله وطريق المعتدين الذين تركوا هذه الأفعال بل المشروع أن تفعل بنية التقرب إلى الله وأن يشكر الله قال الله تعالى ﴿كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَأَعْمَلُواْ صَالِحًا ﴾ [المؤمنون: ٥١] وقال تعالى ﴿كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقَنَكُمْ ۖ وَمَا ظَلَمُونَا ﴾ [البقرة: ٥٧] فأمر بالأكل والشرب فمن أكل ولم يشكر كان مذموما ومن لم يأكل ولم يشكر كان مذموما وفي الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال إن الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها ويشرب الشربة فيحمده عليها وقال النبي ﷺ لسعدإنك لن تنفق نفقة تبتغى بها وجه الله إلا ازددت بها درجة ورفعة حتى اللقمة تضعها في في امرأتك وفي الصحيح أيضا أنه قال نفقة المؤمن على أهله يحتسبها صدقة فكذلك الأدعية هنا من الناس من يسأل الله جلب المنفعة له ودفع المضرة عنه طبعا وعادة لا شرعا وعبادة فليس من المشروع أن أدع الدعاء مطلقا لتقصير هذا وتفريطه بل أفعله أنا شرعا وعبادة ثم أعلم أن الذي يفعله شرعا وعبادة إنما يسعى في مصلحة نفسه وطلب حظوظه المحمودة فهو يطلب مصلحة دنياه وآخرته بخلاف الذي يفعله طبعا فإنه إنما

يطلب مصلحة دنياه فقط كما قال تعالى ﴿فَمِنَ ٱلنَّكَاسِ مَن يَـقُولُ رَبَّنَآ ءَانِنَا فِي ٱلدُّنيَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَتِ اللَّهِ وَمِنْهُم مَّن يَقُولُ رَبَّنَآ ءَانِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ١٠٠ أُولَتِهِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِّمَّا كَسَبُوا ۗ وَٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ [البقرة: ٢٠٠-٢٠٢] وحينئذ فطالب الجنة والمستعيذ من النار إنما يطلب حسنة الآخرة فهو محمود ومما يبين الأمر في ذلك أن يرد قول هؤلاء أن العبد لا يفعل مأمورا ولا يترك محظورا فلا يصلى ولا يصوم ولا يتصدق ولا يحج ولا يجاهد ولا يفعل شيئا من القربات فإن ذلك إنما فائدته حصول الثواب ودفع العقاب فإذا كان هو لا يطلب حصول الثواب الذي هو الجنة ولا دفع العقاب الذي هو النار فلا يفعل مأمورا ولا يترك محظورا ويقول أنا راض بكل ما يفعله بي وإن كفرت وفسقت وعصيت بل يقول أنا أكفر وأفسق وأعصى حتى يعاقبني وأرضى بعقابه فأنال درجة الرضا بقضائه وهذا قول من هو أجهل الخلق وأحمقهم وأضلهم وأكفرهم أما جهله وحمقه فلأن الرضى بذلك ممتنع متعذر لأن ذلك يستلزم الجمع بين النقيضين وأما كفره فلأنه مستلزم لتعطيل دين الله الذي بعث به رسله وأنزل به كتبه ولا ريب أن ملاحظة القضاء والقدر أوقعت كثيرا من أهل الإرادة من المتصوفة في أن تركوا من المأمور وفعلوا من المحظور ما صاروا به إما ناقصين محرومين وإما عاصين فاسقين وإما كافرين وقد رأيت من ذلك ألوانا ومن لم يجعل الله له نورا فما له من نور وهؤلاء المعتزلة ونحوهم من القدرية طرفا نقيض هؤلاء يلاحظون القدر ويعرضون عن الأمر وأولئك يلاحظون الأمر ويعرضون عن القدر والطائفتان تظن أن ملاحظة الأمر والقدر متعذر كما أن طائفة تجعل ذلك مخالفا للحكمة والعدل وهذه الأصناف الثلاثة القدرية الجوسية والقدرية المشركية والقدرية الإبليسية وقد بسطنا الكلام عليهم في غير هذا الموضع وأصل ما يبتلي به السالكون أهل الإرادة والعامة في هذا الزمان هي القدرية المشركية فيشهدون القدر ويعرضون عن الأمر كما قال فيهم بعض العلماءأنت عند الطاعة قدري وعند المعصية جبري أي مذهب وافق هواك تمذهبت به وإنما المشروع العكس وهو أن يكون عند الطاعة يستعين الله عليها قبل الفعل ويشكره عليها بعد الفعل ويجتهد أن لا يعصى فإذا أذنب وعصى بادر إلى التوبة والاستغفار كما في حديث سيد الاستغفار أبوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي وكما في الحديث الصحيح

الإلهي يا عبادي إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها فمن وجد خيرا فليحمد الله ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه ومن هذا الباب دخل قوم من أهل الإرادة في ترك الدعاء وآخرون جعلوا التوكل والحبة من مقامات العامة وأمثال هذه الأغاليط التي تكلمنا عليها في غير هذا الموضع وبينا الفرق بين الصواب والخطأ في ذلك ولهذا يوجه في كلام هؤلاء المشايخ الوصية باتباع العلم والشريعة حتى قال سهل بن عبد الله التستريكل وجد لا يشهد له الكتاب والسنة فهو باطل وقال الجنيد بن محمد علمنا مقيد بالكتاب والسنة فمن لم يقرأ القرآن ويكتب الحديث لا يصح أن يتكلم في علمنا والله أعلم (۱).

#### ظلم النفس جنس عام يتناول كل ذنب

والتحقيق أن ظلم النفس جنس عام يتناول كل ذنب وفي الصحيحين أن أبا بكر قال يا رسول الله علمني دعاءا أدعوبه في صلاتي فقال قل اللهم إني ظلمت نفسي ظلما كثيرا ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لى مغفرة من عندك وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم وفي صحيح مسلم وغيره أن النبي كان يقول في استفتاحه اللهم أنت ربي وأنا عبدك ظلمت نفسي واعترفت بذنبي فاغفر لى فانه لا يغفر الذنوب إلا أنت واهدني لأحسن الأخلاق فانه لا يهدي لأحسنها إلا أنت واصرف عني سيئها فانه لا يصرف عني سيئها إلا أنت وقد قال أبو البشر وزوجته ﴿قَالا رَبَّنا ظَلَمَنا أَنفُسَنا وَإِن لَمْ تَتْفِر لَنا وَرَجَمُنا لَنكُونَ مِن ٱلْخَسِرِين ﴾ [الإعراف: ٣٢] وقال موسى ﴿رَبِّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَأَغْفِر لِي﴾ وَرَبِّ عَلَى الله الله الله عن أهل القرى المعذبين ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمُ وَلَكِن ظَلَمُوا النفُسَامُ مَع سُلَيْمَن يَلِهِ رَبِّ الْعَلَيْدِين ﴾ [الانبياء: ٨٠] وقال عن أهل القرى المعذبين ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمُ وَلَكِن ظَلَمُوا النفُسَامُ هُ الْعَلَيْدِين ﴾ [النمل: ٤٤] وقد قال عن أهل القرى المعذبين ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمُ وَلَكِن ظَلَمُوا النفُسَامُ القود المعذبين ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمُ وَلَكِن ظَلَمُوا النفُسَامُ الْعَدِين ﴾ [الإنبياء: ٢٠] وقد قال عن أهل القرى المعذبين ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمُ وَلَكِن ظَلَمُوا الفَرى المعذبين ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمُ وَلَكِن ظَلَمُوا الفَرى المعذبين ﴿ وَمَا ظَلَمُنَاهُمُ وَلَكِن ظَلَمُوا الفَرى المعذبين ﴿ وَمَا ظَلَمَنَاهُمُ وَلَكِن ظَلَمُوا الْفَرى المعذبين ﴿ وَمَا طَلَمَا اللَّهُ اللَّه

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۱ ص: ۲۵۸–۲۲۰.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۱۱ ص: ۲۹۳.

#### لطائف لغوية

﴿ وَإِذْ نَجَيْنَكُمْ مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُم بَلَآءٌ مِّن تَبِكُمْ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٤٩] وفرعون اسم لمن يملك مصر من القبط وهو اسم جنس كقيصر وكسري والنجاشي ونحو ذلك (١).

قال تعالى ﴿يَسُومُونَكُمُ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٩]

<sup>(</sup>١) قاعدة في المحبة ج: ١ ص: ٤٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲۲ ص: ٤٦٣.

وهذه الجملة الثانية بدل من الأولى فإن الإبدال يقع في الجمل كما يقع في المفردات فهذا الذبح والاستحياء هوسوم العذاب<sup>(۱)</sup>.

والكلام في مثل هذا الجنس الذي يوالي بعضهم بعضا ويتبع بعضهم بعضا كاليهود الذين هم على دين سلفهم الذين فعلوا ذلك ولهذا يذمهم بصيغة الخطاب كقوله وإذ فَرَقَنَا بِكُمُ ٱلبَحْرَ فَأَبَعَيْنَكُمُ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ البقرة: ٥٠] إلى قوله وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُوسَىٰ لَن نُومِنَ لَكَ حَتَى نَرَى ٱللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتُكُمُ ٱلصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ الله [البقرة: ٥٠] فالخطاب لجنس بني إسرائيل وإن كان الذين عاينوا ذلك ماتوا(٢).

قال تعالى ﴿ زَلَ عَلَيْكَ الْكِنْكِ الْكِنْكِ الْكِنْكِ الْكِنْكِ الْكِنْكِ الْمُوَانِ وَالْمُوانِ الْكَتَابِ والفرقان كما قال ﴿ وَإِذَ هَدَى الْلِنَاسِ وَأَنزَلَ الْفُرْقَانَ ﴾ [آل عمران: ٣-٤] وذكر انه أنزل الكتاب والفرقان كما قال ﴿ وَإِنْ الْحَقَ الْمِنَى الْكِنْكِ وَالْفُرْقَانَ ﴾ يتناول ما يفرق بين الحق والباطل مثل الآيات التي بعث بها الأنبياء كالحية واليد البيضاء وإنفلاق البحر والقرآن فرقان بين هذا الوجه من جهة أنه آية عظيمة لنبوة محمد وعلم عظيم وهو أيضا فرقان بإعتبار أنه فرق ببيانه بين الحق والباطل كما قال ﴿ تَبَارَكُ اللَّهِ عَنْ اللهُ وَأَن عَلَى عَبْدِهِ ﴾ ولفظ الفرقان أيضا يتناول نصر الله لأنبيائه وعباده المؤمنين وإهلاك أعدائهم فإنه فرق به بين أوليائه وأعدائه وهو أيضا من الأعلام قال تعالى ﴿ إِن كُنْتُمْ عَامَنتُم عِلْلَهِ وَمَا أَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرَقَ الْانبياء هي مما ينزله كما قال ﴿ وَقَالُوا لَوْلَا الْمُوانِ يَوْمَ الْفَيْقَ الْجَمْعَانِ ﴾ وقالُوا لَوْلا أَوْلا نُولِ الله على صدق الأنبياء هي مما ينزله كما قال ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُولِ عَيْهِ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٣٨٥.

[البقرة: ٥٩]

﴿ وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَابَ وَٱلْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ نَهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ٥٣] وذكر كتاب موسى بهذه الإضافة لا بلفظ التوراة في غير موضع (٢).

قوله ﴿ لَوْلا آ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمٍ مَ خَيْرًا ﴾ [النور: ١٦] نزلت في قصة عائشة رضي الله عنها في الإفك فإن الواحد من المؤمنين من أنفس المؤمنين والمؤمنات وكذلك قوله تعالى ﴿ فَتُوبُوا إِلَى بَارِبِكُمْ فَأَقَنُلُوا أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: ٥٤] أي يقتل بعضكم بعضا ومنه قوله تعالى ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَكُمُ لا تَسَفِكُونَ دِمَآءَكُمْ وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِّن دِيَكِرِكُمْ ﴾ [البقرة: ٨٤] أي لا يخرج بعضكم بعضا فالمراد بالأنفس الإخوان إما في النسب وإما في الدين (٣).

والأنفس يعبر عنها بالنوع الواحد كقوله ﴿ لَوْلا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِالنوع الواحد كقوله ﴿ لَوَلا آ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِاللهِ مِنْ اللهِ مَا اللهِ مَنْ اللهُ اللهُ مَا اللهُ ال

وقال تعالى ﴿ تَعَالَى ﴿ تَعَافُونَهُمُ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُكُمْ ﴾ [الروم: ٢٨] أي كخيفة بعضكم بعضا وقوله تعالى ﴿ لَوَلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمٍ مَ خَيْرًا ﴾ [النور: ١٦] وقوله ﴿ فَتُوبُواَ إِنَّا بَارِيكُمْ فَأَفْنُلُواْ أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: ٥٤] وقوله ﴿ نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمُ وَنِسَآءَكُمُ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٦١] (٥٠).

الأخوة والخلة الإيمانية التي قال فيها النبي مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعي له سائر الجسد بالحمي

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۷ ص: ۲۷۸.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٥ ص: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوية ج: ٤ ص: ٣٤ومجموع الفتاوى ج: ٣ ص: ٣٠٢ ومنهاج السنة النبوية ج: ٧ ص: ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ج: ٤ ص: ٤١٩.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي ج: ٨ ص: ٤٥٨.

والسهر أخرجاه فى الصحيحين فجعل المؤمن مع المؤمن بمنزلة العضومع العضو اللذين تجمعهما نفس واحدة ولهذا سمى الله الأخ المؤمن نفسا لأخيه فى غير موضع من الكتاب والسنة قال تعالى ﴿فَأَقَنُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٥](١).

(۱) مجموع الفتاوي ج: ۲ ص: ۳۸۸.



عن النبي ﷺ أنه قال لهم ادخلوا الباب سجدا وقولوا حطة فدخلوا يزحفون على أستاههم ويقولون حبة في شعرة

قال ﴿ البقرة: ٥٨] قال ﴿ وَعَدَا فَيتهنون لا يَخافون الخروج وبسط الكلام في البقرة وذكر الدخول فبين أنهم يأكلون رغدا فيتهنون لا يخافون الخروج وبسط الكلام في البقرة وذكر الدخول لأنه قبل السكنى ولهذا قال ﴿ وَمَا يَزِيدُ ﴾ [البقرة: ٥٨] وقال لأنه قبل السكنى ولهذا قال ﴿ وَمَا يَزِيدُ ﴾ [البقرة: ٥٨] وقال ﴿ فَسَنَزِيدُ ﴾ [البقرة: ٥٨] وقال ﴿ فَسَنَزِيدُ ﴾ [البقرة: ٥٨] وقال ﴿ فَسَنَزِيدُ ﴾ [البقرة: ٥٨] وقال ألمن ألبين ظلموا ورجون السجود فقيل هو كانوا يَفْسُقُونَ ﴾ [البقرة: ٥٩] وقدم السجود لأنه أهم وقد اختلفوا في هذا السجود فقيل هو الركوع كما روى ابن أبي حاتم من وجهين ثابتين عن سفيان الثوري عن الأعمش عن المنهال عن سعيد بن جبير عن ابن عباس في قوله ﴿ وَادْخُلُواْ الْبَابَ سُجُكًا ﴾ [البقرة: ٥٨] قال ركعا من باب صغير فدخلوا من قبل أستاههم وقالوا حنطة وقيل بل هو السجود بالأرض ثم قبل ما رواه ابن أبي حاتم عن الربيع بن أنس قال سجدا قال كان سجود أحدهم على خده وروى عن وهب بن منبه قال إذا دخلتموه فاسجدوا شكرا لله فكأن

صاحب هذا القول جعل السجود بعد الدخول ومن قال بهذا أوقال بأنهم أمروا بالركوع فهو يقول دخولهم وهم سجد بالأرض فيه صعوبة وقد يؤذي أحدهم ولكن هو ممكن فإن الإنسان يمكنه حال السجود أن يزحف إذا كانت الأرض لا تؤذيه وفي الصحيح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال لهم ادخلوا الباب سجدا وقولوا حطة فدخلوا يزحفون على أستاههم ويقولون حبة في شعرة فهذا هو الثابت عن النبي ﷺ وقد قال ابن عباس وابن مسعود وغيرهما في ذلك أقوالا تخالف هذا فقال خصيف عن عكرمة عن ابن عباس فدخلوا على شق وروى السدى عن أبي سعد الأزدى عن أبي الكنود عن ابن مسعود فدخلوا مقنعي رؤوسهم قال ابن أبي حاتم اختلف التابعون فروى عن مجاهد نحوقول عكرمة عن ابن عباس وروى عن السدي نحوما روى عن ابن مسعود وعن مقاتل أنهم دخلوا منكفئين وأما القول فقد ثبت عن النبي ﷺ أنهم قالوا حبة في شعره وإذا ثقبت الحبة وأدخلت فيها الشعرة فإنه يقال حبة في شعرة ويقال شعرة في حبة وهذا معنى ما رواه السدي عن مرة عن ابن مسعود أنه قال إنهم قالوا هطى سمقاثا أزبه مزبا وهي بالعربية حبة حنطة حمراء مثقوبة فيها شعرة سوداء فذلك قوله تعالى ﴿ فَبَـدَّلَ ٱلَّذِيرَ ﴿ كَامُواْ قَوْلًا غَيْرَ ٱلَّذِي قِيلَ لَهُمْ ﴾ [البقرة: ٥٩] وكذلك رواه السدي عن أبي سعد الأزدي عن أبى الكنود عن ابن مسعود وهذا موافق لما ثبت عن النبي ﷺ لكن النبي ﷺ إنما تكلم بالعربية وهذا اللفظ أخذه ابن مسعود عن أهل الكتاب وهذا أصح من قول ابن عباس أنهم قالوا حنطة مع أن هذا مروي عن غير واحد قال ابن أبي حاتم وروى عن مجاهد وعطاء وعكرمة وقتادة والضحاك والحسن والربيع ويحيى بن رافع نحو ذلك لكن قد يقال الحبة هي الحنطة وهم لم يقولوا بالعربية بل بلسانهم وهم إذا قالوا بلسانهم ما معناه حبة حنطة جاز أن يقال حنطة وحديث ابن مسعود وقد ذكر أنهم قالوا حبة حنطة فلا يكون في القول خلاف وأبو الفرج ذكر خمسة أقوال وهي ترجع إلى هذا ذكر الحديث المرفوع والثانى حنطة والثالث أنهم قالوا حبة حنطة حمراء فيها شعرة سوداء قاله ابن مسعود والرابع كذلك إلا أنهم قالوا مثقوبة قاله السدي عن أشياخه قلت كلاهما رواه السدي عن ابن مسعود وهما قول واحد قال والخامس أنهم قالوا استقلابا قاله أبوصالح

قلت هذا الذي ذكره ابن مسعود بلسانهم سمقاثا وقد فسره بذلك قال الأقوال كلها واحدة بخلاف صفة الدخول فإن الثابت عن النبي الله أنهم دخلوا يزحفون على أستاههم وفي لفظ على أوراكهم والمعنى واحد وما نقل خلاف هذا فإنما أخذ عن أهل الكتاب وقد كان يؤخذ عنهم الحق والباطل وقول ابن مسعود مقنعي رؤوسهم لا يناقض الزحف على أستاههم وابن عباس قال يزحفون على أستاههم كالمرفوع وقال قيل ادخلوا ركعا فلوجزمنا أن هذا مأخوذ عن النبي الجزمنا بأن الله أمرهم بالركوع لكن ظاهر القرآن هو السجود والسجود المطلق هو السجود المعروف وكون الباب جعل صغيرا إنما يكون لمن يكره على الدخول منه ليحتاج أن ينحني وهؤلاء قصدت طاعتهم فأمروا بالخضوع لله والإستغفار فدخولهم سجدا هو خضوع لله وقولهم حطه أي احطط عنا خطايانا هو استغفارهم (۱).

# السجود اسم جنس وهو كمال الخضوع لله

والسجود هو الخضوع قال تعالى ﴿ وَأَدْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَكَدًا ﴾ [الأعراف: ١٦١] قال أهل اللغة السجود في اللغة هو الخضوع وقال غير واحد من المفسرين أمروا أن يدخلوا ركعا منحنين فإن الدخول مع وضع الجبهة على الأرض لا يمكن وقد قال تعالى ﴿ أَلَّهُ تَرَ اللّهُ يَسَجُدُ لَهُ مَن فِي السّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَالشّمَشُ وَالنَّجُومُ وَالنّجُومُ وَالنّجُومُ وَالنّجُومُ وَالدّوَابُ وَالشّجُرُ وَالدّوَابُ وَالسّجَدُ مِن السّمَوَتِ وَالدّرَضِ طَوْعًا وَكَرْهًا ﴾ وَكَثِيرٌ مِن النّاسِ ﴾ [المحج: ١٨] وقال تعالى ﴿ وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا ﴾ [المرعد: ١٥] ومعلوم أن سجود كل شيء بحسبه ليس سجود هذه المخلوقات وضع جباهها على الأرض وقد قال النبي ﴿ في حديث أبي ذر لما غربت الشمس إنها تذهب فتسجد تحت العرش رواه البخاري ومسلم فعلم أن السجود اسم جنس وهو كمال الخضوع لله وأعز ما في الإنسان وجهه فوضعه على الأرض لله غاية خضوعه ببدنه وهو غاية ما يقدر عليه من ذلك ولهذا قال النبي ﴿ أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد وقال تعالى عليه من ذلك ولهذا قال النبي القرار من جنس أذكار الصلاة التي تشرع خارج الصلاة التي الشهود المن به وهو ساجد وقال تعالى وأن السجود المها التي تشرع خارج الصلاة التي تشرع خارج الصلاة التي تشرع خارج الصلاة التي المها المها

<sup>(</sup>١) رسالة في قنوت الأشياء ج: ١ ص: ٢٩-٣٢.

كالتسبيح والتحميد والتكبير والتهليل وقراءة القرآن وكل ذلك يستحب له الطهارة ويجوز للمحدث فعل ذلك بخلاف ما لا يفعل إلا في الصلاة كالركوع فإن هذا لا يكون إلا جزءا من الصلاة وأفضل أفعال الصلاة السجود وأفضل أقوالها القراءة وكلاهما مشروع في غير الصلاة فيسرت العبادة لله لكن الصلاة أفضل الأعمال فاشترط لها أفضل الأحوال واشترط للفرض ما لم يشترط للنفل من القيام والاستقبال مع القدرة (۱).

## أن الله يحب الايمان والعمل الصالح

فإن مذهب السلف والأئمة أن الله يخلق لحكمة ويأمر لحكمة ومذهب السلف والأئمة أن الله يجب الايمان والعمل الصالح ويرضى ذلك ولا يجب الكفر والفسوق والعصيان وان كان قد شاء وجود ذلك وقد بسط هذا في موضع آخر وقد قال تعالى ﴿وَادَخُلُواْ اَلْبَابَ سُجَكَدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾ [البقرة: ٥٨] فإن نفس السجود خضوع لله ولو فعله الانسان لله مع عدم علمه أنه أمر به انتفع كالسحرة الذين سجدوا قبل الامر بالسجود وكذلك قول العبد حط عنا خطايانا دعاء لله وخضوع وقد قال تعالى ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦](٢).

إن الله سبحانه وتعالى لا يحدث شيئا إلا بإحداث أسباب ودفع موانع

فإن الله سبحانه وتعالى لا يحدث شيئا إلا بإحداث أسباب ودفع موانع مثال ذلك غرق قوم نوح لم يكن ماء وجد بلا سبب بل أنزل الله ماء السماء وأنبع ماء الأرض كما قال تعالى ﴿كَذَبَتُ مَّلُهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فَكَذَّبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا بَحَنُونٌ وَازْدُجِرَ اللهُ فَدَعَا رَبَّهُۥ أَنِي مَعْلُوبٌ فَانَكَصِرً قال تعالى ﴿كَذَبَتُ مَنْ اللهُ مَعْلُوبٌ فَانَكُمِرُ

<sup>(</sup>۱) الفتاوى الكبرى ج: ۲ ص: ۷۳ ومجموع الفتاوى ج: ۲۱ ص: ۲۸٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ۱٤٧.

أَنْ فَنَنَحْنَا أَبُورَبُ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهُمِرِ اللَّ وَفَجَرَّنَا ٱلأَرْضَ عُبُونًا فَٱلْنَعَى الْمَاءُ عَلَىٓ أَمْرِ فَدُ فَيَرَ اللَّهُ وَمُسُرِ اللَّهُ عَبِي بِأَعَيُنِنَا جَزَاءٌ لِمَن كَانَ كُفِرَ اللَّهِ وَلَقَد تَرَكَنَهَا ءَايَةً فَهَلَ مِن مُذَكِف التقمر؛ ٩-١٥] ووكل ما وجد في العالم من خوارق العادات آيات الأنبياء وغيرها لم يأت منها شيء إلا بأسباب تقدمته كآيات موسى من مثل مصير العصى حية كانت بعد أن ألقاها إما عند أمر الله بذلك لما ناداه من الشجرة ورأى النار الخارقة للعادة وإما عند مطالبة فرعون له بالآية وإما عند معارضة السحرة لتبتلع حبالهم وعصيهم وكذلك سائر آياته حتى إغراق فرعون كان بعد مسير الجيش وضربه البحر بالعصا وكذلك تفجر الماء من الخجر كان بعد أن ضرب الحجر بعصاه واستسقاء قومه إياه وهم في برية لا ماء عندهم وكذلك آيات نبينا على مثل تكثير الماء كان بوضع يده فيه حتى نبع الماء من بين الأصابع أي تفجر الماء من بين الأصابع لم يخرج من نفس الأصابع وكذلك البئر كان ماؤها يكثر إما بإلقائه سهما من كنانته فيها وإما بصبه الماء الذي بصق فيه فيها وكذلك المسيح كان يأخذ من الطين كهيئة الطير فينفخ فيه فيكون طيرا بإذن الله إلى أمثال ذلك (١٠).

#### من آیات موسی

فموسى كان الله يطعمهم على يده المن والسلوى مع كثرة بني إسرائيل ويفجر لهم بضربه للحجر كل يوم اثني عشر عينا يكفيهم وهذا أعظم من إنزال المسيح عليه السلام للمائدة ومن قلب الماء خمرا ونحو ذلك مما يحكى عنه صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين (٢).

#### الفساد نوعان

ان الفساد نوعان فساد الدنيا من الدماء والاموال والفروج وفساد الدين وقوله تعالى ﴿وَلَا تَعْتَوْا فِ الْفُساد ضد الصلاح فكل تول أو عمل يبغضه الله فهو من الصلاح فكل قول أو عمل يبغضه الله فهو

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ١٩.

من الفساد قال سبحانه وتعالى ﴿وَلَا نُفُسِدُواْ فِٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ﴾ [الأعراف: ٥٦] يعني الكفر والمعصية بعد الايمان والطاعة (١٠).

#### لطائف لغوية

قال تعالى ﴿وَٱدۡخُلُواْ ٱلۡبَابِ سُجَكَدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾[البقرة: ٥٨] وإنما قيل ادخلوه ركعا(٢).

والركوع هو سجود خفيف كما قال تعالى ﴿وَٱدْخُلُواْ ٱلْبَابِ سُجَّكُدًا ﴾ [البقرة: ٥٨] قالوا ركعا(٣).

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱذْ خُلُواْ هَذِهِ الْقَرْبَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ رَغَدًا وَٱذْ خُلُواْ اَبْحَابَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ٥٨] لفظ القرية والمدينة والمنهر والميزاب وأمثال هذه الأمور التى فيها الحال والمحال كلاهما داخل فى الاسم ثم قد يعود الحكم على الحال وهو السكان وتارة على المحل وهو المكان وكذلك فى النهر يقال حفرت النهر وهو المحل وجرى النهر وهوالماء ووضعت الميزاب وهو المحل وجرى النهر وهوالماء ووضعت الميزاب وهو الحل وجرى المنهر وهوالماء ووضعت الميزاب وهو الحل وجرى المنهر وهوالماء وكذلك القرية قال تعالى ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا قَرْبَةً عَلَيْتُ اللّهُ مُثَلًا قَرْبَةً فَي النهر الله عَلَيْ الله الله الله الله الله الله وقد المحلق وقوله ﴿ وَكُمْ مِن قَرْبَةٍ الْمَلَكُنُهُا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيْتًا أَوْ هُمْ قَايِلُونَ فَمَاكَنَ دَعُونُهُمْ إِلَّهُ اللّهُ اللّهُ الله القرى هم أخرى ﴿ أَفَا أَمِن أَهُ الله القرى هم السكان وقال ﴿ وَكُمْ مِن قَرْبَةٍ هِى أَشَدُ قُوّةً مِن قَرْبَكِ النّي المُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٩] فجعل القرى هم السكان وقال ﴿ وَكُمْ أَسُلُ قُولُةً مِن قَرْبَكِ اللّهُ وَيْدَاكُ أَهْلَكُنُهُمْ لَمّا ظَامُواْ وَجَعَلْنَا السكان وقال ﴿ وَكُمْ مِن قَرْبَةٍ هِى أَشَدُ قُونًا مِن هَرَيْكِ الْقُرَى الْفُرَى اللّهُ مُؤْمِدًا فَاللّهُ وَمُعَلّنَا وَمَاللّهُ وَلَاكُنَهُمْ لَمَا ظَامُواْ وَجَعَلْنَا لِمَاللّهُ اللّهُ وَلَيْهُ وَيْمَا وَهِى خَاوِيَةُ عَلَى عُرُونِيهُ عَلَى خُورَاكُ عَلَى قَرْبَةٍ وَهِى خَاوِيةُ عَلَى عُرُورِيهُا ﴾ [محمد: ١٣] وهم السكان وكذلك قوله تعالى ﴿ وَقَالَتِ عَلَى عَلَى قَرْبَةٍ وَهِى خَاوِيةٌ عَلَى عُرُورَاكُ اللّهُ عَلَى عَل

<sup>(</sup>١) الصارم المسلول ج: ٣ ص: ٧٣٤.

<sup>(</sup>٢) رسالة في قنوت الأشياء ج: ١ ص: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الكبرى ج: ٢ ص: ٧٣ ومجموع الفتاوى ج: ٢١ ص: ٢٨٩.

[البقرة: ٢٥٩] فهذا المكان لا السكان لكن لابد أن يلحظ أنه كان مسكونا فلا يسمى قرية الا اذا كان قد عمر للسكنى مأخوذ من القرى وهو الجمع ومنه قولهم قريت الماء فى الحوض اذا جمعته فيه ونظير ذلك لفظ الانسان يتناول الجسد والروح ثم الاحكام تتناول هذا تارة وهذا تارة لتلازمهما فكذلك القرية اذا عذب أهلها خربت واذا خربت كان عذابا لأهلها فما يصيب أحدهما من الشرينال الآخر كما ينال البدن والروح ما يصيب أحدهما فقوله ﴿ وَسُئِلِ الْفَرِيَّةَ ﴾ [يوسف: ٢٨] مثل قوله ﴿ وَرُيَّةَ كَامِنَةً مُطْمَيِنَةً ﴾ [النحل: ١١٢] فاللفظ هنا يراد به السكان من غير اضمار ولا حذف (١٠).

قال تعالى ﴿وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ٥٥] وأما الإحسان فقوله أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك قد قيل أن الإحسان هو الإخلاص والتحقيق أن الإحسان يتناول الإخلاص وغيره والإحسان يجمع كمال الإخلاص لله ويجمع الإتيان بالفعل الحسن الذي يجبه الله قال تعالى ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسَلَمَ وَجْهَهُ, لِلّهِ وَهُو مُحْسِنُ فَلَهُ وَأَجُرُهُ، والمن الذي يحبه الله قال تعالى ﴿ وَمَنْ أَصَلَىٰ وَيَا مِنَ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنَ أَسَلَمَ وَجْهَهُ, لِلّهِ وَهُو مُحْسِنُ وَينًا مِّمَنَ أَسَلَمَ وَجْهَهُ, لِللهِ وَهُو مُحْسِنُ وَينًا مِّمَنَ أَسُلُمَ وَجْهَهُ, لِلّهِ وَهُو مُحْسِنُ وَاتَبَعَمِلَةً إِبْرَهِيمَ حَنِيفاً وَالْتَعالَى ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنَ أَسُلُمَ وَجْهَهُ, لِلّهِ وَهُو مُحْسِنُ وَاتَبَعَمِلَةً إِبْرَهِيمَ حَنِيفاً وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٥] فذكر إحسان الدين أولا ثم ذكر الإحسان ثانيا(٢).

والإحسان ضد الإساءة وهو فعل الحسن سواء كان لازما لصاحبه أو متعديا إلى الغير (٣).

والإبدال من الشيء يقتضي ترك المبدل منه إذ لا يجمع بين البدل والمبدل منهك قوله تعالى ﴿ فَبَدَّلَ ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ قَوْلًا غَيْرَ ٱلَّذِي قِيلَ لَهُمْ ﴾ [البقرة: ٥٩](١).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٧ ص: ١٦٣.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ٦٢٢.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي ج: ۳۰ ص: ۳۷۰.

<sup>(</sup>٤) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ١٨٥.



أن كفر اليهود أصله من جهة عدم العمل بعلمهم فهم يعلمون الحق ولا يتبعونه

واليهود مقصرون عن الحق والنصارى غالون فيه فأما وسم اليهود بالغضب والنصارى بالضلال فله أسباب ظاهرة وباطنة ليس هذا موضعها وجماع ذلك أن كفر اليهود أصله من جهة عدم العمل بعلمهم فهم يعلمون الحق ولا يتبعونه قولا أوعملا أولا قولا ولا عملا وكفر النصارى من جهة عملهم بلا علم فهم يجتهدون في أصناف العبادات بلا شريعة من الله ويقولون على الله ما لا يعلمون ولهذا كان السلف كسفيان بن عيينة وغيره يقولون من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النهود ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى(۱).

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٥.

#### التقصير والاعتداء هو الذي استحق به أهل الكتاب العقوبة

فاتخاذ ما ليس بمشروع دينا أوتحريم ما لم يحرم دين الجاهلية والنصارى الذي عابه الله عليهم كما قال تعالى ﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْلَوَ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكُنَا وَلَا ءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِنشَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ١٤٨] وقال تعالى فيما رواه مسلم في صحيحه من حيدث عياض بن حمار إنى خلقت عبادي حنفاء فاجتالتهم الشياطين وحرمت عليهم ما أحللت لهم وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانا وقال في حق النصارى ﴿وَلَا يُحُرِّمُونَ مَا حَكَّرُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ ﴾ [التوبة: ٢٩] ومثال ذلك أن يحصل من بعضهم تقصير في المأمور أواعتداء في المنهى إما من جنس الشبهات وإما من جنس الشهوات فيقابل ذلك بعضهم بالاعتداء في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أو بالتقصير في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والتقصير والاعتداء إما في المأمور به والمنهي عنه شرعا وإما في نفس أمر الناس ونهيهم هو الذي استحق به أهل الكتاب العقوبة حيث قال ﴿وَضُرِبَتْ عَلَيْهِـمُ ٱلذِّلَّةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِغَضَبِ مِّنَ ٱللَّهِ ۖ ذَاكِ بِأَنَهُمْ كَانُواْ يَكْفُرُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيَنَ بِغَيْرٍ ٱلْحَقُّ ۚ ذَٰ لِكَ بِمَا عَصُواْ وَّكَانُواْ يَمْ تَدُونَ ﴾ [البقرة: ٦١] فجعل ذلك بالمعصية والاعتداء والمعصية مخالفة الأمر وهوالتقصير والاعتداء مجاوزة الحد وكذلك يضمن كل مؤتمن على مال إذا قصر وفرط في ما أمر به وهو المعصية إذا اعتدى بخيانة أو غيرها ولهذا قال ﴿وَلَا نْعَاوَنُواْعَلَى ٱلَّإِنَّمِ وَٱلْمُدُونِ ﴾ [١١ائدة: ٢] فالإثم هوالمعصية والله أعلم وقال النبي إن الله فرض فرائض فلا تضيعوها وحرم محارم فلا تنتهكوها وحد حدودا فلا تعتدوها وسكت عن أشياء رحمة لكم من غير نسيان فلا تسألوا عنها فالمعصية تضييع الفرائض وانتهاك الححارم وهو مخالفة الأمر والنهي والاعتداء مجاوزة حدود المباحات وقال تعالى ﴿يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْ رُوفِ وَيَنْهَ لَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِ مُ ٱلْخَبِّبِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] فالمعصية مخالفة أمره ونهيه والاعتداء مجاوزة ما احله إلى ما حرمه وكذلك قوله والله أعلم ﴿رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا ذُنُونَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي آمُرِنَا ﴾[آل عمران: ١٤٧] فالذنوب المعصية والإسراف

الاعتداء ومجاوزة الحد واعلم أن مجاوزة الحد هي نوع من نخالفة النهي لأن اعتداء الحد عرم منهي عنه فيدخل في قسم المنهي عنه لكن المنهي عنه قسمان منهي عنه مطلقا كالكفر فهذا فعله إثم ومنهي عنه وقسم أبيح منه أنواع ومقادير وحرم الزيادة على تلك الأنواع والمقادير فهذا فعله عدوان وكذلك قد يحصل العدوان في المأمور به كما يحصل في المباح فإن الزيادة على المأمور به قد يكون عدوانا وقد يكون مباحا مطلقا وقد يكون مباحا إلى غاية فالزيادة عليها عدوان ولهذا التقسيم قيل في الشريعة هي الأمر والنهي والحلال والحرام والفراض والحدود والسنن والأحكام فالفرائض هي المقادير في المأمور به وغير المأمور به أمور به أمور به أمور به أمور به أمور به وغير المأمور به أمور ألك ألمور به ألمور به وغير المأمور به ألمور به ألمور به وغير المأمور به وغير المأمور به ألمور به وغير المأمور به وغير المؤير به وغير المؤير المؤير المؤير به وغير المأمور به وغير المأمور به وغير المأمور به وغير المؤير به وغير المؤير المؤير

## عقوبة من كذب بالحق

أن من كذب بالحق عوقب بإن يطبع على قلبه فلا يفهم العلم أو لا يفهم المراد منه وأنه يسلط عليه عدوه ويجد ذلا كما قال تعالى عن اليهود ﴿ وَصُرِبَتَ عَلَيْهِ مُ الدِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ ﴾ [البقرة: ٦١] إلى قوله ﴿ ذَاكِ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يُعْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ٦١] (١).

## وكل من اذى أو قتل نبيا فهذا حاله

وقد جعل الله عامة ما اصاب بني اسرائيل من الذلة والمسكنة والغضب حتى سفك منهم من الدماء ما شاء الله ونهبت الاموال وزال الملك عنهم وسبيت الذرية وصاروا تحت ايدي غيرهم إلى يوم القيامة انما هو بأنهم كانوا يكفرون بايات الله ويقتلون النبيين بغير الحق وكل من قتل نبيا فهذا حاله (٣).

ومن سنة الله ان من لم يمكن المؤمنين ان يعذبوه من الذين يؤذون الله ورسوله فان الله سبحانه ينتقم منه لرسوله ويكفيه اياه كما قدمنا بعض ذلك في قصة الكتاب المفترى وكما قال سبحانه ﴿ فَأَصْدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ وكما قال سبحانه ﴿ فَأَصْدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ [الحجر: ٩٤-٩٥] والقصة في اهلاك الله واحدا واحدا من هؤلاء المستهزئين معروفة قد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳ ص: ۳۶۱–۳۲۲.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص: ۱۲٤.

<sup>(</sup>٣) الصارم المسلول ج: ٣ ص: ٨٥٩.

ذكرها اهل السير والتفسير وهم على ما قيل نفر من رؤوس قريش منهم الوليد بن المغيرة والعاص بن وائل والاسودان بن المطلب وابن عبد يغوث والحارث بن قيس وقد كتب النبي إلى كسرى وقيصر وكلاهما لم يسلم لكن قيصر اكرم كتاب رسول الله واكرم رسوله فثبت ملكه فيقال ان الملك باق في ذريته إلى اليوم وكسرى مزق كتاب رسول الله واستهزا برسول الله فقتله الله بعد قليل ومزق ملكه كل ممزق ولم يبق للاكاسرة ملك وهذا والله اعلم تحقيق قوله تعالى ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ ٱلْأَبْتَرُ ﴾ [الكوثر: ٣] فكل من شناه أو ابغضه وعاداه فان الله تعالى يقطع دابره ويمحق عينه واثره وقد قيل انها نزلت في العاص بن وائل أو في عقبة بن ابي معيط أو في كعب بن الاشرف وقد رايت صنيع الله بهمومن الكلام السائر لحوم العلماء مسمومة فكيف بلحوم الانبياء عليهم السلام وفي الصحيح عن النبي قال يقول الله تعالى من عادى لى وليا فقد بارزني بالحاربة فكيف بمن عادى الانبياء ومن حارب الله حرب واذا استقريت قصص الانبياء المذكورة في القران تجد اممهم انما اهلكوا حين اذوا الانبياء وقابلوهم بقبيح القول أوالعمل وهكذا بنو اسرائيل انما ضربت عليهم الذلة وباؤوا بغضب من الله ولم يكن لهم نصير لقتلهم الانبياء بغير حق مضموما إلى كفرهم كما ذكر الله ذلك في كتابه ولعلك لا تجد احدا اذي نبيا من الانبياء ثم لم يتب الا ولا بد ان يصيبه الله بقارعة وقد ذكرنا ما جربه المسلمون من تعجيل الانتقام من الكفار اذا تعرضوا لسب رسول الله وبلغنا مثل ذلك في وقائع متعددة وهذا باب واسع لا يحاط به ولم نقصد قصده هنا وانما قصدنا بيان الحكم الشرعي وكان سبحانه يحميه ويصرف عنه اذى الناس وشتمهم بكل طريق حتى في اللفظ ففي الصحيحين عن ابي هريرة قال قال رسول الله الا ترون كيف يصرف الله عني شتم قريش ولعنهم يشتمون مذمما ويلعنون مذمما وانا محمد فنزه الله اسمه ونعته عن الاذي وصرف ذلك إلى من هو مذمم وان كان المؤذي انما قصد عينه (١).

(١) الصارم المسلول ج: ٢ ص: ٣١٦–٣١٨.

وجماع دين الإسلام أن يعبد الله وحده لا شريك له ويعبد بما شرعه سبحانه وتعالى

وأما أكل الخبز والعدس المصنوع عند قبر الخليل عليه السلام فهذا لم يستحبه أحد من العلماء لا المتقدمين ولا المتأخرين ولا كان هذا مصنوعاً لا في زمن الصحابة ولا التابعين لهم بإحسان ولا بعد ذلك إلى خمسمائة سنة من البعثة حتى أخذ النصارى تلك البلاد ولم تكن القبة التي على قبره مفتوحة بل كانت مسدودة ولا كان السلف من الصحابة والتابعين يسافرون إلى قبره ولا قبر غيره لكن لما أخذ النصارى تلك البلاد فسووا حجرته واتخذوها كنيسة فلما أخذ المسلمون البلاد بعد ذلك اتخذ ذلك من اتخذه مسجدا وذلك بدعة منهى عنها لما ثبت في الصحيح عنه ﷺ أنه قال لعن الله اليهود والنصاري اخذوا قبور أنبيائهم مساجد يحذر ما فعلوا وفي الصحيح عنه أنه قال قبل موته بخمس إن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد ألا فلا تتخدوا القبور مساجد فإنى أنهاكم عن ذلك ثم وقف بعض الناس وقفا للعدس والخبز وليس هذا وقفا من الخليل ولا من أحد من بني إسرائيل ولا من النبي ﷺ ولا من خلفائه بل قد روي عن النبي ﷺ أنه أطلق تلك القرية للداريين ولم يأمرهم أن يطعموا عند مشهد الخليل عليه السلام لا خبزا ولا عدسا ولا غير ذلك فمن اعتقد أن الأكل من هذا الخبز والعدس مستحب شرعه النبي ﷺ فهو مبتدع ضال بل من اعتقد أن العدس مطلقا فيه فضيلة فهو جاهل والحديث الذي يروى كلوا العدس فإنه يرق قدس القلب وقد قدس فيه سبعون نبيا حديث مكذوب مختلق باتفاق أهل العلم ولكن العدس هو مما اشتهاه اليهود وقال الله تعالى لهم ﴿أَتَسَتَبَدِلُونِ ۖ الَّذِى هُوَ أَدْنَ بِٱلَّذِى هُوَ خَيْرٌ ﴾ [البقرة: ٦١] ومن الناس من يتقرب إلى الجن بالعدس فيطبخون عدسا ويضعونه في المراحيض أو يرسلونه ويطلبون من الشياطين بعض ما يطلب منهم كما يفعلون مثل ذلك في الحمام وغير ذلك وهذا من الإيمان بالجبت والطاغوت وجماع دين الإسلام أن يعبد الله وحده لا شريك له ويعبد بما شرعه سبحانه وتعالى على لسان نبيه محمد ﷺ من الواجبات والمستحبات والمندوبات فمن تعبد بعبادة ليست واجبة ولا مستحبة فهو ضال والله أعلم(١٠).

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبري ج: ۲ ص: ۲۲۰.

اليهود من حين ضربت عليهم الذلة لم يكونوا بمجردهم ينتصرون وإنما كانوا يقاتلون مع حلفائهم

قال تعالى ﴿ ضُرِيَتُ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ آيَنَ مَا ثُقِفُوا إِلَّا بِحَبْلِ مِّن ٱللَّهِ وَحَبْلِ مِّن ٱلنَّاسِ وَبَآءُو بِغَضَبِ مِّن ٱللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكُنَةُ ۚ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِعَاينتِ ٱللّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلْأَلْبِيآ اَ يَغَيْرِ حَقِّ اللّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِم ٱلْمَسْكُنَةُ وَاللّه عمران: ١١٦] فاليهود من حين ضربت عليهم الذلة أينما ثقفوا إلا بجبل من الله وحبل من الناس لم يكونوا بمجردهم ينتصرون لا على العرب ولا غيرهم وإنما كانوا يقاتلون مع حلفائهم قبل الإسلام والذلة ضربت عليهم من حين بعث المسيح عليه السلام فكذبوه قال تعالى ﴿ إِذْ قَالَ ٱللّهُ يُعِيسَى ٓ إِنّي مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِنّ وَمُطَهِ رُكَ مِن اللّهِ على الذِينَ ٱللّهُ وَكَنْ اللّهُ يُعِيسَى ٓ إِنّي مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِنّ وَمُطَهِ رُكَ مِن اللّه على الله وَصُرِبَتْ عَيْهِمُ ٱلذِينَ ٱللّهُ وَلَا اللّهُ يُعِيسَى ٓ إِنّي مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِنّ وَمُطَهِ رُكَ مِن الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله وَضُرِبَتْ عَيْهِمُ ٱلذِينَ ٱللّهُ وَلَى اللّهُ يُعِيسَى وَاللّهُ وَيَقْتُلُونَ اللّهُ وَمُعَلِقُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُعَلّهُ وَاللّهُ وَلَا وَعَيْرِبَ عَلْمُ اللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللهُ مِن اللّهُ اللّهُ والسلامُ (١٠).

#### اليهود مغضوب عليهم

قال تعالى ﴿ آهْدِنَا آلصِّرَطَ آلْمُسْتَقِيمَ ۚ ۚ صِرَطَ آلَيْنَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ آلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا النالِيقِينَ ﴾ [الناتحة: ٢-٧] وقد صح عن النبي أنه قال اليهود مغضوب عليهم والنصارى ضالون وكتاب الله يدل على ذلك في مواضع مثل قوله تعالى ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُو بِغَضَبٍ مِنَ آللَهِ ﴾ [البقرة: ٢٦] ﴿ مَاكَانَ لِبشَرٍ أَن يُؤْتِيهُ ٱللّهُ ٱلْكِتَبُ وَٱلْحُكُم وَالْمُنْكُونَ أَنْ يُؤْتِيهُ ٱللّهُ ٱلْكِتَبُ وَٱلْحُكُم وَالْمَاتُونَ أَنْ يُؤْتِيهُ ٱللّهُ ٱلْكِتَبُ وَٱلْحُكُم وَالْمَاتُونَ أَنْ يُؤْتِيهُ ٱللّهُ ٱلْكُونَ ٱلْكِنْبُ وَاللّهُ وَلَا يَا مُرَكُمُ أَن تَنْجِذُواْ ٱلْلَتَهِكَةَ وَٱلنّبَيْنَ أَرْبَابًا أَيَا مُرَكُمُ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ آنتُم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۳۰۲.

مُسَلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٧٩-٨٠] (١).

قال عدي بن حاتم رضي الله عنه أتيت رسول الله وهو جالس في المسجد فقال القوم هذا عدي بن حاتم وجئت بغير أمان ولا كتاب فلما دفعت إليه أخذ بيدي وقد قال قبل ذلك إني لأرجو أن يجعل الله يده في يدي قال فقام بي فلقيته امرأة وصبي معها فقالا إن لنا إليك حاجة فقام معهما حتى قضى حاجتهما ثم أخذ بيدي حتى أتى بي داره فألقت له الوليدة وسادة فجلس عليها وجلست بين يديه فحمد الله وأثنى عليه ثم قال ما يفرك أيفرك أن تقول لا إله إلا الله فهل تعلم من إله سوى الله قال قلت لا ثم تكلم ساعة ثم قال إنما يفرك أن تقول الله أكبر أوتعلم شيئا أكبر من الله قال قلت لا قال فإن اليهود مغضوب عليه والنصارى ضلال قال فقلت فإني حنيف مسلم قال فرأيت وجهه ينبسط فرحا وذكر حديثا طويلا رواه الترمذي وقال هذا حديث حسن غريب وقد دل كتاب الله على معنى هذا الحديث فقد ذكر سبحانه في البقرة ﴿وَبَآءُو بِغَضَبِ مِنَ اللهِ كَالِهُ الله الله على معنى هذا الحديث فقد ذكر سبحانه في البقرة ﴿وَبَآءُو بِغَضَبِ مِنَ اللهِ الله على معنى هذا الحديث فقد ذكر سبحانه في البقرة ﴿وَبَآءُو بِغَضَبِ مِنَ اللهِ الله على معنى هذا الحديث فقد ذكر سبحانه في البقرة ﴿وَبَآءُو بِغَضَبِ مِنَ اللهِ الله على معنى هذا الحديث عليهم (٢).

يوصف الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل

فان الله تعالى سمى نفسه بأسماء ووصف نفسه بصفات سمى نفسه حيا عليما حكيما قديرا سميعا بصيرا غفورا رحيما إلى سائر أسمائه الحسنى قال الله تعالى ﴿وَبَآءُو بِغَضَبِ مِّنَ ٱللهِ ﴾ [البقرة: ٢٦] وامثال ذلك فالقول فى بعض هذه الصفات كالقول فى بعض ومذهب سلف الأمة وأئمتها ان يوصف الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل فلا يجوز نفى صفات الله تعالى التى وصف بها نفسه ولا يجوز تمثيلها بصفات المخلوقين بل هوسبحانه ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلْمَ صَفَاتَ الله عَلْمَ صَفَاتَ الله عَلْمَ مَثْمَ الله عَلْمَ وَهُو كُلُو عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلَا فى صفاته الله عَلْمَ عَلَا فى صفاته الله عَلْمَ الله عَلْمُ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلْمُ اللهُ الله عَلْمُ الل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٤.

ولا في أفعاله وقال نعيم بن حماد الخزاعي من شبه الله بخلقه فقد كفر ومن جحد ما وصف الله به نفسه ورسوله تشبيها ومذهب السلف بين مذهبين وهدى بين ضلالتين اثبات الصفات ونفي مماثلة المخلوقات فقوله السلف بين مذهبين وهدى بين ضلالتين اثبات الصفات ونفي مماثلة المخلوقات فقوله تعالى الم ألسَي كُونُ إله من السوري: ١١] رد على أهل التشبيه والتمثيل وقوله ووهو السيميع ألبَصِيعُ ألبَصِيرُ الشوري: ١١] رد على أهل النفي والتعطيل فالممثل اعشى والمعطل أعمى الممثل يعبد صنما والمعطل يعبد عدما وقد اتفق جميع اهل الاثبات على ان الله حى حقيقة عليم حقيقة قدير حقيقة سميع حقيقة بصير حقيقة مريد حقيقة متكلم حقيقة حتى المعتزلة النفاة للصفات قالوا ان الله متكلم حقيقة كما قالوا مع سائر المسلمبن ان الله عليم حقيقة قدير حقيقة بل ذهب طائفة منهم كأبي العباس الناشي إلى أن هذه الاسماء حقيقة لله مجاز للخلق واما جمهور المعتزلة مع المتكلمة الصفاتية من الاشعرية الكلابية والكرامية والسالمية واتباع الائمة الاربعة من الحنفية والمالكية والشافعية والحنبلية وأهل الحديث والصوفية فانهم يقولون ان هذه الاسماء حقيقة للخالق سبحانه وتعالى وان كانت تطلق على خلقه حقيقة أيضا ويقولون ان له علما حقيقة وقدرة حقيقة وسمعا حقيقة وبصرا حقيقة وبصرا حقيقة أيضا ويقولون ان له علما حقيقة وقدرة حقيقة وسمعا

# لطائف لغوية

الاطلاق والتقييد في الاسماء (٢).

قال تعالى: ﴿وَضُرِبَتْ عَلَيْهِ مُ الذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاءُو بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ ۚ ذَاكِ بِأَنَّهُمُ كَانُواْ يَكُمُرُونَ بِعَايَتِ اللّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَاكِ بِمَاعَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ٦١] يكُمُرُونَ بِعَايَتِ اللّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِّنَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَاكِ بِمَاعَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ٦١] وكذلك لفظ المعصية والفسوق والكفر فاذا أطلقت المعصية لله ورسوله دخل فيها الكفر والفسوق كقوله ﴿وَمَن يَعْضِ اللّهَ وَرَسُولَهُۥ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُۥ يُدْخِلَهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ عَذَابُ مُهُمِينٌ ﴾ [النساء: ١٤].

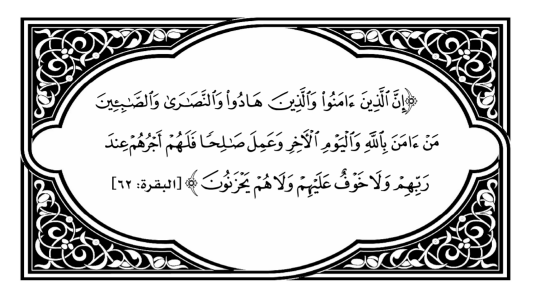
<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ١٩٧.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۵۹.

# الصفات في المعارف للتوضيح لا للتخصيص وفي النكرات للتخصيص

وقوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ بِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِيدِكُمْ ﴾ [الانفال: ٢٤] وهو لا يدعو الا إلى ذلك والتقييد هنا لا مفهوم له فانه لا يقع دعاء لغير ذلك وهذا كقوله تعالى ﴿ وَلَا تُكُرِهُواْ فَنَيَلَيْكُمْ عَلَى ٱلْإِغْآءِ إِنّ أَرَدْنَ تَحَشَّنا ﴾ [النور: ٣٣] فانهن اذا لم يردن تحصنا امتنع الاكراه ولكن في هذا بيان الوصف المناسب للحكم ومنه قوله تعالى يردن تحصنا امتنع الاكراه ولكن في هذا بيان الوصف المناسب للحكم ومنه قوله تعالى ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ لا بُرُهُنَ لَهُ بِهِ فَإِنّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنّ لَهُ وَلا يُحْرِقُنَ وَمَن يَعْفَى الْبَعْرِقَ وَعَلَى النّبُورَةِ وَالْمَعْلَى اللهِ اللهِ المناسب للحكم ومنه قوله عنه الله الله الله الله الله الله وقوله ﴿ وَيَقْتُلُونَ كَ ٱلنّبَيْنَ بَعْيُو الْعَقِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وصف آخر ولهذا يقول من يقول من النحاة الصفات في المعارف للتوضيح لا للتخصيص وفي النكرات للتخصيص يعني في المعارف التي لا تحتاج إلى تخصيص كقوله ﴿ سَيّج اَسْدَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى اللهُ اللّهِ عَندُهُمْ فِي ٱلتَّورَكِ وَ وَالْإِنجِيلِ ﴾ تحتاج إلى تخصيص كقوله ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَندُهُمْ فِي ٱلتَّورَكِ وَ وَالْإِنجِيلِ ﴾ [الأين يَتَعْفُونَ ٱلنّبِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وصله اللهُ اللهُ وصله اللهُ اللهُ وصله اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وصله اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَل اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ٦١.



قال تعالى ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَهُوسَىٰ لَنَ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَحِدٍ فَأَدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَا تُنْبِتُ الْآرَضُ مِنْ بَقْلِهَ اوَقِثَآبِهَا وَقُومِها وَعَدَسِهَا وَبَصَلِها قَالَ أَتَسْتَبَدْ لُوكَ الَّذِي هُو أَدْفَ بِاللَّذِي اللَّهِ عَلَيْهِ مُ اللَّهِ اللَّهُ وَمُعْرَبَتَ عَلَيْهِ مُ اللَّهِ أَلَا لَهُ وَبَاءُو بِعَضَبٍ هُو حَنْ اللَّهِ وَيَقْتُلُوكَ النَّيِينَ بِعَيْرِ الْحَقِّ وَالْكَبِمَا عَصُواْ وَكَانُوا مِنْ الله وَمَا وَكُو اللّهِ عَلَيْهِ مُ اللَّهِ الله وَمَا وَكُو مِنَا الله وَمَا وَكُو مِنَا الله وَمَا وَكُو مِنَا الله وَمَا وَكُو اللهِ وَمَا وَمِنْ الله وَمَا وَكُو مِنْ الله وَمَا وَمُعْمَ الله وَمَا وَلَا الله وَمَا وَمُعْمَ الله وَمُو اللهُ وَمَا الله وَمُعْمَ الله وَمَا وَاللّهُ وَعَمِلُ مَا الله وَمُعْمَ الله وَمُعْمَ عَلَيْهِمُ وَلاَ خُوفُ عَلَيْهِمُ وَلا هُمْ عَنْ الله وَمُولَ الله وَلَا عَلَيْهُمُ وَاللّهُ الله وَلَا عَلَيْهُمُ وَلَا عَلَيْهُمُ وَلَا عَلَيْهُمُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا اللهُ الله الله الله وَلَا الله وَلَا الله عَلَيْهُمُ وَلَا الله وَلَا اللّهُ الله الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا اللهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا اللّهُ الله وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الله الله الله وَلَا الله الله الله وَلَا الله الله الله الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلَا اللهُ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ الله الله الله وَلَا الله وَلَا اللهُ الله وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ الله الله الله وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ الله وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ الله وَلَا اللهُ وَلِمُ اللهُ الله وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

## أن الله لا يقبل من أحد دينا سوى الحنيفية

وأما الكتب السماوية المتواترة عن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام فناطقة بأن الله لا يقبل من أحد دينا سوى الحنيفية وهي الإسلام العام عبادة الله وحده لا شريك له

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٢ ص: ٢١٢.

والإيمان بكتبه ورسله واليوم الآخر كما قال تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَىٰ وَٱلصَّبِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبّهمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٦٧] وبذلك أخبرنا عن الأنبياء المتقدمين وأممهم قال نوح ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمُّ مِّنْ أَجْر ۗ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ۗ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٧] وقال في آل إبراهيم ﴿وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَّةٍ إِبْرَهِـُمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُۥ وَلَقَدِ ٱصْطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَا ۚ وَإِنَّهُ. فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّىٰلِحِينَ ﴿ ۚ إِذْ قَالَ لَهُۥ رَبُّهُۥ ٱسْلِمُ ۚ قَالَ ٱسْلَمْتُ لِرَبّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ وَوَضَىٰ بِهَا إِرَهِ عُمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَنِينَ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَى لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسُلِمُونَ ﴾ [المبقرة: ١٣٠-١٣٢] وقال﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوِّم إِن كُننُمُ ءَامَننُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكُّلُواْ إِن كُننُمُ مُّسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٨٤] وقال ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئةَ فِيهَا هُدَى وَنُورُ ۚ يَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّإِيتُونَ ٱلَّذِينَ أَسَلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا ﴾ [١١ائدة: ٤٤] وقالت بلقيس ﴿رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفِّسِي وَأَسَلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَنَ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [النمل: ٤٤] وقال في الحواريين ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى ٱلْحَوَارِبِّينَ أَنْ ءَامِنُواْ بِي وَبَرَسُولِي قَالُواْ ءَامَنَّا وَأَشْهَد بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ﴾ [المائدة: ١١١] وقد قال مطلقا ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَ عِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَايْمًا يَالْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَرْيِزُ ٱلْحَكِيمُ اللهِ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٨-١٩] وقال ﴿ قُولُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَمَاۤ أَنزلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزلَ إِلَىٰٓ إِبْرَهِـَمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُرِبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ ٱلنّبَيُّونَ مِن زّبّهمْ لَا نُفَرّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسَٰلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦] ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَىٰمِدِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥](١).

# والايمان بالرسل يجب أن يكون جامعا عاما مؤتلفا

والايمان بالرسل يجب أن يكون جامعا عاما مؤتلفا لا تفريق فيه ولا تبعيض ولا

<sup>(</sup>۱) الفتاوی الکبری ج: ۱ ص: ۲۰۰ ومجموع الفتاوی ج: ۳۵ ص: ۱۸۸–۱۸۹ ومجموع الفتاوی ج: ۱۹ ص: ۱۱۲.

اختلاف بأن يؤمن بجميع الرسل وبجميع ما أنزل اليهم فمن آمن ببعض الرسل وكفر من ببعض أو آمن ببعض ما أنزل الله وكفر ببعض فهو كافر وهذا حال من بدل وكفر من اليهود والنصارى والصابئين فان هؤلاء فى أصلهم قد يؤمنون بالله واليوم الآخر ويعملون صالحا فأولئك لا خوف عليهم ولا هم يجزنون كما قال تعالى ﴿إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُوا ويعملون صالحا فأولئك لا خوف عليهم ولا هم يجزنون كما قال تعالى ﴿إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَالنَّيْنِ عَادُوا وَالنَّصَدَىٰ وَالصَّنِ عِينَ مَنْ ءَامَنُ وَالْقَدِيرَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَبُرُهُمُ عِندَ وَاللَّذِينَ عَادُوا وَالنَّصَدَىٰ وَالصَّنِ عِينَ مَنْ ءَامَنُ وَاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَافِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَبُرُهُمُ عِندَ وَيَهِمْ وَلا هُمْ عَنْ فَوق فَامَن وَبِهِمْ وَلا هُمْ عَنْ فُونَ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ عَنْ فُونَ اللّهِود ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُوا نُوْمِنُ بِبعض وكفر ببعض كما قال تعالى عن اليهود ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُوا نُوْمِنُ بِمَعْضِ عِمَا أَنزِلَ اللّهُ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَيُونَ نَاسَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُونَ أَن يَتَخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ وَاللّهُ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ خَوْمَ الْكَفِرُونَ وَعَلَى اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُونَا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُونُونَ عَالَى اللّهُ وَرُسُلِهِ وَيُعُونُ وَيُونَا وَيَعَلَى اللّهُ وَرُسُلِهِ وَيُقُولُونَ خَوْمَ وَيُونَا وَيَقُولُونَ عَلَى اللّهُ وَرُسُونَ وَلَا تعلى هُ وَيُونَا وَيَقُولُونَ عَلَى اللّهُ وَلْعَلَا هُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَيْكُونُ وَيَقُولُونَ عَلَيْ اللّهُ وَيُعْونُ وَيُونَا وَلَهُ الللّهُ وَلَيْكُونَ وَلَا لَاللّهُ وَلُكُونَ وَلَا اللّهُ وَلُولُونَ اللّهُ الللّهُ وَلُولُونَ عَلَى الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلُولُهُ وَلَا الللّهُ وَلُولُونَ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَلُولُونَ اللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَولُولُ الللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ وَلِهُ الللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللّهُ الللّهُ اللللّهُ وَلِ

# وجعل الأمة الأسلامية خير أمة

فإن الله بعث محمدا بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيدا وأنزل عليه الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه وأكمل له ولأمته الدين وأتم عليهم النعمة وجعلهم خير أمة أخرجت للناس فهم يوفون سبعين أمة هم خيرها وأكرمها على الله وجعلهم أمة وسطا أي عدلا خيارا ولذلك جعلهم شهداء على الناس هداهم لما بعث به رسله جميعهم من الدين الذي شرعه لجميع خلقه ثم خصهم بعد ذلك بما ميزهم به وفضلهم من الشرعة والمنهاج الذي جعله لهم ومثل الإيمان باليوم الآخر وما فيه من الثواب والعقاب كما أخبر عن إيمان من تقدم من مؤمني الأمم به حيث قال في الدين الذي ها مئول والنيوب عليه والنهاج الذي عن أيمان من تقدم من مؤمني الأمم به حيث قال في الله والنهاء والنهاء والنهاء والنه والنه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص: ۱۲.

وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٦٦] (١). الحكمة معرفة الدين والعمل به

ومذاهب الناس في العبادات وهؤلاء غاية ما عندهم في العبادات والأخلاق والحكمة العملية أنهم رأوا النفس فيها شهوة وغضب من حيث القوة العملية ولها نظر من جهة القوة العلمية فقالوا كمال الشهوة في العفة وكمال الغضب في الحلم والشجاعة وكمال القوة النظرية في العلم والتوسط في جميع ذلك بين الإفراط والتفريط هو العدل وما ذكروه من العمل متعلق بالندب لم يثبتوا خاصية النفس التي هي محبة الله وتوحيده بل ولا عرفوا ذلك كما لم يكن عندهم من العلم بالله إلا قليل مع كثير من الباطل كما بسط الكلام عنهم في موضعه ومحبة الله وتوحيده هو الغاية التي فيها صلاح للنفس وهو عبادة الله وحده لا شريك له فلا صلاح للنفس ولا كمال لها إلا في ذلك وبدون ذلك تكون فاسدة لا صلاح لها ولهذا كان هذا هو دين الإسلام الذي اتفقت عليه الرسل قال الله تعالى ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكِم دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥] وقد قال تعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾ [الناريات: ٥٦] فالغاية الحميدة التي بها يحصل كمال بني آدم وسعادتهم ونجاتهم عبادة الله وحده وهي حقيقة قول القائل لا إله إلا الله ولهذا بعث الله جميع الرسل وأنزل جميع الكتب ولا تصلح النفس وتزكو وتكمل إلا بهذا ولفظ العبادة يتضمن كمال الذل بكمال الحب فلا بد أن يكون العابد محبا للإله المعبود كمال الحب ولا بد أن يكون ذليلا له كمال الذل فمن احب شيئا ولم يذل له لم يعبده ومن خضع له ولم يحبه لم يعبده وكمال الحب والذل لا يصلح إلا لله وحده فهو الإله المستحق للعبادة التي لا يستحقها إلا هووذلك يتضمن كمال الحب والذل والإجلال والإكرام والتوكل والعبادة فالنفوس محتاجة إلى الله من حيث هومعبودها ومنتهى مرادها وبغيتها ومن حيث هو ربها وخالقها فمن آمن بالله رب كل شيء وخالقه ولم يعبد إلا الله وحده بحيث يكون الله أحب إليه من كل ما سواه وأخشى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٣ ص: ٣٦٥.

عنده من كل ما سواه وأعظم عنده من كل ما سواه وأرجى عنده من كل ما سواه بل من سوى بين الله وبين بعض المخلوقات في الحب بحيث يحبه مثل ما يحب الله ويخشاه مثل ما يخشى الله ويرجوه مثل ما يرجوالله ويدعوه مثل ما يدعوه فهو مشرك الشرك الذي لا يغفره الله ولوكان مع ذلك عفيفا في طعامه ونكاحه وكان حكيما شجاعا فما ذكره المتفلسفة من الحكمة العملية ليس فيها من الأعمال ما تسعد به النفوس وتنجو من العذاب كما أن ما ذكروه من الحكمة النظرية ليس فيها الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر فليس عندهم من العلم ما تهتدي به النفوس ولا من الأخلاق ما هو دين حق ولهذا لم يكونوا داخلين في أهل السعادة في الآخرة المذكورين في قوله تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَارَىٰ وَٱلصَّابِئِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٦٢] وهذه الفضائل الاربع التي ذكرها المتفلسفة لا بد منها في كمال النفس وصلاحها وتزكيتها والمتفلسفة لم يحدوا ما يحتاج إليه بحد يبين مقدار ما تحصل به النجاة والسعادة ولكن الأنبياء بينوا ذلك وقد قال سبحانه ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَابَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّي وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَرَّ يُنَزِّلُ بِهِ عَسُلُطَنَّا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَانَعَامُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٣] فهذه الأنواع الأربعة هي التي حرمها تحريما مطلقا لم يبح منها شيئا لأحد من الخلق ولا في حال من الاحوال بخلاف الدم والميتة ولحم الخنزير وغير ذلك فإنه يحرم في حال ويباح في حال وأما الأربعة فهي محرمة مطلقا فالفواحش متعلقة بالشهوة والبغي بغير الحق يتعلق بالغضب والشرك بالله فساد أصل العدل فإن الشرك ظلم عظيم والقول على الله بلا علم فساد في العلم فقد حرم سبحانه هذه الأربعة وهي فساد الشهوة والغضب وفساد العدل والعلم وقوله ﴿ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنزِّلْ بِهِ عَسُلَطَنَا ﴾ [الأعراف: ٣٣] يتضمن تحريم أصل الظلم في حق الله وذلك يستلزم إيجاب العدل في حق الله تعالى وهو عبادته وحده لا شريك له فإن لنفس لها القوتان العلمية والعملية وعمل الإنسان عمل اختياري والعمل الاختياري إنما يكون بإرادة العبد وكل إنسان له إرادة وعمل بإرادته فإن الإنسان حساس يتحرك بالإرادة ولهذا قال النبي ﷺ أصدق الأسماء الحارث وهمام والإرادة لا بد لها من مراد وكل مراد

فأما أن يراد لنفسه وأما أن يراد لغيره والمراد لغيره لا بد أن ينتهي إلى مراد لنفسه فالقوة العملية تستلزم أن يكون للإنسان مراد وذلك المراد لنفسه هو علة فاعلة للعلة الفاعلة ولهذا قيل العامة تقول قيمة كل امرىء ما يحسنه والعارفون يقولون قيمة كل امرىء ما يطلب وفي بعض الكتب المتقدمة إني لا أنظر إلى كلام الحكيم وإنما أنظر إلى همته وهؤلاء المتفلسفة لم يذكروا هذا في كمال النفس وإنما جعلوا كمالها العملي في تعديل الشهوة والغضب بالعفة والحلم وهذا غايته ترك الإسراف في الشهوة والغضب والشهوة هي جلب ما ينفع البدن ويبقى النوع والغضب دفع ما يضر البدن ولم يتعرضوا لمراد الروح الذي يجبه لذاته مع أنهم إنما تكلموا فيما يعود إلى البدن وجعلوا ذلك إصلاحا للبدن الذي هو آلة للنفس وجعلوا كمال النفس في مجرد العلم وقد بسطنا غلطهم في هذا الأصل من وجوه في غير هذا الموضع وبينا أن النفس لها كمال في العمل والإرادة كما أن لها كمالا في العلم، وأن العلم الجرد ليس كمالا لها ولا صلاحا ولوكان كمالا لم يكن ما عندهم من العلم ما هو كمال النفس وبينا غلط الجهمية الذين قالوا الإيمان هو مجرد العلم وأن الصواب قول السلف والأئمة إن الإيمان قول وعمل أصله قول القلب وعمل القلب المتضمن علم القلب وإرادته وإذا كان لا بد للنفس من مراد محبوب لذاته لا تصلح إلا به ولا تكمل إلا به وذلك هو إلهها فليس لها إله يكون به صلاحا إلا الله ولهذا قال الله تعالى ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِ مَا ٓ الِهِ لَهُ إِلَّا اللهُ لَفَسَدَتااً فَسُبِّحَنَ اللَّهِ رَبّ الْعَرْشِ عَمّاً يَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٧] وليس ذلك للإنسان فقط بل للملائكة الجن فإنهم كلهم أحياء عقلاء ناطقون لهم علم وعمل اختياري ولا صلاح لهم إلا بمرادهم الحبوب لذاته وهو معبودهم ولا يجوز أن يكون معبودا محبوبا لنفسه إلا الله فلوكان في السموات والأرض إله إلا الله لفسدتا فلهذا كان دين جميع الرسل عبادة الله وحده لاشريك له وهؤلاء المتفلسفة لا يعرفون ذلك فليس عندهم من صلاح النفس وكمالها في العلم والعمل ما تنجوبه من الشقاء فضلا عما تسعد به (۱<sup>)</sup>.

فان مراد الله ورسوله بالعلم الذي يمدحه ليس هو العلم النظري الذي هوعند

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٣٢-٣٧.

فلاسفة اليونان بل الحكمة اسم يجمع العلم والعمل به في كل امة قال ابن قتيبة وغيره الحكمة عند العرب العلم والعمل به وسئل مالك عن الحكمة فقال هومعرفة الدين والعمل به وكل امة لها حكمة بحسب علمها ودينها فالهند لهم حكمة مع انهم مشركون كفار والعرب قبل الاسلام كانت لهم حكمة وكان فيهم حكماء العرب مع كونهم مشركين يعبدون الأوثان فكذلك اليونان لهم حكمة كحكمتهم وحكماء كل طائفة هم افضل تلك الطائفة علما وعملا لكن لا يلزم من ذلك ان يكونوا ممدوحين عند الله وعند رسوله فان الممدوح عند الله وعند رسوله لا يكون قط الا من المؤمنين المسلمين الذين امنوا بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت وعبدوا الله وحده لم يشركوا به شيئا ولم يكذبوا نبيا من انبيائه ولا كتابا من كتبه عن اهل دين كنت معهم فذكر من صلاتهم وعبادتهم فنزلت ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَرِيْ وَٱلصَّدِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ [البقرة: ٦٢] وكذلك ذكر السدي عن اشياخه في تفسيره المعروف قال نزلت هذه الاية في اصحاب سلمان الفارسي بينا هو يحدث النبي ﷺ اذ ذكر اصحابه فأخبره فقال كانوا يصومون ويصلون ويؤمنون بك ويشهدون انك ستبعث نبيا فأنزل الله هذه الآية ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَـرَىٰ وَالصَّـٰبِءِينَ مَنْ ءَامَنَ بَاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَلاِحًا ﴾ [البقرة: ٦٢] فقال كان ايمان اليهود انه من تمسك بالتوراة وبسنة موسى حتى جاء عيسى فلما جاء عيسى كان من تمسك بالتوراة واخذ بسنة موسى فلم يدعها ولم يتبع عيسى كان هالكا وايمان النصارى ان من تمسك بالانجيل منهم وشرائع عيسى كان مؤمنا مقبولا منه حتى جاء محمد ﷺ فمن لم يتبع محمدا ﷺ منهم ويدع ما كان عليه من سنة عيسى والانجيل كان هالكا قال ابن ابي حاتم وروي عن سعيد بن جبير نحو هذا و﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا۟ ﴾ [البقرة: ٦٢] أولا المراد بهم امة محمد واما ما يذكره طائفة من المفسرين في قوله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [البقرة: ٦٦] ان فيهم اقوالا احدها انهم هم الذين آمنوا بعيسى قبل ان يبعث محمد قاله ابن عباس والثاني انهم الذين آمنوا بموسى وعملوا بشريعته إلى ان جاء عيسى فآمنوا به وعملوا بشريعته لما أن جاء محمد وقالوا هذا قول السدى عن

اشياخه والثالث انهم طلاب الدين كحبيب النجار وقس بن ساعدة وسلمان الفارسي وابي ذر وبحيرا الراهب آمنوا بالنبي قبل مبعثه فمنهم من ادركه وتابعه ومنهم من لم يدركه والخامس انهم المنافقون والسادس انهم الذين آمنوا بالانبياء الماضين والكتب المتقدمة فلا يؤمنوا بك ولا بكتابك فهذه الاقوال ذكرها الثعلبي وامثاله ولم يسموا قائلها وذكرها ابوالفرج ابن لجوزي الا السادس وسمي قائل الأولين وذكر انهم المنافقون عن الثورى وهذه الاقوال كلها مبتدعة لم يقل الصحابة والتابعون لهم باحسان شيئا منها وما نقل عن السدى غلط عليه وقد ذكرنا لفظه الموجود في تفسيره المنقول بالاسناد الثابت في تفاسير الذين يذكرون الاسانيد كتفسير عبد الرحمن بن ابي حاتم وتفسير ابي بكر بن المنذر وتفسير محمد بن جرير الطبري وامثال هذه التفاسير وما نقل عن ابن عباس لا يثبت وهي أقوال باطلة فان من كان متمسكا بشريعة عيسى قبل ان يبعث محمد ﷺ من غير تبديل فهم النصارى الذين اثنى الله عليهم وكذلك من تمسك بشريعة موسى قبل النسخ والتبديل فهم اليهود الذين اثنى الله عليهم وطلاب الدين كحبيب النجار كان على دين المسيح وكذلك بحيرا الراهب وغيره وكل من تقدم من الانبياء وامتهم يؤمنون بمحمد فليس هذا من خصائص هذا النفر القليل قال تعالى و﴿وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى ٱلنَّبَيِّينَ لَمَآ ا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ - وَلَتَنصُرُنَّهُۥ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ إِصْرِي ۚ قَالُوٓا أَقَرَرْنَا ۚ قَالَ فَأَشْهَدُواْ وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ ٱلشَّبِهِدِينَ ﴾ [آل عمران: ٨١] وعن على بن ابى طالب انه قال لم يبعث الله نبيا ادم ومن بعده الا اخذ عليه العهد في محمد وامره واخذ العهد على قومه ليؤمنن به ولئن بعث وهم احياء لينصرنه وكذلك عن ابن عباس انه قال ما بعث الله نبيا الا اخذ عليه العهد لئن بعث محمد وهوحي ليؤمنن به وامره ان ياخذ الميثاق على أمته ان بعث محمد وهم احياء ليؤمنن به ولينصرنهوقال بعض العلماء اخذ الميثاق على النبيين وامتهم فاجتزا بذكر الانبياء عن ذكر الامم لان في اخذ الميثاق على المتبوع دلالة على اخذه على التابع وحقيقة الامر ان الميثاق اذا اخذ على الانبياء دخل فيه غيرهم لكونه تابعا لهم ولانه اذا وجب على الانبياء الايمان به ونصره فوجوب ذلك على من اتبعهم أولى واحرى ولهذا ذكر عن الانبياء فقط وقد قيل ان المراد

باخذ الميثاق على الأنبياء هواخذه على قومهم فإنهم هم الذين يدركون النبي الآتي وقالوا هي في قراءة ابن مسعود وابي بن كعب وإذ اخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب وزعم بعضهم ان هذه القراءة هي الصواب والأولى غلط من الكتاب وهذا قول باطل ولولا انه ذكر لما حكيته فإن ما بين لوحي المصحف متواتر والقرآن صريح في ان الله اخذ الميثاق على النبيين فلا يلتفت إلى من قال إنما اخذ على المهملكن الأنبياء امروا ان يلتزموا هذا الميثاق مع علم الله وعلم من اعلمه منهم انهم لا يدركونه كما نؤمن نحن بما تقدمنا من الأنبياء والكتب وإن لم ندركهم وأمر الجميع بتقدير إدراكه ان يؤمنوا به وينصروه كما ان الني الخبرنا بنزول عيسى ابن مريم من السماء على المنارة البيضاء شرقى دمشق واخبر انه يقتل المسيح الدجال فنحن مأمورون بالايمان بالمسيح ابن مريم وطاعته إن ادركناه وإن كان لا يأمرنا إلا بشريعة محمد ومامورون بتكذيب المسيح الدجال واكثر المسلمين لا يدركون ذلك بل انما يدركه بعضهم قال طأوس اخذ الله ميثاق النبيين بعضهم على بعض ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه فقال هذه الاية لاهل الكتاب اخذ الله ميثاقهم ان يؤمنوا بمحمد ويصدقوه يعنى بذلك ان من ادرك نبوة محمد منهم يعنى هم الذين ادركهم العمل بالاية والا فذكر ان الميثاق اخذ على النبيين بعضهم على بعض لكن ذلك عهد واقرار مع العلم بانهم لا يدركونه وكذلك عن السدى لم يبعث الله نبيا قط من لدن نوح الا اخذ ميثاقه ليؤمنن بمحمد ولينصرنه ان خرج وهوحى والا اخذ على قومه ان يؤمنوا به وينصروه ان خرج وهم احياء وقال محمد بن اسحق ثم ذكر ما اخذ عليهم وعلى انبيائهم الميثاق بتصديقه اذا هوجاءهمواقرارهم به على انفسهم فقال ﴿وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى ٱلنَّبِيِّينَ لَمَآ ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَبِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٨١] وقوله ﴿رَسُولُ مُصَدِّقُ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ ع [آل عمران: ٨١] رسول مصدق لما معكم متناول لمحمد بالاتفاق فان رسالته كانت عامة وقد قال الله له ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨] فكتابه مهيمن على ما بين يديه من كتب السماء وقد أوجب الله على اهل الكتابين وسائر اهل الارض الايمان به وهذا مذكور في غير موضع من القران والحديث

وهومع انه اجماع من المسلمين فهو معلوم بالاضطرار من دينه متواتر عنه كما تواتر عنه غزوه اليهود والنصارى وهل يدخل في ذلك غيره من الرسل فيه قولان قيل ان الله اخذ ميثاق الأول من الانبياء ان يصدق الثاني وينصره وامره ان يأخذ الميثاق على قومه بذلك وقيل بل هذا الرسول هومحمد خاصة وهذا قول الجمهور وهوالصواب لان الانبياء قبله انما كانت دعوتهم خاصة لم يكونوا مبعوثين إلى كل احد فاذا لم يدخل في دعوته جميع اهل زمنهم ومن بعدهم كيف يدخل فيها من ادركهم من الانبياء قبلهم والله تعالى قد بعث في كل قوم نبيا كما قال تعالى ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۚ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤] وقال ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّاةٍ رَّسُولًا أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦] وكذلك قوله ﴿ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ - وَلَتَنصُرُنَّهُ . ﴿ [آل عمران: ٨١] والنصرة مع الايمان به هوالجهاد ونوح وهود ونحوهم من الرسل لم يؤمروا بجهاد ولكن موسى وبنوا اسرائيل امروا بالجهاد وقوله لما هذه اللام تسمى الموطئة للقسم فان الكلام اذا كان فيه شرط متقدم وقسم كان جواب القسم يسد مسد جواب الشرط والقسم جميعا وادخلت اللام الموطئة على اداة الشرط وما هنا شرطية واللام في قوله ﴿لَتُؤْمِنُنَّ بِهِۦ ﴾ [آل عمران: ٨١] هي جواب القسم ونظير اللام المؤطئة في قوله ﴿ وَلَمِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُواُ الْكِئنَبَ بِكُلِّ ءَايَةٍ مَّا تَبِعُواْ قِبُلَتَكَ ﴾ [البقرة: ١٤٥] ونظير هذه الآية قوله ﴿وَلَهِن جَآءَ نَصْرُمِّن رَّبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ ﴾ [العنكبوت: ١٠] وقوله ﴿ وَلَهِن شِئْنَا لَنَذُهَ بَنَّ بِٱلَّذِيَّ أَوْحَيْنَا ﴾ [الإسراء: ٨٦] ﴿ وَلَهِنْ أَخَّرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰٓ أُمَّةِ مَّعۡدُودَةٍ ﴾ [هود: ٨] ولهذا قال النحاة كالمبرد والزجاج هذه لام التحقيق دخلت على ما الجزاء أي الشرطية كما تدخل على ان ومعناه لمهما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به واللام في ﴿لَتُؤْمِنُنَّ بِدِۦ﴾ [آل عمران: ٨١] جواب الجزاء وكذلك قال الفراء من فتح اللام جعلها لاما زائدة بمنزلة اليمين اذا وقعت على جزاء صرف بعد ذلك الجزاء على جهة فعل وحرف جوابه كجواب اليمين والمعنى أي كتاب اتيتكم ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به وجواب الجزاء في قوله لتؤمن به ومعنى قولهم جواب الجزاء في هذا أي جواب القسم

تضمن ايضا جواب الجزاء فهوجواب لهما في المعنى والمقصود ان ما عليه جميع الامم من حكمة علمية وعملية اذا لم يكونوا ممن يؤمن بالله واليوم الآخر ويعمل صالحا فان الله لا يمدحهم ولا يثنى عليهم وهؤلاء الفلاسفة ارسطووقومه كانوا مشركين يعبدون الأوثان ويبنون الهياكل للكواكب فليست حكمتهم من الحكمة التي اثنى الله عليها وعلى اهلها ومن كان من الفلاسفة الصابئة المشركين فهو من جنسهم الصابئة وصواب التحقيق عنهم واما الصابئون الحنفاء فهم في الصابئين بمنزلة من كان متبعا لشريعة التوراة والانجيل قبل النسخ والتبديل من اليهود والنصاري وهؤلاء ممن حمدهم الله واثنى عليهم وبعض الناس يقول ان بقراط كان من هؤلاء ووهب بن منبه من اعلم الناس بأخبار الامم المتقدمة وقد روى ابن ابى حاتم بالاسناد الثابت انه قيل لوهب بن منبه ما الصابئون قال الذي يعرف الله وحده وليست له شريعة يعمل بها ولم يحدث كفرا وكذلك روى عن الثورى عن ليث عن مجاهد قال هم قوم من الجوس واليهود والنصارى ليس لهم دين قال وروى عن علماء نحو ذلك أي ليس لهم شريعة مأخوذة عن نبى ولم يرد بذلك انهم كفار فان الله قد اثنى على بعضهم فهم متمسكون بالاسلام المشترك وهوعبادة الله وحده وايجاب الصدق والعدل وتحريم الفواحش والظلم ونحوذلك مما اتفقت الرسل على ايجابه وتحريمه فان هذا دخل في الاسلام العام الذي لا يقبل الله دينا غيره وكذلك قال عبد الرحمن بن زيد هم قد يقولون لا اله الا الله فقط وليس لهم كتاب ولا نبي وهذا كما كانت العرب عليه قبل ان يبتدع عمروبن لحي الشرك وعبادة الأوثان فانهم كانوا حنفاء يعبدون الله وحده ويعظمون ابراهيم واسماعيل ولم يكن لهم كتاب يقرؤنه ويتبعون شريعته وكان موسى قد بعث إلى بني اسرائيل بشريعة التوراة وحج البيت العتيق ولم يبعث إلى العرب لا عدنان ولد اسماعيل ولا قحطان والناس متفقون على ان عدنان ولد اسماعيل وربيعة ومضر واما قحطان فقال بعضهم هم ايضا من ولد اسماعيل والصحيح انهم كانوا موجودين قبل ابراهيم بأرض اليمن ومنهم جرهم الذين سكنوا مكة ومنهم تعلم اسماعيل العربية واما من قال من السلف الصابئون فرقة من اهل الكتاب يقرؤن الزبور كما نقل ذلك عن ابي العالية والضحاك والسدي وجابر بن يزيد والربيع ابن انس فهؤلاء ارادوا من دخل في دين اهل الكتاب منهم وكذلك من قال هم صنف من النصارى كما يروى

عن ابن عباس انه قال هم صنف من النصاري وهم السائحون المحلقة أوساط رؤسهم فهؤلاء عرفوا منهم من دخل في اهل الكتاب ومن قال انهم يعبدون الملائكة كما يروي عن الحسن قال هم قوم يعبدون الملائكة وعن ابي جعفر الرازي قال بلغني ان الصابئين قوم يعبدون الملائكة ويقرؤن الزبور ويصلون فهذا ايضا صحيح وهم صنف منهم وهؤلاء كثير من الصابئين يعبدون الروحانيات العلوية لكن هؤلاء من المشركين منهم ليسوا من الحنفاء وكذلك اختلاف الفقهاء في الصابئين هل هم من اهل الكتاب ام لا ويذكر فيه عن احمد روايتان وكذلك قولان للشافعي والذي عليه محققوا الفقهاء انهم صنفان فمن دان بدين اهل الكتاب كان منهم والا فلا وقال ابو الزناد الصابئون قوم مما يلى العراق وهم يؤمنون بالنبيين كلهم ويصومون من كل سنة ثلاثين يوما ويصلون إلى الشمس كل يوم خمس صلوات فهؤلاء الصابئة الذين ادركهم الاسلام وكانوا بأرض حران والذين خبروهم عرفوا انهم ليسوا من اهل الكتاب بل مشركون يعبدون الكواكب ولا يحل اكل ذبائحهم ولا نكاح نسائهم وان اظهروا الايمان بالنبيين فهو من جنس ايمان الفلاسفة بالنبيين والفلاسفة الصابئون من هؤلاء واما قبول الجزية منهم فهو على خلاف المشهور فمن قبلها من غير اهل الكتاب كما يقبل من الجوس قبلها من هؤلاء وهذا مذهب مالك وابى حنيفة واحمد في احدى الروايتين ومن لم يقبلها الا من اهل الكتاب لم يقبلها من هؤلاء كما اذا لم يدخلوا في دين اهل الكتاب كما هو قول الشافعي واحمد في الرواية الاخرى عنه وكان ابوسعيد الاصطخري افتى بأن لا تقبل منهم الجزية ونازعه في ذلك جماعة من الفقهاء(١).

# تفسير آيات أشكلت

هذه تفسير آيات أشكلت حتى لا يوجد في طائفة من كتب في التفسير إلا ما هو خطأ فيها منها قوله ﴿إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاللَّذِينَ هَادُواْ ﴾[البقرة: ٢٦] ﴿إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاللَّذِينَ هَادُواْ ﴾[البقرة: ٢٦] ﴿إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاللَّذِينَ هَهُو سبحانه وصف أهل السعادة من الأولين والآخرين وهو الذي يدل عليه اللفظ ويعرف به معناه من غير تناقض ومناسبة لما قلبها

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ج: ١ ص: ٤٤٩-٤٥٧.

ولما بعدها وهو المعروف عند السلف ويدل عليه ما ذكروه من سبب نزولها بالاسانيد الثابتة عن سفيان عن ابن أبي نجيح عن مجاهد قال سلمان سألت النبي عن أهل دين كنت معهم فذكر من عبادتهم فنزلت الآية ولم يذكر فيه أنهم فيه من أهل النار كما روى بأسانيد ضعيفة وهذا هو الصحيح كما في مسلم الا بقايا من أهل الكتاب والنبي لله يكن يجيب بما لا علم عنده وقد ثبت أنه أثنى على من مات في الفترة كزيد بن عمرو وغيره ولم يذكر ابن أبي حاتم خلافا عن السلف لكن ذكر عن ابن عباس ثم أنزل الله ومراده أن الله يبين أن لايقبل إلا الاسلام من الأولين والآخرين وكثير من السلف يريد بلفظ النسخ رفع ما يظن أن الآية دالة عليه فان من المعلوم أن من كذب رسولا واحدا فهوكافر فلا يتناوله قوله همن عامن أن الآية النه فان من المعلوم أن من كذب رسولا واحدا فهمن بعث إليهم محمد على خاصة فغلطوا ثم افترقوا على أقوال متناقضة (۱).

#### أهل الجنة والسعادة

فمن الناس من آمن بالله ورسله وصدقهم فيما جاءوا به من عند الله وأطاعهم فيما أمروا به وهؤلاء هم المؤمنون في كل وقت وزمان وهم أهل الجنة والسعادة (٢).

فان الله سبحانه أوجب الجنة للمؤمنين وحرم الجنة على الكافرين وهذا من الاحكام الكلية في كل وقت ومكان قال الله تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالْخَيْرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا وَالنَّصَرَىٰ وَالصَّرِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلّخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا فَلَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ١٦] وقال تعالى لما ذكر قول اليهود والنصارى ﴿وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ الْجَنّةَ إِلّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَدري تَّ تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ قُلُ هَاتُوا بُرُهَانَ كُمْ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ الْجَنّةَ إِلّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَدري تَّ تِلْكَ أَمَانِيًّهُمْ قُلُ هَاتُواْ بُرَهَانَ الله العام إلى على هذا النفي العام وما فيه من الاثبات الباطل ثم قال ﴿ بَنَ مَنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ, لِلّهِ وَهُوَ مُحْسِنُ فَلَهُ وَاللّهُ عِندَ النفي على هذا النفي على الله من الاثبات الباطل ثم قال ﴿ بَنَى مَنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ, لِلّهِ وَهُو مُحْسِنُ فَلَهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَهُو عُلْمِ فَعَالَهُ عَلَيْهُ وَهُو عُلْمَ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَعُو عَلَيْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَهُو عُلْمِ وَهُ عَلَيْهِ وَهُو عُلْمَانً عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَهُو عُلُولًا عَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلُولُوا لَيْهِ عَلَيْهُ وَهُو عُلْمَ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۶ ص: ٦٨ ودقائق التفسير ج: ١ ص: ٢١٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی ج: ۱۲ ص: ۳۳٤.

رَبِهِ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُوُنَ ﴾ [البقرة: ١١٦] فأخبر سبحانه عمن مضى ممن كان متمسكا بدين حق من اليهود والنصارى والصابئين وعن المؤمنين بعد مبعث محمد أنه من جمع الخصال الثلاث التي هي جماع الصلاح وهي الايمان بالخلق والبعث بالمبدأ والمعاد الايمان بالله واليوم الآخر والعمل الصالح وهو أداء المأمور به وترك المنهي عنه فإن له حصول الثواب وهوأجره عند ربه واندفاع العقاب فلا خوف عليه مما أمامه ولا يجزن على ما وراءه ولذلك قال ﴿ بَهَنَ مَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُ, لِلّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ﴾ [البقرة: ١١٦] اخلاص الدين لله وهوعبادته وحده لا شريك له وهو حقيقة قوله ﴿إِيَاكَ مَنْ مُنْ أَسْلَمُ وَجَهَهُ, الله وهو إسلام الوجه هو النية وهذا الثاني وهو الاحسان هو العمل وهذا الذي ذكره في هاتين الآيتين هو الايمان العام والاسلام العام الذي لا وجبه الله على جميع عباده من الأولين والآخرين وهو دين الله العام الذي لا يقبل من احد سواه وبه بعث جميع الرسل كما قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَا فِي كُلُ أُمُولًا النّفُوتَ ﴾ [اننحل: ٣٦] أنها الناس كما قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَا فِي كُلُ أُمُولًا اللّفَوقَ ﴾ [اننحل: ٣٦] أنها النه العام الذي الله والنخوت ﴾ [اننحل: ٣٦] أنها الله على هو كله الله العام الذي الله العام الله اله العام الذي الله العام الله العام الله العام الله العام الله اله العام الله العام الله العام الله العام الله الله العام الله الله العام الله العام الله العام الله العام الله العام الله الله العام الله العام الله العام الله الله العام الله الله العام الله الله العام الله الله الله الله الله الله العام الله العام الله الله الله الله الله الله العام الله الله العام الله ا

قال تعالى ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُ لِلّهِ وَهُو مُحْسِنُ وَاتَّبَعَ مِلّةَ إِبْرَهِيم حَنِيفًا وَاتَّبَعَ مِلّة وَاللّهُ وَالنّساء وَ ١٠٥] وبمجموع هذين الوصفين علق السعادة فقال حَنِيفًا وَاتَّخَذَ اللّهُ إِبْرَهِيم وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ﴿ بَكَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلّهِ وَهُو مُحْسِنُ فَلَهُ وَأَجْرُهُ عِند رَبّهِ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ١١١] كما علقه بالايمان باليوم الاخر والعمل الصالح في قوله ﴿إِنَّ اللّهِنَ ءَامَنُوا وَالْذِينَ هَادُوا وَالنَّصَدَىٰ وَالصَّنِينِ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْمَوْمِ النّاخِر وعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِند رَبّهِ مَ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦] وهذا يدل على أن الاسلام الذي هو اخلاص الدين لله مع الاحسان وهو العمل الصالح الذي أمر الله به هو والايمان المقرون بالعمل الصالح متلازمان فان الوعد على الوصفين وعد واحد وهو الثواب وانتفاء بالعمل الصالح متلازمان فان الوعد على الوصفين وعد واحد وهو الثواب وانتفاء

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص: ۲۸۸–۶۷۰.

العقاب فإن انتفاء الخوف علة تقتضى انتفاء ما يخافه (١١).

فإن الإيمان بالكتب والرسل هو عمود الإيمان وقاعدته وجماعه وأمر فيها الخلق عموما وخصوصا وذكر فيها الإيمان بالخالق وآيات ربوبيته والإيمان بالمعاد والدار الآخرة والأعمال الصالحة التي أمر بها وأن من كان من أتباع الرسل من المؤمنين واليهود والنصارى والصابئين قائما بهذه الأصول وهو الإيمان بالله واليوم الآخر والعمل الصالح فهو السعيد في الآخرة الذي له أجره عند ربه ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون بخلاف من بدل منهم الكتاب أوكذب بكتاب فإن هؤلاء من الكفار فمن كان متبعا لشرع التوراة قبل مبعث المسيح غير مبدل له فهو من السعداء وكذلك من كان متبعا لشرع الإنجيل قبل مبعث محمد غير مبدل له فهو من السعداء ومن بدل شرع التوراة أو كذب بالمسيح فهو كافر كاليهود بعد مبعث المسيح عليه السلام وكذلك من بدل شرع الإنجيل أوكذب محمدا فهو كافر كالنصاري بعد مبعث محمد فقدماء اليهود والنصاري الذين اتبعوا الدين قبل النسخ والتبديل سعدوا وأما اليهود والنصارى الذين تمسكوا بشرع مبدل منسوخ وتركوا اتباع الكتب والرسول الذي أرسل إليهم وإلى غيرهم وعدلوا عن الشرع المنزل المحكم فهم كفار ورد دعاوي اليهود والنصاري الكاذبة ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ " تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ " قُلْ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البقرة: ١١١] مثل قول هؤلاء لن يدخل الجنة إلا من كان هودا وقول هؤلاء لن يدخل الجنة إلا من كان نصاري فقال ﴿ بَكَيْ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ. لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِـنُ فَلَهُۥَ أَجُرُهُ. عِندَ رَبّهِـ، وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾[البقرة: ١١٢]وبين من كفر اليهود والنصارى مما عرف بهم حالهم(٢). الأصول الثلاثة الموجبة للسعادة في كل ملة

وهذه الأصول الثلاثة وهي الإيمان بالله وباليوم الآخر والعمل الصالح هي الموجبة للسعادة في كل ملة كما قال تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَرَىٰ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۲۶۱.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح ج: ٥ ص: ٦٤ والصفدية ج: ٢ ص: ٢٤٤.

وَالصَّنِ عِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا حَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦] والشرع ما جاءت به الرسل وهو الأصل الرابع ذم الله التفرق والاختلاف في الكتاب والسنة فإن هذه الأصول الأربعة متلازمة والتفرق في ذلك بالأمر في بعضه والنهي عن بعض هو من التفرق والاختلاف الذي ذمه الكتاب والسنة من المختلفين وقال تعالى ﴿ وَإِنَّ الّذِينَ الْخَتَلَفُواْ فِي الْكِتَابِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [البقرة: ٢٧٦] وقال تعالى ﴿ وَلاَتَكُونُواْ فِي الْكِتَابِ لَهِي شَقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [الإنعام: ١٥٩] وقال تعالى ﴿ وَلاَتَكُونُواْ مِن التَّهُمُ الْمَيْنَاتُ ﴾ [آل عمران: ١٠٥] وهال الختلفوا في القراءة وقال كلاهما محسن (١٠).

فالفضيلة الدائمة في كل وقت ومكان ففي الإيمان والعمل الصالح (٢).

أن المطلوب بالأمر والنهي طاعته فإنه لابد من الإيمان بالله واليوم الآخر ومن العمل الصالح لكل أمة (٣).

## حصول الهداية والفلاح للمؤمنين دون غيرهم

أن أصل العلم الإلهي ومبداه ودليله الأول عند الذين آمنوا هو الإيمان بالله ورسوله وعند الرسول هو وحى الله اليه ولما كان أصل العلم والهدى هو الإيمان بالرسالة المتضمنة للكتاب والحكمة كان ذكره حصول الهداية والفلاح للمؤمنين دون غيرهم مل القرآن كقوله همنك يَشْتَقِينَ اللَّيْنَ يُوْمِئُونَ بِالفَيْنِ الله الله والله الله والذين كفروا والذين نافقوا وقال تعالى هوالعصر الله إن الإسكن لفي خُمّر الله الدين عامنُوا وعَمِلُوا الصلاحي وتواصوا بالمواموا بالموامول بالموامول بالموامول إلى الغاية إلا المؤمنين الصالحين وكذلك جعل أهل الجنة هم أهل الإيمان وأهل النارهم أهل الكفر فيما شاء الله من الآيات حتى صار ذلك معلوما علما

<sup>(</sup>١) قاعدة في المحبة ج: ١ ص: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى ج: ٢٧ ص: ٤٦ والجواب الصحيح ج: ٥ ص: ١١٧.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ١٧ ص: ١١٢.

شائعا متواترا اضطراريا من دين الرسول عند كل من بلغته رسالته وربط السعادة مع إصلاح العمل به في مثل قوله ﴿ وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَشَكُورًا ﴾ [الإسراء: ١٩] وأحبط الأعمال الصالحة بزواله في مثل قوله ﴿ وَالَذِينَ كَذَّبُوا بِعَاينَتِنَا وَلِقَ آءِ ٱلْآخِرةِ حَيِطَتَ أَعْمَالُهُم ۚ هَلَ يُجْزَونِ إِلّا مَا كَانُوا في مثل قوله ﴿ وَالّذِينَ كَذَّبُوا بِعَاينِتِنا وَلِقَ آءِ ٱلْآخِرةِ حَيِطَتَ أَعْمَالُهُم ۚ هَلَ يُجْزَونِ إِلّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٤٧] ونحو ذلك كثير وذكر حال جميع الأمم المهتدية أنهم كذلك في قوله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَرَىٰ وَالصَّرِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيُومِ ٱلْآخِو وَعَمِلُ صَلِحًا فَلَهُمْ آجُرُهُمُ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ عَنْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦] ولهذا أمر وعمِلُ صَلِحًا فَلَهُمْ آجُرُهُمُ عِندَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦] ولهذا أمر والفهم وإلى الإستماع والإبصار والإصغاء والتأثر بالوجل والبكاء وغير ذلك وهذا باب واسع ولما كان الإقرار بالصانع فطريا كما قال محمد كل مولود يولد على الفطرة الحديث فإن الفطرة تتضمن الإقرار بالله والإنابة اليه وهو معنى لا إله إلا الله فإن الإله هوالذي يعرف ويعبد (۱۰).

ان توحيد الله والايمان برسله واليوم الآخر هي امور متلازمة مع العمل الصالح

أن التوحيد والايمان بالرسل متلازمان وكذلك الايمان باليوم الآخر هو والايمان باليوم الآخر هو والايمان بالرسل متلازمان فالثلاثة متلازمة ولهذا يجمع بينها في مثل قوله ﴿وَلاَ تَنَبِعُ أَهُواَءَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنِينَا وَٱلَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِٱلآخِرةِ وَهُم بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٠] ولهذا أخبر ان الذين لا يؤمنون بالآخرة مشركون فقال تعالى ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱشْمَازَتَ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لا يؤمنون بالآخرة مشركون فقال تعالى ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱشْمَازَتَ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لا يؤمنون بالآخرة مشركون فقال عالى ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱلشَمَازَتَ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لا يؤمنون بالآخرة مشركون فقال عالى ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱللَّمَ اللَّذِينَ لا يؤمنون بالآخرة مشركون فقال أنه عن جميع الأشقياء ان الرسل انذرتهم باليوم الآخر كما قال تعالى ﴿ كُلَّمَا ٱلْقِي فِهَا فَوْجٌ سَأَلْهُمُ خَرَنَهُمَ ٱلدَّيَأْتِكُونَانِيرٌ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُؤَمِّنَا أَلْقَى فِهَا فَوْجٌ سَأَلْهُمُ خَرَنَهُمَ اللَّهُ اللَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲ ص: ٦.

وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَلِ كَبِيرٍ ١٠ وَقَالُواْ لَوَكُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَاكَّنَا فِي أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ( ) فَأَعْتَرَفُواْ بِذَنْبِهِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ [الله: ٨-١١] فأخبر ان الرسل أنذرتهم وانهم كذبوا بالرسالة وقال تعالى ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمُرًا ۗ حَتَّى إِذَا جَآءُوهَا فُتِحَتْ أَبُورَبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهَا ۚ أَلَمُ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنَكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَٰذَاۚ قَالُواْ بَكِي ﴾ [الزُّمَر: ٧١] فأخبر عن اهل النار انهم قد جاءتهم الرسالة وانذروا باليوم الآخر وقال تعالى ﴿ وَبُوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَبِيعًا يَهُمُوهُمْ أَلِهِ إِنَّ كَالَّهُ مَنْ ٱلْإِنسَ ۗ وَقَالَ أَوْلِيآ أَوْهُم مِّنَ ٱلْإِنسِ رَبَّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَآ أَجَلَنَا ٱلَّذِي ٓ أَجَّلْتَ لَنَا ۚ قَالَ ٱلنَّارُ مَثَّوَىٰكُمْ خَلِدِينَ فِيهَآ إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۗ إِنَّ رَبُّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ شَلَّ وَكَذَلِكَ نُولَى بَعْضَ ٱلظَّلِمِينَ بَعْضَا يمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ الله يَدَمَعْشَرَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ ٱلَمْ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايْتِي وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَنَدَا ۚ قَالُواْ شَهِدُنَا عَلَىٰ أَنْفُسِنَا ۗ وَغَرَّتُهُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِّيا وَشَهِدُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهُمْ أَنَّهُمُ كَانُواْ كَيفِرِين ﴾ [الأنعام: ١٢٨-١٣٠] فأخبر عن جميع الجن والانس ان الرسل بلغتهم رسالة الله وهي آياته وأنهم انذروهم اليوم الآخر وكذلك قال ﴿قُلْهَلْ نُنَيِّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ﴿ ﴾ ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي ٱلْحَيْرَةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ [التعهف: ١٠٣-١٠٤] إلى قوله ﴿أَوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِاَيْتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآمِهِ ﴾ [التعهف: ١٠٥] فأخبر انهم كفروا بآياته وهي رسالته وبلقائه وهو اليوم الآخر وقد اخبر ايضا في غير موضع بأن الرسالة عمت بنى آدم وان الرسل جاءوا مبشرين ومنذرين كما قال تعالى ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۚ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤] وقال تعالى ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلِيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ عَ [النساء: ١٦٣] إلى قوله ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥] وقال تعالى ﴿وَمَا أُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزِنُونَ ﴿ إِنَ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايِدِنِنَا يَمَشُّهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٨-٤٨] فأخبر ان من آمن بالرسل واصلح من الأولين والآخرين فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون وقال تعالى ﴿قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۚ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا

خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٣٨] ومثل ذلك قوله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَىٰ وَٱلصَّابِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٦٢] فذكر ان المؤمنين بالله وباليوم الآخر من هؤلاء هم اهل النجاة والسعادة وذكر في تلك الآية الايمان بالرسل وفي هذه الايمان باليوم الآخر لأنهمامتلازمان وكذلك الايمان بالرسل كلهم متلازم فمن آمن بواحد منهم فقد آمن بهم كلهم ومن كفر بواحد منهم فقد كفر بهم كلهم كما قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بأللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [النساء: ١٥٠] إلى قوله ﴿ أُولَيْكَ هُمُ ٱلْكَفْرُونَ حَقًّا ﴾ [النساء: ١٥١] الآيه والتي بعدها فأخبر ان المؤمنين بجميع الرسل هم اهل السعادة وان المفرقين بينهم بالايمان ببعضهم دون بعض هم الكافرون حقا وقال تعالى ﴿ وَكُلَّ إِنْسَنِ ٱلْزَمْنَاهُ طَهَيرَهُۥ فِي عُنُقِهِ ۚ وَنُخِرْجُ لَهُ. يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ كِتَبَايَلْقَنْهُ مَنشُورًا ﴿ ﴿ اللَّهِ اقْرَأْ كِننبك كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْبُوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ اللَّهُ مَن ٱهۡتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهۡتَدِى لِنَفْسِهِۦ ۗ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّـمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ۚ وَلَا نَرْرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ ٱُخۡرِيٰ ۗ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَنْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٣-١٥] فهذه الأصول الثلاثة توحيد الله والايمان برسله وباليوم الآخر هي امور متلازمة والحاصل ان توحيد الله والايمان برسله واليوم الآخر هي امور متلازمة مع العمل الصالح فأهل هذا الايمان والعمل الصالح هم اهل السعادة من الأولين والآخرين والخارجون عن هذا الايمان مشركون اشقياء فكل من كذب الرسل فلن يكون الا مشركا وكل مشرك مكذب للرسل وكل مشرك وكافر بالرسل فهو كافر باليوم الآخر وكل من كفر باليوم الآخر فهو كافر بالرسل وهو مشرك<sup>(١)</sup>.

قيل يا رسول الله أرأيت أدوية نتداوى بها ورقى نسترقى بها وتقى نتقيها هل ترد من قدر الله شيئا فقال هن من قدر الله

أن المسلم مأمور أن يفعل ما أمر الله به ويدفع ما نهى الله عنه وان كانت أسبابه قد قدرت فيدفع قدر الله بقدر الله كما جاء في الحديث الذي رواه الطبراني في كتاب

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۹ ص: ۳۰–۳٤.

الدعاء عن النبي ﷺ إن الدعاء والبلاء ليلتقيان بين السماء والارض وفي الترمذي قيل يا رسول الله أرأيت أدوية نتداوى بها ورقى نسترقى بها وتقى نتقيها هل ترد من قدر الله شيئا فقال هن من قدر الله وإلى هذين المعنين أشار الحديث الذي رواه الطبراني أيضا عن النبي ﷺ انه قال يقول الله يا ابن آدم انما هي أربع واحدة لي وواحدة لك وواحدة بيني وبينك وواحدة بينك وبين خلقي فأما التي لي فتعبدني لاتشرك بي شيئا وأما التي لك فعملك أجزيك به أحوج ما تكون اليه وأما التي هي بيني وبينك فمنك الدعاء وعلى الإجابة وأما التي بينك وبين خلقي فأت إلى الناس بما تحب أن يأتوه اليك ويرى أنه ما من دابة إلا ربى آخذ بناصيتها وأنه على كل شئ وكيل وانه رب العالمين وان قلوب العباد ونواصيهم بيده لا خالق غيره ولا نافع ولا ضار ولا معطى ولا مانع ولا حافظ ولا معز ولا مذل سواه ويشهد أيضا فعل المأمورات مع كثرتها وترك الشبهات مع كثرتها لله وحده لا شريك له وهذا هو الدين الجامع العام الذى اشترك فيه جميع الأنبياء والإسلام العام والإيمان العام وبه انزلت السور المكية وإليه الاشارة بقوله تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَرَىٰ وَٱلصَّدِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَدلِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمُ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾[البقرة: ٦٢] فجمع في الملل الاربع من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحا وذلك قبل النسخ والتبديل وخص في أول الآية المؤمنين وهو الإيمان الخاص الشرعى الذي قال فيه ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾[المائدة: ٤٨] والشرعة هي الشريعة والمنهاج هو الطريقة والدين الجامع هو الحقيقة الدينية وتوحيد الربوبية هو الحقيقة الكونية فالحقيقة المقصودة الدينية الموجودة الكونية متفق عليها بين الأنبياء والمرسلين فأما الشرعة والمنهاج الإسلاميان فهو لأمة محمد ﷺ خير أمة أخرجت للناس وبها أنزلت السور المدنية إذ في المدينة النبوية شرعت الشرائع وسنت السنن ونزلت الأحكام والفرائض والحدود فهذا التوحيد هوالذي جاءت به الرسل ونزلت به الكتب(١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲ ص: ٤٦٠.

# اليهود والنصارى أصل دينهم حق

وأما اليهود والنصارى فأصل دينهم حق كما قال تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَرَىٰ وَالصَّبِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاّخِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ هَادُواْ وَالنَّصَرَىٰ وَالصَّبِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيُومِ الْلَاخِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمُ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا هُمْ يَحُرَنُونَ ﴾ [البقرة: ٦٦] لكن كل من الدينين مبدل منسوخ فإن اليهود بدلوا وحرفوا ثم نسخ بقية شريعتهم بالمسيح ونفس الكتب التي بأيدي اليهود والنصارى مثل نبوة الأنبياء وهي أكثر من عشرين نبوة وغيرها تبين أنهم بدلوا وأن شريعتهم تنسخ وتبين صحة رسالة محمد فإن فيها من الأعلام والدلائل على نبوة خاتم المرسلين ما قد صنف فيه العلماء مصنفات (۱).

فمن كان متبعا للمسيح عليه السلام بدون تحريف لشريعته فهو مؤمن مسلم من أولياء الله من أهل الجنة الذين لا خوف عليهم ولا هم يجزنون وقال تعالى ﴿كَا قَالَ عِيسَى اللهُ مَنَ مَنَ أَنصَارِى إِلَى اللّهِ قَالَ الْمَوَارِيُونَ نَحْنُ أَنصَارُ اللّهِ فَامَنت طَآبِفَةٌ مِنْ بَخِت إِسْرَوَهِ اللّهِ وَكَفَرت اللّهُ عَامَنُوا عَلَى عَدُوهِم فَأَصَبَحُوا طَهِين ﴿ اللّه الله عنه اللّه اللّه الله عنه كمد فصروا كفر به كان كافرا لكن النصارى غيروا شريعة المسيح وبدلوها قبل مبعث محمد فصروا كفارا بتبديل شريعة المسيح وتكذيب شريعة محمد كما كفرت اليهود بتبديل شريعة التوراة وتكذيب شريعة الإنجيل ثم كفروا بتكذيب شريعة محمد وعلى سائر رسل الله أجمعين فإن المسيح لم يسن لهم التثليث والقول بالأقانيم ولا القول بأنه رب العالمين ولا أخبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله ولا الشرك واتخاذ التماثيل والصليب ودعاء الموتى والغائبين من الأنبياء والصالحين وغيرهم وسؤالهم الحوائج ولا الرهبانية وغير الموتى من المنكرات التي أحدثوها ولم يسنها لهم المسيح ولا ماهم عليه هي السنة التي تسلموها من رسل المسيحبل عامة ما هم عليه من السنن أمور محدثة مبتدعة بعد الحوارين كصومكم خمسين يوما زمن الربيع واتخاذكم عيدا يوم الخميس والجمعة الحوارين كصومكم خمسين يوما زمن الربيع واتخاذكم عيدا يوم الخميس والجمعة الحوامية الحوامية الخوامية ومن المحمدة عيدا يوم الخميس والجمعة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٤ ص: ۲۰۸.

والسبت فإن هذا لم يسنه المسيح ولا أحد من الحواريين وكذلك عيد الميلاد والغطاس وغير ذلك من أعيادكم بل عيد الصليب إنما ابتدعته هيلانة الحرانية القندقانية أم قسطنطين فهم يقولون إنها هي التي أظهرت الصليب وصنعت لوقت ظهوره عيدا وذلك بعد المسيح والحواريين بمدة طويلة زمن الملك قسطنطين بعد المسيح بأكثر من ثلثمائة سنة وفي ذلك الزمان أحدثوا الأمانة لنصوص الأنبياء في غير موضع وأظهروا استحلال الخنزير وعقوبة من لم يأكله وابتدعوا في ذلك الزمان تعظيم الصليب وغير ذلك من بدعهم وكذلك كتب القوانين التي عندهم جعلوها سنة وشريعة فيها شيء عن الأنبياء والحواريين وكثير مما فيها ابتدعه من بعدهم لا ينقلونه لا عن المسيح ولا عن الحواريين فكيف يدعون أنهم على السنة والشريعة التي كان عليها المسيح عليه السلام وهذا مما يعلم بالاضطرار والتواتر أنه كذب بين (۱).

#### الصابئة نوعان

فان الصابئة نوعان صابئة حنفاء موحدون وصابئة مشركون فالأولون هم الذين الله عليهم بقوله تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَدَرَىٰ وَالصَّبِعِينَ مَنَ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْبُورِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦] فأثنى على من آمن بالله واليوم الاخر وعمل صالحا من هذه الملل الاربع المؤمنين واليهود والنصارى والصابئين فهؤلاء كانوا يدينون بالتوراة قبل النسخ والتبديل وكذلك الذين دانوا بالانجيل قبل النسخ والتبديل والصابئون الذين كانوا قبل هؤلاء كالمتبعين لملة ابراهيم امام الحنفاء صلى الله عليه وصلى الله على محمد وعلى آل محمد كما صلى على ابراهيم وعلى آل ابراهيم انه حميد مجيد قبل نزول التوراة والانجيل وهذا بخلاف المجوس والمشركين فأنه ليس فيهم مؤمن فلهذا قال الله تعالى ﴿إِنَّ ٱلذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلذِينَ هَادُواْ وَالصَّبِعِينَ وَالتَصَرَىٰ وَٱلْمَاتِهُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشَرَكُواْ إِنِ ٱللهُ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ مَوْمَ ٱلْقِيمَة لَى الله على عمد واخبر انه يفصل بينهم يوم القيمة لم شَيْءِ شَهِيدٌ ﴾ [الحج: ١٧] فذكر الملل الست هؤلاء واخبر انه يفصل بينهم يوم القيمة لم

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٣ ص: ٤٣٧-٤٣٩.

يذكر في الست من كان مؤمنا انما ذكر ذلك في الاربعة فقط ثم ان الصابئين ابتدعوا الشرك فصاروا مشركين والفلاسفة المشركون من هؤلاء المشركين اما قدماء الفلاسفة الذين كانوا يعبدون الله وحده لا يشركون به شيئا ويؤمنون بأن الله محدث لهذا العالم ويقرون بمعاد الابدان فأولئك من الصابئة الحنفاء الذين اثنى الله عليهم ثم المشركون من الصابئة كانوا يقرون بحدوث هذا العالم كما كان المشركون من العرب تقر بحدوثه وكذلك المشركون من الهند وقد ذكر اهل المقالات ان أول من ظهر عنه القول بقدمه من هؤلاء الفلاسفة المشركين هم ارسطو(۱).

كان غالب صائبة المتاخرين الذين هم الفلاسفة ممتزجين بالحنيفية كما ان غالب من دخل في الفلسفة من الحنفاء مزج الحنيفية بالصبء ولبس الحق بالباطل اعني بالصبء المبتدع الذي ليس فيه ايمان بالنبوات كصبء صاحب المنطق وأتباعه واما الصبء القديم فذاك اصحابه منهم المؤمنون بالله واليوم الآخر الذين آمنوا وعملوا الصالحات (٢).

أهل حران وكان فيهم خلق كثير من الصابئة والفلاسفة بقايا أهل دين نمرود والكنعانيين الذين صنف بعض المتأخرين في سحرهم ونمرود هو ملك الصابئة الكلدانيين المشركين كما أن كسرى ملك الفرس والجوس وفرعون ملك مصر والنجاشي ملك الحبشة وبطليموس ملك اليونان وقيصر ملك الروم فهو اسم جنس لا اسم علم فكانت الصابئة الا قليلا منهم اذ ذاك على الشرك وعلماؤهم هم الفلاسفة وان كان الصابيء قد لا يكون مشركا بل مؤمنا بالله واليوم الآخر كما قال الله تعالى ﴿إِنَّ اللَّذِينَ المَنُواُ وَاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمُ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُوتُ وَلَا مَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْزَنُونَ ﴾[البقرة: ٢٦] وقال ﴿إِنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاللَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّبِعِينَ مَنْ عَامَنُ إِللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرَ وَعَمِلَ صَلِّحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ وَالصَّبِعِينَ وَالصَّبِعِينَ وَالصَّبِعِينَ مَا الله عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهُمْ وَاللَّهِ وَالْتَصَرَىٰ وَالْمَبْعِينَ وَالْتَصَرَىٰ وَالْمَبْعِينَ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُو أَلُونَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى عَلَيْهُمْ وَالْتَصَرَىٰ وَالْمَبْعِينَ وَالنَّصَرَىٰ وَالْمَبْعِينَ وَالْتَصَرَىٰ وَالْمَبْعِينَ وَالنَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ عَلَى كُلَّهُمْ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلَّهُمْ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلَّ اللّهَ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلّهُ مَا لَا هُمْ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى كُلُولُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى كُلّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى كُلّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الرد على المنطقيين ج: ١ ص: ٢٨٨-٢٨٩.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۹ ص: ۱۱.

شَيْءِ شَهِيدُ ﴾ [العج: ١٧] ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّدِبُونَ وَٱلنَّصَرَىٰ مَنْ ءَامَرَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْءِ وَٱلْمَارِيْ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [المائدة: ٦٩] لكن كثيرا منهم أو أكثرهم كانوا كفارا أو مشركين كما أن كثيرا من اليهود والنصارى بدلوا وحرفوا وصاروا كفارا أو مشركين فأولئك الصابئون الذين كانوا اذ ذاك كانوا كفارا أو مشركين وكانوا يعبدون الكواكب ويبنون لها الهياكل (١).

أن المؤمنين بمحمد والذين هادوا الذين اتبعوا موسى عليه السلام وهم الذين كانوا على شرعه قبل النسخ والتبديل والنصارى الذين اتبعوا المسيح عليه السلام وهم الذين كانوا على شريعته قبل النسخ والتبديل والصابئين وهم الصابئون الحنفاء كالذين كانوا من العرب وغيرهم على دين إبراهيم وإسماعيل وإسحاق قبل التبديل والنسخ فإن العرب من ولد إسماعيل وغيره الذين كانوا جيران البيت العتيق الذي بناه إبراهيم وإسماعيل كانوا حنفاء على ملة إبراهيم إلى أن غير دينه بعض ولاة خزاعة وهوعمروبن لحي وهو أول من غير دين إبراهيم بالشرك وتحريم ما لم يحرمه الله ولهذا قال النبي رأيت عمروبن لحى يجر قصبه أي أمعاءه في النار وهو أول من بحر البحيرة وسيب السوائب وغير دين إبراهيم وكذلك بنو إسحاق الذين كانوا قبل مبعث موسى متمسكين بدين إبراهيم كانوا من السعداء المحمودين فهؤلاء الذين كانوا على دين موسى والمسيح وإبراهيم ونحوهم هم الذين مدحهم الله تعالى ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَـٰرَىٰ وَالصَّنبِءِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾[البقرة: ٦٢] فأهل الكتاب بعد النسخ والتبديل ليسوا ممن آمن بالله ولا باليوم الآخر وعمل صالحًا كما قال تعالى ﴿ قَانِلُواْ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِر وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ حَتَى يُعُطُواْ الْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمُّ صَنغِرُوكَ ﴾ [المتوبة: ٢٩] وقد تقدم أنه كفر أهل الكتاب الذين بدلوا دين موسى والمسيح وكذبوا بالمسيح أو بمحمد في غير موضع وتلك آيات صريحة ونصوص كثيرة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ٢١.

وهذا متواتر معلوم بالاضطرار من دين محمد(١).

# الصابئة صاروا كفارا من جهة تبديلهم لما أنزل الله

أن الذين اثنى الله عليهم من الذين هادوا والنصارى كانوا مسلمين مؤمنين لم يبدلوا ما أنزل الله ولا كفروا بشيء مما أنزل الله وكان اليهود والنصاري صاروا كفارا من جهة تبديلهم لما أنزل الله ومن وجهة كفرهم بما أنزل على محمد فكذلك الصابئة صاروا كفارا من جهة تبديلهم لما أنزل الله ومن جهة كفرهم بما أنزل الله على محمد وان كانوا منافقين كما قد ينافق اليهودي والنصراني وهؤلاء هم المستأخرون من اليهود والنصاري والصابئينوذلك ان متأخري الصابئين لم يؤمنوا ان لله كلاما أويتكلم ويقول أو أنه ينزل من عنده كلاما وذكرا على أحد من البشر أوانه يكلم أحدا من البشر بل عندهم لا يوصف الله بصفة ثبوتية لا يقولون إن له علما ولا محبة ولا رحمة وينكرون أن يكون الله اتخذ إبراهيم خليلا أوكلم موسى تكليما وإنما يوصف عندهم بالسلب والنفي مثل قولهم ليس بجسم ولا جوهر ولا عرض ولا داخل العالم ولا خارجه أو باضافة مثل كونه مبدأ للعالم أو العلة الأولى أو بصفة مركبة من السلب والاضافة مثل كونه عاقلا ومعقولا وعقلا وعندهم أن الله لا يخص موسى بالتكليم دون غيره ولا يخص محمدا بارسال دون غيره فانهم لا يثبتون له علما مفصلا للمعلومات فضلا عن إرادة تفصيلية بل يثبتون إذا أثبتوا له علما جمليا كليا وغاية جميلة كلية ومن أثبت النبوة منهم قال إنهم إنها فيض تفيض على نفس النبي من جنس ما يفيض على سائر النفوس لكن استعداد النبي اكمل بحيث يعلم مالا يعلمه غيره ويسمع ما لا يسمع غيره ويبصر ما لا يبصر غيره وتقدر نفسه على ما لا تقدر عليه نفس غيره والكلام الذى تقوله الأنبياء هو كلامهم وقولهم وهؤلاء الذين يقولون عن القرآن ﴿إِنْ هَٰذَآ إِلَّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ﴾ [المدَّثر: ٢٥] فان الوحيد الذي هو الوليد بن المغيرة كان من جنسهم كان من المشركين الذين هم صابئون ايضا فان الصابئين كأهل الكتاب تارة يجعلهم الله قسما من المشركين وتارة يجعلهم الله قسيما لهم كما قال تعالى ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْنِيهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ ﴾ [البيئة: ١] وقال

<sup>(</sup>١) الجواب الصحيح ج: ٣ ص: ١٢٢-١٢٥.

# أن الحسنات والعبادات ثلاثة أقسام عقلي وملي وشرعي

أن الحسنات والعبادات ثلاثة أقسام عقلية وهو ما يشترك فيه العقلاء مؤمنهم وكافرهم وملي وهو ما يختص به اهل الملل كعبادة الله وحده لا شريك له وشرعي وهو ما اختص به شرع الاسلام مثلا وأن الثلاثة واجبة فالشرعي باعتبار الثلاثة المشروعة وباعتبار يختص بالقدر المميز وهكذا العلوم والأقوال عقلي وملي وشرعي فالعقل المحض مثل ما ينظر فيه الفلاسفة من عموم المنطق والطبيعي والالهي ولهذا كان فيهم المشرك والمؤمن والملي مثل ما ينظر فيه المتكلم من إثبات الصانع وإثبات النبوات والشرائع فان المتكلمين متفقون على شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ولكنهم في

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۲ ص: ۱۹–۲۱.

رسائلهم ومسائلهم لا يلتزمون حكم الكتاب والسنة ففيهم السنى والبدعى ويجتمعون هم والفلاسفة في النظر في الأمور الكلية من العلم والدليل والنظر والوجود والعدم والمعلومات لكنهم أخص بالنظر في العلم الالهي من الفلاسفة وأبسط علما ولسانا فيه وإن شركهم الفلاسفة في بعضه كما أ الفلاسفة أخص بالنظر في الأمور الطبيعية وإن شركهم المتكلمون في بعضه والشرعي ما ينظر فيه أهل الكتاب والسنة ثم هم إما قائمون بظاهر الشرع فقط كعموم أهل الحديث والمؤمنين الذين في العلم بمنزلة العباد الظاهرين في العبادة وإما عالمون بمعاني ذلك وعارفون به فهم في العلوم كالعارفين من الصوفية الشرعية فهؤلاء هم علماء أمة محمد المحضة وهم أفضل الخلق وأكملهم وأقومهم طريقة والله أعلم ويدخل في العبادات السماع فانه ثلاثة أقسام سماع عقلي وملى وشرعي فالأول ما فيه تحريك محبة أو مخافة أوحزن أورجاء مطلقا والثانى ما في غيرهم كمحبة الله ومخافته ورجائه وخشيته والتوكل عليه ونحو ذلك والثالث السماع الشرعي وهو سماع القرآن كما أن الصلاة أيضا ثلاثة أقسام وهذه الأقسام الثلاثة أصولها صحيحة دل عليها قوله ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَدَرَىٰ وَالصَّدِيثِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾[البقرة: ٦٦] فالذين آمنوا أهل شريعه القرآن وهو الدين الشرعى بما فيه من الملي والعقلى والذين هادوا والنصارى أهل دين ملى بشريعه التواره والانجيل بما فيه من ملى وعقلى والصابئون أهل الدين العقلي بما فيه من ملى أوملي وشرعياتوقال فصلقاعدة جامعة كل واحد من الدين الجامع بين الواجبات وسائر العبادات ومن التحريمات كما قال تعالى ﴿وَلَا يُحُرِّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ. وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ ﴾[المتوبة: ٢٩] كما قال تعالى ﴿وَقَالَ ٱلَّذِيكَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِ مِن شَيْءٍ نَّحَّنُ وَلا عَاجَآؤُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٣٥] وكما أخبر عما ذمه من حال المشركين في دينهم وتحريمهم حيث قال ﴿وَجَعَلُواْ لِلَّهِ مِمَّا ذَرَأُ مِنَ ٱلْحَـرَثِ وَٱلْأَنْعَكِمِ نَصِيبًا ﴾ [الأنعام: ١٣٦] إلى آخر الكلام فانه ذكر فيه ما كانوا عليه من العبادات الباطلة من أنواع الشرك ومن الاباحة الباطلة في قتل الأولاد ومن التحريمات الباطلة من السائبة والبحيرة والوصيلة والحامي ونحو ذلك فذم المشركين في

عباداتهم وتحريماتهم وإباحتهم وذم النصارى فيما تركوه من دين الحق والتحريم كما ذمهم على الدين الباطل في قوله ﴿ اتَّخَاذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرُبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْكِمَ ﴾[المتوبة: ٣١] وأصناف ذلك فكل واحد من العبادات وسائر المأمور به من الواجبات والمستحبات ومن المكروهات المنهى عنها نهى حظر أو نهى تنزيه ينقسم إلى ثلاثة أقسام عقلي وملي وشرعي والمراد بالعقلي ما اتفق عليه اهل العقل من بنى آدم سواء كان لهم صلة كتاب أولم يكن والمراد بالملي ما اتفق عليه أهل الملل والكتب المنزلة ومن اتبعهم والمراد بالشرعى ما اختص به أهل الشريعة القرآنية وهم أمة محمد وأخص من ذلك ما اختص به أهل مذهب أو أهل طريقة من الفقهاء والصوفية ونحو ذلك لكن هذا التخصيص والامتياز لا توجبه شريعة الرسول مطلقا وإنما قد توجبه ما قد توجب بتخصيص بعض العلماء والعباد والأمراء في استفتاء أو طاعة كما يجب على أهل كل غزاة طاعة أميرهم وأهل كل قرية استفتاء عالمهم الذى لا يجدون غيره ونحو ذلك وما من أهل شريعة غير المسلمين الا وفي شرعهم هذه الأقسام الثلاثة فان مأموراتهم ومنهياتهم تنقسم إلى ما يتفق عليه العقلاء وما يتفق عليه الأنبياء وأما السياسات الملكية التي لا تتمسك عملة وكتاب فلا بد فيها من القسم الأول والثالث فان القدر المشترك بين الآدميين لابد من الأمر به في كل سياسة وإمامة وكذلك لا بد لكل ملك من خصيصة يتميز بها ولو لم تكن الا رعاية من يواليه ودفع من يعاديه فلابد لهم من الأمر بما يحفظ الولى ويدفع العدو كما في مملكة جنكز خان ملك الترك ونحوه من الملوكثم قد يكون لهم ملة صحيحة توحيدية وقد يكون لهم ملة كفرية وقد لا يكون لهم ملة بحال ثم قد يكون مما يوجبونه وقد يكون مما يستحبونه ووجه القسمة أن جميع بني آدم العقلاء لا بد لهم من أمور يأمرون بها وأمور ينهون عنها فان مصلحتهم لا تتم بدون ذلك ولا يمكن أن يعيشوا في الدنيا بل ولا يعيش الواحد منهم لو انفرد بدون أمور يفعلونها تجلب لهم المنفعة وامور ينفونها تدفع عنهم المضرة بل سائر الحيوان لا بد فيه من قوتى الاجتلاب والاجتناب ومبدأهما الشهوة والنفرة والحب والبغض فالقسم المطلوب هو المأمور به والقسم المرهوب هو المنهى عنه فأما ان تكون تلك الأمور متفقا عليها بين العقلاء بحيث لا يلتفت إلى الشواذ منهم الذين خرجوا عند الجمهور عن العقل وإما أن

لا تكون كذلك وما ليس كذلك فاما أن يكون متفقا عليه بين الأنبياء والمرسلين وإما أن يختص به أهل شريعة الاسلام فالقسم الأول الطاعات العقلية وليس الغرض بتسميتها عقلية إثبات كون العقل يحس ويقبح على الوجه المتنازع فيه بل الغرض ما اتفق عليه المسلمون وغيرهم من التحسين والتقبيح العقلي الذي هو جلب المنافع ودفع المضار وإنما الغرض اتفاق العقلاء على مدحها مثل الصدق والعدل وأداء الامانة والاحسان إلى الناس بالمال والمنافع ومثل العلم والعبادة المطلقة والورع المطلق والزهد المطلق مثل جنس التأله والعبادة والتسبيح والخشوع والنسك المطلق بحيث لا يمنع القدر المشترك أن يكون لأي معبود كان وبأي عبادة كانت فان هذا الجنس متفق عليه بين الآدميين ما منهم الا من يمدح جنس التأله مع كون بعضه فيه ما يكون صالحا حقا وبعضه فيه ما يكون فاسدا باطلا وكذلك الورع المشترك مثل الكف عن قتل النفس مطلقا وعن الزنا مطلقا وعن الظلم الخلق وكذلك الزهد المشترك مثل الامساك عن فضول الطعام واللباس وهذا القسم انما عبر أهل العقل باعتقاد حسنه ووجوبه لأن مصلحة دنياهم لا تتم إلا به وكذلك مصلحة دينهم سواء كان دينا صالحا أو فاسدا ثم هذه الطاعات والعبادات العقلية قسمان أحدهما ما هو نوع واحد لا يختلف أصلا كالعلم والصدق وهما تابعان للحق الموجود ومنها ما هو جنس تختلف أنواعه كالعدل وأداء الأمانة والصلاة والصيام والنسك والزهد والورع ونحو ذلك فانه قد يكون العدل في ملة وسياسة خلاف العدل عند آخرين كقسمة المواريث مثلا وهذه الأمور تابعة للحق المقصود لكن قد يقال الناس وإن اتفقوا على أن العلم يجب ان يكون مطابقا للمعلوم وأن الخبر مطابق للمخبر لكن هم مختلفون في المطابقة اختلافا كثيرا جدا فان منهم من يعد مطابقا علما وصدقا ما يعده الآخر مخالفا جهلا وكذبا لا سيما في الأمور الالهية فكذلك العدل هم متفقون على أنه يجب فيه التسوية بين المتماثلين لكن يختلفون في الاستواء والموافقة والتماثل فكل واحد من العلم والصدق والعدل لا بد فيه من موافقة ومماثلة واعتبار ومقايسة لكن يختلفون في ذلك فيقال هذا صحيح لكن الموافقة العلمية والصدقية هي بحسب وجود الشيء في نفسه وهوالحق الموجود فلا يقف على أمر وإرادة وأما الموافقة العدلية فبحسب ما يجب قصده وفعله وهذا يقف على القصد والأمر الذي قد يتنوع بحسب الأحوال ولهذا لم

تختلف الشرائع في جنس العلم والصدق كما اختلفت في جنس العدل وأما جنس العبادات كالصلاة والصيام والنسك والورع عن السيئات وما يتبع ذلك من زهد ونحو ذلك فهذا مختلف اختلافا كثيرا وإن كان يجمع جنس الصلاة التأله بالقلب والتعبد للمعبود ويجمع جنس الصوم الامساك عن الشهوات من الطعام والشراب والنكاح على اختلاف أنواع ذلك وكذلك أنواع النسك بحسب الأمكنة التي تقصد وما يفعل فيها وفي طريقها لكن تجتمع هذه الأنواع في جنس العبادة وهو تأله القلب بالحبة والتعظيم وجنس الزهادة وهو الاعراض عن الشهوات البدنية وزينة الحياة الدنيا وهما جنس نوعى الصلاة والصيام القسم الثانى الطاعات الملية من العبادات وسائر المأمور به والتحريمات مثل عبادة الله وحده لا شريك له بالاخلاص والتوكل والدعاء والخوف والرجاء وما يقترن بذلك من الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت وتحريم الشرك به وعبادة ما سواه وتحريم الايمان بالجبت وهو السحر والطاغوت وهو الأوثان ونحوذلك وهذا القسم هو الذي حضت عليه الرسل ووكدت أمره وهو أكبر المقاصد بالدعوة فان القسم الأول يظهر أمره ومنفعته بظاهر العقل وكأنه في الاعمال مثل العلوم البديهية والقسم الثالث تكملة وتتميم لهذا القسم الثاني فان الأول كالمقدمات والثالث كالمعقبات وأما الثاني فهو المقصود بخلق الناس كما قال تعالى ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّحِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [المناريات: ٥٦] وذلك لأن التعبد المطلق والتأله المطلق يدخل فيه الاشراك بجميع أنواعه كما عليه المشركون من سائر الأمم وكان التأله المطلق هو دين الصابئة ودين التتار نحوهم مثل الترك فأنهم كانوا يعبدون الله وحده تارة ويبنون له هيكلا يسمونه هيكل العله الأولى ويعبدون ما سواه تارة من الكواكب السبعة والثوابت وغيرها بخلاف المشركة الحضة فانهم لايعبدون الله وحده قط فلا يعبدونه إلا بالاشراك بغيره من شركائهم وشفعائهم والصابئون منهم يعبده مخلصا له الدين ومنهم من يشرك به والحنفاء كلهم يخلص له الدين، فلهذا صار الصابئون فيهم من يؤمن بالله واليوم الآخر ويعمل صالحا بخلاف المشركين والمجوس ولهذا كان رأس دين الاسلام الذي بعث به خاتم المرسلين كلمتان شهادة أن لا إله إلا الله تثبت التأله الحق الخالص وتنفى ما سواه من تأله المشركين أوتأله مطلق قد يدخل فيه تأله المشركين فأخرجت هذه الكلمة كل تأله ينافي

الملى من التأله المختص بالكفار أوالمطلق المشترك والكلمة الثانية شهادة أن محمدا رسول الله وهي توجب التأله الشرعي النبوي وتنفي ما كان من العقلي والملي والشرعي خارجا عنه القسم الثالث الطاعات الشرعية التي تختص بشريعة القرآن مثل خصائص الصلوات الخمس وخصائص صوم شهر رمضان وحج البيت العتيق وفرائض الزكوات وأحكام المعاملات والمناكحات ومقادير العقوبات ونحو ذلك من العبادات الشرعية وسائر ما يؤمر به من الشرعية وسائر ما ينهى عنه فصل إذا تبين ذلك فغالب الفقهاء إنما يتكلمون به في الطاعات الشرعية مع العقلية وغالب الصوفية إنما يتبعون الطاعات الملية مع العقلية وغالب المتفلسفة يقفون على الطاعات العقلية ولهذا كثر في المتفقهة من ينحرف عن طاعات القلب وعباداته من الاخلاص لله والتوكل عليه والحبة له والخشية له ونحو ذلك. وكثر في المتفقرة والمتصوفة من ينحرف عن الطاعات الشرعية فلا يبالون إذا حصل لهم توحيد القلب وتألهه أن يكون ما أوجبه الله من الصلوات وشرعه من أنواع القراءة والذكر والدعوات أن يتناولوا ما حرم الله من المطاعم وأن يتعبدوا بالعبادات البدعية من الرهبانية ونحوها ويعتاضوا بسماع المكاء والتصدية عن سماع القرآن وأن يقفوا مع الحقيقة القدرية معرضين عن الأمر والنهى فان كل ما خلقه الله فهو دال على وحدانيته وقائم بكلماته التامات التي لا يجاوزها بر ولا فاجر وصادر عن مشيئته النافذة ومدبر بقدرته الكاملة فقد يحصل للانسان تأله ملى فقط ولابد فيه من العقلى والملى وهوما جاءت به الرسل بحيث ينيب إلى الله ويحبه ويتوكل عليه ويعرض عن الدنيا لكن لا يقف عند المشروع من الأفعال الظاهرة فعلا وتركا وقد يحصل العكس بحيث يقف عند المشروع من الأفعال الظاهرة من غير أن يحصل لقلبه إنابة وتوكل ومحبة وقد يحصل التمسك بالواجبات العقلية من الصدق والعدل وأداء الامانة ونحو ذلك من غبر محافظة على الواجبات الملية والشرعية وهؤلاء الأقسام الثلاثة إذا كانوا مؤمنين مسلمين فقد شابوا الاسلام إما بيهودية وإما بنصرانية وإما بصابئية إذا كان ما انحرفوا اليه مبدلا منسوخا وإن كان أصله مشروعا فموسوية أو عيسوية (١).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۰ ص: ٦٢–٧٣.

### فان الله لم يعلق وعد الجنة الا باسم الايمان لم يعلقه باسم الإسلام

فان الله لم يعلق وعد الجنة الا باسم الايمان لم يعلقه باسم الإسلام مع إيجابه الاسلام واخباره أنه دينه الذي ارتضاه وأنه لا يقبل دينا غيره ومع هذا فما قال ان الجنة أعدت للمسلمين ولا قال وعد الله المسلمين بالجنة بل انما ذكر ذلك باسم الايمان كقوله ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [المتوبة: ٧٧] فهو يعلقها باسم الايمان المطلق أوالمقيد بالعمل الصالح كقوله ﴿مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾[البقرة: ٦٢] الآيات في هذا المعنى كثيرة فالوعد بالجنة والرحمة في الآخرة وبالسلامة من العذاب علق باسم الايمان المطلق والمقيد بالعمل الصالح ونحو ذلك وهذا كما تقدم أن المطلق يدخل فيه فعل ما أمر الله به ورسوله ولم يعلق باسم الإسلام فلو كان من اتى من الايمان بما يقدر عليه وعجز عن معرفة تفاصيله قد يسمى مسلما لا مؤمنا لكان من اهل الجنة وكانت الجنة يستحقها من يسمى مسلما وان لم يسم مؤمنا وليس الأمر كذلك بل الجنة لم تعلق الا باسم الايمان وهذا أيضًا مما إستدل به من قال إنه ليس كل مسلم من المؤمنين الموعودين بالجنة اذ لوكان الأمر كذلك لكان وعد الجنة معلقا باسم الإسلام كما علق بإسم الايمان وكما علق بإسم التقوى واسم البر في مثل قوله ﴿إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِ ظِلَالِ وَعُيُونٍ ﴾ [المرسلات: ٤١] وقوله ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَلَفِي نَعِيمٍ ﴾ [المطفِّفين: ٢٧] وباسم أولياء الله كقوله ﴿أَلَآ إِنَّ أَوْلِيـآءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ ۚ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴿ ۚ لَهُمُ ٱلْكُثْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ لَا نَبْدِيلَ لِكَامِنتِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [يونس: ٦٢ - ٦٤].

فلما لم يجر إسم الإسلام هذا الججرى علم أن مسماه ليس ملازما لمسمى الايمان كما يلازمه اسم البر والتقوى وأولياء الله وأن إسم الإسلام يتناول من هو من أهل الوعيد وان كان الله يثيبه على طاعته مثل أن يكون فى قلبه ايمان ونفاق يستحق به العذاب فهذا يعاقبه الله ولا يخلده فى النار لأن فى قلبه مثقال ذرة أوأكثر من مثقال ذرة من إيمان (۱).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ٣٤٧.

### أن الثواب لا يكون إلا لمن آمن وعمل صالحا

أن الإيمان إذا أطلق أدخل الله ورسوله فيه الأعمال المأمور بها وقد يقرن به الأعمال وذكرنا نظائر لذلك كثيرة وذلك لأن اصل الإيمان هو ما في القلب والأعمال الظاهرة لازمة لذلك لا يتصور وجود إيمان القلب الواجب مع عدم جميع أعمال الجوارح بل متى نقصت الأعمال الظاهرة كان لنقص الإيمان الذى في القلب فصار الإيمان متناولا للملزوم واللازم وإن كان أصله ما في القلب وحيث عطفت عليه الأعمال فإنه أريد أنه لا يكتفى بإيمان القلب بل لابد معه من الأعمال الصالحة ثم للناس في مثل هذا قولان منهم من يقول المعطوف دخل في المعطوف عليه أولا ثم ذكر بإسمه الخاص تخصيصاً له لئلا يظن أنه لم يدخل في الأول وقالوا هذا في كل ما عطف فيه خاص على عام كقوله ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا يَلَّهِ وَمَلَتِ كَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكُمْلَ ﴾ [البقرة: ٩٨] وقوله ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّ نَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ ۗ ﴾ [الأحزاب: ٧] وقوله ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيِلُواْ الصَّلِلِحَتِ وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّهِمْ ﴾[محمد: ٢] فخص الإيمان بما نزل على محمد بعد قوله ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [محمد: ٢] وهذه نزلت في الصحابة وغبرهم من المؤمنين وقوله ﴿حَنفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَاوَةِ ٱلْوُسْطَى وَقُومُواْ لِلَّهِ قَـنبتينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] وقوله ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ الزَّكُوةَ \* [البيّنة: ٥] والصلاة والزكاة من العبادة فقوله ﴿ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٧٧] كقوله ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ ﴾ [البينة: ٥] فإنه قصد أولا أن تكون العبادة لله وحده لا لغيره ثم أمر بالصلاة والزكاة ليعلم أنهما عبادتان واجبتان فلا يكتفي بمطلق العبادة الخالصة دونهما وكذلك يذكر الإيمان أولا لأنه الأصل الذي لابد منه ثم يذكر العمل الصالح فإنه أيضا من تمام الدين لابد منه فلا يظن الظان اكتفاءه بمجرد إيمان ليس معه العمل الصالح فعلى قول هؤلاء يقال الأعمال الصالحة المعطوفة على الإيمان دخلت في الإيمان وعطف عليه عطف الخاص على العام إما لذكره خصوصا بعد عموم وإما لكونه إذا عطف كان دليلا على

أنه لم يدخل في العام وقيل بل الأعمال في الأصل ليست من الإيمان فإن أصل الإيمان هوما في القلب ولكن هي لازمة له فمن لم يفعلها كان إيمانه منتفيا لأن إنتفاء اللازم يقتضى انتفاء الملزوم لكن صارت بعرف الشارع داخلة في إسم الإيمان إذا أطلق كما تقدم في كلام النبي فإذا عطفت عليه ذكرت لئلا يظن الظان أن مجرد إيمانه بدون الأعمال الصالحة اللازمة للإيمان يوجب الوعد فكان ذكرها تخصيصا وتنصيصا ليعلم أن الثواب الموعود به في الآخرة وهو الجنة بلا عذاب لا يكون إلا لمن آمن وعمل صالحا لا يكون لمن إدعى الإيمان ولم يعمل وقد بين سبحانه في غير موضع أن الصادق في قوله آمنت لابد أن يقوم بالواجب وحصر الإيمان في هؤلاء يدل على إنتفائه عمن سواهم (۱).

#### الصب المحب المشتاق

وكذلك يسمى المحب المشتاق الذى صار حبه أقوى من العلاقة صبا وحالة صبابة وهو رقة الشوق وحرارته والصب المحب المشتاق وذلك لانصباب قلبه إلى المحبوب كما ينصب الماء الجارى والماء ينصب من الجبل اى ينحدر فلما كان فى انحداره يتحرك حركة لا يرده شىء سميت حركة الصب صبابة وهذا يستعمل فى المحبة المحمودة والمذمومة ومنه الحديث ان أبا عبيدة رضى الله عنه لما أرسله النبى فى سرية بكى صبابة وشوقا إلى النبى والصبابة والصب متفقان فى الاشتقاق الاكبر والعرب تعاقب بين الحرف المعتل والحرف المضعف كما يقولون تقضى البازى وتقضض وصبا يصبو معناه مال وسمى الصبى صبيا لسرعة ميله قال الجوهرى والصبى أيضا من الشوق يقال منه تصابى وصبا يصبو صبوة وصبوا أى مال إلى الجهل والفتوة واصبته الجارية وقد يستعمل هذا فى الميل المحمود على قراءة من قرأ ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَذِينَ عَامَنُواْ وَالَذِينَ وبعضهم قد حمده الله تعالى (٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۲۰۶.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ٥ ص: ٥٧٣.

### لطائف لغوية

دين الإسلام الذي بعث الله به جميع الرسل وهو عبادة الله وحده لا شريك له فإن هذا دين الإسلام الذي لا يقبل الله من أحد من الأولين والآخرين دينا غيره فهذه الرسل وأممهم من نوح إلى الحواريين كلهم على الإسلام وكذلك كل من كان قبلنا من أهل السعادة فهو مؤمن قال تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَدَرَىٰ وَٱلصَّبِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٦٢] وفي الآية الأخرى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّدِئُونَ وَٱلنَّصَارَىٰ مَنْ ءَامَرَ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِر وَعَمِلَ صَالِحًا فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴾ [١١ائدة: ٦٩] فإن النصارى أفضل من الصابئين فلما قدموا عليهم نصب لفظ الصابئون ولكن الصابئون أقدم في الزمان فقدموا هاهنا لتقدم زمنهم ورفع اللفظ ليكون ذلك عطفا على الححل فإن المعطوف على الحل مرتبته التأخير ليشعر أنهم مؤخرون في المرتبة وإن قدموا في الزمن واللفظ وهو سبحانه ذكر في سورة الحج ملل العالم فقال ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّابِئِينَ وَالنَّصَدَىٰ وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيلًا ﴾ [الحج: ١٧] فأخبر أنه يفصل بين أهل الملل أجمعين ولم يذكرهم هنا ليتبين المحمود منهم في الآخرة وفي سورة البقرة والمائدة ذكر أربعة أصناف المسلمين والذين هادوا والنصارى والصابئين ثم قال ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَدَرَىٰ وَٱلصَّدِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجَرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾[البقرة: ٦٣] فدل على أن هذه الأربعة منهم من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحا وأولئك هم السعداء في الآخرة بخلاف من لم يكن من هؤلاء مؤمنا بالله واليوم الآخر وعمل صالحا وبخلاف من كان من الجوس والمشركين فهؤلاء كلهم لم يذكر منهم سعيد في الآخرة<sup>(١)</sup>.

(١) الصفدية ج: ٢ ص: ٣٠٤.

قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ وَالْمَيْوُ وَالْمَيْوِ وَالْمَيْوِ وَالْمَيْوِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْمَيْوِي قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ وَالْمَيْوِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْمَيْوِينَ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْمُومِ وَكَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦] لفظ الصلاح والفساد فاذا أطلق الصلاح تناول جميع الخير وكذلك الفساد يتناول جميع الشر وكذلك اسم المصلح والمفسد وقرن الصلاح والاصلاح بالايمان في مواضع كثيرة الشر وكذلك اسم المصلح والمفسد وقرن الصلاح والاصلاح بالايمان في مواضع كثيرة كقوله تعالى ﴿ وَالَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ﴾ [البقرة: ٢٨] ﴿ وَمَنْ مَامَنَ وَأَصَلَحَ فَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٨] ومعلوم أن الايمان أفضل الاصلاح وأفضل العمل الصالح كما جاء في الحديث الصحيح أنه قيل يا رسول الله أي الأعمال أفضل قال ايمان بالله (۱).

ويذكر لفظ المؤمنين مقرونا بالذين هادوا والنصارى والصابئين ثم يقول ﴿مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْرُنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦] فالمؤمنون في ابتداء الخطاب غير الثلاثة والايمان الآخر عمهم كما عمهم في قوله ﴿إِنَ ٱلّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ أُولَيّكَ هُرْ خَيْرُ ٱلْبَرِيّةِ ﴾ [البيئة: ٧] .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۷ ص: ۸٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۱٤.



### فان موجب العقد هو وإجب بالعقد

وقد كتبت فى قاعدة العهود والعقود القاعدة فى العهود الدينية فى القواعد المطلقة والقاعدة فى العقود الدنيوية فى القواعد الفقهية وفى كتاب النذر أيضا أن ما وجب بالشرع إن نذره العبد أوعاهد الله عليه أو بايع عليه الرسول أو الامام أو تحالف عليه جماعة فان هذه العهود والمواثيق تقتضي له وجوبا ثانيا غير الوجوب الثابت بمجرد الأمر الأول فتكون واجبة من وجهين بحيث يستحق تاركها من العقوبة ما يستحقه ناقض العهد والميثاق وما يستحقه عاصي الله ورسوله هذا هو التحقيق ومن قال من أصحاب احمد انه إذا نذر واجبا فهو بعد النذر كما كان قبل النذر بخلاف نذر المستحب فليس كما قال بل النذر إذا كان يوجب فعل المستحب فايجابه لفعل الواجب أولى وليس هذا من باب تحصيل الحاصل بل هما وجوبان من نوعين لكل نوع حكم غير حكم الآخر مثل الجدةإذا كانت أم أم وأم أب أب فان فيها شيئين كل منهما تستحق به السدس وكذلك من قال من أصحاب أحمد ان الشروط التي هي من مقتضى العقد لا يصح اشتراطها أو

قد تفسده حتى قال بعض أصحاب الشافعي إذا قال زوجتك على ما أمر الله به من امساك بمعروف أوتسريح باحسان كان النكاح فاسدا لأنه شرط فيه الطلاق فهذا كلام فاسد جدا فان العقود إنما وجبت موجباتها لايجاب المتعاقدين لها على أنفسهما ومطلق العقد له معنى مفهوم فاذا اطلق كانا قد أوجبا ما هو المفهوم منه فان موجب العقد هو واجب بالعقد كموجب النذر لم يوجبه الشارع ابتداء وإنما أوجب الوفاء بالعقود كما أوجب الوفاء بالنذر فاذا كان له موجب معلوم بلفظ مطلق أو يعرف المتعاقدان إيجابه بلفظ خاص كان هذا من باب عطف الخاص على العام فيكون قد أوجبه مرتين أو جعل له إيجابا خاصاً يستغنى به عن الايجاب العام وفي القرآن من هذا نظائر مثل قوله ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا يِلَّهِ وَمَلَتَهِ كَيْهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَمْلَ فَإِنَ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَنْفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٩٨] وقوله ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّ عَنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ [الأحزاب: ٧] ومثل قوله ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَلَوَتِ وَٱلصَّكَلَوةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] وقوله ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّبَيُّ قُل لِلْأَزْوَجِكَ وَبِنَائِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب: ٥٩] وقوله ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْفِ وَبَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْبَغَيُّ ﴾ [النحل: ٩٠] وقوله ﴿ أَلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِي تَنقِدِ > ﴿ [البقرة: ٢٧] فان الله أعلن عهد الله االذي امرهم به من بعد ما أخذ عليهم الميثاق بالوفاء به فاجتمع فيه الوجهان العهدي والميثاقي وفي القرآن من العهود والمواثيق على ما وجب بامر الله شيء كثير فمن ذلك قوله تعالى ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ وَرَفَعَنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ ﴾ [البقرة: ٦٣] الآية (١٠).

# لا ترتكبوا ما ارتكبت اليهود فتستحلوا محارم الله بأدنى الحيل

وقد عاتب الله من أسقط الواجبات واستحل الحرمات بالحيل والمخادعات كما ذكر في سورة ن وفي قصة اهل السبت وفي الحديث عن النبي الله قال لا ترتكبوا ما ارتكبت اليهود فتستحلوا محارم الله بأدني الحيل وقال أيوب السختياني يخادعون الله كما

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۰ ص: ۱۵۵–۱۵٦

يخادعون الصبيان لوأتوا الأمر على وجهه لكان أهون علي (١). أبقى الله سبحانه آثار المكذبين لنعتبر بها ونتعظ

قص الله علينا أخبار الأمم المكذبة للرسل وما صارت اليه عاقبتهم وأبقى آثارهم وديارهم عبرة لمن بعدهم وموعظة وكذلك مسخ من مسخ قرده وخنازير لمخالفتهم لأنبيائهم وكذلك من خسف به وأرسل عليه الحجارة من السماء وأغرقه في اليم وأرسل عليه الصيحة وأخذه بأنواع العقوبات وإنما ذلك بسبب مخالفتهم للرسل واعراضهم عما جاءوا به واتخاذهم أولياء من دونه وهذه سنته سبحانه فيمن خالف رسله وأعرض عما جاؤوا به واتبع غير سبيلهم ولهذا أبقى الله سبحانه آثار المكذبين لنعتبر بها ونتعظ لئلا نفعل كما فعلوا فيصيبنا ما أصابهم كما قال تعالى ﴿ إِنَّا مُنزِلُونَ عَلَىٓ أَهْلِ هَـٰذِهِ ٱلْقَرْيَةِ رِجُزًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴿ اللَّهِ وَلَقَد تَرَكَنَا مِنْهَآ ءَاكِةُ بِيَنَكَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٣٤ - ٣٥] وقال تعالى ﴿ ثُمَّ دَمَّرَنَا ٱلْآخَرِينَ ۞ وَإِنَّكُمْ لِنَمُرُونَ عَلَيْهِم مُّصْبِحِينَ ۞ وَبِٱلَّيْلِّ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾[الصافات: ١٣٦- ١٣٨] أي تمرون عليهم نهارا بالصباح وبالليل ثم قال ﴿أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٨] وقال تعالى في مدائن قوم لوط ﴿وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهُمْ حِجَارَةً مِّن سِجِيلٍ اللهِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَنتِ لِلْمُتَوَسِّمِينَ اللهِ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُقِيمٍ ﴾ [الحجر: ٧٤ - ٢٦] يعنى مدائنهم بطريق مقيم يراها المار بها وقال تعالى ﴿أَفَاكُرُ يُسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَـنْظُرُواْ كَيْفَ كَاكَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمَّ ﴾ [يوسف: ١٠٩] وهذا كثير في الكتاب العزيز يخبر الله سبحانه عن إهلاك المخالفين للرسل ونجاة اتباع المرسلين ولهذا يذكر سبحانه في سورة الشعراء قصة موسى وابراهيم ونوح وعاد وثمود ولوط وشعيب ويذكر لكل نبى إهلاكه لمكذبيهم والنجاة لهم ولأتباعهم ثم يختم القصة بقوله ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً ۖ وَمَاكَانَ أَكْثَرُهُم ثُؤْمِنِينَ (١٠) وَإِنَّ رَبَّكَ لَمُو ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الشعراء: ١٩٠ - ١٩١] فختم القصة باسمين من اسمائه تقتضيها تلك الصفة وهو العزيز الرحيم فانتقم من أعدائه بعزته وانجى رسله واتباعهم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۹ ص: ۳۳٦

برحمته<sup>(۱)</sup>.

هذا الوعيد المذكور فصار تحذيرا لغيره من أن يفعل مثل فعله قال تعالى ﴿ فَعَلْنَهَا نَكُلُلًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خُلُفَهَا ﴾ [البقرة: ٢٦] وقال تعالى عن فرعون ﴿فَجَعَلْنَهُمْ سَلَفًا وَمَا خُلُفَهَا ﴾ [البقرة: ٢٦] وقال تعالى ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ وَمَثَلًا لِلْآخِرِينَ ﴾ [النُّحرُف: ٥٦] وقال تعالى ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ﴾ [يوسف: ١١١] (٢).

### المعصية الثانية قد تكون عقوبة الأولى

والمعصية الثانية قد تكون عقوبة الأولى فتكون من سيئات الجزاء مع أنها من سيئات العمل قال النبي في الحديث المتفق على صحته عن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي في عليكم بالصدق فإن الصدق يهدي إلى البر والبر يهدي إلى الجنة ولا يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صدوقا وإياكم والكذب فإن الكذب يهدي إلى الفجور والفجور يهدي إلى النار ولا يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذابا وقد ذكر في غير موضع من القرآن ما يبين أن الحسنة الثانية قد تكون من عقوبة الأولى قال الثانية قد تكون من عقوبة الأولى قال تعلى في فيكنها نكلًا لِما بين يكر ما ومن عقوبة الأولى قال المنات النابية في في في في في المنات الم

### لطائف لغوية

﴿ فَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ، لَكُنتُم مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [البقرة: ٦٤] ورحمته اسم جامع لكل خير ودار الرحمة الخالصة هي الجنة (٤).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۹ ص: ۹۸.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ١٦ ص: ١٧١.

<sup>(</sup>٣) الحسنة والسيئة ج: ١ ص: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ج: ١٠ ص: ٦٥.



### شددوا فشدد الله عليهم

فان الذين قالوا الظاهر الذي لم يرد به ما يدل عليه ظاهره قد يؤخر بيانه احتجوا بقوله ﴿إِنَّ اللهِ كَأْمُ كُمْ أَن تَذْبَحُوا بَقَرَةً ﴾ [البقرة: ٢٧] وادعوا أنها كانت معينة واخر بيان التعيين وهذا خلاف ما استفاض عن السلف من الصحابة والتابعين لهم باحسان من أنهم أمروا ببقرة مطلقة فلوأخذوا بقرة من البقر فذبحوها أجزأ عنهم ولكن شددوا فشدد الله عليهم والآية نكرة في سياق الاثبات فهي مطلقة والقرآن يدل سياقه على أن الله ذمهم على السؤال بما هي ولو كان المأمور به معينا لما كانوا ملومين ثم ان مثل هذا لم يقع قط في أمر الله ورسوله أن يأمر عباده بشيء معين ويبهمه عليهم مرة بعد مرة ولا يذكره بصفات تختص به ابتداء واحتجوا بأن الله أخر بيان لفظ الصلاة والزكاة والحج وان هذه الالفاظ لها معان في اللغة بخلاف الشرع وهذا غلط فان الله انما أمرهم بالصلاة بعد أن عرفوا المأمور به وكذلك الصيام وكذلك الحج ولم يؤخر الله قط بيان شيء من هذه المأمورات ولبسط هذه المسألة موضع آخر (۱).

والحرمات لا تكون سببا محضا للإكرام والإحسان بل هي سبب للعقوبات إذا لم يتقوا الله تبارك وتعالى كما قال تعالى ﴿ فَيُظُلِّم مِن الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمَنا عَلَيْهِمْ طَيِبَتٍ أُصِلَتَ لَحُمْ ﴾ [النساء: ١٦٠] وقال تعالى ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمَناكُلَّ ذِى ظُفُرٍ ﴾ [الانعام: ١٤٦] إلى قوله تبارك وتعالى ﴿ ذَلِكَ جَزَيْنَهُم بِبَغْيِهِمْ ۖ ﴾ [الانعام: ١٤٦] وكذلك ما ذكره تعالى في قصة البقرة من كثرة سؤالهم وتوقفهم عن امتثال أمره كان سببا لزيادة الايجاب ومنه قوله تعالى ﴿ لاَ تَسْتَلُواْ عَنَ أَشْيَاءَ إِن تُبَدّ لَكُمْ تَسُؤُكُم ﴾ [المائدة: ١٠١] وحديث النبي إن أعظم المسلمين في المسلمين جرما من سأل عن شيء لم يحرم فحرم من أجل مسألته ولما سألوه عن الحج أفي كل عام قال لا ولو قلت نعم لوجب ولو وجب لم تطيقوه ذروني ما تركتم فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم فإذا نهيتم عن شيء فاجتنبوه وإذا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۷ ص: ۱۰۵.

أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم(١).

طريقة القرآن في بيان امكان المعاد

فالذي جاءت به السنة مطابق لما في القرآن في المستقبل أخبر تعالى بالقيامة والحسنات والجنة والنار ولم يخبر بأن العالم يعدم ويفنى بحيث لا يبقى شيء بل أخبر باستحالة العالم وأنها تستحيل أنواعا من الإستحالة لتعدد الأوقات وكذلك أخبر بإحياء الموتى وقيامهم من قبورهم في غير موضع وقرر سبحانه معاد الأبدان بأنواع من التقرير فتارة يخبر بوقوع إحياء الموتى كما أخبر بذلك في سورة البقرة في عدة مواضع في قوله فتارة يخبر بوقوع إحياء الموتى كما أخبر بذلك في سورة البقرة في عدة مواضع في ولا وإذ قَنَلْتُم نَفُسًا فَاذَرَهُ ثُم فِيها وَالله مُغرِجُ مَا كُنتُم تَكُنبُونَ ﴿ البقرة: ٢٧ - ٢٧] وذكر إحياء المسيح الموتى وذكر قصة أصحاب الكهف ونومهم ثلثمائة سنة وتسع سنين والنوم أخو الموت فهذه سبع مواضع ومنها إحياء الحيوان البهيم وإبقاء الطعام والشراب مائة سنة لم يتغير وذكر سبحانه إمكان ذلك بخلق الحيوان وهو الخلق الأول وبخلق النبات وهو نظيره وبخلق السموات والأرض قادر على أن يخلق مثلهم فالأول بيان للوقوع وهذا بيان للإمكان (٢٠).

وليس كل ما فرضه الذهن أمكن وجوده في الخارج وهذا الذي يسمى الامكان الذهني فان الامكان على وجهين ذهني وهوان يعرض الشيء على الذهن فلا يعلم امتناعه بل يقول يمكن هذا لا لعلمه بإمكانه بل لعد معلمه بامتناعه مع ان ذلك الشيء قد يكون ممتنعا في الخارج وخارجي وهو ان يعلم امكان الشيء في الخارج وهذا يكون بأن يعلم وجوده في الخارج أو وجود نظيره أو وجوده ما هو ابعد عن الوجود منه فاذا كان الابعد عن قبول الوجود موجودا ممكن الوجود فالأقرب إلى الوجود منه أولى وهذه طريقة القرآن في بيان امكان المعاد فقد بين ذلك بهذه الطريقة فتارة يخبر عمن اماتهم ثم احياهم كما اخبر عن قوم موسى الذين قالوا ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَنَ نُومَنَ لَكَ حَتَىٰ نَرَى اللّه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۳۲ ص: ۸۸.

<sup>(</sup>٢) الصفدية ج: ٢ ص: ٢٢٦.

جَهْرَةً فَأَخَذَتُكُمُ ٱلصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ١٠٠٠ ثُمَّ بِعَثْنَكُم مِن بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥ - ٥٦] وعن ﴿ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَــٰارِهِمْ وَهُمْ أُلُوكُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَخَيَنَهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٤٣] وعن ﴿ أَوْ كَأَلَّذِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَّةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى يُحْي ـ هَنذِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ فَأَمَاتَهُ ٱللَّهُ مِأْتَهُ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُۥ ﴾ [البقرة: ٢٥٩] وعن ابراهيم اذ قال ﴿رَبّ أَرِني كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَيُّ ﴾ [البقرة: ٢٦٠] القصة وكما أخبر عن المسيح أنه كان يحيى الموتى باذن الله وعن اصحاب الكهف أنهم بعثوا بعد ثلاثمائة سنة وتسع سنين وتارة يستدل على ذلك بالنشأة الأولى فان الاعادة اهون من الابتداء كما في قوله ﴿إِن كُنتُمُّ فِرَيِّ مِّنَ ٱلْبَعَثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ ﴾ [المحج: ٥] الآية وقوله ﴿قُلْ يُعْيِيهَا ٱلَّذِي ٓ أَنشَأَهَآ أَوَّلَ مَرَّةً ﴾ [يس: ٧٩] ﴿قُلِ ٱلَّذِى فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّوَّ ﴾ [الإسراء: ٥١] ﴿وَهُوَ الَّذِى يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ، وَهُوَ أَهْوَتُ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧] وتارة يستدل على ذلك بخلق السموات والارض فإن خلقهما اعظم من اعادة الانسان كما في قوله ﴿ أَوَلَمْ بَرَوَّا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْي بِخَلْقِهِنَّ بِقَدِرِ عَلَى آَن يُحَتِّى ٱلْمَوْتَى ﴾ [الأحقاف: ٣٣] وتارة يستدل على امكانه بخلق النبات كما في قوله ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يُرْسِلُ ٱلرِّيَحَ بُشِّرًا ﴾ [الأعراف: ٥٠] إلى قوله ﴿ كَذَالِكَ نُحْرُجُ ٱلْمَوْتَى ﴾ [الأعراف: ٥٧] فقد تبين ان ما عند أئمة النظار اهل الكلام والفلسفة من الدلائل العقلية على المطالب الالهية فقد جاء القرآن الكريم بما فيها من الحق وما هو ابلغ واكمل منها على احس وجه مع تنزهه عن الاغاليط الكثيرة الموجودة عند هؤلاء فان خطأهم فيها كثيرا جدا ولعل ضلالهم اكثر من هداهم وجهلهم أكثر من علمهم ولهذا قال ابو عبد الله الرازي في آخر عمره في كتابه اقسام الذات لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فما رأيتها تشفى عليلا ولا تروى غليلا ورأيت اقرب الطرق طريقة القرآن اقرأ في الاثبات ﴿الرَّحْنَنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾[طه: ٥] ﴿إِلَيْهِ يَضْعَدُ الْكَامِرُ الطَّيِّبُ ﴾[فاطر: ١٠] واقرأ في النفي ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِۦ شَيْ يُ ۗ ﴾[الشورى: ١١]﴿ يَعْلَمُ مَابَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَاخَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِۦ

عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠] ومن جرب مثل تجربتى عرف مثل معرفتى (١). من الخوارق الخارجة عن قوى النفوس إحياء الموتى

فمن الخوارق الخارجة عن قوى النفوس إحياء الموتى من الآدميين والبهائم وقد ذكر الله ذلك في غير موضع من كتابه فذكره في خمسة مواضع في سورة البقرة وقال تعالى ﴿ فَقُلْنَا اَضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُحِي الله الله الله الله عن أحياء الآدميين من بعد موتهم مرة بعد مرة ومن إحياء الحمار ومن إبقاء الطعام والشراب مائة عام لم يتغير ومن إبقاء النيام ثلاثمائة وتسع سنين ومن تمزيق الطيور الأربعة وجعلهن أربعة أجزاء على الجبال ثم أتيانهن سعيا لما دعاهن إبراهيم الخليل عليه السلام فيها أنواع من الاعتبار منها تثبيت المعجزات للأنبياء وأنها خارجة عن قوى النفس فإن الفلاسفة وسائر العقلاء متفقون على أن قوى النفوس لا تفعل مثل هذا بل ولا شيء من القوى المعروفة في العالم العلوي والسفلي الثاني أن في ذلك إثبات أن الله فاعل مختار يفعل بمشيئته وقدرته يحدث ما يشاء بحسب مشيئته وحكمته ( ).

فالله قد أخبر أنه أحيا من الموتى على يد موسى وغيره من أنبياء بني إسرائيل أعظم من أحياهم على يد المسيح (٣).

إذا سألت فاسئل الله وإذا استعنت فاستعن بالله

وتوحيد الله وإخلاص الدين له في عبادته وإستعانته في القرآن كثير جدا بل هو قلب الإيمان وأول الإسلام وآخره كما قال النبي المرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وقال إنى لأعلم كلمة لا يقولها عند الموت أحد إلا وجد روحه لها روحا وقال من كان آخر كلامه لا إله إلا الله وجبت له الجنة وهو قلب

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۹ ص: ۲۲۶ والرد على المنطقيين ج: ۱ ص: ۳۱۸– ۳۲۱ والجواب الصحيح ج: ٦ ص: ٤٠٥–٤٠٦.

<sup>(</sup>٢) الصفدية ج: ١ ص: ١٨٤.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح ج: ٤ ص: ١٩.

الدين والإيمان وسائر الأعمال كالجوارج له وقول النبى إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل أمرى ما نوى فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله فبين بهذا أن النية عمل هجرته إلى دنيا يصيبها أو إمرأة يتزوجها فهجرته إلى ما هاجر اليه فبين بهذا أن النية عمل القلب وهي أصل العمل وإخلاص الدين لله وعبادة الله وحده ومتابعة الرسول فيما جاء به هو شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله وهو دين الإسلام العام الذي بعث الله به جميع الرسل كما قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله على وَالمَّدَ بَعَثْ الله على الله ورسوله أعلم قال حقه عليهم أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا أتدرى ما حق الله على عباده قلت الله ورسوله أعلم قال حقه عليهم أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا أتدرى ما حق العباد على الله إذا فعلوا ذلك أن لا يعذبهم وقال لابن عباس إذا سألت فاسئل الله وإذا استعنت فاستعن بالله وقال تعالى ﴿قَالَ أَعُوذُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُهَالِينَ ﴾ وإذا استعنت فاستعن بالله وقال تعالى ﴿قَالَ أَعُوذُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُهالِينَ ﴾ وإذا استعنت فاستعن بالله وقال تعالى ﴿قَالَ أَعُوذُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ المُهالِينَ ﴾

إن الله سبحانه قد فرق بالقرآن وبالإيمان بين أمره الديني وخلقه الكوني

إن الله سبحانه قد فرق بالقرآن وبالإيمان بين أمره الدينى وخلقه الكونى فإن الله سبحانه خالق كل شيء ورب كل شيء ومليكه سواء في ذلك الذوات وصفاتها وأفعالها وما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن لا يخرج عن مشيئته شيء ولا يكون شيء الا بمشيئته وقد فرق الله في كتابه بين القسمين بين من قام بكلماته الكونيات وبين من اتبع كلماته الدينيات وذلك في أمره وإرادته وقضائه وحكمه وإذنه وبعثه وارساله فقال في الأمر الديني الشرعي وإذ قال مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ اللهَ يَأْمُنُهُمْ أَن تَذْبَعُوا بَقَرَةً الله البيت وبهذا الأمر الكوني القدري وإنَّ مَا أَمُرُهُ إِذَا آرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ السبعة في مسألة الأمر الشرعي هل هو مستلزم للإرادة الكونية أم المراحية وإن كان مستلزم للإرادة الكونية ألشرعية وإن كان مستلزم للإرادة الدينية الشرعية "كان في كان مستلزم اللإرادة الدينية الشرعية".

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱ ص: ۷۳.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۲ ص: ۲۱۱–۲۱۲.

# مدح الله وأثنى على من كان له عقل

قال تعالى ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِأَوْلِي النَّهِي ﴾ [طه: ٤٥] أي العقول وقال تعالى ﴿ مَلَ فِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

الناس يدركون بعقولهم الامور الدنيا فيعرفون ما يجلب لهم منفعة في الدنيا وما يجلب لهم مضرة وهذا من العقل الذي ميز به الانسان فانه يدرك من عواقب الافعال ما لا يدركه الحس ولفظ العقل في القران يتضمن ما يجلب به المنفعة وما يدفع به المضرة (٢).

# فالعقل إنما يسمى به العلم الذي يعمل به والعمل بالعلم

ان اسم العقل عند المسلمين وجمهور العقلاء إنما هو صفة وهو الذي يسمى عرضا قائما بالعاقل وعلى هذا دل القرآن في قوله تعالى ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٧٧] وقوله ﴿ أَفَكُمْ يَسِيرُوا فِي اللَّرْضِ فَتَكُونَ لَمُمُ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ [الحج: ٤٦] وقوله ﴿قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ الْلَايَتِ لَيَ اللَّهُ عَلَوْنَ بَهَا ﴾ [الحج: ٤٦] وقوله ﴿قَدْ بَيَّنَّا لَكُمُ الْلَايَتِ لَيَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۰ ص: ٤٣٧.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۸ ص: ۳۱۱.

# قسوة القلوب من ثمرات المعاصي

وقسوة القلوب من ثمرات المعاصي وقد وصف الله سبحانه بها اليهود في غير موضع فقال تعالى ﴿وَلَقَدْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَنَى بَنِ إِسْرَوِيلَ وَبَعَثَنَا مِنْهُمُ اَثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللّهُ إِنِي مَعَكُم لَيْ أَقَمْتُم الصّكَلَوة وَءَاتَيْتُمُ الزّكُوة وَءَامَنتُم بِرُسُلِي وَعَزَرِّتُمُوهُم وَقَالَ اللهُ إِنِي مَعَكُم لَيْ الْقَمْتُم الصّكَلَوة وَءَاتَيْتُمُ الزّكُوة وَءَامَنتُم بِرُسُلِي وَعَزَرِّتُمُوهُم وَأَقْرَضْتُم اللّه قَرْضًا حَسَنَا لَأَحْكَفِرَنَ عَنكُم سَيّاتِكُم وَلاَدْخِلنَكُم جَنّاتِ بَجَرِى مِن وَأَقْرَضْتُم اللّه قَرْضًا حَسَنَا لَأَخْصِم عَذَالِكَ مِنكُم فَقَدْ ضَلَ سَوَاءَ السّبِيلِ اللّه فَبِما نَقْضِهِم عَيْتُهُم لَا اللّهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن كَفَر بَعَدَذَلِك مِن اللهُ عَلَى خَالِمُ مَنْ اللهُ اللهُ عَلَى عَنْهُم وَاصَفَحَ وَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ مَن كل ما يكرهه الله المخذوا من هذه الصفات بنصيب يرى ذلك من له بصيرة فنعوذ بالله من كل ما يكرهه الله ورسوله ولهذا كان السلف يحذرون هذا فروى البخاري في صحيحه عن أبي الأسود قال المورة فدخل عليه ثلاثمائة رجل قد قرءوا القرآن فقال أنتم بعث أبو موسى إلى قراء البصرة فدخل عليه ثلاثمائة رجل قد قرءوا القرآن فقال أنتم بعث أبو موسى إلى قراء البصرة فدخل عليه ثلاثمائة رجل قد قرءوا القرآن فقال أنتم

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ج: ٩ ص: ٢٨٦.

خيار أهل البصرة وقراؤهم فاتلوه ولا يطولن عليكم الأمد فتقسوا قلوبكم كما قست قلوب من كان قبلكم وإنا كنا نقرأ سورة نشبهها في الطول والشدة ببراءة فأنسيتها غير أني حفظت منها لو كان لابن آدم واديان من ذهب لابتغى واديا ثالثا ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب وكنا نقرأ سورة كنا نشبهها بإحدى المسبحات فأنسيتها غير أنى حفظت منها ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢] فتكتب شهادة في أعناقكم فتسألون عنها يوم القيامة فحذر أبوموسى القراء أن يطول عليهم الأمد فتقسوا قلوبهم ثم لما كان نقض الميثاق يدخل فيه نقض ما عهد الله إليهم من الأمر والنهى وتحريف الكلم عن مواضعه وتبديل وتأويل كتاب الله أخبر ابن مسعود رضى الله عنه بما يشبه ذلك فروى الأعمش عن عمارة بن عمير عن الربيع بن أبي عميلة الفزاري حدثنا عبد الله حديثا ما سمعت حديثا هو أحسن منه إلا كتاب الله أورواية عن رسول الله ﷺ قال إن بني إسرائيل لما طال عليهم الأمد قست قلوبهم فاخترعوا كتابا من عند أنفسهم اشتهته قلوبهم واستحلته أنفسهم وكان الحق يحول بينهم وبين كثير من شهواتهم حتى نبذوا كتاب الله وراء ظهورهم كأنهم لا يعلمون فقالوا اعرضوا هذا الكتاب على بني إسرائيل فإن تابعوكم فاتركوهم وإن خالفوكم فاقتلوهم ثم قالوا لا بل أرسلوا إلى فلان رجل من علمائهم فاعرضوا عليه هذا الكتاب فإن تابعكم فلن يخالفكم أحد بعده وإن خالفكم فاقتلوه فلن يختلف عليكم بعده أحد فأرسلوا إليه فأخذ ورقة فكتب فيها كتاب الله ثم جعلها في قرن ثم علقها في عنقه ثم لبس عليها الثياب ثم أتاهم فعرضوا عليه الكتاب فقالوا أتؤمن بهذا فأوما إلى صدره فقال آمنت بهذا ومالي لا أومن بهذا يعنى الكتاب الذي في القرن فخلوا سبيله وكان له أصحاب يغشونه فلما مات نبشوه فوجدوا القرن ووجدوا فيه الكتاب فقالوا ألا ترون قوله آمنت بهذا ومالي لا أومن بهذا إنما عنى هذا الكتاب فاختلف بنو إسرائيل على بضع وسبعين ملة وخير مللهم أصحاب ذي القرن قال عبد الله وإن من بقى منكم سيرى منكرا وبحسب امرئ يرى منكرا لا يستطيع أن يغيره أن يعلم الله من قلبه أنه له كاره(١).

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط ج: ١ ص: ٩١

حال الظالم لنفسه الذي هو قاسى القلب لا يلين للسماع والذكر وهؤلاء فيهم شبه من اليهود قال الله تعالى ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَأْلِحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوةً وَإِنَّ مِنَ اليهود قال الله تعالى ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِى كَأْلِحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسُوةً وَإِنَّ مِنْ الْمَا يَهْ مِنْ الْمَا يَهُ مِنْ الْمَا يَهُ مِنْ الْمَا يَهُ مِنْ الْمَا يَهُ مِنْ الله وَمَا الله وَالله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَلَا يَكُونُوا كَالَذِينَ أُونُوا الله وَمَا الله وَالله وَمَا الله وَالله وَالله وَمَا الله والله وال

# ما من جماد إلا وهو مطيع لله خاشع له مسبح له

فإنه ما من جماد إلا وهو مطيع لله خاشع له مسبح له وقال في وصف الحجارة وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا مَهْمِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ هُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا مَهْمِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ هُ وَإِنْ مِنْهَا لَمَا اللهِ يفهمها يَهْمِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ هُ اللهِ يفهمها يَهْمِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ هُ الله يفهمها ويلهمها فتخشى بإلهامه قال ومذهب أهل السنة أن لله علما في الجمادات وسائر الحيوانات سوى العقلاء لا يقف عليه غيره ولها صلاة وتسبيح وخشية كما قال عز وجل وإن مِن شَيْءٍ إلا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ ﴿ الإسراء: ٤٤] وقال تعالى ﴿ وَالطَّلْمُ صَنَفْتَ لِكُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلانَهُ وَحِل وَإِن مِن شَيْءٍ إلّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ ﴾ [الإسراء: ٤٤] وقال تعالى ﴿ وَالطَّلْمُ صَنَفْتُ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلانَهُ وَكُلُ وَاللّهَ مُن فِي اللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَى وَمَن فِي اللّهُ وَاللّهُ مُن فِي اللّهُ وَاللّهُ اللهُ ويكل وَاللّهُ عَلى وَمَن فِي اللّهُ ويكل وَاللّهُ عَلَى الله تعالى وذكر الحديث الصحيح عن جابر بن سمرة عن النبي على قال إني علمه إلى الله تعالى وذكر الحديث الصحيح عن جابر بن سمرة عن النبي على قال إني المحديث حنين المجذع وطرقه صحاح مشهورة وروى عن السدي (٢).

ان الله سبحانه وتعالى قد جعل في الجمادات قوى تفعل وقد أضاف الفعل إليها فإذا كان تبارك وتعالى قد جعل في الجمادات قوى تفعل وقد أضاف الفعل إليها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۱۱ ص: ۱۶

<sup>(</sup>٢) رسالة في قنوت الأشياء ج: ١ ص:٤٠ - ٤٢.

ولم يمنع ذلك أن يكون خالقا لأفعالها فلأن لا يمنع إضافة الفعل إلى الحيوان وإن كان الله خالقه بطريق الأولى فإن القدرية لا تنازع في أن الله خالق ما في الجمادات من القوى والحركات وقد أخبر الله أن الأرض تنبت وأن السحاب يحمل الماء كما قال تعالى ﴿ فَٱلْحَيْمِاتِ وِقْرًا ﴾ [المداريات: ٢] والريح تنقل السحاب كما قال تعالى ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِعِ يُرْسِلُ ٱلرِّيَحَ بُشُرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ أَ حَتَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالًا سُقْنَهُ لِبَلَدِ مَّيّتِ ﴿ [الأعراف: ٥٥] وأخبر أن الريح تدمر كل شيء وأخبر أن الماء طغى بقوله تعالى ﴿إِنَّا لَمَا طَغَا ٱلْمَآءُ حَمَلْنَكُمْ فِ لَلْمَارِيَةِ ﴾ [الحاقة: ١١] بل قد أخبر بما هو أبلغ من ذلك من سجود هذه الأشياء وتسبيحها كما في قوله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ أَتَ ٱللَّهَ يَسَجُدُ لَهُۥ مَن فِي ٱلسَّمَٰوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ۗ وَالنُّجُومُ وَالْجَبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَاتُ وَكَثِيرٌ مَنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ ﴾ [العج: ١٨] وهذا التفصيل يمنع حمل ذلك على أن المراد كونها مخلوقة دالة على الخالق وأن المراد شهادتها بلسان الحال فإن هذا عام لجميع الناس وقد قال تعالى ﴿يَجِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُۥ وَٱلطَّيْرَ ۗ وَأَلَنَّا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴾[سبأ: ١٠] وقال ﴿إِنَّا سَخَرَّنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ, يُسَبِّحْنَ بِٱلْعَشيّ وَٱلْإِشْرَاقِ ﴿ وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَهُ وَأَوَّابٌ ﴾ [ص: ١٨ - ١٩] فأخبر أن الجبال تؤوب معه والطبر وأخبر أنه سخرها تسبح وقال ﴿ أَلَمُ نَدَرَ أَنَّ اللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَنَّفَاتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَانَهُ وَتَسَبِيحَهُ ﴾ [النور: ٤١] وقال تعالى ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بَحَدِهِ وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُمَّ ﴾ [الإسراء: ٤٤] وقال ﴿ وَيِلْهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم بٱلْفُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ ﴾ [الرعد: ١٥] وقال ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِّنُ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ۚ وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنَفَجُّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآءُ ۚ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ۷٤]

# لطائف لغوية

يقال قد إشتبه علينا هذا كقول بني إسرائيل ﴿إِنَّ ٱلْبَقَرَ تَشَنِّهُ عَلَيْنَا ﴾ [البقرة: ٧٠]

<sup>(</sup>١) منهاج السنة النبوية ج: ٣ ص: ٢٤٥.

وإن كان في نفسه متميزا منفصلا بعضه عن بعض (١).

قال تعالى ﴿ وَلَا تَسْقِي ٱلْمَرْثَ ﴾ [البقرة: ٧١] سمى الأرض المزروعة حرثا (٢).

قال تعالى ﴿ فَالِ هَنَوُلاَ مِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٧٨] وقيل معناه فقهوه بعد أن كادوا لا يفقهونه كقوله ﴿ فَذَ بَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [البقرة: ٧١] فالمنفي بها مثني (٣).

وقد ذم الله قسوة القلوب المنافية للخشوع في غير موضع فقال تعالى ﴿ ثُمَّ قَسَتُ فَالُوبُكُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسَوَةً ﴾ [البقرة: ٤٧] قال الزجاج قست في اللغة غلظت ويبست وعسيت فقسوة القلب ذهاب اللين والرحمة والخشوع منه والقاسي والعاسي الشديد الصلابة وقال ابن قتيبة قست وعست وعتت أي يبست وقوة القلب المحمودة غير قسوته المذمومة فانه ينبغي أن يكون قويا من غير عنف ولينا من غير ضعف وفي الأثر القلوب آنية الله في أرضه فأحبها إلى الله أصلبها وارقها وأصفاها وهذا كاليد فانها قوية لينة بخلاف ما يقسو من العقب فانه يابس لا لين فيه وان كان فيه قوة (٤٠).

قوله تعالى ﴿ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا رُكُمُ ﴾ [البقرة: ٢٥] فيقال النهر كالقرية والميزاب كما يستعمل لفظ القرية تارة في السكان في مثل قوله ﴿ وَسَّئِلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا ﴾ [يوسف: ٨٦] وتارة في المساكن ونحو ذلك يراد به الحال ويراد به المحل فاذا قيل حفر النهر أريد به الحال واذا قيل جرى النهر أريد به الحال (٥٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۱۷ ص: ۳۹۰.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۲۹ ص: ۱۲٤.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة النبوية ج: ٥ ص: ١٤١.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ج: ٧ ص: ٣٠.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي ج: ٢٠ ص: ٤٦٤.

# الفهرس حسب المواضيع

| رقم    |                                                                       |              |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|--------------|
| الصفحة | اسم الموضوع                                                           |              |
|        | المقدمة                                                               | -1           |
|        | مقدمة سورة البقرة                                                     | -7           |
|        | سورة البقرة هي سنام القرآن                                            | -٣           |
|        | اشتملت سورة البقرة على تقرير أصول العلم وقواعد الدين                  | - ٤          |
|        | يقرر الله أصل الإيمان توحيد الله بعبادته وحده لا شريك له              |              |
|        | والإيمان برسله في سورة البقرة                                         | -0           |
|        | الشريعة الكاملة تجمع العدل والفضل كما في آخر سورة البقرة              | ٦-           |
|        | بين الله في سورة البقرة أصل الدعوة في القرآن                          | <b>-V</b>    |
|        | الآيات (١ – ٥) سورة البقرة                                            | <b>- \</b>   |
|        | أسماء الحروف (فواتح السور)                                            | <b>– 9</b>   |
|        | افتحت بالايمان الجامع وختمها بالايمان الجامع ووسطها بالايمان الجامع   | -1•          |
|        | ذكر الله في أول سورة البقرة الأصناف الثلاثة للناس                     | -11          |
|        | عامة السور المدنية يذكر فيها المنافقين                                | -17          |
|        | ﴿ ذَلِكَ ٱلۡكِتَابُ لَارَیْبُ فِیهِ هُدَى لِلْمُنَقِینَ ﴾ [البقرة: ٢] | -14          |
|        | لطيفة ﴿ هُدَى يَسْتَقِينَ ﴾ [البقرة: ٢]                               | ۱٤ -         |
|        | يحذر من يقبل و ينتفع بالعلم من عمل به                                 | -10          |
|        | من عمل بما علم ورثه الله علم ما لم يعلم                               | - <b>1</b> 7 |
|        | ان قراءة القرآن على الوجه المأمور به تورث القلب الايمان               |              |
|        | العظيم وتزيده يقينا وطمأنينة وشفاء                                    | -17          |
|        | معرفة ما جاء به الرسول و ما أراده بألفاظ القرآن و الحديث هو           |              |
|        | أصل العلم والإيمان والسعادة والنجاة                                   | -11          |
|        | فأن التعليم والتذكير والإنذار والهدى ونحو ذلك له فاعل وله قابل        | -19          |

رقم الصفحة

- ٢- يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ
- ٢١ فالمعنى في كونه غيبا هو انتفاء شهود ناله
- - ٣٢ ﴿ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ [البقرة: ٣]
- ٢٤\_ إقامة الصلاة تتضمن إتمامها بحسب الإمكان
  - ٧٥ ﴿ وَمُمَّا رَزَقُنَّهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣]
  - ٢٦ هذه صدقة الأنبياء و ورثتهم العلماء
- الرزق يراد به ما أباحه الله تعالى للعبد و ملكه إياه و يراد به ۲۷-مايتغذي به العبد
- إذا الرجل قطع الطريق و سرق أو أكل الحرام و نحو ذلك هل هو ٢٨ رزقه الذي ضمنه الله تعإلى له أم لا أفتونا مأجورين؟
  - ٧٩ ﴿ وَٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ مِمَا أَنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنزِلَ مِن قِلْكِ وَإِلَّهُ خِزَةِ هُمْ يُوقِؤُنَ ﴾[البقرة: ٤]
    - ٣٠ أصل الإيان الايان بما أنزله
    - ٣١ عامة الأسماء يتنوع مسماها بالاطلاق والتقييد
- ﴿ وَبَا لَكِنَوَ هُمْ يُوقِئُنَ ﴾ [البقرة: ٤] فاليقين طمأنينة القلب واستقرار ٣٢ العلم فيه
- النفس لها هوى غالب قاهر لا يصرفه مجرد الظن و إنما يصرفه -سس-العلم بأن العذاب واقع
  - ٣٤\_ صفات الأتقياء والسعداء
- قال إبن عباس تكفل الله لمن قرأ القرآن وعمل بما فيه أن لا يضل ٣٥-في الدنيا ولا يشقى في الآخرة
- قال طلق بن حبيب التقوى ان تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجو ٣٦– ثواب الله وان تترك معصية الله على نور من الله تخاف عذاب الله ٢٥

|     | ٢ | عه | ) | ) |   |  |
|-----|---|----|---|---|---|--|
| ٠., |   | •  |   | _ | ٠ |  |

- ٣٧ ﴿ فُولَتِكَ عَلَىٰ هُدَى مِن رَبِهِم ۗ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [البقرة: ٥]
  - ٣٨ الايات (٦-٧) سورة البقرة
- قال أبو الدرداء لا تهلك أمة حتى يتبعوا أهواءهم ويتركوا ما -٣٩ جاءتهم به أنبياؤهم من البينات
  - . ٤- صاحب العلم القلب وحجته سائر الأعضاء
- الكافر المصر على كفره أن الإنذار لا ينفعه للحجب التي على -٤١ قلبه و سمعه و بصره
  - ٤٢ لطائف لغوية
- ليس كل من أظهر الإسلام يكون مؤمنا في الباطن فان الظاهر ٤٣ لابد له من باطن يحققه
  - ٤٤ الايات (٨- ١٢) سورة البقرة
  - ه ٤ أصلى الإيمان هما الإيمان بالله وباليوم الآخر التوحيد والمعاد
    - ٤٦ ان جنس فعل المأمور به أعظم من جنس ترك المنهى عنه
  - ٤٧ ان من جملة أفعالهم أسرار خلاف ما يظهرون وهم يرون هذا صلاحا
    - ٨٤ في الحديث أساس النفاق الذي يبني عليه الكذب
- اصل الشرك في المشركين الذين فرقوا دينهم إنما هو إتخاذ أنداد ٤٩ يجبونهم كحب الله
  - ٠٥- التقية هي شعار النفاق
  - ٥١ والمنافق عمله حابط في الآخرة
  - ٥٢ أنه لم يثبت المدح الاعلى ايمان معه العمل لا على ايمان خال عن عمل
  - ٥٣ ان المرض والنفاق في القلب يوجب الريب في الأنباء الصادقة
- والله سبحانه جعل مما يعاقب به الناس على الذنوب سلب الهدى
  - ٤٥-و العلم النافع

|   | ( | عة | ) | ) |   |  |
|---|---|----|---|---|---|--|
| , |   | •  |   | _ | ٠ |  |

- ٥٥ فمن عمل بما علم أورثه الله علم ما لم يعلم
  - ٥٦ مرض القلوب وتزكيتها
- النفاق يتبعض والكفر يتبعض ويزيد وينقص كما ان الايمان ٥٧-يتبعض ويزيد وينقص
  - ٥٨ ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ [محمد: ٣٠]
  - ٩٥ اصل الصلاح التوحيد والإيمان وأصل الفساد الشرك والكفر
    - -a. الايات(١٣-١٥) سورة البقرة
- الذام للصحابة و أهل الحديث والسنة جاهلا ظالما فيه شعبة نفاق
  - إذا كان مؤمنا
- قال أبو ذريا رسول الله أو للإنس شياطين قال نعم شر من -٦٢ شياطين الجن
- ٦٣ ذم من يتولى الكفار من أهل الكتاب قبلنا وبين أن ذلك ينافى الايمان
- - ٦٥ الجزاء من جنس العمل
  - -77 قال أصحاب محمد ﷺ كل من عمل سوءا فهو جاهل
    - ٦٧\_ لطائف لغوية
    - ٦٨ الآيات (١٧ -٢٠) سورة البقرة
  - ٦٩ أن المنافقين يفقدون النور الذي كان المؤمنون يمشون به
    - ٠٧- التقسيم في المثلين لتنوع الاشخاص ولتنوع أحوالهم
      - ٧١ وأصل صلاح القلب هو حياته واستنارته
      - ٧٢ ضرب الأمثال للتصوير تارة وللتصديق أخرى
- أن العلم الحقيقي الراسخ في القلب يمتنع أن يصدر معه ما يخالفه ٧٣-من قول أو فعل

البصر والسمع هما الأصل في العلم بالمعلومات التي يمتاز بها -٧٤ الانسان عن البهائم

قال الحسن البصرى ليس الإيمان بالتمنى ولا بالتحلى ولكن ما ٧٥ – وقر في القلب وصدقه العمل

٧٦ ﴿ فَإِنَّهَ الْا تَعْمَى ٱلْأَبْصُدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴾[الحج: ٤٦]

٧٧ وهو سبحانه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن

٧٨- لطائف لغوية

٩ الايات(٢١-٢٤)سورة البقرة

• ٨٠ بعد تقسيم الخلق قرر أصول الدين

٨١ عبادة الله بمعرفته ومحبته هو أصل الدعوة في القرآن

٨٢ دلائل الربوبية

٨٣ ففاتحة دعوة الرسل الأمر بالعبادة

العبادة هي اسم جامع لكل ما يجبه الله ويرضاه من الأقوال -٨٤ والأعمال الباطنة والظاهرة

٨٥ والعبادة تتضمن كمال الحب ونهايته وكمال الذل ونهايته

٨٦ - ﴿لَعَلَكُمْ تَتَّقُونَ ﴾[البقرة: ٢١]

٨٧ لطائف لغوية

٨٨ - ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَهِهِ عِنَ ٱلثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴿ [البقرة: ٢٧]

٨٩ ﴿ فَكَلا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا ﴾ [البقرة: ٢٧]

• ٩ - النبي ﷺ نهى أمته عن دقيق الشرك وجليلة

٩١ - الشرك بالله أعظم ذنب عصى الله به

﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ - وَادْعُواْ ٩٢ -شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَلِدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣]

- ٩٣ \_ آيات التحدي
- ٩٤ علينا أن نؤمن له ونؤمن بما جاء به
- فكمال المخلوق فى تحقيق عبوديته لله وكلما ازداد العبد تحقيقا ه٩-للعبودية ازداد كماله
  - ٩٦ ﴿ وَٱلْعَاقِبَةُ لِلنَّقُوكِ ﴾ [طه: ١٣٢]
  - ٩٧ العذاب انما اعد للكافرين فان جهنم لهم خلقت
    - ٩٨ الآية (٢٥)سورة البقرة
  - 99 ﴿ وَبَثِر الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا الصَّكِلِحَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٥]
- أن الثواب الموعود به في الآخرة وهو الجنة بلا عذاب لا يكون
  - -۱۰۰ لا لمن آمن وعمل صالحا
  - ١٠١ فالهدى كمال العلم ودين الحق كمال العمل
    - ١٠٢ الجنة لم تعلق الا باسم الايمان
  - السجدة: ١٧] ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ ﴾ [السجدة: ١٧]
  - ١٠٤ قال ابن عباس ليس في الدنيا مما في الجنة الا الأسماء
    - ١٠٥ لطائف لغوية
    - ١٠٦ الايات (٢٦-٢٧) سورة البقرة
  - ١٠٧ ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيِ ٤ أَن يَضْرِبَ مَشَكًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾[البقرة: ٢٦]
  - ١٠٨ والله سبحانه ضرب الأمثال للناس في كتابه لما في ذلك من البيان
    - ١٠٩ إن الايمان بالقدر من تمام التوحيد
- الإلتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد ومحو الأسباب نقص في
  - ١١٠ العقل و الإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع
- قال إبن عباس تكفل الله لمن قرأ القرآن وعمل بما فيه أن لا يضل -١١١ في الدنيا ولا يشقى في الآخرة

|   | رهم  |   |
|---|------|---|
| 7 | -201 | 1 |

- الفاسقون ضلوا به بسبب تحريفهم الكلم عن مواضعه و تأويله ۱۱۲ على غير ما أراد الله فتمسكوا بمتشابهه و أعرضوا عن محكمه
  - 11٣ يخبر الله تعالى أنه يحدث الحوادث بالأسباب
  - ١١٤ ان حصول المطلوب متوقف على فعل الفاعل و قبول القابل
    - ١١٥- فصاحب البدعة يبقى صاحب هوى يعمل لهواه لا ديانة
- الاشتراك بين بني آدم تارة يثبت بفعلهم وهو التعاقد على ما فيه ١١٦-خيرهم وتارة يثبت بفعل الله تعإلى
- أن ما وجب بالشرع إن نذره العبد أو عاهد الله عليه الخ تكون -١١٧ واجبة من وجهين
  - ١١٨ العهود والأرحام هما جماع الأسباب التي بين بني آدم
    - ١١٩ الايات (٢٨ ٢٩) سورة البقرة
- فالحياة نعمة وإدراك اللذات نعمة وأما الإيمان فهو أعظم النعم -١٢٠ وبه تتم النعم
  - ١٢١ ﴿ قَالُواْ رَبَّنَآ أَمَّتَنَا ٱثْنَايُنِ وَأَحْيَلْتَنَا ٱثْنَاتِهِ ﴾ [غافر: ١١]
- الرد على الجهمية الذين أنكروا حكمة الله و رحمته و قالوا ليس ١٢٢ في القرآن لام كي لا في خلقه و لا في أمره
- أن القرآن لم يخبر بفناء العالم في المستقبل قط كما لم يخبر بأن الله ١٢٣ خلق السموات والأرض من غير شيء
- فنفي الحكم بالاستحباب لانتفاء دليل معين من غير تأمل باقي -١٣٤ الأدلة خطأ عظيم
- الأصل في جميع الأعيان الموجودة على اختلاف أصنافها وتباين ١٢٥-أوصافها أن تكون حلالا
- قال الامام مالك الإستواء غير مجهول والكيف غير معقول ١٢٦ والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة

قال النبي ﷺ كان الله ولم يكن شيء قبله وكان عرشه على الماء ١٢٧-وكتب في الذكر كل شيء وخلق السموات والأرض

١٢٨- لطائف لغوية

١٢٩ - الايات (٣٠ - ٣٩) سورة البقرة

١٣٠ المراد بخليفة

١٣١ \_ في الخلافة والسلطان وكيفية كونه ظل الله في الأرض

١٣٢ ـ فأصل الصلاح التوحيد والإيمان وأصل الفساد الشرك والكفر

عن النبي ﷺ أنه قال ذروني ماتركتكم فإنما هلك من كان قبلكم - ١٣٣ - بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم

شرع من العقوبات في الدنيا ما يمنع الفساد والعدوان وقتل -١٣٤ النفس يحرم إلا بنفس أو فساد

وهو سبحانه خلق الانسان و خلق نفسه متحركة بالطبع حركة -۱۳۵ ۱۳۵ لابد فيها من الشر لحكمة بالغة

التسبيح قرين التحميد وسبحان الله وبحمده إثبات تنزيهه - ١٣٦ - وتعظيمه وإلهيته

١٣٧ - فعبادة المخلوقات وتسبيحها هو من جهة إلاهيته سبحانه وتعإلى

المؤقت بظرف معين لا يكون قديما أزليا وانما فيه توقيت بعض ١٣٨-أقوال الرب بوقت معين

علم الله و قدرته و حكمته و رحمته في غاية الكمال الذي لا - ١٣٩ يتصور زيادة عليها

١٤٠ علم الله من لوازم نفسه

ا ١٤١ - ﴿ إِنَّاكُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩]

١٤٢ - ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]

- ١٤٣ الالفاظ والاسماء يراد بها المعاني والمسميات
- ١٤٤ أن الله ألهم النوع الانساني أن يعبر عما يريده ويتصوره بلفظه
  - ١٤٥ أن الله سبحانه علم آدم أسماء كل شئ
    - ١٤٦ معرفة حدود الاسماء واجبة
  - ۱٤٧ التسبيح يقتضي تنزيهه و تحميده و تكبيره و توحيده
- ١٤٨ فنفى أن يعلم أحد شيئا من علمه إلا بمشيئته ليس إلا أنه منفرد بالتعليم
  - ١٤٩ آدم وغيره من الأنبياء والأولياء أفضل من جميع الملائكة
    - ١٥٠ إن أكبر الكبائر الكفر والكبر
      - ١٥١ الكفر يحبط العمل
- الممتنع عن التزام مباني الاسلام الخمس استكبارا أو حسدا
- ١٥٢ للرسول أو عصبية لدينه أو بغضا لما جاء به الرسول فهذا أيضا كافر بالاتفاق
  - ١٥٣ الجنة التي اسكنها آدم وزوجته هي جنة الخلد
- أن من الذنوب ما يكون سببا لخفاء العلم النافع أو بعضه و ١٥٤– لاشتباه الحق بالباطل تقع الفتن
  - ٥٥١ ابتلى الله الأنبياء بالذنوب رفعا لدرجاتهم بالتوبة
  - ١٥٦ والمؤمن يبتلى بوسأوس الشيطان وبوسأوس الكفر
    - ١٥٧ الأعمال هي سبب في الثو اب و العقاب
    - ١٥٨ جميع الذنوب تدخل في ظلم العبد نفسه
  - ١٥٩ إن الذنوب مطلقا من جميع المؤمنين هي سبب العذاب
    - ١٦٠ أن الله سبحانه يرفع عبده بالتوبة
      - ١٦١ خير الخاطئين التوابون
- ١٦٢- أن الانبياء معصومون فيما يبلغونه عن الله و دل القرآن على توبة

الأنبياء من ذنوبهم واستغفارهم

١٦٣ - أن آدم قد تاب الله عليه قبل أن ينزل إلى الأرض

الرد على تفسير الرافضي (٣) قوله تعالى ﴿فَنَلَقَّى ءَادَمُ مِن زَيِّهِ عَكَلِمَنَتٍ - ١٦٤

فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ٣٧]

ولم يعذر الله أحدا قط بالقدر (فمن تاب اشبه اباه آدم ومن اصر ١٦٥-واحتج بالقدر اشبه ابليس)

١٦٦ حير الخلق الذين يصبرون على المصائب ويستغفرون

١٦٧ - والناس الذين ضلوا في القدر على ثلاثة أصناف

١٦٨ - فان الرسل جميعهم أمروا بالتوحيد

١٦٩ - النعيم التام هو في الدين الحق

١٧٠ محركات القلوب

﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ وَحَاقَ ١٧١ - بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عَيْتَمُّ زِءُونَ ﴾ [غافر: ٨٣]

١٧٢ ـ فإن انتفاء الخوف علة تقتضى انتفاء ما يخافه

۱۷۳ الحزن فلم يأمر الله به ولا رسوله بل قد نهى عنه

١٧٤ لطائف لغوية

١٧٥ الايات (٤٠ – ٤٧) سورة البقرة

١٧٦ ليس في القرآن آية واحدة تدل على اختصاص رسالته بالعرب

١٧٧ – المسلمون عند شروطهم إلا شرطا أحل حراما أو حرم حلالا

١٧٨ - فلا يزول فقر العبد وفاقته إلا بالتوحيد

١٧٩ - تحقيق التوحيد

١٨٠ فكمال المخلوق في تحقيق عبوديته لله

رقم الصفحة

#### اسم الموضوع

١٨١ لو صححت لم تخف احدا

١٨٢ – من التمس رضي الله بسخط الناس رضي الله عنه وأرضى عنه الناس

أن النية عمل القلب وهي أصل العمل وإخلاص الدين لله - ١٨٣ وعبادة الله وحده ومتابعة الرسول ﷺ

﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ ١٨٤ -عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]

١٨٥ - البدعة تشتمل على حق وباطل

١٨٦ جاء في الحديث ما ابتدع قوم بدعة الا تركوا من السنة مثلها

والبدع التي يعارض بها الكتاب والسنة لا بد أن تشمل على لبس ١٨٧-حق بباطل وكتمان حق

١٨٨ - أهل البدع أهل الشبهات

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَكْعُونَ مِن دُونِهِ ـ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَكْعُونَ مِن دُونِهِ ـ هُوَ المَامِـ اللهِ اللهِ المعج: ٦٢]

١٩٠ الصلاة لها شأن انفردت به على سائر الأعمال

١٩١ - وأمر الصلاة أعظم من ان يحاط به

١٩٢ - تعظيمه تعالى للصلاة في كتابه فوق جميع العبادات

١٩٣ - قرن مع الصلاة الزكاة

١٩٤ \_ إقامة الصلاة

١٩٥ – أن الصلاة مقدرة محددة موقوتة

١٩٦ حكم إقامة الصلوات الخمس في المساجد

١٩٧ - خص الركوع بالذكر

١٩٨- الرد على تفسير الرافضي(١) لقوله تعالى ﴿وَأَزَكَعُواْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾

[البقرة: ٤٣]

١٩٩ أن الشارع لم ينقل الأسماء ولم يغيرها ولكن استعملها مقيدة لا مطلقة

٠٠٠ فمن عرف الحق ولم يعمل به أشبه اليهود

٢٠١ ولفظ العقل في القران يتضمن ما يجلب به المنفعة وما يدفع به المضرة

٢٠٢ فالعقل العلم الذي يعمل به والعمل بالعلم

۲۰۳ مدح الله وأثنى على من كان له عقل

٢٠٤ بالقيام بالصلاة والزكاة والصبر يصلح حال الراعي والرعية

٢٠٥ فالصبر على أداء الواجبات واجب ولهذا قرنه بالصلاة

٢٠٦ ﴿ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى أَلْخَشِعِينَ ﴾ [البقرة: ٥٥]

٧٠٧ وليس للقلوب سرور ولا لذة تامة الا في محبة الله

٢٠٨ فإن اللذة الحاصلة بذكر الله والصلاة باقية دافعة للهموم والاحزان

٧٠٩ فمن لم يجد قرة عينه وراحة قلبه في الصلاة فهو منقوص الايمان

. ٢١٠ الاشفاع التي في القرآن إما عملان و إما وصفان في عمل

٢١١ – الامور التي يكون فيها الصبر واجب

٢١٢ - قرن الصبر بالأعمال الصالحة

٢١٣ - لا إيمان لمن لا صبر له

٢١٤ أهم أمر الدين الصلاة والجهاد

٢١٥ - ﴿ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّكَفُّواْ رَبِّهمْ ﴾ [البقرة: ٤٦]

٢١٦ - ﴿ وَأَسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةِ ﴾ [البقرة: ١٥]

٢١٧ - ﴿ فَأَذْكُرُوٓا ءَالْآءَ أَللَّهِ لَعَلَّكُم نَفُلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٩]

٢١٨ - ذكر النعم من الذكر الذي أمروا به

٢١٩ الشفاعة نوعان

• ٢٢ - قد ينتفع بالنفوس والأموال في الدنيا فنفي الله هذه الأقسام الثلاثة

رقم الصفحة

## اسم الموضوع

٢٢١ - ﴿ وَأَتَّقُوا يَوْمًا لَّا تَجَرِّى نَفْشُ عَن نَّفْسِ شَيًّا ﴾ [البقرة: ٤٨]

أن لله الشفاعة جميعا فعلم أن الشفاعة منتفية عن غيره إذ لا يشفع

۲۲۲-أحد الا بإذنه وتلك فهي له

٣٢٣ - الرد على المنكرين لشفاعة الرسول ﷺ لأهل الذنوب من أمته

٢٢٤ ﴿ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُلٌّ ﴾ [البقرة: ١٨]

٢٢٥ لطائف لغوية

٢٢٦ الايات (٤٩-٥٦) سورة البقرة

٢٢٧ العذاب قد يكون عذاب سماوي وقد يكون بفعل العباد

٢٢٨ أن آيات الانبياء مما يعلم العقلاء أنها مختصة بهم

٢٢٩ ظلم النفس

٢٣٠ ﴿ فَتُوبُوا إِلَىٰ بَارِبِكُمْ ﴾ [البقرة: ١٥]

﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ وَأَصَّلَحُواْ ﴾ [آل عمران: ٨٩] التائب أحق ٢٣١ – بالإبتلاء

٢٣٢ أنا نبى الرحمة وأنا نبى الملحمة

٣٣٣ ـ فالمؤمن يستغفر من الذنوب والمعائب والجاهل الظالم يحتج بالقدر

﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتُكُمُ الصَّعِقَةُ ٢٣٤ - وَأَنتُمْ نَنظُرُونَ ﴾ [البقرة: ٥٥]

٢٣٥ فمن الخوارق الخارجة عن قوى النفوس إحياء الموتى

٢٣٦ طريقة القران في بيان امكان المعاد

﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوَىُّ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ
- ٢٣٧ مَارَزَقْنَكُمُ ۖ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٥٧]

۲۳۸ آیات موسی

٢٣٩ كل وجد لا يشهد له الكتاب والسنة فهو باطل

· ٢٤٠ ظلم النفس جنس عام يتناول كل ذنب

٢٤١ لطائف لغوية

٢٤٢ - الايات (٥٧ - ٦١) سورة البقرة

﴿ وَإِذْ قُلْنَا آدْخُلُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِثْتُمُ رَغَدًا وَآدْخُلُواْ ٱلْبَاب ٢٤٣ –

سُجَّكًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَغَفِرْ لَكُمْ خَطَيْكُمْ ... ﴾ [البقرة: ٥٨-٥٩]

عن النبي ﷺ أنه قال لهم ادخلوا الباب سجدا وقولوا حطة فدخلوا ٢٤٤ – يزحفون على أستاههم ويقولون حبة في شعرة

٢٤٥ السجود اسم جنس وهو كمال الخضوع لله

٢٤٦ أن الله يحب الايمان و العمل الصالح

﴿ وَإِذِ ٱسۡ تَسۡ قَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ - فَقُلْنَا ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرُ ۖ فَٱنفَجَرَتْ - ٢٤٧ - مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا ۖ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَّشْرَبَهُ مُ ﴿ [البقرة: ٦٠]

٢٤٨ إن الله سبحانه وتعالى لا يحدث شيئا إلا بإحداث أسباب ودفع موانع

۲٤٩ من آيات موسى

۲۵۰ الفساد نوعان

٢٥١ لطائف لغوية

٢٥٢ - ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُمُوسَىٰ لَن نَصْبَرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَرَحِدٍ ﴾ [البقرة: ٦١]

أن كفر اليهود أصله من جهة عدم العمل بعلمهم فهم يعلمون - ٢٥٣ الحق ولا يتبعونه

٢٥٤ - التقصير والاعتداء هو الذي استحق به أهل الكتاب العقوبة

٢٥٥ عقوبة من كذب بالحق

٢٥٦ ـ وكل من اذى أو قتل نبيا فهذا حاله

وجماع دين الإسلام أن يعبد الله وحده لا شريك له ويعبد بما ٢٥٧ - شرعه سبحانه وتعالى

اليهود من حين ضربت عليهم الذلة لم يكونوا بمجردهم ينتصرون ٢٥٨-وإنما كانوا يقاتلون مع حلفائهم

٢٥٩- اليهود مغضوب عليهم

يوصف الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله من غير ٢٦٠ -تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل

٢٦١ لطائف لغوية

٢٦٢ الايات (٦٢) سورة البقرة

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَدَىٰ وَالصَّدِعِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ ٢٦٣ - وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ [البقرة: ٦٢]

٢٦٤ أن الله لا يقبل من أحد دينا سوى الحنيفية

٥٢٦ والايمان بالرسل يجب أن يكون جامعا عاما مؤتلفا

٢٦٦ ـ وجعل الأمة الأسلامية خير أمة

٢٦٧ الحكمة معرفة الدين والعمل به

۲٦٨ - تفسير آيات أشكلت

٢٦٩\_ أهل الجنة والسعادة

٧٧٠ الأصول الثلاثة الموجبة للسعادة في كل ملة

٢٧١ حصول الهداية والفلاح للمؤمنين دون غيرهم

ان توحيد الله والايمان برسله واليوم الآخر هي امور متلازمة مع ٢٧٢– العمل الصالح

قیل یا رسول الله أرأیت أدویة نتداوی بها ورقی نسترقی بها ۲۷۳– وتقی نتقیها هل ترد من قدر الله شیئا فقال هن من قدر الله

٢٧٤ اليهود والنصاري أصل دينهم حق

٢٧٥ الصابئة نوعان

٢٧٦ الصابئة صاروا كفارا من جهة تبديلهم لما أنزل الله

٧٧٧ أن الحسنات والعبادات ثلاثة أقسام عقلي وملى وشرعى

٢٧٨ فان الله لم يعلق وعد الجنة الا باسم الايمان لم يعلقه باسم الإسلام

٢٧٩ أن الثواب لا يكون إلا لمن آمن وعمل صالحا

٢٨٠ الصب الحب المشتاق

٢٨١ لطائف لغوية

۲۸۲ الايات (٦٣-٦٦) سورة البقرة

٣٨٣ - فان موجب العقد هو واجب بالعقد

٢٨٤ لا ترتكبوا ما ارتكبت اليهود فتستحلوا محارم الله بأدنى الحيل

٢٨٥ أبقى الله سبحانه آثار المكذبين لنعتبر بها ونتعظ

٢٨٦ المعصية الثانية قد تكون عقوبة الأولى

٢٨٧ لطائف لغوية

۲۸۸ الايات (۲۷-۷۷) سورة البقرة

٣٨٩ - شددوا فشدد الله عليهم

· ٢٩٠ طريقة القرآن في بيان امكان المعاد

۲۹۱ من الخوارق الخارجة عن قوى النفوس إحياء الموتى

٢٩٢ \_ إذا سألت فاسئل الله وإذا استعنت فاستعن بالله

٣٩٧ - إن الله سبحانه قد فرق بالقرآن وبالإيمان بين أمره الديني وخلقه الكوني

۲۹۶ مدح الله وأثنى على من كان له عقل

٥ ٢ ٧ - فالعقل إنما يسمى به العلم الذي يعمل به والعمل بالعلم

٢٩٦ قسوة القلوب من ثمرات المعاصي

رقم الصفحة

# اسم الموضوع

٢٩٧ ـ ما من جماد إلا وهو مطيع لله خاشع له مسبح له

ان الله سبحانه وتعالى قد جعل في الجمادات قوى تفعل وقد

٢٩٨ – أضاف الفعل إليها

٢٩٩ لطائف لغوية

This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.