# تقييدان في وحدة الوجود لسيدي أحمد بن عجيبة

حققه وقدمر له وترجمه إلى الفرنسية الأستاذ جان لويس ميشون



# دار القبعة العزرقاء

للنشر والخدمات الثقافية

حي الإنارة مجموعة 10 - الدار رقم 203 - مراكش - المغرب الهاتف/الفاكس : 39.29.49 (04)

تخطيط وتنميق البيت الشعري على الغلاف يا تائها في مهمه عن سره الله انظر تجد فيك الوجود بأسره من عمل الفنان مولاي الحسن حيضرة.

الطبعة الأولى 1419 - 1998 © جميع الحقوق محفوظة

monotone T + Hall of LAI.

# تقييدان في وحدة الوجود لسيدي أحمد بن عجيبة

حققه وقدمر له وترجمه إلى الفرنسية الأستاذ جان لويس ميشون



## دار الغبة البزرناء

للنشر والخدمات الثقافية

حي الانارة مجموعة 10 - الدار رقم 203 - مراكش - المغرب الهاتف/الفاكس: 39.29.49 (04) لسم الله الزمام الترميم

#### بقلمر الأستاذة كلود عداس\*

#### 杂杂

حتى الى أمد قريب، لمرتحظ مؤلفات الشيخ ابن عجيبة بعناية الباحثين في الدراسات الإسلامية بل وكان اسمه لا يعدو أن يوحي بذكر شخصية غير واضحة المعالم لمؤلف صوفي من الطبقة الثانية بالمغرب في القرن الثامن عشر الميلادي. إن رسالة عبد الخالق جان لويس ميشون الجامعية التي ناقشها سنة 1966 وقر نشرها سنة 1973، ليس لها الفضل فقط في رفع النقاب عن شخصية كانت في ذات الوقت من كبار شيوح التربية وصاحب التآليف الفريدة ذات الشأن المعتبر عند أهل النصوف.

نعمر، إن هذا العمل عندما كمل بعد سنوات بترجمة فهرسة الشيخ ابن عجيبة<sup>2</sup>، أضاء قسطا مهما من تاريخ التصوف الإسلامي. فأظهر ببداهة، من جهة حيوية التصوف الذي نُعت بالانحطاط زعما في ذلك الزمن بالمغرب، ومن جهة أخرى برهن على استمرار تأثير ابن العربي على علم التصوف، بعد مرور أزيد من خمسة قرون على وفاته نلمس هذا من خلال هاتين الرسالتين القصيرتين مثلا. سيكون من قبيل المبالغة لو قدمنا هذين التقييدين كأعمال كبرى للمدرسة

<sup>1 -</sup> انظر فهرس الكتب بالنرنسية صنحة 24.

<sup>2 -</sup> نشر الكُور

<sup>\*</sup> تعتبر كتابات الباحثة الفرنسية السيدة كلود عداس من أدق الاجتهادات المعاصرة يخصوص الشيخ الاكبر ابن العربي اللّي لها شأنه اكمل مصنف يتناول سيرته وأسناره صدر بالفرنسية تحت عنوان ابن العربي أو البحث عن الكبريت الأحبر سنة 1989 بدار كليمار بباريس. الناشر

الأكبرية، نسبة للمذهب الصوفي الذي أسس له ابن العربي الملقب بالشيخ الاكبر ويبقى أن ابن عجيبة مع إقراره لنسبه الشريف من الناحية الطينية لمريف أبدا ولو علانية على الأقل، بنسبه لابن العربي من الناحية الروحية.

وهكذا نبحث بدون جدوى في مضان الرسالتين عن أقل تلميح لصاحب الفتوحات المكية، تلك الموسوعة الكبرى لديوان المعارف الصوفية لابن العربي التي ظهرت بصفة لا رجعة فيها على الروحانية الإسلامية. ومما يثير الانتباء أكثر، عدم استعمال الشيخ ابن عجيبة للاصطلاحات الصوفية الا كبرية وهي التي دخلت على اللغة العربية بكثرة وذلك منذ نهاية القرن الثالث عشر الميلادي. وبالرغر من عدم ظهور الاصطلاحات الاكبرية هنا، فإن المفاهيم التي تؤديها هي حاضرة.

هكذا فالرسالة الأولى تدور حول مفهوم النجلي - وهو من جملة الاصطلاحات الاكبرية - الذي يعد في مركز الصدارة في ظهور مراتب الوجود عند الشيخ الاكبر، وكما هو الشأن لدى شيوخ المذهب الاكبري، ولو بطريقة مبسطة عند ابن عجيبة، فهذا الأخير يفرق بين وجهتين أساسيتين للوجود المطلق، ما يسميه ابن عجيبة "الخمرة الأزلية في حال الكنزية" من جهة و"الخمرة الأزلية" من جهة و"الخمرة الأزلية" من جهة أخرى.

تُحيلنا كلمة "الكنزية"، كما هو معلوم، على رمزية ضالعة الحضور في مؤلفات محيي الدين بن العربي، إشارة إلى "الكنز المحقي" الذي جاء في الحديث القدسي، وهو حديث غالبا ما اعتبره العلماء حديثا موضوعا3.

من الناحية الوجودية، يُشير "الكنز المخفي" لتوحيد الكثرة ويطابق عند ابن العربي كما هو الشأن عند ابن عجيبة 4 مرتبة الألوهية من حيث اشتمالها على كل تعينات الأسماء والصفات الإلهية [في حال البطون] وعليه وجب تمييزها عن وحدة الذات المطلقة العلية المنزهة عن كل تعدد 5.

وينص كلامر الشيخ ابن عجيبة على أن ذوات التجليات لا يلحقها حدوث بإظهارها لشمائل "الكنز" حيث يقول: "فلما كانت قبل التجلي لا شيء معها، كذلك هي بعد التجلي لا شيء معها إذ تلوينها وتشكيلها لا يخرجها عن أصلها من الوحدة فافهر". نتبين هنا أحد محاور إيجاد مراتب الوجود الذي ورد غير ما مرة عند الشيخ الاكبر، فهو ما فتى يؤكد أن تعدد التجليات الإلهبة يبقى دون وحدة "الذي يتجلى" لأنه الله تعالى في ذات الآن قريب ومنزة، وبالرغر من تضاد هاتين الوجهتين الإلهيتين، فهما تجتمعان عند من يجمع الصدين أصالة فرهو الأول والآخر والظاهر والباطن في السورة آل عمران :57). وعلى هذا المنحى الاكبري يشرح ابن عجيبة الحديث الشريف: "كان الله ولا شيء معه"؟ الاكبري يشرح ابن عجيبة الحديث الشريف: "كان الله ولا شيء معه"؟ فالمخلوقات التي هي الأواني هي بالله من حيث هو الأول، ظهرت فيها آثار الأسماء الكن، كما يأخذ الماء شكل الآنية التي تحتوية دون مساس بجوهرة، تتشكل التجليات بمحل ظهورها دون مساس بالتنزية المطلق للواحد الاحد.

<sup>4-</sup> انظر النترة حيث يقول "وهذه الخبرة أيضا في حال الكنزية كانت منصنة بحديع صنانها الازلية. منسمية بأسمانها الندسية ص رفر 13 5 - بشأن النرق عند الشبخ الإكبريين هانين المرتبتين الوجوديتين. الوحدة المطلقة وتوحيد الكثرة انظر كتاب فصوص الحكسر طبعة بيروت سنة 1980، ج 1. ص 105

<sup>6-</sup>كان فعلَ ماضي تاقص عند اللغويين. أما عند الشيخ ابن العربي فهو ليس كباقي الافعال. بل اعتبره "حرفا وجوديا" للدلالة على الماضي والحاضر والمستقبل في ذات الوقت فهو يستشرف الزمن البشري ليشير للحضور الديمومي الإلهي.

فالمفهوم المعبر عنه عند ابن العربي من خلال "الكنز المخني" يرتبط بمفهوم "النفس الرحماني" الذي يقيم الصلة باعتبار ما بين "الخفاء" الإلهي و"الظهور" الإلهي أن أعرف" إن محبة الله في الظهور كما ورد في الحديث القدسي "... فأحببت أن أعرف" أوجدت تنفسا كونيا ظهرت صورته في العماء التي يصطلح عليها الشيخ ابن عجيبة "بالقبضة" فكما تقرر الأمر عند الشيخ ابن العربي بنعته العماء "بالحقيقة الحملية "وكذلك "بالإنسان الكامل"، نجد الشيخ ابن عجيبة يعادل اصطلاح "القبضة" "بصورة محمل" عليه الصلاة والسلام أو "بأدم الاكبر" للكبر" لكن ما يلفت النظر بهذا الصدد، تفادي الشيخ ابن عجيبة ذكر الأحاديث التي يستند اليها مفهوم "الحقيقة المحمدية" أن فيصفته فقيه لا تخفي عنه، طبعا، هذه الأحاديث النبوية، كما لا يخفي عنه إنكار الفقهاء علماء الرسوم "لنفسيرها" المتداول عند مشايخ الصوفية المسلمين الموقية المسلمين السيب إنكار وتشدد علماء مدينة تطوان ...

على الاقل نتساءل أنسكم قطعا بتأثير ابن العربي على ابن عجيبة ؟ إن المفهوم الذي تدور حوله هاتان الرسالتان، مفهوم وحدة الوجود وما تعلق بها من مفاهيمر أخرى وخصوصا التجليات والحقيقة المحمدية لا يُخلِّف مجالا للشك في هذه المسألة. ولو حصل، هل يعني أن ابن عجيبة كانت له إحاطة بتآليف ابن

<sup>7 -</sup> انظر كتاب الفنوحات المكبة ج H ص 597.

<sup>8 -</sup> انظر كتاب النتوحات المكينة ج 11 ص 459,310,123 ج 111 ص 443 بشأن منهوم "العماء" و "نتَس الرحمن" عند ابن العربي

<sup>9 -</sup> بشأن منهور "الحقيقة المحمدية" انظر الباب الرابع من كتاب Le Sceau des Saints, Michel Chodkiewicz, Paris

<sup>10-</sup> هنا أكتفي الشبخ ابن عجيبة بقوله "كما في بعض الإحاديث" النبوية صحة 18.

Le Sceau des Saints أنظر كتاب "Le Sceau des Saints ص 82-80 بشأن هذه الإحاديث والجدل التانير حولها.



## في حال الذات الأزلية قبل التجلي وبعده

\* \* \* \*

الحمد لله الواجب الوجود المتجلي بكل موجود والصلاة والسلام على بذرة الوجود ومنبع المكارم والجود سيدنا محمد أفضل كل حامد ومحمود.

وبعد فهذه نبذة من نعوت الخمرة الأزلية قبل التجلي وبعده، حملني على جمعها ما وقع فيها من الخوض من بعض الإخوان من غير دليل منهر ولا برهان، فأردت أن أبين ما أدركته الأكوان السليمة، والنقول المستقيمة، يكون ذلك بإشارة لطيفة، وألغاز رقيقة، لأن علمنا كله إشارة فإذا صار عبارة خفي. وبالله أستعين ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

## نعوت الخمرة في حال الكنزية

杂杂杂杂

كانت الخمرة الازلية قبل أن تجلي في الأواني، لطيفة المباني، نورانية شعشعانية، روحانية بلاجسمانية، أولية بلا بداية، أخرية بلا نهاية، ليس لها حصر ولا غاية، لا يمكن لأجل لطافتها أن تدركها الأبصار، ولا تحيط بها العلومر والأفكار، وليس لها في حال الكنزية شكل ولا رسم ولاجوهر ولا جسم وإنما هي هناك معاني صافية لا حس فيها، وربوبية محضة لا عبودية فيها. لأن العبودية من وظائف الأشكال والرسوم، وليس هناك إلا أسرار الحي القيوم، وإمّا ظهرت الأشكال والرسوم في الخمرة بعد تجليها ووضعها في الكيسان. ليشربها منها أهل العرفان. فلما ظهرت الخمرة في الأشكال والرسوم، كساها رداء الكبرياء والعز الحي القيوم، وهي أوصاف البسرية، وأحكام العبودية، فهي في حال الكنزية غنية عن \* \*

الرداء، فالعروسة قبل أن تجلى لا تحساج الى رداء نعمر العلم بظهور العبودية قدير، وكذلك المعاني التي هي مادة الأشكال والرسوم، وظهور نعوت العبودية حادثة، وهي تلويس للخمرة وأحتجاب لها بعله ظهورها، ليبقى السر مصونا، والكنز بعد الظهور مدفونا، وليتحقق فيها اسمه الظاهر والباطن، فلا حلموث عندنا في ذوات التجليات التي هي مظاهر الخمرة، وإنما الحدوث في تلوينها وتشكيلها بعد ظهورها، وليس ذلك التلوين والتشكيل شيئا زاندا عليها فلما كانت قبل التجلي لاشيء معها، كذلك هي بعـد التجلي لا شيء معها، إذ تلوينها وتشكيلها لا يخرجها عن أصلها من الوحدة فافهم. وهذه الخمرة أيضا في حال الكنزية كانت متصفة بجميع صفاتها الأزلية، متسمية بأسمانها القلسية، ثمر ظهرت بعد تجليها، آثار أسمانها وصفاتها في مظاهر الأشياء، وشواهد هذه النعوت من طريق النقل قوله صلى الله عليه وسلمر "كان الله ولا شيء معه"، أي ليس معه في الأزل شيء ولا رسم ولا

حس ولا جنس، زاد بعض العارفين "وهو الآن على ما عليه كان"، أي لأن ما ظهر من الأواني هو من غير المعاني، فما ظهر في عالم الشهادة هو عين الغيب من غير زيادة، وتلوين الخمرة وتحسيسها لا يخرجها عن أصلها كما تقدمر فالأمر الآن على ما كان عليه في الأزل، وفي حديث الترمذي عن أبي رُزين العقيلي، فلنا " يا رسول الله أين كان ربنا قبل أن يخلق خلقه ؟" قال "كان في عماءا ليس فوقه هواء ولا تحته هواء"، أي كان في خفاء ولطافة لمر يحصره هواء من فوقه ولا من تحته، إذ لا فوق ولا تحت بل هو أوسع من كل فوق ومن كل تحت. قال تعالى ﴿ فأينما تولوا فتُمر وجه الله إن الله واسع عليم ﴾ وفيل لسيدنا على كرمر الله وجهه " يا ابن عر رسول الله أين كان ربنا وهل له مكان ؟" فنغير وسكت ساعة شر قال "قولكم أبن الله ؟ سؤال عن مكان، وكان الله ولا مكان، شر خلق الزمان والمكان، وهو الآن كما كان، دون زمان ولا مكان"، انتهى، أي لا وجود لهما في ذاتهما فلا شيء معه، وفيها لا يزال. وسئل أبو الحسن النوري "أين الله من محلوقاته ؟" قال "كان الله ولا أبن والمخلوقات في عدم فكان حيث هو وهو الآن حيث كان إذ لا أين ولا مكان" انتهي.

### نعوت الخمرة بعد التجلي

杂华华华

ولقد أرادت الخمرة أن تظهر محاسنها وتبرز أنوارها وأسرارها أظهرت قبضة من نورها حسبة معنوية. فمن جهة حسها محدودة محصورة، ومن جهة معناها غير محدودة ولا محصورة، بل هي متصلة ببحر المعاني الذي لا نهاية له. فمثالها كثلجة في بحر لا ساحل له، فالثلجة من جهة جمودها محصورة، ومن جهة مانها الباطني متصلة بالبحر الذي هي فيه، فنسبة القبضة من جهة حسها لبحر المعاني الباقي على لطافته، كنقطة في بحر أو كخردلة في الهواءا، والحاصل أن القبضة التي ظهرت في بحر المعاني هي عين البحر الذي ظهرت منه، وأسرار الربوبية مجموعة فيها ثمر اختصرت في الآدمي ولذلك قال بعضهر

يا تانها في مهمه عن سرة الظرنجه فيك الوجهود بأسرة أنت الكمال طريقة وحقيقة الله بالجامع السر الإله بأسرة وقال في المباحث

华 茶

<sup>1-</sup> في الأصل "الهرى" والصواب "الهواء".

اعقل فأنت نسخة الوجود الله ما أعلاك من موجود أليس فيك العرش والكرسي العالم العلوي والسفلي

وإحاطة بحر المعاني بالعرش واستيلاؤه عليه هو معنى الاستواء

الذي وقع في القرآن عند المحققين، وإلى ذلك أشار ابن عطاء الله في الحكمر بقوله "يا من استوى برحمانيته على عرشه فصار العرش غيبا في رحمانيته كما صارت العوالمر غيبا في عرشه، محقت الآثار بالآثار ومحوت الأغيار بمحيطات أفلاك الأنوار". فالقبضة التي ظهرت من بحر الجبروت هي صورة العرش وما احتوى عليه من العوالمر وقد استولت عليه أسرار المعاني التي لانهاية لها وأحاطت به من كل جانب حتى صار العرش غيبا أي شيئا تافها لا نسبة له في جانب تلك الأسرار، كما صارت العوالمر التي في جوف العرش غيبا في وجود العرش، إذ نسبتها معه كحلقة في فلاة. فالرحمانية وصف للذات والصفة لا تفارق الموصوف فكنى بالرحمانية عن أسرار الذات وهي المعاني المعاني بالموحمانية عن أسرار الذات وهي المعاني

الخارجة عن القبضة التي لا نهاية لها وهي التي أحاطت بالعرش من فوقه ومن تحته ومن كل جانب حتى صار غيبا فيها. وقوله "محقب الآثار بالآثار" أي محمَّت الاكوان التي في جوف العرش بالعرش، وقوله "ومحوت الأغيار بمحيطات أفلاك الأنوار" أي محوت وجود العرش وما احتوى عليه بالأنوار المحيطات به، حتى المحي اسمه ورسمه، وما بقي إلا وجود الأنوار المتدفقة من بحر الأسرار، وفي بعض الأخبار "والذي نفسى بيد، لو ادَّلَى أحد كمر بحبل لوقع على الله"، أي على عظمة الله، "كما لو عُرِّج بأحدُكر إلى ما فوق العرش لوقع على عظمة الله" اهـ بمعناه. وفي بعض الآثار أن ملكا أراد أن يطيير في الهواء، من فوق العرش فاستأذن ربه فأذن له وقوالا بقولا ثلاثين ألف ملك، فطار ثلاثين ألف سنة، فقال يا رب أين أنت ؟ فقال أنا معك، شر طار ثلاثين أخرى فقال يارب أين أنت ؟ فقال أنا معك، شر طار ثلاثين كذلك، فقال أين أنت؟ فقال معك، فقال سبحانك ما أعظم شأنك. فطلب أن يرده الى مكانه فرده، أو كما قال، يتحصل أن نسبة العرش من بحر المعاني المحيط به كشيء تافه ولذلك تجد قلب العارف يتسع باعتبار الفكرة حتى يصير العرش والكرسي في زاوية من قلبه ال

学学

الأصل "قبله" والصواب قلبه".

قال بعضهر "العرش والكرسي منذكان في ترسي" وسبب انساعة لهذا الأمر العظيمر أن الفكرة إذا جالت في العظمة الفوقية التي لا نهاية لها وفي العظمة التحتية والأولية والآخرية التي لا نهاية لكل واحدة منها وأوسعت النظرة في ذلك بقي العرش معلقا في العظمة كخردلة في الهواء، فصار في زاوية من زوايا القلب الذي جالت فكرته في تلك العظمة.

وهذا القبضة، تسمى قبضة محمدية، لأن الله تعالى لما أراد أن يتجلّى ليعرف أظهر قبضة من نورة فقال لها "كوني محمدا"، فتطورت على صورة محمد عليه السلام كما في بعض الأحاديث. ومن هذا القبضة تفرعت الأكوان كلها، فهي بذرة الوجود "منها انشقت الأسرار وانفلقت الأنوار"، أسرار الذات، وأنوار الصفات، وتسمى أيضا آدم الأكبر، لأنها تفرعت منها الأشباح والأرواح.

فظاهر هذه القبضة، حسها محمدي وباطنها معنى قدسي، ظاهرها

杂光

شريعة وباطنها حقيقة ظاهرها مُلك وباطنها ملكوت، وما أحاط بها من بحر المعاني جبروت، فإذا رُدْت الفروع إلى أصلها صار الجميع جبروتا كما هو في الحقيقة.

فالمعاني التي هي عالمر الملكوت، لا يمكن إظهارها إلا في مظاهر الحسي الذي هو عالمر الملك فما ظهرت أنوار الملكوت وبهجته وحسنه إلا في عالمر الملك، فالملك رياض للملكوت، فيه ظهر جماله وحسن طلعته. فما تبهج الملكوت، وظهرت محاسنه إلا بزهر جمال مولانا محمد صلى الله عليه وسلمر الذي ظهر في عالمر الملك.

وكما تجلّى الحق حل جلاله في هذه القبضة باسمه الظاهر تجلى فيها أيضا باسمه الباطن، فأظهر فيها أوصاف العبودية بعد أن تجلى فيها بأسرار الربوبية فالمخهر للربوبية والقالب للعبودية، فالمظهر للربوبية والقالب للعبودية وكل ما تجلى منها بهذا الوصف

فمن وقف مع ظاهر القوالب حجب عن أسرار الربوبية وكان جاهلا بالله.

ومن نفذ إلى شهود بواطن الأشياء، وجدها نورانية ملكوتية وكان عارفا بالله، ولذلك قال في الحكم "الكون كله ظلمة وإنما أنارة ظهور الحق فيه. فمن رأى الكون ولمريشهد الحق فيه أو قبله أو بعدة أو معه فقد أعوزة وجود الأنوار وحجبت عنه شموس المعارف بسحب الآثار". وقال

أيضا "سبحان من ستر سر الخصوصية بظهور وصف البشرية وظهر بعظمة الربوبية في إظهار العبودية"، وقال الشاعر

لتل ظهرت فما تخفى على أحد في إلا على أكمه لا يبصر القمرا لاكن بطنت بما أظهرت محتجبا و كيف يُغرف من بالعزة استنزا فتحصل أن الحق جل جلاله تجلى بين الضدين، بين حس ومعنى، بين ربوبية وعبودية، بين قدرة وحكمة، فالقدرة عبارة عن أسرار المعاني القائمة بالأواني والحكمة عبارة عما ظهر في الأواني، من تشكيل وتقبيد وتخصيص، وما يلزمها من أوصاف البشرية وأحكام العبودية.

فالضدان موجودان في كل مظهر، فعالمر القدرة حق ويسمى عالمر

الملكوت وعالم المعاني وعالم الأرواح، وهو محل ظهور كمالات الربوبية، وعالم الحكمة حق، ويسمى عالم الملك، وعالم الحس وعالم الأشباح، وهو محل ظهور نقائص العبودية أدبا مع حضرة الربوبية ولا نقص في الحقيقة ولذلك قال صاحب العينية

وكل قبيح إن نسبت لحسنه

أنتك معاني الحسن فيه تسارع

بكمل نقصان القبيح جماله

فسا شرنق صان ولا شرباشع

والناس باعتبار شهود هذين الضدين على ثلاثة أقسام، قسمر لمر يشهدوا الاعالمر الحكمة، وقفوا مع ظواهر الأشباح ولمرير تقوا إلى عالمر الأوراح، وهمر أهل الدليل والبرهان من عوامر أهل اليمين، وقسمر لمريشهدوا إلاَّ عَالَمرَ القدرة وهو عالمر المعاني الذي هو عالمر الملكون نفذوا من شهود عالمر الأشباح إلى عالمر الأرواح، فعابت عنهمر الأشكال والرسوم في شهود أنوار الحي القيوم، فلو كلفوا أن يشهدوا غيرة لمر يستطيعوا، وهمر أهل الفناء في الذات من المجذوبين المغرقين في الأنوار، المطموس عنهمر الآثار وهمر القائلون

فلمريبق إلا الله لمريبق كانن

فسا شرمنوصول ولا شربائن

بذا جاء برهان العيان فسا أرى

بعسيني إلا عسينه إذ أعساين

وقسم أكمل منهم وهم الذين يشهدون القدرة في محلها، والحكمة في محلها مع اتحاد مظهرهما، فيعطون القدرة حقها من الشهود والحكمة حقها من الأدب والتعظيم، فلمر يحجبهم شهود القدرة عن الحكمة، ولا شهود الحكمة عن القدرة، فهم مجموعون في فرقهم، مفروقون في جمعهم، كلما شربوا ازدادوا صحوا وكلما غابوا ازدادوا حضورا،

学学

وهمر أهل البقاء قد اتسعت دائرة معرفتهم، فتارة تصعد أرواحهم إلى محل الحرية، فيغرقون في أنوار العظمة الربوبية، فتغيب عنهم الرسوم والأشكال، والرسوم! التي هي محل العبودية، وتارة تتنزل أرواحهم إلى محل العبودية فتتنفن في علوم عالم الحكمة، وتتلذذ بحلاوة المناجاة والتعلق مع الحبيب في الخلوة، فهي تتنعم في جنتين عن يمين وشمال، فيقال لها ولأربابها ﴿كلوا من رزق ربكم واشكروا له بلدة طيبة ﴾ وهي جنة الجمع ﴿ورب غنور ﴾ لنقاص جنة الغرق، والله تعالى أعلم.

#### خاتمية

سئل الولي العارف سيدي أحمد بن يوسف الملياني عن ذات الحق تعالى، هل هي حسية أو معنوية ؟؟ فأجاب بأنها

杂杂

أ- كذا في الأصل ولعله خطأ من الناسخ لأنه مكرر.

<sup>2-</sup> في الأصل المناجات.

حسية لا تدرك.

قلت وما قاله هو الحق لأن ذات الحق تعالى واجبة الوجود قائمة بنفسها منصفة بصفات المعاني والمعنوية والمعنى في نفسها لا تقومر بنفسها ولا تتصف بصفات المعاني والمعنوية.

وتعبير بعض الصوفية عنها بالمعنى في قولهر المعنى لا تظهر إلا بالحس والأواني قائمة بالمعاني، فإنما ذلك مجرد اصطلاح عبروا عنها بالمعنى على وجه التشبيه والجاز، وذلك أن ذات الحق تعالى لما كانت لطيفة خفية لا تدرك، أشبهت المعنى في الحفاء فأطلقوا عليها معنى، ولا مشاحنة في الاصطلاح كما اصطلحوا على إطلاق القدرة على الذات، والحكمة على الأثر وما يتعلق به من الأسباب والعلل وكما اصطلحوا على اطلاق التجليات والصفات والعلمون على ما يلزمها من التشكيلات والتخصيصات والتلوينات التي هي آثار على ما يلزمها من التشكيلات والتخصيصات والتلوينات التي هي آثار

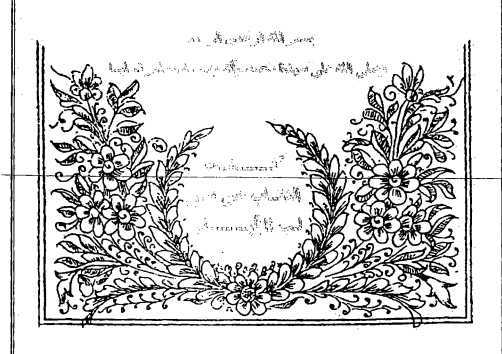


الصفات إلى غير ذلك من اصطلاحاتهم نفعنا الله بجمعهم آمين. وما أجاب به هذا السيد، هو تفسير للذات الأزلية حال الكنزية قبل التجلي، وأما بعد التجلي فهي حسبة تدرك بواسطة التجليات الحسية، والجواب الجامع المطابق لاصطلاح المحققين من العارفين، أن يقول هي معنوية، تجلت في مظاهر القوالب الحسية، ونعني بالمعنوية اللطافة الأصلية، وقد قلت في رسمها، هي ذات قديمة أزلية لطيفة خنية متجلبة بالرسوم والأشكال، متصفة بأوصاف الكمال، واحدة في الأزل وفيما لا يزال.

انترس

هذا آخر التقييات المبارك وصابي الله عدمان وصابي الله صابي سيادنا وموردنا محسان والحداد الله رب المناطيق

\* \* \* \* \*



وله أيضا رضي الله عنه في بيان الطلاسم التي احتجب بها عن الربوبية

وبعد، فهذا تقييد عجيب يرفع حجاب الوهم عن الحاذق اللبيب يتضمن رفع الحجب عن السر المصون، وزوال الطلاسم عن الكنز المكنون، وسميته كشف النقاب عن سر لب الألباب وهذا أوله والله المستعان. اعلم أن الحق جل جلاله أودع هذا الآدمي أسرار ذاته وصفاته وأفعاله، لكن حجب ذلك عنه بحكمته وقهره، فجعل على كل واحد من الأسرار الثلاثة طلسما، وحجابا مستورا فستر ذلك السرعن العبد بسبب الطلسم الذي غشى به قلبه.

### طلسم توحيد الأفعال

اعلم أن فعل العبد كله من الله، بأن لا فاعل في الوجود سواه. قال تعالى ﴿ وربِك يخلق ما يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة ﴾

وقال تعالى ﴿ إن ربك فعال لما يريد ﴾ وقال تعالى ﴿ والله خلقكمر وما تعلمون ولو شاء الله ما اقتتلوا ولكن الله يفعل ما يريد ﴾.

ثمر إن الحق حل حلاله جعل على قلب العبد طلسما غشى به نور توحيد الأفعال، وهو ما جعل له من الاختيار في الظاهر، فتوهم أنه مختار إن شاء فعل، وإن شاء ترك.

وهذا يحس به كل عاقل من نفسه حتى يفرق بين حركة الارتعاش وغيرها، ولذلك قيل في الجبرية إنهر قوم بله حيث لمر يفرقوا بينهما، وهذا هو المسمى بالكسب عند أهل السنة وبالحكمة عند أهل الصوفية، فيقولون القدرة تبرز، والحكمة تستر، وبسبب هذا الاختيار جاءت الشرائع وعليه يترتب الحساب، من الثواب والعقاب.

وفي حقيقة الأمر، لا فاعل إلا الله، لكن هذا سر من أسرار الألوهية أخفاه الله عن عبده، وجعل له اختيار في الظاهر لتقوم به الحجة عليه في فقل الله الحجة البالغة في. وهذا السر الذي سترة الله، لا يصح للعبد أن يحتج به لنفسه فيترك العمل أو يعمل بالمعاصى، لأن العمل مطلوب من ناحية الشريعة، وهي إنما تعلقت بالظواهر.

وهذا الطلسم يغلظ ويرق بقدر رقة الحجاب وكثافته، فإذا غلظ الحجاب كثر في العبد التدبير والاختيار، حتى ربما يجزم أنه الفاعل المختار، كما توهمت المعتزلة! وإذا ضعف الطلسم ورق الحجاب، قل تدبيره واختياره وانعزل من حوله وقوته فإذا اتصل العبد بشيخ التربية عزله عن اختيار نفسه وأمره بتحكيمه على نفسه في أموره كلها فيقف عند أمره ونهيه. فإذا حصل له الفهم عن الله، وصار يفقه قلبه في الأمور حكم الله على نفسه، وانعزل عن تدبيره واختياره، وإذا وقع منه التدبير والاختيار كان بالله ومن الله وإلى الله محلولا فيه،

يدبر وينظر ما يفعل الله. فحينتذ ينكسر عنه الطلسم من توحيد الإفعال، فيرى الإفعال كلها من الله ذوقا وكشفا لإعلما فقط، فيدخل حيننذ في السبعين ألفا الذين يدخلون الجنة بغير حساب إذ لمريبق له فعل يحاسب عليه، بخلاف غيره فإنه لكثافة حجابه ينسب الفعل لنفسه أو لغيره، وعلامته أنه ينقص رجاؤه عند وجود الزلل، ويقوى عند وجود العمل، ويغضب عند من آذاه مع أنه يعتقد أنه لا فاعل إلا الله، وإن العبد مجبور في قالب الاختيار، لكن لا يكفي في هذا مجرد العلم، ولابد من الذوق الصريح كما تقدم.

وعن هذا الذوق عبر الجيلاني رضي الله عنه حيث قال

أراني كالآلات وهو محركي

أنا فلمر والافت للدار أصابع

ولست بحبري ولكن مُشَاهد

فِعَالَ مريد ماله ا من يُنَازع

فإذا حصل للعبد هذا الذوق زال عنه الإشكال والتعارض بين



ا- في الأصل 'ناله' و الصواب 'ماله'

الحقيقة والشريعة، فينزل الحقيقة في محلها وهو الباطن، والشريعة في محلها وهو الظاهر.

فقوله صلى الله عليه وسلم "اعملوا كل ميسر لما خلق له"، جمع فيه بين شريعة وحقيقة، فقوله "اعملوا" شريعة و "كل ميسر لما خلق له" حقيقة، فكأنه قال عليه السلام "اعملوا" أي توجهوا للعمل في الظاهر ولستم بعاملين في الحقيقة.

وقوله عليه السلام "لن يدخل أحدكر الجنة بعمله" حقيقة وقوله تعالى ﴿ ادخلوا الجنة بما كنتر تعملون ﴾ شريعة.

فالشريعة تنسب العمل للعبد باعتبار ما جعل فيه من الاختيار في الظاهر الذي هو الكسب، والحقيقة تنفيه عنه باعتبار ما في نفس الأمر.

وهكذا بسير العبد بين حقيفة وشريعة، فالحقيقة اعتقاد في الباطن، والشريعة عمل في الظاهر، وقد تمسك الكفار بالحقيقة وحدها حيث قالوا ﴿ ولو شاء الله ما أشركنا ﴾، ﴿ ولو شاء الله ما عبدناهم ﴾ فلمرينف عهم ذلك حيث أهملوا الشريعة

ورفضوها، وكذلك من قال "دعاني وسد الباب فما تكون حيلتي" فإنه احتج بالقدر مع أن الاختيار الذي جعله الله في العبد في الظاهر حاصل له في العادة، لأنه قادر على الخروج من الكفر بنطق الشهادة مثلا.

وأما الجبر الباطني، والقهر الإلاهي، فلا يتعلق به التكليف إذ ليس في طوق العبد، بل هو من أسرار قهر الربوبية الذي اختص الله به ﴿لا يسأل عما يفعل وهمر يسألون ﴾.

قال سهل رضي الله عنه "للألوهية أسرار لوكشفت لبطلت النبوءات، وللنبوءات أسرار لوكشفت لبطل العلم، وللعلم أسرار لوكشفت لبطلت الأحكام" انتهى.

فلو انكشفت أسرار الألوهية من غير رداء لصار الخلق كلهم أغنياء عن تلقي العلم لاستغرافهم في بحار الأحدية، فلا يحتاجون إلى واسطة، ولو انكشفت أسرار النبوءات للخلق لصاروا كلهم علماء لظهور العلم الإلاهي الذي كان كامنا في بطونهم، في ستغنون عن تلقي العلم من الأنبياء، ولو انكشفت أسرار العلم بحيث بنبين الشقي من السعيد لبطلت الأحكام، العلم بحيث بنبين الشقي من السعيد لبطلت الأحكام،

إذ يقول الشقي "لا ينفعني عمل" فلا يعمل، ويقول السعيد "أنا سعيد لا أحتاج إلى عمل" فتبطل أحكام الشرائع، فأبهم الله هذا الأمر عن عبادة ودعا الكل إلى طاعته وتوحيدة، فهدى من سبقت له السعادة، وخذل من سبق له الشقاء.

قال نعالى ﴿ والله يدعو إلى دار السلام ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم ﴾ ومن سبقت له رتبة عالية، حركه إلى النهوض لأسبابها. "إذا أراد الله أن يظهر فضله عليك خلق فيك ونسب إليك". ومن سبقت له رتبة متوسطة حركه إلى أسبابها على ما جرى به القدر السابق. فلا يصح الاحتجاج بالقدر في هذه الدار، فإن قلت قدا ورد في الحديث، أن آدم وموسى عليهما السلام قد تحاجا فقال موسى عليه السلام لآدم "أنت الذي خيبتنا وأخرجتنا من الجنة" وقال آدم "يا موسى أتلومني على أم قضاه الله على قبل أن أخلق" فحجج آدم موسى أي غلبه بالحجة.

قلنا كان هذا الاحتجاج بعد موتهما في دار البرزخ وليست دار تكليف، وإنما هي دار التعريف فيصح الاحتجاج فيها بالقدر وإن قلت كيف يتوجه العتاب إلى العبد وهو لمريفعل شيئا في الحقيقة، قلنا توجه إليه باعتبار نسبة الفعل لنفسه

<sup>31</sup> M

ا- في الأصل "فلر" و الصواب "فد"

على الإختيار الذي خلقه الله فيه في الظاهر. روى أن العبد إذا بلغ حد التكليف أرسل الله له ملائكة فيقولون له "من أنت ؟" فيقول "عبد الله". فيشهدون عليه بالعبودية لله. فإذا تحرك أول حركة قيل له "من فعل هذا ؟" فيقول "أنا". فيشهدون عليه بنسبة الفعل لنفسه. فعلى هذا النسبة يقع الحساب، فمن خرج عنها ذوقا وكشفا ورءاها من الله حقا سقط عليه الحساب كما تقدمر في السبعين ألفا والله تعالى أعلم.

#### طلسم توحيد الصفات

اعلم أن هذا الهيكل الإنساني جعله الله نموذجا ربانيا تحاكي صفاته صفات الرحمن، فجعل فيه قدرة وإرادة وعلما وحياة وسمعا وبصرا وكلاما وهذا معنى الحديث "إن الله خلق آدم على صورته" على بعض التأويلات لأن هذه الصفات التي جعلها الله فيه حادثة ناقصة وصفات الحق تعالى قديمة كاملة وهي كامنة في الإنسان كمون الثمار في الأغصان أو كمون الزبد في اللبن فأصبحت صفات الحق القديمة بصفات العبد، الحادثة. وقد تُخرَف له العادة فيظهر عليه من العلم

بشهود معاني أسرار الذات، فيغيب عن نفسه بشهود محبوبه، وعن الكون بشهود المكون، ويقال مقامر المحبوبية كما ورد في بعض روايات الحديث المتقدم "فإذا أحببته كنته"، فإذا انكسر هذا الطلسر وهو وجود العبد الوهمي ووقوفه مع أوصاف بشريته بالغيبة عنها، ظهر له

الكنز الذي كان خفيا، وهو الذات الأقدس، فيدخل مقامر الإحسان، وينال رنبة الشهود والعيان، الولاية الكبرى والسعادة العظمى، وعن هذا عبر ابن العريف رضي الله عنه

بدا لك سرطال عنك اكتتامه ولاح صباح كنت أنت ظلامه فأنت حجاب القلب عن سرغيبه في ولولاك لمريطبع عليه ختامه فبان غيبت عنه حل فيه وطنبت في على موكب الكشف المصون خيامه وجاء حديث لا يُملُ سماعه في شهي الينا نشره ونظامه الذا سمعنه النفس طاب نعيمها في وزال عن القالم المعنى غرامه و



<sup>1 –</sup> أو مُنكب (محاسن؟ Ád. Asin Placios).

<sup>2 -</sup> أو كذكرته البيوان الحلاج 6d. Massignon n° 52

<sup>3 -</sup> أو "تنامه" اديوان الحلاج 16d. Massignon n° 52.

وقال الششتري في بعض أزجاله

با قسام ما عين الخسير في غسط الا أيسنك الخسيس عندك الخسيس منك والخسيس والسسسر عندك ارجع لذانك واعسنسسر في مسائم غسيسرك شرقال

اسمع كــــلامي والتـــهم الله إن كنت تـــــــــهم لأن كنزك فــــد عــــدمر 🗯 عــن كـــل طــــــــم اعلم أن وجود هذا الطلسم حق، وحكمة صون أسرار الذات العالية. وستر أسرار الربوبية ليبقى الكنز مدفونا، والسر مصونا، ولولا هذا الطلسمر لافتضح السر، وناله من لا يستحقه، فيبتذل بالإظهار وينادَى عليه بلسان الاشتهار وهذا هو الرداء الذي أشار إليه في الحديث "وما بين الناس وبين أن ينظروا إلى ربهر إلا رداء الكسرياء على وجهه في جنة عدن " وهو رداء الحس والقهرية المنشور على وجه أسرار المعاني، وهذا في حق أهل الحجاب في الدنيا. وأما من زال عنه طلسم توحيل الذات فلا يحجب عنه الحق تعالى ساعة، لا في الدنيا ولا في الآخرة، فيهر ينظرون إلى ذات الرحين، في كل أوان ويسمى هذا الطلسم عالمر الفرق وعالمر الحكمة وعالمر الملك وعالمر الأشباح وعالمر الأثر وبسمى الكنز الذي ستربه عالمر الجمع وعالمر القدرة وعالمر الملكوت وعالمر الأرواح وعالم الغيب، وأما عالم الجبروت فهو البحر اللطيف الفياض الذي 

من الكنز المصون والسر المكنون. والحاصل أن الوجود واحد وهو وجود الحق تعالى، فما وقع به التجلي، من نظره بعين الجمع سماه ملكوتا، ومن نظره بعين الفرق في عالمر الحكمة سماه مُلكا، وما لمريقع به التجلي من الأسرار اللطيفة الغيبية فهو جبروت، وهذا مجرد اصطلاح اللغة، فأهل الفرق من أهل الحجاب لا يرون إلا الملك، لوقوفهم مع حس الكاننات فاحـتـجـبت عنهم أنوار الملكوت، وأهل الفناء لا يرون إلا الملكوت وتسرح أفكارهم في أسرار بحار الجبروت، وأهل البقاء برون الملكوت ويسرحون في بحار الجبروت ويتنزلون إلى عالمر الملك لأداء حقوق العبودية والأدب مع الربوبية ويتفننون في علومه فلا يحجبهمر جمعهم عن فرقهم، ولا فرقهم عن جمعهم، ولا فناؤهم عن بقائهم، ولابقاؤهم عن فنانهم، بل يعطون كل ذي حق حقه ويوفون كل ذي قسط قسطه. جعلنا الله من خواصهر بمنه وكرمه آمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى أله وصحبه وسلم تسليما والحمد لله رب العالمين.