# 

حقوق الطبع محفوظة الاهل السنة والجماعة بشرط عدم التغيير في الأصل ولامانع من التعليق والاستدراك

Email: <u>ALISHNB2007@yahoo.com</u> https://www.facebook.com/moslm2007 إن الحمد الله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مُضل له ومن يُضلل فلا هادى له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدا عبده ورسوله .

{ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ } .

{ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً } .

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيداً ، يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيماً } أما بعد ، أبداً بسم الله مُستعينا سائلا الله العون والسداد على الكلام في هذه المسئلة الهامة الكثيرى التى اعتبرها أخطر خلاف في مسائل العقيدة لائما مسئلة شائكة وحساسة جداً ، وأجدُني مُضطراً أن أبين وأقحدث في هذه المسئلة العظيمة عمود الاسلام التي استهان بما الكثير ممن ينتسبون للاسلام ، بسبب أن كثير من أهل العلم هونوا من قدر الصلاة وشأنما ، وعلموا الناس وأفتوهم بأن تارك الصلاة هو مسلم ناج من الخلود في النار ، فاتكل الناس ، وخلت المساجد ، وسوف أزيد المسئلة بفضل الله أدلة وردوداً على شبهات كثيرة بطرح جديد من نوعه موافق للكتاب والسنة بفهم الصحابة ، والحمد لله فالمسألة واضحة بالكتاب والسنة والاجماع القديم ( الصحابة ) ولكني وجدت العلماء الذين تكلموا في هذه المسألة لم ياتوا بكل أدلة الطرفين وهي أدلة قوية جداً فعرضت هذه المسئلة العظيمة باسلوب سهل وجديد من نوعه ، وهو اسلوب يُبين من ناحية مدى تأثير ترك الصلاة على الايمان وعلى شروط لا اله الا الله الا الله ووواقضها ، ومن ناحية أخرى وهي الاهم تبيين تناقض جميع فرق المرجئة في موقع عمل الجوارح من الايمان ، ومن أعظم الدوافع لهذا البحث أني وجدت من يتجرأ على خير القرون ( الصحابة ) وينقض إجماع من الإيمان ، ومن أعظم الدوافع لهذا البحث أني وجدت من يتجرأ على خير القرون ( الصحابة ) وينقض إجماع وقد قال بذلك الشيخ الالباني رحمه الله فقد وصف الشيخ الالباني كل من يقول بكفر تارك الصلاة بانه من الخوارج أوقد قال بذلك الشيخ الالباني رحمه الله فقد وصف الشيخ الالباني كل من يقول بكفر تارك الصلاة بانه من الخوارج أوقد قال بذلك الشيخ الالباني من اخوارج ، وقد رأيت أن الصحابة قد اجتمعوا على تكفيره ، ففزعت لهذا ، وقد كمرت بعرك عمية الاسلام ، ولبيتُ نداء ربي " تُنبَيَّنَهُ لِننَّاسٍ وَلَا تُكْتُمُونَهُ " أل عمران ۱۸۷

وبخاصة بعد أن رأيت مُجاملات من بعض أهل العلم بعضهم لبعض ، وكيل بمكيالين في مسائل الايمان سواء عن تعمد أو سواء عن غير تعمد فهذا لا يعنيني ، وما يعنيني هو إظهار الحق فقط ، الحق الذي كان عليه النبي الشهوات قديماً ، ولإني بفضل الله وحده على علم كبير بهذه المسئلة ( حُكم تارك الصلاة ) وعندى ردود شافية لكل الشبهات قديماً وحديثاً ، فأستعنت بالله وجمعت أدلة الطرفين من العلماء ورد كل منهم على الاخر بدون إنحياز لإحد وبإمانة علمية وأضحة ، سواء في النقل عن العلماء أو في عزو الأحاديث والحكم عليها من كلام المحققين ، ولإن هذه المسألة من مسائل الراع ، فالواجب ردها إلى كتاب الله الله وسنة رسوله الله القوله ( وَمَا اخْتَلَفُتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْء فَحُكُمُهُ إِلَى مسائل الراع ، فالواجب ردها إلى كتاب الله الله وسنة رسوله الله يقوله الله والرسول واحد من القريقين المُحتلفين لا يكون قوله حُجة على الآخر ، لأن كل واحد يرى أن الصواب معه ، وليس أحدهما أولى بالقبول من الآخر فوجب الرجوع في ذلك إلى حُكم يفصلُ بينهما وهو كتاب الله تعالى وسنة رسوله الله بفهم الصحابة وإذا رددنا هذا الراع إلى الكتاب والسنة ، وجدنا أن الكتاب والسنة كلاهما يدلُ على كُفر تارك الصلاة ، الكُفر الأكبر المُخرج من الملة

وكذلك إجماع الصحابة سواء الإجماع اللفظى أو الاجماع السُكوتي ولم تُفرق هذه النصوص الُحكمة بين المُتكاسل والجاحد في الحُكم .

• ودعونا قبل أن نشرع فى البحث أن نتفق أولاً على عدة أصول سوف نمضى عليها فى بحثنا هذا وفى كل حكم فى العقيدة فمن المعلوم أن " إتباع الاصول أقرب طريق للوصول " " ومن حُرم الاصول حُرم الوصول "

الاصل الاول: – أن مسئلة ترك الصلاة من مسائل الاعتقاد وليست كما يزعم البعض أنها من المسائل الفقهية ، كلا فكيف يكون الكفر والايمان متعلق بها ثم تكون مسئلة فقهية

الاصل الثاني: - أن أمور الاعتقاد كلها من المُحكمات وليس في العقيدة مُتشاهجات

الاصل الثالث: - الخلاف في العقيدة سواء في أصل كلى أو جزئية خلاف تضاد مذموم وليس في العقيدة خلاف تضاد سائغ الاصل الرابع: - أن إجماع الصحابة حُجة وهو المصدر الثاني من مصادر التشريع وهم أعلم الناس بما أراده الله ورسوله الاصل الخامس: - طريق العلم كما اتفق الاصوليون رد المتشابه الى المُحكم وحمل العام على الخاص وحمل المطلق على المُقيد ورد المُجمل الى المُفصل وتوضيح المُشكل بالمُبين

الاصل السادس: – أن الكفر والشرك اذا أُطلق فى القران والسنة فالمقصود بهما الكُفر والشرك الاكبر المُخرجان من الملة إلا اذا أتى صارف يصرفهما من الكُفر والشرك الاكبر الناقل عن الملة الى الكُفر والشرك الاصغر المُبقى فى الملة الآن الآصل فى الكلام الحقيقة وليس الجاز فلا نترك الحقيقة الا بدليل.

الاصل السابع: - العلم " قال الله قال رسوله قال الصحابة " وما عدا ذلك فليس بعلم وليس بدين وليس بحُجة لآن ( العلماء يُستدل علمهم )

## • وعملي في هذا الكتاب هو :-

١ – الدليل على كُفر تارك الصلاة من الكتاب والسنة والإجماع الصحيح ( إجماع الصحابة بنوعيه اللفظى والسُكوتى )
 ٢ – أدلة المانعين من كُفر تارك الصلاة ورد المُكفرين عليهم وتبيين وتوضيح بعض أُمور أُشكلت على المانعين من
 تكفير تارك الصلاة تكاسُلاً ، والرد العلمى المعتبر على جميع الشبهات التي يستدلون بها .

٣- عزو أسماء السور فى القران برقم الايات و عزو الاحاديث الى مصدرها بارقامها والحُكم عليها بالصحة إن كانت صحيحة وبالضعف إن كانت ضعيفة وبيان سبب الضعف فى الحديث وهذا كله من كلام المُحققين الاثبات من المُحدثين
 ٤- إحالة القارى على طبعة اى كتاب نستشهد به فى البحث حتى يتم له التثبت من النقل ومدى مطابقته للاصل

## تنبیه هام:

(هذا الكتاب لإثبات أنه لا فرق بين التارك للصلاة جحوداً والمتكاسل فى الحُكم وهذا هو ما سنثبته فى الكتاب) أسأل الله العظيم أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم ، ليس لأحد فيه حظ ولا نصيب .. إنه سميع مُجيب .. ولا تنس أخى الحبيب أن تُفيدنا بتصويباتك ومُقترحاتك ، وبالنقد العلمى البناء فإن هذا العمل جُهد بشرى وقد أبى الله أن يجعل العصمة إلا لكتابه .. ولا تنسوا من قام بهذا العمل من دُعائكم ..

ناشدتُك الله ياقارئاً أن تسأل الغُفران للكاتب \*\*\*\*\*\*\* ما دعوة أنفعُ ياصاحبي من دعوة الغائب للغائب

## المطلب الاول

# فضل الصلاة وعظم قدرها عند الله واختصاصها بفضائل وخصائص دون غيرها

١ - هي الفريضة الوحيدة التي فُرضت بمكة منذ بداية الوحي وهي ( فترة تربية المؤمنين على العقيدة والتوحيد )
 أى ( ما قبل الشرائع العملية ) وكانت في البداية مفروضة ركعتين بالنهار وركعتين بالليل ثم زادت إلى خمس صلوات
 ٢ - هي الفريضة الوحيدة التي فُرضت في السماء وكل الشرائع العملية فُرضت في الارض

٣- هي الفريضة الوحيدة التي فُرضت من الله مُباشرةً إلى النبي بدون وسيط ( جبريل ) في رحلة الاسراء والمعراج
 ٤- هي الفريضة الوحيدة التي تتكرر يومياً في اليوم والليلة بخلاف جميع أنواع العبادات موسمية

هى الفريضة الوحيدة التي تدخل في حقيقة الايمان (أي يتحقق الإيمان بها في ركن عمل الجوارح) وسيأتي ذلك
 ٦ هي الفريضة الوحيدة التي تجب على الحر والعبد والذكر والأنثى والحاضر والمسافر والصحيح والمريض والغنى والفقير والمجاهد والقاعد والخائف والامن

٧- كل العبادات يوجد لتركها أعذار كـ ( الجهاد ، المرض ، السفر ، الخوف ) الا الصلاة فلا عُذر لتركها عدا
 الحيض والنفاس

 $\Lambda$  هي أول ما يُحاسب عليه العبد يوم القيامة من الاعمال فيما بينه وبين الله

٩ - هي العبادة البدنية الوحيدة التي لا تقبل النيابة ، فلا يصح أن يُصلى أحد عن أحد سواء لعذر أو لغير عُذر سواء فرض أو نفل بخلاف باقى العبادات كالصوم والزكاة والحج والعمرة

• ١ - لم يكن لله تعالى شريعة قط بغير صلاة ، وليس الامر كذلك مع الزكاة والصيام والحج وغيرهم من العبادات

# قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ محمد بن نصر المروزى:

وَأَمَّا افْتِيَاسُهُمْ تَوْكَ الصَّلَاةِ عَلَى تَوْكِ سَائِو الْفَرَائِضِ فَقَدْ ذَكَرْنَا فِي صَدْرِ كِتَابِنَا هَذَا الدَّلِيلَ عَلَى تَعْظِيمِ قَدْرُ الصَّلَاةِ وَمُعْلَى الْفَصْلِ وَعِظَمِ الْقَدْرِ مَا فِيهِ كِفَايَةٌ ، وَدَلِيلٌ عَلَى اللَّهُ لَا يَجُورُ أَنْ تُبجُعَلَ فِيَاسًا عَلَى سَائِرِ الْفَرَائِضِ ، وَمَنْ قَيِلَ أَنَّ الصَّلَاةَ لَمْ تَوَلَّ مِفْتَاحَ شَرَائِعِ دِينِ الْإِسْلَامِ وَعَقْدُهُ لَا تَزُولُ عَنْهُ أَبَدًا لَمْ تَوَلُ مَفْتَاحَ شَرَائِعِ دِينِ الْإِسْلَامِ وَعَقْدُهُ لَا تَزُولُ عَنْهُ أَبَدًا لَمْ تَوَلُ مَقْرُونَةً بِالْإِيمَانِ فِي الْمَلَائِكَةِ وَالْأَنْبِيَاءِ وَالْحَلْقِ أَجْمَعِينَ لَمْ يَكُنْ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ دِينٌ بِغَيْرِهَا قَطُّ ، وَسَائِرُ الْفَرَائِضِ لَيْسَ كَذَلِكَ لَيْسَ عَلَى الْمَلْائِكَةِ وَكَاةً وَالْمَيْنِ أَلْمَالُهُ لَا تَسْفُطُ عَنْهُمْ ، وَلَا يُزَايِلُ التَّوْجِيدَ فَهِي أَعَمُّ الشَّرَائِعِ فَرْضًا بِهَا يَفْتَتِحُ اللَّهُ وَلَا حَجِّ ، وَالصَّلَاةُ لَا تَسْفُطُ عَنْهُمْ ، وَلَا يُزَايلُ التَّوْجِيدَ فَهِي أَعْمُ الشَّرَائِعِ فَوْمًا لَلِمَ يَقْتَعِحُ اللَّهُ وَلَا عَيْ أَعْلَمُ الْإِيمَانِ أَيْنَمَا ذَكَرَهَا وَهِي أَخْوَلُ اللَّهِ عَلَى اللَّمَامِ وَمُعْلَمًا بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُشْرِكِينَ أَلَا تَرَى أَنَّ النَّيْ عَلَى كُولُ عَلَيْهِمْ حَتَّى الْمَلْوِينَ وَالْمُشْرِكِينَ أَلَا تَرَى أَنَّ النَّيْقِ وَمُعَلِمُ اللَّهُ وَعُلَمًا لَمْ وَلَا عَلَمْ وَعَلَى الْمَلَقِ وَمُعَلَمُ اللَّهُ وَعُقَلَمُ الْعَلَقُ وَلَا لَمُ اللَّهُ وَعَلَى الْمَلْقُولُ وَلَا عَلَمْ وَلَا عَلَمْ يَعْطِيلُ مَا لَوْ تَرَكَتُهُ الْعُامَةُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْمُلَاقُ سَامِعَ أَذَانًا اللَّهُ وَعَلَى الْمُلَقِ وَمُعَلِمُ اللَّهُ وَلَا عَلَمْ وَلَا عَلَمْ وَلَا عَلَمْ وَيَعْمُولُ الْمُ لَقُولُ وَلَوْ وَلَكُونُ الْمُ لَلُولُونَ الْمُ الْمُولُولُ الْمُقَلِقُ الْمُعْمَى الْمُؤَلِقُ وَلُولُولُ اللَّهُ لَعُلُوا الْمُؤَلِقُ الْمُؤَلِقُ وَلُولُولُولُولُ اللَّهُ الْمُؤَلِقُ وَلُولُ اللَّهُ وَلَا عَلَمْ وَالْمُقَلَ اللَّهُ وَالْمُلَاقُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُؤَلِقُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤَلِقُ الْمُؤَلِقُ اللَّهُ الْمُؤَلِقُ الْمُؤَلِقُ اللَّهُ الْمُؤَلِقُ اللَّهُ ا

فَمَنْ تَحَلَّى مِنْهَا فَمَا حَظُّهُ فِي الْإِسْلَامِ بِلَا مِصْدَاقِ وَلَا عِلْمٍ تُحَقِّقُهُ بِهِ وَهُوَ كَمَا قَالَ عُمَرُ ﴿ اللَّهِ بِنَ مَسْعُودٍ ﴿ فَي الْإِسْلَامِ لِمَنْ لَا صَلَاةَ لَهُ ، وَكَذَلِكَ الرِّوايَةُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: تَرَكَ الصَّلَاةَ ، وَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْعُودٍ ﴿ اللَّهِ بَنُ مَسْعُودٍ ﴿ اللَّهِ عَنَ لِمَنْ لَا صَلَاةً لَهُ ، وَكَذَلِكَ الرِّوايَةُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: ﴿ الْعَهْدُ اللَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ ﴾ . وَأَكْثَرُ مِنْ ذَلِكَ كُلِّهِ مَا قَدْ تَلُونَاهُ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فَهِ صَدْرِ كِتَابِنَا مِنْ إِيعَادِهِ مُضَيِّعَ الصَّلَاةِ وَتَارِكِهَا الْوَعِيدَ الْعَلِيظَ الَّذِي لَمْ يَفْعَلْهُ بِمُضَيِّعِ سَائِرِ الْفَرَائِضِ . اهـ (١)

قال شيخ الاسلام ابن تيمية : – إن شعار المسلمين الصلاة ، ولهذا يعبر عنهم بما فيقال : اختلف أهل الصلاة واختلف أهل الصلاة ، واختلف أهل القبلة، والمصنفون لمقالات المسلمين يقولون : مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين . وفى الصحيح " من صلى صلاتنا ، واستقبل قبلتنا ، وأكل ذبيحتنا، فذلك المسلم له ما لنا ، وعليه ما علينا " وأمثال هذه النصوص كثيرة في الكتاب والسنة . اهـ (٢)

<sup>(</sup> ۱ ) تعظيم قدر الصلاة للمروزى ۲ / ۱۰۰۳ ، 4 ، 4 ، 4 مكتبة الدار المدينة السعودية

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ۷ / ۲۱۳

## المطلب الثابي

# ألادلة المحكمة من القران على كُفر تارك الصلاة

١ - قال ﷺ { وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ } البقرة ١٤٣

قال الشيخ / أحمد بن عمر بن مساعد الحازمي:

التوحيد من العبادة ، يعنى جزء منها ، من العبادة فهو نوع منها ، فرد من أفرادها ، وهي أي العبادة أعم منه ، فحينئذ فسر الشيء ببعض أفراده ، وهذا وراد في لسان العرب وفي الشرع ، أنه يُفسر الشيء ببعض أجزائه ، فيكون من باب إطلاق الكل مرادًا به الجزء ، سواءً سُمِّيَ حقيقة أو مجازًا إلا أنه مُستعمل في لسان العرب وكذلك في الشرع ، حينئذ ما الفائدة ؟ ما الارتباط بين إطلاق الجزء وإرادة الكل ؟ قد يكون على جهة الرُّكْنيَّة ، وقد يكون على جهة الشَّرطية ، أو جهة أخرى غير ذلك ، ولذلك استدل أهل العلم بقوله جل وعلا { وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ على جهة البقرة ٢٤٣

قال: أطلق الإيمان هنا على الصلاة ، فدل على انتفاء الإيمان بانتفاء الصلاة ، فالمناسبة هنا من إطلاق الكل وهو الإيمان الإيمان أعم من الصلاة قطعًا ، وهذا واضح بَيِّن ، أطلق الكل الإيمان على الصلاة لماذا ؟ ما المناسبة بينهما ؟

قال : العرب لا تُطلق ذلك إلا إذا كان ينتفى الكل بانتفاء الجزء ، لا تُطلق الكل مُرادًا به الجزء إلا إذا كان الجزء له تأثير في وجود ماهية الكل ، وهنا كذلك واضح بَيِّن { وَمَا كَانَ الله لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ } أي صلاتكم ، لماذا عَبَّر بالإيمان عن الصلاة ؟ لأن الإيمان ينتفى ويزول بزوال الصلاة ، وهذا واضح بَيِّن مع الأحاديث مع الإجماع إجماع السلف المدالة على أن تارك الصلاة كافر ، وأما الخلاف المتأخر فلست مسئولاً عنه ، أنت مسئول عن تقرير الحكم الشرعي من حيث الكتاب والسنة ، فإذا دل الكتاب والسنة على كفر تارك الصلاة والأدلة مطلقة فحينئذ يشمل أو أقل ما يُصدق عليه أنه كافر إذا ترك فرضًا واحدًا مُتعمدًا من غير عذر شرعي حتى يخرج الوقت .

وأما الخلاف فلست مسئولاً عنه ، لست مكلّفاً في البحث لماذا اختلف أهل العلم ؟ ولماذا جمهور أهل العلم ؟ ولماذا مالك لم يكفره ؟ ولماذا الشافعي .. إلى آخره ، لست مُكلّفاً بذلك ، إن وجد جواب واضحٌ بين ، فبها ونعمة ، وإلا لست مُكلفاً ، وإنما أنت مأمور بالنظر في دلالة الكتاب والسنة ، فإذا دلّ الدليل من حيث نص القرآن والنص النبويّ كذلك طرق الاستدلال على أن تارك الصلاة كافر كَفّرهُ ، وأنه كافر كفر أكبر ، واضح هذا ؟ حينئذٍ نقول: إطلاق الكل مُرادًا به الجزء ، لابد من علاقة بينهما ، وهنا { إِلّا لِيَعْبُدُونِ } الذاريات ٥٦ ، أطلق الكل مُرادًا به الجزء ، وفو التوحيد شرط في صحة العبادة ، ولا تصح العبادة إلا بانتفاء الشرك ، ولذلك قرن بينهما . اهـ (١)

<sup>(</sup>۱) شرح كتاب التوحيد الدرس الخامس (باب بيان حكم التوحيد وأهميته وبيان مكانته) وهي دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشيخ الحازمي على الشبكة العنكبوتية

٢ – قال تعالى فى سورة التوبة : ﴿ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّين ﴾ ﴿ التوبة من الآية ١١) .

فجعل الله القاتل عمداً أخاً للمقتول مع أن القتل عمداً من أكبر الكبائر ، لقول الله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَاباً عَظِيماً ﴾ النساء ٩٣

... والأخوة فى الدين لا تنتفى إلا حيث يخرج المرء من الدين بالكُلية ، فلا تنتفى بالفُسوق والكُفر دون الكُفر . . . . وبهذا عُلم أن ترك الصلاة كُفر مُخرج عن الملة ، إذ لو كان فسقاً أو كُفراً دون كُفر ما انتفت الأخوة الدينية به كما لم تنتف بقتل المؤمن وقتاله

... فإن قال قائل : هل ترون كُفر مانع الزكاة كما دل عليه مفهوم آية التوبة أيضا ؟

... قلنا :كفر مانع الزكاة بُخلاً قال به بعض أهل العلم ، وهو خطأ بين ، وهو خلاف مذموم

والراجح أن مانع الزكاة بُخلاً لا يكفر ، لكنه يُعاقب بعقوبة عظيمة ، ذكرها الله تعالى فى كتابه ، وذكرها النبي ﷺ : فى سنته ، ومنها ما فى حديث أبى هريرة ﷺ أن النبى ﷺ ذكر عقوبة مانع الزكاة ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : « مَا مِنْ صَاحِبِ كَنْزٍ لاَ يُؤَدِّى زَكَاتَهُ إِلاَّ أُحْمِى عَلَيْهِ فِى نَارِ جَهَنَّمَ فَيُجْعَلُ صَفَائِحَ فَيُكُوْى بِهَا جَنْبَاهُ وَجَبِينُهُ حَتَّى يَحْكُمَ اللَّهُ بَيْنَ عِبَادِهِ فِى يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ثُمَّ يُرَى سَبِيلَهُ إِمَّا إِلَى الْجَنَّةِ وَإِمَّا إِلَى النَّارِ ... ) (٢)

وهو دليل على أنه لا يكفر كُفر أكبر بل كُفر أصغر ، إذ لو كان كافراً كُفر أكبر ما كان له سبيل إلى الجنة ، ومن كان تحت المشيئة فهو مُسلم مُوحد لا يُخلد في النار فيكون مفهوم الحديث مُقدماً على مفهوم آية التوبة وناسخ لها ، لأن مفهوم الحديث صرف كُفر مانع الزكاة بُخلاً من الكُفر ألاكبر المُخرج من الملة إلى الكُفر الاصغر المُبقى في الملة . فلقائل أن يقول ألا نقيس الزكاة على الصلاة نقول لا ، لآن الحديث صرف كفر مانع الزكاة بُخلاً من الكُفر الاكبر إلى الكُفر الاصغر . الكُفر الاصغر .

<sup>(</sup>۱) البخاري ٤٧

<sup>(</sup>۲) مسلم ۹۸۹

قال الله ﷺ " وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ " الروم ٣٦

وهذا استدلال واضح جداً بمفهوم المُخالفة

قال الامام محمد بن نصر المروزى : ( فبيَّن أن علامة أن يكون من المشركين ، ترك الصلاة ) . اهـ (١)

قال الله ﷺ " وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ " فصلت ٣٧

تعلقت العبادة في الاية بالشرط وهو السجود ( الصلاة ) فمن لم يصلى فليس يعبد الله

إن = اداة شرط

الشرط = السجود يعنى ( الصلاة )

المُعلق بالشرط = العبادة

والمعلق بالشرط ينعدم عند انعدام الشرط

فلزم ما يلى =

انتفاء توحيد العبادة (الالوهية) عن من لم يسجد

عدم تحقق الغاية من الخلق وهي = وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون

فأين توحيد العبادة " الالوهية " في غير الصلاة

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله : ( التولى ليس هو التكذيب بل هو عن الطاعة فإن ، الناس عليهم أن يصدقوا الرسول فيما أخبر ويطيعوه فيما أمر ، وضد التصديق التكذيب ، وضد الطاعة التولى فلهذا قال :

{ فَلا صَدَّقَ وَلا صَلَّى ﴿ وَلَكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّى } القيامة ٣١ ، ٣٢

وقد قال تعالى { وَيَقُولُونَ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِّنْهُم مِّن بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُوْلَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ } النور ٤٧ فنفى الإيمان عن من تولى عن العمل ، وإن كان قد أتى بالقول . اهـ (٢)

قال ابن القيم عن هذه الآيات : " فلما كان الإسلام تصديق الخبر ، والانقياد للأمر ، جعل سبحانه له ضدين : عدم التصديق ، وعدم الصلاة ، وقابل التصديق بالتكذيب ، والصلاة بالتولى فقال : - { وَلَكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّى } فكما أن المُكذب كافر ، فالمتولى عن الصلاة كافر ، فكما يزول الإسلام بالتكذيب يزول بالتولى عن الصلاة . اهـ (٣)

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة ٢/ ١٠٠٥ ط/مكتبة الدار ، المدينة ، السعودية

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ٧ / ١٤٢

<sup>(</sup>  $^{\circ}$  ) الصلاة وحكم تاركها ص ٤٨ ، لابن قيم الجوزية ، ط  $^{\prime}$  مكتبة الثقافة ، بالمدينة ، السعوية

- وقال في في سورة المرسلات " كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِيلًا إِنَّكُمْ مُجْرِمُونَ (٤٦) وَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذَّبِينَ (٤٧) وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اللهِ فَي اللهُ عَدْمُ اللهِ اللهُ عَدْمُ اللهُ اللهُ عَدْمُ اللهِ اللهُ عَدْمُ اللهِ اللهُ عَدْمُ اللهِ اللهُ اللهُ عَدْمُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدْمُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وقال ﷺ فى سورة المدثر " كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ (٣٨) إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ (٣٩) فِي جَنَّاتٍ يَتَسَاءَلُونَ (٤٠)
 عَنِ الْمُجْرِمِينَ (٤١) مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ (٢٤) قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ (٤٣) وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِينَ (٤٤)"

وكلمة " المُجرمين والمُجرمون ومُجرما ومُجرميها وأجرموا " لا تاتى فى القران الا على الكافر كفر أكبر أى ( الكفر المُخرج من الملة ) سواء كان كفر أصلى أو ردة بعد إيمان

قال ﷺ " أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ٥ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ " القلم ٣٥، ٣٦

فجعل المسلمين مُقابلهم المجرمين

وقال ﷺ " إِنَّهُ مَنْ يَأْتِ رَبَّهُ مُجْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَى ٥ وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَاتِ فَأُولَئِكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ الْعُلَى ٥ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ مَنْ تَزَكَّى " طه ٧٠، ٧٠ فَجُعل الله الْمُعرم مقابل المؤمن فهذا على ملة الكفر وهذا على ملة الايمان وقد جاء وصف المجرم على تارك الصلاة وبين الله أشفى بيان بأن المُجرمين كفار فقال " إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ " الزحرف ٧٤ والحلود فى النار لا يكون الا للكفار فقط ، لآن المُسلمين مهما مكثوا فى النار فلابد يوماً أن يخرجوا الى الجنة .

ومن أراد مزيد توضيح حول الفاظ المجرمين فليرجع الى كتاب ( من هم المجرمون فى الكتاب والسنة )

فان قال قائل : ان الله قال " وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِينَ " فهل هذا كفر اكبر أيضا ؟!!

نقول منع الزكاة بخلاً وليس جحداً ، كفر اصغر وقد يذكر الله أفعال للمشركين أدخلتهم النار ، مع ألها كفر اصغر أو من الكبائر والذنوب ، وتاتى بعد الكفر الاكبر ومثل هذا فى القران كثير ، وهذا مثل قوله الله الله عنه عنه الكفر الاكبر ومثل هذا فى القران كثير ، وهذا مثل قوله الله عنه عنه عنه عنه عنه الله المعتمر ولا يَحُضُ عَلَى طَعَام الْمِسْكِين فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمٌ وَلا طَعَامٌ إِلَّا مِنْ غِسْلِينٍ } الحاقة ٣٣-٣٦ فمع أن عدم ايمانه بالله سبب كافى للحكم بكفره ، وسبب للخلود فى النار ، الا أن الله ذكر بعدها معصية وهى ليست بكفر أكبر وهى عدم الحض على طعام المسكين .

وفي هذا يقول الشيخ محمد الامين الشنقيطي في تفسيره

(كما أن الإيمان يزيد بالطاعة ، والمؤمن يُثاب على إيمانه وعلى طاعته ، فكذلك الكفر يزداد بالمعاصى ، ويُجازى الكافر على كفره وعلى عصيانه ، كما فى قوله تعالى { الذين كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ الله زِدْنَاهُمْ عَذَاباً فَوْقَ العذاب بمَا كَانُواْ يُفْسدُونَ } النحل ٨٨ . فعذاب على الكفر وعذاب على الإفساد . اهـ (١)

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ٢٦١/٨ ط/ دار الفكر ، بيروت

وكقوله تعالى " فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ ﴿ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ " الماعون ٤ ، ٧ وهولاء المُصلين مُنافقين لآهُم لا يُصلون لله ولكن لكى يَراهم المؤمنين ويحكموا لهم بالاسلام كقوله تعالى " إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِنَّا قَلِيلًا " النساء ١٤٢

ومع أن نفاقهم الذى بينه الله فى السورة بقوله سبحانه " فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ (٤) الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ (٥) <u>الَّذِينَ هُمْ</u> يُرَاءُونَ (٦) " الماعون

فمرآتهم للناس بالصلاة سبب كافى للحكم عليهم بالكفر والخلود فى النار ( لانهم منافقون كما جاء فى أول السورة ) ، الا أن الله ذكر أنهم يمنعون الماعون وهذا ليس بكفر أكبر ولا أصغر ، ومع ذلك ذكره الله أنه سبب لدخولهم النار ولزيادة العذاب لهم .

وكقوله تعالى " وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ (٦) الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ (٧) " فصلت

وهنا وصف الله المشركين بأنهم لا يؤتون الزكاة وأنها سبب لعذابهم فى النار ، مع أن منع الزكاة بخلا كفر اصغر كما بينا منذ قليل وقال عنهم أنهم مشركين لانهم لا يؤتون الزكاة وهم بالاخرة كافرون ، مع أن كفرهم بالاخرة وحده سبب كافى للحكم عليهم بالكفر ودخلوهم النار والخلود فيها ، إلا أن الله وصفهم بمنع الزكاة التي هى دون الكفر والشرك الاكبر .

# المطلب الثالث

# الآدلة المحكمة من السنة على كفر تارك الصلاة

١- عن جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ ﷺ قال سمعت النبي ﷺ يقول " إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " (١)
 قال النووى فى شرح الحديث : ( وَمَعْنَى بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك تَرْك الصَّلَاةِ أَنَّ الَّذِي يَمْنَع مِنْ كُفْره كَوْنه لَمْ يَتْرُك الصَّلَاة فَإِذَا تَرَكَهَا لَمْ يَبْقَ بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك حَائِلِ ، بَلْ دَحَلَ فِيهِ ) . اهـ (٢)

٢ - وعن بُرَيْدَةُ بن الْحُصَيْبِ ﷺ قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول " الْعَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ
 كَفَرَ ". اهـ (٣)

... والمُراد بالكُفر هنا : الكُفر المُخرج عن الملة ، لأن النبي ﷺ جعل الصلاة فصلاً بين المؤمنين والكافرين

ومن المعلوم أن ملة الكُفر غير ملة الإسلام فمن لم يأت بهذا العهد فهو من الكافرين

قال الامام الشوكانى عن هذا الحديث (وهو من المانعين من كفر تارك الصلاة): " وَهُوَ يَدُلُّ عَلَى أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ يَكْفُرُ ، لِأَنَّ التَّوْكِ الْعَلَقُ عَنْ التَّقْيِيدِ ، وَهُوَ يَصْدُقُ بِمَرَّةٍ لِوُجُودِ مَاهِيَّةِ التَّرْكِ فِي ضِمْنِهَا . اهـ (٤)

٣ - عَنْ بُرَيْدَةُ بِنِ الْحُصَيْبِ ﴿ قَالَ قَالَ وَسُولَ اللهُ عَلَيْ " مَنْ تَرَكَ صَلَاةَ الْعَصْرِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ " (٥)

وحبوط الاعمال كلها لا يكون الا بالكفر والشرك الاكبر الناقل عن الملة ، قال الله ﷺ " وَمَنْ يَكُفُرْ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ " المائدة ٥ ، وحبوط العمل هنا يشمل كل عمله والنص لم يقيد أو يحدد عمل يوم أو شهر

وقد تأول الامام ابن القيم هذا الحديث على أن ترك صلاة العصر تحبط عمل اليوم فقط وترك صلاة العصر مدى الحياة تحبط العمل كله ، وهو تحريف للكلم عن مواضعه ، وهذا نص كلامه :

وأما المسألة الرابعة وهي قوله: هل تحبط الأعمال بترك الصلاة أم لا ؟

فقد عرف جوابها مما تقدم ، وإنا نفرد هذه المسألة بالكلام عليها بخصوصيتها فنقول أما تركها بالكلية فإنه لا يقبل معه عمل كما لا يقبل مع الشرك عمل فإن الصلاة عمود الإسلام كما صح عن النبي على وسائر الشرائع كالأطناب

<sup>(</sup>۱) مسلم ۸۵،۵۸

<sup>(</sup>٢) شرح مسلم للنووي ١١ / ٧١ ، ط/ دار الكتاب العربي ، بيروت

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٢٢٤٢٧ والترمذي ٢٦٢١ والنسائي ٤٦٣ وابن ماجه ١٠٧٩ وقال الالباني اسناده صحيح على شرط مسلم .

<sup>(</sup> ٤ ) نيل الأوطار ٢/ ٣٧٢ ، للشوكاني ، ط / دار الجبل ، بيروت

<sup>(</sup>٥) البخاري ٥٢٣

والأوتاد ونحوها ، وإذا لم يكن للفسطاط عمود لم ينتفع بشيء من أجزائه فقبول سائر الاعمال موقوف على قبول الصلاة ، فإذا ردت ردت عليه سائر الأعمال، وقد تقدم الدليل على ذلك .

وأما تركها أحيانا فقد روي البخارى فى صحيحه من حديث بريدة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "بكروا بصلاة العصر فإن من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله " .

وقد تكلم قوم فى معنى هذا الحديث فأتوا بما لا حاصل له . قال المهلب معناه : من تركها مُضيعا لها متهاونا بفضل وقتها مع قدرته على أدائها حبط عمله في الصلاة خاصة أي لا يحصل له أجر المصلي في وقتها ، ولا يكون له عمل ترفعه الملائكة .

وحاصل هذا القول: إن من تركها فاته أجرها ، ولفظ الحديث ومعناه يأبي ذلك ولا يفيد حبوط عمل قد ثبت وفعل، وهذا حقيقة الحبوط في اللغة والشرع ولا يقال لمن فاته ثواب عمل من الأعمال إنه قد حبط عمله وإنما يقال فاته أجر ذلك العمل.

حبوط الأعمال الماضية كلها بترك صلاة واحدة ، وتركها عنده ليس بردة تحبط الأعمال فهذا الذي استشكله هؤلاء هو وارد عليهم بعينه فى حبوط عمل ذلك اليوم والذي يظهر فى الحديث. والله أعلم بمراد رسوله أن الترك نوعان : ترك كلى لا يصليها أبدا فهذا يحبط العمل جميعه ، وترك معين في يوم معين فهذا يحبط عمل ذلك اليوم فالحبوط العام في مقابلة الترك المعين في مقابلة الترك المعين في مقابلة الترك المعين . اهر (١)

قلت (على بن شعبان): وهذا تاؤيل باطل لا يصح ولا دليل عليه البتة وهو تحريف لدلالات النصوص بغير أى قرينة سوى اتباع الظن، والاصل في الكلام الحقيقة أى (الظاهر المتبادر الى الذهن = الوضع اللغوى للكلمة)

وكل النصوص تشهد لهذا أن ترك الصلاة ( بفرض واحد فقط متعمد من غير عذر ) أى خروج من الملة ، وبقية الصلوات حكمها حكم صلاة العصر فالنبى رضا في ضرب مثال بصلاة العصر ولكن الحكم يشمل الخمس ومثل هذا معلوم من سنته ومن سنته الله الله الله المردد من صلى البرددين و حكل المجنّة " (٢)

فهل هنا الحكم يشمل الفجر والعصر فقط ؟ أم النبي ﷺ يُبين عظم فضل هاتين الصلاتين فكذلك الحكم في هذا الحديث يُبين فضل صلاة العصر والحكم ينسحب على باقى الصلوات

والدليل ما جاء فى رواية اخرى صحيحة عند ابن بطة بسنده الى أَبِي مَلِيحٍ ، قَالَ : كُنَّا مَعَ بُرَيْدَةَ فِي غَزَاةٍ فِي يَوْمٍ ذِي غَيْمٍ ، فَقَالَ : بَكِّرُوا بِالصَّلاةِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : " مَنْ تَرَكَ الصَّلاةَ حَبِطَ عَمَلُهُ " (٣)

فبين هنا أن الحكم عام فى كل الصلوات وقول بُرَيْدَةُ بن الْحُصَيْبِ ﴿ " بَكِّرُوا بِالصَّلاةِ " أَى افعلوا الصلاة وعلق الحكم والعقوبة على عدم فعل الصلاة وليس جحدها كما يزعم المرجئة .

<sup>(</sup>١) الصلاة وحكم تاركها ص ٦٥ ، لابن قيم الجوزية ، ط / مكتبة الثقافة ، بالمدينة ، السعوية

<sup>(</sup>۲) البخاري ۵٤۳

<sup>(</sup>٣) الابانة الكبرى لابن بطة ٨٧٥ ، ط/ دار الراية للنشر بالرياض السعودية

وأمر أخر وهو قول النبي ﷺ " مَنْ فَاتَتْهُ صَلَاةُ الْعَصْر فَكَأَنَّمَا وُتِرَ أَهْلَهُ وَمَالَهُ " (١)

وَالْمُوتُورُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ يَبْقَى مَسْلُوبًا لَيْسَ لَهُ مَا يَنْتَفِعُ بِهِ مِنْ الْأَهْلِ وَالْمَال ، وَهُوَ بِمَنْزِلَةِ الَّذِي حَبطَ عَمَلُهُ . (٢)

ويعنى هذا أنَّ هذا الذنب الذى عمله " وهو ترك صلاة واحدة " جعله مسلوباً ليس معه إيمان ينتفع به ومثل النبي الله حاله بالذى فقد أهله وماله وبقى مسلوباً ليس معه ما ينفعه فى الدنيا ، وأن هذا الذنب الذى عمله " وهو ترك صلاة واحدة " من عظمه أنَّه كأنه فقد أهله وماله ، يعنى لو فقد أهله وماله كان أهون عليه مما عمله " وهو ترك صلاة واحدة "

٤ - عَنْ أَبَا سَعِيدِ الْخُدْرِيُّ قَالَ : بَعَثَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِب ﴿ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ مِنْ الْيَمَنِ بِذُهَيْبَةٍ فَقَسَمَهَا بَيْنَ أَرْبَعَةِ نَفَرٍ ، فَقَالَ رَجُلٌ يَارَسُولَ اللَّهِ، اتَّقِ اللَّهَ، قَالَ : " وَيْلَكَ أَولَسْتُ أَحَقَّ أَهْلِ الْأَرْضِ أَنْ يَتَقِيَ اللَّهَ "، قَالَ : ثُمَّ وَلَى الرَّجُلُ قَالَ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ : يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَلَا أَضْرِبُ عُنُقَهُ ؟ قَالَ : " لَا ، لَعَلَّهُ أَنْ يَكُونَ يُصَلِّى "، فَقَالَ حَالِدٌ : اللَّهِ عَلَيْهُ أَنْ يَكُونَ يُصَلِّى "، فَقَالَ حَالِدٌ : وَكُمْ مِنْ مُصَلِّ يَقُولُ بِلِسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ؟ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ " إِنِّي لَمْ أُومَوْ أَنْ أَنْقُبَ عَنْ قُلُوبِ النَّاسِ ، وَلَا أَشُقَ بُطُونَهُمْ " (٣)

فجعل النبي ﷺ المانع من قتله كونه يُصلى فدل على أن من لم يُصل يُقتل.

قال الشيخ الشنقيطى: فقوله وله في في هذا الحديث الصحيح ( لا ) يعنى لا تقتله وتعليله ذلك بقوله ( لعله أن يكون يصلى ) فيه الدلالة الواضحة على النهى عن قتل المصلين ، ويفهم منه أنه إن لم يُصل يقتل وهو كذلك . اهـ (٤)

٥- حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ ، حَدَّثَنَا مَعْمَرٌ ، عَنِ الزُّهْرِيِّ ، عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَزِيدَ اللَّيْشِيِّ ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عَدِيٍّ الْأَنْصَارِيِّ حَدَّثَهُ ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ بَيْنَا هُوَ جَالِسٌ بَيْنَ ظَهْرَانِي النَّاسِ جَاءَهُ رَجُلِّ يَسْتَأْذِنُهُ ، أَوْ يُشَاوِرهُ يُسَارُّهُ ، فِي قَتْلِ رَجُلٍ مِنَ الْمُنَافِقِينَ ، يَسْتَأْذِنُهُ فِيهِ ، فَجَهَرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ بِكَلامِهِ ، فَقَالَ : " أَلَيْسَ يَشْهَدُ أَنْ لَا يُشَاوِرهُ يُسَارُّهُ ، فِي قَتْلِ رَجُلٍ مِنَ الْمُنَافِقِينَ ، يَسْتَأْذِنُهُ فِيهِ ، فَجَهَرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ بِكَلامِهِ ، فَقَالَ : " أَلَيْسَ يَشْهَدُ أَنْ لَا اللَّهُ ؟ " قَالَ الْأَنْصَارِيُّ : بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وَلَا شَهَادَةَ لَهُ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ " أَلَيْسَ يَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ؟ " قَالَ : بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وَلَا شَهَادَةَ لَهُ ، قال : " أَلَيْسَ يُصَلِّى ؟!! " قَالَ : بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وَلَا صَلَاةَ لَهُ ، اللَّهِ ؟ " قَالَ : بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وَلَا صَلَاةَ لَهُ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : " أُولِئِكَ اللَّهِ عَنْهُمْ " (٥)

فدل على أنه لم ينهه عن قتل من لم يُصل .

<sup>(</sup>۱) مسلم ۲۲۷

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ۲۲/۵۶

<sup>(</sup> ٣ ) البخاري ٤٣٥١ ومسلم ١٠٦٥

<sup>(</sup>٤) أضواء البيان ٣ / ٥٠٠ للعلامة محمد الامين الشنقيطي ، ط/دار الفكر للطباعة والنشر - بيروت

<sup>(</sup> ٥ ) مسند الامام احمد بن حنبل ٢٣١٥٨ صحيح ابن حبان ٢٠٩٧ السنن الصغير للبيهقي ٣٤٢٤ والسنن الكبرى للبيهقي ٢٠٠٧ مصنف عبد الرزاق ١٨٦٨٨ وصححه الالبايي في الثمر المستطاب ص٥٣

وقال ﷺ " فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَوْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَحَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ " التوبة ٥ مَوْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَحَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ " التوبة ٥

فدلت الاية بالمفهوم ألهم إن لم يُقيموا الصلاة يُقتلوا .

ح وقال ﷺ ( أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ ، وَيُقِيمُوا الصَّلَاةِ ، وَيُقِيمُوا الصَّلَاةِ ، وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ ، إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ "
 فلم يعصم النبي دماؤهم الا بعد اقامة الصلاة ، فدل على أهم قبل اقامة الصلاة يُقاتلون ويُقتلون

٧- وعَنْ أُمِّ سَلَمَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ عَنِ النَّبِيِّ اللَّهِ أَنَّهُ قَالَ : " إِنَّهُ يُسْتَعْمَلُ عَلَيْكُمْ أُمَرَاءُ فَتَعْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ، فَمَنْ كَرِهَ فَقَدْ مَنْ أَنْكُرَ فَقَدْ سَلِمَ ، وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ ، قَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَلَا نُقَاتِلُهُمْ ، قَالَ : لَا مَا صَلَّوْ ا ،
 أَيْ مَنْ كَرِهَ بِقَلْبِهِ وَأَنْكَرَ بِقَلْبِهِ " (٢)

والوقت : هو السبب الظاهرى لوجوب الصلاة وهو شرط للأداء فلا يصح أداؤها قبل الوقت . قال تعالى : { إن الصلاة كانت على المؤمنين كتابا موقوتا } وهو ظرف للصلاة ، والمواقيت جمع ميقات والوقت هو المُراد الذى عينه الله لأداء هذه العبادة

• و" ما " فى قوله " ما صلوا " مصدرية ظرفية ، أى لا تُقاتلوهم مدة كونهم يصلون ، ويُفهم منه أنهم إن لم يصلوا قوتلوا . اهـــ (٣)

وهذا لا يكون الا فى ترك فرض واحد مُتعمداً حتى يخرج وقته من غير عذر ، والا فلو كان تركه للصلاة بالكلية لما كان لذكر الحديث فائدة لاننا لن نعرف ذلك أى تركه بالكلية الا بعد موته فقط

وفى الحديث ٤ و ٥ و ٦ و ٧ دلالة واضحة جداً على قتل من لم يُصل ، والنبي ﷺ يقول : ( لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِئَ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ ، إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ الثَّيِّبُ الزَّانِي ، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ ، إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ الثَّيِّبُ الزَّانِي ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ ) (٤)

وأخرج النسائى فى السنن من حديث أَبُو أُمَامَةَ بْنُ سَهْلٍ وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَامِرِ بْنِ رَبِيعَةَ ، قَالَا : كُنَّا مَعَ عُثْمَانَ وَهُوَ مَحْصُورٌ ، وَكُنَّا إِذَا دَخَلْنَا مَدْخَلًا نَسْمَعُ كَلَامَ مَنْ بِالْبَلَاطِ ، فَدَخَلَ عُثْمَانُ ﴿ يَوْمًا ، ثُمَّ خَرَجَ ، فَقَالَ : إِنَّهُمْ لَيَتَوَاعَدُونِّي بِالْقَتْلِ . قُلْنَا : يَكْفِيكَهُمُ اللَّهُ قَالَ : فَلِمَ يَقْتُلُونِّي ؟!! ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِئٍ

<sup>(</sup>۱) البخاري ۲۶ ومسلم ۳٦

<sup>(</sup>٢) مسلم ١٨٥٤، ١٨٥٥ وقتادة عنعن في الرواية ١٨٥٤ وصرح بالسماع في ١٨٥٥

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان ٣/ ٤٥٠ لمحمد الامين الشنقيطي ، ط/ دار الفكر ، بيروت

<sup>(</sup>٤) مسلم ١٦٧٨ ، ١٦٧٩

مُسْلِمٍ إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ : رَجُلٌ كَفَرَ بَعْدَ إِسْلَامِهِ ، أَوْ زَنَى بَعْدَ إِحْصَانِهِ ، أَوْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ " ، فَوَاللَّهِ مَا زَنَيْتُ فِي جَاهِلِيَّةٍ وَلَا إِسْلَامٍ ، وَلَا تَمَنَّيْتُ أَنَّ لِي بِدِينِي بَدَلًا مُنْذُ هَدَانِيَ اللَّهُ ، وَلَا قَتَلْتُ نَفْسًا فَلِمَ يَقْتُلُونَنِي . (١)

ووجه الدلالة أن الله أمر فى كتابه بقتل تارك الصلاة ، وكذلك أمر رسول الله بقتل تارك الصلاة ، أليس كذلك ؟ الجواب : نعم باتفاق العلماء الا القليل ممن التزم الارجاء وتأثر به ، ولا عبرة لمن خالف لمصادمة قوله بالنص ( المُحكم ) أى النص الصحيح الصريح

والسؤال : لماذا يُقتل تارك الصلاة ؟ هل هو " ثيب زاني " ؟ أم هو قاتل نفس ؟!! ، أم هو تارك للدين ويُقتل ردة ؟

يقول الشيخ عبدالله القربى: وليس تارك الصلاة من أصحاب الحدود من المسلمين ، بل لا يكون ذلك إلا في الزابى المحصن وليس قاتل نفس ، فلم يبق إلا أن يكون إباحة دم تارك الصلاة من أجل ردته . اهـ (٢)

ف يامن تقولون أن تارك الصلاة يُقتل ، علام تقتلوه ؟!! ، هل تقتلوه حداً ؟ أم تقتلوه ردة ؟

( فَرَجَعُ وا إِلَ عَ أَنْفُسِ هِمْ فَقَ الْوا إِنَّكُ مَ أَنْدَتُمُ الظَّ الْمُونَ )

ووجه أخر فى كفر تارك الصلاة من تلك الاحاديث وهو فى قتل الائمة ( الولاة والامراء والحكام ) إن لم يُصلوا .

ففى حديث ام سلمة دليل على مُنابذة الولاة وقتالهم بالسيف إذا لم يقيموا الصلاة ، ولا تجوز مُنازعة الولاة وقتالهم إلا إذا أتوا كُفراً بواحاً (صريحاً ) ، عندنا فيه من الله برهان والدليل :

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ إِدْرِيسَ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَجْلَانَ ، عَنْ بُكَيْرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْأَشَجِّ ، قَالَ : قَالَ عُبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ اللَّهِ بْنِ أَبِي أَمْيَّةَ الْأَنْصَارِيِّ : " تَعَالَ حَتَّى أُخْبِرَكَ مَاذَا لَك وَمَاذَا عَلَيْكَ ، إِنَّ عَلَيْكَ السَّمْعَ وَالطَّاعَةَ، فِي لِجُنَادَةَ بْنِ أَبِي أَمَيَّةَ الْأَنْصَارِيِّ : " تَعَالَ حَتَّى أُخْبِرَكَ مَاذَا لَك وَمَاذَا عَلَيْكَ ، إِنَّ عَلَيْكَ ، إِنَّا أَنْ تَوَى عُسْرِكَ وَيُسْرِكَ، وَمَنْشَطِكَ وَمَكْرَهِكَ ، وأَثَرَةُ عَلَيْكَ ، وأَنْ تَقُولَ بِلِسَانِكَ ، وأَنْ لَا تُنَازِعَ الْأَمْرَ أَهْلَهُ ، إلَّا أَنْ تَرَى كُفْرًا بَوَاحًا " (٣)

وعلى هذا فيكون تركهم للصلاة ( الحُكام والولاة ) الذى علق عليه النبي ﷺ مُنابذهم وقتالهم بالسيف كُفراً بواحاً عندنا فيه من الله برهان ، وفيه دليل أيضاً على التحديد بمجرد الترك أى صلاةً وأحدة لانه قال ﷺ " لَا مَا صَلَوْا " وهذا يُفيد ألهم ماداموا يُصلون لا يخرج أحد عليهم وعندما يتركون الصلاة يُخرج عليهم حتى وان صلوا قبل ذلك فهذا لم يشفع لهم عند النبي ﷺ في تكفيرهم والخُروج عليهم ، ولم يُحدد النبي عدد وأقل الترك صلاة واحدة

<sup>(</sup>۱) السنن الصغرى للنسائي ٤٠١٩

<sup>(</sup>٢) ضوابط التكفير ص ٢١١، ٢١٢ للشيخ عبد الله القربي ، ط / مؤسسة الرسالة

<sup>(</sup>٣) مُصنف ابن ابي شيبة ٣٦٥٦٨ وصححه الالباني في السلسلة الصحيحة برقم ٣٤١٨

٨- حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي عُمَرَ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُعَاذٍ الصَّنْعَانِيُّ ، عَنْ مَعْمَرٍ ، عَنْ عَاصِمٍ بْنِ أَبِي النَّجُودِ ، عَنْ أَبِي وَائِلٍ عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ عَلَى قَالَ رسول اللهِ إِنَّ أَلَا أُخْبِرُكَ بِرَأْسِ الْأَمْرِ كُلِّهِ وَعَمُودِهِ وَذِرْوَةِ سَنَامِهِ " قُلْتُ : بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ عَلَى اللهِ ، قَالَ رسول اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ ، قَالَ : " رَأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلَامُ ، وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ " (١)

# ( ومتى وقع عمود الفسطاط وقع جميعه ولم يُنتفع به ) .

فأخبر ﷺ أن الصلاة من الأسلام بمترلة العمود الذي تقوم عليه الخيمة فكما تسقط الخيمة بسقوط عمودها فهكذا يذهب الاسلام بذهاب الصلاة وقد احتج الامام أحمد بهذا بعينه .

٩- أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يَزِيدَ ، حَدَّثَنَا سَعِيدٌ هُو ابْنُ أَبِي أَيُّوبَ ، قَالَ : حَدَّثَنِي كَعْبُ بْنُ عَلْقَمَةَ ، عَنْ عِيسَى بْنِ هِلَالِ الصَّدَفِيِّ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو ، عَنِ النَّبِيِّ عَلِيُ أَنَّهُ ذَكَرَ الصَّلَاةَ يَوْمًا ، فَقَالَ : " مَنْ حَافَظَ عَلَيْهَا ، كَانَتْ لَهُ نُورًا وَبُرْهَانًا وَنَجَاةً مِنَ النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَمَنْ لَمْ يُحَافِظُ عَلَيْهَا ، لَمْ تَكُنْ لَهُ نُورًا ، وَلَا نَجَاةً ، وَلَا بُرْهَانًا ، وَكَانَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَعَ وَنَجَاةً مِنَ النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَمَنْ لَمْ يُحَافِظُ عَلَيْهَا ، لَمْ تَكُنْ لَهُ نُورًا ، وَلَا نَجَاةً ، وَلَا بُرْهَانًا ، وَكَانَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَعَ قَارُونَ وَهَامَانَ ، وَأَبِي بْنِ خَلَفٍ " (٢)

والشاهد أن النبي أخبر أن من لم يُحافظ على الصلاة ( تارك الصلاة ) يُحشر يوم القيامة مع قارون وفرعون وهامان وابى ابن خلف ، وهولاء جميعا ماتوا على ملة الكفر الاكبر باتفاق فكون النبي يُساوى تارك الصلاة بمم فهم في الحكم سواء

ثانيا :- كونه أى ( تارك الصلاة ) يُحشر مع أئمة الكفر ( قارون وفرعون وهامان وابي ابن خلف ) اذا فهو مثلهم لقوله ﷺ { احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَحِيمِ } الصافات ٢٦-٢٣ . والأزواج جمع " زوج " وهو " الصنف " أى احشروا الذين ظلموا ومن كان من أصنافهم من أهل الكُفر والظُلم .

ثالثا : – ان تارك الصلاة معهم أيضا في النار في نفس الدركة لان النبي الله قال عن الذي يُصلى أنها أي ( الصلاة ) نجاة له من النار يوم القيامة ثم أخبر بعدها عن من لم يُحافظ عليها أنه مع هولاء يعنى في النار ولو كان تارك الصلاة مسلم لما نزل الى مستوى هولاء أئمة الكفر في أزمانهم

رابعا :- (قارون وفرعون وهامان وابي ابن خلف ) خارج ملة الاسلام فكونه معهم فى الحشر وداخل النار فى نفس الدركة ، فهو فى ملتهم ملة الكفر مع اختلاف سبب كفرهم ، وليس فى ملة الاسلام

<sup>(</sup>١) الترمذي ٢٦١٦ وصححه العلامة الالباني

<sup>(</sup> ۲ ) سنن الدارمى ۲۷۲۱ و مسند احمد ۲۰۶۰ ومسند عبد بن حميد ۳۵۳ وصحيح ابن حبان ۱۶۲۷ وشعب الايمان للبهقى ۲۰۷۸ وتعظيم قدر الصلاة ۵۸ وصححه الالبانى فى مشكاة المصابيح ۵۷۸ وحسنه فى الثمر المستطاب ص ۵۳ ، وضعفه فى ضعيف الجامع ۲۸۰۱ والحديث حسن لذاته ولا توجد علة واحدة لتضعيفه ، اللهم الا أن ياتينا أحد ببينة واضحة (علة لرد الحديث )

١٠ - عن أبي هريرة ﴿ قال قال رسول الله ﷺ " إِذَا قَرَأَ ابْنُ آدَمَ السَّجْدَةَ فَسَجَدَ اعْتَزَلَ الشَّيْطَانُ يَبْكِي يَقُولُ : يَا وَيْلَهُ وَفِي رِوَايَةٍ أَبِي كُرَيْبٍ : يَا وَيْلِي ، أُمِرَ ابْنُ آدَمَ بِالسُّجُودِ فَسَجَدَ فَلَهُ الْجَنَّةُ ، وَأُمِرْتُ بِالسُّجُودِ فَأَبَيْتُ فَلِي النَّارُ " (١)

قال إسحاق بن راهويه : واجتمع أهل العلم على أن إبليس إغا ترك السجود لآدم الطّيّخ ، لأنه كان في نفسه خيراً من آدم الطّيّخ ، فاستكبر عن السجود لآدم فقال { أَنَا خَيْرٌ مّنهُ خَلَقْتني مِن نَّارٍ وَخَلَقْتهُ مِن طِينٍ } الأعراف ١٢ . فالنار أقوى من الطين ، فلم يشك إبليس في أن الله قد أمره ، ولا جحد السّجود ، فصار كافراً بتركه أمر الله تعالى واستنكافه أن يذل لآدم بالسجود له ، ولم يكن تركه استنكافاً عن الله تعالى ، ولا جحوداً منه لأمره ، فاقتاس قوم ترك الصلاة على هذا ، قالوا : تارك السجود لله تعالى ، وقد افترضه عليه عمداً ، وإن كان مُقراً بوجوبه ، أعظم معصية من إبليس في تركه السجود لآدم ، لأن الله افترض الصلوات على عباده ، اختصها لنفسه ، فأمرهم بالخضوع له بحادث خلقه ، فتارك الصلاة أعظم معصية ، واستهانة من إبليس حين ترك السجود لآدم الطبي عمداً من غير استهانة إبليس وتكبره عن السجود لآدم موقع الحجة ، فصار بذلك كافراً ، فكذلك تارك الصلاة عمداً من غير عذر حتى يذهب وقتها كافر . اهـ (٢)

قلت (على بن شعبان): ألا فليعقل المُرجئة أن ابليس لم يجحد السجود ولكن تركه فقط، فمدار لحوق الوعيد على الترك أي (الامتناع والودع) وليس على الانكار والرفض

1 - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، " أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ أَتَى الْمَقْبُرَةَ ، فَقَالَ : السَّلَامُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ بِكُمْ لَاحِقُونَ ، وَدِدْتُ أَنَّا قَدْ رَأَيْنَا إِخْوَانَنَا ، قَالُوا : أَولَسْنَا إِخْوَانَكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ : أَنْتُمْ أَصْحَابِي ، وَإِخْوَانَنَا اللَّهِ ؟ قَالَ : أَنْتُمْ أَصْحَابِي ، وَإِخْوَانَنَا اللَّهِ ؟ أَنُوا بَعْدُ ، فَقَالُوا : كَيْفَ تَعْرِفُ مَنْ لَمْ يَأْتِ بَعْدُ مِنْ أُمَّتِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ !! فَقَالَ : أَرَأَيْتَ لَوْ أَنَّ رَجُلًا لَهُ خَيْلٌ خُرٌ مُحَجَّلَةٌ بَيْنَ ظَهْرَيْ خَيْلٍ دُهُمْ بُهُمْ ، أَلَا يَعْرِفُ خَيْلُهُ ؟ قَالُوا : بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ : فَإِنَّهُمْ يَأْتُونَ غُرًّا ، خَيْلٌ خُرٌ مُحَجَّلِينَ مِنَ الْوُضُوءِ ، وَأَنَا فَرَطُهُمْ عَلَى الْحَوْضِ ، أَلَا يَعْرِفُ حَيْلًهُ ؟ قَالُوا : بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ : فَإِنَّهُمْ يَأْتُونَ غُرًّا ، مُحَجَّلِينَ مِنَ الْوُضُوءِ ، وَأَنَا فَرَطُهُمْ عَلَى الْحَوْضِ ، أَلَا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ عَنْ حَوْضِي ، كَمَا يُذَادُ الْبَعِيرُ الْطَالُ أَنَادِيهِمْ ، أَلَا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ عَنْ حَوْضِي ، كَمَا يُذَادُ الْبَعِيرُ الْطَالُ أَنَادِيهِمْ ، أَلَا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ عَنْ حَوْضِي ، كَمَا يُذَادُ الْبَعِيرُ الْطَالُ أَنَادِيهِمْ ، أَلَا لَيُذَادَنَّ رِجَالٌ عَنْ حَوْضِي ، كَمَا يُذَادُ الْبَعِيرُ الْطَالُ أَنَادِيهِمْ ،

قال شیخ الاسلام ابن تیمیة " ثبت فی الصحیح أن النبی یعرف أمته یوم القیامة غرا محجلین من آثار الوضوء فدل علی أن من لم یكن غرا محجلا لم یعرفه النبی رون من أمته " . اهـ (٤)

وفى الحديث دلالة واضحة على كُفر تارك الصلاة من جهة ثانية أُخرى غير التى استنبطها شيخ الاسلام ابن تيمية وهى : قول الملائكة للنبى ﷺ : " إِنَّهُمْ قَدْ بَدَّلُوا بَعْدَكَ " وكلمة " بَدَّلُوا " هنا جاءت قبلها قرينة أنهم ليسوا من امة النبى وجاءت بعدها قرينة وهى تبرؤ النبى منهم بقوله " سُحْقًا سُحْقًا " وهاتان القرينتان تدل على كفر هولاء القوم بتبديل دينهم

<sup>(</sup>۱) مسلم ۸۳

<sup>(</sup>٢) تعظيم قدر الصلاة ٢/ ٩٣٤ لمحمد بن نصر المروزي ط/ مكتبة الدار - المدينة ، السعودية

<sup>(</sup>٣) مسلم ٢٥٢

<sup>(</sup> ٤ ) مجموع الفتاوى لابن تيمية ٧ / ٦١٢

وإليكم تفصيل دقيق للمسئلة وتوسع في تبيين معنى سُحقاً سُحقاً :-

السُحق في القران والسنة واللغة لا يكون الا للمشركين الذين ليس لهم إيمان ينفعهم وذهب ما فيهم خير .

قال الله ﷺ " وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ " الحج ٣١ وقال الله ﷺ " قَالُوا بَلَى قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللّهُ مِنْ شَيْءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ كَبِيرٍ ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنّا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ اللّهُ مِنْ شَيْءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلّا فِي ضَلَالٍ كَبِيرٍ ﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ " الملك ٩ ، ١١

وأخرج عبد الرزاق فى المصنف قال عَنِ الثَّوْرِيِّ ، عَنْ مُسْلِمٍ ( وهو ابى فروة ) ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى ، قَالَ : قَالَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ الْفِضَّةُ بِالْفِضَّةِ وَزْنَا بِوَزْنٍ ، وَالذَّهَبُ بِالذَّهَبِ وَزْنًا بِوَزْنٍ ، وَأَيُّمَا رَجُلٍ زَافَتْ عَلَيْهِ وَرِقُهُ فَلا يَخْرُجْ يُحَالِفِ النَّاسَ عَلَيْهَا أَنْهَا طُيُوبٌ ، وَلَكِنْ لِيَقُلْ : مَنْ يَبِيعُنِي بِهَذِهِ الزَّيُوفِ سُحْقَ ثَوْبٍ " (١)

قال الزمخشرى وهو يتناول شرح الحديث من باب اللغة : ( وسمًى بذلك ، لأنه الذى سحقه مر الزمان سحقا حتى رق وبلى ) . اهـــ (٢)

قال ابن منظور الافريقى : السَّحْق : الثوب الخلَق الذى انْسَحَق وبَليَ كأنه بعُدَ من الانتفاع به . وأسْحَقَ الضرعُ : يَبسَ وبَلي وارتفع لبنه وذهب ما فيه .

وأَسْحَقَت ضَرَّتُها : ضَمَرت وذهب لبنُها .

والسُّحُق : البُعْد . اهـ (٣)

وقد ورد عند البخارى ما يؤيد هذا الذى نُشير إليه وهو قول النبي ﷺ يَرِدُ عَلَى الْحَوْضِ رِجَالٌ مِنْ أَصْحَابِي فَيُحَلَّنُونَ عَنْهُ فَأَقُولُ : يَا رَبِّ ، أَصْحَابِي ، فَيَقُولُ : إِنَّكَ لَا عِلْمَ لَكَ بِمَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ ، إِنَّهُمُ ارْتَدُّوا عَلَى أَدْبَارِهِمُ الْقَهْقَرَى " (٤)

وأختم بأخر إستشهاد : وهو أن النبي جعل المُصلين الذين يجتمعون معه على الحوض إخوانه أما من لا يجتمع معه على الحوض فليس من إخوانه .

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق ۱٤٥٤٨ بسند صحيح

<sup>(</sup>٢) الفائق في غريب الحديث والاثر ٢/ ١٦٠ للزمخشري ط/ دار المعرفة بيروت

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ١٠/ ١٥٢ لابن منظور الأفريقي المصرى ط/ دار صادر - بيروت

<sup>(</sup>٤) البخاري ٢٥٨٦

# المطلب الرابع إجماع الصحابة بنوعيه اللفظى والسكُوتي

١ حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ أَحْمَدَ الْكَاذِيُّ قَالَ نا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَدَ قَالَ حَدَّثَنِي أَبِي قَالَ نا يَعْقُوبُ قَالَ نا أَبِي عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ قَالَ نا أَبَانُ بْنُ صَالِحٍ عَنْ مُجَاهِدِ بْنِ جُبَيْرٍ أَبِي الْحَجَّاجِ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الأَنْصَارِيِّ عَلَيْ قَالَ : قُلْتُ لَنُ صَالِحٍ عَنْ مُجَاهِدِ بْنِ جُبَيْرٍ أَبِي الْحَجَّاجِ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الأَنْصَارِيِّ قَالَ : قُلْتُ لَهُ إِنْ الْمُعْرِ وَالإِيمَانِ عِنْدَكُمْ مِنَ الأَعْمَالِ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ قَالَ : الصَّلاةُ " (١)
 لَهُ : " مَا كَانَ يُفرِّقُ بَيْنَ الْكُفْرِ وَالإِيمَانِ عِنْدَكُمْ مِنَ الأَعْمَالِ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ قَالَ : الصَّلاةُ " (١)

وهو من أقوى الاجماعات فأحد الصحابة وهو جابر رضى الله عنه ينقل الاجماع عن اخوانه من الصحابة بلا استثناء فجعل الصحابة هنا الكفر مقابل الايمان وجعلوا الصلاة حد فاصل بين الكفر والايمان ، والتفريق بين المؤمن والكافر ولا يصح هملها كما قالت المرجئة على الجحود لان تخصيص الصلاة بالجحود ليس منه فائدة ففيما تخصيص الصلاة فدل الحديث على ما يلى :-

١ – نقل إجماع كل الصحابة بلا إستثناء على كفر تارك الصلاة وذلك في لفظة (عِنْدَكُمْ )

٢ - أن الصحابي استثنى الصلاة من جميع الإعمال المأمور بما وذلك في لفظة ( مِنَ الأَعْمَال )

٣- أن المقصود بالكفر هنا الاكبر المخرج من الملة لان الصحابى فرق تفريق صريح جداً بين الصلاة وغيرها من المأمورات ، ولو كان المقصود بالكفر هنا حمله على الجحود ففيما تخصيص الصلاة واستثناءها من الاعمال ؟!!
 فجحد الزكاة كفر وكذلك الحج والصيام وغيرهم بل جحد السواك كفر

٤ - لا يُعلم أحد من صحابة رسول الله على خالف هذا الاجماع

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) الابانة الكبرى لابن بطة ٤٤٦ ، شرح اصول اعتقاد اهل السنة ١٢٤٩ ، تعظيم قدر الصلاة للمروزى ٨٩٣ بسند صحيح ، وقد ضعف هذا السند بعض رؤوس المُرجئة المُعاصرين وهو الشيخ ربيع المدخلي وقال بأن علة ضعفه " مُحمد بن إسحاق " لانه ضعيف ، وأنا لن أتكلم عن توثيقه وتضعيفه حتى لا أطيل فقد كفانا الرد على الشبهات حول ابن اسحاق الامام المزى في " تمذيب الكمال " والحافظ ابن حجر في تمذيب التهذيب ، ولكن سأتكلم في شيء واحد فقط ألزم به الشيخ ربيع ومن نحا نحوه

فُأُقول : من سلفك قد سبقك الى تضعيف هذا الاثر ورده وفي عدم قبوله ؟ !!!

مع العلم أن هذا ليس منهجي ولكن هذا هو منهجهم ، لان هذا هو منهج الشيخ ربيع المدخلي وأتباعه من المُرحئة فقد صدعوا رؤسنا بمذه الكلمة " لا تتكلم في مسئلة ليس لك فيها إمام "

ف مُحمد بن اسحاق احتج به البخارى ومسلم وابو داود والترمذى والنسائى وابن ماجة وغيرهم ، وهو صدوق مُدلس ان عنعن لا يُقبل منه ولكنه هنا فى هذه الرواية صرح بالسماع ، ومع ذلك فحكم تارك الصلاة وإجماع الصحابة على كفره لا يتوقف على هذا الحديث ، فلن نقف كثيراً عند هذه الرواية ، ولن نُطيل فى الرد ، لان الامر لا يستحق فعندنا من المُحكمات الكثير والكثير قد دل على كفر تارك الصلاة تكاسلاً ، فلا داعى أن يلتفت أحد إلى كلام المُرجئة حول هذه الرواية .

٢ حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ ، حَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ الْمُفَصَّلِ ، عَنِ الْجُرَيْرِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقِ الْعُقَيْلِيِّ ، قَالَ : " كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ لَا يَرَوْنَ شَيْئًا مِنَ الْأَعْمَالِ تَرْكُهُ كُفْرٌ غَيْرَ الصَّلَاةِ " ثَم قَالَ أَبُو عِيسَى : سَمِعْت أَبَا مُصْعَبِ الْمَدَنِيَّ يَقُولُ : مَنْ قَالَ الْإِيمَانُ قَوْلٌ يُسْتَتَابُ فَإِنْ تَابَ وَإِلَّا ضُرِبَتْ عُنُقُهُ ... (١)

(١) اخرجه الترمذى ٢٥٦٣ وصححه الالبانى ، وقد تقبل جميع أهل العلم سلفاً وخلفاً هذا الحديث بالقبول واحتجوا به ، سواء من القائلين بكفر تارك الصلاة ، ومع ذلك ربيع المدخلى كعادته هو وحزبه من المرجئة ضعف الاثر حتى لا ينهدم مذهبه فى الارجاء ، وهذا دائماً حالهم ، إما تحريف دلالات النصوص ، أو تضعيف الاسانيد الصحيحة المُجمع على صحتها ، ومع أن الشيخ ربيع ضل ضلال مُبين فى تضعيف هذا الاثر ، ولا اننى سابين أن الشيخ ربيع ضل ضلال مُبين فى تضعيف هذا الاثر ، ولم يتبع تحقيق علمى ، بل بنى تضعيفه على الظن ، وهذا أوان الرد

قال الشيخ ربيع المدخلي بعد ذكر الحديث في مقال بعنوان : ( متعالم مغرور يرمي جمهور أهل السنة وأئمتهم بالإرجاء وبمخالفة السنة وإجماع الصحابة على تكفير تارك الصلاة الجزء الأول ) قال :

فيه نظر قوي ، وذلك أن الترمذي وابن نصر في "تعظيم قدر الصلاة" قد رويا قول عبد الله بن شقيق هذا من طريق بشر بن المفضل عن سعيد بن إياس الجريري، والجريري هذا كان قد اختلط مدة ثلاث سنوات في آخر حياته.

وقد نص العلماء على الرواة الذين سمعوا من الجريري قبل اختلاطه ، وهم إسماعيل بن علية وهو أرواهم عنه ، والسفيانان وشعبة وعبد الوارث بن سعيد وعبد الوهاب بن عبد الجحيد الثقفي ومعمر ووهيب بن خالد ويزيد بن زريع ، وذلك لأن هؤلاء سمعوا من أيوب السختياني قبل اختلاط الجريري ، وقد قال أبو داود فيما رواه عنه أبو عبيد الآجري : كل من أدرك أيوب فسماعه من الجريري حيد . والذين سمعوا منه بعد التغير : إسحاق الأزرق وعيسى بن يونس ومحمد بن عدي ويجي بن سعيد القطان ويزيد بن هارون . " انظر كتاب الاغتباط بمن رمي بالاختلاط مع التعليق عليه، لعلاء الدين على رضا ص١٢٧

وذكر الحافظ ابن حجر في "تمذيب التهذيب" (٧/٤) أسماء عدد من العلماء الذين ذكروا أن الجريري كان قد اختلط ، ثم قال : " وقال العجلي" : بصري ثقة واختلط بآخره " ، فزاد ابن المبارك فيمن روى عنه بعد الاختلاط ، وابن المبارك لم يدرك أيوب السختيان . أقول ( ربيع المدخلي ) : وكذلك بشر بن المفضل .

وهذا مما يؤكد أن بشر بن المفضل لم يسمع من الجريري إلا بعد الاختلاط ، فمن عنده دليل واضح أن بشراً سمع من الجريري قبل الاختلاط فليأت به .

ومن المناسب أن أسوق رواية الترمذي لأثر عبد الله بن شقيق ، قال الإمام الترمذي -رحمه الله :

"حدثنا قتيبة حدثنا بشر بن المفضل عن الجريري عن عبد الله بن شقيق العقيلي : قال كان أصحاب محمد ﷺ لا يرون شيئاً من الأعمال تركه كفر غير الصلاة "

وكذلك رواه محمد بن نصر في "تعظيم قدر الصلاة" عن محمد بن عبيد بن حساب وحميد بن مسعدة عن بشر بن المفضل عن الجريري به. و لم يحكم له الترمذي بصحة ولا حسن ، ولو كان صحيحاً عنده أو حسناً لصرّح بذلك، والظاهر أنه إنما سكت عن الحكم له بالصحة أو الحسن لتوقفه في رواية بشر بن المفضل عن الجريري ، فإن قيل إن البخاري ومسلماً قد رويا عن بشر بن المفضل عن الجريري .

فالجواب أن البخاري لم يرو عن بشر بن المفضل عن الجريري إلا حديثاً واحداً ؛ لأن لبشر بن المفضل متابعاً وهو إسماعيل بن علية المُقدم في الرواية عن الجريري على بقية أصحابه .

قال البخاري رحمه الله في صحيحه برقم ٢٦٥٤ : حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ الْمُفَضَّلِ حَدَّثَنَا الْجُرَيْرِيُّ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي بَكْرَةَ عَنْ أَبِي بَكْرَةَ عَنْ أَبِي بَكْرَةً عَنْ أَلِكَ بِاللّهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ وَحَلَسَ وَكَانَ مُتَّكِتًا فَقَالَ أَبِيهِ ﷺ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ الْإِشْرَاكُ بِاللّهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ وَحَلَسَ وَكَانَ مُتَّكِتًا فَقَالَ أَلَا أَنْبَعُكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ ثَلَاثًا قَالُوا بَلَى يَا رَسُولَ اللّهِ قَالَ الْإِشْرَاكُ بِاللّهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ وَحَلَسَ وَكَانَ مُتَّكِتًا فَقَالَ أَلْا وَقُولُ الزّورِ قَالَ فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهُا حَتَّى قُلْنَا لَيْتَهُ سَكَتَ ثَمْ قال: وَقَالَ إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَنَا الْجُرَيْرِيُّ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ.

- وقال البخارى فى حديث برقم ٦٢٧٣ : حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ الْمُفَضَّلِ حَدَّثَنَا الْجُرَيْرِيُّ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي بَكْرَةَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَلَا أُخْبِرُ كُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ قَالُوا بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ الْإِشْرَاكُ بِاللَّهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّنَنا بشْرٌ مِثْلَهُ وَكَانَ مُتَّكِتًا فَجَلَسَ فَقَالَ أَلَا وَقَوْلُ الزُّورِ فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا حَتَّى قُلْنَا لَيْتَهُ سَكَت

- وقال البخاري في حديث برقم ٦٩١٩ : حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّنَا بشْرُ بْنُ الْمُفَضَّل حَدَّثَنَا الْجُرَيْرِيُّ

ح و حَدَّثَني قَيْسُ بْنُ حَفْصِ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ أَخْبَرَنَا سَعِيدٌ الْجُرَيْرِيُّ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّوْرِ فَمَا زَالَ يُكُرِّهُ عَنْ أَبِيهِ ﴿ قَالُ النَّبِيُ اللَّهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ وَشَهَادَةُ الزُّورِ وَشَهَادَةُ الزُّورِ ثَلَاثًا أَوْ قَوْلُ الزُّورِ فَمَا زَالَ يُكرِّرُهَا حَتَّى قُلْنَا لَيْتَهُ سَكَتَ .

فيرى القارئ أن الإمام البخاري لم يرو عن بشر بن المفضل عن الجريري إلا حديثاً واحداً فقط ، وأنه أورده في ثلاثة مواطن ، في موطنين منها يدعم رواية بشر برواية إسماعيل بن علية المقدم على بشر وعلى غيره في الرواية عن الجريري .

وكذلك مسلم لم يرو لبشر إلا حديثاً واحداً له متابعات .

قال مسلم رحمه الله في حديث برقم ٩١٣ : حدثني عبيد الله بن عمر القواريري حدثنا بشر بن المفضل حدثنا الجريري عن أبي العلاء حيان بن عمير عن عبد الرحمن بن سمرة قال : بينما أنا أرمي بأسهمي في حياة رسول الله الله الله الله الله الله الله على إذ انكسفت الشمس فنبذتهن وقلت لأنظرن إلى ما يحدث لرسول الله الله في في انكساف الشمس اليوم فانتهيت إليه وهو رافع يديه يدعو ويكبر ويحمد ويهلل حتى جلي عن الشمس فقرأ سورتين وركع ركعتين .

وحدثنا محمد بن المثنى حدثنا سالم بن نوح أحبرنا الجريري عن حيان بن عمير عن عبد الرحمن بن سمرة قال : بينما أنا أترمى بأسهم لي على عهد رسول الله ﷺ إذ خسفت الشمس ثم ذكر نحو حديثهما .

فيرى القارئ أن الإمام مسلماً قد أورد عند رواية هذا الحديث متابعتين من عبد الأعلى ومن سالم بن نوح لبشر بن المفضل ، وأن مُسلماً لم يرو عن بشر عن الجريري إلا حديثاً واحداً فقط .

وأحاديث المختلطين تروى إذا وجد لها ما يعضدها ، فمن هنا روى له الشيخان الحديثين المذكورين .

 $^{\circ}$  – ضعف أثر عبد الله بن شقيق من جهة أخرى ، وهي دعواه إجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة ، تلك الدعوى التي لم تثبت على على النقد، هذا بالإضافة إلى ضعف إسنادها من طريق بشر بن المفضل عن الجريري عن عبد الله بن شقيق، وذلك أن عبد الله بن شقيق لم يرو إلا عن عدد قليل من الصحابة وهم : 1- عمر بن الخطاب  $^{\circ}$  7- وعثمان بن عفان  $^{\circ}$   $^{\circ}$  وعلي بن أبي طالب  $^{\circ}$  8- وعبد الله بن عباس  $^{\circ}$  وعبد الله بن أبي الجدعاء .  $^{\circ}$  وعبد الله بن أبي الجدعاء .  $^{\circ}$  وعبد الله بن أبي الحمساء .  $^{\circ}$  وعبد بن الأدرع ، وقيل بينهما رجاء بن أبي رجاء .  $^{\circ}$  ومرة بن كعب البهزي ،  $^{\circ}$  وأبو ذر  $^{\circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$  وأبو هريرة  $^{\circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$  وعائشة أم المؤمنين  $^{\circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$  وعبد الله ابن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما ) انظر "قمذيب الكمال  $^{\circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$  وفيه نظر ، فقد قال يعقوب بن سفيان الفسوي : حدثني محمد بن عبد الرحيم قال :  $^{\circ}$  سألت علياً عن عبد الله بن شقيق هل رأى عبد الله بن عمر ؟ قال :  $^{\circ}$  ولكنه رأى أبا ذر وأبا هريرة ، فهذا على بن المديني يصرح بأن عبد الله بن شقيق ما رأى إلا اثنين من أصحاب رسول الله ملك فكيف تصح دعوى عبد الله بن شقيق إلماع الصحابة على كفر تارك الصلاة ، وعدم تكفيرهم بسائر الأعمال ، وهو لم يرو إلا عن هذا العدد القليل ؟

كيف تصح دعوى عبد الله بن شقيق إجماع الصحابة وهم يزيد عددهم على مائة ألف ؟

فقد ذكر الحافظ ابن حجر عدداً من المؤلفات في الصحابة.

ثم قال : فجمعت كتاباً كبيراً في ذلك ميزت فيه الصحابة من غيرهم ، ومع ذلك فلم يحصل لنا من ذلك جميعاً الوقوف على العشر من أسامي الصحابة بالنسبة إلى ما جاء عن أبي زرعة الرازي ، قال : توفي النبي رحق ومن رآه وسمع منه زيادة على مائة ألف إنسان من رجل وامرأة كلهم قد روى عنه سماعاً أو رؤية ، انظر " مقدمة الإصابة ٤/١ "

٣ - والأقرب إلى الصحة ما رواه الخلال في "السنة" (١٤٤/٤) رقم ١٣٧٨

قال : حدثنا أبو عبد الله ، قال : ثنا إسماعيل بن إبراهيم ، قال : ثنا الجريري ، عن عبد الله بن شقيق ، قال : " ما علمنا شيئاً من الأعمال قيل تركه كفر إلا الصلاة " .

فهذا الكلام لا إشكال فيه؛ لأنه ليس فيه دعوى إجماع الصحابة، بل ولا نسبة هذا الكلام إلى الصحابة، وقد يكون القائل واحداً أو اثنين أو ثلاثة من الصحابة أو من التابعين، ويحتمل أنه إنما ينفي علم نفسه، وقد عرفناك أن عبد الله بن شقيق لم يرو إلا عن عدد قليل حوالي العشرة من مجموع ما يزيد على مائة ألف من أصحاب النبي على ومما يلفت النظر أنه لم يرو عن الصحابة الذين كانوا في موطنه العراق ، ومنهم سعد بن أبي وقاص أمير العراق وعبد الله بن مسعود وحذيفة بن اليمان وسلمان الفارسي وأنس بن مالك الذي توفي سنة اثنتين وتسعين من الهجرة ، وهو من سكان البصرة التي هي مسكن عبد الله بن شقيق .

ثم قال ربيع المدحلي : استعرضتُ كتب الإجماع : " مراتب الإجماع " لابن حزم ، و " نقد مراتب الإجماع " لشيخ الإسلام ابن تيمية ، و " الإقتاع في مسائل الإجماع " لأبي الحسن ابن القطان بحثاً عن هذا الإجماع المزعوم ، فلم أقف له على عين ولا أثر، فلماذا لم يذكر هؤلاء الأئمة هذا الإجماع لو كان ادعاؤه صحيحاً ؟

بل لم أحد إلا ما يدفعه ، وهو قول الإمام أبي بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر المتوفى (٣١٨) في كتاب " الإجماع ص١٥٨ " ، نشر دار طيبة كتاب الساحر والساحرة كتاب تارك الصلاة قال أبو بكر : لم أحد فيهما إجماعاً . اهــــ

فهذا الإمام المحدث الحافظ الواسع الاطلاع ، الذي قلّ نظيره في العلماء لم يجد إجماعًا على كفر تارك الصلاة . انتهى كلام ربيع المدخلي

فالحاصل من كلام شيخ المُرجئة ربيع المدخلي ما يلي : -

۱ – أن بشر بن المُفضل سمع من الجريرى بعد الاختلاط ، وقد تحدى ربيع المدخلي أى أحد أن يأتي بدليل واضح يدل على سماع بشر بن
 المُفضل من الجريرى قبل الاختلاط .

حكم ربيع على رواية بشر بن المفضل عن الجريرى بالشذوذ لان بشر حالف من هو أوثق منه كــ اسماعيل بن علية و عبد الاعلى بن
 عبد الاعلى .

٣ - أن عبدالله بن شقيق لم يسمع من كثير من الصحابة وعلى حسب زعمه لم يسمع إلا من اثنين على أقصى حد كما قال ابن المدين .
 ٤ - أن العلماء الذين صححوا الاثر أخطئوا في ذلك وتساهلوا في تصحيح الاثر ، وسبب ضلالهم في ذلك أنهم لم يطلعوا على ما اطلع عليه الشيخ ربيع من العلل التي في الحديث ، وألهم جهلوا أن بشر بن المفضل سمع من الجريري قبل الاحتلاط ، ولو كانوا اطلعوا وعلموا ذلك لقالوا عما قال به الشيخ ربيع المدخلي من تضعيف الاثر عن عبدالله بن شقيق .

٥- أن البخاري ومسلم رويا له في الْمتابعات فقط و لم يحتجا برواية بشر بن الْمُفضل لذاهما .

٦ - أن الاجماع على كفر تارك الصلاة لم يذكره أحد في كتب الاجماع المعروفة ، و لم يقل أحد من أهل العلم أن حكم تارك الصلاة فيه
 إجماع من الصحابة والتابعين .

قلت ( على بن شعبان ) : تكاثرت الظباء على حراش فما يدرى حراش ما يصيد ، أقول والله المستعان :

كل ما قاله وحيد زمانه في الارجاء ربيع المدخلي إنما هو محض افتراء وكذبلم يسبقه اليه أحد من أهل العلم ، وهذا هو ما سأثبته بالبينات فلن اكتفى فقط بان ابين أن أحد لم يسبقه ، بل سابين جهله بالقواعد والاصول وكذبه على أهل العلم ، وتدليسه وتلبيسه وتحريفه

# ١ – أولاً : ادعى ربيع المدخلي أن بشر بن المُفضل سمع هذا الحديث من الجريري بعد الاختلاط

وكذب والله ، بل معنا بينات على سماع بشر بن المُفضل من الجريرى قبل الاختلاط سواء بالاسانيد والتواريخ أو سواء من شهادات الائمة المُحققين من أهل العلم ، وإليكم بيان ذلك :

۱ – بينات على سماع بشر بن المُفضل من الجريري قبل الاختلاط

## أ – البينة الاولى على سماع بشر بن المُفضل قبل الاختلاط هي : ( سماع بشر بن المُفضل من ايوب السختياني )

فهل بشر بن المُفضل سمع من ايوب السختياني ؟

قال الحافظ ابن عساكر فى تاريخ دمشق أَخْبَرَنَا أبو غالب وأبو عبد الله ابنا البنا ، قالا : أنبأنا أبو جعفر بن المسلمة ، أنبأنا أبو طاهر المخلص ، ثنا أحمد بن سليمان ، ثنا الزبير بن بكار ، قال : وحَدَّثَنِي المفضل بن غسان ، عن أبيه ، عن بشر بن المفضل عن أيوب السختياني قال : ما رأيت أعلم من الزهرى . اهـ تاريخ دمشق لا بن عساكر برقم ٩٣٨٨ ٥ ط / دار الفكر – بيروت لبنان

وهو أثر صحيح كل رجاله ثقات الا أحمد بن سليمان وهو صدوق ، وبذلك يصح بالسند رواية بشر بن المفضل عن ايوب السختياني فيكون سماعه من الجريري قبل الاختلاط ، كما قال الائمة

وهذه رواية أخرى تبين ثبوت سماع بشر بن المُفضل من أيوب وبصيغة السماع الصريح

حاء في كتاب الجرح والتعديل بسند صحيح في ترجمة حرثومة بن عبد الله أبو محمد النساج:

## ب – شهادات الائمة المُحققين من أهل العلم سلفاً وخلفاً ، وإجماعهم على سماع بشر بن المُفضل من الجريري قبل الاختلاط

#### - الحافظ ابن حجر

قال الحافظ في ( هدى السارى في مقدمة صحيح البخارى ١ / ٤٠٥ ) : وما أخرج البخاري من حديثه أي الجريري إلا عن عبد الأعلى وعبد الوارث وبشر بن المفضل ، وهؤلاء سمعوا منه قبل الاختلاط . اهــــ

#### - الحافظ ابن رجب

قال ابن رجب الحنبلي : وممن سمع منه قبل أن يختلط الثوري وابن علية وبشر بن المفضل . اهـــ شرح علل الترمذي لابن رجب الحنبلي ٢ / ٧٤٣ ، ط / مكتبة المنار – الزرقاء – الأردن

#### - البخاري ومسلم

فقد احتجا الشيخان برواية بشر بن المفضل عن الجريرى في الصححين ، وسواء كان الاحتجاج لذات الرواية أو متابعة فهذا لا يغير من الامر شيء ، فكون البخارى ومسلم يذكرا الاحاديث التي تابع فيها بشر أقرانه من الرواة فهذه شهادة منهما على أنه سمع من الجريرى قبل الاختلاط ، لانه روى الاحاديث بنفس الاسناد ونفس المتن ، وهذا لا يكون الاقبل أن يختلط الجريرى ، فضلاً عن أن أحد من شراح البخارى ومسلم لم يقل هذا ، بل لم يقل أى عالم من علماء الحديث أن رواية بشر بن المُفضل عن الجريرى كانت قبل الاختلاط ، بل الثابت العكس أى قبول رواية بشر عن الجريرى

#### - الامام يحيى بن معين

نقل عنه ذلك الحافظ ابن عدى فى الكامل بسنده الذى دائماً ما يحكيه وهو حَدَّثَنَا عَلانٌ ، حَدَّثَنا ابْنُ أَبِي مَرْيَمَ سَمِعْتُ يَحْيى ، وكتاب الكامل كله على هذا الاسناد ، وقد نقل الحافظ ابن عدى عن ابن معين قوله : قَالَ له ابْن أبي مريم : فمن سمع عنه قبل الاحتلاط ؟ قَالَ : إسماعيل ، وبشر بْن المفضل ، والثورى . اهـ الكامل فى الضعفاء ٤ / ٤٤٥ لابن عدى ، ط / دار الكتب العلمية بيروت . فأثبت الامام يحيى بن معين سماع بشر بن المفضل من الجريرى قبل الاحتلاط .

#### - الحافظ ابن عدى الجرجاني

فقد أقر ذلك الحافظ ابن عدى عن يحيى بن معين في سماع بشر من الجريري قبل الاختلاط في الكامل و لم يُعقب عليه

وقد شكك ربيع المدخلي في هذا الاسناد الى يحيى بن معين واستدرك على ابن عدى ، فقال شيخ المُرجئة في العصر الحديث ربيع المدخلي :

قلت ( على بن شعبان ) : وكذب والله ، بل هذا منه جهل مُطبق لما يلى :-

السؤال الذى سئله هنا ابن ابى مريم سئله ليحيى بن معين : فسياق الكلام مازال ليحيى بن معين هذا أولاً والشاهد أن أخر من كان يُنسب اليه الكلام هو يحيى بن معين ثم أكمل وقال بعد ذلك : قَالَ له ابْن أبي مريم والسؤال الان : من الذى قال له ابن ابى مريم ؟ ومن هو المعتمد عند ابن عدى حتى ياخذ بقوله هنا ؟ ومن هو الذى دائماً يذكره ابن عدى ويسئله ذلك الراوى ابن ابي مريم ؟

والجواب انه امام الجرح والتعديل الامام يجيي بن معين ، هو الذي ينقل دائماً ابن عدى ان ابن ابي مريم يسئله

وامر احر يدل على ذلك في الكتاب نفسه ففي الكامل ١ / ١٩٠ قال ابن عدى : قَال ابْنُ أَبِي مريم ليحيى بن مَعِين وقال في الكامل ١ / ٤٦٥ : حَدَّثَنَا عَلانٌ، حَدَّثَنا ابْنُ أَبِي مَرْيَمَ، سَمِعْتُ يَحْيى يَقُولُ: إِسْمَاعِيلُ بْنُ سَمِيعِ ثِقَةٌ.

وقال في الكامل ٢ / ٢٥٦ : حَدَّثَنَا علان الصيقل، حَدَّثَنا ابْنُ أَبِي مَرْيَمَ سَمِعْتُ يَحْيى بن مَعِين يقول أبو صَالِح صاحب الكلبي ماهان وقال في الكامل ٢ / ٣٢٧ : حَدَّثَنَا علان بن الصيقل، حَدَّثَنا ابْنُ أَبِي مَرْيَمَ سَمِعْتُ يَحْيى بن مَعِين يقول أبو الوازع ثقة.

وقال فى الكامل ٣ / ٦٥ : حَدَّثَنَا علي بن أحمد بن سليمان ، حَدَّثَنا ابن أبي مريم ، عَن يَحْيى ، قال : حميد الطويل حميد بن تيرويه . وقال فى الكامل ٣ / ٦ : حَدَّثَنا علان علي بن أحمد بن سليمان، حَدَّثَنا ابن أبي مريم سَمِعْتُ يَحْيى بْنَ مَعِين يَقُولُ حميد الأعرج ثقة والمواضع كثيرة جداً فى الكتاب تزيد على العشرين موضعاً عن تحديث ابن ابي مريم عن يجيى بن معين وسماعه منه

والسؤال الان من هو ابن ابي مريم هذا المقصود ؟ !!!

هل هو كما قال الشيخ ربيع المدخلي : ابن أبي مريم يُحتمل أن يكون هو أبو بكر الغساني الشامي وهو ضعيف من السابعة ويحتمل أن يكون يزيد بن أبي مريم الأنصاري لا بأس به ، من السادسة .

قلت على بن شعبان : وهذا منه حهل بكتاب الكامل وجهل بالفاظ ابن عدى ومقصود ابن عدى ، وابن ابى مريم كيف يكون يروى عن يحيى ابن معين ، وابن معين من الطبقة العاشرة ثم يكون ابن ابى مريم من الطبقة السادسة او السابعة ؟ !!!

والجواب: ان ابن أبي مريم المقصود هنا هو: أحمد بن سعد بن الحكم بن محمد بن سالم الجمحى ابن أبي مريم وهو الذي يروى عنه ابن عدى دائماً في وهو الذي يذكره الحافظ ابن عدى دائماً وهو الذي يروى عنه علان الصقيل المصرى ، وعلان هذا هو الذي يروى عنه ابن عدى دائماً في الكامل وهذا مثال يُبين ذلك قال ابن عدى في الكامل ٣ / ٦ : حَدَّثَنَا علان علي بن أحمد بن سليمان ( وهو الصقيل المصرى ) ، حَدَّثَنا ابن أبي مريم سَمِعْتُ يَجْيى بْنَ مَعِين يَقُولُ حميد الأعرج ثقة

وكل كتاب الكامل على هذا الاسناد ، وكل سؤالات ابن مريم هي ليحيى بن معين ، وسياق الكلام كان ليحيى بن معين ، وهذا هو سياق الكلام :

ثنا أَحْمَد بْن علي المدائني ، ثَنَا الليث بْن عبدة ، قَالَ يجيى بْن معين : قَالَ عيسى بْن يونس : نهايي عن الجريري فتى بالبصرة ، قَالَ يجيى : يريد يجيى القطان ، قال كهمس الذي بينه بينه شيء فكان يقول : اختلط قبل الطاعون ، والطاعون كان سنة اثنتين وثلاثين ، ومات أيوب زمن الطاعون ، قَالَ : والجريري أكبر من أيوب ، وأكبر من خالد ، قَالَ له ابْن أبي مريم : فمن سمع عنه قبل الاختلاط ؟ قَالَ : إسماعيل ، وبشر بْن المفضل ، والثوري .

قلت (على بن شعبان ): والشاهد أن أخر من قال هو يحيى ثم أكمل وقال بعد ذلك : قَالَ له ابْن أبي مريم ، وكما بينت من قبل ان ابن ابي مريم هو : أحمد بن سعد بن الحكم بن محمد بن سالم الجمحي ابن أبي مريم

وأما عن كهمس الذي ذكره ابن عدى في الرواية فقد ذكره ثم رجع الى الاكمال عن يجيي بن معين

وكهمس هنا ليس كما قال ربيع بانه كهمس بن المنهال ، بل إن كان فهو : كهمس بن الحسن التيمي الذي يروى عن عدالله بن شقيق مات عام ٤٩ هـ ، ولكن ربيع يسعى بكل سبيل الى تضعيف الاثر ولو بالتحريف والكذب

وليس ابن ابى مريم كما قال ربيع هو من السادسة أو السابعة ممن يروى عن كهمس ، بل لا يصح أصلاً أن يكون كهمس الذي هو من الطبقة التاسعة على حسب زعم ربيع كما قال أن ابن البي مريم هنا يروى عن كهمس !!!

وبمذا يتبين جهل ربيع المدخلي الذي ينسب نفسه بأنه إمام في العلل .

والحمد لله الذى استعملنا فى رد جهالات المرجئة المعتدين على الاجماعات سواء الاجماعات فى العقيدة أو اجماعات المحدثين ، فلله الحمد أولاً وأخراً .

وإلى هنا ينتهى الرد على أول استدراك لربيع المدخلى على أثر عبد الله بن شقيق وهو (سماع بشر بن المفضل من الجريرى بعد الاختلاط ) وقد بينت بفضل الله ضلاله المبين فى ذلك ، وبينت بالبراهين أن سماع بشر من الجريرى كان قبل الاختلاط ، وقد بينت ذلك بالاسانيد الصحيحة ومن كلام أهل العلم بعزو يسهل على أى أحد مُراجعته

۲ - ثانياً: حكم ربيع المدخلي على رواية بشر بن المُفضل عن الجريري عن عبد الله بن شقيق بالشذوذ لان بشر خالف من هو أوثق منه كــ اسماعيل بن علية و عبد الاعلى بن عبد الاعلى .

قلت (على بن شعبان): وهذه فرية صلعاء وجهل بمعنى الشذوذ، واستدراك على إجماع المُحدثين في قبول هذا الاثر والبكم بيان ذلك:

١ – قال الحاكم فى مُستدركه أَخْبَرَنَا أَحْمَدُ بْنُ سَهْلِ الْفَقِيهُ بِبُخَارَى، حَدَّثَنَا قَيْسُ بْنُ أَنْيْفٍ ، حَدَّثَنَا قَتَيْنَةُ بْنُ سَعِيدٍ ، حَدَّثَنَا بشْرُ بْنُ اللَّهِ مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقٍ ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، قَالَ : كَانَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ " لا يَرَوْنَ شَيْئًا مِنَ الأَعْمَال تَرْكُهُ كُفْرٌ غَيْرَ الصَّلاةِ . المُستدرك على الصححين للحاكم برقم ١١ ، ط / دار الكتب العلمية بيروت

قلت (على بن شعبان ) : وذكر ربيع لهذا الاسناد تلبيس منه ، فالاسناد ضعيف ومع ذلك استدل به ، ففي الاسناد قيس بن أنيف وهو مجهول الحال ، فهذا الحديث لا يُستدل به على الشذوذ ولا الاضطراب ، بل لو صح لكان حجة بذاته

وأحرج ابن ابى شيبة فى المصنف برقم ٢٩٨٦٢ قال : حَدَّثَنَا عَبْدُ الْأَعْلَى ، عَنْ الْجُرَيْرِيِّ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقٍ ، قَالَ : " مَا كَانُوا يَقُولُونَ لِعَمَلٍ تَرَكَهُ رَجُلٌّ كُفْرٌ غَيْرِ الصَّلَاةِ " ، قَالَ : كَانُوا يَقُولُونَ : " تَرْكُهَا كُفْرٌ "

قلت (على بن شعبان) : وليس هنا ثمة مُخالفة بين رواية بشر عن الجريرى وبين رواية بشر عن الجريرى وهذا ليس بشذوذ من بشر بل المعنى واحد واللفظ مُختلف، ودلالة نقل الاجماع على كفر تارك الصلاة ثابتة عن الصحابة أيضاً من هذه الرواية لما يلى :-

ف عبد الله بن شقيق وهو من طبقة كبار التابعين ، وهو إما يروى عن الصحابة أو عن كبار التابعين وهو هنا في رواية عبد الاعلى عن المجريرى ينقل إجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة كسلاً وليس ينقل إجماع التابعين ، لانه لو كان يقصد التابعين لقال : كنا لا نقول عن عمل تركه كفر غير الصلاة ، لانه من التابعين وكون ذكر الصحابة هنا غير موجود فلا يفيد ذلك تعارض ، لانه لو ذكر التابعين لقلنا تعارض ، ولكن ذلك لم يحدث ، وكثير من أهل العلم غيره نقل هذا الاجماع فيترجح أن المقصود هو إجماع الصحابة ، وحتى لو كان يقصد نقل إجماع كبار التابعين ، أليس عند الشيخ ربيع المدخلي ورفاقه من المرجئة أن هذا من الاجماع المنعقد الذي لا يجوز حرقه لمن يأتي بعدهم ؟!!

وقد بينت رواية بشر أن المقصود هنا هم الصحابة ، ومن المعروف أن كثير من الرواة أحياناً يختصر الرواية على المعنى ومرة يتمها وهكذا . ويأتى سؤال للمُرحئة : ما هو وجه الخلاف بين رواية عبد الاعلى ورواية بشر بن المُفضل حتى يُحكم عليها بالشذوذ والاضطراب ؟ !!! والجواب : لا خلاف بين الروايتين لما يلى : -

أ – كلتا الروايتين جاء فيهما تكفير تارك الصلاة كسلاً وليس جحوداً ، لانهما استثنوا الصلاة من سائر الاعمال ولا يكون ذلك أبداً محمول على الجحود

ب – كلتا الروايتين حاء فيهما نقل للاجماع ، الاولى رواية لبشر بن المفضل عن الجريرى فيها التصريح بذكر إجماع الصحابة بالمنطوق والرواية الثانية لعبد الاعلى عن الجريرى فيها التصريح بنقل إجماع و لم يذكر من المقصود ، والذى يؤكد أن المقصود هنا الصحابة قوله بعدها : كَانُوا يَقُولُونَ : " تَرْكُهَا كُفْرٌ " ، والذين ورد عنهم ذلك هم الصحابة وليس التابعين

حــ - كلتا الروايتين على الجمع المُضاف الذي يُفيد نقل الاجماع ، فسواء كان إجماع عن الصحابة أو عن كبار التابعين فهو نقل لإجماع وهو لاء هم أقرب الناس لفهم النصوص وأعلم الناس بما أراده الله ورسوله

د – لا يُعلم أحد قط من الصحابة أو كبار التابعين حالف هذا الاجماع ، وعلى المُدعى البينة

وما أخرجه الخلال فى السنة برقم ٨٣٦ قال حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : ثنا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، قَالَ : ثنا الْجُرَيْرِيُّ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقٍ ، قَالَ : " مَا عَلِمْنَا شَيْئًا مِنَ الأَعْمَالِ قِيلَ : تَرْكُهُ كُفْرٌ ، إلا الصَّلاةَ "

قلت (على بن شعبان): وهذا الحديث ليس فيه أى تعارض ولا خلاف بين رواية بشر بن المُفضل وبين رواية إسماعيل بن علية التي رواها الخلال، بل هى تؤكد نفس المعنى وان اختلفت الالفاظ، ومما يؤكد ما قلته من قبل أن إسماعيل بن علية باتفاق سمع من الجريرى قبل الاختلاط وكذلك عبد الاعلى بن عبد الاعلى ومع ذلك اختلفت ألفاظ روايتهما، فهل الوهم من عندهما بذلك؟!! أو هل هم سمعوا هذا الاثر من الجريرى بعد الاختلاط؟!!!

> أم أن ذلك معروف عند المُحدثين من تغير الالفاظ أحياناً ، والتصرف في الالفاظ مادامت تفيد نفس المعنى . فقد اتفقت الروايات الثلاث على معنى واحد : وهو تكفير تارك الصلاة كسلاً ونقل الإجماع بصور مُختلفة

وأما عن رواية الخلال الاخيرة فقد جاء فيها لفظ ( قيل ) ، وهذا لا يتعارض مع رواية بشر بن المفضل لما يلي : -

أ – ليست لفظة ( قيل ) هنا صيغة تمريض لانما تصح أن تكون فتوى من ابن شقيق ، وتصح أن تكون احتصار منه لانه يعلم أن من أمامه يُدرك القصد بالمفهوم ، وتصح أن تكون نقل لإجماع الصحابة كما نقول والذي يُرجح ذلك هو هذا السؤال :

قَالَ : " مَا عَلِمْنَا شَيْئًا مِنَ الأَعْمَالِ قِيلَ : تَرْكُهُ كُفْرٌ ، إِلا الصَّلاةَ " ، والسؤال : قيل ممن أن تركها كفر ؟ أى من هم الذين يقصدهم ابن شقيق في تكفيرهم لتارك الصلاة وهو من كبار التابعين ؟ فليست هناك فجوة زمنية بين ابن شقيق والصحابة حتى نقول أنها صيغة تمريض

ثم قال ربيع المدخلي : بأن المقصود قد يكون واحد أو اثنان أو ثلاثة من الصحابة وقد يكون من غير الصحابة ؟

قلت (على بن شعبان) : لو كان المقصود واحد فقط من الصحابة ولا يُعلم له مُخالف من الصحابة لكان بذلك إجماع سكوتى ولكن من أصول أهل العلم اذا حاءت رواية مُجملة فالواجب ردها إلى الروايات المُبينة ان وحدت ، وقد وحدت رواية أخرى للاثر بينت مقصود عبدالله بن شقيق ممن يقصدهم ، وحاءت بصيغة الجمع المُضاف ، وتقبلها كل أهل العلم بالقبول سنداً ومتناً .

وإلى هنا ينتهى الرد على ثانى استدراك لربيع المدخلى على أثر عبد الله بن شقيق وهو (حكمه على رواية بشر بن المفضل عن الجريرى بالشذوذ والاضطراب) وقد بينت بفضل الله ضلاله المبين فى ذلك، وبينت بالبراهين أن ذلك اتفاق فى المعانى وان اختلفت الالفاظ، وفوق ذلك ليس لربيع المدخلى والمرجئة سلف من أهل العلم المُحققين حكم على أثر عبد الله بن شقيق من رواية بشر بن المفضل عن الجريرى بالشذوذ، بل الثابت العكس وهو إجماعهم على قبوله.

## ٣ – ثالثاً : قول ربيع المدخلي أن عبدالله بن شقيق لم يسمع كثير من الصحابة إلا من اثنين على أقصى حد كما قال ابن المديني .

قلت (على بن شعبان): وهذه أيضاً فرية صلعاء وخرق لما عليه الامة من حكاية الاجماع، واستدراك على إجماع المُحدثين والفقهاء في اعتبارهم أثر عبد الله بن شقيق نقل صريح لإجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة ولكن خلافهم هل هذا الاجماع له صارف الى الكفر الاصغر أم ليس له صارف الى الكفر الاصغر، وهو خلاف مذمو غير مُعتبر بشهادة الفريقين من أهل العلم.

## وإليكم بيان ذلك:

كما قلت لكم من قبل ان المُرجئة فى كل عصر يتدينون بالكذب والتحريف ، فهذا الشيخ ربيع المدخلى الذى ينسب نفسه لعلوم الحديث وعلل الحديث يُبيح لنفسه الكذب ويأتى بقول مرجوح أخطا فيه الامام على بن المديني لينصر ربيع المدخلي رايه الباطل فى الارجاء و يزعم أن عبد الله بن شقيق لم يسمع إلا اثنين من الصحابة وهما أبا ذروأبو هريرة

. . . . .

وهذا كذب أصلع ، بل كل ما روى عبدالله بن شقيق عن الصحابة صحيح مادام صح السند إلى ابن شقيق وسماعه منهم ثابت لما يلي : -

أ - لم يذكر علماء العلل في كتب المراسيل أن عبدالله بن شقيق العقيلي ممن يرسل عن الصحابة

ب - لم يذكر علماء العلل في كتب المُدلسين أن عبدالله بن شقيق العقيلي ممن يُدلس عن الصحابة خاصة وعن أي أحد عامة

حــ - لم يتهم أحد من الائمة المُحققين في علم الجرح والتعديل عبد الله بن شقيق العقيلي بالكذب

د - ثبت باليقين سماع عبد الله بن شقيق من غير أبا ذر وأبا هريرة ، فقد ثبت سماع عبد الله بن شقيق من جمع من أكابر الصحابة

#### وهذه بعض الامثلة:

أَخْبَرَنَا الثَّقَفِيُّ ، نا خَالِدٌ الْحَذَّاءُ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقٍ ، قَالَ : سَأَلْتُ عَائِشَةَ ، عَنْ صَلاةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، عَنْ صَلاقِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، عَنْ صَلاقِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ، عَنْ صَلاقِ رَكْعَتَيْنِ ، وَبَعْدَ اللَّمْغِرِبِ رَكْعَتَيْنِ ، وَبَعْدَ الْمَعْرِبِ رَكْعَتَيْنِ ، وَبَعْدَ الْمَعْرِبِ رَكْعَتَيْنِ ، وَبَعْدَ الْمَعْرِبِ رَكْعَتَيْنِ ، وَبَعْدَ الْمَعْرِبِ رَكُعْتَيْنِ ، وَبَعْدَ الْمَعْرِبِ رَكْعَتَيْنِ ، وَبَعْدَ الْمَعْرِبِ رَكُعْتَيْنِ ، وَبَعْدَ الْمَعْرِبُ رَكُعْتَيْنِ ، وَبَعْدَ الْعَلَىٰ مِنَ اللَّيْلِ تِسْعًا ، وَكَانَ يُصَلِّي عَلَى اللَّهُ عَلَيْنِ مِنْ اللَّهُ إِلَى اللَّهِ ﷺ مِنَ اللَّيْلِ تِسْعًا ، وَكَانَ يُصَلِّي عَلَى اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْنِ مِنَ اللَّيْلِ تِسْعًا ، وَكَانَ يُصَلِّي وَاللَّهُ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرِبِ رَكُعْتَيْنِ ، وَبَعْدَ الْمَعْرِبِ رَكُعْتَيْنِ ، وَبَعْدَ الْمُعْرِبِ رَكُعْتَيْنِ ، وَبَعْدَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الْعَلْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرِبُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ اللْعَلْمُ الللهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ ال

والشاهد أن عبد الله بن شقيق يقول سألت عائشة ، فهل هذا كذب من عبد الله بن شقيق ؟ !!! أم أن اللُفترض قبول كلام على بن المديني لانه معصوم لا يُخطىء هو وربيع المدخلي ؟ !!!

#### وهذا مثال أخ

وهذا مثال أخر

وحَدَّثَنِي أَبُو الرَّبِيعِ الزَّهْرَانِيُّ ، حَدَّثَنَا حَمَّادٌ ، عَنْ الزُّبَيْرِ بْنِ الْخِرِِّيتِ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقِ ، قَالَ : خَطَبَنَا ابْنُ عَبَّاسٍ ، يَوْمًا بَعْدَ الْعَصْرِ ، حَتَّى غَرَبَتِ الشَّمْسُ ، وَبَدَتِ النَّجُومُ ، وَجَعَلَ النَّاسُ ، يَقُولُونَ : الصَّلَاةَ ، الصَّلَاةَ ، قَالَ : فَجَاءَهُ رَجُلٌ مِنْ بَنِي تَمِيمٍ لَا يَفْتُرُ وَلَا يَنْنَنِي الصَّلَاةَ ، الصَّلَاةَ ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ : أَتُعَلِّمْنِي بِالسُّنَّةِ ، لَا أُمَّ لَكَ ؟ ثُمَّ قَالَ : رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ " جَمَعَ بَيْنَ الظَّهْرِ وَالْعَصْرِ ، وَالْمَغْرِبِ وَالْعِشَاءِ " الصَّلَاةَ ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ : فَحَاكَ فِي صَدْرِي مِنْ ذَلِكَ شَيْءٌ ، فَأَتَيْتُ أَبًا هُرَيْرَةَ فَسَأَلْتُهُ ، فَصَدَّقَ مَقَالَتَهُ . مسلم ٧٠٨

والشاهد أن عبد الله بن شقيق يقول خطبنا ابن عباس ، يعني يحضر مجالسهم ويتلقى عنهم ويسئلهم ويستفتى الاكابر من الصحابة فهل هذا كذب من عبد الله بن شقيق ؟ !!! ، أم أن المُفترض قبول كلام على بن المديني لانه معصوم لا يُخطىء هو وربيع المدخلي ؟ !!!

حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، قَالَ : حَدَّثَنَا خَالِدٌ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقِ ، قَالَ : جَلَسْتُ إِلَى رَهْطٍ أَنَا رَابِعُهُمْ بِإِيلِيَاءَ ، فَقَالَ أَحَدُهُمْ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ : " لَيَدْخُلَنَّ الْجَنَّةَ بِشَفَاعَةِ رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَكْثَرُ مِنْ بَنِي تَمِيمٍ "، قُلْنَا : سِوَاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ : " سِوَايَ " . قُلْتُ : آنْتَ سَمِعْتَهُ ؟ قَالَ : نَعَمْ ، فَلَمَّا قَامَ ، قُلْتُ : مَنْ هَذَا ؟ قَالُوا : ابْنُ أَبِي الْجَذْعَاءِ . مسند أحمد ١٥٤٣٠ ، سنن ابن ماجة ٤٣١٦

وابن ابي الجدعاء هو : عبد الله بن أبي الجدعاء التميمي ( ميسرة الفجر ) وهو من الصحابة

والشاهد أن عبد الله بن شقيق كان يجلس في مجالس الصحابة ويسمع منهم ويتلقى عنهم ، فهل هذا كذب من عبد الله بن شقيق ؟ !!! أم أن المُفترض قبول كلام على بن المديني لانه معصوم لا يُخطىء هو وربيع المدخلي ؟ !!!

#### وهذا مثال أخر

ثنا يَزِيدُ ، قَالَ : أَنا كَهْمَسُ بْنُ الْحَسَنِ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقِ ، قَالَ : حَدَّنْنِي رَجُلٌ مِنْ عَنَزَةً ، يُقَالُ لَهُ : زَائِدَةُ ، أَوْ مَزِيدَةُ بْنُ حَوَالَةً ، قَالَ : كُنْفَ تَصْنَعُ فِي فِتْنَةٍ تَثُورُ فِي أَقْطَارِ الأَرْضِ كَأَنَّهَا صَيَاصِي بَقَرٍ ؟ " ، قَالَ : كُنْف تَصْنَعُ فِي فِتْنَةٍ تَثُورُ فِي أَقْطَارِ الأَرْضِ كَأَنَّهَا صَيَاصِي بَقَرٍ ؟ " ، قَالَ : عَلَيْك بِالشَّامِ " فضائل الصحابة لاحمد بن حنبل ١٧٠٤

. . . . .

كل هولاء وغيرهم صرح ابن شقيق بالسماع منهم ، فهل نصدق على بن المديني ، أم نقبل هذا اليقين الذي ثبت ؟ !!!

وأما عن إدعاء على بن المديني بأن عبد الله بن شقيق لم يسمع من عبد الله بن عمر فمردود عليه أيضاً لما يلي : -

روى مسلم فى صحيحه قال حَدَّثَنَا هَارُونُ بْنُ مَعْرُوفٍ وَسُرَيْجُ بْنُ يُونُسَ وَأَبُو كُرَيْبِ جَمِيعًا ، عَنِ ابْنِ أَبِي زَائِدَةَ ، قَالَ هَارُونُ : حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي زَائِدَةَ ، أَخْبَرَنِي عَاصِمٌ الأَحْوَلُ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ شَقِيقٍ ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ ، أَنّ النَّبِيَّ قَالَ : " بَادِرُوا الصَّبْحَ بِالْوِتْرِ " مسلم ٧٥١ وهو حديث صحيح مقبول لما يلى : -

أ – التعديل المجمل من الائمة مُقدم على تجريح ابن المديني المُجمل ، فكيف اذا كان الاتفاق على التعديل من أئمة أعلى مكانة وأعلم ب – لم يذكر علماء العلل في كتب المراسيل أن عبدالله بن شقيق العقيلي ممن يرسل عن الصحابة فعنعته كعنعنة الثقات ليس فيها شيء ح – لم يذكر علماء العلل في كتب المُدلسين أن عبدالله بن شقيق العقيلي ممن يُدلس عن الصحابة خاصة وعن أي أحد عامة فعنعته كعنعنة الثقات ليس فيها شيء ، والا فليرد ربيع المدخلي كل عنعنة وردت في السنة عن أي راوى ثقة غير مُدلس ولا فرق !!! د – لم يتهم أحد من الائمة المُحققين في علم الجرح والتعديل عبد الله بن شقيق العقيلي بالكذب

فكيف يقول ابن المديني بعد ذلك أنه لم يسمع من عبد الله بن عمر ؟ !! فنقول أخطأ ابن المديني في ذلك وقوله مردود عليه

وقد يقول قائل بأن سند ابن شقيق الى عبد الله بن عمر لم يصح بسبب علة قبل عبد الله بن شقيق

فقد حاء فى كتاب حامع التحصيل فى أحكام المراسيل فى ترجمة عاصم بن سليمان الأحول قال الأثرم قلت لأبي عبد الله يعني أحمد عاصم عن عبد الله بن شفيق شيئا و لم يرو هذا إلا بن أبي زائد وما أدرى . اهـ حامع التحصيل في أحكام المراسيل ١ / ٢٠٣ ترجمة رقم ٣١٨ للحافظ العلائى ، ط / عالم الكتب – بيروت

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا غير مقبول من الامام أحمد ومردود عليه لان الامام مسلم روى بسند صحيح الى عاصم انه روى عن عبد الله بن شقيق وكذلك روى ذلك غيره ، والامام أحمد ينفي وغيره من الائمة يُثبت ، والمُبت مُقدم على النافي .

وكيف يكون عبد الله بن شقيق لا يكون عالمًا بحال الصحابة واعتقادهم وهو الذى كان يسالهم فى كل صغيرة وكبيرة تدور بباله !!! حَدَّثَنَا يَزِيدُ يَعْنِي ابْنَ هَارُونَ ، حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، حَدَّثَنَا قَتَادَةُ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ اللّهِ بْنُ شَقِيقِ ، قَالَ : قُدْتُ : قَلْتُ : لِأَبِي ذَرِّ لَوْ أَدْرَكْتُ النّبِيَّ وَهِ لَا لَنْهُ مَ قَالَ : وَعَمَّا كُنْتَ تَسْأَلُهُ ؟ قَالَ : سَأَلْتُهُ هَلْ رَأَى رَبَّهُ قَالَ أَبُو ذَرِّ : قَدْ سَأَلْتُهُ ، فَقَالَ : " نُورٌ أَنَّى أَرَاهُ " مسند أحمد ٢١٠١٥

فانظر مدى قربه من الصحابة ومدى ملازمته لكثير من أكبر الصحابة وحضور بحالسهم والاخذ عنهم ومدى حرصه على التعلم ثم يأتى مُرحئة العصر يضربون بكل ذلك عرض الحائط ويخترعون شروطاً لا يقول بما الا سفيه ، فربيع المدخلي يريد من عبد الله بن شقيق حتى يصح نقله للاجماع أن يكون قد لقى وسمع ١٤٠ الف من الصحابة !!! حتى يُقبل منه نقله للاجماع

قلت : الحمد لله أن في ديننا : لَيْسَ عَلَى الْمَرِيضِ حَرَجٌ ، والا لاتممنا ربيع المدخلي ، نعم والله ، لان هذا ما قاله عاقل أبداً فضلاً عن عالم وأخيراً أقول قد لقي عبد الله بن شقيق كثير من الصحابة وروى عنهم وهم من أكابر الصحابة مثل : –

عبد الله بن قدامة بن صخر ، أبى ذر الغفارى ، أبى هريرة ، عائشة أم المؤمنين ، عبد الله بن عباس ، عبد الله بن عمر بن الخطاب على بن أبى طالب ، عثمان بن عفان ، محجن بن الأدرع الأسلمي ، عبد الله بن سراقة ، عبد الله بن حوالة الأزدى ، زائدة بن حوالة العترى ، عمرو بن العاص ، عبد الله بن أبى الجدعاء (ميسرة الفجر) وغيرهم الكثير ، وهولاء الواحد منهم لو قال قول ولا يُعلم له مُخالف ينعقد الاجماع بذلك ، فكيف اذا كان المنقول عن الصحابة التكفير بترك الصلاة كسلاً ، ولا يُعلم واحد منهم نُقل عنه غير ذلك

وأقول : كيف لعاقل فضلاً عن عالم أن يُصدق أن رجل يلقى ابن عباس وعائشة وابن عمر وعثمان وعلى وعمرو بن العاص ، ولا يلقى غيرهم من أقرائهم ولا حتى على الاقل من هم دونهم من صغار الصحابة

#### والحاصل:-

أ - ان عبدالله بن شقيق حاكٍ للإجماع ، لا راويًا عن الصحابة ، وحاكي الإجماع ؛ لا يلزم أن يكون مدركًا لجميع من نقل عنهم الإجماع ، فهذا محمد بن نصر المروزي وابن عبدالبر والنووي وابن تيمية وابن القيم وغيرهم ينقلون إجماع الصحابة في مواضع كثيرة ، و لم يقل أحد من العلماء : إنهم لم يسمعوا من الصحابة ، فدعواهم مردودة !!

ب - نقل غير واحد من العلماء إجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة مثل اسحاق بن راهويه والحسن البصرى ونافع مولى عبدالله بن عمر وايوب السختياني وغيرهم ، وهذا مما يؤيد كلام ابن شقيق العقيلي

حــ - كثير من الصحابة قال بكفر تارك الصلاة

د - لا يُعلم أحد من الصحابة قال بعدم كفر تارك الصلاة ، و لم ينقل أحد عن الصحابة خلاف هذا الاجماع .

وإلى هنا ينتهى الرد على ثالث استدراك لربيع المدخلى على أثر عبد الله بن شقيق وهو ( أن عبد الله بن شقيق لم يلق من الصحابة الا اثنيين فقط ) وقد بينت بفضل الله ضلاله المبين فى ذلك ، وبينت بالبراهين أنه إدعاء كاذب ، وفوق ذلك ليس لربيع المدخلى والمرحئة سلف من أهل العلم المُحققين رد عنعة عبد الله ب شقيق ، بل الثابت العكس وهو إجماعهم على قبول عنعنته لانه ليس يمُدلس ولا يُرسل عنهم .

٤ - رابعاً: قول ربيع المدخلى: أن العلماء الذين صححوا الاثر أخطئوا فى ذلك وتساهلوا فى تصحيح الاثر ، وسبب ضلالهم فى ذلك أهم لم يطلعوا على ما اطلع عليه الشيخ ربيع من العلل التى فى الحديث ، وألهم جهلوا أن بشر بن المُفضل سمع من الجريرى قبل الاختلاط ، ولو كانوا اطلعوا وعلموا ذلك لقالوا بما قال به الشيخ ربيع المدخلى من تضعيف الاثر عن عبدالله بن شقيق .

قلت (على بن شعبان): ولوازم هذا الكلام تجهيل جموع أئمة وعلماء الحديث، بل وتزكية ربيع نفسه فى أنه اطلع على ما لم يطلع عليه كل الائمة من المُدثين المُحققين، ولم يكتفى بذلك بل وزاد الطين بلة لما رمى الحافظ ابن حجر والحافظ ابن رجب بالتساهل لانهم أثبتوا سماع بشر بن المفضل من الجريرى قبل الاختلاط، و لانهم صححوا أثر عبد الله بن شقيق!!!

قال ربيع المدخلي : إن العلماء الذين استدلوا بأثر عبد الله بن شقيق لم يطلعوا على ما يدل على ضعفه سنداً ومتناً ، ولو اطلعوا على ما يدل على ضعفه لما احتجوا به .

وقال ربيع المدخلي أيضاً: أما حكم الحافِظَين ابن رجب وابن حجر ، فالظاهر أن هذا بناء منهما على رواية البخاري في صحيحه عن بشر عن الجريري ، أو تساهل منهما كما يتساهل كثير من المحدثين في أحاديث الترغيب والترهيب.

## ومن أراد المزيد فليرجع الى :

مقال : متعالم مغرور يرمي جمهور أهل السنة وأثمتهم بالإرجاء وبمخالفة السنة وإجماع الصحابة على تكفير تارك الصلاة الجزء الأول مقال : الحدادية تتسقط الآثار الواهية والأصول الفاسدة وهدفها من ذلك تضليل أهل السنة السابقين واللاحقين

وهما على موقع الشيخ ربيع المدخلي على شبكة الانترنت

. . . . .

ومع ان ربيع المدخلي ينقض إجماع المُحدثين المُحققين في تصحيحهم لأثر عبد الله بن شقيق ، فقد صحح الاثر الحاكم و النووى والحافظ ابن رجب والحافظ ابن حجر و الحافظ العراقي والسخاوى و ابن علان و ابن حجر الهيتمي والزيلعي والألبان ، كل هولا ء وغيرهم صححوا الاثر وأقرهم على ذلك كل المُحدثين والفقهاء ولا يُعلم لهم مُخالف واحد ، ثم يأتي من لا يزن في علمهم شيء ( أقصد ربيع المدخلي ) يأتي لينقض هذا الاجماع منهم لا لشيء الا لان ذلك يهدم مذهبه في الارجاء ، فتعساً لتلبيس وتدليس ابن المدخلي ، فنقول للمدخلي وأتباعه من المُرجئة : من سلفكم من أهل العلم في تضعيف أثر عبد الله بن شقيق ؟ !!!

يا مُرجئة العصر ائتونا بعالم واحد من أئمة المحدثين قال بأن بشر بن المُفضل سمع من الجريرى بعد الاختلاط ؟ !!! يا مُرجئة العصر ائتونا بعالم واحد من أئمة المحدثين قال بأن أثر عبد الله بن شقيق الذى ينقل فيه إجماع الصحابة ضعيف ؟ !!!

ومع ذلك فقد بينت فيما مضي أن السبب ليس عند العلماء ولكن السبب في فهم ربيع المدخلي وتحريفه وتلبيسه وجهله

خامساً: قول ربيع المدخلي: أن البخاري ومسلم رويا لبشر بن المفضل عن الجريري في المتابعات فقط و لم يحتجا برواية بشر بن المفضل لذاتها.

قلت ( على بن شعبان ) : والجواب بأن الامام البخارى والامام مسلم احتجا برواية بشر بن المُفضل لذاتها لما يلي : -

أ – كون البخارى ومسلم يذكرا الاحاديث التي تابع فيها بشر أقرانه من الرواة فهذه شهادة على أنه سمع من الجريرى قبل الاختلاط ، لانه روى الاحاديث بنفس الاسناد ونفس المتن ، وهذا لا يكون الا قبل أن يختلط الجريرى .

ب – لم يرد أى عالم من علماء الحديث أى رواية لبشر بن المُفضل عن الجريرى ، بل الثابت العكس قبول أى رواية لبشر عن الجريرى . - لم يرد أى عالم من الائمة المُحققين فى ما يزعمه ، يعنى لا بدليل استدل ، ولا أحد من الائمة سلف له قال بقوله . - أن نند – المنتال عدم المناتال المناتالمناتال المناتال المناتال المناتال المناتال المناتال المناتالمناتال المناتال المناتال المنات

د - أن منهج البخارى ومسلم في ذكر أكثر من رواية للسند ليس معناه عندهم ضعف الرواية وحبرها بالمتابعات والشواهد ، بل قد تكون الرواية من اصح الاسانيد ورجال السند كلهم ثقات من حبال الحفظ ومع ذلك يذكر أكثر من إسناد تابع ذلك الراوى

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يُوسُفَ ، قَالَ : حَدَّثَنَا سُفْيَانُ ، عَنْ عَمْرِو بْنِ عَامِرِ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَنسًا .

قَالَ : وحَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ ، قَالَ : حَدَّثَنَا يَحْيَى ، عَنْ سُفْيَانَ ، قَالَ : حَدَّثَنِي عَمْرُو بْنُ عَامِرٍ ، عَنْ أُنسٍ ، قَالَ : "كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَتُوَضَّأُ عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ " ، قُلْتُ : كَيْفَ كُنتُمْ تَصْنَعُونَ ؟ قَالَ : يُحْزِئُ أَحَدَنَا الْوُضُوءُ مَا لَمْ يُحْدِثْ . البخارى ٢١٤

قلت : فهذين اسنادين رواهما البخارى متابعة مع أن كل اسناد منهما حجة بذاته لا يحتاج غيره ، وهذه من عادة البخارى ، فليست كل مُتابعة عند البخارى تعنى بالضرورة ضعف في اسناد أحدهما أو احتياج الروايتين لبعضهما .

### وهذا مثال أخر

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا يَزِيدُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو ، عَنْ سُلَيْمَانَ ، قَالَ : سَمِعْتُ عَائِشَةَ .ح وحَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَاحِدِ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ مَيْمُونٍ ، عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ يَسَارٍ ، قَالَ : سَأَلْتُ عَائِشَةَ عَنِ الْمَنِيِّ، يُصِيبُ الثَّوْبَ ؟ فَقَالَتْ " كُنْتُ أَغْسِلُهُ مِنْ تَوْبِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَيَخْرُجُ إِلَى الصَّلَاةِ وَأَثَرُ الْغَسْلِ فِي ثَوْبِهِ بُقَعُ الْمَاءِ " البخارى ٢٣٠

قلت : فهذين اسنادين رواهما البخارى متابعة مع أن كل اسناد منهما حجة بذاته لا يحتاج غيره ، وهذه من عادة البخارى ، فليست كل مُتابعة عند البخارى تعنى بالضرورة ضعف في اسناد أحدهما أو احتياج الروايتين لبعضهما .

وهذا مثال أخير

حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ ، حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ ، عَنْ هِشَامٍ ، عَنْ مُحَمَّدٍ ، عَنْ عَبِيدَةَ ، عَنْ عَلِيٍّ ، قَالَ : لَمَّا كَانَ يَوْمُ الأَحْزَابِ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : " مَلَأَ اللَّهُ قُبُورَهُمْ وَبُيُوتَهُمْ نَارًا ، كَمَا حَبَسُونَا وَشَغَلُونَا عَنِ الصَّلَاةِ الْوُسْطَى، حَتَّى غَابَتِ الشَّمْسُ " . وحَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي بَكْرٍ الْمُقَدَّمِيُّ ، حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ سَعِيدٍ .

ح ، وحَدَّثْنَاه إِسْحَاق بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، أَخْبَرَنَا الْمُعْتَمِرُ بْنُ سُلَيْمَانَ جَمِيعًا ، عَنْ هِشَامٍ ، بِهَذَا الإِسْنَادِ

قلت : فهذه رواها البخارى مُتابعة مع أن كل اسناد منهما حجة بذاته لا يحتاج غيره ، وهذه من عادة البخارى ، فليست كل مُتابعة عند البخارى تعنى بالضرورة ضعف في اسناد أحدهما أو احتياج الروايات لبعضهما أو جبر ضعف واحدة للاخرى والامثلة على ذلك كثيرة حداً

وكذلك الامر يتكرر عند الامام مسلم

قال الامام مسلم : حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ ، حَدَّثَنَا لَيْثُ .

ح وحَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ رُمْحِ بْنِ الْمُهَاجِرِ ، أَخْبَرَنَا اللَّيْثُ ، عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي حَبِيب ، عَنْ أَبِي الْخَيْرِ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو ، أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ : أَيُّ الإِسْلَامِ خَيْرٌ ؟ قَالَ : " تُطْعِمُ الطَّعَامَ ، وَتَقْرَأُ السَّلَامَ عَلَى مَنْ عَرَفْتَ وَمَنْ لَمْ تَعْرِفْ " مسلم ٤٢

قلت : ف قُتُيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ لم يكن مُختلطاً ولا ضعيفاً ولا عنده أى شيء يجعل الامام مسلم يأتي بأحد تابعه على روايته عن الليث و مُحَمَّدُ بْنُ رُمْحٍ بْنِ الْمُهَاجِرِ لم يكن مُختلطاً ولا ضعيفاً ولا عنده أى شيء يجعل الامام مسلم يأتي بأحد تابعه على روايته عن الليث

ومع ذلك رواها الامام مسلم مُتابعة مع أن كل اسناد منهما حجة بذاته لا يحتاج غيره ، وهذه من عادة الامام مسلم ، فليست كل مُتابعة عند مسلم تعنى بالضرورة ضعف في اسناد أحدهما أو احتياج الروايات لبعضهما ، أو حبر ضعف واحدة للاخرى .

وهذا مثال أخير

حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ ، حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ .

ح وحَدَّثَنَا ابْنُ نُمَيْرٍ ، حَدَّثَنَا أَبِي .

ح وحَدَّنَنَا أَبُو كُرَيْبٍ ، حَدَّثَنَا ابْنُ إِدْرِيسَ كُلُّهُمْ ، عَنْ إِسْمَاعِيل بْنِ أَبِي خَالِدٍ .

ح وحَدَّنَنَا يَحْيَى بْنُ حَبِيبِ الْحَارِثِيُّ وَاللَّفْظُ لَهُ حَدَّنَنَا مُعْتَمِرٌ ، عَنْ إِسْمَاعِيل ، قَالَ : سَمِعْتُ قَيْسًا يَرْوِي ، عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ ، قَالَ : أَشَارَ النَّبِيُّ ﷺ بِيَدِهِ نَحْوَ الْيَمَنِ فَقَالَ : " أَلَا إِنَّ الإِيمَانَ هَاهُنَا ، وَإِنَّ الْقَسْوَةَ وَغِلَظَ الْقُلُوبِ فِي الْفَدَّادِينَ عِنْدَ أُصُولِ أَذْنَابِ الإِبلِ ... " مسلم ٥٠

قلت ( على بن شعبان ) : روى الامام مسلم أربع أسانيد الى إِسْمَاعِيل بْنِ أَبِي خَالِدٍ ، وكل إسناد منهما حجة بذاته ، وليس فيهم أحد مُختلط ولا أى شيء يجعل الامام مسلم يأتي بأحد يُتابعه على روايته عن إِسْمَاعِيل بْنِ أَبِي خَالِدٍ

ومع ذلك رواها الامام مسلم مُتابعة مع أن كل اسناد منهما حجة بذاته لا يحتاج غيره ، وهذه من عادة الامام مسلم ، فليست كل مُتابعة عند مسلم تعنى بالضرورة ضعف في اسناد أحدهما أو احتياج الروايات لبعضهما ، أو جبر ضعف واحدة للاخرى .

وإلى هنا ينتهى الرد على خامس إستدراك لربيع المدخلى على أثر عبد الله بن شقيق وهو ( أن البخارى ومسلم رويا لبشر بن المُفضل عن الجريرى فى المُتابعات فقط و لم يحتجا برواية بشر بن المُفضل لذاتها ) وقد بينت بفضل الله ضلاله المبين فى ذلك ، وبينت بالبراهين أنه إدعاء كاذب ، وقد بينت بالامثلة أن البخارى ومسلم لم يقصدا ما ادعاه ربيع المدخلى زوراً على الشيخين ، وفوق ذلك ليس لشيخ المُرجئة ربيع المدخلى سلف من أهل العلم المُحققين اشترط مُتابعة أحد لرواية بشر بن المُفضل عن الجريرى حتى تُقبل .

# ٦ – سادساً : قول ربيع المدخلي : بأن الاجماع على كفر تارك الصلاة لم يذكره أهل العلم في كتبهم

قلت (على بن شعبان ) : بل كذبت ، فقد ذكر الكثير من أهل العلم سلفاً وخلفاً هذا الاجماع عن الصحابة ونقلوه واعتمدوه وأحذوا به ولكن ما حيلتي في من يرى أن القبيح هو الحسن ، ولربما حهل الفتي سُبل الهدى والشمس ساطعة لها أنوار

وإليكم البينات والبراهين على نقل أهل العلم سلفاً وخلفاً لاجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة واعتمادهم للاجماع والاخذ به : –

قال الامام الحسن البصرى ( المتوفى ١١٠ هـــ ) وهو من كبار التابعين : قال ابن بطة : حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : ثنا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَر ، قَالَ : ثنا عَوْفٌ ، عَنِ الْحَسَنِ ، قَالَ : بَلَغَنِي أَنَّ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانُوا يَقُولُونَ : بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ أَنْ يُشْرِكَ فَيَكُفُّرَ أَنْ يَدَعَ الصَّلاةَ مِنْ غَيْرٍ عُذْرٍ " الابانة لابن بطة ٤٦٧ والسنة لابن بطة ٨٣٣ وشرح اصول اعتقاد اهل السنة للالكائي ١٢٥٠

قلت ( على بن شعبان ) : أليس هذا بذكر للاجماع ؟ !!!

وأنا لا أقصد الاستشهاد بالاثر على الاجماع ، ولكن أقصد أن اجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة كسلاً كان معروف ومشهور

قال الامام اسحاق بن راهويه ( المتوفى ٢٣٨ هـ ) " صح عن النبي أن تارك الصلاة كافر ، وكذلك كان رأى أهل العلم من لدن النبي إلى يومنا هذا ، أن تارك الصلاة عمداً من غير عُذر حتى يخرج وقتها كافر " تعظيم قدر الصلاة للمروزى ٣١٩ ط / مكتبة الدار السعودية قلت ( على بن شعبان ) : أليس هذا بذكر للاجماع ؟ !!! بل و لم يعتبر بمن خالف ممن قبله من أهل العلم

قال الامام المروزى ( المتوفى ٢٩٤ هـ ) " ذكرنا الأخبار المروية عن النبى فى إكفار تاركها وإخراجه إياه من الملة وإباحة قتل من امتنع من إقامتها ، ثم حاءنا عن الصحابة مثل ذلك ، و لم يجئنا عن أحد منهم خلاف ذلك " تعظيم قدر الصلاة ٢٩٢ ط / مكتبة الدار السعودية والشاهد قوله (جاءنا عن الصحابة ﷺ مثل ذلك ، و لم يجئنا عن أحد منهم خلاف ذلك ) أليس هذا بذكر لاجماع الصحابة ؟ !!!

قال الامام ابن حزم ( المتوفى ٤٥٦ هـ ) : قال الامام ابن حزم الظاهرى فى ( المحلى ) راداً على من لم يأخذ بقول الصحابة فى مسألة حكم تارك الصلاة : " مَا نَعْلَمُ لِمَنْ ذَكَرْنَا مِنْ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ مُخَالِفًا مِنْهُمْ ، وَهُمْ يُشَنِّعُونَ بِخِلافِ الصَّاحِبِ إِذَا وَافَقَ أَهْوَاءَهُمْ وَقَدْ حَاءَ عَنْ عُمَرَ وَعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ وَمُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ وَأَبِي هُرَيْرَةَ وَغَيْرِهِمْ مِنْ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَنَّ مَنْ تَرَكَ صَلاةَ فَرْضٍ وَاحِدَةٍ مُتَعَمِّدًا حَتَّى يَخْرُجَ وَقْتُهَا فَهُو كَافِرٌ مُرْتَدٌ ". اهـ ( المحلى ٢ / ٢٤٢ ط / دار الكتب العلمية بيروت )

قال شيخ الاسلام ابن تيمية (المتوفى ٧٢٨ هـ): قال الإمام أحمد في رسالته رسالته في الصلاة جاء الحديث عن النبي هي أنه قال: "أول ما تفقدون من دينكم الأمانة وآخر ما تفقدون منه الصلاة "قال الإمام أحمد كل شيء يذهب آخره فقد ذهب جميعه وعن معاذ بن جبل قال قال رسول الله هي: " رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد " رواه الترمذي وصححه ومتى وقع عمود الفسطاط وقع جميعه و لم ينتفع به ولأن هذا إجماع الصحابة قال عمر هي لما قيل له وقد خرج إلى الصلاة نعم: "ولا حظ في الإسلام لمن ترك الصلاة وقصته في الصحيح " وفي رواية عنه: "قال لا إسلام لمن لم يصل " رواه النجاد وهذا قاله بمحضر من الصحابة . اهـ شرح العمدة ٢ / ٧٥ لــ ابن تيمية ، ط / دار العاصمة الرياض ، السعودية

قلت (على بن شعبان) : أليس هذا بذكر للاجماع؟!!! بل واعتمده وأخذ به وأنكر على من لم يُكفر تارك الصلاة ، وقال بان من لم يكفر تارك الصلاة شبهاتهم هي شبهات الجهمية والمُرحئة وذلك في ( مجموع الفتاوى ٧ / ٥٤٣ ، ٥٤٧ ) و ( مجموع الفتاوى ٧ / ٦١٣ ) ٦١٤ ) و ( مجموع الفتاوى ٧ / ٦١٦ ) و ( مجموع الفتاوى ٧ / ٦٢١ ) وفي كل هذه المواضع ربط حكم تارك الصلاة بالارجاء .

قال الامام ابن القيم (المتوفى ٧٥١ هـ):

#### فصل في الاستدلال بإجماع الصحابة

إجماع الصحابة فقال ابن زنجويه حدثنا عمر بن الربيع حدثنا يجيى بن أيوب عن يونس عن ابن شهاب قال حدثني عبيدالله بن عبدالله بن عباس اخبره انه جاء عمر بن الخطاب حين طعن في المسجد قال فاحتملته انا ورهط كانوا معي في المسجد حتى ادخلناه بيته قال فأمر عبدالرحمن بن عوف ان يصلي بالناس قال فلما دخلنا على عمر بيته غشي عليه من الموت فلم يزل في غشيته حتى اسفر ثم افاق فقال هل صلى الناس قال فقلنا نعم فقال لا إسلام لمن ترك الصلاة وفي سياق آخر لا حظ في الاسلام لمن ترك الصلاة ثم دعا بوضوء فتوضأ وصلى وذكر القصة تعظيم قدر الصلاة رقم ٩٢٣ ، فقال هذا بمحضر من الصحابة و لم ينكروه عليه . اهــــ الصلاة وحكم تاركها ص ٦٧ ، لابن القيم الجوزية ، ط / دار ابن حزم - بيروت

قات د عال بنشمان کا مناب کا الاحماء ۱۱۱۴ ما خوم المفول خام س

قلت (على بن شعبان ) : أليس هذا بذكر للاجماع ؟ !!! بل خصص له فصل خاص سماه إجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة ولكن المُرجئة عمى بصرهم كما عميت بصيرتهم فاصبحوا لا يرون الشمس فى وضح النهار .

قال العلامة ابن باز ( المتوفى ١٤٢٠ هـ ) : " وهى ( أي الصلاة ) عمود الإسلام ، فكون تركها كفر أكبر لا يستغرب ؛ ولهذا ذكر عبد الله بن شقيق العقيلي التابعي الجليل عن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم : " ألهم كانوا لا يرون شيئاً تركه كفر غير الصلاة " ، فهذا يدل على أن تركها كفر أكبر بإجماع الصحابة رضي الله عنهم " . اهـ مجموع فتاوى ومقالات ابن باز ١٠ / ٢٤٢ ، ٢٤٢

قال العلامة محمد بن صالح العثيمين ( المتوفى ١٤٢١ هـ ) : وهذا صريح في أن كفر تارك الصلاة كفر مخرج عن الملة لأنة جعله فاصلا بين المسلمين والكفار وبين الكفر والإيمان والفاصل والحد يخرج المفصول عن الأخر والمحدود عن الأخر وقد دل إجماع الصحابة على ذلك فقد نقل إجماعهم عبد الله بن شقيق أحد التابعين المعروفين فقال كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا يرون شيئاً من الأعمال تركه كفر غير الصلاة ونقل إجماعهم أي إجماع الصحابة رضي الله عنهم على ذلك الإمام المشهور إسحاق بن راهوية . اهـ فتاوى نور على الدرب للعثيمين برقم ٧٤٣ ، تفسير القران للعثيمين ٧ / ٥ في تفسير سورة الحجرات

قلت (على بن شعبان): فكل هولاء العلماء وغيرهم الكثير من الائمة والمُحققين نقلوا هذا الاجماع وأقروه وأخذوا به، ولا يُعلم عالم واحد قال بان هذا ليس بإجماع، بل حتى الذين لم يُكفروا تارك الصلاة نقلوا ذلك فى كتبهم ولكنهم قالوا بأنه مصروف الى الكفر الاصغر وبقى أن نُبين شيء أحر غفل عنه ربيع المدخلي ورفاقه من المُرجئة وهو:

أن الخلاف الحادث بعد الصحابة والتابعين لا اعتبار له وهو خلاف مذموم لان الاجماع انعقد من قبله على كفر تارك الصلاة كسلاً ، فمهما ذكر المُرجئة من أسماء لعلماء مشاهير خالفوا بعد انعقاد هذا الاجماع القديم فلا عبرة لكلامهم ، بل هو خلاف حادث مذموم

وإلى هنا ينتهى الرد على سادس إستدراك لربيع المدخلى على أثر عبد الله بن شقيق وهو ( أن أهل العلم لم يذكروا إجماع الصحابة على كفر تارك الصلاة فى كتبهم و لم يعتدوا به ) وقد بينت بفضل الله ضلاله المبين فى ذلك ، وبينت بالبراهين أنه إدعاء كاذب ، ونقلت ما يُثبت كذبه وتلبيسه من نقولات أهل العلم المُحققين سلفاً وخلفاً الذين نقلوا هذا الاجماع وأخذوا به واعتمدوه .

وإلى هنا أكون بفضل الله قد شفيت صدور قوم مؤمنين فى تبيين ضلال شيخ المُرجئة وأتباعه فى مُحاولتهم الاعتداء على بعض ثغور أهل السنة ، ونقول لهم : لَا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا . • ونعود إلى استكمال الكلام على أثر التابعي عبد الله بن شقيق وكلام أهل العلم عليه

قال الامام الشوكاني (وهو من المانعين من تكفير تارك الصلاة ): " وَالظَّاهِرُ مِنْ الصِّيغَةِ أَنَّ هَذِهِ الْمَقَالَةَ اجْتَمَعَ عَلَيْهَا الصَّحَابَةُ ، لِأَنَّ قَوْلَهُ : " كَانَ أَصْحَابُ رَسُول اللَّهِ " جَمْعٌ مُضَافٌ ، وَهُوَ مِنْ الْمُشْعِرَاتِ بِذَلِكَ " . اهـ (١)

#### • قال الشيخ / أحمد بن عمر بن مساعد الحازمي :

هذا واضح بَيِّن مع الأحاديث مع الإجماع ، إجماع السلف الدالة على أن تارك الصلاة كافر ، وأما الخلاف المتأخر فلست مسئولاً عنه ، أنت مسئول عن تقرير الحكم الشرعى من حيث الكتاب والسنة ، فإذا دلّ الكتاب والسنة على كفر تارك الصلاة – والأدلة مُطلقة – فحينئذ يشمل أو أقل ما يُصدق عليه أنه كافر إذا ترك فرضًا واحدًا متعمدًا من غير عذر شرعي حتى يخرج الوقت ، وأما الخلاف فلست مسئولاً عنه ، لست مكلفًا في البحث لماذا اختلف أهل العلم ؟ ولماذا جهور أهل العلم ؟ ولماذا مالك لم يكفره ؟ ولماذا الشافعي .. إلى آخره ، لست مكلفًا بذلك ، إن وجد جواب واضحٌ بين فبها ونعمة ، وإلا لست مُكلفًا ، وإنما أنت مأمور بالنظر في دلالة الكتاب والسنة ، فإذا دلّ الدليل من حيث نص القرآن والنص النبويّ كذلك طرق الاستدلال على أن تارك الصلاة كافر كَفّرُهُ ، وأنه كافر كفر أكبر . اهـ (٢)

#### فدل أثر عبد الله ن شقيق على ما يلى :-

١ – نقل إجماع كل الصحابة بلا إستثناء على كفر تارك الصلاة وذلك في ( أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ )

٢ - أن الصحابة استثنوا الصلاة من جميع الإعمال المأمور بها وذلك في لفظة ( مِنَ الأَعْمَال )

٣- أن المقصود بالكفر هنا الاكبر المُخرج من الملة لان الصحابة فرقوا بين الصلاة وغيرها من المأمورات ، ولو كان المقصود بالكفر هنا حمله على الجحود ففيما تخصيص الصلاة وإستثناءها من الاعمال ؟!! فجحد الزكاة كفر وكذلك الحج والصيام وغيرهم ولكن كما قال النبي ﷺ " الْعَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ " ، أى الحد والفصل والفرق بين المؤمنين وغيرهم من الكافرين ترك الصلاة .

٣ - حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : ثنا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ ، قَالَ : ثنا ابْنُ جَابِرٍ يعنى (عبد الرحمن بن يزيد بن جابر) ، قَالَ : حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي زَكَرِيًّا ، أَنَّ أُمَّ الدَّرْدَاءِ حَدَّثَنْهُ ، أَنَّهَا سَمِعَتْ أَبَا الدَّرْدَاءِ ﴿ يَهُ يَقُولُ : " لا إِيمَانَ لِمَنْ لا صَلاةَ لَهُ وَلا صَلاةَ لِمَنْ لا وُضُوءَ لَهُ " (٣)

فهنا جعل أَبَا الدَّرْدَاءِ ﷺ الصلاة شرط لصحة الايمان بالمقابل مع الوضوء الذي هو شرط لصحة الصلاة ، فبدون الوضوء تبطل الصلاة ، وكذلك بدون الصلاة يبطل الايمان وهو قياس للركنية على الشرطية في الحكم

<sup>(</sup>١) نيل الأوطار ٢/ ٣٧٢ ، لـ محمد بن على الشوكاني ط/ دار الجبل ، بيروت

<sup>(</sup>٢) شرح كتاب التوحيد الدرس الخامس ( باب بيان حكم التوحيد وأهميته وبيان مكانته ) دروس صوتية فرغها موقع الشيخ الحازمي .

<sup>(</sup>٣) السنة لابي بكر الخلال ٨٣٥ ، الابانة الكبرى لابن بطة ٤٧٧ ، شرح اصول اعتقاد اهل السنة ١٢٤٧

يقول الشيخ حسن أبو الأشبال الزهيرى:

يعني : النفي متعلق بأصل الإيمان ، فمن لا يصلي لا يكون عنده أدبي إيمان ولا ذرة إيمان .

والقرينة على هذا أنه قال: (ولا صلاة لمن لا وضوء له) ، لأنه لا يمكن أبداً حمل هذا النص على أنه لا صلاة كاملة الثواب لمن لا وضوء له ، هذا الكلام غير مستقيم ، لأن الذي ليس على وضوء لا تصح صلاته وإن صلى ألف ركعة لأن الوضوء شرط صحة في الصلاة ، وكذلك الصلاة شرط صحة في الإيمان ليست شرط كمال ، وإنما هي شرط صحة فإذا صلى المرء بغير وضوء فلا صلاة له ، وكذلك إذا ترك المرء الصلاة فلا إيمان له البتة، ولذلك قرفهما في نص واحد قال : (لا إيمان لمن لا صلاة له ، ولا صلاة لمن لا وضوء له ) ، فقاس المجهول لديهم على المعلوم ، ألا تعلمون أن الذي يصلي بغير وضوء لا صلاة له أصلاً، وأن قوله: (لا صلاة له ) ، أي : نفي الصلاة من الأساس، فإذا كنتم تعلمون أنه لا صلاة لمن لا وضوء له ، فكذلك لا إيمان لمن لا صلاة له . اهـ (١)

قلت (على بن شعبان): وان كان الشيخ أصاب المعنى ولكن لا اوافقه فى ألفاظه بأن الصلاة شرط صحة، بل الصلاة هى التي تُمثل الركنية فى عمل الجوارح، فهى ركن فى الايمان، وليست شرط صحة لان الشرط خارج عن ماهية الشيء

٤ - عَنْ مَعْمَرٍ ، عَنِ الزُّهْرِيِّ ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ، قَالَ : لَمَّا طُعِنَ عُمَرُ احْتَمَلْتُهُ أَنَا وَنَفَرٌ مِنَ الأَنْصَارِ حَتَّى أَدْخَلْنَاهُ مَنْزِلَهُ ، فَلَمْ يَزَلْ فِي غَشْيَةٍ وَاحِدَةٍ حَتَّى أَسْفَرَ ، فَقَالَ رَجُلٌ : إِنَّكُمْ لَنْ تُفْزِعُوهُ بِشَيْء ، إلا الطَّلاةِ قَالَ : فَقُلْنَا : الصَّلاةَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ، قَالَ : فَفَتَحَ عَيْنَيْهِ ، ثُمَّ قَالَ : " أَصَلَّى النَّاسُ ؟ "، قُلْنَا : نَعَمْ ، قَالَ : " أَمَا إِنَّهُ لا حَظَّ فِي الإِسْلامِ لأَحَدٍ تَرَكَ الصَّلاةَ " فَصَلَّى وَجُرْحُهُ يَثْعَبُ دَمًا . (٢)

والشاهد هنا أن عمر ﷺ قال مقولته والصحابة حوله يسمعون ولم ينكرون عليه وأقروه وهذا ﴿ إِجَمَاعَ لَفَظَى وسُكُوتَى ﴾

يقول ابن القيم رحمه الله : - " فقال هذا بمحضرٍ من الصحابة ، ولم يُنكروه عليه . اهـ (٣)

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في ( الوجه الثامن في كُفر تارك الصلاة ) :

إن قول عمر " لا حَظَّ فِي الإِسْلامِ لِمَنِ تَرَكَ الصَّلاةَ " أصرح شيء في خروجه عن الملة . اهـ (٤)

وقال ابن عثيمين : والحظ النصيب وهو هنا نكرة في سياق النفي فيكون عاماً لا نصيب لا قليل ولا كثير . اهـ (٥)

وقال العلامة السيوطى : " لا حظ فى الإسلام لمن ترك الصلاة ، أخذ بظاهره من كفر بترك الصلاة تكاسلا ، وهو مذهب جمع من الصحابة ، وبه قال أحمد وإسحاق ، ومال إليه الحافظ المنذرى فى ترغيبه " اهـــ (٦)

<sup>(</sup>١) شرح كتاب الإبانة من أصول الديانة ، الدرس رقم ٣٠ ، باب كُفر تارك الصلاة

<sup>(</sup>٢) مصنف عبد الرزاق ٥٥٨ باسناد صحيح

<sup>(</sup>  $^{\circ}$  ) كتاب الصلاة وحكم تاركها ص  $^{\circ}$  ط  $^{\circ}$  مكتبة الثقافة الدينية السعودية .

<sup>(</sup> ٤ ) شرح العمدة  $\Upsilon$  / ۸۳ ، ط / دار العاصمة ، الرياض

<sup>(</sup> ٥ ) رسالة عن الطهارة والصلاة لابن عثيمين ص ٥٩

<sup>(</sup>٦) تنوير الحوالك بشرح موطا مالك ١/ ٤٨ للسيوطي ، ط/ المكتبة التجارية الكبرى – مصر

٥ - أَخْبَرَنَا أَبُو مُحَمَّدِ بْنُ طَاوُس ، أنا عَاصِمُ بْنُ الْحَسَن ، أنا أَبُو عُمَرَ بْنُ مَهْدِيٍّ ، قال : نا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْمَحَامِلِيُّ ، نا ابْنُ زَنْجَوَيْهِ – سَمَّاهُ ابْنُ مَهْدِيٍّ : مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ الْمَلِكِ – نا عَمْرُو بْنُ الرَّبيع، نا يَحْيَى بْنُ أَيُّوبَ ، عَنْ يُونُسَ ، عَنِ ابْنِ شِهَابٍ ، حَدَّثَنِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ ، أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَبَّاسٍ ، أَخْبَرَهُ أَنَّهُ جَاءَ عُمَرَ بْنَ الْحَطَّابِ حِينَ طُعِنَ فِي غَلَسِ الْسَحَرِ، قَالَ : فَاحْتَمَلْتُهُ أَنا وَرَهْطٌ كَانُوا مَعِي فِي الْمَسْجِدِ، حَتَّى أَدْخَلْنَاهُ بَيْتَهُ، قَالَ : وَأَمَرَ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفٍ أَنْ يُصَلِّيَ لِلنَّاسِ ، وَقَالَ ابْنُ مَهْدِيِّ : بِالنَّاسِ ، قَالَ : فَلَمَّا أَدْخَلْنَا عُمَرَ بَيْتَهُ غُشِيَ عَلَيْهِ، فَلَمْ يَزَلْ فِي غَشْيَتِهِ حَتَّى أَسْفَرَ ثُمَّ أَفَاقَ ، فَقَالَ : هَلْ صَلَّى النَّاسُ ؟ قَالَ : قُلْنَا : نَعَمْ ، قَالَ : " لا إسْلامَ لِمَنْ تَرَكَ الصَّلاةَ " (١)

#### دل الحديث على ما يلي :-

- ١ أن عمر الله نفى عن تارك الصلاة الاسلام .
- ٢ الاصل في النفي العدم ، لان الاصل في الكلام حقيقته حتى يأتي صارف .
- ٣ قال هذا بمحضرٍ ومجمعٍ من الصحابة ، فإن لم يكن هذا إجماع ، فليس في الدنيا إجماع .

٦ - حَدَّثَنَا أَبُو يَزِيدَ الْقَرَاطِيسيُّ ، ثنا أَسَدُ بْنُ مُوسَى ، ثنا الْمَسْعُودِيُّ ، عَن الْقَاسِم ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ وَالْحَسَن بْن سَعْدٍ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : قِيلَ لِعَبْدِ اللَّهِ ﴿ ابن مسعود ﴾ : إِنَّ اللَّهَ ﷺ يُكْثِرُ ذِكْرَ الصَّلاةِ : ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ و ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ ، فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ ﴿ : " ذَلِكَ لِمَوَاقِيتِهَا "، قُلْنَا : مَا كُنَّا نَوَاهُ إلا تَوْكُهَا ، قَالَ ﴿ : " فَإِنْ تَوْكَهَا الْكُفْرُ " (٢)

والشاهد أن الصحابي عبد الله ابن مسعود رهيه بين هنا أن معنى الايتين المحافظة على الصلوات في اوقاتما ، والمداومة عليها فى اوقاتها المُختارة ، وبين أن المقصود بالترك هو إخراج الصلاة عن وقتها ( عدم فعل الصلاة حتى يخرج وقتها من غير عذر ﴾ وليس الجحود ، لان الله أثنى في الايتين على من حافظ وداوم على الصلاة لمواقيتها ، وبين ابن مسعود أن ترك الصلاة لوقتها هو الكفر

٧- حَدَّثَنَا شَرِيكٌ ، عَنْ عَاصِمٍ ، عَنْ زِرٍّ ، قَالَ : " كُنَّا نَعْرِضُ الْمَصَاحِفَ عَلَى عَبْدِ اللَّهِ ( ابن مسعود ) فَسَأَلَهُ رَجُلٌ مِنْ ثَقِيفٍ ، فَقَالَ : يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَيُّ الْأَعْمَالِ أَفْضَلُ ؟ قَالَ : الصَّلَاةُ ، وَمَنْ لَمْ يُصَلِّ فَلَا دِينَ لَهُ " (٣)

والشاهد أن ابن مسعود نفي الدين بالكلية عن تارك الصلاة أي ( ترك الصلاة حتى يخرج وقتها من غير عذر ) فمناط الحكم على ترك الصلاة بالجوارح وليس جحدها باللسان ، لآنه سُئل عن الاعمال فاجاب بالصلاة وبين أن عدم فعلها نفى للدين ، وفرق بين الاقرار والجحود فذلك ( من قول اللسان ) وفرق بين الانقياد بالعمل والامتناع عن العمل والاستكبار فذلك من (عمل الجوارح)

<sup>(</sup>١) تاريخ دمشق برقم ٤٧٣٧١ لابن عساكر ط/ دار الفكر بيروت ، وصححه الالبايي في ارواء الغليل ٢٠٩ وقال على شرط الشيخين ( ۲ ) المعجم الكبير للطبراني ٨٨٥٢ ، الابانة الكبرى لابن بطة ٤٧٦ ، تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٥٨ و ٨٢٨ ، بسند صحيح (٣) مصنف ابن ابي شيبة ٧٤٦٦ و ٢٩٨١٢ ، الابانة الكبرى لابن بطة ٤٧٨ ، المعجم الكبير للطبراني ٨٨٥٣ و ٨٨٥٠ ، السنة لعبدالله بن احمد ٦٨٣ ، تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٨٢٦ بسند صحيح

٨ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ يَحْيَى ، قَالَ : أَخْبَرَنَا أَبُو خَيْثَمَةَ ، عَنْ أَبِي الزُّبَيْرِ ، قَالَ : سَمِعْتُ جَابِرًا ﴿ وَسَأَلَهُ رَجُلٌ : أَكُنْتُمْ تَعُدُّونَ الذَّنْبَ فِيكُمْ شِرْكًا ؟ قَالَ : لا ، قَالَ " وَسُئِلَ مَا بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الْكُفْرِ ؟ قَالَ : تَرْكُ الصَّلاةِ " (١)

قلت (على بن شعبان): والشاهد أنه استثنى من جميع أعمال الجوارح الصلاة فقط، وهذا يدل بوضوح على أن المقصود ليس جحود الصلاة، والا فجحود أى عمل من أعمال الجوارج كفر بذاته ففيما تخصيص الصلاة من سائر أعمال الجوارح، فدل على أن فهم الصحابي جابر بن عبد الله من نصوص الشريعة هو تكفيره لتارك الصلاة كسلاً، ولا يُعلم مُخالف له من الصحابة، فلياتنا المُرجئة بصحابي واحد خالف الصحابة ولم يُكفر تارك الصلاة كسلاً.

٩ حَدَّثَنَا حَفْصُ بْنُ عُمَرَ ، قَالَ : حَدَّثَنَا شُعْبَةُ ، عَنْ سُلَيْمَانَ قَالَ : سَمِعْتُ زَيْدَ بْنَ وَهْبِ قَالَ : " رَأَى حُذَيْفَةُ ﴿ رَجُلًا لَا يُتِمُ الرُّكُوعَ وَالسُّجُودَ ، قَالَ : مَا صَلَّيْتَ ، وَلَوْ مُتَّ مُتَّ عَلَى غَيْرِ الْفِطْرَةِ الَّتِي فَطَرَ اللَّهُ مُحَمَّدًا ﷺ عَلَيْهَا " (٢)

قال الحافظ ابن حجر فى فتح البارى : ( أنه دليل عَلَى تَكفِير تارِك الصَّلاة لأَنَّ ظاهِره أَنَّ حُذَيفَة نَفَى الإِسلام عَمَّن أَخَلَّ بِبَعضِ أَركاهَا فَيكُون نَفيه عَمَّن أَخَلَّ بِها كُلّها أَولَى ، وهَذا بِناء عَلَى أَنَّ الْمراد بِالفِطرَةِ الدِّين ، وقَد أَطلَقَ الكُفر عَلَى مَن لَم يُصلِّ كَما رَواهُ مُسلِم وهُو إِمّا عَلَى حقِيقَته عِند قَوم وإِمّا عَلَى المُبالَغَة فِي الزَّجر عِند آخرِينَ ، قالَ الخَطّابِيُّ : الفِطرَة اللَّه أَو الدِّين ، قالَ : ويَحتَمِلُ أَن يَكُون المُراد بِها هُنا السَّنَّة كَما جاءَ ( حَمس مِنَ الفِطرَة ... ) الحَديث ويكُون حُذيفة قَد أَراد توبيخ الرَّجُل لِيَرتَدِع فِي المُستَقبَل ، ويُرَجِّحهُ وُرُوده مِن وجه آخر بِلَفظِ ( سُنَّة مُحَمَّد ) كَما سَيَاتِي بَعد عَشرَة أَبواب ، وهُو مَصِير مِنَ البُخارِيّ إِلَى أَنَّ الصَّحابِيّ إِذا قالَ سُنَّة مُحَمَّد أَو فِطرَته كانَ حَدِيثًا مَرفُوعًا وقَد خالَفَ فِيهِ قَوم والرَّاجِح الأَوَّل ) . اهـ (٣)

قلت (على شعبان): والفطرة في القران والسنة لا تأتى إلا على معنى واحد فقط "الدين والملة فقط" وليس هناك أية في القران أو حديث صحيح في السنة بأن معنى الفطرة يأتي على معنى "السنة"

وأما عن قول الحافظ ابن حجر بان الفطرة تاتى بمعنى السنة فليس بصحيح لان حديث ( خَمس مِنَ الفِطرَة ... ) فيه الحتان وهو باجماع واجب وفيه أيضاً قص الشارب وهو واجب على الراجح .

فان قصدوا أن معنى السنة هو الملة أو الدين فنعم ، وإما ان كان المقصود بالسنة ( الندب والاستحباب ) فلا

قال صدر الوزراء عون الدين أبو المظفر يحيى بن هبيرة فى قول حذيفة " وقد رأى رجلا لا يتم ركوعه ولا سجوده : ما صليت ولو مت مت على غير الفطرة التي فطر الله عليها محمدا "

قال : " فيه أن إنكار المُنكر في مثل هذا يُغلظ له لفظ الانكار ، وفيه إشارة إلى تكفير تارك الصلاة ، وإلى تغليظ الامر في الصلاة حتى إن من أساء في صلاته ولم يتم ركوعها ولا سجودها فإن حكمه حكم تاركها " . اهــــ

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة ٨٣٦ ، لمحمد بن نصر المروزى ، ط/ مكتبة الدار بالسعودية ، وهو إسناد في أعلى درجات الصحة

<sup>(</sup>۲) البخاري ۷۹۱

<sup>(</sup>٣) فتح الباري شرح صحيح البخاري ٢ / ٢٧٥ ط/ دار المعرفة ، بيروت

<sup>(</sup>٤) كشاف القناع ١ / ٣٥٧ ، للشيخ منصور بن يونس البهوتي الحنبلي ، ط / دار الكتب العلمية بيروت - لبنان

وإليكم فهم من عاش مع الصحابة وسمع منهم وتعلم منهم وليس فيهم واحد يقول بعدم كفر تارك الصلاة

الفع مولى الصحابى عبدالله بن عمر (المتوف ١٦هـ) لقى أكابر الصحابة وتلقى عنهم وروى عنهم وحدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى قَالَ : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يُوسُفَ ، قَالَ : حَدَّثَنَا مَعْقِلُ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ الْجَزَرِيُّ ، قَالَ : قُلْتُ لِنَافِعِ : رَجُلٌ أَقَرَّ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى وَبِمَا بَيَّنَ نَبِيُّ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ قَالَ : أَثْرُكُ الصَّلَاةَ وَأَنَا أَعْرِفُ أَنَّهَا حَقٌ مِنَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ قَالَ : أَثْرُكُ الصَّلَاةَ وَأَنَا أَعْرِفُ أَنَّهَا حَقٌ مِنَ اللهِ تَعَالَى قَالَ : ذَاكَ كَافِرٌ ، ثُمَّ انْتَزَعَ يَدَهُ مِنْ يَدِي غَضْبَانًا مُولِّيًا " . اهـ (١)

فجعل مناط الحكم على تارك الصلاة هو الامتناع من أداء الصلاة وليس جحدها ، وهذا يرد على المُرجئة زعمهم أن المقصود بالترك الجحود ، وهل قال ذلك إلا لانه تعلم ذلك من عبد الله بن عمر وباقى الصحابة رضى الله عنهم ؟

٢ - الحسن البصرى (المتوفى ١١٠هـ) لقى أكابر الصحابة وتلقى عنهم وروى عنهم

قال ابن بطة : حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : ثنا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَوٍ ، قَالَ : ثنا عَوْفٌ ، عَنِ الْحَسَنِ ، قَالَ : بَلَغَنِي أَنَّ الْعَبْدِ وَبَيْنَ أَنْ يُشْرِكَ فَيَكْفُرَ أَنْ يَدَعَ الصَّلاةَ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ " . اهـ (٢) أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ كَانُوا يَقُولُونَ : بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ أَنْ يُشْرِكَ فَيَكْفُرَ أَنْ يَدَعَ الصَّلاةَ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ " . اهـ (٢)

والشاهد هنا نقل الحسن البصرى لاجماع من عاش مع الصحابة وتعلم منهم ، وهو نقل أيضاً غير مباشر لاجماع الصحابة أى عن طريق البلاغ من التابعين ، ولكنه نقل صريح عن فهم كبار التابعين ، ولم يُعارضه أحد لا من الصحابة ولا من كبار التابعين .

قلت (على شعبان): ولا يدعى أحد بأن هذا مردود على الحسن البصرى لانه ينقل بصيغة تمريض وهى " بلغني " كلا، فالحسن البصرى يروى وينقل إما عن الصحابة وإما عن كبار التابعين، فإما أن يكون بلغه ذلك الاجماع

١ - إما عن الصحابة لانه يروى وينقل عنهم

٢ - وإما أنه بلغه إجماع الصحابة عن كبار التابعين

وسأنزل على أقل إحتمال من الاثنين وهو أنه ينقل إجماع الصحابة عن كبار التابعين ، فهل عندهم من خالف ذلك الاجماع من الصحابة أو من كبار التابعين ؟ !!! والله وتالله وبالله لا يوجد

٣ - القَاسِمُ بنُ مُخَيْمِرَةً ( المتوفى ١٠٠هـ ) لقى أكابر الصحابة وتلقى عنهم وروى عنهم

حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : ثنا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ ، قَالَ : سَمِعْتُ الأَوْزَاعِيَّ ، عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُخَيْمِرَةَ ، قَالَ : " أَضَاعُوا الْمَوَاقِيتَ وَلَمْ يَتْرُكُوهَا ، وَلَوْ تَرَكُوهَا صَارُوا بِتَرْكِهَا كُفَّارًا ". اهـ (٣)

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة ٩٧٧ ، لمحمد بن نصر المروزي ، ط/مكتبة الدار بالسعودية ، بسند صحيح .

<sup>(</sup> ٢ ) الابانة لابن بطة ٤٦٧ والسنة لابن بطة ٨٣٣ وشرح اصول اعتقاد اهل السنة للالكائي ٢٥٠٠

<sup>(</sup>٣) السنة للخلال ٨٣٧ ، ط/ دار الراية الرياض السعودية

ونقل الاجماع أيضاً من جاء بعد التابعين ، ولم يعتدوا بالخلاف الحادث فى زمانهم ، لإنعقاد الاجماع من الصحابة قديماً 1 – قال إسحاق بن راهويه (المتوفى ٢٣٨ هـ) : " صح عن النبي على أن تارك الصلاة كافر ، وكذلك كان رأى أهل العلم من لدن النبي على إلى يومنا هذا ، أن تارك الصلاة عمداً من غير عُذر حتى يخرج وقتها كافر " . اهـ (١)

٢ – قال محمد بن نصر المروزى " ذكرنا الأخبار المروية عن النبى في إكفار تاركها وإخراجه إياه من الملة ، وإباحة قتل من امتنع من إقامتها ، ثم جاءنا عن الصحابة هي مثل ذلك ، ولم يجئنا عن أحد منهم خلاف ذلك . اهـ (٢)

فَهَذِهِ الأَحْبَارُ وَالآثَارُ وَالسُّنَنُ عَنِ النَّبِيِّ وَالصَّحَابَةِ وَالتَّابِعِينَ كُلُّهَا تَدُلُّ الْعُقَلاءَ وَمَنْ كَانَ بِقَلْبِهِ أَدْنَى حَيَاءٍ عَلَى تَكُفِير تَارِكِ الصَّلاةِ كَسَلاً .

تحذير هام جداً: الخروج عن أقوال الصحابة خُبث، وهو فعل أهل البدع، فما بالك بالخروج على إجماعهم جعل الإمام أحمد رحمه الله الخروج عن أقوالهم المُختلفة من أقوال أهل البدع حين سُئل: هل لرجل أن يخرج من أقاويل الصحابة إذا إختلفوا ؟: " أرأيت إن أجمعوا ؟ له أن يخرج من أقاويلهم ؟!! فقال: هذا قول خبيث، قول أهل البدع لا ينبغى لأحد أن يخرج من أقاويل الصحابة إذا إختلفوا ". اهـ (٣)

فهل يقول عاقل بجواز الخروج عن قول نُقل الإجماع فيه عن الصحابة ونقله كبار التابعون ومن بعدهم عن الصحابة ؟!! فإن قال قائل: قد خالف بعض الأئمة في تكفير تارك الصلاة ، فنقول: نعم ، ولا نقبل خِلافهم بعد إجماع الصحابة ولا كرامة ولا أدبى تقدير لقول يصطدم بالنصوص المُحكمة وبإجماع الصحابة.

ولم يرد فى الكتاب والسنة أن تارك الصلاة ليس بكافر أو أنه مؤمن ، أو أن تارك الصلاة لن يُخلد فى النار ، ولم يُنقل عن النبى والصحابة ألهم أجروا أحكام الاسلام على تارك الصلاة ، وغاية ما ورد فى شبهات المُرجئة قديماً وحديثاً نصوص تدل على فضل التوحيد ، وفضل شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، وثواب ذلك ، ودائما تاتى شهادة لا إله إلا الله أو قول لا إله إلا الله بشروطها ، فتاتى النصوص إما مُقيدة بقيود فى النص نفسه يُمتنع معها أن يترك الصلاة ، وإما واردة فى أحوال مُعينة يُعذر الإنسان فيها بترك الصلاة وإما نصوص عامة مُطلقة هم أنفسهم يعترفون بأنها من المُتشابهات وسيأتى ذكرها فى المطلب السادس ، وستاتى بيانات شافية كافية مُحكمة تُبين لكل مُنصف الامر بوضوح لا خفاء فيه .

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٣١٩ ، ط/ مكتبة الدار السعودية

<sup>(</sup>٢) تعظيم قدر الصلاة ٢/٩٢٥، ط/ مكتبة الدار السعودية

<sup>(</sup>٣) المسودة في أصول الفقه لـ أل تيمية ص ٣١٥ ط/ دار الكتاب العربي بيروت ، أصول مذهب الإمام أحمد ص ٣٥٢ لـ عبدالله التركي ط/ مؤسسة الرسالة بيروت

#### المطلب الخامس

# اللغة العربية تأبي تحريف المرجئة

قالت المُرجئة : ألا يجوز أن تُحمل النصوص الدالة على كُفر تارك الصلاة على من تركها جاحداً لوجوها ؟ كما قال يوسف الطِّيْكِمْ " إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ باللَّهِ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ " يوسف ٣٧

فالترك هنا بمعنى الجحود والانكار ، وليس أنه كان في الكفر أو يفعله ومُتلبساً به الطِّيِّين ثم هو تركه ، معاذ الله .

قلنا: لا يجوز ذلك ، لأن فيه محذورين:

المحذور الأول: إلغاء الوصف الذي اعتبره الشرع وعلق الحكم به.

فإن الشرع علق الحُكم بالكفر على الترك دون الجحود ورتب الأخوة في الدين على إقام الصلاة ، دون الإقرار بوجوبها ، فلم يقل الله : فإن تابوا وأقروا بوجوب الصلاة ، ولم يقل النبي ﷺ : بين الرجل وبين الشرك والكفر جحد وجوب الصلاة ، أوالعهد الذي بيننا وبينهم الإقرار بوجوب الصلاة ، فمن جحد وجوبما فقد كفر .

ولو كان هذا مُراد الله ورسوله لكان العدول عنه خلاف البيان الذى جاء به القرآن الكريم قال تعالى : ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ ) النحل ٨٩ .

وقال تعالى مُخاطباً نبيه ( وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهم ) النحل ٤٤

- المحذور الثانى: إعتبار وصف لم يجعله الشرع مَناطاً للحُكم
- ... فإن جُحود وجوب الصلوات الخمس موجب للكُفر سواء صلى أم ترك .
- ... فلو صلى شخص الصلوات الخمس وأتى بكل ما يُعتبر لها من شروط ، وأركان ، وواجبات ، ومُستحبات ، لكنه جاحد لوجوبها بدون عُذر له فيه لكان كافراً مع أنه لم يتركها .

... فتبين بذلك أن حمل النصوص على من ترك الصلاة جاحداً لوجو بها غير صحيح ، وأن الحق هو أن تارك الصلاة كافر كُفراً مُخرجاً عن الملة ، كما جاء ذلك صريحاً في الايات والاحاديث و إجماع الصحابة

وأيضاً فإننا لو حملناه على ترك الجُحود لم يكن لتخصيص الصلاة في النصوص فائدة !!

فما الفائدة من " بَيْنَ الرَّجُل ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْر ، تَرْكُ الصَّلَاةِ "

وما الفائدة من " كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ لَا يَرَوْنَ شَيْئًا مِنَ الْأَعْمَال تَرْكُهُ كُفْرٌ غَيْرَ الصَّلاةِ "

وما الفائدة من " مَا كَانَ يُفَرِّقُ بَيْنَ الْكُفْرِ وَالإِيمَانِ عِنْدَكُمْ مِنَ الأَعْمَالِ فِي عَهْدِ رَسُول اللَّهِ ﷺ قَالَ : الصَّلاةُ "

وهذا الحكم عام في الزكاة والصيام والحج فمن توك واحداً جاحداً لوجوبه كفر إن كان غير معذور بجهل. اهـــ (١)

<sup>(</sup>١) حكم تارك الصلاة للعلامة العثيمين ص١٠ وما بعدها بتصرف يسير، ط/دار الوطن للنشر السعودية

قلت ( على شعبان ) : واللغة العربية تأبى تحريف المرجئة ، لان الاصل في الكلام الحقيقة ، فالكلام له

١- " وضع الكلمة " أى الدلالة اللغوية لمعنى الكلمة عند العرب ، وتُسمى بـ الحقيقة

٢ - " استعمال الكلمة " وهو استعمال اللفظ فى غير ما وضع له عند العرب ، ويُسمى عند المتاخرين بـ المجاز
 ٣ - " حمل " أى على أى شىء يحمل المُستمع للكلام قصد المُتكلم ، هل على الاصل أى " وضع الكلمة " ، أم يُحمل قصد المُتكلم على المجاز أى " استعمال الكلمة " ؟

وقد اتفق علماء اللغة وعلماء اصول الفقه على أن " الاصل في الكلام أن يحمل على حقيقته "

ولا يجوز حمل اللفظ وتأويله على غير المعنى الوضعى الذى وضع له الا بقرينة يقينية إما فى سياق النص أو من أدلة وقرائن أخرى خارج النص ، وإلا كان ذلك تحريف للكلم عن مواضعه . (١)

والْمرجئة خالفوا اللغة والاصول فى ذلك وحرفوا الدلالات الوضعية لنصوص الوحى لتتماشى مع مذهبهم الخبيث .

فالترك في اللغة الاصل فيه " الودع والامتناع من الفعل " هذه هي دلالة لفظ الترك وحقيقته في اللغة والشرع

قال الزبيدى في تاج العروس في مادة " ت ر ك " :

تَرَكَه يَتْرُكُه تَركاً وِتِركاناً بالكسر وهذه عن الفَرّاءِ واتَّرَكَه كافْتَعَلَه وفي الصِّحاح قال فيه : فما اتَّرَكَ أي : ما تَرَكَ شَيئاً وهو افْتَعَل : ودَعَه . قال شيخُنا : وفيه اسْتِعْمالُ الذي أَماتُوه . قلت : وفَسَّره الجَوْهرِيُّ بِحَلاّه وكذلك في الأَساطيرِ وِالعُبابِ قال شيخُنا : وفَسَّره أَهلُ الأفْعال بِطَرَحَه وخَلاه . قلت : ولَفَظُ الوَدْعِ وَقَع في المُحْكَم فإنَّه قال : التَّركُ : وَدْعُكَ السَّيّءَ تَرَكَه يَتْرُكُه تَركاً . اهـ (٢)

وهذا أيضاً فهم التابعين يؤكد المعنى اللغوى قال ابن بطة فى الابانة : حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : ثنا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَوٍ ، قَالَ : ثنا عَوْفٌ ، عَنِ الْحَسَنِ ، قَالَ : بَلَغَنِي أَنَّ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ كَانُوا يَقُولُونَ : بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ أَنْ يُشْرِكَ فَيَكْفُرَ أَنْ يَدَعَ الصَّلاةَ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ " . اهــــ (٣)

فنقل الامام الحسن البصرى أن المقصود عند الصحابة هو " الودع " أى الامتناع من الفعل

فهذه هي حقيقة و دلالة لفظ " الترك " في اللغة وفي الشرع

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ٢٠ / ٢٧٣ لابن تيمية و رسالة فى الحقيقة والججاز ص ٧٣ لابن تيمية ، الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة لابن القيم ١ / ٢٨٨ ، ط / دار العاصمة – الرياض ، البحر المحيط ٧ / ٢٥ للعلامة أبو حيان الأندلسى ، ط / دار النشر / دار الفكر بيروت ، الكليات لأبي البقاء الكفومي ١ / ١٧٢ ، ط / مؤسسة الرسالة بيروت ، مفاتيح الغيب ١٨ / ١٤٢ للرازى ط / دار الكتب العلمية – بيروت ، تاج العروس ١ / ٢٤ ، ط / دار الهداية ، السراج المنير في الاعانة على معرفة بعض معاني كلام ربنا الحكيم الخبير ٢ / ٣٣٥ للخطيب الشربيني ، ط / دار الكتب العلمية بيروت ، الاشباه والنظائر ١ / ٣٣ ، ط / دار الكتب العلمية بيروت .

<sup>(</sup>٢) تاج العروس من جواهر القاموس ٢٧/ ٩١ ط/ دار الهداية

<sup>(</sup>٣) الابانة لابن بطة ٤٦٧ ، والسنة لابن بطة ٨٣٣ ، وشرح اصول اعتقاد اهل السنة للالكائي ١٢٥٠

وقد تستعمل العرب الترك بمعانى اخرى كـ ( الرفض والانكار والجحود ، الإبقاء ، الجُعل ، الخَلف ) ولكن لا نحملها على غير حقيقتها أى " وضع الكلمة " إلا بقرينة يقينية إما فى سياق النص نفسه أو من أدلة اخرى . ١ - كما قال الله على عن يوسف التَلْيُلِمُ " إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ " يوسف ٣٧ أى أنكرت ورفضت واجتنبت ملة قوم لايؤمنون بالله

٢ - وكما قال على " وَتَرَكْنا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ " الصافات ٧٨ أى ابقينا عليه فى الاخرين
 وكما قال الله " وتَرَكْنا فِيهَا آيَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ " الذاريات ٣٧ أى ابقينا فيها

٣ – وكما قال ﷺ " وَتَرَكْنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَئِذٍ يَمُو جُ فِي بَعْضٍ " الكهف ٩٩ أى وجعلنا بعضهم يومئذ

٤ - وكما قال ﷺ " كَم تَرَكُوا من جَنّاتٍ وعُيُونٍ " الدخان ٢٥ أى كم خَلفوا ورآهم ومنه تَرِكَةُ فلانٍ : لما يُخلّفُه بعدَ مَوْتِه وكما قال ﷺ " لَعَلّى أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ " المؤمنون ١٠٠ أى فيما خَلَفت

أما فى الاحاديث الماضية فالتوك فيها المقصود منه الامتناع من الفعل ، أى أصل معنى التوك الذى وضع له فى اللغة وليس الجحود والانكار ، وأعظم الادلة على ذلك فهم الصحابة لمعنى التوك ، بأنه عدم الفعل ، واليكم الدليل : عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : قِيلَ لِعَبْدِ اللَّهِ ( ابن مسعود ) : إِنَّ اللَّهَ اللَّهِ يُكْثِرُ ذِكْرَ الصَّلاةِ : ( الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ) ، فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ هُ : " ذَلِكَ لِمَوَاقِيتِهَا "، قُلْنَا : مَا كُنَّا نَرَاهُ إِلا تَرْكُهَا ، قَالَ هِ : " فَإِنْ تَرْكَهَا الْكُفْرُ " . (١)

بين هنا الصحابى ابن مسعود ﷺ أن معنى الايتين المحافظة على الصلوات فى اوقاتها ، والمداومة عليها فى اوقاتها وبين أن المقصود بالترك هو إخراج الصلاة عن وقتها أى (عدم فعل الصلاة حتى يخرج وقتها من غير عذر ) وليس الجحود ، لان الله أثنى فى الايتين على من حافظ وداوم على الصلاة لمواقيتها ، وبين ابن مسعود أن ترك الصلاة لوقتها هو الكفر

حَدَّثَنَا شَوِيكٌ ، عَنْ عَاصِمٍ ، عَنْ زِرِّ ، قَالَ : " كُنَّا نَعْرِضُ الْمَصَاحِفَ عَلَى عَبْدِ اللَّهِ ( ابن مسعود ) فَسَأَلَهُ رَجُلٌ مِنْ ثَقِيفٍ ، فَقَالَ : يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَيُّ الْأَعْمَالِ أَفْضَلُ ؟ قَالَ : الصَّلَاةُ ، وَمَنْ لَمْ يُصَلِّ فَلَا دِينَ لَهُ " . (٢)

والشاهد أن ابن مسعود نفى الدين بالكلية عن تارك الصلاة بالجوارح (ترك الصلاة حتى يخرج وقتها من غير عذر) فمناط الحكم على ترك الصلاة وليس جحدها لآنه سُئل عن الاعمال فاجاب بالصلاة وبين أن عدم فعلها نفى للدين ولو كان ابن مسعود يقصد الجحود لقال: "ومن جحدها فلا دين له "ولكنه على يقصد عدم فعلها أى "تركها"

( ۲ ) مصنف ابن ابي شيبة ٧٤٦٦ و ٢٩٨١ ، الابانة الكبرى لابن بطة ٤٧٨ ، المعجم الكبير للطبراني ٨٨٥٣ و ٨٨٥٤ ، السنة لعبدالله بن احمد ٦٨٣ ، تعظيم قدر الصلاة للمروزى ٨٢٦ ، ط / مكتبة الدار السعودية ، بسند صحيح

<sup>(</sup>۱) المعجم الكبير للطبراني ۸۸۵۲ ، الابانة الكبرى لابن بطة ٤٧٦ ، شرح اصول اعتقاد اهل السنة ١٢٤٤ ، تعظيم قدر الصلاة للمروزى ٥٨ و ٨٢٨ ، ط/مكتبة الدار السعودية ، بسند صحيح

وأيضاً التعبير بالكفر مُختلف ، ففى ترك الصلاة قال " بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " فعبر ب أل" الدالة على أن المراد بالكفر حقيقة الكفر بخلاف كلمة " كُفْر " منكراً أو كلمة " كَفَرَ " بلفظ الفعل فإنه دال على أن هذا من الكُفر ، أو أنه كُفر في هذه الفعلة وليس هو الكُفر المُطلق المُخرج عن الإسلام .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية تعليقاً على قوله ﷺ " اثْنَتَانِ فِي النَّاسِ هُمَا بِهِمْ كُفْرٌ " : فقوله " هما بهم كفر " أى هاتان الخصلتان هما كفر قائم بالناس ، فنفس الخصلتين كفر حيث كانتا من أعمال الكفر وهما قائمتان بالناس ، لكن ليس كل من قام به شعبة من شعب الكفر يصير بما كافراً الكفر المطلق حتى تقوم به حقيقة الكفر كما أنه ليس كل من قام به شعبة من شعب الإيمان يصير بما مؤمناً حتى يقوم به أصل الإيمان وحقيقته وفرق بين الكفر المعرف باللام كما فى قوله ﷺ " ليس بين العبد وبين الكفر أو الشرك إلا ترك الصلاة " وبين كفر مُنكر فى الإثبات . اهـ (١)

فيتضح لنا مما سبق أن الكُفر الوارد في ترك الصلاة هو الكُفر الاكبر المُخرج من الملة لعدة وجوه :

أحدها : أن الكُفر المُطلق هو الكفر الاعظم المُخرج من الملة فينصرف الاطلاق إليه ، لان الاصل فى الكلام الحقيقة وائما صُرف فى كثير من المواضع لقرائن إنضمت إليه أى الى الكلام ، ومن تامل سياق كل حديث وجده معه قرائن تصرفه الى الاصغر او تكون القرائن مُنفصلة من أدلة أُخرى ، وليس فى تارك الصلاة شىء يُوجب صرفة عن ظاهره .

الثانى : الكفر مُنكر مُبهم مثل قوله ﷺ ( وقتاله كُفر ) او قوله ﷺ ( هما بهم كُفر ) وقوله ﷺ (كَفَرَ بالله ) وشبه ذلك . أما هنا فى كُفر تارك الصلاة عُرف بالالف واللام فى قوله ﷺ " إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ والكُفر المعروف المُعرف بالالف واللام ينصرف الى الكُفر الاكبر المُخرج من الملة ، إلا أن يأتى صارف كالطعن فى النسب

الثالث: أن فى بعض الاحاديث جاء فى لفظها (بين العبد وبين الكُفر) و (بيننا وبينهم الصلاة) و (فمن تركها فقد كفر) و هذا كله يقتضى أن الصلاة حد فاصل يُدخل العبد الى الايمان إذا فعل ، ويُخرجه عن الايمان إن ترك ، لان اليهود والنصارى وغيرهم من الكُفار خارجون عن الملة ليسوا داخلين فيها ، وأقتضى ذلك أن من ترك هذا العهد فقد خرج من الدين أى (كفر) كما أن من أتى به فقد دخل فى الدين ولا يكون هذا إلا فى الكُفر الاكبر .

الرابع: ما تقدم من حديث معاذ (عمود الاسلام الصلاة ) فان فُسطاطاً على غير عمود لا يقوم ، كذلك الدين لايقوم الا بالصلاة ، ولذلك من كان يريد دخول الاسلام على عهد النبي والصحابة يامروه بالشهادتين والصلاة .

وفى هذا الوجوه يبطل قول من حمل الكفر فى الصلاة على من تركها جاحداً ، فترك الجُحود فى الصلاة لا فرق بينه وبين سائر العبادات ، لآن الجُحود نفسه هو الكُفر من غير ترك ، حتى لو فعلها ، لا تنفعه الصلاة ، بمعنى أن : الانسان اذا كان يُصلى الصلوات الخمس بشروطها وأركاها وواجباها ولكنه قال : الصلاة ليست فرض ولكنه يُصلى فهذا كافر باتفاق ، ومثل هذا أيضا فى الزكاة والصيام والحج ، بل لو جحد السواك كفر وخرج من الملة ، فالمذكور فى الحديث هو الترك وليس الجُحود ، وكلام النبي على فى الترك عام ، ولم يُفرق بين ترك الكثير وترك التكاسل القليل لآن هذا عُدول عن حقيقة الكلام من غير موجب ، فلا يُلتفت اليه .

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم ص٧٠ ، ط/ مطبعة السنة المحمدية - القاهرة .

#### المطلب السادس

# أدلة وشبهات المانعون من تكفير تارك الصلاة والرد عليها مع التفصيل والتبيين والتوضيح

١- إحتجوا بما رواه أبو هريرة عن النبي ﷺ قال ( أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، فَمَنْ قَالَهَا فَقَدْ عَصَمَ
 مِنِّى مَالَهُ ، وَنَفْسَهُ إِلَّا بِحَقِّهِ ، وَحِسَابُهُ عَلَى اللَّهِ ) (١)

• ورد المُكفرون :أن هذا الحديث يُبينه ويُوضحه ويُكمله ويُحكمه (أَى يُحكم ما تشابه من الحديث) حديث أخر في الصحيحين أيضا من حديث عبدالله بن عمر أن النبي على قال (أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ، وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ ، إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ ". (٢)

#### فوجه الاستدلال به من وجهين:

١ – أنه ﷺ في حديث ابن عمر أمر بقتالهم إلى ان يُقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة .

٢ - قوله ﷺ فى حديث أبى هريرة إلا بحقه ( الاسلام ) والصلاة من أعظم حقه وعليه فحديث أبى هريرة مُجمل
 وحديث ابن عمر مُفصل

... فأخبر حديث ابن عمر أنه ﷺ أمر بقتالهم إلى أن يُقيموا الصلاة وأن دماءهم وأموالهم إنما تُحرم بعد الشهادتين وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، فدماؤهم وأموالهم قبل ذلك غير مُحرمة ، بل هي مُستباحة . والمُرتب على أشياء لا يحصل إلا بحصول مجموعها وينتفي بانتفاء بعضها .

- ورد المكفرون أيضا بان لا إله إلا الله هنا للدخول فى الاسلام والشرع رتب الدخول فى الاسلام على اُسس بعضها فوق بعض ، والنبى قال لمعاذ حين أرسله الى اليمن " إِنَّكَ تَأْتِي قَوْمًا أَهْلَ كِتَابِ ادْعُهُمْ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوكَ لِذَلِكَ فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ " . (٣) والنبى نفسه هو الذى جعل من نواقض لا اله الا الله ترك الصلاة " فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ " . (٤)
- وأمر أخر قد يُشكل على البعض وهو عدم التفرقة بين الصلاة والزكاة فلقائل من المانعين من كُفر تارك الصلاة أن يقول: لا فرق بين الصلاة والزكاة أى أنهم واحد فى الحكم ، فإما أن يكون حُكمهما كُفراً أكبر وأنتم لا تقولون بهذا أيها المكفرين ، بل تفرقون بينهما ، وإما أن يكون الاثنان حُكمهم كُفراً أصغر وهذا ما نقول به .

<sup>(</sup>۱) البخاري ۱٤۰۰ .

<sup>(</sup>۲) البخاري برقم ۲۶ ومسلم برقم ۳٦

<sup>(</sup>٣) مسلم ٢١

<sup>(</sup> ٤ ) رواه أحمد ٢٢٤٢٧ والترمذي ٢٦٢١ والنسائي ٤٦٣ وابن ماجه ١٠٧٩ وقال الالبابي اسناده صحيح على شرط مسلم .

• فرد المكفرون : سواء أن أبو بكر ﷺ قاتلهم لانهم جحدوا وجوب الزكاة لانهم قالوا أنها كانت في عهد النبي ﷺ فقط أما بعد موته فلا تجب ، وأستدلوا بقول الله ( خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا ) التوبه ١٠٣

قالوا والامر فى الاية للنبى على فقط هو الذى يأخذ ، وبعد موته لا أحد يأخذها ، فسواء كان قاتلهم لهذا السبب أو سواء ألهم تكاسلوا عن أداء الزكاة ولم يجحدوها فان الله على أمر فى القران بقتال مانعى الزكاة ولم يُفرق بين الجاحد والمُتكاسل والرسول أمر بقتال مانع الزكاة ولم يُفرق بين الجاحد للزكاة أو مانع الزكاة بُخلاً مع الاقرار بفرضيتها قال في " فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدِ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَحَلُوا سَبيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ " التوبة ٥ مَرْصَدِ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَحَلُوا سَبيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ " التوبة ٥

وقال ﷺ ﴿ أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ، وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ ، إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ "(١)

ولكن مع أمر الله ورسوله بقتال مانعى الزكاة إلا أن الرسول بين أن مانع الزكاة بُخلاً مسلم ، وأنه اذا مات على ذلك لم يمت على الكُفر الاكبر المُخرج من الملة والدليل حديث أبى هريرة هذه أن النبي على : ذكر عُقوبة مانع الزكاة في الاخرة فقال على « مَا مِنْ صَاحِب كَنْزِ لاَ يُؤَدِّى زَكَاتَهُ إِلاَّ أُحْمِى عَلَيْهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَيُجْعَلُ صَفَائِحَ فَيُكُوى بِهَا فَى الاخرة فقال على « مَا مِنْ صَاحِب كَنْزِ لاَ يُؤَدِّى زَكَاتَهُ إِلاَّ أُحْمِى عَلَيْهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَيُجْعَلُ صَفَائِحَ فَيُكُوى بِهَا فَى الاخرة فقال عَلَيْ « مَا مِنْ صَاحِب كَنْزِ لاَ يُؤدِّى زَكَاتَهُ إِلاَّ أُحْمِى عَلَيْهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَيُجْعَلُ صَفَائِحَ فَيُكُوى بِهَا جَنْبَاهُ وَجَبِينُهُ حَتَّى يَحْكُمَ اللَّهُ بَيْنَ عِبَادِهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ثُمَّ يُرَى سَبِيلَهُ إِمَّا إِلَى الْجَنَّةِ وَإِمَّا إِلَى الْجَنَّةِ وَإِمَّا إِلَى النَّارِ ... ) (٢)

٢ - أحتج المانعون أيضا بحديث ابن مسعود ﴿ قَالَ قَالَ النَّبِي ﴾ [ لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِئَ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ ، إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ الثَّيِّبُ الزَّانِي ، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ ) . (٣)
 قال المانعون من كُفر تارك الصلاة : ولأنها أى " الصلاة " من الشرائع العملية فلا يُقتل بتركها كالصيام والزكاة والحج

فاعترض المانعون وقالوا: ان النبي على قال الثيب الزانى ، والنفس بالنفس ، والتارك لدينه المفارق للجماعة ، لماذا لم يقل وتارك الصلاة ؟!!

• ورد المكفرون : نقول والحمد لله أولاً وأخراً ، قد بينا قبل ذلك فى ص ٧ و ٨ ، أن تارك الصلاة داخل فى الحديث ولكن نُزيد لكم الامر وضُوحاً وبياناً من زاوية أخرى ، أجيبوا عن هذه الاسئلة أولاً حتى يتضح لكم الفرق :-

<sup>(</sup>١) البخاري برقم ٢٤ ومسلم برقم ٣٦.

<sup>(</sup>۲) مسلم ۹۸۹

<sup>(</sup>٣) مسلم ١٦٧٨ ، ١٦٧٩

الثيب الزانى يُقتل حداً أم يُقتل ردة ؟ الجواب يُقتل حداً بالإجماع وقاتل النفس يُقتل حداً أم يُقتل ردة ؟ الجواب يُقتل حداً

والتارك لدينه المُفارق للجماعة يُقتل حداً أم يُقتل ردة ؟ الجواب يُقتل ردة باجماع لقوله ﷺ " مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ " (١) وقد بينا سابقاً أن تارك الصلاة بدل دينه من الاسلام الى الكفر لقوله ﷺ " الْعَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ " (٢)

يقول الشيخ عبدالله القربى: وليس تارك الصلاة من أصحاب الحدود من المسلمين ، بل لا يكون ذلك إلا في الزابى المحصن وليس قاتل نفس ، فلم يبق إلا أن يكون إباحة دم تارك الصلاة من أجل ردته . اهـ (٣)

ثم ان الساحر يُقتل ردة ولم يُذكر تعيينه والجاحد للمعلوم من الدين بالضروة كمن يُنكر الصلاة والصيام و ... الخ يُقتل ردة ولم يتم تعيينه، لان الردة يندرج تحتها الكثير والكثير من الاعمال، والنبي ﷺ قد أُوتي جوامع الكلم فاختصر الكلام وأجمله

ثم إِننا سلمنا لكم أن هذا الحديث ليس فيه حل دم تارك الصلاة وقتله ، فالحديث لاينحصر فيه كل من يحل دمهم من المسلمين ، وإليكم الدليل قال الله عَنْهُ ﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُنفوا أَوْ يُنفوا مِنَ الْأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ المائدة ٣٣

فقاطع الطريق مثلاً إِن لم يقتل أحد من الناس ، وسرق فقط وروع الناس فقد حكم الله عليه بالقتل ، وهو ليس مذكور فى الحديث ، والخوارج استباح النبي ﷺ قتلهم ودماءهم وقال ﷺ ( لَئِنْ أَدْرَكْتُهُمْ لَأَقْتُلَنَّهُمْ قَتْلَ عَادٍ ) (٤)

مع ألهم مُسلمين وليسوا بكُفار ، وهم ليسوا مذكُورين فى الحديث ، وكذلك الذى يفعل فعل قوم لوط التَّلَيِّينَ وَكُم حُكمه القتل مع أنه لا يَكفر بهذا ولا يخرج من الدين ، والدليل ما رواه الترمذى عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : " مَنْ وَجَدْتُمُوهُ يَعْمَلُ عَمَلَ قَوْم لُوطٍ فَاقْتُلُوا الْفَاعِلَ وَالْمَفْعُولَ بِهِ " (٥)

فحده في الاسلام القتل ، ولكنه مع ذلك مسلم ويموت مُسلم ، فبطلت هذه الشبه والفضل لله وحده .

<sup>(</sup>۱) البخارى۲۹۲۲

<sup>(</sup> ۲ ) رواه أحمد ۲۲٤۲۷ والترمذي ۲٦۲۱ والنسائي ٤٦٣ وابن ماجه ١٠٧٩ وقال الالباني اسناده صحيح على شرط مسلم .

<sup>(</sup>٣) ضوابط التكفير ص ٢١١، ٢١٢

<sup>(</sup>٤) البخاري ٧٢٣٤

<sup>(</sup>٥) الترمذي ١٤٦٥ وصححه الالباني في المشكاة ٣٥٧٥

٣- إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بأن الله يغفر جميع الذنوب إلا الشرك لقوله الله الله لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ
 بهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ) النساء ٤٨

وقول النبي ﷺ ( دعوتي شفاعة لأمتي يوم القيامة فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئاً " (١) وأحاديث كثيرة جداً تُفيد أن العبد اذا مات لا يُشرك بالله شيئاً دخل الجنة

• ورد المكفرون بأن الاية والاحاديث لاتُنافى كُفر تارك الصلاة ، بل الاية والاحاديث التي يستدلون بها حُجة عليهم لان تارك الصلاة مُشرركينَ " الروم ٣١ لان تارك الصلاة مُشرركينَ " الروم ٣١

قال الامام ابن نصر المروزى : ( فبيَّن أن علامة أن يكون من المشركين ، ترك الصلاة ) . اهـ (٢)

وعن جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ ﴿ قَالَ سَمَعَتَ النَّبِي ﷺ يَقُولَ " إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " (٣) قال النووى فى شرح الحديث ( وَمَعْنَى بَيْنَه وَبَيْنَ الشِّرْكَ تَرْكَ الصَّلَاةِ أَنَّ الَّذِي يَمْنَعَ مِنْ كُفْرِه كَوْنَه لَمْ يَتْرُكَ الصَّلَاة فَإِذَا تَرَكَهَا لَمْ يَبْقَ بَيْنِه وَبَيْنِ الشِّرْكَ حَائِلَ ، بَلْ دَحَلَ فِيهِ ) . اهـ (٤)

فيكون تارك الصلاة داخلاً في عُموم الاية لإن الله ﷺ ورسوله ﷺ ، سموا ترك الصلاة شرك .

والشرك المقصود هنا هو الشرك الاكبر المُخرج من الملة لان الاصل فى الكلام أن يُحمل على حقيقته ، وليس هناك صارف يجعل الشرك هنا هو الاصغر ، اللهم إلا بعض الشبهات وسيأتي بيانما إن شاء الله

ولو فُرض أن الثابت له ( أى تارك الصلاة ) وصف الكُفر دون الشرك وأن الاية إنما أفادت مغفرة ما دون الشرك فانه ليس فيها دلالة على أن الله يغفر ما دون الشرك ، بل يكون غاية ما فيها أن الله يغفر ما دون الشرك وأما ما سوى الشرك مما هو كُفر (كتكذيب الله ورسوله أو سبهما ) فليس فى الاية نص على غُفرانه بل ذلك مُناقض لصريح الكتاب والسنة ، فعلى كلا التقديرين لا وجه للاستدلال بالاية والحديث .

إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بما رواه الدارقطنى فى سننه قال حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ الْفَارِسِيُّ ، نا أَبُو عُمَرَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْبُصْرِيُّ بِحَلَبَ ، حَدَّثَنَا حَجَّاجُ بْنُ نُصَيْرٍ ، ثنا عُشْمَانُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ، عَنْ عَطَاءِ بْنِ أَبِي رَبَاحٍ عَنِ الْبُنِ عُمَرَ قَالَ : لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ ، وَصَلُّوا خَلْفَ مَنْ قَالَ : لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ " (٥)
 قال المانعون : فالحديث يُفيد أن نُجرى أحكام الاسلام على من قال لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ ولم يذكر شيئاً أخر غير الشهادة اذاً فهو مسلم بالشهادة فقط من غير الصلاة بدليل الصلاة عليه والصلاة خلفه ، ولو كان كافراً لما جاز فعل هذا معه .

<sup>(</sup>۱) مسلم ۱۹۹

<sup>(</sup>٢) تعظيم قدر الصلاة ٢/ ١٠٠٥ ط/مكتبة الدار ، المدينة ، السعودية

<sup>(</sup> ۳ ) مسلم ۲۵ ، ۵۵

<sup>(</sup>٤) شرح مسلم للنووي ١١ / ٧١ ، ط/ دار الكتاب العربي ، بيروت

<sup>(</sup> ٥ ) سنن الدارقطني ١٧٤٣ ، ط / دار الفكر بيروت ، بسند ضعيف وبيان علته مذكور بعد الحديث

فاجاب المُكفرون : الحديث ضعيف لايصح وعلته :-

١ - محمد بن عبد الله البصري : مُنكر الحديث لا يحتج به

٢ - حجاج بن نصير: ضعيف الحديث مُجمع على ضعفه

٣ - عثمان بن عبد الرحمن : متروك الحديث مُجمع على ضعفه

وقد جاء الحديث من طرق كثيرة كلها شديدة الضعف أيضاً

فجاء في سنن الدارقطني (١) وعلته: -

خالد بن إسماعيل بن الوليد المخزومي : وضاع مُجمع على ضعفه

وجاء في سنن الدارقطني والمعجم الكبير للطبراني (٢) وعلته :-

١ - محمد بن عيسى بن حيان : ضعيف

٢- محمد بن الفضل بن عطية العبسى : كذاب يضع الحديث

وجاء في حلية الاولياء (٣) وعلته :-

١ - محمد بن أحمد بن فورك : مجهول الحال

٢- إسحاق بن إبراهيم بن محمد الختلي : ضعيف

٣- نصر بن حريش الصامت: ضعيف

٤ - سويد بن عمرو الأنصارى: مجهول الحال

وجاء في تاريخ بغداد (٤) وعلته :-

١ - محمد بن علي بن أحمد بن يعقوب القاضى: ضعيف

٢ - إسحاق بن إبراهيم الكيال : مجهول الحال

٣- محمد بن أحمد بن سعيد الرازى: ضعيف

٤ – عباس بن حمزة بن عبد الله بن أشرس النيسابورى : مجهول الحال

٥ - عبد الله بن مسلم بن رشيد الدمشقى : يضع الحديث

٦- وهب بن وهب بن كثير بن زمعة القرشي : يضع الحديث

وجاء في تاريخ بغداد (٥) وعلته :-

١ - عثمان بن عبد الله بن عمرو الاموى : يضع الحديث

(١) سنن الدارقطني ١٧٤٤، ط/دار الفكر بيروت

(٢) سنن الدارقطني ١٧٤٥ والمعجم الكبير للطبراني ١٣٦٢٢

(٣) حلية الاولياء لابي نعيم ١٥٧٧٧ ، ط/ دار السعادة مصر

( ٤ ) تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٢١٩٨ ، ط دار الغرب الاسلامي بيروت

( ٥ ) تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٣٨٠١ ، ط دار الغرب الاسلامي بيروت

و - إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بحديث حذيفة الذى اخرجه ابو داود قال حَدَّثَنَا شُعْبَةُ ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ ، قَالَ : " الإِسْلامُ ثَمَانِيَةُ أَسْهُمٍ : الإِسْلامُ سَهْمٌ ، وَالصَّلاةُ سَهْمٌ ، وَالصَّلاةُ سَهْمٌ ، وَالْجَهَادُ وَصَوْمُ رَمَضَانَ سَهْمٌ ، وَالأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ سَهْمٌ ، وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ سَهْمٌ ، وَالْجِهَادُ فِي سَبيل اللَّهِ سَهْمٌ ، وَقَدْ خَابَ مَنْ لا سَهْمَ لَهُ " (١)

قال المانعون : فدل الحديث على أن الصلاة من ضمن الاسهم وان من معه سهم لا يخيب وهذا دليل على أنه مسلم ثبت له الاسلام من غير الصلاة

ورد المُكفرون لتارك الصلاة : بان الحديث حجة عليكم ولكن سبحان الله فهو سبحانه له فى خلقه شئون !!! الاسلام هنا ذُكر مرتين

مرة إجمالى : بأنه يشمل الثمانية اسهم وجاء كل ما بعدها من الاسهم من الظاهر (أعمال الجوارح) ومرة أخرى بسهم مُنفرد من الثمانية

والسؤال ما معنى الاسلام الاول والاسلام الثابي ؟

واليكم الجواب :-

الحديث جاء فيه إجمال ثم بعده تفصيل

فالاسلام سهم: أى الاسلام المُقيد وهو الظاهر = أعمال الجوارح، وهذا إجمال ومنه الصلاة والزكاة والحج والصوم والامر بالمعروف والنهى عن المنكر والجهاد فى سبيل الله ، فكل هولاء باتفاق من سهم الاسلام الاول الذى ذكره حذيفة ، وهذه العبادات منها ما هو من حقيقة الاسلام ( الصلوات الخمس المفروضة ) وتاركها كافر ومنها ما هو من كمال الايمان الواجب مثل الزكاة والحج والصوم والامر بالمعروف والنهى عن المنكر والجهاد فى سبيل الله ، وقد خاب من لا سهم له وهو السهم الاول الرئيسى الاجمالي وإلا يلزمهم ما يلى :-

١ - أنه قال الاسلام ثمانية اسهم والسؤال: ما هو حكم من لم يأتي بسهم واحد من هذه الاسهم؟

٢ - أن حذيفة رضى الله عنه قال وقد خاب من لا سهم له

الظاهر من الحديث أنه ليس بمسلم وليس له في الاسلام سهم .

و بهذا نكون اتفقنا على أمرين :-

أ- أن ترك هذه الاسهم جميعها كفر وردة عن الاسلام

ب – أن ترك بعض هذه الاسهم كفر وردة عن الاسلام والبعض الاخر ليس بكفر ، فأى هذه الاسهم تركه كفر من هذه المأمورات السبعة التي ذُكرت ؟ فأى الامرين تختارون منهما ؟

<sup>(</sup>۱) مسند ابی داود الطیالسی ٤٠٩ وصححه ابو حاتی الرازی وابو زرعة الرازی والبزار والدارقطنی والبیهقی کلهم صححوه موقوفاً علی حذیفة وضعفوا المرفوع منه للنبی

والصواب النظر فى هذه الاسهم ، ما الذى دلت عليه النصوص الاخرى بان فعلها به يتحقق الايمان وبتركها يذهب الايمان ويرتد تاركها ويكفر

( الصلوات الخمس المفروضة ) : بما يتحقق الاسلام ولا يتحقق بغيرها ولا يدخل الدين حتى يؤديها وتاركها كافر وأما الزكاة والحج والصوم والامر بالمعروف والنهى عن المنكر والجهاد فى سبيل الله : فيتحقق الاسلام بدونها وتاركها لا يكفر ولا يخرج من الدين

وهذا الاجمال والتفصيل كثيراً ما يرد في الكتاب والسنة واذكر من ذلك مثال واحد حتى لا أطيل وهو حديث أورده المروزى قال حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ ، ثنا رَوْحُ بْنُ عُبَادَةً ، ثنا ثَوْرُ بْنُ يَزِيدَ ، عَنْ خَالِدِ بْنِ مَعْدَانَ ، عَنْ أَبِي هُورَيْرَةً ، قالَ رَسُولُ اللَّهِ : " إِنَّ لِلإِسْلامِ صُوىً وَمَنَارًا كَمَنَارِ الطَّرِيقِ مِنْ ذَلِكَ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ ، وَلا تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا ، وَأَنْ تُقِيمَ الصَّلاةَ ، وَتُوْتِيَ الزَّكَاةَ ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ ، وَالأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَتَسْلِيمُكَ عَلَى بَنِي آدَمَ إِذَا لَقِيتَهُمْ ، فَإِنْ رَدُّوا عَلَيْكَ رَدَّتْ عَلَيْكَ وَعَلَيْهِمُ الْمَلاثِكَةُ، وَإِنْ لَمْ يَرُدُّوا عَلَيْكَ رَدَّتْ عَلَيْكَ الْمَلاثِكَةُ ، وَلَعَنْهُمْ أَوْ سَكَتَتْ عَلَيْهُمْ ، وَتَسْلِيمُكَ عَلَى أَهْلِ بَيْتِكَ إِذَا دَخَلْتَ عَلَيْهِمْ ، فَمَنِ انْتَقَصَ مِنْهُنَّ شَيْئًا فَهُو سَهْمٌ مِنَ الإِسْلامِ تَرَكَهُ ، وَمَنْ تَرَكَهُنَّ فَقَدْ نَبَذَ الإِسْلامَ وَرَاءَ ظَهْرِهِ " (١)

فالحديث فيه لطيفة أصولية فقهية وهي قول النبي " تَعْبُدَ اللَّهَ ، وَلا تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا " فهذا إجمال وما بعده تفصيل وهو قوله " أَنْ تُقِيمَ الصَّلاةَ " والصلاة من العبادة ، وترك الصلاة من السرك. وقوله " تُتؤيِّتي الزَّكَاةَ ، وتَصُومَ رَمَضَانَ ، وَالأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ ، وإلقاء السلام " وكل هذه الاعمال من العبادات الواجبة ، وهذه العبادات منها ما هو من حقيقة الاسلام ، ومنها ما هو من كمال الاسلام الواجب. وهذه العبادات بتركها ، منها ما ينقض حقيقة الاسلام " كالصلاة " فتركها شرك وكفر أكبر يُخرج من الملة ومن هذه العبادات ما لا تنتقض حقيقة الاسلام بتركها كمنع الزكاة فهي شرك أصغر وكترك الصيام والامر بالمعروف والنهي عن المنكر والسلام على بني أدم والسلام على أهل بيتك فكل هذه كبائر لا تصل الى الكفر الاكبر مثل الصلاة

ولذلك قال النبى " فَمَنِ انْتَقَصَ مِنْهُنَّ شَيْئًا فَهُوَ سَهْمٌ مِنَ الإِسْلامِ تَرَكَهُ ، وَمَنْ تَرَكَهُنَّ فَقَدْ نَبَذَ الإِسْلامَ وَرَاءَ ظَهْرِهِ " والسؤال الموجه الان والذى يضعهم فى حرج شديد جداً ويقضى على أحلامهم وأمانيهم أن تارك العمل ناج من الخلود فى النار :–

هل هذه العبادات ( الصلاة ، الزكاة ، الصوم ، الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، السلام ) هل هذه الاعمال كلها من حقيقة الاسلام ؟ وبتركها كلها يذهب الاسلام كله ويصير المسلم كافر كما قال النبى ؟!! أم أن بعض هذه العبادات من حقيقة الاسلام كالصلاة ومنها ما ليس من حقيقة الاسلام كسائر العبادات عدا الصلاة ؟!!

4 ۸

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٤٠٥ ، ط/مكتبة الدار ، المدينة ، السعودية

( فَرَجَعُ وَ اللهِ إِنْ هَذَا الْحَدَيْثُ لَكُفْيِلُ وَكَافَى وَشَافَى فَى بِيانِهُ لَكُلُ مُنصِفَ عَلَى كَفُر تارك الصلاة ، وأن العمل من حقيقة الاسلام ، وانه لا يتحقق الايمان بغير عمل ظاهر وذلك مُتمثل فى الصلاة باعتبار المأمورات وما أحسن أن نرد المُتشابه إلى المُحكم ليُحكمه ويُبين المقصود من مُراد المُتكلم والله المُستعان

٦ إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بما أخرجه أبي يعلى الموصلى في مسنده قال حَدَّثَنَا هُدْبَةُ بْنُ حَالِدٍ ، حَدَّثَنَا هُمَامٌ ، عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ ، قَالَ : حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُثْبَةَ بْنِ مَسْعُودٍ ، عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ، أَنّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ : ثَلَاثٌ أَحْلِفُ عَلَيْهِنَ ، لَا يَجْعَلُ اللَّهُ مَنْ لَهُ سَهْمٌ فِي الْإِسْلَامِ كَمَنْ لَا سَهْمَ لَهُ ، وَأَسْهُمُ الْإِسْلَامِ ثَلَاثَةٌ : الصَّلَاةُ ، وَالصَّوْمُ ، وَالزَّكَاةُ ، وَلَا يَتَوَلَّى اللَّهُ عَبْدًا فِي الدُّنْيَا فَيُولِّيهِ غَيْرَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَلَا يُحِبُّ رَجُلٌ قَوْمًا إِلَّا جَعَلَهُ اللَّهُ مَعْهُمْ ، وَالزَّكَاةُ ، وَلَا يَحِبُّ رَجُلٌ قَوْمًا أَلَّا بَعَلَهُ اللَّهُ مَعْهُمْ ، وَالرَّابِعَةُ لَوْ حَلَفْتُ عَلَيْهَا رَجَوْتُ أَنْ لَا آثَمَ : لَا يَسْتُرُ اللَّهُ عَبْدًا فِي الدُّنْيَا إلَّا سَتَرَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ " . (١)

وقد ورد من طرق أخرى كلها ضعيفة معلولة وهذا هو الاسناد الذى صح فمدار باقى الروايات التي عن عائشة على شيبة الخضرى: مجهول الحال انفرد بتوثيقه ابن حبان

ومدار روايات ابن مسعود على اثنان :

روايات مدارها على : عمرو بن عبد الله بن عبيد ( أبو إسحاق السبيعي ) : وهو مُدلس من الثالثة وقد عنعن والاخرى مدارها على القاسم بن عبد الرحمن : وهو ثقة يُرسل عن جده عبد الله بن مسعود

قال المانعون : ( محمد بن إسماعيل المقدم قال فى حكم تارك الصلاة ) : فهذا الحديث يدل على أن من جاء بسهم واحد أياً كان هذا السهم وترك بقية سهام الإسلام كلها فإن حكمه يختلف عن حكم من ترك سهام الإسلام كلها ولم يأت منها بأي سهم .

فوجه الدلالة في هذا الحديث على عدم تكفير تارك الصلاة أنه جعل الصلاة سهماً من أسهم الإسلام ، مثل الصيام ومثل الزكاة ، ثم صرح بأن من أدى واحدة من هذه الأسهم الثلاثة كان له سهم فى الإسلام ، ولا يتساوى فى الحكم مع من لم يؤد واحداً منها ، فهذا يدل على أن من أدى الزكاة فقط مثلاً وترك الصوم والصلاة له سهم فى الإسلام ، وعليه فإن له نصيباً فيه ، فلو كان ترك الصلاة مخرجاً من الملة بالكلية لما كان له أصلاً نصيب فى الإسلام .

فقوله: ( لا يجعل الله من له سهم في الإسلام أي: من هذه الأسهم الثلاثة كمن لا سهم له، وأسهم الإسلام ثلاثة: الصلاة، والصوم، والزكاة). (٢)

ورد الْمكفرون : بسؤال وهو هل الحديث يقصد حصر الاسلام فى هولاء الثلاثة فقط ؟

(٢) حكم تارك الصلاة لـ محمد بن اسماعيل المقدم ضمن سلسلة الايمان والكفر وهي دروس صوتية مفرغة على موقع الشبكة الاسلامية

<sup>(</sup>١) مسند أبي يعلى الموصلي ٥٦٦ وصححه الالباني في السلسلة الصحيحة ١/ ٣٣٢

أم المقصود تبين عظم فضل وقدر هولاء الثلاثة من الاسهم في الاسلام ؟

فان كان الجواب ان الاسلام ينحصر في هولاء الثلاثة فقط ، فهذه منكم مُخالفة صريحة لان الشهادتين من الاسلام كما في حديث جبريل ولم تُذكر هنا في الحديث . !!!

وان قلتم وهو الصحيح ان الحديث مُتشابه يحتاج ما يُحكمه وهو فقط يوضح عظم وقدر هولاء الثلاثة على غيرهم من سائر العبادات الظاهرة ( أعمال الجوارح ) ، وهنا يكون استشهادكم غير صحيح لما يلى : -

١ – انكم جعلتم الثلاثة أسهم أى ( الصلاة والزكاة والصوم ) هى التى تمثل الاسلام ، فبغياب الثلاثة أسهم يلزم عدم وجود الاسلام لان من لم ياتى بسهم واحد منهم فهو لا سهم له فى الاسلام ، وانتم لا تقولون بذلك ، بل تارك جميع المأمورات عندكم مؤمن لا يكفر حتى يجحد الفرائض ، فاعمال الجوارح كلها عندكم من كمال الإيمان فيلزمكم أن تجعلوا سهم من الثلاثة يتحقق به الاسلام والا فهو كافر ، وهذا ظاهر الحديث ، فأى سهم من هولاء الثلاثة ( الصلاة والزكاة والصوم ) لابد منه حتى يكون مسلم والا فهو كافر ، نقول وأى هولاء الاسهم فعله يتحقق به الايمان ، وبتركه يفوت الايمان ويكفر العبد ؟ !!!

٢ - أو يلزمكم القول بأن أحد هذه الاسهم تركه كُفر أكبر والاخر ليس تركه كفر أكبر

فأى الامرين تختارون منهما ؟

والصواب النظر فى هذه الاسهم ، ما الذى دلت عليه النصوص الاخرى بان فعلها به يتحقق الايمان وبتركها يذهب الايمان ويرتد تاركها ويكفر

( الصلوات الخمس ) : بها يتحقق الاسلام ولا يتحقق بغيرها ولا يدخل العبد الدين حتى يؤديها وتاركها كافر وأما الزكاة والصوم : فيتحقق الاسلام بدونها وتاركها لا يكفر ولا يخرج من الدين

وأمر أخر وهو : أن تفسير الحديث ليس كما قال المرجئة ، فالحديث جاء فيه أن ( الصلاة والزكاة والصوم سهم واحد ) وبعدها النبي ذكر اثنين من الاسهم وهما ( لا يتولى الله عبدا في الدنيا فيوليه غيره يوم القيامة ) والثالثة ( لا يحب رجل قوما إلا جعله الله معهم ) ، ثم ذكر الرابعة ( لا يستر الله عبدا في الدنيا إلا سترة يوم القيامة ) فيكون بذلك ( الصلاة والزكاة والصوم سهم واحد ) وليس ثلاثة

واليكم شرح للحديث من بعض أهل العلم

قال الإمام الحافظ زين الدين عبد الرؤوف المناوى في شرحه للحديث :

(ثلاث أحلف عليهن) أي على حقيتهن ( لا يجعل الله تعالى من له سهم في الإسلام) من أسهمه الآتية ( كمن لا سهم له ) منها أى لا يساويه به فى الآخرة ( وأسهم الإسلام ثلاث الصلاة ) أى المكتوبات الخمس ( والصوم ) أي صوم رمضان ( والزكاة ) فهذه واحدة من الثلاثة ( و ) الثانية ( لا يتولى الله عبدا ) من عباده ( في الدنيا ) فيحفظه

ويرعاه ويوفقه (فيوليه غيره) أي بكل أمره إلى غيره من الخلق فيتولاه (يوم القيامة) بل كما تولاه في الدنيا يتولاه في العقبى (و) الثالثة (لا يحب رجل قوما) في الدنيا (إلا جعله الله) تعالى أى حشره (معهم) في الآخرة فمن أحب أهل الخير حشر معهم ومن أحب أهل الشر حشر معهم (والرابعة لو حلفت عليها) كما حلفت على تلك الثلاثة (رجوت) أى أملت (إن لا آثم) أى لا يلحقني ثم بسبب حلفي عليها وهي (لا يستر الله عبدا في الدنيا إلا سترة يوم القيامة). اهـ (١)

وأخيراً: الحديث مُتشابه وليس مُحكم في ذاته والا فيلزمهم الاخذ بظاهره أن من لم يأتي بالشهادتين وأشرك مع الله أن له في الاسلام سهم . !!!

فان قالوا خُصص ذلك أحاديث ونصوص أخرى ، قلنا نفس الامر أن تارك الصلاة كافر من نصوص أخرى ولا تعارض أصلاً بين هذا الحديث وكُفر تارك الصلاة بل هذا الحديث يؤيد كُفره ، ولكنكم لا تُحسنون الفهم .

٧- إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بما أخرجه ابن الاعرابي فى معجمه قال : نا أَحْمَدُ بْنُ سَعْدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ أَبُو إِبْرَاهِيمَ الزُّهْرِيُّ ، نا عَمْرُو بْنُ خَالِدٍ ، نا عِيسَى بْنُ يُونُسَ ، عَنْ سُفْيَانَ ، عَنْ مَنْصُورٍ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ أَبُو إِبْرَاهِيمَ الزُّهْرِيُّ ، نا عَمْرُو بْنُ خَالِدٍ ، نا عِيسَى بْنُ يُونُسَ ، عَنْ سُفْيَانَ ، عَنْ مَنْصُورٍ وَهِلالُ بْنُ يَسَافٍ ، عَنِ الأَغَرِّ ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ : " مَنْ قَالَ لا إِلَهَ إِلا اللَّهِ أَنْجَتْهُ يَوْمًا مِنَ الدَّهْرِ أَصَابَهُ قَبْلَهُ مَا أَصَابَهُ " . (٢)

قال المانعون : فالحديث صريح بأنَّ المَرءَ إذا نطق بالشَّهادة ، وصدَّق بما قلبه ، واعتقدها جازماً ، فهو مؤمن ، وإن اجترح المعاصي كلَّها ، ما ظهر منها ومَا بطن ، ما لم يصاحبها جحود أو نكرانٌ لما هو معلومٌ من الدِّين بالضَّرورة ، وهو من أهل الجنَّة ، ولو بعد أن يمسَّه سوءُ العذاب ، ويمكث فيه زماناً ، طال هذا الزَّمان أم قصر .

ويقول الشيخ الالباني في كتاب التوحيد اولاً يادعاة الاسلام :-

قال في شرحه على حديث " من قال : لا إله إلا الله ، نفعته يوماً من دهره " . (٣)

قلت على بن شعبان : وهذا نوع تجهم صريح من الشيخ الالبانى ، فقد اقتصر الشيخ على شرط واحد من شروط لا اله الا الله الثمانية وهو العلم ( المعرفة = الجهمية )

<sup>(</sup>١) التيسير بشرح الجامع الصغير ١/ ٩٤٦، للإمام المناوى ، ط/ مكتبة الإمام الشافعي - الرياض السعودية

<sup>(</sup> ٢ ) معجم ابن الأعرابي ٩٠٦ ، ١١٦٣ ، شعب البيهقي ٩٠ ، حلية الاولياء لابو نعيم ١٠٠٨٢ وصححه العلامة الالبابي في " السلسلة الصحيحة ٤ / ٥٦٦ "

<sup>(</sup>٣) التوحيد أولا يا دعاة الإسلام ص ١٧ للشيخ الالباني ، ط/ دار الهدى النبوى ، المجلة السلفية العدد الرابع عشر ١٤١٩ هـ

ورد الْمكفرون : لو سئلنا أحد من المانعين لكفر تارك الصلاة وقلنا :

ما حكم من يقول لا اله الا الله وهو لا يعلم معناها ؟ هل تنفعه يوماً وتُنجيه

ما حكم من يقول لا اله الا الله وهو غير صادق في قولها ؟ هل تنفعه يوماً وتُنجيه

ما حكم من يقول لا اله الا الله وهو غير مُخلص في قولها ؟ هل تنفعه يوماً وتُنجيه

ما حكم من يقول لا اله الا الله وهو على غير يقين بما ؟ هل تنفعه يوماً وتُنجيه

فان قلتم انه كافر ، قلنا الحديث لم يشترط ذلك

فان قلتم ان ذلك مأخوذ من نصوص أخرى

قلنا : هذا اعتراف منكم بأن الحديث مُتشابه يحتاج الى ما يُحكمه من النصوص الاخرى

ونقول أيضاً : ما حكم من قال لا اله الا الله ومعه شرك أكبر أتنفعه كلمة لا اله الا الله ؟

فان قلتم: لا تنفعه

قلنا لكم : الله ﷺ قال " وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ " الروم ٣١

قال الامام ابن نصر المروزى : ( فبيَّن أن علامة أن يكون من المشركين ، ترك الصلاة ) . اهـ (١)

وعن جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ ﷺ قال سمعت النبي ﷺ يقول " إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " (٢)

قال النووى فى شرح الحديث ﴿ وَمَعْنَى بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك تَرْك الصَّلَاةِ أَنَّ الَّذِي يَمْنَع مِنْ كُفْره كَوْنه لَمْ يَتْرُك الصَّلَاة فَإِذَا تَرَكَهَا لَمْ يَبْقَ بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك حَائِل ، بَلْ دَخَلَ فِيهِ ﴾ . اهـــ (٣)

فيكون تارك الصلاة داخلاً في عُموم الاية لإن الله ﷺ ورسوله ﷺ ، سموا ترك الصلاة شرك .

وأخيراً : نقول بان لا اله الا الله قالها فرعون ولم تنفعه ، لان شهادة " لا اله الا الله " لها شروط تقتضيها الكلمة وهي لازمة لها وهي ثمانية شروط وسيأتي بعد قليل بيانها ، وكذلك التلازم بين الظاهر والباطن

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة ٢/ ١٠٠٥ ط/ مكتبة الدار ، المدينة ، السعودية

<sup>(</sup>۲) مسلم ۱۵،۵۸

<sup>(</sup>٣) شرح مسلم للنووي ١١ / ٧١ ، ط/ دار الكتاب العربي ، بيروت

٨ - إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بحديث أنس بن مالك عند البخارى يقول الله عز وجل: " وَعِزَّتِي وَجَلَالِي وَكِبْرِيَائِي وَعَظَمَتِي، لَأُخْرِجَنَّ مِنْهَا مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ " . (١)

قال المانعون : فالحديث صريح أن الله يُخرج من النار كل من قال لا اله الا الله ولم يذكر غير الشهادة ، اى لم يذكر اى عمل من اعمال الجوارح معها فالشهادة وحدها منجية لصاحبها من الخلود فى النار

ورد المُكفرون لتارك الصلاة : سيتكرر نفس الجواب عن الحديث الماضي وهو كالاتي :-

لو سئلنا أحد من المانعين لكفر تارك الصلاة وقلنا:

ما حكم من يقول لا اله الا الله وهو لا يعلم معناها ؟ هل تنفعه يوماً وتُنجيه

ما حكم من يقول لا اله الا الله وهو غير صادق في قولها ؟ هل تنفعه يوماً وتُنجيه

ما حكم من يقول لا اله الا الله وهو غير مُخلص في قولها ؟ هل تنفعه يوماً وتُنجيه

ما حكم من يقول لا اله الا الله وهو على غير يقين بما ؟ هل تنفعه يوماً وتُنجيه

فان قلتم ان ذلك مأخوذ من نصوص أخرى

قلنا : هذا اعتراف منكم بأن الحديث مُتشابه يحتاج الى ما يُحكمه من النصوص الاخرى

ونقول أيضاً : ما حكم من قال لا اله الا الله ومعه شرك أكبر أتنفعه كلمة لا اله الا الله ؟

فان قلتم: لا تنفعه

قلنا لكم : الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ الله عَلَى اللهُ عَلَى الله الله على ال

قال الامام ابن نصر المروزى : ( فبيَّن أن علامة أن يكون من المشركين ، ترك الصلاة ) . اهـ (٢)

وعن جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ ﷺ قال سمعت النبي ﷺ يقول " إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " (٣)

قال النووى فى شرح الحديث ﴿ وَمَعْنَى بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك تَرْك الصَّلَاةِ أَنَّ الَّذِي يَمْنَع مِنْ كُفْره كَوْنه لَمْ يَتْرُك الصَّلَاة فَإِذَا تَرَكَهَا لَمْ يَبْقَ بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك حَائِل ، بَلْ دَحَلَ فِيهِ ﴾ . اهـ ﴿٤﴾

فيكون تارك الصلاة داخلاً في عُموم الاية لإن الله ﷺ ورسوله ﷺ ، سموا ترك الصلاة شرك .

وأخيراً : نقول بان لا اله الا الله قالها فرعون ولم تنفعه ، لان شهادة " لا اله الا الله " لها شروط تقتضيها الكلمة وهي لازمة لها وهي ثمانية شروط وسيأتي بعد قليل بيانها ، وكذلك التلازم بين الظاهر والباطن

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) البخاري ۷۵۱۰

<sup>(</sup>٢) تعظيم قدر الصلاة ٢/ ١٠٠٥ ط/ مكتبة الدار ، المدينة ، السعودية

<sup>(</sup>٣) مسلم ٨٤، ٥٨

<sup>(</sup>٤) شرح مسلم للنووى ١١ / ٧١ ، ط/ دار الكتاب العربي ، بيروت

٩ - إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بحديث عُبَادَة ﴿ عَنْ النَّبِي ۗ عَلَيْ قَالَ ﴿ مَنْ شَهِدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَهِدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَهِدَ أَنْ عَبِدُهُ وَرَسُولُهُ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ وَالْجَنَّةُ حَقِّ شَرِيكَ لَهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ وَالْجَنَّةُ حَقِّ أَدْخَلَهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنْ الْعَمَل ﴾ . (١)

• ورد المكفرون بأن لا اله الا الله لها نواقض ، والمانعون مُتفقون معنا فى ذلك ، ومن نواقض لا اله الا الله ترك الصلاة كما قال الرسول الله إلى الله الا الله ترك وهذا الحديث الذى تستدلون به عام ، وحديث كفر تارك الصلاة خاص فيُحمل العام على الخاص ، ويُقدم الخاص على العام كما هو معلوم فى الاصول ، وقد بينا أن النبى الله وضح ما أُشكل وبين ما أجمل فى أحاديث أخرى .

أما عن قول النبي ﷺ " أَدْخَلَهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنْ الْعَمَلِ " فأولاً نتفق أن النبي ﷺ لا يقصد العمل من ناحية السيئات ، والا لأدخلنا الكُفر البواح والسب لله ورسوله وتكذيبهما عياذاً بالله لآنه ﷺ قال " عَلَى مَا كَانَ مِنْ الْعَمَلِ " أى عمل ، ولكن النبي ﷺ يقصد بقوله " عَلَى مَا كَانَ مِنْ الْعَمَلِ " فى باب الحسنات أى العمل الزائِد على حقيقة الايمان (كمال الايمان)

لآن الايمان له حقيقة أو أركان لابد من الاتيان بهذه الحقيقة كُلها والاركان كُلها فإن تخلف ركن واحد فلا إيمان وهذا ما يُسمى عند أهل العلم بنواقض الاسلام والايمان فيكون مُراد النبي على من العمل هنا فى باب كمال الايمان وليس حقيقة الايمان .

<sup>(</sup>۱) البخاري ٣٤٣٥

<sup>(</sup>۲) مسلم ۲۸

- ١٠ إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بحديث البطاقة الذي أخرجه الترمذى من حديث عَبْدَ اللّهِ بْنَ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ: " إِنَّ اللّهَ سَيُحَلِّصُ رَجُلًا مِنْ أُمَّتِي عَلَى رُءُوسِ الْحَلَائِقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَنْشُرُ عَلَيْهِ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ سِجلًا كُلُّ سِجلً مِثْلُ مَدِّ الْبَصرِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَتُنْكِرُ مِنْ هَذَا شَيْنًا؟ أَظَلَمَكَ كَتَبَتِي الْحَافِظُونَ؟ فَيَقُولُ: لَا يَا رَبِّ، فَيَقُولُ: بَلَى، إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَةً فَإِنَّهُ لَا ظُلْمَ عَلَيْكَ الْيَوْمَ، فَتَحْرُجُ رَبِّ فَيَقُولُ: اللهُ وَأَشْهَدُ أَنَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَيَقُولُ: احْصُرْ وَزْنَكَ، فَيَقُولُ: يَا رَبِّ مَا هَذِهِ الْمُطَاقَةُ فِي كَفَّةٍ وَالْبِطَاقَةُ فِي كَفَّةٍ وَالْبِطَاقَةُ فِي كَفَّةٍ، فَطَاشَتِ السِّجِلَّاتُ فِي كَفَّةٍ وَالْبِطَاقَةُ فِي كَفَّةٍ، فَطَاشَتِ الْبِطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السِّجِلَّاتُ وَثَقُلَتِ الْبِطَاقَةُ، فَلَا يَثْقُلُ مَعَ اسْمِ اللّهِ شَيْءٌ " . (١)
- قال المُرجئة : ولم يذكر فى البطاقة غير الشهادة ولو كان معها غيرها من أعمال الجوارح لقال ، فدل الحديث على أن الشهادة وحدها بغير صلاة ولا عمل تُنجى صاحبها من النار يوم القيامة .

#### • وجواب أهل السنة هو كالاتي :-

أيها المُرجئة هل تشترطوا لكلمة ( لا إله الا الله ) شيء معها أم التلفظ بما فقط هو المقصود في حديث البطاقة ؟ وهل تشترطوا عدم إتيانه بالشرك والكفر الاكبر أم أن ذلك لا يضر بشيء مع كلمة التوحيد (لا إله الا الله ) ؟

قالت الْمرجئة : نشترط أن يكون قالها على علم وبصدق ويقين وقبول أى ( الاقرار ) مع خلوه من الشرك

• قال أهل السنة : أيها المُرجئة من أين لكم إشتراط العلم و الصدق و اليقين و القبول و عدم الشرك ؟ !!! فالحديث ليس فيه ذلك ولم يذكر النبي هنا سوى كلمة ( لا إله إلا الله ) وليس في الحديث إشارة إلى ذلك !!!

قالت المُرجئة : بدلالة النصوص الأخرى مثل (إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاء ) النساء ٤٨ وكذلك الاحاديث التى جاءت فيها ذكر الشهادة ومعها اشتراط كـ قول النبى ﷺ : " مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ ، لَا اللَّهُ ، دَخَلَ الْجَنَّةَ " . (٢)

وحديث معاذ بن جبل على قال النبي ﷺ " مَا مِنْ أَحَدٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ صِدْقًا مِنْ قَلْبِهِ إِلَّا حَرَّمَهُ اللَّهُ عَلَى النَّارِ " . (٣)

وقول النبي ﷺ " أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ ، لَا يَلْقَى اللَّهَ بِهِمَا عَبْدٌ غَيْرَ شَاكٌ فِيهِمَا ، إِلَّا دَخَلَ الْجَنَّةَ " . (٤) واشتراط القبول قول النبي ﷺ " أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ ، حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَيُؤْمِنُوا بِي وَبِمَا جِئْتُ بِهِ ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ ، عَصَمُوا مِنِّي ، دِمَاءَهُمْ ، وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّهَا ، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ " . (٥)

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي ٢٥٨٢ وصححه الالباني

<sup>(</sup>۲) مسلم ۲۸

<sup>(</sup>٣) البخاري ١٢٨

<sup>(</sup>٤) مسلم ٢٩

<sup>(</sup>٥) مسلم ٢٣

• قال أهل السنة : يا أيها المُرجئة أولاً : هذا إعتراف منكم بأن الحديث مُتشابه ومُطلق يحتاج إلى أن يُرد إلى المُحكم ويُقيد بباقى النصوص الاخرى ، يا أهل الارجاء نقول لكم :

( أَفَتُوْ مِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفْفُرُونَ بِبَعْضِ ) ، كيف تأخذون بعض الشروط وتتركون بعضها ولكن صدق ربى إذ يقول ( فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ) ال عمران ٧

يا أهل الارجاء هذه شروط ( لا إله إلا الله ) ثمانية شروط كلها جاءت فى نصوص نبوية ( السنة ) وجاءت مُحكمة فكيف تقتصرون على ما يوافق هواكم منها ؟ !!!

# ١- " العلم المنافي للجهل "

وضد العلم الجهل وهو ناقض للشهادة ، فمن تلفظ بما ( الشهادة ) وهو لا يعرف معناها ومقتضاها فإنما لا تنفعه

## ٧- " اليقين المنافى للشك "

والدليل قول النبي ﷺ لأَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ : اذْهَبْ بِنَعْلَيَّ هَاتَيْنِ ، فَمَنْ لَقِيتَ مِنْ وَرَاءِ هَذَا الْحَائِطِ ، يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُسْتَيْقِنَا بِهَا قَلْبُهُ ، فَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ " . (٢)

وقول النبي ﷺ " أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ ، لَا يَلْقَى اللَّهَ بِهِمَا عَبْدٌ غَيْرَ شَاكٌ فِيهِمَا ، إِلَّا دَخَلَ الْجَنَّةَ " . (٣)

# ٣- " الاخلاص المُنافي للشرك "

والدليل قول النبى ﷺ فَإِنَّ اللَّهَ قَدْ حَرَّمَ عَلَى النَّارِ مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يَبْتَغِى بِذَلِكَ وَجُهَ اللَّهِ " . (٤) وقوله ﷺ لأَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ أَوْ نَفْسِهِ " . (٥) وضد الاخلاص الشرك وهو ناقض للشهادة ، وترك الصلاة شرك قال ﷺ " وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ " الروم ٣٦ والنبي ﷺ قال « إِنَّ بَيْنَ الرَّجُل وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْر تَرْكَ الصَّلاَةِ » والشرك في ترك الصلاة أكبر ليس له صارف الى الاصغر

<sup>(</sup>۱) مسلم ۲۸

<sup>(</sup>٢) مسلم ٢٤

<sup>(</sup>٣) مسلم ٢٩

<sup>(</sup>٤) البخاري ٤٢٥

<sup>(</sup>٥) البخاري ٩٩

### ٤ - " الصدق المنافي للتكذيب "

والدليل قول النبي ﷺ في حديث معاذ بن جبل ﷺ " مَا مِنْ أَحَدٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ صِدْقًا مِنْ قَلْبِهِ إِلَّا حَرَّمَهُ اللَّهُ عَلَى النَّارِ " . (١)

وضد الصدق الكذب والتكذيب وهو ناقض للشهادة ، وترك الصلاة تكذيب ، والدليل قول الله ﷺ " وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لَا يَرْكَعُونَ ﴿ وَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴿ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ " المرسلات ٤٨ ، ٤٩ ، ٠٥

فجعل الله ﷺ من لا يصلى مُكذب من المجرمين والمجرمين هم الكفار كفر أكبر ، ثم قال الله أى إيمان هذا المزعوم بغير صلاة

### ٥- " الحبة المنافية للبغض "

والدليل قول الله ﷺ " لا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ " الجادلة ٢٢

والدليل قول النبي ﷺ " ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلَاوَةَ الْإِيمَانِ ، أَنْ يَكُونَ <u>اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا</u> ، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا لِلَّهِ ، وَأَنْ يَكْرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ " . (٢)

وضد المحبة البغض (الكراهية) وهى ناقضة للشهادة قال الله النكارة الكراهية) وهى ناقضة للشهادة قال الله الكراهية عمد الحبة الله وَالله الله وَالله الله وَالله والله والله

فهؤ لاء الذين بَيَّن الله ﷺ شأهُم فى هذه الآية يحبون الله ، ولكنهم يحبون معه غيره مثل محبته على أحد التفسيرين ، ومع ذلك سماهم الله ظالمين ، والظلم هنا بمعنى الشوك بدليل قوله ﷺ فى الآية التى تليها " وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنْ النَّارِ " البقرة ١٦٧ فإذا كان هذا هو شأن من أحب الله ، وحارب الله ﷺ

#### ٦- " الانقياد المنافي للترك "

وهو الاستسلام والإذعان لاوامر الله ﷺ واوامر رسوله ﷺ

والدليل قول الله ﷺ وَمَنْ يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى " لقمان ٢٢ وذلك بأن ينقاد لما دلت عليه كلمة لا اله الا الله ، بأداء حقوقها وهى الأعمال الواجبة من أعمال الجوارح ، إخلاصاً لله وطلباً لمرضاته ﷺ ، والفرق بين الانقياد والقبول ، أن القبول إظهار صحة معنى ذلك بالقول ( قول اللسان ) . أما الانقياد فهو الاتباع بالأفعال ( أعمال الجوارح ) ، وكلاهما شرط للشهادة ، ولا يُغنى أحدهما عن الاخر .

<sup>(</sup>۱) البخاري ۱۲۸

<sup>(</sup>۲) البخاري ۱٦

وضد الانقياد الترك وهو ناقض للشهادة والدليل قول الله ﷺ فلا صَدَّقَ وَلا صَلَّى () وَلَكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّى " القيامة ٣١ ، ٣٦ قال ابن القيم عن هذه الآيات " فلما كان الإسلام تصديق الخبر ، والانقياد للأمر ، جعل سبحانه له ضدين : عدم التصديق ، وعدم الصلاة ، وقابل التصديق بالتكذيب ، والصلاة بالتولى فقال :- { وَلَكِن كَذَّبَ وَتَوَلَّى } فكما أن المُكذب كافر فالمتولى عن الصلاة كافر ، فكما يزول الإسلام بالتكذيب يزول بالتولى عن الصلاة . اهـ (١) والدليل قول النبي ﷺ " إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " . (٢) وقول النبي ﷺ " الْعَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ " . (٣) وقول النبي ﷺ " الْعَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ عَمَلُهُ " . (٤) وقول النبي ﷺ " مَنْ تَرَكَ صَلَاةَ الْعَصْرِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ " . (٤)

# ٧- " القبول المنافي للرد "

وهو أن يقبل المسلم كل ما اقتضته هذه الكلمة بقلبه ولسانه ، فيُصدق بالأخبار ، ويؤمن بكل ما جاء عن الله ﷺ وعن رسوله ﷺ ، ويقبل ذلك كله ، ولا يرد منه شيئاً .

والدليل قول الله ﷺ عن المؤمنين وامتثالهم ، وقبولهم ، وعدم ردهم " آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتْبِهِ وَرُسُلِهِ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ " البقرة ٢٨٥ والدليل قول النبي ﷺ " أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ ، حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، ويُؤْمِنُوا بِي وَبِمَا جَئْتُ بِهِ ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ ، عَصَمُوا مِنِّي ، دِمَاءَهُمْ ، وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّهَا ، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ " . (٥)

وضد القبول الرد وهو ناقض للشهادة والدليل قول الله ﷺ " أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُرُونَ بِبَعْضِ " البقرة ٥٥ ويدخل في الرد وعدم القبول من يعترض على بعض الأحكام الشرعية ، أو الحدود التي حدها الله ﷺ كالذين يعترضون على حد السرقة أو الزنا أو على تعدد الزوجات أو المواريث وما إلى ذلك ، فهذا كله داخل في الرد وعدم القبول ، لأن الله ﷺ يقول " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْم كَافَّةً " البقرة ٢٠٨

وقول الله ﷺ " وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً <u>أَنْ يَكُونَ لَهُمْ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ</u> " الأحزاب ٣٦

<sup>(</sup>١) الصلاة وحكم تاركها ص ٤٨ ، لابن قيم الجوزية ، ط / مكتبة الثقافة ، بالمدينة ، السعوية

<sup>(</sup>۲) مسلم ۱۵،۵۸

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٢٢٤٢٧ وصححه الالباني

<sup>(</sup>٤) البخاري ٥٢٣

<sup>(</sup>٥) مسلم ٢٣

# ٨- " الكُفر بالطاغوت "

والدليل قوله ﷺ: " مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَكَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ ، حَرُمَ مَالُهُ وَدَمُهُ ، وَحِسَابُهُ عَلَى اللّهِ " . (١) وهو أن يتبرَّأ من عبادة غير الله ، ويعتقد أنها باطلة كما قال ﷺ " فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنِ بِالله فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثْقَى " البقرة ٢٥٦ ، وقال ﷺ " وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ الله وَاجْتَنبُواْ الطَّاغُوتَ " النحل ٣٦ بِالْعُرُوةِ الحد ، فالطاغوت هو كل ما جاوز العبد به حده " أى حد العبودية " والطاغوت : أصله الطغيان وهو مجاوزة الحد ، فالطاغوت هو كل ما جاوز العبد به حده " أى حد العبودية " وادعى لنفسه صفة أو حقاً من حقوق الألوهية أو الربوبية ، فالطاغوت يشمل كل من عبد من دون الله وهو راض ومثال الكفر بالطاغوت وجميع ما يعبد من دون الله : قول إبراهيم الطيخ للكفّار " إنّني بَرَاءٌ مّمّا تَعْبُدُونَ \* إِلاّ الّذِي وَفَلَ إِبْراهِي فَقَطَ ، وهذه هي البراءة وقول هو قوله ﷺ " فَمَنْ يَكْفُو بالطاغوت ويُؤْمِن بالله فَقَدِ استمسك بالعروة الوثقى " البقرة ٣٥٦

أى فمن خلع الأنداد والأوثان والاديان وما يدعو إليه الشيطان من عبادة كل ما يُعبد من دون الله ، ووحد الله فعبده وحده وشهد أن لا إله إلا هو " فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُتْقَى " أى تمسك وتثبت بكلمة التوحيد لا اله الا الله وهذه هى شروط لا إله إلا الله الثمانية مجموعة فى بيتين :-

# عِلْمٌ يقينٌ وإخلاصٌ وصِدْقُكَ مَعْ محبةٍ وانقيادٍ والقبولِ لَهَا

#### وزيد ثامنها الكفران منك بما سوى الإله من الأشياء قد أُلها

أما من قال هذه الكلمة ولم يعرف معناها ولم يعمل بمقتضاها ، لم ينفعه مجرد التكلم بها ، وإن ادعى أنه يحب الله ورسوله فهذا جواب أهل السنة ألهم يقولون ويعملون بكل النصوص ولا يردون منها شيء ويجمعون بينها ويوفقون فيردون المتشابه الى المُحكم ويردون المُطلق الى المُقيد ، فظاهر الحديث مُشكل بينت دلالته السنة المُحكمة في نصوص أُحرى ثانياً : كلمة " لا إله إلا الله " هي كلمة التوحيد ، ومن المُقرر أن صاحب البطاقة ، لم يقع في الشرك قولاً ، أو فعلاً أو إعتقادًا ، وإلا لما نفعه قول لا إله إلا الله وأنتم قررتم ذلك وأقررتم به من قبل ، والنبي الله قال أن ترك الصلاة شرك ، فلابد وأن صاحب البطاقة ، يكون معه صلاة أيضًا ، والا وقع في الشرك ، والمُشرك لا تنفعه البطاقة

ثالثاً : أين التلازم بين الظاهر والباطن ، فصاحب البطاقة كما قلتم وادعيتم معه عمل القلب الذى به يصح إيمانه ويتحقق ، فان أثبتم وجود عمل القلب ، وانعدام عمل الجوارح فقد كذبتم بحديث النعمان بن بشير قال الله البحر البحسَد على المجسَد على المجتمع المجسَد على المجتمع المجتمع

<sup>(</sup>١) مسلم ٢٥

<sup>(</sup>۲) البخاري ۵۲

والحديث واضح جداً فى إثبات التلازم الكلى بين الظاهر والباطن ، وصاحب البطاقة ليس كما قال البعض من أهل العلم أنه أمن ثم مات ولم يتمكن من العمل لا كلا لا يصح هذا الكلام أبداً بل صاحب البطاقة أمن وعاش دهراً طويلاً والدليل على ذلك أن له تسعة وتسعون سجلاً ، وأما من أمن ثم مات فليس عنده أى ذنب ولا يدخل النار ابداً فالله عز وجل يقول ( قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ) الانفال ٣٨

رابعاً: الحديث سيق مساق بيان سعة أرحم الراحمين ، لا لبيان أن صاحب البطاقة تارك للصلاة ، ونطق بالشهادة فقط ، كلا كلا ليس فيه هذا بل هذا فهم المُرجئة ، ولا يلزم من قول الرجل وقد سئل ( أَفَلَكَ عُذْرٌ ؟ فقال: لَا يَا رَبِّ ) وقول الله عَنْ : ( بَلَى ، إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَةً ) لا يلزم من ذلك أنه لم يصل أصلاً فإن حسنة التوحيد عاصمة من الشرك الأكبر ، وقد جاء في بعض الروايات الصحيحة ( بلى ، إن لك عندنا حسنات ) . (١)

فصاحب البطاقة أتى بـــ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ بشروطها العلم واليقين والاخلاص والصدق والمحبة والانقياد والقبول والكُفر بالطاغوت وأنتفى عنه الجهل والشك والشرك والبُغض والتكذيب والترك والرد وتارك الصلاة أتى بثلاث نواقض من لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

خامساً : الرسول ذكر فى الحديث : فَتَخْرُجُ بِطَاقَةٌ فِيهَا أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ولَمْ اللَّهُ عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ولَمْ يقل قال لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، والشهادة غير القول تختلف كثيرا فالشهادة لها مُستلزمات ومُقتضيات والا كانت " قول "

• والحاصل والخلاصة هنا فى هذه المسئلة : أنكم مُتفقون معنا أن هذا الحديث من العمومات ، وإن لم تُقرون بهذا لأدخلتم المرتدين والجاحدين للمعلوم من الدين بالضرورة !! ، فان قلتم لا نحن نقصد لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مع عدم الوقوع فى الشرك الاكبر فى الشرك الاكبر الشرك الاكبر الشرك الاكبر ففعلكم هذا إقرار منكم بأن الحديث عام وقد اتفقنا على تقديم الخاص على العام ، وهمل العام على الخاص لآن الحديث يتكلم على من أتى بــ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ولم يتكلم الحديث على نواقض لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ومعلوم أن المسلم لو أتى بناقض واحد فقط لخرج من الملة ولا تنفعه لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ . اهــ

فكل الاحاديث التي فيها فضل الشهادتين لا تخرج عن الاتي : -

١ – أحاديث مُتشابحة تحتاج ما يُحكمها من النصوص الاخرى ولو أخذنا بعمومها وإطلاقها لكذبنا نصوص أخرى .

٢ - أغلب الاحاديث التي ورد فيها ذكر الشهادتين وفضلها ورد معها شروط لكلمة لا اله الا الله وهي ثمانية شروط من لم يأتي بسبعة لا تنفعه كلمة لا اله الا الله الا الله حتى يأتي بالثمانية شروط وهم : -

## ١- " العلم المنافى للجهل "

(١) رواه ابن ماجه ٤٢٩٨ وصححه الالباني

- ٢ " اليقين المنافى للشك "
- ٣- " الاخلاص المنافي للشرك "
- ٤ " الصدق المنافي للتكذيب "
  - ٥- " الحبة المنافية للبغض "
  - ٦- " الانقياد المنافي للترك "
    - ٧- " القبول المنافي للرد "
    - ٨- " الكُفر بالطاغوت "

11 - قال المانعون من تكفير تارك الصلاة : ومن الأدلة على أن تارك الصلاة ليس بكافر ما رواه ابو داود قال حَدَّثَنَا الْقَعْنَبِيُّ عَنْ مَالِكٍ ، عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ يَحْيَى بْنِ حَبَّانَ ، عَنْ ابْنِ مُحَيْرِيزِ ، أَنَّ رَجُلًا مِنْ بَنِي كَنَانَة يُدْعَى الْمَحْدَجِيِّ سَمِعَ رَجُلًا بِالشَّامِ يُدْعَى أَبَا مُحَمَّدٍ ، يَقُولُ : إِنَّ الْوِتْرَ وَاجِبٌ ، قَالَ الْمَحْدَجِيُّ : فَرُحْتُ إِلَى كَنَانَة يُدْعَى الْمَحْدَجِيِّ سَمِعَ رَجُلًا بِالشَّامِ يُدْعَى أَبَا مُحَمَّدٍ ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ : ﴿ حَمْسُ صَلَوَاتٍ عُبَادَة بْنِ الصَّامِتِ فَأَخْبَرْتُهُ ، فَقَالَ عُبَادَة : كَذَبَ أَبُو مُحَمَّدٍ ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ : ﴿ حَمْسُ صَلَوَاتٍ عُبَادَة بْنِ الصَّامِتِ فَأَخْبَرْتُهُ ، فَقَالَ عُبَادَة : كَذَبَ أَبُو مُحَمَّدٍ ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ : ﴿ حَمْسُ صَلَوَاتٍ كَبَادَة وَمَنْ اللَّهُ عَلَى الْعِبَادِ مَنْ جَاءَ بِهِنَّ لَمْ يُصَيِّعْ مِنْهُنَّ شَيْئًا اسْتِخْفَافًا بِحَقِّهِنَّ كَانَ لَهُ عَنْدَ اللَّهِ عَهْدٌ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّة وَمَنْ لَمْ يُعْدَلُهُ الْجَنَّة وَمَنْ لَمْ يُعْدَدُ اللَّهِ عَهْدٌ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّة وَمَنْ لَمْ يَعْدَدُ اللَّهِ عَهْدٌ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّة وَمَنْ لَمْ يَالِي اللَّهُ عَلْدَ اللَّهِ عَهْدٌ أَنْ يُدْعَلَهُ الْجَنَّة وَإِنْ شَاءَ أَدْخَلَهُ الْجَنَّةَ ﴾ . . (١)

• قال المانعون من التكفير : فلو كان تارك الصلاة كافراً لما صح أن يقال فيه ( إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ وَإِنْ شَاءَ أَدْخَلَهُ الْجَنَّةَ ﴾ .

قال ابن عبد البر عن هذا الحديث: - " وفيه دليل على أن من لم يصل من المسلمين في مشيئة الله ، إذا كان موحداً مؤمناً بما جاء به محمد الله مقوراً ، وإن لم يعمل ، وهذا يرد قول المعتزلة والخوارج بأسرها ألا ترى أن المقر بالإسلام في حين دخوله فيه يكون مسلما قبل الدخول في عمل الصلاة وصوم رمضان بإقراره واعتقاده وعقدة نيته فمن جهة النظر لا يجب أن يكون كافرا إلا برفع ما كان به مسلما وهو الجحود لما كان قد أقر به واعتقده والله أعلم . اهـ (٢)

واحتجوا بحديث المروزى قال: حَدَّثَنِي أَحْمَدُ بْنُ يُوسُفَ السُّلَمِيُّ ثنا خَالِدُ بْنُ مَحْلَدِ الْقَطُوانِيُّ، حَدَّثَنِي سُلَيْمَانُ بْنُ بِلا حَدَّثَنِي سُهَيْلٌ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : "كَتَبَ اللَّهُ عَلَى الْعِبَادِ خَمْسُ صَلَوَاتٍ ، فَمَنْ أَتَى بِهِنَّ وَقَدْ ضَيَّعَ حَقَّهُنَّ اسْتِخْفَافًا لَمْ فَمَنْ أَتَى بِهِنَّ وَقَدْ ضَيَّعَ حَقَّهُنَّ اسْتِخْفَافًا لَمْ يَكُنْ لَهُ عَهْدٌ إِنْ شَاءَ رَحِمَهُ " . (٣)

<sup>(</sup>١) رواه ابو داود ١٢١٣ وصححه الالباني

<sup>(</sup>٢) التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ٢٣ / ٢٩٠ ، لأبو عمر ابن عبد البر النمرى القرطبي ، ط / مؤسسة القرطبه (٣) صلاة الوتر لـ محمد بن نصر المروزي برقم ١٣ ، ط / دار المنار الزرقاء - الاردن

وما رواه ابو داود قال حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ حَرْبِ الْوَاسِطِيُّ ، حَدَّثَنَا يَزِيدُ يَعْنِي ابْنَ هَارُونَ ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُطَرِّفٍ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الصُّنَابِحِيِّ ، قَالَ : زَعَمَ أَبُو مُحَمَّدٍ أَنَّ الْوِثْرَ وَاجِبٌ ، فَقَالَ عُبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ : كَذَبَ أَبُو مُحَمَّدٍ ، أَشْهَدُ أَنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : " خَمْسُ صَلَوَاتٍ افْتَرَضَهُنَّ اللَّهُ عَبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ : كَذَبَ أَبُو مُحَمَّدٍ ، أَشْهَدُ أَنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : " خَمْسُ صَلَوَاتٍ افْتَرَضَهُنَّ اللَّهُ عَبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ : كَذَبَ أَبُو مُحَمَّدٍ ، أَشْهَدُ أَنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : " خَمْسُ صَلَوَاتٍ افْتَرَضَهُنَّ اللَّهُ عَبَادَةُ بْنُ الصَّامِتِ : كَذَبَ أَبُو مُحَمَّدٍ ، أَشْهَدُ أَنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَهْدٌ أَنْ يَعْفِرَ لَهُ ، وَمَنْ لَمْ تَعَالَى ، مَنْ أَحْسَنَ وُضُوءَهُنَّ وَصَلَّاهُنَّ لِوَقْتِهِنَّ وَأَتَمَّ رُكُوعَهُنَّ وَخُشُوعَهُنَّ كَانَ لَهُ عَلَى اللَّهِ عَهْدٌ أَنْ يَعْفِرَ لَهُ ، وَمَنْ لَمْ يَفْعَلُ فَلَيْسَ لَهُ عَلَى اللَّهِ عَهْدٌ أَنْ يَغْفِرَ لَهُ وَإِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ " (١)

وما رواه الشاشى قال حَدَّثَنَا عَبَّاسٌ الدُّورِيُّ ، نا أَبُو نُعَيْمٍ ، نا النُّعْمَانُ ، عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الْوَلِيدِ ، عَنْ أَبِيهِ الْوَلِيدِ بْنِ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ، عَنْ عُبَادَةَ ، قَالَ : أَشْهَدُ لَسَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ ، يَقُولُ : " افْتَرَضَ اللَّهُ عَلَيْهِ لَمْ يَنْتَقِصْ مِنْ حَقِّهِنَّ شَيْئًا اسْتِخْفَافًا بِهِ لَقِيَ اللَّهَ وَلا عَهْدَ لَهُ، إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ، وَإِنْ شَاءَ غَفَرَ لَهُ " . (٢)

وما رواه الشاشى قال حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرِ الصَّغَانِيُّ ، نا يَحْيَى بْنُ أَبِي بُكَيْرِ ، حَدَّثَنِي يَعْقُوبُ الْقَارِيُّ ، عَنْ عَمْرٍو ، عَنِ الْمُطَّلِبِ ، عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ، أَن رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ، قَالَ : " حَمْسُ صَلَوَاتٍ كَتَبَهُنَّ اللَّهُ عَلَى الْعَبَادِ، فَمَنْ أَتَى بِهِنَّ قَدْ حَفِظَ حَقَّهُنَّ فَإِنَّ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ، وَمَنْ أَتَى بِهِنَّ قَدْ أَضَاعَ شَيْئًا مِنْ حَقِّهِنَّ اللَّهِ عَلَى عَهْدٌ، إِنْ شَاءَ عَذَبَهُ، وَإِنْ شَاءَ رَحِمَهُ " . (٣)

فأجاب القائلون بتكفير تارك الصلاة: الحديث الاول ضعيف ، فيه الْمَحْدَجِيّ وهو مجهول لم يوثقه الا ابن حبان ،
 ومعلوم أنه متساهل فى التوثيق ولم يُتابعه أحد من الائمة على توثيقه ، بل خالفوه وقال بعض الائمة عنه أنه مجهول مثل: – الامام ابن عبد البر . (٤) ، وراجع كلام العلامة مُقْبلُ بنُ هَادِي الوادعِيِّ . (٥)

ومع ان الحديث ضعيف ، الا أنه على فرض صحته ، ليس بحجة لما يلى :-

ما جاء فى بعض روايات الحديث عند المروزى قال حَدَّثَنَا عَبَّاسُ بْنُ الْوَلِيدِ النَّرْسِيُّ قَالَ : حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ زُرَيْعٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَمْرٍ و قَالَ : حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى بْنِ حِبَّانَ ، عَنِ ابْنِ مُحَيْرِيزِ الْجُمَحِيِّ ، عَنِ الْمُحْدَجِيِّ ، أَنَّهُ أَتَى عُبَادَةَ بْنَ الصَّامِتِ عَلَيْهُ فَقَالَ : يَا أَبَا الْوَلِيدِ إِنَّ أَبَا مُحَمَّدٍ يَزْعُمُ أَنَّ الْوِثْرَ وَاجِبٌ فَقَالَ : كَذَبَ أَبُو مُحَمَّدٍ سَمِعْتُ رَسُولَ عُبَادَةَ بْنَ الصَّامِتِ عَلَيْهُ فَقَالَ : يَا أَبَا الْوَلِيدِ إِنَّ أَبَا مُحَمَّدٍ يَزْعُمُ أَنَّ الْوِثْرَ وَاجِبٌ فَقَالَ : كَذَبَ أَبُو مُحَمَّدٍ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ : " مَنْ جَاءَ بِالصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ قَدْ أَكْمَلَهُنَّ لَمْ يَنْتَقِصْ مِنْ حَقِّهِنَّ شَيْئًا ، جَاءَ لَهُ وَعِنْدَ اللَّهِ عَهْدٌ ، أَنْ لا يُعذَّبُهُ وَإِنْ شَاءَ رَحِمَهُ " (٢)

<sup>(</sup>١) سنن ابي داود ٤٢٥ وصححه الالباني

<sup>(</sup>٢) المسند للشاشي ١١٧٧ لـ الهيثم بن كليب الشاشي ط/مكتبة العلوم والحكم المدينة ، السعودية

<sup>(</sup>٣) المسند للشاشي ١٢٦٥ لـ الهيثم بن كليب الشاشي ط/مكتبة العلوم والحكم المدينة ، السعودية

<sup>(</sup>٤) التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد " ٢٣ / ٢٨٩ ، ط / مؤسسة القرطبة

<sup>(</sup> ٥ ) نشر الصحيفة " ص ٢٧٨ للشيخ مقبل بن هادي الوادعي ، ط / دار الحرمين ، القاهرة

<sup>(</sup>٦) تعظيم قدر الصلاة للمروزي ١٠٥١ ، ط / مكتبة الدار السعودية

وعلى هذا فلا تُحمل حتى ولو على ترك فرض واحد ، لانه بين هنا معنى كلمة " لم يأت " بأنما للكمال والتمام .

فالاحاديث تُفيد أنه يُصلى ولكن بانتقاص من الكمال والتمام ، ومع ذلك كلها ضعيفة ، واليكم التفصيل :-

الحديث الثانى : مع أنه ليس فيه حجة إلا أنه ضعيف فيه خَالِدُ بْنُ مَخْلَدٍ الْقَطَوَانِيُّ ضعيف وهذا الحديث من أفراده وقد أورده ابن عدى فى الكامل فى ضعفاء الرجال . (١)

والحديث الثالث: مع أنه ليس فيه حجة غير تحديد الترك إلا أنه ضعيف وعلته عبد الله بن الصُنابحي وهو مجهول الحال وتوهم بعض أهل العلم منهم الامام البخاري أنه عبد الرحمن بن عسيلة الصُنابحي والامر ليس كذلك

قال الترمذى : سألت محمد بن إسماعيل عنه فقال : وهم مالك فى هذا ، فقال : عبد الله الصُنابحى ، و هو أبو عبد الله الصُنابحى ، واسمه عبد الرحمن بن عسيلة . اهـ (٢)

ورد المزى على البخارى قائلا: قال أبو غسان محمد بن مطرف عن زيد بن أسلم ، عن عطاء بن يسار ، عن عبد الله الصُنابحى ، وتابعه زهير بن محمد عن زيد بن أسلم . فهؤلاء كلهم قالوا: عبد الله الصُنابحى ، فنسبة الوهم فى ذلك إلى مالك فيه نظر ، والله أعلم . اهـ (٣)

و هكذا قال غير واحد من أهل العلم المُحققين ، فقد جاء الحديث من طرق كثيرة كلها لم يذكر عطاء فيها اسم عبدالرحمن بن عسيلة الصُنابحي

قال الحافظ ابن حجر: الصُنابحي وهو التابعي وحديثه مرسل واختلف في اسم أبيه فالمشهور أنه عبد الرحمن بن عسيلة وقيل عبدالله وقيل بل عبدالله الصُنابحي الذي روى عنه عطاء بن يسار آخر صحابي وهو غير عبد الرحمن بن عسيلة الصُنابحي المشهور. اهـ (٤)

حتى أن الحافظ قال في الإصابة : ظاهره أن عبد الله الصُنابحي لا وجود له وفيه نظر . اهــ (٥)

<sup>(</sup>١) الكامل في ضعفاء الرجال ص٩٥١ حديث رقم ٢٥٧٩ ط/دار الكتب العلمية بيروت

<sup>(</sup>۲) العلل الكبير للترمذي ص ۱ ط / دار عالم الكتب ــ بيروت

<sup>(</sup>٣) تحذيب الكمال ١٦ / ٣٤٩ ط/ مؤسسة الرسالة - بيروت

<sup>(</sup>٤) الاصابة في تمييز الصحابة ٥/ ٣٧٢ ، للحافظ ابن حجر ، ط/ دار الكتب العلمية بيروت

<sup>(</sup>٥) الاصابة في تمييز الصحابة 7 / ٢٣٥ ، للحافظ ابن حجر ، ط / دار الكتب العلمية بيروت

وقال الحافظ وهو يرد على البغوى: وأما قوله إن أبا عبدالله الصنابحى آخر لم يدرك النبى الله فليس كما قال لما بينته في ترجمة عبدالله الصنابحى في العبادلة وهو عبدالله السم لا كنية والذي يتحصل من كلام أهل العلم بغير وهم أن الصنابحة ثلاثة عبدالله الذي روى عنه عطاء بن يسار وهو مختلف في صحبته ومن قال إنه أبو عبد الله فقد وهم ولعله الذي يُكنى عبد الرحمن والصنابح اسم لا نسب بن الاعسر وهو صحابي بلا خلاف ومن قال فيه الصنابحي فقد وهم وعبدالرحمن بن عسيلة الصنابحي يكنى أبا عبدالله وهو مخضرم ليست له صحبة بل قدم المدينة عقب موت النبي الشي خلف أبي بكر الصديق ومن سماه عبدالله فقد وهم . اهـ (١)

والخلاصة : كما ذهب المزى فى تهذيب الكمال أنهم اثنان عَبْدُ الرَّحْمَنِ الصُّنَابِحِيُّ غير عَبْدُ اللَّهِ الصُّنَابِحِيُّ . اهـ (٢) فترجم المزى فى التهذيب لعَبْدُ اللَّهِ الصُّنَابِحِيُّ برقم ٣٦٧٩ وترجم لعَبْدُ الرَّحْمَنِ الصُّنَابِحِيُّ برقم ٣٩٠٥

وكما ذهب الحافظ ابن حجر فى الاصابة فى تمييز الصحابة ألهم اثنان فترجم لعَبْدُ اللَّهِ الصُّنَابِحِيُّ برقم ٢٦٥٥ (٦/ ٢٣٥) وترجم لعَبْدُ الرَّحْمَنِ الصُّنَابِحِيُّ برقم ٣٨٩ (٨/ ٨١) . اهـــ (٣)

وكما ذهب ابن أبي حاتم الرازى في المراسيل قال:

سَمِعْتُ أَبِى ، يَقُولُ : " الصُّنَابِحِيُّ ، هُمْ ثَلَاثَةٌ : الَّذِي يَرْوِي عَنْهُ عَطَاءُ بْنُ يَسَّارِ فَهُوَ عَبْدُ اللَّهِ الصُّنَابِحِيُّ لَمْ تَصِحْ صُحْبَتُهُ وَالَّذِي رَوَى عَنْ أَبِي بَكْرٍ الصَّدِّيقِ وَعَنْ بِلَالِ صُحْبَتُهُ وَالَّذِي رَوَى عَنْ أَبِي بَكْرٍ الصَّدِّيقِ وَعَنْ بِلَالِ صَحْبَتُهُ وَاللَّذِي رَوَى عَنْ أَبِي بَكْرٍ الصَّدِينة وَقَدْ قُبِضَ النَّبِيَّ عَلَا قَبْلِي بِخَمْسِ لَيَالَ لَيْسَتْ لَهُ صُحْبَةٌ وَالصُّنَابِحُ بْنُ الْأَعْسَرِ لَهُ صُحْبَةٌ رَوَى عَنْ أَبِي حَازِمٍ وَمَنْ قَالَ فِي هَذَا الصُّنَابِحِيُّ فَقَدْ وُهِمَ " . اهـ (٤)

وترجم فى المراسيل لعَبْدُ اللَّهِ الصُّنَابِحِيُّ بترجمة رقم ٣٨٦ ص ٤٧ وترجم لعَبْدُ الرَّحْمَنِ الصُّنَابِحِيُّ بترجمة رقم ٤٤٢ ص ٥٤

وبعد هذا العرض من كلام أهل العلم من المحدثين المحققين الموثق من كتبهم يتبين ما يلي :-

١- أَنْ عَبْدُاللَّهِ الصُّنَابِحِيُّ غير عَبْدُالرَّحْمَنِ الصُّنَابِحِيُّ

٢- عَبْدُ اللَّهِ الصُّنَابِحِيُّ مجهول الحال كما قال ابن حجر ( ظاهره أن عبد الله الصُنابحي لا وجود له ) . اهـ (٥)
 وبناء عليه فالحديث ضعيف لا يصلح الاحتجاج به وبالله التوفيق والحمد لله أولاً وأخراً

<sup>(</sup>١) الاصابة في تمييز الصحابة ١١/ ٢٦٨ ، للحافظ ابن حجر ، ط/ دار الكتب العلمية بيروت

ر ۲ ) هذیب الکمال ۱۱ / ۱۸۵ مؤسسة الرسالة – بیروت

<sup>(</sup>  $\pi$  ) الاصابة في تمييز الصحابة 7 / 700 و 7 / 700 ، للحافظ ابن حجر ، ط / دار الكتب العلمية بيروت

<sup>(</sup>٥) الاصابة في تمييز الصحابة ٦ / ٢٣٥ ، للحافظ ابن حجر ، ط / دار الكتب العلمية بيروت

والحديث الرابع: ومع أنه ليس بحجة على عدم تكفير تارك الصلاة إلا أنه ضعيف وعلته: النعمان بن داود الأنصارى وهو مجهول الحال، ذكره البخارى فى التاريخ الكبير وابن ابى حاتم فى الجرح والتعديل ولم يترجما له بجرح ولا تعديل

والحديث الخامس: مع أنه ليس بحجة على عدم تكفير تارك الصلاة الا أنه ضعيف وعلته: المُطلب بن عبد الله بن حنطب

ذكره ابن حجر في طبقات المُدلسين المرتبة الثالثة . (١)

والمرتبة الثالثة: هي التي لا يُقبل حديث أصحابها إلا إذا صرحوا بالسماع . اهـ (٢)

وقال أبو عِيسى (الترمذى) فى سننه بعد ذكر حديث ٢٩١٦ للمطلب بن عبدالله عن أنس بن مالك : هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ ، لَا نَعْرِفُهُ إِلَّا مِنْ هَذَا الْوَجْهِ ، قَالَ : وَذَاكَرْتُ بِهِ مُحَمَّدَ بْنَ إِسْمَاعِيل ، فَلَمْ يَعْرِفْهُ وَاسْتَغْرَبَهُ قَالَ مُحَمَّدٌ (البخارى) : وَلَا أَعْرِفُ لِلْمُطَّلِبِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ حَنْطَبِ سَمَاعًا مِنْ أَحَدٍ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ . اهـ

وقال الترمذى فى سننه بعد ذكر حديث ٢٩١٦ للمطلب بن عبدالله عن أنس بن مالك : سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ( وهو يقصد الامام الدارمى امام أهل زمانه ) يَقُولُ : <u>لَا نَعْرِفُ لِلْمُطَّلِبِ سَمَاعًا مِنْ أَحَدٍ</u> مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ . اهـــ

وقال الحافظ العلائى فى ترجمة " المُطلب بن عبد الله بن حنطب " : روى عن أبي هريرة وابن عباس وعائشة وأم سلمة وجابر وابن عمر وزيد بن ثابت وعبد الله بن عمرو وغيرهم رضي الله عنهم قال البخارى لا أعرف للمطلب بن حنطب عن أحد من الصحابة سماعا إلا قوله حدثنى من شهد خطبة النبي الله قال الترمذى وسمعت عبد الله بن عبد الرحمن يعنى الدارمي يقول مثله قال عبد الله وأنكر على بن المديني أن يكون المطلب سمع من أنس بن مالك وقال أبو حاتم المطلب بن حنطب عامة أحاديثه مراسيل لم يدرك أحدا من أصحاب النبي الله إلا سهل بن سعد وأنسا وسلمة بن الأكوع أو من كان قريبا منهم ولم يسمع من جابر ولا من زيد بن ثابت ولا من عمران بن حصين .

وقال أيضاً : لم يُدرك عائشة ويشبه أن يكون أدرك جابرا وقال أبو زرعة أرجو أن يكون سمع من عائشة وقال الترمذي عقيب حديثه عن جابر حديث صيد البر لكم حلال ما لم تصيدوه أو يصاد لكم المطلب لا نعرف له سماعا من جابر والله أعلم . اهـ (٣)

وقال ابن عبد البر: الْمُطلب بن عبد الله بن المطلب بن حنطب المخزومي عامة أحاديثه مراسيل ويرسل عن الصحابة

<sup>(</sup>١) تعريف اهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس ص ٦٦ ، للحافظ ابن حجر ، ط/مكتبة المنار - الأردن

<sup>(</sup>٢) تعريف اهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس ص ٤٣ ، للحافظ ابن حجر ، ط/ مكتبة المنار - الأردن

<sup>(</sup>٣) جامع التحصيل في أحكام المراسيل ١/ ٢٨١ برقم ٧٧٤ لـ صلاح الدين أبو سعيد خليل العلائي ط/عالم الكتب بيروت

يحدث عنهم ولم يسمع منهم وهو تابعي مدين ثقة يقولون أدرك جابرا واختلف في سماعه من عائشة وحدث عن ابن عامر وأبي هريرة وأبي قتادة وأم سلمة وأبي موسى وأبي رافع ولم يسمع من واحد منهم . اهــ (١)

ووصفه الهيثمي في مجمع الزوائد بالتدليس قال الهيثمي : رواه أحمد والبزار والطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح ما خلا المطلب بن عبد الله فإنه ثقة ولكنه يدلس ولم يسمع من أبي موسى فهو منقطع . اهـــ (٢)

١٢ – إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بما رواه أحمد في مسنده قال حَدَّثَنَا يَحْيَى ، حَدَّثَنَا قُدَامَةُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَثني جَسْرَةُ بنْتُ دَجَاجَةَ ، أَنَّهَا انْطَلَقَتْ مُعْتَمِرَةً ، فَانْتَهَتْ إِلَى الرَّبَذَةِ ، فَسَمِعَتْ أَبَا ذَرٍّ ، يَقُولُ : " قَامَ النَّبيُّ عَلَيْ لَيْلَةً مِنَ اللَّيَالِي فِي صَلَاةِ الْعِشَاء فَصَلَّى بالْقَوْم ، ثُمَّ تَخَلَّفَ أَصْحَابٌ لَهُ يُصَلُّونَ ، فَلَمَّا رَأَى قِيَامَهُمْ وَتَخَلُّفَهُمْ انْصَرَفَ إِلَى رَحْلِهِ ، فَلَمَّا رَأَى الْقَوْمَ قَدْ أَخْلُواْ الْمَكَانَ رَجَعَ إِلَى مَكَانِهِ فَصَلَّى، فَجئتُ فَقُمْتُ خَلْفَهُ ، فَأَوْمَأَ إِلَيَّ بِيَمِينِهِ ، فَقُمْتُ عَنْ يَمِينهِ ، ثُمَّ جَاءَ ابْنُ مَسْعُودٍ فَقَامَ خَلْفِي وَخَلْفَهُ ، فَأَوْمَأَ الْيْهِ بشِمَالِهِ ، فَقَامَ عَنْ شِمَالِهِ ، فَقُمْنَا ثَلَاثُتُنَا يُصَلِّي كُلُّ رَجُل مِنَّا بنَفْسهِ ، وَيَتْلُو مِنَ الْقُرْآنِ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَتْلُوَ، فَقَامَ بآيَةٍ مِنَ الْقُرْآنِ يُرَدِّدُهَا حَتَّى صَلَّى الْغَدَاةَ ، فَبَعْدَ أَنْ أَصْبَحْنَا أَوْمَأْتُ إِلَى عَبْدِ اللَّهِ بْن مَسْعُودٍ أَنْ سَلْهُ مَا أَرَادَ إِلَى مَا صَنَعَ الْبَارِحَةَ ؟ فَقَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ : بيَدِهِ لَا أَسْأَلُهُ عَنْ شَيْء حَتَّى يُحَدِّثَ إِلَيَّ ، فَقُلْتُ : بأبي أَنْتَ وَأُمِّي ، قُمْتَ بآيَةٍ مِنَ الْقُرْآنِ وَمَعَكَ الْقُرْآنُ ؟ لَوْ فَعَلَ هَذَا بَعْضُنَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ قَالَ : دَعَوْتُ لِأُمَّتِي ، قَالَ : فَمَاذَا أُجبْتَ ، أَوْ مَاذَا رُدَّ عَلَيْكَ ؟ قَالَ : أُجبْتُ بالَّذِي لَوْ اطَّلَعَ عَلَيْهِ كَثِيرٌ مِنْهُمْ طَلْعَةً تَرَكُوا الصَّلَاةَ ، قَالَ : أَفَلَا أُبَشِّرُ النَّاسَ ؟ قَالَ : بَلَى، فَانْطَلَقْتُ مُعْنقًا قَريبًا مِنْ قَذْفَةٍ بحَجَر ، فَقَالَ عُمَرُ يَارَسُولَ اللَّهِ إِنَّكَ إِنْ تَبْعَثْ إِلَى النَّاسِ بِهَذَا نَكَلُوا عَنِ الْعِبَادَةِ ، فَنَادَى أَنْ ارْجَعْ فَرَجَع ، وَتِلْكَ الْآيَةُ " إِنْ تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ " ، حَدَّثَنَا مَرْوَانُ ، حَدَّثَنَا قُدَامَةُ الْبَكْرِيُّ ، فَذَكَرَ نَحْوَهُ ، وَقَالَ : يَنْكُلُوا عَن الْعِبَادَةِ " (٣) قال المانعون : فالحديث يُفيد ويدل دلالة واضحة على أن الامة لو اطلعت على ما رأه النبي لتركت الصلاة لعلمهم

أنهم سينجو من الخلود في النار بدون الصلاة أو أي عمل ويتكلوا على الشهادتان .

• فأجاب القائلون بكفر تارك الصلاة : بأن هذا الحديث ضعيف جداً لا يصح عن رَسُولُ اللَّهِ ﷺ

واليكم سبب الضعف: -

مدار الحديث في كل طرقه على :

١ – قدامة بن عبد الله بن عبدة مجهول الحال إنفرد بتوثيقه ابن حبان ولم يُتابعه أحد من علماء الجرح والتعديل على توثيقه ٢ – جسرة بنت دجاجة العامرية : لم يوثقها الا ابن حبان والعجلى والاثنان متساهلان في التوثيق لابد أن يُتابعا على توثيقهما وجسرة قال عنها الدارقطني : يُعتبر بحديثها ، إلا أن يحدث عنها من يُترك ( وهو يقصد أنما من درجة المقبول )

<sup>(</sup>١) التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد ٢٣ / ١٩ ط/ مؤسسة القرطبه

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ومنبع الفوائد للهيثمي ١/ ٢٦٢ بحديث رقم ٢٨٥، ط/ دار الفكر، بيروت

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢٠٩٨٣

والمقبول هي : الدرجة الخامسة : من ليس له من الحديث إلا القليل ، ولم يثبت فيه ما يترك حديثه من أجله ، وإليه الاشارة بلفظ " مقبول " حيث يُتابع ، وإلا فلين الحديث . اهـــ (١)

ولم يُتابع أحد من الرواة هذان الاثنان على هذا المتن فليس شاهد واحد ولا اعتبار فهو ضعيف والحمد لله رب العالمين وقد ضعفه الشيخ الالبانى رحمه الله وقال عن الحديث " مُنكر " وقال ذِكر ابن حبان إياها فى " الثقات (١٢١/٤) " من تساهله المعروف . (٢)

١٣- إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة : بما جاء عَنْ عَائِشَةَ ﴿ قَالَتُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ ( الدَّوَاوِينُ عِنْدَ اللَّهِ عَنْ وَجَلَّ ثَلَاثَةٌ دِيوَانٌ لَا يَعْبَأُ اللَّهُ بِهِ شَيْئًا وَدِيوَانٌ لَا يَعْبُونُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَأَمَّا الدِّيوَانُ اللَّهُ عَنْ وَجَلَّ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ، وَأَمَّا الدِّيوَانُ الَّذِي لَا يَعْبُأُ اللَّهُ بِهِ اللَّهُ عَنْ وَجَلَّ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ، وَأَمَّا الدِّيوَانُ اللَّهُ عَنْ وَجَلَّ اللَّهُ بِهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ، وَأَمَّا الدِّيوَانُ اللَّهُ عَنْ وَجَلَّ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ، وَأَمَّا الدِّيوَانُ اللَّهُ عَنْ وَجَلَّ يَعْبُولُ اللَّهُ عَنْ وَبَكُو أَوْ صَلَاةٍ تَرَكَهَا فَإِنَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَعْفُولُ ذَلِكَ وَيَتَجَاوَزُ إِنْ شَيْءًا فَظُلْمُ الْعَبَادِ بَعْضِهِمْ بَعْضًا الْقِصَاصُ لَا مَحَالَةَ ) (٣)

١٤ إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بما رواه ابن ابى شيبة فى المصنف قال حَدَّثَنَا حُمَيْدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ، عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنْ عَمْرِو بْنِ شُرَحْبيلَ ، قَالَ : " مَاتَ رَجُلِّ يَرَوْنَ أَنَّ عِنْدَهُ وَرَعًا ، فَأْتِيَ فِي قَبْرِهِ فَقِيلَ : إِنَّا جَالِدُوك مِائَةَ جَلْدَةٍ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ ، قَالَ : فِيمَ تَجْلِدُونِي ؟ فَقَدْ كُنْتُ أَتَوَقَّى وَأَتُورَّعُ ، فَقِيلَ : خَمْسُونَ ، فَلَمْ يَزَالُوا يُنَاقِصُونَهُ حَتَّى صَارَ إِلَى جَلْدَةٍ فَجُلِدَ ، فَالْتَهَبَ الْقَبْرُ عَلَيْهِ نَارًا وَهَلَكَ الرَّجُلُ ثُمَّ أُعِيدَ فَقَالَ : فِيمَ جَلَدْتُمُونِي ؟ قَالُوا : يُنَاقِصُونَهُ حَتَّى صَارَ إِلَى جَلْدَةٍ فَجُلِدَ ، فَالْتَهَبَ الْقَبْرُ عَلَيْهِ نَارًا وَهَلَكَ الرَّجُلُ ثُمَّ أُعِيدَ فَقَالَ : فِيمَ جَلَدَتْمُونِي ؟ قَالُوا : صَلَّيْتَ يَوْمَ تَعْلَمُ وَأَنْتَ عَلَى غَيْرٍ وُضُوءٍ ، وَاسْتَعَاثَكَ الضَّعِيفُ الْمِسْكِينُ فَلَمْ تُغِثْهُ " . (٥)

• فأجاب القائلون بكفر تارك الصلاة : بأن هذا الحديث ضعيف جداً لا يصح عن رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلْمَ عَل

١- ابي اسحاق السبيعي وهو عمرو بن عبد الله بن عبيد مُدلس من المرتبة الثالثة
 وذكره ابن حجر في الثالثة من طبقات المُدلسين : وهي التي لا يُقبل حديث أصحابها إلا إذا صرحوا بالسماع . (٦)

<sup>(</sup>١) تقريب التهذيب ١/ ٨ لابن حجر ، ط/ دار الكتب العلمية بيروت

<sup>(</sup>٢) السلسلة الضعيفة ١٣ / ٧٧ برقم ٦٠٣٧ ط/ مكتبة المعارف للنشر والتوزيع

<sup>(</sup> ٣ ) مسند احمد ٢٦٠٣١

<sup>(</sup>٤) ضعيف الجامع برقم ٣٠٢٢

<sup>(</sup>٥) مصنف ابن ابي شيبة ٣٤٢٢٧

<sup>(</sup>٦) تعريف اهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس ص ٤٣، ط/ مكتبة المنار - الأردن

٧- الحديث مقطوع ينتهي الى رجل من التابعين وهو عمرو بن شرحبيل الهمداني

وجاء الحديث من طريق آخر مرفوع عند ابن سمعون الواعظ ولكنه ضعيف : -

قال حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ ، حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ عَوْنِ الْوَاسِطِيُّ ، حَدَّثَنَا حَفْصُ بْنُ سُلَيْمَانَ ، عَنْ عَاصِمٍ ، عَنْ شَقِيقٍ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى " أَمَرَ بِعَبْدٍ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ يُضْرَبَ فِي سُلَيْمَانَ ، عَنْ شَرِع بَادِهِ أَنْ يُضْرَبَ فِي قَبْرُهُ مِائَةَ جَلْدَةٍ ، فَلَمْ يَزَلْ يَسْأَلُ وَيَسْأَلُ حَتَى صَارَت مَلْدَةً وَاحِدَةً ، فَامْتَلاَ قَبْرُهُ عَلَيْهِ نَارًا ، فَلَمَّا سُرِّي عَنْهُ فَأَفَاقَ ، قَالَ : إِنَّكَ صَلَّاتُ صَلَاةً بِغَيْرِ طُهُورٍ ، وَمَرَرَت بِمَظْلُومٍ فَلَمْ تَنْصُرُهُ . (١)

وسبب الضعف ، الحديث فيه : حفص بن سليمان بن المغيرة مُتهم بالوضع

وجاء من طريق آخر مرفوع في مُشكل الاثار:-

قال حَدَّثَنَا فَهْدُ بْنُ سُلَيْمَانَ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ عَوْنِ الْوَاسِطِيُّ ، قَالَ : حَدَّثَنَا جَعْفَرُ بْنُ سُلَيْمَانَ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ أَنْ يُضْرَبَ فِي قَبْرِهِ مِانَةَ جَلْدَةٍ ، فَلَمْ يَزَلْ عَنْ شَقِيقٍ ، عَنِ النَّبِي مَا النَّبِي عَلَيْ اللَّهِ أَنْ يُعْدِ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ أَنْ يُضْرَبَ فِي قَبْرِهِ مِانَةَ جَلْدَةً ، فَلَمْ يَزَلْ يَسْأَلُ وَيَدُعُو حَتَّى صَارَتْ جَلْدَةً وَاحِدَةً ، فَجُلِدَ جَلْدَةً وَاحِدَةً ، فَامْتَلاَّ قَبْرُهُ عَلَيْهِ نَارًا ، فَلَمْ الْرَّفَعَ عَنْهُ ، قَالَ : عَلامَ جَلَدَتُمُونِي ؟ قَالُوا : إِنَّكَ صَلَّيْتَ صَلاةً بِغَيْرِ طُهُورٍ ، وَمَرَرْتَ عَلَى مَظْلُومٍ ، فَلَمْ تَنْصُرْهُ ". فكان في ذلك ما قد دل على جَلَدَتُمُونِي ؟ قَالُوا : إِنَّكَ صَلَيْتَ صَلاةً بِغَيْرِ طُهُورٍ ، وَمَرَرْتَ عَلَى مَظْلُومٍ ، فَلَمْ تَنْصُرْهُ أَنَا اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ ع

والرد يسير جداً بفضل الله على الامام الطحاوى من ناحية السند والمتن والاستشهاد أي ( الاستنباط ) :-

أما من ناحية السند: فالحديث فيه جعفر بن سليمان وهو ليس من شيوخ عمرو بن عون الواسطى وليس من تلاميذ عاصم بن بهدلة ، وتلميذه عمرو بن عون الواسطى عاصم بن بهدلة ، وتلميذه عمرو بن عون الواسطى ويوجد ستة من الرواة اسمه جعفر بن سليمان واحد منهم صدوق والخمسة الاخرين مجاهيل فياترى أى جعفر بن سليمان فيهم هو ؟!!

فكلهم اسمهم جعفر بن سليمان فمن الذى ياترى يستطيع أن يجزم بواحد منهم وبخاصة أن عمرو بن عون الواسطى ليس من شيوخه من اسمه جعفر بن سليمان ، وأيضاً عاصم بن أبى النجود بن بمدلة لا يُعرف من تلاميذه جعفر بن سليمان فبقى أن نقول أن من روى الحديث أخطأ فى السند بدل من أن يقول حفص بن سليمان قال جعفر بن سليمان هذا وقد صححه الشيخ الالباني فى الصحيحة وقد أخطأ فى هذا الحديث أخطاء فاحشة ما كان لمثله أن يقع فيها

<sup>(</sup>١) الامالي لابن سمعون الواعظ برقم ٢٠٨ ط/دار البشائر الاسلامية بيروت

<sup>(</sup>٢) مُشكل الاثار للطحاوى برقم ٣١٨٥

فقد فعل الشيخ الالبانى أمراً غريباً مُريباً ، وهو ترجمته لرجال سند الحديث كلهم ومُروره على جعفر بن سليمان مُرور الكرام دون ذكر أى شيء عنه ، وهذا أمر يعجز عنه الشيخ الالبانى وغيره ممن صححوا الحديث لآنه لو كان يعلم من هو جعفر لقال ذلك ، ولكن سكت عنه الشيخ الالبانى فأساء فى هذا ، غفر الله له . (١)

### وأما من ناحية المتن :

أولاً : – أتعجب من هذا الفهم السقيم لدلالة الحديث من الامام الطحاوى وممن أقره على ذلك كابن عبد البر والالباني رحمهم الله جميعاً ، فأى عاقل يقرأ الحديث يعلم أن الرجل دعا وسأل ربه في القبر وليس حينما ترك الصلاة !! والرجل لم يُختم له عمله بذلك أى " ترك الصلاة " بل صلى بعد ذلك بدليل أن الملائكة قالت له " صَلَيْتَ صَلاةً بِغَيْرِ طُهُورٍ " وقولهم له " وَمَرَرْتَ عَلَى مَظْلُومٍ ، فَلَمْ تَنْصُرْهُ " وهذا أكبر دليل على أنه مسلم ، إذ لو كان كافراً لما يُحاسبوه على هذا ، لآن الكافر ليس بمكلف بهذا أبتداً ، ولاقتصرت الملائكة على كونه كافراً ، إذ ليس بعد الكفر ذنب . !! فكونه يستدل بقول الله " وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلّا فِي ضَلَالٍ " الرعد ١٤ خطأ فاحش منه لآن الرجل في قبره حينها مُسلم وإليكم توضيح أكثر على إستدلالهم الخاطيء ، لو أن رجل مسلم سب الله ورسوله وسب دين الاسلام ، ثم تاب من هذا في حياته قبل الموت ، وأراد الملائكة أن يُحاسبوه في القبر ويُعاقبوه على هذا الفعل القبيح منه ، ثم سأل الله ودعاه في القبر أن يُخفف عنه فتقبل الله دعائه ، هل معني ذلك أن سب الله ورسوله وسب دين الاسلام ليس بكفر أكبر !!!

ثانياً: - ليس فى الحديث ما يدل على أن الرجل كان تركه للصلاة هو أخر عهده بالحياة ثم مات على ذلك ، بل العكس هو الصحيح ، أنه لم يترك الصلاة أبداً حتى مات ، والدليل على ذلك ألهم حاسبوه على صلاة صلاها بغير طهور ، فمن باب أولى إن كان ترك صلاة واحدة غيرها لكان العقاب عليها أولى وذكرها أولى ، ثم أنه صلى بعدها صلوات كثيرة ونحتم له بالصلاة والاعمال بالخواتيم ، والحمد لله رب العالمين .

ثالثاً : – فى الحديث إعتراف من الامام الطحاوى وممن أيدوه بالاستشهاد بهذا الحديث ، أن الوعيد الذى علقه الله ﷺ ورسوله ﷺ على تارك الصلاة إنما يقع بترك فرض واحد مُتعمد حتى يخرج الوقت ويكون كافر كُفر أكبر .

١٥ - إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بما رواه أبو داود في سننه قال حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ ، حَدَّثَنَا حَمَّادٌ عَنْ دَاوُدَ بْنِ أَبِي هِنْدٍ ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَوْفَى ، عَنْ تَمِيمِ الدَّارِيِّ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ " إِنَّ أَوَّلَ مَا يُحَاسَبُ النَّاسُ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ أَعْمَالِهِمُ الصَّلَاةُ ، قَالَ : يَقُولُ رَبُّنَا جَلَّ وَعَزَّ لِمَلَائِكَتِهِ وَهُو أَعْلَمُ : انْظُرُوا فِي صَلَاةٍ عَبْدِي أَتَمَّهَا أَمْ نَقَصَهَا الْقِيَامَةِ مِنْ أَعْمَالِهِمُ الصَّلَاةُ ، قَالَ : يَقُولُ رَبُّنَا جَلَّ وَعَزَّ لِمَلَائِكَتِهِ وَهُو أَعْلَمُ : انْظُرُوا فِي صَلَاةٍ عَبْدِي أَتَمَّهَا أَمْ نَقَصَهَا ، فَإِنْ كَانَ انْتَقَصَ مِنْهَا شَيْئًا ، قَالَ : انْظُرُوا هَلْ لِعَبْدِي مِنْ تَطَوَّعٍ ، فَإِنْ كَانَ اللهُ تَطَوَّعُ ، فَإِنْ كَانَ اللهُ تَطَوَّعُ ، فَإِنْ كَانَ اللهُ تَطَوَّعُهِ ، ثُمَّ تُؤْخَذُ الْأَعْمَالُ عَلَى ذَلك " . (٢)

<sup>(</sup>١) السلسلة الصحيحة برقم ٢٧٧٤

<sup>(</sup>۲) سنن ابو داود ۸٦٦ وصححه الشيخ الالباني رحمه الله

وفى رواية اخرى صحيحة " فَإِنْ كَانَ أَكْمَلَهَا كُتِبَتْ لَهُ كَامِلَةً ، وَإِلا قَالَ : انْظُرُوا فِي تَطَوُّعِهِ فَأَكْمِلُوا الْفَرِيضَةَ وَقَالَ مَرَّةً : انْظُرُوا هَلْ تَجدُونَ لِعَبْدِي مِنْ تَطَوُّع فَتُكْمِلُوا بِهَا الْفَرِيضَةَ " . (١)

قال المانعون ومنهم الامام الشوكانى: أثناء شرحه لهذا الحديث " والحديث يدل على أن ما لحق الفرائض من النقص كملته النوافل، وأورده المنصف المجد ابن تيمية فى حجج من قال بعدم الكفر، لأن نقصان الفرائض أعم من أن يكون نقصاً فى الذات، وهو ترك بعضها، أو فى الصفة وهو عدم استيفاء أذكارها، أو أركانها وجبرانها بالنوافل، شعر بأنها مقبولة مثاب عليها، والكفر يُنافى ذلك. اهـ (٢)

ويقول الشنقيطى : وجه الاستدلال بالحديث المذكور على عدم كفر تارك الصلاة أن نُقصان الصلوات المكتوبة وإتمامها من النوافل يتناول بعمومه ترك بعضها عمداً ، كما يقتضيه ظاهر عموم اللفظ كما ترى . اهـ (٣)

- فأجاب القائلون بكفر تارك الصلاة : أن الحديث له إحتمالين في تفسير معنى " أَتَمَّهَا أَمْ نَقَصَهَا "
- الاحتمال الاول: أن النُقصان نُقصان الواجب في الصلاة من الطمانينة والخشوع وبعض شروط صحة الصلاة وبعض الاركان والواجبات، فانتقص منها بجهله وعدم سؤاله وعدم تعلمه كيفية الصلاة الصحيحة

وبمذا يكون قد قصر لآنه إن لم يتعلم يقع في الخطا والمحظور " وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب "

كما حدث على أيام النبي فيما رواه البخارى عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ الْمَسْجِدَ فَدَخَلَ رَجُلٌ فَصَلًى فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِ اللَّهِ عَلَيْ النَّبِيِ عَلَيْ النَّبِيِ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ فَاللَّهَ عَلَى النَّبِيِ فَقَالَ : وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ فَعَلَّمْنِي ، فَقَالَ : إِذَا قُمْتَ اللَّهِ فَقَالَ : إِذَا قُمْتَ اللَّهُ وَاللَّهِ عَلَيْهُ فَعَلَّمْنِي ، فَقَالَ : إِذَا قُمْتَ اللَّهُ وَاللَّهِ عَلَيْهُ فَعَلَّمْنِي ، فَقَالَ : إِذَا قُمْتَ اللَّهِ فَقَالَ : إِذَا قُمْتَ اللَّهِ فَكَلَّمْ ، ثُمَّ الْقُوالَ : وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ مَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ فَعَلَّمْنِي ، فَقَالَ : إِذَا قُمْتَ اللَّهُ وَاللَّهِ عَلَيْهُ وَلَكُ فِي صَلَاتِكَ كُلُّهَا " (٤)

فهذا الصحابي كان ينتقص من صلاته ، فهو يصلى ولا يترك الصلاة ، ولكنه ينتقص من الاركان والواجبات كما مر في الحديث ، فالمسلم يجب عليه أن يتعلم الصلاة لقول النبي ﷺ " صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي " (٥)

فمن مات وهو يفعل مثل ما فى حديث المسىء صلاته ، فقد انتقص من صلاته وهو الذى يُشير الحديث اليه فيؤخذ من صلاته النافلة وتُكتب له بدلا من الفريضة .

<sup>(</sup>۱) تعظيم قدر الصلاة برقم ۱۹۰ للمروزي ، ط/ مكتبة الدار السعودية

<sup>(</sup>٢) نيل الأوطار ١٩/٢، ١٩ ط/ دار الجبل بيروت

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان ٣١٩/٤ للعلامة محمد الامين الشنقيطي ، ط/ دار الفكر للطباعة والنشر - بيروت

<sup>(</sup>٤) البخاري ٧٥٧

<sup>(</sup>٥) البخاري ٦٠٠٨

أو أنه يُصلى ولكن يسرق من صلاته " الفريضة " فلا يُتم الركوع والسجود وينقر صلاته نقر الغراب
 مثل ما رواه الترمذى فى سننه عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الْبَدْرِيِّ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : " لَا تُجْزِئُ صَلَاةُ الرَّجُلِ حَتَّى يُقِيمَ ظَهْرَهُ فِي الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ " . (١)

وما جاء عن أَنَسِ لما رأى من يؤخر صلاة العصر فقال لهم : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : " تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِ يَجْلِسُ يَرْقُبُ الشَّمْسَ ، حَتَّى إِذَا كَانَتْ بَيْنَ قَرْنَيِ الشَّيْطَانِ قَامَ ، فَنَقَرَهَا أَرْبَعًا ، لَا يَذْكُرُ اللَّهَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا " . (٢) قال النووى قوله : ﴿ فَنَقَرَهَا أَرْبَعًا لَا يَذْكُر اللَّه فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا ﴾ تَصْرِيح بِذَمِّ مَنْ صَلَّى مُسْرِعًا بِحَيْثُ لَا يُكْمِل الْخُشُوعِ وَالطُّمَأْنِينَة وَالْأَذْكَارِ ، وَالْمُرَاد بِالنَّقْرِ : سُرْعَة الْحَرَكَات كَنَقْرِ الطَّائِرِ . اهـ (٣)

وما رواه الخطيب البغدادى فى التاريخ قال أخبرنا أَبُو الْقَاسِمِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ السَّرَّاجُ بِنَيْسَابُورَ، قَالَ : حَدَّثَنَا عُثْمَانُ بْنُ سَعِيدٍ الدَّارِمِيُّ ، قَالَ : حَدَّثَنَا الْحَكَمُ بْنُ مُوسَى الْبَغْدَادِيُّ ، قَالَ : حَدَّثَنَا الْأَوْزِاعِيُّ ، عَنْ يَحْيَى بْنِ أَبِي كَثِيرٍ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُوسَى الْبَغْدَادِيُّ ، قَالَ : حَدَّثَنَا الْأَوْلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا الأَوْلِيدُ بْنِ أَسُواً اللَّهِ بْنِ أَبِي كَثِيرٍ ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي قَتَادَةَ عَنْ أَبِيهِ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ : إِنَّ أَسُواً النَّاسِ سَرِقَةً الَّذِي يَسْرِقُ مِنْ صَلاتِهِ ، قَالَ : وَكَيْفَ يَسْرِقُهَا يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ : " لا يُتِمُّ رُكُوعَهَا ، وَلا سُجُودَهَا " . (٤)

فالنوافل لا تُغنى عن الفريضة التى تُركت ، بل تجبر نقص الفريضة التى أُديت ، والجبر إما لشرط صحة أو ركن أو واجب والذى يؤيد هذا اللغة العربية التى جاء بها القران وجاءت بها السنة فى قوله ﷺ إِنْ كَانَ انْتَقَصَ مِنْهَا شَيْئًا " ويؤكد أنه أتى بالصلاة ولكنه فرط فى بعض حقوق الصلاة من شروط وأركان وواجبات كالمسىء صلاته على عهد النبى ﷺ ، ولو كان ترك صلاة عمداً لقال الله " انْظُرُوا فِي صَلَاةِ عَبْدِي أَتَى بِهَا أَمْ تركها ، فَإِنْ كَانَتْ تَامَّةً كُتِبَتْ لَهُ تَامَّةً وَإِنْ كَانَ ترك مِنْهَا شَيْئًا ، انْظُرُوا هَلْ لِعَبْدِي مِنْ تَطَوُّعٍ ، فَإِنْ كَانَ لَهُ تَطَوُّعٌ ، قَالَ : أَتِمُّوا لِعَبْدِي ما ترك من فَريضَتَهُ مِنْ تَطَوُّعٍ ، فَإِنْ كَانَ لَهُ تَطَوُّعٌ ، قَالَ : أَتِمُّوا لِعَبْدِي ما ترك من فَريضَتَهُ مِنْ تَطَوُّعٍ ، فَإِنْ كَانَ لَهُ تَطَوُّعٌ ، قَالَ : أَتِمُّوا لِعَبْدِي ما ترك من فَريضَتَهُ مِنْ تَطَوُّعِ ، ثُمَّ تُؤْخَذُ الْأَعْمَالُ عَلَى ذَلك " .

فالتمام والكمال والنقصان يفيد وجود العمل ، فقد أتى بالصلاة ولكن ليس كما ينبغى ، أى ليس كما يُريد الله ففرق بين الترك وهو عدم الفعل ، وبين الانتقاص وهو الفعل ولكن ليس كما هو مأمور به " أى يُقصر فيه "

لآن لفظ الكمال والتمام يُفيد وجود العمل لكن بإنتقاص من كماله وتمامه الواجب والمستحب .

قال ابن منظور " نَقَصَ الشيءُ يَنْقُصُ نَقْصاً ونُقْصاناً ونَقِيصةً ونَقَصَه هو يتعدى ولا يتعدى وأَنْقَصَه لغة وانْتَقَصَه وتَنَقَّصَه أَخذ منه قليلاً قليلاً " . اهــــ (٥)

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ٥٥٥ وصححه الالباني

<sup>(</sup>۲) مسلم ۲۲۵

<sup>(</sup>٣) شرح مسلم للنووي ١٤ / ١٣٣ ط / دار الكتاب العربي ، بيروت

<sup>(</sup>٤) تاريخ بغداد ٢٧٣٩ للخطيب البغدادي ، ط / دار الغرب الاسلامي بيروت بسند صحيح

<sup>(</sup>٥) لسان العرب ٧/ ١٠٠، لابن منظور الافريقي ، ط/ دار صادر - بيروت

وفى معجم لغة الفقهاء : الكمال : بالفتح مصدر كمل بتثليث الميم كمال الشئ : الاتيان بأركانه التي لا يصح إلا بما وبآدابه .

كمال الصلاة : الاتيان بأركانها من ركوع وسجود وغير ذلك وبآدابها كالخشوع وأخذ الزينة لها وغير ذلك بينما التمام يكون بالاتيان بالاركان فقط . اهـــ (١)

وعلى فرض أنه ترك صلوات مُتعمداً فهذا لا يُنافى كفر تارك الصلاة ، أو يُنافى تحديد كفر تارك الصلاة بفرض واحد لآن الحديث ليس فيه أنه مات على ترك الصلاة " أى أن أخر عهده ترك الصلاة " فليس فى الحديث هذا ، فليُنتبه لهذا وغاية ما فى الحديث أن الله يَمُن عليه بتبديل سيئاته بحسناته حتى لا يُعذب فى النار ، وهذه إحدى روايات الحديث يتبين لنا فيها هذا المعنى الذى نُشير إليه :-

حَدَّثَنَا وَهْبُ بْنُ بَقِيَّةَ ، ثنا خَالِدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ ، عَنْ دَاوُدَ بْنِ أَبِي هِنْدٍ ، عَنْ زُرَارَةَ بْنِ أَوْفَى ، عَنْ تَمِيمِ الدَّارِيِّ قَالَ : " أَوَّلُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صَلاَتُهُ الْمَكْتُوبَةُ ، فَذَكَرَ الْحَدِيثَ ، وَقَالَ فِيهِ : فَإِنْ لَمْ تَكْمُلِ الْفَرِيضَةُ ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ تَطَوُّعٌ ، أُخِذَ بِطَرَفَيْهِ فَقُذِفَ بِهِ فِي النَّارِ " (٢)

فالحديث يُبين أن من لم تكفى صلاة تطوعه لإكمال الفريضة سيُقذف به فى النار ، فالله أرحم الراحمين الله أراد رحمة عباده الموحدين بفضله الواسع والتجاوز عن تفريطهم فى حقه الله الستكمال ما نقُص من صلاة الفريضة من صلاة التطوع وعلى كل حال فالحديث يُحتمل منه هذا ويُحتمل منه هذا ، فهو مُتشابه فى معنى الإنتقاص من الفريضة ، ويحتاج أن يُرد الى ما يُحكمه من الاحاديث الاخرى والقاعدة أن

" الدليل اذا تَطَرق إليه الاحتمال سَقَط به الاستدلال "

وذلك كما هو مُقرر ومَعلوم فى أصول الفقه ، ولست وحدى أزعم هذا بل من شرح الحديث من العلماء القائلين بعدم كُفر تارك الصلاة قالوا ذلك :-

قَالَ الْعِرَاقِيُّ : يُحْتَمَلُ أَنْ يُرَادَ بِهِ مَا إِنْتَقَصَهُ مِنْ السُّنَنِ وَالْهَيْثَاتِ الْمَشْرُوعَةِ فِيهَا مِنْ الْخُشُوعِ وَالْأَذْكَارِ وَالْأَدْعِيَةِ وَأَنَّهُ يَحْصُلُ لَهُ ثَوَابُ ذَلِكَ فِي الْفَرِيضَةِ وَإِنْ لَمْ يَفْعَلْهُ فِيهَا وَإِنَّمَا فَعَلَهُ فِي التَّطَوُّعِ ، وَيُحْتَمَلُ أَنْ يُرَادَ بِهِ مَا إِنْتَقَصَ أَيْضًا مِنْ فُرُوضِهَا وَشُرُوطِهَا ، وَيُحْتَمَلُ أَنْ يُرَادَ مَا تَرَكَ مِنْ الْفَرَائِضِ رَأْسًا فَلَمْ يُصَلِّهِ فَيُعَوِّضُ عَنْهُ مِنْ التَّطُوُّعِ ، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يَقْبَلُ مِنْ التَّطُوُّعَاتِ الصَّحِيحَةِ عِوَضًا عَنْ الصَّلُواتِ الْمَفْرُوضَةِ إِنْتَهَى .

وَقَالَ اِبْنُ الْعَرَبِيِّ : يُحْتَمَلُ أَنْ يَكُونَ يُكَمِّلُ لَهُ مَا نَقَصَ مِنْ فَرْضِ الصَّلَاةِ وَإِعْدَادِهَا بِفَضْلِ التَّطُوُّعِ ، ويُحْتَمَلُ مَا نَقَصَهُ مِنْ الْخُشُوعِ وَالْأُوَّلُ عِنْدِي أَظْهَرُ لِقَوْلِهِ ثُمَّ الزَّكَاةُ كَذَلِكَ وَسَائِرُ الْأَعْمَالِ، وَلَيْسَ فِي الزَّكَاةِ إِلَّا فَرْضُ أَوْ فَضْلٌ فَكَمَا يَكْمُلُ فَرْضُ الزَّكَاةِ بِفَصْلِهَا كَذَلِكَ الصَّلَاةُ وَفَصْلُ اللَّهِ أَوْسَعُ وَوَعْدُهُ أَنْفَذُ وَعَزْمُهُ أَعَمُّ اِنْتَهَى . اهـ (٣)

<sup>(</sup>١) معجم لغة الفقهاء ١ / ٣٨٤ ، لمحمد قلعجي ، ط / دار النفائس ، بيروت

<sup>(</sup>٢) تعظيم قدر الصلاة برقم ١٩١، محمد بن نصر المروزي، ط/ مكتبة الدار بالسعودية

<sup>(</sup>٣) تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي ٢ / ٣٨٤ للمباركفوري ، ط / دار الكتب العلمية - بيروت

وأما من ترك صلاة مكتوبة عامدا أو نسيها ثم ذكرها فلم يؤديها فهذا لا يكون له فريضة من تطوع أبدا ، لأن ترك الصلاة عمداً حتى يخرج وقتها لا يُكفرها الإتيان بها ، وإن صلاها بعد ذلك الف مرة لا تصح لعدم مشروعية قضاء الفوائت المتعمد تركها من الصلوات ، وليس له الا التوبة .

والحاصل من الحديث : – أن الحديث لم يُبين أن الرجل أخر حاله أنه مات على ترك الصلاة وكانت خاتمته أنه ترك الصلاة ، ليس فى الحديث هذا ، وكما قلنا قبلُ ، على فرض أنه ترك صلوات وترك الصلاة كفر ، فلقائل أن يسئل : كيف يغفر الله الكفر ؟ !! فكون الله ﷺ يغفر له هذا ، يدل على أن ترك الصلاة ليس بكفر .

١٦ - إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بما رواه عبد الرزاق فى مصنفه قال عَنْ قَيْسِ بْنِ الرَّبيعِ ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ صَمِيعٍ عَنْ مَالِكِ بْنِ عُمَيْرٍ ، عَنْ وَالانَ أَبِي عُرْوَةَ الْمُرَادِيِّ ، قَالَ : رَجَعْتُ إِلَى أَهْلِي " فَوَجَدْتُ شَاةً لَنَا مَذْبُوحَةً ، فَقُلْتُ لأَهْلِي : مَا شَأْنُهَا ؟ فَقَالُوا : خَشِينَا أَنْ تَمُوتَ ، قَالَ : وَفِي الدَّارِ غُلامٌ لَنَا سَبِيٌّ لَمْ يُصَلِّ فَذَبَحَهَا ، فَأَتَيْتُ ابْنَ مَسْعُودٍ فَسَأَلْتُهُ ؟ فَقَالَ : كُلُوهُ " (١)

قال المانعون : فلو كان تارك الصلاة كافراً كفر أكبر ، لما صح أن يُجيز لهم ابن مسعود أكل ذبيحة الكافر المُرتد

فاجاب المُكفرون : الحديث ضعيف لايصح لعلتان :-

١ – مالك بن عمير : مجهول الحال لم يوثقه أحد من أهل العلم

٢ – وَالانَ أَبِي عُرْوَةَ الْمُرادى : مجهول الحال (٢)

وللحديث رواية اخرى أخرجها ابن خزيمة في كتاب التوحيد قال :

حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ سَعِيدِ بْنِ مَسْرُوق الْكِنْدِيُّ ، قَالَ : ثَنَا عَبْدُ الرَّحِيمِ يَعْنِي ابْنَ سُلَيْمَانَ ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ سُمَيْعِ الْحَنَفِيِّ ، عَنْ وَالانَ الْعَدَوِيِّ ، قَالَ : " رَجَعْتُ إِلَى دَارِي فَإِذَا شَاةٌ مِنْ غَنَمِي لَبُونٌ ، قَدْ ذُبِحَتْ ، وَإِذَا النِّسْوَةُ مُطْبِقَاتٌ بِهَا ، فَقُلْتُ : مَا شَأْنُهَا ؟ فَقَالُوا : عُرِضَ لَهَا ، فَقُلْتُ : مَنْ ذَبَحَهَا ؟ قَالُوا : غُلامُكَ هَذَا ، فَقُلْتُ : وَاللَّهِ مَا يُحْسِنُ يَدْعُو ، وكَانَ سَبْيًا ، فَقَالُوا : إِنَّا قَدْ عَلِمْنَاهُ ، وَقَدْ سُمِّيَ ، فَمَا نَزَلْتُ عَنْ بَعْلَتِي ، حَتَّى وَاللَّهِ مَا يُحْسِنُ يَحْسِنُ يَدْعُو ، وكَانَ سَبْيًا ، فَقَالُوا : إِنَّا قَدْ عَلِمْنَاهُ ، وقَدْ سُمِّيَ ، فَمَا نَزَلْتُ عَنْ بَعْلَتِي ، حَتَّى أَلُوا : إِنَّا قَدْ عَلِمْنَاهُ ، وقَدْ سُمِّيَ ، فَمَا نَزَلْتُ عَنْ بَعْلَتِي ، حَتَّى أَتَيْتُ عَبْدَ اللَّهِ ، فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لَهُ ، فَقَالَ : كُلْهَا " . (٣)

والمتن هنا مُخالف في السند والمتن للحديث الاخر ، ففي السند عند عبد الرزاق فيه والان أبي عروة المرادى

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق ۸۳۳۷

<sup>(</sup>٢) راجع (لسان الميزان لابن حجر ٧٥٨ ، ط/ مؤسسة الأعلمي للمطبوعات - بيروت ) (ديوان الضعفاء والمتروكين للذهبي ٢٥٦٦ )

<sup>(</sup>٣) التوحيد واثبات صفات الرب برقم ٤٤٩ لابن حزيمة ط/مكتبة الرشد الرياض

وهو أى والان المرادى مجهول وعند ابن خزيمة والان العدوى وهو ثقة

وأما من ناحية المتن فالحديث ليس حجة في عدم كفر تارك الصلاة لما يلي :-

١- الحديث عند عبد الرزاق يقول " وَفِي الدَّارِ غُلامٌ لَنَا سَبِيٌّ لَمْ يُصَلِّ " فلم يقل " لا يُصلى " ولكن قال " لَمْ يُصلِّ " والجواب : لانه غلام والغلام ليس بمكلف ولو أمعن أحدهم النظر ، لآدرك لماذا قيل فى الحديث " لَمْ يُصلِّ " والجواب : لانه غلام والغلام ليس بمكلف قال أبو البقاء الكفومي : ( الغلام يقع هذا الاسم على الصبي من حين يولد على اختلاف حالاته إلى أن يبلغ فى البزازية هو من لا يتجاوز عشر سنين ) . اهـ (١)

قال ابن منظور : ﴿ وَالْمُرَاهِقِ الْغَلَامِ الَّذِي قَدْ قَارِبِ الْحُلُمِ وَجَارِيةَ مَرَاهِقَةَ وَيَقَالَ جَارِيةَ رَاهِقَةَ وَغَلَامُ رَاهِقَ وَذَلَكَ ابنَ العشر إلى إحدى عشرة ﴾ . اهـــ (٢)

ثم الحديث الثانى عند ابن خزيمة يُبين ويفصل معنى كلمة " لَمْ يُصَلِّ " بقوله " مَا يُحْسِنُ يُصَلِّي " أى أنه لا يعلم كيف يُصلى وهذا حد علم الرجل صاحب الدار وهو " وَالانَ " ، ولكن النسوة أخبروه بألهم علموه إحسان الصلاة وإحسان الدعاء وإحسان الذبح ، فإن قائل : الحديث يُشير إلى ألهم علموه التزكية فقط " يعنى الذبح " فنقول وبالله التوفيق : الحاصل ما يلى :-

١ – الحديث ضعيف بالروايتان لما بيناه قبل ذلك .

٢ - أن الحديثان لم يأت فيهما أنه لا يصلى ، بل إنه لا يُحسن كيف يُصلى .

٣- أنه غلام وليس بمكلف ومرفوع عنه القلم إلى أن يبلغ .

١٧ - قال المانعون من تكفير تارك الصلاة: إن اضطرابكم فى أمر عظيم، وهو "عدد الصلوات التى يقع بها التكفير " ليعد دليلاً على عدم إنضباط المسألة عندكم، إذ ان مُكفرى تارك الصلاة غير مُتفقين على من هو تارك الصلاة، فإن قلنا لكم ماهو الحد فى هذا الترك الذى يكون به التارك كافرًا ؟ فسوف يكون الجواب مُضطرباً على عدة أوجه وهذا الأمر يدل على اضطرابكم فى الحكم على تاركها.

• فرد المكفرون : لا إضطراب في القول فالاختلاف في الحد الذي يكفر به تارك الصلاة خلاف مذموم ، فالحد هو ترك صلاة واحدة حتى يخرج وقتها مُتعمد من غير عُذر لآن النبي الله لله عدد عدد ، فيبقى الترك على الاطلاق

أما من قال صلاتان لآن المسلم يجوز له أن يجمع ، نقول له يجوز جمع تقديم أو جمع تأخير بعذر شرعى بالنسبة للمقيم أما جمع تقديم أو جمع تاخير في حق المقيم بغير عذر شرعى ، فلا دليل على ذلك

<sup>(</sup>١) الكليات ١٠٦٩ معجم في المصطلحات والفروق اللغوية لأبو البقاء الكفومي ، ط / مؤسسة الرسالة - بيروت

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ١٠/ ١٢٩ لابن منظور الافريقي ط/ دار صادر بيروت

( أقصد أن يكون له حق تاخير الظهر الى بعد دخول وقت العصر الى ما قبل المغرب ، وكذلك المغرب الى ما بعد دخول وقت العسر وقت العشاء ) ولا خلاف بين كل مذاهب الفقه فى الاسلام على ذلك ، وباتفاق أنه لا يجوز الجمع فى الحضر الا بعذر شرعى .

واعتبار الترك ثلاثا ليس عليه دليل من نص ولا إجماع صحابة ولا قول صاحب وليس أولى من ترك أربعة او ترك اثنتين ولا دليل صحيح لمن يقول بان وقت الصلاة الاولى كالظهر مثلاً ينتهى بوقت الصلاة الثانية العصر أى الى غروب الشمس

فدليلهم فعل النبي على في عرفة والمزدلفة في الحج ، ولاحُجة لهم في ذلك ، فهذه خصوصية بدليل أن أهل مكة يُقصرون الصلاة مع الحجاج من غير أهل مكة ، فلا يُقاس المُقيم في الحضر على المُسافر أو على موسم الحج ، فهذا قياس فاسد فإلحاق التارك هاهنا بأهل الأعذار والمسافر وأهل الخصوصية لا يصح كما لم يصح إلحاقه بهم في أصل الترك في في أصل الترك

وسبحان الله رمتنى بدائها وانسلت يتهموننا بالاضطراب فى هذه المسئلة وهى حد تارك الصلاة ، مع أنهم يُصرحون بها فى مواضع استشهادهم بما يمنع من كفر تارك الصلاة ، وسأذكر ما قالوه من باب " الحق ما شهد به المُخالف " فقد استشهد الامام أبو جعفر الطحاوى فى مُشكل الاثار

قال حَدَّثَنَا فَهْدُ بْنُ سُلَيْمَانَ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ عَوْنِ الْوَاسِطِيُّ ، قَالَ : حَدَّثَنَا جَعْفَرُ بْنُ سُلَيْمَانَ ، عَنْ عَاصِمٍ ، عَنْ شَقِيقٍ ، عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ ، قَالَ : " أُمِرَ بِعَبْدٍ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ أَنْ يُضْرَبَ فِي قَبْرِهِ مِائَةَ جَلْدَةٍ ، فَلَمْ يَزَلْ عَنْ شَقِيقٍ ، عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ أَلَهُ ، قَالَ : " أُمِرَ بِعَبْدٍ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ أَنْ يُضُرَّبَ فِي قَبْرِهِ مِائَةَ جَلْدَةٍ ، فَلَمْ يَزَلْ يَسْأَلُ وَيَدْعُو حَتَّى صَارَتْ جَلْدَةً وَاحِدَةً ، فَامْتَلاَ قَبْرُهُ عَلَيْهِ نَارًا ، فَلَمَّ ارْتَفَعَ عَنْهُ ، قَالَ : عَلامَ جَلَدَتُمُونِي ؟ قَالُوا : إِنَّكَ صَلَيْتَ صَلاةً بِغَيْرِ طُهُورٍ ، وَمَرَرْتَ عَلَى مَظْلُومٍ ، فَلَمْ تَنْصُرْهُ ". فكان في ذلك ما قد دل على جَلَدَتُمُونِي ؟ قَالُوا : إِنَّكَ صَلَيْتَ صَلاةً بِغَيْرِ طُهُورٍ ، وَمَرَرْتَ عَلَى مَظْلُومٍ ، فَلَمْ تَنْصُرْهُ ". فكان في ذلك ما قد دل على أن تارك تلك الصلاة لم يكن صلاها حتى خرج وقتها ، وفي إجابة الله عز وجل دعاءه ، ما قد دل أنه لم يكن بذلك كافرا لأنه لو كان كافرا كان دعاؤه داخلا في قول الله ﷺ " وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ " الرعد ١٤ والله نسأله التوفيق . اهـ (١)

والشاهد أن فى الحديث إعتراف من الامام الطحاوى وممن أيدوه بالاستشهاد بهذا الحديث ، أن الوعيد الذى علقه الله على ورسوله على على على على الله على على على الله على على تارك الصلاة إنما يلحق ويقع بترك فرض واحد مُتعمد حتى يخرج الوقت

• قال أبو عمر ابن عبد البر المالكي القرطبي " وهو ممن يقول بعدم كفر تارك الصلاة " ( والحق ما شهد به المُخالف ) : واحتج أيضاً ( يعني الطحاوى ) بقوله رضي الله والذي يترك صلاة العصر فكأنما وتر أهله وماله " قال فلو كان كافرا لكان القصد إلى ذكر ما ذهب من أيمانه لا إلى ذهاب أهله وماله ، ومعلوم أن ما زاد على صلاة واحدة من الصلوات في حكم الصلاة الواحدة ألا ترى أن تاركها عامداً حتى يخرج وقتها يُستتاب على الوجوه التي ذكرنا عن العلماء على مذاهبهم في ذلك ) . اهـ (٢)

فالامام الطحاوى وابن عبد البر هنا ، اعتبروا الضابط في تحديد لحوق الوعيد بالكفر هو ترك صلاة واحدة فقط .

<sup>(</sup>١) مُشكل الآثار برقم ٣١٨٥ ، وأيده ابن عبد البر في التمهيد ٢٣ / ٣٠٠ وأيدهما الالباني في السلسلة الصحيحة ٦ / ٢٧٣ حديث ٢٧٧٤

<sup>(</sup>  $\Upsilon$  ) التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد  $\Upsilon \Upsilon$  ،  $\Upsilon \Upsilon$  ،  $\Upsilon$  ،  $\Upsilon$ 

قال الامام الشوكاني (وهو من المانعين لكفره): " وَهُو َيَدُلُّ عَلَى أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ يَكْفُرُ ، لِأَنَّ التَّرْكَ الَّذِي جَعَلَ الْكُفْرَ مُعَلَّقًا بِهِ مُطْلَقٌ عَنْ التَّقْيِيدِ ، وَهُو َيَصْدُقُ بِمَرَّةٍ لِوُجُودِ مَاهِيَّةِ التَّرْكِ فِي ضِمْنِهَا . اهـ (١)

• واليكم أقوى وأوضح دليل يُبيين مقصود الشرع فى حد الترك وهو قوله ﷺ " مَنْ تَرَكَ صَلَاةَ الْعَصْرِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ " (٢)

وحبوط الاعمال كلها لا يكون الا بالكفر والشرك الاكبر الناقل عن الملة ، قال الله ﷺ " وَمَنْ يَكُفُو ْ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ " المائدة ٥ ، وحبوط العمل هنا يشمل كل عمله والنص لم يُقيد أو يُحدد عمل يوم أو شهر أو سنة ، وبقية الصلوات حكمها حكم صلاة العصر فالنبي ﷺ ضرب مثال بصلاة العصر ، ولكن الحكم يشمل الخمس صلوات ، ومثل هذا معلوم من سنته كما قَالَ ﷺ " مَنْ صَلَّى الْبَرْدَيْنِ دَخَلَ الْجَنَّةَ " (٣)

فهل هنا الحكم يشمل الفجر والعصر فقط ؟ !! أم النبي يُبين عظم فضل هاتين الصلاتين .

فكذلك الحكم في هذا الحديث يُبين فضل صلاة العصر ، والحكم ينسحب على باقى الصلوات .

والدليل على أن الحكم ينسحب على أى صلاة من الصلوات الخمس ما جاء فى رواية اخرى لابن بطة بسنده الى أَبِي مَلِيحٍ ، قَالَ : كُنَّا مَعَ بُرَيْدَةَ فِي غَزَاةٍ فِي يَوْمٍ ذِي غَيْمٍ ، فَقَالَ : بَكِّرُوا بِالصَّلاةِ ، فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : " مَنْ <u>تَرَكَ</u> الصَّلاةَ حَبِطَ عَمَلُهُ " (٤)

فبين هنا أن الحكم عام في كل الصلوات.

• وإليكم دليل يُبيين مقصود الشرع أن الترك ليس بالكلية وأنه من مرة واحدة يلحق الوعيد بأهله وهو عند مسلم عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ عَنِ النَّبِيِ عَلَيْ أَنَّهُ قَالَ : " إِنَّهُ يُسْتَعْمَلُ عَلَيْكُمْ أُمَرَاءُ فَتَعْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ، فَمَنْ كَرِهَ فَقَدْ بَرِئَ وَمَنْ أَنْكَرَ فَقَدْ سَلِمَ وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ ، قَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَلَا نُقَاتِلُهُمْ ، قَالَ : لَا مَا صَلَّوْا ، أَيْ مَنْ كَرِهَ بِقَلْبِهِ وَأَنْكَرَ بِقَلْبِهِ " (٥) وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ ، قَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَلَا نُقَاتِلُهُمْ ، قَالَ : لَا مَا صَلَّوْا ، أَيْ مَنْ كَرِهَ بِقَلْبِهِ وَأَنْكَرَ بِقَلْبِهِ " (٥) فبين النبي أن الامراء لا يَخرج عليهم أحد ما صلو ، وتكون بداية قتالهم عندما يتركوا الصلاة ، والشاهد أن صلاهم التي مضت لم تشفع لهم والنبي علق قتالهم عند بداية تركهم الصلاة ( أى أول ما يتركوا الصلاة من غير عذر تعمداً حتى يخرج وقتها )

و" ما " فى قوله " ما صلوا " مصدرية ظرفية ، أى لا تُقاتلوهم مدة كولهم يصلون ، ويُفهم منه ألهم إن لم يصلوا قوتلوا ثم قال : وأشار فى حديث أم سلمة : إلى ألهم إن تركوا الصلاة قوتلوا ، فدل ذلك على أن تركها من الكفر

<sup>(</sup>١) نيل الأوطار ٢/ ٣٧٢ للشوكاني ، ط/ دار الجبل ، بيروت

<sup>(</sup>۲) البخاري ۲۳٥

<sup>(</sup> ٣ ) البخاري ٤٣٥

<sup>(</sup>٤) الابانة الكبرى لابن بطة ٨٧٥ ، ط/ دار الراية للنشر بالرياض السعودية بسند صحيح

<sup>(</sup>٥) مسلم ١٨٥٥

البواح وهذا من أقوى أدلة أهل القول الأول " أى من يُكفر تارك الصلاة " ، وفيه الدلالة الواضحة على قتالهم إذا لم يُقيموا الصلاة كما ترى . اهـ (١)

• وإليكم دليل أخر يُبيين مقصود الشرع وهو حديث " بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " (٢) وقوله على " الْعَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ " . (٣)

وهذا يقتضي أن الصلاة حدٌّ تُدخله إلى الإيمان إن فعلها ، وتُخرجه عن الايمان إن تركها .

وكل حد له أول وله آخر ، أى بداية ونهاية ، أو بمعنى أوضح ، إن تَرَكَ الصلاة خرج لانها حد ، وبداية الحد فعل ، ونحاية الحد فعل ، وسأضرب مثال يتضح به المعنى بأية فى سورة التوبة ، قال الله ﷺ ﴿ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِى الدِّين ﴾ التوبة ١١ .

فهو عندما أقام الصلاة (بفرض واحد فقط) دخل فى الاسلام وتجاوز حد الكفر الى حد الايمان ، وأصبح أخ لنا فى الدين ، له ما للمسلمين من حقوق (وهذا بفرض واحد فقط) أليس كذلك ؟!! وأيضاً إذا ترك الصلاة تجاوز حد الاسلام الى حد الكفر والشرك (وهذا بفرض واحد فقط)

فمن فرق بين الاثنين ، فليسئل الله أن يَمن عليه بقلب سليم مُنصف خالى من الاهواء!!

وعن نفس الحديث قال النووى فى شرح الحديث : ﴿ وَمَعْنَى بَيْنه وَبَيْنِ الشِّرْكَ تَرْكَ الصَّلَاةِ أَنَّ الَّذِي يَمْنَع مِنْ كُفْره كَوْنه لَمْ يَتْرُكَ الصَّلَاة فَإِذَا تَرَكَهَا لَمْ يَبْقَ بَيْنه وَبَيْنِ الشِّرْكَ حَائِل ، بَلْ دَخَلَ فِيهِ ﴾ . اهـ ﴿٤)

قال الامام الشوكانى فى شرح هذا الحديث : " وَهُوَ يَدُلُّ عَلَى أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ يَكْفُرُ ، لِأَنَّ التَّرْكَ الَّذِي جَعَلَ الْكُفْرَ مُعَلَّقًا بِهِ مُطْلَقٌ عَنْ التَّقْييدِ ، وَهُوَ يَصْدُقُ بِمَرَّةٍ لِوُجُودِ مَاهِيَّةِ التَّرْكِ فِي ضِمْنِهَا . اهـ (٥)

وسئل الشيخ احمد بن عمر الحازمي في نماية الدرس:

س : أعرف رجلاً قد ترك صلاة أو الصلاة لعلها ، لكن هو يصلى يوم الجمعة أو صلاة العيدين هل أقول له بأنه كافر أم لا ؟

ج: من ترك فرضًا واحدًا حتى خرج وقته نقول: هذا كافرٌ مرتدٌ عن الإسلام، فرض واحد، الذي يصلي من الجمعة إلى الجمعة كافرٌ مرتدٌ عن الإسلام لأن النبي ﷺ قال: « العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر » بين أن تارك الصلاة كافر، ثم هل ورد تقييد بكونه إذا ترك صلاةً أو صلاتين أو يصلى ويخلى كما يقول شيخ الإسلام

<sup>(</sup>١) أضواء البيان ٣/٠٥٪ للعلامة محمد الامين الشنقيطي ، ط/ دار الفكر للطباعة والنشر – بيروت

<sup>(</sup>۲) مسلم ۱۵،۵۸

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد ٢٢٤٢٧ وصححه الالباني

<sup>(</sup>٤) شرح مسلم للنووي ١١ / ٧١ ، ط/ دار الكتاب العربي ، بيروت

<sup>(</sup> ٥ ) نيل الأوطار ٢/ ٣٧٢ للشوكاني ، ط / دار الجبل ، بيروت

ابن تيمية رحمه الله تعالى وغيره ، نقول: لم يرد ، فإذا لم يرد رجعنا إلى المعنى اللغوى حينئن « فمن تركها فقد كفر » علقه على شرط ، إذا قال الرجل لزوجته: إذا خرجت فأنت طالق ، إذا خرجت من البيت فأنت طالق ، متى يقع جواب الشرط ؟ هل لا بد من تحقق فعل الشرط أن يتكرر الخروج حتى تَطْلُق !! ، أو بمجرد خروج واحد طُلقت ؟ الثاني ، لا شك أنه الثاني هذا مقتضاه في اللغة ، قوله رهم الله تعالى ، وهو اختيار ابن باز رحمه الله تعالى من ترك فوضًا واحد وقد ذكر إجماع الصحابة على ذلك ابن حزم رحمه الله تعالى ، وهو اختيار ابن باز رحمه الله تعالى من ترك فرضًا واحدًا يعتبر كافرًا مرتد عن الإسلام . اهـ (١)

• وإليكم دليل أخر يُبيين مقصود الشرع وهو قول الله ورسوله ( الصلاة ) ولم يقل الله ورسوله ( الصلوات ) أى أن الله قال ( فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ ) ، ولو كان ما أراده الله الترك بالكلية لقال الله ( فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصلوات ) كما قال ﷺ " حَافِظُوا عَلَى الصَّلوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ " البقرة ٢٣٨ فهنا قال الله ﷺ عن فرض واحد ( الصلاة الوسطى ) الصَّلَاةِ وقال الله ﷺ عن الخمس صلوات " حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ "

والنبى مُراده من " بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " ترك صلاة واحدة ، ولو كان مُراده الترك بالكلية أو غيرها لقال ﷺ " بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَواتِ " كما قال ﷺ : - « الصَّلَوَاتُ الْحَمْسُ وَالْجُمُعَةُ إِلَى الْجُمُعَةِ كَفَّارَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَّ » (٢) « مَثَلُ الصَّلَوَاتِ الْحَمْسِ كَمَثَلِ نَهَرٍ جَارٍ غَمْرٍ عَلَى بَابِ أَحَدِكُمْ يَغْتَسِلُ مِنْهُ كُلَّ يَوْمٍ خَمْسَ مَرَّاتٍ » (٣)

فإن قال قائل قد يأتى المُفرد للجمع كقول الله ﷺ " وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ " البقرة ٣٣ فهل ما أراده الله هنا صلاة واحدة فقط ؟!! ، أم أراد الصلوات الخمس ؟

فنقول وبالله التوفيق: نعم، قد يأتي المُفرد للجمع، والجمع للمُفرد، فمن لغة العرب، إستعمال الواحد في الجمع كقوله ﷺ ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴾ العصر ٢.

ومن لغة العرب ، استعمال الجمع فى الواحد كقوله ﷺ ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ آل عمران ١٧٣

فالناس الاولى يُقصد بما شخص واحد وهو نعيم بن مسعود الاشجعي ، والناس الثانية في الاية ، هم عسكر قريش .

فنعم يأتى المفرد للجمع والجمع للمفرد ولكن الاصل فى الكلام الحقيقة ، فالكلام له " وضع ، واستعمال " فالاصل أن نحمل الكلام على حقيقته أى على " الوضع " أى على " المنطوق " الظاهر من اللفظ أو بمعنى أخر " دلالة المُطابقة " أى : دلالة اللفظ على ما عناه المُتكلم ووضع له إلى أن تأتى قرينة تجعلنا نحمل الكلام على غير حقيقته " الحمل "

<sup>(</sup>١) شرح الأصول الثلاثة في الدرس الخامس وهو " المرتبة الثانية من الدين " الإيمان " وهو سؤال في نهاية الدرس

<sup>(</sup>۲) مسلم ۷۳ ه

<sup>(</sup>٣) مسلم ٥٥٥١

فالاصل حمل المفرد على المفرد والجمع على الجمع الا اذا جاءت قرينة يقينية تصرف دلالة اللفظ وتجعلنا نحمله على غير المعنى الوضعى يعنى نحمله على الاستعمال ، فالمتكلم قد يستعمل اللفظ فى غير ما وضع له أى " الاستعمال " بمعنى أوضح ، أن المفرد اذا جاء فى جملة فلا نحمله الا على الواحد ، إلا اذا جاءت قرينة فى سياق النص أو فى نص أخر تجعلنا نحمل المفرد الواحد على الجمع ، كقول الله الله المؤلا المقرة ٣٦ فهذا عام والاصل أن نحمله على الواحد المفرد ، ولكن توجد قرائن عديدة تُبين أن ما أراده الله هنا هو الخمس صلوات وليس صلاة واحدة ، والقرائن هى : ١ – قول الله الله المفرد المقرة ٣٨ والصرة واحدة .

٧ - تبين النبي ﷺ بأن الصلوات المفروضة خمس صلوات سواء تبينه ذلك بالقول أو بسنته الفعلية

أخرج البخارى من حديث طَلْحَة بْنَ عُبَيْدِ اللَّهِ قال : جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى مَنْ أَهْلِ نَجْدٍ ثَائِرَ الرَّأْسِ يُسْمَعُ دَوِيُّ صَوْتِهِ وَلَا يُفْقَهُ مَا يَقُولُ حَتَّى دَنَا ، فَإِذَا هُوَ يَسْأَلُ عَنِ الْإِسْلَامِ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : " خَمْسُ صَلَوَاتٍ فِي الْيِسْلَةِ وَاللَّيْلَةِ فَقَالَ : هَلْ عَلَيَّ غَيْرُهَا ؟ قَالَ : لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : وَصِيَامُ رَمَضَانَ ، قَالَ : هَلْ عَلَيَ عَيْرُهَا ؟ قَالَ : هَلْ عَلَيَ غَيْرُهُ ؟ قَالَ : لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ ، قَالَ : هَلْ عَلَيَ غَيْرُهَا ؟ قَالَ : لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ ، قَالَ : لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ ، قَالَ : هَلْ عَلَيَ غَيْرُهَا ؟ قَالَ : لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ ، قَالَ : هَلْ عَلَيَ غَيْرُهَا ؟ قَالَ : لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ ، قَالَ : هَلْ عَلَيَ غَيْرُهَا ؟ قَالَ : لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ ، قَالَ : هَلْ عَلَيْ غَيْرُهَا ؟ قَالَ : لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ ، قَالَ : هَالَ دَسُولُ اللَّهِ عَلَى : هَالَ عَلَيْ عَيْرُهَا ؟ قَالَ : لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ ، قَالَ : هَا أَذِيدُ عَلَى هَذَا وَلَا أَنْقُصُ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : أَفْلَحَ إِنْ صَدَقَ " (١) ، قَالَ : فَأَذَبُرَ الرَّجُلُ وَهُو يَقُولُ : وَاللَّهِ لَكَ أَزِيدُ عَلَى هَذَا وَلَا أَنْقُصُ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : أَفْلَحَ إِنْ صَدَقَ " (١)

وما رواه البخارى من حديث ابن عباس " أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعَثَ مُعَاذًا ﴿ إِلَى الْيَمَنِ ، فَقَالَ : ادْعُهُمْ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَى الْيَمَنِ ، فَقَالَ : ادْعُهُمْ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدِ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَالِهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ وَتُورَدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ " (٢)

فبين النبي ﷺ أن معنى قول الله ﷺ " وأَقِيمُوا الصَّلَاةَ " البقرة ٤٣ ، أى الخمس صلوات المفروضة ، فحملنا لفظ " الصلاة " وهو المُفرد الواحد حملناه على الجمع ، أى الخمس صلوات فى اليوم والليلة .

أما فى قوله ﷺ " مَنْ تَرَكَ صَلَاةَ الْعَصْرِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ " (٣) وقوله ﷺ " بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " (٤) وقوله ﷺ " الْعَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ " (٥)

فليس هناك قرينة تصرف الظاهر ، وتجعلنا نحمل المفرد الواحد على الجمع ، فكما بينت لكم بالادلة وبالامثلة توضيحاً جلياً لا خفاء فيه ولا غموض ، فهل من أحد يستطيع أن يُثبت بالادلة وبالامثلة موضحاً أن المفرد الواحد هنا في الاحاديث التي مضت مقصود به الجمع ؟!!

<sup>(</sup>١) البخاري ٤٦

<sup>(</sup>۲) البخاري ۱۳۹۵

<sup>(</sup>٣) البخاري ٢٣٥

<sup>(</sup>٤) مسلم ٤٨،٥٨

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد ٢٢٤٢٧ وصححه الالباني

قال ﷺ " هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ " البقرة ١١١

وقال ﷺ " هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ " الانعام ١٤٨

هل وجد رجل واحد أو إمراة واحدة تركا صلاة واحدة ولم يُرتب النبي والصحابة على ذلك أحكام الردة أو حكموا لهما بالاسلام ؟ !!! .

- واليكم دليل أخير يُبيين مقصود الشرع في حد الترك وهو قوله ﷺ
- " وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرينَ " البقرة ٣٤ ،

والشاهد أن ابليس برفضه وامتناعه عن سجدة واحدة لبشر كفر ، فبسبب استكباره عن السجود لبشر كفر وخرج من الملة ، فمن باب أولى كُفر تارك السجود لرب البشر لانه استكبر على ربه ﷺ .

قال إسحاق بن راهويه : واجتمع أهل العلم على أن إبليس إنما ترك السجود لآدم الطبيخ ، لأنه كان في نفسه خيراً من آدم الطبيخ ، فاستكبر عن السجود لآدم فقال { أَنَا خَيْرٌ مِّنهُ خَلَقْتَنِي مِن تَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ } الأعراف ١٢ . فالنار أقوى من الطين ، فلم يشك إبليس في أن الله قد أمره ، ولا جحد السجود ، فصار كافراً بتركه أمر الله تعالى واستنكافه أن يذل لآدم بالسجود له ، ولم يكن تركه استنكافاً عن الله تعالى ، ولا جحوداً منه لأمره ، فاقتاس قوم ترك الصلاة على هذا ، قالوا : تارك السجود لله تعالى ، وقد افترضه عليه عمداً ، وإن كان مُقراً بوجوبه ، أعظم معصية من إبليس في تركه السجود لآدم ، لأن الله افترض الصلوات على عباده ، اختصها لنفسه ، فأمرهم بالخضوع له بحا دون خلقه ، فتارك الصلاة أعظم معصية ، واستهانة من إبليس حين ترك السجود لآدم الطبيخ ، فكما وقعت السجواد قدم عن السجود لآدم موقع الحجة ، فصار بذلك كافراً ، فكذلك تارك الصلاة عمداً من غير عذر حتى يذهب وقتها كافر . اهـ (١)

وإليكم الرد على شبهة جاء بها شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله في مسألة " الحد الذي يكفر به تارك الصلاة "
 قال شيخ الإسلام رحمه الله :

إن قول عمر " لا حَظَّ فِي الإِسْلامِ لِمَنِ تَرَكَ الصَّلاةَ " أصرح شيء فى خروجه عن الملة ، وكذلك قول ابن مسعود وغيره مع أنه بيَّن أن إخراجها عن الوقت ليس هو الكُفر ، وإنما هو الترك بالكُلية ، وهذا لا يكون إلا فيما يخرج عن الملة .اهـ (٢)

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة ٢/ ٩٣٤ لمحمد بن نصر المروزي ، ط/ مكتبة الدار ، المدينة بالسعودية

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة ٨٣/٢، ط/دار العاصمة، الرياض (الوجه الثامن في كُفر تارك الصلاة)

وقال فى الفتاوى : وأما الأمراء الذين كانوا يؤخرون الصلاة عن وقتها ولهى النبى رضي الله عن قتالهم فإن قيل إلهم كانوا يؤخرون الصلاة إلى آخر الوقت فلا كلام ، وإن قيل وهو الصحيح إلهم كانوا يفوتولها فقد أمر النبى الله الأمة بالصلاة فى الوقت وقال اجعلوا صلاتكم معهم نافلة ولهى عن قتالهم . اهـ (١)

● الرد على كلام شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله :-

١ - قول ابن مسعود ﷺ نفسه يُبيين معنى التاخير حيث قال : " إِنَّهُ سَتَكُونُ عَلَيْكُمْ أُمَرَاءُ ، يُؤَخِّرُونَ الصَّلَاةَ عَنْ مِيقَاتِهَا وَيَخْنُقُونَهَا إِلَى شَرَقِ الْمَوْتَى ، فَإِذَا رَأَيْتُمُوهُمْ قَدْ فَعَلُوا ذَلِكَ ، فَصَلُّوا الصَّلَاةَ لِمِيقَاتِهَا ، وَاجْعَلُوا صَلَاتَكُمْ مَعَهُمْ سُبْحَةً " (٢)

فالخنق لا يصل الى الموت ولكنه قبله وقد يؤدى اليه ( خروج الوقت ) لذلك أمرهم ألا يتابعوهم على ذلك .

٢ – وقوله " وَاجْعَلُوا صَلَاتَكُمْ مَعَهُمْ سُبْحَةً " دليل على أهم يُصلون فى الوقت ، لانه لو كان يقصد خروج الوقت كله وليس الوقت المُستحب المُختار فهذا شىء مُحرم ، فلا خلاف بين القاصى والدانى أن تاخير الصلاة حتى يخرج الوقت كله حرام فلا يُشرع أن يامرهم بمتابعتهم على شىء مُحرم والاعانة عليه ، فالأمراء كانوا يُصلون قبل أخر الوقت وليس بعده ، ألم يقل النبي ﷺ نفسه " لَا طَاعَةَ فِي مَعْصِيَةِ اللَّهِ إِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي الْمَعْرُوفِ " (٣)

فكيف النبي هنا يأمر بالاعانة على فعل مُحرم ؟!!

فكيف يَعصى الحُكام ونطيعهم ؟!! ونُعاونهم على هذه المعصية ؟!! أليس إخراج الصلاة عن جميع وقتها معصية ؟!! وحتى لا يتعصب " المُقلدين " حميةً لشيخ الاسلام ، أن أمثالي يردون عليه !! إليكم رد العلماء على العلماء :-

• قال الامام النووى رحمه الله : قَوْله : ﴿ إِنَّهُ سَيَكُونُ عَلَيْكُمْ أُمَرَاء يُؤَخِّرُونَ الصَّلَاة عَنْ مِيقَاهَا وَيَخْنُقُونَهَا إِلَى شَرَق الْمَوْتَى ) مَعْنَاهُ يُؤَخِّرُونَهَا عَنْ وَقْتَهَا الْمُخْتَار ، وَهُو أَوَّل وَقْتَهَا ، لَا عَنْ جَمِيع وَقْتَهَا ، وَقَوْله : ﴿ يَخْنُقُونَهَا ﴾ بِضَمِّ النُّون مَعْنَاهُ يُضَيِّقُونَ وَقْتَهَا وَيُؤَخِّرُونَ أَدَاءَهَا ، يُقَال هُمْ فِي خِنَاق مِنْ كَذَا أَيْ فِي ضِيق ، وَالْمُخْتَنِق : الْمَضِيق .

(وَشَرَقَ) الْمَوْتَى بِفَتْحِ الشِّين وَالرَّاء ، قَالَ إِبْنِ الْأَعْرَابِيّ : فِيهِ مَعْنَيَانِ : أَحَدهُما أَنَّ الشَّمْسِ فِي ذَلِكَ الْوَقْت وَهُو آخِر النَّهَار ، إِنَّمَا تَبْقَى سَاعَة ثُمَّ تَغِيب ، وَالنَّانِي أَنَّهُ مِنْ قَوْهُمْ شَرَق الْمَيِّت بِرِيقِهِ ، إِذَا لَمْ يَبْقَ بَعْده إِلَّا يَسِيرًا ثُمَّ يَمُوت . قَوْله : ( فَصَلُّوا الصَّلَاة لِمِيقَاتِهَا وَاجْعَلُوا صَلَاتكُمْ مَعَهُمْ سُبْحَة ) : ( السُّبْحَة ) بِضَمِّ السِّين وَإِسْكَان الْبَاء هِي النَّافِلَة وَمَعْنَاهُ : صَلُّوا فِي أَوَّل الْوَقْت يَسْقُط عَنْكُمْ الْفَرْض ، ثُمَّ صَلُّوا مَعَهُمْ مَتَى صَلَّوْا لِتُحْرِزُوا فَضِيلَة أَوَّل الْوَقْت وَفَضِيلَة اللهَ وَتَخْتَلِف كَلِمَة الْمُسْلِمِينَ ، وَفِيهِ : دَلِيل عَلَى أَنَّ مَنْ الْجَمَاعَة ، وَلِئلًا تَقَع فِتْنَة بِسَبَبِ التَّخَلُّف عَنْ الصَّلَاة مَعَ الْإِمَام وَتَخْتَلِف كَلِمَة الْمُسْلِمِينَ ، وَفِيهِ : دَلِيل عَلَى أَنَّ مَنْ صَلَّى فَريضَة مَرَّتَيْن تَكُون النَّانِيَة سَقُط ، وَالْفَرْض سَقُط بِالْأَوْلَى ، وَهَذَا هُوَ الصَّحِيح عِنْد أَصْحَابِنَا . اهـ (٤)

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۲۲ / ۲۱

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة ٨٣/٢ ، ط/دار العاصمة ، الرياض (الوجه الثامن في كُفر تارك الصلاة)

<sup>(</sup>٣) مسلم ١٧٠٩

<sup>(</sup>٤) شرح مسلم للنووي ١٤/ ١٦ ط/ دار الكتاب العربي ، بيروت

والدليل على هذا ما رواه مسلم عَنِ الْعَلَاءِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ، أَنَّهُ دَخَلَ عَلَى أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ فِى دَارِهِ بِالْبَصْرَةِ ، حِينَ الْصَرَفَ مِنَ الظُّهْرِ ، وَدَارُهُ بِجَنْبِ الْمَسْجِدِ ، فَلَمَّا دَخَلْنَا عَلَيْهِ ، قَالَ : أَصَلَّيْتُمُ الْعَصْرَ ؟ فَقُلْنَا لَهُ : إِنَّمَا انْصَرَفْنَا الْصَرَفْنَا الْصَرَفْنَا ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ : " تِلْكَ السَّاعَةَ مِنَ الظُّهْرِ قَالَ : فَصَلُّوا الْعَصْرَ ، فَقُمْنَا فَصَلَّيْنَا ، فَلَمَّا انْصَرَفْنَا ، قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ : " تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِ ، يَجْلِسُ يَرْقُبُ الشَّمْسَ ، حَتَّى إِذَا كَانَتْ بَيْنَ قَرْنَي الشَّيْطَانِ قَامَ فَنَقَرَهَا أَرْبَعًا ، لَا يَذْكُرُ اللَّهَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا " (١)

وعند مسلم من حديث أَبَا أُمَامَةَ بْنَ سَهْلٍ ، يَقُولُ : " صَلَّيْنَا مَعَ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ الظُّهْرَ ، ثُمَّ خَرَجْنَا ، حَتَّى دَخَلْنَا عَلَى أَنسِ بْنِ مَالِكٍ ، فَوَجَدْنَاهُ يُصَلِّي الْعَصْرَ ، فَقُلْتُ : يَا عَمِّ ، مَا هَذِهِ الصَّلَاةُ الَّتِي صَلَّيْتَ ؟ قَالَ : " الْعَصْرُ ، وَهَذِهِ صَلَاةُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، الَّتِي كُنَّا نُصَلِّي مَعَهُ " (٢)

قال الامام النووى : هَذَانِ الْحَدِيثَانِ صَرِيحَانِ فِي التَّبْكِيرِ بِصَلَاةِ الْعَصْرِ فِي أَوَّل وَقْتَهَا وَأَنَّ وَقْتَهَا يَدْخُل بِمَصِيرِ ظِلَّ الشَّيْء مِثْله ، وَلِهَذَا كَانَ الْآخَرُونَ يُؤَخِّرُونَ الظُّهْرِ إِلَى ذَلِكَ الْوَقْت ، وَإِنَّمَا أَخَّرَهَا عُمَر بْن عَبْد الْعَزِيزِ عَلَى عَادَة النَّهُ قَبْل أَنْ تَبْلُغهُ السُّنَّة فِي تَقْدِيمَهَا ، فَلَمَّا بَلَغَتْهُ صَارَ إِلَى التَّقْدِيمِ ، وَيَحْتَمِل أَنَّهُ أَخَّرَهَا لِشُغْلٍ وَعُذْر عَرَضَ لَهُ النُّهُ وَعُذْر عَرَضَ لَهُ وَظَاهِر الْحَدِيث يَقْتَضِي التَّأُويِل الْأَوَّل ، وَهَذَا كَانَ حِين وَلِيَ عُمَر بْن عَبْد الْعَزِيزِ الْمَدِينَة نِيَابَة ، لَا فِي خِلَافَته ، لِأَنَّ الْتَوْيِزِ بِنَحْوِ تِسْع سِنِينَ .

ثم قال قوله : ( بَيْن قَرْنَيْ الشَّيْطَان ) هُوَ عَلَى حَقِيقَته ُوَظَاهِر لَفْظه ، وَالْمُرَاد أَنَّهُ يُحَاذِيهَا بِقَرْنَيْهِ عِنْد غُرُوهِمَا ثم قال : وقوله : ( فَنَقَرَهَا أَرْبَعًا لَا يَذْكُر اللَّه فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا ) تَصْرِيح بِذَمِّ مَنْ صَلَّى مُسْرِعًا بِحَيْثُ لَا يُكْمِل الْخُشُوع وَالطُّمَأْنِينَة وَالطُّمَأْنِينَة وَاللَّهُ أَنِيهَ الْحَرَكَات كَنَقْرِ الطَّائِرِ . اهـ ٣)

والشاهد أنهم صلوا الظهر ثم ذهبوا الى أنس بن مالك فوجدوه يُصلى العصر " وهو يُصلى فى أول الوقت كما بين النووى " أى بمجرد دخول الوقت فهم قد صلوا الظهر فى أخر الوقت قبل أن ياتوه وعندما انتهوا من الصلاة بقليل دخل وقت صلاة العصر ، لذلك دخلوا عليه فوجدوه يُصلى العصر .

والكلام يتضح أكثر وأكثر في قول النبي " تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِ ، يَجْلِسُ يَرْقُبُ الشَّمْسَ ، حَتَّى إِذَا كَانَتْ بَيْنَ قَرْنَيِ الشَّيْطَانِ قَامَ فَنَقَرَهَا أَرْبَعًا " والحديث واضح جداً يُبين أن هذه الصلاة قبل خروج وقت العصر ، ولذلك لم يحكم عليها النبي عَلَيْ بالكفر ولم يحكم على حرمتها في ذلك الوقت ، وإنما تاخير الصلاة الى أخر الوقت " ما قبل خروج الوقت " مكروه وليس بُمحرم بشرط أن تؤدى في جماعة لمن يعتقد بوجوب الجماعة ، وإنما بين النبي على أن العلة في حرمة هذا الفعل أن الوقت ضاق ، فينقر الصلاة كنقر الغراب ولا يُكمل الاركان والواجبات فلا خشوع ولا طمانينة .

<sup>(</sup>۱) مسلم ۲۲۵

<sup>(</sup>۲) مسلم ۲۲۲

<sup>(</sup>٣) شرح مسلم للنووي ١٤ / ١٣٣ ، ط / دار الكتاب العربي ، بيروت

• قال محمد بن نصر المروزى : فَهَذَا قَوْلُ مَنْ ذَهَبَ أَنَّ هَؤُلاءِ الأُمَرَاءِ اللَّهِينَ وَصَفَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ لَمْ يَكُونُوا يُؤَخِّرُونَهَا عَنْ وَقْتِ الاخْتِيَارِ ، وَهُوَ الْوَقْتُ الَّذِي كَانَ يُصَلَّى فِيهِ عَلَى عَهْدِ الصَّلاةَ حَتَّى يَخْرُجَ الْوَقْتُ الَّذِي كَانَ يُصَلَّى فِيهِ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ وَأَصْحَابِهِ ، وَيُصَلُّونَ فِي آخِرِ وَقْتِ الْعُذْرِ ، وَذَلِكَ قَبْلَ غُرُوبِ الشَّمْسِ ، فَلِذَلِكَ لَمْ يُشْبُتُوا عَلَيْهِمُ الْكُفْرَ .

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ( المروزى ) : وَفِيهِ قَوْلٌ آخَرُ ، قَالَ بَعْضُهُمْ : لَوْ كَانَ هَؤُلاءِ الأَئِمَّةُ تَرَكُوا الصَّلاةَ مُتَعَمِّدِينَ لِتَوْكِهَا إِلَى أَنْ خَرَجَ وَقْتُهَا ، لَكَانُوا قَدْ كَفَرُوا ، وَلَيْسَ فِي الأَحَادِيثِ الَّتِي احْتَجَجْتُمْ بِهَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّهُمْ لَمْ يَكْفُرُوا لأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمْ يُخْبِرْ ذَلِكَ ، إِنَّمَا ادَّعَيْتُمْ فِي هَذَا الْحَدِيثِ مَا لَيْسَ فِيهِ ، وَتَأَوَّلْتُمُوهُ عَلَى غَيْرِ تَأْوِيلِهِ . اهـــ (١)

وفى نهاية أدلة البناء أتقدم بسؤال لمن يُكفر تارك الصلاة ولكن ترك الصلاة عنده بالكلية وليس من ترك فرض واحد وهو سؤال يضعهم في حرج شامل من كل الجهات باعتراف شيخ الاسلام ابن تيمية ولكن ناتي بالسؤال أولاً:

والسؤال: - ما هو معنى الترك بالكلية عندكم؟ هل الحد الذي يكون به تارك الصلاة كافراً هو

هل العمر كله ؟ أم خمسون عاماً ؟ أم ثلاثون عاماً ؟ أم عشر سنين ؟ أم عام ؟ أم شهور ؟ أم اسبوع ؟ أم يوم ؟ أم ماذا ؟!!! " نَبِّئُونِي بِعِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ " الانعام ١٤٣

وهذا إعتراف صريح من شيخ الاسلام ابن تيمية بعدم وجود ضابط لحد ترك الصلاة بالكلية عنده سوى ما نقول به وهو الذي دلت عليه نصوص الشرع واللغة والاصول: -

قَالَ ابن تيمية عليه رحمة الله : لَوْ قَالَ قَائِلٌ : الْكَبِيرَةُ تَفْوِيتُهَا دَائِمًا ، فَإِنَّ ذَلِكَ إصْرَارٌ عَلَى الصَّغِيرَةِ .

قِيلَ لَهُ : قَدْ تَقَدَّمَ مَا يُبَيِّنُ أَنَّ الْوَعِيدَ يَلْحَقُ بِتَفْوِيتِ صَلَاةٍ وَاحِدَةٍ .

وَأَيْضًا فَإِنَّ الْإِصْرَارَ هُوَ الْعَزْمُ عَلَى الْعَوْدِ ، وَمَنْ أَتَى صَغِيرَةً وَتَابَ مِنْهَا ثُمَّ عَادَ إِلَيْهَا ، لَمْ يَكُنْ قَدْ أَتَى كَبِيرَةً . وَأَيْضًا فَمَنْ اشْتَرَطَ الْمُدَاوَمَةَ عَلَى التَّفُويتِ مُحْتَاجٌ إِلَى ضَابِطٍ ، فَإِنْ أَرَادَ بِذَلِكَ الْمُدَاوَمَةَ عَلَى طُولِ عُمْرِهِ ، لَمْ يَكُنْ الْمَذْكُورُونَ مِنْ هَذَا الْبَابِ ، وَإِنْ أَرَادَ مِقْدَارًا مَحْدُودًا طُولِبَ بِدَلِيلِ عَلَيْهِ .

وَأَيْضًا فَالْقَتْلُ بِتَرْكِ وَاحِدَةٍ أَبْلَغُ مِنْ جَعْل ذَلِكَ كَبِيرَةً ، وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ أَعْلَمُ . اهـ (٢)

وهذه الحيرة وهذا التناقض سببه الاخذ بالراى وترك صريح دلالة النص ، بل وازيدكم من ذلك التناقض ومن تلك الحيرة وأُبين تناقض ثانى لشيخ الاسلام : وهو سؤال موجه له

سُئل شيخ الاسلام : عن رجل يُصلى وقتا ويترك الصلاة كثيرا أو لا يُصلى ، هل يُصلى عليه ؟

فأجاب : مثل هذا ما زال المسلمون يُصلون عليه بل المنافقون الذين يكتمون النفاق يصلي المسلمون عليهم ويغسلون وتجرى عليهم أحكام الإسلام كما كان المنافقون على عهد رسول الله ، وإن كان من علم نفاق شخص لم يجز له أن

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة ص ٣٣٢ لمحمد بن نصر المروزي ، ط / مكتبة الدار ، المدينة بالسعودية

تيمية ( ۲ ) مجموع الفتاوى 77/77 لابن تيمية

يصلي عليه كما لهى النبى عن الصلاة على من علم نفاقه وأما من شك فى حاله فتجوز الصلاة عليه إذا كان ظاهر الإسلام كما صلى النبى على من لم ينه عنه وكان فيهم من لم يعلم نفاقه كما قال تعالى " وممن حولكم من الأعراب منافقون ومن أهل المدينة مردوا على النفاق لا تعلمهم نحن نعلمهم " ومثل هؤلاء لا يجوز النهى عنه ولكن صلاة النبى الله والمؤمنين على المنافق لا تنفعه كما قال النبى الله لم البس بن أبى قميصه وما يغنى عنه قميصى من الله وقال تعالى سواء عليهم استغفرت لهم أم لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم وتارك الصلاة أحيانا وأمثاله من المتظاهرين بالفسق فأهل العلم والدين إذا كان فى هجر هذا وترك الصلاة عليه منفعة للمسلمين بحيث يكون ذلك باعثا لهم على المحافظة على الصلاة على الصلاة عليه هجروه ولم يصلوا عليه كما ترك النبى الصلاة على قاتل نفسه والغال والمدين الذى لا وفاء له وهذا شر منهم . اهـ (١)

قلت: سبحان الله تناقض صريح جداً ، كيف يقول بأن تارك الصلاة بالكلية كافر ، ثم يُسئل عن رجل تارك للصلاة بالكلية لا يُصلى ومات على ذلك فيحكم عليه بالاسلام ، وأن له ما للمسلمين من حقوق بعد الموت . !! اللهم ثبت العقل والدين !! فبلا شك من لم يقل بالحق ستتناقض أقواله ويتخبط ويكون فى حيرة حتماً شاء أم أبى واسمحوا لى أن أوضح ما مضى والتناقض الذى بعده أكثر بهذا السؤال : ما هو معنى الترك بالكلية للصلاة ؟ هل تقصدون رجل لم يركع لله ركعة فى حياته ؟

أم رجل صلى صلاة واحدة فقط ولم يُصل طول عمره حتى مات بعد ٥٠ عام ؟

أم رجل صلى يوم واحد ولم يُصل طول عمره حتى مات بعد ٥٠ عام ؟

أم رجل صلى شهر واحد ولم يُصل طول عمره حتى مات بعد ٥٠ عام ؟

أم رجل صلى عام واحد ولم يُصل طول عمره حتى مات بعد ٤٠ عام؟

أم رجل صلى يوم واحد ولم يُصل طول عمره حتى مات بعد ٢٠ عام ؟

أم رجل صلى يومين ولم يُصل طول عمره حتى مات بعد ٥ سنوات ؟

أم رجل يُصلى عام ويترك الصلاة عام ؟

أم رجل يُصلى شهر ويترك الصلاة شهر ؟

أم رجل يُصلى صلاة الجمعة فقط ؟

أم رجل يُصلى صلاة الجمعة مرة ويتركها مرة ؟

أم رجل يُصلى يوم ويترك الصلاة يوم ؟

أم رجل يُصلى صلاة ويترك صلاة م؟

(۱) مجموع الفتاوي ۲۸۷ / ۲۸۷

وقد نص الكثير من أهل العلم على هذا التحديد أى أن " تارك الصلاة بفرض واحد فقط كافر كُفر أكبر " مثل : – الامام الحسن بن يسار البصرى من كبار التابعين وتربى فى بيت النبوة

قَالَ المروزى إِنَّ إِسْحَاقَ حَدَّثَنَا قَالَ : حَدَّثَنَا النَّصْرُ عَنِ الْأَشْعَثَ عَنِ الْحَسَنِ قَالَ : « إِذَا تَرَكَ الرَّجُلُ صَلَاةً وَاحِدَةً مُتَعَمِّدًا فَإِنَّهُ لَا يَقْضِيهَا » ، قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ المروزى : وقَوْلُ الْحَسَنِ هَذَا يَحْتَمِلُ مَعْنَيَيْنِ أَحَدُهُمَا أَنَّهُ كَانَ يُكَفِّرُهُ بِتَرْكِ الصَّلَاةِ مُتَعَمِّدًا فَذَلِكَ لَمْ يَرَ عَلَيْهِ الْقَضَاءَ لِأَنَّ الْكَافِرَ لَا يُؤْمَلُ بِقَضَاءِ مَا تَرَكَ مِنَ الْفَرَائِضِ فِي كُفْرِهِ ، وَالْمَعْنَى الثَّانِي أَنَّهُ الصَّلَاةِ مُتَعَمِّدًا فَذَلِكَ لَمْ يَكُنْ يُكَفِّرُهُ بِتَرْكِهَا فَإِنَّهُ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ إِنَّمَا افْتَرَضَ عَلَيْهِ أَنْ يَأْتِيَ بِالصَّلَاةِ فِي وَقْتٍ مَعْلُومٍ فَإِذَا إِنْ لَمْ يَكُنْ يُكَفِّرُهُ بِتَرْكِهَا فَإِنَّهُ ذَهَبَ إِلَى أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ إِنَّمَا افْتَرَضَ عَلَيْهِ أَنْ يَأْتِي بِالصَّلَاةِ فِي وَقْتٍ مَعْلُومٍ فَإِذَا لَتَى بِهِ بَعْدَ ذَلِكَ تَرَكَهَا حَتَّى يَذْهَبَ وَقْتُهَا فَقَدْ لَزِمَتْهُ الْمَعْصِيَةُ لِتَرْكِهِ الْفَرْضَ فِي الْوَقْتِ الْمَأْمُورِ بِإِنْيَانِهِ بِهِ فِيهِ فَإِذَا أَتَى بِهِ بَعْدَ ذَلِكَ وَلَاكَ مَنْ اللَّهُ عَنْ الْمَأْمُورِ بِهِ فِي وَقْتٍ لَمْ يُونُمُ وَيُ إِنْيَانِهِ بِهِ فِيهِ فِيهِ فَإِذَا أَتَى بِهِ فِيهِ وَلَاكَ مَنْ إِلْقَانِهِ بِهِ فِيهِ فَإِذَا أَتَى بِهِ فِيهِ وَقَوْتٍ لَمْ يُؤْمَرُ بِإِنْيَانِهِ بِهِ فِيهِ ، فَلَا يَنْفَعُهُ أَنْ يَأْتِي بِعَيْرِ الْمَأْمُورِ بِهِ عَنِ الْمَأْمُورِ بِهِ عَنِ الْمَأْمُورِ بِهِ . اهـ (1)

قلت على بن شعبان : والذى يؤكد القول بأنه يقول بكفر تارك الصلاة هذا الاسناد الذى نقل الحسن البصرى فيه الاجماع من الصحابة ، وهو فيه تحديد مذهبه

قال ابن بطة : حَدَّثَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : ثنا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ ، قَالَ : ثنا عَوْفٌ ، عَنِ الْحَسَنِ ، قَالَ : بَلَغَنِي أَنَّ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ كَانُوا يَقُولُونَ : بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ أَنْ يُشْرِكَ فَيَكْفُرَ أَنْ يَدَعَ الصَّلاةَ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ " (٢)

الامام أحمد بن حنبل (إمام أهل السنة) المتوفى ٢٤١ هـ، والامام زهير بن حرب المتوفى ٢٣٤ هـ قال المروزى: حَدَّثَنا إِبْرَاهِيمَ الْجَوْزَجَانِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنِي إِسْمَاعِيلُ بْنُ سَعِيدٍ، قَالَ: سَأَلْتُ أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَل، عَنْ مَنْ تَرَكَ الصَّلاةِ مُتَعَمِّدًا ؟ قَالَ: لا يُكَفَّرُ أَحَدٌ بِذَنْب إِلا تَارِكُ الصَّلاةِ عَمْدًا، فَإِنْ تَرَكَ صَلاةً إِلَى أَنْ يَدْخُلَ وَقُتُ صَلاةٍ تَرَكَ الصَّلاةِ مُتَعَمِّدًا ؟ قَالَ : لا يُكَفَّرُ أَحَدٌ بِذَنْب إِلا تَارِكُ الصَّلاةِ عَمْدًا، فَإِنْ تَرَكَ صَلاةً إِلَى أَنْ يَدْخُلَ وَقُتُ صَلاةٍ أَخْرَى يُسْتَتَابُ إِذَا تَرَكَهَا مُتَعَمِّدًا، حَتَّى يَذْهَبَ وَقُتُهَا ، أَخْرَى يُسْتَتَابُ وَقَالَ أَبُو تَيُوبَ سُلَيْمَانُ بْنُ دَاوُدَ الْهَاشِمِيُّ : يُسْتَتَابُ إِذَا تَرَكَهَا مُتَعَمِّدًا ، وَبِهِ قَالَ أَبُو خَيْثَمَةَ ( زهير بن حرب ) . اهـ (٣)

# الامام عبدالله بن المُبارك المتوفى ١٨١ هـ

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ عَبْدَةَ ، قَالَ : سَمِعْتُ يَعْمَرَ بْنَ بِشْرٍ أَبَا عَمْرُو ، قَالَ : سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ الْمُبَارَكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : " مَنْ أَخَّرَ صَلاةً حَتَّى يَفُوتَ وَقْتُهَا مُتَعَمِّدًا مِنْ غَيْرٍ عُذْرٍ ، كَفَرَ " . اهـ (٤)

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ حَكِيمٍ ، قَالَ : أَخْبَرَنَا يَحْيَى بْنُ مَعِينِ ، قَالَ : قِيلَ لِعَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْمُبَارَكِ : إِنَّ هَوُلاءِ يَقُولُونَ : مَنْ لَمْ يَصُمْ وَلَمْ يُصَلِّ بَعْدَ أَنْ يُقِرَّ بِهِ ، فَهُوَ مُؤْمِنٌ مُسْتَكْمِلُ الإِيمَانِ ؟ قَالَ عَبْدُ اللَّهِ : " لا نَقُولُ نَحْنُ كَمَا يَقُولُ هَوُلاءِ ، مَنْ تَرَكَ الصَّلاةَ مُتَعَمِّدًا مِنْ غَيْرِ عِلَّةٍ ، حَتَّى أَدْخَلَ وَقْتًا فِي وَقْتٍ فَهُوَ كَافِرٌ " . اهـ (٥)

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٢ / ١٠٠١ ط/ مكتبة الدار المدينة السعودية

<sup>(</sup>٢) الابانة لابن بطة ٤٦٧ والسنة لابن بطة ٨٣٣ وشرح اصول اعتقاد اهل السنة للالكائي ٢٥٠١

<sup>(</sup>٣) تعظيم قدر الصلاة ٨٦٦ ، محمد بن نصر المروزي ، ط / مكتبة الدار المدينة ، السعودية ، بسند صحيح

<sup>(</sup>٤) تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٨٦٣ ، ط/ مكتبة الدار المدينة ، السعودية ، بسند صحيح

<sup>(</sup> ٥ ) تعظيم قدر الصلاة ٨٦٥ ، ط / مكتبة الدار المدينة ، السعودية ، بسند صحيح

قال إبراهيم النخعى ، والحكم بن عتيبة ، وأيوب السختيانى ، وعبد الله بن المبارك ، وأحمد بن حنبل ، وإسحاق بن راهويه : من ترك صلاة واحدة مُتعمدا حتى يخرج وقتها لغير عذر وأبى من أدائها وقضائها وقال لا أصلى فهو كافر ودمه وماله حلالان إن لم يتب ، ويراجع الصلاة ويستتاب فإن تاب وإلا قتل ولا ترثه ورثته من المسلمين وحكم ماله حكم مال المرتد إذا قتل على ردته ، وهذا قال أبو داود الطيالسي وأبو خيثمة زهير بن حرب وأبو بكر بن أبي شيبة . اهـ (١)

#### الامام إسحاق بن راهويه المتوفى ٢٣٨ هـ

قال : " صَحَّ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ : أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ كَافِرٌ ، وَكَذَلِكَ كَانَ رَأْيُ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ لَدُنِ النَّبِيِّ عَلَيْ إِلَى يَوْمِنَا هَذَا : أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ عَمْدًا مِنْ غَيْرِ عُنْرِ حَتَّى يَذْهَبَ وَقُتُهَا كَافِرٌ ، وَزَهَابُ الْوَقْتِ اَلْعُهْرَ الْمَعْرِ الْطُهْرَ إِلَى عُلُوعِ الْفَهْرِ ، وَإِنَّمَا جَعَلَ آخِرَ أَوْقَاتِ الصَّلَوَاتِ مَا وَصَفْنَا لأَنَ النَّبِيُ عَلَيْ جَمَعَ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ بِعَرَفَةَ وَالْمُوْدُولِ الشَّمْسِ وَاللَّمُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَى مِنْهُمْ وَقْتَا لِلأُخْرَى وَقُتَا لِللَّحْرَى ، فَلَمَّا جَعَلَ النَّبِيُ عَلَيْ اللَّهُ وَلَى مِنْهُمْ وَقْتَا لِلأُخْرَى فِي حَالٍ وَاللَّهُ وَالْمُوْرُونِ السَّفَرِ فَصَلَّى الطُهُورَ وَالْعَصُرَ ، وَإِذَا طَهُرَتْ آخِرَ اللَّيْلِ أَنْ تُصَلِّي اللَّهُ وَلَى اللَّهِ تَعَالَى ، وَمِمَّا جَاءَ مِنْ عِنْدِهِ ، ثُمَّ قَتل الشَّمْسِ أَنْ تُصَلِّي الظُهْرَ وَالْعَصُرَ ، وَإِذَا طَهُرَتْ آخِرَ اللَّيْلِ أَنْ تُصَلِّي اللَّهِ تَعَالَى ، وَمِمَّا جَاءَ مِنْ عِنْدِهِ ، ثُمَّ قَتل الشَّمْسِ أَنْ تُصَلِّي الظُهْرَ وَالْعَصُرَ ، وَإِذَا طَهُرَتْ آخِرَ اللَّيْلِ أَنْ تُصَلِّي اللَّهِ تَعَالَى ، وَمِمَّا جَاءَ مِنْ عِنْدِهِ ، ثُمَّ قَتل اللَّهِ تَعَالَى ، وَمِمَّا جَاءَ مِنْ عِنْدِهِ ، ثُمَّ قَتل الشَّهُ مَا وَكُولُ الْمُؤْمِنُ اللَّهِ عَالَى ، وَمِمَّا جَاءَ مِنْ عِنْدِهِ ، ثُمَّ قَتل اللَّهِ أَعَالَى ، وَمِمَّا جَاءَ مِنْ عِنْدِهِ ، ثُمَّ قَتل اللَّهِ تَعَالَى ، وَكَذَلِكَ مَنْ شَتَمَ نَبَيًا " . اهـ (٢) نَيُعُولُ : قَتْلُ الأَنْبِيَاء مُحَرَّمٌ فَهُو كَافِرٌ ، وَكَذَلِكَ مَنْ شَتَمَ نَبِيَّا " . اهـ (٢)

## الامام ابن حزم الظاهرى ( ابو محمد على بن أحمد ) المتوفى ٢٥٥ هـ

قال فى المحلى راداً على من لم يأخذ بقول الصحابة فى هذه المسألة " مَا نَعْلَمُ لِمَنْ ذَكَرْنَا مِنْ الصَّحَابَةِ ﴿ مُخَالِفًا مِنْهُمْ وَهُمْ يُشَنِّعُونَ بِخِلافِ الصَّحَابَةِ ﴿ مُخَالِفًا مِنْهُمْ وَهُمْ يُشَنِّعُونَ بِخِلافِ الصَّحَابَةِ ﴿ وَمُعَاذِ بْنِ جَبَلِ وَأَبِي هُرَيْرَةَ وَغَيْرِهِمْ مِنْ الصَّحَابَةِ ﴾ أَنَّ مَنْ تَرَكَ صَلاةَ فَوْضٍ وَاحِدَةٍ مُتَعَمِّدًا حَتَّى يَخْرُجَ وَقْتُهَا فَهُوَ كَافِرٌ مُرْتَدُّ ". اهـ (٣)

## الحافظ عبد العظيم بن عبد القوى المُنذرى المتوفى ٦٥٦ هـ

قال: ذهب جماعة من الصحابة ومن بعدهم إلى تكفير من ترك الصلاة متعمداً لتركها حتى يخرج جميع وقتها منهم عمر بن الخطاب وعبد الله بن مسعود وعبد الله بن عباس ومعاذ بن جبل وجابر بن عبد الله وأبو الدرداء رضي الله عنهم ومن غير الصحابة أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه وعبد الله بن المبارك والنخعى والحكم بن عتيبة وأيوب السختياني وأبو داود الطيالسي وأبو بكر بن أبي شيبة وزهير بن حرب وغيرهم رحمهم الله تعالى . اهـ (٤)

<sup>(</sup>١) الاستذكار ٢/ ١٤٩ ، لابن عبد البر ، ط/ دار الكتب العلمية ، بيروت ، الاقناع لابن المُنذر ص ١٤٧ ، ط/ دار الكتب العلمية ، بيروت

<sup>(</sup>٢) الابانة لابن بطة ٤٦٧ والسنة لابن بطة ٨٣٣ وشرح اصول اعتقاد اهل السنة للالكائي ١٢٥٠

<sup>(</sup>۳) المحلى ۲٤۲/۲ لابن حزم الظاهرى ، ط / دار الكتب العلمية بيروت

<sup>(</sup>٤) الترغيب والترهيب ١ / ٢١٧ لـ المنذري ، ط/ دار الكتب العلمية ، بيروت

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (١)

س: ما حكم من يترك فرضا من الفرائض الخمس كالفجر مثلا ويقول إنه يقر بها ولكن يتركها مُتكاسلا ومُقصرا فقط ؟ ، هل يُثاب على الأربع فرائض التي يُصليها ويُعاقب على ترك الفرض فقط ؟
 وهل يُثاب على ما يُقدم من أعمال الخير الأخرى ، مثل بر الوالدين وصلة الرحم وغيرهما من أفعال البر ؟

ج: تجب المحافظة على الصلوات الخمس كلها ، كما قال تعالى { حَافِظُوا عَلَى الصَّلُوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى } البقرة ٢٣٨ وقال تعالى { وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلُوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ } سورة المؤمنون الآية ٩ ، ومن ترك صلاة واحدة مُتعمداً فهو كمن ترك جميع الصلوات ، فلا تقبل منه بقية الصلوات ، ولا يقبل منه أى عمل حتى يُقيم الصلاة ، ويُحافظ عليها كلها ولو كان مُقرا بوجوها ، فالإقرار بالوجوب لا يكفى عن أداء الصلاة ، لأنه بترك الصلاة عمداً يكون كافراً كفراً أكبر ولو كان مُقراً بوجوها في أصح قولى العلماء ، لقول النبي الله : « بين الرجل وبين الكفر والشرك كافراً كفراً أكبر ولو كان مُقراً بوجوها في أصح قولى العلماء ، لقول النبي الله على نبينا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر » ترجه الإمام أحمد وأهل السنن الأربع بإسناد صحيح . وبالله التوفيق ، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

عضو ... عبد العزيز بن عبد الله بن باز بكر أبو زيد ... عبد العزيز بن عبد الله بن باز

وتكرر الامر في سؤال اخر (٢)

س ٢ : من المعلوم أن تارك الصلاة كافر خارج من الملة ولكن ما هو ضابط الترك ، أى هل يكفر إذا ترك كل الصلوات أم يكفر إذا ترك صلاة واحدة ؟

ج ٢ : الأحاديث الدالة على كفر تارك الصلاة كقوله ﷺ : « من ترك الصلاة فقد كفر » ، وقوله ﷺ : « بين الرجل وبين الكفر والشرك ترك الصلاة » ( صحيح مسلم ٨٢ ) تدل على أن ترك بعض الصلوات كترك جميعها إلا أن ترك جميع الصلوات أعظم إثما . وبالله التوفيق ، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم .

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

عضو ... عبد العزيز بن عبد الله بن باز ... عبد العزيز بن عبد الله بن باز

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ، الفتوى رقم (١٦٩٧٤ ) جمع وترتيب الدويش

<sup>(</sup>٢) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ، السؤال الثاني من الفتوى رقم (١٧٩٢٤) جمع وترتيب الدويش

الشيخ اهمد بن عمر الحازمي

سُئل فى نهاية الدرس: س: أعرف رجلاً قد ترك صلاة أو الصلاة لعلها لكن هو يصلى يوم الجمعة أو صلاة العيدين هل أقول له بأنه كافر أم لا ؟

ج: من ترك فرضًا واحدًا حتى خرج وقته نقول: هذا كافرٌ مرتدٌ عن الإسلام ، فرض واحد ، الذى يصلى من الجمعة إلى الجمعة كافرٌ مرتدٌ عن الإسلام لأن النبي ﷺ قال: « العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر » بين أن تارك الصلاة كافر ، ثم هل ورد تقييد بكونه إذا ترك صلاةً أو صلاتين أو يصلى ويخلى كما يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى وغيره نقول: لم يرد ، فإذا لم يرد رجعنا إلى المعنى اللغوي حينئذ « فمن تركها فقد كفر » علقه على شرطٍ ، إذا قال الرجل لزوجته: إذا خرجت فأنت طالق ، إذا خرجت من البيت فأنت طالق ، متى يقع جواب الشرط ؟ هل لا بد من تحقق فعل الشرط أن يتكرر الخروج حتى تَطْلُق أو بمجرد خروج واحد طلقت ؟ الثاني ، لا شك أنه الثاني هذا مقتضاه فى اللغة ، قوله ﷺ « فمن تركها فقد كفر » يصدق بأقل الترك وهو لفرضٍ واحد وقد ذكر إجماع الصحابة على ذلك ابن حزم رحمه الله تعالى ، وهو اختيار ابن باز رحمه الله تعالى من ترك فوضًا واحدًا يعتبر كافرًا مرتد عن الإسلام . اهـ (١)

ويوجد الكثير من العلماء ممن يقولون بكُفر تارك الصلاة ، ولحوق الوعيد به من فرض واحد ، ولكن نكتفى حتى لا نُطيل ، وجماهير أهل العلم الذين يقولون بكفر تارك الصلاة على تحديد الترك بصلاة واحدة تعمداً حتى يخرج وقتها من غير عذر ، وكذلك جماهير أهل العلم الذين لا يُكفرون تارك الصلاة يقولون أن الوعيد يلحق بترك صلاة واحدة وممن يقولون بان الحد ترك فرض واحد فقط ممن لا يقولون بكفر تارك الصلاة على سبيل المثال :-

الامام أبو المعالى عبد الملك الجويني المتوفى ٤٧٨ هـ

قال: فأما العدد فمذهب الشافعي أنه لو ترك صلاةً واحدة متعمداً من غير عُذرٍ ، استوجب القتل إذا امتنع من القضاء ، فهذا مذهبه ، وتأويل قوله صلى الله عليه وسلم: " من ترك صلاة متعمداً فقد كفر " أي استوجب ما يستوجبه الكافر ، .... الى ان قال: والمذهب ما نص عليه الشافعي ، فهذا كلامنا في العدد. اهـ (٢)

الامام ابن قدامة المقدسي المتوفى ٦٨٢ هــ قال : الأخبار تتناول تارك صلاة واحدة . اهــ ٣)

الامام شمس الدين محمد بن أحمد الخطيب الشربيني الشافعي المتوفى ٩٧٧ هـ

قال : " وَالصَّحِيحُ قَتْلُهُ وُجُوبًا بِصَلَاةٍ فَقَطْ لِظَاهِرِ الْخَبَرِ " . اهـ (٤)

<sup>(</sup>١) شرح كتاب الأصول الثلاثة المختصر في الدرس الخامس وهو " المرتبة الثانية من الدين : " الإيمان "

<sup>(</sup>٢) نماية المطلب في دراية المذهب ٢/ ٢٥١، لـ أبو المعالى عبد الملك الجويني المتوفى ٤٧٨هـ ، ط/ دار المنهاج

<sup>(</sup>٣) المغنى ٢ / ٢٩٧ لابن قدامة ، ط/ دار الفكر - بيروت لبنان

<sup>(</sup>٤) مغنى المحتاج في الفاظ المنهاج ٤/ ١٨٧ للشربيني الشافعي ، ط/ دار الكتب العلمية بيروت لبنان

## تنبیه هام جداً:-

تارك الصلاة له استتابة لان هذا قتل لترك واجب شُرعت له الاستتابة ، فكانت واجبة كقتل أى ردة بل الاستتابة هاهنا أولى ، لان احتمال رجوعه أقرب لأن التزامه للإسلام يحمله على التوبة مما يُخلصه من العقوبة فى الدنيا والآخرة ، وهذا هو الصحيح لأنه مُرتد وقد اتفق الصحابة على قبول توبة المرتدين ، وقد قال الله ﷺ ( قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ) الأنفال ٣٨ وهذا يعم المُرتد وغيره ، الله أسأل أن يتوب على كل تارك للصلاة

١٨ - احتج اخواننا المانعون من تكفير تارك الصلاة ومعهم أيضاً من يقول بكفر تارك الصلاة تكاسلا ولكن الترك بالكلية وليس بفرض واحد بما رواه احمد قال حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ ، عَنْ قَتَادَةَ ، عَنْ نَصْرِ بْنِ عَاصِمٍ ، عَنْ رَجُلِ مِنْهُمْ ، " أَنَّهُ أَتَى النَّبِيَ ﷺ فَأَسْلَمَ عَلَى أَنَّهُ لَا يُصلِّي إِلَّا صَلَاتَيْنِ فَقَبِلَ ذَلِكَ مِنْهُ " (١)

قال المانعون من تكفير تارك الصلاة والقائلون بكفر تارك الصلاة ولكن الترك بالكلية : قالوا فها هو النبي قد قَبِلَ
 من الرجل الاسلام مع علمه بانه لن يصلى الا صلاتين فقط من الخمس ؟ !!

فدل ذلك على أن ترك صلاة واحدة ليس بكفر أكبر ينقل عن الملة

• فأجاب المُكفرون : الحديث ضعيف فيه علة خفية وهي عنعنة قتادة بن دُعامة وهو ثقة مُدلس من المرتبة الثالثة وإليكم التحقيق : —

مدار كل هذه الطرق الستة للحديث على قتادة بن دُعامة السدوسى : وهو ثقة من رجال البخارى ومسلم ولكنه مُدلس يُدلس عن الضعفاء والجاهيل ، فما صرح به بالسماع مقبول وما عنعن فيه فمردود لا يُقبل

قال ابن حجر : أحد الأثبات المشهورين كان يُضرب به المثل فى الحفظ إلا أنه كان رُبما دلس احتج به الجماعة . اهـ (٢)

وذكره في الطبقة الثالثة من طبقات المُدلسين : وهي التي لا يُقبل حديث أصحابًها إلا إذا صرحوا بالسماع . اهـ (٣)

ومما سبق يتضح لنا أن قتادة بن دعامة السدوسي مُدلس من الطبقة الثالثة وهي التي لا يُقبل حديث أصحابها إلا إذا صرحوا بالسماع ، وقتادة هنا عنعن ولم يُصرح بالسماع ولم يُتابعه أى أحد وليس للحديث شاهد واحد ولا مُتابعة

(١) مسند احمد برقم ٢٠٣٠٢ و ٢٣١٢٩ ، ط/ مؤسسة قرطبة – القاهرة ، مسند ابن ابي شيبة برقم ٩٩٥ ، ط/ دار الوطن الرياض المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية برقم ٢٠٧٤ لابن حجر العسقلاني ، ط/ دار العاصمة ، دار الغيث السعودية

إتحاف الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة برقم ١١٧ ، ط / دار الوطن السعودية لــ احمد بن ابى بكر البوصيرى ، الاحاد والمثانى برقم ٩٤١ أحمد بن عَمرو بن أبى عاصم ، ط / دار الراية السعودية ، معرفة الصحابة لابى نعيم الاصبهانى برقم ٧٣٤٦ ، ط / دار الوطن السعودية (٢) هدى السارى مقدمة فتح الباري لان حجر ٢ / ٣٥٩

<sup>(</sup>٣) تعريف اهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس ص ١٣، و ص ٤٣، ط/ مكتبة المنار – الأردن، ومن أراد المزيد فليُراجع: (النكت على كتاب ابن الصلاح لابن حجر ٢/ ٦٤٢) و (التدليس والمدلسون لـ حماد الأنصارى برقم ١٠٤) (موقف الإمامين البخارى ومُسلم من اشتراط اللّقيّا والسّمَاع في السّند المعنعن بَين المتعَاصِرين لـ خَالِد مَنصُور الدريس برقم ١٥٢)

19 – احتج اخواننا المانعون من تكفير تارك الصلاة ومعهم أيضاً من يقول بكفر تارك الصلاة تكاسلا ولكن الترك بالكلية وليس بفرض واحد بما رواه البيهقى فى السنن قال : أَخْبَرَنَا أَبُو الْحُسَيْنِ بْنُ بِشْرَانَ الْعَدْلُ ، بِبَعْدَادَ، أنبأ أَبُو جَعْفَرِ الكلية وليس بفرض واحد بما رواه البيهقى فى السنن قال : أَخْبَرَنَا أَبُو الْحُسَيْنِ بْنُ بِشْرَانَ الْعَدْلُ ، بِبَعْدَادَ، أنبأ أَبُو جَعْفَرِ الرَّزَّازُ ثنا مُحَمَّدُ بْنُ غَالِب ، ثنا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ ، ثنا أَبَانُ بْنُ يَزِيدَ ، ثنا عَاصِمٌ هُوَ ابْنُ أَبِي النَّجُودِ ، عَنْ مُصْعَبِ بْنِ سَعْدٍ قَالَ : قُلْتُ لأَبِي : أَرَأَيْتَ قَوْلَ اللَّهِ " الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ سَاهُونَ " ، هُوَ الَّذِي يُحَدِّثُ أَحَدُنَا نَفْسَهُ فِي الصَّلاةِ ، قَالَ : لا وَأَيُّنَا لا يُحَدِّثُ نَفْسَهُ فِي الصَّلاةِ وَلَكِنَّ السَّهُو تَرْكُ الصَّلاةِ عَنْ وَقْتِهَا " . اهـ (١)

وما رواه الامام ابن جرير الطبرى قال : حَدَّثَنَا ابْنُ الْمُثَنَّى ، قَالَ : ثنا سَكَنُ بْنُ نَافِعِ الْبَاهِلِيُّ ، قَالَ : ثنا شُعْبَةُ ، عَنْ خَلَفِ بْنِ حَوْشَب ، عَنْ طَلْحَةَ بْنِ مُصَرِّف ، عَنْ مُصْعَب بْنِ سَعْدٍ ، قَالَ : قُلْتُ لأَبِي أَرَأَيْتَ قَوْلَ اللَّهِ ﷺ : " الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ سَاهُونَ " أَهِيَ تَرْكُهَا ؟ قَالَ : لا ، وَلَكِنْ تَأْخِيرُهَا عَنْ وَقْتِهَا " . اهـ (٢)

• قال المانعون من كفر تارك الصلاة ، ومن قال بكفر تارك الصلاة ولكن الترك بالكلية :

بين الصحابي سعد بن ابي وقاص ﷺ أن إخراج الصلاة عن وقتها ليس هو الترك وهذا ينقض ما ذهب إليه من قال بكفر تارك الصلاة من فرض واحد

• فرد المكفرون : نقول سبحان الله لو أمعن اخواننا النظر ودققوا فى كلام الله ﷺ وتفسير الصحابى ﷺ له ، لوجدوا أن الاية وتفسير الصحابي لها ، لا تصلُح كدليل لهم ، بل حُجة عليهم واليكم الدليل على ذلك بالبيان الشافى الواضح :

أولا: قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ، وَقَالَ : وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ ، وَقَالَ : وَالْمُقِيمِينَ الصَّلاةَ ، فوصف المؤمنين باقامة الصلاة وإدامتها والمحافظة على وقتها ، فَلَمْ نَجِدْ ذِكْرَ الصَّلَاةِ فِي مَوْضِعِ مِنَ التَّنْزِيلِ إِلَّا مَعَ ذِكْرِ إِقَامَتِهَا .

فَلَمَّا بَلَغَ ذِكْرَ الْمُنَافِقِينَ قَالَ : { فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ سَاهُونَ } فسماهم المصلين ولم يسمهم المومنين أو المسلمين حتى يكون لكم حجة فى أن من ترك فرض واحد اسمه مسلم أو مؤمن ، وسمى المقيمين الصلاة بالمؤمنين

ثانياً : الاية الثانية تُبين أن هولاء هم ( المنافقين ) وليسوا المؤمنين المسلمين بدليل قوله تعالى " فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ ﴿ " الماعون ٤ ، ٦

والشاهد أن الله سماهم المصلين ولم يُثبت لهم الاسلام كما قلنا لآلهم مُنافقين ثم زاد وصفهم وبينه وأوضحه لنا أكثر بالهم يُرَاءُونَ بصلاتهم والندين يُرَاءُونَ بصلاتهم هم المنافقين نفاق أكبر " أى الكفار " قال ﷺ { إِنَّ المُنافقين يُخَادِعُونَ الله وَهُو خَادِعُهُمْ وَإِذَا قاموا إِلَى الصلاة قَامُواْ كسالى يُرَآءُونَ الناسِ وَلاَ يَذْكُرُونَ الله إِلاَّ قَلِيلاً } النساء ١٤٢

وقال ﷺ { وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ وَلَا يَأْتُونَ الصَّلَاةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى وَلَا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى وَلَا يُنْفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَارِهُونَ } التوبة ٤٥

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى للبيهقي ٢٩٠٦ بسند صحيح

<sup>(</sup>٢) حامع البيان عن تأويل آي القرآن ٣٥٤٣٢ ط/ دار هجر ، القاهرة بسند صحيح

والشاهد أن الله بين ألهم مُصلين وياتوا الى الصلاة ولكن لكى يُرَاءُونَ المسلمين بصلاقهم ، حتى يُظهروا الاسلام ثالثاً : الله ﷺ لم يثبت ألهم مُسلمين في سورة الماعون بل الثابت العكس فبداية السورة " أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ " والصحابي سعد بن ابي وقاص ﷺ لم يُثبت أن من أخر صلاة واحدة عن وقتها أو تركها بالكلية مؤمن مسلم ، ولم يُثبت أن تاخير الصلاة عن وقتها ليس بكفر ، بل هو يُبين معنى السهو الذي وقع فيه المنافقين ، وهو ألهم لا يتركون الصلاة بل يؤخرون الصلاة عن وقتها ، وكما قلنا لم يقل الصحابي بأن هذا ليس بكفر .

فان قال قائل: ان تركهم لفرض واحد واقرار النبي والصحابة لهم على الاسلام حجة عليكم وإثبات للاسلام لانهم أجروا عليهم أحكام الاسلام مع تركهم لفرض واحد فقط

يكون الجواب أن هذا وهم واضح لان الصحابي سعد بن ابي وقاص سُئل عن تفسير الاية وليس عن معين فعل ذلك فلو فعل أحد هذا امامه او امام النبي او اى احد من الصحابة وأجروا عليه أحكام الاسلام لكان ذلك لكم حجة ولكن ذلك لم يحدث ، بل لم يقل الصحابي سعد بن ابي وقاص ان تاخير الصلاة عن وقتها ليس بكفر ، بل هو فقط يبين الهم اى من نزل فيهم هذا القول لا يتركون الصلاة بالكلية ، والذين يسهون عن الصلاة اذا راى أحدهم المسلمين صلى لكى يُثبتوا له الاسلام ، واما ان كان هذا المنافق لا يره احد يترك الصلاة

١٠ احتج المانعون من تكفير تارك الصلاة ومعهم أيضاً من يقول بكفر تارك الصلاة تكاسلا ولكن الترك بالكلية عارواه الترمذى قال : حَدَّثَنَا أَبُو سَلَمَةَ يَحْيَى بْنُ حَلَفٍ الْبَصْرِيُّ ، حَدَّثَنَا الْمُعْتَمِرُ بْنُ سُلَيْمَانَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ حَنَشِ عَنْ عِكْرِمَةَ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ : " مَنْ جَمَعَ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ فَقَدْ أَتَى بَابًا مِنْ أَبُوابِ الْكَبَائِرِ " . (١) عِكْرِمَةَ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ : " مَنْ جَمَعَ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ فَقَدْ أَتَى بَابًا مِنْ أَبُوابِ الْكَبَائِرِ " . (١) وجاء من طريق أخر موقوفاً عند البيهقى قال أَخْبَرَنَاهُ أَبُو الْحَسَنِ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ الْعَلَوِيُّ ، أنبا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدِ بَنُ سُعِيدٍ ، عَنْ يَحْيَى بْنُ الْحُسَنِ الْعَلَوِيُّ ، أنبا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ بِشْرٍ ، ثنا يَحْيَى بْنُ سَعِيدٍ ، عَنْ يَحْيَى بْنِ صُبَيْحٍ ، قَالَ : حَدَّثَنِي حُمَيْدُ بَنِ الْحَسَنِ الرَّمْجَارِيُّ ، ثنا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ بِشْرٍ ، ثنا يَحْيَى بْنُ سَعِيدٍ ، عَنْ يَحْيَى بْنِ صُبَيْحٍ ، قَالَ : حَدَّثَنِي حُمَيْدُ بَنِ الْحَسَنِ الرَّمْجَارِيُّ ، ثنا عَبْدُ الرَّحْمَ بْنُ الْحَمَّ اللَّهُ عَنْهُ كَتَبَ إِلَى عَامِلٍ لَهُ " ثَلاثٌ مِنَ الْكَبَائِرِ : الْحَبْعُ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ إِلا فِي عُذْرٍ ، وَالْفِرَارُ مِنَ الرَّحْفِ ، وَالنَّهْبِيُ " ، أَبُو قَتَادَةَ الْعَدَوِيُّ أَدْرُكَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، وَإِلا فَهُو إِذَا انْضَمَّ إِلَى الأَوْلِ صَارَ قَوِيًّا ، وَقَدْ رُويَ فِيهِ حَدِيثٌ مَوْصُولٌ ، عَنِ النَّيْمِ قِي إِسْنَادِهِ مَنْ لا يُحْتَجُ بِهِ . . (٢)

- قال المانعون : والشاهد أن النبي ﷺ وعمر ﷺ بينا أن إخراج الصلاة عن وقتها ليس هو الكفر ولكنه باب من أبواب الكبائر ، والكبائر دون الكفر والشرك .
- فرد المكفرون : الحديثان ضعيفان مردودان ، فأما من حيث السند فالحديثان ضعيفان جداً ، وضعفها الالباني . (٣)

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ۱۸۸

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى للبيهقى ١٢٩ه

<sup>(</sup>٣) الاول في ضعيف الترمذي برقم ١٨٨ ، والحديث الثاني في السلسلة الصحيحة ٣/ ١٦١ هامش حديث رقم ١٠٨٧ ط/ دار المعارف

وإليكم التحقيق:-

أما علة الحديث الاول : حَنَشِ وهو الحسين بن قيس الرحبي وهو متروك الحديث الهموه بالكذب

وأما علة الحديث الثانى: عبد الله بن محمد بن الحسن الرمجارى بن الشرقى ضعيف ، كان مدمن للخمر ومات مُصر على ذلك ، وقد وثق عبد الله بن محمد بن الشرقى بعض أهل العلم وضعفه أخرون

والقاعدة عند أهل العلم من المُحدثين في الخلاف على راوي أن " الجرح المُفسر مُقدم على التعديل المُجمل "

فمن وثقه هم : ابن ماكولا المتوفى ٤٨٧ هـ وابو سعد السمعاني المتوفى ٦٦٥ هـ

وكل من وثقه من أهل العلم لم يُعاصره ويعرف حاله فعدلوه تعديل مُجمل ، وهذا مقبول إن لم يُخالفهم أحد عاصره

وممن ضعفوه: اخوه فقد عاصره وهو الامام الحافظ أحمد بن محمد بن الحسن بن الشرقى المتوفى ٥٣٥ وهو أعلم وأعرف باخوه من هولاء الائمة، فقد قال عنه ابن العماد الحنبلى: حجة وحيد عصره حفظا وإتقانا ومعرفة وقال عنه ابن خزيمة ا ٣١٠ هـ : ما دام أبو حامد ابن الشرقي حيا لا يتهيأ لأحد أن يكذب على رسول الله . اهـ ونظر ابن خزيمة إلى أبي حامد ابن الشرقى في يوم فقال: حياة أبي حامد تحجز بين الناس والكذب على رسول الله على الله وقال عنه ابن عدى الجرجانى: لم أر أحفظ ولا أحسن سردا منه. اهـ

وقال الخطيب البغدادي: كان ثقة ثبتا حافظا. اهـ

وقال عنه الذهبي : واحد عصره حفظا وإتقانا ومعرفة . اهـ

وقد جرحه أخوه الحافظ أبى حامد بن الشرقى ، وتجريحه مُقدم على تعديل الامامين ( ابن ماكولا و السمعانى ) لما يلى :-1 – أنه أعلم الناس بحاله فهو أخوه شقيقه ، فهو من أقرب الناس له .

٢ أنه عالم متقن وعارف باحوال الرواة وبعلم الحديث فكونه لا يرى السماع عنه فهذا غاية في التفسير والتوضيح
 ٣ أن عبدالله بن محمد كان مدمن للخمر ومات على ذلك مصراً عليه وهذا سبب كافي لرد روايته فهذا فسق ظاهر عنع من قبول روايته ويقدح في عدالته .

قال الحافظ الذهبي في عَبْد اللَّه بْن مُحَمَّد بن الحسن أبو محمد ابن الشرقي المتوفى ٣٢٨ هـ :

أخو أبي حامد ، كان أسن من أبي حامد ، سَمِع : الذُّهْليّ ، وعبد الله بن هاشم ، وعبد الرحمن بن بشر ، وأحمد بن الأزهر وأحمد بن يوسف ، وأحمد بن منصور زاج ، وعنه : أحمد بن إسحاق الصبغي ، وأبو عليّ الحافظ ، ويحيى بن إسماعيل الحربيّ ، وعبد الله بن حامد الواعظ ، وأبو الحسن المّاسرجسيّ ، ومحمد بن أحمد بن عبدوس ، ومحمد بن الحسن الحسن الحسن الحسن

قال الحاكم (المتوفى ه٠٤): تُوُفّي في ربيع الآخر ، وله اثنتان وتسعون سنة ، وقد رأيته : شيخ طوال ، أسمر ، له أُذُنان كأنهما مرَوْحتان وأصحاب المحابر بين يديه ، ولم أرزق السماع منه ، وكان أوحد وقته في معرفة الطّبّ ، ولم يدع وقال ابن العماد الحنبلى فى أبو محمد بن الشرقى عبد الله بن محمد بن الحسن أخو الحافظ حامد وله اثنتان وتسعون سنة سمع عبد الرحمن بن بشر وعبد الله بن هاشم وخلقاً قال الحاكم رأيته وكان أوحد وقته فيم عرفة الطب لم يدع الشراب إلى أن مات ، فضعف بذلك . اهـــ (٢)

قال ابو يعلى الخليل القزويني (المتوفى 153هـ) في الإرشاد في ابو محمد عبد الله بن محمد بن الحسن بن الشرقى : اخو ابي حامد وهو اكبر سنا منه سمع عبد الله بن هاشم ومحمد بن يجيى وأبا الازهر وأقرائهم ليس بالقوى عندهم مات قبل اخيه بمديدة سمع منه الكبار الذين سمعوا من اخيه حدثني محمد بن احمد بن عبدوس عنه عن ابي الازهر الحديث الذي انكروه على ابي الازهر عن عبد الرزاق لم ار احدا ذكره بالشر الا انه ليس بمحل اخيه في العلم والديانة . اهـ (٣)

وقال الألباني في السلسلة الصحيحة : قلت ( الالباني ) : عبد الله بن هاشم هو الطوسى النيسابورى ، وهو ثقة من رجال مسلم وشيوخه وقد اتفقوا على توثيقه ولم أر أحدا من الأئمة رماه بالتلقن أو غيره ، فلا يقبل من الشرقى رمية إياه به لاسيما وهو نفسه متكلم فيه وإن وصفه السمعاني بأنه محدث نيسابور ، فقد أورده الذهبي في " الميزان " وقال : " وسماعاته صحيحة من مثل الذهلي و طبقته ولكن تكلموا فيه لإدمانه شرب المسكر " ، وقد نقل ابن العماد في " الشذرات ٢ / ٣١٣ " عن الحاكم أنه قال : " رأيته وكان أوحد وقته في معرفة الطب لم يدع الشراب إلى أن مات فضعف بذلك " ، وذكر الحافظ في " اللسان ٣ / ٣٤١ " عنه حكاية تدل على جهله بقوله والله الخمر : " إنها داء وليست بدواء " أو تجاهله إياه وإلا فكيف يجوز أن يأمر المريض بأن يشرب الخمر المعتق ! فالله المستعان . ولذلك فإني أقول : لو لا أن في سند الحديث ابن الشرقي هذا واسمه عبد الله بن محمد بن الحسن والراوى عنه ابن حامد ولم أجد له ترجمة ، لحكمت على هذا الإسناد بالصحة . اه (٤)

وعلى فرض أن الحديث ثابت عن النبى أو عن عمر ، فالحديث لا يُفيد أن ترك صلاة واحدة ليس بكفر أكبر ، بل غاية ما فى الحديث أنه يُبين أن ترك الصلاة عن وقتها من الكبائر ، وهذا لا يُعارض ما ذهبنا إليه من أن ترك صلاة واحدة كفر أكبر مُخرج عن الملة ، فالكفر الاكبر والشرك الاكبر من الكبائر ، أليس النبى على هو الذى قال هذا والدليل ما رواه البخارى عن أَنَسَ بْنَ مَالِكٍ على قَالَ : ذَكَرَ رَسُولُ اللّهِ على الْكَبَائِرَ أَوْ سُئِلَ عَنِ الْكَبَائِرِ فَقَالَ : " الشّرْكُ باللّهِ وَقَتْلُ النّفْس وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْن " (٥)

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام ٧ / ٥٥١ للامام الذهبي ، ط / دار الغرب الإسلامي الراوى رقم ٣٩٢

<sup>(</sup>  $\Upsilon$  ) شذرات الذهب في أحبار من ذهب  $\Upsilon$  /  $\Upsilon$  M M دار الكتب العلمية بيروت

<sup>(</sup> ٣ ) الإرشاد في معرفة علماء الحديث ٣ / ٨٣٨ ، ط / مكتبة الرشد ، الرياض

<sup>(</sup>٤) السلسلة الصحيحة ٣ / ١٦١ هامش حديث رقم ١٠٨٧ للالبابي ط/ دار المعارف الرياض

<sup>(</sup>٥) البخاري ٩٧٧٥

فعلى فرض ثبوت حديث ترك الصلاة عن وقتها من الكبائر فلا تعارض لإن ترك الصلاة من الشرك الاكبر والشرك الاكبر والشرك الاكبر من الكبائر ، فإن قال قائل أن عمر قرن وساوى بين الفرار من الزحف وبين تأخير الصلاة عن وقتها فى الكبائر فنقول : ان الحديث الماضى ذكره وهو عن سؤال النبى عن الكبائر ذكر الشرك بالله ومعه قتل النفس والعقوق فهل يقول عاقل أن النبى بذلك يُساوى بين الشرك بالله والعقوق ؟ !!!

الجواب : حأشاه حأشاه ﷺ لا يستوون عند الله

فالنبي على أتى بالاكبر ثم الادبى منه ثم الادبى منه

وكذلك فعل عمر رهي على فرض أن الحديث ثابت صحيح ، ولكن الحديث ضعيف كما بينا من قبل .

٢١ – إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة ومعهم أيضاً من يقول بكفر تارك الصلاة تكاسلا ولكن الترك بالكلية بما رواه الطبراني في المعجم الاوسط قال حَدَّثَنَا أَحْمَدُ ، قَالَ : نا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُبَيْدِ بْنِ عَقِيلِ الْمُقْرِئُ ، قَالَ : نا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُبَيْدِ بْنِ عَقِيلِ الْمُقْرِئُ ، قَالَ نا الْحَسَنُ بْنُ كَثِيرِ بْنِ فَائِدٍ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ ثَابِتِ الْبُنَانِيِّ ، عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ ، أَنَ النَّبِي عَلِي مَوَّ فِي بَعْضِ سِكَكِ الْمَدِينَةِ فَرَأَى رَجُلا أَسْوَدَ مَيِّنًا قَدْ رَمَوْا بِهِ فِي الطَّرِيقِ ، فَسَأَلَ بَعْضَ مَنْ ثَمَّ عَنْهُ ، فَقَالَ : " مَمْلُوكُ مَنْ هَذَا ؟ " فَقَالَ : " مَمْلُوكُ مَنْ هَذَا ؟ " فَقَالَ : " مَمْلُوكٌ لَآلِ فُلانٍ ، فَقَالَ : " أَكُنْتُمْ تَرَوْنَهُ يُصَلِّي ؟ " فَقَالُوا : كُنَّا نَرَاهُ أَحْيَانًا يُصلِّي ، وَأَحْيَانًا لا يُصلِّي ، فَقَالَ : " سُبْحَانَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَصَلَّى عَلَيْهِ ، فَلَمَّا كَبَّرَ قَالَ : " سُبْحَانَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَصَلَّى عَلَيْهِ ، فَلَمَّا كَبَّرَ قَالَ : " سُبْحَانَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَصَلَّى عَلَيْهِ ، فَلَمَّا كَبَّرُتَ تَقُولُ اللَّهِ سُبْحَانَ اللَّهِ ؟ "، فَلَمَ قُلْمَ قُلْمَ وَكُفَّونُ ، وَكَفَّنُوهُ ، وَكَفَّنُوهُ ، وَكَفَّدُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَصَلَّى عَلَيْهِ ، فَلَمَّا كَبَّرُ تَ تَقُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى ال

وأخرجه الطبراني من طريق أخر قال حَدَّتَنَا سَعِيدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ التَّسْتَرِيُّ ، ثنا رَاشِدُ بْنُ سَلامِ الأَهْوَازِيُّ ، ثنا عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ تَمَامِ السُّلَمِيُّ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ تَمَامٍ ، حَدَّتَنِي عَطَاءُ بْنُ السَّائِبِ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ جَدِّهِ ، قَالَ : مَرَّ النَّبِيُّ عَلَى اللَّهِ بْنُ تَمَامِ السُّلَمِيُّ ، قَالَ : فَأَشْرَفَ فِي الْبِئْرِ ، فَإِذَا هُوَ مُلْقًى فِي الْبِئْرِ ، فَسَأَلَ النَّبِيُّ عَلَيْ : " مَا لَهُ مُلْقًى فِي الْبِئْرِ ؟ فَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ : " مَا لَهُ مُلْقًى فِي الْبِئْرِ ؟ فَالُوا : يَا رَسُولَ اللّهِ ، إِنَّهُ كَانَ جَافِيَ الدِّينِ ، يُصَلِّي أَخْيَانًا ، وَأَخْيَانًا لا يُصَلِّي ، قَالَ : " وَيْحَكُمْ أَخْرِجُوهُ "، فَأَمَرَ بِهِ النَّبِيُّ عَلَيْهِ . (٢)

- قال المانعون : دل الحديث على أن الرجل كان يُصلى ويترك الصلاة أحياناً وقد يكون أخر عهده ترك الصلاة ومع ذلك ، لم يسأل النبي هل كان أخر عهده الصلاة أم لا ، وصلى عليه وأجرى أحكام المسلمين عليه " فهو مسلم "
  - فاجاب المكفرون : الحديثان ضعيفان لايصح واحد منهما وجاء من طرق اخرى كلها ضعيفة .

(٢) المعجم الكبير للطبراني ٦٧٤ ، ط/مكتبة العلوم والحكم ، الموصل بالعراق

<sup>(</sup>١) المعجم الاوسط للطبراني ١٥١٤ ، ط/ دار الحرمين بالقاهرة

وأما الحديث الاول فعلته:

١ – الحسين بن كثير بن فائد : مجهول الحال

٢ – كثير بن فائد البصرى : مجهول الحال انفرد بتوثيقه ابن حبان ، وهو متساهل فى التوثيق لابد أن يُتابع على توثيقه

وأما الحديث الثابي فعلته:

١ – سعيد بن عبد الرحمن التسترى : مجهول الحال

٢ - راشد بن سلام الأهوازى : مجهول الحال انفرد بتوثيقه ابن حبان وهو متساهل فى التوثيق لابد أن يُتابع على توثيقه
 ٣ - عبيد الله بن تمام بن قيس الواسطى : ضعيف الحديث

وقد جاء الحديث من طرق أخرى ولكنها ضعيفة مُرسلة . (١)

والحاصل: كما قال الشيخ الالباني: هذا الحديث منكر جداً وشبه موضوع. (٢)

٢٧ – إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة ومعهم أيضاً من يقول بكفر تارك الصلاة تكاسلاً ولكن الترك بالكلية هما رواه الدارمي قال أَخْبَرَنَا أَبُو نُعَيْمٍ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ هُوَ ابْنُ النَّعْمَانِ الْأَنْصَارِيُّ ، حَدَّثِنِي سَعْدُ بْنُ إِسْحَاقَ بْنِ كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ الْأَنْصَارِيُّ ، عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ كَعْبِ ، قَالَ : خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ وَنَحْنُ فِي الْمَسْجِدِ سَبْعَةٌ : مِنَّا ثَلَاثَةٌ مِنْ عَرَبِنَا وَأَرْبَعَةٌ مِنْ مَوَالِينَا أَوْ أَرْبَعَةٌ مِنْ عَرَبِنَا وَثَلَاثَةٌ مِنْ مَوَالِينَا ، قَالَ : فَخَرَجَ عَلَيْنَا النَّبِيُ عَلَيْ مِنْ بَعْضِ حُجَرِهِ تَلَاثَةٌ مَنْ عَرَبِنَا وَأَرْبَعة مِنْ عَرَبِنَا وَثَلَاثَةٌ مِنْ مَوَالِينَا ، قَالَ : فَخَرَجَ عَلَيْنَا النَّبِي عَلِيْ مِنْ بَعْضِ حُجَرِهِ حَتَّى جَلَسَ إِلَيْنَا ، فَقَالَ : " مَا يُجْلِسُكُمْ هَهُنَا ؟ " قُلْنَا : انْتِظَارُ الصَّلَاةِ ، قَالَ : فَنَكَتَ بِإِصْبَعِهِ فِي الْأَرْضِ ، وَنَكَسَ سَاعَةً ثُمَّ رَفَعَ إِلَيْنَا رَأْسَهُ ، فَقَالَ : " هَلْ تَدْرُونَ مَا يَقُولُ رَبُّكُمْ ؟ " قَالَ : قُلْنَا : اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ، قَالَ : إِنَّهُ يَقُولُ : " مَنْ صَلَّى الصَّلَاةَ لِوَقْتِهَا ، فَقَالَ : " هَلْ تَدْرُونَ مَا يَقُولُ رَبُّكُمْ ؟ " قَالَ : قُلْنَا : اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ، قَالَ : إِنَّهُ يَقُولُ : " مَنْ صَلَّى الصَّلَاةَ لِوَقْتِهَا ، فَأَقَامَ حَدَّهَا ، كَانَ لَهُ بِهِ عَلَيَّ عَهْدٌ أُدْخِلُهُ الْجَنَّةَ ، وَمَنْ لَمْ يُصَلِّ الصَّلَاةَ لِوقْتِهَا ، وَلَمْ يُقِمْ اللَّهُ مَا مُنْ لَمْ يُكُنْ لَهُ عِنْدِي عَهْدٌ ، إِنْ شِئْتُ أَدْخُلْتُهُ النَّهُ الْجَنَّةَ " . (٣)

• قال المانعون من تكفير تارك الصلاة : فلو كان تارك الصلاة كافراً لما صح أن يُقال " وَمَنْ لَمْ يُصَلِّ الصَّلَاةَ لِوَقْتِهَا " أنه تحت المشيئة ، والكفار لا يدخلون تحت المشيئة فدل الحديث على أن تارك الصلاة مسلم

وقال القائلون بكفر تارك الصلاة بالكلية : أن الحديث لا يُنافى كفر تارك الصلاة ولكن يؤيد ما نذهب اليه وهو أن الذى يُصلى ويترك هو تحت المشيئة أما الذي يترك الصلاة بالكلية فهو كافر جمعاً بين النصوص .

• فاجاب المكفرون لتارك الصلاة من فرض واحد : الحديث ضعيف من كل طرقه ، ولايصح عن رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق ٦٦٣٠ و ٦٦٣١ ، والمدونة الكبرى لمالك بن أنس ١٧٩

<sup>(</sup>٢) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة ١٣ / ٧٥ برقم ٦٠٣٦

<sup>(</sup>٣) سنن الدارمي ١٢٢٦، مسند ابن ابي شيبة ٥١٢، مسند عبد بن حميد ٣٧١، مشكل الآثار للطحاوي ٣١٧٣، مسند احمد ١٢٦٦، المعجم الكبير للطبراني ٣١٦، المعجم الكبير للطبراني ٣١٣، المعجم الكبير للطبراني ٣١٢،

وإليكم سبب الضعف :-

أما رواية الدارمي ففيها:

١ - عبد الرحمن بن النعمان الكوفى ضعيف ، ضعفه ابن معين وقال الدارقطني متروك

وقال ابو حاتم الرازى صدوق ووثقه ابن حبان ، والقاعدة عند أهل العلم أن الجرح المُفسر مُقدم على التعديل المجمل وقول الدارقطني متروك معناه أنه رأى منه ما يدعو لتركه وبخاصة أنه إمام في العلل .

٢ - إسحاق بن كعب بن عجرة مجهول الحال ، إنفرد بتوثيقه ابن حبان وهو متساهل فى التوثيق الابد أن يُتابع على توثيقه
 وأما رواية احمد فى المسند ففيها :

١ - عيسى بن المسيب البجلي ضعيف ، وقد جرحه ابن حبان جرح مُفسر . (١)

٢ - الشعبى لم يسمع من كعب بن عجرة ، سئل ابن معين : هل سمع الشعبى من كعب بن عجرة قال سمع من عبد
 الرحمن بن أبي ليلى عن كعب بن عجرة . اهـ (٢)

وأما رواية الطبراني في المعجم الكبير ٣١٢ ففيها :

السرى بن إسماعيل الهمداني متروك الحديث

وأما رواية الطبراني في المعجم الكبير ٣١٣ ففيها :

١ – عبد الوارث بن إبراهيم العسكري مجهول الحال

٧ – يعقوب بن إسحاق بن عبد الرحمن العطار مجهول الحال

٣ – مسكين بن صالح مجهول الحال ، إنفرد بتوثيقه ابن حبان وهو متساهل فى التوثيق لابد أن يُتابع على توثيقه .

وبناء عليه فالحديث ضعيف جداً لا يصلح كحجة ولا شاهد

٢٣ - إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة ومعهم أيضا من يقول بكفر تارك الصلاة تكاسلاً ولكن الترك بالكلية بما رواه البخارى عن عبدالله بن عمر شه قَالَ قَالَ رسول الله على " مَنْ فَاتَنْهُ صَلَاةُ الْعَصْرِ فَكَأَنَّمَا وُتِرَ أَهْلَهُ وَمَالَهُ " . (٣)
 قال المانعون : فلو كان تارك الصلاة كافراً لكان القصد إلى ذكر ما ذهب من إيمانه لا إلى ذهاب أهله وماله

ورد الْمكفرون : بان النبي قال هذا وقال هذا ، أى قال بذهاب إيمانه وقال على سبيل التمثيل والتشبيه بذهاب أهله وماله روى البخارى عَنْ بُرَيْدَةُ بن الْحُصَيْبِ ﴿ قَالَ وَسُولَ اللّهِ ﷺ " مَنْ تَرَكَ صَلَاةَ الْعَصْرِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ " . (٤)

<sup>(</sup>١) وقد بين ابن حبان سبب ضعفه في كتاب المجروحين ٢/ ١١٩ برقم ٧٠٤ لابن حبان البستي ، ط/ دار الوعي حلب

<sup>(</sup>۲) تاريخ ابن معين برواية الدورى سؤال رقم ۲۰۲۱، ۳/ ۵۲۶، ط/ مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي - مكة المكرمة، وهذيب الكمال مع حواشيه ۱۶/ ۳۰ للمزي، ط/ مؤسسة الرسالة - بيروت

<sup>(</sup> ٣ ) مسلم ٢٢٧

<sup>(</sup>٤) البخاري ٥٢٣

وحبوط الاعمال كلها وهو " ذهاب الايمان " لا يكون الا بالكفر والشرك الاكبر الناقل عن الملة ، قال الله ﷺ " وَمَنْ يَكْفُرْ بالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ " المائدة ه

وحبوط العمل هنا يشمل كل عمله والنص لم يُقيد أو يُحدد عمل يوم أو شهر ، وحبوط العمل بالكلية يعنى ذهاب الايمان ، ومن ذهب إيمانه يبقى مسلوباً ليس له ما ينتفع به من إيمان ، والموتور أهله وماله يبقى مسلوباً ليس له ما يُنتفع به من الأهل والمال وهو بمترلة الذي حبط عمله وذهب إيمانه . (١)

ويعنى ﷺ أنَّ هذا الذنب الذي عمله " وهو ترك صلاة واحدة " من عظمه أنَّه كأنه فقد أهله وماله ، يعنى لو فقد أهله وماله كان أهون عليه مما عمله " وهو ترك صلاة واحدة " ، فحرف " كــ " هنا للتشبيه والتمثيل .

وهذا الحكم فى كل الصلوات وليس العصر فقط ، فالنبى يضرب مثال بالعصر والحكم ينسحب على كل الصلوات والدليل قول النبى على العصر والدليل قول النبى على في الحرى : " مَنْ فَاتَنْهُ الصَّلَاةُ فَكَأَنَّمَا وُتِرَ أَهْلَهُ وَمَالَهُ " . (٢)

والدليل قول النبي ﷺ في رواية اخرى : " مَنْ تَرَكَ الصَّلاةَ حَبطَ عَمَلُهُ " . (٣)

٢٤ إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بما أورده السبكى فى ترجمة الإمام الشافعى ، وهى مُناظرة بين الامام احمد
 بن حنبل والامام الشافعى . (٤)

قال السبكى : ﴿ حُكى أَن أَحَمَد ناظر الشافعي في تارك الصلاة فقال له الشافعي : يا أحمد أتقول : إنه يكفر ؟ قال الامام أحمد : نعم

قال الامام الشافعي: إن كان كافراً فبم يُسلم ؟

قال الامام أحمد : يقول : لا إله إلا الله محمدا رسول الله .

قال الامام الشافعي : فالرجل مُستديم لهذا القول لم يتركه .

قال الامام أحمد : يُسلم بأن يُصلى قال : صلاة الكافر لا تصح ولا يُحكم بالإسلام كها فانقطع أحمد وسكت ) . اهـ

- فرد المُكفرون : الحكاية لا تَثبُت وقد أشار إلى ذلك السُبكى إبتداً بقوله : (حُكى) فهى مُنقطعة أى (ضعيفة) ولكن كعادتنا تماشيا مع المانعون فى الاستدلال بالعام والمُتشابه والضعيف والآدلة العقلية سنُجيب على هذه المناظرة وإليكم الرد العلمي على هذه المُناظرة بالتفصيل والبيان :-
- سوف أُجيب على الاسئلة التي مضت في المناظرة بالبيان الواضح الشافي وبالاسلوب العلمي المُعتبر عند أهل العلم .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى لابن تيمية ۲۲ / ٥٤

<sup>(</sup>٢) مسند احمد ٢٣١٢٩ بسند صحيح

<sup>(</sup>٣) الابانة الكبرى لابن بطة ٤٦٦ ، ط / دار الكتب العلمية بيروت بسند صحيح

<sup>(</sup> ٣ ) طبقات الشافعية الكبرى للسبكي ١ / ١٨٠ ، ط / دار الكتب العلمية ، بيروت

أولاً مذهب احمد الذى نُقل عنه هو ان التوبة تكون بالصلاة وليست التوبة بالشهادتين كما زعموا وكذبوا عليه زوراً واليكم البينة :-

باب حُكم تَارك الصَّلَاة وقضائها عَن الْمَيِّت

قلت: رجل فرط فِي الصَّلَاة فَلَمَّا أَدْرَكُهُ الْمَوْت أقرّ بذلك؟

فَقَالَ ( يعني الامام أحمد ) : الصَّلَاة لَا تقضى وَلَكِن يصدق عَنهُ

قلت فَإِن تَركهَا وَلم يصل ؟

قَالَ ( يعني الامام أحمد ) : إذا كَانَ عَامِدًا استتبته ثَلَاثًا فَإِن تَابَ وَإِلَّا قَتَل

قلت فتوبته أن يُصلِّى ؟

قَالَ ( يعنى الامام أحمد ) : نعم . اهـ (١)

ومع ذلك سنتماشى مع القصة كواقع ونجيب عليها ، واليكم رد أحفاد أحمد بن حنبل

الشافعي: أتقول إنه يكفر؟

المُكفرون لتارك الصلاة : نقول نعم

الشافعي: إن كان كافرا فبم يُسلم ؟

المُكفرون لتارك الصلاة : نقول إِن الايمان قول وعمل ( قول القلب وقول اللسان وعمل القلب وعمل الجوارح ) وهو لاء الاربعة اذا انتفى واحد منهم ظهر نوع من أنواع الكفر الاكبر المُخرج من الملة حتى وان وجد ثلاثة أخرين فإنه قد يكون أتى بالقول ( قول القلب وقول اللسان ) فنطلب منه العمل ( عمل القلب وعمل الجوارح ) فقط حتى يدخل فى الاسلام ، أما الكافر الاصلى فسياتى بالاربعة أركان .

أُوضح الكلام أكثر وأكثر بضرب مثال حتى يفهم الجميع أقول مثلاً: شروط العمل الصالح

١ – الاخلاص

٢ – المُتابعة

فمن أخلص العمل لله ولم يُتابع في العمل النبي ﷺ لم يُقبل منه ، ومن اتبع النبي ﷺ ولم يُخلص العمل لله لا يُقبل منه . وهنا نسئل المُناظر مكان الامام الشافعي فبم يُقبل العمل ؟

الجواب : لابد من توفر الشرطين الاخلاص والمُتابعة وإلا فالعمل مردود .

نقول من حقق شرط فعليه أن ياتي بالشرط الآخر فقط ، فالمُخلص لانطلب منه الاخلاص لأنه حققه ، ولكن نطلب منه ما تركه وهو شرط الاخلاص ما تركه وهو شرط الاخلاص ما تركه وهو شرط الاخلاص وكذلك تارك الصلاة في الايمان ، أتى باركان وترك أركان ، أى أنه أتى بركنين وهما ( القول ) : قول القلب وقول اللسان

<sup>(</sup>١) مسائل الإمام أحمد بن حنبل رواية ابن أبي الفضل صالح ١/ ٣٧٦ ، ط/ الدار العلمية - الهند

وترك ركنين وهما ( العمل ) : عمل القلب وعمل الجوارح ، فاذا أراد أن يدخل فى الاسلام طلبنا منه الرُكنين المَتروكين ( أقصد العمل الذى من حقيقة الايمان أو أصل الايمان أى " الصلاة " وليس كل العمل ) وإلا لم يصح إسلامه .

فان قال أحد انه معه عمل القلب دون عمل الجوارح نقول له: كذبت وصدق الله ورسوله ، والدليل: - قول الله على الله الله على الله الله على الله ع

نعود إلى سؤال الامام الشافعي : إن كان كافرا فبم يُسلم ؟

المُكفرون لتارك الصلاة : يُسلم بأن يُصلى

الامام الشافعي: صلاة الكافر لا تصح و لا يُحكم بالإسلام كها.

المُكفرون لتارك الصلاة : أنت نفسك قلت أن الرجل مُستديم لهذا القول أى أنه حقق القول فنطلب منه العمل فقط لان ركن القول متوفر فيه وهذا يكون قد حقق الاسلام أى (حقيقة الايمان) الذي يُبقيه داخل الاسلام ولا يُخرجه منه وأما عن قول الامام الشافعي ولا يُحكم بالاسلام هما أى (الصلاة)، فنقول نحن لم نحكم عليه بالاسلام لآنه أقام الصلاة فقط، بل لآنه حقق القول والعمل فالقول كان معه وقد ترك العمل فقط فنطلب منه أن ياتي بالعمل فقط أى (ما تركه فقط وليس الكل) أرجو أن يكون المثال قد اوضح لكم المسئلة وبينها، والحمد لله رب العالمين.

وفى هذا قال شيخ الاسلام ابن تيمية: " من كفر بترك الصلاة الأصوب أن يصير مُسلماً بفعلها من غير إعادة الشهادتين لأنه كفر بالامتناع كإبليس. اهـ (٢)

<sup>(</sup>۱) البخاري ٥٢

<sup>(</sup>٢) الاختيارات الفقهية لابن تيمية ص ٤٠٢ ، ط/ دار المعرفة بيروت

• ٢ – إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة ، بأن تارك الصلاة منذ زمن النبى والصحابة وإلى الان لم تُجرى عليه أحكام الردة ، ومازال المسلمون يَرثونهُ ويورثونه ويُصلون عليه بعد موته ويُغسلونه ويدفنونه في مقابر المسلمين ، ولم يتم التفريق بينه وبين زوجته ، ويدعون لهم بالرحمة والمغفرة ، وهذا دليل على أنه ليس بكافر كفر مُخرج عن الملة .

#### • فاجاب القائلون بكفر تارك الصلاة:

أولاً: هذا الكلام باطل، بل فى أعلى درجات البُطلان، لحين إثبات أنه وجد من لا يُصلى على أيام النبى الله والصحابة ورُفع امره إليهم ولم يُطبقوا عليه أحكام الردة، أنا أتحدى أن يُثبت لنا أحد وجود تارك للصلاة واحد فقط، عَرف النبى أو الصحابة أنه لا يُصلى، وأجروا عليه أحكام المسلمين، ولكن كما يُقال ( الغريق يتعلق بقش الارز) وكما قال ربى الله و وَمَا يَتَبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلَّا ظَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لَا يُغني مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا " يونس ٣٦ وكما قال ربى الله النجم ٣٦ وكما قال ربى الله النجم ٣٦ وكما قال ربى الله الله الله الظّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهُدَى " النجم ٢٣

ثانيا : هذا الكلام مفهوم والنصوص الدالة على كفره (تارك الصلاة) منطوق ، والمنطوق مُقدم على المفهوم ، إذا جعلنا المفهوم حجة ، لأن المنطوق أقوى دلالة على الحكم من المفهوم ، كما هو مُقرر ومعلوم في اصول الفقه ، فضلاً عن أن المفهوم هنا ظنى ، ليس معهم فيه أثارة من علم ، لا من قول الله فله ولا رسوله ولا قول عن الصحابة عن أن المفهوم هنا ظنى ، ليس معهم فيه أثارة من علم ، لا من قول الله فله ولا رسوله ولا قول عن الصحابة ) ثالثا : اليقين لا يزول بالشك فقد ثبت كفر تارك الصلاة بيقين ، وهو ( نصوص الكتاب والسنة وإجماع الصحابة ) وليس بالشك والظن كما ينفعل إخوانى من المانعين من كفر تارك الصلاة ، بل الثابت عن النبي والصحابة خلاف ذلك أنه يُقتل على ترك كما يفعل إخوانى من المانعين من حرمة في الدنيا والاخرة ، ودليل ذلك : ما رواه البخارى ومسلم من حديث أبًا سَعِيدِ النُحُرُبُ قَلَسَ بلله منا للمسلمين من حرمة في الدنيا والاخرة ، ودليل ذلك : ما رواه البخارى ومسلم من حديث أبًا مَعِيدِ النُحُرُبُ قَلَلَ : يَعَلَى الله قَلَلَ : " وَيُمْلَكُ أَوْلَسُتُ أَحَقً أَهْلِ الْأَرْضِ أَنْ يَتَقِي اللَّه "، قَالَ : ثُمَّ ولِي الرَّجُلُ قَالَ خَالِد . وكم مِنْ مُصَلِّ يَقُولُ بِلسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَلَ : " لَا ، لَعَلَمُ أَنْ أَنْقُبَ عَنْ قُلُوبِ النَّاسِ، وَلَا أَشْقً بُطُونَهُمْ " . (١) بَعْسَ فَعِعل النبي في قَلْبِهِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ في الله على أن من لم يُصل يُقتل ، وليس له حرمة الدم التي للمسلمين . فحمل النبي في قلْبِهِ المصحيح الصريح على قتل تارك الصلاة اذا تبين تركه للصلاة وهذا بعد استتابته من ولي الامر فذا الحديث بالمفهوم الصحيح على قتل تارك الصلاة اذا تبين تركه للصلاة وهذا بعد استتابته من ولى الامر فذا الحديث بالمفهوم الصحيح على قتل تارك الصلاة اذا تبين تركه للصلاة وهذا بعد استتابته من ولى الامر في الامر

<sup>(</sup>۱) البخاري ٤٣٥١ ومسلم ١٠٦٥

وتارك الصلاة يُقتل ردة وليس حداً لما يلي :-

فى الحديث الماضى ذكره وحديث قتل الائمة إذا لم يصلوا دلالة واضحة جداً على قتل من لم يُصل ، والنبي ﷺ يقول : ( لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِئِ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ، إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ الثَّيِّبُ الزَّانِي ، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ وَالتَّارِكُ لِدِينهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ ) . (١)

يقول الشيخ عبدالله القربى: وليس تارك الصلاة من أصحاب الحدود من المسلمين ، بل لا يكون ذلك إلا في الزابى المحصن وليس قاتل نفس ، فلم يبق إلا أن يكون إباحة دم تارك الصلاة من أجل ردته . اهر (٢)

قال الامام ابن حزم فى قول النبى ﷺ لا يَحِلُّ دَمُ امْرِئَ مُسْلِم إلا بِإِحْدَى ثَلاثِ: كُفْرٌ بَعْدَ إِيَمَانِ ، أَوْ زَنَى بَعْدَ إِحْصَانٍ أَوْ نَفْسٌ بِنَفْسٍ ، قال : وَتَارِكُ الصَّلاةِ مُتَعَمِّدًا كَمَا ذَكَرْنَا لاَ يَخْلُو مِنْ أَنْ يَكُونَ بِذَلِكَ كَافِرًا ، أَوْ يَكُونَ غَيْرَ كَافِرًا ، فَهُمْ لا يَقُولُونَ بِذَلِكَ ، لأَنَّهُمْ لَوْ قَالُوهُ لَلزِمَهُمْ أَنْ يُلْزِمُوهُ حُكْمَ الْمُرْتَدِّ فِي التَّفْرِيقِ بَيْنَهُ وَبَيْنَ وَكُونِ مَا لِمُ اللَّهُ وَبَيْنَ الْمَرْتَدِ فَي سَائِرٍ أَحْكَامِهِ ، فَإِذْ لَيْسَ كَافِرًا ، وَلا قَاتِلا ، وَلا زَانِيًا مُحْصَنًا ، وَلا مُحَارِبًا ، وَلا مَحْدُودًا فِي الْخَمْرِ ثَلَاثَ مَرَاتٍ ، فَدَمُهُ حَرَامٌ بِالنَّصِّ ، فَسَقَطَ قَوْلُهُمْ بِيَقِينِ لا إشْكَالَ فِيهِ ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ . اهـ (٣)

٢٦ إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بأن الصلاة فُرضت بعد ثبوت الاسلام للناس ، وبعد وصفهم بالايمان ،
 فالصلوات الخمس فُرضت فى العام التاسع من البعثة فى رحلة الاسراء والمعراج ، فكان الناس مُسلمين من قبل أن تُفرض الصلاة ، ومن قبل أن يُقيموا الصلاة ، فكيف تجعلونها من حقيقة الايمان ؟!! ، ولا يتحقق الايمان الا بها ؟!!

قلت (على بن شعبان): وهي شبهة لطالما تكلم بها المُرجئة، وهذا ظن ووهم من المُرجئة، وإدعاء كاذب ليس عليه دليل كعادهم، وإليكم بيان الامر: –

ولكن ليعلم القارىء أننى لن أطيل بذكر أقوال العلماء حول الامر أو إختلافاهم ، ولكن ساكتفى بذكر الادلة وفهم الصحابة لها بأسانيد صحيحة ، ومن أراد مزيد اطلاع ساعزو له أهم المراجع التى تناولت حكم الصلاة فى الشريعة الاسلامية قبل فرض الصلوات الخمس

فأقول: أما عن فرض الصلوات الخمس في العام التاسع ، فنعم .

وأما عن كون الصلاة عامة لم تُفرض الا في العام التاسع من بعثة النبي محمد ، فلا .

وإليكم الادلة على فرضية الصلاة منذ أول يوم في بعثة النبي وقبل فرض الصلوات الخمس:

فرض الله الصلاة على الناس منذ أول يوم فى بعثة النبى محمد ، قال الله تعالى : " يَاأَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ () قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا " وهذا خطاب للنبى ويدخل معه فى ذلك أمته ، لان الأصل أن أمته أسوة له فى الأحكام إلا ما استثناه الشرع فى حق النبى

<sup>(</sup>۱) مسلم ۱۲۷۸

<sup>(</sup>٢) ضوابط التكفير للشيخ عبد الله القربي ص ٢١٢ ، ط/مؤسسة الرسالة

<sup>(</sup>٣) المحلى لابن حزم الاندلسي مسألة رقم ٢٢٩٨ ، ط/ دار الكتب العلمية بيروت

لقوله تعالى " واتبعوه " الأعراف ١٥٨ ، وكثيراً ما ياتى ذلك فى القران مثل كما فى قوله تعالى " أَقِمِ الصَّلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْس " الاسراء ٧٨ ، والخطاب له ﷺ ولامته معه ،

ويتاكد هذا المعنى ويدل عليه ما جاء في سياق الايات بعد ذلك من الجمع في المُخاطبة كقوله " علم ان لن تحصوه فتاب عليكم " وقوله " فاقرؤا ما تيسر " وقوله بعدها " وأقيموا الصلاة "

وقد صرح الصحابة ومنهم عائشة وابن عباس بان الله افترض على النبي وامته قيام الليل الى أن نزل التخفيف ونُسخت الاية الاولى من سورة المزمل ، وهذا فهم الصحابة الذي نقلوه لنا :

قال البيهقى فى السنن الكبرى أنبا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْحَافِظُ ، ثنا أَبُو الْعَبَّسِ مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ ، ثنا الْحَسَنُ بْنُ عَلِي بَنِ عَقَانَ الْعَامِرِيُ ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ بِشْرِ الْعَبْدِيُ ، ثنا سَعِيدُ بْنُ أَبِي عَرُوبَةَ ، ثنا قَتَادَةُ ، ثنا زُرَارَةُ بْنُ أَوْفَى ، عَنْ سَعْدِ بْنِ عِشَامٍ ، قَالَ : الْعَلْقُتُ إِلَى ابْنِ عَبَّسِ ، فَسَأَلْتُهُ عَنِ الْوِثْرِ، فَقَالَ : أَلا أَذُلُكَ عَلَى أَغْلَمِ أَهْلِ الْأَرْضِ بِوثْرِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ قَالَ : قَالَ : فَالْطَلَقْتُ إِلَيْهَا ، فَمَّ أَعْلِمْنِي مَا تَرُدُ كُعَلَيْكَ ، قَالَ : فَالْطَلَقْتُ إِلَيْهَا ، فَأَتَيْتُ عَلَى حَكِيمٍ بْنُ أَفْلَحَ فَاسْتَصْحَبْتُهُ ، فَالْطَلَقْتُ إِلَى عَائِشَةَ ، فَاسْتَأَذْنَا فَدَخَلْنَا ، فَقَالَتْ : " مَنْ هَذَا مَعَكَ ؟ " قُلْتُ : سَعْدُ بْنُ هِشَامٍ ، قَالَتْ : " وَمَنْ هِشَامٌ ؟ " قُلْتَ : ابْنُ عَامِر، فَقَالَتْ : " وَمَنْ هِشَامٌ ؟ " قُلْتُ : الْهُورْنِينَ ، أَنْبِينِي عَنْ خُلُقِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْقُرْآنَ ؟ " قَالَ : فَهُمَمْتُ أَنْ الْقُرْآنَ ؟ " قَالَ : فَهَمَمْتُ أَنْ عَامِر، وَمَا أُلُولِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ ، أَنْبِينِي عَنْ خُلُقٍ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ، أَنْبِينِي عَنْ خُلُقٍ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ، أَنْبِينِي عَنْ خُلُقِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ، أَنْبِينِي عَنْ خُلِقٍ وَالْمُؤْمِنِينَ ، أَنْبُونِي عَنْ خُلُقَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ ، أَنْبُونِي عَنْ خُلُقِ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ ، أَنْبُونِي عَنْ خُلُقٍ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ ، أَنْبُونِي عَنْ خُلُقُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ السَّورَةِ بَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

#### والشاهد من الحديث

- ١ أن عائشة أخبرت بأن الله فرض قيام الليل على النبي وعلى المؤمنين معاً
- ٢ أن عائشة أخبرت بان أخر سورة المزمل نسخت الحكم بفرضية قيام الليل الى التطوع
  - ٣ أن ابن عباس صدق عائشة وصدقها في كل ما أخبرت به وصدقها
  - ٤ لا يُعلم أحد من الصحابة قال بخلاف عائشة وابن عباس ( بسند صحيح اليه )

وأما قوله تعالى " نِصْفَهُ أَوِ انْقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا ﴿ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا " فقد فهم البعض أن امر الله هنا بقيام الليل للندب والاستحباب وليس للفرضية لانه خيرهم والامر بالوجوب يقتضى الالزام وليس التخيير

قلت (على بن شعبان): بل الامر من الله للفرض، وأما التخيير ففي مقدار الوقت الذي سيصلونه، وليس في أصل وذات الامر وتنفيذه، فالتخيير للنبي والمؤمنين في كونمم يختاروا مدة القيام، فقد خيرهم الله بين ثلاث، إما

١ - قيام نصف الليل " نصْفَهُ "

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى للبيهقى ٢٦٥٥ بسند صحيح

٢ - قيام أقل من نصف الليل " أَو انْقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا " أَى انقص من نصف الليل

٣ - قيام أكثر من نصف الليل " أَوْ زدْ عَلَيْهِ " أى زد على نصف الليل

فهذا هو القدر الذى لهم حق الاختيار فيه وهو ( مقدار قيامهم للصلاة فى الليل ) ، وأما تنفيذ الامر نفسه وهو ( قيام الليل ) فليس لهم فى ذلك أى اختيار ، وقد قال أهل العلم عن استنباطهم واستدلالهم هذا أنه " ضعيف " . (١)

والحاصل أن الصلاة فُرضت على النبي والمؤمنين منذ أول يوم فى بعثة النبي فى ثانى سورة نزلت وهى سورة المزمل ، ففى أول يوم بعثه الله الى قومه رسولاً فرض عليهم السلاة هو ومن سيتبعه ، ومع أن الله فرض عليهم قيام الليل إلا ان الله سبحانه وتعالى خيرهم فى القدر ، أى مدة الوقت فى قضاء الصلاة ، ثم بعد ذلك نسخ الله هذا الحكم أى فرضية قيام الليل وهى على قولين :

١ - نسخ الله قيام الليل بركعتين في الغداة وركعتين في العشى ثم نسخ ذلك بالصلوات الخمس

٢ - نسخ الله قيام الليل بالصلوات الخمس

وليس هذا مقام تحقيق هذا الامر ، لان كلا القولين لا يُعارض كفر تارك الصلاة فى شيء ، وما يعنينا أن الصلاة كانت مفروضة على النبى وامته منذ أول يوم فى بعثته ، ومرت بمراحل كما بينت فرض قيام الليل ثم فرض ركعتين بالغداة وركعتين بالعشى ثم فرض الصلوات الخمس ، فلم تخلو شريعة النبى محمد من فرضية الصلاة يوماً قط ، بل لم تخلو أى شريعة لاى نبى من الصلاة قط ، ونقول للمُرجئة هنا : لا مقام لكم فارجعوا

ومن أراد مزيد اطلاع حول الصلاة قبل فرض الصلوات الخمس (٢)

<sup>(</sup>۱) مفاتیح الغیب للرازی ۳۰ / ۲۸۲ ، ط / دار إحیاء التراث العربی - بیروت

<sup>(</sup> ٢ ) الأم ١ / ٨٦ للامام الشافعي ، ط / دار المعرفة – بيروت ، تفسير يحيي بن سلام ٢ / ٦٤٩ ، ط / دار الكتب العلمية بيروت ، الشريعة ٤ / ١٦١٦ برقم ١٦٠٦ للامام الاحرى ، ط / دار الوطن - الرياض / السعودية ، فتح البارى شرح صحيح البخارى لابن رجب الحنبلي ٢ / ١٠١ ، ط / دار ابن الجوزي بالدمام - السعودية ، روائع التفسير المُسمى بــ الجامع لتفسير الإمام ابن رجب الحنبلي ۲ / ۹۹۹ ، لابن رجب الحنبلي ، ط / دار العاصمة - السعودية ، فتح الباري شرح صحيح البخاري ١ / ٤٦٥ ، للحافظ ابن حجر العسقلاني ، ط/ دار المعرفة - بيروت ، مجموع الفتاوي لابن تيمية ٧/ ٦٠٥ ، التسهيل لعلوم التتريل ٢/ ٤٢٢ ، لــ ابن جزي الكلبي الغرناطي ، ط/ دار الأرقم بن أبي الأرقم – بيروت ، تفسير القرآن العظيم ٣/ ٥٣٨ و ٧/ ١٦٤ و ٨/ ٢٤٩ ، للحافظ ابن كثير ، ط / دار طيبة للنشر والتوزيع ، جامع البيان في تأويل القرآن ٣ / ٥٠١ و ٢٣ / ٦٧٦ ، لـــ ابن جرير الطبرى ، ط / مؤسسة الرسالة ، معالم التتريل في تفسير القرآن المُسمى بــ تفسير البغوى ٥ / ١٦٤ للامام البغوى ، ط / دار إحياء التراث العربي – بيروت ، تنوير المقباس من تفسير ابن عباس ١ / ٤٩٠ ، ط / دار الكتب العلمية – لبنان ، تفسير مقاتل بن سليمان ١ / ٣٤٨ و ٢ / ٣٤٥ ، ط / دار الكتب العلمية - بيروت ، تفسير القشيري ٣ / ٦٤١ ، لـ عبد الكريم القشيري ، ط / الهيئة المصرية العامة للكتاب - مصر ، الجامع لأحكام القرآن المُسمى بــ تفسير القرطبي ١٩ / ٥٦، ٥٨ للقرطبي ، ط/ دار الكتب المصرية – القاهرة ، لباب التأويل في معاني التتريل المسمى بـ تفسير الخازن ٤ / ٣٥٥ ، للامام الخازن ، ط / دار الكتب العلمية – بيروت ، تيسير الكريم الرحمن في تفسيركلام المنان ١ / ٨٩٢ للامام السعدى ، ط / مؤسسة الرسالة ، فضائل القران لابن الضريس حديث رقم ١٧ ، ط / دار الفكر دمشق ، أنوار التتزيل وأسرار التأويل للبيضاوي ٥ / ٢٥٧ ، ط / دار إحياء التراث العربي — بيروت ، جامع البيان في تأويل القرآن ٢٣ / ٦٩٧ ، للامام الطبري ، ط/ مؤسسة الرسالة ، التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج ٢٩ / ٢١٣ ، لـ وهبة الزحيلي ، ط/ دار الفكر المعاصر – دمشق ، الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني ١ / ٤٣٦ للامام النفراوي ، ط / مكتبة الثقافة الدينية

٢٧ – إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بما أورده المروزى قال حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ ، ثنا رَوْحُ بْنُ عُبَادَةَ ، ثنا ثَوْرُ بْنُ يَزِيدَ ، عَنْ خَالِدِ بْنِ مَعْدَانَ ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : " إِنَّ لِلإِسْلامِ صُوىً وَمَنَارًا كَمَنَارِ الطَّرِيقِ مِنْ ذَلِكَ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ ، وَلا تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا ، وَأَنْ تُقِيمَ الصَّلاةَ ، وَتُوْتِيَ الزَّكَاةَ ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ ، وَالأَمْنُ وَاللَّهُ مُن اللَّهُ عُرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَتَسْلِيمُكَ عَلَى بَنِي آدَمَ إِذَا لَقِيتَهُمْ ، فَإِنْ رَدُّوا عَلَيْكَ رَدَّتْ عَلَيْكَ وَعَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ ، وَلَعَنتُهُمْ أَوْ سَكَتَتْ عَنْهُمْ ، وَتَسْلِيمُكَ عَلَى أَهْلِ بَيْتِكَ إِذَا دَحَلْتَ عَلَيْهِمْ أَوْ سَكَتَتْ عَنْهُمْ ، وَتَسْلِيمُكَ عَلَى أَهْلِ بَيْتِكَ إِذَا دَحَلْتَ عَلَيْهِمْ ، فَهَنْ نَبَذَ الإِسْلامَ وَرَاءَ ظَهْرِهِ " . (١)

• قال المانعون : الحديث فيه عدم خروج تارك الصلاة من الملة لانه صريح فى التفريق بين من ترك سهماً ، فهو سهم من الإسلام تركه لا يخرج بسببه مثل الصلاة ، والنبي على هنا جعل الصلاة سهماً ، ففرق بين من ترك سهم ، وبين من ترك الأسهم كلها ، فمن ترك سهم فقد انتقص اسلامه وهو باقى فى الاسلام ، ومن ترك الأسهم كلها فقد نبذ الإسلام كله

• فرد المُكفرون: لن نُطيل النفس هنا لوضوح الامر ولكن المانعين صدق فيهم ما يُقال ( الغريق يتعلق بقش الارز ) ما الحُكم عندكم في من انتقص سهم الشرك بالله في قول النبي ﷺ " أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ ، وَلا تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا " ؟!!! هل هو باقي على الاسلام لم يتركه كله ؟!!

أم إنكم ستنتحلون مذهب الجهمية أن الايمان لا يضره الشرك بالله ، ولا يضر الايمان بالله الذي هو المعرفة عندهم الا الجهل بالله ؟!!

أجيبوا: ما حكم سهم الشرك بالله وحده ؟

فبسهم واحد تركه (وهو الشرك بالله ) خرج من الاسلام وولاه ظهره ، وبتركه الصلاة كذلك ، وقد بينا مراراً وتكراراً ، أن ترك الصلاة شرك أكبر من نواقض الاسلام ، ويستحيل وجُود إيمان وعمل في القلب بدون الصلاة

فتلك " المنارات " مُتفاوته ، فمنها ما تركه يُناقض الملة ، ومنها ما تركه يُنافى كمال الإيمان الواجب كالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وإلقاء السلام .

ثم الحديث حجة على المرجئة ، فهم يقولون أن المسلم لو ترك أعمال الجوارح كلها فهو ناج من النار بعد الحساب ، مع أن الحديث صريح الدلالة على أن من ترك كل أعمال الجوارح فقد نبذ الاسلام كله وراء ظهره ، ولكن ما حيلتى في من يرى أن القبيح هو الحسن ، سبحان الله كيف لم يلتفتوا إلى أن الحديث حجة عليهم ؟!!!

فالحديث فيه لطيفة أصولية فقهية خَفيت عليهم وهي قول النبي ﷺ " تَعْبُدَ اللَّهَ ، وَلا تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا " فهذا إجمال وما بعده تفصيل وهو قوله ﷺ " أَنْ تُقِيمَ الصَّلاةَ " والصلاة من العبادة ، وترك الصلاة من الشرك .

وقوله ﷺ " تُؤْتِيَ الزَّكَاةَ ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ ، وَالأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ ، وإلقاء السلام "

(١) تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٤٠٥ ط/مكتبة الدار ، المدينة ، السعودية

١. ٢

وكل هذه الاعمال من العبادات الواجبة ، وهذه العبادات منها ما هو من حقيقة الاسلام ، ومنها ما هو من كمال الاسلام الواجب .

وهذه العبادات بتركها ، منها ما ينقض حقيقة الاسلام " كالصلاة " فتركها شرك أكبر يُخرج من الملة

ومن هذه العبادات ما لا تنتقض حقيقة الاسلام بتركها كمنع الزكاة فهى شرك أصغر وكترك الصيام والامر بالمعروف والنهى عن المنكر والسلام على بنى أدم والسلام على أهل بيتك ، فكل هذه كبائر لا تصل الى الكفر الاكبر مثل ترك الصلاة .

ولذلك قال النبي ﷺ " فَمَنِ انْتَقَصَ مِنْهُنَّ شَيْئًا فَهُوَ سَهْمٌ مِنَ الإِسْلامِ تَرَكَهُ ، وَمَنْ تَرَكَهُنَّ فَقَدْ نَبَذَ الإِسْلامَ وَرَاءَ ظَهْرِهِ " والسؤال الموجه للمانعين والذي يضعهم في حرج شديد جداً ويقضى على أحلامهم وأمانيهم أن تارك العمل ناج من الخلود في النار :-

هل هذه العبادات أى ( الصلاة ، الزكاة ، الصوم ، الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ، السلام ) هل هذه الاعمال كلها من حقيقة الاسلام ؟ وبتركها كلها يذهب الاسلام كله ويصير المسلم كافر كما قال النبى ؟ !! أم أن بعض هذه العبادات من حقيقة الاسلام كالصلاة ومنها ما ليس من حقيقة الاسلام كسائر العبادات عدا الصلاة ؟ ( فَرَجَعُ وا إِلَى عَيْ أَنْفُسِ هِمْ فَقَ الله الله الله الله والله إلى الله الله وحده ومنته على أن هذا الاستنباط لم يسبقني إليه أحد ممن شرحوا هذا الحديث ، والحمد الله رب العالمين . وبفضل الله وحده ومنته على أن هذا الاستنباط لم يسبقني إليه أحد ممن شرحوا هذا الحديث ، والحمد الله رب العالمين .

٢٨ – وأخيراً مع أقوى أدلة المانعين من تكفير تارك الصلاة ، وهو أعظم وأول ما يحتج به جميع فرق المرجئة في كل زمان ومكان على نجاة تارك العمل بالكلية ، وهو حديث أبي سعيد الخدرى ﷺ ( ..... حَتَّى إِذَا خَلَصَ الْمُؤْمِنُونَ مِنَ النَّارِ فَوَالَّذِي نَفْسي بيَدِهِ ، مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ بأَشَدَّ مُنَاشَدَةً لِلَّهِ فِي اسْتِقْصَاء الْحَقِّ مِنَ الْمُؤْمِنينَ ، لِلَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لِإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ فِي النَّارِ يَقُولُونَ : رَبَّنَا كَانُوا يَصُومُونَ مَعَنَا ، وَيُصَلُّونَ ، وَيَحُجُّونَ ، فَيُقَالُ لَهُمْ : أَخْرِجُوا مَنْ عَرَفْتُمْ فَتُحَرَّمُ صُورَدُهُمْ عَلَى النَّارِ فَيُخْرِجُونَ حَلْقًا كَثِيرًا قَدْ أَخَذَتِ النَّارُ إِلَى نصْفِ سَاقَيْهِ وَإِلَى رُكْبَتَيْهِ ، ثُمَّ يَقُولُونَ : رَبَّنَا مَا بَقِيَ فِيهَا أَحَدٌ مِمَّنْ أَمَرْتَنَا بِهِ فَيَقُولُ : ارْجِعُوا فَمَنْ وَجَدْتُمْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ دِينَار مِنْ خَيْر ، فَأَخْرجُوهُ فَيُخْرجُونَ خَلْقًا كَثِيرًا ۚ ثُمَّ يَقُولُونَ : رَبَّنَا لَمْ نَذَرْ فِيهَا أَحَدًا مِمَّنْ أَمَرْتَنَا ، ثُمَّ يَقُولُ: ارْجعُوا فَمَنْ وَجَدْتُمْ فِي قَلْبهِ مِثْقَالَ نصْف دِينَار مِنَ خَيْر فَأَخْرجُوهُ ، فَيُخْرجُونَ خَلْقًا كَثِيراً ثُمَّ يَقُولُونَ : رَبَّنَا لَمْ نَذَرْ فِيهَا مِمَّنْ أَمَرْتَنَا أَحَدًا، ثُمَّ يَقُولُ : ارْجعُوا فَمَنْ وَجَدْتُمْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مِنْ خَيْر ، فَأَخْرجُوهُ فَيُخْرجُونَ خَلْقًا كَثِيرًا، ثُمَّ يَقُولُونَ : رَبَّنَا لَمْ نَذَرْ فِيهَا خَيْرًا ، وَكَانَ أَبُو سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ يَقُولُ: إِنْ لَمْ تُصَدِّقُونِي بِهَذَا الْحَدِيثِ فَاقْرَءُوا إِنْ شِئْتُمْ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ، فَيَقُولُ اللَّهُ : شَفَعَتِ الْمَلَائِكَةُ ، وَشَفَعَ النَّبيُّونَ ، وَشَفَعَ الْمُؤْمِنُونَ ، وَلَمْ يَبْقَ إلَّا أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ۚ فَيَقْبِضُ قَبْضَةً مِنَ النَّارِ فَيُخْرِجُ مِنْهَا قَوْمًا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطُّ، قَدْ عَادُوا حُمَمًا، فَيُلْقِيهِمْ فِي نَهَر فِي أَفْوَاهِ الْجَنَّةِ يُقَالُ لَهُ: نَهَرُ الْحَيَاةِ ، فَيَخْرُجُونَ كَمَا تَخْرُجُ الْحِبَّةُ فِي حَمِيل السَّيْل أَلَا تَرَوْنَهَا تَكُونُ إِلَى الْحَجَر أَوْ إِلَى الشَّجَر ، مَا يَكُونُ إِلَى الشَّمْس ، أُصَيْفِوُ ، وَأُخَيْضِوُ ، وَمَا يَكُونُ مِنْهَا إِلَى الظِّلِّ يَكُونُ أَبْيَضَ ، فَقَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، كَأَنَّكَ كُنْتَ تَرْعَى بِالْبَادِيَةِ ؟ قَالَ : فَيَخْرُجُونَ كَاللَّوْلُو فِي رقابِهِمُ الْخَوَاتِمُ ، يَعْرفُهُمْ أَهْلُ الْجَنَّةِ هَوْلَاء عُتَقَاءُ اللَّهِ الَّذِينَ أَدْخَلَهُمُ اللَّهُ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ عَمَلِ عَمِلُوهُ ، وَلَا خَيْرِ قَدَّمُوهُ ثُمَّ يَقُولُ : ادْخُلُوا الْجَنَّةَ ، فَمَا رَأَيْتُمُوهُ فَهُوَ لَكُمْ ، فَيَقُولُونَ : رَبَّنَا أَعْطَيْتَنَا مَا لَمْ تُعْطِ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ؟ فَيَقُولُ: لَكُمْ عِنْدِى أَفْضَلُ مِنْ هَذَا ، فَيَقُولُونَ : يَا رَبَّنَا ، أَيُّ شَيْء أَفْضَلُ مِنْ هَذَا ؟ فَيَقُولُ : رضَايَ فَلَا أَسْخَطُ عَلَيْكُمْ بَعْدَهُ أَبَدًا ﴾ . (١)

• قال المُرجئة : فهذا الحديث دليل قاطع فاصل حاسم على أن تارك الصلاة إذا مات مُسلما يشهد أن لا إله إلا الله ولم يعمل أى عمل من أعمال الجوارح أنه لا يُخلد في النار ، فدل على أن كل أعمال الجوارح من كمال الايمان .

• فأجاب القائلون بتكفير تارك الصلاة :

إليكم إلزام المُرجئة بفهمهم ليتبين العور المنهجي من بضاعة الارجاء الفاسدة :-

١ هذا الحديث من المتشابحات التي يجب ان تُرد الى المُحكم فيتضح الامر (وسأذكر لماذا هو من المُتشابحات)
 ... الكلام هنا عام لم يقل الله أخرجوا من قال ألا اله الا الله مثلا ولكن قال (فَيُخْرِجُ مِنْهَا قَوْمًا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطُّ)
 ولو حُمل الكلام على العموم لنتج ما يلى :-

أ - لخرج الكفار والمشركين من اليهود والنصارى ومن باقى الملل الاخرى

ب - لخرج الجاحدين للمعلوم من الدين بالضرورة من المُرتدين والمُشركين من المُنتسبين للاسلام

جـ - لخرج المنافقين ممن ليس معهم عمل القلب لان الحديث لم يحدد نفي أي عمل ، هل عمل الجوارح أو عمل القلب

<sup>(</sup>۱) مسلم ۱۸۶

وهم لا يقولون بهذا معاذ الله ، فهم مُضطرون ويلزمهم أن يقولوا ( لا نقصد الا من نطق الشهادتين ولم يأتى بشرك ) وحينها نقول لهم ما دليل التفريق ؟!! ، اذاً أنتم مُقرون بان الحديث من المُتشابَعات ، فما الذي يُحكمه ؟ فإن قالت المُرجئة : بل نقصد خروج المؤمنين الموحدين فقط ، وأيضاً لابد مع التوحيد من عمل القلب . قلنا لهم : من أين لكم ذلك ؟

فإن قالت المُرجئة : بدلالة النصوص الأخرى مثل (إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاء ) النساء ٤٨ نقول : قلنا لكم وفصلنا من قبل كثيراً ، أن تارك الصلاة مُشرك بنص كلام الله ﷺ وبنص كلام النبي ﷺ . قال الله ﷺ " وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْركِينَ " الروم ٣١

قال الامام ابن نصر المروزى : ( فبيَّن أن علامة أن يكون من المشركين ، ترك الصلاة ) . اهـ (١)

وعن جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ ﷺ قال سمعت النبي ﷺ يقول " إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " (٢) قال النووى فى شرح الحديث ( وَمَعْنَى بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك تَرْك الصَّلَاةِ أَنَّ الَّذِي يَمْنَع مِنْ كُفْره كَوْنه لَمْ يَتْرُك الصَّلَاة

قال النووى فى شرح الحديث ( وَمَعْنَى بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك تَرْك الصَّلَاةِ أَنَّ الَّذِي يَمْنَع مِنْ كُفْره كَوْنه لَمْ يَتْرُك الصَّلَاة فَإِذَا تَرَكَهَا لَمْ يَبْقَ بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك حَائِل ، بَلْ دَحَلَ فِيهِ ﴾ . اهــــ (٣)

... وإن قالت المُرجئة : خُصصت أعمال القلوب بدلالة النصوص الاخرى

قلنا : وكذلك نحن اشترطنا حقيقة الايمان لركن عمل الجوارح بدلالة النصوص الأخرى ، فظاهر الحديث مُشكل لذا لا يمكن القول به إلا مع مراعاة الأدلة الأخرى ، والا صار الحال بكم لاخراج الكفار الاصليين من النار .

... وتخصيصكم للحديث بنصوص اخرى هو إقرار منكم بأن الحديث مُتشابه يحتاج ما يُحكمه من النصوص الاخرى وأمر أخر وهو مُخالفتكم الصريحة لعقيدة أهل السنة والجماعة التي تقول

أن عمل القلب وعمل الجوارح مُتلازمان لا ينفكان عن بعضهما ، يزيدان معاً ، وينقصان معاً بمقدار واحد متساوى فأى طاعة أو معصية على الجوارح سببها عمل القلب وأى عمل فى القلب لابد أن يظهر على الجوارح بطاعة أو معصية فلا يمكن بل ويستحيل وجود عمل فى القلب مع أنتفاء عمل الجوارح كما فهمتم من قوله على " لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطُ " لقول النبي على فى حديث النَّعْمَانَ بْنَ بَشِيرٍ على " الله وَإِنَّ فِى الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلَا وَهِى الْقَلْبُ " (٤)

فمن أثبت وجود عمل فى القلب مع أنتفاء عمل الجوارح ، فقد كذب النبى الله كما فى هذا الحديث المُحكم فى دلالته فهل ترضون وتحبون هذا لانفسكم أيها المانعين من تكفير تارك الصلاة ؟!!!

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة ٢/ ١٠٠٥ ط/ مكتبة الدار ، المدينة ، السعودية

<sup>(</sup>۲) مسلم ۸۵،۵۸

<sup>(</sup>٣) شرح مسلم للنووي ١١ / ٧١ ، ط/ دار الكتاب العربي ، بيروت

<sup>(</sup>٤) البخاري ٥٢

فالنبى ﷺ هنا نفى عمل القلب كله عند فساد الجسد كله ، فكيف بعد ذلك يفهم عاقل فضلا عن عالم ، أن النبى ﷺ يقصد يقصد كل أعمال الجوارح حين قال ﷺ " لَمْ يَعْمَلُوا حَيْرًا قَطُّ " بل مُراده ﷺ كما بينا قبل ذلك بالدليل أنه ﷺ يقصد " العم لل الزائد لل الزائد لل على حقيقة الايمان " العم وأما ما تركه من العمل و دخل النار بسببه فهو " واجبات للايمان (كمال الايمان الواجب) لا تؤثر في حقيقة الايمان " ولكن ها هو المُحكم قد جاء أيضا من كلام النبي ﷺ يُبين ما أُجل ، ويُوضح ما أُشكل ، ويُقيد المُطلق ، ويُخصص العام وأسمعوا لقول ربكم (وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلَا فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَاتَبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ) النساء ٨٣

٢ – قد دلت الأخبار الصحيحة على أن كل وأخر من يخرج من النار من الموحدين في كل دفعات الشفاعة من أولها الى أخرها إنما يُستدل عليه بعلامة آثار السجود كما جاء في الحديث الذي أخرجه البخاري ومسلم من حديث سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيِّب وَعَطَاءُ بْنُ يَزِيدَ اللَّيْشِيُّ وفيه أن أبا هريرة أخبرهما، أن الناس قَالُوا : " يَا رَسُولَ اللَّهِ ، هَلْ نَرَى رَبَّنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؟ قَالَ : هَلْ تُمَارُونَ فِي الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ لَيْسَ دُونَهُ سَحَابٌ قَالُوا : لَا يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ : فَهَلْ تُمَارُونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُونَهَا سَحَابٌ، قَالُوا : لَا ، قَالَ : فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ كَذَلِكَ يُحْشَرُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، فَيَقُولُ : مَنْ كَانَ يَعْبُدُ شَيْئًا فَلْيَتَّبِعْ فَمِنْهُمْ مَنْ يَتَّبِعُ الشَّمْسَ وَمِنْهُمْ مَنْ يَتَّبِعُ الْقَمَرَ وَمِنْهُمْ مَنْ يَتَّبِعُ الطَّوَاغِيتَ ، وَتَبْقَى هَذِهِ الْأُمَّةُ فِيهَا مُنَافِقُوهَا فَيَأْتِيهِمُ اللَّهُ فَيَقُولُ أَنَا رَبُّكُمْ فَيَقُولُونَ هَذَا مَكَانُنَا حَتَّى يَأْتِيَنَا رَبُّنَا ، فَإذَا جَاءَ رَبُّنَا عَرَفْنَاهُ ، فَيَأْتِيهِمُ اللَّهُ فَيَقُولُ أَنَا رَبُّكُمْ فَيَقُولُونَ أَنْتَ رَبُّنَا فَيَدْعُوهُمْ فَيُضْرَبُ الصِّرَاطُ بَيْنَ ظَهْرَانَيْ جَهَنَّمَ فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ يَجُوزُ مِنَ الرُّسُل بأُمَّتِهِ ، وَلَا يَتَكَلَّمُ يَوْمَئِذٍ أَحَدٌ إِلَّا الرُّسُلُ وَكَلَامُ الرُّسُل يَوْمَئِذٍ اللَّهُمَّ سَلِّمْ سَلِّمْ وَفِي جَهَنَّمَ كَلَالِيبُ مِثْلُ شَوْكِ السَّعْدَانِ ، هَلْ رَأَيْتُمْ شَوْكَ السَّعْدَانِ ؟، قَالُوا : نَعَمْ ، قَالَ : فَإِنَّهَا مِثْلُ شَوْكِ السَّعْدَانِ ، غَيْرَ أَنَّهُ لَا يَعْلَمُ قَدْرَ عِظَمِهَا إِلَّا اللَّهُ تَحْطَفُ النَّاسَ بأَعْمَالِهِمْ فَمِنْهُمْ مَنْ يُوبَقُ بِعَمَلِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يُخَرْدَلُ ثُمَّ يَنْجُو حَتَّى إِذَا أَرَادَ اللَّهُ رَحْمَةَ مَنْ أَرَادَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ ، أَمَرَ اللَّهُ الْمَلَائِكَةَ أَنْ يُخْرِجُوا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهَ فَيُخْرِجُونَهُمْ وَيَعْرِفُونَهُمْ بآثَارِ السُّجُودِ وَحَرَّمَ اللَّهُ عَلَى النَّارِ أَنْ تَأْكُلَ أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ ، فَكُلُّ ابْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ النَّارُ إِلَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ قَدِ امْتَحَشُوا فَيُصَبُّ عَلَيْهِمْ مَاءُ الْحَيَاةِ فَيَنْبُتُونَ كَمَا تَنْبُتُ الْحِبَّةُ فِي حَمِيلِ السَّيْلِ ، ثُمَّ يَفْرُغُ اللَّهُ مِنَ الْقَضَاء بَيْنَ الْعِبَادِ وَيَبْقَى رَجُلِّ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ وَهُوَ آخِرُ أَهْلِ النَّارِ دُخُولًا الْجَنَّةَ مُقْبِلٌ بوَجْهِهِ قِبَلَ النَّارِ، فَيَقُولُ : يَا رَبِّ اصْرِفْ وَجْهِي عَنِ النَّارِ قَدْ قَشَبَني ريحُهَا وَأَحْرَقَني ذَكَاؤُهَا، فَيَقُولُ : هَلْ عَسَيْتَ إِنْ فُعِلَ ذَلِكَ بِكَ أَنْ تَسْأَلَ غَيْرَ ذَلِكَ ؟ ، فَيَقُولُ : لَا وَعِزَّتِكَ فَيُعْطِي اللَّهَ مَا يَشَاءُ مِنْ عَهْدٍ وَمِيثَاق فَيَصْرِفُ اللَّهُ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ، فَإِذَا أَقْبَلَ بِهِ عَلَى الْجَنَّةِ رَأَى بَهْجَتَهَا سَكَتَ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَسْكُتَ الْجَنَّةِ .....) الحديث . (١)

فالحديث واضح الدلالة على أن من يُخرجهم الله ﷺ من النار إنما يعرفهم الملائكة بآثار السجود فهم مُصلون بلا شك وهنا وقفة حاسمة فاصلة يجب التنبه إليها وهي قوله ﷺ ( أَمَرَ اللَّهُ الْمَلَائِكَةَ أَنْ يُخْرِجُوا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهَ فَيُخْرِجُونَهُمْ

<sup>(</sup>۱) البخاري ۸۰۶ ومسلم ۱۸٤

وَيَعْرِفُونَهُمْ بِآثَارِ السُّجُودِ ، وَحَرَّمَ اللَّهُ عَلَى النَّارِ أَنْ تَأْكُلَ أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ فَكُلُّ ابْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ النَّارُ إِلَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ قَدِ امْتَحَشُوا فَيُصَبُّ عَلَيْهِمْ مَاءُ الْحَيَاةِ فَيَنْبُتُونَ كَمَا تَنْبُتُ الْحِبَّةُ فِي حَمِيلِ السَّيْلِ

(وهنا الشاهد انتبه أيها اللبيب) ثُمَّ يَفْرُغُ اللَّهُ مِنَ الْقَضَاءِ بَيْنَ الْعِبَادِ وَيَبْقَى رَجُلِّ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ وَهُوَ آخِرُ أَهْلِ النَّارِ وَهُو آخِرُ أَهْلِ النَّارِ وَهُو الْجَنَّةِ وَالنَّالِ وَهُو آخِر أَهْلِ النَّارِ السُّجُودِ فَهُم مُصلون بوضوح لا شك فيه والنبي يقول بعدها ثُمَّ يَفْرُغُ اللَّهُ مِنَ الْقَضَاءِ بَيْنَ الْعِبَادِ ، وبعدها قال ، وهو أخر أهل النار دخولا الجنة فهذا الكلام في الحديث يُبين حديث أبي سعيد الخدرى عَلَيْهُ ويصرف كلمة من لم يعمل خيرا قط الى أنها العمل الزائد على أصل الايمان لان الصلوات الخمس المفروضة من (حقيقة الايمان ، ركن في عمل الجوارح)

قال شيخ الاسلام ابن تيمية : ( ثبت في الصحيح " أن النار تأكل من ابن آدم كل شيء الا موضع السجود فان الله حرم على النار أن تأكله ، فعلم أن من لم يكن يسجد الله تأكله النار كله ) . اهـ (١)

أى أن الملائكة مامورة أن تُخرج من النار من كان يعبد الله ، والملائكة تعرف من ستخرجه من النار بعلامة وهى أثار السجود .

ومع أن حديث أبى هريرة كافى للرد على شبهات من يستدل بحديث ابى سعيد الخُدرى ، إلا اننى سأزيد من الردود على هذا الحديث من عدة جهات اخرى ، لآنه أخر وأقوى حصن عند المرجئة يتترسون خلفه وحتى لا يبقى لهم عُذر

٣- مدلولات النفى في اللغة العربية وفي السنة النبوية

عندما يأتي النفي لمسمَّى شيءٍ في اللغة العربية والكتاب والسنّة يكون محمولاً على واحدٍ من أمرين :

١ – إمّا نفيٌ لهذا الشيء كلّه

٢ - أو نفيٌ لكماله الواجب .

فأمَّا الأول فمثاله : قوله ﷺ " لَا تُقْبَلُ صَلَاةُ مَنْ أَحْدَثَ حَتَّى يَتَوَضَّأَ " (٢)

وقوله ﷺ للمسيء في صلاته " ارْجِعْ فَصَلِّ فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ " (٣)

وهذا النفي هنا لكلِّ صلاة ، وأنَّ الصلاة باطلة مع العلم والقدرة ولا تصحّ ، وهذا النفي هنا نفي للكلية .

وأمّا الثانى فمثاله : قوله ﷺ " وَاللَّهِ لَا يُؤْمِنُ " قِيلَ : وَمَنْ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ : " الَّذِي لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَايِقَهُ " (٤) وقوله ﷺ " لَا يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلَا يَشْرَبُ الْحَمْرَ حِينَ يَشْرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ " (٥)

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۷ / ۲۱۲

<sup>(</sup>۲) البخاري ۱۳۵

<sup>(</sup> ۳ ) البخاري ۷۵۷

<sup>(</sup>٤) البخاري ٢٠١٦

<sup>(</sup>٥) البخاري ٢٤٧٥

وهذا النفي هنا ليس نفي لكل الايمان بالكلية ، فالايمان هنا تبقى حقيقته ، وهذا النفي هنا لكمال الايمان الواجب .

والدليل أيضاً على كلمة من لم يعمل خيراً قط ، عدم نفى حقيقة الايمان ، بل المقصود ما زاد من أعمال الجوارح على حقيقة الإيمان ، أى " كمال الايمان الواجب والمستحب " :

حديث قاتل المائة : وهو الرجل الذي قتل مائة نفس ، قالت ملائكة العذاب : " لَمْ يَعْمَلْ خَيْرًا قَطُّ " (١) مع وجود أعمال صالحة عملها كالهجرة وهي من أعمال الجوارح

فصار النفى فى هذا الحديث ليس نفياً للكل بل المقصد نفى كمال الايمان الواجب والمُستحب أى (ما زاد على حقيقة الايمان )

وكقوله ﷺ " يُؤْتَى بِأَنْعَمِ أَهْلِ الدُّنْيَا مِنْ أَهْلِ النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، فَيُصْبَغُ فِي النَّارِ صَبْغَةً ، ثُمَّ يُقَالُ يَا ابْنَ آدَمَ : هَلْ رَأَيْتَ خَيْراً قَطُّ ؟ هَلْ مَرَّ بِكَ نَعِيمٌ قَطُّ ؟ ، فَيَقُولُ : لَا وَاللَّهِ يَا رَبِّ " (٢)

ويُلاحظ أنه أُطلق عليه لفظة لم يرى خيراً قط في الدار الاخرة وليس في الدنيا ، مع أنه رأى خيراً ونعيم في الدنيا ، ولكنه ينفى أى خير ونعيم مر به بالنظر الى ما هو فيه من العذاب في الاخرة ، فقد علم يقيناً أن النعيم الحقيقي هو نعيم الاخرة ، فالنفى هنا ليس نفى بالكلية ، وبذلك يتضح لنا ثما ذكرنا مقصد النبي على ومراده من الكلمة

وكقوله ﷺ : " نَزَعَ رَجُلٌ لَمْ يَعْمَلْ خَيْرًا قَطُّ غُصْنَ شَوْكٍ عَنِ الطَّرِيقِ ، إِمَّا كَانَ فِي شَجَرَةٍ فَقَطَعَهُ وَأَلْقَاهُ ، وَإِمَّا كَانَ مَوْضُوعًا فَأَمَاطَهُ ، فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ بِهَا ، فَأَدْخَلَهُ الْجَنَّةَ " (٣)

ويُلاحظ أنه أطلق عليه لفظة لم يعمل خيراً قط في الدار الاخرة وليس في الدنيا ، مع أنه عمل خيراً في الدنيا كترع غصن الشوك عن الطريق وهو من عمل الجوارح ، ولكن النفي في الاخرة بسبب الافلاس أي وزعت حسناته ( اعماله الصالحة ) فالنفي هنا ليس نفي بالكلية ، وبذلك يتضح لنا مما ذكرنا مقصد النبي على ومراده من كلمة ( لم يعمل خيراً قط )

وكقوله ﷺ: " إِنَّ رَجُلًا لَمْ يَعْمَلْ خَيْرًا قَطُّ ، وَكَانَ يُدَايِنُ النَّاسَ ، فَيَقُولُ لِرَسُولِهِ : خُذْ مَا تَيَسَّرَ ، وَاتْرُكْ مَا عَسُرَ وَتَجَاوَزْ عَنَّا ، فَلَمَّا هَلَكَ ، قَالَ اللَّهُ ﷺ وَتَجَاوَزْ لَعَلَّ اللَّهُ عَمِلْتَ خَيْرًا قَطُّ ؟ ، قَالَ : لَا ، إِلَّا أَنَّهُ كَانَ لِيَ غُلَمُ وَكُنْتُ أُدَايِنُ النَّاسَ فَإِذَا بَعَثْتُهُ لِيَتَقَاضَى ، قُلْتُ لَهُ : خُذْ مَا تَيَسَّرَ وَاتْرُكْ مَا عَسُرَ وَتَجَاوَزْ لَعَلَّ اللَّهَ عَنَّا لَهُ اللَّهُ عَنَّا فَالَ اللَّهُ عَنَّا فَالَ اللَّهُ عَنَّا فَالَ اللَّهُ عَنَّا فَالَ اللَّهُ عَنَّا مَا عَسُرَ وَتَجَاوَزْ لَعَلَّ اللَّهُ عَنَّا فَالَ اللَّهُ عَنَّا فَا لَاللَّهُ عَنَا فَا اللَّهُ عَنَّا فَا لَا اللَّهُ عَنَّا فَا اللَّهُ اللَّهُ عَنَّا فَالَ اللَّهُ تَعَالَى : قَدْ تَجَاوَزْتُ عَنْكَ " (٤)

ويُلاحظ أنه أطلق عليه لفظة لم يعمل خيراً قط فى الدار الاخرة وليس فى الدنيا ، مع أنه عمل خيراً فى الدنيا ك التجاوز عن المُعسرين المدينين وهو من عمل الجوارح ، ولكن النفى فى الاخرة بسبب الافلاس أى وزعت حسناته ( اعماله الصالحة ) فالنفى هنا ليس نفى بالكلية ، وبذلك يتضح لنا مما ذكرنا مقصد النبى على ومراده من كلمة ( لم يعمل خيراً قط )

<sup>(</sup>۱) مسلم ۲۲۲۲

<sup>(</sup>۲) مسلم ۲۸۰۹

<sup>(</sup>٣) سنن ابي داود ٥٢٤٥ وصححه الالباني

<sup>(</sup>٤) سنن النسائي ٢٩٤٤ وصححه الالباني

وأخبراً ما ورد عند أهمد فى المسند من حديث أبو بكر الصديق فى حديث الشفاعة " ...... ثُمَّ يُقَالُ : ادْعُوا الْأَنْبِيَاءَ ، قَالَ : فَيَجِيءُ النَّبِيُّ وَمَعُهُ الْعِصَابَةُ ، وَالنَّبِيُّ وَمَعُهُ الْخَمْسَةُ وَالسَّتَةُ ، وَالنَّبِيُّ وَمَعُهُ الْخَمْسَةُ وَالسَّتَةُ ، وَالنَّبِيُّ وَمَعُهُ الْخَمْسَةُ وَالسَّتَةُ ، قَالَ : وَالنَّبِيُّ وَالْمَسْ مَعُهُ أَحَدٌ ، ثُمَّ يُقَالُ : ادْعُوا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ : فَإِذَا فَعَلَتْ الشُّهَدَاءَ فَيَشْفُونَ لَمِنْ أَرادُوا ، وَقَالَ : فَإِذَا فَعَلَتْ الشُّهَدَاءُ ذَلِكَ ، قَالَ : يَقُولُ اللَّهُ عَلَىٰ : أَنَا أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ، أَدْخِلُوا جَنَّتِي ، مَنْ كَانَ لَا يُشْرِكُ بِي شَيْنًا ، قَالَ : فَيَعُولُ لَهُ : هَلْ يَقُولُ اللَّهُ عَلَىٰ : انْظُرُوا فِي النَّارِ ، هَلْ تُلْقُونَ مِنْ أَحَدٍ عَمِلَ حَيْرًا قَطُّ ؟ قَالَ : فَيَجِدُونَ فِي النَّارِ رَجُلًا ، فَيَقُولُ لَهُ : هَلْ عَمِلْتَ خَيْرًا قَطُّ ؟ فَيَقُولُ اللَّهُ عَلَىٰ : أَسْمِحُوا لِعَبْدِي عَمِلْتَ خَيْرًا قَطُّ ؟ فَيَقُولُ اللَّهُ عَلَىٰ : أَسْمِحُوا لِعَبْدِي عَمِلْتَ خَيْرًا قَطُّ ؟ فَيَقُولُ اللَّهُ عَلَىٰ : أَسْمِحُوا لِعَبْدِي عَمِلْتَ خَيْرًا قَطُّ ؟ فَيَقُولُ اللَّهُ عَلَىٰ : أَسْمِحُوا لِعَبْدِي عَمِلْتَ خَيْرًا قَطُ ؟ فَيَقُولُ اللَّهُ عَلَىٰ : أَسْمِحُوا لِعَبْدِي عَمِلْتَ خَيْرًا قَطُ ؟ فَيَقُولُ اللَّهُ عَلَىٰ الْمُولِي إِذَا مِتُ فَا أَمْرُتُ مَنْ النَّارِ رَجُلًا ، فَيَقُولُ لَهُ : هَلْ عَمِلْتَ خَيْرًا قَطُ ؟ فَيَقُولُ : لَا ، غَيْمَ الْنَي قَلْ اللَّهُ عَلَىٰ الْفُلُولُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَ

ويُلاحظ أنه أطلق عليه لفظة (لم يعمل خيراً قط) في الدار الاخرة وليس في الدنيا ، مع أنه عمل خيراً في الدنيا كـ مُسامحة الناس في البيع والشراء وهو من عمل الجوارح ، ولكن النفي في الاخرة بسبب الافلاس أي وزعت حسناته ( اعماله الصالحة ) فالنفي هنا ليس نفي بالكلية .

وبذلك يتضح لنا مما ذكرنا مقصد النبي ﷺ ومراده من كلمة (لم يعمل خيراً قط)

وفى هذه الاحاديث الثلاث الاخيرة أثبت النبي الله أن هولاء الخارجين من النار "لم يعملوا خيراً " ومع ذلك بين الله ورسوله لنا أن معنى كلمة "لم يعملوا خيراً "هى : "الاعمال التي من كمال الايمان "، والدليل على ذلك ألهم كانوا يستثنون من الاعمال ، أعمال خير ليست من حقيقة الايمان ، وليس بتركها يذهب الايمان ويصيرون كُفاراً ، اللهم إلا من أمر أولاده بحرقه وهذا كان جاهلاً بقدرة الله ، وقد عذره الله ، وهذا لا علاقة له بما نحن بصدده أى (المأمورات) فهي من كمال الايمان ، أي المامورات التي تركوها

١- كإماطة الاذى عن الطريق وهذا من إدنى شعب الايمان ، وباتفاق وبلا خلاف أن أدنى شعب الايمان من كمال الايمان
 ٢- التجاوز عن المدينين والتيسير عليهم ، وهذا عمل ليس من حقيقة الايمان ، بمعنى هل يصير المسلم بتركه كافراً ؟ الجواب : لا باتفاق ، إذاً فهو من كمال الايمان .

٣- مُسامحة الناس فى البيع والشراء ، وهذا عمل ليس من حقيقة الايمان ، بمعنى هل يصير المسلم بتركه كافراً ؟
 الجواب : لا باتفاق ، إذاً فهو من كمال الايمان .

فهذه هي أعمال الخير التي أرادها الله ﷺ ورسوله ﷺ بقولهما " لم يعملوا خيراً قط " وهي الاعمال الزائدة على حقيقة الإيمان .

\_ \ \ \ \ \_

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ١٥، قال شعيب الارناوؤط: إسناده حسن

وهذا الرجل الذى مر فى حديث ابى بكر الصديق هو أخر أهل النار خروجاً منها وأخر أهل الجنة دخولاً فيها والدليل على هذا من الحديث نفسه أن الله لم يذكر أحد بعد الرجلان اللذان لم يعملا خيراً قط ، والحديث يُدين سعة رحمة رب العالمين كما قال الله : " أَنَا أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ " فلو كان هناك من هو دولهم فى النار ، أو أكثر ذنوباً ، أو أقل منهم أعمالاً ، أو أحد مازال فيها لكان ذكر ذلك أولى .

والدليل على ذلك أيضاً حديث عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَسْعُودِ ﴿ مَنْ عَنِ النّبِيِّ ﴾ قَلَ : " إِنَّ آخِرَ مَنْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ رَجُلّ يَمْشِي عَلَى الصِّرَاطِ ، فَيَنْكَبُ مَرَّةً ، وَيَمْشِي مَرَّةً ، وَتَسْفَعُهُ النّارُ مَرَّةً ، فَإِذَا جَاوَزَ الصِّرَاطَ ، الْتَفَتَ إِلَيْهَا ، فَقَالَ : تَبَارَكَ الّذِي نَجَانِي مِنْكِ ، لَقَدْ أَعْطَانِي اللّهُ مَا لَمْ يُعْطِ أَحَدًا مِنَ الْأُولِينَ وَالْآخِرِينَ ، قَالَ : فَيَرْفَعُ لَهُ شَجَرَةً ، فَيَنْظُرُ إِلَيْهَا ، فَيَقُولُ : يَا رَبِّ ، فَلَعَلِّي إِنْ أَدَنيْتُكَ مِنْهَا سَأَلْتَنِي غَيْرَهَا ، فَيَقُولُ : أَيْ عَبْدِي ، فَلَعَلِّي إِنْ أَدَنيْتُكَ مِنْهَا سَأَلْتَنِي غَيْرَهَا ، فَيَقُولُ : أَيْ عَبْدِي ، فَلَعَلِّي إِنْ أَدَنيْتُكَ مِنْهَا سَأَلْتَنِي غَيْرَهَا ، فَيقُولُ : يَا عَبْدِي ، فَلَعَلِي إِنْ أَدَنيْتُكَ مِنْهَا لَمُ سَيَسْأَلُهُ ، لِأَنَّهُ مَرْكَ اللّهَ أَنْ لَا يَسْأَلُهُ غَيْرَهَا ، وَالرَّبُّ يَعْلَمُ أَلَهُ سَيَسْأَلُهُ ، لِأَنَّهُ يَرَى مَا لَا صَبْرَ لَهُ يَعْدِي عَيْرَهَا ، فَيقُولُ : يَا عَبْدِي ، أَلَمْ تُعَاهِدْنِي أَنْكُ لَا يَسْأَلُنِي عَيْرَهَا ، وَالرَّبُّ يَعْلَمُ أَلَهُ سَيَسْأَلُهُ ، لِأَنَّهُ يَرَى مَا لَا صَبْرَ عَيْدِي عَلَيْهِ فَيُدُنِيهِ مِنْهَا .... الى أن قال : يَا رَبِّ الْجَنَّةَ ، الْجَنَّةَ ، الْجَنَّةَ ، فَيقُولُ : يا عَبْدِي؟ أَيُو ضِيكَ أَنْ أُعْطِيكَ مَن عَلَيْكَ اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ عَلَى ال

وقول النبى ﷺ عن أخر من يدخل الجنة " ثُمَّ يَفْرُغُ اللَّهُ مِنَ الْقَضَاءِ بَيْنَ الْعِبَادِ وَيَبْقَى رَجُلٌ بَيْنَ الْجَنَّةِ مَقْبِلَ بِوَجْهِهِ قِبَلَ النَّارِ ، فَيَقُولُ : يَا رَبِّ اصْرِفْ وَجْهِي عَنِ النَّارِ قَدْ قَشَبَنِي رِيحُهَا وَأَحْرَقَنِي أَهْلِ النَّارِ ، فَيَقُولُ : يَا رَبِّ اصْرِفْ وَجْهِي عَنِ النَّارِ فَيُعْطِي اللَّهَ مَا يَشَاءُ مِنْ ذَكَاوُهَا ، فَيَقُولُ : لَا وَعِزَّتِكَ فَيُعْطِي اللَّهَ مَا يَشَاءُ مِنْ عَهْدٍ وَمِيثَاقَ فَيَصْرِفُ اللَّهُ وَجْهَةُ عَنِ النَّارِ ، ... الى أن قال : يَا رَبِّ لَا تَجْعَلْنِي أَشْقَى حَلَقِكَ فَيَصْحَكُ اللَّهُ مِنْهُ ثُمَّ عَهْدٍ وَمِيثَاقَ فَيَصْرِفُ اللَّهُ وَجْهَةُ عَنِ النَّارِ ، ... الى أن قال : يَا رَبِّ لَا تَجْعَلْنِي أَشْقَى حَلْقِكَ فَيَصْحَكُ اللَّهُ مِنْهُ ثُمَّ يَأَذُنُ لَهُ فِي دُخُولِ الْجَنَّةِ ، فَيَقُولُ : تَمَنَّ ، فَيَتَمَنَّى حَتَّى إِذَا انْقَطَعَ أُمْنِيَّتُهُ ، قَالَ اللَّهُ : مِنْ كَذَا وَكَذَا أَقْبَلَ يُذَكِّرُهُ رَبُّهُ حَتَّى إِذَا انْقَطَعَ أُمْنِيَّتُهُ ، قَالَ اللَّهُ يَعْلَى : لَكَ ذَلِكَ وَمِثْلُهُ مَعَهُ ، قَالَ اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ لَكَ ذَلِكَ وَعَشَرَةُ أَمْنَالِهِ ، قَالَ اللَّهُ مَعَهُ " ، قَالَ اللَّهُ لَكَ ذَلِكَ وَعَشَرَةُ أَمْقَالِهِ ، قَالَ أَبُو سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ : لَمْ أَصْفُلُ اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ يَعْلَى اللَّهُ يَكُولُ وَعَشَرَةً أَمْقَالِهِ ، قَالَ أَبُو هُورَيْرَةَ : لَمْ أَحْفَظْ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ إِلَّا قَوْلُ ذَلِكَ وَعَشَرَةً أَمْقَالِهِ . (٢)

وهو هو هذا الحديث يُبين أن من ضحك الله منه فى الثلاثة أحاديث هو رجل واحد وذا هو الحديث : حديث أبي بكر الصديق فى حديث الشفاعة ( ..... فَيَقُولُ لَهُ : هَلْ عَمِلْتَ خَيْرًا قَطُّ ؟ فَيَقُولُ : لَا ، غَيْرَ أَنِّي قَدْ أَمَرْتُ وَلَدِي إِذَا مِتُ الصديق فى حديث الشفاعة ( ..... فَيَقُولُ لَهُ : هَلْ عَمِلْتَ خَيْرًا قَطُّ ؟ فَيَقُولُ : لَا ، غَيْرَ أَنِّي قَدْ أَمَرْتُ وَلَدِي إِذَا مِتُ فَوَاللَّهِ لَا فَأَحْرِقُونِي بِالنَّارِ ، ثُمَّ اطْحَنُونِي ، حَتَّى إِذَا كُنْتُ مِثْلَ الْكُحْلِ ، فَاذْهَبُوا بِي إِلَى الْبَحْرِ ، فَاذْرُونِي فِي الرِّيحِ ، فَوَاللَّهِ لَا فَأَحْرُ عَلَيَّ رَبُّ الْعَالَمِينَ أَبَدًا ، فَقَالَ اللَّهُ ﷺ الْفُرْ إِلَى ؟ قَالَ : مِنْ مَخَافَتِكَ ، قَالَ : فَيَقُولُ اللَّهُ ﷺ انْظُرْ إِلَى يَقْدِرُ عَلَيَّ رَبُّ الْعَالَمِينَ أَبَدًا ، فَقَالَ اللَّهُ ﷺ الْظُرْ إِلَى اللهِ عَلْتَ ذَلِكَ ؟ قَالَ : مِنْ مَخَافَتِكَ ، قَالَ : فَيَقُولُ اللَّهُ ﷺ الْظُرْ إِلَى الْمَالِمِينَ أَبَدًا ، فَقَالَ اللَّهُ ﷺ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٥٨٥٣

<sup>(</sup>۲) البخاري ۸۰۶

مُلْكِ أَعْظَمِ مَلِكٍ ، فَإِنَّ لَكَ مِثْلَهُ وَعَشَرَةَ أَمْثَالِهِ ، قَالَ : فَيَقُولُ : لِمَ تَسْخَرُ بِي وَأَنْتَ الْمَلِكُ ؟ قَالَ : وَذَاكَ الَّذِي ضَحِكْتُ مِنْهُ مِنَ الضُّحَى " . (١)

فهو هو نفس الرجل ( أخر أهل النار خروجاً وأخر أهل الجنة دخولاً ) فانظروا الى أوصافه فى الاحاديث الثلاثة يتبين لكم بوضوح معنى كلمة ( لم يعمل خيراً قط ) ويتبين لكم حاله فى الايمان ومع الصلاة

فهلا عقلت الْمرجئة وابصروا ؟ !!! أم أن غمامة الارجاء ستظل على أعينهم فلا يبصرون

فنقول للمُرجئة:

ما ضر شمس الضحى في الأفق طالعة أن لا يرى ضوءها من ليس ذا بصر

وأذكركم أن أبو سعيد الخدرى كان جالساً مع أبى هريرة وهو يروى حديث أخر من يخرج من النار ، وسمعه الى أخره وأقره فى أن أخر من يخرج من النار ، ومنهم أخر أخره وأقره فى أن أخر من يخرج من النار ، ومنهم أخر أهل النار خروجاً الى الجنة .

وقد عقد الامام ابن خزيمة رحمه الله المتوفى ٣١٦ هـ فى كتاب التوحيد باباً بعنوان : –

" باب ذكر الدليل أن جميع الأخبار التي تقدم ذكرى لها إلى هذا الموضع فى شفاعة النبى على في إخراج أهل التوحيد من النار إنما هي ألفاظ عامة مُرادها خاص " ثم أورد أدلته على ذلك . اهـــ (٢)

وقال فى موضع أخر: (هذه اللفظة "لم يعملوا خيرًا قط " من الجنس الذى يقول العرب ينفى الاسم عن الشيء لنقصه عن الكمال والتمام ، فمعنى هذه اللفظة على هذا الأصل لم يعملوا خيرا قط على التمام والكمال لا على أوجب عليه وأمر به ، وقد بينت هذا المعنى فى مواضع من كتبى . اهـ (٣)

أى أن الامام ابن خزيمة يقصد أن النفي هنا لكمال الايمان ، لا حقيقة الايمان

٤ - علاقة حديث ( لم يعمل خيراً قط ) بحديث ( المُفلس )

بقى أن نُبين أن جملة ( ... فيخرج منها قوماً لم يعملوا خيراً قط ... ) هذه فى الاخرة وليست فى الدنيا قط كما بينا من قبل فى الاحاديث ، ولكن سنبين من السنة لماذا اصبحوا بلا عمل قط بعد أن عملوا فى الدنيا أعمال كثيرة

لا يوجد أحد على وجه الارض قط منذ خلقها الله نطق الشهادتين ولم يعمل بجوارحه أى عمل من أعمال الجوارح هذا أمر نبه عليه الكثير من أهل العلم وهو أمر غير مُتصور ومُمتنع حدوثه لما يلى :-

لان التبسم في وجوه المُسلمين عمل من أعمال الجوارح ، وكذلك التصدق ، والاعانة على الخير عمل جوارح

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ١٥، قال شعيب الارناوؤط: إسناده حسن

<sup>(</sup>٢) التوحيد وإثبات صفات الرب ٢/ ٧٢٧ حديث رقم ٤٦٣ ، ط/ مكتبة الرشيد - الرياض

<sup>(</sup>٣) التوحيد لابن حزيمة ٢/ ٧٣٢ حديث رقم ٤٦٥ ، ط/ مكتبة الرشيد - الرياض

وجماع الزوجة عمل جوارح ، والانفاق على الاب والام والزوجة والاولاد عمل جوارح .... الخ كل هذه وغيرها من أعمال الجوارح ومع ذلك لا يخلو منها أى انسان ، فكيف يُقال أنه يوجد أحد فى الدنيا لم يعمل خيراً قط ؟!!!

إذاً فأين الجواب عن كلام النبي في حديث أبي سعيد الخدرى ( .. فيخرج منها قوماً لم يعملوا خيراً قط .. ) الحديث ؟!! والجواب أن هولاء القوم أى الذين ( لم يعملوا خيراً قط ) = ( المُفلسون )

فهم قوم عملوا من الخير الكثير والكثير بل وماتوا وهم يُصلون ، ووصفهم النبي في الحديثين (لم يعمل خيراً قط) وحديث (المُفلس) والحديثين من رواية أبي هريرة ﷺ

الحديث الاول ( لم يعمل خيراً قط ) صرح أن الملائكة يعرفونهم بأثار السجود ( يعنى كانوا يُصلون ) . (١) الحديث الثاني ( المُفلس ) صرح بأنهم كانوا يُصلون ويُزكون ويصومون . (٢)

ولكن يأتى سؤال : وهو كيف أنهم عملوا من الخير أى من ( العمل الصالح ظاهراً وباطناً ) كيف عملوا الكثير والكثير !!! ومع ذلك يُقال أنهم ( لم يعملوا خيراً قط ) ؟ !!!

والجواب من السنة النبوية المُحكمة وهو حديث (المُفلس) وهو حديث رواه الامام مسلم في صحيحه عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَ رَسُولَ الله ﷺ ، قَالَ : « أَتَدْرُونَ مَا الْمُفْلِسُ ؟ قَالُوا : الْمُفْلِسُ فِينَا مَنْ لَا دِرْهَمَ لَهُ وَلَا مَتَاعَ ، فَقَالَ : " إِنَّ الْمُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَا إِنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلَاةٍ ، وَصِيَامٍ ، وَزَكَاةٍ ، وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا ، وَقَذَفَ هَذَا ، وَأَكُلَ مَالَ هَذَا اللهُ فَلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَا يُعْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلَاةٍ ، وَصِيَامٍ ، وَزَكَاةٍ ، وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هَذَا ، وَقَذَفَ هَذَا ، وَأَكُلَ مَالَ هَذَا وَسَفَكَ دَمَ هَذَا ، وَصَرَبَ هَذَا ، فَيُعْطَى هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ ، وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ فَإِنْ فَنِيَتْ حَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ ثُمَ طُوحَ فِي النَّارِ " . (٣)

ففي الحديث أثبت النبي لهذا المُفلس الاسلام لان الله تقبل صلاته وصيامه وزكاته فهو مؤمن هذا أولاً .

ثانياً: الافعال التي فعلها من الذنوب ، لا تصل الى حد الشرك والكُفر الاكبر المُخرج من الملة باتفاق ، فهى عبارة عن ( شتم ، قذف ، أكل مال الناس ، سفك دماء ، ضرب )

ومع ذلك النبي ﷺ يقول " فَإِنْ فَنِيَتْ حَسَنَاتُهُ " !! ، والسؤال الآن : ما معنى فنيت حسناته ؟ !!! هل كل الحسنات بما فى ذلك حسنات التوحيد وعدم الشرك بالله ؟!!

لا فهذه الافعال التى مضت (شتم، قذف، أكل مال الناس سفك دماء، ضرب) ليست بـ كفر أو شرك أكبر أقول وبالله التوفيق كما بينا قبل ذلك: المقصود نفى ما زاد عن حقيقة الايمان من الحسنات والاعمال سواء من أعمال القلوب أو قول اللسان، فـ النفى لكمال الايمان عامة من الظاهر والباطن

<sup>(</sup>۱) البخاري ۸۰۲ ومسلم ۱۸۶

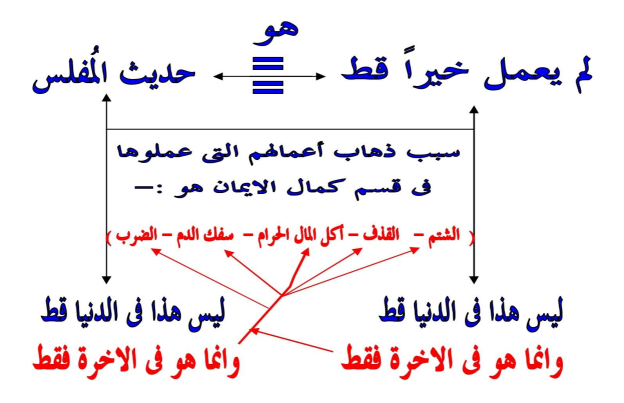
<sup>(</sup>٢) مسلم ١٨٥٢

<sup>(</sup>٣) مسلم ١٥٨٤

فهو لاء المُسلمين المُفلسين لن يُخلدوا في النار بل سيخرجون منها برحمة الله في دفعات الشفاعة (شفاعة النبيين والملائكة والمؤمنين ، ثم أخرهم شفاعة أرحم الراحمين الذين " لم يعملوا خيرا قط = الذين فنيت حسناهم " والملائكة والمؤمنين ، ثم أخرهم شفاعة أرحم الراحمين الذين " لم يعملوا خيرا قط = الذين فنيت حسناهم "

فالذين فنيت حسناهم لم يعد لهم رصيد في صحيفة الحسنات بسبب ما أخذه الناس منهم من الحسنات ، فاصبحوا ليس لهم أي عمل خير في صحيفة الحسنات الا حقيقة الايمان (التوحيد وعدم الشرك بالله).

ويجب التنبه إلى قول النبى ( الْمُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ ) فالمُفلس ليس فى الدنيا وكذلك من لم يعمل خيراً قط ليس فى الدنيا ، فليس فى الدنيا ، فليس فى الدنيا ، فليس فى الدنيا ، فليس فى الدنيا أحد نطق الشهادتين وهو مُفلس



ويجب التنبه إلى قول النبى ( المُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ ) فالمُفلس ليس فى الدنيا وكذلك من لم يعمل خيراً قط ليس فى الدنيا فليس فى الدنيا فليس فى الدنيا أحد نطق الشهادتين ثم لم يعمل خيراً قط وليس فى الدنيا أحد نطق الشهادتين وهو مُفلس

ملحوظة وتنبيه هام : - الصلاة المقصودة في الحديث هنا النفل وليست الفريضة لآن صلاة الفريضة من حقيقة الإيمان أما الزكاة والصيام والحج فالمقصود بها الفرائض والدليل على ما أقول حديث أبي هريرة : حَتَّى إِذَا أَرَادَ اللَّهُ رَحْمَةَ مَنْ أَرَادَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ ، أَمَرَ اللَّهُ الْمَلَائِكَةَ أَنْ يُخْرِجُوا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهَ فَيُخْرِجُونَهُمْ وَيَعْرِفُونَهُمْ بِآثَارِ السُّجُودِ وَحَرَّمَ اللَّهُ عَلَى النَّارِ أَنْ تَأْكُلُ أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ ، فَكُلُّ ابْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ النَّارُ إِلَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ ، فَكُلُّ ابْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ النَّارُ إِلَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ ، فَكُلُّ ابْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ النَّارُ إِلَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ ، فَكُلُّ ابْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ النَّارُ إِلَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ ، فَكُلُّ ابْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ النَّارُ إِلَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ ، فَكُلُّ ابْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ النَّارُ إِلَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ ، فَيَقُولُ : يَا رَبِّ اصْرفْ الْعِبَادِ وَيَبْقَى رَجُلٌ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ وَهُو آخِرُ أَهْلِ النَّارِ دُخُولًا الْجَنَّةِ مُقْبِلٌ بِوجْهِهِ قِبَلَ النَّارِ ، فَيَقُولُ : يَا رَبِّ اصْرفْ

وَجْهِي عَنِ النَّارِ قَدْ قَشَبَنِي رِيحُهَا وَأَحْرَقَنِي ذَكَاؤُهَا ، فَيَقُولُ : هَلْ عَسَيْتَ إِنْ فُعِلَ ذَلِكَ بِكَ أَنْ تَسْأَلَ غَيْرَ ذَلِكَ ؟ فَيَقُولُ : لَا وَعِزَّتِكَ فَيُعْطِي اللَّهَ مَا يَشَاءُ مِنْ عَهْدٍ وَمِيثَاقِ فَيَصْرِفُ اللَّهُ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ، فَإِذَا أَقْبَلَ بِهِ عَلَى الْجَنَّةِ رَأَى بَهْجَتَهَا سَكَتَ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَسْكُتَ الْجَنَّةِ ...... ) الحديث . (١)

فالحديث يدل على أن من يُخرجهم الله ﷺ من النار إنما يعرفهم الملائكة بآثار السجود فهم مُصلون بلا شك

وهنا وقفة حاسمة فاصلة يجب التنبه إليها وهى قوله ﷺ ( أَمَرَ اللَّهُ الْمَلَائِكَةَ أَنْ يُخْرِجُوا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهِ فَيُخْرِجُونَهُمْ وَيَعْرِفُونَهُمْ بِآثَارِ السُّجُودِ ، وَحَرَّمَ اللَّهُ عَلَى النَّارِ أَنْ تَأْكُلُ ٱثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ فَكُلُّ ابْنِ آدَمَ تَأْكُلُهُ النَّارُ إِلَّا أَثَرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ قَدِ امْتَحَشُوا فَيُصَبُّ عَلَيْهِمْ مَاءُ الْحَيَاةِ فَيَنْبُتُونَ كَمَا تَنْبُتُ الْحِبَّةُ فِي حَمِيلِ السَّيْلِ إِلَّا أَثْرَ السُّجُودِ فَيَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ قَدِ امْتَحَشُوا فَيُصَبُّ عَلَيْهِمْ مَاءُ الْحَيَاةِ فَيَنْبُتُونَ كَمَا تَنْبُتُ الْحِبَّةُ فِي حَمِيلِ السَّيْلِ

( وهنا الشاهد انتبه أيها اللبيب ) ثُمَّ يَفْرُغُ اللَّهُ مِنَ الْقَضَاءِ بَيْنَ الْعِبَادِ وَيَبْقَى رَجُلٌ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ وَهُو آخِرُ أَهْلِ النَّارِ دُخُولًا الْجَنَّة ) فبعد أن خرج من كان يَعْبُدُ اللَّهَ وعرفتهم الملائكة بآثارِ السُّجُودِ فهم مُصلون بوضوح لا شك فيه ، والنبي يقول بعدها ثُمَّ يَفْرُغُ اللَّهُ مِنَ الْقَضَاءِ بَيْنَ الْعِبَادِ ، وبعدها قال ، وهو أخر أهل النار دخولا الجنة فهذا الكلام في الحديث يُبين حديث أبي سعيد الخدرى في ويصرف كلمة من لم يعمل خيرا قط الى أنها العمل الزائد على حقيقة الايمان لان الصلوات الخمس المفروضة من (حقيقة الايمان)

قال شيخ الاسلام ابن تيمية: ( ثبت في الصحيح " أن النار تأكل من ابن آدم كل شيء الا موضع السجود فان الله حرم على النار أن تأكله ، فعلم أن من لم يكن يسجد لله تأكله النار كله ). اهر (٢)

أى أن الملائكة مامورة أن تُخرج من النار من كان يعبد الله ، والملائكة تعرف من ستخرجه من النار بعلامة وهى (أثار السجود) وقد بين الحديث أن أخر من يخرج من النار عليه أثار السجود .

وأمر أخر وهو أن حديث المُفلس جاء فيه " يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلَاةٍ " وكلمة " صلاة " هنا جاءت نكرة ليست مُعرفة بالالف واللام حتى ينصرف الذهن الى الفريضة المعهودة ( الصلوات الخمس ) ، ودلت أدلة اخرى كحديث ابى هريرة الذى مضى ان المقصود ليس صلاة الفريضة ، فينصرف الذهن الى صلاة النافلة بدلالة المُطابقة ، لتطابق معنى الحديث عليها كما بينت منذ قليل ، لان الصلوات الخمس من حقيقة الايمان وليست من كمال الايمان الواجب والمستحب والحاصل أن المُفلس هو مثال واضح على كمال الايمان وعلى الزيادة والنقصان في كمال الايمان الواجب والمستحب وكل الاحاديث التي ذكرةا حول كلمة لم يعمل خيراً قط تبين الها في الاخرة وليست في الدنيا وقد بينت ذلك في موضعه

ورغم أن كل رد من الردود الاربعة يكفى بفضل الله فى ازالة الاشكالات واللبس عند المُرجئة وغيرهم ، إلا اننى سوف ازيد أخر رد على المُرجئة حتى لا يبقى لجاهل عذر أو لمحب شبهة والرد هو :

<sup>(</sup>۱) البخاري ۸۰٦، مسلم ۱۸٤

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ۷ / ۲۱۲

تارك الصلاة ليس ممن يقبل الله الشفاعة فيه بل قضى الله فى القران أنه أى تارك الصلاة غير مشفوع نعم لا يدخل تارك الصلاة فى حديث الشفاعة ولا تناله شفاعة النبى ولا الملائكة ولا تنفعه اى شفاعة بنص القران واليكم الدليل :-

قال الله عز وجل: ﴿ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ إِلَّا أَصْحَابَ الْيَمِينِ ﴾ فِي جَنَّاتٍ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ عَنِ الْمُجْرِمِينَ ﴾ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴾ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ ﴾ وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِينَ ﴾ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ ﴾ وَكُنَّا فَكُومُ الْمَسْكِينَ ﴾ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ ﴾ وَكُنَّا فَكُدُّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ ﴾ حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينُ ﴾ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾ المدثر ٣٨ ، ٤٨

فبين الله أن تارك الصلاة لا تنفعه شفاعة الشافعين ، وحتى لا يعترض أحد بأن المقصود هنا ليس تارك الصلاة بل المقصود الكفار ومن ضمن اوصافهم ترك الصلاة ، نقول لا بل المقصود من الممنوعين من الشفاعة المجرمين ، وتارك الصلاة فقط مجرم ممنوع من الشفاعة ، فقد جاء فى اية أخرى فى سورة القلم وصف المُجرمين بترك الصلاة فقط دون ذكر أى وصف أخر غير ترك الصلاة ، قال الله تعالى : ﴿ أَفْنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴿) أَمْ لَكُمْ أَيْمَانٌ عَلَيْنَا بَالِغَةٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ إِنَّ لَكُمْ لَمَا تَحْيَّرُونَ ﴿) أَمْ لَكُمْ أَيْمَانٌ عَلَيْنَا بَالِغَةٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ إِنَّ لَكُمْ لَمَا تَحْكَمُونَ ﴿) تَحْكُمُونَ ﴿) سَلْهُمْ أَيْهُمْ بِذَلِكَ زَعِيمٌ ﴿) أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ فَلْيَأْتُوا بِشُرَكَائِهِمْ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ ﴿) يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ القلم ٣٥ ، ٤٢

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ( ابن نصر المروزى ) : أَفَلَا تَرَى أَنَّ تَارِكَ الصَّلَاةِ لَيْسَ مِنْ أَهْلِ مِلَّةِ الْإِسْلَامِ الَّذِينَ يُرْجَى لَهُمُ الْخُرُوجُ مِنَ النَّارِ وَدُخُولُ الْجَنَّةِ بِشَفَاعَةِ الشَّافِعِينَ كَمَا قَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي حَدِيثِ الشَّفَاعَةِ اللّذِي رَوَاهُ أَبُو هُونَ وَأَبُو سَعِيدٍ جَمِيعًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ يُعْرَفُونَ بَآثَارِ السُّجُودِ فَقَدْ بَيَّنَ لَكَ أَنَّ الْمُسْتَحِقِّينَ لِلْخُرُوجِ مِنَ النَّارِ بِالشَّفَاعَةِ هُمُ الْمُصَلُّونَ أَوَ لَا تَرَى أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى مَيَّزَ بَيْنَ أَهْلِ الْإِيمَانِ وَأَهْلِ النَّفَاقِ بِالسَّجُودِ فَقَالَ لِلْخُرُوجِ مِنَ النَّارِ بِالشَّفَاعَةِ هُمُ الْمُصَلُّونَ أَوَ لَا تَرَى أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى مَيَّزَ بَيْنَ أَهْلِ الْإِيمَانِ وَأَهْلِ النِّفَاقِ بِالسَّجُودِ فَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى : { يَوْمَ يُكْفُونَ } القلم ٢٤ وَقَدْ ذَكَرُنَا الْأَخْبَارَ الْمَرُويَّةَ فِي تَفْسِيرِ النَّانِ فِي صَدْرِ كِتَابِنَا ، فَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى : { وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكُعُوا لَا يَرْكُعُونَ } المرسلات ٤٨ ، { وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْلَائِيقِ فِي صَدْرِ كِتَابِنَا ، فَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى : { وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكُعُوا لَا يَرْكُمُونَ } المرسلات ٤٨ ، { وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ وَالْإِسْلَامِ وَبَيْنَ أَهْلِ النِّفَاقِ وَالْإِيمَانِ فِي الْقُرْدِ وَالْمَالِمُ وَبَيْنَ أَهُلُ النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْتَابِ أَنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّالِهُ ( المروزى ) : وَمَعَ هَذَا كُلِّهِ فَقَدْ وَجَدْنَا عَنِ النَّيِّيِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْمَالِولَ فِي النَّارِ . اهـ (١)

هذه هي أهم وأقوى الردود الخمس التي تبين وتوضح اللبس والاشكالات التي حصلت للمرجئة وغيرهم من أحاديث الشفاعة ، وهي بفضل الله شافية كافية لكل مُنصف اشتم رائحة العلم

• ويكفينا حديث أبى هريرة الذى بين لنا أن أخر أهل النار خروجا الى الجنة مُصلين . ولله الحمد أولاً وأخراً على هذا التوفيق .

\_

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٢ / ١٠٠٧ حديث برقم ١٠٨١ ، ط / مكتبة الدار – المدينة المنورة السعودية

وبقى أن نبين بعض الامور التي قد تشتبه على البعض ك

قول المومنين في حديث أبي سعيد ( رَبَّنَا مَا بَقِيَ فِيهَا أَحَدٌ مِمَّنْ أَمَرْتَنَا بِهِ ) أي من المصلين ، فهذا باعتبار علمهم ومن كانوا يعرفونهم ويرونهم في المساجد ، وباعتبار اذن الله في الشفاعة أو لا ، وليس باعتبار العلامات " أثار السجود " بدليل أن الله قال لهم كما في حديث أبي سعيد ( أَحْرِجُوا مَنْ عَرَفْتُمْ ) فحديث أبي سعيد الخدري ليس فيه ذكر أثار السجود ، أما حديث أبي هريرة المُحكم فيه ذكر أثار السجود والعلامات على أخر من يخرج من النار ، بل وقال الله المَمَائِكَةَ أَنْ يُحْرِجُوا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللّهَ فَيُحْرِجُونَهُمْ وَيَعْرِفُونَهُمْ بِآثَارِ السَّجُودِ " ، فعرفوهم بأثار السجود ، وهم لا يعرفونهم في الدنيا ، أما في حديث أبي سعيد الحُدري ف ( الشُفعاء ) أخرجوا من كانوا يعرفونهم فقط ، وإلا ففي النار من المُصلين من هذه الامة ومن الامم السابقة وقد كانوا مُطالبين بالصلاة من لا يعلمهم الا الله ولم يكونوا يُصلوا معهم ، أي كانوا يُصلون في بواديهم البعيدة ومنازلهم ومتاجرهم ورحالهم ( السفر ) فلذلك لم يُخرجوهم ، لا فم لا يعرفونهم ، والدليل قول الله لهم ( أَحْرِجُوا مَنْ عَرَفْتُمْ ) .

وأيضاً يوجد من لم يأذن الله بعد فى الشفاعة فيهم لارادته ذلك ، لان الشفاعة لابد فيها من الاذن للشافع والاذن فى المشفوع فيه والاذن فى الشفاعة نفسها أى ( الذنب ) ، والله قد اذن للنبى فى شفاعته ولكن لم يأذن لكثير فى ان يكون النبى شفيع لهم بدليل أن بعد شفاعة النبيين والمؤمنين والملائكة بقى من المسلمين الموحدين فى النار من خرجوا برحمة الله فاخرجهم الله برحمته وأما غير المُصلين فلا يخرجون منها لاهم ليسوا بمسلمين ، بل كفار مجرمين .

ويوجد مثل هذا الحديث أيضاً في السنة كثير مثل ما في البخاري عن حديث الباغية التي سقت الكلب فغفر الله لها . وأنا أتقدم بسؤال للمُرجئة المانعين من كُفر تارك الصلاة :

> هل هذ المراة الباغية كانت موحدة ؟ الجواب نعم ، لآنها لو لم تكن موحدة لما غفر الله لها . سؤال آخر كيف عرفتُم ألها موحدة ؟!!!

> الرد بفضل الله معلوم وهو حمل العام على الخاص ورد المتشابه الى المُحكم وتبيين المُجمل بالمُبين

قلت (على شعبان): فهلا فعلتُم ذلك في حديث أبي سعيد الخُدري المُتشابه ورددتموه إلى حديث أبي هريرة المُحكم !!!

وهنا فضل من الله وتوفيق لى فى هذه الردود التى مضت تشفى صدور كل طالب علم يبحث عن الحق ، ولم أقف عليها فى أى كتاب تكلم عن حُكم تارك الصلاة ، فقد قرات الردود على هذا الحديث (حديث الشفاعة ) من كلام الكثير من العلماء ، فوجدها غير شافية بالمرة ، بل أحيانا إجابتهم لا تصلح كدليل واليكم مثال :

الشيخ الصالح محمد بن صالح العثيمين "كما نحسبه " إن قلت أنه أعلمُ أهل الارض فى زمانه ما عدوت الصواب س : سائل آخر يقول كيف نفهم حديث أبى سعيد الخدرى الله عند مسلم وفيه فيُخرج الله منها قوماً لم يعملوا خيراً قط ؟

ج: نفهم هذا أنه عام وأن أدلة كفر تارك الصلاة خاصة ومعلوم عند العلماء أن العام يخصص بخاص ، لأن هذا الحديث لم يقل: لم يصل ، حتى نقول أنه معارض للنصوص الدالة على كفر تارك الصلاة بل قال: " لم يعمل خيراً قط " فلم ينص على الصلاة بل عمم ، ونُصوص كفر تارك الصلاة خاصة فتُخص بما خُصصت به . اهـ (١)

قلت (على شعبان): لاوجه دلالة فيما قاله الشيخ العثيمين ولا يصح استدلاله بما قال ، بل ما قاله حُجة لغيره لا حُجة له فالصلاة عمل من الاعمال ، وهنا نفى لكل الاعمال بلا استثناء " لم يعملوا خيراً قط " فأين الجواب على نفى الاعمال؟!!

وقال الشيخ العثيمين في موضع أخر : -

معنى " لم يعملوا خيراً قط" ألهم ما عملوا أعمالاً صالحة ، لكن الإيمان وقر فى قلوبهم ، فإما أن يكون هؤلاء قد ماتوا قبل التمكن من العمل ، آمنوا ثم ماتوا قبل أن يتمكنوا من العمل وحينئذ يصدق عليهم ألهم لم يعملوا خيراً قط. وإما أن يكون هذا الحديث مُقيداً بمثل الأحاديث الدالة على أن بعض الأعمال الصالحة تركها كفر كالصلاة مثلاً ، فإن لم يصل فهو كافر ولو زعم أنه مؤمن بالله ورسوله ، والكافر لا تنفعه شفاعة الشافعين يوم القيامة ، وهو خالد مُخلد فى النار أبد الآبدين ، والعياذ بالله. فالمهم أن هذا الحديث : إما أن يكون فى قوم آمنوا ولم يتمكنوا من العمل فماتوا فور إيمالهم فما عملوا خيراً قط ، وإما أن يكون هذا عاماً ولكنه يستثنى منه ما دلت النصوص الشرعية على أنه لا بد أن يعمل كالصلاة ، فمن لم يصل فهو كافر لا تنفعه الشفاعة ولا يخرج من النار " . اهـ (٢)

وقال العلامة الشيخ صالح الفوزان حفظه الله هنا رداً على نفس السؤال :

" أقول: إن حديث لم يعملوا خيراً قط محمول على من تلفظ بالشهادتين صادقاً ومات أو قتل قبل أن يتمكن من العمل جمعاً بين النصوص " . اهـ (٣)

وقال في موضع أخر ردا على هذا السؤال:

الحمد لله وكفى والصلاة والسلام على النبى المصطفى وعلى آله وصحبه أئمة الهدى ومصابيح الدجى ، أما بعد : فإن هناك بعض الأحاديث التي يستدل بما البعض على أن من ترك جميع الأعمال بالكُلية فهو مؤمن ناقص الإيمان كحديث (لم يعملوا خيرًا قط) وحديث البطاقة وغيرها من الأحاديث ، فكيف الجواب على ذلك ؟

هذا من الاستدلال بالمُتشابه ، وهذه طريقة أهل الزيغ الذين قال الله ﷺ فيهم " هُوَ الَّذِيَ أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ " آل عمران ٧

<sup>(</sup>١) الأسئلة القطرية ، لقاء هاتفي نظمته إدارة الدعوة بوزارة الأوقاف القطرية .

<sup>(</sup>٢) ( مجموع فتاوي العثيمين مجلد ٢ ص ٤٨ سؤال رقم ١٧١) و ( فتاوي نور على الدرب ١ / ١١٣)

<sup>(</sup>٣) أقوال ذوى العرفان في أن أعمال الجوارح داخلة في مُسمى الإيمان ص ١١٥

فيأخذون الأدلة المتشابحة ويتركون الأدلة المحكمة التي تُفسرها وتبينها ، فلا بد من رد المتشابه إلى المحكم فيقال : هذا رجل من ترك العمل لعذر شرعى ولم يتمكن منه حتى مات فهذا معذور وعليه تُحمل هذه الأحاديث ، فيُقال : هذا رجل نطق بالشهادتين مُعتقدًا لهما مُخلصًا لله عز وجل ثم مات في الحال ولم يتمكن من العمل لكنه نطق بالشهادتين مع الإخلاص لله والتوحيد كما قال الله إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله وقال الله إله إلا الله يبتغى بذلك وجه الله ) ، هذا لم يتمكن من العمل مع أنه نطق بالشهادتين واعتقد معناهما وأخلص لله عز وجل ، لكنه لم يبق أمامه فرصة للعمل حتى مات فهذا هو الذى يدخل الجنة بالشهادتين وعليه يُحمل حديث البطاقة وغيره مما جاء بمعناه ، وعليه يُحمل حديث الذين يخرجون من النار وهم لم يعملوا خيرًا قط لأنهم لم يتمكنوا من العمل مع أنهم نطقوا بالشهادتين و دخلوا في الإسلام أما من ترك الأعمال كلها مُختارًا مع تمكنه منها فهذا لا يكون مؤمنًا ، هذا هو الجمع بين الأحاديث .

قلت (على شعبان) : سبحان الله كيف مات قبل أن يتمكن من العمل ويُحاسب عليه ويدخل النار؟!! أيعقل هذا وهل يُحاسب الله العباد إلا على الإستطاعة والقدرة والتمكن؟!! فمثل الذى ذكر الشيخ لن يدخل النار أصلاً لانه لم يرتكب أى ذنب من بعد اسلامه والله يقول " قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ " الانفال ٣٨ ثم مقال يُخالف الاستدلال كيف يستدل بقول النبي الله فإن الله قد حرم على النار من قال : لا إله إلا الله يبتغى بذلك وجه الله) ثم يقول ألهم من أهل النار بل أخر أهل النار خروجا منها ، وهذا في الحقيقة ليس بجمع بين الادلة كما يقول الشيخ حفظه الله ، بل هو خطأ علمي واضح وخلط وتعقيد للأدلة .

وما قلته رداً على الشيخ العثيمين والشيخ الفوزان ليس بسب لهما ، ولا إنتقاص من فضلهما ومكانتهما العلمية معاذ الله ، إنما هو نقد علمى ، الغرض منه والله شهيد على ذلك ويعلم سبحانه الغرض تبيين الحق فقط فالله يعلم ويشهد ألهما من أحب أهل الارض الى قلبى وأسئل الله أن ينفعنا بعلمهما ، وأسف عما شط به القلم دون قصد منى .

(١) (مسائل في الإيمان ص ٢٨، ٢٩) و ( الاجابات المُهمة في المشاكل المُلمة ص١١٣،١١٢)

### المطلب السابع

# لا يستوون

لما وجد المُرجئة الطريق أمامهم مسدود من جهة النصوص الشرعية المُحكمة لكي يثبتوا بها مذهبهم الارجائي

لا يجوز إلحاق أهل الاعذار الغير قادرين ولا مُتمكنين بغير أهل الاعذار القادرين والمُمكنين من العمل

عمدوا إلى طريق أخر وهو الاستدلال بالضعيف والمتشابه من العمومات وغيرها والقصص الواهية ، وقد تصدى لهم أهل السنة في هذا أيضاً وأماطوا الاذى في باب الايمان ، وبينوا الثابت من الاحاديث الصحيحة وحققوها فعَمَدَ المُرجئة الى أخر سلاح عندهم وهو قياس الصحيح المُعافى القادر المُتمكن من عمل الجوارح على أهل الاعذار من المرضى والعاجزين الغير قادرين ولا متمكنين من عمل الجوارح وراحوا يستدلون بما ورد في الشرع من نصوص في حق أهل الاعذار ويتزلوها على غير أهل الاعذار ليتم لهم ما أرادوا من نُصرة مذهبهم في الارجاء ، فقاس المُرجئة من نطقى الشهادتين ثم لم يتمكن من عمل الجوارح لعذر ما كعدم علمه بشيء غير الشهادتين أو كمن نطقى الشهادتين وهو صحيح مُعافى ثم مات في الحال

#### فاستدلوا بما يلى :-

١ - إحتج المانعون من تكفير تارك الصلاة بالحديث الذي أخرجه ابن ماجة قال حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ ، حَدَّثَنَا أَبُو مُعَاوِيَةَ عَنْ أَبِي مَالِكِ الْأَشْجَعِيِّ ، عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ حِرَاشٍ ، عَنْ حُدَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ : " يَدْرُسُ مُعَاوِيَةَ عَنْ أَبِي مَالِكِ الْأَشْجَعِيِّ ، عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ حِرَاشٍ ، عَنْ حُدَيْفَةَ ، وَلَا صَلَاةٌ ، وَلَا صَدَقَةٌ ، وَلَيُسْرَى عَلَى كِتَابِ اللَّهِ فِي لَيْلَةٍ فَلَا يَبْقَى فِي الْأَرْضِ مِنْهُ آيَةٌ ، وَتَبْقَى طَوَائِفُ مِنَ النَّاسِ ، الشَّيْخُ الْكَبِيرُ وَالْعَجُوزُ ، يَقُولُونَ : أَدْرَكْنَا آبَاءَنَا اللَّهِ فِي لَيْلَةٍ فَلَا يَبْقَى فِي الْأَرْضِ مِنْهُ آيَةٌ ، وَتَبْقَى طَوَائِفُ مِنَ النَّاسِ ، الشَّيْخُ الْكَبِيرُ وَالْعَجُوزُ ، يَقُولُونَ : أَدْرَكْنَا آبَاءَنَا عَلَى هَذِهِ الْكَلِمَةِ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، فَتَحْنُ نَقُولُهَا ، فَقَالَ لَهُ صِلَةُ : مَا تُغْنِي عَنْهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَهُمْ لَا يَدْرُونَ مَا صَلَاةً ، وَلَا صَدَقَةٌ ؟ فَأَعْرَضَ عَنْهُ حُذَيْفَةُ ، ثُمَّ رَدَّهَا عَلَيْهِ ثَلَاثًا ، كُلَّ ذَلِكَ يُعْرِضُ عَنْهُ حُذَيْفَةُ ، ثُمَّ وَلَا صِيلَةً فَقَالَ : يَا صِلَة تُنْجِيهِمْ مِنَ النَّارِ ، ثَلاثًا . (١)

- قال المانعون هاهو إجماعكم الذى تحتجون به قد إنتقض بقول حُذيفة ، والحديث يُبين أن لا اله الا الله وحدها تُنجيهم من النار وهذا الحديث فيه أن شهادة أن لا إله إلا الله وحدها تُنجى قائلها من الخُلود فى النار يوم القيامة ، ولو كان لا يقوم بشئ من أركان الإسلام الاربعة الأخرى ، كالصلاة وغيرها ، وقول حُذيفة ﴿ ( يَا صِلَةُ تُنْجِيهِمْ مِنْ النَّارِ ثَلَاثًا ) نص من حُذيفة ﴿ على أن تارك الصلاة ومثلها بقية الأركان ليس بكافر ، بل مُسلم ناج من الخُلود فى النار يوم القيامة .
  - فرد المُكفرون : إن الله يحاسب على العقيدة والبلاغ وهولاء لم يبلغهم أنه يوجد صلاة ، فضلاً عن أن يعلموا

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة ٤٠٤٩ وصححه الالباني

بوجوبها عليهم ، فإن هؤلاء الذين أنجتهم الكلمة من النار كانوا معذورين بترك شرائع الإسلام ، لأنهم لا يدرون عنها شيء فما قاموا به هو غاية ما يقدرون عليه ، وحالهم تشبه حال من ماتوا قبل فرض الشرائع ، أو قبل أن يتمكنوا من فعلها كمن مات عقب شهادته قبل أن يتمكن من فعل الشرائع ، أو أسلم في دار الكُفر فمات قبل أن يتمكن من العلم بالشرائع

و بهذا يبقى دليل إجماع الصحابة دليل ناصع شامخ يُنير ويُعضد أدلة المُكفرين لتارك الصلاة

• وإليكم شرح العلامة الالبان للحديث ، وهو من المانعين لكفر تارك الصلاة ، وكما يُقال : الحق ما شهد به المُخالف

قال: (وهذا الحديث الصحيح يُستفاد منه أن الجهل قد يبلغ ببعض الناس أهم لا يعرفون من الإسلام إلا الشهادة وهذا لا يعنى أهم يعرفون وجوب الصلاة وسائر الأركان ثم هم لا يقومون بها ، كلا ليس فى الحديث شىء من ذلك بل هم فى ذلك ككثير من أهل البوادى والمسلمين حديثا فى بلاد الكفر لا يعرفون من الإسلام إلا الشهادتين ، وقد يقع شىء من ذلك فى بعض العواصم ، فقد سألنى أحدهم هاتفيا عن امرأة تزوجها وكانت تصلى دون أن تغتسل من الجماع ، وقريبا سألنى إمام مسجد ينظر إلى نفسه أنه على شىء من العلم يسوغ له أن يُخالف العلماء سألنى عن ابنه أنه كان يصلى جنبا بعد أن بلغ مبلغ الرجال واحتلم لأنه كان لا يعلم وجوب الغسل من الجنابة ) . اهر (1)

٢ - وإحتج المُرجئة بما رواه البخارى عَنْ أبي الْيَمَانِ وهو قول النبى لعمه أبو طالب وقت الاحتضار " أَيْ عَمُّ قُلْ :
 لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ ، كَلِمَةٌ أُحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللَّهِ " (٢)

استدلت المُرجئة على أن قول لا اله الا الله وحده يكفى بدون عمل ويتحقق به الايمان وحده بدليل أن النبى كان سيشفع له ويُحاج عنه يوم القيامة لو قالها ، وبذلك يكون العمل كمالى فى الايمان ، ان وجد عمل الجوارح زاد الايمان وان تخلف عمل الجوارح بيقى الايمان ولم يكفر العبد

قالت المُرجئة : فلو كان لابد من عمل الجوارح لتحقق الايمان لما نفعه قول لا اله الا الله ولما طلب النبي من عمه ابو طالب أن يقولها ، فكون النبي يطلب منه ذلك دل على ان كلمة (لا اله الا الله) تنفع يوم القيامة بغير عمل الجوارح

#### فرد أهل السنة وقالوا:

مع أن هذا الحديث لا علاقة له بما نحن بصدده سواء حكم تارك الصلاة أوسواء اهل الاعذار الا اننا سنُجيب على هذه الشبهة ، والرد على هذه الشبهة من أكثر من وجه وكل هذه الوجوه صحيحة صريحة مُتفقة لا تعارض بينها

<sup>(</sup>١) حكم تارك الصلاة للالبايي ص٥٥، ط/دار الجلالين - الرياض

<sup>(</sup>۲) البخاري ۳۰

الوجه الاول في الرد: أن النبي محمد اجتهد في هذا الامر لعدم وجود نص يقطع بأن لا اله الا الله لا تنفع عند الموت ، فاجتهد النبي في ذلك ، والنبي وغيره من الانبياء يجتهدون في الدين ويبنون على الاصل إن لم يكن هناك نص في الامر ، وقد يرضى الله عن هذا الاجتهاد فيكون اقرار من الشرع ، أو لا يرضى فيترل الوحى يرد الاجتهاد ، ولكن الفرق بينهم وبين غيرهم في الاجتهاد ، أن الانبياء إذا اجتهدوا ولا يريد الله ولايرضى بهذا الاجتهاد يترل الوحى فوراً يصحح الامر ، وأما اذا كان الاجتهاد في امور الدنيا فقد يترل الوحى وقد لا يترل كقصة تأبير النخل ، فهل رضى الله بحكم النبي واجتهاده في ما قاله لعمه أبو طالب ؟ الجواب لا

#### واليكم دليل ذلك:

والدليل من الحديث نفسه فالنبى اجتهد في امرين والامرين منه كانا اجتهادين لم يرضى الله بمما ، فترل الوحى على الفور ليصحح الامر والامرين هما :

أ - قوله لعمه : قل لا اله الا الله عند معاينة الموت لعلها ان تنفعه يوم القيامة

ب - استغفاره لعمه ابو طالب بعد موته على الكفر

فترل الوحى يرد الاجتهاد الاول وهو

قوله لعمه : قل لا اله الا الله عند معاينة الموت

قال تعالى ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ القصص ٥٦

ونزلت اية ترد الاجتهاد الثابي وهو

استغفاره لعمه ابو طالب بعد موته على الكفر

قال تعالى ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ ﴾ التوبة ١١٣

### وإليكم الدليل على ذلك:

وهو ما أخرجه البخارى قال حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ ، عَنْ الزُّهْرِيِّ ، قَالَ : أَخْبَرَنِي سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيِّبِ ، عَنْ أَبِيهِ ، قَالَ : " لَمَّا حَضَرَتْ أَبَا طَالِبِ الْوَفَاةُ جَاءَهُ رَسُولُ اللَّهِ فَوَجَدَ عِنْدَهُ أَبَا جَهْلٍ وَعَبْدَ اللَّهِ بْنَ أَبِي أُمَيَّةَ بْنِ الْمُغِيرَةِ، فَقَالَ : " أَيْ عَمِّ قُلْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَلِمَةً أُحَاجُّ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللَّهِ "، فَقَالَ أَبُو جَهْلٍ ، وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّةَ : الْمُغِيرَةِ، فَقَالَ : " أَيْ عَمِّ قُلْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَلِمَةً أُحَاجُّ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللَّهِ بِيْلُكَ الْمَقَالَةِ حَبَّى ، قَالَ أَبُو طَالِب : آخِرَ أَتَرْغَبُ عَنْ مِلَّةٍ عَبْدِ الْمُطَّلِب ، فَلَمْ يَزَلْ رَسُولُ اللَّهِ يَعْرِضُهَا عَلَيْهِ وَيُعِيدَانِهِ بِيَلْكَ الْمَقَالَةِ حَبَّى ، قَالَ أَبُو طَالِب : آخِرَ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَأَبَى أَنْ يَقُولَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : " وَاللَّهِ لَأَسْتَغْفِرُونَ لَكَ مَا لَمْ أَنْ كَلَّهُ عَلَى مِلَّةٍ عَبْدِ الْمُطَّلِب وَأَبَى أَنْ يَقُولَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : " وَاللَّهِ لَأَسْتَغْفِرُنَّ لَكَ مَا لَمْ أَنْذَلَ اللَّهُ فِي أَبِي طَالِب فَا اللَّهُ عَلَى مَا لَمْ اللَّهُ : ( مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ) التوبة 11 وَأَنْزَلَ اللَّهُ فِي أَبِي طَالِب فَقَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ : ( إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ) القصص ٢٥ ) . (١)

<sup>(</sup>۱) البخاري ٤٤٢٦

واما الوجه الثانى فى الرد: على فرض أن قول النبى لعمه أبوطالب كان وحى وليس اجتهاد وأنه حكم شرعى ثابت فالذى حصل من النبى منسوخ باية مُحكمة من القران مدنية وهى فى سورة النساء ، والذى حصل من النبى مع عمه أبو طالب كان فى مكة ، فيكون الحكم الذى حدث فى مكة منسوخ بالحكم الذى فى سورة النساء

والاية هى قول الله تعالى ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ وَلاَ الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُوْلَــئِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَاباً أَلِيماً ﴾ النساء ١٨

فبين الله ان التوبة لا تُقبل عند معاينة الموت

الوجه الثالث في الرد والذي يُفسر ويُبين حكم الله في التوبة عند الموت : توبة فرعون عند معاينة الموت

قال تعالى : ﴿ وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدْوًا حَتَّىٰ إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ أَنَّهُ لَلْ اللَّذِي آمَنتُ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ آلْآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ فَالْيَوْمَ نُنَجِّيكَ لَا إِلَٰهَ إِلَّا الَّذِي آمَنتُ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ النَّاسِ عَنْ آياتِنا لَغافِلُونَ ﴾ يونس ٩٠ ، ٩٢

فلم يقبل الله توبة فرعون عند معاينة فرعون للموت ورد عليه نطقه للشهادة

فالتوبة لا تُقبل عند مُعاينة الموت وعند شروق الشمس من مغربها ، لان الحكمة من الابتلاء حينها تكون انتفت ، فعند معاينة الموت لا ابتلاء

# ٣ – إحتج المُرجئة على نجاة من ترك الصلاة وباقى أعمال الجوارح بـــ

ما رواه البخارى قال حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ زُرَارَةَ ، حَدَّثَنَا هُشَيْمٌ ، حَدَّثَنَا حُصَيْنٌ ، حَدَّثَنَا أَبُو ظَبَيْانَ ، قَالَ : سَمِعْتُ أَسَامَةَ بْنَ زَيْدِ بْنِ حَارِثَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يُحَدِّثُ ، قَالَ : بَعَثَنَا رَسُولُ اللَّهِ إِلَى الْحُرَقَةِ مِنْ جُهَيْنَةَ ، قَالَ : فَصَبَّحْنَا الْقَوْمَ فَهَزَمْنَاهُمْ ، قَالَ : فَلَمَّا غَشِينَاهُ ، قَالَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، قَالَ : فَلَمَّا غَشِينَاهُ ، قَالَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، قَالَ : فَلَمَّا غَشِينَاهُ ، قَالَ : يَا أَسَامَةُ ، فَكَفَّ عَنْهُ الْأَنْصَارِيُّ ، فَطَعَنْتُهُ بِرُمْحِي حَتَّى قَتَلْتُهُ ، قَالَ : فَلَمَّا قَدِمْنَا ، بَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَّ قَالَ : فَقَالَ لِي : يَا أَسَامَةُ ، فَكَفَّ عَنْهُ الْأَنْصَارِيُّ ، فَطَعَنْتُهُ بِرُمْحِي حَتَّى قَتَلْتُهُ ، قَالَ : فَلَمَّا قَدِمْنَا ، بَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَّ قَالَ : فَقَالَ لِي : يَا أُسَامَةُ ، أَقَتَلْتَهُ بَعْدَ مَا قَالَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ؟ قَالَ : قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنَّمَا كَانَ مُتَعَوِّذًا ، قَالَ : أَقَتَلْتَهُ بَعْدَ مَا قَالَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ؟ " قَالَ : فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا عَلَيَ ، حَتَّى تَمَنَّيْتُ أَنِي لَمْ أَكُنْ أَسْلَمْتُ قَبْلَ ذَلِكَ الْيَوْمِ . (١)

قالت المُرجئة : اذا كان قتيل أسامة بن زيد رضى الله عنه غير مسلم ؟ !! فلماذا قال له النبي اقتلته بعد ان قال لا اله الا الله ؟ !! فما فائدة سؤال النبي اذاً ؟ !!!

و لمااذ قال له في رواية الاعمش " أَفَلَا شَقَقْت عَنْ قَلْبه حَتَّى تَعْلَم أَقَالَهَا أَمْ لَا " .

قلت (على بن شعبان): كل ما ذُكر لا يدل على ان النبى اثبت له الاسلام، بل غاية الامر ان النبى بين له ان لنا الظاهر، والباطن يتولاه الله

(۱) البخاري ٦٨٧٢

وسبب انكار النبي على اسامة هو أنه كان الصحيح ان يتركه اسامة مادام شهد الا اله الا الله ويكف عنه مؤقتاً ولكن يامره بعد شهادته يأمره بالصلاة فان لم يلتزم يقتله واليكم الدليل على ذلك :-

وهو حديث فى الصحيحين من حديث عبدالله بن عمر أن النبى قال ﴿ أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ، وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ ، وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ ، إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ ﴾ . (١)

فوجه الاستدلال به من وجهين:

الوجه الاول – أن النبي أمر بقتالهم إلى ان يُقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ، ولم يكتفى فقط بالشهادتين فدل على ان اقامة الصلاة تعصم الدماء وتركها لا يعصم من الدماء

... فأخبر حديث ابن عمر أنه أمر بقتالهم إلى أن يُقيموا الصلاة ، وأن دماءهم وأموالهم إنما تُحرم بعد الشهادتين وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ، فدماؤهم وأموالهم قبل ذلك غير مُحرمة ، بل هي مُستباحة إن لم يأتوا بالثلاثة

الوجه الثاني – وهو أن الرجل الذي قتله اسامة ليس بمسلم والا لكان ما يلي : -

أ - الصلاة عليه لاثبات اسلامه كما حدث مع النجاشي ، لانه لم يصلي عليه احد ، وهذا فرض كفاية

ب - لاخذ النبي الدية من اسامة لانه قتل خطأ ، ولكن لم يأمره بدية ولا بأى شيء ، وأما ما ورد أنه بعث اليهم بدية فحديث ضعيف جداً لا يصح وسياتي تخريجه في موضعه في حديث خالد بن الوليد وقتله لمن قالوا صبانا .

جــ - لكان الاولى أن يقول: أقتلته بعد أن أسلم، لانه لو كان الاسلام يتحقق بالشهادتين قبل الصلاة لكان الاولى في مثل هذا الموطن أن يقول له أقتلته بعد أن أسلم، لانه موقف زجر وتعنيف وتبيين، ولكن لم يصدر من النبي ذلك

ولم تأتى السنة وحدها بذلك بل نص القران على ذلك أيضاً سواء بسواء

قال تعالى : ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ التوبة ٥

والشاهد أن الله أمر بقتل المُشركين وعلق اخلاء سبيلهم على التوبة من الشرك وذلك بالشهادتين ثم الصلاة والزكاة ولم يقل بعد التوبة من الشروط وهنا جاء الاشتراط من الله على ثلاثة اشياء ، فلو تابوا من الشرك فقط ولم يقيموا الصلاة ، لا تُعصم دماؤهم ولا يكونوا مُسلمين بذلك .

وليست العصمة من القتل فقط تُمنع بالشهادتين والصلاة ، بل ثبوت الدين نفسه لا يكون بالشهادتين فقط ، كلا بل يكون بالشهادتين والصلاة معاً وليس باحدهما والدليل : بل يكون بالشهادتين والصلاة معاً وليس باحدهما والدليل : قوله تعالى : ( فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّين ) ( التوبة من الآية ١١) .

- 170 -

<sup>(</sup>۱) البخاري برقم ۲۶ ومسلم برقم ۳٦

## ٤ – إحتج المُرجئة على نجاة من ترك الصلاة وباقى أعمال الجوارح بـــ

ما رواه البخارى قال حَدَّثَنَا مَحْمُودٌ ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ ، أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ ، عَنِ الزُّهْرِيِّ ، عَنْ سَالِمٍ ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ : " بَعَثَ النَّبِيُّ خَالِدَ بْنَ الْوَلِيدِ إِلَى بَنِي جَذِيمَةَ ، فَلَمْ يُحْسِنُوا أَنْ يَقُولُوا أَسْلَمْنَا ، فَقَالُوا : صَبَأْنَا صَبَأْنَا ، فَجَعَلَ خَالِدٌ يَقْتُلُ وَيَأْسِرُ ، وَدَفَعَ إِلَى كُلِّ رَجُلٍ مِنَّا أَسِيرَهُ ، فَأَمَرَ كُلَّ رَجُلٍ مِنَّا أَنْ يَقْتُلُ أَسِيرَهُ ، فَقُلْتُ : وَاللَّهِ لَا أَقْتُلُ أَسِيرِي وَلَا يَقْتُلُ رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِي أَسِيرَهُ ، فَذَكَرْنَا ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ فَقَالَ : اللَّهُمَّ إِنِّي أَبْرَأُ إِلَيْكَ مِمَّا صَنَعَ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ مَرَّتَيْنِ " . (١)

قالوا : فاذا كان من قتلهم خالد بن الوليد رضى الله عنه غير مسلمين فلماذا تبرأ النبي من فعله ؟ !!!

قالوا : ومن أكبر الادلة على أنهم ماتوا مُسلمين بمجرد نطقهم ما يُساوى الشهادة أن النبي أعطا قومهم الدية كما جاء في روايات أخرى للحديث .

قلت (على بن شعبان): ما قيل في حديث أسامة بن زيد يتكرر هنا، ولكن لهم هنا شبهة جديدة هي فقط ما سأرد عليها، وهي أن النبي أعطى قوم قتلى خالد الدية وبذلك يكون النبي اعتبرهم مسلمين.

قلت أما عن إعطاءهم الدية فحديث ضعيف جداً لا يثبت وإليكم الدليل: -

حَدَّثَنَا ابْنُ حُمَيْدٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا سَلَمَةُ ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْحَاقَ ، قَالَ : حَدَّثَنِي بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ، عَنْ رَجُلٍ مِنْ بَنِي جُدَيْمَةَ ، وَاللَّهِ مَا بَعْدَ وَطِيع السَّلاحِ ، قَالَ رَجُلَّ مِنَّا يُقَالُ لَهُ : جَحْدَمْ : وَيْلَكُمْ يَا بَنِي جُدُيْمَةَ ؟ إِلَّهُ خَالِدٌ، وَاللَّهِ مَا بَعْدَ الإِسَارُ ، ثُمَّ مَا بَعْدَ الإِسَارِ إِلا ضَرْبُ الأَعْنَاقِ ، وَاللَّهِ لا أَضَعُ سِلاحِي أَبَدًا، قَالَ : وَاللَّهِ مَا بَعْدَ الإِسَارُ إِلا ضَرْبُ الأَعْنَاقِ ، وَاللَّهِ لا أَضَعُ سِلاحِي أَبَدًا، قَالَ : فَأَخَذَهُ رِجَالٌ مِنْ قَوْمِهِ ، فَقَالُوا : يَا جَحْدَمُ أَثُورِيدُ أَنْ تَسْفِلُكَ دِمَاءَنَا ؟ إِنَّ النَّاسُ فَلَمْ وَصَعُوهُ أَمَرَ بِهِمْ حَالِدٌ عِنْدَ النَّسُ فَلَمْ يَرَالُوا بِهِ حَتَّى نَوْعُوا سِلاحَهُ ، وَوَصَعَ الْقَوْمُ السَّلاحَ لِقُولُ خَالِدٍ ، فَلَمَّا وَصَعُوهُ أَمَرَ بِهِمْ خَالِدٌ عِنْدَ ذَلِكَ فَكُتُفُوا، ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى السَّيْفِ فَقَتَلَ مَنْ قَتَلَ مِنْهُمْ فَلَمَّا النَّهَى الْخَبَرُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ رَفَعَ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ مَا لَكُلْبِ بَنَ أَبِي طَلِكُ مَنَّ الْمَالِ فَقَالَ : " اللَّهُمَّ إِنِي هَوُلاءِ الْقَوْمُ وَالْعُلُو فِي أَمْرِهِمْ ، وَاجْعَلْ أَمْرَ الْجَاهِلِيَّةِ تَحْتَ قَدَمَيْكَ. فَحَرَّجَ حَتَّى جَاعَهُمْ وَمَعَهُ ، وَيَعْدُلُ أَمْرَ الْجَاهِلِيَّةِ تَحْتَ قَدَمَيْكَ. فَحَرَّجَ حَتَّى جَاءَهُمْ وَمَعَهُ عَلَيْ السَّلامُ ، حَتَى جَاءَهُمْ وَمَعَهُ عَلَيْ السَّلامُ ، حِينَ فَوَخَى مِنْهُمْ : هَلْ يَعْلَمُ وَلَا مَالَ إِلا وَدَاهُ ، بَقِيَتُ مُعَهُ بَقِيَّةٌ مِنَ الْمَالِ فَقَالَ لَهُمْ عَلِيٍّ ، عَلَيْهِ السَّلامُ ، حِينَ فَوَعَ مِنْهُمْ : هَلَ يَعْلَمُ وَلا يَعْلَمُونَ الْفَالِ الْحَيْرِ اللَّهُمَّ إِنِّي لَكُمْ مَا لَوْ اللَّهُ وَلا مَلُولُ الْوَلِيدِ " قَلْو اللَّهُ مَا أَلُولُ الْوَلِيدِ " قَلْ اللَّهُ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ الْمُولُ الْمَلِيقِ الْمَالُ فَقَالَ ذَهُ أَلْمُولُ الْمَلِيقِ السَّلَامُ الْعَلِيلُ الْمُؤَلِقُولُ : " اللَّهُمَّ إِنِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَ

قَالَ ابْنُ إِسْحَاقَ : وَقَدْ قَالَ بَعْضُ مَنْ يَعْذُرُ خَالِدًا : إِنَّهُ قَالَ : مَا قَاتَلْتُ حَتَّى أَمَرَنِي بِذَلِكَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ حُذَافَةَ السَّهْمِيُّ وَقَالَ : إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَدْ أَمَرَكَ بِقَتْلِهِمْ لامْتِنَاعِهِمْ مِنَ الإِسْلامِ ، وَقَدْ كَانَ جَحْدَمٌ قَالَ لَهُمْ حِينَ وَضَعُوا السَّهْمِيُّ وَقَالَ : إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَدْ أَمَرَكَ بِقَتْلِهِمْ لامْتِنَاعِهِمْ مِنَ الإِسْلامِ ، وَقَدْ كَانَ جَحْدَمٌ قَالَ لَهُمْ حِينَ وَضَعُوا

(۱) البخاري ۷۱۸۹

سِلاحَهُمْ وَرَأَى مَا يَصْنَعُ خَالِدٌ بِبَنِي جُذَيْمَةَ : يَا بَنِي جُذَيْمَةَ ضَاعَ الضَّرْبُ ، قَدْ كُنْتُ حَذَّرْتُكُمْ مَا وَقَعْتُمْ فِيهِ . (١) وعلة رد الحديث هي جهالة العين في من حدث عنه محمد بن اسحاق وأيضاً جهالة من بعده

وجاء من طريق أخر عند البيهقى فى دلائل النبوة قال : أَخْبَرَنَا أَبُو عَبْدِ اللّهِ الْحَافِظُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ عَبْدِ الْجَبَّارِ ، قَالَ : حَدَّثَنَا يُونُسُ ، عَنِ ابْنِ إِسْحَاقَ ، قَالَ : حَدَّثَنَا حَكِيمُ بْنُ عَبْدِ الْجَبَّارِ ، قَالَ : حَدَّثَنَا يُونُسُ ، عَنِ ابْنِ إِسْحَاقَ ، قَالَ : حَدَّثَنَا حَكِيمُ بْنُ حَكِيمُ بْنُ عَبْدِ مِن عَبَّادِ بْنِ حَيْفٍ ، عَنْ أَبِي جَعْفَو مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ، قَالَ : لَمَّا فَتَحَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَكَّةَ بَعَثَ حَالِدَ بْنَ الْوَلِيدِ دَاعِيًا وَلَمْ يَبْعَثْهُ مُقَاتِلا، فَخَرَجَ حَتَّى نَزَلَ بَنِي جَنِيمَةَ بْنِ عَامِرِ بْنِ عَبْدِ مَنَاةَ بْنِ كِنَانَةَ وَهُمْ عَلَى مَائِهِمْ ، وَكَانُوا قَدْ دَاعِيا وَلَمْ يَنْعَقْهُ مُقَاتِلا، فَخَرَجَ حَتَّى نَزَلَ بَنِي جَنِيمَةَ بْنِ عَامِرِ بْنِ عَبْدِ مَنْ كِنَانَةَ وَهُمْ عَلَى مَائِهِمْ ، وَكَانُوا قَدْ أَصَابُوا فِي الْجَاهِلِيَّةِ عَمَّهُ الْفَاكِةَ بْنَ الْمُغِيرَةِ ، وَعَوْفَ بْنَ عَبْدِ عَوْفِ أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفِي، فَذَكَرَ الْحَدِيثَ فِي أَصْبُوا فِي الْجَاهِلِيَّةِ عَمَّهُ الْفَاكِةَ بْنَ الْمُغِيرَةِ ، وَعَوْفَ بْنَ عَبْدِ عَوْفِ أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفِي، فَذَكَرَ الْحَدِيثَ فِي أَصْبُولُ اللّهِ عَلَيْحَ وَلَكُولُ بَنُ الْوَلِيدِ " ، ثُمَّ وَعَوْفِ أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفِي، فَلَكَ ذَلِكَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَل

وعلة رد الحديث: أحمد بن عبد الجبار العطاردى ضعيف

ولم يأت فى حديث خالد ما يُفيد ثبوت الاسلام لهم بل كما مر فى حديث أسامة أن الخطأ وقع من قبل أن أسامة وخالد رضى الله عنهما كان عليهما أن يكفا عن هولاء القوم بعد نطقهم بالشهادة وأن يطلبوا منهم الامر الذى يلى الشهادة وهو اقام الصلاة وإيتاء الزكاة وبذلك يكونوا قد عصموا دماءهم واموالهم ، ولكن الخطأ ألهم لم ينتظرا منهم ذلك وحكما عليهما بشبهة غلبة الظن ، فكان ما كان منهما ، وكان إنكار النبى والصحابة عليهما .

## إحتج المرجئة بـ شبهة ثبوت اسلام أحد الصحابة وهو ( الاصيرم ) من غير صلاة واحدة لله

حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ، حَدَّثَنَا أَبِي ، عَنِ ابْنِ إِسْحَاقَ ، حَدَّثَنِي الْحُصَيْنُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَمْرِو بْنِ سَعْدِ بْنِ مُعَاذٍ ، عَنْ أَبِي سُفْيَانَ مَوْلَى ابْنِ أَبِي أَحْمَدَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : كَانَ يَقُولُ : حَدَّثُونِي عَنْ رَجُلٍ دَحَلَ الْجَنَّةَ لَمْ يُصَلِّ مُعَاذٍ ، عَنْ أَبِي سُفْيَانَ مَوْلَى ابْنِ أَبِي أَحْمَدَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : كَانَ يَقُولُ : أُصَيْرِمُ بَنِي عَبْدِ الْأَشْهَلِ عَمْرُو بْنُ ثَابِتِ بْنِ وَقْشٍ ، قَالَ الْحُصَيْنُ : فَقُلْتُ لِمَحْمُودِ بْنِ لَبِيدٍ : كَيْفَ كَانَ شَأْنُ الْأُصَيْرِمِ ؟ قَالَ : كَانَ يَأْبَى الْإِسْلَامَ عَلَى قَوْمِهِ ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ أَحُدٍ وَحَرَجَ وَشُولُ اللَّهِ إِلَى أُحُدٍ ، بَدَا لَهُ الْإِسْلَامُ فَأَسْلَمَ فَأَخَذَ سَيْفَهُ فَعَدَا حَتَّى أَتَى الْقَوْمَ فَدَحَلَ فِي عُرْضِ النَّاسِ ، فَقَاتُلَ حَتَّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَى أُحُدٍ ، بَدَا لَهُ الْإِسْلَامُ فَأَسْلَمَ فَأَخَذَ سَيْفَهُ فَعَدَا حَتَّى أَتَى الْقَوْمَ فَدَحَلَ فِي عُرْضِ النَّاسِ ، فَقَاتُولَ حَتَّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَى أُحُدٍ ، بَدَا لَهُ الْإِسْلَامُ فَأَسْلَمَ فَأَحْذَ سَيْفَهُ فَعَدَا حَتَّى أَتَى الْمَوْرَكَةِ إِذَا هُمْ بِهِ ، فَقَالُوا : وَاللَّهِ إِنَّ هَذَا الْحَرَاحَةُ ، قَالَ : فَبَيْنَمَا رِجَالُ بَنِي عَبْدِ الْأَشْهَلِ يَلْتَمِسُونَ قَتْلَاهُمْ فِي الْمَعْرَكَةِ إِذَا هُمْ بِهِ ، فَقَالُوا : وَاللَّهِ إِنَّ هَذَا

<sup>(</sup>۱) تاریخ الطبری ۷۶۸، ط/ دار عز الدین بیروت، و الثقات لابن حبان ۲/ ۲۲، ط/ دار الفکر بیروت

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوة للبيهقي ١٨٩٩ ، ط/دار الكتب العلمية بيروت

لَلْأُصَيْرِمُ وَمَا جَاءَ ؟ ! لَقَدْ تَرَكْنَاهُ وَإِنَّهُ لَمُنْكِرٌ هَذَا الْحَدِيثَ ، فَسَأَلُوهُ مَا جَاءَ بِهِ ؟ قَالُوا : مَا جَاءَ بِكَ يَا عَمْرُو ، أَحَرْبًا عَلَى قَوْمِكَ أَوْ رَغْبَةً فِي الْإِسْلَامِ ، آمَنْتُ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وأَسْلَمْتُ ، ثُمَّ أَخَذْتُ سَيْفِي عَلَى قَوْمِكَ أَوْ رَغْبَةً فِي الْإِسْلَامِ ، قَالَ : ثُمَّ لَمْ يَلْبَثْ أَنْ مَاتَ فِي أَيْدِيهِمْ ، فَذَكَرُوهُ لِرَسُولِ فَغَدَوْتُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ فَقَاتَلْتُ حَتَّى أَصَابَنِي مَا أَصَابَنِي ، قَالَ : ثُمَّ لَمْ يَلْبَثْ أَنْ مَاتَ فِي أَيْدِيهِمْ ، فَذَكَرُوهُ لِرَسُولِ اللَّهِ فَقَالَ : " إِنَّهُ لَمِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ " . (١)

قال المُرجئة : فتبين أن الاصيرم دخل الجنة دون أن يُصلى ركعة واحدة فدل ذلك على أن الصلاة وغيرها من أعمال الجوارح من كمال الايمان .

قلت (على بن شعبان): لا يستوون في الحكم، لا يستوى من كان معه عذر لعدم تمكنه من العمل سواء لجهل أو لعدم قدرة واستطاعة، مع من علم وتمكن ثم لم يعمل؟!!!

كيف يُقاس هذا على تارك الصلاة ؟ ، كيف يُقاس من تمكن من الصلاة وليس له عُذر فى تركها مع من لم يتمكن سوى من النطق بالشهادتين ثم مات قبل أن يتمكن من الصلاة ؟ !!! لا يستوون

وسأضرب مثال يوضح حال الاصيرم ، وأى أحد يكون في نفس الموطن مثله من أصحاب الاعذار

لو أننا عرضنا الاسلام على أحد الناس من الكفار والمُشركين ، ثم وافق على الدخول فى الاسلام ، وقال كيف لى أن أكون مُسلماً ، فقلنا له تنطق بالشهادتين وتغتسل ، فينطق بها ، ثم نخبره بعد ذلك بالصلاة ، ولكن هل اذا امرناه بعد ذلك بالصلاة سيصلى فى حينها ؟ أم اننا سنعلمه أولاً الغسل والوضوء وشروط الصلاة واركان الصلاة وواجباتها ونواقض الوضوء ومُبطلات الوضوء والصلاة ؟

والجواب بالطبع وباتفاق سنعلمه اولاً ، فأهل السنة مُتفقون على أن العلم قبل العمل

ولكن هل اذا مات هذا الشخص قبل ان يُصلى ، أيكون مات على الاسلام ؟

الجواب نعم بالتاكيد مات على الاسلام ، لانه التزم فعل الصلاة ولكن منعه مانع شرعى وهو تعلم الصلاة ، فهو التزم الصلاة ولم يتمكن منها لانه لم يتعلم كيف يُصلى بعد لكنه التزم ادائها ، ففرق بين اصحاب الاعذار وبين من لا عذر له

وأكبر شاهد على ذلك أن من كان يريد الدخول فى الاسلام فى زمن النبوة والخلافة الراشدة كان يسئل :

ماذا يصنع من أراد الدخول في هذا الدين ؟

فكانوا يُخبروه بأن يشهد الشهادتين ويغتسل ثم يصلي ركعتين وبذلك يكون قد أسلم

فالاصيرم اسلم مع نفسه وذهب للنبى والصحابة ولم يتمكن من اللقاء بهم ليبينوا له المرحلة الثانية لثبوت اسلامه ولكن دخل فى المعركة مباشرة واشترك فى القتال ونال الشهادة ، فكان هذا له عذر فكيف يستوى الاصيرم مع من علم بوجوب الصلاة ودخل وقتها وهو مُمكن من ادائها ثم هو يتركها ؟!!!

<sup>(</sup>۱) مسند احمد ۲۳۱۲۲

🕇 – ونختم بأخر شيء وهي شبهة اسلام الغلام اليهودي الذي كان يخدم النبي محمد

قال البخارى حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبٍ ، حَدَّثَنَا حَمَّادٌ وَهُوَ ابْنُ زَيْدٍ ، عَنْ ثَابِتٍ ، عَنْ أَنَس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، قَالَ : " كَانَ غُلَامٌ يَهُودِيٌّ يَخْدُمُ النَّبِيَّ فَمَرِضَ ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ يَعُودُهُ ، فَقَعَدَ عِنْدَ رَأْسِهِ فَقَالَ لَهُ : أَسْلِمْ ، فَنَظَرَ إِلَى أَبِيهِ ، وَهُوَ عِنْدَهُ ، فَقَالَ لَهُ : أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ فَأَسْلَمَ ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ وَهُوَ يَقُولُ : الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ " . (١)

قالوا : والشاهد أن النبى قال عن الغلام أنه أسلم بمجرد نطقه للشهادتين فقط ومع ذلك أثبت النبى له الاسلام بل وأكد النبى أن الشهادتين وحدها فقط أنجته من الخلود فى النار وذلك فى قول النبى " الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ " فدل الحديث أن الشهادتين وحدها بغير أى عمل من أعمال الجوارح تنفع صاحبها وتنجيه فى الدنيا والاخرة

### قلت ( على بن شعبان ) :

أولاً: الغلام لم ينطق بالشهادتين وهو مُعاين للموت ( الاحتضار ) بل قالها قبل ذلك والدليل أنه سمع من النبي أمره له بالاسلام وعقله وانتبه له ثم نظر بعد ذلك لابيه ، وسمع منه أمره فى طاعة النبى محمد ونفذ الامر ونطق بهما ، فكان ذلك قبل مُعاينة الموت ، وهذه رواية أُخرى للحديث تبين ذلك وتوضحه أنه لم يكن قد عاين الموت بعد

والحديث رواه الامام اهمد فى مسنده قال حَدَّثَنَا مُؤَمَّلُ ، حَدَّثَنَا حَمَّادٌ ، حَدَّثَنَا ثَابِتٌ ، عَنْ أَنسِ أَنَّ غُلَامًا يَهُودِيًّا كَانَ يَضَعُ لِلنَّبِيِّ وَضُوءَهُ وَيُنَاوِلُهُ نَعْلَيْهِ ، فَمَرِضَ ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ فَدَحَلَ عَلَيْهِ وَأَبُوهُ قَاعِدٌ عِنْدَ رَأْسِهِ ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ " يَا فُلَانُ قُلْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ " فَنَظَرَ إِلَى أَبِيهِ ، فَسَكَتَ أَبُوهُ ، فَأَعَادَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ فَنَظَرَ إِلَى أَبِيهِ ، فَقَالَ أَبُوهُ أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ ، فَقَالَ الْغُلَامُ : أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَأَنَّكَ رَسُولُ اللَّهِ ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ وَهُو َ يَقُولُ : " الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَخْرَجَهُ بِي مِنَ النَّارِ " . (٢)

ثانياً دعوة الاسلام أى ( القول والعمل ) مراحل وليست كلها مُجتمعة فى وقت واحد ولا تكون فى دفعة واحدة ، كلا بل هى على مراحل كما قال النبى لمعاذ بن جبل حين ارسله لليمن

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ ، أَخْبَرَنَا زَكَرِيَّاءُ بْنُ إِسْحَاقَ ، عَنْ يَحْيَى بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ صَيْفِيٍّ ، عَنْ أَبِي مَعْبَدٍ مَوْلَى اللهِ لِمُعَاذِ بْنِ جَبَلِ حِينَ بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ : إِنَّكَ ابْنِ عَبَّاسٍ ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما ، قَالَ : " قَالَ رَسُولُ اللَّهِ لِمُعَاذِ بْنِ جَبَلِ حِينَ بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ : إِنَّكَ سَتَأْتِي قَوْمًا أَهْلَ كِتَابٍ ، فَإِذَا جَنْتَهُمْ فَادْعُهُمْ إِلَى أَنْ يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ، فَإِنْ هُمْ أَنَّ اللَّهِ عَلَى فَادْعُهُمْ إِلَى أَنْ يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ، فَإِنْ هُمْ أَلَا عَلْكَ بَذَلِكَ فَإِنْ هُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ حَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ ، فَإِنْ هُمْ أَنَّ اللَّهِ عَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ حَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَإِنَّهُ عَلَى فَقَرَائِهِمْ ، فَإِنْ هُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَإِيَّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللّهِ حِجَابٌ " . (٣)

والحديث فيه أن الغلام اليهودي شهد أن لا إله إلا الله ولم يأتي فيه أنه قال ، والشهادة غير القول فالشهادة لها مُستلزمات

<sup>(</sup>۱) البخاري ١٣٥٦

<sup>(</sup>۲) مسند احمد ۱۲۳۸۱

<sup>(</sup>٣) البخاري ١٤٩٦

ومن المفترض بعد ذلك أن يتعلم شروط الصلاة وأركان الصلاة ويحفظ ما يقوله فى الصلاة ، وهذا أمر يأخذ وقت ولا يكون فى حينها مع الشهادة ، فيكفى فقط عند الاسلام مع النطق بالشهادتين الالتزام بمستلزمات الشهادة والتى على راسها الصلاة ، والغلام اليهودى بعد نطقه للشهادتين مات ، وهذا عُذر ، وموطن التراع ليس فى أهل الاعذار ، بل موطن التراع فى من نطق الشهادتين ولم يلتزم بالصلاة مع تمكنه من أداء الصلاة

فكيف يُقاس هذا على تارك الصلاة ؟ ، كيف يُقاس من تمكن من الصلاة وليس له عُذر فى تركها مع من لم يتمكن سوى من النطق بالشهادتين ثم مات قبل أن يتمكن من الصلاة ؟!!! لا يستوون

وهذه رواية أخرى تُفيد بان الغلام مات بعد ان نطق بالشهادتين

حَدَّثَنَا يُونُسُ ، حَدَّثَنَا حَمَّادٌ ، عَنْ ثَابِتٍ ، قَالَ : وَلَا أَعْلَمُهُ إِلَّا عَنْ أَنَسٍ : " أَنَّ غُلَامًا مِنَ الْيَهُودِ كَانَ يَخْدُمُ النَّبِيَّ فَمَرِضَ ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ يَعُودُهُ وَهُوَ بِالْمَوْتِ ، فَدَعَاهُ إِلَى الإسلام ، فَنَظَرَ الْغُلَامُ إِلَى أَبِيهِ وَهُوَ عِنْدَ رَأْسِهِ ، فَقَالَ لَهُ أَبُوهُ : أَطِعْ أَبَا الْقَاسِم ، فَأَسْلَمَ ثُمَّ مَاتَ ، فَخَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ مِنْ عِنْدِهِ وَهُوَ يَقُولُ : الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْقَذَهُ بِي مِنَ النَّارِ " (١)

وسأكرر المثال السابق ليوضح حال هذا الغلام اليهودى ، وأى أحد يكون فى نفس الموطن مثله من أصحاب الاعذار لو أننا عرضنا الاسلام على أحد الناس من الكفار والمُشركين ، ثم وافق على الدخول فى الاسلام ، وقال كيف لى أن أكون مُسلماً ، فقلنا له تنطق بالشهادتين وتغتسل ، فينطق بها ثم نخبره بعد ذلك بالصلاة ، ولكن هل اذا امرناه بعد ذلك بالصلاة سيصلى فى حينها ؟

أم اننا سنعلمه أو لا الغسل والوضوء وشروط الصلاة واركان الصلاة وواجباتها ونواقض الوضوء ومُبطلات الصلاة ؟ والجواب بالطبع وباتفاق سنعلمه او لا فأهل السنة مُتفقون على أن العلم قبل العمل

ولكن هل اذا مات هذا الشخص قبل ان يصلى ، ايكون مات على الاسلام ؟ الجواب نعم بالتاكيد مات على الاسلام ، لانه التزم فعل الصلاة ولكنه منعه مانع شرعى وهو تعلم الصلاة أولاً ، فهو التزم الصلاة ولم يتمكن منها لانه لم يتعلم كيف يصلى بعد لكنه التزم ادائها ، ففرق بين اصحاب الاعذار وبين من لا عذر له

وأكبر شاهد على ذلك أن من كان يريد الدخول فى الاسلام فى زمن النبوة والحلافة الراشدة كان يسئل ، ماذا يصنع من أراد الدخول فى هذا الدين ؟

فكانوا يُخبروه بأن يشهد الشهادتين ويغتسل ثم يصلي ركعتين وبذلك يكون قد أسلم وبيان ذلك في المطلب القادم

### المطلب الثامن

# بما يثبت عقد الاسلام

عقد الاسلام يثبت بأمرين وهما:

١ - الاتيان بمأمورات

۲ – اجتناب منهیات

والمامورات هي مأمورات مخصوصة من أقوال وأعمال في الظاهر والباطن ، وكذلك المنهيات هي منهيات مخصوصة من أقوال وأعمال في الظاهر والباطن

وحتى لا أُطيل لن اتعرض الا للمامورات والمنهيات فى الظاهر لان هذا هو ما نحن بصدده الان

المأمورات التي تُمثل حقيقة الاسلام في الظاهر

من الاقوال: الشهادتين فقط " وهي قول العبد أشهد أن لا إله الا الله وأشهد أن محمد رسول الله "

من الاعمال: الصلاة فقط " وهي الصلوات الخمس المفروضة "

قال ابن تيمية: والقول الذي يصير به مؤمنا قول مخصوص وهو الشهادتان فكذلك العمل هو الصلاة . اهـ (١)

المنهيات التي إجتنابها يُمثل حقيقة الاسلام في الظاهر

المنهيات كثيرة جداً جداً وسأذكر منها أمثلة من الاقوال والاعمال

من الاقوال: سب الله أو الرسول أو سب الدين أو الاستهزاء بأى منهما أو جحود شيء من الدين من الاعمال: السحر أو صرف العبادات لغير الله ك السجود والركوع والنذر ...... الخ

فمن أتى بالمأمورات المخصوصة واجتنب المنهيات المخصوصة فقد ثبت له عقد الاسلام

وإليكم أمثلة على ما يثبت به عقد الاسلام عند النبي والصحابة للرجل الصحيح الخالي من الاعذار

قال ابن خزيمة فى صحيحه نا مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى ، نا عَبْدُ الرَّزَّاقِ ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَعُبَيْدُ اللَّهِ أَبْنَاءُ عُمَرَ ، عَنْ سَعِيدٍ الْمَقْبُرِيِّ ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، أَنَّ ثُمَامَةَ الْحَنَفِيَّ أُسِرَ ، فَكَانَ النَّبِيُّ يَغْدُو إِلَيْهِ ، فَيَقُولُ : " مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ ؟ " فَيَقُولُ : " وَكَانَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ يُحِبُّونَ إِنْ تَقْتُلْ ذَا دَمٍ ، وَإِنْ تَمُنَّ تَمُنَّ عَلَى شَاكِرٍ ، وَإِنْ تَرُدَّ الْمَالَ نُعْطِكَ مِنْهُ مَا شِئْتَ ، وَكَانَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ يُحِبُّونَ الْفِدَاءَ ، وَيَقُولُونَ : مَا يُصْنَعُ بِقَتْلِ هَذَا ؟ فَمَنَّ عَلَيْهِ النَّبِيُّ يَوْمًا فَأَسْلَمَ ، فَحَلَّهُ وَبَعَثَ بِهِ إِلَى حَائِطٍ أَبِي طَلْحَةً ، فَأَمَرَهُ الْفَيْتَسِلَ ، فَاغْتَسَلَ وَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ ، فَقَالَ النَّبِيُّ : " لَقَدْ حَسُنَ إِسْلامُ أَخِيكُمْ " . (٢)

<sup>(</sup>١) شرح العمدة لابن تيمية ص ٨٦، ط/دار العاصمة الرياض، السعودية

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن خزيمة ٢٥٦، ط/ مكتبة الرشيد - الرياض

فالمطلوب هو الاحسان فى الاسلام والاحسان فى الايمان ، والاحسان له حقيقة وله كمال واجب وكمال مُستحب كما هو الحال فى الايمان والاسلام واليكم بيان ذلك :-

قال الله ﷺ ﴿ وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ البقرة ١١١، ١١٢ فلن يدخل الجنة الا من حسن اسلامه فقط ، وليس فقط من ادعى الاسلام وادعى أنه مؤمن

وقال عَلَىٰ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَبِيفًا ﴾ النساء ١٢٥ وقال عَلَىٰ ﴿ وَمَنْ يُسْلِمْ وَجُهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى وَإِلَى اللَّهِ عَاقِبَةُ الْأَمُورِ ﴾ لقمان ٢٢ فلم يجعله الله يستمسك بالعروة الوثقى أى ﴿ شهادة الا اله الا الله ﴾ الا بعد إحسان إسلامه ، والسؤال كيف يكون حسن الاسلام والمقصود هو حقيقة حسن الاسلام وليس أى احسان فالاحسان قسمين ﴿ حقيقة – كمال ﴾ ومن أصول التفسير هي ﴿ تفسير الكتاب بالسنة ﴾ وهذا مثال من السنة يُفسر الايات الماضية :

فليس الاحسان كما يظن الكثير على أنه كله من كمال الايمان كلا بل منه ما هو من حقيقة الايمان ومنه ما هو من كمال الايمان ، فهو لابد منه في الاسلام والايمان

وهذه أدلة أخرى تدل على نفس المعنى

قال البخارى حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ مَنْصُورٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ ، قَالَ : أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ ، عَنْ هَمَّام ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : " إِذَا أَحْسَنَ أَحَدُكُمْ إِسْلَامَهُ ، فَكُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةِ ضِعْفٍ، وَكُلُّ سَيِّئَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِمِثْلِهَا " . (١)

ولا تكون الحسنة بعشر الالمن هو مسلم ، فدل على أن من لم يُحسن اسلامه لم يكن مُسلماً بعد الا ان يكون معذوراً بل وهذ الحديث يوضح أكثر و أكثر

قال النسائى أَخْبَرَنِي أَحْمَدُ بْنُ الْمُعَلَّى بْنِ يَزِيدَ ، قَالَ : حَدَّثَنَا صَفْوَانُ بْنُ صَالِحٍ ، قَالَ : حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ ، قَالَ : حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ ، قَالَ : عَنْ أَسْلَمَ الْعَبْدُ مَالِكٌ ، عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ ، عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَسَارٍ ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : " إِذَا أَسْلَمَ الْعَبْدُ مَالِكٌ ، عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ الْعَبْدُ وَلَكَ الْعَصَاصُ، فَحَسُنَ إِسْلَامُهُ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ كُلَّ حَسَنَةٍ كَانَ أَزْلَفَهَا، وَمُحِيَتْ عَنْهُ كُلُّ سَيِّئَةٍ كَانَ أَزْلَفَهَا، ثُمَّ كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ الْقِصَاصُ، الْحَسَنَةُ بِعَشْرَةٍ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ ضِعْفٍ، وَالسَّيِّئَةُ بِمِثْلِهَا إِلَّا أَنْ يَتَجَاوَزَ اللَّهُ عَنْهَا " . (٢)

فعلق النبى تكفير حسناته السابقة باحسان اسلامه ، فدل على أنه قبل أن يُحسن اسلامه بالصلاة لم يكن مُسلماً ( باستثناء أهل الاعذار كما مر من قبل ) فالله يقول ( قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ ) الانفال ٣٨ فمغفرة الذنوب تكون بعد الانتقال من الكفر الى الاسلام والنبي لم يجعل مغفرة النوب تتحق الا بعد احسان الاسلام

<sup>(</sup>۱) البخاري ۲۲

<sup>(</sup>٢) سنن النسائي الصغرى ٤٩٩٨

والاحسان يكون بالصلاة كما في حديث ثمامة

قال ابن خزيمة فى صحيحه نا مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى ، نا عَبْدُ الرَّزَاقِ ، أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَعُبَيْدُ اللَّهِ أَبْنَاءُ عُمَرَ ، عَنْ سَعِيدٍ الْمَقْبُرِيِّ ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، أَنَّ ثُمَامَةَ الْحَنَفِيَّ أُسِرَ، فَكَانَ النَّبِيُّ يَعْدُو إِلَيْهِ ، فَيَقُولُ : " مَا عِنْدَكَ يَا ثُمَامَةُ ؟ " فَيَقُولُ : " وَكَانَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ يُحِبُّونَ إِنْ تَقُتُلْ تَقْتُلْ ذَا دَمٍ ، وَإِنْ تَمُنَّ تَمُنَّ عَلَى شَاكِرٍ ، وَإِنْ تَرُدَّ الْمَالَ نُعْطِكَ مِنْهُ مَا شِئْتَ ، وَكَانَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ يُحِبُّونَ الْفِدَاءَ ، وَيَقُولُونَ : مَا يُصْنَعُ بِقَتْلِ هَذَا ؟ فَمَنَّ عَلَيْهِ النَّبِيُّ يَوْمًا فَأَسْلَمَ ، فَحَلَّهُ وَبَعَثَ بِهِ إِلَى حَائِطٍ أَبِي طَلْحَةً ، فَأَمَرَهُ الْفِدَاءَ ، وَيَقُولُونَ : مَا يُصْنَعُ بِقَتْلِ هَذَا ؟ فَمَنَّ عَلَيْهِ النَّبِيُّ يَوْمًا فَأَسْلَمَ ، فَحَلَّهُ وَبَعَثَ بِهِ إِلَى حَائِطٍ أَبِي طَلْحَةً ، فَأَمَرَهُ أَنْ يَعْتَسِلَ ، فَاغْتَسَلَ وَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ ، فَقَالَ النَّبِيُّ : " لَقَدْ حَسُنَ إِسْلامُ أَخِيكُمْ " . (١)

فأثبت له حُسن الاسلام الذي تُغفر الذنوب بعد تحققه ويُعامل من بعدها مُعاملة المُسلمين بعد أن أقام الصلاة

وقد أخرج البخارى من حديث ابْنِ مَسْعُودٍ قَالَ : " قَالَ رَجُلٌ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، أَنُوَاخَذُ بِمَا عَمِلْنَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ ؟ ، قَالَ : مَنْ أَحْسَنَ فِي الْإِسْلَام لَمْ يُوَاخَذْ بِمَا عَمِلَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ ، وَمَنْ أَسَاءَ فِي الْإِسْلَام أُخِذَ بِالْأُوَّل وَالْآخِر " . (٢)

قال ابن رجب الحنبلى : وفي حديث ابن مسعود هذا حديث أبي سعيد الذي علقه البخاري هنا فى أول الباب دليل على أن الإسلام إنما يكفر ما كان قبله من الكفر ولواحقه التي اجتنبها المسلم بإسلامه ، فأما الذنوب التي فعلها في الجاهلية إذا أصر عليها في الإسلام لم يكن تائبا منها فلا يكفر عنه بدون التوبة منها . اهـ (٣)

قلت ( على بن شعبان ) : فهذا هو المعنى المراد حتى لا يُلزمنا أحد بشيء غير مُلزم

وان كان المُرجئة مُنصفين حقاً فليأتونا بواحد فقط أسلم ثم قبل النبى اسلامه بغير صلاة الا اصحاب الاعذار فقط من الذين ماتوا فور نُطق الشهادتين ولم يتمكنوا من العمل ، ائتونا بواحد كان قادر على العمل ومُتمكن منه ثم لم يصلى وأقره النبى على اسلامه وأجرى النبى والصحابة عليه أحكام الاسلام ؟

اقول : والله وبالله وتالله لن تجدوا أبداً الا أصحاب الاعذار ولا يستوون نعم لا يستوون ابداً

وها أنا أنقل لكم مثال أخر من اسلام بعض الاشخاص فى حياة النبى لتقفوا على الامر لعلكم تنتهون من هذا الارجاء الذى تنشروه بين الناس ، ولكى تعرفون بما يثبت عقد الاسلام للعبد وبما يتحقق .

وهي قصة إسلام الصحابي أسيد بن حضير والصحابي سعد بن معاذ رضى الله عنهما

وهي قصة بالاسانيد الصحيحة تُبين أن عقد الاسلام يثبت بالشهادتين والصلاة معاً ولا يُجزىء أحدهما عن الاخر

(  $^{\circ}$  ) فتح البارى شرح صحيح البخارى  $^{\circ}$  /  $^{\circ}$  لابن رجب الحنبلي ،  $^{\circ}$   $^{\circ}$  دار ابن الجوزى بالدمام السعودية

<sup>(</sup>۱) صحیح ابن خزیمة ۲۰۲، ط/ مکتبة الرشید – الریاض

<sup>(</sup>۲) البخاري ٦٩٢١

جاء في كتاب الثقات لابن حبان ، باب : ذكر بيعة العقبة الأولى

قال ابن حبان البُستى حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَوْنِ الرَّازِيُّ ، ثنا عَمَّارُ بْنُ الْحَسَن ، ثنا سَلَمَةُ بْنُ الْفَضْل ، عَن ابْنِ اِسْحَاقَ ، قَالَ : أَخْبَرَني يَزيدُ بْنُ أَبي حَبيب ، عَنْ مَرْثَدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْيَزَنيِّ ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَن بْن عُسَيْلَةَ الصُّنَابِحِيِّ ، عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ، قَالَ : " كُنَّا اثْنَيْ عَشَرَ رَجُلا فِي الْعَقَبَةِ الأُولَى فَبَايَعْنَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَى بَيْعَةِ النِّسَاءِ أَنْ لا نُشْرِكَ بِاللَّهِ شَيْئًا ، وَلا نَسْرِقَ ، وَلا نَوْنيَ ، وَلا نَقْتُلَ أَوْلادَنَا ، وَلا نَأْتِيَ بِبُهْتَانٍ نَفْتَريهِ بَيْنَ أَيْدِينَا ، وَأَرْجُلِنَا ، وَلا نَعْصِيَهُ فِي مَعْرُوفٍ ، فَمَنْ وَفَّى فَلَهُ الْجَنَّةُ ، وَمَنْ غَشِيَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ ، وَإِنْ شَاءَ غَفَرَ لَهُ " ، قَالَ أبو حاتم : فلما كان الموسم جعل النبي يتبع القبائل يدعوهم إلى اللَّه ، فاجتمع عنده بالليل اثنا عشر نقيبا من الأنصار ، فقالوا : يا رَسُول اللَّهِ إنا نخاف إن جئتنا على حالك هذه أن لا يتهيأ لنا الذي نريد ، ولكن نبايعك الساعة ، وميعادنا العام المقبل ، فبايعهم النبي على أن لا يشركوا بالله شيئا ، ولا يسرقوا ، ولا يزنوا ، ولا يقتلوا أولادهم ، ولا يأتوا ببهتان يفترونه بين أيديهم وأرجلهم ، ولا يعصونه في معروف ، فمن وفى فله الجنة ، ومن غشى من ذلك شيئا فأمره إلى اللَّه ، إن شاء غفر له ، وإن شاء عذبه وأسماؤهم : منهم من بني النجار ثلاثة أنفس : أسعد بْن زرارة بْن عدس وهو أبو أمامة ، وعوف ، ومعاذ ابنا الحارث بْن رفاعة ..... الى ان قال : قال سعد بْن معاذ لأسيد بْن حضير : ائت هذا الرجل فلولا أنه مع أسعد بْن زرارة ، وهو ابن خالتي كما علمت كنت أنا أكفيك شأنه فأخذ أسيد بْن حضير حربته ، ثم خرج حتى أتى مصعبا فوقف عليه مُتشتماً ، وقد قال أسعد لمصعب حين نظر إلى أسيد : هذا أسيد من سادات قوم ، له خطر ، وشرف ؛ فلما انتهى إليهما تكلم بكلام فيه بعض الغلظة ، فقال له مصعب بْن عمير : أوتجلس فتسمع فإن سمعت خيرا قبلته ، وإن كرهت شيئا أو خالفك أعفيناك عنه ؟ قال أسيد : ما بمذا بأس ، ثم ركز حربته وجلس فتكلم مصعب بالإسلام ، وتلا عليه القرآن ، قال أسيد : ما أحسن هذا القول ، ثم أمره فتشهد شهادة الحق ، وقال لهم : كيف أفعل ؟ فقال له : تغتسل ، وتطهر ثوبك ، وتشهد شهادة الحق ، وتركع ركعتين ففعل ، ورجع إلى بني عَبْد الأشهل ، وثبتا مكانهما فلما رآه سعد بْن معاذ مقبلا ، قال : أحلف بالله لقد رجع إليكم أسيد بغير الوجه الذي ذهب به من عندكم فلما ، وقف عليه ، قال : له سعد ما وراءك ، قال : كلمت الرجلين فكلماني بكلام رقيق ، وزعما أنهما سيتركان ذلك ، وقد بلغني أن بني حارثة قد سمعوا بمكان أسعد فاجتمعوا لقتله ، وإنما يريدون بذلك إحقارك ، وهو ابن خالتك ؛ فإن كان لك به حاجة فأدركه فوثب سعد ، وأخذ الحربة من يدى أسيد ، وقال : ما أراك أغنيت شيئا ، ثم : خرج حتى جاءهما ، ووقف عليهما مُتشتما ، وقد قال أسعد لمصعب حين رأى سعدا: هذا والله سيد من وراءه إن تابعك لم يختلف عليه اثنان من قومه فأبلى الله فيه بلاء حسنا ، فلما وقف سعد قال لأسعد بْن زرارة : أجئتنا بمذا الرجل يسفه شبابنا ، وضعفاءنا والله لولا ما بيني ، وبينك من الرحم ما تركتك وهذا ، فلما فرغ سعد من مقالته ، قال له مصعب : أوتجلس فتسمع فإن سمعت خيرا قبلته ، وإن خالفك شيء أعفيناك ؟ قال : أنصفت فركز حربته ، ثم جلس فكلمه بالإسلام ، وتلا عليه القرآن فقال : سعد ما أحسن هذا نقبله منك ، ونعينك عليه كيف تصنعون إذا دخلتم في هذا الأمر ؟ قال : تغتسل ، وتطهر ثوبك ، وتشهد شهادة الحق وتركع ركعتين ففعل ، ثم خرج سعد حتى أتى بني عَبْد الأشهل ... ) . اهـــ (١)

<sup>(</sup>١) الثقات لابن حبان ١/ ٩٣، ٩٧، ط/ دار الفكر بيروت

والشاهد: قول أسيد بن حُضير لمصعب: كيف أفعل ؟ يعنى كيف أفعل إن أردت أن انتسب لهذا الدين وأكون من أهله

فقال له ( مصعب ) : تغتسل ، وتطهر ثوبك ، وتشهد شهادة الحق ، وتركع ركعتين ففعل .

فدل على أن ثبوت عقد الاسلام لا يكون إلا بما قاله مُصعب بن عمير لسعد بن معاذ وأسيد بن حُضير ، وهو أن يشهد الشهادتين ويتطهر لاجل الصلاة ويصلى ، فمن لم يفعل ذلك لا يثبت له عقد الاسلام

فالاسلام يثبت بالشهادتين والصلاة معاً ، وكل الاحاديث التى احتج بها المُرجئة على ثبوت الاسلام بالشهادتين فقط هى لاصحاب الاعذار لانتفاء العلة الجامعة وهى (عدم القدرة والتمكن ) وبناء عليه سيختلف الحكم

# جدول تفصيلي يُبين القياس الفاسد لالحاق المُرجئة من لا عُذر له بأصحاب الاعذار في الحكم

| الـــــان                                             | أركان القياس  | ٩ |
|-------------------------------------------------------|---------------|---|
| أصحاب الاعذار " غير المُتمكنين من عمل الجوارح لعُذر " | المُقاس عليه  | 1 |
| من لا عُذر له في ترك العمل مع علمه وتمكنه من العمل    | المُقاس       | ۲ |
| عدم القدرة والاستطاعة                                 | العلة الجامعة | ٣ |
| ثبوت عقد الاسلام لمن ترك عمل الجوارح                  | الحكم         | ٤ |

هذا هو ما أراده المُرجئة علمياً فهل هذا يستقيم ؟ الجواب لا يستقيم وهذا قياس فاسد لانهم لا يستوون أبداً

قال ابن تيمية رحمه الله : " وأيضا ، فالرجل إذا آمن بالرسول إيمانًا جازمًا ومات قبل دخول وقت الصلاة أو وجوب شيء من الأعمال مات كامل الإيمان الذي وجب عليه " . اهـ (١)

وقال شيخ الاسلام ابن تيمية أيضاً: " وكذلك قولهم: من آمن ومات قبل وجوب العمل عليه مات مؤمنًا فصحيح ، لأنه أتى بالإيمان الواجب عليه والعمل لم يكن وجب عليه بعد ، فهذا ثما يجب أن يُعرف فإنه تزول به شبهة حصلت للطائفتين " اهـــ (٢)

قلت ( على بن شعبان ) : وشيخ الاسلام يقصد بالطائفتين ( الخوارج والمُرجئة )

وقال شيخ الاسلام ابن تيمية أيضاً : " كما أن من آمن فى زمننا هذا إيمانًا تامًا ، ومات قبل دخول وقت صلاة عليه ، مات مُستكملًا للإيمان الذى وجب عليه ، كما أنه مُستحق للثواب على إيمانه ذلك " اهــــ (٣)

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۷/۹۱٥

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ۷/۹۱۹

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي ۱۸ / ۲۷۷

وأخيراً نختم هذا المطلب بقاعدة أصولية توضح الامر وتبينه وهي :

قاعدة : ( التكليف بشرط الإمكان ) ، والدليل قول الله كلل ( لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إلاَّ وُسْعَهَا )

ف يا أهل الارجاء كيف تسوون بين أصحاب الاعذار وتجعلوهم الاصل في الأحكام الشرعية ؟ !!!

أفلا تعقلون ؟ !! أفلا تفقهون ؟ !!

فرق كبير بين من كلفه الله بشيء ولا يستطيع الاتيان به لمانع شرعى قدره الله وهذا معذور ، وبين من كلفه الله بشيء وكان في استطاعته القيام به ولم يقم به بارادته من غير عذر .

ففرق بين من كلفه الله بشيء ثم هو لا يستطيع القيام به لموانع تخرج عن ارادته واستطاعته وبين غيره ممن لا عذر له فلا يستوون عند الله وقد فرق الله في الشرع بينهما ، فكيف تجعل المرجئة أصحاب الاعذار هم الاصل في الاحكام ؟!! وامثلة ذلك في من دخل في الاسلام قبل مُعاينة الموت ثم مات في حينها وهو لم يقم بالعمل مع التزامه به ابتداً لان من شروط لا اله الا الله ( الانقياد المُنافي للترك ) ، والانقياد يكون بالفعل

ف حديث ( يُدرس الاسلام كما يُدرس وشي الثوب )

وكذلك حديث الغلام اليهودي الذي اسلم ثم مات بعدها

وكذلك الصحابي (الاصيرم) الذى مات ودخل الجنة وهو لم يصل لله صلاة واحدة وثبت اسلامه بغير الصلاة وغيرهم وغيرهم الكثير والكثير من اصحاب الاعذار ، فكل هذا ليس هو الاصل ولكن هولاء أصحاب أعذار والاعذار لا تكون هي الاصل في الاحكام ، ولكن الاصل هو حكم الله ، وأما أن نأتي بالعُذر ونجعله حكم ونعممه على الجميع ونجعله الاصل في الحكم فهذا هو الضلال المبين

ومثل ذلك كمثل رجل قال : ما حكم غسل الرجلين في الوضوء ؟

فيُقال له : موقع غسل الرجلين من الوضوء (ركن) ، لا يقوم وضوء ولا يُسمى وضوء الا بغسل الرجلين ، واذا لم ياتي العبد بغسل الرجلين لم يثبت له الوضوء .

فيُقول السائل: واذا كانت رجليه الاثنتين مقطوعة بالكلية فماذا يفعل حينها؟

فيُقال له : ( التكليف بشرط الامكان ) والدليل قول الله ( لاَ يُكَلِّفُ الله نَفْساً إلا وُسْعَهَا )

فيُقول السائل : اذاً يكون غسل الرجلين بذلك واجب في الوضوء وليس ركن في الوضوء لان غسل الرجلين سقطت هنا في الحكم وهذا الكلام عام على جميع المُسلمين .

فيُقال له : الاصل هو حكم الله ، ولا يجوز إلحاق أحكام أهل الاعذار على الجميع ، فهذا من الضلال المبين

ومن قال بذلك الذى مضى من مثال نقول له انتم (لكم قلوب لا تفقهون بها ولكم أعين لا تُبصرون بها ولكم أذان لا تسمعون بها ) فحينها ماذا عسانا أن نفعل لكم (ما حيلتي في من يرى أن القبيح هو الحسن )

نموذج بياني يوضح القياس الفاسد للمُرجئة في إلحاق أهل الاعذار بمن لا عُذر له



هذا ترك ركن في الوضوء لعُذر منعه

كيف يستوى هذا مع هذا



وهذا لا عُذر له فى ترك الركن فإن ترك الركن لم يثبت له الوضوء

المُرجئة قاسوا من تمكن من عمل الجوارح ثم تركه على من ترك عمل الجوارح لعُذر منعه فبطل استدلالهم هنا أيضاً والحمد لله أو لاً وأخراً

# المطلب التاسع

# هل يسوغ الخلاف في كفر تارك الصلاة ؟ وهل قال أحد من أهل العلم بذلك ؟

والجواب : لا يسوغ الخلاف في حكم تارك الصلاة كسلاً وتهاوناً وهو خلاف مذموم غير مُعتبر لما يلي : -

١ – ثبوت إنعقاد إجماع الصحابة قديماً على كفر تارك الصلاة المتنع من إدائها وليس جاحدها كما يزعم المرجئة

٢ – الخلاف حادث في عصر تابعي التابعين

٣- أدلة كفر تارك الصلاة أدلة مُحكمة

٤ - أدلة القائلين بـ إسلام تارك الصلاة وبقائه على الايمان أدلة كلها مُتشابحة وعمومات وأحاديث ضعيفة

٥- ثبوت إنكار الكثير من أهل العلم من الطرفين ( المكفرين والمانعين ) الانكار على المخالف

٦- أن لوازم تكفيرتارك الصلاة أو لوازم عدم تكفيره يترتب عليها (إيمان وكُفر) و (ولاء وبراء) و (أمن وسلام وعصمة للدم والنفس والمال وحرب وقتال وإستحلال للدم والنفس والمال) فكيف يكون هذا سائغاً ؟!!!

ومع أن ما ذكرته كافياً شافياً إلا انني سازيد الامر أكثر بكلام لبعض أئمة أهل العلم

والسؤال : هل قال العلماء أن كُفر تارك الصلاة لايسوغ فيه الخلاف وهو خلاف مذموم لا يُنظر إليه ؟ الجواب : نــعــــم

نعم كثير من الفريقين قال بذلك سواء ممن يقول بكفر تارك الصلاة أو ممن لا يكفره وإليكم البينة على ذلك :-

1- الامام أيوب السختياني المتوفى ١٣١ هـ

قال مُحمد بن نصر المروزى حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى ، قَالَ : حَدَّثَنَا أَبُو النُّعْمَانِ ، قَالَ : حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ ، عَنْ أَيُّوبَ قَالَ : " تَرْكُ الصَّلاةِ كُفْرٌ ، لا يُخْتَلَفُ فِيهِ . اهـ (١)

وقد حرف بعض المُرجئة قصد الامام ايوب السختياني إلى أنه يقصد ألها كُفر سواء كُفر أكبر أو كُفر أصغر وقالوا أى المرجئة : لم يُبين الامام في قوله هنا أنه يقصد الكفر الأكبر .

فنقول وبالله التوفيق: أيوب السختياني ممن يقول بكفر تارك الصلاة من فرض واحد فقط مُتعمداً حتى يخرج وقتها ، ومن الامور المُتفق عليها تفسير كلام الامام بكلامه من مواضع أخرى .

٢ - الامام أحمد بن حنبل المتوفى ٢٤١ هـ

قال الحسن بن على الإسكافي قال أبو عبد الله في تارك الصلاة : لا أعرفه إلا هكذا ، من ظاهر الحديث

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٨٦٢ ، ط/ مكتبة الدار بالسعودية بسند صحيح

فأما من فسره جحودا فلا نعرفه ، وقد قال عمر رضي الله عنه : حين قيل له : الصلاة ، قال : لاحظ في الإسلام لمن تركها " . اهـــ (١)

والشاهد قول الامام أحمد: ( أما من فسره جحودا فلا نعرفه ) وهو يقصد من فسر الترك بالجحود ، فقال الامام أحمد لا نعرفه وعكس نعرفه نُنكره ، فهذا منه انكار على من حمل الترك في الصلاة على الجحود

٣ - الامام محمد بن الحسين بن عبد الله أبو بكر الآجرى الشافعي المتوفى ٣٦٠ هـ

قال الاجرى: الأعمال بالجوارح تصديق على الإيمان بالقلب واللسان فمن لم يصدق الإيمان بعمله بجوارحه مثل الطهارة والصلاة ، والزكاة والصيام ، والحج ، والجهاد ، وأشباه لهذه ، ومن رضى لنفسه بالمعرفة والقول دون العمل لم يكن مؤمنا ، ولم تنفعه المعرفة والقول وكان تركه للعمل تكذيبا منه لإيمانه ، وكان العلم بما ذكرنا تصديقا منه لإيمانه ، فاعلم ذلك هذا مذهب علماء المسلمين قديما وحديثا ، فمن قال غير هذا فهو مرجئ خبيث احذره على دينك . اهـ (٢)

قلت على بن شعبان : فانظر الى قوله : ( فمن قال غير هذا فهو مُرجئ خبيث احذره على دينك ) ، فهل يقول عاقل بأن الاجرى يقول بان هذا خلاف سائغ وهو يقول : مُرجىء خبيث فهل هذا تسويغ ام انكار على من أثبت تحقق الايمان بغير أعمال الجوارح .

٤ - الامام ابن بطة العُكبرى المتوفى ٣٨٧ هـ ( وهو من المانعين لكفر تارك الصلاة )

قال ابن قدامة فى المُغنى : قَوْلُهُ وَهَلْ يُقْتَلُ حَدًّا أَو لِكُفْرِهِ على رِوَايَتَيْنِ وَأَطْلَقَهُمَا في الْهِدَايَةِ وَالْمُسْتَوْعِبِ وَالْكَافِي وَالْهَادِي وَالتَّلْخِيصِ وَالْبُلْغَةِ وبن عُبَيْدَانَ وَالزَّرْكَشِيُّ وَالشَّارِحُ ، إحْدَاهُمَا يُقْتَلُ لِكُفْرِهِ وهو الْمَذْهَبُ وَعَلَيْهِ جُمْهُورُ الْأَصْحَابِ قال صَاحِبُ الْفُرُوعِ وَالزَّرْكَشِيُّ اخْتَارَهُ الْأَكْثَرُ قال في الْفَائِقِ وَنَصَرَهُ الْأَكْثَرُونَ قال في الْإِفْصَاحِ اخْتَارَهُ الْأَكْثَرُ قال في الْفَائِقِ وَنَصَرَهُ الْأَكْثَرُونَ قال في الْإِفْصَاحِ اخْتَارَهُ الْأَكْثَرُ وَالْمَرْهُ وَالْمَرْمِ وَالْمَرْمِ وَالْمَرْمُونِ وَالْمَرْمُونَ الْمَدْهُ الْمَدْهُ وَالْمَرْمُ وَالْمَرْمَكِيِّ وَالْمَرْمُكِيِّ وَالْمَرْمُ وَالْمَرْمُكِيِّ الْمُوسِيلَةِ أَنَّهُ أَصَحُ الرِّوايَتَيْن وَأَنَهَا اخْتِيَارُ الْأَثْرَمُ وَالْبَرْمَكِيِّ

قُلْت : وَاخْتَارَهَا أَبُو بَكْرٍ وأَبُو إِسْحَاقَ بن شَاقِلَا وبن حَامِدٍ وَالْقَاضِي وَأَصْحَابُهُ وَغَيْرُهُمْ وَقَدَّمَهُ في الْفُرُوعِ وَالْمُبْهِجِ وَالرِّعَايَتَيْنِ وَالْحَاوِيَيْنِ وَإِدْرَاكِ الْغَايَةِ وهو من الْمُفْرَدَاتِ

وَالرِّوَايَةُ الثَّانِيَةُ يُقْتَلُ حَدًّا اخْتَارَهُ أبو عبد اللَّهِ بن بَطَّةَ وَأَنْكَرَ قَوْلَ من قال إِنَّهُ يَكْفُرُ وقال الْمَذْهَبُ على هذا لم أَجِدْ في الْمَذْهَبِ خِلَافَهُ وَاخْتَارَهُ الْمُصَنِّفُ وقال هو أَصْوَبُ الْقَوْلَيْنِ وَمَالَ إلَيْهِ الشَّارِحُ وَاخْتَارَهُ بن عَبْدُوسٍ في تَذْكِرَتِهِ وبن عَبْدُوسٍ الْمُتَقَدِّمُ وَصَحَّحَهُ الْمَجْدُ وَصَاحِبُ الْمُذْهَبِ وَمَسْبُوكِ الذَّهَبِ وبن رَزِينٍ وَالتَّطْمِ وَالتَّصْحِيحِ وَمَجْمَعِ الْبَحْرَيْنِ عَبْدُوسٍ الْمُتَقَدِّمُ وَصَحَّحَهُ الْمَجْدُ وَصَاحِبُ الْمُذْهَبِ وَمَسْبُوكِ الذَّهَبِ وبن رَزِينٍ وَالتَّطْمِ وَالتَّصْحِيحِ وَمَجْمَعِ الْبَحْرَيْنِ

(۲) الأربعين حديثا للاجرى ص ١٣ ط/ دار المعلمي ، الكويت

<sup>(</sup>١) أهل الملل والردة من الجامع للخلال ص ١٩١ ط/مكتبة المعارف بالسعودية ، المسائل والرسائل المروية عن الإمام أحمد في العقيدة برقم ٥٠١

وَجَزَمَ بِهِ فِي الْوَجِيزِ وَالْمُنْتَخَبِ وَقَدَّمَهُ فِي الْمُحَرَّرِ وبن تَمِيمٍ وَالْفَائِقِ وقال في الرِّعَايَةِ وَعَنْهُ يُقْتَلُ حَدًّا وَقِيلَ لِفِسْقِهِ وقال الشَّيْخُ تَقِيُّ الدِّينِ قد فَرَضَ مُتَأَخِّرُو الْفُقَهَاءِ مَسْأَلَةً يَمْتَنِعُ وُقُوعُهَا وهو أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا كَانَ مَقْرَى بِوُجُوبِ لِفِسْقِهِ وقال الشَّيْخُ تَقِيُّ الدِّينِ قد فَرَضَ مُتَاجِّرُو الْفُقَهَاءِ مَسْأَلَةً يَمْتَنِعُ وَقُوعُهَا وهو أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا كَانَ مَقْرَى بِوُجُوبِ الْصَّلَاةِ فَدُعِيَ إِلَيْهَا ثَلَاقًا وَامْتَنَعَ مَع تَهْدِيدِهِ بِالْقَتْلِ ولَمْ يُصَلِّ حتى قُتِلَ هل يَمُوتُ كَافِرًا أَو فَاسِقًا على قَوْلَيْنِ قال وَهَذَا الْفَرْضُ بَاطِلٌ إِذْ يَمْتَنِعُ أَنْ يَقْتَنِعَ أَنَّ اللَّهَ فَرَضَهَا وَلَا يَفْعَلُهَا وَيَصْبِرَ على الْقَتْلِ هذا لَا يَفْعَلُهُ أَحَدٌ قَطُّ انْتَهَى

قُلْت وَالْعَقْلُ يَشْهَدُ بِمَا قَالَ وَيَقْطَعُ بِهِ وَهُو عَيْنُ الصَّوَابِ الذي لَا شَكَّ فيه وَأَنَّهُ لَا يُقْتَلُ إِلَّا كَافِرًا فَعَلَى الْمَذْهَبِ حُكْمُهُ حُكْمُ الْكُفَّارِ فَلَا يُعَسَّلُ وَلَا يُصَلَّى عَليه وَلَا يُدْفَنُ فِي مَقَابِرِ الْمُسْلِمِينَ وَلَا يَرِثُهُ مُسْلِمًا وَلَا يَرِثُهُ مُسْلِمٌ فَهُو كَالْمُرْتَدِّ وَذَكَرَ الْقَاضِي يُدْفَنُ مُنْفَرِدًا وَذَكَرَ الْآجُرِّيُّ أَنَّ مَن قُتِلَ مُرْتَدًّا يُتْرَكُ بِمَكَانِهِ وَلَا يُدْفَنُ مُنْفَرِدًا وَذَكَرَ الْآجُرِّيُّ أَنَّ مَن قُتِلَ مُرْتَدًّا يُتْرَكُ بِمَكَانِهِ وَلَا يُدْفَنُ وَلَا كَرَامَةَ وَعَلَى النَّانِيةِ حُكْمُهُ كَأَهْلِ الْكَبَائِرِ وَلَا يُسْبَى له أَهْلُ وَلَا وَلَدُّ نُصَّ عليه وَعَلَى النَّانِيةِ حُكْمُهُ كَأَهْلِ الْكَبَائِرِ فَلَا يُرَفَّ مُنْ مَن مُنْفَرِدًا وَذَكَرَ الْقَانِيةِ حُكْمُهُ كَأَهْلِ الْكَبَائِرِ وَلَا يُسْبَى له أَهْلُ وَلَا وَلَدُّ نُصَّ عليه وَعَلَى الثَّانِيةِ حُكْمُهُ كَأَهْلِ الْكَبَائِرِ

فَائِدَةٌ يُحْكَمُ بِكُفْرِهِ حَيْثُ يُحْكَمُ بِقَتْلِهِ ذَكَرَهُ الْقَاضِي وَالشِّيرَازِيُّ وَغَيْرُهُمَا وَهُو مُقْتَضَى نَصِّ أَحْمَدَ . اهـــ (١)

قلت على بن شعبان : فانظر الى قوله عن ابن بطة : وَأَنْكَرَ قَوْلَ من قال إِنَّهُ يَكْفُرُ ، وهو أى ابن بطة من المانعين لكفر تارك الصلاة ومع ذلك يُنكر على المُخالف ولا يسوغ الخلاف .

#### ٥ - شيخ الاسلام ابن تيمية المتوفى ٧٢٨ هـ

أ — قال : " وأما الذين لم يُكفروا بترك الصلاة ونحوها فليست لهم حجة الا وهي متناولة للجاحد كتناولها للتارك فما كان جوابهم عن الجاحد كان جوابا لهم عن التارك مع أن النصوص علقت الكفر بالتولى كما تقدم وهذا مثل استدلالهم بالعمومات التي يحتج بها المرجئة كقوله من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وان عيسى عبد الله ورسوله وكلمته القاها الى مريم وروح منه أدخله الله الجنة ونحو ذلك من النصوص ، وأجود ما إعتمدوا عليه قوله شمس صلوات كتبهن الله على العباد في اليوم والليلة فمن حافظ عليهن كان له عند الله عهد ، أن يدخله الجنة ومن لم يحافظ عليهن لم يكن له عند الله عهد إن شاء عذبه وإن شاء أدخله الجنة قالوا فقد جعل غير المحافظ تحت المشيئة ولا دلالة في هذا فإن الوعد بالمحافظة عليها والمحافظة فعلها في أوقاتها " . اهـ (٢)

قلت على بن شعبان : فانظر كيف جعل شيخ الاسلام أدلة من لا يُكفر تارك الصلاة هي نفس أدلة المُرجئة ولم يجعلها معتبرة وسائغة ، بل وجعل أجود أدلتهم وهو حديث شمس صلوات وهو حديث ضعيف كما مر في صفحة ٦٦ ومع تصحيح شيخ الاسلام لحديث شمس صلوات إلا انه مع ذلك لم يعتبره دليل على عدم كفر تارك الصلاة فهل هذا تسويغ للخلاف ؟ ! وهل قوله ان أدلة المانعين لكفر تارك الصلاة هي أدلة المُرجئة تسويغ منه للخلاف ؟ !!

ب - قال ابن تيمية : ( ليس بين العبد وبين الكفر ) وغير ذلك مما يوجب اختصاص الصلاة بذلك ، وترك الجحود

<sup>(</sup>۱) المُغنى فى فقه الإمام أحمد بن حنبل الشيبانى ۲/۲۹۷ لابن قدامة المقدسى ، ط/دار الفكر – بيروت ، الإنصاف فى معرفة الراجح من الخلاف ۱/٤٠٤ ، ٤٠٥ لـــ أبو الحسن المرداوى الحنبلى ، ط/دار إحياء التراث العربي

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ٧ / ٦١٣ ، ٦١٤

لا فرق فيه بين الصلاة وغيرها ، ولأن الجحود نفسه هو الكفر من غير ترك ، حتى لو فعلها مع ذلك لم ينفعه ، فكيف يُعلق الحكم على ما لم يُذكر ؟ ولأن المذكور هو الترك ، وهو عام فى من تركها جحودًا أو تكاسلاً ، ولأن هذا عدولٌ عن حقيقة الكلام من غير موجب فلا يُلتفت إليه . اهـ (١)

قلت على بن شعبان : فانظر كيف جعل شيخ الاسلام أدلة من لا يُكفر تارك الصلاة هي عدولٌ عن حقيقة الكلام من غير موجب وقال بعدها كلمة وهي ( لا يُلتفت اليه ) فإن لم يكن هذا إنكار فليس في الدنيا إنكار !!!

جـ - قال ابن تيمية: " ومن قال بحصول الإيمان الواجب بدون فعل شيء من الواجبات ، سواء جعل فعل تلك الواجبات لازماً له ، أو جزءًا منه ، فهذا نزاع لفظى ، كان مُخطئاً خطاً بينا ، وهذه بدعة الإرجاء التي أعظم السلف والأئمة الكلام في أهلها ، وقالوا فيها من المقالات الغليظة ما هو معروف ، والصلاة هي أعظمها وأعمّها وأولها وأجلّها ". اهـ (٢)

قلت على بن شعبان: فانظر كيف جعل شيخ الاسلام الصلاة أول خلاف بين المرجئة وأهل السنة مع الهم جعلوا العمل ثمرة او كمال للايمان واعتبر كل هذا نزاع لفظى ، ولكن موطن التراع وحقيقة الخلاف وهو الامر الذى وضحه شيخ الاسلام وهو تحقق الايمان وحصوله بغير عمل الجوارح وبين ان المعارك معهم بسبب تحقق الإيمان وحصوله عند العبد بغير عمل الجوارح ، وبين أن الصلاة هى اولها واعظمها لالها هى التى تمثل الركنية فى عمل الجوارح كما بينا من قبل ، وقد نبه على ذلك ايضاً شيخ الاسلام ابن تيمية فى موطن أخر ، بين أن عمل الجوارح الذى يقصده عمل مخصوص وهو الصلاة

د – قال ابن تيمية : ( وأيضا فان الإيمان عند أهل السنة و الجماعة قول وعمل كما دل عليه الكتاب والسنة وأجمع عليه السلف ، وعلى ما هو مقرر في موضعه، فالقول تصديق الرسول، والعمل تصديق القول ، فإذا خلا العبد عن العمل بالكلية لم يكن مؤمنا ، والقول الذي يصير به مؤمنا قول مخصوص وهو الشهادتان ، فكذلك العمل هو الصلاة ، وأيضاً فإن حقيقة الدين هو الطاعة و الانقياد ، وذلك إنما يتم بالفعل لا بالقول فقط ، فمن لم يفعل لله شيئا فما دان لله دين له فهو كافر ) . اهـ (٣)

و – وقال شيخ الاسلام ابن تيمية أيضاً : ومنشأ الغلط من وجوه منها ظن الظان أن ما فى القلب من الايمان المقبول يمكن تخلف القول الظاهر والعمل الظاهر عنه ، وظن الظان أن ليس فى القلب الا التصديق وأن ليس الظاهر إلا عمل الجوارح والصواب أن القلب له عمل مع التصديق والظاهر قول ظاهر وعمل ظاهر وكلاهما مُستلزم للباطن والمرجئة أخرجوا العمل الظاهر عن الايمان فمن قصد منهم إخراج أعمال القلوب أيضا وجعلها هى التصديق فهذا ضلال بين ، ومن قصد إخراج العمل الظاهر قيل لهم العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا ينفك عنه

(٣) شرح العمدة لابن تيمية ص ٨٦ ، ط/دار العاصمة الرياض ، السعودية

<sup>(</sup>١) شرح العمدة لابن تيمية ص ٨٤، ط/دار العاصمة الرياض، السعودية

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ۷ / ۲۲۱

قلت على بن شعبان : فانظر الى قول شيخ الاسلام : ( فهذا ضلال بين )

اى ان شيخ الاسلام يقصد: من ينفى التلازم سواء نفى كلى او سواء من يثبته جزئياً فقط اى فى كمال الايمان فقط كحال من يقول أعمال الجوارح كلها من كمال الايمان ، ويُبت وجود إيمان فى القلب ( عمل القلب ) مع تخلف إيمان الظاهر ( عمل الجوارح ) ، وهذا هو حال الذين يجعلون عمل الجوارح كله من كمال الإيمان ، قال شيخ الاسلام عن هذا ( ضلال مُبين ) ، فكيف يقول أحد بأن هذا خلاف سائغ ومُعتبر ؟ !!

## ٦ - الشيخ / محمد بن صالح العثيمين

أدلة القول بكفر تارك الصلاة أدلة قائمة سالمة من المعارض المقاوم ، فوجب الأخذ بها ، ونحن نبرأ إلى الله أن نتهيب من تكفير من كفره الله ورسوله ، الأمر لله ، والحكم لله ، فإذا حكم على أحد بالكفر وجب علينا قبوله والرضا به والحكم بالكفر ، وإذا نفى الكفر عن أحد وجب علينا الرضا بذلك ونفي الكفر عنه ، وليس لنا أن نتعدى حدود الله ، وليس لنا أن نعترض على شرعه ، وإذا تبين أن كفر تارك الصلاة قد دل عليه الكتاب والسنة وإجماع الصحابة والنظر الصحيح ، وأن ما عارضه لا يقاومه وجب الأخذ به . اهر (٢) قلت على بن شعبان : فانظر الى قوله : أدلةً قائمة سالمةً من المعارض المقاوم ، يعنى أن أدلة المخالفين متشابهة لا ترقى أن تكون مماثلة للمحكم حتى نقول بتسويغ الخلاف في حكم تارك الصلاة .

# ٧ - الشيخ العلامة / بكر بن عبدالله أبو زيد

قال: فالفتنة تناقض الدين ، وهي فتنة الشبهات ، وأسوأها فتنة الشرك بالله وفتنة العدول عن محكم الآيات وصريح السنة وصحيحها . ولما كانت هذه الفتنة : (فتنة المرجئة) التي تُخْرِج العمل عن حقيقة الإيمان وتقول : ( لا كفر إلا كفر المحجود والتكذيب) بدعة ظلما وضلالة عميا ، والتي حصل من آثارها : التهوين من خصال الإسلام وفرائضه شأن أسلافهم من قبل ، ومنها : التهوين من شأن الصلاة ، لاسيما في هذا الزمان الذي كثر فيه إضاعة الصلوات واتباع الشهوات وطاشت فيه موجة الملحدين الذي لا يعرفون ربهم طرفة عين . اهـ (٣)

\_ وقال أيضا : وعلى هذه الحقيقة للإيمان بنى المروزى رحمه الله كتابه : " تعظيم قدر الصلاة " والصلاة هى أعظم الأعمال وأعمها وأولها وأجلها بعد التوحيد ، وهى شعار المسلمين ، ولهذا يعبر عنهم بما ، فيقال : اختلف أهل الصلاة واختلف أهل القبلة .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۷ / ٥٥٤

<sup>(</sup>۲) فتاوى نور على الدرب ٤٦٨

<sup>(</sup>٣) درء الفتنة عن أهل السُّنَّة ص ٤ ط/دار العاصمة ، الرياض السعودية

ولعظم شألها عنون أبو الحسن الأشعرى رحمه الله كتابه فى الاعتقاد باسم " مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين " أى أن غير المصلى لا يُعَدُّ فى خلاف ولا إجماع .

والمخالفة فى تلك الحقيقة الشرعية للإيمان: ابتداع، وضلال، وإعراض عن دلالة نصوص الوحى، وخرق للإجماع. وإياك ثم إياك – أيها المسلم – أن تغتر بما فاه به بعض الناس من التهوين بواحد من هذه الأسس الخمسة لحقيقة الإيمان لاسيما ما تلقفوه عن الجهمية وغلاة المرجئة من أن " العمل " كمالى فى حقيقة الإيمان ليس ركناً فيه وهذا إعراض عن المحكم من كتاب الله تعالى فى نحو ستين موضعا، مثل قول الله تعالى { وَنُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ } الأعراف ٣٤ ونحوها فى السنة كثير، وخرق لإجماع الصحابة ومن تبعهم بإحسان.

وإياك يا عبدالله من الجنوح إلى الغلو فتهبط وأنت لا تشعر في مزالق الخوارج الذين تَبنَّى في المقابل مذهبهم بعض نابتة عصرنا ، بل إياك ثم إياك أن تجعل أيا من مسائل العقيدة الإسلامية " عقيدة أهل السنة والجماعة "

مجالاً للقبول والرد ، والحذف والتصحيح ، بما يشغب به ذو هوى ، أو ينتحله ذو غرض فهى بحمد الله حق مجمع عليه فاحذرهم أن يفتنوك ، ثبتنا الله جميعا على الإسلام والسنة آمين . اهـــ (١)

فانظر الى قول الشيخ على من يقول اعمال الجوارح من كمال الايمان ان ذلك " ابتداع ، وضلال ، وإعراض عن دلالة نصوص الوحى ، وخرق للإجماع "فهل هذا تسويغ للخلاف أم أن هذا إنكار ؟!!!

٨- الامام محمد ناصر الدين الالباني رحمه الله المتوفى ١٤٢٠ هـ

قال العلامة الالباني غفر الله له: (هذا وقد بلغني أن بعضهم لما أُوقف على هذا الحديث (يقصد حديث الشفاعة) شكك في دلالته على نجاة المسلم التارك للصلاة من الخُلود في النار مع الكُفار وزعم أنه ليس له ذكر في كل الدفعات التي أُخرجت من النار ، وهذه مُكابرة عجيبة تُذكرنا بمُكابرة بعض مُتعصبة المذاهب في رد دلالات النصوص انتصاراً للمذهب فإن الحديث صريح في أن الدفعة الأولى شملت المصلين بعلامة أن النار لم تأكل وجوههم فما بعدها من الدفعات ليس فيها مُصلون بداهة فإن لم ينفع مثل هذا بعض المُقلدين الجامدين فليس لنا إلا أن نقول "سَلَامٌ عَلَيْكُمْ لَا نَبْتَغِي الْجَاهِلِينَ " . اهـ (٢)

فانظر الى رمى الشيخ الالباني لمن خالف في المسئلة بالجهل فهل هذا تسويغ للخلاف أم أن هذا إنكار ؟!!!

وقال الشيخ الالبانى غفر الله له : ولذلك لجأ أخيرا ( يعنى أبن القيم ) إلى أن يتساءل : هل ينفعه إيمانه ؟ وهل الصلاة شرط لصحة الإيمان ؟

قلت ( الالبابي ) : إن كل من تأمل في جوابه على هذا التساؤل يُلاحظ أنه حاد عنه إلى القول بأن الأعمال الصالحة لا تُقبل إلا بالصلاة فأين الجواب عن كون الصلاة شرطا لصحة الإيمان ؟

<sup>(</sup>١) درء الفتنة عن أهل السُّنَّة ص ٩ ط/ دار العاصمة ، الرياض السعودية

<sup>(</sup>۲) حكم تارك الصلاة ص ٦٠ لـ الالباني ط/ دار الجلالين - الرياض

أى : ليس فقط شرط كمال فإن الأعمال الصالحة كلها شرط كمال عند أهل السنة خلافا للخوارج والمعتزلة القائلين بتخليد أهل الكبائر فى النار مع تصريح الخوارج بتكفيرهم فلو قال قائل بأن الصلاة شرط لصحة الإيمان وأن تاركها مُخلد فى النار فقد التقى مع الخوارج فى بعض قولهم هذا وأخطر من ذلك أنه خالف حديث الشفاعة . اهـ (١)

قلت على بن شعبان : فانظر الى قوله : فلو قال قائل بأن الصلاة شرط لصحة الإيمان وأن تاركها مُخلد فى النار فقد التقى مع الخوارج ، فهل هذا تسويغ للخلاف أم أن هذا إنكار ؟ !!!

وقال الالباني في السلسلة الصحيحة : وبالجملة ، فمجال الرد عليه واسع جداً ، ولا أدرى متى تسنح لى الفرصة للرد عليه ، وبيان ما يؤخذ عليها فقهاً وحديثاً ؟ وإن كنت أشكر له أدبه ولطفه وتبجيله لكاتب هذه الأحرف، ودفاعه عن عقيدة أهل الحديث في أن الإيمان يزيد وينقص ، وإن كان قد اقترن به أحياناً شيء من الغلو والمخالفة ، والاتمام بالإرجاء مع أنه يعلم أنني أُخالفهم مُخالفة جذرية ، فأقول : الإيمان يزيد وينقص ؛ وان الأعمال الصالحة من الإيمان ، وانه يجوز الاستثناء فيه خلافاً للمُرجئة ، ومع ذلك رماني أكثر من مرة بالإرجاء ! فقلب بذلك وصية النبي الله وأتبع السيئة الحسنة تمحها.. " فقلت : ما أشبه اليوم بالبارحة !

فقد قال رجل لابن المبارك: " ما تقول فيمن يزنى ويشرب الخمر؛ أمؤمن هو؟ قال: لا أُخرجه من الإيمان. فقال الرجل : على كبر السن صرت مرجئاً! فقال له ابن المبارك: إن المُرجئة لا تقبلنى! أنا أقول: الإيمان يزيد وينقص والمُرجئة لا تقول ذلك، والمرجئة تقول: حسناتُنا مُتقبلة، وأنا لا أعلم تُقبلت منى حسنة؟ وما أحوجك إلى أن تأخذ سبورة فتُجالس العلماء ". رواه ابن راهويه فى " مسنده ٣/٣٠٠- ٢٧١ "

قلت ( الالبانى ) : ووجه المُشابَهة بين الاتهامين الظالمين هو الإشراك بالقول مع المُرجئة فى بعض مايقوله المُرجئة؛ أنا بقولى بعدم تكفير تارك الصلاة كسلاً ؛ وابن المبارك فى عدم تكفير مُرتكب الكبيرة ولو أردت أن أُقابله بالمثل لرميته بالخروج لأن الخوارج يُكفرون تارك الصلاة وبقية الأركان الأربعة و( أعوذ بالله أن أكون من الجاهلين ) . اهـــ (٢)

فانظر الى قوله : الخوارج يُكفرون تارك الصلاة وبقية الأركان الأربعة ، فهل هذا تسويغ للخلاف أم أن هذا إنكار ؟!!

# ٩ - الشيبخ / صالح الفوزان

السؤال: أحسن الله إليكم صاحب الفضيلة وهذا سائل يقول هل من لم يكفر تارك الصلاة تماونا يكون من المرجئة ؟ فاجاب الشيخ الفوزان: نعم هذا نوع إرجاء، هذا نوعٌ من الإرجاء، إن كان يعتقد أن العمل ليس من الإيمان ومنه الصلاة فهذا مُرجئ، أما إذا كان يعتقد أن العمل من الإيمان لكنه قال تارك الصلاة لايكفر كسائر الأعمال ينقص بما الإيمان ولايكفر فهذا أخذ بقول بعض العلماء ولهم شبهات، لهم شبهات لكن لا يعدو مرجئة إذا كان معتمداً على قول وعلى شبهاتٍ يُستدل بما فلا يقال: أنه مُرجئ يُقال: أنه مُخطئ، يقال: أنه مُخطئ. اهـ (٣)

<sup>(</sup>١) حكم تارك الصلاة ص ٤١، ٢٤) ط/ دار الجلالين - الرياض

<sup>(</sup>٢) السلسلة الصحيحة ٨ / ١٠ ط/ دار المعارف ، الرياض

http://www.alfawzan.af.org.sa/node/5059 / المصدر الموزان ، المصدر (  $^{\circ}$  ) فتوى صوتية على موقع الشيخ الفوزان ، المصدر

فانظر كيف أن الشيخ الفوزان جعل من لم يكفر تارك الصلاة اتبع المتشابه ، فكيف يكون هذا خلافاً سائغاً ؟!!

١٠ - الشيخ العلامة / احمد بن عمر بن مساعد الحازمي

سُئل: من ترك الصلاة تكاسلاً فهل يكفر؟

فأجاب: نحن نقول في ماذا نكفر ؟ جاحدًا هذا محل إجماع لا خلاف فيه ، من أنكر الصلاة ولو فرضًا واحدًا بل أنكر ركوعًا أو سجودًا بإجماع الصحابة حتى أهل البدعة يرون هذا أنه كافر مرتد عن الإسلام ، الكلام فيما إذا اعتقد ألها شرعٌ واجبةٌ وتركها تكاسلاً نقول : هذا كافر مرتدٌ ، على كلِّ لا تسمِّ لى أحد هنا ، أقول لك : لا نعتبر قول أبي حنيفة رحمه الله تعالى فلا تأتيني بالمعاصرين كونه لم يكفر .. إلى آخره ، نقول : المسألة فيها إجماع ائتنى بقول عن الصحابة بأن من ترك الصلاة لا يكفر ، إن جئت به جعلنا المسألة خلافية ، ورجعنا إلى النصوص ، وأما لا يُنقل عن الصحابة إلا التكفير ، ثم نقول : خالف فلان وفلان ، لا يجوز هذا . اهـ (١)

#### وفى موضع اخر قال الشيخ الحازمي:

خامسًا: سلامة هذا القول من التناقض عند التطبيق، فهو قول مضبط لا تناقض فيه ولا غموض ولا إشكال، وأما من ورّث الإخوة مع الجد فعندهم اضطراب لا يعلمه إلا الله، سيأتي معنا وخاصة في باب المعادّة ألهم يفرضون أشياء للجد من حيث الثلث الباقي ولم يأت نص بثلث الباقي أو الثلث كاملاً أو أنه بالمقاسمة أو أن الإخوة لأب يُورِّتُون للجمة من حيث الثلث الباقي ولم يأت نص بثلث الباقي أو الثلث كاملاً أو أنه بالمقاسمة أو أن الإخوة الأشقاء يورثون الإخوة لأب معهم ثم يرجعون إليهم، فيقول: أنتم محجوبون كما سيأتي في المعادة، على كلِّ كل باب الجدّ والإخوة فيه اضطراب وفيه غموض وفيه إشكالات لا جواب عليها البتة إلا من حيث التعليلات وأكثرها تعليلات واهية لأن مبناها على الاستنباط. إذًا سلامته من التناقض عند التطبيق فهو قول مضبط لا تناقض فيه ولا غموض ولا إشكال، ولا يُشكل على هذا أن المذاهب الثلاثة المالكية والشافعية والحنابلة على هذا، العبرة بماذا؟ العبرة بأي شيء ؟ بالدليل، وإذا كان جمهور الصحابة على هذا لا يكون في قلبك شيء، وهذه تجعلها مع مسألة حكم تارك الصلاة ، إذا كان جمهور الصحابة كما قال البخاري: لم يُذكر أن أحدًا خالف أبا بكر والصحابة متوافرون فحدث خلافًا بعد أبي بكر وبعد إجماع الصحابة، حينتذٍ هذا الخلاف لا عبرة به، ولو كان الأنمة الثلاثة وجماهير، بل لو كان الأنمة الأربعة وجمهورهم يعني أتباعهم على قول وهو مخالف لما صح عن الصحابة وقاومه الدليل أو وافقه الدليل حينئذٍ لا تأخذ بنفسك شيء البتة، وما يدعيه بعض المتأخرين بأن هذا مذهب الصحابة بأن توريث الإخوة مع الجد هذه دعوى لا يلتفت إليها . اهـ (٧)

قلت على بن شعبان : فهل بعد هذا يأتي أحد ويقول بأنه خلاف سائغ ، كذبوا والله بل هو عين الخلاف المذموم ؟ !!

<sup>(</sup>١) شرح كتاب الأصول الثلاثة المختصر في الدرس الخامس وهو " المرتبة الثانية من الدين : الإيمان " سؤال في نهاية الدرس

<sup>(</sup>٢) شرح الرحبية كتاب للمواريث فقه شافعي ١٤/ ٦، وهي دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشيخ الحازمي

# المطلب العاشر

# هل حكم تارك الصلاة له علاقة بالارجاء ؟

هل قال أحد من أهل العلم قديماً وحديثاً بأن حكم تارك الصلاة له علاقة بالارجاء ؟

الجواب نعم وبالدليل سواء من الشرع أو من الاصول أو من كلام أهل العلم

أولاً: - الادلة على أن حكم تارك الصلاة له علاقة بالارجاء.

نعم كل من لم يقل بكفر تارك الصلاة فقد التزم مذهب المُرجئة شاء أم أبى ، لانه جعل عمل الجوارح ليس بركن ولكن من كمال الايمان الواجب والمُستحب ، وإليكم بيان ذلك :-

الارجاء هو إخراج العمل عن حقيقة الايمان ، أى تحقق الإيمان بغير عمل الجوارح ، فذلك هو موطن التراع بين أهل السنة والجماعة وبين جميع فرق المُرجئة ، فكل من لم يُكفر تارك الصلاة لا يُكفر بأى عمل من المأمورات غير الصلاة فلما لم يقولوا بما دلت عليه النصوص أى (تكفير تارك الصلاة كسلاً) صارت كل المأمورات بذلك عندهم في قسم كمال الايمان بنوعيه الواجب والمُستحب فاذا وجد عمل الجوارح زاد الايمان واذا قل عمل الجوارح أو أنتفى بالكلية نقص كمال الايمان الواجب والمُستحب وبقيت حقيقة الايمان أو كما يقولون على حسب مصطلحاهم بقى أصل الايمان

فلزم من عدم تكفيرهم لتارك الصلاة ما يلى :-

الاصل الاول : تحقق الإيمان بغير عمل الجوارح

فنتج من هذا الاصل الاول

أ - (أن مدار التكفير في ترك المامورات على القلب واللسان فقط)

ب - ( نجاة من توك ركن عمل الجوارح بالكلية خلافاً للنصوص المحكمة )

جـ - ( اعتبار ركن عمل الجوارح بالكامل قسم واحد فقط وهو " كمال الايمان " وإلغاء قسم " حقيقة الإيمان " )

الاصل الثانى : نفى التلازم بين الظاهر والباطن إما بالكلية أو إثبات التلازم جزئياً فقط أى فى قسم كمال الايمان فقط فنتج من هذا الاصل الثاني

أ - (تكذيب النبي محمد في إخباره أن التلازم بين الظاهر والباطن كلياً وجزئياً)

فاذا وجدت حقيقة الإيمان فى القلب وجدت حقيقة الإيمان على الجوارح وإذا انتفت على الجوارح حقيقة الايمان أى (الصلوات الخمس) انتفت فى القلب حقيقة الايمان ، وإذا وجد كمال الايمان الواجب فى القلب وجد على الجوارح كمال الايمان الواجب (زكاة ، صيام ، حج ، بر والدين ... الخ) ، وإذا وجد كمال الايمان المستحب فى القلب وجد على الجوارح كمال الايمان المستحب (صدقات نافلة ، صيام نوافل ، حج وعمرة نافلة ... الخ)

ولا يلزم من كل ما مضى العكس أى لا يلزم من وجود حقيقة الايمان على الجوارح وجودها فى القلب وكذلك فى كمال الايمان الواجب والمُستحب لا يلزم من وجودهما على الجوارح وجودهما فى القلب ، فقد يُظهر المنافق ذلك

#### وهذين الاصليين

- ١ تحقق الإيمان بغير عمل الجوارح
- ٢ نفى التلازم بين الظاهر والباطن إما بالكلية أو إثبات التلازم جزئياً فقط أى في قسم كمال الايمان فقط .

هذين هما القاسم المُشترك بين جميع فرق المُرجئة ، وهما أصل كل نزاع بين أهل السنة وبين جميع فرق المُرجئة

ثانياً: – هل أحد من العلماء قال أن من لم يُكفر تارك الصلاة تكاسلاً فهو من المُرجئة أو وافق المُرجئة ؟ نــعـــم أو من قال أن الكفر هو الاستحلال بالقلب فقط ( الاعتقاد ) أو الجحود فقط ، فهو من المُرجئة ؟ نــعــــم أو من قال أن تارك أعمال الجوارح هو مسلم ناج من الخلود فى النار ، فهو من المُرجئة ؟ نــعــــم أو من قال أن الاعمال كلها شرط كمال فهو من المُرجئة ؟ نــعــــم

# 

١- " الامام سفيان بن عيينة المتوفى ١٩٨ هـ "

قال عبدالله بن أحمد بن حنبل حَدَّثَنَا سُويْدُ بْنُ سَعِيدِ الْهَرَوِيُّ قَالَ : " سَأَلْنَا سُفْيَانَ بْنَ عُييْنَةَ عَنِ الإِرْجَاءِ ، فَقَالَ : يَقُولُونَ : الإِيمَانُ قَوْلٌ ، وَنَحْنُ نَقُولُ الإِيمَانُ قَوْلٌ وَعَمَلٌ ، وَالْمُوجْنَةُ أَوْجَبُوا الْجَنَّةَ لِمَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللّهُ مُصِرًا بِقَلْهِ عَلَى تَوْكُ الْفَرَائِضِ ، وَسَمُّوا تَوْكَ الْفَرَائِضِ مُتَعَمِّدًا مِنْ غَيْرِ جَهْلِ وَلا عُذْرِ هُو كَفُو وَبَيْسَ بسَوَاء لاَنَ رُكُوبَ الْمَحَارِمِ مِنْ غَيْرِ اسْتِحلال مَعْصِيةٌ ، وَتَوْكُ الْفَرَائِضِ مُتَعَمِّدًا مِنْ غَيْرِ جَهْلِ وَلا عُذْرِ هُو كَفُو وَبَيْكِ وَبَيْكَ فِي أَمْرِ آدَمُ صَلَوَاتُ اللّهُ عَيْرِ عَيْرٍ جَهْلِ وَإِبْلِيسَ وَعُلَمَاء النَّهُ وَوَ مُنَا اللّهُ عَلَيْهِ فَأَكَلَ مِنْهَا مُتَعَمِّدًا لِيَكُونَ مَلَكًا أَوْ عَلَيْهِ وَإِبْلِيسَ وَعُلَمَاء النَّهُ وِ ، أَمَّا آدَمُ فَنَهَاهُ اللّهُ عَلَيْ السَّجْرَةِ وَحَرَّمَهَا عَلَيْهِ فَأَكَلَ مِنْهَا مُتَعَمِّدًا لِيَكُونَ مَلكًا أَوْ يَكُونَ مِنَ الْحَالِدِينَ فَسَمَّيَ عَاصِيًا مِنْ غَيْرِ كُهْرٍ ، وَأَمَّا إِبْلِيسُ لَعَنَهُ اللّهُ فَإِنْهُ فُوضَ عَلَيْهِ سَجْدَةٌ وَاحِدَةٌ فَجَحَدَهَا مُتَعَمِّدًا فَسُمِّي كَافِرًا ، وَأَمَّا عَلْهُ لَي السَّلامُ وَعَيْرِهِ مِنَ الْأَنْبَاءَهُمْ وَأَقَرُوا بِهِ بِاللّسَانِ وَلَمْ فَلَكُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى مَعْرِفَةٍ مِنْ غَيْرِ جُحُودٍ فَهُو كُفُرٌ مِثْلُ كُفْرِ عُلَمَاء اللّهُ مُ اللّهُ مُ اللّهُ مُ عَلَى مَعْرِفَةٍ مِنْ غَيْرِ جُحُودٍ فَهُو كُفُرٌ مِثْلُ كُفْرِ عُلَمَاء اللّهُ مُ اللّهُ مَا عَلَيْهِ السَّلامُ وَغَيْرِهِ مِنَ الأَنْبَيَاءَ مَ وَاللّهُ عَلَى عَلْمَ فَعَرْ فَةٍ مِنْ غَيْرِ جُحُودٍ فَهُو كُفُرٌ مِثْلُ كُفْرِ عُلَمَاء الْيَهُ عَلَى مَعْرِفَةٍ مِنْ غَيْرِ جُحُودٍ فَهُو كُفُرٌ مِثْلُ كُفْرِ عُلَمَاء اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

قلت (على شعبان): تعقب يسير على الامام، وهو أن الكُفر الذى وقع فيه ابليس هو كفر الاباء والاستكبار وليس الجحود، وأما كفر الجحود فمثاله كُفر أبي طالب عم النبي ﷺ.

لان ابليس امتنع من اداء عمل من أعمال الجوارح ، وأما الجحود فهو الانكار ويكون باللسان وعكسه الاقرار

(١) السنة لـــ عبد الله بن أحمد بن حنبل برقم ٦٥٦ ، ط/ دار رمادى للنشر ، الرياض

٢- " الامام إسحاق بن راهويه المتوف ٢٣٨ هـ "

نقل حرب عن إسحاق قال : غلت المُرجئة حتى صار من قولهم : إن قوما يقولون : من ترك الصلوات المكتوبات وصوم رمضان والزكاة والحج وعامة الفرائض من غير جُحود لها لا نُكفره ، يُرجى أمره إلى الله بعد ، إذ هو مقر فهؤلاء الذين لا شك فيهم " قال ابن رجب يعنى لا شك في أهم مرجئة " . اه (١)

وليس هذا هو فهمي وحدى لكلام الامامين بل فهم ذلك منهم ونقله الحافظ ابن رجب الحنبلي

قال الحافظ ابن رجب ( الصلاة دون غيرها ؟ أم يختص زوال الإسلام بترك الصلاة والزكاة خاصة ، وفى ذلك اختلاف مشهور ، وهذه الأقوال كلها محكية عن الإمام أحمد وكثير من علماء أهل الحديث يرى تكفير تارك الصلاة ، وحكاه إسحاق بن راهويه إجماعا منهم حتى إنه جعل قول من قال : لا يكفر بترك هذه الأركان مع الإقرار بها من أقوال المرجئة .

وكذلك قال سفيان بن عيينه : المُرجئة سموا ترك الفرائض ذنبا بمترلة ركوب المحارم وليسا سواء ، لأن ركوب المحارم متعمدا من غير استحلال معصية ، وترك الفرائض من غير جهل ولا عُذر هو كُفر وبيان ذلك فى أمر آدم وإبليس وعلماء اليهود الذين أقروا ببعث النبي رلم ولم يعملوا بشرائعه ، وروى عن عطاء ونافع مولى ابن عمر ألهما سئلا عمن قال : الصلاة فريضة ولا أصلى ، فقالا : هو كافر وكذا قال الإمام أحمد . اهـ (٢)

قلت ( ابن شعبان ) : فجعل الائمة من قال بوجوب الصلاة ولم يصلى كافر وقالوا أن من قال عنه مسلم فهو مُرجىء

# ٣- " الإمام أبو بكر الآجُرِّيُّ الشافعي المتوفى ٣٦٠ هـ "

قال رحمه الله : ( اعلموا رحمنا الله وإياكم أن الذى عليه علماء المسلمين أن الإيمان واجب على جميع الخلق ، وهو التصديق بالقلب ، وإقرار باللسان، وعمل بالجوارح، ثم اعلموا رحمنا الله وإياكم أنه لا تجزئ المعرفة بالقلب وهو التصديق إلا أن يكون معه إيمان باللسان ، وحتى يكون معه نطق ، ولا تجزئ معرفة بالقلب والنطق باللسان حتى يكون معه عمل بالجوارح ، فإذا كملت فيه هذه الخصال الثلاثة كان مؤمنا وحقا ، دل على ذلك الكتاب، والسنة ، وقول علماء المسلمين ...... إلى أن قال : فالأعمال بالجوارح تصديق على الإيمان بالقلب واللسان فمن لم يصدق الإيمان بعمله بجوارحه مثل الطهارة والصلاة ، والزكاة والصيام ، والحج ، والجهاد ، وأشباه لهذه ، ومن رضى لنفسه بالمعرفة والقول دون العمل لم يكن مؤمنا ، ولم تنفعه المعرفة والقول وكان تركه للعمل تكذيبا منه لإيمانه ، فاعلم ذلك هذا مذهب علماء المسلمين قديمًا وحديثًا ، فمن قال غير وكان العلم بما ذكرنا تصديقا منه لإيمانه ، فاعلم ذلك هذا مذهب علماء المسلمين قديمًا وحديثًا ، فمن قال غير هذا فهو مرجئ خبيث احذره على دينك . اهـ (٣)

<sup>(</sup>۱) مسائل الإمام أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهویه لحرب الكرمانی ص ۳۷۷ ، فتح الباری شرح صحیح البخاری ۲۱/۱ لـــ ابن رجب الحنبلی ط/ دار ابن الجوزی - الدمام/ السعودیة

<sup>(</sup>٢) فتح البارى شرح صحيح البخارى ٢١/١ لـ ابن رجب الحنبلي ط/ دار ابن الجوزى - الدمام / السعودية

<sup>(</sup>٣) الأربعين حديثا للاجرى ص ١٣ ط/ دار المعلمي ، الكويت

٤- أبو الحسين محمد بن أحمد الملطى الشافعي المتوف ٣٧٧ هـ

قال فى باب ذكر المرجئة: "وقد ذكرت المُرجئة فى كتابنا هذا أولاً وآخراً ، إذ قولها خارج من التعارف والعقل ، ألا ترى أن منهم من يقول: من قال: لا إله إلا الله محمد رسول الله ، وحرّم ما حرم الله وأحل ما أحل الله ؛ دخل الجنة إذا مات ، وإن زبى وإن سرق وقتل وشرب الخمر وقذف المُحصنات ، وترك الصلاة والزكاة والصيام ، إذا كان مُقراً بها يسوف التوبة ؛ لم يضره وقوعه على الكبائر وتركه للفرائض وركوبه الفواحش ، وإن فعل ذلك استحلالاً ؛ كان كافراً بالله مُشركاً ، وخرج من إيمانه " . اهـ (١)

#### ٥ - شيخ الاسلام ابن تيمية المتوفى ٧٢٨ هـ

قال: "ولهذا كان جماهير المُرجئة على أن عمل القلب داخل في الإيمان ، كما نقله أهل المقالات عنهم ، منهم الأشعرى فإنه قال في كتابه في " المقالات " : اختلف المُرجئة في الإيمان ما هو؟ وهم اثنتا عشرة فرقة ... " فذكرها حتى ذكر الفرقة العاشرة من المُرجئة أصحاب أبي معاذ التومني فذكر من مذهبهم ألهم قالوا: " وتارك الفرائض مثل الصلاة والصيام والحج على الجُحود بها والرد لها والاستخفاف بها كافر بالله ، وإنما كفر للاستخفاف والرد والجحود ، وإن تركها غير مُستحل لتركها مُتشاغلاً مُسوِّفاً يقول : الساعة أصلى ، وإذا فرغت من لهوى وعملى ، فليس بكافر ، وإن كان يُصلى يوماً ووقتاً من الأوقات ، ولكن نُفسيِّهه ". اهـ (٢)

\_ وقال رحمه الله : " فإن المُرجئة لا تُنازع في أن الإيمان الذي في القلب يدعو إلى فعل الطاعة ويقتضى ذلك ، والطاعة من ثمراته ونتائجه ، لكنها تُنازع هل يستلزم الطاعة ؟ ". اهـــ (٣)

فجعل شيخ الاسلام المرجئة هم من ينكرون وينفون التلازم الكلى والجزئي بين الظاهر والباطن

\_ وقال أيضاً : ومنشأ الغلط من وجوه منها ظن الظان أن ما في القلب من الايمان المقبول يمكن تخلف القول الظاهر والعمل الظاهر عنه ، وظن الظان أن ليس فى القلب الا التصديق وأن ليس الظاهر إلا عمل الجوارح والصواب أن القلب له عمل مع التصديق والظاهر قول ظاهر وعمل ظاهر وكالاهما مستلزم للباطن ، والمرجئة أخرجوا العمل الظاهر عن الايمان فمن قصد منهم إخراج أعمال القلوب أيضا وجعلها هى التصديق فهذا ضلال بين ومن قصد إخراج العمل الظاهر قيل لهم العمل الظاهر لازم للعمل الباطن لا ينفك عنه وإنتفاء الظاهر دليل إنتفاء الباطن . اهـ (٤)

\_ وقال فى " وأما الذين لم يُكفروا بترك الصلاة ونحوها فليست لهم حجة الا وهى متناولة للجاحد كتناولها للتارك فما كان جوابحم عن الجاحد كان جوابا لهم عن التارك فما كان جوابحم عن الجاحد كان جوابا لهم عن التارك مع أن النصوص علقت الكفر بالتولى كما تقدم

<sup>(</sup>١) التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع ص ٥٧ ، ط / المكتبة الأزهرية للتراث

<sup>(</sup> ۲ ) مجموع الفتاو*ي* ۷ / ۳۲ ۰ – ۲۷ ۰

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي ۷/۰۰

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ٧/٤٥٥

وهذا مثل استدلالهم بالعمومات التي يحتج بها المرجئة كقوله من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وان عيسى عبد الله ورسوله وكلمته القاها الى مريم وروح منه أدخله الله الجنة ونحو ذلك من النصوص ، وأجود ما إعتمدوا عليه قوله خمس صلوات كتبهن الله على العباد في اليوم والليلة فمن حافظ عليهن كان له عند الله عهد أن يدخله الجنة ومن لم يحافظ عليهن لم يكن له عند الله عهد إن شاء عذبه وإن شاء أدخله االجنة قالوا فقد جعل غير المحافظ تحت المشيئة ولا دلالة في هذا فإن الوعد بالمحافظة عليها والمحافظة فعلها في أوقاتها . اهر (١)

- وقال أيضاً: فهذا موضع ينبغي تدبره ، فمن عرف ارتباط الظاهر بالباطن زالت عنه الشبهة في هذا الباب ، واعلم أن من قال من الفقهاء إنه إذا أقر بالوجوب ، وامتنع عن الفعل ، لا يُقتل أو يقتل مع إسلامه ، فإنه دخلت عليه شبهة المرجئة والجهمية ، والتي دخلت على من جعل الإرادة الجازمة مع القدرة التامة لا يكون بها شيء من الفعل . اهـ (٢) قلت (على بن شعبان) : والشاهد قول شيخ الاسلام أن من قال أن تارك الصلاة يُقتل حداً يكون دخلت عليه شبه الجهمية والمرجئة ، وكل أهل العلم قديماً عمن قال بأن تارك الصلاة مسلم غير كافر قالوا بأنه يُقتل مسلم اللهم الا من نقض نفسه من بعض مُرجئة العصر الحديث ، وهذه نقولات أهل العلم تثبت ذلك : -

قال الامام النووى في المجموع شرح المهذب: (المسألة الثانية) من ترك الصلاة غير جاحد قسمان أحدهما تركها لعذر كنوم ونسيان ونحوهما فعليه القضاء فقط ووقته موسع ولا اثم عليه الثاني تركها بلا عذر تكاسلا وتحاونا فيأثم بلا شك ويجب قتله إذا أصر وهل يكفر فيه وجهان حكاهما المصنف وغيره أحدهما يكفر قال العبدرى وهو قول منصور الفقيه من اصحابنا وحكاه المصنف في كتابه في الخلاف عن أبي الطيب بن سلمة من أصحابنا ، والثاني لا يكفر وهو الصحيح المنصوص الذى قطع به الجمهور ، وقد ذكر المصنف دليلهما وسنوضحه في فرع مذاهب العلماء ان شاء الله تعالى وقال المزني يُحبس ويؤدب ولا يقتل وإذا قلنا يقتل فمتى يُقتل فيه شمسة أوجه الصحيح يقتل بترك صلاة واحدة إذا ضاق وقتها ، وهذا هو الذى اختاره المصنف في التنبيه ولم يذكره هنا والثاني يقتل إذا ضاق وقت الثانية والموابع إذا ترك اربع صلوات والخامس إذا ترك من الصلوات قدرا يظهر لنا به اعتياده الترك وتماونه بالصلاة والمذهب الاول وعلى هذا قال أصحابنا الاعتبار باخراج الصلاة عن وقت الضرورة فإذا ترك الظهر لم يقتل حتى يطلع الفجر قال الرافعي هكذا حكاه فإذا ترك الظهر لم يقتل حتى يطلع الفجر قال الرافعي هكذا حكاه الصيدلاني وتابعه عليه الائمة . اهـ (٣)

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۲/ ۲۱۳، ۲۱۶

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي لابن تيمية ۷/ ٦١٦

<sup>(</sup>۳) المجموع شرح المهذب ۳ / ۱۶، ۱۰ للامام ابی زکریا محی الدین بن شرف النووی المتوفی سنة ۲۷٦ هـــ ط / دار الفکر بیروت وروضة الطالبین وعمدة المفتین ۱ / ۲٦۷ للامام ابی زکریا محی الدین بن شرف النووی ط / دار الکتب العلمیة بیروت

<sup>،</sup> شرح مسلم للنووى ١١ / ٧٠ ، ط / دار الكتاب العربي ، بيروت ، الاستذكار ١ / ٢٣٥ ، لأبو عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمرى الاندلسي ، ط / دار الكتب العلمية – بيروت ، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن للشنقيطي ٣ / ٤٤٩ ط / دار الفكر بيروت ، الصلاة وأحكام تاركها ص ١١ ، لابن القيم الجوزية ، ط / مكتبة الثقافة بالمدينة ، السعودية

فها هو شيخ الاسلام يقول على كل من قال أن تارك الصلاة يُقتل حداً ألهم دخلت عليه شبه الجهمية والمرجئة ومن قال ذلك هم كل من لم يكفر تارك الصلاة ، فهل هذا إلا رمى بالارجاء وإنكار للخلاف وعدم تسويغه ؟ !!! أم مازال البعض سيسئل من سلفك في ربط الارجاء بحكم تارك الصلاة !!! ومن سلفك في إنكار الخلاف في حكم تارك الصلاة وعدم تسويغه واعتباره !!!

\_ وقال أيضاً " ومن قال بحصول الإيمان الواجب بدون فعل شيء من الواجبات ، سواء جعل فعل تلك الواجبات لازماً له ، أو جزءًا منه ، فهذا نزاع لفظي ، كان مُخطئاً خطاً بينا ، وهذه بدعة الإرجاء التي أعظم السلف والأئمة الكلام في أهلها ، وقالوا فيها من المقالات الغليظة ما هو معروف ، والصلاة هي أعظمها وأعمّها وأولها وأجلّها ". اهـ (١)

وما ذكره شيخ الإسلام ينطبق تماماً على من أدخل العمل فى مُسمى الإيمان ثم نفى أن يكون ( العمل ) من لوازمه وحقيقته ، وجعله أى (عمل الجوارح ) من ثمرات الايمان أى (كمال الايمان الواجب والمستحب ) فلا يزول الايمان بزواله (كحال من لم يُكفر بترك الصلاة ) نفى التلازم بين الظاهر والباطن وأثبت وجود ايمان فى القلب مع ترك أعمال الجوارح

#### (7) " اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء " (7)

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده .. وبعد

فإن اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء درست ما ورد إليها من الأسئلة المقيدة لدي الأمانة العامة لهيئة كبار العلماء برقم: ( ٨٠٢) ، ( ١٤٢١/٣/١٨ ، ١٤٢١/٣/١٨ ، ١٤٢١/٣/١٨ ، ١٤٢١/٣/١٨ ، ١٤٢١/٣/١٨ ، ١٤٢١/٣/١٨ ، ١٤٢١/٣/١٨ ، ١٤٢١/٣/١٨ ، ١٤٢١/٣/١٨ ، العلماء برقم: ( حقيقة الإيمان بين غلو الخوارج وتفريط المرجئة )). لعدنان عبد القادر ، نشر جمعية الشريعة بالكويت . فأفتت اللجنة \_ بعد الدراسة \_ أن هذا الكتاب ينصر مذهب المرجئة الذين يخرجون العمل عن مسمى الإيمان وحقيقته ، وأنه عندهم شرط كمال ، وأن المؤلف قد عزز هذا المذهب الباطل ، بنقول عن أهل العلم تصرف فيها بالبتر والتفريق وتجزئة الكلام ، وتوظيف الكلام في غير محله ، والغلط في العزو ، ..... إلى آخر ما في هذا الكتاب من مثل هذه الطوام ، مما ينصر مذهب المرجئة وإخراجه للناس باسم مذهب أهل السنة والجماعة ، فذا فإن هذا الكتاب يجب حجبه وعدم تداوله . وننصح مؤلفه أن يراجع نفسه ، وأن يتقى الله بالرجوع إلى الحق والإبتعاد عن مواطن الضلالة والله الموفق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

عضو / صالح بن فوزان الفوزان الرئيس / عبد العزيز بن عبد الله بن محمد آل شيخ

عضو / عبد الله بن عبد الرحمن الغديان عضو / بكر بن عبد الله أبو زيد

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۷/ ۲۲۱

<sup>(</sup>٢) فتوى رقم ٢١٤٣٥ بتاريخ ٢١٤٨٨هـ في التحذير من كتاب (حقيقة الإيمان بين غلو الخوارج وتفريط المرجئة )

٧- " الشيخ العلامة بكر بن عبدالله أبو زيد رحمه الله "

قال: فالفتنة تناقض الدين ، وهي فتنة الشبهات ، وأسوأها فتنة الشرك بالله وفتنة العدول عن محكم الآيات وصريح السنة وصحيحها . ولما كانت هذه الفتنة : (فتنة المرجئة) التي تُخْرِج العمل عن حقيقة الإيمان وتقول : ( لا كفر إلا كفر المحجود والتكذيب) بدعة ظلما وضلالة عميا ، والتي حصل من آثارها : التهوين من خصال الإسلام وفرائضه شأن أسلافهم من قبل ، ومنها : التهوين من شأن الصلاة ، لاسيما في هذا الزمان الذي كثر فيه إضاعة الصلوات واتباع الشهوات وطاشت فيه موجة الملحدين الذي لا يعرفون رهم طرفة عين . اهـ (١)

\_ وقال أيضا : وعلى هذه الحقيقة للإيمان بنى المروزى رحمه الله كتابه : " تعظيم قدر الصلاة " والصلاة هى أعظم الأعمال وأعمها وأولها وأجلها بعد التوحيد ، وهى شعار المسلمين ، ولهذا يعبر عنهم بها ، فيقال : اختلف أهل الصلاة واختلف أهل القبلة ، ولعظم شألها عنون أبو الحسن الأشعرى رحمه الله كتابه فى الاعتقاد باسم " مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين " أى أن غير المصلى لا يُعَدُّ فى خلاف ولا إجماع .

والمخالفة فى تلك الحقيقة الشرعية للإيمان: ابتداع، وضلال، وإعراض عن دلالة نصوص الوحى، وخرق للإجماع. وإياك ثم إياك – أيها المسلم – أن تغتر بما فاه به بعض الناس من التهوين بواحد من هذه الأسس الخمسة لحقيقة الإيمان لاسيما ما تلقفوه عن الجهمية وغلاة المرجئة من أن " العمل " كمالى فى حقيقة الإيمان ليس ركناً فيه وهذا إعراض عن المحكم من كتاب الله تعالى فى نحو ستين موضعا، مثل قول الله تعالى { وَنُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ } الأعراف ٣٤ ونحوها فى السنة كثير، وخرق لإجماع الصحابة ومن تبعهم بإحسان.

وإياك يا عبدالله من الجنوح إلى الغلو فتهبط وأنت لا تشعر في مزالق الخوارج الذين تَبنَّى في المقابل مذهبهم بعض نابتة عصرنا ، بل إياك ثم إياك أن تجعل أيا من مسائل العقيدة الإسلامية " عقيدة أهل السنة والجماعة "

مجالاً للقبول والرد ، والحذف والتصحيح ، بما يشغب به ذو هوى ، أو ينتحله ذو غرض فهى بحمد الله حق مجمع عليه فاحذرهم أن يفتنوك ، ثبتنا الله جميعا على الإسلام والسنة آمين . اهـــ (٢)

\_ وقال أيضا : ( وأنَّ الكفر يكونُ بالاعتقاد وبالقول وبالفعل وبالشكِّ وبالتَّرك ، وليس محصوراً بالتَّكذيب بالقلب كما تقوله الخوارج ) . اهـ (٣)

\_ وقال بعد أن ضرب أمثلةً لكفر الأقوال والأعمال: ( فكلٌ هؤلاء قد كفرَّهم الله ورسوله بعد إيمانهم بأقوال وأعمال صدرت منهم ولو لم يعتقدوها بقلوبهم ؛ لا كما تقول المرجئة المنحرفون، نعوذ بالله من ذلك مع العلم أن الحكم بكفر المعين المتلبس بشيء من هذه النواقض المذكورة موقوف على توافر الشروط وانتفاء الموانع في حقه كما هو مقرر معلوم وتقدم ، وفي هذا الفصل نَقْضٌ لمذهب المرجئة في تقصيرهم وتفريطهم ) . اهـ (٤)

<sup>(</sup>١) درء الفتنة عن أهل السُّنّة ص ٤ ط/دار العاصمة ، الرياض السعودية

<sup>(</sup>٢) درء الفتنة عن أهل السُّنَّة ص ٩ ط/ دار العاصمة ، الرياض السعودية

<sup>(</sup>٣) درء الفتنة عن أهل السُّنَّة ص ١٤ ط/ دار العاصمة ، الرياض السعودية

<sup>(</sup>٤) درء الفتنة عن أهل السُّنَّة ص ٢٣ ط/ دار العاصمة ، الرياض السعودية

٨ - " الشيخ العلامة صالح بن فوزان الفوزان "

سُئل عن قول البعض : إن عقيدة أهل السنة والجماعة أن العمل شرط فى كمال الإيمان وليس شرطاً فى صحة الإيمان فقو اعتقاد فقال الشيخ : " هو قول مُرجئة أهل السنة ، وهو خطأ والصواب أن الأعمال داخلة فى حقيقة الإيمان فهو اعتقاد وقول وعمل ، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية ". اهـ (١)

\_ وقال أيضاً: " المُرجئة قصروا الإيمان على الإقرار باللسان والتصديق بالجنان ، فالقول الحق : أن الإيمان قول باللسان واعتقاد بالقلب ، وعمل بالجوارح. فالأعمال داخلة فى حقيقة الإيمان ، وليست بشىء زائد عن الإيمان ، فمن اقتصر على القول باللسان والتصديق بالقلب دون العمل ، فليس من أهل الإيمان الصحيح". اهـ (٢)

#### وسئل الشيخ الفوزان

أحسن الله إليكم صاحب الفضيلة ، وهذا سائل يقول : هل من لم يكفر تارك الصلاة تماونا يكون من المرجئة ؟

فاجاب الشيخ الفوزان: نعم هذا نوع إرجاء ، هذا نوعٌ من الإرجاء ، إن كان يعتقد أن العمل ليس من الإيمان ومنه الصلاة فهذا مُرجئ ، أما إذا كان يعتقد أن العمل من الإيمان لكنه قال تارك الصلاة لايكفر كسائر الأعمال ينقص بحا الإيمان ولايكفر فهذا أخذ بقول بعض العلماء ولهم شبهات ، لهم شبهات لكن لا يعدو مرجئة إذا كان معتمداً على قول وعلى شبهات يُستدل بحا فلا يقال : أنه مُرجئ يُقال : أنه مُخطئ ، يقال : أنه مُخطئ . اهـ (٣)

\_ وسُئل الشيخ الفوزان : هناك من يقول : " الإيمان قول واعتقاد وعمل، لكن العمل شرط كمال فيه " ويقول أيضاً : " لا كفر إلا باعتقاد " ، فهل هذا القول من أقوال أهل السنة أم لا ؟

الجواب: الذى يقول هذا ما فهم الإيمان ولا فهم العقيدة وهذا هو ما قلناه فى إجابة السؤال الذي قبله ، من الواجب عليه أن يدرس العقيدة على أهل العلم ويتلقاها من مصادرها الصحيحة ، وسيعرف الجواب عن هذا السؤال وقوله : إن الإيمان قول وعمل واعتقاد .. ثم يقول : إن العمل شرط في كمال الإيمان وفي صحته ، هذا تناقض !! كيف يكون العمل من الإيمان ثم يقول العمل شرط ، ومعلوم أن الشرط يكون خارج المشروط ، فهذا تناقض منه وهذا يريد أن يجمع بين قول السلف وقول المتأخرين وهو لا يفهم التناقض ، لأنه لا يعرف قول السلف ولا يعرف حقيقة قول المتأخرين ، فأراد أن يدمج بينهما .. فالإيمان قول وعمل واعتقاد ، والعمل هو من الإيمان وهو الإيمان وليس هو شرطاً من شروط صحة الإيمان أو شرط كمال أو غير ذلك من هذه الأقوال التي يروجو لها الآن فالإيمان قول باللسان واعتقاد بالقلب وعمل بالجوارح وهو يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية . اهـ (٤)

<sup>(</sup>۱) المنتقى من فتاوى الفوزان ۲/۹

<sup>(</sup>٢) شرح العقيدة الواسطية ص ١٤٥

http://www.alfawzan.af.org.sa/node/5059 / المصدر الموزان ، المصدر  $^{\prime\prime}$  المصدر (  $^{\prime\prime}$  )

<sup>(</sup>٤) مسائل الإيمان والكفر .. للفوزان ص ٢ السؤال الثابي

\_ وسُئل الشيخ الفوزان : هل تصح هذه المقولة : " من قال الإيمان قول وعمل واعتقاد يزيد وينقص فقد برىء من الإرجاء كله حتى لو قال لا كفر إلا باعتقاد وجحود " ؟

الجواب: هذا تناقض!! إذا قال لا كفر إلا باعتقاد أو جحود فهذا يناقض قوله إن الإيمان قول باللسان واعتقاد بالقلب وعمل بالجوارح، هذا تناقض ظاهر، لأنه إذا كان الإيمان قول باللسان واعتقاد الجنان وعمل بالجوارح وأنه يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية ... فمعناه أنه من تخلى من شيء من ذلك فإنه لا يكون مؤمناً. اهـ (١)

\_ وسُئل الشيخ الفوزان : ما حكم من يقول بأن من قال : أن من ترك العمل الظاهر بالكلية بما يسمى عند بعض أهل العلم بجنس العمل أنه كافر وأن هذا القول قالت به فرقة من فرق المرجئة ؟

الجواب: هذا كما سبق. أن العمل من الإيمان ، العمل إيمان ، فمن تركه يكون تاركاً للإيمان ، سواء ترك العمل كله نهائياً فلم يعمل شيئاً أبداً ، أو أنه ترك بعض العمل لأنه لا يراه من الإيمان ولا يراه داخلاً في الإيمان فهذا يدخل في المرجئة . اهـ (٢)

\_ وأقر الشيخ الفوزان عصام السناني في قوله: "وفي عصرنا هذا مع الأسف وجد قول غريب مُحدث من قبل بعض أهل السنة السلفيين، خالفوا فيه أهل السنة في باب العمل ومترلته من الإيمان، فجمع قائلوه بين مذهب الجماعة ومذهب مُرجئة الفقهاء؛ حين نصوا على إدخال العمل في حقيقة الإيمان كما هو قول الجماعة، ثم تناقضوا بإخراجه حين أثبتوا إمكان وجود إيمان في القلب ولو لم يظهر أي عمل على الجوارح [ لأهم يقولون: العمل شرط صحة للإيمان، وبعضهم يقول شرط كمال] وهذا هو قول المُرجئة على الحقيقة الذين أرجأوا العمل عن الإيمان وبسببه قامت رحى المعركة بينهم وبين أهل السنة، وهؤلاء شابهوهم؛ لأن أولئك قالوا: الإيمان قول بلا عمل، وهؤلاء قالوا: الإيمان قول وعمل لكن يُمكن أن يكون بلا عمل ولو أمكن تخلف العمل كله عن الإيمان عند أهل السنة والجماعة لما قامت كل هذه الملاحم من عسكر أهل السنة مع المُرجئة، ولما كان لهذا الخلاف معنى إذن. اهـ (٣)

وقال أيضا: ان من أدخل العمل في الإيمان ثم زعم أن تارك عمل الجوارح بالكُلية باق على إيمانه لأن العمل شرط كمال عنده ، فهو مُتناقض يلزمه بهذا القول المُحدث قول المُرجئة وإن ظن في نفسه مُخالفتهم ولذا فما اشتهر عن بعض أئمة السنة من قولهم ( من قال : إن الإيمان قول وعمل واعتقاد ، وأنه يزيد وينقص ، فقد برئ من الإرجاء كله أوله وآخره ) . لاشك ألها هي مقولة حق ولكن على فهم من أطلقوها ، وهو أنَّ العمل والقول والاعتقاد أركان في حقيقة الإيمان لا يُجزئ أحدها عن الآخر ، أما من يرى صحة الإيمان بدون أعمال الجوارح ، فهو وإن وافق السلف في إدخال العمل في الإيمان تعريفاً فقد خالفهم في إخراج العمل عن الإيمان حقيقة وهذا تناقض !! . اهـ (٤)

<sup>(</sup>١) أسئلة وأجوبة في مسائل الإيمان والكفر .. للفوزان ص ٥ السؤال السابع

<sup>(</sup>٢) أسئلة وأجوبة في مسائل الإيمان والكفر .. للفوزان ص ٩ السؤال السابع عشر

<sup>(</sup>٣) أقوال ذوى العرفان في أن أعمال الجوارح داخلة في مُسمى الإيمان ص٢٥ لــ عصام السناني وقد راجعه وأقره الشيخ الفوزان

<sup>(</sup>٤) أقوال ذوى العرفان في أن أعمال الجوارح داخلة في مُسمى الإيمان ص٥٠ لــ عصام السناني وقد راجعه وأقره الشيخ الفوزان

## 9- " الشيخ العلامة أحمد بن عمر بن مساعد الحازمي "

قال : العمل الظاهر ركن في مسمى الإيمان ، لا يصح الإيمان إلا مع العمل الظاهر ، وأما أن يقال بأن الإيمان عمل في الباطن ثم أعمال الظاهر هذه شرط في كمال الإيمان هذا ليس مذهب أهل السنة البتة وإنما مذهب المرجئة . اهـ (١)

- وسُئل الشيخ : سمعت مقولة منسوبةٌ لأحد العلماء إنه قال : أن العمل يعني الظاهر في الإيمان شرط كمال .

ج: نعم قوله بأن العمل الظاهر شرط كمال في الإيمان هو قول المرجئة ، وليس بقول أهل السنة والجماعة ، ينبني على هذا القول بأنه شرط كمال أنه لو ترك العمل كله يعنى : لو لم يأتى إلا بالاعتقاد والقول باللسان فقط هل هو مسلمٌ أم لا ؟ نقول : على القول المقرر عندنا نقول هو ليس بمسلم لأنه ترك العمل كله ، حينئذ إذا قيل بأن شرط في كمال الإيمان نقول لو ترك العمل كله فهو مؤمن لكنه ناقص الإيمان لماذا ؟ لفوات العمل الظاهر ، وهذا قولٌ باطل لا يدل عليه دليلٌ البتة ، وهم قد تناقضوا بجعله شرط كمال داخل في مسمى الإيمان وأنه يزيد وينقص ، ثم أنه بفواته كله يفوت الإيمان ومراد السلف بإدخال الأعمال الظاهرة في مسمى الإيمان أنه ركنٌ بمعنى أنه يفوت الإيمان بفوات هذا الركن كما أن نقول : بأن الركوع أو السجود ركنٌ في أو داخل في مسمى الصلاة حينئذ تزول الصلاة بزوال الركوع أو السجود كذلك نقول : يزول الإيمان بزوال هؤلاء . اهـ (٢)

- وقال الشيخ الحازمى: ( الأعمال الظاهرة داخلةً فى مسمى الإيمان بالإجماع لا خلاف بين السلف في هذه المسألة وأن الأعمال ركن فى مسمى الإيمان وليست بشرط الصحة فضلاً عن أن تكون شرط كمال ، أَمَّا من قال : بأنه شرط كمال فهو مرجئ شاء أم أبى ، رَضِيَ أم لم يرض ، وأمَّا من قال : بأنه شرط صحة فالخلاف كما نص ابن تيمية رحمه الله تعالى فى ( الإيمان الكبير ) أن الخلاف معه لفظى ، لأن من قال بأنه شرط صحة انتفى عنده الإيمان لانتفاء الشرط كما أن الصلاة تنتفى لانتفاء الطهارة وهذا المراد ) . اهـ (٣)

## ١٠ - " الشيخ سفر بن عبد الرحمن الحوالي "

قال : والمؤسف للغاية أن بعض علماء الحديث المعاصرين الملتزمين بمنهج السلف الصالح قد تبعوا هؤلاء المرجئة في القول بأن الأعمال شرط كمال فقط ، ونسبوا ذلك إلى أهل السنة والجماعة ، كما فعل أولئك الذين ذكرنا بعضهم أعلاه ، ولا أدرى كيف يوافقون هؤلاء في هذه المسألة العظيمة من مسائل العقيدة التي جاء بيالها في الكتاب والسنة وإجماع السلف كما تقدم وتظافرت عبارات السلف على ذم من خالف فيها ووصفه بالبدعة والضلال كما أسلفنا وهم من ذلك ينفرون منه أشد النفور ، بل ربما حرصوا على مخالفتهم في أمور أهون من هذه بكثير ، بل ليست من مسائل الاعتقاد أصلا وإذا كان مثل هذا يغتفر للعالم المجتهد الكبير ويضيع في بحر حسناته وفضائله ، فإن لا يغتفر

<sup>(</sup>١) الدرس ٥١ من شرح كتاب التوحيد الباب ١٧ باب الشفاعة وهي دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشيخ الحازمي

<sup>(</sup>٢) شرح كتاب الأصول الثلاثة المختصر الدرس الخامس وهو سؤال في نهاية الدرس وهي دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشيخ الحازمي

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الواسطية ، الدرس الثاني سؤال في نماية الدرس وهي دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشيخ الحازمي

للذين يقلدونه فى ذلك طلبه العلم هدانى الله وإياهم للصواب أنظر : رسالة حكم تارك الصلاة المنسوبة للشيخ الألبانى صفحة ٢٢ . اهـ (١)

- وقال الشيخ سفر أيضاً : ومن الأدلة على إجماعهم على تكفير تارك الصلاة : حديث الصديق والصحابة هذا ، وقد ثبت نقل ذلك عن طائفة منهم ومن التابعين كما هو مفصل في مظانه ، ومن ذلك ما حسنه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب (١/ ٢٢٧) عن جابر فله وكذلك جاء النقل عن أبي هريرة فله رواه الحاكم وقال صحيح على شرطهما ، وقال الذهبي : إسناده صالح ، كما نقل الشيخ الألباني ولم يُعلق عليه ، الإيمان لأبن أبي شيبة ٤٦ ، ولم يقل أن تاركها غير كافر إلا من تأثر بالإرجاء - شعر أو لم يشعر - . اهـ (٢)

- وقال الشيخ سفر أيضاً: والمؤسف مع هذا أن الشيخ الألباني حفظه الله أخذ بكلام أهل الإرجاء المحض من غير تفصيل ، حيث جعل التارك الكلى مؤمنا من أهل الشفاعة ، وركب رسالته (يقصد حكم تارك الصلاة للالباني ) كلها على هذا !! . اهـ (٣)

<sup>(</sup>١) ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي ص٣٥٠ ، ط/ دار الكلمة

<sup>(</sup>٢) ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي ص ٤٤٥ ، ط/ دار الكلمة

<sup>(</sup>٣) ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي ص ٢٥٢ ، ط/ دار الكلمة

# المطلب الحادى عشر

# إعتراضات غير مقبولة

اعترض البعض من أصحاب منهج الكهنوت السلفي على ربط حكم تارك الصلاة بالارجاء ، واستدلوا بأدلة مُقدسة واليكم الادلة المُقدسة لمنعهم من ربط حكم تارك الصلاة بالارجاء

ا معنى ذلك أن الامام الشافعي والامام مالك والامام الزهرى وغيرهم من المُرجئة ، ويلزم من هذا عدة امور منها
 أ – هدم الدين الاسلامي ، لان معنى رمى الشافعي ومالك بذلك أن الدين قد ذهب والشريعة ضاعت لان هولاء
 معصومون من الخطأ لافهم من السلف الصالح ورميهم بالارجاء طعن في الدين الاسلامي

ب – من رمى الشافعي ومالك بالارجاء فهو يطعن في أهل العلم ولا يوقرهم وينتقصهم ولا يعرف للعلماء فضل

ج – من رمى الشافعي ومالك بالارجاء خرق الاجماع المنعقد على عصمتهم من الخطأ في العقيدة

د – من رمى الشافعي ومالك وكل من لم يكفر تارك الصلاة بالارجاء غفل أن هولاء العلماء :

يقولون بتحقق الايمان بغير أى عمل من أعمال الجوارح

وأن هولاء العلماء يقولون بنجاة تارك عمل الجوارح من الخلود في النار

وغفل أن هولاء العلماء عمل الجوارح عندهم من كمال الايمان وليس بركن

وغفل من يرميهم بالارجاء أن الشافعي ومالك وغيرهم ينفون التلازم الكلى بين الظاهر والباطن ويثبتوه جزئياً فقط في قسم كمال الايمان حتى وان كان في ذلك تكذيب للشرع في اثبات التلازم بين الظاهر والباطن

فكل هذه أدلة مُقدسة ساطعة مثل نور الشمس على براءة هولاء العلماء من الارجاء لانهم كما قلنا معصومون .

وليس عند من يرميهم بالارجاء سوى بعض الادلة المُحكمة من الشرع أو الاصول والقواعد والالزامات

وليس عندهم كهنوت أو نصوص مُقدسة مثل أصحاب منهج الكهنوت السلفي

فكيف بعد هذه النصوص المُقدسة من أرباب الكهنوت السلفي يخرج بعض الحدادية الاغمار ويقولون بأن الشافعي ومالك والزهرى وعمر بن عبد العزيز وغيرهم ممن لم يُكفر تارك الصلاة مُرجئة كيف هذا ؟!!!

كيف يتهمو لهم بمخالفة الشرع في باب الايمان ؟ !!!

وهل معنى أن مالك والشافعي قالوا بقول المرجئة أو وافقوهم في الاصول والفروع يكونون مثلهم ؟! كلا لا يستوون حاشاهم فهم للعصمة خُلقوا ، وعلى قول الحق كانوا ، فهم ليسوا كسائر البشر ، وأما المرجئة فبشر مثلنا

فهذا هو الدليل الاول على براءة هولاء الائمة من الارجاء ، وهو دليل غير مقبول شرعاً

وإليكم الدليل الثابي على براءة الامام الشافعي ومالك من تهمة الارجاء:

اعترض البعض من أهل العلم من غير أرباب الكهنوت السلفى ، يعنى قوم من أهل السنة اعترضوا على رمى الامام مالك والشافعى وغيرهم بالارجاء ، ولكنهم تعودوا على أن يستدلوا على كل شيء ، فراحوا يُقلبون أبصارهم فى الكتب ويبحثون ويُنقبون حتى عثروا على بعض الادلة العلمية التى قد تكون سبب فى براءة الامام مالك والامام الشافعى من قمة الارجاء ، فهل ستكون هذه الادلة بالفعل دليل براءة لهولاء الائمة من قممة الارجاء أم ماذا ؟

هذا ما سنتعرض له في هذه السطور:

أولاً: أدلة الاتمام لمن لا يقول بكفر تارك الصلاة

والادلة ثابتة من الشرع ومن الاصول ومن كلام أهل العلم ، فكل من لم يقل بكفر تارك الصلاة قد التزم مذهب المرجئة شاء أم أبي ، لانه جعل عمل الجوارح ليس بركن ، ومادام أنهم لم يجعلوه ركن فى الايمان فهو من كمال الايمان الواجب والمستحب ، وإليكم بيان ذلك :-

الارجاء هو إخراج العمل عن حقيقة الايمان ، أى تحقق الإيمان بغير عمل الجوارح ، فذلك هو موطن التراع بين أهل السنة والجماعة وبين جميع فرق المُرجئة ، فكل من لم يُكفر تارك الصلاة لا يُكفر بأى عمل من المأمورات غير الصلاة فلما لم يقولوا بما دلت عليه النصوص أى (تكفير تارك الصلاة كسلاً) صارت كل المأمورات بذلك عندهم في قسم كمال الايمان بنوعيه الواجب والمُستحب فاذا وجد عمل الجوارح زاد الايمان واذا قل عمل الجوارح أو أنتفى بالكلية نقص كمال الايمان الواجب والمُستحب وبقيت حقيقة الايمان أو كما يقولون على حسب مصطلحاتهم بقى أصل الايمان فلزم من عدم تكفيرهم لتارك الصلاة ما يلى :-

الاصل الاول: تحقق الإيمان بغير عمل الجوارح، فنتج من هذا الاصل الاول

أ - (أن مدار التكفير في ترك المامورات على القلب واللسان فقط)

ب - (نجاة من ترك ركن عمل الجوارح بالكلية خلافاً للنصوص المحكمة )

جـ - ( اعتبار ركن عمل الجوارح بالكامل قسم واحد فقط وهو " كمال الايمان " وإلغاء قسم " حقيقة الإيمان " )

الاصل الثانى : نفى التلازم بين الظاهر والباطن إما بالكلية أو إثبات التلازم جزئياً فقط أى فى قسم كمال الايمان فقط فنتج من هذا الاصل الثاني

( تكذيب النبي محمد في إخباره أن التلازم بين الظاهر والباطن كلياً وجزئياً )

فاذا وجدت حقيقة الإيمان فى القلب وجدت حقيقة الإيمان على الجوارح وإذا انتفت على الجوارح حقيقة الايمان أى (الصلوات الخمس) انتفت فى القلب حقيقة الايمان ، وإذا وجد كمال الايمان الواجب فى القلب وجد على الجوارح كمال الايمان الواجب (زكاة ، صيام ، حج ، بر والدين ... الخ) ، وإذا وجد كمال الايمان المستحب فى القلب وجد على الجوارح كمال الايمان المستحب (صدقات نافلة ، صيام نوافل ، حج وعمرة نافلة ... الخ)

ولا يلزم من كل ما مضى العكس أى لا يلزم من وجود حقيقة الايمان على الجوارح وجودها فى القلب وكذلك فى كمال الايمان الواجب والمستحب لا يلزم من وجودهما على الجوارح وجودهما فى القلب ، فقد يُظهر المنافق ذلك وهذين الاصليين

١ – تحقق الإيمان بغير عمل الجوارح

٢ – نفى التلازم بين الظاهر والباطن إما بالكلية أو إثبات التلازم جزئياً فقط أى في قسم كمال الايمان فقط .

هذين هما القاسم المُشترك بين جميع فرق المُرجئة ، وهما أصل كل نزاع بين أهل السنة وبين جميع فرق المُرجئة

والسؤال الان : هل الامام مالك والامام الشافعي ممن لا يُكفرون تارك الصلاة ؟

وهل الامام مالك والامام الشافعي يقولان بهذه الاقوال أو تلزمهما هذه الاقوال التي هي من أصول فرق المرجئة ؟ والجواب : على المدعى البينة ، فالعبرة بالبينات والبراهين والعزو بالاسانيد الصحيحة ، وإليكم التحقيق في ذلك : هل نُقل عن الامام مالك او الامام الشافعي من كتبهم أو فتاويهم القول بكفر تارك الصلاة ، وهل في ذلك اسناد صحيح اليهما ؟

والجواب : أن أهل العلم نقلوا عن الامام مالك والامام الشافعي قولين :

القول الاول : وهو المشهور فى المذهب الشافعي والمذهب المالكي وأيضاً خارج المذهبين وهو (عدم كفر تارك الصلاة وغيرها من سائر المامورات وتحقق الايمان بغير عمل الجوارح) ، وهذا القول هو الارجاء صراحة ، لان لوازمه :-

الجان بغير عمل الجوارح ، فيكون القول هو الذي يُمثل الحقيقة للايمان وعمل الجوارح كمالى في الايمان
 نفى التلازم بين الظاهر والباطن إما بالكلية أو إثبات التلازم جزئياً فقط أى في قسم كمال الايمان فقط .

والقول الثانى : وهو غير مشهور سواء فى المذهب الشافعى والمذهب المالكى أو سواء خارج المذهب وهو ( القول بكفر تارك الصلاة كسلاً ) ، وهذا المذهب لوازمه اتباع الحق وموافقة عقيدة أهل السنة والجماعة

فأى هذين القولين هو الذي ثبت عن الامامين مالك والشافعي ؟

وهل ثبت عن الامام أحمد بن حنبل قول له في عدم تكفير تارك الصلاة كسلاً ؟

أولاً: - تحقيق مذهب الامام مالك بن انس في حكم تارك الصلاة

اذا بحث المُحقق فى مذهب الامام مالك عن قوله ورايه فى حكم تارك الصلاة كسلاً من فتاويه وكتبه فسيجد فريقين ينقلان عن الامام مالك قولين أحدهما وهو الاشهر :

القول الاول وهو بعدم كُفر تارك الصلاة كسلاً وبعد عرضه على السيف يُقتل حداً أى ( يُقتل مُسلماً ) القول الثاني وهو بكفر تارك الصلاة كسلاً وبعد عرضه على السيف يُقتل ردة أى ( يُقتل كافراً مُرتداً )

تحقيق القول الاول: - عدم كُفر تارك الصلاة كسلاً وبعد عرضه على السيف يُقتل حداً أى ( يُقتل مُسلماً ) الادلة والاثباتات على أن هذا هو مذهب الامام مالك بن أنس: -

قال عبيد الله بن الحسين بن الحسن أبو القاسم ابن الجَلَّاب المالكي المتوفى ٣٧٨ هـ :

فصل: حكم تارك الصلاة

ومن تعمد ترك صلوات حتى خرجت أوقاتهن فعليه القضاء والاستغفار ، إذا كان مُستَفتِيًا ، ومن ظهر عليه بترك صلوات أنه مستخف بها ومتوان فيها أُمر بفعلها ، فإن امتنع من ذلك هُدد وضُرب فإن أقام على امتناعه قُتل حدًّا لا كفرًا إذا كان مُقرَّا بها غير جاحد لها ، وَوَرِثَتهُ وَرَثَتُه ، ودفن في مقابر المسلمين ، فإن تركها جاحدًا ومستخفًا يحقها قتل كفرًا ، وكان ماله فيئًا لجماعة المسلمين ، ولم يرثه ورثته لا من المسلمين ولا من الكافرين . اهـ (١)

قلت (على بن شعبان): وهو ينقل حكم تارك الصلاة كسلاً عند مذهب المالكية، وليس هذا موطن التراع، بل ما نبحث عنه هو قول الامام مالك في حكم تارك الصلاة باسناد صحيح مُتصل اليه

قال العلامة أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن أبو زيد القيرواني المتوفى ٣٨٦ هـ :

" ومن العتبية قال ابن القاسم المتوفى ١٩١ هـ عن مالك : " ومن ترك الصلاة قيل له : صل فإن صلى وإلا قتل ومن قال : لا أتوضأ ، قال ابن الماجشون وأصبغ : إن قال لا أجحدها ولا أصلى قُتل " . اهـ (٢)

قلت (على بن شعبان): وهذا ليس فيه أن تارك الصلاة ليس بكافر، بل يُبين عقوبة تارك الصلاة عند الامام مالك ، وليس هذا موطن التراع ، بل موطن التراع هو حكم تارك الصلاة وهل يُقتل حداً أم ردة ، فليس في هذا النقل ما يُفيد حكم تارك الصلاة عنده بوضوح

قال القاضي عبد الوهاب بن على البغدادي المالكي المتوفى ٢٢ ٤ هـ :

#### حكم تارك الصلاة

إذا اعتقد وجوب الصلاة ثم تركها كسلا يقتل ولا يكفر، خلافاً لأبي حنيفة في قوله لا يقتل، ولأحمد في قوله قد كفر فدليلنا على أبي حنيفة قوله ألله : ( بين العبد وبين الكفر ترك الصلاة ) ، وأقل ما يوجبه هذا اللفظ وجوب القتل ولأن الأمر أحد نوعي التكليف فجاز أن يقتل في مخالفته كالنهي. ودليلنا على أحمد ألها من أفعال البدن فلم يكفر بتركها مع اعتقاد وجوبها كالحج . اهـ (٣)

<sup>(</sup>١) التفريع في فقه الإمام مالك بن أنس ١/ ١٠٨، لـ ابن الجَلَّاب المالكي المتوفى ٣٧٨ هـ، ط/دار الكتب العلمية ، بيروت (٢) النَّوادر والزِّيادات على مَا في المدَوَّنة من غيرها من الأُمهاتِ ١/٥٠/، لابن أبي زيد القيرواني المالكي ، ط/دار الغرب الإسلامي بيروت

<sup>(</sup>٣) الإشراف على نكت مسائل الخلاف ١/ ٣٥٢ مسألة ٤٥٥ ، ط/دار ابن حزم ، للقاضي عبد الوهاب بن علي البغدادي المالكي

قلت (على بن شعبان): وهو ينقل حكم تارك الصلاة كسلاً عند مذهب المالكية، وليس هذا موطن التراع، بل ما نبحث عنه هو قول الامام مالك في حكم تارك الصلاة باسناد صحيح مُتصل اليه

#### قال الامام ابن عبد البر المالكي المتوفى ٤٦٣ هـ :

( وأما الشافعي رحمه الله فقال : بقول الإمام لتارك الصلاة صل فإن قال لا أصلي سئل فإن ذكر علة بجسمه أمر بالصلاة على قدر طاقته فإن أبي من الصلاة حتى يخرج وقتها قلته الإمام ، وإنما يُستتاب ما دام وقت الصلاة قائما يستتاب فى أدائها وإقامتها فإن أبي قُتل وورثه ورثته ، وهو قول مالك رحمه الله وأصحابه ، قال بن وهب سمعت مالكا يقول من آمن بالله وصدق المرسلين وأبي أن يصلي قُتل ، وبه قال أبو ثور وهو قول مكحول وحماد بن زيد ووكيع ، وكل هؤلاء إذا قتل أن لا يمنع ورثته من ميراثه لأنه لا يقتل على الكفر إن كان مقرى بما جاء به محمد الله من التوحيد والشرائع ودين الإسلام ومقر بفرض الصلاة والصيام إلا أنه يأبي من أدائها وهو مقر بفرضها ومؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت ) . اهـ (١)

قلت (على بن شعبان): وهذا كلام مُرسل من الامام ابن عبد البر ليس له سند الى الامام مالك والشافعي ، وأما ما نقله عن أن مالك والشافعي يقولان بقتل تارك الصلاة فنعم ولكن قوله أنهم يُجرون عليه أحكام الاسلام من توريث وصلاة عليه الى غير ذلك فليس معه سند بذلك اليهما

## قال الإمام عبد الحقِّ الإشبيلي المتوفى ٨١٥ هـ :

" وذهب سائر المسلمين من أهل السنة المحدثين وغيرهم إلى أن تارك الصلاة مُتعمداً ، لا يكفر بتركها ، وأنه أتى كبيرة من الكبائر إذ كان مؤمناً بها ، مُقرّاً بفرضها ، وتأولوا قول النبي الله وقول عمر ، وقول غيره ممن قال بتكفيره ، كما تأولوا قوله الله الله الذانى حين يزنى وهو مؤمن ، وغير ذلك مما تأولوه ، ومن قال بقتل تارك الصلاة من هؤلاء ، فإنما قال : يُقتل حدّاً ، ولا يقتل كفراً ، وإلى هذا ذهب مالك والشافعي وغيرهما . اهـ (٢)

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا كلام مُرسل ، ليس له سند من الاشبيلي الى الامام مالك

#### يقول الحافظ العراقي المتوفى ١٠٦ هـ :

" وذهب جمهور أهل العلم إلى أنه لا يكفر بترك الصلاة إذا كان غير جاحد لوجوها ، وهو قول بقية الأئمة أبى حنيفة ومالك والشافعي ، وهي رواية عن أحمد بن حنبل أيضاً " . اهـــ (٣)

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا كلام مُرسل ، ليس له سند من العراقي الى الامام مالك

<sup>(</sup>۱) الاستذكار ۲/۲۰۱، لأبو عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمرى الاندلسي ، ط/ دار الكتب العلمية - بيروت

<sup>(</sup>٢) الصلاة والتهجّد ص ٩٦ عبد الحقّ الإشبيلي المتوفى ٥٨١ هـ ، ط/ دار الوفاء

<sup>(</sup>٣) طرح التثريب ٢ / ١٣٥ ، ط / دار الكتب العلمية بيروت

قال العلامة المواق الغرناطي المالكي المتوفى ٨٩٧ هـ :

" فَإِنْ قَالَ : لَا أُصَلِّي قُتِلَ حَدًّا عِنْدَ مَالِكٍ " . اهـ (١)

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا كلام مُرسل ، ليس له سند من الامام المواق الغرناطي الى الامام مالك

قال العلامة الخراشي المالكي المتوفى ١٠١١هـ :

" يعنى أن من امتنع من أداء صلاة فرض وأقر بمشروعيته فإنه لا يُقَرَ على ذلك بل يُهدد ويُضرب ولم نزل معه كذلك إلى أن يبقى من الوقت الضرورى مقدار ركعة كاملة بسجدتيها من غير اعتبار قراءة فاتحة ولا طمأنينة للخلاف فإن قام للفعل لم يُقتل وإلا قُتل بالسيف في الحال يُضرب عنقه حدا لا كفرا عند مالك " . اهـــ (٢)

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا كلام مُرسل ، ليس له سند من الخراشي الى الامام مالك

وهذا نموذج اخير من المعاصرين قال محمد نعيم ساعى :

باب في حكم تارك الصلاة مع اعتقاد وجوها

جهور العلماء على أن تارك الصلاة تكاسلًا غير منكر لفرضيتها فإنه لا يكفر ، بل يستتاب فإن تاب وإلا قُتل حدًّا لا كفراً ، ويُعَسَّلُ ويُكَفَّنُ ويُصلَّى عليه ويُدفن في مقابر المسلمين ، وعلى هذا جماعة العلماء من السلف والخلف (أعني في عدم تكفيره ) .

وممن قال يُقتل حدًّا لا كفرًا بعد استتابته : مكحول ومالك وحماد بن زيد ووكيع والشافعي .

وممن قال لا يكفر : الزهرى وأبو حنيفة وأصحابه والثورى والمزنى وآخرون ، قال هؤلاء جميعهم : لا يُقتل ، ولكن يُضرب ويُحبس حتى يصلى .

وقالت طائفة : هو كافر ، قال ابن المنذر : هذا قول إبراهيم النخعى وأيوب السختياني وابن المبارك وأحمد وإسحاق . وقال أحمد : لا يكفر أحد بذنب إلا تارك الصلاة عمداً .

قلت ( محمد نعيم ) : وذكر ابن المنذر عن أحمد أنه يُستتاب ثلاثًا ( يعنى ثلاث صلوات ) . قال ابن المنذر : وبه قال سليمان بن داود وأبو حنيفة وأبو بكر بن أبي شيبة .

قلت ( محمد نعيم ) : ورُوي القول بتكفير تارك الصلاة عمدًا وإجراء أحكام المرتدين عليه عن عليِّ ابن أبي طالب ومال ابن المنذر إلى القول بعدم تكفيره وقتله . اهـ (٣)

<sup>(</sup>١) التاج والإكليل لمختصر خليل ١/ ٤٢٠ ، ط/ دار الكتب العلمية - بيروت

<sup>(</sup>٢) شرح مختصر حليل ١ / ٢٢٧ ، ط / دار الفكر للطباعة – بيروت ، ولمن اراد المزيد فليراجع : حاشية ابن عابدين ١/ ٢٣٥ ، والفتاوى الهندية ١ / ٥٠ ، و حاشية الدسوقى ١ / ١٨٩ ، ومواهب الجليل ١ / ٤٢٠ ، و مغنى المحتاج ١ / ٣٢٧ ، و المجموع ٣ / ١٦ ، القوانين الفقهية ص٤٢ ، بداية المجتهد ٨٧١ ، الشرح الصغير ٢٣٨١ ، المهذب ٥١١ ، كشاف القناع ٢٦٣١ ، المغنى ٤٤٢٢ (٣ ) موسوعة مسائل الجمهور في الفقه الإسلامي ١ / ١٢٧ ، مسألة ١٥٥ ، لـ محمد نعيم محمد هايي ساعى ، ط / دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة ، مصر

قلت (على بن شعبان): وكل ما مضى كلام مُرسل، ليس له سند من أهل العلم قديماً وحديثاً الى الامام مالك بن أنس، فلا يكون بذلك حجة لاثبات ما نقلوه عن الامام مالك من عدم تكفيره لتارك الصلاة

## القول الثاني : وهو ان تارك الصلاة كافر ولا يتحقق الايمان الا بعمل الجوارح

الادلة والاثباتات على أن هذا هو مذهب الامام مالك بن أنس: -

قال الامام الطحاوى المتوفى ٣٢١ هـ : قال بعض حفاظ قول مالك : إن من مذهب مالك أن من ترك صلاة متعمدًا لغير عذر حتى خرج وقتها فهو مرتد ويقتل إلا أن يصليها وهو قول الشافعي . اهـ (١)

قلت (على بن شعبان): وهذا كلام مُرسل، ليس له سند من الطحاوى الى الامام مالك، مع العلم ان الطحاوى يروى عن الطبقة الاولى من أصحاب الشافعي، ولكن علمنا دين الاسلام التبين والتثبت، فاما الاسناد الصحيح الموصول وإما رد الكلام على صاحبه.

قال عبد الله بن أبي زيد القيروانيّ المالكيّ الملقب بمالك الصغير المتوفى ٣٨٦ هـــ

(قال ابن حبيب المتوفى ٢٣٨ هـ : ... وأما تارك الصلاة إذا أمره الإمام بها فقال : لا أصلى فليُقتل ولا يؤخر إلى ما بينه وبين آخر وقتها ، وليقتل لوقته ، قال ( ابن حبيب ) : وهو بتركها كافر ، تركها جاحداً أو مُفرطًا أو مُضيعًا أو مُتهاونًا ، لقول النبي على العبد وبين الكفر إلا ترك الصلاة ، وكذلك أخوات الصلاة .

وأما من رُفع إلى الإمام فقال : أنا أصلى تركه ، فإن عاد إلى تركها فرُفع إليه أمره بها فرجع فقال أنا أصلى فليعاقبه ويُبالغ فيه بالضرب والسجن حتى تظهر توبته ولزومه الصلاة .

وإن قال عند إيقافه له: لا أصلى قتله وإن أقر كِما ولم يُستَتَب ، ولا يؤخره عن وقت تلك الصلاة ساعة إلا ما بينه وبين آخر وقتها ، وكذلك من قال: لا أتوضأ ولا أغتسل من جنابة ولا أصوم رمضان ، فليُقتل ولا يؤخر ثلاثاً . ولو عمل الشرائع كلها وزعم أن الله لم يفرضها استتيب ثلاثاً فإن تاب وإلا قُتل .

وكذلك إن قال : ليس الحج مُفترضاً ، وإن أقر بفرضه وقال لا أفعله تُرك وقيل له : أبعده الله ، وقاله كل مطرف وابن الماجشون وابن عبد الحكم وأصبغ ، ورواه ابن القاسم ومطرف عن مالك مُجملاً بغير تلخيص . اهـــ (٢)

والشاهد قول ابن حبيب المالكي : ( وقاله كل مطرف وابن الماجشون وابن عبد الحكم وأصبغ ، ورواه ابن القاسم ومطرف عن مالك مُجملا ) أي ان كل الذي مضى قاله هولاء الذين ذكرهم وروى هذا ابن القاسم عن الامام مالك

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا كلام مُرسل ، ليس له سند من القيرواني الى ابن حبيب وغيره ممن ذكرهم وعلى راسهم الامام مالك .

<sup>(</sup>١) مختصر اختلاف العلماء ٤/ ٣٩٣ مسالة رقم ٢٠٧٣ لـ أبو جعفر الطحاوى ، ط/ دار البشائر الإسلامية - بيروت

<sup>(</sup> ۲ ) النوادر والزيادات ۱۶ / ۵۳۷ ، ۵۳۸ عبد الله بن ابی زید القیروانی ، ط / دار الغرب الإسلامی ، بیروت

قال أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد القرطبي المتوفى ٢٠ ٥ هـ :

فمن رآه بترك الصلاة كافرا حكم له بحكم الكفر ولم يصدقه في قوله : إنى مؤمن ، إذا أبى أن يُصلى ، فهذا وجه تكفير تارك الصلاة ، وهو بين قائم من قول أصبغ فى سماع عيسى من كتاب المحاربين والمرتدين لمن تأمله ، وأما من جحد فرض الصلاة فهو كافر بإجماع ، يستتاب ثلاثا ، فإن تاب وإلا ضربت عنقه ، وبالله التوفيق . اهـ (١)

ونموذج أخير من المُعاصرين

" وقال ابن حبيب وجماعة : ظاهر المذهب كفره ، واختاره ابن عبد السلام " . اهـ (٢)

ومما مضى يتبين أن كلا القولين ينقل عن الامام مالك بن أنس بغير سند صحيح مُتصل الى الامام مالك

ولأن كل واحد من الفريقين المُختلفين لا يكون قوله حُجة على الآخر ، لأن كل واحد يرى أن الصواب معه و في ينقله ، وليس أحدهما أولى بالقبول من الآخر ، فوجب الرجوع في ذلك إلى حُكم يفصل بينهما

والحكم الذى يفصل بين الفريقين وبه يتبين الحق من الباطل واليقين من الظن هو

(إسناد صحيح مُتصل إلى الامام مالك بن أنس يُفيد المعنى بوضوح لا خفاء)

وهذا هو ما سأُثبته لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ

قال الإمام الطبرى حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ سَهْلِ الرَّمْلِيُّ ، حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ قَالَ : سَمِعْتُ الْأَوْزَاعِيَّ وَمَالِكَ بْنَ أَنَسِ وَسَعِيدَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزِ رَحِمَهُمُ اللَّهُ يُنْكِرُونَ قَوْلَ مَنْ يَقُولُ : إِنَّ الْإِيمَانَ إِقْرَارٌ بِلَا عَمَلٍ ، وَيَقُولُونَ : « لَا إِيمَانَ إِلَّا بِعَمَلٍ ، وَلَا عَمَلَ إِلَّا بِإِيمَانٍ » . اهـ (٣)

قلت (على بن شعبان): وهذا سند صحيح الى الامام مالك يتبين فيه بوضوح انه لا يقول بتحقق الايمان الا بعمل الجوارح، ومن لم يأت بعمل الجوارح لا يكون مؤمناً عند الامام مالك، فدل هذا على أمرين: –

١ – دل على ان الايمان لا يتحقق عند الامام مالك الا بعمل الجوارح ، ومن لم يأت بعمل الجوارح لا يكون مؤمناً

٢ - دل على احتمالين لا ثالث لهما لمعنى عمل الجوارح عند الامام مالك

أ - إما انه يقصد أى عمل من أعمال الجوارح هو الذى يتحقق به الايمان

ب - وإما انه يقصد عمل مخصوص من أعمال الجوارح

فاى من القولين هو الذى يقصده الامام مالك بن أنس ؟

والجواب : أن الامام مالك يقصد عمل مخصوص من أعمال الجوارح هو الذي يتحقق به الايمان وهو ( الصلاة )

<sup>(</sup>١) البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل لمسائل المستخرجة ٤٧٦/١ ، لــ أبو الوليد القرطبي ، ط/ دار الغرب الإسلامي ، بيروت

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية ١٧ / ١٢٨

<sup>(</sup>٣) صريح السنة ص ٢٥ برقم ٢٩ ، لــ أبو جعفر بن حرير الطبرى المتوفى ٣١٠هــ ، ط / دار الخلفاء للكتاب الاسلامي بالكويت

والدليل على هذا ما يلى : -

أى الدليل على انه يُكفر تارك الصلاة:

قال ابن القاسم المتوفى ٩١ هـ : قلت لمالك : رأيت رجلا صلى بثوب ولم يعلم أنه نجس ، هل صلاته جائزة أم لا ؟ قال مالك : إن كان الثوب لتارك الصلاة يُعيد الغسل إن كان اغتسل ، والوضوء إن كان توضأ ، والصلاة إن كان صلى ، لأن ثوب تارك الصلاة نجس مبين للنجاسة ، وأما الصلاة فيعيدها فى الوقت ، وإلا فلا إعادة عليه . اهـ (١) قلت (على بن شعبان) : والشاهد أنه جعل ثوب تارك الصلاة نجس مثل الكفار ، فدل على أن تارك الصلاة عند ليس بـ مسلم ، بل كافر .

وقد استشهد بنفس هذا الشيخ عبد الحميد الجهني حفظه الله وزاد عليه فقال:

فما هي العلة عند الإمام مالك رحمه الله في كون تارك الصلاة ثوبه نجس بيِّن النجاسة ؟

فالجواب من " المدونة ١/١٤ " حيث جاء فيها ما يلى : قَالَ مَالِكٌ: لَا يُصَلِّي فِي ثِيَابِ أَهْلِ الذِّمَّةِ الَّتِي يَلْبَسُونَهَا ، قَالَ : وَأَمَّا مَا نَسَجُوا فَلَا بَأْسَ بهِ ، قَالَ: مَضَى الصَّالِحُونَ عَلَى هَذَا .

قَالَ : وَقَالَ مَالِكٌ : لَا أَرَى أَنْ يُصَلِّيَ بِخُفَّيْ النَّصْرَانِيِّ اللَّذَيْنِ يَلْبَسُهُمَا حَتَّى يُغْسَلَا . اهـ

قال الشيخ الجهنى : فالعلة في المنع من الصلاة في ثياب أهل الذمة هى نفسها العلة فى المنع من الصلاة فى ثياب تارك الصلاة ، وهى نجاسة الكافر فهذا ظاهر جدا في أن مذهب مالك رحمه الله هو كفر تارك الصلاة كفرا ينقل عن الملة ومن يدعى خلاف ذلك فليأتِ بجامع معتبر غير نجاسة الكفر بين ثياب أهل الذمة وثياب تارك الصلاة . اهـ (٢)

فتبين مما مضى أن مذهب الامام مالك بن أنس هو تكفير تارك عمل الجوارح ونفى الايمان عنه ، وان العمل المخصوص الذى يُمثل الركنية هو " الصلاة " ، وبذلك يكون قد الامام مالك مُبرا ومُعافى من الارجاء لانه أدخل العمل فى حقيقة الايمان ، ونفى تحقق الايمان بغير عمل الجوارح ، وحدد أن العمل المخصوص فى المأمورات هو الصلوات الخمس ، ويكون بذلك أثبت التلازم بين الظاهر والباطن ، ووافق اعتقاده ما ثبت عن الصحابة أجمعين .

(٢) تحقيق قول مالك في حكم تارك الصلاة والجواب عن بعض الشبه ص ٢ لـ عبد الحميد الجهني ، مقال على موقع الشيخ الجهني

<sup>(</sup>١) مجالس ابن القاسم التي سأل عنها مالكًا مسالة رقم ٦٦ ، لـ عبد الرحمن بن القاسم ، ط/ دار الفلاح للبحث العلمي وتحقيق التراث الإسلامي

ثانياً: - تحقيق مذهب الامام الشافعي رحمه الله في حكم تارك الصلاة

اذا بحث المُحقق في مذهب الامام الشافعي عن قوله ورايه في حكم تارك الصلاة كسلاً من فتاويه وكتبه فسيجد فريقين ينقلان عن الامام الشافعي قولين أحدهما وهو الاشهر:

القول الاول وهو بعدم كُفر تارك الصلاة كسلاً وبعد عرضه على السيف يُقتل حداً أى ( يُقتل مُسلماً ) القول الثاني وهو بكفر تارك الصلاة كسلاً وبعد عرضه على السيف يُقتل ردة أى ( يُقتل كافراً مُرتداً )

تحقيق القول الاول: - عدم كُفر تارك الصلاة كسلاً وبعد عرضه على السيف يُقتل حداً أى ( يُقتل مُسلماً ) الادلة والاثباتات على أن هذا هو مذهب الامام الشافعي: -

قال المروزى : قالوا : فهذه الأخبار تدل على أن تارك الصلاة حتى تجاوز وقتها غير كافر

قالوا: وفى اتفاق عامة أهل العلم على أن التارك للصلاة حتى خرج وقتها متعمدا، يُعيدها قضاء ما يدل على أنه ليس بكافر، لأن الكافر لا يؤمر بقضاء ما ترك من الصلاة فى قول عامة العلماء وكان ممن ذهب هذا المذهب من علماء أصحاب الحديث الشافعي رضى الله عنه وأصحابه أبو ثور وغيره، وأبو عبيد فى موافقيهم. اهـ (١)

قلت (على بن شعبان): الشافعي ولد ١٥٠ هـ ومات ٢٠٤ هـ، والمروزي ولد عام ٢٠٢ هـ ومات ٢٩٤ هـ فلم يلق الامام المروزي الشافعي ولا سمع منه، فكلامه عنه حكاية تحتاج الى توثيق بسند صحيح موصول الى الشافعي

#### قال الامام ابن عبد البر المالكي المتوفى ٤٦٣ هـ :

( وأما الشافعي رحمه الله فقال : بقول الإمام لتارك الصلاة صل فإن قال لا أصلي سئل فإن ذكر علة بجسمه أمر بالصلاة على قدر طاقته فإن أبى من الصلاة حتى يخرج وقتها قلته الإمام ، وإنما يُستتاب ما دام وقت الصلاة قائما يستتاب فى أدائها وإقامتها فإن أبى قُتل وورثه ورثته ، وهو قول مالك رحمه الله وأصحابه ، قال بن وهب سمعت مالكا يقول من آمن بالله وصدق المرسلين وأبى أن يصلي قُتل ، وبه قال أبو ثور وهو قول مكحول وحماد بن زيد ووكيع ، وكل هؤلاء إذا قتل أن لا يمنع ورثته من ميراثه لأنه لا يقتل على الكفر إن كان مقرى بما جاء به محمد على من التوحيد والشرائع ودين الإسلام ومقر بفرض الصلاة والصيام إلا أنه يأبى من أدائها وهو مقر بفرضها ومؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت ) . اهـ (٢)

قلت (على بن شعبان): وهذا كلام مُرسل من الامام ابن عبد البر ليس له سند الى الامام مالك والشافعي ، وأما ما نقله عن أن مالك والشافعي يقولان بقتل تارك الصلاة فنعم ولكن قوله أنهم يُجرون عليه أحكام الاسلام من توريث وصلاة عليه الى غير ذلك فليس معه سند بذلك اليهما

(٢) الاستذكار ٢/ ١٥٢ ، لأبو عمر يوسف بن عبد الله بن عبد البر النمرى الاندلسي ، ط/ دار الكتب العلمية - بيروت

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة ٢/ ٩٥٦، ٩٥٧، ط/ مكتبة الدار بالمدينة السعودية

#### قال الامام النووى المتوفى ٦٧٦ هـ :

( وَأَمَّا تَارِك الصَّلَاة فَإِنْ كَانَ مُنْكِرًا لِوُجُوبِهَا فَهُوَ كَافِرٌ بِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ ، خَارِجٌ مِنْ مِلَّة الْإِسْلَامِ إِلَّا أَنْ يَكُون قَرِيبَ عَهْدِ بِالْإِسْلَامِ ، وَلَمْ يُخَالِط الْمُسْلِمِينَ مُدَّة يَبْلُغهُ فِيهَا وُجُوبِ الصَّلَاة عَلَيْهِ ، وَإِنْ كَانَ تَرْكه تَكَاسُلًا مَعَ اعْتِقَاده وُجُوبِهَا كَمَا هُوَ حَالَ كَثِيرٍ مِنْ النَّاسِ فَقَدْ اِخْتَلَفَ الْعُلَمَاء فِيهِ ، فَذَهَبَ مَالِكٌ وَالشَّافِعِيُّ رَحِمَهُمَا اللَّه وَالْجَمَاهِير مِنْ السَّلَف وَالْخَلَف إِلَى أَنَّهُ لَا يَكْفُر بَلْ يَفْسُق وَيُسْتَتَابِ فَإِنْ تَابَ وَإِلَّا قَتَلْنَاهُ حَدًّا كَالزَّانِي الْمُحْصَن وَلَكِنَّهُ يُقْتَل بِالسَّيْفِ ، وَالْخَلَف إِلَى أَنَّهُ لَا يَكُفُر بَلْ يَفْشُق وَيُسْتَتَاب فَإِنْ تَابَ وَإِلَّا قَتَلْنَاهُ حَدًّا كَالزَّانِي الْمُحْصَن وَلَكِنَّهُ يُقْتَل بِالسَّيْفِ ، وَهُو مَرُويِيُّ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِب كَرَّمَ اللَّه وَجْهه ، وَهُوَ إِحْدَى الرِّوايَتَيْنِ وَذَهَبَ جَمَاعَةٌ مِنْ السَّلَف إِلَى أَنَّهُ يَكُفُر وَهُو مَرُويِيٌّ عَنْ عَلِيٍ بْنِ أَبِي طَالِب كَرَّمَ اللَّه وَجْهه ، وَهُو إِحْدَى الرِّوايَتَيْنِ عَنْ أَحْمَد بْن حَنْبَل رَحِمَهُ اللَّه ، وَبهِ قَالَ عَبْد اللَّه بْنِ الْمُبَارِك وَإِسْحَاق بْن رَاهُويْهِ ، وَهُو وَجْه لِبَعْضِ أَصْحَاب عَنْ رَاهُويَهِ ، وَهُو وَجْه لِبَعْضَ أَصْحَاب الشَّافِعِيِّ رَضُوان اللَّه عَلَيْهِ ، وَذَهَبَ أَبُو حَنيفَة وَجَمَاعَة مِنْ أَهْلَ الْكُوفَة وَالْمُزَنِيُّ صَاحِبُ الشَّافِعِيِّ رَحِمْهُمَا اللَّه ، أَنَّهُ لَهُمُ اللَّه عَلَيْهِ ، وَلَا يُقْتَل ، بَلْ يُعْرَر ويُحْبَس حَتَّى يُصَلِّى ) . اهـ (١)

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا كلام مُرسل ، ليس له سند من النووى الى الامام الشافعي

#### قال الامام ابن القيم المتوفى ١٥٧ هـ :

وأما المسألة الثالثة : وهو انه هل يقتل حدا كما يقتل المحارب والزانى أم يقتل كما يقتل المرتد والزنديق هذا فيه قولان للعلماء وهما روايتان عن الإمام أحمد

إحداهما : يقتل كما يقتل المرتد وهذا قول سعيد بن جبير وعامر الشعبى وإبراهيم النخعى وأبى عمرو الأوزاعى وأيوب السختياني وعبدالله بن المبارك وإسحاق بن راهويه وعبدالملك بن حبيب من المالكية وأحد الوجهين فى مذهب الشافعى وحكاه الطحاوى عن الشافعى نفسه وحكاه أبو محمد ابن حزم عن عمر بن الخطاب ومعاذ بن جبل وعبدالرحمن بن عوف وأبي هريرة وغيرهم من الصحابة

والثانية : يُقتل حداً لا كُفراً ، وهو قول مالك والشافعي واختار أبو عبدالله ابن بطة هذه الرواية . اهـ (٢)

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا كلام مُرسل ، ليس له سند من ابن القيم الى الامام الشافعي

#### قال الامام بدر الدين العيني الحنفي المتوفى ٨٥٥ هـ :

وأما الصلاة فمذهب الجماعة أن من تركها جاحدا فهو مرتد فيستتاب فإن تاب وإلا قتل وكذلك جحد سائر الفرائض واختلفوا فيمن تركها تكاسلا وقال لست أفعلها فمذهب الشافعي إذا ترك صلاة واحدة حتى أخرجها عن وقتها أي وقت الضرورة فإنه يقتل بعد الاستتابة إذا أصر على الترك والصحيح عنده أنه يقتل حدا لا كفرا ومذهب

<sup>(</sup>۱) شرح مسلم للنووی ۱۱ / ۷۰ ، ط / دار الکتاب العربی ، بیروت ، المجموع شرح المهذب ۳ / ۱۶ ، ۱۵ للنووی المتوفی ، ط / دار الفکر بیروت ، وروضة الطالبین وعمدة المفتین ۱ / ۲۳۷ للنووی ط / دار الکتب العلمیة بیروت ، الاستذکار ۱ / ۲۳۵ ، لأبو عمر یوسف بن عبد الله بن عبد البر النمری الاندلسی ، ط / دار الکتب العلمیة – بیروت

<sup>(</sup>٢) الصلاة وأحكام تاركها ص ١١، لابن القيم الجوزية ، ط / مكتبة الثقافة بالمدينة ، السعودية

مالك أنه يقال له صل ما دام الوقت باقيا فإن صلى تُركَ ، وإن امتنع حتى خرج الوقت قُتل ثم اختلفوا فقال بعضهم يستتاب فإن تاب وإلا قتل وقال بعضهم يقتل لأن هذا حد الله عز و جل يقام عليه لا تسقطه التوبة بفعل الصلاة وهو بذلك فاسق كالزانى والقاتل لا كافر وقال أحمد تارك الصلاة مرتد كافر وماله فيء ويدفن فى مقابر المسلمين وسواء ترك الصلاة جاحدا أو تكاسلا وقال أبو حنيفة والثورى والمزنى لا يقتل بوجه ولا يخلى بينه وبين الله تعالى قلت المشهور من مذهب أبي حنيفة أنه يعزر حتى يصلي وقال بعض أصحابنا يضرب حتى يخرج الدم من جلده . اهـ (١)

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا كلام مُرسل ، ليس له سند من الامام العيني الى الامام الشافعي

قال الشيخ محمد الامين الشنقيطي المتوفى ١٣٩٣ هـ :

وذهبت جماعة من أهل العلم إلى أن تارك الصلاة عمداً تهاوناً وتكاسلاً إذا كان معترفاً بوجوبها غير كافر، وأنه يُقتل حداً كالزانى المحصن لا كفراً ، وهذا هو مذهب مالك وأصحابه ، وهو مذهب الشافعي وجمهور أصحابه وعزاه النووي في شرح المهذب للأكثرين من السلف والخلف ، وقال في شرح مسلم: ذهب مالك والشافعي رحمهما الله تعالى والجماهير من السلف والخلف ، إلى أنه لا يكفر بل يفسق ويستتاب ، فإن تاب وإلا قتلناه حداً كالزاني المحصن ولكنه يقتل بالسيف ) . اهـ (٢)

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا كلام مُرسل ، ليس له سند من الشيخ الشنقيطي الى الامام الشافعي

ونموذج أخير من المعاصرين قال الشيخ عطية محمد سالم:

" ولكن الأنمة الأربعة اتفقوا على أن تارك الصلاة إذا رفع أمره إلى ولي أمر المسلمين أنه يستتاب ، أى : ثلاثة أيام ، وعند أحمد حتى يمضى وقت الصلاة الأولى فقط ، فإن رجع وصلى خلى سبيله ، وإن لم يصل قُتل باتفاق الأئمة الأربعة ، سواء كان جاحداً لها أو كان مُعترفاً بفرضيتها ، ولكنه تركها عناداً أو كسلاً ، فعند الأئمة الأربعة يُقتل ، ولكن عند أبى حنيفة ومالك والشافعي رحمهم الله يُقتل حداً كالزاني المُحصن وكقاتل النفس المعصومة ، وعند أحمد يُقتل كُفراً والفرق بينهما أن من قُتل حداً يُعامل مُعاملة موتى المسلمين ، إلا أن الإمام لا يصلى عليه ، فترث منه زوجته ويُغسل ويُكفن ويُقبر في مقابر المسلمين ، ويصلى عليه أولياؤه ، أما عند أحمد فلا يغسل ، ولا يكفن ، ولا يصلى عليه ، ولا يورث ماله من بعده ، وماله فيء لبيت مال المسلمين ويوارى في التراب كما يوارى الحيوان عياذا بالله " . اهـ (٣)

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا كلام مُرسل ، ليس له سند من الشيخ عطية الى الامام الشافعي

قلت (على بن شعبان): وكل ما مضى كلام مُرسل، ليس له سند من أهل العلم الى الامام الشافعى فلا يكون بذلك حجة وبينة شرعية لاثبات ما نقلوه عن الامام مالك من عدم تكفيره لتارك الصلاة

<sup>(</sup>۱) عمدة القارى شرح صحيح البخارى ۲۶ / ۸۱ لبدر الدين العيني ، ط / دار إحياء التراث العربي - بيروت

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٣ / ٤٤٩ لـ محمد الامين الشنقيطي ، ط / دار الفكر بيروت

<sup>(</sup>٣) شرح الاربعين النووية ١٤ / ٣ باب الصلاة وأهيمتها في الدين ، وهي دروس صوتية مُفرغة على موقع الشبكة الاسلامية

القول الثاني : وهو ان تارك الصلاة كافر ولا يتحقق الايمان الا بعمل الجوارح

الادلة والاثباتات على أن هذا هو مذهب الامام الشافعي:

" قال الشافعي رحمه الله في كتاب الأم في باب النية في الصلاة : وكان الإجماع من الصحابة والتابعين من بعدهم ومن أ أدركناهم يقولون : الإيمان قول وعمل ونية لا يجزئ واحد من الثلاث إلا بالآخر " . اهـــ (١)

قلت ( على بن شعبان ) : وهذا الكلام لا يصح عن الامام الشافعي بسند صحيح ، ولا هو في كتبه ولا نقله تلاميذه

نقل الحافظ ابن كثير والامام ابن القيم والطحاوى وغيرهم عن الامام الشافعي القول بكفر تارك الصلاة كسلاً. (٢)

والان يأتي الحكم الذي يفصل بين الفريقين وبه يتبين الحق من الباطل واليقين من الظن وهو

(إسناد صحيح مُتصل إلى الامام الشافعي يُفيد المعنى بوضوح لا خفاء)

وهذا هو ما سأثبته لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ

قال الامام إسماعيل بن يحيى المزين المتوفى ٢٦٤ هـ :

بَابُ الْحُكْمِ فِي تَارِكِ الصَّلَاةِ مُتَعَمِّدًا

قَالَ الشَّافِعِيُّ : يُقَالُ لِمَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ حَتَّى يَخْرُجَ وَقْتُهَا بِلَا عُذْرِ لَا يُصَلِّيهَا غَيْرُك ، فَإِنْ صَلَّيْت وَإِلَّا اسْتَتَبْنَاك ، فَإِنْ ثَلَاثًا فَإِنْ صَلَّى فِيهَا وَإِلَّا قُتِلَ وَذَلِكَ حَسَنٌ تُبْت وَإِلَّا قَتَلْنَاك وَقَدْ قِيلً : يُسْتَتَابُ ثَلَاثًا فَإِنْ صَلَّى فِيهَا وَإِلَّا قُتِلَ وَذَلِكَ حَسَنٌ إِنْ شَاءً اللَّهُ .

قَالَ الْمُزَنِيّ : قَدْ قَالَ فِي الْمُرْتَدِّ إِنْ لَمْ يَتُبْ قُتِلَ وَلَمْ يُنْتَظَرْ بِهِ ثَلَاثًا لِقَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ ﴿ مَنْ تَرَكَ دِينَهُ فَاضْرِبُوا عُنُقَهُ ﴾ وَقَدْ جُعِلَ تَارِكُ الصَّلَاةِ بِلَا عُذْرٍ كَتَارِكِ الْإِيمَانِ فَلَهُ حُكْمُهُ فِي قِيَاسِ قَوْلِهِ لِأَنَّهُ عِنْدَهُ مِثْلُهُ وَلَا يُنْتَظَرُ بِهِ ثَلَاثًا . اهـــ (٣)

قلت (على بن شعبان): والذى يؤكد تكفير الشافعى لتارك الصلاة بوضوح لا خفاء فيه، أن المزين ذكر أن الشافعى ذكر تارك الصلاة فى باب المُرتدين

قال الامام إسماعيل بن يحيى المزين المتوفى ٢٦٤ هـ :

بَابُ حُكْمِ الْمُرْتَدِّ

<sup>(</sup>١) شرح أصول الاعتقاد للالكائي ٥ / ٨٨٦ ، ومجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية ٧ / ٢٠٨

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم لابن كثير ٥ / ٢٤٣ ، ط / دار طيبة للنشر والتوزيع ، الصلاة وأحكام تاركها ص ١١ ، لابن القيم الجوزية ، ط / مكتبة الثقافة بالمدينة ، السعودية ، مختصر اختلاف العلماء ٤ / ٣٩٣ مسالة رقم ٢٠٧٣ لــ أبو جعفر الطحاوى ، ط / دار البشائر الإسلامية بيروت ، حكم تارك الصلاة لمحمد صالح العثيمين

<sup>(</sup>٣) مُختصر المزي ص ٣٤ لـ إسماعيل بن يحيى المزي صاحب الشافعي ، ط / دار المعرفة - بيروت

قَالَ الشَّافِعِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ : وَمَنْ ارْتَدَّ عَنْ الْإِسْلَامِ إِلَى أَيِّ كُفْرِ كَانَ مَوْلُودًا عَلَى الْإِسْلَامِ أَوْ أَسْلَمَ ثُمَّ ارْتَدَّ قُتِلَ وَأَيُّ كُفْرِ الشَّافِعِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ : وَمَنْ الزَّنْدَقَةِ ثُمَّ تَابَ لَمْ يُقْتَلْ فَإِنْ لَمْ يَتُبْ قُتِلَ ، امْرَأَةً كَانَتْ أَوْ رَجُلًا عَبْدًا كَانَ أَوْ حُرًّا . وَقَالَ فِي الثَّانِي فِي اسْتِتَابَتِهِ ثَلَاثًا قَوْلَانِ أَحَدُهُمَا حَدِيثُ عُمَرَ يُتَأَنِّى بِهِ ثَلَاثًا وَالْآخَرُ لَا يُؤَخَّرُ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ لَمْ يَأْمُرْ فِيهِ بَأَنَاةٍ وَهُو لَوْ تَأَنَّى بِهِ بَعْدَ ثَلَاثٍ كَهَيْئَتِهِ قَبْلَهَا.

قَالَ الشَّافِعِيُّ : رَحِمَهُ اللَّهُ : وَهَذَا ظَاهِرُ الْحَبَرِ ، قَالَ الْمُزَنِيّ : وَأَصْلُهُ الظَّاهِرُ وَهُوَ أَقْيَسُ عَلَى أَصْلِهِ. قَالَ الشَّافِعِيُّ : وَيُوقَفُ مَالُهُ وَإِذَا قُتِلَ فَمَالُهُ بَعْدَ قَضَاءِ دَيْنِهِ وَجَنَايَتِهِ وَنَفَقَةِ مَنْ تَلْزَمُهُ نَفَقَتُهُ فَيْءٌ لَا يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ وَلَا الْكَافِرَ الْمُسْلِمَ وَكَمَا لَا يَرِثُ مُسْلِمًا لَا يَرِثُهُ مُسْلِمٌ وَيُقْتَلُ السَّاحِرُ إِنْ كَانَ مَا يَسْحَرُ بِهِ كُفْرًا إِنْ لَمْ يَتُبْ . وَلَا الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ وَكَمَا لَا يَرِثُ مُسْلِمًا لَا يَرِثُهُ مُسْلِمٌ وَيُقَتَلُ السَّاحِرُ إِنْ كَانَ مَا يَسْحَرُ بِهِ كُفْرًا إِنْ لَمْ يَتُبْ . قَالَ : وَيُقَالُ لِمَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ وَقَالَ : أَنَا أُطِيقُهَا وَلَا أُصَلِّيهَا لَا يَعْمَلُهَا غَيْرُك فَإِنْ فَعَلْت وَإِلَّا قَتَلْنَاك كَمَا تَتْرُكُ الْإِيمَانَ وَلَا يَعْمَلُهُ غَيْرُك فَإِنْ آمَنْت وَإِلَّا قَتَلْنَاك وَمَنْ قَتَلَ مُرْتَدًّا قَبْلَ أَنْ يُسْتَتَابَ أَوْ جَرَحَهُ فَأَسْلَمَ ثُمَّ مَاتَ مِنْ الْجُرْحِ فَلَا قُودَ وَلَا يَعْمَلُهُ غَيْرُك فَإِنْ آمَنْت وَإِلَّا قَتَلْنَاك وَمَنْ قَتَلَ مُرْتَدًّا قَبْلَ أَنْ يُسْتَتَابَ أَوْ جَرَحَهُ فَأَسْلَمَ ثُمَّ مَاتَ مِنْ الْجُرْحِ فَلَا قُودَ وَلَا يَعْمَلُهُ وَيُعَزَّرُ الْقَاتِلُ ؛ لِأَنَ الْمُتَولِلِي لِقَتْلِهِ بَعْدَ اسْتِتَابَتِهِ الْحَاكِمُ . اهـ (١)

قلت ( على بن شعبان ) : دل هذا النقل على عدة امور : -

المزنى تلميذ الشافعى وهو أول وأقرب الناس اليه وهو الذى غسله عند موته ونقله عن الشافعى وسماعه منه صحيح بإجماع ، بل مُقدم على أى نقل عند الاختلاف ، فكيف اذا لم يُخالفه أحد ممن سمع من الشافعى ، وقد قال الامام الشافعى عن المزنى : الْمُزنِي نَاصِرُ مَذْهَبِي . (٢)

٢ – المزنى ممن لا يقول بكفر تارك الصلاة بل لا يقول بقتل تارك الصلاة أصلاً حتى بعد عرضه على السيف ، فدل ذلك ان هذا الذى نقله المزنى عن الشافعى ليس راى المزنى و لا عقيدة المزنى ، بل المزنى نقل ما يعتقده الشافعى نفسه وما تعلمه من الشافعى وما سمعه يُفتى به الناس

٣ – بين الشافعي أن من أبي أن يُصلي يُقتل ردة حتى وان أقر بوجوب الصلاة

ع – ونقل قول الشافعي في تكفير من ترك الصلاة من سمع من أصحاب الشافعي مثل الامام الطحاوى المتوفى ٣٢١ هـ ( وهو ابن اخت المزنى ) قال : قال بعض حفاظ قول مالك : إن من مذهب مالك أن من ترك صلاة متعمدًا لغير عذر حتى خرج وقتها فهو مرتد ويُقتل إلا أن يُصليها وهو قول الشافعي . اهـ (٣)

قلت (على بن شعبان): ورواية الطحاوى عن الشافعى ليست كرواية الطحاوى عن مالك، لان الطحاوى سمع من خاله المزين و درس فقه الشافعية على خاله المزين، فيكون نقل الطحاوى عن الشافعي فى النقل والفهم مقبولة عن نقل وفهم ابن نصر المروزى، فكيف اذا أثبت ذلك المزين نفسه وهو من أقرب وأول وأكبر أصحاب الشافعى.

فهل بعد هذا الوضوح من البينات والبراهين والاسانيد الصحيحة من كلام يُقال ؟!!!

<sup>(</sup>١) مُختصر المزنى ص ٢٦٠ ، ط / دار المعرفة – بيروت

<sup>(</sup> ۲ ) العزيز شرح الوحيز المعروف بالشرح الكبير للرافعي ١ / ١٦٠ ، ط / دار الكتب العلمية ، بيروت ، شَرَحُ مشكِل الوَسِيطِ ٣ / ١٢٧ ، لابن الصلاح ، ط / دار كنوز إشبيليا للنشر والتوزيع بالسعودية ، المجموع شرح المهذب ١ / ١٠٧ للنووى ، ط / دار الفكر بيروت

<sup>(</sup>٣) مختصر اختلاف العلماء ٤/ ٣٩٣ مسالة رقم ٢٠٧٣ لــ أبو جعفر الطحاوى ، ط/ دار البشائر الإسلامية بيروت

فنقول: كل من نقل عن الامام الشافعي القول بعدم كفر تارك الصلاة وتحقق الايمان بغير عمل ، ليس معه سند صحيح الى الامام الشافعي ولا ذلك في كتبه وفتاويه ، والثابت عنه بالاسانيد الصحيحة القول بكفر تارك الصلاة كسلاً ليكون بذلك موافقاً لاهل السنة والجماعة في باب الايمان وما كان عليه النبي وإجماع أصحاب النبي وليس كل ما يُنقل عن أحد يؤخذ به ويُنسب إليه وبخاصة اذا كان الامر مُتعلق بالرمي بالارجاء .

فالحاصل من كل ما مضى : – اننى أثبت بفضل الله أن عقيدة الامام مالك والامام الشافعي أن تارك الصلاة من فرض واحد فقط كافر حتى يخرج وقتها من غير عذر ، وان الايمان عندهما لا يتحقق الا بعمل الجوارح

تنبيه هام : – الحكم يدور مع العلة وجوداً وعدماً ، فلو ثبت عن الامام مالك بن أنس والامام الشافعي عدم كفر تارك الصلاة لقلنا ألهما من المرجيء ووافق فرق المرجئة ، ولا تمنعنا مكانتهما العلمية وفضلهما من تبين خطئهما ، فلا يقف الحق عند احد من اهل العلم ، بل الكل يؤخذ منه ويُرد عليه الا النبي محمد وقد أبي الله أن يصح الا كلامه فان ثبت عن الامام مالك والامام الشافعي القول بعدم تكفير تارك الصلاة فهما من المرجئة ولا يعني ذلك تبديعهما ففرق بين الرمي بالارجاء فهذا لا يحتاج الى اقامة حجة وفرق بين التبديع والتكفير فهو يحتاج الى اقامة حجة وان ثبت عن الامام مالك والشافعي القول بتكفير تارك الصلاة فهما من أهل السنة ، لانهما أدخلا عمل الجوارح في حقيقة الايمان وأثبتا النلازم بين الظاهر والباطن جزئياً وكلياً ، ووافقا شرع الله وما كان عليه النبي وإجماع الصحابة وقد أثبت بفضل الله فيما مضي أن الامام مالك والشافعي وافق اعتقادهما اعتقاد النبي والصحابة في باب الايمان .

هل ثبت عن الامام أحمد بن حنبل قول له في عدم كفر تارك الصلاة ؟

والجواب: لم يثبت عن الامام أحمد إلا قول واحد فى حكم تارك الصلاة ، وما عداه كلام مُتشابه اذا ردوه إلى المُحكم تبين الامر فكيف اذا كان هذا الكلام المُتشابه نفسه يدل على تكفير الامام أحمد لتارك الصلاة وإليكم مثال على ذلك : –

قالوا من الادلة على أن الامام أحمد لا يقول بكفر تارك الصلاة قوله: " ويخرج الرجل من الإيمان إلى الإسلام فإن تاب رجع إلى الإيمان ولا يخرجه من الإسلام إلا الشرك بالله العظيم أو برد فريضة من فرائض الله جاحدا لها فإن تركها كسلا أو تهاونا بما كان في مشيئة الله إن شاء عذبه وإن شاء عفا عنه ". اهـ (١)

قالوا : والشاهد أن الامام أحمد لم يجعل أى شىء يُخرج العبد من الدين الا الشرك ، وكذلك بين بوضوح أن تارك الفرائض لا يكفر إلا أن يجحد الفرائض والصلاة من الفرائض ، فتبين بذلك أنه لا يقول بكفر تارك الصلاة .

قلت ( على بن شعبان ) : ومع غض الطرف عن سند هذه الرواية وصحة نسبتها للإمام أحمد ، سنفترض ثبوتما

\_

<sup>(</sup>١) العقيدة ص ٦٦ لــ أحمد بن حنبل رواية مسدد بن مسرهد ، ط / دار قتيبة – دمشق ، طبقات الحنابلة ١ / ٣٤٣ لابن أبي يعلى

ونقول : كلام الامام أحمد فيه تكفير تارك الصلاة بوضوح لا خفاء فيه ، لانه قال ان العبد يخرج من الدين بالشرك بالله و ترك الصلاة شرك أكبر كما ورد فى الكتاب والسنة بالله و ترك الصلاة كفر وشرك أكبر كما ورد فى الكتاب والسنة

قال تعالى " وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ " الروم ٣٦

قال الامام ابن نصر المروزى: فبيَّن أن علامة أن يكون من المشركين ، ترك الصلاة . اهـ (١)

وقال النبي محمد ﷺ " إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ ، وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْرِ ، تَرْكُ الصَّلَاةِ " (٢)

قال الامام النووى فى شرح الحديث : ﴿ وَمَعْنَى بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك تَرْك الصَّلَاةِ أَنَّ الَّذِي يَمْنَع مِنْ كُفْره كَوْنه لَمْ يَتْرُك الصَّلَاة فَإِذَا تَرَكَهَا لَمْ يَبْقَ بَيْنه وَبَيْن الشِّرْك حَائِلِ ، بِلْ دَخَلَ فِيهِ ﴾ . اهـــ (٣)

ثانياً : الامام احمد بُين في مكان اخر هذا الاجمال الذي أجمله في أكثر من موضع فمن ذلك على سبيل المثال :-

قال المروزى : حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمَ الْجَوْزَجَانِيُّ ، قَالَ : حَدَّثَنِي إِسْمَاعِيلُ بْنُ سَعِيدٍ ، قَالَ : سَأَلْتُ أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلٍ ، عَنْ مَنْ تَرَكَ الصَّلاةَ مُتَعَمِّدًا ؟ قَالَ : لا يُكَفَّرُ أَحَدٌ بِذَنْبِ إِلا تَارِكُ الصَّلاةِ عَمْدًا ، فَإِنْ تَرَكَ صَلاةً إِلَى أَنْ يَدْخُلَ وَقْتُ صَلاةٍ أَخْرَى يُسْتَتَابُ ثِلاَثًا " ، وَقَالَ أَبُو أَيُّوبَ سُلَيْمَانُ بَنُ دَاوُدَ الْهَاشِمِيُّ : يُسْتَتَابُ إِذَا تَرَكَهَا مُتَعَمِّدًا ، حَتَّى يَذْهَبَ وَقْتُهَا أَخْرَى يُسْتَتَابُ إِذَا تَرَكَهَا مُتَعَمِّدًا ، حَتَّى يَذْهَبَ وَقْتُهَا ، فَإِنْ تَابَ وَإِلا قُتِلَ ، وَبِهِ قَالَ أَبُو خَيْثَمَةَ أَى ( زُهير بن حرب ) . اهـ (٤)

فبين الامام احمد أنه يستثنى من الذنوب شيء واحد وهو " ترك الصلاة "

وقال الإمام أحمد فى أصول السنة: " أصول السنة عندنا التمسك بما كان عليه أصحاب رسول الله على والاقتداء بحم ، وترك البدع ، وكل بدعة فهي ضلالة .... ومن ترك الصلاة فقد كفر ، وليس من الأعمال شيء تركه كفر إلا الصلاة ، من تركها فهو كافر ، وقد أحل الله قتله..." . اهر (٥)

فكيف يأتي بعد ذلك أحد يقول أن أحمد له في حكم تارك الصلاة روايتان ؟ !!!

وبذلك أكون قد أثبت بفضل الله حكم تارك الصلاة عند الائمة الثلاثة ( مالك والشافعي وأحمد بن حنبل ) وقد بينت أن الائمة الثلاثة وافقوا مُعتقد أهل السنة في باب الايمان ، وقد بينت ذلك بالاسانيد الصحيحة الموصولة لهم وبتحقيق علمي مُعتبر لا يجحده إلا من أعمى الله بصيرته ، وبينت ضعف الاقوال المنسوبة إليهم من عدم تكفيرهم لتارك الصلاة ، والقول بتحقق الايمان بغير عمل الجوارح ، ولا عزاء للمُرجئة بعد أن انقطع بهم أخر أمل كان أمامهم

# والحمد لله أولاً وأخراً

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة ٢/ ١٠٠٥ ط/ مكتبة الدار ، المدينة ، السعودية

<sup>(</sup>۲) مسلم ۱۵، ۵۸

<sup>(</sup>٣) شرح مسلم للنووي ١١ / ٧١ ، ط/ دار الكتاب العربي ، بيروت

<sup>(</sup>٤) تعظيم قدر الصلاة ٨٦٦ ، محمد بن نصر المروزي ، ط / مكتبة الدار المدينة ، السعودية ، بسند صحيح

<sup>(</sup>٥) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ١/ ١٧٩ برقم ٣١٧ ، ط/ دار طيبة - السعودية

# المطلب الثابي عشر

# النتائج المترتبة على كفر وردة تارك الصلاة

مما سبق يتبين لنا كُفر وردة تارك الصلاة تكاسلاً وتهاوناً بالدليل الواضح المُحْكَم من الكتاب والسنة وإجماع الصحابة فوجب أن تترتب أحكام الكُفر والردة على تارك الصلاة متعمداً من غير عُذر شرعى

ضرورة العلم أن ( الحُكم م يدور مع علته وجُروداً وعدماً ) ( يعنى اذا ترك الصلاة طبقنا عليه أحكام الاسلام ) .

• يترتب على الردة أحكام دُنيوية وأُخروية .

أولاً: من الأحكام الدُنيويه المُترتبة على الردة بترك فرض واحد متعمد حتى يخرج وقته من غير عُذر: -

١ - حبوط عمله كله لقول النبي ﷺ " مَنْ تَرَكَ صَلَاةَ الْعَصْر فَقَدْ حَبطَ عَمَلُهُ " . (١)

وحبوط الاعمال كلها لا يكون الا بالكفر والشرك الاكبر الناقل عن الملة ، قال الله و مَنْ يَكْفُرْ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ " المائدة ه وحبوط العمل هنا يشمل كل عمله والنص لم يقيد أو يحدد عمل يوم أو شهر وقد تأول ابن القيم هذا الحديث على أن ترك صلاة العصر تحبط عمل اليوم فقط وترك صلاة العصر مدى الحياة تحبط العمل كله ، وهذا تأول فاسد لا يصح وليس عليه دليل ، وهذا نص كلامه :

قال ابن القيم : وأما المسألة الرابعة وهي قوله : هل تحبط الأعمال بترك الصلاة أم لا ؟

فقد عرف جوابها ثما تقدم ، وإنا نفرد هذه المسألة بالكلام عليها بخصوصيتها فنقول أما تركها بالكلية فإنه لا يقبل معه عمل كما لا يقبل مع الشرك عمل فإن الصلاة عمود الإسلام كما صح عن النبي صلى الله عليه وسلم وسائر الشرائع كالأطناب والأوتاد ونحوها ، وإذا لم يكن للفسطاط عمود لم ينتفع بشيء من أجزائه فقبول سائر الاعمال موقوف على قبول الصلاة ، فإذا ردت ردت عليه سائر الأعمال، وقد تقدم الدليل على ذلك.

وأما تركها أحيانا فقد روى البخارى في صحيحه من حديث بريدة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " بكروا بصلاة العصر فإن من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله " .

وقد تكلم قوم في معنى هذا الحديث فأتوا بما لا حاصل له .

قال المهلب معناه : من تركها مضيعا لها متهاونا بفضل وقتها مع قدرته على أدائها حبط عمله في الصلاة خاصة أي لا يحصل له أجر المصلي في وقتها ، ولا يكون له عمل ترفعه الملائكة . وحاصل هذا القول: إن من تركها فاته أجرها . ولفظ الحديث ومعناه يأبي ذلك ولا يفيد حبوط عمل قد ثبت وفعل ، وهذا حقيقة الحبوط في اللغة والشرع ، ولا يقال لمن فاته ثواب عمل من الأعمال إنه قد حبط عمله وإنما يقال فاته أجر ذلك العمل .

(۱) البخاري ۲۳٥

حبوط الأعمال الماضية كلها بترك صلاة واحدة ، وتركها عنده ليس بردة تحبط الأعمال فهذا الذي استشكله هؤلاء هو وارد عليهم بعينه فى حبوط عمل ذلك اليوم ، والذى يظهر فى الحديث والله أعلم بمراد رسوله أن الترك نوعان : ترك كلى لا يصليها أبدا فهذا يحبط العمل جميعه ، وترك معين فى يوم معين فهذا يحبط عمل ذلك اليوم فالحبوط العام في مقابلة الترك المعين فى مقابلة الترك المعين . اهـ (١)

قلت (على بن شعبان): وهذا تاؤيل باطل لا يصح ولا دليل عليه البتة، لانه لم يأتى بصارف من الشرع (دليل صحيح) يصرف يُقيد معنى الترك، والاصل في الكلام الحقيقة أي (الظاهر المتبادر الى الذهن)

فمن قال المقصود هو حبوط عمل هذا اليوم فقط يُلزم أن يأتي بدليل

ومن قال المقصود هو حبوط عمل اسبوع فقط يُلزم أن يأتي بدليل

ومن قال المقصود هو حبوط عمل شهر يُلزم أن يأتي بدليل

ومن قال المقصود هو حبوط عمل سنة يُلزم أن يأتي بدليل

ولا دليل صحيح فى الشرع على كل هذه التاويلات ، بل كل النصوص تشهد أن ترك الصلاة ( بفرض واحد فقط متعمد من غير عذر ) خروج من الملة ، وبقية الصلوات حكمها حكم صلاة العصر فالنبى الشرويين و مثال بصلاة العصر ولكن الحكم يشمل الخمس ومثل هذا معلوم من سنته الله كما قَالَ الله الله عليه البُرُودَيْن دَخَلَ الْجَنَّةَ " (٢)

فهل هنا الحكم يشمل الفجر والعصر فقط ؟!! أم النبي ﷺ يُبين عظم فضل هاتين الصلاتين

فكذلك الحكم في هذا الحديث يبين فضل صلاة العصر والحكم ينسحب على باقى الصلوات

والدليل ما جاء فى رواية اخرى فى الابانة لابن بطة بسنده الى أَبِي مَلِيحٍ ، قَالَ : كُنَّا مَعَ بُرَيْدَةَ فِي غَزَاةٍ فِي يَوْمٍ ذِي غَيْمٍ ، فَقَالَ : بَكِّرُوا بِالصَّلاةِ، فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : " مَنْ تَرَكَ الصَّلاةَ حَبِطَ عَمَلُهُ " (٣)

فبين هنا أن الحكم عام في كل الصلوات وقول بُرَيْدَةُ بن الْحُصَيْبِ ﴿ " بَكِّرُوا بِالصَّلاةِ " أَى افعلوا الصلاة وعلق الحكم والعقوبة على عدم فعل الصلاة وليس جحدها كما يزعم المرجئة

وأمر أخر وهو قول النبي ﷺ " مَنْ فَاتَتْهُ صَلَاةُ الْعَصْر فَكَأَنَّمَا وُتِرَ أَهْلَهُ وَمَالَهُ " (٤)

وَالْمُوتُورُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ يَبْقَى مَسْلُوبًا لَيْسَ لَهُ مَا يَنْتَفِعُ بِهِ مِنْ الْأَهْلِ وَالْمَالِ ، وَهُوَ بِمَنْزِلَةِ الَّذِى حَبِطَ عَمَلُهُ . (٥)

ويعنى هذا أنَّ هذا الذنب الذى عمله " وهو ترك صلاة واحدة " جعله مسلوباً ليس معه إيمان ينتفع به ومثل النبى الله عله بالذى فقد أهله وماله وبقى مسلوباً ليس معه ما ينفعه فى الدنيا وأن هذا الذنب الذى عمله وهو ترك صلاة واحدة من عظمه أنَّه كأنه فقد أهله وماله ، يعنى لو فقد أهله وماله كان أهون عليه مما عمله " وهو ترك صلاة واحدة "

<sup>(</sup>١) الصلاة وحكم تاركها ص ٦٥، لابن قيم الجوزية ، ط / مكتبة الثقافة ، بالمدينة ، السعوية

<sup>(</sup>۲) البخاري ۵٤۳

<sup>(</sup>٣) الابانة الكبرى لابن بطة ٨٧٥ ، ط / دار الراية للنشر بالرياض السعودية

<sup>(</sup>٤) مسلم ۲۲۷

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي ٢٢/٤٥

# وعلى هذا جماهير أهل العلم الذين يقولون بكفر تارك الصلاة

قال إبراهيم النخعى ، والحكم بن عتيبة ، وأيوب السختيانى ، وعبد الله بن المبارك ، وأحمد بن حنبل ، وإسحاق بن راهويه : من ترك صلاة واحدة مُتعمدا حتى يخرج وقتها لغير عذر وأبى من أدائها وقضائها وقال لا أصلى فهو كافر ودمه وماله حلالان إن لم يتب ، ويراجع الصلاة ويستتاب فإن تاب وإلا قتل ولا ترثه ورثته من المسلمين وحكم ماله حكم مال المرتد إذا قتل على ردته ، وبهذا قال أبو داود الطيالسي وأبو خيثمة زهير بن حرب وأبو بكر بن أبي شيبة . اهـ (١)

تنبيه هام جداً: - دخول الدين ليس كالخروج منه

أمر هام جداً يجب التنبه لخطورته وهو أن ترك الصلاة كفر وردة يوجب حبوط كل الاعمال الصالحة

قد لا يتصور الكثير من الناس ما معنى الكفر والردة عن الاسلام فتراه هيناً عليه جداً امر الكفر فلا يُبالى بارتكاب نواقض الايمان من شرك وكفر اكبر كـ سب للدين مثلاً وكترك صلاة واحدة متعمداً حتى يخرج وقتها مثلاً

ولا يتصور هذا الذى يفعل الكفر أنه بذلك قد ذهبت عنه كل الاعمال الصالحة التي عملها وهو مؤمن وضاعت كل الحسنات التي كان الملائكة قد سطروها له

وقد يقول قائل بأن له توبة فاقول نعم له توبة ولكن يرجع الى الاسلام بغير اى حسنة مما مضى بل كل الحسنات . ذهبت مع الردة فاذا اراد العودة للدخول فى الاسلام فمرحباً به ولكن بصحيفة جديدة للحسنات بيضاء ناصعة .

أرايتم مدى خطورة الامر اللهم سلم سلم اللهم سلم واحفظنا من كل سوء واحفظ لنا اعمالنا حتى نلقاك وتُجازينا عليها الجنة بغير حساب ولا عذاب

وقد يقول قائل ان الله يقول ﴿ فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ الفرقان ٧٠

فاقول لا تعارض بين كلام الله وما قلته لانني اتكلم عن ذهاب الحسنات ، اما الاية فتتكلم عن تبديل السيئات مكان الحسنات فتُبدل سيئاته الى حسنات

أما الحسنات فلا ذكر لها لانها حُبطت بسبب الردة

أليس هذا امر خطير يغفل عنه الناس ويستهينون به ؟ !!!

أليس من الواجب أن يتصور الدعاة والوعاظ خطورة الامر ويبينوه للناس حتى يترجروا ويترهبوا من ذلك .

<sup>(</sup>١) الاستذكار ٢/ ١٤٩، لابن عبد البر، ط/ دار الكتب العلمية، بيروت، الاقناع لابن المُنذر ص ١٤٧، ط/ دار الكتب العلمية، بيروت

٣ - سُقوط و لايته: ومن الاحكام الدنيوية المترتبة على ترك الصلاة سقوط الولاية ، فلا يجوز أن يُولى شيئاً يُشترط فى الولاية عليه ألإسلام كـ ( الخلافة والامارة = الرؤساء والوزراء والمُحافظين ) ولا يُولى على القاصرين من أولاده وغيرهم ، كحضانة الاطفال ، ولا يُزوج أحداً من بناته وغيرهن ، وقد صرح فقهاؤنا فى كل كتبهم المُختصرة والمُطولة : أنه يُشترط فى الولى الإسلام إذا زوج مُسلمة ، وقالوا " لا ولاية لكافر على مُسلمة " . اهـ (١) ودليلهم على هذا : قَوله تَعَالَى { وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا } النساء ١٤١ وقَولُه تَعَالَى { وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا } النساء ١٤١

٣ - سقوط إرثه من أقاربه والعكس: لقول النبي على " لَا يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ وَلَا الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ " . (٢)

٤ - تحريم ما ذكاه من بميمة الأنعام " الإبل والبقر والغنم " وغيرها مما يُشترط لحله الذكاة

لأن من شروط الذكاة : أن يكون الله كي مُسلماً أو كتابياً " يهودياً أو نصرانياً "

فأما المرتد والوثنى والمجوسى ونحوهم فلا يحل ما ذكاه ، وعلى هذا إجماع أهل العلم قديماً ، فقد قال الخازن فى تفسيره المجعوا على تحريم ذبائح المجوس وسائر أهل الشرك من مُشركى العرب وعبدة الأصنام ومن لا كتاب له " . (٣) وقال الإمام أحمد " لا أعلم أحداً قال بخلافه إلا أن يكون صاحب بدعة " . (٤)

٥- تحريم إبتدأ السلام عليه: لقول النبي ﷺ " لَا تَبْدَءُوا الْيَهُودَ وَلَا النَّصَارَى بِالسَّلَامِ ". (٥) فلا خلاف بين العلماء فى أن الخطاب لادبى الناس كُفراً خطاب لمن هو أشد منهم كُفراً ، كـ المجوس و عُباد الاوثان و المُلحدين و المُرتدين ، وتارك الصلاة كافر مُرتد عن الاسلام

٦- تحريم نكاحه المرأة المسلمة الأنه كافر : والكافر الا تحل له المرأة المسلمة بالنص ، قال ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَالا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ الا هُنَّ حِلِّ لَهُمْ وَالا هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَ } المتحنة ١٠

أما إِن كَانَ مُتزوجاً إِنفسخ العقد في الحال ويُفرق بينهما إِن لم يتوب أى ( بعد الاستتابة ) ولا تُحسب بذلك تطليقة لانه فرق بين الردة وبين الطلاق ، بل لو تاب ورجع الى الاسلام وهي لم تتزوج بعد فهي زوجته بنفس العقد القديم ، وأما ان لم يتب ويرجع ، فلها الحق في الزواج بعد أن تعتد بحيضة واحدة

<sup>(</sup>۱) الجوهرة النيرة شرح مُختصر القدورى فى فروع الحنفية ٤/ ٨٨، والتلقين فى الفقه المالكي ١/ ٢٨٦، الحاوى فى فقه الشافعي للماوردى ٩/ ١١٥ المُغنى فى فقه الإمام أحمد بن حنبل الشيبانى ٣/ ١٩٢، المُحلى لابن حزم الظاهرى ١٨٢٨ مسألة ١٨٢٨ (٢) البخارى ٢٧٦٤ مسلم ١٦٦٤

<sup>(</sup>٣) لباب التأويل في معاني التتريل المسمى بــ تفسير الخازن ٢ / ١٤ ، ط/ دار الكتب العلمية - بيروت

<sup>(</sup>٤) المُغنى في فقه الإمام أحمد بن حنبل الشيباني ١١/ ٣٩ لابن قدامة المقدسي ، ط/ دار الفكر بيروت

<sup>(</sup>٥) مسلم ٢١٦٧

قال المروزى حَدَّثَنِي أَحْمَدُ بْنُ سَيَّارٍ ، قَالَ : سَمِعْتُ صَدَقَةَ بْنَ الْفَضْلِ ، وَسُئِلَ عَنْ تَارِكِ الصَّلَاةِ ؟ فَقَالَ : كَافِرٌ فَقَالَ لَهُ السَّائِلُ : أَتَبِينُ مِنْهُ امْرَأَتُهُ ؟ فَقَالَ صَدَقَةُ : وَأَيْنَ الْكُفْرُ مِنَ الطَّلَاقِ لَوْ أَنَّ رَجُلًا كَفَرَ لَمْ تُطَلَّقِ امْرَأَتُهُ ، قِيلَ لَهُ : إِنَّ ابْنَ الْمُبَارَكِ رَوَى فِي أَحَادِيثَ : إِنَّ الِارْتِدَادَ تَطْلِيقَةٌ ، فَقَالَ : يَكُذِبُ فِي ذَلِكَ فَمَا صَحَّ فِيهِ شَيْءٌ . اهـ (١)

٧ - يُقام عليه حد الردة وهو القتل: لما رواه البخارى عَنْ عِكْرِمَةَ ، قَالَ: أُتِيَ عَلِيٌّ ﷺ بِزَنَادِقَةٍ ، فَأَحْرَقَهُمْ ، فَبَلَغَ ذَلِكَ ابْنَ عَبَّاسٍ ، فَقَالَ: لَوْ كُنْتُ أَنَا لَمْ أُحْرِقْهُمْ ، لِنَهْي رَسُولِ اللَّهِ ﷺ " لَا تُعَذَّبُوا بِعَذَابِ اللَّهِ ، وَلَقَتَلْتُهُمْ ، لِقَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ " لَا تُعَذَّبُوا بِعَذَابِ اللَّهِ ، وَلَقَتَلْتُهُمْ ،
 لِقَوْلِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ " . (٢)

وهذا يكون بعد الاستتابة فان لم يتب قُتل ردة ، أما حبسه ثلاثة أيام فلا دليل صحيح على ذلك ، لان الحديث الذى ورد عن عمر هذه ضعيف ، فيه محمد بن عبد الله القارى وهو "مجهول الحال "

إنفرد بتوثيقه ابن حبان ، وهو متساهل في التوثيق ، ولم يُتابعه أحد على هذا الحديث .

تنبيه :- ( وتنفيذ هذا الحكم بمعرفة أولياء الامور وليس لأحاد الناس وإن لم يُوجد ولى أمر شرعى فلا تنفيذ للحُكم )

٨- تحريم الصلاة عليه بعد موته وتحريم اتباع جنازته وتحريم دفنه فى مقابر المسلمين وتحريم الدعاء له بالمغفرة والرحمة : لقوله ﷺ { وَلا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَداً وَلا تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُوا وَهُمْ فَاسِقُونَ } التوبة ٨٤

وقوله ﷺ {مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيم وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوٌّ لِلَّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأُوّاهُ حَلِيمٌ } التوبة ١١٤

ودعاء الإنسان بالمغفرة والرحمة لمن مات على الكُفر بأى سبب كان كُفره إِعتداء فى الدعاء ، ونوع من الاستهزاء بالله وخروج عن سبيل النبى والمؤمنين وكيف يُمكن لمن يؤمن بالله واليوم الآخر أن يدعو بالمغفرة والرحمة لمن مات على الكُفر وهو عدو لله ؟!

كما قال ﷺ { مَنْ كَانَ عَدُوّاً لِلَّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوٌّ لِلْكَافِرِينَ } البقرة ٩٨ فبين الله في هذه الآية الكريمة أنه ﷺ عدو لكل الكافرين ، والواجب على المؤمن أن يتبرأ من كل كافر لقوله ﷺ { وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِينِ } الزحرف ٢٦، ٢٧.

وقوله ﷺ { قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُورَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَداً حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ} المتحنة ٤ .

وليتحقق لهُ بذلك مُتابعة رسول الله ﷺ حيث قال الله ﷺ { وَأَذَانٌ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الْأَكْبَرِ أَنَّ اللَّهَ بَرِيءٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ } التوبة ٣

<sup>(</sup>١) تعظيم قدر الصلاة للمروزي ٢/ ٩٢٩ حديث رقم ٩٨٩ ، ط ، مكتبة الدار بالمدينة السعودية

<sup>(</sup>۲) البخاري ٦٩٢٢

ومن أوثق عُرى الإيمان : أن تُحب فى الله ، وتكره فى الله وتُوالى فى الله ، وتُعادى فى الله ، لتكون فى محبتك ، وبُغضك وولايتك ، وعداوتك ، تابعاً لمرضاة الله عز وجل .

• ثانياً: من الأحكام الأُخروية المُترتبة على الردة :-

١ الملائكة تُوبخهم وتقرعهم بل تضرب وجوههم وأدبارهم كما قال الله وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ ) الأنفال ٥١ الْمَلائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ ) الأنفال ٥١

٢ - أنه يُحشر يوم القيامة مع أهل الكُفر والشرك الأنه منهم : قال الله { احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ
 وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إلَى صِرَاطِ الْجَحِيم } الصافات ٢٢ ، ٢٣ .

والأزواج جمع "زوج" وهو " الصنف " ، أي احشروا الذين ظلموا ومن كان من أصنافهم من أهل الكُفر والظُلم .

٣- الحُلود فى النار أبد الآبدين : لقوله تعالى { إِنَّ اللَّهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيراً خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً لا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلا نَصِيراً يَوْمَ ثُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولا } الأحزاب ٦٢ ، ٦٦ .

( وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُ وِنَ ) العنكبوت ٠ ٤

وإلى هنا انتهى ما أردنا القول فيه في هذه المسألة العظيمة التي إبتُلي بما كَـــثِيرٌ من الناس.

وباب التوبة مفتوح لمن أراد أن يتوب ، فبادر بالتوبة إلى الله عز وجل ، مُخلصاً لله تعالى ، نادماً على ما مضى عازماً على ألا تعود ، مُكثراً من الطاعات ، ف { مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحاً فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّنَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً وَمَنْ تَابَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللَّهِ مَتَاباً } الفرقان ٧٠ ، ٧١ .

# و إلى هنا وضعت الحربُ أوزارها بين مُعسكر أهل السنة والجماعة وبين مُعسكر المُرجئة

• ويشهدُ الله ربُ العالمين في عَلِيَاءِه ومن فوق عرشه أنني أتقربُ إلى الله بحب أهل العلم ، وما صدر مني كلام نحو بعضهم إلا حُباً للحق ، ودِفاعاً عن الحق الواضح المُحكم بنصوص الكتاب والسنة ، وليس في صدرى شيء نحوهم الا الحب والدعاء لهم بالرحمة والمغفرة قال الله ﷺ ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ الحشر ١٠

فهم علمائنا وسادتنا وقدوتنا ، وهم ورثة النبى الشرعيين ، ونقلة الوحى ونتعلم منهم ونستشهد بجهدهم وباجتهادهم في نصوص الوحى فيما وافق الحق ، ولا نترك علمهم ولا نُبدعهم إلا اذا قامت عليهم الحجة ونلتمس العذر لهم ونحسب أن لهم أجراً على الاجتهاد .

فكل ما مضى للدفاع عن الصحابة ومُعتقد أهل السنة والجماعة في باب الإيمان ولتحذير الناس من خطر الارجاء

# لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيَى مَنْ حَىَّ عَنْ بَيِّنَةٍ

والله على ما أقول شهيد وهو حسبنا ونعم الوكيل والحمد لله رب العالمين

#### 

أتوجه بالشكر لله أولا ثم لوالدتى وزوجتى والى كل من أجرى الله على يديه من الفضل لى من المسلمين والى كل من نفعنى الله بعلمه من خلال درس أو كتاب أو نصيحة ، فان أى طاعة لله ، لا يكون سببها فعل العبد لها وحده ، بل مئات الاسباب التى يقضيها الله بحكمته ورحمته وفضله فجزاهم الله عنى خيراً ، ونفع الله بجم وبنصحهم وتوجيها تهم لى وفتح الله عليهم من العلم والفهم ما يُرضيه على الله على الله على عليهم من العلم والفهم ما يُرضيه الله الله على الله على عليهم عن العلم والفهم الله على الله الله على الله عليهم عن العلم والفهم الله على الله الله الله على الل

واعلموا أن الخطا والزلل هما الغالبان على من خلق الله من عجل ، فلستُ أدعى العصمة والفهم الصحيح السليم المُنقى من الاخطاء والزلات معاذ الله :

لَقَدْ مَضَيْتُ خَلْفَ الرَّكْبِ ذَا عَرَجٍ \*\*\*\*\* مُؤَمَّلاً جَبَرَ مَا لاَقَيْتُ مِنْ عِرَجِ فَإِنَّ لَحِقْتُ بِهِمْ مِنْ بَعدِ مَا سَبَقُوا \*\*\*\*\* فَكَمْ لِرَب الوَّرَى فِى النَّاسِ مِنْ فَر جِ فَإِنَّ صَلَلْتُ بِقِمْ مِنْ بَعدِ مَا سَبَقُوا \*\*\*\*\* فَمَا عَلَى أَعَرَجٍ فِى النَّاسِ مِنْ حَرَجٍ وَإِنْ صَلَلْتُ بَقَفْرِ الأرضِ مُنْقَطِعًا \*\*\*\*\*\* فَمَا عَلَى أَعَرَجٍ فِى النَّاسِ مِنْ حَرَجٍ

وكتبه / على بن شعبان ، الاسماعيلية هاتف / ١٠٢٢٧٨٠٥٣٧

# الفهرس

|     | مقدمة                                                                                                                                                                       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١   | المطلب الاول فضل الصلاة وعظم قدرها عند الله واختصاصها بفضائل وخصائص دون غيرها                                                                                               |
| ٣   | المطلب الثاني الادلة المُحكمة من القران على كُفر تارك الصلاة                                                                                                                |
| ٨   | المطلب الثالث الأدلة المُحكمة من السنة على كفر تارك الصلاة                                                                                                                  |
| ١٦  | المطلب الرابع إجماع الصحابة بنوعيه اللفظى والسكُوتي                                                                                                                         |
| ٣٦  | نقل فهم التابعين لحكم تارك الصلاة                                                                                                                                           |
| ٣٧  | الخروج عن اجماع الصحابة حبث وهو فعل اهل البدع                                                                                                                               |
| ٣٨  | المطلب الخامس اللغة العربية تأبي تحريف المُرجئة                                                                                                                             |
| ٤٢  | المطلب السادس أدلة وشُبهات المانعون من تكفير تارك الصلاة والرد عليها علمياً مع التفصيل والتبيين والتوضيح                                                                    |
|     | ١ – شُبهة حديث ( أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ﴾                                                                        |
| ٤٣  | ٢ - شُبهة حديث ( لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِئِ مُسْلِمٍ )                                                                                                                        |
| ٤٥  | ٣ — شبهة استشهادهم بقول الله ( إِنَّ اللَّهَ لَا يُغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ) النساء ٤٨                                         |
| ٤٥  | ٤ – شبهة حديث ابن عمر " صَلُّواً عَلَى مَنْ قَالَ : لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ ، وَصَلُّوا خَلْفَ مَنْ قَالَ : لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ "                                         |
| ٤٧  | <ul> <li>م - شبهة حديث حذيفة الاسلام ثمانية أسهم</li> </ul>                                                                                                                 |
| ٤٩  | ٦ - شُبهة حديث " ثلاث أحلف عليهن : لا يجعل الله من له سهم في الإسلام كمن لا سهم "                                                                                           |
| ٥١  | ٧ – شُبهة حديث من قال : لا إله إلا الله أنجته أو نفعته يوماً من الدهر                                                                                                       |
| ٥٣  | ٨ – شبهة حديث " وَعِزَّتِي وَجَلَالِي وَكِبْرِيَائِي وَعَظَمَتِي، لَأُحْرِجَنَّ مِنْهَا مَنْ قَالَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ "                                            |
| ٤ ٥ | ٩ - شُبهة حديث ( أَدْخَلَهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنْ الْعَمَلِ )                                                                                             |
| ٥٥  | ١٠ – شُبهة حديث البطاقة                                                                                                                                                     |
| ٥٦  | شروط لا اله الا الله وارتباطها بأركان الايمان                                                                                                                               |
| ٦١  | ١١- شُبهة حديث المخدجي بطرقه جميعاً ( حَمْسُ صَلَوَاتٍ كَتَبَهُنَّ اللَّهُ عَلَى الْعِبَادِ )                                                                               |
| ٦٦  | ١٢ - شُبهة حديث حَسْرَةُ بِنْتُ دَحَاجَةَ ( لَوْ اطَّلَعَ عَلَيْهِ كَثِيرٌ مِنْهُمْ طَلْعَةً تَرَكُوا الصَّلَاةَ )                                                          |
| ٦٧  | ١٣ – شُبهة حديث عَائِشَةَ ﷺ قَالَتْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ( الدَّوَاوِينُ عِنْدَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ثَلَاثَةٌ دِيوَانٌ )                                               |
| ٦٧  | ١٤ - شُبهة حديث عَمْرِو بْنِ شُرَحْبِيلَ ( رجل جُلد مِائَةَ جَلْدَةٍ ۖ لانه صلى وهو عَلَى غَيْرِ وُضُوءٍ )                                                                  |
|     | ٥١ - شُبهة حديث تَمِيمُ الدَّارِيِّ " إِنَّ أَوَّلَ مَا يُحَاسَبُ النَّاسُ بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ أَعْمَالِهِمُ الصَّلَاةُ "                                         |
| ٧٣  | ١٦ - شُبهة حديث وَالاَّنَ أَبِي عُرْوَةُ الْمُرَادِيِّ ان ابن مسعود أجاز ذبيحة تارك الصلاة سيست والاَّن أبي عُرْوَةُ الْمُرَادِيِّ ان ابن مسعود أجاز ذبيحة تارك الصلاة سيست |
| ٧٤  | ١٧ - شُبهة الاضطراب في الحد الذي يلحق به الوعيد على تارك الصلاة                                                                                                             |
|     | الادلة على الحد الذي به يلحق الوعيد بتارك الصلاة وهو ( ترك صلاة واحدة فقط )                                                                                                 |
| ۸.  | شُبهة لشيخ الاسلام ابن تيمية وهي أن تارك الصلاة بالكلية كافر وليس بترك صلاة واحدة                                                                                           |
| ٨٣  | نناقض مذهب من قال أن حد تارك الصلاة الذي به يلحقه الوعيد هو ( الترك بالكلية )                                                                                               |
| Λο  | ذكر أهل العلم الذين يقولون بأن الوعيد بالكفر يلحق بتارك الصلاة من فرض واحد فقط                                                                                              |
|     | ١٨ – شُبهة حديث نَصْرِ بْنِ عَاصِمِ عن الرحل الذي لا يصلي الا صلاتين فقط                                                                                                    |
| ۹.  | ١٩ - شُبهة حديث سعّد بَن ابي وُقاص عن تفسير قوله " الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاتِهِمْ سَاهُونَ "                                                                                |
|     | ٢٠ - شُبهة حديث " مَنْ حَمَعَ بَيْنَ الصَّلَاتَيْن مِنْ غَيْر عُنْر فَقَدْ أَتَى بَابًا مِنْ أَبُواَب الْكَبَائِر "                                                         |

| ٢١ – شُبهة حديث المملوك الذي كان يترك الصلاة ولما مات أمرهم النبي بتغسيله وتكفينه والصلاة عليه              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٢ – شُبهة حديث كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ الْأَنْصَارِيُّ عن النبي في ان تارك الصلاة تحت المشيئة                 |
| ٢٣ – شُبهة حديث عبدالله بنَ عمر " مَنْ فَاتَتْهُ صَلَاةُ الْعَصْرِ فَكَأَنَّمَا وُتِرَ أَهْلَهُ وَمَالَهُ " |
| ٢٤ – قصة مناظرة الامام الشافعي للامام أحمد حول كفر تُارك الصلاة                                             |
| ٢٥ - نقل الاجماع على عدم كفر تارك الصلاة من لدن النبي محمد واصحابه والى الان                                |
| ٢٦ – شُبهة أن الصلوات الخمس ما فُرضت إلا مؤخراً بعد تحقق الايمان للعباد وثبوت وصف المؤمنين بغير صلاة        |
| ٢٧ - شُبهة حديث " إِنَّ لِلإِسْلامِ صُوىً وَمَنَارًا كَمَنَارِ الطَّرِيقِ "                                 |
| ٢٨ – شُبهة أحاديث الشفاعة                                                                                   |
| تفسيرات خاطئة لحديث الشفاعة من بعض أهل العلم الذين يقولون بكفر تارك الصلاة لا تشفى الصدور                   |
| المطلب السابع لا يستوون                                                                                     |
| ١ - شبهة حديث حذيفة يُدرس الاسلام كما يُدرس وشي الثوب                                                       |
| ٢ – طلب النبي من عمه أبو طالب قول لا اله الا الله عند الموت                                                 |
| ٣ – شبهة حديث اسامة بن زيد في قتله من قال لا اله الا الله                                                   |
| ٤ - شبهة حديث خالد بن الوليد في قتله من قالوا صَبَأْنَا صَبَأْنَا                                           |
| <ul> <li>مسبهة ثبوت اسلام أحد الصحابة وهو ( الاصيرم ) من غير صلاة واحدة لله</li> </ul>                      |
| ٦ – شبهة إسلام الغلام اليهودي الذي كان يخدم النبي محمد                                                      |
| المطلب الثامن بما يثبت عقد الاسلام                                                                          |
| ١ – قصة إسلام ثُمَامَةَ الْحَنَفِيَّ                                                                        |
| ٢ — قصة إسلام أُسيد بن حُضير وسعد بن معاذ ٢                                                                 |
| ٣ – كلام شيخ الاسلام ابن تيمية في الرد على من يُساوى أصحاب الاعذار بغيرهم ممن لا عذر له                     |
| ٤ – قاعدة ( التكليف بشرط الإمكان )                                                                          |
| المطلب التاسع هل يسوغ الخلاف في كفر تارك الصلاة ؟ وهل قال أحد من أهل العلم بذلك ؟١٣٨                        |
| المطلب العاشر هل حكم تارك الصلاة له علاقة بالارجاء؟ وهل قال أحد من أهل العلم بذلك؟                          |
| المطلب الحادى عشر إعتراضات غير مقبولة                                                                       |
| تحقيق مذاهب الائمة الثلاثة ( مالك والشافعي وأحمد ) في حكم تارك الصلاة                                       |
| تحقيق مذهب الامام مالك في حكم تارك الصلاة                                                                   |
| تحقيق مذهب الامام الشافعي في حكم تارك الصلاة                                                                |
| تحقيق مذهب الامام أحمد بن حنبل في حكم تارك الصلاة                                                           |
| المطلب الثابي عشر النتائج المُترتبة على كفر وردة تارك الصلاة                                                |
| الاحكام الدنيوية لتارك الصلاة                                                                               |
| تنبيه هام جداً : – دخول الدين ليس كالخروج منه                                                               |
| الاحكام الاخروية لتارك الصلاة                                                                               |
| شکر و عرفان                                                                                                 |