
 



 



 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 1 - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 2 - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 3 - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 4 - 

 



 

 - 5 - 

 



 

 - 6 - 

 

 

 ( 2024 ماي 27 المغرب ) مدينة مشرع بالقصيري  جماعة سيدي الكامل، إقليم سيدي قاسم،  –المؤلف في أحضان موقع بناصا الأثري      

 

 



 

 - 7 - 

 

 



 

 - 8 - 

 



 

 - 9 - 

 



 

 - 10  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 11  - 

 



 

 - 12  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 13  - 

 

 

الفكرة  بساطة من  أكثر  المطلق، ولا شيء  يبحث عن  الإنسان حين  تعقيدا من  أكثر  لا شيء 

الدينية في جوهرها حين تتجلى في أصلها الأول. بين هذين القطبين نشأت الأديان السماوية، 

وتفرعت مذاهبها، واختلفت مساراتها، وتباين أتباعها بين مفسر ومؤول، بين موحد ومفصل، 

ي الدين طريقا للخلاص الفردي ومن يراه مشروعا جماعيا وهوياتيا ومؤسساتيا. بين من يرى ف

ولأن الإنسان لم يعش يوما خارج سياقات التاريخ، فإن الفهم الديني لم يكن يوما معزولا عن  

تلك العوامل التي تشكل العقل والوعي والمواقف، بل كان دائما متداخلا مع السياسة والثقافة 

  اد والسلطة.واللغة والاقتص

هذا الكتاب ليس دفاعا عن مذهب ولا نقضا لآخر، بل محاولة لفهم ظاهرة التمذهب داخل الديانات  

من  يجعل  تحليلي،  تاريخي  منظور  خلال  من  والإسلام،  والمسيحية  اليهودية  الكبرى،  الثلاث 

المذاهب منذ   لقد ارتبطت  الجذور هدفا.  البحث عن  التأمل وسيلة، ومن  السؤال مدخلا، ومن 

ا بالتفسير والتأويل، لكنها ما لبثت أن تجاوزت ذلك لتصبح بنى قائمة بذاتها، تملك تراثا، بداياته

وأئمة، ومناهج، وأحيانا سلطة رمزية أو سياسية. من هنا، كان لابد من العودة إلى الوراء، إلى  

ف، لحظة التأسيس، إلى النص الأول، إلى التجربة النبوية في كل ديانة، لفهم كيف بدأ الاختلا 

 ولماذا، وفي أي شروط وأزمنة تحول إلى خلاف ثم إلى تمايز مذهبي. 

أنه   أعتقد  التاريخية كما  بالحساسيات  الاصطدام  دون  الظاهرة  هذه  مقاربة  السهل  من  ليس 

والعقائدية التي أنتجتها. فالمذاهب لم تكن فقط مدارس فكرية، بل كانت أيضا انعكاسا لصراعات 

اجتماعية، وتحولات سياسية، وتغيرات ثقافية، بل أحيانا تجليات لصراعات على السلطة، أو 

لذا فإن دراسة  الديانات الأخرى.  أتباع  الواحدة أو مع  الديانة  للتفاعل مع الآخر سواء داخل 

التصنيف   منطق  عن  والابتعاد  المسبقة،  الأحكام  من  التحرر  تقتضي  المذهبية  الاختلافات 

 والاقتراب أكثر من منطق الفهم والمساءلة وإعادة البناء.  والتجريم،

لقد ظهر التمذهب في اليهودية عبر مدارس التفسير المختلفة، وعبر أدب المشناة والتلمود، ثم 

والحركات   القبالة  في  لاحقا  وتجلت  والصدوقيين،  الفريسيين  بين  الكبرى  التفرعات  عبر 

الحاخامية التي خاضت في التصوف والفلسفة والشريعة. وفي المسيحية، كانت المجامع الكنسية  

اللحظ وصلبه،  هي  وولادته،  المسيح،  طبيعة  حول  الكبرى  الخلافات  حسمت  التي  الفاصلة  ة 

،  جليكانية  فالإن  وهويته الإلهية، مما أدى إلى بروز الأرثوذكسية والكاثوليكية ثم البروتستانتية

 وكل مذهب منها صار يمتلك تراثا ولاهوتا وأحكاما وشروحا وتقاليد طقسية مختلفة.

أما في الإسلام، فإن اللحظة الفارقة كانت بعد وفاة النبي، حين نشب الخلاف حول مسألة الإمامة  

الفرق   الكلام، والفقه، والتصوف، والسياسة. فظهرت  الهوة لتشمل علم  والقيادة، ثم اتسعت 

والمعتزلة   كالأشاعرة  والكلامية  الفقهية  المذاهب  ثم  والخوارج،  والشيعة  كالسنة  الكبرى 



 

 - 14  - 

والحنابلة والجعفرية وغيرهم. وهكذا صار الإسلام، كغيره من الديانات، فضاء غنيا بالمقاربات،  

 لكنه أيضا محكوما بصراعات التأويل.

هذا التنوع المذهبي، وإن كان في ظاهره اختلافا، فإنه يحمل في طياته إمكانيات كبرى للفهم 

والتجديد والرحابة. غير أن التاريخ أظهر لنا أن المذاهب كثيرا ما تحولت إلى جدران فاصلة،  

لق وإلى هويات مغلقة، وإلى أدوات إقصاء أو تكفير أو إدانة، بدل أن تكون اجتهادا في فهم المط

وتعبيرا عن تنوع العقل البشري أمام النص. لهذا فإن الغرض من هذا الكتاب ليس إعادة إنتاج 

الم النصوص  إلى  تستند  نقدية،  تاريخية  قراءة  تقديم  بل  جديد،  مذهبي  وإلى  ؤخطاب  سسة، 

 الشهادات التاريخية، وإلى التحليل السياقي الذي يربط بين النص والواقع.

لقد سعى هذا العمل إلى تتبع المسارات الكبرى التي أنتجت الاختلافات المذهبية، من خلال تفكيك  

اللحظات المفصلية في كل ديانة، وتحليل السياقات التي ساهمت في ترسيخ المذاهب وتوسيع 

مسلحة   إلى صراعات  الفكري  الخلاف  حولت  التي  التحولات  على  والوقوف  بينها،  الفجوات 

و إلى تكفير واتهام بالضلال أحيانا أخرى. كما حاولنا التمييز بين الاختلاف المشروع  أحيانا، أ

الذي ينبني على الاجتهاد والتأويل، وبين التوظيف السلطوي الذي يستثمر في المذهب لأغراض 

وفي خضم هذا كله، لا يمكننا أن نغفل البعد الإنساني الذي يحكم كل    سياسية أو أيديولوجية.

ينية. فالدين في جوهره دعوة إلى الخير، وإلى معرفة الذات، وإلى البحث عن معنى تجربة د

المطاف محاولة  نهاية  في  يبقى  مناهجه،  أو  تسمياته  اختلفت  والمذهب، مهما  للحياة.  أعمق 

بشرية لفهم ذلك الجوهر. لهذا فإن تجاوز التمذهب لا يعني محوه، بل يعني استيعابه، وفهم  

 بتاريخه، مع الحفاظ على الأفق الإنساني للدين، الذي يعلو على كل تصنيف.شروطه، والاعتراف  

هذا الكتاب هو محاولة للبحث، لا للإفتاء، وللتساؤل لا للإغلاق، وللفهم لا للتبرير. هو دعوة 

للقارئ، أيًّا كان انتماؤه، إلى أن ينظر في التاريخ بعين ناقدة، لا خائفة، وأن يعيد التفكير في ما  

ا، بل كان نورا  ظنه يوما من المسلمات. فالدين، في صورته الأولى، لم يكن مذهبا، ولم يكن حزب  

 هادئا يسري في النفوس، لا جدارا يقسم بينها.

أرجو أن يجد القارئ في هذا العمل ما يحفزه على إعادة القراءة، وعلى فتح الباب أمام أسئلة  

 جديدة، لعلنا نكون بذلك قد ساهمنا، ولو قليلا، في التقريب بين المختلفين، وفي إشعال شمعة 

بل كضرورة  الاختلاف لا كشر،  لقيمة  الاعتبار  إعادة  المتعصبة، وفي  الخطابات    وسط ظلمة 

 . حضارية وفكرية وروحية



 

 - 15  - 

 



 

 - 16  - 

 



 

 - 17  - 

 

         :  الصفحة                                                                                   المحتوى :

 

 ( 5)     ........................................... ......... ...الكاتب كما يقدم نفسه.................

 ( 9)     ..................................... . .............هداء..................................... الإ

 ( 11)   ............................ ........ ............... تقديم....................................... 

 ( 13)    . ............................ ....................... .مقدمة................................... 

 ( 15)   .. ........................ .......... ........ منهجي في قراءة التاريخ........................ 

                                                                        (16)    .. ....................... . ......... الكتاب ودلالة العنوان.....................مناسبة تأليف 

 ( 21)     ...................... ...............................  الفصل الأول: الإنسان وهاجس الإله

 (25)      ..........................الغربي...................والفكر  نيبين المنظور الديظهور الإنسان  .1
 (45)       ...........................................................الفطرة البشرية والبحث عن المقدّس .2

 ( 48)       ...................................................... التوحيدالممارسات الدينية قبل الأشكال و .3

 (57)       ............................... ...........تخويف والتفسير بين ال الأساطير والمعتقدات القديمة .4

 (60)       .......................... .......................................البعد النفسي والاجتماعي للدين .5

 ( 65)     .................................... الفصل الثاني: التوحيد وبدايات الرسالات السماوية

 ( 67)       .......................... ........................... والخصائصالتوحيد الإبراهيمي: الجذور  .1

 ( 71)      ...................... ......... .............. ..........................النبوات والكتب السماوية .2

 ( 79)      ...................... .............. من القبيلة إلى الشريعة –الفصل الثالث: اليهودية 

 )82)       ............ ....................الدين والعرق ............................. ة بين إشكالية اليهودي .1
 (85)    ............... . ........................ .......................نشأة اليهودية وتاريخ بني إسرائيل .2

 ( 87)     .................................... .............. ..........................والتقنين الدينيالتوراة  .3

 ( 89)     ............. ......... ................................................  اليهوديةالدينية الانقسامات  .4

 (94)    ............... .... . ................... الإصلاحية، المحافظةالتيارات المعاصرة: الأرثوذكسية،  .5

 ( 99)   .......................... . ...........من الإنجيل إلى الكنيسة –الفصل الرابع: المسيحية 

 (102)   ........................................ . ...............روماني-ظهور المسيح في سياق يهودي .1

 (110)    ................................................. ...........................الأناجيل وبناء العقيدة .2

 (113)    .............................................. ..............المجامع المسكونية وصياغة الإيمان .3

 (120)    ............................................. ......... ..........  الكبرى المسيحية  الانقسامات .4



 

 - 18  - 

 (133)   ................. ................ .....................المعاصرة  ةالمذاهب والتحولات اللاهوتي .5

 ( 139)  . ............ ............من وحدة النبوة إلى تمذهب الأمة –الفصل الخامس: الإسلام 

 (144)    .. ……… …… ......………….…عبد المطلب( القيام )من قصي بن كلاب إلى  داتمهم .1
 (149)    ........... ..…… .…………..…………….…….…..……….…محمد بن عبد اللهحياة  .2
 (155)     ........................................................................نزول الوحي وبناء الأمة .3

 (162)     ........................................................................... الخلفاء والفتنة الكبرى .4

 (168)     ......................................................................الجذور التاريخية للمذاهب .5

 (176)     ......................................... ...............................السنية الفرق و المدارس .6

 (183)     .......................... ........................................................المذاهب الشيعية .7
 (190)    ................................... ....................... بين التشدد والابتداع ظاهرة التصوف  .8

 ( 205)     ............................... ..... أسباب ودوافع –الفصل السادس: جذور التمذهب 

 (210)      ............................... ....... ........ ...............العقيدةالخلاف السياسي وأثره في  .1

 (215)     .................... ........................................................ سلطة النص والتأويل .2

 (222)     .......................................................................الصراع بين العقل والنقل .3

 (230)     .......................................................................دور اللغة والهوية القومية .4

 ( 237)     ....................................... ةالفصل السابع: المذهبية في ظل الدولة والسلط

 (239)    ........................................................................  توظيف الدين في الحكم .1

 (250)   ... ............................................................. الصراعات المذهبية والفتوحات .2

 (259)    ....................................................بين الهرطقات والزندقات الاستبداد الديني  .3

 ( 271)     ............................................الفصل الثامن: نحو فهم جديد للوحدة الدينية

 )277)     ...... ................................................................هل يمكن تجاوز المذهبية؟ .1
 (285)   .  .......................................................................... الأديان المشتركات بين  .2

 (295)     .................................................... التجارب المعاصرة في الحوار بين الأديان  .3

 )303)    . .................................................... رؤية مستقبلية للديانة بين الإيمان والتنظيم .4

 (311)     . .....................................بتكار الأصل والا  الرمز في الدين بين:  يختامال مبحث ال

 

 ( 339) .................................... . ...... ........................... دعوة للتسامح والتجاوز

 ( 341) .................................... .. .............. حصيلة الرحلة التاريخية..................

 ( 343) . ....................... . ............... .. .................الخاتمة............................. 

 ( 351) . .................................... .......... ..... ...... .معجم الأعلام.......................

 ( 355) . ..................................... . .................معجم المصطلحات.................... 

 ( 357). ................................ ....... ........... .... قائمة المصادر والمراجع.............. 



 

 - 19  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 20  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 21  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 22  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 23  - 

 : الإنسان وهاجس الإله مدخل الفصل الأول              

الحياة   أسرار  به  تحيط  معقد،  عالم  في  تائهاً  كائناً  الإنسان  ظل  الوجود،  فجر  منذ 

والموت، والخوف والرجاء، والنور والظلمة. أثبت التاريخ قبل العلم أنه لم يكن وجوده  

، بل كان واضحاً أن قوة ما  "  المتناقضين"مجرد صدفة بيولوجية، كما روّج بعض  

خلقته مميزاً منزّها شكلاً ومضموناً عن باقي كائنات المعمورة لحكمة معينة، وبه ظل  

في كل لحظة من لحظات وعيه وتفكيره مأهولاً بالتساؤلات الكبرى: من أنا؟ من أين  

 ً ؟ وهل  أتيت؟ ولماذا أنا مميز؟ ولماذا أنا هنا؟ وماذا بعد هذا الرحيل الذي يُسمّى موتا

 يتوجب عليّ فعل البحث عن الحكمة من وجودي؟ 

بعقله ووجدانه،   يكن الإنسان مسلّحًا سوى  لم  الوجودي،  الغموض  في مواجهة هذا 

بسلاحين ميزاه وجعلا منه كائناً غاية في ذاته، فراح يفتشّ عن معنى، عن "قوة" تفسّر  

له ما لا يعرف، وتمنحه الإحساس بالأمان في عالم غير مأمون. كانت هذه القوة، في  

ذلك  الطبيعة،  به واحتك وعاش في كنفه، فراح    البدء، ممثلة في  الذي وجد  الوسط 

في مختلف عناصر ومكونات الطبيعة: في الشمس والقمر، ذلك الفراغ  يجسد تلك القوة  

والمحيطات.  البحار  في  والجبال،  السماء  في  والماء،  النار  في  والبرق،  الرعد  في 

المكونات الطبيعية  في اختياره، إذ اختار    ومنتقيا  والمثير هنا أنه كان مدركاً مميزاً 

التي تتصف بنوع من القوة والتأثير، بنوع من السمات التي جمعت بين القوة والجمال، 

وسمات   على صفات  تتوفر  أن  لابد  الكون  لهذا  الموجدة  القوة  أن  الفكري  لاعتقاده 

مختلفة وقوية منزهة عن المألوف. وهذا ما يفسر انتقال وعيه الديني إلى مجسدات  

تحقيقاً للشروط التي جعل منها وسيلة للاختيار. إذ ما لبثت أن تجسّدت  تبدو له أكثر  

في كائنات خارقة، فتكوّنت الأساطير، وظهرت طقوس الخضوع والقرابين، لتأخذ  

 المجتمعات الأولى أولى خطواتها نحو بناء تصوّر ديني عقلاني. 

ثقافية، كما   أو بدعة  اجتماعياً  روّج لها أصحاب إن البحث عن الإله ليس اختراعاً 

يقول    لصددففي هذا ا  المتناقضات، بل هو امتداد لفطرة مغروسة في النفس البشرية.

"في قلب كل إنسان فراغ على شكل الله، لا    :بليز باسكال  والعالم الفرنسي    الفيلسوف 

، وهي مقولة تلُخص التوق العميق الذي يسكن الكائن البشري  يملؤه سوى الله نفسه."

 .  منذ نشأته، وهذا ما أكده التاريخ قبل العلم

التوق عبر رموز   بقاع الأرض عن هذا  البدائية في مختلف  المجتمعات  لقد عبرّت 

وتماثيل وطقوس، لم تكن عبثية عرضانية بقدر ما كانت محاولات صادقة للإمساك 

بما هو فوق الإدراك، بما هو قوي لدرجة قدرته على تنظيم هذا الكون الفسيح. فالمقدّس  

 وتجلّياته. كان دوماً حاضراً، وإن تعدّدت صوره 



 

 - 24  - 

في هذا الفصل، سنسافر مع الإنسان الأول في رحلته الروحية الأولى، لنكتشف كيف  

عبرّت   وكيف  والطبيعة،  الخوف  بيئة  في  والتأمل،  البحث  بيئة  في  الإيمان  نشأ 

عن الحاجة لتفسير ما لا يُفسَّر، والتعلق بما لا يُقهر، وملء الفراغ الذي لا  1الأساطير

يمُلأ أبداً بشيء آخر، وكيف بدأت فكرة الإله تتشكّل في عقل الإنسان، قبل أن تتبلور 

وخلق   والتوجيه  للتعريف  القوة  هذه  أرسلتها  كبرى  توحيدية  ديانات  في شكل  لاحقاً 

 طرة الدينية كعنصر مكوّنسبيل الوصول. وبه سنلامس الف

للذات، ونقف على البعد الوجودي العميق للدين في حياة المجتمعات الأولى. فالمسألة  

الدينية ليست مجرد بناء ثقافي، بل هي استجابة غريزية لمعضلة الوجود، وحاجة ثابتة  

 مهما تغيرّت العصور.

هذا المدخل هو تأسيس ضروري لفهم ما سيأتي لاحقاً من تطور الرسالات السماوية  

واختلافاتها المذهبية؛ إذ لا يمكن فهم التعدد إلا بالرجوع إلى الجذر: الإنسان الباحث  

 عن الله. 

لقد كان هذا البحث الدائم عن الله بحثاً عن المعنى أكثر من كونه مجرد خوف من  

وآلهة  رموزًا  لنفسه  يصنع  الإنسان  كان  عندما  فحتى  الطبيعة.  مجهول  أو  الموت 

صغيرة، لم يكن ذلك إلا محاولة أولى للاقتراب من ذلك الغيب الأكبر، من تلك الحقيقة  

يدركها   أن  دون  بها  يشعر  كان  مليئة  التي  الروحية  رحلته  جعل  ما  وهذا  كاملة. 

تفكيره   أدوات  تطور  ومع  والغموض.  بالوضوح  والتراجع،  بالتقدم  بالتناقضات، 

الأشكال   عن  تدريجيًا  تتعالى  الإله  صورة  بدأت  الجماعات،  من  بغيره  واحتكاكه 

 البسيطة والرموز البدائية، لتصبح أكثر صفاءً وتجرّدًا.

وكلما اتسعت معارف الإنسان، ازداد يقينه أن هذا الكون لا يمكن أن يكون وليد عبث  

أو مجرد صدفة متراكمة. كان يرى في انتظام الفصول، ودقة الظواهر الطبيعية، وفي  

معجزة الحياة نفسها دليلًا ضمنياً على أن وراء كل هذا إرادة وقصدًا. هكذا، ولدت  

ية من قلب هذا الوعي المتطور، ومن الرغبة الصادقة  أولى ملامح الديانات التوحيد

في جوهرها سوى   السماوية  الرسالات  تكن  ولم  النهائية.  الحقيقة  إلى  الوصول  في 

استجابة لهذا النداء الكامن في عمق الإنسان. فقد جاءت لتصحّح الانحرافات، وتنقّي  

الإنسان  توجيه  وتعيد  والمبالغات،  الأسطورة  شوائب  من  مصدره    التصورات  نحو 

الحقيقي، نحو الإله الواحد الذي لا تدركه الأبصار ولا تحيط به العقول، لكنه أقرب  

 إليه من نفسه. 

 

 
 aBrunschvic  ))ترقيم  425و رقم أ (  (Lafuma، )ترقيم  148قرة رقم ف  sPensée باسكال، بليز. 1



 

 - 25  - 

 ظهور الإنسان بين المنظور الديني والفكر الغربي المبحث الأول : 

ما إن برز الإنسان على سطح الأرض ووضع أولى خطواته في رحلته الوجودية،  

رحلته العالمة الواعية بذاتها، حتى شرع يسائل ذاته عن أسرار نشأته ومغزى وجوده  

وعن حكمة تطوره مقارنةً بباقي الكائنات التي تشاركه نفس الوسط، فراح يفتش عن  

ات الطين التي عشقها الوحي، ولا في  الجذور الكامنة وراء تكوينه، ليس في بصم

الإلهي   البعدين  بين  تقاطعات  في  بل  وحدها،  الطبيعة  تقودها  التي  الخلايا  تحليل 

والطبيعي. لقد اشتد هذا السعي الإنساني حين تلاقت في أذهان المفكرين روايات الخلق 

الأساطي قيود  من  المتحررة  العقل  معارف  مع  الأجيال  عبر  المتوارثة  ر الدينية 

والمتحررة من كينونته، فتداولوا سؤال: “كيف كان الإنسان وكيف صار؟” بين تأويل  

 رمزي لألفاظ النصوص المقدسة وتحليل خاض في تفاصيل المادة والحياة. 

في ظل هذا الجدال العميق، احتفظ “المنظور الديني” بمكانة فريدة، إذ اعتبر الإنسان  و

في جذوره صنيع قوة عليا حكيمة، له غاية وحكمة في خلْقه، أبرم معه عهدًا غير  

“خلق  مرئي يربط بين البعد الروحي والبعد الأخلاقي. وفي هذا السياق، تحتل عبارة  

في سفر التكوين في العهد القديم موقعًا محوريًا في الذهن    الإنسان على صورة الله”

لا   الأرض،  في  كخليفة  الإنسان  بمسؤولية  الإلهية  المطالبة  قمة  تشكّل  فهي  الديني، 

مجرد كائن بيولوجي مصيره الانقراض. وهو ما يعكس، رغم تضارب التأويل، أهمية  

ية والقرآنية تردف نجيل الإنسان والحكمة من خلقه. كما أن النصوص التوراتية والإ

المخلوقات،   وسائر  الإنسان  بين  تفصل  التي  الروحية”  “النفخة  بفكرة  الصورة  هذه 

فتمنحه قدرةً على الوعي والاختيار، وما يترتب عليهما من ثقلٍ أخلاقي ومكانةٍ رفيعة، 

إذ إن اعتبار الإنسان خُلقَ قوةٍ إلهيةٍ ووصوله إلى درجة الخلق على صورته، كما  

ليهودية، يضعه في وسط متميز، منزهٍ عن باقي الكائنات الأخرى باعتباره  ورد في ا

كائنًا عاقلًا واعياً مفكرًا قادرًا على التعبير عن احتياجاته وصنع وابتكار أمور تجعله 

 أكثر تميزًّا وإبداعًا من الكائنات الأخرى. 

الحديث، بصخور  الغربي”  “الفكر  العقائدي اصطدم، مع ظهور  البناء  غير أن هذا 

العقلانية والتجريبية. فقد أصبح العقل المستقل والعين المراقبة عبر المقراب العلمي  

مصدرين أساسيين لبلورة فهم الإنسان، بعيدًا عن مسلمّات النصوص الدينية. فاحتلّ  

ئكة بعدما بدا للباحثين أن الانتقاء الطبيعي هو الآلية  تفسير داروين مكان تفسير الملا

الأقدر على إنتاج الكائنات الحية وتنوّعها، دون حاجة صريحة إلى قوة فاعلة خارجية.  

ولا تزال معادلة “الأصل العلمي مقابل الأصل الإلهي” تنازع الفضاء الفكري حتى  

في حالة الدين، وبدليل قابل    يومنا هذا، إذ يدافع كل طرف عن رؤيته: برهان لا مرئي



 

 - 26  - 

  2للقياس والتكرار في حالة العلم. غير أنني لا أجد نفسي متفقًا مع الطرح التجريبي

على  والعقلاني هنا؛ إذ إن خلق الإنسان وبعُدَي الفترة الزمنية التي وجد وظهر بها  

الأرض تجعل من الممكن، أو بالأحرى من غير المستحيل، أن يصل العقل والتجريب  

إلى نتيجة مفادها أن الإنسان خُلق من العدم، أي خلق من الطبيعة، لأنها تبقى أفكارًا، 

تبقى غير منطقية في كثير منها. فعلى سبيل   ومهما حاولنا أن نعطيها صفة الجزم 

بن المؤمنون  أولئك  مع  المثال،  وتبلورها  الحية  الكائنات  تطور  في  داروين  ظرية 

الأوساط الطبيعية المختلفة، ألا يصطدمون مع واقع أمامهم حين لا يظهر أي تطور 

أو تغيير أو أي نوع من التكيف داخل هذا الوسط؟ كأننا في منظومةٍ تعيش فيها هذه  

أبدًا أي محاولة    الكائنات في وسط خُلقت من أجله وفي دور خلقت لتؤديه، ولا نشهد 

تجعل من هذه الكائنات تنسلخ عن هويتها أو دورها نحو تطور قد يكون أقرب إلى أن  

الطفرات  بعض  عن  ويتحدث  الفكرة  في  ينساق  قد  البعض  أن  غير  مستقلًا.  يكون 

ويبرهن بها على التطور. أقول هنا إنها عناصر فطرية، ولم نشاهدها أبدًا تخرج عن  

 دت بها. إطار الفطرة التي وُج

غير أن ثمة حراكًا مغايرًا لهذه الثنائية الصارمة؛ إذ يرى عدد من المفكرين أن ثمة  

أساسًا مشتركًا يجمع بين الرؤية الدينية والرؤية العلمية، يتمثل في تقدير الإنسان على  

المقدسة على “كرامة  فبينما تؤكد النصوص  المادة.  تتجاوز حدود  أنه حامل لأمانة 

تضع الإنسان في مقام الراعي المسؤول عن إصلاح العالم،   الصورة الإلهية” التي

يقدم العلم الحديث رؤية عن الدماغ كمعجزة تطورية توفر للإنسان قدرةً على التعلم  

كبعد  الإلهية”  “الصورة  تظهر  التكامل،  هذا  وفي  الأزمات.  والتغلب على  والإبداع 

 ن وقدرته على التغيير. رمزي يوازٍ البعد العلمي في التأكيد على خصوصية الإنسا

إن مقاربة “خلق الإنسان” في ضوء هذا الملتقى الفكري تضيف بعدًا ثالثاً: هو بعد  

الترجمة العقلية للنصوص، التي سعى إليها رواد الفكر الوسيط في اليهودية والمسيحية  

والإسلام، فانبثق درس التأويل كفنّ للتوفيق بين ثبات الوحي وحيوية العقل. وفي هذا  

و الفلاسفة  رفض  أن  المسار،  ورأوا  للنص،  الحرفي  التجسيم  فكرة  الكلام  رجال 

“الصورة” لا تعني هيئةً محسوسة، بل إمكانات كينونة الإنسان الفكرية والوجدانية.  

وهكذا، صارت عبارة “على صورته” مصطلحًا فلسفيًا يعبرّ عن قدرة الإنسان على  

 لهية. استلهام النظام الإلهي في خلقه، وليس انعكاسًا خارجيًا لهيئة إ

تفاصيل تطور الفكر  وعلى الرغم من أنه لا يسعنا في هذا المبحث استعراض كل 

الغربي أو سرد كل الطبقات التأويلية في التراث الديني بمختلف تصورات اليهودية  

والمسيحية والإسلامية، فإن ما نبتغيه هو استجلاء كيف صاغ الإنسان صورته الذاتية  

 
 ( . 27، العدد  1)سفر التكوين، الإصحاح العهد القديم  "خلق الإنسان على صورة الله"



 

 - 27  - 

بين هذين القطبين: أن يكون خلقه مصحوبًا برسالة عليا تحفظ له الكرامة، وفي الوقت 

التطور   على  قدراته  عن  تكشف  وفكرية  بيولوجية  لمسارات  نتاجًا  يكون  أن  نفسه 

والاكتشاف. هذان الخطابان يشكلان معًا أفقًا فكريًا لم يزل يثير النقاش، ويحفز على  

بر ثنائية “الوحي” و”العقل”، ليستجدد سؤال: “من هو  إعادة قراءة التاريخ البشري ع

الإنسان وما غايته؟”، فيتجدد معه الوعي بمعنى أن نكون خليفةً في أرضٍ لا تنضب  

أسرارها. لأن الواقع يملي ذلك؛ واقع يجعلنا نتأمل لماذا هذا الإنسان هو العاقل، لماذا  

دون سواه من الكائنات الحية، هذا الإنسان هو المنزه، وهو المسيطر على هذه الأرض  

إذ لا يمكن أبدًا أن يشكّله هو فقط طفرة تطورية من دون كائنات أخرى. وعلى العموم، 

وكي يكون النقاش موضوعيًا محايدًا، لا بد من استعراض الفكرتين معًا: المنظور 

ثم المسيح بدءًا باليهودية  ثم  الديني في خلق الإنسان في دياناته السماوية الثلاث،  ية 

ثم   والمكان،  الزمان  بتسلسل  الإسلامية، في سير كرونولوجي ينظم الأحداث زمنياً 

الفكر الغربي، الفكر الذي ادعى أنه فكر حديث أو بالأحرى فكرٌ عقلانيٌ جديد، حتى  

غموض   عن  للبحث  والتجريب  العقل  منهج  اعتمد  الذي  الفكر  موضوعيين؛  نكون 

ب خلق  هل  الإنسان؟  وجد  كيف  العدم  السؤال:  من  أوجدته  الطبيعة  أن  أم  عليا،  قوة 

 وتطور إلى ما هو عليه الآن ككائنٍ واحدٍ؟ 

إن مسألة نشأة الإنسان تمثل إحدى أعقد القضايا التي شكلت ميدان تقاطع بين الوحي والعقل، بين  : "   أقول

التصور الديني القائم على الإيمان بالغيب والخلق الإلهي، وبين الفكر الغربي الحديث الذي انطلق من مقولات  

 متافيزيقا".التطور والمادية، في محاولة لتفسير الوجود الإنساني بعيد ا عن ال

 

 اليهودي الديني  ظهور الإنسان من المنظورالأول:   طلبالم

الجانب   لهذا  أنبالتطرق  التكوين  نجد  سفر  في  الخلق  الركائز   تمثل  قصة  إحدى 

لموقع   تنطوي على تصوّر كوني شامل  لليهودية، حيث  العقدية  البنية  الأساسية في 

الإنسان في هذا العالم، وعلاقته بالله والوجود. ومن بين أبرز ما يرد في هذا النص  

هو التعبير القائل بأن الله "خلق الإنسان على صورته"، وهو تعبير محوري أثار جدلاً  

 فكر الديني والفلسفي اليهودي. واسعًا في ال

 (: 27-26ورد في سفر التكوين )الإصحاح الأول، الآية النص التوراتي: 

نسَانَ عَلَى صُورَتنِاَ كَشَبَهِناَ، فيَتَسََلَّطُونَ عَلَى سَمَكِ ٱلْبحَْرِ وَعَلَى طَيْرِ  ➢ "وَقاَلَ ٱللهُ: »نعَْمَلُ ٱلْإِ

ٱلسَّمَاءِ وَعَلَى ٱلْبَهَائمِِ وَعَلَى كُل ِ ٱلْأرَْضِ وَعَلَى 
جَمِيعِ ٱلدَّبَّاباَتِ ٱلَّتِي تدَِبُّ عَلَى ٱلْأرَْضِ«. فخََلَقَ  3

ا وَأنُْثىَ خَلَقَهُمْ" نسَانَ عَلَى صُورَتِهِ. عَلَى صُورَةِ ٱلِله خَلَقَهُ. ذكََر   ٱللهُ ٱلْإِ

 
 ( 27-26سفر التكوين )الإصحاح الأول، الآية العهد القديم )التوراة(    3

 . 1859 ،(On the Origin of Speciesتشارلز داروين، أصل الأنواع )



 

 - 28  - 

 الاعتقاد اليهودي قبل التأويلات العقلية: 

العصور  في  اليهود  فلاسفة  قدمّها  التي  المتقدمة  العقلانية  التفسيرات  ظهور  قبل 

الوسطى، كان الاعتقاد العام لدى بعض الأوساط اليهودية يميل إلى فهم النص حرفيًا،  

أي أن الإنسان مخلوق على صورة الله بمعنى وجود شبه بين الإنسان والخالق، ولو  

مت في بعض القراءات الأولية على أنها تشير  بشكل رمزي أو غامض. فالصورة فهُ

رغم   اللاواعي،  التجسيم  من  نوع  نحو  نزوعًا  ذلك  أوجد  وقد  هيئة،  أو  شكل  إلى 

محاولات بعض التقاليد الرابانية نفي هذا المعنى بشكل ضمني، لاعتقادهم أن القوة  

مستخلفً  الإنسان  وخلق  المختلفة  الكائنات  وهذه  العالم  هذا  خلق  على  في  القادرة  ا 

سيكون   الإله  الإله، لأن  على صورة  تتشكل  أن  اعتقادهم  يمكن حسب  لا  الأرض، 

منزهًا في صورة لا يمكن أن تنجلي في كائنات أخرى، كونه القوة العليا القادرة على  

 تدبير هذا الملكوت. 

إلا أن هذا الفهم الحرفي ظل قائمًا بنسب متفاوتة، خاصة عند عامة الناس أو في بعض  

المدارس التقليدية، حيث لم تكن الأدوات الفلسفية حاضرة بقوة، ولم يكن التفاعل مع  

كثيرة   أحيان  في  تفُهم  كانت  الإلهية  فالصورة  مداه.  بلغ  قد  اليوناني  العقلي  الفكر 

 ا، دون تفصيل دقيق لماهيتها.باعتبارها امتيازًا غامضً 

 

 الرؤية الفلسفية عند سعديا الفيومي وموسى بن ميمون:

ولعلّ أكثر من تعامل مع هذا النص تعاملاً عقلانياً وتأويليًا هما الحاخام سعديا الفيومي  

(882–942( ميمون  بن  وموسى  فهم  1204–1135م(  تقديم  إلى  سعيا  حيث  م(، 

متماسك ومنطقي لهذا المفهوم، يتماشى مع الرؤية العقلية الفلسفية التي تبنّياها، وفي  

ر العقيدة اليهودية التوحيدية التي ترفض كل تشبيه أو الآن ذاته، لا يتعارض مع جوه

 تجسيم. 

لقد اتخّذ كلّ من سعديا الفيومي وموسى بن ميمون موقفًا تأويليًا من العبارة الواردة 

في سفر التكوين، إدراكًا منهما لإشكالية فهمها الحرفي الذي قد يُفضي إلى تصوّرات  

بقية   تجسيمية تتنافى مع جوهر التوحيد اليهودي. فالله، في العقيدة اليهودية كما في 

الإبراهيم خلق الديانات  عن  الحديث  فإن  وبالتالي،  البشرية،  الصفات  عن  منزّه  ية، 

الإنسان على "صورة الله" لا يمكن أن يُفهم بشكل مادي أو فيزيائي. من هنا، لجأ هذان  

العالمان إلى مقاربة عقلية رمزية، تربط مفهوم "الصورة" بالقدرات العقلية والروحية  

 للإنسان، لا بجسده أو هيئته. 



 

 - 29  - 

سعديا الفيومي: يرى، في كتابه كتاب الأمانات والاعتقادات، أن عبارة "على صورته"  

التي ذكُرت في سفر التكوين في العهد القديم والموضحة لخلق الإنسان، تشير إلى 

الجانب العقلي في الإنسان، والذي يمكّنه من إدراك الخير والشر، والتمييز بين الحق 

هو ما يقرّب الإنسان من الخالق، ويجعله أهلاً للتكليف والباطل. فالعقل، في رأيه،  

والمسؤولية. وبهذا، فإن "الصورة الإلهية" هي صفة عقلية روحية، لا مادية، وهي ما  

يجعل الإنسان كائناً أخلاقيًا حرًا، قادرًا على السعي نحو الكمال، وعلى حمل أمانة  

 الحرية.

موسى بن ميمون: أما موسى بن ميمون، فقد طوّر هذا التصور بشكل أكثر فلسفية  

ونزوعًا نحو الأرسطية، حيث يرى في كتابه دلالة الحائرين أن "صورة الله" لا تعني  

الشكل أو الهيئة، بل تشير إلى الجوهر العقلي أو القدرة على التفكير المجرّد. فالإنسان،  

عن يتميزّ  ميمون،  بن  الموجودات،   بحسب  في  التأمل  على  بقدرته  المخلوقات  بقية 

وإدراك الأسباب والعلل، والسعي نحو معرفة الله من خلال العقل. وهذه القدرة، في  

جوهرها، هي ما يربطه بالخالق، وهي ما يشكّل "الصورة الإلهية" التي تحدّث عنها  

 سفر التكوين. 

 

ويلُاحظ أن كليهما يتقاطعان في ربط "الصورة" بالعقل لا بالجسم، وفي رفض التفسير  

الحرفي للنص، وهو موقف يُبرز البعُد الفلسفي التأويلي في الفكر اليهودي الوسيط،  

كما يعكس محاولة لردم الهوّة بين النصوص المقدسة والفكر العقلي الذي بلغ أوجه 

آنذاك، الإسلامية  الحضارة  الحضور   في  من  وافر  نصيب  فيها  لليهود  كان  والتي 

 الفكري والفلسفي.

 

 تأويل موس ع للصورة الإلهية:نحو 

من جهة أخرى، فإن هذا التأويل لم يكن مجرّد ترف عقلي أو نزوع فلسفي صرف، 

كان   كما  التجسيم،  إلى  تميل  كانت  التي  الفكرية  التيارات  على  ردًّا ضمنيًا  كان  بل 

محاولة لترسيخ توحيد نقي، متحرّر من كل تمثلّ مادي لله. وقد أدرك الحاخامان أن  

يم تفُضي إلى تناقضات منطقية أو تؤدّي إلى الشرك الإيمان لا يمكن أن يُبنى على مفاه

الخفي، ولذلك، سعيا إلى تأويل "الصورة" بما يتلاءم مع تنزيه الذات الإلهية، ويُبقي  



 

 - 30  - 

على كرامة الإنسان بوصفه كائناً عاقلاً، مسؤولاً، ومخلوقًا على صورة غير مرئية  4

 لكنها جوهرية. 

يمكن تمديد هذا التأويل ليشمل فكرة أن "الصورة الإلهية" ليست فقط القدرة العقلية،  

بل هي انفتاح الإنسان على المطلق، قابليته للتجاوز، ووعيه الذاتي الذي يجعله يدرك 

نقصه ويطلب الكمال. فهي تعبير عن طاقة روحية كامنة، عن استعداد جوهري للخلق 

الإن يجعل  ما  وهي  وعلى  والتجدد،  الوحي،  على  المعنى،  على  مفتوحًا  كائنًا  سان 

 مسؤولية التاريخ والأخلاق. 

ويمُكن القول إن تفسير عبارة "على صورة الله" عند سعديا الفيومي وموسى بن ميمون  

جهة   من  والفلسفة  والعقل  جهة،  من  والوحي  النص  بين  الخلّاق  التوتر  عن  يكشف 

لفهم أعمق وأصفى   أداة  إلى  إلى تحويله  بل  نفيه،  إلى  لم يسعوا  توتر  أخرى، وهو 

تأويلهم هذا شاهدًا على إمكانية  للوجود الإنساني ومكانته في العالم. و هو ما يجعل 

فهم   في  والرمزي  الحرفي  وبين  والنقد،  التراث  بين  والعقل،  الإيمان  بين  التوفيق 

 النصوص المقدسة.

وبه يمكن القول إن خلق الإنسان في الديانة الإبراهيمية الأولى )اليهودية( يعتبر خلقًا  

وُجد من قوة عليا، التي تمثل الإله الذي خلق هذا الكائن من تراب وخلق له زوجة  

منه، وأورثه جنة حاول التمرد فيها، فأسقطه الله في هذه الأرض، ومن هنا وُجد في  

ر فيها عن خطئه المرتكب، طامعًا في العودة إليها. ومن هنا  الأرض ليكدح فيها ويكفّ 

اليهودية، وهو ما سأوضحه الآن من   الديانة  الإنسان بالأرض حسب  ارتبط وجود 

خلال هذا النص الذي يبرز خلق آدم وزوجه. لكن المثير للفضول قبل عرض هذه  

ك، علاوة على  المعطيات، هو تعدد قصص خلق آدم في الديانة اليهودية نفسها، فهنا

العهد   سنسير حسب  وقبلهما  معًا،  سنعرضهما  أختان  قصتان  ذكرناها،  التي  الأولى 

القديم بسيرورة خلق هذا الكون من طرف الله، أي كيف خُلق الوسط أولًا، ثم الحديث  

 عن الإنسان الذي عمّر هذا الوسط. 

إنّ تتبعّ قصص الخلق في التقاليد اليهودية يكشف لنا عن ثراءٍ كبير في التصورات  

الرواية   مقابل  ففي  والعالم.  بالله  وعلاقته  الإنسان  نشأة  حول  المتراكمة  والأساطير 

نصوصًا تضيف    Midrashالتوراتية الواردة في سفر التكوين، نجد في التلمود والمد

أبعادًا رمزية وأسطورية متنوّعة. ومن بين هذه الروايات ما يشير إلى أن الله خلق آدم  

من تراب مأخوذ من جهات الأرض الأربع، في إشارة إلى شمولية الإنسان وانتمائه  

 
 ، 7، العدد 2.   /.  سفر التكوين، الإصحاح م933 كتاب الأمانات والاعتقادات مي سعديا الفيو 4

 م1190موسى بن ميمون دلالة الحائرين /.  (، Midrash Rabbahلتلمود البابلي، والمدراش رباه )



 

 - 31  - 

الكوني، أو من "تراب جبل الموريا"، وهو ما يضفي بعدًا قدسيًا على خلقه ويربطه  

 بالمكان المقدس. 

كما نجد قصة "ليليت"، التي تعُدّ واحدة من أبرز الإضافات ما بعد التوراة، حيث يقال  

إن آدم خُلق له أولًا زوجة أخرى قبل حواء، تدعى ليليت، لكنها تمردت عليه ورفضت  

الخضوع، فاختفت، ليخلق الله بعدها حواء من ضلع آدم لضمان الطاعة والتناغم. هذه  

الأسطو طابعها  رغم  الحرية  القصة،  بين  اليهودي  المخيال  في  التوتر  تبرز  ري، 

 والسلطة، وبين المبدأ الذكوري والأنثوي. 

ويمتدّ هذا التنوع في روايات الخلق إلى غايات خلق الإنسان نفسه، فبينما يظهر في  

النص التوراتي كخليفة لله في الأرض ومسؤول عن إعمارها، نجد في بعض الشروح  

لاحقًا تركيزًا على البعد الكفاري للوجود الإنساني، وكأنّ الحياة الأرضية رحلة تكفير  

ان الذي قاد إلى الطرد من الجنة. هكذا يصبح الإنسان  عن السقوط الأول، وعن العصي

ووعي   الله،  صورة  على  خلقه  من  المستمدة  بالكرامة  وعي  مزدوج:  لوعي  حاملًا 

 بالخطيئة التي جعلته غريبًا عن موطنه الأصلي. 

 

 

 

الدينية  للرؤية  امتداد ا  اليهودي  الفكر  في  الإنسان  ظهور  تصور  "يشك ل   : أقول  

الإنسان مكانة مركزية   الخلق المباشر، حيث يحتل  فكرة  القائمة على  الإبراهيمية 

بوصفه كائن ا مخلوق ا على صورة الله ومثاله، وفق ما ورد في سفر التكوين. غير أن  

ا في ال ا بمفاهيم هذا التصور لم يكن محصور  بعد اللاهوتي فحسب، بل اقترن أيض 

بفكرة   اليهودي ترتبط عضويا   الفكر  الإنسان في  مما جعل قصة  العهد والاختيار، 

ا ضمن سردية دينية ذات أبعاد   الاصطفاء القومي، ليصبح الوجود الإنساني منسوج 

  5عقدية وقومية في آن واحد."

 
 .3الكتاب المقدس، العهد القديم، سفر التكوين، الإصحاح  5

 Alphabet of Ben Sira, translated by Norman Bronznick, in The Book of Legends: Sefer Ha-
Aggadah, ed. Hayim Nahman Bialik and Yehoshua Hana Ravnitzky, New York: Schocken Books, 

1992 . 

 Midrash Rabbah on Genesis, translated by H. Freedman and Maurice Simon, London: The 
Soncino Press, 1939 



 

 - 32  - 

                قصة خلق الملكوت حسب المنظور اليهودي                



 

 - 33  - 

 قصة ظهور الإنسان حسب اليهودية                   

    

   

 التوراتي : السند  

بُّ الِإلهَُ الِإنْسَانَ مِن    :2:7تكوين   ترَُابِ الأرَْضِ، ونفَخََ فيِ أنَْفِهِ نسََمَةَ حَياَةٍ، فصََارَ »فشََكَّلَ الرَّ

 الِإنْسَانُ نفَْس ا حَيَّة .«

بُّ الِإلهَُ الِإنْسَانَ، وَوَضَعهَُ فيِ جَنَّةِ عَدْنٍ لِيعَْمَلهََا وَيَحْرُسَهَا.«  :2:15تكوين   6»فأَخََذَ الرَّ

فسََدَّ    : 22-2:21تكوين   أضَْلاعَِهِ،  مِنْ  وَاحِد ا  فأَخََذَ  آدَمَ،  عَلىَ  ا  عَظِيم  ا  نوَْم  الِإلهَُ  بُّ  الرَّ »فأَسَْقرََ 

لْعَ الَّذِي أخََذهَُ مِنَ الآدَمِ، إلِىَ امْرَأةٍَ، وَأتَىَ إلِىَ الآدَمَ  بُّ الِإلهَُ الض ِ                7.«الْمَكَانَ بلِحَْمٍ. وَبنَىَ الرَّ

 
 
 . 2:7؛ 1:27الكتاب المقدس، العهد القديم، سفر التكوين  7

 1:15؛ كولوسي 1:14الكتاب المقدس، العهد الجديد، يوحنا  



 

 - 34  - 

 المطلب الثاني: ظهور الإنسان من المنظور المسيحي  

تعُتبر فكرة خلق الإنسان في المنظور المسيحي حدثاً تأسيسياً يشكّل محورًا لفهم العلاقة  

بين الإنسان والإله، وبين الإنسان وبقية الخليقة، كما يحلو للمسيحيين قول ذلك. أي  

"فخلق الله  الخلق، وفي قلب هذا التصوّر، تقف العبارة المفتاحية في سفر التكوين:  

خلقهم"، وأنثى  ا  ذكر  خلقه،  الله  على صورة  على صورته،  تحمل   الإنسان  والتي 

دلالات لاهوتية عميقة تتجاوز البنية الجسدية إلى معانٍ عقلية وأخلاقية وروحية. وهو  

النص   والمسيحية حتى يتكرر  اليهودية  بين  العلاقة  التساؤل: ما  إلى  يدفعنا الآن  ما 

بالتساؤل على أن المسيحية وُلدت  المقدس نفسه المعبرّ عن خلق الإنسان؟ هنا نجيب  

في حضن اليهودية، كما أن المسيحية تعتبر التوراة، التي تشكل العهد القديم والجزء 

الأول من كتابها المقدس، جزءًا لا يتجزأ من عقيدتها ككل. لهذا نجدها تؤمن بما جاء  

عكس اليهودية  به العهد القديم، إضافة إلى العهد الجديد الذي سيسمى لاحقاً بالإنجيل، 

 التي اتخذت من التوراة كتابًا وحيدًا لعقيدتها. 

وبالعودة إلى الإنسان، فنرى أن هذه الصورة، كما يُفهم في الفكر المسيحي، لا تقتصر 

على كونها صفة خلقية، بل هي ميثاق وجودي يدلّ على أن الإنسان مخلوق بقدرة  

 على التواصل مع الله، وعلى حمل ملامح من صفاته كالحرية والعقل والإرادة.

يعُاد تأويل هذه الآية ضمن سياق لاهوت التجسد والفداء، حيث تفُهم "صورة الله" لا  

فقط كمفهوم عقلي أو أخلاقي، بل كتمهيد لفكرة أن الله نفسه اتخذ صورة الإنسان في  

شخص المسيح. وهكذا، فإن كرامة الإنسان تتجلى في إمكان اتحاد الطبيعة الإلهية  

بعدًا خلاصيًا، يجعل من الكائن البشري ليس فقط صورة   بالبشرية، وهو ما يمنح للخلق

رمزية لله، بل مستودعًا لإمكانات أخروية تتجاوز الزمان والمكان. وهو ما أعطى  

 بعدًا آخر للكائن البشري مع هذه الديانة، إذ وصلت إلى تجسيد الإله حرفيًا للبشر. 

من هذا المنطلق، لا يُنظر إلى خلق الإنسان كحدث أولي فحسب، بل كمقدمة لدراما 

تمُيز  التي  للروح، وهي  أنها منحٌ  تفُهم على  آدم  أنف  الإلهية في  فالنفخة  الخلاص. 

الوعي   وهذا  الأبدية.  للحياة  قابلًا  وتجعله  بالله  وتربطه  الكائنات  باقي  عن  الإنسان 

لمسيحي لمصير الإنسان ما بعد الموت، باعتبار أن الروح  الروحي يكُرّس في المفهوم ا

تستمر في الوجود، ويُنتظر لها أن تتجلى في ملكوت السماوات، وهو ما يمُثل امتدادًا  

 لما بدأ في لحظة الخلق الأولى. 

ويترتب على هذا التصور أن الإنسان يتمتع بمكانة خاصة ككائن حامل للأمانة الإلهية  

"الوصاية" على   تعُيد صياغة وظيفة الإنسان ضمن مفهوم  فالمسيحية  في الأرض. 

الخليقة، حيث يطُلب منه أن يسوس الأرض لا باعتباره سيدًا مطلقًا، بل كوكيل لله،  



 

 - 35  - 

مدعوّ للعناية بالعالم والحفاظ عليه من الفساد. وتترابط هذه الفكرة مع مفهوم السيادة  

كدعوة  بل  الطبيعة،  كترخيص لاستغلال  تفُهم  لا  التي  للإنسان،  الممنوحة  الروحية 

 لحمايتها والعمل وفق مشيئة الخالق. 

ومن المسائل اللافتة في التصور المسيحي لفكرة الخلق، مسألة الإرادة الحرة، التي 

تعُد مبدأً جوهرياً في فهم العلاقة بين الإنسان والخطيئة. فبحسب سفر التكوين، عصى  

آدم وحواء الوصية الإلهية وأكلا من شجرة المعرفة، مما أدى إلى سقوطهما، وهي  

بالخطيئة تعُرف  التي  الطبيعة    الحادثة  أن  على  المسيحي  اللاهوت  ويبُنى  الأصلية. 

الإلهي من خلال  التدخل  استوجب  مما  الأولى،  الخطيئة  تلك  فسدت جراء  البشرية 

الإنسان   من  يطُلب  لا  التصور،  هذا  في  فالفداء،  للمسيح.  الكفاري  والموت  التجسد 

 ليتم له الخلاص.تحقيقه ذاتياً، بل يمُنح له بالنعمة، ويطُلب منه قبوله بالإيمان، 

غير أن تأويل قصة الخلق داخل الفكر المسيحي يظُهر ثراءً وتعددًا لاهوتياً يعُبرّ عن  

حيوية النص المقدس. فبينما يميل بعض التيارات إلى القراءة الحرفية التي تفترض 

خلق الكون والإنسان في ستة أيام زمنية، يرى آخرون أن القصة رمزية، تنطوي على  

التوفيق   يمكن  روحية  نظرية  دلالات  مثل  الحديثة،  العلمية  النظريات  وبين  بينها 

الانفجار العظيم أو التطور، طالما أن الرسالة اللاهوتية تظل محفوظة، وهي أن الله  

 هو خالق كل شيء، وأن للإنسان مكانة متميزة في هذا الخلق.

إن هذا التعدد لا ينفي وحدة العقيدة المسيحية، بل يظُهر انفتاحها على العقل وتفاعلها  

مع أسئلة الوجود المعاصرة. فالنص المقدس لا يُقفل على تأويل واحد، بل يفتح المجال  

للتفكر في ماهية الإنسان، وقيمته، ومآله. وهكذا تظل قصة الخلق في قلب التصور 

ا نواة لفهم الإنسان، ليس فقط من حيث منشئه، بل من حيث  المسيحي للوجود، بوصفه

 مصيره، ومهمته في هذا العالم، ودعوته إلى الاتحاد بالله في أفق الخلود. 

 

 المطلب الثالث : ظهور الإنسان في المنظور الإسلامي  

يُشكّل ظهور الإنسان في العقيدة الإسلامية محورًا أساسيًا في فهم العلاقة بين الخالق  

والمخلوق، وموقع الإنسان في الكون، ودوره في تحقيق العبودية والاستخلاف. وقد  
جاء التصور الإسلامي حول خلق الإنسان مفصّلًا في القرآن الكريم والسنة النبوية،  8

تؤكد الإعجاز   دقيقة  بمراحل  البشري  الكائن  هذا  الخلق، ومرور  بدأ الله  مبينًا كيف 

 
البقرة الآية . /  30البقرة الآية  سورة / 59سورة آل عمران الآية   / . 6–3:1؛  2:15الكتاب المقدس، العهد القديم، سفر التكوين،  8

 (  35سورة البقرة  )الآية /.    31

 . 1:14؛ الإنجيل بحسب يوحنا،  2:8؛ الرسالة إلى أفسس، 5:12الكتاب المقدس، العهد الجديد، الرسالة إلى أهل رومية، 



 

 - 36  - 

الإلهي، ثم تحمله للأمانة الكبرى، وما ترتب على ذلك من تكليف وابتلاء في الدنيا،  

 .في تسلسل وتفصيل لكل مراحله  وصولًا إلى الحساب والجزاء في الآخرة

لقد خلق الله آدم بيده الكريمة، ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته تكريمًا له. وقد  

"إن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم   خُلق من تراب، كما قال تعالى: 

 (.59)آل عمران/وذلك في سورة قال له كن فيكون" 

وعند اكتمال خلقه أمر الله الملائكة بالسجود له، فسجدوا جميعاً إلا إبليس الذي أبى  

"إذ قال ربك للملائكة إني خالق  واستكبر وكان من الكافرين، كما ورد في قوله تعالى:  

ا من طين، فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين، فسجد الملائكة   بشر 

 (.74-71)ص/كلهم أجمعون، إلا إبليس استكبر وكان من الكافرين" 

"وإذ قال ربك للملائكة إني  ثم أخبر الله الملائكة بأنه سيجعل آدم خليفة في الأرض:  

وعلم آدم الأسماء  (، وعلمّه جميع الأسماء: "30)البقرة/  جاعل في الأرض خليفة"

وفي هذه اللفتة تكريم عظيم لبني آدم، إذ علمّه الله أمورًا لم يعلمّها   (31)البقرة/كلها"  

إلا أن  الكريم.  القرآن  الملائكة من جمال، كما وصفهم  به  تتمتع  للملائكة، رغم ما 

 لما له من مكانة خصّه الله تعالى بها.   –معرفة الأسماء    –الإنسان خُصّ بهذه المعرفة  

"قال فاخرج منها  وبسبب رفض إبليس السجود لآدم، طرده الله من رحمته ولعنه:  

الدين" يوم  إلى  لعنتي  عليك  وإن  رجيم،  إبليس 78-77)ص/  فإنك  أيقن  ولما   .)

"قال رب فأنظرني إلى   بمصيره، سأل الله أن يُنظره إلى يوم القيامة، فكان له ذلك:

 (.81-79)ص/ يوم يبعثون، قال فإنك من المنظرين، إلى يوم الوقت المعلوم"

يغُويهم جميعًا:  وأقسم أن  إبليس عداوته لآدم وذريته،  أعلن  فبعزتك    بعد هذا،  "قال 

 (. 83-82)ص/ لأغوينهم أجمعين، إلا عبادك منهم المخلصين"

يا أيها الناس اتقوا ربكم  وقد خلق الله آدم وخلق منه زوجته، وجعل منهما الذرية: "

ا ونساء"  الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالا  كثير 

"وقلنا    (. وأسكنهما الجنة، وأمرهما بالأكل من ثمارها، ما عدا شجرة واحدة: 1)النساء/

يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة وكلا منها رغد ا حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة  

 (.35)البقرة/فتكونا من الظالمين" 

"يا آدم إن هذا عدو لك ولزوجك فلا يخرجنكما من  وقد حذرّهما الله من الشيطان:  

  (. لكن الشيطان وسوس لهما، وأغراهما بالأكل من الشجرة: 117)طه/  الجنة فتشقى"

"فوسوس إليه الشيطان قال يا آدم هل أدلك على شجرة الخلد وملك لا يبلى، فأكلا  

(. وعندما  121-120)طه/  منها فبدت لهما سوءاتهما... وعصى آدم ربه فغوى"



 

 - 37  - 

"قالا ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا    ناداهما ربهما عاتبًا، اعترفا بخطئهما وتابا:

(. فتاب الله على آدم، لأنه تاب عن  23)الأعراف/  وترحمنا لنكونن من الخاسرين"

"فتلقى آدم من ربه كلمات فتاب عليه إنه هو التواب  شهوة وضعف، لا عن استكبار:  

 (.37)البقرة/ الرحيم"

بعدها أهُبط آدم وزوجه وإبليس إلى الأرض، ومعهم بدأت مسيرة البشرية، بين الحق  

"قال اهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين"  والباطل:  

(. وأنزل الله الوحي، وأرسل الرسل، فمن أطاع دخل الجنة، ومن كفر 24)الأعراف/

"قلنا اهبطوا منها جميع ا فإما يأتينكم مني هدى فمن تبع هداي فلا خوف    دخل النار:

النار هم فيها   عليهم ولا هم يحزنون، والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب 

 (.39-38لبقرة/خالدون" )ا

 

والمعجزة في خلق الإنسان لم تتوقف عند آدم، بل تتجلى في مراحل خلقه في رحم  

"الذي أحسن كل شيء خلقه وبدأ خلق الإنسان من طين، ثم جعل نسله من  أمه:  

"ولقد  (، و**9-7)السجدة/سلالة من ماء مهين، ثم سواه ونفخ فيه من روحه..."  

 (. 14-12** )المؤمنون/الإنسان من سلالة من طين ثم جعلناه نطفة..."خلقنا 

"إن الله عز وجل وكل  ويشهد الحديث النبوي كذلك على علم الله المطلق وتقديره:  

بالرحم ملك ا يقول: يا رب نطفة، يا رب علقة، يا رب مضغة... فيكتب رزقه وأجله  

 )رواه البخاري(. وعمله وشقي أم سعيد"

وقد أكرم الله الإنسان وسخر له ما في السماوات وما في الأرض، ووهبه العقل ليميز  

"ألم تروا أن الله سخر لكم ما في السماوات وما في الأرض  به بين الخير والشر:  

 (. 20)لقمان/ وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة"

ولأن الإنسان خُلق لغاية، لم يتركه الله سدى، بل أنزل الكتب وأرسل الرسل ليهتدي 

"كان    إلى الصراط المستقيم. وكان كلما انحرف البشر عن التوحيد، بعث الله إليهم نبياً:

النبيين مبشرين ومنذرين..."   فبعث الله  أمة واحدة  فالدعوة  213)البقرة/الناس   .)

: "ولقد بعثنا في كل أمة  إلى عبادة الله وحده كانت هي الرسالة الجامعة لكل الأنبياء

 9(.36)النحل/رسولا  أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت" 

 
  –( 83-82)ص/  –( 81-79)ص/ –( 78-77)ص/  –( 31)البقرة/ –(  30)البقرة/  –( 74-71)ص/  –( 59)آل عمران/

- 38)البقرة/  –( 24)الأعراف/ –( 37)البقرة/ –(  23)الأعراف/ –( 121- 120)طه/ –( 117)طه/   –( 35)البقرة/ –(  1)النساء/

 ( 19)آل عمران/ –(  36)النحل/   –(  213)البقرة/ –(  20)لقمان/ –( 14-12)المؤمنون/ – ( 9- 7)السجدة/ – ( 39

 . 3208البخاري، صحيح البخاري، كتاب القدر، باب "كيف كان بدء الوحي"، حديث النطفة، رقم الحديث: 



 

 - 38  - 

(، وختم 19)آل عمران/  إن الدين عند الله الإسلام"وقد وحّد الله الدين في الإسلام: " 

"ما كان محمد أبا أحد من رجالكم  الكتب بالقرآن، والنبوة بمحمد صلى الله عليه وسلم:  

قل يا أيها الناس إني (، وقال أيضًا: "40)الأحزاب/  ولكن رسول الله وخاتم النبيين"

 (. 158)الأعراف/ رسول الله إليكم جميع ا"

"ومن يبتغ غير  فالقرآن هو الكتاب الخاتم، والإسلام هو الدين الذي لا يُقبل غيره:  

(. وقد 85)آل عمران/  الإسلام دين ا فلن يُقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين"

"شرع لكم  جاءت رسالة محمد صلى الله عليه وسلم مؤكدة لما جاء به الرسل قبله:  

ا... أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه"  (.13)الشورى/ من الدين ما وصى به نوح 

وهكذا، تبُرز العقيدة الإسلامية أن خلق الإنسان لم يكن عبثاً، بل لحكمة عليا، ولتحقيق  

الكرامة  جوهر  يُشكل  ما  وهو  الأرض،  في  واستخلافه  الله  عبادة  في  سامية  غاية 

 الإنسانية والوعي الديني في التصور الإسلامي 

يتضح لنا الآن من خلال مناقشتنا لفكرة خلق الإنسان من منظور ديني، عبر معالجة  

 الديانات السماوية الثلاث، أن الإنسان قد خُلق بإرادة إلهية جعلت من خلقه غاية سامية. 

صحيح أن الرؤى اختلفت حول كيفية خلقه، إلا أن هذا الاختلاف لم يكن عميقًا، بل 

طفيفًا، والسبب في ذلك أن هذه الرسالات الثلاث مصدرها وحي إلهي واحد. قد تفرقت  

تفصيلًا، لكنها أجمعت على أن الإنسان مخلوق من الله، وأنه خُلق من طين، وأنه وُجد  

 مرده أهُبط إلى الأرض ليكون خليفة فيها. أول مرة في الجنة، ثم بعد ت

وإذا ما نظرنا إلى الفكرة من المنظور الإسلامي، فإن وجود الإنسان في الأرض كان  

حتميًا؛ إذ أخبر الله تعالى في كتابه عن إرادته في جعل من يعمر الأرض، قبل خلق  

آدم نفسه. ومن هنا يمكن القول إن الديانات السماوية جعلت من خلق الإنسان غاية  

ضره، ثم إلى نهاية الكون، من خلال الاستخلاف في كبرى، تمتد منذ بدايته، إلى حا

الأرض، وإعمارها، والتحلي بالقيم، واتباع سبيل الهدى، وقد كرّم الله الإنسان على  

باقي الكائنات. وعليه، لم يكن ظهور الإنسان عشوائيًا ولا وليد صدفة، بل كان حدثاً  

 مقصودًا محاطًا بعناية إلهية وحكمة ربانية. 

 ظهور الإنسان في الفكر الغربي  :  رابعال  طلبالم

الإنساني،  الفكر  في  جوهرياً  سؤالًا  وتطوره"  الإنسان  "أصل  قضية  شكّلت  لطالما 

اهتمت   فبينما  سواء.  حد  على  والفلسفية  العلمية  النقاشات  في  مركزيًا  وموضوعًا 

الديانات السماوية، وضمنها التصورات الإبراهيمية، بتفسير نشأة الإنسان من منظور  

قب المباشر من  الخلق  قائم على  إلى  ديني  الحديثة  الغربية  الفلسفات  اتجهت  الإله،  ل 



 

 - 39  - 

مقاربة أكثر مادية وعلمية، تربط نشأة الإنسان وتطوره بالتغيرات البيولوجية والبيئية  

والاجتماعية التي شهدتها الكائنات الحية عبر العصور. هذا التوجه الغربي، الذي أخذ  

يتبلور منذ عصر التنوير، بلغ ذروته مع بروز نظريات التطور البيولوجي لداروين،  

الماركس الرؤية  ككائن  وتبلور  لا  الإنسان  إلى  النظر  تشكيل  أعادت  التي  المادية  ية 

 مخلوق فقط، بل كمنتج لتاريخه ولظروفه الاجتماعية والاقتصادية. 

، أصل الإنسان وتطوره قضية هامة شغلت العلماء والفلاسفة على مر العصوروبه فإن  

فإنه  ف الغربي  الفكر  السؤالحسب  هذا  لحل  رؤيتان  تنازعت  ما  أوجد    دائمًا  )من 

: الرؤية المثالية التي ترى أن الإنسان هو نتيجة لصنيعة الله، وأنه خاضع  ( ؟الإنسان

لإرادته، وهو ما يستتبع ضرورة قبول هذا الإنسان لما يفرضه عليه الواقع من وجود  

 لطبقات اجتماعية وتقسيمات للبشر. 

أما الرؤية المادية الفجّة، فتعتبر البشر مجرد آلات مسلوبة الإرادة، تستجيب للمؤثرات  

الظروف   تصبح  حتى  الانتظار  الإنسان  فعلى  وبالتالي  ميكانيكي،  بشكل  الخارجية 

 المحيطة مهيأة لتحرره، دون قيامه هو بأي دور إيجابي. 

ولكن في الواقع، فإن كلا الرؤيتين لم تقدّما تفسيرًا أو تصورًا علميًا لأصل الإنسان أو  

الغربي"  تطوره، الفكر  حسب  أقول  المادية    "دائما  بنجاح  تفعله  الذي  الأمر  وهو 

التاريخية. فالمادية التاريخية، التي ظهرت في سياق تاريخي كانت فيه قوى الإنتاج  

قد تطورت بدرجة سمحت بظهور الطبقة العاملة كطبقة فاعلة، وظهرت أيضًا في ظل  

تقدم رؤية مختلفة لتطور    تقدم علمي وظهور العديد من الاكتشافات، استطاعت أن 

الإنسان. رؤية تحمل في طياتها ما هو أكثر من مجرد تحليل لمراحل تطوره، بل هي 

 سعًا للتحرر الذاتي. في جوهرها تحرر الإنسان من كل ما يكبلّه، وتفتح أمامه المجال وا

فالإنسان، كما تكشف المادية التاريخية، قد استطاع أن يطور نفسه بنفسه، لأن أهم ما  

يميزّه عن غيره من الكائنات هو قدرته على التفاعل مع الظروف التي خلقته. فالإنسان  

جزء من الطبيعة، يتفاعل معها ويعدل فيها، وبالتالي فهو يطوّر نفسه لأنه جزء منها، 

 غيير واقعه. وهو لذلك قادر على ت

ولعل كتابات إنجلز حول هذا الموضوع هي من أهم الكتابات الماركسية التي اهتمت  

أساسًا في عملين:   تتمثل  الكتابات  القضية. هذه  في تحول  بدراسة هذه  “دور العمل 

 القرد إلى إنسان” و“أصل العائلة، الملكية الخاصة والدولة.” 

وبالرغم من التطورات العلمية والاكتشافات الحديثة حول هذا الموضوع، وبالرغم  

من الانتقادات التي وُجّهت إلى رؤية إنجلز، إلا أنها لم تتعارض مع جوهر هذه الرؤية،  



 

 - 40  - 

حيث تبقى المادية التاريخية منهجًا صائبًا للتعامل مع هذه القضية، وتبقى استنتاجات  

 10إنجلز صحيحة في مجملها. 

هو أكثر وأهم ما    دور العمل في تحول القرد إلى إنسان”وحيث أن مؤلف إنجلز “

الرئيسية   الأفكار  أهم  بعرض  هنا  فسنقوم  الموضوع،  هذا  في  إنجلز  لرؤية  تعرض 

 الواردة فيه، كما سنقوم بعرض أهم الانتقادات التي وُجّهت إليه. 

ترتكز رؤية إنجلز على مبدأ رئيسي وهام، وهو دور العمل الأساسي في تطور الإنسان  

 وانتقاله من كونه قردًا إلى حالته الحالية. 

هو   للإنسان  المخلوقات  أقرب  بأن  والقائلة  علمياً،  المقبولة  الفرضية  من  إنجلز  يبدأ 

٪ من جيناته. كان يوجد منذ عدة  97.5الشمبانزي، الذي يشترك الإنسان معه في  

آلاف من السنين، في العهد التكويني الثالث، وفي مكان ما من المنطقة الاستوائية،  

 كله، وله لحى، وكان يعيش قطعانًا على الأشجار. جنس من القرود يكسو الشعر جلده  

وكانت الخطوة الأولى في تحول هذه القرود وأقربائها من الإنسان، هي اتخاذها مشية  

عمودية، وقلة الاعتماد على أيديها في المشي. هذا التحول، كما يرى إنجلز، قد حدث  

أولًا بتأثير من نمط حياة هذه القرود، الذي يتطلب أن تقوم الأيدي عند التسلق بوظائف  

هذا التحول يعني أن تقوم الأيدي بأعمال ذات نوعية مختلفة،    مختلفة عن الأرجل. كان

حيث تسُتخدم لقطف ومسك الغذاء، أو لبناء الأوكار في الأشجار… إلخ. وبفضل هذا  

اليد كان   به  تقوم  الذي  فالعمل  اليد تكتسب مهارات كثيرة ومتنوعة.  بدأت  التحول، 

تقوم بتطوير   تقوم بها،  عاملًا في تطورها، كما أنها أيضًا كانت  هذه الأعمال التي 

والتي بدورها تستدعي مهارات جديدة من اليد، وهكذا، وخلال آلاف السنين، وبفضل  

هذه العلاقة التبادلية، وصلت اليد الإنسانية إلى ما هي عليه من تطور. فاليد ليست  

 فقط أداة للعمل، إنما هي أيضًا نتاج لهذا العمل. 

وحيث أن اليد جزء غير منفصل عن الجسد كله، فقد كان من الطبيعي أن يؤثر تطور  

أخرى،  بأعضاء  مرتبطة  الأعضاء  بعض  فهناك  وأعضائه.  الجسد  باقي  على  اليد 

 وبالتالي يؤدي التطور في عضو إلى تطور في عضو آخر مرتبط به بشكل أو بآخر. 

أما التطور الآخر والأهم الذي أحدثه تطور اليد، فقد كان توسيع أفق الإنسان. فالعمل 

يطوّر الإنسان، ويكتشف من خلاله يوميًا خصائص جديدة للطبيعة، تطور بدورها من  

عمل الإنسان وتفتح أمامه مجالات جديدة تطوره أكثر وأكثر. تطور العمل أيضًا زاد  

أو ا الإنسان  بين  أشباهه، حيث  من الصلات  تطوره وغيره من  لإنسان في مراحل 

أصبح من الممكن حدوث تعاون بينهم، لأن تطور العمل جعل حدوث هذا التعاون  

 
 ( 13)الشورى/ –(  85)آل عمران/   –( 158)الأعراف/ –(  40)الأحزاب/ 10



 

 - 41  - 

مفيدًا بشكل واضح. وهو الأمر الذي عمّق من النزعة الاجتماعية لدى الإنسان في  

مرحلته الأولى. ومن خلال ظهور أهمية التعاون المشترك، بدأت تظهر الحاجة إلى  

الحوار بين أشباه البشر هؤلاء، فقد خلقت الحاجة للتواصل بينهم، وللتعبير عما يريدون  

 ما يريدونه من مساعدة للآخرين. فعله لتغيير شيء ما، ولإيصال 

لتحول  أدى  أجدادنا، وهو ما  دافعًا لظهور وظيفة جديدة عند  إذاً كان  العمل  تطور 

حنجرة القرد البدائية وتطورها شيئاً فشيئاً حتى تستطيع أداء تلك الوظيفة، وتدريجيًا  

تحولت حنجرة القرد من مرحلة إصدار همهمات وأصوات غير مفهومة إلى مرحلة 

 الكلام. 

تطور آخر هام في مرحلة التحول كان تطور دماغ القرد إلى دماغ إنساني، كنتيجة  

للعمل وللنطق. أدى هذا التطور في الدماغ إلى تطور الحواس المتصلة كلها بالدماغ،  

بالإضافة إلى ما أدى إليه تطور النطق من تطور مقابل في عضو السمع. يظهر تميز  

الجدلي في رؤي المادي  إنجلز  والنطق على تحليل  للعمل  المتبادل  للتأثير  ته وتحليله 

تطور الدماغ وبالعكس. أي تطور الدماغ والحواس التابعة له والإرادة على العمل 

والنطق، ودفعهما لبعضهما البعض حتى بعد انفصال الإنسان نهائيًا عن القرد. فتعديل 

مام ولمزيد من التغيير، الإنسان في الطبيعة بعمله، يؤثر بدوره في الإنسان، ويدفعه للأ

وهكذا. هذه الحركة الشاملة، وهذا التعامل المتبادل الشامل بين الإنسان والطبيعة، أمر 

حتمي، لأن الإنسان في واقع الأمر جزء من هذه الطبيعة وليس منفصلًا عنها. هذا  

  التفاعل المتبادل كان العمل مركزه، وبالتالي كان هو الطريقة التي بها تحول القرد 

 وتطور ليصبح إنسانًا. 

وكان من العوامل التي ساهمت في هذا التحول، هو التصرف "الانتراسي" الذي يميز  

الحيوانات كلها. بمعنى آخر، استنفاذ مأكولات المنطقة التي يعيش فيها، وإبادة الموارد  

الغذائية، حتى يصبح من الحتمي بالنسبة للحيوانات أن تتكيف مع مأكل جديد غير  

تسب دمها تركيباً كيميائياً جديدًا، ويتغير بنيانها الجسدي،  المعتاد بالنسبة لها، حتى يك

السياق، كان   أناس. وفي هذا  إلى  للقرود  الكيميائي  التحول  وهو ما كان خطوة في 

للانتقال من التغذية النباتية إلى التغذية اللحمية أكبر الأثر، حيث تحتوي اللحوم على  

تمثيل الغذائي في خلاياها. كذلك أمدّت  المواد الأساسية التي تحتاج إليها الأعضاء لل

الدماغ بالمواد الضرورية لتغذيته وتطوره، بكميات أكثر مما مضى، مما أسرع بتطور  

الدماغ. تعلّم الإنسان أيضًا، بالإضافة إلى أكل كل ما هو صالح، الحياة في كل الأجواء، 

اخ غير مستقر.  فانتشر في الأرض بما تحتويه من مناطق ذات طبائع مختلفة وذات من

وللحياة في مناطق ذات مناخ أبرد، حيث كان يعيش أساسًا في المناطق الاستوائية،  

يستطيع   حتى  والملبس،  المسكن  إلى  الحاجة  مثل  مختلفة  حاجات  الانتقال  هذا  خلق 



 

 - 42  - 

تحمّل البرد والرطوبة. وجود مثل هذه الاحتياجات الجديدة، فتح فروعًا جديدة للعمل،  

 وأوجد نشاطات جديدة ساهمت في توسيع المسافة بين الإنسان والحيوان. 

مما سبق يتضح لنا أن إنجلز يرى تطور الإنسان كنتاج لآلاف السنين من المهارة في 

 11اليد، والمزيد من النمو في حجم المخ. 

وفي كل مرحلة، كانت اليد الأمهر، والتواصل الأوسع، والمخ الأكبر، يجعلون من  

الممكن وجود أشكال أكثر تقدمًا من العمل. أما عن الانتقادات التي وُجّهت لإنجلز، 

فهي من أصحاب وجهة النظر المثالية التي ترى أن تطور الإنسان لم يحدث بشكل  

 تدريجي ناتج عن التفاعل بين الإنسان 

والطبيعة، بل من خلال تغييرات في الجينات حدثت في شكل قفزات أدّت إلى التحول   

البيولوجي للإنسان. وأن أسلوب الحياة البشري نتيجة لذلك قد ظهر في وقت متأخر 

 من التاريخ، كنتيجة لثورة بشرية أنتجت أولًا الحضارة واللغة.

وتتعدد الأسباب التي يقدمها أصحاب هذا الرأي، من عدم إمكانية الوثوق بصحة الأدلة  

التي تم العثور عليها، إلى عدم وجود تطور كبير في الأدوات الحجرية. ولكن هذه  

إنجلز   استخدمه  الذي  المنهج  صحة  تنفي  لا  جوهرها،  في  المادية    – الانتقادات، 

في الوقت نفسه الذي لا تقدم فيه وجهة النظر الرافضة لإنجلز تفسيرًا   –التاريخية  

 مقابلًا لكيفية حدوث هذه الفقرات في تاريخ البشرية.

الفلاسفة  من  العديد  من طرف  أيضًا  الفكرة  نُقشت  فقد  به،  تفضلن  ما  على  علاوة 

والدينية   الثقافية  سياقاتهم  بحسب  اختلفت  نظريات  في  الفكرة  صاغوا  والمفكرين، 

 والفكرية، نجد من بينهم: 

، الفيلسوف اليوناني الشهير، رأى أن الإنسان كائن مركّب من جسد مادي  أفلاطونـ

الروح، وفق فلسفته، كانت تعيش في عالم المثل، وهو  فانٍ وروح خالدة أزلية. هذه  

عالم مفارق ومتعالٍ على الواقع، لكنها سقطت إلى الجسد بفعل خطيئة أو انحراف،  

ليس   عنده  الإنسان  أصل  فإن  بالتالي،  للروح.  سجناً  بالنسبة لأفلاطون  الجسد  فكان 

 لودها. بيولوجيًا بل روحيًا ميتافيزيقيًا، يستند إلى أولوية الروح وخ

، فقد خالف أستاذه أفلاطون، واعتبر أن النفس ليست جوهرًا منفصلًا عن  أرسطوأما 

الجسد، بل هي "شكل" الجسد الحي، أي صورته التي بها يكون ما هو عليه. رأى  

أرسطو أن الإنسان كائن طبيعي ينتمي إلى سلم الكائنات، يتميز بالعقل والقدرة على  

 
أرسطو: الفلسفة الطبيعية والنفس كصورة   /.  أفلاطون: نظرية المثل والروح.  /    إنجلز: دور العمل في تحول القرد إلى إنسان 11

 للجسد



 

 - 43  - 

النطق، ولا وجود لأصل فوقي مفارق، بل هناك حركة طبيعية غائية. أصل الإنسان  

 عند أرسطو محكوم بمبادئ الفلسفة الطبيعية، لا بعالم المثل.

تصورًا   قد قدم    أوغسطينوسنجد  السياق المسيحي،    لفلاسفة المسيحيين فيلونعود  

دينيًا لأصل الإنسان، حيث أكّد أن الله خلق الإنسان من تراب الأرض ونفخ فيه من 

روحه، وفق ما ورد في الكتاب المقدس. لكنه شدد أيضًا على أن الإنسان، منذ سقوط  

آدم، ورث الخطيئة الأصلية، فأصبح في حاجة دائمة إلى الخلاص الإلهي. الإنسان  

 ستمد معناه ووجوده من الله وحده. إذاً كائن مخلوق وخاطئ، ي

بين الفكر الفلسفي الأرسطي والعقيدة المسيحية،    توما الأكويني  وبنفس النهج، مزج

مؤكدًا أن الإنسان مخلوق بعناية إلهية، تتكون ذاته من جسد مادي ونفس روحية خالدة.  

العقل، عنده، قادر على الوصول إلى بعض الحقائق الإلهية، لكنه يظل محدودًا ما لم  

ن، وأكد على الخلق يُنرِه الوحي. رفض توما أي تفسير طبيعي خالص لأصل الإنسا

 المباشر من طرف الله.

ليؤسس للإنسان بوصفه كائنًا عاقلًا، مفكرًا قبل   ديكارتوفي العصور الحديثة، جاء  

كل شيء. رأى أن الجوهر الحقيقي للإنسان هو فكره: "أنا أفكر، إذن أنا موجود".  

د كآلة مادية، معتبرًا أن الروح خُلقت من سوقد ميزّ بين النفس كجوهر مفكر، والج

 الله، وهي أصل الإنسان وجوهره الحقيقي. 

أخلاقي. رأى أن الإنسان  -، فقد نقل النقاش إلى مستوى اجتماعيجان جاك روسوأما 

في طبيعته الأولى كان كائنًا بريئاً، يعيش في حالة الطبيعة بحرية وسعادة. غير أن  

الاستغلال  إلى  الإنسان  وجرّ  التوازن،  هذا  أفسد  الخاصة  والملكية  المجتمع  ظهور 

البي الإنسان  بأصل  يهتم  لم  فروسو  لذلك  الأخلاقية  والتفاوت.  بتغيراته  بل  ولوجي، 

بنقد حاد للنظرة الدينية،   لودفيغ فيورباخ  وفي القرن التاسع عشر، أتى  والسياسية.

معتبرًا أن الإنسان هو الذي خلق صورة الله، لا العكس. فالدين، بحسبه، هو إسقاط  

للصفات الإنسانية على كائن متخيلّ. أصل الإنسان عنده طبيعي ومادي، ولا مكان  

وهو ما جعل فكره متطرفا بمعنى خارجا عن السياقات    فيه للروح أو للخلق الإلهي

 . المتحدث عنها سالفا 

تصورًا ماديًا تطوريًا،  وكما فصلنا فيه سالفا    فريدريك إنجلز  وفي السياق نفسه، قدّم

أن العمل هو العامل  "دور العمل في تحويل القرد إلى إنسان"  حين ناقش في كتابه  

الحاسم في تطور الإنسان. فالعمل الجماعي وتطور اليد والفكر والعلاقات الاجتماعية،  

كلها ساهمت في تشكيل الإنسان كما نعرفه اليوم. الإنسان نتاج تاريخ مادي واجتماعي،  

 لا نتاج فعل خَلق منفرد. 



 

 - 44  - 

هذا ما كرّسه أيضًا تشارلز داروين في أطروحته العلمية الثورية، التي اعتبرت أن  

الإنسان تطور عن كائنات سابقة من خلال آلية "الانتقاء الطبيعي". لم يعد الإنسان  

مخلوقًا خاصًا، بل حلقة من سلسلة تطورية طويلة. وهكذا، قدّم داروين تفسيرًا بيولوجيًا  

 .  خالف به كل التصورات الميتافيزيقية أو الدينية خالصًا لأصل الإنسان،

أخيرًا، تناول فريدريش نيتشه الإنسان من زاوية وجودية مختلفة، حيث لم يهتم بأصله  

البيولوجي أو الروحي، بل بمصيره وقدرته على تجاوز ذاته. الإنسان، عند نيتشه،  

كائن في طور العبور، عليه أن يتخطى هشاشته نحو "الإنسان الأعلى" الذي يخلق  

 عية إلهية. قيمه بنفسه دون اعتماد على أي مرج

أن   أقول  الإنسان  وبه  الغربي في مسألة خلق  الفكر  أو  الفلسفة  إليه  كل ما توصلت 

وتطوره يبقى أمرًا يصعب تصديقه، بل ويصعب فهمه منطقيًا. فإذا اعتبرنا أن الإنسان  

كان طفرة تطورية كما يقول بعضهم، فكيف لم تتقدم كائنات أخرى؟ ولماذا لم نشهد  

 طفرات جينية مماثلة لدى غير الإنسان؟ 

أن   نلاحظ  المفكرين  أولئك  كتابات  على  الاطلاع  خلال  من  فإننا  أخرى،  جهة  من 

أفكارهم تبقى نسبية. ولعل أكثر الأقوال التي شدت انتباهي في هذا السياق هو تأكيد  

"ويل ديورانت" أن الخلاصات التي توصل إليها بشأن أن الإنسان لم يُخلق من قوّة  

أبحاث لا يعدو أن يكون قطرات في بحر. إذ،    مطلقة تظل نسبية، وأن ما قام به من

حسب رأيه، لا يمكن الجزم في هذا الأمر بأي حال من الأحوال، لأنه يتعلق بتاريخ  

ومن وجهة نظري، تبقى  ،    موغل في القِدم، ولا يمكن الحسم فيه مهما تقدّمت العلوم

أقول ذلك من  فكرة الخلق الإلهي للإنسان هي الأقرب إلى المنطق والأكثر قبولًا، و

 منطلق موضوعي. 

 

"تبقى فكرة الخلق الإلهي للإنسان هي الأقرب إلى المنطق والأكثر 

، لأن ما توص ل إليه الفكر البشري حول أصل الإنسان لا يتجاوز   قبولا 

 12كونه فرضيات نسبية في مواجهة سر  موغل في القِدم." 

 

 
   توما الأكويني: التوفيق بين العقل والوحي  أوغسطينوس: الخلق والخطيئة الأصلية   /   12

 روسو: الإنسان الطبيعي والملكية الخاصة  ديكارت: أنا أفكر إذن أنا موجود  /      
 أفلاطون: عالم المثل وسقوط الروح   نيتشه: الإنسان الأعلى. /.  /.  فيورباخ: الدين انعكاس للإنسان     
 ويل ديورانت: نسبية المعرفة حول أصل الإنسان  /.       أرسطو: النفس كصورة للجسد      



 

 - 45  - 

 الفطرة البشرية والبحث عن المقدس  المبحث الثاني :        

حين نلج أبواب البحث في الدين وتطور الوعي البشري بالمقدّس، ذلك المفهوم الأساس  

بُني عليه الفكر الديني، والذي شيُّد عليه فكرُ كتابنا هذا، لا يمكننا أن نتجاوز   الذي 

باعتباره منطلقًا جوهريًا لفهم التوجه الإنساني نحو الغيب والمطلق. مفهوم "الفطرة"  

فالفطرة، كما أشُير إليها في التراث الديني والفلسفي، هي الهيئة الأصلية التي خُلق  

الإنسان عليها، من حيث ميله الطبيعي نحو الخير، والتساؤل، والتأمل في الوجود، 

ة الوجودية التي تستبطن الشعور الداخلي بوجود  والبحث عن الغاية والمعنى. إنها البذر

 ما هو أسمى، ما هو فوق، ما هو مقدّس. 

وإذا كان الإنسان هو الكائن الوحيد الذي يتجاوز ذاته ليتأمل موته، ويقلق بشأن مآله،  

بل ويطرح تساؤلات حول الغاية من وجوده، فإن تعريفه لا يمكن أن يُختزل في مجرد 

كائن بيولوجي تطوّر عبر العصور. بل هو، في أعمق تجلياته، كائن متدينّ بطبعه، 

لتوق إلى الكمال، والسعي إلى الحقيقة. من هنا جاءت  يسكنه الحنين إلى الأصل، وا

ناطق"،   حيوان  "الإنسان  والفلسفي:  الديني  الفكر  في  للإنسان  متعددة  تعريفات 

وإن   التعريفات،  هذه  جميع  لكن  ديني".  كائن  و"الإنسان  رمزي"،  كائن  و"الإنسان 

ئن واعٍ بذاته، اختلفت من حيث زاوية النظر، تتقاطع عند نقطة مركزية: أن الإنسان كا

باحث عن المعنى، متجاوز للطبيعة نحو الماوراء، هذا الغيب الذي عرّفته الفلسفة بأنه  

 "الميتافيزيقا". 

وهنا أطرح تساؤلًا آخر على أولئك الذين يعتبرون أن الإنسان كان مجرد طفرة جينية  

من ضمن الحيوانات: كيف يمكن تفسير فطرة الإنسان الميّالة، منذ ولادته، إلى قوة  

عظمى كأنه يحنّ إليها؟ وسأظل أطرح هذا السؤال، رغم أنني لن أتلقى جوابًا، لأنهم  

هذا الوعي الإنساني، الذي لم يكتفِ بالمادة والمباشر،    .لم يجدوه هم من الأساس أصلًا 

لفهم   الدراسة  ميادين  أبرز  أحد  الأنثروبولوجيا  أو  الإنسان"  "علم  من  جعل  ما  هو 

يدرس   الذي  العلم  وهي  فالأنثروبولوجيا،  العصور.  عبر  والثقافي  الديني  السلوك 

ساطيره، سعت إلى فهم  الإنسان في كليّته: من حيث بيئته، لغته، رموزه، طقوسه، وأ

كيف ولماذا نشأ الإيمان بالمقدّس في كل الحضارات. ولعلّ أهم ما توصّل إليه هذا  

الحقل العلمي، أن الشعور الديني ظاهرة كونية، لم تخلُ منها أي جماعة بشرية، مهما 

بلغت من البداوة أو التطور، مما يعزز فرضية "الفطرة" التي تسكن جوهر الإنسان،  

 يسائل المصير، والخلق، والمبدأ.وتجعله 

أما المقدّس، فهو مفهوم عميق ومركّب، لا يُفهم فقط من خلال النصوص الدينية، بل 

أيضًا من خلال التجربة الوجودية والرمزية التي يعيشها الإنسان. فالمقدّس هو ما يعلو  



 

 - 46  - 

 13على المألوف، ما يبعث في النفس رهبةً ودهشةً، ويحوّل المكان أو الزمان أو الفعل 

العادي إلى لحظة فارقة بين الدنيوي والمتعالي. وقد عرّفه "رودولف أوتو" في كتابه  

بأنه "المبهم الرهيب والجذاّب في آن"، أي ذلك الشعور المختلط   الشهير "القدسي" 

متعالٍ.  أو حضور  إلهي  تجلٍّ  ملامسة  عند  الإنسان  ينتاب  الذي  والسكينة  بالخوف 

تحُدده العقائد، بل ما يتجسد في وعي الإنسان  فالمقدّس، بهذا المعنى، ليس فق ط ما 

بوصفه تجلّياً للمعنى، ولِما وراء العالم الحسي. فالمقدس هو الشيء الذي لا يمُسّ في  

العقيدة، على سبيل المثال: إن أخذنا عابدي البقرة في الهند، فإنهم لو رأوا قطعة لحم  

بل أن يسألوا! لأن البقرة لديهم هي  قد يغضبون، أما إن كانت لحم بقرة، فقد يقتلونك ق

 تجلٍّ للعظمة المقدسة، تلك العظمة التي لا يمكن أن تمُسّ أبدًا. 

إن الفطرة، إذن، هي التي تدفع الإنسان إلى التساؤل، وعِلم الإنسان يحاول تأطير هذا  

التساؤل في مقولات علمية، بينما المقدّس هو نقطة التلاقي بين العقل والتجربة، بين  

الواقع وما يتجاوزه. وهذا ما يجعل من بحثنا في هذا المبحث، بحثاً في جوهر الإنسان  

بين المادي والروحي، بين الأرضي    نفسه، في صراعه بين ما يرُى وما لا يرُى، 

 والسماوي. 

وفي هذا الصدد، أودّ أن أذهب بعيدًا في الحديث عن الفطرة، فأرى أنها شيء وكأنه 

وُجد بتنظيم، وكأنها اختصَُّت بكل كائن عن غيره من الكائنات الأخرى، وبالتالي فإن  

لكم مشهدًا   فأروي  تتجلّى في الله تعالى.  التي  القوة  تلك  أوجدتها،  قوة عليا هي من 

ل في هذه العلاقات بشكل كامل: كنت يومًا في البادية وأنا  جميلاً رأيته جعلني أتأم

جالس، فرأيت دجاجة مع صيصانها، وفجأة جاء صقر يريد اغتنام فرصته، فأطلقت  

الدجاجة صوتاً جعل صيصانها يختبئون، بل منهم من انبطح في مكانه. فتعَجبت: من  

دوا إلا منذ يوم واحد!  علّم هؤلاء الكتاكيت أن صوت أمهم تحذير من خطر؟ وهم لم يُول

 ثم من علّم الأم ضرورة تنبيه صغارها؟ 

ثم نلاحظ نفس الوضعية تتكرر مع كائنات أخرى، ولكن بأشكال مختلفة. وهنا أقدم  

مثالًا آخر: كنت أشاهد قناة لعرض الحياة في الغابة الاستوائية الإفريقية، وإذا بي أرى  

غزالة وضعت صغيرها، وفجأة هاجمتها مجموعة من الفهود. الطفل وُلد لتوّه، بساعته  

ر، جلس واختفى بين الزهور. فأسأل هنا: كيف علم ذلك؟  الأولى، وحينما شعر بالخط

 ومن أخبره وهو لم يُولد إلا لتوّه؟ 

 
رودولف أوتو، القدسيّ: بحث في العنصر اللاعقلاني في فكرة الإله وما يتصّل بها من صلة بالعقل، ترجمة عادل العوا، )بيروت:  13

 . 42(، ص. 1994،  2دار الخانجي، ط
ينظر أيضًا إلى مفاهيم: الفطرة )في الفكر الإسلامي(، الميتافيزيقا )في الفلسفة اليونانية والإسلامية(، علم الإنسان الديني  

 )الأنثروبولوجيا الدينية(، تجربة المقدس عند عُباّد البقر في السياق الثقافي الهندي.
 



 

 - 47  - 

كذلك الإنسان، أتساءل: لماذا، في مختلف بقاع العالم، مال الإنسان بطبعه إلى الإيمان  

بقوة إلهية؟ أليس بإمكاننا أن نجزم هنا بأن للعالم قوة خلقته، قوة تتجلّى في الله الخالق، 

 الواحد، القادر على تدبير هذا الملكوت، وعلى صنعه بهذا التنظيم المحكم؟

إن هذه المشاهد التي نراها في الطبيعة ليست مجرد صور عابرة، بل هي رسائل خفية  

تحمل في جوهرها دلالات عظيمة على وجود نظام كوني دقيق. الفطرة ليست فكرة 

تسيره   خَلقه،  لحظة  منذ  كائن حي،  كل  داخل  مبرمج  نظام  هي  بل  فلسفية مجردة، 

الإن والحماية، وفي  البقاء  في طريق  عن  غريزيًا  والبحث  التساؤل  نحو  تسيره  سان 

الغاية والمصير. كيف يمكن لمخلوقات وُلدت لتوّها أن تدرك الخطر وتتفاعل معه؟  

وكيف يمكن للإنسان، منذ وعيه الأول، أن يشعر في أعماقه بأن هناك "قوة أعلى"  

 تحكم هذا العالم؟ إنها الفطرة التي أودعها الله في مخلوقاته. 

جينية كما يدّعي بعضهم، لكنا وجدنا  ولو كان الأمر مجرد تطور عشوائي أو طفرات  

لكائنات   حية  نماذج  الأقل  على  شهدنا  أو  الوتيرة  بنفس  تطورت  الكائنات  جميع  أن 

أخرى بلغت ما بلغه الإنسان من وعي وسؤال وجودي. لكن الحقيقة أن الإنسان تفرّد  

ذ  بهذا الميل العميق نحو البحث عن معنى الحياة والغيب والمقدس، وهذا ما جعله من 

التي   للطقوس  الرموز، ويؤسس  القرابين، ويرسم  ويقدّم  المعابد،  يبني  التاريخ  فجر 

 تعبر عن توقه الداخلي لما وراء العالم المادي.

لا   الإنساني،  الوعي  في  تتجذر  الأديان  جعل  ما  وهو  الفطرة،  ثمرة  هو  بالمقدّس  الشعور  إن 

باعتبارها مجرد نظريات أو فلسفات، بل كاحتياجات روحية أساسية. ولهذا السبب، لم تخلُ أي  

حضارة أو جماعة بشرية عبر التاريخ من شكل من أشكال التدين، حتى لو اختلفت أشكال هذا  

ظاهره. بل إن الحاجة إلى المقدّس تنبع من حاجة الإنسان العميقة إلى الاطمئنان، إلى  التدين وم

 وجود قوة تحكم هذا الكون وتحميه من عبثية المصير. 

إلى   الأحيان  من  كثير  في  انتهوا  الخالق  أنكروا وجود  الذين  الفلاسفة  أكبر  أن  يخفى علينا  ولا 

الاعتراف بنسبية أفكارهم، كما رأينا مع "ويل ديورانت" الذي اعترف بأن كل ما توصل إليه ليس  

سوى قطرات في بحر مجهول. لأن السؤال الجوهري سيظل دائمًا مطروحًا: لماذا نحن هنا؟ من  

 أين جئنا؟ وإلى أين المصير؟ 

إن الإجابة الطبيعية والمنطقية التي تستجيب لفطرة الإنسان، ولتوقه العميق إلى الكمال، هي وجود  

خالق حكيم نظّم هذا الكون، وجعل فيه هذا الانسجام البديع، وزرع في قلوب البشر الحنين إلى  

تر التي  البوصلة  يفتقد  ناقصًا،  مخلوقًا  يصبح  الوعي  هذا  بدون  فالإنسان  إليه.  إلى  العودة  شده 

 14المعنى. 

 
الفطرة: ميل طبيعي نحو الإيمان بالغيب، وتوق /.  ويل ديورانت: نسبية المعرفة والاعتراف بجهل الإنسان أمام أصل الوجود  14

الطفرات الجينية: إشارة إلى   /  الميتافيزيقا: تساؤل الإنسان عن المعنى والمصير، وتجاوزه للمادي . /. داخلي لما وراء العالم
كدلائل على حاجة الإنسان   –المقدّس في الحضارات: المعبد، القربان، الطقس، الرمز  /   النظريات التطورية كنقيض للخلق المنظَّم

 للاتصال بما هو أسمى 



 

 - 48  - 

 الأشكال والممارسات الدينية قبل التوحيد  المبحث الثالث :    

حين نحاول فهم البدايات الأولى للوعي الديني لدى الإنسان، لا يمكننا أن نتجاهل ذاك 

الحنين العميق الذي يسكن النفس البشرية نحو المقدّس، ذلك الحنين الذي ميزّه عن  

فسرته   حنين  الكوكب،  هذا  على  بوجوده  معه  تولّد  حنين  الأخرى،  الكائنات  باقي 

فطري وُلِد مع الإنسان. كيف لا، وقد عبرّ الإسلام عن  الديانات الإبراهيمية على أنه  

ذلك، حيث إن العقيدة الإسلامية أكدت أن الله تعالى، قبل خلقه لبني آدم، عرضهم أولًا  

عليه وطرح عليهم السؤال: من ربكم؟ فأجابوا: أنت. فور نزولهم ووجودهم على هذا  

ألا وهي البحث عن الإله   الكوكب، صاروا على نفس الفطرة التي خُلقوا من أجلها،

الذي وعده، وبه ظلوا في هذا البحث، يبحثون في ما رأوه يناسب العظمة المتخيلة في  

أذهانهم، ما دام أن خالق هذا الكون لا بد أن يكون قوياً، وبه عملوا على تجسيده،  

والذي تجلّى في صور شتى قبل ظهور الديانات التوحيدية. لقد كان الإنسان القديم،  

فوعًا بفطرته وتساؤلاته الوجودية، يرى في مظاهر الطبيعة تعبيرًا عن قوى خفية  مد

عليا، فصار يُسقط عليها تصوراته عن المقدّس. وهكذا نشأت أشكال أولية من التدين،  

تجسدت في عبادة الشمس، والقمر، والنجوم، والجبال، والمياه، والنار، والأشجار، 

ا التي  الطبيعة  للبشر  وغيرها من مظاهر  الجمعي  الوعي  تخذت طابعًا روحانياً في 

 الأوائل.

ما سنقوم به الآن هو عرضٌ للأشكال والممارسات الدينية التي وُجدت قبل التوحيد  

القرآن،  السماوية:  الكتب  عنها  عبرّت  التي  الممارسات  تلك  أي  ديني،  منظور  من 

والإنجيل، والتوراة. بعد ذلك سننتقل إلى عرض ما توصلت إليه الأبحاث العلمية في  

لحضارات التي جسّدت الحنين إلى الإله في  هذا الشأن، بدراسة مختلف الشعوب وا

أشكال مختلفة، لعلها تصل إلى ملء الفراغ الروحي الذي ظلت تبحث عن ملئه إلى  

 حين بروز الديانات التوحيدية الإبراهيمية. 

إنّ هذا الحنين إلى المقدّس لم يكن مجرّد نزعة نفسية عابرة، بل شكّل جوهر العلاقة 

الأولى بين الإنسان والعالم، علاقة مبنية على الخوف والرجاء، وعلى محاولة فهم  

القوى التي تتجاوز إدراكه. لذلك، لم تكن الأشكال الأولى من التدين سوى محاولات  

فاء معنى على الحياة والموت، وعلى الظواهر الكونية  لفهم المجهول وتفسيره، ولإض

التي عجز الإنسان عن تفسيرها عقلانيًا في مراحله الأولى. هكذا، ارتبطت الطقوس  

تتحكم في مصير   أنها  يعُتقد  لقوى  التقديس والخضوع  الدينية بمشاعر  والممارسات 

المرتبطة بدورات  الإنسان، ومن هنا ظهرت الممارسات السحرية والقرابين والأعياد  

 . الطبيعة، وكلها كانت تعبيرًا عن هذا السعي لفهم العالم وإرضاء تلك القوى

 



 

 - 49  - 

في نصوص الديانات  شكال والممارسات الوثنية  المطلب الأول: تجليات الأ

 الإبراهيمية 

الضوء على مظاهر الانحراف العقدي الذي لقد سلطّت الديانات الإبراهيمية الثلاث  

ساد قبل ظهور التوحيد، من خلال ما نقلته من أخبار عن الشعوب القديمة التي عبدت  

مظاهر الطبيعة، ورأت في الشمس والقمر، والنجوم، والجبال، والماء، والنار، تجلياتٍ 

القديم مراكز   للقوة الإلهية أو مظاهر لحضورها. فكانت هذه العناصر في وعي الإنسان

للمقدّس، اعتنقتها واعتنت بها بل ورّسختها في أجيالها، حتى وصلت إلى درجة الموت  

من أجلها، والتضحية لأجلها. وهذا ما برز في الكتب السماوية نفسها، لعل القرآن ذكر  

العديد منها، حيث إن الأنبياء وجدوا صعوبة كبيرة في إيصال رسالات التوحيد لهؤلاء 

لأنها تشبثت بشكل كبير بهذه المعتقدات والمقدسات التي رأت فيها تجسيدًا    الأقوام،

التوحيد من   قبل  الدينية  والأشكال  الممارسات  بعرض  أما الآن فسنقوم  العليا.  للقوة 

 خلال مقتطفات من الكتب السماوية، حسب نوع وشكل الإله المعبود ودلالته. 

 

: عبادة الكواكب والشمس والقمر   أولا 

إبراهيم عليه   في قصة  واضح  بشكل  الممارسات  هذه  عن  يعبرّ  الكريم  القرآن  نجد 

 السلام، حين عرض نموذجًا حواريًا يفضح فيه تلك العبادات: 

 

أحُِبُّ  ﴿ ➢ لَآ  قَالَ  أفََلَ  ا  فَلَمَّ رَب ِي  ذَا 
هََٰ قَالَ  كَوْكَبٗا  رَءَا  ٱلَّيْلُ  عَليَْهِ  جَنَّ  ا  فَلَمَّ

فِٓلِينَ﴾  ٱلأأ

دِنِي رَب ِي لَأكَُونَنَّ مِنَ   آ أفََلَ قَالَ لئَِن لَّمأ يَهأ ذَا رَب ِي فَلمََّ
قَمَرَ بَازِغٗا قَالَ هََٰ ا رَءَا ٱلأ مِ ﴿فَلَمَّ قَوأ ٱلأ

الٓ ِينَ﴾   ٱلضَّ

مِ إنِ ِي بَرِيٓءٞ م ِ  قَوأ آ أفََلَتأ قَالَ يََٰ بَرُ فَلمََّ ذَآ أكَأ ذَا رَب ِي هََٰ
سَ بَازِغَةٗ قَالَ هََٰ ا رَءَا ٱلشَّمأ ا ﴿فَلَمَّ مَّ

رِكُونَ﴾  تشُأ

 (78–76)سورة الأنعام، الآيات 

ما يتضح هنا، وما يظهر جليًا إن صح التعبير، هو أن إبراهيم عليه السلام، باعتباره  

جزءًا من مجتمع وثني قبل توحيده، ظل يميز بين مكونات الطبيعة، ليرى من منها قد  

 يكون الإله، فزاوج في ذلك بين الليل، والشمس، والقمر. وما يظهر هنا أن هذه 



 

 - 50  - 

المكونات تتمتع بالقوة والبطش، وهنا يظهر الاعتقاد الجليل لبني آدم في تجسيد الإله  

 على اعتقاد يرى في القوة العليا قوة لا تقُهر، القوة المسيطرة.

عبادة الأجرام  أما في العهد القديم )التوراة(، فقد ورد في سفر التثنية تحذير شديد من  

 السماوية: 

"وَلِئلَاَّ ترَْفعََ عَيْنيَْكَ إِلَى السَّمَاءِ، فتَرََى الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ، كُلَّ   ➢

بُّ إِلَهُكَ   جُنْدِ السَّمَاءِ، فتَنَْدَفعَِ وَتسَْجُدَ لَهَا وَتعَْبُدَهَا، تِلْكَ الَّتِي قَسَمَهَا الرَّ

 (19: 4)سفر التثنية  لِجَمِيعِ الشُّعُوبِ"

 

الشمس   أنفسهم في عبادة  بني إسرائيل  الثاني كيف سقط ملوك  الملوك  ويذكر سفر 

 والقمر:

 وَسَجَدُوا لِكلُ ِ جُنْدِ السَّمَاءِ وَعَبَدُوهمُْ"" ➢

 (16: 17)سفر الملوك الثاني 

 

 ثاني ا: عبادة الأشجار والجبال والأنهار 

الغابات   عُبدت  حيث  والماء،  والجبال  الأشجار  أيضًا  يشمل  للطبيعة  التقديس  كان 

 والأشجار كرموز للخصوبة أو لحلول الأرواح فيها. وورد في القرآن: 

➢  ﴾ رَىَٰ خُأ ةَ ٱلثَّالِثةََ ٱلأأ ىَٰ * وَمَنَوَٰ عزَُّ تَ وَٱلأ تمُُ ٱللاَّ  ﴿أفََرَءَيأ

 ( 20–19)النجم، 

معينة   — أماكن  أو  أشجار  عند  تعُبد  كانت  الأصنام  وهذه 

 الوعي الوثني. اعتبُرت مقدسة في 

 

 أما في التوراة، فقد ورد تحذير من غرس الأشجار للعبادة: 

الَّذِي   ➢ إِلهِكَ   ِ ب  الرَّ مَذْبَحِ  بِجَانِبِ  أشَْجَارٍ  مِنْ  سَوْرَة   لِنَفْسِكَ  تغَْرِسْ  "لا 

 (21: 16)سفر التثنية  تصَْنعَُهُ لَكَ"

 الوثنيين: كما ذكُرت عبادة الجبال العالية كأماكن مقدسة عند 

 



 

 - 51  - 

تلَ ٍ  ➢ كُل ِ  عَلَى  وَسَوَارِيَ  وَأنَْصَاب ا  مُرْتفَعََاتٍ  لأنَْفُسِهِمْ  بنََوْا  ا  أيَْض  "لأنََّهُمْ 

 مُرْتفَِعٍ وَتحَْتَ كُل ِ شَجَرَةٍ خَضْرَاءَ"

 ( 23: 14)سفر الملوك الأول 

 

 ثالث ا: عبادة النار والماء

عبادة النار كانت منتشرة لدى المجوس، وهي ممارسة ذكُرت بشكل غير مباشر في 

 الإسلام، ضمن إشارات إلى أقوام مشركين: 

لِدِينَ فيِهَاۚ   ➢ رِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خََٰ مُشأ بِ وَٱلأ كِتََٰ لِ ٱلأ ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفرَُواْ مِنأ أهَأ

بَرِيَّةِ﴾  ئِكَ همُأ شَرُّ ٱلأ
ٓ  أوُْلََٰ

 (6)سورة البينة، الآية 

وقد فسّر المفسرون "المشركين" هنا بأنهم أيضًا المجوس   —

 عبدة النار. 

 

أما الماء، فقد عُبد في الحضارات القديمة كرمز للخصب والطهارة والحياة، ونجده  

في أساطير كثيرة مثل الإله "إنكي" في بلاد الرافدين، و"حابي" إله النيل في مصر  

 القديمة.

في العهد الجديد، حُذرّ من عبادة هذه الكائنات أو تقديم القرابين لها، كونها مخلوقات  

 لا تستحق العبادة: 

 

دُونَ   ➢ الْمَخْلُوقَ  وَعَبَدُوا  وَاتَّقَوْا  بِالْكَذِبِ،  اِلله  حَقَّ  اسْتبَْدَلُوا  "لأنََّهُمْ 

 15الْخَالِقِ"

 

 
 . 20–19. /. القرآن الكريم، سورة النجم، الآيتان 78–76القرآن الكريم، سورة الأنعام، الآيات  15

 . 19، الآية 4. /. الكتاب المقدس، سفر التثنية، الإصحاح 6القرآن الكريم، سورة البينة، الآية 

 . 23، الآية 14الكتاب المقدس، سفر الملوك الأول، الإصحاح /.   .21، الآية 16الكتاب المقدس، سفر التثنية، الإصحاح 

، الآية 1الكتاب المقدس، رسالة بولس إلى أهل رومية، الإصحاح /.   .16، الآية 17الكتاب المقدس، سفر الملوك الثاني، الإصحاح 

25 . 



 

 - 52  - 

الاكتشافات   ضوء  في  الوثنية  الممارسات  تجليات  الثاني:  المطلب 

 الأركيولوجية والأنثروبولوجية

بالأحرى الأشكال والممارسات   أو  الإنساني،  التدين  البحث في جذور  أن  إني أرى 

الدينية التي جسدها وبلورها الإنسان بسبب فراغه الروحي، لا يكتمل دون العودة إلى  

الشواهد الأثرية والأنثروبولوجية التي أمدّتنا بها الحفريات والدراسات الأركيولوجية.  

جود ممارسات دينية تعود إلى ما قبل التاريخ، عبرّت  فقد كشفت هذه البحوث عن و 

عن حاجة الإنسان العميقة إلى التواصل مع ما يعتقد أنه قوة خفية مهيمنة، أو كيان  

روحي أسمى. وتمظهر هذا الحنين في رموز وأشكال متعددة، منها ما اتخذ طابعًا  

طقوس معينة، أو تقديس    طقوسيًا، ومنها ما تجسّد في بناء المعابد، أو دفن الموتى وفق

 بعض عناصر الطبيعة، وهو ما نجده في شتى بقاع العالم منذ أقدم العصور. 

: الديانات الطبيعية في مجتمعات ما قبل التاريخ  أولا 

تشير الدراسات الأركيولوجية إلى أن الإنسان النياندرتالي والإنسان العاقل قد مارسا  

أشكالًا أولية من التدين. ففي مواقع مثل كهف "شانيدار" في العراق، وُجدت قبور  

تحتوي على بقايا زهور، ما يدل على وجود طقوس جنائزية تنمّ عن تصور ميتافيزيقي  

نحوتات وتماثيل تمثل رموزًا للأمومة والخصوبة، مثل  للحياة والموت. كما وُجدت م 

ألف سنة قبل الميلاد، ما يشي   25"فينوس فيلهندورف"، التي تعود إلى ما يقرب من  

 بعبادة خصوبة ذات طابع أنثوي، ارتبطت بدورة الطبيعة والحياة. 

 ثاني ا: الديانات الزراعية وعبادة الأرض والخصوبة 

الزراعي   بالإنتاج  مرتبطة  ديانات  ظهرت  الإنسان،  واستقرار  الزراعة  ظهور  مع 

آلهة   والسند،  ومصر،  الرافدين،  وادي  مجتمعات  عبدت  حيث  الحصاد،  ودورات 

الأرض والمطر والنيل والشمس، التي اعتبُرت ضامنة للخصب والخير. فقد كان الإله  

، و"تموز" رمزًا للموت والبعث في "إنليل" في بلاد الرافدين يمثل الهواء والعواصف 

دورة المواسم، بينما كان "أوزيريس" في مصر القديمة إلهًا للبعث والخصب، ارتبط  

تجُسّد في   بموت وانبعاث المحاصيل. وتظُهر النقوش والمعابد أن هذه الآلهة كانت 

صور بشرية أو رمزية تمزج بين الإنسان والحيوان، أو النبات، كدلالة على وحدة  

 16لإنسان مع الكون والطبيعة. ا

 
16 ▪️ Ralph Solecki, Shanidar: The First Flower People, 1971 . 

▪️ Ian Tattersall, Becoming Human: Evolution and Human Uniqueness, 1998 . 

▪️ Samuel Noah Kramer, History Begins at Sumer, 1981 . 

▪️ Thorkild Jacobsen, The Treasures of Darkness: A History of Mesopotamian Religion, 1976 . 

▪️ E.A. Wallis Budge, The Gods of the EgyptIans, 1904 . 

▪️ Mircea Eliade, The Sacred and the Profane: The Nature of Religion, 1957 . 



 

 - 53  - 

 ثالث ا: تقديس الكواكب والنجوم في حضارات الشرق القديم

والآشورية،  كالبابلية،  حضارات  في  بوضوح  والنجوم  الكواكب  عبادة  برزت 

والفينيقية، حيث اعتبُر القمر والشمس والزهرة كائنات مقدسة تحمل قوى عليا. وقد  

نُقشت أسماء هذه الآلهة على المعابد والأسطوانات الطينية، وتم تنظيم الطقوس وفق  

الفلكية التي نعرفها اليوم كانت في الأصل  حركاتها في السماء. ويعُتقد أن الأبراج  

 مرتبطة بمعتقدات دينية تحكم حياة البشر وتحُدّد مصيرهم. 

 

 رابع ا: الديانات الشامانية

)الشامانية: معتقد بدائي من معتقدات شمالي آسيا، يتميز بالاعتقاد بوجود عالم محجوب  

هو عالم الآلهة والشياطين وأرواح السلف، وأن هذا العالم لا يستجيب إلا للشامان،  

على  والسيطرة  المخبأ،  وكشف  المرضى،  لمعالجة  السحر  يستخدم  كاهن  وهو 

 الأحداث(.

وجدت في آسيا وأفريقيا وأمريكا القديمة. ومن خلال دراسات الشعوب الأصلية، يتبيّن  

  – وهي معتقدات قائمة على التواصل مع الأرواح عبر وسيط روحي    –أن الشامانية 

الأصليين،  الأمريكيين  قبائل  وفي  سيبيريا،  ففي  الدين.  أشكال  أقدم  إحدى  شكّلت 

مقدسة، والحيوانات، والتضاريس، تعُتبر كائنات  وأمازون البرازيل، كانت الأشجار ال

الأثرية  والمواقع  الكهوف  أظهرت رسومات  فوق طبيعية. وقد  سلطة  لها  روحانية 

طقوسًا غامضة تشمل الرقص والتجلي والتضحية، وكلها تعُبرّ عن بحث الإنسان عن  

 معنى وجودي وروحي يتجاوز عالمه المادي. 

 

 خامس ا: عبادة النار والجبال والماء في الثقافات الإيرانية والهندية

في الثقافات الزرادشتية، نجد عبادة النار باعتبارها رمزًا للنقاء والإله الخير "أهورا  

مزدا". كما انتشرت عبادة الجبال والأنهار في الهندوسية والديانات البوذية المبكرة، 

إذ اعتبُرت الجبال مقامات للآلهة، مثل جبل "كايلاش"، ومجاري المياه ككيانات حية  

 الغانج" الذي يغُتسل فيه للتطهر من الذنوب. مقدسة، مثل نهر "

 

ومن خلال ما أسلفنا ذكره، فإن الإله تجسّد في العديد من الأحكام، بحثاً من الإنسان  

عن ملء الفراغ الروحي الذي طالما وُلد معه. وهذا يؤكد أن الفطرة وُجدت مع الإنسان  

نظرة شبه    –على الأقل    –منذ أن خُلق ووُجد على الأرض. وهكذا نكون قد قدمنا  



 

 - 54  - 

شاملة حول الممارسات والمعتقدات التي تشبث بها الإنسان وجسدها من مختلف بقاع  

العالم، من منظور ديني ومن منظور علمي أثبتته الأركيولوجيا والأنثروبولوجيا )علم  

 الإنسان(. 

 

 ودلالة كل اله  يونانيةفيما يلي أمثلة لآلهة الحضارة ال

 زيوس: ملك الآلهة وكبيرهم وإله الرعد والبرق 

 هيرا: زوجة زيوس وإلهة الزواج 

 وزيوس وإله المحيطات  بوسيدون: أخ لهيدز

 هيدز: أخ لبوسيدون وزيوس وإله العالم السفلى 

 أثينا: ابنة زيوس وإلهة الحكمة والتخطيط 

 آريس: أخ أثينا وإله الحرب

 كريتوس : أخ أثينا وقائد أسبرطة وإله الحرب الجديد 

 أفروديت: إلهة الجمال والحب 

 هيفيستوس: زوج أفروديت وإله النار والبراكين

 هيرميس: إله السفر والتجارة 

 ديونيسيوس: إله الخمر والمرح وزوج هيستيا 

 هيستيا: إلهة الموقد 

 أبولو: أخ توأم لآرتميس وإله الشمس 

 آرتميس: أخت أبولو التوأم وإلهة الصيد والولادة

 ديميتر: إلهة الزراعة والخصوبة 

 نيبتون: إله البحار 

 

 رومانية  بعض من آلهة الحضارة ال 

 جيوبتر : ملك الآلهة وإله السماء 

 جونو : ملكة الآلهة 

 مارس : إله الحرب 



 

 - 55  - 

 سيريس : إلهة الأرض والزراعة

 ديانا : إلهة القمر

 كيوبيد : إله الحب 

 فينوس : إلهة الجمال والحب 

 فورتونا : إلهة الحظ 

 ميركيورى : إله السفر والتجارة 

 مينيرفا : إلهة الطب والحكمة 

 : إله الأبواب والمداخل يانوس

 باخوس : إله الخمر 

 نبتون : إله البحر 

 فولكان : إله الحرائق والبراكين 

 بلوتو : إله ما تحت الأرض من ثروات 

 

 القديمة بعض من آلهة مصر 

 إله الأرض والأفق.  –آكر 

الدولة    –آمون   في عصر  مصر  في  الأبرز  والإله  طيبة،  لمدينة  الراعي  والإله  الخالق،  الإله 

 الحديثة. 

 إله الحرب والصيد.   –أنحور 

إله قرص الشمس الذي أصبح محور الاعتقاد الآتوني التوحيدي في عهد أخناتون. وكان  –آتون 

 أيضًا قرص الشمس حرفياً. 

 الإله الخالق وإله الشمس، أول آلهة التاسوع المقدس.  –آتوم 

 الإله الخالق وإله الشمس، يصور على شكل طائر البلشون.  –بنو 

 إله الأرض وأحد آلهة التاسوع المقدس.  –گب 

 يجسده فيضان النيل.  – حاپي 

الحماية. يظهر على هيئات    –حورس   الحرب وإله  إله  السماء،  إله  بأنه  إله برأس نسر اشتهر 

 متعددة وربما آلهة متعددة، تشمل حورس ابن إيزيس، إله الفراعنة ومصر العليا، وحورس الأكبر. 

 إله الشمس الخالق، غالبًا ما كان يعُتبر التجسيد الصباحي لرع وتمثله الخنفساء المقدسة.   –خپري  



 

 - 56  - 

إله على شكل كبش، إله إلفنتين الراعي، الذي قيل إنه يتحكم في فيضان النيل    –خنوم )خنمو(  

 ويمنح الحياة للآلهة والبشر. 

إله القمر، وابن آمون وموت. الذي كان يسمى "الهائم"، والذي ربما يشير إلى مرور   – خونسو  

 القمر عبر السماء، حيث كان إله القمر. في الفترة المتأخرة، كان يعتبر أيضاً إله الشفاء. 

إله الموت والقيامة الذي يحكم العالم السفلي ويحيي النباتات، وإله الشمس، والأرواح    –أوزوريس  

 الميتة. 

الأسطوري    – ست   القاتل  بالصحراء.  ويرتبط  والقوة،  والفوضى  بالعنف  يتسم  متناقض،  إله 

 لأوزوريس وعدو حورس، لكنه أيضًا مؤيد للملك. 

 

 الآلهة في المعتقدات العربية القديمة: 

ثقافة العرب  إلهة أنثوية كانت تعُبد في الطائف، مرتبطة بالخصوبة والزراعة، وتعد من أعظم الآلهة في    –اللات  

 الوثنية. 

إله يُعتقد أنه كان إله القمر أو إله المطر، وكان من أكبر الآلهة في مكة، يوضع تمثاله داخل الكعبة، وكان  –هبل 

 يرمز للقوة والنصر.

 إلهة القدر والموت، تعُبد في منطقة المشلل قرب المدينة، وترتبط بالمصير والنهاية، وكانت من أقدم الآلهة.   –مناة  

 إلهة أنثوية تعُبد في وادي نخلة، تعتبر من أشد الآلهة بأسًا عند العرب، وترتبط بالقوة، والحرب، والنجدة.   –العزى  

مصطلح عام استخُدم للدلالة على الأصنام أو الكهنة الذين يُعبدون من دون الله، يرمز إلى القوة الطاغية    –طاغوت  

 والتمرد الروحي. 

إله نبطي مرتبط بالسماء والنجوم، وكان يمثل القوة السماوية والحماية الإلهية، ويُعبد في البتراء   –ذو الشرى  

 ومحيطها.

 إله يجُسد الحب والمودة والارتباط الاجتماعي، وكان يُعبد في دومة الجندل، ويرمز إلى المحبة والرحمة.  –ود 

إله محلي أقل شهرة، ورد ذكره في النقوش اليمنية القديمة، ويُعتقد أنه يرتبط بالخصب أو أحد مظاهر   –عوض  

 17الحماية.

 

 

 
 . 2001فراس السواح، مغامرة العقل الأولى: دراسة في الأسطورة والديانة في الشرق القديم، دار علاء الدين، دمشق،  17

 . 2006صادق جلال العظم، نقد الفكر الديني، دار الطليعة، بيروت، 

 . 1999عبد الوهاب المسيري، موسوعة اليهود واليهودية والصهيونية، الجزء الأول، دار الشروق، القاهرة، 

مرسيل موس، مقال في الهبة: أشكال التبادل في المجتمعات البدائية، ترجمة: ناصر بن عبد الرحمن، المركز الثقافي العربي، الدار 
 . 2004البيضاء، 

 . 2010ميرسيا إلياد، تاريخ الأفكار والمعتقدات الدينية، الجزء الأول، ترجمة: فوزي العيوني، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، 

 . 1998حسن ظاظا، الديانات القديمة في الشرق الأدنى، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، 

 . 2014دانيال غارا، الشامانية: تقاليد العالم الأرواحي من سيبيريا إلى الأمازون، ترجمة: أحمد محمود، دار الحوار، اللاذقية، 

 . 2008، الكويت، 349كافين رايلي، الديانة والأسطورة في حضارات الشرق القديم، سلسلة عالم المعرفة، العدد 



 

 - 57  - 

  : الرابع  التخويف   الأساطيرالمبحث  بين  القديمة  والمعتقدات 

 والتفسير  

من خلال أو مرويات متواترة    ما نعلمه جميعًا، إما من خلال ملاحظات بصرية لحظية

أو  تلقائيا واحتفظوا بها  ما يرويه أجدادنا عن وقائع عجزوا عن فهم معناها ففسروها  

... إلخ، أن الإنسان منذ بداياته الأولى على  او معرفية تلقينها    دراسات أركيولوجية

هذا العالم، وهو يواجه عجزًا مطلقًا أمام ظواهر الطبيعة وأسرار الوجود؛ في عناصر  

الفيضانات...   الزلازل،  المرض،  الولادة،  الحياة،  الموت،  البرق،  الرعد،  قبيل  من 

البشري   العقل  ولأن  المحدودة.  قدراته  تتجاوز  ألغازًا  كلها  الفراغ كانت  يحتمل  لا 

المعرفي، وبما أن بنيته العقلية والوجودية تملي عليه فكرة أن لكل شيء دلالة وسببًا،  

تقدات دينية بدائية، يحاول من خلالها أن  لجأ إلى بناء تصورات رمزية وأساطير ومع

 يملأ هذا الفراغ بتفسيرات خيالية، تشُبع حاجته للفهم وتهدّئ رعبه من المجهول. 

بدايتها   ولم تكن هذه التصورات محض خرافة أو هروب من الواقع، بل كانت في 

محاولات صادقة من الإنسان لتفسير الظواهر الكونية التي لم يجد لها تفسيرًا عقلانيًا.  

ففي مصر القديمة، مثلًا، مثلّت أسطورة أوزيريس رمزًا لتفسير فيضان النيل وعودة  

لأسطورة أن سبب فيضان النيل ليس سوى دموع  الحياة بعد الموت، بحيث تروي ا

بينما كانت تحاول تجميع   إيزيس، التي كانت تنعي وفاة زوجها الحبيب أوزيريس، 

أجزاء جسده التي مزقها أخوه الشقيق "سيث" إلى أشلاء. أما في اليونان، فقد وُظفت  

ة هي  أسطورة ديميتر وابنتها بيرسيفوني لشرح تغير الفصول، بحيث إن هذه الإله

تجُسّد  في رمزية  لحمايتها،  الفصل  ويتغير  المحاصيل،  على  الحفاظ  عن  المسؤولة 

علاقة الطبيعة بالعاطفة البشرية. وحتى في شمال أوروبا، لعبت أساطير الفايكنغ دورًا  

 في ربط الظواهر الجوية العنيفة بغضب الآلهة أو صراعاتهم الأبدية. 

كما نجد في الثقافة الأمازيغية أسطورة فسّرت نزول الغيث بأمر من الإله "أنزار"، 

 عن إنزال الماء. –حسب اعتقادها   –فهو المسؤول 

يبقَ بريئاً دائمًا، بل سرعان ما تحوّل إلى أداة بيد   غير أن هذا التفسير الرمزي لم 

النخب الدينية والسياسية، تمارس من خلالها السلطة والتوجيه. فالكاهن الذي يملك  

"سرّ الآلهة" يصبح المتحدث باسمها، والحاكم الذي يزعم أنه مختار من الإله أو ابن  

ته بوصفها واجبًا كونياً، لا مجرد ضرورة دنيوية. في  له، يفرض على الناس طاع

بلاد الرافدين، كان الملك يُقدَّم باعتباره ممثل الإله الأعلى، وكل تمرد عليه يعُدّ تمردًا  

يجسد   الذي  بـ"التنين"  الحاكم  ارتبط  القديمة،  الصين  وفي  السماوية.  الإرادة  على 



 

 - 58  - 

السماء، وأي كارثة طبيعية كانت تعُدّ مؤشرًا على سخط السماء عليه، مما يعيد تشكيل  

 العلاقة بين الحاكم والمحكوم في ظل المعتقد الأسطوري.

كما أن بعض الأساطير ساهمت في ترسيخ أنظمة اجتماعية صارمة. ففي الهندوسية،  

براهما،   فم  من  البرهميون  فجُعل  الطبقات،  نظام  لشرعنة  الخلق  أسطورة  وُظّفت 

والعمال من قدميه، ليصير التفاضل الاجتماعي أمرًا مقدسًا غير قابل للنقاش. وفي  

مايا، كانت القرابين البشرية تقُدَّم للآلهة حضارات أمريكا الوسطى، مثل الأزتيك وال

لضمان استمرار الشمس والحياة، ما جعل من التضحية الطقسية أداة رعب مقدسة  

 تحفظ سلطة الكهنة.

ولم تكن الأسطورة فقط وسيلة تفسير وتخويف، بل أيضًا مرجعًا للهوية الجماعية.  

الدينية سرديتها  بنت  المثال،  سبيل  على  التكوين  –اليهودية،  أساطير  على  القومية 

الرومان  فعل  وكذلك  موحدة.  جماعية  ذاكرة  منها  فجعلت  والخروج،  والطوفان 

 لتأسيس المدينة والهوية السياسية. بأسطورة رومولوس وريموس، التي شكّلت رمزًا 

ومع صعود الفكر الفلسفي، بدأ العقل في نقد الأسطورة وتفكيكها. رأى أفلاطون في  

الأساطير ظلالًا للحقيقة، لكن أرسطو دعا إلى تجاوزها نحو العقل والمنطق. وفي 

أو   نفسية )عند فرويد(  تأويلات جديدة للأسطورة، كرموز  الحديث، جاءت  العصر 

(. هكذا دخلت الأسطورة في أفق التحليل كصور تنبع من اللاوعي الجمعي )عند يونغ

 بدل الإيمان، وتحوّلت من عقيدة إلى موضوع للدراسة النقدية. 

الأسطورة إذن، ليست مجرد وهمٍ بدائي، بل خطاب رمزي معقّد، عكس فيه الإنسان  

لا   وما  يراه  ما  بين  يربط  لمعنى  الدائم  واحتياجه  والنظام،  الفهم  في  العميقة  رغبته 

تختلط بالخوف يدركه. لكنها في الوقت نفسه، كانت ولا تزال قابلة للاستغلال؛ فحين 

باسم   العنف  وتقنين  النظم،  وتبرير  بالجماعات،  للتحكم  طيعّة  أداة  تصُبح  والسلطة، 

 القداسة.

وبين أن تكون حاجة إلى الفهم، أو وسيلة إلى السيطرة، ظلت الأساطير والمعتقدات 

القديمة مرآة تعكس أعمق ما في الإنسان: رغبته في النجاة، وخوفه من المجهول، 

 وسعيه الدائم إلى إقامة جسر بين العقل والغيب. 

الفكر  انحسار  أو  الأسطورية  العصور  بانتهاء  تنتهِ  لم  المقدّس  إلى  الحاجة  أن  غير 

الخرافي. لقد تغيرّت فقط أشكالها وتجلياتها، لكنها بقيت ملازمة للإنسان في أعماقه.  

حتى في المجتمعات الحديثة التي رفعت من شأن العلم والعقل، لا يزال الإنسان ينجذب  

في صيغ جديدة أكثر تعقيدًا. لقد تغيرّ "الإله" بأسماء وصور  إلى فكرة المقدّس، ولو  

أخرى: عبادة التقدّم، عبادة السوق، عبادة الأيديولوجيات، حتى عبادة الذات أحيانًا.  



 

 - 59  - 

وباتت المفاهيم الوضعية نفسها تحمل قداسة مستترة، تجعل الأفراد والجماعات على 

استعداد للتضحية بأنفسهم من أجل أفكار أو أوطان أو رموز مجردة، كما كانوا سابقًا  

 يقدّمون القرابين للآلهة.

وفي الفلسفات الحديثة، برزت تيارات رأت أن الإنسان لا يستطيع التخلص من الحاجة  

إلى المقدّس، لأنه جزء من تكوينه النفسي والوجودي. الفيلسوف الألماني رودولف 

(، ذلك الشعور الغامض الذي ينتاب  numinousأوتو تحدّث عن "الرهبة المقدسة" )

الإنسان أمام عظمة الوجود، وهو إحساس لا تستطيع المفاهيم العقلانية وحدها تفسيره.  

لا يعيش الزمن بطريقة    –وحتى الحديث    –وكذلك ميرسيا إلياد رأى أن الإنسان القديم  

ة في طقوس عادية، بل دائمًا يبحث عن "الزمن المقدّس"، حيث تتكرّر الأفعال الرمزي

 دورية تعطي معنى لحياته. 

ظهور  يمنع  أن  يستطع  لم  الأسطورة،  على  تمرده  رغم  نفسه،  العلمي  العقل  حتى 

العشرين   القرن  الشمولية في  فالحركات  والفاشية    –أساطير جديدة.  النازية    – مثل 

استعملت الرموز والأساطير القومية لتعبئة الجماهير، وجعلت من الزعيم شخصية  

تقُدَّم لها الطاعة المطلقة. وفي العالم المعاصر، تحوّلت بعض الرموز   نصف إلهية 

استمرار   يعكس  مشهد  في  الحديث"،  "المقدّس  من  نوع  إلى  الثقافية  أو  الاقتصادية 

 الحاجة البشرية إلى الإيمان بما هو أكبر من الذات الفردية. 

إن البحث عن المقدّس، إذن، ليس مجرد محاولة لفهم الظواهر الطبيعية كما كان الأمر 

في الأزمنة البدائية، بل هو حاجة عميقة إلى المعنى في مواجهة العدم والفراغ. ففي 

النهاية، لا يخشى الإنسان الموت بحد ذاته، بقدر ما يخشى أن تكون الحياة بلا معنى.  

خطر للمقدّس: تزويد الإنسان بمعنى أكبر من ذاته، حتى لو  وهنا تظهر الوظيفة الأ

 كان هذا المعنى مستعارًا أو مفروضًا عليه من قوى خارجية. 

"إن هذا التداخل بين الحاجة إلى التفسير والسعي إلى السلطة يجعل من دراسة الأسطورة مدخلا    وعليه أقول : 

أساسي ا لفهم البنية العميقة للثقافات الإنسانية، سواء في ماضيها الغابر أو حاضرها الراهن. فما تزال أنماط  

أ  تبد لت  وإن  الجمعي،  العقل  في  جديدة  بأشكال  حاضرة  الأسطوري  التفسير  التفكير  وبين  وأساليبها.  دواتها 

الأسطوري والتفسير العلمي، ظل العقل البشري يتأرجح بين وهم الطمأنينة وقسوة الحقيقة. ولعل  العودة إلى  

ا لرحلة الإنسان فقط، بل تكشف أيض ا كيف صاغ هذا الإنسان ذاته من خلال الكلمات،   هذه الجذور لا تمنحنا فهم 

 18كايات التي أراد بها أن يفسر العالم، ويصنع في الوقت نفسه معنى لوجوده وسط العدم." ومن خلال الح

 
18  

(. / أساطير الفايكنغ ورموزهم المرتبطة  Burkert, 1985أسطورة ديميتر وبيرسيفوني لتفسير تغير الفصول في اليونان القديمة )

(. /  Laoust, 1952أسطورة "أنزار" وإنزال الغيث في الثقافة الأمازيغية )/.  (.Byock, 2001الجوية )بغضب الآلهة والظواهر 

(. / ارتباط الحاكم بالرمز "التنين" Jacobsen, 1976الملك كممثل للإله الأعلى في بلاد الرافدين وتبرير السلطة الدينية والسياسية ) 

أسطورة الخلق في الهندوسية وشرعنة الطبقات /.    ( Ebrey, 2003في الصين القديمة وتفسير الكوارث الطبيعية كسخط السماء )

(. /  القرابين البشرية في حضارات أمريكا الوسطى لضمان استمرار الشمس وحفظ سلطة الكهنة Doniger, 2009الاجتماعية )

(Coe & Koontz, 2008.)  ./القومية في اليهودية المبنية على أساطير التكوين والطوفان والخروج )-السردية الدينيةAlter, 
1981.) .. 



 

 - 60  - 

 الخامس : البعد النفسي والاجتماعي للدينالمبحث         

الديانات، أو من خلال آثاره، سعى إلى فهم منذ معرفتنا بوجود الإنسان من خلال  

العالم من حوله، وتفسير الظواهر التي تعجز قدراته المحدودة عن استيعابها. في هذا  

ولتوفير   الكبرى،  الوجود  أسئلة  عن  إجابات  لتقديم  كمحاولة  الأديان  نشأت  السياق، 

لحياة. يمُكن  إطار نفسي واجتماعي يساعد الفرد والمجتمع على التكيّف مع تحديات ا

والبعد  الفرد،  على  يركّز  الذي  النفسي  البعد  رئيسيين:  منظورين  من  الدين  تحليل 

الاجتماعي الذي يركّز على الجماعة، لأنهما عنصران متكاملان في منظور الوعي  

الديني الإنساني وشكل الهوية الدينية لديه، لذلك لا بد من الحديث عنهما ولو بشكل 

اعلات بالشكل الذي يمهّد لنا أو يخولنا معرفة وإدراك العلاقات  مقتضب لفهم هذه التف

 الأخرى.

 

: البعد النفسي للدين  أولا 

فهم البعد النفسي للدين لا يمكن أن يتقدّم على رأينا على رأي العلماء المتخصصين 

في المجال، لذلك سنعتمد على آراء فلاسفة ومفكرين لهم صلة وارتباط بالمجال، لكن 

هذا لا يمنع من تقديمي تعقيبات ونقد لما يقولون، لأن القول هنا مهما بلغ دقته يبقى  

ا الصدد، يرى علماء النفس أن الدين يلعب دورًا محوريًا في  نسبيًا بشكل عام. ففي هذ

تلبية احتياجات الإنسان النفسية. فسيغموند فرويد، مؤسس التحليل النفسي، اعتبر الدين  

"وهمًا جماعيًا" نشأ نتيجة احتياجات نفسية غير واعية. في كتابه مستقبل وهم، يرى  

لق صورة الإله كأبٍ سماوي قوي،  فرويد أن الإنسان، في مواجهة طبيعة مرعبة، خ

أشكال   من  شكلًا  الإيمان  يصبح  المعنى،  وبهذا  الحقيقي.  الأب  يعوّضه عن ضعف 

أن  يمكن  ما  الجاهز.  والمعنى  الكاملة  الحماية  حيث  الطفولة،  مرحلة  إلى  النكوص 

نوجهه لفرويد، أحد عمالقة علم النفس كما يحلو لبعض تسميته، هو أن ذلك الوهم  

عنه والنابع من الاحتياجات النفسية، كان له سبب يفسّره، وهو وجود    الذي يتحدث

الفطرة. وهنا يدفعنا الأمر إلى سؤال آخر: لماذا هذه الفطرة؟ ولماذا خُلقت فيه عن  

غيره من الكائنات؟ وبما أن الفطرة تدعو إلى ذلك، فكان من البديهي أن يبحث عن  

 ال إليه غصبًا. الدين، لأن فيه سيجد السؤال الذي لطالما م

في المقابل، قدّم كارل يونغ رؤية مختلفة، حيث اعتبر الدين وسيلة رمزية تساعد الإنسان على  

تحقيق التوازن الداخلي، ذلك التوازن الذي افتقده منذ وجوده. ولو أن ما قاله كان معتدلًا في الفكر  

الفكرة التي أصبو إليها، وهي أن ذلك قليلًا، لكنه ظلّ هاربًا من الحقيقة، فلم يكُمل كارل يونغ  
 

 (. Freud, 1927)وهم" كتاب فرويد "مستقبل /.  (.Freud, 1927سيغموند فرويد: اعتبر الدين "وهمًا جماعياً"  )

 (. Jung, 1964) كارل غوستاف يونغ: اعتبر الدين وسيلة رمزية لتحقيق التوازن الداخلي النفسي



 

 - 61  - 

التوازن الداخلي خُلق مفقودًا بدون الإله، فصار يبحث عنه لإكماله. كما يرى يونغ أن الرموز 

من احتياجات نفسية غير واعية،    الدينية، مثل الإله والجنة والجحيم، تعبيرات عن اللاوعي الجم

وفسّر خلق صورة الإله كأب سماوي قوي لتعويض ضعف الأب الحقيقي، ورأى الإيمان كنكوص  

عي، أي مستودع الصور الأصلية التي تسكن النفس البشرية منذ أقدم العصور.    إلى مرحلة الطفولة 

الإنسان إلى تصور دورة الحياة كعملية تجدد دائم،  فمثلًا، أسطورة الموت والبعث تعكس حاجة  

تحميه من الإحساس بالعبث. ما هو العنصر، حسب يونغ، الذي يسدّ خوف الإنسان من الانقراض؟ 

بأنه شيء مهم، لا شيء عادي سينقرض مع   الفكرة حتى يظن أو يؤمن  ابتكار  وبالتالي حاول 

 موته. 

بالإضافة إلى ذلك، يرى علماء النفس الإنساني، مثل فيكتور فرانكل، أن الإنسان "كائن يبحث عن 

معنى"، وأن الدين يوفرّ له هذا المعنى عندما يعجز عن إيجاده في الواقع. الدين هنا ليس وهمًا،  

عن معنى،  بل استجابة علاجية لمعاناة الوجود: الموت، الألم، الوحدة. في كتابه الإنسان يبحث  

نجاة   الروحي كان حاسمًا في  أن الإيمان  النازية، وكيف  تجربته في معسكرات  وصف فرانكل 

العديد من السجناء من الانهيار النفسي، رغم فقدان كل شيء. لكن، وأحسب نفسي إنما تناساه هذا  

إلى تفسيرات    العالِم، أن اليوم، رغم توفر تفسيرات لكل الظواهر الطبيعية، لا يزال الإنسان بحاجة

أخرى من قبيل: لماذا وُجد؟ وماذا بعد الموت؟ وغيرها من الأمور. وبالتالي، رغم وجود تفسيرات  

كان من المفترض أن تغُطي هذه الفراغات التي عجز عن ملئها قديمًا، لكنه لم يصل إلى تحقيق  

 للبحث عنها. ما يريد. هنا، حسب رأيي، فإن الإنسان بحاجة إلى القوة الإلهية لأنه وُجد  

 

 ثاني ا: البعد الاجتماعي للدين 

من منظور علم الاجتماع، يُنظر إلى الدين كأداة لتماسك المجتمع وتنظيمه. وبه يرى إميل دوركايم،  

أحد مؤسسي علم الاجتماع، أن الدين ليس فقط علاقة مع الآلهة، بل آلية تماسك اجتماعي. في  

ثل قوى ظاهرة  تعبير أورده في كتابه الأشكال الأولية للحياة الدينية، يرى دوركايم أن المقدّس لا يم

خارقة تولدت من العدم، بل يعكس ما يُجمع عليه المجتمع كمقدّس. فالصلاة الجماعية، الطقوس،  

 والأعياد، كلهّا تعُيد إنتاج "الإحساس بالجماعة"، وتؤسس لهوية مشتركة. 

من جهة أخرى، نظر كارل ماركس إلى الدين بوصفه "أفيون الشعوب"، ليس بمعنى أنه سيئ  

جوهريًا، بل لأنه يُستخدم لإخفاء المعاناة الاجتماعية بدل مواجهتها. فحين يُقال للفقير: "اصبر،  

النظا كرّس  المثال،  سبيل  الهند، على  في  آلية تحرر.  لا  تهدئة  آلية  الدين  يصُبح  الجنة"،  م  فلك 

الطبقي من خلال أسطورة الخلق الهندوسية، حيث جعل البرهميون )الكهنة( يخرجون من فم الإله  

 براهما، والفئات الدنيا من قدميه، ما أعطى الشرعية الدينية للتفاوت والطبقية الاجتماعية. 

حول    علاوة على ذلك، يؤدي الدين دورًا أساسيًا في بناء الهوية الجماعية. فالشعوب تبني سردياتها 

للانتماء. في اليهودية، شكّل  س  ماضٍ ديني مشترك، وترى في العقيدة عنصرًا يوحّد الذاكرة ويؤس

دينية، من خلال سردية الخروج من مصر، والعهد مع الإله، والأرض –الدين أساسًا لهوية قومية

 الموعودة، وغيرها.



 

 - 62  - 

السلوك   ضبط  في  مركزيًا  دورًا  أيضًا  الدين  يلعب  وهوية،  تماسك  أداة  كونه  إلى  وبالإضافة 

تقُدَّم   الدينية لا  التي يرسّخها. فالأوامر والنواهي  الاجتماعي، من خلال منظومة القيم والمعايير 

وهك والعقاب.  الثواب  بفكرة  مرتبطة  مقدسة  كواجبات  بل  أخلاقية،  اقتراحات  بوصفها  ذا  غالبًا 

يصبح الالتزام الأخلاقي ليس مجرد خيار شخصي، بل ضرورة اجتماعية مدعومة بقوة المقدّس،  

 وهو ما يجعل الجماعة أكثر قدرة على ضبط أفرادها وحماية انسجامها الداخلي. 

كما ساهم الدين في بناء التضامن الاجتماعي عبر مؤسسة "الصدقة" و"الزكاة" و"الإحسان"، ما  

أدى إلى قيام شبكات اجتماعية تتجاوز العلاقات المصلحية، وتبُنى على أساس التعاون والرحمة.  

الدينية وبعض   وهذا ما لاحظه عالم الاجتماع ماكس فيبر حين تحدّث عن العلاقة بين الأخلاق 

أشكال التنظيم الاقتصادي، خاصة في البروتستانتية التي عزّزت فكرة العمل والانضباط بوصفها  

 علامات على الخلاص، ما كان له دور كبير في نشوء الرأسمالية الحديثة. 

غير أن البعد الاجتماعي للدين لا يخلو من تناقضات. فقد يسُتخدم الدين، كما يرى بيير بورديو،  

المسيطرة،   الطبقات  يد  في  أداة  يصبح  أن  يمكن  أنه  أي  الاجتماعية"،  الهيمنة  إنتاج  "إعادة  في 

الدينية إلى  تستخدمه لتبرير امتيازاتها، والحفاظ على الوضع القائم. يحدث هذا حين تتحول التعاليم  

قَدَرًا   "أيديولوجيا محافظة"، تكرّس الخضوع للسلطة، وتعُيد تفسير المظالم الاجتماعية بوصفها 

 إلهيًا لا يمكن تغييره. 

الدينية لضمان   السلطة  مع  تتحالف  ما  كثيرًا  السياسية  السلطة  كانت  التقليدية،  المجتمعات  وفي 

استقرار النظام الاجتماعي. ففي أوروبا العصور الوسطى، كان الملوك يُقدَّمون بوصفهم "ظل الله  

القديمة ارتبط الحاكم بـ"التفويض السماوي"، ما أعطى للأن  ظمة  في الأرض"، بينما في الصين 

 السياسية طابعًا مقدّسًا يصُعّب الثورة عليها. 

ومع ذلك، لا ينبغي النظر إلى الدين دومًا بوصفه أداة قمع فقط. في كثير من اللحظات التاريخية،  

كان الدين أيضًا مصدرًا للتحرر والمقاومة. ففي أمريكا اللاتينية، ظهرت لاهوتيات التحرير التي  

الإسلام  تاريخ  وفي  الاجتماعية.  العدالة  أجل  من  بالنضال  الكاثوليكي  الإيمان  لعبت  ربطت   ،

 19الحركات الدينية أدوارًا كبرى في مقاومة الاستعمار والظلم.

 

 
(: "الدين وهم جماعي يخلق صورة الإله كأب سماوي قوي يعوّض ضعف الأب  1927فرويد، مستقبل وهم ). سيغموند 1 19

 الحقيقي." 
: "الرموز الدينية مثل الإله والجنة والجحيم هي تعبيرات عن اللاوعي الجمعي." 2الجزء  9. كارل يونغ، الأعمال الكاملة، المجلد  2

 و"أسطورة الموت والبعث تعكس حاجة الإنسان للتجدد. 
(: "الإنسان كائن يبحث عن معنى، وهو ما يمنحه القدرة على الصمود حتى في 1946. فيكتور فرانكل، الإنسان يبحث عن معنى )3

 أصعب الظروف."
(: "المقدّس يعكس ما يجُمع عليه المجتمع." و"الصلاة الجماعية تعُيد إنتاج 1912. إميل دوركايم، الأشكال الأولية للحياة الدينية ) 4

 الإحساس بالجماعة وتعزز التضامن الاجتماعي.
(: "الدين أفيون الشعوب." و"يسُتخدم الدين لإخفاء المعاناة الاجتماعية  1843. كارل ماركس، المقدمة إلى نقد فلسفة الحق لهجل )5

 وتأبيد النظام الطبقي."
(: "الأخلاق البروتستانتية ساهمت في نشوء الرأسمالية من خلال 1905. ماكس فيبر، الأخلاق البروتستانتية وروح الرأسمالية )6

 تصوّر العمل كعلامة على الخلاص."
(: "الدين أداة لإعادة إنتاج الهيمنة الاجتماعية، حيث تتحول التعاليم إلى أيديولوجيا  1970. بيير بورديو، إعادة إنتاج الهيمنة )7

 محافظة."



 

 - 63  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 64  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 65  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 66  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 67  - 

 الجذور والخصائص المبحث الأول : التوحيد الإبراهيمي       

يعُدّ التوحيد الإبراهيمي من أبرز التحولات في الفكر الديني الإنساني على الإطلاق، 

الأبعاد لما مثلّه من تغيرّات لم تبَْقَ حبيسة المجال الديني، بل أخذت تترسخ في كل  

الممكنة، حيث مثلّ انقطاعًا عن الأنماط الدينية السابقة التي كانت قائمة على التعدد،  

شكّل  وبه  والغاية.  والوجود  للإله  جديد  تصوّر  نحو  الباب  وفتح  سابقًا،  فصّلنا  كما 

)اليهودية،  الكبرى  الثلاث  السماوية  الدينية  الروايات  بحسب  السلام،  عليه  إبراهيم 

الإسلام(، الشخصيةَ المؤسسة لهذا التحول الجوهري في تاريخ الإنسان  والمسيحية، و

 مع المقدّس، بمختلف دلالاته الملموسة والغيبية الإيمانية. 

في هذا المبحث، سنقف على الجذور التي انبثق منها هذا التوحيد، ونلُامس خصائصه  

التي ميزّته عن غيره من العقائد، كما نتطرق إلى انعكاساته على تشكيل الهوية الدينية  

الجماعية لاحقًا، كون هذا الموضوع شكّل مفصلًا في ما نعرفه اليوم عن الرسالات  

ومسيحي يهودية  من  بصفة  السماوية  الديني  الوعي  تطور  في  والمفصلي  وإسلام،  ة 

 عامة. 

التوحيد   هذا  نشأة  سياق  نناقش  وفيه  الإبراهيمي،  للتوحيد  التاريخية  بالجذور  نبدأ 

 وتمظهراته، فضلًا عن تطوره.

لقد نشأ التوحيد الإبراهيمي في سياق جغرافي وثقافي زاخر بالمعتقدات الوثنية وعبادة  

بما فيه من حضارات شمالية   –قوى الطبيعة والآلهة المتعددة. فالشرق الأدنى القديم  

يمكن جمعها في عبارة "حضارات بلاد الرافدين" كالسومرية، والبابلية، والأكادية،  

عرف تعدد    –... إلخ، وحضارات مصر القديمة وما جاورها    والكلدانية، والكنعانية

الآلهة، ونسجت هذه الحضارات سردياتها حول الخلق والحياة والموت ضمن تصوّر  

تعددي للعالم الغيبي، شكلاً من خلال التجسيد، ومضمونًا من خلال الأساطير، والتي  

الذي مثلّته الفطرة كما أسلفنا الذكر، اضطرت لذلك بهدف ملء ذلك الفراغ الروحي  

 الميّالة إلى القوة الخالقة )الإله(.

في هذا السياق العقدي، الذي ظلّ فيه الإنسان تائهًا عن السبيل الحقيقي إلى الإله، تائهًا  

تائهًا عن طريقة تقرّبه منها، تبرز شخصية إبراهيم   عن القوة التي ظلّ يحنّ إليها، 

كرافعة لفكرة جديدة تقوم على وجود إله واحد، ضحد فكرة التعدد والاختلاف وتقسيم  

 آلهة متعددة. أشكال القوة بين 

كل  فيه  اجتمعت  إنه  أي  له،  ومدبر  للكون  خالق  والعلم،  القدرة  كليّ  هو  الإله  هذا 

الصفات الدالّة على والمبرهنة على ملكه لهذا الملكوت، وهو ما شكّل نقطة تحول  



 

 - 68  - 

فارقة في مسار الفكر الديني البشري، فكر نشأ وتطور ليصبح على ما هو عليه الآن  

 بمختلف تجلياته وتمظهراته، والتي سنخصّص لها موضعًا للحديث لاحقًا. 

 

التطرق من  لابد  الآن  السماوية   أما  الديانات  عماد  اعتبرت  أساس    لشخصية  وبانية 

الشخصية المؤسسة للتوحيد    تلك "  براهيم عليه السلام"ا    الشجرة الدينية السماوية ،

السماوية   للديانات  السماوي  والبانية  الديني  الآبما  والفكر  عليه  بمنظومته  هو  ن 

 ...الخ  والسياسية والاجتماعية وحمولاته العقدية 

يحتل إبراهيم مكانة مركزية في الديانات الإبراهيمية الثلاث، حيث يُنظر إليه كأبٍ  

روحي ومؤمن أوّل بالإله الواحد. ففي التوراة، هو من عاهد الرب وتلقى منه الوعد  

: "وأقيم عهدي بيني وبينك وبين نسلك من بعدك في أجيالهم عهد ا  بالأرض والنسل

(. وفي المسيحية، يُقدَّم  17:7)سفر التكوين  أبدي ا، لأكون إله ا لك ولنسلك من بعدك"

ر:   "آمن إبراهيم بالله، فحسب له برا ، ودُعي  إبراهيم كمثال حي على الإيمان الذي يُبرِّ

(. أما في الإسلام، فقد خُصَّ بمكانة أبوية وروحية،  2:23)رسالة يعقوب    خليل الله"

ا وما  "ما كان إبراهيم يهوديًّا ولاحيث يُوصف بأنه:    نصرانيًّا ولكن كان حنيف ا مسلم 

(، كما يلُقب بـ "أبو الأنبياء" نظراً  67)سورة آل عمران، الآية    كان من المشركين"

من إسحاق ويعقوب إلى موسى وعيسى ومحمد    – لأن جميع الأنبياء الذين جاءوا بعده  

لعقيدة    – مشترك  كمنبع  موقعه  تبُرِز  المتقاطعة  الصورة  هذه  ذريته.  إلى  ينتمون 

 ذات امتداد عالمي.   التوحيد، التي انتقلت عبر ذريته لتتشكل بها أديان

الفكرة دون التأكيد على الخصائص التي ميزت كل ديانة على حدة،  كما لا يمكننا أن نتجاوز هذه 

وعليه، يمكن اعتبار أن التوحيد   الآن.  والتي ساهمت وتكاملت في رسم الفكر الديني كما هو عليه

الفكر الديني الإنساني، وقد تميز بجملة من   الإبراهيمي شكّل نقطة انعطاف مركزية في تاريخ 

الخصائص التي منحته فرادة ضمن المنظومات العقدية. فهو من جهة، نقل الإنسان من تصورات  

ده لها في مختلف مكونات الطبيعة،  قائمة على التعدد بتعدد الآلهة وتعدد أدوارها، والتجسيد بتجسي

والوساطة الطقوسية باعتبار بعضها وسيطًا بينه وبين القوة العليا )الإله(، إلى تصور متعالٍ للإله  

ق والتنزيه والتوحيد. ومن جهة أخرى، أسس لمنظومة أخلاقية وروحية متكاملة  يقوم على الإطلا 

تستمد أسسها من مرجعية الوحي، لا من الأساطير أو الكهنوت )الوسطاء المفسرون لكلام الله كما  

هو الحال بالنسبة للقساوسة المسيحيين...(. ومنه، فإن الدين الإبراهيمي التوحيدي قام على عدة  

 20ئص ميزته وجعلت منه نقطة التحول والانطلاق التطوري معًا. أسس وخصا

 
 : "وأقيم عهدي بيني وبينك وبين نسلك من بعدك في أجيالهم عهدًا أبدياً، لأكون إلهًا لك ولنسلك من بعدك"(. 17:7. )سفر التكوين 1

 : "آمن إبراهيم بالله، فحسب له براً، ودعُي خليل الله"(.2:23. )رسالة يعقوب 2

 : "ما كان إبراهيم يهوديًّا ولا نصرانيًّا ولكن كان حنيفاً مسلمًا وما كان من المشركين"(. 67. )القرآن الكريم، آل عمران: 3

 



 

 - 69  - 

أولى هذه الخصائص تتجلى في وحدانية الإله وتنزيهه، إذ يُقدَّم الإله الإبراهيمي كإله  

واحد أحد، لا يشبه المخلوقات، ولا يُجسد في صورة أو مادة. هو خالق الكون ومدبره،  

ذاته   تخضع  ولا  الطبيعة،  حدود  تحده  عليها.  لا  متعالٍ  هو  بل  الفيزيائية،  للقوانين 

وبالتالي، تحققت فيه كل سمات الكمال التي من شأنها أن تملأ الفراغ الذي ظل الإنسان  

يبحث عنه. هذا التصور قطع مع أشكال التجسيد والتعدد التي كانت سائدة في العالم  

 القديم، وشكّل ثورة فكرية في فهم الإنسان للوجود الإلهي.

فالإله   والإنسان.  الإله  بين  والميثاقية  الأخلاقية  العلاقة  فهي  الثانية،  الخاصية  أما 

الإبراهيمي ليس مجرد قوة كونية مهيمنة، بل هو إله شخصي يتواصل مع البشر، يقيم  

معهم ميثاقًا، ويوجههم عبر شرائع وأوامر أخلاقية. تتجلى هذه العلاقة في مبدأ الميثاق 

مع إبراهيم وتكرس لاحقًا في الكتب المقدسة، كالعهد بين الله وبني  )العهد(، الذي بدأ  

إسرائيل، والوعد بالمسيح في المسيحية، والبلاغ الإلهي في الإسلام. هذه العلاقة تبُنى  

على مسؤولية الإنسان في طاعته واختياره، لا على عبودية قهرية أو وساطة كهنوتية.  

، أصبح فيه الإنسان جوهر الوجود، وأصبح محور  وبه، أخذ الفكر الديني بعدًا جديدًا

غاية الخلق، وأدرك بشكل لا يدع مجالًا للشك أهميته في ملكوت الله، وحب الإله له، 

لدرجة تكريمه عن باقي الكائنات رغم ما قد يعتريه من نقص في القدرة والفكر...  

 فكر جديد أصبح فيه الإنسان متساويًا بدون فوارق طبقية تمييزية. 

التوحيدي   فالفكر  والتلقي.  للفهم  كأداة  والرسالة  النبوة  مركزية  هي  الثالثة  الخاصية 

يُنتج معرفة مستقلة عن التجربة البشرية أو العقل المجرد، بل جعل  الإبراهيمي لم 

تنامت   النبوات،  هذه  خلال  ومن  الإله.  إرادة  لفهم  الشرعية  الوسيلة  والوحي  النبوة 

يع والأخلاق والعبادة. فكان إبراهيم نواة، وجاء بعده  الرسالات وتشكلت أطر التشر

أنبياء كثر لتأكيد الرسالة وتوسيع أفقها ضمن سياقات زمنية وثقافية متعددة. وهذا ما  

تجسد بإرسال رسل من بني جلدتهم، وهو دليل على عمق الوحي الإلهي المحكم. ومن  

الإن جعل  أنه  الإبراهيمي  الدين  ميزت  التي  الخصائص  الوجود،  أرقى  محور  سان 

استخلفه في الأرض، ومكّنه، وجعله غاية في ذاته، كائنًا يدعو إلى كل ما من شأنه أن  

 يصلحه ويصلح وسطه وبيئته. 

 

تجاوز   يمكننا  لا  أننا  إلى  الديانات  بالإضافة  في  التوحيدية  والتأويلات  المشتركات 

والمسيحية  ف  الثلاث   الإبراهيمية اليهودية  بين  والتاريخية  اللاهوتية  الاختلافات  رغم 

والإسلام، فإن التوحيد الإبراهيمي ظل يشكل النواة الجامعة بينها، ويبرز ملامح وحدة  

خالق،  بإله واحد  تؤمن  الثلاث  الديانات  هذه  من  فكل  التأسيسي.  عمقها  في  روحية 

ا تؤسس لمعايير أخلاقية تتجاوز  وتعُلي من شأن الوحي، وتقُر بوجود يوم آخر، كم 



 

 - 70  - 

المحلي. أو  القبلي  عن    الإطار  المشتركةوبالحديث  التوحيدية  كثيرة،    فهي  المبادئ 

أبرزها: الإيمان بإله واحد، خالق الكون ومهيمن عليه؛ الإيمان بالوحي والنبوة كوسيط  

لفهم الحقيقة الإلهية؛ الإيمان بالبعث والمعاد، حيث تجُزى النفوس بالثواب أو العقاب؛ 

إضافة إلى مركزية القيم الكبرى مثل العدل، والرحمة، والصدق، والتي تعُتبر حجر  

الحياة الدينية. كما تظهر رمزية الشعائر بشكل بارز، حيث تؤدى الصلاة الزاوية في 

والصوم والذبيحة كوسائل للصلة بين الإنسان والإله، لا كطقوس خرافية، بل كشهادة  

 روحية للانتماء. 

مع ذلك، عرف التوحيد الإبراهيمي تأويلات متباينة داخل كل دين نتيجة تفاعل النص  

ففي اليهودية، ارتبط التوحيد بالشعب المختار،   مع الواقع التاريخي والفكر الفلسفي:

ما منحه بعدًا قوميًّا، حيث  إلى اليوم  على محمل خاطئ فطبع الفكر اليهودي  الذي أخد  

خُصَّ بنو إسرائيل بالعهد الإلهي. لكن هذا التصور تطور مع مفكرين مثل موسى بن  

أما في  ،    ميمون، الذي حاول عقلنة التوحيد ضمن منظور فلسفي أفلاطوني وأرسطي

المسيحية، فشهد التوحيد تحولًا جذريًا عبر مفهوم "التجسد"، حيث أصبح المسيح هو  

وهو ما أدخل فكرة   ي  و غيب  بشري  وجمع فيه الإله ما همدخلا بعدا آخر    ابن الله،

)الآب،   التنزيه الثالوث  مع  الشكل  حيث  من  تتعارض  التي  القدس(،  الروح  الابن، 

ر داخل اللاهوت المسيحي بوحدة الجوهر.   الإبراهيمي، لكنها تبُرَّ

في المقابل، حافظ الإسلام على نقاء التوحيد وتجريده الكامل، رافضًا أي تشخيص أو  

للرسالات   خاتمة  نفسه  ومعتبرًا  المطلقة،  على صفاته  مؤكدًا  الله،  ذات  في  وساطة 

، ومصححًا لما اعترى التصورات السابقة من تحريف أو تأويل  وأصحها    الإبراهيمية

وهكذا، يظُهر التوحيد الإبراهيمي وحدة الأصل واختلاف ، بعيد عن التوحيد الخالص

 ،نشأة بجذور ونمت مرحلة بمرحلة للترك لتبني الفكر الديني  كأنها شجرة    الفروع

بين صيانة المفهوم وتنويع تأويلاته، وهو ما يجعله واحدًا  فانتقل الأصل الابراهيمي  

 من أعظم التحولات في الوعي الديني للإنسان. 

ثورة فكرية وروحية في تاريخ الإنسانية، لأنه  يعد    التوحيد الإبراهيمي    أن  أقول : "

انتقل بفكرة المقد س من تعدد الآلهة إلى الإيمان بإله واحد متعالٍ عن الكون وخالقه، 

كان  التوحيد مجرد رفض للأصنام، بل  لم يكن هذا  إرادة وتدبير.  له  إله شخصي 

لى العهد والمسؤولية  تحويلا  جذري ا لمفهوم العلاقة بين الإنسان والإله: علاقة تقوم ع

 21". الأخلاقية

 
 موسى بن ميمون "حاول عقلنة التوحيد ضمن منظور فلسفي أفلاطوني وأرسطي." 21

"الثالوث )الآب، الابن، الروح القدس( مفهوم لاهوتي في المسيحية يُبرر وحدة الجوهر رغم تعارضه الظاهري مع التنزيه  
 الإبراهيمي." 

 



 

 - 71  - 

 النبوات والكتب السماوية المبحث الثاني :              

تبرز   ديانة،  كل  قلب  المحدود  في  بين  والغيب،  الإنسان  بين  وصل  كصلة  النبوّة 

واللامحدود، بين الظاهر والباطن. إنها تلك الحالة الوجودية التي يُخترق فيها جدار 

الصمت بين الأرض والسماء؛ الأرض بكونها بيئة المخلوق، والسماء بكونها مكان  

اية، فينطق بشرٌ بما  تجلي الخالق، هذا الأخير الذي يوحي لفرد مختار، يختاره بعن

بل   البلاغ،  حدود  عند  تقف  لا  النبوة  أن  غير  إليه.  أوُحي  مما  بل  عنده،  من  ليس 

تتجاوزها لتشكّل مع الكتاب السماوي لحظة تأسيسية لوعي ديني جامع، وعيٍ قادر  

على المواصلة والحياة لمدة تتجاوز المنظور. ومنذ ظهور التاريخ الإبراهيمي، اعتبُر  

الرسالة، ومبلّغ الشريعة، وباني الوعي الذي لا ينتهي. ففي اليهودية، كان  النبي حامل  

في   أما  بالعهد.  ويذكّرها  الجماعة  انحراف  ينتقد  الرب،  باسم  ناطقًا  صوتاً  النبي 

المسيحية، فقد حملت النبوة طابعاً مختلفاً، إذ تمركزت حول شخص المسيح، الذي لم  

حامل الخلاص للبشرية. وجاء الإسلام ليعيد  يُنظر إليه كنبي فحسب، بل كابن لله و

النبوة إلى مركزها وصفتها الحقيقية، بوصفها ختمًا للوحي وبلاغًا نهائيًا للإنسانية، 

 دون تقديس أو تساوٍ مع الإله. 

فكل نبي ارتبط بكتاب، جمعه أو جُمِع بعده بدافع الحفاظ عليه، أو على الأقل برسالة  

الدينية.   الذاكرة  الجماعة، ما جعل من "النص" عنصرًا جوهريًا في تكوين  تتناقلها 

التوراة لم تكن مجرد كتاب، بل سجلًا حيًّا للعهد بين الرب وبني إسرائيل. الإنجيل لم  

، لكنه وُلد من شهادات الإيمان الأولى التي دُوّنت وقُسّمت تبعًا  يكُتب في حياة المسيح

لاختلاف التأويل. أما القرآن، فقد مثلّ لحظة اكتمال للنبوة وللكتاب معًا، إذ لم ينفصل 

النص فيه عن وعي الحفظ والتدوين، وهو الوحيد الذي حافظ فيه النص والجوهر 

يبدو واضحً  ا أن العلاقة بين النبي والكتاب ليست  على ماهيته منذ النزول. لكن ما 

دائمًا واضحة المعالم. فهل كان النبي مفسّرًا للنص أم خاضعًا له؟ هل يُفهم الكتاب في  

ضوء سيرة النبي أم أن سلطة النص تعلو على شخصية المُبلّغ؟ هنا بدأت الاختلافات  

مدى قداسة الكتب، ولا  المذهبية تتبلور، إذ لم تتفق الفِرَق على طبيعة النبوة، ولا على  

 حتى على حفظها من التحريف. 

ومن خلال هذه الجدلية بين النبوة والنص، وُلدت التأويلات، وتفرّعت المذاهب، وكلٌّ 

والشفوية،  المكتوبة  التوراة  بين  تفرّقوا  فاليهود  للوحي.  الأصح  الفهم  امتلاك  ادّعى 

 والمسيحيون انقسموا بين حرفية النص ولاهوت الكلمة، والمسلمون عاشوا تأويلات 



 

 - 72  - 

متعددة للقرآن والسنّة، ولكل مذهب نبيّه وكتابه ضمن النص الواحد، بل ضمن المعنى 

 22  الواحد.

عن   نبحث  لا  والكتاب،  النبوة  بين  المتشابكة  العلاقة  هذه  في  النظر  نمُعن  إذ  إننا، 

"الحقيقة" بقدر ما نحاول أن نفهم كيف تشكّل الوعي الديني، وكيف تفاعلت الجماعات  

مع النصوص التي قدّستها، والنبوّات التي ألهمتها، فبنت من خلالها رؤيتها للعالم،  

 وللآخر المختلف معها وللإله، بل 

 

   مفهوم النبوة .1

لّ النبوة كأحد أعقد المفاهيم وأكثرها مركزية. إنها ليست  ظفي عمق التجربة الدينية، ت

فكري   بناء  هي  بل  الطبيعة،  قوانين  يتجاوز  خارق  حدثٍ  أو  فردية  ظاهرة  مجرد 

وروحي يعُيد تشكيل العلاقة بين الإنسان والمطلق. فمنذ أن رفع الإنسان بصره إلى 

لواسطة"، بالموازاة مع  السماء وتساءل عمّا وراءها، نشأ في داخله ميلٌ فطري نحو "ا

الفطرة المتجذرة فيه نحو البحث عن الإله والتي ناقشناها سلفاً، نحو من يتلقى ويبلّغ، 

نحو من يتقدّم عن الجماعة ويقف على حافة المعلوم والمجهول، نحو من يزيل غطاء 

من يوجّهه إلى السبيل    اللبس عن الغيبي ويقرّب المخلوق من الخالق، أو بالأحرى

فالنبوة في بعُدها التعريفي، تحُيل إلى اختيار إلهي لإنسانٍ مخصوص أخصّه    الصحيح.

وميزّه الخالق للمهمة. ولنا من القرآن مثال صريح على ما نقول، تجلّى في قول الله  

لِنَفْسِي" )الآية   "وَاصْطَنعَْتكَُ  السلام:  قاصدًا سيدنا موسى عليه  تعالى في سورة طه 

ار بتبليغ رسالة تتجاوز وعيه الفردي، لكنها في الآن ذاته  (. كما يكُلّف هذا المخت41

تمرّ عبر لغته وثقافته وزمانه. وقد اختلفت التعريفات بين السياقات الدينية والفلسفية؛  

فبينما رأت التقاليد الدينية النبي كمن يصطفاه الله ليكون لسانه بين الناس، اعتبرت  

ى الفلسفية النبوة تعبيرًا عن ذروة الصفاء العقلي والروحي لإنسانٍ يفتح  بعض الرؤ

 في داخله أفق الاتصال بالمنظور والغيبي. 

ولا بد، والحالة هذه، من التمييز بين النبي والرسول، إذ إن المصطلحين يرتبطان  

بينهما تباعد في المفهوم والوظيفة، وهو تمييز يكتسب أهمية   لدرجة الاقتران، لكن 

خاصة في الأديان الإبراهيمية، لا سيما الإسلام. فبينما يشير "النبي" إلى من يوحى  

ديدة مستقلة، أي غير مكلّف بشريعة، يكون هدفه فيها إليه دون أن يكُلّف برسالة ج

تبليغ قومه بالتوحيد أو إكمال شريعة من سبقه، يظل دور "الرسول" أعظم، إذ هو من  

يُبعث برسالة جديدة إلى قومه، وغالبًا ما يرتبط بكتاب سماوي وبشريعة تخصه عن  
 

 : "وَاصْطَنَعْتكَُ لِنَفسِْي".41القرآن الكريم، سورة طه، الآية  22

 



 

 - 73  - 

غيره. ومع ذلك، يبقى هذا التقسيم محل جدل وتأويل في التراث الكلامي، إذ تتعدد  

 المواقف من هذه الفروق تبعًا للمذهب والتصور العقائدي. 

لًا من علٍ، بل هي أيضًا استجابة لفطرة إنسانية تبحث عن   فالنبوة ليست فقط وحيًا منزَّ

الهداية والمعنى. في كل الحضارات القديمة تقريباً، وُجدت شخصيات تشُبه الأنبياء  

ما جعل بعض  المسميات. هذا  اختلفت  وإن  الاجتماعي،  والدور  الوظيفة  حيث  من 

هل النبوة ظاهرة إنسانية تتكرّر بصور مختلفة، أم   المفكرين المعاصرين يتساءلون:

 أنها خصوصية دينية مرتبطة حصريًا بالوحي الإلهي كما تصوّره الأديان الإبراهيمية؟ 

هنا أجيب بما لدي من علم، وأقول إن النبوة لطالما ارتبطت ببصرة واحدة، ألا وهي  

الإله، والدليل على ذلك أن الإنسانية شهدت ظهور مجموعة من الأنبياء، ومن مدّعي  

النبوة، لكن ما استمرّ هي فين النبوات التي بُنيت على شرائع قائمة ذات مصدر إلهي، 

لك هذا،  يومنا  إلى  إلهية، فاستمرت  ومرجعية  أسس  دون  ظهرت  التي  الأخرى  ن 

 انقرضت مع الزمن ولم يبقَ لها صيت. 

من هذا المنطلق، يصبح تناول النبوة في سياق الاختلافات المذهبية ليس فقط مسألة  

إيمان، بل تحليلًا لطبيعة العلاقة بين الإنسان والقدسي، بين النص والناقل، بين الفهم  

والتأويل. وهذه العلاقة المعقّدة هي ما سيُشكّل لبّ التحليل في المحاور التالية من هذا  

 المبحث.

 النبوة في الأديان الإبراهيمية  .2

 ووظيفته נביא( اليهودية: مفهوم النبي )في  •

نافي( مكانة مركزية بوصفه الناطق باسم  נָבִיא،  النبي ) في السياق اليهودي، يحتل  

الإله "يهوه". ويُنظر إليه كشخص يختاره الله ليبلّغ إرادته لشعب إسرائيل، سواء عبر  

التوجيه أو الإنذار أو النقد الأخلاقي. ويعُتبر موسى النبي الأوحد الذي "عرف الرب 

يجعله محورًا للفهم    (، وهو الذي تلقىّ التوراة، ما10:  34وجهًا لوجه" )سفر التثنية  

التبليغ فحسب، بل   لم تكن مقتصرة على  القديم  العهد  النبي في  لكن وظيفة  النبوي. 

امتدت إلى الإصلاح السياسي والاجتماعي والديني، ما جعل النبوة أداة نقد داخلي ضد  

ي والقومي، انحرافات السلطة والكهنوت. كما تميزت النبوة اليهودية بتنازع بين الروح

إذ كانت تحمل في أحيان كثيرة طابعًا قومياً يعكس صراعات بني إسرائيل مع المحيط.  

 وبهذا ظل المفهوم غامضًا وملتبسًا ومقتضبًا، لا نجد له بعُدًا واضحًا متجليًا ومفهومًا. 

 المسيحي: علاقة المسيح بالنبوة وتحول المفهومفي المعتقد  •

بعد الحديث عن النبوة في اليهودية، تأتي المسيحية لتحُدث تحولًا عميقًا في تصور  

النبوة، من خلال شخص المسيح )عيسى عليه السلام( الذي يعُتبر في العقيدة المسيحية  



 

 - 74  - 

الإله المتجسد، وابن الله، وليس مجرد نبي. ومع ذلك، يصُرّ العهد الجديد على إبراز  

يسوع كنبي في بعض المواضع، خصوصًا في خطبه التي تستحضر لاهوت الأنبياء 

الكبار في العهد القديم، لكن هذا البعد النبوي يُستوعب ضمن لاهوت التجسد والفداء 

 الذي جاء "كمخلصّ للبشرية". 

وهنا نلمس تطورًا في الوظيفة: لم يعد النبي مجرد وسيط، بل أصبح "الكلمة" نفسه، 

ما جعل النبوة في المسيحية تتجه نحو البعد الكريستولوجي )المسيح كمحور للنبوات(.  

وقد أعُيد تأويل كل النبوات السابقة في العهد القديم باعتبارها إرهاصات وتمهيدات  

جليًا في كتابات بولس ويوحنا. وهذا يعني أن النبوة  لمجيء يسوع، وهو ما يظهر  

المسيحية تجسدت في الإله، ولم تقتصر على التبليغ المنفصل عن تقديس الإله. فهل 

هي جزء من تقديس الإله؟ إذ تم اعتبار المسيح في هذه العقيدة بين مفهومين: الأول 

جز باعتباره  نفسه  الإله  كونه  والثاني  مخلصًّا،  نبيًا  العقدي كونه  الثالوث  من  ءًا 

 المسيحي.

 الإسلام: ختم النبوة وتوسّع المفهوم مع محمد  •

ذروته واكتماله مع محمد صلى  وبالحديث عن النبوة في الإسلام، فقد بلغ مفهوم النبوة  

ما كان  الله عليه وسلم، الذي يعُتبر خاتم النبيين، كما نص القرآن الكريم بقوله تعالى: " 

النبيين" وخاتم  رسول الله  ولكن  أحد من رجالكم  أبا  هذا 40)الأحزاب:    محمدٌ   .)

المفهوم لا يعني فقط نهاية سلسلة الأنبياء، بل يشير إلى اكتمال الرسالة الإلهية في 

الطريق  لها  التبشير وعرُض  النفوس وجدت  أن  ويؤكد  والنهائية،  الشاملة  صورتها 

الصحيح المؤدي إلى الإله، لكنها لم تخرج من قميص البشرية أبدًا، لأن النبوة ارتبطت  

شر، ولا علاقة لها بالتجسد الإلهي. فهذا المنظور يعُد الأقرب إلى المنطق، ويختلف بالب

 ات الإبراهيمية الأخرى. عن باقي الديان

ولهذا السبب، أخذت النبوة أبعادًا متفرعة في ظل كونها نبوة بشرية تجسدت ضمن  

مفهوم مقنن. فالنبي في الإسلام ليس فقط مبلغًّا عن الله، بل هو نموذج إنساني يُحتذى  

به في القول والفعل، وتبُنى عليه الشريعة والأخلاق. وقد جمع في شخصه بين مهمة  

)المبلّغ(، ما جعل الإسلام يطوّر مفهومًا شاملًا للنبوة،    الرسول )الشارع( ومهمة النبي

 يدمج بين الوحي والتطبيق العملي والتفسير للنصوص.

وبهذا الاكتمال، تحوّل مفهوم النبوة في الإسلام إلى مرجعية نهائية للإنسان في علاقته  

جاءت   فالشريعة  أو ضروريًا.  ممكنًا  جديد  نبي  انتظار  يعد  لم  حيث  وبالعالم،  بالله 

جامعة، والقرآن نظُر إليه ككتاب خاتم، صالح لكل زمان ومكان. ومن هنا، أصبح  

ويله هو الامتداد الحقيقي لفكرة النبوة، بحيث تنتقل مهمة  الاجتهاد في تفسير النص وتأ



 

 - 75  - 

الفهم والتطبيق من النبي إلى الأمة، خاصة من خلال العلماء والفقهاء. وهكذا، ظل 

مفهوم النبوة في الإسلام متجذرًا في التاريخ، لكنه أيضًا مفتوح عبر الاجتهاد والتأويل  

 المستمرين.

 

 الكتب السماوية ومكانتها .3

 

 

 

تعُدّ الكتب السماوية ركيزة أساسية في البناء العقدي والتشريعي للأديان الإبراهيمية،  

للرسالة   الحافظة  بوصفها  لها،  امتداداً  تعُدّ  بل  النبوة،  ظاهرة  عن  تنفصل  لا  حيث 

الثلاثة   الكتب  تميزت هذه  وقد  للمرجعية.    – التوراة والإنجيل والقرآن    –والمحدّدة 

تنُقل للأتباع وتؤُسّس لفهم الإله  بأنها تمثلّ لحظة تكثي ف للوحي في صيغة مكتوبة، 

العقدية   ووظائفها  تدوينها،  وتاريخ  نزولها،  ظروف  لكن  والإنسان.  والتاريخ 

والتشريعية، تختلف من ديانة إلى أخرى، كما يجب الإناطة به أن هذه الكتب لم تنزل 

لصحف والرسالات، وتم  بالشكل المجموع الذي هي عليه الآن، بل نزلت متفرقة في ا

جمع أغلبها بعد حياة هؤلاء الأنبياء، وذلك للحفاظ على الرسالة وإكمال السبيل. وهنا  

كان المفصل، بحيث إن جلهّا تعرّض للتحريف والزيادة والنقصان، ومن هنا ظهرت 

 التأويلات والتفرّقات والاختلال في الوحي الديني، وهذا ما نخصص له موضعًا لاحقًا. 

 التوراة:

التوراة   تعُتبر  اليهودي،  السياق  )التكوين،    –في  الأولى  الخمسة  الأسفار  سيما  لا 

المرجعية الأولى، سواء   – الخروج، اللاويين، العدد، والتثنية( المنسوبة إلى موسى  

على المستوى الديني أو القومي. فهي لا تقتصر على الجانب التشريعي، بل تشمل 

يل وتكوينهم كأمة "مختارة". مختارة بالمعنى الفكري سردًا تاريخياً لميلاد بني إسرائ

اليهودي، الذي، حسب رأيهم، مال عن معنى الكلمة من المعنى الإصلاحي القيادي  



 

 - 76  - 

طبع الفكر اليهودي لدرجة أنه شكّل لهم   –كما تحدثنا    –إلى المعنى التمييزي، والذي  

معضلة في التعايش مع الشعوب الأخرى، فظلوا منبوذين من شعوب العالم أينما حلّوا  

على   تم  تدوينها  أن  غير  والأنبياء،  الكهنة  بوظيفة  التوراة  ارتبطت  وقد  وارتحلوا. 

ع لتعديلات  وتعرّضت  للتأويل  مراحل،  حقلًا  جعلها  مما  البابلي،  السبي  بعد  ديدة 

 الحاخامي المستمر.

 الإنجيل:

أما في المسيحية، فإن الإنجيل لا يعُدّ كتابًا منزّلًا بالمفهوم التقليدي للوحي، بل هو  

شهادات إيمانية متعددة كُتبت عن حياة المسيح وتعاليمه وصلبه وقيامته. وقد أدُمجت  

هذه الشهادات لاحقًا في "العهد الجديد"، الذي يضمّ، إلى جانب الأناجيل الأربعة )متى 

يوحنا(، رسائل بولس وسفر الرؤيا وغيرها. ولأن المسيح نفسه لم  ومرقس ولوقا و 

يدوّن كتابًا، فقد مثلّت الرواية الشفوية والتقليد الكنسي دعامة أساسية في تشكيل النص، 

لتحديد   لاحقًا  التدخل  إلى  الكنيسة  ودفع  والقراءات،  النسخ  في  تباين  إلى  أدى  مما 

 النصوص "الشرعية". 

 الزبور:

يعدّ الزبور من الكتب السماوية التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وقد أنزله الله على  

ا{  نبيه داود عليه السلام، كما جاء في قوله تعالى: . ومن خلال }وَآتيَْنَا دَاوُودَ زَبُور 

القراءة الإسلامية، يظهر الزبور ككتاب ينهل من معين الحكمة والتسبيح والموعظة، 

دون أن يتضمّن تشريعًا تفصيلياً كما هو الحال مع التوراة أو القرآن. أما في التقاليد  

المزامير"  أو "سفر  داود"  بـ"مزامير  الزبور ما يعُرف  فيقابل  والمسيحية،  اليهودية 

(Psalms  الخوف لحظات  في  د  الموحِّ الإنسان  صوت  فيه  يجمع  سفر  وهو   ،)

يد وابتهالات دينية خاصة، كما يتميزّ  والرجاء، الألم والرجوع، ويرُتَّل على شكل أناش

الزبور بأنه يشكّل مرحلة خاصة في التاريخ النبوي، مرحلة يغلب عليها البعُد الروحي،  

حيث تتراجع السلطة التشريعية لحساب الوجدان، ويبرز داود كنموذج يجمع بين المُلك 

رغم ما لحقه من   والنبوة، وبين القوة العسكرية والحس التعبّدي. وقد ظل هذا الكتاب،

اليهودية   التعبّدية  والطقوس  الدينية  الذاكرة  في  حيًّا  والصياغة،  النقل  في  اختلافات 

والمسيحية، باعتباره نصًا وجدانيًا أكثر منه تشريعياً، يكشف عن علاقة متفردة بين  

 الإنسان والخالق، علاقة لا يحدّها القانون بل تنفذ منها الروح إلى السماء 

 القرآن:

أما الكتاب في الإسلام، فيعُدّ القرآن الكتاب الوحيد الذي يؤمن المسلمون بأنه وحي  

إلهي محفوظ نصًا كما أنُزل على محمد صلى الله عليه وسلم، ويتضح ذلك في قول  



 

 - 77  - 

كْرَ وَإنَِّا لَهُ لَحَافِظوُنَ{الله تعالى:   لْنَا الذ ِ . وقد جاء في صيغة عربية بيانية،  }إنَِّا نَحْنُ نَزَّ

وتولّى النبي بنفسه مهمة تبليغه وشرحه، بينما تولّى صحابته بعد وفاته جمعه وتدوينه.  

وتقوم قدسيته على كونه كلام الله غير المخلوق، ما جعله المرجعية المطلقة في العقيدة 

 لاحق. والتشريع، والفيصل بين الحق والباطل، والسند الأول لكل فهم ديني 

 

 بين "الوحي الكتابي" و"التقليد الشفهي": 

تختلف الأديان الثلاثة في تعاملها مع العلاقة بين النص المكتوب والتقليد الشفهي. ففي  

اليهودية، تتكامل التوراة المكتوبة )التناخ( مع "التوراة الشفوية" التي حفظها الرابانيون  

)وهم العلماء العُبّاد الذين جمعوا بين العلم والعبادة(، ودُوّنت لاحقًا في التلمود. وفي  

مسيحية، يضطلع التقليد الكنسي بدور مركزي في تفسير النصوص وتحديد معناها، ال

ما أفرز مذاهب متعددة بحسب السلطة التأويلية. أما في الإسلام، فقد شكّل الحديث  

النبوي وتقليد الصحابة امتدادًا شارحًا للقرآن، دون أن يرتقي في القداسة إلى مستواه،  

 هي والاجتهاد البشري.مع تمييز صارم بين النص الإل

 

 في مفهوم "الكتاب المقد س" بين العهد القديم والجديد

في التقليد المسيحي، تتسّع فكرة "الكتاب المقدس" لتشمل كلا العهدين: القديم )التوراة  

النصوص  وتقُرأ هذه  الرسل(.  والجديد )الإنجيل ورسائل  اليهودية(  وسائر الأسفار 

ضمن "وحدة الكتاب"، حيث يُفهم العهد القديم كمقدمّة تمهيدية لمجيء المسيح، بينما  

يقًا وإتمامًا لتلك النبوءات. لذلك، فإن العلاقة بين العهدين ليست  يعُدّ العهد الجديد تحق 

 مساواة زمنية بل تتابع لاهوتي: القديم يهيئ الطريق، والجديد يحققّ الخلاص.

هذا الدمج خلق قراءة نبوئية متكاملة: أنبياء العهد القديم تنبأوا بالمسيح، والعهد الجديد  

كشفه بوصفه "الكلمة المتجسد". وهكذا، تم توظيف النبوة في العهد القديم لتأكيد صدق  

الحدث المسيحي في العهد الجديد، ما عزز سلطة الكنيسة في فهم النصوص ضمن  

وبالتالي فإن الديانة النصرانية    فصل النبوة عن الخلاص  سياق شمولي لا يمكن فيه

تتركز   اليهودية  بينما   ، والحديث  القديم  العهدين  بين  كتكامل  المقدس  بالكتاب  تأمن 

 23لا غير.  )التوراة(  عقيدتها على العهد القديم

 
 ، "عرف الرب وجهًا لوجه". 34:10. الكتاب المقدس، سفر التثنية 1 23

 : "ما كان محمدٌ أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين".40. القرآن الكريم، سورة الأحزاب، الآية 2

 دَاوُودَ زَبوُرًا".: "وَآتيَْناَ 105. القرآن الكريم، سورة الأنبياء، الآية 3

كْرَ وَإِنَّا لَهُ لحََافظُِونَ". 9. القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية 4 لْناَ الذِّ  : "إِنَّا نحَْنُ نَزَّ



 

 - 78  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 79  - 

 

 

 

 

 

 



 

 - 80  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 81  - 

 الفصل الثالث : اليهودية من القبيلة إلى الشريعة دخل  م       

لا يمكن فهم التحولات الدينية الكبرى بمعزل عن الجذور الاجتماعية والسياسية التي  

احتضنتها، بل إن كثيرًا من الأديان التي نعرفها اليوم لم تنشأ دفعة واحدة بوصفها  

وتنتهي   بالقبيلة  تبدأ  أحيانًا  معقدة،  مسارات  عبر  التاريخ  إلى  تسربت  بل  "أدياناً"، 

با وأحياناً  لهذا  بالشريعة،  فريدًا  نموذجًا  تشُكّل  السياق،  هذا  في  واليهودية،  لعكس. 

التحوّل: من جماعة قبلية متماسكة النسب، إلى منظومة عقدية متكاملة ذات شريعة  

 وأحكام ومؤسسات دينية. 

إن الفصل بين ما هو عرقي وما هو ديني في التجربة اليهودية ليس أمرًا سهلًا ولا  

بريئاً. فالخطاب اليهودي نفسه يراوح بين المعنيين، تارةً يتحدث عن "شعب مختار"  

وتارةً عن "أمّة مقدسة"، وتارةً عن "ديانة منزّلة". بل إن التاريخ التوراتي نفسه يتردد  

ذ تبدأ الحكاية ببيت يعقوب، وتتطور مع الأسباط، ثم تتبلور مع  بين هذين المعنيين، إ

آنٍ   ودينية في  قومية  الجماعة هوية مزدوجة:  لتحمل هذه  موسى في شكل شريعة، 

القبلي    واحد.  سياقها  من  اليهودية  تحوّلت  كيف  ليكشف  الفصل،  يأتي هذا  هنا  ومن 

المرتبط بالنسب إلى منظومة شَرَعِيّة مدوّنة، وكيف تشابكت فيها الهويّة مع العقيدة،  

والعرق مع الشريعة. فالسؤال الذي يواجهنا ليس فقط: "ما هي اليهودية؟" بل: "كيف 

 " أصبحت اليهودية ما هي عليه اليوم؟

نتيجة   جاء  بل  اليهودية،  الجماعة  داخل  عفوي  تطوّر  مجرد  يكن  لم  التحول  وهذا 

الجماعة   البداية، كانت  ففي  الخارج.  الداخل وضغوط  بين معطيات  تفاعلات معقدة 

العبرانية تعُرّف نفسها من خلال روابط الدم والانتساب إلى سلالة الآباء المؤسسين:  

وكانت العلاقة مع الإله "يهوه" علاقة خاصة، أشبه بميثاق  إبراهيم، إسحاق، ويعقوب.  

عشائري بين إله القبيلة وأبنائه المختارين. لكن هذه الرؤية القبلية لم تصمد طويلًا أمام  

التحولات السياسية الكبرى، خاصة مع تجربة الخروج من مصر، التي مثلّت نقطة 

أخلاقيًا من خلال –ميثاقاً قانونيًا   تحول محورية، حيث أصبح الربط بين الجماعة والإله

 "الشريعة" التي أعطاها موسى على جبل سيناء. 

بانتمائها إلى سلالة معينة، بل أيضًا   تلك اللحظة، لم تعد الجماعة تعُرف فقط  ومنذ 

بالتزامها بشريعة محددة، تشمل تفاصيل الحياة اليومية: من الطعام إلى الطقوس، ومن  

العبادات إلى المعاملات. وفي مرحلة لاحقة، خاصة بعد السبي البابلي، أخذت اليهودية  

إذ تحولت التوراة إلى المرجع المركزي، وأصبح الحاخامات    طابعًا أكثر "نصوصية"،

 24جوهر العقيدة. مما لخبط  طبقة جديدة تحتكر تفسير النص وتنظيم الحياة الجماعية

 
 ، نص تسليم الشريعة لموسى على جبل سيناء.20–19الكتاب المقدس، سفر الخروج  24



 

 - 82  - 

 اليهودية بين الدين والعرق  الأول : المبحث                

حين نلامس سؤال الماهية في اليهودية، فإننا لا نتعامل فقط مع انتماء ديني تقليدي،  

بل مع كيان تاريخي معقّد يتشابك فيه العِرق بالتاريخ، واللاهوت بالقومية. من هنا  

تبرز الإشكالية: هل اليهودية ديانة توحيدية خالصة، أم هي هوية عرقية مغلقة، أم أنها  

 هجينة تشكّلت من رحم القبيلة وتحولت إلى شريعة؟لة جم

الاتجاهات الفكرية المعاصرة، خصوصًا في علم مقارنة الأديان، غالبًا ما تتعامل مع  

اليهودية كدين له بنية عقدية ونصوص مؤسسة، متجاوزة الاعتبارات العرقية. غير  

أن الرؤية الإسلامية تتخذ منحى مغايرًا، إذ لا تنظر إلى اليهودية كديانة قائمة بذاتها،  

ة نشأت من نسل يهوذا بن يعقوب، أي أن "اليهودي" هو ذلك  بل كامتداد نسبي لقبيل

المنتسب بيولوجيًا إلى يهوذا، الابن الأوسط من أبناء يعقوب، والذي تمت الإشارة إليه  

نْهُمْ لَا تقَْتلُُوا يُوسُفَ في سورة يوسف في قوله سبحانه وتعالى على لسانه:     }قَالَ قَائِلٌ م ِ

ِ يَلْتقَِطْهُ بعَْضُ السَّيَّارَةِ إِن كنُتمُْ فَاعِلِينَ{  وَألَْقُوهُ فيِ غَيَابَتِ الْ  (. وبهذا  10)يوسف:  جُب 

الموقف الذي فيه من الحنين لأخيه وخوفه على موته، أكرمه الله بدرية حملت هذه  

الشريعة العظيمة، وبه فإن اليهودية ما هي إلا عِرق من المنظور الإسلامي، وما يؤكد  

سْلَامُ{. ذلك قوله تعالى في سورة آل عمران:  ِ الْإِ ينَ عِندَ اللََّّ  }إِنَّ الد ِ

وهنا تتجلى إحدى المفارقات المركزية: فاليهودية، في النص القرآني، لا تذُكر كدين  

مستقل )كما هو الحال في النصرانية أو المجوسية(، بل غالبًا ما تقترن ببني إسرائيل،  

 مما يضُفي عليها بعدًا قوميًّا لا ينفصل عن الجذر العرقي.

وهذه النظرة ليست استثناءً، بل هي جزء من تصور شامل يرى النبوات امتدادًا واحدًا،  

تتكامل ولا تتمايز، فلا مكان لديانة اسمها "اليهودية" كما عرُفت لاحقًا، بل هناك "دين  

إبراهيم" الذي حُرّف وتحوّر، وألُبس لبوسًا قوميًّا مغلقًا. وما يزيد ذلك تأكيدًا، قول الله  

ا وَمَا كَانَ  ه وتعالى: }سبحان سْلِم  مَا كَانَ إبِْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نصَْرَانيًِّا وَلكَِن كَانَ حَنيِف ا مُّ

(، في تأكيد على أن الدين واحد، والدعوة واحدة، 67)آل عمران:    مِنَ الْمُشْرِكِينَ{

 والمنهج واحد. 

فإن  تاريخ    وبه  عبر  الإبراهيمي  الدين  وحدة  تأكيد  في  تستمر  الإسلامية   النظرة 

البشرية، حيث تنطلق من مبدأ التوحيد الخالص، وتعتبر أن الرسالات السماوية كافة 

بفعل   متنوعة  وأشكال  وتفسيرات  بمظاهر  ألُبست  لكن  الهدف،  هذا  لتحقيق  جاءت 

ية التي مرت بها الأمم. فاليهودية،  التحريفات البشرية أو الظروف التاريخية والسياس 

 
نْهُمْ لَا تقَْتلُوُا يوُسُفَ وَألَْقوُهُ فِي غَياَبَتِ الجُْبِّ يلَْتقَِطْهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ إنِ كُنتمُْ فاَعِلِينَ{: }قاَلَ قاَئلٌِ 10القرآن الكريم، سورة يوسف، الآية   .مِّ

سْلَامُ{.19القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية  / ِ الْإِ ينَ عِندَ اللََّّ : }مَا كاَنَ  67. القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية /   : }إِنَّ الدِّ

سْلِمًا وَمَا كاَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ{.  إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كاَنَ حَنِيفاً مُّ



 

 - 83  - 

من هذه الزاوية، ليست سوى صورة من صور "الدين الواحد"، لكنها أخذت بعدًا قوميًّا  

 25وعرقيًّا متداخلًا مع البعُد الديني، ما جعلها تبدو ككيان مستقل. 

تاريخياً واجتماعيًا كان له   بين العرق والدين في اليهودية يعكس واقعًا  هذا التداخل 

أثره في صياغة الهوية اليهودية عبر العصور، ففي مراحل كثيرة من التاريخ، لم يكن  

المشترك،  والنسب  والقبلية،  العائلية  الروابط  بل  اليهود،  الدين فحسب هو ما يربط 

خاصة الجماعية،  الانتماء   والتجارب  شعور  عززت  التي  والشتات،  السبي 

والخصوصية. ونتيجة لذلك، أصبح من الصعب في كثير من الأحيان فصل الديني  

الآباء والأجداد،   نسب  نفسها على  التوراة  تركيز  يفسر سبب  العرقي، وهو ما  عن 

 واعتبارها عنصراً أساسياً في بناء الجماعة. 

في المقابل، هذا الارتباط الوثيق بين الدين والعرق خلق إشكالية في مفهوم "الهوية  

اليهودية" في العصر الحديث، حيث تبرز أسئلة عدة حول من يعُتبر يهودياً: هل هو  

من يعتنق الدين اليهودي فقط؟ أم هو من ينتمي بيولوجيًا إلى الشعب اليهودي؟ وما  

ديد هذا الانتماء؟ إذ أن هذه الإشكالية لا تزال موضوع  دور الشريعة والتقاليد في تح 

التي   الدينية  الاتجاهات  بين  نفسها،  اليهودية  المجتمعات  وقانوني داخل  جدل فكري 

تشدد على الانتماء الديني، والاتجاهات العلمانية أو القومية التي تركز على الأصل  

 العرقي. 

من جهة أخرى، تؤكد الرؤية الإسلامية أن وحدة الدين والتوحيد لم تنتهِ مع الأنبياء 

السابقين، بل اكتملت مع نبي الإسلام محمد صلى الله عليه وسلم، الذي جاء ليصحح  

النظرة   هذه  إطار  في  الإسلام  إلى  يُنظر  ولذلك،  الرسالات.  شتات  ويجمع  المفاهيم 

الذ والرسالات،  الأديان  التوحيد  كخاتم  أسس  على  بالله  الإنسان  علاقة  بناء  أعاد  ي 

الخالص، بعيدًا عن التعقيدات القبلية والعرقية التي قد تحيط ببعض الأديان السابقة،  

 ومن ضمنها اليهودية. 

تقدير واحترام للديانات السابقة، لكنها ترُى في الإسلام كمرحلة   هذا لا يمنع وجود 

تاريخية ضمن سلسلة طويلة من الرسالات التي جاءت كلها لدعوة الناس إلى عبادة  

الله الواحد الأحد، وتوحيده في جميع جوانب الحياة، بحيث لا يجوز التمييز بين أتباعها  

بل على أساس الإيمان والتقوى والعمل الصالح. وهذا ما  على أساس عرقي أو قبلي، 

يفسر تأكيد القرآن على أن "الإسلام هو الدين عند الله"، أي المنهج الكامل الذي يعبر 

عن الدين الحقيقي الخالص، وأن الاختلافات التي نشأت بعد ذلك ما هي إلا تحريفات  

 أو إضافات بشرية. 

 
سْلَامُ{ )آل عمران:   — القرآن الكريم: "الإسلام هو الدين عند الله"  25 ِ الْإِ ينَ عِندَ اللََّّ  (. 19إشارة إلى قوله تعالى: }إنَِّ الدِّ



 

 - 84  - 

وهكذا، يمكن القول إن النظرة الإسلامية إلى اليهودية تقوم على رؤية توحيدية شمولية،  

ترى في كل ما يخص اليهودية من شعائر وقوانين ونصوص انعكاسًا لمراحل تاريخية  

معينة، لا تقف كدين مستقل بذاته في صيغته الحديثة، بل كامتداد مرحلي في تاريخ  

 نسب وجغرافيا وأحداث تاريخية. ومن هنا، يأتي دور الدعوة الإبراهيمية، مرتبط ب

الإسلام في تصحيح مسار الرسالة الإبراهيمية، وتقديم رؤية توحيدية تجمع بين العقيدة  

 والإنسانية، بعيدة عن الانغلاق العرقي أو القومي.

التاريخي  و   بالسياق  اليهودية لا محالة مرتبطًا  فهم  الرؤية، يصبح  إلى هذه  بالنظر 

تشكلت فيه، وفي الوقت نفسه مرتبطًا بالمنظور اللاهوتي الذي يقدم  والاجتماعي الذي  

الدين   عن  بمعزل  مستقلة  لديانة  وجود  لا  حيث  السماوية،  للرسالات  موحدة  قراءة 

النسق   شكلت  متراكمة  وتحولات  تطورية  مراحل  توجد  وإنما  الموحد،  الإبراهيمي 

 ". الديني والاجتماعي الذي نعرفه اليوم تحت اسم "اليهودية

ختامًا، يشكل هذا التداخل بين العرق والدين في اليهودية نموذجًا مهمًا لفهم كيفية تشكل 

الهوية الدينية في سياقات تاريخية معقدة، ويطرح تساؤلات عميقة حول العلاقة بين 

الدين والقومية، وبين النص والشريعة، وبين الماضي والحاضر، التي ما تزال تشكل 

 ية والدينية في الحاضر. محورًا للنقاشات الفكر

 

أقول :  "اليهودية ليست مجرد ديانة توحيدية تقليدية فحسب، بل هي كيان تاريخي وثقافي معق د 

يتشابك فيه العِرق بالنسب، والتاريخ باللاهوت، والقومية بالدين. نشأت اليهودية في سياق قبلي 

وتحولت تدريجي ا إلى منظومة شرعية متكاملة يرتكز على النسب العائلي والقبيلة، ثم تطورت  

تستند إلى نصوص دينية موثقة وأحكام قانونية تنُظ م حياة الجماعة. من منظور إسلامي، تعُد  

اليهودية امتداد ا نسبي ا لمسيرة الأنبياء، حيث ينُظر إلى بني إسرائيل كقبيلة نسبية من نسل يهوذا 

ا المعنى، بن يعقوب، وهي مرحلة من مراحل تكامل  إبراهيم. بهذا  التي بدأها  لرسالة الإلهية 

ا بذاته، بل جزء من منظومة توحيدية واحدة دعا إليها الأنبياء   ليست اليهودية دين ا مستقلا  قائم 

كافة، وخرجت منها الرسالة المحرفة التي ارتبطت بهوية قومية مغلقة. إن الإسلام يؤكد على 

دين الحقيقي هو الإسلام بكل معانيه، داعي ا إلى تجاوز التشتت وحدة الرسالة الإلهية، ويرى أن ال

تجسده   الذي  الخالص  التوحيد  إلى  العودة  وإلى  السابقة،  الرسالات  أصاب  الذي  والاختلاف 

رسالات الأنبياء من إبراهيم إلى محمد صلى الله عليه وسلم. لذا، فإن اليهودية، من وجهة نظر  

مرا من  مرحلة  سوى  ليست  الوثيق  إسلامية،  بارتباطها  تمي زت  للبشرية،  الديني  التاريخ  حل 

بالنسب والقبيلة، وبالتحول التدريجي من الهوية القبلية إلى الهوية الدينية القائمة على الشريعة،  

 في حين ينُظر إلى الإسلام كخاتمة لهذه المسيرة، جامع ا بين التوحيد الصحيح والرسالة الكاملة."

 

 



 

 - 85  - 

 : نشأة اليهودية وتاريخ بني إسرائيل   المبحث الثاني          

يُنسب اليهود إلى يهوذا، أحد أولاد يعقوب الاثني عشر، والذين يطُلق عليهم الأسباط  

في القرآن الكريم. ويعقوب هو نفسه إسرائيل المذكور في اللغة العبرية. تطوّر الفكر  

 الديني فيها، ثم أصبحت كلمة "يهودي" تطُلق على كل من يَدين باليهودية. 

وبالحديث عن السياق الجغرافي في الديانة اليهودية، لا بد من سرد هذه العناصر لفهم  

السياق العام لظهورها. وبهذا كان يعقوب )إسرائيل( قد هاجر هو وعشيرته من أرض  

كنعان )فلسطين وما إليها( إلى مصر حوالي القرن السابع عشر قبل الميلاد، وكان  

نفسًا، تحت ضغط ال ل في سفر  عددهم سبعين  مجاعة والجفاف، وهذا ما ذكُر وفصُِّ

. وقد استقبلهم يوسف عليه السلام، وكان "وزيرًا" لدى  27فقرة    46التكوين، إصحاح  

بالشرقية(  الطميلات  )وادي  جاسان  ناحية  في  وأقاموا  وفادتهم،  فأكرم  ملك مصر، 

ا  (.11فقرة    47)التكوين، إصحاح   لكريم في وقد ذكُر هذا الأمر أيضًا في القرآن 

سورة يوسف، حينما غدروا بأخيهم، ووصل به الحال إلى مصر حيث تقبلّهم كما نعلم  

من القصة المعروفة. وخلال ما يقرب من أربعة قرون من إقامتهم في مصر، انقسم  

بنو إسرائيل )يعقوب( إلى اثنتي عشرة قبيلة، كل منها نسبة إلى واحد من الأسباط  

 الاثني عشر. 

في   وقومه،  وفرعون مصر  إسرائيل  بني  إلى  التوحيد  برسالة  موسى  بعُث  وعندما 

القرن الرابع عشر أو الثالث عشر قبل الميلاد تقريبًا، آمن بها بنو إسرائيل إلا قليلًا 

من    –منهم. وهنا نشأت الديانة اليهودية. وهنا أتحدث من منظور عام، لأن اليهودية  

تبدأ أقرب بأن تكون عِرقًا. ولا نعني أو نقصد أبدًا    –وجهة نظر منطقية، لا ذاتية  

التمييز أو نوعًا من ذلك، بل ما نصَبو إليه هو التأكيد على أنها جاءت باسم أحد أسباط  

وباعتبار هذا المُعتقَد، كان لا بد من الصدام مع فرعون وقومه،    يعقوب عليه السلام.

- 13، وانظر إصحاح  88-77، طه:  50-49فخرج بنو إسرائيل من مصر )البقرة:  

سنة    14 حوالي  الخروج(  سفر  فرعون مصر رمسيس    1280من  عهد  ق.م، في 

ح. وبعد خروج اليهود من مصر الفرعونية إلى الصحراء )سيناء(،  الثاني على ما يرُجَّ

 أغاروا بقيادة يوشع )خليفة موسى( على أرض كنعان واستقروا بها. 

ق.م( إلى مملكتين:    990وبعد وفاة سليمان، انقسمت مملكة داوود )التي أسسها عام  

ق.م(، ونشبت بينهما حروب    922إسرائيل في الشمال، ومملكة يهوذا في الجنوب )

  596طويلة، إلى أن داهمهم بختنصر ملك بابل، حين أغار على فلسطين مرتين في  



 

 - 86  - 

عامًا،    587و حوالي خمسين  هناك  وظلوا  بابل،  إلى  منهم  كبيرًا  عددًا  وأخذ  ق.م، 

 26تعُرف في تاريخ اليهود بـ"الأسر البابلي". 

ق.م(، أطلق سراح الأسرى الذين   538فلما تغلب كورش ملك الفرس على البابليين )

عادوا إلى فلسطين، ولكن دون دولة، إذ خضعوا للفرس، ومن بعدهم لخلفاء الإسكندر 

فلسطين إلى المقدوني )أنطيوخوس(، ثم للرومان. وفي تلك الأثناء، ترك عدد منهم  

م، أخمد الرومان في عهد الإمبراطور   135وفي عام    جهات مختلفة في آسيا وأوروبا. 

بها اليهود في فلسطين، فهُدم على أثرها هيكل سليمان )أحد أهم   هادريان ثورة قام 

وكان   فلسطين،  من  اليهود  وأخُرج  قديمًا(،  هُدمت  أنها  يعُتقد  التي  المقدسة  الأماكن 

 عددهم حوالي خمسين ألفًا، ومنه بدأت رحلة الشتات الكبير. 

وقبل الشتات الكبير، كان اليهود الذين غادروا فلسطين إلى أوروبا قد استوطنوا حوض  

من   هناك  الوثنيين  بين  اليهودية  نشر  في  واجتهدوا  والأوسط،  الشمالي  الراين  نهر 

ومع بداية الشتات، انتشروا في آفاق كثيرة بين أجناس مختلفة:    الجرمان والسلاف.

في فارس، وتركستان، والهند، والصين عن طريق القوقاز، وفي العراق، ومصر، 

وبرقة، وشمال إفريقيا، وشبه جزيرة أيبيريا )إسبانيا والبرتغال(، والجزيرة العربية  

إفريقيا   بعد في أجزاء من  وفيما  والحبشة،  اليمن،  إلى حتى  أدى هذا  وقد  السوداء. 

 اعتناق عناصر وسلالات بشرية كثيرة لليهودية. 

وهذا التعدد العنصري في حد ذاته ينفي مقولة إن "اليهودية قومية"، كما ينفي أيضًا  

مقولة "معاداة السامية" التي يُشهرها اليهود كلما وقعوا في كارثة، لأن انتشار اليهودية  

 على ذلك النحو أوجد أجيالًا تدين باليهودية ولكنها ليست من الساميين أصلًا.

وفي المجتمعات التي عاش فيها اليهود قبل الشتات الكبير وبعده، كانوا على هامش  

المجتمع بسبب اختلاف عقيدتهم عن الآخرين، ومن هنا كانوا دومًا أقلية منعزلة ذاتيًا  

يتبوؤوا مراكز الحكم، فانصرفوا إلى    –تعيش في مكان خاص )حارة   جيتو(، ولم 

 سواق المال والتجارة. النشاط الاقتصادي، وسيطروا على أ

ولما بدأ عصر الدولة القومية في القرن التاسع عشر، بدأ يهود القارة الأوروبية يفكرون في وطن 

ليصبحوا قوة مركزية، وهو   فيها  التي يعيشون  المجتمعات  خاص يجمعهم، وينقلهم من هامش 

، بعد تكوين المنظمة الصهيونية العالمية بمقتضى مؤتمر بازل في  1948الأمر الذي تم في عام  

 . الذي سيحمل عنوان الزمن والحضارة  القادم  وهو أمر سنفصل به بشكل كبير في كتابنا  1897

 
عن استقرارهم في   – ( 11فقرة  47)التكوين، إصحاح /.  عن دخول يعقوب وعائلته مصر. –( 27فقرة  46)التكوين، إصحاح  26

 عن نجاة بني إسرائيل من فرعون. – ( 50-49)البقرة: . /  إشارة إلى قصة يوسف مع إخوته.  –سورة يوسف /.     أرض جاسان.

 عن عبور البحر والخروج من مصر. –( 14-13)سفر الخروج، إصحاح /.  عن خروج موسى ببني إسرائيل. –( 88-77)طه: 



 

 - 87  - 

 الثالث : التوراة والتقنين الديني  المبحث                   

حينما نتحدث عن التقنين الديني، فإننا نتحدث عن مرجعية دينية تقُنّن هذه الفكرة بشكل 

منها مرجعية أساسية يرُجع إليها. وهذا هو الأساس الذي بنُيت عليه كل  عام، وتجعل 

الديانات السماوية التي نعرفها اليوم؛ فلكل منها مرجعية لا بد من العودة إليها كأساس  

لبناء العقيدة. فهذه المرجعية هي التي تجعل منها عنصرًا لا يفنى بانتهاء المُبلّغ أو 

سنوات وعقود، بل آلاف السنين، وهو ما يحدث الآن.    الموحى إليه، بل تتواصل عبر

 فالديانة السماوية التي نراها بفكرها الديني الحالي، قد شهدت هذا التطور كما رأيناه. 

وبناءً عليه، فإن لليهود تسعة وثلاثون سفرًا من أسفارهم المعتمدة، يطُلق عليها "العهد 

الديني   التاريخ  مراحل  مختلف  تتناول  رئيسية  أقسام  أربعة  إلى  وتنقسم  القديم"، 

 والقانوني لبني إسرائيل. 

 

 القسم الأول يضم أسفار الشريعة الخمسة التي تنُسب إلى النبي موسى، وهي: 

سفر التكوين: يتناول بداية الخليقة، وسير الأنبياء الأوائل من آدم إلى نوح، ثم   •

مع   وأولاده،  بيعقوب  وانتهاءً  وأبنائه،  إبراهيم  بني  إلى  انتقال  على  التركيز 

 إسرائيل إلى مصر. 

سفر الخروج: يروي تفاصيل حياة بني إسرائيل في مصر، واضطهادهم، ثم   •

 خروجهم منها بقيادة موسى، ونزول الشريعة في سيناء.

سفر اللاويين: يختص بشؤون الطقوس الدينية والكهنوتية، ويتضمن القوانين   •

 . التي تنظم الذبائح والنجاسات والتطهير

سفر العدد: يركّز على الإحصاءات التي أجراها موسى على قبائل بني إسرائيل   •

 أثناء ترحالهم في الصحراء، ويظُهر التنظيم الإداري والديني لهم. 

سفر التثنية: يتضمن خطب موسى الأخيرة، ويعرض مراجعة للشريعة   •

 وتكرارًا لأهم التشريعات، مع وصاياه قبل وفاته. 
•  

القسم الثاني يتكون من اثني عشر سفرًا، تسرد تاريخ بني إسرائيل بعد دخولهم أرض 

كنعان، وتتناول فترات القضاة والملوك، وما شهدته من حروب داخلية وخارجية، إلى  

 غاية السبي البابلي. 



 

 - 88  - 

القسم الثالث يضم خمسة أسفار تعُنى بالأناشيد والعِظات والمواعظ الروحية، مثل سفر 

المزامير المنسوب إلى داوود، وسفر الأمثال المنسوب إلى سليمان، وتعبرّ عن التوجه  

 27الأخلاقي والروحي في التراث اليهودي. 

القسم الرابع يتكون من سبعة عشر سفرًا، تروي سير الأنبياء بعد موسى، وتتضمن  

مصير   بشأن  وتنبؤاتهم  الديني،  الانحراف  من  إسرائيل  لبني  وتحذيراتهم  رسائلهم 

 عصيانه أو طاعته. الشعب في حال 

أما التلمود، فهو المرجعية الأساسية الثانية في التشريع اليهودي، ويعُد تجميعًا للشروح 

ن في نسختين: الأولى   والتفسيرات الشفوية المنقولة عن موسى عليه السلام، وقد دُوِّ

بـ"التلمود   وتعُرف  بابل  في  والثانية  الفلسطيني"،  بـ"التلمود  وتعُرف  فلسطين  في 

 ع انتشارًا والأكثر تأثيرًا. البابلي"، وهي الأوس

وتطبيقها في   التوراتية  النصوص  لفهم  قاعدة حيوية  التلمود  يُشكّل  ذلك،  إلى  إضافة 

الحياة اليومية، حيث يعالج قضايا فقهية واجتماعية وأخلاقية متنوعة، ويُفسّر الأحكام  

أتاح   الشفوي  التقنين  وهذا  والمكان.  الزمن  متغيرات  تلائم  عملية  بطريقة  الشرعية 

في   كبيرة  مرونة  على  لليهودية  ساعدها  مما  التاريخية،  المستجدات  مع  التفاعل 

الاستمرار والبقاء رغم التجارب القاسية التي مرّت بها الجماعة اليهودية، مثل السبي 

 والشتات. 

وبذلك، تشكّل كل من التوراة والتلمود محورَين رئيسيين في الهيكل التشريعي والديني  

اليهودي، فالأول يحتوي على النصوص المقدسة المكتوبة، بينما الثاني يعنى بالتفسير  

هذين   تتجاهل  أن  اليهودية  في  دينية  ممارسة  أو  دراسة  لأي  يمكن  ولا  والتطبيق. 

 المرجعين.

الرسالة من   الأديان، حيث تتحول  لمرحلة متقدمة في تطور  الديني انعكاسًا  التقنين  ويعُتبر هذا 

تجربة نبوية فردية إلى نظام قانوني واجتماعي شامل، يتحكم في كل تفاصيل حياة الفرد والجماعة.  

على التكيف  كما أنه يظهر الأهمية التي تعطيها اليهودية للحفاظ على التراث والتقاليد، مع قدرة  

 والتجديد. 

لا   حيث  التاريخ،  مع  الدين  لتفاعل  فريدًا  نموذجًا  اليهودية  في  الديني  التقنين  يجُسد  النهاية،  في 

يقتصر على النصوص الثابتة فقط، بل يتفاعل مع الواقع، ويعيد صياغة الممارسات، مما يجعل  

هذا ما يفسر  اليهودية ليست مجرد ديانة بالمعنى التقليدي، بل نظامًا قانونيًا وروحيًا متكاملاً. و

لماذا بقي هذا الدين حياً ومتجددًا عبر آلاف السنين، محافظًا على هويته الخاصة في ظل تحولات  

 العالم وتبدلات الشعوب. 

 
 أسفار العهد القديم )التكوين، الخروج، اللاويين، العدد، التثنية، المزامير، الأمثال(.  27

 التلمود بنسختيه الفلسطينية والبابلية. 



 

 - 89  - 

 : الانقسامات الدينية )المذهبية اليهودية( المبحث الرابع        

 وتمظهراتها :في مفهوم المذهبية  

تعُدّ المذهبية من أبرز الظواهر التي رافقت الأديان الكبرى منذ نشأتها الأولى، وهي  

اختزالها في كونها مجرد انقسامات داخلية أو خلافات فقهية فرعية،  ظاهرة لا يمكن  

بل تمثل بنية تأويلية واجتماعية معقدة، تعكس في جوهرها توترًا بين المطلق الإلهي 

والنسبي البشري. فالمذهب لا يولد من فراغ، بل يتكوّن داخل شروط معرفية وتاريخية  

اعه، أي بين المرجعية والفروع المؤولة، تحكم طبيعة العلاقة بين النص المؤسس وأتب

بعض   أحيانًا  تصُوّر  كما  الأصل،  عن  كليًّا  انحرافًا  ليست  المذهبية  يجعل  ما  وهو 

العقيدة   بين  والواقع،  النص  بين  للتفاعل  طبيعي  مسار  من  جزءًا  بل  الدراسات، 

 والسلطة، بين الجماعة والإيمان، بين المرجعية وتأويلاتها. 

من هذا المنطلق المعقّد فكرًا، يمكن القول إنّ المذهبية ليست مرضًا طارئاً على الجسد  

الديني، وإنما هي استجابة فكرية وسوسيولوجية للأسئلة التي يثيرها النص في سياق  

التطبيق التاريخي. فكل دين يتأسس على لحظة نصية موحدة: وحي، كتاب، شريعة، 

ا. لكن ما إن ينزل النص من علوه المطلق إلى واقع الإنسان المتغير،   فكرًا ووعيًا خاصًّ

حتى تبدأ الحاجة إلى التفسير، والتأويل، والاجتهاد، لأن غالبية النص قد لا تكون قد  

البقاء   يجعل من الصعب  الظروف  أناطت بكل الأزمنة. اختلاف الأزمنة واختلاف 

تغيير،   دون  دائم  بشكل  وتوارثه  وتداوله  ذاته  النص  في  على  يسقط  قد  لربما  لأنه 

صعوبة تطبيقه وانعزال الدين عن المجتمع المعاش. وهنا تكون المعضلة الكبيرة، لأن  

الدين جاء لخدمة الإنسان لا ليزيد الضغط على كاهله، وهذا ما عوّدنا عليه منذ نزوله،  

 فهو جاء لتنظيم وعتق الناس من الضلالة وإخراجهم إلى النور. 

وهنا تنشأ بذور الاختلاف، إذ إن فهم النصوص لا يتم خارج الذوات المؤولة، وهذه  

الذوات لا يمكن أن تكون محايدة، لأنها محكومة بثقافة، وزمان، وسلطة، ومصالح، 

ومفاهيم، وربما أيديولوجيات مختلفة. وكل محاولة لتفسير النص تعُيد إنتاجه في ضوء  

ددية في الفهم، ومن ثم إلى ظهور تيارات متباينة  هذه المعطيات، مما يؤدي إلى تع

تتمايز بالتدريج إلى مذاهب. هذه الأخيرة لا تبقى ثابتة بل تتغير وتتفرع، مما يخلق  

تلك الهوة بين الدين الأصلي كجذر أولي، وبين الفرع الذي ابتعد عنه حتى يصل في  

ذلك فكرًا مخالفًا. حينئذ  بعض الأحيان إلى الانفصال الكلي عن تعاليم الجذر، فيؤسّس ب 

بعُده عن الأصل لا من حيث   بالفكر المنحرف، منحرف من حيث  يمكن أن نصفه 



 

 - 90  - 

شكله، لأننا لا نملك القدرة على وصفه بذلك، لأننا وبكل بساطة لا ندرك الخلفيات كما  

 28هي. 

وليس من قبيل الصدفة أن تظهر المذهبية عادة بعد استقرار الدين في المجتمع، وليس  

في لحظة التأسيس. ففي البداية، تسود الحماسة الوحدوية، ويُنظر إلى النص بوصفه  

مرجعية واحدة غير قابلة للتجزئة، وهذا أمر لا أسرده أنا ولا أؤكده أنا، بل يؤكده  

جية. فالدين في نشأته الأولى دائمًا ما يحافظ على وحدته  الزمان والدراسات الأركيولو

لمدة زمنية طويلة، حتى تحدث بعد ذلك انفراجات تجعله متشعبًا، وهو ما يؤكده مرور 

قاعدة   وتوسّع  الجديدة،  الإشكالات  وظهور  الدينية،  الحاجات  تزايد  فمع  الزمن. 

تأويل، ويتحوّل ا لاختلاف إلى ضرورة المؤمنين، تصبح الوحدة مستحيلة من دون 

فقهية  أو  وفلسفية  فكرية  إلى منظومة  ويتحوّل  التأويل،  هذا  يتراكم  تأويلية. وعندما 

 مستقلة، توُلد المذاهب. 

ومن العوامل البنيوية التي تؤدي إلى تشكّل المذهبية أيضًا: النزاع على السلطة الدينية،  

حيث تسعى جماعات معينة إلى فرض قراءتها للنص كقراءة وحيدة صحيحة، ما يدفع  

المعارضة إلى التمذهب في سبيل الحفاظ على تأويل بديل، مما يخلق خلافًا يتبلور من  

إلى مجتمعياً، فيغدو بذلك التمذهب تمذهباً سياسياً، مما يزيد من  كونه فكريًا إلى دينيًا  

حدة الاختلاف. كما أن التوزع الجغرافي، والاختلافات اللغوية، وتفاوت المرجعيات  

المنهج،  في  بل  التفاصيل،  في  فقط  لا  تختلف  مذاهب  إنتاج  في  تسهم  كلها  الثقافية، 

 والرؤية، والتصور العام للدين نفسه. 

وإذا كانت بعض الأديان قد حافظت على مظاهر وحدتها الشكلية، فإنّ ذلك لا يُخفي  

أو  تيارات صامتة،  في صورة  أحيانًا  يظهر  والذي  داخلها،  الكامن  المذهبي  التعدد 

مدارس فكرية غير رسمية، وهو أمر حتمي لا مهرب منه. أما في الديانات التي عرُف  

تتحوّل إلى كينونات اجتماعية وهويات مغلقة، عنها وضوح الانقسام، فإن المذاهب  

والتاريخ   العقائدي،  التأصيل  تشمل  قد  متعددة،  بوسائل  وتأويلها  تدافع عن وجودها 

المقدّس، وحتى الصراع السياسي، وهو الأخطر حسب اعتقادي. فالصراع السياسي  

لمعضلة التي يُولّد بنية فكرية جديدة تعدو أن تكون قريبة من معتقد جديد مبتكر، وهو ا

 تواجه العالم الإسلامي اليوم، بين الشيعة والسنة كمثال أبرز على الموضوع. 

وفي ظل هذا التعقيد، لا ينبغي أن يُنظر إلى المذهبية كمجرد انشقاق، بل كتركيب  

متعدد الأبعاد، تتقاطع فيه التأويلات اللاهوتية مع التفاعلات الاجتماعية، ويتداخل فيه  

ما هو ديني بما هو ثقافي وسياسي. فالمذهب هو، في نهاية المطاف، تعبير عن الحاجة  

 
 . 1935نيويورك: سيمون وشوستر، ديورانت، ويل. قصة الحضارة، المجلد الأول: تراثنا الشرقي.  28



 

 - 91  - 

الإنسانية لتنظيم الاعتقاد، وحماية الفهم، والتمايز عن الآخر داخل الجماعة المؤمنة 

ففهم المذهبية على هذا النحو يعُدّ مدخلًا لا غنى عنه لدراسة أي دين توحيدي،  ،    نفسها

وخاصة إذا أردنا تحليل لحظات الانقسام الكبرى، وسبر الخلفيات التي قادت إلى تشكّل 

الطوائف، والمرجعيات، والتيارات، في إطار صراع لا ينفك عن النص، ولكنه لا  

مرآة كاشفة ليس فقط للخطاب الديني، بل أيضًا    يُختزل فيه. وهو ما يجعل المذهبية

 لآليات بناء السلطة، وتشكيل الهوية، وتاريخ الجماعة المؤمنة.

 

 في الإنشقاق والتمذهب اليهودي :  

 ق.م تقريبًا(:  5السامريون )القرن  .1

اليهودية، وقد نشأ هذا   الديانة  داخل  انقسام كبير  لطائفة  أول مظهر  السامريون  يعدّ 

التيار بعد السبي البابلي )فترة في التاريخ اليهودي أسُر فيها عدد كبير من اليهود من  

مملكة يهوذا القديمة، واقتيدوا قسرًا إلى بلاد بابل على أيدي البابليين( وعودة جزء 

ض فلسطين بقيادة عزرا ونحميا. وهنا نعرف السامريين على أنهم  من اليهود إلى أر

جماعة يهودية تعود جذورها إلى مملكة إسرائيل الشمالية التي دمرها الآشوريون في  

السماح  يهوذا  قادة  حينها  رفض  السبي،  من  العودة  بعد  الميلاد.  قبل  الثامن  القرن 

بدعوى الهيكل،  بناء  إعادة  بالمشاركة في  النسب" ولا    للسامريين  "نقيي  ليسوا  أنهم 

يتبعون الشريعة كما يجب. هذا التمييز أدى إلى نشوء عداوة شديدة، وردّ السامريون  

ليس  المقدس  العبادة  مكان  أن  واعتبروا  جرزيم،  جبل  على  الخاص  معبدهم  ببناء 

الخمسة(   )الأسفار  بالتوراة  إلا  يعترفوا  لم  السامريين  أن  كما  جرزيم.  بل  أورشليم 

وا بقية الكتب العبرانية، مما كرّس الفارق اللاهوتي والطقسي بينهم وبين اليهود  ورفض

الرسميين، واعتبُروا لاحقًا فرقة منحرفة عن "اليهودية الصحيحة". وهنا تتضح أولى  

ن   معالم التمذهب اليهودي التي نتجت عن انقسام وخلاف أشبه ما يكون سياسيًا، لتدُوَّ

 ديانات السماوية الثلاث. أولى أشكال التمذهب في ال

 ق.م(:  2الصدوقيون )القرن  .2

نشأت هذه الفرقة في ظل الهيمنة الهلنستية على فلسطين، وكانت مكوّنة أساسًا من  

طبقة الكهنة والأرستقراطية الدينية المرتبطة بهيكل أورشليم. وتمثلّ فكر الصدوقيين  

في التمسك الحرفي بالتوراة المكتوبة فقط، ورفضهم للتقاليد الشفوية التي بدأ تداولها  

ظين في الشريعة، يرفضون الإيمان بالبعث أو الحياة بعد الموت  آنذاك. كما كانوا محاف

 29أو وجود الملائكة، على خلاف غيرهم من الفرق. مما جعلهم يلعبون دورًا سياسيًا 

 
 ( 1968ويل ديورانت، قصة الحضارة، المجلد الثالث: قيصر والمسيح )القاهرة: دار المعارف،  29



 

 - 92  - 

 30إدارة الهيكل، وتعاونوا مع السلطات الرومانية، مما جعلهم في صراع دائم مهمًا في  

عام   الهيكل  تدمير  ومع  الفريسيين.  خاصة  الأخرى،  والدينية  الشعبية  التيارات  مع 

بالمعبد والكهنوت  70 تقريباً، لأن وجودهم كان مرتبطًا  التاريخي  دورهم  انتهى  م، 

 الرسمي.

 ق.م(:  2الفريسيون )القرن  .3

عند الحديث عن الفريسيين، نرى أنهم ظهروا كحركة إصلاحية شعبية مضادة لنخبوية  

الصدوقيين، وكانوا يوسّعون فهمهم للشريعة من خلال ما يعُرف بـ"التقاليد الشفوية"  

التي نظُّمت لاحقاً في "التلمود". آمنوا بالحياة بعد الموت، وبالبعث، وبوجود الملائكة، 

ن للشريعة يسمح بتطبيقها على الحياة اليومية. وقد جذبت  وأصرّوا على تفسير مر

المجتمع   في  وتأثيرًا  حضورًا  أكثر  جعلهم  مما  الشعب،  من  واسعة  فئات  رؤيتهم 

اليهودي، وهذا ما سيظهر جليًا بعد سقوط الهيكل؛ إذ هم من سيضعون الأسس الفقهية  

دورًا رئيسيًا في الحفاظ  والدينية لما يعُرف باليهودية الحاخامية اللاحقة، وسيلعبون  

 على التراث الديني بعد الشتات. 

 م(: 1 –ق.م   2الأسينيون )القرن  .4

هي فرقة انعزالية ظهرت كردّ فعل على الفساد الديني والسياسي في أورشليم، خاصة  

في أوساط الكهنة والهيكل. اختار الأسينيون العيش في جماعات منعزلة، أشهرها في  

قمُران قرب البحر الميت، حيث عُثر على مخطوطاتهم الشهيرة في القرن العشرين. 

رة"، وأن الهيكل قد تنجّس، فأسّسوا جماعة طقسية  اعتقدوا بأنهم "بقية إسرائيل الطاه

لها قوانينها ونظامها الداخلي الصارم. آمنوا بقدوم "المسيا" المخلصّ، وانتظروا نهاية  

العالم في رؤى نهاية الأزمنة. بسبب انعزالهم وضعف تواصلهم مع الجماعة الكبرى،  

 تضاءل وجودهم واختفوا تدريجياً بعد تدمير الهيكل.

 م(:1الغيورون )القرن  .5

الاحتلال  سياق  في  ظهرت  غيرها،  من  وسياسية  حركية  أكثر  الجماعة  هذه  كانت 

الروماني لفلسطين، ودعت إلى التمرّد على الحكم الأجنبي بقوة السلاح، معتبرة ذلك 

دفع   يرفضون  وكانوا  الاستعمار،  لمقاومة  ذريعة  الشريعة  من  اتخذوا  دينيًا.  واجبًا 

الرومان بالسلطة  الاعتراف  أو  يُدعى  الضرائب  متطرّف  فرع  منهم  اشتهر  ية. 

"السيكاريّون"، الذين لجؤوا إلى الاغتيالات والعنف. وقد لعب الغيورون دورًا بارزًا 

 
 
 ( 1968ويل ديورانت، قصة الحضارة، المجلد الثالث: قيصر والمسيح )القاهرة: دار المعارف،   30

 



 

 - 93  - 

( الأولى  اليهودية  الثورة  إشعال  الهيكل 70–66في  تدمير  بكارثة  انتهت  التي  م( 

وتشتيت اليهود. لم ينجُ هذا التيار من التصفية بعد تلك الحرب، وذكُر لاحقًا في كتابات  

 الحاخامات على سبيل الذكرى المريرة.

 

 م(:8القراؤون )القرن  .6

يمثلّ القراؤون إحدى أهم الانشقاقات ما بعد التلمود، وقد تأسسوا في العراق على يد  

إلى   والتلمود برمّته، ودعا  الحاخامية  الدينية  السلطة  الذي رفض  داود"،  بن  "عنّان 

لم يكن هذا الموقف ومن خلال ذلك  العودة للنص التوراتي وحده دون تفسير شفهي. 

مدارسهم   فأسّسوا  القراؤيين،  لدى  ومؤسسياً  جماعياً  طابعًا  أخذ  لكنه  تمامًا،  جديدًا 

وجماعاتهم التي انتشرت في بلاد فارس ومصر وفلسطين. امتازوا بتفسيراتهم العقلية  

للأعراف  ورفضهم  الأعياد،  لتحديد  الفلكية  الحسابات  على  واعتمادهم  للنصوص، 

ا للاضطهاد في بعض  د اشتبكوا فكريًا مع اليهود الربانيين، وتعرّضوالحاخامية. وق

الفترات، رغم أنهم بقوا حتى اليوم يشكّلون أقلية حاضرة، لا سيما في مصر وإسرائيل  

 حاليًا. 

ما نلاحظه هو فعل التيار المتصاعد والمتفرع من المذاهب اليهودية، وعلاقته بين  

جديدًا. وهنا   فكريًا  وسيرًا  آخر  مذهباً  شاهدنا  الزمن،  تعاقب  فكلما  والتغيير.  الزمن 

نتساءل: هل هذا التغيير يحدث بشكل تلقائي، أم تحكمه جوانب من قبيل  الاجتماعية  

النفسي وأحياناً  متعددة،  والسياسية  غير صالح لأزمنة  ثابت  كجوهر  الدين  أن  أم  ة؟ 

باعتبار أن الفترات التي يغطيها الدين تتميز بمقومات ومكونات تختلف في زمن آخر، 

 حيث إن التطور المجتمعي يجعل ما كان مألوفاً بالأمس غير بديهي اليوم؟ 

بالتالي، هل الدين غير قادر على مواكبة ذلك؟ الجواب الصريح  هو أن الدين، في 

عمقه، يجب أن يكون صالحًا لأزمنة متعددة، ليغطي احتياجات أجيال مختلفة، لأن  

الدين جاء لإيضاح السبيل إلى الإله لأجيال متعددة، وليس لجيل واحد فقط. من هنا  

الرغبة في إلى  الاتهام  النص من طرف    نوجّه أصابع  تفكيك  والرغبة في  التأويل، 

الإنسان. فهذه رغبة إنسانية محضة، لا علاقة لها بالتحولات الاجتماعية والسياسية  

وبالتالي،  ،    وغيرها، بل يصبح الإنسان السبب الرئيسي في تعددية وتفسّخ هذا الدين

لما كان السبب  يطفو العامل الأساسي إلى السطح: التمسك بالعامل الإنساني كونه لطا

وراعي   الرئيسي  الدافع  ليشكّل  يتبلور  ما  وهو  والتشتت،  الانقسام  وراء  الرئيسي 

الانقسام الديني. فهذا ما نستخلصه من الانقسامات والاختلافات اليهودية، كما رأينا  

 الآن.



 

 - 94  - 

،  المبحث   الأرثوذكسية  المعاصرة  اليهودية  التيارات   : الخامس 

 الإصلاحية ، المحافظة . 

الحديث، لا بد أن يلاحظ الإنسان المهتم  من خلال تتبعنا لمسار اليهودية في العصر  

بالمجال ذلك الانقسام العميق الذي شقّ بنيتها الداخلية، وأعاد رسم ملامحها على ضوء 

التغيرات الفكرية والاجتماعية والسياسية التي اجتاحت أوروبا والغرب عمومًا. إذ لم  

العقيدة والممارسة، تكن هذه التغيرات سطحية أو هامشية، بل كانت زلزالًا أصاب قلب  

فدفعت اليهود إلى إعادة التفكير في موقعهم من العالم، ومن النص، ومن الحداثة. هذا  

أحدثوه   الكبيرة، طابعاً  بالنسبة  يختلف عن أصلها  الحديثة طابعًا  لليهودية  ما أعطى 

ليجعلوا لهم مكانة ضمن المعتقدات الأخرى، مكانة على الأقل تأويهم وتجمع شتاتهم  

باليسيرة.  الذي ليست  مدّة  ليهودي    بدأ  يمكن  المركزي: كيف  السؤال  هنا كان  ومن 

معاصر أن يكون يهوديًا وفي الوقت نفسه إنسانًا حديثاً؟ من رحم هذا السؤال، ومن  

التوتر بين الشريعة والمواطنة، بين التقليد والتنوير، نشأت التيارات الثلاثة الكبرى 

ثوذكسي، والتيار المحافظ،  التي ستؤطر حياة اليهود في القرنين الأخيرين: التيار الأر

 والتيار الإصلاحي. 

 

 حراسة النص وصيانة الشريعة بين –أولا : الأرثوذكسية 

قبل الغوص في هذا التيار، لابد من أن نعرف الجذع وأصل المصطلح المعتمد في 

" اليونانية  تأتي من  "أرثوذكس"  فكلمة  أو  orthosوصفه.  "الصحيح"  تعني  التي   "

" التي تعني "الرأي" أو "المعتقد". وبالتالي، فإن المعنى اللغوي  doxa"المستقيم"، و"

بالتقاليد   التمسك  ويعكس  المستقيم"،  "الرأي  أو  الصحيح"  "المعتقد  إلى  يشير  لها 

والمعتقدات الدينية القديمة دون أي تغيير أو تعديل. ومن خلال ذلك تمثل الأرثوذكسية  

ي فرضها العصر الحديث. لم تهادن الحداثة، رد الفعل الأكثر تشددًا تجاه التغيرات الت

هوية الجماعة ولفكرة العهد ولم تفتح باب التأويل، بل رأت في كل ذلك تهديدًا مباشرًا ل

الإلهي ذاتها، وبه حافظت على لب وجوهر العقيدة. هذا ما جعلها تؤمن أن الشريعة 

اليهودية )الهلاخاه( في جوهرها منزّلة ومطلقة، لا تقبل التجديد ولا التأويل إلا في  

أضيق نطاق، التي تحتاج لتعديلات بسيطة، بما لا يمس جوهر النص. كمثال على ما  

يتم المس بمعتقدات من قبيل "المرأة لا تؤم الجماعة، والسبت لا يُخرق، نق وله، لم 

والأحكام الشعائرية تنُفّذ بكل صرامة". ليس من المبالغة وصف هذا التيار بأنه سلفي  

يدعو إلى الهوية العميقة التي جاءت بها الشريعة، لكنه في الوقت ذاته متنوع داخليًا،  



 

 - 95  - 

 31فبعض الأرثوذكس يقاطعون الدولة الحديثة ويعيشون على هامشها )مثل الحريديم(، 

)مثل  واضحة  دينية  شروط  ضمن  السياسية  بالمشاركة  الآخر  البعض  يقبل  بينما 

الصهيونية الدينية(، مما لا يجعلها تقليدًا أو رجوعًا سلفيًا بل تيارًا شكّل هويته بين هذا  

وذاك، فاخذ يبني هوية خاصة، هوية تؤسس له كتيار حداثي مستقل عن باقي الأفكار  

 الأخرى.

 

 العقلانية والحداثة في مواجهة التقليد –ثاني ا: الإصلاحية 

نجد في الضفة المقابلة تمامًا، التيار الإصلاحي، الذي ظهر في أواخر القرن الثامن  

عشر بألمانيا، متأثرًا بروح التنوير الأوروبي، وبفكرة أن الدين لا بد أن يُخضع للعقل، 

تيار تنويري   وأن يخضع للتاريخ في سياق التحولات الفكرية التي عرفتها أوروبا. 

 ي جديد يبني الوعي الديني اليهودي. يدعو إلى فكر جديد ووع

الدينية من منظور عقلاني،   النصوص  إعادة قراءة  إلى  هنا دعت الإصلاحية  ومن 

وانتقدت الكثير من الطقوس الشعائرية باعتبارها لم تعد تلائم الإنسان المعاصر. وهنا  

الإشكالية التي طالما ذكرناها: لماذا وصل الأمر إلى انتقال الشعائر الدينية بحجة أنها  

لى هذا الإشكال العميق يكون في إجابتين رئيسيتين: الأولى  لم تعد معاصرة؟ الجواب ع

هي أن هذا المعتقد لم يكن فيه أصله صالحًا لأي زمان ومكان، وهذا الجواب استبعده  

شخصيًا. أما الجواب الثاني فهو في كون أن التغيير والتأويل الذي حدث لهذا الدين قد  

لإنسان في المعتقد وفي النص، فأصبح  غيرّ اللب الذي جاء من أجله، واستدخلت إرادة ا

صالحًا لتلك المنطقة فقط وتلك الفترة الزمنية فقط، دون غيرها من الأزمنة. فيصبح  

في هذه اللحظة الإنسان هو المسؤول عن خلخلة المعتقد بشكل كامل، إذ هو الذي أدى  

لاقية، إلى وقوفه وعدم استمراره وملائمته لأزمنة أخرى. ومنه صار الدين مسألة أخ

لا طقسية، مسألة خاصة لا عامة... رفض الإصلاحيون في البداية فكرة العودة إلى  

لهم   تضمن  التي  الأرض  هو  لليهود  الحقيقي  الوطن  أن  معتبرين  الميعاد"،  "أرض 

 الحرية والكرامة، قبل أن يتطور موقفهم لاحقًا بانفتاح مشروط تجاه الصهيونية. 

كما فتحت الإصلاحية الباب واسعًا أمام المرأة للمشاركة الدينية، بل ومنحتها أدوارًا  

قيادية داخل المعابد. وتبنت موقفًا متسامحًا من قضايا معاصرة مثل المثلية والهوية  

الجنسية والانتماء المدني. وهذا ما يمثل جوهر ما تحدثت عنه الآن، وهو ذلك التغيير  

يب ما  دائمًا  فهذه  الذي  به.  أتى  الذي  الجوهر  يغير  وبالتالي  الدين،  الإنسان في  تدعه 

التغيرات مثلًا التي حدثت على الدين كانت نتيجة لتغيرات أخرى قد يأتي زمان آخر  

 
 م 1976قراءة مقارنة في الكتب السماوية  والإنجيل" كتاب موريس بوكاي "القرآن التوراة   31



 

 - 96  - 

تصبح فيه مندوبة. وبالتالي، سيبحث أولئك في المذهب الجديد والفكر الجديد ليحملوا 

 ما محا المعتقد السابق. وهكذا تتشكل هويات المذاهب في كل زمان. 

 

 محاولة التوازن بين الثبات والتجديد –ثالث ا: التيار المحافظ  

هذا الحديث عن التيار المحافظ يبرز بوصفه محاولة للخروج من الثنائية الحادة بين  

الأرثوذكسية والتجديد الجذري. نشأ أساسًا في الولايات المتحدة في نهاية القرن التاسع  

عشر، متأثرًا بالحاجة إلى التكيّف مع المجتمع الأمريكي من جهة، والحفاظ على صلة  

ة أخرى. وبالتالي هنا نرى مثالًا صريحًا آخر: الدين والمعتقد  قوية بالتقاليد من جه

بصفته العامة لم يعد نصًا ثابتاً متماسكًا، بل أصبح يتكيف. معنى هذا أنه أصبح مطاطًا  

قابلاً للقراءات، وهذا ما يخلق عوائق أخرى رغم إيجابياته البسيطة التي تكمن في  

ه إلى الانفصال عن الهوية الأصلية، وهذا ما  كونه تلقائيًا، لكن هذا التكيف قد يؤدي ب

 حدث بالفعل مع اليهودية بصفة عامة. 

يرى المحافظون أن الشريعة ليست نصًا جامدًا، بل جسدٌ حيّ ينمو مع الجماعة. لذا،  

فهم يقبلون بقدر من التعديل، دون الانفصال التام عن المرجعيات التقليدية. يؤمنون  

والحاضر،  الماضي  بين  التوازن  خلال  من  يمرّ  الجماعة  هوية  على  الحفاظ  بأن 

من  ف  يراجعون تأويلاتها وفق مستجدات الزمن.  ويطبقون كثيرًا من الشعائر، لكنهم

أبرز ملامحهم: السماح بإمامة المرأة في بعض السياقات، والانفتاح على المجتمعات  

 غير اليهودية، وتبني مواقف مرنة تجاه كثير من القضايا الاجتماعية. 

إذا، ليست هذه التيارات مجرد فروع دينية داخل اليهودية، بل هي انعكاس عميق لمأزق الهوية  

اليهودية في عالم يتحول بسرعة. فكل تيار منها لا يجيب فقط عن سؤال "كيف نصلي؟" بل عن  

فالأرثوذكسية تجد الجواب في الالتزام المطلق  ،    سؤال أعمق: "من نحن؟ وما الذي يجعلنا يهودًا؟"

بالشريعة، والإصلاحية ترى الجواب في القيم الأخلاقية، والمحافظة تحاول الجمع بينهما. ومن 

هذا التنوع نشأ فكر يهودي حديث تعددي، لا مركزي، مفتوح على التأويل. وحسب رأيي، فهو  

حديث عن معتقد خلخلت أسسه الأصلية في  منسلخ عن أصله الذي أتى به في الأول. هل يمكن ال 

التشظي؟ لم تعد اليهودية تمُثَّل بصوت واحد. بل صارت فضاءً تتنازع فيه الرؤى، وتتعدد    ظل هذا 

مع   الحداثة  لصراع  مرآة  المعاصرة  اليهودية  من  يجعل  ما  وهذا  والانتماء.  الإيمان  فيه صور 

الأصل، وتعبيرًا صريحًا عن تحوّل الدين من شريعة منزّلة إلى تجربة بشرية تأويلية منسلخة عن 

 32جذر المؤسس. ال

 
 . 47–45(، ص 1995. يعقوب نيوسنر، اليهودية في العالم المعاصر )نيويورك: مطبعة جامعة نيويورك، 1 32

.  / 102(، ص 1988. مايكل أ. ماير، الاستجابة للحداثة: تاريخ حركة الإصلاح في اليهودية )نيويورك: مطبعة جامعة أكسفورد، 2

 160–156(، ص 2004جوناثان د. سارنا، اليهودية الأمريكية: تاريخ )نيوهافن: مطبعة جامعة ييل، 



 

 - 97  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 98  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 99  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 100  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 101  - 

 من الإنجيل إلى الكنيسة  – مدخل الفصل الرابع: ألوان في المسيحية  

 

الكتاب، هناك   لهذا  الأولى  الصفحة  تتبعناها من  في أعماق كل تجربة روحية، كما 

ن بل يعُاش. لكن  لحظة نقاء أولى، لحظة تتجلى فيها  الحقيقة كوميض خاطف، لا يُدوَّ

الزمن لا يترك شيئاً على حاله. فكما تتلون المياه حين تترك الينبوع، تتشكل الأديان  

حين تغادر لحظة التأسيس الأولى، أي الينبوع الأصلي لها، فتتلون بالمعنى المجازي  

 للكلمة إلى مذاهب وفرق مختلفة.

التجربة إلى النص، ومن النص إلى المؤسسة، ومن الصفاء  هكذا تمضي الأديان من  

إلى التلون، ومن الوحدة إلى التعدد. وهذا ما حدث للمسيحية، لا بوصفها عقيدة فقط، 

بل كرحلة إنسانية عميقة، انطلقت من نداء فردي وتحولت إلى بناء جماعي تتداخل  

 فيه الروح والتاريخ، الإيمان والسياسة، الوحدة والتفرع.

الفصل الذي بين أيدينا لا يتقصّد الحديث عن رواية مسار ديني، بل يُنصت لما تغير  

في النبرة، في اللغة، في الأشكال والطقوس، في الهوية التي بدأت تبُنى ما إن خطا  

الإنجيل أولى خطواته نحو الكنيسة. لا لأن التغيير خطيئة، بل لأنه مرآة للزمن، مرآة  

المقدس ممكنًا في عالم يتغير بتغير الفصول، ولو أن هذه    للإنسان حين يسعى ليجعل

 الأخيرة تتغير بشكل دوري مدفوعة بسبب "منطقي".

في هذا الفصل، لن نصغي فقط لما قيل، بل لكيف قيل، ومتى تغير القول، ولماذا  وبه 

 تعددت الألوان في لوحة بدأت بلون واحد. 

إنّ هذا التحول من اللحظة الروحية الأولى إلى الواقع المؤسساتي ليس مجرد تطور  

الأصلي   المعنى  بين  والزمان،  الروح  بين  دائم  لصراع  انعكاس  هو  بل  طبيعي، 

والضرورات الاجتماعية والسياسية التي تستوجب ضبط العلاقة بين الفرد والجماعة.  

ديان الكبرى، لم تبقَ على شكلها البسيط  فالمسيحية، كما هو الحال مع غيرها من الأ

البكر، بل خضعت لتعديلات وتفسيرات وأحيانا لصراعات داخلية أدت إلى ظهور  

هذا التنوع لم يكن دائمًا نتيجة انحراف أو تشويه، بل كان غالبًا    مذاهب وفرق مختلفة. 

لتكييف  استجابة حية لاحتياجات بشرية وروحية مختلفة، وفي بعض الأحيان محاولات  

أن   يظهر  هنا  ومن  مستمرة.  اجتماعية  ومتغيرات  متباينة  ثقافية  بيئات  مع  الرسالة 

المسيحية ليست مجرد عقيدة جامدة، بل كيان ديناميكي يعبرّ عن تفاعل الإنسان مع  

 الغيب، في إطار متغير من الظروف التاريخية والسياسية 

 



 

 - 102  - 

 روماني -المبحث الأول : ظهور المسيح في سياق يهودي         

 : تأرجح المصطلح بين النصرانية والمسيحية  ولالمطلب الأ

منذ البدايات الأولى لظهور العقيدة المنسوبة إلى عيسى بن مريم عليه السلام، برزت  

الكرونولوجي   التدرج  هنا  بالجديد  الجديد، ونقصد  الدين  تسميات متعددة لأتباع هذا 

الذي صرنا عليه أي )ما بعد العقيدة اليهودية(، مما فتح المجال لسؤال جوهري مهم: 

؟ أهو "النصرانية" كما جاء في القرآن  لوصف هذه العقيدة    ما الاسم الأدق والأصوب

الكريم، أم "المسيحية" كما شاع لاحقاً في التداول التاريخي؟ وما البعد الذي قد يأخذه  

في مصطلح يبدو فضفاضا قد يدرج فيه كل مؤمن بالمسيح بالرغم    مصطلح المسيحية؟

 انتمائه العقائدي  من اختلاف 

إن الرجوع إلى المصادر الإسلامية الأساسية، وعلى رأسها القرآن الكريم، يُبرز وبه ف

"النصارى"  وأتباعها  "النصرانية"،  هي  القرآنية  التسمية  أن  قط    بوضوح  يرد  ولم 

 . قال الله تعالى: مصطلح المسيحية 

➢ ﴾ِ  (،30)التوبة:  ﴿وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللََّّ

 (.14)المائدة:  ﴿إنَِّا نصََارَى﴾: على لسان أهل هذه العقيدة  وقال أيضًا

بل إن جميع المواضع التي ذكُر فيها أتباع عيسى عليه السلام في القرآن الكريم جاءت  

لغوية   دلالة  يدل على  وهذا  البتة.  "المسيحية"  يرد مصطلح  ولم  "النصارى"،  باسم 

المنزل بنص الوحي،  جاءت  أن التسمية الأصيلة،  كما  ،  واضحة  محددة  وتشريعية  

وتعود هذه التسمية إلى بلدة "الناصرة" في فلسطين، التي يُنسب  .  "النصرانية" بأنها 

إليها المسيح عليه السلام، فيقال عند النصارى )يسوع الناصري(، حيث نشأ وترعرع.  

وقد كانت صفة "النصراني" تطُلق في بداياتها على من تبع عيسى وآمن برسالته في  

عنواناً عامًا لأتباعه بعد رفعه. وعليه، فالنسبة إلى الناصرة كانت  حياته، ثم صارت  

 الأصل اللغوي والواقعي لهذه التسمية.

أما مصطلح "المسيحية"، فهو تعبير ظهر لاحقًا، بعد انتشار دعوة عيسى عليه السلام  

خارج نطاق فلسطين، وخصوصًا عندما دخلت الديانة النصرانية مرحلة الانتشار في  

أوساط الشعوب الرومانية واليونانية. إذ أطلق بعض أتباع المدرسة البولسية )نسبة  

استعم عبارة  الطرسوسي،  بولس  الذين  إلى  العشرين  القرن  في  العلماء  بعض  لها 

اقترحوا وجود شرائح مختلفة في المسيحية المبكرة وأن بولس كان له تأثير مهم فيها(  

 هذا الاسم نسبة إلى "المسيح" نفسه، لا إلى بلده أو نشأته. وقد أدى هذا التغيير في 



 

 - 103  - 

شخصية   في  تبالغ  الفرق  بعض  بدأت  إذ  العقيدة،  في  أعمق  تحويرات  إلى  التسمية 

 33المسيح عليه السلام حتى ألهته، وهو ما أنكره القرآن الكريم، محذرًا من الغلو:

 (. 171)النساء:  ﴿يَا أهَْلَ الْكِتاَبِ لَا تغَْلُوا فِي دِينكِمُْ﴾ ➢

ومما يؤكد أن مصطلح "مسيحية" طارئ لاحقًا، أن المسيح عليه السلام لم يدعُ إلى  

دين جديد مستقل يُنسب إليه، بل أكّد رسالته كمجدد ومتمم لما جاء به موسى عليه  

 السلام:

ق ا لِمَا بيَْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ﴾ ➢  (.6)الصف:  ﴿مُصَدِ 

في ضوء ذلك، فإن تسمية "النصرانية" أكثر دقة ووفاءً بالمعطيات التاريخية والدينية، لعدة أسباب  

 نختصرها فيما يلي: 

 التي وردت بها النصوص الإلهية . الأعلى. والجازمة  • أنها النسبة  

 (. ة• أنها تعبر عن الجذر الجغرافي والحضاري الأصيل للرسالة )الناصر

إليها عيسى، وبين التحويرات التي طرأت لاحقًا  • أنها تحفظ التمييز بين العقيدة الأصلية التي دعا  

 على يد بعض أتباعه. 

التثليث وتأليه المسيح(،   )مثل عقيدة  بتطورات لاهوتية  "المسيحية" ارتبط لاحقًا  أن مصطلح   •

 . كما أنها مرفوضة من حيت التحليل العقلي للمفهوم كذلك  وهي مفاهيم مرفوضة في القرآن الكريم

الأمور التي تؤكد أن الاسم الصحيح والأنسب لوصف هذه العقيدة هو النصرانية، كون كما أن من  

مصطلح المسيحية قد يتخذ أبعادًا أخرى؛ فمثلًا، يمكن أن يكون المسلم "مسيحياً" من حيث الإيمان  

بالمسيح عيسى كنبي، وما سمُي بالمسيح إلا لأنه كان يقوم بالمسح على المرضى فيشفيهم بأمر  

وبه. فإذا قمنا بوصفهم بهذا المصطلح، فإننا ـ وحسب رأيي ـ نشوه جوهر العقيدة. وعليه، فإن  الله  

من الدقة العلمية والموضوعية الالتزام بمصطلح "النصرانية" حين الإشارة إلى أصل الدعوة التي  

اق  حملها عيسى بن مريم عليه السلام. أما استعمال مصطلح "المسيحية" فينبغي أن يُفهم في سي

 التطورات التاريخية التي طرأت لاحقًا، وليس باعتباره الأصل الأول للعقيدة. 

 

أساسية: سأواصل استعمال التسميتين "النصرانية" و"المسيحية" مع ا،    أعتبرها    وكملاحظة

لأنني، في هذا الموضوع بالذات، أحرص على الوقوف على حبل الحياد. كما أنني لست مؤهلا   

استخدام   في  سأستمر  أنني  ستلاحظ  ولذلك  الأمر.  هذا  في  الجزم  أو  قطعية  أحكام  لإصدار 

 كتاب فلا تستغرب لذلك المصطلحين في مواضع أخرى من ال

 
ِ﴾.30القرآن الكريم، سورة التوبة، الآية  33 : ﴿إِنَّا  14لقرآن الكريم، سورة المائدة، الآية /.    : ﴿وَقاَلَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابنُْ اللََّّ

: 6. القرآن الكريم، سورة الصف، الآية /   : ﴿ياَ أهَْلَ الْكِتاَبِ لَا تغَلْوُا فِي دِينِكُمْ﴾171القرآن الكريم، سورة النساء، الآية  /   نَصَارَى﴾.

 ﴿مُصَدِّقاً لِمَا بَينَْ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ﴾.



 

 - 104  - 

 سلامية  الرؤية الإ لتأويل التاريخي وابين نصرانية ظهور الالمطلب الثاني: 

فقد  عند الحديث عن ظهور المعتقد النصراني، فإننا نتحدث عن حدث تاريخي، لذا  

وُجدت تأويلات من مؤرخين لهذا الحدث الديني المفصلي في تاريخ الأديان السماوية  

عاشت فلسطين في    هذا المعتقد ،    ، وبه ننطلق من السياق العام لظهوربصفة عامة

الاحتلال  وطأة  تحت  الاضطراب  في  غاية  وضعًا  الميلادي  الأول  القرن  مطلع 

  بومبيوس الروماني، إذ كانت البلاد قد خضعت للنفوذ الروماني بعد أن دخل القائد  

بذلك حقبة من الاستقلال السياسي النسبي    63مدينة القدس سنة   قبل الميلاد، منهياً 

الموطن الذي خرجت فيه  كون أن المجال كان    الذي نعمت به بعض الفئات اليهودية 

الوجود   إلى  فرضاليهودية  أجنبية  سلطة  ترسيخ  إلى  الاحتلال  هذا  أدى  وقد  ت  . 

سيطرتها بالقوة، مع ما رافق ذلك من شعور عارم بالمرارة والقهر في أوساط المجتمع 

اليهودي، الذي كان يتوق إلى الخلاص والتحرر. ولم يكن هذا الاحتلال مجرد سيطرة  

مرهقة،   فارضًا ضرائب  للسكان،  اليومية  الحياة  يلامس  كان  بل  عسكرية صامتة، 

ية، وهو ما جعل الوضع ينذر بانفجارات اجتماعية  ومتدخلًا أحياناً في شؤونهم الدين

ودينية في آن معًا. في هذا السياق المشحون، تزايدت الآمال في ظهور مخلص يعيد 

للأمة مجدها الغابر، وهي آمال غذتها نصوص دينية قديمة كانت تتداولها الأوساط  

هم إلى الحرية  اليهودية، بما تحمله من نبوءات عن مجيء المسيح المنتظر الذي سيقود

 والانتصار. 

لقد تنوعت المواقف داخل المجتمع اليهودي حيال هذا الوضع المتأزم، فانقسم اليهود  

  من أبرزهم   إلى طوائف متعددة، لكل منها تصورها الخاص عن كيفية تحقيق الخلاص.

والمفسرين المتشددين، تمسكوا بالتقيد    الكهانالفريسيون، الذين كانوا يشكلون طبقة من  

الصارم بتفاصيل الشريعة، معتبرين أن الخلاص لا يمكن أن يتحقق إلا بالعودة إلى  

النخبة   يمثلون  كانوا  الذين  الصدوقيون،  أما  الدينية.  بالنصوص  الكامل  الالتزام 

عين إلى الحفاظ  الكهنوتية المرتبطة بالمعبد، فقد اتخذوا موقفاً مهادنًا تجاه الرومان، سا 

لقائم. وفي المقابل، آثر الأسينيون  على مصالحهم ومواقعهم الاجتماعية في ظل النظام ا 

الابتعاد عن المجتمع الفاسد في نظرهم، فلجأوا إلى حياة العزلة في جماعات منعزلة، 

متطلعين إلى نهاية قريبة للعالم ومجيء ملكوت الله بقوة خارقة. أما الغيورون، فقد  

ريقًا لتحرير  اعتقدوا أن الخلاص لا يتحقق إلا بالسيف، فاختاروا المقاومة المسلحة ط

الأجنبي الغاصب  وطأة  من  عن    أرضهم  الحديث  عند  سالفا  فيه  فصلنا  أمر  وهذا 

وسط هذا التنوع والانقسام، كانت فكرة المسيح المنتظر  .  الانقسامات المذهبية اليهودية

تملأ الأذهان، ولكن الصورة السائدة عنه كانت صورة قومية في جوهرها؛ إذ كان  

والعظمة  الذي مثل الكمال    دوئدًا دنيويًا، ملكًا من نسل داومعظم اليهود ينتظرون قا

اليهودي الديني  الوعي  الوطني.  المثالية في  والتحرر  السياسي  النصر  إلى  يقودهم   ،



 

 - 105  - 

نثنائيل 34وقد  التصور  عبرّ  هذا  الأناجيل، عن  تذكرها  التي  الشخصيات  أحد  وهو   ،

. كان الانتظار  "يا معلم، أنت ابن الله! أنت ملك إسرائيل!"حين خاطب يسوع قائلاً: 

مشحونًا بتطلعات دنيوية، جعلت كل من يدّعي النبوة أو تظهر عليه علامات استثنائية  

 يُنظر إليه باعتباره مرشحًا محتملاً لتحقيق هذا الأمل الشعبي العميق. 

غير أن يسوع الناصري، الذي ظهر في هذا السياق المضطرب، حمل رسالة مختلفة 

تمامًا عن التصورات السائدة. جاء لا بوصفه قائدًا سياسيًا يحمل السلاح ضد الرومان،  

بل مبشرًا بملكوت الله، داعيًا الناس إلى التوبة القلبية، ومقدمًا خلاصًا روحياً يتجاوز  

"توبوا لأنه قد اقترب ملكوت    ء العرقي. قال في بداية دعوته:حدود القومية والانتما

، معلنًا أن التغيير الحقيقي لا يكون عبر الثورة المسلحة، بل عبر تحول  السماوات"

كانت رسالته موجهة إلى  ، وبه    داخلي عميق في قلوب الأفراد، وتجديد علاقتهم بالله

الفقراء   فيها  فوجد  والقهر،  بالضياع  يشعر  من  عزاءً  كل  والمرضى  والمظلومون 

لآلامهم، وأملًا في حياة جديدة قائمة على المحبة والغفران، بعيدًا عن منطق الانتقام  

 والعنف.

لم يكن يسوع يتجاهل معاناة شعبه تحت الاحتلال، لكنه اختار أن يطرح بديلاً يتجاوز  

الخطيئة   قلبه من  بتحرير  يبدأ  الإنسان  تحرير  أن  أدرك  فقد  الزمنية.  السياسة  حدود 

والظلم، لا بتحرير الأرض فقط. هذا الطرح الروحي العميق كان يصطدم بشكل مباشر  

الفريسيون والصدوقيون    ىد رأواحد ، فقلسياسية في آن  مع انتظارات النخب الدينية وا

لخدمة   بالدين  وتلاعبهم  رياءهم  ينتقد  كان  إذ  سلطتهم،  على  خطرًا  تعاليمه  في 

مصالحهم. وكان الرومان، بدورهم، يخشون من أي تحرك جماهيري يمكن أن يؤدي  

ل عيد  إلى اضطرابات تهدد استقرار ولايتهم، خاصة في أوقات الأعياد الكبرى مث

اليهودية.  أنحاء  كل  من  القادمين  بالحجاج  تمتلئ  القدس  كانت خلاله  الذي    الفصح، 

يشكل خطرًا مزدوجًا على النظام القائم: خطرًا دينيًا لأنه    )عيسى( وهكذا، كان يسوع 

كشف فساد السلطات الدينية، وخطرًا سياسيًا لأنه كان قادرًا على استقطاب الجماهير  

بروحانيته العميقة. لكن المفارقة أن رسالته لم تكن تهدف إلى تأسيس مملكة دنيوية  

م تأسيس  إلى  بل  الرومانية،  الإمبراطورية  قلوب  تنافس  في  قائمة  روحية  ملكة 

، داحضًا بذلك "مملكتي ليست من هذا العالم"المؤمنين. وقد كان واضحًا في قوله:  

 كل تصور سياسي لمهمته. 

عن   منفصلًا  يبدو  قد  منظور  ومن  المسيحي،  الفكر  بروز  لمسار  تتبعي  خلال  من 

الجوانب الروحية، أي من زاوية لادينية وموضوعية، يتضح أن المسيحية ظهرت في  

 
 س.الكتاب المقد أسفار من الكتاب المقدس. العهد الجديد. ترجمة فان دايك. بيروت: دار 

 



 

 - 106  - 

ر كنتيجة تلقائية بشرية لا علاقة   ظل أزمات عانى منها الشعب اليهودي، وكأنها تصُوَّ

لها بالتدخل الإلهي. فقد كان اليهود متشبثين بفكرة وجود مخلصّ ضروري يخلصهم  

من معاناتهم. وقد أدى هذا، حسب هذا التصور، إلى بروز شخصية جمعت الشتات  

عل  يقوم  جديد  ديني  لفكر  وأسست  على  الديني  والتركيز  بالآخرة،  الإيمان  ى 

غير    الروحانيات، والدعوة إلى استسلام القلوب والمحبة بدل المواجهات العسكرية.

أن هذا الرأي يظل مجرد تأويل، إذ إن القائلين به يناقضون أنفسهم بادعاء الموضوعية  

ذاك، رغم  دون الاستناد إلى أدلة قاطعة. فالوضعية الصعبة التي كان يعيشها اليهود آن

قسوتها، لا تؤكد بأي حال من الأحوال أن نشوء هذا المعتقد كان مجرد تطور إنساني  

 محض دون تدخل قوة إلهية. 

استمرارًا   هايمثل ظهورفمن منظور إسلامي،  وبالحديث عن النصرانية / المسيحية  

طبيعيًا لخط النبوات الذي ابتدأ بآدم وتجلى مع نوح وإبراهيم وموسى وغيرهم من  

يرى الإسلام في عيسى بن مريم عليه السلام نبيًا كريمًا،    بحيث   أنبياء بني إسرائيل.

أرسله الله إلى بني إسرائيل لهدايتهم وتجديد الدعوة إلى التوحيد، مصدقًا لما جاء في 

الحقيقة في عدة   الكريم هذه  القرآن  أكد  وقد  تأتي من بعده.  برسالة  التوراة ومبشرًا 

ِ  مواضع، منها قوله تعالى:   ﴿وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيمََ يَا بنَِي إِسْرَائيِلَ إنِِ ي رَسُولُ اللََّّ

ق ا ا بِرَسوُلٍ يَأتِْي مِنْ بعَْدِي اسْمُهُ أحَْمَدُ﴾  إِليَْكمُْ مُصَدِ  .  لِمَا بيَْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِ ر 

باعتبارها انقطاعًا عن مسار الدين    / النصرانية    وهكذا، لا ينظر الإسلام إلى المسيحية

الإلهي الواحد، بل حلقة مكملة في سلسلة طويلة من الرسالات التي دعت إلى عبادة  

وبالتالي، فإن الدين الإسلامي يرى في المسيحية    الله الواحد والالتزام بالحق والعدل

امتدادًا للاستمرارية في مسار الدين الواحد، الداعي إلى توحيد الخالق. فإرسال الرسل 

التي   للتأويلات والتحريفات  الزمن  تتعرض مع مرور  التي  الدعوة  بدافع تجديد  يتم 

الرئيسي، مما يؤدي إلى فساد العقيدة. وعندها، يُنزل الله تعالى  تخرجها عن مقصدها 

العقيدة، ومصححة ما اعترى   السابقة، مجددة جوهر  الرسالات  تكُمل  رسالة جديدة 

الدعوات السابقة من تحريف. وقد اتضح هذا الأمر جليًا مع انقسام اليهودية وتأويلاتها  

لنصرانية كمحاولة لتجديد الإيمان  التي شوهت جوهر العقيدة، مما أدى إلى ظهور ا

   وتصحيح مساره.

 

  الكريمة التي تمت الإشارة فيها إلى العقيدة النصرانية والآيات بعض من السور 

 52سورة آل عمران، الآية  .1

ِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ   ➢ ا أحََسَّ عِيسَىٰ مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أنَصَارِي إلَِى اللََّّ "فلَمََّ

ِ وَاشْهَدْ بِأنََّا مُسْلِمُونَ"  ِ آمَنَّا بِاللََّّ  نَحْنُ أنَْصَارُ اللََّّ



 

 - 107  - 

 

 55سورة آل عمران، الآية  .2

رُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفرَُوا  ➢ ُ يَا عِيسَىٰ إِنيِّ مُتوََفِّيكَ وَرَافعُِكَ إلَِيَّ وَمُطَهِّ "إِذْ قَالَ اللََّّ

 وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبعَُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفرَُوا إلَِىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ"
 

 14سورة المائدة، الآية  .2

رُوا بِهِ   ➢ ا ذكُِّ "وَمِنَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نصََارَىٰ أخََذْنَا مِيثاَقهَُمْ فنََسُوا حَظًّا مِمَّ

 فَأغَْرَيْنَا بَيْنهَُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبغَْضَاءَ إلَِىٰ يوَْمِ الْقِياَمَةِ" 
 

 82سورة المائدة، الآية  .3

لِّلَّذِينَ آمَنوُا الْيهَُودَ وَالَّذِينَ أشَْرَكُوا ۖ وَلَتجَِدَنَّ   ➢ "لَتجَِدَنَّ أشََدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً 

يسِينَ   لِكَ بِأنََّ مِنْهُمْ قِسِّ وَدَّةً لِّلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نصََارَىٰ ۚ ذَٰ أقَْرَبهَُم مَّ

 يَسْتكَْبرُِونَ" وَرُهْبَاناً وَأنََّهُمْ لَا 

 14سورة الصف، الآية  .4

ِ كَمَا قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيِّينَ   "يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُونُوا أنَصَارَ اللََّّ

 "ِ ِ ۖ قاَلَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أنَصَارُ اللََّّ  مَنْ أنَصَارِي إلَِى اللََّّ

 59سورة آل عمران، الآية . ٧

ِ كَمَثلَِ آدَمَ ۖ خَلَقَهُ مِن ترَُابٍ ثمَُّ قَالَ لَهُ كُن فَيكَُونُ"   < "إِنَّ مَثلََ عِيسَىٰ عِندَ اللََّّ

 72. سورة المائدة، الآية . ٨

بنَِي   يَا  الْمَسِيحُ  وَقَالَ  مَرْيَمَ ۖ  ابْنُ  الْمَسِيحُ  َ هُوَ  إِنَّ اللََّّ قَالُوا  الَّذِينَ  كَفرََ  "لَّقَدْ  إِسْرَائِيلَ  < 

ُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأوَْاهُ   مَ اللََّّ ِ فَقَدْ حَرَّ َ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ۖ إنَِّهُ مَن يُشْرِكْ بِاللََّّ النَّارُ ۖ وَمَا  اعْبُدُوا اللََّّ

 لِلظَّالِمِينَ مِنْ أنَصَارٍ" 

 73سورة المائدة، الآية  . 9

هٌ وَاحِدٌ ۚ وَإِن لَّمْ  هٍ إِلاَّ إلَِٰ
َ ثاَلِثُ ثلََاثةٍَ ۘ وَمَا مِنْ إلَِٰ ا    < "لَّقَدْ كَفرََ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللََّّ يَنتهَُوا عَمَّ

 35يَقُولُونَ لَيمََسَّنَّ الَّذِينَ كَفرَُوا مِنْهُمْ عَذاَبٌ ألَِيمٌ" 

 
القرآن الكريم، سورة المائدة، الآية  /.   .55. القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية . /. .52القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية  

. القرآن الكريم، سورة آل عمران، /.   .14القرآن الكريم، سورة الصف، الآية  /.    .82. القرآن الكريم، سورة المائدة، الآية /.    .14

القرآن الكريم، سورة الصف، . /. 73القرآن الكريم، سورة المائدة، الآية   / .72القرآن الكريم، سورة المائدة، الآية   /.   .59الآية 

 .6الآية 



 

 - 108  - 

   في سيرورة نبوية متسلسلةتسلسل الشرائع الدينية لالتصور الإسلامي      

 " almrj3.com"شجرة الأنبياء: التصور الإسلامي لتسلسل الشرائع الدينية في سيرورة نبوية متسلسلة"، منشور على موقع المرجع، 

 

كان ظهور المسيحية إذن ثمرة لتفاعل معقد بين عوامل دينية واجتماعية وسياسية  وبه  

وأدى  متشابكة. فالاحتلال الروماني كان قد قوض الإحساس بالسيادة الوطنية لليهود، 

إلى تآكل مؤسساتهم الدينية التقليدية، فيما عمّقت الانقسامات الطائفية الإحساس بالحيرة  

والتيه. وكان المجتمع في حاجة ماسة إلى مخرج من هذا الانسداد التاريخي، سواء 

يسوع  رسالة  جاءت  المناخ،  هذا  وفي  الروحي.  بالخلاص  أو  السياسي    بالخلاص 

السيف   )عيسى(   عبر  لا  والتوبة،  الإيمان  عبر  متوقعة: خلاص  غير  إجابة  لتقدم 

والتمرد. كان اختياره هذا بمثابة انقلاب هادئ على المفاهيم السائدة، وبداية لتحول  

وقد شكلت تعاليم يسوع، في جوهرها، ثورة  ،    روحي عميق سيغير وجه التاريخ لاحقًا



 

 - 109  - 

على أنماط التدين الشكلية، داعية إلى جوهر الدين: محبة الله ومحبة القريب. كان يرى  

أن الشريعة ليست مجرد طقوس وقوانين جامدة، بل حياة روحية قائمة على المحبة  

والعدل والرحمة. من هنا كانت دعوته صادمة لأولئك الذين اختزلوا الدين في طقوس  

حفيظة النخب الدينية التي رأت فيها تهديدًا لسلطتها   ظاهرية خالية من الروح، وأثارت

وهيبتها. أما بالنسبة للرومان، فقد كانت حركة يسوع مدعاة للقلق، خاصة أنها كانت  

 تحرك مشاعر الجماهير وتبعث فيهم نوعًا جديدًا من الأمل.

إن دراسة ظهور المسيحية في هذا السياق تبرز كيف أن الأديان الكبرى لا تنشأ بمعزل 

النصوص   رحم  من  فقط  تولد  لم  فالمسيحية  والاجتماعية.  التاريخية  شروطها  عن 

الدينية، بل أيضًا من معاناة شعب يبحث عن الخلاص، ومن واقع اجتماعي مأزوم  

الناص يسوع  كان  وقد  جديدًا.  أفقًا  التحول  ينتظر  لهذا  مجسدًا  الفريدة،  برسالته  ري، 

العميق، فاتحًا بابًا أمام فهم جديد لله وللعلاقة معه، وممهداً الطريق لتحول ديني سيغير  

وهكذا، يمكن القول إن ظهور المسيحية لم    ملامح العالم الغربي والشرقي على السواء

ن، جمعت بين معاناة  يكن مجرد حدث ديني محدود، بل لحظة فارقة في تاريخ الإنسا

الواقع وطموحات الخلاص، بين الحنين إلى الماضي والبحث عن مستقبل أكثر عدلاً  

وروحانية. وقد شكلت هذه اللحظة منعطفًا حاسمًا في مسار الديانات الإبراهيمية، الذي  

سيستمر لاحقًا مع بعثة النبي محمد صلى الله عليه وسلم، مؤكدا وحدة الرسالات الإلهية 

 براً عن تطلعات الإنسان الأزلي إلى الحق والخلاص والعدل والسلام. ومع

 

د إن ظهور المسيحية، كما نراه من خلال هذا السياق التاريخي " والاجتماعي المعق د، ليس مجر 

واجتماعية   دينية  متعددة:  عوامل  بين  عميق  لتفاعل  حي  انعكاس  هو  بل  جديد،  دين  ولادة 

وسياسية. ففي زمن كان الاحتلال الروماني قد أجهض أي أمل في الاستقلال السياسي لليهود،  

ة للخلاص، سواء كان ا في مؤسساتهم الدينية، برزت حاجة ملح  سياسي ا أو روحي ا،   وأحدث شرخ 

ا مختلف ا كلي ا: طريق الخلاص عبر الإيمان والتوبة، لا عبر  لكن رسالة يسوع جاءت لتقدم مسار 

 السيف أو التمرد.

لقد شك ل هذا الخيار انقلاب ا هادئ ا على أنماط التفكير السائدة في ذلك العصر، حيث كانت القوة 

المادية والتمرد السياسي هما أمل الكثيرين. أما يسوع، فاختار دعوة أعمق، تدعو إلى محبة 

ت  الله والقريب، وتعيد الدين إلى جوهره الروحي، بعيدا عن الطقوس الشكلية الجامدة. لقد   هز 

تعاليمه أركان المؤسسة الدينية التقليدية، وهددت سلطة النخب الحاكمة الدينية، الأمر الذي أثار  

على  الجديدة  الحركة  هذه  تأثير  من  يخشى  كان  الذي  الروماني  النظام  أقلق  كما  حفيظتها، 

 36".الجماهير

 
 يُنظر إلى رسالة يسوع في سياق الاحتلال الروماني والانقسام اليهودي كتعبير عن تحول روحي لا سياسي.  36

 المرجع" في سياق تسلسل الشرائع من المنظور الديني الإسلامي. الأنبياء ينظر إلى موقع "شجرة 



 

 - 110  - 

 المبحث الثاني : الأناجيل وبناء العقيدة                    

عندما نلج عالم نشأة العقيدة المسيحية/النصرانية، لا يمكننا أن نتجاهل الدور المركزي  

الذي لعبته الأناجيل في صياغة التصورات الإيمانية الأولى، وكذا في رسم ملامح 

الفهم الجماعي لشخصية المسيح ورسالته، فقد شكّلت الأناجيل بمجموعها، ومن خلال 

الذي انطلقت منه النصرانية لبناء نسقها الديني، بما    خصوصية كل نص منها، الإطار 

يحمله من تعقيدات وإشكالات لا تزال تثير إلى اليوم اهتمام الباحثين والمؤرخين على  

حد سواء، لأن الشريعة الإلهية ومنذ أن نزلت لأول مرة على البشرية في عهد آدم لم  

ويل أو بالأحرى لسرعة التأويل،  تكن تؤطر لغاياتها شفوياً، لأن هذا الأمر قابل للتأ 

فالكتاب والنص المؤطر تعرضا للتأويل، فما بالك بالنص الشفوي القابل للتحوير إذ  

لم يستطع الوقوف أمام تعاقب الأجيال، فكان النص دائماً هو المؤطر للشريعة، رغم 

أنه سيشهد أيضاً تحريفات، وبالتالي ظهور فرق ومذاهب تدافع عن منظور ربما قد  

وبالحديث عن الأصل اللغوي لكلمة إنجيل   كون مختلفًا جزئيًا أو كليًا عن المضمون.ي

نجد أنه كان لفظًا في أصله يعني "البشارة السعيدة"، وهي البشارة بالخلاص أي الإنقاذ  

من العذاب بصفة عامة، وذلك بالخروج من عالم الألم إلى عالم الوعد الإلهي. غير  

يتحول شيئاً فشيئاً إلى بناء نصي معقد، حيث برزت الحاجة أن هذا المفهوم البسيط س

الملحة لتوثيق حياة المسيح وأقواله وأعماله أمام امتداد الزمن وتوسع رقعة المؤمنين،  

وذلك لحفظ جوهر العقيدة. لكن هذا الأمر لن يكون تامًا، فرغم وجود النص المؤطر  

الأنا من  كبيرًا  عددًا  المبكرة  المرحلة  في  الجماعات  ستنتج  بتعدد  تعددت  جيل، 

 النصرانية، وتفاوتت بتفاوت رؤاها حول طبيعة المسيح وعلاقته بالله. 

تحديد   على  تنص  حاسمة:  أمام ضرورة  نفسها  الكنيسة  وجدت  الزمن،  مرور  ومع 

النصوص المعتمدة، وحسم الفوضى النصية التي كانت تهدد وحدة العقيدة. ومن هنا  

نصوص   أربعة  ويوحنا.  ولوقا  ومرقس  متى  قانونية:  أناجيل  بأربعة  الاعتراف  تم 

 ستصبح فيما بعد أعمدة البنيان العقائدي المسيحي. 

تكُتب في لحظة واحدة ولا في   كما يجب الأخذ بعين الاعتبار بأن هذه الأناجيل لم 

الأكثر  صورته  في  المسيح  يظهر  أقدمها،  يعُد  الذي  مرقس،  فإنجيل  واحد.  سياق 

يرُكز   بينما  بتقديمه كنبي ذي رسالة.  إنسانية، مشددًا على أفعاله ومعجزاته، مكتفيًا 

ال النبوءات  تحقيق  على  متى  الامتداد إنجيل  بوصفه  للمسيح  راسمًا صورة  يهودية، 

الطبيعي لما جاء به أنبياء بني إسرائيل، وكأنما يحاور شعبًا مترددًا، يسعى لإقناعه  

بصدق الرسالة الجديدة. أما لوقا، فقد كتب لقارئ، مشددًا على البعد الكوني للمسيح، 

خصوص. في حين  وعلى رسالته الموجهة إلى البشرية جمعاء لا إلى شعب معين م

ويقُدَّم   العميق،  الفلسفي  للفكر  الغلبة  حيث  آخر،  مستوى  إلى  يوحنا  إنجيل  يأخذنا 



 

 - 111  - 

بوصفه الكلمة الأزلية المتجسدة، في انعكاس واضح للاتجاهات اللاهوتية   37المسيح

التي بدأت تتغلغل في أوساط الفكر النصراني والتي انحرفت عن اللب وجوهر العقيدة  

 النصرانية الذي ظهر مع عيسى عليه السلام. 

إن هذا التنوع وبلا شك لا يمكن أن يُقرأ على أنه مجرد اختلاف في الأسلوب أو في  

الجماعة   تجسيد  في  تعتمل  كانت  عميقة،  فكرية  تحولات  يعكس  بل  السرد،  طريقة 

أسئلة حارقة: من هو   تظهر محاولة الإجابة على  إنجيل  ففي كل  الوليدة.  المسيحية 

أكثر من ذلك؟ وكيف ينبغي فهم علاقته  المسيح؟ ما طبيعته؟ هل هو مجرد نبي أم  

 بالله؟

تعدد   تحتمل التأويل، خصوصًا في ظل  إجابات لا  وبهذا كانت هذه الأسئلة تتطلب 

التدخل   إلى  الكنيسة  دفع  مما  وتتبلور،  بل  تتشكل  بدأت  التي  والمذاهب  الاتجاهات 

باختيار   تكتفِ  لم  التي  الكبرى،  الكنسية  المجامع  عبر  موحدة،  معايير  لفرض 

نة لهذه النصوص، معززة بذلك بناء النصوص، بل عملت أيضًا على تثبيت قراءة معي

الرسمية. سياسيًا    العقيدة  قرارًا  كان  بل  عشوائيًا،  الأربعة  الأناجيل  اختيار  يكن  فلم 

  - كإنجيل توما أو إنجيل مريم المجدلية    –ودينيًا معًا. فقد تم استبعاد نصوص أخرى  

لأنها لم تتوافق مع الرؤية اللاهوتية التي كانت القيادة الكنسية تسعى إلى ترسيخها.  

هكذا يظهر أن عملية بناء العقيدة لم تكن مجرد نقل أمين لتعاليم المسيح، بل كانت 

 ني والسياسي. عملية انتقاء وإعادة تركيب، اقتضتها ظروف الواقع التاريخي والدي

تناقضات   لاحظنا  المسيح،  لحياة  الأناجيل  عرض  طريقة  في  النظر  أمعنا  ما  وإذا 

واختلافات لافتة بين الروايات. فمثلًا تختلف روايات القيامة بين الأناجيل الأربعة من  

حيث التفاصيل الدقيقة. وتختلف مواعيد أحداث محورية كالصلب والعشاء الأخير.  

بي نص،  في  أقوال  أو  فهذه  وتغيب معجزات  وبالتالي  آخر.  نص  في  بقوة  تبرز  نما 

الفروقات لم تكن موضع قلق في البداية، بل اعتبُرت جزءًا من التعدد المشروع، لكنها 

سرعان ما أصبحت موضع نقاش حاد عندما بدأت تيارات فكرية معارضة تستخدمها  

محور  للطعن في مصداقية الروايات الرسمية، وهذا ما سنعرفه وما سنخوض فيه في ال

 الخاص بالتمذهب المسيحي. 

ومع ذلك، لم تمنع هذه الاختلافات من أن تصوغ الأناجيل مجتمعة صورة شبه موحدة  

عن المسيح، تجمع بين كونه نبياً معلمًا ومخلصًا فدائيًا وكلمة إلهية حية، وكذا فكرًا 

أن   للنصرانية  سمحت  المركبة  الصورة  هذه  والإلهية.  البشرية  طبيعته  عن  موحدًا 

 
 توما،مريم المجدلية( (غير معتمدة الأناجيل  ./ .مرقس،يوحنا(،متى،لوقاالأنجيل الأربع المعتمدة )ينظر  37



 

 - 112  - 

تتوسع جغرافيًا وثقافيًا، مستجيبة لحاجات شعوب متباينة في نظرتها للدين وللخلاص، 

 مما جعلها الديانة الأكثر انتشارًا بالعالم بالمقارنة مع الأديان الأخرى. 

هذه   أن  هو  العقيدة،  بناء  سياق  في  الأناجيل  دراسة  من  نستخلصه  ما  أهم  ولعل 

ولا    -النصوص لم تنزل كوحدة مكتملة، ولم تتبلور خارج حركة التاريخ، بل كانت  

نتاجًا حيويًا لتفاعل الإنسان مع فكرة المقدس، في ظل صراعات الواقع وأسئلته    –تزال  

الكبرى. ساهمت الأناجيل في تأسيس العقيدة المسيحية لا من خلال توحيد الفهم فقط،  

بل أيضًا من خلال إرساء تعددية مضبوطة، تعددية سمحت للعقيدة أن تحتمل التأويلات  

الأساسي:   مركزها  تفقد  أن  محور  دون  بوصفه  المسيح  شخص  ذلك  على  وكمثال 

 الإيمان ومركز الخلاص.

وثائق   أيضًا  هي  بل  دينية،  سجلات  فقط  ليست  الأناجيل  فإن  المطاف،  نهاية  وفي 

تجاذبات   من  حمله  ما  بكل  المسيحي،  الإيمان  تطور  قصة  تروي  فريدة،  تاريخية 

وتوترات، بين الإيمان البسيط الذي بُشّر به في الجليل، واللاهوت المركب الذي صيغ  

المعل بين صوت  الكبرى،  المجامع  أروقة  والقريب،  في  الله  محبة  إلى  دعا  الذي  م 

 وصوت المؤسسة التي عملت على تنظيم هذه الدعوة في بنية عقائدية صارمة. 

وبهذا يكون فهم الأناجيل مدخلًا أساسيًا لفهم طبيعة العقيدة المسيحية، ولرصد الكيفية 

التي تشكل بها وعي الإنسان الديني في إحدى أكبر الرحلات الروحية التي عرفها  

 التاريخ الإنساني، والتي ظلّت تطبع الفكر الديني بشكل عام إلى يومنا هذا. 

 

 أقول :  

ا مركزي ا في رسم "   تشك ل الأناجيل حجر الزاوية في بناء العقيدة المسيحية، حيث لعبت دور 

ملامح الإيمان الأولي وشخصية المسيح ورسالته. فقد كانت الأناجيل، بكل اختلافاتها النصية  

الجماعات   تنوع  وسط  وتعاليمه  المسيح  حياة  توثيق  تم  خلالها  من  التي  الوسيلة  واللغوية، 

ة ورؤاها المختلفة. وهذا التنوع لم يكن عشوائي ا، بل يعكس صراعات فكرية واجتماعية  المسيحي 

عميقة، دفعت الكنيسة إلى فرض معايير نصية موحدة، واختيار أربعة أناجيل فقط لتصبح أساس  

 العقيدة، وهو قرار جمع بين السياسة والدين.

ورغم اختلاف الروايات في تفاصيل الأحداث المهمة مثل الصلب والقيامة، فإن الأناجيل مجتمعة 

للمسيح، تجمع بين نبوته، وإنسانيته، وألوهيته. كما أن هذه النصوص لم أسست صورة مركبة  

تنزل كاملة أو ثابتة، بل كانت نتيجة تفاعل مستمر مع ظروف الواقع وأسئلته الكبرى، مما سمح 

 " بتعددية مضبوطة في الفهم العقيدي

 



 

 - 113  - 

   المسكونية وصياغة الإيمانالثالث : المجامع المبحث          

لابد من أن  كان  في التحليل الدقيق لكل المواضيع التي نتناولها،    العمل    دنا هكما ع 

الدينية   وبلورت الفكرة  بل  التي غيرّت  المفصلية  في كل وتطوراتها  نذكر الأحداث 

ديانة، وعند الحديث عن الديانة المسيحية، لابد من الحديث عن المجامع المسكونية  

لما لعبته من أهمية شكلت فروع المسيحية اليوم والوعي الديني المسيحي كما نفهمه  

تعتبر تجلياته ومظاهره.  بمختلف  الأحداث    إذا    اليوم  أبرز  من  المسكونية  المجامع 

التاريخية والمفصلية في تاريخ الفكر الديني المسيحي، بحيث شكلت وطورت الوعي  

متفرعة والمختلفة في  المسيحي عبر الزمن، فشكّلت الماهية الدينية المسيحية اليوم ال

بعض النقاط الأساسية. فهي لم تكن مجرد تجمعات كنسية دينية عرضية، بل كانت  

المسيحية/   العقيدة  مسارات  تحديد  في  حاسمًا  دورًا  لعبت  تاريخية محورية  لحظات 

النصرانية وتنظيم وحدة الكنيسة من جهة، وتنظيم الترابط بين الكنائس المختلفة عبر  

ر العقيدة الأصلية لتبقى لهذه الفروع ما يربطها. ومن خلال هذه الحفاظ على جوه

المسيحية، مما   للعقيدة  اللاهوتي  الفهم  المسيحية وتعزيز  التعاليم  تم ضبط  المجامع، 

الوسطى   العصور  في  المسيحية  الكنيسة  هوية  صياغة  في  أساسية  مرجعية  جعلها 

قد اليوم. ومن خلال هذا،  والعصور الحديثة، بل والصورة العصرية تجاه هذا المعت

تمثل المجامع المسكونية مرحلة محورية في تاريخ المسيحية؛ لأنها لم تقتصر على  

كونها مجرد اجتماعات لتسوية الخلافات الدينية، بل كان لها تأثير عميق في تحديد  

علاقة الكنيسة بالسلطة الإمبراطورية، وفي مسار تطور الفكر المسيحي. لنؤكد على  

التحولات  الفكرة   أن  كتابنا هذا،  ثالثاً في  إليها في  وأشرنا  التي طرحناها  الجوهرية 

الدينية والاختلافات التي تتشكل بعد نزول العقيدة بمرحلة زمنية، تساهم فيها عوامل 

عديدة، ولا يمكن الاقتصار على عامل الاختلاف الديني فقط، وهذه العوامل، وكما  

سي والاجتماعي كذلك، بل أحيانًا الاقتصادي. لقد جاءت  رأينا الآن، قد تأخذ البعد السيا

هذه المجامع في أوقات كانت الكنيسة فيها تواجه تحديات فكرية ودينية تهدد وحدة  

العقيدة المسيحية، مثل الانقسامات حول طبيعة المسيح أو الثالوث الأقدس أو علاقة  

طياته معركة فكرية   الروح القدس بالآب والابن. فكل مجمع مسكوني كان يحمل في

ونضالًا لتحقيق وحدة العقيدة. وهنا قد نتساءل، لماذا قد يضطر الدين أو الفكر الديني  

بصفة عامة إلى أن يجد حلولًا للنص المحكوم؟ ولماذا الدين نزل وحدة مترابطة تصل  

لمرحلة يضُطر فيها للتعليل؟ وإن فشل التعليل، يتحول الأمر إلى صراع للتأويل ينتج  

ه توجه الدين نحو التمذهب والانقسام. سؤال ربما قد نصل إليه في مسار تحليل  عن

التاريخية   والسياقات  العامي  النسق  من  تفهم  فكرية  إجابة  الأقل  على  الكتاب،  هذا 

 المختلفة للإجابة عن الإشكالية. 



 

 - 114  - 

إليه ومناقشته   التطرق  نحن بصدد  فهمنا ما  الذي  المسكونية،  المجامع  بتعريف  نبدأ 

اجتماع   هو  المسكوني  المجمع  اعتبار  يمكن  وبه  معناه،  نفهم  أن  من  لابد  وتحليله. 

رسمي لمجمع من الأساقفة )جمع الأسقف وهو الكاهن المسؤول عن عدد من الكنائس  

مامصة القائمين على تلك الكنائس( المسيحيين  داخل إقليم معين، ويترأس القسوس والق

أو   اللاهوتية  القضايا  في  للنظر  عادة  ويعُقد  المسيحي،  العالم  مناطق  جميع  يمثلون 

رعاية   تحت  تنظيمه  يتم  المجامع  من  النوع  هذا  الكنيسة.  وحدة  تمس  التي  الكنسية 

والدو الكنيسة  بين  الوثيق  التداخل  يعكس  الملك، وهو ما  أو  لة في تلك الإمبراطور 

الفترات. وبه، كانت المجامع المسكونية تهدف إلى التعامل مع الخلافات الكبرى التي  

ظهرت في المجتمع المسيحي حول طبيعة المسيح، وطبيعة الثالوث، وعلاقة الروح  

القدس بالله الآب، لأن الفارق الزمني الذي يحدث بين نزول الوحي وبداية التأويل  

مجمو  تغذيه  وكذا  والاختلاف،  والاجتماعية والاقتصادية،  السياسية  العوامل  من  عة 

البعد عن المحورين، سواء كان بعدًا نصيًا أو بعدًا جغرافيًا. كما أن المجامع المسكونية 

لم تكن مجرد تجمعات لحل النزاعات اللاهوتية فقط، أي في الشق الديني، بل كانت  

قرا العقيدة، وإصدار  لتحديد معايير  وتأكيد مفاهيم أساسية  أيضًا مراكز  دينية،  رات 

تشكل الإيمان المسيحي وتحل بعد الأزمات السياسية والاجتماعية التي تسببت فيها  

إطارًا   أيضًا  تمثل  كانت  المسكونية  المجامع  أن  إلى  بالإضافة  الدينية.  الاختلافات 

م حياة  تشريعيًا للكنيسة، حيث كان يتم من خلالها إصدار القوانين الكنسية التي تنظّ 

 الكنيسة وعلاقاتها مع المجتمعات المسيحية المختلفة.

الآن نأخذ نظرة عن تطور المجامع المسكونية. ما يجب أن نوضحه أولًا أن المجامع  

المسكونية التي كانت تجمع كبار المعتقدين المسيحيين في مختلف بقاع الحيز الجغرافي  

الذي انتشرت فيه المسيحية، لم تكن تحدث بشكل عرضي، كما لم تحدث مرة واحدة،  

يقع فيها الاختلاف بحثاً عن توحيد الفكر بل حدثت بشكل دوري في كل مرة كا ن 

بصفة عامة. وبه، تعود بداية المجامع المسكونية إلى القرن الرابع   دالديني والمعتق

في   انعقد  الذي  الأول  نيقية  مجمع  مع  الحين، أصبحت 325الميلادي،  ذلك  منذ  م. 

حدود الإيمان.  المجامع المسكونية عنصرًا رئيسيًا في تشكيل العقيدة المسيحية وتحديد  

وقد شهدت هذه المجامع تطورًا في الفكر المسيحي، من حيث النظر إلى التحديات  

الإمبراطورية   في  الكنائس  جميع  قبل  من  مقبولة  حلول  وتقديم  الكبرى  اللاهوتية 

كما   ذلك  المسيحية. واتضح  يحتضن  الذي  الأبرز  السياسي  الكيان  كونه  الرومانية، 

 38لانو. تحدثنا سابقًا في مرسوم مي

 
(،  ٢٠٠٣ميلادي(، الطبعة الثانية )أكسفورد: دار بلاكويل للنشر،  1000– 200صعود المسيحية الغربية: انتصارها وتنوعها ) 38

 .   ٩٤–٨٩الصفحات 



 

 - 115  - 

 م(: بداية توحيد الشتات العقائدي325مجمع نيقية الأول ) .1

م هو أول المجامع المسكونية في تاريخ  325كان مجمع نيقية الأول الذي انعقد في  

)التي تقع حالياً في تركيا( تحت رعاية    المسيحية على الإطلاق. إذ وقع في مدينة نيقية

الإمبراطور قسطنطين الكبير، أحد أبرز أباطرة روما، الذي كان قد اعتنق المسيحية  

الدينية  الممارسة  بحق  الاعتراف  تم  بموجبه  الذي  ميلانو  مرسوم  على  وأشرف 

المسيحية دون تضييق كما كانت تواجهه قبل ذلك في أرجاء الإمبراطورية. وبذلك 

بسبب  سع للتفكك  تتعرض  كانت  التي  الرومانية  الإمبراطورية  لتوحيد  المجمع  ى 

الانقسامات الدينية التي تشتت أفكارها بين النص الديني وأشكال التأويل. كان السبب  

)الأسقف   أريوس  تعاليم  حول  نشأ  الذي  الخلاف  هو  المجمع  هذا  لانعقاد  الرئيس 

الكاملة(، المسيح  ألوهية  أنكر  الذي  من    المصري  وليس  مخلوق  المسيح  أن  مؤكدًا 

جوهر الله، وبذلك اعترف بالصفة البشرية للمسيح كونه صلب وقتل. وكان لهذا الرأي 

تأثير كبير في الأوساط المسيحية، إذ بدأ الانشقاق العقدي يطفو إلى السطح خاصة في  

أنحاء   مختلف  من  أساقفة  ضم  الذي  المجمع  أن  إلا  بقوة.  ينتشر  بدأ  حيث  الشرق 

الإمبراطورية الرومانية رفض هذا المذهب وأكد على أن المسيح "مولود من الآب  

 غير مخلوق"، وأنه من نفس جوهر الآب، مبرزين بذلك ألوهية المسيح. 

هذا المجمع لم يكن تأثيره عارضًا بل خلف مجموعة من النتائج من أبرزها إعلان  

"قانون الإيمان النيقاوي"، الذي أصبح حجر الزاوية لعقيدة الكنيسة المسيحية في ما  

يتعلق بالثالوث الأقدس )الله، الابن، الروح القدس(، وأدى إلى تعزيز وحدة الكنيسة  

ائدية. كما تم تحديد عيد الفصح وتوحيد التقويم الكنسي،  في مواجهة هذه الخلافات العق

ممثلًا بذلك أولى النهضات المسيحية الداعية للتجمع بذل الوحدة، وحدة شاءوا لها أن  

تبدأ من جوهر العقيدة التي ما إن أنزلت بفترة قصيرة حتى حورت نصوصًا بصفات  

 لم يأت بها النبي عيسى قط. 

 م(: تأكيد الثالوث الأقدس 381مجمع القسطنطينية الأول ) .2

ما إن حاول المجمع الأول أن يجد حلًا للتشتت العقدي الذي بدأ يكبر شيئاً فشيئاً حتى  

بدأ الخلاف يظهر في العقيدة المسيحية. فقد كانت هناك فوضى شابت الفكرة الدينية  

المسيحية والتحوير الذي عرفته من شكلها الأصلي، مما شكل أزمة فكرية وعقائدية.  

جمع نيقية، استمرت الخلافات حول الثالوث الأقدس،  وبعد مرور عدة عقود على م

وخاصة فيما يتعلق بروح القدس. كان هناك تيار يدافع عن أن الروح القدس مجرد  



 

 - 116  - 

مخلوق من الآب، وليس من نفس جوهر الله. في هذا السياق، انعقد مجمع القسطنطينية 

 39م تحت رعاية الإمبراطور ثيودوسيوس الأول. 381الأول في 

بعد انعقاد هذا المجمع، كانت قراراته حاسمة في تأكيد عقيدة الثالوث الأقدس. فقد تم  

تأكيد أن الروح القدس هو "من الآب" وليس مخلوقًا، وأقُر أيضًا أن الروح القدس هو  

تم   العقيدة. كما  الحفاظ على وحدة  الكنيسة الأرثوذكسية في  "إله"، ما عزز موقف 

يقاوي" ليشمل هذا التأكيد على الروح القدس. وبهذا، رغم أنه  تعديل "قانون الإيمان الن

كان مفترضًا أن ينُهي الخلاف العقدي، إلا أنه شوه العقيدة الأصلية بطرق مبتدعة،  

فتم تقسيم الإله إلى ثلاثة أجزاء: الأب، الابن، والروح القدس، مما شكل وعيًا دينياً  

 جديدًا يدمج بين الألوهية والبشرية. 

 م(: قضية مريم "والدة الإله" 431مجمع أفسس ) .3

في بداية القرن الخامس، ظهرت فكرة نسطور، بطريرك القسطنطينية، الذي رفض  

تسمية مريم العذراء بـ "والدة الإله" )ثيؤتوكوس( وادعى أنها "والدة المسيح" فقط،  

مما أشعل جدلًا عقائديًا جديدًا، بحيث انتشرت هذه الفكرة في الكنيسة، مما دفع إلى 

أدا431عقد مجمع أفسس في   وقد  وأكد أن مريم هي  م.  تعاليم نسطور،  المجمع  ن 

 "والدة الإله" )ثيؤتوكوس(، لأنها ولدت المسيح الذي هو الله المتجسد. 

إلى   وأدى  المسيح،  المسيحية حول طبيعة  العقيدة  توحيد  القرار حاسمًا في  هذا  كان 

تعزيز مكانة الكنيسة الأرثوذكسية الشرقية ورفض التيارات المناهضة للتجسد الإلهي.  

وهنا ظهر مفهوم الهرطقة، الذي يشير إلى المبتدع في الدين، وهو يشابه في الإسلام  

فكرة جديدة، كانت تقابل بالنقد والرفض، مما يزعزع مفهوم الزندقة. فكلما ظهرت  

العقيدة ويؤدي إلى الانقسامات بين الفقهاء والمفكرين. ومع كل مرة يظهر فيها مفسر  

العقيدة  جوهر  في  مستمرًا  تغيرًا  يعكس  مما  للإصلاح،  محاولة  هناك  كان  جديد، 

 المسيحية.

 م(: الجدل حول طبيعة المسيح451مجمع خلقيدونية ) .4

، نتحدث عن أحد أشهر المجامع المسكونية في تاريخ  بالتوصل إلى مجمع خلقيدونية

الديني   الوعي  بناء  تاريخ  في  ومهمًا  حاسمًا  منعطفًا  شكل  الذي  المسيحية،  العقيدة 

المسيحي الحديث. مع استمرار الجدل حول الماهية الإلهية الموحدة والمقررة للعقيدة  

والبشرية. كانت هناك  المسيحية، ظل النقاش يدور حول طبيعة المسيح بين الألوهية  

 
 . 134– 112(، ص 2002روان ويليامز، أريوس: الهرطقة والتقليد )غراند رابيدز، ميشيغان: إيردمانز،  39

 



 

 - 117  - 

تساؤلات حول كيف يمكن ربط المسيح بالإله، وهل هو مخلوق أو وحي مرسل؟ ثم  

 كيف يمكن أن يكون المسيح إلهًا وبشريًا في نفس الوقت؟ 

م لحل الخلافات بين المونوفيزيين )الذين كانوا  451وقد انعقد مجمع خلقيدونية في  

يعتقدون أن المسيح له طبيعة إلهية فقط( وبين الكنائس الأخرى التي تؤكد على أن  

 المسيح له طبيعتين: إلهية وإنسانية، دون أن تختلطا أو تنفصلان. 

وأن   وإنسان كامل"،  "إله كامل  المسيح هو  أن  التأكيد في مجمع خلقيدونية على  تم 

نقطة   بالأخرى، ما شكل  تلتبس إحداهما  أن  دون  المسيح  الطبيعيتين موجودتان في 

فاصلة في الفكر المسيحي بشأن طبيعة المسيح. لكن هذا القرار الذي يبدو في ظاهره  

في العقيدة، إذ أدى هذا القرار إلى انقسام الكنيسة  رغبة في التوحيد أدى إلى تقسيم آخر  

الموحدة   المونوفيزية  بموقف  قبلت  التي  الشرقية،  الكنيسة الأرثوذكسية  إلى قسمين: 

على أساس توحيد الصفة الألوهية فقط، والكنيسة الغربية، التي تبنت العقيدة التي خرج  

: الأولى إلهية والثانية بشرية، بها مجمع خلقيدونية والتي تؤمن بأن المسيح له طبيعتين

وهما منفصلتان تمامًا. وعيسى يتجسد في كل منهما: تجسد في الطبيعة البشرية حينما  

صلب وقتل وغير ذلك من الصفات البشرية التي قام بها، بينما الصفة الإلهية هي التي  

ثابتة. فاعتمدتها الكنيسة الكاثوليكية مب دأ عقائديًا  خلصتهم والتي يؤمنون بها كعقيدة 

 إلى يومنا هذا. 

ما تم الحديث عنه الآن هي بعض من المجامع التي شكلت الوعي الديني المسيحي  

الحالي، لكن وبذكرها بالتفصيل الذي يشرح تطور الدين ككل، نتحدث الآن عن تأثيرها  

على الساحة العقائدية النصرانية. وبهذا، كان للمجامع المسكونية تأثيرات عميقة في  

ا الفترات  مر  على  المسيحي  الناحية  الوعي  من  المذكور.  الحدث  تلت  التي  لزمنية 

اللاهوتية، التي كما تحدثنا سابقًا هي الأساس لأنها عمود المعتقد بل وعمود أي معتقد  

ديني كما صورته الديانات السماوية منذ نزولها، كانت المجامع تشكل لحظات حاسمة  

للثال العام  الفهم  عزز  مما  المسيحية،  العقيدة  مبادئ  تحديد  وطبيعة  في  الأقدس،  وث 

المسيح، وألوهية الروح القدس. هذه القرارات كانت تشكل الأساس الذي قام عليه بناء  

من   اليوم  نفهمه  بما  للمسيحيين  الدينية  الهوية  تحديد  في  وأسهمت  المسيحي،  الفكر 

مظاهر مسيحية واختلافات أحيانًا واضحة بين الأرثوذكس والكاثوليك وغيرهم من  

 حية الرئيسية والفرعية. الطوائف المسي

الكنيسة   بين  العلاقة  لتحديد  مهمة  محطات  أيضًا  المجامع  كانت  أخرى،  ناحية  من 

السياسية   السلطة  بين  التلاحم  من  نوعًا  تمثل  المجامع  هذه  كانت  حيث  والدولة، 

والكنيسة. هنا نتحدث عن البعد السياسي، ذلك البعد الذي يتولد من البعد العقائدي شأنه  

. إذ إن هذه المجامع لم تكن تسعى إلى توحيد العقيدة  شأن البعد الاجتماعي والاقتصادي



 

 - 118  - 

فقط، بل في ظل ذلك توحيد الانقسامات التي رأت فيها الدولة المتبنية للعقيدة بوادر  

انتفاضات وانشقاقات قد تصل إلى بناء فكر قوي يهدد المستقبل السياسي للإمبراطورية 

بشكل عام. لهذا، كانت المجتمعات فرصة لانهاء كل ما من شأنه أن يؤذي تماسك  

أن لبثت  ما  التي  في    الإمبراطورية  متمثلة  أغصانها  لتظل  جذورها  انهارت 

للخراب.   المؤدي  والتأويل  التفرقة  تسلم من  لن  أيضًا  التي  البيزنطية  الإمبراطورية 

وبهذا، تمثل هذه المجامع لحظات تاريخية فارقة تم فيها حسم النزاعات الكبرى حول  

مختلف الاتجاهات  الإيمان، وكانت هذه الحسمات تمثل صراعًا فكريًا ودينيًا عميقًا بين  

المسيحية، سواء في الشرق أو الغرب. ففاقت البعد العقائدي، وغطت البعد السياسي  

باللحمة الاجتماعية، والبعد الاقتصادي لما   بالرغبة في التحويل، والبعد الاجتماعي 

الربوع   مختلف  على  بالنفع  تعود  تجارية  تبادلات  من  الاجتماعية  الوحدة  عن  ينتج 

حية سواء في الإمبراطورية الرومانية أو ما خلفها بعد ذلك أو في الربوع  المعتنقة للمسي

 المعتنقة للمسيحية عبر العالم. 

 

   نحدد بشكل ملخص هذه المجمعات المسكونية في العناصر التالية :وأخيرا 

 نصراني . ؤثر على الإيمان اللاهوتي يتنعقد بسبب ظهور بدعة أو أنشقاق ــ1

 . كي يأخذ صفة رسمية بدعوة من الإمبراطور المسيحي  يتم عقد المجمع المسكونى – 2

 شرقاً وغرباً، بحيث يتم تمثيل كامل للكنيسة الجامعة ككل.  -تحضره غالبية أساقفة الكنيسة   – 3

 يقرر المجمع حاكماً جديداً أو يستقر على رأى لم يتفق عليه من قبل.  – 4

 أهم المجامع المسكونية 

 وهو المجمع الذي أدان آريوس ونحلته.  م 325ـ مجمع نيقية سنة 1

 م.  381ـ مجمع القسطنطينيّة 2

 نسطوريوس.  هرطقة  وهو المجمع الذي أدانم  431ـ مجمع أفسس سنة 3

 وهو المجمع الذي لا تعترف به الكنائس الغربية.  م  449ـ مجمع أفسس الثاني سنة 4

وهو المجمع الذي لا تعترف به الكنائس الشرقية، وهو الذي      م  451ـ مجمع خلقيدونية سنة  5

 أحدث شرخاً في الكنيسة، فانفصلت بعده كنيسة الاسكندرية عن القسطنطينية وروما. 

             

 

       



 

 - 119  - 

 . (2003المسيحية الغربية"  )الإصدار الثاني، بيتر براون، "صعود                                                                           

  

 

 

 أقول :  

كان  وعيه،  فجر  منذ  الإنسان،  لأن  إلا  المسكونية  المجامع  اجتمعت  "ما 

الكنائس   سبق  الذي  الصوت  ذلك  داخله،  في  الفطرة  صوت  عن  يبحث 

والمعابد والكتب؛ صوت الحنين الأول إلى الحقيقة المطلقة التي لا يبددها  

 اختلاف المذاهب ولا يمحوها غبار الجدالات اللاهوتية." 

 

 

 

 



 

 - 120  - 

 المسيحية الكبرى )التمذهب النصراني(  : رابع ال المبحث    

حين نلج عوالم الديانة المسيحية/النصرانية، ولو بنظرة خاطفة لا تحليلية، نكون بإزاء 

وحدة   الخلاص،  بوحدة  والإيمان  المحبة  مبدأ  على  تأسست  ضخمة  روحية  تجربة 

فيها الخوف من العذاب أو بالأحرى الخوف من المجهول. غير أن هذا الأفق  يضحك 

الواحد، الذي بشر به المسيح وكما رأينا ذلك من منظورات مختلفة، لم يمنع من أن  

تتعرض هذه الديانة، عبر القرون، لسلسلة من الانقسامات العميقة التي مست جوهر  

ة الجدلية للعلاقة بين الإنسان والمقدس.  عقيدتها ومؤسساتها، وكشفت بجلاء عن الطبيع

تلك العلاقة الجدلية التي فصلنا فيها من قبل وتحدثنا عن مسبباتها التي سردنا وقلنا  

إنها تأخذ أبعادًا متعددة، فتحول الفكرة الواحدة إلى أفكار متعددة، والأفكار إلى مناهج، 

ب الرابط  قد تخرج عن الإطار  إلى وحدات مستقلة  الجامع  والمناهج  أو الأصل  ينها 

 للمعتقد بصفة عامة. 

تأتي هنا كعرض  وعليه، فإن معالجة ظاهرة الانقسامات الدينية داخل المسيحية لا 

تاريخي عابر يبتغى منه المعرفة فقط، بل تندرج ضمن الإطار التحليلي العام الذي  

ينتظم فيه كتابنا، والذي حاولنا من خلاله فهم العلاقات المتداخلة في تحول الدين من  

إلى الانقسامات والتفرعات التي قد تنعزل كليًا عن    الوحدة كجوهر أصلي لكل معتقد

الصفة الأصلية لحقيقة المعتقد. وبه، فإن كتابنا هذا حاول ولو بنظرة تحليلية أن يقف 

مرة بشكل ذاتي على حبل تعبيرنا، ومرة بشكل موضوعي. ولم نحاول من خلاله أبدًا  

حليليًا لفهم علاقات  تكديس المعلومات وعرضها بشكل عرضي، بقدر ما كان عملًا ت

السماوية. ذلك أن  الديانات  الكبرى في  المذهبية  إلى سبر أغوار الاختلافات  ترمي 

المسيحية، بما عرفته من صراعات لاهوتية، وانشقاقات كنسية، وحركات إصلاحية، 

تفاعل النصوص الدينية مع الواقع المتغير، وكيفية   تقدم نموذجًا حيًا ومركبًا لكيفية 

فات في التأويل إلى بنيات مذهبية مستقلة، تؤسس هوياتها الخاصة، وتدافع  تحول الخلا

عن رؤيتها للحقيقة الدينية بكل الوسائل المتاحة، بل لدرجة ابتداع أشياء لم تكن في  

الأصل فقط لتأكيد شرعية الاختلاف، أو لدرجة إعادة كتابة النص بتأويل مختلف قد  

 ية واجتماعية...يصير ذاتياً تتداخل فيه مصالح سياس 

ولا ريب أن الوقوف عند الانقسامات الكبرى داخل المسيحية، من قبيل الانشقاق بين  

الكنيستين الشرقية والغربية باعتبارها الانقسامات الرئيسية المشكلة لجذور التمذهب  

الانقسامات   خلال  من  أو  تياراتها،  بمختلف  البروتستانتية  الحركات  أو  المسيحي، 

التي سنخصص   الثانوية  الانقسامات يمثل  الفرعية  فهم هذه  فإن  لها موضعًا كذلك، 

مدخلًا جوهريًا لفهم مسار التحولات التي مست العالم الغربي برمته، دينيًا، وسياسيًا،  

وثقافياً. إذ لم تكن هذه الانقسامات مجرد خلافات فكرية معزولة، بل كانت محركًا  



 

 - 121  - 

عميقًا لموجات من الإصلاح، والنهضة، والثورة، طالت بنى السلطة، ومفاهيم الحرية،  

الإيمان  عن  الإنساني  التعبير  و   وأساليب  وبه  مبحث  ،  يشكل  المنطلق،  هذا  من 

مشروعنا   في  تأسيسية  لحظة  المسيحية"  الديانة  داخل  الكبرى  الدينية  "الانقسامات 

العلمي هذا، باعتباره يسمح لنا بتلمس السياقات التي نشأت فيها الانشقاقات، ويكشف 

الأسئلة   أمام  يضعنا  كما  رافقتها،  التي  والسياسية  اللاهوتية  الرهانات  طبيعة  عن 

وهرية التي تواجه كل تجربة دينية: من قبيل إلى أي مدى يمكن للوحي أن يحتمل الج

وا الحقيقة  عن  المشروع  البحث  بين  التمايز  حدود  وما  متعددة؟  لانقسام  تأويلات 

والسلطة  الكنسية  التراتبية  مع  الفردي  الإيمان  يتفاعل  وكيف  المذهبي؟  المؤسسي 

 الدينية؟ 

إن الغوص في تاريخ الانقسامات المسيحية ليس مجرد سرد لمراحل الانشقاق، ولا 

هو مجرد رسم لخريطة الطوائف، بل هو محاولة لفهم الدين كظاهرة إنسانية حية،  

تتفاعل مع الزمن، وتنحت معالمها في صراع دائم بين الوحدة والانقسام، بين الرؤية  

 الصفاء الإيماني وحتميات التاريخ البشري. الكلية والنزوعات الفردية، بين مطلب 

تبلور   إلى  أدت  التي  الكبرى  المسارات  تتبع  إلى  سيسعى  المبحث  هذا  فإن  وعليه، 

الانقسامات داخل المسيحية، متوقفين عند أبرز محطاتها، مستقرئين دوافعها الظاهرة 

طبيعة   من  الظاهرة  هذه  تكشفه  ما  نستجلي  أن  نفسه،  الآن  في  محاولين،  والخفية، 

يتوخى الجمع بين الإلهي والإنساني، بين المطلق   التوترات الداخلية الكامنة في كل دين

وبهذا، يكون تناولنا للانقسامات الدينية في الديانة المسيحية خطوة ضرورية    والنسبي.

كون   للإنسان،  الديني  التاريخ  عبر  المذهبي  الاختلاف  لظاهرة  وأعمق  أوسع  لفهم 

ا الديانات  في  المذهبية  والانقسامات  للاختلافات  العام  بنفس  السياق  تواتر  لسماوية 

الكيفية بل وبنفس الطريقة، مع الاختلاف فقط في المضمون، وهذا طبيعي، كون كل 

كذلك،  خاصًا  منحى  التأويل  أخذ  وبالتالي  بذاتها،  يخصها  بنص  أتت  سماوية  ديانة 

والحديث هنا عن الديانة قبل الإسلام، وهي الظاهرة التي يشكل فهمها اليوم شرطًا من  

لتعقيد التجربة الدينية الحديثة، وما تحمله من آمال الوحدة وإكراهات    شروط إدراكنا

 الانقسام في آن واحد. 

 

 م( 1054العظيم بين الشرق والغرب )الانقسام الأول: الانشقاق 

ككل ديانة وككل معتقد ذكرناه سالفاً، تمذهبت المسيحية وانقسمت بل وتفرقت. وبه، 

حين نمعن النظر في الانقسام الأول الذي عرفته الديانة المسيحية، نجد أنفسنا أمام  

تاريخية،   تراكمات  ثمرة  وإنما هو  انفجر لسبب طارئ،  فجأة، ولا  يتبلور  لم  حدث 



 

 - 122  - 

بين   الأعظم  الانشقاق  كان  وبه،  طويلة.  قرونًا  امتدت  وسياسية  لاهوتية،  ثقافية، 

م لحظة إعلان  1054الكنيستين الشرقية )الأرثوذكسية( والغربية )الكاثوليكية( سنة  

في   أخرى،  أحيانًا  وبوضوح  أحيانًا  بصمت  يتغلغل،  داخلي ظل  انقسام  عن  رسمي 

 رون من نزول العقيدة.صلب البنية المسيحية منذ عقود بل منذ ق

وفي هذا السياق، ولفهم هذا الانشقاق، لا يمكننا أن ننفصل عن فهم الخلفيات العميقة  

التي كانت تؤطر العلاقة بين الكنيستين، منذ أن ظهرت الاختلافات الأولى في العقيدة  

مع   إمبراطوري  دين  إلى  تحولها  منذ  المسيحية،  كانت  لقد  والسلطة.  والممارسة 

لادي في مرسوم ميلانو الشهير، تعيش حالة من التوتر  قسطنطين في القرن الرابع المي

الهيلينية،  الفلسفة  من  وتنهل  اليونانية  تتكلم  كنيسة  بين  وغربها،  بين شرقها  الكامن 

وكنيسة تتكلم اللاتينية وتنهل من النظام القانوني الروماني. وبه، يتضح أن الدين بدأت  

وجيا، وهو ما يطابق الأطروحة  إرهاصات تشعبه بفعل الاختلاف في اللغة والأيديول

القائلة اليوم إن الدين يتكيف مع هوية المجتمعات، وليس الدين صانعها، على أن هذا  

 نقاش آخر ولا يسع الحديث عنه الآن. 

وإذا كان هذا التوتر الذي بلورته تطورات سياسية واجتماعية وروحية قد وجد له، 

اللاهوتية   الرؤية  في  الفوارق  تعاظم  أن  إلا  التعايش،  أو  التسوية  من  أشكالًا  لفترة، 

والسياسية بين المركزين، القسطنطينية المدينة الفتاة، وروما الأم، كان يعني أن لحظة  

ة، انفجار من شأنه أن يترك أثرًا في مختلف المجالات ولن الانفجار قادمة لا محال

يقتصر على الجانب الروحي فقط، وهذا ما حدث بالفعل. فاليوم، نلاحظ الهوة الكبيرة  

يعتبرون   من  بين  والغرب،  الشرق  بين  والأرثوذكس،  الكاثوليك  بين  واعتقادًا  فكرًا 

 أنفسهم الأصل وبين من ابتدعوا من أجل الإصلاح.

( من بين القضايا العقدية التي فاقمت  Filioqueلقد كانت مسألة انبثاق الروح القدس )

الخلاف، حيث أضافت الكنيسة الغربية إلى قانون الإيمان عبارة تقول إن الروح القدس 

ينبثق "من الآب والابن"، في حين تشبثت الكنيسة الشرقية بالنص الأصلي الذي يقر 

ة أو لاهوتية  بانبثاق الروح القدس من الآب وحده. وبه، لم يكن هذا الخلاف مسألة لغوي

بسيطة، بل كان يمس في عمقه تصور العلاقة داخل الثالوث الأقدس، وبالتالي فهمًا  

جوهر   في  الاختلاف  ماهية  بدأت  المسيحية.  تتصوره  كما  ذاته  الله  لطبيعة  مغايرًا 

العقيدة، كأنه تساؤل وعمل شكك في جوهر الدين وبدأ يبحث عن الإصلاح، وهو ما  

ذي أصبحت عليه المسيحية، إذ اختلفت شكلًا ومضمونًا لدرجة  يظهر الشتات والتغير ال

أن   الجذع الأصلي. غير  كليًا عن  تختلف  تأويلات  يحتمل  بل  يناقش،  النص  أصبح 

الخلاف اللاهوتي، مهما بدا جليًا، لم يكن سوى واجهة من واجهات النزاع. فخلف هذا  

النف على  صراع  أخرى:  صراعات  تتوارى  كانت  العقدي  والسلطة، الاختلاف  وذ 



 

 - 123  - 

صراع على الزعامة بين البطريرك المسكوني للقسطنطينية وبين بابا روما الذي راح  

يرسخ، أكثر فأكثر، فكرة سلطته المطلقة والوحيدة على الكنيسة الجامعة. فأصبحت  

الوحدة المصطنعة مرتعًا للصراع السياسي بدل ترسيخ الوحدة العقدية، مرتعًا للتنافس  

 بدل التعاون والتآزر. 

كما يجب أن نعلم أن هذا التنافس بين الكنيستين لم يكن لينفصل عن تحولات المشهد  

السياسي المتجذر في البحر الأبيض المتوسط. فمع ضعف الإمبراطورية الرومانية 

م، تحولت روما إلى مركز روحي يطمح إلى تعويض  476الغربية وسقوطها سنة  

بينما   الدينية،  سلطته  بتوسيع  السياسي  السياسية  غيابه  القوة  القسطنطينية  بقيت 

والعسكرية الفعلية في الشرق، في الكيان البيزنطي وعاصمته القسطنطينية التي ظلت  

تنظر إلى نفسها الوريثة الشرعية للرومان، الوريثة السياسية والاقتصادية والروحية  

رف بما تم  كذلك، وتتعامل مع بابا روما باعتباره أحد البطاركة لا أكثر، لأنها لا تعت

هذه الرؤية المزدوجة للسلطة الدينية والسياسية غذتّ مشاعر    ابتداعه حسب اعتقادها.

التفوق والاستعلاء المتبادل بين الطرفين، نظرة أدت إلى انشطار ديني وسياسي طبع  

الفكر الكنسي ككل. ففي الوقت الذي رأت فيه روما أن القسطنطينية كنيسة انحرفت  

، نظرت القسطنطينية إلى روما  عن الأصل بابتداعها وتأويلاتها التي طالتها الهرطقات

باعتبارها مدينة غارقة في الطموحات السلطوية الزائدة عن حدّها، مما جعل اللحظة 

م بين ممثل  1054المفصلية التي بلورت هذا الانقسام وقوّت الصدام الذي وقع سنة  

يرك ميخائيل سريلاريوس بطريرك  البابا ليون التاسع، الكاردينال همبرتوس، والبطر

القسطنطينية. إذ قام الكاردينال بوضع مرسوم الحرمان الكنسي على مذبح كاتدرائية  

الكنيسة  قبل  من  وممثليه  البابا  بحرمان  معاكس  فعل  رد  إلى  أدى  مما  آيا صوفيا، 

الشرقية. لحظة بدا فيها بوضوح أن الجراح أصبحت غائرة بما لا يسمح بأي مصالحة  

 محاولة توحيدية عن طريق مجمع مسكوني آخر.وأي 

غير أن قراءة هذه اللحظة من منظور ظاهري قد تخدع، إذ لا يمكننا أن نفهم عمقها  

دون التمعن في السياق الثقافي والسياسي الذي كان يهيمن على العالم المسيحي آنذاك. 

لقد كانت اللاتينية قد أصبحت لغة لاهوتية خاصة بالغرب، بينما كانت اليونانية تبقى  

الشرق. كما أن الفوارق الطقسية )كتناول الخبز المخمر أو لغة المعرفة الدينية في  

الفطير، أو قضايا صوم الكهنة وزواجهم( كانت قد أفرزت فجوة إضافية بين الطقوس  

الدينية نفسها، بحيث صار كل طرف ينظر إلى ممارسات الآخر كتشويه أو بدعة.  

وطن نزوله يتشوه  وهو أمر يتجلى حينما نطرح السؤال: هل حينما يبتعد الدين عن م

ويأخذ طابع المجتمع، أم أن الدين في ماهيته ثابت، بل هو مرن يتكيف مع مختلف  

المجتمعات باختلاف أيديولوجياتها؟ وإذا اعتبرنا هذا، فإلى أي حد يمكن أن تؤدي هذه  

المرونة إلى اختلافات وانشقاقات قد تصل لدرجة التناحر، بل صياغة معتقد جديد لا  



 

 - 124  - 

تربطه علاقة بالأصل سوى الاسم؟ تساؤل سيظل معلقًا، لأن الإجابة القطعية عليه قد  

تبعدنا عن الموضوعية، وسيرورة كذلك ستظل  تدخلنا في سيرورة ذاتية، سيرورة 

وبالعودة للحديث    ظالمة لطرف على الآخر، وبالتالي لن نصل إلى الجواب الفعلي.

عن الاختلافات والانقسامات، ومع مرور الزمن، نجد أن الزمن ساهم بشكل فعلي في 

تحولات تلك الاختلافات إلى حدود هوياتية فاصلة، عززتها النزعات القومية اللغوية  

للدول  البطيء  والصعود  البيزنطية،  الإمبراطورية  داخل  الخصوص  وجه  على 

يا توجه الكاثوليكي، التي رأت في بابا روما المرجعية العلالأوروبية الغربية ذات ال

من هنا، يمكن القول إن الانقسام الأول لم يكن نهاية لصراع محدد بل   لعالمها الديني. 

بداية لتاريخ طويل من التمايز، حيث ستتطور الكنيستان في اتجاهات مغايرة: فبينما  

ستحتفظ الكنيسة الأرثوذكسية الشرقية بنموذجها المجمعي الذي يولي أهمية للسلطة 

الكا الكنيسة  للبطريركيات، ستكرس  الذي  الجماعية  المطلقة،  البابوية  نموذج  ثوليكية 

سيبلغ ذروته مع "عصمة البابا" في القرن التاسع عشر، الذي سيتخذ من روما عاصمة  

 للمعتقد الكاثوليكي والمنظمة لممارسته. 

وإذ نتأمل هذا الانقسام اليوم، فإننا لا نرى فيه مجرد واقعة ماضية، بل نرى فيه تجليًا  

صارخًا لما يحدث حين تعجز الأطر الجامعة عن احتواء الاختلاف، وحين يتحول  

البحث عن الحقيقة إلى صراع للسيطرة على الحقيقة، وحين يصبح البحث عن الإيمان  

با الإنسان  سلطان  لتكريس  الله. ذريعة  الشرق   سم  بين  الأول  الانقسام  فإن  وبذلك، 

والغرب يكشف عن واحدة من أعقد المفارقات في التجربة الدينية: أن الدين الذي وُلد  

ليس   والانقسام،  للخصومة  الزمن، مجالًا  قد يصبح، عبر  المحبة والوحدة  من رحم 

تفرضها   التي  التعقيدات  بفعل  بل  فحسب،  المؤسس  النص  في  قصور  طبيعة  بفعل 

 الإنسان وتطورات تاريخه. 

وإذا كنا قد وقفنا عند لحظة الانقسام الكبرى التي شطرت جسد المسيحية إلى كنيستين  

متقابلتين، فإنه لا مناص لنا، حتى يكتمل فهمنا لهذه الظاهرة، من تتبع مظاهر هذا  

الاختلاف، والوقوف عند تجلياته الكبرى، التي لم تكن اختلافات سطحية عابرة، بل 

مست العمق العقدي، واللاهوتي، والتنظيمي، لكل من  كانت بمثابة تصدعات جوهرية  

الكنيستين الشرقية والغربية وبه قد حملت كل كنيسةٍ من الكنيستين اسمًا ذا دلالة عميقة  

"أرثوذكس"   أن كلمة  إذ  تمثيلها؛   التي تدعي  الدينية  لذاتها وللحقيقة  على تصورها 

(Orthodox  )–    قيدة المستقيمة" أو "الإيمان  تعني "الع  –كما تشير أصولها اليونانية

القويم"، مما يعكس إصرار الكنيسة الشرقية على أنها الوريثة الحقيقية للنص الرسولي 

"كاثوليك"   تسمية  جاءت  بينما  لاحقة.  تأويلات  أو  إضافات  تلوثه  لم  الذي  النقي، 

(Catholic  من الجذر اليوناني )katholikos  أي "الجامع" أو "الشامل"، وهو ما ،

الحدود   تتجاوز  عالمية  ككنيسة  نفسها  تقديم  إلى  الغربية  الكنيسة  تطلع  عن  يعبر 



 

 - 125  - 

الجغرافية والقومية، حاملة رسالة الخلاص إلى البشرية جمعاء وهذا ما جسدته مظاهر  

 الاختلاف بين الكنيستين في عدة مستويات متشابكة: 

، الخلاف اللاهوتي المتعلق بمسألة انبثاق الروح القدس، وهي إحدى القضايا  أولها

الجوهرية التي فجرت الخلاف. ففي حين تمسكت الكنيسة الشرقية بالتقليد القائل إن  

الكنيسة   الرسولي الأولي، أضافت  للنص  ينبثق من الآب وحده، وفقًا  القدس  الروح 

( إلى قانون الإيمان، مؤكدة أن الروح القدس  Filioqueالغربية عبارة "ومن الابن" )

ينبثق من الآب والابن معًا، وهو ما اعتبره الأرثوذكس تحريفاً خطيرًا للنص الأصلي، 

 ومسًا بجوهر العلاقة بين الأقانيم الإلهية. 

، الاختلاف في فهم السلطة الكنسية، حيث نظرت الكنيسة الكاثوليكية إلى أسقف وثانيها

روما )البابا( باعتباره رأس الكنيسة على الأرض، وصاحب السلطة العليا على جميع  

المسيحيين، مستندة إلى تفسير خاص لقول المسيح لبطرس: "أنت صخر وعلى هذا  

كنيسة الأرثوذكسية بمبدأ المجمعية، أي  الصخر أبني كنيستي". في المقابل، تمسكت ال

أن السلطة الروحية العليا لا تنحصر في شخص واحد، بل تمُارس جماعيًا من قبل  

وأسس   الروحية  القيادة  مفهوم  في  جوهريًا  اختلافًا  عكس  ما  المسكونية،  المجامع 

 الشرعية الدينية. 

حيث  وثالثها الدينية(،  والشعائر  )الطقوس  الليتورجية  النظم  حول  الرؤى  تباينت   ،

احتفظت الكنيسة الشرقية بطابعها الطقوسي العميق، المستلهم من التقاليد البيزنطية، 

والذي يتميز بجمالية رمزية غنية وبنزعة صوفية عارمة، ترى في الطقوس جسدًا  

وليكية، لا سيما بعد العصور الوسطى، نحو  حيا للإيمان. في حين اتجهت الكنيسة الكاث

 طقوس أكثر بساطة وتنميطًا، مع نزوع إلى تقنين الشعائر وربطها بسلطة البابا. 

ولم يكن الخلاف محصورًا في هذه الجوانب فقط، بل امتد إلى الرؤية الفلسفية للإنسان  

والوجود، حيث ظل الفكر الأرثوذكسي أقرب إلى النزعة الغنوصية والبعد التأملي،  

العقلانية  الفلسفة  على  الوسطى،  العصور  في  الكاثوليكي، خاصة  الفكر  انفتح  بينما 

سيبلغ  ة والتومائية، مما أرسى أسس اللاهوت العقلي الذي  اليونانية، متمثلة في الأرسطي

الأكويني. توما  مع  ف  ذروته  الأرثوذكس  هذه  وبالتالي  بين  الخلاف  يعد  لم  العميقة،  التباينات 

والكاثوليك مجرد مسألة سوء تفاهم لاهوتي، بل غدا تجسيدًا لانفصام ثقافي وحضاري كامل بين  

الشرق والغرب، وهو انفصام ستترتب عليه لاحقًا تحولات كبرى، ليس فقط في بنية المسيحية،  

برمتها .وهكذا   الحضارة الغربية  يكن لحظة  بل في مسار  الكنيستين لم  الانقسام بين  أن  يتضح 

لفهم   ومفتاحًا ضروريًا  المسيحية،  الديانة  في  المذهبي  الاختلاف  لفهم  مؤسسًا  حدثاً  بل  عابرة، 

تحولات العالم المسيحي منذ العصور الوسطى إلى الأزمنة الحديثة، وهو ما سنعمل على استكمال  

تتب اللاحقة من كتابنا،  الفصول  الديني، والسياسي،  تحليله في  التاريخ  الانشقاق في  عًا لأثر هذا 

 والثقافي العام. 



 

 - 126  - 

"أن    : داخل  أقول  نشأت  التي  والرؤى  التفسيرات  لتعدد  نتاج طبيعي  النصراني هو  التمذهب 

الجماعة المسيحية الأولى، حيث حاولت كل فرقة تفسير شخصية المسيح وطبيعته وعلاقته بالله  

ا عن حيوية الفكر الديني،   وفق فهمها الخاص. هذا التنوع العقائدي، الذي كان في البداية تعبير 

إلى صراعات حادة بين التيارات المختلفة، دفعت الكنيسة إلى التدخل وتنظيم  سرعان ما تحول  

العقيدة من خلال المجامع الرسمية. لقد شكل التمذهب تحدي ا عميق ا لوحدة الإيمان المسيحي، 

لكنه في الوقت نفسه أسهم في بلورة مفاهيم لاهوتية غنية ومتنوعة، عكست تعقيدات الواقع  

وثقافية  الاجتما  فكرية  صراعات  جوهره  في  يحمل  دين ا  النصرانية  وجعلت  والسياسي،  عي 

 مستمرة، تمزج بين وحدة الرسالة وتعدد التأويلات" 

 

 العظيم بين الغرب والشرق  الديني  لانشقاق                    

               

   Great Schism 1054 with former borders.pngمن:  ذه الصورة تم اشتقاق ه                                               

 

 

لم يكن الانشقاق العظيم بين الشرق والغرب مجرد افتراقٍ لطقسين، بل كان لحظة ميلاد  "أقول:   

للسلطة،   مسرحا  الإيمان  حين صار  إلى للمذهبية  المسيحية  فانفلقت  للتأويل،  ساحة  والنص  

رؤيتين، وكل ادعى الأصل، وكل حاكم الآخر باسم الله، فاندثرت الوحدة، وبدأ تاريخ طويل من 

 "التشظي باسم المقد س.



 

 - 127  - 

م بين الكنيسة الكاثوليكية والكنيسة  1054إذاً، بعد الانشقاق العظيم الذي وقع في عام 

المسيحية تشهد تحولات عميقة أثرّت في مساراتها الفكرية والدينية  الأرثوذكسية، بدأت  

والسياسية، ورسمت لكل مذهب طريقًا مختلفًا عن نظيره، فأضحت المسيحية مقسّمة  

إلى ركيزتين: الأولى بقيادة الأرثوذكس، والثانية بقيادة الكاثوليك. وبالتالي، فإن هذا  

ب ل كان نقطة تحول حاسمة في تاريخ  الانقسام لم يكن مجرد خلاف ديني سطحي، 

المسيحية شكّلت الأساس لانقسامات وتطورات جديدة في القرون اللاحقة. ففي البداية، 

كان هذا الانقسام يحمل في طيّاته تباينًا عميقًا في المفاهيم الدينية والعقائدية بين الشرق 

اثوليكية، وهو ما جعلها  والغرب، إذ بقي البابا على رأس السلطة الدينية في الكنيسة الك

للمذهب  النابض  القلب  روما  من  جاعلة  وطقوسها،  عقائدها  في  بالمركزية  تتمسك 

الكاثوليكي، بينما في الشرق، تحولت الكنيسة الأرثوذكسية إلى هيكل لا يحمل طابع  

المركزية، حيث كانت تدُار من قبل مجموعة من البطاركة الذين يقيمون سلطة جماعية  

ى فرد واحد، وبه نعتبر الفروق العقائدية التي نشأت بين المذهبين كانت  لا تقتصر عل

القدس(،  Filioqueمحورية، مثل الخلاف حول " الروح  إلى مسألة  يشير  )الذي   "

بالإضافة إلى الخلافات حول الأسرار المقدسة والقداس وأمور أخرى متعددة، لكن  

العص مر  على  الكنيستين  بين  المصالحة  محاولات  مجمع  ورغم  ذلك  في  بما  ور، 

فلورنسا الذي عقُد في القرن الخامس عشر والذي سنقف عنده الآن لمعرفة خلفيته  

ونتائجه، ما يمكن الجزم فيه إذن أن مجمع فلورنسا، الذي انعقدت أشغاله بين سنتي  

الكنيستين  1438-1439 بين  الدينية  العلاقات  تاريخ  في  مفصليًا  حدثاً  شكّل  م، 

والأ الثامن  الكاثوليكية  يوحنا  البيزنطي  الإمبراطور  خلاله  تنقلّ  إذ  رثوذكسية، 

والبطريرك جوزيف الثاني، ممثلين عن المذهب الأرثوذكسي، إلى جانبهما ثلة من  

ألمع رجال الدين والمفكرين البيزنطيين إلى إيطاليا، والأمل الكبير يحذوهم للحصول 

ثماني، مقابل الموافقة على على المساعدة العسكرية الضرورية لمواجهة الخطر الع

إقرار الوحدة بين الكنيستين الكاثوليكية والأرثوذكسية، وخلال ذلك وبعد أشهر من  

النقاشات الدينية الحادة، توصل الطرفان الأرثوذكسي واللاتيني الكاثوليكي إلى التوقيع  

م  م، وفي الوقت ذاته اعتبر الكاثوليك، الذين يتقدمه1439على مرسوم الوحدة عام  

البابا، أن مرسوم الوحدة شكّل انتصارًا باهرًا، خصوصًا وأن الأرثوذكس كانوا ينعتون  

الكاثوليك بالمبدعين والخارجين عن الملّة، أما بالنسبة للأرثوذكس في القسطنطينية  

وما جاورها فاعتبُر العمل "خيانة عظمى" للعقيدة الصحيحة، كما زاد الطين بلة أن  

ا البابا أوجين الرابع لإبعاد الخطر العثماني على القسطنطينية  م التي سيره1444حملة  

الثامن   يوحنا  الإمبراطور  بها  قام  التي  التنازلات  إلى  بالنظر  الذريع،  بالفشل  باءت 

وأعضاء وفده في فلورنسا، وعلى الرغم من الفشل في تطبيق مرسوم الوحدة على  

حضارية هامة تعرّف فيها اللاتين  أرض الواقع، إلا أن هذا الموعد الديني كان مناسبة  



 

 - 128  - 

على الإرث الحضاري البيزنطي العريق، وأجّج في الوقت ذاته روح التفرقة العقدية،  

وبه فإن المحاولات، وكما رأينا، باءت بالفشل بسبب تمسّك كل طرف بهويته الدينية  

والسياسية التي كانت غالبًا ما تكون مرتبطة بشكل وثيق بالسلطة الزمنية في الغرب  

فالكنيس سواء،  حد  على  مستعدة  والشرق  تكن  لم  المثال،  سبيل  على  الكاثوليكية،  ة 

الكنيسة   كانت  بينما  لوحدتها،  أساسًا  تعُتبر  كانت  التي  البابوية  السلطة  عن  للتنازل 

هذا   لكن  المحلية.  كنيستها  لحرية  تهديدًا  البابوية  المركزية  في  ترى  الأرثوذكسية 

ة، بل كانت له تداعيات  الانقسام لم يكن يقتصر فقط على الجوانب الدينية والعقائدي

بين   التفرقة  يستغلون  أوروبا  في  والملوك  الحكام  كان  الغرب،  ففي  أيضًا،  سياسية 

وتأكيد   السياسية  تعزيز سلطتهم  والكنيسة الأرثوذكسية من أجل  الكاثوليكية  الكنيسة 

الملوك  استخدم  الانقسام،  تلت  التي  الفترة  وفي  البابوية،  السلطة  عن  استقلالهم 

بينما في الشرق، الأوروبيو  ن الكنيسة الكاثوليكية كأداة لتحقيق مصالحهم السياسية، 

كانت الكنيسة الأرثوذكسية تتمتع بعلاقة وثيقة مع الإمبراطورية البيزنطية، مما جعلها 

العقيدة مرتعًا   المنطقة، مما جعل  السياسية والاجتماعية في  البنية  أساسيًا من  جزءًا 

الروحانية. وعلى صعيد آخر، فإن الانقسام العظيم كان  للخبث السياسي بدل الوظيفة  

كلا  أن  من  الرغم  فعلى  للمسيحيين،  والدينية  الاجتماعية  الحياة  على  كبير  تأثير  له 

المذهبين كانا يتبعان المسيحية، إلا أن الانقسام خلق نوعًا من التباعد بين المجتمعات  

وق الطقسية والعقائدية، إذ  المسيحية في الشرق والغرب، خصوصًا على مستوى الفر

أدّت إلى تشكيل هويات دينية وثقافية متميزة، ما أثرّ بشكل عميق في فهم الناس للديانة  

على   كبير  تأثير  للانقسام  كان  ذلك،  إلى  إضافة  اليومي،  الديني  وسلوكهم  المسيحية 

الحركات الإصلاحية التي ظهرت في الغرب في العصور الوسطى، فعلى الرغم من 

لحركات البروتستانتية التي بدأت في القرن السادس عشر لم تكن مباشرة ناتجة  أن ا

عن الانشقاق العظيم، إلا أن هذا الأخير أسهم بشكل غير مباشر في صياغة مواقف  

احتجاجية ضد الكنيسة الكاثوليكية، فقد أدّى فشل محاولات المصالحة بين الكنيستين  

ال داخل  الإصلاحية  النزعات  تعزيز  المفكرين إلى  من  العديد  بدأ  حيث  غرب، 

واللاهوتيين يشكّكون في دور البابا وفساد الكنيسة الكاثوليكية، وكان الإصلاح اللوثري  

أحد أوجه هذه الحركات الاحتجاجية التي أدّت إلى انفصال عن الكنيسة الكاثوليكية في  

رى، شكّل الغرب، وهو ما كان له تبعات كبيرة على تاريخ المسيحية. ومن جهة أخ

الانقسام العظيم إرهاصات لأنماط أخرى من الانقسامات الدينية في العصور القادمة، 

الطريق  مهّد  أنه  إلا  رئيسيتين،  كنيستين  بين  كان  الانقسام  هذا  أن  من  الرغم  فعلى 

لانقسامات أخرى، مثل الانقسامات المذهبية التي نشأت داخل الكنيسة البروتستانتية  

، وظهور الحركات الدينية المشتتة التي تحدّت السلطة المركزية نفسها في وقت لاحق



 

 - 129  - 

للكنيسة الكاثوليكية، وهذه الانقسامات المذهبية ساعدت في نشر أنماط جديدة من الفهم 

 المسيحي للديانة، وأدّت إلى تعددية دينية أوسع في العالم المسيحي. 

وبعد أن استقرت المسيحية الجديدة في أذهان المؤمنين منذ الانشقاق العظيم سنة  وبه  

م على انقسام ثنائي بين قطبين الكاثوليكية الغربية والأرثوذكسية الشرقية، في  1054

التصدع   هذا  إن  بل  بعد،  بالكامل  هدأت  قد  أوروبا  في  الدينية  الساحة  تكن  لم  وقت 

إصلاحية جديدة بعد قرون من الشحن الروحي  العقدي فتح المجال لظهور حركات  

المتشظي التي ستعمق من الانقسامات الدينية المسيحية، خصوصًا في الغرب، حيث  

كانت الكنيسة الكاثوليكية قد بلغت أوج سلطتها الزمنية والروحية. غير أن هذا التمدد  

ا البنية  في  الفساد  مظاهر  تراكمت  فقد  الشوائب،  من  خاليًا  يكن  وصار  لم  لكنسية، 

  اكليروس     κλῆρος  الإكليروس )ذلك المفهوم الذي يرجع أصله للكلمة اليونانية  

والمقصود به أصحاب الرتب الكهنوتية الذين يخدمون شعب الله المؤمنين من أساقفة  

وكهنة وشمامسة، وهم يحملون صوت الشعب إلى الله ويحملون سر الله وكلمته إلى  

من   كثير  في  سيصبح  المفهوم  هذا  الدين(  رجال  بطبقة  نعتهم  يمكن  وبذلك  الشعب 

وة والسلطة، بدلًا من أن يكون تجسيدًا للزهد  الأحيان مرادفًا للامتياز السياسي والثر

أعمال  انتشار  على  عملت  بحيث  الإله،  لتعاليم  والموجهة  المطبقة  الروحية  والقدوة 

ص بيع  الأعمال  هذه  أبرز  مصالحهم،  تخدم  نفعية  بمختلف استبدادية  الغفران  كوك 

نفوذ   تعاظم  وكذا  بصلة،  العقيدة  لجوهر  تمت  لا  التي  الدنيئة  وأشكاله  تمظهراته 

الباباوات إلى حد تجاوز الوظيفة الدينية إلى لعب أدوار ملوك أوروبا أنفسهم، فانتقل  

مهامه  أداء  من  بدلًا  والنفوذ  السلطة  عن  يبحث  رجل  إلى  الواعظ  الديني  المرشد 

ر الاستغلال والاستبداد من قلب العقيدة الأساس التي بنيت على المقاصد  الروحية، فظه

العامة،  الكاثوليكية  الدينية  الخلفية  مثلّ  الذي  المتأزم  السياق  هذا  ظل  وفي  الحسنة. 

ستنبثق إحدى أكبر الهزات الدينية في تاريخ المسيحية، وهي حركة الإصلاح الديني  

قرن السادس عشر، حركة ثار من خلالها هذا  التي قادها مارتن لوثر في بدايات ال

الأخير على الأفكار اللامنطقية والبدع الاستبدادية للكنيسة، حركة شكلت مفصلًا أخرج  

أوروبا من العصور السوداء التي عاشتها بفضل غلو وانتشار هذا الفكر، الذي تجلى  

الت من  قرون  في  أوروبا  فأغرقت  الغفران،  صكوك  أبرزها  عدة  مظاهر  خلف  في 

والتردي على كل المستويات. حركة شجعت بروز أفكار مماثلة داعية للإصلاح في 

مختلف بقاع أوروبا. حركة أبرزت خطورة الدين السياسي. هي حركة بدأت في عام  

، حينما علق الراهب الألماني مارتن لوثر أطروحاته الخمس والتسعين على  1517

قد كل البدع المستحدثة الاستبدادية التي  باب كنيسة ويتنبرغ، أطروحة وصف فيها وانت

أحُدثت في الفكر الكنسي الكاثوليكي لغرض خدمة طبقة رجال الدين والتي لا تمت  

يراها  كان  التي  الممارسات  من  لعدد  معلنًا رفضه  بصلة،  الحقة  النصرانية  للعقيدة 



 

 - 130  - 

انحرافًا صريحًا عن روح وجوهر الدين، وعلى رأسها بيع صكوك الغفران بمختلف 

لاحتقان   كانت صدىً  بل  احتجاج شخصي،  مجرد  لوثر  حركة  تكن  لم  إذ  تجلياته. 

اجتماعي وديني واسع، سئم خلالها الشعب بالدرجة الأولى من الوضعية البائسة التي  

التي كان يعيش فيها رجال الدين دون    لحقت به جراء هذا الاستنزاف مقابل الرفاهية

مبالاة لوضعية الشعب، شعب كان يخضع لهذا الفكر الاستبدادي كرهًا أو طوعًا. ولنا  

في مثال كارل ماركس المثال الأوضح لتفسير ما نريد قوله إذ قال في قولته الشهيرة 

لمتألمة "الدين أفيون الشعوب"، وكان يقصد هنا أنه كانت تتم تهدئة بعض الشعوب ا

من الوضع بكون أن صبرها دليل على قوة إيمانها، فكانت تتخلى عن حقوقها دفاعًا  

عن الدين من تصورها، وهو عكس ذلك تمامًا. هذه الوضعية جعلت من دعوته صرخة  

السلطة  من  للتحرر  فرصة  فيها  رأوا  الذين  والنبلاء  الأمراء  من  تلقفها عدد  مدوية 

مح التصدع الداخلي في الكاثوليكية الغربية. إذ كانت  البابوية، فبدأت بذلك أولى ملا

الديني   للشرع  وحيد  كمصدر  المقدس  الكتاب  إلى  العودة  على  ترتكز  لوثر  أفكار 

(Sola Scriptura  من يتخذ  لم  الذي  الأصل  للعقيدة،  الأول  الأصل  باعتباره   ،)

جعًا لتثبيت  مر  –حسب رأيه    –الاستبداد ذريعة للتقرب من الله، ولم يتخذ من البدع  

باعتبار   غصبًا،  المسيحيين  المؤمنين  على  فرُضت  التي  الشرعية  تلك  شرعيته، 

الإكليروس هم الطبقة المختارة والطبقة الداعية باسم الله، بأمر من الله، كما كان يدّعي  

ملوك أوروبا في مرحلة حكمهم التي عرفت بالثيوقراطية، تلك المراحل السوداوية  

إلى حين الثورة الفرنسية، وهو موضوع آخر لا داعي للتفصيل  التي ستطال أوروبا  

فيه الآن. وبالعودة إلى الوضع المتأزم، فقد التفت العامة بلوثر، رافضين بشكل قطعي  

الوساطة الكنسية بين الإنسان والله، تلك الوساطة التي اتسمت بالاستبدادية والبدع التي  

ثروات لا تحُصى، مما ألغى فعلياً هرمية  كان يستفيد منها رجال الدين وكونوا منها  

المؤمنين   عموم  في  الشك  وسرّب  للخلاص،  كقناة  ودورها  الكاثوليكية  الكنيسة 

في   تدخل  المسيحية  العقيدة  مما جعل  ريبة،  فأصبحت محل شك، محل  بالمسيحية، 

منحذر آخر، منحذر تلاشت أسسها معه أكثر، منحذر ابتعد كليًا عن جوهرها الأصلي.  

م يكن لوثر الوحيد الذي دعا إلى الإصلاح، بل ظهرت أصوات أخرى متزامنة كما ل

برز هولدريخ زوينغلي   ففي سويسرا،  أوروبا.  له في مناطق مختلفة من  أو لاحقة 

بدعوة إصلاحية اتسمت بالتجذر في العقلانية وتبسيط الطقوس، داعيًا إلى إعمال العقل  

أن يُثقل بها خلقه. ثم جاء جون كالفن    للتخلص من المستحدثات التي لا يمكن للإله

Jean Calvin    حول تمحورت  صارمة  لاهوتية  رؤية  طوّر  الذي  جنيف،  في 

معالم لاهوتية   لها  جديدة  مهيكلة  بنية  البروتستانتية  من  وجعل  المسبق"،  "الاختيار 

وسياسية واضحة في تجسيد "للمذهبية الإصلاحية". أما في إنجلترا، فكان الانشقاق 

بين الملك هنري الثامن والبابا  يأخذ طابعًا سياسياً أكثر منه لاهوتيًا، حيث دفع الخلاف  



 

 - 131  - 

وبعد التحولات السياسية إلى انفصال إنجلترا عن الكنيسة الكاثوليكية وولادة الكنيسة  

الأنجليكانية، التي مزجت بين الطقوس الكاثوليكية واللاهوت الإصلاحي. وفي ظل  

هذه الموجة من الانتقادات الداعية إلى الإصلاح والمنتقدة لكل أشكال البدع الكاثوليكية،  

لكاثوليكية، لم تقف هذه الأخيرة مكتوفة الأيدي، بل دخلت مرحلة  التي طالت الكنيسة ا

مجمع   في  ملامحه  أبرز  تمثلت  المضاد"،  "الإصلاح  باسم  عرُفت  داخلية  مراجعة 

( على  1563–1545ترينت  الرقابة  وتشديد  الكنيسة،  ترميم صورة  حاول  الذي   )

ا سلطة  مثل  الإصلاحيون  هاجمها  التي  العقائد  وتأكيد  الدين،  والتبرير  رجال  لبابا، 

بالإيمان والأعمال، والأسرار السبعة. كما برزت في هذه المرحلة "جمعية يسوع"  

على   والرد  الكاثوليكي  الفكر  نشر  في  فعالة  أداة  كانت  التي  )اليسوعيون(، 

مجرد   التحولات  هذه  تكن  ولم  والتبشير.  التعليم  ميدان  في  خاصة  البروتستانتية، 

بالغ على الحياة السياسية والاجتماعية والثقافية في  تغييرات دينية، بل كان لها   أثر 

بلدان،   أوروبا، إذ اندلعت حروب دينية دامية بين الكاثوليك والبروتستانت في عدة 

مثل فرنسا )حروب الهوجونوت(، وألمانيا )حرب الثلاثين سنة(، وأسفرت عن سلسلة  

الاتفاقيات مثل صلح أوغسبورغ   الأ  1555من  بحق  اختيار الذي اعترف  مير في 

الذي كرس واقعيًا فكرة التعدد الديني ونهاية   1648مذهب رعيته، ثم صلح وستفاليا 

حلم أوروبا المسيحية الموحدة. وبهذا، ومع هذه التطورات، كانت الهوية المسيحية  

بالتعدد والتشظي الداخلي، فالإصلاح الديني لم يكن مجرد   تدخل طورًا جديدًا يتسم 

الكاثوليكية، بل كان لحظة ميلاد لتعدد مذهبي داخل المسيحية الغربية    انشقاق جديد عن 

تيارات متعددة داخل البروتستانتية كاللوثريين، والكالفينيين،   نفسها، أدى إلى نشوء 

والأنجليكانيين، والمعمدانيين، والميثوديين وغيرها من الفرق الثانوية الأخرى. إذ إن  

ية لاهوتية وفهمًا خاصًا للكتاب المقدس، ما جعل  كل فرقة من هذه اتخذت لنفسها بن

العالم المسيحي يغدو أكثر انفتاحًا من جهة، وأكثر تصدعًا من جهة أخرى. وهذا أمر  

تاريخ   في  مهمة  فكرية  قفزة  الفكرية على  الناحية  من  يدل  فإنه  دلّ على شيء،  إن 

ت فقط، بل فتحت  أوروبا، قفزة لم تخُلصّ أوروبا آنذاك من الفكر الكنسي بشكل مؤق

باب إعمال العقل والإبداع، مما أنتج مجموعة من الانتفاضات الفكرية بدأت من عصر  

التي   الهوية  تلك  الأوروبية،  الهوية  وشكلت  الأنوار،  في عصر  وتواصلت  النهضة 

تخلصّت من الثقل الذي كان يقيد الفكر والإبداع، وهما عنصران رئيسيان لتطور أي  

هضة الإصلاحية كانت في عمقها لحظة وعي ديني جديدة، طرحت أمة. وبذلك، فإن الن

سؤال العلاقة بين الفرد والله، والدين والسلطة، والعقيدة والحرية. وقد مهد ذلك لاحقًا  

تتهيأ تدريجيًا لفصل الدين   لظهور روح التنوير ونمو الحس النقدي، وبدأت أوروبا 

ن كان الكيان الكنسي هو العمود الذي  عن الدولة، فيما يعرف اليوم بالعلمانية، بعد أ

يتحكم في النظام السياسي والثقافي في القرون الوسطى. وأريد الإشارة هنا أن بروز  



 

 - 132  - 

فكرة فصل الدين عن الدولة في التطورات التي ستطال أوروبا بعد الثورة الفرنسية  

كان نتاجًا لتراكمات استبدادية لا تمت للعقيدة بصلة من طرف الكنيسة الكاثوليكية، 

تمامًا عما يحاول بعض أعداء الدين الإسلامي   وبالتالي فإن السياق ظهورها مغاير 

صورة الدين لدرجة المقارنة بينه وبين الكاثوليكية،  ترويجه ومحاولة الكثير تشويه  

وهنا لا مجال للمقارنة، والمقارن هنا جاهل لا يفقه شيئاً. لذلك، فإننا عندما نقرأ لحظة 

الإصلاح، لا ينبغي أن نراها فقط بوصفها انشقاقًا مذهبيًا عابرًا ذا تأثير عقدي روحي،  

يحي من الداخل، وأنتج أنماطًا جديدة  بل كتحول حضاري عميق أعاد تشكيل الفكر المس

من التدين، وضخَّ في التاريخ الأوروبي دينامية جديدة ستستمر آثارها حتى العصر 

 الحديث، بل وستشكل الوعي الديني بما هو عليه الآن شكلًا ومضمونًا. 

 

 

 

 

التمذهب النصراني ليس سوى مرآة عاكسة لصراع العقل البشري مع  أن  : "أقول 

قد كان الأصل رسالة واحدة  ف النص المقدس عندما تغيب مرجعية الوحي الصافية.  

جاء بها المسيح عليه السلام، دعوة خالصة إلى التوحيد والإيمان والعمل الصالح.  

لكن التمذهب بدأ حينما تدخل العقل في ما لا يطيق تأويله، وحينما تحولت البشارة  

ا لتداخ ل إلى فلسفة، والإيمان إلى جدال. كما لم يكن تعدد المذاهب النصرانية إلا نتاج 

ا في صناعة الفرق والطوائف. هكذا   الدين بالسياسة، ولعب النفوذ والمصالح دور 

يد ع منها  كل  وغيرها،  والأرثوذكسية  والبروتستانتية  الكاثوليكية  امتلاك  نشأت  ي 

 الحقيقة المطلقة، بينما الحقيقة تاهت بين المجامع والقرارات الكنسية. 

التمذهب النصراني كشف ضعف المؤسسة الكنسية أمام النص  كما لا يخفى القول أن  

المقدس، فبدل أن تكون وسيط ا صادق ا بين الإنسان وربه، تحولت إلى مركز سلطة  

وما التمذهب في النصرانية إلا علامة على افتراق    رؤيته على النص ذاته. يفرض  

الناس عن رسالة المسيح الأصلية، التي كانت واضحة في التوحيد ورفض الوساطة  

 ".بين العبد وربه

 

 



 

 - 133  - 

   المذاهب والتحولات اللاهوتية المعاصرةالخامس :  المبحث    

شهدت المسيحية، منذ القرن التاسع عشر، تحولات جوهرية في بنيتها اللاهوتية والتي  

كانت تبعًا للسياقات التي تحدثنا عنها سابقًا. هذه التحولات حدثت نتيجة لانفتاحها على  

أسئلة العصر الحديث وتأثرها بالتحولات الفكرية والاجتماعية والسياسية التي طرأت  

عتبُرت ذروة التقدم العلمي والفكري الأوروبي. بحيث أن هذه  على الغرب في فترة ا

التحولات لم تكن معزولة عن السياقات التاريخية الكبرى، بل شكّلت امتدادًا طبيعيًا  

لتراكم فكري ممتد منذ عصر التنوير بل وحتى عصر النهضة باعتباره ذلك العصر 

مرورًا بالثورات الصناعية  الذي نهض بالفكر والوعي الإنساني قبل أي موضوع آخر،  

والسياسية، وصولاً إلى العولمة وما بعد الحداثة. وبالتالي فإن الغرض من هذا المبحث  

الذي  السياق  مبرزًا  المسيحية،  داخل  المعاصرة  اللاهوتية  التيارات  أهم  دراسة  هو 

نشأت فيه، وخصوصياتها الفكرية، والتحديات التي واجهتها، إضافة إلى تفاعلها مع  

لعلمانية والنقد الفلسفي الحديث. كاننا بصدد وضع نبذة عن الفكر الديني المسيحي كما  ا

نلاحظه اليوم، ذلك الفكر الذي تكوّن ورسم صورته الحالية على إثر تحولات عميقة  

تراكمت لقرون. وبالتالي وجب الحديث عن السياق التاريخي لدخول هذه التحولات، 

ذي شهدته المسيحية في العصر الحديث نتاج ظروف إذ لم يكن التحول اللاهوتي ال

طارئة، بل جاء نتيجة مسار طويل من التغييرات الفكرية نحو الإصلاح، نحو كرامة 

الإنسان، نحو خدمة الدين للإنسان لا العكس. وبهذا مثلّ عصر التنوير لحظة قطيعة 

وسطى. فقد برز حاسمة مع التقاليد اللاهوتية التي سيطرت على أوروبا في العصور ال

العقل كمرجعية عليا في فهم العالم والوجود، وتم التشكيك في السلطة الكنسية، بل  

وفي جدوى الإيمان نفسه، حين لا يكون متناغمًا مع مقتضيات العقل والحرية الفردية.  

مما جعل من رجال الدين يبحثون عن التفسير الجديد، التفسير الذي يضمن استمرارية  

وعي ثار بالكيفية التي تخوّل له هدم كل الشبهات التي طالت الدين، الدين في ظل  

شبهات أصبحت واضحة للعيان بعد النهضة الفكرية. كما لا يمكننا أبدا أن نستغني في  

نظرة   تغيير  في  ساهمت  التي  العلمية  الثورة  دور  عن  الموضوع  حول  وعينا  بناء 

لتفسير الظواهر، بل صار العقل    الإنسان إلى الكون، فلم يعد الدين المصدر الوحيد 

وكل   البدع  كل  الثورة، ضربت  هذه  ومع  للمعرفة.  الأساسية  الوسيلة  هو  التجريبي 

التفسيرات البشرية التي أضيفت إلى جوهر الدين عرض الحائط، لأن جل المعارف 

من   عصور  عبر  تراكم  طبيعي  شيء  وهو  الكنسي،  الفكر  مع  تناقضت  العلمية 

و البشرية  نتيجة  التفسيرات  أنزل بصيغته وصار بصيغة أخرى  دين  الإضافات في 

والاقتصادية   والاجتماعية  السياسية  العوامل  وتداخل  والتفسير  والانقسام  التشدد 

وغيرها. وقد تزامنت هذه التحولات مع صعود النزعة الفردانية، التي أعادت تعريف  

للكنيسة،   المطلقة  الطاعة  من  فبدلاً  بالمقدس.  الإنسان  الفردي علاقة  الضمير  بات 



 

 - 134  - 

مطالبة   المسيحية  المعنى، أصبحت  وبهذا  الإيمان.  ممارسة  في  الأساسية  المرجعية 

بإعادة النظر في خطابها، لتكون قادرة على مخاطبة إنسان حديث يؤمن بالعلم والحرية  

والديمقراطية. وبالتالي فإن الفكر الديني الكنسي )وأتعمد هنا ذكر "الكنسي" لأنه بدل  

سير البشري المحض( اضطر إلى إعادة قراءة النصوص  في جوهر الدين لدرجة التف

ويخدم   الإنسان  كرامة  يحفظ  ما  ومع  والمنطق،  العقل  مع  يتناسب  بما  وتفسيرها 

مصالحه لا أن يخدم مصالحه هو عن الإنسان. وهذا هو الجوهر الحقيقي والمعنى  

يمية، هو  الحقيقي للدين، لأن الدين، كما تم تثبيت منهج في مختلف الديانات الإبراه

لطاقاتها.   ومستنزف  لها  مخرب  لا  لعلاقاتها،  منظم  لها،  مرشد  للبشرية،  مخلص 

فأجبرت الكنيسة على التفسير مرة أخرى في مسار التفسيرات التي بدأت فور نزول 

العقيدة في القدس. لكن ما ميزّ التفسيرات الحديثة أنها راحت إلى العنصر البشري 

 اره جوهر الفكر الديني.باعتباره غاية في ذاته، باعتب

بل   جديدة،  أفكار  السطح  على  تظهر  أن  لابد  جديد،  تفسير  عن  نتحدث  وحينما 

يرتبط حتميته في   تمذهب  الديني.  التمذهب  لحتمية  تكرس  وانقسامات فكرية جديدة 

الوقت الذي يخرج فيه الدين عن جوهره الأصلي الذي نزل من أجله، فيصبح مرتاعًا  

والجذ يبحث عن الأصل  لن للانقسام والاختلاف لأنه  لكن  نزل في الأول،  الذي  ع 

يستطيع لأنه تخلى عن الروابط، لكن نزعته وفطرته المرتبطة بالخالق تجعله دائمًا  

في الاختلاف والتشظي. وبهذا يمكن تضمين الأفكار اللاهوتية الحديثة في اللاهوت  

الليبرالي، ذلك الاتجاه الذي تأسّس على قاعدة التصالح بين الإيمان المسيحي وروح  

الحداثة. وقد ساهم فريدريش شلايرماخر في وضع أسس هذا التيار، عبر إعادة تعريف  

لمنظومة   خضوعًا  وليس  الله،  على  الكلي  بالاعتماد  داخليًا  شعورًا  بوصفه  الإيمان 

عقائدية جامدة. كما أن اللاهوت الليبرالي رفض الفهم الحرفي للنصوص المقدسة،  

نسجم مع العقل. كما شدّد على أهمية الأخلاق والضمير ودعا إلى تأويلها تأويلاً رمزيًا ي

جهوده   وتكريم  الإنسان  تكريم  بدافعه  جاء  أمر  وهذا  الدين.  في  جوهرية  كأبعاد 

الإصلاحية الداعية لكل القيم التي تحفظ كرامته في ظل فكر ديني كان من المفترض 

ن أخرى، جاعلاً  أن يحفظ هذه القيم لكنه تخلى عنها في سبيل تحقيق مصالحه لفئة ع

إذ   الانتقادات،  من  تخلُ  لم  الليبرالية  اللاهوتية  الفكرة  لكن  أساسياً.  مبدأ  التمييز  من 

من   المسيحية  لتفريغ  محاولة  الكنسي(  الفكر  هنا  )ونعني  المحافظ  التيار  اعتبرها 

مضمونها العقائدي، وجعلها مجرد خطاب أخلاقي خالٍ من الإلزام اللاهوتي. ومع  

هوت الليبرالي أحد أبرز المحاولات لإعادة تأهيل المسيحية ضمن سياق  ذلك، ظل اللا

علماني عقلاني، كانه صراع اضطراري تحاول فيه الكنيسة، كرها، أن تجد لنفسها  

موقعًا على الأقل يحفظ مكانتها الدينية بعدما فقدتها بالشكل الذي لا يسمح بعودتها إلا  

 ة الأولى.بالشروط التي تضمن حرية الإنسان بالدرج



 

 - 135  - 

كما تجدر الإشارة إلى أن الفكرة اللاهوتية الليبرالية لم تكن الوحيدة التي ظهرت في  

أبرزها  أفكار ومذاهب أخرى،  بل كانت هناك  المعاصرة،  والأفكار  المذاهب  إطار 

لاهوت التحرر، الذي ظهر في أمريكا اللاتينية خلال ستينيات القرن العشرين، متأثرًا  

صادية والسياسية التي كانت سائدة آنذاك، من فقر، وظلم  بالأوضاع الاجتماعية والاقت

أن   غوتييريز،  غوستافو  رأسهم  وعلى  اعتبر رواده،  وقد  سياسي.  واستبداد  طبقي، 

الدين لا يمكن أن يبقى محايدًا إزاء قضايا الظلم، بل يجب أن يكون في صفّ الفقراء  

 والمضطهدين.

وبهذا انطلق هذا التيار من قراءة جديدة للإنجيل تبرز أبعاد التحرر والعدالة، مقدّمًا 

صورة للمسيح بوصفه مناصرًا للفقراء، لا رمزًا للسلطة الروحية التقليدية. وقد تبنىّ  

هذا اللاهوت بعض مفاهيم النظرية الماركسية، خاصة في تحليل البنى الاجتماعية  

جعله   ما  ذلك، والاقتصادية،  ومع  محافظة.  كنسية  دوائر  قبل  من  للانتقاد  عرضة 

استطاع لاهوت التحرير أن يرسّخ حضوره بوصفه تيارًا يجمع بين الإيمان والعمل 

الاجتماعي، مكَرِسًا نفسه اتجاهًا مال إلى العقل التحليلي أكثر منه إلى الجانب الروحي، 

يات رمزية تصُاغ على طرق فتحول الدين هنا بفعل تدخل الإنسان المتكرر إلى عمل

 مختلفة، طرق تتبع مناهج متنوعة كان الدين قد فقد الغاية من وجوده. 

على   غرابة  المذاهب  أكثر  نجد  كذلك،  الثالث  والفكر  المذهب  عن  الحديث  وعند 

اللاهوتي   التحول  تمظهرات  أبرز  أحد  هذا  يعُد  النسوي.  اللاهوت  وهو  الإطلاق، 

المعاصر. فقد جاء نتيجة تفاعل بين الحركة النسوية والنقد اللاهوتي، حيث تم تفكيك  

نصوص المقدسة، وفرضت صورة لإله التصورات الذكورية التي تحكمت في فهم ال

متماهٍ مع السلطة الذكورية. وقد دعت اللاهوتيات النسويات إلى إعادة قراءة النصوص 

من منظور يحرّر المرأة من التبعية، ويعيد لها مكانتها بوصفها كائنًا روحيًا كاملًا.  

ماويًا إلى كتاب  كانها ثورة لإعادة كتابة كتاب ديني جديد، كتاب انتقل من كونه كتابًا س

عليه   أطلق  لاهوت  كذلك  ظهر  فحسب،  هذا  ليس  لكن  بشرية.  أقلام  فيه  اختلفت 

"اللاهوت الأسود"، ظهر في الولايات المتحدة في خضم نضال السود ضد التمييز  

العنصري. وقدّم قراءة تحررية للإنجيل، تبرز أن الله منحاز للمظلومين، وأن المسيح 

 القهر العرقي. وقد ركّز هذا التيار على تجربة الألم  يُجسد الأمل في الخلاص من

كمنطلق لفهم الله، بعيدًا عن اللاهوت العقلاني المجرد، مكسرًا بذلك فكرة التمييز بين  

وهويتهم   ولغتهم  شكلهم  اختلاف  من  بالرغم  سواء  قدم  على  وأنهم  الإنسان، 

 وأيديولوجياتهم وغير ذلك.

ومما عزز ذلك بروز مجموعة من الأفكار الفلسفية الداعية والمرسخة لمكانة الإنسان  

. كذلك، في إطار عرض الأفكار اللاهوتية  شكل من الأشكال  التي لا تقبل التمييز بأي



 

 - 136  - 

المعاصرة، نجد ما يسمى بلاهوت ما بعد الحداثة: ففي ظل التحولات الفكرية التي 

بعد  رافقت ما  الميتافيزيقية    فترة  النزعة  يرفض  جديد  لاهوتي  اتجاه  برز  الحداثة، 

بالفلسفة   اللاهوت  هذا  تأثر  وقد  التقليدي.  الديني  الخطاب  ميزّت  التي  والسلطوية 

أساسا للتعامل     ذلك الفيلسوف الذي اعتمد النقد  جاك دريداجاءت مع  التي    التفكيكية

، حيث بات ينُظر إلى النصوص الدينية  والعقدية واللغوية السائدة    البنى الفكريةكل    مع

وبه  .  تتكيف مع مكانة الإنسان    متعددة وتأويلات  كخطابات مفتوحة، قابلة لقراءات  

هذا اللاهوت لا يسعى إلى تأسيس يقين لاهوتي جديد، بل إلى فتح المجال أمام فإن  

خضاعها لنظام تأويلي مغلق.  تعددية في الفهم، واحترام لتجارب الإيمان الفردي، دون إ

وهكذا، يصبح اللاهوت مجالًا للتساؤل المستمر، لا منصة لتأكيد حقائق مطلقة. وعند  

الحديث عن المذاهب والأفكار المعاصرة التي، كما قلنا، جاءت نتيجة لتراكمات طالت  

الفكرة الكنسية لقرون عديدة، لا بد من الحديث عن فكر معاصر أراد بل وعزم أن 

المحضة التي لا   ج الدين من دائرة السياسة وأن يدخل الدين في الوظيفة الروحيةيخر

هذا المفهوم الذي ظهر  بفعل     بالعلمانية،  ا نعرفه اليوم  فظهر م  هذا الاطار.  زتتجاو

للتحولات التي شهدتها أوروبا في القرن السابع عشر،  نتيجة مجموعة من التراكمات

خصوصًا بعد حروب الإصلاح الديني، فبرز مجموعة من المفكرين الذين دعوا إلى  

، الذي جون لوكهذا المفهوم باعتباره المخلصّ من التراكمات الدينية المُهلكة. فظهر 

دافع عن حرية المعتقد وفصل الدين عن سلطة الدولة، معتبرًا أن الدولة يجب أن تهتم  

، الذي هاجم السلطة الدينية ودافع عن  فولتيربالمصالح المدنية لا بالنجاة الأخروية. ثم  

، مؤسس  غست كونتحرية الضمير، وكان من دعاة التسامح الديني. ونجد كذلك أو

  الوضعية، الذي دعا إلى اعتماد العلم والعقل كأساس لتنظيم المجتمع بدلًا من الدين. 

اللاهوت  فتش بين  العلماني  اللاديني  والفكر  اللاهوتي  الديني  الفكر  بين  صراع  كل 

هي التي من شأنها أن تعيق فهمنا  وهذه التداخلات    التفاعل والتجاوز  بين  والعلمانية

لا يمكن فهم المذاهب اللاهوتية المعاصرة دون التطرق   للموضوع من زوايا مختلفة إذ

إلى علاقتها بالعلمانية. فمع صعود الحداثة، تراجعت مكانة الدين في المجال العام،  

وجرى الفصل بين الدولة والكنيسة. بل إن فلاسفة مثل نيتشه أعلنوا عن "موت الإله"،  

ه الحياة العامة، وإشارة أيضًا  في إشارة رمزية إلى نهاية المرجعية الدينية في توجي

الإنسان في دائرة الاستعباد،    للاستغناء عن الفكر الذي حَجّم من تطور الإنسان وأدخل

فراوا في ذلك مبدأً يتنافى مع مكانة الإنسان. فسعوا إلى الاستغناء عنه كلياً. ورغم  

هذا التوجه والتراجع الظاهري، لم يندثر اللاهوت، بل أعاد تشكيل نفسه في ظل هذه  

شخصي تجربة  اللاهوتيين،  المفكرين  من  العديد  لدى  الدين،  أصبح  فقد  ة  التحديات. 

الأسئلة   مع  الحر  بالتفاعل  بل  الاجتماعي،  الإلزام  أو  بالسلطة  ترتبط  لا  أخلاقية 

الوجودية الكبرى. وهكذا، بدلًا من المواجهة، انخرط اللاهوت في حوار مع مفاهيم  



 

 - 137  - 

الحداثة، ساعيًا إلى تأصيل روحانية جديدة تتجاوز الطقوس، وتستند إلى تأمل فردي  

في معنى الحياة، في حياة تجعل من الإنسان محور اهتمام العقيدة ككل، ومحور الدولة  

باعتبارها الكيان السياسي الناتج عن عقد اجتماعي بين الحاكم والرعية يخدم مصالحهم  

إ وبهذا،  العصر ويقوم على ذلك.  المسيحية في  التي شهدتها  اللاهوتية  التحولات  ن 

الحديث تكشف عن قدرة هذا الدين على التجدد، رغم ما قد يعتري هذا التجديد من  

تأويل قد يخرجه عن صلب العقيدة، لكن جعله عقيدة التكيف والتفاعل مع تحولات  

غته في ضوء أسئلة  الواقع. فالمذاهب الجديدة لم تأتِ لنسف الإيمان، بل لإعادة صيا

الإنسان المعاصر. وهي بذلك تعبرّ عن حيوية اللاهوت، باعتباره خطابًا لا يتوقف 

عند اليقين، بل ينفتح على التعدد، والتأويل، والحوار. وبهذا يصبح، في هذا السياق،  

 اللاهوت ليس فقط أداة لفهم الله، بل أيضًا لفهم الإنسان، والعالم، والمصير المشترك. 

 

 

 

ت بها المسيحيَّة عبر التاريخ وانشقاقها إلى الكنائس المألوفة   رسمٌ بيانيٌّ يُظهرُ المراحل التي مرَّ

 اليوم 

 

 

 



 

 - 138  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 139  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 140  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 141  - 

 مدخل الفصل الخامس: الإسلام من وحدة النبوة إلى تمذهب الأمة          

في مسار تحليل هذا الكتاب، حاولنا قدر الإمكان السير كرونولوجياً لتغطية التحولات  

المذكورة سلفًا. ذكرنا اليهودية وسياق  التي طرأت على كل عقيدة من العقائد السماوية  

مذهبها، وكذا المسيحية وسياق انقسامها وتشظيها. وصلنا الآن إلى الديانة السماوية  

الثالثة، وهي الديانة الإسلامية، الدين الخاتم لكل الديانات الأخرى، الدين الذي جاء 

بقيم إلهية تدعو    ليصحح المسار الذي تشعب وابتعد عن جوهر الدين الحقيقي. دين جاء

إلى الوحدة بدل التفرق: الوحدة العقدية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية وغيرها،  

كون الإنسان ينبثق من مصدر واحد، ووجوده في هذه الحياة هو لغاية وحكمة: الإعمار  

والعبادة. ثم إن وجوده عاقلاً متميزًا متفردًا في هذه الأرض يطرح حتمية المسؤولية  

يوم  وال السماوية، أي  الكتب  إلى الله، كما ورد في  يرجع  يوم  تساؤل عن تصرفاته 

 البعث.

وبهذا، فإن من بين أبرز السمات التي ميزت تجربة الإسلام في بدايتها هي مركزية 

للعالم   العام  التصور  حيث  من  بل  الشعائر،  أو  العقيدة  حيث  من  فقط  ليس  الوحدة، 

والإنسان والمجتمع. فالنبي محمد، عليه الصلاة والسلام، لم يكن مجرد رسول مبلغ،  

وقطبً  للوحي،  جامعًا  مركزًا  كان  الجماعة  بل  حوله  التفّت  وسياسيًا  وأخلاقيًا  دينيًا  ا 

الناشئة، فكوّنت معالمها الأولى تحت مظلته، ورأت فيه المرجع الأعلى، والضامن  

مصغر   نموذج  بمثابة  النبوية  المدينة  كانت  وبه  والسلطة.  والسلوك  العقيدة  لوحدة 

جعلها لحظة لمجتمع إنساني يسير على هدي الوحي، ومؤطر بوحدة المرجعية، ما  

نادرة في التاريخ، حيث تماهى السياسي بالديني، والتشريعي بالروحي، في شخصٍ  

واحد.  ومشروعٍ  كانت    واحد  النبوة،  بوجود  ممكنة  كانت  التي  الوحدة،  هذه  لكن 

بالضرورة لحظة انتقالية. فالمشروع النبوي، مهما كان شاملًا، مؤسسًا، ومؤطرًا، لا 

يكتمل إلا بطرح سؤال ما بعد النبوة: ماذا بعد غياب مصدر الوحي؟ كيف يُحفظ الدين  

تضمن الاستمرارية دون الوقوع    بعد انقطاع الصلة المباشرة بالسماء؟ وما الآلية التي 

في التمزق؟ هذه الأسئلة، رغم بساطتها الظاهرة، كانت عميقة الأثر في تشكيل الوعي  

لأمة وطرق تفكيرها وسلوكها  الإسلامي لاحقًا، وأدت إلى تحولات جذرية في بنية ا

 الجماعي. 

يحاول   أو كما  الأولى  للوهلة  تبدو  فقط كما  لم تكن الأزمة سياسية  النبي،  وفاة  فمع 

بعض أعداء الدين الترويج لذلك لخدمة أفكار تخدم توجهاتهم الأيديولوجية، بل كانت  

يحكم؟ وعلى أي   السلطة: من  النبي طرح مسألة  فغياب  أيضًا.  المرجعية  أزمة في 

ر الدين؟ ومن يملك الحق في تأويل النصوص  أساس؟ ولكن الأهم من ذلك، من يفسّ 

بعد أن كان التأويل حكرًا على من "لا ينطق عن الهوى"، عن المكلّف بإخراج البشرية  



 

 - 142  - 

من الظلمة إلى النور، من الجهل بطبيعة الله سبحانه وتعالى إلى المعرفة والعلم والمنهج  

 الصحيح المؤدي إليه؟ 

لقد دخلت الأمة مرحلة الاجتهاد، حيث صار العقل البشري مضطرًا إلى التدخل في  

الحال   بطبيعة  ولّد  ما  وهو  ومواقف،  أحكام وسلوك  إلى  وترجمتها  النصوص،  فهم 

اختلافات، سرعان ما تراكمت وتبلورت في أشكال متمذهبة. وهنا نطرح سؤالًا آخر:  

نصو  في  يجتهد  أن  البشري  العقل  يضطر  قطعية  لماذا  تكون  أن  المفترض  من  ص 

وواضحة، خصوصًا وأن هذا المعتقد نزل بلغة عربية فصيحة بيّنة، فلا يحتاج إلى  

 كثرة التأويل إذا ما اعتبرنا أن النصوص ثابتة في مدلولها؟ 

كل هذه التساؤلات العرضية سنجيب عنها بقدر من التحليل والتفسير لما يروج في  

العالم الإسلامي فكرًا، وكذا بنزعة ذاتية قليلًا حينما سنصدر أحكامًا قد تكون سلبية  

في كثير من التوجهات التي نراها خارجة عن منطق وفكر الوعي الديني الإسلامي.  

إليه وكيف حافظ على لحمته الأساسية، يختلف تمامًا    لأن سياق بروز الإسلام وما دعا

عما عاشته المعتقدات السابقة، أمثال المسيحية واليهودية وغيرها، فهو الوحيد الذي  

حافظ على كينونة نصه وعلى ثوابته الأساسية رغم قرون عديدة من التصدي والتأويل  

وأثبت أن النص القرآني   الفكري. وهذا ليس قولي أنا، بل قول العلم الذي أثبت ذلك،

هو النص الذي لم يرَُ فيه أي تقصير أو أي إضافات بشرية أو أي اختلاف بالمقارنة  

 مع الجوهر الذي أنزل منذ أن أذن الله بنزول هذا المعتقد الخاتم. 

وبه، وفي لحظة ما بعد النبوة، وجد المسلمون أنفسهم أمام واقع جديد: دين شامل،  

محفوظ في كتاب وسنّة، لكنه مفتوح على التأويل، لأن الأسلاف كانوا أول من فتح  

 —باب التأويل، وظهر ذلك جليًا مع عمر بن الخطاب مثلًا حينما رفض قطع اليد  

كل خاص. وبالتالي، ترسخت فكرة أن النص  والحديث عن ذلك ينبغي التفصيل فيه بش

محفوظ لغة، لكنه متروك لأفهام البشر المتفاوتة، وبالتالي كان لا بد من إيجاد آليات  

ليست بالضرورة مذاهب    —لضبط هذا الفهم. وهنا ظهرت الحاجة إلى بناء "مذاهب"  

وللتعا الفقه،  ولتأطير  النص،  لفهم  منهجية  طرقًا  ولكن  المؤسسي،  مع بالمعنى  مل 

 الأسئلة الجديدة التي لم يُجب عنها الوحي بشكل مباشر.

يعُرف  ما  وظهر  الكلامية،  الفرق  وتبلورت  الفقهية،  المدارس  تشكّلت  الوقت،  ومع 

بالتقاليد الدينية داخل الإسلام نفسه، ولم يعد "الإسلام" واحدًا في مظهره الفقهي أو  

 العقدي، وإن ظل كذلك في جوهره التوحيدي. 

لقد بدأ التمذهب بصيغته الأولى كردّ فعل على فراغ السلطة وتأزم المرجعية، فكان  

سياسيًا وعقديًا في آنٍ واحد. فالصراع حول الخلافة مثلًا لم يكن مجرد تنازع على  

السلطة الزمنية، بل انطوى على أسئلة عقدية حول العصمة، والعدل، والحق، والنص،  



 

 - 143  - 

وهو ما أدى إلى ظهور تيارات مثل الخوارج والشيعة، ثم تبلورت لاحقًا في أنساق  

فكرية متكاملة، تجاوزت الشأن السياسي إلى منظومات دينية وفلسفية متكاملة. وفي  

السنة   بمركزية  تحتفظ  أن  السنية(  )الخلافة  الرسمية  السلطة  حاولت  ذلك،  مقابل 

من داخل هذا الإطار مذاهب فقهية متوازنة،  والجماعة كضابط لوحدة الأمة، فانبثقت

كالأحناف والمالكية والشافعية والحنابلة، شكّلت بمجموعها عماد التشريع الإسلامي 

لأكثر من ألف سنة. ومع نشوء الفرق والمذاهب، لم يعد الإسلام دينًا موحد المظهر 

ختلاف المرجعيات كما كان في عهد النبوة، بل صار دينًا ذا مظاهر متعددة، تتفاوت با 

والمصادر والتأويلات. فالخلاف بين المعتزلة والأشاعرة، مثلًا، لم يكن مجرد خلاف  

فلسفي، بل كان تعبيرًا عن رؤى متباينة حول العلاقة بين العقل والنقل، وحول طبيعة  

الله وصفاته، ومكانة الإنسان في الكون. وبالمثل، كان الاختلاف بين الصوفية والفقهاء 

ا بين باطنية روحية وشكلانية نصية، تتجاذبان النص ذاته، وتختلفان في تأويله  صراعً 

 وتطبيقه. 

إن هذا التعدد في الفهم، وإن بدا انقسامًا، إلا أنه كان في أحد أبعاده دليلًا على غنى  

التجربة الإسلامية وتفاعلها مع معطيات الواقع المتغير. لكن هذا التعدد ما لبث أن  

تحوّل إلى تمذهب مغلق حين ارتبط بالسلطة، أو حين تحوّل إلى هوية صارمة ترفض  

"ال باسم  وتقصيه  إلى  الآخر،  للفهم  أدوات  من  المذاهب  تحوّلت  وهنا  المطلق".  حق 

"الآخر"  فيها  مغلقة، صار  إلى مرجعيات  مفتوحة  اجتهادات  ومن  للفصل،  جدران 

 داخل الدين نفسه موضع تكفير أو تضليل أو استبعاد. 

إذا، في هذا الفصل، سنسعى إلى تتبع هذا المسار التحولي من وحدة النبوة إلى تمذهب  

الأمة، ليس فقط بوصفه مسارًا تاريخيًا، بل باعتباره ظاهرة فكرية ودينية ذات دلالات  

عميقة. سنرصد كيف نشأت المذاهب، وتطورت، وتصارعت أحياناً، وتحالفت أحيانًا  

نقدية تساؤلات  وسنطرح  وحول   أخرى.  التجاوز،  وإمكانيات  التمذهب  حدود  حول 

موقع الفرد المسلم بين سلطة النص وسلطة المذهب، بين الوحي والاجتهاد، بين الوحدة  

والتعدد. فهل كان التمذهب قدرًا محتومًا؟ أم أنه كان ممكنًا دون الانغلاق؟ وهل لا  

دون  المذاهب  تتجاوز  استعادة "وحدة ما"  اليوم  الممكن  أن    يزال من  أم  تلغيها؟  أن 

الاختلاف هو قدر الأمة ما بعد النبوة، وعليها فقط أن تديره لا أن تنفيه؟ هي تساؤلات  

بشكل   إما  عنها  الإجابة  سنحاول  الاختلاف،  طاولة  على  تطُرح  تساؤلات  منطقية، 

مباشر أو عرضي، محاولين قدر الإمكان بنظرة تحليلية موضوعية أحياناً في أمور  

ول ذلك،  اتخذت من  تتطلب  التي  للتصدي للأفكار  أحيانًا أخرى،  بلهجة مواجهة  كن 

النص ومعالجة   لفهم  إلى الإسلام، لا محاولة  بؤرة عداء، ووجهت سهامها  منهجها 

 الاختلافات. وهذه الأفكار ما أكثرها انتشارًا اليوم. 



 

 - 144  - 

 من قصي بن كلاب إلى عبد المطلب    –المبحث الأول: ممهدات القيام  

يمثلّ مسار تحوّل قريش من مجرد قبيلة ضمن البنية القبلية العربية التقليدية إلى كيان  

ذي طابع سياسي واجتماعي متماسك، أحد المفاتيح الأساسية لفهم الخلفية التي نشأ  

فيها الإسلام، كما يعُدّ تمهيدًا جوهريًا للقيام المحمدي. وتعُتبر هذه الفترة، الممتدة من  

إلى عبد المطلب، حاسمة في ترسيخ الأسس التي قامت عليها لاحقًا  قصي بن كلاب  

"الدعوة النبوية"، سواء من حيث البنية الاجتماعية، أو من حيث المعتقدات الدينية  

البنية   حيث  من  أو  المنطقة،  حكمت  التي  السياسية  العلاقات  حيث  من  أو  السائدة، 

 الاقتصادية لقريش.  

وقد ركز عدد من الباحثين في الموضوع، من أبرزهم الدكتور خليل عبد الكريم، على  

هذه الحقبة بالذات لما فيها من تحولات دقيقة تمهد لنشوء مشروع "الدولة الدينية"،  

معتبرًا أن قريش عرفت ما يمكن أن يطُلق عليه تجاوزًا "بدايات الدولة المركزية"، 

قرشي في ما بعد.  في كتابه "قريش من القبيلة إلى الدولة  التي قادها البيت الأموي ال

أن التحولات التي أحدثها قصي بن كلاب،   عبد الكريم    المركزية"، يرى الدكتور خليل

ثم خلفاؤه، لم تكن مجرد إصلاحات إدارية أو اجتماعية داخل القبيلة، بل كانت تمهيدًا  

القبل المألوف  تجاوزت  وسياسية  رمزية  سلطة  مكة لقيام  موقع  من  مستفيدة  ي، 

الاقتصادي والديني.  وقد اخترنا الدكتور خليل عبد الكريم لأنه أكثر الباحثين تفصيلًا 

وتدقيقًا في الموضوع، إذ حاول من خلال كتابه الموسوعي الجميل أن يقوم بدراسة  

ة، تحليلية شاملة لجذور الدعوة المحمدية منذ جده الرابع قصي بن كلاب إلى بناء الدول

لنظهر بذلك أن الدعوة الإسلامية لم تظهر بشكل اعتباطي، بل أسس لها الله سبحانه  

 وتعالى الأرضية المناسبة التي بُنيت عليها القواعد لتصبح ما عليه الآن.  

وبهذا، شكّل قصي بن كلاب نقطة تحول نوعي في تاريخ مكة وقريش.  يرجع له  

الجبال  تسكن  التي كانت متفرقة في أطراف مكة،  القرشية  القبائل  الفضل في جمع 

والشعاب، إلى أكرم منطقة في شبه الجزيرة العربية، وكانت تسمى بمنطقة الأبطح،  

م مقامه وبيته الأول.  وبذلك ظلت هذه وهي تلك المنطقة التي بنى فيها سيدنا إبراهي 

المنطقة بمثابة مكانة رفيعة المستوى، إذ أن الحاصل عليها يتحكم في مجموعة من  

خلال  من  والاقتصادية  المنطقة،  مجريات  بسير  بالتحكم  السياسية  منها  الأمور، 

هذه  الاستفادة من عائدات الحجاج التي تعود على المنطقة بالأرباح، والعقدية، إذ أن  

الأصنام   توضع  كانت  حيث  إبراهيم،  لمقام  الحجاج  بزيارة  مشهورة  كانت  المنطقة 

الخاصة بكل قبيلة وتعود إليها سنويًا للعبادة وتطهيرها.  وبذلك، حينما نتحدث عن  

قصي بن كلاب، فبجمعه القبائل القرشية في المنطقة، بسط سلطته على شؤون مكة  



 

 - 145  - 

  40الدينية والإدارية والاقتصادية، وانتزع مفاتيح الكعبة، وجمع بيديه وظائف اعتبرت 

الأساس الذي جعل من قبيلته محمودة، أولها الحجابة، أي أنه كلُّف هو ونسله بتغطية  

الكعبة سنويًا، وهو تقليد ما زال إلى اليوم، والسقاية، أي كلُّف بسقاية الحجاج القادمين  

للحج السنوي، والرفادة، وهي المؤونة التي كانت تقدم للحجاج من مأكل، واللواء، 

 رفع في المعارك ولا يحملها إلا من له شأن، والندوة، وهي بمثابة وهي الراية التي ت

الاجتماع الذي كان يحدد القرارات كما كان يحكم ويفصل بين القبائل.  وبذلك استطاع  

قصي بن كلاب أن يركز مقاليد الزعامة في بيته، وأن ينقل قريش من مرحلة التشظي 

القبلي إلى بنية سياسية أكثر مركزية.  وقد مهد هذا التركيز للسلطة لنوع من الانضباط  

إداري عرفي كانت له رمزية واضحة، تمثلت في دار الندوة  الداخلي، مع تأسيس نظام  

 التي أنشأها قصي كمركز للتشاور واتخاذ القرار. 

إن ما قام به قصي لم يكن محض صدفة أو حيلة سياسية، بل عكس فهمًا عميقاً للسياق  

وبقدرتها على   الداخلي،  بتماسكها  مرهونة  القبيلة  سلطة  كانت  حيث  آنذاك،  العربي 

تأمين الموارد والمكانة.  ومن هنا، لم يكن غريبًا أن تتحوّل مكة إلى مركز للحجيج،  

فد عليه القبائل، وتعُقد فيه المعاهدات، مما زاد من  وإلى سوق تجاري وسياسي، تتوا

واقتصادي كبير في جزيرة   ديني  دور  لها لاحقًا لعب  وأهميتها، ومهد  نفوذ قريش 

العرب، مما فتح ومهد الطريق لنشر الدعوة الإسلامية التي ستقوم على مجتمع متماسك  

الج الموقع  بن كلاب  استثمر قصي  لمكة،  سياسيًا واجتماعيًا.  وبهذا،  الفريد  غرافي 

وارتباطها بالشعائر الدينية السالفة، خاصة البيت الحرام، ليجعل منها مركزًا يجذب  

القبائل لا لأسباب دينية فقط، بل لأغراض اقتصادية وسياسية.  فالحج لم يكن في تلك 

المرحلة مجرد شعيرة دينية، بل كان أيضًا موسمًا للأسواق، ولعقد الأحلاف وتبادل  

والمصالح.  وقد أدرك قصي، بحسه السياسي، أن السيطرة على هذه المواسم    السلع

تعني التحكم في مفاصل الحياة العربية كلها، ولذلك عمد إلى تنظيم وظائف الحرم 

وتنظيم السقاية والرفادة، وأدخل نظامًا مؤسسيًا في إدارة المواسم، يشارك فيه كبار 

أن نسميه "الإدارة المركزية التقليدية"،  رجالات قريش، مما أرسى لبنات ما يمكن  

 واضعًا وممهّدًا أرضية الانطلاق. 

والسياسة   الدين  بين  الدولة، حيث جمعت  جنين  بمثابة  كانت  الإدارة  أن هذه  وأرى 

والاقتصاد، وكان قصي المؤسس الفعلي لها.  ويعُتبر أن زعامة قريش لم تكن مجرد  

زعامة دينية، بل كانت قائمة على عناصر مادية وتنظيمية جعلتها تتفوق على غيرها  

لدين، في السياق القرشي، لم يكن معزولًا عن  من قبائل العرب.  ومن هنا نفهم أن ا

المصالح، بل كان أداة من أدوات تعزيز النفوذ والسيطرة، تم توظيفه بذكاء في خدمة  

 
 لأول،الثاني،الثالث( "قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية" لخليل عبد الكريم )الفصل اينظر كتاب  40



 

 - 146  - 

البيت القرشي وعلو شأنه حتى صار من أفخاذ وبطون قريش، والمقصود هنا عليه  

القوم.  هذا أمر سيتنامى بشكل كبير بعد وفاة قصي، بحيث سيتولّى أبناؤه، ثم أحفاده،  

المهام التي أرساها، وكان لكل منهم دوره في ترسيخ السيادة القرشية.  وقد دخلت  

ي، خاصة بين بني عبد الدار وبني عبد مناف  قريش في مراحل من التنافس الداخل

الذين تنازعوا على من يخلف أباهم في تدبير ما صنع، غير أن هذا التنافس لم يضُعف  

الاستقرار.   بما يضمن  النفوذ  توزيع  وإعادة  المهام  لتوزيع  دفعها  بل  قريش،  سلطة 

نقسام.  وهنا يظهر الوعي الذي رسخه قصي بن كلاب والمتمثل في الوحدة وعدم الا

وهكذا، أصبح لكل فخذ من أفخاذ قريش نصيب في الإدارة والوظائف الدينية، مما 

حافظ على وحدة القبيلة وأمن مكة، وهما عنصران أساسيان زادا من شهرتها، فالأمن  

والوحدة شرطان أساسيان للشهرة في العالم القديم، فالمكان الذي تشوبه الشبهات ينفر  

 منه الناس.  

وكان من أبرز هؤلاء الأحفاد هاشم بن عبد مناف، الذي أضاف إلى الرأسمال الرمزي  

والديني لبيت عبد مناف عنصرًا اقتصاديًا جديدًا، تمثل في رحلتي الشتاء والصيف.   

فقد عقد هاشم الأحلاف التجارية مع ملوك الشام واليمن، ونسّق مع القبائل في الطريق 

ريش وسيطًا تجاريًا إقليميًا.  ومع هذه الرحلات، ازدهرت لتأمين القوافل، وجعل من ق

خطوط   في  يتحكمون  فباتوا  القرشيين،  ثروات  لها  تبعاً  وازدادت  المكية،  التجارة 

التجارة الحيوية، وجمعوا بين الثروة والقداسة في آنٍ واحد.  لكن هذا الحدث لم يكن  

كان   القاسي  مكة  مناخ  كان اضطراريًا، لأن  بل  شبه عرضيًا،  الزراعة  من  يجعل 

مستحيلة، وإن كان ذلك يكون بالشيء الذي لا يكفي للسنة، وبذلك كان الناس يموتون  

جوعًا.  لهذا اقترح رحلتين لتخفيف ذلك، رحلة تكون في الشتاء وأخرى في الصيف، 

 :  الحنيف  فسميت برحلة الشتاء والصيف، وقد ذكرها الله سبحانه وتعالى في كتابه 

يلَافِ قرَُيْشٍ ) يْفِ )1}لِإِ تاَءِ وَالصَّ ذَا الْبيَْتِ )2( إيِلَافِهِمْ رِحْلةََ الش ِ ( 3( فَلْيعَْبُدُوا رَبَّ هََٰ
نْ خَوْفٍ ) ن جُوعٍ وَآمَنَهُم م ِ   ({ ]سورة قريش[4الَّذِي أطَْعَمَهُم م ِ

شكلت إذاً "رحلتا الشتاء والصيف" تحولًا جذريًا في موقع قريش بين القبائل، إذ لم 

تعد القبيلة معتمدة فقط على موسم الحج، بل أصبحت لاعبة إقليمية ذات شبكة تجارية  

واسعة، جعلت من مكة ملتقى للطرق والقوافل، ومن قريش طبقة أرستقراطية جديدة  

ا. فراح القوم فيها يراكمون أموالًا طائلة، مما أدى إلى  تمسك بزمام التجارة والدين معً 

بروز ما يُسمى بـ"الدولة القبلية المركزية"، والتي لم تكن قائمة على مؤسسات الدولة  

 ثة، لكنها كانت تحمل مقوماتها الأساسية: أرض، وسلطة، وشرعية رمزية.يالحد



 

 - 147  - 

ومن هنا نفهم أن ما أنجزه هاشم لم يكن مجرد توسعة للنشاط التجاري، بل كان توسيعًا  

الحرام(  )البيت  الرمزي  للرأسمال  امتلاكها  عبر  لسلطتها  وتثبيتاً  قريش   41لنفوذ 

عبد  يُحلل  كما  الرمزين،  بين  الجمع  وهذا  الإقليمية(.  )التجارة  المادي  والرأسمال 

عبر   بل  بالسلاح،  قهرًا  لا  القبائل،  امتصاص  على  القدرة  منحها  الذي  هو  الكريم، 

 منظومة نفوذ ناعمة تقوم على المصالح المشتركة، والأمن، والانتماء الرمزي لمكة.

هاشم، ليرسّخ هذا التراكم ويدُخل قريش مرحلة جديدة من  ثم جاء عبد المطلب، حفيد  

التي  البارزة،  الكاريزمية  الشخصيات  من  المطلب  عبد  كان  لقد  والتفوق.  التمركز 

مواقف  له  وكانت  ونبله،  بتدبيره  عرُف  فقد  والنفوذ.  والشرف  الحكمة  بين  جمعت 

 حين واجه أبرهة حاسمة رفعت من منزلته بين العرب، أهمها موقفه في حادثة الفيل،  

الحبشي دون أن يضطرب، معلنًا أن للبيت رباً يحميه. وهذا يحيلنا بشكل قاطع إلى  

أن القريشيين لم يتخذوا من الأصنام أربابًا في حد ذاتها، بل جعلوا منها الوساطة بينهم  

وبين القوة العليا. وهذا ما أوضحه الكثير من الباحثين في المجال الديني، حيث أكدوا  

والعزى وم اللات  بمثابة  أن  المكيون كانت  يعبدها  التي كان  الآلهة  ناة وغيرها من 

بينهم وبين الرب الأعلى، وقد اتضح ذلك في قول عبد المطلب كما   رموز وسطية 

رأينا. وقد شكّل هذا الموقف ذروة في الشرعية الرمزية لعبد المطلب، إذ بدا وكأنه  

ه سلطة روحية هائلة في  الناطق الرسمي باسم الإله، وممثل البيت المقدس، ما منح

 الوجدان العربي. 

كما أن عبد المطلب لم يكن قائدًا دينيًا فقط، بل كان يمسك بخيوط التنظيم الاجتماعي  

خلاله،  ومن  لقريش.  متوّج"  غير  "ملك  بمثابة  كان  أنه  أي  والديني،  والاقتصادي 

وصلت فكرة المركزية إلى ذروتها، إذ صار القرشيون ينظرون إلى أنفسهم كـ"أهل 

في ظل حكمه، ليس فقط مكانًا للعبادة، بل مركزًا الحل والعقد"، وصار الحرم المكي،  

للسيادة القبلية الكبرى. وقد مهد هذا كله لظهور بنية فكرية داخل قريش ترى في ذاتها 

 شرعية التقدم إلى الأمام.  –دون تصريح    –مركزًا للعالم العربي، وتمنح نفسها 

لقد تميزت فترة عبد المطلب بأنها جمعت بين الرمزية الدينية والتدبير السياسي، كون  

قواعد صارمة   وأدخل  للحجاج،  زمزم  مياه  توزيع  نظّم  من  أول  كان  المطلب  عبد 

تضمن العدالة في السقاية والرفادة. وهذا التنظيم لم يكن فقط خدمة دينية، بل كان آلية  

محيطها العربي، إذ تحوّلت مكة إلى قبلة للعرب ليس فقط  لتثبيت المكانة القرُشية في

للعبادة، بل أيضًا للتموضع الاجتماعي والتجاري. فالسقاية والرفادة أصبحتا من أدوات  

 
 .4–1القرآن الكريم، سورة قريش،  41

عبد الكريم، خليل. قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية: دراسة في نشوء السلطة السياسية والاجتماعية في مكة. القاهرة: دار النهضة  
 م 1993العربية، 



 

 - 148  - 

بل إن الأمر أبعد من ذلك حين    الحكم غير المعلنة، تمُارس بهدوء لكنها تنُتج سلطة واسعة النطاق. 

نرى أن عبد المطلب أرسى نواة أولى لما يمكن تسميته بـ"العقد الاجتماعي القرُشي"، إذ كانت  

ممارساته تقوم على بناء توازن بين بيوتات قريش المختلفة، فلا يهُمّش أحدها، ولا يطُلق يد أخرى.  

ان يوزّع الأدوار بنوع من الحكمة السياسية،  لقد بنى لنفسه شبكة من التحالفات داخلية وخارجية، فك

التمزق، وإلى عالم مسيحي موازٍ يعيش   القبيلة وسط عالم عربي كثير  وبذلك حافظ على وحدة 

مطلب رؤية تتجاوز وإلى جانب دوره السياسي والديني، كانت لعبد ال  فترات من التشظي والتخلف.

اللحظة، فهو من أطلق نذره بأن يُقدّم أحد أبنائه قربانًا إذا ما رزقه الله بعشرة أبناء، وهو النذر  

الذي تمخض عنه لاحقًا نجاة عبد الله والد النبي محمد، بعدما فُدي بمئة ناقة. هذا الحدث، رغم  

اء" داخل بيت عبد المطلب،  طابعه الأسطوري، يحمل رمزية عميقة، إذ يؤسس لفكرة "الاصطف

   ويُشير إلى تمهيد خفي لتشكيل شخصية نبوية أو قيادية ذات طابع استثنائي تنتمي لهذه السلالة.

إن شخصية عبد المطلب تجسّد اللحظة التي بلغت فيها قريش ذروة قوتها الرمزية، وتحوّلت فيها  

مكة من مجرد حاضرة دينية إلى مركز سياسي فعلي، دون أن تعُلن عن ذلك. فقد كانت قريش  

تمارس السلطة دون أن تعلن الحكم، وتهُيمن باسم الخدمة دون أن تتحدث عن الدولة، لكنها كانت  

العمق تشُكّل ملامح ما يسميه المؤلف بـ"الدولة المركزية القبلية"، التي أعدّت التربة الصالحة  في 

سياسية، هي الدعوة المحمدية. وما يبرز هذا التلاحم الذي وُلد من    –لظهور دعوة إصلاحية دينية  

ك في حلف  أعمال قصي وأبنائه هو الوقوف في وجه التفرقة التي كادت أن تنهي هذه المكانة، وذل

الفضول الذي أحُلت فيه الأشهر الحرم، إلا أن الرغبة في الرجوع إلى الأصل من خلال التماسك  

والسياسي   الاجتماعي  والبناء  اللحمة  مما عكس  بأقل الأضرار،  النزاع  حل  إلى  أدت  والتراحم 

 . والاقتصادي الذي شكله قصي بن كلاب وأبناؤه

 

 أن قصي بن كلاب قال في فخره:   يرُوى

 بمكةَ منزلي وبها ربيتُ"  .  ∆.  "أنا ابن العاصمين بني لؤيٍّ 

 ويُقال أيضًا: 

 ومروتها رضيت بها رضيتُ" .   ∆.   "إلى البطحاءِ قد علمت معدٌّ 

 

 رزاح بن ربيعة: الشاعر الكبير  قصيدةكما ورد في 

 في مدحه لقصي بن كلاب، قال: 

عًا   42به جمع الله القبائلَ من فهِرِ" ∆.   .  "أبوكم قصيٌّ كان يُدعى مُجمِّ

 

 
 . 125(، ص.  1994ابن قتيبة، الشعر والشعراء، تحقيق د. محمد علي النجار )القاهرة: دار الفكر العربي،  42

 . 342(، ص. 2005. عبد السلام هارون، ديوان شعراء الجاهلية )بيروت: دار صادر، 2



 

 - 149  - 

 المبحث الثاني : حياة محمد بن عبد الله                  

أمر   الذي هو  المعتقد  الإنساني، في علاقته مع  التاريخ  في كل مرحلة مفصلية من 

طبيعي فطري، يظل فارغًا إلى حين ملئه من طرف خالقه، يبرز صوتٌ يعُيد ترتيب  

المفاهيم، ويوقظ الضمائر، ويمنح الروح مسارًا جديدًا للتعبد والتفكر. والحديث هنا  

تبليغ الدعوة، الدعوة  ليجس فيهم الكمال المتطلب  عن أولئك الذين اختارهم الله بأن  

الرامية إلى توحيد الشتات وملء الفراغ الروحي الذي طالما يبحث عنه الإنسان ولا  

يهنأ بدونه. وحين نصل إلى لحظة البعثة المحمدية، لا يمكننا اختزالها في لحظة وحي  

نساني وروحي عميق  فقط أو في فترة زمنية موحدة هكذا بدون سياق، بل في مسارٍ إ

ابتدأ قبل ذلك بسنوات طويلة، ممهّدًا لنشأة آخر الرسالات السماوية. فالدعوة المحمدية  

لم تنبت من فراغ، بل من حياة مرسومة بعناية إلهية، تشكّلت في قلب مجتمع تائه،  

من   كان  أمر  وهو  متفرد.  وموقف  غنية  وتجربة  نقي  قلب  ذو  إنسان  وصاغها 

يانة كتب لها أن تكون الأخيرة، أن تكون الموحدة، أن تكون  الضروري، خصوصًا لد

الديانة الأكبر والأشمل والأعم، لأنها ببساطة الأخيرة قبل فناء الكون العظيم وعودة  

المخلوق لخالقه. لا بد من التفصيل، بل ووضع سيرة تفصيلية عن صاحب هذه الدعوة،  

توضيح  ونبدأ أولا ب   الشريعة العظيمةعن الذي اختاره الله ليكون الرجل الذي يقود هذه  

د بن عبد الله، بن عبد المطلب، بن هاشم، بن عبد إذاً هو:   نسبه المتفق عليه   »محمَّ

مناف، بن قصي، بن كلاب، بن مرة، بن كعب، بن لؤي، بن غالب، بن فهر، بن  

مالك، بن النضر، بن كنانة، بن خزيمة، بن مدركة، بن إلياس، بن مضر، بن نزار، 

. ويقول الباحثون في المجال إنه لا يمكن إضافة نسب آخر إلى  بن معد، بن عدنان«

هذا النسب، لأنه الأصح والأدق، وغير ذلك فيه اختلاف ورؤى كثيرة، وذلك لقول  

»ولا يصح حفظ النسب فوق  في شرح السنة بعد ذكر النسب إلى عدنان:    البغوي

»إلى هنا معلوم الصحة، ن أيضًا:  . وقال ابن القيم بعد ذكر النسب إلى عدناعدنان«

، وما فوق عدنان مختلف فيه، ولا خلاف  البتةمتفق عليه بين النسابين، ولا خلاف 

. وُلِد محمد بن عبد الله في مكة عام  بينهم: أن عدنان من ولد إسماعيل عليه السلام«

م، والبعض الآخر يقول   570الفيل في سنة اختلف فيها المؤرخون، هناك من يقول  

العرب، حيث    571 والديني في جزيرة  التجاري  المركز  تمثل  التي  المدينة  م، في 

ملامح  يصوغون  والجاه  والقبلية  المال  وحيث  الكعبة،  جنبات  على  تعُبد  الأصنام 

مع. والحديث هنا عن مدينة مكة المكرمة، تلك المدينة التي بنيت قواعدها مع  المجت

ا للعرب مع قصي بن كلاب. لكن هذا الطفل، سيدنا إبراهيم وبنيه، وأسس القيادة فيه

الذي وُلد يتيمًا بعد وفاة أبيه عبد الله وهو لا يزال في بطن أمه، لم يكن كسائر أبناء  

قريش، فقد كان لليتم ذاته دورٌ في تعميق حسّه بالاستقلال، وجعله مشدودًا إلى التأمل  

سعدية مرضعته وبيت جده عبد  في العالم لا إلى الانغماس فيه. تنقلّ بين كنف حليمة ال



 

 - 150  - 

 43المطلب، ثم بيت عمه أبي طالب، وتعلّم منذ الصغر التكيف مع تغير الأحوال، ما

أكسبه مرونة نفسية ومعرفة بطبائع البشر. كما لم ينشأ محمد في بيئة علمية كالتي نشأ  

فيها أنبياء بني إسرائيل، لكنه نشأ في مدرسة الحياة، حيث كانت الصحراء معلمًا،  

والفقر تهذيبًا، والصدق دربه الأول. اشتغل راعياً ثم تاجرًا، وامتزج بأخلاق الأسواق 

ا. لم يكن متكلّفًا في دين، لكنه لم يُشرك. كان "حنيفًا" بفطرته،  قبل أن يعتزل ضجيجه

يبحث عن الله دون أن يقيده معبود جاهلي، رافضًا عبثية الحياة المكية من الداخل، 

ساكنًا صامتاً أمام مظالمها، لكنه شديد النفور منها. وشأنه شأن الأنبياء الذين اختارهم  

إلى عبادة الأصنام. اعمل العقل وفكر وتأمل أن    الله لتبليغ شرائعه، لم ينسق محمد

الأصنام التي نحميها نحن ونعتني بها نحن لا ولم تستطع يومًا أن تحمينا من أي شيء، 

منطقًا وفكرًا وحتى عرفًا. عرُف محمد بالصادق الأمين، لا لأن المجتمع فرض عليه  

اهي بين القيم الذاتية وسلوك  ذلك، بل لأنه اتخذ من الصدق ميثاقًا داخليًا. وفي هذا التم

المجتمع، ظهر الفارق. فقد كان الرجل الوحيد تقريبًا في مكة الذي يمكن أن يؤتمن  

على الأسرار، وعلى المال، وعلى القيم في آن واحد. وحين تزوج من خديجة بنت  

خويلد، لم تكن العلاقة فقط رابطة زوجية، بل شراكة إنسانية وفكرية وروحية، كانت  

خديجة ملاذاً لفكره ووجدانه، تنصت لمخاوفه وتثق في نُبله، وتقدّر نضُجه المبكر. فيها  

ومع مرور السنوات، كان محمد يزداد تأملاً، يبتعد شيئاً فشيئاً عن طقوس المجتمع،  

ويختلي بنفسه في غار حراء، وكأنه يُدرّب روحه على استقبال شيء أعظم. وفي هذه  

بل البعثة لم تكن فقط سيرة شخصية، بل كانت مدخلًا  اللحظة، ندرك بأن حياة محمد ق

إلهيًا متدرجًا نحو انبثاق النور الأخير في سلسلة النبوات. كان تأمله مليئاً بالأسئلة، 

شأن الذين كلُفوا بالرسالات من قبله: من خلق هذا الكون؟ كيف؟ ولماذا؟ وما الغاية  

بأننا الأفضل من بين الكائنات على الأرض، فلذلك حكمة    نوصف   من وجودنا؟ إذ

ومغزى هذا التفكير الذي طال يراوده لسنوات داخل غاره يتأمل. من هنا، فإن دراسة  

حياة محمد بن عبد الله قبل البعثة تفتح أمامنا أفقًا لفهم نشأة الإسلام ليس كدين جديد  

سلام قد  ابقة. فقد كان المسيح عليه الفقط، بل كامتداد وتتمّة للرسالات التوحيدية الس

بعُث في سياق تشتتّ عقدي وسطوة كهنوتية، بينما بعُث محمد في بيئة وثنية لكنها  

منفتحة على احتمالات التغيير، فكانت حياته تجسيداً لمرحلة انتقال من الظن الوثني  

إلى اليقين التوحيدي. لقد كان محمد، في كل تفاصيل نشأته، رجل اللحظة القادمة. لم  

ولا سلطة،  يملك  والاتزان يكن  "الصدق  امتلك  لكنه  مفرطًا،  ثراءً  ولا  نافذاً،  نسبًا   

والبصيرة"، وهذه هي الأعمدة التي قامت عليها الرسالة فيما بعد، بل وقام عليها دين  

 
. تقي الدين ابن القيم، مدارج السالكين، 2.   /. 45(، ص. 1990. محمد بن يعقوب البغوي، شرح السنة )بيروت: دار الفكر، 1 43

. ابن هشام، سيرة ابن هشام، تحقيق أحمد  /.   .12، ص. 1(، ج 1995تحقيق د. محمد سعيد رمضان البوطي )دمشق: دار الطباعة، 

. الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري، تحقيق أحمد شاكر 4.  /.   23، ص. 1(، ج 1935شاكر )القاهرة: دار المعارف، 

 ( 4- 106:1. القرآن الكريم، سورة قريش )5.  /. 67، ص. 2(، ج 1960)القاهرة: دار إحياء التراث العربي، 



 

 - 151  - 

الله بشكل عام منذ أن خلق الله آدم وحواء على هذه الأرض. فكان رجل الإصلاح قبل 

النبوة، وكان فقيه الحياة قبل أن يكون نبيّ التشريع، وكان حاملًا لهمّ الإنسان قبل أن  

يُبعث رسولًا للإنسانية جمعاء. رغبة أنه عاش حياة قاسية، حياة شحذته نفسياً وجسدياً، 

فقد الكثير ممن يحب، فقد أباه قبل الولادة، فقد أمه بعد ذلك، فقد جده  ففي مسار حياته 

الذي يأويه، وبعدها فقد عمه وزوجته في عام أطلق عليه بعام الحزن، لأن النبي الكريم  

حزن كثيرًا. هو مسار جعل من هذا الرجل العظيم نموذجًا للكمال البشري الذي اختاره  

لدين الذي اعتبر بمثابة الكمال النهائي ما قبل فناء وعودة  الله سبحانه وتعالى لتبليغ هذا ا

السماوية   الأديان  ندرس  ونحن  علينا،  اللازم  من  يصبح  وهكذا،  للخالق.  المخلوق 

وتطورها، أن نتوقف عند هذه اللحظة: المرحلة الإنسانية لمحمد بن عبد الله قبل البعثة.  

ريخ الإلهي في مسار البشر، وكيف  لأنها تمثل المفتاح الحقيقي لفهم كيف يتدخل التا

يصوغ الله من التجارب اليومية رسلًا يحملون النور إلى العالم. هذا الأمر تكرر مع  

 كل الأنبياء، ويتجلى في الآيات الكريمة التي سنعرضها الآن:  

 

ة    –( 41واصطنعتك لنفسي )سورة طه، الآية  . 1 موسى عليه السلام "وَلقَدَْ مَننََّا عَليَْكَ مَرَّ

كَ مَا يوُحَىَٰ   نِ اقْذِفيِهِ فيِ التَّابوُتِ فاَقْذِفيِهِ فيِ الْيمَ ِ فلَْيلُْقِهِ الْيمَُّ  اَ   أخُْرَىَٰ  إذِْ أوَْحَيْناَ إلِىََٰ أمُ ِ

ن يِ وَلِتصُْنعََ عَلىََٰ عَيْنيِ *   لَّهُ ۚ وَألَْقَيْتُ عَليَْكَ مَحَبَّة  م ِ ل ِي وَعَدُوٌّ  إذِْ  باِلسَّاحِلِ يأَخُْذْهُ عَدُوٌّ 

كَ كَيْ تقَرََّ عَيْنهَُا وَلَا تحَْزَنَ ۚ تمَْشِي أخُْتكَُ فتَقَوُلُ هَلْ أدَُلُّكمُْ عَلَ  ىَٰ مَن يكَْفلُُهُ ۖ فرََجَعْناَكَ إلِىََٰ أمُ ِ

يْنَاكَ مِنَ الْغمَ ِ ۚ وَفتَنََّاكَ فتُوُن ا ۚ فلَبَثِتَْ سِنيِنَ فيِ أهَْلِ مَدْينََ ثمَُّ جِئتَْ عَلىََٰ وَقتَلَْتَ نفَْس ا فَ  نجََّ

 قدََرٍ ياَ مُوسَىَٰ * وَاصْطَنعَْتكَُ لِنفَْسِي"

إبراهيم عليه السلام "وَإذِِ ابْتلَىََٰ  –( 124إني جاعلك للناس إماما )سورة البقرة، الآية  . 2

يَّتيِ ۖ قاَلَ  ا ۖ قاَلَ وَمِن ذُر ِ هُنَّ ۖ قاَلَ إنِ يِ جَاعِلكَُ لِلنَّاسِ إِمَام  لَا ينَاَلُ    إبِْرَاهِيمَ رَبُّهُ بكَِلِمَاتٍ فأَتَمََّ

 عَهْدِي الظَّالِمِينَ" 

  –(  51واذكر في الكتاب موسى إنه كان مخلصا وكان رسولا نبيا )سورة مريم، الآية   . 3

 موسى عليه السلام "وَاذْكُرْ فيِ الْكِتاَبِ مُوسَىَٰ ۚ إنَِّهُ كَانَ مُخْلصَ ا وَكَانَ رَسوُلا  نَّبيًِّا"

الآية   . 4 )سورة ص،  أواب  إنه  العبد  نعم  لداوود سليمان  سليمان عليه   –(  30ووهبنا 

ابٌ"  44السلام "وَوَهَبْناَ لِدَاوُودَ سلُيَْمَانَ ۚ نعِْمَ الْعبَْدُ ۖ إنَِّهُ أوََّ

الذين سيحملون شرائعه    لأولئك على تهيئه الله تعالى    الدالة  الآياتوغيرها الكثير من  

تبليغ  من  الكمال الذي يمكنهم  ، ذلك  يجب ان يتوفروا على خصال اشبه بالكمال  اذ  

 .  وجهأكمل على  الدعوة

 

 
 .124. القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية /.41القرآن الكريم، سورة طه، الآية 1 44

 . 30القرآن الكريم، سورة ص، الآية  /.   .51القرآن الكريم، سورة مريم، الآية 



 

 - 152  - 

مسار الإنسانية جمعاء بشكل مقتطف  وحتى لا نمر على هذا الحدث الجلل الذي غيرّ 

لا يظُهر المكانة العظيمة لهذا الرجل الذي اختاره الله ليكُمِل الدين، لقوله تعالى: "إن 

الدين عند الله الإسلام"، وأن يختتم هذا الدين العظيم الذي شاء الله أن يبقى صامدًا إلى  

لى الله عليه وسلم،  حين نهاية هذه الأرض، وجب علينا التفصيل أكثر في حياته ص

بالظروف التي عاشها، وكيف تكوّنت هذه الدعوة،   -على الأقل-بالشكل الذي يُحيط  

وليدة ظروف  أو  فجائيًا  حدثاً  عليه وسلم  محمد صلى الله  النبي  بعثة  تكن  لم  وبهذا 

عرضية، بل كانت ثمرة إعداد إلهي محكم ابتدأ منذ ولادته واستمر على امتداد حياته  

. فقد شاءت إرادة الله تعالى أن يصطفي خاتم أنبيائه من بين البشر، ويعُدّه  قبل النبوة

إعدادًا خاصًا لحمل أمانة الرسالة الخاتمة، التي ستغيرّ وجه التاريخ، وتخُرج البشرية  

 من الظلمات إلى النور.

ويكشف التتبّع الدقيق لسيرته صلى الله عليه وسلم قبل البعثة عن جملة من المحطات 

والسمات التي تبُرز هذا الإعداد الرباني، سواء من خلال البركة التي أحاطت بطفولته،  

الخُلقي والاجتماعي   التميز  أو مظاهر  التي خاضها،  والروحية  النفسية  التجارب  أو 

بين العناية الإلهية وخصائص  التي ميزّته عن أقرانه، و هو ما يعكس انسجامًا تامًا 

البشري،  بالكمال  تتسم  التي  الشخصية  منه  وكونت  ميزته  التي  النبوية  الشخصية 

فمنذ مرحلة الطفولة، تجلّت ملامح    والحديث هنا عن كمال تبليغ الدعوة الإسلامية.

في ديار بني سعد حين    استثنائية من البركة والعناية الإلهية، خصوصًا أثناء مقامه

أرُضع من قبل حليمة السعدية. وقد روت حليمة نفسها أن بيتها شهد تبدلًا كبيرًا بمجرد  

قدوم محمد صلى الله عليه وسلم إليه، فقد امتلأ ضرع الشاة باللبن بعدما كان جافًا،  

، وعادت الدواب نشيطة بعد أن كانت هزيلة، وانتشرت البركة في المال والزرع والماء

مما يُبرز بالملموس هالة الرحمة التي أنُيطت به منذ أن كان رضيعًا. إذ لم تكن هذه  

البركة مجرد ظاهرة مادية، بل كانت دلالة رمزية على أن هذا الطفل يحمل في كيانه 

بدا وكأن وجوده   أظفاره، حتى  قد اصطفاه بعناية منذ نعومة  أمرًا عظيمًا، وأن الله 

وفي هذا السياق،    لسكينة والطمأنينة في أوساط أسرته المضيفة.إيذان بعهد من الخير وا

تبرز حادثة شق صدره صلى الله عليه وسلم، التي وقعت وهو لا يزال طفلًا صغيرًا،  

السلام،  له، حيث جاءه جبريل عليه  والنفسي  الروحي  كأحد أعمق مظاهر الإعداد 

فشق صدره وأخرج قلبه، واستخرج منه علقة سوداء، قائلًا: "هذا حظ الشيطان منك"، 

أعاده إلى مكانه. وفي رواية أخرى: أنه طهُّر وغُسل بماء الجنة ثم غسله بماء زمزم و

مباشرة. وقد أثارت هذه الحادثة رعب الأطفال الذين كانوا معه، فعادت به حليمة إلى 

ر  أمه خوفًا عليه، غير أن مدلولها الباطني كان أعمق من ظاهرها، إذ تعُبرّ عن تطهي

لتلقي   مؤهَّل  لقلب طاهر  تمهيدًا  شيطاني،  ميل  فطري لأي  ونزعٍ  استثنائي،  داخلي 



 

 - 153  - 

  45وحي السماء وهداية البشرية. إنها صورة رمزية شديدة التعبير عن الانفصال المبكر 

ومن أبرز ما يلُاحظ في سيرته أيضًا خلال شبابه    بين قلب النبي ومؤثرات الانحراف.

وشباب قومه، هو النفور الفطري التام من مظاهر الجاهلية والانحراف الخُلقي التي 

كانت شائعة آنذاك. ففي الوقت الذي كانت فيه مكة غارقة في عبادة الأوثان، والتي  

والانحلال الخُلقي، اشتهر منها اللات والعزى ومناة...، وشرب الخمر، ووأد البنات، 

تميزّ محمد صلى الله عليه وسلم بنقاء باطني وسلوك خارجي طاهر، فلم يُسجّل في  

حياته أي تورّط في شعائر الشرك أو مجالس اللهو، بل عرُف بصدقه وأمانته وعفافه،  

حتى لُقّب بـ"الصادق الأمين"، وهي صفات لم تكن مكتسبة بقدر ما كانت نابعة من  

جعل منه قدوة قبل النبوة. وتؤكد بعض الروايات أنه أراد ذات مرة أن  إعداد إلهي ي

يشهد عرسًا في مكة، فغلبه النعاس قبل أن يصل إليه، ولم يستيقظ إلا في اليوم التالي،  

سلوكه   أو  النفسية  يمس طهارته  قد  ما  كل  عن  كانت تصرفه  الإلهية  العناية  وكأن 

 الأخلاقي.

ولم يكن النبي صلى الله عليه وسلم في عزوفه عن الجاهلية منعزلًا عن مجتمعه، بل  

كان منخرطًا في قضاياه، مهتمًا بمبادئ العدل ونصرة المظلوم، وهو ما تجلى في  

مشاركته في "حلف الفضول"، وهو الاتفاق الذي كاد أن يُفكك كل الجهود التي قام بها  

وأبنائه من بعده، والذي كاد أن يحتك بكل الأسس  قصي بن كلاب ومجمع قبائل قريش  

التي وُضعت لهذا الكيان. وكما رأينا سالفاً، استفحلت فيه الأشهر الحرم، وهو أدرك 

إيذاناً   قبائل قريش  بين  دار  الذي  الحلف  فكان هذا  القريشي،  العادة عند  العيش عن 

الظلم.   المظلوم وردّ  والدفاع عن  إلى مجاريها،  بهذه  بعودة الأمور  يفتخر  وقد ظل 

"لقد شهدت في دار عبد الله بن جدعان حلف ا ما أحب    المشاركة حتى بعد بعثته، فقال:

". إن هذا الانخراط في تحالف أن لي به حمر النعم، ولو دُعيت به في الإسلام لأجبت

والمبادئ   الجاهلية  القبلية  العادات  بين  يمُيزّ  كان  النبي  أن  يؤكد  الإسلام  قبل  قيمي 

الأخلاقية الكونية التي تتلاقى مع مقاصد الشريعة لاحقًا. كما تعكس هذه التجربة نضجًا  

  لجماعية. مبكرًا في الوعي الاجتماعي والسياسي، ونزوعًا نحو العدل والمسؤولية ا

ويضُاف إلى هذا ما وقع له في سن الخامسة والثلاثين من حادثة بناء الكعبة، حين  

وتنازعت القبائل المكية حول من ينال شرف وضع   تصدّعت جدرانها بسبب السيول،

الحجر الأسود. وكاد الخلاف أن يؤدي إلى فتنة دموية، لأن الأمر لا يبدو بالبساطة  

 التي قد نتصورها، لأن بناء الكعبة شرف لا يناله إلا ذو شأن عظيم. فلولا أن اتفقت  

 
: »واصطنعتك  41الإسلام« / القرآن الكريم، سورة طه، الآية : »إن الدين عند الله 19القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية  45

حديث النبي محمد صلى الله عليه وسلم عن حلف الفضول، رواه الترمذي، سنن الترمذي، كتاب البر والصلة، باب حلف   /.   لنفسي«.
 الفضول. /.  حادثة شق صدر النبي محمد صلى الله عليه وسلم، روايات الحديث الشريف، متفق عليه في صحيح البخاري ومسلم. 

حادثة وضع الحجر الأسود في بناء الكعبة، مرويات السيرة النبوية، مثل »سيرة ابن هشام« و»السيرة النبوية« لابن إسحاق، تحقيق:  
أبو زيد عبد الرحمن. /.  وصف صفات النبي محمد صلى الله عليه وسلم بـ"الصادق الأمين"، مذكور في كتب السيرة مثل »السيرة  

 الطبقات الكبرى« لابن سعد.النبوية« لابن هشام، و»



 

 - 154  - 

 

القبائل على تحكيم أول من يدخل المسجد، أخذاً بما أشار عليهم كبيرهم بأن يجعلوا  

بينهم حكمًا، أول من يدخل من باب معلوم، فكان الداخل محمدًا صلى الله عليه وسلم.  

وهنا ظهرت حكمته ونضجه القيادي، إذ اقترح أن يُوضع الحجر في ثوب، وتحمل  

ثم تولّى بنف سه وضعه في موضعه. لقد تجلّت في هذه الواقعة كل قبيلة طرفًا منه، 

مكانته بين قومه، وحنكته في إدارة الأزمات، وقدرته على جمع الكلمة، مما جعله 

 موضع احترام وإجماع حتى قبل أن يُبعث نبيًا. 

وكانت اللحظة التي سبقت البعثة مباشرة متميزة بخلواته الطويلة في غار حراء، حيث  

كان يعتزل الناس ويتأمل في الكون، ويتفكر في حال قومه وما هم عليه من الضلال. 

كما لم تكن هذه الخلوة انطواء أو انعزالًا سلبيًا، بل كانت تهيئة روحية تأملية، وانقطاعًا  

وتفاهات الحياة المادية. لقد كانت فترة صفاء قلبي وفكري، يتغذى  عن ضجيج الجاهلية  

فيها النبي على نور الفطرة السليمة، ويستعد داخليًا لحدث عظيم سيغيرّ مجرى التاريخ.  

، "اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِ كَ الَّذِي خَلقََ"ولا عجب أن يكون أول ما نزل عليه من الوحي هو:  

 صال بين السماء والأرض، وتدشين مرحلة النبوة الخاتمة. ليبدأ بذلك عهد جديد من الات

إن التأمل في هذه الأحداث يكشف عن منظومة محكمة من التهيئة الإلهية، تتداخل فيها  

البركة مع الطهارة، والحكمة مع العدالة، والتجربة الاجتماعية مع الإشراف الرباني 

المباشر. لقد كان إعدادًا تدريجيًا ومتقنًا، تنسجم فيه الفطرة النقية مع المقومات القيادية،  

شخصية في التاريخ لحمل أعظم رسالة إلى البشرية. وبهذا يتأكد أن النبوة    لتهيئة أعظم 

لم تكن لحظة فجائية، بل نتيجة لمسار رباني فريد من نوعه، أعدّ فيه الله نبيه الكريم  

ليكون رحمة للعالمين، تلك الرحمة التي أعُدت تحت أعين خالقه، رحمة وُلدت من  

نه رجل الدولة الإسلامية ومبلّغ الرسالة على المعاناة وشحذ الشخصية التي جعلت م

أكمل وجه، وكذلك وفي الوقت ذاته جعلت منه رجلًا سياسيًا محنكًّا أسّس كيانًا ظل  

سنة، وسيظل قائمًا إلى حين نهاية هذا العالم، لقوله سبحانه    1400قائمًا لأزيد من  

والحفظ هنا ليس حفظًا للقرآن بحد    "إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون". وتعالى:

ذاته، بل حفظٌ لجوهر الدين كوحدة جامعة موحدة، دينٌ رغم اختلاف التأويل فيه، يظل  

تمّ   إذا  أساسيًا،  عنصرًا  الكريم  بالرسول  والإيمان  بالخالق،  التوحيد  الأساسي  مبدؤه 

 46المسّ بأحدهما سُحبت صفة الإسلام من صاحبه. 

 
. / القرآن الكريم، سورة 2003ابن هشام، السيرة النبوية، تحقيق أبو زيد عبد الرحمن، الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية، بيروت،  46

.   1999البداية والنهاية، تحقيق د. محمود شاكر، دار المعرفة، بيروت، : اقْرَأْ باِسْمِ رَبكَِّ الَّذِي خَلقََ... /. ابن كثير، 5-1العلق، الآيات 

.  /. القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية  1927. رشيد رضا، الرسول محمد: حياته وسيرته وأثره, مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، /

لْناَ الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافظِوُنَ. 9  :إِنَّا نحَْنُ نَزَّ



 

 - 155  - 

 نزول الوحي وبناء الأمة المبحث الثالث :              

يعُتبر نزول الوحي على النبي محمد صلى الله عليه وسلم اللحظة المفصلية التي مثلّت 

الحدث مجرد تجربة   يكن  لم  إذ  الإنساني عامة،  التاريخ  الجذري في مسار  التحول 

تأسيسية لوعي ديني جديد ومجتمع متكامل المعالم.  رسالة  روحية شخصية، بل لحظة  

لم تكن خاصة كسابقتها من الشرائع التي أرُسلت وأعُدّت واختصّت بمجتمع معين، بل  

هي حالة جديدة، مغفلة أحد أكمل أشكال الشرائع السماوية المنزلة، خرجت للناس كافة 

الاقتصادية.  ونلمس ذلك في  على اختلاف ألسنتهم وألوانهم وطبقاتهم الاجتماعية و

وبالتالي، فإن نزولها جاء بسياق      "وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين".  قوله تعالى:

خاص كذلك، ففي سياق نشأتها في شبه الجزيرة العربية، كانت الوثنية تغمر الحياة  

أبعاد   وأخفيت  لدرجة خروجها من وظيفة المعتقد،  اقتصادية  الدينية، وثنية تجذرّت 

واجتماعية استفادت منها قبائل قريش، وبنت عليها المكانة لسنوات بل ولقرون.  هي  

مكانة لم تكن بالاستقرار الذي قد نتصوره في الوهلة الأولى، بل كانت محل صراعات  

 قبلية متعددة، إذ كانت القبائل تتنازع حول النفوذ 

والسلطة دون مرجعية توحدها أو قيمة عليا تحتكم إليها، إلا مع ما رسّخه قصي بن 

كلاب في العناصر التي ذكرناها سلفًا، أو باعتبارهم ذا نسل واحد يربطهم، رغم أن  

هذه الروابط كانت تضُرب عرض الحائط كلما وقع صراع جدي، واتضح ذلك فيما  

 ناء الكعبة وحلف الفضول. تم الحديث عنه من قبل، والخاص بإعادة ب 

في ظل هذه الوضعية، جاء الوحي كخطاب إلهي يعُيد ترتيب الوجود الإنساني  وكذلك،  

برمته على أسس التوحيد والعدالة والمساواة.  وحي لم يأتِ فقط لتوحيد هذه المنطقة  

فحسب، بل جاء ليجعل منها القاعدة لانطلاق حول دين شامل وعالمي، باعتباره الدين  

لإنسان عن غيره من الشرائع السماوية التي أتت الخاتم والأخير، وهو أمر انفرد به ا

قبله، فجاء للناس كافة بمنهج واحد وبأسس مشتركة تجمع الإنسانية في كفة واحدة، 

 كفة الإنسان العاقل المسؤول والمتبوع بسؤال الحساب.  

وعند الحديث عن هذا الوحي، نميل مباشرة للحديث عن الفترة التي وصل فيها النبي  

صلى الله عليه وسلم للنضج الكامل الذي يؤهله لحمل هذه الرسالة العظيمة.  كان النبي 

صلى الله عليه وسلم يعيش في مكة، المدينة التي كانت تجمع بين القدسية التاريخية  

لدور التجاري والسياسي المهم، لكنه رغم ذلك كان يشعر  المرتبطة بالكعبة، وبين ا

الأسياد   منطق  على  مبني  الطبقية،  بالتفاوتات  مثقل  مجتمع  وسط  الروحية،  بالغربة 

والعبيد والجاهلية الأخلاقية.  كان النبي يعتزل الناس إلى غار حراء، حيث يمكث في  

معنى الأسمى خلف ما  تأمل صامت، ينظر في الكون وفي النفس، محاولًا أن يجد ال



 

 - 156  - 

 47يراه من ظلم وعبث، ضمن اعتقاده الفكري الخاص بأن هذا الإنسان لابد أن يكون 

متساوياً رغم اختلاف طبقته الاجتماعية ولونه وحتى لغته، لأنه يتشارك نفس الشكل 

الفيزيولوجي ونفس الأحاسيس التي تربطه بالإنسان، وعبث اعتقاده بأن هذا الكون  

الفسيح لابد أن خالقه خالق عظيم، ولا يمكن أن يكون صنمًا لا يستطيع حتى الدفاع  

ة التي تراكمت في ذهنه وتربت معه في ظل ما عاشه، عن نفسه.  بسلك اللحظة التأملي

وكما ذكرنا ثالثاً من وضعيات أهلته ليكون رجل الرسالة، رجل المعتقد، رجل الدعوة  

جاءه    الإسلامية.   حين  إلى رهبة  الهدوء  انقلب  التأملية،  اللحظات  تلك  إحدى  وفي 

جبريل عليه السلام بكلمات الوحي الأولى، التي ستشكل بداية لرحلة النبوة وتأسيس  

أمة.  لحظة رأى فيها الخالق سبحانه وتعالى أن عبد محمد بن عبد الله وصل إلى 

مة، سن الأربعين سنة، السن الذي  المرحلة التي تؤهله ليحمل ثقل هذه الدعوة العظي

فجاءه   والجسماني،  والعقلي  العاطفي  الفكر  قمة  وسلم  النبي صلى الله عليه  فيه  بلغ 

في الحوار الذي ظهر بينه وبين الرسول  اقرأ باسم ربك الذي خلق"،" الروح بقول:

الكريم   النبي  لهذا  وتوقيرًا  وتعظيمًا  احترامًا  نقف  اليوم  يجعلنا  الذي  الحوار  الكريم، 

الذي كان أميًا لا يعرف القراءة والكتابة، فعلم الإنسانية جمعاء.  كانت هذه العبارة  

بداية الاتصال بين    الأولى التي أيقظت الوعي النبوي على حقيقة التكليف، وأعلنت 

يبقى رابطًا من السماء والأرض   السماء والأرض، ذلك الاتصال الذي كتب له أن 

 بثلاث وعشرين سنة، وبعدها سينفصل كليًا إلى حين قيام الساعة.  

لم تكن الكلمة الموحاة مجرد تعليم معرفي، بل كانت ثورة في طبيعة الإنسان نفسه،  

إذ أكدت أن الخلق والقراءة والعلم تشكل الأساس الذي سينبني عليه الإنسان الجديد  

في ظل الرسالة والدعوة الإسلامية.  ما بين الخلق والتعليم، انطلقت أولى لبنات النبوة،  

ينتظره من دور رسالي ورسخت في ذات النبي ش بالمسؤولية الثقيلة تجاه ما  عورًا 

يتطلب صفات وخصال لا يمكن لأي كان تحمل ثقلها.  لم يكن نزول الوحي حدثاً  

معزولًا، بل جاء في سياق إنساني عميق، وتم عبر آلية إلهية محكمة.  فقد كان الوحي  

بي بصيغ متعددة: منها ما  يتم عبر جبريل عليه السلام، الذي ينقل رسالة الله إلى الن

كان يأتيه مثل صلصلة الجرس، فيغشاه من الوحي ما يثقله، ومنها ما كان يأتيه في  

صورة بشرية واضحة.  وقد ترافق نزول الوحي مع تجارب وجدانية عميقة عاشها  

النبي صلى الله عليه وسلم، من خوف وانبهار، إلى يقين وطمأنينة، ثم إلى انخراط  

مهمة   في  المجتمع فعلي  قبل  من  بالترحيب  يُقابل  لم  الوحي  نزول  إن  كما  الدعوة. 

 
ابن هشام. السيرة النبوية. تحقيق أبو زيد عبد الرحمن. بيروت: دار الكتب العلمية،     ./.5- 96:1القرآن الكريم، سورة العلق  47

هيكل، محمد حسين. محمد رسول  /.    . 1999ابن كثير. البداية والنهاية. تحقيق محمود شاكر. بيروت: دار المعرفة، /.      .2003

رشيد رضا، محمد. الرسول محمد: حياته وسيرته وأثره. القاهرة: مكتبة النهضة م.   /.  1970الله. القاهرة: دار الفكر العربي، 

 .2000قطب، سيد. في ظلال القرآن. القاهرة: دار الشروق، /.    .1927المصرية، 

 



 

 - 157  - 

المكي، بل شكّل تهديدًا حقيقياً للبنية السلطوية والاقتصادية والدينية التي كانت قريش  

والتجارة   النسب  امتيازات  على  قائمًا  كان  الذي  المكي،  فالمجتمع  منها.   تستفيد 

والوساطات الدينية، لم يكن مستعدًا لتقبلّ دعوة تؤسس للمساواة وتدعو إلى تحطيم  

لمواجهة بين النبوة والجاهلية، مواجهة لم تكن مجرد صراع الأصنام.  من هنا بدأت ا

بين أفكار، بل بين نمطين للحياة: نمط يكُرّس التفاضل والتسلط، ونمط يعُيد الاعتبار  

 للإنسان ككائن حرّ مسؤول أمام الله.  

وهنا نلاحظ ملاحظة مهمة يجب التطرق لها، وهي أن الإنسان، ورغم ميله وضرورته  

في التعلق بقوة عليا تخفف ضعفه، نجد أنه في نفس الوقت يتجنب التجديد بل ويحاربه  

بشتى الطرق، خصوصًا إذا ارتبط هذا التجديد بامتيازات امتزجت مع ثقافته.  وهذا  

نزلت الدعوة، إذ إن رفضهم للدعوة الإسلامية  ما تجلى بالملموس مع قريش حينما  

التوحيدية لم يكن السبب الوحيد فيه تعلقهم بالأصنام، لأنه، وحسب بعض التفاسير، 

فإن أغلب المكيين كانوا يعلمون بوجود قوة إلهية في السماء، وأخذوا من الوثنيات  

تلك القوة.  بل  التي يعبدونها كـ"اللات" و"العزى" و"مناة" مجرد وسيط بينهم وبين  

أبرزها   الإسلامية،  للدعوة  تقبلهم  حد  في  ساهمت  أخرى  عوامل  المكانة  هناك 

الاجتماعية والاقتصادية التي حظي بها بعض زعماء قريش جعلت من الصعب عليهم  

التخلي عنها.  يذكر التاريخ أن بعض الشخصيات المهمة، كأبي جهل، كانت تعلم بنبوة  

النبي صلى الله عليه وسلم، لكنها رفضت الإيمان حفاظًا على المكانة التي تراكمت  

وتعامله فكرهم  على  متنوعة:  وبُنيت  أشكالًا  متخذاً  الصدام،  بدأ  هنا  الاجتماعي.   م 

العنف اللفظي، ثم التجرؤ على النبي لدرجة العنف المادي، بل وصل الأمر إلى الاتفاق 

 على قتله واضطهاد كل من اتبعه والتنكيل بهم.  

عن   وعزل  ومقاطعة  وسخرية  اضطهاد  من  وأصحابه  النبي  له  تعرض  ما  ورغم 

العامة، فإن الوحي ظل ينزل، حاملًا في كل مرة رسائل جديدة تعزز الثبات، وتوسع  

آفاق الوعي الإيماني، وتضع لبنات المجتمع الجديد.  وبذلك بدأت المفاهيم الكبرى  

لعدالة، التكافل، الصبر، والجهاد بالقول  تتشكل: مفهوم التوحيد، التقوى، المسؤولية، ا

الممارسة  بل غدت جزءًا من  تكن مجرد مبادئ نظرية،  لم  والثبات.  وهي مفاهيم 

اليومية للمسلمين الأوائل، ممارسة جديدة كليًا عن الهوية التي طبعت المجتمع المكي  

المرحلة    أو العربي بصفة عامة في تلك الفترة.  ممارسات جعلت من الصعب تقبلها في

الأولى من الدعوة، فتراكبت كل أشكال الاضطهاد، ليتخذ النبي صلى الله عليه وسلم  

ربه   من  بأمر  الرسالة  بذور  الحفاظ على  فيه  يمكنه  الذي  المكان  إلى  الرحيل  قرار 

تعالى، قبل ثلاثة أيام من تنفيذ خطة قتله من طرف قبائل قريش، التي امتزج فكرها  



 

 - 158  - 

 48مع فكر إبليس في أن تقدم كل قبيلة حربةً تساهم في قتله، حتى لا تستطيع قبيلة بني 

هاشم التفضل على كل القبائل، وبالتالي سترضخ للدية وينتهي الأمر.  لكن الأمر كان  

 عكس ذلك، فهاجر النبي صلى الله عليه وسلم إلى يثرب، أملًا في بناء العقيدة هناك.  

وبانتقال النبي صلى الله عليه وسلم إلى يثرب، بمعناها المدينة المنورة حالياً، انتقل  

الوحي معه، حيث بدأت مرحلة جديدة تميزت بالتنزيل التشريعي والتنظيم الاجتماعي.   

أصبح الوحي هنا لا يتناول فقط بناء الوعي الروحي، بل يتدخل في تفاصيل الحياة:  

د، في تنظيم السوق، في العلاقات بين المسلمين وغيرهم، في  في العلاقات بين الأفرا

الحرب والسلم، وفي الأخلاق الفردية والجماعية.  فيها أسس النبي صلى الله عليه  

القبائل   بتوحيد  الأنصار،  بين  المؤاخاة  على  أقدم  حينما  الدولة  وبوادر  أسس  وسلم 

ي حاول من خلالها تنظيم  المتناحرة الأوس والخزرج، ثم تأسيس صحيفة المدينة الت

تاريخ الإسلام.  كذلك   قانون وضعي في  أول  المدينة، في  داخل  الحياة الاجتماعية 

ساهم الوحي في بناء هذه القيم داخل هذه العقيدة العظيمة من خلال التدرج في تنزيل 

لها   مدنية  دولة  تأسيس  في  الوحي  فساهم  تمليها،  التي  الضرورة  حسب  الشرائع 

المر الإيمان،  دستورها  إلى رابطة  القبلي  الانتماء  تتجاوز  الكتاب والسنة،  جعي في 

المجالات:  كل  على  العشرية  عليه  تقوم  أن  يجب  الذي  الحقيقي  الأساس  باعتباره 

باعتباره   والاقتصادية،  الحياة؛  تفاصيل  لكل  المنظم  المنهج  باعتباره  الاجتماعية، 

قات الاقتصادية؛ الدينية، باعتباره  الموجه لكل الأعمال التي من شأنها أن تنظم العلا

الجامع   الدين  باعتباره  والسياسية،  بالخالق؛  للتعريف  الموحد والمنهج الأصح  الدين 

واحد   مجتمع  داخل  السياسية  العلاقات  تنظيم  شأنها  من  التي  الإدارية  الأحكام  لكل 

 يضحك الطبقات وكل أنواع التمييز.  

لقد امتدت فترة نزول الوحي ثلاثاً وعشرين سنة، مرّ خلالها بأطوار متعددة، تكيفت 

مع التحولات النفسية والاجتماعية والسياسية التي كانت تعيشها الجماعة المسلمة.  فقد  

ديني جديد   بترسيخ فكر  العقيدة  والصبر،  العقيدة  يعزز  بشكل  الوحي في مكة  نزل 

الج تمامًا عما عاشته  والرسول  مختلف  الصحابة  لما أظهره  والصبر  العربية،  زيرة 

صلى الله عليه وسلم حينما صبروا على كل أنواع الأذى.  ثانيًا، أسس على العقيدة  

الجديدة، ثم نزل في المدينة بأسلوب تشريعي وتنظيمي.  وكان كل نص قرآني ينُزل 

آن متفاعلًا مع ليجيب عن حاجة، أو يوجه سلوكًا، أو يصحح مسارًا، مما جعل القر

الواقع الحي لا منفصلًا عنه، كما جعله خاتمًا ومفصلًا في كل مناحي الحياة، ليجعل  

منه، إضافة إلى ما قدمناه، صالحًا لكل زمان ومكان، وهذا دليل آخر على صدق هذا  

الكتاب العظيم. ولا يمكن الحديث عن نزول الوحي دون التوقف عند أثره في تأسيس  

 
 . 1996ابن هشام. السيرة النبوية. تحقيق: محمد عبد السلام عبد الغني. القاهرة: دار الفكر العربي،  48

 . 1955ابن إسحاق. السيرة النبوية. تحقيق: محمد مصطفى البابي الحلبي. بيروت: دار النهضة العربية، 



 

 - 159  - 

أمة قدر الله لها أن تكون عامة، خاصة بالبشرية جمعاء.  لقد صنع الوحي أمة من  

أفراد مبعثرين، لا تجمعهم سوى روابط الدم والمصلحة، فجمعهم على كلمة واحدة،  

وربطهم بالعقيدة لا بالأنساب.  وبنى من خلال التربية النبوية مجتمعًا جديدًا يحمل  

تمي لا رسالة  العالم،  إلى  جميعًا:  رسالة  الناس  على  شهادة  رسالة  بل  واصطفاء،  ز 

 "لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدًا".  

هكذا، لم يكن نزول الوحي مجرد لحظة نورانية منفصلة عن التاريخ، بل كان إيذانًا  

وبالعالم من حوله.    وبذاته،  بالخالق،  فيه الإنسان علاقته  يؤُسس  بولادة زمن جديد، 

وكان هذا الوحي هو المنطلق لبناء الإنسان، وبناء الجماعة، وبناء الدولة، في انسجام  

الر البعد  فيه  ينفصل  نزول  لا  يبقى  السياسي والاجتماعي.  ولذلك،  البعد  وحي عن 

الوحي حدثاً مركزيًا لا يمكن تجاوزه في فهم لحظة التأسيس الإسلامي، وفي إدراك 

 طبيعة التحول الذي أحدثته الرسالة المحمدية في مجرى التاريخ.  

وفي سياق الحديث عن نزول الوحي وبناء العقيدة، لا يمكن إغفال التأثير العميق الذي 

أحدثه في مسار بناء الدولة الإسلامية.  فهذا الدين لم يكن مجرد منظومة روحية، بل  

تأسس وانتشر ضمن كيان سياسي شكّل الإطار الحاضن له.  وقد جسّد بناء الدولة  

المنور المدينة  التاريخ  الإسلامية في  بل وفي  التاريخ الإسلامي،  ة حدثاً مفصليًا في 

البشري عمومًا، نظرًا للتأثيرات العميقة التي أحدثها في مختلف المجالات السياسية  

الإلهي،  والوحي  الحكيمة،  والقيادة  الصادقة،  النبوة  فيه  اجتمعت  فقد  والاجتماعية.  

ال والممارسة  النبيلة،  والقيم  الاجتماعي،  الأعم  والتنظيم  الدين  جعله  مما  تطبيقية، 

 والأقوم.  

لم تكن هذه الدولة نتاج طموح سلطوي، بل ثمرة لرسالة نبوية تسعى إلى تحويل القيم  

الإلهية إلى واقع ملموس، وإقامة مجتمع العدل والمساواة والرحمة.  وقد تجلى ذلك 

في المراحل الأولى من تأسيس الدولة في يثرب، حيث بُنيت القواعد على المؤاخاة  

طبقاتهم وأيديولوجياتهم، في ظل مرجعية إلهية عليا.   والرحمة بين الناس على اختلاف  

ففي ظل هذا التشعب والاختلاف، كان لابد من قوة لا تنتمي للفكر البشري لإصلاحه  

 وتوحيده، وهذا ما كان من الله سبحانه وتعالى.  

بدأ هذا البناء فعليًا بعد هجرة النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، بعد سنوات من  

الدعوة والتضييق في مكة، حيث تهيأت الأرض لأول مرة لاستقبال مشروع إلهي 

شامل لا يُختزل في الجانب الروحي، بل يشمل الإنسان والمجتمع والسياسة.  فالبيئة  

عدة لهذا التحول، ففضلاً عن استعداد الأوس والخزرج  المدنية كانت مهيّأة من نواحٍ 



 

 - 160  - 

 49للقبول بالنبي كقائد، كما تجسد في الاستقبال الحافل الذي حظي به عند قدومه ليثرب، 

كانت المدينة تعرف تركيبًا اجتماعيًا متنوعًا يضم المسلمين والمشركين واليهود، وكان  

 لا بد من تنظيم هذا التعدد في كيان سياسي يضمن السلم ويقيم العدالة.  

بمجرد أن استقر النبي في المدينة، بدأ بأولى خطوات التأسيس للدولة، وكانت أولى  

والتعليم،  للتوجيه،  كمركز  بل  فقط،  عبادة  كمكان  لا  المسجد،  بناء  الخطوات  هذه 

والتشاور، وإدارة شؤون المجتمع.  فالمسجد كان قلب الدولة الإسلامية النابض، حيث  

مع بالروح في نسق واحد يخدم الإنسان ويسعى لسعادته  تلتقي العبادة بالسياسة، والمجت

الوثيقة   للدولة، جاءت  المادي  الذي مثل الأساس  المسجد،  بعد  الدنيا والآخرة.   في 

النبوية أو ما يعُرف بـ"صحيفة المدينة"، التي يمكن اعتبارها أول دستور مدني مكتوب  

ين ويهود ومشركين، ووضع  في التاريخ، نظّم العلاقات بين مكونات المدينة من مسلم

قررت   وقد  والعدالة.   والتضامن  التعايش  أساس  على  والواجبات  للحقوق  إطارًا 

الصحيفة أن المسلمين أمة واحدة من دون الناس، ولكنها لم تلغِ وجود الآخرين، بل  

نظّمت علاقتهم بالمسلمين ضمن حلف مدني قائم على المواطنة المشتركة، والدفاع  

والاح كل  المشترك،  الذي ضحد  المرجعي،  السياسي  القائد  باعتباره  النبي  إلى  تكام 

 أشكال التمييز العرقي والطبقي، وبنى العقيدة الربانية الأخيرة.  

الهياكل   على  الأمر  يقتصر  لم  إذ  عميق،  تربوي  بعدٌ  الإسلامية  الدولة  لبناء  كان 

السياسية، بل شمل بناء الإنسان، الذي يمثل اللبنة الأولى في كل كيان حضاري.  فقد  

سعى النبي صلى الله عليه وسلم إلى ترسيخ مفاهيم مثل الطاعة لله، والشورى، والزهد  

وق الجار، والعدل، والصدق، والوفاء، لتكون القيم هي  في السلطة، والمسؤولية، وحق

أساس المجتمع، لا القبيلة ولا الدم ولا المال.  وقد تجلت هذه التربية في شخصية  

الصحابة، الذين أصبحوا قادة في الفتوحات وحملة للقيم، لا طلاب غنائم ولا متسلقين  

كّدته مختلف النظريات، سياسيين.  وهذا عامل أساسي لبناء أي كيان قوي متحضر، أ

إلى   بالإنسان  تأخذ  التي  المشتركة  والعناصر  بالذات  الوعي  الوعي،  ألا وهو عامل 

 الميل للوحدة والإصلاح والإعمار، وكل ما من شأنه أن يعود بالنفع له.  

بين   المؤاخاة  نظام  خلال  من  الاجتماعي  التكافل  تحقيق  على  النبي  عمل  ذلك،  إلى  بالإضافة 

المهاجرين والأنصار، وهو نموذج عبقري في هندسة العلاقات الاجتماعية، حيث لم تبُنَ على  

المصلحة بل على الإيمان المشترك.  فصار كل مهاجر يقتسم الحياة مع أنصاري، في صورة من 

التضامن الإنساني والديني، مما ساهم في توحيد المجتمع وبناء أساس نفسي متين  أسمى صور  

بمركزية الوحي في التوجيه، دون أن تقُصي  تميزت الدولة الإسلامية في المدينة  كما  للدولة.  

العسكرية  الأمور  في  أصحابه  يشاور  النبي  كان  إذ  الشورى،  أو  البشري  الاجتهاد 

 
. )للإشارة إلى 1955ابن إسحاق. السيرة النبوية. تحقيق محمد مصطفى البابي الحلبي. بيروت: دار النهضة العربية، ينظر إلى  49

 عليه وسلم وقبائل المدينة(. السياق التاريخي للنبي محمد صلى الله 



 

 - 161  - 

والمدنية، ويأخذ برأيهم حتى لو خالف رأيه، كما في غزوة بدر أو في واقعة الحفر 

تربية   كانت  بل  النبوية،  القيادة  قدسية  رغم  استبدادية  تكن  لم  فالدولة  الخندق.   في 

جماعية على تحمل المسؤولية وممارسة الرأي ضمن حدود الشرع، مما جعل من  

واقع الاجتماعي، وجعل منها شريعة اليسر لا  الشريعة الإسلامية شريعة تتفاعل مع ال

 العسر.  

أقامت الدولة الإسلامية نظامًا قضائيًا عادلًا، يرُجع الحقوق لأصحابها بغض النظر  

عن انتماءاتهم، حتى أن اليهود كانوا يحتكمون إلى النبي، ويجدون عنده العدل الذي  

فقدوه في قبائلهم.  كما شرُعت الضرائب والزكاة والأنفال وفق نظم دقيقة، وُضعت  

بيت يكن  ولم  المجتمع،  الفقراء   لخدمة  لإغناء  أداة  بل  للحكام،  إثراء  مصدر  المال 

توسع   مشاريع  بصفتها  لا  والسرايا  الغزوات  جاءت  ثم  العامة.  المصالح  وتمويل 

عدواني، بل كجزء من حماية الكيان الوليد من التهديدات، سواء من قريش أو من  

آنذاك  المتنافسة  القائمة  السياسية  الكيانات  أو  المناوئة  القبائل  تلك  بعض  كل  وفي    .

الوقائع، كان النبي يمارس فن القيادة بحكمة، فلا يبدأ حربًا إلا مضطرًا، ولا يُسرف 

في العنف، ويضع المواثيق إن أمكن، ويقبل بالهدن كما في صلح الحديبية، ليؤكد أن  

الدولة التي أسسها ليست دولة غزو، بل دولة دعوة وعدل.  وبعد فتح مكة، الذي مثلّ 

البن  الإسلامية  ذروة  الدولة  اتسعت  للتسامح،  الأخلاقي  التجسيد  وقمة  السياسي  اء 

جغرافيًا، ولكنها لم تنحرف عن مبادئها، بل ازدادت تركيزًا على قيم الرحمة والتسامح،  

حين عفا النبي عن أهل مكة الذين آذوه.  ولم يُقِم دولة انتقام، بل أقرَّ قاعدة أن القيادة  

 طبقياً، بل مسؤولية، وأكد أن الناس سواسية، "لا فضل لعربي ليست امتيازًا عرقيًا ولا

لحظة  يكن مجرد  لم  الإسلامية  الدولة  بناء  فإن  وبذلك،  بالتقوى".  إلا  أعجمي  على 

الأخلاق،  إلى  واحتكمت  الوحي،  إلى  استندت  تجربة حضارية  بل  سياسي،  تأسيس 

العباد يشمل  متكامل،  سياسي  كيان  إلى  صغيرة  جماعة  من  والسياسة،  وتدرجت  ة 

الاقتصاد والاجتماع، الحرب والسلام، في وحدة متكاملة جعلت من المدينة المنورة  

أول نموذج لدولة الإسلام في التاريخ، نموذجًا لا يزال يستوقف الباحثين إلى اليوم في  

 قدرته على التوازن بين الروحي والسياسي، بين المبادئ والواقع، بين القيادة والوحي.  

 

"إن نزول الوحي على النبي محمد صلى الله عليه وسلم لم يكن مجرد بداية رسالة دينية فحسب، بل كان انطلاقة  

لعهد جديد من التغيير الشامل، حيث أشرقت نور الهداية على ظلمات الجهل والضلال. بهذا الوحي ارتسمت  

ت حدود الانقسامات والتفرقة، لتبني مجتمع ا  معالم أمة قوية قائمة على قيم التوحيد والعدل والرحمة، أمة تجاوز 

متماسك ا يستمد قوته من إيمانه وروحه النقية. كان الوحي بداية تأسيس حضارة عظيمة، لم تكن مجرد حضارة  

 50زمنية، بل أمة خُلُقية وروحية تهدف إلى رفعة الإنسان وتحقيق السلام والكرامة للبشرية جمعاء." 

 
 .1990، تحقيق دار الفكر، بيروت، 3413الترمذي، سنن الترمذي، حديث رقم  50



 

 - 162  - 

 : الخلفاء والفتنة الكبرى  المبحث الرابع                 

في صبيحةٍ هادئة من أيام المدينة، أفاق المسلمون على نبأ وفاة رسول الله محمد صلى  

م، وكان هذا الحدث من أعظم ما ألمّ بجماعة المسلمين  632هـ/11الله عليه وسلم سنة  

منذ انبثاق الدعوة. فالرسول، الذي وحّد جزيرة العرب وأرسى أسس دولة إسلامية  

صريحًا بشأن من يتولى زمام الأمر بعده. وكان المجتمع    ناشئة، لم يترك خلفه توجيهًا 

الإسلامي آنذاك متمازجًا بين مهاجرين وأنصار، بين قبائل وأفخاذ وبطون، لم تزل  

طور   في  جديدًا  مجتمعًا  أيضًا  كان  لكنه  القبلية،  العصبية  إرث  ذاكرتها  في  تحمل 

ر المدينة، وبالتالي كان  التشكل، جمعت أفراده رابطة العقيدة والإيمان، وأطرهم دستو

لا بد من التفكير في من يخلف نبي الله تعالى في رئاسة الدولة وتأطير العقيدة، وتولي  

رجل ترُجَع إليه الأمور. وهذا أمر ليس بالسهل، لأن خلافة النبي ظلت محطة نقاش  

وخلاف بين من يرى أن أهل يثرب، باستقبالهم للنبي وإيوائه وتأسيس الدولة معهم، 

بالخلافة، أما البعض الآخر فرأى أن أهل نسب الرسول صلى الله عليه ف هم أجَدر 

الخلافة. الحق في  لهم  القريشيين، هم من  قبائل مكة  هنا عن  والحديث  وفي    وسلم، 

غياب ترتيب مسبق، اجتمع الأنصار في سقيفة بني ساعدة، مرشحين من بينهم زعيمهم  

الصديق، الصحابي الأقرب إلى النبي، حضر سعد بن عبادة للخلافة. بيد أن أبا بكر  

إلى السقيفة بصحبة عمر بن الخطاب وأبي عبيدة بن الجراح، وألقى كلمة حكيمة، بيّن 

فيها فضل المهاجرين وضرورة وحدة الصف. وفي موقف تتجلى فيه روح السياسة  

ي  الراشدة، أعلن عمر بن الخطاب مبايعته لأبي بكر، ثم تبعه الصحابة الحاضرون، ف

تدخل أنقذ المسلمين من خلافات كانت لتشتعل فور وفاة النبي، فتقرر الأمر دون سفك  

 دماء أو انقسام علني، وبويع أبو بكر خليفة للمسلمين. 

كانت خلافة أبي بكر قصيرة في مدتها لكنها حاسمة في نتائجها. إذ واجهت الدولة  

تحدياً كبيرًا تمثل في حروب الردة، حيث ارتدت قبائل عديدة. وقد يتساءل البعض: 

ماذا تعني "ارتدت"؟ هنا يجب أن نرجع إلى الوراء، إذ يقول الباحثون في المجال إن  

ا بالدين الإسلامي، بل فقط فعلت ذلك تجنبًا لأداء  بعض القبائل العربية لم تؤمن حقً 

الجزية، واتضح ذلك في قول الله تعالى: "وقالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن...".  

بـ"مسيلمة   تلقيبه  كما ادّعى النبوة أفراد كُثرُ، كمُسَيْلمة بن حبيب الحنفي، أو كما تم 

لعرب عن دفع الزكاة. فقاد أبو  الكذاب"، وطليحة الأسدي، وسجاح، وامتنع بعض ا

بكر جيش المسلمين بثبات وإصرار، وأرسل خالد بن الوليد لقتال المرتدين، حتى أعاد  

للدولة هيبتها ووحدتها. كما أمر بجمع القرآن لأول مرة في مصحف واحد حفاظًا على  

كانت  ألا يقع فيه اختلاف، بعد أن قُتل عدد من حفظته في معركة اليمامة. هذه الخطوة  

الأمة،   روح  سيحمل  الذي  الكتاب  لحفظ  وأسست  الإسلام،  تاريخ  في  هامًا  منعطفًا 



 

 - 163  - 

أمر ثابت لا يتغير بقوله تعالى: "إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون." وبعد   51وهذا 

الخطاب  بن  لعمر  بكر  أبو  أوصى  عليه،  يشتد  المرض  وفيما  الحكم،  من  سنتين 

بالخلافة، بعد مشاورة كبار الصحابة. فعمر، الذي كان له أثر عظيم في تثبيت خلافة 

دم افتعال أي خلاف من شأنه أن يهدد مستقبل  أبي بكر، فعل ذلك محاولةً منه لضمان ع 

الدولة، وبه بدا الأنسب في نظرهم لحزم شخصيته وسداد رأيه. وتولى عمر الحكم 

المنظم  13سنة   التوسع  في  يتمثل  جديدًا،  طورًا  تدخل  الإسلامية  الدولة  فبدأت  هـ، 

العراق والتقنين الإداري. إذ قاد المسلمون في عهده فتوحات واسعة النطاق، بلغت  

الساسانية،  الفارسية  عظيمتان:  دولتان  عهده  في  فانهارت  ومصر،  وفارس  والشام 

الدولة   لتصبح  واليرموك،  القادسية  الكبيرتين:  المعركتين  في  الشام  في  والبيزنطية 

 الإسلامية من أعظم الدول في ذلك الزمان.

لكن للإشارة إلى أمر مهم، فإن هذا التوسع كان نشرًا لدين الله تعالى بالدرجة الأولى،  

وتخليصًا للناس من الظلم والجور الذي كانت تمارسه الدول والكيانات على شعوبها.  

ج له من بعض الكارهين للدين الإسلامي، أن الإسلام  ج أو يرُوَّ فلم يكن أبدًا، كما رُوِّ

فلم يكن التوسع العسكري هو   سيف والقوة؛ فالأمر عكس ذلك تمامًا.كان دين غزو بال

أنشأ  إداري.  وإصلاح  داخلي  بناء  عهد  أيضًا  كان  بل  عمر،  لعهد  الوحيدة  السمة 

الخراج، وأسس  العطاء(، وحدد الأعطيات، وضبط  ديوان  الجند،  الدواوين )ديوان 

ب إلى ولاته، ويعزلهم إن  بيت المال، ونظم القضاء. وكان يتفقد الرعية بنفسه، ويكت

المسلمون   لقّبه  وقد  والإنصاف.  العدل  تضمن  قوانين  وسنّ  منهم،  الناس  اشتكى 

التاريخ   في  العادلين  كبار  من  وكان  والباطل،  الحق  بين  فرّق  لأنه  بـ"الفاروق"، 

لؤلؤة    الإسلامي. أبي  يد  على  فطعُن  الفجر،  صلاة  في  إليه  امتدت  الغدر  يد  لكن 

هـ. قبل وفاته، لم يعيّن خليفة بعينه، بل جعل الأمر في 23المجوسي، وتوفي سنة  

شورى بين ستة من الصحابة، هم ممن بشّرهم النبي بالجنة: عثمان، علي، الزبير،  

تداول وتشاور، وبعد أن    طلحة، عبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص. وبعد

لل بن عفان  الترشح، رشح عثمان  بن عوف عن  الرحمن  فبايعه  اعتذر عبد  خلافة، 

الصحابة، وبدأت بذلك ثالث خلافة راشدة. وما نلاحظه هنا هو فطنة الخلفاء إلى مسألة  

الاختلاف ما بعد وفاتهم، لذلك سعوا إلى تثبيت الخليفة عند لحظات الوداع، تجنبًا لأي  

مشكلة. وبتولي عثمان بن عفان الخلافة، عرُف عهده بسعة في الرخاء، واتساع في  

يث استكُملت فتوحات آسيا الوسطى، ووصل المسلمون إلى حدود الصين،  الدولة، ح

العثماني   المصحف  كتابة  تمت  وبمبادرته،  والأندلس.  إفريقيا  شمال  إلى  وامتدوا 

 
/ ابن هشام، السيرة النبوية / الطبري، تاريخ   9/ القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية  14القرآن الكريم، سورة الحجرات، الآية  51

الرسل والملوك / ابن كثير، البداية والنهاية / البخاري، صحيح البخاري، باب أحداث السقيفة ووفاة النبي صلى الله عليه وسلم / مسلم، صحيح مسلم، 
 بلاذري، فتوح البلدان. باب جمع القرآن / ال



 

 - 164  - 

وتوزيعه على الأمصار توحيدًا للقراءة واللغة، ليكون بذلك التوحيد الثاني لكتاب الله  

تعالى، والذي جاء بفعل اختلاف القراءات بين المناطق التي وصل إليها الإسلام، فجاء  

 ليوحد الخط والقراءة، وبه أصبح اليوم القول بـ"الخط العثماني". 

غير أن التحدي الأكبر كان في سياسة التعيينات، فقد قرّب عثمان أقاربه من بني أمية  

وولاّهم على الأمصار، فانتشرت التذمرات، خاصة من مصر والكوفة والبصرة. وقد  

أدت هذه التعيينات إلى استياء قطاعات من الصحابة، وبدأت تظهر أصوات معارضة،  

س أطماع  تحركه  وبعضها  الأمر  بعضها مخلص،  زاد  وما  بالغبن.  أو شعور  ياسية 

الليونة   إلى  تميل  أصبحت  التي  قراراته  على  أثرّ  أمر  وهذا  السن،  في  كِبره  تعقيدًا 

هذا  خضم  وفي  قراراته.  على  تتمرد  القبائل  معظم  جعل  مما  الحد،  عن  الخارجة 

قد   كانت  النار  أن  إلا  الولاة،  بعض  وعزل  الوضع،  تهدئة  عثمان  حاول  الموقف، 

لت. وحين قدمت وفود من المعارضة إلى المدينة، أصر عثمان على ألا يُسفك اشتع

دم مسلم دفاعًا عنه، رغم أن الصحابة عرضوا عليه الحماية. فحُوصر في داره، وظل  

صائمًا، يتلو القرآن، حتى قتُل مظلومًا، مخضبًا بدمه على المصحف، وهو شيخ في  

ي هزّ المدينة وألقى بظلال ثقيلة على الدولة  الثمانين من عمره. كان مقتله الزلزال الذ

الإسلامية. وفي ظل هذه الأجواء المشحونة، اجتمع أهل المدينة على بيعة علي بن  

ر من البعض على أنه تحفظّ على   فُسِّ أبي طالب، وكان تأخره في البيعة لعثمان قد 

التحد يدرك جسامة  وهو  الخلافة  تولى  أن  لبث  ما  علياً  أن  غير  التي  سياسته،  يات 

تنتظره. فالدولة تعاني من انقسام داخلي، وقتلة عثمان منتشرون بين القبائل، وبعض 

الصحابة، وعلى رأسهم معاوية بن أبي سفيان والي الشام، يطالبون بالقصاص العاجل.  

عليٌّ من جانبه، رأى أن الدولة تحتاج إلى تثبيت أركانها قبل الاقتصاص، وأن فتح  

ا تلك  في  الباب  قبائل  هذا  من  عثمان  قتلة  وأن  الفتنة، خاصة  إلى  سيؤدي  لظروف 

 مختلفة، وإنكارهم كان سيشعل حربًا أهلية على الفور.

دخل علي الكوفة واتخذها عاصمةً له، في إشارة إلى تحوّل في مركز الثقل السياسي، 

وبدأ بإقالة الولاة الذين عيّنهم عثمان، متهمًا إياهم بالفساد أو سوء التدبير. لكن هذه  

الخطوة زادت التوتر، خاصة مع معاوية، الذي رفض عزله ورفع شعار الثأر لعثمان، 

طورًا جديدًا من التجاذبات. ولم يكن علي غريبًا عن السياسة  فدخلت الأمة الإسلامية 

ولا عن العلم، فقد كان أقرب الناس إلى النبي، فقيهًا، خطيبًا، فارسًا لا يُشق له غبار، 

وواحدًا من أعمق العقول الإسلامية التي أنجبتها قريش. إلا أن الظروف التاريخية  

والاجتم السياسية  والمتغيرات  معقدة،  يكن  كانت  لم  نحو صراع  تضغط  كانت  اعية 

بـ"الفتنة الكبرى"  بالإمكان تلافيه. تلك الفتنة    وهكذا، بدأت بوادر ما سيعُرف لاحقًا 

حينما تولى علي بن  دث ذلك  اول انقسام في تاريخ الاسلام ، ح التي تسببت في ميلاد  

أبي طالب الخلافة بعد مقتل عثمان، وجد نفسه في موقف صعب للغاية. كانت الأمة  



 

 - 165  - 

  52مفككة، وبدأت الخلافات تتسع بشكل كبير بين مختلف الفرقاء. كان علي يرى أن 

الأولوية يجب أن تكون لإعادة الأمن والاستقرار، وكان يرى أن القصاص من قتلة  

عثمان يجب أن يتم وفقًا للعدالة القضائية، وأن يكون بعد وصوله إلى الخلافة واستتباب  

الأمن. بينما اعتبر بعض من كبار الصحابة، من أمثال طلحة بن عبيد الله والزبير بن  

لإصرار على معاقبة القتلة في بداية الأمر، وأنه لا يمكن  العوام، أن من الضروري ا

يتقدموا في شؤونهم دون محاسبتهم أولًا، وهذا أمر متجذر في القبلية  للمسلمين أن 

العربية آنذاك، إذ إن القتل لا يقابله إلا القتل، سيرًا على المقولة الشهيرة: "العين بالعين  

   والبادي أظلم". 

هـ، خرج طلحة والزبير مع السيدة عائشة رضي الله عنها إلى البصرة،   36ففي سنة 

مطالبين بتطبيق القصاص من قتلة عثمان، مستندين إلى حجج دينية وسياسية تبرر  

ذلك. كان موقفهم يعدّ تحدياً صارخًا لخلافة علي، وهو ما دفع إلى المواجهة العسكرية 

تلك المعركة التي كانت تحمل دلالات عميقة حول   بين الفريقين في معركة "الجمل".

مفهوم السلطة في الإسلام، إذ إن الطرفين كانا من كبار الصحابة الذين عاصروا النبي  

صلى الله عليه وسلم. وعلى الرغم من أن عليًا بذل أقصى ما في وسعه لتجنب الحرب،  

خلفت وراءها الكثير من إلا أن الاشتباك وقع. فانتهت المعركة بانتصار علي، ولكنها  

الجروح النفسية والجماعية، إذ لقي طلحة والزبير حتفهم، وعادت السيدة عائشة إلى  

المدينة المنورة في تكريم، تجنباً للمزيد من الفتن، مما يوحي إلى الانقسام الذي أصبح  

ب  يتولد بعدما كانت الدولة واحدة، وبعدما كانت اللحمة واحدة، فانبثق الصراع من با

أن معركة   . ومع  الدولة الإسلامية  قيام  أبوابًا أخرى كانت سببًا في  ليهدد  السياسة 

الجمل كانت دموية، إلا أن فتنة أخرى كانت تلوح في الأفق، أكبر وأكثر تعقيدًا، وهذه  

سنة   ففي  صفين.  فتنة  الشام،    37كانت  والي  سفيان،  أبي  بن  معاوية  رفض  هـ، 

على ضرورة محاسبة قتلة عثمان أولًا، وهي المطالبة الاعتراف بخلافة علي، مشددًا  

التي كانت تلقى دعمًا واسعًا من قبل العديد من الصحابة والقبائل. رغم أنه من زاوية  

أخرى، نرى أن معاوية لم يكن الدافع الرئيسي في مطلبه هو القصاص من قتلة عثمان،  

ه بالخلافة. وفي ظل تلك بل كان دافعًا آخر يلوح في خاطره، ألا وهو السلطة وحلم

الأوضاع المتوترة، اندلعت معركة "صفين" بين جيشي علي ومعاوية، وهي معركة 

استمرت لشهور بين الطرفين، رغم أن أحدهما كان على وشك الانتصار، والحديث  

هنا عن علي، لكن اللحظة الحاسمة جاءت عندما رفع معاوية المصاحف على أسنّة  

محورية ذكية، إذ يعتبر الكثيرون أنه شعر بالهزيمة من  الرماح في خطوة سياسية  

 
، 3، ج1967الطبري، محمد بن جرير. تاريخ الرسل والملوك. تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم. القاهرة: دار المعارف،  52

 . 250– 202ص



 

 - 166  - 

علي فجنح إلى المهادنة، داعيًا إلى تحكيم كتاب الله، وهو ما تسبب في ارتباك بين  

 صفوف جيش علي وبداية الانقسام الأبرز داخل الإسلام.

بحيث كانت فكرة التحكيم هذه محل نقاش طويل داخل جيش علي، وبالتحديد بين من  

رأوا أن التحكيم يمثل هزيمة وبالتالي وجب القتال، خصوصًا وأن جيش علي كان  

المتفوق، وهناك البعض الآخر الذين رأوا فيه فرصة لحل النزاع من خلال الحوار. 

الذي أدى إلى انقسام داخل جيشه، حتى    ولكن في النهاية، قبل علي التحكيم، الأمر

ظهرت فئة جديدة تعُرف بالخوارج، التي اعتبرت التحكيم خروجًا عن الشرع وكفرًا  

من جهة، وهناك من سماهم خوارج لأنهم خرجوا عن أمر أميرهم علي. فانطلق علي  

ا  هـ، إلا أنهم ظلو 39يقاتلهم، وبالرغم من هزيمة الخوارج في معركة النهروان سنة 

يشكلون تهديدًا مستمرًا للسلطة، بفكرهم المتطرف الذي رفض كل شكل من أشكال 

 التسوية السياسية. 

فتشكل الخوارج كأول فرقة في الإسلام، تلك الفرقة التي تولدت من سياق سياسي، لكنها ستحدو  

منحى آخر سيؤدي بها إلى بناء فكر متطرف سينقسم إلى فرق متنوعة، كل واحدة منها تدعو بفكر  

مخالف عن الأخرى، وكلهم مخالفون للشرع الحقيقي. فسيظهر منهم لاحقًا الإباضية والنجدات  

صفريّة والأزارقة وغيرهم. وبعد تلك السلسلة من المعارك والفتن الداخلية، أصبح علي في  وال

وضع سياسي ضعيف، فاجتمع رجال من الخوارج فقرروا قتل معاوية وعلي وعمرو بن العاص،  

فاستطاعوا بذلك قتل علي، لكن لم ينجحوا في قتل معاوية، فكانت نهاية الخلافة الراشدة عندما  

هـ.    40د الرحمن بن ملجم، أحد الخوارج، أثناء أداء صلاة الفجر في مسجد الكوفة سنة  اغتاله عب

كانت هذه الحادثة بمثابة إغلاق نهائي لفترة الخلافة الراشدة، التي لم تدم طويلًا كما كان يأمل  

المسلمون. كانت خلافة علي قد سعت لتحقيق العدالة وتثبيت أسس الشورى، ولكنها باءت بالفشل  

مام طغيان النزاعات السياسية والطائفية. ومع وفاة علي بن أبي طالب، تسلّم ابنه الحسن بن علي  أ

الخلافة في محاولة لاستعادة وحدة الأمة. ولكن ضغط التوترات الداخلية والخارجية جعل الحسن  

ازل  يختار السلام مع معاوية، هذا الأخير الذي فرغت له الساحة، حيث تم الاتفاق على أن يتن

الحسن عن الخلافة مقابل وقف القتال. وبذلك انتهت الفتنة الكبرى، ولكن ثمنها كان باهظًا: فقد  

انتهت الخلافة الراشدة التي كانت تمثل نموذجًا للشورى والعدالة، وبدأت مرحلة جديدة في تاريخ  

صبحت قريش  الأمة الإسلامية، وهي مرحلة الخلافة الأموية التي قامت على النظام الملكي، وأ

 53والقبائل الكبرى تمثل عنصرًا حاسمًا في تحديد مصير الحكم. 

التي   الفتنة الكبرى لحظة مفصلية في التاريخ الإسلامي، أدت إلى انهيار الوحدة  وهكذا، شكلت 

كانت قائمة على أسس الشورى، لتفسح المجال أمام نظام ملكي يركز على القوة السياسية والقبلية،  

مرحلة    ويبدأ معها عهد جديد من الانقسامات الفكرية والسياسية، مما جعل الأمة الإسلامية تدخل 

 جديدة من الصراع والتنافس على السلطة التي استمرت لأجيال قادمة. 

 

 
 . 190-145، ص4، ج1987ابن الأثير، علي بن محمد. الكامل في التاريخ. تحقيق أحمد شلبي. القاهرة: دار الفكر العربي،  53



 

 - 167  - 

 

 

 فترة الخلافة الراشدة  هنا جدول مفصل عن                     

 

 



 

 - 168  - 

 الإسلامية  الجذور التاريخية للمذاهب المبحث الخامس :      

إنّ التمذهب في الديانات السماوية، بما فيها الإسلام، ليس مجرد طارئ عارض أو 

انحراف عن الأصل، وأقصد هنا عدم الخروج عن الجوهر؛ أما الانقسام فهو أمر 

طبيعي لازمٌ للأديان كلها، نابع من رغبة الإنسان في التكيف مع الأوضاع الجديدة، 

يتعرض له أو ما يسعى إليه من أمور قد تدخل في   فيكُيِّف النص كذلك، ويكُيِّفه مع ما

لتطور   حتمية  نتيجة  الانقسام  فيصبح  كذلك.  والاقتصاد  والمجتمع  السياسة  مجالات 

الإنسان   سلوك  طبيعة  يطبعها  حتمية  الزمن،  مرور  مع  الإنساني  الديني  الوعي 

ب أحيانًا لأفكاره، وأحيانًا استجابته للواقع المتغ ل، والمتعصِّ ير والمتشابك، الذي  المتحوِّ

دقيق.   بشأنها وصف  يذُكر  لم  لربما  مستحدثة،  جديدة  أمور  في  التأويل  عن  يبحث 

فالرسالات السماوية حين تنزل، تنزل في سياقات اجتماعية وثقافية وسياسية معيّنة،  

ومع انتشارها وامتدادها الجغرافي وتعدد أتباعها، يبدأ التأويل والاختلاف في الفهم 

سياسي  والتطبيق.   هو  ما  بين  تتراوح  متداخلة،  عوامل  إلى  الاختلاف  هذا  ويعُزى 

يتعلق   بالسلطة والحكم، وهو ما طبع جل الانقسام الديني، وما هو اجتماعي  يرتبط 

بالبنى القبلية والثقافية، وما هو اقتصادي يمسّ علاقات المصالح وموازين القوى داخل  

فاً كثيرًا عمّا عرفته الشرائع قبله، بل لعله المجتمع. وفي الإسلام، لم يكن السياق مختل

كان أكثر حدّة، بحكم طبيعة الرسالة الإسلامية التي ظهرت في بيئة عربية قبلية شديدة  

بالسياسي منذ اللحظة   الحساسية تجاه مسألة الزعامة والقيادة، وحيث تمازج الديني 

جًا كان إيجابيًا لدرجة دحض  الأولى لتأسيس الدولة الإسلامية في المدينة المنورة، امتزا

الفكرة القائلة إنّ الإسلام السياسي لا يصلح لتدبير وإصلاح كيان، فكيف لا، وهو الذي  

بنى الكيان، كيان الدولة الإسلامية بكل رموزها وأسُسها، رغم ما شابه من انقسام  

أو  واختلاف أدى إلى بروز فرق ومذاهب، كلٌّ منها اشتهر بمنهج وطريقة في التعبد  

حتى في التأويل مختلفة عن الآخر. فعلى الرغم من وضوح الرسالة القرآنية وشمولية 

عن   كشفت  وسلم  عليه  الله  محمد صلى  النبي  وفاة  تلت  التي  اللحظة  فإنّ  تعاليمها، 

هشاشة الإجماع الذي ظنه البعض واقعًا دائمًا في حياة الصحابة؛ فشكّلت واقعة الوفاة 

الأمة الإسلامية، حيث أثُيرت لأول مرة مسألة الخلافة، ومن    منعطفًا حاسمًا في تاريخ

يخلف النبي في قيادة المسلمين، أمر كسر بنية فهمية تعلُّقية بالرسول صلى الله عليه  

وسلم، إذ ظن الكثير أنّ المكلَّف بالدعوة الإسلامية يتميز بصفات خارقة لدرجة أنه لا 

س للنبي صلى الله عليه وسلم، عمر بن  يمكن أن يموت، وهذا ما حدث مع أقرب النا 

الخطاب، الذي خرج صارخًا غاضبًا من قول الناس الذين كانوا يُشهِرون بوفاة النبي  



 

 - 169  - 

صلى الله عليه وسلم، لأنه لم يصُدّق الحادثة لحبه وتعلقه، وكذا لنظرته إلى صاحب  

 54الدعوة. 

الأخير إلى أحد أقرب الناس إلى النبي صلى الله عليه وسلم من  لكن الأمر آل في  

صحابته، وهو أبو بكر الصديق، ذلك الصديق الذي لازم النبي صلى الله عليه وسلم، 

وكان ذراعه الأيمن ورفيق دربه في كل الشدائد التي حلّت به. ورغم أن الأمر حُلّ  

السلطة والدور الذي لعبته في تغيير  بمبايعة أبي بكر الصديق، إلا أن ذلك يظُهر أهمية  

بنُيت عقيدة وفكرًا مع رجل واحد دحض كل   مسارات الوحدة نحو الانقسام؛ وحدة 

أشكال التمييز والعنصرية الطبقية، النبي صلى الله عليه وسلم، فغدا خليفته محل نزاع، 

 لأنه على أي حال، لن يكون أكثر نُبلًا من الناس الآخرين العاديين. 

أنها   غير  عقدية،  هي روحية  مما  أكثر  سياسية  مسألة  في جوهرها  الخلافة  فكانت 

سرعان ما اكتسبت أبعادًا دينية وعقدية، بحكم مركزية النبي في تأسيس الدين؛ فالدين  

الأخيرة   الشريعة  بترسيخ  سبحانه  الخالق  من  المكلَّف  باعتباره  النبي  حول  أسُّس 

ان الديني الروحي يجب أن يكون بقيادة واحدة، لما  الخاتمة، فبُني الفكر على أن الكي

تمليه الضرورة من وجود رجل بمثابة مرجعية تعُاد إليه الأمور. وهذا ما صار عليه  

الوضع بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم، إذ اجتمع الأنصار في سقيفة بني ساعدة  

النبي رحيل  بعد  قائدًا  لأنفسهم  برغبتهم،    ليختاروا  وحدة    مدفوعين  استمرار  في 

الجماعة، تلك الوحدة التي بنت الكيان الإسلامي، فاقترحوا سعد بن عبادة من الأنصار،  

لأنهم رأوا في أنفسهم الأقرب والأحق بذلك، كونهم من آووا الرسول صلى الله عليه 

وسلم حينما اضطهده قومه، وأسّسوا معه الكيان الديني السمح الخاتم. إلا أن المهاجرين  

رعوا إلى التدخل، وأقنعهم عمر بن الخطاب بمبايعة أبي بكر الصديق، في محاولة سا

رأى فيها البعض تمسكًا من أهل مكة بالسلطة، كونهم الأقرب للرسول نسبًا وثقافة،  

فيما رأى البعض الآخر في الأمر حكمة، كان الغرض منها تجنيب المسلمين فتنة قد  

د النبي صلى الله عليه وسلم، وذلك بتقريب أمور تفتك بالدعوة في مراحلها الأولى بع

الحكم إلى مكة، مكان بلورة العقيدة الإسلامية. وهو ما حصل بالفعل في لحظة حاسمة  

 أنهت الجدل السياسي الظاهري، لكنها فتحت أبواب الخلاف الكامن.

خلاف لم يظهر على الطاولة بقدر ما برز بشكل نظري، وهو ما يهيئ لصراعات  

ستتراكم في وقت لاحق. وبه، لم يكن جميع الصحابة متفقين على هذه البيعة، إذ أبدى  

علي بن أبي طالب وبعض من بني هاشم تحفظهم، لا سيما وأن عليًا كان يرى في  

ومكانة، كيف لا وهو ابن عمه صلى الله  نفسه الأحق بالخلافة لقربه من النبي نسباً  

بايع أبا بكر لاحقًا حرصًا على وحدة الجماعة التي كانت   عليه وسلم. وإن كان قد 

 
 . 1990الطبري، محمد بن جرير. تاريخ الرسل والملوك. تحقيق: محمود شاكر. بيروت: دار إحياء التراث العربي،  54



 

 - 170  - 

بمثابة الأساس الذي لم يرد الصحابة الحياد عنه، لأن الوحدة أساس الدين وركن بقائه  

الأول. إلا أن البذور الأولى لما سيعُرف لاحقًا بالتشيع قد زُرعت في هذه المرحلة،  

 وهو ما سنمر عليه في سياقه إذا تكررت مسألة الخلافة مع عمر ثم عثمان. 

غير أن مقتل عثمان شكّل الشرارة التي فجّرت فتنة كبرى في تاريخ الإسلام، وهو  

الأمر الذي مررنا عليه في المبحث السابق، حيث انقسم المسلمون بين مؤيد لعلي، 

ومطالب بدم عثمان، وعلى رأسهم معاوية والي الشام. فانتقل دافع الوحدة من الحفاظ  

لثأر، عودة إلى سلوك سابق مألوف، غير جديد، ذلك على الجوهر إلى دافع الانتقام وا

السلوك الذي طبع العرب في الجاهلية قبل الإسلام، فكان أسلوب الثأر والأخذ بكل 

 المشيرات التي لا تمت للوحدة أمرًا عادياً بل وضروريًا أحيانًا. 

هذا الانقسام لم يكن خلافًا فقهيًا بسيطًا، بل حمل في طياته تحولات كبرى في طبيعة  

السلطة والنظر إليها، إلى جانب القيادة الدينية التي أصبحت تعلي من شأن السياسة  

بين القبائل. وندرس مصطلح السياسة هنا بمعناه المعروف بما يصل بالفهم إلى القيام  

الحصول على الرتبة الرفيعة التي اعتادوا عليها قبل الإسلام  على أمور العامة، وكذا 

وبعده، وبه وصلت إلى مرحلة استغلالها للثأر والانتقام. هذه النظرة أنتجت صراعات  

دموية جسّدتها معركة الجمل وصفين، ثم التحكيم الذي قبله علي مضطرًا، ورفضته 

"، رافعين شعار "لا حكم إلا  فئة من أتباعه، فانشقتّ عن جماعته تحت اسم "الخوارج

لله"، ومكفرّين عليًا ومعاوية معًا. وبذلك بدأت ملامح التمايز المذهبي الحاد تأخذ شكلًا 

ملموسًا في البنية العقدية والفقهية للمسلمين، وشكّل هذا الانقسام أول أشكال التمايز  

جديدة. وقد    داخل الإسلام، إذ تبلور خلاله مشكل سياسي تطور ليظهر ماهية دينية

الصدامات   ثم  اغتيال عثمان،  إلى  السقيفة  المتتالية، منذ لحظة  شكّلت هذه الأحداث 

العسكرية في الجمل وصفّين، بيئة خصبة لنشوء اتجاهات فكرية بدأت تطرح نفسها  

تقتصر على   الخلافات  تعد  ولم  والشرعية.  السلطة  لمسألة  بوصفها قراءات مغايرة 

سًا لمذاهب وهويات متمايزة.  الجانب السياسي، بل بدأت   تأخذ طابعًا عقدياً وفكريًا مؤسِّ

وهنا بدأ التمايز الجذري يظهر بين جماعات رأت في علي وأهل بيته الامتداد الشرعي  

لقيادة الأمة، آخذاً بعُدًا وفكرًا جديدًا لم يكن، ولم ينزله الإسلام، لأن الإسلام نزل تحت 

بقات، والاختيار للأقوم، لأن النبي صلى الله عليه  قيام الوحدة وعدم التمييز بين الط

وسلم كان أقوم خلقاً ومنهجًا. وبه، فإن الدعوة إلى احتكار الخلافة من جهة معينة، بل  

به الإسلام شكلًا ومضمونًا. ونجد   لم يأت  أمرًا  يعد  أجلها،  والاقتتال من  والمطالبة 

الشور بصيغتها  الراشدة  بالخلافة  تمسكت  أخرى  لمنطق جماعات  الأقرب  وهو  ية، 

الإسلام الحق في المسألة، رغم ما شاب هذه الخلافة من نزاعات بسيطة كما تفضلنا  



 

 - 171  - 

الشيعة،  الإسلام:  في  كبيرين  تيارين  أول  معالم  برزت  وهكذا،  قبل.  من  ذلك  في 

 55والخوارج.

انطلق الشيعة من فكرة مركزية مفادها أن الإمامة منصب إلهي لا يُترك للشورى، بل  

هو من حق أهل البيت حصريًا، وتحديدًا من نسل علي وفاطمة. ومن هنا، اعتبُرت  

الإمامة عندهم من أصول الدين، وليست مجرد أمر إداري دنيوي. لكن، وحتى نعطي  

بروزها كانت تتمحور حول فكرة تشجيع  كل ذي حق حقه، فالشيعة في أصلها ومنذ  

نسل علي كونه الأحق بالخلافة، وليست الشيعة بمنظرها اليوم التي حرّمت الحلال 

وأحلّت الحرام في تغيير جوهري للبنية العقدية الفكرية وفي مسار تطور الدين، الذي  

 صارت عليه مختلف الأديان السابقة من اختلاف وخروج عن الجوهر الحق. 

ببعض  احتفظت  التي  الزيدية  إلى فرق متعددة، منها  التيار  تطور هذا  الزمن،  ومع 

ومنها   جائزًا،  الجائر  الإمام  على  الخروج  اعتبار  حيث  من  السنة  مع  التقارب 

علومًا   للإمام  أن  واعتبرت  عميقًا،  باطنياً  تأويلًا  النصوص  أولت  التي  الإسماعيلية 

فقد طوّرت نظ الإثنا عشرية  أما  أن  خفية.  واعتبرت  إلى أقصى مدى،  الإمامة  رية 

الإمام الثاني عشر دخل في "الغيبة الكبرى"، ولا يزال حيًا حتى اليوم، وهو الذي  

سيظهر ليملأ الأرض قسطًا وعدلًا. وهذه الفرق سنخصص لها موضعًا للحديث في  

 قادم التحليل. 

في المقابل، تبنّى الخوارج موقفًا مغايرًا تمامًا، فأنكروا النسب والوراثة في الخلافة،  

وهذا ما تجلّى في محاربتهم لعلي ومعاوية، فاختلفوا شكلًا ومضمونًا مع ما أنتجته  

السيرورة الزمنية بعد الرسول صلى الله عليه وسلم، وقالوا إن كل مسلم عادل يمكن  

جين مسألة الخلافة إلى منطق جديد، منطق يكون فيه هذا المنصب  أن يكون إمامًا، مخر

منزهًا عن أي طبقة اجتماعية وأي نسل، بل يكون الأمر للأحق بذلك بإجماع الناس، 

كما يجوز خلعه إن جار. وقد حكموا على مرتكب الكبيرة بالكفر، واعتبروا أن من  

في بلورة الأمور بقتالهم لعلي بن  يقبل التحكيم الدنيوي يخالف أمر الله، ولهذا ساهموا  

 أبي طالب، وتفكيرهم في اغتياله ومعاوية. 

هذا الفكر، وإن بدا في ظاهره تحرريًا، إلا أنه أفضى إلى مواقف متطرفة في التكفير  

السنة   "أهل  مدرسة  لاحقًا  تشكّلت  الصراعات،  هذه  رحم  ومن  السياسي.  والعنف 

والجماعة"، التي سعت إلى تمثيل الوسطية وتثبيت وحدة الأمة، فجعلت الخلافة شأنًا  

 
الحديث النبوي الشريف: رواه مسلم في  — 9الكريم، سورة الحجر، الآية القرآن  — 14القرآن الكريم، سورة الحجرات، الآية   55

مقتل عثمان بن عفان وتداعياته، راجع: ابن كثير، البداية والنهاية,   — 3أنظر  الطبري، تاريخ الرسل والملوك, الجزء  —صحيحه 

معركة صفين بين علي بن أبي   —الله عنها،معركة الجمل بين علي بن أبي طالب وطلحة والزبير والسيدة عائشة رضي  — 8الجزء 

نشأة فرقة الخوارج وأفكارهم السياسية والدينية،  — 4طالب ومعاوية بن أبي سفيان، راجع: الطبري، تاريخ الرسل والملوك, الجزء 

 راجع: ابن عبد البر، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد



 

 - 172  - 

من الشورى، واعتبرت الخلفاء الراشدين قدوةً في الحكم، مع ترك الاجتهاد مفتوحًا  

أمام العلماء، في تجسيد واضح لأسباب الاختلاف المتعددة، إذ إن الأمر يتطور ويتبلور  

لدرجة التأويل الفردي، تأويل يبدو بسيطًا في فكرته لكنه عميق، قد يساهم في تعميق  

أ الوحدة، ذلك المبدأ الذي قامت عليه كل الشرائع السماوية الانشقاق بدل ترسيخ مبد

خلق الله آدم إلى خاتم النبيين والمرسلين سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، لم   أنمنذ  

الزمن كذلك،   داخلية مع مرور  بل عرفت تمايزات  المدرسة كتلة صلبة،  تكن هذه 

لحنبلية، الشافعية، المالكية، أبرزها في مجال الفقه، حيث ظهرت المذاهب الأربعة: ا

والحنفية، والتي اختلفت في طرق الاستنباط والمصادر المعتمدة. فاعتمد أبو حنيفة  

على الرأي والقياس والاستحسان، وركّز مالك بن أنس على عمل أهل المدينة، بينما  

  سعى الشافعي إلى تقنين قواعد الاستنباط وأسس لعلم أصول الفقه، في حين شدّد أحمد 

بن حنبل على اعتماد النصوص ورفض الرأي قدر الإمكان، مما جعل مذهبه الأكثر  

محافظة بين الأربعة شكلاً. لكن عمق الاختلاف أظهر الفوارق في التصور الديني 

 الذي بُني وتطور بشكل ملحوظ عمّا كان عليه في زمن النبي والخلفاء الراشدين. 

وفي الجانب العقدي، ظهرت مدارس كلامية تفسّر العقائد وتدافع عنها بمنطق الكلام 

والفكر العقلي، مثل الأشعرية التي توازنت بين النقل والعقل، ورفضت تشبيه الله بخلقه  

دون الوقوع في التجسيم، والماتريدية التي تبنّت رؤية قريبة منها. في حين واجهت  

أكثر تيارات  المدارس  فهم   هذه  في  حكمًا  العقل  جعلوا  الذين  كالمعتزلة،  عقلانية 

النصوص، وأبرزوا مفاهيم مثل العدل الإلهي وحرية الإرادة، وواجهوا في المقابل 

 التيارات الحرفية مثل الحنابلة التي تمسكت بظاهر النص دون تأويل. 

ومع اتساع رقعة الدولة الإسلامية، في عهد الدولة الأموية والعباسية، لعبت السياسة  

المذهب   تبنّت  العباسية  فالدولة  وانتشارها،  المذاهب  هذه  تبنيّ  في  محوريًا  دورًا 

الاختلاف  روح  أخرى  مرة  جسّد  أمر  في  الأشاعرة،  مكانة  من  وأعلت  الشافعي، 

ا يبدو من توحيد لشتات الأمة عبر تبنيّ مذهب  وحتمية التمذهب. فهذا الفعل، رغم م

وحيد وفكر ومنطق واحد في التفسير، إلا أنه في نظر البقية هو إقصاء من شأنه أن  

 يزيد من وتيرة الصراع ويدخل سيرورة تطور الدين منحى آخر. 

كما أن الدولة الأموية في الأندلس تبنتّ المذهب المالكي ليكون ضامنًا لهويتها المستقلة  

عن المشرق، وانتشر هذا المذهب في شمال إفريقيا، وصار مذهب المغرب الرسمي. 

وهنا مظهر آخر من مظاهر وأشكال التمذهب المفتعلة، فكان الدافع هنا دافعًا سياسياً  

التمذهب والاختلاف من أجل إثبات الذات والانفصال عن تبعية  سيادياً هدف إلى تفعيل  

المشرق العباسي، في الفترة التي عرفت نزاعات واقتتالًا واختلافات أدت بالعباسيين  

إلى نهج الإبادة العامة على كل ما هو أموي، من بني أمية، رغم أنهم من بني جنسهم  



 

 - 173  - 

أما الدولة الفاطمية الشيعية، فقد نشرت المذهب    ومن نسب واحد ومن دم واحد.56

الإسماعيلي، وأقامت له مؤسسات تعليمية كالأزهر في مصر، في حين دعمت الدولة  

العثمانية المذهب الحنفي وجعلته رسميًا في ربوع الإمبراطورية، وفرضت تدريسه  

التماهي    في مؤسسات الدولة. كل هذا الارتباط بين المذهب والدولة أنتج حالات من

وهي   والهيمنة،  للشرعنة  أدوات  إلى  أحياناً  المذاهب  وحوّل  والعقيدة،  السلطة  بين 

الشرارة التي تكررت مع مختلف الأديان، لكن باختلاف الماهية والكيفية والسياقات  

 التاريخية لذلك. 

إذ حينما ينسلخ المعتقد عن وظيفته الأساسية المتمثلة في التوحيد العقدي والسياسي  

والاجتماعي، إلى وظيفة تخدم عنصرًا على آخر، أو مجتمعًا على آخر، أو طبقة على 

أخرى، أو جنسًا على آخر، يتغير شكله بتغير الجماعات المتبنية له، فتتشكل الفرق  

سيا طابعًا  وتأخذ  ويرسّخه  والجماعات،  ويثبته  بل  ومنهجه،  بفرقته  يُنوه  كلٌّ  سيًا، 

ويحرض ضد باقي المذاهب الأخرى، وينظر إليها نظرة الانحراف في تحدٍّ صارخ 

 للوحدة التي أتى بها الدين في جوهره الأول. 

كما أن الدين الواحد حُكم عليه بالانقسام، وأصبح التعدد حلالًا، حتميًا، منطقيًا، ومفتعلًا 

أحيانًا. لكن، حتى لا نُقصي بعض الأمور الإيجابية في الموضوع، فإن هذا الواقع لم  

يكن دائمًا قائمًا على القطيعة والصراع، فقد شهدت فترات معينة نوعًا من التسامح  

العلماء والتعايش، لا   ارتفع صوت  السلطة مركزية وقوية، وحين  سيما حين كانت 

الاختلاف   بين  أن  أعتبر  أنني  ولو  الاجتهاد.  واحترام  الاختلاف  قبول  إلى  الداعين 

والاجتهاد كما بين السماوات والأرض، لأن الاختلاف شيء، والاجتهاد شيء آخر.  

ية أو اجتماعية أو أحيانًا اقتصادية، فالاختلاف أمر يولّده الإنسان، إما تبعاً لعوامل سياس 

هو تدخل المصالح الاقتصادية في    –لأنه طال تكرارها    –والمقصود بالاقتصادية هنا  

وظيفته   أداء  بدل  الاقتصادية  الهيمنة  لتكريس  وسيلة  الدين  فيصُبح  الدينية،  الأمور 

لم  ،    الأساسية أمور  في  حكم شرعي  بإصدار  المجتمع  لخدمة  يكون  الاجتهاد  بينما 

تحدث بالكيفية الكاملة المصورة في زمن غير زمن النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا  

الخلاف يعُد عطبًا فكريًا قبل أن يكون عمليًا، فرغم بروز الأفكار المؤولة والمفسرة 

رجة تكريس الانقسام أساسًا للإصلاح. فقد  اجتهادًا، لا ينبغي التضارب والاختلاف لد

ن أن الخلاف سنة ماضية، وأن النصوص ذات طاقة تأويلية متعددة،  كان الفقهاء يدركو

وأن الاجتهادات وإن اختلفت، فإنها لا تنفي وحدة المقصد والغاية. ولهذا أثُرِ عن الأئمة  

الكبار احترامهم المتبادل رغم اختلاف مناهجهم. وينبغي الإشارة هنا إلى أن التمذهب  

السابقين،   عن  ميزه  وما  الإسلام،  دون  في  أثره  وتقفي  الجوهري  على  الحفاظ  هو 

 
   5ابن الأثير، الكامل في التاريخ, الجزء ينظر   56



 

 - 174  - 

انسلاخ وتبدل في المعنى، كما رأيناه في الشرائع التي سبقته، وهذا أمر حتمي لقوله  

تعالى: "إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون"، والذكر هو القرآن، والقرآن هو منهج  

لأن   كامل  خالقه،  من  محفوظ  فالدين  وبالتالي  وفرقة،  ومذهب  وشريعة  عقيدة  كل 

من سنة وقرآن، وهما عناصر محفوظة لا يمكن    الشريعة تبنى على النص الشرعي

تحريفها البتة بقدرة ووعد إلهي ثم بعزيمة بشرية، كما أثُرِ عن كثير من العلماء الجمع 

زاوية   من  التعدد  هذا  إلى  نظرنا  وإذا  واستنباطهم.  فهمهم  في  مذهب  من  أكثر  بين 

عبيرًا عن ديناميكية  أعمق، فإننا ندرك أن المذاهب لم تكن فقط انعكاسًا للخلاف، بل ت

النص، وعن قدرة الوحي على التفاعل مع بيئات مختلفة دون أن يفقد جوهره. فقد كان  

لكل مذهب روح، وشخصية معرفية، وسياق حضاري، جعلت منه إجابة خاصة عن  

أسئلة محددة طرحها الواقع على المسلمين في زمان ومكان معينين. وفي خضمِّ هذه  

بمختلف تجلياتها المنهجية والتصورية والفكرية الإسلامية،   السلسلة من الانقسامات 

إلى   فأدى  واضح،  غير  كتابًا  أنزل  قد  الله  يكون  أن  يعُقل  هل  التساؤل:  هذا  أطرح 

اختلاف الناس في فهمه؟ ولكنني لما عدت إلى الآيات، وجدت أنها تلُحّ إلحاحًا واضحًا  

ه: "وأنزل معهم الكتاب بالحق  على أن الكتاب بينِّ وواضح، فقال سبحانه جل جلال

ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه"، وقال سبحانه: "وما اختلفوا إلا من بعد ما جاءتهم  

البينات"، وفي آية أخرى: "حتى جاءهم العلم"، وفي آية أخرى: "إلا من بعد ما جاءهم  

بين الناس    العلم". فعرفت أن الكتاب بيِّن واضح، يعطي علمًا صافيًا كفيلاً أن يحكم

فيما اختلفوا فيه. بيَّن الله تبارك وتعالى هذا بيانًا لا غبار عليه، فقال: "وما اختلفتم فيه  

من شيء فحكمه إلى الله"، وكيف نفهم حكمه من الله؟ بالرجوع إلى آيات الله البيِّنات  

إلى   أدت  وأسباب  فيه من عوامل  تحدثت عنه وما فصلت  أنزلها. فرغت مما  التي 

والتصدع والاختلاف، لكنني أطرح هذا السؤال الذي لم أجد له إجابة حقيقية    التفرق

ومنهج   واضحة  عربية  بلغة  واضح  مفسر  كتاب  وجود  رغم  دقيقة  عميقة  صريحة 

واضح، يظل الانقسام حتمياً. فهذا أمر، رغم وجود التفسيرات والعلل، يبقى أمرًا لا  

اس عن هذا أن يعودوا فيزعموا  يمكن صياغته بسهولة. وإن من أعظم ما سيصد الن 

بمناظير وعيون   آيات الله  ويقرؤوا  إلى غيرها،  فيذهبوا  بيِّنات،  ليست  آيات الله  أن 

أخرى، اغترارًا بعلم صنعوه واصطنعوه، فيجعلون هذا العلم حاكمًا على آيات الله،  

ذكر   فيولد هذا العلم تعصباً، كل طائفة تتعصب لما لديها من هذا العلم المصطنع. وقد 

الله تعالى هذا في كتابه الحكيم حينما قال: "فتقطعوا أمرهم بينهم زُبرًا، كل حزب بما  

لديهم فرحون". أي إن هذا الانقسام والتصدع أصبح أساسًا وحتمياً لدرجة الافتخار  

بمنهج عن آخر كأنه دين وُلِد للقصام، رغم أنه كان دينًا واحدًا موحدًا. فأصبحت الفرق 

ديها باعتبار أن منهجها الأحق والأصدق للتقرب من الله تعالى، وهذا ما تفتخر بما ل

تمت   لا  والتي  اليوم،  نراها  أصبحنا  التي  التعبد  في  المختلفة  والأشكال  الطرق  ولد 



 

 - 175  - 

للإسلام بصلة. وهكذا، نخلص إلى أن التعدد المذهبي في الإسلام ليس انقسامًا في  

جوهر الدين، بل هو انعكاس لحيوية النص وتفاعل العقل المسلم مع الواقع المتغير،  

المذاهب   ونشأت  نشأ  التصدع  أن  رغم  الوحي.  وروح  الشريعة  مقاصد  ضوء  في 

ة، لكنها رغم ذلك حافظت على انتمائها  الإسلامية في سياقات حضارية وفكرية متباين

وشهدت   مذاهبها،  معظم  في  المطهرة  النبوية  والسنة  الكريم  القرآن  الواحد،  للمنبع 

تتحول في  أن  قبل  الأمة،  بين علماء  المعرفي  والتكامل  الحي  من الاجتهاد  مراحل 

يمكن  وبه  والانغلاق.  العصبية  بفعل  فاصلة  جدران  إلى  التاريخية  اللحظات  بعض 

لقول إنّ فهم الجذور التاريخية للمذاهب الإسلامية، لا ينبغي أن يكون مدخلًا للتنازع  ا

اليوم، لأن الأمر تطور عبر مراحل زمنية لا يمكن دحضه والتخلص منه، بل أفقًا  

إطار  في  والتنوع  الجماعي  الاجتهاد  لقيمة  الاعتبار  ولإعادة  والتقارب،  للتعارف 

أمرنا ما  تعالى  فالله  كتابه    الوحدة.  جعل  وما  بالاجتهاد،  لنا  أذن  ولكن  بالاختلاف، 

لا   فهمه،  فليتهم  البيان،  فيه  يجد  لم  ومن  شيء";  لكل  "تبيانًا  جعله  ولكن  غامضًا، 

التي سكنت صدور   العلمية  الروح  تلك  نسترد  أن  إلى  اليوم  نصوصه. وما أحوجنا 

للحق والتواضع في   الأئمة، والتي جمعت بين يقين التوحيد وسعة الأفق، بين الانتماء

الرأي، فنبني على هذا التراث الجامع رؤى قادرة على مخاطبة الحاضر، دون أن  

تبتعد عن جوهر الوحي ومقاصده العليا. وفي هذا الأفق، وحده، يمكن أن نفهم المذاهب 

لا كصراع سلطات فكرية، بل كأصوات متعددة في سمفونية واحدة، تعُبرّ عن سعة  

عيد للمسلمين الثقة بأن اختلافهم إذا ما تحرر من الهوى، فهو لا  الإسلام ورحمته، وتُ 

طبعها   التي  اليوم  مجتمعاتنا  بنية  في  أصلًا، خصوصًا  للوحدة  ولا  دينًا،  للودّ  يفسد 

الاختلاف وتعددت فيها الطرق وأشكال التعبد في الدين الواحد، في العقيدة الواحدة،  

 والمنهج الواحد. 

 

في كتابه إحياء  أحد أعلام الفقه الإسلامي    الإمام الغزالي   يقول    الداعية للتسامح المذهبي  للفكرةفي تجلي  و 

 علوم الدين: 

"اختلاف العلماء رحمة، وهو أمر طبيعي في فهم النصوص الشرعية التي تتعدد معانيها، حيث  

 57لا يمكن أن يكون هناك إجماع دائم على كل مسألة فقهية أو عقدية.

 
 (، 9"إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون" )سورة الحجر، آية  57

 (، 105"وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه" )سورة النساء، آية  

 (، 213"وما اختلفوا إلا من بعد ما جاءتهم البينات" )سورة البقرة، آية 

 (، 165"حتى جاءهم العلم" )سورة النساء، آية 

 (،10"وما اختلفتم فيه من شيء فحكمه إلى الله" )سورة الشورى، آية 

 ( 53"فتقطعوا أمرهم بينهم زُبرًا، كل حزب بما لديهم فرحون" )سورة المؤمنون، آية 

 45، ص1، ج1997الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد، إحياء علوم الدين. بيروت: دار الكتب العلمية، 

 النبوي الشريف ينظر صحيح البخاري كتاب الاجتهاد للحديث 



 

 - 176  - 

   السادس : المدارس والفرق السنيةالمبحث              

شهد التاريخ الإسلامي أولى انقساماته الكبرى، وكما فصلنا في ذلك سلفًا، عقب وفاة  

م، حين برز الخلاف حول مسألة الخلافة،  632النبي محمد صلى الله عليه وسلم سنة 

أي قيادة الأمة الإسلامية بعد النبي. هذا الخلاف، وكما رأينا، لم يكن محصورًا في 

سرع  بل  ظرفية،  سياسية  فكريتين  مسألة  مدرستين  لتشكّل  أساس  إلى  تحول  ما  ان 

والمدرسة   السنية  المدرسة  الفكر الإسلامي لاحقًا:  رئيسيتين ستطبعَان مجمل تطور 

تجلى ذلك في أن أهل السنة والجماعة رأوا أن الخلافة مسألة شورى واجتهاد    الشيعية.

ل خليفة في  جماعي، وقد جسد هذا الموقف اختيار الصحابة لأبي بكر الصديق كأو

اجتماع السقيفة، مما رسخ مبدأ البيعة والإجماع كمنهجية لتدبير السلطة، متواصلين  

 ذلك مع الخليفة عمر وعثمان عملًا بقوله تعالى: 

 [،38]الشورى: "وأمرهم شورى بينهم" 

"عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين    وقول الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم:

 ]رواه أبو داود[.  المهديين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ"

في المقابل، تمسّك الشيعة بوجوب أن تكون الخلافة حكرًا على آل البيت، مشيعين آل  

بيت علي وأحقيتهم في خلافة المسلمين، دون اعتبار للإجماع في ذلك، ورأوا أن علي 

بن أبي طالب هو الأحق بخلافة النبي، بناءً على قرابة الدم وما اعتبروه نصًا نبويًا  

هو:) حديث  الغديروالمقصود ب،  ند بعضهم إلى حديث الغديرواضحًا بإمامته. وقد است

 18نبوي يصل لدرجة التواتر عند السنة والشيعة، مروي عن الرسول محمد في يوم  

هـ، في طريق عودته بعد حجة الوداع في غدير يُدعى خُمّ    10من ذي الحجة سنة  

ذي[، في حين  ]رواه الترم"من كنت مولاه فعلي مولاه"    نقلا  مفاده    قرب الجحفة(

 . كما يدعي أهل الشيعة  فسره جمهور العلماء على أنه محبة وولاية دينية لا سياسية 

ذلك  الشيعي"،  السني  بـ"الانقسام  لاحقًا  سيعُرف  لما  اللبنات  أولى  تأسست  وهكذا 

الانقسام الذي أتاح للإنسان التفكير في كيفية تواتر السلطة، فلم تنص الشريعة بأي من 

هذه الأفكار، بل هي وليدة أفكار الإنسان، مما يجسد لهفته نحو التغيير، سواء أكان 

للنب وحبه  تقديسه  هناك جماعة  الدافع  أخرى،  من جهة  أو  عليه وسلم،  ي صلى الله 

 أرادت من التشاور والبيعة أمرًا أساسيًا كونه الاقتداء الحق بالرسول الكريم.

فتشكل صراع مولّد مفتعل لم تنزل الشريعة به نصًا مؤطرًا ولا شكلًا يوحي بالأمر، 

اتجاهين   بين  الإسلام  في  بعد  فيما  ستتبلور  والتي  الانقسام،  بوادر  أولى  فظهرت 



 

 - 177  - 

رئيسيين مثلّا أول انقسام في الدين، ولو أنه كان في البداية اختلافًا في الرأي، لكنه 

 58سرعان ما تطور لمرحلة المنهج، فاختلف الرأي والمنهج معًا. 

 وهذا الانقسام تشكل من ضلعين رئيسيين: 

السنة، لكنهم اختلفوا أولهما: الشيعة الذين كان لهم نفس الاتجاه، معتقدين مثلهم مثل  

في مسألة تواتر السلطة، فكان الانقسام الأول في الإسلام انقسامًا في مسألة الخلاف 

على تواتر السلطة، ولم يكن أبدًا اختلافًا في أصل المعتقد بحد ذاته، والحديث عن  

 تمذهب هذا العنصر له مكان خاص. 

والجماعة  و السنة  أهل  السنة  الذيالثاني  اجتهادية    ،  اختلافات  أن ظهرت  يلبث  لم 

وفقهية، أسهمت في نشوء أربع مدارس كبرى، شكّلت المعالم الرئيسة لما يعُرف بالفقه  

التقليدي.  وتطورت    السني  فتشكلت  الاجتهاد،  روح  من  انبثقت  فرعية  انقسامات 

وتبلورت في سياق جعلها مستقلة عن الأخرى. وقد جاءت هذه المدارس في سياقات  

زمنية ومكانية متباينة، لكنها تقاطعت في مرجعيتها العامة القائمة على القرآن والسنة  

استنباط الأحكام. والحديث  والإجماع والقياس، مع تمايزات منهجية واضحة في طريقة  

ية التي تولدت من  هنا عن الحنفية والمالكية والشافعية والحنبلية، وهي المذاهب الفقه

 روح الاجتهاد والرغبة في التنظيم وتعديل السلوك للأقوم.

تعُد المدرسة الحنفية أول هذه المذاهب، أسسها الإمام أبو حنيفة النعمان في الكوفة  وبه  

للعقل  واسعة  مساحة  بمنحها  المدرسة  هذه  عرُفت  الميلادي.  الثامن  القرن  خلال 

فيها   تغيب  التي  الحالات  في  خاصة  والرأي،  القياس  على  واعتمادها  والاجتهاد، 

"نأخذ بكتاب الله، فإن لم نجد فبسنة  :  في الأمر    قال أبو حنيفة  النصوص القطعية.

رسول الله، فإن لم نجد في الكتاب ولا في السنة أخذنا بقول أصحابه، فإن اختلفوا  

هذا ما انعكس على المنهج في    اخترنا من أقوالهم، وإن لم يكن، اجتهدنا برأينا".

تبنيه من طرف   مرونة المذهب وانتشاره الواسع، إذ انتقل إلى مناطق متعددة بفعل

العباسيين، ثم لاحقًا من الدولة العثمانية، فأصبح المذهب الأكثر حضورًا في تركيا  

 وبلاد ما وراء النهر وشبه القارة الهندية. 

، فقد أسسها الإمام مالك بن أنس في شيوعا  ثاني هذه المدارس    أما المدرسة المالكية

المدينة المنورة خلال نفس القرن، لكنها تميزّت باعتمادها على ما يعُرف بـ"عمل أهل  

 
: "وأمرهم شورى بينهم" / الحديث النبوي الشريف، رواه أبو داود، "عليكم بسنتي وسنة 38القرآن الكريم، سورة الشورى، آية  58

الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ" / حديث الغدير، رواه الترمذي، "من كنت مولاه فعلي  
مقولة من منهجه في الاجتهاد: "نأخذ بكتاب الله، فإن لم نجد فبسنة رسول الله، فإن لم نجد في الكتاب ولا  مولاه" / أبو حنيفة النعمان،

في السنة أخذنا بقول أصحابه، فإن اختلفوا اخترنا من أقوالهم، وإن لم يكن، اجتهدنا برأينا" / الإمام مالك بن أنس، قوله: "لن يصلح  
 ها" آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أول

 
 



 

 - 178  - 

والبناء    المدينة" كمصدر تشريعي موازٍ للنص، باعتبار المدينة موطن التشريع الأول

"لن يصلح آخر هذه    :منهجهفي    . وقد قال الإمام مالك الاول للدولة الإسلامية ككل  

هذا التوجه    ، وكان شديد التوقير للنصوص المأثورة.الأمة إلا بما صلح به أولها"

ثقلًا كبيرًا في مناطق   تقليديًا ومحافظًا على المدرسة، غير أنه منحها  أضفى طابعًا 

المغرب العربي وغرب إفريقيا، حيث تم تبنيها رسميًا في مراحل متعددة من تاريخ  

تلك الأقاليم، التي رأت فيها المنهج الصحيح والأقوى للعبادة والتعامل مع النصوص  

 بصفة عامة. 

نجد كذلك المدرسة الشافعية، التي أسسها الإمام محمد بن إدريس الشافعي في مصر 

خلال القرن التاسع الميلادي. تميزت بتنظيم قواعد أصول الفقه بشكل منهجي، حيث  

 اعتبُر الشافعي واضع اللبنة الأولى لتقعيد علم الأصول كما نعرفه اليوم. 

، وجمع مذهبه بين النص  "إذا صح الحديث فهو مذهبي"وقد قال الإمام الشافعي:  

بين النقل والعقل، وهو ما ساعد في   والاجتهاد المنضبط، وشكّل نوعًا من التوازن 

 انتشاره الواسع في المشرق، خصوصًا في مصر، إندونيسيا، وشرق إفريقيا. 

أما المدرسة الحنبلية، التي تعود إلى الإمام أحمد بن حنبل في بغداد خلال القرن التاسع 

الميلادي أيضًا، فقد عرُفت بتشددها في التمسك بظاهر النصوص، ورفضها للتأويلات 

"لا تقلدني ولا تقلد مالك ا  وقد قال الإمام أحمد:    العقلية أو الاعتماد الواسع على الرأي.

 مما يعكس تمسكه بالنصوص.  ولا الشافعي ولا الأوزاعي، وخذ من حيث أخذوا"،

فضّلت هذه المدرسة الاقتصار على النص القرآني والحديث النبوي، مع تحفظّ كبير  

على استخدام القياس، وهو ما منحها طابعًا تقليديًا صارمًا. وقد شهد هذا المذهب لاحقًا  

إحياءً واسعًا بظهور الدعوة الوهابية في شبه الجزيرة العربية على يد محمد بن عبد  

 مما جعله المذهب الرسمي في المملكة العربية السعودية. م، 18الوهاب في القرن 

إذًا، تبُرز هذه المدارس الأربع تنوعًا داخل الوحدة السنية، فهي تمثل محاولات مختلفة للإجابة  

عن الأسئلة الفقهية والاجتماعية التي طرحتها المجتمعات الإسلامية في مختلف مراحلها. ومن  

إليه في الموروث السني كخلاف عقائدي يهدد و يُنظر  حدة  الجدير بالملاحظة أن هذا التعدد لم 

وهو ما غذّاه حديث النبي    الأمة، بل كأشكال من التنوع المشروع داخل دائرة واحدة من الإيمان. 

"إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا    صلى الله عليه وسلم بشأن مسألة الاجتهاد: 

 59]رواه البخاري ومسلم[. حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر" 

 
الإمام الشافعي، قوله: "إذا صح الحديث فهو مذهبي" / الإمام أحمد بن حنبل، قوله: "لا تقلدني ولا تقلد مالكاً ولا الشافعي ولا   59

الأوزاعي، وخذ من حيث أخذوا" / حديث النبي محمد صلى الله عليه وسلم، رواه البخاري ومسلم: "إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب 
 . فاجتهد ثم أخطأ فله أجر"  فله أجران، وإذا حكم

 
 



 

 - 179  - 

من   لا  الإيجابية،  النظرة  من  محفزًّا  بل  مشروعًا،  أمرًا  الإسلام  في  الاجتهاد  فكان 

المدرسة السلبية المُفرّقة التي تجعل من الإسلام الواحدي مرتكزًا على الانقسام، بل  

إلا أن هذا لم يمنع من بروز    والتضاربات بين المذاهب الفقهية الأخرى.والافتخار  

السلفية  الحركات  مع صعود  نفسه، خصوصًا  السني  المحيط  داخل  فكرية  توترات 

إلى   العودة  أن  واعتبرت  الفقهية،  المدارس  كثيرًا من مخرجات  انتقدت  التي  لاحقًا، 

النص الصريح دون تقليد المذاهب هو السبيل الأصح، ما أعاد طرح إشكالية العلاقة 

الاجتهاد من جديد، خصوصًا وأن هذه الانقسامات المذهبية وما آلت إليه  بين النص و

من تأويلات وأفكار، أسّس الكثير من البدع في مختلف البقاع العربية، خصوصًا في  

ي  المغرب، إذ انتشرت الكثير من البدع بانتشار الزوايا والطرق الصوفية وغيرها، الت

وهذا ما يفسر صدام المولى سليمان مع هذه    كانت تستفيد من الأمر لخدمة مصالحها.

الذين   القبائليين  إلى  والموجهة  التاريخ  التي حفظها  الرسالة  البدع، في  الأشكال من 

 . وهذا حديث آخر سنخصص له موضعًا. 1806تصدّروا في هذه الأفعال سنة 

 

  أئمة المدارس الأربعة                            

 



 

 - 180  - 

إلى جانب هذه المدارس الفقهية داخل مذهب السنة، نجد اختلافًا آخر طفا في واجهة 

المفاهيم الظاهرة في تطور الفكر الديني، والحديث هنا عن أهل الرأي. فمَن هم أهل 

 الرأي وأهل الحديث؟ وما علاقتهم بالمذاهب الفقهية الإسلامية؟

الحنفية الذين استكثروا من القياس ومهروا فيه، فلذلك قيل عنهم  أهل الرأي هم علماء 

النصوص   على  اعتمادهم  كل  كان  الذين  الحديث"  "أهل  مقابل  في  الرأي"،  "أهل 

 الحديثية. ورائد أهل الرأي هو الإمام أبو حنيفة النعمان. 

 قال ابن خلدون في مقدمته شارحا ومفصلين الموضوع: 

"...وانقسم الفقه فيهم إلى طريقتين: طريقة أهل الرأي والقياس، وهم أهل العراق،  

وطريقة أهل الحديث، وهم أهل الحجاز. وكان الحديث قليلاً في أهل العراق كما قيل،  

فاستكثروا من القياس ومهروا فيه، فلذلك قيل أهل الرأي. ومقدّم جماعتهم الذي استقر  

بو حنيفة. وإمام أهل الحجاز مالك بن أنس، والشافعي من  المذهب فيه وفي أصحابه: أ

بعده... فأما أهل العراق فإمامهم الذي استقرت عنده مذاهبهم أبو حنيفة النعمان بن  

 ثابت، ومقامه في الفقه لا يلُحق، شهد له بذلك أهل جنْدَته، وخصوصًا مالك والشافعي." 

 كما قال  عبد الحميد الإدريسي في نقد مقولة "أهل الرأي وأهل الحديث": 

إن ما ينبغي الوقوف عنده ابتداءً هو أن الذين يذهبون إلى تقسيم الفقه الإسلامي إلى  

هاتين المدرستين )أهل الرأي وأهل الحديث( لا يتفقون على تحديد موحد لرجال كل 

واحدة منهما. فلئن كانوا يعتبرون أبا حنيفة زعيم أهل الرأي، فإنهم يختلفون في أهل  

ذهب إلى أن مالكًا بالمدينة هو زعيم أهل الحديث، وبعضهم  الحديث: من هم؟ فبعضهم ي 

يرى أنه أحمد بالعراق. ويختلفون في الشافعي، فمنهم من يعدّه من هؤلاء، ومنهم من  

يعدّه من أولئك. وكثير منهم يرى أنه جمع بين منهج المدرستين، كما هو مالك عند  

ميذ أبي حنيفة، الذي ينظر  آخرين، يجمع بين الرأي والحديث، أو محمد بن الحسن تل

أو سحنون زعيم أهل   الرأي،  أهل  داخل  الحديث  أنه من أصحاب  الكثير على  إليه 

ولتتضح الصورة أكثر نقدم أمثلة عن التفسير بالرأي    الرأي داخل مدرسة الحديث.

  التفسير بالرأي:   يشمل التفسير تفسير معاني الآيات واستنباط الأحكام.إذ    والحديث: 

بالمعقول"، وهو   أو "تفسير  بالدراية"  "تفسير  بالرأي: الاجتهاد، ويُسمّى  والمقصود 

العربية  الألفاظ  ومعرفة  العرب،  كلام  مفردات  معرفة  بعد  بالاجتهاد  القرآن  تفسير 

ووجوه دلالتها، ومعرفة أسباب النزول، والناسخ والمنسوخ من آيات القرآن، وغير  

غير أن الاجتهاد يجب أن يكون مبنيًا على    ا المفسّر.ذلك من الأدوات التي يحتاج إليه

العلم والفقه، ولذلك قال الإمام السيوطي: التفسير بالرأي هو الاجتهاد في تفسير القرآن  

الكريم، وفق قواعد وشروط، أهمها: معرفة كلام العرب ومناحيهم في القول، ومعرفة  



 

 - 181  - 

  60الألفاظ العربية والوقوف على دلالتها ومقتضياتها، والعلم بأسباب النزول، والناسخ 

والمنسوخ، والحديث، والأصول، والفقه، وأن يكون المفسّر بعيدًا عن الهوى ونزعة 

 التعصب.

بالمأثور:كما   التفسير  أو  بالحديث  التفسير  النصوص و   نجد  على  يعتمد  تفسير  هو 

هذا   يبدأ  والتابعين.  الصحابة  وأقوال  النبوية،  والسنة  القرآن  من  المأخوذة  الشرعية 

أقوال   ثم  وسلم،  عليه  الله  صلى  النبي  تفسير  ثم  بالقرآن"،  القرآن  بـ"تفسير  المنهج 

  الصحابة إذا لم يرد نص صريح. كما يعُد التفسير بالحديث أكثر دقة وموثوقية لأنه 

يعتمد على الروايات الصحيحة، بعيدًا عن الاجتهاد الشخصي. ومن أشهر كتب هذا  

بالمأثور  التفسير  يعُتبر  لذلك،  كثير".  ابن  و"تفسير  للطبري،  البيان"  "جامع  النوع: 

فإن تتبّع  وبه    صحيحة.الأساس المتين لفهم القرآن وفقًا للنصوص الثابتة والمرويات ال

نشوء المدارس والاتجاهات الفقهية والكلامية في الإسلام يكشف لنا أن هذا التنوع لم 

يكن مجرد تناثر معرفي أو صراع مذهبي، بل كان تعبيرًا عن ديناميكية داخلية عميقة  

في بنية العقل الإسلامي، تبحث باستمرار عن التوازن بين النص والواقع، بين المطلق 

الثابت والمتغير. وإذا كانت ثنائية أهل الرأي وأهل الحديث قد شكّلت    والنسبي، بين

نقطة انطلاق لمحاولة ضبط آليات الاجتهاد وحدود التأويل ليس إلا، فإن ما تلاها من  

تأسيس للمذاهب الأربعة ثم بناء المدارس الكلامية الكبرى، والتي سنتطرّق لها في 

تطوير لذلك التوتر الخلّاق بين النقل والعقل، الذي رافق    المبحث القادم، لم يكن سوى

 الإسلام منذ قراءته الأولى للوحي. 

أدوات  في  اختلاف  مجرد  من  الرأي  وأهل  الحديث  أهل  بين  الخلاف  تحوّل  فقد 

الاستنباط إلى مسار أعمق من ذلك، مسار يظُهر كيف تعامل المسلمون مع النص  

تأصيل الفهم في ضوء معطيات  إلى  القرآني كمصدر مفتوح للتأويل، وكيف سعوا 

بقدر ما كان يسعى إلى  عصرهم. فالإمام أبو حنيفة مثلًا لم يكن يعارض الحديث  ،

وإن  والمكان. والإمام مالك،  الزمان  التداولي ضمن معطيات  عقلنته وتحديد مجاله 

تموضع في مدرسة أهل الحديث، فقد مارس اجتهاده داخل المدينة من منطلق اعتبار 

تاريخي بامتياز. والشافعي  -"عمل أهل المدينة" معيارًا فقهيًا، وهو اجتهاد اجتماعي

ال الفقه  نفسه،  فيها  كان  انتقالية  لحظة  عن  عبرّ  إنما  الرأيين،  بين  الجمع  حاول  ذي 

الإسلامي بحاجة إلى ضوابط منهجية تؤسّس لـ"علم أصول الفقه" وتقطع مع الفوضى  

التأويلية. وإذا كان بعض الباحثين المعاصرين يحاولون اليوم تبسيط هذا التاريخ عبر  

نقل(، فإن الحقيقة أكثر تعقيدًا: فكل ثنائيات قاطعة )رأي مقابل حديث، عقل   مقابل 

 
ابن خلدون، المقدمة، شرح تقسيم الفقه إلى أهل الرأي وأهل الحديث / عبد الحميد الإدريسي، نقد تقسيم أهل للتعمق أكثر ينظر  60

الرأي وأهل الحديث، مع توضيح الاختلاف في تعريف أهل الحديث / الإمام السيوطي، شرح التفسير بالرأي وشروطه، مؤكداً على 
 أهمية معرفة أسباب النزول والناسخ والمنسوخ



 

 - 182  - 

مذهب، وكل إمام، هو نتاج لحظة تاريخية، ولفضاء معرفي، ولأسئلة مخصوصة،  

التفاعل مع  المسلمون مدارسهم عبر  أنتج  فقد  المحددات.  يمكن عزله عن هذه  ولا 

الأزمات، وكان الاجتهاد أداة للتأقلم والتأصيل معًا، رغم ما يظهر الوضع أحيانًا من  

 كن تدعو لها الضرورة العقدية.رغبة في افتعال الانقسام من أمور لم ت

وهنا تبرز المسألة الجوهرية: هل أدّى هذا التعدد إلى التشرذم، أم أنه كان تعبيرًا عن  

غنى داخلي واستيعاب للاختلاف ضمن الوحدة؟ أسئلة أطرحها وسأظل على ذلك، 

شاء   إن  اتباعه  أنوي  علمي  مسار  في  الآخر  أجد  وربما  الآن،  منها  شيئاً  أجد  ربما 

وحت الإسلامية،  التجربة  إن  دومًا  خالقي.  يكن  لم  الاختلاف  فإن  منصفين،  نكون  ى 

سلبيًا، وخلافًا لما يظُن، فقد استطاعت الفرق والمدارس لفترات طويلة أن تدُير هذا 

الاختلاف وتحوّله إلى مورد معرفي. بل إنّ من أعمق ما أنجزه العقل الإسلامي أنه 

تدُرّ  داخل مصنّفات  الكبرى  إلى علم، وسجّل جدالاته  الخلاف  س وتنُاقش، لا  حوّل 

تقُصى ولا تدُان. وبذلك، فإن الحديث عن المذاهب والفرق السنية ليس مجرد رصد  

لنماذج مدرسية، بل هو كشف عن بنية تفاعل النص مع الواقع، وعن مرونة الفكر  

أيضًا دعوة   الفهم والاستجابة. وهو  أنماط مختلفة من  إنتاج  وقدرته على  الإسلامي 

الاج الأفق  هذا  بل لاستعادة  هي،  كما  المذاهب  بنقل  لا  في حاضرنا،  النقدي  تهادي 

 باستلهام آلياتها في الانفتاح والتفكير والسؤال.

 

المدارس والفرق السنية ليست مجرد أسماء على خارطة الفكر الإسلامي، بل  إن  "

ليست   فهي  الدين ويحفظ أصوله.  الذي يثري  المعرفي  التنوع  تعبير حي عن  هي 

اختلاف ا في العقيدة، بل اختلاف في اجتهاد العقول التي تسعى إلى فهم النص وتأويله 

ي جوهره، هو رحمة من الله للأمة،  في بيئات مختلفة وزمان متغير. هذا التنوع، ف

 فقد أتاح مساحة للاختلاف العلمي البناء داخل وحدة الإيمان. 

ا الحفاظ على التوازن   حين نقرأ في فكر هذه المدارس، ندرك أن جوهرها كان دائم 

الثبات والتغيير، بين النص والعقل، وبين الاجتهاد والاتباع. فالاختلاف الذي   بين 

ينتج عن مدارس متعددة هو اختلاف في طرق الفهم لا في الثوابت، وهو تأكيد على  

 نوع البشر وتعدد ظروفهم. مرونة الدين وقدرته على استيعاب ت

ليس التعدد سبب فرقة، بل جهل التعدد هو من يولد التفرقة. فالمدارس السنية هي  

التعدد،   حكمة  أذهاننا  عن  غابت  وإن  الواحدة،  الإسلام  لوحة  تزين  ألوان  بمثابة 

 ضاعت الوحدة في فوضى الخلافات."

 



 

 - 183  - 

   الشيعية السابع : المذاهب المبحث                  

في   يُختزل  أن  يمكن  التشيّع لا  داخل  والمذهبية  الفقهية  الانقسامات  عن  الحديث  إنّ 

داخلي معقّد   تطوّر  نتاج  بل هو  بين طوائف،  أو تمايزات شكلية  تصنيفات سطحية 

لمفهوم "الإمامة"، بوصفه حجر الزاوية في البنية العقدية للشيعة منذ بداياتها الأولى،  

ب نحو أحقية أهل البيت في الخلافة، إلى كونها منهجًا المعتمدة على المبدأ المتعصّ 

في   والمتسببّة  المنتجة،  والتعصّبات  الخلاف  من  سنوات  عبر  وتبلور  تطوّر  مخالفًا 

واكب   ما  وهذا  العقيدة،  جوهر  في  الاختلاف  إلى  بدوره  المؤدي  الاختلاف  تعميق 

 ا. التطور الشيعي إلى الصورة التي هو عليها الآن، شكلًا ومضمونً 

لقد تبلورت المذاهب الشيعية الكبرى في لحظات مفصلية من التاريخ الإسلامي، حيث  

لم يكن الخلاف مع التيار السني فقط، بل أيضًا داخل البيت الشيعي نفسه، حول شروط  

عليه الفكر الشيعي، ومرجعيات التأويل كأحد    الإمامة باعتبارها الأساس الذي انبنى

بين   والناس،  الإمام  بين  العلاقة  وطبيعة  النصوص،  وسلطة  الاختلاف،  أسباب  أهم 

العصمة والصفة البشرية القابلة للخطأ، بين التجسيد العادي للخليفة وبين التقديس إلى  

 درجة الولاية والتوكيل من الإله. 

فالشيعة الإثنا عشرية، أحد أشهر الفرق الشيعية وأكبر طوائف الشيعة، قامت على  

وإن   وجوده،  ينقطع  لا  الذي  المعصوم"،  "الإمام  في  تمثلّت  مركزية محورية  فكرة 

غاب، لأنه ضرورة لحفظ الدين وقيادة الأمة، فجعلوا منه الصورة التي انبنت عليها  

أساس العقيدة ومحورها. وقد تطوّرت هذه الفكرة العقيدة مع النبي الكريم، باعتباره  

مع الزمن إلى مفهوم "الغيبة الكبرى"، حيث غاب الإمام الثاني عشر )محمد بن الحسن  

العسكري( عن الأنظار، لكنه حاضر في العقيدة والتاريخ والانتظار. ولعل ما يميزّ 

عيد تشكيل الزمن في أفق لاهوتية تبُرّر الغياب وتُ -هذا التيار هو بناؤه لعقيدة سياسية

الخلاص، مما أضفى على الفكر الإثني عشري طابعًا انتظاريًا تجاوز لحظة التاريخ  

المباشر ليؤسس لمخيال مستقبلي مهيمن. فأسّسوا لأئمتهم الاثني عشر العصمة، وهم:  

العابدين، محمد   بن علي، علي زين  الحسين  بن علي،  الحسن  أبي طالب،  بن  علي 

جعفر   الهادي، الباقر،  علي  الجواد،  محمد  الرضا،  علي  الكاظم،  موسى  الصادق، 

 الحسن العسكري، محمد المهدي.

أما الزيدية، فقد اختارت مسارًا مغايرًا عمّا عرفته الأولى من تحوّلات، يقوم على  

الفعل السياسي المباشر والاشتباك مع الواقع، انطلاقًا من رؤيتها إلى الإمامة كأمر لا  

يُحصر في نسل بعينه، بل يُناط بالأكفأ والأقدر من آل البيت، فتفرّع المنهج ذاته نحو  

بحيث   رؤية وتدخل بشري الواحدة،  الرئة  داخل  الأئمة حتى  بين  يمايز  ثانٍ أصبح 

التصوّر   وهذا  بالسيف.  ويخرج  نفسه  إلى  الإمام  يدعو  أن  أساسيًا  شرطًا  اعتبُر 



 

 - 184  - 

المختلف جعل الزيدية أقرب إلى السنّة في بعض فروع الفقه، رغم اختلافهم   61الإمامي

الجذري حول المرجعية السياسية والدينية. وهم بذلك جسّدوا نمطًا شيعيًا يدمج بين  

الانتماء لآل البيت والنزعة الثورية الميدانية، وهو ما يفسّر تركزهم في اليمن، حيث  

 ا في تبلور هويتهم عبر الزمن. ظل البعد الحركي والسياسي حاسمً 

أما الإسماعيلية، فهي تجسيد حيّ لأقصى درجات التأويل الباطني في الفكر الشيعي، 

وقد تطوّرت من الخلاف حول أحقية إسماعيل بن جعفر الصادق في الإمامة، لتبني  

رؤية لاهوتية تؤمن باستمرار الإمامة الخفية، ذاهبة بمنطق الوعي الشيعي إلى منحى  

ح"، وبتجلّي الحقيقة في "النور الباطني" للإمام.  غيبي جديد حول عصمة "الإمام الشب

وقد عرفت هذه الطائفة تحوّلات عميقة، لا سيما بعد قيام الدولة الفاطمية، حيث أصبح  

الإمام ظاهرًا في شخص الخليفة، مما منح الإسماعيلية بعُدًا سياسيًا وعالميًا. لكنها،  

وجود الإمام، ليبقى حاكمًا روحياً  بعد انهيار الفاطميين، عادت إلى السرية، واستبطنت  

في الغيب. هذه الثنائيات بين الظاهر والباطن، والتاريخ والمطلق، تضع الإسماعيلية  

المجانب   وفكرها  بمنهجها  الكوني  والتأويل  النصية  الدلالة  بين  الصراع  قلب  في 

ن(، للمألوف. ولعلّ من أبرز الفرق المثيرة للجدل كذلك نجد العلويين أو )النصيريي 

الذين بالغوا في تأليه الإمام علي بن أبي طالب، إلى درجة اعتباره تجليًا إلهيًا، مع ما  

يرافق ذلك من تأويلات غنوصية للقرآن والشريعة. وقد أثار هذا الموقف خصومة  

حادة مع التيارات السنية والشيعية التقليدية على حد سواء، إذ تجاوز العلويون مبدأ  

وم الحلول والاتحاد، ورفضوا علنًا فكرة الشريعة الظاهرة لصالح  الإمامة ليبلغوا تخ

عقيدة باطنية لا تفُهم إلا من طرف الخواص. وهو ما جعلهم طائفة محاطة بالغموض، 

حاضرة في التاريخ، وغائبة عن المركز الفقهي الإسلامي، لخروجهم بالفكر الديني  

 اع الكلي للجَوهَر )المعتقد كما أنُزل(.إلى منحى البناء الجديد المتسم بالاختلاف والابتد

الإثني  فقهية متماسكة ضمن  الجعفري كمدرسة  الاتجاه  تبلور  المقابل،  عشرية،    في 

حيث أسّس الإمام جعفر الصادق معالم منهجية في الفقه والتفسير، قائمة على الجمع  

للإمام   النهائية  المرجعية  احتفاظ  مع  والاجتهاد،  الرواية  وبين  والعقل،  النص  بين 

المعصوم. ويعُدّ الفقه الجعفري محاولة لبناء علم أصول فقه خاص، يوازي ما قام به  

لكنه يختلف عنه في مصادر الاستدلال وتقدير سلطة الإمام. وقد  الشافعي في السنّة،  

تكرّس هذا الفقه لاحقًا في الحوزات العلمية، لا سيما في النجف وقم، حيث أصبح  

الاجتهاد "المقنّن" بديلاً عن غياب الإمام، وبرزت المرجعية الدينية بوصفها حارسًا  

داخل التشيّع، وإن بدا انقسامًا، فإنه يعكس  للعقيدة والمجتمع. وبالتالي، فإنّ هذا التنوّع  

محاولة دائمة لإعادة تشكيل علاقة السلطة بالمعنى، والنص بالتاريخ، والعقيدة بالواقع.  

 
 [ 55 –. ]الصفحة 23محمد حسين الطباطبائي، الشيعة في الإسلام، مترجم عن الفارسية، بيروت، دار التعارف، ص 



 

 - 185  - 

فالاختلاف بين هذه المذاهب ليس مجرد تباين في التفاصيل، بل هو تعبير عن مسارات  

الغياب. وكل مسار منها هو استجابة   وتدبير  الوحي،  وتأويل  الإمامة،  لفهم  مختلفة 

فكرية وسياقية لأسئلة كبرى: من يحكم؟ باسم من؟ وبأي شرعية؟ وكيف نبُقي على  

المفارقة أن ما بدا انقسامًا  في ذلك    ولعلّ    شتات؟معنى الدين حيًا في زمن الغيبة وال

في لحظته، تحوّل مع الزمن إلى بنية ثقافية ومعرفية حافظت على التشيّع حيًّا في أكثر 

من صيغة. فلا الإمامة بقيت فكرة واحدة، ولا المرجعية صيغت في شكل نهائي، بل 

الفهم، من  جديدة  أنماطًا  أزماته  من  ينحت  الشيعي  العقل  الثبات    ظل  بين  ويمزج 

الفرق   دراسة  فإنّ  هنا،  الأديان. ومن  تاريخ  داخل  نظيرها  قلّ  معادلة  في  والتجدد، 

الشيعية ليست فقط جردًا تاريخيًا، بل هي أيضًا مدخل لفهم ديناميكية الفكر الإسلامي، 

المعنى، معنى الإجابة على   التوجّه نحو  إنتاج الاختلاف ضمن وحدة  وقدرته على 

 ودحض الغموض المؤدي للتشخيص الشامل للفتنة.العلاقات 

وما يجب الإشارة إليه أيضًا أنه إذا كانت هذه المذاهب الشيعية قد نشأت في سياقات  

سياسية واجتماعية متأزّمة، فإنها لم تكن مجرد ردّ فعل ظرفي على صراعات الخلافة 

استجابات معرفية ومنهجية لإشكالية جوهرية في   بل مثلّت  أو خصومات سياسية، 

ا السلطة  إشكالية  الإسلامي:  وهنا  الفكر  غيابها.  بعد  للنبوة  الشرعي  والتمثيل  لدينية 

يتجلّى البعُد المعقّد للتشيّع كحركة تأويلية عميقة، سعت منذ نشأتها إلى إعادة تعريف  

مفهوم "الخلافة" ضمن أفق لاهوتي مخصوص، متجاوزة التفسير السياسي المباشر  

الت في  النبوة  واستمرار  الهداية،  معنى  يمسّ  وجودي  تأويل  وسيط  إلى  عبر  اريخ، 

المبكّر فعل مقاومة  -سماوي التشيّع في جوهره  أرضي هو الإمام. ومن خلاله كان 

روحية ضد "الشرعية السياسية"، لكنه تحوّل مع الوقت إلى منظومة عقدية شاملة، 

تؤسّس لوعي ديني مغاير، يعيد قراءة النبوة والقرآن والتاريخ ضمن رؤية مركزها  

ر وحيد للمعنى  هو الإمام المعصوم، الذ ي ينُظر إليه ليس كخليفة سياسي فقط، بل كمُفسِّ

الإلهي. وهنا تنشأ الفروق البنيوية مع السنّة، بل ونشأ الانقسام القاسم اليوم في الإسلام  

هي   الفرعي  بالانقسام  المتأثرة  "المحافظة"،  والسنّة  "المبتدع"  الشيعة  اتجاه  بين 

للشيعة، حيث  تعُدّ الإمامة عندهم أصلًا من أصول   الأخرى، ونفس الأمر كذلك  لا 

بالنبوة من حيث القيمة والوظيفة، مما   يعُادلها الشيعة الإثنا عشرية  الدين، في حين 

يجعل العقيدة لديهم مبنية على "الوصاية الروحية" أكثر من أيّ تصور دنيوي آخر.  

جرد انشقاقات  ومن زاوية أخرى، فإن تعدد الطوائف داخل التشيّع لا يجب أن يُقرأ كم

فكل   والاضطهاد،  الغياب  لمراحل  استجابت  متراكمة،  تأويلية  كطبقات  بل  مذهبية، 

يبرّر غياب   الدفاعي"،  "التأويل  من  شكلًا  أنتجت  الشيعة  تطوّر  مراحل  من  مرحلة 

السلطة ويديم حضورها الرمزي. فتارة يظهر الإمام المجاهد، وتارة الإمام المستور،  



 

 - 186  - 

ل. وبين هذه الصور جميعًا، يتحوّل الإمام من شخصية تاريخية   62وتارة الإمام المؤوَّ

إلى "كيان ميتافيزيقي"، حامل لمعنى الزمن ومعيار للحقيقة. ولعل هذا التوجّه التأويلي  

الإسماعيلية   مثل  طوائف  تبنّتها  التي  الباطنية  النزعات  في  تعبيراته  أقصى  يجد 

الظاهر   بين  والإله،  الإنسان  بين  التقاء"  "نقطة  الإمام  أصبح  حيث  والنصيرية، 

ن القرآني  النص  وهنا  والباطن، وصار  الإمام.  بإذن  إلا  يُفكّ  لا  للتشفير،  مجالًا  فسه 

تظهر خاصية لافتة في الفكر الشيعي: مركزية "المعرفة المخصوصة"، التي لا تتاح  

للعامة، بل تحُتكر في دائرة النخبة الروحية، مما يعيد تشكيل علاقة العلم بالدين ضمن  

قديس" و"التأويل" ليست مجرد  إطار من "القداسة المتوارثة". وهذه الجدلية بين "الت

نزعة فكرية، بل مؤسسة لشرعية دينية امتدّت عبر العصور، وتمأسست في صور  

بُنيت على   متعددة، من الدولة الفاطمية إلى الدولة الصفوية، الكيانات العملاقة التي 

التشيّع ووسّعت رقعته الجغرافية، ومن الحوزات العلمية إلى المرجعيات المعاصرة  

فقد تحوّلت المرجعية الدينية، لا سيما في التشيّع الإثني عشري، إلى مؤسسة  كذلك.  

تملأ فراغ الغيبة، وتؤسس لسلطة جديدة تجمع بين الفقه والاجتماع والسياسة، بحيث  

أصبح "الاجتهاد" وسيلة لحفظ الدين في غياب الإمام، و"التقليد" وسيلة لضبط العلاقة 

ن هنا تتضح دينامية الفكر الشيعي كفكر عاش الأزمات  بين الفرد والمؤسسة الدينية. وم

لكنه لم يُستهلَك فيها، بل جعل منها وقودًا لإعادة البناء. فالفتنة لم تكن مجرد انقسام،  

بل كانت مولّدًا للمعنى، ومعيارًا لفرز الحقيقة، ولذلك لا يمكن اختزال الفكر الشيعي 

بد   من النظر إليه كحقل حيّ من الأسئلة  في ماضيه أو في خلافه مع السنّة، بل لا 

والتجارب الدينية المتراكبة، حيث تظلّ الإمامة سؤالًا مفتوحًا عن القيادة، والمقدّس،  

والعدل، والمعنى، وتبرز ضرورة تتبّع التاريخ كرونولوجيًا باعتباره السبيل لمعرفة 

مر قد ينحاز  الحقائق والعلاقات المتداخلة، فندخل في قميص الموضوعية رغم أن الأ

فهم   فإن  المحصلة،  وفي  التبديل.  ولا  التأويل  تقبل  لا  واضحة  أمور  في  للذاتية 

الانقسامات داخل التشيّع لا يكتمل دون الإحاطة بمستويات التأويل الثلاثة التي تحكمه:  

والحديث(،  القرآن  )حول  النصي  والتأويل  الإمام(،  )حول صفات  العقائدي  التأويل 

ي )حول مشروعية السلطة(. وكل فرقة من هذه الفرق تمثلّ تموضعًا  والتأويل التاريخ

خاصًا في هذه الخريطة التأويلية، وبهذا فإن التشيعّ ليس كياناً جامدًا، بل شبكة من  

الرؤى والمواقف، تظل تتفاعل مع أسئلة العصر، وتحاول أن تحفظ ذاتها بين النص  

 .اريخ والواقع، بين الغيب والحضور، بين الإمام والت

 
 . 2001حسن الحبوّب، تاريخ الفرق الإسلامية: دراسة في نشأة الفرق ومذاهبها، بيروت: دار الفكر،  62

 . 1979علي شريعتي، الشيعة، جذور وحقائق، طهران: دار الفكر الإسلامي، 

 . 1988محمد علي الطاهر، الفرق الشيعية: تاريخ ونقد، القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية،  



 

 - 187  - 

  أبرز الفرق الشيعية                              

 



 

 - 188  - 

وما يجب الإشارة إليه أيضًا أن ظهور الفرق في الإسلام لم يكن على نمط واحد، بل 

كالمعتزلة  الإسلام،  في  العقلانية  الفرق  مثلًا  نجد  بحيث  واختلفت،  مناهجها  تعددت 

وبعض تيارات الخوارج، لم يكن وجودها مجرد تمرّد فكري على التيار السائد، بل  

قل والعقل، بين الإيمان التقليدي والسؤال الفلسفي،  كان انعكاسًا لصراع عميق بين الن

حيث وجد بعض الفاعلين في الفكر الإسلامي المبكر أنفسهم أمام إشكالية كبرى: كيف  

يمكن التوفيق بين نص مقدّس وعقل باحث عن العدالة والحرية والتفسير المنطقي؟  

شكالية، من خلال موقفهم  ولعلّ الخوارج كانوا أول من قدّم استجابة راديكالية لهذه الإ

الحاد من السلطة ومفهوم الإيمان، فقد رأوا أن الإيمان لا يُختزل في التصديق القلبي، 

بل هو فعل وسلوك، وأن الكبائر تخُرج من الملّة، مما جعلهم يتخذون موقفًا سياسياً  

متطرفًا ضد كل من خالف تصورهم للحكم العادل. وعلى الرغم من شدة خطابهم،  

مثلّوا لحظة وعي مبكر تتقاطع فيها العقيدة بالسياسة، إذ ربطوا بين الدين ومبدأ  فإنهم

المسؤولية الفردية، وبين العقيدة ومطلب العدل، وهو ما جعلهم، رغم تطرفهم، يفتحون  

بابًا جديدًا لسؤال العدالة في الإسلام، حتى وإن أغُلق لاحقًا بالعنف والإقصاء. فجسدوا  

ل الانقسام، أو بالأحرى أحد العوامل الرئيسة المؤدية للاختلاف  مرة أخرى أحد عوام

الديني   النص  أن  الديني. ورغم  النص  العقل في  ألا وهو إعمال  الديني،  والتمذهب 

يحتوي على أمور لا يمكن للعقل أن يبلور مفهوماً فيها ـ لأن الغالبية تتعلق بعالم الغيب  

يل العقلي؟ وإن كان ذلك ممكنًا، فكيف  ـ فكيف يمكن إدخال الغيبي في منطقة التأو 

يؤثر على العقيدة إذا ما أخذنا النص وثالثناه بمنطق العقل، رغم أنه غير مشهود؟  

أليس ذلك سببًا في الاختلاف والتشظي إلى فرق وكيانات قد تنحاز عن جوهر الدين  

تعالى:  والعقيدة الأصلية؟ هذا أمر نطرحه كسؤال ونأمل في إيجاد الجواب. قال الله  

[، لتبقى الحدود بين الغيب والشهادة  85]الإسراء:    "وما أوتيتم من العلم إلا قليلا "

 مجالًا للرهان بين النقل والعقل. 

النزعة   من  انتقلوا  حيث  اتساقًا،  الأكثر  العقلاني  التيار  مثلّوا  فقد  المعتزلة،  أما 

الاحتجاجية إلى بناء نسق فكري متكامل، جعل من العقل معيارًا للفهم الديني. فكان  

التوحيد والعدل ركيزتيهم الأساسيتين، واعتبروا الإنسان حرًا ومسؤولًا عن أفعاله، 

برية إلى أفق الحرية الأخلاقية، وربطوا بذلك بين العقيدة  مما أخرجهم من منطق الج

والمسؤولية. ومن خلال هذا التأسيس، أعادوا قراءة القرآن ضمن أفق تأويلي عقلاني،  

فرأوا أن النص لا يتناقض مع العقل، بل يتكامل معه، شريطة تأويله وفق المبادئ 

تي قد تقود إلى التناقض أو التشويه.  الكلية للعدالة والرحمة، لا وفق القراءات الحرفية ال

وهنا تتجلّى خاصية المعتزلة في محاولتهم بناء علم كلام عقلاني، يتجاوز التقليد إلى  

التأصيل، ويؤسس لفكر إسلامي منفتح على الفلسفة والمنطق، دون أن يذوب فيها.  

فرق وجعلهم  الوحدة،  مسألة  في  الخلاف  فعمّق  منفردين،  جعلهم  الأمر  هذا  ة  لكن 



 

 - 189  - 

بمنهج يختلف عن الفرق الأخرى، فبدل السعي نحو التوحيد، كان الاتجاه ـ   63متسّمة

من حيث النتيجة ـ معاكسًا نحو الاختلاف وتكريسه. وكأنهّم، من حيث لا يشعرون،  

 أعادوا إنتاج الانقسام الذي سعوا إلى تجاوزه. 

لكن عمومًا، فإن الاتجاهات العقلانية في الإسلام لم تقتصر على المعتزلة فقط، بل  

وُجدت في أشكال متعددة، في الفقه، والفلسفة، والتصوف، وعبرّت عن نفسها بطرق  

الحرفي.   القيد  من  المعنى  لتحرير  سعيها  في  جميعها  تشترك  كانت  وإن  مختلفة، 

ينطوي على دينامية تنساق مع التحولات  والمقصود، حسب رأيهم، أن النص الثابت  

 المجتمعية، فعملوا على إعادة التفكير في العقيدة والشرع من منظور إنساني. 

غير أن هذه الاتجاهات تعرّضت لموجات من الرفض والإقصاء، بفعل هيمنة التفسير  

التقليدي، والتخوّف من الفتنة الفكرية، فاختفى بعضها، وذاب الآخر في التصوف، 

بينما ظلّ بعضها الآخر حاضرًا في المتن الفقهي والفلسفي دون أن يكون تيارًا سائدًا.  

أن النزعة العقلانية في الإسلام لم تكن لحظة عابرة،    ومن خلال هذه السيرورة، يتضّح 

بل مسارًا طويلًا من السؤال والتأمل. ولئن تم قمعها أحيانًا، فإنها ظلّت كامنة، تعود  

كلما ضاق الأفق، لتطرح من جديد أسئلة الحرية، والعدالة، والتأويل، والسلطة، ضمن  

هم المقدّس، ويمنح الإنسان دورًا في  أفق لا يكتفي بالنقل، بل يجعل العقل شريكًا في ف

"إن الله سبحانه لم يعُطِ أحد ا بعد إنتاج المعنى. كما قال الإمام علي بن أبي طالب:  

ومن هنا تظهر أهمية تتبّع تطوّر هذه الاتجاهات    القرآن عقلا  أفضل من التدبر فيه."

كرونولوجيًا، للوقوف على لحظات الصعود والانكسار، لفهم تفاعل الفكر الإسلامي  

مع ذاته ومع تحديات عصره، دون اختزال أو اختراع لماضٍ مثالي لم يوجد قط، كما 

لحظات كثيرة، يروّجه البعض. فالعقل في الإسلام لم يكن خصمًا للوحي، بل كان، في  

دليله الأعمق ومجاله الأرحب، وكل محاولة لإقصائه، هي في عمقها محاولة لإقصاء  

 بناء الفهم الديني، رغم ما يشوبه من نقاط سوداء.الإنسان عن دوره في  

المقدس   النص  احترام  بين  دقيق  توازن  تحقيق  في  الأكبر  التحدي  يبقى  ذلك،  ومع 

والاعتراف بدور العقل في التأويل، بحيث لا يُفقد الدين جوهره الروحي ولا تحُرم  

العقل من دوره الفعّال، لأن غياب هذا التوازن قد يؤدي إلى انحرافات تشوه المضمون 

 الحقيقي للإيمان 

 

 

 
في قول الإمام علي بن أبي طالب كذلك إلى ينظر  /.     : »وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً«.85القرآن الكريم، سورة الإسراء، الآية  63

 نهج البلاغة، حيث يقول: "إن الله سبحانه لم يُعطِ أحدًا بعد القرآن عقلًا أفضل من التدبر فيه." 



 

 - 190  - 

 داع  الثامن : ظاهرة التصوف بين التشدد والابت  مبحثال     

تطوّر   بمسألة  الكبير  لارتباطه  مهم،  معالجته موضوع  المراد  الموضوع  إن  بدايةً، 

المعتقَد، وهو مهم لأنه انتشر وتطوّر وتبلور في مختلف بقاع العالم الإسلامي. وأتحدث  

أشكالًا   واتخذ  المغرب  إلى  التصوف  فقد وصل  مغربيًا،  مواطناً  باعتباري  هذا  عن 

العميق والضارب في عمق التاريخ. كما أن أخذ المثال    وأنواعًا متعددة طبعَت تاريخه 

تشكّل  كيف  أي  الجغرافي،  البعد  أخذ  لأنه  بل  مغربياً،  لكوني  فقط  ليس  بالمغرب 

التصوف في أصله في حيزّه الجغرافي الذي نشأت معه الدعوة الإسلامية بصفة عامة.  

إلى أقصى الدول الإس لامية، ألا  والحديث هنا عن المشرق، ليصل كنموذج وشكل 

وهو المغرب الأقصى، فكان المثال عميقًا في حد ذاته، لا مقتصرًا بكوني منتميًا لهذه  

البلاد العظيمة.  وبه، وقبل الغوص في حيثيات هذا الموضوع الجميل الشيق، لا بد 

أولًا من الوقوف عند المفاهيم الأساسية المشكلة لماهيته، والحديث هنا عن التصوف.  

ي إلى التعريف أولًا بالتصوف، بالتطرق لمفهومه وتحول دلالته. وبه، هذا ما يدفعن

يعُدّ التصوف أحد أكثر المفاهيم إثارة للجدل في الفكر الإسلامي، ليس فقط لغموض  

عبر   بها  أحيط  التي  التأويلات  واختلاف  تمثلاته  لتعدد  أيضًا  بل  اللساني،  اشتقاقه 

لكريم، ولا في الحديث النبوي بصيغتها  التاريخ. فكلمة "تصوف" لم ترد في القرآن ا

الاصطلاحية، إذ ما اعتبرنا التصوف عنصرًا يندرج في ماهية الإسلام، فلم يرد في  

نصوصه المؤسسة أي إشارة إلى الأمر، كما أنها لم تسُتخدم في القرون الأولى من  

يان أصلها  الإسلام كما تسُتخدم اليوم، مما فتح الباب أمام محاولات عديدة لتعريفها وب

وفي هذا السياق، اختلف العلماء   ومقاصدها، وكذا الغاية منها بين الأصيل والمُحدث. 

في أصل الكلمة: فهناك من ربطها بلبس "الصوف"، إشارة إلى الزهد والتقشف، كما 

فعل كثير من الزهّاد في القرن الثاني الهجري، فرأى أن "المتصوف" هو من يلبس  

لدنيا وعن شهواتها وملذاتها، التي من شأنها أن تغري  الصوف ويتخلى عن متاع ا

وما خلقت  النفس وتبعدها عن غاية الوجود، ألا وهي العبادة، مصداقًا لقوله تعالى: "

ولو أنني أختلف مع هذا التوجه، لأن الله تعالى في كتابه  الجن والإنس إلا ليعبدون". 

كما أن الغاية من خلقنا هي استخلاف    "ولا تنس نصيبك من الدنيا"،الحكيم أيضًا قال:  

 الأرض وعمارتها، والجد والاجتهاد لما ينفع المجتمع ويعُلي من قيمتنا الإنسانية. 

لكن ليس هذا فقط، بل هناك من ربط المفهوم والكلمة بـ"الصفاء"، أي صفاء القلب  

والنية، وهو ما نجده عند بعض المتصوفة أنفسهم كالحارث المحاسبي أو الجنيد، الذين  

الإيمان.   في  الأساس  الركن  باعتباره  القلبي  الجانب  تخص  دلالة  المفهوم  في  رأوا 

يف أصلاً لماهية الإيمان التي تظهر معالمها في  فالقلب هو محل الإيمان، وهو تعر



 

 - 191  - 

وعمل  باللسان،  وإقرار  بالقلب،  اعتقاد  ذلك  وفي  للعقيدة،  كأساس  الأول   64الشق 

بالجوارح. ففتُحت دلالة المفهوم في كونه صفاء القلب من الضغينة والبغضاء، ومن  

: "إلا من أتى الله  كل ما من شأنه أن يعكّر صفو سلام القلب، مصداقًا لقوله تعالى

سليم" بـ"أهل.  .بقلب  الكلمة  علاقة  إلى  آخرون  أشار  فقراء   بينما  وهم  الصُفّة"، 

الصحابة الذين كانوا يجلسون في مؤخرة مسجد النبي صلى الله عليه وسلم، يعيشون  

في زهد وتجرد. كما ذهب بعض الباحثين إلى أن الكلمة قد تكون دخيلة من أصل  

يوناني أو هندي، خاصة في ضوء التشابه المفاهيمي بين بعض مقولات التصوف  

هلنستية، غير أن هذا الطرح بقي محل جدل، إذ رفضه عدد    ومفاهيم فلسفية شرقية أو

من رحم   وُلد  لمفهوم  أجنبي  تأصيل  إلى  الحاجة  عدم  بدعوى  المسلمين  العلماء  من 

التجربة الإسلامية ذاتها. فكان من الممكن القول إن المفهوم، رغم ظهوره من جوهر  

عددة، إذ لم يُذكر لا في  العقيدة كما يدعي أصحابه، فقد وُجدت له تعريفات ومفاهيم مت

القرآن ولا في السنة النبوية الشريفة، واتُّخذت بشأنه آراء ومفاهيم متعددة من طرف  

الكثير من الباحثين، بل وصل بعضهم إلى ربطه بكيانات تداخلت وعايشت الإسلام، 

 فاعتقدوا بذلك أنها هي من بلور المفهوم. 

لكن بعيدًا عن أصل الكلمة والجدل الذي يحوم حولها، فإن التصوف، باعتباره ظاهرة  

دينية وفكرية وروحية، يمكن فهمه بوصفه مسارًا داخليًا يسعى إلى تهذيب النفس،  

وتصفية القلب من العلائق الدنيوية، في سبيل الوصول إلى حالة من القرب الإلهي 

يقوم  سلوك  إنه  الباطنية.  والتأمل،   والمعرفة  والذكر،  والورع،  المجاهدة،  على 

عند   يعُرف  ما  في  ومسالك  مراحل  وكلها  والرضا،  والصبر،  والتوكل،  والمراقبة، 

والطريقة   الكيفية  إلى  الوصول  أي  "الحقيقة"،  إلى  وصولًا  بـ"الطريق"،  المتصوفة 

بقوله تعالى حق    : "وما قدروا اللهالصحيحة لعبادة الخالق سبحانه. ومنهم من أخذ 

ولو أن الأمر كان بصيغة تخص الكفار، لكنهم أخذوا هذه الدلائل الإيمانية    قدره".

وفي هذا السياق، أصبح للتصوف لغة خاصة،   وغيرها لتجسيد البحث عن الحقيقة.

و"الوجد"،   و"الحال"،  و"المقام"،  و"البقاء"،  "الفناء"،  منها:  نوعية،  ومفاهيم 

مدارس   له  نشأت  تطوره،  ومع  وغيرها.  و"المكاشفة"،  و"المحبة"،  و"الشوق"، 

والجنيد   المصري،  النون  وذو  البصري،  كالحسن  كبار  أعلام  وبرز  ومذاهب، 

حلاج، والسهروردي، وابن عربي، والرومي، والشاذلي، وابن عطاء  البغدادي، وال

الشريعة   بين  ربطت  عميقة،  صوفية  لرؤية  أسسوا  ممن  وغيرهم،  السكندري،  الله 

 
: 77: »وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون«. │ القرآن الكريم، سورة القصص، الآية 56القرآن الكريم، سورة الذاريات، الآية  64

: »وما قدروا الله حق قدره«. │ الحارث المحاسبي، أحد  59»ولا تنس نصيبك من الدنيا«. │ القرآن الكريم، سورة الحديد، الآية 

ي ربط التصوف بصفاء القلب والنية. │ الجنيد البغدادي، من كبار المتصوفة الذين أكدوا على أهمية القلب  أعلام التصوف الأوائل، الذ 
كمركز للإيمان. │ أهل الصفة، وهم فقراء الصحابة الذين جلسوا في مؤخرة مسجد النبي محمد صلى الله عليه وسلم، واتسموا بالزهد  

الجنيد البغدادي، الحلاج، السهروردي، ابن عربي، الرومي، الشاذلي، وابن عطاء   والتجرد. │ الحسن البصري، ذو النون المصري،
 الله السكندري، ممن أسسوا رؤى صوفية ربطت بين الشريعة والحقيقة. 



 

 - 192  - 

والتوحيد   العشق  من  أفق  في  والإنسان،  الله  بين  والباطن،  الظاهر  بين  والحقيقة، 

  – على الأقل شكلًا    – المطلق، الذي يتخذ أشكالًا ومظاهر لم يُحث عليها الله تعالى  

والتضرع  للعبادة  الأمثل  الطريقة  لها  المُحدِث  العقل  فيه  رأى  بشري  ابتكار  لكنها 

 للخالق.

وقد شهد التصوف تحوّلات جوهرية مع مرور الزمن: ففي بداياته الأولى كان تصوفًا  

فرديًا بسيطًا، قائمًا على الزهد والانقطاع إلى الله، ثم تطوّر إلى تصوف تنظيمي، عبر  

تتميز بمشايخ وأتباع وأذكار وأوراد خاصة، وصولًا   إنشاء "الطرق" التي صارت 

بالأضرحة، والكرامات، والطقوس الجماعية، بل  إلى تصوف شعبي مؤسساتي ارتبط  

مرتعًا  للعبادة،  الأمثل  الطريق  عن  البحث  بدل  فصار  والسلطة.  بالسياسة  وحتى 

الاقتصادية   للأطماع  مرتعًا  للاتباع،  المنافي  للابتداع  مرتعًا  والاستبداد،  للاستغلال 

ب في  خاصة  التاريخية،  المخطوطات  من  مجموعة  عليه  شهدت  كما  لاد  وغيرها، 

عهد  في  القائمة  السلطة  دعمتها  التي  الصوفية،  والطرق  الزوايا  بانتشار  المغرب، 

المولى سليمان كمثال، للمحافظة على مكانتها الاقتصادية التي خوّلها لها التصوف، 

كأنه مثال يعُيد الذهن إلى زمن ما قبل البعثة النبوية الشريفة، حينما رفض أهل مكة  

وهنا يطُرح السؤال   لى مكانتهم الطبقية التي ورثوها وشكّلوها.الإيمان بالله للحفاظ ع

الجوهري: هل ما نُسمّيه اليوم "تصوفًا" هو استمرارية للتجربة الروحية الأولى، أم  

إلى شكل من   التصوف من سلوك باطني  تحوّل  انحراف عن جوهرها؟ ثم هل  أنه 

اليوم   الطرق  بعض  تمارسه  ما  وهل  الجديد؟  الظاهري  لمفهوم  التدين  امتداد  هو 

 "الزهد"، أم أنه تشوّه للمعنى عبر ممارسات لا علاقة لها بالإسلام الأصيل؟ 

بنقد شديد من قبل   –خاصة في شكله المؤسسي   –هذا ما يفسر لماذا وُوجه التصوف 

فقهاء وفرق مختلفة، رأوا فيه نوعًا من الابتداع، بل واتهامات بالشرك، خاصة حين  

بلغ الغلو حد تأليه الأولياء، أو ادعاء الكشف، أو الخروج عن حدود الشريعة بدعوى  

جهة أخرى، لا يمكن إنكار الدور الذي لعبه التصوف في تهذيب لكن من    "الحقيقة".

فترات   في  خاصة  الدين،  في  الإنساني  البعد  إحياء  وفي  الإسلامية،  المجتمعات 

الانحطاط السياسي والكساد الديني، حيث ظلّ التصوف ملاذاً للروح، وفضاءً للرحمة،  

  اهري على الخطاب الديني. في مقابل تشدد بعض التيارات الفقهية أو غلبة الطابع الظ

وعليه، فإن فهم التصوف لا يمكن أن يتم إلا ضمن نظرة شمولية تجمع بين التاريخ  

باعتبارها العلوم التي تدرس الجوانب    –لمَ لا؟    –والسوسيولوجيا وكذا الأنثروبولوجيا  

بتكار  الاجتماعية والإنسانية وتحللها تحليلًا منطقياً لتفسير أسباب رغبة الإنسان نحو ا

أشياء جديدة، في نظرة إيجابية نحو إيجاد الطريق الحقيقي لله تعالى، رغم أنه وضعه  

في منهج مؤطر صريح لا يحتاج إلى زيادة. لكن النزعة الإنسانية تبحث دومًا عن  

وسلم:   عليه  الله  صلى  قوله  في  المشهور  النبوي  الحديث  هنا  وأستحضر  التغيير. 



 

 - 193  - 

"افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين 

واحدة  إلا  النار  في  كلها  فرقة،  وسبعين  ثلاث  الأمة على  هذه  وستفترق  ".  فرقة، 

بحثوا في الأمر   الذين  المشايخ  الحديث كما ورد من بعض  لهذا  المنطقي  والتفسير 

النار   بين  المآل  باختيار  الفرق  بين  تمييزًا  ليس  هنا  المغزى  إن  قالوا  كبير،  بشكل 

والجنة، مستدلين بذلك على أن الإنسان يوم القيامة سيأتي إلى الله فردًا، مصداقًا لقوله 

، وبالتالي لن يأتي بجماعته حتى يمكن الحديث  "وكل آتيه يوم القيامة فرد ا"تعالى:  

نه الآن، بأن هذا  مع ما نتحدث ع ينساق، بل فصاروا الحديث بما    عن الجماعة ككل

فرقة كما ورد في حديث رسول    73الاجتهاد في الأمة المتعددة، الواصل إلى أزيد من  

الصحيح   الطريق  إيجاد  نحو  اجتهاد هذه الأمة  الله صلى الله عليه وسلم، دليل على 

والكيفية الصحيحة لعبادة الخالق، كما هو دليل على اهتمام هذه الأمة بالدين أكثر من  

من وجهة  -مع الموضوع جملة وتفصيلًا، وهو الأقرب    ينساقسابقة، وهو ما الأمم ال

إلى التفسير الصحيح للحديث والمعنى معًا. وبهذا الشكل، يُشكّل هذا الاجتهاد   -نظري

همزة وصل بين العقيدة والسياسة، بين الروح والنص، في محاولة للكشف عن سرّ  

تثُ  اليوم،  حتى  زالت،  ما  التي  الظاهرة  والرفض  هذه  المطلق  القبول  بين  الجدل  ير 

 65القاطع، بين من يراها جوهر الإسلام، ومن يراها انحرافًا عنه. 

 

 من الزهد إلى التجربة الروحية  –جذور التصوف                   

من خلال التعريف بالتصوف والبحث عن كينونته في اللغة والاصطلاح، صار من  

الآن. وبه، يجب علينا  الممكن البحث والتعمق في تاريخه ومسار تطوره لما هو عليه  

البحث في التاريخ بالكيفية التي تعود بنا إلى جذور الدعوة من الأساس لفهم السياق  

العام لظهوره والغاية منه. وبه، تعود بدايات التصوف في الإسلام إلى تلك النزعة 

الزهدية التي ظهرت بشكل واضح في القرنين الأول والثاني للهجرة، وكان منشؤها  

ه على  الأساس  طرأت  التي  الكبرى  التحولات  على  والعميقة  العفوية  الفعل  ردة  و 

المجتمع الإسلامي بعد وفاة النبي محمد صلى الله عليه وسلم، والبداية في التفكير عن  

قائد جديد للدعوة الإسلامية، وبالكيفية لإنجاح ذلك في ظل توترات قبلية وشخصية  

قبل. من  ذلك  أوضحنا  اتساع رقعة    كما  الفتوحات،  فمع  وازدياد  الإسلامية،  الدولة 

وتعاظم الغنائم، وتراكم الثروات، ظهرت بوادر التحول من الخلافة الراشدة القائمة  

علماء   بعض  قبل  من  عليه  أطُلق  ما  أو  الوراثي  الحكم  إلى  والعدل،  الشورى  على 

 
 : »وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون« | 56القرآن الكريم، سورة الذاريات، الآية  65

: »وكل آتيه يوم القيامة فردًا« | حديث نبوي شريف: »افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، 6القرآن الكريم، سورة القيامة، الآية 

وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة«، رواه أحمد  
 لسنن  والنسائي، وأصحاب ا



 

 - 194  - 

في إشارة إلى الملك الذي فيه عسف وظلم للرعية كأنه    الإسلام "الملك العضوض"

 ً ، وما رافقه من مظاهر الترف والسلطة المفرطة التي لم يكن لها  يعضهم بأسنانه عضا

حضور في عهد النبي أو الخلفاء الراشدين، والحديث بالخصوص هنا عن دولة بني  

أمية والدولة العباسية. وقد أثار هذا التحول في طبيعة الحكم والدنيا قلقَ طائفة من  

لإسلام الأولى تهديدًا جوهريًا لروح  المسلمين الذين رأوا في هذا الانزياح عن بساطة ا

الدين وجوهره القيمي، الداعي أساسًا إلى التوسط والاعتدال بين الدنيا والآخرة، لا 

والابتعاد عن ملذات الدنيا،  إفراط في ملذات الدنيا ولا تفريط. فاختار هؤلاء الزهد  

وتفرغوا للعبادة، والتقوى، والتفكر في الموت والآخرة، معتبرين أن صلاح النفس  

والمنافع   الماديات  نحو  يميل  بات  عالم  في  للنجاة  الوحيد  السبيل  هما  ومحاسبتها 

السياسية. وبالتالي، في هذا السياق، نشأت أولى ملامح "الزهد الإسلامي"، وهو الشكل  

جنيني للتصوف، حيث كان الزهد موقفًا فرديًا أخلاقيًا أكثر من كونه تيارًا فكريًا أو ال

منهجًا سلوكيًا منظمًا. وهذا ما يجعل فهم السياق العام لظهور أي كيان فكري، روحي،  

أو سياسي، أيًّا كان، لا بد من دراسة تاريخه وبوادره الأولى. فالأفراد الذين تبنوّا هذا  

يكونوا يشكّلون جماعة موحدة، ولا يحملون اسمًا خاصًا، بل كانوا يعبرّون  الاتجاه لم  

عن نزوع داخلي خالص نحو الانفصال عن شواغل العالم، والارتماء في حضن التعبد  

لاحقاً   أصبحوا  الذين  الأعلام  من  عدد  الإطار  هذا  في  برز  وقد  الله.  من  والخشية 

أمثال الحسن البصري، الذي كان  مرجعيات كبرى في تاريخ الزهد والتصوف، من  

التي حملت خطاباً وجدانيًا   العدوية،  الدنيا، ورابعة  والزهد في  تقوى الله  إلى  يدعو 

عميقًا يتمحور حول حب الله الخالص، وإبراهيم بن أدهم، الذي تخلى عن حياة الرفاه  

طرف لينقطع إلى الزهد والترحال والتأمل، إضافة إلى آخرين كعامر بن عبد قيس، وم

 بن عبد الله، ممن عرُفوا بتقشفهم وخوفهم من الله، ومحاسبتهم الشديدة لأنفسهم. 

كما أنه، وما يجب فهمه، لم يكن مصطلح "التصوف" قد ظهر بعد في هذه المرحلة، 

بل كانت العبارات المستعملة هي "الزهد"، و"العبادة"، و"الورع"، في ظرفية مكانية  

وزمنية انسلخ فيها الخلفاء عن الرؤية المتجسدة في عهد النبي صلى الله عليه وسلم  

بساطة في   الراشدة، من  إلى رؤية  والخلافة  الرعية،  المظهر وعمل لصالح شؤون 

بالبذخ والغرق في الملذات وبناء القصور وغيرها. اختلفت النظرة،  أخرى تميزت 

وبدأ التفكير من هؤلاء إلى الرجوع إلى الأصل الذي بدأت معه الدعوة من الأساس.  

هي   والورع،  والعبادة  الزهد  عن  هنا  والحديث  المفاهيم،  هذه  فإن  مفاهيم  وبالتالي، 

أخلاقية دينية تهدف إلى تهذيب النفس، وليس إلى بناء منظومة فكرية روحية مكتملة.  

ولكن ما ميزّ هذه المرحلة هو التأسيس النفسي والروحي للتصوف، بوصفه مسلكًا  

تطهيري  مسار  في  والانخراط  الغرائز،  ربقة  من  الإنسان  تحرير  يبتغي   66وجدانياً 

 
 . 1982جورج عدوان، تاريخ الدولة الأموية، بيروت: دار الفكر،  66



 

 - 195  - 

مستمر، قوامه الخوف من الله، ومراقبة الأفعال، ومحاسبة النفس، مما جعل من هذه 

 المرحلة حجر الأساس الذي ستبُنى عليه لبنات التصوف لاحقًا. 

انعكاسًا روحيًا لأزمة   كان  وإنما  أو طريقة،  علمًا  بعدُ  يكن  لم  ذاته  حد  في  فالزهد 

حضارية في علاقتها بالجانب الروحي، دفعت ببعض المسلمين إلى مراجعة الذات،  

والبحث عن المعنى العميق للدين بعيدًا عن مراكز السلطة ومظاهر الغلبة. لكن ما  

ليله هو أن الدولة الأموية والعباسية، في مسار  ينبغي الحديث عنه والتفكر فيه وتح

تطور الدولة بانفتاحها على شعوب مختلفة وجنيها لأموال طائلة، اضطلعت بإصلاح  

شؤون الدولة من بنيات تحتية وهياكل سياسية تؤطرها، خصوصًا باحتكاكها مع بلدان  

 متقدمة في هذا المجال من قبيل الفرس والرومان وغيرهم. 

فالكيفية التي تولدت منها الدعوة النبوية الشريفة في حيز جغرافي لم يكن يملك من  

التي   الظروف  مع  تفاعلت  والعباسية،  الأموية  الدولة  إليه  وصلت  ما  الاستطاعة 

ساعدتها، عكس ما وصلت إليه الدولة الأموية. وهذا كله يعكس المسار العام لتطور  

مرحلة تأسيسية مع رجل عظيم، وهنا كان مع  أي بلد، أي كيان، لا بد أن يمر من  

النبي الكريم صلى الله عليه وسلم، ثم أن يمر الكيان بمراحل تطورية يكون فيها التطور 

الحضري بمختلف تجلياته ومظاهره أساسًا في مرحلة التطور، وإلا فهو إيذان بسقوط  

ام أي تهديد خارجي  هذا الكيان، لأن عدم التطور يجعله كيانًا هشًّا لدرجة السقوط أم

وهذا أمر ولد عدم الفهم في الدينامية التطورية، فشكّل  ما دام العالم في تحول وتغير.

الثالث  القرن  ففي مطلع  اليوم.  نعرفه  للتصوف كمنهج كما  الأولى  والبذور  اللبنات 

الهجري، بدأ هذا الزهد يتحول تدريجيًا إلى تجربة روحية أشد عمقًا وتعقيدًا، إذ بدأت  

من الله والتقشف، بل دخلت  المفاهيم الروحية تتطور، ولم تعد تقتصر على الخوف  

والوجد،   بالله،  والأنس  والشوق،  كالمحبة،  الروحي،  الخطاب  إلى  جديدة  مفردات 

وفلسفيًا. وجدانيًا  بعدًا  الزهد  على  أضفى  مما  برزت   والذوق،  الإطار،  هذا  في 

عد أول من أسّس لمفهوم "المعرفة شخصيات نوعية مثل ذو النون المصري، الذي يُ 

بنية   جوهر  لاحقًا  ستشكّل  مفاهيم  وهي  و"المقام"،  "الحال"  عن  وتحدث  الباطنية"، 

"أهل  لتصوف  الحقيقي  المؤسس  يعُتبر  الذي  البغدادي،  الجنيد  كما ظهر  التصوف. 

السنة"، أي ذلك التصوف الذي حاول التوفيق بين الشريعة والطريقة، وبين الظاهر  

 ن، ورفض الغلو والابتداع، وتمسّك بالكتاب والسنة كمرجعية للسلوك الصوفي.والباط

وكان الجنيد يرى أن التصوف هو خلق عالٍ، وخروج من كل خلق دنيء، وأن الطريق 

إلى الله لا بد أن يمر عبر تهذيب النفس والصدق والمجاهدة، لا عبر ادعاءات الكشف 

 
الجنيد البغدادي، أحد أعلام التصوف في القرن الثالث الهجري، معروف بمحاولته التوفيق بين الشريعة والطريقة الصوفية، ورفضه 

للغلو والابتداع، وتمسكه بالكتاب والسنة كمرجعية للسلوك الصوفي. )انظر: محمد عمر إبراهيم، التصوف في الإسلام: دراسة تاريخية  
 ( 118- 112، ص. 2004ر الفكر العربي، وفكرية، القاهرة: دا



 

 - 196  - 

أو التصنع. أما رابعة العدوية، فتمثل منعطفًا فريدًا في مسار التصوف الإسلامي، إذ 

إنها أول من نقل التصوف من منطق "الخوف والرجاء" إلى منطق "المحبة الخالصة"، 

حيث اعتبرت أن الله يعُبد لذاته، لا طمعًا في جنته ولا خوفًا من ناره، وهو ما يعكس  

النفسية واللاهوتية للفكر الصوفي، إذ لم يعد الله مجرد جبار    تطورًا لافتاً في البنية 

 يُخشى أو سيد يطُاع، بل أصبح محبوبًا يعُشق، ومصدرًا للجمال المطلق. 

ومقولتها الشهيرة: "اللهم إن كنت أعبدك خوفًا من نارك فاحرقني بها..." تعكس هذا  

التحول العميق الذي سيتعزز لاحقًا في كامل المدرسة الصوفية. ويجدر التنبيه إلى أن  

هذا التحول من الزهد الفردي إلى التصوف النظري لم يكن وليد عزلة حضارية أو  

كان ثمرةً لتفاعل حيّ ومعقد بين التجربة الإسلامية   انقطاع عن المحيط الثقافي، بل

العباسية. الدولة  عليها  انفتحت  التي  الفكرية  كان   والفضاءات  العصر،  هذا  ففي 

اليونانية،   الفلسفة  كتب  ترُجمت  حيث  الكبرى،  الترجمة  زمن  يعيشون  المسلمون 

كاك الفكري والمنطق، وعلوم الروح، والفكر الفارسي والهندي. وقد ساهم هذا الاحت

بدأ الصوفيون يتوسلون بمفردات فلسفية ومقولات   في تعميق التجربة الصوفية، إذ 

مع   والعلاقة  والنفس،  للوجود،  رؤيتهم  وبلورة  الروحية،  التجربة  لتفسير  عقلانية 

المطلق. فتشكّلت شخصية التصوف من أفرادٍ يغيب عنهم التنظيم والتجمع ذا المنهج، 

صية وكيفية ومنهج يحددها، فأخذت من الرغبة الطوعية  إلى جماعة أصبحت لها شخ

إجباريًا   التصوف  فيها  إلى مرحلة أصبح  إلى منهج صارم وصل  التعبد  في طريقة 

باعتباره المجسد للعبادة الحقّة، اليوم في ظل ما شاب الطرائق الأخرى من أشكال 

  عديدة من البدع حسب المتعصبين للتصوف بمختلف أشكاله.

وبه، ومع هذا التفاعل بين الداخل الإسلامي والمحيط الثقافي، بدأ التصوف يتحول من  

ورموزه،   ومفاهيمه،  أدواته،  له  الذات،  قائم  "علم"  إلى  معزولة  وجدانية  تجربة 

  ونظرياته. فتمّ تصنيف الكتب في المقامات والأحوال، وتم توثيق المجاهدات، والذوق 

والخلوة، والسلوك، والفتح، والستر، والكرامة، وغيرها من المصطلحات التي لم تكن  

مألوفة في المراحل الأولى. وظهرت مصنفات كبرى شكّلت مدونات أساسية في الفكر 

و"الرسالة  المكي،  طالب  لأبي  القلوب"  و"قوت  للطوسي،  "اللمع"  مثل  الصوفي، 

لباب  شخصية والتنظير العام، وفتحت االقشيرية"، وهي كتب مزجت بين التجربة ال

أمام المدارس الصوفية اللاحقة. هذا بالإضافة إلى مراكز علمية وروحية كبرى، مثل 

بغداد، والبصرة، وخراسان، ونيسابور، التي ساهمت في ترسيخ هذا الفكر الجديد، 

حالات   من  وتحوّلت  الصوفية،  التجربة  فيها  نضجت  التي  المحاضن  بمثابة  فكانت 

تيار فكري وسلوك ولعل هذا ما يجعلنا نرى أن    ي عابر للحدود.فردية متفرقة إلى 

التصوف لم يكن مجرد رد فعل على ترف الحكّام أو خروجًا من المأزق السياسي، بل 



 

 - 197  - 

تعبيرًا عميقًا عن الحاجة الدائمة لدى الإنسان المسلم إلى المعنى، والسكينة،   67كان 

الدين   أمر طال  السلطة، وهو  الفقهاء وصراع  والوصال مع الله، بعيدًا عن صخب 

 وتسبّب في انقسامه واختلاف المذاهب فيه. 

 

 حينما انقلب المسار  –التصوف والابتداع 

لم يكن التصوف، في نشأته الأولى وكما أشرنا إليه من قبل، إلا تعبيرًا صادقاً عن  

نمت  التي  المظاهر  تلك  والرياء،  الزيف  مظاهر  عن  بعيدًا  الله،  إلى  الإنسان  توق 

وتغلغلت مع تطور الكيان الإسلامي وانفتاحه على أشياء غير مألوفة من قبل. وبالتالي، 

رو تجربة  يعكس  كان  النفس،  فالتصوف  ومجاهدة  الزهد،  على  تقوم  خالصة  حية 

 وتزكيتها، وتحقيق مقام الإخلاص، دون ادعاء لحضارة مزيفة حسب تفكيرهم. 

غير أن هذا الصفاء الروحي بدأ يتعرض لتحولات عميقة تلت القرون الأولى، وذلك  

مع تزايد التفاعل بين التصوف والمجتمع، ومع تصاعد التداخل بين الباطن الثابت  

والتأويل المتغير، والتجربة الدينية والسلطة الرمزية، مما أفرز واقعًا جديدًا مغايرًا  

ل التصوف من تجربة فردية تحاول إدراك القرب من  لروح التصوف الأصلية. فتحوّ 

الله، إلى منظومة من المفاهيم الباطنية التي ادّعى بعضهم أنها لا تدُرك بالعقل أو النقل، 

وإنما بالذوق والكشف. وهكذا، أصبح بعض المتصوفة يميزون أنفسهم عن “العامة” 

يُ  لا  اللدنية”،  و“المعرفة  و“الفيض”،  “السر”،  أهل  لأنهم  بأنهم  يُسألون،  جادَلون ولا 

  – حسب زعمهم  –مقامًا لا تدركه العقول، مقامًا أصبحوا فيه  –في زعمهم  –بلغوا 

الفئة المتقنة للدين على أصله، الفئة التي تعبد الله حق العبادة. وسرعان ما نشأت هذه  

وق  النخبوية الصوفية باعتبارها طبقة رمزية داخل المجتمع الإسلامي، ترى نفسها ف

لها   تخوّل  والإبهام،  بالغموض  مشحونة  مصطلحات  على  وتتكئ  والعلماء،  الفقهاء 

تجاوز النصوص، بل أحيانًا احتقارها، بزعم أن الظاهر لأهل الظاهر، والباطن لأهل  

يرجع  ،    الحقيقة اختياري  بشكل  تشكلت  التي  الفكرية،  المنظومة  هذه  جعل  مما 

صة، تتحوّل إلى فرقة منظمة تدّعي المثالية في لأصحابها، فعلًا لعبادة الله بكيفية خا

العبادة وكيفية الفعل. فتحورت المفاهيم لصالح فكرهم، وكونوا كيانًا نال لهم مكانة  

ضمن الفرق المتولدة من أفكار بشرية، تأسست من فكرة وتطورت وتبلورت لتصبح  

 منظومة خاصة بذاتها. 

 
:  77: »وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون« | القرآن الكريم، سورة القصص، الآية 56القرآن الكريم، سورة الذاريات، الآية  67

: »وما قدروا الله حق قدره« | الحديث النبوي الشريف، صحيح 59»ولا تنس نصيبك من الدنيا« | القرآن الكريم، سورة الحديد، الآية 

اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصارى على اثنتين وسبعين فرقة، وستفترق هذه الأمة على  البخاري ومسلم: »افترقت
ثلاث وسبعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة« | الحارث المحاسبي، أحد أعلام التصوف الأوائل، الذي ربط التصوف بصفاء القلب 

 والنية



 

 - 198  - 

تمثلّ في   بعدًا مؤسسياً  اتخذ التصوف  والسياسية،  تطور الأوضاع الاجتماعية  ومع 

وأذكارها،   وشعاراتها،  مؤسسها،  اسم  تحمل  واحدة  كل  الصوفية،  “الطرق”  نشوء 

وطقوسها الخاصة. وسرعان ما تحوّلت هذه الطرق إلى مؤسسات تنُتج الولاء، وتبني  

ا التراتب  وتحرس  الرمزية،  وتوزّع  بل  السلطة،  الفقه،  أو  بالعلم  لا  لاجتماعي، 

هو المحور الذي   –قطب الطريقة    –“بالبركة” و"النسب الروحي". وأصبح الشيخ  

القيود،  من  كثير  عنه  رُفعت  وقد  تسميتهم،  تمت  هكذا  المريدين،  حياة  حوله  تدور 

قصصًا   الأتباع  وتوارث  بالكرامات،  اسمه  وارتبط  خارقة،  صفات  عليه  فأضُفيت 

قد  ف  سب إليه دون تمحيص أو مساءلة، بل بوصفها دليلاً على قربه من الله.عجائبية تنُ

اقترنت هذه التحولات بطقوس وممارسات لا أصل لها في الشريعة، بل قد تلامس  

بالعظام، والرقص الجماعي   الشرك أحيانًا، مثل الطواف حول الأضرحة، والتبرك 

تسرب   عن  فضلًا  بالله.  للاتحاد  وسيلة  "الحضرة"  واعتبار  بالموسيقى،  المصحوب 

ل، ووحدة الوجود، والتناسخ. وفي هذا  أفكار فلسفية ذات جذور غير إسلامية، كالحلو

السياق، أصبح “الفناء” في الله ذريعة لمحو التكاليف الشرعية، و“البقاء” بالله سبيلًا 

من لتعليق الحدود والأوامر، بحجة أن العارف بالله لا يُخاطب بما يُخاطب به غيره  

الناس. فتشكّل الوعي الصوفي بشكل مجانب لقيم العقيدة، فالتطور السلبي لهذا الشكل 

أدى إلى تقديس أناسٍ ظنوا أنهم الأفضل لدرجة الشرف، رغم أنهم مجرد متدينين،  

كل ذلك جعل كثيرًا من علماء الشريعة يعلنون  وهي صفة المؤمن العادي والمألوف.

رفضهم الصريح لبعض مظاهر التصوف، لا من باب إنكار الروحانية، بل صيانة  

تلبيس إبليس، كشف انحرافات   للشريعة. فابن الجوزي، في كتابه  للتوحيد، ونصرةً 

بعض المتصوفة الذين ظنوا أن تقشفهم الظاهري يبرر لهم الخرافات والبدع. وابن  

إلى  تيمية، رغم تفريقه بين التصوف السني والتصوف الفلسفي، شدد على أن الطريق  

الله لا يقوم على الذوق الشخصي، بل على الوحي. أما الشاطبي، فذهب إلى أن البدع  

وإن    – لا تكمن فقط في الأفعال، بل في النيات والتصورات، وأن كل محدثة في الدين  

بالنية   التصوف في   فهي مرفوضة.  –كانت مبررة  أخذه  الذي  المسار  فإن  وهكذا، 

بعض مراحله لم يكن انحرافًا بسيطًا، بل كان تحولًا بنيوياً جعله في أحيان كثيرة أقرب  

إلى نظام مغلق، قائم على الرمز والسر والطاعة العمياء، مما أفقده جوهره الأصلي، 

ي  حين  فالتصوف  والتواضع.  والتزكية  بالحب  الله  إلى  للسير  انضباطه  كطريق  فقد 

للاب خصب  مجال  إلى  راقية  إيمانية  تجربة  من  يتحول  والتأويلات  بالشريعة،  تداع 

بل، أكثر    المنفلتة، التي قد تبرر الجهل، وتغذي الخرافة، وتخدم السلطة لا الحقيقة.

من ذلك، شكّل التصوف منعطفات مهمة في التاريخ لمختلف الكيانات عبر العصور، 

أبرزها المغرب، هذا البلد الضارب في عمق التاريخ، ومنذ أن تبنّى الإسلام وتشكلت  



 

 - 199  - 

 68به الدول المركزية، ظهرت العديد من الفرق المتصوفة التي أثرت بشكل مباشر في 

المسار التاريخي لبلاد المغرب. والحديث هنا عن الأسر الحاكمة، إذ مثلّت 

الدينية  المغرب  كينونة  في  الأساس  حجر  الصوفية  والطرق  الزوايا 

الطرق   مع  سليمان  المولى  صدام  المغرب،  تاريخ  في  ولعلّ  والسياسية. 

والزوايا من أبرز المشاهد في هذا السياق، حيث سعى المولى إلى تطهير 

لده من كل الممارسات الصوفية التي تطورت وتبلورت لدرجة الانحراف ب

كالمواسم   اقتصادية  أمور  في  الدين  باستغلال  والاستبداد  والاستغلال، 

وغيرها، تحت ذريعة القدرة والكرامات لأصحاب الزوايا. وهو فكر تغلغل  

في الوعي المغربي وترسخ بشكل كبير، وتطور لدرجة ميل الاعتقاد عن 

والطرق أصل الزوايا  هذه  رسخته  ما  العامة  فصدّق  الحق،  وجوهره  ه 

ثقافة عند هم، وهي أمور ما زلنا إلى يومنا هذا نشهدها من  الصوفية، فصارت 

تمسح بقبور أولياء الله الصالحين، والدعاء لهم على أنهم الوسطاء بين الناس وبين الله  

  تعالى، رغم أنها أمور غير منطقية، ولم ترد في القرآن الكريم قط، ولا في سنة نبيه. 

فالتساؤل هنا عن خطورة التبلور في الاختلاف إلى درجة التحوير عن الأصل، وهو  

لدرجة   الاختلاف  فشاع  رأينا،  كما  الإسلام  قبل  الإبراهيمية  الديانات  على  أثرّ  أمر 

 الخروج عن الأصل وابتداع عقيدة جديدة لا تمتّ لأصلها بصلة إلا شكلاً.

وفي محاولة من المولى سليمان لإصلاح الأمور والعودة إلى الأصل، خصوصًا مع  

تزامنه مع حركة محمد بن عبد الوهاب في شبه الجزيرة العربية، تلك الحركة التي 

دعت إلى الرجوع إلى الأصل بدل التشبث بالبدع الظاهرة في الإسلام، حاول السلطان 

عو فيها الناس إلى ترك هذه البدع. لكنه إيصال رسائل متعددة في خطب الجمعة يد

والطرق   الزوايا  زعماء  طرف  من  خصوصًا  الرفض،  أشكال  لمختلف  تعرّض 

درجة  إلى  فوصلوا  الانفلاتات،  هذه  من  يستفيدون  كانوا  كونهم  الصوفية، 

أراد أن    –حسب زعمهم    –تكفيره، إذ يذكر التاريخ أنهم حاولوا خلعه لأنه  

لعبادة الله تعالى، في إشارة إلى خطورة الفكرة    يخرجهم عن الطريقة "الحق"

التي تميل عن الأصل إلى درجة إثبات الذات وافتعال معتقد مختلف تمامًا 

وبالتالي لم تكن محاولة المولى سليمان لتقويم مسار التصوف في   عن أصله.

المغرب حدثاً معزولًا، بل كانت حلقة من حلقات صراع طويل بين السلطان  

من جهة، والزوايا من جهة أخرى، تلك الزوايا التي تحولت من فضاءات  

 
 هـ   728- 661ابن تيمية، تقي الدين أحمد بن عبد الحليم، مجموع الفتاوى،  68

 م 1700كتاب التوحيد لعبد الوهاب بن منصور ينظر 



 

 - 200  - 

واقتصادي  اجتماعي  امتداد  ذات  مؤسسات  إلى  بربه،  العبد  تربط  روحية 

الدولة   ضعف  فمع  المغربي.  المشهد  في  بقوة  نفسها  فرضت  وسياسي، 

المركزية في بعض الحقب، وغياب آليات ضبط السلطة، شكّلت الزوايا ملاذًا 

الدينية  الشرعية  إلى  مستندة  الدولة،  عن  كبديل  نفسها  وقدّمت  للناس، 

عقود من التأثير في الوجدان الشعبي. ففي الوقت  وحية التي بنتها عبر  والر

الذي سعت فيه الدولة العلوية إلى ترسيخ سلطتها على كامل التراب المغربي،  

الأتباع،  تملك  نفوذ واسع،  ذات  كيانات صوفية  نفسها في مواجهة  وجدت 

النس من  مشروعيتها  وتستمد  والامتيازات،  والأراضي،  ب  والمريدين، 

التحالفات  من  معقدة  خريطة  فتكوّنت  “الكرامات”.  من  أو  الشريف 

والصراعات، حيث أحياناً تم توظيف الزوايا لكسب شرعية الحكم، كما فعل  

الاستقرار،   لضمان  الكبرى  الطرق  بعض  استمال  حين  إسماعيل  المولى 

المولى   مع  حدث  كما  معها،  مباشر  صراع  في  السلاطين  دخل  وأحياناً 

ذي اصطدم بزوايا رأت في إصلاحاته تهديدًا لمكانتها ومصالحها.  سليمان، ال

الحديث، خاصة مع   العصر  بأشكال مختلفة في  الصراع  تواصل هذا  وقد 

الزوايا   سلطة  من  الاستفادة  إلى  سعى  الذي  الفرنسي،  الاستعمار  دخول 

للسيطرة على البلاد، فعمل على ترويضها ودعمها، مقابل ضمان ولائها. 

الا نجح  كبير    –ستعمار  وقد  حد  كأداة   –إلى  الزوايا  بعض  استخدام  في 

للتهدئة، مقابل تركها تمارس نفوذها المحلي. وفي مقابل ذلك، برزت زوايا 

العينين،   الشيخ ماء  الريسونية وزاوية  الزاوية  المقاومة، مثل  تبنتّ  أخرى 

 التي لعبت دورًا بارزًا في تعبئة القبائل ضد المستعمر. 

لكن مع دخول المغرب مرحلة الدولة الحديثة، خاصة بعد الاستقلال، بدأت 

الدولة تعمل على تقليص أدوار الزوايا، ونزع الطابع السياسي عنها، وإعادة 

حصرها في الفضاء الديني المحض. فتمّ دمجها تدريجياً في منظومة الدولة 

ارة الأوقاف  الدينية الرسمية، وأصبحت الزوايا الكبرى تخضع لوصاية وز

والشؤون الإسلامية، وتمّت مراقبة أنشطتها وأدوارها. ورغم ذلك، لا تزال  

القروية،   المناطق  في  خاصة  الرمزي،  حضورها  على  تحافظ  الزوايا 

الديني  الموروث  من  كجزء  والوطنية،  الدينية  المناسبات  في  وتسُتحضر 

تمل التي كانت  القوة  بتلك  تعد  لم  لكنها  المغربي.  العصور  والثقافي  كها في 



 

 - 201  - 

أحيانًا   تسُتثمر  الدولة،  إشراف  تحت  مؤسسات  إلى  تحوّلت  حيث  السابقة، 

لترسيخ “الإسلام الوسطي المعتدل” في مواجهة التيارات المتشددة، أو لإبراز  

الخصوصية المغربية في تدبير الحقل الديني. وبه فإن التصوف المغربي، 

، إلى التموقع إذن، قد مرّ بتحولات جذرية، من الزهد والانقطاع عن الدنيا

السياسي والاقتصادي، ثم إلى الترويض الإداري في إطار الدولة الوطنية  

يلتقي  حينما  الدين  طبيعة  عن  المتشابكة  المسارات  هذه  وتحكي  الحديثة. 

بالسلطة، وعن الكيفية التي يمكن أن تتحول بها التجربة الإيمانية الفردية إلى 

مقدس، والمشروع السياسي. كما  مؤسسة جماعية تتداخل فيها المصالح، وال

الد التوظيف  ومخاطر  التدين،  حدود  حول  جادة  تساؤلات  يني تطرح 

والابتداع  التحريف  أشكال  كل  عن  بعيدًا  الجوهر،  إلى  العودة  وضرورة 

 69والانحراف عن مقاصد الشريعة.

 

 

وتأتي هذه الرسالة، التي ستجدونها في الصفحة الموالية، والتي كان قد  "

سنة   الجمعة  خطب  عبر  شعبه  إلى  سليمان  المولى  السلطان  هها  وج 

م، كوثيقة حي ة تعكس رؤيته الإصلاحية للدين في إيالته، وسعيه إلى  1806

إلى   الرجوع  إلى  بدعوته  والمحدثات  البدع  من  الدينية  الممارسة  تنقية 

دعوة  الأ بل  ظرفي،  توجيه  أو  سياسية  مراسلة  مجرد  ليست  فهي  صل. 

صريحة إلى العودة إلى صفاء الدين، وربط التدين بالالتزام بالكتاب والسنة  

 " بعيد ا عن مظاهر الانحراف والتكل ف.

 
 . 2000إبراهيم. المغرب عبر التاريخ. الجزء الأول. بيروت: دار الغرب الإسلامي، . حركات،  69

 .2011. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 12لعروي، عبد الله. مجمل تاريخ المغرب. الطبعة ا

 . 1992والعلوم الإنسانية، القبلي، محمد. كرونولوجيا تاريخ المغرب. الطبعة الأولى. الرباط: منشورات كلية الآداب 

  9الناصري، أحمد بن خالد )عبد الواحد(. الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى. تحقيق: جعفر الناصري ومحمد الناصري. 
 . 1997مجلدات. الدار البيضاء: دار الكتاب، 



 

 - 202  - 

  م1806حول المراسيم والبدع للسلطان المولى سليمان سنة رسالة مقتطف من  



 

 - 203  - 

ناق اتجاه  ،في  للموضوع  )د  الشبلي  بكر  أبي  للإمام  بيان حقيقة 334  -هـ  247يقول  في  هـ( 

 التصوف 

 ∆ ليس التصوف لبس الصوف ترقعه 

 ولا بكاؤك إن غن ى المغنونا    

 ∆ ولا صياح ولا رقص ولا طرب 

 ولا اختباط كأن قد صرت مجنونا    

 ∆ بل التصوف أن تصفو بلا كدر 

 وتتبع الحق والقرآن والدينا    

 ∆ وأن ترى خاشعا لله مكتئبا 

 على ذنوبك طول الدهر محزونا    

 

منذ   الصوفي ظهرت  التيار  داخل  لنزعة إصلاحية  دقيقًا  اختزالًا  الأبيات  هذه  تمثلّ 

القرون الأولى، تسعى إلى تمييز التصوف الحقيقي عن ما علق به من مظاهر شكلية 

وغلو في السلوك. فالشبلي، رغم كونه من كبار الأقطاب المتصوفة، قد عبرّ بنبرة  

أوساط المتصوفة، من رقص وغناء وادّعاء   ناقدة عن المظاهر التي سادت في بعض

يتضح  في هذا  بالتالي  و  أو زهد حقيقي ،  تقوى  إلى  الذي لا يستند  "الوجد"  حال 

باعتباره صفاءً روحيًا   إلى أصل التصوف  للعودة  الشعري دعوة صريحة  الخطاب 

نفي  وسيرًا أخلاقيًا يتأسس على التوبة والخشوع ومتابعة الكتاب والسنة. فالشبلي لا ي 

الجانب الوجداني في التجربة الصوفية، لكنه يربطه بضوابط الشرع ومحاسبة النفس، 

ويعلي من شأن التذلل لله والحزن على الذنوب كعلامات صدق لا ترُى بالعين المجردة  

ولكنها تخُتبر في الباطن. وهذه الرؤية تعكس تيارًا صوفيًا عميقًا، عرف عند أمثال 

سبي، حيث التصوف ليس مظهرًا خارجيًا، بل هو جهاد للنفس،  الجنيد البغدادي والمحا

المغرب   سياق  ففي  وتوازن.  بحكمة  التوحيد  طريق  على  وسيرٌ  للباطن،  وتهذيب 

الإسلامي، كان لهذه الرؤية أثرها لاحقًا مع متصوفين كبار من أمثال أبي مدين الغوث،  

ات الشكلية في بعض الطرق،  الذين تبنوا خطابًا مشابهًا، فنبهّوا إلى خطورة الانحراف

ودعوا إلى إعادة الاعتبار للسلوك الصوفي القائم على العلم، الزهد، والعمل. وهذا ما  

يجعل من أقوال الشبلي شاهدة على تصوفٍ متجذرّ في الصدق والورع، لا في الأزياء  

 70والأحوال الزائفة.

 
 ( 1993حياته وآراؤه، الطبعة الثانية )القاهرة: دار المعارف،  —محمود، تاج الصوفية: أبو بكر الشبلي  بن عبد الحليم 70



 

 - 204  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 205  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 206  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 207  - 

 مدخل عام للفصل                              

السماوية   الديانات  في  التمذهب  ظاهرة  تتكرر  أن  الصدفة  قبيل  من  ليس 

الثلاث، فكلما وُجد نصٌّ مقدس، وُجدت إلى جواره قراءات متعددة، وكلما  

احتكار  إلى  تطمح  متمايزة  توجهات  داخلها  دينية، ظهرت  جماعة  وُجدت 

هرة لا  المعنى والاقتراب من الحقيقة القصوى في اعتقادها. إننا هنا أمام ظا

التاريخية الظرفية فقط، بل  أو  السطحية  المعطيات  يمكن فهمها من خلال 

والنفسية  المعرفية  الدوافع  من  متكاملة  كمنظومة  معها  التعامل  يجب 

والاجتماعية والسياسية، في كينونة سوسيولوجية وأنثروبولوجية، وأيضًا قد 

رجه. نشأت  تصل إلى ما هو سيكولوجي، نشأت في رحم الدين نفسه، لا خا

من تأويل بشري للنص الثابت الذي رُئي فيه متحولًا ومتغيرًا يواكب تحوّل 

المجتمع. والتمذهب، بهذا المعنى، ليس مجرد انقسام، بل هو آلية للتعبير عن  

واقع   متكيفًا مع  الثابت وجعله  تأويل  يبحث في  تعدد  الوحدة؛  داخل  التعدد 

مزدوجات من الثابت والمتغير، متحوّل، فالثابت متحوّل كذلك. هنا ظهرت  

بين الوحدة والانقسام، والتوتر بين الإطلاق والنسبية، بين المطلق المتعالي  

ل.   والإنسان المتأوِّ

لهذا عرف الإنسان، منذ أن بدأ رحلته في الوجود، نوعًا من الحنين الغامض  

إلى الحقيقة، إلى المطلق، إلى الإله، وهو ما استرسلنا في الحديث عنه في 

الفصل الأول حينما ناقشنا حنين الإنسان لخالقه، الذي ظل يجسّده في كل  

راغ الروحي الذي أشكال الطبيعة وعناصرها، ليصل إلى درجة يملأ فيها الف

خُلق معه فارغًا بدون الإله. ومع هذا الحنين، كانت الحاجة إلى النظام، إلى 

برزت نصوص  التوحيدية،  الأديان  الطريق. ومع ولادة  تحديد  إلى  الفهم، 

تنظم العلاقة بين الإنسان وخالقه، نصوص بمثابة المنهج والسبيل الحقيقي 

جالًا واسعًا للتأويل، بل ربما تطلّبت  إلى الله، لكنها في الوقت ذاته تركت م 

التأويل، أو لربما افُتعُِل فيها التأويل، أم يمكن أن يكون التأويل حتميًّا؟ وهنا  

يكمن جوهر الإشكال: كيف يتعامل الإنسان، الذي يخضع لتجاذبات التاريخ  

والثقافة والعقل والمصلحة، مع نصٍّ يدّعي إطلاقية الحقيقة؟ كيف يتفاعل مع 

الفهم وتناقض خطا تعدد  يسلم من  لكنه لا  إلى الإيمان والاتباع،  ب يدعوه 

المتغير؟   المجتمع  ظل  في  الثابت  بالنص  التقيدّ  يمكن  كيف  ثم  القراءات؟ 



 

 - 208  - 

من   الدين  ما شاب  كل  فهم  سبيل  في  للنقاش  المُثرية  الأسئلة  من  وغيرها 

تطورات منذ بروزه كمعتقد واحد جامع إلى تشعّبه وتعدده إلى مجموعة من  

حقيقته   خارجة عن  الوقت  نفس  في  ولكنها  الحقيقة،  عن  الباحثة  الطوائف 

 بخروجها عن جوهره. 

من هذا الباب، ينشأ التمذهب، لا باعتباره انشقاقًا عرضيًّا أو انحرافًا طارئاً،  

بين   والجماعة،  الفرد  بين  والواقع،  النص  بين  للتفاعل  بل كمنتوج طبيعي 

المقدس والتاريخ. فكل مذهب هو في جوهره قراءة مخصوصة للنصوص  

باعتبا القراءة  هذه  لفرض  محاولة  أيضًا  لكنه  محدد،  سياق  رها  في 

الدين   إلى معيار. ولأن  التأويل وتحويله  "الصحيحة"، أي محاولة لمأسسة 

وثقافية   اجتماعية  ذا حمولة  جماعياً  بناءً  بل  فرديًا،  روحيًا  شأنًا  فقط  ليس 

وسلطوية، فإن كل مذهب يحمل في طياته بعُدًا سلطويًا، معلناً أو خفياً. وهذا 

لسماوية مجرد اختلاف فكري،  ما يفسر لماذا لم يكن التمذهب في الأديان ا

بل غالبًا ما ارتبط بصراعات سياسية، وحروب دينية، وتمزقات اجتماعية  

خرج فيها الدين من وظيفته الحقة الحاملة للقيم النبيلة إلى وظيفة لربما قد 

الخصوص.  وجه  على  والسياسية  والاقتصادية  الاجتماعية  الجوانب    تخدم 

وبالتالي، حين ننظر إلى تجربة اليهودية، نلاحظ كيف ظهر الانقسام مبكرًا،  

ثم  الكتبي،  والاتجاه  التوراتي  الاتجاه  بين  ثم  والصدوقيين،  الفريسيين  بين 

لاحقًا داخل المدرسة الحاخامية نفسها. كانت المذاهب اليهودية تعبيرًا عن  

لكنها الشفوية،  والتقاليد  النص  تجاه  مختلف  لصراع   تموضع  مرآة  أيضًا 

لكهنة والعلماء، بين الأرستقراطية الدينية والعامة، بين الثابت اجتماعي بين ا

والمتغير، ليصبح الانقسام محمّلاً باختلافات سياسية واجتماعية عمّقت روحه 

فكرية  تيارات  الأولى  لحظتها  فقد عرفت من  المسيحية،  أما  الموضوعية. 

نقسامات متعارضة، بدءًا من النزاعات حول طبيعة المسيح، ووصولًا إلى الا

الكاثوليكية،   الأرثوذكسية،  لقرون:  أوروبا  وجه  رسمت  التي  الكبرى 

"الحقيقة   احتكار  حق  لنفسها  تدّعي  منها  واحدة  وكل  البروتستانتية، 

والسياسية    المسيحية". والفقهية  الكلامية  المذاهب  جاءت  الإسلام،  وفي 

تحولت إلى  كنتيجة مباشرة لتعدد القراءات والاجتهادات، ولكنها ما لبثت أن  

للنبوة،   لله،  الخاصة  رؤيتها  لها  مؤسساتية،  وكيانات  متصارعة،  هويات 



 

 - 209  - 

العناصر   فيها  تندمج  رؤية  إلى  الواحدة  الرؤية  فجمعت  وللنجاة.  للسلطة، 

الدنيوية مع الأخروية، عناصر اندمجت فشكّلت هوية مستقلة وكيانًا يتميز  

مجرد  من  أبعد  نذهب  أن  أردنا  وإذا  والابن.  الأب  بين  الدين  كأنه  بمنهج 

يفُترض الذي  الدين،  يفضي  لماذا  نتساءل:  أن  فعلينا  يكون   التوصيف،  أن 

دًا، إلى الانقسام؟ لماذا يتحول النص، الذي نزل بلغة واحدة، إلى لغات   موحِّ

مذهبية شتى؟ الجواب لا يكمن فقط في تنوع العقول، بل في طبيعة العلاقة  

التي يقيمها الإنسان مع المقدس: علاقة لا تخلو من التوتر، من الرغبة في  

تظهر وهنا  الانحراف.  من  الخوف  ومن  "المذهب"   الفهم،  إلى  الحاجة 

كحارس للمعنى، كوسيلة لضبط الجماعة، وكإطار يمنح للفرد انتماءً دينيًا  

 واضحًا.

لكن المذهب، حين يتحول من أداة فهم إلى أداة إقصاء، من اجتهاد إلى عقيدة 

لعبت   وقد  نفسه.  الدين  أمام  عقبة  ويصبح  الأصلية،  وظيفته  يفقد  مغلقة، 

الظروف السياسية دورًا أساسياً في تغذية التمذهب وتكريسه. فكلما دخلت  

إلى مذهب يدعم ش الحاجة  النص، كلما ظهرت  تأويل  رعيتها، السلطة في 

كلما   أنه  يفسر  ما  وهذا  الاختلاف.  روح  ويدعم  الانقسام،  يدعم  وبالتالي 

الدين في الصراع الاجتماعي، كلما تجذرّت الانقسامات وتصلبت  استخُدم 

المواقف. ولهذا، فإن التمذهب لا يمكن فصله عن السلطة، سواء كانت سلطة  

سقًا معرفيًا، بل بنية  دينية أو دنيوية. والمذهب، في هذا السياق، ليس فقط ن

 تاريخية.  –تراثية  –لغوية  –اجتماعية  –نفسية  –سلطوية 

عن   والكشف  البنية،  هذه  تفكيك  محاولة  هو  الفصل  هذا  من  الغرض  إن 

الجذور العميقة لظاهرة التمذهب، عبر تحليل دوافعها المعرفية، وامتداداتها 

التاريخية، وتجلياتها المؤسسية. كما يسعى إلى تجاوز النظرة الاختزالية التي  

بل قراءته    ترى في التمذهب مجرد خلافات لاهوتية، أو حركات هرطقية،

بوصفه تعبيرًا عن توتر دائم بين المطلق والمتعين، بين الوحي والتاريخ،  

 بين الوحدة والتعدد.

 

 



 

 - 210  - 

 المبحث الأول: الخلاف السياسي وأثره على العقيدة        

الصحيح   السبيل  وتقديم  الهداية  بغرض  نزولها  منذ  الدينية  العقائد  تشََكُّل  ارتبط  لقد 

المؤدي إلى الخالق سبحانه، في كثير من فصول التاريخ الديني للإنسانية، بتجاذبات  

تشتت   في  الرئيسية  العوامل  أحد  اعتبرناه  الذي  الشرعية،  على  والصراع  السلطة 

متعد دينية  أفكار  إلى  تحليلًا  المعتقد  الديني  التاريخ  حللنا  ما  إذا  كذلك  وهو  دة، 

الذي  هذا الانقسام الديني  ،    موضوعيًا، فنجده الأكثر تأثيرًا في مسألة التمذهب الديني

يصل إلى درجة يصعب معها التمييز بين ما كان من نبع الإيمان، وما تم تشكيله بفعل  

بشكل واضح تجسد  الذي  السياسية، وهو الأمر  الإبراهيمية    التوجهات  الديانات  مع 

التي   السياقات  ففي  الإسلام.  الخاتم  الدين  شاب  كما  والنصرانية،  كاليهودية  الأولى 

وتثبيت   الحسابات  لتصفية  ميدانًا  نفسه  الدين  بات  والسياسي،  الديني  فيها  تداخل 

المشروعية، وتحولت العقيدة إلى أداة لخدمة السلطة، أو على الأقل لشرعنة وجودها، 

 ورت وظيفة الدين الحقة إلى وظيفة مصطنعة من لدن الإنسان. فتح

وقد كانت هذه الحالة جلية في الديانات السماوية الثلاث، كما فصّلنا في ذلك من قبل، 

عبر ما عرفته من تحولات شكل فيها الطابع السياسي السمة الرئيسية التي طبعت 

التحول الديني، فتشكلت الانقسامات والاختلافات لا على مستوى الطوائف الكبرى 

العقدية الدقيقة، التي لم تكن دائمًا وليدة تفكير  فقط، بل حتى على مستوى التفاصيل  

لاهوتي خالص، بقدر ما كانت صدى لصراع سياسي أفرزها أو صاغ ملامحها أو  

السماوية الشرائع  في جل  بالملموس  تجلى  أمر  وهو  الجمهور،  على  ففي  ،  فرضها 

بكرًا لذلك الديانة اليهودية مثلًا، يعُتبر الصراع بين الفريسيين والصدوقيين نموذجًا م 

التفاعل بين السياسة والعقيدة. فالفريسيون، الذين آمنوا بالتقليد الشفوي وبعقيدة البعث،  

كانوا أقرب إلى عامة الشعب ومناهضي السيطرة الرومانية، فأخذوا من الدين وسيلة  

سياسية يحاولون توجيهها لخدمة أفكارهم وأيديولوجياتهم، في حين مثلّ الصدوقيون  

راطية كهنوتية تحالفت مع القوى الرومانية، ورفضت العديد من التعاليم  طبقة أرستق

ولئن بدا الخلاف عقائدياً، إلا أن جذوره تتعلق بمكانة    التي لا ترد في النص المكتوب. 

خُلِقت   مشروعة،  سياسية  طبقة  إلى  الزمن  مع  تحولت  التي  المكانة  تلك  الكهنوت، 

دون موجب حق، إذ ما رجعنا إلى جوهر  وجُعلت من الدين ركيزة لضمان مكانتها ب 

ونفوذ   الهيكل،  وهيبة  الطبقية،  أشكال  كل  تنافي  قيمة  على  المبنية  الأصلية  العقيدة 

وقد أدى هذا التداخل إلى توجيه العقائد الدينية   الطبقات، وموقع الجماعة من السلطة.

حسب تموقع الفئة الدينية في البنية السياسية، وبه لم تكن المسألة إذن خلافًا حول تأويل  

النصوص فحسب، بل حول من يملك حق تأويلها، ومن يمُثلّ الشرعية الدينية، تلك  



 

 - 211  - 

 71الشرعية التي بُنيت على أساس يحمي ويُقوقع الفئة الدينية إلى طبقة اتخذت من الدين 

مشروعية لتبُرز مكانتها التي فاقت ما هو روحي لتصل إلى مرحلة السياسة والغوص 

فيها لدرجة الاستبداد، وهذا ما رأيناه جليًا مع المسيحية وكل أشكال التخلف في القرون 

 الوسطى الأوروبية. 

هذا   أوج  في  عرفت  التي  الثلاث  السماوية  الديانات  إحدى  المسيحية  تعُتبر  الإطار، 

مظاهر استغلال الدين في السياسة. فقد بدأ الخلاف العقائدي مبكرًا، لكنه انفجر بقوة  

حين انتقل الدين من حالة الاضطهاد إلى حالة الاعتراف الرسمي، مع الإمبراطور 

ح الميلادي،  الرابع  القرن  في  رسمية  قسطنطين  شريعة  الدين  جعل  على  نصّ  ينما 

في مرسومي ميلانو، جاعلًا معه كينونة    313للإمبراطورية الرومانية حوالي سنة  

قد أدى هذا التحول إلى  ، ف  العقيدة رسمية، مما سيؤسس الانقسام والاختلاف فيما بعد

 عتبر هرطقة. قيام الدولة الرومانية بدور نشط في تحديد العقيدة الرسمية، ومحاربة ما يُ 

م( لم يكن محض نقاش لاهوتي حر، بل كان مجمعًا إمبراطوريًا 325مجمع نيقية )

باتت   يُدار برعاية الدولة، لتحديد العقيدة المسيحية الرسمية، وضبط الخلافات التي 

تهدد وحدة الإمبراطورية. وكان الخلاف حول طبيعة المسيح، ولا سيما النزاع بين 

أثنا وأتباع  وأتباعه من جهة،  سيوس من جهة أخرى، صراعًا على صورة أريوس 

الإله والتجسد، لكنه في العمق كان أيضًا صراعًا على أي اتجاه ديني يليق بأن يكون  

امتدادًا للسلطة الإمبراطورية الجديدة، والحديث هنا عن بيزنطة "روما الفتية" كما  

 أطُلق عليها.

وهكذا، تم إقصاء الآريوسية، لا بسبب تفاهة حججها بالضرورة تحت ذريعة الهرطقة، 

تلك الدولة التي أدخلت منظورًا سياسياً في تحديد   بل لأنها لم تحظَ برضى الدولة، 

بالمعتقد. الموضوع  أفسس    علاقة  مثل  لاحقة  مجامع  في  لاحقًا  النهج  هذا  لتواصل 

وخلقيدونية، حيث أصبحت الدولة نفسها جزءًا من البنية العقائدية النصرانية، مما جعل 

من الدين يلبس غطاء الاستغلال، غطاء التوجيه من طرف الكيان السياسي الذي كان  

اعدته على ربح امتيازات  قبل سنوات قليلة يناهضه، إلى كيان جعل منه البذلة التي س

عنها، وتفُرض العقيدة   ففي هذا الإطار تحُدّد الأرثوذكسية، وتقُصي الخارجين كثيرة.

أي الدولة    –بالقوة، وتربط بين الإيمان والطاعة السياسية، وذلك بعد سقوط "الأم"  

فأخذت "البنت" بالدين إلى زاوية تثبيت السلطة، زاوية تجعلها   – التي تبنت المعتقد  

اء مستقلة بذاتها ومبرزة لعظمتها بدلًا من توحيد العقيدة وخدمة الدين لوظيفته، بدل أد

 وظائف لم يبُعث لأجلها. 

 
 . 313 CE( , Edict of Milanمرسوم ميلانو  ) 71



 

 - 212  - 

منافٍ لسابقيه، بل    –بالأحرى    –وفي الإسلام، لم يكن الأمر مغايرًا بشكل كبير أو  

يظهر التداخل بين السياسي والعقائدي بشكل أكثر وضوحًا، لا سيما أن الدولة نشأت  

مع النبوة، واستمر التصور السياسي للدين مع الخلافة. فقد كان أول خلاف سياسي  

من يتولى أمر المسلمين. لكن ما بدأ كخلاف سياسي    حقيقي بعد وفاة النبي هو مسألة

إداري سرعان ما اكتسب أبعادًا عقدية عميقة، حين تم إسقاط شرعية بعض الخلفاء أو 

نحو   يصبو  الخلاف  من  مما جعل  دينية،  تأويلات  من  انطلاقًا  آخرين  دعم شرعية 

سياسيًا بل أصلًا تطور أدى إلى ظهور الشيعة كتيار يعتبر أن الخلافة ليست فقط شأنًا  

عقدياً، وأن الإمامة ليست نظام حكم بل جزء من العقيدة نفسها، وبهذا تم ربط الإيمان  

وبالمقابل، ظهرت فرق   بولاء سياسي، وصار حبّ علي وأبنائه مقياسًا لصحة العقيدة.

الخوارج الذين رأوا في الخروج على الحاكم الجائر فرضًا دينياً، وجعلوا من ذلك أحد 

أصول الإيمان، بل كفرّوا من لم يوافقهم، وجعلوا من الموقف السياسي معيارًا للعقيدة،  

  كما جعلوا من القضاء على "البدعة" واجبًا دينيًا يقتضي السيف، فشرعنوا توجهاتهم 

 السياسية إلى أمور واجبة في الدين الإسلامي وهي ليست كذلك.

الإيمان والعمل، وفيما بعد، ظهرت المرجئة كرد فعل على هذا التطرف، فصلوا بين 

وقدموا طروحات دينية تقُلل من أهمية الموقف السياسي، لكنها في الحقيقة كانت أيضًا  

استجابة لسياق سياسي معين، حيث مالت المرجئة إلى موقف محافظ، يتماشى غالبًا  

ولم يتأخر تدخل الدولة في توجيه العقيدة، إذ شهدنا في    مع المهادنة للسلطة القائمة.

العباسي، على وجه الخصوص، فرض السلطة للعقيدة المعتزلية باعتبارها   العصر 

الأكثر انسجامًا مع رؤية الدولة المركزية العقلانية. فاتضح وتجسّد جليًا كيف يمكن  

إن الاختيار الذي يقع    للكيان السياسي أن يعمّق من الاختلاف والتمذهب الديني، إذ 

الاختلاف والصراع عميقًا، بدل الأخذ    على مذهب دون غيره من الفرق يجعل منه هو

تفييء. فيصل هنا الفكر السياسي إلى مرحلة  بفكرة العقيدة الإسلامية الموحّدة دون 

ويعمّقه. التمذهب  فيها  بالقوة،   يخلق  القرآن  بخلق  القول  تم فرض  ذلك،  إلى  إضافة 

وعُذّب من عارضها، وعلى رأسهم الإمام أحمد بن حنبل، فأصبح التأويل يأخذ منحى  

العنف، تأويلٌ ولد صراعًا دينيًا لا جدوى منه، أدخل العالم الإسلامي في موجات من  

في التفكير  بدل  لقرون،  طبعته  التي  الفكري  والتردي  الوحدة    الانحطاط  أصول 

 والروابط المشتركة 

وتعميق   الوحدة  أصول  في  النبش  أصبح  الانقسام،  هذا  إلى  الأمة  وصلت  وبعدما 

تريد   أحقية  يطُرح الآن: عن أي  الذي  السؤال  لكن  الاختلاف مبدأ لإثبات الأحقية، 

دًا متماسكًا ذا منهج واحد، وهو   ل الدين الخاتم دينًا موحِّ الفرق الوصول إليها؟ ألم يُنزَّ



 

 - 213  - 

بذلك دعا في كل نصوصه الثابتة في القرآن والسنة إلى الوحدة؟ فكيف يمكن تفسير 

 72المنطلق الداعي للوحدة في مقابل الفرع الداعي للتفرع والباحث عن الأحقية؟ 

هذا الموقف لم يكن انعكاسًا لنقاش لاهوتي داخلي فقط، بل لخيارات سياسية تحاول  

أن تفرض وحدة مذهبية تحت مظلة السلطة. ومن المفارقات العجيبة في هذا الإشكال  

أن الدولة نفسها تخلّت لاحقًا عن هذه العقيدة حين تغيرّت التوازنات، ليصبح الاتجاه  

ا العقيدة  هو  التقليدي  المؤسسات  السني  في  السنية  العقيدة  كتب  تبنّي  ويتم  لرسمية، 

وبالتالي، هنا يتجلى النفاق    والمدارس، ويتم محاربة "البدع" لا بالدليل بل بالسلطان.

الذي يولده الاختلاف، فيصبح الدافع مغايرًا عن القيم النبيلة، ويهدف إلى إثبات السلطة 

للإنسانية، وهذا ما اتضح في مسألة    وإثبات الرأي، بدل الثبوت على التوجه النافع

بتبنّي   بوظيفته  اللعب  الدين  يخدم  ما  حسب  لا  المصالح،  يخدم  ما  حسب  المذاهب 

السياسي   الخلاف  بين  عرضية  علاقة  إلى  فقط  تشير  لا  الأمثلة  هذه  إن  الأساسية. 

والعقيدة، بل إلى ارتباط بنيوي؛ فكلما تغيرّ شكل السلطة، تغيرّت العقيدة الرسمية، وتم  

حتى علم الكلام نفسه، الذي نشأ    الترويج لاتجاهات عقدية معينة على حساب أخرى. 

لمناقشة قضايا مثل صفات الله، وأفعاله، وحرية الإنسان، والقضاء والقدر، لم يكن  

بمنأى عن السياسة، بحيث تم احتواء هذا العلم من قبل السلطة، وتم توجيهه أحيانًا  

الفقهاء والكلاميين الذين دعموا السلطة كانوا أكثر حظًا لتكريس رؤى معينة. كما أن 

شت الفِرَق الأخرى،  في الانتشار، وتم اعتماد كتبهم في المؤسسات الرسمية، بينما همُِّ

ونُسبت إلى "الضلال"، أحيانًا لمجرد اختلافها السياسي. وبالتالي، فإن الحديث عن  

عدّ قراءة مبتورة وغير كافية، أسهمت  الخلاف العقائدي دون النظر في سياقه السياسي يُ 

عن   الناس  تصورات  وتشكيل  العقائد،  ملامح  تحديد  في  كبيرة  بدرجة  السياسة  فيه 

الإيمان، وصياغة المذاهب، وتوجيه الاجتهادات، بل حتى في نشوء الحركات الصوفية  

كردّ فعل على التدخل السلطوي في الدين، فكان كثير من المتصوفة ينأون بأنفسهم  

عن الخلاف السياسي خوفًا من أن يتحول إيمانهم إلى أداة في يد الحاكم. وبذلك، فإننا  

وحين ندرك هذا الترابط العميق بين العقيدة والسلطة، نفهم أن كثيرًا من التصورات  

بل   لم تتشكل في فراغ نقي،  أو حقائق مطلقة  ثابتة  اليوم أصولًا  نعدّها  التي  الدينية 

فالمذاهب  حولها،  والصراع  السلطة  مع  التفاعل  من  لمسارات طويلة  نتيجة  جاءت 

الوجدان الجمعي للأمة لم تكن دومًا نتاجًا لتفوق  الكبرى التي انتشرت واستقرت في  

منطقي أو عمق معرفي صرف، بل كثيرًا ما كانت ثمرة تحالفات سياسية، أو انعكاسًا  

كتب، وتهميش أخرى،  لمراكز قوة فرضت تصوراتها على المجال العام، فتم اعتماد 

واعتمُدت رؤى دينية معينة بوصفها "صحيحة"، بينما أقُصيت رؤى أخرى، ووصِمت  

بالضلال والبدعة والانحراف، أحيانًا فقط لأنها لم تكن منسجمة مع السلطة القائمة أو  

 
 (. 1980)انظر: طه حسين، تاريخ الإسلام السياسي،  72



 

 - 214  - 

في   النظر  إعادة  إلى  يدفعنا  اجتماعية، وهذا  أو  سياسية  معارضة  عبرّت عن  لأنها 

الطريقة التي نقرأ بها التاريخ الديني والعقائدي، إذ لا يمكن فهم العقائد بوصفها مجرّد  

تشكيل   تم  كيف  لفهم  أدوات  أيضًا  بوصفها  بل  غيبية،  أسئلة  على  لاهوتية  إجابات 

مان، وكيف تحوّل الاختلاف الفكري إلى ساحة صراع  الجماعة، وكيف تم توجيه الإي

 لا تقل شراسة عن الصراعات السياسية والعسكرية.

نتمعن  تكن    كذلك    وحين  لم  والسياسة  الدين  بين  العلاقة  أن  ندرك  الجانب،  في هذا 

إلى  السلطة  سعت  لطالما  إذ  وعميقة،  بنيوية  كانت  بل  عرضية،  أو  طارئة  علاقة 

استخدام الدين لإضفاء طابع الشرعية على وجودها، فكانت العقيدة أداة للتقنين والتبرير  

ها لم تكن بمنأى عن هذه الرغبة في  والتوجيه، كما أن كثيرًا من الحركات الدينية نفس

أحيانًا   الصعب  من  وأصبح  الأهداف،  وتداخلت  النوايا،  فاختلطت  السياسي،  التأثير 

التمييز بين ما هو نابع من يقين روحي، وما هو نابع من حسابات السلطة، وفي هذا 

الدعم الرسمي، وتم  السياق نفهم نشوء بعض المدارس الفقهية والكلامية التي حظيت ب

تبنيها في مؤسسات الدولة، بينما حوربت مدارس أخرى، وسُجِن أصحابها، وأحُرقت  

كتبهم، فقط لأنهم لم ينخرطوا في المشروع السلطوي أو لم يعلنوا الولاء له، وهذا ما 

يجعل من العقيدة، في كثير من الأحيان، مرآةً تعكس تحولات السلطة أكثر مما تعكس  

 ان أو صفاء العقيدة. نقاء الإيم

ومن هنا، فإن الفصل بين الديني والسياسي يصبح وهماً أكثر منه حقيقة، ذلك أن كل 

التي   القوى  وتوازنات  نشأتها،  التاريخي، وظروف  سياقها  تراعي  لا  للعقيدة  قراءة 

بيئة   أحاطت بها، هي قراءة قاصرة، بل ومضللّة أحيانًا، لأن العقيدة لا تتطور في 

تج اجتماعي وثقافي لعمليات الصراع والهيمنة، معقمّة، بل تخضع كما يخضع أي من

وبالتالي فإن العودة إلى دراسة العقائد في سياقها السياسي والاجتماعي تفتح أمامنا أفقًا  

جديدًا لفهم الدين لا بوصفه منظومة مغلقة ونهائية، بل بوصفه سيرورة تاريخية حية،  

باستمرار   وتتشكل  والسلطة،  والمجتمع  الزمن  مع  اللحظة تتفاعل  تفرضه  لما  وفقًا 

التاريخية، وحين نعيد قراءة هذا التاريخ بوعي نقدي، يمكننا أن نستعيد الدين من أسَر  

وصاية   إلى  يحتاج  لا  الصادق  الإيمان  أن  ونفهم  التوظيف،  من  ونحرره  السلطة، 

للتنوير لا وسيلة   أداة  بالخوف، تصبح  بالحرية لا  ترتبط  العقيدة حين  سياسية، وأن 

 ة.للهيمن

 

ل الخلاف السياسي إلى خلاف عقدي، يصبح الولاء للأشخاص لا للحق،  "حين يتحو 

وتنقسم الأمة على نفسها، لا بسبب الدين، بل بسبب النفوس التي جعلت من السياسة  

 دين ا ومن الخصومة عقيدة. 



 

 - 215  - 

 : سلطة النص والتأويل المبحث الثاني               

حين نتناول مسألة "سلطة النص والتأويل" فإننا لا نخوض في إشكال لغوي فحسب،  

بل في عمق الديناميكية التي شكّلت الفكر الديني نفسه منذ نشأته، لأن هذه الإشكالية  

تدخل في العوامل أيضًا المساهمة في تمذهب الأديان، فالتساؤل في هذا الموضوع  

شكالية ككل، لأننا أمام موضوع يطرح بقوة إشكال  مهم لكي نفهم العلاقة المؤدية للإ

كيفية فهم النص وطبيعته بين الثبات اللغوي الواضح وبين التحول الضارب في روح  

المعنى مع تحول المجتمعات وتطورها، إذ إن النص، مهما بدا واضحًا وبسيطًا، لا  

، فالنصوص  ينفصل عن سياق تلقيه ولا عن الشروط التاريخية التي أحاطت بتأويله

الدينية الكبرى، وعلى رأسها النص القرآني، لم تقُرأ في عزلة عن السلطة، بل كانت 

منذ البداية مجالًا مفتوحًا للتأويل، وأرضًا للصراع الرمزي بين قرّاء ومفسّرين، كلٌّ  

يدّعي امتلاك المعنى الصحيح واحتكار الفهم السليم، فنقع أمام إشكالية أخرى: هل  

ضوحه بلغة واضحة، يمكن أن ينطوي على معانٍ أخرى في أمر محتم  النص، رغم و

عليه، أم أن طبيعة اللغة باعتبارها لب هذه الرسالات، طبيعة تتميز بالتحول والتكيف 

التداخلات  ظل  في  مبهمًا  يظل  تساؤل  في  مختلفة؟  أزمنة  وفي  مختلفة  معانٍ  مع 

ا أن هذا التنازع على المعنى لم  والاختلافات الكبيرة شكلًا ومضموناً، وليكن في علمن

يكن مسألة علمية بحتة، بل كان يحمل دائمًا في طياته رهانات سلطوية، لأن تأويل  

النص هو، في نهاية المطاف، فعل من أفعال الهيمنة، فحين يقول المفسّر إن "هذا هو  

ا، بل معنى الآية"، أو حين يصدر الفقيه حكمًا باسم "النص"، فإنه لا يقدم تأملًا حرًّ 

يمارس سلطة تفرض نفسها باسم المقدس، وتلزم بها غيره، ولهذا فإن تاريخ التأويل  

هو أيضًا تاريخ من الصراع على من يملك حق النطق باسم النص، حق جعل لأصحابه  

مكانة رفيعة، رغم أنهم أناس وعباد يتساوون مع العباد العاديين في نفس الخصال، 

مكانة رفيعة، جعلت من بعضهم أولياء لله وآخرين بمنزلة لكنهم جعلوا من هذه السلطة  

الرسل، وهذا أمر موجود بل ومستفحل ومعترف به في كثير من بقاع العالم الإسلامي، 

فأصبح النقاش خارجًا عن فحواه الأصلي، فظل المعنى المستحدث يتبلور في أسئلة  

له الشرعية في إلزام  لا علاقة لها بالمضمون من قبيل: من له سلطة التفسير؟ ومن  

الناس بفهمه؟ وهذا ما يجعلنا نرى أن "النص" نفسه لم يكن يومًا سلطة محايدة، بل  

كان دائمًا خاضعًا لسياقات سلطوية صنعت معناه، وثبّتت قراءته الرسمية، وهمّشت  

مع   تتفق  لم  لأنها  فقط  أحيانًا،  وكفرّتها  وحرّمتها  شيطنتها  بل  الأخرى،  القراءات 

التأويلية التي رسّختها السلطة الدينية والسياسية. فالمعركة إذاً حول التأويل  المنظومة 

لم تكن بين علماء فحسب، بل كانت بين سلطات متنازعة على الهيمنة الرمزية، فكل 

تأويل كان في جوهره محاولة للسيطرة على الفضاء العمومي، وكل قراءة كانت سعيًا  

لصواب والخطأ، وعن المشروع الديني ذاته،  لفرض تصور معين عن الحقيقة، وعن ا



 

 - 216  - 

ولذلك فإن التاريخ الإسلامي، مثل غيره من التواريخ الدينية، لم يعرف تأويلًا نقيًا من  

بالبنية السياسية   بإرادات الهيمنة، ومشروطًا  التأويل دومًا مشحوناً  السلطة، بل ظل 

والاجتماعية، وحتى حين نشأت المدارس الكبرى في التفسير والحديث وأصول الفقه، 

غ، بل كانت ردود فعل على أسئلة اللحظة، وإجابات على تحديات  فإنها لم تنشأ في فرا

واقعية، بل وتعبيرًا عن توازنات سياسية وثقافية معينة، ولهذا فإن القراءة الرسمية  

للنصوص غالبًا ما تميل إلى التبرير والتقنين والتثبيت، لا إلى النقد والمساءلة، وهي  

لأنها تدرك أن تحرير المعنى يهدد سلطتها،  تميل إلى تثبيت المعاني لا إلى تحريرها،  

ويفتح الباب أمام القراءات البديلة، التي قد تزعزع منظومة النفوذ القائم، ولذلك كانت  

"سلطة التأويل" دومًا قرينة بالرقابة، والمنع، والتضييق، بل والقمع أحياناً، لأن من  

ائرهم. وهذا ما يفسر يملك المعنى، يملك ضمائر الناس، ويتحكم في تصوراتهم ومص

كيف تمّ اعتبار بعض القراءات العقلانية للنصوص خروجًا عن الدين، وكيف صُنّف  

بعض المفكرين في خانة "الزنادقة" وآخرين في "الهراطقة" لمجرد أنهم سعوا إلى 

تجاوز القراءة الحرفية للنص، أو لأنهم تأولوا الآيات بطريقة مختلفة، فالمشكلة لم تكن  

لاف ذاته، بل في تهديده للنظام القائم، ولهذا فإن سلطة النص لم تكن في  في الاخت

فإن   هنا  التأويل، ومن  يملك سلطة فرض هذا  تأويله، وفي من  بل في  ذاته،  النص 

المعركة حول النص هي معركة على الإنسان نفسه، لأن الإنسان حين يمُنع من تأويل  

م، وهذا توجّه ناقص إذا ما اعتبرنا أن  النص، يمُنع من التفكير، ويُسلب منه حق الفه

النص صار في سيرورة التأويلات الخارجة عن معناه الأصلي، ويرُغم على الطاعة  

باستعادة حرية   إلا  تتم  لا  النص  استعادة  فإن  ولهذا  والجوهر،  للأصل  اعتبار  دون 

ي،  تأويله، وتحريره من قبضة السلطة، سواء كانت دينية أو سياسية، لأن النص الدين

حين يتحول إلى أداة طيعّة في يد الحاكم أو الفقيه، يفقد روحه، ويتحوّل من نداء حرية  

إلى أداة إخضاع، ومن نور هداية إلى آلة قمع، وحينئذ، يصبح التأويل ذاته شكلًا من  

أشكال المقاومة، لا فقط فعلًا معرفيًا، بل تمردًا على القراءات المغلقة، ومساءلة للسلطة  

ت نفسها ناطقة باسم الله، محتكرة للمعنى، ومانعة لأي اجتهاد حر، وفي هذا  التي نصّب 

السياق يجب أن نعيد التفكير في "سلطة النص" لا كمفهوم قدسي خارج التاريخ، بل  

كموقع للصراع، وكمجال لإعادة توزيع المعاني، في ضوء الحرية والكرامة الإنسانية،  

وف، رغم أنه سعي ليس بالسهل، خصوصًا في  بعيدًا عن منطق الإلزام والطاعة والخ

لدرجة تشكيل كيانات   والانقسام  غالَى في الاختلاف  الذي  المذهبي  التجذر  هذا  ظل 

بمنهج خاص بهم يميزهم عن الأخرى، وهذا مشكل عويص يصعب حله، خصوصًا  

في ظل ما يشوب العالم الإسلامي اليوم من تخلف وصراع على أتفه النقاط، شاركين  

لوحدة والتقدم بعيدًا. وبالتالي فإن فكرة "سلطة النص" لا تفُهم على نحو كامل آفاق ا

دون مساءلة العلاقة بين النص والمقدس، لأن النص لا يكتسب سلطته من كونه كلامًا 



 

 - 217  - 

مكتوبًا فحسب، بل من كونه منسوباً إلى الإله، أي إنه محاط بهالة من القداسة تجعله  

يعلو فوق النقاش أحيانًا، وهذه الهالة هي التي تجعل من مجرد الاقتراب من النص،  

في الوعي الجمعي    –أو مساءلته، أو إعادة تأويله، أمرًا محفوفًا بالمخاطر، لأنها تفُهم  

لى المقدس، التعدي الذي يولد ويعمق روح التنافر والاختلاف  كنوع من التعدي ع  –

ضمن الدين نفسه، غير أن هذه القداسة ليست أمرًا ذاتيًا في النص بقدر ما هي نتاج  

لتمثلّات ثقافية وتاريخية، جرى تثبيتها من خلال السلطة والمؤسسات الدينية، حتى  

يل"، فصار تأويل واحد للنص  بات الناس يخلطون بين "قدسية النص" و"قدسية التأو

يعُامل على أنه هو النص ذاته، فجعل مختلف الفرق الإسلامية أكثر تشددًا، ونفرّ الناس  

منها، وصار نقد التأويل يعُدّ نقدًا للوحي، والدليل في ذلك على أن أصحابه أهل عقل  

وهذه   وعلم وصلوا لمرحلة لا يستطيع العقل الآخر الوصول إليها، والأمر ليس كذلك،

المساواة الزائفة بين النص وتفسيره هي جوهر الأزمة، لأنها تحول دون تحرير العقل 

من التبعية، وتمنع العقل الديني من التجدد والانفتاح، خصوصًا في واقعنا اليوم، لأنه  

إذا ما أخذنا بعين الاعتبار الفكرة الأولى التي اعتمدناها أولًا بأن النص ثابت لا يحتاج  

وعة من التأويل، فإن التأويلات التي حدثت عبر الزمن تجعل من الحتمي إلى مجم

التأويل الصحيح اليوم في ظل ما تم من تأويلات سابقة، أو يكون الأمر بالعودة إلى  

الأصل الذي نجده مشبوهًا بتأويلات سابقة، فالمشكل ليس في النصوص التي غالباً ما  

لمنظومة التأويلية التي أحاطت بها عبر التاريخ  تتيح إمكانيات متعددة للقراءة، بل في ا

أبواب الاجتهاد، تحت ذريعة   وأغلقت  وعبر ما هو عليه الآن، واحتكرت معانيها، 

الحفاظ على الثوابت، والتمسك بالمقدّس، ذلك المقدس الذي خلطت فيه المفاهيم بين  

لوحي الإلهي،  الاجتهاد البشري والوحي الإلهي، فأصبح الاجتهاد مقدسًا إلى جانب ا

وهو أمر خارج عن أصل الدين شكلًا ومضمونًا. وبه، فإن تحويل النص إلى سلطة  

البنية   لتأبيد  وسلاحًا  للهداية،  لا  للضبط  أداة  الواقع،  في  منه،  يجعل  ما  هو  مطلقة 

أن   هو  ضروريًا  التحليل  هذا  يجعل  ما  ولعل  لتغييرها،  لا  والسياسية  الاجتماعية 

تأت لم  المقدسة  والوعيد،    النصوص  الوعد  فيها  بل  بروح واحدة،  بلغة واحدة، ولا 

جعل  مما  والغيبي،  المشهود  والباطن،  الظاهر  والحقيقة،  المجاز  والعقاب،  الرحمة 

التأويل فعلًا ملازمًا لها بالضرورة، لا استثناء، ولذلك فإن سلطة النص لا تكمن في  

القراءة "صحيحة" أم "باطلة"،    ذاته، بل في من يمتلك سلطة تأويله وتحديد ما إذا كانت

الحق يملك، بالضرورة، سلطة منح الشرعية أو نزعها، وهذا هو لبّ    ومن يملك هذا

المشكل، وهو ما ظهر وتجسّد، فصار يتجسّد في مظاهر من قبيل حق التكفير والتفسيق  

حول   تكن  لم  الأديان  تاريخ  في  الكبرى  العقائدية  الخلافات  فإن  ولهذا  والتبديع، 

د تفسيرها، وكل فرقة  بل حول  ذاتها،  ذات  النصوص في حد  إلى  تستند  ينية كانت 

النص لتبرير مواقفها، ما يؤكد أن النص كان ساحة مفتوحة للتأويل والتأويل المضاد، 



 

 - 218  - 

وأن النزاع لم يكن على وجود النص، بل على معناه، وكلما اشتدّ الصراع، ازدادت 

الحاجة إلى فرض معنى واحد، وإقصاء المعاني الأخرى، فتلُغى تعددية التأويل باسم  

م الأسئلة باسم صون العقيدة، ويمُنَع التفكير باسم الحفاظ على   وحدة الجماعة، وتحُرَّ

الو يزيد هذا  يعود  الإيمان. وما  بالسلطة، لا  يتصل  التأويل حين  أن  تعقيدًا هو  ضع 

مجرد قراءة معرفية، بل يتحوّل إلى مؤسسة، ويُنسَج حوله تراث ضخم من الشروح  

والحواشي والفتاوى، التي ترسّخ معنى بعينه، وتلُبسه لبوس القداسة، فيغدو الاجتهاد  

التمرّد عليه كفرًا،    الحق الموضوعي فيه بدعة، ويغدو الخروج عنه ضلالًا، ويغدو

ولهذا فإن تحرير النص لا يكون بمجرد الدعوة إلى قراءته من جديد، بل لا بد من  

تفكيك البنية السلطوية التي تنتج التأويل الرسمي وتحرسه، وتقصي كل قراءة خارجه،  

وهذا لا يعني النيل من النصوص أو الإساءة إلى المقدّس، بل على العكس، إنه سعي  

النص بوصفه طاقة روحية حيّة، ونداءً أخلاقيًا مفتوحًا على إمكانات المعنى، لاستعادة  

لا وثيقة جامدة تفُرض على الناس بالقوة، ومن هنا فإن المعركة ليست مع النص، بل  

مع السلطة التي تتخفىّ وراءه، وتتكلم باسمه، وتستخدمه لتكريس واقع لا يمت إلى  

ضد   النص  يُستعمل  فحين  بصلة،  ذريعة  جوهره  الدين  من  يُجعل  وحين  الإنسان، 

سلطة   من  النص  تحرير  هو  الحقيقي  المؤمن  واجب على  أول  فإن  العقل،  لإسكات 

التأويل الرسمي، وإعادة ربطه بالضمير الحر، والعقل المتسائل، والوجدان المتصل 

 بالمقدّس بلا وساطة قمعية. 

وحين يتحول النص إلى مرجعية كبرى لهوية الجماعة، يصبح التأويل عملية ذات  

طابع وجودي، يتجاوز البعد المعرفي الخالص، ويتغلغل في نسيج الانتماء والهوية  

والذاكرة الجماعية، بحيث لا يعود المعنى مسألة فكرية أو قضية معرفية قابلة للنقاش  

وجزءًا من الكينونة الثقافية والروحية للجماعة، والحوار، بل يغدو جوهرًا لا يمُس،  

التأويل   فانتقل  الإسلامي،  العالم  في  التمذهب  ولدها  التي  للتراكمات  نتائج  وهذه 

والاجتهاد الأولي إلى كيان سياسي يصبو إلى فرض مكانته ضمن الأمم. ومن ثم، فإن  

عميق تتكئ عليه  المساس به يفُهم كاعتداء على الذات، وكتهديد مباشر لأمان رمزي  

بالعالم   علاقتها  تنظيم  وفي  الداخلي،  تماسكها  وفي  نفسها،  تعريف  في  الجماعة 

الخارجي، وبالتالي كأنه اعتداء على الكيان السياسي بصفة عامة، ضاربًا كل القيم  

الداعية للوحدة والتسامح من أجل الدين الواحد عرض الحائط. في هذا السياق، تصبح  

تأويل مغاير لما هو مألوف بمثابة خيانة رمزية، بل  القراءة النقدية لل تقديم  نص أو 

شكلًا من أشكال الانشقاق الوجودي، لا الفكري فحسب، وهذا ما يفُسر حدة الردود  

قد  لماذا  البعض  يتساءل  قد  المألوفة.  الأطر  خارج  النص  لتأويل  محاولة  أي  على 

ما قد يتساءل آخرون  نضُطر إلى تأويل النص في ظل وجود لغة صريحة واضحة، ك

لماذا قد نؤول نصًا لنتنافس مع تأويلات مألوفة. أقول ذلك لعدة أسباب، لكن يعُد أبرزها  



 

 - 219  - 

نزول  البعيدة عن جوهر ومركز  العالم الإسلامي، خصوصًا  البقاع في  أن مختلف 

الوحي، لم تكن عربية بأصلها حتى تفهم النص العربي كما أنزل. فحينما نتحدث مثلًا  

عن الأمازيغ في شمال إفريقيا أو الفرس أو أوروبا أو غيرها من المناطق التي اعتنقت  

ريخ، كانت تبحث عن نص للتأويل، لتأويل المعاني  الإسلام في مرحلة من مراحل التا

الكامنة في نص مؤطر في مجتمع وظرفية تطلبت ذلك، لكن ذهب المقصد غير ذلك 

في اتجاهات متطرفة أخذت من الدين وسيلة لتحقيق أمور ذاتية خاصة بها. وبالتالي،  

ا السلطة يتطلب اليوم وضع عمل بنيوي أو تقديم قراءة تتجاوز الثوابت التي أرسته

الدينية عبر قرون، وهو أمر ليس بالسهل، ويتطلب جهدًا تتداخل فيه كل المكونات  

الكيان   على  بالسلب  تعود  التي  الدينية  للتفرقة  حل  لإيجاد  بالمجال،  صلة  لها  التي 

الإسلامية.   بالأمة  تفُسك  وخلافات  وحروب  من صراعات  عامة،  بصفة  الإسلامي 

الد والمذاهب  الفرق  فإن  "التأويل ولهذا،  الكبرى حول  تبني سردياتها  ما  كثيرًا  ينية 

تلك   يخدم  بما  التاريخ  بناء  أيضًا لإعادة  بل  معتقداتها،  لتبرير  فقط  ليس  الصحيح"، 

السرديات، فتنُتج ماضياً خاصًا بها، ماضياً يشوبه الكثير من الشبهات والأخطاء في  

الوقا تشكيل  تعُيد  أن  تحاول  بذلك،  شرعيتها.  إثبات  بطريقة  سبيل  والنصوص  ئع 

تبريرية، تسُهم في ترسيخ مشروعها العقائدي والسياسي. وغالبًا ما تسُتعمل النصوص 

ل وفق   المقدسة هنا كأدوات تثبيت، لا كمنطلقات للتساؤل، فتحُمّل بمعانٍ مسبقة، وتؤُوَّ

رغبات الجماعة وهواجسها الوجودية والسياسية. وهكذا، يصبح التأويل أداة في خدمة  

ة المعتقد، لا طريقًا لاكتشاف أفقه المفتوح، والنتيجة أن النص يقُرأ لا باعتباره  سلط

تسُتعمل لتثبيت هوية محددة، وقيم   باعتباره وثيقة مغلقة  إمكانية رمزية خصبة، بل 

موروثة، ومعانٍ سابقة التجهيز، مما يعمق روح الاختلاف وعمق التمذهب، التمذهب  

ؤذن بخراب الأمة بسلوكه العدائي غير الواعي بكينونة  السلبي، أعني ذلك التمذهب الم

وحقيقة الدين. وهذا ما يجعل من العملية التأويلية، في أغلب التقاليد المذهبية، نشاطًا  

تكراريًا يهدف إلى إعادة إنتاج "المعنى الرسمي"، لا إلى استكشاف أبعاد جديدة أو  

روث، ويتحول الاجتهاد إلى إعادة  طرح أسئلة مغفلة. فتتحول القراءة إلى ترديد للمو

تموضع داخل النظام القائم، لا إلى خرق له، ويتحول التأويل إلى سلطة رمزية تدُافع 

عن استمرارية النظام العقائدي والاجتماعي، بدلًا من أن تكون فعل تحرر وتجديد.  

س هذه السلطة عبر شبكة مؤسساتية من العلماء والوعاظ والفق هاء الذين  وغالبًا ما تكُرَّ

يحتكرون الكلام باسم النص، ويُقصون من لا يتقيد برؤية الجماعة. ولأن كل تأويل  

يُنتج صورة مخصوصة عن الله والإنسان والكون والمجتمع، فإن اختيار تأويل معيّن  

لا يكون بريئاً ولا محايدًا، بل هو موقف ثقافي وسياسي وفلسفي ضمني، يحمل في  

ور للسلطة،  تصورًا  بذلك  طياته  فيصبح  الاجتماعية،  للعلاقات  ونمطًا  للعالم،  ؤية 

العالم  ذلك  الخارجي،  العالم  تجاه  المنظورات  بتحول  يتحول  ثابت،  غير  عنصرًا 



 

 - 220  - 

الخالق  بين  أفقية  لعلاقة  تصورًا  يرسّخ  الله  عدالة  يُبرز  الذي  فالتأويل  المحسوس. 

والمخلوق، ترُاعي المسؤولية الإنسانية، وتكُرّس فكرة الحرية الأخلاقية، بينما التأويل  

الذي يُبرز القهر الإلهي ينُتج صورة عن الإنسان بوصفه عبدًا ذليلًا مسلوب الإرادة،  

اعة العمياء والانقياد، فتصبح غاية الإنسان المسلم مختلفة عما حُث  ويرُسّخ منطق الط

اليوم من تخلف  الأمم الإسلامية  أمر تعكسه حالة  والجوهر، وهو  عليه في الأصل 

وصراع على أتفه الأمور، تاركين الوحدة والعمل على الاستخلاف في الأرض بما  

تأويل الذي يحتفي بالرحمة يمُكّن من  ينفعهم وينفع بيئتهم وما ينفع أجيالهم المقبلة. وال

بناء علاقة وجدانية منفتحة مع المقدّس، بينما الذي يرُكّز على العقاب يُشيع مناخًا من  

الرهبة والرعب الديني، ويُحوّل الدين إلى سلطة مراقبة وقمع. وهذه الفروقات لا تبقى  

و اجتماعية،  وقوانين  سياسية،  نظم  إلى  تتُرجم  بل  الفكر،  للآخر.  حبيسة  تصورات 

وبالتالي، فإن كل مشروع تأويلي يحمل ضمنياً مشروعًا حضاريًا وسياسيًا، سواء كان  

في اتجاه ترسيخ بنية السلطة القائمة أو في اتجاه مقاومتها وتفكيكها. وهذا ما يفُسر 

لماذا تنتشر بعض التأويلات في لحظات سياسية بعينها، وتحُارب أخرى، ليس فقط  

عرفي، بل لأنها تهُدد البنية الرمزية والاجتماعية القائمة، وتحُرّك الوعي  لاختلافها الم

نحو إمكانيات جديدة. وعليه، فإن التأويل لا يمكن فصله عن شبكة السلطة التي تنتجه  

وتحرسه، سواء أكانت هذه السلطة دينية أم سياسية أم اجتماعية، ولهذا فإن تحرير  

وهره، تحرير للإنسان نفسه، واستعادة لقدرة  النص من التأويل السلطوي هو، في ج 

معارك   تصبح  السياق،  هذا  الجاهزة. وفي  القوالب  خارج  والتأمل  الفهم  على  الفرد 

التأويل معارك سياسية بامتياز، تدُار بلغة الدين، ولكنها تخفي صراعات على النفوذ  

ل على ذلك  والهيمنة، وإعادة ترتيب المجال الرمزي داخل الجماعة. ولعل أبرز مثا

ما عرفته الفرق الإسلامية من جدل وتأويلات متناقضة حول قضايا كبرى مثل آيات 

الصفات، أو مسألة القضاء والقدر، أو الإمامة والخلافة، حيث لم يكن الخلاف على  

المعاني،   هذه  تحديد  سلطة  يملك  من  وعلى  معانيها،  على  بل  ذاتها،  في  النصوص 

زية والشرعية السياسية. وهكذا، فإن التأويل لم يكن  وبالتالي من يملك السلطة الرم 

أداة للبحث المعرفي فقط، بل وسيلة لتكريس سلطة، وبناء تصور شامل للحكم، والدين،  

والهوية، وقبول أو رفض الآخر. ولذلك، فإن إعادة النظر في التراث التأويلي لا تعُدّ  

وواجبًا معرفيًا يهدف إلى استعادة    ترفًا ثقافيًا أو نقاشًا نخبويًا، بل ضرورة تاريخية،

النص بوصفه ملكية رمزية مشتركة، مفتوحة على المعنى، غير محتكرة من قبل فئة 

القطيعة  من  الخروج  ذلك  ويتطلب  مذهبية ضيقة.  قوالب  مغلقة ضمن  ولا  بعينها، 

ربطه   إعادة  خلال  من  بالنص،  العلاقة  تجديد  في  والانخراط  الواقع،  مع  المعرفية 

ة الكبرى للإنسان المعاصر، بعيدًا عن الخوف من المساءلة، أو القلق من فقدان  بالأسئل

الثوابت، لأن الإيمان لا يهُدده السؤال، بل يُقويه، ولا تضُعفه الحرية، بل تمنحه معنى  



 

 - 221  - 

وجوديًا أعمق. إن قراءة جديدة للنص تقتضي مساءلة أدوات التأويل التقليدية، وتفكيك 

البُنى المعرفية والرمزية التي بنت سلطتها عبر التاريخ، وتحليل السياقات السياسية  

والاجتماعية التي أفرزت هذه القراءات، والكشف عن آليات تحويل النص إلى أداة 

بعًا للهداية. وهذا لا يتحقق دون شجاعة فكرية وروحية  للإقصاء، بدلًا من كونه من

تضع الإيمان في قلب التساؤل، لا كتشكيك فيه، بل كبحث عنه في صورته النقية، 

المشروع  فالرهان الأساسي في  التأويلي.  الرمزية والاحتكار  الهيمنة  المتحررة من 

ز ذلك إلى "تحرير  التأويلي المعاصر لا يتوقف عند حدود "تجديد الفهم"، بل يتجاو

النص"، وردّه إلى المجال الإنساني المفتوح، حيث يمكن للفرد أن يلتقي بالنص دون  

وسائط قمعية، وأن يرى فيه صدى لكرامته، وأفقًا لتحرره، لا قيدًا لوعيه، أو سلطة 

طاقته   يستعيد  بل  بحرية،  يُقرأ  حين  قداسته  يفقد  لا  النص  إن  المقدس.  باسم  تكُبلّه 

ويصبح صوتاً للإنسان الباحث عن المعنى، عن الله، عن العدالة، وعن ذاته  الروحية،  

 في أفق الخلاص والكرامة. 

 

 

 

وذلك كلّه من أجل وحدة الدين المتجليّة في وحدة جوهره، رغم تعدّد 

التحوّلات   من  طويل  مسار  عبر  وتراكَمَت  تشكّلت  التي  المذاهب 

يخدم  إيجابي  بانفتاحٍ  معها  التعايش  وجب  ثمَّ،  ومن  التاريخية. 

روح   يشُكّل  الذي  المشترك  الأصل  عن  انصرافٍ  دون  الإنسانيّة، 

وتجُسّد الآية الكريمة هذا المعنى حين قال الله    الدين ومقصده الأعلى.

قوا"  تعالى: تفر  ولا  جميع ا  الله  بحبل  عمران:   "واعتصموا  ]آل 

[، إذ تبُرز صورة بليغة لوحدة المؤمنين في التمسّك بحبل الله، 103

الرسالة   مقاصد  يفُسد  الذي  التفرّق  من  وتحُذر  وهداه،  دينه  أي 

 73ويضُعف من أثرها الحضاري والروحي. 

 

 

 
 [ 103القرآن الكريم سورة ]آل عمران: "واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرّقوا" ينظر الآية الكريمة    73



 

 - 222  - 

 الصراع بين العقل والنقل المبحث الثالث :             

من التحريف، كما في قوله سبحانه وتعالى: "إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون"،  ج

ه للإنسان الباحث عن الإله،  وبالتالي فهو يحمل الهداية المطلقة والسبيل الأصح الموجِّ

ويعُدّ المصدر الأول كذلك للتشريع والمعرفة. أما العقل، فهو ملكة الإنسان في التفكير 

داة فطرية مَنّ الله بها عليه ليميز بها بين الصواب والخطأ، وليتأمل في والتدبر، وهو أ

آيات الكون والدين؛ وقد نوّه الله بأهمية العقل في مواضع متعددة من القرآن الكريم،  

لِكَ لَآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يعَْقِلُونَ" ]الروم:  [، حيث يظهر جليًّا أن 24منها قوله تعالى: "إِنَّ فِي ذَٰ

الى يحضّ عباده على استعمال عقولهم للنظر في سننه وآياته، نظر يطبعه التأمل  الله تع

والتفكر في خلق الله تعالى للمعرفة الحقة الواعية بعظمته سبحانه وتعالى في الخلق 

ميزّ   وتعالى. وقد  سبحانه  به  إلا  تليق  لا  التي  الجليلة  الأمور  من  وغيرها  والتدبير 

ه مناط التكليف، فلا يكُلّف الإنسان إلا إذا كان عاقلًا، بل  الإسلام العقل البشري إذ جعل

إنّ العقل في الرؤية الإسلامية لا يتعارض مع الوحي بل يكُمله، كيف لا وهذا العقل 

هو ذاته الذي ظل يجُسد مكونات الطبيعة ليجد الإله، وهو ذاته الذي فكر منطقيًّا أن  

ه لتدبير  اللازمة  القوة  تملك  لا  الآلهة  وجد  هذه  حتى  يبحث  لذلك ظل  الملكوت،  ذا 

في   جاء  وقد  ويعُمل،  ويدرك  يفهم  والعقل  يرشد،  فالوحي  إلهي،  بوحي  إليه  السبيل 

الحديث النبوي الشريف: "رُفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبي  

في صحة   شرط  العقل  أن  على  يدلّ  مما  يعقل"،  حتى  المجنون  وعن  يحتلم،  حتى 

. وبذلك فإن العلاقة بين النقل والعقل في الإسلام علاقة تكامل وانسجام، لا  التكليف 

بالحقائق   يُحيط  أن  الغيبيات ولا  يدُرك وحده  أن  يمكن  فالعقل لا  تنافر ولا صراع، 

العقل ضمن  يعمل  بينما  والموجّه،  الضابط  بوصفه  النقل  يأتي  للوجود، وهنا  الكلية 

كر والاستنباط، لكن هذا الاجتهاد يظل في سبيل  نطاقه الممكن، من حيث التأمل والتف

بالآية الكريمة: "وما خلقت الجن   74ترشيد سلوكه نحو العبادة الحق لله تعالى، أخذاً 

والإنس إلا ليعبدون" ليجعل من هذا الخلق غاية حقة بممارسة العبادة بالشكل الحق.  

وفي هذا السياق، لا بدّ من التأكيد على أن أصول الاعتقاد الإسلامي لا تتأسس على  

حيث يصُدق    النقل وحده، ولا على العقل المجرّد وحده، بل على تفاعل حيّ بينهما،

العقل صحة النقل، ويهدي النقلُ العقلَ إلى الحق، إذ لا يمكن للعقل أن يستقل في كل  

شيء، ولا للنقل أن يُفهم دون عقل. ولأجل هذا قال الإمام أبو حامد الغزالي: "النقل 

بلا عقل لا يُفهم، والعقل بلا نقل لا يؤُمَن"، لأن العقل وحده قد يضل في التأويل، وقد  

 
لِكَ لَآياَتٍ لِّقوَْمٍ يَعْقِلوُنَ.". /.  (9)القرآن الكريم، سورة الحجر، آية  لحافظون." "إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له    74 )القرآن   "إنَِّ فِي ذَٰ

 ( 56)القرآن الكريم، سورة الذاريات، آية   "وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون.".  /.  (24الكريم، سورة الروم، آية 

")رواه الترمذي، حديث رقم   "رُفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبي حتى يحتلم، وعن المجنون حتى يعقل.
الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد. إحياء علوم الدين. تحقيق: محمد عبد الرحمن الرافعي. دار إحياء الكتب العربية، .  /.  (1612

 "النقل بلا عقل لا يُفهم، والعقل بلا نقل لا يؤُمَن." )ص. ]ضع رقم الصفحة إذا متوفر[(/.     م. 1992هـ/ 1412



 

 - 223  - 

يحكم على الأشياء من زاوية جزئية، بينما النقل الإلهي يكشف له ما خفي عنه في  

حقيقته الوجودية. وعليه، فإن الإيمان القائم على مجرد التلقين دون تدبرّ عقلاني قد  

يفضي إلى التبعية العمياء، كما أن التمرد على النصوص باسم العقلانية المطلقة قد  

هذا ما يحدث اليوم للأسف من محاولة لتجسيد هذه النظرة يؤدي إلى الزلل والضياع، و

علمانيون"،   "مثقفون  أنهم  على  أنفسهم  يسوقون  من  طرف  من  للإسلام  المعادية 

والحديث عنهم يحتاج عملًا خاصًا. وبه تجدر الإشارة إلى أن العلاقة بين العقل والنقل 

في سياق الصراع    كانت وما تزال موضوعًا لنقاش فلسفي وكلامي واسع، لا سيما

بين التيارات النقلية الصرفة، والتيارات العقلانية المحضة، وقد تميز علماء الإسلام  

أعمال   في  يتجلى  كما  المصدرين،  بين  دقيق  توازن  إقامة  على  بقدرتهم  الوسطيون 

أمثال ابن رشد الذي حاول التوفيق بين الفلسفة والشريعة، والغزالي الذي ميزّ بين  

ومناهج التلقي، وبيّن حدود العقل وأدواته. كما لا يخفى أن الإسلام يحثّ    مراتب العلوم

الإنسان على استعمال عقله في إدراك العبرة من آيات الكون، والتفكر في المصير،  

والنظر في الآفاق والأنفس، دون أن يزجّه في متاهات التأليه العقلي، بل يجعله عقلًا  

وم بالوحي،  منضبطًا  لله،  على  متعبدًا  الإسلامية  المعرفة  تتأسس  وهكذا  به.  ستنيرًا 

علاقة جدلية بين العقل والنقل، قوامها التلاقي لا التنافر، والتكامل لا التضاد، حتى  

يكون الإنسان قادرًا على بناء إيمانه على بصيرة، وعلى فهم دينه فهمًا عميقاً يُخرجه  

وله تعالى: "قلُْ هَلْ يَسْتوَِي الَّذِينَ  من ظلمات الجهل إلى نور الفهم والتدبر، مصداقًا لق

[، وهنا لا يستويان أبدًا، فالعالم فاهم ودارس  9يعَْلمَُونَ وَالَّذِينَ لَا يعَْلمَُونَ" ]الزمر:  

وعالم لكل العلاقات التي تجعل منه يقع في موقع الحياد لإثبات الأحقية والحقيقة، بينما  

لعملية محطة صراع وانقسام يُجذر من  الآخر جاهل يؤول حسب هواه، ويجعل من ا

التمذهب الديني الذي ما يلبث حتى يصبح خلافًا سياسيًّا يجعل الشعوب تتقاتل من أجل  

 أمور لربما تبدو متطرفة لا علاقة لها بالمنهج الحق الذي حث عليه الإسلام. 

وإذا ما تأملنا مسار الفكر الإسلامي عبر العصور، أي منذ نشأته ببروز آخر الديانات  

الإبراهيمية والخاتمة لها، الإسلام، وجدنا أن التوتر بين العقل والنقل لم يكن ناشئاً عن  

تعارض جوهري بينهما في أصل الدين، بل كان غالبًا انعكاسًا لتأويلات بشرية غير  

غ  تأويلات  كانت  منضبطة،  طالما  ولا  آخر،  لموضوع  عصبية  من  جاءت  البيتها 

المواضيع السياسية تتصدر الموقف في هذا المجال، وهو أمر لازم الوعي الديني،  

وذلك لسببين رئيسيين: الأول قد يكون متعلقًا بالتحولات التي حتمت التحول والتبلور  

نقسام، أو لإفراط أحد  من منظور إلى آخر، من منظور الوحدة إلى منظور التفيؤ والا

الطرفين في موقعه ووظيفته. فقد ظهر عبر التاريخ تياران متقابلان: أحدهما تعصب  

التأويل   ورفض  النصوص  فجمّد  للوحي،  تهديد  للعقل  استعمال  كل  أن  وظن  للنقل 

والتعليل، معللًا ذلك بأن القرآن نزل بلغة عربية واضحة، كما أنه قطعي في إصداره 



 

 - 224  - 

الذي  75 بالشكل  تذُكر  لم  لربما  والتي  الإسلام  بعد  أتت  التي  التحولات  للحكم، رغم 

مقاصد   استيعاب  دون  الحرفي  بالفهم  واكتفى  النص،  في  المؤطرة  الواقعة  يطابق 

الشريعة وروحها. وبهذا الاتجاه ظهرت النزعة الظاهرية التي حصرت المعنى في  

ا لها، بل ودافعت عنه قولًا وفعلًا، حدود اللفظ وأغفلت حكمته، فاتخذت بذلك منهجً 

مما جعلها في حد ذاتها قسمًا، رغم أنها حافظت على الجوهري بمنظورها الفكري، 

قوقعة وضعتها   لنفسها  للمصالحة، فشكّلت  لرأيها دون محاولة  لكنها ظلت متعصبة 

ا  ضمن الفرق كذلك. وفي المقابل، ظهرت تيارات تعقلية مغالية، تبنّت منهجًا تأويليً 

مفرطًا أخرج النصوص عن سياقها، وركّبت من عقول الناس إلهًا آخر يُحاكِم الوحي  

ل كل شيء حتى يصبح الدين   إليه، فوقعوا في نوع من "العقلوية التبريرية" التي تؤوِّ

تمامًا. وهنا تتضح المفارقات العجيبة، فلا الأول استطاع بفكره أن  بالعقل  منسوخًا 

حدة، ولا الثاني بفكره أراد الوحدة. كلاهما حاول التقوقع  يكون جسر تواصل وجمع وو

في منهجه وفكره، وجعل منه السبيل الوحيد والأحق باتباعه دون رؤية شمولية، فجعل  

 الحق ينفر من كلا الطرفين إذا ما فكرنا بموضوعية وحياد تام. 

وما يجب الإشارة إليه في هذا الصدد أن المعتزلة قد مثلوا أبرز نموذج للتيار العقلي 

في الفكر الإسلامي، حيث قدموا العقل على النقل في غير ما موضع، وأقاموا أصول  

مذهبهم على قواعد عقلية خالصة، وقالوا بأن "العقل قبل السمع"، أي أن العقل هو  

وصدق الرسول، ثم يجيء السمع بعد ذلك. فالعقل عندهم  الذي يحكم أولًا بثبوت الله  

هو المعيار النهائي، رغم أنهم يناقضون أنفسهم في كثير من النقاط؛ فكيف يمكن إعمال 

ينبني على ما هو مشهود وما هو   تعصبي وحيد دون سواه في معتقد  بشكل  العقل 

جوهر الوحي،  غيبي؟ فكيف يمكن إدراج عقلي فيما هو غيبي؟ إذ هنا سنتناقض مع  

إذ لا يمكن للعقل أبدًا أو بأي شكل من الأشكال تصور ذلك، لأنه حسب النصوص  

الشرعية عاجز عن إدراك الغيب، كما أنه مؤطر في المشهود، أي أنه متأثر بنص  

شرعي يوجهه بمنهج خاص في تعامله مع الأشياء الموجودة، وبالتالي لا يدع له مجالًا  

 يرة. للتفكر في أمور كبيرة وكث

وهذا ما أثار ردودًا واسعة لدى العلماء، إذ رأى كثير منهم أن العقل ليس مشرّعًا ولا  

حاكمًا مطلقًا، بل هو أداة للفهم فقط. وقد تصدى لهذا الاتجاه علماء أمثال الإمام أحمد  

بن حنبل في محنته الشهيرة مع القول بخلق القرآن، والتي كان خلفها تعظيم للعقل 

من بعده جاء شيخ الإسلام ابن تيمية ليبني نقدًا تأصيليًا عميقاً لهذه  على حساب النقل، و

النزعة، مبينًا أن العقل الصريح لا يمكن أن يعارض النقل الصحيح، وأن التعارض 

 
ذِينَ لَا يَعلَْمُونَ." 75 ذِينَ يَعلَْمُونَ وَالَّ .  /.  ابن رشد، أبو الوليد محمد بن أحمد.  (9)القرآن الكريم، سورة الزمر، آية  "قلُْ هلَْ يسَْتوَِي الَّ

محمد بن محمد. إحياء علوم الدين. تحقيق: محمد عبد الرحمن الرافعي. الغزالي، أبو حامد  .   /.  1984تهافت التهافت. دار الفكر، 

 م.  1992هـ/  1412دار إحياء الكتب العربية، 



 

 - 225  - 

تأويل النص، وهو   بانحراف  لا يكون إلا في وهم الإنسان، إما بسوء فهم العقل أو 

جوهر ولب الخلاف والمشكل الذي لازم الوعي الديني في مختلف مراحله، فشكّل  

النقل والفهم الخاطئ للنص تأويلات شكلت فرقًا ومذاهب تتناحر من أجل إثبات حقيقة.  

ور هو أن الصراع قد يصبح أحيانًا ساذجًا لدرجة  وما يثير الاستفهام في كثير من الأم

مناقشة أشياء بسيطة لا تمت للواقع بصلة. وفي مقابل ذلك، ساد في بعض الحقب 

الإسلامية رد فعل معاكس تمثل في حركات الحشوية والجمود على ظاهر النصوص  

ع في  دون إدراك مقاصدها، وقد نُقل عن الإمام مالك قوله في هذا السياق: "من ابتد

الإسلام بدعة يراها حسنة، فقد زعم أن محمدًا خان الرسالة"، فالإحداث في الدين دون  

دليل مرفوض، غير أن هذا لا يعني أن يمُنع العقل من التأمل والاجتهاد. فالعقل متى  

اشتغل ضمن إطار الوحي، وتقيّد بمقاصده الكلية، أصبح وسيلة لفهم أحكام الله وليس  

جاءت مقاصد الشريعة الإسلامية لتمنح هذا التوازن بعدًا تطبيقيًا، فهي  منافسًا لها. وقد  

تهدف إلى حفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال. فالعقل ليس فقط وسيلة للفهم،  

بل هو مقصد من مقاصد الشريعة، وقد حرّم الإسلام الخمر لأنه يُذهب العقل، كما 

[، وقال  21ي أنَفُسِكُمْ أفَلََا تبُْصِرُونَ" ]الذاريات:  دعا إلى العلم والتفكر، قال تعالى: "وَفِ 

ِ مَثْنَىٰ وَفرَُادَىٰ ثمَُّ تتَفَكََّرُوا" ]سبأ:   [. بل  46أيضًا: "قلُْ إِنَّمَا أعَِظكُُم بِوَاحِدَةٍ أنَ تقَُومُوا لِلََّّ

ان،  إن القرآن ذاته كان دائمًا ما يخاطب العقل، ويجعل من التفكير والنظر سبيلًا للإيم

ولذلك لم ينزل الإسلام على قوم جهّال، بل على قوم فصحاء أهل عقل وتجربة، لكي  

يواجههم بمنهج تأملي يدفعهم للوعي والبحث في ظل الوضعية التي كانت تطبع شبه  

 الجزيرة العربية آنذاك.

أما الفلاسفة المسلمون، فقد حاولوا في المجمل التوفيق بين العقل والنقل، وظهر ذلك  

في أعمال الفارابي الذي رأى أن النبوة تمثل أرقى درجات المعرفة التي يرقى إليها  

الإنسان، ولكنها لا تناقض ما يبلغه العقل الفلسفي، بل تأتي لتبلغّه بلغة رمزية تستوعب  

ابن  وكذلك  بالحكماء    العامة.  الخاصة  البرهانية"  "المعرفة  بين  ميزّ  الذي  سينا 

و"المعرفة الخطابية" التي يستخدمها الأنبياء لتوصيل الحقائق إلى الناس. أما ابن رشد  

فقد تميز بمشروع فلسفي كبير هدفه إثبات عدم التعارض بين الحكمة والشريعة، وكتب  

الشريعة من الاتصال"، مؤكدًا فيه أن  كتابه المشهور "فصل المقال فيما بين الحكمة و

التأمل الفلسفي هو نوع من الاجتهاد المأجور ما دام لا يناقض اليقينيات الشرعية، وما  

ومكامن   الأحقية  وادعاء  واختلاف  وانقسام  تفيؤ  دون  الرعية  ينفع  عما  يبحث  دام 

يحتضنه،  و  الحقيقة. بل  العقل،  يخشى  أن الإسلام في جوهره لا  يدل على  ذلك  كل 

لا،   فكيف  ومؤطرة.  محددة  أمور  في  ولكن  النص،  فهم  في  دورًا جوهريًا  ويعطيه 

والإسلام بنُي على التفكر العقلي مع سيدنا ومولانا محمد صلى الله عليه وسلم حينما  

الحقيق إلى  للوصول  الأداة  منه  وجعل  بالعقل،  والرسل تفكر  الأنبياء  مثل  مثله  ة، 



 

 - 226  - 

ويتدبرون،  76وغيرهم  الكون  في  يتفكرون  أخذوا  الذين  الصالحين  الله  أولياء  من 

ويوقنون أن لهذا الكون رباً عالي المقام، ربٌ ذو قوة عظيمة، جعله يدبر هذا الكون  

بين   التمحيص  في  العقل  يُدرج  وكذا،  الأشكال.  اختلاف  على  الخلق  ويدبر  العظيم 

أنه والمفسدة، غير  المصلحة  وتقدير  يقُيّده    الروايات،  بل  له سلطة مطلقة،  يُترك  لا 

بالإيمان، ويهديه بالوحي، ويمنعه من التيه في الغيب المطلق الذي لا يُدرك إلا بالوحي  

الذات   حقائق  أو  الآخر،  اليوم  تفاصيل  إدراك  عن  يعجز  العقل  كان  وإذا  الصادق. 

يقول   لمحدوديته.  إدراك  هو  بل  قيمته،  من  انتقاص  ذلك  في  فليس  تعالى:  الإلهية، 

نَ الْعِلْمِ إِلاَّ قلَِيلًا" ]الإسراء:   وحُ مِنْ أمَْرِ رَبِّي وَمَا أوُتِيتمُ مِّ وحِ قلُِ الرُّ "وَيَسْألَُونَكَ عَنِ الرُّ

[، وهي آية تحد من تغوّل العقل في غير مجاله، وتذُكّر الإنسان بأن فوق علمه 85

في الذكر الحكيم: "وَمِنكُم مَّن    علمًا، وفوق إدراكه وحياً. كيف لا، ويقول تعالى أيضًا

يرَُدُّ إلَِىٰ أرَْذلَِ الْعمُُرِ لِكَيْ لَا يعَْلَمَ مِن بعَْدِ عِلْمٍ شَيْئاً"، وفي ذلك آية واضحة لمكامن  

إدراج العقل التي تعُدّ محدودة في الإسلام، يؤُطرها منهج قوامه القرآن والسنة النبوية  

 الشريفة.

وبه، فإن الصراع بين العقل والنقل هو صراع مفتعل حين يُنظر إليهما خارج بيئتهما  

الطبيعية، فالعقل وسيلة لفهم النقل، والنقل هداية للعقل، وإذا تحقق التوازن بينهما، كان  

الإنسان في موقع الحكمة، وبلغ الغاية من خلقه، وهي معرفة الله وعبادته على بصيرة،  

ِ عَلَىٰ بصَِيرَةٍ أنََا وَمَنِ اتَّبعَنَِي..." كما قال تعالى:  ذِهِ سَبِيلِي أدَْعوُ إلَِى اللََّّ )يوسف   "قلُْ هَٰ

ولعلّ من أبرز مظاهر الإشكال في العلاقة بين العقل والنقل هو ما تعلق    (  105الآية  

عن   المعزول  العقل  يقرأ  فحين  الواقع.  في  وتوظيفها  الدينية  النصوص  فهم  بمناهج 

النصوص القرآنية والحديثية، يغدو عرضة للريبة أو التخطئة أو حتى التأويل    الإيمان

الباطني الذي يُجرد الوحي من دلالته الظاهرة. بينما إذا انفرد النقل عن العقل، فقد 

يتحول إلى تراث جامد لا يلامس قضايا العصر ولا يستوعب التحولات التاريخية،  

نتمي للماضي على أسئلة الحاضر. من هنا، كان لا فينشأ فكرٌ انعزالي يقدّم إجابات ت

بد من استحضار التكامل، ذلك التكامل الذي تجلى في النموذج النبوي نفسه، حيث  

كان الرسول صلى الله عليه وسلم يعُلي من شأن العقل والفكر، ويأمر بالتفكر، ويحث  

يث جبريل حين جاء  على التعلم، ويفُعلّ ملكات الإنسان في الفهم والسؤال، كما في حد 

يسأله   له،  »فعجبنا  الصحابة:  فقال  والإحسان،  والإيمان  الإسلام  عن  النبي  يسأل 

 
ِ مَثْنَىٰ وَفُرَادَىٰ ثمَُّ تتَفََكَّرُوا." 21"وَفِي أنَفسُِكُمْ أفَلََا تبُْصِرُونَ." )الذاريات:  76 ، القرآن الكريم( │ "قلُْ إِنَّمَا أعَِظُكُم بوَِاحِدَةٍ أنَ تقَوُمُوا لِلََّّ

وحُ مِنْ أمَْ 46)سبأ:  وحِ قلُِ الرُّ نَ الْعِلْمِ إِلاَّ قلَِيلًا." )الإسراء: ، القرآن الكريم( │ "وَيسَْألَوُنكََ عنَِ الرُّ ، القرآن 85رِ رَبِّي وَمَا أوُتِيتمُ مِّ

ِ علََىٰ بَصِيرَةٍ أنَاَ وَمَنِ اتَّبَعَنِي..." )يوسف:   ذِهِ سَبِيلِي أدَْعُو إلَِى اللََّّ ، القرآن الكريم( │ الإمام مالك بن أنس: "من 105الكريم( │ "قلُْ هَٰ

يراها حسنة، فقد زعم أن محمدًا خان الرسالة." │ حديث جبريل الشريف )مروي في صحيح مسلم والبخاري(  ابتدع في الإسلام بدعة
. │ ابن سينا، أبو علي الحسين بن عبد الله.  1985│ الفارابي، أبو نصر محمد بن محمد. آراء أهل المدينة الفاضلة. دار الفكر، 

رشد، أبو الوليد محمد بن أحمد. فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من . │ ابن 1994الشفاء. دار إحياء التراث العربي، 

 1997. │ الإمام الشاطبي، أبو إسحاق إبراهيم بن موسى. الموافقات في أصول الشريعة. دار الفكر، 1984الاتصال. دار الفكر، 



 

 - 227  - 

ويصدّقه«، وهو دليل على مشروعية السؤال العقلي في الدين. ولذلك فإن الشريعة لم  

تكتفِ بتقديم أحكام جاهزة، بل ضمنت في داخلها أدوات للفهم والاجتهاد، ولهذا قال 

الإمام الشاطبي إن الشريعة مبنية على مراعاة المصالح، والمصلحة لا يمكن إدراكها  

ك جزءًا من البنية الفقهية والأصولية في الإسلام، لا مجرد  إلا بالعقل، فكان العقل بذل

وسيلة خارجية. وقد أشار القرآن نفسه إلى هذه العلاقة عندما قال: "كِتاَبٌ أنَزَلْنَاهُ إلَِيْكَ  

د  [، فالعقل مُخاطَب، والنقل ممهّ 29مُبَارَكٌ لِّيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتذَكََّرَ أوُلُو الْألَْبَابِ" ]ص: 

العصر  للغة  المدرك  الواعي  الإنسان  تفاعل  إلا عبر  تتحقق  الوحي لا  له، ومقاصد 

وأولويات الأمة وهذا أمر أساسي وشرط لابد منه للباحث عن ايجاد حلول وسطية  

 تخدم الإنسان بما يربطه بالوحدة 

وإذا تمعنا في سيرة الصحابة نجد نماذج راقية لاستعمال العقل في ظل النص، فقد 

في عام الرمادة حكمًا نصيًّا في قطع يد   –رضي الله عنه–خالف عمر بن الخطاب  

تفعيل لأعماقه، لأن   بل  للنص  ليس تعطيلًا  القحط، وهذا  السارق، مراعاة لظروف 

بل إقامة العدل، والعدل في تلك اللحظة  المقصود من الحكم ليس إقامة الحد فحسب،  

اقتضى تأجيل تطبيق النص حفاظًا على الروح التي جاءت الشريعة لحمايتها. وهكذا،  

فإن مناط التكليف في الشريعة لا يمكن فصله عن العقل، بل به يُدرَك الحكم، وبه يُفهَم  

بين العزيمة والرخصة، والظاهر والمقصد ، وهذا ق  يُفرََّ ما  استوعبه    النص، وبه 

علماء الإسلام في تلك الحقبة ليخلقوا التوازن، وذلك حينما أرسوا علومًا متكاملة تنظم  

العلاقة بين العقل والنقل، مثل أصول الفقه وعلم المقاصد والمنطق، فصار للعقل مقام  

معتبر دون أن يرُفع فوق النص، وصار للنص سلطان دون أن يغُلق باب الفهم فيه.  

ن يُستفتح علم الأصول بمباحث العقل، وأن يرُجع إليه في مسألة التكليف، ولا عجب أ

لأن العقل مناط التكليف كما يقول الأصوليون، فهو الذي يُدرك الحُسن والقُبح، ويمُيز  

بين الواجب والمندوب، والمباح والمكروه. وقد أشار الإمام الغزالي في "المستصفى"  

لعقل قطعيًا، فإن العقل يُقدَّم، لأنه اليقين لا يزُال بالظن، إلى أن النقل إذا كان ظنياً، وا

بشرط أن لا يعُارض القطعيات الشرعية المعلومة بالضرورة وهذا ما لا تجده اليوم  

 في سبيل ذلك الا من رحم ربي. 

ومن جهة أخرى، فإن القرآن الكريم لم يكتفِ بحض الناس على استعمال عقولهم، بل  

مُّ   ِ الصُّ عِندَ اللََّّ الدَّوَابِّ  "إِنَّ شَرَّ  جعل غياب العقل من صفات الضلال، فقال تعالى: 

ة  [، وهذه الآية لا تعيب أصحاب القدرات العقلي22الْبكُْمُ الَّذِينَ لَا يعَْقِلُونَ" ]الأنفال:  

الضعيفة، بل أولئك الذين عطلوا عقولهم عن التفكر في الوحي والوجود. كما قال عز  

[، وهذا 10وجل: "وَقَالُوا لَوْ كنَُّا نَسْمَعُ أوَْ نعَْقِلُ مَا كُنَّا فِي أصَْحَابِ السَّعِيرِ" ]الملك:  

 يُفهم  يُبرز بجلاء أن العقل الذي لا يهتدي بالوحي مصيره التيّه، وأن النقل الذي لا



 

 - 228  - 

 77بالعقل مصيره الجمود، وأن كليهما لا يتحقق مقصوده إلا بالآخر، ولذلك قال الإمام 

فُقد  ابن القيم: "العقل كالبصر، والشرع كالشمس، فإذا اجتمعا أبصرت العين، وإذا 

   أحدهما تعذرّ الإبصار".

هذه العلاقة المتبادلة بين العقل والنقل تفرض على المسلم المعاصر أن يعُيد  وبه فإن

الاعتبار للعقل ضمن فضاء الإيمان، لا خارجه، وأن يعُيد الاعتبار للنص ضمن فضاء  

المقاصد لا خارجها. كما تفرض عليه أن لا ينجرّ إلى ثنائية الغرب التي جعلت العقل  

مام المعرفة، بل أن يستعيد النموذج الإسلامي الذي جمع  نقيضًا للوحي، والدين عائقًا أ

بينهما بانسجام، دون أن يفرّط في أحدهما أو يطغى به على الآخر. وحين يبلغ المسلم  

هذا التوازن، فإنه لا يكون عبدًا للنصوص دون وعي، ولا عبدًا للعقل دون حدود، بل  

التوحيد. قال تعالى: "سَنرُِيهِمْ آياَتِناَ فيِ    يكون عبدًا لله بالعقل والنقل، وهذا هو جوهر 

]فصلت:    " الْحَقُّ أنََّهُ  لهَُمْ  يتَبََيَّنَ  حَتَّىٰ  أنَفُسِهِمْ  وَفِي  والعقل 53الآفَاقِ  الكون  فآيات   ،]

 والنفس لا تتعارض مع آيات الكتاب، بل تشهد له، وتفُضي إليه. 

لقد تبيّن من خلال هذا المبحث أنّ إشكالية العلاقة بين العقل والنقل مثلّت أحد أبرز 

المباحث الفكرية التي شغلت العقل الإسلامي والفلسفي على حدّ سواء، خصوصًا في  

موضوعي،   بشكل  ومناقشتها  الإشكالية  هذه  تحليل  إلى  الداعية  المعاصرة  المباحث 

تشكيل هوية التمذهب بصفة عامة، نظرًا لما تحمله    قصد فهم العلاقات المتداخلة في

الفهم،  وحدود  الإنساني،  التفكير  بجوهر  تتصل  عميقة  ومنهجية  معرفية  أبعاد  من 

ومصادر الحقيقة. فالعقل، بما هو أداة للتمييز والتفكير، والنقل، بما هو نص موحى  

ا، ويتعارضان في  أو مقدّس، ظلا في تفاعل مستمر، يتقاطعان حينًا ويتوازيان أحيانً 

أحيان أخرى. وقد تراوحت المواقف تجاه هذه العلاقة بين من جعل العقل سيدًا على  

النص، ومن جعل النص حاكمًا على العقل، وبين من دعا إلى التوفيق بينهما ضمن  

مقاربة تكاملية تراعي المقاصد وتفهم السياقات، على الأقل مقاربة تساهم في تهدئة  

مشتعل في مختلف ربوع العالم الإسلامي، حيث التمزقات الطائفية  الوضع الديني ال

باتت جلية ومؤلمة. ويكفي أن ننظر إلى المشهد الحالي في المشرق العربي لندرك أن 

فالعراق ما يزال  بل واقع يومي ملموس؛  تاريخي،  يعد مجرّد إرث  لم  التمزق  هذا 

حيث تجاوز الصراع بين الشيعة    يعيش على وقع انقسامات حادّة بين مكوناته الطائفية، 

والسنة حدود المساجد ليبلغ مفاصل الدولة والسلطة، مخلفًا وراءه سنوات من العنف 

 
بَّرُوا آياَتِهِ وَلِيَتذََكَّرَ أوُلوُ الْألَْباَبِ." │ الإمام الشاطبي، الم :29القرآن الكريم، سورة ص، الآية  77 وافقات "كِتاَبٌ أنَزَلْناَهُ إلَِيكَْ مُباَرَكٌ لِّيَدَّ

│   2005"الشريعة مبنية على مراعاة المصالح." │ الإمام الغزالي، المستصفى، طبعة  :1997في أصول الشريعة، دار الفكر، 

مُّ الْبُكْمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلوُنَ." │ القرآن الكريم، سورة الملك، الآية  :22القرآن الكريم، سورة الأنفال، الآية  ِ الصُّ "إنَِّ شَرَّ الدَّوَابِّ عِندَ اللََّّ

: محمد محمد أبو زهرة، "وَقاَلوُا لوَْ كُنَّا نسَْمَعُ أوَْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أصَْحَابِ السَّعِيرِ." │ الإمام ابن القيم، إعلام الموقعين، تحقيق :10

"سَنُرِيهِمْ آياَتنِاَ فِي الآفاَقِ وَفِي أنَفسُِهِمْ حَتَّىٰ يتَبََيَّنَ لَهُمْ أنََّهُ   :53│ القرآن الكريم، سورة فصلت، الآية  1993دار إحياء التراث العربي، 

 ".  الحَْقُّ



 

 - 229  - 

الطائفي والاقتتال الداخلي، فضلًا عن التدخلات الإقليمية التي غذتّ هذه الانقسامات  

خدمة لمصالحها. أما في لبنان، فقد تحوّل النظام الطائفي نفسه إلى عائق أمام بناء  

دولة مدنية عادلة، حيث يتقاسم زعماء الطوائف النفوذ والولاء، وتبقى الدولة رهينة  

تزرع مذهبية  فإن    لتجاذبات  وهكذا،  الواحد.  الوطن  أبناء  بين  الفرُقة  وتغذي  الشك 

الطائفية في المشرق لم تعد فقط نتاج خلافات لاهوتية، بل غدت أداة سياسية توُظّف  

المجتمعات من الداخل، لتبقى الأمة  في الصراع على السلطة، وتسُهم في إضعاف 

الدين ذاته. وقد أظهر  مشلولة بين خطاب "النحن" و"الآخر"، حتى وهي تتحدث بلغة 

هذا المبحث أن هذا التوتر لم يكن نابعاً فقط من الفروقات المنهجية، بل من التحولات  

الدولة   اتساع رقعة  العالم الإسلامي، خصوصًا مع  التي عرفها  والثقافية  الحضارية 

ر  الإسلامية واحتكاكها بالفكر اليوناني والفلسفات الهندية والفارسية، مما استدعى تطوي

أدوات عقلية لفهم النص ومواجهة التحديات الجديدة. وفي هذا السياق، برزت تيارات  

ومدارس حاولت أن تؤسس لتوازن دقيق بين مقتضيات الوحي ومقتضيات العقل، كما 

هو الشأن عند المعتزلة والأشاعرة، والفلاسفة المسلمين كابن سينا والفارابي، وصولًا  

ة التي تسعى إلى إعادة صياغة العلاقة ضمن رؤية إلى محاولات التجديد المعاصر

 حديثة تدمج العقل في فهم مقاصد النقل دون أن تجعله فوق النص.

 

 

وهكذا، يتبي ن لنا في خاتمة هذا المبحث أن  العلاقة بين العقل والنقل لا ينبغي أن 
أو   المتشددة  التيارات  رتها بعض  القطيعة، كما صو  أو  التعارض  إطار  في  تفُهم 
القراءات السطحية، بل ينبغي أن تبرز في إطار جدلي خلاق، تتكامل فيه الأدوات  

النقلية، ضمن   رؤية تأويلية منفتحة على تعددية المعاني العقلية مع المضامين 
استيعاب   ينبغي  وكذا   ، الديني  بالتوتر  المتسمة  الراهنة  الوضعية  مع  انسجاما 
تاريخية الفهم، والوعي العميق بسياقات التنزيل والتلقي ، فالفكر الإسلامي، في  
ا لجمود حرفية النص، بل  ا للعقل، ولا أسير  ا خصم    جوهره الأصيل، لم يكن يوم 
ا مشروع ا معرفي ا يسعى إلى إقامة التوازن بين وحي ينُير الطريق، وعقل   كان دائم 
يُجيد الفهم والتأويل والتفاعل مع المستجدات الحضارية. ومن ثم ، فإن تجاوز هذا  
الإشكال لا يتم  بالحسم العقيم لصالح أحد الطرفين، بل بإعادة بناء العلاقة بينهما  

فاعل البن اء، والثقة في أن العقل السليم لا يُمكن أن  على أرضية مشتركة من الت
الحقيقة   هو  واحد  من مصدر  ينبع  كلاهما  دام  ما  الصحيح،  النقل  مع  يتعارض 
 الإلهية، ويسعيان مع ا إلى تحقيق وعي أسمى للإنسان بذاته وبدوره في الكون 

 

      



 

 - 230  - 

 المبحث الرابع : دور اللغة وهوية القومية             

بمسألة  المرتبطة  المواضيع  أهم  الكتاب، لأحد  هذا  مسار  في  المبحث،  هذا  يتطرّق 

التمذهب في الدين. وقبل الغوص في الموضوع وتحليله، لا بد من تعريف المفاهيم  

العناصر  أحد  اللغة  تعُد  الموضوع.  في  للتعمق  استشرافية  كمرحلة  أولًا،  المهيكِلة 

ية القومية لأي مجتمع، حيث تشكل جوهر الثقافة  الأساسية التي تسُاهم في تشكيل الهو

ووسيلة التعبير الأساسية عن مكونات تلك الهوية، إذ إن العلاقة بين اللغة والهوية 

تعُتبر ساحة   القومية تمتد إلى ما هو أبعد من مجرد كون اللغة أداة للتواصل، فهي 

لشعور بالانتماء إلى جماعة  تتلاقى فيها الأفكار، والقيم، والمعتقدات، وتسُاهم في بناء ا

معينة. وتبرز هذه العلاقة بشكل خاص في السياقات التي تتسم بالصراعات المذهبية  

أو الثقافية، حيث يصبح التمسك باللغة القومية عاملًا حاسمًا في تأكيد الهوية والوجود  

من   تشكلت  التي  الخصوصيات  تلك  الخصوصيات،  تذويب  محاولات  مواجهة  في 

سيين: خصوصية الإسلام بالمقارنة مع الديانات الإبراهيمية الأخرى التي  مظهرين رئي

فت وابتدُِعت" من المنظور الإسلامي، والتي تختلف منهجًا وعقيدة عن اليهودية   "حُرِّ

والنصرانية؛ ثم الخاصية الثانية التي تميز الإسلام في حد ذاته بتمذهبه إلى مذاهب، 

ة ميزتها عن الأخرى. فتشكّلت خصوصيات  شكّلت كل واحدة منها هوية وخصوصي

داخل الدين الواحد، وطفا على السطح مسألة اللغة والقومية كأدوات جامعة، لكنها في 

بعض الأحيان تبدو عاجزة بفعل تدخل عناصر تعُدّ في الواقع أقوى، كالعِرق والانتماء 

 الطائفي، مما يعمّق من هوّة الاختلاف.

إن اللغة ليست مجرد وسيلة للاحتفاظ بالمعرفة أو التفاعل مع الآخرين، بل هي بمثابة  

مرآة تعكس الهويات الثقافية والاجتماعية لمختلف الشعوب عبر العالم. وفي المجتمع 

آنٍ واحد، حيث   ودينية في  ثقافية  العربية مكانة محورية كأداة  اللغة  تحتل  العربي، 

تاريخ الأمة العربية والإسلامية، فأصبحت اللغة العربية ليست  ترتبط ارتباطًا وثيقاً ب

بناء الهوية الدينية والثقافية،   فقط أداة للتواصل بين الأفراد، بل عنصرًا رئيسيًا في 

من   يتم  محوري.  كأساس  اللغة  تربطها  كوحدة  العربية  بالقومية  يعُرف  ما  فشكّلت 

والفكرية التي تميز تلك الهوية عن غيرها.  خلالها التعبير عن المفاهيم الدينية والأدبية  

ومن هنا، فإن الحفاظ على اللغة العربية من الاندثار أو التهميش يعُد خطوة أساسية  

عندما نتحدث عن الهوية القومية، فإنها لا  و   في الحفاظ على الهوية القومية العربية.

تقتصر على خصائص اجتماعية أو ثقافية محدودة، بل تشمل مجموعة من العناصر  

التي تتفاعل مع بعضها لتشكيل الوعي الجمعي. فالهوية القومية هي الحافظة للتاريخ  

لغة التي تعد  المشترك، والتقاليد، والمعتقدات، والرموز، وهي ترتبط ارتباطًا وثيقًا بال

التاريخية   السياقات  في  عليها.  والحفاظ  الثقافية  العناصر  هذه  لنقل  حيوية  أداة 



 

 - 231  - 

والاجتماعية، تعُد اللغة القومية عاملًا محورياً في تعزيز الوعي الوطني والإقليمي،  

بل والكيان الإسلامي عمومًا، إذ من خلالها يتم تثبيت قيم الجماعة الوطنية والشعور 

واللغة   الإسلام  هو  اليوم  المشترك  الكيان  وهذا  المشترك.  الكيان  هذا  إلى  بالانتماء 

باعتبارهما نفسه   العربية،  والطريق  نفسه  المنهج  إلى  المؤديَين  الرابطين  المقومَين 

 والمآل نفسه. 

المشترك  التاريخ  حفظ  على  يقتصر  لا  القومية  الهوية  بناء  في  اللغة  دور  أن  غير 

باعتبارها أداة للوحدة، بل يمتد إلى تشكيل الفهم الجماعي للمستقبل. فاللغة تؤثر في  

طريقة التفكير الجماعي وفي أساليب تفاعل الأفراد مع القضايا الاجتماعية والسياسية  

ة في مكانة لا تعكس فقط ما هو موجود في الحاضر، بل  والاقتصادية، فتصُبح اللغ

تساهم أيضًا في تشكيل الأطر التي يتم من خلالها فهم وتحليل الأحداث والمواقف. 

ومن هذا المنطلق، تساهم اللغة في تعزيز الهوية القومية من خلال خلق فكر جماعي 

تاريخي وثقافي محدد،   مشترك يستند إلى معايير ومفاهيم تتفق عليها الجماعة في إطار

وتشكل  التمذهب  من  فبالرغم  الإسلامي.  العالم  في  اليوم  المرجعية  يمثل  ما  وهو 

الطوائف المختلفة فكرًا ومنهجًا، يظل المرجع الرئيسي في ظل هذه المناوشات هو  

ينبغي إيضاحه   المرجعية القومية الإسلامية واللغوية الموحدة في الدين واللغة. وما 

أتحدث عن اللغة التي نتحدث بها في الحياة اليومية، بل عن اللغة التي   هنا أنني لا

باعتبارها   اللغة  أتحدث عن  وبالتالي، لا  ألا وهو الإسلام.  بجوهرنا الأول،  تربطنا 

الأصل لكل الشعوب الإسلامية، بل إن العديد من الشعوب تختلف هوياتها، كشعوب  

أمازيغية وانتماء لأرض أمازيغية،    شمال إفريقيا، وهي شعوب أمازيغية ذات هوية

لكنها تتبنى اللغة العربية كلغة القرآن باعتباره لُب العقيدة وجوهرها. وينطبق هذا على  

باقي شعوب العالم الإسلامي العجمية وغير الناطقة بالعربية، إذ تبقى القومية الإسلامية  

وفيما يتعلق بالتحديات التي تواجه الهوية القومية في العصر   الرابطة المتينة الجامعة.

الحديث، يبرز تأثير العولمة كعامل مهم. فقد أدى التطور التكنولوجي وانتشار وسائل 

الإعلام العالمية إلى تعزيز استخدام اللغات الأجنبية، خاصة الإنجليزية والفرنسية،  

ت في تهميش اللغة القومية وتحدّت  في العديد من الدول العربية، وهي ظاهرة ساهم

والإعلام   التعليم  مجالات  ففي  الهوية.  تشكيل  في  أساسي  كعنصر  عليها  الحفاظ 

والاقتصاد، نجد أن اللغة الأجنبية غالباً ما تكتسب الأولوية على حساب اللغة القومية،  

مما يعُرض الهوية الوطنية للخطر. كما أن الهوية القومية، التي كانت قائمة على اللغة 

سبب انتشار اللغات الأجنبية واستخدامها المتزايد في الحياة  المشتركة، أصبحت مهددة ب

 اليومية. 

ولا يمكننا تجاوز التحولات الخطيرة التي تستهدف الإسلام تحت غطاء مصطلحات 

كالعلمانية وغيرها، لتوجيه ضربات للدين من خلال رؤى شاذة لا علاقة لها بالإسلام.  



 

 - 232  - 

يرُوّج لها بعض المثقفين الذين يختبئون وراء شعارات التنوير والعلمانية، خصوصًا  

في الآونة الأخيرة في بعض الدول العربية، ومنهم في المغرب، حيث يربطون الجهل 

بالدين بالعقيدة، ويطالبون بإسقاط صفة الدولة الإسلامية. في صورة واضحة للعداء  

الأ أن  إلا  الإسلام،  نحو  للعالم الموجه  الرابطة  القومية  دامت  ما  مستحيلًا  يظل  مر 

وفي هذا السياق، تجدر    الإسلامي، لغة ودينًا، قائمة كدرع قوي أمام هذه الانفلاتات.

الإشارة إلى أن التمذهب قد يُساهم في تعقيد العلاقة بين اللغة والهوية. فعلى الرغم من  

قومية، إلا أن الاختلافات المذهبية قد  أن الدين يمثل عنصرًا أساسيًا في بناء الهوية ال

تخلق تحديات إضافية، إذ تتعدد المصطلحات الدينية والفقهية، ما يؤدي إلى تمايز بين  

المذاهب من خلال اللغة والمفردات الخاصة. هذا التعدد قد يزيد من تعقيد مهمة الحفاظ  

 على اللغة القومية كعنصر موحّد. 

في   الأفراد  بين  والتفاعل  القومي  الوعي  تعزيز  في  اللغة  تسُهم  أخرى،  ناحية  ومن 

المجتمعات المتعددة الأعراق والأديان. ففي الدول التي تضم جماعات لغوية وثقافية  

متعددة، تبرز الحاجة إلى الحفاظ على اللغة القومية كرابط مشترك. فاللغة القومية لا  

واصل، بل هي عنصر أساسي في بناء شعور الجماعة  تقتصر على كونها وسيلة للت

بالوحدة الوطنية، وتوجيه الفرد نحو تقدير تاريخه وموروثه، وتعميق فهمه لمستقبله  

تفيّئها إلى مذاهب   المشترك، خصوصًا في ظل ماضٍ مشترك وعقيدة واحدة، رغم 

ية الأخرى،  فقهية، إلا أنها حافظت على الجوهري الذي تخلت عنه الديانات الإبراهيم

وعليه، فإن اللغة   ألا وهو التوحيد والتصديق برسالة النبي محمد صلى الله عليه وسلم.

تعُد أداة حاسمة في تشكيل الهوية القومية، وهذه الهوية تتجسّد في الفكر الجماعي الذي 

يترسخ في أذهان الأفراد عبر استخدام اللغة. فالحفاظ على اللغة القومية ليس مسألة 

لغوية فقط، بل هو عملية ثقافية وتاريخية تهدف إلى تعزيز الانتماء الوطني، وصون  

يم والتقاليد التي تميز الأمة. ولا يمكن تصور هوية قومية قائمة دون لغة موحّدة  الق

تشكل أساسًا للوعي الوطني وأداة للتواصل والتفاعل، وحتى إن غابت، تظل الركيزة 

يفوقها أهمية في ربط  الثانية، أي القومية الدينية الم تمثلة في الإسلام، درعًا موحدًا 

 المسلمين بعضهم ببعض عبر العالم. 

وما ينبغي الإشارة إليه أيضًا أن التفاعل بين اللغة والهوية القومية يكتسب بعُدًا إضافيًا  

في ظل التطورات السياسية والاجتماعية التي نشهدها في العصر الحديث، إذ لم تعد 

عرضة   أكثر  أصبحت  بل  القومية،  الدولة  حدود  داخل  للتواصل  أداة  مجرد  اللغة 

تيجة العولمة والهيمنة الثقافية العالمية، ولم يعد الاستعمار لتأثيرات خارجية متزايدة ن

الهيمنة   بل ظهرت أشكال جديدة من  المجال،  الأبرز في هذا  العامل  العسكري هو 

تمثلت في القوة الناعمة، كالصحافة والعولمة الثقافية. وفي هذا الإطار، تبرز العوامل  

ومية، مما يطرح تساؤلات حول  الجيوسياسية والتقنية كقوى ضاغطة على اللغة الق 



 

 - 233  - 

مدى قدرتها على الصمود أمام هذه التحولات، التي تفرض الانفتاح على الغرب وتبني  

لغاته تحت شعار أنها "لغات العلم"، وهو ما أدى إلى ظهور مفهوم "لغة العصر". 

ومن هذا المنطلق، تراجع الحديث عن وحدة اللغة، وصار الانفتاح المفرط على اللغات 

العلاقة بين اللغة والهوية القومية، لا سيما في العالم   الأجنبية من العوامل المؤثرة في

العربي، حيث أصبح استخدام اللغة الأجنبية في مجالات الحياة اليومية يشكل تحديًا  

 كبيرًا.

اللغة  وخصوصًا  الأجنبية،  للغات  اللغوية  الهيمنة  وتيرة  تتسارع  السياق،  هذا  في 

الإنجليزية التي تعُد اليوم الأكثر انتشارًا وتداولًا في العالم، وقد أصبح تعلمها شرطًا  

أساسيًا "للانفتاح على العالم"، ما عزز استخدامها في التعليم والإعلام والتكنولوجيا  

هذا بشكل واضح في الدول العربية التي باتت تعتمد بشكل متزايد  والاقتصاد، وظهر 

على اللغة الإنجليزية في الجامعات والتعليم العالي، مما يهدد بضعف اللغة العربية في  

ليشمل   الأكاديمي  الحقل  تجاوز  التغيير  هذا  العلمي.  والتعبير  النقدي  الفكر  مجالات 

الإ وسائل  أصبحت  إذ  والتكنولوجيا،  اللغة  الإعلام  على  كبيرة  بدرجة  تعتمد  علام 

الإنجليزية، ما يعكس تزايد التأثير الثقافي الغربي في المنطقة، وقد تحولت اللغة من  

ثقافتنا   عن  تختلف  التي  الغربية،  الثقافة  لتمرير  قناة  إلى  للتواصل  وسيلة  مجرد 

حيانًا الإسلامية من حيث الشكل والمضمون، لتصبح هذه السلوكيات الغربية مبررة أ

تحت ذريعة الحرية، ما يولد تعارضًا مع قيمنا ويؤدي تدريجيًا إلى انسلاخ ثقافي عن  

الهوية الإسلامية. وفي خضم هذا الواقع، تتجلى خطورة القوة الناعمة في تكريس هذا  

اللغة  الإلكترونية  والمواقع  التلفزيونية  القنوات  من  العديد  تتبنى  حيث  التحول، 

سية لمحتواها، مما يضعف موقع اللغة القومية في نقل الموروث الإنجليزية كلغة رئي

الغربية   الأيديولوجيات  تمرير  من  ويعزز  بل  الجديدة،  للأجيال  والفكري  الثقافي 

المختلفة عن قيمنا الإسلامية، بما أن نقل الثقافة لا يتم بمعزل عن السياق الحضاري،  

لآخر، ويؤثر على البنية الثقافية  وهو ما يؤدي إلى اختلالات واضحة في فهم الذات وا

والاجتماعية بشكل مباشر. ولا يقتصر هذا التأثير على البلدان العربية فقط، بل يمتد  

ليشمل مجتمعات أخرى متأثرة بالعولمة، إذ تؤدي هذه التحولات إلى نقل مفاهيم ثقافية  

لمجتمعات بين  وسياسية تتناقض مع القيم المحلية، وقد تخلق نوعًا من الانقسام داخل ا

 من يتبنون الثقافة العالمية ومن يتشبثون بالهوية الوطنية. 

في ظل هذا الواقع، يطُرح سؤال جوهري: هل تستطيع الهوية القومية أن تستمر في  

مواجهة هذا الانفتاح الثقافي والتكنولوجي؟ والإجابة تكمن في القدرة على التوفيق بين  

الحفاظ على اللغة القومية والتفاعل مع مستجدات العصر، فالحفاظ على اللغة لا يعني 

قدرة على التفاعل دون تفريط في الخصوصية الثقافية. لذلك، الانغلاق الثقافي، بل هو  



 

 - 234  - 

فإن التحدي لا يكمن في مجرد التفاعل مع العولمة، بل في كيفية حماية الهوية اللغوية  

 والثقافية من الذوبان. 

ومن خلال ذلك، يمكن القول إن العلاقة بين اللغة والهوية القومية هي علاقة تكاملية  

تشكل درعًا منيعًا في وجه التحولات الجارية، وهنا يبرز دور المثقفين والسياسيين  

والأكاديميين في تعزيز مكانة اللغة القومية في السياسات التعليمية والإعلامية، وفي  

ر عن العصر دون أن يفرّط في الأصالة. وفي هذا الإطار، تطوير محتوى رقمي يعب

لا يمكننا تجاهل بعض المبادرات القائمة، كمجهودات المغرب في إدماج اللغة العربية 

في الأبحاث العلمية وتقديم الأطاريح الجامعية بها، ما يعكس إرادة فعلية في ترسيخ 

لتحديات المرتبطة باللغة والهوية  مكانتها كلغة علم ومعرفة. كما ينبغي الإقرار بأن ا 

القومية ليست ثابتة، بل هي متغيرة بتغير السياقات العالمية، إذ أن ما عرفته أوروبا  

وأمريكا من تطور لم يأتِ بدون آثار على باقي الشعوب، فقد جلب معه جوانب إيجابية  

، ما يحتمّ وجود  في الانفتاح، لكنه نقل أيضًا ثقافة مغايرة في رؤيتها للإنسان والمجتمع

استراتيجيات مرنة ومتوازنة تستطيع التفاعل مع هذا الواقع دون أن تفقد الخصوصية  

الثقافية والدينية. فعلى سبيل المثال، ما يعُد أمرًا عادياً في أوروبا قد يعُد خرقًا واضحًا  

دي  للمنظومة الأخلاقية الإسلامية، وهذا الاختلاف طبيعي، إذ يتداخل فيه البعد العق

 والعرفي والاجتماعي، ما يتطلب تفاعلًا مدروسًا لا انجرارًا سطحيًا.

لتطوير   الثقافية جهودًا مشتركة  والهوية  القومية  اللغة  الحفاظ على  يتطلب  هنا،  من 

جهة،   من  العصر  ليواكب  الثقافي  الخطاب  وتكييف  والإعلامية  التعليمية  البرامج 

ويحافظ على الذات الحضارية من جهة أخرى. فاستمرار اللغة القومية ليس مجرد 

رؤية الحضارية التي تعبرّ عن المجتمع  دفاع عن أداة تواصل، بل هو دفاع عن ال

وموقعه في العالم. وهي بذلك أداة لحفظ الذاكرة الجماعية، وتجسيد لقيم الأمة وأهدافها، 

ويجب أن يكون تطويرها شاملًا لكل الميادين، بما فيها الفضاء الرقمي، حتى تبقى  

 قادرة على التأثير في الوعي الجماعي  

بناءً على ذلك، يصبح دور اللغة في تشكيل الهوية القومية ضرورة ملحة في ظل ما  

باقي   عن  منفصلة  اللغة  على  نحافظ  أن  يكفي  ولا  تحديات،  من  العولمة  تطرحه 

المكونات، بل يجب أن نجعلها ركيزة لتعزيز الشعور بالانتماء والمشاركة الوطنية، 

العصر   مجاراة  على  قادرة  لتكون  وهنا  وتطويرها  الأخرى.  الثقافات  ومخاطبة 

الألماني   المستشار  خاطبه  عندما  بوتين  فلاديمير  الروسي  للرئيس  قول  يحضرني 

أولاف شولتس بالإنجليزية، فرد عليه قائلاً: "تحدث بالألمانية وسنترجمها إلى الروسية  

ول يبُرز لأن اللغة بمثابة السيادة"، فتحول المستشار حينها للحديث بلغة بلاده. وهذا الق

وعي الغرب بأهمية اللغة كأداة للسيادة والهوية، ما يجعلنا نعي أن المعركة على اللغة 



 

 - 235  - 

بناء الهوية  ليست شكلية، بل جوهرية. ومن هذا المنطلق، يمكننا التفكير في إعادة 

 القومية بشكل مستدام يعكس تطلعات الأفراد ويعزز الانتماء والتلاحم الاجتماعي. 

 

 

يقول المفكر مالك بن نبي، وهو أحد أبرز المفكرين الذين تناولوا العلاقة بين اللغة ∆ ـ  

 والهوية الحضارية: 

 

"ليست اللغة مجرد أداة للحديث، بل هي وعاء للفكر وروح الأمة. فإذا   

الجم الوجدان  معها  تهاوى  اللغة،  ملامح  اانهارت  واضطربت  عي، 

الشخصية الحضارية. الأمة التي تفقد لغتها، تفقد قدرتها على الإبداع، لأنها  

لم تعد تفكر بلغتها، بل تفكر بلغة غيرها، فتقل د ولا تبتكر، وتستهلك ولا 

تنتج. فاللغة ليست ميراث ا لفظي ا فحسب، بل هي حامل للرسالة، وللرؤية،  

 وللذات." 

 

 

كذلك يقول المفكر والسياسي الإفريقي نغوجي واثيونغو، الذي ناضل من أجل  ∆ ـ  

 حفظ اللغات الافريقية الأصلية في وجه الاستعمار  

 

يجُبر   عندما  للوجود.  وسيلة  إنها  للتواصل،  وسيلة  مجرد  ليست  "اللغة 

ينطقها، بل يفقد  لغته، فهو لا يفقد فقط كلمات  الإنسان على التخلي عن 

الاستعمار  وتاريخه.  قيمه،  عواطفه،  تفكيره،  العالم،  رؤية  في  طريقته 

ل الإنسان إلى نسخة مشوش ة  اللغوي هو أخطر أشكال الاستعمار لأنه يحو 

من نفسه. إن الدفاع عن اللغة الأم هو دفاع عن الكينونة والكرامة والسيادة  

 78الثقافية." 

 
 . 1959مالك بن نبي، مشكلات الحضارة، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثانية ينظر   78

 Decolonising the Mind (1986)نغوجي واثيونغو في كتابه ينظر 



 

 - 236  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 237  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 238  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 239  - 

 توظيف الدين في الحكم المبحث الأول :                

منذ فجر التاريخ، لم تكن السلطة مجرد تنظيم مادي أو تسلط عسكري قائم على القوة  

رمزيًا بامتياز، يحتاج إلى غطاء شرعي  بالدرجة الأولى، بل كانت في جوهرها فعلًا 

شرعية   تثبيت  على  القادر  العنصر  ذلك  المقدّس،  نحو  ويمتد  الواقع  حدود  يتجاوز 

السلطة بأقل مجهود وبوفاء شعبي منقطع النظير، وهو أمر ليس بالغريب على أي  

ية  كيان، كما أنه لم يكن وليد دين معين، بل هو قديم جدًّا، منذ أن أدرك الإنسان أهم

استغلال بني جنسه لتحقيق مصالحه، والحديث هنا عن الفترة ما قبل التنظيم والوعي  

الإنساني، وهي تلك التي يفسرها كارل ماركس بمرحلة العبودية، ولو أنني لا أتفق  

معه في أمور عديدة باعتباره دارسًا للموضوع، خصوصًا تلك المنطلقات التي تعتبر  

 كما هو مميز.  الإنسان طفرة جينية لم يُخلق

وقد ظهر ذلك جليًّا في كل الحضارات القديمة والحديثة على السواء، إذ يظهر الدين 

بوصفه الخزان الرمزي الأبرز الذي نهلت منه السلطة السياسية أدواتها في التبرير،  

، والتقديس، لدرجةٍ معها تصبح السلطة أمرًا مألوفًا، بل قد تصل أحيانًا إلى  والشرعنة

حصانة   لهم  تصبح  يمارسونها  الذين  أصحابها  أن  كما  ضروريًّا،  أمرًا  تصبح  أن 

تقُوْعِدُهم في هرم المجتمع وتمُيزهم عن غيرهم لدرجة التأليه، كما رأينا مع مختلف  

الق المصرية  ديمة، على سبيل المثال، والتي وصل فيها  حضارات العالم. الحضارة 

الحاكم "رع" إلى مراتب توازي الإله أو نصف إله، كما ذكرت الأدبيات المصرية، 

 والأمثلة في ذلك كثيرة. 

هذا الارتباط الوثيق بين الدين والحكم لم يكن عرضياً ولا هامشياً، بل تأسيسيًا وبنيوياً، 

تشكّل عبر الزمن منذ أن أدرك الإنسان أهمية هذا المكون المنظم، فاستخدمه في كثير  

من المجالات التي تخدم نفسه أو تخدم غيره، باعتبار الإنسان كائنًا اجتماعيًا، ما يمُيزّه  

ه من الكائنات الاجتماعية، كذلك على أنه كائن اجتماعي منظم ومؤثر، جعل  عن غير

الذي  القانون، وهو الأمر  تميزّه عن غيره، وهو  تنظيمه الاجتماعي خصائص  من 

ظهر منذ القدم، ولعل قانون حمورابي أبرز الأمثلة؛ حيث شكّل الدين القاعدة التي  

بها ط وتؤُسس  السياسية،  الأنظمة  عليها  مشروعية  تبُنى  منها  وتسُتمد  الرعية،  اعة 

 الحكام.

لقد أدركت السلطة باكرًا أنّ قوتها لا تكتمل بالجيش والسلاح فحسب، بل بما يغُرس  

في قلوب الناس من إيمانٍ بقدسيتها، وما يرسخ في الوجدان الجماعي من تصورات  

عن مشروعية الحاكم المستمدة من السماء لا من الأرض، لأنه وبكل بساطة، فالسلطة 

ل إلى مرحلة تنهار فيها، لأنه لا يظل كيان قائم  المبنية على القوة العسكرية قد تص

ذكره   في  خلدون  ابن  الكبير  الإسلامي  العربي  المفكر  أكده  ما  وهو  الزمان،  طوال 



 

 - 240  - 

وتفصيله لتطور الأمم من مرحلة الضعف إلى القوة، إلى الهيمنة، إلى الضعف مرة  

أخرى بفعل الرخاء، وما ينتج عن تطور الدولة. وبه، فإن العقيدة تشُكل الحزام الرئيس  

والأساس لحفظ تشبث الشعب بالسلطة، لأنها أمر يمس القلب بشكل رمزي ويربطه  

 أكثر من الضغوط العسكرية وغير ذلك. 

من هنا، لجأت النخب الحاكمة إلى توظيف الدين بأشكاله المختلفة: عبر احتكار تفسير  

حاجاتها   تعكس  مذاهب  اختراع  أو  تابعة،  دينية  مؤسسات  وصناعة  النصوص، 

السياسية. فتداخلت السلطة الروحية مع الزمنية، وتكوّن ما يشبه العقد المقدس بين  

ورج الدولة  رجل  بين  و"المذبح"،  الحكم  "العرش"  شرعية  باتت  بحيث  الدين،  ل 

الرسمية،   الدينية  المرجعيات  أو  الكهانة  مؤسسات  تحُدده  كما  الإله،  برضا  مرهونة 

وهذا أمر تطور عبر العصور مع تطور الإدراك البشري لأهمية السلطة الدينية في  

إثبات حكمها وترسيخه، باعتباره أحد أهم العوامل المساهمة في ضمان تعلق الرعية  

لحاكم أو الطبقة الحاكمة، لأنه لا يوجد حكم بدون رعية، فهم الأساس، وبالتالي هم  با

 من يُشكل بقاء الأسرة الحاكمة من عدمها. 

العصور   من  الحكم،  في  للدين  المعقّد  التوظيف  هذا  جذور  المبحث  هذا  يتتبع  وبه، 

من   الدين  فيها  تحوّل  التي  الكبرى  النماذج  مستعرضًا  الحديثة،  الأزمنة  إلى  القديمة 

الطبقة   أو  الحاكم  هنا  بالسلطان  والمقصود  السلطان،  يد  في  أداة  إلى  تعبّدي  مجال 

 عند المجتمعات القديمة حيث لم يكن ثمة فصل بين  الحاكمة بصفة عامة. فنتوقف أولاً 

أداة حكم   إلى  اليهودية  الشريعة في  والملك، ونستعرض كذلك كيف تحوّلت  الكاهن 

قومية، ثم كيف اندمجت المسيحية في بنية الإمبراطورية وتحوّلت الكنيسة إلى سلطة  

الأخرى، والكيانات   زمنية، بل تعدى ذلك فأصبحت كيانًا قويًا مستقلًا ينافس الكيانات

التي تنتمي إلى نفس الدين باختلاف المذاهب أيضًا، لنصل إلى الإسلام، حيث شكّل 

الديني  للحكم  أوليًا  نموذجًا  المذاهب –النبي  وتظهر  الخلافات  تنشأ  أن  قبل  الزمني، 

 بوصفها أدوات سياسية في صراع السلطة.

في كل هذه التجارب، يتكرر السؤال الجوهري: هل استخدمت السلطة الدين لخدمة 

مصالحها، أم أن الدين نفسه سعى إلى تأسيس نظام حكم يحمل رسالته؟ وما الحدود  

بين التديّن الصادق والتوظيف السياسي للمقدّس؟ تلك هي الأسئلة التي سيحاول هذا  

لاقة بين المقدّس والسياسي، وقراءة كيف تمّ المبحث أن يعالجها، من خلال تفكيك الع

إنتاج السلطة تحت عباءة الدين عبر مختلف العصور، والحديث هنا عن الإنسان قبل 

المعتقد، ومع المعتقد، وبعد المعتقد، ولو أن الحديث عن هذا الموضوع يحتاج بحثاً  

وتوظيفه والحديث  بالسهلة،  ليست  الإشكالية  هذه  لأن  آخر،  وعملاً  بالشكل آخر  ا 

المنحرف قد يؤدي إلى انحراف المعنى، لأن الرؤى عديدة، لا سيما من منطلق الإسلام  



 

 - 241  - 

الذي يعتبر أن العقيدة نزلت مع الإنسان، ولم يكن أي إنسان قبل العقيدة، متمثلة في  

 نزول أبي البشرية آدم وحواء، مع نزول عقيدة التوحيد منذ البداية. 

وما ينبغي الإشارة إليه أنه، ومنذ اللحظة التي بدأ فيها الإنسان القديم في تنظيم مجتمعه، 

لم تظهر السلطة السياسية كقوة منفصلة عن العالم الرمزي الذي يحيط به، بل وُلدت  

مشتبكة منذ البدء مع المقدّس، بل وتابعة له. في المجتمعات الزراعية الأولى، حيث  

مصدر الخوف والأمل معًا، ولّدت تلك العلاقة المتوترة حاجة إلى    شكّلت قوى الطبيعة 

السياق، لا  الناشئ. وفي هذا  النظام الاجتماعي  وتبُرّر  الحماية،  ن  تؤُمِّ قوى رمزية 

يمكن فهم نشوء السلطة السياسية دون فهم علاقتها بالبعد الديني، إذ لم تكن هذه السلطة 

في أصلها ادعاءً صريحًا بالتفويض الإلهي،   مفروضة فحسب، بل كانت مُقدّسة، تحمل

وتستند في شرعيتها إلى العقائد التي ينتمي إليها الشعب. ويبرز هذا الترابط بقوة في  

الحضارات الكبرى الأولى، وعلى رأسها حضارتا وادي النيل ووادي الرافدين، حيث  

المشهد السياسي شكّلت العلاقة بين الملك والكاهن نواة السلطة الرمزية التي صاغت 

 والديني والاجتماعي برمّته. 

بالمعنى السياسي الضيق، بل كان   في    – ففي مصر القديمة، لم يكن الفرعون ملكًا 

إلهًا أو نصف إله، يجسّد في ذاته اتصال الأرض   –وعي المجتمع وفي بنية النظام  

بالسماء، والزمان بالخلود. فمثلّ الفرعون الإله رع في الأرض، ووريث أوزيريس  

حيًّا لحورس، إله النظام والعدالة. هذا التماهي  في الموت والبعث، بل أحيانًا تجسيدًا  

فعليًا لشرعية   أساسًا  بل  دينية،  بلاغة  يكن مجرد  لم  والمقدّس  الملكي  الشخص  بين 

الحكم. فمن خلال هذه العقيدة، استطاع النظام الملكي أن يُثبتّ أركانه قرونًا متتالية،  

المُلك لم يكن شيئاً يُنتزع    دون أن يطُرح سؤال المشروعية السياسية بشكل دنيوي، لأن

من الأسفل، بل يمُنح من الأعلى. وبه، كان الإنسان أمام هذه الوضعية غير قادر على  

يأمر   مناقشة شرعية الحاكم، بل كان الحاكم يستمد أحياناً الحكم، بل وأحيانًا أخرى 

تي خوّلها  بأمور لا يتقبلها العقل الإنساني، دون أي احتجاج من الرعية، لأن المكانة ال

لنفسه لم تكن بشرية، بل أخذت بعدًا روحانيًا، ووصلت إلى الإله. فهناك، يظل الإنسان  

عاجزًا عن فعل أي شيء ويتقبل الواقع بما هو عليه، وهذا ما يظهر جليًا في تاريخ  

حضارة مصر الفرعونية على وجه الخصوص، إذ باستبداد الحكام استطاع الفراعنة  

ع الأهرام  آلاف  الإلهية  بناء  القوة  ذريعة  تحت  وطوعًا،  كرهًا  الشعب  سواعد  لى 

 المفوّضة للحاكم.

كما أن الكهنوت في مصر لم يكن سلطة موازية أو معارضة، بل متحالفة عضوياً مع  

بنية الدولة، يشرفون على الطقوس،   السلطة السياسية، بحيث كان الكهنة جزءًا من 

وطقوسهم   نصوصهم  عبر  الفرعون  “إلهية”  ويؤكدون  الملكي،  النسب  ويؤسسون 



 

 - 242  - 

وأيقوناتهم. ومن هنا، اكتسبت السلطة طابعًا مزدوجًا: دنيويًا في ممارستها، ومقدّسًا  

بوصفه   الفرعون  بين سلطة  يفرّق  النخبة،  أو حتى  الشعب،  يكن  في جوهرها. ولم 

نمطًا   خلق  والمقدّس  السياسي  بين  الدمج  هذا  سماويًا.  كائنًا  بوصفه  وسلطته  حاكمًا 

ف السنين، وكان له أثره العميق في تشكيل الوعي السياسي  سلطويًا استثنائيًا استمر لآلا

الوعي   ارتبط  حيث  الخصوص،  وجه  على  القديمة  والمصرية  القديمة،  للمجتمعات 

الديني بالسياسة، بل تمسّخ في العقول، فوصل الأمر إلى درجة تجسيده كماهية مستقلة.  

حلة من مراحل تاريخهم، وهذا ما جسّده انتقال الحكم في مصر إلى طبقة الكهنة في مر

 دون أي تغيير في الوعي الإنساني أو في نظرته أمام هذا الإشكال القاتل "للحرية". 

وفي بلاد الرافدين، خصوصًا في الحضارات السومرية والبابلية، اتخذت العلاقة بين  

الدين والسياسة شكلًا آخر، لكنه لا يقل تماهيًا عن النموذج المصري. فالملك في هذه 

بالمعنى الحرفي، بل كان "نائب الإله" أو "المختار من   إلهًا  يعُتبر  المناطق لم يكن 

ن السماء بإقامة النظام على الأرض. وبرزت هنا فكرة “العدالة الإله"، أي أنه مكلّف م

الكونية” التي على الملك أن يُجسّدها، بوصفه حاميًا للميثاق الإلهي. وكان أول ما يعلنه  

شريعة   مقدمة  في  ورد  كما  الإله،  من  السلطان  تلقيه  هو  الحكم  يتولى  حين  الملك 

له مردوخ ليقيم بها العدل في الأرض  حمورابي، حيث يقول إنه تلقى القوانين من الإ

القانون   بين  رابط عضوي  بمثابة  كانت  الفكرة  هذه  الضعيف.  ويحمي  الشر  ويقمع 

القوانين،   وأصبحت  الإلهية،  الإرادة  مع  الشريعة  تماهت  حيث  والدين،  والسياسة 

الكائن   لأن  بشرية.  إرادة  عليها  تعلو  لا  الحكم،  أدوات  من  أداة  المقدّس،  بطابعها 

سس لها أدرك وأيقن بشكل لا يدع مجالًا للشك أن الإنسان، وبفطرته الباحثة عن  المؤ

حينما يربط في وعيه بين    –وهي فطرة متأصلة    –الإله، المهووسة بالوصول إليه  

الإله والخالق، يصبح تابعًا وخاضعًا لكل ما يُقال، بل أحيانًا مخدَّرًا أمام كل ما يُفرض 

رجًا عن المنطق العقلي والوجداني، وحتى إن لم يخدم  عليه، حتى لو كان الأمر خا

 مصالحه.

إن ما يجمع بين النموذجين المصري والرافديني هو هذا الترابط التأسيسي بين المقدّس  

والسياسي، حيث ينُظر إلى الحاكم باعتباره إما تجسيدًا مباشرًا للإله، أو نائبًا عنه. في  

كلا النموذجين، وهذا ما مثلّه الكهنة، كانوا شركاء في الحكم، يشكّلون الطبقة التي  

لسماء، والتي تضفي على القرارات السياسية طابعًا لاهوتيًا. ومن خلال تملك مفاتيح ا

هذا التحالف، تشكّلت دولة مركزية قوية، ذات شرعية روحية لا يمكن التشكيك فيها، 

الأمر الذي يفسّر قدرة هذه الأنظمة على البقاء لقرون طويلة، رغم التقلبات الاقتصادية  

ي يلحق بها، باعتبار هذا الأخير أمرًا حتميًا يلازم  أو التحديات الطبيعية، والضعف الذ

أي كيان، كيفما كان نوعه وكيفما كانت قوته في مسار تطوره. وبالتالي، يحاول من  

العليا لضمان  الخالقة  بالقوة  لمصالحه، ربطها  الخادمة  الدينية  الرؤية  تجسيد  خلال 



 

 - 243  - 

استمراره. وإذا ما تأملنا هذا النمط في عمقه، فإننا لا نجد فيه مجرد استخدام وظيفي  

مشروعيتها   السلطة  يمنح  الدين  تأسيسية:  تبادلية  علاقة  بل  السلطة،  قبل  من  للدين 

الرمزية، والسلطة توفرّ للدين المؤسسات التي تجعله حاضرًا ونافذاً في الحياة اليومية  

ذا التشابك البنيوي بين الطرفين مهّد لاحقًا لما سيعُرف في العصور  للناس. وبالتالي، فه

الوسطى، وعند الديانات الإبراهيمية، من أنماط التداخل بين المعتقد والسلطة، حيث  

أداة  الحكم،  أو  الفتوى  شرعية  في  والتحكم  النصوص،  تأويل  على  السيطرة  باتت 

الجذ فإن هذه  وبه،  ذاته.  الحكم  أدوات  المقدّس  مركزية من  بين  للعلاقة  المبكرة  ور 

رمزية   بنية  هي  بل  منقضيًا،  تراثاً  بوصفه  ندرسه  ماضٍ  مجرد  ليست  والسياسي 

استمرت في التأثير على أنماط الحكم عبر القرون، سواء في الدول الثيوقراطية أو  

حتى في الأنظمة التي تدّعي العلمانية، إذ لا تزال الشرعية الرمزية، بصيغها الدينية  

 و الأيديولوجية، شرطًا أساسًا لاستقرار الحكم وقبوله جماهيريً أ

الإبراهيمية   الديانات  تطوّر  مع  وتبلور  وتطوّر  نزل،  أن  منذ  تواصل  كذلك  والأمر 

وسيرها نحو الميل عن الجوهري الأصلي لها. ففي اليهودية القديمة، لم تكن الشريعة  

بل   وربّه،  الإنسان  بين  العلاقة  تنظم  الدينية  والنواهي  الأوامر  من  منظومة  مجرد 

املة تحمل في طيّاتها مفهومًا للسلطة والحكم، وترسم تحولت منذ البداية إلى بنية متك

للوصايا على جبل سيناء،   فمنذ لحظة تسليم موسى  والدولة.  المجتمع  تنظيم  ملامح 

ارتبطت هوية الشعب العبري بالشريعة، وصارت التوراة هي المرجعية العليا التي 

م وتشُتق  بل  والفردي،  الجماعي  السلوك  أشكال  كل  تفسير  عبرها  شرعية  يتم  نها 

الزعامة والقيادة، لدرجة أصبحت فيها العلاقة بين الشريعة والسلطة قائمة على اعتبار  

أن الشريعة لا تصدر عن البشر بل عن الله مباشرة، ما يجعل كل من يحكم باسمها  

يتمتع بسلطة دينية تفوق أي طعن بشري أو سياسي. وهكذا، لم يكن من الممكن تصور 

ر الشريعة، ولا زعيم دون مباركة إلهية مستندة إلى النص مجتمع عبري خارج إطا

المقدس. لكن مع تطور الكيان العبري إلى شكل من أشكال المملكة في عهد داوود  

وسليمان، برزت الحاجة إلى مأسسة السلطة، وهنا بدأت تظهر ازدواجية في مصادر  

، ومن جهة أخرى هناك الشرعية: من جهة هناك الملك باعتباره قائدًا سياسيًا وعسكريًا

يمُسح   الملك  فكان  للشعب.  والروحي  الديني  الضمير  يمثلون  الذين  والأنبياء  الكهنة 

الإلهية، لكن صلاحه كان  المقدّس في طقس ديني يعكس خضوعه للإرادة  بالزيت 

محاسبته   صلاحية  يملكون  والأنبياء  الكهنة  وكان  بالشريعة،  التزامه  بمدى  يُقاس 

عارضته باسم التوراة. غير أن هذه المعادلة لم تدم طويلًا، إذ  وتوجيهه، بل وحتى م

تدخل  إلى  أدى  ما  الفساد،  في  ووقعت  الديني،  المسار  عن  الممالك  بعض  انحرفت 

الملوك  واجهوا  الذين  وغيرهم،  وأرميا  إشعياء  النبي  مع  حدث  كما  بقوة،  الأنبياء 

ليا فوق كل سلطة. وهذا  وانتقدوهم علناً، وهو ما يعكس مركزية الشريعة كمرجعية ع



 

 - 244  - 

أمر طبيعي لازم باقي الديانات الإبراهيمية، لأن وعيها كان مختلفًا عما سبقه من وعي  

مختلطًا   وعيًا  فشكّلت  الزمن،  مع  امتزجت  أخرى  ديانات  عبر  قديمًا  تشكّل  ديني 

السبي   بعد  حدث  الأكبر  فالتحول  وبالتالي،  الإبراهيمية.  الديانات  عكس  بالإنسان، 

و المملكة  انهارت  حين  في  البابلي،  منفية  جماعة  إلى  الشعب  وتحوّل  الهيكل،  تهدّم 

عن   أو  ملكية  سلطة  عن  الحديث  بالإمكان  يعد  لم  السياق،  هذا  في  أجنبية.  أراضٍ 

الوحيدين   الضامنين  بوصفهم  والكتبة  الكهنة  مكانة  فصعدت  سياسي،  استقلال 

يط  لاستمرارية الهوية اليهودية. وفي ظل هذه الوضعية، تحوّل الكاهن من مجرد وس 

ديني إلى قائد اجتماعي وقومي، وأصبح حفظ الشريعة وتفسيرها هو الوسيلة الوحيدة  

مؤسسة   وُلدت  المرحلة  هذه  رحم  ومن  الآخر.  ثقافات  في  الذوبان  خطر  لمواجهة 

"السنهدريم"، وهو مجلس ديني مكوّن من سبعين عضوًا من العلماء والكهنة والكتبة،  

مجلس يجمع وظائف تشريعية وقضائية وروحية  يرأسهم "الناسي" )الرئيس(، وكان ال

في آنٍ معًا، بالشكل الذي لم تكن وظيفته محدودة بالفتوى أو الصلاة، بل كان يسن  

القوانين، ويصدر الأحكام، ويبتّ في النزاعات، بل يحدد موقف الجماعة من السلطة 

الشتات كما كُتب  الأجنبية الحاكمة، كما كان له الدور الأبرز في تنظيم حياة اليهود في  

لهم حسب المنظور اليهودي. وقد استخدمت هذه المؤسسة النصوص الدينية بطريقة  

تأويلية تسمح بمرونة شديدة في التفاعل مع الوقائع السياسية، فلم تعد النبوءات مجرد  

وعود غيبية، بل أصبحت أدوات تفسير سياسي، تقُرأ فيها علامات الأزمنة، وتسُتخرج  

اه الإمبراطوريات المتعاقبة، سواء الفارسية أو اليونانية أو الرومانية.  منها مواقف تج

مدنية تتجاوز مجرد  –هذا التأويل السياسي للنص المقدس سمح بإعادة إنتاج سلطة دينية 

الطقوس، وتبني لنفسها شرعية فعلية في قلب الواقع السياسي، دون أن تكون بحاجة  

تزول، فإن السلطة المستندة إليها لا تموت  إلى جيش أو عرش. فكما أن الشريعة لا  

بزوال الدولة، بل تبقى حاضرة في النفوس والضمائر، وتمُارس حضورها من خلال 

 التعليم والعبادة والنظام الأخلاقي. 

وفي المقابل، شهدت المسيحية نشأة مغايرة تمامًا باعتبارها ثاني الديانات الإبراهيمية، 

فهي خرجت من رحم اليهودية في تجسيد لترابط الديانات التوحيدية تحت مبدأ التوحيد  

، وجاءت بصيغة التوحيد  "إن الدين عند الله الإسلام"الواحد، مصداقًا لقوله تعالى:  

والدعوة إلى فردانيته جلّ وعلا. لكن النصرانية لم تبدأ بصفتها مشروعًا سياسيًا، بل  

كمجموعة صغيرة من المؤمنين الذين بشّروا بتعاليم يسوع الناصري حسب المعتقد  

النصراني، في بيئة رومانية وثنية تنظر إلى أي عقيدة غير خاضعة لسلطة الإمبراطور  

اباعتب أتباع  الكيان. وقد تعرّض  الأوائل لألوان شتى من  ارها خطرًا على  لمسيحية 

الاضطهاد، وصل بعضها إلى القتل والتنكيل الجماعي، وكان يُنظر إلى المسيحيين  



 

 - 245  - 

  79كطائفة سرية خارجة عن النظام، ترفض تأليه الإمبراطور وتقديم القرابين له، وهو 

ما اعتبُر تحديًا سياسيًا مباشرًا. ورغم ذلك، تمكنت المسيحية من البقاء والتوسع بفضل  

خطابها الأخلاقي والروحي العميق، وقدرتها على استقطاب الفئات المستضعفة من  

العبيد والفقراء والنساء. لكن التحول الحاسم وقع في بداية القرن الرابع الميلادي، حين 

سطنطين الديانة المسيحية، وقرّر أن يجعل منها ديانة معترفًا بها  اعتنق الإمبراطور ق

عام   ميلانو  فأصدر مرسوم  للمسيحيين.    313رسميًا،  الدينية  الحرية  منح  الذي  م، 

ولأول مرة، انتقل الدين المسيحي من موقع الرفض والاضطهاد إلى موقع الشراكة  

يَّن فيها الأسقفيات، وتعُقد فيها  في الحكم، وبدأت الكنيسة تأخذ شكل مؤسسة منظمة، تعُ

م أول نموذج لتدخل    325المجامع الكنسية لتحديد العقيدة. وقد كان مجمع نيقية سنة  

السلطة الإمبراطورية في رسم ملامح العقيدة الدينية، حيث ترأس قسطنطين النقاش  

بوصفها    بين الفرق المسيحية المختلفة، وفرض قبول العقيدة النيقاوية نسبةً إلى نيقية

الإيمان الصحيح، ما أظهر بجلاء أن الدولة بدأت تفرض سلطتها على الإيمان، فاندمج  

الإيمان مع السلطة وولد منظورًا وشكلًا جديدًا أصبح فيه الدين وسيلة للضغط بدل 

دة.   وظيفته السمحاء الموحِّ

وبالتالي، فهذا التداخل بين الكنيسة والدولة تعمّق أكثر في القرون التالية، خاصة في 

الإمبراطورية البيزنطية، حيث أصبح الإمبراطور يلُقب بـ"الراعي الأول للكنيسة"،  

وأعُطيت له صلاحيات عقد المجامع وتعيين البطاركة. ولكن هذا التحالف لم يخلُ من  

انفص الغربية التوترات، خاصة حين  الكنيسة  الشرقية الأرثوذكسية عن  الكنيسة  لت 

الكاثوليكية، وبدأ في الغرب الأوروبي صراع مرير بين البابوية والملكية حول مصدر  

الشرعية. ففي الغرب، بدأت الكنيسة تطالب بأن تكون المرجع الأعلى في كل ما يتعلق 

ا الزمنية، وظهر  السلطة  والعقيدة، وهو ما رفضته  بحدة في قضية بالروح  لخلاف 

"نزاع التنصيب"، حين أصر البابا غريغوريوس السابع على أنه وحده من يملك حق 

تعيين الأساقفة، في حين رأى الإمبراطور هنري الرابع أن هذا حق من حقوق الدولة،  

الملكي الصراع  في  ودخل  لنفسه  الدين  ارتباط  –فاستقلّ  من  لهما  ما  رغم  السياسي 

ملوك   فمعظم  بالنظام  عميق،  يسمى  فيما  الإله  من  بتفويض  يحكمون  كانوا  أوروبا 

الثيوقراطي، ذلك النظام الذي كان فيه الحاكم يفوض من الله مباشرة حسب تعبيره  

دون أي تدخل من الشعب، وبالتالي فوجوده حتمي. ومن ثم، فإن بروز الصراع بين  

واح كل  باعتبار  لكليهما  تهديدًا  يمثل  كان  والملكية  وضامنًا  الكنيسة  للثاني  داعمًا  د 

لاستمراره، فالملكية كانت تهتم برجال الدين لأنهم السبيل إلى تثبيت سلطتها، ورجال  

الدين كانوا يستفيدون من الملكية الضامنة لمكانتهم. لكن هذا الخلاف أدى إلى استمرار 

 
ِ 19القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية   79 ينَ عِنْدَ اللََّّ سْلَامُ«. : »إنَِّ الدِّ  الْإِ



 

 - 246  - 

ممتلكات   لها  سياسية  قوة  إلى  الكاثوليكية  الكنيسة  وتحوّلت  لقرون،  الصراع  هذا 

ضخمة، وجيوش، وقدرة على التأثير في الملوك والشعوب. ومع تطور الفكر السياسي  

الكنيسة، فظهرت  بديلة عن  البحث عن مصادر شرعية  الملوك في  بدأ  الأوروبي، 

الملك هو نائب الله في الأرض، وأنه لا  نظرية "الحق الإلهي للملوك"، التي تزعم أن 

إعادة   تمّت  وهكذا  أخرى.  سلطة  أو لأي  للبابا  وليس  الإلهية،  للمساءلة  إلا  يخضع 

إلى  الرسولي  الكرسي  من  الرمزية  السلطة  وانتقلت  الدولة،  لخدمة  الدين  توظيف 

العرش الملكي، وأصبح الملوك يحكمون باسم الله، دون أن يكونوا خاضعين للمؤسسة  

 الدينية. 

 

حول   رؤيتنا  لنوسع  وخاتمها،  السماوية  الديانات  ثالث  إلى  الآن  بالحديث  نصل 

الموضوع بالشكل الذي يؤهلنا لطرح موقف أسعى أن يكون محايدًا وموضوعيًا، رغم  

 ما يكتنزه. 

وقد مثلّ ظهور الإسلام لحظة فارقة في تاريخ الإنسان الديني والسياسي، حيث تأسس  

مع النبي محمد أول نموذج جامع بين النبوة والسلطة الزمنية، بما أنتج تصورًا مغايرًا  

الوحي  إلى  بل  الزعامة،  أعراف  أو  الوضعية  القوانين  إلى  فقط  يستند  لا  للسلطة، 

ح هذه السلطة طابعًا قدسيًا مبكرًا. فقد كان النبي قائدًا، والتكليف الإلهي، وهو ما من

تنبثق من   المركزية  الدولة  للوحي، مما جعل كل وظائف  قاضيًا، ومفسرًا  مشرّعًا، 

 شخصه، وترتبط بالمقدّس بوصفه حامل الرسالة الإلهية.

هذا النموذج الأولي للسلطة في الإسلام أسّس لرؤية موحّدة للحكم، حيث لا فصل بين  

الدين والسياسة، بل يعُدّ التديّن التزامًا بالنظام السياسي، ويعُدّ الانتماء السياسي امتدادًا  

للإيمان، فشكّلت شخصيته المتسمة بالكمال البشري كما هي بين الدين والسياسة في  

رز المظاهر الإيجابية لهذه العلاقة، في علاقة لم تبُنَ على الاستبداد أو  أمر المثل أب

 استغلال الدين، بل كانت علاقة متماهية شكّلت أسس الدولة الإسلامية معتقدًا وتدبيرًا. 

لكن الوضع سرعان ما سيتبلور لأشكال بدأت بتدخل العقل في الموضوع، فشكّلت 

سؤالًا   المسلمون  واجه  النبي،  وفاة  فمع  غيره.  إلى  بالأساس  مالت  مختلفة  مواقف 

جوهريًا: من له الحق في الحكم؟ لم يكن هناك نص قطعيّ ينص على الخليفة، ما فتح  

السي  أمام الاجتهادات والاختيارات  الراشدة كنظام  الباب  الخلافة  أنتج  اسية، وهو ما 

سياسي يقوم على الشورى والاختيار، مع حضور قويّ للبعد الديني، سواء عبر قرب  

 الخلفاء من النبي، أو عبر التزامهم العلني بالقرآن والسنّة.



 

 - 247  - 

وقد حمل هذا النموذج سمات الاستمرار لسلطة النبي، وإن من دون وحي، 

مما جعلها "خلافة" بالمعنى الحرفي للكلمة، أي استمرار لسلطة دينية تمُارس  

دخلت   ما  سرعان  إذ  طويلًا،  يدم  لم  النموذج  هذا  أن  غير  الأرض.  على 

المص بين  التفكك  بوادر  وبدأت  السياسي،  الصراع  أتون  في  لحة  الخلافة 

 السياسية والمرجعية الدينية. 

جاءت بعد ذلك الدولة الأموية لتكسر هذا التوازن، معلنة الانتقال من الخلافة  

حيث   الوراثة،  إلى  الملك،  من إلى  السلطة  وانتقلت  وراثيًا،  الحكم  صار 

الفردي. ولكي   القرار  إلى  الجماعي  التوريث، ومن الاجتهاد  إلى  الشورى 

التأكيد على   نفسه، فتم  الدين  إلى توظيف  الدولة  تبرر هذا الانتقال، لجأت 

طاعة ولي الأمر، ولو جائرًا، وجرى تأويل النصوص لصالح شرعية قائمة  

 يس وحدة الأمة، ولو على حساب العدالة. على "درء الفتنة" وتقد

أكثر ذكاءً، حيث   الدينية بطريقة  الشرعية  إنتاج  ليعيدوا  العباسيون  ثمّ جاء 

وظفوا نسبهم إلى العباس بن عبد المطلب، عم النبي، ليقدموا أنفسهم كأقرباء 

لرسول الله، وأحقّ بالخلافة من الأمويين، وهكذا التقى النسب بالوحي في 

 توليفة سياسية تخدم غرضًا سلطوياً. 

في هذا السياق، لم يكن ظهور المذاهب الدينية محض تطور علمي أو فقهي،  

مشهد   داخل  للتموقع  ومحاولات  سياسية،  لصراعات  نتيجة  أيضًا  جاء  بل 

الحكم. فالمذاهب الكبرى في الإسلام، سواء كانت سنية أو شيعية أو خارجية  

التأوي على  محتدم  صراع  قلب  في  بل  فراغ،  في  تنشأ  لم  مرجئية،  ل أو 

والسلطة. فالمعتزلة، مثلًا، برزوا في ظل الدولة العباسية، ووجدوا في العقل 

أخرى،   جهة  من  والمجسّمة  جهة،  من  الغلاة  لمواجهة  سلاحًا  والتوحيد 

 وسرعان ما تبنّتهم السلطة، ثم انقلبت عليهم لاحقًا.

الخلافة   رفض  من  ينطلق  جذريًا،  معارضًا  تيارًا  شكّلوا  فقد  الشيعة،  أما 

الراشدة وتأكيد أحقية آل البيت بالحكم بناءً على النص الإلهي ووصية النبي. 

بلورة  إلى  الهجري،  الثالث  القرن  بعد  السنة، لا سيما  أهل  في حين سعى 

الجم وتقدّس  القائم،  الحكم  مشروعية  تكرّس  جامعة  وتجرّم  مرجعية  اعة، 

 الخروج عليها. 



 

 - 248  - 

وبين هذه التيارات، ظهر ما يمكن تسميته بثنائية "فقهاء السلطان" و"فقهاء  

المعارضة". فقهاء السلطان لعبوا دورًا حيويًا في إنتاج خطاب ديني يشُرعن  

الواقع السياسي، سواء من خلال فتاوى الطاعة، أو تنظير لشرعية المتغلب، 

العلماء وجدوا أنفسهم   أو تبرير القمع باسم الحفاظ على وحدة الأمة. هؤلاء

ويلُبسون   الخصوم،  تصفية  ويبرّرون  الغزو،  يبرّرون  الخلفاء،  بلاط  في 

 السلطة لبوسًا دينيًا، من خلال مؤسسات القضاء والخطابة والفتوى. 

الدينية   البنية  داخل  احتجاج  كأصوات  المعارضة  فقهاء  برز  المقابل،  في 

نفسها، يرون في العدل شرطًا للإمامة، ويؤمنون بضرورة مقاومة الظلم، 

ولو بالكلمة. بعضهم نكُّل بهم، وسُجنوا، ونفُوا، واغتيلوا، ولكنهم تركوا إرثاً 

الإسلام.  داخل  النقدي  الفكر  من  قد    كبيرًا  الإسلام  في  السلطة  كانت  وإذا 

استعانت بالدين منذ البداية لتكريس وجودها، فإن العلاقة بين الدولة والمذهب 

تطورت تاريخيًا إلى تحالف عضوي، بحيث صار المذهب جزءًا من جهاز  

الدولة، ووسيلة لتوحيد المجتمع وقمع المعارضة. منذ العصر الأموي، تمّ  

كمرجعي السني  المذهب  يدُرّ تبني  رسمية،  في  ة  ويطُبق  المساجد،  في  س 

عن   خارجًا  يعُدّ  عنه  يخرج  من  وصار  الخطبة،  في  ويكُرّس  القضاء، 

 الجماعة.

ومع الدولة العباسية، اختير المذهب الحنفي ليكون المذهب الرسمي، باعتباره  

أكثر مرونة وقابلية للتأويل بما يناسب متطلبات الدولة، وهو ما جعل القضاة 

والفقهاء في أغلب المدن الكبرى يتبعون هذا المذهب. وحين ظهرت الدولة  

رسمي، وفرضته   الصفوية في إيران، تبنت التشيعّ الاثني عشري كمذهب 

بالقوة، مما أدى إلى صدامات مذهبية حادة مع العثمانيين السنّة، وجعل من 

 الخلاف الفقهي عاملًا للصراع الجيوسياسي بين الدول. 

القضاء   مثل  سياساتها،  لتنفيذ  رسمية  دينية  مؤسسات  الدول  هذه  وظّفت 

الشرعي، ومنابر الجمعة، ومؤسسات الإفتاء، بل وحتى نظام التعليم الديني،  

بحيث صار الولاء المذهبي شرطًا أساسيًا للانتماء السياسي. كما استخُدمت  

برير الحروب  مفاهيم الجهاد، والردة، والحدود، كآليات لضبط المجتمع، وت

 والغزوات، والقيام بعمليات التطهير السياسي باسم الدين. 



 

 - 249  - 

وقد تمّ قمع المخالفين عبر تصنيفهم زنادقة، أو ملاحدة، أو من أهل البدع، 

واستبُيحت دماؤهم وأعراضهم، ليس فقط لأسباب دينية، بل لتصفية خصوم  

سياسيين باسم العقيدة. هكذا تحوّل الدين إلى أداة ضبط اجتماعي وسياسي،  

 ينضوي وجعلت السلطة من "الفرقة الناجية" هوية حصرية، تقصي من لا

 تحتها، وتمنح لنفسها حقّ الحديث باسم الله.

إن هذا التحالف بين الدولة والمذهب لم يكن مجرد خيار سياسي، بل أسس  

لمنظومة فكرية كاملة ترى في الحاكم ظلّ الله في الأرض، وتربط بين الأمن 

الروحي والسياسي، وتجرّم الاختلاف، وتحوّله إلى خيانة. وفي هذا السياق،  

خدمة   في  الإنسان  بل صار  الإنسان،  خدمة  في  الدين  يعد  معيّن  لم  تأويل 

 للدين، ينُتجه الحكام، ويطبّقه الفقهاء المقرّبون منهم. 

ومع تراكم هذه الممارسات، نشأت تقاليد دينية قائمة على تبرير الاستبداد،  

وتأليه السلطة، وتقزيم الفرد، وتعطيل الاجتهاد، وهو ما أثرّ بعمق على بنية 

 الفكر الإسلامي السياسي والفقهي، ولا تزال آثاره ممتدة إلى اليوم. 

يتبيّن من خلال هذا العرض التاريخي والتحليلي أن العلاقة بين الدين والسلطة لم  اذا  

تكن يومًا علاقة عرضية أو سطحية، بل علاقة بنيوية ترافقت مع نشوء الوعي الديني  

ذاته، وتطورت عبر المراحل الحضارية والسياسية المختلفة. فقد مثلّ الدين منذ فجر  

ية والرمزية، سواء في المجتمعات القديمة أو في الديانات  التاريخ مصدرًا عميقاً للشرع

السماوية الثلاث، وكان دائمًا محطّ سعي من قبل السلطة السياسية لتطويعه وتوظيفه  

يكن   لم  المقابل،  المتبعة. في  السياسات  وتبرير  الجماعة،  تأبيد سلطتها، وضبط  في 

مقاومة ومصدراً للشرعية البديلة، وأداة    الدين دومًا تابعًا للسلطة، بل شكّل أحياناً قوة 

على   تقوم  مزدوجة،  والسلطة  الدين  بين  العلاقة  جعل  مما  وتقييده،  الحكم  لمساءلة 

التعاون والصراع في آن واحد. وهكذا، فإن فهم الدين كفاعل في التاريخ لا يمكن  

ي أعُيد  فصله عن موقعه في منظومة السلطة، ولا عن الأطر الاجتماعية والسياسية الت

أو   التبجيلية  النظرة  تجاوز  من  يمُكّننا  النقدي  الفهم  هذا  وتأويله.  إنتاجه  خلالها  من 

التقديس   حدود  على  تقف  وموضوعية،  تركيبًا  أكثر  قراءة  نحو  للدين،  الاتهامية 

والاستغلال، وتفتح الباب أمام تصور ديني أكثر تحررًا من قبضة السياسة، وأكثر 

 80انية. انحيازًا للكرامة الإنس

 
 . 340–338، ص 5(، ج 1967الطبري، تاريخ الرسل والملوك، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم )القاهرة: دار المعارف،  80

 . 161–159(، ص 2004عبد الرحمن بن خلدون، المقدمة )بيروت: دار الفكر، 



 

 - 250  - 

 بحث الثاني : الصراعات المذهبية والفتوحات  مال          

لطالما ارتبط الدين، في لحظات تمدّده التاريخي، بالفعل التوسعي، وتقاطعت حدود  

العقيدة مع جغرافيا السيطرة، فصارت الفتوحات، في الكثير من تجلياتها، مشروعًا  

الممثل  بوصفه  معين  مذهبي  لنظام  ويؤسّس  السماء،  باسم  الأرض  يوسّع  مزدوجًا: 

قاطع مركب بين الدين والسلطة، ليبرز المذهب  الوحيد لـ"الحقيقة" و"الشرعية"، في ت

بل  الغيبيات،  فهم  في  منهج  أو  للنصوص  تفسيرية  كأداة  فقط  لا  كعنصر محوري، 

قصة   تبدأ  وهنا  فيها.  ومؤثرًا  الدولة  بمنطق  محكومًا  أيديولوجيًا  جهازًا  بوصفه 

قل  الصراعات المذهبية في سياق الفتح، لا باعتبارها فقط سجالات فكرية داخل الح

فيها   تلتحم  اجتماعية،  وهيمنة  سياسي  فرز  بوصفها عمليات  بل  والديني،  اللاهوتي 

 العقيدة بالسلطان، والمعنى بالقوة. 

وبه، كانت الفتوحات الدينية، سواء في السياقات اليهودية أو النصرانية أو الإسلامية  

أو غيرها، لحظات فاصلة تعيد ترتيب الحقول الرمزية والاجتماعية، وتنقل النموذج  

الفرض   هذا  أن  غير  تسود.  أن  ينبغي  التي  المطلقة  الحقيقة  باعتباره  للفاتح  العقدي 

محل   يومًا  يكن  لم  عنيفة،  المذهبي  أو  مقاومات صامتة  واجه  بل  تسليم،  أو  إجماع 

لانتشار   الأولى  اللحظات  فمنذ  نفسها.  الدينية  الجبهة  داخل  توترات  عنه  ونتجت 

الرسالات، ترافقت حركات الفتح الكبرى مع انشطارات مذهبية حادة، غذتّها دوافع  

ين، فصارت كأنها التأويل، وحمتها مصالح الدولة، وقنّنتها فتاوى الفقهاء ورجال الد

 مناهج مستقلة، كلٌّ ينوح بما لديه. 

وفي التجربة الإسلامية خير مثال، إذ لا يمكن فهم كثير من الصراعات المذهبية دون  

العودة إلى لحظة الفتح، التي لم تكن فقط توسعًا جغرافيًا بل كانت أيضًا توسيعًا لهيمنة  

نموذج ديني معين، غالبًا ما يكون مرتبطًا بالمركز السياسي. ففي اللحظة التي يفُتح  

يعُاد تشكيل بنيته العقدية عبر تصدير مذهب الدولة، وتهميش القراءات   فيها إقليم جديد،

للتوتر  متكررة  بؤرًا  التاريخ،  مرّ  على  ولدّ،  ما  وهو  المحلية،  التقليدية  أو  المغايرة 

في   تطور علمي  يكن مجرد  لم  مثلًا،  الأربعة،  السنية  المذاهب  فانتشار  والصراع. 

دولة العباسية ومن تلاها، بينما سُجّل في  الفقه، بل جاء في سياق سياسي فرضته ال

المقابل اضطهاد ممنهج للفرق الكلامية الأخرى، كالمعتزلة والخوارج والشيعة، في 

 لحظات مختلفة من تاريخ السلطة.

الأمر ذاته نجده في التجربة المسيحية، حيث شكّلت الحروب الصليبية واحدة من أبرز 

الأمثلة على هذا التداخل بين الفتح الديني والهيمنة المذهبية. فالحملة لم تكن موجهة  

فقط ضد "الآخر" الإسلامي، بل حملت في طياتها مشروعًا مذهبياً داخليًا هدف إلى 

الغرب الكنيسة  للصراع فرض سيادة  تجلٍّ  الشرقية، في  ية على حساب الأرثوذكسية 



 

 - 251  - 

من   والاقتتال  للصراع  بؤرة  الواحد  الدين  من  تجعل  أفكار  من  يخلقه  وما  المذهبي 

فكرة تأويلية أولها الإنسان، لم تنزل قط في الكتب السماوية. الحروب الصليبية   81أجل 

هدفت كذلك، من خلالها الكنيسة الكاثوليكية، إلى احتكار تمثيل المسيحية على المستوى  

السياسي والروحي معًا. وهكذا، لم تكن الصراعات المذهبية مجرد اختلافات نظرية  

بل كانت أيضًا مرآة لصراعات النفوذ بين إمبراطوريات  في فهم الألوهية أو الخلاص،  

دينية متنافسة، تنشد كلٌّ منها امتلاك "الحق الإلهي" ومشروعية التوسع والتحدث باسم  

الدين، رغم أن هذا الأخير لا يحتاج لمن يتحدث عنه، لأنه قائم بذاته. فكيف يكون  

ا من طرف الإنسان بحصانات  الدين الهادف إلى حماية وتنظيم وتأطير الإنسان مؤطرً 

مصطنعة تهدف إلى توجيهه لخدمة مصالح فئة على أخرى؟ إنه لأمر غير منطقي إذا  

 ما اطلعنا على الدين في جوهره. 

وإذا كان من السهل اختزال الفتوحات في بعدها العسكري، فإن النظر إليها من زاوية 

لبسط   ذريعة  إلى  ما  عقيدة  تتحوّل  كيف  للظاهرة:  آخر  عمق  عن  يكشف  مذهبية 

السيطرة؟ كيف تسُتثمر السلطة في إنتاج خطاب ديني يُقصي الخصوم ويشرعن الغلبة؟  

اجة السياسية للدولة، وتعُاد هندسة الإيمان  كيف يتم "تطويع" النصوص لتتماهى مع الح

بما يخدم التوسع؟ هنا تصبح الفتوح، في منظور آخر، مختبرًا لإنتاج النسخة الرسمية 

للدين، وصياغة المذهب بوصفه أداة للضبط الاجتماعي، والتأطير الرمزي، والتوحيد  

 الإجباري. 

كما أن هذا السياق يفرض مساءلة عميقة حول العلاقة بين المركز والأطراف، بين 

الفاتح والمفتوح، بين النص والتأويل، بين العقيدة والسلطة. إذ غالبًا ما شكّلت الأطراف 

الجغرافية، بموروثاتها العقدية وتنوعاتها المذهبية، فضاءات مقاومة للهيمنة المذهبية  

في فظهرت  الخاص  المركزية،  تأويلها  تشكيل  أعادت  أو  بديلة،  دينية  حركات  ها 

والمذاهب   الرسمي  المذهب  بين  مزمنة  صراعات  نشوء  إلى  أدّى  ما  للنصوص، 

المحلية، بين خطاب الدولة وخطابات "الهوامش"، فتحصّنت الدولة بمنظور بشري  

تؤوّله    جعل منها المتحدثة باسم السماء، كأن الدين محصور في طبقة معينة خاص بها،

 كيفما تشاء. 

وهنا، نسعى إلى تحليل هذه الجدلية بين الفتح والصراع المذهبي، من خلال جملة من  

المحاور التي تستعرض أبرز اللحظات التاريخية التي شهدت تواطؤًا أو تنازعًا بين  

الدين كعقيدة والمذهب كأداة، وبين السلطة كمؤسسة والفتوحات كممارسة. وسنحاول  

يها هذه الصراعات، سواء في العالم الإسلامي أو  التوقف عند النماذج التي برزت ف 

 
(،  2010هيو كينيدي، الخلافة: الفتوحات والإمبراطورية العربية الأولى، ترجمة زينب عاطف )القاهرة: المركز القومي للترجمة،  81

 . 107– 101ص 



 

 - 252  - 

المسيحي، لنتفحص الكيفية التي تم بها "تسييس" الإيمان و"تمذهب" السلطة، وكيف 

تمّت هندسة الدين ليخدم التوسع، ويقمع التعدد، ويقوّي من مركزية الدولة على حساب  

 82الحقول التأويلية الحرة. 

وبه، ومنذ بزوغ الدولة الدينية أو الدولة التي تستند في مشروعها إلى مرجعية دينية  

أو مذهبية، والحديث هنا عن كل الكيانات التي اتخذت من الدين المصدر الرئيسي  

لتشريعها، أي منذ بروز الديانات الإبراهيمية أو قبل ذلك، ارتبطت حركة الفتوحات  

الذي تتبناه السلطة الحاكمة. ولم يكن هذا الربط    بشكل وثيق بنشر المذهب الرسمي

بين الجغرافيا والعقيدة أمرًا اعتباطيًا أو عرضيًا، بل كان مكونًا جوهريًا في بنية الدولة  

الدولة   هوية  عن  تعبر  رمزية  واجهة  المذهب  يشكّل  حيث  التوسعي،  ومشروعها 

و عقيدة  حول  المفتوحة  الأقاليم  توحيد  على  وتعمل  امتدادًا  وتماسكها،  تشكل  احدة، 

الكثير من   يعتريها في  أو الإمبراطور، رغم ما  الخليفة  أو  السلطان  مباشرًا لإرادة 

الأحيان من استبداد بالسلطة، وعدم إبراز مقاربة تشاركية تهدف إلى تقليل المشاحنات  

 بل تجسدها، وبالتالي مع ضعفها تزداد الانقسامات أكثر تعمقًا. 

  – على حد سواء   –وبه، فإن الفتوحات العسكرية في السياقات الإسلامية والمسيحية 

لم تكن ذات طابع عسكري محض، بل كانت تتضمن بعدًا ثقافيًا ودينيًا، يستهدف ليس  

فقط إخضاع الأرض والناس، بل كذلك إخضاع المخيال والاعتقاد. وهذا ما جعل الفتح  

يعمل السيف على فتح الحدود، يعمل الفقه والكلمة يتحول إلى وسيلة مزدوجة، فبينما 

والمذهب على فتح العقول وتوجيه القلوب. ويستحيل فهم مشروع التوسع دون فهم  

هذا التكامل بين القوة العسكرية والعقيدة الرسمية لأنهما عنصران مترابطان يشكلان  

 ماهية واحدة. 

ففي التجربة الإسلامية، مثلّ الفتح الإسلامي منذ عهد الخلفاء الراشدين نموذجًا فريدًا  

من التوسع الذي سرعان ما تداخل فيه المشروع الديني بالمشروع السياسي. وقد بدا  

هذا واضحًا منذ الفتوحات الكبرى في الشام والعراق ومصر، حيث لم تكن السيطرة 

صوى، بل كان الهدف الأبعد هو تحويل هذه المناطق إلى  على الأراضي هي الغاية الق

الديني الإسلامي، الذي يتطلب ليس فقط الإسلام كدين، بل  -جزء من الكيان السياسي

إسلامًا موجهًا يخضع لمقاييس الدولة ومذاهبها الفقهية، فصار فيه الدين يتكيف مع 

نسانية كدين موحد جامع  الوضعيات التي تسنها الدولة، لا هو من يكيف الوضعيات الإ

لا يقبل التجزيء، وإن حدث ذلك يكون المجتمع هشًّا في علاقته بالمعتقد وفي علاقته  

 بالإنسان في كنفه الاجتماعي. 

 
 . 90–85(، ص 1990محمد عابد الجابري، العقل السياسي العربي: محدداته وتجلياته )بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية،  82



 

 - 253  - 

فمثلًا، خلال العصر الأموي، عملت الدولة على ترسيخ مذهب أهل السنة والجماعة  

في مقابل التشيّع وفكر الخوارج، وقد استخُدمت الفتوحات وسيلة لتحقيق هذا الهدف.  

فحين توسعت الدولة الأموية شرقًا نحو خراسان وما وراء النهر، كانت تفرض رموز 

ؤسسات الدينية في الأقاليم المفتوحة وفق الرؤية  المذهب السني وتعمل على تطويع الم

الرسمية. وقد رافق هذا استخدام للخطابة، والدعاء للخليفة في المنابر، وتعزيز النمط  

العقدي الذي يخدم شرعية الحكم، فاتضح أنه رغم اتساع رقعة الدولة الأموية، تلك 

ا امتدت شرقًا وغربًا وأوصلت  التي  لم  الإمبراطورية الإسلامية  إلى مناطق  لإسلام 

يصل إليها، عملت كذلك على إحياء النزاعات والصراعات الدينية المذهبية، فإثبات  

الصراعات  بنية من  الدينية الأخرى، وشكّل  العصبيات  دون آخر عمّق من  مذهب 

 المخفية التي سرعان ما ستظهر وتتعمق فيما بعد. 

ومع انتقال السلطة إلى العباسيين، تجددت العملية مع تغيير في التوجهات العقدية، 

حيث حاول العباسيون في بداياتهم التقرب من التشيعّ، لكنهم سرعان ما عادوا لتبني  

مذهب أهل السنة والجماعة، وأسسوا في بغداد عاصمتهم مراكز فقهية كبرى لنشر  

لاحقاً   صار  الذي  الحنفي،  الفتوحات  المذهب  ورافقت  للدولة،  الرسمي  المذهب 

هذا   لنشر  ممنهجة  عملية  والغرب  الشرق  في  العباسيون  خاضها  التي  العسكرية 

المذهب، مما جعلهم محل انتقاد، هذا علاوة على الكيفية التي وصلوا بها إلى الحكم  

 من مجازر في حق بني جلدتهم الأمويين. 

إن هذه النزعة في التوسع العقدي تتكرر بشكل آخر في التجربة المسيحية الغربية، 

خصوصًا خلال الحملات الصليبية. فقد كانت البابوية في روما ترى في الشرق ميدانًا  

لتوسيع الهيمنة الروحية للكاثوليكية، ولم تكن غاية الكنيسة فقط استرجاع "الأراضي  

ف إعادة  أيضًا  بل  تخضع  المقدسة"،  كانت  مناطق  في  الكاثوليكي  المذهب  رض 

للأرثوذكسية البيزنطية، ما يؤكد أن الصراع لم يكن فقط بين المسيحية والإسلام، بل  

الدين   داخل  المذهبي  الفتح كان وسيلة لإخضاع الآخر  وأن  نفسها،  المسيحية  داخل 

لتي تعدو  الواحد، فاتضحت الآن ومن خلال هذا التحليل خطورة التمذهب وسلبياته ا

 أكثر من إيجابياته في الشحن وزيادة الصراع وتأجيجه لدرجة الاقتتال. 

الفتوحات   لتبرير  والمذهب  للدين  السلطة  استخدام  مسألة  تجاوز  يمكننا  لا  كما 

والسيطرة، لأنها مسألة مهمة تندمج وتتداخل فيما نتحدث عنه لتشكل الوعي الشامل 

الذي يؤهلنا إلى فهم القضية كما هي بكل ما يشوبها من عناصر متداخلة. وبالتالي،  

ين في الدولة ما قبل الحديثة، كونه أداة لتبرير  فمن أهم الوظائف التي اضطلع بها الد

السياسات التوسعية والهيمنة، وذلك بمنحها طابعًا مقدسًا ومشروعًا. وقد قامت الأنظمة 

والغزوات   الحروب  لتبرير  استراتيجي  بشكل  الدين  التاريخ بتوظيف  السياسية عبر 



 

 - 254  - 

طابعًا   العنف  على  يضفي  مما  مقدسًا"،  "صراعًا  أو  "جهادًا"  بوصفها  والفتوحات 

الهداية،   أو  الخلاص  إلى رسول يحمل رسالة  الغازي  أو  الجندي  ويحوّل  تطهيريًا، 

فجعل الدولة ترتكز على شرعية أساسها التوسعية على أساس ديني مزدوج: أولًا، 

محاربة الضلال والانحراف في الداخل والخارج.  ادّعاء تمثيل الإرادة الإلهية، وثانيًا،  

وهكذا، لم تعد الدولة مجرد تنظيم سياسي، بل صارت رمزًا لانتشار الإيمان، وتحوّلت  

 عقيدتها إلى هوية قومية أو دينية للأمة.

يصُنفون   الفقهاء  وكان  الحرب،  ودار  الإسلام  دار  مثل  مفاهيم  نشأت  الإسلام،  ففي 

العالم ضمن هذه الثنائية، مما وفرّ غطاء شرعيًا لأي عملية توسع خارج حدود الدولة، 

بوصفها نقلًا للناس من الجهل إلى النور، ومن الكفر إلى الإيمان. وقد أنُتجت منظومة  

الفت  لتأطير  كاملة  إلى وظيفة شرعية.  فقهية  القتال  وتحويل  دينيًا،  واجبًا  باعتباره  ح 

وهكذا أصبح واجباً لحفظ الكيان، كما تكرر ذلك وتجسد بشكل جلي في كل بقاع الدول 

الإسلامية، والمغرب بلدي العظيم كذلك الذي استغل هذه النقطة للحفاظ على كينونته  

وطنه في كل تأثير خارجي  وتماسكه ووحدته، بالتفاف الشعب حول سلطانه وحول  

الدين،  بلسان  تتكلم  السلطة  فأصبحت  البلاد.  وأمن  استقرار  يهدد  أن  شأنه  من  كان 

وتتحرك باسمه، وتخوض معاركها من منطلق عقدي، فشكّل الهوية العربية الإسلامية 

اليوم في امتزاجها مع مختلف الثقافات، فهذا، على الرغم مما يشوبه من سلبيات تكمن  

ات مذهبية تعمق الاختلاف وتزيد من الانقسام، إلا أنها حافظت على الوحدة  في صراع

والتماسك أحيانًا كثيرة، كان العالم الإسلامي يعاني فيها من تهديدات خارجية، فلولاها  

 لكان قد اندثر واندثرت تعاليمه معه. 

ولم يقتصر هذا التوظيف على العالم الإسلامي، فقد لعبت الكنيسة الكاثوليكية الدور  

نفسه، خاصة في العصور الوسطى، حين أطلقت ما يعُرف بالحملات الصليبية كما 

استجابة لدعوة المسيح لاسترجاع الأرض المقدسة.  كتبنا من قبل، التي قُدمت على أنها  

فتحول الدين هنا إلى أداة دفع نحو تحقيق مكاسب تحت غطاء الدين، فبينما كانت في  

الشرق. وكانت   والسياسية في  الروحية  السلطة  العمق محاولة لإعادة رسم خريطة 

قتال باعتباره  الكنيسة تمنح المحاربين صكوك الغفران وتعدهم بالجنة، وتحرّض على ال

الأماكن   في  الإيمان"  "تقويم  لإعادة  أداة  إلى  الحروب  وتحولت  وخلاصًا.  توبة 

 المفتوحة، وخدمة للمذهب الكاثوليكي في وجه المذاهب الأخرى. 

أو   راعٍ  إلى  الدولة  وتحويل  الرسمية،  الدولة  عقيدة  إلى  المذهب  تحويل  تم  وهكذا، 

حارس لهذا المذهب. وأصبح الانتماء للمذهب الرسمي علامة على الولاء السياسي،  

والخروج عنه يعُد خروجًا عن الجماعة، بل خيانة عظمى. وهنا، يتحول الاختلاف 

وجودي لسلطة الدولة، مما يبرر قمعه أو المذهبي من مجرد تنوع ديني إلى تهديد  



 

 - 255  - 

استئصاله. وبالتالي، فإن الدين والمذهب لم يكونا عنصرين خارجيين عن الدولة، بل  

أصبحا في قلب جهازها الإيديولوجي، يُستعملان لضبط المجال العام، وتوجيه الوعي  

الديني،   خطابها  معها  توسع  الدولة،  توسعت  وكلما  السيطرة.  وتبرير  الجماعي، 

ليصير التوسع مشروعًا عقدياً بقدر ما هو    وفرضت مذهبيتها على الشعوب المفتوحة،

 مشروع سياسي، ولتصبح الجيوش حاملةً للعقيدة بقدر ما تحمل السيوف.

وما يجب الإشارة إليه وتجسيده، وكما تمت الإشارة من قبل، أن الفتوحات الإسلامية 

تحركات   مجرد  الفتوحات  تكن  لم  بحيث  المذهبية،  الصراعات  من  منزّهة  تكن  لم 

ثقافيًا   اصطدامًا  جوهرها  في  كانت  بل  الإسلام،  نشر  إلى  تهدف  توسعية  عسكرية 

البيت   داخل  حادّة  صراعات  أفرز  الديني  ومذهبياً،  الآخر  مع  كما  الواحد،  الديني 

الخارجي. فبينما رُوّج للفتوحات الإسلامية، في مراحلها الأولى، باعتبارها "تحريرًا"  

فإن الواقع التاريخي يكشف   –وهي كذلك من زاوية    –للشعوب من الكفر أو الجور  

مذهبًا    أنهّا ساهمت في تصعيد التوترات المذهبية، خاصة حين اتخذت السلطة لنفسها

رسميًا على حساب التنوع الموجود داخل المجتمع، دون أية نظرة لمقاربة تشاركية  

في ذلك. فقد مثلّت هذه الفتوحات، في ظاهرها، أدوات لنشر الدين، لكنها في عمقها  

 كانت أيضًا صراعًا على تأويل الدين، وتحديد من يملك مشروعية الحديث باسمه. 

ومن أبرز النماذج على هذا التوتر ما نشب بين السنة والشيعة، خاصة بعد الصراع 

الطويل بين الخلافة العباسية )السنية( والدول الشيعية مثل الفاطميين والبويهيين، حيث  

لم يكن الصراع مجرد اختلاف في العقيدة، بل تلبسّ ببعد سياسي عميق، تجلى في  

ذهبية على الأراضي التي يفتحها أو يسترجعها.  محاولات كل طرف فرض رؤيته الم

وقد أدى ذلك إلى حملات تطهير مذهبي، وإقصاء رموز الطرف الآخر، بل وحتى 

إعادة كتابة التاريخ الديني نفسه بحسب المذهب المنتصر، تجسيدًا للمقولة الضاربة 

التي كانت    في عمق التاريخ: "ويل للمنهزم من شر وقانون المنتصر". ففي بغداد مثلًا،

مهدًا للتنوع الفقهي والمذهبي، شهدت فترات من القمع المتبادل بين السنة والشيعة، 

 بحسب الطرف المسيطر. 

خلال  ذروتها  المذهبية  الصراعات  بلغت  فقد  المسيحية،  مع  العلاقة  سياق  في  أما 

للتوسع   كذريعة  والمذهبي  الديني  الاختلاف  استخُدم  حيث  الصليبية،  الحروب 

والاسترداد، ولم تكن المواجهة بين معسكرين دينيين فحسب، بل حملت بعُدًا مذهبيًا  

قسامات بين دول سنية وشيعية )مثل السلاجقة داخليًا، إذ شهد العالم الإسلامي نفسه ان

والفاطميين( أعاقت تشكيل جبهة موحدة ضد الغزو الصليبي. كما أن المسيحية اللاتينية  

الشرقية  الكنائس  مع  عقائدي  خلاف  على  كانت  الصليبية  الحملات  قادت  التي 

ا والسياسي، وبالتالي كانت  الديني  المشهد  تعقيد  لحروب  الأرثوذكسية، مما زاد من 



 

 - 256  - 

الصليبية مسرحًا تتداخل فيه الصراعات المذهبية المسيحية والإسلامية على حدّ سواء.  

ولم يتوقف الأمر عند حدود الشرق الإسلامي، بل امتد أيضًا إلى الأندلس والمغرب  

المختلفة،  المذهبية  الاتجاهات  بين  التوترات  تصاعدت  حيث  العثمانية،  والأراضي 

رض تأويل ديني رسمي يعزل الآخرين أو يقُصيهم  وأصبح فتح الأرض مترافقًا مع ف

 من الفضاء الديني والسياسي. 

وفي ظل هذا، ساهم الفقهاء ورجال الدين في مختلف الديانات الإبراهيمية في شرعنة  

التوسع بين النص والسلطة، رغم ما يعتريه من استبداد، لجعله مقبولًا حتى وإن كان  

غير ذلك. فقد كان للفقهاء دور محوري في تأصيل شرعية الفتوحات من خلال ربطها  

الدين"،   و"نشر  الجهاد،  النص  بمفاهيم  بين  جسرًا  بذلك  فشكّلوا  الثغور"،  و"حماية 

المقدس والقرار السلطوي، وأنتج هذا التفاعل منظومة فقهية ضخمة تعُلي من شأن  

قبيل   من  عليا،  دينية  بمفاهيم  وتربطه  الإسلام"،  "دار  خدمة  في  يكون  حين  الغزو 

في فترة معينة،  "إعلاء كلمة الله" و"توسيع رقعة الأمة". ولم يكن هذا الدور محصورًا  

بل امتد من فقهاء العصر الأموي إلى العثماني، حيث ظلّت الفتوى تسُتخدم لإعطاء  

الغطاء الديني للتوسع الجغرافي والسياسي، رغم ما له من إيجابيات أحيانًا، حينما كان  

يُستخدم لحماية الملة والبلاد من الغزو، كما حدث في المغرب، حيث كان السلطان  

يلتف  الضرر ورعيته  تلحق  أن  شأنها  من  التي  الخارجية  التحديات  كل  أمام  معًا  ون 

بالمغرب، والعجيب في الأمر هنا أنه، وحتى إن كان هناك صراع بين القبائل، فتتُرك 

هذه الصراعات في أي تهديد، ذلك لخدمة الدين الجامع، والمؤسس للوحدة التي من  

مر بشكل كبير مع تدخل الفقهاء فيه،  شأنها أن تحافظ على البلاد، وقد تمحور هذا الأ

 والعمل على ذلك باعتبارهم الفصائل الأقرب للرعية.

وفي أعمال فقهاء مثل الماوردي مثلًا، وخصوصًا في كتابه الأحكام السلطانية، نرى  

محاولة منهجية لبناء نظرية في الحكم والسيادة تعُطي الخليفة صلاحية مطلقة تقريباً  

المصلحة  تحت مظلة "رعاية  والسلم،  الحرب  ذلك  بما في  الأمة،  إدارة شؤون  في 

ني في المجمل يعُلي من شأن وحدة الجماعة، ويبرّر العامة". وكان الفقه السياسي الس

التغلب ما دام يحقق الاستقرار، وهو ما فتح الباب أمام شرعنة الغزوات والفتوحات  

حتى في غياب المبررات العقدية الصريحة. ومن جهة أخرى، لعب ابن تيمية دورًا  

لى وجوب الجهاد،  حاسمًا في تقديم فقه جهادي جديد خلال مواجهته للتتار، حيث أكد ع

حتى تحت راية سلطات غير عادلة، إذا كانت تحمي بيضة الإسلام. وقد مثلّت هذه  

الفتاوى تأصيلًا لفقه الضرورة والمصلحة، الذي مكّن الحكام من استخدام الشريعة 

 كأداة لإحكام القبضة على الداخل، ولفرض التوسع على الخارج.



 

 - 257  - 

وكان من نتائج هذا الخطاب الفقهي أن تم تحييد البعُد النقدي داخل المؤسسة الدينية، 

وتحويلها إلى جهاز شرعي يُبرّر السلطان باعتباره القوة الحاكمة والجامعة والحامية  

للدين، بدل أن يُقيّده. وبذلك، أصبح الفقيه المعتمد من الدولة هو المتحدث باسم "الإسلام  

يكُ العامة الرسمي"،  على  رؤيته  ويفرض  السلطة،  توجهات  بحسب  الأحكام  يّف 

وذلك  زيغ،  أو  بدعة  أهل  بوصفهم  المخالفين  ويُقصي  المقبولة،  الوحيدة  باعتبارها 

أعتبرها   أخرى  مسألة  ظهور  إلى  أدى  هذا  وكل  التحريض.  إلى  تصل  قد  بأعمال 

لاف المذهبي شخصيًا أكثر خطورة، وهي تلك التي سار فيها السلطان يتخذ من الخ

 أداة لشرعنة السلطة والحفاظ على الملك.

تباين   المذهبي مجرد  ففي لحظة معيّنة من تطور الدولة الإسلامية، لم يعد الخلاف 

فكري أو تأويلي، بل أصبح أداة في يد السلطان يكُيّفها بحسب حاجاته السياسية، فحين  

يحتاج إلى توحيد داخلي، يعلي من شأن مذهب معين ويقمع سواه، بدعوى "البدعة"  

تفريق والتفكيك، يغُذي الانقسام المذهبي لإضعاف أو "الضلال"، وحين يحتاج إلى ال

خصومه، كما حدث في كثير من الحالات التي استعان فيها الحكام السنة بأطراف 

شيعية، أو العكس، لتأديب معارضين من نفس المذهب. وقد لجأ الخلفاء والملوك إلى 

تفُرَض من فوق، وتشُرعن حملات   القمع أو  استعمال الفتوى كأداة قمع أو تحشيد، 

تسُتخدم   الفتوى  كانت  العباسي،  العصر  ففي  والضلال".  الزيغ  "أهل  ضد  الإبادة 

لإخراج الخصوم من دائرة الإسلام، وهو ما يسمح بإهدار دمهم، وسلب ممتلكاتهم،  

بل أحياناً استباحة أعراضهم. وفي العصر العثماني، استخُدمت الفتاوى ضد الطوائف 

سنية، فصدرت فتاوى تكُفرّ القزلباش وتجُيز قتالهم. وحتى  الشيعية المناوئة للسلطنة ال

في المغرب، استخُدم الخطاب المذهبي في الصراع بين الزوايا والسلطة، حيث صُنّفت  

بعض الطرق الصوفية على أنها ضالّة، في حين رُفعت أخرى إلى مصاف الولاية  

تعبير عن توظيف   والقداسة، بحسب قربها من الحاكم. ولم تكن هذه الممارسات سوى

ممنهج للمذهب باعتباره أداة للهيمنة السياسية والاجتماعية، فقد أصبح السلطان، بفضل  

هذا التكييف، يتحكم في العقيدة كما يتحكم في الجغرافيا، ويرسم حدود الإيمان كما  

بداية الإسلام، تحوّل   يرسم حدود الدولة، وما كان يعُتبر خلافًا تأويليًا مشروعًا في 

يعُامل كعدو داخلي أو  تح ت هيمنة السلطة إلى معيار للولاء والانتماء، ومن خالفه 

 خارجي. 

من خلال ما تقدم أن مسار الفتوحات الإسلامية لا يمكن فهمه فهما شموليا    يتبيّن وبه  

دون استحضار الخلفيات المذهبية التي أثرّت فيه وساهمت في تشكيل ملامحه، سواء  

في الداخل الإسلامي أو في علاقته مع الآخر الديني. فقد أبان التاريخ عن استعمالٍ  

فحسب، بل كأداة للتأويل والتأطير السياسي، مما  واسع للدين، لا كقيمة إيمانية خالصة  

أدّى إلى تحوّل الصراع المذهبي من مجرد اختلاف تأويلي إلى وسيلة لإعادة إنتاج  



 

 - 258  - 

فاعلًا محايدًا، بل    –في هذا السياق–الفقيه  فيها  لم يكن  في مرحلة  الهيمنة وضبط موازين السلطة.  

كان في أحيان كثيرة جزءًا من بنية تبريرية، تمدّ السلطان بالشرعية وتضُفي على فعله السياسي  

 طابعًا دينيًا مطلقًا، يزيح أي معارضة أو اختلاف من دائرة "المقبول". 

الديانات   تاريخ  في  عام  ملمح  هو  بل  الإسلام،  بحالة  فقط  يرتبط  لا  في جوهره،  الواقع،  وهذا 

تم   حيث  للنصوص،  السلطوي  بالتوظيف  الديني  التوسع  فيها  ارتبط  ما  كثيرًا  التي  الإبراهيمية 

ة.  التلاعب بالمقدس لشرعنة وضعيّات تاريخية متغيرة، وجعلها تبدو ثابتة ومرتبطة بالإرادة الإلهي

ويبرز في ذلك أن المسافة بين النص والتاريخ لم تكن دومًا واضحة، بل جرى تضييقها عمدًا، في  

دينية لتحديد من هو "داخل" الجماعة ومن هو  - إطار تحالفات  أداة  سياسية، جعلت من المذهب 

رح  إن هذا التراكم التاريخي يط، وبالتالي ف  "خارجها"، وهو ما رسّخ منطق الإقصاء باسم الدين

علينا اليوم ضرورة إعادة النظر في الكيفية التي تم بها توظيف الدين في بناء السلطة، ويفتح الباب  

أمام مقاربات جديدة تضع التأويل في قلب التحليل، وتعيد الاعتبار للتعدد والتعايش، بدل التمذهب  

بل هو مدخل لفهم  والإقصاء. ففهم تاريخ المذاهب في سياق الفتوحات ليس غايةً أرشيفية فقط،  

أعمق لواقعنا الراهن، حيث ما تزال ظلال الصراعات القديمة تلقي بثقلها على الحاضر، وتشكل  

 امتداداتها أدوات لصياغة الولاء والانتماء. 

وبذلك، نكون قد وقفنا على جوانب دقيقة من التفاعل بين الفتح والمذهب، بما يكشف عن الحاجة  

التعدد، وتكشف آليات   البطولي، نحو قراءة نقدية تنُصف  الملحّة لتحليل تاريخي يتجاوز السرد 

ن من  التوظيف المذهبي في خدمة السلطة. هذا ما يمُهّد لنا للانتقال إلى مبحث جديد يتناول الدي

الدولة ومفهوم "الحكم المشروع"، ضمن   الديني ببنية  التأويل  زاوية أخرى، ويتعمق في علاقة 

 سياقات أوسع وأكثر تشابكًا. 

 

، تبُرز   في مقولة خلدها التاريخ  عن الإمام علي بن أبي طالبأستحضر قولا في هذا السياق،   و

 . بالشكل الذي ينحرف عن وظيفته   بعمق خطورة توظيف الدين في السياسة

إنما بدأ وقوع الفتن أهواء تتُبع، وأحكام تبُتدع، " ➢

 ، يخُالف فيها كتاب الله، ويتولى عليها رجالٌ رجالا 

على غير دين الله. فلو أن الباطل خالص لم يخفَ  

على ذي حِجى، ولو أن الحق خالص لا شبهة فيه  

هذا   من  يؤُخذ  ولكن  المختلفين،  طرق  لانقطعت 

في فيمُزجان،  ضغث،  هذا  ومن  جتمعان، ضغث، 

 ه. فهنالك يستولي الشيطان على أوليائ 

 83( 50، خطبة رقم    الشريف الرضي  هلمؤلف  نهج البلاغةذلك في  ورد  )      

 
 نقلا عن الإمام علي بن ابي طالب 50الشريف الرضي، نهج البلاغة، خطبة رقم ينظر   83



 

 - 259  - 

 الاستبداد الديني بين الهرطقات والزندقات المبحث الثالث :    

في   السلطة  أوجه  أبرز  أحد  يعُتبر  الديني  الاستبداد  أن  حوله  الاختلاف  يمكن  لا  ما 

المجتمعات الإنسانية، لما له من تأثير على البنية البشرية التي، بفعل الفطرة، تميل 

إلى التحيزّ لهذا العنصر الوجداني العظيم. فقد كان الدين والسلطة السياسية غالبًا ما  

فإن كل من يعارض أو يشكك في الأيديولوجيا السائدة يمكن أن    يتشابكان، وبالتالي 

مثل   مفاهيم  تبرز  السياق،  هذا  في  صارم.  بشكل  معه  التعامل  ينبغي  تهديدًا  يعُتبر 

الرسمية   العقيدة  لفرض  الدينية  السلطة  يد  فاعلة في  و"الزندقة" كأدوات  "الهرطقة" 

أفكارًا   كانت  وإن  حتى  المغايرة،  الأفكار  من  وتحاول  والحد  الإصلاح  إلى  تدعو 

الانتفاض أمام الابتداعات التي غيرّت الدين، لكنها تدُرَج ضمن هذه المفاهيم، فتصبح  

 منبوذة ويصبح قتالها مشروعًا. 

نجد   أمثلة حية بحيث  نقدم  للموضوع،  توضيحًا  أكثر دقة وأكثر  ولنكون في كلامنا 

خلال العصور الوسطى في أوروبا والعصور الإسلامية المبكرة، أنه كان  للهرطقة 

والزندقة دورًا محوريًا في محاكمة المفكرين والنشطاء الدينيين الذين خالفوا الآراء 

تاجًا لفهم ديني ضيقّ فقط، بل تعدّت ذلك لتصبح أداة  السائدة. فهذه الظواهر لم تكن ن

للسيطرة السياسية والاجتماعية، حيث كانت تسُتخدم للتأكيد على السلطة المطلقة للدين 

في المجتمع الذي سرعان ما ظهر وتبلور في الفكر الديني ، ذلك الفكر الذي امتزجت  

البشر ، أضافت مفاهيم و السماء مع اضافات  تعاليم  أما  فيه  الممارسات  اشكال من 

 لتعبيرها عن ماتراه آهلة في الدين ام لخدمة مصالحها  . 

النقاشات   تزايد  مع  الأولى،  القرون  منذ  المسيحية  في  بدأت  الهرطقات  فإن  وبهذا، 

في   الكنيسة  كانت  البداية،  في  القدس.  والروح  المسيح، الله،  اللاهوتية حول طبيعة 

صراع مع العديد من المعتقدات والأفكار التي ظهرت داخل المجتمع المسيحي، والتي  

دس وتفاصيل الإيمان المسيحي. وعندما ظهرت  كانت تؤثر على تفسير الكتاب المق

تعُتبر هرطقات يجب القضاء  عقائد جديدة تختلف عن التعليم الكنسي السائد، كانت 

بالديانات   المفهوم  ارتباط  باعتبار  مسيحي  منظور  من  هنا،  والهرطقة  عليها. 

ويأتون  الإبراهيمية غير الإسلام، تدل على أولئك الذين ينتفضون على الدين فيغيرّونه  

المفهوم   فابتكُِر  المحافظين،  الدين  منظور رجال  من  هذا  بصلة.  له  تمتّ  لا  بأشياء 

حسب   الأصَحّ  باعتباره  هو،  كما  الدين  جوهر  على  حفاظًا  إما  هؤلاء،  لمواجهة 

ه   ليُوجَّ المفهوم  فابتكروا  مصالحهم،  يخدم  الذي  الدين  على  حفاظًا  أو  اعتقادهم، 

كل من يأتي بأفكار جديدة، سواء أكانت تسعى للإفساد  تحريضيًا لأولئك المؤمنين ضد  

 بالفعل أو للإصلاح بدعوى الخراب الديني. 



 

 - 260  - 

وهذا أمر تكرّر بشكل كبير في الديانة اليهودية والمسيحية أكثر من غيرها من الديانات  

الأخرى، كونهما الديانتان اللتان شهدتا الكثير من الاختلافات في بناء الوعي الديني،  

فوقع الاختلاف الكبير منذ فجر هذه الديانات حول أساس المعتقد، وحول النص، وحول  

 الاختلاف يولّد أفكارًا وتوجّهات بشرية في كل مرة تضيف شيئاً  مسألة التأويل، فظلّ 

جديدًا. هذا الشيء إما يُقابلَ على أنه عظيم وجليل، أو يُقابلَ على أنه هرطقة شأنها  

تخريب أسس الدين وإشعال الفتنة، حتى لو كانت تدعو إلى الإصلاح، في ظل ما 

أوروبا تقبع لقرون في عصر    عرفته المسيحية خصوصًا من ركود وتخلف عميق جعل

 من الضلالة والظلام.

ومن أحد أشهر الأمثلة على الهرطقات هو الفكر الأريوسي الذي طرحه آريوس، أحد  

الأساقفة المسيحيين في القرن الرابع. آريوس هذا كان يؤمن بأن المسيح لم يكن إلهًا  

كاملًا، بل كان مخلوقًا من صنع الله. هذا الفكر تم رفضه بشدة من قبل الكنيسة، التي  

لعقيدة المسيحية. فسارع رجال الدين إلى عقد مجمع نيقية  نظرت إليه كتهديد جوهري ل

تحديد    325في   تم  حيث  السياق،  هذا  في  المفصلية  النقاط  أحد  كان  الذي  ميلادي، 

المسيح على أنه "من نفس الجوهر" مع الآب، مما أضفى عليه الصفة الإلهية الكاملة، 

في  تدخلت  بشرية  إضافات  من  ككل  بالديانة  لما حدث  تجسيد  والأسس،    في  النص 

هذا   كان  وبالتالي،  الآن.  عليه  هو  بما  وبلورته  المسيحي  الديني  المنظور  فأسست 

المجمع محاولة لإعادة الوحدة العقائدية في الكنيسة ومنع الانقسام، وفي الوقت نفسه،  

 كان استجابة مباشرة للتحديات الفكرية التي ظهرت نتيجة للهرطقات. 

شهدت   فقد  محاربتها،  تم  التي  الوحيدة  الهرطقة  هو  الأريوسي  الفكر  يكن  لم  لكن 

العصور الوسطى ظهور العديد من الحركات الهرطوقية، مثل حركة "الكاثار" في  

فرنسا، التي كانت تدعو إلى تبسيط العقيدة المسيحية ومكافحة الفساد في الكنيسة. وفي  

داة الرئيسية التي استخدمتها الكنيسة للقضاء على  هذا السياق، كانت محاكم التفتيش الأ

الهرطقات. في إسبانيا وفرنسا، كانت محاكم التفتيش تعني التحقيق في العقيدة وتنفيذ  

أحكام الإعدام بحق الأشخاص المتهمين بالهرطقة. هذا التطبيق المفرط للتدابير الدينية  

شكل كبير على تقدم الفلسفة والعلم  كان يتسبب في قمع الفكر الحر والابتكار، مما أثرّ ب 

 في تلك العصور.

وهذا أمر يجسّد وبالملموس كيف أن الدين يصبح في موقع يضُطر خلاله الإنسان إلى  

تأويل أمور ربما قد تكون خارج المنطق، فيؤسّس لها مفاهيم جديدة بشرية تضُفي  

لمسة إنسانية على الدين. فمفهوم الهرطقة هذا كان بمثابة الحامي الذي يحمي الدين  

الإصلاح يدّعي  عشوائي  تدخل  أي  وجه    من  على  المسيحية  الديانة  مما جعل  فيه، 

الخصوص تبقى حبيسة ما عاشته عبر عصورها، متوغلة في امتداداتها التي امتدت  



 

 - 261  - 

لتشمل دينًا جديدًا أشبه ما يكون بالدين الوضعي، وذلك لما شابه من إضافات. فأصبح  

مفهوم الهرطقة يحمل في طياته بعُدًا حاول من خلاله رجال الدين الحفاظ على مكانتهم  

وما وصلوا إليه من ابتداع وابتكار في الدين، تحت ذريعة الشرعية الإلهية التي تخوّلهم  

هذا السياق يُدرج في هذا المفهوم، الذي ما فتئ حتى أصبح  ذلك، وأي خروج عن  

 يكلّف حامليه حياتهم. 

بالديانتين   ارتبط  الذي  المفهوم  عن  نتحدث  فنحن  الهرطقات،  عن  الحديث  وعند 

الإبراهيميتين: اليهودية والمسيحية، وهو المصطلح الدال على أولئك الذين يخرجون  

عن أصل الدين فيبتدعون أشياء جديدة ويدّعون أنها الأصل، فيرتبط المصطلح بهم.  

، حيث سمُّي أولئك الذين يبتدعون في  أما في الإسلام، فالمصطلح أخذ سمة أخرى

الدين ويدّعون أشياء خارجة عن منطقه بالزنادقة. وبالتالي، إذا كانت الهرطقات قد  

هيمنت على الفكر المسيحي، فإن الزندقة كانت تعُدّ الخطر الأكبر في العالم الإسلامي،  

الرسمية. ويرُجع حيث كان يتم التعامل معها كخروج عن الشريعة أو العقيدة الإسلامية  

أمر ظهور هذا المفهوم إلى فترة الخلافة العباسية، وهي الفترة التي كانت تتميز بتنوع  

فكري وديني كبير، وهو ما جعلها أرضًا خصبة للصراعات الفكرية. فالزندقة كانت  

تعني ببساطة أي فكر يخالف بشكل واضح وعلني الشريعة الإسلامية، وعادة ما كانت  

ه الات هامات بالزندقة ضد المثقفين والفلاسفة والروحانيين الذين خالفوا التصورات  توُجَّ

 التقليدية. 

ذلك  وهو  لظهوره،  الصحيح  السياق  هو  الأول  كبيرين:  سياقين  في  المفهوم  فظهر 

المفهوم الذي يصف أولئك الذين يخرجون عن الدين ويبتكرون أشياء لم تكن في صلبه  

ويدّعون أنها الحقيقة. أما العنصر الثاني، فهو ذاته الذي تعدّى الأول في الوظيفة،  

إل يسعون  الذين  أولئك  على  في عهد  فأطُلِق  الإسلامية  الدولة  إليه  ما وصلت  نقد  ى 

المفهوم   الدين لخدمة مصالحهم، فأصبح  باعتبارهم غالوا في  العباسيين والأمويين، 

قوبل   الذي  الصوفي  الحلاج،  هو  ذلك  على  الأمثلة  أبرز  ومن  أيضًا.  بهم  يُوصف 

الاتحاد   حول  أفكاره  كانت  بحيث  الدينيين،  العلماء  قبل  من  شديدة  الله  بمقاومة  مع 

ففي   الفقهاء.  العديد من  قبل  تعُتبر زندقة من  والمخلوق  الخالق  بين  الثنائية  ورفض 

كتاباته وأفعاله، دعا إلى تصورات روحية أعمق وأكثر تحررًا من القيود التقليدية.  

وهذا ما أدى به في النهاية إلى القتل، حيث أدُين الحلاج بالزندقة ولُقّب بالإلحاد، وتم  

في   عام  إعدامه  تعرض   922بغداد  الذي  الوحيد  يكن  لم  الحلاج  أن  ومع  ميلادي. 

ذلك   في  الدينية  للسلطة  كبيرًا  تحديًا  يمثل  كان  الصوفي  فكره  فإن  بالزندقة،  للاتهام 

يعارض   عقلاني  فكر  بأنها  "المعتزلة"  حركة  عرُفت  فقد  المغرب،  في  أما  الوقت. 

ام بالزندقة. تمسّك المعتزلة بمبدأ التفسير الحرفي للقرآن، وهو ما جعلها عرضة للاته 

حرية   يمتلك  الإنسان  أن  واعتبروا  الدينية،  للنصوص  المنطقي  والتفسير  العقلانية 



 

 - 262  - 

الإرادة في اختيار الخير والشر. ولكن هذه الأفكار واجهت قمعًا من الفقهاء السنيين  

من   العديد  تصفية  إلى  أدى  مما  الدين،  عن  بالخروج  المعتزلة  يتهمون  كانوا  الذين 

 مفكري هذه الحركة في أوقات مختلفة. 

إلى   ينُظر  كان  الوسطى،  العصور  في  أنه  السياق،  هذا  في  كذلك  ذكره  ينبغي  وما 

السلطة الدينية كسلطة مطلقة تهيمن على جميع جوانب الحياة البشرية. وكانت الكنيسة  

الفكر  على  للسيطرة  كأداة  الدين  تستخدم  الإسلامية  والإمبراطورية  أوروبا  في 

للعقيدة كتهديد وجودي. في المسيحية، كانت  والسلوك، حيث كان يُنظر إلى أي مخالف  

الكنيسة تعتبر نفسها المفسّر الوحيد للصحيح من الخطأ في القضايا الدينية، ومن ثم  

كانت القوانين الدينية تفُرض بقوة عبر المحاكم الكنسية. وفي الإسلام، كانت الدولة  

، وكان يسُتخدم الفقهاء  تستخدم الشريعة الإسلامية لإدارة الحياة السياسية والاقتصادية

 لتبرير القرارات السياسية التي قد تكون متناقضة مع التفسير التقليدي للدين. 

النصوص  تفسير  في  السلطة  يمتلكون  من  هم  الدين  ورجال  الفقهاء  كان 

هذا  المجتمع.  على  الخاصة  تفسيراتهم  يفرضون  كانوا  وبالتالي  الدينية، 

الوضع لم يكن فقط يعُزّز السلطة الدينية، بل كان يؤدي أيضًا إلى تجاهل 

العلما هؤلاء  كان  و"انحرافات".  "مخالفات"  تعُتبر  أفكار  أي  ء وتصفية 

قانونية   كمصطلحات  و"الزندقات"  "الهرطقات"  يستخدمون  الدين  ورجال 

وثقافية لتحديد ما يعُتبر دينيًا صحيحًا وما يعُتبر مخالفًا أو ضارًا بالمجتمع. 

ارتبطت  التي  المفاهيم  تلك  والزندقة،  الهرطقة  أن  إلى  الإشارة  تجدر  كما 

الدين وأخرى تعكّر من    بالدين، اتخذت أشكالًا وأبعادًا متنوعة، بعضها يخدم

صورته وجوهره الأصلي، وذلك لأن الجنس البشري هو من ابتكرها في  

ارتباطه بمفهوم الدين وعلاقته به. فأصبحت هذه المفاهيم أدوات قمع فكري  

تلك   والفقهاء،  الدين  رجال  شكلها  وهالة  دينية  شرعية  متخذة  واجتماعي، 

"المشروعة" ذ التي اتخذت من مكانتها  المكاسب  الطبقة  للغوص في  ريعة 

 الذاتية التي تخدم الفرد على حساب الكل. 

الأفراد   ه ضد  توُجَّ تهم  تكن مجرد  لم  والزندقات  الهرطقات  فإنّ  وبالتالي، 

لمجرد اختلافهم الفكري أو الديني، بل كانت أداة قمعية تسُتخدم للتحكم في  

المجتمع، بحيث كان من السهل للسلطة الدينية أن تستغل هذه التهم ضد أولئك  

هؤلا كان  سواء  المجتمع،  على  سيطرتها  يعارضون  المعارضون الذين  ء 

مفكرين أو فنانين أو حتى رجال دين آخرين. وهو أمر ظهر بشكل واضح 



 

 - 263  - 

الفكر   بغلبَة  تميزت  التي  العصور  تلك  الأوروبية،  الوسطى  العصور  في 

غطّى   أنه  لدرجة  الأوروبية،  الحياة  مناحي  كل  على  وسيطرته  الكَنسَي 

العقول، فأصبحت صكوك الغفران عنصرًا مألوفًا رغم كونها خارج المنطق  

 وخارج الفكر الديني والإنساني ككل.

وهو ما دفع فلاسفة ومفكرين كثيرين للتصدي لهذه الممارسات، وقد اتُّهِموا  

أفيون  "الدين  المفكرين:  أحد  قال  حتى  الدين،  عن  والخروج  بالهرطقة 

الشعوب"، تشبيهًا لحالة التخدير التي يصل إليها الإنسان، والتي يتخلى معها 

الإنسان لخدمة    عن حقوقه في سبيل طاعة الإله، هذه الطاعة التي ابتكرها

 ذاته ومصالحه، ولم ينزلها الكريم سبحانه وتعالى إلا بحدود.

وقد تكرر هذا الأمر في الإسلام، ويتجسد ذلك في حالة الحلاج، حيث كانت 

"الزندقة" تهمة جاهزة لتبرير القمع ضد أي فكر يتحدى القيم السائدة. فإن  

هذا الشكل من الاستبداد كان يؤدي إلى إلغاء التنوع الفكري وفرض قيود 

 على حرية التعبير. 

في هذه البيئة الاستبدادية، كانت القيم الإنسانية مثل التسامح والحرية الفكرية  

تعُتبر تهديدًا للأسس الثابتة للمجتمع، وكان ينُظر إلى الأفراد الذين يفُكرون  

عليه.   القضاء  يجب  كتهديد  الرسمية  المعتقدات  إطار  خارج  مستقل  بشكل 

ي، كانت السلطة الدينية في  وعلى الرغم من محاولات الإصلاح والفكر النقد

نفوذها   لبقاء  الهرطقات والزندقات أدوات فعالة  كثير من الأحيان تجد في 

 وتحقيق مكاسب سياسية ذاتية تفوق وظيفة الدين الأصلية. 

ومن خلال هذا، لا يخَفى القول إن هذا كله يؤدي إلى عنصر أخطر مما تم 

الفتاّكة  وآثاره  المجتمعات  على  الديني  الاستبداد  عن  هنا  والحديث  تناوله، 

المدمّرة لها. فأثر الاستبداد الديني لم يكن مقتصرًا على الفكر، بل كان يتعداه 

أوروب ففي  والاقتصادية.  الاجتماعية  الحياة  الكَنسَي إلى  القمع  أدى  ا، 

للهرطقات إلى تراجع في نمو الفكر الفلسفي والعلمي، حيث كانت حركة مثل  

عصر النهضة محاطة بالكثير من الحواجز الدينية. وفي العالم الإسلامي، 

كان القمع الفكري من قبل الحكام الدينيين يعوق تطور الفلسفة والعلم، ويمنع  

ويحد من التطور، مما جعل العالم الإسلامي،  توسيع دائرة النقاشات الفكرية  



 

 - 264  - 

من  حالة  يدخل  الوسطى،  العصور  في  عصوره  أزهى  يعيش  كان  بعدما 

كالثقافة   الأخرى،  الثقافات  على  والانفتاح  التقدم  من  ستمنعه  التي  الخمول 

 الغربية التي شهدت نموًا مزدهرًا في كل المجالات في العصور الحديثة. 

لكن هذا الأمر لم يبقَ على حاله، فمع مرور الوقت، بدأت الحركات الفكرية  

الإسلامي،  العالم  في  الإصلاح  وحركات  أوروبا،  في  التنوير  حركة  مثل 

تشُكك في هيمنة الدين على الدولة والمجتمع. بحيث بدأ المفكرون يتحدثون  

خارج إطار عن أهمية حرية الفكر والتعبير، ويشجعون على البحث المستقل  

الدين المؤسسي. ومع ذلك، فإن تأثير الاستبداد الديني لا يزال مستمرًا في  

بعض المناطق، حيث تستمر السلطات الدينية في استخدام الدين كأداة لتبرير 

القمع والهيمنة، لأنها عرفت أهمية الدين، وبالتالي استغلته بالطريقة الأمثل 

 لخدمة مصالحها.

في  انحراف  ليس مجرد  الديني  الاستبداد  أن  أيضًا  عليه  التأكيد  يجب  وما 

ممارسة السلطة الدينية، بل هو بنية ذهنية وثقافية تتغلغل في أعماق الوعي 

م التفكير.  الجماعي، وتؤسس لمنظومة فكرية مغلقة ترفض التساؤل وتجُرِّ

ذري تحت  السؤال  ويخُنق  الإيمان،  باسم  العقل  يصُادَر  القداسة، فحين  عة 

تنزع عن الإنسان   الدينية في طقوس جامدة وأوامر فوقية  التجربة  تخُتزل 

جوهره ككائن مفكر، وهو الأمر الذي يناقض جوهر الدين، لأن الدين دعا  

لا  الحق  والإيمان  الحق  التفكير  لأن  بزوغه،  منذ  والتأمل  التفكر  إلى 

والفلسف اليوم  العلم  أبدًا، وهذا ما جسّده  باعتبارهما عنصرين  يتعارضان  ة 

يحتاجان إلى التأمل العقلي والتجربة من خلال مناهج علمية مثل الاستنباط  

والاستقراء، فاتضح أنهما لا يتعارضان مع الدين الإسلامي أبدًا، لأن الإسلام  

هو الدين الوحيد الذي حافظ على ركائزه الأصلية دون تحريف أو إضافات 

ا جعله الدين الأقوَم الذي لا يتعارض مع  بشرية، على الأقل في جوهره، مم

أي فكر أو أطروحة علمية ما دامت هذه الأطروحة حقًّا. وفي هذا السياق 

السماوية   الديانات  بين  بالمقارنات  اهتمت  التي  الكتب  أهم  أحد  لكم  أقدم 

وربطها بالحقائق العلمية، والتي خلصت إلى أن الدين الإسلامي هو الوحيد 

ع العلم من بين الديانات السماوية، كونه الكتاب الوحيد الذي لا يتعارض م

ف ولم يشهد إضافات بشرية، والحديث هنا عن كتاب موريس   الذي لم يحُرَّ



 

 - 265  - 

العلم   ضوء  في  دراسة  والإنجيل:  والتوراة  بـ"القرآن  المعنون  بوكاي 

الكتب  فيه هذه  ناقش  والذي  يوسف،  الذي ترجمه عادل  الكتاب  الحديث"، 

الكتاب  هو  القرآن  أن  مفادها  فكرة  إلى  الأخير  في  وخلص  بموضوعية، 

العلمية، بل كان جسر   الحقائق  يتعارض قط مع  لم  الذي  الوحيد  السماوي 

نها. وهكذا يتضح أن جوهر الدين لا يتغير ما دام حقًّا، لكن ما يتغير  وصل بي

هو طريقة تأويله التي لطالما تتحوّل وتنحدر عن جوهرها لخدمة مصالح  

معينة، وهذا ما يؤدي بها إلى الركود وإلى افتعال الصراع، صراع تحاول 

ء وغيرهم،  من خلاله الطبقة التي تتحدث باسم الدين، من رجال الدين والفقها

أن تحفظ مكانتها، وذلك باختراع نصوص تأويلية أو مفاهيم لردع كل ناقد 

لها. إن التاريخ البشري يزخر بأمثلة صارخة عن تحالف الدين مع السلطة 

السياسية لإنتاج نسق شمولي لا يكتفي بضبط سلوك الأفراد، بل يتدخل في  

رر أو الاجتهاد أو النقد. تكوينهم النفسي والمعرفي، مانعًا عنهم كل أفق للتح

فقد كانت الكنيسة في أوروبا الوسيطية الوسيط الوحيد بين الإنسان والإله،  

لا تسمح بأي تفسير خارج سلطتها، وتحولت من مؤسسة روحية إلى سلطة  

عن  الخارجين  )بمعنى  المارقين  وتعُاقب  الحروب  تشُرعن  مطلقة،  زمنية 

المصا  وتقُرر  الثروات،  وتدُير  بين  الدين(،  التوحيد  هذا  فإن  وبالتالي،  ئر. 

المقدّس والسياسي جعل من الهرطقة جريمة وجودية، لا فقط دينية، لأنها  

تهدد البنيان الكامل للسلطة. ومن هنا، فإن محاكم التفتيش لم تكن فقط لحماية  

العقيدة، بل لحماية النظام السياسي والاجتماعي من التغيّر، ذلك النظام الذي 

دمة طبقة على أخرى، مخرجًا نصوصًا تثبت ذلك، مع أن الدين  بنُي على خ

في جوهره وأصله بنُي على عدم التمييز، وبنُي على أن يجعل المجتمع في  

وئام ووحدة اجتماعية، ولهذا أنُزل الرسل والأنبياء منذرين، ثم أمُِيتوا ليوُضَع  

نفسها    المنهج وينُار الطريق، لا أن توضع طبقة تتحدث باسمه وتجعل من

القوة التي خُلقت لذلك، وهذا ما رأيناه بشكل واضح في أوروبا من طرف  

تخدم   المقدس  الكتاب  من  نصوصًا  طوّعوا  الذين  وملوكها  الدين  رجال 

مصالحهم، مثل ملوك فرنسا على سبيل المثال الذين أخذوا آية من الإنجيل  

الرب، والرب   وجعلوا منها منهجًا للحكم، هذه الآية مفادها أن "الملوك من

من  تأتي  لا  السماء  مشروعية  المشروعية  أن  على  دلالة  في  يختارهم"، 

الإنسان   يجعل  مما  باقية،  السماء  دامت  ما  باقٍ  فملكهم  وبه  أبدًا،  الأرض 



 

 - 266  - 

اليهودية  في  مهرطقًا  إما  يعُتبر  هذا  عن  خارج  وأي  لإرادتهم،  خاضعًا 

والمسيحية، أو زنديقاً في الإسلام. وبهذا، تماهى الدين مع النظام حتى صار  

مساوية  الديني  الاستبداد  مقاومة  فصارت  للآخر،  رفضًا  أحدهما  رفض 

لإسلامي  للعصيان والكفر. وليس بعيدًا عن هذا النموذج، فقد عرف العالم ا

في فترات مختلفة صورًا متعددة من التسلّط باسم الدين. فرغم البداية العقلانية 

التي ميّزت العصر العباسي، إلا أن الصراع بين العقل والنقل، وبين الفلسفة  

والفقه، حُسم لصالح الاتجاه المحافظ الذي رأى في كل اجتهاد خارج النص  

لزندقة ليس فقط ضد المفكرين والفلاسفة، تهديدًا للثوابت. وقد استخُدمت تهم ا

بل حتى ضد الفقهاء المجددين والعلماء، وكل من حاول توسيع دائرة المعرفة  

قتل   فتم  الجامدة،  الشكلانيات  عن  بعيدًا  للدين  الروحي  البعُد  استعادة  أو 

الحلاج، وسجن ابن حنبل، ومحاربة المعتزلة، وتكفير ابن رشد، ومصادرة  

و سينا،  ابن  من  كتب  مظلم  نفق  في  الإسلامية  الأمة  دخول  كانت  النتيجة 

الحديث،  بالغرب  الاحتكاك  بعد  إلا جزئيًا  تخرج منه  لم  والركود،  الجمود 

رغم أنها عرفت أزهى عصورها في العصر الوسيط، كيف لا وهم أعلام  

كل   في  وإبداعاتهم  بعلومهم  العالم  أضاءوا  حيث  الحقبة،  تلك  في  التقدّم 

قدّم العلماء والمفكرون العرب والمسلمون إسهامات عظيمة  المجالات؟ لقد  

شكلت أساس النهضة الحديثة. ففي الطب، برز ابن سينا صاحب "القانون في الطب"  

الذي ظلّ المرجع الأعلى لقرون، والرازي الذي وضع أولى الأبحاث حول الجدري  

والفيزياء،  الفلك  وفي  الصغرى.  الدموية  الدورة  مكتشف  النفيس  وابن  والحصبة، 

ع البيروني نظريات ثورية عن  اخترع عباس بن فرناس أول نموذج للطيران، ووض

أما في   "المناظر".  كتابه  البصريات في  الهيثم علم  ابن  بينما طوّر  حركة الأرض، 

الرياضيات، فقد قدّم الخوارزمي علم الجبر ونظام الأرقام الهندية، وثابت بن قرة الذي 

التحليلية. وفي الكيمياء، يعُتبر جابر بن حيان أبا الكيمياء    أسهم في تطوير الهندسة

عبر   الاجتماع  علم  في  خلدون  وابن  الفلسفة،  في  رشد  ابن  نبغ  كما  التجريبية. 

 84"المقدمة".

 

 
موريس بوكاي، القرآن والتوراة والإنجيل: دراسة في ضوء العلم الحديث، ترجمة عادل يوسف، )دون ذكر مكان الطباعة،   84

م(، القانون في الطب، )الطبعة العربية أو الطبعة المنشورة حسب المصدر المستخدم(  │  ابن  1037– 980(  │  ابن سينا )1976

 تاب العربي، بيروت، سنة النشر حسب الطبعة(م(، المقدمة، )دار الك1406– 1332خلدون )

 
 



 

 - 267  - 

ولم يقتصر إبداعهم على العلوم فقط، بل شمل الأدب )كالمتنبي والمعري(،  

في  العوام  ابن  )مثل  والزراعة  الجراحة(،  في  )كالزهراوي  والهندسة 

"الفلاحة"(. لقد كانوا بحقّ روادًا نقلوا الإنسانية من ظلمات الجهل إلى آفاق  

يتقدم   ولم  الحائط،  عرض  ضُرب  ذلك  كل  للأسف،  لكن  العالم  المعرفة! 

العربي منذ أن بقي حبيس الاستبداد، والاستفادة من الدين لم تكن في تطوير 

العمران، وإنما في تثبيت السلطة والحفاظ عليها رغم ما يشوبها من شبهات. 

يعيد  بل  المختلف،  بإقصاء  يكتفي  لا  الاستبداد  من  النمط  هذا  أن  واللافت 

ل مرادفًا  الدين  فيغدو  ذاتها،  المفاهيم  للفتنة،  تشكيل  مرادفًا  والعقل  لطاعة، 

نصوص   من  الدينية  النصوص  تتحول  وهنا،  للتمرد.  مرادفًا  والاجتهاد 

مفتوحة على التأويل إلى أدوات سلطوية مغلقة، ويصبح الفقيه ليس مفسرًا، 

الديني   الاستبداد  يجعل من  ما  يفعل. وهذا  يسُأل عما  بل مشرّعًا مطلقًا لا 

يرتدي قناع القداسة، ويحُيل سلطته إلى مرجعية أخطر أنواع الاستبداد، لأنه  

إلهية غير قابلة للنقد. لكن السؤال المحوري الذي يطُرح هو: لماذا يقبل الناس 

التي  والثقافية  النفسية  البنية  في  يكمن  والجواب  الاستبداد؟  من  النمط  بهذا 

من   ينُتجها هذا النظام، إذ يتم تربية الفرد منذ طفولته على الطاعة والخوف

السؤال  وفي  انحرافًا،  الحرية  في  يرى  مشوّه  وعي  لديه  فيتكون  العقاب، 

وقاحة، وفي الاختلاف عارًا. كما يتم ربط الخلاص الديني بالخضوع للسلطة  

الدينية، ما يخلق علاقة تبعية لا تفُكك بسهولة. ومن هنا، فإن التحرر من 

ياسي، بل ثورة معرفية الاستبداد الديني لا يتطلب فقط تغيرًا في النظام الس

شاملة تعُيد الاعتبار للعقل، وتحُرر النص من سلطة التأويل الأحادي، وتعُيد  

الدين إلى مجاله الروحي لا السياسي. إن الإصلاح الديني لا يعني الهجوم  

على الدين ذاته، بل نقد توظيفه في خدمة السلطة. فالدين في جوهره تجربة 

مو الأخلاقي والارتقاء بالإنسان، لا إلى إذلاله  إنسانية روحية، تهدف إلى الس

شرط   هو  الاستبداد  براثن  من  الدين  تحرير  فإن  ولذلك،  إخضاعه.  أو 

ضروري لتحرير المجتمع نفسه. لقد علمتنا التجارب التاريخية، من حركة  

الدين   بين  الفصل  العربية، أن  التنوير  إلى حركات  البروتستانتي  الإصلاح 

الأولى نحو بناء مجتمع تعددي، يعترف بالاختلاف، والسلطة هو الخطوة  

ويحترم العقل، ويؤمن بأن الحقيقة لا تحُتكر، وأن الإيمان لا يفُرض. وفي 

المفكرين،   بين  واسعًا  تحالفاً  تتطلب  الديني  الاستبداد  مواجهة  فإن  النهاية، 



 

 - 268  - 

والمصلحين، ورجال الدين المستنيرين، من أجل إعادة صياغة العلاقة بين 

الإيمان،   تقُدّس  ما  بقدر  الحرية  تقُدّس  جديدة،  أسس  على  والإنسان  الدين 

وتعُلي من شأن الضمير بقدر ما تعُلي من شأن النص، لأن المجتمعات التي  

لقادرة على  تفُكر بحرية، وتؤمن دون قسر، وتعبد دون وساطة، هي وحدها ا

 إنتاج حضارة تعُبرّ عن إنسانيتها الكاملة.

 

العالم الكبير عبد الرحمن الكواكبي في كتابه طبائع    يأكدوفي هذا الصدد  

على خطورة الدين السياسي إذ ما تحول عن  الاستبداد ومصارع الاستعباد 

 : "المتحدثة باسمه"مصالح الطبقة جوهره لخدمة 

 

"الاستبدادُ داءٌ لا دواءَ له إلا  بالحرية، والحريةُ لا تنبت إلا في تربة العقل، 

يثُمر إلا  في ظل  العلم، والعلم لا يزدهر إلا  في أمانٍ وعدالة، ولا والعقل لا  

عدالةَ حيث الاستبداد. والاستبداد يفُسد الدين؛ لأنه يجعل الناس يتعبدون  

للحاكم كما لو كان ظل  الله في الأرض، ويفُسد الأخلاق؛ لأنه يرُبي النفاق 

ال فيصبح  المسؤولية،  الإنسان روح  ويقتل في  مواطن عبد ا لا  والخوف، 

أخطر   فإن  لذلك  التسليم.  إلا  الحياة  الطاعة، ولا من  إلا  الدين  يعرف من 

أنواع الاستبداد هو الاستبداد المقن ع بالدين، لأنه يقُدَّم للناس باسم الله، وكل  

النصوص   تتحول  وبهذا  مساءلته.  أو  رفضه  يصعب  الله  إلى  ينُسب  ما 

ا،  المقدسة إلى أقفال توصد بها العقول، و  يصبح الخروج من الطاعة كفر 

والسؤال زندقة، والاعتراض رجس ا. وما من سبيل إلى كسر هذا الطوق إلا 

   .     .بثورة في الفكر، تعُيد للعقل سلطانه، وللدين روحه، وللإنسان كرامته."

لكاتبه عبد الرحمن طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد  )مقتطف من كتاب  

 85الكواكبي بتصرف( 

      

 

 
 ومصارع الاستعباد"     الاستبداد ينظر كتاب عبد الرحمان الكواكبي "طبائع   85



 

 - 269  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 270  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 271  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 272  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 273  - 

"نحو فهم جديد للوحدة الدينية" كم يبدو هذا العنوان جميلاً حينما نفكر في آثاره التي  

قد يُولِّدها مع تحقيق المبتغى منه، رغم صعوبة تجسيده تطبيقياً على أرض الواقع.  

الدينية، في ظل عالم مفعم بالتنوع والاختلاف، تمثل اليوم  وبه يبدو أن مسألة الوحدة  

أكثر من مجرد إشكالية لاهوتية أو فلسفية، بل تحوّلت إلى رهان إنساني يمسّ جوهر  

اليهودية،   الثلاث:  السماوية  الديانات  يشمل  هنا  والحديث  الأديان،  بين  العلاقة 

الإنسان و بين  نموذجية  نظرة  الإنسان  والنصرانية، والإسلام، في  وبين  بل  معتقده، 

 ونفسه. 

إن النظر إلى التجربة الدينية باعتبارها وعياً متدرجًا، واحتكاكًا دائمًا بالمقدّس باعتباره  

أمراً ضرورياً لا مناص منه، يدفعنا إلى مساءلة الفكرة التي مفادها أن الدين، رغم  

تعدده التاريخي والتعبدي، ينطوي على وحدة جوهرية في أصل المعنى والمقصد،  

نفسه، والغاية واحدة هي خلاص الناس من العذاب وإصلاح   وحدة تدعو إلى الإله

 أحوالهم، وبالتالي يظل الجوهر هنا داعياً للوحدة مهما كان الانقسام مستفحلًا. 

الأديان   تميز  التي  والتشريعية  العقائدية  الفروق  إنكار  إلى  يسعى  لا  التصور  هذا 

السماوية، بل يحاول الكشف عن إمكانات التلاقي بينها، على مستوى العمق الإنساني  

الذي تشترك فيه، بعيدًا عن التوظيفات السياسية والاصطفافات المذهبية التي حجبت  

ف التفكير  إمكانية  الإنسان، في  لفترة طويلة  بني  بين  والرمزي  الروحي  المشترك  ي 

إضافات بشرية عجزت عن احتواء الوحدة وظلت تزيد من الانقسام والتشظي والتقوقع  

ضمن مناهج مستقلة لا تدعو إلى لملمة الإنسانية نحو منهج واحد، عودةً للأصل الذي  

 أنزلت به هذه الديانات كاملة. 

لقد عرفت الإنسانية، منذ بواكير وعيها بذاتها، محاولات لتفسير وجودها وعلاقتها  

بالقوى الكونية الغامضة، وهذا أمر فصّلنا فيه في الفصل الأول، فانبثقت الحاجة إلى  

الإيمان، وشهدنا تشكل الديانات في سياقات حضارية مختلفة. ومع نزول الرسالات  

التوحيد،   قيم  تجلت  الإلهية هي  السماوية،  الرسالات  وأصبحت  والرحمة،  والعدالة، 

الرسالات   الكبرى، والأهم من هذا كله أن هذه  الإنسان  أسئلة  الجواب الأسمى عن 

عزلة،  أو  تفرقة  دون  المتين  الله  حبل  حول  والالتفاف  للوحدة  تدعو  واحدة،  نزلت 

 "واعتصموا بحبل الله جميع ا ولا تفرقوا". مصداقًا لقوله تعالى: 

لكن، ومع امتداد الزمن، ونتيجة عوامل معقدة ثقافية وتاريخية، بدأت هذه الرسالات  

 86تتفرع إلى مذاهب ومدارس تأويلية. وبدل أن يكون هذا التعدد تعبيرًا عن غنى الفهم 

 
 . 103القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية  86



 

 - 274  - 

الإنساني بالتفسير الخادم للإنسانية، تحوّل في فترات عديدة إلى منبع للخصام والنزاع  

 والتشظي الذي دعا للفرقة والاقتتال. 

وبالتالي تبرز في هذه الحالة الحاجة الماسّة إلى التفكير في أفق جديد للوحدة الدينية،  

لا يمحو الخصوصيات، بل يعيد ترتيب العلاقة بين المختلفات على قاعدة الاحترام،  

والتفهم، والبحث عن القيم المشتركة، وهي أمور كثيرة، كون الإنسان من منظور هذه  

م واحدة، وذاهبون نحو مآل واحد، وبالتالي فإن ما يجمع  الرسالات من أب واحد وأ

 أكثر مما يفرّق.

ومن خلال هذا، ينطلق هذا الفصل من تصور معرفي يرى أن الأديان السماوية، على  

اختلاف طرقها، ليست سوى تجليات متنوّعة لحقيقة واحدة، وأن المذهبية ليست قدرًا  

محتومًا، بل ظاهرة قابلة للفهم والنقد والتجاوز، لأنها وبكل بساطة من صنع الإنسان  

السما من  مفروضًا  أمرًا  شريطة  وليست  متجاوزة  فهي  الإنسان،  من  دامت  وما  ء، 

الرغبة في ذلك، والعمل على ذلك بطرق تأخذ المقاربة التشاركية دليلًا أساسياً، سعيًا  

 نحو تحقيق الوحدة المفقودة. 

 وبالتالي، فالسؤال الأساسي الذي يؤسس هذا الفصل هو: 

هل يمكن تجاوز المذهبية؟ وهل ما يجمعنا أكثر مما يفرّقنا؟ وما حدود هذا التجاوز:  

هل هو تجاوز مفهومي، أم عقائدي، أم عملي؟ وهل يمكن للإنسان المعاصر، في ظل  

 التمزق العقدي والمذهبي، أن يعي الدين كقوة توحيد روحي لا كعنوان صراع؟ 

بنية   يفكك  أن  محاولًا  السؤال،  هذا  قلب  في  موقعه  الأول  المبحث  يتخذ  هنا،  من 

المذهبية، ويكشف عن إمكانيات التحرر منها أو التصالح معها، في أفق وحدة أسمى،  

للتفرّق   الداعية  الإضافات  من  الخالي  الموحد"  "المعتقد  نحو  الإنسانية  تجمع  وحدة 

 والانقسام. 

لقد نشأت المذاهب في التاريخ الديني كأجوبة بشرية على أسئلة دينية وفكرية، إذ لم  

تكن المذاهب في الأصل انشقاقًا عن الدين، بقدر ما كانت محاولة لفهم النص، وتأويله  

أنساق   إلى  الفهوم  تحوّلت هذه  الزمن،  لكن مع  والثقافة.  واللغة،  السياق،  في ضوء 

 وتضع أتباعها في موقع التعارض مع الآخرين.  مغلقة، تنتج هويّات ضيقة،

ومن ثم، فإن تجاوز المذهبية لا يعني التخلي عن العقيدة، بل يعني الخروج من أسر 

 . الفهم الواحد، والانفتاح على إمكانيات أخرى للمعنى والتدين

إن الحديث عن تجاوز المذهبية يفرض أولًا الاعتراف بأن الدين ليس نصًا فقط، بل  

هو تجربة بشرية في حدود، وأن الوعي الديني ليس ثابتاً بل متحول يُفهم مع سياقات  



 

 - 275  - 

بعينه،   مذهب  في  تتجسد  لا  مشترك،  مقصد  هي  بما  الدينية،  الحقيقة  وأن  مختلفة، 

يظل أوسع من أي   وبالتالي  واحدًا موحدًا،  نزل  الجوهر  باعتباره  الدين  أن  والدليل 

 انتماء طائفي. 

وهنا نحتاج إلى تربية روحية جديدة، تمُكن الإنسان من أن يرى في الآخر المختلف 

مؤمنًا لا خصمًا، وأن يتعامل مع التعدد بوصفه شرطًا لفهم ذاته لا نفيها، ولا ناجيًا  

فسّروا عن فرق أخرى كما فعل   الذين  أولئك  الانقسام، وخصوصًا  بتعميق  البعض 

فرقة كدليل على أهمية التقوقع في الدين،    73الحديث النبوي في الشرق الإسلامي عن  

فرقة، كان    73لأن النبي الكريم حينما تحدث عن انقسام الأمة إلى    والأمر ليس كذلك.

يظُهر أن الأمة الإسلامية ستكون أكثر بحثاً في الدين وأكثر اهتمامًا به، لدرجة الانقسام  

لهذا العدد من الفرق في البحث والتفكر والتأمل، وليس الصراع الطبقي كما يجسده  

 الواقع الآن.

إلى الأخرى   تنظر  دامت كل فرقة  الدينية ما  الوحدة  يمكن تحقيق  هنا: كيف  فأقول 

 باعتبارها الهالكة، وأنها هي التي على الحق؟ 

والانقسام   الانشقاق  شرارة  ستظل  بل  قط،  الوحدة  تحقيق  يمكن  لا  الحالة  هذه  في 

مشتعلة، وواصلة بالإنسان إلى الاقتتال، وأحيانًا إلى السبّ والقذف ،إلى ما لا نهاية، 

ومعها يظل المجتمع في انغماس بعيدًا عن أشكال التطور والحداثة، ويظل أي مسعى  

 ملّة!نحو التقدم بمثابة خروج عن ال

الجماعية   الذاكرة  في  عميقة  تاريخية  آثارًا  للمذهبية  أن  إنكار  يمكن  لا  المقابل،  في 

من   طويلًا  مسارًا  تتطلب  بل  للوحدة،  التنظير  بمجرد  تزول  لا  آثار  وهي  للأديان، 

والفكرية. التاريخية  بل    المصالحة  إرادة فردية،  فقط على  يُبنى  المذهبية لا  فتجاوز 

يستحضر القيم العليا التي نادت بها الأديان، ويُخضع  يحتاج إلى جهد جماعي مشترك،  

الاختلافات المذهبية لمنطق الحوار بدلًا من الصراع، وذلك في كل ديانة على حدة، 

وبعدها يمكن الحديث عن وحدة الأديان الإبراهيمية والتعايش فيما بينها، لأن لملمة 

إن إعادة التفكير في مفهوم "الدين الواحد"  فوبه،    تسمي الأساس هو أساس قبل الكل.

لا يتناقض مع الإيمان بتعدد الأنبياء والشرائع، بل يؤكد أن الغاية من التنوع ليست  

 التنازع، بل التكامل والتعارف، مصداقًا لقوله تعالى:

إِنَّ   لِتعََارَفُوا ۚ  وَقبََائِلَ  شعُُوب ا  وَجَعَلْنَاكمُْ  وَأنُثىََٰ  ذكََرٍ  ن  م ِ خَلَقْنَاكمُ  إنَِّا  النَّاسُ  أيَُّهَا  "يَا 

َ عَلِيمٌ خَبيِرٌ"  ِ أتَْقَاكمُْ ۚ إنَِّ اللََّّ  87(.13)الحجرات، الآية أكَْرَمَكمُْ عِندَ اللََّّ

 
ن ذَكَرٍ وَأنُثىَٰ وَجَعلَْناَكُمْ شُعوُباً وَقَباَئلَِ لِتعَاَرَفوُا ۚ إنَِّ أَ القرآن الكريم   87 َ علَِيمٌ "ياَ أيَُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْناَكُم مِّ ِ أتَْقاَكمُْ ۚ إنَِّ اللََّّ كْرَمَكُمْ عِندَ اللََّّ

 (.  13خَبِيرٌ" )الحجرات، الآية 



 

 - 276  - 

وبهذا، فإن الدعوة إلى تجاوز المذهبية ليست دعوة إلى توحيد الشكل، بل إلى توحيد  

المقصد؛ أي الإيمان بأن كل طريق صادق إلى الله يحمل في طياته إمكانًا للحقيقة،  

 وأن التقوى لا تقُاس بالانتماء المذهبي، بل بالنية، والعمل، والرحمة. 

ولعل أخطر ما في المذهبية حين تتحول إلى معيار للحكم على إيمان الناس، أو وسيلة  

لاحتكار النجاة، أو لتكفير الآخر. هنا تصبح المذهبية نفيًا للدين نفسه، الذي دعا إلى  

وحدة البشر، وإلى الرحمة، والمحبة، والعدل. ثم، فإن تجاوز المذهبية، في هذا الأفق،  

الدين، وتحرير له من العوائق التي كبلّته عبر القرون، وأضعفت  هو عودة إلى جوهر  

وتسُتعمل  الدينية،  التوترات  تتزايد  حيث  الحالي،  عصرنا  وفي  الأصلية.  رسالته 

جديد،  ديني  خطاب  إلى  ملحّة  الحاجة  تبدو  السياسية،  الصراعات  لتأجيج  المذاهب 

كرامة الإنسان، ويعيد إلى الإيمان  يتجاوز التصنيفات التقليدية، ويبني وعيًا دينيًا يليق ب 

 بعده الإنساني العميق. 

 إن السؤال المطروح في هذا المبحث لا يبحث عن إجابة نهائية، بل يفتح أفقًا للتفكير: 

هل يمكن، في ظل هذا التراث المذهبي المتراكم، أن نعُيد التفكير في الدين لا كمذهب، 

التاريخ   رسمها  التي  الحدود  وتتجاوز  الإنسان،  في ضمير  تتجدد  حية،  كحقيقة  بل 

وهل يمكن للمؤمن المعاصر أن يتجاوز الولاء الأعمى للمذهب، ويبحث    والسياسة؟

 عن الله في قلبه، وفي أخيه، وفي القيم الكونية التي تتجاوز الطوائف؟ 

هذه التساؤلات لا تقترح إجابات سهلة، لكنها تذكّر بأن الدين، في حقيقته، لا يكتمل  

إلا حين يتحرر من المذهبية الضيقة، ويعود إلى إنسانيته، حيث يكون الإيمان جسرًا 

بين القلوب، لا سيفًا يُشهر في وجه المختلفين. وفي هذا الأفق، قد يكون تجاوز المذهبية  

هم جديد للوحدة الدينية، تلك الوحدة التي لا تلغي الاختلاف، بل  هو أول خطوة نحو ف

  تمنحه معنى، ولا تلُغي الخصوصية، بل تتجاوزها إلى الكرامة المشتركة لبني البشر 

بقدر ما يفتح أفقاً للتفكير، ويدعونا إلى إعادة النظر في علاقتنا بالدين، ليس كهوية  

الحقيقة. نحو  مفتوحة  كرحلة  بل  فوب  مغلقة،  معناها  التالي  في  الدينية،  الوحدة  إن 

الأسمى، ليست مطلبًا سياسياً أو تنظيريًا، بل نداء إنساني وأخلاقي يلُزمنا بإعادة بناء  

الإيمان على أساس الاحترام المتبادل، والحوار، والاعتراف بكرامة كل مؤمن، أيا 

 كان انتماؤه. 

في ضوء ذلك، لا بد من تجاوز الرؤية التقليدية التي ترى في الاختلاف تهديدًا، نحو  

رؤية ترى فيه إمكانية للنضج، ونقطة انطلاق لفهم أعمق للذات والآخر، بما يجعل  

بناء لا معول هدم. وبهذا يكون تجاوز المذهبية ليس فقط مسعى  من الدين عنصر 

في جوهره دعوة صريحة للسلام، والتكافل، ووحدة  دينيًا، بل مشروعًا حضاريًا، يحمل  

 الإنسان في مواجهة تحديات عصره. 



 

 - 277  - 

 المبحث الأول : هل يمكن تجاوز المذهبية ؟              

أمر  وهذا  السماوية،  الأديان  في  التعدد  تجليات  أبرز  إحدى  المذهبية  شكّلت  لطالما 

فصلنا فيه بالشكل الكافي في ما سلف من الفصول، متموقعين في الزاوية الذاتية أحيانًا  

وأخرى في الموضوعية، مع الوضعيات المتطلبة لكل زاوية. وبه، نادرًا ما نجد ديانة  

ا النصية والعملية إلى انقسامات مذهبية، حملت في ظاهرها  موحاة لم تفُضِ تجلياته

سمات التنوع، لكنها سرعان ما تحوّلت إلى كيانات عقائدية وهويات مغلقة، تداخل 

إلى   الانتماء  يعد معها  لم  إلى درجة  بالاجتماعي،  والمعرفي  بالسياسي،  الديني  فيها 

التساؤل مرة ومرات عديدة:  الدين يتم خارج الوسيط المذهبي. وهذا أمر يدعونا إلى  

الداعية   ذاتها  حد  في  الدينية  الطبيعة  هي  أم  بطبيعته؟  الإنسان  أهو  المسؤول؟  من 

 للتمزق؟ أم أن التمذهب يحمل في طياته أشياء إيجابية، وهو أمر مشروع؟ 

ومن هنا ينبثق سؤال جوهري آخر أيضًا: هل يمكن تجاوز المذهبية؟ وهل تجاوزها  

ممكن دون أن يؤدي إلى محو الخصوصيات أو إلغاء الهويات الدينية المحلية؟ وهل 

يمكن أن يعُاد التفكير في الدين بعيدًا عن قوالب المذهب، دون السقوط في الفوضى  

لمذهبية لا يطُرح من باب الجدل النظري أو  أو النسبية المطلقة؟ إن سؤال تجاوز ا

أفرزتها  التي  والإنسانية  التاريخية  الحاجة  قلب  من  بل  المجرّد،  الفلسفي  التأمل 

صراعات طويلة، دفع فيها ملايين الناس ثمن تمترسهم خلف انتماءاتهم المذهبية. إذ  

م، أو بين الكاثوليك  لا يمكن إغفال أن الانقسامات الطائفية بين السنّة والشيعة في الإسلا

والبروتستانت في المسيحية، أو بين الربانيين والقرّائين في اليهودية، كانت في كثير  

من الأحيان الممهّد الأخطر لنشوب نزاعات دموية، وحروب طويلة الأمد، وعمليات  

 إقصاء متبادل ما تزال آثارها ماثلة في الوعي الجمعي إلى يوم الناس هذا. 

المذهبية،   مفهوم  تحديد  من  الانطلاق  من  بد  لا  الإشكالية،  هذه  مقاربة  سبيل  وفي 

وتمييزها عن جوهر الدين. فالمذهبية، في عمقها، هي نتاج بشري نابع من تأويلات  

مخصوصة للنص المقدّس، جاءت أملًا في تفسير ما اعتبُر غامضًا، أو فُسحت آفاق  

مجالات خاصة، لحل مشاكلها أحيانًا، في ظل وأبواب لنفسها لتبرير مشروعياتها في 

التحولات والتطورات المجتمعية، أو من تفاعلات عقلية واجتماعية واقعية مع تعاليم  

الدين. وبالتالي، لم تأتِ المذاهب من فراغ أو من لا شيء، فوراۤءها دوافع متعددة  

ة إشكالات فكرية  ومتنوعة ينبغي فهمها والتطرّق إلى سياقها العام، لأنها كانت نتيج

وسياسية وأخلاقية استدعت استنباط مواقف وأحكام، وتمخّضت عن مدارس ومراجع  

 وتيارات. 

غير أن هذا الفعل التفسيري سرعان ما أخُرج من دائرته البشرية إلى أفق القداسة، 

فاختلطت الإضافات البشرية مع النصوص الشرعية الأصلية، مما خلق لخبطة في  



 

 - 278  - 

الدين، لأن طبيعة الإنسان تطبعها مسألة النقص الذي لا يكتمل أبدًا، مادام الإنسان  

متغيرًّا. والحديث عن الخلط بين المقدسات والإضافات نقصد به بالدرجة الأولى أهل  

ل من مجرد اجتهاد إلى   الكتاب، لأنهم غالَوا في الأمر لدرجة تقديس ما لا يُقدّس، ليُحوَّ

متحَن بها العقائد، وتضُبط من خلالها الحدود بين الإيمان والكفر، مرجعية مغلقة، تُ 

 والحق والباطل.

إلى نصوص مضغوطة  الخدمة  تحوّلت هذه  لخدمة مصالح ومكانة عناصر معيّنة، 

تتوارثها الأجيال على اعتبارها حقيقة لا يمكن المسّ بها. ويعُدّ هذا التحوّل من أخطر 

ما عرفته المذهبية، إذ انتقلت من كونها أداة للفهم إلى أداة للهيمنة، ومن كونها آلية  

هويات. ولم يكن هذا الانتقال بريئاً أو عفويًا، بل تغذّى من  تأويلية إلى سلطة ناظمة لل 

عوامل كثيرة، لعل أبرزها التداخل بين السلطتين الدينية والسياسية، حيث وجد المذهب  

 نفسه أداة طيّعة في يد السلطة لتكريس النفوذ، وضبط الولاءات، واستبعاد الخصوم. 

وهكذا، لم يعد السؤال المطروح هو: "ما الذي فهمه المذهب من الدين؟"، بل صار:  

"ما الذي بقي من الدين خارج المذهب؟". ولعلّ الأخطر في هذا السياق أن المذاهب،  

رغم كونها متعددة ومتنوعة، تتقاسم من حيث البنية نفس آليات الاشتغال: الإحالة إلى 

ر(، وضع تراتبية للسلطة الدينية، إنشاء حدود فاصلة  مرجع مؤسس )إمام، قديس، مفسّ 

المذهبية   الذات  لتبرير  أدوات  إلى  النصوص  تحويل  ثم  و"الآخر"،  "نحن"  بين 

وتعظيمها. وفي ظل هذه البنية، تغيب إمكانية الحوار، ويستحيل التفاهم، لأن كل طرف  

أو مبتدعًا أو زنديقًا  يُؤمن بامتلاك الحقيقة المطلقة، وينظر إلى المختلف بوصفه ضالًا  

وهرطوقيًا، فتصبح مسألة الوحدة تغيب شيئاً فشيئاً، وتصل إلى درجة تصبح فيها شبه  

 مستحيلة. 

بل   للمذاهب،  إلغاءً  باعتباره  لا  التجاوز  يطُرح  المعقد،  المشهد  هذا  وأمام  وبالتالي، 

كتحرر من سطوتها. والتجاوز، في هذا السياق، لا يعني بالضرورة بناء "مذهب فوق  

المذاهب"، بل يتطلّب مراجعة جذرية لموقع المذهب من الدين، ولمدى شرعية احتكاره  

م  بد  فلا  العقائدي.  وأن  للتمثيل  مذهب،  كل  من  أوسع  الدين  بأن  أولًا  الاعتراف  ن 

تأويل واسعة،  بهوامش  تسمح  يبدو من صرامتها،  قد  ما  الأصلية، رغم  النصوص 

}ما كان إبراهيم يهودي ا ولا  كانت دومًا أحد عناصر حيويتها. ولنا في قول الله تعالى:  

ا وما كان من المشركين{   [، دليل 67مران:  ]آل عنصراني ا ولكن كان حنيف ا مسلم 

على الوحدة وعدم التقوقع في مذهبية واحدة. فالنبي إبراهيم، والذي وصفته الديانات  

الإبراهيمية في مشادات لإثبات الشرعية، بين من يقول إنه يهودي، والآخر نصراني،  

يؤكد الله تعالى أنه مسلم. وعبارة "مسلم" هنا لا تعني أنه ينتمي للطائفة الإسلامية، بل 

الإنسان،  ين أن خلق  منذ  في جل رسالاته  تعالى  نزله الله  الذي  الموحد  للمنهج  تمي 



 

 - 279  - 

التوحيد والإسلام بمعنى الاستسلام لله تعالى وتوحيده عز وجل، فظهرت أهمية  88وهو 

 الوحدة في الإسلام. 

إن إمكانيات تجاوز المذهبية تستند إلى ركيزتين أساسيتين، وأعتقد أنه لا يمكن القيام  

 بدونهم: 

الاعتراف بتعدد الفهم دون وصاية: أي اعتبار أن كل مذهب إنما هو اجتهاد   .1

بشري نابع من بيئة تاريخية مخصوصة، ولا يحق له الادّعاء بامتلاك الحقيقة  

الكاملة. وهذا الاعتراف، إذا تم بصدق، يسمح ببناء وعي ديني غير إقصائي،  

 ة. يعترف بالاختلاف بوصفه ضرورة معرفية لا لعنة تاريخي

 

والعدل،   .2 الرحمة،  تكون  أن  أي  الانتماء:  مركزية  بدل  القيم  مركزية  إعادة 

والصدق، والتقوى هي معايير التقويم، بدل الانتماء إلى مذهب معيّن. وهنا  

يتجلّى البعد الإنساني للدين، الذي ينفتح على المشترك الكوني، ويتحرّر من 

ابرة تجاوز فيها  الخصومات المذهبية الضيقة. وقد عرف التاريخ لحظات ع 

جوهر  كرّست  للطوائف،  عابرة  صوفية  تيارات  خلال  من  المذهبية،  الدين 

التجربة الروحية، ودعت إلى وحدة الوجود وسموّ المحبة الإلهية على حدود  

الانتماء. كما ظهرت محاولات لاهوتية حديثة لإعادة قراءة الدين من منظور  

الم في  الرحماني"  "اللاهوت  تيار  مثل  "اللاهوت  جامع،  فلسفة  أو  سيحية، 

في   والتصوّر  اللغة  بحدود  تقرّ  التي  اليهود،  المفكرين  بعض  عند  السلبي" 

الإحاطة بالإله. بل إن في الفكر الإسلامي نفسه أصواتاً حاولت التحرر من 

الاصطفافات المذهبية، كالجاحظ، الذي رأى في الاختلاف سنّة من سنن الله  

ي نادى بإحياء الدين على قاعدة العقل والحرية، في الخلق، أو محمد عبده، الذ

 لا على قاعدة التقليد والجمود. 

تبقى محاولة تجاوز المذهبية مشروعًا محفوفًا بالتحديات. فهناك الذاكرة  ومع ذلك، 

نفوذها، وهناك   تخشى ضياع  التي  الدينية  السلطة  بالجراح، وهناك  المثقلة  الجمعية 

أنظمة سياسية توظف الانتماء المذهبي لتقسيم المجتمعات والتحكم فيها. كما أن غياب  

من هشاشة المشروع، ويُبقي الناس أسرى لمنظومات    بدائل تعليمية وروحية يعمّق

الحذر   يجب  المختلف" خطر وجودي  "الآخر  أن  الصغر  تلُقنّهم منذ  تربوية مذهبية 

 منه، وهو أمر يزيد الطين بلة. 

 
 [ 67قوله تعالى: }ما كان إبراهيم يهودياً ولا نصرانياً ولكن كان حنيفاً مسلمًا وما كان من المشركين{ ]آل عمران:  88



 

 - 280  - 

في ضوء هذا كله، لا يمكن للحديث عن تجاوز المذهبية أن ينجح إن لم يكن متكئاً  

على مشروع إصلاحي عميق، يعُيد ربط الإنسان بالدين على أساس التزكية والمعنى،  

لا على أساس الانتماء والتقليد. تجاوز لا يطلب من الناس التخلي عن مذاهبهم، بل 

لأعمى لها، وأن يتبنّوا وعيًا نقديًا يحرّر الدين من  يدعوهم إلى أن يتجاوزوا التقديس ا

 المذهب، ويحرّر المذهب من السلطة. 

وفي هذا السياق، يمكن للتأويل الجديد أن يلعب دورًا مركزيًا، بشرط ألا يسقط في 

إلغاء التنوع، بل أن يعُيد ترتيب العلاقة بين المختلفين على قاعدة الاعتراف والتعاون.  

لا يلُغى، لكن يجب أن يعُاد موقعه داخل    –من حيث هو تجربة تأويلية    –فالمذهب  

 ه البشري، لا أن يضُفى عليه الطابع الإلهي. الدين: أن يرُدّ إلى حجم

الديني   الفكر  يمتلك  هل  هو:  المبحث  ختام هذا  في  نفسه  يطرح  الذي  السؤال  ولعلّ 

المعاصر الشجاعة الكافية لإعادة النظر في ذاته؟ وهل بإمكان المؤسسات الدينية، التي  

ديني   بناء خطاب  تتحرّر من سطوتها وتشارك في  أن  بالمذاهب،  تاريخيًا  ارتبطت 

 جديد؟ 

في صيغته   لا  للدين،  ثانية  ولادة  إلى  دعوة  هو  المعنى،  بهذا  المذهبية،  تجاوز  إن 

الطائفية، بل في جوهره الإنساني الرحماني، حيث الاختلاف لا يُنفي الوحدة، والتعدد  

 لا يلُغي المشترك، بل يُثريه ويجعله أكثر عمقًا واتساعًا. 

وهذا أمر لا يمكن إنكار وجوده، كذلك فقط الساعة الدول المركزية بالمملكة المغربية 

الضريبة في عمق التاريخ إلى هذا الأمر وفطنت إليه وفهمت معناه. فسعت معظمها 

باتخاذها   لتبني مذهب بمقاربة تحدّ من الاختلاف الطائفي، آخرها المملكة المغربية 

ا للبلاد، وذلك محاولةً منها للقضاء على الخصام والتشتت  المذهب المالكي مذهبًا رسميً 

البلاد   أمير  حول  والالتفاف  الدينية  الوحدة  إبراز  إلى  سعت  مقاربة  في  المذهبي، 

 باعتباره أمير المؤمنين. تجسدت في المملكة هذه الرؤية بطريقة مثالية. 

وما ينبغي الإشارة إليه أيضًا أن مسألة تجاوز المذهبية لا يمكن أن تتحقق فقط عبر 

التنظير الفكري، بل تحتاج إلى تفكيك البُنى العميقة التي تنُتج الانتماء المذهبي وتعُيد  

إنتاجه باستمرار. وهذه البُنى لا تنحصر في الخطاب الديني فقط، بل تشمل التعليم، 

مة السياسية، وحتى النسيج الاجتماعي والثقافي. فالمذهب، بوصفه  والإعلام، والأنظ

نسقًا معرفيًا وسوسيولوجيًا، يتسللّ إلى وعي الفرد منذ الطفولة، ويتجذرّ في لاوعيه  

عبر الرموز والطقوس والمناسبات والمواقف اليومية، إلى أن يصير هوية وجدانية لا  

 مجرد خيار فكري. 



 

 - 281  - 

من هنا، يصبح الاشتغال على تجاوز المذهبية عملاً تربويًا ومجتمعيًا طويل المدى،  

يتطلب إعادة تشكيل البنية الثقافية العامة، وتجديد علاقة الناس بالدين عبر مسارات  

تتجاوز الخوف والتقليد، وتؤسس لوعي إيماني يتناغم مع العصر دون أن يفقد جذوره  

السياق،   هذا  ففي  بـ"لاهوت  الروحية.  تسميته  يمكن  ما  إلى  الماسّة  الحاجة  تظهر 

المواطنة"، وهو لاهوت يعُيد النظر في طبيعة العلاقة بين الانتماء الديني والانتماء  

المجال  بناء  بل بإسهامه في  الطائفي،  بانتمائه  يُقاس  المواطن لا  أن  ويؤكد  المدني، 

 العام المشترك. 

لعيش   التأسيس  يمكن  لا  واقع،  أمر  الانتماءات  تعدد  حيث  الحديثة،  مجتمعاتنا  ففي 

مشترك حقيقي إلا بتجاوز منطق "الهوية القاتلة" التي تجعل من المذهب عَصَبًا لا  

يمُس، وتحوّل كل نقد له إلى خيانة. بل إن صون الدين نفسه لا يتم إلا بتحريره من 

له إلى حِكر على فئة دون أخرى، أو على فهَم واحد  تلك الحلقات المغلقة التي تحُوّ 

دون غيره. فالمذهبية، حين تنغلق، تقتل الدين الذي نشأت في رحمه، تمامًا كما يقتل 

 الجنينُ الأم إذا بقي في رحمها أكثر مما ينبغي. 

وفي قلب هذه الإشكالية، تبرز أيضًا الوظيفة النفسية للمذهب، إذ يمنح للمنتمي شعورًا  

باليقين والاستقرار والانتماء. وهذا ما يُفسّر دفاع الكثير من الناس عن مذاهبهم لا  

لأنها الأفضل أو الأصح، بل لأنها تمُثلّ لهم الأمان الوجودي في عالم مضطرب. ومن  

ول للناس: "تجاوزوا مذاهبكم"، بل علينا أن نقدم لهم بدائل روحية  هنا، لا يكفي أن نق

وفكرية تشُبع حاجتهم إلى المعنى، وتطُمئن وجدانهم دون أن تسجن عقولهم. وهذا هو  

التحدي الأكبر لأي مشروع إصلاحي يتجاوز المذهبية: أن يقُيم توازنًا دقيقًا بين الحاجة  

 إلى الانتماء وضرورة التحرر.

وبهذا المعنى، فإن تجاوز المذهبية لا يعني القضاء على كل أثر لها، بل يعني تحويلها  

من هوية مغلقة إلى تراث مفتوح. أي أن تعُامل المذاهب كما نعُامل المدارس الفلسفية 

يمكن   التحول،  للحكم. وفي ظل هذا  للفهم، لا معايير  الفكرية: مصادر  التيارات  أو 

أ كتب المعتزلة دون تخوّف، ويمكن للمسيحي الكاثوليكي أن يتأمل للمسلم السُّنّي أن يقر

في لاهوت مارتن لوثر دون شعور بالخيانة، ويمكن لليهودي أن يعُيد طرح أسئلته  

 بعيدًا عن سلطات الأحبار المغلقة.

في   فالمذاهب،  التقليدية.  سلطته  من  العقل  تحرير  إلى  يحتاج  التحول  هذا  أن  غير 

جوهرها، هي أنماط تفكير قبل أن تكون مجموعات فقهية. وبالتالي، فإن نقد المذهبية  

يمر عبر إعادة تأهيل العقل الديني ليعود إلى ممارسة وظيفته الأساسية: التفكير في  

 لتجديد في ضوء العصر، لا اجترار القديم.النص، لا تكرار ما قيل فيه؛ ا



 

 - 282  - 

مفهوم   وهو  الدينية"،  "السلطة  مفهوم  بناء  إعادة  المذهبية  تجاوز  لوازم  من  أن  كما 

لطالما ارتبط بالمذهب كأداة تأطير وتوجيه. فطالما ظلّت المرجعيات الدينية حبيسة  

منطق العصمة والقداسة، وطالما ظلّت مجتمعاتنا تؤمن أن الحقيقة لا تكون إلا عند  

سنظل ندور في حلقة مغلقة. لذا، لا بد من علمنة المعرفة   "العارف" أو "الإمام"، فإننا 

النقاش   من  الجميع  وتمكين  التقليدية،  التحكم  مراكز  عن  فصلها  بمعنى  الدينية، 

 والمساءلة والمشاركة في الفهم، دون خوف من الاتهام بالهرطقة. 

وهنا تبرز أهمية الاجتهاد الجماعي المتعدد التخصصات، القادر على فتح أفق ديني  

يتداخل فيه الفقيه مع الفيلسوف، والمتصوّف مع المؤرخ، وعالم النفس مع المفسّر. 

ففي هذا التعدد نواة الخلاص من الانغلاق، وشرط بناء خطاب ديني جديد، لا مذهبي  

 يستمد قوته من مرونته، لا من تصلّبه. ولا طائفي، بل إنساني، تواصلي، 

ولعلّ ما نحتاجه اليوم أكثر من أي وقت مضى هو شجاعة السؤال. السؤال عن مدى  

شرعية تحويل الدين إلى مذهب، وعن حدود المذهب في تمثيل الوحي، وعن آثار  

المذهبية على وحدة المجتمعات. أسئلة قد تبدو مُربكة، لكنها ضرورية لكسر دائرة  

 وة التقليد. الصمت والخوف، وتحرير الضمير الديني من سط 

لقد كانت رسالة الوحي في أصلها دعوة إلى التوحيد لا إلى التفرّق، إلى الجمع لا إلى  

التفريق، وإلى الوحدة لا إلى التمذهب. ولو تأملنا في القرآن الكريم لوجدنا أن الله جل  

جلاله قد ذمّ الاختلاف المذهبي والطائفي الذي يفرّق الجماعة ويمزّق الدين تمزيقاً، 

فِى شَىْءٍ{  فقال:   لَّسْتَ مِنْهُمْ  ا  شِيعَ ًۭ وَكَانُوا۟  دِينَهُمْ  قُوا۟  فَرَّ ٱلَّذِينَ  [، 159]الأنعام:  }إِنَّ 

ومذاهب   طوائف  الدين  من  جعلوا  الذين  بأن  تقطع  دلالتها،  في  صارمة  آية  وهي 

متنازعة هم خارجون عن جوهر الرسالة، حتى إن النبي نفسه "ليس منهم في شيء"، 

ق مما يدل على رفض جذر ي للانقسام الديني. لكن الأمر أصبح عكس ذلك، بحيث سُوِّ

للمذهبية على أنها الأساس الذي يجب الالتفاف حوله، مما شكّل من الدين الواحد فرقًا 

متنازعة، أخذت من التمذهب وسيلة لإثبات مشروعية أعمال لم يُنصّ عليها في الدين،  

ب على  الإسلامية  الطوائف  لتحريض  توظيفه  حتى  المنهج  بل  ذريعة  تحت  عضها 

الأصح، في ظل مناهج متعددة ابتعد جلهّا عن المغزى الأصلي من الدين في دلالته  

 وغايته الداعية إلى الوحدة بالدرجة الأولى. 

: }وَأنََّ  وفي السياق نفسه، أكّد الله على الوحدة العقدية والروحية كأساس للدين، فقال

حِدَة ًۭ وَأنََا۠ رَبُّكمُْ فَٱتَّقُونِ{   ة ًۭ وََٰ تكُمُْ أمَُّ ذِهِۦٓ أمَُّ َـٰ [، وهو تأكيد على أن الأمة  52]المؤمنون:  هَ

في أصلها واحدة، متراصّة، تستند إلى رب واحد، وشريعة واحدة، وتسُائلها تقوى  



 

 - 283  - 

الحقيقة   هذه  غلبت  المذهبية  العصبيات  أن  هو  التاريخ  عبر  حدث  ما  لكن  واحدة. 

 89القرآنية، وأصبحت الولاءات الفقهية والعقائدية تقُدَّم على رابطة الإيمان. 

إلى   تدعو  بنصوص  يحفل  بدوره  فالإنجيل  التفرقة،  أدان  من  وحده  الإسلام  وليس 

يخاطب   نجده  إلى أهل كورنثوس،  بولس  ففي رسالة  الانقسام.  الوحدة، وتحذر من 

" قائلًا:  المسيحية  تكونوا  الجماعة  أن  المسيح  يسوع  ربنا  باسم  الإخوة  أيها  أحثكم 

جميع ا متفقين في الكلام، وألا يكون بينكم انشقاقات، بل كونوا مكتملي الفكر والرأي"  

(. وهذا النداء الصريح يكشف أن جوهر الرسالة المسيحية أيضًا  10:  1كورنثوس    1)

هو نبذ التشرذم، واعتبار الانقسام ضعفًا في الروح، وإخلالًا بعهود المحبة التي أمر  

 بها المسيح. 

العهد القديم، نجد أن التوراة لم تدعُ إلى التفرد أو الاستعلاء الطائفي، بل رسّخت  وفي  

: "اسمع يا إسرائيل، مفهوم الشعب الواحد تحت العهد الإلهي، كما جاء في سفر التثنية

(، وهي آية تؤكد على وحدانية الله كأساس لوحدة  4:  6)التثنية  الرب إلهنا رب واحد"  

الجماعة. بل أكثر من ذلك، فقد حذرّت التوراة من الانقسام القبلي والديني، معتبرة أنه 

في   الفتنة  يثيرون  الذين  يعُاقَب  حين  العدد،  سفر  في  كما  الإلهية،  اللعنة  إلى  يقود 

الم يكن الاختلاف  لم  وبالتالي،  أو  الجماعة.  للتكفير  دافعًا  السماوية  ذهبي في الكتب 

يُقرّ بوجود التعدد في  القطيعة، بل منطلقًا للحوار وتصحيح الم سار. فالقرآن، مثلًا، 

الفهم، لكنه يدعو إلى تجاوز الخلاف بالموعظة والحكمة، لا بالتصادم. يقول تعالى:  

دِلْهُم بِٱلَّتِى هِىَ أحَْسَنُ{  } ]النحل: ٱدْعُ إِلَىَٰ سَبيِلِ رَبِ كَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۖ وَجََٰ

[، وهذا دليل على أن المذهب لا يصبح عدوًا إلا حين يتحول إلى سيف يشقّ به  125

 الناسُ جماعة المؤمنين. 

أما في الإنجيل، فقد مثلّ المسيح رمزًا للتسامح والانفتاح، حيث خاطب السامريين  

كلمته   وقال  تمييز،  دون  الدينية  دائرته  خارج  من  والمرضى  والفقراء  والوثنيين 

يُدعون"الشهيرة:   أبناء الله  لأنهم  السلام،  لصانعي  فصانع  9:  5)متى    "طوبى   .)

السلام هنا ليس حكرًا على جماعة دينية دون غيرها، بل هو كل من يسعى إلى الوحدة  

تتغنّى   المذاهب  من  الكثير  أن  العجيب  ومن  خلفيته.  أو  مذهبه  كان  أيًّا  والرحمة، 

بنصوص الوحدة، ثم تنقلب في الممارسة إلى صراعات شرسة تتلبّس بلبوس العقيدة.  

أن الله  حين  القرآن:  في  في  يقول  وَتَ   فتَفَْشَلُوا  تنََازَعُوا  رِيحُكمُْ{}وَلَا  ]الأنفال:    ذْهَبَ 

 
ا لَّسْتَ مِنْهُمْ فىِ شَىْءٍ{ | القرآن الكريم، سورة المؤمنون،  :159القرآن الكريم، سورة الأنعام، آية  89 قوُا۟ دِينَهُمْ وَكاَنوُا۟ شِيَعًًۭ }إنَِّ ٱلَّذِينَ فَرَّ

حِدَةًًۭ وَأنَاَ۠ رَبُّكُمْ فٱَتَّقوُنِ{ | الرسالة إلى أهل كورنثوس الأولى    :52آية  ةًًۭ وَٰ تكُُمْ أمَُّ ذِهِۦٓ أمَُّ ٰـ "أحثكم أيها الإخوة باسم ربنا  :1:10}وَأنََّ هَ

 : 6:4يسوع المسيح أن تكونوا جميعاً متفقين في الكلام، وألا يكون بينكم انشقاقات، بل كونوا مكتملي الفكر والرأي." | سفر التثنية 

"اسمع يا إسرائيل، الرب إلهنا رب واحد." | سفر العدد )إشارة إلى العقاب على إثارة الفتنة في الجماعة( | القرآن الكريم، سورة 
دِلْهُم بٱِلَّتِى هِىَ  :125النحل، آية   : 5:9أحَْسنَُ{ | الإنجيل، إنجيل متى }ٱدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبكَِّ بٱِلحِْكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلحَْسَنَةِ ۖ وَجَٰ

 }وَلَا تنَاَزَعوُا فَتفَشْلَوُا وَتذَْهَبَ رِيحُكُمْ  :46"طوبى لصانعي السلام، لأنهم أبناء الله يُدعون." | القرآن الكريم، سورة الأنفال، آية 



 

 - 284  - 

[، وهذه الآية تؤكد أن النزاع المذهبي لا يفكك الجماعة فحسب، بل يُذهب قوتها  46

ويضُعف صوتها بين الأمم، وهو ما نراه اليوم واقعًا مؤلمًا في أمتنا الإسلامية من 

 المحيط إلى الخليج.

فإذا كان الله قد أراد من الدين أن يكون رحمة للعالمين، لا نقمة على أتباعه، وإذا كان  

الكتاب المقدس يدعو إلى المحبة والغفران بدل الإقصاء، وإذا كانت التوراة تلعن كل  

من يفرّق بين أبناء الرب، فكيف لنا أن نواصل الانغماس في صراعات مذهبية تدّعي  

  منها براء؟ أنها باسم الله، والله 

لقد آن الأوان أن نعيد قراءة نصوصنا الدينية لا بعين الانتماء الضيق، بل بنور المقصد  

الرباني. وآن أن نسأل أنفسنا: هل الدين وُجد لنبني به أسوارًا بيننا، أم جسورًا تمتد بنا  

إلى الآخر؟ وهل نصوص الوحي تخدم المذهب، أم أن المذهب هو من يجب أن يخدم  

 النص؟

وبه إن الدعوة إلى الوحدة ليست شعارًا سياسيًا أو رغبة مثالية، بل هي أمر إلهي  

واضح في جميع الرسالات السماوية، من أول نداء لإبراهيم إلى آخر دعاء للمسيح،  

ومن أول آية نزلت على محمد إلى آخر وصية في سفر الرؤيا. كل تلك النصوص  

إلى أن نكون "أمة واحدة، متراصة كالبنيان  تصرخ في وجه المذهبية المغلقة، وتدعونا  

 يشدّ بعضه بعضًا". 

 

"المذهبية في جوهرها ليست عيب ا ولا عائق ا، بل هي نتاج طبيعي لتفاعل العقول مع النصوص، 

وتعدد الوسائل في بلوغ المقاصد. إنما العيب كل العيب أن تتحول المذاهب إلى جدران فاصلة 

ا ممتدة. ليس المطلوب أن تمُحى المذاهب، ولا أن تنصهر في بوتقة واحدة،  بدل أن تكون جسور 

ذا خلاف لسنن التنوع في الكون والخلق، وإنما المطلوب أن ترتقي العقول فوق العصبيات، فه

 فتتجاوز المذهبية الضيقة إلى الأفق الأوسع: أفق وحدة الدين وتنوع الفهم.

تجاوز المذهبية لا يعني إلغاء الاجتهادات ولا محو تراث الأئمة، بل يعني تجاوز التعصب للمذهب 

إلى الانتصار للحق، وإن جاء على خلاف ما ألفه المرء. المذاهب مدارس، والحق مقصد، ومن 

جعل المذهب غاية فقد خلط الوسيلة بالمقصد، ومن جعل المذهب خندق ا يحتمي به ضد أخيه، 

 خان روح الدين التي جاءت لجمع القلوب لا لتمزيقها.فقد 

يمكن تجاوز المذهبية حين نؤمن أن الحق أكبر من الأسماء، وأن الولاء الأول ليس لفلان أو 

لمدرسة معينة، بل للحق حيث كان ومع من كان. وحين يعود المسلم إلى هذه القاعدة، يعود 

، وتسقط كل الحواجز  المصطنعة بين القلوب. فالسبيل ليس الخلاف رحمة، ويصبح التعدد إثراء 

في محو المذاهب، بل في تهذيب النفوس، وتربية القلوب على العدل والإنصاف، لأن الخلاف 

حين يسكن في العقول الناضجة يكون سبب بناء، أما حين ينزل إلى القلوب المريضة، يتحول  

 إلى سلاح هدم وفتنة لا تنتهي".



 

 - 285  - 

 المبحث الثاني : المشتركات بين الأديان               

أمر  وهو  بينها،  التعايش  لإبراز  مهم  أمر  الأديان  بين  المشتركات  عن  الحديث  إن 

المؤمنين والمسلمون في   اليهود والمسيحيون وغير  فيه  يتعايش  ضروري في زمنٍ 

عالمٍ واحد. فكما تم الحديث سابقاً عن ضرورة الوحدة المذهبية لضمان لحمة الدين  

ايش بين الأديان، لما لهذه المسألة من أهمية الواحد، فكذلك لا بد من إبراز قيم التع

قصوى في ضمان التعايش السلمي بين البشرية جمعاء. خصوصًا وأن الأساس الذي  

بُني عليه المنظور الديني في كل ديانة من الديانات الإبراهيمية يقوم على النظرة إلى 

طرف معتقده، "الآخر" باعتباره المقصود بعبارات العذاب والحساب يوم البعث، من 

فيُنظر إلى الآخر دومًا نظرة هلاك، ونظرة تعمّق الفرُقة، وتسود بها نزعة التفوق  

العقائدي لدرجة ربط كل موضوع بالمعتقد ومآله. ولهذا وجب الحديث عن المشتركات  

أمرًا   – في ظل الاختلاف    – بين الأديان لنؤُسّس لوعيٍ متين يجعل من التعايش الديني  

بنُي عليها أي معتقد. وهذا ما هو عليه في الأساس، لأن كل  أساسيًا من الق يم التي 

لقوله   إنسانيًا، مصداقًا  تعاملًا  والتعامل معه  المعتقد الآخر،  احترام  بُني على  معتقد 

وغيرها من الآيات الداعية إلى ذلك، في سبيل    }وجادلهم بالتي هي أحسن{،تعالى:  

 إبراز قيم الوحدة الدينية بصفة عامة. 

وحين نمُعن النظر في تاريخ الأديان، وننزع عن سطحها المذهبي والسياسي ما تراكم  

نَسقًا إنسانياً روحيًا   عليه من تصورات وصراعات وتوظيفات، يتجلى لنا أن هناك 

مشتركًا، يتجاوز الحدود العقائدية الضيقة ليؤسس لما يمكن تسميته بـ"الجوهر الديني  

المفكرين بـ"الروح الكونية للدين". وهذا المشترك ليس  العام"، أو ما عبرّ عنه بعض  

وليد المصادفة، بل هو امتداد لتجربة الإنسان الكونية في بحثه عن المعنى، وسعيه  

نحو المقدّس، وإدراكه الداخلي لوحدة الوجود رغم تعدد مظاهره وتجلياته. فالمعتقد  

بُني على هذا الأساس، فتكوّن  جاء لخدمة الإنسانية في الدنيا والآخرة على حد سواء، و

هذا الوعي الإنساني المتراكم، ورغم ما شابه من تحريفات في مختلف العقائد، إلا أنه  

حافظ على موروث الإنسان باعتباره إنسانًا مشتركًا، وُلِد من أبٍ واحد، فكل الديانات  

التالي من  تقريبًا تؤمن بأن الإنسانية من أبٍ روحي واحد هو آدم، وأمٍ هي حواء، وب

 نبع واحد ومصدر واحد. 

ولهذا، يظل البحث عن المشتركات وتثمينها أمرًا أساسيًا، وما دام كذلك، فالإنسان  

فمنذ أن بدأ الإنسان    عاش ماضياً واحدًا مشتركًا، وحاضرًا، ويشترك في مستقبل واحد.

يرفع بصره نحو السماء متسائلًا، ويضع يده على صدره باحثاً عن الطمأنينة، ظهرت 

عنده فكرة الإله، القوة العليا، المبدأ الأول، المحرك غير المتحرك، المراقب الذي لا 

القلب حين   نبضات  ويُستشَعرَ في  الصفاء،  يُحسّ في لحظات  لكنه  يمُسّ،  يرُى ولا 



 

 - 286  - 

الديانات  90 معظم  في  تجسّد  المختلفة،  بأشكاله  التصور،  هذا  أو رجاء.  خوفًا  يخفق 

الكبرى، حتى تلك التي لا توصف تقليديًا بالتوحيدية. إذ حتى في البوذية أو الهندوسية  

أو الطاوية، يمكن أن نلمح مبدأ كونيًا مطلقًا يُنظر إليه كأصل الأشياء ومنتهاها، وإن  

شخصية كالإله في الديانات الإبراهيمية. لكنها اشتركت في البداية  لم يصُغ دائمًا بلغة 

تلك  الفطرة،  في  تشترك  بساطة  لأنها وبكل  الواحد،  والإحساس  الواحد  المعتقد  في 

الفطرة التي وضعها الله تعالى في قلب كل إنسان، لا يملأ الفراغ إلا حينما تتعلق بإلهٍ  

 لكون من حوله. يُجسّد في مخيلته القوة المُدبرّة له ول

وإذا كان الإيمان بإله أو بمبدأ أسمى يشكل أول القواسم المشتركة، فإن ثانيها يتمثل  

للإنسان   برؤية  محملًا  جاء  دين  فكل  للإنسان.  الإلهي  الإرشاد  أو  النبوة  فكرة  في 

والكون، وبتعاليم تتجاوز قدرة الإنسان على ابتداعها منفردًا، تنسب نفسها إلى مصدر  

مهما اختلفت   –"الإلهام المقدس"، أو "الكشف". وهذه الفكرة    أعلى، وتدّعي الوحي، أو

تشكل أساسًا آخر من أسس التشابه الديني، لأنها تعبر عن قناعة عميقة    –تسمياتها  

لدى الإنسان بأن لا سبيل إلى النجاة أو الفلاح إلا عبر التوجيه من كائن أعلى، يعرف 

تنظ شريعة  له  ويُنزل  الحقيقية،  الإنسان  وتضبط  مصلحة  الأمل،  وتمنحه  حياته،  م 

سلوكه. سواء تحدثنا عن شريعة موسى، أو موعظة عيسى، أو رسالة محمد، أو حتى  

وصايا زرادشت أو تعاليم كونفوشيوس، فإننا أمام بنية متقاربة: رسالة، رسول، جماعة  

 مدعوة، عقيدة، وسلوك. 

وقد نذهب أبعد من ذلك إلى الأديان والفلسفات والمعتقدات التي لا تمت بصلة إلى  

الوحي، فهي اعتمدت بدورها على نفس التوجه، إذ ذهبت إلى تقديس أشياء من شأنها  

أن تخدم الإنسان وتحقق رغباته وتقيه مما يخاف، وتوفر له ما يريد. فتشكل الوعي  

يمسّ نفس الخصال، ونفس المتطلبات، ونفس  الديني الإنساني وكأنه وعي مشترك  

 الأشياء التي يهابها. 

الذي   البعُد  ربما  وهو  الأديان،  وحدة  مظاهر  أقوى  كأحد  الأخلاقي  المشترك  ويأتي 

يصمد أكثر من غيره أمام تحولات التاريخ، لأن جوهره مرتبط بكيان الإنسان ذاته.  

فكل الأديان، دون استثناء، تدعو إلى الخير، وتحث على الصدق، والعدل، والتواضع،  

ين الكذب، والظلم، والطغيان، والعدوان، كما تحث  والعفة، والإحسان إلى الآخر. وتد

بهذه   يؤمنوا  لم  إن  الأخرى  والديانات  الأخرى  المعتقدات  الإحسان لأصحاب  على 

الديانة، باعتبار المعتقد أمرًا اختياريًا خاصًا بالإنسان، فالإنسان كلُّف بمهمة، وهو في  

 
ا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِى شَىْءٍ{،  16:125}وجادلهم بالتي هي أحسن{، سورة النحل  90 قوُا۟ دِينَهُمْ وَكاَنوُا۟ شِيَعًًۭ ذِينَ فَرَّ ، القرآن الكريم | }إنَِّ ٱلَّ

حِدَةًًۭ وَأنَاَ۠ رَبُّكُمْ فَ 6:159سورة الأنعام  ةًًۭ وَٰ تكُُمْ أمَُّ ذِهِۦٓ أمَُّ ٰـ ، القرآن الكريم | }ٱدْعُ  23:52ٱتَّقوُنِ{، سورة المؤمنون  ، القرآن الكريم | }وَأنََّ هَ

دِلْهُم بٱِلَّتِى هِىَ أحَْسنَُ{، سورة النحل  ، القرآن الكريم | }وَلَا تنَاَزَعوُا فَتفَشْلَوُا  16:125إلَِىٰ سَبِيلِ رَبكَِّ بٱِلحِْكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلحَْسَنَةِ ۖ وَجَٰ

، العهد  6:4، العهد الجديد | سفر التثنية 1:10، القرآن الكريم | رسالة بولس إلى أهل كورنثوس 8:46ة الأنفال وَتذَْهَبَ رِيحُكُمْ{، سور

 القديم | سفر العدد )الأصحاح والآيات حسب الطبعة المرجعية(، العهد القديم



 

 - 287  - 

الأخير مسؤول أمام ربه، وليس أمام الإنسان فيما اختار، ما دام اختياره لا يؤدي إلى  

أن   واعتبر  الدين،  جوهر  الأخلاق  في  رأى  الباحثين  بعض  إن  بل  بالآخر.  ضرر 

الخلافات العقائدية ليست إلا "غلافًا خارجيًا" يخفي تحت طياته نفس القيم الكبرى التي  

يخها في نفوس أتباعها، وهو الأمر الذي استفحل في  تحرص جميع الديانات على ترس

الدين اليوم، فأصبحت القيم المثلى للأديان الداعية للتعايش والتسامح والرحمة تمُحى  

إلى ما يسمى بالإرهاب،    –بدرجات   – في ظل العصبية بين المذاهب، التي أوصلت  

 تلك المرحلة المتسمة بالطغيان وأوج التشدد في الدين. 

ولهذا لم يكن غريباً أن يُختصر الدين في بعض النصوص بعبارة: "حب الله وحب  

الجار"، أو أن يُقال: "من لم تنهه صلاته عن الفحشاء والمنكر فلا صلاة له"، أو أن  

 يُنسب إلى بوذا قوله: "عامل الآخرين كما تحب أن يعاملوك".

في   اختلفت  وإن  والتي  الشعائر،  في  التشابه  عن  القيمي  المشترك  ينفصل  لا  وهنا، 

صيغها الخارجية، فإنها تتلاقى في مضامينها الباطنية. فالصلاة، مثلًا، موجودة تقريباً  

في كل دين، وإن أخذت أشكالًا متعددة، لكنها في كل الأحوال لحظة انقطاع عن العالم،  

أمام الذات متسائلة خالقها عمّا ارتكبته، وما تحتاجه لتكمل واتصال بالمطلق، ووقفة  

قيمها المثلى. والصوم، بدوره، ليس مجرد امتناع عن الطعام، بل هو تطهير للنفس،  

 –وإعلاء للروح، وممارسة للسيطرة على الشهوات. والصدقة، أو الزكاة، أو العطاء  

التسميات   الاجتماع  – بحسب  العدل  قيمة  عن  تعبير  الإنساني، كلها  والتكافل  ي، 

والرحمة بالضعيف. حتى الطقوس المتعلقة بالموت، أو الزواج، أو الطهارة، تحمل 

نفس الروح، وتدل على تصور كوني مشترك لدورة الحياة، وقداسة بعض اللحظات 

التي لا يُنظر إليها كأحداث بيولوجية فحسب، بل كعناصر في نظام أوسع يحكم علاقة 

كائن اجتماعي عاقل، يمُيز كينونته    – وبكل بساطة    – لأن الإنسان  الإنسان بالكون،  

عن باقي الكائنات باعتباره الكائن الخادم لرغباته، للإنسان والمجتمع، لبناء الحضارة.  

فالحضارة لم تكن لتبُنى بشكل فردي، لولا تضافر الجهود الجماعية للتشييد والبناء  

من تطور منذ أن خطا آدم أول خطواته في   والفكر والتطوير، وهذا ما عرفه الإنسان 

اليوم في أفضل  المجالات، فصار  والتطوير في كل  والعمارة  بالبناء  فبدأ  الأرض، 

 حال، يبحث عن كيفيات متطورة لحماية بيئته "كوكب الأرض".

العام   التصور  في  الاشتراك  عن  والطقسية  الأخلاقية  البنية  في  الاشتراك  يقلّ  ولا 

عاقلًا،   حرًا،  كائنًا  كونه  وعلى  الإنسان،  مركزية  على  الديانات  تجُمع  إذ  للإنسان. 

بقية المخلوقات، والهدف من ذلك عمارة الأرض، والإحسان   مسؤولًا، مكرّمًا فوق 

وم القيامة. هذه الرؤية المشتركة تجعل الإنسان خليفة  إلى الآخر، ليجني ثمار أعماله ي

وتعُده   خياراته،  مسؤولية  وتحُمّله  بالخير،  إعمارها  مهمة  إليه  تسُند  الأرض،  على 



 

 - 288  - 

يُسمى أحياناً يوم الحساب، أو يوم القيامة كما ذكرنا، أو  91 للمحاسبة في يوم آخر، 

الكارما لحظة  المعنى      حتى  نفس  على  الدال  المصطلح  وذوي  وهي  الهندوس  عند 

 الفلسفات الأرضية . 

قد أسست عبر العصور   –رغم بعُدها الميتافيزيقي    –في الأمر أن هذه الرؤية    ر  والمثي

لمبادئ سياسية واجتماعية وفلسفية كبرى، مثل العدالة، والحرية، وحقوق الإنسان، 

م ومُحاسَب، يصُبح طرفًا في علاقة  والتكافؤ، لأن الإنسان حين يُنظر إليه ككائن مُكرَّ

 مزدوجة: أمام الله، وأمام 

 البشر، وهو الجسر الرابط بين الإنسانية عموماً، والحافظ لاستقرارها وتماسكها. 

بحدوده،   دين  كل  لدى  وعي ضمني  لولا وجود  يستمر  أن  الاشتراك  لهذا  كان  وما 

إلى   يؤدي  الغلو  أن  التواضع  وإدراكه  من  بقدر  إلا  يكتمل  لا  الإيمان  وأن  الفساد، 

والصفح،   الرحمة،  إلى  تدعو  الدينية  النصوص  من  كثيرًا  أن  نجد  ولهذا  الروحي. 

والاعتراف بالآخر، وتحذر من التعصب والغلو، وتدين من يستخدم الدين لتبرير القتل 

ة، بل دعوة للسلام  أو الاضطهاد أو التسلط. فالدين، في جوهره، ليس مشروعًا للهيمن

الداخلي والخارجي. وقد يكون أعظم ما يجمع الأديان هو هذا التطلع إلى عالمٍ يسوده  

السلام، حيث "الذئب يرعى مع الحمل"، وحيث "رحمتي وسعت كل شيء"، وحيث  

 "أحبوا أعداءكم"، وحيث "اللهم أنت السلام، ومنك السلام".

تتبدّى لنا الأديان لا كقلاع متصارعة، بل كقاراتٍ   وفي خضم هذا التشابه العميق، 

روحية تمتد جذورها من أصل واحد، أو كأشعةٍ تصدر عن شمس واحدة، تتلون بحسب  

المعنى،  إلى  الحاجة  الإنسانية:  المساحة  نفس  تضيء  لكنها  والسياقات،  الثقافات 

كيف لا، والوحدة     ل، والتطلع إلى الخلاصوالرغبة في الطمأنينة، والبحث عن العد

رؤية   تمثلّ  الروحية  والفلسفات  السماوية  الأديان  في  الدينية  والمشتركات  الإنسانية 

جامعة في أصل الإنسان ومصيره؛ لأن التأمل في الديانات السماوية الكبرى والفلسفات  

بينها، هو خيط الوحدة الإ نسانية التي  الروحية القديمة يكشف عن خيط ناظم يجمع 

تقوم على أساس واحد: وحدة الأصل البشري، وتشابه الغاية، واشتراك البشرية في  

الكرامة، والحقوق، والقيم الأخلاقية. فقد سعت الرسالات الإلهية على امتداد التاريخ  

إلى توحيد الإنسان لا تفريقه، ورفع شأنه لا إذلاله، والدعوة إلى التعارف لا التصادم.  

تنبع أهمية قراءة هذه الرسالات بوصفها خطابًا كونيًا يستهدف الإنسان في  ومن هنا  

 كليته، لا طائفة بعينها أو أمة دون سواها. 

 
حديث نبوي شريف، "من لم تنهه صلاته عن الفحشاء والمنكر فلا صلاة له" | قول منسوب إلى بوذا، "عامل الآخرين كما تحب أن  91

:  46، "طوبى لصانعي السلام، لأنهم أبناء الله يُدعون" | القرآن الكريم، سورة الأنفال، آية 5:9يعاملوك" | الكتاب المقدس، إنجيل متى 

 ا فَتفَشْلَوُا وَتذَْهَبَ رِيحُكُمْ{}وَلَا تنَاَزَعوُ



 

 - 289  - 

ويُقرر القرآن الكريم بوضوح أن البشر جميعًا من أصلٍ واحد، فهم ينتمون إلى "نفس  

ن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ"  واحدة"، حيث يقول تعالى:   "يَا أيَُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكمُُ الَّذِي خَلَقكَمُ مِ 

 [. 1]النساء: 

مْنَا بنَِي آدَمَ" ويعُزّز هذا المعنى بقوله جل جلاله:  [، 70]الإسراء:  "وَلَقَدْ كَرَّ

فالتكريم هنا عام يشمل "بني آدم" جميعًا دون استثناء، ما يعني أن كرامة الإنسان  

أصلٌ ثابت في الرؤية القرآنية، وليست مرتبطة باعتقاده الديني أو انتمائه القومي أو  

لونه، أو أي مفهوم من شأنه أن يُشتت هذه الأمة الواحدة التي تنبع من أصل واحد،  

ب  واحد،  لغرض  وستعرف  وهي موضوعة  واحدًا،  تعيش مصيرًا  أنها  إلى  الإضافة 

   ولعلّ أبلغ تعبير عن هذه الوحدة نجده في قول الله تعالى:   الجمع الواحدة يوم القيامة.

ة  وَاحِدَة  وَأنََا رَبُّكمُْ فَاعْبُدُونِ""إِنَّ هَذِهِ  تكُمُْ أمَُّ  [. 92]الأنبياء:   أمَُّ

فالوحدة الدينية الكبرى في أصل التوحيد ترتبط بوحدة الأمة الإنسانية، لأن ما يجمعها  

أكثر مما يفرقها؛ فهي من بني جنس واحد، ومن أمة واحدة، وخلقت لغرض واحد.  

الدنيا والآخرة. النجاة في  الإنسانية سبيل  الوحدة  النبوية    ولهذا أصبحت  السنة  وفي 

الشريفة، تتجلّى الدعوة إلى المساواة والوحدة في خطبة الوداع، التي تعُدّ بمثابة إعلان  

"يا أيها الناس،    عالمي للحقوق الإنسانية، حيث قال النبي محمد صلى الله عليه وسلم: 

على   لعربي  لا فضل  تراب،  وآدم من  لآدم  كلكم  واحد،  أباكم  وإن  ربكم واحد،  إن 

لا لأسود على أحمر، إلا  أعجمي، ولا لأعجمي على عربي، ولا لأحمر على أسود، و

هذا الحديث يُسقط الاعتبارات العرقية واللغوية من  بالتالي    و   بالتقوى" ]رواه أحمد[.

 معايير التفاضل، ويعُيد الاعتبار إلى جوهر الإنسان وخلقه الأول. 

قوله صلى الله عليه وسلم: نجد في  أنفعهم     كما  إلى الله  "الخلق عيال الله، وأحبهم 

لعياله" ]رواه البزار[، تأكيدًا على أن الناس جميعًا في نظر الله أبناء لعناية واحدة،  

ورعايته لهم تشمل الجميع، كيف لا وقد أنزل الله تعالى جميع الرسالات تدعو وتنص  

مْنَا بنَِي  : على تكريم الإنسان، وجعله محور خلقه، كيف لا وقوله جل وعلا "وَلَقَدْ كَرَّ

تكريمًا أخذ فيه الإنسان صفاتٍ ميزّته على العالمين، على كل مخلوقاته، حتى  آدَمَ"  

بهذا   ورأفته  يظُهر رحمة الله  مما  كلل،  ولا  ملل  بدون  تعبد الله  التي  تلك  الملائكة، 

تحمّله   رغم  الذي  الضعيف،  يحبه  المخلوق  تعالى  الله  زال  ما  المسؤولية،  وتكلفه 

وَالْأرَْضِ  ويقدّسه، كيف لا وقد قال الله تعالى:   عَلَى السَّمَاوَاتِ  عَرَضْنَا الْأمََانَةَ  "إنَِّا 

" ا جَهُولا  نسَانُ إنَِّهُ كَانَ ظَلُوم   . وَالْجِبَالِ فَأبَيَْنَ أنَْ يَحْمِلْنَهَا وَأشَْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِ

أما في الكتاب المقدس، فإن سفر التكوين يُقرر أن الإنسان خُلق على صورة الله، مما  

"فخلق الله الإنسان على صورته، على صورة الله خلقه، ذكرًا   يمنحه قيمة ذاتية مطلقة:



 

 - 290  - 

]التكوين   خلقهم"  اليهودي   [.27:  1وأنثى  التقليدين  في  أساسي  المفهوم   92وهذا 

كالعقل  بالإله،  يربطه  ما  الصفات  من  يحمل  الإنسان  أن  عن  ويعبرّ  والمسيحي، 

 والضمير والحرية، ما يجعله أهلاً للكرامة والاحترام. 

[، بل  39:  22"تحب قريبك كنفسك" ]متى    ويواصل الإنجيل تأكيد هذه القيم، فنقرأ:

"أحبوا أعداءكم،   أكثر من ذلك، يدعو المسيح عليه السلام إلى محبة الأعداء، فيقول:

دعوة أخلاقية   بذلك    وهي  [،44:  5باركوا لاعنيكم، أحسنوا إلى مبغضيكم" ]متى  

 غايتها بناء مجتمع يسوده التسامح والمغفرة والرحمة، لا الحقد والانتقام. 

والرحمة،   العدل،  مثل  الكبرى  الأخلاقية  القيم  أن  نرى  العملي،  المستوى  وعلى 

والإحسان، والصدق، والأمانة، هي مشتركة في جميع الرسالات، كما في قول الله  

َ يَأمُْرُ بِالْعَدْلِ وَالِإحْسَانِ" :  تعالى في القرآن  [،90]النحل:  "إنَِّ اللََّّ

"قد أخُبرتَ أيها الإنسان ما هو صالح، وما    ويقابله في سفر ميخا في الفكر النصراني:

الذي يطلبه منك الرب، إلا أن تصنع الحق وتحب الرحمة وتسلك متواضعًا مع إلهك"  

هذه    [.8:  6]ميخا   لكل  المصدر  وحدانية  على  يدل  فإنما  شيء  على  دلّ  إن  وهذا 

 الديانات، فكلها دعت للغاية نفسها، والرسالة نفسها، والمنهج نفسه، غاية حفظ الناس. 

وعندما ننتقل إلى الحضارات الشرقية، تلك الحضارات التي تبنّت فكرًا دينياً أشبه ما  

الأخلاق   إلى  قوية  دعوة  كونفوشيوس  تعاليم  في  نجد  الأرضية،  بالفلسفات  يكون 

الإنسانية، والعدل الاجتماعي، والتعاطف مع الآخر، وهي تعاليم وإن لم تكن وحياً، 

"لا تفعل بالآخرين ما لا تحب     وكرامته، حيث يقول:  لكنها قامت على احترام الإنسان

"فكل ما تريدون    وهو ما يُقارب القاعدة الذهبية في الأديان السماوية:  أن يُفعل بك".

 [. 12: 7أن يفعل الناس بكم، افعلوا هكذا أنتم أيضًا بهم" ]متى 

إن القيم الكونية التي دعت إليها الأديان السماوية هي في جوهرها دعوة إلى بناء  وبه ف

وتحُترم فيها كرامتهم،  "أخوّة إنسانية"، يتساوى فيها البشر في الحقوق والواجبات،  

من نوح إلى    –ويمُنع فيها الظلم، ويُؤمَّن فيها السلام. ولهذا نجد أن الأنبياء جميعًا  

قد دعوا إلى عبادة الله    –إبراهيم، ومن موسى إلى عيسى، ومن محمد عليهم السلام  

أو   التباغض  إلى  لا  الناس،  بين  العدل  وإقامة  والمجتمع،  النفس  وإصلاح  الواحد، 

 قصاء.الإ

 
| الحديث   92| القرآن الكريم، سورة الأنبياء، آية  70| القرآن الكريم، سورة الإسراء، آية  1القرآن الكريم، سورة النساء، آية  92

النبوي الشريف، خطبة الوداع، رواه أحمد | الحديث النبوي الشريف، "الخلق عيال الله..."، رواه البزار | القرآن الكريم، سورة 
| الكتاب المقدس،   1:27)ضمن السياق( | الكتاب المقدس، سفر التكوين  11لقرآن الكريم، سورة الحجرات، آية | ا 5الإنسان، آية 

|    6:8| الكتاب المقدس، سفر ميخا   90| القرآن الكريم، سورة النحل، آية   5:44| الكتاب المقدس، إنجيل متى  22:39إنجيل متى 

 7:12تحب أن يُفعل بك." | الكتاب المقدس، إنجيل متى  تعاليم كونفوشيوس، "لا تفعل بالآخرين ما لا



 

 - 291  - 

وفي مقابل هذه الرسالات، نجد أن الديانات الأرضية، التي نشأت من تصورات بشرية  

محضة، أو تلك التي تؤلّه الإنسان أو الطبيعة أو تنُكر الوحي، أو تلك التي كانت من  

قبل ديانة سماوية فامتزجت مع الإضافات البشرية لتصبح كأنها ديانات أرضية محضة  

تعالى:    – قول الله  في  وَالنَّصَارَى ولنا  ابئِيِنَ  وَالصَّ هَادُوا  وَالَّذِينَ  آمَنُوا  الَّذِينَ  "إِنَّ 

وفي هذه الآية يربط الله تعالى المجوس بالنصارى واليهود، وهذا إن    –  وَالْمَجُوسَ"

دلّ على شيء، فيدلّ على أن المجوس اليوم من الديانة الزرادشتية وغيرها، كانوا دينًا  

قد تميزت في كثير    –حتى انحطوا إلى درجة الدين الأرضي    سماويًا من قبل، فحرفوا

من الأحيان بالانغلاق والانقسام، ورفض الآخر المختلف، كما نجد في بعض العقائد  

واعتبرت   )الكاست(،  طبقات صارمة  إلى  المجتمع  قسمت  التي  القديمة،  الهندوسية 

 . بعض الفئات "منبوذة"، وهذا يتنافى مع فكرة المساواة الكونية

وبهذا، فقد جاءت الرسالات السماوية لتعُيد للبشرية البوصلة الأخلاقية، وتفتح أمامها 

"وَمَا   آفاق الحوار والرحمة، وتضع الإنسان في مركز التكريم الإلهي، كما قال تعالى:

 [،107]الأنبياء:  أرَْسَلْنَاكَ إلِاَّ رَحْمَة  لِ لْعَالَمِينَ"

فمحمد صلى الله عليه وسلم بعُث للعالمين لا للعرب وحدهم، والمسيح عليه السلام 

تحقيرًا   لا  تكريمًا،  الله  كلمّه  السلام  عليه  وموسى  العالم"،  بـ"نور  الأناجيل  وصفته 

إن التقاء هذه الديانات على وحدة الأصل، والمصير، والقيم، ، وبه ف  لجنسه أو أمّته

يعني أن الإنسانية ليست صدفة عشوائية، بل مشروع إلهي متكامل، جوهره الكرامة  

ن ذكََرٍ وَأنُثىََٰ   والتعارف والتعاون، كما في قوله تعالى: "يَا أيَُّهَا النَّاسُ إنَِّا خَلَقْنَاكمُ مِ 

 [.13]الحجرات:  وَجَعَلْنَاكمُْ شعُُوب ا وَقبََائِلَ لِتعََارَفُوا"

وبهذا، فإن الرسالات السماوية، إذا قرُئت بنقائها الأول، تقدم للعالم اليوم نموذجًا بديلًا  

عن الانقسام، يُبنى على الاحترام، ويقوم على الحقيقة المشتركة بأننا جميعًا "بنو آدم"،  

تعالى: قال  كما  عليها،  العدل  وإقامة  الأرض،  حفظ هذه  "هُوَ    وأننا مسؤولون عن 

نَ الْأرَْضِ وَاسْتعَْمَرَكمُْ فيِهَا" لنأتي إلى الغاية الأخيرة من وجود    [.61]هود:    أنَشَأكَمُ مِ 

هذا الإنسان، وهي أن يُستخلف في الأرض بعمارتها، ومن ينفعها وينفع نفسه كذلك، 

ولا يكون ذلك إلا عن طريق التسامح والتعايش بين الأديان في ذاتها ومع الأخرى،  

مؤطرة على أن الديانات تنظر إلى الأخرى على أنها  رغم ما وُضع من نصوص  

مهلكة في الأخير، لكن هذا الهلاك، وإن كُتب، فهو من أمر الله تعالى، ولم يجعل لأيّ 

من الناس أن يكون محاسبًا، وإن كان كذلك لكان وضع أنبيائه الطاهرين، وهم أكرم 

 وأكمل الناس في تاريخ البشرية جمعاء. 

بل ولا أخفي قولًا أنها أثارت اهتمامي   –ومن أعظم ما يؤكد هذه اللحمة بين الأديان 

جاءت    – بل  قبلها،  ما  لتمحو  تأتِ  لم  إنها  إذ  السماوية،  الرسالات  به  تجود  ما  هو 



 

 - 292  - 

تكُمل، وتصُحّح مسار الإنسان في رحلته نحو الكمال الإلهي. ولعلّ من أرقى  93لتتُمّم،

ما يمكن أن نبدأ به فهم العلاقة بين هذه الديانات، أن نُدرك أن الاختلاف الظاهر بينها  

لا يلُغي وحدتها الباطنية، فكلهّا، في جوهرها، تنبع من نبع واحد: نبع التوحيد. توحيد  

وتوحيد مصير الإنسان. كيف لا، وقد بعُث الأنبياء ليكونوا جسورًا  الله، وتوحيد القيم،  

لا جدرانًا، حاملين مشاعل النور في عصور الظلمة، يدعون الناس إلى الخروج من 

عبادة المخلوقات إلى عبادة خالق المخلوقات، من عبودية الشهوة إلى حرية الروح، 

أجيج النزاع ولا إحياء العصبيات،  من ظلمات الجهل إلى نور الحكمة. لم تكن مهمتهم ت

التي   إنسانيته  إلى  ويعيدوه  ومصيره،  بأصله  الإنسان  يُذكّروا  أن  كانت رسالتهم  بل 

 كثيرًا ما تغيب وسط زحام الدنيا، وهو ما كان وتجلى. 

كيف لا، وحين ننظر في سِيرَ هؤلاء الأنبياء، ندرك أن ما يجمعهم أكبر بكثير مما  

جميعهم    –عليهم الصلاة والسلام    –يُفرّق بينهم. فإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد  

جاؤوا بشريعة تدعو إلى العدل، الرحمة، المحبة، والإصلاح. لم يُنكر محمدٌ ما جاء  

موسى، بل أكمل بعضهم طريق بعض، حتى تتكامل   به عيسى، ولا عيسى ما جاء به 

ا  الهداية. وقد أكّد القرآن هذه الحقيقة بقوله ىَٰ بِهِۦ نُوح  نَ ٱلدِ ينِ مَا وَصَّ : "شَرَعَ لكَمُ مِ 

وَ  ٱلدِ ينَ  أقَيِمُوا۟  أنَْ   ٓ وَعِيسَىَٰ وَمُوسَىَٰ  هِيمَ  إبِْرََٰ بِهِۦٓ  يْنَا  وَصَّ وَمَا  إِليَْكَ  أوَْحَيْنآَ  لَا وَٱلَّذِىٓ 

قُوا۟ فيِهِ"  [. 13]الشورى:  تتَفََرَّ

لم يحفظ لهذه الرسالات    –بكل ما فيه من ضعف وارتباك    –غير أنّ التاريخ الإنساني  

طهُرها الكامل، بل تدخّل فيها الإنسان، فحرّف وبدّل، وأدخل السياسة في الدين، فوقع  

المطلق.   الحق  امتلاك  يدّعي  وكلٌّ  الفرق،  وظهرت  الطوائف،  وتمأسست  الانقسام، 

ر وحدة، صار عند البعض ذريعةً للهيمنة والسيطرة  وبدلًا من أن يكون الدين مصد

 واحتكار الحقيقة. 

وهنا يبرز سؤال جوهري: إذا كانت هذه الديانات السماوية تلتقي في جوهرها، وتجُمع  

على تكريم الإنسان، فما الذي جعل الواقع البشري يميل إلى التنازع والتفرّق باسم  

 الدين؟ 

الجواب يكمن في الانحراف عن المقاصد الأصلية، وتحويل الدين من رسالة إصلاح 

إلى أداة سلطة وهيمنة، سواء باسم الطائفة أو المذهب أو العِرق أو حتى المصالح  

السياسية. فالأنبياء لم يأتوا لبناء سلطات أرضية تتنازع على المال أو النفوذ، بل جاؤوا  

 
│ الحديث النبوي الشريف، خطبة الوداع، رواه    ١٣│ القرآن الكريم، سورة الحجرات، آية  ٢القرآن الكريم، سورة الفرقان، آية  93

، ١│ الكتاب المقدس، سفر التكوين، الإصحاح  ٥أحمد │ الحديث النبوي الشريف، رواه البزار │ القرآن الكريم، سورة الإنسان، آية 
│ القرآن   ٤٤، الآية ٥│ الكتاب المقدس، إنجيل متى، الإصحاح  ٣٩، الآية ٢٢دس، إنجيل متى، الإصحاح │ الكتاب المق ٢٧الآية 

 ١٣│ القرآن الكريم، سورة الشورى، آية  ٨، الآية ٦│ الكتاب المقدس، سفر ميخا، الإصحاح  ٩٠الكريم، سورة النحل، آية 



 

 - 293  - 

لبناء "إنسان جديد"، حرّ الضمير، طاهر القلب، عادل في فعله، متواضع في قوّته، 

 ومتصالح مع الكون من حوله. 

ولقد تكرّرت التحذيرات الإلهية في كل الكتب السماوية من هذا الانحراف؛ ففي القرآن  

ِ"  الكريم يقول الله تعالى:   ن دُونِ اللََّّ [،  31]التوبة:  "اتَّخَذُوا أحَْبَارَهمُْ وَرُهْبَانَهُمْ أرَْبَاب ا مِ 

وهذا إنذار بأن تقديس رجال الدين على حساب رسالة الدين يؤدي إلى عبودية فكرية  

وروحية، ويُفسد مقاصد الرسالة ذاتها. ونجد في الإنجيل أيضًا انتقادات حادة للكتبة  

والفريسيين، حين قال المسيح عليه السلام: "ويلٌ لكم أيها الكتبة والفريسيون المراؤون،  

الداخلين    لأنكم تدعون  أنتم، ولا  تدخلون  الناس، فلا  قدّام  السماوات  تغُلقون ملكوت 

[. وهو ذاته المعنى الذي يشير إلى أن السلطة الدينية حين  13:  23" ]متى  يدخلون!

 تنقلب على وظيفتها الأخلاقية، تصبح حاجزًا لا جسرًا، وسجنًا لا خلاصًا. 

ومن هنا، فإن العودة إلى جوهر الأديان لا تعني وحدة طقوس أو شعائر، بل وحدة  

القيم العليا. وهذا ما تحتاجه البشرية اليوم، في زمن طغت فيه النفعية، وذابت الحدود  

معادلة   في  رقم  مجرد  السياقات  من  كثير  في  الإنسان  وأصبح  والشر،  الخير  بين 

ائفة تتغذّى على الجهل والتحريض. فليس من  استهلاك، أو ضحية لصراعات دينية ز

لمجرد هويته   يُقتل الإنسان  أن  أو  المصلين،  تهُدَم بيوت الله على رؤوس  أن  الدين 

 الدينية أو العرقية أو الثقافية. 

ليس مشروع حرب، بل   –كما تؤكده الديانات السماوية   – بل إن الإنسان في جوهره 

مشروع سلام، كما جاء في الكتاب المقدس: "طوبى لصانعي السلام، لأنهم أبناء الله  

]متى   الإسلام:  9:  5يُدعون"  في  ويقابله  الله [،  وأطيعوا  بينكم،  ذات  "وأصلحوا 

 [. 1]الأنفال:  ورسوله إن كنتم مؤمنين"

وما أحوج العالم اليوم إلى إعادة الاعتبار لهذه الرسائل النورانية، بعيدًا عن التحريف  

تفعيل القيم الكبرى في التشريع والسلوك والعلاقات. فالدين ليس   والتشويه، وإعادة 

"العبد   هيئة  على  الإنسان  تشكيل  يعُيد  وأخلاقي،  روحي  بناءٌ  بل  شكليًا،  مظهرًا 

 لمتعالي". الصالح"، لا "المدّعي ا

إن مأساة البشرية لم تكن يومًا في "تعدّد الأديان"، بل في فقدان الإيمان الحقيقي بها،  

وتحويلها إلى قوالب جامدة تخدم المشاريع السياسية أو القومية. وحين يسقط الإيمان  

  من دائرة الأخلاق والعدل، يصبح مجرد أداة تفرقة، بدلًا من أن يكون رسالة وحدة. 

ولذلك، فإن المهمة الكبرى اليوم ليست فقط في الحوار بين الأديان، بل في تطهيرها  



 

 - 294  - 

من الاستغلال، وإعادة صوت الأنبياء إلى الواجهة، أولئك الذين وقفوا في وجه الجهل، 

 94والطغيان، والتمييز، ودعوا إلى المحبة والتسامح والمساواة.

فالديانات السماوية، إذا نزُعت عنها الشوائب، وعادت إلى ينابيعها الأولى، قادرة على  

الحياة.  وقدسية  الرسالة،  ونبل  الوجود،  معنى  تحتاجه:  ما  أعظم  للبشرية  تقدم     أن 

وهكذا، فإن دراسة العلاقة بين الأديان السماوية في ضوء جوهر رسالاتها وتاريخ  

تلقيها لا تعُدّ مجرد تمرين معرفي أو استحضارًا لماضٍ عقائدي، بل هي محاولة جادّة  

لإعادة تموضع الدين في الوعي الإنساني المعاصر كقوّة بناء لا كأداة هدم، وكجسر  

ف. إن إدراك الأبعاد التكميلية بين هذه الرسالات لا يعني  للتلاقي لا كمتراس للاختلا

و انفتاح على إمكانيات اللقاء طمس الخصوصيات أو تجاوز الفروقات العقائدية، بل ه

من خلال الاعتراف بالمشترك القيمي والروحي الذي يعُدّ ميثاقًا إنسانياً قبل أن يكون  

 نصًا لاهوتياً. 

إن الخطر الذي يتهدد الدين في عصرنا ليس فقط في تراجع الإيمان أو صعود النزعات  

العلمانية، بل في اختزال الرسالات إلى هويات مغلقة تستند إلى القراءات الانتقائية،  

وفي تسخير المقدّس لخدمة المشاريع الأرضية، سواء كانت سياسية أو أيديولوجية.  

لخطاب الديني المعاصر لا بد أن يبُنى على تفكيك الإرث لذا فإن أيّ مشروع لإحياء ا

سطوة   من  الديني  الوعي  تحرير  وعلى  النصوص،  فهم  إلى  تسللّ  الذي  التسلطّي 

 المؤسسات التي نصّبت نفسها وسيطًا بين الإنسان وربّه.

وتأسيسًا على ذلك، فإن المقاربة العلمية لمسألة الأديان لا بد أن تتجاوز السجالات  

اللاهوتية، لتعُيد الاعتبار للبعد الأنثروبولوجي والإنساني الذي يُشكل القاعدة الأصلية  

لا يطلب من الإنسان إلا أن يكون صادقًا مع    – في حقيقته    –للدعوة الدينية. فالدين  

مع خالقه، ومع الآخرين، ومع نفسه. ومن هنا، فإن الإشكال لا    فطرته، وفي سلام

يكمن في النصوص ذاتها، بل في طرائق التلقي، وأنماط التوظيف، وسياقات الصراع 

التي غيرّت وظيفة الدين من أداة وعي وارتقاء إلى أداة تفرقة وصدام. ومن ثم، فإن  

يفتح أفقًا لمزيد من   يغُلق بقدر ما  والتحقيق في مسارات التلاقي  البحث  هذا المبحث لا 

والافتراق بين الديانات، وفي سبل استعادة مقاصدها الكبرى. فبين قوسَيْ البداية والنهاية، يبقى  

أن تستعيد دورها كفاعل   –إنسانية المنبع والغاية    –السؤال المركزي قائمًا: كيف يمكن للأديان  

فاهة الروحية؟ والإجابة، كما ألمح العديد  حضاري وقيمي، في عالم تتجاذبه النزاعات وتهُدده الت

فحسب، بل بإحياء الضمير، وإعادة توجيه    من المفكرين والفلاسفة، لن تكون بإحياء الطقوس 

 البوصلة نحو المعنى، وهو التحدي الحقيقي الذي يواجه المؤمن في كل زمان ومكان. 

 
│ الكتاب المقدس، إنجيل متى،   13، الآية 23│ الكتاب المقدس، إنجيل متى، الإصحاح  31القرآن الكريم، سورة التوبة، آية  94

 1│ القرآن الكريم، سورة الأنفال، الآية  9، الآية 5الإصحاح 



 

 - 295  - 

 في الحوار بين الأديان  المبحث الثالث : التجارب المعاصرة    

في عالم تزداد تعقيداته يوماً بعد يوم، وتتنوع فيه الانتماءات الثقافية  القول أنه و نيمك

والدينية والعرقية، بات الحوار بين الأديان من أكثر المواضيع التي تحظى بإجماع  

باعتباره ضرورة وجودية   بل  دعائياً،  أو شعاراً  فكرياً  بوصفه ترفاً  شبه كوني، لا 

السلمي في ظل الاختلاف العقائدي حاجة    تفرضها طبيعة العصر. فقد غدا التعايش

إنسانية ملحّة، ليس فقط لتفادي الصراعات الدامية، بل لتثبيت دعائم التفاعل الإيجابي  

الذي يمكن أن يحدث بين الأديان على المستويات الاقتصادية والثقافية والاجتماعية،  

ر صدام بدل أن تكون مصادر إلهام حيث لم يعد مقبولاً أن تتحول الأديان إلى مصاد

روحي وسلام داخلي وجماعي، خصوصاً وأن البشرية قاطبة عاشت المرحلة التي 

عرفت ذروة الصراع الديني، واستنتجت منها الكوارث التي يخلفها الصراع الديني  

على البشرية، إذ يؤدي إلى انقسام وعدم تقبلّ الاختلاف إلى تناحر هادم، وهو ما شهده  

الثلاث  التا الأديان  بين  أو  نفسها  الدينية  الطوائف  داخل  وقعت  مواجهات  من  ريخ 

وغيرها، وكل هذه الصراعات خلّفت آثارًا بقيت متجذرّة في ذاكرة الإنسان لما تركته  

 من ندوب على كل المستويات، والتاريخ شاهد على ذلك.

لقد دخل الإنسان عصراً جديداً من الوعي والتفتح، عصر بلغت فيه التجربة الإنسانية  

ذروتها من حيث النضج الفكري والتحرر من السرديات المغلقة التي اختزلت الآخر  

في مفاهيم الإقصاء والرفض. فمنذ أن وطئت قدماه الأرض، وهو يسعى بتلهف إلى 

ذلك عبر حقب متتالية قسمها المؤرخون إلى  إدراك نفسه وفهم محيطه، متدرجاً في  

عصور، لكل منها خصائصها وتحولاتها، لكن استنُتج منها أن الإنسان صار في سهل 

عرفته   الذي  التطوري  العمل  إلى  الاستقرار،  إلى  البداوة  حياة  من  والتطور،  التقدم 

ار يبحث  العصور الحديثة والمعاصرة، حيث صار شيئاً فكرياً أن يتقدّم، وبالتالي ص

عن التعلّم، والإنسان سواسية دون تمييز عرقي أو طبقي كان. وهنا تجدر الإشارة إلى  

أنه لم يعرف لحظة انفتاح حقيقي على ذاته وعلى غيره كما عرفها في العصر الحديث  

والمعاصر، حين انتقل من مجرد الكفاح من أجل البقاء إلى التأمل في معاني الوجود،  

 ور يخدم مصلحته من دون أن يكون ذلك على حساب غيره. وفي كيفية تحقيق تط

بعد ويلات الحروب العالمية وما خلّفته من   ومع تطور العقل الإنساني، وخصوصاً 

دمار مادي ومعنوي، تنبّه الإنسان إلى أن الصراع الديني والعرقي لم يعد له مكان في  

عالم يسعى إلى تجاوز مآسيه من أجل مستقبل مشترك. هنا نشأ وعي عالمي جديد  

لسلم المجتمعي وفهم الآخر. وكان لا بد لهذا  جعل من الحوار الديني أحد مرتكزات ا

الحوار أن يبدأ من الداخل، من مراجعة الأديان لنفسها قبل أن تتجه نحو الخارج. وقد  

بدت المسيحية مثالًا جليًا في هذا المجال، حيث لم يعد من الممكن التستر على ماضٍ  



 

 - 296  - 

عرف فصولاً من الاضطهاد والدموية في أوروبا، بدءًا من الحروب الدينية إلى محاكم  

اللاهوتي وفي   الخطاب  في  النظر  داخلية لإعادة  نقدية  وقفة  استدعى  مما  التفتيش، 

 علاقة الكنيسة بالآخر، سواء كان مختلفاً في العقيدة أو حتى ضمن نفس الديانة. 

لقد كانت تحولات القرن العشرين الفكرية والإنسانية عاملاً حاسماً في إعادة صياغة  

العلاقة بين الأديان، إذ لم تعد ترُى كمنظومات متناحرة تتنازع الحقيقة المطلقة، بل 

كبرى   إنسانية  مشتركات  بينها  فتجمع  تتكامل،  أن  بإمكانها  وثقافية  ككيانات روحية 

الكر نحو  العقيدة  المجتمعات، من خلال تتجاوز  أدركت  وقد  والرحمة.  والعدالة  امة 

تجاربها المؤلمة، أن احتكار الحقيقة هو أخطر أنواع العنف، وأن استبعاده ضرورة  

 لبناء عالم أكثر عدلاً وسلامًا. 

ففي هذا المناخ، لم يكن غريباً أن يظهر الوعي المؤسسي بالحوار بعد الحرب العالمية 

سنة   العالمي  الكنائس  مجلس  تأسس  حين  الكنائس    1948الثانية،  جمعت  كمبادرة 

والانفتاح على   الإنساني،  والعمل  التعاون،  مظلة  تحت  البروتستانتية والأرثوذكسية 

ارية، بل شكّل تعبيراً عميقاً عن وعي الكنائس  الآخر. لم يكن الأمر مجرد خطوة إد

تفككت المرجعيات   بمسؤوليتها الأخلاقية والتاريخية في عالم ما بعد الحداثة، حيث 

القديمة، وبات الدين مطالبًا بإعادة صياغة خطابه ليواكب الحاجات الجديدة للإنسان  

 في زمن العولمة.

( الثاني  الفاتيكاني  المجمع  انعقاد  جاء  في  1965-1962وقد  التحول  هذا  ليكرّس   )

الفكر الكاثوليكي، مُحدِثاً قطيعة مع القرون الطويلة من العداء والتوجّس، وناطقًا في  

في   الحقيقة"  من  "شعاع  بوجود  واضح  باعتراف  أيتات"  "نوسترا  الشهيرة  وثيقته 

الإسلا سيما  لا  الأخرى،  فيها  الديانات  انتقل  فارقة  لحظة  تلك  فكانت  واليهودية.  م 

الخطاب الديني من موقع الهيمنة والتبشير إلى فضاء المشاركة والتكامل، متبنياً خطابًا  

يعُلي من المشترك الإنساني دون أن يلُغي الخصوصيات العقدية، بل يعترف بها ضمن  

 منطق التكافؤ والاحترام المتبادل. 

ولم تقف الجهود عند الكنائس فقط، بل ظهرت مبادرات فكرية ومؤسساتية حاولت  

 1993بلورة هذا التوجه عالميًا، مثل البرلمان العالمي للأديان الذي أعُيد تفعيله سنة 

في مدينة شيكاغو، جامعاً ممثلين من مختلف الديانات الكبرى للنقاش حول قضايا بيئية  

مؤسِّ  وإنسانية،  الفعل واجتماعية  نحو  الشعارات  تتجاوز  حوارية  لتجربة  بذلك  سًا 

 المشترك في خدمة الأرض والإنسان. 

أحداث   بعد  خصوصًا  التوجه،  هذا  الحديث  الدولي  السياق  عمّق  سبتمبر    11وقد 

، حين أسُيء توظيف الدين لتبرير العنف، ما دفع الكثير من المؤسسات الدولية،  2001



 

 - 297  - 

 95وفي مقدمتها الأمم المتحدة، إلى إطلاق مبادرات حوارية، مثل "تحالف الحضارات" 

(، التي جعلت من الدين محوراً أساسياً في فهم أسباب الصراع وفي البحث  2005)

عن أدوات تجاوزه. وهكذا أصبح الحوار أداة دفاعية واستباقية، تحاول إعادة توجيه  

 البوصلة الإنسانية نحو الوحدة بدل الانقسام. 

وفي العالم الإسلامي، لم تكن هذه التحولات بعيدة عن الوعي النخبوي والمؤسساتي،  

بل ظهرت مبادرات تعكس إدراكًا عميقًا لأهمية الانفتاح، ومجابهة الصورة النمطية 

التي تحصر الإسلام في العنف والانغلاق. ومن بين أبرز هذه المبادرات، جاءت وثيقة  

بين شيخ الأزهر أحمد الطيب    2019ة في أبو ظبي سنة  "الأخوة الإنسانية"، الموقعّ

والبابا فرنسيس، لتعبر عن مستوى متقدم من النضج في العلاقات الإسلامية المسيحية، 

رافعة لواء السلام، والتضامن، والتكامل في مواجهة التحديات العالمية. وقد سبقتها  

إجماع عن  عبرّت  والتي  السنة،  نفس  في  المكرمة  مكة  الأوساط    وثيقة  في  واسع 

 الإسلامية على قيم التعايش، والتسامح، ونبذ التطرف.

بل   معزولة،  كأحداث  إليه  النظر  ينبغي  لا  الديني  للحوار  التراكمي  المسار  هذا  إنّ 

كمحصّلة لتحولات معرفية وفكرية وروحية تفاعلت في رحم الإنسانية خلال عقود  

طويلة، حتى وصلت إلى ما يشبه القناعة الجماعية بأن لا خلاص للبشرية من أزماتها 

فه بديلاً عن العقيدة، بل أفقاً يضمن استمرارها في  إلا عبر تبني ثقافة الحوار، لا بوص

من   تحويلها  إلى  بل  الخصوصيات،  طمس  إلى  يسعى  لا  حوار  وهو  متغير.  عالم 

 عناصر تنافر إلى فرص للتكامل.

التحديات الجديدة، وعلى رأسها تحدي البيئة وتغير المناخ، بات من اللازم وفي ظل  

أكثر من أي وقت مضى أن تتوحد البشرية تحت مظلة القيم المشتركة، لأن الخطر  

بات يهدد الجميع دون تمييز، ما يفرض إعادة تعريف موقع الدين في المجال العمومي، 

يلة لتأجيج الصراعات. فبهذا الفهم العميق، وجعله أداة لبناء التلاحم العالمي، لا وس

يمكن للحوار بين الأديان أن يكون مدخلاً إلى عهد إنساني جديد، قوامه الاعتراف 

المتبادل، والمسؤولية المشتركة، والأمل في مستقبل تتضافر فيه الجهود لبناء عالم  

 أكثر رحمة، وعدلاً، واستدامة. 

وتتويجًا للمسار العالمي المتصاعد في تعزيز ثقافة الحوار بين الأديان وتكريس قيمة  

كما    التعايش الديني كقيمة مؤسسة لمبدأ الإنسانية، جاءت وثيقة "الأخوة الإنسانية"،

، كثمرة لمسار 2019فبراير    4التي تم توقيعها في أبو ظبي بتاريخ    اسلفنا الذكر،

طويل من المبادرات والمقاربات المتعددة التي حاولت أن تؤسس لنمط جديد من التفاهم  

 
ن نَّفسٍْ وَاحِدَةٍ"   1القرآن الكريم، سورة النساء، الآية  95  "ياَ أيَُّهَا النَّاسُ اتَّقوُا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّ



 

 - 298  - 

بين الأديان، يتجاوز المواقف الدفاعية الضيقة، ويتجه نحو بناء أسس إنسانية مشتركة  

قائمة على الاعتراف المتبادل والاحترام العميق للآخر. وقد جمع هذا الحدث الرمزي 

البابا   وقداسة  الطيب  أحمد  الأزهر  شيخ  هما  عالميين  دينيين  رمزين  بين  الكبير 

التي يحظى بها الموضوع، إذ إنّ مدرسة الأزهر    فرنسيس، جمعٌ دلّ على الأهمية

تعُتبر أحد أهم وأعرق المدارس الإسلامية، وقداسة البابا حضر بصفته أعلى سلطة  

التوقيت   حيث  من  عميقة  دلالات  حملت  لحظة  في  الكاثوليكية،  الكنيسة  في  دينية 

 والسياق والرمزية.

كيف لا وقد مثلّت الوثيقة تطورًا نوعيًا في فكر الحوار بين الأديان، حيث لم تقتصر  

نحو إرساء  بل جاءت كخارطة طريق واضحة  بيان أخلاقي،  أو  على إعلان نوايا 

معالم أخُوّة إنسانية شاملة تتجاوز الحدود الدينية والقومية، وتؤسس لرؤية جديدة للعيش  

بالتط ممزق  عالم  في  الثقافية  المشترك  الخلفيات  ذات  والنزاعات  والكراهية،  رف، 

والدينية. وقد تميزّ نص الوثيقة بعمق فلسفي وإنساني، إذ انطلقت من قناعة بأن الأديان  

القيم الأخلاقية والروحية،   نواة صلبة من  تتقاسم  العقائدية،  تبايناتها  السماوية، رغم 

يذه جديد  عالمي  وعي  لتشكيل  منطلقًا  تكون  أن  نقطة يمكن  إلى  الحوار  بمسار  ب 

المبتغى، التي تهدف إلى التعايش والانفتاح كأقصى وأهم النقاط في هذا المجال، وذلك 

 بكيفية أكثر عدالة وسلامًا وتسامحًا. 

وقد اختارت الوثيقة أن تركز على مجموعة من المحاور المفصلية التي تعاني منها  

وتفكك   القيم،  تجلياته، وتردي  بمختلف  الدين  باسم  العنف  المعاصرة، مثل  الإنسانية 

الروابط الاجتماعية، والإقصاء، والتمييز، وغياب العدالة، وهي قضايا لا تخص ديناً  

عل من الوثيقة دعوة مفتوحة لمختلف المعتقدات والأديان  بعينه، بل تهم الجميع، مما يج

والثقافات من أجل التلاقي حول "الكلمة السواء". كيف لا ونحن جنس من مصدر  

الديانات   كل  عليه  تتفق  الذي  الأمر  وهو  خالقنا،  أرادها  لغاية  هو  ووجودنا  واحد، 

والإرهاب، مؤكدة   السماوية. كما حذرّت الوثيقة من استغلال الدين في تبرير العنف 

أن الله لم يخلق البشر ليكونوا سبباً في سفك الدماء أو تهديم الحضارات، بل ليكونوا  

 سفراء للحب والإعمار والتعاون، وهو المبدأ الذي دعت إليه كل الأديان على السواء. 

فبراير من كل سنة    4بجعل يوم    2020ويعُد الإعلان الأممي الذي صدر في ديسمبر  

"اليوم العالمي للأخوة الإنسانية" اعترافًا دوليًا بأهمية هذه الوثيقة، وتتويجًا لسلسلة من  

الجهود التي تسعى إلى ترسيخ ثقافة الحوار، لا كخيار مرحلي، بل كمنهج دائم في  

نسانية. وهو ما يعكس التحول في الوعي السياسي والدبلوماسي  العلاقات الدولية والإ

العالمي نحو إشراك الفاعلين الدينيين في صياغة الحلول للأزمات التي يعاني منها  



 

 - 299  - 

العالم، إدراكًا للدور المحوري الذي يمكن أن تلعبه المؤسسات الدينية في تشكيل الرأي 

 العام والتأثير في السلوك الجمعي.

وفي هذا السياق، لا بد من التنويه بأن ما يربط بين مختلف المبادرات الكبرى في  

الأديان   بين  الأمم    – الحوار  فمبادرات  للأديان،  العالمي  البرلمان  إلى  الشعب  من 

ليس فقط حرصها على فتح قنوات    –المتحدة، وصولًا إلى وثيقة الأخوة الإنسانية  

حداث تغيير في نمط النظر إلى الآخر، وتفكيك  التواصل، بل وعيها العميق بضرورة إ

ثنائيات صدامية من قبيل "المؤمن والكافر"،  البنية الذهنية التي ظلت لقرون تغذي 

التمايز   لتبرير  تسُتخدم  كانت  والتي  والوثني"،  "المسيحي  أو  والضال"،  "المتدين 

 والتفوق والعداوة. 

كما ينبغي الانتباه إلى أن هذه المبادرات لا تشتغل في فراغ، بل تواجه تحديات معقدة  

تتمثل في بروز تيارات أصولية متشددة في مختلف الأديان، تحاول أن تجُهض كل 

في   ترى  قناعات  من  انطلاقًا  والعزلة،  الانغلاق  خطابات  وترسّخ  للحوار،  محاولة 

وهنا تبرز أهمية الدور التربوي والتعليمي في مأسسة  التعددية تهديدًا لهوية الجماعة. 

ثقافة الحوار، ليس فقط على مستوى المؤتمرات والنخب، بل ضمن المناهج الدراسية،  

والمؤسسات الدينية، والبرامج الإعلامية، لضمان نقل هذه الرؤية إلى الأجيال الجديدة  

 وتحصينها ضد اختزال الآخر في صورة نمطية مشوّهة. 

إن الحوار بين الأديان، كما تؤكد التجارب السابقة، ليس ترفًا ثقافياً أو نشاطًا رمزيًا،  

بل هو ضرورة وجودية في عالم بات فيه التداخل الحضاري والديني قدرًا إنسانياً لا  

مفر منه. فالتعددية الدينية ليست إشكالًا يجب تجاوزه، بل ثراء يجب استثماره لبناء 

ية، يقوم على التكامل لا الإقصاء، وعلى التفاهم لا الصراع. وإذا كان  عالم أكثر إنسان 

للقرن الحادي والعشرين أن يخطو خطوات نحو السلام الحقيقي، فإن ذلك لن يتم إلا 

عبر تمتين جسور الحوار بين الأديان، وتجذير الوعي بأن "الآخر المختلف" هو جزء  

مصير الإنسانية لا يمكن أن يكون إلا    لا يتجزأ من نسيجنا الإنساني المشترك، وأن

 مصيرًا واحدًا، يُبنى بالحوار، ويصُان بالعدل، ويزُهر بالمحبة. 

وما ينبغي الإشارة إليه أيضًا أن تطلّع البشرية اليوم هو إلى أفق روحي جامع يجعل  

من الحوار بين الأديان ضرورة تتجاوز إطار النخبة والرمزية إلى مستوى الوعي  

أردت   عمل  فأيمّا  والأبرز،  الأهم  هي  النقطة  هذه  لأن  العملي،  والالتزام  الجماعي 

بد من تطوير وعي الإنسان وإدراكه بما يمكن من  النجاح فيه وتطويره وبلورته، لا  

بناء إنسان منفتح، متقبل لمختلف الاختلافات العقائدية والسلوكية والشكلية وغيرها.  

إلغاء  من  ولا  العقائد،  توحيد  من  تنبع  لا  إليها  يطُمح  التي  الروحية  فالوحدة 

معتقد الذي من شأنه  الخصوصيات العقدية والثقافية، أو الشعور بالتميز انطلاقًا من ال



 

 - 300  - 

أن يوحد البشرية لا أن يقسمها إلى طبقات متمايزة على أحد الأشكال. كما يمكن من  

قدرة الإنسان على الاعتراف بأن التنوع في الاعتقاد هو انعكاس لتنوع في الإدراك 

الإنساني للمقدس. الحديث هنا عن الديانة وانقساماتها الداخلية وتفاعلها مع الأديان  

ة أو فلسفات أرضية أو غيرها، وأن السعي نحو الحقيقة  الأخرى، سواء أكانت سماوي

لا يحتكر وسيلة واحدة ولا يُختصر في جماعة دون غيرها، لأنه وبكل بساطة، كل 

دين ومعتقد مبني على اعتقادات تجعل من معتنقه مميزًا عن الشعوب الأخرى، وأنه  

لأن    –فكر الإنسان  هو الذي على حق. وبالتالي، هذه النظرة التمايزية إن لم تصُلح ب

فإن تلك الطفرات التمييزية هي من    –الدين، وبفكر جائز، يجمع البشرية لا يفرقها  

وحدتها   ويحقق  يتعايش  بما  ويبلورها  يصلحها  أن  عليه  وبالتالي  الإنسان،  خلق 

 وجوهرها الأصلي. 

هذه الرؤية تتطلب استيعاباً عميقًا لمفهوم الاختلاف بوصفه قانوناً كونياً وسمةً للوجود  

البشري، وليس عائقًا أمام السلام أو سبباً للصراع، مصداقًا لقوله تعالى: "ولو شاء 

[. وبه، فإن الاختلاف أمر مهم  99ربك لآمن من في الأرض كلهم جميعًا" ]يونس:  

الت يكون  فلن  والتعدد  للتكامل،  الاختلاف  تتطلب  فالنصقية  الاختلاف،  دون  كامل 

 والتنوع، وهذا أساس الطبيعة الإنسانية. 

إنّ الحوار الديني المنشود لا بد أن يكون مؤسسًا على أرضية فكرية وروحية صلبة، 

تتجاوز منطق المجاملة وتلطيف الصور إلى تفكيك الصور النمطية، ومساءلة أنماط  

مشاريع   في  الدين  يُوظَّف  فحين  العقيدة.  باسم  النزاعات  تغذي  التي  المغلقة  التفكير 

يُفرغ من مضمونه الأخلاقي، ويصبح وسيلة للهيمنة  سياسية أو صراعات أيديولوجية،  

بدل أن يكون رسالة للرحمة والعدل، وهي قيم ليست بالمحدثة أو التي نرغب بإحداثها  

في الأديان، بل هي متجذرة فيها وقائمة عليها. فلن تجد دينًا خاليًا من هذه القيم، إلا 

أيديولوجيات الإنسان وأولها لخدمة  فيها  التي عبث  تتبلور حتى    تلك  قديمة، راحت 

 شكّلت وعيًا دينياً مغايرًا. 

وفي هذا السياق، تبدو الحاجة ملحة لإعادة الاعتبار لقيم كونية مشتركة بين الأديان،  

مثل كرامة الإنسان، والعدل، والرحمة، والتكافل، لأنها تشكل جسورًا للحوار تتجاوز  

حدود الانتماء وتلامس جوهر الإنسانية. وإن البناء على هذه القيم لا يتم من خلال 

ظرفية،   عاطفية  والنظم  خطابات  والمناهج،  السياسات،  في  تفعيلها  خلال  من  بل 

التعليمية والتشريعية، لتتحول من شعارات إلى واقع ملموس، لأن حساب الطوائف  

 96واختلافها هو من شأن الخالق، كما هو منصوص في كل الكتب السماوية المؤسسة

 
 جميعاً"."ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كلهم : 99القرآن الكريم، سورة يونس، الآية  96



 

 - 301  - 

للديانات، وبه لا دخل للإنسان في معاتبة الآخر أو في الرؤية السوداوية تجاهه بأي  

 شكل من الأشكال.

جهدًا   يتطلب  أمر  العملية  هذه  لتحقيق  السير  أن  ونستوعبه  نفهمه  أن  ينبغي  ما  لكن 

وتكاملاً، فهو لا يعد بالأمر السهل، لأن هذا المسار لا يخلو من تحديات حقيقية، لعل  

يمكن   الواقعية، فكيف  والممارسات  المعلنة  الخطابات  بين  القائم  التناقض  أهمها هو 

حوار، بينما يُشاهد في كل يوم أنظمة تدّعي الدفاع عن  للمتلقي أن يثق في جدوى ال

القيم الدينية وهي تمارس التمييز، أو تغذي الحروب، أو تدعم الاحتلال؟ خالقة بنية  

اجتماعية منافقة، تقول شيئاً وتعمل بشيء آخر. وما أكدته العلوم الإنسانية من علم  

مما يتعلم بالقول، فهو يلاحظ    النفس وعلم الاجتماع أن الإنسان يتعلم بالسلوك أكثر

أن   يمكن للآخر  تساؤل آخر: كيف  إلى طرح  يحيلنا  يسمع. وهذا  أكثر مما  ويطبق 

ه صورة دينه، ويرُبط بالإرهاب، ويمُنع من ممارسة  يصغي لصوت الرحمة، بينما تشُوَّ

شعائره بحرية؟ ولو أنني أتحفظ في هذه النقطة، لأنه لا يمكن أن نصف ديناً بالإرهاب  

الفرق  ب وبقية  الدين  أساس  نظلم  الحكم  بذلك  فإن  الحق،  عن  منه  فرقة  شذوذ  مجرد 

 الأخرى، وهذا ما يحدث للأسف الآن مع الإسلام في مختلف بقاع العالم. 

لذلك، فإن إرساء الثقة شرط أساسي لنجاح أي مسار حواري، وهذه الثقة لا تبُنى إلا  

باسم  والاستغلال  التمييز  أشكال  لجميع  ورفض صريح  حقيقية،  عالمية  عدالة  عبر 

 الدين أو تحت غطائه. 

الدينية   البيئات  داخل بعض  المتطرفة  الخطابات  أيضًا خطر  يبرز  المقابل،    – وفي 

التي تغلق باب الاجتهاد، وتؤسس لرؤية    –والحديث هنا عن جل الأديان دون استثناء  

على   الحفاظ  باسم  والعداء  الانغلاق  وتكُرّس  بالضرورة،  كافرًا  الآخر  ترى  ضيقة 

ط جهود الحوار، بل تهدد النسيج المجتمعي نفسه، الهوية. فهذه التيارات لا تعُرقل فق

الظاهرة لا   لهذه  التصدي  فإن  الواحد. ولهذا،  الدين  داخل  الفتنة حتى  بذور  وتزرع 

يكون فقط عبر الإدانة، بل من خلال تجديد الفكر الديني نفسه، وتحرير التأويل من  

ة لإعمار الأرض سلطة الجمود، واستعادة البعد المقاصدي الذي يجعل من الدين وسيل

الديني   بالاختلاف  الظلم  تبرير  أو  الأوطان  لتفجير  لا  الإنسان،  كرامة  وصيانة 

 والمذهبي. 

ويضُاف إلى كل هذا أن غياب رؤية فكرية واضحة لدى كثير من المبادرات الحوارية  

قد جعلها أشبه بالأداء البروتوكولي المفرغ من المضمون، حيث تنُظَّم لقاءات وندوات  

التأسيس لحوار   فإنّ  وبه،  والجدوى.  فلسفية تضمن الاتساق  أو  دون خلفية لاهوتية 

لى منظومة المفاهيم، وتفكيك الأسس التي تقوم عليها  حقيقي يقتضي الاشتغال العميق ع

تصورات كل دين تجاه الآخر، وبناء لغة مشتركة ترُاعي الفروق دون أن تقع في فخ  



 

 - 302  - 

التسطيح. فليس المقصود أن نُفرغ الأديان من خصوصياتها، بل أن نُخرج الحوار من 

منطق المواجهة إلى منطق التلاقي. وهو الأمر الطبيعي في الأساس، فلن تجد ديناً  

  – وجلهّا إن أخذناها، وأركّز على هذه النقطة   –يحث على الاقتتال والتنافر، بل كلها  

دعو إلى التلاحم والتآزر. فكيف لا والإسلام دعا إلى  بالقراءات الصحيحة، نجدها ت 

أحسن"،   هي  بالتي  "وادفع  تعالى:  قوله  في  أحسن،  هي  بالتي  الكتاب  أهل  معاملة 

 والأمثلة في ذلك كثيرة ومتنوعة. 

أنظمة  ليست  الأديان  للانفتاح، لأن  إمكانية  يحمل  الروحي،  عمقه  في  دين،  كل  إنّ 

حوارية   بمحطات  مليء  والتاريخ  التأويل،  على  مفتوحة  إنسانية  تجارب  بل  مغلقة، 

مشرقة، كان فيها العقلاء من مختلف الأديان قادرين على التعاون والتفاهم، حتى في  

و أي  من  أكثر  واليوم،  الظروف.  هذا  أحلك  لإحياء  ماسة  الحاجة  تبدو  قت مضى، 

الفردانية   نحو  وانجرافًا  وتفككًا،  انقسامًا،  يزداد  عالم  مواجهة  في  وتفعيله  الإرث، 

المفرطة والتقوقع الثقافي. إنّ الإنسانية بحاجة إلى مرجعية روحية جامعة توازن بين  

و والكرامة.  الهوية  بين  والانفتاح،  الخصوصية  بين  والإيمان،  هنا  العقل  يقتضي 

الإدراك الإنساني بأهمية الوقوف عند القيم المنظمة لكل مجتمع؛ فالخلفيات التاريخية  

أمر  وطن  لكل  الأساسية  المبادئ  وإدراك  آخر،  إلى  وطن  من  مختلفة  هوية  شكّلت 

 أساسي للانفتاح الإيجابي في ظل تعدد ديني يفرض قوانين وخلفيات تؤطر كلٌّ منه. 

فعلى سبيل المثال، على المسيحي أن يدرك أنه لا يمكنه أن ينشر النصرانية في البلدان 

الإسلامية، لأن الإسلام تؤطره نصوص تحكم بذلك، وبالتالي عليه أن يلتزم بالنصوص  

المؤطرة للقرآن باعتباره المنهج الأول للمسلمين. وكذلك، يجب على المسلمين احترام 

 غيرهم أنه اليقين. ما يعتقده أهل الكتاب و 

وعليه، فإن المضي في أفق الوحدة الروحية يقتضي أولًا تجاوز كل نزعة تبشيرية  

تخُفي نية الهيمنة، أو دعوات اندماج تذُيب الاختلاف في صيغ وحيدة. فالوحدة لا تعني  

التنميط، بل هي في جوهرها التقاء الإرادات الحرة على بناء عالم يتسع للجميع، عالم  

لمعنى لا أداة للصراع، ومنبعًا للأمل لا للعداوة. إنّ هذا الأفق  تكون فيه الأديان حاملة ل

ليس مثاليًا، لكنه ليس مستحيلًا، وهو يمر عبر مشروع متكامل يُدمج الدين في التنمية،  

والعقيدة في القيم، ويُخرج الإيمان من معركة الانتماء إلى أفق المسؤولية الأخلاقية 

 نحو العالم 

 

 

 



 

 - 303  - 

 الإيمان والتنظيم : رؤية مستقبلية للديانة بين المبحث الرابع   

ما يجب إدراكه أن التفكير في مستقبل الديانة لا يمكن أن ينفصل عن الثنائية المركزية 

والتنظيم. فبينما يمثل الإيمان البعُد  التي حكمت تاريخ التدين الإنساني: ثنائية الإيمان 

يُشكّل  والمطلق،  الإنسان  بين  المباشرة  العلاقة  عن  يعُبرّ  الذي  الشخصي  الروحي 

قوانين،   ضمن  العلاقة  هذه  تأطير  إلى  تسعى  التي  المؤسسية  البُنية  الديني  التنظيم 

ى  وهيئات، وطقوس، ومنظومات فقهية ولاهوتية تحكمها وتؤطرها رغم اختلاف الرؤ

 مذهب". تفيها "ال

لكن الإشكال الجوهري يكمن في طبيعة العلاقة بين البعُدين؛ فحين يُختزل الدين في  

شكله التنظيمي فقط، يتحول إلى سلطة تقُيد الإيمان بدل أن تفتحه، وحين يُفصل عن  

كل تنظيم، يُخشى أن يتحول إلى تجربة فردية منفلتة من كل ضابط، مما يُفرغ الجماعة 

الممارسة   وحدة  من  الديانة،  الدينية  حول  تشكلت  التي  الاجتماعية  البنية  ويضُعف 

 والحديث هنا عنها ككل. 

حيّ ومتجدد،   الإيمان كجوهر  بين  التوفيق  إذاً  تقتضي  للديانة  المستقبلية  الرؤية  إن 

والتنظيم كإطار يحتضنه لا يحدّه، ويصونه لا يختزله. ومن هنا، تظهر الحاجة إلى  

تجديد الخطاب الديني من خلال تجاوز الجمود الفقهي والانغلاق المذهبي نحو تأويلات  

وروحه، دون أن تقع في فخ التسيب والتفكيك الكامل  جديدة تستحضر مقاصد الدين  

الاختلافات   لإصلاح  تشاركية  مقاربة  عمل  عن  هنا  والحديث  العقدية.  للمنظومة 

التأويلية ما دامت خارجة على النص، لأن معظم التأويلات هي في الأصل خارجة  

انطلاقً  وإثباتها  بلورتها  وحاول  الإنسان  فيها  تدخل  والتي  المؤطر  النص  من  عن  ا 

منظوره. لكن العيب الذي أصابها هو أنه أراد أن يطبقها كأنها أمر مطلق لا محيص  

عنه، رغم أنه لم يُنزل في القرآن والإنجيل أو التوراة، وهو الأمر الذي طوّر واستفحل  

لدرجة عدم التحكم فيه. وبالتالي، حينما نتحدث عن تأويلات جديدة في السعي نحو  

إننا نقصد إصلاح الاختلافات المتنوعة والالتزام برؤية واحدة  قراءة جديدة للدين، ف

 تجمع ولا تفرق. 

بالدولة من   المستقبل هي علاقتها  الأديان في  تواجه  التي  التحديات  أبرز  ولعلّ من 

جهة، وبالتحولات القيمية العالمية من جهة أخرى. فمع بروز مفاهيم المواطنة العالمية، 

وحقوق الإنسان، وتعدد الهويات الثقافية، تجد المؤسسات الدينية نفسها أمام مسؤولية  

وية الإيمان من جهة، والانخراط في العالم الحديث من جهة  مزدوجة: الحفاظ على ه

أخرى دون التصادم معه. وهذا يتطلب إعادة النظر في العلاقة بين الدين والسياسة، 

بين العقيدة والقانون، وبين النصوص التأسيسية وسياقاتها التاريخية، بما يتماشى مع  

المن مع  أبدًا  تختلف  لا  الدين  الدين، لأن روح  أسس  روح  على  المبني  السليم  ظور 



 

 - 304  - 

والمفاهيم   القوانين  مع  تعارض  في  أحيانًا  يدخل  الدين  جعل  ما  وبالتالي،  رصينة. 

مع   البشري  التأويل  تعارض  وبالتالي  الأصل،  عن  وشذوذه  خروجه  هو  الوضعية 

الإضافات البشرية المساهمة في الرفع من شأن البشرية. ولهذا، لابد من العودة إلى 

يز بكونه مليئاً بقيم التعايش، وغير ذلك  الأصل والحفاظ على جوهر الدين، الذي يتم

 في كل دين من الأديان السماوية أو غير ذلك. 

فالدين، لكي يستمر في أداء دوره الإيجابي، لا بد أن يتحول من أداة تبرير للسلطة أو  

مقاومة لها، إلى فاعل أخلاقي يعيد طرح القيم الكبرى في عالم يزداد تسارعًا وتفككًا.  

كيف لا، والدين جاء لخدمة الإنسان، بما يخدمه في الدنيا من تنظيم للعلاقات وإبراز 

خدمة للآخرة حسب منظور كل دين. وعليه، يتطلب هذا أن تتحرر  لمناهج الحياة، و

"اليوتوبيا   نحو  هروبية  نزعة  بكل  أو  بالماضي،  مرضي  ارتباط  كل  من  الديانات 

الروحية"، تلك المرحلة التي يصل فيها أتباع كل دين إلى التوهم والتخيل بأن الحياة  

ي مشاريع الإصلاح داخل المجتمع مثالية، وهي عكس ذلك. بل يجب أن تنخرط ف

الإنساني من منطلق أنها حاملة للقيم، لا فقط للطقوس، لأن القيم هي العامل المشترك  

بين كل الأديان على حد سواء، فكلها دعت إلى تكريم الجنس البشري، وضحد التمييز  

والطبقية، لأنه حسب كل الأديان هو من أبٍ واحد وأمٍ واحدة، وبالتالي لا امتياز لأحد  

 آخر.على 

كما يُنتظر من المستقبل الديني أن يشهد ولادة أشكال جديدة من التنظيمات الروحية  

السلطة  بدل  المشتركة،  والتجربة  المعرفية  الشراكة  على  تقوم  التي  الهرمية،  غير 

التي   الدينية  الحركات  تنامي  في  اليوم  نلاحظه  ما  وهذا  الأعمى.  والتقليد  العمودية 

قليدية، وتبحث عن تعبيرات أكثر مرونة وصدقًا عن  ترفض الانتماءات المذهبية الت

 الإيمان. 

عن   الابتعاد  أو  المفرطة  كالفردانية  التحولات،  هذه  ترافق  قد  التي  المخاطر  ورغم 

المرجعية، إلا أنها تفتح أيضًا إمكانيات غير مسبوقة لحوار عالمي حول المعنى، وتعُيد  

التي   أو طقوسية،  ثقافية  وراثة  كمجرد  لا  محرّكة،  كقوة شخصية  للإيمان  الاعتبار 

جة أصبح فيها الدين خاليًا من معناه الحقيقي، فأصبح  للأسف ظلت تتجذر وتترسخ لدر

خاص   مفهوم  فالتدين  كذلك،  ليس  والأمر  المفاهيم.  وقلُِبَت  الدين  أساس  هو  التدين 

ديانة من طقوس   أتباع كل  يمارسها  التي  الممارسات  يدل على  مختلف عن غيره، 

معن في  يدل  الذي  المفهوم  هذا  الدين،  هو  شيء  أهم  لكن  خاصة،  على  وحالات  اه 

المعاملة، وهو حامل لمجموعة من القيم التي تعُتبر كعامل مشترك يجمع بين الأديان  

الثلاث والفلسفات الأرضية على حد سواء، وبالتالي يجب تثمين هذا المفهوم وإعلاؤه  

 على باقي المفاهيم الأخرى. 



 

 - 305  - 

في هذا السياق، تبرز الحاجة أيضًا إلى دور جديد للمؤسسات الدينية التقليدية، بحيث  

إلى  تأويل  سلطة  ومن  والتكوين،  للحوار  إلى فضاءات  للوصاية  مواقع  من  تتحول 

مرجعية تشاركية تصُغي للواقع بدل أن تنُكره، وتجُدد أدوات فهمها له بدل أن تكتفي  

جهدًا كبيرًا جدًا، لأن هذا الفكر الاستعلائي جعل من  بإدانته. وهو الأمر الذي يتطلب

الرؤية الدينية رؤية مستعلية يصعب الوصول إليها، رغم أنها مؤطرة بنصوص سهلة 

يسيرة. كيف لا، والنبي الكريم صلى الله عليه وسلم، باعتباره رجل الدعوة الإسلامية  

سلطة أو الوصاية على أحد، وخاتم الأنبياء وخاتم الرسالات السماوية، لم تكن له ال

لأن العقاب    "لست عليهم بمسيطر". فكان دوره فقط التنبيه وتبليغ الدعوة لقوله تعالى:  

والحساب والجزاء بصفة عامة هو عمل الرحمن الكريم، خالق الإنسان، وهو الأمر 

 الذي يتكرر مفهومًا وشكلاً ومضموناً مع باقي الديانات السماوية الأخرى. 

قدرتها على   بل في  أتباعها،  يكمن في عدد  الديانة لا  لمستقبل  الرهان الأساسي  إنّ 

والمسؤولية   الحرّ  الإيمان  بين  يجمع  الذي  المتوازن،  الإنسان  بناء  في  الإسهام 

الأخلاقية، بين الحس الروحي والانخراط المدني. وإذا كانت الديانات قد لعبت عبر  

تشكيل في  متعددة  أدوارًا  على    التاريخ  بقدرتها  مستقبلها مشروط  فإن  الحضارات، 

تجاوز ثنائيات الصراع والانغلاق، نحو أفق أكثر انفتاحًا وحكمة. كيف لا، والإيمان،  

على   يُبنى  حين  والتنظيم،  بنّاءة،  طاقة  يصبح  والتعصب،  الخوف  من  ر  يُحرَّ حين 

د ملامح الديانة  الشفافية والتجدد، يصبح ضمانة للاستمرار. وبين هذين القطبين، تتحد 

 في المستقبل: دين حيّ، عقلاني، منفتح، متجذر في القيم، ومنخرط في العصر.

 

ولعلّ أبرز ما يطُرح على طاولة النقاش المعاصر هو سؤال: هل يمكن للديانة أن  

وُجد في كل   الذي  السؤال يلامس جوهر الإشكال  تفقد هويتها؟ هذا  أن  دون  تتجدد 

بالاتهام   أحيانًا  تقُابل  التجديد  إلى  الدعوات  كانت  حيث  التاريخ،  عبر  ديني  إصلاح 

سلاخ من الهوية، وهو ما وصفته الديانات  بالتحريف، والخروج عن الأصول، والان

الثنائيات   تجاوز هذه  يُحتم  اليوم  العالمي  الديني  الواقع  أنّ  غير  والهرطقة.  بالزندقة 

الصراعية، لأن الجمود ذاته قد صار تهديدًا داخليًا لهوية الأديان، بما يجعلها عرضة  

الإسلام فالتصور  الحديثة.  المجتمعات  في  والاضمحلال  والمسيحي  للانكماش  ي 

واليهودي حينما خرج وانفصل عن هويته الأصلية، وبفعل الانقسام والتشظي، أصبح  

عائقاً أمام التطور والازدهار والتكافل والتلاحم، وهو أمر واقع خلّفه التاريخ بحروف 

سوداء طبعت التاريخ الإنساني. كيف لا، والفكر الكنسي الرجعي جعل أوروبا في  

التخلف  الديني، وغيرها من مظاهر    سبات عميق من  بفعل الاستبداد  لقرون عديدة 

المبني  اليهودي  فالفكر  الأخرى؛  الديانات  باقي  على  ينطبق  الأمر  ونفس  التخلف. 



 

 - 306  - 

الفهم الخاطئ للأصل والجوهر، والذي مفاده أنّ اليهود جنس منزه عن باقي   97على

الأجناس، مبني على تمييز جعلهم يعيشون في شتات لم يشهد له مثيل في البشرية، 

وذلك لعدم قدرتهم على التعايش مع باقي الأجناس الأخرى، بينما الإسلام ساهم بأشكاله  

الخلاف والصراع، والحدّ من التطور. كيف    المتطرفة الخارجة عن جوهره في تثبيت

لا، والتاريخ يشهد لنا أنّ العرب والمسلمين كانوا في أوج العطاء في العصر الوسيط، 

تلك العصور التي اندمجت فيها القيم الإسلامية الداعية للبحث والعمل والتعايش، إلى 

ديد من العلوم. لكن  الرفع من مكانتنا كمسلمين، فعملنا في شتى المجالات وطورنا الع

وقع انغماس في عصور أخرى من الانحطاط بفعل التمسك بالتفرقة والاختلافات التي  

ولّدها الإنسان؛ فعلى سبيل المثال، رفض علماء المغرب في العصر الحديث أن يواكب  

المغرب تطورات أوروبا، تحت ذريعة الخوف من النصارى ومساعيهم لنشر الدين  

فضيعّوا على المغرب فرصة التطور والاحتكاك بأوروبا، بفعل التبشيري بالمغرب،  

أفكارهم وتشددهم الرجعي، وهو ما يفسر إشكالية قرب المغرب جغرافيًا من أوروبا،  

كلم، ولم يستطع أن يتطور ويحتك مثلهم. وهو أمر حللّه    14بحيث لا يفصله عنها إلا  

الوز حسن  واسمه  الإفريقي،  ليون  كبير  بشكل  فيه  "وصف وفصّل  كتابه  في  ان، 

 إفريقيا". 

إنّ من معالم الرؤية المستقبلية للديانة أيضًا، إعادة تصور المرجعية الدينية. فقد أثبتت  

التجارب الحديثة أنّ احتكار التأويل من طرف النخبة الدينية، خاصة حين تتكلّس في  

بنى تقليدية مغلقة، يؤدي إلى إقصاء العقل، وتهميش التجارب الروحية الفردية، بل  

الديني. لذلك، فإنّ المستقبل يفرض نمطًا جديدًا من المرجعية، وتعطيل تطور الفكر  

يكون قائمًا على المعرفة المفتوحة، وتعددية الفهم، وتكامل العلوم الدينية مع المعارف  

والفلسفة، مما  النفس، وعلم الاجتماع، والأنثروبولوجيا،  المعاصرة، كعلم  الإنسانية 

 فقهي التقليدي.يوسّع أفق التأويل ويحرّره من الأسر ال

وفي هذا السياق، يتعيّن أن نعُيد النظر في مفهوم السلطة الدينية ذاته؛ فبينما شكّلت  

السلطة الكهنوتية في الديانات التاريخية بؤرة مركزية لتنظيم الجماعة، فإنّ التحولات  

التكنولوجية، والانفجار المعرفي، وظهور نماذج التدين الفردي، باتت تدفع نحو تفكيك  

للسلطة، وتعويضه بأنماط أفقية من التأثير تقوم على التأهيل العلمي، الهرم التقليدي  

 والخبرة الروحية، وليس فقط على الانتماء المؤسسي. 

كما أن التحدي الآخر الذي يواجه مستقبل الديانة يتمثل في مواكبة التحولات الرقمية 

الشعائر،  لممارسة  بديلة  رقمية  فضاءات  تتشكل  بدأت  حيث  الاصطناعي،  والذكاء 

التدين   من  جديد  نوع  أمام  الباب  يفتح  ما  المؤمنين،  بين  وللتفاعل  الديني،  وللتعلم 

 
 : "لست عليهم بمسيطر". 42القرآن الكريم، سورة الحجر، الآية  97



 

 - 307  - 

"الافتراضي"، الذي قد يعُزّز من الحضور الديني، لكنه يحمل أيضًا خطر الابتعاد عن  

تظهر  وهنا،  الواقع.  في  المتجذرّة  الإيمانية  التجربة  عمق  وعن  الجماعية،  الروح 

ويعُيد موضعة الإنسان   التحديات،  تطوير لاهوت رقمي جديد، يعالج هذه  ضرورة 

 قمية وتفككًا.كفاعل أخلاقي وروحي في بيئة تزداد ر

ومن ناحية أخرى، لا يمكن بناء رؤية مستقبلية للديانة دون التطرّق إلى قضية التعددية  

الدينية، التي باتت اليوم ضرورة واقعية وليست مجرد خيار نظري. ففي عالم يتقاطع  

فيه البشر بمختلف معتقداتهم وهوياتهم، تبرز الحاجة إلى تأصيل خطاب ديني لا يقوم  

ر، بل على الإيمان بجدوى التعايش، والانفتاح على الحقيقة  فقط على الاعتراف بالآخ

المتعددة الأبعاد. ومن هنا، يصبح من الضروري تطوير فقه جديد للتعدد، يُفسح المجال  

للتواصل بين الأديان دون أن يلُغي الخصوصية العقدية، ويؤسس لمساحات مشتركة 

 للعدالة والرحمة والمعنى.

هذه المعطيات، يتعيّن أن تعُيد الديانة بناء أخلاقياتها الداخلية، ليس فقط في  وفي ضوء  

حدود الواجبات والحدود، بل في ضوء فلسفة قيمية تعُلي من شأن الإنسان، وتكُرّس  

كرامته، وتوُجه حريته. فمع ازدياد التحديات البيئية، والاقتصادية، والاجتماعية، ومع  

ات عميقة، تصبح الديانات مطالبة بإعادة تعريف مهمتها  ما تشهده الإنسانية من أزم

إنسان صالح   بل في صناعة  الطقوس فحسب،  المحافظة على  ليست في  الأساسية: 

 وعادل ومسؤول. 

وفي هذا الإطار، يمكن أن تلعب الديانات دورًا فاعلًا في بناء منظومة عالمية جديدة  

للقيم، تكون بديلًا عن الانحدار القيمي الذي فرضه منطق السوق والمادية المفرطة. 

قادرة على أن   –حين تسُتحضر في بعُدها الإنساني والكوني  –وبه، فإنّ القيم الدينية  

الم، تؤمن بالتوازن، وتدعو إلى العناية بالكائنات، وإلى ترميم  تؤسس لرؤية جديدة للع

الاجتماعي،   والظلم  الجشع،  الاستهلاك  أنماط  مواجهة  وإلى  الطبيعة،  مع  العلاقة 

 والتمييز العرقي، وهو الأصل الذي بُنيت عليه كل الديانات. 

وما يجب أن يوضع محل الاهتمام هو الرهان على المستقبل؛ إذن لا يتوقف عند مدى  

مقاومة   قوة  الدين  سيكون  هل  البقاء:  هذا  نوعية  على  بل  البقاء،  على  الدين  قدرة 

للانحطاط الأخلاقي والمعنوي؟ أم سيكون مجرد رمزية تسُتدعى في المناسبات؟ وهل  

د الحضاري؟ أم سيبقى حبيس رؤى ماضوية  سيتمكن من أن يتحول إلى محفز للتجدي

 تعُيد إنتاج النزاعات باسم المقدّس؟ 

الانفتاح   على  نفسها  الدينية  المجتمعات  قدرة  على  يتوقف  الأسئلة  هذه  عن  الجواب 

الجذرية.  والقطيعة  المطلقة  المحافظة  بين  القاتلة  الثنائية  تجاوز  وعلى  النقدي، 



 

 - 308  - 

فالمطلوب ليس دينًا بلا جذور، ولا تقليدًا بلا روح، بل توازنًا بين العمق والتجدد، بين  

 الهوية والانفتاح، بين الوحي والتاريخ. 

وفي النهاية، فإنّ مستقبل الديانة ليس قدرًا محتومًا، بل مشروع مفتوح على إمكانيات  

متعددة، تسُهم فيها خيارات الإنسان، ومدى وعيه، وجرأته على طرح الأسئلة الكبرى  

من جديد، بصدق ومسؤولية، وبمقاربة تشاركية لا تهُمّش أحدًا في ظل مجتمع روحي 

 متشتت متعصّب لأفكاره.

المقدّس   بين  العلاقة  في  التفكير  أيضًا  يستلزم  الديانة  مستقبل  إلى  النظر  فإنّ  وعليه 

والسياسة، تلك العلاقة التي لطالما شابها التوتر في التاريخ الإنساني، بين من يرى  

في الدين حارسًا أخلاقيًا للسلطة، ومن يراه تهديدًا لها، أو وسيلة لتبريرها. غير أنّ  

ة تفرض إعادة ضبط هذه العلاقة على أسس جديدة، تنطلق من فصل التحولات الراهن

وظيفي لا عدائي، بحيث لا يُقصى الدين من الفضاء العام، ولا يُوظّف في الوقت نفسه  

 لتكريس الهيمنة أو الإكراه.

إنّ المجتمعات الحديثة لم تعد تقبل بصيغ "الدولة الثيوقراطية" التي تجعل من الدين  

مصدرًا حصريًا للشرعية السياسية، ولكنها في المقابل تحتاج إلى قيم دينية موجّهة  

العدل   قضايا  وتدعم  الجمعي،  الضمير  وتحفز  السياسة،  في  للأخلاق  الاعتبار  تعيد 

تطلب من المؤسسات الدينية وقياداتها أن تطوّر خطابًا  والحرية والكرامة. وهذا ما ي

القيمي، ومن منطق  إلى منطق الإرشاد  السلطوية  الفتوى  يخرج من منطق  جديدًا، 

 الوصاية إلى منطق الحوار والمشاركة.

في السياق ذاته، تبرز إشكالية الهوية الدينية في ظل العولمة، وهي إشكالية مركبة  

تنطوي على أبعاد ثقافية ونفسية واجتماعية. فقد أصبحت الهوية الدينية اليوم عرضة  

للانكماش أو التشدد كردّ فعل على سياسات الذوبان الثقافي، أو على اختلالات النموذج  

يوفرّ دائمًا بديلًا معنوياً مُرضيًا. من هنا، فإنّ الرؤية المستقبلية    الحداثي الغربي الذي لم

للديانة ينبغي أن تقوم على هوية منفتحة، مرنة، ومتفاعلة مع العالم، قادرة على الحفاظ  

 على خصوصيتها دون الانغلاق، وعلى التكيف مع الزمن دون التفريط. 

حاملة   بوصفها  الناجية"  "الفرقة  مفهوم  إلى  استند طويلًا  قد  الديني  الفكر  كان  وإذا 

تفرض   – خاصة في فلسفة الدين   – الحقيقية المطلقة، فإنّ التحولات المعرفية الحديثة 

الحقيقة   بأنّ  الاعتراف  وعلى  الديني،  المعرفي  التواضع  على  تقوم  جديدة،  مقاربة 

ها تأويل بشري محدود. وهذه المقاربة من شأنها أن تعُيد  الإلهية أوسع من أن يُحيط ب

التوازن بين الإيمان والانتماء، وتحُرر الدين من التعصب، وتفتح الباب أمام حوار  

 حقيقي بين المؤمنين في الداخل، وبين أتباع الديانات المختلفة في الخارج.



 

 - 309  - 

العالم   يعرفها  التي  والاقتصادية  الاجتماعية  التحولات  أنّ  أزمة   – كما  ذلك  في  بما 

تجعل من الدين موردًا    –المعنى، وتفشي العزلة، وازدياد نسب الاكتئاب والانتحار  

حيويًا لمقاومة التفكك، شريطة أن يتم استثماره ليس فقط كعقيدة، ولكن أيضًا كـ تجربة  

بـ"الروحانية  إنسانية وروحية ووجودية  يُسمى  . وهو ما يستدعي إعادة الاعتبار لما 

الإيمانية   بالبنية  صلتها  تفقد  أن  دون  المؤسساتية،  القيود  من  وتحريرها  الدينية"، 

الأساسية. فالأديان، في جوهرها، لم تكن مجرد منظومات فقهية، بل كانت في الأصل 

 بالكلّ الأكبر. رحلة للبحث عن المعنى، وعن الطمأنينة، وعن الارتباط 

وتأسيسًا على ذلك، فإنّ مستقبل الديانة يتوقف أيضًا على القدرة على تجديد الخطاب  

على   قدرة  وأكثر  المعاصر،  الإنسان  من  قربًا  أكثر  يجعله  بما  والتربوي،  التعبدي 

مخاطبة قضاياه اليومية، وعلى مواكبة تطلعاته وتحدياته. فالشباب، وهم الفئة الأكثر  

يجدون أنفسهم في خطابات دينية جامدة، تكرر نفسها بلغة لا   تأثرًا بالعالم الرقمي، لا

تلُائم العصر. لذلك، من المهم أن ينبثق خطاب ديني حديث، متوازن، يستثمر الذكاء 

العاطفي، ويُخاطب المشاعر والعقل في آنٍ معًا، ويقدّم الدين في صورته النقية التي  

 نب أو التهديد الأبدي. تعالج قلق الإنسان، بدل أن تكُرّس الخوف أو الذ

من جهة أخرى، لا يمكن الحديث عن رؤية مستقبلية للديانة دون التطرق إلى سؤال  

التعليم الديني. فالمدرسة اليوم تمُثل أحد أبرز الفضاءات التي تتشكل فيها علاقة الناشئة 

بالدين، ما يفرض تجاوز الأنماط التقليدية القائمة على التلقين والجمود، والانتقال نحو  

تُ  تعليمية  القيم بدل  مناهج  وترُبّي على  للسؤال،  المجال  وتفُسح  النقدي،  التفكير  نمّي 

يُفكر   كيف  المتعلم  يعُلّم  أن  يجب  المستقبلي  الديني  فالتعليم  الأحكام.  على  الاقتصار 

 دينيًا، لا فقط ماذا يُفكر، وأن يرُسّخ معنى المسؤولية لا الطاعة العمياء.

الإنساني   الرهان  بـ  ارتبطت  إذا  إلا  تكتمل  لا  للدين  المستقبلية  الرؤية  فإنّ  وأخيرًا، 

الكوني، ذلك أن الأديان، في جوهرها، جاءت لخدمة الإنسان، ودعوته إلى الخير،  

وتوجيهه نحو السعادة المعنوية، وليس لخلق التنازع والفرقة. وإذا استطاعت الديانات  

الذي يعُلي من الكرامة، ويحترم    – ضوء هذا الأفق الكوني   أن تعُيد تعريف ذاتها في

الحوار   أبواب  ويفتح  دائمًا   –التعدد،  وموردًا  للمعنى،  أصيلًا  فإنها ستظل مصدرًا 

 للحكمة، ومشعلًا من مشاعل الروح في عالم تزداد ماديته وجفافه. 

وهكذا، فإن مستقبل الديانة لن يُحدّده صراع الإيديولوجيات، ولا توازنات القوى، بل  

وعي الإنسان بمصيره، وقدرته على الاستماع إلى نداء الروح، وتطلعه إلى بناء عالم  

 أكثر عدلًا، وأكثر رحمة، وأكثر اتصالًا بالمطلق.

 



 

 - 310  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 311  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 312  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 313  - 

بعد أن خضنا في هذا الكتاب رحلة تأمل وتحليل معمّقين في البنية المذهبية للأديان  

السماوية، وتوقفنا عند أبرز لحظات الانقسام والتحول في مساراتها العقدية والتأويلية،  

نصل اليوم إلى عتبة فكرية ذات طابع تركيبي، تحاول أن تنظر من الأعلى إلى الدين  

م منظومة  باعتباره  الرموز لا  من  كشبكة  أيضًا  بل  فحسب،  والعقائد  النصوص  ن 

والتجليات المرئية التي استبطنت معاني روحية، واكتسبت مع مرور الزمن سلطة لا  

تقل عن سلطة الكلمة، بل ربما فاقتها في لحظات تاريخية بعينها فشكلت هوية الاديان  

السياق، ليس مجرد    انطلاقا من رموز تعبيرية عن المقدس وبه فإن الرمز، في هذا

الانتماء  الدينية،  الهوية  عن  كثيف  تعبير  هو  بل  ثانوية،  أو علامة  عنصر زخرفي 

العقدي، والعمق الوجداني للجماعة المؤمنة. إنه اللغة التي تتجاوز الحروف، وتمثلّ  

ما لا يُقال، وتحمل في طيّاتها أبعادًا لاهوتية، نفسية، وسوسيولوجية متراكبة. لذلك، 

تفكير في الرموز الدينية لا يمكن أن يكون تفكيرًا هامشيًا في تفاصيل تزيينية،  فإن ال

بل هو عودة إلى أحد الأنسجة التأسيسية التي ساهمت في تشكيل المذاهب، وفي ترسيخ  

 الاختلافات داخل الدين الواحد، بل أحيانًا في تأبيدها.

ومن هنا، تطُرح إشكالية مركزية في هذا المبحث: هل الرموز الدينية تنزيل من العلى،  

التجسيد،   إلى  الحاجة  نشأت من  بشرية  ابتكارات  أنها  أم  إلهي مباشر؟  ذات مصدر 

والتمثيل، والتواصل مع ما يتجاوز الإدراك الحسي؟ وهل هذه الرموز كانت دوماً  

مفصلية في صناعة التمايزات المذهبية، وفي إعادة  عامل وحدة، أم أنها لعبت أدوارًا 

 إنتاج الفرُقة العقدية؟ 

الكتاب،  فصول  طوال  شغلنا  الذي  الجوهري  الإشكال  عن  تنفصل  لا  الأسئلة  هذه 

طرائق  من  أم  ذاته،  النص  من  نابع  هو  هل  المذهبي:  الاختلاف  بطبيعة  والمتعلق 

التأويل؟ وهل الرموز تعكس روح الدين، أم أنها تعكس تحوّلات الجماعة وتطلعاتها  

- فراغ، بل يتشكّل داخل سياق ثقافي  في لحظات تاريخية معينة؟ فالرمز لا يولد في 

التميزّ،  إلى  الحاجة  الجمالي مع  السياسة، والذوق  اللاهوت مع  فيه  يتفاعل  روحي، 

 والحنين إلى الأصل مع الرغبة في التجديد. 

ومن اللافت أنّ كثيرًا من الرموز التي أصبحت لاحقًا علامات تمثلّ ديانات بأكملها، 

لم تكن حاضرة في بداياتها التأسيسية، بل نشأت لاحقًا، بفعل التراكم التاريخي والتفاعل  

الثقافي مع المحيط. كما أنّ بعض هذه الرموز لم تسلم من التوظيف الإيديولوجي،  

أحياناً   حوّلها  والتقريب.  الذي  للتجسيد  أدوات  تظل  أن  بدل  للصراع،  شعارات  إلى 

وهكذا، يصبح الرمز في لحظات معينة وسيلةً للتقوى والسمو، وفي لحظات أخرى  

وانطلاقًا من هذا الفهم، سنخصص هذا المبحث الختامي لتأمل   أداةً للتمييز والتنازع.



 

 - 314  - 

بتمثيلات عقدية   ثلاث رموز مركزية في الأديان السماوية، كانت ولا تزال محمّلةً 

 ومذهبية كثيفة: 

الصليب في المسيحية، رمز الفداء والقيامة، لكنه أيضًا رمز الانقسام العقائدي بين  

قبّالي إلى -نجمة داوود في اليهودية، التي تحوّلت من رمز صوفي، وكذا    الكنائس

والهلال والنجمة الخماسية في الإسلام، بين دلالتها    دينية مثيرة للجدل.-شارة قومية

النصوص   تتجاوز  معاصرة  إسلامية  لهوية  علامة  إلى  وتحولها  والجمالية،  الفلكية 

   التأسيسية.

سنقارب هذه الرموز من زوايا ثلاث: دلاليّة، تاريخية، وتأويلية، لنفهم كيف شكُّلت،  

ساهمت   وكيف  بالمعنى،  حُمّلت  استثُمرت    –كيف  المذهبية.    –أو  التمايزات  في 

في ضوء   الدينية  الرموز  مستقبل  في  التفكير  إلى  التحليل  هذا  خلال  من  وسنسعى 

عاصر: هل يمكن إعادة تأويلها بما يخدم الوحدة؟  التحولات الفكرية والروحية للعالم الم

 أم أنهّا ستظل رهينة توظيفات أيديولوجية تقف على الضد من جوهر الدين نفسه؟ 

بهذا التمهيد، نضع هذا الفصل الختامي كجسر يصل بين التحليل التاريخي الذي طبع  

فصول الكتاب، والرؤية التأملية التي تسعى إلى تجاوز الانقسام، وإلى مساءلة المقدّس  

دون المساس بقدسيته، بل بغاية فهمه، وتحريره من التصلب الرمزي الذي يحجبه عن  

 جوهره.

تاريخ  إذن   في  الباحثة  العلوم  من خلال  أو  تواتره  تم  مما  انطلاقًا  اليوم،  نعرفه  ما 

للمعنى،   رئيسيًا  حاضنًا  الرمز  ظل  الإنساني،  التاريخ  بدايات  ومنذ  أنه  الإنسانية، 

المعتقد   وكان  الإطلاق،  على  البشرية  الأنشطة  مختلف  في  للتعبير  أساسية  ووسيلة 

ظل الرمز يعُبرّ عن الغيب والمقدس، ذلك الرمز   جزءًا لا يتجزأ من هذه الرموز، إذ

الذي يعكس الدلالة الروحية التي تجمع طائفة معينة ضمن حيز ديني معين. وبه، فإن  

العلاقة بين الرمز والدين علاقة قديمة وعميقة، ولكنها ليست علاقة أحادية الاتجاه،  

عطى الديني، كما لا إذ لا يمكن حصر الرمز في كونه مجرد وعاء تعبيري عن الم

يمكن الادعاء بأن الرموز كلها تنبع من وحي إلهي نازل من السماء، بل إنّ معظمها 

ابتكار إنساني، والدليل على ذلك ما ساحت إليه البشرية منذ عصور غابرة في التاريخ  

الإله،  برموز روحية تدل على  والبشرية وربطها  الطبيعية  المظاهر  برسم وتجسيد 

لها مرجعية في أي من الرسالات السماوية أو الوحي المنزل، رموز   رموز لا نجد

مبتكرة للتعبير عن منهل ديني معين. وبه، ظل الرمز عنصرًا مشتركًا بالإنسان منذ  

 القدم، جعله وسيلة للتعبير عن مختلف أفكار الإنسان. 

بين الأصل الإلهي   –وبالتالي، فإن هذه الثنائية التي حكمت النظرة التقليدية للرمز  

تخفي في طياتها دينامية مركبة تظُهر التفاعل المتواصل بين    – والابتكار الإنساني  



 

 - 315  - 

المقدس والخيال، بين التنزيل والتشكيل، بين النص والصورة، وهي الدينامية التي  

الثقافية   السياقات  حسب  عليها،  التحايل  أو  استيعابها  الكبرى  الأديان  حاولت 

والاجتماعية التي ظهرت فيها، لتشكل ترميزًا شكّل الوعي الذهني، والتصق به، وكون  

وصل   بل  داخله.  أتباعه  وجمع  شكله هويته،  من  لينتقل  التقديسية،  للمرحلة  الرمز 

 الروحي إلى المادية المجسمة، الدالة على التوحيد، والدالة على الديانة بحد ذاتها. 

إن الإنسان، منذ أن تشكل وعيه البدائي الأول، لم يكن كائناً لغوياً فقط، بل كائنًا رمزيًا  

الأنثروبولوجية،   الدراسات  في  اليوم  نجده  ما  ذلك  على  والدليل  بامتياز، 

والأركيولوجية، والسيميولوجية. فاللغة نفسها، كما يُقر أغلب فلاسفة التأويل، ما هي  

لمدركات والتجارب إلى إشارات وصور قابلة للتواصل، وهو  إلا نظام رمزي يُحوّل ا

ما أثبته التطور الإنساني في سبيل تطوير اللغة في الحضارتين المصرية القديمة وبلاد  

الرافدين، بالتحولات اللغوية من الترميز إلى الأبجدية الحالية، عبر مسار تطوري، 

 اصل الأمثل.رَغِمَه الإنسان في التطوير والبحث عن كيفية التو

ومع دخول الدين إلى مسرح الوجود البشري، لم يعد الرمز مجرد أداة للتوصيف، بل  

أصبح حاملًا للمعنى المطلق، يتجاوز ذاته ليشير إلى المطلق، إلى الغيب، إلى الله. 

غير أن هذا الانتقال من الرمز المجازي إلى الرمز المقدّس لم يكن انتقالًا فجائيًا أو  

طور طويل لعملية الإدراك والتخيل والتأويل التي مارسها  قطيعيًا، بل هو حصيلة ت

الإنسان على مدار القرون، والتي جعلت من الرمز ضرورة روحية وجمالية في آن  

واحد، ضرورة تحدد هوية الدين على مستوى الشكل، ضرورة رأى فيها الإنسان أحد 

تي من خلالها نتعرف العوامل الجامعة في الدين الواحد، ويشكل بها ماهيته وهويته، ال

 على الدين، ومن خلالها نتعرف على أتباع هذا الدين. 

وبه، ومن خلال هذه السياقات، تبدأ الفكرة المؤكدة على أن الرمز بدأ برغبة وفكرة 

في   الدينية  المذاهب  أن  إلى  الإشارة  يخفى  لا  كما  والإظهار.  التجسيد  نحو  إنسانية 

مختلف الأديان السماوية، وفرق الفلسفات الأرضية، حاولت بعضُها أن تؤسس لفكرة 

موز موحى بها من عند الله، وأنها ليست من ابتكار  أنّ الرموز التي تستعملها هي ر

البشر. غير أن هذا الطرح يصطدم بإشكاليات تاريخية وأنثروبولوجية عميقة، لعل 

أبرزها أنّ العديد من الرموز الدينية المتداولة لم تظهر في اللحظة التأسيسية للوحي،  

هو الشيء الذي يدل   بل جاءت لاحقًا، وتطورت تدريجيًا، ما يطرح التساؤل حول ما

أو   المقدس،  الكتاب  في  نص  أي  يرد  لم  إذ  ذاتها،  بحد  للديانة  المؤطر  النص  عليه 

القرآن، أو في أي كتاب آخر، يشير فيه إلى الرمز في الديانة، بل هو أمر تحولت  

 دلالته مع الزمن. 



 

 - 316  - 

إليه   يكن حاضرًا كرمز مركزي في المسيحية الأولى، ولا تشير  لم  الصليب مثلًا، 

الأناجيل الأربعة إلا ضمن سياق الحدث، لا كرمز تعبدي أو هويّاتي. ونجمة داود،  

كما سنرى، لم تكن معروفة كرمز يهودي رسمي إلا بعد قرون طويلة من التأسيس  

لنجمة في أيّ من مصادر التشريع الإسلامي النصي والديني، في حين لم يرد الهلال وا

الأولى. هذه الأمثلة وحدها تكشف كيف أن الرمز لا يُولد دائمًا مع الوحي، بل يتشكّل 

والتحديد   والتجسيد  التمثيل  إلى  وحاجتها  المؤمنة،  الجماعة  خيال  خلال  من  حوله، 

 لعناصر تقع "الوحدة" على رأسها.

غير أن القول بأن الرموز كلها مبتكرة لا يعني أنها لا تمتلك سلطة أو قداسة. فالإنسان  

لا يقدّس الشيء لمجرد أنه موحى به، بل لأنه يُجسّد له معنى، ويذُكّره بمقدس غائب،  

فيجعل منه وسيطًا بين عالم الشهادة وعالم الغيب، وهو أمر ليس بغريب، إذ ارتبط  

نسانية، وليس بالمعتقد فقط. من هنا تأتي سلطة الرمز، ليس من بكل مناحي الحياة الإ

أصله الزمني، بل من وظيفته التأويلية الدالة على المعنى، المعنى الذي يرسّخ الشيء  

لدى الإنسان. ولعل المعتقد أخذ المكانة الرفيعة في هذا الترميز، لكونه العنصر الأكثر 

وهو الذي يعكس رغبة الإنسان الجامحة في  قربًا من الإنسان على المستوى الروحي،  

 البحث عن الطرق الأمثل والأفضل للعبادة أو للتقديس. 

إن الصليب، مهما كانت أصوله، أصبح في المخيال المسيحي أكثر من مجرد خشبة، 

بل هو اختزال كامل لفكرة الفداء، والتضحية، والخلاص. ونجمة داود تجاوزت شكلها  

الهندسي لتصُبح علامة حضور إلهي في تاريخ شعب، ورمزًا للميثاق الإلهي. وحتى  

الإسلا على  دخيلاً  يكون  قد  الذي  الإسلامي  الهلال،  الوجدان  في  غدا  فإنه  نصياً،  م 

 علامة على الانتماء، ومفتاحًا لرؤية الزمن العبادي )بداية الصوم، الأعياد...(. 

هذا التقديس لا علاقة له بتحديد الأصل، بل بحمولة الرمز داخل الذاكرة الجماعية  

بعُده الديني، ليس مجرد علامة جامدة أو صورة   للجماعة الدينية. إذاً، فالرمز، في 

ميتة، بل هو كائن حيّ، يعيش ويتنفس داخل المخيال الديني، يتغذى من النص، ولكنه 

لات المتعاقبة، والنزعات السياسية، والتجارب الروحية  يتحوّل باستمرار بفعل التأوي

 المختلفة.

وهذا ما يجعل فهم الرمز يتطلب تفكيك علاقته المزدوجة: علاقته بالمقدس، وعلاقته  

بالإنسان. فهو من جهة إحالة على المطلق، ومن جهة ثانية نتاج عقل بشري يسعى  

فالرمز   قوته؛  الظاهري سرّ  التعارض  هذا  يكون في  وقد  المعنى.  القبض على  إلى 

الديني يشبه الجسر، طرفه الأول متصل بالسماء، وطرفه الثاني مزروع في أرض 

 الثقافة والتاريخ والوجدان. 



 

 - 317  - 

لعلّ هذا ما دفع مفكرين كـ ميرسيا إلياد إلى اعتبار الرموز إحدى تجليات "التجربة  

الدينية الكونية"، أي أنّ كل إنسان، حتى قبل أن يعتنق ديانة ما، يحمل في داخله ميلًا 

الميّالة   طبيعته  وبحسب  إنه،  إذ  الكبرى،  غاياته  عن  بها  والتعبير  الرموز،  لتشكيل 

وين هوية تعريفية لكل دين. وعندما يأتي الدين، فإنّه لا يلُغي  للتجسيد، يهدف إلى تك

هذا الميل، بل يهُذّبه، يعُيد توجيهه، ويؤُطّره ضمن منظومة معنى أوسع. غير أنّ هذه  

المنظومة لا تلُغي إمكانيات التحوير والإبداع داخل الرمز نفسه. فالرمز لا يظل على  

 ما يتغيرّ مع التغيرات الحضارية. حاله، بل يتفاعل مع الأوضاع الجديدة، ك

ومشكلة   الدين،  وحدة  أمام  عائقاً  يشكّل  قد  الرمز  أن  أيضًا  إغفاله  يجب  لا  ما  لكن 

للانقسامات، وكذلك شكلًا لتجديد الأفكار المغلوطة الميّالة إلى تزييف جوهره، وهو  

ما جسّدته مجموعة من الفرق والكيانات الدينية التي بحثت من خلال الرمز عن تحقيق  

 الدين.  مصالح معيّنة، فشوّهت جوهر

هذه   طبع  ما  أنّ  غير  معيناً.  معنًى  يحمل  ولكنه  وأشكال،  أنواع  فالترميز  وبالتالي، 

 الكيفية هو الجانب الإيجابي، فغلب على الجانب السلبي لها. 

وعليه، إن اعتبار الرمز الديني ابتكارًا لا يعني نزع قدسيته، بل تفهّم ديناميته. كما أنّ  

اعتباره موحًى به لا ينبغي أن يغُلق الباب أمام البحث التاريخي والنقدي في ظروف  

نشأته. وبه، فإنّ الأصل والابتكار ليسا حدّين متقابلين، بل لحظتان متداخلتان في بناء 

ينية. قد يولد الرمز من حاجة بشرية، ثم يُقدّس لاحقًا في سياق ديني، أو  الرمزية الد

 قد يُنزل في نصّ مقدّس، ثم يعُاد تشكيله بفعل التجربة الدينية للجماعة. 

يُقال، وتقُرّب ما لا   تجُسّد ما لا  للنص،  وفي كلتا الحالتين، يظل الرمز لغةً موازيةً 

 يُدرَك، وتؤُنسن ما لا يرُى. 

إن نهاية هذا التأمل في طبيعة الرموز الدينية تضعنا أمام مسؤولية مزدوجة: من جهة،  

ضرورة الحفاظ على دلالات الرموز التي شكّلت الهوية الروحية والحضارية للأمم، 

من   ومنعها  فهمها،  وتجديد  لتفكيكها،  الفكرية  بالشجاعة  التحلّي  أخرى،  جهة  ومن 

 الجوهر وتستبدل المقدّس بالمقدّس الزائف.التحوّل إلى أصنام جديدة، تحجب 

فالرمز، إن لم يعُاد تأويله في ضوء الحاضر، يتحوّل من وسيلة إلى غاية، ومن لغة 

 98. للتعبير إلى سجن للمعنى

 

 
القرآن الكريم، قوله تعالى: "لست عليهم بمسيطر"، آية من سورة يوسف | ينظر الأناجيل الأربعة )الكتاب المقدس( للنظر في مسألة  98

| محاضرات في تاريخ الحضارة المصرية القديمة وحضارة  1983الصلب | ليون الإفريقي )حسن الوزان(، وصف إفريقيا، نشر 

 2015ية | ميرسيا إلياد، المقدس والمدنس، حلل بواسطة عبد الناصر سلطان محسن، بلاد الرافدين، أستاذة البيضاو



 

 - 318  - 

وفي هذا السياق، نستحضر مجموعة من الأقوال لمفكرين بحثوا في موضوع الرمزية 

 الدينية وعبرّوا عن آرائهم بعمق وثراء:

 (:Mircea Eliadeميرسيا إلياد ) .1

"الرمز هو الوسيط الذي يعبرّ الإنسان من خلاله عن     < يقول المفكر ميرسيا إلياد 

 علاقته بالمقدّس، وهو الشكل الذي يضُفي به المعنى على تجربته الدينية." 

 )وهي مقولة أقتطفت من كتابه: "المقدّس والمدنسّ"(.

 (:Paul Ricœurبول ريكور ). 2

< يقول  "الرمز يمنح الفكر فرصة أن يتجاوز نفسه، فكل تفسير يبدأ برمز، وكل رمز 

 يستدعي تأويلاً." 

 )من كتابه: "الرمز يعطي للتفكير"(.

 (: Carl Jung. كارل يونغ )3

< "الرموز الدينية تنبع من اللاوعي الجمعي، وهي تعبير عن حاجة نفسية عميقة في  

 الإنسان لإدراك المعنى والاتصال بالمقدّس." 

 )من أعماله حول علم النفس والتحليل الرمزي(.

 (: Joseph Campbell. جوزيف كامبل )4

الإنسان   تربط  التي  رموزه  خلال  من  يحيا  دينٍ  وكل  الأسطورة،  لغة  هي  الدينية  "الرموز   >

 بالأبدية." 

 )من كتابه: "قوة الأسطورة"(. 

 (: Clifford Geertz. كليفورد غيرتز )5

< "الدين هو نظام من الرموز التي تعمل على تأسيس مزاجات ودوافع قوية وعميقة في الناس،  

 عن طريق صياغة تصوّرات عن النظام الكوني." 

 99)من مقاله: "الدين كنظام ثقافي"(. 

 
99Mircea Eliade, The Sacred and the Profane: The Nature of Religion, trans. Willard R. Trask (San 

Diego: Harcourt, 1987) | Paul Ricœur, The Rule of Metaphor: Multi-Disciplinary Studies of the 
Creation of Meaning in Language, trans. Robert Czerny et al. (Toronto: University of Toronto Press, 

1977) | Carl Gustav Jung, Man and HIs Symbols, ed. Carl Gustav Jung (London: Aldus Books, 
1964) | Joseph Campbell, The Power of Myth, with Bill Moyers (New York: Anchor Books, 1991) | 

Clifford Geertz, "Religion as a Cultural System," in The Interpretation of Cultures, (New York: 
Basic Books, 1973), 87–125 

 



 

 - 319  - 

 

 

نجمة داوود بين  "  مسار تشكل رمز في الديانة اليهودية  المطلب الأول :  

 " والدلالة الدينيةالأصل التاريخي 

عرُفت الرموز الدينية منذ فجر التاريخ بوصفها أدوات تعبير عميقة تتجاوز الحرف 

والمعنى المباشر، لتنغمس في حقل الدلالة الإيحائية والهوية الجماعية. ومن بين أكثر  

الرموز إثارة للتأمل والجدل نجد ما يعُرف بـ"نجمة داوود"، التي أصبحت في الأزمنة  

لديانة اليهودية ولدولة إسرائيل الحديثة، مُشكّلة بذلك هوية  المعاصرة الرمز الأبرز ل

قومية ودينية. لكن هذا الرمز، الذي يتجلى في شكل هندسي سداسي مكوّن من مثلثين  

التحولات   من  بمسار طويل  مرّ  بل  يهودية،  دينية  دلالة  ذا  دائمًا  يكن  لم  متداخلين، 

يهودي بوصفه رمزًا جامعًا لهوية دينية  التاريخية والثقافية قبل أن يدُرج في المخيال ال

 وقومية. 

نجمة داوود، أو "ماجين داڤيد" كما تعُرف بالعبرية، وتعني حرفيًا "درع داوود"، لم  

تذُكر مطلقًا في النصوص التوراتية الأساسية، سواء في أسفار موسى الخمسة أو في  

كتابات الأنبياء. وهذا الغياب يطرح تساؤلات مشروعة حول مشروعية نسب الرمز 

تتبّع المسار    –أثرية وثقافية    –حث في مصادر أخرى  إلى الملك داوود، ويقودنا إلى الب

التاريخي لهذا الشكل السداسي. فهو يتكوّن من مثلث متجه للأعلى وآخر للأسفل، في  

تقاطع يرُمز غالباً إلى الاتحاد أو التوازن. هذا يدفعنا، من منظور ديني، إلى الاعتقاد  

ل هي من صنع الإنسان، الذي بأن نجمة داوود لا تستند إلى مرجعية دينية أصلية، ب



 

 - 320  - 

حاول من خلالها صُنع هوية رمزية للدين الذي يعتنقه، ضمن سعي دائم نحو تمثيل  

 روحي وبصري يوحّد الجماعة. 

من الناحية التاريخية، لم تكن النجمة السداسية نتاجًا خاصًا بالثقافة اليهودية، بل تعود  

باسم   والبوذية  الهندوسية  الرمزية  في  ظهرت  فقد  متنوعة.  قديمة  حضارات  إلى 

"شناتكونا"، حيث عبرّت عن اندماج مبدأي الذكورة والأنوثة أو التوازن الكوني. كما  

لإسلامية بـ"خاتم سليمان"، واستخدمت في التعاويذ والتمائم  ارتبطت في بعض التقاليد ا

والغنوصية  البيزنطية  الزخارف  في  أيضًا  ووجدناها  والبركة.  للحماية  السحرية 

والمسيحية الشرقية، ما يؤكد أن الشكل لم يكن حكرًا على اليهودية، بل كان جزءًا من  

لسحر أو الحماية أو الطاقة تراث رمزي مشترك بين حضارات شتى، غالبًا ما ارتبط با

 الكونية. 

هذا المعطى التاريخي يؤكد أن الرموز ليست بالضرورة نابعة من نصوص دينية أو  

لحظة وحي، بل قد تكون مستوحاة من تراكم ثقافي وإنساني سابق، تأثر به الإنسان  

ليعُيد تشكيله ضمن منظومته الدينية أو الفلسفية. بل يمكن القول إن هذه الرموز، في  

تقُتبس من ديان ثم تعُاد صِياغتها لتخدم غاية  كثير من الأحيان،  ات وفلسفات قديمة، 

 دينية أو هويّاتية معاصرة، دون أن تكون نابعة من جوهر العقيدة الأصلية. 

أما أول ظهور واضح لنجمة داوود في السياق اليهودي، فيعود إلى القرن الثالث عشر  

في   اليهودية(  الصوفية  )النصوص  الكابالية  المخطوطات  بعض  ضمن  الميلادي، 

مناطق كـ بوهيميا وألمانيا. وقد استخُدمت حينها لا كرمز ديني صريح، بل ضمن 

هذا الاستخدام شائعًا أو مؤسِسًا، طلاسم سحرية وزخارف رمزية هامشية. ولم يكن  

بل ظل محدودًا، حتى بدأ الرمز يتبلور تدريجيًا استجابةً لحاجة الجماعة اليهودية إلى  

رمز موحّد، خصوصًا في فترات الاضطهاد أو الانقسامات الداخلية التي هدّدت وحدة  

 الهوية الدينية. 

مع الزمن، انتقل الرمز من الهامش إلى المركز، خصوصًا مع ظهور النزعات القومية  

في أوروبا الحديثة. فمع صعود الفكر القومي في القرن التاسع عشر، بدأت الأقليات  

أبرز هذه   اليهود من  العام، وكان  الفضاء  تمثلها في  البحث عن رموز بصرية  في 

باعتماد نجمة  الجماعات. بدأ بعض المعابد اليهودية ، خصوصًا في ألمانيا والنمسا، 

داوود كعنصر زخرفي. وبموازاة ذلك، تطورت الفلسفة الكابالية التي أضفت على  

العلوي   العالمين،  لانسجام  تمثيل  أنه  على  إليه  يُنظر  فأصبح  أبعادًا صوفية،  الرمز 

 100والسفلي، وللاتحاد بين الإنسان والإله، والحكمة والعدالة.

 
 ( ... 2013(، و"كتابة التاريخ: قراءات وتأويلات")2010تاريخ أوروبا: من الفيودالية إلى الأنوار")محمد حبيدة   100



 

 - 321  - 

لكن التحول الحاسم في رمزية نجمة داوود جاء مع صعود الحركة الصهيونية في  

أواخر القرن التاسع عشر، التي سعت إلى توحيد يهود الشتات ضمن مشروع قومي.  

، تم اعتماد نجمة داوود رمزًا رسميًا للحركة الصهيونية،  1897ففي مؤتمر بازل عام  

في قالب قومي حديث. منذ تلك اللحظة،   في محاولة لإعادة تشكيل الهوية اليهودية 

الأعلام،   الحديثة:  اليهودية  الهوية  تعبيرات  كل  في  حاضرًا  رمزًا  النجمة  أصبحت 

، حيث 1948المعابد، المؤسسات، العملات، وحتى في تصميم علم دولة إسرائيل عام  

وُضعت في المركز بين خطين يرمزان، وفق التأويل الصهيوني، إلى ضفتي "الأرض 

 مقدسة".ال

هذا المسار لم يمر دون اهتمام من قبل الدراسات الأكاديمية المعاصرة، التي تناولت  

نجمة داوود من زوايا دينية، أنثروبولوجية، وثقافية. فالباحث غيرشوم شولم، على  

سبيل المثال، أكد أن الرمز لم يكن أصيلًا في اليهودية، بل اكتسب دلالته لاحقاً نتيجة  

يمكن توظيفه سياسياً وهوياتيًا. كما أوضحت دراسات أخرى  الحاجة إلى رمز موحّد 

بل  المسيحية،  في  الحال  هو  كما  البصرية  الرموز  تعتمد على  تكن  لم  اليهودية  أن 

ركّزت على الطقوس والنصوص، ما يجعل من ظهور نجمة داوود تحوّلًا نوعيًا في  

 البنية الرمزية لليهودية الحديثة. 

من زاوية سوسيولوجية، يُنظر إلى هذا الرمز بوصفه مثالًا حياً لما يعُرف بـ"التقليد  

(، أي إبداع رموز أو طقوس جديدة تمُنح لاحقًا  Invented Traditionالمُخترََع" )

مشروعية تاريخية، لتسُتخدم في سياقات الحاضر كأدوات توحيد أو تأكيد للهوية. وهذا  

مع نجمة داوود، التي انتقلت من كونها شكلًا زخرفيًا واسع الانتشار  بالضبط ما حصل  

سياسي مركزي في الهوية اليهودية المعاصرة، دون أن تكون لها    –إلى رمز ديني  

 جذور صلبة في النصوص أو المعتقدات الأولى. 

لقد أصبح هذا الرمز اليوم يرُفع في الأعلام، ويُحمل في الرقاب، ويُنقش على جدران  

تأويلية متشابكة، جعلت منه   تاريخيًا معقدًا وسياقات  عبئاً  المعابد، حاملاً في طياته 

الوعي   في  التحولات  من  طويل  لمسار  تجسيدًا  بل  هندسي،  شكل  مجرد  من  أكثر 

 الجمعي والديني والسياسي. 

وهكذا، تجُسّد نجمة داوود كيف يمكن للرمز أن يولد من تراكب تأويلي وزمني وثقافي،  

لا من النص، بل من الحاجة إلى الهوية والوحدة في ظل الاضطهاد أو الشتات. وهي  

"اختراع  على  المجتمعات  قدرة  على  شهادة  بل  دينية،  علامة  فقط  ليست  بهذا 



 

 - 322  - 

التحولات   101الماضي"  عن  التعبير  في  الرمزية  مرونة  وعلى  الحاضر،  أجل  من 

 102الكبرى في مسارات الشعوب والأديان. 

وما هو مسلم به كذلك أن  نجمة داوود اليوم من أكثر الرموز إثارة للجدل في التاريخين  

الديني والسياسي، حيث تنفرد بخصيصة نادرة بين الرموز تتمثل في كثافة المعاني 

التي تحملها، وتعدد الوظائف التي أدّتها في سياقات مختلفة، بدءًا من الفضاءات الدينية 

ى ساحات التوظيف الأيديولوجي والسياسي. ويلُاحظ أن تطور  والروحية وصولًا إل

هذا الرمز لم يكن خطيًا ولا متسقًا، بل عرف انقطاعات وتحولات، تارة نحو المعنى  

الروحية، ثم انتهى إلى ما يمكن اعتباره  –الباطني، وتارة نحو الدلالة الدينية–السحري

قوميًّا صريحًا. إن هذا التدرّج   تعبيرًا بصريًا عن مشروع سياسي حديث يحمل طابعًا

في التوظيف يعكس الطبيعة المتغيرة للرموز في التاريخ، والتي لا تثبت على دلالة  

 واحدة، بل تخضع لعمليات إعادة التأويل المستمرة وفق حاجات الجماعة التي تتبناها. 

ففي أزمنة سابقة، لم تكن النجمة السداسية حكرًا على الديانة اليهودية، بل وُجدت في  

العديد من الثقافات الشرقية والغربية، حاملة طابعًا زخرفيًا أو رمزيًا مرتبطًا بالكمال 

سحري   بعد  ذات  تعويذة  شكل  اتخذت  أخرى  أحيان  وفي  الكوني،  بالانسجام  أو 

ن الشرور. ولعل هذه الخلفية المتنوعة هي ما أتاح لاحقًا  يستخدمها الأفراد للوقاية م

للصهيونية أن تنتقي هذا الشكل وتحُمّله معنى خاصًا بها، من خلال عملية "احتكار  

دلالي" أعادت تشكيل الوعي الجماعي لليهود حوله، ليس فقط بوصفه رمزًا تاريخيًا،  

بأرض   وارتباطهم  وانتمائهم  لهويتهم  جوهرية  كعلامة  خطابهم  بل  في  مزعومة 

 الأيديولوجي. 

الإسرائيلي دون استحضار هذا المسار  ولا يمكن فهم حضور نجمة داوود على العلم  

التأويلي. فقد تم ترميزها رسميًا بوصفها تمثيلًا لليهودية، ودمجها في النسيج البصري  

، في لحظة مفصلية استثمرت الرموز من أجل تثبيت  1948للدولة التي تأسست سنة 

التوظيف الهوية، وخلق تماسك داخلي لجماعة متناثرة عرقياً وثقافيًا. وقد اتخذ هذا  

بعدًا عمليًّا، إذ أضحت النجمة جزءًا من المؤسسات الرسمية، وحاضرة في كل المعالم 

الممثلة للكيان، من الأعلام إلى الشعارات والعملة والتعليم. إنها ليست مجرد شعار بل  

تجسيد مرئي لفكرة "الاستثناء اليهودي" التي قامت عليها العقيدة الصهيونية، والتي  

 رار الربط بين الرمزية الدينية والمشروعية السياسية. حاولت باستم

وتبرز الإشكالية الحقيقية حين يطُرح سؤال النسب: هل نجمة داوود تنتمي فعلاً إلى 

التراث اليهودي الخالص، أم أن نسبها الثقافي أوسع وأعقد من أن يُختزل في هوية  

 
 . 2011غيرشوم شولم. نجمة داوود: تاريخ الرمز. ترجمة وتحرير غابرييل بيتر بيرغ. نيويورك: شوكن بوكس، 

 



 

 - 323  - 

واحدة؟ إن المعطيات التاريخية المتوفرة تشُير إلى أن النجمة السداسية لم تكن يومًا  

رمزًا دينيًا أساسياً في اليهودية، ولا ذكُرت في النصوص التوراتية بوصفها شعارًا  

غالبًا  فترات متأخرة،  إلا في  يظهر  لم  اليهودية  المعابد  بل إن حضورها في  دينيًا. 

لالة دينية جوهرية. وهذا المعطى يضُعف الادعاء بوجود  كعنصر زخرفي لا يحمل د

صلة عضوية بين النجمة والديانة اليهودية، ويعُزز الرأي القائل بأن ارتباطها باليهودية  

 كان وليد سياقات سياسية حديثة، لا جذور لاهوتية لها.

اليهود   لتمييز  التاريخ  استخُدم في فترات من  الذي  الرمز  أن  تكمن في  المفارقة  إن 

بشكل سلبي، كما حصل في أوروبا خلال الحملات العنصرية ضدهم، تحوّل في زمن 

لاحق إلى علامة افتخار قومي ترُفع على الرايات وتنُقش على الجدران، في تعبير  

الدلال قلب  على  الجماعات  قدرة  عن  هذا واضح  ولكن  الرموز.  امتلاك  وإعادة  ة 

"التمكين الرمزي" لا يخرج عن منطق الهيمنة، حيث لا يُستخدم الرمز لتعزيز السلام  

أو التعدد، بل لتكريس هوية إقصائية ترتكز على سردية مركزية ترفض الآخر وتنفي  

الصهيونية   بين  العلاقة  في  يتجلى  ما  وهو  والمادي،  الرمزي  الوجود  في  حقه 

لتكريس التفوق    –وعلى رأسها نجمة داوود    –لسطينيين، حيث استخُدمت الرموز  والف

 العرقي والديني، وتبرير الاستيطان والاحتلال.

بـ"العنف  بورديو  بيير  يسميه  لما  حيًا  نموذجًا  داوود  نجمة  تغدو  المعنى،  وبهذا 

بل من خلال فرض معنى   المباشرة،  بالقوة  يمُارس  الذي لا  العنف  ذلك  الرمزي"، 

بعينه على الواقع، ومن خلال السيطرة على أنماط الإدراك والتأويل. إن الهيمنة على  

رة، ومن ثم على المستقبل، لأن الجماعات تبُني  الرمز تفُضي إلى الهيمنة على الذاك 

عبر رموزها، وتدُافع عن كيانها من خلال ما تمنحه لتلك الرموز من قدسية وتماسك  

زائف. وهنا تكمن خطورة هذا النوع من التوظيف، إذ يتحول الرمز إلى أداة للسيطرة، 

ار أو الكفر بهوية ويصُبح من الصعب مساءلته أو نقده دون الاتهام بالعداء أو الإنك

 الآخر.

إن قراءة نجمة داوود اليوم لا تكتمل دون مساءلة وظيفتها في الخطاب السياسي المعاصر، وفي  

العلاقة المعقدة بين الدين والدولة داخل إسرائيل، حيث لا تزال هذه النجمة تمثل نقطة التقاء بين  

عكس هشاشة  الحلم الديني القديم والتجسيد القومي الحديث، وهو التقاء مُحمّل بالتناقضات التي ت

البناء الرمزي للدولة العبرية، وتظُهر كيف يمكن لرمز بسيط أن يُختزل فيه تاريخ بأكمله، بل أن  

 يُساق به تاريخ شعوب نحو النسيان أو التهميش. 

مركزًا   بل أصبحت  دينيًا،  شعارًا  أو  هندسيًا  شكلًا  فقط  تعد  لم  داوود  نجمة  فإن  المعنى،  وبهذا 

لصراع المعاني، ورمزًا لأزمة أوسع تتعلق بالهوية والتاريخ والشرعية في المنطقة، ما يجعلها  

 ي. موضوعًا مفتوحًا للنقاش الأكاديمي والثقافي، لا يمُكن حسمه بمعطى واحد أو منظور أحاد



 

 - 324  - 

التحول من رمز العار إلى أيقونة    الصليب في المسيحية:  لثاني  المطلب ا

 الفداء والقداسة 

ما نسلم به اليوم من خلال احتكاكنا بالديانة النصرانية أن الصليب يحتلّ مكانة مركزية 

ارتبطت  تاريخية  أداة  أو  رمزي  شكل  مجرّد  بوصفه  ليس  المسيحي،  الوجدان  في 

تعكس   لمعانٍ روحية وفلسفية وحضارية  باعتباره حاملًا  بل  المسيح،  بحادثة صلب 

عن   بحثها  في  الإنسانية  التجربة  بالوعي  عمق  ارتبطت  والتي  والمعنى،  الخلاص 

والتطور الديني المسيحي منذ العصور الأولى للمسيحية، بحيث شكّل الصليب إشكالًا  

مزدوجًا في المخيال الجماعي للمؤمنين. فهو من جهة علامة للعار والإذلال المرتبطين  

ل تدريجيًا  بواحدة من أقسى أدوات العقاب في العالم الروماني، ومن جهة أخرى تحوّ 

 إلى أيقونة خلاص وفداء، تحمل في طيّاتها بشارة القيامة والانتصار على الموت. 

من   ومعقدّ  طويل  مسار  عن  تمخض  بل  سطحيًا،  ولا  فجائيًا  يكن  لم  التحوّل  هذا 

التأويلات اللاهوتية والتفاعلات الثقافية والاجتماعية التي صاغت مع الزمن صورة  

جديدة لهذا الرمز، فجعلت منه اليوم المعرّف لهوية هذه الديانة والتي تشكلت في أذهان  

أصبح الرمز يدل على هوية ديانة ككل على اختلاف العامة من المسيحيين وغيرهم، ف

 مذاهبها وفرقها وطريقة تعبدها.  

ولفهم دلالة هذا الرمز لا بد من الرجوع إلى التاريخ، لأنه لا سبيل لمعرفة الحاضر 

دون العودة إلى الماضي. وهناك نجد أن الصليب في الأصل كان وسيلة إعدام تسُتخدم  

المتورطين   والمجرمين، أي  والمتمردين  العبيد  لمعاقبة  الرومانية  الإمبراطورية  في 

مة للمجتمع الروماني، والحديث هنا عن الكيان ككل. وهي  في قضايا تخلّ بالقيم المنظ

المجتمعي   بالتطور  قارناها  إذا ما  الإهانة واللاإنسانية  عقوبة تحمل أقصى درجات 

اليوم الذي أصبح فيه هذا الفعل عملاً إرهابيًا. وبالتالي، في هذا المكان والزمان، لم  

شخص ساقط من كل اعتبار، يكن للمصلوب أن يُنظر إليه كمجرد مذنب فحسب، بل ك

منبوذ اجتماعيًا وأخلاقيًا، وموضوع شفقة وازدراء في آنٍ واحد. ولأن المسيحية قد  

نشأت في قلب هذا السياق، كان من الطبيعي أن يثير ارتكازها على حدث الصلب 

ارتباكًا شديدًا في الأوساط الدينية والفكرية، بل وحتى داخل صفوف المؤمنين أنفسهم  

مراح درجات  في  أقصى  يمُثلّ  رمزًا  يقدّس  بدين  يُبشّر  أن  يمكن  فكيف  الأولى.  لها 

المذلّة؟ وكيف يمُكن أن يصُوّر المخلصّ الإلهي، لا كمنتصر عسكري أو قائد سياسي،  

 بل كمصلوب مهزوم على خشبة إعدام؟ 

هذا التناقض الظاهري لم يُحلّ إلا عبر قراءة جديدة للحدث، قراءة قلبت موازين الفهم، 

 وحوّلت الهزيمة إلى انتصار، والموت إلى ولادة جديدة، واليأس إلى أمل. 



 

 - 325  - 

من  خشيةً  فقط  ليس  علني،  كرمز  الصليب  استخدام  الأوائل  المسيحيون  تجنّب  لقد 

الاضطهاد الروماني، بل لأنهم كانوا يُدركون جيدًا دلالته السلبية في الوعي العام. وقد  

وأكثر   للسلطة  استفزازًا  أقل  برموز أخرى  المبكرة  المرحلة  تلك  استعُيض عنه في 

كثوس( أو الراعي الصالح. غير أن هذا التوجّس لم يدم  قابلية للتأويل، مثل السمكة )إ

طويلًا، إذ ما إن بدأت المسيحية تخرج من هامشيتها وتكتسب قاعدة أتباع أوسع، حتى  

بدأ التحوّل الرمزي يترسخ، وصولًا إلى لحظة مفصلية في القرن الرابع الميلادي، 

ميلا مرسوم  وأصدر  المسيحية،  قسطنطين  الإمبراطور  اعتنق  أنهى  حين  الذي  نو 

بدأ الصليب يشق   بالتحديد،  الاضطهاد الديني وأعلن حرية العبادة. في هذه اللحظة 

 طريقه من الهامش إلى المركز، لا بوصفه أداة للموت، بل علامة للنصر الإلهي.

وقد لعبت واقعة معركة جسر ميلفيان دورًا حاسمًا في ترسيخ هذا التحوّل الرمزي، 

"بهذا   بعبارة  السماء مرفوقًا  يلوح في  أن قسطنطين رأى في رؤيا صليباً  يرُوى  إذ 

تنتصر"، فاعتبر ذلك نبوءة إلهية. ولكي نوضح الأمر، لا بد من سرد قصة هذا الحدث  

ي المسيحي. وبه جاءت قصة اكتشاف الصليب من  الرمزي الذي سيشكّل الوعي الدين

الصليب  ظهور  لحظة  إلى  الكبير،  قسطنطين  الإمبراطور  والدة  هيلانة  الملكة  قبل 

 للإمبراطور في السماء وقت استعداده للحرب.

وبعد انتصاره في الحرب، طلبت أمه هيلانة تجهيز جيش لها لبدء البحث عن الصليب  

 الذي صُلب عليه السيد المسيح. 

وبالفعل أخذت هيلانة جيشها وذهبت إلى أورشليم وسألت اليهود عن موضع الصليب، 

فلم يفيدوها، وأخيرًا أرشدها بعضهم إلى رجل يهودي مسن يسمى يهوذا يعرف مكانه،  

فاستدعته فأنكر أولاً، ولما شددت عليه أعلمها بمكانه، الذي كان تحت كوم الجلجثة،  

 فأمرت بإزالته. 

أما سبب وجود هذا الكوم، فهو أنه لما رأى رؤساء اليهود كثرة العجائب التي تظهر 

من قبر المخلص من إقامة الموتى وإبراء المقعدين، غضبوا ونادوا في جميع اليهودية  

يسوع   يلُقِه إلا على مقبرة  تراب، فلا  أو كان عنده  وأورشليم: "كل من كنس داره 

ك أكثر من مائتي سنة حتى صار كومًا عظيمًا.  الناصري"، واستمر الحال على ذل

السيد   صليب  هو  أيهّم  تعرف  تكن  ولم  صلبان،  ثلاثة  وُجدت  الكوم،  أزيل  وعندما 

المسيح، حتى مرت جنازة بجانبهم، فوضعت كل صليب على الميت حتى قام، ومن  

 هنا تأكدت وعرفت صليب السيد المسيح. 

وأخرجت الملكة هيلانة الصليب المقدس، وبنت كنيسة وكرّست عيدًا له في السابع  

عشر من شهر توت، وهي الكنيسة التي يتوافد عليها الشعوب المسيحية للحج عند عيد  

 القيامة.



 

 - 326  - 

وبالتالي اتخذ قسطنطين من الصليب شعارًا لجيشه. هذا التزاوج بين السلطة الدينية  

والسياسية منح الصليب قوة رمزية استثنائية، وجعله يتموقع في قلب الحياة العامة 

للحماية،  علمًا  بل صار  للاضطهاد،  رمزًا  الصليب  يعد  لم  وبه  المسيحي.  للمجتمع 

 لروحية.وشارةً للبركة، وعلامةً للقوة ا

نقطة   الصليب  للكنيسة، أصبح  اللاهوتية  البنية  المسيحية وتطور  العقيدة  تعمّق  ومع 

ارتكاز في فهم طبيعة التجسد والفداء. لم يعد يُنظر إلى حادثة الصلب على أنها مجرد  

مأساة تاريخية، بل صارت تفُهم كتجسيد لمشيئة إلهية قصدت أن تظُهر أقصى مراتب  

التضحية. فالصلب لم يكن فشلًا، بل كان الطريق الأوحد  الحب الإلهي من خلال الألم و

لتحقيق الخلاص، من خلال قبول الألم واحتضان الفناء لفتح باب الأبدية. هذا البعد  

اللاهوتي رفع من قيمة الصليب، وجعله يتجاوز سياقه التاريخي ليصبح رمزًا كونياً  

 للتضحية والانتصار على الخطيئة. 

كما أن التجليات الفنية للصليب عبر العصور تعكس هذا التحوّل العميق في دلالته. 

ففي الفن البيزنطي، على سبيل المثال، اتخذ الصليب بعدًا نورانيًا، تجلّى في الزخارف 

الذهبية والصور المضيئة التي تعبرّ عن المجد الإلهي والخلود. بينما في الفن الغربي  

صر النهضة، ظهرت أشكال أكثر تعبيرًا عن الألم، حيث  في العصور الوسطى وع

ر المسيح في لحظة احتضار مؤلمة، معلّقًا على الصليب، لتأكيد الجانب الإنساني   يصُوَّ

من التجربة، وإبراز عمق الفداء من خلال المشاركة في المعاناة البشرية. وبه فإن  

لتكيّف مع المتغيرات الثقافية  هذا التنوع في تمثيل الصليب يدل على قدرة الرمز على ا

والروحية، وعلى ديناميكيته بوصفه لغة تعبيرية تتفاعل مع السياقات المختلفة دون أن  

 تفقد جوهرها. 

العقيدة   فقط مكانته في  ليس  الأديان  تاريخ  استثنائياً في  الصليب رمزًا  إنّ ما يجعل 

المسيحية، بل كونه يمثل تفاعلًا معقدًا بين النص المقدس والتجربة التاريخية والتأويل  

الإنساني. فهو في جوهره صورة مركبة، تتداخل فيها مفاهيم العار والمجد، الموت  

 صار، لتنتج في النهاية سردية دينية وفلسفية غنية بالدلالات. والحياة، الفشل والانت

إن الصليب، بهذا المعنى، لا يعكس فقط لحظة من لحظات التاريخ، بل يُجسّد سعي  

الإنسان الدائم لفهم ألمه وتجاوز محدوديته، عبر الإيمان بأن التضحية لا تذهب سدى،  

 وأن الموت ليس نهاية، بل عبور نحو معنى أسمى. 

هذا التحول في فهم الصليب، من أداة تعذيب إلى أيقونة خلاص، يكشف لنا عن طبيعة  

الرموز الدينية بوصفها نتاجًا إنسانيًا متفاعلًا مع الإيمان والتاريخ والتجربة. فكما أن  

القداسة لا تخُتزل في المادة بل تمُنح من خلال المعنى، فإن الابتكار البشري في تأويل 

 خروجًا عن الأصل، بل امتدادًا له. الرمز لا يعُد 



 

 - 327  - 

من هنا، فإن الصليب في المسيحية ليس فقط علامة دينية، بل تعبير حيّ عن كيف 

تلتقي في نقطة واحدة،   وتنتج رمزًا قادرًا على  يمكن للتاريخ والمعاناة والرجاء أن 

 عبور العصور، والاستمرار في تشكيل وعي الإنسان الروحي حتى اليوم. 

وهنا تتبدى أمامنا الإشكالية المركزية لهذا المبحث: إلى أي حد يمكن اعتبار الرمز 

الديني، وتحديدًا الصليب في المسيحية، امتدادًا لأصل إلهي خالص؟ وأين يبدأ تدخل  

التاريخ،   واحتياجات  العلو  وحي  فبين  دلالاته؟  وتوسيع  المعنى  ابتكار  في  الإنسان 

يتجاوز البعد السماوي، ليصير حقلًا للتأويل البشري، يتكشّف الصليب بوصفه رمزًا  

 حيث تتلاقى الرؤية اللاهوتية مع حساسية الثقافة وتراكم الذاكرة الجمعية.

ليس معطًى   الديني  الرمز  أن  المقدس والإنساني يظُهر  بين  العميق  التفاعل  هذا  إن 

بناء حيّ تشكّله التجربة والتأويل، وتعيد صقله الأجيال بحسب   نهائياً مغلقًا، بل هو 

العقيدة   في  مفصلي  وحدث  إلهية  لحظة  من  جذوره  استمد  وإن  فالصليب،  سياقاتها. 

لم يكُتب دفعة واحدة، بل نُحت عبر قرون من القراءة  المسيحية، إلا أن معناه النهائي

والتفاعل والبحث عن الدلالة. وهذا ما يجعل من الرمز صناعة إنسانية بامتياز، لا 

بمعنى التزييف أو الانحراف، بل من حيث كونه ثمرة لرحلة الإنسان في تلمّس المعنى  

 ضمن أفق الإيمان. 

و في ضوء ذلك، يطُرح الصليب لا كرمز جامد، بل كعلامة دينامية تكشف حدود  

التداخل بين ما هو موحى به إلهيًا، وما هو مشكَّل تاريخيًا وثقافيًا وإنسانيًا. إنه صورة 

للكيفية التي تعُيد بها الجماعة الدينية إنتاج رموزها، وتبني عبرها سردية خلاصها.  

ف الصليب،  هنا يبرز  الغيب  ومن  والعقل، عن  الإيمان  ي عمقه، كتعبير مركّب عن 

 والواقع، عن الله والإنسان. 

 

وليكن في العلم أن استيعاب رمزية الصليب في المسيحية لا تكتمل دون الرجوع إلى  

جذورها التوراتية والقرآنية، إذ أن المسيحية، بوصفها ديانة نمت في رحم اليهودية  

ومعاني   رمزية  بصور  وتصوراتها  نصوصها  ترتبط  الإسلام،  مع  لاحقًا  وتفاعلت 

مما يجعل من دراسة الصليب مدخلًا حيويًا  لاهوتية متجذرة في الوحي الإبراهيمي،  

لفهم سيرورة التفاعل بين النصوص المقدسة الثلاثة، ومدى تقاطعها أو افتراقها حول 

 فكرة الخلاص والآلام والتضحية. 

ففي التوراة )العهد القديم(، لا نجد ذكرًا مباشرًا للصليب بوصفه أداة للتعذيب أو رمزًا  

للخلاص، لكن ثمة إشارات تمهيدية ذات طابع رمزي ظهرت في سياقات مختلفة وهذا  

أمر طبيعي كون أن اليهودية ظهرت قبل المسيحية ، أبرزها ما ورد في سفر التكوين  



 

 - 328  - 

عن ذبيحة إبراهيم، حين يطُلب من النبي أن يُقدّم ابنه قربانًا، وهو الحدث الذي سيعُاد  

( Typologyاستثماره لاحقاً في الفكر المسيحي بوصفه "ظلًا" أو "نموذجًا أوليًا" )

"فقال: خذ ابنك وحيدك الذي تحبه،    ، نقرأ:2:  22للتضحية الإلهية القادمة. في تكوين  

إسحاق، واذهب إلى أرض المريا، وأصعده هناك محرقة على أحد الجبال الذي أقول  

وهو نصّ شديد الرمزية. ففي المخيال المسيحي، يرُى هذا الفعل بوصفه إشارة   لك"،

رمزية إلى ما سيقوم به الله لاحقًا عندما يرُسل ابنه الوحيد للتضحية من أجل خلاص  

اليهو  البشرية. التفسير  تفُارق  القراءة  هذه  أن  الطاعة غير  على  يركّز  الذي  دي، 

م ابنه، بل   الإبراهيمية كمحور أساسي دون أن يحمل الحدث دلالة فدائية. فالله لم يُقدِّ

اللحظة الأخيرة، وهو ما يُفسَّر في التقليد اليهودي على  اختبر نبيه، وأوقف الذبيحة في  

أنه تأكيد لرفض الذبيحة البشرية. أما في المسيحية، فتصُبح هذه الذبيحة الرمزية تمهيدًا  

لصليب المسيح، الذي يُفهم كذبيحة كاملة لم تتوقف، بل اكتملت على الخشبة، كما ورد  

(: "الذي لم يشفق على ابنه، بل بذله لأجلنا 8:32في رسالة بولس إلى أهل رومية )

 أجمعين". 

 

"فصنع موسى حية من نحاس ( حيث يُقال:  9:  21ويمتد هذا التمهيد إلى سفر العدد )

. ووضعها على الراية، فكان متى لدغت حية إنسانا ونظر إلى حية النحاس يحيا"

-3:14هذا النص يُستحضر بقوة في اللاهوت المسيحي، لا سيما في إنجيل يوحنا )

"وكما رفع موسى الحية في البرية هكذا ينبغي (، حيث يصُرّح المسيح بنفسه:  15

  أن يُرفع ابن الإنسان، لكي لا يهلك كل من يؤمن به بل تكون له الحياة الأبدية". 

بوص النحاسية  الحية  تأويل  يعُاد  الصليب،  ه  فبهذا،  المسيح على  لرفع  تمهيدًا رمزيًا 

 الذي يتحوّل إلى أداة شفاء وخلاص. 

في هذا السياق، يُشكّل الصليب انقطاعًا واستمرارية في آن. فهو يستلهم رموزه من ف

التوراة، لكنه يقلب معانيها ويعيد تشكيلها. إذ لم يكن اليهود ينتظرون مخلصًا يصُلب، 

بل ملكًا منتصرًا. ولذا كان الصليب، كما يعبرّ بولس، "عثرة لليهود" )كورنتس الأولى  

طيعوا قبول فكرة المخلص المصلوب. وهو ما يعبرّ عن انزياح  (، لأنهم لم يست1:23

جوهري في الفهم اللاهوتي من تصور للخلاص بوصفه خلاصًا قوميًّا أرضيًّا إلى  

 روحي يتحقق من خلال الألم. -خلاص كوني

، فقد تعامل مع حادثة صلب المسيح بطريقة  آخر الكتب السماوية    أما القرآن الكريم

(، يصُرّح النص بوضوح:  157مغايرة ومفارقة للطرح المسيحي. ففي سورة النساء )

"وقولهم إنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله، وما قتلوه وما صلبوه ولكن  



 

 - 329  - 

لهم" أن  شب ه  يعني  ما  والتاريخي،  الحرفي  بالمعنى  للصلب  صريح  نفي  وهو   ،

يرفض فكرة موت المسيح مصلوبًا، ناهيك عن أن يُبنى على هذا الموت معنى فدائي.   103الإسلام 

بل إن القرآن يقدّم صورة للمسيح ترتكز على نبوّته ومكانته ككلمة من الله وروح منه، دون أن  

مع ذلك، فإن دلالة الصليب كرمز للمعاناة والظلم  لكن    يتحول إلى إله متجسّد أو ذبيحة كفارية.

تبقى حاضرة ضمنيًا في التصور القرآني، إذ أن النفي لا يعني رفضًا لفكرة المعاناة في سبيل الله  

أو التضحية، بل هو إعادة توجيه للرؤية نحو بعد آخر من الخلاص، يتمثل في النجاة من القتل  

د الظالمين. ويؤكد هذا التأويل ما ورد في سورة آل عمران  والتمكين الإلهي، لا في الموت على ي 

، حيث تقُدَّم  (: "إذ قال الله يا عيسى إني متوفيك ورافعك إلي  ومطه رك من الذين كفروا..."55)

رواية مختلفة تشير إلى رفع المسيح لا إلى موته، مما يضع الأساس لرؤية الخلاص في الإسلام  

 م والطغيان عن طريق الهداية والوحي، لا الفداء الدموي. بوصفها تحريرًا من الإث

إن الفروق اللاهوتية بين الديانات الثلاث تتجلى بوضوح في تعاملها مع رمزية الصليب.  وبالتالي  

"لأن المعل ق (:  21:23ففي حين أن اليهودية ترى في الصلب أداة لعنة، كما ورد في سفر التثنية )

المعلّق  ملعون من الله" ، فإن المسيحية تحتضن هذا التصور وتنقله إلى بعد آخر، حيث يصبح 

البشرية ليفديها. ويقول بولس بوضوح في غلاطية   الملعون هو نفسه المخلّص الذي حمل لعنة 

"المسيح افتدانا من لعنة الناموس، إذ صار لعنة لأجلنا، لأنه مكتوب: ملعون كل من  (:  3:13)

وهذا قلب جذري في المعنى، حيث تتحول اللعنة إلى خلاص، والعذاب إلى    علُ ق على خشبة".

 رجاء.

أما في الإسلام، فإن هذا التصور مرفوض من أساسه، ليس فقط لأسباب لاهوتية بل أيضًا أخلاقية،  

لأن العدالة الإلهية لا يمكن أن تفُهم، وفق المنظور الإسلامي، كتحميل بريء وزر البشرية. فالله،  

. من هنا، يتأسس الفهم الإسلامي  "ولا تزر وازرة وزر أخرى"(:  164كما في سورة الأنعام )

 للفداء على المسؤولية الفردية والتوبة، لا على الذبيحة البديلة.

إن رمزية الصليب، وإن كانت نقطة افتراق لاهوتي حاد بين الديانات الثلاث، إلا أنها تعكس في  

العمق هاجسًا مشتركًا يتمثل في كيفية فهم العلاقة بين الله والإنسان، بين الخطيئة والمغفرة، بين  

للخلاص، وفي   الألم والمعنى. ففي اليهودية، يبقى التركيز على الشريعة والوفاء بالوصايا كسبيل

المسيحية يتمركز المعنى حول المحبة الإلهية المتجسدة في صليب الفداء، أما في الإسلام، فتكمن  

يظل   الصليب  فإن  ذلك،  ومع  والتوبة.  والطاعة  التوحيد  في  الخلاص  كرمز   – مركزية  سواء 

ي الإنسان نحو  تعبيرًا عن الحيرة الإنسانية أمام الشر، والألم، والموت، وسع  – مرفوض أو مُمجّد  

 
إلى أرض المريا، وأصعده هناك محرقة على : "فقال: خذ ابنك وحيدك الذي تحبه، إسحاق، واذهب 22:2الكتاب المقدس، تكوين  103

: "الذي لم يشفق على ابنه، بل بذله لأجلنا أجمعين." | سفر العدد  8:32أحد الجبال الذي أقول لك." | رسالة بولس إلى أهل رومية 

| إنجيل يوحنا   : "فصنع موسى حية من نحاس ووضعها على الراية، فكان متى لدغت حية إنسانا ونظر إلى حية النحاس يحيا."21:9

: "وكما رفع موسى الحية في البرية هكذا ينبغي أن يُرفع ابن الإنسان، لكي لا يهلك كل من يؤمن به بل تكون له الحياة  3:14-15

:  3:13: "لأن المعلقّ ملعون من الله." | غلاطية 21:23: "الصلب عثرة لليهود." | سفر التثنية 1:23الأبدية." | كورنتس الأولى 

ح افتدانا من لعنة الناموس، إذ صار لعنة لأجلنا، لأنه مكتوب: ملعون كل من علُقّ على خشبة." | القرآن الكريم، سورة النساء "المسي
: "وقولهم إنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله، وما قتلوه وما صلبوه ولكن شبهّ لهم." | القرآن الكريم، سورة آل عمران  157

: "ولا تزر 164يا عيسى إني متوفيك ورافعك إليّ ومطهّرك من الذين كفروا..." | القرآن الكريم، سورة الأنعام : "إذ قال الله 55

 وازرة وزر أخرى." 
 
 



 

 - 330  - 

التفسير   الأديان وسيرورات  تاريخ  للبحث في  المعنى، وهو ما يجعل من حضوره مادة خصبة 

 والتأويل 

 

 

الثالث : رمزية الهلال والنجمة في الإسلام  بين القداسة والتوظيف  المطلب  

 رمزيال

يعُدّ الهلال المصحوب بالنجمة الخماسية اليوم من أكثر الرموز اقترانًا بالدين الإسلامي  

في المخيال العالمي المعاصر، حيث صار يمُثلّ، بصيغته البصرية التصويرية، ما  

يُفترض أنه تعبير عن الهوية الإسلامية الجامعة لكل مكوناتها. غير أن هذا الارتباط  

يكن معطى تاريخيًا ثابتاً، بل هو وليد سياق طويل ومعقّد من  بين الرمز والدين لم  

التفاعل بين السلطة والدين والرمز، تبلور تدريجياً إلى أن صار هذا الشكل يُستحضر 

تلقائياً بمجرد الإشارة إلى العالم الإسلامي. ومع ذلك، فإن هذه العلاقة لم تكن دائمًا  

والنجمة كرمزين دينيين في المراحل الأولى طبيعية ولا تلقائية، إذ لم يظهر الهلال  

من الإسلام، ولم يُذكرا لا في النصوص المؤسسة للدين، ولا في الشعائر أو العلامات  

الرمزية المبكرة للجماعة المسلمة. مما يدفع إلى التساؤل عن أصل هذا الرمز، وكيفية  

حول من شكل فلكي ارتقائه إلى منزلة التمثيل البصري للإسلام، وعن آليات هذا الت

الإسلامية   الهوية  تصوير  حاول  معًا،  آنٍ  في  وديني  أيديولوجي  رمز  إلى  زخرفي 

 الجامعة في رمز تبنته مختلف الكيانات قديمًا وحديثاً.

نجد في ذلك، من الناحية التاريخية، أن استخدام الهلال يعود إلى ما قبل الإسلام بقرون  

طويلة، حيث استعُمل كرمز ديني وفلكي في الحضارات الشرقية القديمة، ولا سيما 

في الموروث الرافديني والآسيوي، إذ مثلّ القمر رمزًا للآلهة، خاصة "سين" إله القمر  

تخدم الرومان والفرس وغيرهم الرموز الفلكية في شعاراتهم  عند السومريين. كما اس

هذا   استمر  وقد  الكونية.  والقوة  والتوازن  للخصوبة  تمثيلات  بوصفها  ومعتقداتهم، 

الحضور الرمزي بعد الإسلام، لكن دون أن يكون الهلال والنجمة مرتبطين مباشرة  

لتقاليد الفنية والعسكرية بالدين الجديد، بل ظلّا جزءًا من الميراث الزخرفي أو من ا

 التي استوعبها الإسلام في مسار تشكّل الدول الكبرى لاحقًا. 



 

 - 331  - 

والنجمة في السياق الإسلامي مرتبطًا أكثر بالإمبراطورية ويعُدّ الظهور البارز للهلال  

العثمانية، التي تبنّت هذا الرمز في أعلامها وشعاراتها منذ القرن الرابع عشر، وجعلته  

علامة مميزة لسيادتها، متأثرة بذلك برموز سابقة لمدينة القسطنطينية التي استولت  

عود إلى العصور البيزنطية. ولعل هذا  عليها، والتي كان الهلال فيها رمزًا شهيرًا ي

 التبني الإمبراطوري هو ما ساعد في إضفاء الطابع الإسلامي على الهلال والنجمة، 

 

المركز   – بوصفها الخلافة الإسلامية الأخيرة    –خاصة حين أصبحت الدولة العثمانية   

السياسي والرمزي للعالم الإسلامي، فانزاح الرمز من كونه شعارًا سلطويًا إلى كونه  

تعبيرًا عن الهوية الدينية، وارتبط في الأذهان بالإسلام بوصفه ديانة ودولة. ويبدو أن  

لذاكرة الجماعية للمسلمين مردّه ليس فقط طول عهد العثمانيين،  بقاء هذا الرمز في ا

بل قدرتهم على دمج الرموز في تمثيلات السلطة والخطاب الديني، بشكل جعلها تغُلف 

بالقداسة وتكتسب شرعية رمزية إضافية ترسخت لترتقي لمنزلة الهوية الجامعة لكل 

 مسلم في بقاع العالم. 

هذا الأمر سيظهر جليًا مع أفول الدولة العثمانية في أوائل القرن العشرين، وانتشار  

الحركات الوطنية في البلدان الإسلامية، إذ عاد هذا الرمز للظهور في شعارات وأعلام 

دول عدة، خاصة تلك التي سعت إلى الجمع بين المرجعية الإسلامية والنزعة الوطنية، 

عد العثمانية، وفي باكستان، وموريتانيا، والجزائر، وتونس،  كما حصل في تركيا ما ب

وغيرها، وهو الذي يحيلنا مرة أخرى إلى الدور الذي لعبه الاضطهاد والشتات في  

اليهودية   عن  رأيناه  الذي  الأمر  فهو  الموحدة،  الجامعة  الدلالية  الرموز  هذه  توليد 

تصويري رموز  إيجاد  تطلبت  فترات  في  الإسلام  مع  توحيد  وتكرّس  على  قادرة  ة 

الشتات، ولضبط التشتت الداخلي بتفرع الديانة إلى مجموعة من المذاهب المتعصبة 

بطريقتها، وخلال الاضطهاد الذي قد تواجهه ديانتك من طرف أعدائها الخارجيين.  

وبه غدا الهلال رمزًا لتاريخ مشترك، ولانتماء جماعي إسلامي، وأداة لإعادة وصل  



 

 - 332  - 

  104(، التي بدأ معها الرمز يتشكل1924ما انقطع بعد سقوط الخلافة )العثمانية حوالي  

في الهوية الإسلامية، ومعها اتجهت وتوجهت غالبية المسلمين إليها باعتبارها الحامية  

لهم، وهو ما عليه الأمر وما يتطلبه من خليفة هذه الخلافة، إذ هو المسؤول بالدرجة 

وبالتالي مع سقوطها   ذلك،  تقف على  البيعة  المسلمين، لأن  الأولى عن حماية بلاد 

لرمز الجامع، الذي وُضِحَت أهميته أمرًا ضروريًا كمثال  زادت الحاجة إلى اتخاذ ا

ورؤية على القوة الموحدة، فسعت المناطق بعد سقوطها إلى تقليد هذه القوة في سبيل  

توحيد العالم العربي والإسلامي في فترة شهدت تشظيًا على كل المستويات. غير أن  

الطابع القومي السياسي دلالات    هذا الاستخدام الجديد لم يكن دينيًا خالصًا، بل حمّله 

جديدة، حيث أصبح يشير إلى دولة ذات أغلبية مسلمة، دون أن يعُبرّ بالضرورة عن  

التزامات دينية دقيقة. وهكذا حصل نوع من "العلمانية الرمزية"، إذ استخُدم رمز ديني  

معنى  في سياق وطني أو حتى علماني، كما هو الحال في تركيا، مما أدى إلى انزياح ال

من الدين إلى الهوية الثقافية، من الرمز الدال على الوحدة الإسلامية إلى هوية ثقافية.  

كرموز  الخماسية  والنجمة  الهلال  عن  نتحدث  حينما  أنه  إلى  الإشارة  تصَدُر  وهنا 

الخماسية دالة  إسلامية بحتة، فإننا نعود إلى الأصل والجذر الأصيل لهما، فالنجمة 

الخمس في غالبية شرحها، بينما الهلال يدل على شعيرة الصوم على أركان الإسلام  

 وما يرافق ذلك من رمزية الهلال كبداية لها.

هنا تطُرح إشكالية أعمق حين نُحاول مساءلة البعد الديني للهلال والنجمة الخماسية، 

لا   النبوية  والسنة  الكريم  القرآن  إن  إسلاميين؟  رمزين  اعتبارهما  حقًا  يمُكن  هل 

يتضمنان أي إشارة إلى هذين الرمزين، ولا كانا جزءًا من علامات المسلمين الأوائل. 

قد تجنّب توظيف الرموز البصرية تعمدًا، وركّز على البعد  بل إن الإسلام في بداياته

الروحي واللغوي بدل الإشارات الشكلية. وحتى الكعبة، أهم معالم الإسلام، لم تزُيّن 

يومًا بهلال أو نجمة، بل ظلّت خالية من الرموز الشكلية الدخيلة. وبذلك، فإن ما نعتبره  

عية دينية أصيلة، بل إلى تراكمات تاريخية  اليوم "رمزًا إسلاميًا" لا يستند إلى مرج

وسلطوية صنعت هذا التصور عبر قرون من التوظيف المتكرر. وهذه الحقيقة تفتح  

المجال لإعادة التفكير في العلاقة بين الدين والرمز، وفي الفرق بين ما هو ديني وما  

 تاريخي. – هو ثقافي

في  خاصة  والنجمة،  الهلال  توظيف  في  الأيديولوجي  الجانب  تجاهل  يمكن  ولا 

الخطابات التي تسعى إلى بناء هوية إسلامية موحّدة في وجه الغرب أو غير المسلمين.  

فحين ترُفع الأعلام التي تحمل هذا الرمز في المحافل الدولية، أو تسُتخدم في الحملات 

تؤدي   فإنها  والدينية،  موقف  الدعائية  إعلان  إلى  البصري  التمثيل  تتجاوز  وظيفة 

 
 . 2022ديسمبر  7،  ريان، داني. "الهلال والنجمة: معنى الرمز الإسلامي."  104



 

 - 333  - 

أيديولوجي صريح، غالبًا ما يكون دفاعيًا أو تعبويًا. وفي هذا السياق، تتحول الرموز  

إلى أدوات "سيميائية" للصراع الثقافي، ويغدو الهلال أداة مقاومة أو إعلان انتماء، 

بين   التمييز  وضرورة  فيه،  يُستعمل  الذي  بالسياق  وعيًا  بالضرورة  يفترض  ما 

يبتغي الشرعية أو  الاستخدام الديني المعبرّ عن   الإيمان، والاستخدام السياسي الذي 

 الاستقطاب. 

إن رمزية الهلال والنجمة تكشف عن هشاشة الحدود بين الدين والتاريخ، بين النص  

والرمز، بين الأصل والتوظيف. وقد يكون من المجحف أن نعتبر هذا الرمز "إسلاميًا" 

بالمطلق، لأنه لا يعُبرّ عن روح الإسلام بقدر ما يُجسد تاريخًا سياسيًا اتخذ فيه الإسلام  

يه الدين إلى مؤسسة تحتاج إلى رموز لتمثيلها. وهو ما يجعل شكل الدولة، وتحول ف 

من الضروري مساءلة هذا التماهي التلقائي بين الهلال والإسلام، خاصة حين يُستخدم  

الرمز لتبرير سياسات أو توجّهات لا تمتّ بصلة إلى القيم الروحية التي بنُي عليها  

موضوع طويل يصعب التعمق  الإسلام، بل تتعارض معها في بعض الأحيان، وهذا  

 فيه.

وما ينبغي كذلك الإشارة إليه أن التحليل الرمزي للهلال والنجمة لا يكتمل دون النظر  

في كيفية استقبال المجتمعات الإسلامية لهذا الرمز عبر مختلف الحقب، وموقعه داخل 

الفضاء الديني والثقافي للشعوب المسلمة، خاصة في ظل تنوع المرجعيات المذهبية  

عالم الإسلامي. فالهلال الذي أصبح يُستخدم اليوم في شعارات  واللغوية والإثنية داخل ال

المؤسسات الإسلامية، وفي الزينة الرمضانية، وفي أعلام بعض الدول، لم يُقابل دائمًا  

بالقبول، بل ظل محل توجّس وانتقاد لدى بعض التيارات الدينية التي رأت فيه نوعًا  

ابقة، أو استيرادًا رمزيًا من ثقافات أجنبية لا  من التشبّه بالأنظمة الملكية أو الوثنية الس

تمت إلى العقيدة بصلة. وقد مثلّ ذلك جزءًا من الجدال الأوسع حول مسألة "الرموز  

الإسلامية"، التي لا تجد في غالبها ما يُسندها من النصوص التأسيسية، مما يُثير أسئلة  

معتمدين في ذلك قولهم    حول شرعية الرمز وفاعليته في ترسيخ الهوية أو تشويهها،

 إن محاولة إرفاق الإضافات البشرية على العقيدة يعد أمرًا تشويهيًا للدين بدلًا من لمّه. 

الحديث   العصر  في  الخماسية  والنجمة  للهلال  والثقافي  الإعلامي  التوظيف  أن  كما 

أفضى إلى نوع من التبسيط أو التنميط للهُوية الإسلامية، إذ أصبح يُختزل في هذا  

الرمز البسيط ما لا يمكن اختزاله: تنوع الحضارات الإسلامية، غِنى التقاليد المحلية،  

رس الفكرية والمذاهب التي، وحتى بدون تعصب بمذهبها،  التفاوت التاريخي بين المدا

تجدها مختلفة في الكم والكيف. وبذلك غدا الهلال، في بعض الحالات، أداة "تعليب"  

بصري للهوية، تسهم في تكريس رؤية سطحية تسُاوي بين الإسلام كدين عميق وتعاليم  

يمكن القول إن الهلال    كونية، وبين علامة تجارية أو ختم سياسي. ومن هذا المنظور،



 

 - 334  - 

لم يعَُد فقط رمزًا للإسلام، بل أصبح أيضًا رمزًا للإسلام كما تتصوره بعض الأوساط  

الغربية، أو كما يعُاد إنتاجه في وسائل الإعلام العالمية، ما يجعل منه عرضة لتأويلات  

متعددة قد لا تخدم دائمًا صورة الإسلام كما يراها أهله، وهو ما يساهم في تعميق  

 المذاهب داخل الدين الواحد.  الاختلاف القائم بين

سواء كانت دينية أو    –ففي ذات السياق، يمكن التوقف عند دور المؤسسات الحديثة  

في تثبيت رمزية الهلال، خاصة حين اعتمدته منظمات كالهلال   –إغاثية أو تعليمية  

الأحمر في مقابل الصليب الأحمر المسيحي، كنوع من التوازن الرمزي أو "المعادلة 

ار من زاوية الخصوصية الثقافية، إلا أنه ساهم  الحضارية". ورغم وجاهة هذا الاختي

من حيث لا يرُاد في تعزيز الثنائية بين الإسلام والمسيحية على أساس صوري، قد  

يُفهم في بعض السياقات باعتباره مواجهة أو تنازعًا رمزيًا، في حين أن الأصل في  

أن بعض التيارات  العمل الإنساني يتجاوز الرموز نحو القيم العالمية المشتركة. كما  

الإسلامية رفضت هذا التماثل الرمزي، ورأت فيه إسقاطًا لرموز الخصوصية الدينية  

على مجال يفترض أن يظل حياديًا محضًا، مما يؤكد تعقيد العلاقة بين الرمز والدلالة، 

 بين الشكل والجوهر. 

وإذا نظرنا إلى التحولات السياسية التي عرفها العالم الإسلامي في القرن العشرين،  

سنلاحظ أن الهلال والنجمة رافقا أغلب مشاريع بناء الدولة الوطنية، سواء في تركيا  

جديدًا   معنى  حمّلته  ولكن  العثمانية  الإمبراطورية  عن  الرمز  ورثت  التي  الكمالية 

بع ما  دول  في  أو  الانتماء  علمانيًا،  عن  كإعلان  الرمز  استخدمت  التي  الاستعمار  د 

إلى تغيرّ في   السياسي  أدّى هذا الاستخدام  وقد  القطُرية.  الدولة  الإسلامي في إطار 

دلالة الرمز من تمثيل ديني محض إلى عنصر من عناصر الهوية الوطنية، تتداخل  

وأحيانً  الحضاري،  والانتماء  والاستقلال،  العروبة،  معاني  الرسائل  فيه  حتى  ا 

الأيديولوجية. ومن اللافت أن هذه الحمولة الرمزية الجديدة جعلت الهلال جزءًا من 

الجدالات السياسية في كثير من الدول الإسلامية، حين يعُاد تعريف العلاقة بين الدين  

 حق والدولة، أو يطُرح النقاش حول علمنة الرموز أو أسلمتها.

ولا يخفى أن التفاعل المعاصر مع هذا الرمز لم يعد مقتصرًا على النخب السياسية  

الثقافية،   المنتجات  خلال  من  الشعبي،  للتداول  موضوعًا  أصبح  بل  والدينية، 

والاحتفالات، والفنون التشكيلية، وحتى الموضة الإسلامية. وقد أدى هذا الانزياح من  

لى تليين الرمز وتكييفه، ما سمح بإعادة إنتاجه  المجال الرسمي إلى المجال اليومي إ

نقدية أو ساخرة. فقد   بصيغ متعددة، بعضها جمالي صرف، وبعضها يحمل رسائل 

قابلين   والنجمة كرمزين  الهلال  تتعامل مع  العالم الإسلامي  فنية في  تيارات  برزت 

الارتباط    لإعادة التفسير، وإخضاعهما للمساءلة الجمالية والفكرية، في محاولة لفكّ 



 

 - 335  - 

الحتمي بين الرمز والقداسة. وهذا ما يعُيدنا إلى إشكالية مركزية: هل الرمز الإسلامي  

الشعبي   تداوله  فيه؟ وهل  يسُتخدم  الذي  السياق  تنبع من  قدسيته  أن  أم  بذاته،  مُقدّس 

 يُفرغه من معناه الأصلي، أم يفتح أمامه أفقًا جديدًا من التأويل والانفتاح؟ 

وتبقى دلالة الهلال والنجمة مرتهنة بما نضُفيه عليهما من معنى، فهما لا يحملان في  

ذاتيهما أي محتوى ديني إلا بما يُوضع فيهما من تصورات وسياقات. وقد يكون في  

هذا الوعي حافزٌ لإعادة التفكير في وظيفة الرموز داخل الوجدان الإسلامي الحديث، 

ولكن لفهم شروط وجودها ودورها وحدودها. ذلك  ليس بغرض نزعها من التداول،  

أن الإسلام كدين لا يحتاج إلى رمز كي يثُبت وجوده أو يعلن حضوره، ما دام قائمًا  

على نصوص وروحانيات وقيم تتجاوز العلامات الشكلية. بل إن الإفراط في التشبث  

من منظومة    بالرموز قد يُفضي أحيانًا إلى طمس المعنى الأصلي، وإلى تحويل الدين 

 روحية إلى أداة استعراض بصري. 

إن الهلال والنجمة، وقد صارا جزءًا من الذاكرة البصرية للعالم الإسلامي، يختزلان  

السياسية،  والتحولات  الحضاري،  التلاقح  من  تاريخًا طويلًا  البصري  في صمتهما 

والهوية   الأيديولوجية،  والوظيفة  المفترضة،  القداسة  وبين  التأويلية.  والنزاعات 

عند   الرمز  هذا  يتموضع  الأصل الثقافية،  بين  والتاريخ،  الدين  بين  طرق  تقاطع 

والمستعار، وبين التعبير والإخفاء. وما أحوج الفكر الإسلامي المعاصر إلى مساءلة  

هذه الرموز وغيرها، لا من موقع الشك فيها، بل من موقع إعادة تأويلها بما يُناسب  

كال، ولا المعلقّ  حاجات المرحلة، ويعُيد للإسلام وجهه المتجدد غير المأسور في الأش

 على زخارف لا تقول شيئاً عن جوهر الرسالة. 

 

  الغابرة السماوية  الرمزية في الفلسفات الأرضية والديانات  المطلب الرابع :  

   أفق روحي خارج الوحي السماويفي 

أدركنا الآن أنه ومنذ أن بدأ الإنسان يعي وجوده، لم تكن الرموز بالنسبة له ترفًا لغويًا  

أو تعبيرًا فنيًا فقط ، بل ضرورة وجودية ملحة لتأويل ما لا يُفهم، وفهم ما لا يرُى، 

والربط بين العابر والدائم، وبين الحسي والمطلق. فالرمز الديني ليس مجرد إشارة  

عنى غائر يتجاوز التجربة اليومية ويفتح الوعي البشري على طبقات  بل هو تكثيف لم

ن العقائد أو   أعمق من الوجود. وقد مارست الإنسانية هذه الوظيفة الرمزية قبل أن تدُوَّ

تبُنى المعابد، حينما رسم الإنسان الأول أشكالًا على جدران الكهوف، وحنطّ الجثث،  

ائزي، فهو لم يكن يعبر فقط عن الفقد، بل ودفنها بطقوس، وأشعل النار في طقس جن 

عن الأمل في استمرار شيء لا تراه العين ولا تلمسه اليد. هذا التمثل البدائي للرمز 



 

 - 336  - 

تطور، وانبثق عنه لاحقًا نسق من الرموز المتنوعة التي ستبُنى عليها صروح العقائد  

والأديان الأرضية والسماوية معًا، وفي صلب كل منها ظل الرمز حبلًا سريًا يربط  

في الفلسفات الكبرى، كالطاوية والهندوسية والبوذية، لم يكن الرمز ف  الإنسان بالمطلق.

مجرد وسيلة للتواصل أو التربية، بل كان هو اللغة الأصلية التي يُخاطب بها الكوني  

الفردي، والتي يتعلم بها الإنسان كيف يفهم الكون لا عبر العقل التحليلي، بل من خلال  

وسية لا ترى في رمز "الأوم" صوتاً مقدسًا فقط،  الإدراك الحدسي والاستبطاني. فالهند

لبداية الكون ونهايته، وهو الحضور    بل تعتبره أصل كل الأصوات، فهو تمثيل رمزي

يكن هناك شيء   لم  الكوني الأول حيث  الانفجار  الخلاق، أي لحظة  للعدم  الصوتي 

إيقاظ   بل  التركيز،  فقط  يُقصد به  الرمز لا  التأمل في هذا  إن  الذبذبة الأولى.  سوى 

ي، الذاكرة الكونية النائمة في داخل كل كائن، فهو يشحن الوعي بطاقة تتجاوز الشخص

سوى   ليس  الهندوسية  في  الظاهري  الإلهي  التعدد  فإن  كذلك  المطلق.  إلى  وتصل 

تلوينات رمزية لحقيقة واحدة لا شكل لها، وهذه التعددية الرمزية تمنح المتدين حرية  

في اختيار الصورة أو الشكل الذي يمكن أن يعبرّ من خلاله عن توقه نحو الحقيقة،  

ست آلهة منفصلة، بل رموز لمبادئ كونية موحدة:  فـ"فيشنو" و"شيفا" و"لاكشمي" لي

 الحفظ، والهدم، والخَلق، تمثل دورة الحياة ذاتها. 

أما في البوذية، فإن الرمزية تتجه نحو داخل الإنسان لا خارجه، إذ لا تعُنى البوذية  

الذات،   إلى كشف جوهر  طريقًا  الرمز  في  ترى  بل  مفارقة،  ذات  أو  خارجي  بإله 

لا  التي  المطلقة  الحقيقة  أي  "اللاشكل"،  إدراك  خلال  من  الوجود  معاناة  وتجاوز 

ليس تقديسًا لجسد، بل هو رمز لصمت العقل،  توصف. فتمثال بوذا في وضعية التأمل  

لتجاوز الفكر، لوضعية اتحاد الكائن بذاته الخالية من الأوهام. كذلك فإن الماندالا ليست  

دائرة زخرفية بل هي خريطة رمزية للكون الداخلي، يعُاد تشكيلها بالرمل، ثم تمُحى، 

ل الكون انحل، وكلما بُني  كدرس رمزي عميق في فناء العالم وفناء التعلق، فكلما تشكّ 

المعنى، هُدم، في دورة لا تنتهي، تذكّر الإنسان بعدم الثبات، وبالحقيقة الكبرى القابعة  

 خلف كل تشكّل. 

في الطاوية، يصُبح الرمز طريقًا لفهم التوازن، فـ"اليين واليانغ" ليسا فقط قوتين، بل  

هما أسلوبان للوجود، إيقاعان يتناوبان في كل لحظة، لا يتصارعان بل يتكاملان. هذا  

الرمز يعُلّم الإنسان كيف يرى في كل شيء نقيضه، وفي كل نفيٍ إثباتاً، وفي كل موت  

نيف القطبي الذي ينُتج الصراع، ويتعلم من الرمز كيف ينصت  حياة، فيتجاوز التص

 لصمت الطبيعة ويتناغم معها. 

أما الديانات السماوية الغابرة، فإن الرمزية فيها لم تكن أقل عمقًا، بل لعله يمكن القول 

إنها كانت حجر الزاوية الذي بُني عليه الدين ذاته. في الزرادشتية، على سبيل المثال، 



 

 - 337  - 

كانت النار أكثر من مادة طبيعية، بل كانت رمزًا للحقيقة، للصفاء، للخلود، ولحضور 

الإله "أهورامزدا". وكان تأليهها، أو على الأقل تكريمها، هو تأليه للنور الذي يبدد  

الظلمة، للحقيقة التي تفضح الباطل، وللعقل الكوني الذي ينير الوجود. كما أن الصراع 

"أهورام بين  بل هو  الرمزي  بين خير وشر،  ليس مجرد صراع  زدا" و"أهريمان" 

تمثيل رمزي للثنائيات في النفس البشرية ذاتها، وكيفية انتصار العقل النوراني على  

السلوكي،  النقاء الأخلاقي، والانضباط  بل عبر  القتال  ليس عبر  الظلامية،  الغرائز 

س في  للمجوس  القرآن  أشار  وقد  الكوني.  النظام  في  تعددية  والتأمل  احترام  ياق 

عناصر  على  تحتوي  كانت  اندثارها،  الديانة، رغم  هذه  بأن  يوحي  مما  المعتقدات، 

توحيدية أو على الأقل تصورًا عالياً للقيم الروحية، وهو ما يتجلى رمزيًا في طقوسها  

 ونصوصها. 

إنّ حضور الرمز لا يقف عند حدود الشكل، بل يمتد إلى الطقوس، إذ أن كل طقس 

ديني هو تمثيل رمزي لقصة كونية، إعادة تمثيل أسطوري لحدث أصلي. فالصلاة، 

الصوم، الذبيحة، كلها طقوس رمزية تعبرّ عن علاقة الإنسان بالمقدس، وتمارس فعلًا 

بشري. ولذا فإن الرمز ليس فقط للتفكير، بل رمزيًا يعيد إحياء العهد بين الإلهي وال

للمشاركة، فكل مؤمن حين يمارس طقسًا رمزيًا، فإنه لا يكتفي بالتعبير عن إيمانه،  

 بل يدخل في علاقة وجودية مع الحقيقة التي يمثلها هذا الرمز. 

ولأن الرمز يتجاوز حدود اللغة، فإنه كان، وسيبقى، اللغة المشتركة بين كل الديانات،  

مهما اختلفت أشكالها أو مرجعياتها. فالإنسان، في جوهره، كائن رمزي، يبحث عن  

المعنى لا بالتحليل وحده، بل بالإحالة، وبالتمثيل، وبالحدس، وبالإشارة. والرمز يمنحه  

لق الحقيقة، بل يفتح أبوابها، والذي لا يدّعي امتلاك المعنى، هذا الوسيط الذي لا يغ

بل يرشده إليه دون أن يفرضه عليه. ومن هنا نفهم كيف أن الرموز في كل الديانات،  

بما فيها التي لم يصلنا منها سوى الأثر، كانت دائمًا تسعى للإجابة عن الأسئلة الكبرى:  

الخير؟ وما الشر؟ ما العدل؟ وما الفداء؟   من أنا؟ من أين أتيت؟ وإلى أين أذهب؟ ما

وكيف يمكن للإنسان أن يطُهّر ذاته في عالم مليء بالنقص والتناقض؟ هذه الأسئلة،  

تحُمّل داخل رمز، تتحول إلى  بلغة مجردة قد تبقى نظرية، لكنها حين  حين تطُرح 

وأبقى    تجربة عيش، إلى فعل وجودي، ولهذا ظلت الرموز دائمًا أقوى من الخطابات،

من النصوص، لأنها تحكي للوجدان لا للعقل، وتخاطب العمق لا السطح، وتبني علاقة 

على   تعتمد  بل  بالبرهان،  تكتفي  ولا  وسطاء،  إلى  تحتاج  لا  المقدس،  مع  مباشرة 

 105الإشراق، وعلى الإيحاء، وعلى الكشف.

 
الرمز الديني: دراسة حول الرموز الدينية ودلالاتها في الشرق الأدنى القديم والمسيحية والإسلام وما   ةالعلي قصبلال موسى بلال  105

 . 2012قبله  القاهرة، 



 

 - 338  - 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 339  - 

مذهبية،    في خضمّ ما راكمه التاريخ من صراعات عقائدية وتشظّيات                

وما انبثق عنها من انغلاق متبادل ونزوع إلى احتكار الحقيقة، يبدو من الضروري، 

في هذه اللحظة التاريخية، أن نعيد التفكير في أنماط العلاقة الممكنة بين الأديان، لا 

بوصفها منظومات مغلقة تتنازع الصواب والخلاص، بل باعتبارها محاولات إنسانية  

بالروح، وللإجابة عن أسئلة المعنى، وأن نكفّ عن مقاربة الاختلاف  متراكبة للارتقاء  

الديني بمنطق التصنيف والتدرج، حيث تفُاضل المعتقدات بحسب القرب من "النموذج  

بأنّ التنوع في طرق الإيمان ليس   تتأسس على وعي عميق  الواحد"، لصالح رؤية 

ة، ومظهرًا من مظاهر الحرية  نشازًا في التجربة الإنسانية، بل أحد شروطها الوجودي

في أرقى تجلياتها. وإنه لمن المجحف اختزال تاريخ الأديان في ما حفّ به من توترات  

وصدامات، أو ما لحق به من تأويلات مسيسّة وظّفت الإيمان في خدمة الغلبة، لأنّ  

في ذلك تغافلًا عن الروح الأصلية التي وُلدت منها الرسالات، والتي دعت الإنسان  

أولًا إلى اكتشاف ذاته من خلال علاقته بالآخر، لا إلى تحصينها بالقطيعة والاشتباه.  

ومن هنا، فإنّ تجاوز التوتر المذهبي والديني لا يكون بطمس الفوارق أو بالدعوة إلى  

الوحدة الشكلية التي تذيب الخصوصيات، بل بترسيخ ثقافة التعدد واحترام التمايز، 

متحان إلى منطق الحوار، ومن سؤال: "من المخطئ؟" إلى  والانتقال من منطق الا

سؤال: "ما الذي يمكن أن نتقاسمه؟"، ذلك أن جوهر التعايش لا يكمن في التطابق، بل  

في الإنصات المتبادل، حيث لا يُختزل الآخر في ما يختلف به عني، بل يرُى فيما  

نى. وإذا كانت كل  يشتركان فيه معًا من همّ روحي، وقلق وجودي، وسعي إلى المع

ديانة، من حيث هي تجربة روحية، تحمل في طياّتها وعدًا بالخلاص، فإنّ هذا الوعد  

لا ينبغي أن يتحوّل إلى مبرّر لإقصاء المختلف، لأنّ التجربة الدينية في عمقها ليست  

ملكية حصرية، بل دعوة مفتوحة، تنبني على الرفق لا القسر، وعلى الفهم لا الإكراه.  

ث العقدية، ومن  مرجعياتهم  اختلاف  على  للمؤمنين  يتسع  لمجتمع  التأسيس  فإنّ  مّ 

تفكيك الصور النمطية التي توارثتها الأجيال حول الآخر الديني، والعمل  يستوجب 

على تحرير الوعي من رواسب الصراع التي لا تزال تؤطر الكثير من المواقف، كما  

بناء خطاب دين  اجتهادًا جديدًا في  ذلك  الإنسانية، يقتضي  الكرامة  يعُلي من شأن  ي 

ويحرّر العلاقة مع الغير من هواجس التهديد والارتياب، ويوسّع من دوائر الانتماء  

لتتجاوز حدود العقيدة إلى رحابة الإنسانية المشتركة. فالتسامح ليس موقفًا ضعفًا أو  

اريخية تقع  ترفًا أخلاقيًا، بل هو شرط وجودي لحفظ التوازن المجتمعي، ومسؤولية ت

على عاتق كل من آمن بأنّ الأديان، على اختلافها، يمكن أن تتآلف لا أن تتنافى، وأنها  



 

 - 340  - 

وُجدت في الأصل لترفع من شأن الإنسان، لا لتحطّمه باسم التفوق العقدي. ومن هنا،  

الأديان   داخل  المذهبي  الاختلاف  جذور  تتبع  في  طريقًا  سلك  وقد  العمل،  هذا  فإنّ 

السماوية، لا يطمح إلى تقديم حلول نهائية أو وصفات جاهزة، بل يسعى إلى إعادة  

ى أساس من الاحترام العميق، والاعتراف المتبادل، بناء العلاقة مع الآخر الديني عل

تأسيسًا لوعي جديد لا يرى في التعدد تهديدًا، بل ثراءً، ولا في   والانفتاح الحقيقي، 

ختامًا   ليس  التسامح  من  يجعل  بما  والتكامل،  للفهم  إمكانًا  بل  خصومة،  المغايرة 

الانغلاق يتجاوز  جديد،  لعهد روحي  ممكنة  بداية  بل  في    ضروريًا،  يُفرّط  أن  دون 

يغُفل الجذور، وينفتح على الآخر دون أن   الخصوصية، ويستوعب التنوع دون أن 

 يضُيّع الذات. 

وبالتالي إنّ الدعوة إلى التسامح والتجاوز والتعايش لا تنفصل عن جوهر الأديان نفسها، بل هي  

جوهرها وروحها. في الإسلام، يوجه القرآن الكريم الإنسان إلى دعائم أساسية تقوم على التعايش  

الدين  والاحترام المتبادل، بعيدًا عن التعصب والخصومة، حيث يؤكد على عدم جواز الإكراه في  

ويوُصي بالرد بالحسنى    (، 256"لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي" )البقرة:    بقوله: 

 (. 125"وجادلهم بالتي هي أحسن" )النحل:   والمجادلة الهادئة:

"لكم دينكم   :كما يؤكد على أن التعددية الدينية حقيقة واقعة ينبغي التعامل معها بالعدل والاحترام 

"وأعتصموا  ومن مظاهر الرحمة التي دعا إليها الإسلام قوله تعالى:  (.6ولي دين" )الكافرون: 

لتكون الوحدة في الاختلاف شعارًا للحياة وليس    (،103بحبل الله جميع ا ولا تفرقوا" )آل عمران:  

وفي تعاليم النبي محمد صلى الله عليه وسلم تتجلى قيم التسامح والتعايش، حيث    سببًا للصراع.

الناس به هم الذين  أمر بالرفق والرحمة مع الناس كافة، مسلمين وغير مسلمين، مؤكداً أن أحق  

باللطف والاحترام، وقال: لنفسه" )رواه   يعاملون  "لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب 

 معبراً بذلك عن قاعدة أخلاقية عالمية في احترام الآخر. البخاري ومسلم(،

أما في المسيحية، فيتمحور جوهر التعاليم على المحبة والتسامح، وهو ما تجلى في قول المسيح  

وأن المحبة هي    (،5:44"أحبوا أعداءكم، وصل وا لأجل الذين يسيئون إليكم" )متى    عليه السلام:

الصحيحة:  الإنسانية  العلاقات  )متى    أساس  يدُعون"  الله  أبناء  لأنهم  السلام،  لصانعي  "طوبى 

 مما يوجه الإنسان إلى تجاوز الخلافات والعقبات لبناء السلام والتآخي.  (،5:9

لا تبغض أخاك "  التوراة، يحث النص المقدس على محبة القريب ونبذ الكراهية، حيث يرد: وفي  

مؤكداً على ضرورة نبذ الكراهية    (،19:18في قلبك... أحبب قريبك كنفسك" )سفر اللاويين  

 106والتعامل بالعدل والمحبة مع جميع الناس. 

 
:  125: "لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي" | القرآن الكريم، سورة النحل، الآية 256القرآن الكريم، سورة البقرة، الآية  106

: "لكم دينكم ولي دين" | القرآن الكريم، سورة آل عمران، الآية 6"وجادلهم بالتي هي أحسن" | القرآن الكريم، سورة الكافرون، الآية 

وا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا" | الحديث الشريف: "لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه" )رواه البخاري : "وأعتصم103

: "طوبى 5:9: "أحبوا أعداءكم، وصلوّا لأجل الذين يسيئون إليكم" | الإنجيل، إنجيل متى، 5:44ومسلم( | الإنجيل، إنجيل متى، 

: "لا تبغض أخاك في قلبك... أحبب قريبك  18، الآية 19دعون" | التوراة، سفر اللاويين، الإصحاح لصانعي السلام، لأنهم أبناء الله يُ 

 كنفسك"



 

 - 341  - 

 

اء الكرام   إلى القر 

جاد ة   محاولة  العمل  هذا  الأديان  يُجس د  شهدتها  التي  التاريخية  لات  التحو  لقراءة 

السماوية الكبرى من خلال منظور المذهبية، لا بوصفها مجرد انشقاقات لاهوتية أو  

والتأويلات   الدينية  النصوص  بين  معق د  لتفاعل  حتميًّا  ا  نتاج  بوصفها  بل  فقهية، 

شكلة  أساس  البشرية، في ظل شروط سياسية واجتماعية متغي رة ظهرت وتبلورت م

الخلافات   إلى نبش  ليس دعوة  في جوهره،  والكتاب،  المذهبي.  والتوليد  الانقسام 

التمث ل   في  متعددة  طرائق  إلى  الواحد  الإيمان  ل  تحو  كيف  لفهم  جهد  هو  ما  بقدر 

تثبيتها،   ثم  المذاهب،  نشوء  إلى  التاريخ  مسارات  أد ت  وكيف  والتمثيل،  والعيش 

ت فيها أوج الت عص ب، حيث أصبح كلٌّ يعتز بطريقته  فتصادمها في المرحلة التي بلغ

 ومنهجه في التعب د، كأن  الدين خُلق للتنافس في التشظ ي والاختلاف. 

منذ البدايات الأولى، ات سمت الرسالات السماوية بنداء توحيدي يدعو إلى عبادة الله  

وحده، ويؤس س لوحدة روحية تربط الناس بخالقهم. غير أن  هذه الوحدة ما لبثت  

أن أخذت تتصد ع، كلما ابتعد الإنسان عن مقصد الوحي واقترب من سطوة السلطة، 

ل ما تكشفه  أو تحك م في التأويل، أو قي د الفه م بحسابات الجماعة والمصلحة. ولعل  أو 

ا وليد لحظة   الحصيلة التاريخية لهذا العمل، هو أن  الاختلاف المذهبي لم يكن يوم 

ا، بل كان يتراكم بتراكم الأحداث الكبرى: من صراعات الخلافة،   واحدة أو طارئ ا عابر 

 إلى الفتن الداخلية، إلى تقاطع الدين بالسياسة. 

ففي اليهودية، لم يمنع النسب الإلهي للتوراة من بروز التأويلات المتعددة، حيث  

والتشريعية   العقدية  التوجهات  صياغة  في  محورية  ا  أدوار  والكتبة  الكهنة  لعب 

أبرزها   متنازعة،  فِرَق  إلى  اليهودي  المجتمع  انقسام  إلى  أد ى  ا  مم  المختلفة، 

بل الفريسيون والصدوقيون والإيسي ون. ولم   دينية خالصة،  الانقسامات  تكن هذه 

الآشورية   الهيمنة  ظل  في  خاصة   وسياسية،  وثقافية  إثنية  عوامل  فيها  تداخلت 

 والفارسية، ثم اليونانية والرومانية. 

ر السيناريو نفسه، إذ سرعان ما بدأت الانقسامات تطفو على  وفي المسيحية، تكر 

السطح بعد المسيح، لا حول رسالته فحسب، بل حول طبيعته الإلهية والإنسانية،  

ا مه د لظهور أولى الفرق الهرطقية، ثم انقسامات الكنيسة الكبرى. وهكذا نشأت  مم 



 

 - 342  - 

لات تاريخية عميقة، مثل   الأرثوذكسية والكاثوليكية، ثم البروتستانتية، نتيجة لتحو 

ا   المجامع المسكونية، واضطهاد الكنيسة للعلم والمعرفة، وهيمنة الباباوية، وأخير 

ظهور الإصلاح الديني مع لوثر وكالفن. كانت المذهبية في المسيحية أحيان ا مطلب ا  

ا سياسيًّا.روحيًّا، وأحيان ا أخرى س  لاح 

ا الإسلام، الذي جاء ليجمع الناس على كلمة التوحيد ويؤس س لأمة وسط، فقد   أم 

إلى  أد ى  ما  والإمامة،  الخلافة  حول  والتنازع  الخلاف  تحد يات  البدايات  منذ  واجه 

ولادة المذاهب، لا كنتائج علمية فحسب، بل كردود فعل على أحداث تاريخية حاسمة:  

صف ين، إلى كربلاء. وهكذا تبلورت المذاهب    من السقيفة، إلى معركة الجمل، إلى 

فقهية   مدارس  داخلهما  عت  تفر  ثم  والشيعي،  السن ي  الإسلامي،  الفكر  في  الكبرى 

ا للانتماء، بل أحيان ا  ألُبست بمرور الزمن طابع ا قدسيًّا، وأصبحت معيار  وكلامية، 

 للنجاة أو الهلاك. 

ا سبب ا في الفتنة، بل كانت   وتبُرز الحصيلة التاريخية للكتاب أن المذهبية لم تكن دوم 

ع البشري في إدراك   أحيان ا وسيلة لفهم أعمق للدين، ومحاولة عقلية لاستيعاب التنو 

لت المذاهب من مدارس فهم إلى   النصوص. غير أن  الخطر الحقيقي بدأ حين تحو 

اء للفصل بين المؤ  منين، وحين أصبحت هوية سياسية لا دينية، توُظَّف  جدران صم 

ر لخدمة السلاطين والطغاة.   في الحروب، وتسُتخدم لتكفير الآخر، وتسُخ 

لقد تعاقبت على التاريخ فترات احتدم فيها الصراع المذهبي حتى سُفكت الدماء باسم  

الله، لا لشيء إلا لأن "الآخر" لا يشترك في ذات التأويل، أو لأنه ينتسب إلى مذهب  

ا يدفعنا في نهاية هذه   رت هذه المآسي في كل الأديان السماوية، مم  مخالف. وتكر 

ق    الرحلة التاريخية إلى إعادة التفكير في جوهر الرسالات: هل جاءت الأديان لتفر 

العليا التي  القيم  الناس أم لتجمعهم؟ وهل المقصد هو الانتماء إلى طائفة، أم إلى 

 تمث ل روح الوحي؟ 

وفي هذا السياق، يفتح الكتاب أفق ا للتفكير في ضرورة تجاوز النزعة الطائفية نحو  

أفق توحيدي أكثر رحابة وإنسانية، لا ينفي الاختلاف، بل يؤط ره ضمن إطار التعايش  

والاحترام المتبادل. الحصيلة النهائية لا تخُتزل في التأريخ للانقسام، بل في الدعوة  

 لفهمه، من أجل تجاوزه. 

 

 

 



 

 - 343  - 

 

 

بعد رحلة فكرية ومعرفية طويلة، نصل إلى ختام هذا البحث الذي سعى بوعي منهجي  

إلى ملامسة ظاهرة المذهبية من زاوية مختلفة، زاوية تتجاوز الثنائيات المألوفة:  

شكلت   التي  العميقة  البنُى  في  لتغوص  والاستقامة،  الانحراف  والباطل،  الحق 

إنتاجها في صور متعددة، داخل الحقول  الظاهرة، ورافقتها عبر التاريخ، وأعادت  

 الدينية والسياسية والاجتماعية. 

مجرد   من  أكثر  المذهبية  يجعل  الذي  ما  جوهري:  سؤال  من  العمل  هذا  بدأنا  لقد 

لها إلى بنية صلبة، ومؤسسة ضاغطة، ومرجعية نافذة،  اختلاف فكري؟ ما الذي حو 

قائم بذاته، يعُيد تشكيل الوعي،   تتجاوز الأفراد والنصوص لتتحول إلى كيان شبه 

ه العلاقات؟ انطلقنا   من هذا التساؤل لنفك ك، ما أمكن، عناصر  ويؤطر المواقف، ويوج 

الظاهرة، في مسارها التاريخي والاجتماعي، ونسعى إلى قراءة ما وراء المذهبية،  

في سطح   تظهر  التي  تلك  عن  أهمية  تقل  لا  رهانات خفية  من  عليه  تنطوي  وما 

 النصوص أو شعارات الفرق. 

لقد بي نت لنا هذه الدراسة أن المذهبية لم تكن، في نشأتها وتطورها، حصيلة انحراف  

ديني محض، بل ثمرة تفاعل معق د بين الإنسان والنص، بين التاريخ والعقيدة، بين 

أسهمت   وقد  الخلاص.  في  والرغبة  الهوية  إلى  الحاجة  وبين  والمعرفة،  السلطة 

متعددة واقتصادية، ون—عوامل  وثقافيةسياسية،  الانتماءات  —فسية،  ترسيخ  في 

المذهبية، وتحويلها من اجتهادات فكرية إلى حدود فاصلة بين الجماعات، بل إلى  

 أدوات للاستبعاد والإقصاء، والتكفير والتحشيد. 

وهكذا ظهرت المذهبية كآلية تشتغل داخل الدين، ولكنها في الوقت ذاته تتغذى من  

شروطه   عن  التأويل  هذا  تفصل  لا  ولكنها  للنص،  تأويلا   تمارس  فهي  خارجه. 

مشاريع   خدمة  في  تضعه  لكنها  ديني ا،  خطاب ا  تنتج  وهي  والسياسية.  الاجتماعية 

 ناء الواقع بحسب تصوراتها. دنيوية أحيان ا، وتسنده بهويات جماعية تعيد ب

أو   الفقهي  التراث  فقط في ضوء  ليس  تتم  أن  المذهبية يجب  قراءة  فإن  من هنا، 

التاريخي   التحليل  أدوات  خلال  من  ا  أيض  بل  والسوسيولوجي  الكلامي، 

ذاتها،   تؤسطر  وكيف  للدين،  فهمها  الجماعات  تنُتج  كيف  لفهم  والأنثروبولوجي، 

 وتشُرعن وجودها، وتقُصي المختلف عنها. 



 

 - 344  - 

وإذا كنا قد حاولنا، في هذا البحث، أن نعيد مساءلة المسل مات، ونقترح رؤية تأويلية  

نقدية، فليس ذلك من باب التشكيك في صدقية التجربة الدينية، بل من باب الإيمان  

العميق بأن الدين أسمى من أن يخُتزل في طائفة، أو يُحتكر في مذهب، أو يُوظف  

لا إلهية. إننا نحتاج اليوم، أكثر من أي وقت  في صراعات هي من طبيعة بشرية  

التاريخ، دون   الذات في مرآة  مضى، إلى تفكيك الأوهام المؤسسة، وإعادة قراءة 

 تهويمات أو أحكام مسبقة. 

لقد أثبتت المذاهب، رغم دورها في تشكيل الوعي الديني، أنها كانت في أحيان كثيرة  

ا من المشكلة لا من الحل، وأنها ساهمت في تعميق الانقسامات بدل رأبها، وفي   جزء 

ترسيخ الجمود بدل التجديد. ومن هنا تبرز الحاجة إلى فكر جديد، يتجاوز الطائفية  

ط في المبادئ، ويعُيد للدين دون أن ينُكر الاختلاف، وينف تح على التعدد دون أن يُفر 

 وظيفته الأصيلة كجسر بين الإنسان والمطلق، لا كأداة لاحتكار الحقيقة. 

إن هذه الدراسة لا تدعي أنها قد مت القول الفصل في الموضوع، فهي ليست سوى  

وتسُهم في زحزحة السرديات  لبنة في بناء طويل الأمد، لكن لعلها تفتح أفق ا للنقاش،  

التقليدية التي حكمت نظرتنا إلى المذهبية. ولعلها تدعو إلى استئناف تفكير جماعي، 

تفكيك  قطيعة، وعلى  الموروث، دون  ، ومسؤول، يجرؤ على مساءلة  ناضج، حر 

 التراكم، دون عداء. 

 

ا لم يكن نتاج خلاف  بالتالي وفي  ا في جسد الأمة، جرح  ا غائر  ، تبقى المذهبية جرح 

عابر أو سوء فهم عارض، بل خلاصة تراكمات تاريخية معقدة، وامتدادات لصراعات  

فكرية، واصطفافات سياسية، وتوترات اجتماعية لم تجد بعدُ طريقها إلى التصالح  

ليست مجرد ظاه إنها  الآخر.  الذات ومع  إنسانية العميق مع  دينية، بل تجربة  رة 

كما   اليقين،  عن  والبحث  والخوف،  الهوية،  نوازع  فيها  تحتشد  الالتباس،  شديدة 

تتقاطع فيها رهانات السلطة والمعرفة والانتماء. ولهذا، فإن التعامل معها لا يمكن  

عي نقدي، أن يكون عبر التجاهل أو الإدانة الأخلاقية وحدها، وإنما عبر تفكيكها بو

 واستيعابها في سياقاتها التاريخية والثقافية المتعددة، وفهم منطق تشك لها وأدوارها. 

التقريب   بخطابات  ولا  المعل بة،  الوحدة  بشعارات  يكون  لا  الجرح  هذا  التئام  إن 

من   المفهومية  أدواتنا  ينُق ي  جريء،  معرفي  صدق  لحظة  من  يبدأ  بل  الشكلية، 

المختلف،   وبالآخر  وبالتراث،  بالنص،  علاقتنا  ترتيب  ويعيد  المتراكمة،  الرواسب 

من والخشية  النقد،  من  الخوف  يتجاوز  أفق  الفكرية    ضمن  فالنزاهة  المراجعة. 

تقتضي أن نعيد النظر، لا في مواقف الغير فحسب، بل في المسلمات التي نُسجت  

حول الذات، وفي الآليات التي تم بها إنتاج الخطاب الديني وصياغة مفاهيم "الفرقة  



 

 - 345  - 

الحوار   روح  عط لت  جاهزة  وقوالب  أحكام  من  تحمله  بما  و"الضلالة"،  الناجية" 

 وساهمت في استدامة الانقسام. 

بل هي   للإجماع،  خرق ا  أو  فكري ا  ترف ا  ليست  هنا،  إليها  ندعو  التي  النقدية  الجرأة 

مطلب وجودي في زمن لم يعد فيه الصمت فضيلة، ولا الاستكانة دليل حكمة. إنها  

حين   الموروث  سطوة  من  وعينا  وتحرير  المعرفية،  أدواتنا  امتلاك  لإعادة  دعوة 

هذه الجرأة، فقط، يمكننا أن نخطو نحو انعتاق يتحول إلى قيد، لا إلى مصدر إلهام. وب

التاريخ لا عبر القطيعة معه، فذلك ضرب من الإنكار، ولا عبر  —حقيقي من أسر 

التكلس إلى  طريق  فذلك  فيه،  وتمثل  —الذوبان  لتجلياته،  العميق  الفهم  عبر  بل 

 دروسه، والتجاوز الواعي لمحدوديته. 

وما هذا الكتاب، في نهاية المطاف، إلا محاولة متواضعة للمساهمة في هذا الانعتاق. 

للعقل،   للتأمل، واستفزاز  بل دعوة  إيديولوجي ا،  بيان ا  ليس وصفة جاهزة، ولا  إنه 

وتحريض على إعادة طرح الأسئلة الكبرى من جديد: من نحن؟ كيف نفهم إيماننا؟  

بغي أن نحتفظ به من تراثنا؟ وما الذي وجب علينا كيف نعيش اختلافاتنا؟ ما الذي ين

تجاوزه وتفكيكه؟ لقد حاولنا أن نضيء بعض العتمات، وأن نفتح نوافذ على مناطق  

ظلت مسكوت ا عنها، أو مؤطرة ضمن ثنائيات حادة. وإذا نجحنا في تحريك شيء من  

ئي ا، فإننا نكون المياه الراكدة، وفي دفع القارئ نحو مساءلة أعمق لما ظنه يقين ا نها

ا من المقصد.   قد أنجزنا بعض 

إننا في أمس  الحاجة اليوم إلى خطاب ديني جديد، لا يلغِي المذاهب ولا يُقد سها، بل  

يعيد ترتيب العلاقة بينها وبين الإنسان، والنص، والمجتمع، في أفق قيمي يتأسس  

ر،  على الحرية، والعدالة، والاعتراف بالآخر. خطاب يُحاور لا يخُاصم، يُجد د لا يكُر 

بدل   الفهم  أبواب  مصالحة  يفتح  المصالحة:  تبدأ  هنا  من  الرحمة.  نوافذ  يغُلق  أن 

 الإنسان مع ذاته، مع تاريخه، مع تراثه، ومع ربه. 

وما هذه الخاتمة إلا بداية طريق، مفتوح على مزيد من البحث، والنقد، والتجديد،  

في أفق ديني إنساني، لا يعترف بنهاية مطلقة، بل يؤمن بأن الحقيقة تظل أوسع من  

 أن تخُتزل في مذهب، أو أن يعُب ر عنها صوت واحد.

إن أعقد ما أنتجته المذهبية، ليس الانقسام في ذاته، بل ذلك الاطمئنان الوهمي إلى  

  – المختلف في الرأي أو الانتماء    –امتلاك الحقيقة المطلقة، والتسليم بأن “الآخر”  

، مبتدع ا، أو مهدد ا للثوابت. وهذا، في جوهره، اختزال   لا يملك إلا أن يكون ضالا 

واحدة، وإقصاء للثراء الهائل الذي تنطوي عليه التجربة  للوجود البشري في رؤية 

الإنسانية والدينية. لقد صار الاختلاف، في كثير من مراحل التاريخ، ذريعة للتخوين،  

 لا مساحة للتكامل، ومصدر تهديد لا منبع تساؤل مشروع. 



 

 - 346  - 

والمؤلم في هذا المسار، أن الكثير من الخطابات الدينية، بدل أن تكون عاملا  في  

بقصد أو بغير   – تحفيز الروح على التجاوز والتعالي على الأهواء الضيقة، انخرطت  

في صناعة الاصطفاف، والتبرير، والتكفير، وصب  الزيت على نار النزاع.    – قصد  

ست سرديات تضُفي طابع القداسة  على الصراع، وتمنح العنف صفة الدفاع عن    فتكر 

ل الاجتهاد المختلف إلى “عدوان” على ثوابت الأمة. وهنا،  “النقاء العقدي”، وتحو 

ل، بفعل القراءة الإقصائية،   –وهو في أصله رحمة وهداية    –يكون الدين   قد تحو 

 إلى أداة هيمنة واحتكار للمعنى.

لكن، هل نجرؤ اليوم على إعادة طرح السؤال المؤلم: ما الذي فعله بنا هذا التاريخ  

رت، باسم خلاف   من الانقسام؟ كم من الدماء سالت، والعقول أغُلقت، والقلوب تحج 

فقهي أو تأويل لآية؟ بل كم من الفرص ضاعت لبناء مجتمعات حرة، عادلة، متآلفة، 

أره  داخلية  بمعارك  انشغالها  الحضارية  بسبب  أولوياتها  عن  وأبعدتها  قتها 

 والإنسانية؟

ديني وأخلاقي، لا   العيش المشترك كمرتكز  لقيمة  الاعتبار  نعيد  أن  الأوان  لقد آن 

على  ولا  المتبادل،  الإنكار  على  تقوم  لا  الحقيقية  فالوحدة  سياسي.  شعار  كمجرد 

محاولات التذويب القسري، بل على الاعتراف المتبادل، والتفاهم الصادق، والانفتاح 

ي تعلو فوق الفروقات الفقهية أو المذهبية. إن  على مساحات المشترَك الواسعة الت

 المطلوب ليس وحدة نمطية تفُني التنوع، بل تنوع ا واعي ا يغُني الوحدة. 

تعُيد تعريف   ذاته، ثورة  الديني  العقل  داخل  إلى ثورة هادئة  ولتحقيق هذا، نحتاج 

وما   والبراء؟  الولاء  ما  الجماعة؟  ما  البدعة؟  ما  الفتنة؟  ما  المؤسسة:  المفاهيم 

كأدوات   توُظف  لعقود  ظلت  التي  المفاهيم،  هذه  فريق؟  كل  يحتكره  الذي  “الحق” 

فضاءها الأخلاقي الرحب، وأن يعُاد تأويلها لتكريس الانقسام، يجب أن تسُتعاد إلى  

بتحدياته،  العصر،  هذا  إنسان  يخدم  وبما  الكبرى،  الدين  مقاصد  مع  ينسجم  بما 

 وهشاشته، وتطلعاته. 

ولعل أخطر ما في استمرار هذا النمط من التفكير الانقسامي، هو أنه لا يُهد د فقط  

ا بمستقبلها. فجيل اليوم، الذي يعيش في عالم متشابك   حاضر الأمة، بل يفتك أيض 

أسئلته، ويمنحه   لغته، ويطرح  يتكلم  إيماني  إلى خطاب  المرجعيات، يحتاج  متعدد 

ا  مساحة للتفكير الحر  دون أن يتُهم   الدين ليس نقيض  في إيمانه. خطاب يُؤمن أن 

ا للحرية، بل حليف ا للكرامة والبحث والتساؤل.   للعقل، ولا عدو 

ومن هنا، فإن دعوتنا لا تقتصر على مراجعة الخطاب التقليدي، بل تتجاوزها إلى  

إعادة بناء العقل المسلم نفسه، في مناهجه، ومفاهيمه، وأولوياته. عقل يستوعب  

أن الإيمان لا يكتمل إلا بحس إنساني عميق، وأن التدي ن الذي لا يثُمر أخلاق ا وتواضع ا 



 

 - 347  - 

ورحمة، ليس إلا قشرة جوفاء. عقل يُدرك أن الدين جاء ليحرر الإنسان، لا ليكُب له، 

له إلى أدوات نزاع وادعاء وتسلط.   وأنه جاء ليبني المعنى، لا ليُحو 

وفي النهاية، فإن ما نرجوه من هذا العمل، ليس أن يُقنع القارئ باتجاه دون آخر،  

ولا أن يصطف  معه ضمن رؤية معينة، بل أن يُحف زه على التفكير، ويُوقظ فيه جذوة  

ا حقائق مطلقة. فالحقيقة   السؤال، ويدفعه إلى إعادة مساءلة المسل مات التي ظنها يوم 

والفكر  – الديني  أفقها  ولا   –ي  في  تشُارك،  بل  تحُتكر،  ولا  تطُلب،  بل  تعُطى،  لا 

 تفُرَض، بل تبُنى بالحوار، والتأمل، والتواضع أمام سعة المعنى. 

إن أعظم ما يمكن أن نقدمه لأنفسنا، ولأمتنا، ولجيلنا، هو هذا الأفق المفتوح من  

ر ولا   التفكير، هذا المسار المستمر من النقد، وهذا الطموح إلى إيمان ناضج يحر 

يُقي د، يُلهم ولا يُقصي، يصُلح ولا يُدمر. وما هذه الصفحات إلا خطوة أولى في هذا  

الشجاعة مع ذواتنا، مع تاريخنا، ومع الآخر الذي    الدرب الطويل، درب المصالحة

ا، بل مرآة لتكاملنا، وشريك ا في حمل أعباء المعنى.   لم يُخلق ليكون عدو 

 

 أقول :  

كأمانة   يرُث  عتيق  إرث  مجرد  ليست  تجربة  "المذهبية  هي  بل  جامدة، 

البحث   تنتهي، ومن  التي لا  الأسئلة  إنسانية مستمرة، سرد متشابك من 

واقع لا  أمام  إننا  والذات.  والتاريخ  النص  متاهات  المعنى في  الدائم عن 

يحتمل الانغلاق، ولا يقبل التثبيت، بل يطلب منا جرأة مواجهة ذواتنا بكل 

صادقة لتجاوز المألوف والمحددات    تعقيداتها، ووعي ا نقدي ا ينبع من إرادة

ملك ا   ليست  المذاهب،  عالم  في  فالحقيقة،  الأزمان.  علينا  فرضتها  التي 

حصري ا لأحد، ولا شهادة نهائية تقررها فرقة على أخرى، بل هي فضاء  

ينتهي،   الأفكار في حوار لا  المتعددة، وتتلاقى  رحب تتسع فيه الأصوات 

ال الانغلاق  أسر  من  الإنسان  في  يحرر  فاعلا   شريك ا  منه  ويجعل  فكري، 

صناعة فهمه لذاته وللعالم. وعلى هذا الطريق، لا بد أن نتحلى بالصبر، 

الانقسام،   ظلال  يتجاوز  المستمر عن ضوء  والبحث  المتبادل،  والاحترام 

لنبني مع ا مستقبلا  يكون فيه الاختلاف مصدر غنى، والاختلاف في الفهم 

، بل مدخلا  لإعادة اكتشاف أعمق لمقومات  والتأويل ليس سبب ا للخصومة

 . الإنسانية المشتركة



 

 - 348  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 349  - 

 



 

 - 350  - 

 



 

 - 351  - 

 صطلحات   الممعجم                         

 

محور   الإنسان: – وهو  التفكير،  على  والقدرة  بالوعي  مميز  عاقل،  حي  كائن 

 الدراسات الفلسفية والدينية والاجتماعية. 

لفهم  العقل:   – أداة  وتعُد  الإنسان،  يمتلكها  التي  والاستنتاج  والتحليل  التفكير  ملكة 

 الواقع واتخاذ القرارات. 

في    الوجود: – ويُدرس  والمعنوية،  المادية  الكائنات  ويشمل  موجود،  هو  ما  كل 

 الفلسفة وعلم الميتافيزيقا. 

قصص وروايات تراثية تحمل طابعًا رمزيًا، تسُتخدم لتفسير الظواهر    الأساطير: –

 الطبيعية أو أحداث تاريخية بوسائل خيالية. 

بالاحترام والتقديس، سواء كان  المقدس:   – قيمة روحية عالية ويحُاط  ذا  يعُدّ  ما 

 نصوصًا أو أماكن أو رموزًا.

النظم والقوانين التي نزلت من الله عبر الوحي لتنظيم حياة  الشرائع السماوية:   –

 البشر، مثل الشريعة الإسلامية واليهودية والمسيحية. 

فرع من العلوم الإسلامية يختص بدراسة أصول الإيمان والمعتقدات    علم العقيدة: –

 الدينية. 

اتجاه فكري يرى أن العقل هو المصدر الرئيس للمعرفة، مع التقليل    العقلانية: –

 من دور الوحي أو التجربة الحسية. 

الحسية    التجريبية: – الخبرة  إلى  أساسًا  تستند  المعرفة  أن  يرى  فلسفي  مذهب 

 والملاحظة والتجربة. 

فرع من الفلسفة يبحث في طبيعة الوجود، وأصل الأشياء، وما وراء    الميتافيزيقا: –

 العالم المادي. 

 علم ترتيب الأحداث التاريخية وفق تسلسلها الزمني.  الكرونولوجيا: –

والميول  الفطرة:   – الأساسية  القيم  وتشمل  الإنسان عليها،  فطر الله  التي  الطبيعة 

 الفطرية نحو الخير. 

النظام    الخليفة: – في  وخاصة  الحكم،  في  غيره  يخلف  الذي  القائد  أو  الحاكم 

 الإسلامي الذي يقوم على الخلافة. 

 الإعلام الإلهي الذي ينزل على الأنبياء لتبليغ رسالة الله للبشر. الوحي:  –

التاريخية: – وأن    المادية  الوجود  في  الأصل  هي  المادة  أن  يرى  فلسفي  مذهب 

 التغيرات التاريخية ناتجة عن العوامل الاقتصادية. 

 نظام اجتماعي يقوم على استعباد الأفراد وتحويلهم إلى ملكية خاصة. العبودية:  –

التطور: – الانتقاء  ن  نظرية  الحية عبر  الكائنات  نشأة وتطور  تفسر  ظرية علمية 

 الطبيعي. 

 تكليف الله للإنسان بعمارة الأرض وإصلاحها وفق شرعه. الاستخلاف:  –

 الانتماء إلى مذهب فقهي أو فكري محدد.  التمذهب: –

 وصفاته وعلاقته بالألوهية. علم لاهوتي يدرس طبيعة المسيح الكريستولوجيا:  –



 

 - 352  - 

 بذل الجهد في استنباط الأحكام الشرعية من مصادرها الأصلية.  الاجتهاد: –

 مجموعة من النصوص الدينية اليهودية التي تفسر وتشرح التوراة.  التلمود: –

 الكتاب المقدس في اليهودية، ويضم التوراة والأنبياء والكتابات.  التناخ: –

 مجموعة بشرية تتميز بصفات جسدية أو ثقافية مشتركة. العرق: –

 شعور الانتماء إلى جماعة بشرية ذات أصول مشتركة.الوحدة الإثنية:  –

عليه    الأسباط: – يعقوب  أبناء  من  تنحدر  التي  عشرة  الاثنتا  إسرائيل  بني  قبائل 

 السلام. 

 الديانة المسيحية كما وردت في القرآن الكريم.  النصرانية: –

 ملة إبراهيم عليه السلام القائمة على التوحيد الخالص.الحنيفية:  –

 ديانة قديمة ظهرت في فارس، تؤمن بثنائية الخير والشر.  المجوسية: –

 مذهب يفصل الدين عن الدولة والشؤون العامة.  العلمانية: –

 أخذ الأسرى ونقلهم من أوطانهم، ويُذكر تاريخيًا في سياق الحروب.  السبي: –

 مسؤولية الرجل عن المرأة في إطار الأسرة، تنظيمًا وحمايةً ونفقة.  القوامة: –

 انتماء الفرد إلى أمة أو شعب له هوية ولغة وتاريخ مشترك.  القومية: –

المعبد الذي يعتقد اليهود أنه بنُي في القدس في عهد النبي سليمان   هيكل سليمان: –

 عليه السلام. 

فرقة إسلامية ترى أن الإمامة محصورة في نسل علي بن أبي طالب    الشيعة: –

 رضي الله عنه.

النبوية    السنة: – القرآن والسنة  الذين يعتمدون  أتباع المذهب السني في الإسلام، 

 كمصدرين أساسيين للتشريع. 

 الانتماء إلى مذهب فكري أو ديني معين والدفاع عنه.المذهبية:  –

 توحيد العناصر الخارجية أو البنائية دون تغيير المضمون. الوحدة الشكلية: –

 اليهود والنصارى الذين أنزل الله إليهم كتبًا سماوية قبل الإسلام.  أهل الكتاب: –

 الإيمان بإله واحد لا شريك له.  التوحيد: –

ميلانو: – عام    مرسوم  صدر  في  313إعلان  العبادة  حرية  المسيحيين  منح  م 

 الإمبراطورية الرومانية. 

اجتماعات دينية كبرى في المسيحية تهدف لتحديد العقائد    المجامع المسكونية: –

 ومواجهة البدع. 

 م. 325صيغة عقائدية مسيحية وضعتها كنيسة نيقية عام    قانون الإيمان النيقاوي: –

 اعتناق معتقد مخالف للتعاليم الدينية الرسمية. الهرطقة:  –

 إنكار الدين أو الخروج عن تعاليمه.  الزندقة: –

 رجال الدين المسيحي الذين يتولون إدارة الشؤون الكنسية.  الإكليروس: –

 ظاهرة تكامل اقتصادي وثقافي وسياسي بين دول العالم.  العولمة: –

 المصدر أو الجهة التي يعُتمد عليها في تقرير الآراء والمواقف.  المرجعية: –

 الأيديولوجيا: منظومة أفكار ومعتقدات توجه السلوك الاجتماعي والسياسي.  –

فرقة إسلامية ظهرت بعد معركة صفين، عرُفت بتشددها في مسائل    الخوارج: –

 الحكم والدين. 



 

 - 353  - 

 أتباع المذهب الحنفي في الفقه الإسلامي. الأحناف:  –

 فرقة كلامية إسلامية تؤكد على حرية الإرادة وتغليب العقل. المعتزلة:  –

وظيفة في الدولة الإسلامية مسؤولة عن تنظيم دخول الناس على الخليفة    الحجابة: –

 أو السلطان. 

 توفير الماء للحجاج في مكة المكرمة قديمًا.  السقاية: –

 تقديم الطعام للحجاج وإعانتهم. الرفادة:  –

 مقر اجتماع زعماء قريش في مكة قبل الإسلام.دار الندوة:  –

 من فقد والده قبل البلوغ. اليتيم:  –

 أمه قبل البلوغ . من فقد  العجي: –

 من فقد أمه وأباه معًا. اللطيم:  –

 منصب القيادة العامة في الدين والدنيا في الإسلام.  الإمامة: –

 تحالف أخلاقي بين قبائل قريش قبل الإسلام لنصرة المظلوم. حلف الفضول:  –

 المسلمون الذين هاجروا من مكة إلى المدينة.  المهاجرون: –

 أهل المدينة الذين نصروا المهاجرين. الأنصار: –

 التشاور في الأمور العامة بين الحاكم وأهل الرأي. الشورى:  –

الصراع السياسي والعسكري بين المسلمين بعد مقتل عثمان بن  الفتنة الكبرى:   –

 عفان رضي الله عنه.

 وعاظ كانوا يقصون القصص والعبر على الناس.القصاص:  –

 عقد شرعي يلتزم فيه المسلمون بطاعة الحاكم. البيعة:  –

 وفق ضوابط  الشخصيات المؤثرة التي تبايع الحاكم أو تعزله أهل الحل والعقد: –

 ما نُسخ حكمه في القرآن الكريم وأبُدل بحكم آخر.  الناسخ والمنسوخ: –

 الإسلامية بالدليل العقلي والنقلي. علم يبحث في العقائد  علم الكلام:  –

 

م مع السلاجقة، دالّ على الحاكم  11لقب سياسي إسلامي برز منذ القرن  السلطان:-               

 صاحب السلطة المطلقة دون ادعاء الخلافة. 

الفرعونية والآشورية، واستمر في    الملك:-                لقب سيادي قديم استعُمل منذ العصور 

 التاريخ الإسلامي للدلالة على الحاكم المستقل. 

منذ    الخليفة:-              الإسلامية  الدولة  لرئيس  والدينية  632لقب  السياسية  القيادة  يجمع  م، 

 بصفته خليفة للنبي صلى الله عليه وسلم في شؤون الأمة. 

لقب إداري أو عسكري ظهر في صدر الإسلام للدلالة على قائد جيش أو    الأمير:-             

 حاكم إقليم تابع لسلطة أعلى. 

 

 

 



 

 - 354  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 355  - 

 الأعلام  معجم                            
 

 

م(، ساهم في تأسيس  1662-1623فيلسوف ورياضي وفيزيائي فرنسي )  باسكال:بليز   •

 نظرية الاحتمالات وابتكار آلة حاسبة مبكرة، وكتب في الفكر الديني. 

داروين:- • )  تشارلز  إنجليزي  أحياء  التطور  1882-1809عالم  نظرية  مؤسس  م(، 

 بالانتقاء الطبيعي. 

رشد:- • )  ابن  أندلسي  وطبيب  أرسطو  1198-1126فيلسوف  فلسفة  بشرح  اشتهر  م(، 

 ومحاولة التوفيق بين الفلسفة والدين. 

م(، من أبرز مفكري الفلسفة  1274-1225فيلسوف ولاهوتي إيطالي )  توما الأكويني:- •

 المدرسية المسيحية. 

سينا:- • )  ابن  مسلم  وطبيب  الطب"  1037-980فيلسوف  في  "القانون  مؤلف  م(، 

 و"الشفاء"، من أعلام الفلسفة والطب في العصور الوسطى.

م(، حاول التوفيق  1204-1135فيلسوف وطبيب يهودي أندلسي )  موسى بن ميمون:- •

 بين الفلسفة اليهودية والفكر الأرسطي. 

إنجلز:- • ألماني )  فريدريك  م(، شريك كارل ماركس  1895-1820فيلسوف واقتصادي 

 في صياغة الفكر الشيوعي. 

 م(، مؤسس الفلسفة الوضعية. 1857-1798فيلسوف فرنسي ) أوغست كونت:- •

)  أوغسطينوس:- • مسيحي  ولاهوتي  اللاتينية  430-354فيلسوف  الكنيسة  آباء  من  م(، 

 ومؤلف "الاعترافات". 

الفلسفة الحديثة وقائل  1650- 1596فيلسوف ورياضي فرنسي )  ديكارت:- • م(، مؤسس 

 العبارة الشهيرة "أنا أفكر إذن أنا موجود". 

م(، من رواد الفكر  1778-1712فيلسوف وكاتب سياسي فرنسي )  جان جاك روسو:- •

 التنويري ومؤلف "العقد الاجتماعي". 

ق.م(، اشتهر    1213-1279)حكم    19فرعون مصري من الأسرة    رمسيس الثاني:- •

 بحروبه ومعابد أبو سمبل. 

ق.م(، فتح معظم العالم المعروف آنذاك   323-356ملك مقدونيا )  الإسكندر المقدوني:- •

 ونشر الثقافة الهلنستية. 

 ، رمز السلطة الملكية والقدسية. 18لقب حكام مصر القديمة منذ الأسرة فرعون: - •

أحد أبرز رسل المسيحية في القرن الأول الميلادي، ساهم في نشر   بولس الطرسوسي:- •

 الدين في العالم الروماني. 

 م(، مؤلف "التاريخ الطبيعي". 79-23بلينيوس: كاتب ومؤرخ روماني ) - •

الكبير:- • قسطنطين  )  الإمبراطور  روماني  اعتنق  337-272إمبراطور  من  أول  م(، 

 المسيحية وأسس القسطنطينية. 



 

 - 356  - 

م(، جعل المسيحية الدين الرسمي  395-347إمبراطور روماني )  تيودوسيوس الأول:- •

 للإمبراطورية. 

التنوير  1778-1694فيلسوف وكاتب فرنسي )فولتير:  - • ومنتقد  م(، من رموز عصر 

 للاستبداد الديني والسياسي. 

زعيم قريش في الجاهلية، جد النبي صلى الله عليه وسلم الرابع، جمع قبائل مكة ونظم    قصي بن كلاب:- •

 شؤون الكعبة. 

الليبرالي وفلسفة  1704-1632فيلسوف إنجليزي )  جون لوك:- • م(، من مؤسسي الفكر 

 العقد الاجتماعي. 

م(، تلميذ ابن تيمية، اشتهر بمؤلفات في  1350-1292فقيه ومفسر إسلامي )  ابن القيم:- •

 العقيدة والفقه. 

م(، من أبرز منظّري الفكر  1933مؤرخ ومفكر مغربي معاصر )ولد    عبد الله العروي:- •

 العربي الحديث. 

الجابري:  - • عابد  )محمد  مغربي  العقل  2010-1935مفكر  نقد  مشروع  صاحب  م(، 

 العربي. 

م(، متخصص في فلسفة  1944فيلسوف ومفكر مغربي معاصر )ولد  طه عبد الرحمن:- •

 الأخلاق والمنطق والحوار الحضاري. 
م  570خاتم الأنبياء والمرسلين في الإسلام، ولد عام  النبي محمد صلى الله عليه وسلم:- •

 في مكة، نزل عليه القرآن الكريم وهو مؤسس الدين الإسلامي.
نبيٌ من بني إسرائيل، كليم الله، قاد بني إسرائيل من مصر إلى الأرض   النبي موسى:- •

 الموعودة، تلقى التوراة. 
أول إنسان وأول نبي، خلقه الله وأمره بالعبادة، أبو البشر جميعاً   النبي آدم عليه السلام:- •

 حسب الأديان الإبراهيمية. 
يعُتقد أنه نبي صالح في  النبي يهوذا:  - • أنبياء بني إسرائيل المذكورين في التوراة،  من 

 التراث اليهودي والمسيحي. 
 نبي مذكور في القرآن الكريم، يعُتقد أنه النبي عزرا في التراث اليهودي.  النبي عزير:- •
خليفة النبي موسى في قيادة بني إسرائيل، قادهم إلى فتح أرض كنعان حسب  يوشع:  - •

 التوراة. 
ملك بابلي شهير من القرن السادس قبل الميلاد، بنى حدائق بابل المعلقة وحكم    بخُتنصر:- •

 الإمبراطورية البابلية. 
م(، اشتهر بتقوية حدود الإمبراطورية وبناء  138–117إمبراطور روماني )  هادريان:- •

 سور هادريان في بريطانيا. 
نبي من أنبياء بني إسرائيل، أب الأسباط الاثني عشر، وله مكانة مركزية في    يعقوب:- •

 القصص التوراتية والقرآنية. 
فيلسوف وعالم مسلم من القرن العاشر الميلادي، أسهم في الفلسفة والمنطق  الفارابي:  - •

 وعلوم السياسة. 



 

 - 357  - 

 قائمة المصادر والمراجع المعتمدة                  
 

القرآن الكريم ـ المصحف الشريف، طبعة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف،   •

 م  1999هـ /  1420المملكة العربية السعودية، المدينة المنورة،  

هـ /   1419ـ صحيح البخاري، تحقيق د. محمد زغلول النجار، دار الفكر، بيروت،  •

 م  1998

هـ /   1407ـ صحيح مسلم، تحقيق د. محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت،  •

 م  1987

دار الكتب العلمية، بيروت،  ، تحقيق محمد عبد الله دراز، لأنس بن مالك  ـ الموطأ •

 م  1986هـ /  1406

 On the Origin of Species, John Murray, London, 1859ـ  •

(، تحقيق الدكتور محمد عبد الرحمن بدوي، دار  لموسى بن ميمونـ دلائل الحائرين ) •

 1984الفكر العربي، القاهرة، 

 م  1999، دار الكتب العلمية، بيروت، لسعديا الفيومي ـ الأمانات والاعتقادات  •

 The Story of Philosophy, Simon & Schuster, New York, 1926ـ  •

 The Story of Civilization, Simon & Schuster, New York, 1935ـ  •

، دار المعرفة، بيروت،  لخليل عبد الكريم   ـ قريش من القبيلة إلى الدولة المركزية •

1998 

 2001ار الفكر، بيروت، لخليل عبد الكريم د  ـ أصول الشريعة الإسلامية،  •

تحقيق محمد عبد الله عنان، دار الفكر العربي،  عبد الرحمان بن خلدون ـ المقدمة،  •

 1967القاهرة،  

 1981دار المعارف، القاهرة، عبد الله العروي  ـ مجمل تاريخ المغرب،  •

منشورات دار الغرب الإسلامي، الرباط،   ابراهيم حركات  ـ المغرب عبر التاريخ، •

1995 

 2000مطبعة النجاح الجديدة، الرباط،  محمد القبلي ـ كرونولوجيا تاريخ المغرب، •

 1997دار الثقافة، الدار البيضاء،  ابراهيم حركات ـ المغرب عبر التاريخ، •

تحقيق عبد   لصاحبه أحمد الناصري   ـ كتاب الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى، •

 1984العزيز الوردي، دار الكتب الوطنية، الرباط، 

 1995دار الفكر، القاهرة، لخليل عبد الكريم  ـ فترة التكوين في حياة الصديق الأمين،  •
طبعت في بيروت  علي  جواد المفصل في تاريخ العرب قبل الإسلام لصاحبه الدكتور  •

 1947 – 1968بين سنتي 

تحقيق د. محمد رشاد محمد علي، دار الفكر، بيروت،    أكثير لإبن  التفسير،كتاب ـ  •

 م  1994هـ /  1414

 2003ـ الثورات: الإنجيل والقرآن، دار الشروق، القاهرة،   •



 

 - 358  - 

 1982دار النهضة العربية، بيروت،  لجفري براون  ـ تاريخ أوروبا الحديث، •

تحقيق مصطفى  أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي  ـ الموافقات في أصول الشريعة،  •

 1985عبد الفتاح، دار الفكر، بيروت، 

تحقيق أبو زيد عبد الرحمن، دار الكتب العلمية، بيروت،  لإبن هشام  ـ السيرة النبوية،  •

2003 

تحقيق محمود شاكر، دار المعرفة، بيروت،   للحافظ ابن كثير الدمشقي   ـ البداية والنهاية، •

1999 

 1970دار الفكر العربي، القاهرة،  روجيه كاراتينيهلفرنسي ل  ،الاسلام  ـ محمد رسول  •

 1986دار المعارف، القاهرة، أحمد أمين  ـ فجر الإسلام،  •

 2000دار الفكر، بيروت،  علي عبد الرازق  ـ الإسلام وأصول الحكم، •

 2000دار الشروق، القاهرة، سيد قطب  ـ في ظلال القرآن،  •

م )مرسوم ميلانو(، متوفر في كتب التاريخ   313ـ الإعلان الإمبراطوري الصادر عام   •

 الروماني الكلاسيكي 

ـ تاريخ الأمم والملوك )تاريخ الطبري(، تحقيق الدكتور محمد أبو الفضل إبراهيم، دار   •

 1999الكتب العلمية، بيروت، 

تحقيق محمد عبد الله الداغستاني، دار الفكر،  الغزالي   للإمام حامدـ إحياء علوم الدين،  •

 2000بيروت، 

دار   لإرفن روزنتال ـ الفكر العربي الإسلامي من القرون الوسطى إلى العصر الحديث،  •

 1972الطليعة، بيروت، 

ترجمة وتحقيق محمد صادق السنهوري،  الفيلسوف جون لوك   ـ مقالتان في الحكومة، •

 1982دار الفكر، بيروت، 

ترجمة د. كامل الجبالي، دار التنوير،   ميشيل فوكو ـ المراقبة والعقاب: ولادة السجن، •

 1977بيروت، 

ترجمة عبد الحميد جودة السحار، دار العودة، بيروت،   لإدوارد سعيد  ـ الاستشراق،  •

2003 

 1977ترجمة رائد جبر، دار الطليعة، بيروت، لكارل ماركس ـ رأس المال،   •

 1983ترجمة وإعداد محمد الكيلاني، دار الفكر، دمشق،  توماس هوبز   ـ الليفياثان، •

جمة يوسف زيدان،  تر  Edward Gibbonـ انحدار وسقوط الإمبراطورية الرومانية، •

 2004دار الشروق، القاهرة، 

تحقيق يوسف العارف، دار الكتب   جلال الدين السيوطي  ـ سيرة الخلفاء الراشدين، •

 2005العلمية، بيروت، 
كلية الأداب  محاضرات في تاريخ الحضارات القديمة. ة بالكامل ، البيضاوي  الدكتورة •

 والعلوم الإنسانية 
 م  2024م / 19في القرن محمد الگرادي ، محاضرات في تاريخ المغرب  دكتورال •



 

 - 359  - 

حجازي، مصطفى حجازي. التخلف الاجتماعي: مدخل إلى سيكولوجية الإنسان   •

 . 2001المقهور. بيروت: المركز الثقافي العربي، 
جيربران، معجم الرموز، ترجمة بسام بركة وآخرون، بيروت:  جان شوفاليي وألان  — •

 . 2004دار الفارابي، 
ميرسيا إلياد، المقدس والمدنس، ترجمة فريد الزاهي، الدار البيضاء: دار توبقال،   — •

1996 . 
بلال موسى بلال علي، قصة الرمز الديني، بيروت: الدار العربية للعلوم ناشرون،   — •

2012 . 
غوستاف يونغ، الإنسان ورموزه، ترجمة مصطفى صفوان، الكويت:  كارل  — •

 . 1987المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 

"   م2001ق.م... حتى 4000من مختصر تاريخ العالم لتاريخ العالم  "التسلسل الزمني   •

 مراجعة وإعداد فريد الفالوجي  ترجمة أسعد عيسى 
لصاحبه أحمد العزاوي ، الجزء الأول ، الطبعة  مختصر في تاريخ الغرب الإسلامي  •

 م . 2012الثالثة  

 

 

 

 



 

 - 360  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 361  - 

 

 

 

 

 

 

 



 

 - 362  - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


