
84 

Una crítica del espíritu que produjo la economía 
política1 

Muhammad Adel Zaky2  
Resumen 

Este trabajo propone una crítica de los fundamentos civilizatorios que dieron origen a la 
economía política como ciencia social europea. Se plantea la hipótesis de que la economía 
política es el producto de un espíritu moldeado por tres elementos fusionados de la civilización 
europea: el cristianismo romano, la gloria imperial romana y la ciencia griega. Estos elementos 
estructuraron colectivamente la manera en que la Europa moderna percibió, pensó y sistematizó 
los fenómenos económicos. El artículo deconstruye así los supuestos eurocéntricos de esta 
ciencia, mostrando que su universalización se basa en una exclusión implícita de otras 
civilizaciones. A través de esta lectura crítica, el autor aboga por liberar la economía política de 
su marco ideológico occidental, con el fin de convertirla en una ciencia humana abierta a la 
pluralidad histórica y cultural. 

Palabras clave: Economía Política. Historia de la Ciencia. Imperialismo. Globalización 
Histórica. 

Abstract 

This work proposes a critique of the civilizational foundations that gave rise to political 
economy as a European social science. It advances the hypothesis that political economy is the 
product of a spirit shaped by three fused elements of European civilization: Roman Christianity, 
Roman imperial glory, and Greek science. These elements collectively structured the ways in 
which modern Europe perceived, conceptualized, and systematized economic phenomena. The 
article thus deconstructs the Eurocentric assumptions of this discipline, showing that its 
universalization rests on the implicit exclusion of other civilizations. Through this critical 
reading, the author argues for freeing political economy from its Western ideological 
framework, in order to transform it into a human science open to historical and cultural plurality. 

Keywords: Political Economy. History of Science. Imperialism. Historical Globalization.  

JEL Classification: B11; B15; P16. 

DOI: 10.5281/zenodo.18462663 

 

 

2 Facultad de Derecho, Universidad de Alejandría. Investigador en economía política. ORCID: 0009-0001-7294-8605.  
 

1 Artículo enviado el 6/7/2025. Aprobado el 8/11/2025. Traducción al español realizada por María González. 

 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

85 

Hipótesis central 
 

Al examinar la esencia de la economía política y reflexionar sobre su objeto y 
metodología, encontramos que sus características definitorias se formaron de manera particular. 
Surgió desde el corazón de Europa, para Europa, tomando como campo de análisis los 
fenómenos que se desarrollaron dentro del continente, y rechazando los marcos teológicos en el 
estudio de su objeto. En su lugar, busca descubrir las leyes objetivas que rigen los fenómenos 
económicos, fundamentando su investigación en realidades materiales y sociales, más que en 
supuestos metafísicos o religiosos. Para ello, emplea el más alto grado de abstracción como 
método principal de investigación. 

¿Cómo, entonces, se formaron estos rasgos definitorios? ¿Desempeñó la civilización 
europea —cuna de la economía política— un papel decisivo en la configuración de esta ciencia? 
Esta es la hipótesis central que el presente estudio busca analizar y fundamentar. 

(I) 
​ La crítica de las ciencias sociales exige, ante todo, una crítica de los componentes de la 
civilización que las produjo y, en consecuencia, una crítica del espíritu que dio forma a esta 
ciencia, con el fin de poner de manifiesto sus leyes objetivas. Dado que la economía política es 
una ciencia de origen europeo, es necesario examinar los componentes de la civilización 
europea que la engendraron, con el objetivo de comprender las condiciones objetivas e 
históricas que condujeron a su aparición como ciencia social, tal como la conocemos hoy. Sólo a 
partir de ahí podremos criticarla tanto desde dentro como desde fuera. 

La hipótesis metodológica que aquí proponemos es que la civilización europea que 
produjo la economía política se compone de tres elementos interconectados, incluso fusionados, 
que influyeron en el surgimiento de la ciencia de la economía política, en la definición de su 
objeto y en su método. Estos elementos son3: 

El cristianismo romano, o más precisamente el cristianismo después de su 
transformación romana. 

La gloria romana, heredada por el guerrero germánico. 

La ciencia griega, que históricamente se apropió de las ciencias de las antiguas 
civilizaciones orientales. 

Antes de comenzar a analizar cada uno de los componentes de la civilización que dio 
origen a la economía política y la configuró en la forma que hoy conocemos, es esencial 
subrayar tres observaciones de importancia crítica: 

Primera: El objetivo general de este estudio no es ofrecer un relato histórico de 
acontecimientos ni analizar hechos históricos. En consecuencia, cualquier narración histórica se 
limitará estrictamente a lo que sirva al propósito de la investigación. No se extenderá a relatar 
eventos, examinar hechos o discutir figuras históricas concretas, ya que todos estos asuntos 
están completamente fuera del alcance y de los objetivos de esta investigación. 

3 La organización seguida según la metodología del texto no significa que un componente de la civilización europea 
sea más importante que los demás. ​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

86 

Segunda: El objetivo principal de este estudio es descubrir las fuentes que, en su 
convergencia, dieron forma al espíritu de la economía política. Por lo tanto, la tarea central de la 
investigación es excavar en el espíritu de la civilización dentro de la cual surgió la economía 
política. 

Tercera: Dado que el objetivo principal de este estudio es descubrir las fuentes que 
conformaron el espíritu de la economía política, el método empleado es el de la abstracción. En 
consecuencia, no es necesario ni se pretende presentar numerosos eventos o hechos que no sean 
más que detalles históricos sin relevancia para el fenómeno objeto de estudio. 

Partiendo de estas observaciones esenciales, podemos dar ahora un paso metodológico 
hacia adelante para identificar los componentes de la civilización que produjo la economía 
política. 

Primera parte: El cristianismo romano 

El cristianismo – llamado así por Nazaret, la ciudad donde creció Jesús – nació en un 
entorno judío y continuó desarrollándose durante sus primeros años, extendiéndose por el 
Imperio romano hasta Siria, Asia Menor, Antioquía, Egipto y Grecia, hasta alcanzar finalmente 
Roma. Durante casi tres siglos (58–311), los primeros grupos cristianos fueron objeto de 
persecuciones y abusos. El carácter revolucionario del mensaje de Jesús, que se oponía a la 
opresión romana, era percibido como una amenaza directa a una unidad imperial basada en una 
organización militar estricta. Después de Jesucristo, el conflicto entre las diferentes direcciones 
apostólicas se convirtió en una fuente de tensiones que podía desembocar en una guerra civil, lo 
que llevó a Roma a considerar a los grupos cristianos como opositores políticos o rebeldes que 
debían ser reprimidos. Esta persecución oficial y organizada por el Estado continuó hasta que el 
emperador Galerio promulgó su edicto de tolerancia en el año 311 d.C., donde el Estado 
declaraba su tolerancia hacia el cristianismo. Con el Edicto de Milán del año 313 d.C., 
promulgado por el emperador Constantino (272–337), el cristianismo fue reconocido 
oficialmente, y se estableció el principio de neutralidad del Estado en los asuntos religiosos. 

Durante este período, que se extiende desde principios del siglo I hasta mediados del 
siglo IV, se completó la estructura interna de la organización eclesiástica. Se redactaron los 
evangelios, se formaron los rituales y se establecieron las oraciones – oraciones que el propio 
Jesús nunca había realizado – y se promulgaron las leyes de las confesiones de fe. Las funciones 
religiosas y las jerarquías sacerdotales se formaron en un marco de oscuridad y de monopolio 
progresivo de la enseñanza y de la verdad por parte de la institución eclesiástica. Cuando las 
tribus germánicas4 invadieron el Imperio romano y constituyeron una amenaza para la capital, 
Roma, el emperador Constantino trasladó la capital del imperio a Bizancio, en el Bósforo, en el 
año 330. Allí, el cristianismo fue revestido de una forma imperial manifiesta. El período que va 
desde el reinado del emperador Constantino hasta el del emperador Teodosio (347–395), es 
decir, del año 306 al 395, fue suficientemente largo como para completar la edificación exterior 
de la organización eclesiástica y para que el cristianismo adoptara una forma romana. Suficiente 

4 En el siglo I a.C., las tribus germánicas procedentes del sur de Escandinavia, del norte y del oeste de Alemania, 
invadieron Europa Occidental, dirigiéndose hacia el sur, el este y el oeste. En los siglos V y VI d.C., lograron 
conquistar la mayor parte de los territorios romanos en Europa Occidental, dominaron Alemania, Francia y España, y 
cruzaron las fronteras de Roma tras haber sometido todas las regiones italianas. ​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

87 

para que el cristianismo se transformara del cristianismo puro de Nazaret en un cristianismo 
imperial. Durante este período, los emperadores se acercaron al clero y obtuvieron de ellos 
santidad y legitimidad. 

Al mismo tiempo, la Iglesia comenzó a formarse como una institución paralela al 
palacio imperial. Sí, la Iglesia, dirigida por el patriarca, estaba sometida al poder del emperador 
bizantino5, pero adoptó una forma imperial que correspondía a la propia creencia del emperador. 
El patriarca vestía el manto real, portaba el cetro adornado con joyas, llevaba la corona dorada 
en la cabeza y residía en suntuosos palacios, rodeado de una gloria que anteriormente sólo 
conocían los emperadores. Esto condujo a un monopolio reforzado de la institución religiosa 
sobre la enseñanza, en el que se convirtió en un crimen interpretar las Escrituras sagradas en 
contradicción con las opiniones del clero – los representantes de Dios – porque sólo ellos 
poseían la verdad que Dios les había revelado, ¡y únicamente ellos! 

Bajo el reinado del emperador Teodosio, cuando el cristianismo se convirtió en la 
confesión oficial del Imperio y ya no se reconocía ninguna otra creencia religiosa, el Imperio 
fue dividido entre los hijos del emperador: Arcadio y Honorio. El Este fue atribuido al primero, 
y el Oeste al segundo. Sin embargo, la parte occidental no resistió mucho tiempo los ataques 
germánicos; el Imperio romano de Occidente cayó, y surgieron nuevos reinos: los reinos 
pertenecientes a los reyes de las tribus germánicas6. 

Pero los reinos germánicos no se fundaron por sí mismos mediante la conquista de 
territorios. Se enfrentaron constantemente al mismo problema: cómo gobernar los nuevos 
territorios7. Cuando cayó el Imperio romano de Occidente, Europa occidental quedó sin 
dirección. Como las tribus germánicas carecían de experiencia en la administración de imperios 
y en la gestión de instituciones, y como les interesaba que las administraciones romanas 
continuaran funcionando, y dado que la Iglesia era al mismo tiempo la única institución 
organizada que logró mantenerse como la más poderosa en Europa occidental tras la caída de 
Roma, la Iglesia romana acogió a las tribus germánicas y cooperó con ellas. Estableció sistemas 
administrativos, reglas de gobierno y políticas, y transformó a los jefes tribales y a los guerreros 
bárbaros paganos en cristianos piadosos8. ¡La Iglesia romana convirtió al pagano germánico, al 
guerrero del norte de Europa, en un caballero romano! Llevó al hombre germánico, fascinado 
por el combate, a luchar por la doctrina divina, y no por el saqueo y el pillaje9. De hecho, la 
Iglesia romana no solo transformó a las tribus germánicas en caballeros, ni solo convirtió a los 

9 De esta manera, ¡el guerrero germánico encontró una causa ideal por la cual luchar! Esta causa se desarrollará, 
como veremos en el texto, con la evolución social en Europa Occidental. 

8 Véase: François-Georges Dreyfus, Roland Marx, Raymond Poidevin, Histoire générale de l'Europe, Tome 1: L'Europe 
de 1789 à nos jours (París: Presses Universitaires de France, 1980), p. 239. 

7 En realidad, todas las invasiones germánicas en las fronteras del Imperio romano no fueron más que una expresión 
de su voluntad de saquear algunos de sus recursos y de ganar honor en el combate; eso era lo que confería honor y 
alto estatus a los germanos dentro de su tribu. Las tribus germánicas no tenían verdaderos proyectos de ocupación 
militar de los territorios romanos ni de expansión o dominación militar. Para más detalles, véase: John Hirst, The 
Shortest History of Europe (Collingwood: Black Inc, 2009). 

6 Para más detalles, véase: Christopher Dawson, The Making of Europe: An Introduction to the History of European 
Unity (Washington, D.C.: The Catholic University of America Press, 2003), capítulo cinco en particular. 

5 Así era en el Imperio Oriental, donde el emperador era el jefe de la Iglesia, y por tanto su poder superaba al del 
patriarca. En el Imperio Occidental, el poder religioso estaba separado del poder secular. Ambas autoridades tenían 
sus propias instituciones, desempeñando un papel decisivo en el conflicto constante que marcó la relación entre los 
dos poderes, como el conflicto entre el papa Gregorio VII (1015–1085) y el emperador Enrique IV (1050–1106) sobre 
el derecho a nombrar obispos, especialmente en el norte de Italia. 

​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

88 

jefes tribales en reyes que se coronaban, ¡sino que incluso los convirtió en emperadores 
romanos! Cuando el papa León III (750–816) colocó la corona sobre la cabeza de Carlomagno 
(742–814), rey de los francos, en el año 800, y lo proclamó emperador romano, y cuando el 
papa Juan XII (937–964) coronó al rey Otón I (912–973) de Germania como emperador del 
Sacro Imperio Romano Germánico en 962, heredero histórico del Imperio romano, fue la Iglesia 
romana quien creó a los emperadores. 

Sea como fuere, cuando los ejércitos germánicos conquistaron los territorios del 
Imperio romano de Occidente, los jefes tribales, los nuevos reyes, tomaron el control de las 
regiones que ahora carecían de gobierno central. Luego concedieron vastas extensiones de 
tierras a sus jefes militares a cambio de su obediencia y protección para sus tronos, y 
extendieron su influencia a cada vez más regiones, lo que condujo a la formación del sistema 
social feudal. En el marco de este sistema, nació la amarga y a veces sangrienta lucha entre los 
reyes y los grandes terratenientes por un lado, y entre los reyes y la Iglesia por el otro. Al mismo 
tiempo, se propagó la superstición y las condiciones sociales se deterioraron durante un período 
que duró cerca de mil años. Durante ese tiempo, la Iglesia romana logró consolidar su influencia 
política y social como la institución más poderosa de la Edad Media. A través de un estricto 
sistema jerárquico, la Iglesia comenzó a reforzar su influencia religiosa y temporal como la 
única institución que expresaba la voluntad celestial, ¡y la única fuente que confería legitimidad 
a los reyes y santidad a su gobierno! ¡También salvaba a sus súbditos de los pecados! Asimismo, 
la Iglesia trabajaba constantemente para preservar los enormes beneficios económicos que había 
obtenido en nombre de Dios, como el mayor señor feudal, el mayor recaudador de impuestos y 
el mayor asesino de hombres que pecaban con el pensamiento. Y Tolstói (1828–1910) resume la 
situación cultural de la época con las siguientes palabras: 

“Tomen todas las referencias científicas de la Edad Media, y verán qué 
fuerza espiritual fiel y qué conocimiento sólido representaban, un 
conocimiento que no podía ser cuestionado en cuanto a lo verdadero y lo 
falso... Para ellos era fácil entender que el griego era la única condición 
necesaria para la enseñanza, pues era la lengua de Aristóteles, cuyos juicios 
fueron incuestionables durante varios siglos tras su muerte. ¿Y cómo no iban 
a exigir los monjes el estudio de las Sagradas Escrituras, que reposaban 
sobre fundamentos inquebrantables...? Es fácil comprender que la escuela 
debía ser dogmática cuando la conciencia crítica del hombre aún no había 
despertado, y que era natural que los alumnos memorizaran las verdades 
reveladas por Dios y Aristóteles, así como las obras maestras poéticas de 
Virgilio y Cicerón. Durante varios siglos después, nadie podía imaginar una 
realidad más veraz o más bella que la que ellos habían propuesto, y era fácil 
para la escuela medieval saber qué debía enseñarse cuando solo había un 
único método sin alternativa, y cuando todo giraba en torno al Evangelio y 
los libros de Agustín y Aristóteles”10. 

También podemos resumir la situación social de los productores directos de la época a 
través de escritos contemporáneos que mostraban las pésimas condiciones de vida de estos 
pueblos oprimidos: 

10 Véase: Leo Tolstoy, Tolstoy as Teacher: Leo Tolstoy's Writings on Education, editado por Bob Blaisdell, traducido por 
Christopher Edgar (Nueva York: Teachers & Writers Collaborative, 2000), p. 98. ​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

89 

«Habían alcanzado un nivel en el que no había nada por debajo, como el 
hombre que conducía cuatro bueyes flacos que estaban tan débiles que se les 
podían contar fácilmente las costillas, y su aspecto era lamentable... Apenas 
tocaba el suelo cuando sus dedos salían de sus zapatos hechos jirones, y sus 
pantalones apenas cubrían sus rodillas, mientras que su mujer caminaba a su 
lado descalza sobre el hielo, y se veían manchas de sangre en sus pies. »11 

Pero esta dominación de la Iglesia se fragmentaría a través de tres fases históricas, 
comenzando por la protesta, pasando por la separación entre la religión y el Estado, y 
concluyendo con un rechazo de la religión misma. Durante casi mil años, la dominación total de 
la Iglesia católica romana sobre el espíritu y el pensamiento de la sociedad europea no conoció 
desviación alguna12 hasta comienzos del siglo XVI, cuando Martín Lutero (1483–1546) lideró el 
movimiento de reforma religiosa, protestó contra el monopolio de la Iglesia sobre la 
interpretación de la Biblia y proclamó que la salvación venía por la fe y no por los sacerdotes, 
representantes de Dios, que vendían indulgencias13. 

Y si el movimiento de Martín Lutero, que fundó el protestantismo como un movimiento 
reformador contra el catolicismo, fue un primer paso para aislar socialmente a la Iglesia romana 
y al menos purificarla moralmente, la Paz de Westfalia (1648) representó el segundo paso en esa 
misma dirección. Tras una guerra sangrienta entre católicos y protestantes, e incluso entre ramas 
protestantes —luteranismo y calvinismo— que duró varias décadas y resultó en miles de 
masacres y millones de víctimas, se decidió oficialmente que se aplicaría el principio de no 
injerencia en los asuntos internos de los países, especialmente en lo relativo a la autoridad de la 
Iglesia, con la condena y prohibición para los príncipes de imponer a sus súbditos una religión o 
secta determinada. En particular, esto se dirigía a los príncipes alemanes. En ese momento, los 
europeos sintieron por primera vez la libertad. Además, la conciencia europea comprendió que 
el conflicto religioso no era más que una repugnante lucha por el poder y el oro. Por ello, la 
conciencia colectiva se volvió hacia la ciencia para reaprender el mundo más allá de la religión, 
del clero y de la supremacía de la Iglesia, y así se debilitó la influencia de la Iglesia católica 
romana14, la cual estaba fundamentalmente construida sobre la creación de una conciencia falsa. 

Esto coincidió con la disolución del Sacro Imperio Romano y la disminución de la 
influencia del emperador romano, después de haber perdido unos 100.000 kilómetros cuadrados 
de territorio en las regiones bajas tras la declaración de independencia de los Países Bajos, así 

14 Cuando el papa, al inicio de las negociaciones de Westfalia, se negó a firmar el tratado de paz, ¡fue ignorado! 

13 Por ejemplo, en 1517, el papa León X (1475–1521) emitió una indulgencia que abarcaba todo el mundo cristiano, 
con el fin de recaudar fondos para la construcción de la basílica de San Pedro en Roma. Para más detalles, véase: The 
Oxford Dictionary of the Christian Church (Oxford: Oxford University Press, 2005), pp. 261–264. 

12  Si se omite la gran escisión entre la Iglesia Oriental y la Occidental en el siglo IV, donde las Iglesias Orientales 
fueron dirigidas por la Iglesia de Alejandría y las Occidentales bajo la dirección de la Iglesia de Roma, estas últimas 
comenzaron a ser llamadas Iglesias católicas y las primeras Iglesias ortodoxas. 

11 Véase: M. Dobb, Studies in the Development of Capitalism (Londres: Routledge, 1947), p. 58. Y algo como: “Vemos 
algunos animales salvajes dispersos por el campo, negros, polvorientos, expuestos al sol, atados a la tierra que 
excavan con una perseverancia inquebrantable, y parecen hablar un lenguaje detallado. Cuando se levantan, sus 
rasgos recuerdan a los de los humanos. En realidad, son humanos que buscan refugio por la noche en sus agujeros, 
donde viven de pan negro, agua y raíces. Liberan a los hombres libres del trabajo de sembrar y arar para su sustento, 
y por tanto merecen no ser privados del amor que han sembrado.” Véase: Paul Hazard, The Crisis of the European 
Mind, 1680–1715, traducido por J. Lewis May (Nueva York: New York Review Books, 2013). ¡Sin mencionar las 
hogueras de brujas! Entre los siglos XIV y XVII, alrededor de 90.000 personas acusadas de brujería fueron quemadas, 
unas 35.000 solo en Alemania. ¡La mayoría eran mujeres! 

​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

90 

como de Suiza, y después de que Suecia expandiera su influencia hacia el norte. Además, el 
poder se fragmentó entre cientos de príncipes alemanes que declararon su independencia y 
cuyas autoridades fueron reconocidas oficialmente. 

La Revolución Francesa (1789), que también fue una etapa importante en la 
confrontación con los déspotas entre los reyes y príncipes de Europa Occidental, constituyó el 
tercer paso en la disolución de la influencia de la Iglesia católica romana. Con la Revolución 
Francesa, la religión perdió su dominio más allá de las puertas de las iglesias; la vida social fue 
liberada del yugo de los representantes de Dios. En realidad, el rechazo colectivo del 
cristianismo, tanto como clero como religión, no fue el resultado de una revisión científica15, 
sino más bien una consecuencia de duras circunstancias sociales que llevaron al odio hacia el 
poder del clero. Esto, a su vez, provocó una lucha implacable por aplastar el poder de la 
institución religiosa rechazando la existencia misma de la religión. Así, ya no fue aceptable 
tener un punto de vista religioso o una interpretación teológica de cualquier fenómeno social o 
natural. 

Segundo: La gloria romana 

A partir del siglo XI a.C., los romanos llegaron desde el este de Europa hacia la 
península itálica y fundaron Roma como su capital. Fascinados por la civilización griega, los 
romanos organizaron su Estado, sobresalieron en el ámbito del derecho y comenzaron su 
expansión militar, hasta que los ejércitos romanos lograron establecer su dominio sobre toda la 
península itálica, para luego tomar el control de los antiguos reinos del mundo. Desde la isla de 
Gran Bretaña y las costas atlánticas al oeste, hasta Mesopotamia y el mar Caspio al este, desde 
Europa central y los Alpes al norte hasta el desierto del Sahara y el mar Rojo al sur, el Imperio 
romano se impuso como una potencia expansionista y colonial. 

Cuando Roma cayó a mediados del siglo V d.C. y los reyes germánicos heredaron el 
sistema imperial, los estados de Europa occidental – en particular España, Portugal, Francia, 
Inglaterra y los Países Bajos – surgieron como reinos expansionistas que continuaron llevando 
la antorcha de la gloria romana. Así, el mundo entero se convirtió en un terreno para sus 
operaciones coloniales. 

Era ideológicamente imposible considerar el mundo como un escenario para la 
extensión de las fronteras de estos estados coloniales sin adoptar una ideología 
colonial/excluyente, basada en la idea de que todo lo que no era europeo – tal como Roma 
consideraba su entorno – estaba fuera de la civilización y esperaba que Europa lo “civilizara”. 
Tal como Roma consideraba a los germanos como bárbaros, los germanos romanizados – y sus 
descendientes – consideraban a otros pueblos con la misma actitud condescendiente: las tribus 
de América del Sur eran paganas para convertir o quemar, ¡sus tesoros debían ser saqueados! 
Los africanos eran esclavos miserables. ¡Los árabes eran naturalmente rústicos e incivilizados! 

15  A pesar de las críticas de Marx y Engels al cristianismo, que generalmente se centraban en la crítica del espíritu 
religioso, el libro de Bakunin Dios y el Estado (1814–1876) podría considerarse la primera obra intelectual 
relativamente conocida (a pesar de su fragmentariedad y falta de método) que critica los versículos bíblicos, en 
particular los evangelios. Pero sigue siendo, en última instancia, una crítica fuera de la conciencia 
europea/occidental. Para los detalles, véase: Mikhail Bakunin, God and the State (Nueva York: Dover Publications, 
2019). Esto, definitivamente, con la excepción de la obra de Spinoza (1632–1677). En particular, el capítulo siete: 
Interpretación de la Biblia. Véase: Baruch Spinoza, Tratado teológico-político, traducido por Michael Silverthorne y 
Jonathan Israel (Cambridge: Cambridge University Press, 2007). ​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

91 

¡Los musulmanes eran hordas salvajes!¡La civilización, en todas sus expresiones y formas 
sociales, solo comenzó en Europa! 

Con la aparición de estos reinos, la tarea del guerrero germánico se centró en la defensa 
del reino y la protección del rey. En una etapa posterior, se le exigirán tareas aún mayores y más 
nobles: la tarea sagrada se convierte en recuperar la tumba del Hijo de Dios mediante las 
cruzadas16. Cuando estas cruzadas, que tuvieron lugar desde finales del siglo XI hasta mediados 
del siglo XVI y que parecían tener como objetivo recuperar la tumba del Hijo de Dios de manos 
de los árabes, concluyeron, la tarea sagrada evolucionó de la recuperación de la tumba a la 
difusión de la doctrina de Dios a través de la expansión colonial17 entre los paganos y los 
infieles en América y África. ¡Predicar la religión de Dios bajo el estandarte de Dios nunca 
impidió, al mismo tiempo, saquear los tesoros de estos continentes, esclavizar a sus pueblos y 
exterminar a sus habitantes!18 

Y en una fase histórica relativamente más tardía, la tarea del guerrero pierde su forma 
religiosa y adquiere una dimensión nacional; el guerrero ahora es reclutado para defender a las 
nuevas clases dominantes en lugar del rey o de la iglesia19. La revolución industrial en Europa 
occidental aplastaría todos los lazos sociales centrados en el celo religioso, la moral aristocrática 
y los ideales caballerescos, y los reemplazaría por relaciones de intercambio de mercancías y 
beneficios monetarios. La constante revolución de los medios de producción aniquilaría la 
voluntad colectiva así como todos los valores e ideales superiores que antes dominaban la 
sociedad, y los reemplazaría por comportamientos marcados por un individualismo absoluto y 

19 Esto coincidía con el paso de la búsqueda de la voluntad de Dios a la interpretación de la voluntad del legislador 
civil. Del hecho de esperar el fin catastrófico del mundo a la revelación de las leyes objetivas que rigen la vida 
humana y organizan el movimiento del universo. Así, la Iglesia, e incluso el cristianismo mismo, se encontraron en 
un conflicto intenso con la ciencia. La Iglesia se vio obligada a retirarse y ceder el lugar a las teorías científicas que 
demostraron que los hechos históricos presentados en las Escrituras sagradas eran incorrectos y negaban 
científicamente las supersticiones descritas sobre la naturaleza, el origen y el desarrollo del universo. 

18 Para la metodología detrás del saqueo de los continentes latinoamericano y africano, véase: Muhammad Adel 
Zaki, Economía política del subdesarrollo (Beirut: Centro de Estudios para la Unidad Árabe, 2012), pp. 224–245. 

17 El término "expansión colonial", para mí, engloba las dos fases de los descubrimientos geográficos y la 
colonización de las sociedades en América y África, ya que ambas fases compartieron el mismo fenómeno: el saqueo 
de las riquezas de los pueblos. 

16 Con el flujo del brillo civilizatorio procedente del cielo oriental, difundido por las flotas comerciales que navegaban 
el Mediterráneo, y con el deseo de Roma de someter Constantinopla y unificar el mundo cristiano bajo la sede papal 
de Roma, así como con la conquista del sur de Italia por parte de los normandos y la decisión de la Iglesia y la corte 
de deshacerse de su amenaza enviándolos a la costa siria en la guerra santa, el papa Gregorio VII (1015–1085) 
intentó reunir los ejércitos cruzados hacia Oriente con el pretexto de recuperar Jerusalén, la ciudad del Hijo de Dios, 
de manos de los musulmanes árabes. Pero murió antes de poder reunir los ejércitos, y su sucesor, el papa Urbano II 
(1035–1099), continuó su proyecto. Todas las clases sociales de la Europa feudal vieron una oportunidad de oro en 
su discurso pronunciado en Clermont, Francia, en 1095, donde incitó a la gente a marchar hacia la tumba del Hijo de 
Dios. Los campesinos querían huir de la pobreza y la miseria. Los nobles terratenientes querían conquistar más. Los 
nobles sin tierras, debido al derecho de sucesión feudal, querían tierras, símbolo de honor. El papa quería unificar el 
mundo cristiano bajo la bandera papal de Roma. Los reyes querían los tesoros de Oriente. Y tan pronto como las 
flotas de las ciudades italianas, en particular de Venecia, Pisa y Génova, penetraron en el Mediterráneo rumbo a la 
costa siria, con miles de guerreros europeos a bordo, estas ciudades atrajeron privilegios económicos y feudales en 
Oriente, y el conflicto se trasladó de Europa Occidental al Oriente. Los europeos no solo llevaron a sus guerreros, 
sino también todos sus problemas sociales y conflictos de clase. Los europeos llevaron consigo su sistema feudal, 
basado en el modelo germánico, que no era tan ajeno al sistema social vigente en Oriente. Los turcos selyúcidas 
habían desempeñado un papel importante en el establecimiento de sistemas feudales, y por eso fue fácil para el 
caballero cristiano reemplazar al caballero selyúcida. Los europeos también llevaron todos los conflictos entre el 
trono y la Iglesia. Para más detalles, véase: J. Dudo, Histoire des institutions royales dans le royaume latin de 
Jérusalem 1099–1291 (París, tesis, 1894). Gaston Dodu, Histoire des institutions monarchiques dans le royaume latin 
de Jérusalem 1099–1291 (Tesis presentada en la Facultad de Letras de París, París: Librairie Hachette et Cie, s.f.) 

​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

92 

un egoísmo extremo. Todo esto requirió una transición de un poder político absoluto —o incluso 
limitado por la influencia del parlamento o la iglesia— hacia un-Estado basado en instituciones 
que expresaban los intereses de la clase capitalista emergente, que entonces se convertía en la 
clase dominante. Esto también fue seguido por una transición del sistema feudal, basado en 
vastas propiedades territoriales y los siervos, hacia una estructura burguesa de la sociedad, 
fundada en la libertad económica, la propiedad privada de los medios de producción y el trabajo 
asalariado. Con este desarrollo y cambio en la estructura del orden social y sus instituciones 
centrales, al guerrero germánico —además de la misión de matar y destruir— se le asignó otra 
tarea, más importante: reforzar la influencia política y económica de los Estados europeos y 
afirmar su dominio cultural como Estados-nación coloniales en los países colonizados, que, tras 
su aparente independencia, serían transformados en Estados políticamente, económicamente y 
culturalmente dependientes. Así, Europa, a través de sus guerreros, impuso su dominio cultural 
y civilizacional a partir de una visión unilateral del mundo, una perspectiva chauvinista de la 
historia de la humanidad y un enfoque excluyente que excluía todo lo que no era europeo de la 
historia de la civilización. 

Tercero: La ciencia griega 

El origen de la historia científica en Europa —y en el mundo entero— generalmente se 
presenta como iniciado en Grecia. Es en este país, como dice a menudo el historiador europeo, 
donde nació la ciencia; es allí donde surgieron la filosofía, la astronomía, la geometría, etc20. 
Pero la realidad histórica confirma que las primeras bases de estas ciencias se formaron en 
Sumeria, Babilonia, Asiria, Egipto, Fenicia y Persia21. El filósofo griego no era más que un 
heredero histórico —quizás un heredero talentoso y diligente— de esas civilizaciones. Recibió 
estas ciencias de las antiguas culturas orientales. ¡Quizás atribuyó, en secreto, gran parte, o 
incluso todo, ese saber a sí mismo! En todo caso, les debe mucho a esas antiguas civilizaciones. 
Lo más importante que el filósofo griego heredó de las antiguas civilizaciones orientales fue la 
manera en que se producía el conocimiento —y es el mismo método que el mundo islámico 
heredaría durante su edad de oro, para luego reintroducirlo en Europa durante el Renacimiento, 
donde se convirtió en la base misma del Siglo de las Luces. Se trata de un método basado en la 
clasificación de principios y fundamentos, en la distinción de lo común y en la recopilación de 

21 Sobre las ciencias de las diferentes naciones antes de los griegos, y entre los griegos mismos, véase por ejemplo: 
Muhammad ibn Ishaq Ibn al-Nadim, The Fihrist of al-Nadim: A Tenth-Century Survey of Muslim Culture, traducido y 
editado por Bayard Dodge (Nueva York: Columbia University Press, 1979); Ṣāʿid al-Andalusī, Science in the Medieval 
World: "Book of the Categories of Nations", traducido por Sema’an I. Salem y Alok Kumar (Austin: University of Texas 
Press, 1991); y Bar Hebraeus (Gregorio Abu'l-Faraj), The Chronography of Gregory Abu'l-Faraj, the son of Aaron, the 
Hebrew Physician, comúnmente conocido como Bar Hebraeus, traducido por E. A. Wallis Budge (Oxford: Oxford 
University Press, 1932). 

20 El libro de John Hurst, A Short History of Europe, aunque animado, es un ejemplo claro de la omisión de toda 
influencia de civilizaciones anteriores sobre la civilización griega y la ciencia griega, así como de la omisión de 
cualquier influencia de civilizaciones posteriores en la crítica a la ciencia griega. Véase: John Hirst, The Shortest 
History, op. cit., p. 87. Por el contrario, véase la obra original de George Sarton, A History of Science, especialmente 
el capítulo cuatro. Allí analiza, de manera precisa y objetiva, las fuentes de la ciencia griega derivadas de las antiguas 
civilizaciones orientales. Véase: George Sarton, A History of Science: Ancient Science Through the Golden Age of 
Greece (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1952). El libro The Stolen Legacy de George G. M. James va aún 
más lejos al intentar demostrar objetivamente las raíces egipcias de la filosofía griega. George G. M. James, Stolen 
Legacy: Greek Philosophy is Stolen Egyptian Philosophy, traducido por J. Lewis May (Nueva York: Philosophical 
Library, 1954). De igual modo, en el libro de Martin Bernal, Black Athena, Bernal, de la misma manera que George 
James, reinterpreta la historia de la filosofía griega buscando sus orígenes en Egipto y en las antiguas civilizaciones 
orientales. Véase: Martin Bernal, Black Athena: The Afroasiatic Roots of Classical Civilization, Volumen I (New 
Brunswick, NJ: Rutgers University Press, 1987). 

​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

93 

lo semejante, haciendo hincapié en el fenómeno que ocupa la mente y abstrayendo todo lo que 
es secundario y sin efecto22. Este método sería denominado "abstracción". 

La conciencia de que los Evangelios mismos fueron escritos en griego —y que es raro 
que un texto sea escrito en una lengua sin que esta lengua traiga consigo la cultura de esa 
lengua— así como el hecho de que muchos pueblos entraron al cristianismo con sus culturas y 
filosofías griegas e intentaron fusionarlas con la fe cristiana, permitió que la ciencia griega (en 
particular su método de producción del saber) fuera salvada del olvido a través de tres fases 
históricas. 

En una primera fase, pudo sobrevivir después de que el mundo helenístico fue 
desmembrado por los ejércitos romanos, gracias al papel fundamental que esta ciencia 
desempeñó en los debates teológicos dentro del Imperio Romano de Oriente23 sobre la 
naturaleza de Cristo y del Espíritu Santo24 —especialmente durante los cuatro concilios de 
Nicea (325), Constantinopla (381), Éfeso (431) y Calcedonia (451)— donde cada corriente, así 
como la propia Iglesia, encontró su argumentación en la ciencia griega25 y utilizó sus ideas y 
conceptos para fortalecer sus enseñanzas y convicciones frente a sus opositores. Así, el Imperio 
Bizantino salvó la ciencia griega y preservó su método de conocimiento abrazando, en cierta 
medida, los conflictos intelectuales que se desarrollaban entre las diferentes corrientes 
cristianas. 

En una segunda fase histórica, fue salvada por la civilización islámica, que la recibió a 
través de contactos culturales con Bizancio26 y la desarrolló (en Bagdad, Kairuán y Córdoba) 
durante los siglos que abarcan del siglo IX al XIV, para luego retransmitirla a Europa, en 
particular durante el período de las Cruzadas, que se convirtió en uno de los puentes 
intelectuales para el traslado del centro cultural del Este hacia el Oeste. Cuando Europa, 
especialmente las ciudades-estado italianas, finalmente aceptó esta herencia —lo que constituyó 
la tercera fase de la preservación del legado griego y de su método de conocimiento— estas 

26 Cuando el Estado islámico comenzó a expandirse bajo el califato omeya, y se inició el encuentro cultural con 
Bizancio –especialmente bajo el califato abasí– con los pueblos sirios que, como ya hemos mencionado, 
contribuyeron significativamente a la iniciativa de traducción, la ciencia griega, entonces dominante en Bizancio, fue 
transferida al mundo islámico. 

25 Los santos Justino, Clemente, Atanasio y Basilio, por ejemplo, son considerados algunos de los primeros Padres de 
la Iglesia que utilizaron la filosofía griega y promovieron su aprendizaje y enseñanza con el fin de combatir doctrinas 
que contradecían los conceptos y principios “oficiales” de la Iglesia, como el marcionismo, el sabelianismo, el 
lucianismo, el arrianismo, etc. Para conocer la posición oficial de la Iglesia respecto al arrianismo –una doctrina que 
sería adoptada por las tribus germánicas en el este bizantino– así como el conflicto entre la doctrina oficial de la 
Iglesia y las diferentes corrientes teológicas influenciadas por la herencia helénica y helenística en la región 
mediterránea durante los primeros siglos del cristianismo, véase: Matta al-Miskin, San Atanasio el Apostólico: su 
vida, su defensa de la fe contra los arrianos y su teología (Wadi el-Natrun: Monasterio de San Anba Macario, 1993), 
especialmente pp. 56–60, 70, 383–440, 464–470. 

24 Es Jesús creador o creado? Y si es creado, ¿tiene la misma naturaleza que Dios o una naturaleza distinta? ¿O es 
Dios encarnado que une las características de la naturaleza divina con las de la naturaleza humana? Y si es así, 
¿cómo puede ser esto lógicamente razonable? ¿Y qué hay de la Virgen María, es la madre de Dios? Pero ¿cómo 
puede nacer Dios? ¿Y el Espíritu Santo es eterno como Dios, o es creado? … etc. 

23 Aquí aparece claramente el papel de los sirios en la traducción de la ciencia griega y su introducción, 
particularmente en el mundo oriental. En Oriente, el espíritu oriental y sus escuelas en Antioquía, Nísibe, Edesa y 
Qinnasrin, entre otras, se mezclarán con la ciencia griega. Véase el papel de los sirios en: Bar Hebraeus, The 
Chronography of Gregory Abu'l-Faraj, misma fuente, p. 563. 

22 El mundo está regido por leyes simples, y sólo le queda al espíritu descubrir estas leyes y organizarlas lógicamente 
de manera sencilla para poder comprender el mundo que lo rodea. 

​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

94 

ciudades iniciaron su sorprendente renacimiento global27, que, a su vez, abrió el camino para un 
examen y crítica de la ciencia griega misma durante la Ilustración, a través del uso del mismo 
proceso de pensamiento para la producción del saber, a partir del siglo XVII, marcando el 
nacimiento del pensamiento europeo moderno, fundado en la abstracción. Una abstracción que 
iba a ejercer su influencia en el mundo contemporáneo, tal como la ejerció a lo largo de toda la 
historia de la creación intelectual de la humanidad. 

(II) 

En este contexto, nació y se formó la economía política. Apareció como: 

• Una ciencia abstracta basada en la clasificación de los fenómenos en los que se centra, 
elevándolos por encima de todo aquello que no incide en el fenómeno estudiado. Excluye lo 
secundario, agrupa fenómenos semejantes, extrae sus rasgos comunes y deduce principios 
uniformes, sin dejarse perturbar por los detalles que obstaculizan una comprensión crítica del 
fenómeno social objeto de estudio. Esto se manifestó con claridad en los escritos de William 
Petty, Richard Cantillon, François Quesnay, Adam Smith, David Ricardo y Karl Marx. Este 
último afirmó explícitamente, en el Prólogo a la primera edición alemana (1867) del Tomo I de 
El Capital: «En el análisis de las formas económicas, además, ni los microscopios ni los 
reactivos químicos sirven de nada. La fuerza de la abstracción debe reemplazar a ambos»28. 

• El estudio del fenómeno social en cuestión, separado de la religión, la cual ahora ha sido 
rechazada como una realidad social, no mediante una deconstrucción científica de la religión 
cristiana y temporal – lo que podría haber conducido al mismo resultado – sino por un rechazo 
del cristianismo mismo, desde el principio a través de una condena del poder del clero, los 
representantes de Dios, y una liberación de la opresión de la Iglesia, que monopolizaba la 
verdad social y esclavizaba las almas de millones de personas durante mil años29.  

29 Y esto condujo posteriormente al surgimiento del proyecto intelectual crítico que cuestionaba la religión misma y 
las cuestiones éticas relacionadas con ella, como se observa en los escritos de Feuerbach (1804–1872), Max Stirner 
(1806–1856) y David Strauss (1808–1874). Véase, por ejemplo: Ludwig Feuerbach, The Essence of Christianity, 
traducido por George Eliot (Cambridge: Cambridge University Press, 2008). En particular: Parte II: La esencia falsa o 
teológica de la religión. 

 

28 Marx, Karl. Capital: A Critique of Political Economy, Volume I. Translated by Ben Fowkes. London: Penguin Books in 
association with New Left Review, 1976. Preface to the First German Edition, p. 90. 

27 De una u otra manera, se puede decir que la gran riqueza alcanzada en las ciudades italianas, especialmente en 
Florencia, tuvo un efecto decisivo en la fundación de la ciencia moderna. La vida en estas ciudades estaba marcada 
por los comerciantes, los ricos mercaderes y los artesanos eminentes. Cuando las circunstancias históricas 
condujeron a un énfasis creciente en la mejora y el desarrollo de los procesos técnicos relacionados con las 
actividades económicas, las ideas, especialmente entre los nuevos ricos, se orientaron hacia la revitalización de las 
antiguas literaturas y ciencias conservadas y transmitidas por los eruditos y pensadores musulmanes a través de los 
intercambios culturales, particularmente durante las cruzadas que hemos mencionado anteriormente. Entre las 
figuras eminentes del Renacimiento italiano se encontraban Petrarca, Boccaccio, Ficino, Maquiavelo, Dante, Angelo, 
Rafael, Leonardo da Vinci, Tiziano, Palestrina y otros. Este Renacimiento se extendió desde finales del siglo XIII hasta 
el siglo XVII y abarcó la mayor parte de Europa occidental y central. Como dice Crowther: “El descubrimiento de 
nuevos conocimientos y la recuperación de los antiguos conocimientos estimularon los procesos de aprendizaje... y 
las universidades italianas se expandieron para satisfacer esta necesidad. Además de los italianos, hombres 
talentosos de toda Europa acudieron en masa a los centros activos del nuevo conocimiento. Copérnico venía de la 
costa báltica de Polonia, Vesalio de Bélgica y Harvey de Inglaterra para participar en el desarrollo académico y 
científico.” J. G. Crowther, A Short History of Science (Londres: Methuen Educational, 1969), p. 59. 

​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

95 

• Partiendo de Europa Occidental para explicar e interpretar los fenómenos que surgieron en 
Europa Occidental a partir del siglo XVII. Así, Europa Occidental como campo de análisis tanto 
histórico como factual. Excluyendo los estudios sobre la historia y la realidad del fenómeno en 
otras partes del mundo, con una negación de la existencia de cualquier otra civilización que no 
sea la europea. ¡Así, todos los fenómenos estudiados fueron considerados como históricamente 
únicos, y por tanto como fenómenos nacidos únicamente en Europa y luego difundidos desde 
Europa al resto del mundo! Entre los fenómenos que existían en el ámbito económico estaban, 
como veremos con más detalle después, la venta de la fuerza de trabajo y la producción para el 
mercado. 

(III) 

Así, se vuelve posible comprender la ciencia de la economía política de una manera que 
no solo permite criticar el cuerpo teórico de la ciencia, sino que va más allá para criticar el 
eurocentrismo, que dominaba la ciencia, definía sus fundamentos y formulaba sus principios de 
manera racista. Esto apunta a liberar a dicha ciencia social del eurocentrismo que le ha quitado 
la increíble posibilidad de ser una ciencia humana universal. Al liberar la economía política de 
ese eurocentrismo, se vuelve posible utilizar sus herramientas intelectuales para estudiar los 
fenómenos de producción y distribución en todas las sociedades, a través del gran, lento y épico 
movimiento histórico, independientemente de cualquier sesgo dogmático ciego, para un futuro 
humano, justo y misericordioso, un futuro donde no gobiernen locos ciegos, un futuro que las 
civilizaciones humanas contribuyen a crear en el marco de un conocimiento humano unificado. 

 

 

​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 



Revista de Economia Política e História Econômica, número 56, janeiro de 2026 
 

96 

Referencias 

BAKUNIN, Mikhail. God and the State. New York: Dover Publications, 2019. 

BAR Hebraeus. The Chronography of Gregory Abu’l-Faraj, the Son of Aaron, the Hebrew Physician, 
Commonly Known as Bar Hebraeus. Translated by E. A. Wallis Budge. Oxford: Oxford University Press, 
1932. 

CROWTHER, J. G. A Short History of Science. London: Methuen Educational, 1969. 

DAWSON, Christopher. The Making of Europe: An Introduction to the History of European Unity. 
Washington, D.C.: The Catholic University of America Press, 2003. 

DOBB, Maurice. Studies in the Development of Capitalism. London: Routledge, 1947. 

DODU, Gaston. Histoire des institutions monarchiques dans le royaume latin de Jérusalem 1099–1291. 
Paris: Librairie Hachette et Cie, n.d. 

DREYFUS, François-Georges, Roland Marx, and Raymond Poidevin. Histoire générale de l’Europe, 
Tome 1: L’Europe de 1789 à nos jours. Paris: Presses Universitaires de France, 1980. 

FEUERBACH, Ludwig. The Essence of Christianity. Translated by George Eliot. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2008. 

HIRST, John. The Shortest History of Europe. Collingwood: Black Inc, 2009. 

IBN AL-NADĪM, Muḥammad ibn Isḥāq. The Fihrist of al-Nadim: A Tenth-Century Survey of Muslim 
Culture. Edited and translated by Bayard Dodge. New York: Columbia University Press, 1979. 

JAMES, George G. M. Stolen Legacy: Greek Philosophy is Stolen Egyptian Philosophy. New York: 
Philosophical Library, 1954. 

MARX, Karl. Capital: A Critique of Political Economy, Volume I. Translated by Ben Fowkes. London: 
Penguin Books in association with New Left Review, 1976.  

Oxford University Press. The Oxford Dictionary of the Christian Church. Oxford: Oxford University 
Press, 2005. 

ṢĀʿID AL-ANDALUSĪ. Science in the Medieval World: Book of the Categories of Nations. Translated by 
Sema’an I. Salem and Alok Kumar. Austin: University of Texas Press, 1991. 

SARTON, George. A History of Science: Ancient Science Through the Golden Age of Greece. Cambridge, 
MA: Harvard University Press, 1952. 

SPINOZA, Baruch. Theological-Political Treatise. Translated by Michael Silverthorne and Jonathan 
Israel. Cambridge: Cambridge University Press, 2007. 

TOLSTOY, Leo. Tolstoy as Teacher: Leo Tolstoy’s Writings on Education. Edited by Bob Blaisdell. 
Translated by Christopher Edgar. New York: Teachers & Writers Collaborative, 2000. 

ZAKY, Muhammad Adel. Political Economy of Underdevelopment. Beirut: Center for Arab Unity 
Studies, 2012. 

​ 

ISSN 1807 - 2674 (print); 2674 - 5666 (online). 


