

عنيت بنشرها وتصحيحها والتعليق عليها للمرقالاولى سنة ١٣٤٣ه الم الرقال المرقالاولى سنة ١٣٤٥ م المرقالا المرقالات المر

# ارشان النقسان الى تيسير الاجتهاد للسيدالملامة بدر الاسلام والمسلين

عد بن اسماعيل الامير الصنعاني صاحب سبل السلام شرح بلوغ المرام المتوفى سنة ١١٨٧ ه



الحد لله الذي ذلل صعاب علوم الاجتهاد لعلما، الامة \* وحفظها بأساطين الحفاظ وجهابذة الائمة \* فتتبعوها من الافواهوالصدور \* وخلدوهاللمتأخرين من الامة في الاوراق والسطور \* واستنبطوا من القواعد ما لايزول بمرور الدهور \* وأطلعوا من أنوار علم الكتاب والسنة على أنوار البصائر نوراً على نور

وأشهد أن لا إله إلا الله المتكفل بمفظ علوم الدين \* وأشهد أن محداً عبده ورسوله الذي محمل علمه من كل خلف عدو له ينفون عنسه تحريف الغالين وانتحال المبطلين \* صلى الله عليه وعلى آله قرنا القرآن \* صلاة وسلاماً يدومان مادارت الافلاك واختلف الملوان (')

وبعد فان السيد قاسم بن محمد الكبسى رحمه الله سأل عن المسائل العلمية والإبحاث العملية و نزلت علينا نزول النيث على الرياض و بل العافيسة على

١ لللوان : الليل
 والنهار

الاجسام المراض \* وخلاصة مااشتمل عليه انه هل يكون العمل من المتأخرين بتصحيح الاثمة من أهل الحديث أوتحسينه أوتضعيفه تقليداً لاو لئك الحفاظ من الاثمة والاعيان من الامة فيا وصفوا به الحديث من تلك الصفات ويكون القائل لذلك والعامل به مقلداً أو يكون فيا قبله من كلامهم في ذلك وعل به مجتهداً

فانه قال السيد الامام محمد بن ابراهيم في الروض الباسم أن قول الثقــة العارف الذي ليس له قاعدة في التصحيح معلومة الفساد أن الحديث صحيح يجب قبول قوله بالادلة العقلية والسمعية الدالة على قبولخبر الواحد وليس ذلك بتقليد بل هو عمل بما أوجبه الله تعالى من قبول خبر الثقات هذا كلامه ولكنه خالف كلام القاضي العلامة الحسين بن محد المغربي في شرح بلوغ المرام فأنه قال من لم يكن أهلا النقد والتصحيح فله أن يقلد في ذلك من صحح أو حسن عمن هو أهله فان لم يكن أحد من الاثمة تكلم بذلك على الحديث وليس هو بأهل للنقد لم يجز له الاحتجاج بالحديث إذ لا يأمن من أن يحتج عا لا يحل الاحتجاج يه قال ولهذا أحال جماعة من المتأخرين الاجتهاد المطلق لتعسر التصحيح . والتقليد في التصحيح بخرجه عن القصد وهو الاجتهاد قال ولم يتيسر في الاعصاد المتأخرة الا ترجيح بعض المذاهب على بعض بالنظر الىقوة الدلالة أو الى كثرة من صحح أو جلالته والواجب الرجوع الى الظن القوى محسب الامكان رأيت السائل دامت افادته جنح الى ترجيح كلام القاضي قائلا أنه قد يفرق بين التصحيح والتضعيف وبين الرواية فان تصحيح الحديث وتضعيفه مسئلة اجتهادية ونظربة قد يختلف الامامان العظيان في الحديث الواحد فأحدهما يذهب الى صحته أو حسنه والآخر الى ضعفه أو وضعه باعتبار ماحصل لهما من البحث والنظر وليس حال الروالة كذلك فان مدارها على الضبط والعدالة \* ومدار التصحيح والتحسين ونحوهما على قوة السدفى معرفة الرجال والعال المتعلقة بالاسانيد والمتون ومعرفة الشواهد والمتابعات والقاضي قد جزم بان قولالحافظ

في التصحيح تقليد واذا نظرتم الى تصرف العلامة الحسن بن احمد الجلال في ضوء النهار لم مجد الانسان في يده غير ما أشار اليه القاضى من الترجيح بقوة الدلالة أو كثرة من صحح أو جلالته ولم يكن ممن يعرف الاسانيد والعلل مثل المنذرى وابن حجر والنووي ومن في طبقتها من المتأخرين دع عنك الاثمة الكبار مثل الحاكم والدارقطني مع تصريحه في غير موضع من كتبه بالاجتهاد المطلق وكذا العلامة المقبلي سلك هذا المسلك ولم يزل هذا السؤال يخطر بالبال المفلدا ولابرح في أنظاره العلمية فافضلوا بالجواب انتهى ماحرره السائل لازال مفيداً ولابرح في أنظاره العلمية سديداً هو أقول: الجواب يظهر ان شاء الله تعالى بذكر فصول تشتمل على اليضاح المسئلة بمشيئة الله تعالى وهدايته.

#### فصل

رسم الحافظ ابن حجر رحمه الله في كتابه نخبة الفكر الحديث الصحيح بانه مانقله عدل تام الضبط متصل السند غير معلل ولاشاذ وقال وهو الصحيح لذاته وقريب منه رسم ابن الصلاح وزين الدين بأنه ما اتصل اسناده بنقبل عدل ضابط عن مثله من غير شذوذ ولاعلة قادحة اذا عرفت هذا فهذه خسة قيود ثلاثة وجودية واثنان عدميان وكلها أخبار:كا نه قالبالثقة حين قالحديث صحيح هذا الحديث رواته عدول مأمون الضبط متصل اسنادهم لم مخالف فيه الثقة مارواه الناس وليس فيه أسباب خفية طرأت عليه تقدح في صحته وحينئذ فقول الثقة صحيح يتضمن الاخبار بهذه الحل الخس وقد تقرر بالبرهان الصحيح التقليد لقيام الدليل على قبول خبره فالتصحيح مثلا والواية للخبر قدا تفقا أنهما الخبار إمابالدلالة المطابقية أو التضمنية او الالتزامية \* أما قبول خبره الدال بالتضمن أو الملابزام فيدل على قبوله أنهم جعلوا من طرق التعديل حكم مشترط العدالة الملابئرام فيدل على قبوله أنهم جعلوا من طرق التعديل حكم مشترط العدالة

بالشهادة وعمل العالم المشترط لها رواية من لايروى الا عن عدل فأنهم صرحوا في الاصول وعلوم الحديث أن هذه طرق التعديل ومعلوم أن دلالة هذه الصور على عدالة الراوى والشاهد النزامية فقول الثقة حديث صحيح يتضمن الاخبار بالقيود الحسة والرواية لها ولايقال ان اخباره بانه صحيح اخبــار على ظنِه محصول شرائط الصحة عند ظنه كا يدل له أنه صرح زين الدين وغيره بان قول الحدثين هذا حديث صحيح اى فيا يظهر لنا عملا بظاهر الاسناد لا انه مقطوع بصحته في نفس الامر لانا نقول اخبار الثقة بان زيداً عدل اخبار عن ظته بانه آت بالواجبات مجتنب المقبحات محسب مارآه من ذلك وأخبر مع جواز أنه في نفس الامر غير مسلم لكن هذه التجويزات لابخاطبها المكلف فان قلت من شروط الصحيح السلامة من الشذوذ والعلة و ليس مدرك هذين الامرين الاخبار بل تتبع الطرق والاسانيد والمتونكما أشار اليهالسائل ، قلت أما اولا فالشذوذ والاعلال نادران والحكم للغالب لاللنادر ألا ترى ان الراجح العمل بالنص وان جوز انه منسوخ عملا بالاغلب وهو عدم النسخ وبرجان ندورها يعرف من تتبع كلام أثمة الحديث على طرق الاحاديث من مثل البدر المنير وتلخيصه فأنهم يتكلمون على ما قيل في الحديث فتجد القدح بالشذوذ والاعلال نادراً جداً بل قال السيد محد بن ابراهيم في التنقيح ظاهر الحديث المعل السلامة من العلة حتى تثبت العلة بطريق مقبولة وأما ثانيا فقول الثقة هذاصحيح أىغير شاذ ولامملل إخبار بأنهلم يقع في روانه راو ثقة خالف الناس فيه ولاوجدت فيه علة تقدح في صحته وهذا آخبار عن حال الراوى بصفة وَائْدَةَ عَلَى مَجْرِدَ عِدَالِتِهِ وَحَفَظُهُ أَوْ حَالَ النَّبَنُّ بَأَنَّ ٱلفَاظَهُ مَصُونَةً عَنْ ذَلْكُ وَلَيْسَ هذا خبراً عن اجبهاد بل عن صفات الرواة والمتون فانه اخبار بانه تتبع أحوال الرواة حتى علم من أحوالهم صفات زائدة لهلى مجرد العسدالة وفي التحقيق هي عائدة الى تمام الضبيط وتتبع مروياتهم حتى أحاط بالفاظها فالكل عائد الى الاخبار عن الغير لاعن الاجتهاد الحاصل عن دليل ينقدح له منه رأى : وأنت

اذا نظرت الى الاثمة النقاد من الحفاظ كالحاكم أبي عبدالله وأبي الحسن الدارقطني وأبن خزيمة ونحوهم كالمنذرى وتصحيحهم لاحاديث وتضعيفهم لاحاديث واحتجاجهم على الامرين مستنداً الى كلام من تقدمهم كيحيى بن معين واحد بن حنبل وأبي عبدالله البخارى ومسلم وغيرهم من أثمة هذا الشان وانه ثبت له عهم أو عن أحدم انه قال فلان حجة أو ثبت أو عدل أو نحوها من عبارات التعديل وأنهم قالوا في غيره أنه ضميف أوكذاب أو لاشيء أو محوها ثم فرعوا على هذه الروايات صحة الحديث أو ضعفه باعتبار ماقاله من قبلهم فانه تجنب ابن اسحاق من تجنبه من أهل الصحاح بقول مالك فيه معان ابن اسحاق أمام أهل المفازى وقدحوا أيضاً في الحارث الاعور بكلام الشعبي فيه ولم يلقوا ابن اسحاق ولا الحارث بل قبلوا كلام من تقدم فيهم من الاثمة واذا حققت علمت أن تصحيح البخارى ومسلموغيرهما مبني على ذلك وكذلك تضعيفها فانعالم يلقيا إلا شيوخها من الرواة وبينهم وبين الصحابة وسائط كثيرون اعتمدوا في ثقبهم وعدمها على الرواة من الاثمة قبلهم فلم يعرفوا عدالتهم وضبطهم الأمن أخبار أولئك الاثمة فاذاكان الواقع من مثل البخارى في التصحيح تقليداً لانه بناه على اخبار غيره عن أحوال من صحح أحاديثهم كان كل قابل لخبر من تقدمه من الثقات مقلداً وان كان الواقع من البخارى من التصحيح اجتهاداً مع ابتنائه على خبر الثقات فليكن قوانا بالصحة لخبر البخارى المتفرع عن اخبار الثقات اجمهاداً فانه لافرق بين الاخسار بان هؤلاه الرواة ثقات حفاظ وبين الاخبار بان الحديث صحيح الا بالاجال والتفصيل وكاثهم عدلوا عن التفصيل الى الاجال اختصاراً وتقريباً لانهم لو أعقبوا كل حديث بقولهم رواته عدول حافظون رووه متصلا ولاشذوذ فيه ولاعلة لطالت مسافة الكلام وضاق نطاق الكتاب الذي يؤلفونه عن استيفاه أحاديث الاحكام فضلا عما سواها من الاخبار على ان هذا التفصيل لايخلو عن الاجال إذ لم يذكر فيمه كل راو على انفراده بمسفاته بل في التحقيق أن قولهم عدل معدول به عن آت بالواجبات مجتنب للمقبحات محافظ على خصال المروءة متباعد عن أفعال الخسة فعدلوا عن هذه الاطالة الى قولهم عدل فقولهم عدل خبر انطوت محته عدة أخبار كما انطوت تحت قولهم صحيح اذا عرفت هذا تبين لك صحة قول صاحب الروض الباسم وانه الصواب فيا نقله السائل عنه ومثله قوله في التنقيح انه ان نص على صحة الحديث أحد الحفاظ المرضيين المأمونين فيقبل مهم ذلك للاجاع وغيره من الادلة الدالة على قبول خبر الآحاد ذلك متى تعلق الحديث محمم شرعي

# فصل

اذا عرفت ماقررناه فاعلم انه لامانع لمن وجد فى هذه الاعصار حديثاً لم يسبق عليه كلام امام من الاثمة بتصحيح ولاغيره فتتبع كلام أثمة الرجال في أحوال رواته حتى حصل له من كلامهم ثقة روايته أو عدمها فجزم باجهما على الحديث كا جزم من قبله من أثمة التصحيح والتضعيف من مثل البخارى وغيره ومستنده في ذلك مستند من قبله كما أوضحناه \* غابة الفرق انه كثر الوسائط في حقه لتأخر عصره فكانوا أكثر من الوسائط في حق من تقدمه لقرب عصره وهذا موجب لمشقة البحث عليه لكثرة الرواة الذين يبحث عن أحوالهم ولكن رعاكان ثوابهم أكثر لزيادة مشقدة البحث هذا إن كانت طريق المتاخر هى الرواة وأراد معرفة أحوال شيوخه وتحقيقها حتى يبلغ الى مؤلف الكتاب الحتى قرأه وأما اذا كانت طريقه الاجازة أو الوجادة فانه لا مؤلف الكتاب أصلا بل هو كالقدماء فى ذلك وحينئذ فيكون مجتهداً فيا حكم بصحته مشلا فانه كما انه لامحيص عن القول بان تصحيح الاثمة الاولين اجتهاد فانه أعا بنوه على مابلغ اليهم من أحوال الرواة ففرعوا عليه التصحيح وجعلوه عبارة عن ثقة الرواة وضعفوه أو حسنوه حكم حكم ماقاله الاولون من الاثمة اذ الاصدل فى هذا أو ضعفوه أو حسنوه حكم حكم ماقاله الاولون من الاثمة اذ الاصدل فى

الكل واحدوهو قبول اخبار من سلف عن احوال الرواة وصفاتهم والاكان القول بخلاف هذا تحكما لا يقول به عالم واذا عرفت هذا عرفت ضعف ما قاله ابن الصلاح بل بطلانه من انه ليس لنا الجزم بالتصحيح في هذه الاعصار وقد خالفه النووي ورجح زين الدين كلام النووى وهو الحق ولعل القاضي شرف الدين اغتر بكلام ابن الصلاح في هذا الطرف: واما قول القاضى ان القول بتصحيح الائمة الماضين والعمل عليه تقليد لهم فلا اعلم فيه سلفا بل الحق ما قررناه لك من قول الامام صاحب العواصم وحمه الله :

### فصل

واما قول القساضي رحمه الله انه احال جاعسة من المتأخرين الاجتهاد المطلق لتعسر التصحيح والاهلية الذلك فكلام لايليق صدوره عن مثله فانه على الاحالة بالتمسر وغير خاف على ناظرانه لو سلم التعسر لبعض طرق لا يصير عالا غايته انه يصبير متعسرا لا محالا ولكن قد اطبقت عامة اهل المذاهب الاربعة في هذه الاعصار وما قبلها على ماقاله القاضى شرف الدين واشتد منهم النكير على مدعى الاجتهاد من علمائهم قائلين انه قد تعذر ذلك من بعد الاثمة الاربعة وضاق مجال الاجتهاد ولم يبق فيه لمن بعدهم سعة واطالواذلك بمالاطائل عمده فانه غير خاف على من له نباهة ان هذا منهم تهويل ليس عليه تعويل ومجرد استبعاد لا تهول قعاقعة الاذكياء النقاد وكأن او لئك المستبعدين لما رأوا كثرة اتباع الاثمة المتقدمين وعظمتهم لما وهب الله لهممن العلم والدين في صدور الاعيان من المتأخرين ظنوا أنهم غير مخلوقين من سلالة من طين ولو نظروا بعين الانصاف وتتبعوا احوال الاسلاف والاخلاف لعلموا يقيناً ان في المتأخرين عن المائحة ونية صالحة ونية سالحة الساعا قد قيضهم الله لحفظ علوم الاجتهاد من كل ذى همة صادقة ونية صالحة ونية ما المراكة ونية مالمراكة ونية ما المراكة ونية وكما المراكة ونية صالحة ونية ما المراكة ونية والمركة ونية

من العباد قد قربوا للمتأخرين منها كل بعيــد ومهدوها لهم كل تمهيد فمنهم من قيضه الله لتتبع علم اللغة من افواه الرجال ومن السنة النساء والصبيان في بطون الاودية ورؤوس الجبال فرحل الى بواديهم ونزل معهم في موارد مياههم ومراعي مواشيهم وتتبعهمني البوادي والقفار وواصلهم تحت الاشجار والاحجار ولازمهم في الليــل والنهار وصاحبهم في الاوطان ورافقهم في الاسفار وقام باقامتهم في المضارب والخيام وبيوت الشعر والتلول والاكام يعرف ذلك من نظر في رحلة الاصمعي والازهري وغيرهما من كل ذي همة سري حتى جمعوا فنونها واناطوا معانيها واجروا عيونها واظهروا مخزونها حتى اصبحت بحارا ذاخرة ورياضًا ناضرة وانواعا متكاثرة ومؤلفات فاخرة قد فاق من عرفها من لاقىقس بن ساعدة وسحبان وصار دونمين اختلط بالعرب العرباء في كلمكان وعلم اللغة بانواعهمو عمدة علوم الاجتهاد وبالتبحر فيه وعدمه تتفاوت النقادوالتي الله في قلوب أقوام محبة السنة النبوية والاثار السلفية ورزقهم هما تناطح السماك وتطاول الاطلس من الافلاك فارتحاوا لطلبها من الاقطار وفارقوا الاوطان والاوطار وطووا في حبها الفيافي والقفار وقنموا من الدنيا بالكفاف وتركوا لغيرهم اللذات والاتراف واتخذوا الزهد شعارا والقناعة دثارا فسهر الاجفان الذ اليهم واطيب من المناموالجوع اشعى من الامتلاء من نفيس الطعام يرتحلون لسماع الحديث الواحد من الاقطار الشاسعة ويطلبون من الاقاليم المتباعدة الواسمة فغي مثلهم يقال

طوراً تراهم في الصعيد وتارة في أرض آمد فيتغون من العلوم بكل أرض كل شارد يدعون أصحاب الحديث بهم تجملت المشاهد

فهذا ابو عبد الله البخارى رحل بعد احاطته بحديث شيوخ بلاته الحالشام والكوفة والبصرة وبلخ وعسقلان وحمس ودمشق وكتبعن الفشيخ وثما نين شيخا وجمع للسلين هذه الاحاديث التي تتبعها من الآفاق وصحبف تطلبها

الرفاق بعدالرفاق في كتابه الجامع الصحيح بقراءة المحدث قراءة تحقيق واتقان في أشهر شهرة الزمان (١) وغيره من أثبة هذا الشأن لهم أكل منة على أهل الا بمان فا نهم تعبوا في جمع الاحاديث المتأخرين وورعوا أوقاتهم في تحصيل ما فيه نفع المسلمين حتى لم يبق لهم وقت لغير نسخ الحديث أو السباع فغي النبلا في ترجمة الا مام الحافظ عبد الرحن بن أبى حاتم صاحب التفسير والجرح والتعديل والمسند الذي الفه في الف جزء قال كنا في مصر سبعة أشهر لم نأكل فيها مرقة كل نهار نا تقيم بمجالس الشيوخ وبالليل النسخ والمقابلة قال فاتينا يوما أنا ورفيق لح شبخا فقالوا انه عليل فرأينا في طريقنا سمكة اعجبتنا فاشتريناها فلما وصلنا الى البيت حضر وقت المجلس فلم يمكنا اصلاحه ومضينا الى المجلس ولم نزل حتى مضى عليه ثلاثة أيام وكاد ان يتغير فاكلناه نيا لم يكن لنا فراغ ان نعطيه من يشويه ثم قال لا يستطاع العلم براحة الجسم وفي مثلهم يقال:

ان علم الحديث علم رجال تركوا الابتداع للاتباع فاذا جن ليلهم كتبوه واذااصبحوا غدوا للسماع

فأثمة الحديث جعل الله غذاء هم ولذهم قراءة الحديث وكتابته ودراسته وروايته ورزقهم حفظا يبهر العقول ويكاد ان لا يصدقه من يسمع ما حكى عنهم في ذلك من المنقول حفظ الله تعالى بهم السنة. وبهم يتم على عباده كل منة قد حفظوا الفاظ الاحاديث كحفظ القرآن واحرزوا كل لفظ منه بتحقيق واتقان والغوا فيها الجوامع النافعة والمسانيد الواسمة ثم تعبوا في احوال الرواة وصفاتهم ورحلتهم ومواليدهم وبلدانهم ووفاتهم حتى صار من عرف تراجمهم واحوالهم كانه شاهدهم وزاحهم بل صار أعرف باحوالهم من المشاهد لهم والمعاصر لانه قد يخفى على من عاصرهم بعض احوال من عارضه وشاهده وأما من طالع قد بخفى على من عاصرهم بعض احوال من عارضه وشاهده وأما من طالع قراجمهم و تلقى عن الثقات اخبارهم فانه يراهم قد جمعوا من احوالهم وصنفوامن

<sup>(</sup>١) قوله بقراءة الهدث الغ هكذا الاصل ولعل صوابالببارة هكذا يقرأه الحدث قراءة محقيق واتقان في أشهر من الزمان واقة أعلم

تعيين آثارهم ورحلهم ويقظتهم ومنامهم وتتبعوا احوالهم من كل عارف موافق ومخالف حتى اجتمع لمن قرأ أخبارهم ما لم يجتمع لمن شاهدهم من الاوصاف وهذا أمر لا ينكره الا من حرم الانصاف

الاترى أن من عرف تراجم الاثمة الستة أهل الامهات من كتب أثمة التاريخ عُرف احوالهم واوصافهم كانه لاقاهم ورآهم لقاء خبرة وروية مخاللة وحصل له من الاطمئنان باقوالهم ويقر في قلبه من اسامتهم في الدين وعظم نصحهم المسلمين ما لا يحوم حوله قدح قادح ولا جرح جارح حتى لو جاءه من ينازعه في حفظ البخاري وتقواه لمافت ذلك في عضديقينه محفظه وهداه وكذلك غيره من الاثمة ومثلهم الرواة فان الله يسر أقواماً جعل همهم العالية وافكارهم الصافية مصروفة الى تتبع احوال رجال الحديث ورواته في القديم والحديث ثم الفوا في الرجال ما يطلع الناظر على كل ما يقال من جرح وتعديل. قال وقيــل فذللوا للمتأخرين ماكآن صعبًا وصيروا بهمتهم ما كان ضيقًا واسمًا رحبًا جمعوا ما كان متفرقاً ولفقوا ما كان ممزقاً قد قر بوا العلوم الحديثية اتم تقريب باكال وتقريب وتهذيب فاجتمع المتأخرين من احوال المتقدمين اجماعالم يتم للاولين فانها اجتمعت لهم معارف العارفين واقوال المتخالفين وكل من الاثمة ما زال حريصاً على تقريب المعارف المسلمين حتى الفوا الكتب على حروف المعجم فى الرجال والمتون واتوا بما لم يأت به الاولون فلم يبق المتأخرين الاالاقتطاف لنمرات المعارف والارتشاف بكؤوس قد اترعها لهم كل امام عارف ابقاء لحجة الله على المباد وحفظا لعلوم الدين الى يوم المعاد

#### فصل

اذا عرفت هذا فكيف بمال في حق المتاخر ين الاجتهاد المطلق لتعسر بمدهذه الاشياء التى ساقها الله الى اثمة الاجتهاد على ايدى اهل الحفظ و الورع و الانتقاد الاثرى انك لو وجدت حديثا في مسند ابن ابي شيبه أو عبد الرزاق أوغيرها

ولم تجدفيه كلاما لاحد اثمة الحديث باحدى الصفات الثلاث ورأيت من رواية الحجاج بن ارطاة مثلا فانك تحكم بضعفه لكلام الاثمة في الحجاج كا يحكم بذلك الدار قطني والمنذري مثلا وما لاقاه الدار قطني ولارآه بل وقف على ما وقفت عليه من كلام اثمة الجرح \* غاية الفرق أنها قد تكون طريق الدار قطني في ذلك السباع وطريقك الوجادة وهذا لا يخرجك عن جواز التكلم بما تكلم به أو وجدت حديثا كذلك ثم نظرت كلام اثمة التعديل في رجاله فوجدتهم موثقين فاى مانع لك عن تصحيحه مثلاكما يفعله الحافظ المنذرى وابن حجر فأنهما يتكلمان على عدة من الاحاديث تصحيحا وتحسينا وتضعيفا وطريقهما في ذلك تتبع اقوال اثمة الجرح والتعديل في رجاله كما أنها طريقة الناظر في هذه الاعصار وهما لم يلقيا الا شيوخهما كما انك لم تلق الامن رويت عنه أو قرأت عليه ان كانت طريقك القراءة لا الوجادة او الاجازة

## فصل

قد علمت بما سقناه ان الله وله الحد والمنة قد قيض للمتأخرين أثمة من المتقدمين جمعوالهم العلوم اللغوية والحديثية من الافواه والصدور وحفظوها لهم في الاوراق والسطور وذللوا لهم صعاب المعارف وقادوها الى كل ذكى عارف ودونوا الاصول واللغة بأنواعها مع انتشارها واتساعها وادخلوا علوم الاجتهاد لاهلها من كل باب تارة بايجاز وتارة باسهاب واطناب وهذا شيء لا شك فيه ولا ارتياب ولا يجهله الا من ليس من اولى الالباب الذين نحوهم يساق هذا الخطاب

وبعد هذا فالحق الذي ليس عليه غبار الحسكم بسهولة الاجتهاد في هــنه الاعصار وانه اسهل منه في الاعصار الحالية لمن له في الدين همة عالية ورزقه الله

فهما صافيا وفكرا صحيحا و نباهة في على السنة والكتاب فان الاحاديث في الاعصار الخالية كانت متفرقة في صدور الرجال وعلوم اللغة في افواه سكان البوادى ورؤوس الجبال حتى جعت متفرقاتها و نفقت بمزقاتها حتى لا يحتاج طالب العلم في هذه الاعصار الى الخروج من الوطن والى شد الرحل والظعن فياعجباه حين تفضل الله بجمعها من الاغوار والانجاد وسهل سياقها العبادحتى اينعت رياضها واترعت حياضها واجريت عيونها ونهدلت بشرانها غصونها وفاض في ساحات تحقيقها معينها واشتد عضدها وجل ساعدها وكثر معينها تقول تعذر الاجتهاد ما هذا والله الا من كفران النعمة وجحودها والاخلاد الى ضعف الهمة وركودها الا أنه لابد معذلك أولا من غسل فكرته عن ادران المصبية وقطع مادة الوساوس المذهبية وسؤال الفتح من الفتاح العليم وتعرض الفضل الله غان الفضل بيد الله يؤتيه من يشا، والله ذو الفضل العظيم

فالعجب كل العجب عن يقول بتعذر الاجتهاد في هذه الاعصار وانه عال ما هذا الا منع لما بسطه الله من فضله لفحول الرجال واستبعاد لما خرج من يديه واستصعاب لما لم يكن لديه وكم للائمة المتاخرين من استنباطات رائقة واستدلالات صادقة ما حام حولها الاولون ولا عرفها منهمالناظرون ولا دارت في بصائر المستبصرين ولا جالت في افكار المفكرين

# فصل

ومن هذا تعرف انه لا فرق بين اجتهاد من ذكره السائل من العلامة الجلال والمقبل واجتهاد من تقدمهما من الاثمة الاربعة الذين اتفقت الامة على اجتهاده وانمرجعهما في تصحيح الاحاديث ليس بتقليد لاثمة التصحيح بل قبولرواية وهذا الشافعي رضي الله عنه اتفقت الامة على اجتهاده ومرجعه في صحة الاحاديث وعدمها الى اثمة الحديث فانه يقول في مواضع اذا لم يعمل بالحديث انه لم يرتض

رواية هذا الحديث ونحو هذه العبارة في محلات من تلخيص ابن حجر وتيسير البيان وغيرها من الكتب المجموعة لسرد الادلة والتفتيش عن احوال رجالها كقوله فى حديث بهزبن حكيم في الزكاة وهذا الحديث لا يثبته اهل العلم بالحديث وهذا هو بعينه ما يقوله الجلال والمقبلي وكل من تقدمهما وقدمنا لك ان البخارى نفسه أنما يعتمد ويضرع في التصحيح وغيره على أقوال من تقدمه من الرجال وانه لم يلق الاشيوخه والذين رواه عنهم وصحيح لهم اضعاف أضعاف شيوخه وحينئذ يعرف الناظر أنه لا فرق بين المتقدمين والمتأخرين الا بكثرة الوسائط وقلتها وسيلان الاذهان وجمودها وحركات الهمم وركودها والفضل بيد الله لا مانع لما اعطى ولا معطى لما منع

وأما قول القاضى رحمه الله انه لم يتيسر في الاعصار المتأخرة الا ترجيح بعض المذاهب على بعض باعتبار قوة الدلالة أو كثرة من صحح أو جلالته فوابه ان هذا الذى ساه ترجيحا هو الاجتهاد المطلق الما ذنب المتأخر انه تأخر زمنه عن زمان من قال بالقول الراجح والمرجوح فنظر كنظر من قبله من المجتهدين وجزم باحد القولين نظر االى الدليل فسميتموه ترجيحا لقول غيره وليس كذلك فافرضوا انه لم يتقدمه أحد فانه لو كان زمانه سابقا ورأيتم ما ادعاه وما اقامه من البراهين على دعواه لقلم أنه مجتهد مطلق ولا يخفى ان تقدم الزمان وتأخره لا اثر له في جميع الادلة والاستنباط منها قطعا بل قد أوضحنا ك ان الله قد جمع شمل الادلة المتأخرين ولكنكم نظرتم الى تأخر زمانه وانه قد قال ما جنح اليه قائل قبله فقلتم ان هذا المجتهد الآخر رجح ما قاله من قبله بقوة الدلالة أو نحوها قلنا هو عين الاجتهاد ولا يضرنا تسميتكم له ترجيحا

#### فصل

وأما ما أشار اليه السائل دامت افادته من انه قديختلف كلام امامين من أثبة الحديث فيضمف هذا حديثا وهذا يصححه ويرمي هذا رجلا من الرواة

بالجرح وآخر يعدله فهذا نما يشعربان التصحيح ونحوه من مسائل الاجتهاد الذي اختلفت فيه الآراء فجوابه ان الامركذلك أي انه قد تختلف أقوالهم فانه قال مالك في ابن اسحاق انه دجال من الدجاجلة وقال فيه شعبة انه أمير المؤمنين في الحديث وشعبة أمام لا كلام في ذلك وامامة مالك في الدين معلومة لا تحتاج برهانا فهذان امامان كبير ان اختلفا في رجل واحد من رواة الاحاديث، ويتفرع على هذا الاختلاف في صحة حديث من رواية ابن اسحاق وفي ضمفه فانه قد يجد العالم المتأخر عن زمان هذين الامامين كلام شعبة وتوثيق لابن اسحاق فيصحح حديثا يكون من رواية ابن اسحاق قائلا قد ثبتت الرواية عن امام من أثمة الدين وهو شعبة بان ابن اسحاق ححة في روايته وهذا خبر من شعبة بجب قبوله وقد يجد العالم الآخر كلام مالك وقدحه في ابن اسحاق القدح الذي ليس وراءه وراء ويرى حديثا من رواية ابن اسحاق فيضعف الحديث لذلك قائلاً قد روى لي امام وهو مالك بان ابن اسحاق غير مرضى الرواية ولا يساوى فلسا فيجب رد خبر فيه ابن اسحاق فبسبب هذا الاختلاف حصل اختلاف الاثمة في التصحيح والتضعيف المتفرعين عن اختلاف ما بلغهم من حال بعض الرواة وكل ذلك راجع الى الرواية لا الى العراية فهو ناشىء عن اختلاف الاخبار فمن صحح أو ضعف فليس عن رأي ولا استنباط كا لا يخفي بل عمل بالروأية وكل من المصحح والمضعف مجتهد عامل بروايةعدل فعرفت ان الاختلاف في ذلك ليس مداره على الرأي ولا هو من ادلة ان مسألة التصحيح وضده اجتهاد نعم وقد يأتي منله فحولة ونقادة ودراية محقائق الامور وحسن ذو وسعة الحلاع على كلام الاثمة فانه يرجع الى النرجيح بين التعديل والتجريح فينظر في مثل هذه للسألة الى كلام الجارح ومخرجه فيجده كلامًا خرج مخرج الغضب الذي لا يخلو عنه البشر ولا يحفظ لسانه حال حصوله الا من عصمه الله فانه لما قال ابن اسحاق اعرضوا على علم مالك فانا بيطاره فبلغ مالكافقال تلك الكلة الجافية التي لولا جلالة من قالها وما نرجوه من عفو الله من فلتات اللسان عند الفضب لكان القدح بها فيمن قالها أقرب الى القدح فيمن قيلت فيه فلما وجدناه خوج مخرج الفضب لم نره قادحا في ابن اسحاق فانه خرج مخرج جزاء السيئة بالسيئة على ان ابن اسحاق لم يقدح في مالك ولا في علمه غاية ما أفاد كلامه انه أعلم من مالك وانه بيطار علومه وليس في ذلك قدح على مالك: ونظرنا كلام شعبة في ابن اسحاق فقدمنا قوله لانه خرج مخرج النصح المسلمين ليس له حامل عليه الاذلك وأما الجامد في ذهنه الابله في نظره فانه يقول قد تعارض هنا الجرح والتعديل فيقدم الجرح لان الجارح أولى وان كثر المعدل وهذه القاعدة لو أخذت كلية لم يبق لنا عدل الاالرسل فانه ما سلم فاضل من طاعن من ذلك لا من الخلفاء الراشدين ولا أحد من أنمة الدين كا قيل

فاسلم صديق من رافض ولانجا من ناصبي على وما سملم الله من بريته ولا رسول الله فكيف انا

القاعدة ظاهرية يعمل بها فيما تعارض فيه الجرح والتعديل من المجاهيل على ان تقول كلام ما لك ليس بقادح في ابن اسحق لما علمت انه خرج مخرج الغضب لا مخرج النصح للمسلمين فلم يعارض في ابن اسحق جرح

وأعلم أن ذكرنا لابن اسحق والكلام فيه مثال وطريق يسلك منه الى نظائره واذا عرفت هذا فهو الترجيح لا يخرج ماذكرناه عن كونه من باب قبول اخبار العدول بل هو منه أعا لما تعارض الخبران عندنا في حال هذا الراوي تتبعنا حقائق الخبرين ومحل صدورها والباعث على التكلم بهما فظهر الاعماد على احدها دون الآخر فهو من باب قبول الاخبار فهكذا يلزم الناظر البحث عن حقائق الاحوال وعن الباعث عن صدورها من افو اهالرجال فانه يكون كلامه بعد ذلك اقوم قيلا واحسن دليلا واوفق نظراً واجل قدرا فن عمل برواية التعديل والتزكية ومن يعمل برواية القدح والتجريح وان كان الكل قابلين لاخبار العدول عاملين بما يجب عليهم من قبول خبر المنقول فالكل مجتهدون

و لكن تخالفت الآثار وتفاوتت الانظار ومن هنا ونحوه وقع اختلاف المجتهدين في عدة مسائل من امهات الدين والكل مأجورون بالنص الثابت منهم من له اجران

ومن هنا علمت ان اختلاف الاثمة في تصحيح خبر من امام وتضميفه من امام آخر ناشيء عما تلقوه من اخبار العدول عن الرواة فهذا لامام لم يبلغه عن الرواة هذا الخبر الذي حكم بصحته الا العدالة والضبط فصحح اخبارهم ولهذا تجد من يتعقب بعض الأحاديث التي صححها أمام بقوله كيف تصحيحه وفيه فلان كذاب ونحو هذا ومعلوم ان من صحح هذا الحديث لم يبلغه ان في رجاله كذابا وهذا لامام بلغه من احوال رواة ذلك الخبر أو بعضهم عدم المدالة وسو. الحفظ أو انقطاع الحبر أو شذوذه حكم عليه بعدم الصحة وهذا معروف من جبلة العباد وطبائعهم فمن الناس من يغلب عليه حسن الظن في الناس وتلقى اقوالهم بالصدق ومن الناسمن له نباهة وفطنة وطول خبرة لإحوال الناس فلا يكتفي بالظاهر بل يفتش عن الحقائق فيقم على الحق والصواب ولذا اطبق النقاد أن ماصححه الشيخان مقدم على ما صححه غيرها في غيرما انتقد عليهما كا يأتى عند التمارض ثم ما انفرد البخارى بتصحيحه مقدم على ما انفرد به مسلم ماذاك الالحذاقة البخارى ونقادته ومعرفته باحوال الرواة وغييره ممن صحح يقبلون تصحيحه ومجعلونه في رتبة اعلى من رتبة ما صححه البخاري (١) فهذا التفاضل نشأ من زيادة الاتقان لاحوال الحبرين الاترى ان الشافعي رضي الله عنه مع امامته يروي عن ابن الى بحيى ويعبر عنه بالثقة وغيره يقلحون فيه ويتجنبونه في الصحاح وذلك من الاختلاف في اخبار الحبرين عنه فالشافعي رضى الله عنه ثبت لاعدالته وضبطه ويأتى فيه مااسلفناه من انه لو عمل برواية احد الراويين لترجيح قوي عنده عضد ما يعرفه من حال الراوي جاز

<sup>(</sup>١) هكذا الاصل ولمل صوابه هكذا: وغيره أى البخاري ممن صحح يقبلون تصحيحه ويجملون ما صححه البخاري في رتبة اعلا من رتبته فهذا الخ

ذلك فوثقه وغيره ثبت له غير ذلك فتجنبوه والكل عائد الى اختلاف الخبرين

# فصل

واذا تقرر لك ماحققناء من ان المصححين والحسنين والمضعفين رواة أحوال رجال الاسناد يعبرون عن ثقبهم وضبطهم واتصال مارووه وسلامته من الشذوذ والعلة بقولهم صحيح ويعبرون عن خلافه بضميف: وعما بينالامرين بحسن كما عرف ذلك من علم أصول الحديث فهمرواة مخبرون عن أحوال الرواة للحديث فلابد حينتذ من معرفة أحوالهم كمعرفة أحوال رجالالمتن وقداختلفوا فى مايروونه كاختلاف رواة المتون فمنهم من يصحح الحديث فيــأتي من يتبع رجال ذلك الحديث فيجد في رجاله من ليس بصفة رواة الصحيح ولذا ترى النقاد من أثمة هذا الشان يقولون في الاعتراض على بعض المصححين كيف يجزم بصحته وفي رواته فلان كذاب وكذا وكذا من التي لايصح معها تصحيح روايته وهذا كثير جداً فما يصححه الحاكم ويوجد قليلا فيا يصححه الترمذي وحينتذ فلابد من التفطن لأحوال الخبرين بالصحة ونحوها وأنه لابد فيهم من النباهة وعدم التغفيل وصدق الديانة والنصيحة للمسلمين فان كان الحبر بالصحة مثل أنى عبدالله البخارى ومسلم ومن في طبقتها ومنخرج على كتابيها فخبره بالصحة مقبول قد تتبع أثمة هذا الشان وفرسان هذا الميدان ماصححهالشيخان فوجدوه مبنياً على أساس صحيح وخبرة بالرواة وممرفة واتقان وان وجد الشيء اليسير في رجالها عما انتقده الحفاظ من بمدهما كانتقاد الحافظ أبى الحسن الدارقطتي على الشيخين فان مجموع ماا نتقده عليهما من الاحاديث مائة حديث وعشرة أنفرد البخارى منها بثلاثة وسبمين حديثاً واشترك هو ومسلم فى اثنين وثلاثين حديثًا وقد أجاب عنه غيره من الحفاظ بأجوبة فيها الغث والسمين وجعلة من قدح فيه من رجال البخاري ثلثاثة وثمانية وتسعون وقد دفع الحافظ أبن حجر ماقدح به فيهم بعضه فيه تكلف وبعضه واضح لكن افاعرفت عدة (اك ارشاد الثقاد)

ما اشتمل عليه الكتابان من الاحاديث الصحيحة والرجال الموثقين علمتان صحة مافيها الاغلب هي فالحكم له فيعمل بما فيها مالم يظن أو يعلم انه من المغلوب وذلك لان العمل بالظن والظن يحصل باخبار من غالب اخباره الصدق ولا يفت فيه تجويز انه غير صادق فيا اخبر بهمن الصحة مثلا وقد صرح اغة اصول الحديث بانه لايترك الامن كثر خطاؤه ومعلوم ان خطأ صاحبي الصحيحين في الاخبار بالصحة قليل جداً محصور كا ذكر ناه فإما أهل اصول الفقه فأنهم قائلون انه لايترك الامن كان خطاؤه اكثر من صوابه كاعرف

ومهـذا التحقيق علمت مزية الصحيحين لاعا ادعاه ابن الصلاح من تلقى الامــة لمما بالقبول فانه قول غير مقبول قد حققنا في عُر أت النظر في علم الاثر بطلانه عالا مزيد فيه ومثله في البطلان قول العلامة الجلال في ديباجةضوء النهار انه يجب العمل بما حسنوه او صححوه كما يجب العمل بالقرآن فأنه كلام باطل قد بينا وجه بطلانه في منحة الغفار حاشية ضوء النهار مع ان دعواه اعم من دعوى ابن الصلاح نعم وان كان الحبر بالصحة مثل الى عبد الله الحاكم فقد تكلم الناس فيما اخبر به من الصحة واختلفوا فيه اختلافًا كثيراً ولهم في الاحاديث التي صححها فيمستدركه ثلاثة اقوال افراطوتفريط وتوسط فافرط ابو سعيمة الماليني وقال ايس فيمه حديث على شرط الصحيح وفرط الحافظ السيوطي فجعله مثل الصحيح وضمه اليهافى كتاب الجامعالكبير وجعل العزو اليه معلما بالصحة كالعزو الى الصحيحين وتوسط الحافظ ابو عبد الله الذهبي فقال فيه نحو الثلث صحيح ونحو الربع حسن وبقية ما فيه مناكير وعجائب واذا عرفت هذا عرفت ان الاحوط الوقف في قبول خبر الحاكم بالصحة لانه صار كتابه غير غالبة عليه الصحة بل الصحيح فيه مغلوب وان كان الحبر بالصحة مثل ابي عيسى الترمذي فقــد اثنى عليه الائمــة وقالوا في كـتابه ربع مقطوع(١) وربع على شرط ابي داود والنسائي وفيه غيرهما قد بين علته في كتابه

<sup>(</sup>١) لمله مقطوع به

وهذا ذكرناه للشمعياراً ومقياساً وغنيلا لاحوال رواة الصحة وانهم كرواة المتون فيهم الحجة الامام وفيهم من فيه لين و مسارعة الى الاخبار بالضعف والوضع كابن الجوزى فانه يسارع الى الحكم بالوضع في احاديث عالية الرتبة عن صفة الوضع وانتقده الاثمة قابن الجوزي والحاكم أبو عبد الله في طرفي نقيص هذا يسارع الى الاخبار بالوضع فن هنا يتعين على الناظر ذى الهمة الدينية البحث عن احوال الائمة كالبحث عن احوال رواة المتون ويطيل مراجعة التاريخ فانه بذلك يطلع على حقائق احوال ائمة هذا الشان ويرى مايوجب التوقف تارة والمضى أخرى والردحيناً ما:

## فصل

قد يصعب على من يريد درك الحقائق وتجنب المهاوى والمزالق معرفة الحق من اقوال المة الجرح والتعديل بعد ابتداع هذه المذاهب التى طال فيها القال والقيل وفرقت كلمة المسلمين وأنشأت بينهم العدارة والبغضاء الى يوم الدين وقدح بعضهم فى بعض وانتهى الامر الى الطامة الكبرى العظمى من التفسيق والتكفير وشب على ذلك من اهل المذاهب الصغير وشاب عليه الكبير كل هذا من آثار هذه الاعتقادات المبتدعة فى الاسلام والمجانبة لما جاءبه سيد الانام عليه وعلى آله افضل الصلاة والسلام فترى اماما من العلماء العالمين يقدح في راو من حفاظ علوم الدين بانه كان يقول بخلق القرآن وتجديماما آخر يقدح فى راو آخر بانه كان يقول بقدم القرآن وكذلك يقدحون بامور ليست عمدة فى الدين ولا يخرج المتصف بها عن زمرة المتقين ويقدحون بالقول بالقدر والارجاء والنصب والتشيع ثم تراهم يصححون احاديث جماعة من الرواة قد رموهم بالقدر كهشام بن عبدالله العستوائي أخرج له البخاري وقد قال فيه محد بن سعيد كان حجة الا عبدالله بالنه كان يرى القدر واخرجمالك لجاعة يرونالقدر كما قاله ابن عبد البرفي أنه سئل

مالك كيف رويت عن داودبن الحصين وثور بن يزيد وذكر له جاعة كيف رويت لهم ولقد كانوا لان يخروا من السياء على الارض اسهل من أن يكذبوا وكم في الصحيحين من جاعة صححوا احاديثهم وهم قدربة وخوارج ومرجئة.

اذا عرفت هذا فهو من صنيع أثمة الدين قد يعده الواقف عليه تناقضاً ويراه لما قرروه معارضاً ويفت عنده في عضد عظمة أثمة هذا الشان ويظل التصحيح صادراً عن مجازفة من غير اتقان وليس الامر كذلك فأنه اذا حقق صنيع القوم وتتبع طرائقهم وقواعدهم نفى عنهم اللوم وعلم أنهم أجل من ذلك قدراً وأدق نظراً وأنصح لاهل الدين من جاعة الثنور المجاهدين وأنهم لايمتمدون بعد ايمان الراوى الاعلى صدق لهجته وضبط روايته وقدأ قنابرهان حذه الدعوى في رسالة غرات النظر في علم الاثر برهاناً لا يدفعه الا من ليس من الاذ كيا، ذوى النباهة والحمل

## فصل

اذا عرفت هذا فاعلم ان هذه القوادح المذهبية والابتداعات الاعتقادية ينبغي الناظر أن لا يلتفت اليها ولا يعرج في القدح عليها فان القول بقدم القرآن مثلا بدعة كا ان القول بخلقه بدعة وقد اختار الحافظ ابن حجر رحمه الله لنفسه وحكاه عن الجاهير غيره أن الابتداع بمنسق لا يقدح به في الراوي الاأن يكون داعية وهذه منأة قبول فساق التأويل وكفار التأويل وقد نقبل في المواصم اجاع الصحابة على قبول فساق التأويل من عشر طرق ومثله في كفار التأويل من أربع طرق واذا عرفت ورأيت أئمة الجرح والتعديل يقولون فلان ثقبة من أربع طرق واذا عرفت ورأيت أئمة الجرح والتعديل يقولون فلان ثقبة حجة الاانه قدرى أو يرى الارجاء أو يقول بخلق القرآن أو نحو ذلك أخذت يقولم ثقة وعملت به واطرحت قولهم قدري ولا يقدح به في الرواية غاية ذلك يقولم مبتدع ولا يضر الثقة بدعته من قبول روايته لما عرفت من كلام أبن حجر

ومن كلاممالك فان قولهم ثقة قد أفاد الاخبار بانه صدوق. وقولهم يقول بخلق القرآن مثلا اخبار بأنه مبتدع ولاتضرنا بدعته في قبول خبره

ومن هنا يتضح لك اختلال رسم العدالة الذي اتفق عليه الاصوليون والفروعيون وأثبة الحديث بأنها ملكة تحمل على ملاز مةالتقوى والمروءة وفسروا التقوى باجتناب الاعمال السيئة من شرك أو فسق أو بدعة وقد أوضحنا اختلاله في عمرات النظر وفي المسائل المهمة وفي منحة الغفار بما يعرف به انه رسم دارس وقول لا يعول عليه من هو لدقائق العلوم ممارس وان أطبق عليه الا كابر فكم ترك الاول والا خروقد ناقضوه مناقضة ظاهرة بقبول فساق التأويل وكفاره والخوارج وغيرهم من أهل البدع المتكاثرة وبعد هذا فقد تقرر لك بما سقناه واتضح لك بما حققناه ان الناظر في هذه الاعصار أن بصحح ويضعف ويحسن كا فعله من قبله من الاثبة الكبار فان عطاء ربك لم يكن محظوراً وافضاله المدود ليس على السابق مقصوراً وان علوم الاجتهاد في هذه الاعصار أقرب تناولامها فيا ساف من أزمنة الاثبة النظار الا انه لا يخفى ان الاجتهاد موهبة من الله به لمن يشاء من العباد فما كل من أحرز الفنون أجرى من قواعدها العيون ولا كل من عرف القواعد استحضرها عند ورود الحادثة التي يفتقر الى تطبيقها على الادلة والشواهد

وما كل من قاد الجياد يسوسها ولا كل من أجرى يقال له مجري للكن على العبد طلب المعارف والتماسها من كل عارف وسهر الجفون في الحراز دقائق الفنون واخلاص النية وطلب الفتح من بارى البرية فالخير كله بيده ولا ياتيس الا من عنده وكم قد رأينا وسمعنا من زكى عارف أمام يضيق عطن بحشه عند ورود حادثة من الاحكام فيتبع أقوال الرجل تقليداً ويعود عندها مقلداً مبلداً كأنه ماغرف من محار الفنون ولاعرف شيئاً من تلك الشؤن نسأل الله أن يعلمنا ماجهلناه ويذكر فا مانسيناه وبرزقنا العمل بما علمنا ويلهمنا الى العلم بما جهلنا انه ولي كل خير واليه تعالى بالعلم والعمل القصد والسير وهو

المقصود في النهاية والابتدا وان الى ربك المنتهى ومنه نست دالهداية والتوفيق في كل بداية ونهاية وقد طال المقال وخرج عن مطابقة مقتضى السؤال وان لم نخرج عن مطابقة مقتضى الحال فالمقام جدير بالاطالة والاسهاب حقيق بالزيادة على هذا الاطناب اذ الكلام في قو اعد دينية ومباحث حديثية وخوض فيا هو من أساس الدين وعليه دوران فلك اجتهاد المجتهدين وكما قال

وقد أطال ثنائي طول لابنه ان البناء على التنبال تنبال

اذا عرفت ماقررناه فاعلم أن الذى سهل الاجتهاد وألان منه الصعاب الشداد هو ماقدمنا لك من سعي أثمة الدين في جميع علوم الاولين وجمعها بمد الشتات في نفائس المصنفات فلنكثر لهم الدعاء ولنحسن عليهم الثناء ولانكن من كفار النعم وأشباه النعم: وأعا يعرف الفضل لاولى الفضل من هو منهم واليه أشار من قال:

اذا أفادك انسان بفائدة من العلوم فأكثر شكره أبدا وقل فلان جزاه الله صالحة أفادنيها وخل اللؤم و الحسدا

وبهذا يبطل تشيع الجهال بأن من خالف الاوائل في بعض المسائل قد ادعى الترفع عليهم وقال انه أعلم منهم وهذا خيال باطل وسوء ظن حاصل وإلا لزم ان التابعين قد ادعو االفضل على السابقين الاولين من الانصار والمهاجرين وان الائمة المتأخرين قد ادعوا ان لهم الفضل على المتقدمين وهيهات ماز الله الفضل الممتقدم معروفاً ومابرح السابق بالتفضيل موصوفاً:

ولو قبل مبكاها بكيت صبابة بسعدى شفيت النفس بعدالتندم ولكن بكت قبلى فهيجلى البكا بكاها فقلت الفضل المتقدم

ثم اعلم ان هنا زيادة افادة لطالب الرشاد الحقناها بارشاد النقاد وهو انه قد ظهر لك بما قررناه سهولة الاجتهاد وتيسره لاهل الهمة الامجاد فلنذكر شرائطه وكيفية تحصيله لاهل الذكاء من العباد فنقول قال الامام الكبير محدبن إبراهيم الوزير صاحب كتاب العواصم والقواصم في الذب عن سنة ابي القاسم

في كتاب القواعد ما لفظه اعلم انه قد كثر استعظام الناس في هـذا الزمان الاجتهاد واستبعادهم له حتى صار كالمستحيل فيا بينهم وما كانالسلف يشدون هـذا التشديد العظيم وليس هو بالهين ولكنه قريب مع الاجتهاد أي في تحصيله وصحة الذوق والسلامة من آفة البلادة ثم ذكر خسة شروط بعمد ان ابطل شرطية معرفته علم الكلام وانه علم مبتدع لم يعهد في عصر النبوة ولا عهد الصحابة ثم عد خسة ولم يرتبها كما نسوقه

الاول معرفة علم العربية قال ويكفى فيه قراءة كتاب مثل مقدمة الشيخ ابن الحاجب قراءة فهم واتقان وهذا على الاحتياط لاعلى الا يجاب وذلك لان في العربية مالا بد من معرفته وفيها ما لا يحتاج الى معرفته مثال مالا بحتاج الى معرفته كلامهم فى عامل المستثنى ما هو ولم ارتفع الفاعل وانتصب المفعول ونحو ذلك مما لم يعرفه العرب بل قد نقل عن ابي الحسين البصرى انه قال ليس الشرط بعد معرفة الكتاب والسنه الا اصول الفقه وان اهل اصول الفقه قد نقلوا عن العربية والمعانى والبيان ما محتاج اليه المجتهد انتهى كلام ابي الحسين

الشرط الثاني معرفة اصول الفقه وهو رأسها وعمودها بل اصلها واساسها بل سمعت عن ابى الحسين البصرى صاحب كتاب المعتمد في اصول الفقه انه لا يشترطسواه بعد معرفة الكتاب والسنة

الشرط الثاث معرفة علم المعانى والبيان وقد اختلف فيمهل هو شرط أم لا قال السيد محمد والحق أن فيه ما هو شرط في بعض المسائل كالعربية وفيه ما ليس بشرط البتة وقد نقل أهل الاصول اكثر ما يحتاج اليه وقد تختلف عبارنهم والمعنى واحد

الشرط الرابع معرفة الآيات القرآنية الشرعية وقد قيل أنها خسمائة آية وما صح ذلك وأنما هي مائتا آية أو قريب من ذلك ولا اعرف احداً من العلماء أوجب حفظها غيباً بل شرطوا ان يعرف مواضعها حتى يتمكن عند الحاجة من الرجوع اليها فمن نقلها الى كراسته وافردها كفاه ذلك

الخامس معرفه جملة من الاخبار النبوية ويكفى فيها معرفة كتاب جامع مثل الترمذي وسنن ابي داود والبخاري ومسلم وفيها ما لا بجب معرفته على مجتهد لانها جامعة لاخبار النبي صلى الله عليه وسلم ومفازيه وبعوثه ولماورد من تفسير القرآن الكريم من كلامه ولذكر الرقائق والجنة والنار واحوال القيامة والغنن والاداب والفضائل وقصص الانبياء المتقدمين وغير ذلكمما لابحتاج اليه المجتهد: والذي يدل على ان جملة من الاخبار تكفيه ولا بجب الاحاطة بها ان الصحابة قد صح اجتهادهم في احكامهم ولم يحيطوابها علما وكذلك التابعون واثمة الاسلام ولم يعلم أن أحدا أحاط بها ولذا قال الشافعي رضى الله عنه علمان لايحيط بهما أحد الحذيث والمنة وهذا صحيح وهوقول الجماهير والخملاف فيه شاذ قال والاولى من مريد الاجتهادان يعرف كتاباً من كتب الاحكام التي أقتصر أهلها على ذكر احاديث التحليل والتحريم وجمعوا جميع ما فى الـكتب الصحاح من ذلك ويبنوا الصحيح من السقيم وعد كتباً من ذلك ثم قالوانفها كتاب تلخيص المحتصر الحافظ آبن حجرفلا شك في كفايته المجتهد وزيادة الكفاية انتمي كلامه رحهالله: ويأتيك قريبا من اقوال الاثمة الاربمة وغيرهم ما ينادى على أنهم لم يحيطوا بالاحاديث النبوية وأنهم صرحوا بان قولهم اذا خالف الحديث رددنا قولهم وحملنا بالحديث قلت وقد منع اثمة الدين معارضة سنة سيد الرسلين باقوال غيره من الائمة الجتهدين اولهم خير الامة وبحرعلم الكتاب والسنة عبد ألله بن عباس رضى الله عنه فانه روى الاعش عن فضل أبن عرو عن سعيد بن جبير قال نمتع رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال عروة نهى أبو بكر وعمر عن المتعة قال آبن عباس اراهم سيها كون : اقول قال رسول الله صلى الله عليه وسلم و يقولون قال ابر بكر وعمر رضي الله عنهما : وقال عبد الرزاق حدثنا مصرعن أيوب قال عروة لابن عبساس رضي الله عنهما الا تتنى الله ترخس في المتعة فقال ابن عباس سل أمك يا عروة فقال عروة أما ابو يكر وعرظ يفعلا قال ابن عبساس رضي الله عنه ما والله كراكم منتهين حتى يعذبكم الله احدثكم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وتحدثونا عن ابى بكر وعمر: وفي صحيح مسلم عن ابن ابي مليكه ان عروة بن الزبير قال لرجل من اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يأمر الناس بالعمرة في هؤلاء الاشهر وليس فيها عرة فقال الا تسأل امك عن ذلك فقال عروة ان ابا بكر وعمر لم يفعلاذلك قل الرجل من همنا هلكتم ما اري الله الا يعذبكم احدثكم عن رحول الله صلى الله عليه وسلم وتخبرونى بابي بكروعر: ومراد ابن عباس أن عروة بن الزبير يسأل امه اسما. بنت الى بكر فانها شهدت حجة الوداع وولات فيسفرها محل الاستدلال قول ابن عباس لا نقدم على سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم كلام أحد من الناس كاثنا من كان و ناهيك بالشيخين رضي الله عنهما فانه لو جاز تقدم كلام أحد على سنته صلى الله عليه وسلم لكان احقالناس بذلك كلام صاحبيه رضى الله عنهما وليس كلامنا في المتعة اثباتاً ولا نفياً فالكلام على ذلك فيغير هذاللوضع أغامرا دناماذكرنا واخرج الترمذى عن ابن عروضي الله عنهما أنه سألهسائل عن متعم المجمى حلال فقال الهالرجل ان اباك قد نعى عنها فقال أرايت ان كانابى نعى عنها وصنعها رسول الله صلى الله عليه وسلم أأمر ابى اتبعام امردسول الله صلى الله عليه وسلم قال لقد صنعها رسول الله صلى الله عليه وسلم: وفي صحيح مسلم ان ابن عر لما حدَّث انه صلى الله عليه وسلم امرنا بالاذن النسأ. في الحروج الى المساجد قال بعض اولاده والله لانأذن لهن على كلامه بما يخشي من النساء اذا خرجن فاقسم ابن عرانلایکلمه: ولما روی ابوهر برة حدیث آنه لایدخل احدكم يده في الانَّا. اذا استيقظ حتى يفسلها ثلاثًا قال له قائل فكيف تصنع بالمهرأس فقسال لاتضربوا بجديث رسول الله صلى الله عليه وسسلم الامثال: واخرج الترمذي انه قال ابو السائب كنا عند وكيع فقال رجل قدري وعن ابراهيم النخعي أن الاشعار مثلة قال فرأيت وكيما غضب غضباً شديداً وقال اقول أن قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فتقول قال ابراهيم ما احقك بان تميس ثم لا غرج حتى تنزع عن قواك: هذا ولو تتبعنا اقوال الصحابة والتابعين لطال المقال واتسع نطاق الاقوال على انه معلوم من آرائهم انهم لا يقدمون على سنته صلى الله عليه وسلم قول احد من الرجال كيف وهذا عر رضى الله عنه لما اراد ابو بكر رضى الله عنه قتال مانعي الزكاة لم يساعده اولا على ذلك واستدل بقوله صلى الله عليه وسلم أمرت ان افاتل الناس حتى يقولوا لا اله الا الله فاستدل عليه ابوبكر بقوله صلى الله عليه وسلم الا بحقها بريد والزكاة من حقها فانشر صدر عمر لما أمر به ابوبكر من قتال مانعى الزكاة فلم يقبل عمر قول ابي بكر حتى أقام الدليل من السنة

وأما الاثبة الاربعة فان كلا منهم مصرح بأنه لايقدم قوله على قول رسول الله صلى الله عليه وسلم \* أما أبوحنيفة رحمه الله فانه قال الشيخ العلامة محمديات السندي نزيل طيبة رحمه الله في رسالته المساة تحفية الانام في العمل بحديث النبي عليه الصلاة والسلام مالفظه في روضة العلماء في فضل الصحابة : سئل أبوحنيفة اذا قلت قولا وكتباب الله يخالفه قال أثركوا قولي لخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم فقيل له اذا كان قول الصحابة يخالفه قال اتركوا قولى لقول الصحابة رضى الله عنهم وقال انه روى له البيهةى في المدخل باسناد صحيح الى عبد الله بن المبارك قال سمعت أباحنيفة يقول اذا جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم فعلى العين والرأس واذا جاء عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فعلى العين والرأس واذا جاء عن التابعين زاحناهم انتهى

وأما الشافعي رحمه الله فقال الشيخ محمد بن حياة روى البيهقي في السنن عند الكلام على القراءة بسنده قال الشافعي اذا قلت قولا وكان عن النبي صلى الله عليه وسلم خلافه فما يصح من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم أولى فلا تقلدوني ونقل امام الحرمين في نهايته عن الشافعي اذا صحخبر مخالف مذهبي فاتبعوه واعلموا أنه مذهبي وقال مثل الذي يطلب العلم بلاحجة كشل حاطب ليل محمل حزمة حطب وفيه افعي تلدغه وهولا يدري ذكره البيهتي أيضاً

وأما احد بن حنبل رحه الله فقال ابوداود قلت لاحد الاوزاعي هو أتبع أم مالك كأنه يريد اكثر اتباعاً من مالك فقال لاتقلد في دينك أحداً من هؤلاء ماجا، عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه فخذ به ثم التابعين بعد الرجل فيه غير وقال احد أيضا لا نقلد في ولا تقلد ما لكاولاالثورى ولاالاوزاعي وخذ من حيث احدوا وقال من قلة فقه الرجل أن يقلد دينه الرجال (١) ه وقال الشافعي أجمع الناس على أن من استبانت له سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن له أن يدعها لقول أحد وقال اذا صح الحديث على خلاف قولى فاضربوا قولى بالحائط واعملوا بحديث الضابط نقل هذا الشيخ محد بن حياة في رسالته التي تقدم ذكرها وعند ما صحلنا هذا عن هؤلاء الاثمة جزاهم الله أفضل الجزاء عن الائمة قلنا في أبيات

علام جعلم أبها النباس ديننا لاربعة لا شكف فضلهم عندي هم علما، الدين شرقًا ومغربًا و نورعيون الفضل والحقو الزهد ولكنهم كالناس ليس كلامهم دليلا ولا تقليدهم في غد يجدى ولازعمو احاشاهم أن قولهم دليسل فيستهدى به كل من يهدى بلى صرحوا أنا نقابل قولهم أذا خالف المنصوص بالقدح والرد

وهذه نصوصهم رضى الله عنهم كاسمعته وأقوال اثمة العلم في هذه كثيرة جدا على انه معلوم من صفات العالمانه لا يرتضي ان يقدم على قول رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد صحته أو حسنه قول نفسه ولا قول غيره والا لم يكن عالما متبعاً لرسول الله صلى الله عليه وسلم قلت واذا عرفت تصريح الاثمة بانه اذا صح الحديث بخلاف ما قاله فانه لا يقلدهم أحد فى قولهم المحالف للحديث عرفت ان الا خذ بقولهم مع محالفة الحديث غير مقلد لهم لان التقليد حقيقة هو الاخذ بقول الغير من غير حجة وهذا القول الذى خالف الحديث ليس قولا

<sup>(</sup>١) قال ابن القيم ولاجل هذا لم يؤلف الامام احد كتاباً في الفقه وانما دون اصحابه مذهبه من اقواله واضاله وأجوبته وغير ذلك

لهم لانهم صرحوا بانهم لا يتبعون فيا خالف الحديث وأن قولهم هو الحديث ولقد كثرت جنايات المقلدين على اثمتهم في تعصبهم لهم فمن تبين له شيء من ذلك أي من الاحاديث النبوية فلا يعذر في التقليد فإن ابا حنيفة وأبا يوسف قالاً لا يحل لاحد من أن يأخذ بقولنا ما لم يعلم من أين أخذناه وان كان الرجل متبعاً لاحد الاثمة الاربعة ورأى في بعض المسائل أن قول غيره أقوى منه فاتبعه كان قد احسن في ذلك ولا يقدح ذلك في عدالته ولا دينه بلا نزاع وهذا اولى بالحق واحب الى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم فمن تعصب لواحد معين غير الرسول صلى الله عليه وسلم ويري أن قوله هو الصواب الذي بجب اتباعه دون الائمة الآخرين فهو ضال جاهل بل قد يكون كافرا يستتاب فان تاب والا قتل فانه متى اعتقد انه بجب على الناس اتباع واحد معين من هؤلاء الاثمة رضى الله عنهم دون الاخرين فقد جمله بمزلة رسول الله صلى الله عليه وسلم وذلك كفر انتمي نقله الشيخ مجد حياة رجه الله قلت وقوله من هؤلاء الاربعة بيان الواقع اذهم في نظره المتبعون والا قال بالاطلاق من غير تقييد بالاربعة ثم من هنا يعرف بطلان قولهم وبعد الالتزام بحرم الانتقال الا الى ترجيح نفسه فانا نقول بل يحرم الالتزام اذمعناه تقليد معين من العلماء وعدم الرجوع الى تقليد غيره قانا نقول هذا الالتزام المدين هل كان أيثار التزام المقلد لمذهب من بين مذاهب العلماء عن نظر واجتهاد قضى له ارجعية مذهبه على غيره النزاما أو كان عن غير نظر بل تقليدا في تمين المزام مذهبه ان كان لاول فدل على انه مجتهد عارف بالنظر في الادلة راجحها ومرجوحها وهــذا لا يحل له التقليد فضلا عن الانتزام وان كان الثاني وان تبعه سهوا وخطأ فلا اعتبار بالنزامه فان شهوته ليس بدليل وما احسن قول ابن الجوزي في تلبيس الميس أعلم أن المقلد على غير ثقة فيما قلد وفي التقليد أبطال منفعة العقل لانه خلق التأمل والتدبر وقبيح بمن اعطى شمعة أن يطفئها ويمشى في الظلمة انتحى فان قلت القائلون بجواز التقليد طائفة من العلما. ولهم أدلة على جوازه قلت القائلون بتحريمه طائفة أيضاً من الامة ولهم ادلة على ذلك ولا بهولنك القائلون وكثرتهم من الفريقين بل ارجع الى الادلة فهي معيار الحق من الباطل وبهما تبين الحالى جيده من العاطل وأقدم لك مقدمة نافعة قبل سرد الادلة من الجانبين وهو أن لا شك أن لنا أصلا متفقاً عليه وهو أنه لا يثبت حكم من الاحكام الا بدليل يشمر علماً أو امارة تثمر ظنا وهذا امر متفق عليه بين العُلماء قاطبة بل بين كافة المقلاءمن أهل الايمان ومن أهل سائر الملل والاديان وان هذا عام لاحكام الدنيا والدين شامل للموحدين والملحدين فانه مغروز في العقول انه لا يقدم أحد على فعل من الافعال أو ترك من النروك الا بعد اعتقاده عن علم أوظن ان هذا الفعل ترك أو فعل لما يترتب عليه فاثدة دينية أو دنيوية من جلب نفع أو دفع ضرر وهذا الاعتقاد ملزوم بعلم أو ظن عن دليل وامارة: وقال ملاعلي قاري رجه الله تعالى وان اشتهر بين الحنفية ان الحنفي اذا انتقلالي مذهب الشافعي يعزر واذا كان بالعكس فانه يخلع عليه فهو قول مبتدع ومخترع وقال ملا على قارى في رسالته في اشارة المسبحة وقد أغرب الكيداني حيث قال والعاشر من الحرمات الاشارة بالسبابة كا عل الحديث أى مثل جماعة يجمعهم العلم بحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم فهذا منه خطأ عظيم وجرم جسيم منشؤه الجهل بقواعد الاصول ومراتب الفروع من المنقول ولولا حسن الظن به وتأويل كلامه حيننذ لكان كفره صريحاً وارتداده صحيحاً فهل لمؤمن أن يحرم ماثبت فعله عنه صلى الله عليه وسلم مما كاد نقله أن يكون متواتراً وممنع ماعليه عامة العلماء كابرا عن كابر مكابراً (١٠) فكل عاقل لايقدم على فعــل أو

<sup>(</sup>١) الى هنا هو من كلام ملا على القاري وتمامه كما هو في غير موضع: والحال الىالامام الاعظم والهمام قال لايحل لاحد أن يأخذ بقولنا مالم يعلم مأخذه من الكتاب والسنة واجماع الامة والقياس الجلى في المسألة فاذا عرفت هذا قاعلم انه لو لم يكن نص للامام على المرام لحكال من المتين على أتباعه من العلماء الكرام فضلا عن العوام أن يعملوا بما صح عنه عليه وعلى آله الصلاة والسلام وكذا لو صح عن الامام فرضاً نفي الاشارة وصح اتباتها عن

عجم عنه الا لاعتقاده نفعاً أو دفعاً والاعتقاد لا يكون الا عن علم أوظن والعلم لا يكون الا عن دليل والظن لا يكون الا عن أمارة ثم ان العقول مجبولة على أن لا تقبل قولا من الاقوال الا لظن صدقه أو العلم به ولا ترده الا لظن كذبه أو العلم بكذبه وظنها صدق القول أو كذبه أو علمها بهما يتوقفان على اللاليسل والامارة واذا تقرر هذا فالمقلاء قاطبة وأهل الملل والنحل المختلفة متفقون على انه لا يجب تصديق أحد واتباع قوله حتى يأتى ببرهان على ماقاله من دعواه أو اخباره عن أي أمر ه ألا ترى ان موسى عليه السلام لماقل لفرعون (أي رسول اخباره عن أي أمر ه ألا ترى ان موسى عليه السلام لماقل لفرعون (أي رسول من رب العالمين) الى قوله (قد جاءتكم بينة) ألى قول فرعون (فائت بها ان كنت من الصادقين) وفي سياق قصصه في القرآن كلها نحو هذا وقال صالح من الصادقين) وسائر قصص الانبياء كذلك ه وأما قوم هود ( ماجئتنا ببينة من الصادقين) وسائر قصص الانبياء كذلك ه وأما قوم هود ( ماجئتنا ببينة ومانحن بتاركي آ لمتنا عن قولك ) فن تعنتهم في كفرهم وجعلهم البينة غير بينة

١ ـ الاعراف ١٠٤ ـ ١٠٦

٢ ـالاعراف ٧٢

٣ ـ الثعراء ١٥٤

ا ۔ هود ٥٣

واذا عرفت هذا عرفت ان كل عاقل لايقبل قول قائل مدعياً ومخبراً ولا يصدقه حتى يقيم البينة على ماقاله فان هذا فرعون مع غلوه في كفره وكبريائه طلب من موسى البينة على دعواه انه رسول من رب العالمين ولم يقابله بالرد العيواه بصد واعراض عن ماقاله وادعاه ولم يقل له صدقت ولا كذبت بلطلب

صاحب البشارة فلاشك في ترجيح المنبت المسند اليه صلى افة عليه وآله وسلم وكيف وقد وجد نقله المريح عا ثبت بالاسناد الصحيح فن أنصف ولم يتمسف عرف ازهذا سبيل اها التدين من السلف والحلف ومن عدل عن ذلك فهو هالك يوصف بالجاهل الماند المكابر ولو كان عند الناس من الاكابر: اه أقول وردت الاشارة بالسبابة في الصلاة من حديث واثل بن حجر عند أبي داود والنسائي والامام احمد بن حنبل وابن خزيمة والبيهتي: قال اصحاب الشافعي تكون الاشارة بالاصبم عند قوله الا افة من الشهادة: قال النووي والسنة أن لا يجاوز بصره المارته: وفيه حديث صحيح في سنن أبي داود « ويشير يها موجة الى القبلة » وينوي بالاشارة التوحيد والاخلام : قال ابن رسلال والحكمة في الاشارة بها الى ان المبود سبحانه وتسائى واحد ليجمع في توحيده بين القول والفعل والاعتقاد: وروي عن ابن عباس في الاشارة اله عال هي الاخلام : وقال مجاهد مقمة المشيطان : وافة أعل ه

منه البرهان كقوم صالح وكل أهل ملة منالملاالكفرية تطالب رسولها بالبينة على دعواه النبوة والرسل جميماً لاتنكر عليهم طلبها بل منهم من يعرف دعواه بأن عنده البرهان عليها قبل أن يطالبوه به ، ألا ترى ان موسى عليه السلام قال لفرعون في بعض محاورته (حقيق أن لاأقول على الله اللحق قد جئتكم ببينة من ربكم ﴾ الآية واذا أقام النبي عليه السلام البينة على دعوى النبوة فمن قومه من يصدُّقه وينقاد له كما كان من سحرة فرعون فلنهم لما شاهدوا تلقف عصاء لما أتوا به من سمر عظيم كاوصفه الله (وألقى السحرة سجدين قالواآمنا برب العالمين رب موسى وهارون ) وتمادى فرعون ومن تبعه على كفرهم وتكذيبهم بعد علمه وعلم من بقي معه على كفره بعبدق موسى كا قال تعالى فيهم ( وجعدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلواً ﴾ فأخبر الصادق في اخباره المطلع على إضهار القلب وأسراره بأنهم جحدوا بآيانه المبصرة وأنفسهم بها متيقنة وقال موسى عليه السلام لفرعون ( لفد علمت ما أنزل هؤلاء الا رب السموات والارض )'' واعلم ان سر هذه الاخبار منه تعالى بأنهم جحدوا بها عن يقين ان الله تعالىكا جبل العقول على أن لاتفبل دعوى ولا تصدق خبراً الاعن بينة تقام عليهما كذلك جبلها على قبولها وانقيادها واذعانها لتبول القول اذا أقيمت البينة عليه والبرهان وتصديقها للدعوى والحبر في أى شأن كا جمل الشبع عند الاكل فان لم يقبل بعد اقامته فليس الا مكابرة وظلماً وعلواً وعدواناً ولوبسطنا الاستدلال لطال المقال الا انالسئلة معلومة بالضرورة عندالعقلاء مبسوطة فيدواوين الاسلام فلا حاجة الى الاطالة ويدل لذلك ( وما كنا ممذيين حتى نبعث رسولا ) وقوله ( لئلايكون للناس على الله حجة بعد الرسل )"وقوله ( ان تقولوا ماجا. نا من بشير ولانذير فقد جاءكم بشير ونذير ) "ومعلوم انه تعالى لم يبعث الرسل الا لتقوم الحجة على العباد ولاتقوم الا ببرهان ينقاد اليه عقول من أرسل اليهم والا لم يكن ذلك برهانًا في حقهم وللفروض انه برهان فمن أنكره وجحد به فلا مجحدبه الاعنادا وجهلا ومكابرة واذلك انهتمالي بعدارسالهرسله وانبائهم

١ ـ الاعراف ١٠٥

٣ - الأعراف ١٢٠ -

٣ ـ الفل ١٤

٤ ـ: الاسراء ١٠٢

ه ـ الاسراء ١٥

٦ ـ النساء ١٦٥

٧ ـ الْأَلْدَة ١٩

للامم بالبراهين على صدقهم وهي المعجزات يهلك من لم يتبعهم ويرسل عليهم المصائب السماوية والارضية كما قال تعالى ( فنهم من أرسلناعليه حاصباً ومنهم من أخذته الصيحةومنهم من خسفنا به الأرض ومنهم من أغرقنا وما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ) (افصرح بانه تعالى لم يظلمهم باهلاكهم بانواع المقوبات لانه قدأقام عليهم براهين خفية رسله وعلموا صدقهم ولكنهم عاندوا وجحدوا بآياته ورسله وقد كانت قريش تعلم صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم كمسا أتى به من البينات ولكنهم جحدوا بآياته وتعنتوا فيطلب معجزات اقترحوها باهوائهم (وقالوا لن نؤمن لك حتى تفجر لنا من الارض ينبوعاًأو تكون لك جنة من نخيل وعنب فتفجر الأمهار خلالها تفجيرا أو تسقط السماء كا زعمت علينا كسفا أو تأتي بالله والملائكه قبيلا أو يكون لك بيت من زخرف أو ترقى في السماء ولن نؤمن لرقيك حتى تعزل علينا كتاباً نقرأه) فهذا تعنت وتشدد في الكفر مع أن لو جاءهم بكتاب من السهاء لزادوا طغيانا كا قال تعالى ( ولو نزلنا عليك كتاباً في قرطاس فلمسوء بأيديهم لقال الذين كفرواان هذا الاسحر مبين) فاقترحوا ما تراه من أهواءهم وعنادهم وجهلهم ولا بجب على الرسل الا الاتيان بالبرهان الدال على صدقهم من المعجزات التي يعجز عنها قدرهم وقواهم لا أنه يجب عليهم أن يأتوا عمجزة يقترحونها بتعنتهم ولو أتوابها لتعنتوا ثانية وثالثة بل لو ادخلوا النار وردوا لعادوا لما نهوا عنه ولذا قال تعالى ( ولو اتبع الحق اهوائكم لفسدت السموات والارض ومن فيهن ) بل حكى الله عن عنادهم فقال ( ولو فتحنا عليهم بابا من السماء فظلوا فيــه يعرجون لقالوا أنما سكّرت ابصارنا بل نحن قوم مستحورون ) فليس على رسول الله بعد دعواهم الرسالة الا اقامة البرهان على صدقهم كما حكي الله تعالى في كتابه عن كل نبي مع امة ورسوله مع قومه ولو تأمل الناظرون والمناظرون تأديبات القرآن وكيفية اقامة البرهان الذي هو في غاية البيان لاستغنوا به عن تاليف اليونان وتعلم اداب البحث لفلان ولفلان والمقصودان مناتبع الرسول صلى الله عليه وسلم بعد اقامة

۲ - الاسراء ۹۰ - ۹۳

٣ ـ الأنعام ٧

٤ ـ المؤمنون ٧١

٥ - الحجر ١٤ - ١٥

البرهان زادهم هدى وآتاهم تقواهم ومن عانده وكابره وجحد ما آنى الله به عاقبه الله بتقليب فؤاده وبصره كما قال تعالى ( ونقلب افتدتهم وابصارهم كما لم يؤمنوا به أول مرة ) وكما قال تعالى ( وما يا تيهم من رســول الا كانوا يه يستهزءون كذلك نسلكه في قلوب الحبرمين لا يؤمنون بهوقدخلت سنةالاولين ﴾ أي سلكنا الذكر ادخلناه في قلوب المجرمين الذين قداجرموا بتكذيب ماعملوه حقا من النبوة والكتاب أي ادخلناه مكذبا به مستهزئًا به: وقوله لا يؤمنون به بيان لذاك أو حال وهو اخبار انه عاقبهم بتكذيبهم الذكر فجعلهم مجرمين لأنها قامت عليهم حجة الله ورسوله فكذبوها بغيا وحسداً وعدواناً فعاقبهمالله بان لايهتدوا للاعان بعد ذلك ولا تزيدهم آياته الاطفيانا كبيراً - كا قال تعالى في القرآن ( قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء والذين لايؤمنون في آذانهم وقر وهو عليهم عي )"ومراده بالذين لايؤمنون هم من أنكر وجحـــد وكابر الرسول صلى الله عليه فيا أنى به في اول دعواه من البرهان ﴿ فَالْمَنِّي وَالَّذِينَ لا يصدقون بما بجب عليهم تصديقه ، وكما قال نعالي ( و نعزل من القرآن ماهو شفا. ورحمة للمؤمنين ولايزيد الظالمين الاخساراً ﴾ فالظالمون هم الذين ردوا آيات الرسل بعدعلمهم بصدقها فعوقبوا بأنلايهتدوا بكلام الله الذي هو شفاء ورحة ولايزدادون الاخساراً بخـــلاف من قبل ماجات به الرسل أول مرة زادهم الله هدى ( واذا تليت عليهم آياته زادتهم أعانًا ) فهؤلاء لما قابلوا براهين الرسل بالقبول والتصديق لهم والاذعان زادمهم آيانه ايمانا وأولئك لما قابلوها بالجحودوالتكذيب والمكابرة والعصيان زادتهمآ يات الله خسارا : هذا ومقصودنا أنما هو بيان أن الاصل الاصيل والاساس الذي يبني عليه التأصيل أنه لايقبسل كلام أحد من دعوى يدعيها . أو قصة يرويها إلا بافاضة الدليل على دعواه والبرهان على صدق مارواه فاذا قام البرهان وبينه بماتقبله العقول والاذهان وجب قبول قوله وتصديق منقوله

١ ـ الأنعام ١١٠

۲ ـ الحجر ۱۱ ـ ۱۳

۲ ـ فصلت ۱۹

٤ ـ الاسراء ٨٢

ه ـ الأنفال ٢

واذا عرفت هذا الاصل الجليل عرفت ان المقلد قبل فول من قلده من غير (٣-٣)

امارة ولادليل قان حقيقة انتقليد قبول قول الغير من دون حجة: مثاله أن يقول لك العالم مثلا المنى طاهر ويقول لك عالم آخر بل هو نجس قان قبلت قوله فهذا قول صدر من العالم ولم يأت لك بدليل عليه \* وماقبولك لقول من قال انه نجس بأولى من قبولك لمن قال انه طاهر لان القائلين عالمان وكلاهما قال لك قولا لازما مالم يتبين لك دليله وكون القائل بأنه طاهر من ديار الشافعية وعلمائهم لا يصير احد القولين أرجح من الآخر عقسلا وشرعاً فان الديار والانتساب والاعتراء الى أى عالم من علماء الامة لا يصير به أحد القائلين محقاً والآخر مبطلا: ضرورة عقلية وشرعية ان الاوطان لا اثر لها في ترجيح الاديان وان الانتساب والاعتراء الى أى عالم من علماء الامة لا يصير كلام من انتسب اليه علم من من انتسب اليه باطلا

فان قلت العالم أنما روى له معنى الاحاديث النبوية فالقائل أنه نجس روى لنا معنى الاحاديث الواردة بغسله والقائل بأنه طاهر روى لى معنى الاحاديث الدالة على الاكتفاء بفركه و وقبول رواية الاخبار النبوية قد قام الدليل عليه واتفق الناس عيلمه وان اختلفوا فى قدر نصاب ما يجب قبوله من الواحد أو الاثنين أو الاربعة

قلت نعم نحن قائلون بقيام الدليل على قبول خبر الآحاد بشروطه وانه عجوز الرواية بالمعنى ولكنك واهم في جعل قول العالم رواية لك بالمعنى فان القائل لك أنه نجس انما أخبرك بالذي رجح عنده والقائل أنه طاهر أما أخبرك بالذي رجح عنده اذ كل من العالمين قد عرف تعارض الادلة في المسألة ورجح عنده نظره احد الحكين والآخر رجح عنده خلافه فهما مخبر ان لك عن رأيهما اذ الترجيح رأي محض محصل لكل واحد من تعارض الادلة وكل منها مجب على غيره أن يتبعه في رأيه لا الحجمد ولا المقلد هأما الاول فبالاجماع وأما الثاني فحل النزاع فافا الآن في البحث في جواز التقليد للعالم في قوله من غير ذكره لدليله

فان قلت قد قام الدليل على جواز التقليد قلت لمن قام هل للمقلد فالفرض انه مقلد لايعرف الادلة ولا كيفية تطبيقها على المدعى ولاشرائط الاستنباط اذ لو كان كذلك لما كان مقلداً وهو خلاف المفروض أو قام دليل جواز التقليد للمجتهد فلاينفم المقلد قيامه لغيره

فان قلت قام للمجتهد وقلده فيه المقلد قلت يمنع ذلك اتضاقهم أن مسئلة جواز التقليد من مسائل الاصول ولا يجوز التقليد فيها وذلك لان المطلوب فيها العلم ولامحصل الا بالدليل ولايعرف الدليل الا المجتهد

فان قلت لانسلم أنه لابد في مسائل الاصول من أن يكون عن علم ولا يجوز أن يكون عن علم ولا يجوز أن يكون عن ظن قلت أن سلم هذا فالظن بالحكم الشرعي لا يكون الاعن أمارة شرعية ولا يعرفها الا المجتهد

فان قلت اذا أمليت أدلة جواز الاجتهاد على المقلد فهم المراد منها وعرفه واستنداليها وكان من املاها راوياً له قلت فانك اذا أمليت عليه قوله تعسالى ( فاستلوا أهل الذكر ان كنتم لاتعلمون ) فهم ان هذا أمر منه تعالى بسؤال أهل العلم عا لايعلمه واخذ هذا الحكم من الآية فان هذا القدر يفهمه منها كل من له أهلية الفهم ولايحتاج الى نحو ولا أصول ولامعاني ولابيان ولاغيرها وصار عبهداً في وجوب سؤال أهل العلم عالا يعلم لان المفهوم عرفامن الاوامر هو الوجوب ه ومعلوم عقلا ان الله تعالى اذا أمر بسؤالهم انه قد أذن بقبول قولهم والا لم يكن للامر بسؤالهم فائدة قلت اذا قلم تكلفه هذا في الاجبهاد في أحسن هذا المراد وهذا هو ما اراده من يقول بوجوب الاجبهاد على جميع الأفراد عما له أهلية في فهم مابراد وأحد الوجوه في الآية ان المراد فاسترووهم والاحاديث ان كنتم لاتعلمون فالآية أمر سسؤالهم عن الآيات والاحاديث والآية الى هذا المهني اقرب لانه تعالى علق عدم علمهم بالبينات والزبر التي لاتعلمونها لاتسألوهم عن آرائهم والزبر فالاظهر اسألوهم عن البينات والزبر التي لاتعلمونها لاتسألوهم عن آرائهم والزبر فالاظهر اسألوهم عن الآية دليلا على جواز التقليد \* واذا فهم المقلد من وماترجح لهم حتى تكون الآية دليلا على جواز التقليد \* واذا فهم المقلد من وماترجح لهم حتى تكون الآية دليلا على جواز التقليد \* واذا فهم المقلد من

۱ ـ النحل ٤٣ الأنبياء ٧ هذه الآية هذا المعنى فأى مانع أن يفهم من غيرها مايعمل به في غيرها من الاحكام وبجتهد

واعلم آنه ليس مع المانعين لذلك الا مجرد الاستبعاد واستعظام من وارته اللحود من العلماء الامجاد والهلايكون الالحمم الاجتمادو ليس للمتأخرين الاجعل أقوال القدما.لاذهانهم كالاصفاد لايخرجون عنها وان ناطحت علومهم الافلاك وجاوزت معارفهم أهل الكمال والادراك وما أرى هذا والله الا من كفران النعمة وجحود المنة فان الله سبحانه كمل عقول العباد ورزقهم فهم كلامه وما اراد \* وفهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وحفظ تعالىكتابه وسنة رسوله الى يوم التناد بأن كثيراً من الآيات القرآنية والاحاديث النبوية لابحتماج في معناها الى علم النحو والى علم الاصول بل في الإفهام والطباع والعقول ماسارع به الى معرفة ألمراد منها عنم قرعها الاسماع من دون نظر الى شيء من تلك القواعد الاصولية والاصول النحوية فان من قرع سمعه قوله تعالى ( وماتقدموا لانفسكم من خير تجدوه عندالله ) يفهم معناه من دونأن يعرف ان ما كلة شرط وتقدَّمُوا مجزُّوم بها لأنه شرطها وتجدُّوه مجزُّوم بها لانه جزَّاؤه ومثلها ( يوم تجد كل نفس ماعلت من خير محضراً وماعلت من سوء تود لو ان بينها وبينه أمداً بعيداً)وْمثلها ( ان الله يأمر بالعدلوالاحسان وايتا، ذي القربي وينهي عن الفحشاء والمنكر والبغي ﴾ يفهم من الكل ما أريد منها من غير أن يعرف أسرار العلومالعربية ودقائقالقواعد الاصولية ولذا ترى العامة يستفتون العالم ويفهمون كلامه وجوابه وهو كلام غير معرب في الاغلب بل تراهم يسمعون القرآن فيفهمون معناه ويبكون لقوارعه وماحواه ولايعرفون اعرابا ولاغيره مما سقناه بل ربحا كان موقع ما يسمعون في قلوبهم أعظم من موقعه في قلوب من حقق قواعد الاجتهاد وبلغ غاية الذكاء والانتقاد وهؤلاء المامة يحضرون الخطب في الجمع والاعياد ويذوقون الوعظ ويفهمونه ويفتت منهم الاكباد وتدمع منهم العيون ويدركون من ذلك مالايدركه العلاء المحققون ويسمعون احاديث

الزمل ٢٠

۲ ـ آل عمران ۳۰

۲ ـ النحل ۹۰

الترغيب والترهيب فيكثر منهم البكا، والنحيب وأنت تراهم يقرؤون كتباً مؤلفة من الفروع الفقهية كالازهار الهدوية والمنهاج الشافعية والكبير الحنفية ومختصر خليل المالكية ويفهمون مافيها ويعرفون معانيها ويعتمدون عليها ويرجعون في الفتوى والخصومات البها فليت شعرى ماالذي خص الكتاب والسنة بالمنع عن معرفة معانيها وفهم تراكيبها ومبانيها والاعراض عن استخراج مافيها حتى جعلت معانيها كالمقصورات في الخيام قد ضربت دونها السجوف ولم يبق لنا اليها الا ترديد الفاظها والحروف وان استنباط معانيها قد صار حجراً محجوراً محجوراً محموراً

وقال بعض العلما، المتأخرين في شرح بلوغ المرام في شرح حديث « ان الحلما كم اذا اجتهد فأصاب فله أجران واذا اجتهد فأخطأ فله أجر » مالفظه : انه اشتغل بالحديث عن اشتراط أن يكون الحاكم مجتهداً قال وهو المتمكن من أخذ الاحكام من الادلة الشرعية قال ولكنه يعز وجوده بل كاد يعدم بالكلية ومع تعذره فمن شرطه أى الحاكم أن يكون مقلداً مجتهداً في مذهب إمامه ومن شرطه أن يحقق أصول إمامه وأدلته وينزل أحكامه عليها فيا لا مجده منصوصاً في مذهب إمامه انتهى

وقد نقلناه فى شرحناسبل السلام وتعقبناه بقولنا: قلت ولا يخفى مافي هذا الكلام من البطلان وان تتابع عليه الاعيان وما أرى هذه اللمعوى التى تطابق عليها الانظار الا من كفران نعمة الله عليهم فانهم أعنى المدعين لهذه اللمعوى وهى دعوى عزة وجود المجتهدين في الاحكام بالكلية: أو كيدودة عدمه مجتهدون يعرف أحدهم من القواعد التى يمكنه بها الاستنباط واستخراج الاحكام الشرعية من الادلة النبوية مالم يكن قد عرفه عتاب بن أسيد قاضى رسول الله صلى الله عليه وسلم على مكة ولا ابوموسى الاشعرى قاضي رسول الله صلى الله عليه وسلم في اليمن ولامعاذ بن جبل قاضيه فيها وعامله عليها ولا شريح قاضى عر وعلى رضي الله عنهم في الكوفة شيئاً من هذه الشرائط التى أفادها قول ذلك الشارح

رحه الله أن من شرط الحاكم أن يكون مجتهداً في مذهب إمامه وأنه يتحقق أصوله وأدلته إلى آخره هي شرائط المجتهد في الكتاب والسنة فأن هذا هو الاجتهاد الذي قال بعزة وجوده أو كيدردة عدمه بالكلية هملا جعل هذا المقلد المجتهد في كلام امام امامه كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم عوضاً عن كلام امامه وتتبع نصوص الكتاب والسنة عوضاً عن تقبع نصوص امامه والعبارات كلها ألفاظ دالة على معانيها فهلا استبدل بألفاظ امامه ومعانيها ألفاظ الشارع ومعانيها ونزل الاحكام عليها أذا لم يجد نصا شرعياً عوضاً عن تنزيلها على مذهب إمامه فيا لم يجده منصوصاً تالله لقد استبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير من معرفة السنة والكتاب الى معرفة كلام الشيوخ والاصحاب بالذي هو خير من معرفة السنة والكتاب الى معرفة كلام الشيوخ والاصحاب وتفهم مرامهم والتفتيش عن كلامهم

ومن المعلوم يقينا ان كلام الله وكلام رسوله أقرب الى الافهام وأدى الى الصابة بلوغ المرام فانه أبلغ الكلام بالاجاع وأعذبه فى الافواه والاساع وأقربه الى الفهم والانتفاع ولاينكر هذا الا جلمود الطباع ومن لاحظ له في النفع والانتفاع و والافهام التى فهم بها الصحابة الكلام الالحي والخطاب النبوى هى كافهامنا واحلامهم كاحلامنا اذ لو كانت الافهام متفاوتة تفاوتا يسقط معه فهم العبارات الالهية والاحاديث النبوية لما كنا مكلفين ولا مأمورين ولا منتهين لا اجتهاداً ولاتقليداً ، أما الاول فلاحالته ، وأما الثانى فلا نا لانقلد حتى نفهم جوازه وأدلته ولايفهم ذلك الا من ادلة الكتاب والسنة وقد تعذر ذلك كا قائم وقد سبق بسط هذا ، على انا لانشرط في هذا ماسلف من الشرائط في الحبتهد التى ذكر ناها عن مؤلف العواصم والقواصم أنما نقول أنه يستروى عن المجتهد التى ذكر ناها عن مؤلف العواصم والقواصم أنما نقول أنه يستروى عن فهمه أنما يشترط أن تؤخذ الرواية عن من يوثق بصدقه ودينه وورعه وشهرته فهمه أنما يشترط أن تؤخذ الرواية عن من يوثق بصدقه ودينه وورعه وشهرته بالعلم النافع من الكتاب والسنة وألا يسأله عن مذهب فلان ولا فلان » كيف وفي كتب الاصول نقل الاجاع على تحريم تقليد الاموات ولقدعظمت جنايات

المقلدين على أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى أثمة مذاهبهم الذين تبرؤا عن إثبات مقال لهم مخالف نصاً نبويا فأنها اذا وردت مخلاف ماقرره من قلدوه حرفوها عن مواضعها وحملوها على غيرما اراده صلى الله عليه وسلمكما قال بعض المعترلة في حديث «شفاعتي لاهل الكبائر من أمني ، وقد اعتقدذ الكالمعترلي انه لا شفاعة للعصاة فقال مراده صلى الله عليه وسلم بأهل الكبائر المؤمنونأهل الصلاة لان الصلاة كبيرة قال الله ( وأنها لكبيرة الاعلى الحاشمين ) فانظرأى تحريف أعجب من هذا الذي قاده اليه مذهبه واعتقباده ان لا شفاعة لاهل الكبائر وكونه تحريفا لا يحتاج إلى دليل: ومثل قول بعض من اعتقد ندب صوم يوم الشك لانه مذهب امامه في حديث عمار بن ياسر رضي الله عنه « من صام يوم الشك فقد عصى أبا القاسم صلى الله عليه وسلم ، انه مراده بابيالقاسم عمار نفسه قال قد عصانى وانما وضعالظاهر موضعالمضمر ولايخفي مافي هذا الحل من تحريف مع اتفاق الناس على كنية عار أبو اليقظان : ومثله قول ابن القبم في المسدي النبوى أن مراد عمار بيوم الشك آخر يوم من شعبان ولفظه والمنقول عن عمر وعلى وعمارالنهي عن صوم آخر يوم من شعبان تطوعا وهذا هو الذي قال فيه «عار من صام البوم الذي شك فيه فقد عصى أبا القاسم صلى

قلت وهذا من التحريف رعاية المذهب لان احمد بن حنبل قائل بصوم يوم الشك فحمله رعاية المذهب على حمل حديث عمار على آخريوم من شعبان تطوعا وهذا اليوم لاشك فيه قطعا بل هو يوم يقين من شعبان :وكقدح بعض الحنفية في أبى هريرة رضى الله عنه كما ذكره الحافظ في فتح البارى لما روى حديث المصراة على خلاف ما يعتقدونه مذهبا

والحاصل ان من اعتقد مذهبا من المذاهب قانه يؤدى ذلك الى المحاماة عليه والى الخراج الآيات والاحاديث عن معانيها التي أرادها الله ورسوله صلى الله عليه وسلم قان من قال بتحريم أكل طعام أهل الذمة وتحريم ذبا تحمهم حمل

قوله تعالى (وطعام الذين أو توا الكتاب حل لكم وطعامكم حل لهم "على حل أخذ الحبوب منهم كالحنطة والشعير فليحذر المؤمن المؤثر للحق على الحلق عن هذه الاعتقادات ورد الاحاديث والآيات الى مثل تأويل الفرقة الباطنية وكل هذا من قبائح الاعتقادات المذهبية وانى لاخاف ممن حرف الآيات والاحاديث ليوافق اعتقاده أن يقلب فؤاده وقلبه فلا يوفق لمعرفة المق عقوبة كا فعله الله فيمن رد براهين النبوة وكذب بها كاأسلفناه في قوله تعالى (ونقلب أفتدتهم "الآية ولو تنبعت ما وقع لا هل التقليد من التحريف لجاء منه مجلد وسيع لكن مرادنا النصيحة لا النشنيع وهي تحصل بأقل مما سقناه وأيسر مما رقمناه

فان قلت قد ذكر العلماء أدلة لجواز التقليد واسعة وطرائق نافعة قلت نعم وقد ردها أثمة الاعتقاد وأوضحوا ما فيها من الفساد ولنذكر خلاصة كلام الفريقين فالدليلالاول قوله تعالى ( فاسألوا أهل الذكر انكنتم لا تعلمون) قالوا فأمر سبحانه من لا يعلم أن يسأل من هو أعلم منه فالجواب انا نقول أولا النزام مذهب امام معين في جيع أقواله محيث أن لا يحل الحروج عنه يحال بدعة وكل بدعة ضلالة فما معنى الاستدلال على البدعة

أما كونه بدعة فلانكم يا أسراه التقليد وغيركم لا يمكنكم أن تدعوا أنه كان في عصر الصحابة رجل واحد انخف رجلا من الصحابة يقلده في كل أقواله ولم يترك منها شيئا وأسقط أقوال غيره البتة فلم يأخذ منها شيئا ويتأول ما ورد من الآيات والاحاديث ليوافق مذهب من قلده هذا معلوم بالضرورة انه لم يكن في الصحابة ولا في تابعيهم ولا تابع التابعين وهذه هي القرون الثلاثة التي خيرها رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله وخير القررن قرني ثم الذين يلونهم ثم يغشو الكذب ، الحديث وما حدثت بدعة التقليد الا في القرن الرابع الذي ذمه رسول الله صلى الله عليه وسلم

۱ ـ المائدة ٥ ۲ ـ الأنمام ١١٠ ۲ ـ النحل ٤٣

وأما الآية التي ذكرتم فان الله تعالى أمر فيها من لا يعلم أن يسأل أهل الذكر والذكر هو القرآن والسنة كما ذكره الله في قوله مخاطبا لنساء رسول الله صلى الله عليه وسلم « واذكرن ما يتــلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة » وآياته القرآن والحكمة السنة وكما قال تعالى ( هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلوا عليهم آياته ) الى قوله ( والحكمة ) فالامر فى الآية للجاهل أن يسأل أهل القرآن والحديث عنهما ليخبروه فاذا أخبروه وجب عليه اتباع ما أخبروه به وهذا علىأظهر الوجوه في تفسير الآية لمن له أدنى المام بالتفسير فكيف يستدل على أعظم قواعد الاصول بوجه مجروح: ويؤيدهذا الوجه الراجح معنا أن هذا كان شأن أهل العلم في الصحابة والتابعين يسأل الجاهل العالم أي عالم عن الآيات والسنة وليس لهم مقلد معين يتبعونه في أقواله فكان ابن عباس رضي الله عنه يسأل الصحابة عن ما قاله رسول الله صلى الله عليه وسلم أو فعله لا يسأله عن غير ذلك وكذلك الصحابة كانوا يسألون نساءه صلى الله عليه وسلم عن ما يخفي عليهم من سننه سيا عائشة رضى الله عنها: وكذلك التابعون كانوأ يسألون الصحابة عن أقوال رسول الله صلى عليه وسلم وأفعاله وسننه وكذلك أَثْمَةَ الفَّقَهُ قَالَ الشَّافَعِي رضي الله عنه لأَّحَد بن حنبل يا أبا عبد الله أنت أعلم بالحديث منى فاذا صح الحديث فأعلمنى حتىأذهب اليه شامياكان أوكوفيا أو بصرياً ولم يكن أحد قط من أهل العلم يسأل الرجل عن رأى رجل بعينه فيأخذ به ويطرح ما سواه

الثاني من أدلة جواز التقليد أنه صلى الله عليه وسلمقال في قصة صاحب الشجة الا تسألوا اذا لم تعلموا الها شفاء العي السؤال وفارشدم الى السؤال والجواب انه صلى الله عليه وسلم أنها أرشد المفتين لصاحب الشجة الى السؤال عن حكمه المناه عليه وسلم وسنته فقال قتلوه قتلهم الله يدعو عليهم لما أفتوا بغير علم وفي المناء عليه وسلم والمنتاء به ليس علما باتفاق الامة وما دعا رسول

الله صلى الله عليه وسلم على فاعله فانه حرام وهو أحد أدلة التحريم فالحديث حجة على تحريم التقليد لا على جوازه

الثالث من أدلتهم قالوا قال أبو العسيف الذي زنى بامرأة مستأجره «وانى سألت أهل العلم فأخبرونى ألما على ابنى جلد مائة وتغريب عام وان على امرأة هذا الرجم» أخرجه البخاري قالوا فلم ينكر صلى الله عليه وسلم تقليد من هو أعلم منه والجواب أن هذا سأل أهل العلم فأفتوه بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وعنها سأل فهو يصلح عاضداً للآية وان المراد سؤال أهل الذكر عن الكتاب والسنة لا عن رأيهم

الرابع من أدلتهم قوله تعالى ( والسابقون الاولون من المهاجرين والانصار والذين اتبعوهم باحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه ) ومقلاهم تابع لهم فهوممن رضى الله عنه : والجواب صدق المقدمة الاولى و كذب الثانية فان الاولى ضرورية الصدق وأما كذب الثانية فان تفسير اتباعهم بالتقليد من تحريف السكلم عن مواضعه كيف وهذا التقليد الذي يريدونه بدعة حادثة لا يفسر بها كلام الله: واتباعهم انما هو سلوك طريقهم ومنهاجهم وقد نهوا عن التقليد فلم يكن في السابقين الاولين من المهاجرين والانصار مقلد بالاتفاق فكيف يقال من انباعهم تقليدهم بل التابعون لهم باحسان هم أهل العلم أثمة الكتاب والسنة الذين لا يقدمون على كتاب الله رأيا ولا قياسا ولا بجعلون كلام أحد عياراً على القرآن والسنن فالذي اتبعهم هو من تبع المعجة وانقاد بالدليل ولم يتخذ رجلا بعينه اماما يقتدى باقواله وسننه سوى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال الله (اتبعوا من دونه أوليا،) فامر تعالى باتباع المنزل ما أنزل اليكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أوليا،) فامر تعالى باتباع المنزل خاصة والمنزل هو الكتاب والسنة قال الله (وما آتاكم الرسول فخفوه وما نها كمن خاصة والمنزل هو الكتاب والسنة قال الله (وما آتاكم الرسول فخفوه وما نها كمن فانتهوا) فالتقليد لا يكون اتباعا فان الاتباع سلوك طريقة المتبع والآيتان عنه فانتهوا) فالتقليد لا يكون اتباعا فان الاتباع سلوك طريقة المتبع والآيتان

١ ـ التوبة ١٠٠

٢ ـ الأعراف ٢

٢ ـ الحشر ٧

عمثل ما أتى به: وقد عقد أبو عمر بن عبد البر باباً في الفرق بين الاتباع والتقليد وقال قال عبد الله بن خويز منداد البصرى المالكي التقليد معناه في الشرع الرجوع الى قول لا حجة لقائله عليه وذلك ممنوع عنه في الشريعة والاتباع ما ثبت عليه حجة

والخامس من ادلة المقلدين الحديث المشهور « أصحابي كالنجوم فبأيهم اقتديتم» والجواب ان الحديث قد روى عن عر من طرق لا يصح منها شى، قل البزار واما ما يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم « اصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم » فهذا الكلام لا يصح عن النبي صلى الله عليه وسلم وان صح فالاقتدا، غير التقليد فان الاقتدا، فعلك مثل فعل الغير على الوجه الذي فعله فلذلك قلنا من ابيات

وشتان ما بين المقلد في الهدى ومن يقتدي فالضد يعرف بالضد فمن قلد النعان اصبح شاربا نبيذاً وفيه القول البعض بالحد ومن يقتدى اضحى امام معارف وكان اويسا في العبادة والزهد في الحقدياً في الحق كن لا مقلدا وخل اخاالتقليد في الاسربالقد

فالمقلد لابى حنيفة وهو المراد بالنعان بجوز عنده شرب النبيذ وابوحنيفة لن يشربه فالاقتداء به ان لا يشربه بل المقتدى به يكون اماما في العلم والزهد كابى حنيفة ومثله قول الامام الكبير محمد بن ابراهيم الوزير مؤلف العواصم والقواصم في الذب عن ابى القاسم من أبيات:

م قُلدوهم فاقتديت بهم وكم بين المقلد في الهدى والمقتدي من قلد النعان أصبح شاربا لمثلث رجس خبيث مزبد ولو اقتدى بابي حنيفة لم يكن الا اماما راكما في المسجد وقال الله تعالى مخاطبا لرسوله صلى الله عليه وسلم بعد ان عد من الأنبياء

عليهم السلام محوا من بضعة عشر نبيا( فبهداهم اقتده) قال في الكشاف المراد بهداهم طريقتهم في الايمان بالله وتوحيده واصول الدين انتهى . ومعلوم يقينا أن الله تعالى لم يأمر رسوله صلى الله عليه وسلم بتقليد رسله في اديانهم فعرفت أن الاقتداء والاتباع ليسا من التقليد في ورود ولا صدر

السادس من ادلة المقلدين قالوا حديث عليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين من بمدي ابو بكر وعر واهتدوا بهدي عار وتمسكوا بعبد ابن امعبد: والجواب ان الاهتداء بهم اتباع السنة والكتاب والقبول لما فيها واللماء اليهما وتحريم التقليد اذ لم يؤثر عنهم وقد صح عن ابن مسعود وهو ابن ام عبد النهي عن التقليد وقال لا يكون الرجل امعة لا بصيرة له ثم من المعلوم ان احدا منهما لم يكن يدع السنة بقول اي قائل ثم ان سنة الخلفاء الراشدين وطريقتهم اتباع السنة والقرآن ثم يقال لكم السنة والكتاب فالا تخذ بسنتهما اتباع السنة النبوية والقرآن ثم يقال لكم أيها المقلدون انكم لا تقلدون ابا بكر وعمر ولا تجعلون قولهما حجة بل قلدتم أيها المقلدون انكم لا تقلدون ابا بكر وعمر ولا تجعلون قولهما حجة بل قلدتم أيها المقلدون انكم لا تقلدون ابا بكر وعمر ولا تجعلون قولهما حجة بل قلدتم مسوقاً للتقليد فانتم اول تارك له

السابع من ادلة التقليد ان في كتاب عررضى الله عنه الى شريح أنه يقضي بما قضى به الصالحون ان لم يجد في كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ما يقضى به:والجواب ان كتاب عررضي الله فيه دليل على عدم التقليد بل أمره باتباع الكتاب والسنة والمقلدون لا يقولون بذلك بل لا ينظرون في كتاب الله ولا سنة أنما ينظرون في كتب شيوخهم واقوالهم ثم أنه قال أذا لم يجد فيها قضاء بما قضى به الصالحون فاباح له عند تمذر وجد أن الدليل من الأمرين الرجوع الى ما قضى به الصالحون الذين لا يقضون الا عن دليل من كتاب أو سنة أو قياس جلى فاجاز له هنا الاخذ في القضاء برأى الصالحين في الحالة الراهنة لا أنه يجمل رأيهم مقدما على الكتاب والسنة كما بعمل المقلدون ثم هذا كلام عمر رضى الله عنه وليس مججة

الثامن قالوا كان الصحابة يفتون في عصره صلى الله عليه وسلم باطلاعه وهذا تقليد للمفتين و والجواب ان فتواهم كان تبليغًا عن الله وعن رسوله صلى الله عليه وسلم ولم يكن افتاءًا بآرائهم ولذلك لما أفتوا صاحب الشجة بخلاف سنته قال قتلهم الله كما عرفت

التاسع من أدامهم قالوا قال الله تعالى ( فلولا نفر من كل فرقة مهم طائفة ليتفقهوا في الدين ولينسذروا قومهم اذا رجعوا اليهم ) فأوجب قبول انذارهم وذلك تقليد لهم ه والجواب ان هذا جهل للفظ الانذار انما يقوم بالحجة فمن لم تقم عليه الحجة لم يكن قد أنذر كما ان النذير من أقام الحجة فمن لم يأت بالحجة لم يكن نذيراً وحينئذ فالمراد لينفروا قومهم باخبارهم إياهم بالحجج والبراهين على مايفقهو بهم به من الاحكام ألاترى ان خزنة النار من الملائكة يقولون لمن فيها ( ألم يأت كم نذير قالوا بلى قد جاءنا نذير فكذبنا وقلنا مانزل الله منشى ه ) الى قوله ( لو كنا نسم أو نعقل ما كنا في أصحاب السمير ) قال الله تعالى ضلالا وعناداً وقالوا متأسفين ( لو كنا نسمع ) أي نعمل بماسمعناه ( أونعقل ) في نعمل بما عقلناه والا فين المعلوم انهم سمعوا وعقلوا لكن ما علوا فكا نهم أي نعمل بما عقلناه والا فين المعلوم انهم سمعوا وعقلوا لكن ما علوا فكا نهم لا سمع لهم ولاعقل فهم الذين يقولون سمعنا وعصينا ولو انهم قالوا سمعنا وأطعنا لكان خيراً لهم وأقوم فعرفت انه لادليل في الآية للمقلدين

العاشر من أدلتهم قالوا قد أمر الله بقبول شهادة الشاهد وذلك تقليد له و والجواب ان هذا من أبطل الادلة فانا ماقبلنا قولم الا بنص ربنا وقول نبينا واجاع أمة فلم يقبل قول الشاهد بمجرد كونه شهد به بل قبلناه لان الله أمرنا بقبول شهادته كما أمرنا باتباع رسوله صلى الله عليه وسلم فان سميتم ذلك تقليداً فلا يضرنا وأما أنهم فقبلتم قول من قلدتموه وتركتم قول من عداه ولو كان آبة من الله وحديثا نبويا لتأولهموها وأرجعتموها ناكصين على أعقابكم الىقول امامكم وكذلك قبولنا اقرار من أقر على نفسه بشيء وحكمنا به عليه لايسمى تقليداً

١ ـ التوبة ١٢٢

٢ ـ اللك ٨ ـ ٩

۲ ـ اللك ۱۰

بل اتباعاً لقول الله تعالى ( بل الانسان على نفسه بصيرة ) واجماع الامة وعمله صلى الله عليه وسلم في قبول اقرار ماعز والغامدية ورجمهما باقرارهما ولا يقول أحد انه صلى الله عليه وسلم قلدهما

الحادي عشر من أدلتهم قالوا قد جعل الله في فطر العباد تقليد المتعلمين للعالمين والاستاذين في العلوم والصنائع ولاتقوم مصالح الحلق الا مهذا وذلك عام في كل علم وصناعة وقد فاوت الله بين الأذهان كما فاوت بين القوى في الابدان فلايحسن في حكمته وعدله ورحمته ان يفرض على جميع خلقه معرفة الحق بدليله \* والجواب أن هذا حق لاينكر ولاينكر أخذ العلم عن العلما. وينكر أخذه من الصحف والقراطيس بغير تعلم ولكنا نقتدى بالعالم ونهتدي بتعليمه ونستمين بفهمه ونستضيء بانوار علومه وفرق بين تقليد العالم في جميع ما قاله وبين الاستمانة بفهمه فان الاول يأخذ بقوله من غير نظر في دليل من كتاب ولاسنة والاستعانة بفهمه وهو الثانى بمنزلة الدليل فيالطريق والخريت الماهر لابن السبيل فهو دليل الى دليل قاذا وصل اليه استغنى بدلالته عن الاستدلال بغيره ونظيره من استدل بالنجم على القبلة فاذا شاهد القبلة لم يبق لاستدلاله. بالنجم معنى وأما قوله تعالى انه فاوت بين الاذهان فهذا مسلم وكلامنا فيمن له أهلية الخطاب وفهم ادلة ما يحتاجه من أدلة السنة والكتاب وهو محمد الله الواحد الوهاب أمر ليس بالخفي ولا بالالغاز الذي لا يعرفه الا الذكي بل قدمنالك ان الفاظهما أقرب تناولا وأسهل أخذا وأوضح معنى ولا بد للمكلف من تفهم معانى ما كلف به اما من كلام شيوخه أو من كلام ربه ورسوله صلى الله عليه وسلم ضرورة انه لا يتم له التكليف الا بالفهم والا كان معذورا غير مخاطب بشيء من الشرعيات فالفهم الذي يصرفه في حل عبارات شيوخهوبيان معانيها يصرفه فى تفهم كلام ربه ورسوله صلى الله عليه وسلم والقدر الذى كلف

الله به عباده وقد سهله وما جعل في الدين من حرج لافي فهم المراد ولا في الافعال التي خاطب العباد: وقد قدمنا أن الواجب على كل عبد ما يخصه من الاحكام وما يدعوه اليه حاجة وهو أمر سهل يسير فان أكثر العلوم فضول كما قال أمير للمؤمنين على رضى الله عنه العلم نقطة كثرها الجهال

فهذه زبدة أدلة مجوزى التقليد وأجوبتها ومن له فهم أو القى السمع وهو شهيد لا يخفاه بعد ذلك اذا كان له مطلبا واياه يريد وقد ذكروا أدلة سهامها شغل الاسهاع بفير فائدة تعود على سامعها ولا انتفاع تركناها لا نشغل بها الاوقات ويستغنى بها عن ماهو أولى بالنظر بالاتفاق والله يقول الحق وهو يهدى السبيل وعليه تعالى في كل فعل التعويل ومنه نستمد الهداية في البكرة والاصيل الى ما يقر بنا الى جانبه وينزلنافى ظل رحمته الظليل وصلى الله على سيدنا محمد وآله خير آل وصحابته خير صحاب وقبيل

تمت الرسالة والحمد لله رب العالمين

## رفع الريبة

◄ عما يجوز وما لا يجوز من الغيبة ◄نابيه

« شيخ الاسلام قاضى الفضاة الامام الملامة » « مجمــد الشوكانى البمــــانى » « المتوفى سنة ١٧٥٠ هـ »

بنائية الخالخ المنائة

وبعد حد الله والصلاة و السلام على رسوله وآله فانه قد اتفق أهل العلم جع على تحريم الغيبة للسلم وذلك لنص الكتاب العزيز والسنة المطهرة أما الكتاب فقوله تعالى (ولا يغتب بعضكم بعضا أبحب احدكم أن يأكل لحم أخيه ميتاً فكرهتموه) فهذا نهى قرآنى عن الغيبة مع ايراد مثل بذلك يزيده شدة وتغليظا ويوقع في النفوس من الكراهة له والاستقذار لما فيه ما لا يقدر قدره فان أكل لحم الانسان من أعظم ما يستقذره بنو آدم جبلة وطبعا ولوكان كافراً أو عدواً مكافحاً فكيف اذا كان أخا في النسب أو في الدين فانالكرامة تتضاعف بذلك ويزداد الاستقذار فكيف اذا كان ميتاً فان لحم ما يستطاب ويحل أكله يصير مستقذراً بالموت لا يشتهيه الطبع ولا تقبله النفس: وبهذا يعرف ما في هذه الآية من المبالغة في تحريم الغيبة بعد النهى الصريح عن ذلك وأما السنة فأحاديث النهى عن الغيبة وهي ثابتة في الصحيحين وفي غيرها وأما السنة فأحاديث النهى عن الغيبة وهي ثابتة في الصحيحين وفي غيرها من دواوين الاسلام وما يلحق بها مع اشتالها على بيان ماهية الغيبة وايضاح

قانه لما سأله صلى الله عليه وسلم سائل عن الغيبة فقال هالغيبة ذكرك أخاك بما يكره قبل أرأيت اذا كان في أخي ما أقول قال ان كان فيه ما تقول فقد اغتبته وان لم يكن فقد بهته به وهذا ثابت في الصحيح فعرفت نحر بم الغيبة كتاباً وسنة واجماعا ولكنه قد وقع في كلام جماعة من العلماء الاستثناء لصور صرحوا بأنه يجوز فيها الغيبة وكالمهم في ذلك متفارتة وما ذكروه من الاعداد المستثناة مختلف فلنقتصرها هنا على ذكر ما أورده النووي في شرح مسلم له ثم نذكر بعد ذلك تصحيح ما هو صحيح من كلامه ونتعقب ما هو محل التعقيب ونستدل على ما لم يذكر الدليل عليه حتى يكون هذا البحث تاماً شاملا كاملا قانه من المهات الدينية لعظم خطر الوقوع فيه مع تساهل كثير من الناس في شأنه ووقوعهم في خطره الا من عصمه الله من عباده

قال النووي في شرح مسلم عند ذكر ما ورد في تحريم الفيبة ما لفظه تباح الفيبة لغرض شرعى وذلك استة أسباب: أحدها التظلم فيجوز للمظلوم أن يتظلم الى السلطان والقاضى وغيرها بمن له ولابة وقدرة على افصافه من ظالمه ويقول ظلمنى فلان أو فعل بي فلان كذا : الثانى الاستعانة على تغيير المنكر ورد العاصي الى الصواب فيقول لمن يرجو قدرته فلان يعمل كذا فازجره أو نحو ذلك : الثالث الاستغتاء بان يقول المفتى ظلمنى فلان أو أبى أو أخى أو زوجي بكذا فهل له ذلك وما طريقى في الحلاص منه ورفع ظلمه عنى ونحو ذلك فهذا جائز المحاجة والاحوط أن يقول ما تقول فى رجل أو زوج أو والد أو والد كان من أمره كذا ولا يعين ذلك والتعيين جائز لحديث هند وقولها ان أبا سفيان رجل شحيح : الرابع تحذير المسلمين من الشر وذلك من وجوه منها جرح المجروحين من الرواة والشهود والمصنفين وذلك جائز بالاجماع بل واجب صونا الشريعة : ومنها الاخبار بغيبة عند للشاورة في مواصلة : ومنها اذا رأيت من يشترى شيئا معيها أو عبداً سارقا أو شار با أو زانيا أو نحو ذلك تذكر للمشترى اذا لم يعلمة نصيحة لالقصد الايذاء أو الافساد : ومنها اذا رأيت من يشترى اذا لم يعلمة نصيحة لالقصد الايذاء أو الافساد : ومنها اذا رأيت

متفقها يتردد الى فاسق أو مبتدع يأخذ عنه علما وخفت عليه ضرره فعليك نصيحته ببان حاله قاصداً النصيحة : ومنها ان يكون له ولاية ليستبدل به أو يعرف حاله ولا يغتر به أو يلزمه الاستقامة : الحامس أن يكون مجاهرا بفسقه أو بدعته كالحر والمصادرة الناس وجباية المكوس وتولى الامور الباطلة فيجوز ذكره بما مجاهر به ولا مجوز بغيره الا بسبب آخر : السادس التعريف فان كان معروفا بلقب كالاعمش والاعرج والازرق والقصير والاعمى والاقطع ونحوها جاز تعريفه ومحرم ذكره بها منتقصا ولو أمكن التعريف بغيره كان أولى انتهى كلامه محروفه

وأقول مستعينا بالله ومتوكلا عليه قبل التكلم على هذه الصور اعلم انا قد قدمنا أنعريم الغيبة ثابت بالكتاب والسنة والاجاع والصيغة الواردة في الكتاب والثابتة في السنة عامة عموما شمولياً يقتضى تحريم الغيبة من كل فرد من أفراد المسلمين لكل فرد من أفرادهم فلا مجوز القول بتحليــل ذلك في موضع من المواضع لفرد أو أفراد الا بدليل يخصص هذا العموم فان قام الدليل على ذلك فبها ونعمت وان لم يقم فهو من التقول على الله بما لم يقل ومن تحليل ماحرمالله بغير برهان من الله عز وجل: اذا عرفت هذا فاعلم أن الصورة الاولى من الصور التي ذكرها وهي جواز اغتياب المظلوم لظالمه قد دل على جوازها قول الله عزوجل ( لا يحب الله الجهر بالسوء من القول الا من ظلم ) فهذا الاستثناء قد أفاد جواز ذكر المظلوم للظالم بما يبين للنــاس وقوع الظلم له من ذلك الظالم ورفع صوته بذلك والجهر به في المواطن التي يجتمع الناس بها أما اذا كان يرجو منهم نصرته ودفع ظلامته ورفع ما نزل به من ذلك الظالم كمن له منهم قدرة على الامر بالمعروف والنعي عن المنكر من الولاة والقضاة وغيرم فالامر ظاهر وأما اذا كان لا يرجو منهم ذلك وانما أراد كشف مظلمته واستهارها في الناس فظاهر الآيه الكريمة بدل على جوازه لانه لم يقيدها بقيد يدل على أنه لا يجوز الجهر بالسوء من القول الالمن يرجو منه النصرة ودفع المظلمة وأن كان ما قدمنا

ً النساء ١٤٨

من كلام النووى يفيد قصر الجواز على من يقدر على دفع الظلم لكن الآية لا تدل على ذلك ولا تمنع مما عداه

وهاهنا بحثان الاول لا يخفاك أن الادلةالدالة على محريم الغيبة تشمل المظلوم وغيره والآية الدالة على جواز الجهر بالسوء لمن ظلم تفيد جواز ذلك في وجه الظالم وفى غيبته فأدلة تحريم الغيبة أعم من وجه وهو شمولها لغيرالمظلوم وأخص من وجه وهو عدم تناولها لما يقال في وجه من يراد ذكره بشيء من قبيح فعله وآية جواز ذكر المظلوم الظالم اعم من وجه وهو جواز ذكر ذلك في وجه الظالم وفى غيبته واخص من وجه وهو عــدم تناولهــا لغير المظلوم وظالمه ولاتعارض فى مادتين وهما دلالةادلة تحريم الغيبة على عدم جوازها لفائب غير ظالم ودلالة آية جواز الجهر بالسوء على انه يجوز للمظلوم في وجه الظالموانما التعارض في مادة واحدة وهو ذكر المظاوم الظالم بظلمه له في غيبته فأدلة تحريم الغيبة قاضية بالمنع من ذلك والآية قاضية بالجواز للمظلوم ولا يخفاك ان أدلة تحريم الغيبة أقوى لصراحة دلالة الآية على تحريمها مع اعتضادها بالادلة من السنة واشتداد عضدها بوقوع الاجماع عليها :وآية ذكر المظلوم للظالم وان كانت قطعية المتن فهي ظنيةالدلالة وقد عارضها ما هو مثلها من الكتاب العزيزفي قطعية متنه وظنية دلالته وانضم آلى ذلك المعارض ماشد عضده وشال بصيغة من السنة والاجماع فتصير دلالة آية جواز ذكر المظلوم للظالم على ذكره بالسوء الذي فعله من الظلم الذى اوقعه على المظلوم في وجهه ولا بجوز له ذكره في غيبته ترجيحاً للدليل القوى ومشياعلى الطريق السوى فلا تكون هذهالصورةالتي جعلهاالنووي عنوانا للصورة المستثناة صحيحة لعدم قيام مخصص صحيح صالح التخصيص يخرجها من ذلك العموم البحث الثانى هل جهر المظاوم بالسو الذي اصابه من ظالمه جائز فقط أم له رتبة أرفع من رتبة الجوازلان الاستثناء من قوله (لا يحب الله الجهر بالسوم) يدل على انجر المظاوم بالسوء الذي وقع عليه محبوبالله تعالى واذا كان محبوباً لله تعالى كان فعله من فاعله يزيدتحريةز الدةعلى الجوازور تبةار فعمنه وهذا على تقدير ان الاستثنا متصلحتى

١ ـ النساء ١٤٨

يثبت المستثنى ما نفى عن المستثنى منه أما اذا كان منقطعا فلا دلالة في الآية على انه بما يحبه الله بل لا يدل على سوى جوازه لمكن على تقدير الاتصال ههنا مانع من ان يكون لذكر المظلوم لظالمه بالسو، رتبة زائدة على رتبة الجواز وهو ان الله سبحانه قد رغب عباده بالعفو وندبهم الى ترك الانتصاف والتجاوز عن المسى، حتى ورد الارشاد المعظلوم الى ترك الدعاء على ظالمه وانه اذا فعل ذلك انحط عليه من اجر ظلامته ما هو مذكور في الاحاديث: وقد صرح الكتاب في غير موضع بالامر بالعفو والترغيب فيه وعظم اجر العافين عن الناس وهكذا في غير موضع بالامر بالعفو والترغيب فيه وعظم اجر العافين عن الناس وهكذا وقع من السنة المطهرة ماهو الكثير الطيب من ذلك: ومجموع هذا يفيد ان الانتصاف وترك العفو غايته ان يكون جائزا وهكذا ما في الآية من جواز ذكر المظلوم النظالم بالسوء الذى ناله منه القطع بان الله يحب العفو عن الناس وخزئيا تهات حملوم بالكتاب والسنة والاجماع والادلة عليه من كليات الشريعة وجزئيا تها تحتاج الى طول وبسط

وأما الصورة الثانية التي ذكرها النووي فيما قدمنا وهي الاستعانة على تغيير المنكر ورد العاصى المالصواب فاعلمان الامر بالمعروف والنهي عن المنكر هما من اعظم عمد الدين لان بها حصول مصالح الاولى والاخرى فان كانا قائمين قام بقيامها سائر الاعمدة الدينية والمصالح الدينية وان كانا غير قائمين لم يكثر الانتفاع بقيام غيرهما من الامور الدينية والدنيوية: وبيان ذلك أن اهل الاسلام اذا كان الامر بالمعروف والنهى عن المنكر فيهم ثابت الاساس والقيام، هو شأن الكل أوالا كثر من الناس والمعروف بينهم معروف وهم يد واحدة على اقامة من زاغ عنه ورد غواية من قارقه والمنكر الديهم منكر و جماعتهم متعاضدة عليه متداعية اليه متناصرة على الاخذ بيد فاعله وارجاعه الى الحق والحياولة بينه وبين ما فارقه من العباد في ظاهر الامر منازكا لما هو معروف ولا فاعلا لما هو منكر لا في عبادة ولا في معاملة فتظهر ثاركا لما هو معروف ولا فاعلا لما هو منكر لا في عبادة ولا في معاملة فتظهر أوار الشرع وتستطلع شموس العمل وتهب رياح الدين وتستعلن كلمة الله في

عباده وترتفع أوامره ونواهيه وتقوم دواعى الحق وتسقط دواعى البساطل وتكون كلمة الله هي العليا ودينه هوالمرجوعاليهالمعول عليه وكتابه الكريم وسنة رسوله المصطفى صلى الله عليه واله وسلم هما المعيار الذى توزن به اعمال العباد وترجعاليهما في دقيق الامور وجليلها وبذلك تنجلى ظلمات البدع وتنقصم ظهور أهل الظلم وتنكسر نفوس اهل معاصى الله وتخفق رايات الشرع في اقطار الارص ويضمحل جولان الباطل في جميع بلاد الله عز وجل

واما اذا كان هذان الركنان العظيان غير قائمين اوكانا قائمين قياما صوريا لا حقيقيا فيالك من بدع تظهر ومن منكرات تستبين ومن معروفات تستخفى ومن جولان العصاة واهل البدع تقوى وترتفع ومن ظلمات بعضها فوق بعض تظهر في الناس ومن هرج غرج في العباد ويبرز للعيان وتقر به عين الشيطان وعند ذلك يكون المؤمن كالشاة العائرة والعاصي كالذئب المفترس وهذا بلاشك ولا ربب عمو رسوم هذا الدين وذهاب نور الهدى وانطاس معالم الحق وعلى تقدير وجود افراد من العباد يقومون بفرائض الله ويدعون مناهيه ولايقدون على امر بمعروف ولا نهى عن منكر فما أقل النفع بهم واحقر الفائدة العائدة على الدين منهم فانهم وان كانوا ناجين باعالهم فائزين بتمسكهم بعروة الحق الوثقى لكنهم في زمان غربة الدين وانطاس معالمه وظهور المنكر وذهاب المدوف بين أهل السواد الاعظم وفيا يتظاهر به الناس وحينئذ يصير المعروف منكرا والمنكر معروفا ويعود الدين غربها كما بدا

واذا تقرر لك هذا وعرفت ما في قيام الامر بالمعروف والنهى عن المنكر في الناس من مصالح المعاش والمعاد وفوائد الدنيا والدين فاعلم أن هذا الذي رأى منكراً أن كان قادراً على تغييره بنفسه أو بالاستنصار بمن يمكن الاستنصار به بان يقول لجاعة من المسلمين في المكان الفلانى من يرتكب المنكر فهلموا الى وقوموا ممى حتى ننكره ونغيره فليس به ألا الفيبة التى هي جهد من لا أله جهد حاجة الآن وأن الامر بالمعروف والنهي عن المنكر أذا كان موجوداً في عباد

الله فلا يحتاجون الى تعيين فاعل المذكر وبيان انه فلان ابن فلان وان لم يكن فيهم ذلك الوازع الديني والغيرة الاسلامية فهم لا ينشطون الى اجابته بمجرد التسمية والتعيين اذ لا فرق في مثل هذا بين الاجمال اللهم الا ان يكون سيف الامر بالمعروف والنعي عن المذكر كليلا وعضده ضعيفاً عليلا ضئيلا فانهم قد ينظرون مع التسمية والتعيين في فاعل المذكر فان كان قو باجليلا يتركونهوان كان ضعيفاً حقيراً قاموا اليه وغيروا ما هو عليه وهذا هو غربة الدين العظيمة ولكن في الشرخيار وبعضه أهون من بعض فاذا كانوا بمنزلة من ضعف العزيمة بحيثلا يقدرون الا على الانكار على المستضعفين المستذلين فذلك فرضهم وليس عليهم سو، وحينئذ لا بأس بالتغيير والغيبة التي هي غاية ما يقدر عليه المستضعفون وتهاية ما يتمكن منه العاجزون والله ناصر دينه ولو بعد حين : وجواز الغيبة في مثل هذا المقام هو بادلة الامر بالمعروف والنهي عن المذكر الثابتة بالضرورة في مثل هذا المقام هو بادلة الام صحيح ولا عليل

فان قات ههنا دليسلان بينها عوم وخصوص من وجه ها أدلة الامر بالمعروف والنهى عن المنكر وأدلة تحريم الغيبة فكيف لم تعمل ههنا كا عملت في الصورة الاولى ه قلت قد عملت ههنا كا عملت في الصورة الاولى فرجحت العمل بالراجح كا رجحت في الصورة الاولى العمل بالراجح واناختلف موضعا الترجيح ففي الصورة الاولى رجحت أدلة الغيبة لما تقرر من ان العمومين الواردين على هذه الصورة ان رجح أحدها على الآخر باعتبار ذاته وجب المصير اليه وان لم يرجح باعتبار ذلك وأمكن الترجيح باعتبار أمر خارج وجب الرجوع اليه وقد وجد المرجح هنالك باعتبار الامر الخارجي وهو أدلة السنة والاجماع فأنها أوجبت ترجيح أدله تمريم الغيبة في تلك الصورة التي وقع فيها التعارض على أدلة جواز الجهر بالسو، للمظلوم على طريقة الاعتبار وههنا كان الترجيح في صورة التعارض بكون أحد الدليلين ثابتاً بالضرورة الدينية دون الترجيح في صورة التعارض بكون أحد الدليلين ثابتاً بالضرورة الدينية دون الآخر ولهذا قدمنا لك ماقدمنا في فوائد الامر بالمعروف والنهي عن المنكر

وعرفناك أنه لاشيء من الامور الدينية يقوم مقامهما ولايغني غناهما

وأما الصورة الثالثة وهي جواز الغيبة للمستفتى فأقوللا بخفاك انأدلة تحريم الغيبة ثابتة بالكتاب والسنة والاجاع كما قدمنا فصار تحريمها من هذه الحيثية من قطميات الشريعة وايس في تسويغهما للمستفتى الاسكوته صلى الله عليه وسلم عن الانكار على هند لما قالت له ان أباسفيان رجل شحيح وهذا السكوت منه صلى الله عليه وآله وسلم عند سماع الغيبة من امرأة حديثةعهد بجاهلية لرجل حديث عهد مجاهلية مم كونه في تلك الحال لم يكن قد ظهرمنه مايدل علىخلوص اسلامه واستقامة طريقه وآنما ظهر منه ذلك بعد وفاته صلى الله عليه وآله وسلم فهذا التقرير بالسكوت الكائن على هذه الصفة في مثل هذه الحالة بعد ثبوت تحريم الغيبة في القرآن الكريم وفى السنة المطهرة وعلم الصحابة واجماعهم عليــه لاينبغي المسك عنه ولا يحل القول بصلاحيت التخصيص لان السامعين من المسلين فيتلك الحالة قد علموا تحريم الغيبة وتقرر عندهم حكما فاو لم يكن السكوت الا لكون حكم الغيبة قد صار معلوماً واضحاً مشهراً عندهم لكان ذلك بمجرده قادحاً في الاستدلال به وتخصيص الادلة القطعية بمثله وهذا على تقدير أن أباسفيان لم يكن حاضراً في ذلك الموقف فان كان حاضراً كما قيل اندفع التعلق بسكوته صلى الله عليه وآله وسلم من الاصل ومع هذا فلاضرورة ملجثة للمستفتى الى التعيين حتى يقال أنه لايتم مطاوبه من الاستفتاء الا بالتعيين فأنه يحصل مطاوبه بالاجمال لان المقصود استفتاؤه الحكم الشرعي وهى حاصلة بمعرفة مايقوله المفتى مع الاجالكا بحصل معرفته بما يقول مع التفصيل والتعيين وهذا بما لاشك فيه ولاشبه : وبهذا تعرف أن هذه الصورة ليست من صور تخصيص تحريم الغيبة لعدم انتهاض دليلها يعرف ذلك كل عارف بكيفية الاستدلال

وأما الصورة الرابعة قد جعلها النووي رحمه الله في كلامه السابق على أقسام خمسة : القسم الاول الجرح والتعديل للرواة والمصنفين والشهود واستدل على جواز ذلك بل على وجوبه بالاجاع وكلامه صحيح واستدلاله بالاجاع

واضح فانه مازال سلف هذه الامة وخلفها يجرحون من يستحق الجرح منهرواة الشريعة ومن الشهود على دماء العباد وأموالهم وأعراضهم ويعدلون من يستحق التمديل ولولا هذا التلاعب باسنة المطهرة لكثر الكذابون واختلط المعروف بالمنكرولم يتبين ماهو صحيحمما هوباطلوماهو ثابتىما هوموضوعوماهو قوى مَمَا هُو ضَمِيفُ للقَطْمُ بأنه مازال الكذابون يكذبون على رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد حـنر من ذلك رسـول الله صلى الله عليه وآله وسـلم وقال « انه سيكذب على فن كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار » وثبت عنه في الصحيح أيضاً انه قال « ان كذباً على ليس ككذب على احدكم » الحديث:وثبت عنه في الصحيح انه قال ﴿ خير القرون قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم يفشو الكذب » ففيه دليل على ان الكذب قد كان قبل انقراض القرن الثالث ولكن من غير فشو ثم فشا بعده وبهذا يعرف ان النبي صلى الله عليه وسلم قد اخبر بانه سيكذب عليه خصوصاً وينشو الكذب عوماً ثم وقع فى الخارج ما اخبر به الصادق المصدوق فانه لم يزل في كل قرن من القرون كذابون يكذبون على رسولالله صلىالله عليه وسلم ويضعون الاكاذيبالمروية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ويحدثون بها فلولا تعرض جماعة من حمــلة الحجة لجرح المجروحين وتعمديل العدول وذبهم عن السنة المطهرة وتنبيههم لكذب الكذابين لبقيت تلك الاحاديث المكذوبة من جملة الشريعة وعمت بها الباوى فكان قيام الائمة بهذه العهدة من اعظم ما أوجبهالله على العباد ومن أمم واجبات الدين ومن الحابة للسنة المطهرة فجزاهم الله خبراً وضاعف لهمالمثوبة فلقد قاموا قياما مرضيا وخلصوا عبادالله منالتكاليفبالكذب وصفوالشريعة المطهرة وأماطوا عنها الكدر والقسذر وأخرسوا الكذابين وقطعوا ألسنتهم وغلغلوا رقابهم والحمد لله على ذلك • وهكذا جرح الشهود وتعديلهم فانه لو لم يقع ذلك لاربقت الساء وهتكت الحرم واستبيحت الاموال بشهادات الزور التي جعلها رسول الله صلى الله عليـه وسلم من أكبر الكبائر وحذر عنها م

والحاصل ان كليات الشريعة وجزئياتها وقواعدها واجماع أهلها تدل أوضح دلالة على ان هذا القسم لاشك ولاريب في جوازه بل في وجوب بعض صوره صوناً للشريعة وذباً عنها ودفعاً لما ليس منها وحفظاً لاموال العباد ودمائهم واعراضهم وهذا كله داخل في الضروريات الحنس المذكورة في علم الاصول عومما يدل على ذلك دلالة بينة ماورد في النصيحة لله ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم وخاصتهم فان بيان كنب الكذابين من اعظم النصيحة الواجبة لله ولرسوله ولجيع المسلمين وأدلة وجوب النصيحة متواترة وكذلك جرح من شهد في مال أو دم أو عرض بشهادة زور فانها من النصيحة التي أوجبها الله على عباده واخذهم بتأديتها وأوجب عليهم القيام بها

القسم الثاني الاخبار بالغيبة عند المشاورة ثم مشروعية المناصحة الثابشة بالتواتر وهو من جملة حقوق المسلم على المسلم كا ثبت في الصحيح وفيه « واذا استنصحك فانصحه » ولكن ليس في هذا القسم من الضرورة الملجشة الى التعيين مافي القسم الاول فانه يمكن القيام بواجب النصيحة بأن يقول الناصح لاأشير عليك بهذا أو لاتفعل كذا أو نحو ذلك وليس عليه من النصيحة زيادة على هذا فالتعيين والدخول فيا هو من الغيبة فضول من الناصح لم بوجبه الله على هذا فالتسم من ولاتعبده به ولاضرورة تلجشه اليه كافي القسم الاول فليس هذا القسم من الاقسام المستثناة من أدلة تحريم الغيبة وبهذا تستريح عن الكلام في تعارض الدليلين الذين بينهما عوم وخصوص من وجه

القسم الثالث قوله ومنها اذا رأيت من يشترى شيئاً معيباً أو عبداً سارقاً النخ \* أقول هذا القسم أيصاً كالقسم الذي قبله لايصح جعله من الصور المستثناة من تحريم الغيبة لان القيام بواجب النصيحة بحصل بمجرد قوله لاأشير عليك بشراء هذا أو نحو هذه العبارة فله عن الدخول في خطر الغيبة منه وجه وعن الوقوع في مضيقها سعة

القسم الرابع قوله ومنها إذا رأيت متفقها يتردد الى فاسق الح ، أقول وهذا

القسم أيضا كالذى قبله لايصح جعله من الصور المستثناة من نحريم الغيبة لان القيام بواجب النصيحة محصل بالاجمال ولم يتعبد الله بالتفصيل وذكر المما ثب والمثالب بل يكفيه أن يقول لااشير عليك عواصلة هذا أو لاأرى لك الاخذ عنه أو نحو هذه العبارة فالتصريح بما هو غيبة فضول لم يوجبه الله عليه ولاطلبه منه

القسم الخامس قوله ومنها أن يكون له ولاية الح ع وهذا القسم أيضًا كالاقسام التي قبله لايصح جمله من الصور المستثناة من تحريم الغيبة لانه اذا قال له لاتستعمل هذا أو لاأرى لك الركوب عليه فقد فعل ما أوجبه الله عليه من النصيحة والزيادة على هذا المقدار فضول ليس لله فيه حاجة ولا للمنصوح ولا للناصح

وأما الصورة الخامسة وهي ذكر الجاهر بالفسق عا جاهر به ه فأقول ان كان المقصود بجواز ذكره عا جاهر به هو التحذير الناس فقد دخل ذلك في الصورة الرابعة وقد اوضحنا مافيها فلانعيده ومع هذا فحصول المطلوب من التحذير عكن من دون ذكر ماجاهر به بان يقول لمن ينصحه لاتعاشر فلانا أو لاتداخله أو لاتذهب اليه فان هذا الناصح المشير يقوم بواجب النصيحة بهذا المقدار من دون أن يذكر نفس المعصية التي صار العاصي بجاهر بها وما أقل فائدة التعرض بذلك وأحصره فانه لم يأت دايل يدل على جواز ذكره عا جاهر به بل ذلك غيبة محضة وأما مايروى من حديث « اذكروا الفاسق عافيه كها مخدره الناس » فلم يصبح ذلك بوجه من الوجوه على أنه انما يسمى مجاهراً بمجاهرته بتلك المعصية والاستظهار بها بين الناس وايقاعها علانية وعند ذلك يعلم الناس منه ذلك ويعرفونه بمشاهدته فلايبقي لذكره به كثير فائدة وان كان يعلم الناس منه ذلك ويعرفونه بمشاهدته فلايبقي لذكره به كثير فائدة وان كان المقصود بجواز ذكره بما جاهر به استغاثة الذاكر على الانكار عليه لمن يذكر له ذلك الذنب: فهذه الصورة داخلة في الصورة الثانية التي قدم النووي ذكرها ذلك المتدل المستدل على المتدل المستدل على المناس الكلام عليها فلا فلا فائدة الحمل صورة منتقلة فان استدل المستدل على وقدمنا الكلام عليها فلا فلا فائدة الحمل صورة منتقلة فان استدل المستدل على وقدمنا الكلام عليها فلا فلا فائدة الحمل صورة منتقلة فان استدل المستدل على

جواز مثل هذا بما وقع منه صلى الله عليه وسلم من قوله « بئس أخوالعشيرة » فيقال له أولا ان هذا انقول الواقع منه صلى الله عليه وسلم لايجوز لنا الاقتدا. به فيه لان الله سبحانه قد حرم عليه الغيبة في كتابهالعزيز وحرمها رسول الله صلى الله عليه وسلم علينا بما تقدم ذكره من قولهالصحيح وباجماع المسلمين فعلى تقدير ان هذا القول بما يصدق عليه اسم الغيبة يكون وقوعه منه صلى الله عليه وسلم فى حكم الخصص له من ذلك المعوم لكن على هذه الصورة الاجالية وبهذه الصفة الصادرة منه صلى الله عليه وسلم وأيضا فالنبي صلى الله عليه وآله وسلم يعلم مالم نعلم ويأتيــه الوحي بمــالم يأتنا ويبين الله له مالم يبين لنا فلايجوز لنا أن نقتدى به في قول صدر منه على هذه الصفة لجهلنا بالحقائق وعدم اطلاعنا على مافى باطن الامر ولهذا رد صلى الله عليه وسلم على من وصف رجلا في مقسامه بأنه مؤمن فقال أو مسلم هو ورد على آخرين بما وصفوا رجلا بالنفاق فقال أشهد أن لاإله إلا الله وهذا كله ثابت في الصحيح وأيضاً فذلك الرجل الذي قال فيه صلى الله عليه وسلم بنس أخو العشيرة لم يكن اذ ذاك قد صلح اسلامه بل هو من جملة من كان يتبع الاسلام ظاهراً مع اضطراب حاله وبقي أثر الجاهلية عليه وقد كان صلى الله عليه وسلم يتألف أمثال هذا ويعاملهم معاملة المسلمين الخالصين الاسلام مع علمه وعلم أصحابه بماهم عليه وكان يقول لمن يأتيه منهم هذا سيد بني فلان هذا سيد قومه وهذا سيد الوبر ونحو ذلك بل كان يتألفهم بالكثير من المال والنصيب الوافر من المغام ويكل خلص المؤمنين من المهاجرين والانصار الى أيمانهم ويقينهم: هذا معلوم لأيشك فيه عارف ولايخالف فيه مخالف ولا يحل لاحدنا أن يعمد الى مايعلم انه خالف (١) الاسلام صحيح النية فيه مؤمن بالله ورسوله وبملائكته وكتبه ورسله والبوم الآخر فيغتابه بمعصية فعلها أو خطيئة جاهر بها مستدلاً على ذلك بقوله صلى الله عليه وسلم « بنس أخو العشيرة » لما أوضحنا لك وليس الخطرههنا بيسير ولاالخطب بقليل فان الاقدام على الغيبة

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل

المحرمة بالكتاب والسنة والاجاع اذا لم يكن فيه برهان من الله سبحانه كان الوقوع فيه وقوعا فيما حرمه الله ونهى عنه والقول بجو ازه بدون برهانمن التقول على الله بما لم يقل وهو أشد من ذلك وأعظموأخطر والهداية بيد الله عز وجل وأما الصورة السادسة وهي التمريف بالالقاب فأقول قد نهى عن ذلك القرآن الكريم قال الله عز وجل ( ولا تنابذوا بالالقاب ) هذا النهي يدل على تحريم التلقيب ولا بجوز شيء منه الا بدليل يخصص هذا العموم فقد اجتمع على المنع عن هذا دليلان قويان احدهما أدلة تحريم الغيبة والثاني دليل تحريم التلقيب فان كان ذكر ذي اللقب بلقبه في غيبته كان الذاكر جامعاً بين تحريم الغيبة وتحريم التلقيب وأن كان ذكر ذى اللقب في وجهه كان الذاكر واقعاًفي التلقيب المحرم \* فان قلت اذا علمنا ان المذكور بلقبه لا يكره ذكره به قلت اذا علمنا ذلك لم يكن غيبة محرمة لان الغيبة هو ذكرك أخاك يما يكره ولكن الذاكر له بذلك اللقب واقم في مخالفة النعى القرآ في المصرح بالنعي عن التنا بذيالالقاب كالا يخفى فان قلت أن ذكره باللقب أقرب الى تعريفه لمن يشتهر بالأعرج والاعش والاعور ونحو ذلك قلت هــذه الاقربية لا تحلل ما حرم الله فينبغى ذكره بالاوصاف التي لا تلقيب فيها وان طالت المسافة وبعدت وانظر ما في مثل هذا من الخطر العظيم وهذا الوقوع في النهي القرآني ومما يزيدك على هذا وأمثاله بعد قوله صلى الله عليه وآله وسلم لمن سمعها فذكرت امرأة اخرى أنها قصيرة فقال « لقد قلت كلمة لو مزجت عا. البحر لمزجته » والحديث صحيح فان قلت هذه دواوين الاسلام ومسانيدها ومعاجها وساثر المصنفات فى السنة مشحونة بذكر الالقاب كالاعمش والاعرج والاعور ونحوها قلت لايصح ايراد مثل هذا في مقابلة النهي القرآني المصرح بتحريم التنابذ بالالقاب وأنما يقتدى الناس باهل العلم في الحير فاذا جاؤا بما يخالف الكتاب والسنة فالقدوة الكتاب والسنة مع احسان الظن بهم وحملهم على محامل حسنة مقبولة فان قلت فان كان صاحب اللقب لا يعرف إلا به ولا يعرف بغيره اصلا قلت

اذا بلغ الامر الى هذه النهاية ووصل البحث الى هذه الفاية لم يكن ذلك اللقب لتبا بل هو الاسم الذي يعرف به صاحبه اذ لا يعرف باسم سوا وقط والتسمية للانسان باسم يعرف به لا سيا من كان من رواة العلم الحاملين له المبلغين ما عنده منه الى الناس أمر تدعو اليه الحاجة والابطل ما يرويه من العلم خصوصاً ما كان قد تفرد به ولم يشار كهفيه غيره وعلى هذا يحمل ما وقع في المصنفات من ذكر الالقاب فان أهلها وان كانت لهم اسها، ولا باثهم ولاجدادهم فغيرهم يشاركهم فيها فقد يتفق اسم الرجل واسم اييه مع أييه واسم جده مع جده فلا يتاز أحدهما عن الآخر في كثير من الحالات الابذكر الالقاب ونحوها وحينئذ لم يبق لتك الاسها، فائدة لان المقصود منها ان يتميز بها صاحبها عن غيره ولم يحصل هذا الذي هو المقصود بها بل انما حصل من القب فكان هو الاسم المميز في الحقيقة فلم يكن ذلك من التنابذ بالالقاب فاعرف هذا وتدبره فانه نفيس وبه يندفع ما تقدم من ايراد ما جرى عليه عمل اثمة الرواية وهكذا يرتفع الاشكال عن القاري، لتلك الكتب فلا يقال له انه يروي بالا لقاب يرتفع الاشكال عن القاري، لتلك الكتب فلا يقال له انه يروي بالا لقاب وبغتاب أهلها بقراء بها في كتب السنة وفي هذا المقدار كفاية والله ولى التوفيق وبغتاب أهلها بقراء بها في كتب السنة وفي هذا المقدار كفاية والله ولى التوفيق والحد فه على فلك

تمت الرسالة والحدثة

## شرح الصدور في تحريم رفع القبور تأيف

« شيخ الاسلام قاضى القضاة الامام العلامة» « محمد الشوكانى اليمانى » « المتوفى سنة ١٢٥٠ هـ »

## بَنْ لِينَا لِكُولِ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ

الحديث رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين وآكه الطاهرين وصحبه المكرمين : وبعد فاعلافا وقع الخلاف بين المسلمين في ان هذا الشيء بدعة او غير بدعة او مكروه أو غير مكروه أو غير عرم أوغير ذلك فقد اتفق المسلمون سلفهم وخلفهم من عصر الصحابة الى عصر نا هذا وهو القرن الثالث عشر منذ البعثة الحمدية ان الواجب عند الاختلاف في أى أمر من أمور الدين بين الاثمة المجتهدين هو الرد الى كتاب الله سبحانه وسسنة نبيه صلى الله عليه وسلم الناطق بذلك الكتاب العزيز ( فإن تنازعتم في شيء فردوه الى الله والرسول ) ومعنى الرد الى الله سبحانه وتعالى الى كتابه ومعنى الرد الى رسول الله صلى الله عليه وسلم الرد الى سنته بعد وفاته وهذا في الاختلاف بين جيع المسلمين

فاذا قال مجتهد من المجتهدين هذا حلال وقال الآخر هذا حرام فليس الحدها أولى بالحق من الآخر ان كان اكثر منه علماأو اكبر منه سنا أوأقدم منه

عصراً لان كل واحد منهما فرد من أفراد عباد الله متمبد بما في الشريعة الطاهرة وفي كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ومطلوب منه ما طلب الله من غيره من العباد وكثرة علمه وبلوغه درجة الاجتهاد او مجاوزته لها لا يسقط عنه شيئًا من الشرائم التي شرعها لعباده ولا يخرجه من جملة المكلفين من العباد بل العالم كلما ازداد علماكان تكليفه زائداً على تكايف غيره ولو لميكن من ذلك الا ما أوجبه الله عليه فيالبيان للناس كما كلفه بهمن الصدعوايضاح ماشرعهالله لِمباده ( واذ أخذ الله ميثاق الذين اوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه) (ان الله ين يكتمون ما انزلنا من البينات والهدى من بعد ما بيناه الناس في الـكتاب اولئك يلمنهم الله ويلعنهم اللاعنون) فلو لم يكن لمن رزقه الله طرفاً من العلمالا كونه مكاها بالبيان الناس لكان كافيا فيا ذكرناه من كون العلما الايخرجون عن دائرة التكليف بل يزيدون ما علموه تكليفاواذا اذنبوا كانذنبهم اشد من ذنب الجاهل وأكثر عقاباً كاحكاه الله سبحانه عن من علسوه أبجهالة ومن عمله بعلم وكاحكاه في كثير من الآيات عن علماء اليهود حيث أقدموا على مخالفة ما شرعهالله لهم مع كونهم يعلمون الكتاب ويدرسونه ونعى ذلك عليهم في مواضم متعددة وبكنهم أشد تبكيت وكما ورد في الحديث الصحيح ﴿ ان أولما تسعر بهُ جهم العالم الذي يأمر النــاس ولا يأتمر وينهاهم ولا ينتهي » وبالجلة فهذا أمر معلوم ان العلم وكثرته وبلوغ حاله الى أعلى درجات العرفان لا يسقط عنه شيئا من التكاليف الشرعية بل يزيدها عليه شدة ومخاطب بأمور لا مخاطب بها الجاهل ويكلف بتكاليف عبر تكاليف الجاهل ويكون ذنبه أشد وعقوبته أعظم وَهَذَا لَا يَنكُرُهُ أَحَدُ بَمِنَ لَهُ أَدْنَى تَمْيِيرُ بَعْلَمُ الشَّرِيْمَةُوالاَّ يَاتُ: والاحاديث الواردة في هذا المني لو جمت لكانت مؤلفا مستقيا ومصنفا حافلا وليسذلك من غرضنا في هذا البحث بل غاية الغرض من هذا ونهاية القصد هوبيان أن العالم كالجاهل فيالتكاليف الشرعية والتعبد بما فيالكتاب والسنة مع ما أوضحناه لك من التفاوت بين الرتبتين رتبة العالم ورتبة الجاهل في كثير من التكاليف

ا \_ آل عران ۱۸۷

اليقرة ١٥٩٠

واختصاص العالم منهما مالا يجب على الجاهل وبهذا يتقرر الكأن ليس لاحد من العلماء المختلفين أو من التابعين لهم والمقتدين بهم أن يقول الحق ما قاله فلان دون فلان أو فلان أولى بالحق من فلان بل الواجب عليه ان كان ممن له فهم وعلم وتمييز أن يرد ما اختلفوا فيه الى كتاب الله وسئة رسوله صلى الله عليه وآله وسلم فمن كان دليل الكتاب والسنة معه فهو الحق وهو الاولى بالحق ومن كان دليل الكتاب والسنة عليه لاله كان هوالحطى، ولا ذنب عليه في هذا الحطأ ان كان قد وفي الاجتهاد حقه بل هو معذور بل مأجور كما ثبت في الحديث الصحيح انه و اذا اجتهد فأصاب فله أجرانوان اجتهدفاخطأ فله أجرى فناهيك الصحيح انه و اذا اجتهد فأصاب فله أجرانوان اجتهدفاخطأ ولا يجوز لنيره أن يتبعه في خطئه ولا يعذر كعذره ولا يؤجر كاجره بل واجب على من عداه من يتبعه في خطئه ولا يعذر كعذره ولا يؤجر كاجره بل واجب على من عداه من المكافين أن يترك الاقتداء به في الحطأ ويرجع الى الحق الذي دل عليه الكتاب والسنة

واذا وقع الرد لما اختلف فيه أهل العلم الى الكتاب والسنة كان من معه دليل الكتاب والسنة هو الذى أصاب الحق ووافقه وان كان واحدا والذى لم يكن معه دليل الكتاب والسنة هو الذى لم يصب الحق بل أخطأه وان كان عدداً كثيراً فليس لعالم ولا لمتعلم ولا لمن يفهم وان كان مقصراً أن يقول ان الحق بيد من يقتدى به من العلماء ان كان دليل الكتاب والسنة بيد غيره فان ذلك جهل عظيم و قعصب شديد وخروج من دائرة الانصاف بالمرة لان الحق لا يعرف بالرجال بل الرجال يعرفون بالحق وليس أحد من العلماء المجتهدين والائمة المحققين بمعصوم ومن لم يكن معصوما فهو يجوز عليه الحطأ كما يجوز عليه الصواب فيصيب تارة ويخطىء أخرى ولا يتبين صوابه من خطئه الا بالرجوع الى دليل فيصيب تارة ويخطىء أخرى ولا يتبين صوابه من خطئه الا بالرجوع الى دليل فيصيب والسنة فان وافقهما فهو مصيب وان خالفها فهو مخطىء ولا خلاف في هذه الحلة بين جيع المسلمين أولهم وآخرهم سابقهم ولاحقهم كبيرهم وصغيرهم

وهذا يعرفه كل من له أدنى حظ من العلم وأحقر نصيب من العرفان ومن لم يفهم هذا ويعترف به فليتهم نفسه ويعلم أنه قد جنى على نفسه بالخوض فيا ليس من شأنه والمدخول فيا لا تبلغ اليه قدرته ولا ينفذ فيه فهمه وعليه أن يمسك قلمه ولسانه ويشتغل بطلب العلم ويفرغ نفسه لطلب علوم الاجتهاد التي يتوصل بها الى معرفة الكتاب والسنة وفهم معانيها والتمييز بين دلائلها ويجتهد عن البحث في السنة وعلومها حتى يتميز عنده صحيحها من سقيمها ومقبولها من مردودها وينظر في كلام الاثمة الكبار من سلف هذه الامة وخلفها حتى يهتدى بكلامهم الى الوصول الى مطلوبه فأنه ان فعل هذا وتقدم الاشتغال بما قدمنا ندم على ما فرط منه قبل أن يتعلم هذه العلوم غاية الندم وتمنى أنه أمسك عن المتكام عالا يعنيه وسكت عن الحوض فيا لا يدريه

وما أحسن ما أدبنا به رسول الله صلى الله عليه وسلم فيا صح عنه في قوله «رحم الله امر، أقال خيراً أو صمت» (١) وهذا في الذي تكلم في العلم قبل أن يفتح الله عليه بما لابد منه وشغل نفسه بالتمصب للعلما، وتصدر التصويب والتخطئة في شي، لم يعلمه ولا فهمه حق فهمه ولم يقل خيراً ولا صمت فلم يتأدب بالادب الذي أرشد اليه رسول الله صلى الله عليه وسلم واذ قد تقرر الك من محوع ما ذكرناه وجوب الرد الى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم بنص الكتاب العزيز واجاع المسلمين أجمعين عرفت أن من زعم من الناس أنه بمكن معرفة المخطى، من العسلماء من غير هذه الطريق عند اختلافهم في مسأله من المسائل فهو مخالف لما في كتاب الله ومخالف لاجاع المسلمين أجمعين فانظر أرشدك الله الى أى جناية جنى على نفسه بهذا الزعم الباطل وأى مصيبة وقع فيها بهذا الخطأ الفاحش وأى بلية جلبها عليه القصور وأي محنة شديدة ساقها اليه النكلم فيا ليس من شانه

<sup>(</sup>١) الذي في الجامع الصغير رحم الله امرأ تكلم فنم أوسكت قسلم اله عن أنس وعن الحسن مرسلا

وها أنا أوضح لك مشال ما ذكرناه من الاختلاف بين أهل العلم ومن كفية الرد الى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ليتبين المصيب من الخطى، ومن بيده الحق ومن بيده غيره حتى يعرف لك حق معرفته ويتضح لك غاية الاتضاح فان الشيء اذا ضربت له الاثمثلة وصورت له الصور بلغ من الوضوح والجلاء الى غاية لا تخفى على من له فهم صحيح وعقل رجيح فضلا عن من لم يكن له في العلم نصيب وفي العرفان حظ و لنجعل هذه المسأله التي جملناها مثالا لما ذكرناه وأيضاحاً لما أمليناه هي المسئلة التي لهج بالكلام فيها أهل عصرنا ومصرنا خصوصا في هذه الايام لاسباب لا تخفى وهي مسئلة رفع القبور والبناء عليها كما يفعله الناس من بناء المساجد والقباب على القبور فنقول

اعلم أن قد اتفتى الناس سابقهم ولاحقم وأولهم وآخره من الدنالصحابة رضى الله عنهم الى هذا الوقت ان رفع القبور والبناء عليها بدعة من البدع التى ببت النهى عنها واشتد وعيد رسول الله صلى الله عليه وسلم الفاعلها كا يأتى بيانه ولم يخالف في ذلك أحد من المسلمين أجمين لكنه وفع للامام يحيى بن حزة مقالة تدل على أنه لا بأس بالقباب والمشاهد على قبور الفضلاء ولم يقل بذلك غيره ولاروى عن أحد سواه: ومن ذكر من المؤلفين في كتب الفقه من الزيدية فهو جرى على قوله واقتدوا به ولم نجد القول بذلك لا حد بمن عاصره أو تقدم عصره عليه لا من أهل البيت ولا من غيرهم وهكذا اقتصر صاحب البحر الذي هو مدرس كبار الزيدية ومرجع مذاهبهم ومكان البيان عامره في ذات بيمهم وللخلف بينهم وبين غيرهم بل اشتمل على غالب أقوال المجمدين وخلافاتهم في المسائل الفقهية وصار هو المرجوع اليه في هذه الاعصار وهذه الديار لمن أراد معرفة الخلاف في المسائل وأقوال القائلين باثباتها أو نفيها من المجتهدين فان صاحب هذا الكتاب الجليل ما نسب هذه المقالة أغني جواز رفع الةباب والمشاهد على قبور الفضلاء الا الى الامام يحيي وحده فقال مانصه :

لاستمال المسلمين ولم ينكر انتهى: فقد عرفت من هذا انه لم يقل بذلك الا الامام محبى وعرفت دليله الذى استدل به وهو استمال المسلمين مع عدم النكير ثم ذكر صاحب البحر هذا الدليل الذى استدل به الامام محيى في الفيث واقتصر عليه ولم يأت بغيره: فاذا عرفت هذا تقرر ان هذا خلاف واقع بين الامام محيى عليه ولم يأت بغيره: فاذا عرفت هذا تقرر ان هذا خلاف واقع بين الامام محيى ومن أهل البيت والمتأخرين ومن المعلم من العلم المذاهب الأربعة وغيرها ومن جميع المجتهدين أو لهم وآخرهم ولا يعترض هذا محكاية من حكى قول الامام محيى في مؤلفه ممن جاء بعده من المؤلفين فان كان محرد حكاية القول لا يدل على أن الحاكى مختاره ويذهب اليه فان وجدت قائلا من بعده من أهل العلم يقول بقوله هذا ويرجحه فان كان محتهداً كان قائلا بما قاله الامام محيى ذاهبا الى ما ذهب اليه بذلك الدليل الذى استدل به وان كان غير مجتهد فلا اعتبار بموافقته لانها أما تعتبر أقوال الحبهدين غيره من أهل العلم فالواجب عليك رد هذا الاختلاف الى ما أمرنا الله بالرداليه فهو كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وآله وسلم

فان قلت بين لى العمل في هذا الردحتى تتم الفائدة ويتضخ الحقمن غيره والمصيب من المخطى. فى هذه المسئلة • قلت افتح لمالك وله سمها واتخذله فهما وأرهف له ذهناً وها انا اوضح لك الكيفية المطلوبة وابين لكما لا يبقى عندك بعده ريب ولا يصاحب ذهنك وفهمك عنده لبس فأقول

قال الله سبحانه (ما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا) فهذه الآية فيها الانجاب على العباد بالاثنار بما أمر به رسول الله صلى الله عليه وسلم والاخذ به والانتهاء عما نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم وتركه وقال الله سبحانه وتعالى (قل ان كنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله) ففى هذه الآية تعليق محبة الله الواجبة على كل عبد من عباده باتباع رسوله صلى

۱ ـ الحشر ۷

۲ ـ أل عمران ۲۱

الله عليه وآله وسلم وان كان ذلك هو المعيار الذي يعرف به محبة العبد لربه على الوجه المعتبر: وانا أبنا السبب الذي يستحق به العبدأن يحبه الله: وقال الله سبحانه (من يطع الرسول فقد أطاع الله) ففي هذه الآية ان طاعة الرسول طاعة لله وقال (ومن يطع الله والرسول فاؤلئك مع الذين انعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهدا، والصالحين وحسن اولئك رفيقا) فاوجب هذه السعادة لمن أطاع الله ورسوله وهي ان يكون مع هؤلا، الذين هم أرفع العباد درجة وأعلام منزلة وقال (ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجرى من تحتها الانهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهين) م وقال سبحانه (اطيعوا الله واطيعوا يدخله ناراً خالداً فيها وله عذاب مهين) وقال سبحانه (اطيعوا الله واطيعوا الله واطيعوا على رسوله ان يقول (فاتقوا الله واطيعون): والآيات الدالة على رسوله ان يقول (فاتقوا الله واطيعون): والآيات الدالة على هذا المعنى في الجلة أكثر من ثلاثين آية

ومستفاد من جميع ما ذكرناه ان ما أمر الله به رسوله صلى الله عليه وسلم ونهى عنه كان الا خذ به واتباعه واجبا بأمر الله سبحانه وكان الطاعة لرسول الله صلى الله صلى الله صلى الله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم أمراً من الله وسنوضح لك ما صحون رسول الله صلى الله عليه وسلم في غير حديث من النهى عن رفع القبور والبناء عليها ووجوب تسويتها وهدم ما ارتفع منها ولكنا هنا نبتدى، بذكر اشياء في حكم التوطئة والتمهيد لذلك ثم ننتهى الى ذكر ما هو المطلوب حتى يعلم من اطلع على هذا البحث انه اذا وقع الرد على ما قاله الامام يحيى وما قاله غيره في القباب والمشاهد الى ما أمر الله بالرد على ما قاله الامام يحيى وما قاله غيره في القباب والمشاهد الى ما أمر الله باليه وهو كتاب الله سبحانه وسنقرسوله صلى الله عليه وسلم كان في ذلك ما يه ويكني ويقنع ويغنى ذكر بعضه فضلاعن ذكر جيمه وعند ذلك نبين لكل من له فهم مافي رفع القبور من الفتنة العظيمة لهذه الأمة ومن المكيدة البالغة التي كادم الشيطان بها وقد كاد بها من كان قبلهم من الاثمم السالفة كا حكى الله سبحانه

۱ ـ النساء ۸۰ ۲ ـ النساء ۲۹ ۲ ـ النساء ۱۲ ـ ۱۵ ۵ ـ النور ۵۷ ۵ ـ المائدة ۹۲

٥ ـ المائدة ١٢

٦ ـ آل عران ٥٠ الشعراء ١٠٨

وتعالى ذلك في كتابه العزيز وكان أول ذلك من قوم نوح قال الله سبحانه (قال نوح ربانهم عصوني واتبعوا من لم يزده ماله وولده الاخسار ا ومكر وا مكرا كبارا وقالوا لانذرن آلمتكم ولاتذرن ودا ولاسواعاً ولايغوث ويعوق ونسراً) كانوا ـ قوماً صالحين من بني آدم و كان لم ما تباع يقتدون بهم فلما ما توا قال اصحابهم الذين كانوا يقتدون بهم لوصورناهم كان اشوق لنا الى العبادة اذا ذكرناهم فصور وهمفلما ماتوا وجاء آخرون دباليهم ابليس فقال آنما كانوا يعبدونهم وهميسقون المطر فعبدوهم ثم عبدتهم العرب بعد ذلك: وقد حكى معنى هذا في صحيح البخارى عن ابن عباس رضى الله عنه : وقال قوم من السلف أن هؤلاء كانوا قوما صالحين من قوم نوح فلما ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثيلهم ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم و يؤيد هذا ما ثبت في الصحيحين وغيرهما عن عائشة رضى الله عنها ان ام سلمة رضي الله عنها ذكرت لرسول الله صلى الله عليه وسلم كنيسة رأتها بارض الحبشة وذكرت له ما رأت فيها من الصور فقال رسول الله عليه وسلم « أو لئك قوم أذا مات فيهم العبد الصالح أو الرجل الصالح بنوا على وأخرج ابن جرير في تفسير قوله تعالى « افرأيتم اللات والعزى » قال كان يلت لهم السويق فعكفوا على قبره : وفي صحيح مسلم عن جندب بن عبدالله البجلي رضى الله عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل أن يموت يقول « ألا وان من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد ألا فلاتتخذو ا القبور مساجد فأنما أنها كم عن ذلك » وفي الصحيحين من حديث عائشة رضى الله عنها قالت لما نزل برسول الله صلى الله عليه وسلم طفق يطرح خيصة على وجهه فاذا اغتم كشفها فقال وهو كذلك « لعنــة الله على اليهود والنصارى فقد أنجذوا قبور أنبيائهم مساجد » بحذر ماصنعوا . وفي الصحيحين مثله أيضًا من حديث ابن عباس رضي الله عنه . وفيهما أيضًا من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « قاتل الله اليهود

والنصارى أنخذوا قبور أنبيائهم مساجد » . وفي الصحيحين منحديث عائشة رضى الله عنها قالت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرضه الذى لم يقممنه « لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد » ولولا ذلك لابرز قبره غير انه خشى أن يكون مسجداً . وأخرج الامام احمد في مسنده باسناد جَيد من حديث عبدالله بن مسعود رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحيا. والذين يتخــ نمون القبور مساجد » وأخرج أحمد وأهل السنن من حديث زيد بن ابت رضى الله عنه انه صلى الله عليه وسلم قال ﴿ لَعَنَ اللَّهُ زَائْرِاتَ الْقَبُورُ وَالْمُتَخَذِينَ عَلَيْهِا المساجد والسرج ، وفي صحيح مسلم وغيره عن أبي الهياج الأسدىقال قال لي على بن أي طالب رضى الله عنه ألأ أبعثك على مابعثني عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم أن لاندع تمثالا الا طمسته ولاقبراً مشرفاً الاسويته: وفي صحيح مَسْلِمُ أَيضًا عَنْ مُمَامَةً بِن شَغَي نحو ذلك : وفي هذا أعظم دلالة على انتسوية كلُّ قبر مشرف بحيث يرتفع زيادةعن القدرالمشروع واجبة متحتمة فمن إشراف القبور أن يرفع سمكها أو بجعلَ عليها القباب أو المساجد فان ذلك من المذهى عنه بلا شك ولاشبهة . ولهذا أن النبي صلى الله عليه وسلم بمث لهدمها أمير المؤمنين رضى الله عنه ثم انأمير المؤمنين بعث لهدمها أبا الهيأجالاً سدى في أيام خلافته . وأخرج احمدومسلم وابوداود والترمذى وصححه النسائي وابن حبان من حديث جابرقال ﴿ نَهِي رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَجِمُصَ الْقَبْرِ وَأَنْ يَبْنَى عَلَيْهِ وَأَنْ يُوطَأُ ﴾ وزاد هؤلاء الحرجون لهذا الحديث عن مسلم « أن يكتب عليه » قال الحاكم النهى عن الكتابة على شرط مسلم وهي صحيحة غريبة وفي هذا التصريح بالنهي عن البناء على القبور وهو يصدق على من بني على جو أنب حفرة القبر كما يفعله كثير من الناس من رفع قبور الموتى ذراعاً فما فوقه لانه لايمكن أن يجمل نفس القبر مسجداً فذلك عما يدل على أن المراد بعض مايقربه عما يتصلبه . ويصدق على من بنى قريباً من جوانب القبر كذلك كافي القباب والمساجد والمشاهد

الكبيرة على وجه يكون القبر في وسطها أو في جانب منها فان هذا بناء على القبر لا يخفى ذلك على من له أدنى فهم كما يقال بنى السلطان على مدينة كذا أو قرية كذا سوراً وكما يقال بنى فلان في المكان الفلانى مسجدا مع ان سمك البناء لم يباشر الا جوانب المدينة أو القرية أو المكان ولا قرق بين أن تكون تلك الجوانب التى وقع وضع البناء عليها قريبة من الوسط كما في المدينة الصغيرة والمكان الضيق أو بعيدة من الوسط كما في المدينة الكبيرة والمكان الواسع ومن زعم أن في لفة العرب ما يمنع من هذا الاطلاق فهو لا يعرف لفة العرب ولا يفهم لسانها ولا يدري بما استعمله في كلامها الاطلاق فهو لا يعرف لفة العرب ولا يفهم لسانها ولا يدري بما استعمله في كلامها

وأذا تقرر لك هذا علمت ان رفعالقبور ووضع القباب والمساجد والمشاهد مثلها قد لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم فاعله تارةً كما تقدم وتارة قال ﴿ اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد » فدعاعليهم بأن يشتد غضب الله عليهم بما فماوه من هذه المعصية وذلك ثابت في الصحيح وتارة نهى عن ذلك وتارة بعث من مهدمه وتارة جعله من فعل اليهود والنصارى وتارة قال « لاتتخذوا قبري وثناً » وتارة قال « لاتتخذوا قبري عيــداً » أي موسماً يجتمعون فيه كما صار يفعله كثير من عباد القبور يجعلون لمن يعتقمدونه من الأموات أوقاتاً معلومة يجتمعون عند قبورهم ويعكفون عليها كما يعرف ذلك كل أحد من الناس من أفعال هؤلاء الخيذولين الذين تركوا عبادة الله الذي خلقهم ورزقهم نم بميتهم ومجيبهم وعبدوا عبدداً من عباد الله صار تحت أطباق الثرى لايقدر على أن يجلب لنفسه نفعاً ولايدفع عنها ضرأكا أمر رسول الله صلى عليه وسلم فيها أمره الله أن يقول ( قل لاأملُّك لنفسى ضرَّاولانفعاً ) فانظر كيف قال سيد البشر وصفوة الله من خلقه فى أنه لايملك لنفسه ضرآ ولانفعاً وكذلك قال فياصح عنه «يافاطمة بنت محد لاأغنى عنك من الله شيئًا، فاذا كان هذا قول رسول الله صلى الله عليه وسلم في نفسه وفي أخص قرابته به وأحبهم اليه فما ظنك بسائر الاموات الذين لم يكونوا أنبيا معصومين ولارسلامرسلين

بل غاية ماعند أحدهم أنه فرد من أفراد هذه الأمة المحمدية وواحد من أهل هذه الملة الاسلامية فهو أعجز وأعجر أن ينفع أو يدفع عنها ضراراً وكيف لايمجز عن شي. قد عجز عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأخبر أمته كما أخبرالله عنه وأمره بأن يقول للناس بأنه لايملك لنفسه شيئًا من ضر ولانفع وآنه لايغني عن أخص قرابته مرن الله شيئًا فياعجبًا كيف يطمع من له أدنى نصيب من علم أو أقلَ حظ من عرفان أن ينفعه أو يضره فرد منأفّراد أمةهذا النبي الذي يقولُ عن نفسه هذه المقالة والحال انه فرد من التابعينله المقتدين بشرعه فهل سمعت أذناك أرشدك الله بضلال عقل اكبر من هذا الضلال الذي وقع في أهل القبور انا لله وانا اليه راجعون: وقد أوضحنا هذا أبلغ ايضاح في رسالتنا التي سميناها الدر النضيد في اخلاص التوحيد وهي موجودة بأيدى الناس فلاشك ولاريب ان السبب الأعظم الذي نشأ معه هذا الاعتقاد في الاموات هو مازينه الشيطان للناس من رفع القبور ووضعالستورعليها وتجصيصها وتزيينها بأبلغزينة وتحسينها بأكل تحسين فان الجاهل أذا وقعت عينه على قبر من القبور قد بنيت عليــه قبة فدخلها ونظر على القبور الستور الرائعة والسرج المتلا لثة وقد ضدعت حوله مجامير الطيب فلاشك ولاريب أنه يمتلى، قلبه تعظيماً لذلك القبر ويضيق ذهنه عن تصور مالهذا الميت من المنزلة ويدخله من الروعة والمهابة مايزرع في قلبه من العقائد الشيطانيـة التي هي من أعظم مكائد الشيطان للمسلمين وأشد وسائله الى اضلال العباد ومايزلزله عن الاسلام قليلاقليلا حتى يطلب من صاحب ذلك القبر مالانقدر عليه الا الله سيجانه فيصير في عداد المشركين وقد محصل له هذا الشرك بأول رؤية لذلك القبر الذي صار على تلك الصــفة وعند أول زورة له لان مخطر بباله أن هذه الغاية البالغة من الاحياء عثل هذا الميت لا يكون الا لفائدة يرجوها منه إما دنيوية أو أخروية ويستصغر نفسه بالنسبة الىمن يراه زائراً لذلك القبر وعاكفاً عليه ومتمسحاً بأركانه وقد يجعل الشيطان طائفة من اخوانه من بني آ دم يقفون على ذلك القبر مخادعون من يأتى اليه منالز اثرين

يهولون عليهم الامر ويصنعون أموراً من أنفسهم وينسبونها الى الميت على وجه لايفطن له من كان من المغفلين وقد يصنعون أكاذيب مشتملة على أشياء يسمونها كرامات لذلك الميت ويبثونها في الناس ويكررون ذكرها في مجالسهم وعند اجتاعهم بالناس فتشيع وتستفيض ويتلقاها من يحسن الظن بالأموات ويقبل عقله مايروي عنهم من الا كاذيب فيرويهـ اكما سمعها ويتحدث مها في مجالسه فيقع الجهال في بلية عظيمة من الاعتقاد وينذرون على ذاك الميت بكراثم أموالهم وتحبسون على قبره من أملاكهم ماهو أحبها الى قلوبهم لاعتقادهم انهم ينالون بذلك بجاء ذلك الميت خيرأ عظيماً وأجراً بليغاً ويعتقدون إن ذلك قربة عظيمة وطاعة نافعة وحسنة متقبلة فيحصل بذلك لمقصود أو لئك الذين جعلهم الشيطان من اخوانه من بني آدم على ذلك القبر فانهم أما فعلوا تلك الافاعيل وهولوا علىالناس بتلك التهاويل وكذبوا بتلك الاكاذيب لينالوا جانبًا من الحطام من أموال الطغـــام الاعتام: وبهذه الذريعة الملعونة والوسيلة الابليسية تكاثرتالاوقاف على القبور وبلغت مبلغا عظياحي بلغت غلاتما يوقف على المشهورين منهم ما لو اجتمعت أوقافه ما يقتانه أهل قرية كبيرة من قرى المسلمين ولو بيعت تلك الحب أس الباطلة أغنى الله بها طائفة عظيمة من الفقراء وكلها من النذر في معصية الله : وقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال « لانذر في معصية الله» وهي أيضا من النذر الذي لايبتغي به وجه الله بل كلها من النذور التي يستحق مها فاعلها غضب الله وسخطه لانها تفضى بصاحبها في الغالب الى ما يفضى به الاعتقاد في الاموات من ترازل قدم الدين اذ لا يسمح بأحب أمواله والصقها بقلبه الا وقد زرع الشيطان في قلبه من محبة ذلك القبر وصاحبه والمفالاة في الاعتقاد فيه ما لا يعود به الى الاسلام سالمًا نعوذ بالله من الحذلان

ولا شك ان غالب هؤلاء المغرورين الحدوعين لو طلب منهم طالب ان ينذر بذلك الذي نذر به لقبر ميت على ما هو طاعة من الطاعات وقربة من القربات لم يفعل ولا كاد فانظر الى اين بلغ تلاعب الشيطان بهؤلاء فكيفرمى بهم في هوة بعيدة القعر مظلمة الجوانب فهذه مفسدة من مفاسد رفع القبور وتشييدها وزخرفتها وتجصيصها

ومن المفاسدالبالغة الى حديرقي بصاحبه الى وراء حائط الاسلام ويلقيه على أم رأسه من اعلى مكان من الدين انه يأتي كثير منهم باحسن ما يملكه من الأنعام ويحوزه من المواشي فينخره عند ذلك القبر متقربا به اليه راجيا ما يضمر حصوله له منه فيهل به لغمير الله ويتعبد به لوثن من الأوثان بانه لا فرق بين محرالنحائر لحجر منصوبة يسمونها وثنآ وبين قبر لميت يسمونه قبرأ ومجرد الاختلاف في التسمية لا يغني مر\_ الحق شيئا ولا يؤثر تحليـــلا وتحريما فان من اطلق على الخرغير اسمها وشربها كان حكمه حكم من شربها وهو يسميها باسمها بلاخلاف بين المسلمين اجمعين ولاشك ان النحر نوعمن أنواع العبادة التي تعبد الله العباد بهاكالهدايا والفدايا والضحايا المتقرب بها الى القبر والناحر لها عنده لم يكن له غرض بذلك إلا تعظيمه وكرامته واستجلاب الحير منه والتبي صلى الله عليه وسلم يقول : « لا عقر في الاسلام » قال عبـــد الرزاق كانوا يعقرون عند القبر يعنى بقرة أوشياها رواه ابو داردباسنادصحيح عن انس بن مالك ومستدفع الشربه وهذه عبادة و كفاك منشر سهاعه ولاحول ولا قوة الا بالله العلى العظيم وانا لله وانا اليه راجمون :وبعد هذا كله تعلم ان ما سقناه من الدلالة وما هو كالتوطيد لها وما هو كالخاتمة نختم بها البحث يقضى أبلغ قضاء وينادى ارفع نداء ويدل اوضح دلالة ويفيدا جلى مفادان مارواه صاحب البحر عن الامام يحيى غلط من اغالبط العلماء وخطأمن جنسما يقع المجتهدين وهذا شأن البشر والمعصوم من عصمه الله وكل عالم يؤخذ من قوله ويترك مع كونه رحماللهمن أعظم الاثمة انصافاً وأكثرهم تحريا للحق وارشاداً وتأثيراً و لـكنا لمارأيناه قد خالف من عداه بما قاله من جواز بنا. القبــابعلى القبور رددنا هذا الاختلاف الى ما ارجب الله الرد اليه وهو كتاب الله وسنة رسوله

صلى الله عليه وسلم فوجدنا فى ذلك ما قيمنــا ذكره من الادلة الدالة أبلغ دلالة والمنادية بأعلى صوت بالمنع من ذلك والنهى عنه واللعن لفاعله والدعاء عليه واشتداد غضب الله عليه مَع ما في ذلك من كونه ذريعة الى الشرك ووسيلة الى الخروج عن الملة كما أوضعناه فلو كان القائل بما قاله الامام يحيى بعض الاثمة أو أكثرها لكان قولهم رداً عليههم كما قدمناه في أول هذا البحث فكيف والقائل به فرد من أفرادهم وقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال « كل أمر ليس عليه أمرنا فهو رد » ورفع القبور وبنا، القباب عليها ليس عليه أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم كما عرفناك بذلك فهو رد على قائله أى مردود عليه والذى شرع للناس هذه ألشريعة الاسلامية هو الرب سبحانه بما أنزله في كتابه وعلى لسآن رسوله صلى الله عليه وآله وسلم فليس لعالم وان بلغ منالعلم الىأرفع رتبة وأعلى مغزلة أن يكون بحيث يقتدى به فما خالف الكتاب والسنة أو أحدَّها بل ما وقع منه الخطأ بعد توفية الاجتهاد حقَّه يستحق به أجراً ولا يجوز لغيره أن يتابمهوقد أوضعنا هذا فيأول البحث بمالا يأتي التكرار له عزيد (فائدة)وأما مااستدل به الامام يحيى حيث قال لاستعال المسلمين ومدارسهم ومجالس حفاظهم يردبها الآخر عن الاول والصفير عن الكبير والمتعلم عن العالم من الن أيام الصحابة الى هذه الغاية أوردها الحدثون في كتبهم المشهورة من الامهات والمسندات والمصنفات وأوردها المفسرون في تفسيرهم وأهل الفقه في كتبهم الفقهية وأهل الاخباروالسير في كتب الاخبار والسير فكيف يقال ان المسلمين لم ينكروا على من فعل ذلك وهميروون أدلة النهى عنه واللعن لفاعله خلفا عن سلف في كل عصر ومع هذا فلم يزل علما. الاسلام منكرين لذلك مبالغين في النهى عنه وقد حكى أبن النيم عن شيخه تقي الدين وهو الامام الحيط بمذاهب سلف هــذه الامة وخلفهـا أنه قد صرح عامة الطوائف بالنهي عن بناء المساجد على القبور ثم قال وصرح أصحاب أحمد ومالك والشافعي بتحريم ذلك وطائعة أطلقت الكراهة لكن ينبغي أن يحمل على كراهة التحريم احسانا للظن بهم وأن لا يظن بهم أن يجوزوا ما تواتر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من لعن فاعله والنهى عنه انتهى

فانظر كيف حكى التصريح عن عامة الطوائف وذلك يدل على أنه اجماع من أهل العلم على اختلاف طوائفهم ثم بعد ذلك جعل أهل ثلاثة مذاهب مصرحين بالتحريم وجعل طائفة مصرحة بالكراهة وحلها على كراهة التحريم فكيف يقال أن بناه القباب والمشاهد لم ينكره أحد ثم انظر كيف يصح استثناه أهل الفضل برفع القباب على قبور هم وقد صح عن النبي صلى الله عليه وآلهوسلم كا قدمنا أنه قال ﴿ أُولَئِكَ قُومُ اذَا مَاتَ فَيَهُمُ الْعَبِدُ الصَّالِحُ أُو الرَّجِلُ الصَّالَحُ بنوا على قبره مسجداً ثم له نهم بهذا السبب فكيف يسوغ من مستثنى (١) أهل الفضل بفعل هذا المحرم الشديد على قبورهم مع أن أهل الكتاب الذين لعنهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وحذر الناس ما صنعوا لم يعمروا المساجد الا على قبور صلحائهم ثم هذا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سيد البشر وخير الخليقة وخاتم الرسل وصفوة الله من خلفه ينهى أمته أن يجملوا قبره مسجداً أو وثنا أوعيداً وهو القدوةلا منه: ولا هل الفضل من القدوة به والتأسى بأفعاله وأقواله الحظ الا وفروم أحق الامة بذاك وأولام به وكيف يكون فعل بعض الامة وصلاحه مسوعًا لفعل هذا المنكر على قبره وأصل الفضل ومرجعه هو رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وأى فضل ينسب الى فضله أدنى نسبة أو يكون له يجنبه أقل اعتبــار فان كان هذا محرماً منهياً عنه ملموناً فاعله في قبر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فما ظنك بقبر غيره من أمته وكيف يستقيم أن يكون الفضل مدخل في تحليل الحرمات وفعل المنكرات اللهم اغفر ،

#### « تمت والحديثه »

<sup>(</sup>١) كذا الاصل وهو غير ظاهر المنى ولمل العبدارة هكذا فكيف يسوغ من هذا استتناه أهل المضل الخ

# مسائل من الاصول(١)

« للامام العلامة الاصولى المحدث الفقيه » « ابي محمد على بن حزم الاندلسي رحمه الله» « المتوفى سنة ٥٠١ هـ »



#### مسألة

دين الاسلام اللازم لكل أحد لا يؤخذ الا من القرآن أو بما يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم اما برواية جيع علماء الامة عنه عليه الصلاة والسلام وهو نقسل والسلام وهو الاجماع واما بنقل جاعة عنه عليه الصلاة والسلام وهو نقسل الكافة: واما برواية الثقات واحداً عن واحد حتى يبلغ اليه عليه السلام ولا مزيد: قال تعالى (وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحي يوحى) وقال تعالى (اتبعوا ما انزل اليكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه اولياء) وقال تعالى (اليوم اكملت لكم دينكم) فان تعارض فيا يرى المرء آيتان أو حديثان صحيحان أو حديث صحيح وآية فالواجب استعالها جيماً لان طاعتهما سواء في الوجوب

١ ـ النجم ٢ ـ ٤

٢ ـ الأعراف ٣

٣ \_ المائدة ٣

<sup>(</sup>١) ذكرها المؤلف في مقدمة كتابه المحلى بالآثار في شرح المحلى بالاختصار بعد ان ذكر مسائل التوحيد وقد رغب بعض الاصدقاء في نشرها ضمن مجموعة الرسائل المنبرية فاحيب طلبه ولماكان للسيد الامير الصنعاني تعليق عليها احببنا نشره اتماما للفائدة مع بعض تعليقات للادارة المنبرية مع التصريح بذلك اسمها لئلا يلتبس على القاريء بالتعليق الأثمر

فلا يحل توك أحدهما للآخر ما دمنا نقدر على ذلك وليس هذا الا بان يستثنى الاقل معانى من الا كثر فان لم نقدر على ذلك وجب الاخذ بالزائد حكما لانه متيقن وجوبه ولا يحل ترك اليقين بالظنون ، ولا اشكال فى الدين قد بين الله تعالى دينه قال تعالى ( اليوم اكلت لكم دينكم ) وقال تعالى ( تبياناً لكل شى ا )

#### مسألة

الموقوف والمرسل لا تقوم بهما حجة ، وكذلك ما لم يروه الا من لا يوثق بدينه وبحفظه ، ولا يحل ترك ما جا ، في القرآن وصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم لقول صاحب أو غيره سوا ، كان هو راوى ذلك الحديث أو لم يكن ، والمرسل هو ما كان بين احد رواته أو بين الراوي وبين النبي صلى الله عليه واله وسلم من لا يعرف ، والموقوف هو ما يبلغ به الى النبي صلى الله عليه واله وسلم :

ـ برهان بطلان الموقوف ـ قول الله عزوجل ( لئلا يكون الناس على الله حجة بعد الرسل ) ولا حجة في أحد دون رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لانه ظن وقد قال تمالى ( ان الظن لا يغنى من الحق شيئًا ) وقال تمالى ( ولا تقف ما ليس لك به علم ) :

۱ ۔ المائدۃ ۳

واما المرسل (١) ومن في رواته من لا يوثق بدينه وحفظه فلقول الله تعالى ٢-النمل ١٥ فلو لا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا فى الدين ولينــذروا قومهم اذا ٢-النما ١٥ رجعوا اليهم ) فاوجب الله عز وجل قبول نذارة الناس التفقه فى الدين وقال ١٠ يوس ١٦ تعالى « يا أيها الذين ا منوا ان جامكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوماً بجهالة ١٠ الامراء ١٦ فتصبحوا على ما فعلتم نادمين ٤ وليس في العالم الا عدل أو فاسق فحرم الله ١٠ المهرات ١

<sup>(</sup>١) أى وأما بطلال الاستدلال بعديت المرسل الغ أي والحديث الضميف : الادارة

تعالى علينا قبول خبر الفاسق فلم يبق الا العدل فصــح انه هو المأمور بقبول نذارته

وأما الحِبُول \_ فلسنا على ثقة من انه على الصفة التى أمر الله تعالى معها بقبول نذار تهوهيالتفقه في الدين فلا يحل لنا قبول نذار ته حتى يصح عندنافقه في الدين وحفظه لما ضبط من ذلك و براءته من الفسق و بالله تعالى التوفيق

ولم بختلف أحد من الأمم في ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بعثالى الملوك وسولا واحداً الى الملكة يدعوه الى الاسلام واحدا واحداً الى كل مدينة والى كل قبيلة كصنعاء الجند وحضرموت وتيمياء ولجران والبحرين وعان وغيرها يعلمهم أحكام الدين كلها: وافترض على اهل كل جهة قبول رواية أميرهم ومعلمهم فصح قبول خبر الواحد الثقة عن مثله مبلغا الى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم

ومن ترك القرآن او ما صح عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لقول صاحب أو غيره سواء كان راوى ذلك الحبر أو غيره فقد ترك ما أمره الله تعالى باتباعه لقول من لم يأمره الله تعالى قط بطاعته ولاباتباعه وهذا خلاف لامر الله تعالى ،

وليس فضل الصاحب عند الله بموجب تقليد قوله وتأويله لانه تعالى لم يأمر بذلك لكن موجب تعظيمه ومحبته وقبول روايته فقط لان هذا هو الذي اوجب الله تعالى

#### مسألة

والقرآن ينسخ القرآن والسنة : والسنة تنسخ السنة والقرآن (١)

<sup>(</sup>١) ما ذهب اليه من نسخ القرآن بالسنة حكى قولا فلشافعي وحكى كشيرون عنه إنه لا ينسخ الكتاب بالسنة جزماكها في الهيل على جمع الجوامع وقال ابن تيمية : يتوجه الاحتجاج با يه ﴿ ماننسخ من آية أو ننسها نأت بعنير منها أو مثلها ﴾ على انه لاينسخ القرآن

قال الله تعالى عز وجل « ما ننسخ من آية او ننسها نأت بخير منها أو مثلها » وقال تعالى « وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحي يوحى » وأمره تعالى ان يقول ( ان اتبع الا ما يوحى الى ) وقال تعالى ( ولو تقول علينا بعض الاقاويل لا خذنا منه باليمين ثم لقطمنا منه الوتين فيا منكم من أحد عنه حاجزين ) فصح ان كل ماقاله رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فعن الله تعالى قاله ، والنسخ بعض من أبعاض البيان وكل ذلك من عند الله تعالى

#### مسألة

ولا يحل لاحد ان يقول في آية او في خبر عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ثابت هذا منسوخ وهذا مخصوص في بعض ما يقتضيه ظاهر لفظه ولا ان هذا الحكم غير واجب عليه المناهدة الحكم غير واجب عليه المناهدة المحكم غير واجب عليه النهاء من حبن وروده الا بنص آخر وارد بان هذا النص كما ذكر او باجماع متيقن عليه النه كما ذكر والا فهو كاذب:

برهان ذلك قول الله تعالى ( وما أرسلنا من رسول الا ليطاع باذن الله ) مالاته على وقوله تعالى ( وما أرسلنا من رسول الا بلسان قومه ليبين لهم ) وقال تعالى و السان عربي مبين ) وقال تعالى ( وقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم ما المراهم عرفونه من بعد ما عقلوه ) وقال تعالى ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن ما النمواء ١٥٠ تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب اليم) فقوله تعالى ( وما أرسلنا من رسول الاليطاع ) ما النمواء ١٥٠ موجب طاعة رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم في كل ما أمر به : وقوله تعالى ما النه عليه و آله وسلم في كل ما أمر به : وقوله تعالى ما النه عليه و آله وسلم في كل ما أمر به : وقوله تعالى ما النه عليه و آله وسلم في كل ما أمر به : وقوله تعالى المراهد المراهد المراهد الله عليه و آله وسلم في كل ما أمر به : وقوله تعالى المراهد المر

الا قرآن كما هو مذهب الشافعي وهو اشهر الروايتين عن الامام احد وعليها عامة اصحابه اله ودليله جلى وهو ان الظنى الدلالة لايساوي قطعيها فلا يقوي على نسخه وقد نقل الرازي وغيره عن ابي مسلم الاصفهاني ان النسخ غير واقع في التنزيل ورد كل آية قيل بنسخها الى النها محكمة كما تراه مبسوطاً في مواضع من تفسيره والمسألة مبسوطة في مواضع اغر

( أطيعوا الله) موجب طاعة القرآن ، ومن ادعى في آية أو خبر نسخا فقد أسقط وجوب طاعتها وهو مخالف لامر الله تعالى في ذلك ، وقوله تعمالى ( وما ارسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم ) موجب أخذ كل نص في القرآن والاخبار على ظاهره ومقتضاه في اللغة العربية : فمن ادعى في شيء من ذلك أن المراد به غير مايقتضيه لفظه في اللغة العربية فقد خالف قول الله تعالى وحكه وقال عليه عز وجل الباطل وخلاف قوله عز وجل ، ومن ادعى انالمراد بالنص بعض مايقتضيه في اللغة العربية لا كل مايقتضيه فقد أسقط بيان النص وأسقط وجوب الطاعة له بدعواه الـكاذبة وهذا قول على الله تعالى بالباطل ، وليس بعض مايقتضيه النص بأولى بالاقتصار عليه من سائر مايقتضيه ، وقوله تعالى ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره ) موجب للوعيد على من قال : لاتجب علي" موافقة أمره وموجب حمل جميع النصــوص على الوجوب ، ومن ادعى تأخير الوجوب مدة ما فقد أسـقط وجوب طاعة الله ووجوب ما أوجب عز وجل من طاعة رسوله صلى الله عليه وآله وسلم في تلك المدة وهذا خلاف لامر الله عز وجل ، فاذا شهد لدءوى من ادعى بعض ماذكرنا قرآن أو سمنة ثابتة إما باجاع أو نقل صحيح فقد صح قوله ووجب طاعة الله تعالى في ذلك. وكذلك من شهدت له ضرورة الحس لأنها فعل الله تعالى في النفوس والا فعي أقوال مؤدية الى ابطال الاسلام وابطال جميع العلوم وابطال جميع اللغات كلها وكفي بهذا فسادأ وبالله تعالى التوفيق

#### مسألة

والاجاع هو ماتيقن ان جميع أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عرفوا به وقالوا به ولم مختلف منهم أحد كتيقننا انهم كلهم رضى الله عنهم صلوا معه عليه السلام الصلوات الحنس كاهى في عددر كوعها و سجودها أو علموا أنه صلاها مع الناس كذلك وأنهم كلهم صاموا معه أو علموا أنه صام مع الناس

۱ ـ ایراهم ۱

۲ ـ النور ۱۳

رمضان في الحضر وكذلك سائر الشرائع التي تيقنت مثل هذا اليقين والتي من لم يقر بها لم يكن من للؤمنين

وهذا مالا مختلف أحد في انه اجاع وهم كانوا حينئذجميمالمؤمنين لامؤمن في الارض غيرهم ومن ادعى ان غير هذا هو اجاع كلف البرهان على مايدعي ولاسبيل له اليه

#### مسألت

وماصح فيه خلاف من واحد منهم رضى الله عنهم أو لم يتيقن انكلواحد منهم رضى الله عنهم عرفه ودان به فليس اجاعاً لان من ادعى الاجاع همنا فقد كنب وقفا مالاعلم له به والله تعالى يقول ( ولاتقف ماليس لك به علم )

## مسألت

ولو جاز أن يتيقن اجاع أهل عصر بعدهم أولهم عن آخرهم على حكم نص لا يقطع فيه باجاع الصحابة رضى الله عنهم لوجب القطع بأنه حق وحجة وليس كان يكون اجاءاً:

أما القطع بأنه حق وحجة فلما ذكرناه قبل باسناده من قول رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم « لن تزال طائفة من أمتى ظاهرة على الحق لا يضرهم من خدلهم حتى يأتي أمر الله » فصح من هذا أنه لا يجوز ألبتة أن يجمع أهل عصر ولو طرفة عين على خطاء ولابد من قائل بالحق فيهم : وأما انه ليس اجهاعا فلان أهل كل عصر بعد عصر الصحابة رضى الله عنهم ليس جميع المؤمنين وأنما هم بعض المؤمنين والاجهاع أنما هو اجهاع جميع المؤمنين لا إجهاع بعضهم ولو جاز أن يسمى اجهاعاً ما خرج عن الجلة واحد لا يعرف أيوافق سائرهم أم يخالفهم لجاز أن يسمى اجهاعاً ما خرج عنهم فيه اثنان وثلاثة واربعة وهكذا أبداً الى أن يسمى اجهاعاً ما قاله واحد وهذا باطل ولكن لاسبيل الى يرجع الامر الى أن يسمى اجهاعاً ما قاله واحد وهذا باطل ولكن لاسبيل الى

تيقن اجاع جميع أهل عصر بعد الصحابة رضى الله عنهم لكثرة أعداد الناس بعدهم ولانهم طبقوا مابين المغرب والمشرق ولم تكن الصحابة رضى الله عنهم كذلك بلى كانوا عدداً ممكناً حصره وضبطه وضبط أقوالهم فى المسئلة وبالله تعالى التوفيق . وقد قال بعض الناس يعلم ذلك من حيث يعلم رضا اصحاب مالك وأصحاب ابى حنيفة وأصحاب الشافعي بأقوال هؤلاء «قال على » (١) وهذا خطأ لانه لاسبيل الى أن يكون مسألة قال بها أحد من هؤلاء الفقهاء إلا وفي أصحابه من يمكن أن يخالفه فيها وان وافقه في سائر أقواله

### مسألة

والواجب اذا اختلف الناس أو نازع واحد في مسألة ما أن يرجع المالقرآن وسنة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لاالى شيء غيرهما ولايجوز الرجوع الى عمل اهل المدينة ولاغيره ، برهان ذلك قول الله عز وجل ( يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الامر منكم فان تنازعم في شيء فردوه الى الله والرسول ان كنم تؤمنون بالله واليوم الآخر ) فصح انه لا يحل الرد عند التنازع الى شيء غير كلام الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وآله وسلم وفي هذا بحريم الرجوع الى قول أحد دون رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لان من رجع الى قول انسان دونه عليه السلام فقد خالف أمر الله تعالى بالرد اليه والى رسوله لاسيا مع تعليقه تعالى ذلك بقوله (إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر) ولم يأمر الله تعالى قط بالرجوع الى قول بعض المؤمنين دون جميم ، وقد كان الخلفاء رضى الله عهم كابي بكر وعمر وعمان بالمدينة وعمالم عروعمان بالبصرة والكوفة ومصر والشام ومن الباطل المتيقن الممتنع الذى لا يمكن أن يكونوا رضى الله عنهم طووا

د النساء ٥٩

<sup>(</sup>١) وقوله قال على يعنى به المصنف نفسه لان اسمه ايوعمد على بن احمد بن سيد بن حزم الاندلسي : أه ادارة الطباعة المنجرية

علم الواجب والحلال والحرام عن سائر الامصار واختصوا به أهل المدينة فهذه صفة سو، قد أعادهم الله تمالى منها وقد عمل ملوك بنى أمية باسقاط بعضالتكبير من الصلاة وبتقديم الخطبة على الصلاة في العيدين حتى فشا ذلك في الارض فصح أنه لاحجة في عمل أحد دون رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم

## مسألة

ولا على القول بالقياس في الدين ولا بالرأى (١) لان أمر الله تعالى عند التنازع بالرد الى كتابه والى رسوله صلى الله عليه وآله وسلم قد صح فن رد الى قياس والى تعليل يدعيه أو الى رأي فقد خالف أمر الله تعالى المعلق بالا يمان ورد الى غير من أمر الله تعالى بالرد اليه وفي هذا مافيه (قال على) وقول الله تعالى (مافرطنا في الكتاب من شى،) : وقوله تعالى (تبياناً لكل شى،) : (لتبين للناس مانزل اليهم) وقوله تعالى (اليوم أكلت لكم دينكم) بطال القياس والرأى لانه لا يختلف أهل القياس والرأى في انه لا يجوز استعالها مادام يوجد نص : وقد شهد الله تعالى بأن النص لم يفرط فيه شيئاً وان رسوله عليه الصلاة والسلام قد بين الناس كل مانزل اليهم وان الدين قد كل فصحان النص قد استوفى جميع الدين فاذا كانذاك كذاك فلا حاجة بأحدالى قياس (٢) ولا الى غيره :

۱ \_ الأنمام ۲۸

٢ ـ النحل ٨٩

٣ ـ النحل ٤٤

٤ ـ للائدة ٢

ونسأل من قال بالقياس هل كل قياس قاسه قائس حق أم منه حق ومئة باطل فان قال كل قياس حق أحال (٣) لان المقاييس تتعارض ويبطل بمضها بعضاً ومن الحال أن يكون الشيء وضده من التحريم والتحليل حقاً معاً وليس

(٢) في بسن النسخ ولا الى رأي وهو غيرضاهم ولمل الاصل هكذا: ولا الى رأي نسبه اه

(٣) أي أنى الهالَ الذي لا يتم

<sup>(</sup>١) قال السيد فسر المصنف الرأي في بعض رسائله بأنه الحكم في الدين بنير نس بل يما يراء المنتي أحوط وأعدل في التحليل والتحريم والايجاب (قال) ومن وقف على هذا الحد وعرف مامنى الرأي اكتفى في ايجاب المنع منه بنير برهان اذ هو قول بلا برهان أه وكان حدوث الرأي في القرن الاول قرن الصحابة والقياس في القرن الثاني أم

هذا مكان نسخ ولا تخصيص كالأخبار المتعارضة التي ينسخ بعضها بعضاً ، وإن قال منها حق ومنها باطل قيل له فعرفنا عاذا نعرف القياس الصحيح من الفياسد ولاسبيل لهم الى وجود ذلك أبداً واذا لم يوجد دليل على تصحيح الصحيح من القياس من الباطل منه فقد بطل كله وصار دعوى بلا برهان، فان ادعوا أن القياس قد أمر الله تعالى به سئاوا أين وجدوا ذلك فان قالوا قال الله عزوجل ( فاعتبروا يا أولي الابصار ) قيل لهم ان الاعتبار ليس هو في كلام العرب الذي نزل به القرآن إلا التمجب قال الله تمالى عز وجل ( وإن لكم في الإنعام لعبرة ) أي لعجباً وقال تمالى ( لقد كان في قصصهم عبرة لاولي الالباب ) أي عجب: ومن العجب أن يكون ممنى الاعتبار القياس ويقول الله تعالى لنافاعتبروا قيسوا ثم لايبين لنا ماذا نقيس ولا كيف نقيس ولاعلى ماذا نقيس هذا ما لاسبيل اليه لانه ليس في وسع أحد أن يعلم شيئًا من الدين إلا بتعليم الله تعالى له إياه على لسان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وقد قال تمالى ( لا يكلف الله نفساً إلا وسعها ) فان ذكروا أحاديث وآبات فيها تشبيه شيء بشيء وان الله تعالى قضى وحكم بأمركذا من أجل أمركذا قلنا لهم كل ماقاله الله عز وجلورسوقه صلى الله عليه وآله وسلم من ذلك فهو حق لا يحل لاحدخلافه وهو نص به نقول وكل ماتر تدون أن تشبهوه في الدين وأن تعلوه بما لم ينص عليه الله تعالى ولا رسوله عليه الصلاة والسلام فهو باطل وإفك وشرع لم يأذن الله تعالى به وهذا يبطل عليهم تهويلهم بذكر آبة جزاءالصيد وارأيت لومضمضت: و ( من اجل ذلك كتبنا على بني اسرائيل ) وكل آية وحديث موهوا بايرادهوهو مع ذلك حجة عليهم على ماقد بيناه في كتاب الاحكام لاصول الاحكام: وفي ; كتاب النكت : وفي كتاب الدرة : وفي كتاب النبذة

١ \_ ألحشر٢

٢ ـ النحل ٦٦

۲ ـ يوپف ۱۱۱

٤ \_ البقرة ٢٨٦

م للائدة ٢٢

(قال على) وقد عارضناهم فى كل قياس قاسوه بقياس مشله او صح منه على اصولهم ليريهم فساد القياس جملة فوه منهم مموهون بأن قالوا انتم إذاً تيطلون القياس بالقياس وهذا منكم رجوع الى القياس واحتجاج به وانتم في

ذلك عنزلة المحتج على غيره بحجة المةل ليبطل حجة العةل وبدليل من النظر ليبطل به النظر ( قال علي ) فقانا هذا شغب يسهل افساده وقد الحد ونحن لم مُحتج بالقياس في ابطال القياس ومعاذ الله من هذا لكن اريناكم ان اصلكم الذي اثبتموه من تصحيح القياس يشهد بفساد جميع قياساتكم ولا أظهر باطلا من قول أكذب نفسه وقد نص تمالى على هذا فقال تعسالى ﴿ وقالت اليهود والنصارى تحن أبناء الله وأحباؤه قل فلم يعذبكم بذنوبكم ) فليس هذا تصحيحاً فقولهم أنهم ابناه الله وأحباؤه ولكن الزاماً لهم ما يفسد به قولهم ولسنا فيذلك كُن ذَكْرُم ممن يحتج في ابطال حجة العقل بحجة العقل لكن فاعل ذلك مصحح لقضيته العقلية التي يحتج بها فظهر تناقضه من قريب ولاحجة له غيرها فقدظهر بطلان قوله ، واما نحن فلم نحتج قط في ابطال القياس بقياس نصححه كن نبطل القياس بالنصوص وببراهين العقل ثم نزيد بيانًا في فساده منه نفسه بان نروى تناقضه جملة فقط والقياس الذي يعارض به قياسكم نقر بفساده وفساد قياسكم الذي هو مثله او اضعف منه كا نحتج على اهل كل مقالة من معتزلة ورافضة ومرجئة وخوارج ويهود ونصارى ودهرية من اقوالهم التي يشهدون بصحتها فنريهم تفاسدها وتناقضها وانتم تحتجون عليهم معنا كذلك ولسنا نحن ولا انتم ممن يقر بتلك الاقوال التي تحتج عليهم بها بل هي عندنا في غاية البطلان والنساد وكاحتجاجنا على اليهود والنصارى من كتبهم التي بأيديهم ونحن لا نصححها بل نقول انها محرفة مبدلة اكن لنريهم تناقض أقوالهم وفروعهم لاسيا وجيع أصحاب القياس مختلفون في قياساتهم لا تكاد توجد مسألة الا وكل طائفة منهم تأتى بقياس تدعى صحته تعارض به قياس الأخرى وهمكلهم مقرون مجمعون على أنه ليس كل قياس صحيحا ولا كلدأى حقًا فقلنا لهم فهاتوا حدالقياس الصحيح والرأى الصحيح الذي نمبز به من القياس الفاسد والرأى الفاسد وهاتوا حد العلة الصحيحة التي تقيسون عليها من

العلة الفاسدة فلجلجوا (١)

قال على — وهذا مكان أدرم عليهم فيه ظهر فساد قولهم جملة ولم يكن لهم الى جواب يفهم سبيل أبداً وبالله تعالى النوفيق ، فان أتوا فى ذلك بنص قلنا النص ، والذى تريدون انتم إضافته الى النص با رائكم باطل وفي هذا خولفتم وهكذا أبداً ، فان أدعوا ان الصحابة رضى الله عنهم أجمعوا على القول بالقياس قيل لهم كذبتم بل الحق أنهم كلهم أجمعوا على إبطاله .

برهان كذبهم انه لاسبيل لهم الى وجود حديث عن أحدمن الصحابة رضي الله عنهم انه أطلق الامر بالقول بالقياس إلا في الرسالة المكذوبة الموضوعة على عمر رضى الله عنه فان فيها: فاعرف الاشباه والأمثال وقس الأمور، وهذه رسالة لم يروها إلا عبد الملك بن الوليد بن معدان عن أبيه وهو ساقط بلا خلاف (٢) وأبوه أسقط منه ومن هو مثله في السقوط فكيف وفي هذه الرسالة نفسها أشياء خالفوا فيها عمر رضى الله عنه منها قوله فيها: والمسلمون عدول بعضهم على بعض إلا مجلوداً في حد أو ظنيناً في ولا، أو نسب، وهم لا يقولون بهذا يعنى جميع الحاضرين من أصحاب القياس حنفيهم ومالكيهم وشافعيهم وإن كان قول عمر لو صح في تلك الرسالة في القياس حجة فقوله في ان المسلمين عدول كلهم إلا مجلوداً في حد حجة وإن لم يكن قوله في ذلك حجة فليس قوله في القياس حجة لو صح فكيف ولم يصح

<sup>(</sup>١) قال الامير الصنعاني العلة الصحيحة مادل عليها التعليل للحكم بها في نص الكتاب أو السنة بأي حروف التعليل المعروفة باللغة أو بتعليق الحسكم على الوصف المناسب التعليل والعلمة الفاسدة عالم يأت تعليل الحسكم بهما في كتاب ولاسنة كالشبه والدوران ونحوها من مسالسكها الباطلة اله وقوله ادرم عليهم اي خنى واشتبه

<sup>(</sup>٢) في الميزان عبد الملك بن الوايد بن ممدان عن عاصم بن ابي النجود قال يحيى بن معينه صالح وقال ابو حاتم ضميف وقال ابن حبان يقلب الاسانيد لايحل الاحتجاج وقال البخاري فيه نظر اه مني حاشية الاصل وكتب فيها أيضاً: تأمل القول بأن كتاب عمر الى ابي موسى كتاب مكذوب وقد شرحه ابن القبم في كتا به اعلام الموقعين اه ولا يلزم من شرحه صحته فال المدار في الصحة على الرجال لاعلى الشروح

وأما برهان صحة قولنا في إجاع الصحابة رضى الله عنهم على إبطال القياس فانه لا يختلف اثنان في ان جميع الصحابة مصدةون في القبرآن وفيه ( اليوم أكلت لكم دينكم وأتمت عليكم نعمتى ) وفيه ( فان تنازعتم في شى، فردوه الى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ) فن الباطل الحال أن يكون الصحابة رضى الله عنهم يعلمون هذا ويؤمنون به ثم يردون عند التنازع الى قياس أو رأى (١) هذا مالايظنه بهم ذوعقل فكيف وقد ثبت عن الصديق رضى الله عنه انه قال : أي أرض تقلني أو أى سماء تظلني إن قلت في آية من كتاب الله برأى أو بما لاأعلم (٢) وصح عن الفاروق رضى الله عنه انه قال : كتاب الله برأى أو بما لاأعلم (٢) وصح عن الفاروق رضى الله عنه انه قال : اتهموا الرأى على الدين وان الرأي منا هو الظن والتكلف . وعن عمان رضى الله عنه في فتيا أفنى بها إنما كان رأياً فن شاء أخذ ومن شاء تركه ، وعن على "رضي الله عنه : لو كان الدين بالرأي لكان أسفل الحف أولى بالمسح من أعلاه (٣)

۱ \_ المائدة ۲

وعن سهل بن حنيف رضى الله عنه : أيها الناس انهموا رأ يكم على دينكم 🔍 📖

<sup>(</sup>٢) هذا أمر خاص بنفسير القرآن والنزاع في الاحكام أخرج ابو عبيد في فضائله وعبد أبين حيد ابراهيم التميمي قال سئل ابوبكر عن الاب ماهو فقال أي سماء تظلى واي ارض تقلى اذا قلت في كتاب افته مالم اعلم : فكلامه في نفسير لفظة لنوية جهل معناها فليس من على النزاع في الحاق فرع بأصل في حكمه لمشاركته في علة منصوصة لافي نفسير لفظة لنوية وقد اتفق لمسركما اتفق لابي بكر في اللاية فأخرج عبد بن حيد وابن الانباري في المصاحف عن أنس قال قرأ عمر ( وفا كهة وأباً ) قال هذه الفاكمة قد عرفناها فا الاب قال : قد في أنس قال قرأ عمر ( وفا كهة وأباً ) قال واقتصة اتى بها الشاطبي في كتابه الاعتصام واجعه فيهنا عن التكاف اهمن الاميرالصنماني : اقول واقتصة اتى بها الشاطبي في كتابه الاعتصام واجعه النس لمسحنا برأينا أسقل الحق قتيه اتبات المرأي لولا النمي اه امير

وعن ابن عباس رضى الله عنها من قال في القرآن برأيه فليتبوأ مقعده من جهتم وعن ابن مسعود رضى الله عنه: سأقول فيها بجهد رأيى فان كان صواباً فهن الله وحده وإن كان خطأ فنى ومن الشيطان والله ورسوله بري ، وعن معاذبن جبل في حديث: فليدع كلاماً ليس من كتاب الله عز وجل ولامن سنة رسول الله صلى الله عليه واله وسلم فاياكم وإياه فأنه بدعة وضلالة: وعلى هذا النحو كل رأى روى عن بعض الصحابة رضى الله عنهم لاعلى انه إلزام ولا انه حق لكنه إشارة بعفو أو صلح أو نوع (١) فقط لاعلى سبيل الايجاب (٢) وحديث معاذ الذى فيه أجتهد رأيي ولا آلو لا يصح لانه لم يروه أحد إلا الحرث بن عمر وهو مجهول لاندري من هو عن رجال من أهل مصر (٣) لم يسمهم عن معاذه وقد تقصينا أسانيد هذه الاحاديث كلها في كتابنا المذكور ولله تعالى الحد،

حدثنا احمد بن قاسم حدثنا ابي قاسم بن محمد حدثنا جدى قاسم بن اصبغ اخبرنا محمد بن اسمعيل الترمذى حدثنا نعيم بن حماد اخبرنا عبدالله بن المبارك اخبرنا عيسى بن يونس بن أبى اسحق السبيعى عن جرير بن عبان عن عبد الرحمن بن جبير عن نفير عن ابيه عن عوف بن مالك الاشجمى قال قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم و تفترق امتى على بضع وسبمين فرقة أعظمها فتنة على امتى قوم يقيسون الامور با رائهم (٤) فيحلون الحرام و محرمون الحلال ٤ على امتى قوم يقيسون الامور با رائهم (٤) فيحلون الحرام و محرمون الحلال ٤ فعله واما على ) والشر بعة كلها اما فرض يعصى من تركه واما حرام يعصى من فعله ولا من تركه وهذا المباح ينقسم الى ثلاثة فعله واما مباح لا يعصى من فعله ولا من تركه وهذا المباح ينقسم الى ثلاثة

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل

 <sup>(</sup>٢) يقال قد وقع للصحابة الحلاف في ميراث الجد والحسكم بالرأي لانهم لم يجدوانيه نصاً
 وغير ذلك من الادراء التي حكموا بها اه أمير (٣) في نسخة : حمس

 <sup>(</sup>٤) هذا في قوم يخالفون صرائح النصوص بقياساتهم فان قولهم فيحلون الحرام ويعرمون الحلال دوراماً
 الحلال دال على انهم يغملون ذلك فيما ثبت النصفيهما على خلاف ماقالوه لانه كان حلالا وحراماً
 ولايتصف بذلك الا عن نص وكون الاصل الحل هو عن نص وهو ماذكره المصنف عن قوله تمالى « خلق لكم مافي الارض جميماً » اه وقد حكم المصنف في النصل يوضعهذا الحديث تمالى «

أقسام اما مندوب اليه يؤجر من فعله ولا يعصى من تركه واما مكروه يؤجر من تركه ولا يعصى من قعله ولا من تركه ولا يعصى من فعله ولا من تركه ولا يعصى من فعله ولا من تركه وقال عز وجل ( خلق لـكم ما في الارض جيماً ) وقد قال تعالى ( وقد فصل لـكم ما حرم عليكم ) فصح ان كل شي، حلال الا ما فصل تحريمه في القرآن والسنة

حدثنا عبد الله بن يوسف حدثنا احمد بن فتح حدثنا عبد الوهاب بن عيسى حدثنا احمد بن محمد حدثنا احمد بن على حدثنا مسلم بن الحجاج اخبرنى زهير بن حرب حدثنا يزيد بنهرون حدثنا الربيع بن سلم القرشى عن محمد بن زياد عن ابى هريرة ان رسول الله صلى الله عليه وسلمخطب فقال با أيها الناس الله قد فرض عليكم الحج فحجوا فقال رجل أكل عام بارسول الله . فسكت حتى أعادها ثلاثاً فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لو قلت نهم لوجبت ولما استطميم ذروني ما تركتكم فأنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على انبيائهم فاذا أمرتكم بشى وأتوا منه مااستطعيم واذا نهيتكم عنشى فدعوا النبيائهم فاذا أمرتكم بشى وأتوا منه مااستطعيم واذا نهيتكم عنشى فدعوا النبيائهم فاذا أمرتكم بشى وأتوا منه مااستطعيم واذا نهيتكم عنشى فدعوا الله النبيائه الله عنه الله عنه الله عنه المناسم فاذا أمرتكم بشى وأتوا منه مااستطعيم واذا نهيتكم عنشى فدعوا الله النبيائه الله المناسم فاذا أمرتكم بشى وأتوا منه مااستطعيم واذا نهيتكم عنشى فدعوا الهرا المناسم فاذا أمرتكم بشى وأتوا منه مااستطعيم واذا نهيتكم عن شي المناسم فاذا أمرتكم بشي واثبا مناسم فاذا أمرتكم فانه ما المتعلقيم واذا نهيتكم عن شي واذا نبيتكم عن شي فدعوا المناسم فاذا أمرتكم بشي واذا نبيت كم يكثر المناسم فاذا أمرتكم بشي واثبا من المناسم واختلافهم واختلافهم واختلافهم فاذا أمرتكم بشي واثبا من واثبا المناسم واختلافهم واختلافه

(قال على) فجمع هذا الحديث جميع أحكام الدين اولهاعن آخرها ففيه ان ما سكت عنه النبي صلى الله عليه وآله وسلم فلم يأمر به ولا نهى عنه فهو مباح وليس حراماً ولا فرضاً وان ما أمر به فهو فرض وما نهى عنه فهو حرام وان ما أمر نا به فاعا يلزمنا منه ما نستطيع فقط وان نفعل مرة واحدة تؤدى مالزمنا وما يلزمنا تكراره فاى حاجة بأحد الى قباس أو رأى معهذا البيان الواضح (١)

٢ ـ الأنمام ١١٩

<sup>(</sup>١) قال السيد الامير تلت اما مع النعر على الحسكم فلاقائل بالقياس ولسكنه من المعلوم يقيناً انه لم يأت في كل حادثة نعر يحكمها فانه من المعلوم يقيناً انها اتفقت قضايا اختلف فيها الصحابة لعم النعى وهم اعرف الناس بالنصوص فانهم اختلفوا في مسائل من المواريث كبيرات الجد ومسائل المول ومسألة بيم امهات الاولاد وعدة مسائل لا تنحصر في البيوع والطلاق والعدد وحكموا فيها تحليلا وتحريماً بالاراء وقد صرح المصنف رحه الله انه وتعالراً في القرن الاول وهو قرن الصحابة فكيف يقول فأى حاجة بأحد الى القياس على انا حققنا لك ان القياس على العلة المنصوصة هو من النبي قالرجوع اليه عند التنازع رجوع الى الله ورسوله صلى الله عليه وآله وسلم وليس هذا القياس من ضرب الامثال في الدين بل هو من الدين اه

ونحمد الله تعالي على عظم نعمه

فان قال قائل منهم لا يجوز ابطال القول بالقياس حتى توجدونانحر بم القول به نصا في القرآن قلنا لهم قد اوجدناكم البرهان نصا بذلك وبأن لا يرد التنازع الا الى القرآن والسنة فقط وقال تعالى ( اتبعوا ما أنزل اليكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أولياء ) وقال تعالى ( فلا تضربوا لله الامثال ان الله يعلم وانتم لا تعلمون ) والقياس ضرب امثال في الدين لله تعالى . ثم يقال لهم ان عارضكم الروافض بمثر هذا فقالوا لكم لا يجوز القول بابطال الالهام ولا بابطال انباع الامام الاحتى توجدونا تحريم ذلك ايضا أو قال لكم ذلك أهل كل مقالة في تقليد كل انسان بعينه بماذا تنفصلون بل الحق انه لا يحل ان يقال على الله تعالى التوفيق انه حرم أو حلل او اوجب الا بنص فقط وبالله تعالى التوفيق

#### مسألة

وافعال النبي صلى الله عليه وآله وسلم ليس فرضا الا ما كان منها بياناً لا مر فهوحينئذ امر لكن الايتساء به عليه الصلاة والسلام فيها حسن

برهان ذلك هذا الخبر الذى ذكرته آنفاً من انه لا يلزمنا شى. الا ما المرنا به او نهانا عنه وان ماسكت عنه فعفو ساقط عنا وقال عز وجل « لقدكان لكم في رسول الله اسوة حسنة »

#### مسألة

١- الأعراف ٢ ولا يحل لنا اتباع شريعة نبي قبل نبينا صلى الله عليه وسلم قال عز وجل ٢- النحل ١٠٠٠ (لكل جملنا منكم شرعة ومنهاجاً)

٢-الأحاب ٢١ حدثنا احد بن محد حدثنا الحسور حدثنا وهب بن ميسرة حدثنا محد بن عدائنا محد بن عدر بن الفقير عدائنا عدائن

اخبرنا جابر بن عبد الله ان النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال و اعطيت خماً لم يعطهن احد قبلى نصرت بالرعب مسيرة شهر وجعلت لى الارض مسجداً وطهوراً فايما رجل من أمتى ادركته الصلاة فليصل واحلت لى الغنائم ولا تحل لا حد قبلى واعطيت الشفاعة وكان النبي يبعث الى قومه خاصة ه فاذا صح ان الانبياء عليهم السلام كلهم لم يبعث أحد منهم الا الى قومه خاصة فقد صح ان شرائعهم لم تلزم الا من بعثوا اليه فقط واذا لم يبعثوا الينا فلم يخاطبونا قط بشى ولا أمرونا ولا نهونا ولو خاطبونا لما كان لنبينا صلى الله عليه وآله وسلم فضيلة عليهم فى هذا الباب ومن قال بهذا فقد كذب هذا الحديث وابطل هذه الفضيلة التي خصه الله تعالى بها فاذا صح انهم عليهم السلام لم يخاطبونا بشى وقد صح التي خصه الله تعالى بها فاذا صح انهم عليهم السلام لم يخاطبونا بشى وقد صح

# مسألة

ولا يحل لاحد ان يقلد احداً لاحيا ولا مينا وعلى كل احد من الاجتهاد حسب طاقته فن يسأل عن دينه فاعا يريد معرفة ما الزمه الله عز وجل في هذا الدين فغرض عليه ان كان اجهل البرية ان يسأل عن اعلم اهل موضعه بالدين الذي جاء به رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فاذا دل عليه سأله فاذا افتاه قال له حكذا قال الله عز وجل ورسوله فان قال نعم اخذ بذلك وعل به ابدأ فان قال له هذا رأى أو هذا قياس أوهذا قول فلان وذكر له صاحباً أو تابعاً أوفقيها قديماً أو حديثاً أو سكت او انتهره أو قال له لا أدري فلا عل له ان يأخذ بقوله ولكن يسأل غيره

برهان ذلك قول الله عز وجل ( اطيعوا الله واطيعوا الرسول وأولي الامر منكم ) فلم يأمرنا عز وجل قط بطاعة بعض اولى الامر فهن قلد عالماً أوجماعة علما، فلم يطع الله تعالى ولا رسوله صلى الله عليه وآكه وسلم ولا اولى الامر واذا لم يرد الى ماذكرنا فقد خالف أمر الله عز وجل ولم يأمر الله عز وجل قط بطاعة بعض

اولي الامردون بعص (آ)

قان قبل قان الله عزوجل قال ( فاسألوا اهل الذكر ان كنتم لا تعلمون) (ب) وقال تعالى (ليتفقهوا في الدين وليندروا قومهم) قلنا نعم ولم يأمر الله عز وجل إن يقبل من النافر للتفقه في الدين رأيه ولا ان يطاع أهل الذكر في رأيهم ولا في دين يشرعونه لم يأذن به الله عز وجل واعا أمر تعالى بان يسأل أهل الذكر عما يعلمونه في الذكر الوارد من عند الله تعالى فقط لا عن من قاله من لاسمع له ولا طاعة : واعا أمر الله تعالى بقبول نذارة النافر للتفقه في الدين فيا تفقه في من دين الله تعالى الذي الى به رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا في دين فيه من دين الله عز وجل ، ومن ادعى وجوب تقليد العامي للمفتى فقدادعى الباطل في وقال قولا لم يأت به قط نص قرآن ولا سنة ولا اجاع ولا قياس وما كان هكذا فهو باطل لانه قول بلا دليل بل البرهان قد جا، بابطاله ذاما لقوم ( انا أطمنا سادتنا و كبرائنا فاضلونا السبيلا ) والاجتهاد انما معناه بلوغ الجهد في طلب دين الله عز وجل الذي اوجبه على عباده وبالضرورة يدرى كل ذي حس سليم ان

١ ـ النحل ٤٣

٢ \_ التوبة ١٣٢

٢ \_ الأحزاب ٦٧

(آ) قال السيد محمد الامير كلام المصنف رحمه الله مبني على ان المراد باولى الامر الملماء وهو احد اقوال السلف في تفسير الآية ولكنه اخرج ابن ابي شيبة والبخارى ومسلم وابن جرير وابن ابي حاتم عن ابي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من اطاعنى فقد اطاع الله ومن عصاني » وفي الآية احاديث مرقوعة بنحوه وآثار عن السلف مختلفة منهم من فسرهم بالسلماء ثم على كلام المنصف المراد استرووا السلماء عن احكام الكتاب والسنة وان الفتيا معناها رواية الكتاب والسنة وقبول رواية المالم ليس تقليداً له بل من الممل بخبر الاحاد الذي تمبد الله بالعمل به العباد وهو الممل بالطن المستفاد من اخبار الاحاد: وفي قوله لم يأمر الله بطاعة بعض اولى الامر دون بعض ابهام أنه لا يقبل فتوى المالم الواحد حتى تكون اجماعا وهو خلاف ماقرره كما لا يختى اهولان ذلك هو المراد والقرائن تسوق (ب) قال بعض الحقيف والمراد المربي يقضي بان ذلك هو المراد والقرائن تسوق للامن اليه بانه تماليا قال (وما ارسلنا قبلك الارجالا نوحي اليهم فاسألوا الهل الذكر) فان السابق الله الم المناوع من كوننا ماارسلنا الارجالا : كما لو قال قائل واجبت اليوم الخليفة واسأل وزراءه كان المنهم واسألهم عن كوننا ماارسلنا الارجالا : كما لو قال قائل واجبت اليوم الخليفة واسأل وزراءه كان المنهوم واسألهم عن كوني واجهته : وبهذا تعرف انهذه الاية لاتصلح للاستدلال على جواز التقليدكما ذهب اليه الاكثر من محبى النقليد الهدادة

المسلم لا يكون مسلماً الاحتى يقر بان الله تعالى المه لا اله غيره وان محداً هو رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بهذا الدين اليه والى غيره فاذ لا شك في هذا فكل سائل في الارض عن نازلة في دينه فاعا يسأل عما حكم الله تعالى به في هذه النازلة فاذا لا شك ففرض عليه ان يسأل اذا سمع فتيا أهذا حكم الله وحكم رسوله صلى الله عليه وآله وسلم وهذا لا يعجز عنه من يدرى ما الاسلام ولو أنه قد جلب من قوقو(١) وبالله تعالى التوفيق

### مسألت

واذا قبل له اذا سأل عن أعلم اهل بلده بالدين هذا صاحب حديث عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم وهذاصاحب رأى وقياس فليسأل صاحب الحديث ولا بحل له ان يسأل صاحب الرأى أصلا:

برهان ذلك قول الله عز وجل ( اليوم اكلت لكم دينكم ) وقوله تعالى (لتبين للناس ما نزل اليهم ) فهذا هو الدين لا دينسوى ذلك والرأى والقياس ظن والظن باطل

حدثنا احمد بن محمد بن الحسور حدثنا احمد بن سعيد حدثنا ابن وضاح حدثنا محيى بن محيى حدثنا مالك عن أبى الزناد عن الاعرج عن ابيهو يرة ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال د ايا كم والظن قان الظن احكنب الحديث» (حدثنا) يونس بن عبد الله حدثنا محيى بن مالك بن عائذ اخبرنا ابو عبد الله ابن ابي حنيفة اخبرنا ابو جعفر بن محمد بن سلامة الطحاوي حدثنا يوسف بن يزيد القراطيسي اخبرنا سعيد بن منصور اخبرنا جريبن عبد الحيد عن المنعيم عن الشعبي قال: السنة لم توضع بالمقاييس (حدثنا) محمد بن سعيد بن يان اخبرنا اسمعيل بن اسحق البصري اخبرنا احمد بن سعيد بن حزم اخبرنا عبد الله بن اجد بن ابراهيم بن حيون الحجازي أخبرنا عبد الله بن احمد بن

۱ ـ للائدة ۲

حنبل قال سمعت ابي يقول: الحديث الضعيف أحب الينا من الرأى (حدثنا) حمام بن احداخبر ناعباس بن اصبغ حدثنا محدبن عبد الملك بن ابمن حدثنا عبد الله بن احد بن حنبل قال سألت أبي عن الرجل يكون بيلد لا يجد فيه الاصاحب حديث لا يعرف صحيحه من سقيمه وأصحاب رأي فتنزل به النازلة من يسأل فقال ابي يسأل صاحب الحديث ولا يسأل صاحب الرأي: ضعيف الحديث أقوم من رأى فلان

#### مسألة

ولا حكم للخطأ ولا للنسيان الاحيث جاء في القرآن أو السنة لهما حكم قال تمالى ( ليس عليكم جناح فيما اخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم )` وقال تمالى ( ربنا لا تؤاخذنا ان نسينا أو أخطأنا )

#### مسألة

وكل فرض كلفه الله تعالى الانسان فان قدر عليه لزمه وان عجزعن جميعه مقط عنه وان قوى على بعضه وعجز عن بعضه سقط عنه ما عجز عنه ولزمه ما قدر عليه منه سواء أقله او أكثره:

برهان ذلك قول الله عز وجل ( لا يكلف الله نفسا الا وسعها ) : وقول رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم « اذا أمر تكم بأمر فأتوا منه ما استطمتم » وقد ذكرناه قبل باسناده وبالله تعالى التوفيق

### مسألة

ولا يجوز أن يعمل أحد شيئًا من الدين موقتًا بوقت قبل وقته فان كان الاول من وقته والآخر من وقته لم يجز أن يعمل قبل وقته ولابعد وقته لقول الله تعالى ( ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه ) وقال تعالى ( تلك حدود الله

١ ـ الأحزاب ه

٢ ـ البقرة ٢٨٦

٣ \_ الطلاق ١

فلا تمتدوها ) والاوقات حدود فن تمدى بالعمل وقته الذي حده الله تعالى له فقد تمدى حدود الله .

حدثنا عبدالله بن يوسف ثنا احد بن فتح ثنا عبد الوهاب بن عيسى حدثنا احد بن محد أخبرنا احد بن على أخبرنا مسلم بن الحجاج أخبرنا اسحق ابن ابراهيم هو ابن راهويه عن أبى عامر العقدى حدثنا عبدالله بن جعفر الزهرى عن سعيد بن ابراهيم عن عبدالرحن بن عوف قال : سألت القاسم ابن محد بن أبى بكر الصديق قال أخبرتنى عائشة ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال « من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد » — قال على ومن أمره تعالى أن يعمل عملا في وقت ساه له فعمله في غير ذلك الوقت إما قبل الوقت وإما بعد الوقت فقد عمل عملا ليس عليه أمر الله تعالى ولا أمر رسوله صلى الله عليه و آله وسلم فهو مردود باطل غير مقبول وهو غير العمل الذى أمر به فان جا، نص بأنه يجزى افي وقت آخر فهو وقته أيضاً حينئذ وأعا الذى الريكون وقتاً للعمل فهو مالانص فيه وبالله تعالى التوفيق

## مسألة

والمجتهد المحطى، أفضل عند الله تعالى من المقلد المصيب هذا في أهل الاسلام خاصة وأما غير أهل الاسلام فلاعذر المجتهد المستدل ولاللمقلد وكلاهما هالك برهان هذا ماذكرناه آنفا باسناده عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم : « اذا اجتهد الحاكم فأخطأ فله أجر » وذم الله تعالى التقليد جملة فالمقلد عاص والحجتهد مأجور وليس من اتبع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مقلداً لانه فعل ما أمره الله تعالى به وإنما المقلد من اتبع دون رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مقلداً لانه وسلم ما أمره الله تعالى به وإنما المقلد من اتبع دون رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فان الله تعالى يقول وسلم لانه فعل ما لم يأمره الله تعالى به ، وأما غير الاسلام فان الله تعالى يقول (ومن يبتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الا خرة من الخاصرين ) :

إ ـ البقرة ٢٢٩

۲ ـ آل عران ۸۵

#### مسألة

والحق من الاقوال في واحد منها وسائرها خطأ وبالله تمالى التوفيق:قال الله تعالى ( فاذا بعد الحق إلا الضلال ) وقال تعالى ( ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافًا كثيرًا ﴾ وذمالله تعالى الاختلاف فقال ( ولاتكو نوا كالخين تفرقوا واختلفوا ) وقال تعالى ( ولاتنازعوا فتفشلوا ) وقال تعالى ( تبيانًا لكل شي.) ُ فصح ان الحق من الاقوال هو ماحكم الله تعالى به فيه وهو واحد لايختلف وان الحطأ مالم يكن من عنسد الله عز وجل ، ومن ادعى ان الاقوال كلها حق وان كل مجتهد مصيب فقد قال قولاً لم يأت به قرآن ولا سنة ولا إجاع ولامعقول وما كان هكذا فهو باطل ، ويبطله أيضاً قول رسول الله صلى الله عليه وا له وسلم « اذا اجتهد الحاكم فأخطأ فله أجر » فنص عليه الصلاة والسلام أن الجبهد قد يخطى. ، ومن قال أن الناس لم يكلفوا إلا اجهادهم فقد أخطأ بل ما كلفوا إلا إصابة ما أمر الله به قال عز وجل ( اتبعوا ما أنزل اليكم من ربكم ولاتتبموا من دونه أولياء ) فافترض عز وجل اتباع ماأنزل الينا وأن لانتبع غيره وأن لانتمدى حدوده وانما أجر الجنهد الحطي. أجراً واحداً على خيته في طلب الحق فقــط ولم يأثم اذا حرم الاصابة ، فلو أصاب الحق أجر أجراً آخر ثانيا (حدثنا )عبد الرحن بن عبد الله بن خالد أخبرنا ابراهيم بن احد الفربري حدثنا البخارى حدثنا عبدالله بن زيد المقرى حدثنا صبوة بنشريح حدثنا بزيد بن عبدالله بن الهادي عن محد بن ابراهيم بن الحرث عن بشر بن سعيد عن أبي قيس مولى عرو بن العاص عن عرو بن العاص أنه سموسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران واذا حكم فاجتهد فأخطأ فله أجر»

۱ ـ يونس ۲۲

۲ ـ النسا ۸۲

٣ ـ آل عران ١٠٥

٤ ـ الأنفال ٤٦

ه ـ النحل ۸۹

٦ ـ الأعراف ٢

(17-1)

# ولايحل الحكم بالظن أصلا (١) نقول الله تعالى ( إن يتبعون إلا الظن

(١) قال السيد محمد الامير أقول هذا النفي في انه لإبحل الحكم بالظن مشكل غاية الاشكال وقد آنان تحقق البحث للناظرين دفعاً للاغترار بكلام هذا المحقق رحمه الله فنقول الظن لفظ مشترك بين ممان يطلق على الشك كما صرح أثمة اللغة فني القاموس : الظن التردد والراجح بين طرفي الاعتقاد النير الجازم انتهى فهذان اطلاقان . ويطلق على اليقين ﴿ الذين يظنون انهم ملاقوا رجم وانهم اليــه راجعون » مع قوله في صفة المؤمنين « وهم بالآخرة هم يوقنون » لانه لابدمن اليقين في الايمان بالأخرة ويطلق على التهمة كما في قوله سالي ﴿ وماهو على النيب بضنين » فيمن قرأ، بالظاء المشالة أي عمهم كما قال أثمة التفسير واذا عرفت هذا عرفت أن المذموم من الظن هو ماكان عمني الشك وهو المتردد بين طرفي الامر فطرفاه مستويان لاراجح فيهما فهذا بحرم العمل بهاتماقا وهوالذي هواكذب الحديث وهو الذي لاينني من الحق شيئًا وهو بمض الأثم الذيأرادتمالي ﴿ انْ بعض الظن اثم ﴾ وذلك لما تقرر في الفطرة وقررته الشريعة اللاعمل الا براجع مستفاد من علم أو ظن . وأما الظن الذي يمنى الطرف الراجح فهو متعبد به قطماً بل اكثر الاحكام الشرعية دائرة عليه فهو البعض الذي ليس فيه اثم المفهوم من قوله تمالى ( ان بعض الظن اثم ) ــ فان خبر الآحاد معمول به في الاحكام وهو لايفيد بنفسه الا الظن . والمصنف ( ابن حزم ) تقسيم له ان الحاهل يسأل المالم عن الحكم فيا يعرض له فاذا أفتاه وقال هذا حكم الله ورسوله عمل به أبداً ومعلوم ان هذه رواية آحادية من العالم بالمني ولاتفيد الا الظن وقد أوجب قبولها وكذلك أمرالله باشهاد ذوي عدل فان شهدا وجب على الحاكم الحكم عا شهدا به وشهادتهما لاخيد الا الظن بلكونهما ذوى عدل لا يكون الا بالظن بل قال صلى الله عليه وآ له وسلم: انكم مختصمون إلى الى قوله فانما أقطع له قطمة من نار : وهذا صريح انه صلى الله عليه وآله وسلم حكم بالظن الحاصل عن البينة اذ لوكان بالعلم لماكان المحكوم به قطعة من نار لانه يجوز ان البينة التي حكم بها باطلة في نفس الامر وفي حديث ابن مسمود في سجود السهو اذا كنت في صلاة فشككت في ثلاث أو أربع وأكثر ظنك

ـ البقرة ٤٦

۲ ـ لقان ٤

۳ ـ التكوير ۲۴

٤ ـ الحجرات ١٢

وإن الظن لايغنى من الحق شيئًا ) ولقول رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم • إياكم والظن فان الظن أكذب الحديث ، وبالله تعالى التوفيق هذا آخر مسائل الاصول للامام ابن حزم رحمه الله تعالى

على أربع الحديث فاعتبر الظن في أشرف العبادات وحديث الطبراني والحاكم: قال الله أنا عند ظن عبدى بى فليظن بى ماشاء : وحديث : لايموتن أحدكم إلا وهو بحسن الظن بالله رواه احمد ومسلم وأبوداود وابن ماجه فهذا كله عمـــل بالظن الراجع الصادر عن أمارة صحيحة ، وأما ماصدر لاعن أمارة صحيحة نحو ظن الكَفَّار أنه لن ينقلب الرسول والمؤمنون الآية وظنتُم ظن السوء وكنتم قوما بوراً. فهذا ظن بأطل مستند إلى أن الله تعالى لاينصر رسوله صلى الله عليه وآله وسلم والمؤمنين ومثل ظننتم إن الله لايعلم كثيراً بما تعملون الذي حكاه الله تمالى عنهم بقوله ( ولكن ظننتم أن الله لايملم كثيراً مماتهملون وذلكم ظنكم الذي ظننم بربكم ارداكم فأصحتم من الخاسرين ) فظنهم هذا مستند الى الجهل بلم الله وأحاطته ، ومنه في قصة الاحزاب في ظنالمنافقين ( وأذراغت الابصار وبلغت القلوب الحنساجر وتظنون بالله الظنونا ) فانهم ظنوا غلبــة الاحزاب للرسول صلى الله عليــه وسلم ولذا قالوا ﴿ مَاوَعَدُنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ الْا غروراً ﴾ وعكسهم أهل الاعان فانهم قالوا ﴿ هذا ماوعدنا الله ورسوله وصلق الله ورسوله ومازادهم إلا إعانا وتسلماً ) فهذا البحث محمد الله تعالى لاتجده في كتاب، وأنا هو من فتح الكريم الوهاب وبه يزول الاشكال والاضطراب، وتعلم ان المصنف أوجز في محل الاطناب، فاخل عا يذكره هوفي هذا الكتاب، فانه لايزال يستدل فيمه بأخبار الآحاد وبعموم ألفاظها وألفاظ القرآن والكل لا يخرج عن الادلة الغلنية ، فاعرف قدر هذه القائدة السنية اه

١ ـ النجم ٢٨

۱ \_ فصلت ۲۲ \_ ۲۳

٣ ـ الأحزاب ١٠

٤ \_ الأحزاب ١٢

ه ـ الأحزاب ٢٢

# مسألة القدر

# سؤالأورده أحلعله الذميين والجوابعليه

#### 

الد علماء الذميين عن مسألة القدر قائلا: )

تحير دلوه بأوضح حجة اذا ماقضی ربی بکفری بزعکم ولم یرضه منی فسا وجه حیلتی دخولی سبیــل بینوا لې قضیتی فها أنا راض بالذي فيه شقوتي فرى لا يرضى بشؤم بليني فهل لى رضا ماليس برضاهسيدي فقد حرت دلوني على كشف حيرتي فهل أنا عاص باتباع المشيئة فبسالله فاشفوا بالبراهسين غلتي

أيا علماء الدين ذمي دينكم دعانی وسد الباب عنی فهل الی قضى بضلالى ثمقال ارض بالقضا فان كنت بالمقضى يا قوم راضيا اذا شا. ربي الكفر مني مشيئة وهل لى اختيار أن أخالف حكه

﴿ فَأَجَابِ الشَّيخِ الْأَمَامِ المَّالِمُ الْعَلَامَةُ شَيْخُ الْأَسْلَامِ ﴾ ﴿ تَقِي الدِّينِ بَن تَيْمِيةً رَحِهُ اللَّهِ تَمَّالَى مُرْتَجِلًا ﴾

مخساصم رب الحلق بارى البرية قديما به ابليس أمسل البلية على أم رأس هاويًا في الحضيرة الى النار طرأ فرقة القدرية به الله أو ماروا به الشريعة هو الحوض في فمـــلاله بعلة مشيئة رب الخلق باري الحليقة

سؤالك باهذا سؤال معاند وهذا سؤال خاصم السلا العلا ومن يك خصما للميسن يرجعن وتدعى خصوم الله يوم معادهم سواء نفوه أو سعوا ليخاصموا وأصل ضلال الخلق من كلفرقة فان جميع الكون أوجب فعسله

لها من صفات واجبات قدمة لوازم ذات الله قاضي النضية يقول فدام قد كان في الازلية وتحريمه قد كان في كل شرعة له نوع عقسل انه بارادة أو القول بالتجويز رمية حيرة عا قبــله من علة كل خية ومصدرها عنحكم محض المشيئة أزل عقول الخلق في قعر حفرة انفع ورب مبدع المضرة رؤوسهم في شبهة الثنوية يقولون بالفعسل القسديم لعسلة فل بجدوا ذاكم فضلوا بضلة دوى من رضوخ لاتباع لشبهة وجاء دروس البينــات بفــنرة من العذر مردود أدي كل فطرة عليك وترميهم بكل منمة وتبغض من عاداك منكل فرقة كعالك باهنذا بأرجح حجة وكل غوى خارج عن محجة على الناس من نفس ومال وحرمة ولا سارق مالا لصاحب فاتة ولا ناكح فرجا على وجه غية ولامفسد فىالارض من كلوجهة

وذات اله الخلق واجبة عما مشيئته مع علمسه ثم قلرة فقولك لم قد شاء مثل سؤال من وذاك سؤال يبطل العقل وجهه وفىالكون تخصيص كثير بدلمن واصداره عن واحد بعد واحد ولاني تعلق لكل مدبب بل الشان في الاسباب اسباب ماترى وقولك لم شــاء الآلة هو الذي فان المجوس القـائلين مخـالق سؤالمم عن علة الشر أوقعت وان ملاحيد الفلاسفة الاولى بغوا علة للكون بعد انعدامه وان مبادى الشر في كل أمة مخوضهم في ذاكم صار شركهم ويكفيك نقضا ان ما قد سألته فأنت تعيب الطائمين جيمهم وتنحل من والاك صفو مودة وحالمم في كل قول وفعــــلة وهبك كففت اللوم عن كل كافر فيلزمك الاعراض عن كل ظالم فلا تفضبن يومًا على سافك دمًا ولا شاتم عرضاً مصوناً وان علا ولا قاطع النساس نهج سبيلهم

ولا قاذف للمحصنات بزنية ولا حاكم للعالمين برشوة ولا تأخذن ذا خربة بعقوبة على ربهم من كل جا. بفرية يروم فساد النوع ثم الرياسة فأهلك فى البم انتقاماً بغضبة وآخر طاغ كافر بالنبوة وقوم لنوح ثم أصحاب ليكة من الانبياء محيياً للشريعة ونالوا من العاصى بليغ العقوبة ظ عين وتحريك لشعرة وكل حراك بل وكل سكينة كما أنت فيما قد أنيت محمــة فعال ردى طرأ لمذى المقيسة عن الناس طرأ عند كل قبيحة وترك الورى الانصاف بين الرعية ولايمقبن عاد بمشل الجريمة قبول لقول النفل ماوجه حيلتي صى ومجنون وكل مهيمة وفي مايشاء الله أكل حكة يظن بخلق الفعل ثم العقوبة من الفعل فعل العبد عندانطبيعة وكل بتقدير لرب المنية وتعذيب نار مثل جرعة عضة

ولا شاهد بالزور أفكا وفرية ولامهلك للحرث والنسل عامدأ وكف لسان اللوم عن كل مفسد وسهل سبيل الكاذبين تعمدآ وإنقصدوا إضلالمن يستجيبهم وجادل عن الملعون فرعون إذطغي وكل كفور مشرك بالمآه كعباد ونمرود وقوم لصالح وخاصم لموسى نم سائر من أتى على كونهم قدجاهدو االناس إذبغوا وإلا فكل الحلق في لفظة ولم وبطشة كف أو تخطى قديمة م نحت أقدار الآله وحك وهبك رفعت اللوم عن كل فاعل فهل مكنن رفع الملام جيعه وترك عقوبات الذين قد اعتدوا فلا يضمن نفس ومال عشله وهلف عقول الناس أوفي طباعهم ويكفيك نقضا مابجسم ابن آدم من الا°لم المقضى من غير حيلة اذا كان في هذا له حكة فيا وكيف ومن هذا عذاب مولد كأكل لسم أوجب الموت أكله فكفرك بأهذا كديم أكلت

يماقب إما بالقضا أو بشرعة كذلك في الاخرى بلا مثنوية عواقب أفعال العباد الحبيثة نجاب من الجاني ورب شفاعة كتقديره الآثار طرآ بعلة على كقول الذيب هذى طبيعتى كذا طبعه أم هل يقال لمتوة طبيعته فعل الشرور الشنيعة ينجيك من نار الآله العظيمة مريداً بأن يهديك نحو الحقيقة وعج عن سبيل الامة الغضبية ولاتعرض عن فكرة مستقيمة وزن ماعليه الناس بالمعدلية بتبشير من قد جاءنا بالحنيفة ودين رسول الله خير البرية به جاءت الرسل الكرام السجية حوى كل خير في عوم الرسالة غدا عنه في الاخرى بأقبح خيبة واما هداه فهو فعل الربوبة عداعنه بل بجري بلاوجه حجة نزيد عذابا كلحنجاج مريضة أمرنا بأن نرضى بمثل للصيبة وما كان من مؤذ بدون جريمة فلا نص يأتى في رضاها بطاعة

ألست ثرى في هذه السار من جنى ولأعذر للحياني بتقدير خالق وماكان من جنس المتاب لرفعه كخير به تمحي الذنوب ودعوة وتقديره للفعل يجلب نقسة وقول حليف الشر اني مقدر فهل ينفعر . عذر الملوم لانه أم اللم والتمذيب أوكد للذى فان كنت ترجو أن مجاب عاعسى فدونك ربالخلق فاقصده ضارعا ومابان من حق فلا تتركنه وذلل قيادالنفس الحق واسمعن ومن ضل عن حق فلا تقفونه هنالك تبدو طالعات منالهدي علة ابراهيم ذاك إمامنا فلايقبل الرحن دينا سوى الذى فقدجاء هذا الحاتم الحاشرالذي وأخبر عن رب العباد بأن من فهذى دلالات العباد لحاثر وفقدا لمدى عندالورى لايفيدمن وحجة محتج بتقدير ربه وأما رضانا بالقضاء فأنمأ ڪيقم وٺل ئم فقروغربة فأما الافاعيل التي كرهت لنا

بفعل المعاصى والذنوب الكبيرة فلا ترتضي مسخوطة عشيثة اليه ومافينا فيلقى بسلخطة لمحلوقه كسب كفعل الغريزة ونسخطهن وجهاكتساب الخطيئة لما أمر المولى وإن يمشيئة بأن العباد في نعيم وجنة بل البهم في الآلام أيضاً ونعمة مروق بسلم ثم أيد ورحمة يقدره نخو العتباب بعزة بأعال صدق في خشوع وخشية يسوق أولي التنعيم نحو السعادة أوامره فيه بتدبير صنعة بأمر ولانعي بتقدير شقوة واكنه مختار حسن وسوأة ولكنه شاء مخلق الارادة بها صار مختار الهدى والضلالة كقوئك عل أختار برك المشيئة ولو نلت هذا النرك فزت بتوبة على مايشاء الله من ذي المشيئة معان اذا أنحلت بفهم غريزة ولله رب الخلق أدمل مدحتي

وقدقال قوم منأوليالعلم لارضى فان إله الحلق لم يرضها لنــا وقال فريق نرتضي بقضائه كما أنها للرب خلق وأنهــا فنرضى من الوجه الذي هوخلقه ومعصية العبد المكلف تركه فان إله الخلق حق مقاله كا أنهم في هذه الدار هكذا وحكمته العليا اقتضت ماقضت من ا يسوق أولي التعذيب بالسبب الذي وبهدى أولي التنعيم نحو نعيمهم وأمر إله الخلق تبييين مابه فمن كان من أهل السعادة أثرت ومن كان منأهلالشقاوة لم ينل ولاغرج للعبد عما به قضي فليس بمجبور عديم إرادة ومن عجب الاشياء خلق مشيئة وقولك هل أختار تركا لحكه وأختار أن لا اختار فعل ضلالة وذا مكن لكنه متوقف فدو نكفافهم مابه قد أجبت من أشارت الى أصل يشير الى المدى

( عت قصيدة الامام ابن تيبية )

# عقيدة السلف واصحاب الحديث

# النالج

أخبرنا قاضى القضاة بدمشق نظام الدين عربن ابراهيم بن محد بن مفلح الصالحي الحنبلى اجازة مشافهة أخبرنا الحافظ أبو عبد الله محد بن عبد الله بن الحب المقدسي اجازة ان لم يكن سهاعا أخبرنا الشيخان جال الدين عبد الرحن ابن احمد بن عمر بن شكر وأبو عبد الله محمد المقدسيين : قال الاول أخبرنا اسهاعيل بن أحمد بن الحسين بن عمد المعراقي سهاعا أخبرنا أبو الفتح عبد الله بن أحمد الحرقي إجازة وقال الثاني عمد الدين اسهاعيل بن عبد الدين المعلل بن عمد بن بردس البعلى كتابه أخبرنا ابوعبد الله محمد الرناسهاعيل بن الخباز شفاها أخبرنا أحمد بن عبد الدائم اجازة ان لم يكن سهاعا أخبرنا ابو بكر عبد الواحد بن على بن سرور المقدسي أخبرنا والدي الخرق سهاعا أخبرنا ابو بكر عبد الرحمن بن اسهاعيل الصابوني حدثنا والدي شيخ الاسلام ابو عنمان اسهاعيل بن عبد الرحمن فذكره (وأخبرنا) قاضي القضاة عز الدين عبد الرحيم بن محمد بن الفرات الحنفي اجازة مشافهة أخبرنا محمود

ابن خليفة بن محمد بن خلف المنبجى اجازة اخبرنا الجال عبد الرحن بن احد ابن عربن شكر بنصه قال

الحد لله رب العالمين والعاقبة المتقين وصلى الله عليه وعلى آله واصحابه الكرام (أما بعد) فانى لما وردت آمد طبرستان وبلاد جيلان متوجها الى بيت الله الحرام وزبارة قبر نبيه محمد صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه الكرام سألتى اخوانى في الدين أن أجع لهم فصولا في أصول الدين التى استمسك بها الذين مضوا من أثبة الدين وعلماء المسلمين والسلف الصالحين وهدوا ودعوا الناس اليها في كل حين ونهوا عما يضادها وينافيها جملة المؤمنين المصدقين المتقين ووالوا في اتباعها وعادوا فيها وبدعوا وكفروا من اعتقد غيرها وأحرزوا لانفسهم ولمن دعوهم اليها بركتها وخيرها وافضوا الى ما قدموه من ثواب اعتقادهم لها واستمسا كهم بها وإرشاد العباد اليها وحملهم اباهم عليها فاستخرت الله تعمالى وأثبت في هذا لجزء ما تيسر منها على سبيل الاختصار رجاء ان ينتفع به اولو وأثبت في هذا لجزء ما تيسر منها على سبيل الاختصار رجاء ان ينتفع به اولو على سبيل الراب والابصار والله سبحانه يحقق الظن و يجزل علينا المن بالتوفيق والاستقامة على سبيل الرشد والحق بمنه وفضله: قلت وبالله التوفيق

أصحاب الحديث حفظالة أحياء هم ورحم أمواتهم يشهدون لله تعالى بالوحدانية وللرسول صلى الله عليه وآله وسلم بالرسالة والنبوة ويعرفون بهم عزوجل بصفاته التى نطق بها وحيه و تعزيله أو شهد له بها رسوله صلى الله عليه وسلم على ماور دت الاخبار الصحاح به و نقلته العدول الثقات عنه ويثبتون له جل جلاله ما أثبت لنفسه في كتابه وعلى لسان رسوله صلى الله عليه وسلم ولا يعتقدون تشبيها لمصفاته بصفات خلقه فيقولون انه خلق آدم بيده كما نص سبحانه عليه في قوله عز من قائل قل ( يا ابليس ما منعك ان تسجد لما خلقت ييدى ) ولا يحرفون الكلام عن مواضعه محمل البدين على النعمتين أو القوتين تحريف المعتزلة المجمية أهلكهم الله ولا يكيفونها بكيف أو تشبيهها بايدي المحلوقين تشبيه المشبهة المجمية أهلكهم الله وقد اعاد الله تعالى أهل السنة من التحريف والتكيف ومن عليم

بالتعريف والتفهيم حتى سلكوا سبل التوحيد والتنزيه وتركوا القول بالتعليل والتشبيه واتبعوا قول الله عز وجل( ليس كمثله شي. وهو السميع البصير) ﴿

وكذلك يقولون في جميع الصفات التي نزل بذكرها القرآن ووردت بها الاخبار الصحاح من السمع والبصر والعين والوجه والعلم والقوة والقدرةوالمزة والمظمة والارادة وانشيئة والقول والكلام والرضا والسخط والحياة واليقظة والفرح والضحك وغيرها من غير تشبيه لشيء من ذلك بصفات المربوبين المحلوقين بل ينتهون فيها الى ما قاله الله تعالى وقاله رسوله صلى الله عليه وآله وسلم من غير زيادة عليه ولااضافة اليه ولا تكييضله ولاتشبيه ولاتجريف ولاتبديل ولا تغيير ولا ازالة للفظ الحبر عما تعرفه العرب وتضعه عليه بتأويل منكر وبجرونه على الظاهر ويكلون علمه الى الله تعالى ويقرون بان تأويله لا يملمه الا الله كأ اخبر الله عن الراسخين في العلم انهم يقولونه في قوله تعالى (والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عندربنا وما يذكر الا أولو الالباب)

ويشهد اصحاب الحديث ويعتقدون ان القرآن كلام الله وكتابه ووحيه وتنزيله غير مخاوق ومن قال بخلقه واعتقده فهو كافر عنسدهم والقرآن الذي هو كلام الله ووحيه هو الذي ينزل به جبريل على الرسول صلى الله عليهوسلم قرآنا عربياً لقوم يعلمون بشيراً ونذيراكا قال عزمن قائل ( وانه لتريل رب المالمين نزل به الروح الأمين على قلبك لتكون من المنذرين بلسان عربي مبين ) وهو الذي بلغه الرسول صلى الله عليه وسلم امته كما أمر به في قوله تمالى ( يا ايها الرسول بلغ ما انزل اليك من ربك ) أفكان الذي بلغهم إمر الله تمالى كلامه عز وجل وفيه قال صلى الله عليه وسلم أتمنعونني ان الجلغ كلام ربى وهو الذي محفظه الصدور وتتلوه الالسنة ويكتب في للصاحف كيف ما تصرف بقراءة قارى. ولفظ لافظ وحفظ حافظ وحيث تلي وفي أى موضع - الشراء ١٢٠ قرى. وكتب في مصاحف أهل الاسسلام ألواح صبيانهم وغيرها كله كلام الله جل جـ لاله غير مخلوق فن زعم انه مخلوق فهو كافر بالله العظيم . مسمت

۔ آل عمران ۷

ـ للكنة ١٧

الحاكم ابا عبد الله الحافظ يقول سمعت ابا الوليد حسان بن محمد يقول سمعت الامام ابا بكر محمد بن اسحق بن خزيمة يقول القرآن كلام الله غير مخلوق فمن قال ان القرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم لا تقبل شهادته ولا يعاد ان مرض ولا يصلى عليه ان مات ولا يدفن في مقابر المسلمين ويستتاب فان تاب والا ضربت عنقه . فاما اللفظ بالقرآن فان الشيخ ابا بكر الاسماعيلي الجرجانى ذكر في رسالته التي صنفها لاهل جيلان أن من زعم ان لفظه بالقرآن مخلوق يريد به القرآن فقد قال بحلق القرآن وذكر ابن مهدى الطبرى في كتابه الاعتقاد به القرآن فقد قال بحلق القرآن وذكر ابن مهدى الطبرى في كتابه الاعتقاد كلام الله سبحانه ووحيه وتنزيله وأمره ونهيه غير مخلوق ومن قال مخلوق فهو كلام الله سبحانه ووحيه وتنزيله وأمره ونهيه غير مخلوق ومن قال مخلوق فهو مكتوب وهو السكلام الذي تسكلم الله عز وجل به ومن قال ان القرآن مكتوب وهو السكلام الذي تسكلم الله عز وجل به ومن قال ان القرآن بلفظي مخلوق أو لفظي به مخلوق فهو جاهل ضال كافر بالله العظيم . وانما ذكرت هذا الفصل بعينه من كتاب ابن مهدى لاستحساني ذلك منه قانه اتبعال لف أصحاب الحديث فيا ذكره مع تبحره في السكلام وتصانيفه الكثيرة فيسه وتقدمه وتبرزه عند أهله اه

أخبرنا أبو عبد الله الحافظ قال قرأت بخط أبى عرو المستملى سمعت أبا عبان سعيد بن اشكاب يقول سألت اسحاق بن ابراهيم عن اللفظ بالقرآن فقال لا ينبغى ان يناظر في هذا القرآن كلام الله غير مخلوق. وذكر محمد بن جرير الطبرى رحه الله فى كتابه الاعتقاد الذى صنفه في هذه وقال: أما القول في الفاظ العباد بالقرآن فلا اثر فيه نعله عن صحابى ولا تابعى الاعمن في قوله الغنى والشفاء وفي اتباعه الرشد والهدى ومن يقوم قوله مقام الاثمة الاولى ابي عبد الله احمد بن حنبل رحمه الله فان ابا اسماعيل الترمذى حدثتى قال سمعت ابا عبد الله احمد بن حنبل رحمه الله يقول اللفظية جهمية قال الله تعالى (فأجره حتى عبد الله احمد بن حنبل رحمه الله يقول اللفظية جهمية قال الله تعالى (فأجره حتى عبد الله احمد بن حنبل رحمه الله يقول اللفظية جهمية قال الله تعالى (فأجره حتى عبد الله احمد بن حنبل رحمه الله يقول اللفظية جهمية قال الله تعالى (فأجره حتى يسمع كلام الله ) نمن يسمع . قال سمعت جاعة من أصحابنا لا أحفظ أمها هم

يذكرون عنه رضى الله عنه انه كان يقول من قال لفظى بالقرآ ن مخلوق فهو جهمي ومن قال غير مخلوق فهو مبتدع: قال محمد بن جرير ولا قول في ذلك عندنا يجوز ان نقوله غير قوله اذ لم يكن لنا فيه امام نأتم به سواه وفيه الكفاية والمقنع وهو الامام المتبع رحمة الله عليه ورضوانه . هذه الفاظ محمد بن جرير التى نقلتها نفسها الىما هاهنا من كتاب الاعتقاد الذي صنفه . قلت وهو أعنى محمد بن جريرقد نفى عن نفسه بهذا الفصل الذى ذكره في كتابه كل ما نسب اليه وقذف به من عدول عن سبيل السنة أو ميل الى شى من البدعة والذى حكاه عن احمد رضى الله عنه وارضاه ان اللفظية جهمية فصحيح عنه وانما قال ذلك لان جها وأصحابه مرحوا بخلق القرآن و الذين قالوا باللفظ تدرجوا به الى القول بخلق القرا ان و الذين قالوا باللفظ تدرجوا به الى القول بخلق القرا و واهذا اللفظ وأرادوا به ان القرآن بلفظنا مخلوق فلذلك سماهم احمد رحمه الله جهمية . وحكى عنه أيضاً انه قال اللفظية شرمن الجهمية

وأما ما حكاه محمد بن جرير عن احد رحه الله ان من قال لفظى بالقرآن غير مخلوق فهو مبتدع فاعا أراد ان السلف من اهل السنة لم يتكاموا في باب اللفظ ولم يحوجهم الحال اليه واعا حدث الكلام في اللفظ من أهل التعمق و ذوى الحق الذين أتوا بالحدثات و بحثوا عما نهوا عنه من الضلالات و ذميم المقالات وخاضوا فيا لم يخض فيه السلف من علماء الاسلام فقال الامام احد هذا القول في نفسه بدعة ومن حق المتدين ان يدعه ولا يتفوه به ولا بمشله من البدع المبتدعة ويقتصر على ما قاله السلف من الاثمة المتبعة ان القرآن كلام الله غير و لا يزيد عليه الا تكفير من يقول مخلقه . اخبرنا الحاكم ابو عبد الله الحافظ حدثنا أبو بكر محمد بن عبد الله الخراجي بمرو حدثنا يحيى بن سالوكه عن ايه عبد الكريم السندي قال قال وهب بن زمعة اخبرني الباساني قال سمعت عبد الله ابن المبارك يقول من كفر بحرف من القرآن فقد كفر بالقرآن ومن قال لاأومن بهذا الكلام فقد كفر . ويعتقد أهل الحديث ويشهدون ان الله سبحانه و تعالى بهذا الكلام فقد كفر . ويعتقد أهل الحديث ويشهدون ان الله سبحانه و تعالى

فوق سبَّع سموات على عرشه كما نطق به كتابه في قوله عز وجل في سورة الاعراف ( ان ربكم الله الذي خلق السموات والارض في ستة أيام ثم استوى على العرش يدبر الامر ما من شفيع الا من بعد إذنه ﴿ وقوله في سورة الرعــد ( الله الذي رفع السموات بغير عمَّد ترونها ثم استوى على العرش)وقوله في سورة الفرقان (ثم استوى على العرش الرحن فاسأل به خبير ا) وقوله في سورة السجدة ( ثم استوى على العرش ) وقوله في سورة طه (الرحمن على العرش استوى ) . يثبتون له من ذلك ما أثبته الله تعالى ويؤمنون به ويصدقون الرب جل جلاله في خبره ويطلقون ما أطلقه سبحانه وتعالى من استواثه على العرش وبمرون على ظاهره ویکلونعلمه الى الله ویقولون (آمنا به کلمن عند ربنا وما یذ کر الا أولوا الالباب أكما أخبر الله تعالى عن الراسخين في العلم أنهم يقولون ذلك ورضيه منهم فاثني عليهم به .

محمد بن داود بن سلمان الزاهد اخبرني على بن محمد بن عبيد ابو الحسن الحافظ من أصله العتيق حدثنا أبو يحيى بن بشر الوراق حدثنا محدبن الاشرس الوراق ابو كنانة حدثنا ابو المفيرة الحنفي حدثنا قرة بن خالد عن الحسن عن ابيه عن ام سلمة في قوله تعالى ( الرحمن على العرش استوى ) قالت الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول والاقرار به امان والجحود به كفر. وحدثنا أبو الحسن بن اسحق المدنى حدثنا أحمد بن الخضر بو ألحسن الشافعي حدثنا شاذان حدثنا ابن مخلد بن يزيد القهستاني حدثنا جعفر بن ميمون قال سئل مالك بن انس عن قوله ( الرحن على العرش استوى ) كيف استوى قال الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول والايمان به واجب والسؤال عنه بدعةوما اراك الاضالا وأمر به ان يخرج من مجلسه . اخبرنا ابو محمد المجلدي العدل حدثنا ابو بكر عبد الله بن محمد بن مسلم الاسفراييني حدثنا أبو الحسين على بن الحسن حدثنا سلة بن شبيب حدثنا مهدي بن جعفر بن ميمون الرملي عن جعفر بن

اخبرنا ابو الحسين عبد الرحمن بن ابراهيم بن محمد بن يحيي المعلى حدثني

٢ ـ الرعد ٢ ٣ ـ الفرقان ٥٩

٤ \_ السجدة ٤

٦ ـ آل عمران ٧

عبدالله قال جا. رجل الى مالك بن أنس يعني يسأله عن قوله ( الرحمن على العرش استوى ) قال فما رأيته وجد من شيء كوجده من مقالته وعلاه الرحضاء وأطرق القوم فجعلوا ينتظرون الامر به فيه ثم سرى عن مالك فقال الكيفغير معلوم والاستواء غير مجهول والايمان به واجب والسؤال عنه بدعة و انى لاخاف أن تكون ضالا ثم أمر به فأخرج \* أخبرنا به جدى أبو حامد احمد بن اسهاعيل عن جد والدي الشهيد وأبوعبدالله محد بن عدي بن حدويه الصابوني حدثنا محد بن احد بن أبي عون النسوي حدثنا سلمة بن شبيب حدثنا مهدي بنجعفر الرملي حدثنا جعفر بن عبدالله قال جاء رجل لمالك بن أنس فقال ما أما عبد الله (الرحمن على المرش استوى) كيف استوى قال فمار أيت ما لكا وجد من شيء كوجده من مقالته وذكر بنحوه \* وسئل ابوعلى الحسين بن الفضل البحلي عن الاستوا. وقيل له كيف استوى على عرشه فقال أنا لاأعرف من أنبا. الغيب إلا مقدار ما كشف لنا وقد أعلمنا جل ذكره آنه استوى على عرشه ولم يخبرنا كيف استوى، أخبرنا أبوعبدالله الحافظ أخبرنا ابوبكر محد بن داو دار احد أخبرنا محد أبن عبدالرحن السامي حدثني عبدالله بناحد بن شبويه المروزي سمعت على بن الحسين بن شقيق يقول سمعت عبدالله بن المبارك يقول نعرف ربنا فوق سبع سموات على العرش استوى بائناً منه خلقه ولانقول كما قالت الجهمية انه هاهنا وأشار الى الارض. وسمعت الحاكم أبا عبدالله في كتابه التاريخ الذي جمعه لاهل نيسابور وفي كتابه معرفة الحـديث اللذين جمهما ولم يسبق الى مثلهما يقول سمعت أباجعفر مجديي صالح بن هانيء يقول سمعت أبابكر محدين اسحق أبن خزيمة يقول من لم يقل بأن الله عز وجل على عرشه فوق سبع سمواته فهو كافر بربه حلال الدم يستتاب فان تاب وإلا ضربت عنقه والقي على بعض المزابل حتى لايتأذي المسلمون ولاالمعاهدون بننن رائحة جيفته وكان ماله فيئاً لابرثه احدمن المسلمين إذ المسلم لايرث الكافركا قال النبي صلى الله عليه وسلم و لايرث المسلم الكافر ولاالكافر المسلم، ويثبت أصحاب الحديث نزول الربسبحانه وتعالى

كل ليلة الى السها، الدنيا من غير تشبيه له بعزول المحلوقين ولاعثيل ولاتكييف بل يثبتون ما أثبته رسول الله صلى الله عليه وسلم وينتهون فيه اليه ويمرون الخبر الصحيح الوارد بذكره على ظاهره ويكلون علمه الى الله وكذلك بثبتون ماأزله الله عز اسمه في كتابه من ذكر الحجي، والاتيسان المذكورين في قو له عز وجل ( هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظلل من الغام والملائكة ) وقوله عز اسمه الله أصلك صسفا صفا ) وقرأت في رسالة الشيخ أبى بكر الاسهاعيلى ( وجا، ربك والملك صسفا صفا ) وقرأت في رسالة الشيخ أبى بكر الاسهاعيلى الرسول صلى الله عليه وسلم : وقد قال الله عز وجل ( هل ينظرون إلاأن يأتيهم الله في ظلل من الغام ) وقال ( وجا، ربك والملك صفا صفا ) ونؤمن بذلك كله الله مأحكه وكففنا عن الذي يتشابه إذ كنا قد أمرنا به في قوله عز وجل (هو على مأجا، بلا كيف فلو شا، سبحانه أن يبين لنا كيفية ذلك فعمل فانتهينا الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكات هن أم الكتاب وأخرمتشابهات الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكات هن أم الكتاب وأخرمتشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ماتشابه منه ابتفاء الفتنة وابتفاء تأويله ومايعل قالول الالباب ) ."

أخبرنا ابوبكر بن زكريا الشيبائي سمعت أباحامد بن الشرقي يقول سمعت الحد السلمي وأبادود الخفاجي يقولان سمعنا اسحق بن ابراهيم الحنظلي يقول قال لي الامير عبدالله بن طاهر ياأبا يعقوب هذا الحديث الذي ترويه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ينزل ربنا كل ليلة الى سماء الدنيا كيف ينزل قال قات أعز الله الامير لايقال لامر الرب كيف انما ينزل بلا كيف م حدثنا أبو يعقوب اسحق بن ابراهيم العدل حدثنا محبوب بن عبد الرحن القاضي حدثني أبو بكر بن احد بن محبوب حدثنا احد بن حويه حدثنا ابو عبدالرحن العباسي حدثنا بن احد بن معبوب حدثنا وعبدالرحن العباسي حدثنا عبد بن سلام سألت عبدالله بن المبارك عن نزول ليلة النصف من شعبان فقال عبدالله ياضعيف ليلة النصف ينزل في كل ليلة فقال الرجل يا أبا عبد الله كيف عبدالله يا أبا عبد الله كيف

١ ـ البقرة ٢١٠

٢ ـ الفجر ٢٢

٣ ـ آل عران ٧

ينزل أليس مخلوذتك المكان منه فقال عبد الله ينزل كيف شاء وفي رواية أخرى لمذه الحكاية أن عبد الله بن البارك قال الرجل اذا جاءك الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فاصغ له . سمعت الحاكم أبا عبد الله يقول سمعت أبا زكريا يحيى بن محد العنبرى يقول سمعت ابراهيم بن ابي طالب يقول سمعت احمد بن سميد بن ابر أهيم بن عبد الله الرباطي يقول حضرت مجلس الامير عبد الله بن طاهر ذات يوم وحضر اسحق بن ابراهيم يعى ابن راهويه فسئل عن حديث النزول أصحيح هو قال نعم فقال له بعض فو اد عبد الله يا أبا يعقوب انزعم أن الله ينزل كل ليلة قال نعم قال كيف ينزل فقال له اسحق أثبته فوق حتى أصف لك النزول فقال الرجل أثبته فوق فقال اسحق قال الله عز وجل ( وجاء ربك والملك صفاً صفا ) فقال الامير عبد الله يا أبا يعقوب هذا يوم القيامة فقال اسحق أعز الله الامير ومن يجي. يوم القيامة من عنعهاليوم. وخبر نزول الرب كل ليلة الى سها الدنياخبر متفق على صحته مخرج في الصحيحين من طريق مالك بنأنس عن الزهري عن الاغر وأبى سلمة عن أبي هريرة . أخبرنا ابو على زاهر بن احد حدثنا أبو اسحق ابراهيم بن عبد الصمد حدثنا ابو مصمب حدثنا مالك . وحدثنا ابو بكر بن زكريا حدثنا ابو حاتم على بن عبيدان حدثنا محد بن يحيى قال ومما قرأت على ابن نافع وحدثني مطرف عن مالك رحه الله وحدثنا ابو بكر بنزكريا أخبرنا ابو القاسم عبد الله بنابراهيم ابن باكويه حدثنا يحيى بن محد حدثنا يحيى بن يحيى قال قرأت على مالك عن ابن شهاب الزهرى عن أبي عبد الله الاغر وأبي سلمة عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «ينزل ربنا تبارك وتعالى في كل ليلة الى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الأخير فيقول من يدعوني فاستجيب له ومن بسألني فاعطيه ومن يستغفرني فاغفر له ،

ولهذا الحديث طرق الى أبى هريرة رواه الاوزاعى عن يحيى بن أبى كثير عن أبى سلمة عن أبي هريرة رحه الله ورواه يزيد بن هرون وغيره من الا ثمة (---١٠)

عن محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة ومالك عن الزهرى عن الاعرج عن أبي هريرة ومالك عن الزهرى عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة وعبيدالله ابن عر عن سعيد بن أبي سلمان عن أبي حازم عن أبي هريرة وعبد الاعلى بن أبي المساور وبشير بن أبي سلمان عن أبي حازم عن أبي هريرة . ورواه نافع بن جبير ابن مطعم عن أبيه وموسى بن عقبة عن اسحق بن محيى عن عبادة بن الصامت وعبد الرحمن بن كعب بن مالك عن جابر بن عبد الله وعبيد الله بن أبي رافع عن على بن أبي طالب وشريك عن أبي اسحق عن أبي الاحوص عن عبد الله ابن مسعود و محمد بن كعب بن فضالة بن عبيد عن ابي الدردا، وابو الزبير عن جابر وسعيد بن جبير عن ابن عباص وعن أم المؤمنين عائشة وأمسلمة رضى الله عنهم.

وهذه الطرق كلها مخرجة بأسانيدها في كتابنا الكبير المعروف بالانتصار وفي رواية الاوراعي عن يحيى بن كثير عن أبى سلمة عن أبى هريرة رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم « اذا مضى نصف الليل أو ثلثاه يعزل الله الله الدنيا فيقول هل من سائل فيعطى هل من داع فيستجاب له هل من مستغفر فيغفر له حتى ينفجر الصبح » . وفي رواية سعيد بن مرجانة عن أبى هريرة زيادة فى آخره وهي « ثم يبسط يدبه فيقول من يقرض غير معدوم ولا ظلوم » . وفي رواية أبى حازم عن أبى هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم « ان الله ينزل الى سهاء الدنيا في ثاث الليل الاخير فينادى هل من سائل والانس » قال وذلك حين تصبح الديكة و تنهق الحمير و تنبح الكلاب . وروى هشام الدستواني عن يحيى بن أبى كثير عن هلال بن ميمون عن عطاء بن يسار عن رفاعة الجهني حدث ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « اذا مضى ثاث عن رفاعة الجهني حدث ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « اذا مضى ثاث عن رفاعة الجهني حدث ان رسول الله الى السهاء الدنيا فيقول لاأسأل من عبادى غير من يستغفرنى فأغفر له من يدعونى فأستجيب له من يسألنى أعطيه حتى ينفجر الصبح » « أخبرنا ابو محمد المجلدى أخبرنا أبوالعباس السراج حدثنا محمد ينفجر الصبح » « أخبرنا ابو محمد المجلدى أخبرنا أبوالعباس السراج حدثنا محمد ينفجر الصبح » « أخبرنا ابو محمد المجلدى أخبرنا أبوالعباس السراج حدثنا محمد ينفجر الصبح » « أخبرنا ابو محمد المجلدى أخبرنا أبوالعباس السراج حدثنا محمد

بن یحیی حدثنا عبیداللہ بن موسی عن اسرائیل عن أبی اسحق عن أبی مسلم الاغر قال أشهد على أن سعيد وأبي حريرة أنهما شهدا على رسول الله صلى اللهُ عليه وسلم وأنا أشهد عليهما انهما سمعا النبي صلى الله عليه وسلم يقول «إن الله يمهل حتى اذا ذهب ثلث الليل الاول هبط الى السهاء الدنيا فيقول هل من مذنب هل من مستغفر هل من سائل هلمن داع حتى تطلع الشمس ، \* أخبر نا أبو محد الجلدى حدثنا ابوالعباس الثقفي حدثنا الحسن بن الصباح حدثنا شبابة بن ثوار عن يونس بن أبي اسحق عن أبي مسلم الا عر قال أشهد على أبي سعيد وأبي هريرة أنهما قالا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ ان الله يمهل حتى اذا كان ثلث الليل هبط الى هذه السهاء ثم أمر بأبواب السهاء ففتحت فقال هل منسائل فأعطيه هل من داع فأجيبه هل من مستغفر فأغفر له هل من مضطر أ كشف عنه ضره هل من مستغيث أغيثه فلايزال ذلك مكانه حتى يطلع الفجر في كل ليلةمن الدنيا ﴾ \* أخبرنا أبومحد المجلدى أنبأنا أبوالعباس يعنى الثَّقَفي حدثنا مجاهد بن موسى والفضل بن سهل قالا حدثنا يزيد بن هرون حدثنا سهل عن أبي اسحق عن الاغرانه شهد على أبي هريرة وأبي سعيد انهما شهدا على رسولالله صلى الله عليه وسلم أنه قال ﴿ اذَا كَانَ ثُلَثُ اللَّيلُ نَزَلُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى الْيَ السَّمَاءُ الدُّنيا فقال آلا هل من مستغفر يغفر له هل من سائل يعطى سؤله ألا هل من تائب يتاب عليه ، \* حدثنا الاستاذ أبو منصور بن حاد حدثنا ابو اسماعيل بن ابى الظا ببغداد حدثنا أبومنصور الرمادي حدثنا عبدالرزاق أخبرنا معمر عن سهل عن ابى صالح عن ابيه عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « ينزل الله تعالى في كل ليلة الى السهاء الدنيا فيقول انا الملك أنا الملك ثلاثًا من يسألني فأعطيه من يدعونى فاستجيب له من يستغفرنى فأغفر له فلا يزال كذلك حتى يطلم الفجر ، سمعت الاستاذ أبامنصور على أثر هذا الحديث الذي أملاه علينًا يقول سئل أبوحنيفة عنه فقال ينزل بلا كيف وقال بعضهم ينزل نزولاً يليق بالربوبية بلاكيف من غير أن يكون نزوله مثل نزول الحلق بل بالتجلى

والنملى لانه جل جلاله منزه أن تكون صفاته مثل صفات الخلق كما كان منزهاً أن تكون ذاته مثل ذوات الخلق فمجيئه واتيانه ونزوله على حسب مايليسق بصفاته من غير تشبيه وكيف \* وقال الامام أبوبكر محمد بن اسحق بن خزيمة في كتاب التوحيد الذي صنفه وسمعت من حامده ابى طاهر رحمه الله تعالى

## باب

ذكر أخبار ثابتــة السند رواها علما. الحجاز والعراق في نزول الرب الى السهاء الدنيا كل ليلة من غير صفة كيفية النزول مع اثبات النزول نشهد شهادة مقر بلسانه مصدق بقلبه متيقن بما في هذه الاخبار من ذكر النزول من غير أن نصف الكيفية لان نبينا صلى الله عليه وسلم لم يصف لناكيفية نزول خالقنا الى السماء الدنيا وأعلمنا انه ينزل والله عزوجل ولى نبيه صلى الله عليه وسلم بيان مابالمسلمين اليه الحاجة من أمر دينهم فنحن قائلون مصدقون بما في هذه الاخبار من ذلك النزول غير متكلفين النزول بصفه الكيفية إذ النبي صلى الله عليــه وسلم لم يصف كيفية النزول ، أخبرنا الحاكم ابوعبدالله الحافظ حدثنا أبو محمد الصيدلاني حدثنا على بن الحسين بن الجنيد حدثنا احد بن صالح الصري حدثنا ابن وهب أنبأنا مخرمة بن بكير عن ابيه رحه الله وأخبرنا الماكم حدثنا محد بن يعقوب الاصم والمفظ له حدثنا ابراهيم بن حنيفة حدثنا ابن وهب عن مخرمة ابن بكير عن أبيه قال سمعت محد بن المنكدر يزعم انه سمع أمسلة زوجالنبي صلى الله عليه وسلم تقول ( نعم اليوم يوم ينزل الله تعالى فيه الى السما. الدنيا قالوا وأى يوم قالت يوم عرفة ، • وروت عائشة رضى الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم قالت « ينزل الله تعالى في النصف من شعبان إلى السها. الدنيا ليلا الى آخر النهار من الغد فيعتق من النار بعدد شعر معز بني كاب ويكتب الحاج وينزل ارزاق السنة ولايترك أحداً إلا غفر له إلا مشركا او قاطم رحم او عاقًا او مشاحنًا » • اخبرنا ابوطاهر بن خزيمة حدثنا جدي الامام حدثنا

الحسن بن محمد الزعفر اني حدثنا اسماعيل بن علية عن هشام الدستوائي (ح) قال الامام وحدثنا الزعفراني عبدالله بن بكرالسهمي حدثنا هشام الدستواثي (ح) وحِدثنا الزعفراني حدثنا يزيد يمني ابن هرون الدستواثي( ح)وحدثنا محمد بن عبدالله بن ميمون بالاسكندرية حدثنا الوليد عن الاوزاعي جيعهم عن يحيى بن أبي كثير عن عطاء بن يسار حدثني رفاعة بن عرابة الجهني (ح)قال الامام وحدثنا ابوهشام بززياد بن ايوب حدثنا مبشر بن اسماعيل الحلى عن الاوزاعي حدثنا يحيى بنأي كثير حدثتي هلال بنأي ميمونة عن عطاء بن يسار حدثتي رفاعة بن عرابة الجهني قال صدرنا مع رسول الله صلى الله عليــه وسلم من مكة فجعلوا يستأذنونالنبي صلى اللهعليه وسآلم فجعل يأذن لهم فقال النبي صلى الله عليه وسلم ﴿ مَابَالَ شَقَ الشَّجْرَةُ الذِّي بِلَى النَّبِي صْلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ابْغَضَ إِلَيْكُمْ مَن الآخر فلايرى من القوم إلا باكيا قال يقول ابوبكر الصديق أن الذي يستأذنك بمدها لسفيه فقام النبي صلى ألله عليه وسلم فحسد الله واتمى عليه وكان اذا حلف قال والذى نفسى بيده أشهد عند الله مامنكم من أحد يؤمن بالله واليوم الآخر ثم يسدد الاسلك به في الجنة و لقد وعدني ربي أن يدخل من أمني الجنــة سبمين الفًا نغىر حساب ولاعذاب وانى لا رجو أن لايدخلوها حتى يؤمنوا ومن صلح من ازواجهم وذرياتهم يساكنكم في الجنة ثم قال صلى الله عليه و-لم اذا مضى شطر الليل أو قال ثلثاه ينزل الله الى السهاء الدنيا ثم يقول لاأسأل عن عبادى غيرى من ذا الذي يسألي فأعطيه من ذا الذي يدعوني فأجيبه من ذا الذي يستغفرني فأغفر له حتى ينفجر الصبح » هذا لفظ حديث الوليد .

قال شيح الاسلام قلت فلما صح خبر النزول عن الرسول صلى الله عليه وسلم أقر به أهل السنة وقبلوا الخبر وأثبتوا النزول على ما قاله رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم ولم يعتقدوا تشبيها له بنزول خلقه وعلموا وتحققوا واعتقدوا أنصفات الحلق كما أن ذاته لا تشبه ذوات الحلق تعالى الله على يقول المشبهة والمعطلة علوا كبيراً ولعنهم لعنا كثيراً. وقرأت لابي عبد الله

أبن ابى حفص البخاري وكان شيخ بخارى في عصره بلا مدافعة و ابو حفص كان من كبار اصحاب محمد بن الحسن الشيبائي قال ابو عبد الله أعنى ابن أبي حفص هذا عيد الله بن عُمَانوهو عبدانشيخمرو يقولسمعت محمد بن الحسن الشيباني يقول قال حاد بن ابى حنيفة قلنا لمؤلاء أر أينم قول الله عز وجل (وجاءر بك والملك صفاصفا) قالوا أماالملائكة فيجيئون صفاً صفا وأما الربتعالى فانا لاندري ماعنى بذلك ولا ندرى كيفيةمجيئه فقلت لهمانا لم نكافكم أن تعلموا كيف جيئتمو لكنا نكلفكم أن تؤمنوا بمجيئة أرأيتم من أنكر أن الملك لا يجى وصفاصفا ماهوعند كم قالوا كافر مكذب قلت فكذلك ان أنكرأن الله سبحانه لابجي. فهو كافر مكذب • قال ابو عبدالله ابن أبي حفص البخاري أيضا في كتابه ذكر ابراهيم عن الاشعث قال سمعت الفضيل بن عياض يقول اذا قال لك الجهمي انا لا نؤمن برب ينزل عن مكانه فقلأنت أنا أؤمن برب يفعل مايشا. ﴿ وروى يزيد بن هرون في مجلسه حديث اسماعيل بن ابى خالد عن قيس بن أبى حارم عن جرير بن عبد الله في الرؤية وقول رسول الله صلى الله عليه وسلم «انكم تنظرون الى ربكم كا تنظرون الى القمر ليلة البدر» فقال له رجل في مجلسه يا أبا خالسا معنى هذا الحديث فغضب وحرد وقال ما أشبهك بمبيغ وأحوجك الى مثل ما فعل به ويلك ومن بدرى كيف هذا ومن يجوز له أن بجاوز هذا الفول الذي جا. به الحديث أو يتكلم فيه بشي. من تلقاء نفسه الا من سفه نفسه واستخف بدينه اذا سممتم الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فاتبعوه ولا تبتـدعوا فيه فانكم ان اتبعتموه ولم تماروا فيه سلمتم وان لم تفعلوا علكتم: وقصة صبيغ الذي قال يزيد بن هرون للسائل مااشبهك بصبيغ وأحوجك الى مثل ما فعل به هي ما رواه يحيي بن سعيد عن سعيد بن المسيب أن صبيعًا التميمي أنى أمير المؤمنين عر بن الخطاب رضى الله عنه فقال يا أمير المؤمنين أخبرني عن(الذاريات ذروا ) قال هي الرباح ولولا أني سمعت وسول الله صلى الله عليه وسلم يقوله ما قلته قال فاخبرنيعن(الحاملاتوقرا) قال هي السحاب ولولا أي سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقوله ماقلته قال فاخبرنى

عن (المقسمات أمراً) قال الملائكة ولولا أني سمعت رسول الله صلى الله عليموسلم يقوله ما قلته قال فاخير في عن (الجاريات يسرا) قال هي السفن ولولا أني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقولهما قلته قال ثم أمر به فضرب ما ثة سوط ثم جعله في بيت حتى اذا برأ دعا به نم ضربه ما ثة سوط آخرى ثم حله على قتب و كتب الى ابى موسى الاشعرىأن حرم عليه مجالسة الناس فلم يزل كذلك حتى أنى أباموسى الأشعري فحلف بالايمان المغلظة ما يجدفي نفسه بماكان يجده شيئا فكتب عراليه ما أخاله الا قد صدق خل بينه وبين مجالسة الناس \* وروى حماد بن زيد عن قطن بن كمب سممت رجلا من بني عجل يقال له فلان خلته ابن زرعة بحدث عن أبيه قال رأيت صبيغ بن عثل بالبصرة كأنه بمير أجرب بجى الى الخلق فكلماجلس إلى قوم لا يعرفونه نادام أهل الحلقة الاخرىعزمة أمير المؤمنين، وروىحاد ابن زید أیضا عن یزید بن أبی حازم عن سلبان بن بسار أن رجلا من بنی تمیم يقال لهصبيغ قدم المدينة فكانت عنده كتب فجعل يسأل عن متشابه القرآن فبلغ ذلك عمر فبعث آليه وقد أعد له عراجين النخل فلما دخل عليه جلس فقال من أنت قال أنا عبد الله صبيغ قال وأنا عبد الله عرثم أهوى اليه فجعل يضربه بتلك العراجين فما زال يضر به حتى شجه فجمل اللم يسيل على وجهه فقال حسبك يا أميرالمؤمنين فقد والله ذهب ما كنت أجد في رأسي . أخبرنا ابو عبدالرحمن محد بن الحسين بن موسى السملي أخبرنا محمد بن محمود الفقيه المروزي بها حدثنا محمد بن عمير الرازى حدثنــا ابو زكريا يحيى بن ايوب العلاف التجيبي يمصر حدثنا يونس بن عبد الاعلى حدثنا أشهب بن عبد العزيز سمعت مالك أبن انس يقول إباكم والبدع قيل يا أبا عبد الله وما البدع قال أهل البدع الذين يتكلمون في اسها. الله وصــفاته وكلامه وعلمــه وقدرته لا يسكتون عماسكت عنه الصحابة والتابعون ، أخبرنا أبو الحسين احدبن محد بن عمر الزاهد الخفاف أخبرنا أبو نعيم عبد الملك بن محد بن عدى الفقيه حدثنا الربيع بن سليان سمعت الشافعي رحه الله يقول لان القاه بكل ذنبما خلا الشرك أحبالي منأن القاه

۱ ـ الذاريات ٤

۲ ـ الذاريات ۳

بشيء من الأهوا، «أخبرني أبوطاهر محمد بن الفضل حدثنا ابو عروالحيري حدثنا ابوالاز هرحدثنا قبيعة حدثنا سفيان عن ابن جعفر برقان قال سأل رجل عربن عبد العزيز عن شي، من الاهوا، فقال الزم دين الصبي في الكتاب والاعرابي واله عما سوى ذلك اخبرنا ابو عبد الله الحافظ حدثنا محمد بن يزيد سمعت أبايحيي القزاز يقول سمعت العباس بن حزة يقول سمعت احمد بن أبي الحواري يقول سمعث سفيان بن عيينــة يقول كل ما رصف الله به نفسه فيكتابه فتفســيره تلاوته والسكوت عنه . أخيرنا أبو الحسين الخفاف حدثنا ابو العباس محد بن اسحاق السراج حدثنا اسماعيل بن أبي الحرث حدثنا الهيثم بن خارجة سمعت الوليدبن مسلم قال سألت الاوزاعي وسفيان ومالك بن أنس عن هذه الاحاديث في الصُّفات والرؤية قال اروها كما جاءت بلا كيف • قال الامام الزَّهري امام الاثمة في عصره وعين علما. الامة في وقت على الله السيان وعلى الرسول البلاغ وعلينا التسليم • وعن بعض السلف قدم الاسلام لايثبت الاعلى قنطرة التسليم، أخبرنا أبوطاهر بن خزعة حدثنا جدي الامام احمد بن نصر حدثنا أبو يعقوب الحسن حدثنا كثير بن عبد الله المزني عن أبيه عن جده قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ ان هذا الدين بدأ غريباً وسيعود غريباً كما بدأفطوبي للغربا، قيل يا رسول الله ومن الغرباء قال الذين بحيون سنتي من بعدى ويعلمو بهاعباد الله، أخبر ناعبدالله الحافظ سمعتأبا الحسن المكارى يقول سمعت على بن عبد العزيز يقول سمعت أبا القاسم بن سلام يقول المتبع السنة كالقابض على الجروهو اليوم عنديأفضل من ضرب السيف في سبيل الله ، وروى عن الاعش عن أبي الضعى عن مسروق قال دخلنا على عبد الله بن مسعود فقال يا أيها الناس من علم شيئا فليقل به ومن لم يعلم فليقل الله أعلم فان من العلم أن يقول لما لايعــلم الله أعْلم قال عز وجل لنبيه صلى الله عليه وسلم ( قل ما أسألكم عليه من أجر وما أنا من المتكلفين ) • أخبرنا عبد الله الحافظ حدثنا أبو العباس المعقلي حدثنا احمد بن عبد الجبار العطاردي حدثى أبى وعبد الرحن الضبي عن القاسم بن عروة عن محد بن كعب القرظي

قال دخلت على عر بن العزيز فجعلت أنظر اليه نظراً شديداً فقال انك لتنظر الى نظراً ما كنت تنظره الى وأنا بالمدينةفقال لتعجبيفقال ومم تعجب قال قلت وما حال من لونك ونحل من جسمك ونقي من شعرك قال كيفولو رأيتني بمدثلاثة في قبري وقد سالت حدقتاي على وجنتي وسال منخراي في في صديداً كنتلى أشد نكرة ، حدثني حديث كنت حدثتنيه عن عبد الله بن عباس قال قلت حدثني عبد الله بن عباس يرفع الحديث الى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لكل شي. شرف وأشرف المجالس ما استقبل به القبلة لا تصلوا خلف نائم ولا محدث واقتلوا الحية والعقربوان كنتم في صلاتكم ولا تستروا الجدر بالثياب ومن نظر فى كتاب أخيه بغمير اذنه فانما ينظر في النار ألا أنبئكم بشراركم قالوا يلي يارسول الله قال الذي بجلد عبده ويمنع رفده وينزل وحده أفلا أنبثكم بشر من ذلكم الذي يبغض الناس ويبغضونه أَفلا أنبئكم بشر من ذلكم الذي لأيقيل عثرة ولا يقبل معذرة ولا يغفر ذنباً أفلا أنبئكم بشر من ذلكم الذي لا يرجى خيره ولا يؤمن شره من أحب أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله ومن أحبأن يكون أغني الناس فليكن بما في يدالله أوثق منه بما في يد غيره ومن أحب أن يكون أكرم الناس فليتق الله أن عيسى عليه السلام قام في قومه فقال يابني اسرائيل لا تكلموا بالحكة عند الجهال فتظاءوها ولا تمنعوها أهلها فتظلموهم ولا تظلموا ولا تكافئوا ظالما بظلمه فيبطل فضلكم عندربكم الائمور ثلائة أمربين رشده فاتبعوه وأمر بين غيه فاجتنبوه وأمر اختلفتم فيه فنكلوه للهعز وجل ، ويؤمن أهل الدين والسنة بالبعث بعد الموت يوم القيامة وبكل ما أخبر الله سبحانه من أهوال ذلك اليوم الحق واختلاف أحوال العباد فيه والحلق فعا يرونه ويلقونه هنالك في ذلك اليوم الهائل من أخذ الكتب بالايمان والشهائل والاجابة عن المسائل الى سائر الزلازل والبلابل الموعودة في ذلك اليوم العظيم والمقام الحائل من الصراط والميزان ونشر الصحف التي فيهامثا قيل الذر من الحير والشر وغيرها. ويؤمن أهل الدين والسنة بشفاعة الرسول صلىالله عليه وسلم لمذنبي أهلالتوحيد

ومرتكبي الكباثركا ورد به الخبر الصحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أخبرنا ابوسميد بن حمدون أنبأنا ابو حامد بن الشرقي حدثنا احمد بن يوسف السلمي حدثنا عبد الرازق أنبأنا معمر عن ثابت عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلمقال شفاعتى لاهل الكبائر من أمتى ، وأخبرنا أبو على زاهر بن أحداخبرنا محمد ابن المسيب الاغياني حدثنا الحسن بن عرفة حدثنا عبد السلام بن حرب الملاثي عن زياد بن خيشة عن نعان بن قراد عن عبد الله بن عر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « خيرت بين الشفاعة و بينأن يدخل شطر أمتى الجنة فاخترت الشفاعة لأنها أعم وأكفى أترونها للمؤمنين المتقين لا ولكنها للمذنبين المتلوثين الخطائين ، \* أخرنا أبو محمد الجلدى أخبرنا ابوالمسباس السراج حدثنا قتيبة ان سعيد حدثنا عبد العزيز بن محمد الدراور دي عن عرو بن أبي عرو (ح) وأخبرنا ابو طاهربن خزيمسة أخبرنا جدى الامام محمد بن اسحق بن خزيمة حدثنا علىبن حجر بن اسماعيل بن جعفر عن عمرو بن أبي عمروعن سعيد بن أبي سعيد المقبرى عن أى هريرة رضى الله عنه أنه قال بارسول الله من أسمد الناس بشفاعتك يومالقيامة فقال و لقد ظننتأن لايساً لني عن هذا الحديث أحداول منك لمارأيت من حرصك على الحديث انأسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال لا اله آلا الله خالصا من قبل نفسه ،

ويؤمنون بالحوض والكوثر وادخال فريق من الموحدين الجنة بغيرحساب ومحاسبة فريق منهم حسابا يسيرا وادخالهم الجنة بغير سو، يمسهم وعذاب يلحقهم وادخال فريق من مذنبيهم النارثم اعتاقهم أو إخراجهم منها والحاقهم باخوانهم الذين سبقوهم اليها ولا يخدون في النار فاما الكفار فانهم يخلدون فيها ولا يخرجون منها أبداً ولا يترك الله فيها من عصاة أهل الايمان احداً ه

ويشهد اهلالسنة ان المؤمنين يرونربهم تبارك وتعالى بابصارهم وينظرون البه على ماورد به الخبر الصحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله الكم عن ربكم كا ترون القمر ليسلة البدر » والتشبيه وقع الرؤية بالرؤية لا الممرثى

والاخبار الواردة فى الرؤية مخرجة في كتاب الانتصار بطرقها

ويشهد اهل السنة ان الجنة والنار مخلوقتان وانهما باقيتان لا يفنيان ابداً وان اهل الجنة لا يخرجون مها ابداً وكذلك اهل النار الدين هم اهلها خلقوالها لا يخرجون ابداً وان المنادي ينادى يومئذ يااهل الجنة خلود ولاموت ويااهل النار خلود ولاموت على ما ورد به الخبر الصحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم \*

ومن مذهب أهل الحديث أن الاعمان قول وعمل ومعرفة يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية قال محمد بن على بن الحسن بن شقيق سألت أبا عبد الله احمد ابن حنبل رحه الله عن الايمان في معنى الزيادة والنقصان فقال حدثنا الحسن بن موسى الاشيب حدثنا حاد بن سلمة عن أى جعفر عن أبيه عن عر بن حبيب قال الايمان يزيد وينقص فقيل وما زيادته وما نقصانه قال اذا ذكرنا الله فحمدناه وسبحانه فتلك زيادته واذا غفلنا وضيعنا ونسينا فذلك نقصانه: أخبرنا ابو الحسن بن أبي اسحق المزكى حدثنا أبي حدثنا أبوعرو الحيري حدثنا محدين يحيى الذهلي ومحدبن إدريس المكي واحد بن شداد الترمذي قانوا حدثنا الحيدي حدثنا يحيى بنسليم سألت عشرة من الفقها، عن الايمان فقالوا قول وعمل وسألت هشام بن حسان فقال قول وعمل وسألت ابن جريرفقال قول وعل و وسألت سفيان الثورى فقال قول وعمل \* وسألت المثنى بن الصباح فقال قول وعمل \* وسألت محمد بن مسلم الطائفي فقسال قول وعمل \* وسألت فضيل فقال قول وعل وسألت نافع بن عر الجمعي فقال قول وعمل \* وسألت سفيان بن عيينة فقــال قول وعمل ﴿ وأخبرنا ابو عرو الحيرى حدثنا محمد بن يحيى ومحمد بن ادريس سبعت الحيدى يقول سبعت سفيان بن عيينة يقول الاعان قول وعمل يزيد وبنقص فقال له أخوه ابراهيم بن عيينة يا أبامحد تقول ينقص فقال اسكت يا صبي بل ينقص حتى لا يبقى منه شي. • وقال الوليد بن مسلم سمعت الاوزاعي ومالكا وستعيد بن عبد المزيز ينكرون على من يقول

إقرار بلا عمل ويقولون لا امان إلا بممـــل قلت فمن كانت طاعاته وحسناته أكثرفانه أكمل إيمانا ومن كان قليل الطاعة كثير المعصية والغفلة والاضاعة فايمانه ناقص \* ( وسمعت الحاكم أبا عبد الله الحافظ ) يقول سمعت أبا بكر محمد ابن احد بن باكويه الحلاب يقول سمعت أبا بكر محد بن اسحق بن خزيمة يقول سمعت احمد بن سميد الرباطي يقول قال لي عبد الله بن طاهر ياأحمد أنكم تبغضون هؤلا. القوم جهلا وأنا أبغضهم عن معرفة اولا أنهم لا يرون السلطان طاعة والثاني انه ليس للايمان عندهم قدر والله لا أستجيز أن أقول إيماني كايمان محيى بن محبى ولا كايمان أحد بن حنبل وهم يقولون إيماننا كايمان جبرا ثيل وميكا ثيل؛ وسمعت أباجعفر محيد بن صالح بن هاني. يقول سمعت أبا بكر محد بن شعيب يقول سمعت اسحق بن ابراهيم الحنظلي يقول قدم ابن المبارك الرى فقام اليه رجل من العباد الظن انه يذهب مذهب الخوارج فقال له يا أبا عبد الرحمن ما تقول فيمن يزني ويسرق ويشرب الخر قال لا أخرجه من الايمان فقال بأأبا عبد الرحن على كبر السن صرت مرجئًا فقال لا تقبلني المرجئة للرجثة تقول حسناتنا مقبولة وسيئاتنا مغفورة ولو علمت اني قبلت مني حسنة لشهدت اني في الجنة ثم ذكر عن أبي شوذب عن سلمة بن كميل عن هذيل بن شرحبيل قال قال عمر بن الخطاب رضي الله عنمه لو وزن إيمان أبي بكر يايمان أهل الارض لرجح . ( سمعت أيا بكر محمد بن عبـــد الله ) بن محمد بن زكريا الشيباني يقول سمعت محيى بن منصور القاضي يقول سمعت محمد بن اسحق ابن خزيمة يقول سممت الحسين بن حرب أخا احد بن حرب الزاهد يقول أشهد أن دين احمد بن حرب الذي يدين الله به ان الايمان قول وعمل يزيد وينقص \*

ويمتقدأهل السنة أن المؤمن وان اذنب ذنوبا كثيرة صغائر وكبائر فانه لا يكفر بها وإن خرج من الدنيا غير تائب منها ومات على التوحيد والاخلاص فان أمره الى الله عزوجل ان شاء عفا عنه وأدخله الجنة يوم القيامة سالما غانما غير مبتلى بالنار ولا معاقب على ما ارتكبه واكتسبه ثم استصحبه الى يومالقيامة من الآثام والاوزار وان شــا، عنا عنه وعذبه مدة بعذاب النار واذاعذبه لم يخلده فيها بل أعتقه وأخرجه منها الى نعيم دار القرار

وكان شيخنا سهل بن محد رحمه الله يقول المؤمن المذنب وإن عذب بالنار فانه لايلقى فيها القاء الكفار ولايسقى فيها بقاء الكفار ولايسقى فيها شقاء الكفار . ومعنى ذهك ان الكافر يسحب على وجهه الى النار ويلقى فيهامنكوسا في السلاسل والاغلال والانكال الثقال والمؤمن المذنب اذا ابتلى بالنار فانه يدخل الناركما يدخل المجرم في الدنيا السجن على الرجل من غيرالقاء وتنكيس. ومعنى قوله لايلقى في النار القاء المكفار ان الكافر محرق بدنه كله كلا نضج جلده بعدل جلداً غيره لينوق المذاب كا بينه الله في كتابه في قوله تعالى ( ان الذين كفروا با ياتنا سوف نصليهم ناراً كلا نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها لينوقوا المذاب): وأما المؤمنون فلاتلفح وجوهم النار ولا تحرق أعضاء السجود منهم إذ حرم الله على النار أعضاء سجوده . ومعنى قوله لا يبقى في النار بغاء الكفار ان الكفار من رحة الله في كل حال وعاقبة المؤمنين كلهم الجنة لأنهم خلقوا لها وخلقت لم من رحة الله في كل حال وعاقبة المؤمنين كلهم الجنة لأنهم خلقوا لها وخلقت لم فضلامن الله ومنة

واختلف أهل الحديث في ترك المسلم صلاة الفرض متعمدا فكفره بذلك احد بن حنبل وجاعة من علماء السلف وأخرجوه به من الاسلام للخبرالصحيح وبين العبد والشرك ترك الصلاة فن ترك الصلاة فقد كفر » وذهب الشافعي وأصحابه وجاعة من علماء السلف رحة الله عليهم أجمين الى انه لا يكفر مادام معتقداً لوجوبها وأنما يستوجب القتسل كما يستوجبه المرتد عن الاسلام وتأولوا الخبر من ترك الصلاة جاحداً كما أخبر سبحانه عن يوسف عليه السلام انهقال

( اني تركت ملة قوم لايؤمنون بالله وهم بالآخرة هم كافرون) ولم يك تلبس بكفر فارقه ولكن نركه جاحداً له ه

ومن قول أهل السنة والجماعة في اكساب العياد أنها مخلوقة لله تعسالي لاعترون فيه ولايعدون من أهل الهدى ودين الحق من ينكر هذا القول وينفيه ويشهدون ان الله تعالى يهدى من يشاء ويضل من يشاء عنه لاحجة لمن أضله الله عليه ولاعذر له لديه : قال الله عز وجل ( قل فله الحجة البالغة فلوشا الهداكم أجمين ﴾ وقال ( ولو شئنا لا تينا كل نفس هداها و لكن حق القول مني ﴾ الا ية وقال (ولقد فرأنا لجميم كثيراً من الجن والانس) الآية : سبحانه وتعالى خلق الحلق بلاحاجة اليهم فجعلهم فرقتين فريقاً للنعيم فضلا وفريقاً للجحيم عدلا وجعل منهم غويا ورشيداً وشقياً وسعيداً وقريباً من رحمته وبعيداً لايستل عما يغمل وهم يستلون \* أخبرنا أبو محدالمجلدى أخبرنا أبو محدالعباس السراج حدثنا يوسف عن موسى أخبر نا جرير عن الاعش عن زيد بن وهب عن عبد الله بن مسمود قال حدثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو الصادق المصدوق و ان خلق أحدكم مجمع في بطن أمه أربعين يوماً ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون مضغة مثل ذلك ثم يبعث الله اليه ملكا بأربع كلمات رزقه وعمله وأجله وشقي أو سميد فوالذي نفسى ييده ان أحدكم ليممل بعمل أهل الجنة حتى مايكون بينه وبينها إلا ذراع ثم يدركه ماسبق له في الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها ،

۱ ـ يوسف ۲۷ ۲ ـ الأنمام ۱٤۹ ۲ ـ السجنة ۱۲

٤ \_ الأعراف ١٧٩

ہ \_ یونس ۱۰۷

ويشهد أهل السنة ويعتقدون أن الخير والشروالنفع والضر بقضاء ألله وقدره لامرد لهما ولا يحيص ولا يحيد عهما ولا يصيب للره إلا ما كتبعله ربه ولو جهد الخلق أن ينفعوا للره بما لم يكتبه الله له لم يقدروا عليه ولوجهدوا أن يضروه بما لم يقضه الله لم يقدروا . على ماورد به الخبر عن عبدالله بن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم : وقال الله عز وجل (وإن يسسك الله بضر فلا كلشف له إلا هو وإن يردك بخير فلاراد لفضله ) الآية

ومن مذهب أهل الله وطريقتهم مع قولهم بأن الخير والشر من الله وبقضائه لايضاف الى الله تعالى مايتوهم منه نقص على الانفراد فلايقال ياخالق القردة والخنازير والخنافس والجملان وان كان لامخلوق الا والرب خالقه وفي ذلك ورد قول رسول الله صلى الله عليه وسلم في دعاء الاستفتاح و تباركت وتعاليت والخير في يديك والشر ليس اليك ومعناه والله أعلم والشر ليس مما يضاف اليك إفراداً وقصداً حتى يقال لك في المناداة ياخالق الشر او يامقدر الشر وان كان هو الخالق والمقدر لها جميعاً لذلك أضاف الخضر عليه السلام ارادة العيب الى نفسه فقال فيا أخبر الله عنه في قوله (أما السفينة فكانت المساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيها) ولما ذكر الخير والبر والرحمة أضاف اراديها الى الله عز وجل فقال (فأراد ربك أن يبلغا أشدهما ويستخرجا كنزهما رحمة من ربك) ولذلك قال مخبراً عن ابراهيم عليهالسلام انهقال (واذا مرضت فهو يشفين) فأضاف المرض الى نفسه والشفاء الى ربه وال كان الجميع منه ه

ومن مذهب أهل السنة والجاعة ان الله عز وجل مريد لجيع أعمال العباد خيرها وشرها لم يؤمن أحد الا بمشيئته ولم يكفر أحد إلا بمشيئته ولو شاء لجعل الناس أمة واحدة ولو شاء أن لا يعصى ماخلق ابليس: فكفر الكافرين وايمان المؤمنين بقضائه سبحانه وتعالى وقدره وارادته ومشيئته أراد كل ذلك وشاءه وقضاه ويرضى الا عان والطاعة ويسخط الكفر والمعصية قال الله عز وجل (ان تكفروا فان الله غنى عنكم ولا يرضى لعباده الكفروان تشكروا يرضه لكم) ويعتقد ويشهد أصحاب الحديث ان عواقب العباد مبهمة لا يدرى أحد بم يغتم له ولا يحكمون لو احد بعينه انه من أهل الجنة ولا يحكمون على أحد بعينه انه من أهل الجنة ولا يحكمون على أحد بعينه انه من أهل الجنة ولا يحكمون على أحد بعينه انه من أهل الجنة ولا يحكمون على الدين النسان عنهم لا يعرفون على ما يموت عليه الانسان واذلك يقولون انا مؤمنون ان شاء الله ه و يشهدون لمن مات على الاسلام ان عاقبته الجنة فان الذين سبق القضاء عليهم من الله انهم يعذبون بالنار مدة اذنوبهم عاقبته الجنة فان الذين سبق القضاء عليهم من الله انهم يعذبون بالنار مدة اذنوبهم عاقبته الجنة فان الذين سبق القضاء عليهم من الله انهم يعذبون بالنار مدة اذنوبهم عاقبته الجنة فان الذين سبق القضاء عليهم من الله انهم يعذبون بالنار مدة اذنوبهم عالم عالم النار مدة اذنوبهم عن الله الله يعرفون بالنار مدة اذنوبهم عالم عاله به المؤمنون بالنار مدة اذنوبهم عالم المؤمنون بالنار مدة اذنوبهم عالم عاله به على المؤمنون بالنار مدة الذنوبهم عن المؤمنون بالنار مدة الذنوبهم عالم عن المؤمنون بالنار مدة المؤمنون بالنار مدة المؤمنون بالنار مدة الذنوبهم عالمؤمنون المؤمنون المؤم

۱ ـ الكهف ۲۹

۲ ـ الكهف ۸۲

٣ ـ الشعراء ٨٠

٤ ـ الزمر ٧

التي اكتسبوها ولم يتوبوا منها قانهم بردون أخيراً الى الجنة ولا يبتى أحد في النار من المسلمين فضلا من الله ومنة ومن مات والعياذ بالله على الكفر فرده الى النار لا ينجو منها ولا يكون لمقامه فنها منتهى . قأما الخين شهد لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم من أصحابه بأعيانهم بأنهم من اهل الجنة فان أصحاب الحديث يشهدون لهم بذلك تصديقاً قلرسول صلى الله عليه وسلم فيا ذكره ووعده لهم فانه صلى الله عليه وسلم لم يشهد لهم بها إلا بعد أن عرف ذلك والله تعالى أطلم رسوله صلى الله عليه وسلم على ماشاه من غيبه وبيان ذلك في قوله عز وجل (عالم الفيب فلا يظهر على غيبه أحداً الا من ارتضى من رسول) وقد بشر صلى الله عليه وسلم عشرة من أصحابه بالجنة وهم ابوبكر وعر وعنان وعلى وطلحة والزبير وعبدار حمى بن عوف وسعد وسعيد وأبوعبيدة بن الجراح وكذلك قال اثابت وعنائر من نقول انه من أهل الجنة قال أنس بن مالك فلقد كان عشي بين أظهرنا ونحن نقول انه من أهل الجنة ه

ويشهدون ويعتقدون ان افضل اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم أبوبكر ثم عرثم عبان ثم على وانهم الحلفاء الراشدون الذين ذكر صلى الله عليه وسلم خلاقتهم بقوله فيا رواه سعيد بن نبهان عن سفينة « الحلافة بعدي ثلاثون سنة » وبعد انقضاء أيامهم عاد الامر الى الملك العضوض على ما أخبر عنه الرسول صلى الله عليه وسلم » ويثبت أصحاب الحديث خلافة أبي بكر رضى الله عنه بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم باختيار الصحابة واتفاقهم عليه وقولهم قاطبة رضيه رسول الله صلى الله عليه الله عليه وسلم قدمات وسول الله عليه وسلم فن يؤخرك وأرادوا أنه صلى الله عليه وسلم قدمات في الصلاة بنا أيام مرضه فصلينا وراءك بأمره فن ذا الذي يؤخرك بعد تقديمه إيك . وكان رسول الله صل الله عليه وسلم يتكلم في شأن أبي بكر في حال حياته إيين الصحابة انه أحق الناس بالخلافة بعده فلذاك اتفقوا عليه واجتموا عايمة واجتموا عليه والله وارتفوا حتى قال ابو هريرة رضى الله عنه والحق

الذي لاإله الا هو لولا أن أبابكر استخلف لما عبد الله: ولماقيل له مه يا أباهر يرة قام محجة صحة قوله فصدقوه فيه وأقروا به \* ثم خلافة عر بن الخطاب رضي الله عنهوأرضاه باستخلاف ابي بكررضي الله عنه اياه واتفاق الصحا بقطيه بعدمو أنجاز الله سبحانه بمكانه في اعلاء الاسلام واعظام شأنه وعده • ثم خلافة عنمان رضى الله عنــه باجماع اهل الشورى واجماع الاصحاب كافة ورضام به حتى جعل الامر اليه \* ثم خلافة على رضى الله عنه ببيعة الصحابة اياه عرفه ورآه كل منهم رضى الله عنه أحق الخلق وأولام في ذلك الوقت بالخسلافة ولم يستجيزوا عصيانه وخلافه فكان هؤلاء الاربعة الخلفاء الراشدين الذين نصر الله بهم الدين وقهر وقسر بمكانهم الملحدين وقوى بمكانهم الأسلام ورفع في أيامهم للحق الأعلام ونور بضيائهم ونورهم وبهائهم الظلام وحتق مخلافتهم وعده السابق في قوله عز وجل ( وعد الله الذين آمنوا منكم وعماوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض كما استخلف الذين من قبلهم \الآية وفي قوله (أشداء على الكفار) فن أحبهم وتولاهم ودعا لهم ورعى حقهم وعرف فضلهم فاز في الفائزين ومن أبغضهم وسبهم ونسبهم الى ماتنسبهم الروافض والخوارج لمنهم الله فقد هلك في الها لكين. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « لاتسبوا أصحابي فن سبهم فعليه لعنة الله » وقال د من احبهم فبحبي أحبهم ومن أبغضهم فببغضي ابغضهم ومن آذاهم فقد آذاني ومن سبهم فعليه لعنة الله ،

ويرى أصحاب الحديث الجمعة والعيدين وغيرهما من الصلوات خلف كل المام مسلم براً كان أو فاجراً: ويرون جهاد الكفرة معهم وان كانوا جورة فجرة ويرون الحناء لهم بالاصلاح والتوفيق والعسلاح ولايرون الخروج عليهم وان رأو! منهم العدول عن العدل الى الجور والحيف. ويرون قتال الفئة الباغية حتى ترجع الى طاعة الامام العدل ويرون الكف عما شجر بين اصحاب رسول الله على الله عليه وسلم وتطهير الالسنة عن ذكر مايتضمن عيباً لهم وتقصاً فيهم ويرون الترحم على جميعهم والموالاة لكافتهم. وكذلك يرون تعظيم قدر ويرون الترحم على جميعهم والموالاة لكافتهم. وكذلك يرون تعظيم (ب-٧٠)

١ ـ النور ٥٥

۲ ـ ألفتح ١٩

أزواجه رضى الله عنهن واقدعا لمن ومعرفة فضلهن والاقرار بأنهن أمهات المؤمنين \* ويعتقدون ويشهدونان أحداً لانجب له الجنة وان كان عله حسناوطريقه مرتضى الا أن يتفضل الله عليه فيوجها له بمنه وفضله اذ عسل الخير الذى عمله لم يتيسر له الا بتيسير الله عز اسمه فلو لم ييسره له لم بهد له أبداً قال الله عز وجل ( ولولا فضل الله عليكم ورحمته مازكي من أحد أبداً ولكن الله يزكي من يشا. ) في آيات سواها \*

ويمتقدون ويشهدون ان الله عز وجل أجل لكل مخلوق أجلا وان نفساً لن تموت الا باذن الله كتما با مؤجلا واذا انقضى أجل المرء فليس الا الموت وليس له عنه فوت قال الله عز وجل ( و لكل أمة أجل فاذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون أرقال ( وما كان لنفس أن تموت الا باذن الله كتا با مؤجلا ) م

ویشهدون ان من مات أو قتل فقد انقضی أجله قال الله عزوجل ( فل لو کنتم فی بیوت کم لبرز الذین کتب علیهم القتل الی مضاجعهم ) ویتیقنون ان الله سبحانه خلق الشیاطین یوسوسون اللا دمیین و بعتدون استزلالهم ویترصدون لهم قال الله عزوجل ( وان الشیاطین لیوحون الی أولیا ثهم لیجادلو کم وان اطعتوم انکم لمشرکون ) وان الله یسلطهم علی من یشا، ویعصم من کیدهم ومکرهم من یشا، قال الله عزوجل ( واستفززمن استطعت منهم بصوتك کیدهم ومکرهم من یشا، قال الله عزوجل ( واستفززمن استطعت منهم بصوتك واجلب علیهم بخیلك ورجلك وشار كهم فی الاموال والاولاد وعدهم ومایعدهم الشیطان الا غروراً ان عبادی لیس لك علیهم سلطان و كفی بربك و كیلا) وقال ( انه لیس له سلطان علی الذین آمنوا و علی ربهم یتوكلون انماسلطانه علی الذین یتولونه ) اللا یه

۱ ـ النور ۲۱ ۲ ـ الأعراف ۲۲

۲ \_ آل عران ۱٤٥

ء ـ آل عران ١٥٤

ه ـ الأنعام ١٣١

٦ \_ الاسراء ٦٤ \_ ٦٥ ٧ \_ النحل ٩٩\_-١٠٠

٨ ـ المجادلة ١٠

ويشهدون ان في الدنيا بسحراً وسحرة الا انهم لايضرون أحداً الا باذن الله قال الله عزوجل ( وماهم بضارين به من أحد الا باذن الله ) ومن سحرمنهم واستعمل السحر واعتقد انه يضر او ينفع بغير اذن الله تعالى فقد كفر . واذا وصف مايكفر به استتيب فان تاب والا ضربت عنقه وانوصف ماليس بكفر او تكلم بما لايفهم نهي عنه فان عاد عزر . وان قال السحر ليس بحرام وانا اعتقد اباحته وجب قتله لانه استباح مااجمع المسلمون على تحريمه .

ويحرم اصحاب الحديث المسكر من الاشر بة المتخذة من العنب اوالزبيب او المر او العسل أو الذرة او غيرذلك مما يسكر يحرمون قليله و كثيره ويجتنبونه ويوجبون به الحد ، ويرون المسارعة الى ادا. الصلوات وأقامتهـ في أواثل الاوقات افضل من تأخيرها الى آخر الاوقات. ويوجبون قراءة فاتحةالكتاب خلف الامام ويأمرون بأنمام الركوع والسجود حما واجبا ويعدون أنمام الركوع والسجود بالطمأ نينة فيعما والارتفاع من الركوع والانتصاب منه والطمأ نينة فيه وكذلك الارتفاع من السجود والجلوس بين السجدتين مطمئنين فيه من أركان الصلاة التي لاتصح الا بها . ويتواصون بقيام الليل للصلاة بعد المنام وبعسلة الارحام وافشاء السلام واطعام الطمام والرحمة على الفقراء والمساكين والايتام والاهتمام بأمور المسلمين والتعفف في المأكل والمشرب والملبس والمنكح والمصرف والامر بالمعروف والنهي عن المنكر والبدار الى فعل الخيرات اجمع • ويتحاون في الدين ويتباغضون فيه ويتقون الجدال في الله والخصومات فيه ويتجانبون اهل البدع والضلالات ويعادون اصحاب الاهوا، والجهالات. ويقتلون بالسلف الصالحين من المة الدين وعلما السلين ويتمسكون عا كانوا به متمسكين من الدين المتين والحق المبين. ويبغضون اهل البدع الذين احدثوا في الدين ماليس منه ولايحبونهم ولايصحبونهم ولايسمعون كلامهم ولايجالسونهم ولايجادلونهم فى الدين ولايناظرونهم ويرون صون آذانهم عن سماع اباطيلهم التي اذا مرت بالآذان وقرت في القلوب ضرت وجرت اليها الوساوس والخطرات الفاسدة . وفيه انزل الله عز وجل قوله ( واذا رأيت الذين يخوضون في آياتنــا فأعرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره ) وعلامات البدع على اهلها بادية ظاهرة واظهراً يأتهم وعلاماتهم شدة معاداتهم لحلة اخبار النبي صلى الله عليسه وسلم واحتقارهم لهم وتسميتهم اياهم حشوية وجهلة وظاهرية ومشبهة اعتقاداً منهم

فى اخبار رسول الله صلى الله عليــه وسلم انها بمعزل عن العلم وأن العلم مايلقيــه الشيطان اليهم من نتائج عقولهم الفاسدة ووساوس صدورهم المظلمة وهو اجس قلوبهم الخالية من الخير وحججهم العاطلة بل شبههم الداحضة الباطلة . أوائك الذين لمنهم الله فأصمهم واعمى ابصارهم . ومن يهن الله فما له من مكرم ان الله يفعل مايشاء ﴿ سَمَعَتَ الْحَاكُمُ ابَاعِبِدُ اللهُ الْحَافظ يَقُولُ سَمَعَتَ أَبَاعَلَى الْحَسَيْنَ ابن على الحافظ يقول سمعت جمفر بن احمد بن مناف الواسطي يقول سمعت احمد بن سنان القطاف يقول ليس في الدنيا مبتدع الا وهو يبغض اهل الحديث فاذا ابتــدع الرجل نزعت حلاوة الحديث من قلبه \* وسمعت الحاكم يقول سمعت ابا الحسن محمد بن احد الحنظلي ببغداد يقول سمعت محمد بن اسهاعيل الترمذي يقول كنت أنا واحمد بن الحسن الترمذي عند أمام الدين أبي عبدالله احد بن حنبل فقال له احمد بن الحسن يا اباعبدالله ذكروا لابن ابي قتيلة بمكة اصحاب الحديث فقال اصحاب الحديث قوم سوء فقام احمد بن حنبـــل وهو ينفض ثوبه ويقول زنديق زنديق زنديق حتى دخل البيت \* وسمعت الحاكم أباعبدالله يقول سمعت ابانصر احمد بن سهل الفقيه ببخارى يقول سمعت ابانصر ا بن سلام الفقية يقول ليس شيء اثقل على أهل الالحاد ولا ابغض اليهم من سماع الحديث وروايته باسناده وسمعت الحاكم يقول سمعت الشيخ ابا بكر احمد بن اسحق بن ايوب الفقيه وهو يناظر رجلا فقال الشيخ ابوبكر حدثنا فلان فقال له الرجل دعنا من حدثنا الى متى حدثنا فقال الشيخ له قم يا كافر فلايحل لك ان تدخل داري بعد هذا ابدأ ثم التفت الينا وقال ماقلت لاحد ماتدخل دارى الا هذا \* سمعت ابامنصور محدبن عبدالله بن حاد العالم الزاهد يقول سمعت أبا القاسم جعفر بن احدالمقري الرازى يقول قرأ على عبد الرحن بن أبي حاتم الرازى وانا اسمع سمعت ابى يقول عنى به الامام في بلده اباه اباحاتم محد بن ادريس الحنظلي الرازى يقول علامة أهل البدع الوقعة في أهل الاثر وعلاّمة الزنادقة تسمينهم أهل الاثر حشوية يريدون بذلك إبطال الاثروعلامة القدرية تسميتهم اهل السنة مجبرة

وعلامة الجهمية تسميتهم اهلالسنةمشبهة وعلامة الرافضة تسميتهم اهلالاثر نابتة وناصبةقلت وكل ذلك عصبية ولايلحق اهل السنة الا اسم واحد وهو اصحاب الحديث . قلت انا رأيت اهل البدع في هذه الاسماء التي لقبوا بها اهل السنة سلكوا معهم مسلك المشركين مع رسول اللهِ صلى الله عليه وسلم فأنهم اقتسموا القول فيه فسماه بعضهم ساحرآ وبعضهم كاهنآ وبعضهم شاعرآ وبعضهم مجنونا وبعضهم مفتونا وبعضهم مفتر يامختلقا كذاباوكان النبي صلى الله عليه وسلممن تلك المعائب بعيداً بريئاً ولم يكن الارسولامصطفى نبياقال الله عز وجل (انظر كيف ضربوا لك الامثال فضاوا فلايستطيعون سبيلا \كذلك المبتدعة خذلهم الله اقتسموا القول في حملة اخباره ونقلة آثاره ورواة أحاديث المقتدين به المهتدين بسنته فسياهم بمضهم حشوية وبعضهم مشبهة وبعضهم نابتة وبعضهم ناصبة ويلمضهم جبرية وأصحاب الحديث عصامة من هذه المعايب تريئة زكية نقية وليسوا الأ اهل السنة المضية والسيرة المرضية والسبل السوية والحجج البالغة القوية قدوفقهم الله جل جلاله لاتباع كتابه ووحيه وخطابه والاقتداء برسوله صلى الله عليهوسلم في أخباره التي أمر فيها أمته بالمعروف من القول والعمل و زجرهم فيها عن للنكر منها وأعانهم على النمسك بسيرته والاهتداء بملازمة سنته وشرح صدورهم لحبته ومحبة أثمة شريعته وعلماء امته ومن احب قوماً فهو معهم يومالقيامة بحكم رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ المرء مع من لحب ﴾ واحدى علامات اهل السنة حبهم لائمة السنة وعلمائها وانصارها واوليائها وبغضهم لائمة البدع الذين يدعون ألى النار ويدلون اصحابهم على دار البوار وقد زين الله سبحانه قاوب اهل السنة ونورها بحب علما. السنة فضلا منه جلجلاله ، أخبرنا الحاكم ابوعبدالله الحافظ اسكنه الله وايانا الجنة حدثنا محمد بن ابراهيم بن الفضل المزكي حدثنا احمد بن سلمة قرأ علينا أبورجا. قتيبة بن سمد كتاب الايمان له فكأن في آخره فاذا وأيت الرجل يحب سفيان الثوري ومالك بن أنس والاوزاعي وشسعبة وابن المبارك وأبا الاحوص وشريكا ووكيماً ويحيى بن سعيد وعبدالرحمن بن مهدى فاعلم انه صاحب سنة قال احمد بن سلمة رحمه الله فألحقت بخطى تحته ويحيى واحمد بن حنبل واسحق بن راهويه فلما انتهينا الى هذا المرضع نظرالينا اهل نيسا بور وقال هؤلاء القوم يبغضون يحيى بن يحيى فقلنا له يا أبارجاء مايحيى بن يحيى قال رجل صالح امام المسلمين واسحق بن ابراهيم امام واحمد بن حنبل اكبر من سميتهم كلهم وانا ألحقت بهؤلاء الذبن ذكر قتيبة رحه الله ان من أحبهم فهو صاحب سنة من أثمة اهل الحديث الذين بهم يقتدون وبهدمهم يهتدون ومن جلتهم وشيعتهم أنفسهم يمدون وفي اتباعهم آثارهم يجدون جماعة آخرين منهم محمد بن ادريس الشافعي وسعيد بن جبير والزهري والشعبي والتيمي ومن بمدهم كالليث بن سعد والاوزاعي والثورى وسفيان بن عيينة الملالي وحماد بن سلمة وحماد بن زيد ويونس بن عبيــد وأيوب وابن عوف ونظرائهم : ومن بعدهم مثل يزيد بن هرون وعبد الرازقوجرير بنعبد الحيد ومن بعدهم محد بن يحيى الذهلي ومحد بن اسماعيل البخارى ومسلم بن الحجاج القشيري وأبى داود السجستاني وابي زرعةال ازي وابي حاتم وابنه ومحد بن مسلم ابن واره ومحمد بن أسلم الطوسى وعبَّان بن سميد الدارميومحمد بن اسحق بن خزيمة الذي كان يدعى أمام الاثمة والمقرى كان امام الاثمة في عصره ووقتهو أبي يعقوب اسحق بن اسماعيــل البستى وجدى من قبل أبي أبوسعيد يحيى بن منصور الزاهد الهروى وعدي بن حدويه الصبابوني وولديه سيغي السنة أبي عبدالله الصابوني وأبي عبدالرحن الصابوني وغيرهم من أثمة السنة المتمسكين بها ناصرين لها داعين اليها والين عليها وهذه الجل الذي أثبتها في هذا الجزء كانت معتقد جميمهم لم مخالف فيها بعضهم بعضاً بل أجمعواعليها كلها واتفقوا مع ذلك على القول بقهر أهل البدع واذلالهم واخزائهم وابعادهم واقصائهم والتباعد منهم ومن مصاحبتهم ومماشرتهم والتقرب الى الله عز وجل بمجانبتهم ومهاجرتهم قال الاستاذ الامام رحمه الله وأنا بفضل الله عزوجل متبع لا ثارهم مستضى. بأنوارهم ناصح لاخوانى وأصحابي أن لايزلقوا عن منارهم ولايتبعوا غير أقوالهم ولايشتغلوا بهذه المحدثات من البدع التي اشتهرت فيا بين المسلمين

وظهرت وانتشرت ولو جرت واحدة منهـا على لــان واحد في عصر أولئك الاثمة لمجروه وبدعوه واكذبوه وأصابوه بكلسو. ومكروه ولايغرن اخوانى حفظهم الله كثرة أهل البدع ووفور عددهم فان ذلك من أمارات اقتراب الساعة اذ الرسول المصطفى صلى الله عليه وسلم قال « ان من علامات الساعة واقترابها أن يقل العلم ويكثر الجهل ﴾ والعلم هو السُّنة والجهل هو البدعة ومن تمسك بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وعمل بها واستقام عليها ودعا اليها كان أجره أوفر وأكثرمن أجرمن جرى على هذه الجسلة في أوائل الاسلام والملة اذ الرسول المصطفى صلى الله عليه وسلم قالله وأجر خسين فقيل خسين منهم قال بل منكم ١١عا قال صلى الله عليه وسلم ذلك لمن يعمل بسنته عند فسادأمته . وحدث في كتــاب الشيخ الامام جدي أنى عبد الله محمد بن عدى بن حمدويه الصابوني رحمه الله أخبرنا ابو العباس الحسن بن سفيان الثورى ان العباس بن صبيح حدثهم حدثنا عبد الجبار بن طاهر حدثتي معمر بن راشد سمعت ابن شهاب الزهري يقول تعليم سنة أفضل من عبادة ماثتي سنة . أخبرنا ابو بكر محمد بن عبعد الله بن محدبن زكريا الشيباني أخبرنا ابو العباس محمد بن عبد الرحمن الدغولي سمعت محمد بن حاتم المظفري يقول كان أبو معاوية الطرير بحدث هرون الرشيد فحدثه بحدیث أبی هریرة «احتج آدم وموسی» فقال عیسی بن جعفر کیف هذا وبین آدموموسى ما بينها قال فو ثب به هرون وقال يحدثك عن الرسول صلى الشعليه وسلم وتمارضه بكيف قال فا زال يقول حتى سكت عنه هكذا ينبغي المر ان يعظم أخبأر رسول الله صلى الله عليه وسلمويقا بلها بالقبول والتسليم والتصديق وينكر أشد الانكار علىمن يسلك فيهاغير هذا الطريق الذى سلكه هرون الرشيد رجه الله مع من اعترض على الخبر الصحيح الذي سمعه بكيف على طريق الانكار له والابتعاد عنه ولم يتلقه بالقبول كما بجب أن يتلقى جميع ماير دمن الرسول صلى الله عليه وسلم. جعلنا الله سبحانه من الذين يستمعر فالقول فيتبعون أحسنه ويتمسكون في دنياهم مدة حياتهم بالكتاب والسنةوجنبنا الاهواء المضلة والآراء المضمحلةوالاسواء المناةفضلا منهومنة .وصلى الله على سيدنا محدوعلى آله وصحبه وسلم. (نمت الرسالة)

## تحذير اهل الاعان عن الحكم بغير ما انزل الرحن

الشيخ أبى هبة الله اسماعيل بن ابر اهيم الخطيب الحسنى الاسعر دى الأزهري السلفي



( وبه أســــتعين )

الحد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق المبين \* والحبل المديد المتين \* الذي من اعتصم به فقد تمسك بالعروة الوثقى . وكان من الناجين \* ومن أعرض عنه ولم يرفع له رأساً فقد خاب وخسر ذلك الأبعد الاشتى . وكان من النادمين الندامة الكبرى ، الداعين على أنفسهم بالويل والثبور حيث لا ينفع ندم ولا أنين \* والصلاة والسلام على سيدنا محد الذي جاءنا من ربه بتلك الشريعة الوافية ، الكافية الشافية ، الناجمة النافعة ، الجامعة المانعة ، المعنية الغنى التام عن جميع الشرائع والقوانين \* وعلى آله وأصحابه وأحبابه وأحزابه الذين جاهدوا والذين يجاهدون في نصر دين الله وإعلاء كلمة الله ، جميع المعارضين والمضادين \* من المشركين والمارقين المنافقين \* والمعاندين المعاندين المعاندين المعادين \* المعاندين المعادين \* المعاندين المعادين \* المعاندين المعادين \* المعادين المعادين \* المعادين المعادين المعادين \* المعادين \* المعادين المعادين \* المعادين المعادين \* المعادين \*

## - ﴿ بِيانَ أَعظمُ أُسِبَابِ التَّأْخِرِ وَالتَّقَهُمُ ﴾ -

﴿ أَمَا بَعَدَ ﴾ قاتى ارى ان الجهل قد عم الحاضر والبادى . وخيم بأطنابه على القاصى والداني . وعلم الكتاب والسنة . الذي هو من كل شر جنة • مم أنهالمنارالذى ستدىه الجدون ويسترشده المسترشدون. ومن لا نصيب له وافرمنه فهو راكب متن عمياء . وخابط خبط عشواه . وهو الى الضلال أقرب منه الى الهدى . والى الردى أدنى منه الىالسلامةوالنجا .قد خبت ناره . وولت الادبار أنصاره . ورأوا شيئًا هينًا أو فريًا • وانخذوه وراءهم ظهريًا . قد أهملوه وضيعوه وهجروه هجر القلى وقطعوه . وأولعوا بعلوم لا تسمن ولا تغنى من جوع ولا تنقع للظآن لهاه . وأكبوا عليها إكباب المقامر على ملهــاه . ووقفوا أعمارهم العزيزة على نحوكتب الفلاسفة وكتب القيل والقال . وفضول العلوم التي لاتأتى بطائل ونوال. لا في دين ولا في دنيا أصلا وقطعاً. وهم مع هذا يحسبون أنهم يحسنون صنعا. فهم ولاشك من الاخسرين أعمالا. الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا فلذلك أظلمت منهم القلوب والبصائر . وعميت منهم السرائر . فلا يتنبهون للخطوب التي تحل بهم . وإن تنبهوا فقلما تجد فيهم من يفدى نفسه في سبيل دفع ذلك اللم المدلهم · فكل يقول أنا مالي · حسبي مراقبة حالي · والدين له رب محميه ٠ بحوطه ويعليه ٠ وهذه كامة حق أريد بها باطل أفما قرأً عره القرآن هذا القائل . فيرى أمر ربه بالدفاع عن دينه وشرعته • وبذل الجهد المستطاع في إعلاء كلمته . نعم قال عبد المطلب البيت له رب يحميه . لما لم يجد عنده من الاسباب الظاهرية ما يقاوم به أبرهة الفيل ويكفيه · فالتجأ في المعنى الى ربه • وأظهر له عجزه عن ذبه • حتى كان ما كان • أما والانسان يتمكن من نصر الحـق أدنى تمـكن ولو بالبيان • بالقـلم او اللسان • فلا يسوغ له التأخر عن ذلك كيف ما كان \* لماذا اذا اهتضم في شي. من حقوقه يسعى

أقصى جهده ويبذل غاية وسعه في الحصول على مطلوبه ويدأب الليل والنهار ويتوسل بكل الوسائل حتى البعيدة المتوهمة للوصول الى مرغوبه ماذاك الا لنقص وضعف في الايمان و وانحطاط فى الهداية والعرفان و فلا يتألم أدنى تألم إذا أصيب بأكبر شى فى دين الله . ويتألم أشد التألم إذا اصيب بأحقر شى في دنياه و فيؤلاء هم كما قال القائل لابنه كما انشده في المدخل ه

أبنيَّ إن من الرجال بهيمةً \* في صورة الرجل السميع المبصر فَطِنُّ بكل مصيبةٍ في ماله \* فاذا أُصيبَ بدينه لم يشعر هذا حال أغلب خواصنا الا القليل الذي وفقه الله وقليل ماهم فما بالك بعوامنا فهم كما قال القائل؛

لم يبق من جل هذا الناس باقية • ينالهـا الوهم إلا هذه الصور وكما قال الثاني •

واعلم بأن عصبة الجهال • بهائم في صور الرجال وكاقال الشاك

لا تخدعنك اللحى ولا الصور • تسمعة أعشار من ترى بقر ترام كالسحاب منتشراً • وليس فيمه لطمالب مطر في شجر السرو منهم شمه • له روا، وما له ثمر وكما قال الرابع:

لابأس بالقوم من طول و من غلظ \* جسم البغال و أحلام العصافير و أحسن من هذا كله قوله تعالى ( وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم وإن يقولوا تسمع لقولهم كأنهم خشب مسندة يحسبون كل صيحة عليهم هم العدو فاحذرهم) فلذلك ترى غالب الناس اليوم الى اوضاع القوانين البشرية الشيطانية أميل وأطوع منهم إلى اوضاع القانون الالممى و والوحى السياوى . و ترى للتشدقين المتحذلتين الذين يزعون أنهم يربدون ترقية الامة ولم شعثها ، وضم شملها ، بأفكارهم الفاسدة ، وآرائهم الكاسدة ، وسياساتهم الخالفة المنابغة ا

لسياسات الشريعة الحقة الصادقة . لا يقومون مقاما ولا يجلسون مجلسا الاحثوا فيه الناس اتباع كل صادق و ناعق الذين يميلون مع كل ريح ولم يستضيئوا بنور العلم ولم يلجأوا إلى ركن وثيق على ما يتمكنون به من مقتضيات أهوا ثهم النفسائية ٠ ومشتهيات أطباعهم البهيمية الشيطانية • من قوانين أهل الكفر والصليب والتشبه بهم في الافعال والاقوال وفترى لذلك قلوبالناس من قريب وبعيد و حاضر وباد إلا من عصمه الله من الافراد مناائة على قبولها غير مكترثين بالقانون الذي نزل من عند الله وبينه لنا رسول الله المعصوم الصادق المصدوق الذي ما ينطق عن هوى ان هو إلا وحي يوحي صلى الله عليه وآلهوسلم حتى جعلوا التحاكم البها • والتعويل فىالاحكام عليها . وجعلوا لهم محاكم سموها بأسها. ليست من حقيقتها في شي وبل هيممها على طرفي نقيض فسموا شرعية وعدلية وحقوقية وغير ذلك من الاسها. • التي لا حقيقة لها بل هي الفول أوالمنقا. • فالشرعية في الحقيقة هي الخدعية . والعداية هي العدلية لكن عن نهج الشريمة الحمدية . والحقوقية في الحقوقية لكن يمنى كونها محل ضياع الحقوق الخالقية والمحلوقية · قد نسوا القرآن واطرحوه خلف ظهورهم بالكلية · واعتاضوا عنه بقوانين الكفار وآراه ابتدعوها تقولًا على الشريعة الغراء الاحدية. ولم يرضوا بحكم الله ورسوله فيهم ورضوا باحكام الكفار وآرائهم • فتعسا لها من عقول • لا تشتري ولا بالبقول. وهم مع هذا يزعون أنهم من العقل على جانب عظيم • لا يلحقهم فيه الحديث ولا القديم · وليت شعرى أى عقل يكون لمن لا يرضى بحكم أحكم الحاكين . واعلم العالمين . وأعدل العادلين . ويرضى بحكم أجهل الجاهلين وأظلم الظالمين •

وما أرى مثل هؤلاء القومهن ذوى الابصار المطبوسة ، والبصائر المكوسة ، الا مثل الجعل يتأذى من رائحة المسك والورد الفواح ، ويحيا بالعذرة والغائط في المستراح ، فسحقا لامشال هذه العقول سحقا ، ومحقاً لهن اللهم محقا ، فلما تمادى بنا ذلك الحال، ومرت به علينا سنون وأحوال ، حتى فتحالله تعالى لعباده

ماب حرية المقال و بعد ما قد كانوا ألجهم الاستبداد المفرط بلجوم السكوت على مر الاحوال • والقمهم حجر الصمت على ماهو أعيا من الدا. العضال غيرأنه وقم الناس في أضطراب وارتباك وجدال. وتفرق الناس فرقا مختلفة المسالك والمذاهب. وتحزبوا أحزابًا غير مؤتلفة المشارب. وكانمن تلك الفرق جمية الاتحاد المحمدي. المتجمعة لطلب العمل بالشرع الاحمدي . قوى الله عضدها . وأيد ساعدها . وأخذ بأياديها • وبدد شمل أعاديها • ألممنى الله تعالى ان اكتب نبذة شافية صدور الذين اوتوا العملم والذين يريدون أنهم مهدى ربهم مهتدون على شريطة الاختصار في المقال حذرا من الساَّ مة والملال . وأبين أضطرار الناس الى الشريعة جداً وأجم بعض الآيات الدالة على اغنا. القرآن بالسنة النبوية المبينة له عن جيم الشرائع السابقة. والقوانين البشرية الشيطانية اللاحقة. ليكونوا على بصيرة من أمره • ويحذروا من كيد عدوهم ومكرهم

﴿ فَأَقُولَ ﴾ وانا ابرأ الى الله من القوة والحول وأستغفره من زال العقل والقول . معلوم لكل من عنده أدنى مسكة من عقل ان الله سبحانه وتعالى لم يخلق هذا الخلق عبثا كاقال تعالى (أفحسبتم انما خلقناكم عبثاوانكم الينالا ترجعون) وكما قال ( أبحسب الانسان أن يترك سدى ) أي مهملا هملالا يؤمر ولا ينهى كما قال الشافعي – أو لا يشاب ولا يعاقب كما قال غيره والقولان واحد لان الثواب والعقاب غاية الامر والنهى فهو سبحانه خلقهم للامر والنهى في الدنيا والثواب والعقاب في الآخرة ـــ وكما قال تعالى ( وما خلقت الانس والجن إلا ليعبدون ) ولا فرق بين إبقاء العبادة على ظاهر معناها أو تفسيرها بالمعرفة كما يروى عن ابن عباس رضي الله عنهما فأنهما متلازمان فالمعرفة لا تبكون بدون عبادة والعبادة لاتكون بدون معرفة \* وأما مايستدل به بعض من لا إلمامله بعلم المديث بما يروى عن الله تبارك وتعالى أنه قال دكنت كنزاً لا أعرف فأحبت النوسون ١١٥ أن أعرف فخلقت خلقاً فمرَّفتهم في فعر فوني، فقد قالحفاظ الحديث ونقاده إنه ٢- التبلة ١٦ لا يعرف له سند صحيح ولا ضعيف ، إذا تمهد هذا فنقول ليعلم أن حاجة الناس ١-الناريات ٥٠

إلى الشريعة ضرورية جداً فوق حاجهم إلى كل شى، ولا نسبة لحاجهم إلى علم الطب اليها . — ألا ترى أن أكثر العالم يعيشون بغير طبيب ولا يكون الطبيب في بعض المدن الجامعة وأما أهل البدو كلهم وأهل الكفور كلهم وعامة بنى آدم فلا يحتاجون الى طبيب وهم أصح أبداناً وأقوى طبيعة ممن هو متقيد بالطبيب ولهل أعارهم متقاربة وقد فطر الله بنى آدم على تناول ما ينفعهم واجتناب ما يضرهم وجعل لكل قوم عادة وعرفا في استخراج ما بهجم عليهم من الادواء حتى ان كثيراً من أصول الطب أنما أخذت من عوائد الناس وعرفهم وتجاربهم ه

وأما الشريعة فبنياها على تعريف مواقع رضي الله وسخطه في حركات العبادالاختيارية . فبناها على الوحي المحض . يخلاف العلب فبناه على تمريف المنافع والمضار التي البدن وعليه . بما قد لا تمس الحاجة اليه . وغاية ما يقدر في عدمه موت البدن وتعطل الروح عنه \_ وأما ما يقدر عند عدم الشريعة ففساد الروح والقلب جملة وهلاك الابد، وشتان بين هذا وهلاك البدن بالموتخليس الناس قط الى شيء أحوج منهم الى معرفة ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم والقيام به والدعوة اليه والصبر عليه وجهاد من خرج عنه حتى يرجع اليه وليس للعالم صلاح بدون ذلك البتة ولا سبيل إلى الوصول إلى السعادة والفوز الأكبر إلابالعبور إلى هذا الجسر منم لفظ الشريعة يتكلم به كثير من الناس ولا يفرق بين الشرع المنزل من عند الله تعالى وهوالكتاب والسنة الذي بعث الله به رسوله فان هذا الشرع ليس لاحد من الحلق كاثناً من كان الخروج عنه ولا بخرج عنه إلا كافر وبين الشرعالذي هو اقوال أئمة الفقه وآراؤهم التي أدى اليها أجتهادهم ووصلتاليها أفهامهم كأى حنيفةومالك بنأنس والشافعي واحدبن حنبل وغيرهم من الاثمة المجتهدين رضى الله عنهم أجمين فهؤلاء أقو المهم تعرض على الكتاب والسنةو بحتجمًا بهما لما هو معلوم من حديث الحاكم والثابت من طرق في الصحيح أن الحِبْهِد يصيب ويخطى. فإن أصاب فله أجران وإن أخطأ فله أجر على اجتهاده

والله يغفر له خطأه لكنه لايتابع عليه . فما وافقها أو كان أشبه بهما فهوالصواب وما خالفها فهو خطأ لا يجوز لمن تبينه واطلع عليه متابعة من ذهب اليه . وإذا قلد المقلد أحدهم حيث يجوز له التقليد كان جائزاً وليس اتباع أحدهم بعينه واجبا على جميع الامة كاتباع الرسول صلي الله عليه وسلم ولا يحرم تقليد أحدهم كا يحرم اتباع من يتكلم بغير علم \* وأما ان اضاف أحد الى الشريعة ماليس منها من أحاديث مفتراة أو تأويل النصوص بخلاف مراد الله ونحو ذلك فهذا من نوع التبديل فيجب الفرق بين الشرع المنزل والشرع المؤول والشرع المبدل \*

ولانحفك هنا بقاعدة عظيمة و فائدة جسيمة . تنعرف فيها حال كل قول يرد عليك ينسب الى الشرع وهى انه اما أن يكون هذا القول موافقا لقول الرسول أولا يكون — والثاني إما أن يكون موافقا لشرع من قبله وإما ان لا يكون وهذا الثالث إن كان لا عن شبهة دليل بل عن محض اتباع الموى فهو المبدل كالاديان التى شرعها الشياطين على ألسنة أوليائهم قال تعالى ( أم لهم شركاه شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله ) وقال تعالى ( وان الشياطين ليوحون إلى أوليائهم ليجادلوكم وان أطعتموهم انكم لمشركون ) وقال تعالى ( وكذلك جعلنا لكل نبي عدوا شياطين الانس والجن يوحى بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورا ولو شاء ربك ما فعلوه فنرهم وما يفترون ) — وإن كان عن شبهة دليل فهو المؤولوفي هذا كان الصحابة رضى الله أذا قال أحدهم برأيه شيئا بما لم يجد فيه نص كتاب أو سنة عن النبي واضطر لمعرفة المكم الذي يرضاه الله ورسوله يقول ان كان صوابا فن الله وان كان خطأ فني ومن الشيطان والله ورسوله برى منه كا قال ذلك ابن مسعود وروى عن أبي بكر وعر عوراكان شرعا لمغيره وهو لا يوافق شرعه فقد نسخ كالمبت وتحريم كل ذي وما كان شرعا لمغيره وهو لا يوافق شرعه فقد نسخ كالمبت وتحريم كل ذي والمفر وشحم الثرب (١) والكليتين قان أنخاذ السبت عيداً وتحريم هذه الطيبات

۱ ـ الشوری ۲۱

٢ ـ الأنمام ١٢١

٣ ـ الأنعام ١١٢

<sup>(</sup>١) الثرب وزان فلس شحم رقيق على الكرش والامعاء اه مصباح

قد كان شرعائم نسخ . فالاقسام ثلاثة اجالا وأربعة تفصيلا فاحتفظ كل الاحتفاظ على هذه القاعدة تنفعك »

ثم دين الانبياء كلهم الاسلام كما قدأ خبر الله بذلك عنهم في غير موضع من القرآن ـ وكما في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال «انا معشر الانبياء ديننا واحد». وهو الاستسلام لله وحده وذلك الما يكون بطاعته فيما أمر به في ذلك الوقت فطاعة كل نبي هي من دين الاسلام اذ ذاك قاستقبال صخرة بيت المقدس مثلا كان من دين الاسلام قبل النسخ ثم لما أمر باستقبال الكعبة صار استقبالها من دين الاسلام ولم يبق استقبال الصخرة من دين الاسلام ولم يبق استقبال الصخرة من دين الاسلام ولمذا خرج اليهود والنصاري عن دين الاسلام قانهم تركوا طاعة الله وتصديق رسوله واعتاضوا عن ذلك بمبدل أو منسوخ ه

وبالجلة فدين الاسلام هو دين الاولين والآخرين من النبيين والمرسلين. وقوله تعالى ( ومن يبتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين) عام فيكل زمان ومكان فنوح وابراهيم ويعقوب والاسباطوموسي وعيسي والحواريون كلهم دينهم الاسلام وهو عبادة الله وحده لا شريك له والاستسلام له ظاهراً وباطنا وعدم الاستسلام لغيره كاقد بين ذلك عنهم القرآن فدينهم كلهم واحدوان تنوعت شرائعهم كاقال الله تعالى ( لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا ) وقال لنبيه صلى الله عليه وسلم ( ثم جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون انهم لن يفنوا عنك من الله شيئا وان الظالمين بعضهم اولياء بعض والله ولي المتقين )

والله تبارك وتعالى قد بعث محدا صلى الله عليه وسلم بشرائع الاسلام الظاهرة وحقائق الايمان الباطنة • فغي مسند احد عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنعقال «الاسلام علانية والايمان في القلب ، وفي البخاري ان جبريل أنى النبي صلى الله عليه وسلم فسأله عن الايمان والاسلام والاحسان فن لم يقم بشرائم الاسلام الظاهرة امتنع ان محصل له حقائق الايمان الباطنة ومن حصلة

۱ ـ آل عران ۱۵

٢ ـ للائدة ٤٨

۲ ـ الجاثية ۱۹ ـ ۱۹

له حقائق الايمان الباطنة فلابد ان يحصل له حقائق شرائع الاسلام الظاهرة فان القلب ملك والاعضاء جنوده فنى استقام الملك وصلح استقامت جنوده وصلحت . كما في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال « ألا ان في الجسد مضغة اذا صلحت صلح لها سائر الجسد واذا فسدت فسد لها سائر الجسد الا وهي القلب » فاذا كان في القلب حقائق الايمان الباطنة فقد صلح فلا بد أن يكون سائر جسده صالحاً فان لم يكن جسده صالحاً امتنعان يكون في باطنه حقائق الايمان كاخلاص الدين لله وحبه وخشيته والتوكل عليه والانابة اليه »

وأصل الأيمان والتقوى الايمان برسل الله .وجماع ذلك الايمان يخاتم الرسل سيدنا محد صلى الله عليه وسلم فالايمان به يتضمن الايمان بجميع كتب الله ورسله •

وأصل الكفر والنفاق هو الكفر بالرسل وبما جاءوا به فان هذا هوالكفر الذي يستحق صاحبه المذاب الاكبر في الآخرة فان الله تعالى أخبر في كتابه انه لا يمذب أحدا الا بعد بلوغ الرسالة قال الله تعالى ( وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا ) وقال تعالى ( وما كان ربك مهاك القرى حتى يبعث في أمها رسولا يتلو عليهم آياتنا ) وقال تعالى ( افا أوحينا اليك كا أوحينا الى نوح والنبيين من بعده وأوحينا الى ابراهيم واساعيل واسحق ويعقوب والاسباط وعيسى وأيوب ويونس وهرون وسليان وآتينا داود زبورا ورسلا قمد قصصناهم عليك من قبل ورسلا لم نقصصهم عليك وكلم الله موسى تكليا رسلا مبشرين ومنذرين لثلا يكون الناس على الله حجة بعد الرسل ) وقال تعالى ( وأنيبوا الى ربكم وأسلوا له من قبل أن يأتيكم العذاب ثم لا تنصرون واتبعوا أحسن ما أزل اليكم من ربكم من قبل أن يأتيكم العذاب ثمتة وائم لا المناس أو تقول لو أن الله هدائي لكنت من المتقين أو تقول حين ترى المناس المناب لو ان لي كرة فأكون من الحسنين بلي قد جاءتك آياتي فكذبت بها المذاب لو ان لكافرين ) أ

وقال تمالى في أهل النار ( وما ظلمناهم ولكن كانوا هم الظالمين ) وقال تعالى فيهم ( كلا القى فيها فوج سألهم خزنتها ألم يأته كم نذير قالوا بلي قدجاء فا فذير فكذبنا وقلنا ما نزل الله من شيء ان انتم الا في ضلال كبير ) قاخير انه كلما التي في النار فوج وسئلوا عن النذير اقروا بأنه جاءهم فكذبوه فدل ذلك على انه لا يلقى فيها الا من كذب النذير وقال تعالى في خطابه لابليس فلك على انه لا يلقى فيها الا من كذب النذير وقال تعالى في خطابه لابليس فاذا ملثت بهم لم يدخلها غيرهم فعلم انه لا يدخل النار الا من تبع الشيطان وهذا فاذا ملت بهم لم يدخلها عنرهم فعلم انه لا يدخل النار الا من تبع الشيطان وهذا يدل على انه لا يدخلها من لاذنب له فان من لا يتبع الشيطان لا يكون مذنب وماتقدم بدل على انه لا يدخلها إلا من قامت عليه الحجة بالرسل ه وهذا المهنى في القرآن كثير ه

واذا أحطت علماً بهذه المقدمات التي مهدناها لك علمت علم اليقين أن الاعتياض عن القانون السياري الذي جاء به الصادق المصدوق صلوات الله وسلامه عليه وآله بالقسانون الارضى الانساني الشيطاني الذي لا يخلو مهما توافقت عليه الآراء. وتطابقت عليه الأملاء. من غلط وخطاء . لاسيا اذا كان ممن لاعلم عنده بمعاني كتاب الله . وسنة نبيه الداعي على بصيرة الى الله . بل غاية احدم أن يكون قد تعلم بعض العلوم الآلية . وفضول العلوم التي قد لا يحتاج اليها في ألدين بالكلية . هو من أعظم أسباب المقت والحرمان . واكبر موجبات العقوبة والحذلان . كيف لا وهو المخاذ لدين الله هزواً ولهواً ولمباً وتبديل لنعمة الله بالنقمة والشكران بالكفران وشرع دين لم يأذن به الله واتباع لغير سبيل المؤمنين ومشاقة ومحادة ومحاربة وخيانة لله ولرسوله . وعشو واتباع لغير سبيل المؤمنين ومشاقة ومحادة ومحاربة وخيانة لله والسوله . وعشو عن ذكر الرحمن وإعراض عنه — الى غير ذلك من المفاسد والمحاذير التي عن ذكر الرحمن وإعراض عنه — الى غير ذلك من المفاسد والمحاذير التي لاتدخل نحت الحساب . ولاتضبطها أقلام الكتاب \* قال الله تعالى ( وفر الذين الخذوا دينهم لمواً ولعب وغرتهم الحياة الدنيا ) وقال تعالى ( ألم تر الى الذين بغلوا نعمة الله كفراً وأحلوا قومهم دارالبوار . جهم يصاونها ويئس القراد ) "

۱ ـ الزخرف ۲۱

٢٠ للك ١٨٠

۴ ـ ص ۸۵

٤ ـ الأنعام ٧٠

۵ ـ ليراهم ۲۹۲۸

(1-rt)

وقال تعالى ( أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله ) وقال تعالى ( ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جهنم وساحت مصيرا ) وقال تعالى (ومن يشاقق الله ورسوله فان الله شديد العقاب) وقال تعالى ( انالذين يحادون اللهورسوله أو لثلث في الاذلين ) أ وقال تعالى ( ألم يعلموا أنه من يحادد الله ورسوله فان له نارجهنم خالداً فيها ذلك الحزى العظيم)و قال تمالى (أما جزاء الدين بحار بون الله ويسعون في الارض فساداً أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الارض ذلك لهم خزى في الدنيا ولهم في الآخرة عذاب عظيم ) فاذا كان هذا حكم الباغين المحاربين الخارجين عن طاعة الامام الذين شقوا عصا الجاعة فما بالك بمن دعا الناس كافة عرباً وعجماً مؤمنهم وكافرهم الىقانون اخترعه هو أوغيره من جنس الخيالات الباطلة فخرج هو وأخرج به عن طاعة الله وطاعة وسوله وحاربها وحادها وشاقعا بمخالفة أمرها أليس هو أولى بذلك . بلي وربك فانه رأس الفساد وأم الشرور والحبائث وما يعقله الا العالمون . وقال تعالى ( يا أيها الذين آ منوا لا تخونوا الله والرسول وتخونوا أماناتكم وأنتم تعسلون ) وقال تعالى ( ومن يمش عن ذكر الرحن نقيض له شيطانا فهو له قرين والهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون ﴾ فأخبر سبحانه أن من ابتلاء بقرينه من الشياطين وأضله بهانما كان بسبب اعراضه وعشوه عن ذلك الذي أنزله على رسوله فكلن عقو بقعدا الاعراضأن قيض له شيطانا يقارنه فيصده عن سبيل ربه وطريق فلاحه وهو محسبأنه مهتد حتى اذا وافى ربه يوم القيامة مع قرينه وعاين هلاكه وافلاسه قال ( ياليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين) وكلمن أعرض عن الاهتدا. بالوحى الذى هو ذكر الله فلابد أن يقول هذا يوم القيامة \* ( فان قيل ) فهل لهذا عنر في ضلاله اذا كان يحسب أنه على هدى كا قال تمالى ( ويحسبون أنهم مهتدون) \_ ( قيل ) لاعذر لهذا وأمثاله من الضلال الذين منشأ ضلالهم الاعراض عن الوحى الذى جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم ولوظن

٣ \_ الأنفال ١٣

٤ ـ المجاملة ٢٠

٦ ـ للائدة ٢٢

٧ ـ الأنفال ٢٧

٨ ـ الزخرف ٢٧.٢٦

٩ ـ الزخرف ٢٨

١٠ ـ الأعراف ٢٠

انه مهتدفانه مفرط باعراضه عن اتباعداعي الهدى فاذا ضل أني من تفريطه واعراضه وهذا بخلاف من كان ضلاله لعدم بلوغ الرسالة وعجزه عن الوصول اليها فذاك له حكم آخر والوعيد في التوآن الها يتناول الاول المعرض. وأماالثاني فان الله لا يعذب أحداً الا بعد قيام الحجة عليه كما قدمنا .

وقال تعالى (وقد آتيناك من لدنا ذكرا من أعرض عنه فانه يحمل يو مالقيامة وزراً خالدين فيه وساء لهم يو مالقيامة حلا) وقال تعالى (وان لو استقاموا على الطريقة لاسقيناهما، غدقالنفتنهم فيه ومن يعرض عن ذكري ) أى لم يتبع الذكر الذي أنزلته وهو القرآن وقال تعالى (ومن أعرض عن أن يذكرنى بل هذا لاز مالمهنى فالذكر هنا مضاف اضافة الاسها، لا اضافة المصادر الى معمولاتها (فان له معيشة ضنكاو نحشره يوم القيامه أعمى قال رب لم حشرتنى أعمى وقد كنت بصيراً قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى) فأخبر سبحانه أن من أعرض عن ذكره وهو الهدى الذى من اتبعه لا يضل ولا يشقى فان له معيشة ضنكا عكس من حفظ عهده فانه قد تكفل له أن محيية حياة طيبة ويجزيه أجره في الآخرة بقوله تعالى (من عمل صالحا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة و لنجزينهم أجره بأحسن ما كانوا يعملون) \*\*

وقال تعالى ( ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه ) وقال تعالى ( ومن يتعد حدود الله فأو لئك م عدود الله فأو لئك م الظالمون ) وقال تعالى (ومن لم يحكم بما أنزل الله فأو لئك م الظالمون) وقال تعالى (ومن لم يحكم بما أنزل الله فأو لئك م الظالمون) وقال تعالى (ومن لم يحكم بما أنزل الله فأو لئك م الفالمون) وقال تعالى (ألم تر الماللة بن يزعمون أمنوا بما أنزل الله وما أنزل من قبلك يريدون أن يتحاكموا الى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالا بعيداً واذا قيل لهم تعالوا الى ما أنزل الله والى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدودا)

١ ـ ځه ١٩٠٠ ٠

۲ \_ الجن ١٧\_١٦

۳ ـ طه ۱۲۲ ۱۲۲

٤ ـ النحل ٩٧

ه ـ الطلاق ١

٦ ـ البقرة ٢٢٩

٧ ـ للائدة ٤٤

٨ ـ المائدة ١٤

٩ \_ للائدة ٤٧

1 1 - d - : H - 1 - 1 - 1 - 1 - 1

قال أهل التحقيق من أهل التفسير الطاغوت كل ما تجاوز بهالعبدحده من معبود أومتبوع أو مطاع . فطاغوت كل قوم من يتحا كوناليه غيرالله ورسوله أو يعبدونه من دون الله أو يتبعونه على غير بصيرة من الله أو يطيعونه فيا لا يعلمون أنه طاعة لله \*

قال المحقق ابن القيم في كتابه اعلام الموقعين عن رب العالمين بعد هذه العبارة فهذه طواغيت العالم اذا تأملتها وتأملت أحوال الناس معها رأيت أكثرهم من عبادة الله الى عبادة الطاغوت وعن طاعته ومتابعة رسوله الى طاعة الطاغوت ومتابعته وهؤلاء لم يسلكوا طريق الناجين الفائزين من هذه الامة وهم الصحابة ومن تبعهم ولاقصدوا قصدهم بل خالفوهم في الطريق والقصدما اه ولقد صدق والله فيا نطق هذا حال جلنا ان لم يكن كلنا فلاحول ولا قوة الابالله والى الله المشتكى من فساد قلو بنا ونياتنا وأحوالنا وأخلاقنا فقد بلغ الفساد بنا مبلنا لا يمكن ان ينهض بنا قاهض لشى من من ما الكبريت الاحر هو وما أقلهم بل ما أعزهم من الكبريت الاحر ه

ثم لو لم يكن في القرآن الحيد في الزجر عن اتباع القوانين البشر يتغير هذه الآية السكرية لكفت العاقل اللبيب الذي أوتى رشده واحمه صلاح قلبه عن تطلب غيرها فكيف والقرآن كله يدعو الى نحمكم ما أنزل الله . وعدم تحكيم ما عداه . اما تصريحا وأما تلويحا وله جاهد من جاهد ويجاهد من بجاهد من عباد الله للتقين من لهن بعث سيدنا محد صلى الله عليه وآله وسلم الى يوم تقوم الساعة . وقد صح عنه صلى الله عليه وآله وسلم انه قال: ولا تزال طائفة من خالهم حتى يأتى أمنى ظاهرين على الحق لا يضره من خلطم ولا خلاف من خالهم حتى يأتى أمر الله » . فعلمنا بذلك ان من الممتنع بالسم ان يبالا العالم كلهم شرقا وغربا من أمة سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم على اتباع القوانين البشرية وعدم المبالاة بالقانون الالحي بل لا بدان يكون فيهم ولو واحد ينكر على هؤلاء الكل إما بلسانه ان أمكنه ذلك ولم يفتكوا

به وإما بقلبه أن لم يمكنه وظن الفتك به كما قد كان أيام الاستبداد »

والغرض بيان أن طائفة الحق لا تزال تقاتل وتجاهد على تحكيم ما أنزل الله باللسان والبيان . والبدن والسنان . والمال وكل يمكن لنوع الانسان وان به يتم نظام العدل والملك والدين والدنيا وبه يستقيم أمر المعاش والمعاد وتسكل لهم الراحة والأمن والحرية التامة . والسياسة العامة لجميع الملل والرعايا المحتلفة الاصناف والالسنة والامزجة . ومن شك في هذا فلينظر الفرق بين حال الاسلام في هذه القرون المتأخرة الني عطلت فيها حدود الشريعة وأحكامها وحاله في القرون المتقدمة التي ما كانت على شيء أحفظ منها على أحكام الشريعة وارعى لها يجد الفرق كما بين المرى والمربا وكما بين الارض والسهاء وكما قال الشاعر:

نزلوا بمكة في قبائل هاشم 🔹 ونزلت بالبيدا. أبعد منزل

ألا ترى ان الصحابة رضى الله عنهم بعد وفاة نبيهم صلى الله تعالى عليه والمرآن. في مدة نحو ما نه سنة مع قلة عددالمسلمين وعددم. وضيق فات يدم. والقرآن. في مدة نحو ما نه سنة مع قلة عددالمسلمين وعددم. وضيق فات يدم. ونحن مع كثرة عددنا. ووفرة عددنا. وها ثل ثروتنا. وطا ثل قوتنا. لا نزداد الاضعفا و تقهتراً الى وراء. وذلا وحقارة في عيون الاعداء. وذلك لان من لا ينصر دين الله لا ينصره قال تعالى: (يا أيها الذين آمنوا ان تنصر وا الله ينصركم ويثبت أقدامكم) فرتب نصره على نصره باقامة طاعته وطاعة وسوله فأفهم أنه لا ينصر من لا ينصره وهو كذلك كا جرت به عادته وسنته في عباده. والمنهوم المخالف وان كان في حجيته خلاف مبين في أصول الفقه ليس هذا موضع بسطه فهذا المفهوم لا خلاف في صحته واعباده لاعتضاده بدلاثل أخرى وشهادة الواقع له \* وهذا كما قال تعالى (ولينصرن الله من ينصر مان الله لقوى عزيز) فلغبر تعالى بانه ينصر من ينصر دينه من بين تعالى الذين ينصر ون دينه بقوله فاغبر تعالى بانه ينصر من ينصر دينه من بين تعالى الذين ينصر ون دينه بقوله ونهوا عن المنكى) فن لم يكن موصوفا بهذه الصفات الأربع ممن مكنه الله تعالى ونهوا عن المنكى أفن لم يكن موصوفا بهذه الصفات الأربع ممن مكنه الله تعالى ونهوا عن المنكى أفن لم يكن موصوفا بهذه الصفات الأربع ممن مكنه الله تعالى ونهوا عن المنكى أفن لم يكن موصوفا بهذه الصفات الأربع ممن مكنه الله تعالى ونهوا عن المنكى أفن لم يكن موصوفا بهذه الصفات الأربع ممن مكنه الله تعالى ونهوا عن المنكى أفن لم يكن موصوفا بهذه الصفات الأرب عمن مكنه الله تعالى ونهوا عن المنكى المناب المناب المنس المنابع المنا

٧ ـ څد ٧

٧ ـ الحج ٤٠

٢ ـ الحج ١١

في الارض فلا حظ له في نصرة الله تمالي – وقال تمالي لأ هل بدر ( بلي ان تصبروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا عددكم ربكم بخمسة آلاف من الملائكة مسومين ) فعلق امداده لهم على شيئين هما عمادًا النصر. الصبر وتقوى الله عزوجل \_ وقال تعالى ( انا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الاشهاد) فوعد ووعده حق بنصره الرسل والمؤمنين في الدنيا والآخرة بالحجة والظفر والغلبة على مخالفيهم وأعاديهم .. وهذا كقوله الآخر (ولقدسبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين انهم لهم المنصورون وأن جندنا لهم الغالبون) فوعد بعلوهم على عدوهم فى مقاومالحجاج وملاحم القتال في الدنيا وعلوهم عليهم في الآخرة كما قال ( والذين اتقوا فوقهم يوم القيامة ) أ- وقال تمالى (كتب الله لاغلبن أنا ورسلي ان الله قوى عزيز ) فأخبر سبحانه عن نفسه أنه كتب وجعل الغلبة له ولرسله وأتباعهم ـ وقال تعالى ( ان الله يدافع عن الذين آمنوا انالله لا يحب كل خوان كفور ) فخص المؤمنين بدفاعه عنهم و نصره لمم وجعل العلة في ذلك أنه لا يحب أضداده . فاذا كان قد كتبها له ولرسله وأتباعهم وأوليائهم وخصهم بالدفاع عنهم وعلل ذلك بأنه لا يحب الخوان والكفراء كانمن الحال ان تتكون الغلبة لاعدائه وأعداء رسله وحم الخونة الذين يخونون الله والرسول ويخونون اماناتهم ويكفرون نعم الله عليهم ويغمطونها \*

ولا ينافي ذلك أنهزامهم في بعض المشاهدوما جرىعليهممن القتل في بعض للغازى فان الغلبة كانت لهم ولمن بعدهم في العاقبة وكغى بمشاهد رسول الله صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدين مثلا يحتذى عليهاوعبرا يعتبر بها وعن الحسن رضي الله عنه ما غلب نبي في حرب ولا قتل فيها ولان قاعدة أمرهم واساسهم والغالب منه هُو الظفر والنصرة وان وقع في تضاعيف ذلك شوب من الابتلاء والحنة رفع درجاتهم . وزيادة اجورهم ومثوباتهم والحكم للغالب \*

وبالجلة فقد ضمن الله تبارك وتعالى لكل من نصر دينه المبين . وأطاع

٤ ـ البقرة ٢١٢

رسوله الامين . ان ينصره في الدنيا والا خرة . فن خذل دينه وخالف رسوله

استحق أ كبر العذاب وأشدالنكال في الدارين ولم يمن عنه لا مال ولا أحدمن الله فتيلا . .. ألا ترى أن أهل أحد لما أمرهم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أن يثبتوا في مكانهم عند الجبل ولا يزايلوه سوا. كانت الدولة المسلمين أو عليهم فلما أقبل المشركون جعل الرماة يرشقون خيلهم والباقون يضربونهم بالسيوف حتى أنهزموا والمسلمون على آثارهم يقتلونهم قتلا ذريعاً فلما فشلوا وتنازعوافقال بعضهم قد انهزم المشركون فما موقفنا هينا وقال بعضهم لانخالف أمررسول الله صلى الله عليه وسلم فثبت مكانه عبد الله بن جبير أمير الرماة في نفر دون العشرة ونفر ينهبون أعقابهم كر عندذلك المشركون على الرماة وقتلواعبد اللهبن جبير رضى الله عنه وأقبلوا على المسلمين وحالت الريح دبورا وكانت صبأحتى هزموا وقتل من قتل . وذلك كله بشؤم مخالفة بمضهم أمر رسول الله صلى الله عليـــه وسلم وعصيامهم له . وذلك معنى قوله تعالى ( ولقدصدقكم الله وعده اذتحسونهم باذنه حتى اذا فشلتم وتنازعتم فى الامر وعصيتم من بعــد ما أراكم ما تحبــون منكم من يريد الدنيا ومنكم من يريد الآخرة ثم صرفكم عنهم ليبتليكم )'\_ وألا تري ان أهل المدينة كانوا في خلافة ابي بكر وعمر وعمان وعلى أفضل أهل الدنيا والآخرة لتمسكهم بطاعة الرسول صلى الله عليه وسلم نم تغيروا بعضالتغير فقتل عُمَان . وخرجت الخلافة خلافة النبوة من عندهم وصاروا رعيسة لغيرهم \_ ثم تغيروا بعض التغير فجرى عليهم عام الحرة من النهب والتسل وغير ذلك من المصايب ما لم بجر عليهم قبل ذلك .

والذى فعل بهم ذلك وان كان ظالما متعدياً فليس هو أظلم بمن فعل بالنبي صلى الله تعالى عليه وسلم وأصحابه ما فعل وقدقال الله تعالى (أو لما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثليها قلتم أنى هذا قل هو من عند أنفسكم ) وكذلك الشام كان أعله في أول الاسلام في سعادة الدنيا والدين ثم جرت فنن وخرج الملك من أيديهم ثم سلط عليهم المنافقون الملاحدة والنصارى بذنوبهم واستولوا على بيت المقدس وقبر الخليل وفتحوا البناء الذى كان عليه وجعلوه كنيسة ثم صلح دينهم فأعزهم

۱ \_ آل عران ۱۵۲

۲ \_ آل عمران ۱۵٦

الله ونصرهم على عدوهم لما أطاعوا الله ورسوله واتبعوا ما أنزل اليهم من ربهم و وكذلك أهل الاندلس كانوا رقودا فى ظلال الأمن وخفض العيش والدعة فغمطوا النعمة وقابلوها بالاشر والبطر فاشتغلوا بمعاصى الله تعالى واكبوا على لهوهم ولم يتقوا مواقع سخط ربهم ومقته ففعل الله بهم ما لا يحصره قلم كاتب . ولا يحصيه حساب حاسب. بتسليط عدوهم عليهم حتى مزقهم الله كل ممزقو فرقهم أيادى سبأ وارتد بعضهم على عقبه ركونا الى الدنيا الفانية والحظوظ العاجلة .

ومن قرأ تاريخهم علم ما كان القوم عليه · وما صاروا اليه . وفي التماريخ أكبر عبرة لمن اعتبر \* دعك من هذا ولا أطول عليك المسافة ففي كتاب ربنا ما فيه غنية عن كل شي بهم لمن تدبره وعقله وصرف فيه شطراً من عره كاصرف في تلك العلوم التي لا طائل محتها ولا محصل لها ولا تقوم على ساق \* وسيرد عليك ان شاء الله . في هذا المعنى الذي حناحول جملة آيات متعددة فانتظر قليلا \*

والغرض المقصود لنا الآن هنا بيان أن الصلاح والنجاح والفوز والفلاح وسعادة الدين والدنيا معاً منوط ومربوط بنصرة دين الله لاسبيل له غير ذلك أبداً ولفلك قال سيدنا مالك بن انس امام دار الهجرة رضى الله عنه لن يصلح آخر هذه الامة الا بما صلح به أو لها أو كما قال . والامر والله كما قال . وشاهدالميان . من له عينان . عن البيان (هذا) ه

ثم لنذكر بعض الآيات الصريحة لمن له نظر . وفهم وتدبر • في التحذير عن اتباع غير ما أنزل الله فنقول قال تعالى ( ألم تر الى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب يشترون الضلالة ويريدون أن تضلوا السببل ) فجعل ما خالف حكم الكتاب ضلالة وقال تعالى: (ألم تر الى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب يدعون الى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون في وقال تعالى (ألم تر الى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت في وقال تعالى (أفغير الله ابتغى حكما وهو الذي أنزل اليكم الكتاب مفصلا والذين آتيناهم الكتاب يعلمون انه منزل من ربك بالحق فلا تسكونن من المنترين في وقال تعالى (أفن

۱ ـ النساء ۱٥

۲ \_ آل عمران ۲۳

٣ ـ النساء ٥١

٤ \_ الأنعام ١١٤

يعلم أما أنزل اليك من ربك الحق كمن هو أعمى الما يتذكر أولو الالباب إ \_ وقال تعالى (ويرى الذين او توا العلم الذي أنزل اليك من ربك هو الحق و يهدى الى صراط العزيز الحيد) فجعل الله تعالى في الآيتين المنزل هو الحق واذا كان هو الحق لاغير كان ما عداه هو الباطل بلا مرية \_ وقال تعالى ( فان لم يستجيبوا لك فاعلم أنما يتبعون أهواءهم ومن أضل بمن اتبع هواه بغير هدى من الله ان الله لابهدي القوم الظالمين) فقسم الله تمالى الامرالي شيئين لاثالث لمها. إما الاستجابة لله والرسول وماجا. به وإما أتباع الهوى. فكلمالم يأت به الرسول صلى الله عليه وآله وسلم فهومن الهوى ـ وقال تعالى ( ياداود الماجملناك خليفة في الارض فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله. ان الذين يضاون عن سبيل الله لم عذاب شديد عانسوا يوم الحساب) فقسم سبحانه طريق الحكم بين الناس الى الحقوهو الوحي الذي أنزله على رسوله والحالموني وهوماخالفه وقال تعالى (وأنزلنا اليك الكتاب بالحق مصدقًا لما بين يديه من الكناب ومهيمنا عليه فاحكم بينهم عا أزل الله ولا تتبع أهو المعماجا لمن الحق) قال الشافعي في الام: وأهواهم يحتمل سبيلهم في أحكامهم ويحتمل ما يهوون. وأبهما كان فقد نعى عنه وأمرأن بحكم بينهم بما أنزل الله على نبيه صلى الله عليه وسلماه ثم قال سبحانه ( وأناحكم بينهم بما أنزل الله ولا تنبع أهوا.هم واحذرهمأن يفتنوك عن بعض ما أنزل الله الله فان تولوا فاعلم أنما ير يدالله أن يصيبهم ببعض ذنوبهم وان كثيراً من النَّاس لفاسقون · أفحكم الجاهلية يبغون ومن أحسن من الله حكما لقوم يوقنون ) فأمر الله عز وجل نبيه صلى الله عليه وسلم بالحكم بين أهل الكتاب بما أتزله الله عليه - ونهاه عن اتباع أهوائهم لمافيه من مخالفة المنزل اليه وحذره أن يغتنوه فيحولوا بينهوبين بعضمأأنزله اليهوأعلمه أنهم انتولواعن الحكم الذى أنزله الله اليه قانما يريد أن يصيبهم ويبتليهم بسبب بعض ذنوبهم. فعلم منه أن التولى عن حكم الله وحكم رسوله الى حكم الاهواء سبب لاصابة الله بالمصايب. \_ وهذا كقوله تعالى ( ظهر الفساد في البروالبحر بما كسبت أيدى الناس ليذيقهم بعض الذي عماوا لعلهم يرجعون) \_وقوله تعالى ( وما أصابكم من مصيبة فيا كسبت أيديكم )وقوله

١ ـ الرعد ٩

۲ ـ سیا ۲

٣ ـ القصص ٥٠

٤ ـ ص ٢٦

٥ ـ المائدة ٤٨

٦ ـ المائدة ٤٩ ـ ٠ ه

٧ ـ الروم ٤١

۸ ـ الشوری ۳۰

تعالى ( فأصابهم سيآت ما كسبوا . والذين ظلموا من هؤلاء سيصيبهم سيآت ما كسبوا)وقوله تعالى(و بدالهمسيئات ماكسبوار حاقبهمماكانوا به يستهزئون) وقوله تعالى (فكلاأخذنابذنبه فمنهم من أرسلنا عليه حاصبا. ومنهم من أخذته الصيحة. ومنهم من خسفنا به الارض. ومنهم من اغرقنا وماكان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ) وقوله تعالى (كدأب آل فرعون والذين من قبلهم كذبوا بآيات ربهم فأهلكناهم بذنوبهم وأغرقناآ لفرعون وكلكانوا ظالمين )وقوله تمالى ( فأخذتهم الصاعقة بظلمهم) وقوله تمالى (مماخطياً تهم أغرقوا فأدخلوا نارا) وقوله تمالى (وكم أهلكنا من قرية بطرت معيشتها فتلك مساكنهم لم تسكن من بعدهم الاقليلاو كنا نحن الوارثين وماكان ربكمهلك القرى حتى يبعث في أمها رسولاً يتلوا عليهم آياتنا وما كنا مهلكي القرى الا وأهلها ظالمون) وقوله تعالى ( وضرب الله مثلا قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدامن كلمكان فكفرت بأنعمالله فأذاقها الله لباس الجوع والحوف عاكانوا يصنمون ولقد جامهم رسول منهم فكذبوه فأخذهم المذاب وهم ظالمون )^ وأخرج الامام احد عن عبد الرحن بن جبسير بن نفسير عن أبيه قال

لما فتحت قبرس فرق بين أهلها فبكى بعضهم الى بمض فرأيت أبا اللردا. جالسار حدم يبكي فقلت ياأبا العردا. ما يبكيك في بوم أعزالله فيه الاسلام وأهله فقال ويحك باجببرماأهون الخلق على الله عز وجل اذا أضاعوا أمره بيناهي أمة قاهرة ظاهرة لهم الملك تركواأمرالله فصاروا الى ماترى ، وأخرج عن عطاء ابن أبير باح عن ابن عرقال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ﴿ اذا ضَنَ النَّاسُ بِالَّهُ يِنَارُ وَالْمُرْهُمُ وتبايعوا بالعينة (١) واتبعوا أذناب البقر وتركوا الجهاد في سبيل الله أتزل اللهبهم بلاء فلا يرفعـه عنهم حتى يراجعوا دينهــم » : ورواه أبو داود باسناد حسن \_ وفي سنن ابن ماجه في باب العقوبات من حديث عبد الله بن عمر بن الخطاب قال أقبل علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم بوجهه فقال « يا معشر

۲ ـ العنكبوت ٤

٤ \_ الأنفال \$0

(١) هيان يبيع من رجل سلمة بثمن معلوم الى أجل مسمى ثم يشتربها منه ۸ \_ النحل ۱۱۲\_۱۱۲ نقداً باقل من النمن الذي باعها به اه المهاجرين خس اذا ابتليتم بهن وأعوذ بالله أن تدركوهن . لم تظهر الفاحشة في قوم حتى يعلنوا بها الا فشا فيهم الطاعون والاوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا . ولم ينقصو المكيال والميزان الا أخذوا بالسنين وشدة المؤنة وجور السلطان عليهم ولم ينقضوا عهد الله وعهد رسوله الاسلط الله عليهم عدواً من غيرهم عطروا . ولم ينقضوا عهد الله وعهد رسوله الاسلط الله عليهم عدواً من غيرهم فأخذوا بعض مافي أيدبهم . ومالم محكم أثمتهم بكتاب الله ويتخيروا بما أنزل الله الله بأسهم بينهم » - وفي شرح الموطأ عن ابن عباس عن النبي صلى الله علم حدوهم وما الله علم حدوهم وما الله علم منا نقض قوم العهد الاسلط عليهم عدوهم وما حكوا بغير ما أنزل الله الا فشا فيهم الفقر . ولا ظهرت فيهم الفاحشة الا فشافيهم الموت . ولا طففوا المكيال الا منعوا النبات واخذوا بالسنين . ولامنعوا الزكاة الاحبس عنهم القطر » (قال) رواه ابن ما جه والطبر انى وله شاهد (١) عن ابن عم مرفوعا نحوه عند ابن اسحق اه

وفى نهج البلاغة من كلام سيدنا على كرم الله وجهه لا يترك الناس شيئًا من أمر دينهم لاستصلاح دنيا هم الافتح الله عليهما هوأ ضرمنه ومن كلام بعض السلف الصالح كلا أحدثهم ذنبا أحدث الله لكمن سلطانه عقوبة وفي المشهور على الالسنة الجاري مجرى المثل السائر قولهم لو استقمنا ما انتقمنا وقال القائل

بذا قضى الله بين الخلق مذ خلقوا إن المحاوف والاجرام في قرن ولهذا المنى الذى ألمنا الآن بساحل بحره العميق شواهد من القرآن والسنة وكلام السلف الصالح لا تحصى لو ذهبنا الى تتبعها واستقصائها لطال بنا الكلام .

والقصد هنا بيان أن التولى عن حكم الله وحكم رسوله من أكبر الذنوب وانه سبب لانصباب المصايب. وتتابع النواثب فان الجزاءيكون من جنس العمل فن تولى عن حكم الله وحكم رسوله تولى الله ورسوله ورسوله وحكم رسوله تولى الله ورسوله عن حكم الله وحكم رسوله تولى الله ورسوله ورس

<sup>(</sup>١) أقول لمله الذي تقلناه عن سنن ابن ماجه قبل إه مولقه

عنه فهيهات أن يفلح ويمز بل يتركه الله أذل وأحقر ما يكون قال تعالى ( أن ينصركم الله فلا غالب لكم وان يخذلكم فمن ذا الذي ينصركم من بعده )وقال تعالى ( ان الذين يحادون الله ورسوله أو لنك في الادلين ) وفي مسند احمد من حديث ثوبان قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « يوشك ان تداعي عليكم الأمم من كل أفق كما تداعى الآكلة على قصعتها قلنًا بارسول الله أمن قلة بنا يومئذ قال أنتم يومئذ كثير ولكنكم غثاء كغثاء السيل تنزع المهابة من قلوب عدوكم ويجعل في قلو بكم الوهن قالو اوما الوهن قال حب الحياة و كراهة الموت » فأخبر صلى الله عليه وآله وسلم أنه يوشك ان يتمداعي عليكم من فرق الكفر وأمم الضلالة بعضهم بعضا ليفاتلوكم ويكسرون شوكتكم ويغلبواعلى ماملكتموه من الديار والاموال كما تتداعى الفئة الآكلة بعضهم بعضا على قصعتهم التي يتناولونهامن غير بأس ولامانع فيأكلونها عفوا صفوا فيستفرغون مافي صحفتكم من غيرتعب ينالهم او ضرر يلحقهم أو بأس بمنعهم ـ ثم لما سألوه عن سبب ذلك هل هو من قلة عددم أخبر بأنهم كثير ولكنهم غنا. كغنا، السيل الذي هو ما يجي. فوق السيل بما محتمله من البزورات والاوساخ لقلة نفعهم وغنائهم ودناءة أقدارهم. وخفة أحلامهم \_ ثم أخبر بان الله ينزع المهابة من قلوب عدوهم ويجعل فيقلوبهم الوهن وبين لهم سببه بانه حبهمالبقاء في الدنيا وكراهتهمالموت يدعوهم ذلك الى اعطاء الدنية في الدين واحمال الذل عن المدونسأل الله العافية فقد ابتلينا به وكنا نحن المعنيين بذاك \*

وحكاية لطيفة كل ساقها الامام محمد بن قتيبة الدينورى في كتابه تأويل مختلف الحديث قال وحدثنى رجل من اصحاب الاخبار ان المنصور سمرذات ليلة فذ كرخلفاء بنى أمية وسيرتهم وأتهم لم يزالوا على استقامة حتى أفضى أمرهم الى أبنائهم المترفين فكان همهم من عظيم شأن الملك وجلالة قدره قصدالشهوات وايثار اللذات والمنخول في معاصى الله عز وجل ومساخطه جهلامنهم باستدراج الله تعالى وأمنا من مكره تعالى فسلبهم الله تعالى الملك والعز ونقل عنهم النعمة

۱ ـ آل عمران ۱۹۰

٢ \_ المجادلة ٢٠

فقال له صالح بن علي يا أمير المؤمنين ان عبيــد الله بن مروان لما دخــل أرض النوبة هاربا فيمن اتبعه سأل مك النوبة عنهم فأخبر فركب الى عبيد الله فكلمه بكلام عجيب في هذا النحو لا أحفظه وأزعجه عن بلاه فان رأى أمير المؤمنين أن يدعو به من الحبس بحضرتنا في هذه الليلة ويسأله عن ذلك فأمر المنصور باحضاره وسأله عن القصة فقـال يا أمير المؤمنين قـدمت أرض النوبة بأثاث سلم لى فافترشته بها وأقمت ثلاثًا فأتانى ملك النوبة وقد خبر أمرنا فدخل على رجل طوال أقنى حسن الوجه فقعــد على الارض ولم يقرب الثباب فقلت ما يمنعك ان تقمد على ثيابنا فقال أنى ملك وحق على كل ملك ان يتواضع لمظمة الله عز وجـــل اذ رفعه الله ثم أقبل علي فقال لى لم تشربون الخور وهي محرمة عليكم في كـتابكم . فقلت اجترأ على ذلك عبيدنا وسفهاؤنا . قال فلم تطؤون الزرعوبدوابكم . والفساد محرم عليكم في كتابكم قلت يفعل ذلك جها لنا . قال فلم تلبسون الديباج والحرير وتستعملون الذهب والفضة وهومحرم عليكم فقلت زأل عنا الملك وقل أنصارنا فانتصرنا بقوم منالعجم دخلوا فيديننا فلبسوا ذلك على الكره منا . فأطرق مليا وجعل يقلب يده وينكت في الارض ثم قال ليس ذلك كا ذكرت بل أنتم قوم استحلتم ما حرم عليكم وركبتم ما عنــه نهيتم وظلمتم فيما ملــكـتم فســلبكم الله تعالى العز والبسكم الذل بذنوبكم ولله تعالى فيكم نقمة لم تبلغ نهايتها وأخاف أن يحل بكم العــذاب وأنتم ببلدى فيصيبنى معكم وانما الضيافة ثلاث فنزودواما احتجماليه وارتحلوا عن بلدي ففملت ذلك اه وفي هذه الحكاية مقنع وكفاية لمن رزقه الله الهداية وجنبه طريق الغواية .وفيها رأيتم وسمعتم به مما جرىباو لثك الظالمين المستبدين. الخامرين الابعدين . أكبر عبرة لمن أعتبر . وتبصرة لمن تبصر قال الشاعو: مامر يوم على حي ولا ابتكرا (١) . الا رأى عبرة فيه إناعتبرا

<sup>(</sup>۱) فی القاموس بکر علیه والیه وفیه بکورا و بکر وابتکر وأبـکر و باکره أتاه بکرة ۱ه

ولنرجع الآن لذكر بقية الآيات التي نحن بصددها فنقول: وقال تعالى (ثم جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها ولا تتبع أهوا. الذين لا يعلمون أنهم لن يغنوا عنك من الله شيئا وان الظالمين بعضهم أو لياء بعض والله ولى المتقين) ﴿ فقسم سبحانه الامر بين الشريعة التيجعله هو سبحانه عليها وأوحى اليه العمل بها وأمر الامة بها . وبين اتباع أهوا الذين لا يعلمون فأمر بالاول ونهى عن الثاني . وقال تعالى (المصكتاب أنزل اليك فلا يكن في صدرك حرج منه لتنذر به وذكرى للمؤمنين . انبعوا ما انزل البكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أوليا. قليـــلا ما تذكرون )فأمر باتباع المنزل منـــه خاصة ونهى عن اتباع أولياء من دونه فدل على أن من اتبع غيره فقد اتبع من دونه أولياء. وقال تعالى ( يا ايها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الامر منكم فان تنازعتم في شيء فردوه الى الله والرسول ان كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير واحسن تأويلا ) فأمر تعالى بطاعته وطاعة رسوله وأعاد الفعل إعلاما بان طاعة الرسول تجب استقلالا من غير حاجة الى عرض ما أمر به على الكتاب بل اذا امر وجبت طاعته مطلقا سواء كان ما أمر به في الـكتاب أو لم يكن فيه فانه أو بى الكتاب ومثله معه • وقد قال تعالى ( وما آناكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ) وقال تعالى (من يطع الرسول فقد أَطَاعُ الله ) وصح عنه صلى ألله عليه وآله وسلمن حديث أبي رافع انه قال و لا ألفين أحدكم متكتا على أريكته يأتيه الامر من أمرى بما أمرت به أو نهيت عنه فيقول لا أدرى ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه ، - بخلاف أولى الامر فانهم أيا كانوا العلما. والامراء . أو العلماء فقط . أو الامراء فقط لانجب طاعتهم الا تبعا لطاعة الرسول فن أمر منهم بطاعة الرسول وجبت طاعته - ومن أمر بخلاف ما جاء به الرسول فلا سمم له ولا طاعة كما صح عنه صلى الله عليمه وآله وسلم أنه قال لا طاعة المحلوق في معصية الخالق \_ وقال أنما الطاعة في للعروف . وهو ما وافق ما جاء به الرسولولهذا لميأمر بطاعةأولىالامراستقلالا

۱ ـ الجاثية ۱۸ ـ ۱

٢\_ الأعراف ١-٢

۲ ـ الناء ٥٩

٤ ـ الحشر ٧

، ۔ ، حصر

ه \_ النساء ۸۰

بل حذف الفعل وجعل طاعتهم في ضمن طاعة الرسول ايذانا بأنهم أنما يطاعون تبعا لطاعة الرسول. وقال تعالى (قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني بحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم ) فأفاد ان آية بحبة الله اتباعه صلى الله عليه وآله وسلم فيا جاء به فمن لم تتحقق فيه هذه العلامة فهو ليس بمحب الله وهو كذلك فان دعوى الحبة مع الحالفة من الحاقات الطاهرة والا كاذيب التي لا تخفي على أحد . والذلك يقول القائل وقد أجاد فها أفاد \*

تعصى الآلة وأنت تزعم حبه • هذا لمسرى في القياس شنيع لو كان حبك صادقاً لاطعته • ان الحب لمن يحب مطيع

وصبح عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم اله قال « لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به » ولا يزيغ عنه » وفي الصحيحين عنه صلى الله عليه وآله وسلم « لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب اليه من نفسه ووللمو أهله والناس اجمعين » » وفيها « ثلاث من كن فيسه وجد حلاوة الا يمان أن يكون الله ورسوله أحب اليه بما سواهما وأن بحب المر الا يحبه الالله وان يكره أن يرجع الى الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يلقى فى النار » . وقال تمالى (قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها أو بحادة عضون كسادها ومساكن ترضوها أحب اليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فتر بصواحتى يأتى الله بأمره والله لا يهدي القوم الفاسقين ) فالواجب على كل أحد آمن بالله واليوم الا تخر محبة الله ورسوله الحبة الصحيحة الصادقة التي تقتضى المتابعة والموافقة في حب الحبوبات و بغض المكروهات

قال أبو يعقوب النهرجوري كل من ادعى محبته تعالى ولم يوافق الله في أمره فدعواه باطلة . وقال محيى بن معاذ الرازى ليس بصادق من ادعى محبة الله ولم محفظ حدود الله . فن ادعى انه محب الله ورسوله فيفترض عليه أن يبذل وسعه ويسمى جهده في إقامة حدود الله و نصرة دينه بالقول والفعل والمال وكل مكن قان علامة الحب الصادق أن يسمى في حصول محبوبات محبوبه ويسفل

۱ ـ آل عمران ۲۱

٢ ـ التوبة ٢٤

جهده وطاقته فيهاوالا فلو رأى محارمالله تنتهك وهو ساكت لايغار ولايغضب كالو تعدى على أدنى حقوقه فهو حينئذ كذاب كذاب لانصيب له من الحبة إلا مجرد الدعوى . وقال تعالى ( لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان برجو الله واليوم الآخر) أفادت الآية بطريق عكس النقيض الموافق المعاوم عند أرباب فن المنطق أن من لاأسوة له حسنة في رسوله صلى الله عليــه وآكه وسلم فهو ليس بمن يرجو الله واليوم الآخر . وكفي بهذا المهديد العظيم في التحذير الماقل

وقال تعالى ( لانجملوا دعا. الرسول بينكم كدعا. بعضكم بعضاً قد يعلم الله الذين يتسللون منكم لواذاً فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم ولافرق في الاستدلال بهذه الآيةالكربمة على مانحن بصدده يين رجوع الضمير الى الله والى الرسول . وقال تعالى ( قل أطيعوا الله وأطيعوا الرسول فآن تولوا فاغاعليه ماحل وعليكم ماحلتم وإن تعليموه متدواوماعلى الرسول إلا البلاغ المبين )". وقال تصالى ( فلاوربك لايؤمنون حتى يحكموك فعا شجر بينهم ثم لايجدوا في أنفسهم حرجاً بما قضيت ويسلموا تسليماً ) فأقسم سبحانه بنفسه على نفي الايمان عن العبـاد حتى محكوا رسوله في كل ماشجر بينهم من التقيق والجليل. ولم يكتف في إيمانهم بهذا التحكيم بمجرده حتى ينتفي عن صدورهم الحرج والضيق عن قضائه وحكه . ولم يكتف منهم أيضاً بذلك حتى يسلموا تسليماً وينقادوا انقياداً لحمكه فمابالك بمنحكم بغير ماأنزل الله فانه أولى بسلب الاعان عنه . وقال تعالى ( وما كان لمؤمن ولامؤمنة اذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ومن يمص الله ورسوله فقد ضل ضلالامبينا ﴾ فأخبر سبحانه اله ليس لمؤمن أن يختار بعد قضائه وقضاء رسوله حيا او ميتا ومن تخير فقد عصى الله ورسوله . ومن عصاها فقد ضل ضلالا مبينا وقال تعالى ( يا أمها الذين آمنوا لاتقدموا بين يدى الله ورسوله واتقوا

الله ان الله سبيع عليم ) روي عن ابن عباس رضى المناعنها في تفسيرها لاتقولوا

١ ـ الأحزاب ٢١

۲ ـ النور ۱۳

٣ ـ النور ٤٥

٤ ـ النساء ١٥

٥ ـ الأحزاب ٢٦

۱ ـ الحجرات ۱

خلاف الكتاب والمنة . وقال مجاهد لاتقدموا لاتفتاتوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى يقضى الله على لسانه . وقال تعالى ( يا أيهـــا الذين آ منوا لاترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي ولانجهروا له بالقول كجهر بمضكم لبمض أن تحبط أعمالكم وأنم لاتشعرون)

فلينظر قانه اذا كان رفع أصواتهم فوق صوته سببا لحبوط أعمالهم فكيف تقديم آرائهم وعقولهم وأذواقهم وسياساتهم ومعارفهم وقوانينهم وأوضاعهم عامدين عالمين على ماجا، به ورفعهاعليه أليس هذا أولى أن يكون محبطا لاعمالهم بلى وربك . فالله عز وجل لولا أنه علم أن نظام العالم فى الدين والدنيا معاً لايقوم إلا بهذه الشريعة الجامعة المانعة العادلة عام العدل بعث رسولا ينسخ منها مالايوافق هذا الزمان بزعم المارقين كما قد كان يفعل قبل فلما جعل نبينا محداً صلى الله عليه وآله وسلم خاتم النبيين فلم يرسل بعده من رسول كان ذلك دليلا أي دليــل على ان هذه الشريمة وافية كافية . كاملة شافية . كافلة بجميع المصالح دينًا ودنيا لانحتاج معهمًا إلى شيء من آراء الرجال وسياساتهم إلافيًا مكون استيضاحاً للحق الذي يرضاه الله ورسوله بعد معرفة مقاصد الشارع

ولذلك كان تقديم آراء الغير وعقولهم وأذواقهم ووجداناتهم وسياسانهم الخالفة المنابذة لسياسات الشريعة الحقة الصحيحة محبطاً للعمل ألبتة ورعاكان ردة ومروقًا عن الامة الاسلامية والملة الحنيفية أعاذنا الله تعالى .. قال تعالى ( ذلك بأنهم كرهوا ما أزل الله فأحبط أعالهم ) وقال تعالى ( ذلك بأنهم اتبعوا مأسخط الله وكرهوا رضوانه فأحبط أعالهم كفليحذر السياسيون أن يسوسوا الناس بغير ما أنزل الله فانهم مع انه لايتم لهم أمر ولايستقيم لهم حل يخشى عليهم من الردة والمروق من الدين فيكونون ثمن خسر الدنيا والآخرة .. وقال تعالى ( أنما للؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله واذا كانوا معه على أمر جامع لم ينهبوا حتى يستأذنوه ) فجعل من لوازم الايمان أن لاينهبوا مذهباً اذا كأنوا

۱ - الحجرات ۲

۲ ۔محمد ۹

74 JF - 4

s ـ النور ٦٢

(11-1)

معه الا باستئذانه فما بالك بالذهاب في دين الله والحكم بين الناس فأنه أولى أن يكون من لوازم الايمان ان لايذهبوا ذلك المذهب إلا ببداستئذانه بدلالةماجاء به صلى الله عليه وآله وسلم على انه أذن فيه .. وقال تعالى ( ويقولون آمنا بالله وبالرسول وأطعنــا ثم يتوكى فريق منهم من بمد ذلك وما أولئك بالمؤمنين واذا دعوا الى الله ورسوله ليحكم بينهم اذا فريق منهم معرضون ) ثم قال تعالى ( أنما كان قول المؤمنين أذا دعوا الى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سمعنا وأطعنا وأولئك هم المفلحون ) فبين ان المؤمنين ليس لهم إلا السمع والطاعة لحكم الله ورسوله وانه ليس لهم الى الحالفة سبيل أبداً ..

وقال تعالى ( وأن هذا صراطي مستقيا فاتبعوه ولاتتبعوا السبل فتفرق

بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ) . أخرج ابن ماجه فى سنته عن الشعبي عنجابر بنعبد للهقال كنا عند النبي صلى الله عليه وسلم فخط خطا وخط خطينعن يمينه وخط خطين عن يساره ثم وضع يده في الخطالا وسطفقال هذا سبيل الله ثم تلاهذه الآية حوقال تعالى (واتبعوا أحسن ما أنزل اليكم من ربكمن قبل أن يأتيكم العذاب بغتة وأننم لاتشعرون )'. فاذا كان قد أمرهم بأتباع أحسن ماأنزل اليهم فيما يعترضهم فيه الأمران الوجوب والندب أو الندب والاباحة على ماقبل في التفسير وأنذرهم مفاجأتهمالمذاب إن لم يفعلوا ذلك فما الشأن فيما سبيلهالقطع فيه بالافتراض والتحتيم قولا واحداً كالحكم بين الناس، عا أنزل الله. وقال تعالى (وهذا كتاب أنزلناه مباركةا تبعوه واتقوا لعلكم ترحمون). وقال تعالى ( وهذا كتاب مبارك أنزلناه أفأ نتم له منكرون) وقال تعالى ( قل أطبعوا الله والرسول فان تولوا فان الله لا يحب الكافر بن )فنبه على انالتولى عن حكم الله وحكم رسوله الى غيره كفر. وقال تعالى ( من يطع الرسول فقد أطاع الله ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظاً ). وقال تمالى ( ومن يَطَع اللهُورسوله يدخلهجنات نجرىمن تحتها الانهار خالدين فيها وذلك الفوز العظيم ومن يعص الله ورسو له ويتعد حدوده يدخله ناراً خالداً فيها وله عِنَابِ مَهِين ﴾ وقال تعالى ( ومن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجري من تحتها

١ ـ النور ٤٨ـ٤٧

۲ ـ النور ۵۱

٣ ـ الأنعام ١٥٣

٤ ـ الزمر ٥٥

ه ـ الأنعام -ه

٦ ـ الأنبياء ١٥٥

۷ ـ آل عمران ۲۲

٨ ـ النساء ٨٠

٩ ـ النساء ١٤

الانهار ومن يتول يمذبه عذابا ألبا) وقال تعالى (وأطيعوا الرسول فان توليتم فالما على رسولنا البلاغ المبين) وقال تعالى (وقد آ بيناكمن الدنا ذكراً من أعرض عنه فانه يحمل يوم القيامة وزرأ خالدين فيه وساء لهم يوم القيامة حلا) وقال تعالى (ومن أظلم ممن فلا من حر با يات ربه فأعرض عنها ونسى ماقدمت يداه ) وقال تعالى (فن أظلم ممن كذب با يات الله وصدف عنها ) أى صدالناس وصرفهم عنها (سنجرى الذين يصدفون عن آياتنا سو ، العذاب ما كانوا يصدفون ) وقال تعالى (وما آتا كم الرسول فخذوه ومانها كم عنه فانتهوا واتقوا الله ان الله شديد العقاب) فأمر بالاثمار والانتهاء ثم حذر عن المخالفة

(هذا) وكم من أمثال هذه الآيات الجليلة المحذرة عن مخالفةالكتابوالسنة وكفي بواحدة منها لن أوتي رشده ﴿ وَمِنْ لَا فَلَاتَغَنِّيهِ قِرَاءَةٌ جَمِيعُ الكُتُبُ الالهية عليه • ثم ليس العجب من قوم يدعون الاسلام يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون . غلب عليهم هواهم . فأصمهم وأعمام . حتى رفضوا الممل بقيانون ربهم الذى انزله على نبيه وعماوا بقوانين اهل الكفر والصليب إقامة لرياساتهم وقضاء لشهوائهم . غفلة منهم عن اليوم للوعود الذي تجد فيه كل نفس ماعملت من خير أوشر محضراً بين يديها . وأعا المجب العجاب عن يتزيون بزى أهل القرآن. ويتسمون بأسها. اهل الايمان. يختلقون الافك والفشار . ولايخشون المسبة والعار . بلغوا من الجهــل مبلغًا دونه جهل اليهود والنصارى فيزعمون أن الشريمة المحمديَّة مانعة لهم من ترقيهم . أو معوقة عن مرامهم ومراميهم . فلاتصلح لاهل هذا الزمان . وانقط ع حكمها ووقع في حيز خبر كان . فنسخوها بآراثهم الكاسدة . وأهوائهم الفاسدة . ومشتهيات اطباعهم الحبيئة العاطلة . ومقتضات أميالهم الحسيسة الباطلة . مسخهم الله تعالى ظاهراً كا قد مسخهم باطناً ليكونوا عبرة الغابرين ومثلة في الحاضرين . فهؤلاه المردة المارقون لادواء أنجع فيهم من تمكين الصوارمالبواتر من وقابهم وقطع دابرهم حتى لايقوى حزبهم. والأيكثر جعهم أبادهمالله ودمرهم وشتت شملهم ومزقهم كل ممزق

١ ـ الفتح ١٧

۲ ـ التغاين ۱۲

۲ ـ طه ۱۰۱ ـ ۹۹

٤ \_ الكهف ٥٧

ه ـ الأنعام ١٥٧

٦ ـ الأنعام ١٥٧

٧ ـ الحشر ٧

وهؤلاء الاوغاد لم يقدروا الشريعة حق قدرها ولم يعلموا ان مبناها على الحكم ومصالح العباد . في المعاش والمعاد . وأنها على الله بين عباده ورحته بين خلقه . وظله في ارضه وهي نوره الذي به أبصر المبصرون . وهداه الذي به اهتدى المهتدون . وشفاؤه التام الذي به دواء كل عليل . وطريقه المستقيم الذي من استقام عليه فقد استقام على سواء السبيل . فهي قرة العيون وحياة القلوب وللة الارواح . فيها الحياة والفذاء والحواء والنور والشفاء والعصمة وكل خير في الوجود فاعا هو مستفاد منها وحاصل بها . وكل نقص في الوجود فسببه من اضاعتها ولولا رسوم قد بقيت لخر بت الدنيا وطوى العالم وهي العصمة الناس وقوام العالم وبها يمسك الأمالسموات والارض أن تزولا . فاذا أراد الله تبارك وتعالى خراب الدنيا وطي العالم رفع اليه ما بقي من رسومها . فهي عمود العالم وقطب الفلاح والسعادة في الدنيا والا تخرة .

والعجب أيضا من قوم لايرون عام الترقي إلا في التشبه بالكفار وعبدة الاصنام. لزعهم أنهم بلغوا من المدن والترقي مبلغا لم يبلغه غيرهم من الانام فان عؤلاء أيضا قوم لاخلاق لهم قد قصروا نظرهم على النعيم الفاني العاجل. ونسوا النعيم للقيم الآجل. فهم أشبه بالانعام. بل هم أضل وان لبسوا ثياب الانام. دينهم وديدنهم تقليد أو لئك والتربي بزيهم والاحتذاء بهم في أقوالهم وأفعالهم ومطاعهم ومشاربهم وملابسهم فلهم في أو لئك الاسوقالتامة لافي رسول الله صلى المتعليه وآله وسلم . فهم ليسوا عمن يرجو الله واليوم الآخر . وهذا مصداق قوله صلى الله عنه وسلم الثابت من طرق في الصحيح « لتبعن سنن من قبل عمراً بشبر وذراعا بنراع حتى لو دخلوا جحر ضب المخلتموه قالوا اليهود والنصارى قال فن » فانا لله وان اليه راجعون

قايا كم إيا كم عباد الله ومخالفة الشريعة التي جاء بها محد صلى الله عليه وسلم من عند ربه قيد شبر قان المخالفة والله الذي لا إله غيره عين الهلاك والعي والحسران المبين • وا يا كم ان تظنوا ان الكتاب والسنة اللذين هما الشريعة لم يفيا بجميع أحكام الموادث فان هذا خطأ جسيم وبهتان عظيم فقد قال تعالى (اليوم أكلت لكم دينكم وأتمت عليكم نميتي ورضيت لكم الاسلام دينا ) وقال تعالى (ماكان حديثا يفتري ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ) وقال تعالى (ونز لنا عليك الكتساب تبيانا لكل شيء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين ) وقال تعالى (أولم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهم ان في ذلك لرحمة وذكرى لقوم يؤمنون ) وقال تعالى (مافرطنا في الكتاب من شيء ) وقال تعالى (وكذلك أوحينا اليك وحامن امرنا ماكنت تعدي ماالكتاب ولاالايمان ولكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا وانك لتهدي الى صراط مستقيم صراط الله الذي له مافي به من نشاء من عبادنا وانك لتهدي الى صراط مستقيم صراط الله الذي له مافي به من نشاء من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات الىالنور باذنه ويهديهم الى صراط مستقيم ) وقال تعالى (ان هذا القرآن يهدي لتي هي أقوم ) أي للحالة أوللملة أو للطريقة التي هي أقوم الحالات أو الملل أوالطرق وقال تعالى (وهو الذي أنزل اليكم الكتاب مفصلا) وقال تعالى (ولقد جثناكم بكتاب فصلناه على علم هدى ورحمة لقوم يؤمنون) "

اذا تأمل المتأمل قوله ( فصلناه على علم )وعرف عظم موقعه وبلاغته وعلمان علم العالمين أجمين كلها تتلاشى و تضمحل في جنب علم الله تعالى بما ينفع ويصلح ومايضر و يفسد لم يشك ان القرآن قد تكفل ببيان مافيه صلاح للعاش والمعاد و نظام الدين والدنيا معا على اكل وجه وأبلغه حيث تولى تفصيله العليم الخبير الذى لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في السموات ولافى الارض بما كان أو يكون وقال تعالى ( قد أنزل الله اليكم ذكرا رسولا يتلو عليكم آ يات الله مبينات ليخرج الذين آ منوا و علوا الصالحات من الظلمات الى النور ) وقال تعالى ( ياأبها الناس قد جا كم برهان من ربكم و انزلنا اليكم نورا مبينا فأما الذين آ منوا بالله واعتصموا به فسيد خلهم في رحة منه وفضل و يهديهم اليه صراطامستقيا ) وقال واعتصموا به فسيد خلهم في رحة منه وفضل و يهديهم اليه صراطامستقيا ) وقال

١ ـ المائدة ٣

۲ ـ يوسف ۱۱۱

٣ ـ النحل ٨٩

٤ ـ العنكبوت ٥١

٥ ـ الأنعام ٢٨

٦ ـ الشورى ٥٢ـ٥٣

٧ ـ المائدة ١٦\_١٥

٨ ـ الاسراء ٩

٩ ـ الأنعام ١١٤

١٠ ـ الأعراف ٥٢

۱۱ ـ الطلاق ۱۰ـ۱۱

۱۲ - النساء ۱۷۵\_۱۷۶

تعالى (كان الناس امة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيا اختلفوا فيه ) وقال تعالى ( وماأنز لناعليك الكتاب الا لتبين لهم الذى اختلفوا فيه وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ) وقال تعالى ( ومااختلفتم فيه من شى، فحكمه الى الله ذلكم الله ربى عليه توكلت واليه أنيب ) وقال تعالى ( وما كان الله ليضل قوما بعد إذهداهم حتى بيين لهم ما يتقون ) فين سبحانه للعباد جميع ما يتقونه لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل وقال تعالى ( فان تنازعتم فى شى، فردوه الى الله والرسول ان كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ) "

قال أهل التفسير عموما الرد الى الله الرد الى كتابه والرد الى الرسول الرد اليه ذاته في حياته والرد الى سنته وهي أقواله وأفعاله وتقريراته بعد وفاته . فأمر الله بالرد اليه والى الرسول ليس الالآن كتاب الله ببيان الرسول فاصل للنزاع وقاطم للخلاف ولا بد. هذا فيا تنازع فيه المؤمنون. فما بالك بما اتفقوا عليــه فارد فيه أوجب وأوجب وقال تعالى ( يا أيها الناس قد جاءتكم موعظة من ربكم وشفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين ﴾ وقال تعالى ﴿ ونْعَزَلُ مِنْ الآيات أنه أنزل الكتاب لبيان حكم مانختلف فيه الناس وجمله هدى وجمله رحمة وجعله شفاء للقلوب والصدور من الظلمات وجعله مخرجا من الظلمات الى النور وجمله نوراً وجمل اليه التنازع والتحاكم الى غير ذلك من أوصافه التي لا تمحمى فكيف يكون بهذه الاوصاف التي وصفه الله سبحانه بها وبالناس حاجة الى قوانين البشر وأوضاعهم وسياساتهم فما دام بالناس حاجة ما في آية جزئية إلى أى قانون ورأى لم يكن بتلك الأوصاف والله أصدق القائلين .فتبين بذلك أنه ما غاذر صغيرة ولا كبيرة من أمور الدين والدنيا وما يتعلق بصلاح المعاش والمعاد الا وتكفل بها واحدة واحدة عرف ذلك من عرفه وجهله من جهله قال الشرف البوميرى في آبات القرآن

١ ـ البقرة ٢١٣

٢ ـ النحل ٦٤

۲ ـ الشوری ۱۰

٤ ـ التوبة ١١٥

ه ـ النساء ٥٩

٦ ـ يونس ٥٧

٧ ـ الاسراء ٨٢

لها معان كوج البحر في مدد ه وفوق جوهره في الحسن والقيم في تعد ولا تحصى عجائبها ه ولا تسام على الاكثار بالسأم قرت بها عين قاريها فقلت له ه لقد ظفرت بحبل الله فاعتصم ولكن الافهام والمقول متفاوتة فن يصادف فهمه الحز ويطبق المفصل فهذا هو الذي له أجران — ومن يخطئه ولا يصيبه بعد بذل الوسم وهذا هو الذي له أجر واحد كما ثبت ذلك في الصحيح — ومن فاهم ومستنبط من آية حكما ومن فاهم ومستنبط حكين ومن فاهم ومستنبط أكثر ففضل الله تعالى ليس بمحظور عن أحد يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ولذلك قال صلى الله عليه وسلم همن يرد الله به خيرا يفقهه في الدين وانما أنا قاسم والله يعطي هه

وبالجلة فالقرآن متكفل بنظام المعاد والمعاش في التفرق والاجتاع على أكل وجه وأجله لمن كحل بنور التوفيق بصيرته . وطهر بما الايمان سريرته . ووجه اليه همته . وصرف فيه مدته » قال الامام الشافعي في سورة العصر لوفكرالناس كلهم في هذه السورة لكفتهم — وفي الفظ عنه لو لم ينزل الله على خلقه حجة الا هذه السورة لكفتهم . وقد بين معناه وأوضح مغزاه الامام ابن القيم في مفتاح دار السعادة بأبلغ وجه وأعلاه فقال ما نصه : ويسان ذلك أن المراتب أربعة وباستكالها يحصل الشخص غاية كاله احداها معرفة الحق . الثانية عله به الثالثة تعليمه من لا يحسنه . الرابعة صبره على تعلمه والعمل به وتعليمه . فذكر تعالى المراتب الاربعة في هذه السورة . وأقسم سبحانه في هذه الشورة بالعصر ان كل أحد في خسر الا الذين آمنوا وم الذين عرفوا الحق وصدقوا به فهذه مرتبة . وعلوا الصالحات وم الذين علوا يما علوه من الحق فهذه مرتبة أخرى . وتواصوا بالحق وصى به بعضهم بعضا تعليا وارشادا فهذه مرتبة ثالثة وتواصوا بالحق وصى به بعضهم بعضا تعليا وارشادا فهذه مرتبة ثالثة وتواصوا مرتبة رابعة . وهذا لهاية الكال فان الكال أن يكون الشخص كاملا في نفسه مرتبة رابعة . وهذا لهاية الكال فان الكال أن يكون الشخص كاملا في نفسه مكلا لغيره . وكاله باصلاح قوتيه العلمية والعملية . فصلاح القوة العلمية بالعلمة والعملية . فصلاح القوة العلمية بالعمرة . وكاله باصلاح قوتيه العلمية والعملية . فصلاح القوة العلمية بالعمرة . وكاله باصلاح قوتيه العلمية والعملية . فصلاح القوة العلمية بالعمرة . وكاله باصلاح قوتيه العلمية والعملية . فصلاح القوة العلمية بالعمرة . وكاله باصلاح قوتيه العلمية والعملية . فصلاح القوة العلمية بالعمرة . وكاله باصلاح قوتيه العلمية والعملية . فصلاح القوة العلمية بالعمرة بالعمرة بالعمرة بالعرفة بالعمرة بالعمرة بالعمرة بالعمرة بعضاء بالعمرة بعضاء بالعمرة بالعمر

وصلاح القوة العملية بعمل الصالحات وتكيله غيره بتعليمه آياه وصبره عليه وتوصيته بالصبر على العلم والعمل. فهذه السورة على اختصارها هي من أجمع سور القرآن للخير بحذافيره. والحد لله الذي جعل كتابه كافيا عن كل ماسواه شافيا من كل دا، هاديا الى كل خير اه

واخرج الترمذي في جامعه عن علي رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « ستكون فنن كقطم الليل المظلم قيل فما النجاة منها يا رسول الله قال كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم وخبر ما بعدكم وحكم ما بينكم وهو فصل ليس بالهزل . من تركه تجبرا ( وفي رواية من جبار ) قصمه الله . ومن ابتغى الهدى فى غيره أضله الله وهوحبل الله المتين . ونوره المبين والذكر الحسكيم والصراط المستقيم وهو الذي لا تزيغ به الاهواء ولا تتشعب معه الآرا. ولأ تشبع منه العلماء ولا تمله الانقياء . من علمه سبق ومن عمل به أجر ومن حكم به عدل ومن اعتصم به فقد هدى الى صراط مستقيم » ﴿ وَفِي مُراسِيلُ أَبِّي دَاوِدُ السجستانى عن يحيى بن جعدة أن النبي صلى الله عليه وسلم أنى بكتاب في كتف قال ﴿ كَفِي بقوم ضلالة أن يبتغوا كتابا غير كتابهم إلى نبي غير نبيهم فأنزل الله عزوجل أو لم يكفهم أنا أنزلنا عليك الكتاب يتلى عليهمـ. وعن أبي قلابة ان عر مر بقوم من اليهود فسمهم يذكرون دعاء من التوراة فانتسخه ثم جاء به الى النبي صلى الله عليه وسلم فجعل يقرؤه ووجه النبي صلى الله عليه وسلم يتغير فقال رجل يا ابن الخطاب ألا ترى ما في وجه رسول الله صلى الله عليمو سأم فوضع عمر الكتاب فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم «انالله عز وجل بعثني خاتما وأعطيت جوامع الكلم وخواتمه واختصرلي الحديث اختصارا فلا يلهينكم المتهوكون ، فقلت لا في قلابة ما المتهوكون قال المتحبر ون اهه

وأخرج البخارى في كتاب الاعتصام في باب قول النبى صلى الله عليه وسلم ولا تسألوا أهل الكتاب عن شيء عن عبيد الله بن عبد الله أن ابن عباس دضى الله عنها قال كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء وكتابكم الذي انزل على

رسول الله صلى الله عليه وسلم أحدث (١) تقرؤنه محضا لم يشب (٢) وقد حدثه كم أن أهل الكتاب بدلوا كتاب الله وغيروه وكتبوا بايديهم الكتاب وقالوا هو من عند الله ليشتروا به ثمناً قليلا. ألا ينها كم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم . لا والله ما رأينا منهم رجلا يسألكم عن الذي انزل عليكم \*

وأخرج البخارى فيه ومسلم فى الوصايا عنه عن ابن عباس قال لما حضر رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي البيت رجال وفيهم عر بن الحطاب قال هملم أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده فقال عر ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قلبه الوجع وعندكم القرآن فحسبنا كتاب الله تعالى واختلف أهل البيت واختصموا فنهم من يقول قربوا يكتبر سول الله صلى الله عليه وسلم كتاباً ان تضلوا بعده ومنهم من يقول ماقال عرفلما أكثروا الله ط والاختلاف عند النبي صلى الله عليه وسلم قال قوموا عني \* قال عبيد الله فكان ابن عباس يقول ان الرزية كل وسلم قال بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب من اختلافهم و لفطهم \*

فتأمل هذه الاحاديث وأعطها حقها من التأمل الصادق تعلم أن الله سبحانه وتعالى لم يحوجنا معشر أهل القرآن الى كتاب آخر من الكتب السهاوية بل اشتمل كتابنا على جميع مافيها من المحاسن وعلى زيادات كثيرة لاتوجد فيها فلهذا كان مصدقا لما بين يديه من الكتب ومهيمناً عليها يقرر مافيها من الحق ويبطل ماحرف منها وينسخ ما نسخه الله فيقر الدين الحق وهو جهور مافيها ويبطل الدين المبدل الذي لم يكن فيها والفليل الذي نسخ منها ه

وأما قول ابن عباس رضى الله عنهم ان الرزية كل الرزية ماحال بين رسول الله عليه وسلم وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب من اختلافهم والعطهم فقد قال المتكلمون في شرح هذا الحديث ان عررضى الله عنه كان أفقه من ابن عباس وأدق نظراً لا كتفائه بالقرآن وعلمه أن الله تعالى أكل دينه بقوله

<sup>(</sup>١) أي أقرب نز ولا اليكم من عند الله (٢) أى لم مخلط به غيره اهم

تعالى ( مافرطنا في الكتاب من شي ، ) وقوله (اليوم ا كلت لكم دينكم ) وأمنه الضلال على الامة . \_ ولا يقال ان عررضى الله عنه لم يرتض أمره صلى الله عليه وسلم بكتابة الكتاب فخالفه وعصاه لانه وضى الله عنه فهم أن هذا الكتاب الذي أراد ان يكتبه لا يخرج عن كتاب الله لعلمه أنه معصوم في تبليفه عن ربه و تثبيت الله له لقوله تعالى ( وما ينطق عن الهوى ان هو إلا وحي يوحى ) وعلمه أنه لم يترك بيان شي ما أثر له اليه ربه فخرج ذلك الامر منه في حال اشتداد الوجم به صلى الله عليه وسلم مخرج كلام النصوح الحريص على هداية شخص فهو لا يزال ينصحه بالمبارات المختلفة والاساليب المتعددة حتى يرسخ في فؤاده ما ير يده منه فاذلك بأله عليه وسلم في كتابة ذلك الكتاب مع الاستفناء وأى عدم التثقيل عليه صلى الله عليه وسلم في كتابة ذلك الكتاب مع الاستفناء عنه بالقرا ن فافهم هذا المنى فلعله أحسن شي و يندفع به الاعتراض على سيدنا عر فيا صورته صورة الخالفة ه

وفي تركه صلى الله عليه وسلم الانكار على عرد دلاة على حسن فهم عر وتيقظه لمراده صلى الله عليه وسلم أن يكتب لهم ما لا يستغنون عنه عما لم يبينه لهم من قبل لم يتركه لاختلافهم ولا لغيره لقوله تعالى ( يا أيها الرسول يبينه لهم من قبل لم يتركه لاختلافهم ولا لغيره لقوله تعالى ( يا أيها الرسول بلغ ما أنزل البك من ربك وان لم تغمل فما بلغت رسالته ) كا لم يترك تبليغ غير ذلك تحالفة من خالفه ومعاداة من عاداه كا أمرهم في تلك الحال بثلاث كا أخرجه مسلم عن سعيد بن جبير أمرهم باخراج المشركين من جزيرة العرب واجازة الوقد بنحو ما كان يجيزهم وسكت عن الثالثة أو ذكرها ونسيها سعيد الراوي قالوا الثالثة هي تجهيز جيش اسامة رضى الله عنه ويحتمل أنها قوله « لا تتخذوا قبرى وثنا يعبده هانظر قانه لم يرجعه تنازعهم واختلافهم ولفطهم عنده عن بيان هذه الثلاث التي ما كان بينها لهم قبل فلو كان مضمون الكتاب الذي أرادأن يكتبه لهم عما لم يسبق بيانه ما كان ليسكت عن بيانه محال فرضى الله عن عرما أحق نظره وألطف فهمه وأصوب فكره ه

۱ ـ الأنمام ۲۸

۲ ـ المائدة ۲

۲ \_ النجم ۲\_٤

----

٤ ـ للائدة ١٧

والقصد هذا ان الله لم بحوجنا بمنه وكرمه الى شيء آخر من الكتبالسالفة كاكان أحوج أهل الانجيل افهم التوراة واتباعها لكون المسيح عليه السلام كان متبعاً في الاكثر لشريعة التوراة : ولذا قال ( ولا حل لكم بعض الذي حرم عليكم ) فكيف يحوجنا الى شيء من قوانين البشر وأوضاعهم وسياساتهم حاشا لله ومعاذ الله \* ومن ظن ذلك فان كان جاهلا بين له وفهم والا فهو كافر خلال اللم والمال في جيع مذاهب علماء المسلمين قولا واحدافان من ظن انهذه الشريعة الكاملة التي ما طرق العالم شريعة أكل منها ناقصة تحتاج الى سياسة خارجة عنها تمكلها فهو كن ظن أن بالناس حاجة الى رسول آخر غير رسولهم الذي يحل لهم الطيبات وبحرم عليهم الخبائث - وكذلك من ظن أن شيئا من أحكام الكتاب والسنة النبوية الثابتة الصحيحة بخلاف السياسة والمصلحة التي يقتضيها نظام الدنيا فهو كافر قطعا . ولا ينظن ذلك الا من بلغ به الجهل بمرتبة الشريعة الغراء وأحكامها الحقة النقية البيضاء اى أسفل سافلين \* وأبعا فردظن فلك أو تخالج الشك في صدره في حكم من أحكامها فليعرض ذلك على أهل العلم والسنة حقيقة دون أهل الفلسفة وفضول العلوم حتى تقيين له حقيقة بالكتاب والسنة حقيقة دون أهل الفلسفة وفضول العلوم حتى تقيين له حقيقة بالكتاب والسنة حقيقة دون أهل الفلسفة وفضول العلوم حتى تقيين له حقيقة بالكال و وتنقشم عن سهاء قليه سحائب الاوهام والضلال \*

قال الحافظ ابن القيم في كتابه مفتاح دار السعادة مانصه: وتأمل حكته تبارك وتعالى في ارسال الرسل في الامم واحدا بعد واحد كلما مات واحد خلفه آخر لحاجتها الى تتابع الرسل والانبياء لضعف عقولها وعدم اكتفائها بآثار شريعة الرسول السابق فلما انتهت النبوة الى سيدنا محدبن عبداللهرسول الله ونبيه أرسله الى أكل الامم عقولا ومعارف وأصحهاأذها ناوأغزرها علوما وبعثه بأكل شريعة ظهرت في الارض منذ قامت الدنيا الى حين مبعثه فأغنى الله الامة بكال رسولها وكال شريعته وكال عقولها وصحة أذها نها عن رسول يأتى بعده أقام لهمن أمته ورثة بحفظون شريعته وكالم بهاحتى يؤدوها الى نظرائهم يأتى بعده أقام لهمن أمته ورثة بحفظون شريعته وكالم بهاحتى يؤدوها الى نظرائهم ما يعتاجوا معه الى رسول آخر ولانبي ولامحدث

« أى ملهم » ولهذا قال صلى الله عليه وسلم « انه قد كان قبلكم في الامم محدثون فان يكن في أمتي أحد فعمر » فجزم بوجود المحدثين في الامم وعلق وجوده في أمته بحرف الشرط وليس هذا بنقصان في الامة عن قبلهم بل هذا من كال أمته على من قبلها فانها لكالها وكال نبيها وكال شريعته لا تحتاج الى محدث بل ان وجد فهو صالح للمتابعة والاستشهاد لا أنه عدة لانها في غنية بما بعث الله بنيها عن كل منام أو مكاشفة أو الهام أو تحديث : وأما من قبلها فللحاجة الى خعل فيهم المحدثون اه »

واذا ثبت أن الله تعالى قد أغنانا أهل الايمان والقرآن . بكتابه وسنة نبيه عن جميع الشرائع وقوانين أهل الافك والبهتان . فما وافقها فهو العدل كاقال تعالى ( فان جاؤك فاحكم بينهم أو أعرض عنهم وان تعرض عنهم فلن يضروك شيئا وان حكت فاحكم بينهم بالقسط ان الله يجب المقسطين ) قال تعالى (فاحكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواء معا جاك من الحق ) فأمره أن يحكم بينهم بالقسط وأن يحكم بما أنزل الله فدل ذلك على أن القسط هو ما أنزل الله والذلك قال الله تعالى ( لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنز لنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط ) . وما خالفها فهو عين الظلم والبغى والعدوان وإن ظن انه عدل ومصلحة قال الله تعالى ( تلك حدود الله فلا تعتدوها ومن يتعد حدود الله فاو لئك مم الظالمون ) وقال تعالى ( ومن لم يحكم بما أنزل الله فاو لئك هم الظالمون ) وقال تعالى ( ومن لم يحكم بما أنزل الله فاو لئك هم الظالمون ) وقال تعالى ( ومن لم يحكم بما أنزل الله فاو لئك هم الظالمون ) وقال تعالى ( ومن لم يحكم بما أنزل الله فاو لئك هم الظالمون ) وقال تعالى ( ومن لم يحكم بما أنزل الله فاو لئك هم الظالمون ) وقال تعالى ( ومن لم يحكم بما أنزل الله فاو لئك هم الظالمون) هو لله در البوصيرى حيث قال في آيات القرآن ه

١ ـ المائدة ٤٢

٢ ـ المائدة ٤٨

٣ ـ الحديد ٢٥

٤ ـ البقرة ٢٢٩

ه ـ الطلاق ١

٦ ـ المائدة ١٥

وكالصراط وكالمبران معدلة « فالقسط من غيرها في الناس لم يقم ثم الشرع الذي أنزل الله ويجب على حكام المسلمين العمل به كما انه عدل كله رحمة كله ومصلحة كله وحكمة كله فكل مسألة خرجت عن العدل الى الجور وعن الرحمة الى ضدها وعن المصلحة الى المفسدة وعن الحمكة الى المبث فليست من المشرع وان أدخلت فيه بشبهة « فليس في الشرع ظلم أو قسوة أو عبث أصلابل

حكم الله أحسن الاحكام كا قال تعالى ( ومن احسن من الله حكالة وم يوقنون) فكل من حكم بما أنزل الله فقد حكم بالعدل وكل من حكم بغيره فقد ظلم : ومن لم يعتقد وجوب الحسكم بما انزل الله على رسوله واستحل ان يحكم بين الناس بما يراه هو عدلا من غير اتباع لما أنزل الله فهو كافر قانه لا عبرة بماير اه عدلا من غير ان يكون موافقا لما انزل الله إذ مامن أمة الا وهي تأمر بالحسكم بالعدل لكن قد يكون العدل في دينها ماراة اكابرهم بل كثير من المنتسبين الى الاسلام يحكون بعاداتهم الجارية بينهم التي لم ينزلها الله كسوالف البادية وكاوامر المطاعين فيهم ويرون ان هذا هوالذي ينبغي الحكم به دون الكتاب والسنة وهذا المطاعين فيهم ويرون ان هذا هوالذي ينبغي الحكم إلا بما أنزل الله فلم يلنزموا ذلك بل استحلوا أن يحكو ا بخلاف ما أنزل الله فهم كفار والا كانوا جها لاضلالا يعلمون هو استحلوا أن يحكو ا بخلاف ما أنزل الله فهم كفار والا كانوا جها لاضلالا يعلمون ها ستحلوا أن يحكو ا بخلاف ما أنزل الله فهم كفار والا كانوا جها لاضلالا يعلمون ها ستحلوا أن يحكو ا بخلاف ما أنزل الله فهم كفار والا كانوا جها لاضلالا يعلمون هو المتحلوا أن يحكو المخلال على المتحلوا أن يحكو المخلال على المتحلول المتحلوا أن يحكو المخلال على المتحلول الله على المتحلول المتحدول الم

والحاصل ان الحسكم بالعدل واجب مطلقا في كل زمان ومكان على كل أحدولكل احد: والحسكم بما انزل الله على محد صلى الله عليه وسلم هو أكل أنواع العدل وأحسنها والحسكم به واجب على النبي صلى الله عليه وسلم وكل من اتبعه ومن لم يلتزم حكم الله ورسوله فهو كافر ومناعتقدان يحكم بين الناس بقول اي احد كان ولا يحكم بينهم بالكتاب والسنة فهو كافر وظالم لنفسه ولغيره من الحكوم له وعليه ولله حسن الحتام ه

وجلة القول أمامعشر أهل الإيمان والقرآ تلايجوز لنا أن تتبع قانو ناسوى قانون ربنا تبارك و تعالى ولا برضاه ولا نقبله بل هو رد على ماجا، به بحكم الله ورسوله همذا ماوجب علينا كتابته شرعا بحكم وجوب أدا، الامانة التى اثتمننا الله عليها معشر أهل العلم وما علينا إلا البلاغ. أن أريد إلا الاصلاح ما استطمت وما توفيقى إلا بالله عليه توكات واليسه أنيب " وحسبنا الله و نعم الوكيل ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم وصلى الله على سيدنا محد وآله وصحبه وسلم تسليا كثيراً آمين والحد لله رب العالمين ه

ـ المائدة ٥٠

## رسالة

## فياثبات الاستواء والفوقية

– ومسألة –

الحرف والصوت في القرات المجيل وتنزيه الباري عن الحصر والنمثيل والكيفية الشيخ العالم العلامة أبي عمد عبد الله بن يوسف الجويني والد امام الحرمين توفي سنة ٤٣٨ هـ(١)

بَالِينَ الْحَالِينَ الْحَالِينَ الْحَالِينَ الْحَالِينَ الْحَالِينَ الْحَالِينَ الْحَالِينَ الْحَالِينَ الْحَالِينَ الْحَالِينِينَ الْحَلِينِينَ الْحَالِينِينَ الْحَالِينِينَ الْحَالِينِينَ الْحَالِينِينَ الْحَالِينِينَ الْحَالِينِينَ الْحَالِينِينَ الْحَالِينِينَ الْحَلِينِينِينَ الْحَالِينِينَ الْحَلَيْنِينِينَ الْحَلِينِينِينِ الْحَلَيْنِينِ الْحَلَيْنِينِ الْحَلَيْنِينِينِ الْحَلَيْنِينِينِ الْحَلَيْنِينِينِ الْحَلَيْنِينِ الْحَلَيْنِينِ الْحَلَيْنِينِ الْحَلَيْنِينِ الْحَلَيْنِينِ الْحَلَيْنِينِ الْحَلَيْنِ الْحَلِينِ الْحَلَيْنِ الْحَلَيْنِ الْحَلَيْنِ الْحَلَيْنِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِيلِينِ الْمَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْمَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحِيْلِينِي الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِينِ الْحَلْمِيلِي الْحِلْمِيلِي الْحَلْمِيلِي الْحَلْمِيلِي الْمِلْمِيلِي الْحَلْمِيلِ

وصلى الله وسلم على سيدنا محمد

الحمد لله الذي كان . ولا مكان . ولا انس. ولا جان . ولا طائر . ولا حيوان . المنفود بوحدانيته فيقدم ازليته والدايم في فردانيته في قدس صمدانيته •

<sup>(</sup>١) اتول ترجه الملامة تاج الدين السبك في طبقاته وأختصر منها مايهم القراء فأقول هو الشيخ ابو محدالجويني والد امام الحرمين أوحد زمانه علماً وزهداً وتقشفاً زائداً وتحرياً في العبادات كان يلقب بركن الاسلام له المعرفة التامة بالفقه والاصول والنحو والتفسير والادب وكان لفرط الديانة لا يجري بين يديه الاالجدوالكلام اما في علم أو زهد وتحريض على التحصيل : قال الامام القشيري كان المتأخرون في عصره والمحققون من أصحابنا يعتقدون في من الكمال والفضل والحصال الحيدة انه لو جاز أن يبعث الله نبياً في عصره ما كان الهويني من بني اسرائيل وزهده وكمال فضله : وقال شيخ الاسلام الصابوني في حقه لو كان الجويني من بني اسرائيل وهده وكمال فضله : وقال شيخ الاسلام الصابوني في حقه لو كان الجويني من بني اسرائيل واليقف على مورد الاحديث لا يتعداها ويتجنب بان الصية المناهب : وقد عند تقيد واليقف تحميم التقييل تعداها ويتجنب بان العصية المناهب : وقد عندن توسيق كبيراً والمحتمرة أنواح من الطوم في كراية : وهذه النسخة وجدت في رواق الشام بدون تاريخ نسخها

ليس له سبى ولا وزير.ولا شبيه ولا نظير.المتفرد بالخلق والتصوير .المتصرف بالمشيئة والتقدير . ( ليس كمثله شي. وهو السمياع البصير ) له الرفعة والعلاء . والحد والثناء والعلو والاستواء لاتحصره الأجسام . ولا تصوره الاوهام ولاتقله الحوادثولا الاجرامولا تحيط بهالعقول ولا الافهام له الاسها الحسني والشرف الآتم الاسنى والدوام الذي لا يبيد ولا يُغنى. نصفه بما وصف به نفسه من الصفات التي توجب عظمته وقدسه . بما أنزله في كتابه وبينه رسوله صلى الله عليه وسلم فيخطابه. ونؤمن بأنهالله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم السميمالبصير العليم القدير الرحمن الرحيم الملكالقدوسالعظيم لطيف خبير قريب مجيب متكلم شاء مريد فعال لما يريد يقبض ويبسط ويرضى ويغضب ويحب ويبغض ويكره ويضحك ويأمر وينعى ذو الوجه الكريم والسمم السميم والبصر البصير والكلام المبين واليدين والقبضتين والقدرة والسلطان والعظمة والامتنان لم يزل كذلك ولا يزال.استوى على عرشه فبان منخلقه لايخفي عليه منهم خافية. علمهم محيط و بصره مهم نافذ وهو في ذاته وصفاته لايشهه شيءمن مخاوقاته ولاعثل بشيءمن جو ارح مبتدعاته . هي صفات لاثقة مجلاله وعظمته لاتتخيل كيفيتها الظنون ولا تراها في الدنيا الميون بل نؤمن محقائقها وثبوتها واتصاف الرب تعالىبها وننفى عنها تأويل المتأولين وتعطيل الجاحدين وتمثيل المشبهين تبارك اللهأحسن الخالقين فبهذا الرب نؤمن وإياه نعبد وله نصلي ونسجد فن قصد بعبادته الى آله ليست له هذه الصفات فأنما يعبد غير الله وليسممبوده ذلك بآله فكفر أنه لاغفر أنه. ونشهدان لا آله الا الله وحده لاشريك له وان محداً صلى الله عليه وسلم عبده ورسوله اصطفاه لرسالتمو اختاره لبريتمو أنزل عليه كتابه للبين القى لايأتيم الباطل من بين يديه ولامن خلفه تنزيل من حكيم حيد صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه

وبعد فهذه نصيحة كتبتها الى اخواني في الله أهل الصدق والصفاء والاخلاص الوفاء لماتمين على من منجتهم في الله و نصيحتهم في صفات الله عز وجل

أكرم الآل وأفضل العبيد

فان المره لايكل ايمانه حتى يحب لاخيه مايحبه لنفسه وفي الصحيح عن جرير بن عبد الله البجلي قال بايعت رسول الله صلى الله عليه وسلم على إقام الصلاة وايتاء الزكاة والنصح لكل مسلم. وعن تميم الدارى ان النبي صلى الله عليه وسلم قاله الدين النصيحة ثلاثا قال لمن قال لله و لكتا به ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم أعرفهم أيدهم الله تعالى بتأييده ووفقهم لطاعته ومزيده انني كنت برهة من الدهر متحيراً في ثلاث مسئلة الصفات ومسئلة الموجودة في كتب أهل العصر في جميع ذلك من تأويل الصفات و تحريفها أو امرارها والوقوف فيها أو اثباتها بلا تأويل ولا تعطيل ولا تشبيه ولا تمثيل فأجد النصوص في كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ناطقة منبئة محقائق هذه الصفات وكذلك في اثبات العلووالفوقية وكذلك في الحرف والصوت. ثم أجد المتأخرين من المتكلمين في كتبهم منهم من وكذلك في الحرف والسوت. ثم أجد المتأخرين من المتكلمين في كتبهم منهم من وكول الاستواء بالقهر والاستيلاء ويؤول المزول بمزل الامر ويؤول البدين بالقدرتين أو النعمتين ويؤول القدم بقدم صدق عند ربهم وأمثال ذلك ثم أجدهم مع ذلك عمارة عن ذلك المنى القائم

وعن ذهب الى هذه الاقوال وبعضها قوم لهم فى صدرى منزلة مثل طائفة من فقها الاشعرية الشافعيين لاني على مذهب الشافعي رضى الله تعالى عنه عرفت فرائض دينى وأحكامه فأجد مثل هؤلا والشيوخ الاجلة يذهبون الى مثل هذه الاقوال وهم شيوخي ولي فيهم الاعتقاد التام لفضلهم وعلهم ثم انتى معذلك أجد في قلبي من هذه التأويلات حزاز اللايطمين قلبي اليها واجد الكدر والظلمة منها وأجد ضيق الصدر وعدم انشراحه مقرونا بها فكنت كالمتحير المضطرب في تعيره المتعلل من قلبه في تقلبه وتغيره

وكنت أخاف من اطلاق القول باثبات العلو والاستواء والنزول مخافة الحصر والتشبيه ومع ذلك فاذا طالعت النصوص الواردة في كتاب الله وسسنة رسوله

صلى الله عليه وسلم أجدها نصوصاً تشير الى حقائق هذه المعاني وأجد الرسول صلى الله عليه وسلم فد صرح بها عبراً عن ربه واصفاً له بهاد أعلم بالاضطرار انهصلى المعليموسل كان بحضرفي عبلسمالشر بف والعالم والجاهل والذكي والبليدوالاعرابي والجافي ثم لااجد شيئاً يعقب تلك النصوص التي كان يصف ربه بها لانصاً ولا ظاهراً بما يصرفها عن حقائتها ويؤولها كما تأولها هؤلاء مشايخي الفقها. المتكلمين مثل تأويلهم الاستيلاء بالاستوا. ونزول الامر النزول وغير ذلك ولم اجدعنه صلى الله عليه وسلم أنه كان محذر الناس من الايمان عا يظهر من كلامه في صفته الديم من الفوقية واليديس وغيرها ولم ينقل عنه مقالة تدل على ان لهذه الصفات معانى اخر باطنة غمير مايظهر من مداولها مثل فوقية المرثبة (١) ويد النعسة والقدرة وغير ذلك وأجد الله عز وجل يقول ( الرحن على العرش اســـتوي )' ( خلق السموات والارض في ستة ايام ثم أستوى على العرش ) ( يخافون ربهم من فوقهم ) ( اليه يصعد الكلم الطيب ) و أأمنتم من في الساء أن يخسف بكم الأرض فإذا هي تمور أم أمنتم أن يرسل عليكم حاصبا ) ( قل نزله روح القدس من ربك ) ( وقال فرعون باهامان ابن لى صرحا لعلى أبلغ الاسباب أسباب السموات فاطلم الى إله موسى وانى لأ ظنه كاذبا ) وهذا يدل على انموسى أخبره بأن ربه تعالى فوق السهاء و لهذا قالواني لاظنه كاذباو قوله تعالى ( ذي للمارج تعرج الملائكة والروح اليه في يوم كان مقداره خسين الف سنة ) الآية : ثم اجد الرسول صلى الله عليه وسلم لما اراد الله تعالى ان يخصه بقربه عرج به من سها. الى سماء حتى كان قاب قوسين أو أدنى ثم قوله صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح للجارية ﴿ أَينِ اللهُ فقالت في السماء ﴾ فلم ينكر عليها محضرة أصحابه كيلا(٢) يتوهموا ان الامر على خلاف ماهو عليه بل أقرها وقال اعتقها فأنها مؤمنة : وفي حديث جبير بن مطمم قال قال النبي صلى الله عليه وسلم « ان الله فوق عرشه فوق سمواته وسمواته فوق أرضه مثل القبة وأشار النبي صلى الشعليه

١۔ طه ه

٢ ـ الحديد ٤

۲ ـ النحل ٥٠

٤ ـ فاطر ١٠

ه ـ لللك ١٦\_١٧

٦ ـ النحل ١٠٢

۷ ـ غافر ۲۷۵٬۲۱

٨ ـ العارج ٢٠٠٤

 <sup>(</sup>١) لمه القهرية (٢) علة للنوتبله

وسلم يبده مثل القبـة ، وقوله صلى الله عليه وسلم « الراحون يرحهم الرحن ارحوا أهل الارض يرحكمن في السياء ، أخرجه الترمذي وقال حسن صحيح وعن معاوية بن الحكم السلمي قلت بارسول الله و أفلاأعتقها قال ادعها فدعوتها قال فقال لها اين الله قالت في السهاء قال من أنا قالت أنت رسول الله صلى الله عليه وسلم قال اعتقباً فانها مؤمنة، (١) رواه مسلم ومالك في موطئه . وعن أبي الرداء قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « من اشتكى منكم شيئا أو اشتكى أخ لخليقل بنا الله الذي في السهاء تقدس اسمك أمرك في السهاء والأرض كأرحتكفي المهاه اغفر لنا حوبنا وخطايانا انت ربالطيبين أنزل رحمة من رحمتك وشفاء من شفائك على الوجع فيبرأ ، اخرجه ابوداود: وعن الى سعيد الحدرى قال بعث على من البين بذهبية في اديم مقروظ (١) لم تحصل من ترابع افقسمها رسول الله صلى الله عليه وسلم بين اربعة زيد الحير والاقرع بن حابس. وعيينة أبن حصن وعلقمة بن علائة أو عامر بن الطفيـل شك عمارة فوجد من ذلك بعض اصحابه والانصار وغيرهم فقال رسول الله صلى الله عليموسلم الا تأمنوني وانا أمين من في السما. يأتيني خبر من في السما. صباحاً ومساء، اخرجه البخاري ومسلم وعن ابن ابي ذئب عن محد بن عمرو بن عطاء عن سعيد بن يسار عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم « قال أن لليت تحضره لللائكة فاذاكان الرجل الصالح قالوا أخرجي أيتها النفس العليبة كانت في الجسد الطيب أخرجي حميدة وابشرى بروح وربحان ورب غير غضبان فلا يزال يقال لها ذلك حتى

(٧) قوله «بذهبية» تصنير ذهبة وني رواية مسلم بذهبة بنير تصنير: وقوله مقروط أي مدبوغ بالقرظ: وقوله لم تحصل أي لم تخلص من تراب المدن فكأنها كانت تبرأ وتخليصها بالسبك .

<sup>(</sup>١) وافظ الحديث هكذا (كانت لي غنم بين احد والجوانية فيها جارية لي فأطلعتها ذات يوم ظفا الدّئب قد ذهب منها بشاة وأنا رجل من بني آدم فأسفت فسككتها فاتيت النبي صلى الله عليه وآله وسلم فذكرت ذلك له فسظم ذلك على فقلت يارسول الله أفلا احتجا قال ادعها فعمونها فقال لها أين الله قالت في السهاء قال من أنا قالت أنت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال اعتقها فانها مؤمنة » خرجه مسلم وأبو داود والنسائي

تخرج ثم يمرج بها الى السها. فيستفتح لما فيقال من هذا فيقول فلان فيقولون مرحبا بالنفس الطيبة كانت في الجسد الطيب أدخلي حيدة وابشرى بروح وريحان ورب غيرغضبان فلايزال يقال ذلك حتى تنتمي الىالسماء التي فيها الله عزوجل» الحديث (١) : - وعن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلمقال «والذي نفسى بيده مامن رجل يدعو امرأته الى فراشها فتأبي عليه الا كان الذي في السهاء ساخطا عليها حتى يرضي عنها، أخرجه البخاريومسلم: أبو داود حدثنامحمد بن الصباح حدثنا الوليد ابن ابي تور عن سماك عن عبد ألله بن عميرة عن الاحنف ابن قيس عن المباس بن عبد المطلب قال كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم فمرت بهم سحابة فنظر اليها فقال ما تسمون هذه قالوا السحاب قال والمزن قالوا والمزن قال والعنان قال المستعاب قال عل تدرون ما بعد ما بين السهاء والارض قالوا لاندرى قال ان بعد ما بينها إما واحدة وإما اثنتان أو ثلاثة وسبعون سنة ثم السماء فوق ذلك حتى عدّ سبع سموات ثم فوق السما. السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سما. الى سما. ثم فوق ذلك عمانية أوعال بين اظلافهمور كبهم مثل ما بين سماء الى سماء ثم على ظهورهم العرش أسفله وأعلاه مثل ما بين سهاء الى سهاء ثم الله عز وجل فوق ذلك (٢) ، قال الامام الحافظ عبد الغني في عقيدته لما ذكر حديث الاوعال قال رواه ابو داود والترمذي وابن ماجه وقال حديث الروح رواه احمد والدار قطني: وعن إبي هزيرة قال ﴿ سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ان الله كتب كتابًا قبل أن مخلق الحلق ان رحمني سبقت غضبي فهو عنده فوق العرش ، أخرجه البخاري ومسلم : محمد بن اسحاق عن معبد بن كعب بن مالك أن سعد بن معاذ لما حكم في قريظة قال له رسول الله صلى الله عليه وسلم لقد حكمت حكما حكم الله به من فوق

<sup>(</sup>١) رواه الاماماحمد بنحنبل في مسندمو الحاكم في مستدركه وقال هوعى شرط البخارى و مسلم: (٢) الحديث حسنه الترمذي وهو ضعيف و اعل يجها لة عبدالله بن عميمة

سبع أرقعة (١) » وحديث المواج عن أنس بن مالك ان مالك بن صعصعة حدثه ان نبي الله صلى الله عليه وسلم حدثهم عن ليسلة اسرى به وساق الحديث المانقال وثم فرضت على الصلاة خسين صلاة كل يوم قال ان أمتك لا تستطيع خسين فقال بم أمرت قال أمرت بخمسين صلاة كل يوم قال ان أمتك لا تستطيع خسين صلاة وانى قد خبرت الناس قبلك وعالجت بنى إسرائيل أشد المعالجة فارجع إلى ربك واسأله التخفيف لا متك قال فرجمت فوضع عنى عشراً فرجمت إلى موسى فقال مثل ذلك فرجمت الى ربى فوضع عنى عشراً خس مرات في كلها يقول فرجمت الى موسى ثم رجعت الى ربى فوضع عنى عشراً خس مرات في كلها يقول فرجمت الى موسى ثم رجعت الى ربى افوضع عنى عشراً خس مرات في كلها يقول ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ويتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار و مجتمعون في صلاة الفجر وصلاة العصر ثم يعرج البه الذين بأنوا فيكم بالنهار و مجتمعون في صلاة الفجر وصلاة العصر ثم يعرج البه الذين بأنوا فيكم فيسأ لهم ربهم وهو أعلم بهم كيف تركتم عبادى » متفق عليه : وعن ابن عرقال فيسأ لم ربهم وهو أعلم بهم كيف تركتم عبادى » متفق عليه : وعن ابن عرقال في طبة بيم وقبل جبته وقال بأبى أنت وأمي طبت حياً وميتاً وقال من كان يعبد فاك عبه عداً قان مجداً قد مات ومن كان يعبد الله فان الله حي لا يموت (٢)

حدوثنا وتسفلنا هو فوقنا فاذا أشرنا اليه تقع الاشارة عليه كا يليق به لا كا نتوهمه في الفوقية المنسوبة الى الاجسام لكننا نعلما من جهة الاجمال والثبوت لا من جهة النمثيل والتكييف والله للوفق الصواب ومن عرف هيئة العالم ومركزه من علم الهيئة وأنه ليس أه الاجهتا العلم والسفل ثم اعتقد بينونة خالقه عن العالم فن لوازم البينونة أن يكون فوقه لان جيع جهات العالم فوق وليس السفل الا للركز وهو الوسط

#### فصل

اذا علمنا ذهك واعتقدناه تخلصنا من شبه التأويل وعماوة التعطيل وحاقة التشبيه والتميسل واثبتنا علو ربنا سبحانه وفوقيته واستواه على عرشه كا يليق مجلاله وعظمته والحق واضح فى ذلك والصدور تنشرح له فان التحريف تأباه العقول الصحيحة مثل تحريف الاستواء بالاستيلاه وغيره والوقوف في ذلك جهل وعي مع كون ان الرب تعالى وصف لنا نفسه بهذه الصفات لنعرفه بها فوقوفنا عن اثباتها ونفيها عدول عن المقصود منه فى تعريفنا اباها فما وصف لنا نفسه بهسا الا لنثبت ماوصف به نفسه لنا ولانقف في ذلك وكذلك التشبيه والممثيل حاقة وجهالة فمن وفقه الله تعالى للاثبات بلانحريف ولاتكيف ولا وقوف فقد وقم على الامر المطلوب منه ان شاه الله تعالى

#### فصل

والذي شرح الله صدرى في حال حؤلاء الشيوخ الذين أولوا الاستواء بالاستيلاء والنزول بنزول الامر واليدين بالنعمتين والقدرتين هو علي بأنهم مافهموا في صفات الرب تعالى الا مايليق بالحلوقين فيا فهموا عن الله استواء يليق به ولانزولا يليق به ولايدين تليق بعظمته بلاتكيف ولاتشبيه فلذلك حرفو الكلم عن مواضعه وعطلوا ملوصف الله تعالى نفسه به ونذكر بيان ذلك ان شاء الله تعالى

لاريب انا نحن وايام متفقون على البسات صفات الحياة والسمع والبصر والم والمسلم والبصر والمم والبصر والمم والمسلم والمسلم والمسلم والمسلم والمسلم والمسلم والمسلم والبصر الاأعراضا تقوم بجوارحنا فكما أنهم يقولون حياته ليست بعرض وعلمه كذلك وبصره

كذلك هى صفات كا تليق به لا كا تليق بنا فكذلك نقول نحن حياته معلومة وليست مكيفة وعلمه معلوم وليس مكيفا وكذلك سمعه وبصره معلومان ليس جميم ذلك اعراضا بل هوكا يليق به

ومثل ذلك بعينه فوقيته واستواؤه ونزوله ففوقيته معلومة اعنى تابشة كثبوت حقيقة السمع وحقيقة البصر فأهما معلومان ولايكيفان كذلك فوقيته معلومة ثابتة غير مكيفة كايليق به واستواؤه على عرشه معلوم غير مكيف بحركة أوانتقال يليق بالمحلوق بل كايليق بعظمته وجلالة صفائه معلومة من حيث الحلة والثبوت غير معقولة من حيث التكييف والتحديد فيكون المؤمن بها مبصراً من وجه أعمى من وجه المحكمة من حيث التكيف والتحديد وجذا بحصل الجمع بين الاثبات الوصف الله تعالى نفسه به وبين في التحريف والتشبيه والوقوف وذلك هو مراد الرب تعالى منا في ابراز صفائه لنا لنعرفه به ونؤمن بحقائقها وننغي عنها التشبيه ولانعطلها بالتحريف والتأويل لا لنعرفه به ونؤمن بحقائقها وننغي عنها التشبيه ولانعطلها بالتحريف والتأويل ولافرق بين الاستواء والسمع ولابين النزول والبصر الكل ورد في النص

فان قالوا لنا فى الاستواء شبهتم نقول لهم في السبع شبهتم ووصفتم ربكم بالمرض فان قالوا لاعرض بل كا يليق به قلنا فى الاستواء والفوقية لاحصر بل كا يليق به قلنا فى الاستواء والفوقية لاحصر بل كا يليق به فجميع مايلزمونا به في الاستواء والتزول واليدو الوجه والقدم والضحك والتعجب من التشبيه نلزمهم به في الحياة والسمع البصر والعلم فكما لا يجعلونها هم اعراضا كذلك نحن لا يجعلها جوارح ولا مايوصف به الحلوق وليس من الانصاف أن يفهموا فى الاستواء والنزول و الوجه واليد صفات المخلوقين فيحتاجوا الى التأويل والتحريف

فان فهموا في هذه الصفات ذلك فيلزمهم أن يفهموا في الصفات السبع صفات المخلوقين من الاعراض في يلزمونا في تلك الصفات من التشبيه والجسمية فلزمهم به في الصفات السبع وينفون عنه عوارض الجسم فيها فكذلك نحن نعمل في تلك الصفات التي ينسبونا فيها الى

التشبيه سوا، بسوا، ومن انصف عرف ماقلنا واعتقده وقبل نصيحتنا ودان أله باثبات جميع صفاته هذه وتلك ونفى على جميعا التشبيه والتعطيل والتأويل والوقوف وهذا مراد الله تعالى منا في ذلك لان هذه الصفات وتلك جاءت فى موضع واحد وهو الكتاب والسنة فاذا اثبتنا تلك بلا تأويل وحوفنا هذه وأولناها كناكن آمن بعض الكتاب وكفر يمض وفي هذا بلاع وكفاية ان شاء الله تعالى

#### فصل

واذا ظهر هذا وبان انجلت الثلاث مسائل بأسرها وهى مسألة الصفات من المنزول واليد والوجه وأمثالها ومسئلة العلو والاستوا، ومسئلة الحرف والصوت: أما مسألة العلو فقد قيل فيها مافتحه الله تعالى وأما مسألة الصفات فتساق مساق مسألة العلو ولانفهم منها مانفهم من صفات المخلوقين بل يوصف الرب تعالى بها كا يليق بجلاله وعظمته فتنزل كما يليق بجلاله وبعظمته ويداه كما تليق بجلاله وعظمته ووجهه الكريم كما يليق بجلاله وعظمته فكيف ننكر الوجه الكريم ونحرف وقد قال صلى الله عليه وسلم في دعائه «أسألك لله النظر الى وجهك» واذا ثبتت صفة الوجه بهذا الحديث وبغيره من الآيات والنصوص فكذلك صفة اليدين والضحك والتمجب ولايفهم من جميع ذلك الا مايليق بالله عز وجل و بعظمته لامايليق بالمخلوقات من الأعضا، والجوارح تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً

واذا ثبت هذا الحكم في الوجه فكذلك فى اليدين والقبضتين والقدم والضحك والتمجب كل ذلك كما يليق بجلال الله تعالى وعظمته فيحصل بذلك اثبات ماوصف الله تعالى نفسه به فى كتابه وفي سنة رسوله صلى الله عليه وسلم ويحصل أيضا نفي النشبيه والتكييف في صفاته ويحصل أيضا ترك التأويل والتحريف المؤدى الى التعطيل ويحصل أيضا بذلك عدم الوقوف باثبات الصفات

وحقائقها على مايليق بجلال الله تعالى وعظمته لا على ما نعقله نحن من صفات المحلوقين وأما مسألة الحرف والصوت فنساق هذا المساق فان الله تعسالى قد تكلم بالقرآن الحجيد وبجميع حروفه فقال تعالى (الم) وقال (المص) وقال (ق والقرآن الحجيد) وكذلك جاء في الحديث وفينادى يوم القيامة بصوت يسمعه من بعد كما يسمعه من قرب » وفي الحديث لااقول الم حرف ولكن الفحرف لام حرف ميم حرف عفولاء مافهموا من كلام الله تعالى الامافهموه من كلام المخلوقين فقالوا ان قلنا بالحروف فان ذلك يؤدى الى القول بالجوارح واللهوات (١) وكذلك اذا في المناب أدى ذلك الى الحلق والحنجرة علوا في هذا من التخبط كما علوا فيا تقدم من الصفات

والتحقيق هو ان الله تعالى قد تكلم بالحروف كما يليق مجلاله وعظمته فانه قادر والقادر لايحتاج الى جوارح ولا الى لهوات وكذلك له صوت كما يليق به يسمع ولايفتقر ذلك الصوت المقدس الى الحلق والحنجرة كلام الله تعالى كما يليق به وصوته كما يليسق به ولاننفى الحرف والصوت عن كلامه سبحانه لافتقارهما منا الى الجوارح والهوات فانهما من جناب الحق تصالى لايفتقران الى ذلك وهذا ينشرح الصدر له ويستريح الانسان به من التصف والتكلف بقوله هذا عبارة عن ذلك

فان قبل فهذا الذي يقرأه القارى، هو عين قراءة الله تعالى وعين تكلمه هو » قلنا لابل القارى، يؤدى كلام الله تعالى والكلام الها ينسب الى من قاله مبتدياً لاالى من قاله مؤديا مبلغا ولفظالقارى، في غيرالقرآن مخلوق وفي القرآن لا لا يتميز الله عن قاله مؤديا عن الكلام المؤدي عنه ولهذا منع السلف عن قول لفظي بالقرآن مخلوق لانه لا يتميز كامنعوا عن قول لفظي بالقرآن غير مخلوق فان لفظ العبد في غير التلاوة مخلوق وفي التلاوة مسكوت عنه كيلا يؤدي الكلام في ذلك الى القول بخلق القرآن وما أمر السلف بالسكوت عنه يجب السكوت عنه والله الموفق القول عنه الما الموات عنه يجب السكوت عنه والله الموفق القول عنه الما المناعلة والله الموفق المناعلة والله الموفق المناعلة والله الموفق المناعلة والمناعلة و

#### فصل

المبد اذا أيقن أن الله تمالى فوق السماء عال على عرشه بلاحصر ولا كيفية وأنه الآن في صفائه كاكان في قدمه صار لقلبه قبلة في صلاته وتوجهه ودعائه ومن لايعرف ربه بأنه فوق سهاواته على عرشه فانه يبقى ضائعا لايعرف وجهة معبوده لكن لوعرفه بسممه وبصره وقدمه وتلك بلاهذا معرفة ناقصة مخلاف من عرف أن إلمه الذي يعبده فوق الاشياء فأذا دخل في الصلاة وكبر توجه قلبه الى جهة العرش منزها ربه تعالى عن الحصر مفرداً له كا افرده في قدمه وأزليته عالمًا ان هذه الجهات من حدودنا ولوازمنا ولاعكننا الاشارة الى ربنا في قدمه وأزليته الابها لأنا محدثون والحدث لابدله فياشارته الىجهة فتقم تلك الاشارة الى ربه كا يليق بعظمته لا كا يتوهمه هو من نفسه ويعتقد أنه في علوه قريب من خلقه هو معهم بعلمه وسمعه وبصره واحاطته وقدرته ومشيئته وذاته فوق الاشياء فوق العرش ومتى شعر قلب بذلك في الصلاة أو التوجه أشرق قلبه واستنار وأضاء بأنوار المعرفة والانمان وعكسته أشية العظمة على عقله وروحه ونفسه فانشرح أذلك صدره وقوى اعانه ونزه ربه عن صفات خلقه من الحصر والحلول وذاق حينذاك شيئا من اذواق السابقين المقربين مخلاف من لايعرف وجهــة معبوده وتبكون الجارية راعية الغنم أعلم بالله منه فانها قالت فيالسماء عرفته بأنه على السما. فان في تأتي بمعنى على كُقوله تعسالي ( يتيبون في الارض ) أي على الارض : وقوله ( لاصلبنكم في جذوع النخل ) أي على جذوع النخل فمن تكون الراعية اعلم بالله منه لكونه لايعرف وجهة معبوده فانه لايزال مظلم القلب لايستنير بأنوار المعرفة والايمان ومن أنكر هذا القول فليؤمن به وليجرب ولينظر الى مولاه من فوق عرشه بقلبه مبصراً من وجه اعى من وجه كا سبق مبصراً من جهةالاثبات والوجود والتحقيق أعى منجهةالتحديدوالحصر والتكييف فأنه اذا عل ذلك وجد نمرته أن شاء الله تعالى ووجد نوره وبركته عاجلا وآجلا ( ولاينبؤك مثل خبير ) والله سبحانه للوفق والمعين

#### فصل

في تقريب مسألة الفوقية من الافهام بمعنى من علم الهيئة لمن عرفه: لا ريب أن أهل هذا العلم حكوا بما اقتضته الهندسة وحكها صحيح لانه ببرهان لا يكابر الحس فيه بأن الارض في جوف العالم العلوى وأن كرة الارض في وسط السها كبطيخة في جوف بطيخة والسهاء محيطة بها من جيع جوانبها وان سفل العالم هو جوف كرة الارض وهو المركز ونحن نقول جوف الارض السابعة وهم لا يعرفون ذلك وهذه القاعدة عنده السابعة لان الله تعالى أخبرنا عن ذلك وهم لا يعرفون ذلك وهذه القاعدة عنده هى ضرورية لا يكابر المس فيها ان المركز هو جوف كرة الارض وهو منتهى السفل والتحت وما دونه لا يسمى تحتاً بل لا يكون تحتاً ويكون فوقا بحيث لو فرضنا خرق المركز وهو سفل العالم الى تلك الجهة لكان الحرق الى جهة فوق فرضنا خرق المركز وهو سفل العالم الى تلك الجهة لكان الحرق الى جهة فوق

وبرهان ذلك انا لو فرضنا مسافراً سافر على كرة الارض من جهة المشرق الى جهة المغرب وامتد مسافر المشي على الكرة الى حيث ابتدأ بالهير وقطع الكرة بما يراه الناظر أسفل منه وهو في سفره هذا لم تبرح الارض تحته والسها فوقه فالسها التي يشهدها الحس تعتالارض هى فوق الارض لا تحتها لان السها فوق الارض بالنات فكيف كانت السها، كانت فوق الارض من أى جهة فرضتها ومن أراد معرفة ذلك فليعلم أن كرة الارض النصف الاعلامنها ثقله على المركز والنصف الاسفل منها ثقله على النصف الاعلامنها ثقله على الاسفل هوأيضا فوق النصف الاعلاكم أن النصف الاعلاق وق النصف الاسفل ولفظ الاسفل فيه مجاز بحسب ما يتخيل الناظر وكذلك كرة الما، محيطة بكرة الارض إلا سدسها والعمران على ذلك السدس والما، فوق الارض كيف كان وان كنا نرى الارض مدحية على الما، فان الما، فوقها وكذلك كرة الموا، عيطة بكرة وان كنا نرى الارض مدحية على الما، فان الما، فوقها وكذلك كرة الموا، التي تحتالنصف الاسفل عيطة بكرة الما، وهى فوقها واذا كان الامركذاك فالسها، التي تحتالنصف الاسفل

من كرة الارض في فوقه لا تحته لان السهاء على الأرض كيف كانت فعلوها على الأرض بالذات فقط لا تكون تحت الارض بوجهمن الوجوه وإذا كان هذا جسم وهو السهاء علوها على الارض بالذات فكيف من ليس كمثله شيء وعلوه على كل شيءُ بالذات كما قال تعالى (سبح اسم ربك الاعلا ) وقد تكرر في القرآن الجيد ذكر الفوقية ( يخافون ربهم من فوقهم ) ( اليه يصمد الكلم الطيب ) ( وهو القاهر فوق عباده ) لان فوقيته سبحانه وعلوه على كل شيء ذاتي له فهو العلى بالذات والعلوصفته اللائفة به كما أن السفول والرسوب والانحسطاط ذاني الاكوان عن رتبة ربوبيته وعظمته وعلوه والعلو والسفول حدبين الخالق والحلوق يتمنز به عنه هو سبحانه على" بالذات وهو كما كان قبل خلق الاكوان وما سواه مستقل عنه بالذات وهو سبحانه العلى على عرشمه يدبر الامر من السماء الى الارض ثم يعرج الامراليه فيحي هذا وعيت هذا وعرض هذا ويشغى هذا ويعز هذا ويذل هذا وهو الحي النيوم القائم بنفسه وكلشي.قائم بمفرحمالله عبداً وصلت اليه هذه الرسالة ولم يعاجلها بالانكار وافتقر الى ربه فى كشف الحق آ ناء الليل والنهار وتأمل النصوص في الصفات وفكر بعقله في نزولها وفي المغي الذي نزلت له وما الذي أريد بعلمها من المحلوقات ومن فتح الله قلب عرف أنه ليس المراد الامعرفة الرب تعالى بها والتوجه اليه منها وإثبانها له محقائقها وأعيانها كما مليق مجلاله وعظمته بلا تأويل ولا تمطيل ولا تكييف ولا تمثيل ولاجود ولا وقوف وفي ذلك بلاغ لمن تدبر وكفاية لمن استبصر ان شاء الله تعالى والحد لله وحده وصلى الله على من لا نبي بعده وعلى آله وصحبه وسلم والله سبحانه أعلم

( تمت الرسالة)

# رسالة نور اللمعت في خصائص الجمعة نابن

الملامة المحدث الشيخ جلال الدين السيوطي المتوفى سنة ٩١١ هـ رحمه الله



الحد لله الذي خص هذه الامة الحمدية « بما ادخر لها من الفضائل السنية والصلاة والسلام على سيدنا محد خير البرية ( وبعد ) فقد ذكر الاستاذشمس الدين ابن القيم في كتاب الهدى ليوم الجمعة خصوصيات بضما وعشرين خصوصية وقاته اضعاف ماذكر : وقد رأيت استيمام افي هذه الكراسة منبها على أدلتها على سبيل الامجاز وتتبعتها فتحصلت منها على مائة خصوصية والله الموفق »

## ﴿ الخصوصية الأولى أنه عيد هذه الأمة ﴾

أخرج ابن ماجه عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « ان هذا يوم عيد جعله الله المسلمين فن جاء الى الجمة فليفتسل وان كان عنده طيب فليس منه وعليكم بالسواك » وأخرج الطبراني في الأوسط عن ابي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال في جمة من الجم « معاشر المسلمين ان هذا يوم جعله الله لكم عيداً فاغتسلوا وعليكم بالسواك »

### ﴿ الخصوصية الثانية انه يكره صومه منفرداً ﴾

لحديث الشيخين عن أبي هر برة رضى الله عنه وان النبي صلى الله عليه وسلم قال لايصومن أحدكم يومالجمة إلا ان يصوم قبله أو بمده وأخرجا عن جابرقال و نمى النبي صلى الله عليه وسلم عن صوم يوم الجعة ، وأخرج البخاري عن جويرية ام المؤمنين رضى الله عنها ﴿ أَنْ النِّي صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ دَخَلَ عَلَيْهَا يُومُ الْجَمَّةُ وَهِي صَائْمَةً فقال اصمت أمس قالت لا قال أترين ان تصوي غداً قالت لا قال فافطري ، وأخرج الحاكم عن جنادة بن أبي امية الازدي قال ﴿ دَخُلْتُ عَلَىٰ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّىٰ الله عليه وسلم في نفر من الازد يوم الجمعة فدعانا الى طمام بين يديه فقلنا إنا صيام قال اصمتم أمس قلنا لا قال أفتصومون غداً قلنا لا قال فافطروا لاتصوموا يوم الجمة منفرداً ، وأخرج مسلم عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليموسلم قال و لا تخصوا ليلة الجمعة بقيام من بين الليالي ولا تخصوا يوم الجمعة بصيام من بين الايام إلا أن يكون في صوم يصومه أحدكم ، قال النووي الصحيح من مذهبناو بهقطم الجهور كراهة صوم يوم الجمة منفرداً: وفي وجهانه لا يكره إلا لمن لوصامه منعه من العبادة وأضمفه لحديث احدوالترمذى والنسائى وغيرهم عن ابن مسمود وأن النبي صلى الله عليه وسلم قلما كان يفطر يوم الجمعة، وأجاب الاول عنه بأنه صلى الله عليه وسلم كان يصوم الخيس فوصل الجمعة به هو اختلف في الحكة التي كرمصومه لاجلها والصحيح كا قال النووى انه كره لانه يوم شرع فيه عبادات كثيرة من الذكر واللحاء والقراءة والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم فاستحب فطره ليكون اعون على أداء هذه الوظائف بنشاط منغيرملل ولاسآ متوهو نظير الحاج بعرفات فان الاولى له الفطر لمذه الحكة: قال فان قيل لوكان كذلك لم زل الكراهة بصوم قبله أو بعده لبقاء المنى المذكور فالجوابانه عصل له بفضيلة الصوم الذى قبله أو بعده ما عبر به ماقد يحصل من فتورأو تقصير في وظائف يوم الجمة بسبب صومه : وقيل الحكمة خوف المبالغة في تعظيمه محيث يفتتن به كا افتتن قوم بالسبت. قال وهذا باطلمنتقض بصلاة الجمة وسائرماشرع فيه من أنواع الشمائر والتعظيم بما ليسفيغيره:وقيلالحكةخوف

اعتقادوجوبه قيل وهذا منتقض بغيره من الايام التي ندب صومها. وهذا ماذكره النووي وحكى غيره قولا آخر انعلته كونه عبداً والمبدلا يصام واختاره ابن حجر وأيده بحديث الحاكم عن أن هريرة مرفوعاً «يوم الجمعة يوم عيد فلا تجملوا يوم عيدكم يوم صيامكم إلا أن تصوموا قبله أو بعده » وروى ابن أبي شيبة عن علي قال همن كان منكم متطوعا من الشهر فليصم يوم الحيس ولا يصوم يوم الجمعة فانه يوم طعام وشراب وذكر » وقال آخرون بل الحكمة مخالفة اليهود قالهم يصومون يوم عيدهم أى يغردونه بالصوم فنهى عن التشبه بهم كا خو لفوا في يوم عاشورا و بصيام يوم قبله أو بعده وهذا القول هو المحتار عندى لانه لا ينتقض بشي و

# ﴿ الخصوصية الثالثة أنه بكره تخصيص ليلته بالقيام ﴾

المحديث السابق لكن أخرج الخطيب في الرواة عن مالك من طريق اسمعيل بن ابي أو يس عن زوجته بنت مالك بن انس ان أباها مالكا كان يحيي ليلة الجمة» (الخصوصية الرابعة قراءة الم تغزيل وهل أتى على الانسان في صبحها )

أخرج الشيخان عن أبي هربرة قال ( كانالني صلى الله عليه وسلم يقرأ في صلاة الفجر يوم الجمعة الم تنزيل السجدة وهل أتى على الانسان موفي الباب عن ابن عباس وابن مسمود علي وغيرهم ولفظ ابن مسمود عندالطبرانى يديم ذلك قيل والحكة فى قراء تما الاشارة الى ما فيما من ذكر خلق آدم وأحوال يوم القيامة لأن ذلك كان ويقع يوم الجمعة ذكره ابن دحية وقال غيره بل قصد السجود الزائد (١) وأخرج ابن أبي شيبة عن ابراهيم النخى انه قال يستحبان يقرأ في

<sup>(</sup>١) قال ابن التيم في الهدي ويظن كثير بمن لاعلم عنده ان المراد تخصيص هذه الصلاة بسجدة زائدة ويسمونها سجدة الجمة واذا لم يقرأ اسدم هذه السورة استحب قرامة سورة اخرى فيها سجدة ولهذاكره من كره من الانحة المدوامة على قرامة هذه السورة في فحر يوم لجمة دفعاً لتوهم الجاهلين: وقال شيخ الاسلام ابن تيمية انحاكان النبي صلى اقة عليه وسلم وأله وسلم يقرأ هاتين السورتين في فجر الجمة لاسهم تضمنتاما كان يومها قليما اشتملتا على خلق وعلى ذكر المماد وحشر المياد وذلك يكون يوم الجمة وكان هذا اليوم تذكير للامة بماكان فيه ويكون والسجدة جامت تبماً ليست مقصودة حتى يقصد المحلى قراحها حيث اتفقت:

صبحيوم الجمعة بسورة فيهاسجدة وأخرج أيضاً عنه انعقراً سورة مريم وأخرج ابنعون قال كانوا يقرؤون في الصبح يوم الجمعة بسورة فيها سجدة ه

﴿ الخصوصية الخامسة ان صلاة صبحها أفضل الصاوات عند الله ﴾

أخرج سعيد بن منصور في سننه عن ابن عر انه فقد جهان في صلاة الصبح فلما جاء قال ماشغلك عن هذه الصلاة أما علمت ان أوجه الصلاة عندالله غداة الجمة من يوم الجمعة فى جاعة المسلمين و أخرجه البهيتي في انشعب مصرحاً برفعه بلفظ وان أفضل الصلوات عند الله صلاة الصبح يوم الجمعة في جماعة بمو أخرج البزار والعلبر الى عن أبى عبيدة بن الجراح قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم همامن الصلوات صلاة أفضل من صلاة الفجر يوم الجمعة في الجماعة وما أحسب من شهدها منكم إلا مغفوراً له

( الخصوصية السادسة صلاة الجمة )

واختصاصها بركعتين وهى في سائر الاياماربع

﴿ الخصوصية السابعة أنها تعدل حجة ﴾

أخرج حيد بن زنجوبه في فضائل الاعمال والحارث بن أبى أسامة في مسنده عن ابن عباس قال والله و الله صلى الله عليه وسلم «الجمعة حج للساكين» و أخرج ابن زنجوبه عن سعيد بن المسيب قال والمجمعة أحب المين حجة تطوع» \*

﴿ الخصوصية الثامنة الجهر فيها: وصلوات النهار سرية ﴾

﴿ الخصوصيه التاسمة قراءة الجمة والمنافقين فيها ﴾

أخرج مسلم عن أبي هريرة قال وسمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقرأ في المجمة بسورة الجمعة واذا جاءك المنافقون » وأخرجه الطبراني في الاوسط بلفظ و بالجمعة بحرض بها المؤمنين » رفي الثانية « بسورة المنافقين يفزع بها المنافقين » رفي الثانية « بسورة المنافقين يفزع بها المنافقين » ( الخصوصية العاشرة والحادية عشرة والثانية عشرة والثالثة عشرة ) اختصاصها بالجاعة وبأربعين وبمكان واحد من البلد وبأذن السلطان ندباً واشتراطاً لما هو مقرر في كتب الفقه :

وأقوى ما رأيته للاختصاص بأربعين ما أخرجه الدارقطني في سننه عن جابر ابن عبدالله رضى الله عنه الدارقطني في سننه عن جابر ابن عبدالله رضى الله عنه الله المنافقة عشرة اختصاصها بارادة تحريق من تخلف عنها)

أخرج الحاكم وقال صحيح على شرط الشيخين عن ابن مسعودرضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لقوم يتخلفون عن الجمعة «لقد همت ان آمر رجلا يصلي بالناس ثم احرق على قوم يتخلفون عن الجمعة بيوتهم »

( الخصوصية الخامسة عشرة الطبع على قلب من تركها)

أخرج مسلم عن ابن عر وأبي هر برة قالا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «لينتهين أقوام عن ودعهم الجمعات اوليختس الله على قلوبهم ثم ليكو نن من الفافلين» وأخرج أبو داود والترمذي وحسنه والحاكم وصححه وأبن ماجه عن أبي الجمعد الفسري أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « من ترك ثلاث جمع تهداونا بها طبع الله على قلبه » وأخرج الحاكم وابن ماجه عن جابر بن عبد الله أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «من ترك الجمعة ثلاثاً من غير ضرورة طبع الله على قلبه » وأخرج سعيد بن منصور عن أبي هريرة قال « من ترك ثلاث جم من غير غلة على قلبه وهو منافق » وأخرج عن ابن عر « قال من ترك ثلاث جم من غير غلة طبع الله على قلبه وهو منافق » وأخرج عن ابن عر « قال من ترك ثلاث جم من مداً من غير علة ختم الله على قلبه بخانم النفاق» وأخرج الاصباني في الترغيب عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من ترك الجمعة من غير عذر لم يكن لها كفارة دون يوم القيامة » وأخرج عن سمرة « قال رسول الله صلى الله عليه والم احضروا الجمعة وادنوا من الامام فان الرجل يتخلف عن الجمعة في تخلف عن الجنة وانه لمن أهلها »

<sup>(</sup>١) أقول اخرجه ايضاً البيقي وفيه عبد العزيز بن عبد الرحمن قال الامام احمد اضرب على حديثه فانها كذب اوموضوعة : وقال النسائي ليس بثقة وقال الدار قطني منكر الحديث : وقال ابن حبان لا يجوز ان يحتج به : وقال البهيقي هذا الحديث لا يحتج به : وأما ماذكره من المسكان الواحد وأذن السلطان ندباً أو أشد أما عالم يتم عليه دليل من كتاب ولا سنة وأنما هو اجتهاد الفقهاء في ذلك وليس هنا عمل بسطه :

# (الخصوصية السادسة عشرة مشروعية الكفارة لمن تركها)

أخرج احد وأبو داود والنسائي والحاكم وابن ماجه عن سمرة بن جندب عن النبي مسلى الله عليه وسلم قال « من ترك الجعمة من غير علو فليتصدق بدينار فان لم يجد فبنصف دينار ، وأخرج أبو داود عن قدامة بن وبرة قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من فاتته الجمعة من غير عذر فليتصدق بدرهم أو نصف درهم أو صاع حنطة أو نصف صاع ،

(الخصوصية السابعة عشرة الخطبة) (الخصوصية الثامنة عشرة الانصات)

روى الشيخان عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليــه وسلم « اذا قلت لصاحبك انصت يوم الجمــة والامام يخطب فقد لغوت، وأخرج مسلم عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من توضأ يوم الجمعة فأحسن الوضوء ثم أتى الجعمة فاستمع وانصت غفرله مابينه وبين الجمعة وزيادة ثلاثة أيام ومن مس الحصى فقد لغاً ﴾ وأخرج أبو داود عن عبدالله بن عرو عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « من اغتسل يوم الجمة ومس من طيب امرأته ان كان لما ولبس من صالح ثيابه ثم لم يتخط رقاب الناس ولم يلغ عند الموعظة كانت كفارة لما بينها ومن لغا وتخطى رقاب الناس كانت له ظهراً ، وأخرج ابن ماجه وسعيد بن منصور عن أبي بن كعب «أنرسول الله صلى الله عليه وسلم قرأ يوم الجمعـة سورة برآءة وهو قائم يذكر بأيام الله وابو الدوداء وأبو ذر يفمزني فقال منى أنزلت هذه السورة انى لم أسمعها الا الآن فأشار اليه أن اسكت فلما انصرفوا قال سألتك منى أنزلت هذه السورة فلم تخبرنى فقال أبى ليس من صلاتك اليوم الا ما لغوت فذهب الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكرذلك له وأخبره بالذي قال أبي فقال رسول الله صلى الله عليهوسلم صدق أبي» وأخرج سعيد بن منصور عن أبي هريرة قال «لا تقل سبحان الله والامام يخطب يوم الجمة، وأخرج عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم «من تكلم يوم الجمعة والامام يخطب فهوكالحار يحمل أسفاراً والذي يقول له أنصت ليس له جمعة»

والخصوصية التاسعة عشرة تحريم الصلاة عند جلوس الامام على المنبر ﴾

أخرج سعيد بن منصور عن سعيد بن المسيب قال خروج الامام يقطع الصلاة وكلامه يقطع الكلام ، وأخرج عن ثعلبة بن ابى مالك قال كنا على عهد عر بن الخطاب يوم الجمة نصلى فاذا خرج عر تحدثنا فاذا تكلم سكتناه قال النووى في شرح المهذب فاذا جلس الامام على المنبر حرم ابتداء صلاة النافلة وان كان في صلاة خففها بالاجاع نقله الماوردي وغيره قال البغوي سوا، كان صلى السنة أم لا قال النووى ويمتنع عجرد جلوس الامام على المنبر ولا يتوقف على الاذان نص عليه الشافعي والاصحاب

﴿ فَائْدَةَ ﴾ قال سعيد بن منصور حدثنا هشام أنبأني أبو معشرعن محد بن قيس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما أمر سليكا أن يصلى ركمتين أمسك عن الخطبة حتى فرغ منها

﴿ الخصوصية العشروز ، النهي عن الاحتباء وقت الخطبة ﴾

روى أبو داود والنرمذى وحسنه والحاكم وصححه وابن ماجه عن معاذ ابن أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نعى عن الحبوة يوم الجمعة والامام يخطب و أخرجه ابن ماجه من حديث ابن عر و وقال أبو داود كانابن عر يحتبي والامام بخطب و كذلك أنس وجل الصحابة والتابعين قالوا لا بأس بها ولم يبلغنى أن أحداً كرهه الاعبادة بن نسى وقال النرمذى كره قوم الحبوة وقت الحطبة ورخص فيها آخرون وقال النووى فى شرح المذب لا تكره عند الثافعى ومالك واحمد والاوزاعى وأصحاب الرأى وغيرهم وكرهها بعض أهل المحديث للحديث المذكور وقال الحطابي والمعنى أنها تجلب النوم فيعرض طهارته المختب من أسماع الخطبة

﴿ الخصوصية الحادية والعشرون، نفي كراهة النافلة وقت الاستواء ﴾

أخرج أبو داود عن أبى قتادة عن النبي صلى الله عليه وسلم انه كره الصلاة نصف النهار الا يوم الجمة وقال ان جهنم تسجر الا يوم الجمة

( الخصوصية الثانية والمشروذ الا تسجرجهم في يومها ) للحديث المذكور

﴿ الخصوصية الثالثة والمشرون استحباب الفسل لها ﴾

روى الشيخان عن ابن عر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «منجاه منكم الجمة فليفتسل » وأخرجا عن أبي سعيد الخدري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « غسل الجمعة واجب على كل محتلم » وأخرج الحاكم عن أبي قتادة قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « من اغتسل يوم الجمعة كان في طهارة الى الجمعة الا خرى » وأخرج الطبر أبي عن أبي بكر الصديق وعران بن حصين قالا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «من اغتسل يوم الجمعة كفرت عنه ذنويه وخطاياه فاذا أخد في المشى كتب له بكل خطوة عشرون حسنة فاذا انصرف من الصلاة أجيز بعمل ما شي سنة » وأخرج بسند رجاله ثقات عن أبي أمامة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « ان الفسل يوم الجمعة ليستل الخطايا من أصول الشعر استلالا »

﴿ الخصوصية الرابعة والعشرون ان للجاع فيه أجرين ﴾

أخرج البيهتي في الشعب بسند ضعيف عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وأيعجز أحدكم ان يجامع أهله في كل جمة فان له أجرين اثنين أجر غسله وأجر غسل امرأته ، وأخرج سعيد بن منصور في سننه عن مكحول أنه سئل عن الرجل يغتسل من الجنابة يوم الجمعة قال من فعل ذلك كان له أجران .

(الخصوصية الخامسة والمشرون الى التاسعة والعشرين)

( استحباب السواك والطيب والدهن وازالة الظفر والشعر ) أخرج الشيخان عن أبي سعيد الخدرى قال اشهد على رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الغسل يوم الجمعة واجب على كل محتلم وان يستن وان يمس طيباً ان وجد و أخرج ابن أبي شيبة في المسنف عن رجل من الصحابة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ﴿ ثلاث حق على كل مسلم الفسل يوم الجمعـة والسواك ويمس من طيب ان كان ، وأخرج البخارى عن سلمان قال قال النبي صلى الله عليه وسلم «لايغتسلرجل يوم الجمعة ويتطهر ما استطاع من طهر ويتدهن من دهنــه ويمس من طيب بيته ثم يخرج فلا يفرق بين اثنين ثم يصلى ما كتب للثم ينصت اذا تكلم الامام الاغفرلة ما بينها وبين الجعة الآخرى ، وأخرج الحاكم عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال يوم الجمعة ﴿ أَمِهَا النَّاسِ آذَا كَانُ هَذَا اليوم فاغتسلوا وليمس أحدكم أطيب ما يجد من طيبه أو دهنه ، وأخرج البزار والطبراني في الارسط والبيهتي في الشعب د ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقلم أظفاره ويقص شاربه يوم الجمعة قبل ان يخرج الى الصلاة ، وأخرج في الاوسط عن عائشه قالت ﴿ قال رسول الله صلى الله عليموسلم من قلم أظفاره يوم الجعـة وقى من السوء الى مثلها ﴾ وأخرج سعيد بن منصور في سننه عن راشد ابن سعد قال كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقولون من اغتسل يوم الجمعة واستاك وقلم أظفاره فقد اوجبوأخرجعن مكعول قالمن قص أظفاره وشاربه يوم الجمعة لم يمت من الماء الأصفرة وأخرج سعيد بن منصور وابن أبي شيبة عن حيد بن عبد الرحم الحيدي قال كان يقال من قلم أظفاره يوم الجمة أخرج الله منه دا. وأدخل فيه شفا.

### ﴿ الخصوصية الثلاثون استعباب لبس أحسن الثياب ﴾

أخرج احد وأبو داود والحاكم عن أبى سعيدو أبى هريرة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال دمن اغتسل يوم الجمعة واستن ومس من طيب ان كان عنده ولبس من أحسن ثبابه ثم خرج حتى يأتى المسجد ولم يتخط رقاب الناس ثم ركم ماشاء الله ان يركم وانصت اذا خرج الامام كانت كفارة لما يينها وبين الجمعة التى قبلها » وأخرج احد عن ابي أيوب الانصارى وابى المرداء والحاكم نحوه عن

أيى ذر • وأخرج البيهقي عن جابر بن عبد الله قال النائلي على الله عليه وسلم برد يلبسه في العيدين والجمعة » وأخرج أبو داودعن ابن سلام انه سمع رسول الله عليه وسلم يقول «ما على أحدكم ان وجد ان يتخذ ثوبين ليوم الجمعة سوى ثوبى مهنته » وأخرج ابن ماجه مثله من حديث عائشة والبيهقي في الشعب مثله من حديث أنس • وأخرج الطبر انى في الاوسط عن عائشة قالت «كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم ثوبان يلبسها في جمعته فاذا انصرف طويناهما الممثله » وأخرج في الكبير عن أبى الدردا، قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « انالله وملائكته يصلون على أصحاب العائم يوم الجمعة »

#### ﴿ الخصوصية الحادية والثلاثون تبخير المسجد ﴾

أخرج الزبير بن بكار في أخبار المدينة من مرسل حسن بن على " بن حسين ابن حسن أن رسول الله عليه وسلم أمر باجار المسجد يوم الجعة وأخرج ابن ماجه من مرسل مكحول عن واثلة بن الاسقع قال قال وسول الله صلى الله عليه وسلم « جنبوا مساجد كم صبيانسكم وعجانينكم وشراء كم وبيمكم ورفع أصواته وسلاحكم وجروها في كل جعة » وأخرج ابن أبي شيبة وأبو يعلى عن ابن عمر أن عمر كان مجمر المسجد فى كل جعة

### ﴿ الخصوصية الثانية والثلاثون التبكير ﴾

روى الشيخان عن أنس قال كنا نبكر بالجمة ونقيل بعد الجمة وأخرج الشيخان أب هربرة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم «قال من اغتسل يوم الجمعة ثم راح في الساعة الاولى فكأنما قرب بدنة ومن راح في الساعة الثانية فكأنما قرب بقرة ومن راح في الساعة الثالثة فكأنما قرب كبشا اقرن ومن راح في الساعة الرابعة فكأنما قرب دجاجة ومن راح في الساعة الخامسة فكأنما قرب بيضة فاذا خرج الامام حضرت الملائكة يستمعون الذكر » وأخرج البخاري عن أبي هربرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «أذا كان يوم الجمعة كان على كل باب من

أبواب المسجد ملائكة يكتبون الأول فالأول فاذا جلس الامام طووا الصحف وجاموا يستمون الذكرة وأخرج ابن ماجه والبيهقي عن ابن مسعود انه أنى الجمعة فوجد ثلاثة سبقوه فقال رابع أربعة وما رابع أربعة ببعيد أني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « ان الناس يجلسون من الله يوم القيامة على قدر رواحهم الى الجمعات الاول والثاني والثالث قال البيهقي قوله من الله أى من عرشه وكرامته وأخرج سعيد بن منصور عن ابن مسعود قال باكروا في الله أي من عرشه وكرامته وأخرج سعيد بن منصور عن ابن مسعود قال باكروا في المنداة بالدنيا الى الجمعات فان الله يبرز لاهل الجنة يوم الجمعة على كثيب من كافور أبيض فيكون الناس عنده في الدنو كفدوهم في الدنيا الى الجمعة وأخرج حيد بن زنجويه في فضائل الاعمال عن القاسم بن مخرة قال اذا راح الرجل الى المسجد كانت خطاه مخطوة درجة ومخطوة كفارة وكتب له بكل انسان جاء بعد قيراط قيراط

( الخصوصية الثالثة والثلاثون) الايستحب الابراد بها في شدة الحر بخلاف سائر الايام

أخرج البخارى عن أنس « كان النبي صلى الله عليمه وسلم اذا اشتد الحر ايرد بالصلاة بغير الجمعة »

( الخصوصية الرابعة والثلاثون تأخير الغدا. والقيلولة عنها )

أخرج الشيخان عن سهل بن سعدقال ما كنا نقيل ولا نتغدى إلا بعد الجمعة وأخرج البخارى عنه قال كنا نصلى مع النبي صلى الله عليه وسلم الجمعة ثم تكون القائلة \* وأخرج سعيد بن منصور عن محمد بن سيرين قال كان يكر مالنوم قبل الجمعة ويقال فيه قولا شديد أو كانوا يقولون مثله مثل سرية اخفقوا و تدرى ما اخفقوا لم يصيبوا شيئاً

# (الخصوصية الخامسة والثلاثون) تضميف أجر الذاهب اليها بكل خطوة أجرسنة

أخرج احد والاربعة والحاكم عن اوس بن أوس الثقني قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول «من غسل يوم الجمعة واغتسل م بكر وابتكر ومشى ولم يركب ودنا من الامام واستمع ولم يلغ كان له بكل خطوة عمل سنة أجر صيامها وقيامها » وأخرج احدبسند صحيح نحوه عنابن عمر وأخرج احد ابن زنجويه في فضائل الاعال عن يحبى بن يحيى الغساني قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «مشيك الى المسجد وانصرافك الى أهلك في الاجر سواء » وأخرج سعيد ابن منصور نحوه من مرسل الزهرى ومكمول والطبراني في الاوسطمن حديث أبي بكر الصديق في حديث « واذا أخذ في المشى الى الجمعة كان له بكل خطوة عمل عشرين سنة » وسنده ضعيف

(الخصوصية السادسة والثلاثون) لها أذانان وليس ذلك لصلاة غيرها إلا الصبح

أخرج البخاري عن السائب عن بزيد قال كان الندا. يوم الجمعة اوله اذا جلس الامام على المنبرعلى عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبى بكر وعمر فلما كان عيان وكثر الناس زاد الندا. الثاني على الزورا، فثبت الامر على ذلك

( الخصوصية السابعة والثلاثون الاشتغال بالعبادة حتى يخرج الخطيب )

تقدم فيه أثر ثعلبة بن مالك

( الخصوصية الثامنة والثلاثون قراءة الكمف )

أخرج الحاكم والبيهقي عن أبي سعيد الحدري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال «من قرأ سورة السكهف يوم الجمعة أضاء له من النورما بين الجمعتين » وأخرجه سمعيد برف منصور موقوفا بلفظ «أضاء له ما بينه وبين البيت العتيق»

وأخرج عن خالد بن مصدان قال من قرأ سورة الكهف قبل ان يخرج الامام كانت له كفارة فيا بينه وبين الجمة وبلغ نورها البيت العتيق و وأخرج مردويه عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «من قرأ سورة الكهف يوم الجمعة سطع له نور من تحت قدمه الى عنان السماء يضى، له الى يوم القيامة وغفر له ما بين الجمعتين وأخرج الضياء في المحتارة عن على قال قال رسول الله عليه وسلم « من قرأ الكهف يوم الجمعة فهو معصوم الى نمانية أيام وان خرج الدجال عصم منه »

#### ﴿ الخصوصية التاسعة والثلاثون قراءة الكهف ليلتها ﴾

أخرج الدارمي في مسنده عن أبى سعيد الخسدري قال « من قرأ سورة الحكمف ليلة الجمعة أضاء له من النور فيما بينه وبين البيت العتيق »

و الخصوصية الاربعون قراءة الاخلاص والمعوذتين والفاتحه بعدها كم أخرج أبو عبيد وابن الضريس في فضائل القرآن عن أساء بنت أبى بكر قالت « من صلى الجمعة ثم قرأ بعدها قل هو الله أحد والمعوذتين والحد سبعاً حفظ من مجلسه ذلك الى مثله » وأخرج سعيد بن منصور عن مكحول قال « من قرأ فاتحة الكتاب والمعوذتين وقل هو الله أحد سبع مرات يوم الجمعة قبل ان يتكلم كفر عنه ما بين الجمعتين وكان معصوما » وأخرج حميد بن قبل ان يتكلم كفر عنه ما بين الجمعتين وكان معصوما » وأخرج حميد بن بخويه في فضائل الاعمال عن ابن شهاب قال «من قرأ قل هوالله أحد والمعوذتين بعد صلاة الجمعة حين يسلم الامام قبل أن يتكلم سبعاً سبعاً كان مضموناً هو وماله وواده من الجمعة الى الجمعة »

الخصوصية الحادية والاربمون قراءة الكافرين والاخلاص من مغرب ليلها أخرج البيهةي في سننه عن جابر بن سمرة قال « كان النبي صلى الله عليه وسلم يقرأ في صلاة المغرب ليلة الجمعة قل يا أيها الكافرون وقل هو الله أحد وكان يقرأ في صلاة العشاء الاخرة ليلة الجمعة سورة الجمعة والمنافقين » «الخصوصية الثانية والاربعون قراءة سورة الجمة والمنافقين في عشاء ليلتها» الحديث المذكور

« الخصوصية الثالثة والأربعون منع التحلق قبل الصلاة »

أخرج ابو داود من طريق عرو بن شعيب عن أبيه عنجده انالني صلى الله عليه وسلم نعى عن التحلق قبل الصلاة يوم الجمعة قال البيه في يكره التحلق في المسجد اذا كانت الجماعة كثيرة والمسجد صغيراً وكان فيه منع المصلين عن الصلاة . (١)

« الخصوصية الرابعة والاربعون تحريم السفر فيه قبل الصلاة »

أخرج ابن ابى شيبة عن حسان بن عطية قال من سافريوم الجمعة دعى عليه ان لايصاحب ولا يعان على سفره وأخرج الخطيب في رواية مالك بسند ضعيف عن أبى هريرة مرفوعا «من سافريوم الجمعة دعا عليه ملكاه ان لا يصاحب في سفره ولا تقضى له حاجة » وأخرج الدينورى في المجالسة عن سعيد بن المسيب ان رجلا أتاه يوم الجمعة يودعه لسفر فقال له لا تعجل حتى تصلى فقال أخاف ان تفوتنى أصحابى ثم عجل فكان سعيد يسأل عنه حتى قدم قوم فأخبروه ان رجله انكسرت فقال سعيد انى كنت أظن ان سيصيبة ذلك » وأخرج عن الرزاعي قال كان عندنا صياد فكان يخرج في الجمعة لا يمنعه اداء الجمعة من الحروج فخسف به و ببغلته فخرج الناس وقد ذهبت بغلته في الارض فلم يبق منها إلا اذناها وذنبها » وأخرج ابن أبى شيبة عن مجاهد ان قوماً خرجوا في سفر منها إلا اذناها وذنبها » وأخرج ابن أبى شيبة عن مجاهد ان قوماً خرجوا في سفر عين حضرت الجمعة فاضطرم عليهم خيامهم ناراً من غير نار يرونها

<sup>(</sup>١) وقالالسراق وحله اصحابنا والجمهور على بابه لانه ربما قطع العسفوف مع كونهم مامورين يوم الجمسة بالتبكير والتراس في الصفوف الاول فالاول : وقد اختلف الائمة في الاحتجاج بحديث همرو بن شعيب والله اعلم

### « الخصوصية الخامسة والاربعون فيه تكفير الآثام »

أخرج ابن ماجه عن أبي هريرة قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «الجمعة الى الجمعة كفارة لما بينها مالم تفش الكبائر» وأخرج عن سلمان قال « قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم أتدري ما يوم الجمعة قال الله ورسوله اعلم. قال هو اليوم الذي جم الله فيه بين أبويكم لا يتوضأ عبد فيحسن الوضو ، ثم يأتي المسجد المجمعة الا كانت كفارة لما بينها وبين الجمعة الاخرى ١٠ اجتنب الكبائر .

الخصوصية السادسة والاربعون الامازمن عذاب القبرلمن مات يومهاأو ليلها

أخرج ابويملي عن أنس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من مات يوم الجمسة وقي عذاب القبر » وأخرج البيهقي في كتاب عذاب القبر عن عكرمة بن خالد المحزومي قال من مات يوم الجمة أو ليلة الجمعة ختم له بخساتم الايمان ووقي عذاب القبر »

#### (الخصوصية السابعة والاربعون)

( الامان من فتنة القبر لمن مات يومها او ليلمها فلايسأل في قبره )

أخرج الترمذي وحسنه والبهتي وابن أبي الدنيا وغيرهم عن ابن عرقال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « مامن مسلم يموت ليلة الجمعة أو يوم الجمعة إلا وقاء الله فتنسة القبر » وفي لفظ « إلا برى ، من فتنة القبر » وفي لفظ « إلا برى ، من فتنة القبر » وفي لفظ « إلا برى ، من فتنة القبر » وفي لفظ « إلا وقي الفتان » قال الحكيم الترمذي وحكته انه انكشف الفطاء عما له عند الله لان جهم لاتسجر في هذا اليوم وتغلق فيه أبوابها ولا يعمل فيه سلطانها ما يعمل في سائر الايام فاذا قبض الله فيه عبداً كان دليلا لسعادته وحسن مآ به وانه لم يقبض في هذا اليوم العظيم إلا من كتب له السعادة عنده فلذلك يقيه فتنة القبر يقبض في هذا اليوم العظيم إلا من كتب له السعادة عنده فلذلك يقيه فتنة القبر

# (الخصوصية الثامنة والاربعوذ رفع العذاب عن أهل البرزخ فيه)

قال الياضي في روض الرياحين بلغنا ان الموتى لم يعذبوا ليلة الجمة تشريفاً لهذا الوقت قال وبحتمل اختصاص ذلك بمصاة المؤمنين دون الكفار

## (الخصوصية التاسعه والاربعون اجتماع الارواح فيه)

أخرج ابن أبى الدنيا والبيهتي فى الشعب عن رجل من آل عاصم المحدرى انه رأى عاصما المجدري في النوم فقال له أنا فى روضة من رياض المجنة أنا ونفر من أصحابى نجتمع كل ليلة جمعة وصبيحتها الى بكر بن عبدالله للزني فنتلاقى أخباركم قلت هل تعلمون بزيارتنا قال نعلم بها عشية الجمعة ويوم الجمعة كله ويوم السبت الى طلوع الشمس قلت وكيف ذلك دون الايام كلها قال لفضل يوم الجمعة وعظمه

### الخصوصية الخسوز انه سيد الايام »

روى مسلم عن أبى هريرة ان النبى صلى الله عليه وسلم قال وخير يوم طلمت عليه الشمس يوم الجمعة فيه خلق آم وفيه أدخل الجنة وفيه أخرج منها ولاتقوم الساعة إلا في يوم الجمعة ، وأخرجه الحاكم بلفظ و سيد الايام يوم الجمعة ، وأخرجه الحاكم بلفظ و سيد الايام يوم الجمعة ، ولابي داود نحوه رزاد و وفيه تيب عليه وفيه مات ومامن دابة الا وهى مصيخة يوم الجمعة من حين تصبح حتى تطلع الشمس شفقاً من الساعة إلا الجن والانس » ، وأخرج ابن أبي شيبة وابن ماجه والبهتي في الشعب عن أبي لبابة بن عبد المنفر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم و ان يوم الجمعة سيد الايام وأعظمها عندالله وهوأعظم عندالله من يوم الاضحى ويوم الفطر فيه خس خلال فيه خلق آدم وفيه أهبط وفيه مات وفيه ساعة لايسأل الفطر فيه خس خلال فيه خلق آدم وفيه أهبط وفيه مات وفيه ساعة لايسأل ولاما ولا ولا أرض ولارياح ولاجبال ولا عراماً وفيه تقوم الساعة مامن ملك مقرب ولاما ولاأرض ولارياح ولاجبال ولا عر إلا وهن يشفقن من يوم الجمعة »

وأخرج سعيد بن منصور في سننه عن مجاهد قال اذا كان يوم الجمعة فزع البر والبحر وماخلق الله من شيء الا الانسان ، وأخرج عبدالله بن احمد في فوائد الزهد عن أبي عمران الجونى قال بلغنا انه لم تأت ليلة الجمعة قط الا أحدثت لاهل السماء فزعة

و فائدة و ين بعض كتب الحنابلة: اختلف أصحابنا مل ليلة الجمعة أفضل أو ليلة القدر فاختار ابن بعلة وجاعة ان ليلة الجمعة أفضل وقال به أبو الحسن النميمي فيا عدا الليلة التي أنزل فيها القرآن وأكثر العلماء على ان ليلة القدر أفضل واستدل الاولون بحديث الليسلة الغراء والغرة من الشيء خياره وبأنه جاء في فضل يومها مالم يجيء ليوم ليلة القدر وأجابوا عن قوله تعالى (ليلة القدر خير من الف شهر ليس فيها ليلة الجمعة كما ان تقديرها عند الاكثرين خير من الف شهر ليس فيها ليلة الجمعة كما ان تقديرها عند المحترين خير من الف شهر ليس فيها ليلة القدر وأيضاً فان ليلة الجمعة باقية في المحترين في يومها تقع الزيارة الى الله تعالى وهي معلومة في الدنيا بعينها على القطع وليلة القدر مظنون عينها انتهى ملخصاً \*

### « الخصوصية الحادية والخسون انه يوم الزيد »

أخرج الشافعي في الام عن أنس بن مالك قال « انى جبريل برا آه بيضاء فيها نكتة الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ماهذه قال هذه الجمعة فضلت بها أنت وأمتك فان الناس لكم فيها تبع اليهود والنصارى ولكم فيها خير وفيها ساعة لايوافقها مؤمن يدعو الله بخير الا استجيب له وهو عندنا يوم المزيد قال النبي صلى الله عليه وسلم ياجبريل وما يوم المزيد قال ان ربك انخذفي الفردوس واديا أفيحا فيه كثب مسك فاذا كان يوم الجمعة أنزل الله فيه ناسا من الملائكة وحوله منابر من نور عليها مقاعد النبيين وحف تلك المنابر بمنابر من ذهب مكلة بالياقوت والزبرجد عليها الشهداء والصديقون فجلسوا من وراثهم على تلك الكثب فيقول الله أنار بكم قد صدقتكم وعدى فسلوني أعطكم فيقولون وبنا نسألك رضوانك فيقول قد رضيت عنكم وعدى فسلوني أعطكم فيقولون وبنا نسألك رضوانك فيقول قد رضيت عنكم

ولكم على ماعنيم والدى مزيد » فهم محبون يوم الجمعة لما يعطيهم فيه ربهم من الخير : وله طرق عن أنس وفي بعضها « انهم يمكثون في جلوسهم هذا الى مقدار منصرف الناس من الجمعة ثم يرجعون الى غرفهم » أخرجه الآجرى في كتاب الرؤية » وأخرج الآجري في كتاب الرؤية عن أى هريرة « ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «انأهل الجنة اذا دخلوها نزلوا بفضل أعالهم فيؤذن لمم في مقدار يوم الجمعة من أيام الدنيا فيزورون فيبرز الله لهمعرشه ويتبدى من ياقوت ومنابر من ذهب ومنابر من فضة ومجلس أدناهم ومافيهم أدنى على من ياقوت ومنابر من ذهب ومنابر من فضة ومجلس أدناهم ومافيهم أدنى على كثبان المسك والكافور ومايرون أصحاب الكراسي بأفضل منهم مجلسا الحديث وفيه الرؤية وساع الكلام وذكر سوق الجنة » وأخرج أيضا عن ابن عباس وفيه الرؤية وساع الكلام وذكر سوق الجنة يزورون ربهم عز وجل في كل يوم جمعة في رمال الكافور وأقربهم منه مجلسا أسرعهم اليه يوم الجمعة في كل يوم جمعة في رمال الكافور وأقربهم منه مجلسا أسرعهم اليه يوم الجمعة وأبكرهم غدواً » وعن أبي هريرة وعائشة رضى الله تمالى عنهما قالا «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم النا الملائكة ليقومون يوم الجمعة يكتبون وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا خرج الامام طويت الصحف »

( الخصوصية الثانية والحسون، انه مذكور في القرآن دون سائر أيام الاسبوع) قال تعالى ( إذا نودي الصلاة من يوم الجمعة )

(الخصوصية الثالثة والخسون الهاله الشاهدو المشهود في الآية وقدأ قسم الله به )

أخرج ابن جريرعن على بنأبي طالب فى قوله تعالى ( وشاهد ومشهود) قال الشاهد يوم الجعة والمشهود يوم عرفة ، وأخرج حميد بن زنجويه في فضائل الاعمال عن أبي هريرة قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اليوم للوعود يوم القيامة والمشهود يوم عرفة والشاهد يوم الجمة ما طلعت شمس ولا غربت على يوم أفضل من يوم الجعة ، وأخرج ابن جرير عن ابن عباس قال الشاهد الانسان والمشهود يوم الجمعة \* وأخرج عن ابن الزبير وابن عرقالاً يوم الذبح ويوم الجمعة \* وأخرج عن أبى الدرداء قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «أكتروا على من الصلاة يوم الجمة فانه يوم مشهود تشهده الملائكة»

(الخصوصية الرابعة والخسون ﴿ انهالمدخِر لهذه الامة )

روى الشيخان عن أبى هريرة أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ونحن الآخرون السانفون يوم القيامة بيدأتهم أو توا الكتاب من قبلنا ثم هذا يومهم الذي فرض الله عليهم فاختلفوا فيه فهدانا الله له فالناس لنا فيه تبع اليهود غداً والنصارى بعد غده و ولمسلم عن أبى هريرة وحذيفة قالا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أضل الله عن الجمعة من كان قبلنافكان اليهود يوم السبت وكان النصارى يوم الاحد فجاء الله بنا فهدانا ليوم الجمعة »

« الخصوصية الخامسة والخسون ، انه يوم المنفرة »

أخرج ابن عدي والطبرانى فى الأوسط بسند عن أنس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الله تبارك و تصالى ليس بتارك أحداً من المسلمين يوم الجمعة الاغفر له عه

«الخصوصية السادسة والخسون « أنه يوم العتق »

أخرج البخارى في تاريخه وأبو يعلى عن أنسقال «قال رسول الله صلى الله عليه عليه وسلمان يوم الجمعة وليلة الجمعة أربعة وعشرون ساعة ليس فيها ساعة الا ولله فيها سمائة عتيق من النار كلهم قد استوجبوا النار » وأخرجه ابن عدى والبيهتي في الشعب بلفظ « ان لله في كل جعة سمائة الفعتيق»

« الخصوصية السابعة والخسون . فيه ساعة الاجابة »

روى الشيخان عن أبى هريرة « ان رسول الله صلى الله عليه وسلمذكر يوم الجمعة فقال فيه ساعة لا يوافقها عبد مسلم وهو قائم يصلى يسأل الله شيئاً الا أعطاه اياه وأشاربيده يقللها » ولمسلم عنه ان في الحمعة لساعة لايوافقها مسلم يسأل الله فيها خبراً الا أعطاه اياه هي ساعة خفية «

وقد اختلف أهل العلم من الصحابة والتابعين فن بعدهم في هذه الساعة على أكثر من ثلاثين قولا فقيدل انها رفعت أخرج عبد الرزاق عن عبد الله مولى معاوية قال قلت لابي هريرة انهم زعوا ان الساعة التي في يوم الجمعة يستجاب فيها الله عاء رفعت فقال كذب من قال ذلك \* قلت فعي في كل جعة قال نعم وقيل انها في جمعة واحدة من كل سنة قاله كعب الاحبار لابي هريرة فرده عليه فرجع اليه أخرجه مالك وأسحاب السنن وقيل انها مخفية في جميع اليوم كا أخفيت ليلة القدر في العشر \* أخرج ابن خرعة والحاكم عن أبي سلمة قال الما أن المسعد المقالم عنها فقال وقال الما أنسيت ليلة القدر » وأخرج عبد الرزاق عن كعب قال المنا قسم جعته في جع لاني على تلك الساعة قال ابن المنذر معناه أنه يبدأ فيدعو في جعة من أول النهار الى وقت معلوم ثم في جعة يبتدى، من أنه يبدأ فيدعو في جعة من أول النهار الى وقت معلوم ثم في جعة يبتدى، من ذلك الوقت الى وقت آخر حتى يأتي على آخر النهار \*

والحكة في اخفائها بعث العباد على الاجتهاد في الطلب واستيعاب الوقت بالعبادة وقيل الها تنتقل في يوم الجمعة ولا تلزم ساعة بعينها ذكره بعضهم احمالا وجزم به ابن عساكر وغيره ورجحه الغزالى والحسالطبرى وقيل هي عند أذان المؤذن لصلاة الغداة أخرجه ابن أبي شيبة عن عائشة : وقيل من طلوع الفجر الى طلوع الشمس رواه ابن عساكر عن ابى هريرة : وقيل عند طلوع الشمس حكاه الغزالى وقيل أول ساعة بعد طلوع الشمس حكاه الجيلى والحسالطبرى شارحا التنبيه : وقيل في آخر الساعة الثالثة من النهار لحديث أبى هريرة مرفوعا هوفي آخر ثلاث ساعات منه ساعة من دعا الله فيها استجيب له أخرجه احد وقيل اذا زالتالشمس حكاه ابن المنذر عن أبى العالية ورواه عبد الرزاق عن الحسن وروى ابن عساكر عن قتادة قال كانوا يرون الساعة المستجاب فيها الحسن وروى ابن عساكر عن قتادة قال كانوا يرون الساعة المستجاب فيها

الدعاء اذا زالت الشمس:قال ابن حجر وكأن مأخذهم في ذلك أنها وقت اجتماع الملائكة وابتدا مدخول الجمعة والأذان ونحو ذلك : وقيل اذا أذن المؤذن لصلاة الجمعة \* أخرج ابن المنذر عن عائشة قالت يوم الجمعة مثل يوم عرفة فيه تفتح أبواب السما. وفيه ساعة لا يســأل الله فيها العبد شيئًا الا أعطاه قيل أية ساعة قالت اذا أذن المؤذن لصلاة الجمعة : وقيل من الزوال الى مصير الظل ذراعاً أخرجه ابن المنفرعن أي فر: وقيل الى أن يخرج الامام حكاه القاضى ابوالطيب: وقبل الى أن يدخل في الصلاة حكاه ابن المنفر عن أبي السور العدوى: وقبل من الزوال الى غروب الشمس حكاه الذماري في نكت التنبيه: وقيل عند خروج الامام رواه ابن زنجويه عن الحسن : وقيــل مابين خروج الامام الى أن تقام الصلاة رواه أبن المنذر عن الحسن والمروزي في كتاب الجمعة عن عوف بن حصره : وقيل مايين خروجه الى انقضاء الصلاة رواه ابنجرير عن موسى وأبن عر وقوفاوعن الشعبي : وقيل مايينأن يحرم البيماليأن يحل رواه ابن أبي شيبة وابن المنذرعن الشعبي: وقيل مابين الاذان الى انقضاء الصلاة رواه ابن ذنجويه عن ابن عباس : وقيل ما بين أن يجلس الامام على المنبر الى أن تنقضي الصلاة روى مسلم وأبوداود منحديث أبى موسى الاشعرى انهسم رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول هي ما بين أن يجلس الامام الى أن تنقضي الصلاة : قال أبن حجر وهذأ القول يمكن ان يتخذمم اللذين قبله : وقيل من حين يفتتح الخطبة حتى يفرغها رواه ابن عبد البر بسند ضعيف عن ابن عر مرفوعا: وقيل عند الجلوس بين الخطبتين حكاه الطيبي : وقيل عند نزول الامام من للنبر رواه ابن المنذر عن أبي بردة : وقيل عند اقامة الصلاة رواه ابن المنذر عن الحسن : وروى الطبراني بسند ضعيف عن ميمونة بنت سعد أنها قالت ﴿ يَارِسُولُ اللَّهُ افتنا عن صلاة الجمعة قال فيها ساعة لا يدعو العبد فيها ربه الإ استجاب له قلت أية ساعة هي يارسول الله قال ذلك حين يقوم الامام » وقيل من بين اقامة الصلاة الى تمام الصلاة لحديث النرمذي وحسنه وابن ماجه عن عمرو بن عوف وقالوا أية ساعة

يارســول الله قال حين تقــوم الصــلاة الى الانصراف منهــا ، ورواه البيهقي في الشعب بلفظ « ما بين ان ينزل الامام من للنبر الى ان تنقضى الصلاة » وقيل هي الساعة التي كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلى فيها الجمعة رواه ابن عسا كر عن ابن سيرين :وقيل من صلاة العصر الى غروب الشمس رواه ابن جرير عن ابن عباس موقوفا والترمذي بسند ضعيف عن أنس بن مالك مرفوعا التسوا الساعة التي ترجى في يوم الجمعة بعد العصر الى غيبوبة الشمس » ولابن منده عن أبي سعيد مرفوعا و فالتسوها بعد العصر أغفل ما يكون الناس، وقيل في صلاة العصر رواه عبــد الرزاق عن محيى بن اسحاق بن ابي طلحة مرفوعا مرسلا: وقيل بعد العصر ألى ا خروقت الاختيار حكاه الغزالي: وقيل من حين تصفر الشمس الى ان تغيب رواه عبد الرزاق عن طاوس: وقيل آخر ساعة بعد العصر أخرجه ابو داود والحاكم عن جابر مرفوعاً ولفظه ﴿ فَالْتُسُوهَا آخر ساعة بعد العصر، وأخرج اصحاب السنن عن ابي هريرة قال ﴿ قَالَ رسول الله صلى الله عليه وسلم خير يوم طلمت عليه الشمس يوم الجمعة وفيه ساعة لا يصادفها عبد مسلم وهو يصلى يسأل الله شيئا الا اعطاه اياه ، فقال كعب ذلك في كل سنة يوم فقلت بل في كل جمة فقرأ كعب التوراة فقال صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ابو هريرة ثم لقيت عبد الله بن سلام فحدثته فقال قد علمت أية ساعة في آخر ساعة في يوم الجمعة فقلت كيف وقد قال رسول المفصل الله عليه وسلالا يصادفهاعبد مسلم وهو يصلى وتلك الساعة لايصلى فيهافقال ألم يقل رسول المصلى المعليه وسلم منجلس مجلسا ينتظر الصلاة فهوفي صلاقلت بلى قال فهوذاك وفي الترغيب للاصفهاني منحديث أبي سعيد الخدرى مرفوعا والساعة التي يستجاب فيهااالعاء يوم الجمعة آخر ساعتمن يوم الجمعة قبل غروب الشمس أغفل مايكون عنه الناس ، وقيل اذا تدلى نصف الشمس الغروب اخرجه الطبراني في الاوسط والبيهقي في الشعب عن فاطمة بنت النبي صلى المُتْعليه وسلم ﴿انْهَا قَالَتَ النبي صلى الله عليه وسلم اية ساعة هي قال اذا تدلى نصف الشمس الخروب ، (YY-K)

فهذه جالة الاقوال في ذلك قال الحب الطبرى أصح الاحاديث فيها حديث أبى مومى في مسلم واشهر الاقوال فيهاقول عبد الله بن سلام قال ابن حجر وماعداها اما موافق لها أو لاحدهاأوضعيف الاسناد أومو قوف استندقا الهالى اجتهاد دون توقيف ثم اختلف السلف أى القولين للذكورين ارجح فرجح كلا مرجحون فرجح حديث أبى موسى البيهتي وابن العربي والقرطبي وقال النووى انه الصحيح أو الصواب ورجح قول ابن سلام احد بن حنبل وابن راهويه وابن عبد البروابن الزملكانى من الشافعية

قلت وههنا أمر وذلك ان مااورده ابو هريرة على ابن سلام من أنها ليست ساعة صلاة وارد على حديث أي موسى ايضا لان حال الخطبة ايست ساعة صلاة ويتميز ما بعد العصر بانها ساعة دعاء وقد قال في الحديث يسأل الله شيئا وليس حال الخطبة ساعة دعاء لانه مأمور فيها بالانصات وكذلك غالب الصلاة ووقت الدعاء منها أما عند الاقامة او في السجود أو التشهد فان حل الحديث على هذه الاوقات اتضح ومحمل قوله وهو قائم يصلي على حقيقته في هذير ﴿ لملوضمين وعلى مجازه في الاقامة أى يريد الصلاة وهذا تحقيق حسن فتح الله به وبه يظهر ترجيح رواية أبي موسى على قول ابن سلام لابقاء الحديث على ظاهره من قوله « يصلى ويسأل » فانه أولى من حله على انتظار الصلاة لانه مجاز بعيد وموهم ان انتظار الصلاة يشرط في الاجابة ولانه لا يقال في منتظرالصلاة قائم يصلي و ان صدق انه في صلاة لان لفظ قائم يشعر بملابسة الفعل والذي استخير الله وأقول بهمن هذه الاقوال آنها عند اقامة الصلاة وغالبالاحاديث المرفوعة تشهد له اما حديث ميمونة فصريح فيه وكذا حديث عرو بن عوف ولا ينافيه حديث ابي موسى لانه ذكر أنها فيا بين أن يجلس الامام الى أن تنقضى الصلاة وذلك سادق بالاقامة بل منحصر فيها لان وقت الخطبة ليس وقت صلاة ولا دعا، ورقت الصلاة ليس وقت دعا، في غالبها ولا يظن انه أراد استغراق هذا الوقت قطعا لاتها خفيفة بالنصوص والاجاع ووقت الخطبة والصلاة متسع وغالب الاقوال المذكورة بعد الزوال أوعند الاذان تحمل على هذا فترجم اليه ولا تتنافى وقد أخرج الطبرانى عن عوف بن مالك الصحابى قال انى لارجو ان تكون ساعة الاجابة فى احدى الساعات الثلاث اذا اذن المؤذن وما دام الامام على المنبر وعند الاقامة وأقوى شاهد له حديث الصحيحين وهو قائم على القيام الصلاة عند الاقامة ويصلي على الحال المقدرة وتكون هذه الجملة الحالية شرطا في الاجابة فانها مختصة بمن شهد الجمعة ليخرج من تخلف عنها هذا ما ظهرلى في هذا الحل من التقدير والله أعلم بالصواب:

وقال ابن سعد في طبقاته أخبرنا عفان بن مسلم حدثنا حاد بن سلة اخبرنا على بن زيد بن جدعان أن عبد الله بن نوفل والمغيرة بن نوفل كانوامن قراءقريش وكانوا يبكرون الى الجمعة اذاطلمت الشمس بريدون بذلك الساعة التي ترجى فنام عبيد الله بن نوفل فدح في ظهره دحة فقيل هذه الساعة التي تريد فرفع وأسه فاذا مشل غمامة تصعد الى السياء وذاك حين زالت الشمس (فائدة) احتج من قال بتفضيل اللبل على النهار بأن فى كل ليلة ساعة اجابة

كاثبت في الاحاديث الصحيحة وليس ذلك في النهارسوى في يوم الجمعة والخصوصية الثامنة والحسون الصدقة فيه تضاعف على غيرها من الايام » أخرج ابن أبي شيبتنى المصنف عن كعب قال والصدقة تضاعف يوم الجمعة » و الخصوصية التاسعة والحسون الحسنة والسيئة فيه تضاعف »

أخرج ابن أبى شيبة عن كعب قال يوم الجمعة تضاعف فيه الحسنة والسيئة وأخرج الطبرانى في الاوسط من حديث أبي هريرة مرفوعا « تضاعف الحسنات يوم الجمعة » و أخرج حيد بن زنجويه في فضائل الاعمال من طريق الهيثم بن حيد قال أخبرنى أبوسعيد قال بلغنى ان الحسنة تضاعف يوم الجمعة والسيئة تضاعف يوم الجمعة • وأخرح عن المسيب بن رافع قال من عل خيراً في يوم الجمعة ضعف بعشرة أضعافه فى سائر الايام ومن عمل شراً فمثل ذهك »

#### « الخصوصية الستونقراءة حم الدخان يومها وليلتها »

أخرج النرمذى عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من قرأ حم اللحخان في ليلة الجمعة غفر له » وأخرح الطبرانى والاصبهانى عن أبي أمامة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من قرأ حم اللحخان في ليلة الجمعة أو يوم الجمعة بنى الله له يبتا في الجنة » واخرج الداري عن أبى رافع قال «من قرأ الدخان في ليلة الجمعة اصبح مففوراً له وزوج من الحورالمين » •

#### ﴿ الخصوصية الحادية والستون \* قراءة يس ليلتها ﴾

أخرج البيهتي في الشعب عن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من قرأ ليلة الجمعة حم الدخان ويس أصبح مغفوراً له » وأخرجه الاصفهاني بلفظ « من قرأ يس في ليلة الجمعة غفر له »

#### (الخصوصية الثانية والستون قراءة آل عران فيه)

أخرج الطبرانى بسند ضعيف عن ابن عباس قال «قال رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم من قرأ السورة التى يذكر فيها آل عران يوم الجمعة صلى الله عليه وملائكته حتى تغيب الشمس »

#### ﴿ الخصوصية الثالثة والستون • قراءة سورة هود فيه ﴾

أخرج الدارى في مسئله والبيهقي في الشعب وأبو الشيخ وأبن مردويه في تفسيرها عن كعب ان النبي صلى الله عليه وسلمقال ﴿ أَقْرَأُوا سورة هود يوم الجمعة ﴾ •

د الخصوصية الرابعة والستون • قراءة البقرة وآل عمران ليلتها »

أخرج الاصفهانى في النرغيب بسنده عن عبد الواحد بن أيمن تابعي قال د قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قرأ سورة البقرة وآك عران في ليلة المجمعة كان له من الاجر مايين لبيدا. وعروبا عن فلبيدا . الارض السابعة وعروبا . السياء السابعة • واخرج حيد بن زنجويه عن وهب بن منبعقال «من قرأ ليلة السياء السابعة • واخرج حيد بن زنجويه عن وهب بن منبعقال «من قرأ ليلة

الجمعة سورة البقرة وآل عبران كان له نوراً ما بين عربيا وعجبيا وفعربيا و العرش وعجبيا وأسفل الارضين »

« الخصوصية الخامسة والستون ، جلب الذاكر وللمغفرة قبل صبح يومها » أخر جالطبرانى في الاوسط عن أنس قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قال قبل صلاة الفسداة يوم الجمعة ثلات مرات استغفر الله العظيم الذى لا اله الا هو الحي القيوم واتوب اليه غفرت ذنوبه وأن كانت أكثر من ذبد البحر » \*

### « الخصوصية السادسة والستون ، ما يقال ليلة الجمة »

اخرج البزار عن انس أن النبي صلى الله عليه وسلم كان أذا دخل رجب قال اللهم بارك لنا في رجب وشعبان وبلغنا شهر رمضان وأذا كان ليلة الجمعة قال هذه ليلة غراء ويوم أزهر »

#### (الخصوصية السابعة والستون)

الاكثار من الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم يومها وليلتها اخرج ابو داود والحاكم وصححه وابن ماجه عن اوس بن اوس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم و ان من افضل ايامكم يوم الجمعة فيه خلق آدم وفيه قبض وفيه النفخة وفيه المسمعةة فاكثروا من الصلاة على فيه قان صلاتكم معروضة على ه و و اخرج الطبراني في الاوسط عن أبي هريرة قال و قال رسول الله عليه وسلم اكثروا من الصلاة على في الليلة الزهراء واليوم الازهر قان صلاتكم تعرض على » و و اخرج البيهتي في الشعب عن ابى امامة قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اكثروا من الصلاة على في كل يوم جمعة فن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اكثروا من الصلاة على في كل يوم جمعة فن كان اكثرم على صلاة كان اقربهم منى منزلة » » و اخرج عن انس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اكثروا من الصلاة على في يوم الجمعة و ليلم الجمعة و ليلم الجمعة و المخرج عن انس قال قال و في فعل ذلك كنت شهيداً اوشافعاً له يوم القياسة » \* واخرج عن انس قال قال في فعل ذلك كنت شهيداً اوشافعاً له يوم القياسة » \* واخرج عن انس

مرفوعا « من صلى على في يوم الجمعة وليلة الجمعة قضى الله لهمائة حاجة سبعين من حوائج الآخرة وثلاثين من حوائج الدنيا » و اخرج عن على « قال من صلى على النبي صلى الله عليه وسلم يوم الجمعة مائة مرة جاء يوم القيامة وعلى وجهه نور » و اخرج الاصبهاني في ترغيبه عن انس قال « قال رسول صلى الله عليه وسلم من صلى على في يوم الجمعة الف مرة لم يمت حتى يرى مقعده في الجنة » واحرج ابو نعيم في الحلية عن زيد بن وهب قال « قال لى ابن مسعود لا تدع واحرج ابو نعيم في الحلية عن زيد بن وهب قال « قال لى ابن مسعود لا تدع اذا كان يوم الجمعة ان تصلى على النبي صلى الله عليه وسلم الف مرة تقول اللهم صل على محد وعلى آل محد النبي الامي » «

﴿ الخصوصية الثامنة والتاسعة والستون والسبعون ﴾ ( عيادة المريض وشهود الجنازة وشهود النكاح والعتق فيه )

اخرج الطبراني عن ابي أمامة ان النبي صلى الله عليه وسلمقال « من صلى الجمعة وصام يومه وعاد مريضا وشهد جنازة وشهد نكاحا وجبت له الجنة » واخرجه ابو يعلى من حديث ابي سعيد وزاد « وتصدق واعتق » ولم يذكر شهود النكاح: واخرج البيهقي في شعب الايمان عن ابي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « من اصبح يوم الجمعة صائل وعاد مريضا وشهد جنازة وتصدق بصدقة فقد اوجب » واخرج ابن عدي والبيهقي في الشعب عن جابر ابن عبد الله قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من اصبح يوم الجمعة صائلا وعاد مريضاً واطعم مسكناً وشبع جنازة لم يتبعه ذنب اربعين سنة » قال البيهقي هذا يؤكد حديث ابي هريرة وكلاها ضعيف »

#### ﴿ الخصوصية الحادية والسبعون ﴾

أخرج البيهقي فىالشعب عن انس قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قال هذه الكلمات سبم مرات فى ليلة الجمعة فمات في تلك الليلة دخل الجنة ومن قالما يوم الجمعة فمات فى ذلك اليوم دخل الجنة من قال اللهم انت ربي لا اله الا انت خلقتنى وانا عبدك وابن امتك وفى قبضتك وناصيتى بيدك أمسيت على عهدك ووعدك ما استطعت اعوذ بك من شرما صنعت ابو و بنعمتك و ابو و بذنبى فاغفر لى انه لا يغفر الذنوب الا انت »

#### « الخصوصية الثانية والسبعون »

اخرج أيضا عن عائشة قالت ( كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا ظهر في الصيف استحبأن يظهر ليلة الجمعة واذا دخل البيت في الشتاء استحب أن يدخل البيت ليلة الجمعة » وأخرج مثله عن ابن عباس

#### د الخصوصية الثالثة والسبعون »

اخرج الطبراني عن عبد الله بن بسر صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم « أنه كان اذا صلى الجمعة خرج فدار في السوق ساعة ثم رجع الى المسجد فقيل له لم تفعل هذا فقال رأيت سيد المرسلين يفعله » قلت كأن حكمته امتثال قوله تعالى ( فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الارض وابتغوا من فضل الله )

« الخصوصية الرابعة والسبعون انتظار العصر بمدها يعدل عمرة »

أخرج البيهتي في الشعب عن سهل بن سعد الساعدي قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن لكم في كل جمة حجة وعمرة فالحجة الهجيرة الى الجمعة والعمرة انتظار العصر بعد الجمعة »

« الخصوصية الخامسة والسبعون صلاة حفظ القرآن في ليلها »

أخرج الترمذى والحاكم والبيهتي في اللحوات عن ابن عباس ان عليا قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم « تفلت هذا القرآن من صدرى فما أجدني اقدر عليه فقال الا اعلمك كلات ينفعك الله بهن وتنفع بهن من علمته ويثبت ما تعلمت في صدرك اذا كان ليلة الجمعة فان استطعت ان تقوم في ثلث الليل الآخر فانها ساعة مشهورة والدعاء فيها مستجاب وقد قال أخي يعقوب لبنيه سوف أستغفر لسكم ربى يقول حتى تأتى ليلة الجمعة فان لم تستطع فقم في وسطها فان لم تستطع

فقم في أولها فصل أربع ركمات تقرأ في الركمة الاولى بفاتحة الكتاب وسورة يس وفي الركمة الثانية بماتحة الكتاب وحم الدخان وفي الركمة الثالثة بماتحة الكتاب وألم تنزيل السجدة وفىالركعة الرابعة بفاتحة الكتاب وتبارك المفصل فاذا فرغت من النشهد فاحمد الله وأحسن الثناء على الله وصل على وعلى سائر النبيين واستغفر للمؤمنين والمؤمنات ولاخوانك الذين سبقوك بالايمان وقل في آخر ذلك اللهم ارحنى بترك المعاصى أبدأ ما أبقيتنى وارحمنى ان اتكلف مالا يعنيني وارزقنى حسن النظر فيما يرضيك عنى اللهم بديع السموات والارض ذا الجلالوالاكرام والعزة التي لا ترام أسألك يا الله يارحن يجلالك ونور وجهك ان تلزم قابي حفظ كتابك كا علمتني وارزقني ان اتلوه على النحو الذي يرضيك عني اللهم بديع السموات والارض ذا الجلالوالاكر اموالعزة التي لا ترام أسألك يا الله يارحن بجلالك ونور وجهك أن تنور بكتابك بصرى وأن تطلق به لساني وان تفرج به عن قلبي وتشرح به صلوى وان تعمل به بدنى فأنه لا يعينني على الحق إلا أنت ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم تفعل ذلك ثلاث جمع أو خساً أو سبعاً باذن الله تعالى والذي بعثني بالحق ما الخطأ مؤمن قط قال ابن عباس فوالله مالبث على إلا خساً أو سبعاً حتى جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم في مثل ذلك المجلس فقال يارسول الله اني كنت فيا خلا لا آخذ إلا أربع آيات ونحوهن فاذا قرأتهن على نفسى تفلتن وآنا أتعلم اليوم أربعين آية ونحوها فَاذَا قرأتُها على نفسى فكأمَّا كتاب الله بين عيني ولقد كنتأسم الحديث فاذا رددته تفلت وآنا اليومأسم الاحاديث فاذا تحدثت بها لم انس منها حرفًا فقال له رسول الله صلى الشعليه وسلم عند ذلك مؤمن ورب الكعبة ،

« الخصوصية السادسة والسبعوذ زيارة القبور يومها وليلها » أخرج الحكيم الترمذي في نوادر الاصول والطبراني في الاوسط عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله على وسلم « من زار قبر أبويه أو احدها في كل جمعة غفر له وكتب براً » « الخصوصية السابعة والسبعون علم الموتى بزيارة الاحياء فيه »

أخرج ابن أبى الدنيا والبيهتي في الشعب عن محمد بن واسع قال بلغنى ان الموتى يعلمون بزوارهم يوم الجمعة ويوما قبله ويوما بعده: وأخرجا عن الضحاك قال من زار قبراً يوم السبت قبل طلوع الشمس علم الميت بزيارته قيل وكيف ذلك قال لمكان يوم الجمعة

(الخصوصية الثامنة والسبعون عرض اعمال الاحياء على أقاربهم من الموتى فيه)

أخرج النرمذى الحكيم فى نوادر الاصول من حديث عبد الغفور بن عبد العرز عن أبيه عن جده قال «قالرسول الله صلى الله عليه وسلم تعرض الاعمال يوم الاثنين ويوم الخيس على الله و تعرض على الانبياء وعلى الآباء والامهات يوم الجمعة فيفر حون بحسناتهم وتزداد وجوههم بياضا واشراقا » وأخرج احد بسند جيد عن أبي هريرة قال « سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول إن اعمال بنى ادم تعرض كل خيس ليلة الجمعة فلا يقبل عمل قاطع رحم »

﴿ الْخصوصية التاسعة والسبعون يقول الطير فيه سلام سلام يوم صالح ﴾

اخرجه ابن ابى الدنيا والبيهقى عن مطرف انه سمعه من الموتى يقولون ذلك كرامة له وهو بين النامم واليقظان، وأخرج الدينوري في الحبالسة عن بكر بن عبد الله المزنى قال أن الطير لتلقى الطير بعضها بعضاً ليلة الجمعة فتقول لها اشعرت أن الحمعة غداً

## « الخصوصية النمانون »

اخرج الطبرانى فى الاوسط عن انس قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا راح منا سبعون رجلا الى الجمعة كانوا كسبمين موسى الذين وفلوا الى ربهم او افضل »

## الخصوصية الحادية والثمانون »

اخرج الطبراني والبيهتي في الشعب والاصبهاني في الترغيب عن اين عمر قال

«سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من صام يوم الاربعاء والخيس والجمعة ثم تصدق يوم الجمعة بما قل من ماله او كثر غفر له كل عله حتى يصير كيوم ولدته امه » واخرج البيهتي في الشعب عن ابن عباس انه كان يحب ان يصوم الاربعاء والخيس والجمعة ويخبر ان النبي صلى الله عليه وسلم كان يأمر بعمومهن وان يتصدق بما قل او كثر فان فيه الفضل الكثير و واخرج البيهتي وضعفه عن انس قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من صام الاربعاء والخيس والجمعة بني له قصراً في الجنة من لؤلؤ و ياقوت وزمرد و كتب الله له براءة من النار » واخرج البيهتي عن ابي قتادة العدوى قال ما من يوم اكره إليان اصومه من يوم الجمعة قبل وكيف ذلك قال يعجبني من يوم الجمعة ولا احب ان اصومهمن يوم الجمعة قبل وكيف ذلك قال يعجبني في ايام متنا بعات لما اعلم من فضيلته واكره ان اخصه من بين الايام فان رسول الله عليه وسلم نعى ان يحد عن صفوان بن سليم قال اخبر في رجل من جشم عن حدثنا عبد العزيز بن محد عن صفوان بن سليم قال اخبر في رجل من جشم عن ابي هر برة قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من مام يوم الجمعة كتب الله له عشرة ايام غرا من ايام الآخرة لايشا كلها ايام الدنيا »

## ﴿ الخصوصية الثانية والثمانون ﴾

اخرج البزار ازرسول الله صلى الله عليه وسلم «كان اذا دخل رجب قال اللهم بارك لنا في رجب وشعبان وبلغنا رمضان واذا كان ليــــلة الجمعة قال هذه ليلة غراء ويوم أزهر »

#### « الخصوصية الثالثة والثمانون »

اخرج الاصبهانى عن ابن عباس قال وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم من صلى بعد المغرب ركعتين فى ليلة الجمعة يقرأ في كل واحدة منها بفاتحة الكتاب مرة واذا زلزلت خسعشرة مرة هو ن الله عليه سكرات الموتواعاذه من عذاب القبر ويسرله الجواز على الصراط يوم القيامة »

#### « الخصوصية الرابعة والتمانون »

أخرج ابونميم في الحلية عن عائشة قالت ﴿ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا سلمت يوم الجمعة سلمت الايام ﴾ •

### « الخصوصية السادسة والثمانون »

أخرج ابن السنى فى عمل اليوم والليلة عن أبي هريرة قال « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا دخل المسجد يوم الجمعة أخذ بعضادتى الباب ثم قال اللهم اجعلنى أوجه من توجه اليك وأقرب من تقرب اليك وأفضل من سألك ورغب اليك » قال النووي في الاذ كار يستحب لنا نحن أن نقول من أوجه ومن أقرب ومن أفضل بزيادة من «

## « الخصوصية السادسة والثمانون كراهة الحجامة فيه »

أخرج ابو يعلى عن الحسين بن على قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ان في يوم الجمعة لساعة لا يحتجم فيها أحد إلا مات » وقد ورد النهي عن المجامة يوم الجمعة من حديث ابن عمر أخرجه الحاكم وابن ماجه وفي نسخة نبيط بن شريط من حديثه مرفوعاً « لا يحتجم أحدكم يوم الجمعة ففيها ساعة من احتجم فيها فأصابه وجم قلايلومن إلا نفسه » •

« الخصوصية السابعة والممانون حصول الشهادة لمن مات فيه »

أخرج حميد بن زنجويه من مرسل إياس بن بكير ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « من مات يوم الجمعة كتب الله له أجر شهيد ووقي فتنةالقبر » • وأخرج من مرسل عطاء قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « مامن مسلم أو مسلمة يموت ليلة الجمعة أو يوم الجمعة الا وقى عذاب القبر وفتنة القبر ولتى الله لاحساب عليه وجاء يوم القيامة ومعه شهود يشهدون له »

« الخصوصية الثامنة والثمانون »

أخرج الاصبهاني عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

« من صلى الضحى اربع ركمات في يوم الجمعة في دهره مرة واحدة يقرأ بفائحة الكتاب عشر مرات وقل أعوذ برب الفلق عشر مرات وقل أعوذ برب الناس عشر مرات وقل هو الله أحد عشر مرات وقل يا أيها الكافرون عشر مرات وا ية الكرسى عشر مرات في كل ركعة فاذا تشهد وسلم واستغفر سبعين مرة وسبح سبعين مرة قائلا سبحان الله والحد لله ولا إله إلاالله والله أكبر ولاحول ولاقوة إلا بالله العلى العظيم رفع الله عنه شر أهل السموات وأهل الارض وشر الانس والجن»

## « الخصوصية التاسعة والثمانون »

وقفة الجمعة تفضل غيرها من خسة أوجه فيا ذكره القاضى بدر الدين المن جاعة (أحدها) موافقة النبي صلى الله عليه وسلم فان وقفت كانت يوم الجمعة وانما مختار له الافضل (الثانى) ان فيها ساعة إجابة (الثالث) انالاعال تشرف بشرف الازمنة كا تشرف بشرف الامكنة ويوم الجمعة أفضل أيام الاسبوع فوجب أن يكون العمل فيه أفضل (الرابع) ان في الحديث أفضل الايام يوم عرفة اذا وافق يوم الجمعة وهو أفضل من سبهين حجة في غير يوم الجمعة أخرجه رزين (الخامس) اذا كان عرفة يوم جمة غفر الله لجميع أهل الموقف قيل له قد جاء ان الله يغفر لجميع اهل الموقف مطلقاً في الحجه بغير واسطة ييوم الجمعة في هذا الحديث فأجاب بأن الله محتمل أن يغفر لهم فيه بغير واسطة وفي غيره بهب قوماً لقوم \*

#### « الخصوصية التسمون »

أخرج الاصبهانى فى الترعيب عن عبدالله بن عمرو رضى عنها قال من كانت له حاجة الى الله فليصم الاربعاء والخيس والجمعة فاذا كان يوم الجمعة تطهر وراح الى الجمعة فتصدق بصدقة قلت أو كثرت فاذا صلى الجمعة قال المهم الله الله إلا هو عالم الغيب

والشهادة الرحن الرحيم واسألك باسمك بسم الله الرحن الرحيم الذي لا إله إلا هو الحي القيوم الذي لا تأخذه سنة ولا نوم الذي ملات عظمته السبوات والارض الذي عنت له الوجوه وخشمت له الاصوات ووجلت القلوب من خشيته ان تصلى على محمد وان تعطيني حاجتي وهي كذا وكذا فانه يستجاب له مه واخرج ابن السني في عمل يوم وليلة عن عمرو بن قيس المزنى قال بلغني ان من صام الاربعاء والجمعة نم شهد الجمعة مع المسلمين ثم ثبت بتسليم الامام وقرأ فائحة الكتاب وقل هو الله احد عشر مرات ثم مد يده الى الله عز وجل ثم قال اللهم انى اسألك باسمك العلى الاعلى الاعلى الاعلى الاعلى الاعز الاعز الاعز الاكرم الاكرم الاكرم الاكرم لا إله إلا الله الاجل العظيم الاعظم لم يسأل الله شيئا الا عطاه اياه عاجلا وآجلا ولكنكم تعجلون

## « الخصوصية الحادية والتسعون »

اخرج الطبرانى عن ام سلمة قالت كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحب ان يسافريوم الحنيس » « واخرج في الاوسط عن كعب بن سعد قال « ما كان رسول الله صلى الله عليـــه وسلم يخرج الى سفر ويبعث بعثًا إلا يوم الحنيس » وأصله في الصحيح ومن الاوسط أيضًا عن بريدة « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا أراد سفراً خرج يوم الحنيس »

#### « الخصوصية الثالثة والتسمون »

أخرج عبد الله بن احمد فى زوائد الزهدعن ثابت البنانى قال بلفناد أن لله ملائكة معهم ألواح من فضة وأقلام من ذهب يطوفون ويكتبون من صلى ليلة

الجمةريوم الجمعة في جماعة،

#### « الخصوصية الرابعه والتسعون »

أخرج ابن عساكر فى تاريخه من طريق محمد بن عكاشة عن محود بن معاوية ابن حاد الكرماني عن الزهرى قال ( من اغتسل ليلة الجمعة وصلى ركعتين يقرأ فيهما قل هو الله أحد الف مرة رأى النبي صلى الله عليه وسلم في منامه»

### ( الخصوصية الخامسة والتسعون زيارة الاخوان في الله )

اخرج ابن جرير عن أنس رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله تمالى (فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الارض) الآية قال ليس الطلب دنيا و لكن لعيادة مريض وحضور جنازة وزيارة أخ في الله

#### (الخصوصية السادسة والتسعون)

( لاتكره فيه الصلاة بعد الصبح ولابعد العصر عند طائفة )

أخرج ابن أبي شيبة في المصنف عن طاوس قال يوم الجمعة صلاة كله وان صح ذلك كان فيه تأييد لكون ساعة الاجابة قبل الغروب ولا يرد انها ليست بساعة صلاة •

#### ( الخصومية السابعة والتسعون )

أخرج الدارقطتى في الغرائب والخطيب فى رواة مالك عن ابن عرقال قال رسول الله عليه وسلم «من دخل يوم الجمعة المسجد فصلى اربع ركمات يقرأ في كل ركمة بفائحة الكتاب وقل هو الله أحد خسين مرة فذلك ماثتا مرة فى أربع ركمات لم ببت حتى يرى منزله في الجنة أو يرى له » «

#### « الخصوصية الثامنة والتسعون »

أخرج الديلمي عن عائشة مرفوعاد لايفقه الرجل كل الفقه حتى يترك مجلس قومه عشية الجمعة »•

## د الخصوصية التاسمة والتسعون »

أخرج ابن سعد في طبقاته عن الحسن بن على رضى الله عنهما سبط رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ان الله تعالى يباهي ملائكته بعباده يوم عرفة يقول عبادي جاؤنى سمعياً يتعرضون لرحمتى فاشهدكم أنى غفرت لمحسنهم وشفعت محسنهم في مسيئهم واذا كان يوم الجمعة فمثل ذلك »

## « الخصوصية الموفية للمائة »

قال الخطيب في تاريخه أخبرني محمد بن احد بن يعقوب أخبرنا محمد بن نعيم الضبي حدثتى ابو على الحسين بن على الحافظ حدثنا ابو جعفر احد بن حدان العابد حدثنا اسحاق بن ابر اهيم القفصي حدثنا خالد بن يزيدالعمري ابو الوليد حدثنا ابن ابى ذئب حدثنامحد بن المنكدر قال سمعت جابر بن عبدالله يقول عرض هذا الدعاء على رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لو دعي به على شيء من المشرق الى للغرب في ساعة من يوم الجمعة لاستجيب لصاحبه لا اله الا انت ياحنان يامنان يابديم السموات والارض ياذا الجلال والاكرام

## « الخصوصية الحادية بعد المائة »

أخرج الحاكم وابن خزعة والبيهتي عن أبى موسى الاشعرى قال قالدسول الله صلى الله عليه وسلم ان الله يعث الايام يوم القيامة على هيئتها ويبعث الجمعة زهرة منيرة أهلها بحفون بهما كالعروس بهمدى الى كريمها تضىء لهم بمشون في ضوئها ألوانهم كالثلج بيماضاً وربحهم يسطع كالمسك مخوضون في جبال الكافور ينظر اليهم الثقلان لا يطرقون تعجباً حتى يدخلوا الجنسة لا مخالطهم أحد الا للؤذنون المحتسبون و هذا آخر خصائص الجمعة والله أعلم \*

#### ( عت الرسالة)

مراق تفسيسير يوني. - الله تفسيسير يوني.

سورة الكوثر « الامام العسلامة »

د شيخ الاسلام ابن تيبية ،

« المتوفى سنة ٧٢٨ ه »

بنالني الخالخين

إنا أعطيناك الكوثر ، فصل لربك وانحر ، إن شائك هو الآبتر ، قال شيخ الاسلام أبو العباس احد بن عبد الحليم ابن عبد السلام بن تيمية رحه الله سورة الكوثر ما أجلها من سورة وأغزر فوائدها على اختصارها وحقيقة معناها تعلمها من آخرها فانه سحانه تعالى يبتر شانى، رسوله من كلخير فيبتر ذكره وأهله وماله فيخسر ذلك في الآخرة ويبتر حياته فلا ينتفع بها ولا ينزود فيها صالحاً لمعاده فيبترقلبه فلا يعيى الخير ولا يؤهله لمعرفته ومحبته والايمان برسله ويبتر أعماله فلا يستعمله في طاعة ويبتره من الانصار فلا يجد له ناصراً ولاعونا ويبتر جيم القرب والاعمال الصالحة فلا يذوق لها طعها ولا يجد لها حلاوة وان باشرها بظاهره فقلبه شارد عنها وهذا جزاء من شئاً بعض ما جاء به الرسول ورده لاجل هواه أو متبوعه أوشيخه أو أميره أو كبيره كمن شئاً آيات الصفات وأحاديث الصفات وتأولها على غير ما أراد الله ورسوله سفها وحلها على ما يوافق

مذهبه ومذهب طائفته أو تمنى أن لا تكون آ يات الصفات أنزلت ولا أحاديث الصفات قالما رسول الله صلى الله عليه وسلم

ومن أقوى علامات شنأته لها وكراهته لها انه اذا سمعها حين يستدل بها أهل السنة على مادلت عليه من الحق اشمأز من ذلك وحاد عن ذلك لما في قلبه من البغض لها فأي شنأ للرسول أعظم من هذا وكذلك اهل السهاع الذين يرقصون على سهاع الفناء والقصائد والدفوف والشابات واذا سمعوا القرآن يتلى ويقرأ في مجالسهم استطالوا ذلك واستثقاره فأي شيء اعظم من هذا وقس على هذا سابر العلوائف في هذا الباب

وقوله (شانئك) أي مبغضك والابتر المقطوع النسل الذى لا يولدله خير ولاعمل صالح فلايتولد عنه خير ولاعمل صالح ه قيل لابى بكر بن عياش ان بالمسجد قوماً تجلسون و بجلس اليهم فقال من جلس الناس جلس النام و كن (م - ٢٦)

أهل السنة عوتون ويحيى ذكرم وأهل البدعة يموتون ويموت ذكرم لان أهل السنة أحيوا ماجا، به الرسول صلى الله عليه وآله وسلم وأهل البدعة أماتوا ماجا، به الرسول صلى الله عليه وآله وسلم فكان لهم نصيب من قوله ( إن شانئك هو الابتر ) فالحذر الحذر أيها الرجل أن تكره شيئا بما جا، به الرسول أو ترده لاجل هواك أو انتصاراً لمذهبك أو شيخك أو لاجل اشتفائك بالشهوات أو بالدنيا فان الله لم يوجب على أحد طاعة أحد إلا طاعة رسوله والاخذ بما جا، به بحيث فو خالف العبد جميع الحلق واتبع الرسول ماسأله الله عن مخالفة أحدما فكان من اطيع أو يطاع تبعا للرسول ولو أمر بخلاف ما أمر به الرسول ما اطبع

قاعلم ذلك واسم وأطع واتبع ولاتبتدع تكن أبتر مردوداً علك بل لاخير في عمل أبتر من الاتباع ولاخير في عامله: وقوله (إنا أعطيناك الكوثر) تعلى هذه الآية على عطية كثيرة صادرة عن معط كبير غنى واسع وانه تعالى وملائكته وجنده معه: صدر الآية بان الدالة على التأكيد وتحقيق الخبر وجاء النعل بلفظ الماضي الدال على التحقيق وانه أمر ثابت واقع ولا يدفعه مافيه من الايذان بأن اعطاء الكوثر سابق بالقسدر الاول حين قدرت مقادير الخلاثق قبل أن يخلقهم مخمسين الف سنة وحذف موصوف الكوثر ليكون أبلغ في العموم لما فيه من عدم التعيين وأتى بالصفة أي انه سبحانه وتعالى قال (إنا أعطيناك الكوثر) والكوثر المعروف انما هو نهر في الجندة كما قد وردت به الاحاديث الصحيحة الصريحة وقال ابن عباس الكوثر هو الخير الكثير الذي أعطاء الله الصحيحة الصريحة وقال ابن عباس الكوثر هو الخير الكثير الذي أعطاء الله ملى الله عليه وآله وسلم مما أعده الله فيها فالكوثر علامة وامارة على تعدد ما أعده الله له من الخيرات واتصالها وزيادها وسمو المنزلة وارتفاعا وانذلك انهر وهو الكوثر أعظم أنهار الجنة وأطيبها ماه وأعذبها وأعلاها

وكذلك انه أنى فيه بلام التعريف الدالة على كمال المسمى ونمامه كقوله زيد المالم زيد الشجاع أي لاأعلم منه ولاأشجع وكذلك قوله ( إنا أعطيناك الكوثر )

دل على انه أعطاه الخيركله كاملا موفراً وان نال منه بعض أمته شيئا كان ذلك ناله بهر كة اتباعه والاقتداء به معان له صلى الله عليه وآله وسلم مثل أجره من غير أن ينتقص من أجر المتبع له شيء ففيه الاشارة الى ان الله تعالى يعطيه في الجنة بقدر أجور أمت كلهم من غير أن ينتقص من أجورهم فانه هو السبب في هدايتهم ونجاتهم فينبغي بل يجب على العبد اتباعه والاقتداء به وأن يمتثل ما أمره به ويكثر من العمل الصالح صوما وصلاة وصدقة وطهارة ليكون له مثل أجرد فانه اذافعل المحظور مع ترك المأمور قوى وزره وصعبت نجاته لارتكا به المحظور وتركه المأمور وان فعل المأمور وارتكب المحظور دخل فيمن يشفع فيه الرسول صلى الله عليه وسلم لكونه ناله مثل أجر مافعله من المأمور والى الله إياب الخلق وعليه حسابهم وهو أعلم محافحه أي بأحوال عباده فان شفاعته لاهل الكبائر من أمته والحسن بتوفيق الله له والمسي، لاحجة له ولاعذر

والمقصود ان الكوثر بهر في الجنة وهو من الخير السكثير الذي أعطاه الله من رسوله صلى الله عليه وآله وسلم في الدنيا والآخرة وهذا غير ما يعطيه الله من الاجر الذي هو مثل أجور أمته الى يوم القيامة فكل من قرأ أو علم أو عسل صالحا أو علم غيره أو تصدق أو حج أو جاهد أو رابط اوتاب اوصبر او توكل او نال مقاما من المقامات القلبية من خشية وخوف ومعرفة وغير ذلك فله مثل أجره من غير أن ينقص من اجور ذلك العامل والله اعلم

وقوله ( فصل لربك وانحر ) أمر الله أن يجمع بين هأ تين العباد تين العظيمة ين وهما الصلاة والنسك المالتان على القرب والتواضع وحسن الظن وقوة اليقين وطمأ نينة القلب الى الله والى عدنه وأمره و فضله وخلفه عكس حال أهل الكبر والتنفر وأهل الفين عن الله الذين لاحاجة في صلاتهم الى ربهم يسألونه إياها والذين لاينحرون له خوفاً من الفقر وتركا لاعانة الفقراء واعطائهم وسوء الظن منهم بربهم ولهذا جمع الله بينهما في قوله تعالى ( قل ان صلاني ونسكي وعياي وماتي لله رب العالمين )

والنسك هي الذبيحة ابتغاء وجهه والمقصود ان الصلاة والنسك وهوالنحر مما أجل ما يتقرب به الى الله قانه أتى فيهما بالفاء الدالة على السبب لان فعل ذلك وهو الصلاة والنحر سبب للقيام بشكر ما اعطاء الله إياه من الكوثر والخير الكثير فشكر المنعم عليه وعبادته أعظمها هاتان العبادتان بل الصلاة أفضل نهايات العبادة وغانة الغايات كأنه يقول ( إنا أعطيناك الكوثر ) الحير الكثير وأنعمنا عليك بذلك لاجل قيامك لنا بهماتين العبادتين شكراً لانعامنا عليك وهما السبب لانعامنا عليك بذلك فقم لنا يهما فان الصلاة والنحر محفوفان بانعام قبلهما وانعام بعدهما وأجل العبادات المالية النحر وأجل العبادات البدنية الصلاة ومايجتمَم للعبد في الصلاة لا يجتمع له في غيرها من سأثر العبادات كاعرفه أرباب القلوب آلحية وأصحاب الهمم العالية ومابجتمع له في محره من إيثار الله وحسن الظن به وقوة اليقين والوثوق بما في يدالله أمر عجيب اذا قارن ذلك الايمان والاخلاص وقد امتثل النبي صلى الله عليه وسلم أمر ربه فكان كثير الصلاة لربه كثير النحرحتى نحر بيده في حجة الوداع ثلاثًا وستين بدنة وكان ينحرفي الأعياد وغيرها وفي قوله ( أنا أعطيناك الكوثر فصل ربك وانحر ) اشارة الى انك لا تأسف على شيء من الدنياكا ذكر ذلك في آخر طهوا لمجرات وغيرذلك وفيها الاشارة الى ترك الالتفات الى الناس وماينالك منهم بل صل لبك واعر: وفيها التعريض يحال الابترالشاني والذي صلاته ونسكه لغيرالله

وفي قوله ( ان شانئك هو الابتر) أنواع من التأكيد : أحدها تصدير الجلة بأن • الثانى الاتيان بضمير الفصل الدال على قوة الاسناد والاختصاص • الثالث مجيء الخير على افعل التفضيل دون أسم المفعول • الرابع تعريفه باللام الدالة على حصول هذا الموصوف له بهامه وانه أحق به من غيره ونظير هذا في التأكيد قوله ( لا يخف انك أنت الاعلى )

ومن فوائدها اللطيفة الالتفات في قوله ( فصل لربك وانحر) الدالة على ان ربك مستحق لذلك وأنت جدير بأن تعبده وتنحر له والله أعلم ( تمت الرسالة )

۱ ـ الكوثر ۱ ـ ۳ ۲ ـ سورة طه ۱۸

# ورسالة على

في علم الباطن والظاهر « الامام العلمة »

« شيخ الاسلام ابن تيمية »

(مسألة) في طائفة من المتفقرة يدعون أن القرآن باطناً وان لذ الث الباطن باطناً الى سبعة أبطن ويروون في ذلك حديثاً أن النبي صلى الله عليه وسلم قال والقرآن باطن والباطن باطن الى سبعة أبطن » ويفسرون القرآن بغير المعروف عن الصحابة والتابعين والائمة من الفقهاء ويزعون أن عليا قال لو شئت لا وقرت من تفسير فاتحة الكتاب كذا وكذا حل جل ويقولون انما هو من علمنا إذ هو اللدنى ويقولون كلاماً معناه أن رسول صلى الله عليه وسلم خص كل قوم بما يصلح لهم فانه امر قوما بالانفاق وقوما بالكسب وقوما بترك الكسب ويقولون أن هذا ذكرته أشياخنا في العوارف وغيره من كتب المحققين وربما ذكروا أن حذيفة كان يعلم أساء المنافقين خصه بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم ومحديث أبى هريرة «حفظت جرابين من علم» ويروون كلاما عن أبى سعيد الخراز أنه قال : المارفين خزائن أو دعوها علوما غريبة يتكلمون فيها بلسان الابدية عنبرون عنها بلسان الازاية ويقولون ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «ان

الغرة بالله على ما ادعوه صحيحا أم لا وفسيدى يبين لنا مقالاتهم فان المملوك وقف على كلام لبعض العلماء ذكر فيه أن الواحدى قال: ألف أبو عبد الرحمن السلمى كتابا سماه حقائق التفسير ان صح عنه فقد كفر ووقفت على هذا الكتاب فوجدت كلام هذه الطائفة منه وما شابهه هما رأى سيدي فى ذلك وهل صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال «للقرآن باطن» الحديث يفسرونه على ما يرونه من أذو اقهم ومواجيدهم المردودة شرعا أفتونا مأجورين

أجاب الشيخ رضي الله عنه الحمد لله رب العــالمين . أما الحديث المذكور فمن الاحاديث المختلقة التي لم يروها أحد من أهل العلم ولا يوجد في شيء من كتب الحديث ولكن يروى عن الحسن البصري موقوفاً أومرسلا «أن لكل آية ظهراً وبطنا وحداً ومطلعًا» وقد شاع في كلام كثير منالناس: علم الظاهر وعلم الباطن وأهل الظاهر وأهل الباطن ودخل في هذه العبارات حق وباطل وقد بسط هذا في غيرهذا الموضم اكن نذكر هنا جلا من ذلك فنقول: قول الرجل: الباطن اما أن يريد علم الامور الباطنة مثل العلم بما في القلوب من المعارف والاحوال والعلم بالغيوب التي أخبرت بها الرسل واما أن يريد العلمالباطن الذى يبطن عن فهم أكثرالناس أوعن فهم من وقف مع الظاهر ونحو ذلك فاما الاول فلا ريبان العلم منه ما يتعلق بالظاهر كأعمال الجوارح ومنه ما يتعلق بالباطن كأعمال القلوب ومنهماهو علم بالشهادة وهوما يشهده الناس محواسهم ومنهما يتعلق بالغيب وهو ما غاب عن احساسهم وأصل الايمان هو الايمان بالغيب كاقال تعالى ( الم ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى المتقـين الذين يؤمنون بالنيب )` والغيب الذي يؤمن به ما أخبرت به الرسل من الامور العامة ويدخل في ذلك الايمان بالله وأسمائه وصفاته وملائكته والجنة والنار فالايمان بالله وبرسلهوباليوم الآخر يتضمن الايمان بالفيب فان وصف الرسالة هو من الغيب وتفصيل ذلك حو الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الاخركما ذكرالله تعالى في قوله ( ولكن البر من آمن بالله واليوم الاخر والملائكة والكتاب والنهيين ) وقال

١ ـ البقرة ٢\_٢

٢ ـ البقرة ١٧٧

(ومن يكفر بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الاخر فقد ضل ضلالا بعيداً ) والعلم بأصول القلوب كالعلم بالاعتقادات الصحيحة والفاسدة والارادات الصحيحة والفاسدة والعلم بمعرفة الله ومحبت والاخلاص له وخشيته والتوكل عليه والرجاء له والحب فيه والبغض والرضا بحكه والانابة اليــه والعلم بما يحمد ويذم من أخلاق النفوس كالسخاء والحياء والتواضع والكبر والعجب والفخر والحيلاء وأمثال ذلك من العلوم المتعلقة بأمور باطلة في القلوب ونحوه قد يقال له علم الباطن أى علم بالامر الباطن فالمعلوم هو الباطن وأما العلم الظاهر فهو ظاهر يتكلم به ويكتب وقد دل على ذلك الكتاب والسنة وكلام السلف وأتباعهم بل غالبه أى القرآن هو من هذا العلم فان الله أنزل القرآن شفاء لما في الصدور وهدى ورحة المؤمنين بل هذا العلم هو العلم بأصول الدين فان اعتقاد القلب أصل لقول اللسان وعمل القلب أصل لعمل الجوارح والقلب هو ملك البدنكا قال ابو هريرة رضي الله عنه القلب ملك والاعضاً. جنوده فاذا طاب الملك حاابت جنوده واذا خبث الملك خبثت جنوده \* وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : وألا وأن في الجســـد مضفة اذا صلحت صلح الجسد كله واذا فسدت فسد لها سائر الجسيد ألا وهي القلب، ومن لم يكن له علم بما يصلح باطنه ويفسده ولم يقصد صلاح قلبه بالايمان ودفع النضاق كان منافقا ان ظهر الاسلام فان الاسلام يظهره المؤمن والمنافق وهو علانية ولكن الايمان في القلب كا في المسند عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال «الاسلام علانية والايمان في القلب، وكلام الصحابة والتابعين والاحاديث والآثار في هذا أكثر منها في الاجارة والشغمة والحيض والطهارة بكثير كثير ولكن هذا العلم ظاهر موجود مقول باللسان مكتوب في الكتب ولكن من كان بأمور القلب<sup>ا</sup> اعلم كان أعلم به وأعلم بمعاني القرآن والحديث، وعامة الناس بجدون هذه الامورفي أنفسهم ذوقا ووجداً فتكون محسوسة لهم بالحس الباطن لكن الناس في حقائق الايمان متفاضلون تفاضلا عظيا فأهل الطبقة العليا يعلمون أهل السفلي من غير عكس كما أن أهل الجنة في الجنة ينزل الاعلى الماسفل ولا يصعد الاسفل الى الاعلى والعالم يعرف الجاهل لانه كان جاهلا والجاهل لايعرف العالم لانه لمان خاهلا والجاهل لايعرف العالم لانه لم يكن عالماً فلهذا كان في حقائق الايمان الباطنة وحقائق أبناء الغيب التى اخبرت بها الرسل مالا يعرفه الاخواص الناس فيكون هذا العلم باطناً من جهتين من جهة لمون العلم باطناً لا يعرفه أكثر الناس ثم أن هذا الحكلام في المعلم عن الحق والباطل مالا يدخل في غيره فما وافق الكتاب والسنة فهو حق وما خالف ذلك فهو باطل كالكلام في الأمور الظاهرة

#### فصل

وأما اذا أريد بالعلم الباطن العلم الخال يبطن عن أكثر الناس أو عن بعضهم فهذا على نوعين أحدها باطن يخالف العلم الظاهر والثاني لا بخالف فأما الاول فباطل فمن ادعى علما باطنا أو علما بباطن وذلك بخالف العلم الظاهر كان مخطئا أما ملحدا زنديقا وإما جاهلا ضالا وأما الثاني فهو بمنزلة العلم الظاهر قد يكون حقا وقد يكون باطلا فأن الباطن اذا لم يخالف الظاهر لم يعلم بطلانه من جهة مخالفته للظاهر المعلوم فان علم أنه حق قبل وان علم أنه باطل رد وإلا أمسك عنه وأما الباطن الخالف الفاهر المعلوم فنن علم أنه عنه وأما الباطن المخالف الفاهر المعلوم فنل ما يدعيه الباطنية القرامطة من الاسهاعيلية والنصيرية وأمثا لهم وعن وافقها من الفلاسفة وغلاة المتصوفة والمتكلمين وشر هؤلاء القرامطة فانهم يدعون ان القرآن والاسلام باطنا يخالف

فيقولون الصلاة المأمور بها ليست هذه الصلاة أو هذه الصلاة الما يؤمر بها العامة وأما الحاصة فالصلاة في حقهم معرفة أسرارنا والصيام كمان أسرارنا والحج السفر الى زيارة شيوخنا المقدسين ويقولون أن الجنة للخاصة هي الممتم في الدنيا باللذات والنار هي النزام الشرائع والدخول تحت أثقا لهاويقولون ان الدابة التي يخرجها الله هي العالم الناطق بالعلم في كل وقت وان اسرافيل الذي ينفخ في الصور هو العالم الذي ينفخ بعلمه في القلوب حتى تحيا وجبريل هو العقل الفعال

الذي تفيض منه الموجودات والقلم هو العقل الاول الذي نزعم الفلاسفة انهالمبدع الاول وأن الكواكب والقمر والشمس التي رآها ابراهيم هي النفس والعقل وواجب الوجود وأنالانهار الاربعة التي رآها النبي صلى الله عليموسلم ليلة للعراج هي العناصر الاربعة وأن الاشياء التي رآها في السَّماء هي الكواكب فآدم هو القبر ويوسف هو الزهرة وادريس هو الشبس وامثال هذه الامور فقد دخل في كثير من أقوال هؤلاء كثير من التكلمين المتصوفين لكن اؤلئك القرامطة ظاهرهم الرفض وباطنهم الكفر المحض وعامة الصوفية والمتكلمين ليسوأ رافضة يفسقون الصحابة ولا يكفرونهسم ولكن فيهم من هو كالزيدية الدين يفضلون علياً على أبي بكر وفيهم من يفضل علياً في العلم الباطن كطريقة الحربي وأمثاله ويدعون أن علياً كان أعلم بالباطن وأن هذا العلم أفضل منجهة: وأبو بكر كان أعلم بالظاهر وهؤلا. عكل محققي الصوفية وأثمتهم فأنهـم متفقون على أن أعلم الحلق بالعلم الباطن هو أبو بكر الصديق وقد اتفق أهل السنة والجماعة على انَّ أبا بكر أعلم الامة بالباطن والظاهر وحكى الاجاع على ذلك غير واحد وهؤلا. الباطنية قدْ يفسرون ( وكل شيء أحصيناه في امام مبين ) أنه على ويفسرون قوله تعالى ( تبت يدا ابي لهب وتب ) بأنهما ابوبكر وعر وقو له ( فقاتلوا أثمة الكفر ﴾ أنهم طلحة والزبير و(الشجرة الملعونة ) في القرآن بأنها بنوأمية

وأما باطنية الصوفية فيقولون في قوله تعالى (اذهب الى فرعون) أنه القلب و (إن الله يأمركم ان تذبحوا بقرة ) أنها النفس ويقول (اولئك) هي عائشة ويفسرون هم والفلاسفة تكليم موسى بما يفيض عليه من المقل الفعال أو غيره وبجعلون (خلع النعلين) ترك الدنيا والآخرة ويفسرون الشجرة التي كلم منها موسى والوادي المقدس ونحو ذلك بأحوال تعرض للقلب عند حصول المعارف له ويمن سلك ذلك صاحب مشكاة الانوار وأمثاله وهي بما أعظم المسلون انكاره عايمه وقالوا أمرضه الشقاء وقالوا دخل في بطون الفلاسفة ثم أراد أن يخرج فما قدر . ومن الناس من يطعن في هذه الكتب ويقول انها

۱ ـ بس ۱۲

۲ ـ المند ۱

٢ ـ التوبة ١٢

٤ ـ الاسراء ٦٠

٥ ـ طه ٢٤

٦ - البقرة ٦٧

مكذوبة عليه وآخرون يقولون بلرجع عنها وهذا أقرب الاقوال فانه قد صرح بكفر الفلاسفةفيمسائلوتضليلهم في مسائل أكثر منهـا وصرح بأن طريقتهم لا توصل الى المطلوب

وباطنية الفلاسفة يفسرون الملائكة أو الشياطين بقوى النفس وما وعبد الناس به في الآخرة بأمثال مضروبة لتفهيم ما يقوم بالنفس بعبد الموت من اللذة والالم لاباثباتحقائق منفصلة يتنعم بها ويتألم بها وقد وقع في هذا الباب من كلام كثير من متأخرى الصوفية مالم يوجد مثله مر أثبتهم ومتقدميهم كما وقع في كلام كشيرمن متأخرى أهل الكلام والنظرمن ذلك مالا يوجد من أثمتهم ومتقدميهم: وهؤلاء المتأخرون مع ضلالهم وجهلهم يدعون أنهم أعلم وأعرف من سلف الامة ومتقدميها حتى آل آلامر بهم الى أن جعلوا الوجود والحدأكا فعل ابن عربى صاحب الفصوص وأمثاله كأنهم دخلوا من هذا الباب حتى خرجوا من كل عقل ودين وهم يدعون مع ذلك ان الشيوخ المتقدمين كالجنيد بن محمد وسهل بن عبد الله التسترى وأبراهيم الخواص وغيرهم ماتوا وما عرفوا التوحيــد وينكرون على الجنيد وأمثاله اذا ميزوا بين الرب والعبد كقوله التوحيد أفراد الحدوث عن القوم ولعمرى ان توحيدهم الذي جعلوا فيه وجود المحلوق وجود الخالق هو من أعظم الالحاد الذى انكره المشايخ المهتدون وهم عرفوا أنه باطل وأنكروه وحذروا الناس منــه وأمروهم بالتمييز بينالرب والعبد والخالق والمحلوق والقديم والمحدث وأن التوحيـــد ان يعلم مباينة الرب لحلوقاته وامتيازه عنها وأنه ليس في مخلوقاته شي.من ذاته ولا في ذاته شي. من مخلوقاته ثم أنهم يدعون أنهم أعلم باللهمن المرسلين وأن الرسل أعا تستفيد معرفة الله من مشكاتهم ويفسرون القرآن عايو افق باطنهم الباطل كقو لهم (مماخطيتهم) فعي التي خطت بهم فغرقوا في بحار العلم بالله وقولهم ان العذاب مشتق مر العذوبة ويقولون أن كلام نوح في حق قومه ثناء عليهم بلسان الذم ويفسرون قوله تعالى ( ان الذين كفروا سوا. عليهم أأنذرتهمام لم تنذرهم لايؤمنون ) بعلم

۱ ـ نوح ۲۵

٢ \_ الشقا

الظاهر بل ختم الله على قلوبهم فلا يعلمون غيره وعلى سمعهم وعلى أبصارهم فلا يسمعون من غيره ولا يرون غيره فانه لا غير له فلا يرون غيره أو يقولون في قوله(وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه ) ان معناه قدر ذلك آنه ليسموجود سواه فلا يتصور ان يعبد غيره فكل منعبد الاصنام والعجل ماعبد غيره لانه ماثم غير وأمثال هذه التأويلات والتفسير اتالتي يعلم كلمؤمن وكل يهودي ونصراني علماً ضرورياً أنها مخالفة لما جا تبه الرسل كموسى وعيسى ومحمد صلى الله عليهم أجمين : وجماع القول في ذلك ان هذا الباب نوعان أحدهما ان يكون المعنى المذكور باطلا لكونه مخالفاً لما علم فهذا هو في نفسه باطل فلا يكون الدليل عليه إلا باطلا لان الباطل لا يكون عليه دليل يقتضي الهحق: والثاني ماكان في نفسه حقاً لكن يستدلون عليه من القرآن والحديث بألفاظ لم يرد بها ذلك فهذا الذي يسمونه اشارات: وحقائق التفسير لابي عبد الرحن فيه من هــذا الباب شيء كثير، وأما النوع الاول فيوجد كثيراً في كلام القرامطة والفلاسفة الخالفين المسلمين في اصول دينهم فان من علم أن السابقين الاولين قد رضى الله عنهم ورضوا عنه علم ان كل ما يذكرونه على خلاف ذلك فهو باطل ومن أقر بوجوب الصلوات الخس على كل أحد ما دام عقه حاضراً علم انمن تأول نصاعلى سقوط ذلك عن بعضهم فقد افترى : ومن علم أن الخر والفواحش محرمة على كل أحد ما دامعته حاضراً علم انمن تأول نصاً يقتضى تحليل ذلك لبعض الناس انه مفتر:

وأما النوع الثانى فهو الذى يشتبه كثيراً على بعض الناس فان المعنى يكون صحيحاً لدلالة الكتاب والسنة عليه و لكن الشأن في كون الفظ الذى يذكرونه دل عليه و هذا قسمان احدهما ان يقال ان ذلك المعنى مراد باللفظ فهذا افتراء على الله فمن قال المراد بقوله (تذبحوا بقرة) في النفس و بقوله (اذهب الى فرعون) هو القلب ( والذبن معه ) أبو بكر ( أشداء على الكفار ) عمر ( رحماء بينهم ) عبان ( ركما سجداً ) على فقد كذب على الله أما متعمداً واما مخطئاً

والقسم الثانى أن يجمل ذلك من باب الاعتبار والقياس لامن باب دلاقة

١ \_ الاسراء ٢٣

٢ ـ البقرة ٦٧

YE 46 \_ T

٤ \_ الفتح ٢٩

اللفظ فهو من نوع القياس قالذى تسميه الفقها، قياساً هو الذى تسميه الصوفية أشارة وهذا ينقسم الى صحيح وباطل كانقسام القياس الى ذلك فمن سمع قول الله تعالى ( لا يمسه إلا المطهرون ) وقال انه اللوح المحفوظ أو المصحف فقال كا أن اللوح المحفوظ الذى كتب فيه حروف القرآن لا يمسه إلا بدن طاهر فعانى القرآن لا يعديها إلا القلوب الطاهرة وهي قلوب المتقين كان هذا معنى صحيحا واعتباراً صحيحاً: ولهذا بروى هذا عن طائفة من السلف قال تعالى ( الم وهدى وموعظة الكتاب لا ربب فيه هدى المتقين ) وقال ( هذا بيان المناس وهدى وموعظة المتقين) وقال ( هذا بيان المناس وهدى وموعظة المتقين) وقال ( هذا بيان المناس وهدى وموعظة من قال لا تدخل الملائكة بيتاً فيه كلب ولا جنب فاعتبر بذلك أن القلب لا يدخله حقائق الا يمان اذا كان فيه ما ينجسه من الكبر والحسد فقد أصاب قال تعالى ( أو لئك الذين لم يرد الله أن يطهر قلو جم ) وقال تعالى ( سأصرف عن آياتي الذين يتكبرون فى الارض بنير الحق وان يروا كل آية لا يؤمنوا بها وإن يروا سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلا ) وأمثال ذلك

وكتاب حقائق التفسير لابي عبد الرحن السلمي يتضمن ثلاثة أنواع: أحدها نقول ضعيفة عن نقلت عنه مثل أكثر ما نقسله عن جعفر الصادق قان أكثره باطل عنه والاثمة فيه من موقوف ابن عبد الرحن وقد تكام أهل المعرفة في نفس رواية أبي عبد الرحن حتى كان البيهةي اذا حدث عنه يقول حدثنا من أصل سماعه: والشاني أن يكون المنقول صحيحاً لكن لهل الناقل أخطأ فياقال ووالثا الممنفول صحيح عن قائل مصيب فكل مهني مخالف الكتاب والسنة فهو باطل وحجته داحضة وكل ما وافق الكتاب والسنة والمراد بالخطاب غيره اذا فسر به الخطاب فهو خطأو ان ذكر على سبيل الاشارة والاعتبار والقياس فقد يكون حقاً وقد يكون باطلا: وقد تبين بذلك أن من فسر القرآن والحديث وتأوله على غير التفسير المعروف عن الصحابة والتابدين فهو مفتر على الله ملحد فى وتأوله على غير التفسير المعروف عن الصحابة والتابدين فهو مفتر على الله ملحد فى

. ١ ـ الواقعة ٧٩

٢ ـ البقرة ١-٢

۳ \_ آل عران ۱۳۸

٤ \_ للائدة ١٦

ه ـ المائدة ٤١

٦ \_ الأعراف ١٤٦

البطلان بالاضطرار من دين الاسلام

وأما ما يروى عن بعضهم من الكلام المجمل مثل قول بعضهم لو شئت لا وقرت من تفسير فاتحة الكتاب الخ فهذا أذا صح عمن نقل عنه كملي وغيره لم يكن فيه دلالة على الباطن الخالف الظاهر بل يكون هذا من الباطن الصحيح الموافق الظاهر الصحيح وقد تقدم أن البساطن اذا أريد به ما لا يخالف الظاهر المعلوم فقد يكون حقاً وقد يكون باطلا ولكن ينبغي أن يعرف أنه كذب على على واهل بيته لا سيا على جمفر الصادق ما لم يكذب على غيره من الصحابة حنى أن الاسماعيلية والنصيرية يضيفون مذهبهم اليه وكذلك المعتزلة وكذلك خرقة التصوف يقولون أن الحسن البصرى صحبه وأنه دخل المسجد فرأى الحسن يقص مع القصاص فقال ما صلاح الدين قال الورع قال فما فساده قال الطمع فأقره واخرج غيره: وقد اتفق اهلّ المعرفة بالمنقولاتان الحسن لم يصحب عليًّا ولم يأخذ عنه شيئا وأنما آخذ عن اصحابه كالأحنف بن قيس وقيس بن سعد ابن عبادة وامثالما ولم يقص الحسن في زمن علي بل ولا في زمن معاوية وأعا قص بعد ذلك وقد كان في زمن علي يكذبون عليه حتى كان الناس يسألونه كا ثبت فى الصحيحين وانه قيل له هل عند كم من رسول الله صلى الله عليه وسلم كتاب يقرءونه فقال لأ والذى فلق ألحبة وبرأ النسمة الاحذه الصحيفة وفيها اسنان الابل وفكاك الاسير وألا يقتلمسلم بكافر، وفي لفظ « هلعهداليكم رسول الله صلى الله عليموآله وسلمشيئا لم يعهده الى الناس فقاللا » وفي لفظ ﴿ الَّا فَهُمَا يُؤْتِيهُ الله لعبد في كتابه ،

واما العلم اللدني فلا ريب ان الله يفتح على قـــلوب أو ليـــــا ثه المتقين وعباده الصالحين بسبب طهارة قلوبهم مما يكرهه واتباعهم بما يحبه ما لا يفتح به على غيرهم وهذا كما قال على والا فهما يؤتيه الله عبداً في كتابه: وفي الأثر (من عمل بما علم ورثه الله علم مالم يعلم ) وقد دل القرآن على ذلك في غير موضع كقوله ( ولو أنهم فعلوا ما يوعظون به لكان خيراً لهم واشد تثبيتا واذاً لا تيناهم من لدنا

اجراً عظیا و لهدیناهم صراطا مستقیا ) فقد اخبر انه من فعل ما یؤمر به بهدیه الله صراطا مستقیا وقال تعالی ( بهدی به الله من اتبع رضوانه سبل السلام) وقال تعالی ( والذبن اهتدوا زادهم هدی و آتاهم تقواهم ) وقال ( انهم فتیة آمنوا بربهم وزدناهم هدی ) وقال تعالی ( ذلك الکتاب لاریب فیه هدی للمتقین ) وقال تعالی ( هذا بصائر الناس وهدی ورحمة لقوم یوقنون ) وقال تعالی ( هذا بصائر من ربح وهدی ورحمة لقوم یؤمنون ) واخبر ان اتباع ما یکرهه یصرف عن العلم والهدی کقوله ( فلما زاغوا أزاغ الله قلوبهم )وقوله و اقسموا بالله جهد ایمانهم لمن جانهم آیة لیؤمنن بها قل انما الایات عندالله وما یشعرکم انها اذا جانت لا یؤمنون و نقلب افتدتهم وابصارهم کما لم یؤمنوا به اول مرة و نذرهم فی طغیانهم یعمهون ) ای وما یشعرکم انها اذا جانت لا یؤمنون الایمان و نمن نقلب افتدتهم لکونهم لم یؤمنوا اول مرة ای ما یدریکم انه لا یکون هذا و هذا حینثذ

ومن فهم معنى الآية عرف خطأ من قال ان بمعنى لعل واستشكل قراءة الفتح بل يعلم حينئذ أنها احسن من قراءة الكسر وهذا باب واسع والناس في هذا الباب على ثلاثة اقسام طرفان ووسط فقوم يزعمون ان مجرد الزهد وتصفية القلب ورياضة النفس توجب حصول العلم بلا سبب آخر \* وقوم يقولون لا اثر أذلك بل الموجب للعلم العلم بالادلة الشرعية او العقلية واما الوسط فهو ان ذلك من اعظم الاسباب معاونة على نيل العلم بل هو شرط في حصول كثير من العلم وليس هو وحده كافياً بل لابد من أمر آخر اما العهم بالدايل فيا لا يعلم من العلم وليس هو وحده كافياً بل لابد من أمر آخر اما العهم بالدايل فيا لا يعلم الله به واما التصور الصحيح لطرفي القضية بالعلوم الضرورية : واما العلم النافع الذي تحصل به النجاة من النار ويسعد به العباد فلا يحصل الا باتباع الكتب التي جاءت بها الرسل قال تعالى ( فاما يأتينكم مني هدى فن تبع هداى فلا يضل

۱ ـ النـاء ۱۱ـ۸۲

۲ ـ المائدة ۱٦

۳ ـ محد ۱۷

٤ ـ الكهف ١٣

ه ـ البقرة ٢

٦ ـ الجاثية ٢٠

٧ \_ الأعراف ٢٠٣

•

۸ ـ الصف ه

٩ ـ الأنعام ١٠٩ـ١١٠

ولايشتى ومن أعرض عن ذكرى فان له معيشة ضنكا وتحشره يوم القيامة أعمى قال رب لم حشرتنى اعمى وقد كنت بصيراً قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى وكذلك نجزى من اسرف ولميؤمن الخوقال تعالى (ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً فهو له قرين الفن ظن ان الهدى والايمان يحصل بمجرد طريق العلم مع عدم العمل به أو بمجرد العمل والزهد بدون العمل فقد ضل : واضل منهما من سلك في العسلم وللعرفة طريق اهل الفلسفة والكلام بدون اعتبار ذلك بالكتاب والسنة ولاالعمل بموجب العلم او سلك في العمل والزهد طريق اهل الفلسفة والتصوف بدون اعتبار ذلك بالكتاب والسنة ولاالعمل بموجب العلم او الكتاب والسنة ولااعتبار العمل بالعلم فأعرض هؤلاء عن العلم والشرع واعرض اولئك عن العمل والشرع فضل كل منها من هذين الوجهين وتباينوا تبايناً عظيماً حتى اشبه هؤلاء اليهود المفضوب عليهم واشبه هؤلاء النصارى عظيماً من الملاحدة الفلاسفة والاتحادية والمثالم من الملاحدة الفلاسفة والاتحادية

### فصل

واما قول القائل ان الذي صلى الله عليه وسلمخص كل قوم بما يصلح لهم الخ فهذا الكلام له وجهان ان اراد به ان الاعمال المشروعة يختلف الناس فيها بحسب اختلاف احوالهم فهذا لاريب فيه فأنه ليس مايؤمر به الفقير كما يؤمر به الغنى ولامايؤمر به المريض كما يؤمر به الصحيح ولامايؤمر به عند المصائب هو مايؤمر به عند النعم ولاماتؤمر به الحائض كما تؤمر به الطاهرة ولاماتؤمر به الاثمة كالذى تؤمر به الرعية فأمر الله لعباده قد يتنوع بتنوع احوالهم كما قد يشتر كون في اصل الايمان بالله وتوحيده والايمان بكتبه ورسله: وان اراد به ان الشريعة في نفسها تختلف وان النبي صلى الله عليه وسلم خاطب زيداً بخطاب يناقض ما خاطب عمراً او اظهر لهذا شيئاً يناقض ما اظهره لهذا كما يرويه الكذابون ان عائشة عمراً او اظهر لهذا شيئاً يناقض ما اظهره لهذا كما يرويه الكذابون ان عائشة

۱ ـ ځه ۱۲۲ ـ ۱۲۲

۲ \_ الزخرف ۲۱

سألته هل رأيت ربك فقال لا وسأله أبوبكر فقال نعم وانه أجاب عن مسألة واحدة مجوابين متناقضين لاختلاف حال السائلين فهـذا من كلام الكذابين المفترين بلمن كلام الملاحدة المنافقين فان النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال «ماينبغي لنبي أن تكون له خائنة الاعين ، والحديث في سنن أبي داود وغيره وكان عام الفتح قد أهدردم جماعة منهم ابن أبي سرح فجاء به عمان ليبايع النبي صلى الله عليه وسلم فأعرض عنه مرتين أو ثلاثًا ثم بايمه ثم قال أماكان فيُكم رجل رشيد ينظر إلي وقد أعرضت عن هذا فيقتـــلافقال بعضهم هلا أومضت إليَّ يلرسول الله فقال « ماينبغي لنبي أن تكون له خائنة الاعين، وهذا مثاله في استوا. ظاهره وباطنه وسره وعلانيته وانه لايبطن خلاف مايظهر على عادة المكارين المنافقين ولاريب أن القرامطة وأمثالهم من الفلاسيفة يقولون أنه أظهر خلاف ما أبطن وأنه خاطب العامة بأمور أراد بهـا خلاف ماأفهمهم لاجل مصلحتهم اذكان لا يمكنه صلاحهم إلا بهذا الطريق: وقد زعم ذلك ابن سينا وأصحاب رسائل إخوان الصفا وأمثالهم من الفلاسفة والقرامطة الباطنية فان ابن سينا كان هو وأهل بيته من أتباع الحاكم القرمطي العبيدى الذي كان بمصر ﴿ وقول هؤلا. كما أنه من أكفر الاقوال فجهلهم من أعظم الجهــل وذلك انه اذا كان الامر كُذُلِكُ فلابدأن يمله أهل المقل والذكاء من الناس واذا علموه امتنع في المادة تو طؤهم على كمانه كما يمتنع تواطؤهم على الكذب فأنه كما يمتنع في العادة تو اطؤ الجميع على الكذب عتنع تواطؤهم على كمان ماتتوفر الهمم والدواعي على بيانه ألا ترى الباطنية ونحوهم أبطنوا خِلاف ما أظهروه للناس وسعوا في ذلك بكل طريق وتواطؤا عليه ماشاء الله حتى النبس أمرهم على كثير من أتباعهم نم انهم مع ذلك اطلع على حقيقة أمرهم جميع اذكياء الناس من موافقيهم ومخالفيهم وصنفوا الكتب في كشف أسرارهم ورفع أستارهم ولم يكن لهم في الباطن حرمة عنـــد من عرف باطنهم ولاثقة بما يخبرون به ولاالنزام طاعة ما يأمرون، وكذلك من فيه نوع من هذا الجنس فن سلك هذه السبيل لم يبق لمن علم أمره ثقة بما يخبر

به وبما يأمر به وحينيذ فينتقض عليه جميع ماخاطب به الناس فأنه مامن خطاب يخاطبهم به الا ويجوزون عليه أن يكون أراد غير ما أظهره لهم فلايثقون بأخباره وأوامره فيختل عليمه الامركله فيكون مقصوده صلاحهم فيعود ذلك بالفساد المظيم بل كل من وافقه فلابد أن يظهر خلاف ماأ بطن كأتباع من سلك هذه السبيل من القرامطة الباطنية وغيرهم لانجد أحداً من موافقيهم الا ولابد أن يبين ان ظاهره خلاف باطنــه و محصل لهم بذلك من كشف الاسرار وهتك الاستار مايصيرون به من شرارالكفار واذا كانت الرسل تبطن خلاف ماتظهر فاما أن يكون العلم بهذا الاختلاف ممكنك لغيرهم واما أن لايكون فان لم يكن مكنساً كان مدعي ذلك كذاباً مفترياً فبطل قول هؤلاء الملاحدة الفلاسفة والقرامطة وأمثالهم وأن كان العلم بذلك بمكنا علم بمض الناس مخالفة الباطن للظاهر وليس لمن يعلم ذلك حد محدود بل اذا علمه هذا علمه هذا وعلمه هذا فيشيع هذا ويظهر . ولهذا كان مناعتقد هذا في الأنبياء كهؤلا. الباطنية من الفلاسفة والقرامطة ونحوهم معرضين عن حقيقة خبره وامره لايعتقدون باطن ما أخبر به ولا ماأمر بل يظهر عليه من مخالفة أمره والاعراض عن خبره مايظهر لكل أحد ولانجد في أهل الايمان من يحسن بهم الظن بل يظهر فسقهمونفاقهم لعوام للؤمنين فضلا عن خواصهم وأيضاً فمن كانت هذه حاله كانخواصهاعلم الناس بباطنه والعلم بذلك يوجب الانحلال في الباطن ومن علم حال خاصة النبي صلى الله عليه وسلم كابى بكر وعر وغيرهما من السابقين الاولين علم أنهم كانوا اعظم الناس تصديقاً لباطن امر خبره وظاهره وطاعتهمله في سرهم وعلانيتهم ولم يكن احدمهم يعتقد فى خبره وامره مايناقض ظاهر مايينه لهم ودلهم عليه وارشدم اليه ولهذا لم يكن في الصحابة من تأول شيئًا من نصوصه على خلاف مادل عليه لا فيما اخبر به الله عن اسمائه وصفاته ولافيما اخبر به عما بعد الموت وان ماظهر من هذا ماظهر الا بمن هو عند الأمة من اهل النفاق والاتحاد كالقرامطة والفلاسفة والجهمية نفاة حقائق الاسها. والصفات ومنهمام

هذا ان تعلم أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يخص احداً من اصحابه بخطاب في علم الدين قصد كمانه عن غيره ولكن كان قد يسأل الرجل عن المسأله التي لا يمكن جوابها فيجيب بما ينفعه كالاعرابي الذي سأله عن الساعة والساعة لا يعلم متى هي فقال «ما اعددت لها ؟ فقال ما اعددت لها من كثير عل ولكنى أحب الله ورسوله فقال المر، مع من أحبه فأجابه بالمقصود من علمه بالساعة ولم يكن يخاطب اصحابه بخطاب لا يفهمونه بل كان بعضهم اكل فها لكلامه من بعض كا في الصحيحين عن ابي سعيد ان رسول الله قال « ان عبداً خيره الله بين الدنيا والا خرة فاختار ذلك المبد ماعند الله فيكي ابو بكر وقال بل نفديك بأنفسنا والما عبداً خيره الله بين الدنيا والا خرة قال وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم عبداً خيره الله بين الدنيا والا خرة قال وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم هو الخير وابو بكر أعلمنا به » فالنبي صلى الله عليه وسلم ذكر عبداً مطلقاً وسلم هو الخير وابو بكر أعلمنا به » فالنبي صلى الله عليه وسلم ذكر عبداً مطلقاً لمينه ولا في لفظه ما يدل عليه لكن ابو بكر لكال معرفته بمناصد الرسول علم لفظه ومناه:

وأما ما يروبه بعض الكذابين عن عمر أنه قاله كان النبي صلى الله عليه وسلم وأبو بكر يتحدثان وكنت كالزنجي بينها ه فهذا من أظهر الأكذب المحتلقة لم يروه أحد من علماء المسلمين في شيء من كتب أهل العلم وهو من أظهر الكذب فان عمر أفضل الامة بعد أبي بكر وهو المحدث الملهم الذي ضرب الله الحق على لسانه وقلبه وهو أفضل المحاطبين المحدثين من هذه الامة فاذا كان هو حاضراً يسمع الالفاظ ولم يفهم السكلام كالزنجي فهل يتصور أن يكون غيره أفهم منه الدك فكيف من لم يسمع ألفاظ الرسول بل يزعم أن ما يدعيه من المعاني هي تلك المعاني بمجرد الدعوى التي لو كانت مجردة لم تقبيل فكيف أذا قامت البينة على كذب مدعيها

وأماحديث حذيفة فقد ثبت في الصحيح أن حذيفة كأن يعلم السر الذي

لايعلمه غيره وكان ذلك ما أسره اليه النبي صلى الله عليه وسلم عام تبوك من أعيان المنافقين فانه روى أن جماعة من المنافقين أرادوا أن بحلوا حزام ناقة رسول الله صلى الله عليه وسلم بالليل ليسقط عن بعيره فيموت وانه أوحىاليه بذلك وكان حذيفة قريباً منه فأسر اليه أسماهم : ويقال ان عمر لم يكن يصلى على أحد حتى يصلى عليه حذيفة وهذا ليس فيه شي. من حقائق الدين ولا من الباطن الذي يخالف الظاهر فان الله قد ذكر في كتابه من صفات المنافقين وأخبارهم ماذكره حتى ان سورة ﴿بِرَاءَ ﴾ سميت الفاضحة لكونها فضحت للنافقين وسميت المعتمرة وغير ذلك من الاسهاء لكن القرآن لم يذكر فلاناً وفلاناً فاذا عرف بعض الناس ان فلاناً وفلاناً من هؤلاء المنافقين الموصوفين كان ذلك بمنزلة تعريفه أن فلانا وفلاناً من المؤمنين الموعودين بالجنة فاخباره صلى الله عليه وسلمان أبا بكر وعمر وغيرهما في الجنة كاخباره اناؤلتك منافقون وهذا اذا كان من العلم الباطن فهومن الباطن الموافق الظاهر المحقق له الطابقله ونظيره في الامر ما يسمى تحقيق المناطوهو ان يكون الشارع قد على الحسكم بوصف فنعلم ثبوته في حق المعين كأمره باستشهاد ذوى عدل ولم يعين فلانًا وفلانًا فاذا علمناً ان هذا ذوعدل كناقدعلمنا انهذا المعين موصوف بالعدل المذكور في القرآن وكذلك باحرم الله الحر والميسر فاذا علمنا أن هــذا الشراب المصنوع من الذرة والعسل خراً علمنا إنه داخل في هـ فما النص فعلمنا بآعيان المؤمنين وأعيان المنافقين هو من هذا الباب وهذا هو من تأويل القرا ن وهذا على الاطلاق لا يعلمه إلا الله فان الله يعلم كل مؤمن وكل منافق ومقادير اعانهم ونفاقهم وما يختم لهم وأما الرسول فقـــد قال تعالى ( وبمن حولـــكم من الاعراب منافقون ومرخ أهل المدينة مردوا على النفاق لا تعلمهم نحن نعلمهم سنعذبهم مرتين ثم يردون الى عـذاب عظيم ) والله يطلع رسوله ومن شاء من عباده على مايشاء من ذلك

وأما حديث أبي هريرة فهوصحيح قال «حفظت من رسول الله عليه وسلم جرابين فأما أحدهما فشته فيكم وأما الاخر فلو بثته لقطمتم هذا البلموم»

ولكن ليس في هذا من الباطن الذي يخالف الظاهر شيء بل ولا فيه من حقائق الدين وأما كان في ذلك الجراب الخبر عما سيكون من الملاحم والفتن فالملاحم الحروب التي بين المسلمين والكفار والفنن ما يكون بين المسلمين ولهـذا قال عبد الله بن عمر لو أخبركم أبو هريرة انكم تقتلون خليفتكم وتفعلون كذا وكذا لقلم كذب أو هريرة واظهار مثل حذا نما تسكرهه الملوك وأعوانهم لمما فيه من الاخبار بتغير دولهم: وبما يبين هذا انأبا هريرة انما أسلم عام خيبرفليس هو من السابقين الاواين ولا من أهل بيمة الرضوان وغيره من الصحابة أعلم بحقائق الدين منهوكان النبي صلى الله عليه وسلم بحدثه وغيره بالحديث فيسمعونه كلهم ولكن أبر هريرة أحفظهم للحديث ببركة حصلت لهمن جهة النبي صلى الله عليه وسلم لان النبي صلى الله عليه وسلم حديث أيكم يبسط ثوبه فلا ينسى شيئًا سمع ففعل ذلك أبو هريرة» وقد روى انه كان بجرى، الليل ثلاثة أجزاء ثلثاً يصلي وثلثاً ينام وثلثاً يدرس الحديث ولم ينقل أحد قط عن أبي هريرة حديثاً يوافق الباطنية ولا حديثا مخالف الظاهر المعلوم من الدين ومن المعلومانه لو كان عنده شيء من هذا لم يكن بد أن ينقل عنه احد شيئًا منه بل النقول المتواترة عنه كلها تصدق ما ظهر من الدين وقد روى من احاديث صفات الله وصفات اليوم الآخر وتحقيق العبادات ما يوافق اصول أهل الايمان ويخالف قول أهل البهتان .

وأما ما يروى عن أبي سعيد الخراز وأمثاله في هذا الباب ما يذكره أبر طالب في كتابه وغيره وكلام بعض المشايخ الذي يظن انه يقول بباطن بخالف الظاهر وما يوجد من ذلك في كلام أبي حامد الغزالي أو غيره فالجواب عن هذا كله ان يقال ما علم من جهة الرسول فهو نقل مصدق عن قائل معصوم وما عارض ذلك فاما ان يكون نقلا عن غير صدق أو قولا لنير معصوم فان كثيراً ممن ينقل عن هؤلاء كذب عليهم والصدق من ذلك فيه ما أصابوا فيه تارة وأخطأوا فيها حرى وأكثر عباراتهم الثابتة ألفاظ محملة متشابهة لو كانت من الفاظ للمصوم فيها حرى وأكثر عباراتهم الثابتة الفاظ محملة متشابهة لو كانت من الفاظ للمصوم

لم تمارض الحسكم المعلوم فكيف اذا كانتمن قول غير المعصوم – وقد جمم أبر الفضل السهلكي كتاباً من كلام أبي يزيد البسطامي سماه النور من كلام طيفور فيه شي. لاريب انه كذب على أبي يزيد البسطامي وفيه اشياء من غلط أبي يزيد رحمة الله عليه وفيه اشياء حسنة من كلام ابي يزيد وكل أحدمن الناس يؤخد من قوله وينرك الارسول اللهصلى الله عليه وسلم ومن قيل له عن أبى يزيد أو غيره من المشايخ انه قال لمريديه ان تركتم احداً من امة محمد يدخل النار فانا منكم برى و فعارضه الآخر(١) وقال قلت لمريدى ان تركتم احداً من امة عمد يدخل النار فأما منكم برى، فصدق هذا النقل عنه ثم جمل هذا المصدق لهذا عن أبى يزيد أو غيره يستحسنه ويستعظم حاله فقــد دل على عظيم جهله أو نفاقه فانه ان كان قد علم ما اخبر به الرسول من دخول من يدخل النار من أهــل الكبائر وان النبي صلى الله عليه وسلم هو أول من يشفع فيهم بعد أن تطلب الشفاعة من الرسل الكبار كنوح والراهيم وموسى وعيسى فيستنعون ويعتذرون ثم صدق ان مريدي أي يزيد أو غيره يمنعون أحداً من الامة من دخول النار أو يخرجون هم كل من دخلها كان ذلك كفراً منه بما اخبر به الصادق المصدوق بحكاية منقولة كنب نافلها او اخطأ قائلها ان لم يكن تعمدالكنب وان كان لايعلم ما أخبر به الرسول كان من اجهل الناس بأصول الايمان — فعلى المسلم الاعتصام بالكتاب والسنة وان يجمهد في ان يعرف ما اخبر به الرسول وامر به علما يقيناً وحينئذ فلا يدع الحسكم المعاوم المشتبه الحجهول فانمثال ذاكمثل من كانسائراً الى مكة في طريق معروفة لاشك انها توصله الى مكة اذا سلكها فعدل عنها الى طريق مجهولة لايعرفها ولا يعرف منتهاها وهذا مثالمن عدلعن الكتاب والسنة الى كلام من لايدرى هل يوافق الكتاب والسنة أو يخالف ذلك: واما من عارض الكتاب والسنة ما مخالف ذلك فهو بمنزلة من كان يسير على العلريق للعروفة الى مكة فذهب الى طريق قبر صيطلب الوصول منها الى مكة فان هذا حال من ترك

<sup>(</sup>١) مكذا الاصل فليراجع فان المارضة غير ظاهرة

المعلوم من الكتاب والسنة الى ما يخالف ذلك من كلام زيد وعرو كاثن من كان فان كل احد من الناس يؤخذ من قوله ويترك الارسول الله صلى الله عليه وسلم وقد رأيت في هسذا الباب من عجائب الامور مالا يحصيه إلا العليم بذات الصدور

وأما الحديث المأثور «ان من العلم كهيئة المكنون لا يعلمه إلا أهل العلم بالله فاذا ذكروه لم ينكره إلا أهل الغرة باقله فهذا قد رواه أبو اسهاعيل الانصاري شيخ الاسلام في كتابه الذي سياه الفاروق بين المثبتة والمعطلة وذكر فيه احاديث الصفات صحيحها وغريبها ومسندها ومرسلها وموقوفها وذكره أيضاً أبو حامد الغزالي في كتبه: ثم هذا يفسره بما يناسب أقواله التي يميل فيها الى مايشبه أقوال نفاة الصفات من الفلاسفة ونحوهم

وذكر شيخ الاسلام عن شيخه يحيى بن عار آنه كان يقول المراد بذلك أحاديث الصفات فكان يفسر ذلك بما يناقض قول ابى حامد من اقوال اهل الاثبات: والحديث ليس اسناده ثابتاً باتفاق أهل المعرفة ولم يرو في أمهات كتب الحديث المعتمدة فلا يحتاج الى الكلام في تفسيره واذا قدر ان النبي صلى الله عليه وسلم قاله فهو كلام مجسل ليس فيه تعيين لقول معين فحينئذ فما من مدع ينعي ان المراد قوله الاكان لخصمه أن يقول نظير ذلك: ولاريب ان قول يحيى ابن عار وأني اسماعيل الانصاري ونحوهما أقرب من قول النفاة ان هذا العلم هو من علم النبي صلى الله عليه وسلم بالاتفاق وعام الصحابة: ومن المعلوم ان قول النفاة لاينقله أحد عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا أصحابه لا باسنا دصحيح قول النفاة لاينقله أحد عن النبي صلى الله عليه وسلم على علم لم ينقله عنه احد ولاضعيف بخلاف مذهب المثبتة فان القرآن والحديث والآثار عن الصحابة ويترك حله على العلم المنقول عنه وعن اصحابه و كذلك ماذكره البخاري عن على رضى الله عنه انه قال «حدثوا الناس بما يعرفون ودعوا ما يكرهون أتحبون أن يكذب الله ورسوله » قد حمله أبو الوليد بن رشد الحفيد الفيلسوف وأمثاله أن يكذب الله ورسوله » قد حمله أبو الوليد بن رشد الحفيد الفيلسوف وأمثاله

على علوم الباطنية الفلاسفة نفاة الصفات وهذا تحريف ظاهر فان قول على أتحبون أن يكذب الله ورسوله دليــل على ان ذلك ما اخبر به النبي صلى الله عليه وسلم وأقوال النفاة من الفلاسفة والجهمية والقرامطة والمعتزلة لم ينقل فيها مسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم شيئًا لاصحيحًا ولاضميفًا فكيف يكذب الله ورسوله في شيء لم ينقله أحد عن الله ورسوله مخلاف مارواه أهل الاثبات من أحاديث صفات الرب وملائـكته وجنته وناره فان هذا كثير مشهور قد لاتحتمله عقول بمض الناس فاذا حدث به خيف أن يكذب الله ورسوله: ومن هذا البابقول عبدالله بن مسعود همامن رجل محدث قوماً جديثاً لا تبلغه عقولهم الاكان فتنة لِمضهم، وابن مسعود فيا يقول ذا كراً أو آمراً من أعظمالناس اثباتاً الصفات وأروام لاحاديثها واصحابه من اجل التابعين وابلغهم في هذا الباب وكذاك اصحاب ابن عباس فكل من كان من الصحابة اعلم كان اثباته واثبات اصحابه ابلغ: فعلمان الصحابة لم يكونوا يبطنون خلاف مايظهرون ولا يظهرون الاثبات ويبطنون النفي ولا يظهرون الامر ويبطنون امتناعه بل م اقوم الناس في تصديق الرسول فيما اخبر وطاعته فيما امر، وهذا بابواسم دخل فيه مرس الامور مالايتسم الموضع لتفصيله ولكن نعلم جماع الامرآن كل قول وعمل فلابد له من ظاهر وباطن فظاهر القول لفظ اللسان وبإطنه مايقوم من حقائقــه ومعانيه بالجنان وظاهر العمل حركات الابدان وباطنه مايقوم بالقلب من حقائقه ومقاصد الانسان

فالمنافقلا الى بظاهرالاسلام دون حقائق الا عان لم ينفعه ذلك و كان من اهل الحسران بل كان في السرك الاسفل من النار قال تعالى ( ومن الناس من يقول آمنا بالله وباليوم الآخر وماهم بمؤمنين مخادعون الله والدين آمنوا وما يخدعون إلا انفسهم وما يشعرون ) الآيات فان الله انزل في اول سورة البقرة اربع آيات في صفة المؤمنين وآيتين في صفة المكافرين وبضع عشرة آية في صفة المنافقين وقال تعالى ( اذا جامك المنافقون قالوا نشهد انك زسول الله والله يعلم انك

لرسوله والله يشهد أن المنافقين لكاذبون)وقال تعالى ( لايحزنك الذين يسارعون في الكفر من الذين قالوا آمنا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم ) الآية: والملاحدة يظهرون موافقة المسلمين ويبطنون خلاف ذلك وهم شرمز المنافقين فان المنافقين نوعان نوع يظهر الايمان ويبطن الكفر ولا يدعى ان الباطن الذي يبطنه من الكفرهو حقيقة الايمان والملاحدة تدعى ان ما تبطنه من الكفرهو حقيقة الايمان وان الانبياء والاولياء هم من جنسهم يبطنون ما يبطنون مما هو كفر وتعطيل فهم يجمعون بين ابطان الكفر وبين دعواهم ان ذلك الباطن هو الايمان عند اهل العرفان فلا يظهرون للمستجيب لهم أن باطنه طعن في الرسول و المؤمنين وتكذيب له بل يجملون ذلك من كال الرسول وتمام حاله وان الذي فعله هو الغاية في الكمال وانه لايفعله إلا اكمل الرجال من سياسته الناس على السيرة العادلة وعمارة العالم على الطريقة الفاضلة وهـذا قد يظنه طوائف حقاً باطنا وظاهراً فيؤول امرهم الى ان يكون النفاق عندم هو حقيقة الاعان:وقد علم **بالاضط**رار ان النفاق ضد الايمان ولهذا كان اعظم الابواب التي يدخلون منهـــا هاب التشيع والرفض لأن الرافضة اجهل الطوائف واكذبها وابعدها عن معرفة المنقول والمعقول وهم يجعلون التقية من اصول دينهم ويكذبون على اهل البيت كذبًا لا يحصيه إلا الله حتى يرووا عنجعفر الصادق انه قال: التقية ديني ودين آبائي . والتقية هي شمار النفاق فانحقيقتها عنده ان يقولوا بألسنتهم ماليس في قلوبهم وهذا حقيقة النفاق ثماذا كانهذامن اصول دينهم صاركل ماينقله الناقلون عن على أو غيره من أهل البيت بما فيه موافقة أهل السنة والجاعة يقولون هذا قالوه على سبيل التقية ثم فتحوا باب النفاق القرامطة الباطنية الفلاسفة من الاماعيلية والنصيرية ونحوم فجعلوا مايقوله الرسول هو من هذا الباب أظهر به خلاف ما أبطن وأسر به خلاف ما أعلن فكأن حقيقة قولهم ان الرسول هوامام المناختين وهو صلى الله عليه وسلم الصادق المبين الناس مأزل البهم المبلغ لرسالة ربه للخاطب لمم بلسان عربي مبين قال تعالى ( وماأرسلنا من وسول الا بلسان

١ ـ المنافقون ١

۲ ـ آل عران ۱۷۱

قومه ليبين لهم ) وقال تعالى ( انا جعلناه قرآ نا عربيا لعلكم تعقلون ) وقال تعالى ( ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر ) وقال تعالى ( فانما يسرناه بلهانك لتبشر به المتقين وتنذر به قوماً لداً ) وقال تعالى ( لسان الذي يلحدون الله أعجى وهذا لسان عربي مبين ) وقال تعالى (وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ) وقال تعالى ( إن علينا جعه وقرآنه فاذا قرأناه فاتبع قرآنه ثم ان علينا بيانه ) وقال تعالى ( كتاب أز لناه اليكمبارك ليدبروا آيانه وليتذكر أولو الالباب ) وقال تعالى ( أفلايتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها ) وقال تعالى ( فهل على الرسل الا البلاغ المبين ) وقال السل الا البلاغ المبين ) وقال (قل أطيعوا الله وأطيعوا الرسول فان تولوا فانما عليه ماحً لل وعليكم ماحً تم وأطيعوا الرسول فان تولينم فانما على رسولنا البلاغ المبين ) وقال تعالى ( وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول فان تولينم فانما على رسولنا البلاغ المبين ) وقال تعالى ( يا أبها الرسول بلغ ما آزل اليك من ربك وان لم تفصل فا بلفت رسالاته ) فهذا ونحوه مما يبين ان الرسل عليهم أن يبلغوا البلاغ المبين فا بلفت رسالاته ) فهذا واستبان وتبين وبين كلها أفعال لازمة : وقد يقال أيان غيره وبينه وتبينه واستبان وتبين وبين كلها أفعال لازمة : وقد يقال أيان غيره وبينه وتبينه واستبان وتبين وبين كلها أفعال لازمة : وقد يقال أيان غيره وبينه وتبينه واستبان وتبين وبين كلها أفعال لازمة : وقد يقال

۱ ـ ابراهم ٤

۲ ـ الزخرف ۲

٣ ـ القمر ١٧

٤ ـ مريم ٩٧

ه ـ النحل ١٠٢

٦ ـ النحل ٤٤

٧ ـ القيامة ١٧ ـ ١٩

٨ ـ ص ٢٩ ومعلوم ان الرسل فعلوا ماعليهم بل أخــذ الله على أهل العلم الميثاق بأن YE 3# \_ 9 يبينوا العلم ولايكتموه وذم كاتميه فقال تعالى (وإذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا ۱۰ ـ النحل ۳۵ الكتاب لتبيننه للناس ولاتكتمونه ) وقال تعالى ( ومن أظلم ممن كنم شهادة ۱۱ ـ يس ١٦\_١٧ عنده من الله ) وقال تعالى ( ان الذين يكتمون ما أنزلناً من البينات والهدى ١٢ ـ النور ٥٤ من بعد مابيناه للناس في الكتاب أو لنك يلمنهم الله ويلمنهم اللاعنون ) "فقد ۱۲ ـ التغاين ۱۲ لعن كأمَّه وأخبر أنه بينه للناس في الكتاب فكيف يكون قد بينه للناس وهو ١٤ ـ للأئدة ١٧ قد كنم الحق وأخفاه وأظهر خلاف ما أبطن فلو سكت عن بيان الحق كانكامًا ١٥ ـ ال عران ١٨٧ ومن نسب الانبياء الى الكذب والكنمان مع كونه يقول أنبياء فهو من أشر ١٦ ـ البقرة ١٤٠ المنافتين وأخبتهم وأبينهم تناقضا وكثير من أهل النسك والعبادة والعلم والنظر ١٧ ـ البقرة ١٥٩

ممن سلك طريق بعض الصوفية والفقراء وبعض أهل الكلام والفلسفة يسلك مسلك الباطنية في بعض الامور لافي جميعها حتى يرى بعضهم سقوط الصـلاة عن بعض الخواص أو حل الحر وغيرها من المحرمات لهم أو ان لبعضهم طريقاً الى الله عز وجل غير متابعة الرسول وقد بحتج بعضهم بقصة موسى والخضر ويظنون ان الخضر خرج عن الشريعة فيجوز لغيره من الاوليا، ماجاز له من الخروج عن الشريعة وهم في هذا ضالون من وجهين : أحدهما ان الحضر لم يخرج عن الشَّر يعة بل الذي فعله كان جائزاً في شر يعةموسي ولهذا لمابين له الاسباب أقره على ذلك ولو لم يكن جائزاً لما أقره ولكن لم يكن موسى يعلم الإسباب التي بها أبيحت تلك كالملك الظالم فذكر ذلك له الخضر. والثماني أن الحضر لم يكن من أمة موسى ولا كان بحب متابعته بل قال له اني على علم من علم الله علمنيه الله لاتمله وأنت على علم من علم الله علمكه الله لاأعلمه وذلك ان دعوة موسى لم تكن عامة فان النبي كان يبعث الى قومه خاصة ومحد صلى الله عليــه وسلم بعث الى النساس كافة بل بعث الى الانس والجن باطناً وظاهراً فليس لأحد أن يخرج عن طاعته ومتابعته لافي الباطن ولافي الظاهر لامن الخواص ولامن العوام ومن هؤلاء من يفضل بعض الاولياء على الانبياء وقد يجعلون الخضر من هؤلا. وهذا خلاف ما أجم عليه أهل الطريق المقتدى بهم دعمنك سائر أثمة الدين وعلماء المسلمين بل لما تبكلم الحبكيم الترمذي في كتساب ختم الاوليا. بكلام ذكر أنه يكون في اخر الاوليا. من هو أفضل من الصحابة وريما لوح بشيء من ذكر الانبياء قام عليه المسلمون وأنكروا ذلك عليه ونفوم من البلد بسبب ذلك ولاريب اله تكلم في ذلك بكلام فاسد باطل لاريب فيه ومن هناك ضل من اتبعه في ذلك حتى صار جماعة يدعى كل واحد أبه خاتم الاولياء كابن عربي صاحب الفصوص وسعد الدين بن حمويه وغيرهما وصار بعض الناس يدعي أن في المتأخرين من يكون افضل في العلم بالله من أبي بكر وعمر والمهاجرين والانصار الى امثال هذه المقالات التي يطول وصفها بما هو

باطل بالكتاب والسنة والاجماع بل طوائف كثيرون آلاالامر بهم الىمشاهدة الحقيقة الكونية القدرية وظنوا ان من شهدها سقط عنه الامر والنعى والوعد والوعيد وهذا هو دين المشركين الذين قالوا ( لو شاء الله مااشركنا ولاآ باءنا من شيء ) وهؤلاء شر من القدرية الممزلة الذين يقرون بالأمروالنهى والوعد والوعيد ويكذبون بالقسدر فان اولئك يشبهون الحبوس وهؤلاء يشبهون المشركين المكذبين بالانبياء والشرائع فهم منشر الناس: وقد بسط السكلام على هذه الامور في غير هذا الموضع والمقصود هنب أن الظاهر لابدله من باطن يحققه ويصدقه ويوافقه فمن قام بظاهر الدين من غير تصديق بالباطن فهو منافق ومن ادعى باطنا يخـالف ظاهراً فهو كافر منافق بل باطن الدين بحقق ظاهره ويصدقه ويوافقه وظاهره يوافق باطنه ويصدقه ومحققه فسكما ان الانسان لابدله من روح وبدن وهما متفقان فلابد أدين الانسان من ظاهر وباطن يتفقان فالباطن للباطن من الانسان والظاهر للظاهر منسه والقرآن مملوء من ذكر أحكام الباطن والظاهر والباطن أصل الظاهركا قال أبوهريرة القلب ملك والاعضاء جنوده فاذا طاب الملك طابت جنوده واذا خبث الملك خبثت جنوده وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : « ألا وازفي الجسدمضغة اذا صلحت صلح لها سائر الجسد واذا فسدت فسد لها سائر الجسد ألا وهي القلب » وفي المسند عن النبي صلى الله عليه وسلم اله قال ﴿ الاسلام علانية والايمان في القلب ﴾ وقدقال تعالى ( أو لئاك كتب في قاربهم الايمان وأمدهم بروح منه ) وقال تعالى ( هو الذي أنزل السكينة في قلوبالمؤمنين ليزدادوا ايمانًا معايماتهم ) وقال تعالى ( فَن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام ومن يرد أن يضله يجمل صدره ضيقًا حرجًا كأنما يصعد الى السما. ) وقال تعالى ( الله نزل أحسن الحديث كتابًا منشابها مثاني تقشمر منه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم الى ذكر الله ) وقال تعالى ( انما المؤمنون الذين اذا ذكر الله وجلت قلومهم واذا تليت عليهم آيانه زادتهم ايماناً وعلى ربهم يتوكلون) وقال تعالى (الذين آمنوا وتطمئن

١ ـ الأتمام ١٤٨

٢ \_ الجاملة ٢٢

٣ ـ الفتح ٤

٤ \_ الأنعام ١٢٥

ه ـ الزمر ۲۳

٦ \_ الأنفال ٢

قلوبهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب ) وأمشال هذا كثير في القرآن وقال في حق الكفار (أولئك الذين لم يرد الله أن يطهر قلوبهم ) وقال (ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة ) وأمثال : ذلك فنسأل الله العظيم أن يصلح بواطننا وظواهرنا ويوفقنا لما يحبه ويرضاه من جميع أمورنا بمنه وكرمه والحد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محسد وآله وصحبه وسلم تسلما كثيراً

### ﴿ تَمْتُ الْرَسَالَةِ ﴾

### 粉卷

١ ـ الرعد ٢٨

وقد طبعت هذه الرسالة على نسخة بخط الشيخ محمد بن عبد الرزاق حزة ٢-الله ١٠ بعد مراجعتها على نسخة موجودة في الكتبخانة الاهلية المصرية نمرتها ٢٤٣٦ ٢-البوء ١٠ فن التصوف .

# مرفع اليدين في الصلاة في رفع اليدين في الصلاة

في رقع اليدين في الصلاة « للشيخ الأمام » تقي الدين السبكي المتوفى سنة ٢٥٧ه(١)



هذه الاحاديث الواردة في رفع البدين عند الركوع والرفع منه ملخصة لخصها الشيخ الامام العالم مفتى المسلمين قاضي القضاة تقي الدين أبو الحسن علي بن عبد الكافي بن تمام السبكي الشافعي أحسن الله توفيقه آمين

عن ابن عررضى الله عنها «أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كان يرفع يديه حذو منكبيه إذا افتتح الصلاة وإذا كبر الركوع وإذا رفع رأسه من الركوع وإذا رفع رأسه من الركوع وإذا رفع رأسه من الركوع رفعها كذلك » رواه البخاري ومسلم \* وفي رواية البيه قي « فحا زالت تلك صلاته حتى لقى الله تعالى » \* عن أبي قلابة أنه رأى مالك بن الحويرث « إذا صلى كبر ورفع يديه إذا أراد أن يركع رفع يديه وإذا أراد رفع رأسه من الركوع رفع يديه وحدث أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صنع هكذا » رواه البخاري ومسلم \* وفيه في سنن أبي داود عن مالك بن الحويرث قال « رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يرفع يديه إذا كبر وإذا ركم وذا رفع رأسه من الركوع » \* عن واثل بن حجر رضى الله عنه وهو من أولاد الملوك « أنه رأى رسول الله صلى عن واثل بن حجر رضى الله عنه وهو من أولاد الملوك « أنه رأى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم رفع يديه حين دخل فى الصلاة كبر وصفهما حيال أذنيه ثم الله عليه وآله وسلم رفع يديه حين دخل فى الصلاة كبر وصفهما حيال أذنيه ثم

التحف بثويه ثم وضع يده البمني على اليسرى فلما أراد أن يركم أخرج يديهمن الثوب ثمر فعهما ثم كبر فركم فلما قال سمع الله لمن حمده رفع يديه » رواه مسلم في صحيحه ورواه البخاري في كتاب رفع البدين هوعن أبي حميد الساعدي رضي الله عنه في عشرة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه و الهوسلم منهم قتادة وأبو أسيد وسهل بن سعد ومحمد بن مسلمة « قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا قام الى الصلاة استقبل القبلة ورفع يديه ثم رفع رأسه ورفع يديه ثم رفع رأسه ورفع یدیه » رواه جماعة منهم أبو داود والبخاری في کتاب رفع الیدین وغیرهما بأسانيد صحيحة وأصله في البخاري ، عن أنس رضي الله عنه « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يرفع يديه إذا دخل في الصلاة وإذا ركم واذا رفمرأسه من الركوع » رواه ابن ماجه مرفوعا والبخارى في كتاب رفع اليدين موقوفا والبيهةي مرفوعا بمضهم يزيدعلي بعض وسنده صحيح \* عن أبي هريرة رضي الله عنه « قال رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يرفع يديه فى الصلاة حذو منكبيه حين يفتتح الصلاة وحين يركع وإذا رفع للسجود » رواه أبو داود والبخارى في كتاب رفع اليدين \* عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال كانرسول الله صلى الله عليه واله وسلم في صلاة الظهر يرفع يديه إذا كبر وإذا رفع رأسه من الركوع » رواه ابن ماجه والبيهقي واللفظ له \* عن أبي موسى رضى الله عنه « قال هل أريكم صلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم فكبر ورفع يديه للركوع ثم قال سمع الله لمن حمده ورفع يديه ثم قال هكذا فاصنعوا » رواه الدارى \* عن عبد الله بن الزبير رضي الله عنهما « أنه صلى بهم يشير بكفيه حين يقوم وحين يركع وحين يسجد وحين ينهضقال ميمون فانطلقتالى ابن عباس رضى الله عنهما فقال ان أحببت أن تنظر الى صلاة رسول الله صلى الله عليهوسلم فاقتدوا بصلاة ابن الزبير» رواه أبو داود «عَن أبي بكر الصديق رضي الله عنهأنه كان يصلي هكذا «يرفع يديه أذا افتتحالصلاة وإذا رفع رأسهمن الركوع وقال صليت خلف رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فكان يفعل مثل ذلك» رواه البيهتي وقال روانه ثقات عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال «رأيت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يرفع يديه اذا كبر واذا رفع رأسه من الركوع، رواه الدارقطني عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه « انه كان إذا قام الى الصلاة المكتوبة كبرورفع يديه حذو منكبيه ويصنع مثل ذلك اذا قضى قراءته وأراد أن يركع ويصنعهاذا رفعُمنالركوع»رواهأبو داود والترمذى والنسائى وابن ماجه والدار قطني والطحاوى والبخاري في كتابرفع اليدين وقال النرمذي حسن صحيح . وسئل احمد عنه فقال صحيح وعن عمر الليثي قال «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يرفع يديه مع كل تكبيرة في الصلاة المكتوبة» رواه ابن ماجه « عن البراء بن عازب رضي الله عنه « قال رأيت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اذا افتتح الصلاة رفع يديه وإذا أراد أن يركع واذا رفع رأسه من الركوع ، رواه الحاكم ثم البيهقي \* عن النضر بن كثير « قال صلى الى جنبي ابن طاووس فكان اذا سجد السجدة الأولى فرفع رأسه منه رفع يديه تلقاء وجهه فقال ابن طاووس رأيت أبي يصنعه وقال اني رأيت ابن عباس رضى الله عنهما يصنعه ولا أعلم الا أنه قال كان النبي صلى الله عليــه و آله وصحبه وسلميصنمه » رواه أبو داود والنسائي \* عن حيد بن هلال قال حدثني من سمع العرابي يقول « رأيت رسول الله صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم وهو يصلى يرفع هرواه أبو نعيم الفضل بن دكين \* حديث مرسل \* عن قتادة « أنْ رسول الله صلى عليه و آله وصحمه وسلم كان يرفع يديه إذا ركموإذا رفع» رواه عبد الرزاق في جامعه \* حديث آخر مرسل عن الحسن أن النبي صلى آلله عليه وآله وسلم كان إذا أراد أن يكبر رفع يديه لا تجاوز أذنيه واذا رفع رأسه منالركوع رفع بديه لا مجاوز أذنيه ، روآه أبونعيم الفضل بن دكين في كتاب الصلاة: حديث عن سليان «أن رسول الله صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم كان يرفع يديه في الصلاة » رواه مالك في الموطأ

عدةالصحابة الذين نقل عنهم رواية عن النبي صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم أبو بكر وعمر وعمان وعلى وطلحة والزبير وسمد وسعيد وعبـــد الرحمن

ابن عوف وأبو عبيدة بن الجراح ومالك بن الحويرث وريد بن ابتوابي بن كعب وابن مسمود وأبو موسى وابن عباس والحسين بن على والبراء بن عارب وزياد بن الحارثوسهل بن سعد وأبو سعيــد الخدري وأبو قتــادة وسلمان وعمرو بن العاص وعقبة بن عامر و بريرة وأبو هريرة وعمار بن ياسر وعدى ابن عجلان وعمير الليثىوأبومسعود الانصارى وعائشة وأبوالدرداء وابن عمر وابن الزبير وأنس وواثل بن حجر وأبو حيد وأبو أسيد ومحمد بن سلمة وجابر وعبد الله بن جابر البياضي واعرابي صحابيفهؤلا. ثلثة وأربعون صحابيا رضي الله عنهم رواه منهم الخلفا. الراشدون والعشرة المبشرة المشهود لهم بالجنة:العلماء القائلون برفع اليدين الصحابة لم يستثن منهم واحد ولم يصح عن أحــد منهم تركه : ومن التابعين فمن بعدهم علماء أهل مكة والمدينة والحجاز والنمن والشام واكثر أهلالعراق والبصرة واكثر أهل خراسان منهم سعيد بن جبير وعطاء ابن رياح ومجاهد والقاسم بن محمد وسالم بن عبد العزيز والنعان بن أبي عباس والحسن البصرى وابن سيرين وطاوس ومكحول وعبد الله بن دينار ونافع والحسن بن مسلم وقيس بن سعد وابن المبارك وعامة أصحابه : ومحدثو أهل بخاری منهم عیسی بن موسی وکعب بن سعید و محمد بن سلام وعبــد الله ابن محد المسندي والاوزاعي ومالك بن أنس في مشهور قوله والشافعي واحد واسحق ويعقوب والحميــ دي وابن المدنني وابن معين وأهل الظاهر: وذهب الاوزاعي والحيدى وجماعة غيرهما الى أنه واجب وأنه يفسد الصلاة بتركه ومن الدليل لوجوبه أن مالك بن الحويرث رضى الله عنه رأى النبي صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم يفعله في الصلاة وقال له ولاصحابه «صلوا كما رأيتموني أصلي و الامر للوجوب وكان ابن عمر رضي الله عنهمــا اذا رأى رجلا لا يرفع يديه رماه بالحصى والله سبحانه وتعالى أعلم بالصواب واليه المرجع والما ب

### ﴿ تمت الرسالة والحمد لله ﴾

# ه رسالة چه

# فالخصال المكفرة للذنب المتقدمة والمتأخرة

« شيخ الاسلام »

الحافظ اي الفضل احمد بن على بن حجر العسقلاني

بنالية التخالية

الحد لله عافر الذنوبوان عظمت كاشف الكروب ولو استحكت احده والحد له من أوثق عرى الاعان واشكره واشكر له سبب مزيد الامتنان وأشهد ان لا اله الا الله وحده لا شريك له وأشهد ان محداً عبده ورسوله ارسله الى الناس رحمة شاملة وبركة كاملة صلى الله عليه وعلى آله وصحبه الذين هاجروا معه والذين نصروه والذين اتبعوا ما أنزل اليه من ربه فوازروه ووافدوه وعلى الذين اتبعوهم باحسان والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفرلنا ولاخواننا الذين سبقونا بالايمان صلاة وسلاما دائمين ما تعاقب الماوان و مجدد الجديدان:

وبعد فهذه أحاديث نبوية تتبعتها من كتب غريبة ومشهورة وكلها داخلة تحت معنى واحد رائق وهو العمل بما ورد الوعد فيه بغفران ماتقدممن الذنوب وما تأخر على لسان المصدوق الصادق وقد رتبتها على الابواب ليسهل كشفها

على العلابوسميتها بالخصال المكفرة للذنوب المتقدمة والمتأخرة: وقبل الشروع في ايراد الاحاديث فقد أردت ان أذكر شيئا من كلام الاثمة هنالك في جو از وقوع ذلك فن ذلك ان الاثمة رضى الله عنهم تكلموا على قوله صلى الله عليه وسلم في أهل بدر « ان الله اطلع على اهل بدر فقال اعملوا ما شئم فقد غفرت لكم » بالجزم والرواية الاثخرى «لعل الله »وقوله اعملوا للتكريم والمراد ان كل عمل عمله البدرى لا يؤاخذ به وقيل ان اعمالهم السيئة تقع مغفورة كاثنها لم تقع وقيل البهم حفظوا فلا تقع منهم سيئة : ومما يدخل في هذا المعنى ما ورد في صوم يوم عرفة وانه يكفر ذنوب سنتين الماضية والمستقبلة وهو دال على وجود التكفير قبل وقوع الذنب

ومن ذلك ما أخرجه ابن حبان في صحيحه عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت: « رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يوما طيب النفس فقلت يارسول الله ادع الله له فقال: اللهم اغفر لهائشة ما تقدم من ذنبها وما تأخر وما أسرتوما أعلنت » الحديث » وقال لعمر رضى الله عنه « غفر الله لك ماقدمت وماأخرت وما هو كائن الى يوم القيامة » فدعاء المعصوم بذلك لبعض امته دل على جواز وقوع ذلك واذا علم انه تعالى مالك كل شيء له ما في السموات ومافي الارضوما بينها وما تحت الثرى لم يمتنع ان يعملى من شاء ما شاء ( ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ) فلنشرع في ايراد ما وعدنا به والله سبحانه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ) فلنشرع في ايراد ما وعدنا به والله سبحانه من يشاء والله أنب

﴿ من كتاب الطهارة ﴾ قال ابو بكر بن ابى شيبة في مصنفه ومسنده معا من رواية حران بن ابان مولى عبان بن عفان قال د دعا عبان رضى الله عنه بوضو، في لبلة باردة وهو يريد الخروج الى الصلاة فجئته بما، قا كثر تردد الماء على وجهه ويديه فقلت له حسبك قد أسبنت الوضو، واللبلة شديدة البرد فقال صب قاني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لا يسبغ الوضو، عبد إلا غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ۴ وأخرجه ايضاً ابو بكر احسد بن على

المروزي شيخ النسائي والبزار في مسنده وأصل الحديث في الصحيحين لكن ليس فيهما « وما تأخر »

ومن كتاب الصلاة كه قال أبو عوانة الاسفرائيني في مستخرجه الصحيح على مسلم من رواية سعد بن ابى وقاص رضى الله عنه قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من سمع المؤذن فقال » وفي رواية محد بن عامر « من قال حين يسمع المؤذن يقول أشهد ان لا اله الا الله قال أشهد أن لا إله إلا الله رضيت بالله ربا وبالاسلام ديناو بمحمد صلى الله عليه وسلم نبيا » رفي رواية محد بن عامر «رسولا غفرله ما تقدم من ذنبه وما تأخر فقال رجل ياسعد ما تقدم من ذنبه وما تأخر فقال وسلم وهذا الحديث أخرجه مسلم وابو داود والترمذي والنسائي وليس عنده « وما تأخر »

وحديث صلاة التسبيح كه قال ابو داود من رواية ابن عباس رضى الله عنما د ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال العباس بن عبد المطلب ياعماه ألا أعطيك الا امنحك الا احبوك الا افعل بك عشر خصال اذا انت فعلت ذلك غفر الله لك ذنبك اوله وآخره قديمه وحديثه خطأه وعده صغيره وكبيره سره وعلانيته ان تصلى اربع ركعات تقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب وسورة فاذا فرغت من القراءة في أول ركعة وأنت قائم قلت سبحان الله والحد لله ولا إله الله والله اكبر خس عشرة مرة ثم تركع فتقولها وانت راكع عشرا ثم ترفع رأسك من الركوع فتقولها عشرا ثم تهوى ساجدا فتقولها وانت ساجد عشرا رأسك من السجود فتقولها عشرا فذلك خس وسبعون في كل ركعة تفعل ذلك ثم راسك من السجود فتقولها عشرا فذلك خس وسبعون في كل ركعة تفعل ذلك في اربع ركعات ان استطعت ان تصليها في كل يوم مرة فان لم تفعل ففي كل جعة مرة فان لم تفعل ففي كل سة مرة فان لم تفعل ففي عرك ، هكذا اورده ابو داود والترمذى وأورده ابن خزية وله شواهد أخر

(حديث في التأمين في الصلاة) قال ابن وهب في مصنفه ان أباهر برة رضى الله عنه « قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول اذا أمن الامام فأمنوا فان الملائكة تؤمن فمن وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ماتقدم من ذنب وماتأخر » هكذا رويناه في المجلس الثاني من أمالى عبدالله الجرجاني وهذا الحديث أخرجه مسلم وابن ماجه وليس فيه « ماتأخر »

(حديث في فضل الضحى) قال آدم بن اياس فى كتاب الثواب عن على كرم الله وجهه قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من صلى سبحة الضحى ركمتين إيماناً واحتساباً كتب الله له ما ثنى حسنة ومحا عنه ما ثنى سيئة ورفع له ما ثنى درجة وغفر له ذنوبه كلها ما تقدم منها وما تأخر الا القصاص » لكن اسناده ضعيف جداً

(حديث في فضل القراءة بعد الجمعة ) قال أبو عبدالرحمن السلمى عن أنس رخى الله عنه قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلمين قرأ اذا سلم الامام من صلاة الجمعة قبل أن يثنى رجليه فاتحة الكتاب وقل هو الله أحد وقل أعوذ برب الفلق وقل أعوذ برب الناس سبما سبما غفر له ماتقدم من ذنبه وما تأخر وأعطي من الاجر بعدد من آمن بالله واليوم الآخر » هكذا رواه أبو الاسعد القشيري وفي اسناده ضعف شديد جداً وفي مصنف ابن أبي شيبة عن أسها بنت أبى بكرالصديق رضى الله عهما « من قرأ بعد صلاة الجمعة فاتحة الكتاب وقل هو الله أحدوقل أعوذ برب الناس حفظ ما بينه و بين الجمعة الاخرى» وذكر أبو عبيد برب الفلق وقل أعوذ برب الناس حفظ ما بينه و بين الجمعة الاخرى» وذكر أبو عبيد مثله من غير ذكر قائحة الكتاب وقال « حفظ و كفي من مجلسه ذلك الى مثله » (حديث في فضل الصيام ) قال الامام احمد في مسنده عن أبي هريرة رضى يأمرنا فيه بعزيمة ويقول من قام رمضان إيمانا واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه أمرنا فيه بعزيمة ويقول من قام رمضان إيمانا واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر » هكذا أخرجه الامام احمد في مسنده : ورواه مسلم وغيره من طرق وما تأخر » دوال النسائي في السنن الكبرى له عن أبي هريرة من غيرة من غير من غيرة وما قائم من في ومن المناء المناء المناء المناء المناء المناء النسائي في السنين الكبرى له عن أبي هريرة من غيرة من غيرة وما قائم من في السني الكبرى له عن أبي هريرة وما قائم من في السني الكبرى له عن أبي هريرة وما قائم من في السنية و قبل النسائي في السنية و قبل النسائي في السنية و قبل المناء المناء

رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم « قال من قامرمضان إيماناً واحتساباً غفر له ماتقدم من ذنبه » وفي رواية أبى قتيبة « غفر له ماتقدم من ذنبه » وفي حديث قتيبة ومن قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ماتقدم من ذنبه » وفي حديث قتيبة « وماتأخر » كذا رواه النسائي عن قتيبة وتابعه حامد بن يحيى رضى الله عنه

(حديث في فضل قيام ليلة القدر) قال الامام احمد في مسنده عن عبادة ابن الصامت رضي الله عنه « ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ليلة القسد في العشر البواقي من قامهن ابتفاء حسبتهن فان الله يغفر له ماتقدم من ذنب وماتأخر وهي ليلة وتر تسع أو سبع أو خامسة أوثالثة أو آخر ليلة » هذاحديث رجاله ثقات : وفي طريق أخرى عن عبادة رضى الله عنه أيضاً « سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ليلة القدر قال رسول الله صلى الله عليه وسلم هى في رمضان فالتمسوها في العشر الأواخر فانها في وتر احدى وعشرين أو ثلاث وعشرين أو خس وعشرين أو سبع وعشرين أو تسع وعشرين أو في آخر ليلة فمن قامها إيماناً واحتساباً ثم وقعت له غفر له ماتقدم من ذنبه وماتأخر » وذكر الطبراني في المعجم نحوه

(حديث في صيام يوم عرفة) قال ابوسعيد النقاش الحافظ في أماليه عن ابن عمر رضى الله عنه قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من صام يوم عرفة غفر له ماتقدم من ذبه وماتأخر » وقد ثبت في صحيح مسلم انه يكفرذنوب السنة الماضية والمستقبلة فلعل ذلك المراد من قوله « ماتقدم من ذبه وماتأخر » ( من كتاب الحج: حديث في فضل الاهلال من المسجد الاقصى ) قال ابوداود في كتاب السنن له عن أم سلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم « أنهى سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول من أهل محجة أو عمرة من للسجد الاقصا الى المسجد الحرام غفر له ماتقدم من ذبه وماتأخر أو وجبت له الجنة » شك عبدالله ورواه البيه في في شعب الايمان وقال «فيه غفر له ماتقدم من ذبه وماتأخر ووجبت له الجنة » شك عبدالله ورواه البيه في في شعب الايمان وقال «فيه غفر له ماتقدم من ذبه وماتأخر ووجبت له الجنة » ورواه البيه في في شعب الايمان وقال «فيه غفر له ماتقدم من ذبه وماتأخر ووجبت له الجنة » هكذا نسخته بواو وليس قبلها الف: ورواه البخاري

في تاريخه الكبير ولم يذكر فيه « ومانأخر »

(حديث في فضل الحج الخالص) قال ابونعيم في الحلية من رواية عبدالله ابن مسعود رضي الله عنه «قال سبعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من جاء حاجاً يريد وجه الله فقد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر وشفع في من دعا الله عن عائشة رضى له » : (حديث في ذلك) قال ابوعبدالله بن مندة في أماليه عن عائشة رضى الله عنها قالت «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا خرج الحاج من يبته كان في حرز الله فان مات قبل أن يقضى نسكه وقع أجره على الله وان بتى حتى يقضى نسكه غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر وانفاق درهم في ذلك الوجه يعدل الف الله في ماسواه في سبيل الله » ورويناه في الجزءالسابع من كتاب الترغيب لابى حفص عربن شاهين » (حديث آخر في ذلك ) أخرج احمد بن منبع في مسنده عن جابر رضى الله عنه قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قضى عن جابر رضى الله عنه قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قضى نسكه وسلم المسلمون من لسانه ويده غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر » وأخرجه أبو يعلى في مسنده الكبير «كذلك حديث آخر ذكر القاضى عياض في الشفا « ان من صلى خلف مقام ابراهيم ركعتين غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر وحشر يوم القيامة من الآمنين»

حديث في فضل قراءة آخر سورة الحشر) قال أبو اسحق الثعلبي في تفسيره عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال « قال رسول الله صلى الله عليمه وسلم من قرأ آخر سورة الحشر غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر»

رحديث في فضل تعليم الولد القرآن)قال أبو بكر بن لال في كتاب مكارم الاخلاق عن أنس رضى الله عنه قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من علم ابنه القرآن نظراً غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ومن علم ابنه قرآنا فكاما قرأ آية رفع الله بها للاب درجة حتى ينتهى الى آخر ما معه من القرآن »

حديث في فضل التسبيح والتهليل والتكبير) قال أبو عبد الله محمد بن حيان في فوائد الاصفهانيين «عن أم هاني، رضي الله عنها وكانت تكثر الصيام

والصلاة والصدقة فدخل عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم فشكت اليه ضعفها فقال سأخبرك عا هو عوض عن ذلك تسبحين الله مائة مرة فتلك مائة رقبة تمتينها متقبلة وتحمدين الله مائة مرة فذلك مائة بدنة تهدينها متقبلة وتكبرين الله مائة مرة وهناك يغفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر » قال وروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال « من عد فى البحر أربعين موجة وهو يكبر الله غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر وان الامواج لتحت الذنوب حتا » وهو يكبر الله غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر وان الامواج لتحت الذنوب حتا » في كتاب فضائل الشام عن أنس رضي الله عنه قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم مدينة بين الجبلين يقال لها عكا، من دخلها رغبة فيها غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ومن خرج منها رغبة عنها لم يبارك له في خروجه وبها عين تسمى عين البقر من شرب منها ملا الله بطنه نوراً ومن أفاض منها كان طاهراً الله يوم القيامة » اسناده مجهول

(حديث في فضل قود الاعمى) خرج أبو عبد الله بن مندة في أماليه عن عبد الله بن عبر رضى الله عنهما قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قاد مكفوفا أربعين خطوة غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر » قال عبدالله هو غريب وقال الامام احمد وابن ممين وأبو داوود واته ثقات

(حديث في فضل السعي في حاجة المسلم) أخرج أبوا حمد عبد الله من محمد والمفسر الناصح عن أنس رضى الله عنه قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من سعى لاخيه المسلم في حاجته قضيت له أو لم تقض غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر وكتب له براءتان براءة من النار وبراءة من النفاق »

(حديث في فضل المصافحة)قال الحسن بن سفيان وأبو يعلى الموصلي في مسنديهما عن أنس رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم «قال ما من عبدين متحابين في الله الله وفي رواية «ما من مسلمين يلتقيان فيتصافحان ويصليان على النبي صلى الله عليه وسلم إلا لم يتفرقا حتى يغفر لهما ذنوبهما ما تقدم منها وما تأخر » أخرجه ابن حبان

(حديث في فضل الحمد عقيب الاكل) قال أبو داود في السنن عن سهل ابن معاذبن أنس « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال من أكل طعاماً ثم قال الحمد لله الذي أطعمني هذا الطعام ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر » اسناده حسن وسهل بن معاذ بن أنس هو الجهني المصرى تابعي مشهور بالصدق

(حديث في فضل التعمير في الاسلام) وقِم لنا من حديث عبد الله بن ابى بكر الصديق ومن حديث عمان بنعفان ومن حديث شداد بن أوس ومن حديث أبى هريرة ومن حديث ابن عباس ومن حديث عبد الله بن عمر ومن حديث أنس رضي الله عنهم أجعبن أما حديث عبد الله بن أبي بكر الصديق رضى الله عهما فقال أبو القاسم البغوى في معجم الصحابة عن عبد الله بن أبي بكر الصديق رضى الله عنهما قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا بلغ المره المسلم أربعين سنة صرف الله عنه ثلاثة أنواع مِن البــــلاء الجنون والجزام والبرص فاذا بلغ خمسين سنة خفف الله عنه ذنوبه فاذا بلغ ستين سنة رزقه الله الانابة اليه فآذا أبلغ سبعين سنة أحبته الملائكة » وفي رواية « أهل السماء فاذا بلغ ثمانين سنة أثبتت حسناته ومحيت سيئاته فاذا بلغ تسعين سنة غفرله ما تقدم من ذنبه وما تأخر وسمى أسير الله في أرضه وشفع لاهل بيتــه » وفي رواية غير البغوى « شفعه الله في أهل بيته يوم القيامة » وأما حديث عثمان ابن عفان رضي الله عنه فروى النرمذي عنه انه قال سبعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول «قال الله جل ذكره اذا بلغ عبدىأر بعين سنة عافيته من البلايا الثلاث من الجنون والجذام والبرص فاذا أبلغ خسينسنة حاسبته حسابا يسيراً فاذا بلغ ستين سنة حببت اليه الانابة فاذا بلغ سبمين سنة أحبته الملائكة فاذا بلغ ممانين سنة كتبت حسناته والقيت سيئاته فاذا بلغ تسمين سنة قالت الملائكة أُسَيرِ الله في أرضه وغفر له ماتقدم من ذنبه وماتأخر وشفع في أهل بيته » وأما حديث شداد بن أوس رضي الله عنه فقد أخرجه ابن حبّان من طريق زيد بن

الحباب فذكر نحو ماتقدم : وأما حديث أبي هريرة رضي الله عنه فقال الترمذي الحكيم في نوادر الاصــول عن أبي هريرة رضي الله عنه قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ان العبد اذا بلغ أربعين سينة وهو العمر أمنه الله من الخصال الثلاث من الجنون والجــذام والبرص فاذا بلغ خسين ســنة وهو الدهر خفف الله عنمه الحساب فاذا بلغ ستين سنة وهو في ادبار من قوته رزقه الله الانابة اليه فيما يحبه فاذا بلغ سبعين سنة وهو الحقب أحبه أهل السماء فاذا بلغ نمانين سنة وهو الخرف أثبتت حسناته ومحيت سيئاته فاذا بلغ تسمين سنة وهو الفقد غفر له ماتقدم من ذنبه وماتأخر وشفع في أهل بيته وسماه أهل السهاء أسير الله فاذا بلغ مائة سنة سبي حبيب الله في الارض وحق على الله أن لايعذب حبيبه » وأما حديث ابن عباس رضي الله عنهما فقال الحاكم في تاريخ نيسا بور عن ابن عباس رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم « قال يثغر الغلام لتسع سنين ومحتلمف أربع عشرة سنة ويسم طوله لاحدى وعشرين سنة ويجتمع له عقله لنمان وعشرين سنة ثم لايزداد بعد ذلك عقلا إلا بالتجارب فاذا بلغ أربعين سنة عافاه الله من أنواع البلاء من الجنون والجذام والبرص فاذا بلغ خَسين سنة رزقه الله الانابة اليه فاذا بلغ سنتين سنة حببه الله ألى أهل سمائه وأهل أرضه فاذا بلغ سبعين سنة أثبتت حسناته ومحيت سيئاته فاذا بلغ ثمانين سنة استحيى الله تمالى منه أن يعذبه فاذا بلغ تسعين سنة كان أسيرالله فيأرضه فلم يخط عليه القلم بحرف » وأما حديث أنس بن مالك رضى الله عنه فله طرق كثيرة فمن أصحها ماذ كره البيهقي في كتاب الزهد له عن أنس رضي الله عنـــه قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما من معمر يعمر في الاسلام أربعين سنة إلا صرف الله عنه الجنون والجذام والبرص فاذا بلغ الحسسين لين الله حسابه فاذا بلغ الستين رزقه الله الانابة اليه فاذا بلغ السبعين أحبه الله وأحبه أهل السماء فاذا بلغ الثمانين قبل الله حسناته وتجاوز عن سيثاته فاذا بلغ التسعين غفر الله له ماتقدم من ذنبه وماتأخر وسمي أسير الله في الارض وشفع في أهل بيته»

وقال أبويعلى في مسنده يرفع الحديث قال « المولود اذا لم يبلغ الحنث فما عمل من حسناته كتبت لوالده أو لوالديه وماعمل من سيئة لم تكتّب عليه ولا على والديه فاذا بلغ الحنث جرى عليه القلم وأمر الملكان اللذان معمه أن يحفظاه ويسدداه أ فاذًا بلغ أربعين سنة فكما تقدم » ومن شواهد هذا ما أخرجه ابن حبان عن عائشة رضى الله تعالى عنها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « من بلغ الثمانين من هذه الامة يعرض ولم يحاسب وقيل له ادخل الجنة `» ومرف شُواهده أيضًا ما أخرجه ابن مردويه في تفسيره عن ابن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى ( في أحسن تقويم ) أي في أعدل خلق ( ثمرددناه أسفل سافلين ) يعنى أرذل العمر ( الا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم أجر غيرممنون ) يعنى غير منقوص يقول فاذا بلغ المؤمن أرذل العمر وكان يعمل في شبابه عملا صالحا كتبله من الاجر مثل ما كان يعمل في صحته وشبابه ولم يضره ماعمل في كبره ولم تكتب عليه الخطايا واسـناده صحيح : ومما يدل على شهرة هذا الحديث في المتقدمين ماقاله الحسن بن الضحاك في أبيات

> أنا فى الثمانين وفيتهـــا وعندي قبول ولم أعتذر وقد رفع الله أقلامه عن ابن تمانين دون البشر واني لمن أسراء الله في الا رض نصيب صروف القدر فان يقض ليعملا صالحا 💎 أثاب وان يقض شرأغفر

وله أيضاً

في الارض تحت قضاء الله والقدر لم تبق باقیــة منی ولم تذر

أصبحت من أسراء الله محنساً ان الثمانين إذ أوفيت عدتها قال المسنف:

يارب أعضاء السجود عتقتها من فضلك الوافي وأنت الواقى فامنن على الفياني بعتق الباقي

والعتق يسرى بالغني ياذا الغني ﴿ تَمْتَ الرَّسَالَةُ وَتَمْ بِهَا الْحِلْدُ الْأُولُ مِنَ الْحِمُوعَةُ المُنْيِرِيَّةُو الْحِدْ للهُ أُولَا وآخراً ﴾

### فهـــرست

### المجلد الاول من المجموعة المنبرية

١ الرسالة الاولى - ارشاد النقاد ١٠ فصل - سهولة الاطلاع والتصحيح الى تيسير الاجتهاد العلامة الصنعاني ١١١ « ـ «الاجتهاد اليوم عنه فياسبق ٢ عمل المتأخر بتصحيح المتقدم الحديث ١٦ « \_ تصحيح الشافعي والبخارى تقليد أم اجتهاد والخلاف فيه الاجتهاد المطلق ٣ تعريف الحديث الصحيح الواجب ١٤ اختلاف الرأى في التصحيح دليل على أو الراجح العمل بخبرالعدلوقبوله انه اجتهاد التصحيح عمل بالرواية ا ١٥ و ١٤ التوفيق بين رأى مالك وشعبة في ابن اسحاق ١٦ اختلاف العلماء في تصحيح الاخبار

٦ فصل \_ جواز التصحيح للمتأخر \_ ١٧ فصل مصحح الحديث راو فيجب معرفة حالةأىضاً

ناشي. عن الرواة

ا ١٧ فصل ما بجب في الخبرين بالصحة ١٨ مزية الصحيحين

١٩ معرفة الحق من أقوال أمّــة الجرح

ليس من التقليد

 اشتراط السلامة من الشذوذ والعلة | لا عنم انه اجتهاد

 تصحیح البخاری تقلید أو اجتهاد كونه مجتبداً فيه ٧ ردالقول باحالةالاجتهاد

> ٨ ضرورة علم اللغة للحديث ٩ فضل علماً. الحديث

### مفحة

والتعديل

٢٠ القوادح المذهبية لايلتفتاليها

٢١ الاجتهاد موهبة من الله

٢١ بيان ما سول الاجتهاد

٧٢ شروط الاجتهاد

٧٤ المتعة وما جا. فيها

٧٥ قولالشافعيواحمد وأبي حنيفةفيأنه لا يقدم على السنة قول أحد

٧٨ ما التقليد. حقيقته

۲۹ اُلقول مجوازه

٣٠ التوقف بتصديق الخبرحتي تقوم البينة

٣١ أقامة البينة على المدعى

٣٢ مكابرة المكابرين وتعنتهم

٣٤ قبولخبر الآحاد مشروط

٣٥ سؤال أهل العلم

٣٦ تأثير كلام الله ورسوله في العامة ٧١ الإخبار بالغيبة عند المشاورة

۳۷ حدیث اجتهاد الحاکم

٣٨ كلام اللهورسوله أقرب الى الافهام

٣٩ ما جا. في صيام الشك

٤٠ رد الأنمة لأدلة جواز التقليد

٤١ سؤال الصحاية انسائه صلى الله عليه وسلم

٤٢ رد أدلة المقلدين

٤٦ الواجب على كل عبد ما يخصه من الأحكام - الحكام

٤٨ الرسالة الثانية ـ دفع الريبة عما بجوز ومالا يجوزمن الغيبة للشوكاني

٤٩ جوازالغيبة في ستة مواضع

٥٠ تحريمها ثابت بالكتاب والسنة والاجماع

٥١ لا يحب الله الجهر بالسوء

٥٢ الامر بالمعروف والنهي عن المشكر

٥٣ ذهاب الدين بترك الامر بالمعروف

والنهي عن المنكر

٥٤ ترجيح أدلة تحريم الغيبة

٥٥ ما جاء في اغتياب هند لأ بي سفيان

٥٦ حديث خير القرون قرنه

٥٨ ذكر المجاهر بالفسق ماجاهر به

٥٩ حديث « بئس أخو العشيرة »

٦٠ الغيبة ذكرك أخاك بما يكره

٦٢ الرسالة الثالثة - شرح الصدود

فى تحريم رفع القبور للعلامة الشوكاني

٦٣ العالم كالجاهل في التكاليف والتعبد ٦٦ رفعالقبوروالبناءعليها بدعةمنهيعنها

◄ طاعة الرسول عليه الصلاة والسلام الماع الصحابة يوجب القطع بأنه

طاعة لله

٧٠ النهي عن اتخاذ القبور مساجد

۷۱ حدیث لا تتخذوا قبری وثنا

٧٧ حديث يا فاطمة بنت محمد لا أغنى ٥٨ الاعتبار معناه التعجب لا القياس عنك من الله شيئا

۷۳ لا نذر في معصية

٧٤ النحر من أنوع العبادة

٧٠ لا يقتدى بالعالم إذا خالف الكتاب وسبعين فرقة أو السنة

٧٧ الرسالة الرابعة - مسائل من علم المرض من أفعال النبي ما كان بيانا

الأصول للإمام ابن حزم

٧٨ الموقوف والمرسل لاتقوم بهما حجة برهان البطلان

٧٩ رواية المجهول \_ القرآن ينسخ القرآن أحد قبلي

عرفوا به وقالوا به

٨٧ ماصح فيهخلاف آخرمن الصحابة لم ملا « اذا اجتهد الحاكم فأخطأ فله أجر »

٧٠ قول الامام يحيي لاباس بالقباب ألح المصر على حكم نص لا يقطع فيه حق وحجة ولا يكون اجماعاً ٨٣ وجوب الرجوع الى القرآن والسنة ٨٤ لا يمل القول في الدين بالقياس

٨٦ الحجة على ابطال القياس ٧٨ما يضاف على النص القول بالقياس باطل

٨٨ حديث افتراق الأمة على بضم

٩٠ حديث أمها الناس ان الله فرض عليكم الحج فحجوا

لأمر — لامحل اتباع شريعة نبي قبل نبينا صلى الله عليه وسلم ٩٢ حديث أعطيت خساً لم يعطهن

والسنة، والسنة تنسخ القرآن والسنة على من قلد عالماً لم يطع الله ولا رسوله ٨٠ مالا يحل قوله في الآية أوفي الحديث عنه الرأى والقياس ظن والظن باطل ٨٨ الاجاع اليقين بأن جميع الصحابة ٥١ ضعيف الحديث أقوم من الرأى ۹۶ «من عمل عملاليس عليه أمر نافهورد»

يكن اجماعا - يتعين اجماع أهل ٨٨ الحكم بالظن وتعليق الاميرالصنعاني

محنة

١٠٠ الرسالة الخامسة \_ مسألة القدر للامام ابن تيمية

١٠٥ الرسالة السادسة - عقيدة ١٠٧ الاعان بالموضوالكوثر والرؤية السلف وأصحاب الحديث الصابوني ١٢٣ الايمان قول وعمل ومعرفة

١٠٦ عقيدة أصحاب الحديث

١٠٧ قول أهل الحديث في صفات الله ١٧٦ تكفير تارك الصلاة عمداً عز وجل - عقيدتهم في القرآن العرب اعتقاد أن الخير والشر بقضاء الله

١٠٩ تكفيرهم من قال بخلق القرآن

١١٠ قولم في آية « الرحمن على العاد مبهمة العباد مبهمة العرش استوى »

١١١ ماجاء في تفسير الاستواء

۱۱۳ حدیث ینزل ربنا تبارك و نعالی في كل ليلة الخ

١١٥ النزول بلاكيف – ﴿ أَنَ اللَّهُ عَمِلُ السَّمِ مِنْ عَلَامَاتُ أَهُلُ البَّدِعِ تَجَنَّبُهُمُ حتى اذا كان ثلث الليل الخ »

> ١١٦ ذكر أخبار ثابتة في نزول الرب من غير صغة كيفيــة النزول مع

> ۱۱۸ حدیث «انکم تنظرون الحبر بکم الخ»

١١٩ قصة صبيغ بن عثل مع عمر بن الخطاب « رض »

اثبات النزول

صحيفة

۱۲۱ الحديث الطويل « لكل شيء شرف وأشرف المجالس مااستقبل يه القيلة الخ »

١٢٤ الايمان يزيد وينقص

وقدره

المهرد العشرة المشرون بالجنة

١٢٩ الصلاة خلف البر والفاجر

ا ١٣٠ لكل مخلوق أجل – وسوسة الشطان للآدمين

سياع الحديث

١٣٥ قلة العلم من علامات الساعة

١٣٨ الرسالة السابعة - تحذير أهل الايمان عن الحكم بغــير ما أنزل

الرحمن

١٣٧ بيان أعظم أسباب التأخر ١٢٠ أحاديث الصفات والرؤنة الهمه ترك الوحى السماوى والتمسك

منحة

بالقوانين

١٤١ الحاجة الى الشريعة ضرورية جداً | ١٥٥ حديث « خمس بخمس الخ ١٤٢ الشرع المنزل والشرع المؤول ١٥٦ « يوشك أن تداعى عليكم الامم »

والشرع المبدل

١٤٤ ماجاه في معنى «وما كنامعذبين» 📗 والسلام الآية

١٤٥ لايدخل النار من لا ذنب له - | ١٦٠ القضاء ما قضى به الله ورسوله لا يدخلها الامن قامت عليه الحجة العباط اتباع القوانين للاعمال

السيارى بالقانون الارضى

١٤٦ الدعوة الى القانون الموضوع∥١٦٥ أدلة من الكتاب على تمام كفايته

خروج عن طاعة الله عزوجل 🗕 📗 دينا ودنيا

١٤٧ وجوب التقيــد بالاحكام المنزلة الله ورأى المفسرين في ذلك

۱٤٨ تفسير «الطاغوت» – « لانجتمع ا ١٦٧ تفسير سورة والعصر أمتى على ضلالة »

> ١٤٩ حال الصحابة وحالنــا — « إن السلام عبر الكتاب تنصروا الله ينصركم »

١٥٣ اتباع الاهوا، منهى عنه - ا في الكتاب عنية

١٥٤ ﻫ اذا ضن الناس . الح أنزل الله ١٧٣ ختام الرسالة

جم بلاء »

- « حكامة الطيفة »

١٤٣ دين الانبياء كلهم الاسلام المما أمر الله بطاعة رسوله عليه الصلاة

ا ١٥٩ محبة الله عوافقة ما أمر به

بالرسل - الاعتياض عن القانون المعمد أن اتباع الشريعة مانع من الترقسة

لاعذر لمن ضل وحسب نفسه مهتديا الممر الله بالرد اليه والى الرسول

١٦٨ « أحاديث في النهي عن ابتغاء

١٦٩ حديث ( علم اكتب لكم كتابا 

وسبب للاصابة بالشدائد والبلاء ا ١٧٠ حسن فهم عمر ( رض ) وتيقظه

صفحة

١٧٤ الرسالة الثامنة في اثبات الاستوا. والفوقية ومسألة الحرف

والصوت في القرآن المجيد و تنزيه البارى عن الحصر و التمثيل والكيفية للجوينى ١٧٥ سبب انشاء الرسالة والدين النصيحة ١٧٧ عدم تحذير الرسول من الايمان

بظاهر الصفات ۱۸۱ وصف الله نفسه بهذه الاوصاف ۱۸۲ الفوقية والاستواء والنزول ۱۸۳ ثبوت صفة الوجه

١٨٤ مسألة الحرف والصوت

۱۸۵ علوه تعـالی علی عرشه بلاکیف ولاانحصار

> ۱۸۷ تقريب مسألة الفوقية ۱۸۷ ختامالرسالة

١٨٨ الرسالة الناسعة نور اللمسة في خصائص الجمعة للسيوطي

۱۸۹ كراهة صوم يوم الجمعة منفرداً ۱۹۰ كراهة تخصيص ليلته بالقيام

۱۹۱ صبحهاأفضل الصلوات اختصاصها بركعتين – انها تعدل حجة

برحمدين ٢٠٠٠ مصن عبد ١٩٧ الطبع على قلب من ترك الجاعة

صفحة

۱۹۳ الخصوصية ۱۸٬۱۷٬۱۸ الكفارة والخطة والانصات

۱۹۶ الخصوصية ۲۰،۱۹ تحريم الصلاة عند جلوسالامام على المنبروالنهى عن الاحتباء وقت الخطبة

۱۹۵ الخصوصية ۲۶٬۲۳ استحباب الغسل - للجماع أجران - الخصوصيات من ۲۶ الى ۲۹ المتحبابالسواكوالطيبوالدهن وازالة الظفر والشعر

۱۹۶ استحباب لبس أحسن الثياب ۱۹۷ تبخير المسحد — التيكير

۱۹۸ لا يستحب الابراد بها — تأخير الغداء والقيلولة عنها

١٩٩ تضعيف أجر الذاهب - لهما أذانان - قراءة الكهف

۲۰۰ قراءة الاخلاص والمعوذتين
 والفانحة بعدها

قراءة الكافرين والاخلاص من مغرب ليلتها

٢٠١ قراءة الجمعة والمنافقين في عشاء
 ليلتها منع التحلق قبل الصلاة
 تحريم السفر فيه قبل الصلاة

غتنة القبر لمن مات يومها أو ايلتها — ولا يسأل في قبره

۲۰۳ اجتماع الارواح فیسه – هو سيد الأمام

٢٠٤ هو يوم المزيد

٢٠٥ هو الشاهــد والمشهود — أقسم ال ٢٢٠ فضل وقفة الجمة الله به .

٢٠٦ هو المدخر لهذه الامة \_ يوم المغفرة الركار الركالة العاشرة \_ في تفسير روم العتق - فيه ساعة الاجابة

٢٠٧ الاختلاف في تعييبها

٢١٠ رأى المصنف في ذلك \_ تضاعف الحسنة والسيئة

۲۱۲ قرا.ة الدخان يومها وليلتها ويس ليلتها وآلءران وهود

ما يقال ليلة الجعة \_ الاكثار من الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم يومها وليلتها

٢١٤ عبادة المريض وشهود الجنازة ا ٢٣١ بيان علم الظاهر وعلم الباطن والنكاح والعتق فيه ٧١٥ صلاة حفظ القرآن في ليلتها ٢٣٣ تفسير باطنيةالصوفيةالقرآن

صفحة

٢٠٧ فيه تكفير الآثام - الامانمن ال١٧٧ علم الموتى بزيارة الاحياء \_ عرض أعال الاحساء على أقاربهم من الموتي \_ صيام الأربعاء والحيس والجمة \_ صلاة ركمتين بعد مغرب ليلتيا بالفائحة والزلزلة

٢١٩ حصول الشادة لمن مات فيه

۲۲۱ تسجر فيه جهنم

سورة الكوثر للامام ابن تيمية ٢٢٥ معنى الشانى. لغة واصطلاحا

۲۲۶ معنی الکوثر

٢٢٨ ما يجتمع العبد في الصلاة لانجتمع له في غيرها وبه تنتهي الرسالة

٢١٣ جلب الذكر للغفرة قبل صبح يومها ٢٢٩ الرسالة الحادية عشرة - في علم الباطر والظاهر للامام العلامة تقى الدين بن تيبية

٢٣٠ أصل الاعان هو الاعان بالغيب ٢٣٢ بيان غلاة المتصوفة والمتكامين ٧١٦ زيارة القبور يومها وليلتها 📗 ٧٣٤ تفسير باطنية الفلاسفة للقرآن

٧٣٥ الدليل على بطلان كلام القرامطة ال٧٤٧ أحاديث الصفات وأقوال النفاة

٢٣٦ كتاب حقائق التفسير لابي ٢٤٨ النفاق والنقبة

ثلاثة أنواع

صحب عليا

٢٣٨ الناس في هذا الباب على ثلاثة ٢٥١ ارساد الثانية عشرة في رفع أقسام طرفان ووسط ألخ

وسلم خص كل قوم بما يصلح لهم

٢٤٠ جهل الفلاسفة كابن سينا وأمثاله من أعظم الجهل

٧٤١ بطلان ما يعتقده الباطنية

۲٤٣ محث حديثأبي هربرة «حفظت من رسول الله صلى الله عليه والله وسلم جرابين » ألح

٧٤٤ بيان عن أبي سميد الخراز ٢٥٩ حديث صلاة التسبيح وأبى طالب المكي وأبي حامد الامراءة بعد الجمعة الغزالى من يظن أنهم يقولون بباطن العراميم عرفة يخالف الظاهر والجواب عنه ٢٦٢ فضل تعليم الولد القرآن

٧٤٠ ما ينقل عن أنى يزيد البسطامي ٢٦٣ قيادة الأعمى

٢٤٦ رد حديث قولهم « أن من العلم المعمير في الاسلام كهيئةالمكنون » ألخ

عبد الرحمن السلمي وتقسيمه الى ٢٥٠ بيان خطأ الاحتجاج بقصةموسى والخضر فحكما بخلاف الظاهر ٧٣٧ نفي قولهم أن حسنا البصري ٢٥١ الظاهر لابد له من باطن يحققه والعكس كذلك وفيهخاتمةالرسالة

البدين في الصلاة للامام السبكي ٢٣٩ ادعاء قوم أن النبي صلى الله عليه و٢٥٥ عدة الصحابة الذين نقل عنهم الرفع رواية عنالنبي صلىالله عليه وسلم

٢٥٧ الرسالة الثالثة عشرة - في الخصال المكفرة للذنوب المتقدمة والمتأخرة للحافظ ابر · ححر العسقلاني شارح صحيح البخارى

٢٥٨ حديث الففران لأ هل بدر

۲٦٦ ختام الرسالة



### الجزء الاول يشتىل على١٣ رسالة

(١) ارشاد النقاد الى تيسير الاجتهاد للصنعاني (٢) رفع الربية للامام الشوكاني (٣) شرح الصدور للشوكاني (٤) مسائل الاصول لابن حزم (٥) منظومة في القدر لابن تيمية (٦) عقيدة السلف واصحاب الحديث للامام الصابوني (٧) تحذير اهل الا يمان للاسعردي (٨) في الاستواء والفوقية والحرف والعبوت للامام ابي عبدالله الجويني والدامام الحرمين (٩) نوراللمة في خصائص الجمعة السيوطي (١٠) تفسير سورة الكوثر لابن تيمية (١١) في علم الظاهر والباطن لابن تيمية (١٠) في رفع اليدين للامام تني الدين السبكي (١٣) الحصال المكفرة المحافظ ابن حجر

عنيت بنشرها وتصحيحها والتعليق عليها للمرةالاولىسنة ١٣٤٣هـ

إِدَارَة الطّبَّ إِعدَّا لَمُنْ يَرَةً الما معاد مرَيعا مِنْ يَعَرِّعَبِده أَغَا الدِّثْمِينَ

### كلمةالناشي

الحمد لله وكفي والصلاة والسلام على عباده الذين اصطفى: وإما بعد فان ادارة الطباعة المنيرية لم تزل باذلة جهدها في نشر الكتب العلمية النافعة التي هي علي طريق سلفنا الصالح رضى الله عنهم وأرضاهم وقد اختارت رسائل مختلفة في علوم شتى هي من خيرة تأليف علماء المسلمين المتقدمين وقد جعلتها اجزاء متفرقة تظهر تدريجياً كل جزء منها مستقل في ذاته لا تعلق له بما تقدم ولا بما تأخر :وقد تم منها الجزء الاول قتزفه لطلاب العلوم النافعة و نبغاء النشئة الجديدة المتمسكة بدينها والعاملة بما كان عليه سلفها وفقنا الله واياكم لذلك : وعن قريب سيظهر الجزء الثانى ان شاء الله تعالى و به ثقتى وطيه اعتمادى :

إِدَارَهُ الطِّبَّتِ إِعَدِّا لَمُنِيرَةً محر منبر الدمشنى من علماء الازهر الشريف

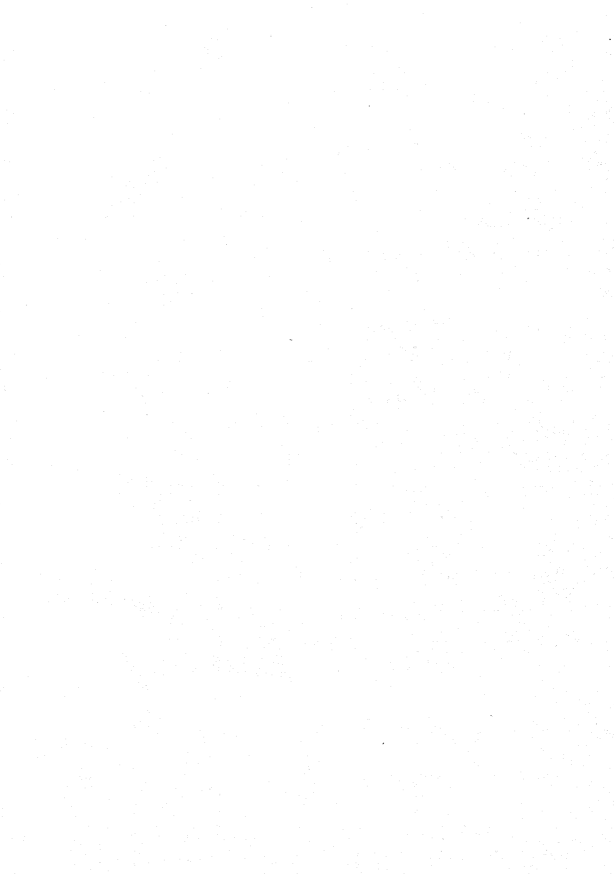
## بِسْ إِللَّهِ ٱلرَّحْمِ الْرَحْدِيمِ

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد النبي الصادق الأمين، وعلى آله وصحابته ومن ساز على هديه وإرشاده إلى يوم الدين . أما بعد :

فقد كان لجموعة الرسائل المنيرية من الأثر أبلغه في نشر ما كان عليه السلف الصالح من صحيح العقيدة ، وقوة العزية ، وصدق الصلة بالله ونظراً لما لهذه الرسائل من المكانة عند المؤمنين الخلصين ، فقد رأينا أن من الواجب علينا مراجعة الآيات القرآنية الكرية ، وتخريجها ، لأن منهج هؤلاء العلماء يقوم على الرجوع إلى كتاب الله أولاً ، وسنة نبيه ثانياً . وقد تكنا بفضل من الله من مراجعة الآيات آية آية ، فظهر لنا وقوع الخطأ في أكثر من أربعين آية في المجلد الأول وحده ، فعمدنا إلى تصحيحها وفقاً لكتاب الله سبحانه وتعالى ، كا أننا حاولنا تصحيح بعض الكلمات والحروف التي جاءت غير صحيحه أو محرفة وذلك بالقدر الذي تسمح به طبيعة النسخة التي بين أيدينا وبمقارنة هذه الطبعة بالطبعة الأصلية أو ما صوّر عنها يتجلى الفرق واضحاً . والله نسأل أن يسدد الخطا لما يجبه ويرضاه . والحد لله رب العالمين .

القاهرة في ١١ رمضان ١٤٠٤هـ الموافق ١١ حزيران ( يونيو ) ١٩٨٤م

مروان كجك



# اللواء العاجل فى ن فع العدو الصائل للامام الحقق شيخ الاسلام محد بن على الشوكاني

# بيت

الحمد لله رب العالمين \* الرحمن الرحيم \* مالك يوم الدين \* إياك نعبد واياك نستمين \* ونصلي على رسولك الأمين \* وآله الطاهر بن \* وصحبه الراشدين \*

أما بعد فانها قد دلت الأدلة القرآنية والأحاديث الصحيحة النبوية ان العقوبة العامة لاتكون إلا بأسباب أعظمها النهاون بالواجبات وعدم اجتناب المقبحات فان انضم الى ذلك ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من المكلفين به لاسيا أهل العلم والأمر القادرين على إنفاذ الحق ودفع الباطل كانت العقوبة قريبة الحدوث ولا حاجة بنا ههنا الى ايراد الآيات القرآنية والأحاديث النبوية فهى معروفة عند للقصر والكامل:

فاذا عرفت هذا فاعلم أنه يجب على كل فرد أن ينظر فى أحوال نفسه وما يصدر عنه من أفعال الخير والشر فان غلب شره على حيره ومعاصيه على حسناته ولم برجع الى ربه ويتخلص من ذنبه فليعلم أنه بين

مخالب العقوبة وتحت أنيابها: وأنها واردة عليه وواصلة عن قريب اليه: وهكذا من كان له متماَّق بأمر غيره من العباد اما عموما أو خصوصا فعليه أن يتفقد أحوالهم ويتأمل ماهم فيه من خير وشر فان وجدهم منهمكين في الشر وافعين في ظلمة المعاصى غير مستنيرين بنور الحق فعم واقمون في عقوبة الله لهم وتسليطه عليهم ولاسما اذا كانوا لايأتمرون لمن يأمرهم بالمعروف وينهام عن المنكر هذا على فرض أن داعي الخير لم يزل يدعوهم اليه والناهي عن الشر لايزال ينهاهم عنه وهم مصممون على غيهم سادرون (1) في جهلهم: فإن كان من يتأهل للأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ممرضا عن ذلك غير قائم بحجة الله ولا مبلغ لها الى عباده فهو شريكهم في جميع ما اقترفوه من معاصى الله سبحانه مستحق للمقوبة للمجلة والمؤجلة قبلهم كما صح في قصة من تعدى السبت من آتباع مورى عليه السلام فان الله تعالى ضرب من ترك الأمر بالمعروف والنهى عن للنكر بسخط عذابه ومسخع فردة وخنازير (٢) مع أنهم لم

<sup>(</sup>۱) ای مستمرون فی جلهم هکذا فی القاموس

<sup>(</sup>۲) وحاصل القصة على ماحكاه ابن جرير الطبرى وغيره عن ابن عباس ان الله تعالى عبى بنى اسرائيل ان يصيدوا السبك بوم السبت فاحتانوا على صيدها سرا زمانا طويلا حق صادوها علانية وصار القوم ثلاثة أصناف صنف منهم خالف الاثمر وانتهك حرمة الله وصره على المصية : وصنف من الهل التقية قال وبحكم اتقوا الله ونم بهم عما كانوا يصنمون وصنف لم يأكل الحيتان ولم ينه عما صنوا وقال لم تعظون قوما الله مهلكم او معذبهم عذابا شديدا قالوا منذرة الى ربكم لسخطا اعمالهم ولعلهم يتقون قبينها هم على ذلك اصبحت تلك البقية الصالمة التي أمرت ونهت في أنديتهم ومساجدهم وفقدوا الناس فلا يرونهم نقال بعضهم لبعض ان للناس لشأنا فانظروا ماهو فذهبوا ينظرون في دورهم فوجدوها المختة عليهم قد حفوا لبلا فغلتوها على انفسهم فاصبحوا فيها قردة وخنازير وانهم ليعرفون الرجل بهينه وا

يفعلوا مافعله المعتدون من الذنب بل سكتوا عن ابلاغ حجته والقيام بما أمرهم به من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر:

والحاصل أنه لافرق بين من فعل المعصية وبين من رضى بها ولم يفعلها وبين من لم يرض بها لكن ترك النهى عنها مع عدم المسقط لذلك عنهم ومن كان أقدر على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر كان ذنبه أشد وعقوبته أعظم ومعصيته أفظم بهذا جامت حجج الله وقامت براهينه : ونطقت به كتبه : وأبلغته الى عياده رسلُهُ : ولما كان الأمر هكذا بلا شك ولا شبهة عند من له تملق بالعلم وملابسة للشريمة المطهرة وكان ذلك من قطميات الشريمة وضروريات الدين فكرت في ليلة من الليالي في هذه الفتن التي قد نزات بأطراف هذا القطر الميني وتأججت نارها وطار شررها حتى أصاب كل فرد من سأكنيه منها شواظ واقل ماقد نال من هو بعيد عنها ما صار مشاهداً معلوما من منيق المعاش وتقطع كثير من اسباب الرزق وعقر المكاسب حتى صنعفت أموال الناس ومجاراتهم ومكاسبهم وأفضى الى ذهاب كثير من الأملاك وعدم نفاق نفايس الأموال: وحبائس الذخائر ومن شك في هذا فلينظر فيه بمين البصيرة حتى تدفع عنه ركب الشكِ بطمأ نينة اليقين هذا حال من هو بميـد عنها لم تطحنه بكلكلها ولا وطئته

للرد والمرأة بمينها والمها لقردة والصي بعينه وانه لنرد فالشباب مسخواقردة والشيوخ خنازير تعوذ بالله من ترك الاسر بللمروف والنهى عن المنكر وما يحصل للامة منالتنكيلها والقل لها يسبب ترك ذلك وهذا مشاهد لايحتاج الى دليل :

بأخفافها \* وأما من قد وفدت عليه وقد مت اليه وخبطته بأشواظها وطوته بأنيابها واناخت وقرت بناحيته كالقطر اليمانى وما جاوره فيالله كم من بحار دم أراقت: ومن نفوس أزهقت ومن محارم هتكت ومن أموال أباحت: ومن قرى ومدائن طاحت مها الطوائح وصاحت عليها الصوائح: بعد أن تعطلت وناحت بعرصاتها المقفرات النوائح: فلما تصورت هذه الفتنة أكل تصور وانكانت متقررة عندكل أحد أكل تقرر ضاق ذهني عن تصورها فانقلبت الى النظر في الأسباب الموجبة لنزول المحن وحلول النقم من ساكني هذا القطر البمني على العموم من دون نظر الى مكان خاص أو طائفة معينة فوجدت آهلها مابين صمدة وعدن ينقسمون الى ثلاثة أقسام \* القسم الأول رعاياً يأتمرون بأمر الدولة وينتهون بهيها لايقدرون على الخروج عن كل مايرد عليهم من أمر ونهى كائن ما كان \* القسم الثانى طوائف خارجون عن أوامر الدولة متغلبون في بلادهم \* الطائفة الثالثة أهل المدن كصنعا وذماروهم داخلون تحت أوامر الدولة : ومن جملة من يصدق على غالبهم اسم الرعية ولكنهم يتميزون عنسارُ الرعايا بماسياً تى ذكره: فاما القسم الأول وهم الرعايا فأكثرهم بلكلهم إلا النادر الشاذ لايحسنون الصلاة ولا يعرفون مالا تصلح الا به ولا تنم بدونه من أذكارها وأركانها وشرائطها وفرائضها بل لايوجدمهم من يتلو سورة الفاتحة تلاوة مجزَّئة إلا في أندر الأحوال ومع هذا فالاخلال بها والتساهل فيها قد صار دأبهم وديدنهم : فحصل من هذا أن غالبهم

لايحسن الصلاة ولا يصلى: وطائفة منهم لاتحسن الصلاة وأنما تصلى صلاة غير مجزئة فلا فرق بينه و بين من تركها: وأما من يحسنها وبواظب عليها فهو أقل قليل بل هو الغراب الأبقع والكبريت الأحمر: وقد صع عن معلم الشرائع «انه لم يكن مين العبد وبين الكفر الاترك الصلاة» فالتارك للصلاة من الرعايا كافر وفي حكمه من فعلها وهو لايحسن من أذكارها وأركانها ما لا تهم الا به لأنه أخل بفرض عليه من أهم الفروض وواجب من آكد الواجبات وهو لايدلم مالاتصلح الصلاة (١) الا به مع امكانه ووجود من يعرفه بهذه الصلاة وهي أهم أركان الاسلام الخسة وآكدها: وقدصار الأمر فيها عند الرعايا هكذا: ثم يتلوها الصيام وغالب الرعايا لايصومون وان صاموا فني النادر من الأوقات وفي بعض الأحوال فربما لايكمل شهر رمضان صوما الا القليل ولاشك أن تارك الصيام على الوجه الذي يتركونه كافر: وكم يمد المادمن واجبات بخلون بها وفرائض لايقيمونها ومنكرات لايجتنبونها

<sup>(</sup>١) الحديث رواه مسلم والامام احمد بن حنبل عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما بلفظ « قال قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بين الرجل وبين الكفر ترك الصلاة » ورواه ابو داود والنسائى ايضا ولفظه « ليس بين العبد وبين الكفر الا ترك الصلاة » ورواه الترمذي ولفظه « قال بين الكفر والايمان ترك الصلاة » ورواه ابن ماجه ولفظه « قال بين العبد وبين الكفر ترك الصلاة » ومما يدل على ان ترك الصلاة كفر ما رواه ابو داود والنسائى والترمذي وقال حديث حسن صحيح عن بريدة رضى الله عنه « قال سعت وسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فن تركها فقد كفر » ورداه ايضا ابن ماجه والامام احمد وابن حبان في صحيحه : والحاكم وقال صحيح لا نعرف له علة : والداعلم:

وكثيرا ما يأتى هؤلاء الرعايا بالفاظ كفرية فيقول هو يهودى ليفعلن كذاوليفعل كذا ومرتد تارة بالفولوتارة بالفعل وهولايشعر: ويطلق امرأته حتى تبين منه بالفاظ يديم التكلم بها : كقوله امرأته طالق مافعل كذا أو لقد فعل كذا : وكثير منهم يستغيث بغير الله تعالى من نبي أو رجل من الأموات أو صحابى ونحو ذلك : ومع هذه البلايا التي تصدر منهم والرذايا التي هم مصرون عليها لايجدون من ينهاهم عن منكر ولا يأمرهم بمعروف :

وقد صار الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر في كل ولاية متحصرا في ثلاثة أشخاص: عامل: وكاتب: وحاكم \* فأما العامل فلا عمل له الا في استخراج الأموال من أيدى الرعابا من حلها ومن غير حلها وبالحق وبالباطل: وقد استمان على ذلك بالمشايخ الذين هم العرفاء المنصوص عليهم من معلم الشريعة أنهم في النار فيتسلط كل واحد منهم على من نحت يده من المستضعفين فيصنع به كما أراد وكيف أحب منهم على من نحت يده من المستضعفين فيصنع به كما أراد وكيف أحب وليس الأمر والنهى الا في هذه الخصلة على الخصوص ولم يسمع على تطاول الأيام وتعافب السنين أن فرداً من أفراد العال أمر الرعابا بما أوجب الله من الفرائض التي لا فسحة فيها كالصلاة والصيام أو نهاهم عن شيء من المنكرات التي يرتكبونها بل قد جرت عادة كثير من العال أن يأخذ في مقابل الصلاة شيئا من السحت: وهكذا في الأشياء التي هي منكرات بمع على تحريمها كالزنا والسرقة وشرب المسكرات

اذًا وقع بعض الرعية في شيء كان له العقوبة من العامل على ذلك أن يأخذ شيئًا من مال من فعل ذلك بل وقوع الرعايا في هذه للماصي أحب الأشياء الى العامل لأنه يفتح له ذلك باب أخذ الأموال فيتكاثر عنده السحت ويتوفر له المقبوض فانظر أي فاقرة في الدين كانت ولاية مثل هذا العامل وأى قاصم لظهور الصالحين وأى شر في العالم وأى بلاء صب على دين الله تولية رجل لاياً من بفعل ما اوجب الله ولا ينهى عن فعل ماحرم الله بل يَوَدُّ ذلك ويفرح به لينال حظا من السحت ويصل الى شيء من الحرام فهل أقلت الأرض بما اظلت السماء أفسد لدين الله وأجرأ على معاصيه من هذا: وهل عمن مشي على دجلين أخسر صفقة منه واخبث سميا : و ناهيك برجل لو كفر من تحت ولايته من الرعاياكفر فرعون لكان يرضيه من ذلك نزر حقير من السحت بل ذلك أحب اليه من صلاح الرعايا وتمسكهم بدين الاسلام وقبولهم الشريعة لا نه لاينفق سوق ظلمه ويدرعليه ثَدْيٌ سُحْنه الا بوقوع الرعايا في مخالفة الشرع وخروجهم عن سبيل الرشاد: وقد ينضم الى هذه المخازى منه والفضايح له إن يرابي على رؤوس الاشهاد ربا جمما على تحريمه: ويصحب جماعة من العاملين بالربا فيأخذ منهم عند الحاجة بالزيادة من الربا ويضيفها على الرعية ويسلط هؤلاء المعاملين بالربا على الضمفاء: وهل أقبح من هذا الذنب وأشد منه فأنه الذنب الذي توعد الله عليه مالحرب لفاعله كما هو بين في كتابه (١) وليس الحرب من الله نزول الحجارة من السماء بل تسليط بمض عباده على بعض حتى يسحتهم

يعذابه: وينزل بهم غضبه ويسلط عليهم من يسفك دماءهم ويهتك عادمهم: وقد يضم عامل السوء الى هذه الخازى مخازى أخر فينظرمنه الرعايا محرمات يرتكبها ومحارم ينتهكها جرأة على الله فيسن للرعايا سنن الشر ويفتح عليهم أبواب الفجور:

واما الكاتب فليس له من الأمر الاجمع ديوان يكتب فيه المظالم التي يأخذها العامل من الرعايا ولا تحقيق عليهم بل المقصود من وضعه أن لايكتم العامل من تلك الأموال التي اجتاحها: والمظالم التي اختطفها حتى لا يشاركه فيها غيره ويشاركه بذنبه من ينال منها نصيبا ممن يده فوق يده:

وأما ثالث الثلاثة وهو القاضى فهو عبارة عن رجل جاهل للشرع إما جهلا بسيطا أو جهلا مركبا وان يشتغل بشىء من الفقه فغاية ما يعرفه منه وكيل الخصومة وممارس الحضور فى مواقف الخصومات من مسائل تدور فى الدعوى والاجابة وطلب اليمين والبينة : وليس له فى العلم غير هذا لايعرف حقا ولا باطلا ولا معقولا ولا منقولا ولا منولا ولا منعولا ولا منعولا ولا منعولا ولا أمور الشرع فضلا عن غيرها من أمور العمل ولكنه اشتاق الى أن يدعى قاضيا ويشتهر اسمه فى الناس ويرتفع بين معارضيه وأهله فعمد الى الثياب الحميدة فلبسها وجعل طى رأسه عمامة كالبرج وأطال ذيل كهحتى صار كالخرج ولزم السكينة

<sup>(1)</sup> وهذه العادة جارية في القطر المصرى ايضا وقد علل بعضهم ذلك بأنه ينبغى للعالم ان يطول ثيا به ويدظم عمامته ليمرف انه عالم فبسأل ويستفتى وهذا قول مزيف وتعليل فاسد قان معلم الصريمة نهى عن ذلك وتوعد فاعلهوالله اعلم:

والوقار: واستكثر من قول نم ويمنى: وجمل له سبحة طويلة يديرها في يده ثم جم له من الحطام قدرا واسعا وذهب به يدور في الأبواب ويتردد فى السكك واستمان بالشفعاء بمدأن أرشام ببعض من ذلك للمال لبشترى له هذا المنصب الجليل الذي هو بعد النبوة في مكان يترجم عن كتاب الله وسنة رسوله الأمين ثم يذهب هذا الجاهل البائس الى قطر من الأقطار الوسيمة فيأتى اليه أهل الخصومات أفواجا فيعكم ينهم بحكم الطاغوت وهو في الصورة حكم الشرع: لأن هذا القاضي المخذول لا يعرف من الشرع الا اسمَه ولا يدرى من التبرع بشيء بل يجهل حده ورسمه فتنشر عنه في ذلك القطر الواسع من الطواغيت مَاتَبِكِي عَيُونَ الاسلام: وتتصاعد عنــده زفرات الأعلام: وكيف يهتدي الى فصل الحكومات بالحق جاهل اشترى هذا المنصب كما يشترى مايباع في الأسواق من المتاع فولاية مثل هذا المخذول وتحكمه في الشريمة المطهرة هي خيانة على الله وعلى رسوله وعلى كتابه وعلى العلم وأهله وعلى الدين والدنيا: ولا فرق بين من بعث مثله ليحكم لجمله وبين من بمث رجلا من أهل الطاغوت المارفين بالسالك الطاغوتية كابن فرج وفصيله والغزى ونحوهم من حكام الطاغوت بل بمث هذا أعظم عند الله ذنبا وأشد ممصية لأنه كان في الصورة قاضيا من قضاة الشرع الشريف وحاكما من حكامه مولى من اليه الولاية العامة فكان فى ذلك تغريراً على الناس ومخادعة لهم : فأنجذ بوا اليه ليحكم بينهم بشرع الله فحكم بينهم بالطاغوت فقبلوه بناء منهم انه حكم الشرع بخلاف بعث حاكم من حكام الطاغوت فانه وانكان من المصية والجراءة على الله بالمكان الذى لا يخنى لكنه لا تغربر فى بعثم على العباد ولا مخادعة لهم وربما يجتنبه من يحتسب اذا لم يجتنبوه كلهم جميعا وينفروا عنه ويأبوا عنه: وكنى بهذا عبرة وموعظة يقشمر منها من فى قلبه (1) قوم يمقلون (وَذَكُرُ فَانَ الذَّكُرُى تَنْفَعُ المُومِنِينَ) هذا حال هذا القاضى الذى هو من قضاة النار ومن عصاة اللك الجبار فيا يتولاه من الخصومات:

وأما سارٌ ماهو موكول الى قضاة الشرع من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والأخذ على يد الظالم وارشاد الضال وتعليم الجاهل والدفع عن الرعية مِن ظلم مَن يظلمها والمكاتبة لامام المسلمين بما يحدث في القطر الذي هو فيه مما يخالف الشريعة المطهرة فلا يقدر هذا القاضي الشقّ على شيء من هذه الأمور سواءاً كان حقيرا أم كبيرا: بل غاية أمره ونهاية حله أن يبقى في ذلك القطر يشاهد الظالم بمينه وقد ينفذها بقلمه ويمين عليها بفهه وهو تارك لما أوجب الله عليه وعلى أمثاله من الأمر بالمعروف: والنهي عن المنكر: فهو في الحقيقة صنال مضل شيطان مريد بل أضر على عباد الله من الشيطان ومن أين للشيطان واني له أن يظهر للناس في صورة قاض ثم يفوض في قطر من الأقطار فيه الوف مؤلفة من عباد الله فيحكم بينهم بالطاغوت بصورة الشرع ثم يكون شهيدا على مايحدث بذلك القطروممينا عليه: وموسما لدائرته من دون أن يأمر بمعروف أو ينهى عن منكر بل لايجرى

<sup>(</sup>١) أمل هنا سقطا تقديره مثقال خردلة من أيمان وترجف منه قاوب قوم الخ :

قلمه قط فيما فيه جلب خير للرعية أو دفع شر عنهم: بل هو مادام في هذا المنصب لاهمة ولا مطلب له الا جمع الحطام من الخصوم تارة بالرشوة وتارة بالهدية وتارة بما هو شبيه بالتلصص: ثم يدافع عن المنصب الذي هو فيه ببمض من هذا السحت الذي يجمعه ويتوسع في دنياه بالبعض الآخر فهذا أمر لايقدر عليه الشيطان ولا يتمكن منه ولا يبلغ كيده لبني آدم اليه وهذا يكفي لمن كان له قلب أو القي السمع وهوشهيد:

وإذا كان هذا حال حكام الشريمة \* وماهم عليه هو ماقدمناالا شارة اليه \* وحال عاملهم وكاتبهم وقاضيهم هذه الصفة فانظر بمقلك واعمل صافى فكرك هل مثل هؤلاء متعرضون لسخط الله وعقوبته وحلول نقمه أم مستحقون للطفه وتوفيقه: وصرف العقوبة عنهم: ودفع الفتن الذاهبة بالأموال والأنفس منهم (وَلاَ يَظلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا) ولله الحجة البالغة (وَ لُو ْ يُوَّاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَارَكُ عَلَى ظَهْرِ هَامِنْ دَابَّةٍ): واذا قد تقرر لك أحوال هـذا القسم الأول من الثلاثة الأقسام التي قدمنا لك ذكرها ملنبين لك حال القسم الثاني وهو حكم أهل البلاد الخارجة عن أوام الدولة ونواهيه اكبلاد القبلة والمشرق ونحو ذلك: اعلم رحمك الله أن جميم مأذكرنا لك في القسم الأول وم الرعايا من ترك الصلاة وسائر الفرائض الشرعية الا الشاذ النادر على تلك الصفة فهو أيضا كائن في البلاد الخارجة عن أوامر الدولة ونواهيها بل الأمر فيعم أشد وأقظع فانهم جميما لايحسنون الصلاة ولا القراءة ومن كان

١ ـ الكيف ٤٩

۲ \_ فاطر 60

يقرأ فيهم فقراءته غير صحيحة : ولسانه غير صالح : وبالجلة فالفرائض الشرعية باسرهامن غير فرق بين أركان الاسلام الحسة وغيرهامهجورة عندهم متروكة بل كلة الشهادة التي هي مفتاح الاسلام لا ينطق بهاالناطق منهم الاعلى عوج : ومع هده ففيهم من المصائب العظيمة والقبائح الوخيمة : والبلايا الجسيمة أمور غيرموجودة في القسم الأول:

منها أنهم بحكمون ويتحاكمون الى من يمرف الأحكام الطاغوتية منهم في جميع الأمور التي تنوبهم وتعرض لهم من غبر انكار ولا حياء من الله ولا من عباده : ولا يخافون من أحد بل قد يحكمون بذلك بين من يقدرون على الوصول اليهم من الرعايا ومن كان قريبا منهم : وهذا الأمرمماوم لكل أحدمن الناس لايقدر أحدعلى انكاره ودفعه وهوأشهر من نار على علم : ولا شك ولا ربب أن هذا كفر بالله سبحانه وتعالى وبشريعته التي أمر بها على لسان رسوله واختارها لمباده في كتابهوعلى لسان رسوله: بل كفروا بجميع الشرائم من عند آدم عايه السلام الى الآن : وهؤلاء جهادهم واجب وقتالهم متميزحتي يقبلوا أحكام الاسلام ويذعنوا لها ويحكموا ينهم بالشريعة المطهرة ويخرجوا منجميع ماهم فيه من الطواغيت الشيطانية : ومع هـذا فهم مصرون على أمور غير الحكم بالطاغوت والتحاكم اليه وكلواحد منهاعلي انفراده يوجبكفر فاعله وخروجه من الاسملام وذلك اطباقهم على قطع ميراث النساء (ا

<sup>(</sup>١) وهذه العادة القبيعة جارية ايضا في القطر المصرى فنهم من يمنع الانتي المذوجة خوفا من ال يسطر الزوج على نصيبها من المجارث: ويورث الاثنى البكر: وبعضهم بمنع

واصراره عليه وتعاصده على فعله: وقد تقرر في القواعد الاسلامية ان منكر القطعي و جاحده والعامل على خلافه تمردا أو عنادا أو استحلالا أو استخفافا كافر بالله: و بالشريعة المطهرة التي اختارها الله تعالى لعباده: ومع هذا فغالبهم يستحل دماء المسلمين وأموالهم ولايحترمها ولا يتورع عن شيء منها وهذا مشاهد معلوم لكل أحد لاينكره جاهل ولا عاقل ولا مقصر ولا كامل: ففيهم من آثار الجاهلية الجهلاء أشياء كثيرة يعرفها من تتبعها:

فن ذلك اقسامهم بالأوثان كما يسمع كثير منهم يقول قائلهم أى وثن اذا أراد أن يحلف والمراد بهذا الوثن هو الوثن الذى كانت الجاهلية تعبده: وقد ثبت عن الشارع صلى الله عليه وآله وسلم «أن من حلف علمة غير ملة الاسلام فهو كافر (۱) »

وبالجملة فكم يعد العاد من فضائح هؤلاء الطاغوتية وبلاياهم وفى هذا المقدار كفاية ولاشك ولاريب أن ارتكاب هؤلاء لمثل هذه الأمور الكبيرة من أعظم الأسباب الموجبة للكفرالسالبة للايمان التي

مطلقا ومنهم من يمنعها ميراث الارض دون المنقولات ولا غرابة من وقوع ذلك فى القطر الميمية و غيره لان الحهل ضارب أطنا به لقلة العلماء العارفين وانما العجب من وقوع ذلك بين ظهرانى العلم : والعلماء ساكتون انا لله وانا اليهراجهون

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم بالفظ « من حلف بملة غير الاسلام كاذبا فهو كا قال » الحديث مطولا ورواه ابو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه ؛ وفي رواية لابى داود عن ابن عمر « قال سممت رسول الله صلى الله عليه وا له وسلم يقول من حلف بغير الله ققد أشرك » ورواه الترمذي وحسنه عن ابن عمر عن رسول الله صلى الله عليه وا له وسلم « من حلف بغير الله فقد كفرا واشرك » ورواه ابن حبان في صحيحه والحاكم وقال صحيح على شرطها : وهوكيرة من الكبائر :

يتعين على كل فرد من أفراد المسلمين انكارها ويجب على كل قادر أن يقاتل أهلها حتى يعودوا الى دين الاسلام: ومعلوم من قواعد الشريعة المطهرة ونصوصها أن من جرد نفسه اقتال هؤلاء واستعان بالله وأخلص له النية فهو منصور وله العاقبة فقد وعد الله بهذا في كتابه العزيز (وكينصرن الله من يَذْصره ) (إن تَنْصرُوا الله يَنْصر كُم ويُثَبّ أَقْدَامَكُم ) (والعاقبة للمنتقبن ) ﴿ فإن حزب الله مم الغالبون ﴾ (وجند الله مم الغالبون ﴾ (وجند الله مم الغالبون ﴾ (وجند الله مم الغالبون ) (وجند الله مم الغالبون )

فان ترك من هو قادر على جهادهم فهو متعرض لنزول العقوبة مستحق لما أصابه فقد سلط الله على أهل الاسلام طوائف عقوبة لهم حيث لم ينتهوا عن المنكرات: ولم بحرصوا على العمل بالشريعة المطهرة كما وقع من تسليط الخوارج في أول الاسلام: ثم تسليط القرامطة والباطنية بعدهم: ثم تسليط التراك حتى كادوا يطمسون الاسلام: وكما يقع كثيرا من تسليط الفرنج ونحوهم فاعتبروا يا أولى الأبصار ان في هذا لعبرة لمن كان له قلب أو ألتى السمع وهو شهيد:

والحاصل أنه لاخروج لمن كان قادرا على اصلاح هذا القسم والقسم الأول وهم الرعايا الا ببذل مال فى اصلاح الرعايا وتعليمهم فرائض الاسلام والزامهم بها والأخذ على الولاة فى الأفطار أن يكون معظم سعيهم وغاية همهم هو دعاء من يتولون عليه من الرعايا الى ماأوجبه الله عليهم ونهيهم عما نهاهم الله عنه : وانتخاب القضاة في كل قطر أولا

١ ـ الحج ٤٠

7.7

٣ ـ الأعراف ١٢٨

٤ ـ المائدة ٦٥

ه ـ المائدة : ه

٦ ـ البقرة ١٩٣

ممن جمع الله لهم بين العلم والعمل: والزهد والورع: ويكونون ثانيا من الباذلين نفوسهم لاصلاح الرعايا وتعليمهم فرائض الله ودفع المظالم الواردة عليهم الني لاسبيل لها في الشريمة المطهرة ويقبضون ماأوجب الله عليهم ويدفعونه الى المسلمين الذي فذلك ماهوا نفع من الأشياء التي تؤخذ على وجه الظلم وعلى طريقة الجور: والخيركل الخيرفي موافقة الأمور الشرعية: والشركل الشرفي مخالفتها

ومن جملة مايآخذون عليهم اصلاح عقائدهم وأن ينبؤهم أذالله هو الضارالنافع القابض الباسط وأن لاينفع ولا يضر غير. : ويزجروهم عن الاعتقادات الباطلة وبجملون في كل قرية معلماصالحا يعلم أهلما الملوم على الوجه الشرعي ويأمروهم بالمواظبة على الصلاة في أوقاتها ويدعو أذلك المعلمأن يعلمهم سائر الفرائض التي أوجبها الله عليهم ويلزموهم ويحبسون من لم يأت بما فرض الله عليه أو لم يجتنب مأنهاه الله عنه ويكون ذلك عزيمة صحيحة مستمرة وأمراً صابطاً دائما: ولا يكون هذا مثل ماكان من الأمر لاهل صلما ثم بطل قبل مضى اسبوع فأن الامور الشرعية والفرائض الدينية هي التي شرع الله نصب الاثمة والسلاطين والقضاة لها ولم يشرع نصب هؤلاء لجمع المال من غير وجهه ومصادرة الرعايا فى اموالهم باضعاف ما اوجبه الله عليهم وترك الزامهم بفرائض الله تعالى النيمن جملتها الصلاة والصوم والحج والزكاة واخلاص النية والتوحيد لله : وترك نهيهم عما نهاهم الله عنه من الماصي الني صاروا يفعلونها ويقرون عليها مما هو معلوم لكل أحد وليس على إمام المسلمين ووزرانه إلا

انتخاب العمال والقضاة والزامهم بأن يكون معظم أشتغالهم بتدبير الرعايا بما شرعه الله في الأموال والأبدان وفي الدين والدنيا : ثم بعد الزامهم بذلك ينظرون من قام به من العال والقضاة فيحسنون الى من قام بهذا الأمر منهم: ويبذل فيه وسعه و يُقرُّونه على ولايته ويعزلون من لم يقم به ويبذل فيهوسعه : فبهذا يدفع اللهالشرورعن البلاد والعباد ويحول بينهم وبين من قد صار في بعض اطراف من الطوائف التي تقاتل عباد الله مقاتلة أهل الشرك المحقق بل يتجاوزون ذلك الى مالا يبيحه الشرعكما بلغ أنهم يقتلون النسآء الحوامل والصبيان ويشقون بطون الحوامل فان الشارع صلى الله عليه وآله وسلم نهمي عن مثل هذا وزجر عنه (١) ولم يحل للمسلمين أن يقتلوا صبيان الشركين ونساءهم : وآما العال والفضاة والذين صاروا يتولون البلاد في هذه الأعصار فهم من أعظم الأسباب الموجبة لنزول العقوبة وتسليط الأعداء وذهاب التسليط وعاملُ البلاد على هذه الصفة التي قدمنا ذكرها :ومن أول

<sup>(</sup>۱) خرج ابو داود فى سننه عن انس ( ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال انطلقوا باسم الله وبالله وعلى ملة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا تغتلوا شيخا قانبا ولا طفلاصغيرا ولا اسرأة ولا تغلوا وضعوا غنا تمكم واصلحوا واحسنوا ان الله بحب المحسنين، وروى الامام احمد فى مسنده عن الأسود بن سريع ( قال قال رسول الله صلى الله عليه واله وسلم لا تقتلوا الذرية فى الحرب فقالوا يارسول الله او ليس هم اولاد للمركين قال او ليس خياركم اولاد الممركين قال او ليس خياركم اولاد الممركين عن ابن عمر ( قال وجدت اسرأة مقتولة فى بعض مفازى الني صلى الله عليه والله وسلم فنهى رسول الله عن قتل النساء والصبيان » فا نظر الى محاسن هذه الشريمة ومكارم اخلاق نبيها وافتد يذلك ،

مماصيه ومساويه ومعاندته لله: وتعرضه لفضبه وسخطه انه يطاب تلك الولاية بالأموال يقدمها من أموال للرابين فيقع في الربا الذي هو من أعظم المماصي الموجبة للحرب من الله قبل أن يخرج من يبته ويقبض مرسوم ولايته وقد يكون الذي ولاه عالما بأن ذلك المال هو عين الربا فيقمان جميما في غضب الله ولعنته قبل المباشرة للولاية: واذاكان هذا أول مايفتتح به هذه الولاية الملمونة فما ظنك بما يحــدت بعد ذلك من الظلم والجور والعسف واهمال ما أخذه الله على الولاة من ارشاد الضال من الرعايا وهداية الجاهل : وهكذا ولاية القاضي الشيطان في هذه الازمان فانها تفتتح بشيء من السحت يدفعه هذا القاضي الملمون الذي هو من قضاة النار الى من ولاه بمد أن يستمين بالسفهاء فكيف يفلح هذا القاضي الجاهل للشرائع الذي اشتري هذا المنصب الديني بماله وقام في حصوله وقمد مع أن الشارع صلوات الله عليه وسلامه نهى أن يتولى القضاء من طلبه (١) فضلا عمن اشتراه بماله

<sup>(</sup>١) الحديث اخرجه البخارى في غير موضع مطولا ومختصرا ولفظه ( عن ابي موسى قال اقبلت الى النبي صلى الله عليه وآله وسلم ومعى رجلان من الأشمريين نقلت ماعلمت انهما يطلبان العمل فقال ان اولا نستعمل على عملتامن اراده » ورواه ايضا مسلم وابو داود والنسائي: قال القرطبي رحمه افله هذا نبى وظاهره التحريم كما قال صلى الله عليه وآله وسلم ( لاتسأل الامارة وانا وانة لانولى على عملنا هذا احدا يسأله ويحرص عليه » قلما اعرض عنها ولم يولهم المحرصها ولى ابا موسى الذي لا يحرص عليه السائل الحريص يوكل اليها ولا يمان عليها: قال العلامة الميني فلان الذي يطلب العمل الما يطلبه غالبالتحصيل الاجرة الني شرعت له وهذا كان في ذلك الزمان : والما الذي يطلب العمل في زماننا هذا فلا يطلبه الا لتحصيل الاموال سواء كان من الحلال أو الحرام وللا مم والنهى يغير طريق شرعى بل غالب من يطلب العمل انحا يطلبه بالبرطيل والرشوة ولا سبها في مصر فان الأسر قاسد جدا في العمال فيها حتى ان المحلة يتولون بالرشوة والا سبها في مصر فان الأسر قاسد جدا في العائل فيها حتى ان

وكيف يصاح الرعايا كلا والله بل هو بلاء صبه الله على العباد صبا : ومحنة امتحنهم الله بها: وسبب من أسباب تعجيل العقوبة لهم ولمن ولاً ه عليهم من أهل الامر :

أما القسم الثالث من الاقسام الثلاثة التي ذكر ناها وم الساكنون في المدن فهم وان كانوا أبعد الناس من الشر وأقربهم الى الخير لكن غالبهم وجهورهم عامة جُهال يهملون كثيرا مما أوجبه الله عليهم من الفرائض جهلا وتساهلا:

فن ذلك أنهم يصلون غالب الصلوات في غير اوقاتها فيأتون بصلاة الفجر حال طلوع الشمش وبعدها وبصلاة العصر قرب الغروب: وبصلاة المشائين اما جما في وقت الأولى أو في وقت الأخرى ومع هذا فهم لا يحسنون أركان الصلاة ولا أذكارها الا الشاذالنادر منهم: ويتعاملون في بيمهم وشرائهم معاملات يخالفون فيها المسلك الشرعى وكثيرا مايقع منهم الربا ويتكلمون بالألفظ الكفرية وينهمك كثير منهم في معاصى صغيرة وكبيرة: وهم أقرب الناس الى الخير وأسرعهم قبولا للتعايم اذا وجدوا من يعزم عايهم عزية مستمرة دائمة غير منقوضة في التعايم اذا وجدوا من يعزم عايهم عزية مستمرة دائمة غير منقوضة في

أيها القارى، الى كلام هذا الامام وقد كان في القرن التاسم وقد وجد في زمنه كثير من أهل العلم والفضل العاملين كالحافظ العراق وابن حجر العسقلاني وغيرهما من أهل الحل والمقد ها بالك بهذا الدعر عصر الانقلاب من ألهدى إلى الضلالة ومن الصلاح إلى الفدق والفجورة ومن الورع إلى أكل أموال الناس بانواع الحيل وجيع اصناف المكر والخداع: ومن أقامة شمائر الله في المساجد إلى ترك الصلاة جورا علنا ، ومن لباس التقوى إلى التزين بلباس الانتهام من أنواع الحرير وضروب الذهب ، وغير ذلك مما لا يحسن ذكره في هذا المقام نسأل الله التوفيق لما جاء به الدين الحنيف والسلامة من مخالفته ،

أقرب وقت كما يقم ذلك كثيرا: ومن عدا العامة فمن لم يكن منه اشتغال بالعلم ولا تجالسة لأهله حكمه حكم العامة في دينه بل هو واحد منهم وان كان له نسب شريف وبيت رفيع: وربما هذا الذي كان يظن فى نفسه أنه خارج عن العامّة وداخل فى الخاصة متعلق بشيء من الولايات الدينية والدنيوية وهو يخبطخبط عشواء: ويظلم البلادوالعباد جهلا منه أو تجاهلاوجزاؤه على الله والواجب على امامالسلمين حَفَظَهُ الله وعلى أعوانه افتقاد هؤلاء والبحث عن مباشراتهم : وعن كيفية معاملتهم ممن يتولون عليه او يتوسطون له : وكون بعض هؤ لا المتولين للأعمال أو المتوسطين على شيء من العلم لايكون موجبا لترك البحث عن أحواله والتفتيش على معاملته بمن هو متول عليهم أو متوسط لهم فانكونه عالما أو متعلما لايوجب له العصمة ولا يسد عنه باب الاختبار والبحث فان كثيرا من العلماء من يكون علمه حجة عليه ووبالا له والدنيا مؤثرة وحبها رأس كل خطيئة والله المسول أن يلهم امام المسلمين أقام الله به أركان الدين الى القيام بما أرشدناه اليه في هذه الرسالة وابلاغ الجمد في احوال هذه الأحكام التي ذكرناها فانه اذا فعل ذلك صلحت له أحوال الدين والدنيا ودفع الله عن رعاياه كل محنة ولم يسلط عليهم غيره قط كاثنا من كان وليس في هذا مشقة عليه ولا نفص في دنياه بل هو الدواء المجرب لتوفر الخير: وتضاعف للدد: وصفو العيش وراحة القلب وطول العمر واتساح البلاد واذعان العباد: بهذا جاءت الشريعة المطهرة وقطعت كلياتها وجزئياتها: وفي هذا القدار كفاية وبالله التوفيق حرير تمت الرسالة والحمد لله كهيد

رسالة فى العقل والروح للملامة تق الدين ابن تيمية التوفيسنة ۲۷۸

# ٢

الحمد لله رب العالمين . سئل شيخ الاسلام الامام العلامة تني الدين احسد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية رضى الله عنه عن العقل الذي للانسان هل هو عرض ؟ وما هي الروح المدبرة لجسده ؟ هل هي النفس وهل ها كيفية تعلم ؟ وهل هي عرض أو جوهر ، وهل يعلم مسكنها من الجسد ، ومسكن العقل ، فأجاب :

الحمد لله رب العالمين . العقل في كتاب الله وسنة رسوله وكلام الصحابة والتابعين وسائر أثمة المسلمين هو أمر يقوم بالعاقل سواء سمى عرضاً أو صفة ليس هو عيناً قائمة بنفسها سواء سمى جوهراً أوجساً أو غير ذلك : وانما يوجد التعبير باسم العقل عن الذات العاقلة التي هي جوهر قائم بنفسه في كلام طائفة من المتفلسفة الذين يتكلمون في العقل والنفس ويد عون ثبوت عقول عشرة كما يذكر ذلك من يذكره من

أُتباع ارسطو أو غيره من المتفلسفة الشَّائين : ومن تلقى ذلك عنهم من للنتسبين الى الملل :

وقد بسط المكلام على هؤلاء في غير هذا الموضع وبيّن أن مايذكرونه من العقول والنفوس والمجرّدات والمفارقات والجواهر العقلية لايثبت لهم منه الأنفس الانسان وما يقوم بها من العلوم وتوابعها، فإن أصل تسميتهم لهذه الأمور مفارقات هو مأخوذ من مفارقة النفس البدن بالموت وهذا أمر صحيح فإن نفس الميت تفارق بدنه بالموت وهذمبني على أن النفس قائمة بنفسها تبقى بعد فراق البدن بالموت مندبة وهذا مذهب أهل الملل من المسلمين وغير هموهو قول الصحابة والتابعين لهم باحسان وسائر أثمة المسلمين، وإن كان كثير من أهل الكلام يزعمون أن النفس هي الحياة القائمة بالبدن: ويقول بمضهم هي جزء من أجزاء البدن كالربح المترددة في البدن أو البخار بمضهم هي جزء من القلب:

فى الجملة النفس المفارقة للبدن بالموت ليستجزأ من أجزاء البدن ولا صفة من صفات البدن عند سلف الأمة وأعنها: وانما يقول هذا وهـذا من يقوله من أهل الكلام البتدع المحدث من أتباع الجهمية والممتزلة ونحوم: والفلاسفة والمساؤون يقرون بأن النفس تبق اذا فارقت البدن لكن يصفون النفس بصفات باطلة فيدعون أنها اذا فارقت البدن كانت عقلا والعقل عندم هو المجرد عن المادة وعلائق المادة، والمادة عندم هي الجسم، وقد يقولون هو المجرد عن التعلق بالهيولي

والهيولى فى لغتهم هو بمعنى المحل: ويقولون المادة والصورة. والعقل عندهم جوهر قائم بنفسه لايوصف بحركة ولا سكون ولا تتجدد له أحوال ألبتة:

فقيق قولهم ان النفس اذا فارقت البدن لا يتجدد لها حال من الأحوال لاعلوم ولا تصورات: ولا سمع ولا بصر ولا ارادات: ولا قرح وسرور ولا غير ذلك مما قد يتجدد و يحدث بل تبقى عندهم على حال واحدة أزلاً وأبداً كما يزعمونه في العقل والنفس: ثم منهم من يقول ان النفوس واحدة بالعين: ومنهم من يقول هي متعددة: وفي كلامهم من الباطل ماليس هذا موضع بسطه:

وانما المقصو دالتنبيه على ما يناسب هذا الموضع فهم يسمون ماافترن بالمادة التي هي الهيولي وهي الجسم في هذا الموضع نفساً كنفس الانسان المدبرة لبدنه: ويزعمون از للفلك نفساً تحركه كما للناس نفوس لكن كان قدماؤهم يقولون ان نفس الفلك عرض قائم بالفلك كنفوس البهائم وكما يقوم بالانسان الشهوة والغضب لكن طائفة منهم كابن سبناوغيره زعموا أن النفس الفلكية جوهر قائم بنفسه كنفس الانسان ومادامت نفس الانسان مدبرة لبدنه سموها نفساً فاذا فارقت سموها عقلاً لأن العقل عندهم هو المجرد عن المادة وعن علائق المادة: وأماالنفس فهي المتعلقة بالبدن تعلق التدبير والتصريف:

وأصل تسميتهم هذه مجردات هو مأخوذ من كون الانسان مجرد الأمور العقلية الكلية عن الأمور الحسية المينة فانه اذا رأى

أفراداً للانسان كزيد وعمرو عَقَلَ قدراً مشتركاً بين الاناسي ويين الانسانية الكلية المشتركة المعقولة في قلبه: وإذا رأى الخيل والبغال والجمير وبهيمة الأنعام وغير ذلك من أفراد الحيوان عقل من ذلك قدراً كلياً مشتركاً بين الافراد وهي الحيوانية الكلية المعقولة: وإذا رأى مع ذلك الحيوان والشجر والنبات عقل من ذلك قدراً مشتركا كليا وهو الجسم النامي المغتذى وقد الشمون ذلك النفس النبانية: وإذاراً ي مع ذلك سائر الاجسام العلوية الفلكية والسفلية العنصرية عَقَلَ من ذلك قدراً مشتركاً كلياً هو الجسم العام المطلق: وإذا رأى ماسوى ذلك قدراً مشتركاً كلياً وهو الوجود ذلك من الموجودات عقل من ذلك قدراً مشتركاً كلياً وهو الوجود ولك من العام الكلي الذي ينقسم الى جوهر وعرض وهذا الوجود هو عندهم موضوع العلم الأعلى الناظر في الوجود ولواحقه وهي الفلسفة الأولى والحكمة العليا عنده:

وهم يقسمون الوجود الى جوهر وعرض: والأعراض بجملونها تسمة أنواع هذا هو الذى ذكره أرسطوا: وأتباعه يجعلون هذا من جملة المنطق لان فيه المفردات التى ينتهى البها الحدود المؤلفة: وكذلك من سلك سبيلهم ممن صنف في هذا الباب كابن حزم وغيره \* وأماابن سينا وأتباعه فقالوا « الكلام في هذا لا يختص بالمنطق » فأخرجوها منه وكذلك من سلك سبيل ابن سينا كابى حامد والسهروردى المقتول والرازى والآمدى وغيرهم. وهذه هى المقولات العشر التى يعبرون عنها بقولهم: الجوهر: والكم: والكيف: والاين: ومتى يعبرون عنها بقولهم: الجوهر: والكم: والكيف: والاين: ومتى

والاصافة : والوضع : والملك : وأن يفمل : وأن ينفمل : وقد جمت فى يبتين وهى

زيدُ الطويلُ الأسودُ بنُ مالك ، في داره بالا مس كان متكى في يده سيف نضاه فانتضا ، فهذه عشر مقولات سوا وأكثر الناس من أتباعه وغير أتباعه أنكر واحصر الأعراض في تسعة أجناس وقالوا إن هذا لا يقوم عليه دليل: ويثبتون إمكان ردها الى ثلاثة والى غير ذلك من الأعداد، وجعلوا الجواهر خسة أنواع: الجسم والمقل والنفس والمادة والصورة، فالجسم جوهر حسى والباقية جواهر عقلية، لكن مايذكرونه من الدليل على إثبات الجواهر العقلية انحا يدل على ثبوتها في الأذهان لافي الأعيان،

وهذه التي يسمونها ه المجردات العقلية » ويقولون: الجواهر تنقسم الى ماديات ومجردات فالماديات القائمة بالمادة وهي الهيولى وهي الجسم ، والحجردات هي المجردات عن المادة ، وهذه التي يسمونها المجردات أصلها هي هذه الأمور الكلية المقولة في نفس الانسان كما أن الفارقات أصلها مفارقة النفس البدن ، وهذان أمران لاينكران لكن ادعوا في مفات النفس وأحوالها أمورا باطلة ، وأدعوا أيضا ثبوت جواهب عقلية قائمة بأنفسها ويقولون فيها: الماقل والمقول والعقل شي واحد كما يقولون مثل ذلك في رب المالمين فيقولون : هو عاقل ومعقول وعقل ، وعاشق ومعشوق وعشق ، ولذيذ وملتذ ولذة : ويجعلون الصفة عين الموصوف ، ويجعلون كل صفة هي الأخرى فيجعلون نفس الصفة عين الموصوف ، ويجعلون كل صفة هي الأخرى فيجعلون نفس

العقل الذي هو العلم نفس العافل العالم، ونفس العشق الذي هو الحب، نفس العاشق الحجب، ونفس اللذة هي نفس العلم هو القدره وهو ويجعلون القدرة والارادة هي نفس الدلم فيجعلون العلم هو القدره وهو الارادة وهو الحجة وهو اللذة، ويجعلون العالم المريد الحجب الملتذ هو نفس العلم الذي هو نفس الارادة وهو نفس الحجة وهو نفس اللذة؛ فيجعلون الحقائق المتنوعة شيئا واحدا ويجعلون نفس الصفات المتنوعة فيجعلون الحقائق المتنوعة من يتناقضون فيثبتون له علما لبس هو نفسذاته كما تناقض ابن سينا في اشاراته: وغيره من محققيهم، وبسط الكلام في الرد عليهم بموضع آخر:

والمقصود أنهم يعبرون بلفظ العقل عن جوهر فالم بنفسه ويثبتون جواهر عقاية يسمونها المجردات والمفارقات المادة ، واذا حقق الأمر عليهم لم يكن عندهم غير نفس الانسان التي يسمونها الناطقة وغير مايقوم بها من المنى الذي يسمى عقلا . وكان أرسطو وا تباعه يسمون الرب عقلا وجوهرا وهو عندهم لايعلم شيأ سوى نفسه ولا يربد شيئا ولا يفعل شيئاويسمونه المبدأ والملة الأولى لان الفلك عندهم الى العلة الأولى من به أو متحرك الشبه بالعقل ، فحاجة الفلك عندهم الى العلة الأولى من جهة أنه متشبه بها كما يتشبه المؤتم بالامام والتاميذ بالاستاذ ، وقد يقول انه يحركه كما يحرك المعشوق عاشقه ليس عندهم أنه أبدع شيئا ولا فعل شيئا، ولا كانوا يسمونه واجب الوجود ولا يقسمون الوجود الى فعل شيئا، ولا كانوا يسمونه واجب الوجود ولا يقسمون الوجود الى واجب وممكن ويجعلون الممكن هو موجودا قد يماأ زليا كالفلك عندهم

وانما هذا فعل ابن سينا وأتباعه وهرخالفوا فىذلك سلفهم وجميع العقلاء وخالفوا أنفسهم أيضافتناقضوا فانهم صرحوا بما صرح بمسلفهم وسائر المقلاء من أن الممكن الذي يمكن أن يكون موجودا وان يكون ممدومًا ، لا يكون الا محدثًا مسبوقًا بالمدم . وأما الأزلى الذي لم يزل ولا يزال فيمتنع عندهم وعندسائر العقلاء إن يكون ممكنايقبل الوجود والمدم بلكل مأقبل الوجود والمدم لم يكن الامحدثا وهذا بما يستدل به على ان كل ماسوى الله فهو محدث مسبوق بالمدم كائن بعد ان لم يكن كما بسط في موضَّمه : لكن ابن سينا ومتبموه تناقضوا فذكروا في موضع آخر أن الوجود ينقسم الى واجب وممكن وان المكن قد يكون قديمًا ازليا لم يزل ولا يزال يمتنع عــدمه ويقولون هو واجب بغيره وجملوا الفلك من هذا النوع فخرجوا عن إجماع العقلاء الذين وافقوهم هم عليه في اثبات شيء ممكن يمكن ان يوجد وأن لايوجد وانه مع هذا يكون قديماً أزايااً بديا تمتنع العدم واجب الوجود بغير • فان هذا تمتنع عندجميع المقلاء. وذلك بَّين في صريح المقل لمن تصور حقيقة الممكن الذي يقبل الوجود والمدم كما بسط في موضعه :

وهؤلاء المتفلسفة انما تسلطوا على المتكامين الجهمية والممتزلة ومن سلك سبيلهم لأن هؤلاء لم يعرفرا حقيقة مابعث الله به رسوله . ولم يحتجوا لما نصروه بحجج صحيحة فى المعقول فقصر هؤلاء المتكامون فى معرفة السمع والعقل حتى قالوا إن الله لم بزل لايفعل شيئا ولا يتكلم بمشيئته ثم حدث ماحدث من غير تجدد سبب حادث : وزعموا دوام

امتناع كون الرب متكلماً بمشيئته ثم حدث ماحدث من غير تجدد سبب حادث وزعموا دوام امتناع كون الرب متكلما بمشيئته فمالا لما يشاء لزعمهم امتناع دوام الحوادث ثم صار أعمتهم كالجهم بن صفوان وأبي الهذيل العلاف الى امتناع دوامها في المستقبل والماضي : فقال الجهم بفناء الجنة والنار: وقال أبو الهذيل بفناء حركاتهما وانهم يبقون دائمًا في سكون : ويزعم بعض منسلك هذه السبيل أن هذاهو مقتضى العقل وأن كل ماله ابتداء فيجب أن يكون له انهاء . ولما رأوا الشرع قد جاء بدوام نميم اهــل الجنة كما قال تمالى (أُ كُلُها دَائِمٌ وَ طَلُّها) وقال ( إِنَّ هَٰذَا لَر زَقْنَا مَالَهُ مِنْ نَفَادٍ ) ظنوا إنه يجب تصديق الشرع فيما خالف فيــه اهل العقل ولم يعلموا ان الحجة العقلية الصحيحة لاتنافض الحجةالشرعية الصحيحة بل يمتنع تعارض الحجج الصحيحة سواء كانت عقلية أو سمعية أوسمعية وعقلية . بل اذا تعارضت حجتان دل على فساد إحداها أو فسادها جميعاً:

وصاركثير منهم الى جواز دوام الحوادث في المستقبل دون الماضى وذكر وافروعاً عرف حذافهم ضعفها كما بسط في غير هذا الموضع: وهو لزومهم أن يكون الرب كان غير قادر ثم صار قادرامن غير تجدد سبب يوجب كونه قادرا وانه لم يكن يه كنه ان يفمل و لا يتكام بمشبئته ثم صار الفعل ممكنا له بدون سبب يوجب تجدد الامكان . واذا ذكر لهم هذا قالوا كان في الأزل قادراً على مالم يزل فقيل لهم القادر لا يكون قادراً على مالم يزل فقيل لهم القادر لا يكون قادراً على مالم يزل فقيل لهم القادر لا يكون قادراً على ما المقدور ممتنعاً بل القدرة على الممتنع ممتنعة وانها يكون قادراً على ما يمكنه ان

يفعله فاذا كان لم يزل قادراً فلم يزل يمكنه أن يفعل:

ولماكان اصل هؤلاء هذا صاروا في كلام الله على ثلاثة أقوال : فرقة قالت الكلام لا يقوم بذات الرب بل لا يكون كلامه الا مخلوقا لا نه إما قديم واما حادث ويمتنع أن يكون قديماً لانه متكلم به شيئته وقدرته والقديم لا يكون بالقدرة والمشيئة : واذا كان السكلام بالقدرة والمشيئة كان مخلوقاً لا يقوم بذاته إذ لو قام بذاته كانت قد قامت به الحوادث والحوادث لا تقوم به لا نهالو قامت به لم يخل منها ومالم يخل من الحوادث فهو حادث : قالوا اذ بهذا الأصل أثبتنا حدوث الأجسام : وبه ثبت حدوث العالم (قالوا) ومعلوم ان مالم يسبق الحادث لم يكن قبله اما معه واما بعده . وما كان معم الحادث او بعده فهو حادث :

وكثير منهم لم يتفطن للفرق بين نوع الحوادث وبين الحادث المعين فان الحادث المعين والحوادث المحصورة يمتنع أن تكون أزلية دائمة: ومالم يكن قبلها فهو إما معها وإما بعدها: وماكان كذلك فهو حادث قطعاً. وهذا لا يخنى على أحد:

ولكن موضع النظر والنزاع نوع الحوادث. وهو أنه هل يمكن أن يكون النوع دائما فيكون الرب لايزال يتكلم أو يفعل بمشيئته وقدرته أم يمتنع ذلك و فلم نفطن لهذا الفرق طائفة قالوا: وهذا أيضا ممتنع لامتناع حوادث لاأول لها: وذكروا على ذلك حججا كحجة التطبيق وحجة امتناع انقضاء مالانهاية له وأمثال ذلك: وقد ذكر عامة

ماذكر فى هذا الباب وما يتعاق به فى مواضع غير هذا الموضع ولكل مقام مقال .

وأولئك المتفلسفة لما رأوا أن هذا القول مما يعلم بطلانه بصريح المقل وأنه يمتنع حدوث الحوادث بداون سبب حادث ويمتنع كون الرب يصير فاعلا بمدأن لم يكن وأن المؤثر التام يمتنع تخلّف أثره عنه \_ ظنوا أنهم اذا أبطلوا هذا القول فقد سلم لهم ماادءوه من قدم العالم كالأفلاك وجنس المولودات ومواد العناصر: وصلواصلالاً عظيما خالفوا به صرائح المقول وكذبوا بهكل رسول فان الرسل مطبقون على أن كل ماسوى الله محدث مخلوق كائن بعدأن لم يكلن . لبس مع الله شيء قديم بقدمه وأنه خلق السموات والأرض وما ينهما في ستة أيام. والمقول الصريحة تعلم أن الحوادث لابد لها من محدث : فلولم تكن الا الملة القدعة الأزلية المستلزمة لمعلولها لم يكن في العالم شيء من الحوادث. فان حدوث ذلك الحادث عن علة قديمة أزلية مستلزمة لمعلولها ممتنع: فانه اذا كان معلو لها لازما لها كان قديما معها لم يتأخر عنها فلا يكون اشيء من الحوادث سبب اقتضى حدوثه فتكو ذالحوادث كلها حدثت بلاعدث وهؤلاء فروا من أن يحدثها القادر بنير سبب حادث وذهبوا الى أنها تحدث بمير محدث أصلاً لاقادر ولا غير قادر . فكان مافروا اليه شراً مما فروا منه : وكانوا شرًّا من المستجير من الرمضاء بالنار :

واعتقد هؤلاء أن المفمول المسنوع المبتدع المين كالفلك يفارق فاعله أزلاً وأبداً لايتقدم الفاعل عليه تقدما زمانيا : وأولىك قالوا بل

للؤثر التام يتراخي عنه أثره ثم يحدث الأثر من غير سبب اقتضى حدوثه فأقام الأولون الأدلة العقلية الصريحة على بطلان هذا كما أقام هؤلاء الأدلة العقلية الصريحة على بطلان قول الآخرين : ولا ريب أن قول هؤلاء أهل القارنة أشدفسادا ومناقضة لصريح المقول وصحيح المنقول من قول أولنك أهل التراخي \* والقول الثالث الذي يدل عليه المعقول الصريح ويقرآ به عامَّة العقلاء ودلعليه الكتاب والسنة وأقوال الساف والأُمَّة لم يهتد له الفريقان : وهو أن المؤثر التام يستلزم وقوع اثره عقب تأثره التام لايقترن به ولا يتراخي كما طلقت المرأة فطلقت. وأعتقت العبدفعتق . وكسرت الاناء فانكسروقطعت الحبل فانقطع: فوقوع العتق والطلاق ايس مقارنا لنفس التطليق والاءعتاق بحيث يكون ممه ولا هو أيضا متراخ عنه بل يكون عقبه متصلا به : وقد يقال هو معه ومفارق له باعتبار أنه يكون عقبهمتصلاً به كما يقال هو بعده متأخر عنه باعتبار أنه انما يكون عقب التأثير التام : ولهذا قال تمالى ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ فهو سبحانه بكون مايشاه تكوينه فاذاكونه كان عقب تكوينه متصلا به لایکون مع تکوینه فی الزمان ولا یکون متراخیاعن تکوینه بینهما فمسل في الزمان بل يكون متصلا بتكوينه كالصال أجزاء الحركة والزمان بمضها بيمض:

وهذا مما يستدل به على أن كل ماسوى الله حادث كائن بمد أن لم يكن : وان قيل مع ذلك بدوام فاعليته ومتكلميته : وهذه الأمور

مبسوطة في غير هذا الموضم. والمقصود هنا أن هذا هو أصل من قل القرآن محدث ومن قال ان الرب لم يقم به كلام ولا ارادة بل ولا علم بل ولا حياة ولا قدرة ولا شيء من الصفات : فلما ظهر فساد هـــــذا القول شرعا وعقسلا قالت طائفة بمن وافقتهم على أصل مذهبهم هو لايتكلم بمشيئته وقدرته بل كلامه أمر لازم لذاته كأتلزم ذاته الحياة: ثم منهم من قال هو معنى واحد لامتناع اجباع معانى لانهاية لها في آن واحد وامتناع تخصيصه بمدد دون عدد : وقالوا ذلك المني هو الاثمر بكل مأمور والخبر عن كل مخبر عنه إن عبر عنه بالعربيه كان قرآنا وإن عبر عنه بالعبرية كان توراة وان عبر عنه بالسريانية كان انجيلا : وقالوا: ان الأمر والنهى صفات للكلام لا أنواع له . فان معنى آية الكرسي آية الدين و ( قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ) و ( تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهُبِ ) معنى واحد : فقال جمور العقلاء لهم: تصور هـذا القول يوجب العلم بفساده وقالوالهم : موسى سمع كلام الله كله أو بعضه . إن قاتم كله لزم أن كون قد علم علم الله . وإن قاتم بمضه فقد تبعض : وقالوا لهم : اذا جوزتم أَنْ تَكُونَ حَتَيْقَةُ الْخَبْرُ هِي حَتَيْقَةُ الْأَمْرُ وَحَتَيْقَةُ النَّهِي عَنْ كُلُّ مَهْيَ عنه . والأثمر بكل مأمور به هوحقيقة الخبر عن كل عنبر عنه: فجوَّزُوا أن تكون حقيقة الملم هي حقيقة القدرة : وحقيقة القدرة هي حقيقة الارادة فاعترف حدًّا فهم بأن هـ ذا لازم لهم لامحيد لهم عنه: ولزمهم امكان أن تكون حقيقة الذات هي حقيقة الصفات وحقيقة الوجود الواجب هي حقيقة الوجوب المكن ، والتزم ذلك طائفة منهم فقالوا :

١ ـ الاخلاص ١

۲ ـ المسد ۱

الوجود واحد، وعين الوجود الواجب القديم الخالق هو عيز الوجود المكن المخلوق المحدث:

وهذا أصل قول القائلين بوحدة الوجودكابن عربي الطائى وابن سبمين وأتباعهما كما بسط في مواضع : ومن هؤلاء القائلين بأنه لايتكلم بمشائته وقدرته مع قيام الكلام به من قال: كلامه المعين حروف وأصوات ممينة قديمة أزلية لم تزل ولاتزال: وزعموا أن كلاُّ من القرآن والتوراة والانجيل حروف وأصوات قديمة أزلية لمنزل ولانزال، ففال لهم جهور المقلاء : معلوم بالاضطرار أن الباء قبل السين والسين قبل المبم فكيف يكونان معا أزلاً وأبداً : ومعلوم أن الصوت المعين لايبقى زمانين فكيف يكون أزليا لم يزل ولا يزال فقالت الطائفة الثالثة ممن سلكمسلك أولئك المتكلمين : بل نقول أنه يتكلم بمشيئته وقدرته كلاما قامًا بذاته كما دل على ذلك الكتاب والسنةواجماع السلف والأممة وان لزم من ذلك قيام الحوادث به فلامحذور في ذلك لاشرعا ولا عقلا بل هذا لازم لجميم طوائف العقلاء وعليه دلت النصوص الكثيرة: وأفوال السلف والأئمة . ويقول انه يتكام بمشيئته وقدرته بالقرآن العربى وأنه نادى موسى بصوت سمعهموسى كا دلت على ذلك النصوص وأقوال السلف لكن يقولانه لم يكنفي الازلمتكلما ويمتنع أذيكون لم يزل متكلما بمشيئته وقدرته لان ذلك بستلزم حوادث لاأول لها . وهو أصل هؤلاء. فقيل لهم معلوم الالكلام صفة كاللاصفة تقص وأن من يتكلم بمشيئته وقدرته أكلمن لابكون فادراعى الكلام بمشيئته وقدرته

وحينئذ فن لم يزل متكلما بمشيئته أكل ممن صار قادراً على الكلام بعد ان كان لايمكنه أن يتكلم: وقالوا لهم اذا قلم تكلم بعد أن كان السيلام ممتنعا من غير أن يكون هناك سبب أوجب تجدد قدرته وتجدد امكان الكلام له قلم أنه لم يزل غير قادر على الكلام ولم يزل السكلام غير ممكن له ثم صار قادراً يمكنه أن يتكلم بمشيئته من غير حدوث شيء: وهذا مخالفة لصريح العقل: وسلب لصفات الكمال عن البارى وجعله مشل المخلوق الذي صار قادراً على الكلام بعد أن لم يكن قادراً عليه:

والسلف والأثمة نصوا على أن الرب تعالى لم يزل متكاما اذا شاء وكما شاء كما نص على ذلك عبد الله بن المبارك وأحمد بن حنبل وغيرهم من أثمة الدين وسلف المسلمين وهم الذين قالوا بان القرآن كلام الله منزل غير مخلوق لم يقل أحمد منهم أنه لايتكلم بمشيئته وقدرته ولا قال أحمد منهم أنه محاد ولا قال أحمد منهم أنه صاد متكلما أو قادراً على الكلام بعد ان لم يكن كذلك: وقد بسطت هذه الأمور في موضع آخر . والقصود أن هذه الأقوال التي قالها هؤلاء المتكلمون من الجهمية والمعزلة والكلابية والكرامية والسالمية: ومن وافقهم من المتأخرين الذين انتسبوا الى بعض الاثمة الأربعة وخالفوا بها مربح واقتهم من المتأخرين الذين انتسبوا الى بعض الاثمة الأربعة وخالفوا بها مربح والمقول الذي فطر الله عليمه عباده هي التي سلطت أولئك المتفاسفة المعقول الذي فطر الله عليمه عباده هي التي سلطت أولئك المتفاسفة المعقول الذي فطر الله عليمه عباده هي التي سلطت أولئك المتفاسفة

الدهرية عليهم لكن قول الفلاسفة أعظم فساداً في المعقول والمنقول:

والمقصود هنا أن اسم العقل عنــد المسلمين وجهور العقلاء انمــا هو صفة وهو الذي يسمى عرضا قائم بالعاقل: وعلى هذا دل القرآل في قوله تعالى (لَمَلَّكُمْ تَمْقُلُونَ) \* وقوله (أَفَلَمْ يَسِيرُوا في الأرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَمْقِلُونَ بِهَا) \* وقوله (قد يَيَّنَّا لَكُمُ الآياتِ إِنْ كُنْتُمْ تَمْفُلُونَ ﴾ ونحو ذلك مما يدل على أن العقل مصدر عَقلَ يعقل عقلا، وإذا كان كذلك فالعقل لايسمى به مجرد العلم الذي لم يعمل به صاحبه : ولا العمل بلا علم بل أنما يسمى به العلم الذي يعمل به والعمل بالعلم: ولهذا قال أهل النار ( لُو كُنَّا نَسْمَكُمْ أَو نَعْقُلُ مَا كُنَّا فِي أصحاب السَّمير) وقال تعالى (أ فَكُمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضُ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يُمْقِلُونَ بِهَا ) . والعقل المشروط في التكليف لابدأن يكون علوما يميز بها الانسان بين ماينفه وما يضره : فالمجنون الذي لايميز بين الدراهم والفلوس : ولا بين أيام الأسبوع : ولايفقه ما يقال له من الكلام ليس بعاقل: أما من فهم الكلام وميز بين ماينفمه وما يضره فهو عاقل :

١ ـ البقرة ٧٢

ثم من الناس من يقول: العقل هو علوم ضرورية: ومنهم من ٢ ـ الحج ٤٦ يقول العقل هو العمل ، وجب تلك العلوم. والصحيح أن اسم العقل ٣ ـ البقرة ١١٨ يتناول هــذا وهذا، وقد يراد بالعقــل نفس الغريزة التي في الانسان

٤ ـ الملك ١٠

التى بها يعلم ويميز ويقصد المنافع دون المضاركاة ال أحمد بن حنبل والحارث المحاسبي وغيرهما ان العقل غريزة وهذه الغريزة ثابتة عند جمهور العقلاء كما أن في العين قوة بها يبصر: وفي اللسان قوة بها يذوق: وفي الجلد قوة بها يلمس عند جمهور العقلاء:

ومن الناس من ينكر القوى والطبائع كما هو قول أبى الحسن ومن انبعه من أصحاب مالكوالشافعي وأحمد وغيره: وهؤلا النكرون للقوى والطبائم ينكرون الأسباب أيضا ويقولون ان الله يفعل عندها لابها فيقولون ان الله لايشبع بالخبز ولا يروى بالماء ولا ينبت الزرع بالماء بل يفعل عنده لابه: وهؤلاءخالفوا الكتابوالسنةواجاعالساف مع مخالفة صريح العقل والحسُّ فان الله قال في كتابه (وَ هُمُو َ الَّذِي يُوْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا مَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَّتْ سَحَابًا ثِقَالاً سُفْنَاهُ المِلَدِ مَيِّت فَأَنْزَلْنَا بِهِ اللَّهِ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الْمُرَاتِ كَذُلِكَ نُخْرِجُ المَوْ فَي لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ )فأخبر أنه ينزل الماء بالسحاب ويخرج الثمر بالماء : وقال تعالى ( وَ مَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاهِ فَأَحْيُ بِهِ إِلاَّ رَضَ بَعْدَ مَوْتِهِا) وقال (وَ نَزُّلْنا مِنَ السَّهَاء مَاء مُبَارَكًا ً فأنبَتْنا بِهِ جَنَّاتٍ وَ حَبِّ الْحَصِيدِ ) وقال (قاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ بأَيْدِيكُمْ ) وقال ( فَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُـُورٌ وَكِينَابٌ مُبَيْنٌ يَهْدِي بِهِ اللهُ مَنِ انْبُعَ رَصُوانَهُ سُبُلَ السَّلاَمِ) ْوقال (يَقْسُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللهُ بهذا مَثَلًا يُضلُ بهِ كَـُثِيرًا وَيَهْدِي بهِ كَثِيرًا )ومثل هذا في القرآن

١ ـ الأعراف ٥٧

٢ ـ البقرة ١٧٤

۳ ـ ق ۹

٤ ـ التوبة ١٤

٥ ـ المائدة ١٦ـ٢١

٦ ـ البقرة ٢٦

كثير ، والناس يعلمون بحسهم وعقلهم أن بعض الأشياء سبب لبعض كا يعلمون أن الشبع يحصل بالأكل لا بالعد: ويحصل بأكل الطعام لا بأكل الحصى: وأن الماء سبب لحياة النبات والحيوان كما قال (و جعكنا من الماء كل شيء حق ) وأن الحيوان يروى بشرب الماء لا بالشي ، ومثل ذلك كثير: ولبسط هذه المسائل موضع آخر:

## فصل

والروح المدبرة للبدن التي تفارقه بالموت هي الروح المنفوخة فيه وهي النفس التي تفارقه بالموت ، قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم لما نام عن الصلاة وان الله فبض ارواحنا حيث شاء وردها حيث شاء وقال تعالى وقال له بلال بارسول الله أخذ بنفسي الذي أخذ بنفسك : وقال تعالى (ألله يَمَو في الا نفس حين مَو بها والتي كم محت في منامها فيمسك التي قضي عكيها الموت و يُوسل الأخرى إلى أجل مسمى النوم ثم في النوم يقبض التي عوت ويرسل الأخرى الى أجل مسمى النوم ثم في النوم يقبض الموت وقبض النوم ثم في النوم يقبض التي عوت ويرسل الأخرى الى أجل مسمى النبي صلى حتى يأتي أجلها وقت الموت : وقد ثبت في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول اذا نام د باسمك ربي وضعت جنبي و بك أرفعه أن أمسكت نفسي فاغفر لها وأرحها وأن أرسلها فاحفظها بما أرفعه أن أمسكت نفسي فاغفر لها وأرحها وأن أرسلها فاحفظها بما

۱ ـ الأنبياء ۳۰ ۲ ـ الزمر ٤٢

<sup>(</sup>٦) الحـديث رواه البخارى مطولا ومسلم وغيرهما الا انه بلفظ « ان الله قبض ارواحكم » الخ

تحفظ به عبادك الصالحين» وقد ثبت في الصحيح «أن الشهداء جمل الله آرواحهم فی حواصـل طیر خضر تسر ح فی الجنة ثم تأوی الی قنادیل معلقة بالمرش » وثبت أيضا بأسانيد صحيحة « ان الانسان اذا قبضت روحه فتقول الملائكة اخرجي أينها النفس الطيبة كانت في الجسد الطيب اخرجي راضية مرضيا عنك: ويقال أخرجي أيها النفس الخبيثة كانت في الجسد الخبيث أخرجي ساخطة مسخوطا عليك \* وفي الحديث الآخر « نسمة المؤمن طائر تماق من ثمر الجنة ثم تأوى الى قناديل معلقة بالمرش » فسماها نسمة . وكذلك في الحديث الصحيح حديث المراج « أن آدم عليه السلام قبل يمينه أسو دة وقبل ثماله أسو دة فاذا نظر قبل يمينه صحك واذا نظر قبل شماله بكى » وان جبريل قال للنبي صلى الله عليه وسلم «هذه الاسودة نسم بنيه. عن يمينه السمدا وعن يساره الأشقياء» وفي حديث على «والذي فلق الحبة وبرأ النسمة» وفي الحديث الصحيح « إن الروح اذا قبض تبعه البصر » (١) فقد سمى المقبوض وقت الموت ووقت النوم روحا ونفساً . وسمى المعروج به الى السهاء روحاونفساً. لكن تسمى نفسا باعتبار تدبيره للبدنوتسمى روحاباعتبار لطفه فان لفظ « الروح » يقتضي الاطف ولهذا يسمى الربح روحاً. وقال النبي صلى الله عليه وسلم « الربح من روح الله» (٢) أي من الروح التي

<sup>(</sup>١) رَاوِه مسلم وابن ماجه والامام احمد بن حنبل عن ام سلمة :

<sup>﴿</sup> ٣) رُواْهِ البخارَى في الادبُ وابو داود والحاكم عن آبى هريرة بلفظ « الربح من روح الله تأتى بالرحمة وتأتى بالمداب فاذا رأيت وها فلا تسبوها واسألوا الله خيرها واستميذوا بالله من شرها »

خلقها الله فاضافة الروح الى الله إضافة ملك لاإضافة وصف اذكل مايضاف الى الله انكان عينا قائمة بنفسها فهو ملك له وان كان صفة قائمة بغيرها ليس لها محل تقوم به فهو صفة لله:

فالاول كقوله « نَاقَةُ اللهِ وَسُقْيَاهَا » وقوله « فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا » وهو جـبريل « فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوَيًّا قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَٰنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيًّا قَالَ إِنَّا أَنَا رَسُولُ رَبُّكِ لِأُهَبَ لَك غُــــلامًا زَكِيًّا » وقال «وَمَرْنَبُمُ ابْنَةُ عِمْرَانَ الَّتِي أَحْصَلَاتُ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهِ مِنْ رُوحِنَا » وقال عن آدم « فَاذَا سُوَّ يَنَّهُ وَ نَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ » والثاني كقولنا : علم الله وكلام الله وقدرة الله وحياة الله وأمرالله: لكن قد يعبر بلفظ المصدر عن المفعول به فيسمى المملوم علما والمقدور قدرة والمأمور به أمراً والمخلوق بالكلمة كلمة فيكون ذلك مخلوقا .كـقوله « أنَّى أَمْرُ اللهِ فَلاَ تَسْتَمْجَلُوه » وقوله « إِنَّا نُبُشِّرُكُ بِكُلِمَةٍ مِنْهُ اسْمُهُ النَّسِيحُ عِيسَى ابنُ مَرْثِمَ وَجِيهَا فِي الدُّنيَا وَالآخِرَةِ ﴾ وقوله ﴿ إِنَّا الْمُسِيحُ عَيسَى ابنُ مَرْبُمُ رَسُولُ اللَّهِ وَ كُلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْثُمَ وَرُوحٌ مِنْهُ الومن هـذا الباب قوله « إِنَّ اللهُ خلق الرحمة يوم خلقها ما أة رحمة . انزل منهار حمة واحدة وأمسك عنده تسعة و تسمين رحمة فاذا كان يوم القيامة جم هذه الى تلك فرحم بهاعباده ، (١)

١ ـ ألشمس ١٣

۲ ـ مريم ۱۹-۱۷

٣ ـ التحريم ١٢

٤ ـ الحجز ٢٩

ه ـ النحل ١

٦ ـ آل عمران ١٥

٧ \_ النساء ١٧١

<sup>(</sup>٢) الحديث في صحيح البخارى وغيره عن إلى هريرة بلفظ « قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول ان الله خلق الرحة يوم خلقها مائة رحمة فاصلك عنده تسما وتسمين رحمة وارسل في خلفه كام رحمة واحدة فاو يسلم الكافر بكل الذي عند الله من

ومنه قوله فى الحديث الصحيح للجنة « أنت رحمى أرحم بك من أشاء من عبادى » كما قال للنار « أنت عذا بى أعذب بك من أشاء ولكل واحدة منكما ملؤها »

#### فصل

ولكن لفظ الروح والنفس يعبر بهماعن عدة معان ، فيراد بالروح البخار الهواء الخارج من بجويف القلب من سويداه السارى فى العروق وهو الذى تسميه الأطباء الروح ويسمى الروح الحيوانى ، فهذان المعنيان غير الروح التى تفارق بالمودت التى هى النفس ، ويراد بنفس الشىء ذاته وعينه كما يقال رأيت زيدا نفسه : وعينه : وقد قال تعالى « تعلم ما فى نفسي وكا أعلم ما فى نفسيك »وقال «كتب ربكم على نفسي الرحمة » وقال تعالى «ويُحدَّر كم الله نفسه » وفى الحديث الصحيح انه قال لأم المؤمنين « لقدقلت بعدات أربع كلمات لو وزن عاقلتيه لوز نهن سبحان الله عدد خلقة سبحان الله زنة عرشه، سبحان الله رضائفسه، سبحان الله مداد كلمة» (ق الحديث الصحيح الألمى عن النبي صلى الله عليه وسلم «يقول عدد خلقة سبحان الله زنة عرشه، سبحان الله عنه ان ذكرنى فى نفسه كلمة» (ق الحديث الصحيح الألمى عن النبي صلى الله عليه وسلم «يقول الله تعالى : أنا عند ظن عبدى فى وأنا معه حين يذكرنى ان ذكرنى في نفسه الله تعليه وسلم «يقول الله تعالى : أنا عند ظن عبدى فى وأنا معه حين يذكرنى ان ذكرنى في نفسه الله تعليه و النه يقول الله تعالى : أنا عند ظن عبدى فى وأنا معه حين يذكرنى ان ذكرنى في نفسه الله تعالى « يقول المعه حين يذكرنى ان ذكرنى في نفسه الله تعالى « يقول المعه حين يذكرنى ان ذكرنى في نفسه الله تعالى « يقول المعه حين يذكرنى ان ذكرنى في نفسه الله تعالى « يقول المعه حين يذكرنى ان ذكرنى في نفسه الله تعالى « يقول المعه حين يذكرنى ان ذكرنى في نفسه الله تعالى « يقول المعه حين يذكرنى ان ذكرنى في نفسه المينه ا

١ ـ المائدة ١١٦

٢ ـ الأنعام ٤٥

۲ ـ آل عمران ۲۸

الرحمة لم ييأس من الجنة ولو يعلم المؤمن بكل الذى عند الله من العذاب لم يأمن من النار» اقول الذي يثبنى للماتل ان بكون بين الحوف والرجاء فلا يكون مفرطا فى الرجاء بحيت يصير من المرجئة القائلين بانه لا يضر مع الايمان شيء : ولا مفرطا فى الحوف كالفذلة القائلين بتخليد صاحب الكبيرة اذا مات من غير توبة فى النار بل يكون وسطا بينهما والله الموفق :

(١) الحديث في صحيح مسلم وغيره بالفاظ مختلفة :

ذكرته في نفسي وان ذكرني في ملا ذكرته في ملا خير منهم "فهذه المواضع المراد فيها بلفظ النفس عند جهور العلماء الله نفسه التي هي ذاته المتصفة بصفاته: ليس المراد بها ذاتا منفكة عن الصفات ولا المراد بها ضفة للذات ، وطائفة من الناس يجعلونها من باب الصفات كما يظن طائفة أنها الذات المجردة عن الصفات : وكلا القولين خطأ . وقد يراد بلفظ النفس الدم الذي يكون في الحيوان كقول الفقهاء «ماله نفس سائلة وما ليس له نفس سائلة » ومنه يقال نفست المرأة اذا حاصنت ، ونفست اذا نفسما ولد ها ، ومنه قيل النفساء ومنه قول الشاعر

تسيل على حدالظباة نفوسنا \* ولبست على غير الظباة نسيل

فهذان المعنيان بالنفس لبساهما معنى الروح : ويراد بالنفس عند كثير من المتأخرين صفاتها المذمومة فيقال فلان له نفس ويقال اترك نفسك ومنه قول أبى مرثد « رأيت رب العزة فى المنام فقلت اى رب كيف الطريق اليك فقال أترك نفسك » ومعلوم أنه لا يترك ذاته وانما يترك هواها وأفعالها المذمومة ، ومثل هذا كثير فى الكلام ، يقال فلان له لسان ، فلان له يد طويلة ، فلان له قلب ، يراد بذلك لسان ناطق ويدعاملة صانعة وقاب حى أعارف بالحق مريدله ، قال تمالى «إن في ذكك كذرى مانعة وقاب مى أو ألتى السمع وهو هما صاد لفظ «النفس لما كانت حال تعلقها بالبدن يكثر عليها تباع هواها صاد لفظ «النفس» يعبر به عن حال تعلقها بالبدن يكثر عليها تباع هواها صاد لفظ «النفس» يعبر به عن

- ·

<sup>(</sup>١) الحديث في صحيح البخاري وغبره مطول وما ذكره المصنف مختصر منه تنبه :

النفس المتبعة لهواها أو عن اتباعها الهوى يخلاف لفظ « الروح »فانها لايمبرعها عن ذلك اذكان لفظه الروح» ليسهو باعتبار مدبرها للبدن: ويقال النفوس ثلاثة أنواع : وهي النفس الامارة بالسوء التي يغلب عليها اتباع هواها بفعل الذنوب والمعاصى ، والنفس اللوامة وهي التي تذنب وتتوب فمنها خير وشر لكن اذا فعلت الشر تابت وأثابت فتسمى لوامة لأنها تلوم صاحبها على الذنوب ولأنها تتلوُّم أى تتردد بين الخير والشر\* والنفس الطمئنة وهي التي تحب الخير والحسنات وتريده وتبغض الشر والسيئات وتكره ذلك وقد صار ذلك لها خلقا وعادة وملسكة : فهذم صفات وأحوال لذات واحدة ، والا فالنفس التي لكل انسان هي نفس واحدة، وهذا أمر بجده الانسان من نفسه \* وقد قال طائفة من المتفلسفة الأطباء أن النفوس ثلاثة: نباتية محلها الكبد، وحيوانية محلها القلب وناطفية محلها الدماغ: وهذا ان أرادوا به أنها ثلاثة قوى تتعلق بهــذه الأعضاء فهذا مسلم، وان أرادوا أنها ثلاثة أعيان قائمة بأنفسها فهذا غلط بين :

#### فصل

وأما قول السائل «هل لها كيفية تعلم ؟ » فهذا سوآل مجمل ، ان أراد أنه تعلم ما يعلم من صفاتها وأحوالها فهذا مما يعلم ، وإن أراد أنها هل لها مثلمن جنس مايشهده من الأجسام أوهل من جنس شيء من ذلك؟ فان ارادذلك فليست كذلك فانها ليست من جنس العناصر الماء والهواء والنار والتراب ، ولا من جنس أبدان الحيوان والنبات وللمدن ، ولا

من جنس الأفلاك والكواكب، فليس لها نظير مشهود ولا جنس ممهود، ولهذا يقال انه لايملم كيفيتها ، ويقال انه «من عرف نفسه عرف ربه » منجهة الاعتبار ومنجهة المقابلة ومنجهة الامتناع ، فاما الاعتبار فانه يملم الانسان انه حي عليم قدير سميع بصير متكملم فيتوصل بذلك الى ان يفهم ما اخبر الله به عن نفسه من انه حي عليم قدير سميع بصيرفانه لو تصور لهــذه المعانى من نفسه ونظر اليــه لم يمكن ان يفهم ماغاب عنــه كما انه لولا تصوره لمــا في الدنيا من العســل واللبن والماء: والحرر : والذهب : والفضة لما امكنه ان يتصور مااخبر به من ذلك من الغيب، لكن لايلزم ان يكون الغيب مثــل الشهادة فقد قال ابن عباس رضي الله عنــه « ليس في الدنيا مما في الجنة الا الأساء » فإن هذه الحقائق التي اخبر بها إنها في الجنة ليست مماثلة لهذه الموجودات في الدنيا بحيث يجوز على هذه مايجوزعلى تلك ويجب لها مايجب لها ويمتنع مايمتنع عليها ويكون مادنها مادتها ويستحيل استحالهافانانعلم أن ماء الجنة لأيفسد ويأسن: ولبنهالايتغير طعمه ، وحمرها لايصدع شاربها ولا ينزف عقله فان ماءها ليس نابعاً من تراب ولا نازلاً من سحاب مثل ما في الدنيا ، ولبنها ليس مخلوقا من أنمام كما فى الدنيا وأمثال ذلك ، فاذا كان ذلك المخلوق يوافق ذلك المخلوق في الاسم وبينهما قدر مشترك وتشابه فعلم به معنى ماخوطبنا به مع أن الحقيقة ليستمثل الحقيقة: فالخالق جل جلاله أبعد عن مماثلة مخلوقاته ما فى الجنة لمــا فى الدنيا فإذا وصف نفسه بأنه حى عليم سميع

بصير قدير لم يلزم أن يكون بماثلا لخلقه اذكان بمدها عن بماثلة خلقه أعظم من بعد مماثلة كل مخلوق ا كل مخلوق، وكل واحد من صغار الحيوان لها حياة وقوة وعمل ولبست مماثلة للملائكة المخلوفين فكيف عائل ربّ العالمين شيئاً من المخلوقين والله سبحانه وتعالى سمى نفسه وصفاته بأسماء وسمى بها بمض المخلوقات فسمى نفسه حيا عليها سميما بصيراً عزيزا جباراً متكبرا ملكاً رؤوفاً رحياً وسمى بعض عباده عليا: وبعضهم حليا وبعضهم رؤوفا رحيا: وبعضهم سميعاً بصيراً: وبعضهم ملكاً وبعضهم عزيزا وبعضهم جباراً متكبراً ، ومعلوم أنه ليس العليم كالعايم ولا الحليم كالحليم ولا السميع كالسميع وهكذا في سائر الأسماء، قال سبحانه و تعالى «إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَماً حَكِياً »وقال « وَبَشَرُوهُ بِفُلاَمٍ عَلَيمٍ »وقال « أَنَّهُ كَانَ حَلَياً غَفُوراً »وَقال « فَبَشَّرْ نَاهُ بِمْلاَمٍ حَلِيمٍ ، وَقالَ « أَنَّ اللَّهَ بالنَّاس لَرَوْف رَحِيم "وقال « بالْمُؤْمِنِينَ رَوْف رَحَم " وقال « انَّ اللهَ كَانَ سَمِيمًا بَصِيرًا » وقال تعالى «أمشارِج نَهْتَكِيهِ كَفَعَلْنَاهُ سَمِيمًا بَصِيرًا » ^ وكذلك سأتر ماذكر لكن الانسان يعتبر بما عرفه مالم يعرفه ولولاذلك لانسدت عليه طرق المارف للأمور الغائبة، وأما من جهة المقابلة فيقال من عرف نفسه بالعبودية عرف ربه بالربوبية: ومن عرف نفسه بالفقر عرف ربه بالنبي : ومن عرف نفسه بالمجز عرف ربه بالقدرة : ومن عرف نفسه بالجهل عرف ربه بالعلم: ومن عرف نفسه بالذل عرف ربه بالعز، وهكذا أمثال ذلك لأن العبد ليس له من نفسه الآ العدم، وصفات

٦ ـ النساء ١١

۲ ـ الذاريات ۲۸

٣ \_ الاسراء ٤٤

٤ ـ الصافات ١٠١

ه ـ الحج ١٥

٦ ـ التوبة ١٢٨

٧ ـ النساك ٨٥

٨ ـ الإنسان ٢

النقص كلها ترجع الى العدم ، وأما الربّ تعالى فله صفات الكمال وهى من لوازم ذانه يمتنع انفكاكه عن صفات الكمال أذلاً وأبداً ويمنتع عدمها لأنه واجب الوجود أزلاً وأبداً وصفات كاله من لوازم ذاته ويمتنع ارتفاع اللازم الآ بارتفاع اللزوم فلا يعد شىء من صفات كاله الا بعد ذاته وذاته يمتنع عليها العدم فيمتنع على شىء من صفات كاله العدم ، :

وأما من جهة العجز والامتناع فانه يقال اذاكانت نفس الانسان التي هي أقرب الأشياء اليه بل هي هويته وهو لايمرف كيفيتها ولا يحيط علماً بحقيقتها فالخالق جل جلاله أولى أن لا يَعْلَمُ العَبْدُ كَيْفِيَّنَهُ ولا يحيط علماً بحقيقته ولهذا قال أفضل الخلق وأعلمهم بربه « اللهم أني أعوذ برصاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك وبك منه لا أحصى برصاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك وبك منه لا أحصى ثناء عليك أنت كا اثنيت على نفسك » (۱) وثبت في صحيح مسلم وغيره «أنه كان يقوله وأنه كان يقوله في قنوت الور وان كان في هذا الحديث نظر فالأول صحيح ثابت:

### فصل

وأما سؤال السائل هل هو جوهر أو عرض فلفظ الجوهر فيه اجال، ومعلوم أنه لميرد بالسؤال الجوهر في اللغة مع أنه قدقيل إن لفظ «الجوهر» ليس من لغة العرب وانه معرّب، وانما أراد السائل الجوهر في الاصطلاح من تقسيم للوجودات الى جوهر وعرض.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم وابو داود والنسائي والترمني وابنماجه

وهؤلاء منهم من يريد بالجوهرالتحيز فيكون الجسم المتحيز عنده جوهراً، وقد يريدون به الجوهر الفرد وهو الجزء الذي لا يتجزأ والمقلاء منازعون في اثبات هذا وهو أن الأجسام هل هي مركبة من الجواهر المفردة أم من المادة والصورة أم ليست مركبة لا من هذا ولا من هذا على ثلاثة أقوال أصها الثالث أنها ليست مركبة لا من الجواهر المفردة ولا من المادة والصورة وهذا قول كثير من طوائف المجواهر المفردة ولا من المادة والصورة وهذا قول كثير من طوائف أهل الكلام كالمشامية والضرارية والنجارية والكلابية وكثير من الكرامية وهو قول جمهور الفقهاء وأهل الحديث والصوفية وغيره بل هو قول أكثر المقلاء كما قد بسط في موضعه ،

والفائلون بأن لفظ « الجوهر » يقال على المتعيز متنازعون هل يمكن وجودجوهرليس بمتعيز ، نم هؤلاء منهم من يقول : كل موجود فاما جوهر واماعرض ، ويدخل الموجود الواجب في مسمى الجوهر : ومن هؤلاء من يقول كل موجود فاما جسم أوعرض ، ويدخل الموجود الواجب في مسمى الجسم ، وقد قال بهذا وبهذا طائفة من نظار المسلمين وغيرم ، ومن المتفلسفة والنصارى من يسميه جوهرا ولا يسميه جمها وحكى عن بعض نظار المسلمين أنه يسميه جسما ولا يسميه جوهرا الا أن الجسم عنده هو المشار اليه أو القائم بنفسه والجوهر عنده هو الجوهر الفرد .

ولفظ المرض في اللغة له معنى وهو مايعرض ويزول كما قال تمالى « يأُخُذُونَ عَرَضَ كَهذا الأَدْنَى » وعند أهــل الاصطلاح الكلامي

قد يراد بالعرض مايقوم بغيره مطلقا وقد يراد به مايقوم بالجسم من الصفات، ويراد به فى غير هذا الاصطلاح أمور أخرى . ومعلوم أن مذهب السلف والانمة وعامة أهل السنة والجماعة اثبات صفات الله وأن له علماً وقدرة وحياة وكلاماً ، ويسمون هذه صفات : ثم منهم من يقول هى صفات وليست أعراضاً لأن المرض لايبتى زمانين وهذه باقية ، ومنهم من يقول بل تسمى أعراضا لان المرض قد يبقى ، وقول من قال « ان كل عرض لا يبتى زمانين قول صنعيف : واذا كانت الصفات الباقية تسمى اعراضا جاز أن يسمى هذه اعراضا : ومنهم من يقول « أنا لا أطلق ذلك بناء على أن الاطلاق مستنده الشرع »

والناس متنازعون هل يسمى الله بما صح معناه فى اللغة والمقل والشرع وإن لم يرد باطلاقه نص ولا اجاع أم لايطلق الا ماأطلق نص أو اجاع على قولين مشهورين ، وعامة النظار يطلقون مالا نص فى اطلاقه والاجماع كلفظ القديم والذات ونحو ذلك ، ومن الناس من يفصل بين الأساء التى يُدْعَى بها وبين مايخبر به عنه للحاجة فهو سبحانه انما يُدْعَى بالاساء الحسنى كما قال « وَقَهِ الاسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا » (واما اذا احتبج الى الاخبار عنه مثل ان يقال : ليس هو بقديم وكل موجود وكل ذات قائمة بنفسها : ونحو ذلك فقيل تحقيق بقديم ولا مو سبحانه قديم موجود وهو ذات قائمة بنفسها ، وقيل السباب بل هو سبحانه قديم موجود وهو ذات قائمة بنفسها ، وقيل السباب بل هو سبحانه قديم موجود وهو ذات قائمة بنفسها ، وقيل السباب بل هو شيء فهذا سائغ وان كان لايُدْعَى بمثل هذه الأسباء التى ليس فيها مايدل على المدح كقول القائل : ياشىء اذكان هذا المناهدة الناهدة التالي السي فيها مايدل على المدح كقول القائل : ياشىء اذكان هذا المناهدة المناهدة

لفظا يممكل موجودوكذلك لفظـ « ذات وموجود » ونحو ذلك الا اذا سمى بالموجود الذي يجده من طلبه كقوله « وَوَجَدَ اللهُ عِنْدُهُ » فهذا اخصمن الموجود الذي يمم الخالق والمخلوق. اذا تبين هذا فالنفس وهي الروح المدبرة لبدن الانسان \_ هيمن باب مايقوم بنفسه التي تسمى جوهرا وعينا قائمة بنفسها ليست من باب الأعراض التي هي صفات قائمة بغيرها ، واما التعبير عنها بلفظ « الجوهر » « والجسم » ففيه نزاع بعضه اصطلاحي وبمضه معنوى فمن عني بالجوهر القائم بنفسه فهيي جوهر ومن عنى بالجسم مايشار اليه وقال انه يشاراليها فهي عندهجسم ومن عنى بالجسم المركب من الجواهر المفردة أو المادة والصورة فبهض هؤلاء قال انها جسم أيضاً ومن عنى بالجوهر المتحيز القابل للقسمة فنهم من يقول أنها جوهر ، والصواب أنها ليست مركبة من الجواهر المفردة ولا من المادة والصورة ، وليست من جنس الاجسام المتحيزات المشهودة المهودة، وأماالاشارة البها فانه يشاراليهاو تصعدو تنزلونخر ج نالبدنوتسلمنه كاجاءت بذلك النصوص ودلت عليه الشواهد العقلية :

#### فصل

وأماقول القائل، أين مسكنها من الجسد؛ فلا اختصاص للروح بشيء من الجسد بل هي سارية في الجسد كما تسرى الحياة التي هي عرض في جميع الجسد فان الحياة مشروطة بالروح فاذا كانت الروح في الجسد

كان فيه حياة واذا فارقته الروح فارقته الحياة :

### فصل

وأما قوله: أين مسكن العقل فيه ؛ فالعقل قائم بنفس الانسان التي تعقل ، وأما من البـدن فهو متعلق بقلبه كما قال تعالى « أ فَكُمْ يَسيرُوا في الأرْضِ فَتَكُونَ كُلُمْ فَلُوبْ يَعْقِلُونَ بِهَا » وقيل لابن عباس: عادًا نلت العلم: قال « بلسان سؤول وقال عقول » لكن لفظ « القلب » قديراد به المضغة الصنوبرية الشكل الى في الجانب الأيسر من البدن التي جوفها علقة سوداء كما في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وآلهوسلم «ان في الجسد مُضْفَةً أذا صلَّحَتْ صلح لهاسائر الجسد واذا فَسدَتْ فسد لها سائر الجسد»: وقد يرادبالقلب باطن الانسان مطلقا فان قلب الشيء باطنه كقلب الحنطة واللوزة والجوزة ونحو ذلك ومنه سمى القليب قليبا لانه اخرج قلبه وهو باطنه ،وعلى هذا فاذا اريد بالقلب هذافالمقل متماق بدماغه أيضا ولهذا قيل: الالعقل في الدماغ : كما يقوله كثير من الاطباء ونقل ذلك عن الامام احمد ويقال طائفة من أصحابه: ان أصل المقل في القلب فاذا كمل انتهى الى الدماغ . والتحقيقاًن الروح التي هي النفس لها تعلق بهذا وهذا ، وما يتصف من العقل به يتعلق بهذا وهذا لكن مبدأ الفكر والنظر في الدماغ ومبدأ الارادة في القلب والعقل يراد به العلم ويراد به العمل فالعلم والعمل الاختيارى أصله الارادة وأصل الارادة في القلب، والمريد لايكون مريدا الا بعد تصور المراد

فلابد أن يكون القاب متصورا فيكون منه هذا وهذا، وببتدى و ذلك من الدماع وآثاره صاعدة الى الدماغ فنه المبتدأ واليه الانتهاء، وكلاالقولين له وجه صحيح وهذا مقدار ما وسمته هذه الاوراق والله اعلم

تمت الرسالة والحمد لله اولا وآخراً وصلى الله على نبينا محمد وآله و وحبه ومن كان بشرعه عاملاً:

نقلت هذه النسخة عن نسخة خطية مكتوب عليها هكذا: وقرئت على مصنفها شيخ الاسلام الامام العلامة تفي الدين أبى العباس احمد عبد الحليم ابن عبد السلام بن تيمية رضى الله عنه . قرأها مسطر هذه الاحرف محمد بن عبد الله بن احمد سبط مرشق المالكي عفا الله عنه



# قاعدة نافعة

## فى صفة الكلام

لشيخ الاسلام تق الدين أبي المباس أحمد بن تيمية

بسم الله الرحن الرحيم قال الشيخ الامام العالم المتقن المحقق الزاهد الورع الحبر الكامل جامع الفضائل ومرجع الأفاصل معين السائل ومعين المسائل حجة الاسلام بركة الأنام ناصر السنة وقامع البدعة تق الدين ابو العباس احمد بن الشيخ الامام العالم فخرالدين عبد الحليم بن الشيخ الامام العالم العالم القطب عبد الدين عبد السلام بن الشيخ ابى الفاسم بن محمد بن تيمية الحراني أسبغ الله عليه ملابس نعمه الفاخرة: ورزقه فعل سعادتي الدنيا والآخرة:

### (قاعدة نافعة)

(فصل) فى بيان ان القرآن كلام الله لبسشى، مينه كلاماً لنبر م لاجبربل ولا محمد وغيرهما قال الله تعالى ( فإذا قرَ أَتَ الفُرْآنَ فاسْتَعِدْ بِاللهِ مِنَ الشّيطانِ الرَّجِيمِ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطانَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَ عَلَى رَبِّهِمْ

بِنُو كُلُونَ إِنَّمَا سُلُطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ بَنُو لُو نَهُ وَالَّذِينَ ثُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ وَ إِذَا بَدُّلُّنَا آيَةً مَكَانَ آيَةٍ وَاللَّهُ أَعَلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مُفْتَرِبَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ القُدُسِ مِنْ رَبِّكَ) فأمره أن يقول نزله روح القدس من ربك بالحق فان الضمير في قوله قل نزله عائد على ما في قوله عـا ينزل والمراد به القرآن كما يدل عليــه سياق القرآن : وقوله ( والله اعلم بما ينزل ) فيه اخبار الله بانه انزله لكن ليس في هــذه اللفظة بيان ان روح القــدس نزل به ولا انه منزل منه ولفظ الانزال في القرآن قد يرد مقيدا بالانزال منه كنزول القرآن وقد يرد مقيدا بالانزال من الساء ويراد به العلو فيتناول نزول المطر من السحاب ونزول الملائكة من عند الله وغيير ذلك وقد يرد مطلقا فلا يختص بنوع من الانزال بل ربما يتناول الانزال من رؤس الجبال كقوله (وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ) والانزال من ظهور الحيوان كانزال الفحل الماء وغير ذلك: فقوله (نزله روح القدس من ربك بالحق) بيان لنزولجبريل به منالله فان روح القدسهنا هوجبريل بدليل قوله (مَنْ كَانَ عَدُواً لَجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ ) وهو الروح الأمين فى قوله ( وَ إِنَّهُ كَتَنْزِيلُ رَبِّ الْمَاكِينَ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الاَّمِينُ عَلَى عَلَّبُكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ بِلِسَانِ عَرَبِيٍّ مُبِينٍ ) وفي قوله الأمين

١ - النحل ١٠٢-٩٨

۲ ـ الحديد ۲۵

٣ ـ البقرة ٩٧

٤ ـ الشعراء ١٩٢\_١٩٥

دلالة على انه مؤتمن على ما ارسل به لايزيد فيه ولا ينقص منه فات الرسول الخائن قد يغير الرسالة كما قال في صفته في الآية الآخرى (إنَّهُ

لَقُوالُ رَسُولِ كريم ذِي قُواتٍ عِنْدُ ذِي العَرْشِ مَكِينِ مُطاعِ ثُمَّ أَمِينِ ) وفي قوله (منزل من ربك) دلالة على أمور منها بطلان قول من يقول انه كلام مخلوق خلقه في جسم من الأجسام المخلوقة كما هو قول الجمميين الذين قالوا بخلق القرآن من المعتزلة والنجارية والضرارية وغيرهم فان السلف كانوا يسمون كل من نفي الصفات وقال ان القرآن مخلوق وان الله لايري في الآخرة جهميا فان جهما اول من ظهرت عنه بدعة نني الأسماء والصفات وبالغ في نفي ذلك فله في هذه البدعة مزية المبالغة في النفي والابتداء بكثرة اظهار ذلك والدعوةاليه وانكانجمد سبقه الى بعض ذلك فان الجعدبن درهم اول من احد كث ذلك في الأسلام فضحى به خالد بن عبدالله الفسرى بواسطة يوم النحر وقال أيها الناس صحوا يقبل الله صحاياكم فاني مضح بالجمد بن درهم انه زعم ان الله لم يتخذ ابراهيم خليلا ولم يكلم موسى تكليما تعالى الله عما يقول الجمد بن درهم علواكبيرائم نزل فذبحه ولكن المعنزلةوان وافقوا جعماعلي بمض ذلك فهم مخالفوه في مسائل غير ذلك : كمسائل القدر والإيمان وبمض مسائل الصفات أيضاً ولا يبالغون في النفي مبالغته :

وجهم يقول ان الله تمالى لايتكام او يقول انه يتكام بطريق الحجاز وأما المعتزلة فيقولون انه يتكلم حقيقة لكن قولهم فى المعنى هو قول جهم وجهم يننى الأسماء أيضاكما نفتها الباطنية ومن وافقهم من الفلاسفة واما جهو دالمعتزلة فلا ينفون الأسماء والمقصود ان قوله (منزل من ربك)

فيه بيان أنه منزل من الله لامن مخلوق من المخلوقات ولهذا قل السلف منه بدا ای هو الذی تکلم به لم يبتد من غيره كما قالت الحلقية \* ومنها ان قوله (منزل من ربك) فيه بطلان قول من بجمله فاض على نفس الني من العقل الفعال او غيره كما يقول ذلك طوائف من الفلاسفة والصابئة وهـ ذا القول أعظم كفرا وصلالا من الذي قبله \* ومنها ان هذه الآية ايضًا تبطل قول من يقول ان القرآن العربي ليس منزلًا من الله بل مخلوق اما في جبريل او محمد او جسم آخر غيرهما كما يقول ذلك الكلابية والأشمرية الذين يقولون اذالقرآن العربي ليس هوكلام الله وانما كلامه للمني القائم بذاته والقرآن العربي خلق ليدل على ذلك المهني ثم اما ان يكون خلق في بعض الأجسام الهواء أو غيره أو الهمه جبريل فمبرعنه بالقرآن العربي او الهمه محمد فعبّر عنه بالقرآن العربي او يكون اخذه جبريل من اللوح المحفوظ او غيره: فهذه الأفوال التي تقال تفريع على هذا القول ذن هذا القرآن العربي لابدله من متكلم تكلم به أولا قبل ان يصل الينا وهـ ذا القول يوانق قول المنزلة ويحوم في اثبات خلق القرآن المربي وكذلك التوراة المبرية ويفارقه من وجهيز أحدهما أن اوائك يقولون ان الخلوق كلام الله وهؤلاء يقولون انه كلام الله لكن يسمونه كلام الله مجازا وهذا قول أثنتهم وجمورهم: وقال طائفة من متأخريهم بلافظ الكلام يقال على هذاوهذا بالاشتراك اللفظى لكن هذا ينقض أصلهم في ابطال فيام الكلام بغيرالمنكلم به وهم مع هذالا يقولون ان المخلوق كلام الله حقيقة كما تقوله المعتزلة مع قولهم انه كلامه حقيقة

بل يجعلون القرآن العربي كلاما لغير الله وهو كلامه حقيقة وهذا شر من قول المتزلة وهذا حقيقة قول الجهمية ومن هذا الوجه: فقول المنزلة أقرب وفول الآخرين هو قول الجهمية المحضة لكن المتزلة في المهني يوافقون هؤلاء وانما ينازعونهم في اللفظ الثاني ان هؤلاء يقولون لله كلام هو معنى قديم قائم بذاته والخلقية يقولون لايقوم بذاته كلام ومن هذا الوجه فالكلابية خير من الخلقية في الظاهر: لكن جمهور الناس يقولون أن أصحاب هذا القول عند التحقيق لم يثبتوا له كلاما حقيقة غيرالمخلوق فانهم يقولون انه معنى واحد هو الأمر والنهى والخبر فان عبر عنه بالمربية كان قرآنا وان عبر عنه بالمبرية كان توراة وان عبر عنه بالسريانية كان أنجيلا: ومنهم من قال هو خمس ممان:

وجمهورالمقلاء يقولون انفساد هذا مملوم بالضرورة بمدالتصور التام والعقلاء الكثيرون لايتفقون على الكذب وجحد الضروراتمن غير تواطؤ واتفاق كما في مخبر الاخبار المتواترة : وأما مم التواطئ فقد يتفقون على الكذب عمدا وقد يتفقون على جحد الضرورات وان لم يعلم كل مهنم انه جاحد للضرورة ولو يفهم حقيقة القول الذى يعتقده لحسن ظنه فيمن يقلد قوله: ولحبه لنصر ذلك القول كما اتفقت النصارى والرافضة وغيرهم من الطوائف على مقالات يعلم فسادها بالضرورة:

وقال جمهور العقلاء نحن اذا اعربنا التورية والانجيل لم يكن معنى ذلك معنى القرآن بل معانى هذا ليست معانى هذا وكذلك معنى (قُلْ هُو ً اللهُ أُحَدُ ) بيسهومعني ( تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَمَبِ) ولامعني آية الكرسيهو

معنى آية الدين: وقال اذا جو زتم ان نكون الحفائق المتنوعة شيئا واحدا فجو زوا ان يكون العلم والقدرة والكلام والسمعوالبصر صفة واحدة فاغترف أُمَّة لهذا القول بان هذا الالزام ليسلهم عنه جواب عقلي : ثم منهممن قال الناس في الصفات اما مثبت لها قائل بالتمدد واما ناف لهــا واما اثباتها وأتحادها فخلاف الاجماع وهذه طريقة القاضي ابي بكر وابي المعالى وغيرهما: ومنهم مناعترف بانه ليسله عنه جواب كابي الحسن الآمدى وغيره : وللقصود هنا ان هذه الآية تبين بطلان هذا القول كَمَا نَتْبَتَ بَطَلَانَ غَيْرِهِ فَانَ قُولُهِ ( فَلُ نَزَّ لَهُ ۚ رُوحُ ۖ القُدُسُ مِنْ رَبِّكَ ﴾ يقتضى نزول القرآن من ربه والقرآن إسم للقرآن العربي لفظه وممناه بدليل قوله ( فإِذَا قَرَأَتَ القُرْآنَ ) ۚ وانها يقرأُ القرآن المربى لايقرأُ معانيه المجردة: وايضا فضمير المفعول في قوله نزله عائد على مافي قوله ( وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ ) فالذي الزله الله هو الذي نزله روح القدس فاذا كان روح القدس نزل بالقرآ نالعربي لزم ان يكون نزله منالله فلا يكون شيء منه نزله من عين من الأعيان المخلوقة ولا نزله من نفسه وايضا فانه قال عقيب هذه الآية (وَ لَقَدْ نَعَلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمَى ۗ وَهَٰذَا لِسَانٌ عَرَىٰ ۖ مُبينٌ ) وهم كانوا يقولون انا يملمه هـذا القرآنالمربى بشر لم يكونوا يقولون أنما يعلمه بشر معانيه فقط بدليل قوله (لسان الذي يلحدون اليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين ) فانه تمالى أبطل قول الكفار بان

١ ـ النحل ١٠٢

۲ \_ النحل ۹۸

٣ ـ النحل ١٠١

٤ ـ النحل ١٠٣

لسان الذي الحدوا اليه بان اضافوا اليه هذا القرآن فجملوه هو الذي يعلم محمدا القرآن لسان أعجمي والقرآن لسان عربي مبين وعبرعن هذاالمعني بلفظ يلحدون لما تضمن من معنى ميلهم عن الحق وميلهم الى هذاالذي أصافوا اليه القرآن فان لفظ الالحاد يقتضي ميلا عن شيء الى شيء بباطل فلوكان الكفار قالوا يعلمه معانيه فقط لم يكن هذا ردا لقولهم فان الانسان قد يتعلم من الأعجمي شيئًا بلغة ذلك الأعجمي ويعبر عنه هو بمبارته وقد اشتهر في التفسير ان بمض الكفار كانوا يقولون هو تعلمه من شخص كان عكمة أعجمي قيل انه كان مولى لابن الحضرمي واذاكان الكفار جعلوا الذي يعلمه مانزل به روح القدس بشرا والله ابطل ذلك بان لسان ذلك أعجمي وهذا لسان عربي مبين علم انروح القدس نزل باللسان العربي وان محمّدًا لم يؤلف نظم القرآن بل سمعه من روح القدس واذا كان روح القدس نزل به من الله علم أنه سمعه منه لم يؤلفه هو وهذا بيان من الله ان القرآن الذي هو اللسان العربي سمعه روح القدس من الله و نزل به منه : و نظير هذه الآية قوله تعالى (و كَذُلكِ جَعَلْنا لِكُلِّ نَبِي عُدُواً شَيَاطِينَ الإِنْسِ وَالْجِنِّ ) الى قوله ( مُقَدِّرُ فُونَ ) ﴿ وَكُذَلِكَ وَوَلَهُ ﴿ وَ هُو َ الَّذِي أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكَيْنَابَ مُفَصَّلًا وَالَّذِينَ آتَيْنَا ُهُمُ الكِيْنَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِّ فَلَا تُكُونَنَّ منَ المُمنَّرِينَ ) والكتاب اسم للقرآن العربي بالضرورة والاتفاق فان الكلابية او بعضهم يفرق بين كلام الله وكتاب الله فيقول كـلامه هو ١٠١١١١١١ المنى القائم بالذات وهو غير مخلوق وكتابه هو المنظوم المؤلف العربي المنااء

وهو مخلوق والقرآن يراد به هذا تارة وهذا تارة والله تعالى قد سمى نفس مجموع اللفظ والمعنى قرآنا وكتابا وكلاما فقال تعالى ﴿ أَكُر ۚ تِلْكَ آ يَاتُ الكِيّابِ وَقُرْآنِ مُهُينِ ) وقال (طلس تِلكَ آياتُ الفُرْآنِ وَ كَيّابِ مُبين ) وقال (وَ إِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ الفُرْآنَ ﴾ الى قوله تمالى ( قَالُـوا يَاقُو مَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِنَابًا أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى ؛ فبين ان الذي سمعوه هو القرآ ذوهو الكتاب : وقال ( بَلْ هُو َ قُرْآنْ تَعِيدٌ فِي لُوْحٍ تَعْفُرُوطٍ ) وقال (إِنَّهُ لَقُرْآنَ كُرِيمٌ فِي كَيْنَاب مَكْنُونِ } وقال ( يَتْلُوا نَحُفًا مُطَهِّرَةً فِهَاكُتُ فَيْمَةٌ ﴾ وقال (وَ الطُّورِ وَكَيْنَابٍ مَسْطُورٍ فِي رَقَّ مَنْشُورٍ ) وَقَالَ ( وَ لَوْ نَزُّ لَنَا عَلَيكَ كِنَابًا فِي قَرْطاسِ وَلَمَسَوهُ بِأَيْدِيهِمْ } لَكن لفظ الكتاب قد يراد به المكتوب فيكون هو الكلام وقد يراد به مايكتب فيه كما قال تَمَالَى (إِنَّهُ لَقُرْآنَ كُرِيمٌ فِي كِتَابِ مَكْنُونَ ) وقال (وَنُخُرِجُ لَهُ يَوْمَ القيامَةِ كِينَابًا يَلْقَاهُ مَنْشُورًا ) والمقصود هنا ان قوله وهو الذي انزل اليكم الكتاب مفصلا يتناول نزول القرآن العربي على كل قول: وقد اخبر (أن الذين آنيناهم الكتاب يعلمونانه منزل من ربك بالحق) اخبار مستشهد بهم لأمكذب لهم وقال انهم يعامون ذلك ولم يقل انهم يطنونه او يقولونه والعلم لايكون الاحقا مطابقا المعلوم بخلاف القول والظن الذي ينقسم الى حق و باطل فعلم ان القرآن العربي منزل من الله لأمن الحمواء ولا مناللوح ولامن جسم آخر ولامن جبريل ولامن محمد ولا

١ ـ الحجر ١

۲ ـ الفل ۱

٣ \_ الأحقاف ٢٩

٤ ـ الأحقاف ٣٠

٥ ـ البروج ٢١\_٢٢

....

٦ ـ الواقعة ٧٧ـ٧٧

٧ ـ البينة ٢.٢

٨ ـ الطور ١-٣

٩ ـ الأنفام ٧

١٠ ـ الاسراء ٢

غيرها واذاكان اهل الكتب يمامون ذلك فن لم يقر بذلك من هذه الأمة كان اهل الكتاب المقرون بذلك خيرا منه منهذا الوجه وهذالا ينافى ماجاء عن ابن عباس وغيره من السلف في تفسير قوله (إنَّا أَنْزَ لْنَاهُ فِي لَيْلَةِ المَدْرِ ) انزل الى يبت العزة في السماء الدنيا ثم انزله بمد ذلك منجما مفرقا بحسب الحوادث ولا ينافى انه مكتوب فى اللوح المحفوظ قبل نزوله كما قال تمالى ( بَلْ مُهُو َ قُرْ آنْ عَجِيدٌ فِي لُو ْ حَ عَفْدُوظٍ ) وقال تمالى (إِنَّهُ لَقَرْ أَنْ كُويمٌ فِي كَتِنَابِ مَكْنُدُونِ لاَ يَسَدُّهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرُونَ ﴾ وقال تعالى ( كَلاَّ إِنَّهَا تَذْكِرَ أَنَّ فَمَنْ شَاءَذَكَرَ أُهُ فِي صَحُفٍ مُكَرَّ مَةٍ مَرْ فُوعَةٍ مُطَهِّرَةً بِأَيْدِي سَفَرَةً كِرَامِ بَرَرَةٍ) وقال تعالى (وَإِنَّهُ فِي أُمَّ الكِيَّابِ لَدَيْنَا لَعَلَىٰ حَكِيمٌ ﴾ فان كونه مكتوبا في اللوح المحفوظ: وفي صحف مطهرة بايدى الملائكة لاينافي كون جبربل نزل به من الله سواء كنبه الله قبل أن برسل به جبريل او بعد ذلك واذا كان قد انزله مكتو باالى يت المزة جملة واحدة ليلة الفدر فقد كتبه كله قبل ان ينزله والله تمالى يعلم ماكان وما يكون وما لا يكون لوكان كيف كان يكون وهو سبحانه قد قدر مقادير الخلائق وكتب أعمال العباد قبل ان يعملوها كما ثبت ذلك في الكتاب والسنة وآكار السلف ثمانه يأمر الملائكة بكتابها بمدمايمملونهافيقابل بنالكتابة المتقدمة علىالوجود والكتابةالمتأخرة عنه فلا يكون بينهما تفاوت هكذا قاله بن عباس وغيره من السلف وهو حق فاذا كان مايخاتمه بائنا عنه قد كتبه قبل ان يخلقه فكيف

۱ ـ القدر ۱

۲ ـ البرو<del>ج</del> ۲۱ـ۲۲

٣ ـ الواقعة ٧٩ـ٧٧

٤ ـ عبس ١٦ـ١١

د ـ الزخرف ٤

نستبعد ان یکتب کلامه الذی پرسل به ملائکته قبل آن پرسایم :ومن قال ان جبريل اخذ القرآن من الكتاب لم يسمعه من الله كان هـذا باطلا من وجوه : منها أن يقال فالله سبحانه وتمالى قد كتب التوراة لموسى بيده فبنو اسرائيل اخذواكلام الله من الكتاب الذيكتبه هو سبحانه وتعالى فيه فان كان محمّد أخذه عن جبريل وجبريل عن الكتابكان بنو اسرائيل اعلا من محمد بدرجة : وكذلك من قال انه التي الى جبريل المعاني وان جبريل عبر عنها بالكلام العربى فقوله يستلزم ان يكون جبريل الهمه الهاما وهذا الالهام يكون لآحاد المؤمنين: وكماقال تمالى (وَ إِذْ أَوْ حَيْثُ إِلَى الْحُوارِ بِّينَ أَنْ آمَنِتُوا بِي وَ بِرَسُولِي) وقال (وَ أُوْ حَيْنًا إِلَى أُمُّ مُوسَى أَنْ ِ ارْصَعِيهِ ﴾ وقد أوحى الى سائر النبيين فيكون هذا الوحى الذي يكون لآحاد الانبياء والمؤمنين أعلى من أخذ محدالقرآن عن جبريل لان جبريل الدىعلمه لمحمد هو بمنرلة الواحد سن هؤلاء ولهذازع ابن عربي ان خانم الأولياء أفضل من خانم الانبياء وقال لا نه يأخذ من الممدن الذي يوحي به الى الرسول فجمل اخذه وأخذ الملك الذي جاء الى الرسول من ممدن واحد وادعى أن اخذه عن الله أعلى من اخذ الرسول للقرآن: ومعلوم ان هذا من أعظم الكفروان هذا القول من جنسه: وايضا فالله تمالى يقول ( إنَّا أَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُدُوحِ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأُوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِمَ وَاسْمَاعِيلَ وَا سِمْعَاقَ وَيَمْثُمُوبَ وَالْأَسْبَاطِ ﴾ إلى فوله ﴿ وَكُلُّمُ اللَّهُ مُوسَٰى ٱلْكَلِمِأً ﴾ ففضل موسى بالتكليم على غيره نمن اوحى اليه وهذا يدل على أمور على

١ \_ المائدة ١١١

۲ \_ القصص ۷

۲ \_ النساء ۱۹۲

٤ \_ النساء ١٦٤

ان الله يكلم عبده تكليما زائدا عن الوحى الذي هو قسيم التكليم الخاص فان الخاص لفظ التكليم والوحى كل مهما ينقسم الى عاموخاص فالتكليم المام هو المفسوم في قوله ( و مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُسَكِّلُّمَهُ اللهُ اللَّهِ وَحَيًّا أوْ مِنْ وَرَاء حِجَابِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً ﴾ والتكليم المطاق هو قسيم الوحى الخاص ليس هو قسما منه وكذلك لفظ الوحى قد يكون عاما فيدخل فيه النكليم الخاص كما في قوله لموسى ( فاسْتُمِع لِمَا يُـُوحَى ) وقد يكون قسيم التكليم الخاص كما في سورة الشوري وهــذا يبطل قول من يقول الكلام منى واحــد قائم بالذات فانه حينئذ لافرق بين التكليم الذي خص به موسى والوحى العام الذي يكون لآحاد العباد : ومثـل هــذا فوله في الآية الأخرى (وَ مَا كَانَ لِبَشرِ أَنْ بِكَامَهُ اللهُ اللَّا وَحَيَّا أَوْ مَنْ وَرَاءَ حَجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُورِحِي بِإِذْ بِهِ مَا يَشَاءً ﴾ فانه فرق بين الايحاء وبين التڪايم من وراء الحجاب وبين ارسال رسول يوحي باذنه ما يشاء فدل على ان التكليم من وراء حجاب كما كلم موسى أمر غير الايحاء: وأيضا فقوله « تنزيل الكتاب من الله العزبز الحكيم » وفوله « حم تنزيل الكتاب من الله العزيز العليم » وقوله « حم تنزيل من الرحمن الرحيم » و وأمثال ذلك يدل على أنه منزل من الله لا من غيره : وكذلك قوله « بَاغُ ما أنزل إليك من ربك أن فانه يدل على اثبات انما أنزل اليه من دبه وانه مبلغ مأمور بتبليغ ذلك : وأيضا فعم يقولون الله معنى واحد فان كان

۱ ـ الشوری ۵۱ ۲ ـ طه ۱۳

۳ ـ الزمر ۱

٤ ـ غافر ٢

ه ـ فصلت ۲

٦ \_ المائدة ٦٧

موسىسمع جميعالمني فقد سمع جميع كلامالله وانسمع بمضهفقد تبعض وكلاهما ينقض قولهم فانهم يقولون آنه معنى واحد لايتعدد ولايتبعض فان كان مايسمعه موسى والملائكة هوذلك المني كله كان كل منهم علم جميع كلام الله وكلامه متضمن لجميع خبره وجميع أمره فيلزم أن يكون كُلُّ واحد ممن كلمه الله وأنزل عليه شيئًا من كلامه عالمًا بجميع أخبار الله وأوامره وهذا مملومالفساد بالضرورة: وانكان الواحد منهؤلاء انما يسمع بعضه فقد تبعض كلامه وذلك ينافض قولهم :وأيضا فقوله « وكلم الله موسى تكليما »' وقوله « ولما جاء موسى لميقاننا وكله ربه »' وقوله « وَ الدَّيْنَاهُ مِنْ جَارِنِ الطُّورِ الأَيْنِ وَ وَرَّابْنَاهُ نَجِيًّا » وقوله « فَلَمَّا أَنَاهَا نُـُودِيَ يَا مُوسَى إِنِّى أَنَا رَبُّكَ فَاخْلُعْ نَمْلَيْكَ اِنُّكَ بِالْوَادِ المُقَدَّس طُه إِي وَأَنا اخْبَرْ ثُكَ فاستَمِعْ لِما يُوحِي " الآيات دليل على تكليم يسمعه موسى والمعنىالمجردلايسمع بالضرورة: ومن قال آنه يسمع فهو مَكَابِر : ودليل على أنه ناداه والنداء لا يكون الاصوتاً مسموعاً ولا يعقل فى لغة المرب لفظ النداء لغير صوت مسموع لاحقيقة ولا مجازاً وأيضا فقدقال تعالى « فلَمَّاجاءَها نُـودِيَ أَنْ بُـُورِكُ مَنْ فِي النَّارِ وَ مَنْ حَوْ لَمَا وَسَبُهُ حَانَ اللهِ رَبِّ المَالِمِينَ » وقوله « فَلَمَّا أَتَاهَا نُـودِي مِن شَاطِئُ الوَادِ الأَيْنَ فِي البُفْعَةِ الْمُارِكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنْ يَامُنُوسَى إِنَّى أَنَا اللهُ رَبُّ المَّالِمِينَ » وقال « هــل أَنَاكُ حديث موسى أَذْ ناداه ربه بَالُوادِ المقدس طوى » وقال « فلما أناها نودي يا موسى اني أنا ربك» وُ فَي

١ ـ النساء ١٦٤

٢ \_ الأعراف ١٤٢

۲ ـ مريم ٥٢

٤ ـ طه ١١ـ١٢

ہ ۔ البل ۸

٦ ـ القصص ٢٠

٧ ـ النازعات ١٥ـ١٦

٨ ـ طه ١١-١٢

هذا دليل على أنه حينتذ نودي ولم يناد قبل ذلك : ولما فيها من معنى الظرف كَمْ فِي قُولِهِ ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ بِيَدْعُمُوهُ كَادُوا بِكُمُونُونُ عَلَيْهِ لِبَدًا »' ومثــل هذا قوله « ويوم يناديهم فيقول ماذا أُجبتم المرسلين »' (ويوم بناديهم فيقول أين شركائي الذين كنيم تزعمون » فانهوقتالنداء بظرف محدود فدل على أن النداء يقع في ذلك الحين دون غيره من الظروف وجعل الظرف للنداء لا لسمع النداء: ومثل هذا قوله تمالى « وإذْ قِالَ رَبُّكَ الْمَلا نِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأرضِ خَلَيْفَةً ، وقوله « وإذ قُلْنَا لِلْمَلاٰ ثِكَةِ ٱسْـجُدُوا لِلاَدمَ » وأمثال ذلك بما فيه توقيت بعض أقوال الرب بوقت معين فاذ الكلابية ومن وافقهم من أصحاب الأتمة الأربعة يقولون انه لا يتكام بمشيئته وقدرته بل الكلام المعين لازم لذاته كلزوم الحياة لذاته :

ثم من هؤلاء من يقول انه معنى واحد لان الحروف والأصوات متعاقبة يمتنع أن تكون قديمة :ومن قال بل الحروف والأصوات قديمة الأعيان وانها مترتبة في ذاتها متقاربة في وجودها لم تزل ولاتزال قائمة بذاته والنداء الذي سمعه موسى قديم أزلى لم يزل ولا يزال: ومنهم من قال بل الحروف قديمة الأعيان بخلاف الأصوات وكل هؤلاء يقولون ان التكليم والنداء ليس الا مجرد خلق ادراك المخلوق بحيث يسمع مالم يزل ولايزال لاأنه يكون هناك كلام بتكام الله به بمشيئته وقدرته ولا تكليم بل تكليمه عندهم جعل العبد سامعاً لما كان موجوداً قبل سمعه

۲ ـ القصص ۲۰

۳ ـ القص ۲۲

٤ ـ البقرة ٢٠

٥ ـ البقرة ٣٤

بمنزلة ماجعل الأعمى بصيراً لما كان موجودا قبل رؤيته من غيراحداث شي منفصل عن الأعمى: فمندم لماجا موسى لميقات ربه سمم النداء القديم لاانه حين تذنودي : ولهذاية ولون انه يسمم كلامه خلقه بدل قول الناس إنه يكلمخلقه وهؤ لاءيردون على الخلقية الذين يقولون القرآن مخاوق ويقولون عن أنفسهم نهم أهل السنة الموافقون لاساف الذين قالوا ان القرآن كلام الله غير مخلوق وليسقولهم قول الساف لكن فولهم أقرب الىقول الساف من وجه وقول الخلقية أقرب الى قول السلف من وجه. أما كون قولهم أقرب فلأنهم يثبتون لله كلاماً فائماً بذاته بنفسالله وهذا قول الساف بخلاف الخلقية الذين يقولون ليس كلامه الا ما خلقه في غيره فان قول هؤلاء مخالف لقول السلف: وأماكون قول الخاتمية أقرب فلاً نهم يقولون ان الله يتكلم بمشيئته وقدرته وهذاقولاالسلف وهؤلاء عنــدهم لا يقدر الله على شيُّ من كلامه ولبس كلامه بشبئته واختياره بل كلامه عندهم كحيانه وهم يقولون الكلام عندنا صـ فة ذات لا صفة فعل: والخلقية يقولون صفة فعل لاصفة ذات: ومذهب السلف انه صفة ذات وفعل مما فكل منها موافق الساف من وجه دون وجهواختلافهم في كلام الله تمالى شبيه اختلافهم في رضاه وغصبه وارادته وكراهته وحبه وبغضه وفرحه وسخطه ونحو ذلك : فان هؤلاء يقولون هــذه كلها أمور مخلوفة باثنة عنــه ترجع الى الثواب والمقاب: والآخرون يقولون بلهذه كلها أمور قديمة الأعيان قائمة بذاته :ثم منهممن بجملها كلها تمود الىارادة واحدة المين متعلقة بجميع المخلوقات : ومنهم من

يقول بل هي صفات متعددة الأعبان لكن يقول كل واحدة واحدة المين قديمة قبـل وجود مقتضياتها كما قالوا مثل ذلك فى الكلام والله تعالى يقول «ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله و كر هموا رصوانه » فأخبر أن أفعالهم أسخطته : وقال تعالى « فَلَمَّا آسَفُونا ا نتَقَمَنَا مِنهُمٍ» ﴿ أى أغضبونا: وقال تعالى « ادعُوني أستجب لَكُم » الى أمثال ذلك مما بين انه سخط على الكفار لما كفروا ورضى عن المؤمنين لما آمنوا: ونظير هـذا اختلافهم في أفعاله ومسائل القدر فان للمتزلة يقولون انه يفعل لحكمة مقصودة وارادة الاحسان الى العباد لكن لايثبتون لفعله حكمة تمو داليه: وأولاك يقولون لا يفعل لحكمة ولا لقصو دأصلا: فأولثك أثبتوا حكمة لكن لا تقوم به :وهؤلاءلا يثبتون له حكمة ولامقصودا يتصف به والفريقان لايثبتون له حكمة ولامقصود ايمود اليه وكذلك فىالكلامأولئك أثبتوا كلاماهو فعله لايقوم به:وهؤلاء يقولون مالا يقوم به لايمود حكمته اليه والفريقان يمنمونان يقوم به حكمة مرادة له كما يمنع الفريقان ان يقوم به كلام وفعل يريده : وقول أواثك أقرب الى فول السلف:والفقهاء اذا أثبتوا الحكمةوالمصلحة في أحكامه وأفعاله أثبتواكلاما يتكام به بقدرته ومشيئته : وقول هؤلاء أقرب الى الساف اذا اثبتوا الصفات وقالوا لايوصف بمجرد المخلوق المنفصل عنه الذي لم يقم به اصلا ولا يعود اليه حكم منشىء لم يقم به فلا يكون متكلا بكلام لم يقم به ولا يكون حكيما كريما ورحيما بحكمة ورحمة لم تقم به كما

١ - محد ٢٨

۲ ـ الزخرف ۵۵

۳ ـ غافر ۱۰

لا يكون عليما بعلم لم يقم به وقديرا بقدرة لم تقم به ولا يكون محبا راضيا غضبانا بحب ورضى وعضب لم يقم به فكل من المعزلة والأشعرية فى مسائل كلام الله وافعال الله وافقوا السلف والأثمة من وجه وخالفوهمن وجه ولبس قول احدهما هو قول السلف دون الآخر لسكن الأشعرية فى جنس مسائل الصفات بل وسائر صفاته: والقدد أقرب الى قول السلف دون الآخر والأثمة من المعتزلة:

فان قيل فقد قال تمالى ( إِنَّهُ لَقُولُ رُسُول كُرِيم ) وهذا يدل على هذا ان الرسول أحدث الكلام العربي عقيل هذا باطل وذلك لأن اللهذكره في القرآن في موضعين فالرسول في أحد الموضعين محمد والرسول في الآية الأخرى جبريل قال تعالى في سورة الحافة ( إنَّهُ لَقُولُ رَسُولُ كُرِيمٍ وَمَا هُوَ بِقُولِ شَاعِرِ قُلْيـالاً مَا نُو مُنِدُونَ وَلا بِقُولِ كَاهِنِ قَلْيلاً مَا تَذَكَّرُونَ تَنْزِيلٌ مِنْ رَبِّ العَالِمِينَ ) فالرسول هنا محمد صلى الله عليه وسلم: وقال في سورة التكوير ( إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولُ كُرِيمٍ ذِي قُوَّةٍ عِنْدَ ذِي العَرْشِ مَكْيِنِ مُطَاعِ ثُمَّ أُمِينِ ) فالرسول هنا جبريل فلو كان أضافه الى الرسول لكونه أحدث حروفه أو أحدث منه شيئًا لكان الخبران متناقضين فانه إن كان أحدهما هو الذي أحدثها امتنع ان يكون الآخر هو الذي أحدثها وأيضا فانه قال لفول رسول كريم ولم يقسل لقول ملك ولا ني ولفظ الرسول يستلزم مرسلاله

١ \_ الحاقة ٤٠

١ \_ الحاقة ٤٠ ـ ٢٤

٣ ـ التكوير ١٩-٢١

فدل ذلك على أن الرسول مبلغ له عن مرسله لاانه أنشأ منه شيئا من جهة نفسه : وهذا يدل على أنه أصافه إلى الرسول لانه بلغه وأداه لا لانه أُنشأمنه شيئًا ولا ابتدأه وأيضا فان الله قد كنفر من جعله قول البشر بقوله ( إِنَّهُ فَكُمْرَ وَقَدَّرَ فَقَدَّلَ كَيْفَ فَدَّرَ ثُمَّ قُتَلَ كَيْفَ فَدْرَ ثُمَّ نَظُرُهُمْ مَبَسَ وَ بَسَرَ ثُمَّ أَدْرَ وَأَسْذَكُبْرَ فَقَالَ إِنْ هَذَا الِأَ سِحْرٌ ۗ يوْنُورُ إِنْ هَٰذَا الِلاَّ قَوْلُ البَّشَرِ ﴾ وعمد بشر فن قال انه قول محمد فقد كفر ولا فرق بين ان يقول هو قول بشر أو جنى أو ملك فن جمله قُولًا لأَحدُ مِن هُؤُلًا • فقد كَفر: ومع هذا فقد قال تمالى (ا يَّهُ لَقُولُ أُ رَسُولِ كَرِيمٍ وَمَا هُوَ بِقُولِ شَاعِرٍ ﴾ فجمله قول الرسول البشرى مع تكفير من يقول انه قول البشر فعلم ان المراد بذلك ان الرسول بالمه عن مرسله لا انه قول له من تلقاء نفسه وهو كلام الله الذي أرسله كما قال تعالى ﴿ وَ إِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأْ جِرْ هُ حَتَّى يَسْمُعَ كلاُّمَ اللهِ ﴾ فالذي بلغه الرسول هو كلام الله لا كلامه ولهذا كان الني صلى الله عليه وسلم يعرض نفسه على الناس بالمواسم ويقول «الارجل بحماني الى قومه لاَ بلغ كلام ربي»رواها بو داود وغيره والـكلام كـلام من قاله مبتدئا لا كلام من قاله مباغا مؤديا وموسى سمع كلام الله من الله بلا واسطة والمؤمنون يسممه بعضهممن بمضفسهاع موسى مطلق بلا واسطة وسماع الناس سماع مقيد بواسطة كما قال تمالى ( و ما كانَ لِبَشَر أَنْ يُكُلِّمُهُ اللهُ إِلا وَحَيَّا أَوْ مِنْ وَرَاءْحِجَابِ أَوْ بُرْسِلَ رَسُولاً \*

. ۱ ـ المدثر ۱۸ـ۵۲

٢ \_ الحاقة ١٠٤٠

٣ ـ التوبة ٦

فَيُوحِى بَإِذْ إِنْهِ مَا يَشَاءُ ﴾ فَنَرَقَ بِنَ التَّكَلِّيمِ مِنْ وَرَاءَ حَجَابِ كَاكُامٍ موسى وبين التكايم بواسطة الرسولكا كلم الأنبياء بارسال رسول اليهم والناس يعلمون از النبي صلى الله عليه وسلم اذا تكلم بكلام تكلم به بحروفه ومعانيه بصوته صلى الله عليه وسلم ثم المبلغون عنه يبالهون كلامه بحركاتهم وأصواتهم كما قال صلى الله عليه وسلم « نضر الله امرأ سمع منا حديثا فبلغه كاسمعه » فالمستمع منه يبلغ حديثه كما سمعه لكن بصوت نفسه لابصوت الرسول فالكلام كلام الرسول تكلم به بصوته والمبلغ بلغ كلامالرسول بصوت نفسه واذا كان هذا مملوما فيمن ببلغ كلام المخلوق فكلام الخالق أولى بذلك: ولهذا قال تعالى (و َ إِنْ أَحَدُّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكُ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمُعَ كَلاَمَ اللهِ ) وقال النبي صلى الله عليه وسلم «زينوا القرآن بأصواتكم » فجمل الكلام كلام البارى وجمل الصوت الذي يقرأ به العبد صوت القارئ وأصوات العباد ليست هي عين الصوت الذي ينادي الله به ويتكلم به كما نطقت النصوص بذلك بل ولا مثله فان الله ليُس كَمثله شيء لا في ذانه ولا في صفاته ولا أفعاله فليسءلمه مثلءلم المخلوقين ولا قدرته مثل قدرتهم ولاكلامه مثل كلامهم ولا نداؤه مثل ندائهم ولا صوته مثل أصواتهم فمن قال عن القرآن الذي يقرؤه المسلمون ليس هو كلام الله أو هو كلام غيره فهو ملحد مبتدع منال: ومن قال ان أصوات العباد والمـداد الذي بكتب به القرآن قديم أزلى فهو ملحد مبتدع منال بل هــذا القرآن وهو كلام الله وهو مثبت في

۱ ـ الشوری ۵۱

٢ ـ التوبة ٦

المصاحف وهو كلام الله مبلغا عنه مسموعا من القراء ليس هومسموعا منه والانسان يرى الشمس والقمر والكواكب بطريق المباشرة ويراها في ماء أو مرآة فهذه رؤية مفيدة بالواسطة وتلك رؤية مطلقة بطريق المباشرة وكذلك الكلام لم يسمع من المتكلم به بطريق المباشرة ويسمع المبلغ عنه بواسطة والمقصود بالسماع هو كلامه في الموضمين كما ان المقصود في الرؤية هو المرثى في الموضعين

فن عرف ما بين الحالين من الاجتماع والافتراق والاختلاف والاتفاق زالت عنه الشبهة التي تصيب كثيراً من الناس في هذا الباب فان طائفة قالت هذا المسموع كلام الله والمسموع صوت العبد وصوته مخلوق فكلام الله مخلوق وهذا جهل فانه مسموع من المبلغ ولا يلزم اذا كان صوت المباغ مخلوقًا ان يبكون نفس الكلام مخلوقًا \* وقالت طائفة هـ ذا المسموع صوت العبـ د وهو مخلوق والقرآن ليس بمخلوق فلا يكون هذا المسموع كلام الله وهذا جهل فان المخلوق هو الصوت لا نفس الكلام الذي يسمم من المتكلم به ومن المبلغ عنه \* وطائفة قالت هذا كلامالله وكلامالله غيرمخلوق فيكونهذا الصوتغيرمخلوق وهذا جهل فأنه اذا قيل هذا كلام الله فالمشار اليه الكلام من حيث هو وهو الثابت اذاسم من الله واذا سمع من المبلغ عنهواذا قيل المسموعانه كلامالله فهو كلام الله مسموعاً من المبلغ عنه لا مسموعاً منه فهو مسموع بواسطة صوت المبد وصوت العبدمخاوق:وأماكلام الله نفسه فهو غيرمخلوق حيث ما تصرف وهذه نكتقد بسط الكلام فيها في غير هذا الموضع:

#### فصل

فان قيل ما منشأ هــذا النزاع والاشتباه والتفرق والاختلاف . قيل منشأه هو الكلام الذي ذمه السلف وعابوه وهو الكلام المشتبه المشتمل على حق و باطل فيه ما يوافق العقل والسمع وفيه ما يخالف العقل والسمم فيأخذ هؤلاءجانب النني المشتمل على نفي الحق والباطل وهؤلاء جانب الاثبات المشتمل على اثبات حق وباطل وباطله هو المخالف المكتاب والسنة واجماع السلف فكل كلام خالف ذلك فهو باطل ولا يخالف ذلك الاكلام مخالف للمقل والسمع وذلك أنه لما تناظروا في مسئلة حدوث العالم واثبات الصانع فاستدلت الجهمية والمعتزلة ومن وافقهم من طوائف أهل الكلام على ذاك بأن ما لا يحلو عن الحوادث فهو حادث ثم ان المستداين بذلك على حدوث الأجسام قالوا ان الأجسام لا تخلو عن الحوادث وما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث ثم تنوعت طرقهم في المفدمة الأولى فتارة يثبتونها بأن الاجسام لا تخلو عن الحركة والسكون وهما حادثان وتارة يثبتونها بأنالاجسام لاتخلوعن الاجتماع والافتراق وها حادثان وتارة يثبتونها بأن الاجسام لأنخلو عن الأكوان الأربعة الاجتماع والافتراق والحركة والسكون وهي حادثة: وهذه طرق المنزلة ومن وافقهم على الأجسام قد تخلوءن بعض أنواع الأعراض وتارة يثبتونها بأن الجسم لا يخلو من كل جنس من الأعراض عن عرض منه ويقولون القابل للشي الايخلو عنه وعن صده ويقولون اذ الاعراض

يمتنع بفاؤها لاذالمرض لا يبقى زمانين وهذه الطريقة هي التي اختارها الآمدي وزيف ما سواها وذكر ان جمهور اصحابه اعتمدوا عليها وقد وافقهم عليها طائفة من الفقهاء من أصحاب الأُمَّة الأربعة كالقاضي أبي يعلى وأبى المعالى الجويني وأبى الوليد الباجي وأمثالهم: وأما الهشامية والكرامية وغيرهم من الطوائف الذين لا يقولون بحدوث كل جسم ويقولون أن القديم تقوم به الحوادث فهؤلاء آذا قالوا بأن ما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث كما هو قولالكرامية وغيرهم موافقة للممتزلة في هذا الأصل فانهم يقولون الجسم القديم يخلو عن الحوادث بخلاف الاجسام المحدثة فانها لاتخلوعن الحوادث والناس متنازءون في السكون هل هو أمر وجودى أو عدمى فمن قال انه وجودى قال الجسم الذي لا يخلو عن الحركةوالسكون اذا انتفت عنه الحركة قام بهالسكون الوجودي وهذا قول من يحتج بتعاقب الحركة والسكون على حدوث المتصف بذلك ومن قال آنه عدميّ لم يلزم من عدم الحركة عن المحل ثبوت سکون وجودی فمن قال آنه تقوم به الحرکـة والحوادث بمد ان لم يكن مع قوله بامتناع تعاقب الحوادث كما هو قول الكرامية وغيرهم ويقولون اذا قامت به الحركمة لم يعدم بفنائها سكون وجودى بل ذلك عندهم بمنزلة قولهم مع المعتزلة والأشعرية وغيرهم أنه يفعل بعد از لم یکن فاعلا ولا یقولون ان عــدم الفعل أمر وجودی کذلك الحركة عند هؤلاء وكان كثير من أهل الكلام يقولون ما لا يخلوعن الحوادث فهو حادث أو ما لا يسبق الحوادث فهو حادث بناء على أن

هذه مقدمة ظاهرة فان ما لا يسبق الحادث فلابد ان يقارنه أو يكون بعده وما قارن الحادث فهو حادث وما كان بعده فهو حادث:

وهذا الكلام مجمل فاذا اريد مالا يخلو عن الحادث المعين او مالا يسبق الحادث المهين فهو حق بلا ريب ولا نزاع فيه وكذلك اذا اريد بالحادث جملة ماله اول او ماكان بعده العدم ونحو ذلك واما اذا اريد بالحوادث الأمور التي تكون شيئا بعد شيء لا الى أول: وقيسل انه لا يخلو عنها ومالم يخل عنها فهو حادث لم يكن ذلك ظاهر اولا بينا بل هذا مقام حار فيه كثير من الأفهام وكثر فيه النزاع والخصام ولهذا صار المستدلون بقولهم مالا يخلو عن الحوادث فهو حادث يعلمون ان هذا الدليل لا يتم الا اذا اثبتوا امتناع حوادث لاأول لها فذكروا في ظرقا قد تكامنا عابها في غير هذا الموضع:

وهذا الأصل تنازع الناس فيه على ثلاثة أقوال فقيل مالا يخلوعن الحوادث فهو حادث و بامتناع حوادث لاأول لها مطلقا وهذا قول المعتزلة ومن اتبعهم من الكرامية والاشمرية ومن دخل فى ذلك من الفقهاء وغير م و وقيل بل بجوز دوام الحوادث مطلقادليس كل ماقارن حادثا بعد حادث لا الى اول يجب ان يكون حادثا بل بجوزان يكون قديما سواء كان واجبا بنفسه او بنيره وربما عبر عنه بالعلة والمعلول والفاعل والمفعول ونحو ذلك وهذا قول الفلاسفة القائلين بقدم الأفلاك كارسطو واتباعه مثل نامسطيوس : والاسكندر الافريديوسى : وبرقليس والفار ابى وابن سينا وامنالهم :

واما جمهور الفلاسفة المتقدمين على ارسطو فلم يكونوا يقولون بقــدم الافلاك: ثمالفلاســفة من هؤلاء وهؤلاء متنازعون في قيام الصفات والحوادث بواجب الوجودعلى قولين ممروفين لهم وأثبت ذلك قول كثير من الأساطين القدماء وبمض المتأخرين كابي البركات صاحب للعتبر وغيره كما بسطت اقوالهم في غير هذا الموضم وقيل بل انكانالستلزمللحوادث بمكنا بنفسهوانه هوالذي يسمى مفمولاومملولا ومربوبا ونحو ذلك من العبارات وجب ان يكون حادثا وان كان واجبا بنفسه لم يجب ان يكون حادثا وهذا قول أنمة أهل الملل واساطين الفلاسفة وهو قول جماهير أهل الحديث وصاحب هذا القول يقول مالا يخلو عن الحوادث وهو ممكن بنفسه فهو حادث او مالا يخلو عن الحوادث وهو معاول او مفعول او مبتدع او مصنوع فهو حادث لأنه اذا كان مفعولا مستلزما للحوادث امتنع ان يكون قـ ديما فان القديم المعلول لايكون قديما الا اذا كان له موجب قديم بذاته يستلزم معلوله بحيث يكون ممه ازايا لايتأخر عنه وهذا ممتنعفان مااستلزم الحوادث يمتنع أن يكون فاعا موجبا بذاته يستلزم معلوله في الازل فان الحوادث المتماقبة شيئا بمدشىء لايكون مجموعها في الأزل ولا شيء منهاأزليا بل الأزلى هو دوامها واحدا بعد واحد والموجب بذاته والمستلزم لملوله في الأزل لا يكون معلوله شيئًا بعد شيء سواء كان صادرا عنه بواسطةأو بنير واسطة فان ماكان واحدا بعد واحدد يكون متعاقبا حادثًا شبئًا بمد شيء : فيمتنع ان يكون معلولًا مقارنا لعلته في الأزل

بخلاف ما اذ قيــل ان المقارن لذلك هو الواجب بذاته الذي يفعل شيئًا بعد شيء فانه على هـذا التقدير لا يكون في الأزل موجبًا بذاته ولا علة تامة لشيء من العالم فلا يكون معه في الأزل من المخلوقات شيءكس فأعليته للمفعولات تكون شيئا بعد شيء وكل مفعول يوجدعند وجودكمال فاعليته اذالموثر النام المستلزم لجيع شروط التأثير لا يتخلف عنهاثره اذ لو لم يكن مؤثرا ناما فوجود الاثر يستلزم وجود المؤثر التام ووجود المؤثر التام يستلزم وجود الآثر فليس في الأزل مؤثر تام فلبس مع الله شيء من مخلوقاته قديم بقدمه والآزل ليس هو حدا محدودا ولا وقتا ممينا بلكل مايقدره العقل من الغاية التي ينتهي اليها فالأزل قبل ذلك كما هو قبل ماقدره فالأزل لااول له كما ان الأبدلا آخر له: وفي الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « انت الأول فليس فبلك شيء وأنت الآخر فليس بعدك شيء » فلو قيل انه مؤثر تام في الأزل لشيء من الأشياء لزم ان يكون مقارنا له دائماوذلك ينافى كوئه مفمولا له وانما يصحمثل هذا في الصفة اللازمة الموصوف فانه اذا قيل الذات مقتضى نام للصفة كان المعنى ان الذات مستلزمة للصفة ايس المراد بذلك أن الذات مبتدعة للصفة فأنه اذا تصور معنى المبتدع امتنع في المقارن بصريح المعقول سواء سمى علة فاعلة او خالفا او غـير ذلك وامتنع ان يقوم بالأثر شيء من الحوادث لان كل حادث يحدث لا يحدث الا اذا وجد مؤثره التام عند حدوثه وان كانت ذات المؤثرة موجودة قبل ذلك لكن لا بد من كال وجود شروط التأثير عند وجود الأثر والا لزم الترجيح بلا مرجح وتخلف المملول عن العلة التامة ووجود الممكن بدون المرجح التام: وكل هذا ممتنع فامتنع ان يكون مؤثر الشيء من الحوادث في الأزل وامتنع ان يكون مؤثرا في الأزل فيما يستلزم الحوادثلان وجود الملزوم بدون اللازم محال فامتنع ان يكون المفعول المستلزم للحوادث قديما

واذا قيل ذاته مقتضية للحادث الثاني بشرط انقضاء الاول قيل فايس هو مقتضيا لشيء واحد دائما فلا يكون معه قديم من مفعولاته وقيل ايضا هذا انما يكون اذا كانت لذاته احوال متعاقبة تختلف المفعولات لاجلهافاما اذا قدر ان لا يقوم بهاشيء من الاحوال المتعاقبة بل حالها عند وجود الحادث كحالها قبله كان امتناع فعله للحوادث المتعاقبة البائنة أعظم من امتناع فعله لحادث معين فاذا كان الثاني ممتنعا عندم فالأول أولى بالامتناع ومتى كان للذات أحول متعاقبة تقوم بها بطلت كل حجة لهم على قدم شيء من العالم وامتنع أيضا قدم شي من العالم اذا كان المفعول لا بد له من فعل حادث والفعل الحادث لا يكون مفعوله الاحادثا وهذا مبسوط في غير هذا الموضع:

### فصل

واذا عرف الأصل الذي منه تفرع نزاع الناس في مسئلة كلام الله فالذين قالوا مالا يسبق الحوادث فهو حادث مطلقا ننازعوا في كلام الله تعالى: فقال كثير من هؤ لاء السكلام لا يكون الا بمشيئة المتكلم وقدرته

فيكون حادثا كغيره من الحوادث م قالت طائفة والرب لا يقوم به الحوادث فيكون الكلام مخلوقا في غيره فجعلوا كلامه مخلوقا من المخلوقات ولم يفرقوا بين قال وفعل: وقد علم ان المخلوقات لا يتصف بها خالق فلا يتصف بما يخلقه في غيره من الألوان والأصوات والروائح والحركة والعملم والقدرة والسمع والبصر فكيف يتصف بما يخلقه في غيره من الكلام ولو جاز ذلك لكان ما يخلقه من انطاق الجمادات كلامه ومن علم انه خالق كلام العبادوا فعالهم يازم ان يقول كل كلام في الوجود فهو كلامه كا قال بعض الاتحادية:

وكل كلام فى الوجود كلامه \* سواء علينا نثره ونظامه وهذا قول الجهمية والنجارية والضرارية وغيرهم فان هؤلاء يقولون انه خالق افعال العباد لكن الحجة توجب وأما المعتزلة فلا يقولون ان الله خالق افعال العباد لكن الحجة توجب القول بذلك: وقالت طائفة بل الكلام لابدان يقوم بالمتكام ويمتنع ان يكون كلامه مخلوقا في غيره وهو متكلم بمشيئته وقدرته فيكون كلامه حادثا بعد ان لم يكن لامتناع حوادث لااول لها وهذا قول الكرامية وغيره ثم من هؤلاء من يقول كلامه كله حادث لا محدث: ومنهم من يقول هو حادث ومحدث: وقال كثير من هؤلاء الذين يقولون بامتناع حوادث لا أول لها مطلقا الكلام لازم اذات الرب كلزوم الحياة ليسهو متعلقاً بمثيئته وقدرته بل هو قديم كقدم الحياة اذ لو قانا انه بقدرته ومشيئته لزم ان يكون حادثا وحمئذ فيلزم ال يكون مخلوقاً او قائماً

بذات الرب فيلزم قيام الحوادث به وذلك يستلزم تسلسل الحوادث لان القابل للشيءلايخلو عنه وعن صنده قالوا وتسلسل الحوادث ممتنع اذا التفريع على هذا الأصل:ثمان هؤلاء لماقالوا بقدم عيز الكلام تنازعوا ففاات طائفة الفديم لايكون حروفاولا أصواتا لان الصوت يستحيل بقاؤه كما يستحيل بقاء الحركة وما امتنع بقاؤه امتنع قدم عينه بطريق الأولى والأخرى فيمتنع قدم شيء من الأصوات المينة كما يمتنع قدم شيء من الحركات المدينة لان تلك لاتكون كلاماً الااذا كانت متعاقبة والقديم لايكون مسبوقا بنير مفلوكانت الميممن بسمالله قديمة مع كونها مسبوقة بغيرها لكان القديم مسبوقابغيره وهذا ممتنع فيلزم أن يكون القديم هو المعنى فقط ولا يجوز تمدده لانه لو تمدد لكان اختصاصه بقدر دون قدر ترجيحا بلامرجحوان كان لايتناهى لزم وجود اعداد لا تهاية لها في آن واحد قالوا وهذا ممتنع فيلزم ان يكون معنى واحد ا هو الأمر والخبر وهو معنى التوراة والانجيل والزبور والفرآن وهـــذا اصل قول الكلابية والا شعرية : وقالت طائفة من أهل الكلام والحديث والفقهاء وغيرهم بل هو حروف قديمة الأعيان لم نزل ولا نزال وهي مترتبة في ذاتها لاني وجودها كالحروف الموجودة في المصحف وليس باصوات قديمة : ومنهم من قال بل هو أيضا اصوات قديمة ولم يفرق هؤلاءبين الحروف المنطوقة التي لاتوجد الامتعاقبة وبين الحروف المكتوبة التي توجد في آن واحدكما يفرق بين الأصوات وللداد فان الأصوات لانبق بخلاف المداد فانهجسم يبق وإذا كان الصوت لايبقى

امتنع ان يكون الصوت المايز قديما لان ماوجب قدمه ازم بقاؤه وامتنع عدمه والحروف المكتو بةقد يرادبها نفس الشكلالقائم بالمداد اوما يقدر بقدر المداد كالشكل المصنوع في حجر وورق بازالة بعض اجزائه وقد يراد بالحروف نفس المداد : وأما الحروف المنطوقة فقد يراديها ايضا الأصوات المقطوعة المؤلفة وقديرادبها حدودالاصوات وأطرافها كما يراد بالحروف في الجسم حده ومنهاه فيقال حرف الرغيف وحرف الجبل ونحو ذلك : ومنه قوله تمالى ﴿ وَمَنَ النَّاسَ مَنْ يَعْبُدُ اللهُ عَلَى حَرُفٍ ﴾ وقديرا دبالحروف الحروف الخالية الباطنة وهو ما يتشكل في باطن الإنسان من الكلام المؤلف المنظوم قبل ال يتكلم به: وقد تنازع الناس هل يمكن وجود حروف بدون أصوات في الحي الناطق على قولين لهم وعلى هــذا تنازعت هــذه الطائفة الفائلة بقدم أعيان الحروف هـل تكون قديمة بدون أصوات قديمة أم لابد من أصوات قديمة لم تزلولا تزال:

ثم القائلون بقدم الأصوات المينية تنازعوا في المسموع من القارئ هل يسمع منه الصوت القديم فقيل المسموع هو الصوت القديم وقيل بل المسموع صونان أحدها الفديم والآخر المحدث في الابد منه في وجود القرآن فهو الفديم وما زاد على ذلك فهو المحدث: وقيسل بل الصوت القديم غير المسموع من العبد وتنازعوا في القرآن هل يقال انه حال في المصحف والصدور أم لا يقال ذلك على قولين فقيسل هو ظاهر في المحدث ليس بحال فيه وقيل بل القرآن حال في الصدور

والمصاحف فهؤلاء الخلقية والحادثية والاتحادية والاقترانية أصل فولهم أن مالا يسبق الحوادث فهو حادث مطلقًا : ومن قال بهذا الأصل فانه يلزم به بعض هــذه الأقوال أو ما يشبه ذلك فان من الناس من يجمله حادثا يريد أن يكون بعد ان لم يكن ويجمل الحادثات ارادات وتصورات لاحروف وأصوات والداربي وغيره يميلون اليهذا القول فانه اما أن يجمل كلام الله حادثًا أو قديمًا وإذا كان حادثًا فاما ان يكون حادثًا في غيره واما أن يكون حادثًا في ذاته واذا كان قديمًا فاما أن يكون القديم المعنى فقط أو اللفظ فقط أوكلاهما فاذا كان الفديم هو المنى فقط لزم أن لا يكون الكلام العربي كلام الله ثم الكلام في ذلك المنى قد عرف: وأما قدم اللفظ فهذا لم يقل به أحد لكن من الناس من يقول الالكلام القديم هو اللفظ: وأما في معناه فليس هو داخلا في مسمى الكلام بل هو العلم والأرادة وهما قديمان لكن ليس ذلك داخلا في مسمى الكلام فهذا يقول الكلام القديم هو اللفظ فقطأما الحروف المؤلفة واما الحروف والأصوات لكنه يقول ان معناه قديم: وأما الفريق الثانى الذين فالوا بجواز حوادث لا أول لها مطلقا وأن القديم الواجب بنفسه بجوز أن يتعقب عليه الحوادث مطلقا إن كان ممكنا لا واجبا بنفسه فهؤلاء القائلون بقدم العالم كما يقولون بقدم الأفلاك وانها لم نزل ولا نزال معلولة لعلة قديمة أزلية لكن المنسبون الى الملل كابن سينا ونحوه منهم قالوا انها صادرة عن الواجب بنفسه الموجب لهما بذاته وأما ارسطو وأتباعه فانهم قالوا ان لهما علة

غائية تتحرك للتشدبه بهافهي تحركها كما يحرك للعشوق عاشقه ولم يثبتوا لها مبدعا ولا موجبا بذاته وانما أثبت واجب الوجود بطريقةالوجود ابن سينا وأمثاله

وحقيقة قول هؤلاء وجود الحوادث بلا محدث أصلا: أما على قول من جعل الاول علة غائية للحركة فظاهر فانه لا يلزم من ذلك أن يكون هو فاعلا لها فقولهم في حركة الأفلاك نظير قول القدرية في حركة الحيوان وكل من الطائفتين قد تناقض قولهم فان هؤلاء يقولون بأن فعل الحيوان صادر عن غيره لكون القدرة والداعى مستاز مين وجود الفعل والقدرة والداعى كلاها من غير العبد:

فيقال لهم فقولوا هكذا في حركة الفلك وقدرته وداعيه فانه يجب أن يكونا صادرين عن غيره وحينئذ فيكون الواجب موجبا بنفسه هو المحدث لتلك الحوادث شيئاً بعد شيء وان كان ذلك بواسطة العقول وهذا القول هو الذي يقوله ابن سينا وأتباعه وهو باطل أيضاً لان الموجب بذاته القديم الذي يقارنه موجبه ومقتضاه يمتنع ان يصدر عنه حادث بواسطة أو بلا واسطة فان صدور الحوادث عن العلة التامة الأزلية ممتنع لذاته \* واذا قالوا الحركة متوسطة أي حركة الفلك \* قيل لهم فالكلام انها هو في حدوث الحركة الفلكية فان الحركة الحادثة شيئا بعد شيء يمتنع أن يكون المقتضى لها علة تامة أزلية مستلزمة لمعلولها فان ذلك جمع بين النقيضين إذ القول بمقارنة المعلول لعلته في الأزلية ووجوده معها يناقض ان يتخلف المعلول أو شيء من المعلول عن الأزلية ووجوده معها يناقض ان يتخلف المعلول أو شيء من المعلول عن الأزلية

بل يمتنع أن يكون المقتضية لحدوث الجوادث المتماقبة المختلفة بل الصفات والاحوال المقتضية لحدوث الجوادث المتماقبة المختلفة بل يمتنع أن يكون المقتضى لها ذانا موصوفة لايقوم بها شئ من الأحوال الموجبة لحدوث الحوادث المذكورة فان التعدد والتمدد والموجود في المملولات لا يمتنع صدوره عن علة واحدة بسيطة من كل وجه فصاد حقيقة قولهم ان الحوادث العلوية والسفلية لا محدث لها وهؤلاء يقولون كلام الله مايفيض على النفوس الصافية كما ان ملائكة الله عندم ما يتشكل فيها من الصور النورانية فلا يثبتون له كلاما خارجا عما في نفوس البشر ولا ملائكة خارجة عما في نفوسهم غير العقول العشرة والنفوس الفلكية التسمة معان أكثر م يقولون انها أعراض وقد بين في غير هذا الموضع ان ما يثبتونه من المجردات المقلية التي هي المقول والنفوس والمواد والصور انما وجوده في الاذهان لا في الأعيان:

وأما الصنف الثالث الذين فرقوا بين الواجب والممكن والخالق والمخلوق والغنى الذي لا يفتقر الى غيره والفقير الذي لا قوام له بالغنى فقالوا ان ماقارن الحوادث من الممكنات فهو محدث كائن بعد ان لم يكن وهو مخلوق مصنوع مربوب وانه يمتنع أن يكون فيها هو فقير ممكن مربوب شيء قديم فضلا ان يقارئه حوادث لا أول لها : ولهذا كانت حركات الفلك دليلاعلى حدوثه كما تقدم التنبيه على ذلك : وأما الرب تعالى اذا قيل لم يزل متكلما اذا شاء اولم يزل فاعلا لما يشأ لم يكن دوام كونه متكلما بمشيئته وقدرته ودوام كونه فاعلا بمشيئته وقدرته ودوام كونه فاعلا بمشيئته وقدرته

ممتنماً بل هذا هو الواجب لان الكلام صفة كال لا تقص فيه قارب أحق أن يتصف بالكلام من كل موصوف بالكلام اذكل كال لا تقص فيه ثبت للخلوق فالخالق أولى به لان القديم الواجب الخالق أحق بالكمال المطلق من المحدث المكن المخلوق ولان كل كال ثبت للمخلوق فأنما هو من الخالق وما جاز اتصافه به من الكال وجب له فانه لو لم بجب له لكان اما ممتنماً وهو محال بخلاف الغرض وأما مكنا فيتوقف ثبوته له على غيره والرب لا يحتاج في ثبوت كاله الى غيره فان معطى الكمال أحق بالكمال فيازم أن يكون غيره أكل منه لوكان غيره معطياً له الكمال وهــذا ممتنع بل هو بنفسه المقدسـة مستحق لصفات الكمال فلا يتوقف ثبوت كونه متكلماً على غيره فيجب ثبوت كونه متكلماً وان ذلك لميزل ولايزال والمتكلم بمشيئته وقدرته أكمل ممن يكون الكلام لازماً له بدون قدرته ومشيئته والذى لم يزل متكلما اذا شاء أكل ممن صارالكلام بمكته بعد ان لم يكن الكلام ممكناً له : وحينئذ فكالامه قديم معانه يتكلم بمشيئته وقدرته وان قيل انهينادى ويتكلم بصوت ولا يلزم من ذلك قدم صوت معين واذا كان قد تكلم بالنوراة والقرآن والانجيل بمشيئته وقدرته لم يمتنع ان يتكلم بالباء قبل السمين وانكان نوع الباء والسين قديماً لم يستلزم ان يكون الباء الممينة والسين الممينة قديمة لما علم من الفرق بينالنوع والعين وهذا الفرق ثابت فىالارادة والكلام والسمعوالبصر وغير ذلك من الصفات وبه تنحل الاشكالات الواردة على وجدة هذه الصفات وتمددها وقدمها وحدوثها وكذلك تزول به الاشكالات الواردة فى أفعال الرب وقدمها وحدوثها وحدوث العالم

واذا قيل ان حروف المعجم قديمة بمنى النوع كانذلك بمكناً بخلاف مااذا قيل ان عين اللفظ الذى نطق به زيد وعمرو قديم فان هذا مكابرة للحسرو المتكلم يعلم ان حروف المعجم كانت موجودة قبل وجوده بنوعها : وأما نفس الصوت ( ١١م – رسائل)

المين الذي قام به أو التقطيع أو التأليف المين لذلك الصوت فيعلم أن عين لم يكن موجوداً قبله والمنقول عن الامام أحمد وغيره من أنَّة السنة مطابق لهذا القول ولهذا أنكروا على من زعم ان حرفا من حروف المعجم مخلوق وأنكروا على من قال لما خلق الله الحروف سجدت له الا الالف فقالت لا أسجد حتى أومر مم ان هذه الحكاية نقلت لاحمد عن سرىالسقطي وهو نقلها عن بكر بن خنيس العابد ولم يكن قصد أولئك الشيوخ بها الا بيان ان العبد الذي يتوقف فعله على الأمر والشرع هو أكل من العبد الذي يمبد الله بندير شرع فان كثيراً من العباد يعبدون الله بما تحبه قلوبهم وان لم يكونوا مأمورين به فقصد أولئك الشيوخ ان من عبد الله بالامر ولم يفعل شيئاً حتى يؤمر به فهو افضل ممن عبده بما لم يؤمر به وذكروا هذه الحكاية الاسرائيلية شاهداً لذلك مع ازهذه لا اسنادلها ولايثبت بها حكم ولكن الاسرائيليات اذا ذكرت على طريق الاستشهاد بها لما عرف صحته لم يكن بذكرها بأس وقصدوا بذلك الحروف المكتوبة لان الالف منتصبة وغيرها ليسكذاك مع أن هذا أمراصطلاحي وخط غيرالعربي لايماثل خط العربي ولم يكن قصد أولئك الاشياخ ان نفس الحروف المنطوقة التي هي مباني أسهاء الله الحسنى وكتبه المنزلة مخلوقة بائنـة عن الله بل هـذا شيء لعله لم يخطر بقلوبهم والحروف المنطوقة لا يقال فيها انها منتصبة ولا ساجدة فمن احتج بهذا من قولهم على أنهم يقولون أن الله لم يتكلم بالقرآن العربى ولابالتوراة المبرية فقد قال عنهم مالم يقولوه : وأما الامام أحمد فانه أنكر اطلاق هذا القول وما يفهم منه عند الاطلاق وهو أن نفس حروف المعجم مخلوقة كما نقل عنه أنه قال ومن زعمان حرفا من حروف المعجم مخلوق فقد سلك طريقاً الى البدعة فانه اذا قال ان ذلك مخلوق فقد قال أن القرآن مخلوق أوكما قال ولا ريب أن منجعل نوع الحروف باثناً عن الله كاثناً بعد ان لم يكن لزم أن يكون كلامالله العربي والدبري ونحوهما مخاوقاوامتنع ان يكون الله تكلم به بكلامه الذي أنزله على عبده فلايكون شيء من ذلك كلامه فطريقة الاءام أحمد وغيره من السلف مطابقة للقول الثالث الموافق لصريح المعول وصحيح المنقول (١)

وقال الشيخ الامام أبو الحسن محمد بن عبد الملك الكرخي الشافعي في كتابه الذي سماه الفصول في الأصول سمعت الأمام أبا منصور محمد بن أحمد ية ول سمعت الامام أبا بكر عبد الله بن أحمد يقول سمعت الشيخ أبا حامد الاسفرايني يقول مذهبي ومذهب الشافعي وفتهاء الامصار ان القرآن كلام الله غير مخلوق ومن قال انه مخلوق فهو كافر والقرآن حمله جبريل عليه السلام مسموعاً من الله والنبي صلى الله عليه وسلم سمعه منجبريل والصحابة سمعوه من رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو الذى ننلوه نحن مقروء بألسنتنا وفيما بينالدفتين وما فى صدورنا مسموعاً ومكتوبا ومحفوظا ومقروءاً وكل حرف منــه كالباء والتاء كله كلام الله غــير مخلوق ومن قال مخلوق فهو كافر عليــه لمائن الله والملائكة والناس أجمين : والكلام على هذه الأمور مبسوط فى غير هذا الموضع وذكر مايتملق بهذا الباب من سائر الصفات كالعلم والقدرة والارادة والسمع والبصر والكلام فى تعددالصَّفة و أتحادها وقدمها وحدوثها أوقدمالنوع دونالأعيان أواثبات صفة كاية عمومية متناولة الأعيان مع تحدد كلممين من الأعيان أو غير ذلك مما قيل في هـــذا الباب فان هذه مواضع مشكلة وهي من مجارات العقول ولهـــذا اضطرب فيها طوائف من أذ كياء الناس ونظارهم والله يهدى من بشاء الى صراط مستقيم : تمت الرسالة والحدلله

#### ~+5E35+~

وقد وجد بخط ناسخهاتاريخهاهكذا: وقد تمت بحمداللهوعونه وحسن توفيقه فى جمادى الآخرة الذى هو من شهور سنة ١١٦١ من الهجرة على صاحبها الصلاة والسلام

<sup>(</sup> ۱ ) المشهور ان الامام أحمد أنكر على من يقول لفظى بالقرآن مخلوق وبدعه وقال انه جمعي خوفا من التطرق الى أن يقول القرآن بلفظي مخلوق لا انه حكم بكفره فليجرر

### التحف في مذاهب السلف

لشيخ الاسلام القاضي العلامة محمد بن على الشوكاني رحمه الله تعالى آمين



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير الانام وآله الكرام ورضى الله عن صحبه الاعلام ﴿ وبعد ﴾ فانه وصل سؤال من بعض الاعلام الساكنين ببلد الله الحرام وهذا لفظه

( بسم الله الرحن الرحيم ) الحد لله رب العالمين ما يقول فقهاء الدين وعلماء المحدثين وجماعة الموحدين في آيات الصفات وأخبارها اللاني نطق بها الكتاب العظيم وأفصحت عنها سنة الهادي الى صراط مستقيم هل افرارها وامرارها واجراؤها على الظاهر بغير تكيف ولا تمثيل ولا تأويل ولا تعطيل عقيدة الموحدين وتصديق بالكتاب المدين واتباع بالسلف الصالحين أو هذا مذهب المجسمين وما حكم من أول الصفات ونني ما وصف الله به نفسه ووصفه به نبيه وتأيد بالنصوص وانفق عليه الخصوص من أن الله سبحانه في سهائه مستو على عرشه بأن من خلقه وعلمه في كل مكان والدليل آبات الاستواء والصعود والرفع وقوله تعالى ( أأمنهم من في السهاء) ومن السنة حديث الجارية والنزول وعمر ان بن حصين وقوله صلى الله عليه وسلم « ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء » وغير ذلك

من الآيات المتواترة والاحاديث المتكاثرة وأول الآيات وجعل الاستواء استيلاء وأول النزول بالرحمة وهكذا جعل التآويل عليه مطردة في سائر نصوص الصفات وعاش فى ظلام المقل فى الجهل والشبهات واذا قيل له أين الله أجاب بأنه لايقال أين الله أين الله أجاب بأنه لايقال أين الله الله لم مكان كما هوجواب فريق المضلين فهل هذا جواب الجهميين والمريسيين وأضلاء المتكلمين أم اختيار علماء السنيين أفيدونا بجواب رجاء الثواب يوم تأتى كل نفس تجادل عن نفسها فان هذا المقام طال فيه النزاع وحارت فيه الافهام وزات الاقدام وكل يدعى الصواب بزخرف الجواب فأبينوا المدعى بالدليل وبينوا طريق الحق بالنفصيل والتطويل ضاعف الله لكم الاجور ووقاكم الشرور والسلام عليكم ورحمة الله

واقول) اعلم ان الكلام في الآيات والأحاديث الواردة في الصفات قد طالت ذيوله وتشعبت أطرانه وتناسبت فيه المذاهب وتفاوتت فيه الطرائق وتخالفت فيه النحل: وسبب هذا عدم وقوف المنتسبين الى العلم حيث أوقفهم الله ودخولهم في أبواب لم يأذن الله لهم بدخولها ومحاولهم لعلم شي استأثر الله بعله حتى تفرقوا فرقا وتشعبوا شعبا وصاروا أحزابا وكانوا في البداية ومحاولة الوصول الى ما يتصورونه من العامة مختلني المقاصد منبايني المطالب: فطائفة وهي أخف هذه الطوائف المتكلفة علم مالم يكلفها الله سبحانه بعلمه انما وأقلها عقوبة وجرما وهي التي أرادت الوصول الى الحق والوقوف على الصواب لكن سلكت في طريقة منوعرة وصعات في الكشف عنه الى عقبة أصلوا أصولاظنوها حقاً فدفعوا بها آيات قرآنية وأحاديث صحيحة نبوية واعتلوا في ذلك الدفع بشبه واهية وخيالات مختلة وهؤلاءهم طائفتان الطائفة الاولى هي في ذلك الدفع بشبه واهية وخيالات مختلة وهؤلاءهم طائفتان الطائفة الاولى هي الطائفة التي غلت في التغزيه فوصلت الى حد يقشعر عنده الجلد ويضطرب له القائم من نطق الصفات الثابتة بالكتاب والسنة ثبوتاً أوضح من شمس الهاد وأظهر من فلق الصباح وظنوا هذا من صنيعهم موافقا للحق مطابقا لما يريده الله وأظهر من فلق الصباح وظنوا هذا من صنيعهم موافقا للحق مطابقا لما يريده الله

سبحانه فضلوا الطربق المستقيم وأضاو امن رامساوكها والطائفة الأخرى هي غلت في اثبات القدرة غلوًا بلغ الى حد أنه لا تأثير لغيرها ولا اعتبار بما سواها وأفضى ذلك الى الجبر المحض والقسر الخالص فلم يبق لبعث الرســل وانزال الكتب كثير فائدة ولايود ذلك على عباده بعائدة : وجاؤا بتأويلات للآيات البينات ومحاولات لحجج الله الواضحات فكانوا كالطائفة الاولى فى الضلال والاضلال مع ان كلا المقصدين صحيح ووجه كل منها صبيح لولا ما شانه من الغلو القبيح وطائفة توسطت ورامت الجمع بين الضب والنون وظنت أنها وقفت بمكان بين الافراط والتفريط ثم أخنت كل طائفة من هذه الطوائف الثلاث تجادل وتناضل وتحقق وتدقق فيزعمها وتجول على الأخرى وتصول بما ظفرت ثما يوافق ماذهبت اليه (وكل حزب بما لديهم فرحون) وعند الله تلتقي الخصوم ﴿ ومع هذا ﴾ فهم متفقون فيما بينهم على ان طريق السلف أسلم ولكن زعموا ان طريق الخلف أعلم فكان غاية ماظفروا به من هذه الاعلمية لطريق الخلف ان تمنى محققوهموأذ كياؤهم ف آخر أمرهم دين العجائز وقالوا هنيئاً للمامة فندبر هذه الأعلمية التي حاصلها أن يهنى من ظفر بها للجاهل لأهل الجهل البسيط ويتمنى انه فى عدادهم وممن يدين بدينهم ويمشى على طريقهم فان هذا ينادى بأعلى صوت ويدل بأوضح دلالة على ان هذه الاعامية التي طلبوها الجهل خيرمنها بكثير فما ظنك بعلم يقر صاحبه على نفسه أن الجهل خير منه وينتهي عند البلوغ ألى غايته والوصول الى نهايت أن يكون جاهلابه عاطلا عنه : فني هذا عبرة للمعتبرين وآية بينة للناظرين فهلا عملوا أنفسهم من تدبها وقالواكما قال القائل

أرى الامر يفضي الى آخر \* يصير آخره أولا

وربحوا الخلوص من هذا التمنى والسلاة منهذه النهنئة للمامة فان العاقل لا ينمنى رتبة مثل رتبته أو دونها ولا يهنى لمن هو دونه أو مشله ولا يكون ذلك الالمن رتبته أرفع من رتبته ومكانه أعلى من مكانه فيالله العجب من علم يكون الجهل

البسيط أعلى رتبة منه وأفضل مقدارا بالنسبة اليه وهل سمع السامعون مثل هذه الغريبة أو نقل الناقلون ما يمائلها أو يشابهها واذا كان حال هذه الطائفة التى قد عرفناك أخف هذه الطوائف تكافا واقالها تبعة فما ظنك بما عداها من الطوائف التى قد ظهر فساد مقاصدها وتبين بطلان مواردها ومصادرها كالطوائف التى أرادت بالمظاهر التى تظاهرت به كبار الاسلام وأهله والسعى فى التشكيك فيه بايراد الشبه وتقرير الامور المفضية الى القدح فى الدين وتنفير أهله عنه وعند هذا تعلم أن

خير الامور السالفات على الهدى ، وشر الامور المحدثات البدائم وان الحق الذي لاشك فيه ولاشبهة هو ما كان عليه خيرالقرون ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم وقد كانوا رحمهالله وأرشدنا الىالاقتداء بهم والاهتداء بهديهم يمرون أدلة الصفات على ظاهرها ولا يتكافون علم مالا يملموا ولا يتأولون وهذأ الملوم من اقوالهم وأفعالهم والمتقرر من مذاهبهم لا يشك فيه شاك ولا ينكره منكر ولا يجادل فيه مجادل وان نزغ بينهم نازغ او نجم فى عصرهم ناجم أوضعوا للناس أمره وبينوا لهم انه على ضلالة وصرحوا بذلك فىالمجامع والمحافل وحذروا الناس من بدعته كماكان منهم لما ظهر معبدالجهني وأصحابه وقالوا إن الامرأنف وبينوا ضلالته وبطلان مقالته للناس فحذروه الا من ختم الله على قلبه وجمل على بصره غشاوة وهكذا كان من بعدهم يوضح للناس بطلان اقوال اهل الضلال ويحذرهم منهاكما فعله النابعون رحمهم الله بالجمد بن درهم ومن قال بقوله وانتحل نحلته الباطلة ثم ما زالوا هكذا لا يستطيع المبتدع فىالصفات أن يتظاهر ببدعته بل يكتمونها كا تتكنم الزنادقة بكفرهم وهكذا سائر المبتدعين في الدين على اختلاف البدع وتفاوت المقالات الباطلة ولكنا نقتصر ههنا على الكلام في هذه المسألة التي ورد السؤال عنها وهي مسألة الصفات وماكان من المتكلمين فيها بغير الحق المتكلف علم مالم يأذن الله بأن يعلموه وبيان ان امرار أدلة الصفات على ظاهرها هو مذهب السلف الصالح من الصحابة والتابعين وتابعيهم وأنكل من

أراد من نزاع المتكلفين وشــذاذ المحدثين والمتأولين أن يظهر ما يخالف المرور على ذلك الظَّاهر قاموا عليه وحذروا الناس منه وبينوا لهم انه على خلاف ماعليه أهل الاسلام وسائر المبتدعين في الصفات القائلون بأقوال تخالف ماعليه السواد الاعظم من الصحابة والتابعين وتابعيهم في خبايا وزوايا لا ينصل بهم الا مغرور ولا ينخدع بزخازف أقوالهم الامخــدوع وهم مع ذلك على نخوف من أهــل الاسلام وترقب لنزول مكروه بهم من حماة الدين من العلماء الهـادين والرؤساء والسلاطين حتى نجم ناجم المحنة وبرق بارق الشر من جهة العباسية ومن لمم فى الأمر والنهي والاصدار والايراد أعظم صولة وذلك في الدولة بسبب قاضيها أحمد بن أبى دواد فعنـــد ذاك أطلع المنكسون فى تلك الزوايا رؤسهم والطلق ماكان قد خرس من ألسنتهم وأعلنوا بمذاهبهم الزائف وبدعهم المضلة ودعوا الناس البها وجادلوا عنها وناضلوا المخالفين لها حتى اختلط المعروف بالمنكر واشتبه على العامة الحق بالباطل والسنة بالبدعة ولما كان الله سبحانه قد تكفل باظهاردينه على الدين كله وبحفظه عن التحريف والتغيير والتبديل أوجد من علماء الكتاب والسنة في كل عصر من العصور من يبين الناس دينهم وينكر على أهـل البهع بدعهم فكان لهم ولله الحمد المقامات المحمودة والمواقف المشهودة فى نصر الدين وهتك المتدءين

وبهذا الكلام القليل الذى ذكرنا تعرف ان مذهب السلف من الصحابة رضى الله عنهم والتابدين ونابعيهم هو ايراد أدلة الصفات على ظاهرها من دون تحريف لها ولا تأويل متعسف لشئ منها ولا جبر ولا تشبيه ولا تعطيل يغضى اليه كثير من التأويل وكانوا اذا سألسائل عن شئ من الصفات تلواعليه الدليل وأمسكوا عن القال والقيل وقالوا قال الله هكذا ولا ندرى بما سوى ذلك ولا نتكلم بما لم تعلمه ولا أذن الله لنا بمجاوزته ظن اراد السائل أن يظفر منهم بزيادة على الظاهر زجروه عن الخوض فها لا يعنيه ونهوه عن طلب مالا يمكن الوصول الا بالوقوع في بدعة من البدع التي هي غير ما هم عليه وما

حفظوه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وحفظه التابعون عن الصحابة وحفظه من بعد التابعين عن التابعين

وكان في هذه القرون الفاضلة الكلمة في الصفات متحدة والطريقة لهم جميما متفقة : وكان اشتغالهم بمـا أمرهم الله بالاشتغال به وكافهم القيام بفرائضُه من الايمان بالله : واقامالصلاة : وايناء الزكاة : والصيام : والحج : والجهاد : وانفاق الأموال فيانواع البر": وطلب العلم النافع: وارشاد الناس الى الخير على اختلاف أنواعه : والمحافظة على موجبات الفوز بالجنة : والنجاة من النار : والقيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والأخذ على يد الظالم بحسب الاستطاعة وبمــا تبلغ اليه القدرة ولم يشتغلوا بغير ذلك مما لم يكافهم الله بعلمه ولا تعبدهم بالوقوف على حقيقته فكان الدين اذ ذاك صافيا عن كدر البدع خالصاً عن شوب قدر التمذهب فعلى هذا النمط كانالصحابة رضى الله عنهم والتابعون وتابعوهم : وبهدى رسول الله صلى الله عليه وسلم اهتدوا وبأفعاله وأقواله اقتدوا فهن قال أنهم تلبسوا بشيٌّ من هذه المذاهب الناشئة في الصفات او في غيرها فقد أعظم عليهم الفرية وليس بمقبول في ذلك فان اقوال الأئمة المطلمين على احوالهم العارفين بها الآخذين لها عن الثقاة الاثبات يرد عليه ويدفع فى وجهه يعلم ذلك كل من لهعلم ويعرفه كل عارف فاشدد بذلك على هدا واعلم آنه مذهب خبر القرون ثم الذين يلونهم تم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ودع عنك ما حدث من تلك التمذهبات في الصفات وأرح نفسك من تلك العبارات التي جاء بها المتكلمون واصطلحوا عليها وجعلوها أصلا يرد كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فان وافقاها فقد وافقا الأصول المتقررة فى زعمهم وان خالفاها فقــد خالفا الأصول المتقررة في زعمهم ويجملون الموافق لها من قسم المقبول والمحكم : والمخالف لها من قسم المردود والمتشابه ولوجئت بألف آية واضحة الدلالة ظاهرة المغى او ألف حديث مما نبت في الصحيح لم يبالوا به ولا رفعوا اليــه رؤسهم ولا عدوه شيئًا ومن كان منكرا لهذا فعليه بكتب هذه الطوائف المصنعة في علم الكلام فانه

سيقف على الحقيقة ويسلم هذه الجلة ولا يتردد فيها

ومن العجب العجيب والنبأ الغريب ان تلك العبارات الصادرة عن جماعة من أهل الكلام التي جملها من بعدهم أصولا لا مستند لها الا مجرد الدعوى على العقل والفرية على الفطرة وكل فرد من أفرادها قد تنازعت فيه عقولهم وتخالفت عنده ادرا كاتهم : فهذا يقول حكم العقل في هذا الكلام كذا : وهذا يقول حكم العقل في هذا كذا ثم يأتى بعدهم من يجعل ذلك الذي يعقله من تقلده ويقتدى به أصلا برجع اليه ومعياراً لكلام الله تعالى وكلام رسوله صلى الله عليه وسلم يقبل منهما ماوافقه وبرد ماخالفه فيالله وللمسلمين ويالعلماء الدين من هذه الفواقر الموحشة التي لم يصب الاسلام وأهله بمثلها

وأغرب من هذا وأعجب وأشنع وأفظع انهم بعد ان جعلوا هذه التعقلات التى تعقلوها على اختلافهم فيها وتناقضهم فى معقولاتها أصولا ترد اليها أدلة الكتاب والسنة جعلوها معياراً لصفات الرب تعالى فا تعقله هذا من صفات الله قال به جزما وما تعقله خصمه منها قطع به فالبتوا لله تعالى الشي وتقيضه استدلالا بما حكمت به عقولهم الفاسدة وتناقضت فى شأنه ولم يلتفتوا الى ما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم بل ان وجدوا ذلك موافقاً لما تعقلوه جعلوه مؤيداً له ومقوياً وقالوا قد ورد دليل السمع مطابقاً لدليل العقل وان وجدوه خالفاً لما تعقلوه خالفاً لما تعقلوه خالفاً لما تعقلوه خالفاً المنافقة والما ومتشابها وغير معقول المنى ولا خلاف ما تعقله خصمه وجعل ذلك أصلا يرد اليه أدلة الكتاب والسنة وجعل خلاف ما تعقله خصمه وجعل ذلك أصلا يرد اليه أدلة الكتاب والسنة وجعل المتشابه عند أولئك محكما عنده والمخالف لدليل المقل عندهم موافقاً له عنده: فكان حاصل كلام هؤلاء انهم يعلمون من صفات الله مالا يعلمه وكفاك هذا وليس بعده شيء وعنده يتعثر القلم حياء من الله سبحانه وتعالى وربما استبعد هذا مستبعد واستنكره مستنكر وقال ان فى كلامي هذا الحاصل وثمر ته مثل هذه المرة التي والمنه و أيسر من أن يكون حاصله هذا الحاصل وثمرته مثل هذه المرة التى الأمر أيسر من أن يكون حاصله هذا الحاصل وثمرته مثل هذه المرة التى الأمر أيسر من أن يكون حاصله هذا الحاصل وثمرته مثل هذه المرة التى

أشرت اليها

فأقول خذجملة البلوى ودع تفصيلها واسمع ما يصك سمعك ولولا هذا الالحاح منك ماسممته ولا جرى القلم بمثله هــذا أبو على وهو رأس من رؤسهم وركن من أركانهم واسطوانة من اسطواناتهم قد حكى عنه الكبار وآخر من حكى عنه ذلك صاحب شرح القلائد (والله لا يعلم من نفسه الا ما يعلم هو ) فحذ هذا التصريح حيث لم تكتف بذلك التلويح وانظر هذه الجرأة على الله سبحانه وتعالى التي ليس بمدها جرأة فيالأم أبي على الويل أنهيق مثل هذا النهيق ويدخل نفسه فى هذا المضيق وهل سمع السامعون بيمين أفجر من هــــذه البمين الملمونة أو نقل الناقلون كلمة تقارب معنى هذه الكلمة المفتونة أو بلغ مفتخر الى ما بلغ هذا المختال الفخور أو وصل من يفجر في أيمانه الى ما تقارب هذا الفجور وكل عاقل يعلم ان أحدنا لوحلف ان ابنه أو أباه لا يعلم من نفسه الا ما يعلمه هو لكان كاذباً في بمينه فاحراً فيها لان كل فرد من الناس ينطوى على صفات وغرائز لا يجب ان يطلع عليها غيره ويكره ان يقف على شيء منها سواه ومن ذا الذي يدري بما يجول فى خاطر غيره ويستكن فى ضميره ومن ادعى علم ذلك وانه يعلم من غيره من بني آدم مايعلمه ذلك الغير من نفسه ولا يعلم ذلك الغير من نفسه الا ما يعلمه هذا المدعى فهو اما مصاب العقل يهذى بما لا يدرى ويتكلم بما لا يفهم أوكاذب شديد الكذب عظيم الافتراء فان هذا أمر لا يملمه غير الله سبحانه فهو الذي يحول بين المرء وقلبه وما توسوس به نفسه وما يسر عباده وما يعلنون وما يظهرون وما يكتبون كما أخبرنا بذلك فى كتابه العزيز فى غبر موضع فقه خاب وخسر منأ ثبت لنفسه من العلم ما يعلمه الا الله من عباده فما ظنك من جاوز هذا وتعداه واقسم بالله سبحانه ان الله لا يعلم من نفسه الا مايعلمه هو ولا يصح لنا ان نحمله على اختلال العقل فلو كان مجنوناً لم يكن رأساً يقتدى بقوله جماعات من أهل عصره ومن جا. بمده وينقلون كلامه في الدفاتر ويحكون عنه في مقامات الاختلاف ولعل اتباع هذا ومن يقتدى بمذهبه لوقال لهم قائل وأورد عليهم مورد

قول الله عز وجل ( ولا يحيطون به علماً ) وقوله ( ولا يحيطون بشيء من علمه الا بما شاء ) وقال لهم هذا يرد ما قال صاحبكم ويدل على أن يمينه هذه فاجرة مفتراة لقالوا هذا ونحوه مما يدل دلالنه ويفيد مفاده من المتشابه الوارد على خلاف دليل العقل المدفوع بالأصول المقررة :

وبالجلة فاطالة ذيول الكلام فى مثل هذا المقام اضاعة للأوقات واشتغال بحكاية الخرافات المبكيات لا المضحكات وليس مقصودنا ههنا الا ارشاد السائل الى ان المذهب الحق فى الصفات هو امرارها على ظاهرها من غيير تأويل ولا تمريف ولا تكلف ولا تعسف ولا جبر ولا تشبيه ولا تعطيل وان ذلك هو مذهب السلف الصالح من الصحابة والتابعين وتابعيهم

(فان قلت) وماذا تريد بالتعطيل في مثل هذه العبارات التي تكررها فان أهل المذاهب الاسلامية يتنزهون عن ذلك ويتحاشون عنه ولا نصدق معناه ولا يوجد مدلوله الافي طائفة من طوائف الكفار وهم المنكرون الصانع \* (قلت) ياهذا ان كنت ممن له المام بعلم الكلام الذي اصطلح عليه طوائف من أهل الاسلام فانه لا محالة قد رأيت ما يقوله كثير منهم ويذ كرونه في مؤلفاتهم ويحكونه عن أكارهم ان الله سبحانه وتعالى وتنزه وتقدس لا هوجسم ولاجوهر ولا عرض ولا داخل العالم ولا خارجه فانشدك الله أي عبارة تبلغ مبلغ هذه العبارة في النفي وأي مبالغة في الدلالة على هذا النفي تقوم مقام هذه المبالغة فكان هؤلاء في فرارهم من شبهة التشبيه الى هذا التعطيل كما قال القائل

فكنت كالساعي الى مثعب ، مواثلا من سبل الراعد

أو \* كالمستجير من الرمضاء بالنار \* والهارب من لسمة الزنبور الى لدغة الحيــة ومن قرصة النملة الى قضمة الأسد

وقد ينني هؤلاء وأمثالهم من المتكلمين المتكلفين كلمتان من كتاب الله تمالى وصف بهما نفسه وأنزلها على رسوله وهما (ولا يحيطون به علما)\* ( ليس كثله شئ ) فان هاتين الكلمتين قد اشتملنا على فصل الخطاب وتضمننا بما

۱ ـ طه ۱۱۰ ۲ ـ البقرة ۲۵۵

. ۳ ـ الشورى ۱۱ يبين أولى الألباب السالكين فى تلك الشعاب فالكلة منها دلت دلالة بينة على ان كل ما تكلم به البشر فى ذات الله وصفاته على وجه التدقيق ودعاوى التحقيق فهو مشوب بشعبة من شعب الجهل مخلوط بخلوط هى منافية العلم ومباينة له فان الله سبحانه قد أخبرنا انهم لا يحيطون به علماً فين زعم ان ذاته كذا أو صفته كذا فلا شك ان صحة ذلك متوقفة على الاحاطة وقد نفيت عن كل فرد من الأفراد علما فكل قول من أقوال المشكليين صادر عن جهل إما من كل وجه أو من بعض الوجوه وما صدر عن جهل فهو مضاف الى جهل ولا سيا اذا كان فى ذات الله وصفاته فان ذلك من المخاطرة فى الدين ما لم يكن فى غيره من المسائل وهذا يعلمه كل ذى علم ويعرفه كل عارف ولم يحط بفائدة هذه الآية ويقف عندها ويقتطف من ثمر اتها الا المرون الصفات على ظاهرها المريحون أنفسهم من التكلفات والتعسفات والتأويلات والتحريفات وهم السلف الصالح كا عرفت فهم الذين اعترفوا بالاحاطة وأوقفوا أنفسهم حيث أوقفها الله وقال أنفسهم مين المنافل علم يظفر بغير القيل والقال

العلم للرحمن جل جلاله \* وسواه فى جهلانه يتغمغم ما للتراب وللملوم وانما \* يسمى ليعـــلم انه لا يعلم

بل اعترف كثير من هؤلاء المتكاهين بانه لم يستفد من تكلفه وعدم قنوعه بما قنع به السلف الصالح الا مجرد الحيرة التي وجد عليها غيره من المتكلفين نقال وسرحت طرفى بين تلك المعالم ، فلم أر الا واضما كف حائر \* على ذقن أو قارعا سن نادم \*

وها أنا أخبرك عن نفسى وأوضح لك ماوقمت فيه فى أمسى فانى فى أيام الطلب وعنفوان الشباب شغلت بهذا العلم الذى سموه تارة علم الكلام وتارة علم التوحيد وتارة علم أصول الدين وأكبت على مؤلفات الطوائف المختلفة منهم ورمت الرجوع بفائدة والعود بعائدة فلم أظفر من ذلك بغير الخيبة والحيرة وكانذلك

من الأسباب التي حببت الى مذهب السلف على أنى كنت قبل ذلك عليه ولكن أردت ان أزداد منه بصيرة وبه شنغا وقلت عند ذلك فى تلك المذاهب وغاية ما حصلته من مباحثى \* ومن نظرى من بعد طول التدبر

هوالوقف مابين الطريقين حيرة \* فاعلم من لم يلق غير التحير

على اننى قد خضت منه غاره \* وما قنمت نفسى بنسير التبحر ﴿ وَأَمَا الْكَامَةَ ﴾ وهي ( ليس كمثله شي ً ) فبها يستفاد نني الماثلة في كل شيء

فيدفع بهذه الآية فى وجه المجسمة وتعرف به الكلام عند وصفه سبحانه بالسميع البصير وعند ذكر السمم والبصر واليد والاستواء ونحو ذلك مما اشتمل عليه

البحتاب والسنة فتقرر بذلك الاثبات لتلك الصفات لا على وجه الماثلة والمشابهة

للمخلوقات فيدفع به جانبي الافراط والتغريط وهما المبالغة في الانبات المفضية

الى التجسيم والمبالغة في النفي المفضية الى التعطيل فيخرج من بين الجانبين وغلو

الطرفين حقية مذهب السلف الصالح وهوقولهم باثبات مآ أنبته لنفسه من الصفات

على وجه لا يملمه الا هو قانه القائل ( ليس كنله شي وهوالسميم البصير )

(ومن جلة الصفات) التى أورها السلف على ظاهرها وأجروها على ماجاه به القرآن والسنة من دون تكلف ولا تأويل صفة الاستواء التى ذكرها السائل يقولون نحن نثبت ما أثبته الله لنفسه من استوائه على عرشه على هيئة لا يعلمها الاهو وكيفية لا يدرى بها سواه ولا نكلف أنفسنا غير هذا فليس كمثله شئ لا فى ذاته ولا فى صفاته ولا تحيط عباده به علما وهكذا يقولون فى مسألة الجهة التى ذكرها السائل وأشار الى بعض ما فيه دليل عليها والأدلة فى ذلك طويلة كثيرة فى الكتابوالسنة \* وقد جم أهل العلم منها لاسيا أهل الحديث مباحث طولوها بذكر آيات قرآنية وأحاديث صحيحة وقد وقفت من ذلك على مؤلف مسيط فى مجلد جمه مؤرخ الاسلام الحافظ الذهبى رحمه الله استوفى فيه كل ما فيه دلالة على الجهة من كتاب أو سنة أو قول صاحب (١)

<sup>(</sup>١) هنا بياض في الاصل والمله هكذا أو قول صاحب مذهب

والمسئلة أوضحمنأن تلتبس علىعارف وأبين منان يحتاجفيها الىالنطويل ولكنها لما وقمت فيها تلك القلاقل والزلازل الكائنــة بين بمض الطوائف الاسلامية كثر الكلام فيها وفى مسئلة الاستواء وطال سيا بين الحنابلة وغيرهم من أهل المذاهب فلهم في ذلك الفتنالكبرى والملاحم العظمي وما زالوا هكذا فى عصر بعد عصر والحق هو ماعرفناك من مذهب السلف الصالح فالاستواء على العرش والكون في تلك الجهة قد صرح به القرآن الكريم في مواطن يكثر حصرها ويطول نشرها وكذلك صرح به رسول الله صلى الله عليه وسلم فى غير حديث بل هذا مما يجده كل فرد من أفراد الناس في نفسه : ونحسه في فطرته وتجذبه اليه طبيعته كما تراه في كل من استغاث بالله سبحانه وتعالى والتجأ اليــه ووجه أدعيته الى جنابه الرفيع وعزه المنيع فانه يشير عند ذلك بكفه أو برمى الى الساء بطرفه ويستوى في ذلك عند عروض أسباب الدعاء وحدوث بواعث الاستغاثة ووجود مقتضيات الازعاج وظهور دواعي الالتجاء عالم الناس وجاهلهم والماشي على طريقة السلف والمقتدى بأهل التأويل القائلين بان الاستواء هو الاستيلاء كما قال جمهور المتأولين والأقيال كما قاله أحمد بن يحيى نعلب والرجاج والفراء وغيرهم أوكناية عن الملك والسلطان كما قاله آخرون فالسلامة والنجاة في امرار ذلك على الظاهر والاذعان بان الاستواء والكون على ما نطق به الكتابوالسنة من دون تكييف ولا تكاف ولا قيل ولا قال ولا قصور في شي من المقال فمن جاوز هذا المقدار بافراط أو تفريط فهو غــير مقته بالسلف ولا واقف في طريق النجاة ولا معتصم عن الخطأ ولا سائك في طريق السلامة والاستقامة وكما نقول حكذا في الاستواء والكون في تلك الجهة فكذا نقول في مثل قوله سبحانه ( وهو ممكم أينها كنتم ) وقوله ( ما يكون من نجوى ثلاثة الا هو رابعهم ولاخسة الا هو سادسهم ) وفي نحو ( ان الله مع الصابرين ) \* ( ان الله مع الذين الموا والذين هم محسنون ) الى ما يشابه ذلك ويماثله ويقاربه ويضارعه فنقول فى مثل هذه الآيات هكذا جاء القرآن ان الله سبحانه مع هؤلاء ولانتكلف تأويل ذلك

١ ـ الحديد ٤

٢ \_ المجادلة ٧

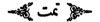
٣ \_ البقرة ١٥٣

٤ \_ النحل ١٢٨

كا يتكلف غيرنا بأن المراد بهذا الكون وهذه المعية هوكون العلم ومعيته فان هذه شعبة من شعب التأويل تخالف مذاهب السلف وتباين ما كان عليه الصحابة والتابعون وتابعوهم واذا انتهيت الىالسلامة فى مداك فلا تجاوزه

وهذا الحق ليس به خفاء ، فدعني من بنيات الطريق

وقد هلك المتنطعول ولا بهلك على الله الا هالك وعلى نفسها براقش تمجنى وفى هذه الجلة وان كانت قليلة ما يننى من شح بدينه ونحرص عليه عن تطويل المقال وتكثير ذيوله وتوسيع دائرة فروعه وأصوله والهداية من الله والله أعلم انتهت الرسالة المفيدة كما وجدت \* ولله الحمد أولا وآخرا وظاهرا وباطنا وأصلى وأسلم على محمد النبى الأمى وعلى آله وصحبه وسلم





# ايضاع الرلاله

## فعبوم التسالة

للامام الملامة شيخ الاسلام الشيخ تقى الدين أبى العباس ابن تيمية المتوفى سنة ٧٢٨ هجرية

عنيت بنشرها وتصحيحها والتعليق عليها للمره الاولى سنة ١٣٤٣ هـ

إِدَارَة الطّبَتْ عِيرَا لَمُنْيَرِة المُعاومرَيَه المِنْتِيرِ عَبده أَفِا الدِّشِقِيّ مصر بشارع الكحكيين دفم

﴿ حقوق الطبع بالتعليق محفوظة للادارة المذكورة ﴾

مطبَع: الشرق المهيها : عب*العشنزن* فايدة أخِير بحارة المدرسة رقع ٦ بجواد الازحر جعر الحمد لله الذى أمنن علينا بارسال الأنباء والرسل لبيان طريق الرشاد والصلاة والسلام على نبينا محمد المبعوث الى جميع الخلق عربها وعجمها: قاصيها ودانيها: حضرها والباد: وآله وصحبه السالكين منهج السداد

(أما بعد) فيقول العاجز الى مولاه القدير الغنى محمد منير بن عبده أغا النقلي المشتى الأزهري لماكنت كثير التشوف الى ساع الأخبار عن الكتب المؤلفة النافعة لا سيا ما كان على طريق السلف الصالح من تحقيق الحق بالأدلة الثابنة في القرآن الحكيم والسنة الغراء أسأل من أعرفه انه رحل الى بلد كذا وزار مكتبة كذا عن الكتب العلمية الخطية الني رآها في رحلته فيخبرني بها ظختار منها ما يناسب حالنا وزماننا فاستنسخه بواسطة طلاب العلم العاملين ليكون أحرى وأضبط للنقل ولا أنق بالنساخين الذين لا دراية لهمم بالعلم لعدم أمن وقوع نحريف أو تصحيف كما هو الشأن في ذلك : وقد رحل بعض طلاب العلم ألى البلاد الاسلامية الشاسعة البعيــــة وزار كنيراً من المكاتب الأهلية والمخلية فغثر على كتب كثيرة خطيـة فاثبت اسم ما استحسنه واعتقد أن نفعه عظيم في مذكرة له وقد اجتمعت به أخيراً وطلبت منه الاعلام عما استحسنه من الكتب النافعة فاطلمني على المذكرة فاخترت منها أسماء عدة مؤلفات فارسلت استنسخها للاطلاع عليها فانكانت ملائمة للنشر فانشرها أولا فاحفظها عندى في مكتبني الخصوصية للافادة والاستفادة : وقد جاه في بعض الرسائل بعد النسخ والمقابلة على النسخة الأصليـة فطالمتها فوجدت كثيراً منها يصلح للنشر : ولما كانت لا تخلو الرسالة عن ايضاح بمض الكلمات أو بيان بمض المجمل جملت عليها تمليقاً وقت مطالمتي اياها لَيكون أنفع وأفيد للجمهور : وقد آثرت بالنشر هذه الرسالة وهي للامام العلامة شيخ الاسلام أبي المباس تق الدبن ابن تيمية الحراني الدمشق المتوفي سنة ٧٢٨ ه: لاتها أصغرها حجا وأيسرها مطالعة وأهمها موضوعاً : وقد ذكر هــذه الرسالة الامام علاه الدين أبو الحسن على بن الحسـين بن ءروة المشرق فى كتابه الكواكب الدوارى فى ترتيب مسند الامام أحدعلى أبو اب البخارى ونسبهاالى ابن تيمية : ولما لم يذكر لها اسما ولم أعتر على اسم لماسميتها (ايضاح الدلالة في عوم الرسالة )والله أسال لحسن الختام

### بينيانيانيان

قال شيخ الاسلام أبو العباس تق الدين ابن تيمية قدس الله روحه (فصل) يجب على الانسان أن يعلم أن الله عزوجل أرسل محداً صلى الله عليه وسلم الى جميع الثقلين الانسوالجن وأوجب عليهم الايمان به وبما جاء به وطاعته: وأن يحللوا ماحلل الله ورسوله ويحبوا ما أحبه الله ورسوله ويحبوا ما أحبه الله ورسوله وبكرهوا ما كرهه الله ودسوله: وأن كل من قامت عليه ورسوله وبكرهوا ما كرهه الله ودسوله: وأن كل من قامت عليه الحجة برسالة محد صلى الله عليه وسلم من الانس والجن فلم يو من به استحق عقاب الله تعالى كما يستحقه أمثاله من الكافرين الذين بعث اليهم الرسول: وهذا أصل متفق عليه بين الصحابة والتابعين الهم باحسان وأثمة المسلمين وسائر طوائف المسلمين أهل السنة والجاعة وغيره وخود رضى الله عنهم أجمين: لم يخالف أحد من طوائف المسلمين في وجود رضى الله عنهم أجمين: لم يخالف أحد من طوائف المسلمين في وجود الجن (۱) ولا في أن الله أرسل محداً صلى الله عليه وسلم اليهم وجهود

<sup>(</sup>۱) قال ابن درید الحن خلاف الانس یقال جنه اللیل واجنه وجن علیه وغطاه فی معنی واحدادا ستره وکل شیء استر عنك فقد جن عنك و به سمیت الجن : وکان اهل الجاهلیة یسمول الملائسکة جنا لاستتارهم عن العیون : والجن والجنة واحد : وقال ابن عقیل انما سمی الجن جنا لاجتنائهم واستتارهم عن العیون ومئه سمی الجنین جنینا والجنة للحرب جنة استرها : ولا ینتقش هذا بالملائسکة لان الامهاه المشتقة لاتناقش : والشیاطین العصاة من الجن وهم ولد ابلیس والمردة اعتاهم واغواهم وهم اعوان المیس : قال الجوهری کل عات

طوائف الكفار على اثبات الجن أما أهل الكتاب من البهو دوالنصارى فهم مقرون بهم كاقرار المسلمين وان وجد فيهم من ينكر ذلك وكا يوجد في المسلمين (١) من ينكر ذلك يوجد في طوائف المسلمين كالجهمية والمعتزلة من ينكر ذلك وان كان جمهور الطائفة وأثمتها مقرين بذلك (٧) وهذا لان وجود الجن تواترت به أخبار الأنبياء تواتراً معلوما بالاضطرار: ومعلوم بالاضطرار أنهم أحياء عقلاء فاعلون بالارادة بل مأمورون منهيون ليسوا صفات وأعراضاً قائمة بالانسان أو غيره كا يزعمه بعض الملاحدة: فلما كان أمر الجن متواتراً عن الأنبياء تواتراً ظاهراً تعرفه العامة والخاصة لم يحكن طائفة كبيرة من الطوائف المؤمنين بالرسل أن تنكره كالم يمكن لطائفة كبيرة من الطوائف المؤمنين بالرسل انكار الملائكة ولا انكار معاد الأبدان ولا انكار عبادة الله وحده لا شريك له ولا انكار أن يرسل الله رسولا من

متمرد من الجن والانس والدواب شيطان قال جرير

ایام یدعوننی الشیطان من غزل و هن بهویننی اذ کنت شیطانا (۱) هکذا فی الاصل ولعله الکتابیین

<sup>(</sup>٢) وهاك نص كلام بمض الأثمة في ذلك قال امام الحرمين في الشامل ان كثيرامن الفلاسفة وجاهير المقدرية وكافة الرنادقة انكروا الشياطين والجن رأسا ولا يبعد لوا نكر ذلك من لا يتدبر ولا يتشبث بالشريه قد وانها العجب من انكار القدرية مع نصوص القرآن وتواتر الأخبار واستفاضة الاثار: ثم ساق جلة من نصوص الكتابوالسنة تركناها للاكتفاء بما ذكره المصنف في هذه الرسالة: وقال القاضى ابو بكر الباقلاني وكثير من القدرية يشبتون وجود الجن قديما وينفون وجودهم الان ومنهم من يقر بوجودهم ويزعم الهم لايرون لرقة احسامهم و نفوذ الشماع فيها ومنهم من قال ائما لايرون لانهم لا الوان لهم: قال امام الحرمين والتحلك بالمظواهر والاحداد تكلف مناهم اجاع كافة العلماء في عصر الصحابة والتابعين على وجود الجن والشياطين و الاستماذة بالله تمالي من شرورهم ولا يراغم مشل هذا الاتفاق متدين متشبث بمسكة من الدين:

الانس الى خلقه ونحو ذلك مما نواترت به الأخبار عن الانبياء تواتراً تعرفه العامة والخاصــة كما تواتر عند العامة والخاصة مجيء موسى الى فرعون وغرق فرعون ومجئ المسيح الى اليهود وعداوتهم له وظهور محمد صلى الله عليه وسلم بمكة وهجرته الى المدينة ومجيئه بالقرآت والشرائع الظاهرة وجنس الأيات الخارقة التي ظهرت على يديه كتكثير الطمام والشراب والأخبار بالنيوب الماضية والمستقبلة التي لايعلمها بشر الا باعلام الله وغير ذلك : ولهذا أمرالله رسوله صلى الله عليه وسلم بسو ًال أهل الكتاب عا تواتر عنــدهم كـقوله (وما أرسلنا قبلك الأ رجالًا نوحي اليهم فاسألوا أهمل الذكر ان كنتم لا تعلمون ) فان من المكفار من أنكر أن يكون له رسول بشر فأخبر الله أن الذين أرسلهم قبل محمد كانوا بشرا وأمر بسو ال أهل الكتاب عن ذلك • وكـ ذلك سو الهم عن التوحيد وغيره مما جاءت به الأنبياء وكفر به الكافرون قال تمالى (قل كفي بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب) وقال تعالى ( فان كنت في شك مما أنزلنا اليك فاسأل الذين يقرؤن الكتاب من قبلك) وقال تمالى (قل أرأيتم انكان من عندالله وكفرتم به وشهد شاهد من بني اسرائيل على مثله فآمن واستكبرتم) وكذلك شهادة أهل الكتاب بتصديق ما أخبر به من أنباء الفيب التي لايمامها الا نبي أو من أخبره نبي وقد علموا أن محمدًا لم يتعلم من أهل الكتاب شيئًا وهذا غير شهادة أهل الكتاب له نفسه بما يجدونه من نعته في كتبهم كقوله تمالى (أو لم يكن لهم آية أن يعلمه علماء بني اسرائيل)

١ ـ الأنساء ٧

۲ ـ الرعد ٤٣

۳ ـ بونس ۹۴

٤ ـ الأحقاف ١٠

٥ ـ الشعراء ١٩٧

وقوله تعالى ( والذين آثيناهم الكتاب يعلمون أنه منزل من ربك بالحق) وأمثال ذلك :

وهذا بخلاف ما تواتر عند الخاصة من أهل العلم كأحاديث الرؤية وعذاب القبر وفتنته: وأحاديث الشفاعة والصراط والحوض فهذا قد ينكره بعض من لم يعرفه من أهل الجهل والضلال ولهذا أنكر طائفة من المعتزلة كالجبائي وأبى بكر الرازى وغيرها دخول الجن في بدن المصروع ولم ينكروا وجود الجن اذ لم يكن ظهور هذا في المنقول عن الرسول كظهور هذا وان كانوا مخطئين في ذلك ولهذا ذكر الاشمرى في مقالات أهل السنة والجماعة أنهم يقولون ان الجني يدخل في بدن المصروع كما قال تعالى (الذين يأ كلون الربا لا يقومون الا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس) وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس) وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل يقيى بدخل في بدن الانسى فقال يابني يك ذبون هو ذا يتكلم على لسانه وهذا مبسوط في موضعه

وللقصود هنا ان جميع طوائف المسلمين يقرون بوجود الجن وكذلك جمهور الكفار كمامة أهل الكتاب وكذلك عامة مشركى العرب وغيرهم من أولاد سام والهند وغيرهم من أولاد حام وكذلك جمهور الكنمانيين واليونانيين وغيرهم من أولاد بافث: فجاهير الطوائف تقر بوجود الجن بل يقرون بما يستجلبون به معاونة الجن من العزائم والطلاسم سواءاً كان ذلك سائعاً عند أهل الإيمان أو كان شركا فان المشركين يقرأون من العزائم والطلاسم والرقي مافيه عبادة للجن

١ - الأنعام ١١٤

وتعظيم لهم : وعامة ما بأيدى الناس من العزائم والطلاسم والرقى التى لا تفقه بالعربية فيها ما هو شرك بالجن :

ولهذا نهى علماء المسلمين عن الرق التى لا يفقه ممناها لانها مظنة الشرك وان لم يمرف الراق انها شرك: وفي صحيح مسلم عن عوف بن مالك الأشجى « قال كنا نرقى في المجاهلية فقلنا يا رسول الله كيف ترى في ذلك فقال اعرضواعلي رقا كملاباً سبالرقى مالم يكن فيه شرك (١) وفي صحيح مسلم أيضاً عن جابر « قال نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الرقى فجاء آل عمرو بن حزم الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا باوسول الله انه كانت عندنا رقية نرقى بها من المقرب وانك نهيت عن الرقى قال فعر منوها عليه فقال ما أرى بأساً من استطاع منكم أن ينفع أخاه فلينفمه » وقد كان المرب ولسائر الأم من ذلك أمور يطول وصفها وأخبار العرب في ذلك متواترة عند من يعرف أخبارهم من علماء المسلمين وكذلك عند غيرهم ولكن المسلمين أخبر بجاهلية العرب منهم بجاهلية سائر الامم اذ كان خير القرون كانوا عربا وكان قد عاينوا منهم بجاهلية سائر الامم اذ كان خير القرون كانوا عربا وكان قد عاينوا وسمعوا ما كانوا عليه في الجاهلية وكان ذلك من أسباب نزول القرآن

<sup>(</sup>٣) توله في الحديث الرق هو جمع رقية مثل مدية ومدى الموذة والحديث يدل على أن الرق الموصوفة بكونها شركا هي التي يستمان فيها يغير الله وأما اذا لم يذكر فيها الا اسهاء الله تعالى وصفاته وآياته والمأثور عن الني صلى الله عليه وآله وسلم فذلك حسن جائز او مستحب وليس بشرك : قال الحطابي كان عليه السلام قد رق ورق وأسر بهاواجازها إذا كانت بالقرآن أو باسهاء الله تعالى فهي مباحة أو مأمور بها وانما جاءت الكراهة والمنع فيها كان منها يغير لسان العرب فانه ربما كان كفرا أو تولا يدخله الشرك : وقال السيوطي قد اجم العلماء على جواز الرقي عند اجماع ثلاثة شروط : أن يكون يكلام الله أو باسهائه وصفاته وباللسان العربي وبما يعرف معناه وان يستقد أن الرقية لاتؤثر بذاتها بل جقدير الله تعالى :

فذكر فيكتب التفسير والحديث والسير والمنازى والفقه فتواترت أيام جاهلية المرب في المسلمين والافسائر الأمم المشركين م منجنس المرب الشركين في هذا وبعضهم كان أشد كفراً وصلالا من مشركي العرب وبعضهم أخف: والآيات التي أنزلها الله على محمد صلى الله عليه وسلم فيها خطاب لجميم الخلق من الانس والجن اذ كانت رسالته عامة للثقلين وان كان من أسباب نزول الآيات ما كان موجوداً في العرب فليس شئ من الآيات عتصاً بالسبب المدين الذي نزل فيه باتفاق المسلمين وانما تنازعوا هسل يختص بنوع السبب المسؤول عنه وأما بعين السبب فلم يقل أحد من المسلمين ان آيات الطلاق أو الظهار أو اللمان أو حد السرقة والمحاربين وغيرذلك يختص بالشخص المين الذي كان سبب نزول الآية : وهــذا الذي يسميه بعض الناس تنقيح المناط وهو أن يكون الرسول صلى الله عليه وسلم حكم فى معين وقد علم ان الحكم لا يختص به فيريد أن ينقح لمناط الحكم ليعلم النوع الذي حكم فيه كما أنه لما أمر الأعرابي الذي واقع امرأته في رمضان بالكفارةُ وقد علم أن الحكم لا يختص به وعلم أن كونه أعرابيا أو عربيا أو الموطوءة زوجت لا أثر له فلو وطئ السلم العجمي سريته كان الحكم كذلك: ولكن هـل الموثر في الكفارة كونه مجامعًا في رمضان أو كونه مفطراً : فالأول مذهب الشافعي وأحمد في المشهور عنه : والثاني مذهب مالك وأبى حنيفة وهو روابة منصوصة عن أحمد في الحجامة فنيرها أولى : ثم مالك يجمل للو ثر جنس الفطر وأبو حنيفة بجملها

الفطر كتنوع جنسه فلا يوجبه في ابتلاع الحصاة والنواة وتناذعوا هل يشترط أن يكون أفسد صوماً صحيحا وأحمد لايشترط ذلك بل كل امساك وجب في شهر رمضان وجب فيه الكفارة كما يوجب الأربمة مثل ذلك في الاحرام الفاسد فالصيام الفاسد عنده كالاحرام الفاسد كلاها يجب اتمامه والمضى فيه والشافعي وغيره لا يوجبونها الافي صوم صحيح والنزاع فيمن أكل ثم جامع أو لم ينو الصوم ثم جامع ومن جامع وكفر ثم جامع

ومثل قوله لمن أحرم بالعمرة فى جبة متضمخا بالخلوق و انزع عنك الجبة واغسل عنك أثر الصفرة » هل أمره بالنسل لكون المحرم لا يستديم الطيب كما يقوله مالك أو لكونه نهى أن يتزعفر الرجل فلا يمنع من استدامة الطيب كقول الثلاثة وعلى الأول فهل هذا الحديث منسوخ بتطييب عائشة له فى حجة الوداع:

ومثل قوله لما سئل عن فارة وقعت في سمن «القوها وما حولها وكلوا سمنكم » هل للؤثر عدم التغير بالنجاسة أو بكوفه جامدا أو كونها فارة وقعت في سمن فلا يتعدى الى سائر الماثعات : ومثل هذا كثير وهذا لابد منه في الشرائع ولا يسمى قياساً عند كثير من العلماء كأبى حنيفة ونفاة القياس لانفاق الناس على العمل به كما اتفقوا على تحقيق المناط وهو أن يعلق الشارع الحكم بمنى كلى فينظر في ثبوته في بعض الانواع أو بعض الاعيان : كأمره باستقبال الكعبة : وكأمره باستشهاد شهيدين من رجالنا ممن نرضى من الشهدام : وكتحر بمه الخر

والميسر : وكفرضه تحليــل اليمين بالكفارة : وكتفريقه بين الفــدية والطلاق وغير ذلك

فيبق النظر فى بعض الانواع هل هى خروين وميسر وفدية أو طلاق: وفى بعض الأعيان هل هى من هذا النوع وهل هذا المصلى مستقبل القبلة وهذا الشخص عدل مرضى ونحو ذلك فان هذا النوع من الاجهاد متفق عليه بين السلمين بل بين العقلاء فيا يتبعونه من شرائع دينهم وطاعة ولاة أمورهم ومصالح دنيام وآخرتهم: وحقيقة ذلك يرجع الى تمثيل الشئ بنظيره وادراج الجزئي تحت الكلى وذاك يسمى قياس التمثيل وهذا يسمى قياس الشمول وهما متلازمان فان القدر المسترك بين الافراد فى قياس الشمول الذى يسميه المنطقيون الحد الجامع والمناط والعلة والامارة والداعى والباعث والمقتضى والموجب المشترك وغير ذلك من العبارات

وأما تخريج المناط وهو القياس المحض وهو أن ينص على حكم في أمور قد يظن أنه يختص الحكم بها فيستدل على ان غيرها مثلها إما لا نتفاء الفارق أو للاشتراك في الوصف الذي قام الدليل على أن الشارع على الماء على الحكم به في الاصل فهذا هو القياس الذي تقر به جماهير العلماء وينكره نفاة القياس وانما يكثر الفلط فيه لمدم العلم بالجامع المشترك الذي على المشارع الحكم به وهو الذي يسمى سؤال المطالبة وهو مطالبة المعترض للمستدل بأن الوصف المشترك بين الاصل والفرع هو

علة الحكم أودليل العلة: فأكثر غلط القائسين من ظنهم علة في الأصل ما ليس بعلة: ولهذا كثرت شناعاتهم على أهل القياس الفاسد \* فأما اذا قام دليل على الغاء الفارق وأنه ليس بين الأصل والفرع فرق يفرق الشارع لأجله بين الصورتين أو قام الدليل على أن المنى الفلاني وهو الذي لأجله حكم الشارع بهذا الحكم في الاصل وهوموجود في صورة أخرى فهذا القياس لا ينازع فيه الامن لم يعرف هاتين المقدمة ين وبسط هذا له موضع آخر:

والمقصود هنا ان دعوة محمد صلى الله عليه وسلم شاملة للثقلين الانس والجن على اختلاف أجناسهم فلا يظن أنه خص العرب بحكم من الأحكام أصلا بل انما على الأحكام باسم مسلم وكافرو مؤمن ومنافق وبر وفاجر ومحسن وظالم وغير ذلك من الأسماء المذكورة في القرآن والحديث : وليس في القرآن ولا الحديث تخصيص العرب بحكم من أحكام الشريمة ولكن بعض العلماء ظنذلك في بعض الاحكام وخالفه الجمهوركما ظن طائفة منهم أبو يوسف انه خص العرب بأن لايسترقوا وجمهورالمسلمين علىأنهم يسترقون كاصحت بذلك الاحاديث الصحيحة حيث استرق بي المصطلق وفيهـم جويرية بنت الحارث ثم أعتقها وتزوجها وأعتق بسببها مناسترق منقومها : وقال في حديث هوازن « اختاروا احدى الطائفتين اما السبي واما المال » وفي الصحيحين عن أبي أيوب الانصاري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم « أنه قال من عَالَ لَا الله الا الله وحده لاشريكُله له الملك وله الحمد وهو على كل شيُّ قدير عشر مرات كان كن أعتق أربعة أنفس من ولد اسهاعيل»: وفي الصحيحين أيضا عن أبي هريرة «أنه كانت سبية من سبي هوازن عند عائشة فقال أعتقبها فأنها من ولد اسهاعيل» وعامة من استرقه الرسول صلى الله عليه وسلم من النساء والصبيان كانوا عربا وذكر هذا يطول ولكن عمر بن الخطاب لما رأى كثرة السبي من العجم واستغناء الناس عن استرقاق العرب رأى أن يعتقوا العرب من باب مشورة الامام وأمره بالمصلحة لامن باب الحكم الشرعى الذى يلزم الخلق كلهم فأخذ من أخذ بما ظنه من قول عمر وكذلك ظن من ظن ان الجزية فأخذ من مشركى العرب مع كونها تو خذ من سار المشركين

وجهود العلماء على انه لا يفرق بين العرب وغيره ثم منهم من يجوزاً خذها من كل مشرك ومنهم من لا يأخذها الا من أهل الكتاب والمجوس وذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يأخذ الجزية من مشرك العرب وأخذها من المجوس وأهل الكتاب فن قال يو خذ من كل كافر قال ان آية الجزية لما نولت أسلم مشركو العرب فانها نزلت عام تبوك ولم يبق عربى مشرك محاربا ولم يكن النبي صلى الله عليه وسلم ليغزو النصادى علم تبوك بجميع المسلمين الا من عذر الله ويدع الحجاز وفيه من يحاربه ويبعث أبا بكر عام تسع فنادى في الموسم أن لا يحج بعد العام مشرك ولا يطوف بالبيت عربان ونبذ المهود المطلقة وأ بقى الموام أهاما موفين بالعهد كما أمرالله بذلك في أول سورة التوبة الموقد النبع أبيه والمرابع وأنذر الذين نبذ البهم أربعة أشهر وأمر عند انسلاخها بغزو المشركين

كافة قالوا فدان المشمركون كلهم كافة بالاسملام ولم يرض بذل أداء الجزية لانه لم يكن لمشركى العرب من الدين بعد ظهور دين الاسلام ما يصبرون لأجله على أداء الجزية عن يدوهم صاغرون اذكان عامة العرب قدأسلموا فلم يبق لمشركي العرب عز يعتزون به فدانوا بالاسلام حيث أظهره الله في المرب بالحجة والبيان والسيف والسنان : وقول النبي صلى الله عليمه وسلم « أمرت أن أفاتل الناس حتى يشهدوا أن لا اله الا الله وأن محمدا رسول الله ويقيموا الصلاة ويو توا الزكاة » مراده قتال المحاريين الذين أذن الله في قتالهم لم يرد قتال المعاهدين الذين أمر الله بوفاء عهدهم: وكان النبي صلى الله عليه وسلم قبــل نزول براءة بعاهد من عاهده من الكفار من غير أن يعطى الجزية عن يد فلما أنزل الله براءة وأمره بنبذ المهود المطلقة لم يكن له أن يعاهدهم كماكان يماهدهم بل كان عليه أن يجاهد الجميع كما قال ( فاذا انسلخ الاشهر الحرم فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم وخذوهم واحصروهم وافعدوا لهم كل مرصد فإن تابوا وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة فخلوا سبيلهم ان الله غفور رحيم) وكان دبن أهــل الكتاب خيراً من دبن المشركين ومع هذا فأمروا بقتالهم حتى يمطوا الجزية عن يد وهم صاغرون فاذاكان أهل الكتاب لا تجوز معاهدتهم كما كان ذلك قبــل نزول براءة فالمشركون أولى بذلك أن لاتجوز معاهدتهم بدون ذلك قالوا فكان في تخصيص اهل الكتاب بالذكر تنبيها بطريق الأولى على ترك معاهدة المشركين بدون الصغار والجزية كماكان يعاهدهم فى مثل هدنة الحديبية

وغير ذلك من الماهدات: قالوا وقد ثبت في الصحيح من حديث بريدة قال «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا أمَّر أميراً على جيش أو سرية أوصاه في خاصته بتقوى الله ومن معه من السلمين خــيرا ثم قال اغزوا بسم الله في سبيـل الله قاتلوا من كفر بالله اغزوا ولا تفلوا ولا تغدروا ولا تمثلوا ولا تقتلوا وليدا واذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم الى ثلاث خصال أوخلال فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم أدعهم الى الاسلام فان أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ثم ادعهم الى التحول من دارهم الى دار الهاجرين وأخبرهم أنهم ان فعلوا ذلك فلهم ماللمهاجرين وعليهـم ما على المهاجرين فان أبوا ان يتحولوا منها فاخبرهم أنهم يكونون كاعراب المسامين يجرى عايهم حكم الله الذي يجرى على للو منين ولا يكو ذلهم فى الغنيمة والفيء شيء الا أن يجاهدوا مع للسلمين فان هم أبوا فسلهم الجزية فان هم أجابوك فاقبـل منهم وكف عنهم فان هم أبوا فاستعن عليهم وقاتلهم واذا حاصرت أهـــل حصن فأرادوك أن تجمل لهم ذمة الله وذمة نبيه فلا تجمل لهم ذمة الله ولا ذمة نبيه ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أصحابك فانكم الانخفروا ذمكم وذمة اصحابكم أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمــة رسوله واذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم على حكم الله ولكن أنزلهم على حكمك فأنك لا تدرى أتصيب حكم الله فيهم أملا قالوا ففي الحديث أمره لمن أرسله أن يدعو الكفار الي الاسلام ثم الى الهجرة الى الامصار والا فالى أداء الجزية وان لميهاجروا

كانواكأ عراب المسلمين والاعراب عامتهم كانوا مشركين فدل على أنه دعا الى أداء الجزية من حاصره من المشركين وأهــل الـكتاب: والحصون كانت باليمن كثيرة بمد نزول آية الجزبة وأهل اليمن كانفيهم مشركون وأهل كتاب وأمر معاذاً أن يأخذ من كل حالم دينارا أوعد له مغافر ولم يميز بين المشركين وأهل الكتاب فدل ذلك على أن المشركين من العرب آمنوا كا آمن من آمن من أهل الكتاب ومن لم يو من من أهل الكتاب أدى الجزية وقد أخذ النبي صلى الله عليه وسلم الجزية من أهل البحرين وكانوا مجوساً وأسلمت عبدالقيس وغيرهم من أهـل البحرين طوعا ولم يكن النبي صلى الله عليـه وسلم ضرب الجزية على أحد من البهود بالمدينة ولا بخيبر بل حاربهم قبل نزول آية الجزية وأقر اليهود بخيبر فلاحين بلاجزية الى أن أجلام عمر لانهم كانوا مهادنين له وكانوا فلاحين في الارضفأةرهم لحاجة المسلمين اليهم ثم أمر باجلائهم قبل موته وأمر باخراج البهود والنصارى منجزيرة المرب: فقيل هذا الحكم مخصوص بجزيرة العرب: وقيسل بل هو عام في جميع أهل الذمة اذا استغنى المسامون عنهم أجلوهم من ديار الاسلام وهذا قول ابن جرير وغيره : ومن قال ان الجزية لا تو ُخذ من مشرك قال ان آية الجزية نزلت والمشركون موجودون فلم يأخذها منهم

والمقصود أنه لم يخص العرب بحكم وان قيل انه خص جزيرة العرب التي هي حول المسجد الحرام كما خص المسجد الحرام بقوله

« أنما المشركون نجس فلا يقربوا المسجد الحرام بمدعامهم هذا » ا وكذلك من قال من العاماء انه حرم على جميع السلمين ماتستخبثه العرب وأحل لهم ما تستطيبه فجمهور العلماء على خلاف هذا القول كالك وأبى حنيفة وأحمد وقدماء أصحابه ولكن الخرقي وطائفة منهم وافقوا الشافعي على هذا القول وأما أحمد نفسه فعامة نصوصه موافقة لقول جمهور العلاء وما كانعليهالصحابةوالتابعون أنالتحليلوالتحريم لا يتعلق باستطابة العرب ولا باستخباثهم بلكانوا يستطيبون أشياء حرمها الله كالدم والميتة والمنخنقة والموقوذة والمتردية والنطيحة وأكيلة السبع: وما أهل به لغير الله وكانوا بل خيارهم يكرهون أشياء لم يحرمها الله حتى لحم الضب كان النبي صلى الله عليه وسلم يكرهه وقال « لم يكن بأرض قومي فأجدني أعافه » وقال مع هذا انه ليس بمحرم وآكل على مائدته وهو ينظر وقال فيه « لا آكله ولا أحرمه » وقال جمهورالعلماء الطيبات التياحلها الله ماكان نافعا لاكله فيدينه والخبيث ماكان صاراً له في دينه : وأصل الدين العدل الذي بعث الله الرسل باقامته فا أورث الاكل بنيا وظلما حرمه كما حرم كل ذى ناب من السباع لانها باغية عادية والعادى شبيه بالمنتذى (١) فاذا تولد اللحم منها صار في الانسان خلق البغي والعدوان وكذلك الدم يجمع قوى النفس من الشهوة والفضب فاذا اغتذى منه زادت شهوته وغضبه على المعدى ولهذا لم يحرم منه الا المسفوح بخلاف الفليل فانه لايضر ولحم الخنزير ١٠ التوبة ٢٨

<sup>(</sup>١) لمل صوابه العكس هكذا والمتنذي شبيه بالعادى.

يورث عامة الاخلاق الخبيثة اذ كان اعظم الحيوان في أكل كل شيء لايماف شيئا والله لم يحرم على أمة محمد شيئا من الطيبات وانما حرم ذلك على أهل الكتاب كما قال تمالى ( فبظم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم ) وقال تمالى ( وعلى الذين هادوا حرمنا كل ذي ظفر ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شحومهما الا ما حملت ظهورهما أو الحوايا أو ما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم وانا لصادقون )

وأما المسامون فلا يحرم عليهم الا الخبائث كالدم المسفوح فاماغير المسفوح كالذى يكون فى العروق فلم يحرمه بل ذكرت عائشة أنهم كانوا يصنعون اللحم فى القدر فيرون آثار الدم فى القدر ولهذا على جهور الفقهاء عن الدم البسير فى البدن والثياب اذا كان غير مسفوح واذا على عنه فى الأكل ففى اللباس والحمل أولى أن يعفى عنه وكذلك ريق الكلب يعفى عنه عند جهور العلماء فى الصيد كما هو مذهب مالك وأبى حنيفة واحمد فى ظهر القوليز فى مذهبه وهو أحد الوجهيز فى مذهب الشافعى وان وجب غسل الأناء من ولوغه عند جهورهم إذ كان الريق فى الولوغ كثيراً وجب غسل الأناء من ولوغه عند جهورهم إذ كان الريق فى الولوغ كثيراً ساريا فى المائع لايشق الاحتراز منه بخلاف ما يصيب الصيد فانه قليل ناشف فى جامد يشق الاحتراز منه :

وكذلك التقديم في امامة الصلاة بالنسب لايقول به أكثر العلماء وليس فيه نص عن النبي صلى الله عليه وسلم بل الذي ثبت في الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال يو مالقوم أقرؤهم لكتاب الله قال فان كانوا (م م م م م ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م ع م

١ ـ النساء ١١٠

٢ \_ الأنعام ١٤٦

فى القراة سواء فأعلمهم بالسنة فان كابوا فى السنة سوا، فاقدمهم هجرة فان كانوا فى الهجرة سواء فاقدمهم سنا » فقدمه صلى الله عليه وسلم بالفضيلة العلمية : وقدم العالم بالقرآن على العالم بالسنة ثم الأسبق الى الدين بسنة ولم يذكر النسب وبهذا أخذ احمد وغيره فرتب الائمة كارتبهم النبي صلى الله عليه وسلم ولم يذكر النسب وكذلك أكثر العلماء كالك وأبي حنيفة لم يرجحوا بالنسب ولكن رحج به الشافمي وطائفة من أصحاب احمد كالخرقي وابن حامد والقاضى وغيرهم واحتجوا بقول سلمان الفارسي ان لكم علينا معشر العرب ألانو مكم في صلاتكم ولاننكح نساءكم :

والاولون يقولون انما قال سلمان هذا تقديما منه للعرب على الفرس كايقول الرجل لمن هو أشرف منه حقك على لذا وليس قول سلمان حكما شرعياً يلزم جميع الخلق أتباعه كما يجب عليهم اتباع أحكام الله ورسوله ولكن من تأس من الفرس بسامان فله به أسوة حسنة فان سلمان سابق الفرس وكذلك اعتبار النسب في أهل الكتاب ليسهو قول احد من الصحابة ولا يقول بهجهور العلماء كالك وأبى حنيفة واحمد ابن حنبل وقدماء أصحابه ولكن طائفة منهم ذكرت عنه روايتين واختار بعضهم اعتبار النسب موافقة للشافعي والشافعي اخذ ذلك عن عطاء وبسط هذا له موضع:

والمقصود هناأن النبي صلى الله عليه وسلم انما علق الاحكام بالصفات المؤثرة فيما بحبه اللهوفيما يبغض فاص بما يحبه الله ودعا اليه بحسب الامكان

ونهى عما يبغضه الله وحسم مادته بحسب الامكان لم يخص العرب بنوع من أنواع الاحكام الشرعية اذكانت دعوته لجيع البرية الكن نزل القرآن بلسامهم بل نزل بلسان قريش كما ثبت عن عمر بن الخطاب أنه قاللابن مسموداً قرى الناس ملغة قريش فان القرآن نزل باسانهم وكاقال عمان للذين يكتبون المصحف من قريش والانصار اذا اختلفتم في شيء فاكتبوه بلغة هذا الحي من قريش فان القرآن نزل بلسانهم وهذا لاجل التبليغ لانه بلغ قومه أولا ثم بواسطتهم بلغ سائر الأمم وأمره الله بتبليغ قومه أولا ثم بتبليغ الاقرب فالاقرب اليه كما أمر بجهاد الاقرب فالاقرب: وما ذكره كثير من العلماء من أن غير العرب ليسوا أكفاء العرب فى النكاح فهذه مسألة نزاع بين العلماء فنهم من لايرى الكفاءة الافى الدين ومن رآها فىالنسب أيضا فانه يحتج بقول عمر لامنعن ذوات الاحساب الامن الاكفاء لان النكاح مقصوده حسن الالفة فاذا كانت المرأة أعلى منصباً أشتغلت عن الرجل فلايم به المقصود: وهذه حجة من جعل ذلك حقالله حتى أبطل النكاح اذا زوجت المرأة بمن لا يكافئها في الدين أو المنصب ومن جعلها حقاً لاَّ دمي قال ان في ذلك غضاضة على أولياء المرأة وعليها والامر اليهم في ذلك:

ثم هؤلاء لا يخصون الكفاءة بالنسب بل يقولون هى من الصفات التى تتفاضل بها النفوس كالصناعة واليسار والحرية وغير ذلك وهذه مسائل اجتهادية ترد الى الله والرسول فان جاءعن الله ورسوله ما يوافق أحد القولين فما جاءعن الله لا يختلف والا فلا يكون قول أحد حجة على

الله ورسوله وليس عن النبي صلى الله عليه وسلم نص صحيح صريح في هذه الامور بل قد قال صلى الله عليه وسلم « ان الله أذهب عنكم عيبة الجاهلية و فخرها بالآباء الناس رجلان مؤمن تتى وفاجر شتى » : وفى صحيح مسلم عنه صلى الله عليه وسلم انه قال « أربع فى أمتى من أمر الجاهلية لا يتركونهن الفخر فى الأحساب والطمن فى الأنساب والنياحة والاستسقاء بالنجوم » وقد ثبت عنه صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال « ان الله اصطفى كنانة من بنى اسماعيل واصطفى قريشا من كنانة واصطفى بنى هاشم من قريش واصطفانى من بنى هاشم فأنا خيركم نسبا » :

وجهور العلماء على أن جنس العرب خير من غيرهم كا أن جنس قريش خير من غيره وجنس بنى هاشم خير من غيره وقد ثبت فى الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال « الناس معادن كمادن الذهب والفضة خياره فى الجاهلية خياره فى الاسلام اذا فقهوا » لكن تفضيل الجلملة على الجلة لا يستلزم أن يكون كل فرد أفضل من كل فرد فان فى غير العرب خلق كثير خير من أكثر العرب: وفى غير قريش من المهاجرين والأنصار من هو خير من أكثر قريش: وفى غير بنى هاشم من قريش وغيرقريش من هو خير من أكثر بنى هاشم: كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « ان خير القرون القرن الذين بعث فيهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم هو خير من كثير من القرن الثانى والثالث ومع هدذا فلم يخص النبى هو خير من كثير من القرن الثانى والثالث ومع هدذا فلم يخص النبى

صلى الله عليه وسلم القرن الثانى والثالث بحكم شرعى كذلك لم يخص العرب بحكم شرعى بل ولاخص بعض أصحابه بحكم دون سائر أمته ولكن الصحابة لما كان لهم من الفضل أخبر بفضلهم: وكذلك السابقون الأولون لم يخصهم بحكم ولكن أخبر بما لهم من الفضل لما اختصوا به من العمل وذلك لا يتعلق بالنسب:

والمقصود هنا أنه أرسل الى جميع الثقلين الانس والجن فلم يخص العرب دون غيرهم من الأمم بأحكام شرعية ولكن خص قريشًا بأن الامامة فيهم وخص بنى هاشم بتحريم الزكاة عليهم وذلك لان جنس قريش لما كانوا أفضل وجب أن تكون الامامة فيأفضل الأجناس مم الامكان وليست الامامة أمرأ شاملا لكل أحد منهم وانما يتولاها واحد من الناس \* وأما تحريم الصدقة فحرمها عليه وعلى أهل بيته تكميلا لتطهيرهم ودفعاً للتهمة عنه كما لم يورث فلا يأخذ ورثته درهما ولا ديناراً بل لايكون له ولمن يمونه من مال الله الا نفقتهم وسائر مالالله يصرف فيما يحبه الله ورسوله: وذوو قرباه يعطون بمعروف من مال الخمس: والفي الذي يعطى منه في سائر مصالح المسلمين لا يختص أصناف ممينة كالصدقات: ثم ماجمل لذوى القربى قيل انه سقط بموته كما يقوله أبو حنيفة وقيل هو لقربى من يلي الأمر بعده كما روى عنه « ما أطم الله نبياً طعمة الاكانت لمن يـلى الأمر بعــده » وهـــذا قول أبى ثور وغيره : وقيل أن هذا كان مأخذ عُمَان في أعطاء بني أمية : وقيل هو لذوى قربي الرسول صلى الله عليه وسلم دا مًا:

ثم من هؤلاء من يقول هو مقدر بالشرع وهو خس الحس كا يقوله الشافعي وأحمد في المشهور عنه : وقيل بل الخس والني يصرف في مصالح المسلمين باجتهاد الامام ولا يقسم على أجزاء مقدرة متساوية وهذا قول مالك وغيره وعن أحمد أنه جعل خس الزكاة فيتًا وعلى هذا القول يدل الكتاب والسنة وسيرة الخلفاء الراشدين وبسط هدذه الأمور له موضع آخر:

والمقصود هنا أن بعض آيات القرآن وان كانسببه أمورا كانت في العرب فحكم الآيات عام يتناول ما تقتضيه الآيات لفظا ومعنى في أى نوع كان ومحمد صلى الله عليه وسلم بعث الى الانس والجن: وجماهير الأم يقر بالجن ولهم معهم وقائع يطول وصفها ولم ينكر الجن الا شردمة قليلة من جهال المتفلسفة والأطباء ونحوهم وأما أكابر القوم فالمأثور عنهم اما الاقرار بها واما أن لايحكي عنهم في ذلك قول: ومن المعروف عن أبقراط أنه قال في بعض المياه انه ينفع من الصرع است أعنى الذي يعالجه أصحاب الهباكل وانما أعنى الصرع الذي يعالجه الأطباء وأنه قال طبنا مع طب أهل الهيا كل كطب المجائز مع طبنا وليسلن أنكر ذلك حجة يعتمد عليها تدل علىالنني وانما معه عدمااملم اذكانت صناعته ليس فيها ما يدل على ذلك كالطبيب الذي ينظر في البدن من جهة صحته ومرضه الذي يتعلق بمزاجه وليس في هذا تعرض لما يحصل من جهة النفس ولا من جهة الجن وان كان قد علم من غير طبه أن للنفس نا ثيراً عظيما في البدن أعظم من تأثير الأسباب الطبية وكذلك للجن تأثير فى ذلك كما قال النبى صلى الله عليه وسلم فى الحديث الصحيح « ان الشيطان بجرى من ابن آدم مجرى الدم » وفى الدم الذى هو البخار الذى تسميه الأطباء الروح الحيوانى المنبعث من القلب السارى فى البدن الذى به حياة البدن كما قد بسط هذا فى موضع آخر:

والمراد هنا أن محمداً صلى الله عليه وسلم أرسل الى الثقلين الانس والجن وقد أخبر الله في القرآن أن الجن استمعوا القرآن وأنهم آمنوا به كما قال تعالى (واذ صرفنا اليك نفراً من الجن يستمعون القرآن فلما حضروه قالوا أنصتوا ) إلى قوله (أولئك في منلال مبيز) ثم أمره أن يخـبر الناس بذلك فقال تعالى ( قل أوحى الى أنه استمع نفر من الجن فقالوا انا سممنا قرآنًا عجبًا ) الخ فأمره أن يقول ذلك ليعلم الانس بأحوال الجن وأنه مبعوث الى الانس والجن لما في ذلك من هدى الانس والجن ما يجب عليهم من الايمان بالله ورسله واليوم الاخروما يجب من طاعة رسله ومن تحريم الشرك بالجن وغيرهم كما قال فى السورة (وانه كان رجال من الانس يموذون برجال من الجن فزادوهم رهماً) كان الرجل من الانس ينزل بالوادى والأودية مظان الجن فانهم يكونون بالأودية أكثر بما يكونون بأعالى الأرض فكان الانسى يقول أعوذ بمظيم هذا الوادى من سفهائه فلما رأت الجن أن الانس تستعيذ بها زاد طغيانهم وغيره: وبهذا يجيبون المعزم والراقي بأسمائهم وأسماء ملوكهم فانه يقسم عليهم بأسماء من يعظمونه فيحصل لهم بذلك من الرئاسة والشرف على الانس ما يحملهم على أن يعطوهم بعض سؤلهم

١ الأحتان و٧

٢ ـ الأقاف ٢٢

٣ ـ الجن ١

٤ ـ الجن ٦

لاسيها وهم يعلمون أن الانس أشرف منهم وأعظم قدراً فاذا خضعت الانس لهم واستعاذت بهم كان بمنزلة أكابر الناس اذا خضع لأصاغرهم ليقضى له حاجته

ثم الشياطين منهم من بختارون الكفر والشرك ومعاصى الرب والبيس وجنوده من الشياطين يشتهون الشر ويلتذون به ويطلبونه ويحرصون عليه بمقتضى خبث أنفسهم وان كان موجباً لمذابهم وعذاب من يغوونه كا قال ابليس (فبمزتك لأغوينهم أجمين الاعبادك منهم المخلصين) وقال تعالى (قال أرأيتك هذا الذي كرمت على لأن أخرتنى الى يوم القيامة لأحتنكن ذريته الاقليلا) (١) وقال تعالى (ولقد صدَّق عليهم ابليس ظنه فاتبعوه الا فريقاً من المؤمنين) والانسان اذافسدت نفسه أو مزاجه يشتهى مايضره ويلتذ به بل يعشق ذلك عشماً يفسد عقله ودينه وخلقه وبدنه وماله والشيطان هو نفسه خبيث فاذا تقرب صاحب العزائم والأقسام وكتب الروحانيات السحرية وأمثال ذلك صاحب العزائم والأقسام وكتب الروحانيات السحرية والبرطيل لهم البهم بما يحبونه من الكفر والشرك صار ذلك كالرشوة والبرطيل لهم

۲ ۔ سیا ۲۰

<sup>(</sup>٣) توله «لا عنكن » بحدل ان يكون مأخوذا من تولهم حنك الدابة واحتنكها اذا جمل في حنكها الا سفل حبلا يقودها به وعلى هذا فمناه لاحتنكن ذريته ولاستولين عليهم استيلاء قويا واخرج هذا ابن جرير وغيره عن ابن عباس رضى المتعنه: واليه ذهب الفراء: ويحتمل ان يكون مأخوذا من احتنك الجراد الارض اذا اهلك نباتها وجرد ماعليها واحتنك فلان مال فلان اذا اخذه واكله: وعلى ذلك توله ، تشكو اليك سنة قد اجحفت ، جهدا الى جهد بنا فاضعفت ، واحتنكت طوالنا واجلفت ، وعلى هذا فعناه لاستأصلهم واهلكنهم بالاغواء: واختار هذا الجبائي والطبرى وجاعة: وكانه مأخوذ من الحنك وهو باطن اعلى الفم من داخل فهو اشتقاق من اسم عين: والمراد بالقليل في الآية هسم الملهاء بالكناب والسنة الماملون بهما الخلصون له فيهما جملنا الله والح منهم آمين:

فيقضون بعض أغراضه كمن يعطى غيره مالا ليقتل له من يريد قتله أو يعينه على فاحشة أو ينال معه فاحشة:

ولهذا كثير من هذه الأمور يكتبون فيها كلام الله بالنجاسة وقد يقلبون حروف كلام الله عز وجل إما حروف الفاتحة واماحروف قل هو الله أحد واما غيرها بنجاسة اما دم واما غيره واما بغير نجاسة أو يكتبون غير ذلك مما يرضاه الشيطان أو يتكلمون بذلك فاذا قالوا أو كتبوا ما ترضاه الشياطين اعانهم على بعض أغراضهم اما تغوير ماء من المياه واما أن يحمل في الهواء الى بعض الأمكنة واما أن يأييه بما من أموال بعض الناس كما تسرقه الشياطين من أموال الخائنين ومن لم يذكر اسم الله عليه وتأتى به : واما غير ذلك وأعرف في كل نوع من هذه الأنواع من الأمور المينة ومن وقعت له بمن أعرفه ما يطول حكايته فانهم كثيرون جداً:

والمقصود أن محمداً صلى الله عليه وسلم بعث الى الثقلين واستمع الجن لقراءته وولوا الى قومهم منذرين كما أخبر الله عز وجل وهذا متفق عليمه بين المسلمين ثم أكثر المسلمين من الصحابة والتابعين وغيره يقولون انهم جاؤوه بعد هذا وانه قرأ عليهم القرآن وبايعوه وسألوه الزاد لهم ولدوابهم فقال لهم « لكم كل عظم ذكر اسم الله عليه أوفر ما يكون لحما ولكم كل بعرة علف لدوا بكم » قال النبي صلى الله عليه وسلم « فلا تستنجوا بهما فانهما زاد اخوانكم من الجن » وهذا ثابت في صحيح مسلم وغيره من حديث ابن مسعود: وقد ثبت في

صحیح البخاری وغیره من حدیث أبی هریرة نهده صلی الله علیه وسلم عن الاستنجاء بالعظم والروث فی أحادیث متعددة \* وفی صحیح مسلم وغیره عن سلمان « قال قیل له قد علم کم نبیکم کل شی حتی الحرآة قال فقال أجل لقد نهانا أن نستقبل القبلة بغائط أو بول و أن نستنجی بالیمین و أن نستنجی بأقل من ثلاثة أحجار و أن نستنجی برجیع أو عظم » : وفی صحیح مسلم وغیره أیضاً عن جابرقال « نهی رسول الله علیه وسلم أن نتمسح بعظم أو ببعر » و كذلك النهی عن ذلك فی حدیث خزیمة بن ثابت وغیره :

وقد بين علة ذلك في حديث ابن مسعود: فني صحيح مسلم وغيره عن ابن مسعود أن النبي صلى الله عليه وسلم قال « أناني داعي الجن فذهبت معه فقرأت عليهم القرآن قال فانطلق بنا فأرانا آثارهم وآثار نيرانهم وسألوه الزاد فقال لنم كل عظم ذكر اسم الله عليه يقع في أيديم لحما وكل بمرة علف لدوابكم فقال النبي صلى الله عليه وسلم فلا تستنجوا بهما فانهما زاد اخوانكم » وفي صحيح البخاري وغيره عن أبي هريرة « أنه كان يحمل مع النبي صلى الله عليه وسلم اداوة لوضو ثه و حاجته فينما هو يتبعه بها قال من هذا قلت أباهريرة قال أتبعني أحجار استنفض بها ولا ترق فا تيته بأحجار أحملها في طرف ثوبي حتى وضعتها الى جنبه ثم انصرفت حتى اذا فرغ مشيت فقلت ما بال العظم والروثة وضعتها الى جنبه ثم انصرفت حتى اذا فرغ مشيت فقلت ما بال العظم والروثة قال هما من طعام الجن وانه أتاني وفد جن نصيبين ونم الجن فسألوني الزاد فدعوت الله هم أن لا بمروا بعظم ولا روثة الاو جدوا عليها طعاماً »

ولما نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن الاستنجاء بمــا يفسد طمام الجن وطعام دوابهم كان هــذا تنبيها على النهي عما يفسد طعام الانس وطمام دوابهم بطريق الأولى لكنكراهة هذا والنفور عنه ظاهر في فطر الناس بخلاف العظم والروثة فانه لايعرف نجاسة طعام الجن فلهذا جاءت الأحاديث الصحيحة المتعددة بالنهى عنمه : وقد ثبت بهــذه الأحاديث الصحيحة أنه خاطب الجن وخاطبوه وقرأ عليهم القرآن وأنهم سألوه الزاد \* وقد ثبت في الصحيحين عن ابن عباس أنه كان يقول « انالنبي صلى الله عليه وسلم لم ير الجن ولا خاطبهم ولكن أخبر. أنهم سمعوا القرآن ، وابن عباس قد علم مادل عليه القرآن من ذلك ولم يعلم ماعلمه ابن مسمود وأبوهريرة وغيرهما من انيان الجن اليه ومخاطبته اياهم وأنه أخبره بذلك في القرآن وأمره أن يخبر به وكان ذلك فيأول الأمر لما حرست السهاء وحيـل بينهم وبين خبر السهاء وملثت حرساً شديداً وكان ذلك من دلائل النبوة ما فيه عبرة كما قد بسط في موضع آخر: وبعد هذا أنوه وقرأ عليهم القرآن «وروى أنه قرأ عليهم سورة الرحمن وصاركًا قال ( فبأى آلاء ربكها تكذبان ) قالوا ولا بشيُّ من آلائك ربنا نكذب فلك الحد»

وقد ذكر الله فى القرآن من خطاب الثقلين ما يبين هذا الأصل كقوله تعالى (يا معشر الجن والانس ألم يأ تكم رسل منكم يقصون عليكم آياتي وينذرونكم لقاء يومكم هذا قالوا شهدنا على أنفسنا) وقد أخبر الله عن الجن أنهم قالوا (وانا منا الصالحون ومنا دون ذلك كنا

۱ ـ الرحمن ۳٤

٢ ـ الأنمام ١٣٠

طرائق قددا) أى مذاهب شى مسلمون وكفار وأهل سنة وأهل بدعة : وقالوا (وانا منا المسلمون ومنا القاسطون فناسلم فأولئك تحروا رشدا وأما القاسطون فكانوا لجهنم حطبا) والقاسط الجائر يقال قسط اذا جار وأقسط اذا عدل : وكافرهم معذب فى الا خرة باتفاق العلماء : وأما مؤمنهم فجمهور العلماء على أنه فى الجنة وقد روى « أنهم يكونون فى ربض الجنة (١) تراهم الانس من حيث لا يرونهم » وهذا القول مأثور عن مالك والشافعي وأحمد وأبي بوسف ومحمد \* وقيل ان ثوابهم النجاة من النار وهو مأثور عن أبي حنيفة : وقد احتج الجهور بقوله (لم يطمئهن (٢) انس قباهم ولاجان) قالوا فدل ذلك على تأتى الطمث منهم لان طمث الحور العين انما يكون فى الجنة .

## فصل

واذا كان الجن أحياء عقلاء مأ مورين منهيين لهم ثواب وعقاب وقد أرسل اليهم النبي صلى الله عليه وسلم فالواجب على السلم أن يستعمل فيهم ما يستعمله في الانس من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والدعوة الى الله كما شرع الله ورسوله وكما دعام النبي صلى الله عليه وسلم ويعاملهم اذا اعتدوا بما يعامل به المعتدون فيدفع صولهم بما يدفع صول الانس.

١ ـ الجن ١١

۲ ـ الجِن ۱۵ ـ ۱۵

٣ ـ الرحمن ٥٦

وصرعهم للانس قد يكون عن شهوة وهوى وعشــق كما يتفق

<sup>(</sup>١) الربض بفتحتين ماحول الجنة خارجا عنها (٢ أى لم يدمهن بالنكاح

للانس مع الانس وقد يتناكح الانس والجن ويولد بينهما ولد وهذا كثير معروف: وقد ذكر العلماء ذلك و تكلموا عليه وكره أكثر العلماء مناكحة الجن \* وقد يكون وهو كثير أو الاكثر عن بغض ومجازاة مشل أن يؤذيهم بعض الانس أو يظنوا أنهم يتعمدوا أذاهم إما ببول على بعضهم واما بصب ماء حار واما بقتسل بعضهم وان كان الانسى لا يعرف ذلك وفي الجن جهل وظلم فيعاقبونه بأكثر مما يستحقه: وقد يكون عن عبث منهم وشر بمثل سفهاء الناس.

وحينتذ فماكان من الباب الأول فهو من الفواحش التي حرمها الله تعالى كما حرم ذلك على الانس وان كان برضى الأخر فكيف اذا كان مع كراهته فانه فاحشــة وظلم فيخاطب الجن بذلك ويعرّ فون أن هذا فاحشة محرمة أو فاحشة وعدوان لتقومالحجة عليهم بذلك ويعلموا أنه يحكم فيهم بحكم الله ورسوله الذي أرسله الى جميع الثقاين الانس والجن \* وما كان من القسم الثانى فان كان الانسى لم يعلم فيخاطبون بآن هذا لم يملم ومن لم يتعمد الأذى لا يستحق العقوبة وانكان قد فعل ذلك فى داره وملكه عرفوا بأن الدار ملكه فله أن يتصرف فيها بما يجوز وأنتم ليس لكم أن تمكنوا في ملك الانس بغير اذبهم بل لكم ما ليس من مساكن الأنسكالخراب والفلوات ولهذا يوجدون كثيرا في الخراب والفلوات: ويوجـدون في مواضع النجاسات كالحمامات والحشوش والمزابل والقامين والمقابر : والشيوخ الذين تقترن بهم الشياطين وتكون أحوالهم شيطانية لا رحمانية يأوون كثيرا الى هذه

الأماكن التي هي مأوى الشياطين:

وقد جاءت الآثار بالنهي عن الصلاة فيها لأنها ما وىالشياطين: والفقهاء منهم من علل النهى بكونها مظنة النجاسات: ومنهم من قال أنه تعبد لا يمقل معناه : والصحيح أن العلة في الحمام وأعطان الابل ونحوذلك أنها مأوى الشياطين : وفي المقبرة أن ذلك ذريعة الى الشرك مع أن المقابر تكون أيضاً مأوى الشياطين: والقصود أن أهل الضلال والبدع الذين فيهم زهد وعبادة على غيير الوجه الشرعي ولهم أحياناً مكاشفات ولهم تأثيرات يأوون كثيرا الى مواضع الشياطين التي نهى عن الصلاة فيها لأن الشياطين تستنزل عليهم بها وتخاطبهم الشياطين يبعض الأموركما تخاطب الكهان : وكما كانت تدخل في الأصنام وتكلم عابدي الأصنام وتعينهم في بعض المطالب كما تمين السحرة وكما تمين عباد الأصنام وعباد الشمس والقمر والكواكب اذا عبدوها بالعبادات التي يظنون أنها تناسبها من تسبيح لها ولباس وبخور وغير ذلك فانه قد تنزل عليهم شياطين يسمونها روحانية الكوكب وقد تقضى بعض حوائجهم اما فتل بعض أعدائهم أو امراضه واما جلب بعض من يهوونه واما احضار بعض المال ولكن الضرر الذي يحصل لهم بذلك أعظم من النفع بل يكون أضماف أضماف النفم:

والذين يستخدمون الجن بهذه الأمور يزعم كثير منهم أن سليمان كان يستخدم الجن بها (١) فانه قد ذكر غير واحد من علماء السلف

<sup>(</sup>١) قال ابن النديم في كتاب الفهرست في اخبار العلماء واسماء ماصنفوه من الكتب في الفن الثاني

أن سليان لما مات كتبت الشياطين كتب سحر وكفر وجعلتها تحت كرسيه وقالوا كان سليان يستخدم الجن بهذه فطعن طائفة من أهل الكتاب في سليان بهذا السبب وآخرون قالوا لولا أن هذا حق جائز لما فعله سليان فضل الفريقان هؤلاء بقدحهم في سليان: وهؤلاء باتباعهم السحر فأنزل الله تعالى في ذلك قوله تعالى (ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم نبذ فريق من الذين أو توا الكتاب كتاب الله وراء ظهورهم) الى قوله تعالى (ولو أنهم آمنوا وانقوا لمثوبة من عند الله خير لو كانوا يعلمون) بين سبحانه أن هذا لا يضر ولا ينفع اذ كان النفع هو الخير الخالص أو الراجح والضرر هو الشر الخالص أو الراجح والضرر هو الشر الخالص أو الراجح والمورد هو الشر الخالص واما راجح

والمقصود أن الجن اذا اعتـدوا على الانس أخبروا بحكم الله ورسوله وأقيمت عليهم الحجة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكركما

ا \_ البقرة ١٠١

٢ ـ البقرة ١٠٣

ماحاصله يقال والله اعلمان سايمان بن داود صلوات الله عليهم اول من استعبد الجنوالشياطين واستخدمها : وقيل اول من استعبدها على مذهب الفرس جمشيد بن اوبخهان : وكان يكتب لسليمان بن داود عليه الصلاة والسلام : ومن استعبدهم آصف بن برخيان ويوسف بن عيصو والهروزان بن الكردول : والذى فتح هذا الامر في الاسلام ابو نصر احمد بنهلال البكيل وهلال بن وصيف وكان مخدوما ومناطقا له وله افعال عجيبة وخواتهم بحربة وله من الكتب كتاب الروح المتلاشية وكتاب المفاخرة في الاعمال وغير ذلك : ومن المزمين الذين يعملون باسهاء الله تعالى رجل يعرف با بن الامام وكان في ايام المعتضد : ومنهم عبد الله بن هلال : وصالح المدرى : وعقبة الادرعى : وأبو خالد الحراساني : ومن هؤلاء من كان يترك الصلاة تقربا الى ابليس وجنوده : وبجمع بين الرجال والنساء في الحرام : ولا شك ان من المستخدم الجن والشياطين بحصل له من المخالفات ضرورة لارضائهم والتقرب اليهم لاسيا في يستخدم الجن والشياطين بحصل له من المخالفات ضرورة لارضائهم والتقرب اليهم لاسيا في زماننا هذا زمان الذجل والزندقة والالحاد حمانا الله واياكيم من ذلك والله اعلم

يفعل بالانس لان الله يقول ( وما كنا معــذبين حتى نبعث رسولا )` وقال تعالى (يا معشر الجن والانس ألم يأتكم رسل منكم يقصون عليكم آیاتی وینذرونکم لفاء یومکم هذا ) ولهذا نهی النبی صلی الله علیه وسلم عن قتل حيات البيوت حتى تؤذن ثلاثًا كما في صحيح مسلم وغيره عن أى سعيد الخدرى « قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ان بالمدينة نفراً من الجن قد أسلموا فن رأى شيئاً من هذه العوامر فليؤذنه ثلاثا فان بدا له بعد فليقتله فانه شيطان » وفي صحيح مسلم أيضاً عن أبي السائب مولى هشام بن زهرة « أنه دخل على أبي سميد الخدري في يبته قال فوجدته يصلى فجلست أنتظره حتى يقضى صلاته فسمعت تحريكا في عراجين في ناحية البيت فالتفت فاذا حية فو ثبت لا قتلها فأشار الى ّ أن اجلس فجلست فلما انصرف أشار الى بيت في الدار فقال أترى هذا البيت ففات نعم فقال كان فيه فني منا حديث عهد بعرس قال فخرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم الى الخندق فكان ذلك الفتى يستأذن رسول الله صلى الله عليه وسلم بأنصاف النهار فيرجع الى أهله فاستأذنه يوماً فقال له رسول الله صلى الله عليـه وسلم خذ عليك سلاحك فانى أخشى عليـك قريظته فأخذ الرجل سلاحه ثم رجع فاذا امرأته بين البابينقائمة فأهوى اليها بالرمح ليطعنها به وأصابته غيرة فقالت آكفف عليك رمحك وادخل البيت حتى تنظر ما الذي أخرجني فدخــل فاذا بحية عظيمة منطوية على الفراش فأهوى اليها بالرمح فانتظمها به ثمخرج فركزه في الدار فاضطربت عليم فما يدري أيهما كان أسرع موتا الحية

۲ \_ الأنعام ۱۳۰

ام الفتى قال فجئنا الى رسول الله صلى الله عليــه وسلم فذكرنا له ذلك وقلنا ادع الله يحييه لنا قال استغفروا لصاحبكرثم قال آن بالمدينة جناً قد أسلموا فاذا رأيتم منهم شيئًا فأذنوه ثلاثة أيام فان بدا لكم بعــد ذلك فافتلوه فانما هو شيطان » وفي لفظ آخر لمسلم أيضا « فقال رسول ألله صلى الله عليــه وســـلم ان لهذه البيوت عوامر فاذا رأيم شيئا منها فحرجوا عليه ثلاثا فان ذهب والا فاقتلوه فانه كافر » وقال لهم اذهبوا فادفنوا صاحبكم

وذلك ان قتل الجن بغير حق لا يجوزكما لا يجوز قتل الانس بلا حق والظلم محرم في كل حال فلا يحل لأحد أن يظلم أحداً ولو كان كافراً بلقال تعالى (ولا يجر منكم شنآن قوم على أن لا تعدلوا اعدلوا هوأةربالتقوى) والجن يتصورون في صورالانس والبهائم فيتصورون في صور الحيات والمقارب وغيرها : وفي صور الابل والبقر والغنم والخيــل والبغال والحير وفى صور الطــير وفي صور بنى آدم كما أتى الشيطان قريشا في صورة سراقة بن مالك بن جمشم لما أرادوا الخروج الى بدر قال تعالى ( واذ زين لهم الشيطان أعمالهم وقال لا غالب لكم اليوم من الناس واني جار لكم) الى قوله (والله شديد العقاب) وكما روى آنه تصور في صورة شيخ نجدي لما اجتمعوا بدار الندوة (١) هل

۱ ـ المائدة ۸

۲ ـ الأنفال ٤٨

<sup>(</sup>١) وحاصله على ماحكاه اصحاب السبر: ان قريشًا لما رأت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد كانت له شيمة وأصحاب من غيرهم بغير بلدهم ورأوا خروج أصحابه من المهاجرين اليهم عرفوا انهم قد نزلوا داراً وأصابوا سمة فحدوا خروج رسول الله صلى الله عليه وسلم وعرفوا انه (١٧- ايضاح الدلالة)

قد أجم لحربهم فاجتمعوا له فيدار الندوةوهي دار قصى بنكلاب التيكانت قريش لاتقضيأ مراً الافيها يتشاورون فيها مايصنمون فيامر رسول اللهصلى اللاعليه وسلمحين خافوه قال ابن اسحق فحدثني من لاانهم من أصحابنا عن عبد الله بن أبي نجيع عن مجاهد بن جبر أبي الحجاج وغيره من لاأتهم عن أبن عباس قال لما اجتمعوا لذلك واتمدوا أن يدخلوا دار الندوة ليتشاوروا فيها في أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم عدوا في اليوم الذي المدوا له وكان ذلك اليوم يسمى يوم الرحمة فاعترضهم الجليس في صورة شيخ جليـــل عليه بنلة فوقف على باب الدار فلها رأوه وانفاً على بابها قالوا من الشبخ فقال شيخ من أهل نجد سبع بالذي اتمدتم له فمر ممكم ليسمع ماتقولون وعسى أن لايعدمكم منه رأياً ونصحاً قالوا أجل فادخل فدخل وقد اجتمع فيها أشرآف قريش : من بني عبد شمس عتبة بن ربية وشيبة بن ربيبة وأبو سفيان بن حرب :ومن بني نوفل بن عبد مناف طميمة بن عدى وجبير بن مظمم والحارث بن عمرو بن نوفل: ومن بني عبدالدار بن قصى النضر بن الحارث بن كلدة: ومن بني أسد بن عبد الدزى أبوالبختري ابن هشام وزمعة بن الأسود وحكيم بن حزام : ومن بني تخزوم أبو جهل ابن هشام : و•ن بني سهم نبيهومنبه ابنا الحجاج :ومن بني جمح أمية بن خلف ومن كان منهم ومن غبرهم من لا يعد من قريش فقال بعضهم لبعض ان هذا الرجل قدكان من أمره ماقد رأيتم واناً وألله لانأمن من الوثوب عليناً بمن قد اتبعه من غيرنا فاجموافيه رأيا قال فتشاوروا ثم قال قائل منهم احبسوه في الحديد وأغلقوا عليه بابا ثم تربصوا به ما أصاب اشباهه من الشمر ا، الذين كانوا قبله زهبر والنابغة ومن مفي منهم من هدندا الموت حتى يصيبه مااصابهم فقال الشيخ النجدى لا والله ماهذا لكم برأى والله أن حبستموه كما تقولون ليخرجن أمره من وراء الباب الذي اغلقم دونه الى أصما به فلا يوشك ان يُنبوا عليكم فينتزءوه من ايديكم ثم يكاثروكم حتى يظهوكم على أمركم ماهذا لكم برأي فانظروا في غيره فتشاوروا ثم قال قائل منهم تخرجه من بين أظهرنا فننفيه من بلادنا فاذا خرج عنا فوالله مانبالى ابين ذهب ولا حيث وتع اذا غاب عنا وفرغنا منه أصلحنا أمرنا وآلهتناكاكانت فتال الشيخ النَّجدي واللَّه ماهذا لكم برأى ألم ترواحسن حديثه وحلاوة منطقه وغابته على قلوب الرجال بما يأتي به والله لو نملتم ذلك ماأمنت أن بحل على حي من المرب فيغلب بذلك عليهم من قوله وحديثه حتى يبايموه عليه ثم يسير بهم اليكم حتى يطأ كم بهم فيخرج امركم من إيديكم ثميفمل بكم ماأراد فاروا فيه رأيا غير هذا قال نقال أَيُو جَمِلَ بَنَ هُشَامٍ وَآفَةَ انْ لَى لَرَأَيا مَا أَرِاكُمْ وَقَهْمَ عَلَيْهِ بَنْدُ قَالُواْ وَمَا هُوْ يَاأَبا الحكم قال أَرِي أَنْ تَأْخَذُواْ مَن كُلُّ قبيلة فتى شابا جلداً نسيبا وسطا ثم نعطى كل فتى منهم سيفا صارما ثم الممدوا اليه فيضربوه ضربة رجل واحد فيقتاوه فنستريح منه فانهم اذا فعلوا ذلك تفرق دمه في القبائل جيما ظم تقدر بنو عبد مناف على حرب تومهم جيما فرضوا منا بالمقل فمقاناه لهم قال يتول الشيخ النجدي القول ماقال الرجل هذا الرأي لأأرى غيره فتفرق القوم على ذلك وهم مجمعون له قانى حبريل رسول الله صلىالله عليه وسلم فقال لاتبيتالليلة على فراشك الذي كنت تبيت عليه قال فلما كانت عتمة من الليل اجتمعوا على بابه يرصدونه حتى ينام فيتبون عليه فلما رأى رسول القصلي القعليموسلم مكانهم قال لملي بن أبي طالب نم على فراشي وتوشع ببردى هذا الاخضر فلم فيه فانه ان يخلص اليك شيء تكرهه منهم وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم

يقتلوا الرسول أو يحبسوه أو يخرجوه كما قال تبارك وتعالى (واذ يمكر الله بك الذين كفروا ليثبتوك أو يقتلوك أو يخرجوك ويمكرون ويمكرالله والله خير الماكرين) فاذا كان حيّات البيوت قد تكون جنا فتؤذن ثلاثا فان ذهبت والا قتلت فانها ان كانت حية قتلت وان كانت جنية فقد أصرت على العدوان بظهورها للانس في صورة حية نفز عهم بذلك والعادى هو الصائل الذي يجوز دفعه بما يدفع ضرره ولوكان قتلا وأما قتلهم بدون سبب يبيح ذلك فلا يجوز:

وأهل المزائم والأقسام يقسمون على بعضهم ليمينهم على بعض الرة يبرون قسمه وكثيراً لايفعلون ذلك بان يكون ذلك الجني معظما

١ \_ الأنفال ٣٠

ينام في برده ذلك اذا نام فحدثني يزيد بن زياد عن محمد بن كعب قال لما أجموا له وفيهمأ بو جهل ابن هشام فقال وهم على بابه إن محداً يزعم انكم إن بايعتموه على أمره كنم ملوك العرب والمجم ثم بعثم من بعد موتكم فحلت لكم جنان كجنان الاردزوان لم تفعلوا كان له فيكم ذبح ثم بيثتم من بمد موتكم فحملت لكم نار نحر تون فيها قال وخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم عليهم فاخذ حفنة من تراب في يده ثم قال نم انااقول ذلك أنت أحدهم وأخذ الله ابصارهم عنه فلا يرونه فجل ينشر التراب على رؤسهم وهو يتلو هذه الآيات يسي الى فهم لا يبصرون ولم يبق رجل الاوقد وضع على رأسه تراباً وانصرف الى حيث أراد أن يذهب فأتاهم آت مَن لَمْ يَكُن مُمَّهِم فَقَالَ وَمَا تَنْقَطُرُونَ هَبُنَا قَالُوا مُحْدًا قَالَ قَدْ خَبِيكُمُ اللَّهُ قَدْ وَاللَّهُ خُرْجُ عَلَيكُم محمد وما ترك أحدا منكم الا وضع على رأسه تر ابا وانطلق لحاجته فها ترون مابكم قال فوضع كل رجل منهم يده على رأسه فاذا عليه تراب ثم جعلوا يتطلعون فيرون علياً على الفراش متشحاً ببرد النبي صلى الله عليه وسلم فيقولون والله أن هذا لمحمد نائمًا عليه برده فلم يزالوا كذلك حتى أصبحوا فقام على عن الفراش فقالوا والله لقد صــدقنا الذيكان حدثنا فحكان مما أنزل الله تمالى من القرآن في ذلك (واد بمكر بكالذين كفروا ليثبتوك أو يقتلوك أو بخرجوك ويُمكرون ويمكر الله والله خبر للماكرين) وقول الله تمالي (أم يقولون شاعر نتربس به ريب المنون قال تر بصوا قاني ممكم من المتربصين) ﴿وسبب اختيار المِيس للَّذِي بشيخ نجدي هو ان قريشا قالوا لايدخل معكم في المشاورة احد من اهل تهامة لان هو اهم مع محمد صلى الله عليه وآله وسلم والله اعلم

عنده وليس المعزم وعزيمته من الحرمة مايقتضى اعانتهم على ذلك اذكان المعزم قد يكون بمنزلة الذي يحلف غيره ويقسم عليه بمن يعظمه وهذا يختلف أحواله فمن أقسم على الناس ليؤذو امن هو عظيم عندهم لم يلتفتوا اليه وقد يكون ذاك منيما فاحوالهم شبيمة بأحوال الانس لكن الانس أعقل وأصدق وأعدل وأوفى بالعهد: والجن أجهل وأكذب وأظلم وأغدر:

والمفصود أن أرباب العزائم مع كون عزائمهم تشتمل على شرك وكفر لا تجوز العزيمة والقسم به فهم كثيراً يمجزون عن دفع الحني وكثيراً مانسخر منهم الجن اذا طلبوا منهم قتــل الجني الصارع للانس أوحبسه فيخيلوا اليهم أنهم قتلوه أوحبسوه ويكون ذلك تخييلا وكذبآ هذا اذا كان الذي يرى مايخيلونه صادقا في الرؤية فان عامة مايعرفونه لمن يريدون تعريفه اما بالمكاشفة والمخاطبة انكان من جنس عباد المشركين وأهل الكتاب ومبتدعة السامين الذين يضلهم الجن والشياطين : واما ما يظهرونه لإهل العزائم والأقسام أنههم يمثلون ما يريدون تعريفه فاذا رأى المثال أخبر عن ذلك وقد لمرف انه مثال وقد يوهمونه أنه نفس المرئى واذا أرادوا سماع كلام من يناديه من مكان بعيد مثل من يشتغيث ببعض العباد الضااين من المشركين وأهل الكتاب وأهل الجهل من عباد المسلمين اذا استفات به بعض محبيه فقال باسيدى فلان فان الجني يخاطبه بمثل صوت دلك الانسى فاذا رد الشيخ عايه الخطاب اجاب ذلك الانسى بمثل ذلك الصوت وهذا وقع لعدد كثير أعرف منهم طائفة :

#### فصل

وكثيرا ما يتصور الشيطان بصورة المدعو المنادى المستغاث به اذا كان ميتا وكذلك قد يكون حيا ولا يشمر بالذي ناداه بل يتصور الشيطان بصورته فيظن المشرك الضال المستغيث بذلك الشخص أن الشخص نفسه أجابه وانما هو الشيطان وهذا يقع للكفار المستغيثين بمن يحسنون به الظن من الأموات والأحياء كالنصارى المستغيثين بجرجس وغيرهمن قداديسهم ويقعلاهلالشرك والضلالمن المنتسبين الى الاسلام الذبن يستغيثون بالموتى والغائبين يتصور لهم الشيطان في صورة ذلك المستغاث وهو لايشمر : واعرف عددا كثيرا وقعرلهم في عدة أشخاص يقول لى كل من الاشخاص انى لم أعرف ان هذا استغاث بي والمستغيث قد رأى ذلك الذي هو على صورة هذا وماأعتقد إنه الاهذا: وذكر لى غـير واحد الهم استغاثوا بى كل يذكر فصة غير قصة صاحبه فاخبرت كلا منهم انى لم أجب أحدا منهم ولا عامت باستفاثته فقيل هذا يكون ملكا فقلت الملك لا يغيث المشرك انحا هو شيطان أراد ان يضله : وكذلك يتصور بصورته ويقف بعرفات فيظن من يحسن به الظن أنه وقف بعرفات وكثيرمنهم حمله الشيطان الىعرفات أو غيرها من الحرم فيتجاوز الميقات بلا احرام ولا تلبية ولا يطوف بالبيت ولابالصفا والمروة وفيهم من لايمبرمكة وفيهم من يقف بعرفات وبرجع ولابرى الجار الى أمثال ذلك من الأمور التي يضلهم بها الشيطان

حيث فعلوا ماهو منهى عنه في الشرع اماعرم وامامكروه ليس بواجب ولامستحب وقد زين لهم الشيطان ان هذا من كرامات الصالحيزوهو من تلبيس الشيطان فان الله لايعبد الا عاهو واجب او مستحب وكل من عبد عبادة ليست واجبة ولا مستحبة وظنها واجبة او مستحبة فاعا زبن ذلك له الشيطان وان قدرانه عفى عنه لحسن قصده واجتهاده لكن ليس هذا مما يكرم الله به أولياءه المتقين اذ ليس في فعــل المحرمات والمكروهات أكرام بل الأكرام حفظه من ذلك ومنعه منه فان ذلك ينقصه لا يزيده وان لم يعاقب عليه بالمذاب فلابد ان يخفضه عماكان ويخفض اتباعه الذين يمدحون هذه الحال ويمظمون صاحبها فان مدح المحرمات والمكروهات وتعظم صاحبها هو من الضلال عن سبيلالله وكلما ازداد العبد في البدع اجتهادا ازداد من الله بعداً لانها تخرجه عن سبيل الله سبيل الذين أنم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين الى بعض سبيل المفضوب عايهم والضالين

## فصل

اذا عرف الأصل في هذا الباب فنقول يجوز بل يستحب وقد يجب أن يذب عن المظلوم وأن ينصرفان نصر المطلوم مأموربه بحسب الامكان: وفي الصحيحين حديث البرآء بن عازب قال «أمرنا رسول الله عليه وسلم بسبع ونهانا عن سبع أمرنا بعيادة المريض واتباع الجنازة وتشميت العاطس وابرار القسم أو المقسم ونصر المظلوم واجابة

الداعى وافشاء السلام ونهانا عن خواتيم أو تختم الذهب وعن شرب بالفضة وعن المياثر وعن القسى ولبس الحرير والاستبرق والديباج » وفى الصحيح عن أنس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أنصر أخاك ظالمًا أو مظلومًا قات يارسول الله انصره مظلومًا فكيف أنصره ظالمًا قال تمنعه من الظلم فذلك نصرك اياه » وأيضا ففيه تفريج كربة هذا المظلوم : وفى صحيح مسلم عن أبى هربرة عن النبي صلى الله عليه وسلم آنه قال «من نفس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا نفس الله عنه كربة أ من كرب يوم القيامة ومن يسرعلى معسريسر الله عليه في الدنياو الآخرة ومن ستر مسلما ستره الله في الدنيا والآخرة والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه » : وفي صحيح مسلم أيضا عن جابر « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما سئل عن الرقي قال من استطاع منكم أن ينفع أخاه فايفعل» لكن ينصر بالعدل كما أمرالله ورسوله مثل الأدعية والاذكار الشرعية ومثل أمر الجني ونهيه كما يؤمر الانسي وينهي ويجوز من ذلك مايجوز مثله في حق الانسى مثل أن يحتاج الى انتهار الجني وتهديده ولعنه وسبه كما ثبت في صحيح مسلم عن أبي الدرداء« قال قام رسول الله صلى الله عليه وسلم فسمعناه يقول أعوذ الله منك ثم قال ألعنك بلعنة الله ثلاثًا وبسط يده كأنه يتناول شئنًا فلما فرغ من الصلاة قلنا يارسول الله قد سممناك تقول في الصلاة شبئًا لم نسمعك تقوله قبل ذلك ورأيناك بسطت يدك قال ان عدو الله ابليس جاء بشهاب من نار ليجعله في وجهى فقلت أعوذ بالله منك ثلاث مرات ثم قلت ألعنك بلعنة الله التامة فلم يستأخر ثلاث مرات ثم أردت آخذه ووالله لولادعوة أخيناسليان لاصبح مو أقا يلمب به ولدان أهل المدينة » فني هذا الحديث الاستعاذة منه ولمنته بلمنة الله ولم يستأخر بذلك فد يده اليه . وفي الصحيحين عن أبي هربرة عن النبي صلى الله عليه وسلم « قال ان الشيطان عرض لى فشد على ليقطع الصلاة على فامكنني الله منه فذعته ولقد همت أن أو ثقه الى سارية حتى تصبحوا فتنظروا اليه فذكرت قول أخى سليان رب هب لى ملكا لاينبغي لاحد من بعدى فرده الله خاسئا » . فهذا الحديث يوافق الأول ويفسره : وقوله « ذعته » أى خنقته (١) فبين ان مد اليدكان لخنقه وهدذا دفع لعدوانه بالفعل وهو الخنق وبه اندفع عدوانه فرده الله خاسئا:

وأما الزيادة وهو ربطه الى السارية فهو من باب التصرف الملكى الذى تركه لسليان فان نبينا صلى الله عليه وسلم كان يتصرف فى الجن كتصرفه فى الانس تصرف عبد رسول يأ مرجم بعبادة الله وطاعته لا يتصرف لأمر يرجع اليه وهو التصرف الملكى فانه كان عبداً رسولا وسليان نبى ملك والعبد الرسول أفضل من النبي الملك كما ان السابقين المقربين أفضل من عموم الأبرار أصحاب اليمين : وقدروى النسائى على

<sup>(</sup>۱) قوله ( فذعته ) الفاء للمطف وذعته بالذال المعجمة فعر ماض للمشكلم وحسده وهو الخنق كما فسره المصنف : ويروى فدعت من الدع بالدال والمين المهملتين وهوالدفع : ومنه قوله تعالى (يوم يدعون الى نارجهنم دعا ) أى يدفعون والله أعلم

شرط البخارى عن عائشة دان النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلى فأتاه الشيطان فأخذه فصرعه فخنقه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى وجدت برد لسانه على يدى ولولا دعوة سلمان لأصبح موثقاً حتى براهالناس » ورواه احمد وأبو داو دمن حديث أبي سميدوفيه «فأهويت يبدى فما زلت أخنقه حتى وجدت برد لعابه بين أصبعي هاتين الابهام والتي تليها » وهذا فعله في الصلاة وهذا مما احتج به العلماء على جواز مثل هذا في الصلاة وهو كدفع المار وقتل الاسودين والصلاة حال المسايفة: وقد تنازع العلماء في شيطان الجن اذا مر بين يدى المصلى هل يقطع على قولين هما قولان في مذهب احمدكما ذكرهماابن حامدوغيره أحدها يقطع لهذا الحديث ولقوله لما أخبر أن مرور الكاب الأسود فقال الكلب الأسود شيطان فعال بأنه شيطان : وهوكما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « فان الكاب الاسود شيطان الكلاب »والجن تتصور بصورته كثيرا وكذلك بصورةالقط الأسود لانالسواد أجم للقوى الشيطانية من غيره وفيه قوة الحرارة :

ومما يتقرب به الى الجن الذبائح فان من الناس من يذبح للجن وهو من الشرك الذى حرمه الله ورسوله وروى أنه نهى عن ذبائح الجن واذا برى المصاب بالدعاء والذكر وأمر الجن ونهيهم وانتهارهم وسبهم ولعنهم ونحو ذلك من الكلام حصل المقصود وان كان ذلك يتضمن مرض طائفة من الجن أو موتهم فهم الظالمون لأنفسهم اذاكان الراقى الداعى المعالج لم يتعد عليهم كا يتعدى عليهم كثير من أهل العزائم

فيأ مرون بقتل من لا يجوز قتله وقد يحبسون من لا يحتاج الى حبسه : ولهذا قد تقاتلهم الجن على ذلك ففيهم من بقتله الجن أو بمرضه : وفيهم من يفعل ذلك بأهله وأولاده أو دوابه :

وأما من سلك فى دفع عداوتهم مسلك العدل الذى أمر الله به ورسوله فانه لم يظلمهم بلهو مطيع لله ورسوله فى نصر المظلوم واغائة الملهوف والتنفيس عن المكروب بالطريق الشرعى التى ليس فيهاشرك بالخالق ولاظلم المخلوق: ومثل هذا لا تؤذيه الجن اما لمعرفتهم بأنه عادل واما لعجزه عنه: وان كان الجن من العفاريت وهو ضعيف فقد تؤذيه فينبغى لمشل هذا أن يحترز بقراءة العوذ مثل آية الكرسى والمعوذات والصلاة والدعاء ونحوذلك مما يقوى الإيمان ويجنب الذنوب التى بها يسلطون عليه فانه مجاهد فى سبيل الله: وهذا من أعظم الجهاد فليحذر أن ينصر العدو عليه بذنو به وان كان الامر فوق قدرته فلا يكلف الله نفساً الا وسعها فلا يتعرض من البلاء لما لا يطيق:

ومن أعظم ما ينتصر به عليهم آية الكرسى فقد ثبت في صحيح البخارى حديث أبي هريرة قال « وكانى رسول الله صلى الله عليه وسلم بحفظ زكاة رمضان فأتانى آت فجعل يحثو من الطعام فأخذته وقلت لا رفعنك الى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال انى محتاج وعلى عيال (١) ولى حاجة شديدة قال فخليت عنه فأصبحت فقال رسول الله صلى الله

<sup>(</sup>١) قوله ( وعلى عيال » أي نفقة عيال كما في قوله تنالى ( واسأل القرية) وقيل على بمنى لى :

عليه وسلم ياأبا هريرة ما فعل أسيرك البارحة قلت يارسول الله شكى حاجة شديدة وعيالا فرحمته وخليت سبيله قال اما أنه قدكذبك وسيعود فعرفتاً نهسيعود لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم فرصدته فجاء يحثو من الطعام فأخذته فقلت لارفعنك الى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال دعمي فانى محتاج وعلى عيال لا أعود فرحمته فخليت سبيله فاصبحت فقال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم ياأ با هريرة مافعل أسيرك قلت بارسول الله شكى حاجة وعيالا فرحمته فخايت سبيله قال اما أنه قدكذبك وسيعود فرصدته الثالثةفجاء يحثو من الطعام فأخذته فقلت لارفعنك الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهذا آخر ثلاث مرات انك تزءم لاتعود ثم تعود قال دعني أعامك كلمات ينفعك اللهبها قلت ماهن قال اذا أويت الى فراشك فاقرأ آية الكرسي الله الاهو الحي القيوم حتى تختم الآية فانك لن يزال عليك من الله حافظ ولا يقربك شيطان حتى تصبح فخليت سبيله فاصبحت فقال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم ما فعل أسيرك البارحة قلت يارسول الله زعم أنه يعلمني كلمات ينفعني الله بها فخليت سبيله قال ماهى قلت قال لى اذا أويت الى فراشك فاقرأ آية الكرسي من أولها حتى تختم الآية الله الاهو الحي القيوم وقال لى لن يزال عليك من الله حافظ ولا يقربك شيطان حتى تصبح وكانوا أحرص شيء على الخير فقال النبي صلى الله عليه وسلم اما أنه قد صدقك وهو كذوب تملم من تخاطب منذ ثلاث ليال ياأ با هريرة قلت لا قال ذاكشيطان » .

ومع هذا فقد جرب المجربون الذين لا يحصون كثرة أن لهامن التأثير في دفع الشياطين وابطال أحوالهم مالا ينضبط من كشرته وقوته فان لها تأثيرا عظيما في دفع الشيطان عن نفس الانسان وعن المصروع وعن من تعينه الشياطين مثل أهل الظلم والغضب وأهل الشهوة والطرب وأرباب السماع المكاء والتصدية اذا قرئت عليهم بصدق دفعت الشياطين وبطلت الأمور التي يخيلها الشيطأن ويبطل ما عندداخوان الشياطين من مكاشفة شيطانية وتصرف شيطاني اذ كانت الشياطين يوحون الى أوليائهم بامور يظنون الجهال من كرامات أولياء الله المتقين وانما هي من تلبيسات الشياطين على أوليائهم المفضوب عليهم والضالين والصائل المعتدى يستحق دفعه سواء كان مسلما أو كافراً: وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم من قتل دون ماله فهو شهيد ومن قتل دون دمه فهو شهيد ومن قتل دون دينه فهو شهيد فاذا كان المظلوم له أن يدفع عن مال المظلوم ولو بقتل الصائل العادى فكيف لا يدفع عن عقله وبدنه وحرمته فان الشيطان يفسد عقله ويماقيه في بدنه وقد يفعل معه فاحشة أنسى بأنسى وان لم يندفع الا بالقتل جاز قتله : وأما اسلام صاحبه والتخلي عنه فهو مثل اسلام أمثاله من المظلومين وهذا فرض على الكفاية مع الفدرة: ففي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال «المسلم أخو المسلم لا يسلمه ولا يظلمه » (١) فان كان عاجزاً عن

<sup>(</sup>۱) وقوله «ولایساسه» بسین مهمله ای لایترکه معمن یؤذیه ولافیایؤذیه بل ینصره ویدفع عنه :

ذلك أو هو مشغول بما هو أوجب منه أو قام به غيره لم يجب وانكان قادرا وقد يمين عليه ولايشغله عما هو أوجب منه وجب عليه

وأ ما قول السائل هل هذا مشروع فهذا منأفضل الاعمال وهو من أعمال الأنبياء والصالحين فانه مازال الانبياء والصالحون يدفعون الشياطين عن بني آدم بما أمر الله به ورسوله كما كان المسيح يفعل ذلك وكماكان نبينا صلى الله عليه وسلم يفعل ذلك فقد روى احمد في مسنده وأبو داود فى سننه من حديث مطر بن عبــد الرحمن الأعنق «قال حدثتني أم أبان بنت الوازع بن زارع بن عامر العبـ دى عن أبيها أن جدها الزارع انطاق الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فانطلق معه بابن له مجنون أوابن أخت قال جدى فلما قدمنا على رسول الله صلى الله عليه وسلم قاتـان معى ابنا لى أوابن أخت لى مجنون أتيتك به تدعو الله له قال أثنني به قال فالطلقت به اليه وهو في الركاب فاطلقت عنه والقيت عايه ثياب السفر والبسته ثوبين حسنين وأخذت بيده حتى انتهيت به الى رسول الله صلى الله عليــه وسام فقال ادنه مني اجعل ظهره مما يليني قال بمجامع ثوبه من أعلاه وأسفله فجمل يضرب ظهره حتى رأيت بياض ابطيه ويقول أخرج عدو الله أخرج عدو الله فاقبل ينظر نظر الصحيح ليس بنظره الاول ثم أقعده رسول الله صلى الله عليه وسلم بين يديه فدعا له بماء فسح وجهه ودعا له فلم يكن في الوفد أُحِد بمددعوة رسول الله صلى الله عليه وسلم يفضل عليه »وقال احمد في المسند تناعبد الله بن غيرعن عمان بن حكيم انا عبد الرحمن بن عبدالعزيز

عن يعلى بن مرة « قال لقد رأيت من رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاثًا مارا ها أحد قبلي ولا يراها أحد بعدى لقد خرجت معه في سفر حتى اذا كنا ببعض الطريق مررنا بامرأة جالسة معها صيلها فقالت بارسول الله هذاصي أصابه بلاءوأصابنا منه بلاء يؤخذ في اليوم ماأدري كمرة قال ناولينيه فرقعته اليه فجعلته بينه وبين واسطة الرحل ثم فغرفاه فنفث فيه ثلاثا وقال بسم الله أنا عبد الله اخسأ عدو الله ثم ناولها اياه فقال القينا في الرجمة في هذا المكان فاخبرينا مافعل قال فذهبناورجمنا فوجدناها في ذلك المكان معها شياه ثلاث فقال مافعل صبيك فقالت والذي بعثك بالحق ماحسنا منه شيئا حتى الساعة فاجتزر هده الغنم قال انزل خد منها واحدة ورد البقية » وذكر الحديث بهامه « ثنا وكيع قال ثنا الاعمش عن المنهال بن عمرو عن يعلى بن مرة عن أبيــه و لوكيع مرة يمني الثقفي ولم يقل مرة عن أبيه « أن امرأة جاءت الى النبي صلى الله عليه وسلم معها صبى لها به لم فقال النبي صلى الله عليه وسلم أخرج عدو الله أنا رسول الله قال فبرأ قال فاهدت اليه كبشين وشبئًا من أقط وشيئًا من سمن قال فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم خذ الأقط والسمن وخذ أحـــد الــكبشين ورد عليها الآخر » ثنا عبد الرزاق ننا معمر عن عطاء بن السائب عن عبد الله بن حفص عن يعلى بن مرة الثقفي قال « ثلاثة أشياء رأيتهن من رسول الله صلى الله عليه وسلم «وذكر الحديث وفيه قال « ثم سرنا فررنا بماءفأ تته امرأة بابن لها به جنة فاخذ الني صلى الله عليه وسملم بمنخره فقال اخرج اني محمد رسول الله قال ثم سرنا فلما

رجعنا من سفرنا مررنا بذلك الماء فأتنه المرأة بجزر ولبن فامرها ان ترد الجزر وأمر أصحابه فشربوا من الابن فسألها عن الصي فقالت والذي بعثك بالحق مارأينا منه ريبا بعدك » ولو قدر آنه لم ينقل ذلك لكون مثله لم يقم عند الانبياء لكون الشياطين لم تكن تقدر تفعل ذلك عند الانبياء وفعلت ذلك عندنا فقد أمرنا الله ورسوله من نصر المظلوم والتنفيس عن المكروب ونفع السلم بما يتناول ذلك: وقد ثبت في الصحيحين حديث الذين رقواً بالفائحة وقال الني صلى الله عليه وسلم « وما أدراك انها رقية » وأذن لهم في أخذ الجمل علىشفاء اللديغ بالرقية وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم للشيطان الذيأراد قطع صلانه «أعوذ بِالله منكأ لمنك بلمنة الله التامة ثلاث مرات » وهذا كدفع ظالم الانس من الكفار والفجار فان النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه وان كانوا لم يقروا (١) الترك ولم يكونوا يرمون بالقسى الفارسية ونحوها بما بحتاج اليه في قتال فقد ثبت عنالنبي صلى الله عليه وسلم أنه أمر بقتالهم وأخبر أن أمته ستقاتلهم ومعلوم أن فتالهم النافع انما هو بالقسى الفارسية ولكن قو تلوا بالقسى العربية التي تشبه قوس القطن لم تغن شيئًا بل استطالوا على المسامين بقوة رميهم فلا بد من قتالهم بما يقهرهم: وقد قال بعض المسلمين لعمر بن الخطاب ان العدو إذا رأيناهم قد لبسوا الحربر وجدنا فى قلوبنا روعة فقال وأنتم فالبسوا كما لبسوا وقد أمرالنبي صلى الله عليه وسلم أصحابه في عمرة القضية بالرمل والاضطباع ليرى المشركيز قوتهم

<sup>(</sup>١) مكذا الاصل وهوغير ظاهر ولعله لم يروا الترك

وان لم يكن هذا مشروعا قبل هذا ففعل لاجل الجهاد مالم يكن مشروعا بدون ذلك ولهذا قد يحتاج في ابراء المصروع ودفع الجن عنه الى الضرب فيضرب ضربا كثيراً جداً والضرب انما يقع على الجنى ولا يحس به المصروع حتى يفيق المصروع ويخبرانه لم يحس بشىء من ذلك ولايؤثر في بدنه ويكون قد ضرب بعصا قوية على رجليه نحو ثلمائة واربعائة ضربة وأكثر وأقل بحيث لوكان على الانسى لقتله وانما هو على الجنى والجني يصيح ويصرخ ويحدث الحاضرين بأمور متعددة كا قد فعلنا والجني يصيح ويصرخ ويحدث الحاضرين بأمور متعددة كا قد فعلنا

<sup>(</sup>١) قال الملامة شمس الدن ابن الذيم في الهدي النبوي: بعد ما اورد الادلة ما نصه وشاهدت شيخنا برسل ألى المصروع من يخاطب الروح التى فيده ويقول قال الله الشيخ اخرجي فان هذا لا يحل لك فيفيق المصروع وربما خاطبها بنفسه وربما كانت الروح ماردة فيخرجها بالضرب فيفيق المصروع ولا يحس بألم وقد شاهدنا من وغيرنا منه ذلك مرارا وكان كثيرا مايقرا في اذن المصروع (الحسبم الما خلقنا كم عبثا واذكم الينا لا نرجمون) وحدثني انه قرأها مرة في اذن المصروع ففالت الروح نم ومد بها صوته قال فاخذت له عصا وضر بته بها في عروق ففالت الروح نم ومد بها صوته قال فاخذت له عصا وضر بته بها في عروق ففي اثناء الضرب قالت انا احبه فقلت لها هو لا يحبك قالت انا اريد ان احج به فقلت لما هو لا يحبك قالت انا اريد ان احج به فقلت لما هو لا يحبك قالت انا اريد ان احج وشمالا وقال ماجاء بي الى حضرة الشيخ قالوا له وهدذا الضرب كله فقال وعلى وشمالا وقال ماجاء بي الى حضرة الشيخ قالوا له وهدذا الضرب كله فقال وعلى اي شيء يضر بني الشيخ ولم اذنب ولم يشمر با نه وقع به ضرب أابتة وكان يمالج الي شيء يضر بني الشيخ ولم اذنب ولم يشمر با نه وقع به ضرب أابتة وكان يمالج المي شيء وكان يأمر بكثرة قراءة المصروع ومن يمالجه لها و بقراءة المعوذ تين بالجملة فهذا النوع من الصرع وعلاجه لا ينكره الا قليل الحظ من العلم والمقل بالجملة فهذا النوع من الصرع وعلاجه لا ينكره الا قليل الحظ من العلم والمقل

وأما الاستعانة عليهم بما يقال ويكتب مما لا يعرف معناه فلا يشرع لاسبها ان كان فيه شرك فان ذلك محرم: وعامة ما يقوله أهل العزائم فيه شرك وقد يقرؤن مع ذلك شيئا من القرآن ويظهرونه ويكتمون ما يقولونه من الشرك وفي الاستشفاء بما شرعه الله ورسوله ما ينني عن الشرك وأهله والمسلمون وان تنازعوا في جواز التداوى بالحرمات كالميتة والخذير (١) فلا يتنازعون في أن الكفر والشرك لا يحوز التداوى به

والممرفةواكثر تسلط الارواح الخبيثة علىاهله تكوذمن جهة قلة دينهم وخراب قلوبهم والسنتهم من حقائق الذكر والتماويذ والتحصنات النبوية والايمانية فتلقى الروح الحبيثة الرجل اعزل لاسلاح معه وربماكان عريانا فيؤثر فيه هذا ولو كشف النطاء إرايت اكثر النفوس البشرية صرعى مع هذه الارواح الحبيثة وهىفي اسردا وقبضتها تسوقها حيثشاءت ولايمكنها الآمتناع عنها ولايخالفتها وبها الصرع الاعظم الذي لايفيق صاحبه الاعند المفارقة والمآينة فهناك يتحنق انه كان هو المصروع حقيقة وبالله المستمان: وعلاج هـ ذا الصرع باقتران المقل الصحيح الى الايمان بما جاءت به الرسل وان تكون الجنة والنار نصب عينيه وقبلة قلبه ويستحضراهل الدنيا وحلول المثولات والاقات بهم ووقوعها خلال دبارهم كمواقع القطر وم صرعي لابفيةون رما اشد اعداء هذا الصرع ولكر الما عمت البليمة به بحيث لا ري الامصروعالم يصر مستفر با ولا مستنكرا بل صار لكثرة الصروعين عين المستنكر المستغرب خلافه فاذا اراد الله بعبد خيرا افاق من هـذه الصرعة ونظر الى ابناء الدنيــا مصروعين حوله يمينا وشمالا على اختلاف طبقاتهم فمنهم من اطبق به الجنون ومنهم من يفيق احيانا قليلةو يمود الى جنونه ومنهم من يفيق مرة ويجن أخرى فأذا أفاق عمل عمل الهل الافاقة والمقل مم يعاوده الصرع فيقع في التخبيط:

<sup>(</sup>۱) وقد بسطنا الكلام عليه فى تعليفنا على احكام الاحكام شرح عمدة (م 19 ـ مجموعة الرسائل)

بحال لان ذلك محرم فى كل حال وليس هذا كالتكلم به عند الاكراه فان ذلك أنما يجوز اذا كان قلبه مطمئنا بالايمان والتكلم به أنما يؤثر اذا كان بقلب صاحبه ولو تكلم به مع طمأ نينة قلبه بالايمان لم يؤثر: والشيطان اذا عرف أن صاحبه مستخف بالعزائم لم يساعده: وايضا فان المكره مضطر الى التكلم به ولاضرورة الى ابراء المصاب به لوجهين أحدهما أنه قد لايؤثر اكثر مما يؤثر من يعالج بالعزائم فلا يؤثر بل يزيده شرا والنانى أن فى الحق ما يغنى عن الباطل

والناس في هذا الباب ثلاثة أصناف قوم يكذبون بدخول الجني في الانس وقوم يدفعون ذلك بالعزائم المذمومة فهؤلاء يكذبون بالموجود وهؤلاء يعصون بل يكفرون بالمعبود والأممة الوسط تصدق بالحق الموجود و تؤمن بالاله الواحد المعبود وبعبادته ودعائه وذكره وأحمائه وكلامه فتد فع شياطين الانس والجن

وأما سؤال الجن وسؤال من يسألهم فهذا ان كان على وجه التصديق لهم فى كل مايخبرون به والتعظيم للمسؤل فهو حرام كما ثبت فى صحيح مسلم وغيره عن معاوية بن الحكم السلمى قال قلت بارسول الله اموراً كنا نصنعها فى الجاهلية كنا نأنى الكهان قال فلا بأتوا الكهان » وفى صحيح مسلم أيضا عن عبيد الله عن نافع عن صفية عن بعض أزواج النبى صلى الله عليه وسلم عن النبى صلى الله عليه وسلم «قال

الاحكام للملامة ابن دقيق العيد فى البيوع واوردنا افوال الملما. في ذلك وراجحها من مرجوحها فارجع اليه : والله أعلم

من أتى عرافا فسأله عن شىء لم تقبل له صلاة أربعين يوما »
واما ان كان يسأل المسئول ليمتحن حاله ويختبر باطن امره وعنده مايميز به صدقه من كذبه فهذا جائز كما ثبت فى الصحيحين «أن النبى صلى الله عليه وسلم سأل ابن صياد فقال ماياً تيك فقال يأتينى صادق وكاذب قال ماترى قال أرى عرشا على الماء قال فافى قدخباً تلك خبيئا قال الدخ الدخقال اخساً فلن تعدو قدرك فانما أنت من اخوان الكهان» (١) وكذلك اذا كان يسمع ما يقولونه ويخبرون به عن الجن كما يسمع ولمناه ونا الحيار والفجار ليعرفوا ما عندهم فيعتبروا به وكما يسمع خبر الفاسق ويتبين ويثبت فلا يجزم بصدقه ولا كذبه الابينة يسمع خبر الفاسق ويتبين ويثبت فلا يجزم بصدقه ولا كذبه الابينة البغارى عن أبي هريرة أن أهل الكتاب كانوا يقرؤن التوراة ويفسرونها البخارى عن أبي هريرة أن أهل الكتاب كانوا يقرؤن التوراة ويفسرونها

١ ـ الحجرات ٦

<sup>(</sup>۱) ابن صياد مشهوركان من اليهود وكان يدعي الكهانة فى زمن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قبل البلوغ ويتماطى كلام النيب فامتحه الذي صلى الله عليه وآله وسلم للبلوغ ويظهر أمره الباطل للصحابة وانه كاهن ساحر يأنيسه الشيطان فيلفي على لسانه ما يلقيه الشياطين للبكمنة : وقول النبي صلى الله عليه وآله وسلم خبأت لك خبيئا على وزن فعيل وبروى خبأت لك خبأ على وزن فعيل وبروى خبأت لك خبأ على وزن فعيل وبروى خبأت لك منا الدخان : فقال ابن صياد للنبي صلى الله عليه واله وسدلم الدخ بضم الدال فلم يستطع ابن صياد ان يتم الكلمة ولم يهتد من الاكمة الكريمة الالهذبن الحرفين على عادة الكهان من اختطاف بعض الدكات من أوليا ثهم من الجن او من هواجس النفس ولهذا قال له النبي صلى الله عليه واله وسلم اخساً فلن تعدو قدرك أى لسنت بنبي ولن تتجاوز قدرك وانما انت كاهن : والله اعلم قدرك أى لسنت بنبي ولن تتجاوز قدرك وانما انت كاهن : والله اعلم

بالعربية فقال النبى صلى الله عليه وسلم « اذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم فاما أن يحدثوكم بحق فتكذبوه واما أن يحدثوكم بباطل فتصدقوه وقولوا آمنا بالله وما أنزل الينا وما أنزل اليكم والهنا والهكم واحد ونحن له مسلمون ، فقد جاز للمسلمين سماع ما يقولونه ولم يصدقوه ولم يكذبوه

وقد روى عن ابى موسى الاشعرى أنه أبطأ عليه خبر عمر وكان هناك امرأة لهما قرين من الجن فسأله عنه فأخبره انه ترك عمر يسم ابل الصدقة وفى خبر آخر أن عمر أرسل جبشا فقدم شخص الى المدينة فاخبر انهم انتصروا على عدوم وشاع الخبر فسأل عمر عن ذلك فذكرله فقال هذا أبوالهيثم بريد المسلمين من الجن وسيأتى بريدالاس بعد ذلك فجاء بعد ذلك بعدة أبام:

#### فصل

ويجوز ان يكتب للمصاب وغيره من المرضى شبئا من كتاب الله وذكره بالمداد المباح وينسل ويسقى كما نص على ذلك احمد وغيره قال عبد الله بن احمد قرأت على أبى ثنا يعلى بن عبيد ثنا سفيان عن محمد ابن أبى ليلى عن الحكم عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال اذا عسر على المرأة ولادتها فليكتب بسم الله لااله الاالله الحليم الكريم سبحان رب المرش العظيم الحمد لله رب العالميز) كأنهم يوم يرونها لم يلبثوا الا عشية او صحاها كأنهم يوم يرون مايوعدون لم يلبثوا الا ساعة من نهاد

بلاغ فهل يهلك الاالقوم الفاسقون ) \* قال أبي ثنا أسود بن عامر باسناد • بممناه وقال يكتب في اناء نظيف فيستى قال أبي وزاد فيه وكيم فتستى وينضح ما دون سرتها قال عبد الله رأيت أبي يكتب للمرأة في جام أو شيء نظيف: وقال ابو عمر وعجــد بن احمد بن حمدان الحــيرى انا الحسن بن سفيان النسوى حدثني عبد الله بن احمد بن شبويه ثنا على ابن الحسن بن شقيق ثنا عبد الله بن للبارك عن سفيان عن ابن أبي ليلي عن الحكم عن سميد بن جبير عن ابن عباس قال اذا عسر على المرأة ولادها فليكتب بسم الله لا اله الا الله العلي العظيم لا اله الا الله الحليم الكريم سبحان الله وتعالى رب العرش العظم والحمد لله رب العالمين كأنهم يوم يرونها لم يلبثوا الاعشية أو صحاها كانّهم يوم يرون مايوعدون لم يلبثوا الاساعة من نهار بلاغ فهل يهلك الاالقوم الفاسقون فال على يكتب في كاغدة فيعلق على عضد المرأة قال على وقد جربناه فلم نر شبيئًا أعجب منه فاذا وضعت تحله سريعا ثم تجعله فى خرقة أو تحرقه . آخر كلام شــيخ الاسلام ابن تيمية قــدس الله روحه ونور ضريحه رضى الله عنه :

## ﴿ عَتِ الرسالة والحمد لله ﴾

#### ﴿ فائلة ﴾

ذكر ابن القيم في الطب النبوى ان المرض الذي يعترى الانسان منه ما يعترى الله المان منه ما يعترى القلوب قال ما نصه

المرض نوعان مرض القلوب ومرض الأبدان وها مذكوران فى انقرآن ومرض القلوب نوعان مرض شبهة وشك ومرض شبوة وغى وكلاهما فى القرآن قال تعالى فى مرض الشبهة (فى قلوبهم مرض فزادهم الله مرضا) وقال تعالى (وليقول الذين فى قلوبهم مرض والكافرون ماذا اراد الله بهذامثلا) وقال تعالى فى حقمن دعى الى تحكيم القرآن والسنة فابى وأعرض (واذادعوا الى الله ورسوله ليحكم يينهم اذا فريق منهم معرضون وان يكن لهم الحق يأنوا اليه مذعنين أفى قلوبهم مرض أم ارتابوا أم يخافون أن يحيف الله عليهم ورسوله بل أولسك مم الظالمون) فهذا مرض الشبهات والشكوك وأمامرض الشهوات فقال تعالى (يانساء النبي لستن كأحد من النساء ان اتقين فلا تخضعن بالقول فيطمع الذى فى قلبه مرض) فهذا مرض شهوة الزنا والله اعلم

(فصل) وأما مرض الابدان فقال تعالى (ليس على الاعمى حرج ولا على الاعرج حرج ولاعلى المريض حرج) وذكرمرض البدن في الحج والصوم والوضوء السر بديع يبين لك عظمة القرآن والاستغناء به لمن فهمه وعقله عن سواه وذلك ان قواعد طب الابدان ثلاثة حفظ الصحة والحية عن المؤذى واستفراغ المواد الفاسدة فذكر سبحانه هذه الاصول الثلاثة في هذه المواضع الثلاثة فقال في آية الصوم (فمن كان منكم مريضا أو على سفر فعدة من ايام أخر) فاباح الفطر للمربض الممنس وللمسافر طلبا لحفظ صحته وقوته لئلا يذهبها الصوم في السفر لاجماع لمند الحركة وما يوجبه من التحليل وعدم الغذاء الذي يخلف ما تحلل فتخور القوة وتضهف فاباح للمسافر الفطر حفظا لصحته وقوته عما يضعفها . وقال في آية الحج (فمن كان منكم مريضا أو به أذى من رأسه فندية من صيام أو صدقة او

١ - البقرة ١٠

٢ - المدثر ٢١

٣ ـ النور ٤٨ ـ ٠٥

٤ - الأحزاب ٣٢

. •

٥ ـ النور ١١

٦ ـ البقرة ١٨٤

نسك) فاباح للمريض ومَن به أذى من رأسه من قمل او حكة أو غيرهما ان يحلق رأسه في الاحرام استفراغا لمادة الابخرة الرديئة التي اوجبت له الاذي في رأسه باحتقانها نحت الشعر فاذحلق رأسه ففتحت المسام فخرجت تلك الابخرة منها فهذا الاستفراغ يقاس عليه كل استفراغ يؤذى انحباسه: والاشياء الى يؤذى انحباسها ومدافعتها عشرة الدم اذا هاجوالمني اذا سبغوالبول والغائط والريجوالتيء والعطاس والنوم والجوع والعطش وكل واحد من هذه العشرة يوجب حبسه داء من الادواء بحبسه وقد نبه سبحانه باستفراغ أدناها وهو البخار المحتقن فىالرأس على استفراغ ماهو أصعب منه كما هي طريقة القرآن التنبيه بالادنى على الاعلى: وأما الحمية نقل تعالى في آية الوضوء (و ان كنتم مرضى أو على سفر أوجاء احد منكم الغائط او لامستم النساء فلم تجدوا ماء نتيمموا صعيدا طيباً) فاباح للمريض المدول عن الماء الى التراب حمية له ان يصيب جسده ما يؤذيه وهذا تنبيه على الحية عن كل مؤذ له من داخل او خارج فقد ارشد سبحانه عباده الى أصول الطب الثلاثة ومجامم قواعده ونحن نذكر هدى رسول الله صلى الله عليه وسلم فى ذلك ونبين أن هديه فيه أكمل هدى: فاما طب القلوب فسلم الى الرسل صلوات الله عليهم وسلامه عليهم ولا سبيل الى حصوله الا من جههم وعلى ايديهم فان صلاح القلوب أن تكون عارفة بربها وفاطرها وبأسائه وصفاته وأفعاله وأحكامه وأن تكون مؤثرة لمرضاته ولمحابه متجنبة لمناهيه ومساخطه ولا صحة لها ولاحياة ألبتة الابذلك ولاسبيل الى تلقيه الامنجهة الرسل وما يظنمن حصول صحة القلب بدون اتباعهم فغلط ممن يظن ذلك وأنما ذلك حياة نفسه البهيمية الشهوانية وصحتها وقوتها وحياة قلبه وصحته وقوته عن ذلك بمعزل: ومن لم يميز بين هذا وهذا فليبك على حياة قلبه فانه من الاموات وعلى نوره فانه منغمس فى بحار الظلمات احـــوالله اعلم

١ ـ البقرة ١٩٦

۲ ـ النساء ۲۳

|                                 | صحيفة |                               | صحيفة      |    |
|---------------------------------|-------|-------------------------------|------------|----|
| الفساد                          |       | كلمة الناشر وسبب تسمية هذه    | Y          | AP |
| الذبح للجن غير مشروع            | ٤١    | الرسالة                       |            |    |
| اجهاع ابی هربرة بالجنی          |       |                               |            | 99 |
| علاج النبي عليه الصلاة والسلام  | ٤٥    | اختلاف الملل فى ثبوت الجن     | ٤          |    |
| الصرعي                          |       | مايجوز من الرقى               | Y          |    |
| علاج ابن تيمية الصرعي           | ٤A    | الكلام على تخريج للناط        | 1.         |    |
| اختبار النبى صلي الله عليه وآله | 01    | الححرم ماكان خبينا            | 17         |    |
| وسام ابن صیاد                   |       | تعليق الاحكام بالصفات المؤثرة | 14         |    |
| جواز كتابة شيء من القرآن        | 94    | فيا يحبه الله ويغضه           |            |    |
| للماب                           |       | جنس العرب خير من غيرهم        | ۲٠         |    |
| خاتمة الرسالة                   | ٥٣    | تقسيم الشياطين                | 48         |    |
| فائدة عن ابن القيم الجوزيةذكر   | ٥٤    | طمام الجن                     | 77         |    |
| فيها القسام الطب الى طب قاوب    | 1     | صرع الجن للانسقد يكونءن       | <b>YA</b>  |    |
| وطب ابدان وفيه ماكان عليه       |       | شهوة الح                      | •          |    |
| الرسول صلى اللهعليه وآله وسلم   |       | اولمناستعبه الجن والشياطين    | . "        |    |
| من العلم بالطب الذي يعجز        |       | قتل الجن بدون حق لايجوز       | <b>***</b> |    |
| عنه اعظم علماء الطب الحديث      |       | نزی ابلیس بشیخ نجدی           | 45         |    |
| وفلاسفته                        |       | تصورالشياطين بصورة المستغاث   | **         |    |
| د تم الفهرس »                   | 102   | به الميت وما يترتب عليه من    |            |    |

# ا **الانصابين** فيما بَايْلِكُ لِمُعَالِمُ خِلَكُ مِنْ الْأَخْتُ لِانْتُ

للأمام شيخ الاسلام حافظ المغرب (أبي عر يوسف بن عبدالله بن عبدالبر بن عاصم) النمري القرطبي المتوفى سنة ٤٦٣ هـ

> عنبت بنشره و نصحبحه سنة ١٣٤٣ م إدارة الطّبَ إعَدِ المُنيرَة المجهاومريها مندر عبده الماليشين عصر بشارع الكحكين عرة ١

> > حتى الطبع محفوظ لما



# وما توفيــــقي الا بالله

اخبرنا الشيخ الفقيه الامام العالم العامل الصدر الكبير شيخ المسلين قاضى القضاة شرف الدين ابو حفص عمر بن عبد الله بن صالح الحسني اطال الله بقاه قراءة عليه ونحن نسمع بايو ان تدريسه بالصالحية اخبرنا الشيخ الامام العالم العامل الحافظ فحر الحفاظ مفتى الأمة قدوة الأثمة شرف الدين ابو الحسن على بن ابي المكارم الفضل بن على المقدسي قراءة عليه ونحن نسمع أنبا في الشيخ ابو الطيب عبد المنعم بن يحيى بن خلف الحميرى بقراء في عليه بحق اجازته عن ابى الحسن على بن عبد الله بن موهب الجذامى عن مصنفه الحافظ ابى عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد الله بن عبد الله

قال الحافظ ابو الحسن المقدسي وأنبأ به اجازة ابو بكر محمد بن عبد الله بن ميمون العبدري وآخرون عن ابي محمد عبد الرحمن بن محمد ابن عتاب الجدامي وغيره اجازة عن مصنفه الحافظ ابي عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر النمري المذكور رضي الله عنه \* قال الحمد لله رب العالمين الذي جعل العلم نوراً للمهتدين وشفاء لصدور المؤمنين وحجة على الجاهلين والمبطلين وصلي الله على محمد وعلى آله أجمين

أما بمد فان بمضاخو اننا المعتنين بالعلم المقيدين لهو الحاملين لآثاره المتفقهين فيه رغب أن اجم له مايقف به على ماكان عليه علماء السلف من الصحابة والتابعين في قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في اول فاتحة الكتاب في الصلاة وهل كانوا يعــدونها آية منها فيجهرون بهــا اذا قرؤا فاتحة الكتاب او يخفونها عندقر اثتهم لها او يسقطونها فلا يرونها آية منهاولا من أوائل سائر سور القرآن سواها وهل اختلفوا في ذلك اوكانواعلى وجه منه متفقين وما الذي اختاره أثمة الفقهاء الذين تدور على مذاهبهم الفتيا في امصار المسلمين من ذلك وما الآثار التي كانت سبب اختلافهم فيما اختلفوا فيه من اسقاط بسم الله الرحمن الرحيم وفي اثباتها وفي الجهر بها واخفائها وما نزعت به كل فرقة لمذهبها من جهة الأثر واحتجت به من ذلك لاختيارها بما روته عن سلقها فاجبته بمون الله تعالى وفضلهفيما رغب وسارعت الي ماطلب ابتغاء ثواب الله تعالى في نشر ماعلمني الله وخوف الوعيد الوارد في كتمان ما انزل الله في كتابه أو بينه رسوله صلى الله عليه وسلم. والىالله عز وجل اضرع مبتهلا في ان يهب لنا وللناظرين فيه علما نافعاً وعمـــلا يقرب منه متقبلاً وهو حسى عليـــه توكلت فيما له قصدت وما توفيقي الا بالله فأول ماابداً به الاخبار عن جملة اقوال العلماء في ذلك

#### باب

ذكر اختلافهم في قراءة «بسم الله الرحمن الرحيم » في الصلاة في اول في الختال في المتاب وهل هي آية منها

اختلف علماء السلف والخلف في قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في الول فاتحة الكتابوهل هي آية منها فذهب مالك واصحابه الى انها لاتقرأ في اول فاتحة الكتاب في شيء من الصلوات المكتوبات سرا ولا جهرا وليست عنده آية من أم القرآ ذولا من غيرها من سور القرآ زيلا في سورة النمل في قوله عز وجل (انه من سلبان وانه بسم الته الرحمن الرحيم) وانالله لم ينزلها في كتابه في غير هذا الموضع من سورة النمل : وروى مثل قول مالك في ذلك كله عن الاوزاعي وبذلك قال ابوجعفر محمد جرير بن يزيد الطبرى : واجاز مالك واصحابه قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في يزيد الطبرى : واجاز مالك واصحابه قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في ولمن يعرض القرآن عرضا على المقرثين : وأم القرآن عنده سبم أيات يعدون (انعمت عليهم) آية وهو عد أهل المدينة من القراء وأهل الشام وأهل البصرة:

وقال اهل العراق والمشرق وسفيان الثورى وابن ابى ليلى والحسن ابن حى وابو حنيفة واصحابه واحمد بن حنبل واسحق بن راهويه وابو عبيد القاسم بن سلام يقرأ الامام في اول فاتحة الكتاب بسم الله الرحن الرحيم ويخفيها عمن خلفه وروى ذلك عن عمر وعمان وعلى رضي التعنهم

على اختسلاف في ذلك عن عمر وعلى ولم يختلف عن ابن مسعود في انه كان يخفيها وهو قول ابراهيم النخمى والحكم بن عتيبة وحمادبن ابي سلمان وغيرهم: وهي آية من أول فاتحة الكتاب عند جماعة قراء الكوفيين وجمهور فقها ثهم الا ان السنة عندهم فيها اخفاؤها في صلاة الجهر تسليما واتباعا للآثار المرفوعة في ذلك: وقال الكرخي وغيره من أصحاب أبى حنيفة انه لا يحفظ عنه هلهى آية من فاتحة الكتاب أو لا قالوا ومذهبه يقتضى انها ليست آية من فاتحة الكتاب لانه يسر بها في صلاة الجهر قال داود بن على هي آية من القرآن منفردة في كل موضع كتبت فيه في المصحف في أول فاتحة الكتاب وفي أول كل سورة من القرآن وليست من شيء من السور الا في سورة النمل وانما هي آية مفردة غير لاحقة من ثيء من السور الا في سورة النمل وانما هي آية مفردة غير لاحقة بالسورة وزعم الرازي ان مذهب أبي حنيفة يقتضى عنده ماقال داود

وذهب الشافى وأصحابه الى قراءة بسم الله الرحمن الرحيم فيأول فاتحة الكتاب جهرا في صلاة الجهر وسرا في صلاة السر وقال هي آية من فاتحة الكتاب اول آياتها ولا تم سبع آيات الابها ولا تجزيء صلاة لمن لم يقرأها لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : يدى « لاصلاة لمن لم يقرأ فيها بفاتحه الكتاب » وقوله عليه الصلاة والسلام « كل صلاة لايقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج » ومن لم يقرأها كلها فلم يقرأها : وقول فيها بأم القرآن فهي خداج » ومن لم يقرأها كلها فلم يقرأها : وقول أبي ثور في ذلك كلمه كقول الشافعي : وروى الجهر بها عن عمر وعلى رضي الله عنهما على اختلاف عنهما وروى ذلك عن عمار وابى هريرة وابن عباس وابن الزبير فلم يختلف في الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم عن

ابن عمر وهو الصحيح عن ابن عباس أيضاً وعليه جماعة اصحابه سميد ابن جبير وعطاء ومجاهد وطاوس وهو مذهب ابن شهاب الزهرى وعمرو بن دننار وابن جريج ومسلم بن خالد وسائر أهل مكة

واختلف قول الشافعي وكذلك اختلف أصحابه في بسم الله الرحم في غير فاتحة الكتاب هل هي من أوائل السور آية مضافة الى كل سورة أم لا: ومحصل مذهبه انها آية من أول كل سورة على قول ابن عباس «ماكنا نعلم انقضاءالسورة الابنزول بسم الله الرحمن الرحيم في أول غيرها » وهو قول ابن عباس وابن عمر وابن الزبير وعطاء وطلوس ومكحول : واليه ذهب ابن المبارك وطائفة ووافق الشافعي على أماآية من فاتحة الكتاب احمد واسحق وابوعبيد وجماعة أهل الكوفة وأهل مكة واكثر أهل العراق إلا أن احمد واسحق وأباعبيد يخفونها في صلاة الجهر فذهب سفيان وابن ابي ليلي والحسن بن حي وابن شبرمة وجماعة أهل الكوفة على ماذكر ناعنهم والحد للة :

قال ابوعمر لكل فرقة من فرق الفقهاء المذكورين آثار رووها وصاروا اليها فيا ذهبوا اليه من ذلك عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن اصحابه والتابعين نذكر منها ماحضر نا ذكره على حذف التكرار والايثار على عليه المدار بعون الله وفضله ان شاء الله : —

## ذكرالاتار

( التى احتج بها من أسقط بسم الله الرحمن الرحيم من أول فاتحة الكتاب في الصلاة وكره قراءتها فيها ولم يعدها آية منها )

فن ذلك حديث عبدالله بن مغفل المزنى وهو حديث يدور على ابى مسعود سعيد بن اياس الجريرى عن ابى نعامة قيس بن عباية الحنفي عن ابن عبدالله بن مغفل عن أييه وقد زعم قوم ان الجريري انفرد به وليس هو عندى كذلك لانه قد رواه غيره عن قيس بن عباية وهو ثقة عند جميعهم وكذلك الجريري محدث أهل البصرة ثقة روى عنه الجلة من أثمة أهل الحديث منهم شعبة وسفيان وابن علية والحادان الا انه اختلط في آخر عمره: وأما ابن عبدالله بن مغفل فلم يرو عنه أحد إلا ابو نعامة قيس بن عباية فيما علمت ولم يرو عنه إلا رجل واحد فهو مجمول عندهم والمجهول لا تقوم به حجة :

فن طرق حديث عبدالله بن مغفل ماحدثنا سعيد بن نصر وعبد الوارث بن سفيان قالا حدثنا قاسم بن أصبع حدثنا محمد بن وضاح حدثنا ابو بكر بن أبي شيبة حدثنا اسماعيل بن ابراهيم هوا بن علية عن الجريري عن قيس بن عباية حدثني ابن عبدالله بن مغفل عن أبيه قال « ومارأيت رجلا أشد عليه في الاسلام حدث منه فسمعني وأنا أقرأ بسم الله الرحن الرحيم فقال لى يابني إياك والحدث فاني صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ومع أبي بكر وعمر وعمان فلم أسمع أحداً منهم يقرأها فاذا

قرأت فقل الحمد لله رب العالمين »

ورواه مممر عن الجريري قال أخبرني من سمع ابن عبدالله بن مغفل عن أبيه فذكر معناه: ورواه خالد بن عبدالله الواسطى الطحان فاختلف عليه فيه : ورواه سعيد بن منصور ووهب بن بقية عنه عن الجريري عن قيس بن عباية قال اخبرني ابن عبدالله بن مففل عن ابيه وساق الحديث مثل رواية ابن علية سواه ورواه اسماعيل بن مسمودعنه عن عمان بن غيات عن الى نمامة قيس ابن عباية لم يذكر الجريرى فالحديث أعا يدور على ابن عبدالله بن منفل وقد تقدم الحبر عنه : حدثنا محمد بن ابرهيم بن سعيد حدثنا احمد بن شعيب وأنبأنا اسماعيل بن مسعود أ نبأ نا خالد حدثنا عمان بن غياث قال حدثني أو نمامة الحنفي قالحدثني ابن عبد الله بن مغفل «قال كان عبدالله بن مغفل اذا سمع أحداً يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم قال صليت خلف رسول الله صلى الله عليـ وسلم وخلف أى بكر وخلف عمر فما سمعت أحداً منهم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم ، • قال أبو عمر فحديث عبد الله بن مففل في اسناده ما وصفنا وقد ذهب اليه من لا يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم أصلا سراً ولاجهراً وذهب اليه من رأى انها تقرأ سرآ وقالوا مناه انه لو صح انهم كانوا يسرون بسم الله الرحمن الرحيم ويجهرون بالحمد لله رب العالمين واستدلوا على ذلك من الآثار بما يأتى ذكرها بمدني باب مفرد لما في هذا الكتاب إن شاء الله تعالى

منها ما رواهسفيان الثوري وغيره عن خالد الحذاه عن ابي نعامة الحنفي

قيس بن عباية عن أنس بن مالك قال « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبو بكر وعمر لا بجهرون ببسم الله الرحمن الرحيم » قال ســفيان كانوايسرون بهما وهكذا رواية أبي قلابة والحسنوعائذ بن شريععن أنسو كذلك رواه جماعة منأصحاب قتادةعن قتادة عن أنسوسنذكر ما حضرنا من الاسانيد بذلك إن شاء الله تعالى : وحديث عائشة رضي الله عنها وهو حديث انفرد به بديل بن ميسرة عن أي الجوزاء و اسمه أوس ابن عبد الله الربعي الازدي هذا من ربيعة الازد بصرى عن عائشة ليس له اسناد غيره وبديل بن ميسرة وأبو الجوزاء ثقتان رواه عن بديل بن ميسرة سميد بن أى عروبة وحسين الملم وهذان ثقة من رواه عنه مديل: حدثنا عبد الوارث بن سفيارحدثناقاسم بن أصبع حدثنا أبو قلابة الرقائي قراءة عليه حدثنا عبدالاعلى ومحمد بن حيان العجلي قالا حدثنا حسين المملم عن بديل بن ميسرة عن أبي الجوزاء عن عائشة «أذ الني صلى الله عليه وسلم كان يفتتح القراءة بالحمد لله رب العالمين » وحدثنا أحمد بن قاسم ابن عبد الرحمن وعبد الوارث بن سفيان قالا حدثناقاهم بن أصبع حدثنا الحارث بن أى أسامة حدثنا سعيد بن عامر عن سعيد بن أى عروبة عن بديل ابن ميسرة عن أبي الجوزاء عن عائشة قالت كان النبي صلى المعليه وسلم يفتتح الصلاة بالتكبير والقراءة بالحد لله رب العالمين و مختمها بالتسليم »: قال أبو عمر رجال اسناد هذا الحديث ثقبات كلهم لا يختلف في ذلك الا أنهم يقولون أن أبا الجوزاء لا يعرف له سماع من عائشة وحديثه عنها ارسال : وأما الفقهاء فيقولون أن هذا الحديث لا حجة فيه لمن يرى

اسقاط بسم الله الرحمن الرحيم من فاتحة الكتاب وإنما فيه الحجة على أن من رأىأن فاتحة الكتاب وغيرها سواء وانهجائز قراءتها وقراءة غيرها دوبها في الصلاة ويجيز أن يفتتح الصلاة بغيرها من القرآن فهذا الحديث حجة على من قال ذلك: وأما من قال إن الصلاة لا تجزى و الا بأم القرآن وانها التي يفتتح بها القراءة في الصلوات دون ما سواها من سور القرآن وان ما سواها من القرآن إنما يقرأ في الصلاة بمدها فلا حجة عليه بهذا الحديث ولا بما كان مثله قالوا وأنما قول عائشة رضي الله عنها «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفتتح الصلاة بالحمد لله رب العالمين» يعنى دون غيرها من سور القرآن: والحمد لله رب العالمين اسم لسورة أم القرآن: وفائحة الكتاب اسم ايضا لها وانما قالت عائشة يفتتح بالحمدللة رب العالمين ولم تقل دون أن يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم لم يفــد<sup>(١)</sup> السامع فائدة لان بسم الله الرحمن الرحيم في أول كل سورة مثبتة في المصحف وقد اختلفوا فيها هل هي آية من أول كل سورة أو آية مفردة فيأوائل السور كاختلافهم هل هي آية من فانحــة الكتاب على ما تقدم ذكره والحمد لله: وأنما قصدت عائشة رحمها الله الى الاعلام بالسورة التي يفتتح بهاالصلوات وأخبرت بأي السور يفتتح قراءة الصلاة بكلام رفعت فيه الاشكال فقصدت اليما في فاتحة الكتاب عما ليس فيغيرها لان بسم الله الرحمن الرحيم فيغيرها فكان قوله بالحمد لله رب العالمين كما لو قال قائل

<sup>(</sup>١) قوله لم يفدد الخ هكذا الاصل والكلام غير منتظم ولعل التعليل عد وف تقديره لانه لم يفد الخ والله اعلم

كان يفتتح الصلاة (ببراءة من الله ورسوله) ولم يقل بسورة التوبة أو قال المنابعة الله أحسب الناس) ولم يقل بالعنكبوت أو بق أو بيس أو ص أو بق والقلم ومثل هذا كثير: فكذلك قول عائشة رضي الله عنها كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفتتح الصلاة بالحمد لله رب العالمين ولم تقل بأم القرآن ولا بفاتحة الكتاب لانها قصدت الى اعلام السامع بالسورة التى يفتتح بها قراءة الصلاة فسمتها بذلك وليس فيه ما يسقط بسم الله الرحمن الرحيم ولا ما يثبتها كما لو قالت كان يفتتح بص والقرآن ذي الذكر أو ق والقرآن المجيد أو الحاقة ما الحاقة أو ن والقلم: وما كان مثل ذلك وهذا كله لا يدفع احتماله فبطل أن يكون في حديث عائشة هذا حجة لمن نزع به سقوط بسم الله الرحمن الرحيم \*

### وحديث أبى هريرة

أما أبو هريرة فتروى عنه في هذا الباب أحاديث متفايرة مختلفة ومتضادة تأتي في أبوابها من هذا الكتاب إن شاء الله تعالى فاما ما احتج به منها من رأى سقوط بسم الله الرحمن الرحيم من أول فاتحة الكتاب فن ذلك ما رواه بشر بن رافع أبو الاسباط الحارثي يماى قال حدثني ابن عم أبي هريرة أنه سمع أبا هريرة يقول «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبو بكر وعمر وعمان يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين ، وبشر بن رافع عنده منكر الحديث قد اتفقوا على انكار حديثه وطرح ما رواه و ترك الاحتجاج به ولا يختلف علماء أهل الحديث في ذلك والذين ما رواه و ترك الاحتجاج به ولا يختلف علماء أهل الحديث في ذلك والذين

يروون عن بشر بن رافع حاتم بن اسماعيل وعبد الرزاق وصفوان بن عيسى ولو صح حديثه احتمل من التأويل ما ذكر نا في حديث عائشة قبل هذا رواه عبد الواحد بن زيد عن عمدارة بن القمقاع عن أبي زرعة عن أبى هريرة « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان اذا بهض في الثانية استفتح بالحد لله رب العالمين ولم يسكت » وهذه رواية ينني ظاهر هاعن الكلام فيها : وفيها دليل على أنه كان يسكت بعد التكبيرة في الاول على ما رواه سعرة

ومنها حديث العلاء بن عبد الرحمن: وهو أصح حديث روى في سقوط بسم الله الرحمن الرحيم من أول فاتحة الكتاب وأبينه وأبعده من احتمال التأويل رواه مالك عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبى السائب مولى هشام ابن زهرة أنه سمعه يقول سمحت أبا هريرة يقول سمحت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول «من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج هي خداج هي خداج عير تمام» قال قات يا أبا هريرة انى أحيانا أكون وراء الامام قال ففمز ذراعى ثم قال اقرأ بها في نفسك يا فارسى فاني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول «قال الله تبارك و تعالى قسمت الصلاة بينى وبين عبدى نصفين فنصفها لى و نصفها لعبدى و لعبدي ما سأل قال رسول وبين عبدى نصفين فنصفها لى و نصفها لعبدى و لعبدي ما سأل قال رسول عن وجل حمد في عبدي يقول العبد الحد لله رب العالمين يقول الله على عبدى يقول العبد الرحمن الرحيم يقول الله تعال أثنى على عبدى يقول العبد مالك يوم الدين يقول الله تعالى عبدي عبدي يقول العبد إياك نعبد وإياك نستمين فيقول القد تعالى فهذه الآية بيني وبين عبدي العبد إياك نعبد وإياك نستمين فيقول القد تعالى فهذه الآية بيني وبين عبدي

ولعبدي ماسأل ويقول العبد إهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين فهؤلاء لعبدي ولعبدى ما سأل» أدخل مالك هذا الحديث في باب القراءة خلف الامام في الا يجهر فيه الامام القراءة لقول أبي هريرة فيه اقرأ بها في نفسك أى اقرأ بها سراً ولم يدخله في باب العمل في القراءة مع حديث حميد عن أنس « قال قت وراء أبي بكر وعمر وعمان فكلهم كان لايقرأ بسم الله الرحمن الرحيم» وسيأتي هذا الحديث واختلاف الرواة في الفاظه ورفعه وتوقيفه في موضعه من هذا الكتاب بعد هذا إن شاء الله تعالى

وأماحديث الملاء بن عبدالرحمن هذا فرواه كارواه مالك عبدالملك ابن عبدالعزيز بن جريج ومحمد بن عجلان ومحمد بن اسحق والوليد بن كثير كلهم رووا عن الملاء بن عبد الرحمن ان أبا السائب مولى هشام ابن زهرة حدثه أنه سمع ابا هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم مثله الا الليث بن سعد رواه عن ابن عجلان عن الملاء عن ابى السائب عن انى هريرة بهذا الاسناد عن النبى صلى الله عليه وسلم « ايما رجل صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج هي خداج غير تمام قال فقلت الى الستطيع ان اقرأ مع الامام قال اقرأ بها في نفسك فان الله عزوجل يقول قسمت الصلاة بيني وبين عبدي قال العبد الحد لله رب المالمين قلت حمدني عبدي » ثم ذكر الحديث على هذا بمني ما تقدم فحمل قوله « قال الله قسمت الصلاة بيني وبين عبدي » من قول أبي هريرة الى « قال الله قسمت الصلاة بيني وبين عبدي » من قول أبي هريرة الى آخر الحديث لم يرفع منه الا قوله « خداج غير تمام » ومالك احفظ

واثبت وزيادة مثله مقبولة وحجة على من قصر عنها : ورواية ابن جريج عن الملاء في هذا الحديث كرواية مالك سواء

وروى هذا الحديث شعبة بن الحجاج وسفيان الثوري وسفيان بن عيدنة عن العلاء بن عبد الرحمن عن ابيه عن ابي هريرة فقالوا عن أبيه في موضع الى السائب ولم بذكر وا ابا السائب فن اهل العلم بالحديث من جعل هذا اضطراباً يوجب التوقف عن العمل محديث العلاء هذا ومنهم من قال ليس هذا باضطراب لان العلاء قد روى هذا الحديث عن ابيه وعن ابي السائب جيماً عن ابي هريرة كذلك رواه ابو اويس عن العلاء عن ابيه وابي السائب جميماً عن ابي هريرة وساقه نحوسياقة مالك له: والقول ابيه وابي السائب جميماً عن ابي هريرة وساقه نحوسياقة مالك له: والقول عندي في ذلك ان مثل هذا الاختلاف لايضر لان أبا السائب ثقبة وعبدالرحمن اباالعلاء ثقة ايضاً فمن ابهما كان فهو من اخبار العدول التي يجب الحكم بها وابو اويس عندهم لا يحتجون به فيا انفرد به:

وحديثه حدثنا عبد الوارث بن سفيان وسميد بن نصر قالاحدثنا قاسم بن اصبع حدثنا اسماعيل بن اسحق واحمد بن زهير قالاحدثنا اسماعيل بن ابي اويس قال حدثني ابي عن الملاء بن عبدالرحمن قال شمعت من ابي ومن ابي السائب جيماً وكانا جليسين لابي هريرة قالا قال ابوهريرة «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من صلى صلاة لم يقرأ فيها بفاتحة الكتاب فهي خداج هي خداج غير تمام » وذكر الحديث بتمامه كما رواه مالك قال اسماعيل بن اسحق قال على بن المديني وكان هذا الحديث عن عباد بن صهيب عن الرجلين جيماً يمني كما رواه ابواويس:

قال ابوعمر لاأعلم حديثاًفي سقوط بسم الله الرحمن الرحيم من أول فاتحة الكتاب ابين من حديث العلاء هذا لانفيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « اقرأ وا يقول العبد الجمد لله رب العالمين » فبدأ بها دون بسم الله الرحمن الرحيم فعدها آية ثم قال « يقول العبد الرحمن الرحيم » فعدها آية ثم قال « يقول العبد اليات ته تم قال « يقول العبد مالك يوم الدين » فعدها آية ثم قال « يقول العبد اياك نعبد واياك نستعين » فعدها آية فتمت اربع آيات ثم قرأ الى آخر السورة وقال « هؤلاء لعبدي » ولم يقل هاتان لعبدي وهؤلاء اشارة الى جاعة فعلم انها ثلاث آيات و تقدمت اربع آيات تعة سبع آيات : وأجمع علماء المسلمين انها سبع آيات فدل هذا الحديث على ان « انعمت عليهم » آية وان « بسم الله الرحمن الرحيم » ليست آية من اول السورة وهذا عند اهل المدينة والشام والبصرة:

وأما أهل مكة وأهل الكوفة من العلماء والقراء فيعدون « بسم الله الرحمن الرحيم » أول آية من أم القرآن وليست «أنعمت عليهم» بآية عندهم فهذا حديث قد رفع الاشكال في سقوط « بسم الله الرحمن الرحيم » ورجاله ثقات « اما ابو السائب فقد روى عنه العلاء بن عبد الرحمن وشريك بن أبى نمر وبكير الأشيج وصيفي مولى ابن أفلح ومحمد بن عمرو بن عطاء وعبيد الله بن عمرو قيل انه روى عنه الزهري وصفوان ابن سليم والاسناد عن كل واحد من هذين عنه ليس بالقوى : وأصح ما قيل في أبى السائب هذا أنه مولى هشام بن زهرة كما قال مالك وما تابعه على ذلك وهو مولى الانصار وقيل مولى بني زهرة وقيل مولى مولى مولى بني زهرة وقيل مولى مولى بني زهرة وقيل مولى مولى بني زهرة وقيل مولى

بني عبد الله بن هشام بن زهرة وقيل عبد الله بن هشام بن زهرة مولى هشام بن زهرة مكذا قال الحفاظ من أصحاب العلاء وكان ابو السائب هذا من جلساء ابي هريرة وروى عن ابي هريرة وعن المغيرة بن شعبة وسعد بن أبي وقاص ، وأما عبد الرحمن بن يعقوب مولى جهينة والد العلاء فروى عنه ابنه العلاء وروى عنه محمد بن ابراهيمالتيمي والله أعلم ولا أعلم احداً ذكره بجرحة \* وأما العلاء فروى عنه جماعة من أثمة أهل الحديث واحتماوه ووثقه احمد بن حنبل رحمه الله تعالى فقال هو عنـــدى فوق سهيل بن ابي صالح ومحمد بن عمرو \* وأما ابن ممين فقال العلاء بن عبد الرحمن ليس حديثه محجة وهو وسهيل قريب من السواء هذه حكاية عباس عن ابن معين : وقال ابن ابي خيثمة سمعت يحيي بن معين يقول الملاء بن عبد الرحمن ليس بذاك لم يزل الناس يتقون حديثه : وقال أبو حاتم الرازي روى عن العلاء الثقات وأنا أنكر من حديثه أشياء قال ابو عمر العلاء ليس بالمتين عندهم وقد انفرد بهذا الحديث ليس يوجد الاله ولا تروى الفاظه عن احد سواه والله اعلم :

وقد روى منصور بن ابى مزاحم وهو من أهل الصدق عنده قال حدثنا ابو اويس عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه عن ابى هريرة » ان النبي صلى الله عليه وسلم كان لا يجهر بيسم الله الرحمن الرحيم » قال ابو عمر يعضد هذه الرواية رواية مالك وغيره من حديث العلاء هذا قول ابى هريرة: اقرأ بها في نفسك يافارسى: ومعنى قوله في حديث العلاء «قسمت الصلاة بينى وبين عبدي نصفين فنصفها لعبدى ولعبدى ماسأل»

اي قسمت قراءة فأنحة الكتاب في الصلاة بيني وبين عبدى نصفين هذا ممناه عند من رأى سقوط بسم الله الرحمن الرحيم من اول السورة : و دليلهم على ذلك قوله بأثر ذلك « اقرأوا يقول العبد الحمد لله رب العالمين » الحديث قالوا وجائز ان يعبر عن القراءة بالصلاة كما يعبر عن الصلاة بالقراءة : قال الله عز وجل (وقرآن الفجر) اى صلاة الفجر (ان قرآن الفجر كان مشهوداً) اي صلاة الفجر

واما من رأى اثبات بسم الله الرحمن الرحيم في اول فاتحة الكتاب خقالوا لا يجوز ال بحال اسم الصلاة الى القراءة الا عا لا اشكال فيه من الحجاز وبالدليل الذى لا يحتمل التأويل قالوا ومعنى قوله عليه السلام عن الله تبارك اسمه « قسمت الصلاة بيني وبين عبدى نصفين »ان الصلاة دعاء وعبادة فمن العبد الدعاء ومن الله الاجابة: ومن العبد الطاعة بالركوع والسجود والقيام والقمود ومن الله تعالى الجزاء بالمففرة والحمدى قالوا فهذا معنى السورة لانها تقتضى الدعاء بالحمدي بعد التحميد والثناء ومن الله الاجابة والجزاء فهذا معنى قسم الصلاة بين العبد وبين ربه على ظاهر الكلام دون إحالة لفظه والله أعلم

وعلى هـذا التأويل يكون المعنى في ابتدائه القراءة بالحمد لله رب العالمين في هذا الحديث بمعنى ما تقدم ذكره في حديث عائشة وغيره من الابتداء بالحمد لله رب العالمين \* حدثنا عبد الله بن محمدحدثنا حمزة بن محمد أنبأنا احمد بن شعيب أنبأنا الحسين بن حريث حدثنا الفضل بن

\_ الاسراء ٧٨

موسى ح وحدثنا سعيد بن نصر حدثنا قاسم بن اصبع حدثنا محمد بن وضاح حدثنا أبو بكر بن أبى شيبة حدثنا أبو اسامة كلاهما عن عبد الحميد بن جعفر عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه عن أبى هريرة عن أبى بن كعب قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما أنزل الله في التوراة ولا في الانجيل مثل أم القرآن وهى السبع المثابي وهي مقسومة بينى وبين عبدى ولعبدى ما سأل » هكذا قالا جيماً والمعنى من قوله أنها مقسومة بين العبد وبين ربه وللعبد ما سأل

ومثل هذا حديث مالك أيضاً عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبي سعيد مولى عامر بن كريز أخبره « أن رسول الله صلى الله عليـ ه وسلم نادي أبي بن كعب وهو يصلي فلما فرغ من صلاته لحقه فوضع رسول الله صلى الله عليه وسلم يده على يده وهو يريد أن يخرج من باب المسجد فقال اني لارجو ان لا تخرج من باب المسجد حتى تعسلم سورة ما أنزل الله فيالتوراة ولا في الانجيل ولا في الفرقان مثلها قال أبي فجملت أبطى. في المشى رجاء ذلك قلت يا رسول الله السورة التي وعــدتني فقال كيف تقرأ اذا افتتحت الصلاة قال فقرأت عليه الحمد لله رب المالمين حتى اتيت على آخرها فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم هي هــذه السورة وهي السبم المثانى والقرآن العظيم الذي اعطيت ، فقوله في هذا الحديث «فقرأت عليه الحمد لله رب العالمين» يحتمل ان يكون كقوله لو قال فقرأت عليه يس والقرآن الحكيم يريد السورة أو قرأت عليــه ق والقرآن المجيد إذ لبس في ذلك ما يسقط بسم الله الرحمن الرحيم من أولهـــا ولا يثبتها والله أعلم: وقد مضى في ذلك ما يكفي فيها تقدم والآثار التي تمضد هذا التأويل في ثبوت بسم الله الرحمن الرحيم في أول فاتحة الكتاب تأتى بعد في بابها إن شاء الله تمالى

### ﴿ حديت أنس بن مالك ﴾

وأما حديث أنس في هذا الباب فرواه مالك في موطنه عن حميد الطويل عن أنس بن مالك قال قمت وراء أبى بكر وعمر وعمان فكلهملا يقرؤن بسم الله الرحمن الرحيم اذا افتتحوا الصلاة هكذا رواه مالكعن حميد الطويل عن أنس موقوفًا لم يسنده لم يذكر فيــه النبي صلى الله عليه وسلم لم يختلف في ذلك رواة الموطأ قديماً وحديثاً ابن وهب وغيره الا ما رواه ابن أخيه احمد بن عبد الرحمن بن وهب المعروف ببحشل فانه رواه عن عمه عن مالك عن حميد عن أنس فذكر فيه النبي صلى الله عليه وسلم ولم يتابعه على ذلك أحد من رواة ابن وهب وابن أخي ابن وهب عندهم ليس بالقوى قد تكاموا فيسه ولم يروه حجة فما انفرد به ورواه الوليد بن مسلم عن مالك عن حميد عن أنس فذكر فيه الذي صلى الله عليه وسلم وهو عنده خطأ والصحيح ما في الموطأ وقد ذكرنا الأسانيد بما ذكرنا من اختلاف على ابن وهبوغيره عن مالك في التمهيد و تا بعه على ذلك هشيم وحماد بن سلمة : فديث هشيم ذكره أبو بكربن أىشيبة عن هشيموذكره أيضاًسعيد بن منصورعن هشيم هكذا موقوفاً على أبى بكر وعمر وعُمان لم يذكروا النبي صلى الله عليــه وسلم . ورواه

حاد بن سلمة في كتابه عن ثابت و قتادة و حميد عن أنس « أن الني صلى الله عليه وسلم وأبا بكر وعمر وعثمانكانوا يفتتحونالقراءة بالحمد لله رب العالمين » قال حاد إلا أن حميداً لم يذكر الذي صلى الله عليه وسلم وقد روى ابن أبي عدى هذا الحديث عن حميد الطويل عن قتادة عن أنس ولست أعلم أحداً ذكره عن حميد عن قتادة عن أنس إلا ابن أبي عدى فها علمت ويقولون ان أكثر رواية حميد عن أنس إنما سممها من قتادة وثابت عن أنس ومنها ما سمم من أنس: وأما قتادة فلا أعلم أحداً رواه عنه مو قوفا بل جماعة أصحابه ذكروا فيه عنه عن أنس « أن النبي صلى الله عليه وسلم وأبا بكر وعمر » اختلفوا عنه في ذكر عثمان فيـــه وكلهم رفعه فذكر فيه الني صلى الله عليه وسلم إلا أنهم اختلفوا في لفظه فمنهم من قالفيه كانو ايفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين ومنهم من قال فيمه « كانوا لايقرؤن بسم الله الرحمن الرحيم »ومنهم من قال فيه « كانوا لا يجهرون بيسم الله الرحمن الرحيم » ومنهم من قال « فلم اسمع أحداً منهم جهر ببسم الله الرحمن الرحيم »

فن أجل من رواه عن قتادة ايوب بن ابى تميمة السختيانى « حدثنا محمد بن ابراهيم بن سعيد حدثنا محمد بن معاوية بن عبد الرحمن رحمه الله وحدثنا عبد الله بن محمد بن أسد حدثنا حمزة بن محمد قالا حدثنا احمد بن شعيب بن على انبأنا عبد الله بن محمد بن عبد الرحمن حدثنا سفيان عن ايوب عن قتادة عن أنس « قال صليت مع النبي صلى الله عليه وسلم ومع الى بكر ومع عمر فافتتحوا بالحمد» حدثنا عبد الله بن محمد بن عبد المؤمن حدثنا محمد بن ابى بكر بن عبد الرزاق حدثنا ابو داود حدثنا مسلم بن ابراهيم حدثنا هشام يعنى الستوائى عن قتادة عن أنس « ان النبى صلى الله عليه وسلم وابا بكر وعمر كانوا يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين»

وحدثنا عبد الوارث بن سفيان حدثنا قاسم بن اصبع حدثنا بكر ابن حماد حدثنا مسدد حدثنا يحيى بن سعيد عن هشام عن قتادة عن انس « ان النبى صلى الله عليه وسلم وابا بكر وعمر وعثمان كانوا يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين »

حدثنا عبد الوارث حدثنا قاسم حدثنا حماد بن غالب حدثنا على بن الجمد حدثنا شعبة وشيبان ابن عبد الرحمن عن قتادة عن انس قال كان النبي صلى الله عليه وسلم وابو بكر وعمر يستفتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين »

حدثنا احمد بن قاسم بن عبد الرحمن وعبد الوارث بن سفيان قالا حدثنا قاسم بن اصبع حدثنا الحارث بن ابي اسامة حدثنا سعيد بن عامر عن سعيد بن ابى عروبة عن قتادة عن أنس « ان رسول الله صلى الله عليه وسلم وابا بكروعمر وعمان كانوا يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين »

حدثنا سعيدبن نصر نا قاسم بن أصبع حدثنا محمدبن وضاح حدثنا ابو بكر بن ابى شيبة حدثنا محمد بن بشر حدثنا سعيد حدثنا قتادة عن أنس وان رسول الله صلى الله عليه وسلم و ابا بكر وعمر وعثمان كانوا يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين » وبه عن أبى بكر حدثناوكيم عن هشام عن قتادة عن أنس مثله أخبرنا عبدالله بن محمد حدثنا حمزة بن محمد حدثنا احمد بن شعيب أنبأنا قتيبة بن سعيد حدثنا ابو عوانة عن قتادة عن أنس قال « كان النبى صلى الله عليه وسلم وابو بكر وعمر وعثمان يستفتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين »

فهؤلاء حفاظ اصحاب قتادة لبس في روايتهم لهذا الحديث ما يوجب سقوط بسم الله الرحيم الرحيم من أول فاتحة الكتاب على ماقدمنا ذكره الا ان فيه متعلقا لمن ذهب الى انهم كانوا يخفونها ولا يجهرون بها وحدثنا عبد الوارث بن سفيان حدثنا قاسم بن اصبع حدثنا محمد ابن عبد السلام حدثنا محمد بن بشار حدثنا محمد بن جعفر غندر حدثنا شعبة قال سمعت قتادة عن انس « قال صليت مع النبي صلى التحليه وسلم ومع ابى بكر وعمر وعمان فلم اسمع أحداً منهم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم »

وحدثنا احمد بن قاسم بن عيسى حدثنا عبيد الله بن محمد حدثنا البغوى حدثناعلى بن الجعد حدثنا شعبة وشيبان عن قتادة قال سمعت انس ابن مالك يقول « صليت خلف الذي صلى الله عليه وسلم وخلف الى بكر وخلف عمر وعمان فلم اسمع احدا منهم يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم » حدثنا سعيد بن نصر حدثنا قاسم بن اصبع حدثنا محمد بن وضاح أنبأنا ابو بكر بن ابي شيبة وموسى بن معاوية قالا حدثنا وكيم عن شعبة عن قتادة عن انس قال « صليت خاف رسول الله صلى الله عليه وسلم عن قتادة عن انس قال « صليت خاف رسول الله صلى الله عليه وسلم

وابى بكر وعمر وعثمان فكانوا لا يجهرون بيسم الته الرحين الرحيم،
اخبر عبد الله بن محمد وعبد الرحمن بن عبد الله بن خالد قالا حدثنا ابن حمدان بغداد حدثنا عبد الله بن احمد بن حنبل حدثنى ابي حدثنى وكيع فذكره باسناده ورواه عبيد الله بن موسى ان شعبة قال قلت لقتادة انت سمعت أنس بن ما لك يقول «صليت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم وابى بكر وعمر فلم اسمعهم يجهرون بيسم الله قال نعم » وبهذا اللفظ ايضا رواه الاسود بن عامر وعبد الرحمن بن زياد الرضاصى عن شعبة عن قتادة عن انس . وكذلك رواه حجاج بن ارطاة عن قتادة عن انس . وكذلك رواه حجاج بن ارطاة عن قتادة عن انس

حدثنا عبد الله حدثنا حزة حدثنا احمد بن شعيب انبأنا عبيد الله ابن سعيد قال حدثنى عقبة قال حدثنى شعبة وابن ابى عروبة عن قتادة عن انسقال دصليت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم وخلف ابى بكر وعمر وعمان فلم اسمع أحداً منهم يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم »

حدثنا عبد الوارث بن سفيان حدثنا قاسم بن اصبع حدثنا محمد ابن الهيثم ابو الاحوص حدثنا محمد بن كثير عن الاوزاعى عن قتادة عن أنس « قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم وابوبكر وعمر وعمان يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين» ورواه محمد بن شعيب بن شابور عن الاوزاعي قال كتب الى قتادة قال حدثنى انس بن مالك « ان رسول الله صلى الله عليه وسلم وابا بكر وعمر وعمان كانوا فيتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين لا يقرأون بسم الله الرحمن الرحيم في اول السورة ولا

في آخرها » « ورواه اسحق بن أبي طلحة عن انس حدثنا عبدالوارث حدثنا قاسم حدثنا ابو الاحوص محمد بن الهيثم حدثنا محمد بن كثير حدثنا الاوزاعي عن اسحق بن عبد الله بن ابي طلحة عن انس بن مالك قال « صليت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم و ابى بكر وعمر فكلهم كانوا يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين ، • رواه الوليد بن مسلم حدثنا الاوزاعي قال حدثني اسحق بن عبد الله بن طلحة قال سمعت انس ابن مالك يقول ( صليت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم وخلف ابى بكر وعمر فكلهم كانوا يفتتحون القراءة بالحمد لله رب العالمين لا يقرأون بسم الله الرحمن الرحيم في اول السورةولا في آخرها » رواه ثابت البناني عن انس وقعد ذكرناه من رواية حماد بن سلمة عن ثابت وقتادة وحميد عن انس ورواه عمسار بن رزيق عن الأعمش عن شعبة عن ثابت عن أنس د ان الذي صلى الله عليه وسلم وابا بكر وعمر كانوا لايجهرون ببسم الله الرحمنالرحيم ، فأخطأ فيهولا يصم لشعبة عن ثابت لانه لم يروه الا" الاحوص بنجواب عن عمار ابن رزيق عن الأعمش عنشعبة عن ثابت عن انسولم يروه أصماب شعبة الذين م فيه حجة ولا يعرف للأعمش عن شمبة رواية محفوظة والحديث لشعبة صحيح عن قتادة لا عن ثابت \* ورواه ابو قلابة الجرمي عن انس من حديث الثوري عن خالد الحذاء عن الى قللبة عن انس قال « كان النبي صلى الله عليــه وسلم وأبو بكر وعمر لابجهرون ببسم الله الرحمن الرحيم ، هكذا رواه يحيى بن ا دموعبيدالله الاشجمي عن الثورى ورواه الفريابي عن الثورى عن خالد الحذاء عن ابي نعامة عن أنس قال «كان النبي صلى التدعليه وسلم وابو بكر وعمر لايقرؤن بسم المقالر عن الرحيم قال سفيان يعنى لا يجهرون بها قال ابو عمر يمكن أن يكون هذا الحديث عن خالد الحذاء عن ابي نعامة الحنفي : وعن ابي قلابة فيكون عنده باسنادين ولا يكون اختلافا على خالد الحذاء : ورواه مالك بن دينار عن أنس بن مالك «قال صليت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم وخلف أبي بكر وخلف عمر وخلف عمان فكانوا يفتتحون القراءة بالحمد للمدب العالمين وكانوا يقرؤن مالك يوم الدين » ورواه يزيدالرقاشي عن أنس «أنه صلى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ومع ابي بكر وعمر وعمان فلم يسمع احداً منهم يجهر بيسم الله الرحن الرحيم »

ورواه منصور بن زاذان عن انس بهذا المنى ايضاً ه أخبرنا محمد ابن ابراهيم حدثنا محمد بن معاوية رحمه الله وحدثناعبدالله بن محمد حدثنا احمد بن شعيب انبأنا محمد بن على بن الحسن بن شقيق قال سمعت ابى يقول حدثنا أبو حمزة عن منصور بن زاذان عن انس ابن مالك « قال صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يسمعنا قراءة بسم الله الرحمن الرحيم وصلى بنا ابو بكر وعمر فلم نسمعها منهما » « وروى هذا الحديث عن الحسن عن أنس فبعض رواته يقول فيه عن انس « كان محمد عليه وسلم ومع يقول فيه عن أنس « كان يجهرون بيسم الله الرحمن الرحيم » و بعضهم يقول فيه عن أنس « كان يجهرون بيسم الله الرحمن الرحم » و بعضهم يقول فيه عن أنس « كان النبى صلى الله عليه وسلم يسر بيسم الله الرحمن الرحيم وابو بكر

وعمر » \* ورواه عائذبن شريح عن انس بن مالك قال « صليت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم وابي بكر وعمر وعمان فلم يجهروا ببسم الله الرحيم » \* من حديث أبى الأحوص سلام بن سليم عن يوسف بن أسباط عن عائذ بن شريح

فهذا مابلغنا من حديث انس بن مالك من اختلاف الفاظه و كلها قد نزع بما شاء منها من احتج لذهبه من الفقهاء الذين ذكر نا مذاهبهم في صدر هذا الكتاب والتأويل سائغ فيه ولا حجة عندى في شي منها لانه قال مرة «كانو ايفتتحون بالحمد لله رب العالمين » ومرة قال «كانو الا بجهرون بيسم الله الرحين الرحيم » ومرة قال «كانو الايقرؤ بها » ومرة قال لم أسمعهم يقرؤن بيسم الله الرحمن الرحيم » وقد قال مرة أو سئل عن ذلك «كبرت و نسبت » وقد روى شعبة وابن علية عن أبي سلة سعيد بن يزيد قال «سألت انس بن مالك اكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفتت القراءة في الصلاة يسم الله الرحمن الرحيم او بالحمد لله رب العالمين فقال القراءة في الصلاة يسم الله الرحمن الرحيم او بالحمد لله رب العالمين فقال من حفظه عنه حجة على من سأله في حين نسيانه وبالله التوفيق «

فن رأى قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في أول فاتحة الكتاب سرآ احتج بقول أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم وابى بكر وعمر وعثمان «أنهم كانوا يسرون كانوا لا مجهرون ببسم الله الرحمن الرحيم » و « أنهم كانوا يسرون ببسم الله الرحمن الرحيم » وانه لم يسمعهم قرأون بسم الله الرحمن الرحيم عبد اعنده : وروى منصور بن ابى مزاحم قال حدثنا ابو أويس يسنى جهرا عنده : وروى منصور بن ابى مزاحم قال حدثنا ابو أويس

عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه عن أبي هريرة «أن الني صلى المعليه وسلم كان لا يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم » وكذلك قول الى هريرة في حديث مالكوغيره عن العلاء « إقرأ بها في نفسك » يريد لا يجهر بها وهذا مذهب سفيان وسائر الكوفيين وأهل الحديث احمد واسحاق وابي عبيد ومن تابعهم : وقد روى هذا الحديث عن جابر عن النبي صلى الله عليه وسلم ولكن اسناده ضعيف ولا حجة فيه لانه انفرد به محمد بن عبدالملك الأنصاري المدنى الضرير وهو منكر الحديث عندهم متروك نزل بغداد فحدث بها عنا كير الاسناد ترك لذلك حديثه منها ما رواه عن محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله الانصاري و قال صليت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم وابي بكر وعمر فلم اسمع أحدامنهم يجهر بيسم الله الرحمن الرحيم » وهذا لا يوجد عن جابر الا بهذا الاسناد ومما احتج به من رأى قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في أول فاتحة الكتاب ما حدثنا عبد الوارث بن سفيان حدثنا قاسم بن أصبع حدثنا جمفر بن محمد بن شاكر حدثنا عفان حدثنا حماد بن سلمة عن حميد عن الحسن عن سمرة قال « كانت لرسول الله صلى الله عليه وسلم سكتتان سكتة اذا قرأ بسم الله الرحمن الرحيم وسكتة اذا فرغ من القراءة» فأنكر ذلك عليه عمران بن الحصين فكتبوا الى أي فكتب اي ان صدق سمرة . و ما روى عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال « كان رسول الله صلى الله عليه وسلم بجهر بقراءة بسم الله الرحمن الرحيم وكان المشركون يقولون راه يدعو اله الميامة يعنون مسيلمة وكانوا يسمونه الرحمن وكانوا يهزؤون فهزلت ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بهافها جهر رسول الله صلى الله عليه وسلم ببسم الله الرحمن الرحيم بعده » قال ابوعمر هذه الرواية ضعيفة في تأويل هذه الآية لم يتابع عليها الذي جاء بها وفي هذه الآية أقاويل قد ذكرتها في كتاب الاستذكار والحمد لله

وأما ماروى عن الصحابة والتــابعين في قراءة بسم الله الرحمن الرحيم سراً في أول فاتحة الكتاب في الصلاة فمن ذلك ما ذكره وكيم فيا حدثناه عبد الوارث بن سفيان حدثنا قاسم بن أصبع حدثنا ابن وضاح حدثنا موسى بن معاوية حدثنا وكيم ، وما ذكر ، عبد الرزاق فيماحدثناه خلف بن سمید حدثنا عبد الله بن محمد بن علی حدثنا احمد بن خالد حدثنا اسحاق بن ابراهيم حدثنا عبد الرزاق: وما ذكر مابو بكر بنأى شيبة فما حدثنا احمد بن عبد الله بن محمد بن دلى عن أبيه عن عبد الله ابن يونس عن بقي بن مخلد عن الى بكر ، ومن غير كتب هؤلاء أيضا نذكر منها ما حضرنا ذكره ومنها ما روى عن عمر بن الخطاب من وجوه ليست بالقائمة انه قال « لا يخفي الامام اربما التموذ وبسم الله الرحمن الرحيم وآمين وربنا لك الحمد ، • وروى ابو حمزة عن ابر اهيم عن علقمة والاسود عن عبد الله قال وثلاث يخفيهن الامام الاستعاذة وبم الله الرحمن الرحيم وآمين ، \* وروى حصين وحماد ومنيرة عن ابراهيم قال ديسر الامام أربعا الاستعاذة وبسم الله الرحمن الرحيم وآمين وربنا لك الحديد وكذلك رواه ابو عوانة واسرائيل عن منصور عن ابراهيم. وروى الثوري عن منصور عن ابراهيم قال خس يجهربها الامام سبحانك اللهم وبحمك والتعوذ وبسم الله الرحمن الرحيم وآمينوربناولك الحمد ذكره وكيم وعبد الرزاق عن الثوري و وروى وكيم عن أبيه عن منصور عن الراهيم قال أما أنا فأخفي الاستعاذة وبسم الله الرحمن الرحيم: وذكر أبو بكر حدثنا اسحاق بن سلبان الرازى عن ابى سنان عن حاد عن ابراهيم عن الاسود قال صليت خلف عمر سبعين صلاة لم بجهر فيها ببسم الله الرحمن الرحيم قال ابو عمر هذا كله مذهب الكوفيين وأكثر المراقيين وكانوا بجملون ما خالفه بدعة و ذكر ابن ابى شيبة حدثنا هشيم أنبأ نا مغيرة عن ابراهيم قال الجهر بيسم الله الرحمن الرحيم بدعة قال وحدثنا وكيم عن ابيه عن مغيرة عن ابراهيم مثله وأما أهل الحجاز فعلى خلاف ذلك منهم من يرى السنة ان لا يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم سرا ولا جهراً ومنهم من رأى السنة ان يجمر بها وبا مين وبجهر بالاستعاذة والتوجيه

وممن رأى من السلف ان يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم سرآ ولا يجهر بها في أول فاتحة الكتاب في الصلاة عبر وعلى وعمار وقد اختلف عن بعضهم فروى عنهم الجهر بها ولم يختلف عن ابن مسعود فيا علمت انه كان يسرها \* وبه قال ابو جعفر محمد بن على بن حسين والحسن و ابن سير بن وروى ذلك عن ابن عباس وروى عنه الجهر بها \* وذكر عبد الرزاق عن اسرائيل عن ثوير بن ابى فاختة عن ابيه ان عليا كرم الله وجهكان لا يجهر بيسم الله الرحين الرحيم وكان يجهر بالحمد لله رب العالمين: وروى المحاربي وغيره عن ابى سعيد مولى حذيفة عن ابى واثل العالمين: وروى المحاربي وغيره عن ابى سعيد مولى حذيفة عن ابى واثل

شقيق بن سلمة ان علياً وابن مسعودكانا لا يجهران ببسم الله الرحمن الرحيم \* وروى الثوري وشريك عن عبد الملك بن ابي بشرعن عكرمة عن ابن عباس قال الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم قراءة الاعراب . وروی حاد بن زید عن کثیر بن شنظیر ان الحسن سئل عن الجمر بیسم الله الرحمن الرحيم فقال أنما يفعل ذلك الاعراب «وذكر ابو بكر حدثنا هشيم انبأنا ابن عون عن محمد بن سيرين انه كان يخفي بسم الله الرحمن الرحيم قال واخبرنا هشيم انبأنا حصين عن ابراهيم قالكانوا لايجهرون بسم الله الرحمن الرحيم هوروى وكيم عن اسر اثيل عن جابر عن ابي جعفر محمد بن على قال لايجهسر ببسم الله الرحمن الرحيم ، اخبرنا قاسم بن محمد قراءة مني عليه ان قاسم بن اصبع حدثهم حدثنا ابن وضاح حدثنا موسى بن معاوية حدثنا عبيد الله بن موسى قال أملى علينا سفيان الثوري قال فاذا فمت الى الصلاة المكتوبة فكبر وارفع يديك ثم قل سبحانك اللهم و محمدك تبارك اسمك وتعالى جدك ولا اله غيرك ثم اقرأ بسم الله الرحم الرحم في نفسك ثم اجهر بالحمد لله رب العالمين يمني في صلاة الجهر; قال ابو عمروهذا قول سائر الكوفيين على ماقدمنا عنهم في صدر هذا الكتاب والله الموفق الصواب،

ذكر ما احتج به من رأى الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم من الآثار المروية عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن السلف والصحابة والتابعين ومن قال الها الآية الاولى من فاتحة الكتاب وانها لا تقرأ سرآ إلا في صلاة السر وقد ذكر نا القائل بذلك في صدر هذا الكتاب:

اخبرنا احمد بن عبد الله بن محمد بن على حدثنا الى حدثنا الحسن بن عبد الله الزبیری وحدثنا ح قال ثنیا احمد بن سعید حدثنیا عبد الله بن محمد بن طفيل حدثنا عبد الله بن محمد بن الجارود النيسابوري عكم أنبأنا محمد بن يحي أنبأنا ابن أي مريم قال اخبرني الليث بن سعدقال حدثني خالد بن زيد عن سميد بن أبي هلال عن نعيم المجمر قال صليت وراء أبي هريرة فقرأ بسم الله الرحن الرحيم ثم قرأ بأم القرآن حتى بلغ ولا الضالين فقال آمين وقال الناس آمين وكان يقول كلما ركع وسجد الله أكبر واذا قام من الجلوس قال الله أكبر ويقلول اذا سلم والذى نفسي بيده انى لاشبهكم صلاة برسول الله صلى الله عليه وسلم وهذا حديث محفوظ من حديث الليث عن خالد بن يزيد الاسكندراني عن سعيد بن ابي هلال وهما جميما من ثقات المصريين \* وأما الليث فامام أهل بلده وقد رواه غير الليث على ما تراه في هذا الباب \* وقال عمرو ابن هشام البيروتي صليت خلف الليث بن سمد فكان مجهر ببسم الله الرحمن الرحيم وبآمين \* وذكر ابو يحي الساجي عن جعفر بن محمد الفريابي عن ميمون بن ابي الاصبع عن عبد الله بن صالح عن الليث بن سمد قال أخبرني خالد بن يزيد عن سعيد بن ابي هلال عن نعيم المجمر

قال صلیت وراه ابی هریرة فقرأ بسم الله الرحمن الرحیم فی أم الکتاب وقال انی لاشبهکم صلاة برسول الله صلی الله علیه وسلم ه اخبرنی عبد الرحمن بن یحیی أنبأنا احمد بن سعید ح وحدثنا خلف بن احمد حدثنا احمد بن مطرف قالا انبأنا عبید الله بن یحبی قال حدثنی ابی رحمه الله حدثنا اللیث بن سعد عن خالد بن یزید عن سعید بن ابی هلال عن نعیم المجمر قال صلی بنا ابو هریرة فوق سطح فقرأ بسم الله الرحمن الرحیم ثم قرأ بأم القرآن حتی بلغ و لا الضالین فقال آمین ثم کبر کلما خفض ورفع ثم قال و الذي نفسی بیده انی لاشبه کم صلاة برسول الله صلی الله علیه وسلم ه

وروى ابن وهب قال اخبري حيوة بن شريح قال اخبرنى خالد بن يزيد عن ابن ابى هلال عن نعيم المجمر قال صليت وراء ابى هريرة فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم ثم قرأ بأم القرآ ن حتى بلغ ولا الضالين قال آمين فقال الناس ا مين فلما ركع قال الله اكبر وساق تمام الحديث قال فلما سلم قال والذى نفسى بيده أبى لاشبهكم صلاة برسول الله صلى الله عليه وسلم

ورواه يحيى بن ايوب عن سعيد بن ابى هلال عن نعيم المجمر عن ابى هريرة مثله بمناه مختصراً:قال ابو عمر حديث نعيم المجمر هذا يعارض حديث العلاء اقرأ بها في نفسك و ابن ابي هلال الذي عليه يدور هذا الحديث ليس بدون العلامو مما يشهد لصحة حديث ابن ابى هلال عن نعيم المجمز عن ابى هريرة مارواه سعيد المقبرى وصالح مولى التوئة عن ابى

هريرة انه كان يفتتح بيسم الله الرحمن الرحيم: هذا لفظ رواية صالح عن أبي هريرة .

وذكر ابو بكر بن ابى شيبة قال حدثنا هشيم انبأنا ابو معشر عن سعيد بن ابى سعيد عن أبى هريرة انه كان يجهر ببسم الله الرحن الرحيم وقد روي حديث ابى هريرة مرفوعا كما رواه سعيد بن ابى هلال عن نعيم المجمر عن أبى هريرة : العلاء بن عبد الرحمن عن ابيه عن ابى هريرة اخبرنا عبد الوارث بن سفيان حدثنا قاسم بن اصبع حدثنا أبو يحي بن ابى ميسرة فقيه مكة حدثنا النضر بن سلمة حدثنا اسماعيل بن ابى أويس عن أبيه عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه عن العلاء بن عبد الرحمن عن أبيه عن الرحم عن قال عليه وسلم كان اذا افتتح الصلاة جهر بها ببسم الله الرحمن الرحم عن قال الويم عبد الله كما رواه عنه ابنه الويس عبد الله كما رواه عنه ابنه

ومما يدل على ان بسم الله الرحمن الرحيم آية من أول فاتحة الكتاب وانرسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقرؤها كذلك ويجهر بها ما وصفت أم سلمة في قراءة رسول الله صلى عليه وسلم «حدثنا ابراهيم بن شاكر حدثنا عبد الله بن عمان حدثنا طاهر بن عبد العزيز حدثنا على بن عبد العزيز حدثنا ابو عبيد القسم بن سلام حدثنا مجي بن سعيد الأموى العزيز حدثنا عبد الملك بن عبد العزيز حدثنا جريج عن عبد الله بن مليكة عن حدثنا عبد الملك بن عبد العزيز حدثنا جريج عن عبد الله بن مليكة عن أم سلمة ام المؤمنين «قالت كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقطع قراءته آية آية بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين «حدثنا (م - ٢٤ مجوعة الرسائل النبية)

سعيد بن نصر حدثنا قاسم بن اصبع حدثنا محمد بن وضاح حـدثنا ابو بكر بن ابى شيبة حدثنا حفص بن غياث عن ابن جريج عن ابن ابى مليكة عن ام سلمة قالت «كان النبى صلى الله عليه وسلم يقرأ بسم الله الرحمن الرحمن الرحمة الحمد لله رب العالمين »

حدثنا سعید بن محیی بن سعید الأموی عن ابیه عن ابن جر بج عن أبن ابى مايكة عن ام سلمة «قالت كان رسول القصلي الله عليه وسلم اذا قرأ قطم قراءته آية آية بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين. الرحمن الرحيم مالك يوم الدين » \* وذكر الساجي حدثنا محمد بن موسى الخرشى حدثنا عمر بن محمد المقدمي حدثنا نافع بن عمر الجمحي قال سمعت ابن الى مليكة يحدث عن ام المؤمنين انها سئلت عن قراءة الني صلى الله عليه وسلم فقالت او تقدرون على ذلك «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين يرتل آية آية » ذكر عبد الرزاق انبأنا ابن جريج قال اخبرني عمرو بن ديناران سعيدبن جبير أخبره ﴿ أَنَ المُؤْمِنينَ فِي عهد النبي صلى الله عليه وسلم كانوا لايعلمون انقضاء السورة حتى تنزل بسم الله الرحمن الرحيم فاذا نزلت بسم الله الرحمن الرحيم علموا أن السورة قد انقضت ونزلت الآخرى \* وروى هذا الحديث جماعة عن ابن جريج عن عمرو بن دينار عنسميد بن جبير عن ابن عباس ، اخبر نا عبد الله بن محمد حــدثنا محمد بن بكر حدثنا ابو داود حدثنا قتيبة بن سعيد واحمد بن محمد بن شبويه واحمد بن عمرو بن السرح قالوا حدثنا سفيان بن عيينة عن عمرو بن دينار عن سعيد بن جبير

قال قتيبة (١) عن ابن عباس « قال كان الذي صلى الله عليه وسلم لا يعرف فصل السورة حتى تنزل عليه بسم الله الرحمن الرحيم » وهذا لفظ ابن السرح \* اخبرنا عبد الله حدثنا عمد حدثنا أبو داود حدثنا هناد بن السرى حدثنا محمد بن فضيل عن المختار بن فلفل قال سمعت أنس بن السرى حدثنا محمد بن فضيل عن المختار بن فلفل قال سمعت أنس بن مالك يقول « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم انزلت على آنفاسورة فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم انا اعطيناك الكوثر حتى ختمها ثم قال اتدرون ما الكوثر وعدنيه ربى في الجنة »

اخبرنا عبد الله بن محمد حدثنا حمزة حدثنا احمد بن شعيب انبأنا على بن حجر وحدثنا سعيد بن نصر وعبد الوارث بن سفيان قالا حدثنا قاسم بن اصبع حدثنا محمد بن وضاح حدثنا ابو بكر بن ابى شيبة حدثنا على بن مسهر عن المختار بن فلفل عن أنس قال « بينا النبى صلى الله عليه وسلم ذات يوم بين اظهرنا اذ اغضى اغضاءة ثم رفع رأسه متبسما قلنا ما يضحكك يارسول الله قال نزلت على آ تفاسورة فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم انا اعطيناك الكوثر فصل لربك وانحر ان شانتك هو الابتر ثم قال هل تدرون ما الكوثر قالوا الله ورسوله اعلم قال نهر وعدنيه ربي في الجنة آ نيته اكثر من عدد الكواكب ترد على امتى فيختلج العبد منهم فأقول يارب انه من أمتى فيقال انك لا تدري ما أحدث بعدك «واللفظ لحديث النسائى «

اخبرنا قاسم بن محمد حدثنا خالد بن ســــعد حدثنا محمد بن ابراهيم حـــدثني محمد بن احمد بن عبد الله عن أبي عون النسائي قدم

علينا بغداد حاجاً سنة سبم وتمانين وماً تين حدثنا على بن حجر حدثنا عبيد الله بن عمرو الرقى عن عبد الكريم الجزرى عن ابى الزبير عن عبد الله بن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان اذا قام في الصلاة فأراد أن يقرأ قال بسم الله الرحمن الرحيم قال ابو عمر قد رفعه غيره ايضا عن ابن عمر ولا يثبت فيه : الا انه موقوف على ابن عمر من فعله والله اعلم كذلك رواه سالم و نافع و يزيد الفقير عن ابن عمر وروى ابن شهاب عن سالم عن ابن عمر انه كان يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم في أول فاتحة الكتاب ويقرؤها كذلك فيالسورة التي يقرأ بمدها وكذلك رواهأ يوب و ابن جریج وعبدالله بن عمر عن نافع عن ابن عمر فعله: وذكر أبو بكر حدثنا ابو اسامة حدثنا عبد الله بن عمر عن نافع عن ابن عمر انه كاذاذا افتتح الصلاة قرأ بسم الله الرحمن الرحيم واذا فرغ من الحمد قرأ بسم الله الرحمن الرحيم وروى ابن وهب حدثنا عبد الله بن عمرواسامة بن زيد عن نافع عن ابن عمر انه كان يفتتح ام الكتاب ببسمالة الرحس الرحيم ثم يفتتح السورة بعد ببسم الله الرحمن الرحيم: ذكر الساجي حدثنا جعفر ابن محمد حدثنا سليمان بن عبد الرحمن حدثنا سمدان بن يحى الحلمي حدثنا عمر بن ذر عن سعيد بن عبد الرحمن بن ابزى عن ابيه قال صليت خلف عمر بن الحطاب فسمعته بجهر بيسم الله الرحمن الرحيم قال وحدثنا جعفر بن محمد حدثنا ابو نميم الحلبي عن أبي الزبير عن ابن عمر أنه كان يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم قبل فأنحة الكتاب واذا فرغ من السورة ويجهر فيها قال وحدثنا ابن المثنى حدثنا يحيى بن سميد حدثناحميدحدثنا

بكر أن ابن الزبير كان يستفتح القراءة بسمالة الرحن الرحيم قال حيد كان بكر يستفتح القراءة بالحدية رب العالمين وروى وكيم عن شعبة عن الازرق عن قيس قال سممت ابن الزبير قرأبسم الله الرحن الرحيم والحمد لله رب العالمين فلما ختمها قرأ بسم الله الرحمن الرحيم : وروى اسحاق ابن راهو يه عن المعتمر بن سلمان قال سمعت اسماعيل بن حماد يذكر عن ابي خاله عن ابن عباس ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم وذكره الساجي عن يحيى بن حبيب بن عربي عن معتمر بن سليماذ باسناده مثله الا أنه قال أن نبي الله صلى الله عليه وسلم كان يفتتح بسم الله الرحمن الرحيم: قال ابو عمر الصحيح في هذا الحديث آيضاً والله اعلم انه روى عن ابن عباس فعله لا مرفوعاً إلى النبي صلى الله عليه وسلم وروى وكيم عن سفيان عن عاصم بن ابي النجود عن سعيد ابن جبير عن ابن عباس انه كان يجهر ببسم الله الرحمن الرحيم وذكره الساجى عن بندار عن ابن مهدى عن سفيان الثوري عن عاصم قال سمعت سعيد بن جبير يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم في كل ركعة :وروى عبد الرزاق وغيره عن ابن جريج قال اخبرني أبي ان سعيــد بن جبير اخبره عن ابن عباس قال في قول الله تعالى ( و لقد آتيناك سبعا من المثاني) ﴿ قال هي ام القرآن قال عبدالرزاق قرأها على ابن جريج بسم الله الرحن واياك نستعين اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين انعمت عليهم غير المنصوب عليهم ولا الضالين آية آية وقال قرأهاعلى أبي كما قرأتهاعليك وقال قرأها على ابنجبير كما قرأمها عليك وقال ابن عباس قد اخرجها الله لكم وما أخرجها لأحد قبلكم يعنى فائحة الكتاب السبع المثانى قال عبدالرزاق وابن معمر عن عمرو بن دينار عن ابن عباس أنه يفتتح بسم الله الرحمن الرحم ه

أخبرنا ابراهيم بن شاكر حدثنا عبدالله بن عنمان حدثنا طاهر بن عبدالمزيز انبأنا على بن عبد العزيز أنبأنا أبوعبيد القسم بن سلام أخبرنا حجاجين ابن جريج عن أبيه عن سعيد بن جبير قال سألت ابن عباس عن قوله عز وجل (ولقد آتيناك سبماً من المثاني والقرآن العظيم )قال هي أم القرآن استثناها الله لأمة محمد صلى الله عليه وسلم وأخرها حتى أخرجها لهم ولم يعطها أحداً قبل أمة محمد قال سعيد ثم قرأها ابن عباس وقرأ فيها بسم الله الرحن الرحيم قال ابن جريج قلت لابي أخبرك سعيد بن جبير عن ابن عباس قال له بسم الله الرحن الرحيم آية من فاتحة الكتاب قال نمم و وروى حماد بن زيد عن أيوب عن عكرمة عن ابن عباس انه كان عمم وبسم الله الرحن الرحيم يقول هو شيء اختلسه الشيطان من عامة الناس.

وقد روي عن عمر بن الخطاب وعلى بن أبى طالب وعمار بن ياسر انهم كانوا بجهرون بسم الله الرحمن الرحيم والطرق عنهم ليست بالقوية وقد قدمنا الاختلاف عهم في ذلك ، روى عن عمر رحمه الله فيها ثلاث روايات أحدها انه كان لا يقرؤها والثانية انه كان يقرؤها سرآ والثالثة انه جهر بها ، وكذلك اختلف عن أبى هريرة من الجهر بها والاسرار ففي

حديث العلاء اقرأ بها في نفسك يافارسي: وفي حديث نعيم المجمر انه كان يجهر بها ويقول أنا أشبهم بصلاة رسول الله صلى الله عليه وسلم • وكذلك اختلف عن ابن عباس والأكثر عنه والاشهر الجهر بها وأنها أول آية من فاتحة الكتاب وعليه جماعة اصحاب أبن عباس الفقهاء واهل العلم بتأويل القرآن ولا أعلم انه اختلف في الجهر بها في فأنحة الكتاب عن ابن عمر وشـــداد بن أويس وعبــدالله بن الزبير وهو قول سميد بن جبير وعطاء ومجاهد وطاوس وعكرمة ومكحول وعمر أبن عبدالعزيز وابن شهاب الزهري ومحمد من كمب القرظي وهو أحد قولي ابن وهب صاحب مالك وروى مماذ بن معاذ عن حميد الطويل عن بكر بن عبدالله المزنى قال كان ابن الزبير بجهر ببسم الله الرحمن الرحيم ، أخبرنا ابراهيم بن شاكر حدثنا عبدالله بن عثمان حدثنا طاهر ابن عبدالعزيز حدثنا على بن عبدالعزيز حدثنا أبو عبيد القسم بن سلام أخبرنا حسان بن عبدالله عن المفضل بن فضالة عن أى صخر حميد بن زياد عن محمد بن كعب القرظي قال فاتحة الكتاب سبع آيات ببسم الله الرحمن الرحيم قال المفضل وكان ابن شهاب يقول من ترك بسم الله الرحمن الرحيم فقد ترك آية من فانجة الكتاب أو قال من السورة ، وبه عن أبي عبيد أنبأنا ابن أى مريم عن عبد الجبار بن عمر انه سمم كتاب عمر بن عبد العزيز يقول أن استفتحوا ببسم الله الرحمن الرحيم : وروى المعتمر بن سلمان أنبأنا أبو المقدام قال صليت خلف عمر بن عبدالمزيز فسمعته يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم وعن المعتمر بن سلمان عن أبيه عن أبي قلابة انه كان

يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم وكان عمر بن عبدالعزيز يحمل الناس على عمل أهل المدينة

ومما يدل على انه كان من عمل اهل المدينة الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم ماذكر و الشافعي قال حدثنا عبد المجيد بن عبد العزيز حدثنا ابن جريج اخبرني عبدالله بن عُمان بن خثيم أن أبا بكر بن حفص بن عمر بن سمد اخبره ان انس بن مالك اخبره قال صلى معاوية بالمدينة صلاة بجهز فيها بالقراءة فلم يقل بسم الله الرحمن الرحيم ولم يكبرفى الخفضوالرفم فلما فرغ ناداه المهاجرون والآنصار يامعاوية نقصت الصلاة ابن بسم الله الرحمن الرحيم واين التكبيرة اذا خفضت ورفعت فكان اذا صلى مهم بمدذلك قرأ ببسم الله الرحمن الرحيم وكبره وذكر هذا الخبر عبدالرزاق وغيره عن ابن جريج عن نافع عن ابن عمر قال الشافعي واخبرنا عبـــد الميد عن ابن جريج عن نافع عن ابن عمر انه كان لابدع بسم الله الرحمن الرحيم لام القرآن والسورة التي بعدها : وذكر الساجي حدثنا عبــد الواحد بن غياث حدثنا حماد بن زمد انبأنا ايوب عن عكرمةعن ابن عباس أنه كان يستفتح ببسم الله الرحمن الرحيم يجهر بها وكان يقول أنما ذلك شيء سرقه الشيطان من الناس: وذكر عبد الرزاق عن ابن جريج عن عطاء قال لا ادع قراءة بسم الله الرحمن الرحيم ابدآ لأم القرآن والسورة التي بعدها قال وانبأ معمر عن الزهرى مثله قال وانبأ معمر عن الزهرى في قول الله تبارك وتعالى ( والزمهم كلمة التقوى ) قال بسمالله الرحمن الرحيم حين لم يقرأ المشركون بسم الله الرحمن الرحيم: قال

ابو عمر حين لم يقرأ بها سهيل بن عمرو العامرى واصحابه الذين عقدوا الصلح مع الذي صلى الله عليه وآله وسلم عام الحديدية في انصرافه عنهم الى العام القابل وابوا أن يكتبوا بسم الله الرحمن الرحيم وفي ذلك نرلتسورة الفتح في قوله تعالى (والزمهم) يعنى المؤمنين (كلمة التقوى وكانوا أحق بها واهلها) وقد قيل في قوله تعالى (والزمهم كلمة التقوى) لا اله الا الله : وقول ابن شهاب في ذلك يعضده الآثار في صلح الحديبية ونزول سورة الفتح والله اعلم :

وكان مكحول يجهر بيسم الله الرحمن الرحيم فكلم في ذلك فأبي الا يجهر بها : وروى الوليد بن مسلم عن الهيثم بن جيل عن النمان بن المنذر عن مكحول قال لايقرأ بفائحة الكتاب حتى يقرأ بسم الله الرحيم : وقال عطاء الخراساني الجهر بها حسن جميل: قال عكر مة لا يصلى خلف من لايقرأ بسم الله الرحمن الرحيم : وكان طاوس يقرأ بيسم الله الرحمن الرحيم في فائحة الكتاب ولا يقرأها في السورة التي بعدها وخالفه عطاء وأكثر اصحاب ابن عباس في ذلك فكانو ايقرؤ نها في فائحة الكتاب وفي السورة التي يقرؤون بعدها : وكان ما لك بن انس يرى قراء تها في النوافل في فائحة الكتاب وفي سائر سور القرآن وهو قول محمد بن في النوافل في فائحة الكتاب وفي سائر سور القرآن وهو قول محمد بن في النوافل في فائحة الكتاب وفي سائر سور القرآن وهو قول محمد بن في النوافل في فائحة الكتاب وفي سائر سور القرآن وهو قول محمد بن في كل ركمة ومن اسقط عنده منها حرفا واحدا لم تجزئه صلاته ولم تصح في كل ركمة ومن اسقط عنده منها حرفا واحدا لم تجزئه صلاته ولم تصح في كل ركمة ومن اسقط عنده منها حرفا واحدا لم تجزئه صلاته ولم تصح في كل ركمة ومن اسقط عنده منها حرفا واحدا لم تجزئه صلاته ولم تصح

ومذهب احمد بن حنبل الاسرار ببسم الله الرحمن الرحيم كمذهب الكوفيين وقال لا يحهر بها أحد الا في قيام رمضان في غير فاتحة الكتاب بين السورتين فانه من فعل ذلك فلاشيء عليه قال عبدالله بن احمد بن حنبل سمعت أبي يقول يقرأ الرجل بسم الله الرحمن الرحيم في أول كل سورة في قيام رمضان والذي يختم القرآن يقرأ كما في المصحف يعجبني ذلك:

حدثنا احمد بن قاسم حدثنا محمد بن عبدالله بن أبى ذليم حدثنا محمد بن وضاح حدثنا يحيى بن يحيى عن عبدالله بن نافع قال لاأرى لاحد أن يترك قراءة بسم الله الرحمن الرحيم في فريضة ولانافلة . وروى أبو ثابت عن ابن نافع عن مالك قال لا بأس أن تقرأ بسم الله الرحمن الرحيم في الفريضة والنافلة . ولايصح هذا عندنا عن مالك والله أعلم وانما هو صحيح عن ابن نافع \* أخبرنا أبو محمد قاسم بن محمد حدثنا خالد أبن سعد ح وأ نبأ نا عبدالرحمن بن يحبى حدثنا احمد بن سعيد قال حدثنا ابن سعد ح وأ نبأ نا عبدالرحمن بن يحبى حدثنا احمد بن سعيد قال حدثنا الفرح قال كان ابن وهب يذهب الى الجهر بيسم الله الرحمن الرحيم الفرح قال كان ابن وهب يذهب الى الجهر بيسم الله الرحمن الرحيم ثم رجم الى الاسرار بها

﴿ آخر الكتاب والحمدللة وحده و صلواته على سيدنا محمد واله وصحبه وسلامه . حسى الله ونعم الوكيل )

قوبلت هذه الرسالة على نسخة محفوظة بمكتبة رواق المفاربة وعليها اجازات من علماء القرن الثامن والله اعلم

# الزهــر النضــر في نبأ الخض نابنه

الحافظ الحجة شهاب الدين أبى الفضل احمد بن علي بن حجر العسقلانى المتوفى سنة ٨٥٧ هـ



الحد لله المنفرد بالبقاء والدوام » وعلى من خصه بمزيد التفضل والسيادة مزيد الصلاة والسلام» وأنزل عليه فى الكتاب المكنون ( وما جعلنا لبشر من قبلك الحلد أفإن مت فهم الحالدون) ه وعلى آله وصحبه الذين كانوا يأمرون بالخير ويأتمرون » صلاة وسلاما دائمين الى يوم يبعثون

(أما بعد) فقد تكرر السؤال قديماً وحديثاً عن الخضر صاحب موسى هل هو نبي أو ولي وهل عر الى أن أدرك بعثة النبي صلى الله عليه وسلم وعاش بعده أو مات قبل ذلك أو هو حي باق وعن كثير من أخباره وكنت جعت في ذلك بما صنف فيه بخصوصه من القدما، أبوجعفر بن المنادى ومن المتأخرين أبو الفرج بن الجوزي وأضفت اليهما أشياء ظفرت بها بطول التنبع ، ثم لما النزمت في كتابي الاصابة في تمييز الصحابة أن أذكر كل من جاء في خبر من

الاخبار أنه لقى النبى صلى الله عليه وسلم لزم ذكرى للخضر عليه السلام لا نه من شرط الاصابة وأن لم يرد في خبر ثابت أنه من جملة الصحابة وقد أفردته الآن ليقف كل سائل عنه على كل ما كنت قرأته وسممته وجملته أبوابا والله أسأل النفع به أنه قريب مجيب

## باب نسبہ

قيل هو ابن آدم من صلبه . وهـ ذا قول رواه الدارقطني في الافراد من طريق رواد بن الجراح عن مقاتل بن سليان عن الضحاك عن ابن عباس رضي الله عنهما \* ورواد ضميف ومقاتل متروك والضحاك لم يسمع من ابن عباس رضى الله عنهما ﴿ القول السَّانِي ﴾ أنه ابن قابيل بن آدم : ذكره أبو حاتم السجستاني في كتاب المعمرين قال حددثنا مشيختنا منهدم أبو عبيدة فذكره . وهــذا معضل • وحكى صاحب هذه المقالة ان اسمه خضرون وهو الخضر \* ﴿ القول الثالث ﴾ جاء عن وهب بن منبه أنه بليا بن ملكان بن قالم ابن شالخ بن عابر بن ارفخشذ بن سام بن نوح . وبهذا قال ابن قتيبة وحكاه النووى وزاد وقبل كمان بدل ملكان \* ﴿ القول الرابع ﴾ جا. عن اسماعيل ابن أبي أويس أنه المعمر بن مالك بن عبد الله بن نصر بن الازد. وقيل اسمه عامرحكاه أبو الخطاب بن دحية عن ابن حبيب البغدادي \* ﴿ القول الحامس ﴾ هو ابن عما ثيل من النور بن العبص بن اسحق حكاه ابن قتيبة أيضاً وكذا سمى أباه عاميل مقاتل ﴿ القول السادس ﴾ انه من سبط هرون أخى موسى روى عن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس رضي الله عنهما وهو بعيد واعجب منه قول ابن اسحق انه ارميا بن خلقياً وقد رد ذلك ابو جعفر بن جرير • ﴿ القول السابع ﴾ انه أبن بنت فرعون حكاه محمد بن أيوب عن أبن لميعة . وقيل ابن فرعون لصلبه حكاه النقاش \* (القول الثامن) انه اليسع حكى عن مقاتل ايضاً وهو بعيد ايضاً \* (القول التاسع) انه من والد فارس جاء ذلك عن ابن شوذب اخرجه الطبري بسند جيد من رواية ضمرة بن ربيعة عن ابن شوذب \* (القول العاشر) انه من والد بعض من كان آمن بابراهيم وهاجر معه من ارض بابل حكاه ابن جرير الطبري في تاريخه : وقيل كان ابوه فارسيا وامه رومية . وثبت في الصحيحين ان سبب تسميته الخضر انه جلس على فروة بيضاء فاذا هي تهتز تحته خضرا . هذا افظ احمد من رواية ابن المبارك عن معمر عن همام عن أبي هريرة رضى الله عنه والفروة الارض البابسة : وقال احمد حدثنا عبد الرزاق أخبرنا معمر عن همام عن أبي هريرة رضى الله عنه والفروة الارض البابسة : وقال رفعه إنما سعى الخضر خضراً لانه جلس على فروة فاهتزت تحته خضراء والفروة الحسيش الابيض . قال عبد الله بن احمد أظنه تفسير عبد الله بن الحرث عنه ومن طريق قتادة عن عبد الله بن الحرث عنه ومن طريق منصور عن مجاهد . قال النووى كنيته أبو العباس . وهسذا متفق عليه .

## ﴿ باب ما ورد في ذكر كونه نبياً ﴾

قال الله تعالى في خبره عن موسى حكاية عنه « وما فعلت عن أمرى » وهذا ظاهره أنه فعله بأمر من الله والاصل عدم الواسطة وبحتمل أن يكون بواسطة نبي آخر لم يذكره وهو بعيد ولا سبيل الى القول بأنه إلهام لان ذلك لا يكون من غير النبي وحياً حتى يعمل به ما عمل من قتل النفس وتعريض الانفس للغرق : فان قلناانه نبي فلا انكار في ذلك وأيضاً كيف يكون غير النبي أعلم من النبي وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح أن الله

تعالى قال لموسى « بلى عبدنا خضر » وأيضاً فكيف يكون النبي تابعا لغير نبي وقال الثعلبي هو نبي في جميع الأقوال: وكان بعض أكابر العلما، يقول. أول عقدة تحل من الزندقة اعتقاد كون الخضر نبياً لان الزنادقة يتذرعون بكونه غير نبي الى أن الولى أفضل من النبي كما قال قائلهم

مقام النبوة في برزخ فويق الرسول ودون الولى وقال أبو جعفر بن جرير في ناريخه كان الخضر ممن كان في ايام أفريدون الملك في قول عامة أهل الكتاب الاول وقيل انه كان على مقدمة ذي القر نين الاكبر الذي كان على أيام ابراهيم الخليل عليه السلاموانه بلغ مع ذي القرنين الذي ذكر أن الخضركان ملتزمه نهر الحياة فشرب من مائه وهو لايعلم ولا يعلم ذو القرنين ومن ممه فخلد وهو عندهم حي الى الآن: قال ابن جرير وذكر ابن اسحق ان الله تعالى استخلف على بني اسرائيل رجلا منهم وبعت الخضرمعه نبيا قال ابن جرير بين هذا الوقت وبين أفريدون أزيد من ألف عام قال وقول من قال انه كان فأيام افريدون اشبه الا أن محمل على أنه لم يبعث نبيا الا في زمن ذلك الملك. قلت بل يحتمل أن يكون قوله وبعث معه الخضر نبياً أي أيده لاان ذلك الوقت كان وقت انشاء نبوته فلا يمتنع أن يكون نبي قبل ذلك ثم أرسل مع هـ ذا الملك: وإنما قلت ذلك لان غالب اخباره مع موسى هي الدالة على تصحيح قول من قال أنه كان نبياً ثم اختلف من قال أنه كان نبياً هل كان مرسلا فجاء عن ابر عباس ووهب بن منبه أنه كان نبياً غير مرسل وجا، عن أسماعيل بن أبي زياد ومحمد ابن إسحق وبعض أهل الكتاب أنه أرسل الى قومه فاستجابوا له ونصرهــذا القول ابو الحسن الرماني ثم ابن الجوزي وقال الثعلبي هو نبي على جميع الأقوال ممسر محجوب عن الابصار ، وقال أبو حيان في تفسيره والجهور على انه نبي وكان علمه معرفة بواطن أوحيت اليه وعلم موسى الحكم بالظاهر: وذهب الى انه كان وليا جماعة من الصوفية وقال به أبو على بن أبي موسى من الحنابلة وأبو بكر بن الانباري في كتابه الزاهر بعد أن حكى عن العلما، قولين هل كان نبياً أو وليا: وقال أبو القاسم القشيرى في رسالته لم يكن الخضر نبياً والما كان ولياً وحكى الماوردى قولاً ثالثاً أنه ملك من الملائكة يتصور فى صور الآدميين مغيراً ذاتاً: وقال أبو الخطاب بن دحية لا ندرى هو ملك أو نبي أو عبد صالح وجاء من طريق أبى صالح كاتب الليث عن يحيى بن أيوب عن خالد بن يزيد ان كعب الاحبدار قال ان الخضر بن عاميل ركب في نفر من أصحابه حتى بلغ بحر النبلا وهو بحر الصين فقال لا صحابه دلوني فدلوه فى البحر أياماً وليالي ثم صعد فقالوا له يا خضر ما رأيت فلقد أكرمك الله وحفظ لك نفك فى لجة هذا البحر قال استقبلنى ملك من الملائكة فقال لى فكيف وقد أهوى رجل من زمان داود النبي صلى الله عليه وسلم ولم يبلغ ثلث قمره حتى الساعة وذلك منذ ثليا ثة سنة خرجه أبو نعبم فى ترجة كعب من الحلية:

#### (باب ما ورد في تعميره والسبب في ذلك)

روى الدارقطنى بالاسناد الماضى (١) عن ابن عباس رضى الله عنهما قال نسى المخضر فى أجله حتى يكذب الدجال . وذكر ابن إسحق فى المبتدأ قال حدثنا أصحابنا ان آدم لما حضره الموت جمع بنيه وقال ان الله تعالى منزل على اهل الارض عذابا فليكن جسدى معكم فى المفارة حتى تدفنوني بأرض الشام فلما وقع الطوفان قال نوح لبنيه ان آدم دعى الله ان يطيل عرالذى يدفنه الى يوم القيامة فلم يزل جسد آدم حتى كان الخضر هوالذي تولى دفنه وأنجز الله له ماوعده فهو

<sup>(</sup>۱) تقدم أن في سنده رواد بن الجراح وهو ضعيف عن مقاتل بن سلمان وهو متروك عن ابن عباس والضحاك لم يلق ابن عباس

يحيا الى ما شا. الله أن بحيا ، وروى ابن عساكر في ترجمة ذي القرنين من طريق خيثمة بن سلمان حدثنا أبو عبيدة بن أخي هناد حدثنا سفيان بن وكيم حدثنا ابي قال حدثنا معتمر بن سليان عن أبي جعفر عن ابيه انه سئل عن ذي القرنين فقال كان عبداً من عباد الله صالحاً وكان من الله بمنزل ضخم وكان قد ملك ما بين المشرق والمغرب وكان له خليل من الملائكة يقــال له رفائيل وكان يزوره فبينما يتحدثان إذ قال له حدثني كيف عبادتكم في السماء فبكي وقال وما عبادتكم عند عبادتنا. أن في السماء ملائكة قيام لا مجلسون أبداً يقولون رب ما عبدناك حق عبادتك فبكي ذو القرنين ثم قال يارفائيل آبي أحب أن أعرحتي أبلغ عبادة ربي حق طاعته قال وتحب ذلك فال نعم قال فان لله عينا تسمى عين الحياة من شرب منها شربة لم يمت أبداً حتى يكون هو الذي يسأل ربه الموت قال ذوالقرنين فهل تعلم موضعهـًا قال لا غير أنا نتحدث في السماء أن لله ظلمة في الارض لم يطأها إنس ولا جن فنحن نظن أن العين فى تلك الظلمة فجمع ذو القرنين علماء الارض فسألهم عن عين الحياة فقالوا لا نعرفها قال فهل وجدتم في علمكم ان لله ظلمة فقال عالم منهم لم تسألُ عن هذا فاخبره فقال اني قرأت في وصية آدم ذكر هذهالظلمة وأنها عند قرن الشمس فتجهز ذو القرنين وسار اثنتيعشرة سنة الى أن بلغ طرف الظلمة فاذا هي ليست بليل وهي تفور مثل الدخان فجمع العساكر وقال أنى أريد ان أسلكها فمنعوم فسأله العلماء الذين ممه ان يكف عن ذلك لثلا يسخط الله عليهم فأبى فانتخب من عساكره ستمة الاف رجل على ستة الاف فرس أنثى بكر وعقد للخضر على مقدمته فى الغي رجل فسار الخضر بين يديه وقد عرف ما يطلب او كان ذو القرنين يكتمه ذلك فبينا هو يسير إذ عارضه واد فظن ان العين في ذلك الوادي فلما أتى شفير الوادي استوقف أصحابه وتوجه فاذا هو على حافة عين من ماء فنزع ثيبابه فاذا ماء أشد بياضاً من اللبن واحلى من الشهد فشرب منه وتوضأ واغتسل ثم خرج و لبس ثيابه وتوجه ومرذو القرنين فأخطأ الظلمة . وذكر بقية الحديت

ويروى عن سلمان الاشج صاحب كعب الاحبار عن كعب ان الخضر كان وزير ذى القرنين وانه وقف معه على جبل الهند فرأى ورقة فيها بسم الله لرحن الرحم من آدم أبى البشر الى ذريته اوصيكم بتقوى الله واحدركم كيد عدوي وعدوكم ابليس فانه انزلتى هنا قال فنزل ذو القرنين فحسح جلوس آدم فكانت مائة وثلاثين ميلاه

ويروى عن الحسن البصرى قال وكُّلَّ الياس بالفياني ووكُّلُّ الخضر بالبحور وقد أعطيا الخلد في الدنيا الى الصيحة الاولى وانهما بجتمعان فى موسم كل عام. وقال الحارث بن أبى أسامة في مسنده حدثنا عبـــد الرحيم بن واقد حدثني محمد بن بهرام أخبرنا أبان عن أنس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أن الخضر في البحر واليسم في البر يجتمعان كل أيلة عند الردم الَّذي بناء ذو القرنين بين الناس وبين يأجوج وبحجان ويعتمران كل عام ويشربان من ما. زمزم شربة تكفيهما الى قابل» \* قلت وعبد الرجيم وأبان متروكان \* وقال عبدالله بن المغيرة عن ثور عن خالد بن معدان عن كعب قال الخضر على منبر من نور بين البحر الأعلى والبحر الأسفل وقد أمرت دواب البحر أن تسمم له وتطيع وتعرض عليه الارواح غدوة وعشية . ذكره المقيلي : وقال عبد الله بن المغيرة يحدث بمــا لا أصل له وقال ابن يونس أنه منكر الحديث ، وروى ابن شاهين بسند ضعيف الى خصيف قال أربعة من الانبياء أحياء اثنان في السماء عيسى وادريس واثنان في الارض الخضر والياس فأما الخضر قانه في البحر وأما صاحبه فانه فيالبر: وسيأتى فيالباب الاخير أشياء من هذا الجنس كثيرة وقال الثعلبي يقال أن الخضر لا يموت إلا في آخر الزمان عند رفع القرآن: قال ( ٢٦ - مجموعة الرسائل المنيرية )

النووى في تهذيبه قال الاكثرون من العلماء هو حى موجود بين أظهرنا وذلك متفق عليه بين الصوفية وأهل الصلاح والمعرفة وحكاياتهم في رؤيته والاجتماع به والاخذعنه وسؤاله وجوابه ووجوده في المواضع الشريفة أومو اطن الخير اكثر من أن تحصى وأشهر من أن تذكر: قال وقال ابن الصلاح في فتاواه هو حي عند جاهير العلماء والصالحين والعامة معهم قال وأنما شذ بانكاره بعض المحدثين .

قال السهيلي في كتاب التعريف والاعلام اسم الخضر مختلف فيـ ٩ فذكر بعض ما تقدم وذكر في قول من قال أنه ابن عاميل بن سماطين بن أرما بن خالها بن عيصو بن إسحق وأن أياه كان ملكا وأن أمه فارسية اسمها ألها. وانها ولدته في مغارة وانه وجد هناك شاة ترضعه فىكل يوم من غنم رجل منالقرية فأخذه الرجل ورباه فلما شب طلب الملك كاتبا يكتب الصحف التي أنزات على ابراهيم فجمع أهل المعرفة والنبالة فكان فيمن أقدم عليه ابنه الخضر وهو لا يعرفه فلما استحسن خطه ومعرفته بحث عن جلية أمره حتى عرف أنه ابنه فضمه الى نفسه وولاه أمر الناس ثم ان الخضر فر من الملك لاسباب يطول ذكرها الى أن وجد عين الحياة فشرب منها فهو حيالي أن يخرج الدجال فهو الرجل الذي يقتله الدجال نم يحييه قال وقيل إنه لم يدرك زمن النبي صلى الله عليه وسلم وهذا لا يصح قال وقال البخاري وطائفة من أهل الحديث مات الخضر قبل انقضاء مائة سنة من الهجرة قال ونصر شيخنا أبو بكر بن العربي هذا لقوله صلى الله عليه وسلم « على رأس مائة سنة لا يبقى على الارض ممن هو عليها أحد » يريد وتعزيته لاهل بيته وهم مجتمعون بغسله عليمه الصلاة والسلام فروى من طرق صحاح منها ما ذكره ابن عبد البر في التمهيــد وكان امام أهل الحديث في وقته

فذكر الحديث في تعزية الصحابة بالنبي صلى الله عليه وسلم يسمعون القول ولا يرون القائل فقال لهم علي رضى الله عنه هو الخضر قال وقد ذكر ابن أبى الدنيا من طريق مكحول عن أنس رضى الله عنه اجتماع الياس بالنبي صلى الله عليه وسلم واذا جاز بقاء الياس الى المهد النبوى جاز بقاء الخضر انتهى ملخصاً وتعقبه عليه فيه أبو الخطاب بن دحية بأن الطرق التي أشار اليها لم يصح منها

وتعقبه عليه فيه أبو الخطاب بن دحية بأن الطرق التي أشار اليها لم يصح منها شي، ولا ثبت اجتماع الخضر مع أحد من الانبيا، الامع موسى كما قص الله تعالى من خبرهما قال وجميع ما ورد في حياته لايصح منها شي، باتفاق أهل النقل وانما يذكر ذلك من يروى الخبر ولا يذكر علته اما لكونه لا يعرفها وإما لوضوحها عند أهل الحديث قال واما ما جا، عن المشايخ فهو مما يتعجب منه كيف يجوز العاقل أن يلقى شخصاً لا يعرفه فيقول له أنا فلان فيصدقه. قال وأما حديث التعزية الذي ذكره أبو عمر فهو موضوع رواه عبد الله بن المحرز عن يزيد بن الاصم عن على رضى الله عنه وابن محرز متروك وهو الذي قال ابن مبارك في حقه كما أخرجه مسلم في مقدمة صحيحه لما رأيته كانت بعرة أحب الى منه ففضل رؤية النجاسة على رؤيته: قلت فقد جا، ذكر التعزية المذكورة من غير رواية عبد الله بن محرز كما سأذكره بعد قال وأما حديث مكحول عن أنس رضى الله عنه فهو موضوع ثم نقل تكذيبه عنا حد وبحيي وإسحق وأبي زرعة قال وسياق النس رضى الله عنه بطولة وان له طريقاً غير التي أشار اليها السهيلي

( ذكر شيء من أخبار الخضر قبل بعثة النبي صلى الله عليه وسلم )
قد قص الله تعالى في كتابه ما جرى لموسى عليه السلام معه وأخرجه
الصحيحان من طرق عن أبي بن كمب وفي سياق القصة زيادات في غير الصحيح
قد نبهث عليها فى فتح البارى بشرح البخارى وثبت في الصحيحين ان النبي

صلى الله عليه وسلم قال « وددت أن موسى صبر حتى يقص الله علينامن أمرهما» وهذا بما استدل به من زعم أنه لم يكن حالة هذه المقالة موجوداً إذ لو كان موجوداً لا مكن أن يصحبه بعض أكابر الصحابة رضى الله عنهم فيرى منه نحواً بما رأى موسى وقد أجاب عن هذا من ادعى بقاءه بان التمنى انما كان لما يقم بينه وبين موسى عليهما السلام وغير موسى لا يقوم مقامه

## (ومن أخبار. مع غير موسى)

ما أخرجه الطبراني في المعجم الكبير من وجهين عن بقية بن الوليد عن محمد بن زياد الالماني عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال«الا أخبركم عن الخضر قالوا بلي يارسول الله قال بينا هو ذات يوم يمشى في سوق بني اسرائيل أبصره رجل مكاتب فقال له تصدق على بارك الله فيك فقال الخضر آمنت بالله ما شاء الله من أمر يكون . ماعندى من شيء أعطيك فقال المسكين أسألك بوجهه لما تصدقت علي فاني نظرت السماحة في وجهك ورجوت البركة عندك فقال الخضر آمنت بالله ما عندى شيء أعطيك الا أن تأخذنى وتبيعني فقال السكين وهل يستقيم هذا قال نعم الحق أقول لقد سألتني بأمر عظيم أما انى لا أخيبك بوجه ربى بمنى قال فقدمه الىالسوق فباعه بأربعائة درهم فمكث عند المشتري زمانًا لا يستعمله في شي. فقال له إنك انما اشتريتني النماس خير عندي فاوصني بعمل قال أكره أن أشق عليك انك شيخ كبير ضعيف قال ليس يشق عليقال فقم فانقل هذه الحجارة وكانلا ينقلهادون ستة نفر في يوم فخرج الرجل لبعض حاجته ثم انصرف وقد نقل الحجارة في ساعة فقال أحسنت وأطقت ما لم أرك تعليقه قال ثم عرض للرجل سفر فقال أنى أحسبك أمينًا ﴿خلفني في أهلي خلافة حسنة قال نعم وأوصني بعمــل قال اني

أ كره ان أشق عليك قال ليس يشق علي قال فاضرب من اللبن لبيتى حتى أقدم عليك قال ومر الرجل لسفوه ثم رجع وقد شيد بناه فقدال أسألك بوجه الله ما سبيلك وما أمرك قال سألتنى بوجه الله ووجه الله أوقعنى في العبودية فقال الخضر سأخبرك أنا الخضر الذى سمعت به سأنني مسكين صدقة فلم يكن عندي ما أعطيه له فسألنى بوجه الله ومن سئل بوجه الله فرد سائله وهويقدر وقف يوم القيامة وليس على وجه جلدولا لحم الاعظم تقعقع فقال الرجل آمنت بالله شققت عليك يانبى الله ولم أعلم قال لا بأس أحسنت وأيقنت فقال الرجل بأبي أنت وأمي يانبي الله احكم في أهلى ومالي بما شئت أو اختر فأخلى سبيلك قال أحب ان نخلى سبيلى فاعبد وبى قال فخلى سبيله فقال الخضر الحد لله الذى أوقعنى في العبودية ثم نجائى منها» قلت وسند هذا الحديث حسن لولا عنعنة بقية ولو ثبت لكان نصا ان الخضر نبي لحكاية النبى صلى الله عليه وسلم قول الرجل يانبي الله و تقريره على ذلك

### (ذكر من ذهب الى أن الخضر مات)

نقل أبو بكر النقاش في تفسيره عن علي بن موسى الرضى وعن محمد بن اسهاعيل البخارى ان الخضر مات وان البخاري سئل عن حياة الخضر فأنكر ذلك واستدل بالحديث «ان على رأس مائة سنة لا يبقى على وجه الارض ممن هو عليها أحد » وهذا أخرجه هو في الصحيح عن ابن عر وهو عدة من تمسك بانهمات وانكر ان يكون باقياً: وقال أبو حياز في تفسيره الجهور على انه مات ونقل عن أبي الفضل المرسى ان الخضر صاحب موسى مات لانه لو كان حيا لزمه الجبيء الى النبي صلى الله عليه وسلم والايمان به واتباعه وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم والايمان به واتباعه وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم والايمان به واتباعه وقد روى عن النبي الفضر هوغير صاحبموسى وقال غيره لكل زمان خضر وهي دعوى لادليل أن الخضر هوغير صاحبموسى وقال غيره لكل زمان خضر وهي دعوى لادليل

عليهاً : ونقل أبو الحسن بن المنادى في كتابه الذي جمعه في ترجمة الخضر عن ابراهيم الحربي ان الحضر مات وبذلك جزم ابن المناوي المذكور : وذكر ابن الجوزي في جزئه الذي جمعه في ذلك عن أبي يعلى بن الفراء الحنبلي قال سئل بعض اصحابنا عن الخضر هل مات فقال نعم وبلغني مثل هذا عن ابى طاهر ابن العبادي وكان يحتج بانه لو كان حيا لجا. الى النبي صلى الله عليه وسلم: واستدل ابن الجوزى بانه لو كان حيًا مع ما ثبت أنه كان في زمن موسى وقبــل ذلك لكان جسده مناسباً لاجساد أولئك نم ساق بسند له الى أبي عمر أن الجوني قالقال كانَّ أنف دانيال ذراعا ولما كشف عنه في زمن أبي موسى قام رجل جنبه فكانت ركبة دانيال محاذية لرأسه والذين يدعون رؤية الخضرفي سائر أخبارهم ما يدل على أن جسده نظير أجسادهم ثم استدل بما أخرجه احمد من طريق مجالد عن الشعبي عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « والذي نفسي بيده لو ان موسى كان حيا ما وسعه الا أن يتبعني » قال فاذا كان هذا في حق موسى فكيف لم يتبعه الخضر لو كان حيا فيصلي معه الجمعة والجماعة وبجاهد تحت رايته كما ثبت ان عيسى يصلي خلف امام هــذه الامة : واستدل أيضا بقوله تعالى ( وإذ أخذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ) الآتية قال ابن عباس ما بعث الله نبيًا الا وقد أخذعليهالميثاق لئن بعث محمد وهو حي ليؤمنن به والينصرنه

وقال ابو الحسن بن المنادى محمثت عن تعمير الخضر وهل هو باق أم لا قاذا أكثر المغفلين مفترون بأنه باق من أجل ما روى في ذلك قال والاحاديث المرفوعة في ذلك واهية والسند الى أهل الكتاب ساقط الهدم تقتهم وخبر مسلمة ابن مصقلة كالخرافة : وخبر رياح كالرياح قال وماعدا ذلك كله من الاخبار كلها واهية الصدور والاعجاز لا يخلو حالها من أحد أمرين اما ان تكوز ادخلت

على الثقات استففالا أو يكون بعضهم تعمد: وقد قال الله تعالى ( وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد ) قال وأهل الحديث متفقون على أن حديث أنس منكر السند غير مستقيم المنن وان الخضر لو كان حيا لما وسعه التخلف عن رسول الله صلى الله عليه وسلم والهجرة اليه قال وقد اخبرني بعض اصحابنا ان ابراهيم سئل عن تعمير الخضر فانكر ذلك وقال هو متقادم الموت قال وروجع غيره فقال من احال على غائب حي او مفقود ميت لم ينتصف منه وما ألتى هذا بين الناس الا الشيطان انتهى

وقد ذكرت الاخبار التي أشار اليها وأضفت اليها أشياء كثيرة من جنسها وغالبها لا يخلو طريقه من علا عائبت في صحيح البخارى ان النبي صلى الله عليه وسلم قال يوم بدر « اللهم أن شهلك هذه العصابة لا تعبد في الارض »

( ذكر الاخبار التي وردت ان الخضركان في زمن النبي ) ( صلى الله عليه وآله وسلم نم بعده الى الآن )

روى ابن عدى في الكامل من طريق عبد الله بن نافع عن كثير بن عبدالله نحر وابن عوف عن ابيه عن جده « ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان في المسجد فسمع كلاما من وراثه فاذا هو يقول اللهم اعنى على ما ينجبني مما خوفتنى فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حين سمع ذلك الا يضم اليها اختها فقال الرجل اللهم ارزقنى شوق الصالحين الى ما شوقتهم اليه فقال النبي صلى الله عليه وسلم لأ نس بن مالك اذهب يا انس فقل له يقول لك رسول الله عليه وسلم استغفر لي فجاءه انس قبلغه فقال الرجل يا انس انت رسول رسول الله عليه وسلم الله عليه وسلم الي فارجع فاستثبته فقال النبي صلى الله عليه وسلم مقال له اذهب فقل له ان الله فضلك على الانبياء مثل ما فضل به قل له نعم فقال له اذهب فقل له ان الله فضلك على الانبياء مثل ما فضل به

رمضان على الشهور وفضل امتك على الامم مثل ما فضل يوم الجمعة على سائر الايام فذهب ينظر اليه فاذا هو الخضر » : كثير بن عبد الله ضعفه الاثمة لكن جاء من غير روايته \*

قال ابو الحسين بن المنادى اخبرنى ابو جعفر احمد بن النضر العسكرى محد بن الفضل بن جابر عن محمد بن سلام المنيحي حدثنا وضاح بن عبادالكوفي حمد ثنا عاصم بن سليمان الاحول حدثني انس بن مالك رضي الله عنه قال « خرجت ليلة من الليالي أحمل مع النبي صلى الله عليه وسلم الطهور فسمع مناديا ينادى فقال لى يا انس صه فسكت فاستمع فاذا هو يقول اللهم اعنى على ما ينجيني مما خوفتني منه قال فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لو قال اختهاممها فكائن الرجل لقن ما أراد النبي صلى الله عليه وسلم فقال وارزقنى شوق الصالحين الى ما شوقتهم اليه فقال النبي صلى الله عليه وسلم لي يا أنس ضع لي الطهور وأثت هذا المنادي فقل له ادع الله تعالى لرسول الله صلى الله عليه وسلم أن يعينه على ما ابتعثه به وادع لامته ان يأخذوا ما أتاهمبه بينهم بالحق قال فأتيته فقلت رحك الله ادع الله لرسول الله صلى الله عليه وسلم أن يعينه على ما ابتعثه به وادع لامته أن يأخذوا ما أتاهم به بينهم بالحق فقال لي ومن أرسلك فكرهت أن أخبره ولم أستأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت له رحمك الله ما يضرك من أرساني ادع الله بما قلت لك فقال لا أو تخبرني من أرسلك قال فرجعت الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت له يارسول الله أبى أن يدعو لك بما قلت له حتى أخبره بمن أرسلني فقال ارجم اليه فقل له أنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فرجعت اليه فقلت له فقال لى مرحبا برسول رسول الله أنا كنت أحق ان آتيه اقرأ على رسول الله صلى لله عليه وسلم منى السلام وقل له يارسول الله الحضر يقرأ لك السلام ورحمة الله ويقول لك يارسول الله ان الله فضلك على الانبياء كما فضل شهر رمضان على سائر الايام قال سائر الايام قال فضل يوم الجمعة على سائر الايام قال فلما وليت سمعته يقول اللهم اجعلنى من هذه الامة المرحومة المرشدة المتوب عليها » \*

وأخرجه الطبراني في الاوسط عن بشر بن على بن بشر المعى عن محمد بن سلام وقال لم يروه عن أنس الاعاصم ولا عنه الاوضاح تفرد به محمد بن سلام قلت وقد جاء من وجهين آخرين عن أنس رضى الله عنه : وقال أبو الحسين بن المنادى هذا حديث وا م بالوضاح وغيره وهو منكر الاسناد سقيم المنن ولم يراسل الخضر نبينا صلى الله عليه وسلم ولم يلقه : واستبعده أبن الجوزى من جهة امكان لقياه النبي صلى الله عليه وسلم واجباعه معه ثم لايجي، اليه وأخرج ابن عدا كر من طريق آبى خالد مؤذن مسجد "مسلبة حدثنا أبو داود عن أنس فذكر نحوه ه

وقال ابن شاهين حدثنا موسى بن أنس بن خالا بن عبد الله بن طلحة ابن موسى بن أنس بن مالك حدثنا أبي حدثنا محمد بن عبد الله الانصارى حدثنا حام بن أبى رواد عن معاذ بن عبد الله بن أبى بكر عن أبيه عن أنس رضى الله عنه قال «خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات ايلة لحاجة فخرجت خلفه فسمهنا قائلا يقول اللهم الى أسألك شوق الصالحين الى ما شوقتهم اليه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لو أضاف اليها أختها فسمهنا القائل وهو يقول اللهم الى أسألك أن تمينى بما ينجينى مما خوفتنى منه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم وجبت ورب الكعبة يا أنس أثت الرجل فاسأله أن يدعو لرسول الله أن يرزقه الله القبول من أمته والعون على ما جاء به من الحق والتصديق قال أنس رضى الله عنه فأتيت الرجل فقلت يا أبا عبد الله أدع لرسول الله صلى الله أنس رضى الله عنه فأتيت الرجل فقلت يا أبا عبد الله أدع لرسول الله صلى الله

عليه وسلم فقال لى ومن أنت فكرهت أن أخبره ولم أستأذن وأبى ان يدعوحتى اخبره فرجعت الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبرته فقال أخبره فرجعت فقلت له أنارسول رسول الله صلى الله عليه وسلم اليك فقال مرحباً برسول رسول الله عليه وسلم فدعى له وقال أقرئه مني السلام وقل له انا أخوك الخضر انا كنت أحق أن آتيك قال فلما وليت سمعته يقول اللهم اجعلني من هذه الامة المرحومة المتاب عليها » ه

وقال الدارقطني في الافراد حدثنا احمد بن العباس البغوى حدثنا انس بن خالد حدثني محمد بن عبد الله به نحوه . ومحمد بن عبد الله هد أنس بن خالد حدثني محمد بن عبد الله به نحوه . ومحمد بن عبد الله هد البخارى هو ابو سلمة الانصاري وهو واهي الحديث جداً وليس هو شيخ البخاري قاضي البصرة ذاك ثقة وهو أقدم من ابي سلمة \* وروينا في فوائد ابي اسحق براهيم بن محمد المزني تخريج الدارقطني حدثنا محمد بن اسحق بن خزيمة حدثنا محمد بن احمد بن زيد انا عر بن عاصم حدثنا الحسن بن رزين عن ابن جريج عن عطاء عن ابن عباس لا اعلمه الا مرفوعاً الى النبي صلى الله عليه وسلم قال « يلتقي الخضر والياس في كل عام في الموسم بحلق كل واحد منهما رأس صاحبه ويتفرقان عن هؤلاء الكلمات بسم الله ماشاء الله لا يسوق الخير إلا الله . بسم الله ما شاء الله لا يصرف السوء إلا الله بسم الله ما شاء الله لا حول ولا قوة الا بالله » . قال الدارقطني في الافراد لم محدث به عن ابن جريج غير الحسن ابن وزين : وقال ابو جعفر العقيلي لم يتابع عليه وهو مجهول وحديثه غير محفوظ : ابن رزين : وقال ابو جعفر العقيلي لم يتابع عليه وهو مجهول وحديثه غير محفوظ : وقال ابو الحسين بن المنادى هو حديث واه بالحسن المذكور انتهى

وقد جاء من غير طريقه لكن من وجه واه جداً اخرجه ابن الجوزي من طريق احد بن عمار حدثنا محد بن مهدى حدثنا مهدي بن علال حدثتي ابن جريج فذكره بلفظ « يجتمع البرى والبحرى الياس والخضر كل عام يمكة قال

ابن عباس بلغنا أنه محلق احدها رأس صاحبه ويقول احدها الآخر قل بسم الله الى آخره » وزاد قال ابن عباس «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم مامن عبد قالها في كل يوم إلا أمن من الحرق والغرق والسرق وكل شى، يكرهه حتى يسبح » قال ابن الجوزى: احد بر عمار متروك عند الدارقطنى. ومهدى بن هلال مثله. وقال ابن حيان مهدى بن هلال يروى الموضوعات » ومن طريق عبيد بن إسحق العطار حدثنا محد بن ميسر عن عبد الله بن الحسن عن ابيه عن جده عن على رضى الله عنه «قال مجتمع في كل يوم عرفة جبريل وميكائيل وإسرافيل والخضر فيقول جبريل ما شاء الله لا يوم عرفة أبرد عليه ميكائيل ما شاء الله كل نعمة فمن الله فيرد عليهما اسرافيل ما شاء الله لا يدفع السوء ما شاء الله الميد الله فيرد عليهما المرافيل ما شاء الله لا يدفع السوء متروك الحديث.

وأخرج عبد الله بن احد في زوائد كتاب الزهد لأبيه عن الحسن بن عبد العزيز بن أبى رواد الحسن بن عبد العزيز بن أبى رواد قال مجتمع الخضر والياس ببيت المقدس في شهر رمضان من أوله الى آخره ويفطران على الكرفس وامثال الموسم كل عام — وهذا معضل \* وروينا في فوائد أبى على أحمد بن محمد بن على الباشانى حدثنا عبد الرحيم بن حبيب المداريانى حدثنا صالح عن أسد بن سعيد عن جعفر بن محمد عن آبائه عن علي المداريانى حدثنا صالح عن أسد بن سعيد عن جعفر بن محمد عن آبائه عن علي رضى الله عنه قال كنت عند الذي صلى الله عليه وسلم فذكر عنده الادهان «فقال فضل دهن البنفسيج على سائر الادهان كفضلنا أهل البيت على سائر الخلق قال وكان الذي صلى الله عليه وسلم يندكر حديث المويلا فيه وكان الذي صلى الله عليه وسلم يدهن به ويستعط \* فذكر حديث المويلا فيه الكراث والبازروج والجرجير والهندباء والكائة والكرفس واللحم والحيتان —

وفيه — الكمام من الجنة ماؤها شفاء العين وفيها شفاء من السم وهي طعام الياس واليسم يجتمعان كل عام بالموسم يشربان شربة من ماء زمزم يكتفيان بها الى قابل فيرد الله شبابهما في كل ماثةعاممرة وطعامهما الكما أَهُ والكرفس » قال ابن الجوزي لايشك حديثي في ان هذا الحديث موضوع والمتهم به عبدالرحيم بن حبيب فقد قال ابن حبان أنه كان يضع الحديث : وقد تقـدم عن مقاتل أن اليسِم هو الخضر \* وقال ابن شاهين حدثنا محمد بن احمد بن عبدالعزيز الحراني حدثنا ابوطاهر خير بن عرفة حدثنا هاني. بن المتوكل حدثنا بقية عن الاوزاعي عن مكحول سمعت واثلة بن الاسقع « قال غزونا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم غزوة تبوك حتى اذا كنا بأرض جذام وقد كان أصابنا عطش فاذا بين أيدينا غيث فسرنا ميلا فاذا بغدير حتى اذا ذهب ثلث الليل اذا نحن بمنادى ينادى بصوت حزين اللهم اجملني منأمة محمد المرحومةالمغفور لها المستجاب لها والمبارك عليها فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ياحذيفة ويا أنس ادخلا الى هذا الشعب فانظرا ماهذا الصوت قال فدخلنا فاذا نحن برجل عليه ثياب بيض أشد بياضًا من الثاج واذا وجهه ولحيته كذلك وادا هو أعلىجسما منا بذراعين أو ثلاثة فسلمنا عليه فرد علينا السلام ثم قال مرحبًا أنبًا رسل رسول الله صلى الله عليه وسلم قانا نعم من أنت رحمك الله قال أنا الياس النبي خرجت أريد مكة فرأيت عسكركم فقال لىجند من الملائكة على مقدمهم جبريل وعلى ساقتهم ميكاثيل هذا أخوك رسول الله فسلم عليه والقه . أرجعا اليه فاقرئاه منى السلام وقولاله لم يمنعني من الدخول الى عسكركم إلا أنى تخوفتأن يذعرالابل ويفزع المسلمون من طولي فان خلقي ايس كخلقكم قولا له صلى الله عليه وسلم يأتيني قال حذيفة وأنس فصافحناه فقال لا نس ياخادم رسول الله مزهذا قال هذا حذيفة صاحب سررسول الله صلى الله عليه وسلم فرحب به ثم قال والله أنه لفي السماء أشهر

منه في الارض تشبه أهل السموات صاحب سر رسول الله صلى الله عليه وسلم قال حذيفة هل تلقى الملائكة قال مامن يوم الا وأنا القاهم يسلمون على وأسلم عليهم قال فأتينا النبي صلى الله عليه وسلم فخرج معنا حتى أتينا الشعب فاذاضوء وجه الياس وثيابه كالشمس فقال النبي صلى الله عليه وسلم على رسلكم فتقدمنا قدر خسين ذراعاً فمانقه مليائم قمدا فرأينا شيئاً شبه الطير العظام قد أحدقت بهما وهي بيض قد نشرت أجنحتها فحالت بيننا وبينهائم صرخ بنا رسولالله صلى الله عليه وسلم فقال ياحذيفة وياأنس فقدمنا فاذا بين أيديهما مائدةخضراء لم أر شيئًا قط أحسن منها قد غلبت خضرتها بياضنا فصارت وجوهن خضراء واذا عليها جبن وتمر ورمان وموز وعنب ورطب وبصل ماخلاالكراث فقىال النبي صلى الله عليه وسلم كلوا بسم الله فقلنا يارسول الله أمن طعام الدنيا هذا قال لا قال لنا هذا رزق ولى في كل اربعين يوماً وليلة أكلة يأتيني بها الملائكة فكان هذا تمام الاربعين وهو شي. يقول الله له كن فيكون فقلنا من أين وجهك قال خلف رومية كنت في جيش من الملاثكة مع جيش من مسلمي الجن غزونا أمة من الكفار قلنا فكم مسافة ذلك الموضم الذى كنت فيه قال أربعة اشهر وفارقته أنا منذ عشرة أيام وأنا أريد مكة أشرب منها في كل سنة شربة وهي ربى وعصمتى الى تمام الموسم من قابل قلنا واى المواطن اكثر مثواك قال الشأم وبيت المقدس والمغرب واليمن وليس من مسجد من مساجد محمد صلى الله عليه سنة كنت قد التقيت انا وهو بالموسم وانا القاه بالموسم وقدكان قال انكستلقى محدأ قبلي فاقرئه منى السلام وعانقه وبكي وعانقنا وبكي وبكينا فنظرنا اليه حين هوى في السماء وكا نه حمل حملا فقلنا يارسول الله لقد رأينا عجباً اذ هوى الى السماء قال یکون بین جناحی ملك حتى ینتهي به حيث اراد ، • قال ابن الجوزى

لعل بقية سمع هذا من كذاب فدلسه عن الاوزاعى قال وخير بن عرفة لايدرى من هو قلت هو محسدت مشهور مصري واسم جده عبدالله بن كامل يكنى أبا الطاهر روى عنه أبوطالب الحافظ شيخ الدارقطني وغيره ومات سنة ٣٨٣

أبى الدنيا حــدثنى ابراهيم بن ســعيد الجــوهرى حدثنــا يزيد بن يزيد الموصلي التيمي مولى لهم حدثنا ابو اسحق الحرشي عن الاوزاعي عن مكحول عن أنس رضى الله عنه قال « غزونا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى اذا كنا بلخ الناقة بهذا الحجر اذا نحن بصوت يقول اللهم اجعلني من امة محمد المرحومة المغفور لها المتاب عليها المستجاب منها فقال لى رسول الله صــلى الله عليه وسلم يا أنس انظر ماهذا الصوت قال فدخات الجبـل فاذا رجل أبيض الرأس واللحية عليمه ثياب بيض طوله أكثر من ثلمائة ذراع فلما نظر إلى" قال أنت رسول رسول الله صلى الله عليه وسلم قلت نعم قال ارجع اليه فاقرأ عليه منى السلام وقل له هذا أخوك الياس يريد يالقاك فجاء النبي صلى الله عليه وسلم وانا معه حتى اذا كنت قريباً منه تقدم وتأخرت فتحدثا طويلا فنزل عليهما شي من السها. شبيه السفرة فدعواني فأكات معهما فاذا فيهما كأة ورمان وكرفس فلما أكلت قمت فتنحيت وجابت سحابة فاحتملته فجعلت أنظر الى بياض ثيابه فيها تهوى به قبل الشام فقلت للنبي صلى الله عليه وسلم بأبي أنت وأمي هذا الطعام الذي أكلنا من السماء نزل عليك قال سألته عنه فقال أناني به جبريل ولي كل أربعين يوما أكلة وفي كل حول شربة من ما. زمزم وربما رأيته على الجب يمسك الحلو فيشرب وربمـا سقانى ». قال ابن الجوزى يزيد وأبو اسحق لا يعرفان وقد خالف هذا الذي قبله في طول الياس \* وأخرج ابن عساكر من طريق على ابن الحسين بن ثابت الحورى عن هشام بن خالد عن الحسين بن يحيى الحسنى عن ابن أبى رواد « قال الخضر والياس يصومان ببيت المقدس ويحجان في كل سنة ويشربان من زمزم شربة تكفيهما الى مثلها من قابل » » ثم وجدت في زيادات الزهد لعبد الله بن احمد بن حنبل قال وجدت في كتاب أبى بخطه حدثنا مهدي بن جعفر حدثنى ضمرة عن السرى بن يحيى عن ابن أبى رواد قال «الياس والخضر يصومان شهر رمضان ببيت المقدس ويوافيان الموسم في كل عام » قال عبد الله وحدثنى الحسن هو ابن رافع عن ضمرة عن الممرى عن عبد العزيز بن أبى رواد مثله \* وقال ابن جرير في تاريخه حدثنا عبد الرحن ابن عبد الله بن الحمكم المصرى حدثنا محد بن المتوكل حدثنا ضمرة بن ربيعة عن عبد الله بن الحمكم المصرى حدثنا محد بن المتوكل حدثنا ضمرة بن ربيعة عن عبد الله بن شوذب قال الخضر من ولد فارس والياس من بنى اسرائيل يلتقيان في كل عام بالموسم

وقال الفاكهي في كتاب مكة حدثنا الزبير بن بكار حدثني حمرة بن عتبة حدثني محمد بن عمران عن جعفر بن محمد بن على قال كنت مع أبي بمكة في ليالى العشر وأبي قائم يصلى في الحجر فدخل عليه رجل أبيض الرأس واللحية من الاعراب فجلس الى جنب أبى فخفف فقال اني جئتك يرحمك الله تخبرني عن أول خلق هذا البيت قال ومن أنت قال أنا رجل من أهل المغرب قال إن أول خلق هذا البيتان الله لما رد عليه الملائكة حيث قالوا (أتجعل فيها من يفسد فيها) غضب فطافوا بعرشه فاعتذروا فرضى عنهم وقال اجعلوا لى فى الارض بيتا يطوف به من عبادي من أهل زمانك أعلم منك ثم ولى فقال لي أبي أدرك الرجل أي يرحمك ما بقي من أهل زمانك أعلم منك ثم ولى فقال لي أبي أدرك الرجل فرده على فخرجت وأنا أنظر اليه فلا بلغ باب الصفا مثل فكاً نه لم يكن شيئاً فرده على قال تدرى من هذا قال قلت لا . قال هذا الخضر

(باب ما جاء في بقاء الخضر بعد النبي «ص»ومن نقل عنه أنه رآه وكله)

قال ابن أبي حاتم فى التفسير حدثنا أبى حدثنا عبد العزيز الاويسى حدثنا على بن أبى على الهاشمي عن جعفر بن محمد بن على بن الحسين عن أبيه أن على ابن أبى طالب رضى الله عنه قال « لما توفى النبي صلى الله عليه وسلم وجاءت التعزية فجاءهم آت يسمعون حسه ولا يرون شخصه فقال السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله وبركاته كل نفس ذائقة الموت وإنما توفون أجوركم يوم القيامة ان في الله عزاء من كل مصيبة وخلفاً من كل هالك ودركا من كل ما فات فبالله فدوا وإياه فارجوا فان المصاب من حرم الثواب » قال جعفر أخبرنى أبى أن على بن أبى طالب رضى الله عنه « قال تدرون من هذا · هذا الحضر » »

ورواه محد بن منصور الجزار عن محد بن جعفر وعبدالله بن ميمون القداح جيماً عن جعفر بن محد عن أبيه عن على بن الحسين سمعت أبى يقول « لما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم جاءت التعزية بسمعون حسه ولايرون شخصه السلام عليكم ورحمة الله أهل البيت ان في الله عزا، من كل مصيبة وخلفاً من كل هالك ودركا من كل مافات فبالله فثقوا وإياه فارجوا فان المحروم من حرم الثواب فقال علي رضى الله عنه تدرون من هذا هذا الخصر » \* قال ابن الجوزى تابعه محد بن صالح عن محد بن جعفر ومحد بن صالح ضعيف » ورواه الواقدى وهو كذاب ورواه محمد بن أبى عمر عن محمد بن جعفر وابن أبى عمر على محمد بن بعفر وابن أبى عمر شهر من أن يقال فيه هذا ، هو شيخ مسلم وغيره من الاثمة وهو ثقة حافظ صاحب مسند مشهور به مروي وهذا الحديث فيه أخبرنا به شيخنا حافظ العصر أبو الفضل بن الحسين رحمه الله قال أخبرنى أبو محمد بن القيم أنا أبو الحسن بن البخارى عن محمد بن معمر أنا سعمد

ابن أبي الرجا أنا احمد بن محمد بن النمان أنا أبوبكر بن المقرى أنا اسحق بن احمد الخزاعي حدثنا محمد بن بحيي بن أبي عمر العدني حدثنا محمد بن جعفر قال كان ابي هو جعفر بن محمد الصادق يذكر عن أبيه عن جمده عن على بن أبي طالب رضي الله عنه « انه دخل عليه نفر من قريش فقال ألا أحدثكم عن أبى القاسم قالوا بلى » فذكر الحديث بطوله في وفاة النبي صلى الله عليه وسلم وفي آخره « فقال جبريل يا احمد عليكم السلام هذا آخر وطنى فيالارض انما كنت أنت حاجتي من الدنيا : فلما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم وجاءت التعزية جا. آت يسمعون حسه ولابرون شخصه فقال السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله ان في الله عزاء من كل مصيبة وخلفاً من كل هالك ودر كا من كل فاثت فبالله فثقوا وإياه فارجوا فان المحروم من حرم الثواب وان المصاب من حرم الثواب والسلام عليكم فقال علي هل تدرون من هذا هذا الخضر »انتهى ومحمدبن جعفر هُو أَخُو مُوسَى الكَاظُمُ حَدَثُ عَنَ أَبِيهِ وَغَيْرِهُ رَوَى عَنْهُ ابْرَاهِيمُ بَنَ الْمُنْسَذِر وغيره وكان قد دعى لنفمه بالمدينة وبمكة وحجبا لناسسنة ٢٠٠وبايعوه بالخلافة فحج المعتصم فظفر به فحمل إلى أخيه المأمون بخراسان فمات بجرجان سنة ٣٠٣ وذكر الحطيب في ترجمته أنه لما ظفر به صعد المنبر فقال أيها الناس اني كنت قد حدثتكم بأحاديث زورتها فشق الناس الكتب التي سمعوهامنه وعاشسبعين سنة : قال البخارى أخوه اسحق أوثق منه وأخرج له الحاكم حديثًا ـ قال الذهبي انه ظاهر النكارة في ذكر سليان بن داود عليه السلام \*

وقالسيف بن عرو التميمي في كتاب الردة له عن سعيدبن عبد الله عن البن عرو التميمي في كتاب الردة له عن سعيدبن عبد الله عليه وسلم ابن عر رضى الله عنها قال « لما توفى رسول الله وانا اليه راجعون جاء ابو بكر حتى دخل عليه فلما رآه قال انا لله وانا اليه راجعون وصلى عليه فرفع أهل البيت عجيجاً سمعه أهل المصلى فلما سكن مابهم (٣٨ عليه فرفع أهل البيت عجيجاً سمعه أهل المسلى المنابع المنابع (٣٨ عليه فرفع الرسائل المنبية)

سمعوا تسليم رجل على الباب صيت جلد يقول السلام عليكم يا أهل البيت كل نفس ذا ثقة الموت وانما توفون أجوركم يوم القيامة الاوان في الله خلفامن كل احد ونجاة من كل مخافة والله فارجوا وبه فنقوا فان المصاب من حرم الثواب فاستمعوا له وقطعوا البكاء ثم طلعوا فلم يرو أحداً فعادوا لبكائهم فناداهم مناد آخر يا أهل البيت أذ كروا الله تعالى واحدوه على كل حال تكونوا من الخلصين ان في الله عزاء من كل مصيبة وعوضا من كل هلكة فبالله فنقوا واياه فاطيعوا فان المصاب من حرم الثواب فقال أبو بكر رضي الله عنده صدا الخضر والياس قد حضرا وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وسيف فيه مقال وشيخه لا يعرف ه

وقال ابن ابی الدنیا حدثنا کامل بن طلحة اخبرنا عباد بن عبدالصمد عن أنس بن مالك رضی الله عنه قال «لما قبض رسول الله صلی الله علیه وسلم اجتمع أصحابه حوله یبكون فدخل علیهم رجل طویل أشعر المنكبین فی ازار وردا، یتخطی أصحاب رسول صلی الله علیه وسلم حتی أخذ بعضادتی باب البیت فبكی ثم أقبل علی الصحابة فقال إن فی الله عزا، من كل مصیبة وعوضامن كل ما فات وخلفا من كل هالك فالی الله فأثببوا و بنظره الیكم فی الملا، فانظروا کل ما فات وخلفا من كل هالك فالی الله فأثببوا و بنظره الیكم فی الملا، فانظروا فان المصاب من لم یجز با اثواب ثم ذهب الرجل فقال أبو بكر رضی الله عنه علی بالرجل فنظروا یمیناً وشهالا فلم بروا أحداً فقال أبو بكر رضی الله عنه لمل هذا المخضر أخو نبینا جا، یعزینا علیه صلی الله علیه وسلم » . عباد ضعفه البخاری والعقیلی : وقد أخرجه الطبر ایی فی الاوسط عن موسی بن هر و ن عن كامل وقال تفرد به عباد عن أنس رضی الله عنه

وقال ابن شاهين في كتاب الجنائزله حدثنا ابن أبى داود ثنا احد بن عرو بن السراج ثنا ابن وهب عن حدثه عن محمد بن عجلان عن محمد بن المنكدر قال بيما عمر بن الخطاب يصلى على جنازة اذا هاتف مهتف من خلفه الانسبقنا لصلاة رحمك الله فانتظره حتى لحق بالصف فكبر فقال ان تعذبه فقد عصاك وان تغفر له فانه فقير الى رحمتك فنظر عمر وأصحابه الى الرجل فلما دفن الميت سوى الرجل عليه من تراب القبر ثم قال : طوبى لك ياصاحب الفبر ان لم تكن عريفا أو جابيا أو خازنا أو كاتبا أو شرطيا فقال عمر رضى الله عنه خذوا لى هذا الرجل نسأله عن صلاته وعن كلامه فتولى الرجل عنهم فاذا أثر قدمه فراع فقال عمر رضى الله عنه هذا والله الخضر الذى حدثنا عنه النبى صلى الله عليه وسلمقال ابن الجوزى فيه مجهول وانقطاع بين ابن المنكدر وعمر

وقال ابن ابي الدنيا ثنا ابى ثنا على بن شقيق ثنا ابن المبارك انبأنا عر بن محد بن المنكدر قال بيما رجل يمشى يبيع وبحلف قام عليه شيخ فقال ياهذا بع ولا تحلف فعاد فحلف فقال بع ولا تحلف قال أقبل على ما يعنبك قال هذا ما يعنينى ثم قال آثر الصدق على ما يضرك على الكذب فيما ينفعك وتكام فاذا انقطع علمك فاسكت وأتهم الكاذب فيما يحدثك به غيرك قال اكتب لي هذا الكلام فقال ان يقدر شيء يكن ثم لم يره فكانوا برون انه الخضر: قال ابن الجوزى كان هذا أصل الحديث

وقد رواه ابو عربن السماك في فوائده عن يحيى بن ابى طالب على بن على بن على بن على على بن على على عن عبد الله بن عبد الله قال كان ابن عمر قاعداً ورجل قد أقام سلعته يريد بيعها فجعل يكرر الايمان اذ مربه رجل فقال اتق الله ولا تحلف به كاذبا عليك بالصدق فيها يضرك واياك والكذب فيما بنفعك ولا تزيدن في حديث غبرك فقال ابن عمر لرجل: اتبعه فقل له اكتب هذه الكلمات فتبعه فقال ما يقضى من شيء يكن ثم فقده فرجع فاخبر ابن عمر فقال ابن عمر رضى الله عنه ذاك الخضر: قال ابن الجوزى على بن عاصم ضعيف سيء الحفظو لعله اراد ان

يقول عمر بن محمد بن المنكدر فقال ابن عمر

وقد رواه احمد بن محمد بن مصعب أحد الوضاءين عن جماعة مجاهيل عن عطاء عن ابن عورضى الله عنها ـ قلت وجدت طريقا جيدة غير هذا عن ابن عررضى الله عنه قال البيهةي في دلائل النبوة أنا أبو زكريا بن ابي اسحق ثنا احمد بن سلبان الفقيه ثنا الحباج بن قراقصة أن رجاين كانايتبايمان عندعبدالله ابن عررضى الله عنها فكان أحدهما يكثر الحلف فبيها هما كذلك اذ مر بها رجل فقام عليهما فقال للذى يكثر الحلف ياعبد الله اتق الله ولا تكثر الحلف فانه لا يزيد في رزقك ان حلفت ولا ينقص من رزقك ان لم تحلف قال امض لما يعنيك قال ان هذا مما يعنيني قالها ثلاث مرات ورد عليه قوله فلما أراد أن ينصرف عنها قال اعلم أن من الايمان أن تؤثر الصدق حيث يضرك على الكذب عبد الله بن عمد الحقه فاستكتبه هؤلا، الكلمات فقال ياعبد الله ا كتبني هذه الكلمات يرحك عر الحقه فاستكتبه هؤلا، الكلمات فقال ياعبد الله ا كتبني هذه الكلمات يرحك الله فقال الرجل ما يقدر الله يكن وأعادها عليه حتى حفظهن ثم مشى حتى وضع إحدى رجليه في المسجد فها أدرى أرض تحته أم سها، قال فكانوا يرون أنه الخضر أوالياس

وقال ابن ابى الدنيا ثنا يعقوب بن يوسف ثنا مالك بن اسماعيل ثنا صالح ابن أبي الاسود عن محفوظ بن عبد الله عن شيخ من حضرموت عن محمد بن يحيى قال « قال على بن ابى طالب رضي الله عنه بينا أنا أطوف البيت اذا أنابر جل معلق بالاستار وهو يقول يامن لا يشغله سمع عن سمع يامن لا يغلطه السائلون بامن لا يتبرم بالحاح الملحين أذقني برد عفوك وحلاوة رحمتك قال قلت دعاؤك هذا عافاك الله أعده قال وقد سمعته ? قلت نعم قال فادع به في دبر كل صلاة فوالذي نفس الخضر بيده لو أن عليك من الذنوب عدد نجوم السماء وحصى

الارض لغفر الله لك أسرع من طرفة عين » \* وأخرجه الدينورى في المجالسة من هذا الوجه

وقد روى احمد بن حرب النيسابورى عن محمد بن معاذ الهروى عن سفيان الثورى عن عبد الله بن محرز عن يزيد الاصم عن على ابن ابى طالب فذكر نحوه ولكن قال « فقلت ياعبد الله أعد الكلام قال وسمعته قلت نعم قال والذى نفس الخضر بيده وكان الخضريقولهن عند دبر الصلاة المكتوبة لا يقولها أحد دبر الصلاة المكتوبة الا غفرت ذنو به وان كانت مثل رمل عالج وعدد المطر وورق الشجر ورواه محمد بن معاذ الهروى عن ابى عبيد الخزومي عن عبد الله بن الوليد عن محمد بن حميد عن سفيان الثورى نحوه .

وأخرج البيهتي في الدلائل قال ثنا أبوعبدالله الحافظ ثنا ابوجمفر البغدادى ثنا عبد الله بن عبدالرحن الصنعانى ثنا ابوالوليد المحزوى ثنا أنس بن عباض عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جابر بن عبد الله قال « لما توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم عزتهم الملائكة يسمعون الحس ولايرون الشخص فقال السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله وبركانه ان في الله عزاء من كل مصيبة وخلفاً من كل فائت فبالله فنتوا وإياه فارجوا فاغا الحروم من حرم الثواب والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته »:

وقال البيهتى ايضاً أنا أبو شعبة احمد بن محمد بن عمر والاحسى حدثنا الحسن بن حيد بن الربيع المخمى ثنا عبدالله بن أنى زياد ثنا شيبان ابن حاتم ثنا عبدالواحد بن سليان الحارثى ثنا الحسن بن على عن محمد بن على هو ابن الحسين بن على قال « لما كان قبل وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم هبط اليه جبراثيل » فذكر قصة الوفاة مطولة وفيه « فأتام آت يسمعون حسه ولايرون شخصه فقال السلام عليكم ورحة الله وبركاته فذكر مثله في التمزية »

وروى سيف في الفتوح ان جماعة كانوا مع سعد بن أبي وقاص فرأوا أبا محجن وهو يقاتل فذكر قصة أبي محجن بطولها وانهم قالوا وهم لايعرفونه ماهو إلا الحضر: وهذا يقتضى أنهم كانواجازمين بوجود الخضر في ذلك الوقت. وقال ابو عبدالله بن بطة المكبري الحنبلى ثنا شعيب بن احمد بن أبى العوام ثنا أبي ثنا إبراهيم بن عبد الحميد الواسطى ثنا أبين بن سفيات عن غالب بن عبدالله العقيلي عن الحسن البصرى قال « اختلف رجل من أهل السنة وغيلان القدري في شيء من القدر فتراضيا بينها على أول رجل يطلع عليها من ناحية ذكراها فطلع عليها أعرابي فطوى عباءة فجه الما كي كتفه فقالاله رضيناك حكافيا بيننا فطوى كساءه ثم جلس عليه ثم قال اجلسا فجلسنا بين يديه فحكم على غيلان قال الحسن ذاك الحضر » \* في اسناده أبين بن سفيان وهو متروك

وروى حاد بن عمر النصيبي أحد المتروكين ثنا السرى بن خالد عن جعفر ابن محد عن ابيه عن جده على بن الحسين ان مولى لهم ركب البحر فكسر به فبينا هو يسير على ساحله إذ نظر الى رجل على شاطى، البحر ونظر الى مائدة نزلت من السماء فوضعت بين يديه فأكل منها ثم رفعت فقال له بالذى وفقك عا أرى أي عبادالله أنت قال الخضر الذي تسمع به فقال بماذا جاءك هذا الطعام والشراب قال بأسماء الله العظام»

وأخرج احمد في كتاب الزهد له عن حاد بن أسامة ثنا مسعر عن معن بن عبدالرحن بن عبدالله بن مسعود على عبدالله بن عتبة بن مسعود قال بيما رجل في بستان بمصر في فتنة ابن الزبير مهموماً مكتئباً ينكث في الارض بشىء اذ رفعر أسه فاذا بفتى صاحب مسحاة قد سنح له قائماً بين يديه فرفع رأسه فكأ نه ازدراه فقال له مالى أراك مهموماً قال لاشىء قال أما الدنيا فان الدنيا عرض حاضر يا كل منه البر والفاجر وإن الآخرة أجل صادق يحكم فيه ملك قادر حتى

ذكر إن لها مفصلا كمفاصل اللحم من أخطأ شيئا أخطأ الحق قال فلها سمعذلك منه اعجبه فقسال اهتماى بما فيه المسلمون قال فان الله سينجيك بشفقتك على المسلمين وسل من ذا الذى سأل الله فلم يعطه او دعاه فلم يجبه أو توكل عليه فلم يكفه او وثق به فلم ينجه قال فطفقت أقول اللهم سلنى وسلم منى قال فتجلت ولم يصب فيها بشىء قال مسعر يرون انه الخضر

وأخرجه ابو نعبم في الحلية في ترجمة عون بن عبدالله من طريق ابى اسامة وهو حماد بن اسامة وقال بعده : ورواه ابن عبينة عن مسمر وقال ابراهيم بن همد بن سفیان الراوی عن مسلم عقب روایته عن مسلم لحدیث ابی سعید فی قصة الذي يقتله الدجال يقال ان هذا الرجل الخضر: وقال عبدالرزاق أنا معمر عن الزهري عن عبيد الله بن عبدالله بن عتبة عن ابى سعيد في قصة الذي يقتسله الدجال وفي آخره قال معمر بلغني انه يجعل على حلقة صفيحة من تحاس وبلغني انه الخضر وهذا عزاه النووي لمسند معمر فأوهم ان له فيه سنداً وأعاهو قول معمر: وقال ابونميم في الحلية ثنا عبيدالله بن محمد هو أبوالشيخ ثنا محمد بن يحيى هو ابن منده ثنا احمد بن منصور المروزي ثنا احمد بن جميل قال قال سفيان أبن عيينة بينا أنا أطوف بالبيت إذ أنا برجل مشرف على الناس حسن الشبه فقلنا بعضنا لبعض ماأشبه هذا الرجل أن يكون من أهل العلم قال فاتبعناه حتى قضى طوافه فسار الى المقام فصلى ركعتين فلماسلم أقبل على القبلة فدعى بدعوات ثم التفت الينا فقال هل تدرون ماذا قال ربكم ? قلنــا وماذا ? قال قال ربكم أنا الملك أدعوكم الى أن تكونوا ملوكا ثم أقبل على القبلة فدعى بدعوات ثم التفت الينا فقال تدرون ماذا قال ربكم ? قلنا ماذا ? قال قال ربكم أنا الحيالدىلايموت أدعوكم الى أن تكونوا أحياءلاتمونون ثم أقبل علىالقبلة فدعى بدعوات ثمالنفت الينا فقال تدرون ماذا قال ربكم ? قلنا ماذا قال ربنا حدثنا يرحك قال قالىربكم

أنا الذي اذا أردت شيئًا كان أدعوكم الى أن تبكونوا بحال اذا أردتم شيئًا كان لَكُم . قال ابن عيينة ثم ذهب فلم نره قال فلقيت سفيان الثورى فأخبر بعدذلك فقال ماأشبه أن يكون هذا الخضر أو بعض هؤلا. الابدال: تابعه محرز بن أبي جدعة عن سفيان ورواها زياد بن أبي الاصبع عن سفيان أيضاً . وروى محدبن الحسن بن أبي الازهر عن العباس بن يزيد عن سفيان نحوها . وأخرج أبوسميد في شرف المصطفى من طريق احمد بن ألى ترة ثنا محمد بن الفرات عن ميسر بن سميد ( بن أبي عروبة ) عن أبيه بينما الحسن في مجلسه والناسحوله إذأقبل رجل مخضرة عيناه فقال له الحسن : أهكذا ولدتك أمك أم هي بينة قال أو ماتعرفني يا اباسعيد قال من أنت فانتسب له فلم يبق في الحبلس أحد إلا عرفه فقال ياهذا ماقصتك فقال يا أباسعيد عمدت الى جميع مالى فألقيته في مركب فخرجت أريد الصين فعصفت علينا ربح فغرقت فخرجت الى بعض السواحل على لوح فأقمت أتردد نحواً من أربعة اشهرآكل ما أصيب من الشجر والعشب وأشرب منماء العيون ثم قلت لأمضين على وجعي فاما ان اهلك واما ان انجو فسرت فرفع لي قصر كأن سناه فضة فرفعت مصراعه فاذا داخله أروقة في كلطاق منها صندوق من لؤلؤ وعليها أقفال مفاتيحها رأى العين ففتحت بمضها فخرجت من جوفه رائحة طيبة واذا فيه رجال مدرجون في ألوان الحرير فحركت بعضهم فاذا هو ميت في صفة حي فأطبقت الصندوق وخرجت واغلقت باب القصر ومضيت فاذا أنا بفارسين لم أر مثلهما جمالا على فرسين أغرين محجلين فسألانيءن قصتي فأخبرتهما فقالا تقدم امامك فانك تصير الى شجرة نحتها روضة هنساك شيخ حسن الهيئه على دكان يصلى فأخبره خبرك فانه يرشدك الى الطريق فضيت فاذا أنا بالشيخ فسلمت فردعلي وسألني عن قصتي ثم قالماصنعت قلت اطبقت الصناديق واغلقت الأبواب فسكن وقال اجلس فمرت به سحابة فقالت السلام عليك ياولي الله فقال اين تريدين قالت اريدبلد كذا وكذا فلم تزل نمر به سحابة بعد سحابة حتى اقبلت سحابة فقال اين تريدين قالت البصرة قال انزلى فنزلت فصارت بين يديه فقال احلى هذا حتى توديه الى منزله سالما فلما صرت على من السحابة قلت اسأنك بالذي اكرمك إلا اخبرتنى عن القصر وعن الفارسين وعنك قال اما القصر فقد أكرم الله به شهدا، البحر ووكل بهم ملائكة يلقطونهم من البحر فيصيرونهم في تلك الصناديق مدرجين في اكفان الحرير. والفارسان ملكان يغدوان ويروحان عليهم بالسلام من امر الله واما انا فالخضر وقد سألت ربى يغدوان ويروحان عليهم بالسلام من امر الله واما انا فالخضر وقد سألت ربى ان يحشرنى مع امة نبيكم قال الرجل فلما صرت على السحابة اسابنى الفزع من هول عظيم حتى صرت الى ماترى فقال الحسن لقد عاينت عظيما

وروى الطبراني في كتاب الدعاء قال ثنا يحيى بن محدالحنائي ثنا المعلى بن حري عن محد بن مهاجر البصرى ثنى ابوعبدالله بن التوم الرقاشى ان سليان إبن عبدالملك اخاف رجلا وطلبه ليقتله فهرب الرجل فجعلت رسله نختلف الى منزل ذلك الرجل يطلبوبه فلم يظفر به فجعل الرجل لايأتي بلدة إلا قيل له قد كنت تطلب ههنا فلما طال عليه الامر عزم على ان يأتى بلدة لاحكم اسليان عايبا فذكر قصة فيها فبينا هو في صحراء ليس فيها شجر ولاماء اذا هو برجل يصلى قال فخفته ثم رجعت الى نفسى فقلت والله مامعه راحلة ولادابة قال فقصدت نحوه فركم وسجد ثم التفت إلى فقال لهل هذا الطاغي اخافك قلت اجل قال فا عنعك من السبع قلت برحمك الله وماالسبع قال: قل سبحان الواحد الذى ليس غيره إله . سبحان القديم الذى لا بارى له . سبحان الدائم الذى لا نفاد له . سبحان الذي هو كل يوم في شأن . سبحان الذي يحيى وعيت . سبحان الذى خلق ما يرى وما لا يرى . سبحان الذي علم كل شيء بغير تعليم . ثم قال قلها فقاتها والتفت فلم أر الرجل قال والقى الله في قابي الأمن ورجعت

راجعاً من طريق اريد اهلى فقلت لآتين باب سليان بن عبدالملك فأتيت بابه فاذا هو يوم إذنه وهويأذن للناس فدخلت وانه لعلى فراشه فما غدا ان رآنى فاستوى على فراشه ثم أوماً إلى فما زال بدنيني حتى قعدت معه على الفراش قال سحرتنى او ساحرانت مع ما بلغنى عنك فقلت يا امير المؤمنين ما انا بساحر ولا اعرف السحر ولا سحرتك قال فكيف فما ظننت انه يتم ملكى إلا بقتلك فلما رأيتك لم استقر حتى دعوتك فأقعدتك معي على فراشى ثم قال اصدقنى امرك فأخبرته قال يقول سليان: الخضر والله الذي لا إله إلا هو علمكها . اكتبوا له اما نا واحسنوا جائزته واحلوه الى اهله .

وأخرج ابو نعيم فى الحلية في ترجمة رجا، بن حيوة من تاريخ السراج ثم من رواية محمد بن ذكوان عن رجا، بن حيوة قال انى لواقف معسليان بن عبد الملك وكانت لى منه منزلة إذ جا، رجل ذكر رجا، من حسن هيئته قال فسلم فقال يا رجا، انك قد ابتليت بهذا الرجل وفي قربه الزيغ يا رجا، عليك بالمعروف وعون الضعيف واعلم يارجا، انه من كانت له منزلة من السلطان فرفع حاجة انسان ضعيف لا يستطيع رفعها لقى الله يوم القيامة وقد ثبت قدميه للحساب واعلم يارجا، أنه من كان في حاجته واعلم يارجا، أن من احب الاعمال الى الله فرجا أدخلته على مسلم: ثم فقده وكان يرى أنه الخضر عليه السلام

وذكر الزبير بن بكار في الموفقيات قال اخبرنى السري بن الحرث الانصاري من ولد الحرث بن الصمة عن مصعب بن ابت بن عبد الله بن الزبير وكان يصلى في اليوم والليلة الف ركعة ويصوم الدهر قال بت ليلة في المسجد فلما خرج الناس إذا رجل قد جاء الى بيت النبي صلى الله عليه وسلم ثم أسند ظهره الى الجدار ثم قال اللهم انك تعلم أنى كنت أمس صائما ثم أمسيت فلم افطر على شىء وظلات

اليوم صائرا ثم امسيت ولم افطر على شيء اللهم واني امسيت وأشتهى الثريد فأطعمنيها من عندك قال فنظرت الى وصيف داخل من خوخة المنارة ليس فى خلقة الناس معه قصعة فأهوى بها الى الرجل فوضعها بين يديه وجلس الرجل يأكل وحصبنى فقال هلم فجئت وظننت انها من الجنة فأحببت أن آكل منها فأكلت منها لقمة فاذا طعام لا يشبه طعام الدنيا ثم احتشمت فقمت فرجعت فأكلت منها لقمة فاذا طعام لا يشبه طعام الدنيا ثم احتشمت فقمت فرجعت مكانى فلما فرغ من اكله اخذ الوصيف القصعة ثم أهوى راجعاً من حيث جاء ثم قام الرجل منصرفا فاتبعته لأعرفه فمثل فلا أدرى أين سار فظننته الخضر: واخر ج ابن عساكر من طريق ابراهيم بن عبد الله بن المغيرة عن عبد الله في المسجد قالوا الوليد بن عبد الله بن المغيرة عن عبد الله في المسجد

وقال اسحاق بن ابراهيم الحنبلي في كتاب الرماح له ثنا عبان بن سعيد الانطاعي ثنا على بن الهشم المصيصي عن عبد الحيد بن بحر عن سلام الطويل عن داود بن بحيى مولى عون الطفاوى عن رجل كان مرابطا في بيت المقدس وبعسقلان قال بينا أنا اسير في وادى الاردن اذا انا برجل في ناحية الوادي قائم يصلى فاذا بسحا بة تظله من الشمس فوقع في قلبي انه الياس النبي فأتيته فسلت عليه فانفلت من صلاته فرد السلام فقلت له من انت يرحمك الله فلم يرد على شيئا فأعدت عليه القول مرتبن فقال انا الياس النبي فأخذتنى رعدة شديدة شديدة خسيت على عقلى ان يذهب فقلت له ان رأيت رحمك الله أن تدعو لى ان يذهب الله عني ما اجد حتى افهم حديثك قال فدعالى ثمان دعوات فقال يابر يارحيم ياحي ياقيوم ياحزان يامنان يا هيا شراً هيا فذهب عنى ما كنت أجد فقلت الى من بعث محد خانم النبيين فلا قلت فهل يوحى اليك اليوم فقال اما من بعث محد خانم النبيين فلا قلت فكم من الانبياء في الحياة قال اربعة انا

والخضر في الارض وادريس وعيسى في السهاء قلت فهل تلتقي انت والخضر قال نعم في كل عام بعرفات قلت فما حديثكما قال يأخذ من شعرى وآخذ شعره قلت فكم الابدال قال هم ستون رجلا خسون ما بين عريش مصر الى شاطىء الفرات ورجلان بالمصيصة ورجل بانطاكية وسبعة في سائر الامصار بهم يسقون الغيث وبهم ينصرون على العدو وبهم يقيم الله امر الدنياحتى اذا اراد ان يهلك الدنيا اماتهم جيعا: في اسناده جهالة ومتروكون

وقال ابو الحسن ابن المنادي في الجزء المذكور ثني احمد بن ملاعب ثنا يحيى بن سعيد السعيدي ني ابوجمفر الكوفي ثني ابوعر النصيبي قال خرجت اطلب مسلمة بن مصقلة بالشام وكان يقال انه من الابدال فلقيته بوادى الاردن فقال لى اخبرك بشيء رأيته اليوم في هذا الوادى قال قلت بلي قالدخلت اليوم هــنـا الوادى فاذا انا بشيخ يصلى الى شجرة فألقى في روعي انه الياس النبي فدنوت منسه فسلمت عليه فركع فلما جلس سلم عن يمينسه وعن شاله ثم أقبل على فقال وعليك السلام فقلت من أنت برحمك الله قال أنا الياس النبي قال فأخذتني رعدة شديدة حتى خررت على قفاي قال فدنا مني فوضع يده بين ثديي فوجدت بردها بين كتفي فقلت يانبي الله ادع الله أن يذهب عنى ما أجد حتى أفهم كلامك عنك فدعا له بنمانية أسهاء خسة منها بالعربيسة وثلاثة بالسريانية فقال يا واحد يا أحد يا صمد يا فردياوتر ودعابالثلاثة الاسماء الاخر فلم أعرفها ثم أخذ بيدى فأجلسني فذهب عني ماكنت أجد فقات يانبي الله ألم قر هذا الرجل ما يصنع ? ـ أعنى مروان بن محد ـ وهو يومئذ بحاصر أهل حمص فقال لى مالك وماله جبار عات على الله فقلت يانبي الله أما اني قد مررت به فاعرض عنى فقلت يانبي الله اما آني وان كنت قد مررت بهم فاني لم أهو أحد الفريقين وأنا أستغفر الله وأتوب اليه قال فأقبل على بوجهه ثم قال لي

قد أحسنت هكذا فقل ثم لا تعدد قلت يانبي الله هل في الارض اليوم من الابدال أحد قال نعم هم ستون رجلا منهم خمسون فيها بين العريش الى الفرات ومنهم ثلاثة بالمصيصة وواحد بانطاكية وسائر العشرة في سائر أمصار العرب فقلت يانبي الله هل تلتقي أنت والخضر قال نعم نلتقي في كل موسم بمني قلت فما یکون من حدیثکما قال یأخذ من شعری وآخذ من شعره قات یانبی الله اني رجل خلو ليست لي زوجة ولا ولد فان رأيت أن تأذن لي فأصحبك وأكون معك قال انك ان تستطيم ذلك فانك لا تقدر على ذلك قال فبينا هو بحدثني اذرأيت مائدة قد خرجت من أصل الشجرة فوضعت بين يديه ولم أر من وضعها وعليها ثلاثة أرغفة فمديده ليأكل وقالكل وسم وكل بما يليك فمددت يدى فأكات أنا وهو رغيفا ونصف ثم ان المائدة رفعت ولم أر أحداً رفعهاو أتى بأناء فيه شراب فوضع في يده ولم أر أحدا وضعه فشرب ثم ناولتي فقال اشرب فشربت أحلى من العسل وأشد بياضا من اللبن ثم وضعت الاناء فرفع الاناء فلم ار احدا رفعه ثم نظر الى اسفل الوادي فاذا دابة قد أقبلت فوق الحار ودون البغل وعليه رحالة فلما انتهى اليه نزل فقام ليركب ودرت لآخذ بغرز الدابة فركب ثم سار ومشيت الى جنبه وانا اقول بانبي الله ان رأيت ان تأذن فأصحبك وأكون معك فقال الم أقل إنك لن تستطيع ذلك فقلت فكيف لى بلقائك قال انك اذا رأيتك رأيتني قلت على ذلك قال لعلك تلقاني في رمضان معتكفا ببيت المقدس واستقبلته شجرة فأخذ من ناحية ودرت من الجانب الآخر استقبله فلم ار شيئاً : قال ابن الجوزى مسلمة والراوي عنه وابو جعفر والكوفي لا يعرفون وروى داود بن مهران ثني شيخ عن حبيب ابي محمد انه رأى رجلافقال له من انت قال أنا الخضر \* وعن محمد بن عمران عن جعفر الصادق أنه كان مع اييه فجاءه رجل فسأله عن مسائل قال فأمرن ان ارد الرجل فلم اجده فقال

ذاك الخضر \* وعن أبي جعفر المنصور أنه سمع رجلاً يقول في الطواف أشكو اليك ظهور البغى والفساد فدعاه فوعظه وبالغ ثم خرج فقال اطلبوه فلم بجدوه فقال ذاك الخضر

وأخرج ابن عساكر من طريق عمر بن فروخ عن عبد الرحمن بن حبيب عن سعد بن سعيد عن ابي طيبة عن كثير بن وبرة قال اتانى اخ لي من الشام فاهدى الي هدية فقلت من اهداها اليك قال ابراهيم التيمى قلت ومن اهذاها الى ابراهيم التيمى قال قال كنت جالسا في فناء الكمبة فأتانى رجل فقال انا الخضر واهداها الى وذكر لي تسبيحات ودعوات

وذكر ابو الحسين بن المنادى من طريق مسلمة بن عبد الملك عن عر بن عبد العزيز أنه لقى الخضر (ح) وفي الحجالسة لابى بكر الدينوري من طريق الراهيم بن خالد عن عر بن عبد العزيز قالرأيت الخضر وهو يمشى مشياسريعا وهو يقول صبراً يانفس صبراً لايام تفقد لتلك ايام الابد صبراً لايام قصار لتلك الابام الطوال

وقال يعقوب بن سفيان في تاريخه ثنا محمد بن عبد العزيز الرملي قال ثناضرة هو ابن ربيعة عن السرى بن يحيى عن رياح بن عبدة قال رأيت رجلا يماشي عرب عبد العزيز معتمداً على يده فقلت في نفسي ان هذا الرجل جاف فلما صلى قلت يا ابا حفص من الرجل الذي كان معك معتمدا على يدك آنفا قال وقد رأيته يارياح قلت نعم قال اني لاراك رجلا صالحا ذاك اخى الخضر بشرني اني سألى واعدل. قلت هذا اصلح اسناد وقفت عليه في هذا الباب ايضا وقد اخرجه بو عروبة الحراني في تاريخه عن ايوب بن محمد الوراق عن ضمرة ايضا و واخرجه ابو نعيم في الحلية عن ابن المقرى عن ابي عروبة في ترجة عربن عبد العزيز: وروينا في الجزء الاول من فوائد الحافظ ابي عبد الله محمد بن مسلم بن

زرارة الرازي ثنى النيث بن خالدابو بكر عمرو وكان ثقة قال ثنا المسيب ابو يحيى وكان من اصحاب مقاتل بن حيان قال وفدت على عمر بن عبد العزيز قاذا انا برجل او شيخ يحدثه او قال يتكى، عليه قال ثم لم اره فقلت يا امير المؤمنين رأيت رجلا يحدثك قال ورايت قلت نعم قال ذاك اخى الخضر يأتينى فيوفةنى ويسددنى

وقال أبوعبد الرحمن السلمى في تصنيفه سمعت محمد بن عبد الله الرازى يقول سمعت بلالا الخواصى يقول كنت في تيه بنى اسرائيل قاذا رجل يماشينى فتعجبت ثم ألهمت أنه الحضر فقلت بحق الحق من أنت قال أنا أخوك الحضر فقلت ما تقول في الشافعى قال من الاوتاد (الابدال) قلت فاحمد بن حنبل قال صديق قلت فبشر بن الحارث قال لم يخلف بعده مثله قلت بأى وسيلة رأيتك قال ببرك لامك وقال أبو نعيم في الحلية حدثنا ظفر بن محمد حدثنا عبدالله بن ابراهيم الحريرى قال قال أبو جعفر محمد بن صالح بن دريج قال بلال الخواص رأيت الحضر في النوم فقلت له ما تقول في بشر قال لم يخلف بعده مثله قلت ما تقول في احمد قال صديق

وقال أبو الحسن بن جهضم حدثنا محمد بن داود قال حدثنا محمد بن الصلت عن بشر ( ابن الحارث ) الحافي قال كانت لى حجرة وكنت أغلقها اذا خرجت وممى المفتاح فجئت ذات يوم وفتحت الباب ودخلت فاذا شخص قائم يصلى فراعنى فقال يا بشر لا تفزع أنا أخوك أبو العباس الخضر قال بشر قلت له علمنى شيئًا قال قل: أستغفر الله من كل سبب تبت منه ثم عدت اليه وأسأله التوبة وأستغفر الله من كل عقد عقدته على نفسى ففسخته ولم أف به

وذكر عبد المغيث من حديث ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ما يمنعكم ان تكفروا ذنوبكم بكلمات أخى الخضر فذكرنحو

الكايات المذكورة في حكاية بشر. وروى أبو نعيم عن أبى الحسن بن مقسم عن أبى على الحضر فعلمني عن أبى محدد الحريرى سمعت أبا إسحق المرستاني يقول رأيت الخضر فعلمني عشر كلمات وأحصاها بيده اللهم الى أسألك الاقبال عليك والاصغاء اليك والفهم عنك والبصيرة في أمرك والنفاذ في طاعتك والمواظبة على ارادتك والمبادرة الى خدمتك وحسن الادب في معاملتك والتسليم والتفويض اليك

وقال أبو الحسن بن جهضم حدثنا الخلاى حدثنا ابن مسروق حدثنا أبو عران الخياط قال: قال لى الخضر ما كنت أظن أن لله ولياً إلا وقد عرفته فكنت بصنعا، اليمن في المسجد والناس حول عبد الرزاق يسمعون منه الحديث وشاب جالس ناحية المسجد فقال لى ما شأن هؤلاء قلت يسمعون من عبد الرزاق قال عن قلت عن فلان عن النبي صلى الله عليه وسلم فقال هلا تسمعوا عن الله عز وجل قلت فأنت تسمع عن الله عز وجل قال نعم قلت من أنت قال الخضر فعلمت ان لله أولياء ما عرفتهم

وابن جهضم معروف بالكذب: وعن الحسن بن غالبقال حججت فسبقت الناس وانقطع بى فلقينى شاب فأخذ بيدى فالحقنى بهم فلما قدمت قال لى أهلى انا سمعنا انك هلكت فرحنا الى أبى الحسن القزوينى فذكرنا له ذلك وقلنا أدع الله له فقال ما هلك وقد رأى الخضر قال فلما قدمت جئت اليه فقال لى ما فعل صاحبك قال الحسن بن غالب وكنت في مسجدى فدخل على " رجل و فقال غداً تأتيك هدية فاقبلها قال فبلغنى ان أبا الحسن القزوينى قال عنى قد رأى الخضر مرتين: قال ابن الجوزى الحسن ابن غالب كذبوه .

وأخرج ابن عساكر في ترجمة أبى زرعة الرازي بسند صحيح الى أبى زرعة أنه لما كان شابًا لقي رجلا مخضوبا بالحنا. فقسال له لا تغش أبواب الامرا. قال ثم لقيته بعــد أن كبرت وهو على حالته فقال لى ألم أنهك عن غشيان أبواب الامراء قال ثم التفت فلم أره فكأن الارض انشقت فدخل فيها قال فخيل أنه الخضر فرجعت فلم أزر أميراً ولا غشيت بابه ولا سألته حاجة \* وذكر ابن أبي حاتم في الجرح والتُّعديل: عبد الله بن بحر قال وروى كلاما في الزهد عن رجل تراءی له ثم غاب عنه فلا یدری کیف ذهب فکان یری أنه الخضر :روی نعیم ابن ميسرة عن رجل من يحصب عنه:

وروينا في اخبار ابراهبم بن ادهم قال ابراهبم بن بشار خادم ابراهبم بن ادهم صحبته بالشام فقلت يااباً اسحق اخبرنى عن بد. امرك قال كنت شأباقد حبب إلي الصيد فخرجت يوماً فأثرت ارنباً او تعلباً فبينا انا اطرده إذ هتف بي هاتف لااراه : ياإبراهيم الهذا خلقت ابهذا امرت ففزعت ووقفت ثم تعوذت وركضت الدابة ففعل ذلك مراراً ثم هتف بي هانف من قربوس السرج والله مالهذا خلقت ولابهذا امرت قال فنزات فصادفت راعياً لأبى يرعى الغنم فأخذت جبته الصوف فلبستها ودفعت اليه الفرس وما كان معى وتوجهت الى مُكة فبينا انا في البادية إذ أنا برجل يسير ليس معه إناء ولازاد فلما أمسى وصلى المغرب حرك شفتيه بكلام لم افهمه فاذا بإنا. فيه طعام وإنا. فيه شراب فأكلت معمه وشريت وكنت على هذا اياما وعلمنى اسم الله الاعظم ثم غاب عبى وبقيت وحدى فبينا انا ذات يوم مستوحش من الوحدة دعوت الله فاذا شخص أخذ بحجزتى فقال لى سل تعطه فراعني قوله فقال لاروع عليك انا اخوك الخضر

وذكر عبدالمغيث بن زهير الحربي في جزء جمعه في اخبار الخضر عن احمد ابن حنبل قال كنت ببيت المقـدس فرأيت الخضر والياس: وعن احمد قال كنت نائما فجاءنى الخضر فقال قل لاحمد أن ساكن السماء والملائكة راضون عنك . وعن احمد بن حنبل انه خرج الى مكة فصحب رجلا قال فوقع في نفسي إنه الخضر قال ابن الجوزي في مانقضه ماجعه عبدالمغيث لايثبت هذا عن احد قال وذكر فيه عن معروف الكرخي انه قال حدثني الخضر ومن أين يصح هذا

(م - ٣٠ مجموعة الرسائل المنبرية)

عن معروف. وقال ابوحيان في تفسيره اولم كثير ممن ينتمي الى الصلاح ان بعضهم يرى الخضر: وكان الامام ابوالفتح القشيرى يذكر عن شيخ لهانه رأى الخضر وحدثه فقيل له من اعلمه انه الخضر ام كيف عرف ذلك فسكت قال ويزعم بعضهم ان الخضرية رتبة يتولاها بعض الصالحين على قدم الخضر ومنه قول بعضهم لكل زمان خضر. قلت وهو حيث سلم يدل على ان الخضر المشهور مات: قال ابو حيان وكان بعض شيوخنا في الحديث وهو عبدالواحد العباسى الحنبلي يعتقد اصحابه فيه انه يجتمع بالخضر. قلت وذكر لى الحافظ ابوالفضل العراقي شيخنا ان الشيخ عبدالله بن اسعد اليافعي كان يعتقد ان الخضر حي قال فذكرت له مانقل عن البخارى والحربي وغيرهما من انكار ذلك فغضب وقال من قال انه مات غضبت عليه قال فقلنا له رجمنا عن اعتقاد موته: وأدر كنامن كان يدعى انه مجتمع بالخضر منهم القاضى علم الدين البساطى الذى ولى قضاء كان يدى انه مجتمع بالخضر منهم القاضى علم الدين البساطى الذى ولى قضاء المالكية زمن الظاهر برقوق وكان كثير من أهل العلم ينكرون عليه ذلك

والذي تميل اليه النفس من حيث الادلة القوية خلاف ما يعتقده العوام من استمرار حياته لكن ربما عرضت شبهة من جهة كثرة الناقلين للاخبار الدالة على استمراره فيقال هب أن اسانيدها واهبة أذ كل طريق منها لايسلم من سبب يقتضي تضعيفها فماذا يصنع فى المجموع فانه على هذه الصورة قد يلتحق بالتواتر المعنوي الذى مثلوا له بجود حاتم فمن هنا مع احمال النأوبل في ادلة القائلين بعدم بقائة كاية (وماجعلنا لبشر من قبلك الحلد)و كحديث «رأس مائة سنة » وغير ذلك مما تقدم بيانه . واقوى الادلة على عدم بقائه عدم مجيئه الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وانفراده بالتعمير من بين أهل الاعصار المتقدمة بغير دليل شرعي والذى لا يتوقف فيه الجزم بنبوته . ولو ثبت أنه ملك من الملائكة لارتفع والذي لا يتوقف فيه الجزم بنبوته . ولو ثبت أنه ملك من الملائكة لارتفع الاشكال كا تقدم والله أعلم \* أه تم كتاب الزهر النضر في نبأ الخضر للحافظ شهاب لدين أبي الفضل احمد بن على بن محمد بن حجر الكناني العسقلاني

فرغ منه يوم الجمة عشرين شوال سنة ٨٦٧ سبم وستين وثمانمائة هجرية اه ١- الأساء،

# الرحمة الغيثية بالترجمة الليثية

﴿ للامام العـــلامة الحافظ ﴾ (أبي الفضل شهاب الدين أحمد الشهير بابن حجر العسقلاني)

بَرَالِينَ إِلَّا الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ ا

الحمد لله الذي فضل بعض خلقه على بعض درجات \* والصلاة والسلام على محمد المبعوث بالا يات البينات \* وعلى آله وصحبه الذين فازوا بنصرة دينه حتى حازوا الصفات المعلومات \* وعلى التابعين لهم باحسان صلاة وسلاما دائمين الى يوم بعث الاموات \*

﴿ أما بعد ﴾ فان جماعة من الاخوان النمسوا إفراد مختصر من أخبار فقيه الديار المصرية أبى الحرث الليث بن سعد أبى المكارم وشيئا من عوالى حديثه تذكرة لعهده: وتبصرة لمن يخفى عليه حال من قبله اذا أنى من بعده: فأجبت طلبتهم. وصوبت رغبتهم. وجعت في هذه الاوراق ما تيسر من ذلك لما فيه من نشر السنة ورتبتها على نمانية أبواب على عدد أبواب الجنة (الباب الاول) في ذكر نسبه ونسبته ومواده وبلدته (الباب الشاني) في ذكر طلبه العلم ورحلته وأسماء بعض شيوخه وصفة مبدأ أمره ونشأته (الباب الثالث) في مهارته في شبابه ونحريه أسباب المروءة ومكارم الاخلاق في جميع أسبابه (الباب الرابع) في ثناء الاثمة عليه بالصفات الجيلة وبيان سعة حفظه و كثرة علومه الجزيلة (الباب الخامس)

فى عظيم مقداره عند الخلفاء وغيرهم من الاحرار والحلفاء ( الباب السادس ) في معرفة بعض الا خذين الحديث عنه والاشارة الى بعض المقتبسين الفقه منه ( الباب السابع ) في بيان وقت وفاته ومقدار عره عند مماته . ( الباب الثامن ) في سياق عوالى حديثه : الدال على رفيع قدره في قديم أمره وحديثه : والله أسأل أن لا يجعل ما علمنا علينا وبالا وأن يسبل علينا ستر حلمه و كرمه سبحانه وتعالى

### الباب الاول

أخبرنا أبو العباس احمد بن أبى بكر العز الحنبلي في كتابه الينا من دمشق غير مرة أخبرنا التقي ابو الفضل بن أبي طاهر الحاكم مشافهة عن أبي الحسن بن المقير أخبرنا أبو الفضل بن ناصر الحافظ في كتابه الينا أخبرنا ابو القاسم عبد الرحمن بن الحافظ الى عبد الله بن منده اذنا اخبرنا ابي اخبرنا ابو سعيد عبد الرحمن بن احمد بن يونس بن عبد الاعلى في تاريخ مصر قال الليث بن سعد بن عبد الرحمن الفقيه يكني أبا الحرث يقال انه مولى بني فهم ثم لآ ل خالد ابن ناشر بن ظاعن الفهمي ثم من بني كنانة بن عمرو بن القيس وكان اسمه في ديوان مصر في موالى بني كنانة من فهم وأهل بيته يقولون نحن من الفرسمن أهل اصبهان قال ابن يونس وليس لما قالوه من ذلك عندنا صحة يعني كونهم من الفرس: قاما أن أصلهم من أصبهان فجاء عن الليث نفسه ذلك قرأت على أبى الحسن بن أبى الحجد عن ابى بكر الدمشقي ان يوسف بن خليسل الحافظ اخبرهم اخبرناابو الحسن الجال اخبرنا ابوعلي الحداد اخبرنا ابونعيم حدثنا عبد الله بن محد بن جعفر سمعتا با الحسن الطحان يقول سمعت عيسى بن حاد يقول سمعت الليث يقول نحن من إهل اصبهان فاستوصوا بهم خيراً وقال يعقوب ابن سفيان في تاريخه كان الليث يقول اصلنا من اصبهان وقال ابو احمد الحاكم في

الكنى ابو الحرث الليث بن سعد مولى بنى فهم من قيس: وقال ابن يونس فيا اخرجه من طريق عمرو بن ابي الطاهر بن السرح سمعت يحيى بن بكير يقول سعد والد الليث كان من موالى قريش ثم افترض في بنى فهم فنسب اليهم وتبعه الليث بعده: وقال البخارى الليث مولى بنى فهم: وقال خليفة بن خياط الليث مولى بني قيس وظن ابو نصر الكلاباذى اختلاف النسبين فجعلها قولين وليس كذلك بل فهم من قيس والله اعلم

- ﴿ ذكرمولده ﴾ قال يعقوب بن سفيان في تاريخه قال يحيى بن بكيرسمعت ابن الليث يقول كان الليث يقول لنا قال لى بعض أهلي أني وللمت سنة اثنتين وتسعين والذى أوقن أني وللمت سنة اربع وتسعين وقال أبو صالح كاتب الليث سمعت الليث يقول مات عمر بن عبد العزيز ولى سبع سنين
- ﴿قلت﴾ وكانت وفاة عرسنة احدى ومائة فيكون مواده سنة اربع وقال عبد الله بن أحمد بن حنبل عن ابيه والد سنة اربع وقال بعضهم سنة ثلاث وكذا قال ابن سعد والد الليث سنة ثلاث أواربع وتسعين وقال البخارى في تاريخه قال يحيى بن بكير والد الليث لاربع عشرة خلت من شعبان سنة أربع و تسعين وكذا قال ابن حبان وزاد يوم الجمعة
- ﴿ قلت ﴾ ومولده بقرقشندة على نحو أربع فراسخ من الفسطاط فيكون له منذ ولد سبمائة سنة واربعون سنة لا تزيد يوماً ولا تنقص يوماً والله أعلم

# الباب الثاني

قال أبو نعيم في الحلية أدرك الليث نيفاً وخسين رجلًا من التابعين : وقال البخارى قال محيى بن بكير قال سمعت من ابن شهاب الزهرى بمكة سنة ثلاث عشرة وهي أول سنة حج : وروى ابن يونس من طريق ابن وهب عن الليث قال

خسفت الشمس ونحن بمكةسنة ثلاث عشرة: وسمم ببلده من يزيد بن ابى حبيب وجعفر بن ربيعة والحرث بن يعقوب وعبيد الله بن أبي جعفر وخالد بن يزيد وخير بن نعيم وسعيد بن يزيد بالحجاز من عطا. بن أبي رباح و نافع مولى ابن عمر وهشام بن عروة وبحيي بن سعيد الانصاري وابي الزبير محمد بن مسلم المكي وأيوب بن موسى الاموى وعبد الله بن عبيد الله بن أبىمليكةوعرو بنشعيب وعمرو بندينار وقتادة وسمع فى رحلتهالى العراق وهو كبيرمن هشبم وهوأصغر منه : قال ابو صالح خرجت مع الليث في سنة إحدى وستين فشهدنا الاضحى ببغداد فقال لى الليث سل عن منزل هشيم الواسطي فقلله أخوك الليث المصرى يقرأ عليك السلام ويسألك أن تبعث اليه شيئًا من كتبك فذهبت اليــه ففعل فكتبت اليث منها وسمعتها من هشبم مع الليث: وروى غير واحد عن الليث قال دخلت على نافع مولى ابن عمر فقال من أين قلت من أهل مصر قال بمن قلت من قیس قال ابن کم قلت ابن عشرین قال أما لحیتك فلحیة ابن أر بمین: وروی الخطيب من طريق الخضر بن عبيد حدثنا عيسي بن حماد سمعت الليث يقول حججت أنا وابن لهيعة فرأيت نافعاً مولى ابن عر فدخلت معه الى دكان علاف فحدثني فمر بنا ابن لهيعة فقال من هذا قلتمولي لنا فلما رجعنا إلى مصرجعلت أحدث عن نافع فأنكر ذلك ابن لهيعة وقال أين لقيته قلت أمار أيت العبدالذي فى دكان العلاف هو ذاك

(قلت) وقعت لى نسخة الليث عن نافع فيها من الاحاديث المرفوعة والموقوفة نحو المائة ومع ذلك فكان الليث يروى عنه ما ليس عنده منه مشافهة بالواسطة وربما روى عنه بأكثر من واسطة واحد فانه روى عن هقل بن زياد عن الاوزاعي عن داود بن عطاء عن موسى بن عقبة عن نافع وقد سمع من ابن شهاب الزهري كثيرا ويدخل بينه وبين الزهري الواسطة بواحد كعقيل ويونس

وغيرهما وذلك في الصحيحين وباثنين كما روى عن ابراهيم بن سعد عن صالح ابن کیسان عن ابنشهاب وبثلاثة کا روی عن خالد بنیزید عن سعید بن أبی هلال عن يزيد بن الهاد عن ابن شهاب وبخمسة كا روى عن **خالد** بن يزيدعن سعيد بن أبي هلال عن يزيد بن الهاد عن ابراهيم بن سعدعن صالح بن كيسان عن الزهري وسمع من أبي الزبير وحديثه عنه من اصح الحديث فأنه لم يسمع منه شيئًا دلس فيه : وقد روى عن خالد بن يزيد عن سعيد بن ابى هلال عن محمد ابن عجلان عن ابى الزبير ومامن هؤلاء الوسائط الا من سمم منه الكتب ولكنه كان لا يحب التدليس فكان لا يبالى اذا نزل في الرواية اذا لم يسمع فقد حدث عن هشام بن عروة وسمم من ربيعة وحدث عن يحيى بن أيوب عن أيوب بن موسى عنه وسبع من سعيد المصري وحدث عنيزيدبن اليحبيب عن عبد الحيد ابن جعفر عنه: و كان من سعة علمه محدث من اسانه بما عنده قال ابن يونس انفرد الغرباء عن الليث باحاديث لم يسمعها منه أهل مصر: وقدحدث عنه من شيوخه محد بن عجلان وهشام بن سعدومن أقرانه ابن لهيعة وقيس بن الربيع وهشيم ابن سعد وعبد الله بن المبارك وغيرهم وقال يعقوب بن سفيان حدثنا بحيى بن بكير أخبرني من سمم الليث يقول كتبت من علم الزهرى كثيرا يعنى عن غير مقال فأردت أن أركب البريد اليه الى الرصافة فخفت أن لا يكون ذلك لله فتركت ذلك يعنى فصار بروى عنه بالواسطة لذلك :

## البابالثالث

قال يعقوب بن سفيان في تاريخه سمعت بحيى بن بكير يقول قال عبد العزيز ابن محد هو الدراور دى رأيت الليث بن سعد عندر بيعة يناظرهم في المسائل وقدفاق أهل الحلقة: وقال ابن يونس بالسند الماضى اليه حدثنا على بن قديد سمعت محيى بن عنمان بن صالح يذكر أن محيى بن بكير حدثه قال سمعت شرحبيل بن يزيد يقول أدركت الناس في زمن هشام بن عبد الملك وهم متوافرون مثل يزيد بن أبي حبيب وعبيد الله بن أبي جعفر وجعفر بن ربيعة والحرث بن يزيدوا بن هبيرة ومن يقدم مصر من علماء أهل المدينة ومن علما واهل الشام للر باطوا لليث يومئذ حدث شاب وأنهم ليعرفون فضله ويقدمونه ويشار اليه: وقال يعقوب بن سفيان سمعت يحيى بن بكير يقول سمعت الليث يقول رآنى يحيى بن سعيد الانصاري وقد فعلت شيئا من المباحات فقال لا تفعل فانك امام منظور اليك

(قلت) ويحيى بن سعيد تابعي من شيوخ الليثوقال يحيى بن عمر بن صالح السهمي حدثنا عمر بن خالد قال قلت اليث بلغني انك أخذت بركاب بن شهاب الزهرى قال نعم للعلم فاما لغير ذلك فلا والله ما فعلته بأحد قط. أخبرنا أبو محمد ابراهيم بن داود العابد اذنا مشافهة أخبرنا ابراهيم بن على بن سنان أخبرنا عبد اللطيف بن عبد المنعم عن احمد بن محمد التيمي اخبرنا الحسن بن احمد المقري أخبرنا ابو نعيم حدثنا محمد بن ابراهيم بن على حدثني الحضرمي حدثنا علان بن المغيرة سمعت أبا صالح كاتب الليث يقول كنا على باب مالك ابن أنس فامتنع علينا أى احتجب فقلنا ليس يشبه هذا صاحبنا قال فسمع مالك كلامنا فامر بادخالنا عليه فقال لنا من صاحبكم قلنا الليث بن سعدقال تشبهونى برجل كتبت اليه في قليل عصفر نصبغ به ثياب صبياننا فانفذ الينا منه ما صبغنا به ثياب صبياننا وثياب جيراننا وبعنا الفضل بآلف ديناره وبه الى ابي نعيم حدثنا ابراهيم بن محمد بن يحيى حدثنا محمد بن اسحق هو السراج سمعت قتيبة بن سعيد يْقُول قفلنا مع الليث من الاسكندرية وكان معه ثلاث سفائن سفينة فيها مطبخه وسفينة فيها عياله وسفينة فيها أضيافه:وبه الى أبي نعيم حدثناعبد الله بن جمفر حدثنا اسماعيل بن عبد الله حدثنا عبد الله بن صالح قال صحبت الليث

عشرين سنة فكان لا يتغدى وحده ولا يتعشى وحده الامع الناس وبه الى ابي نعيم حدثنا سليان بن احدحدثنا احد بن ابي يحيى حدثنا عبدالملك بن معيب ابن الليث سبعت أسد بن موسى يقول كان عبدالله بن على يطلب بني أمية فيقتلهم فرحلت الى مصر فدخلتها في هيئة رثة فدخلت على الليث فلما فرغ المجلس خرجت فتبعنى خادم فقال اجلس حتى أخرج البك فجلست حتى خرج وأناوحدى فدفع لى صرة فيها مائة دينار وقال يقول لك الليث اصلح بهذه النفقة أمرك ولمشعثك وكان معي في حجزتي الف دينار فأخرجتها له وقلت له استأذن لى على الشيخ فدخلت فأخبرته بنسى فقال انها صلة وليست صدقة واعتذرت اليه عن قبول صلته وقلت أكره أن أعود نفسي عادة وأنا عنهـا غنى قال فادفعها الى بعض أصحاب الحديث ممن تراه مستحقا لها فلم يزل بي حتى أخذتها ففرفتها في جاعة ، ومن طريق منصور بن عمار قال كنت عند الليث جالساً فأتنه امرأة ومعما قدح فقالت يا أبا الحرث ان زوجي يشتكي وقد نعت لناالعسل فقال اذهبي الى الوكيل فقولى له يعطيك مطر آ<sup>(۱)</sup>فجاءالوكيل بساره بشي فقالله الليث اذهب فاعطها مطرآ أنها سألت بقدرهافاعطيناها بقدرنا قالوالمطر عشر ونوماثة رطل:وعن منصور قال دخات على الليث وعلى رأسه خادم فغمزه فخرج فضرب بيده الى مصلاه فاستخرج منه كيسا فرمى به الى"وقال يا ابا السرى لا تعلم به ابنى فتهون عليــه فاذا فيه الف دينار: وقال ابو حاتم بن حبان كان الليث لا يتردد اليه أحد الا أدخله في جملة عياله ما دام يتردد اليه ثم ان أراد الخروج زوده بالبلغة الى وطنه وقال عباس بن محمد الدوري سمعت يحيى بن معين يقول كان الليث يصلى في المسجد كل صلاة بجي، على فرسه فكان له مجلس مجلس فيه فمر به يحيى بن أيوب فغمزه فقام معه فسأله عن مسئلة فأجابه فبعث اليه عائة دينار وقال الزرمذى (١) توله مطراً هو وعاه ممروف عند بمن أهل مصر يسم نحو مائة رطل مصري تقريباً اهـ

سمعت قتيبة يقول كان الليث في كل صلاة يتصدق على ثلْمَاثة مسكين \* وقال أشهب كان الليث لا يرد سائلا وكان يطمم الناس الهرائس بعسل النحل وسمن البقر في الشتاء وفي الصيف بشيء من اللوز والسكر: وبالسند الماضي قريباً الى أبي نعيم حدثنا احمد بن اسحق حدثنا اسحق بن رمح يقول كان دخل الليث في كل سنة عانين الف دينار ما أوجب الله عليه درهما قط بزكاة: وقال أبو بكر بن أبي داود حدثنا عبد الملك بن شعيب بن الليث سمعت أى يقول قال الليث ما وجبت على" زكاة قط منذ بلغت: وقال حرملة بن يحيى سمعت ابن وهبيقول كان الليث يصل مالكاكل سنة عاثة دينار وكتب اليه مرة ان على دينا فبعث اليه بخمسا تةدينار وبهالى ابي نعيم حدثنا سليان بن احد الطبراني حدثنا عبد الملك بن يحيى بن بكير سمعت ابي يقول وصل الليث ابن لهيعة لما احترقت داره بالف دينار وحج فأهدى اليه مالك طبقا فيه رطب فرد اليه على الطبق الف دينار ووصل منصور بن عمار القاضي بالف دينار : وقال الحرث بن مسكين اشترى قوم من الليث عُمرة عمل نم أنهم ندموا فاستقالوه فاقالهم ثم استدعاهم فاعطاهم خسين دينارا وقال أنهم كانوا أملوا أملا فأحببت ان اعوضهم \*

# البابالرابع

قال أبوبكر بن الاثرم سمعت أباعبدالله احمد بن حنبل يقول ما في هؤلاء المصريين أثبت من الليث لاعرو بن الحرث ولاغيره ماأصح حديثه وجعليثنى عليه: وقال يعقوب بن سفيان قال الفضل بن زياد قال احمد بن حنبل الليث كثير العلم صحيح الحديث وقال حنبل بن اسحق سئل احمد فقيل له محمد بن عجلان وابن أبي ذئب والليث عن المقبرى أبهم أحب اليك قال الليث \* وقال عباس الدورى عن يحيى بن معين الليث في يزيد بن أبي حبيب أثبت من محمد بن

اسحق وقال محمد بن احمد بن عياض حدثنا هرون بن يزيد سمعت ابن وهب يقول كلما كان في كتب مالك وأخبرني من أرضى من أهل العلم فهو الليثبن سعد وقال شعيب بن الليث قيل لأبي إنا نسمع منك الحديث ليس في كتبك قال لو كتبت مافي صدرى في كتبي ماوسسمه هذا المركب وقال يحبى بن بكبر مارأيت فيمن رأيت مثل الليث ومارأيت أكلمنه كان فقيه البلدعر بى الاسان يحسن القرآن والنحو والحديث والشعر والمذاكرة الى أن عدخس عشرة خصلة مارأيت مثله ﴿ ذَكُمْ ثَنَاتُهُمْ عَلَيْهُ بِالْفَقَهُ ﴾ وبالسند الماضي الى أبي نعيم حدثنا محمد بن عبدالرحن بن سهل حدثنا احمد بن اسهاعيل الصدفي حدثنا يحيى بن عثمان حدثنا حرملة بن يحيى سمعت الشافعي يقول الليث أنفع للاثرمن مالك: وقال أبواحمد ابن عدى حدثنا ابراهيم بن اسحق سمعت احمد بن عبد الرحمن بن وهب يقول سمعت الشافعي يقول الليث أفقه من مالك الا أن أصحـابه لم يقوموابه : وفي رواية عن الشافعي ضيعه قومه وفي أخرى ضيعه أصحابه وقال أبومحدبن أبي حانم سمعت أبازرعة يقول سمعت بحيي بن بكير يقول الليث أفقه منمالك و لكن كانت الحظوة لمالك : وقال أبو عبدالله البوشنجي سمعت يحيىبن بكير يقول أخبرت عن سعيد بن أبي أيوب انه كان يقول لو أن مالكا والليث اجتمعا كان مالك عندالليث أبكم ولباع الليث مالكا فيمن يريد.

(قلت) ثناؤهم عليه بحفظ الحديث وضبطه قال ابن أبى حاتم سألت أباذرعة الليث محتج بحديثه قال أى لممرى وقال يحيى بن معين ثبت وقال يعقوب بن شيبة ومحمد بن سعد وآخر ثقة وقال ابن أبي مربم مار أيت أحداً من خلق الله أفضل من ليث وما كانت خصلة يتقرب بها الى الله الا كانت تلك الخصلة في الليث: وقال أبويعلي الخليلي كان امام وقته بلامدافعة وقال ابن حبان كان من سادات أهل زمانه فقها وعلما وحفظا وفضلاو كرما: وقال النووى في بهذيبه أجعوا على جلالته وأمانته وعلو مرتبته في الفقه والحديث

### الباب الخامس

وبالسند الماضي أول الجزء الى أبي سعيد بن يونس حدثنا محمد بن الحرث حدثنا محد بن عبدالملك بن شعيب بن الليث حدثنا أبي عن أبيه قال قال الليث قال لى أبوجعفر المنصور حين أردت أن أودعه قد رأيت ماسرني من سداد عقلك فاتق الله في الرعبة أمثالك وقال يعقوب بن سفيان حدثنا يحيى بن بكير قال قال الليث قال لى أبوجعفر المنصور تلي لى قلت أنى أضعف عن ذلك أني رجل من الموالي قال مابك ضعف معى الا ضعف بدنك أتريد قوة أقوى منى فأما اذا أبيت فدانى على رجل قالوا وكان الامراء عصر لايقطعون أمراً دون الليث، وقال أبو عبدالله البوشنجي سمعت يحيى بن بكير يحدث عن يعقوب ابن داود الوزير قال قال لي أمير المؤمنين لما قدم الليث العراق الزم هذا الشيخ فقد ثبت عند أمير المؤمنين انه ما بقى أحد أعلم بما كان منه • وقال أشهب بن عبدالعزيز كان اليث أربع مجالس كل يوم مجلس لحوا أيجالسلطان ومجلس لاصحاب الحديث ومجلس لاصحاب المسائل ومجلس لحوائح النساس لايسأله أحد فيرده صغرت حاجته أو كبرت وقال منصور بن عمار كان الليث اذا تكلم رجل في المسجد الجامع أخرجه قال فلما دخلت مصر تكلُّمت في الجامع فاذا رجلان قد دخلا فأخذا بي فقالا أجب أباالحرث قال فذهبت وأنا أقول واسوأتاه أخرج من البلد هكذا قال فلما دخلت على الليث سلمت فقال أنت المتكام في المسجد قلت نعم قال أعد على ماقلت قال فأعدته فرق الشيخ وبكي فقال مااسمك قلت منصور بن عمار قال أبوالسرى قلت نعم قال فدفع إلي كيساً وقال صن هذا الكلام عن أبواب السلاطين ولأعدحن أحداً من المحلوقين بعد مدحك لرب العالمين ولك على "في كل سنة مثلها: وبالسند الماضي الى أبي نعبم حدثنا محمد بن

احد الجرجرائي حدثنا أبو على الطرائفي حدثنا لؤاؤ خادم الرشيد قالجرى بين هرون الرشيد وبنت عمه زبيدة بنت جعفر كلام فقال هرون أنت طالق آن لم أكن من أهل الجنة ثم ندم فجمع الفقهاء فاختلفوا ثم كتب الحالبلدان فاستحضر علماءها اليه فلما اجتمعوا جلس لهم فسألهم فاختلفوا وبقى شيخ لم يتكلم وكان في آخر الحبلس وهو الليث بن سعد قال فسأله قال اذا خلى أمير المؤمنين مجلسه كلمته فصرفهم فقال يدنيني أمير المؤمنين فأدناه فقال أتنكلم على الامان قالنعم فأمر باحضار مصحف فأحضر فقال تصفحه ياأمير المؤمنين حتى تصل الىسورة الرحمن فاقرأها ففعل فلما انتهى الى قوله تعالى(ولمن خاف مقام ربه جنتان) قال أمسك يا أمير المؤمنين قل والله قال فاشتد ذلك على هرون فقال يا أمير المؤمنين الشرط أملك فقال والله حتى فرغ من اليمين قال قل انى اخاف مقام ربى فقال ذلك فقال يا أمير المؤمنين فهي جنتان وليست بجنة واحدة قال فسمعنا التصفيق والفوح من ورا. السترفقال له الرشيد احسنت وامرله بالجوائز والحلم وأمرله باقطاع الجيزة ولايتصرف أحد عصر الا بأمره وصرفه مكرما: وقال يحيى بن بكير كتب الوليد بن رفاعة وهو أمير مصر في وصيته قد أسندت وصيتي لعبدالرحمن ابن خالد بن مسافر والى الليث بن سعد وليس لمبدار حمن أن يفتات على الليث فان له نصحاً ورأياً وكان الليث يومئذ ابن أربع وعشرين سنة :وقالسعيد بن أبي مريم كان اسمعيل بن اليسم الكندى من خير قضاننا غير انه كان يذهب مذهب أبي حنيفة في ابطال الحبس فأبغضوه فكتب الليث فيأمره فعزل: وقال يحيى بن عثمان بن صالح عن أبيـ ه جاء الليث الى اسمعيل فجلس بين يديه فرفع اسمعيل مجلسه فقال انما جئت اليك مخاصها قال فياذا قال في أحباس المسلمين قد حبس رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبوبكر وعمر وعمان وعلى وطلحة والزبير فمن بقى بعد هؤلاء وقام فكتب الى المهدي فورد الكتاب بمزله فأتاه الليث

فجلس الى جنبه وقال للقارى، اقرأ كتاب أمير المؤمنين فقال له اسمعيل يا أبا الحرث وما كنت تصنع بهذا والله لو أمرتنى بالخروج لخرجت فقالله الليث والله انك لعفيف عن أموال الناس قال يونس بن عبدالاعلى كان فى كتاب الليث الى الخليفة انا لم ننكر عليه شيئاً غير انه أحدث أحكاماً لانعرفها: وعن عبدالرحن بن عبدالله بن عبدالحكم عن أبيه قال كتب فيه ياأمير المؤمنين انك وليت علينا رجلا مانقمنا عليه في الدينار والدرهم الاخبرا الا انه يكيد السنة فعزله: وبالسند الماضى الى أبى نعيم حدثنا سلمان بن احمد حدثنا مطلب بن شعيب معمت عبدالله بن صالح يقول سمعت الليث بن سعد يقول لما قدمت على هرون الرشيد قال لى ياليث ماصلاح بلدكم قات يا أمير المؤمنين صلاح بلدنا اجراء النيل وصلاح أميرها ومن رأس العين يأتى الكدر فاذا صفا رأس العين صفت المين قال صدقت ياأبا الحرث \*

#### الباب السادس

تقدم انه روی عنه بعض شیوخه و أقرانه و أن قول مالك حدثنى من أرضى من أهل العلم يريد به الليث و ممن روى عنه من أقرانه فمن دونهم عطاف بن خالد وعبد الله بن المبارك و الوليد بن مسلم و أبوالنضر هاشم بن القاسم ويونس بن محد المؤدب وعبد الله بن وهب ويعقوب بن ابر اهيم بن سعد و يحيى بن اسحق السيلحيني و على بن نصر الجهضمي و ابوسلمة الحزاعي و الحسن بن سوادة و حجين ابن المشى و أبو نوح المعروف بقرادة و عبد الله بن الحسكم و بشر بن السرى وشبابة بن سوادة و حجاج بن محمد و أشهب بن عبد العزيز: و اكثر هؤلاء من شيوخ الامام احمد بن حبد الله بن بيان وسعيد بن أبي مريم وسعيد بن شيوخ الامام احمد بن عبد الله بن بيد وعبد الله بن مالح و عبد الله بن يزيد

المقرى وعرو بن خالد الحرانى وعرو بن الربيع بن طارق وعلى بن عياش الحصى وعبد الله بنيوسف التنيسى: وغالب هؤلاء من شيوخ البخارى: وأبو الوليد الطيالسى واحمد بنيونس ويحيى بن يحيى التميمى: وهؤلاء من شيوخ مسلم وأبي داود واكثر عنه قتيبة بن سعيد وهو من شيوخ الاثمة الحسة ومحمد بن رمح ومحمد بن الحرث وعيسى بن حاد وهو آخر من حدث عنه من الثقات ويبن وفاته ووفاة محمد بن عجلان مائة سنة سواء فان ابن عجلان مات سنة ثمان وأربعين ومائتين وقيل سنة تسع وأربعين وقال ابراهيم بن محمد بن يحيى النيسابورى سمعت محمد بن المسيب يقول سمعت يونس بن عبد الأعلى يقول سعت الشافعي يقول ما فاتنى أحد فأسفت عليه ما أسفت على الليث بن سعد وابن أبي ذئب: وقال الحسن بن يوسف سمعت الربيع بن سايان يقول قال عبد الله بن وهب لولا مالك والليث لضلانا

(قلت) وأخذ عنه الفقه أيضاً معابن وهب عبد الرحن بن القاسم وأشهب ويحيي بن بكير وأبو صالح وغيرهم لكنه ما صنف شيئامن الكتب ولا دوّن أصحابه المسائل عنه ولذلك قال الشافعي ضيعه أصحابه يعني لم يدو نوا فقهه كما دونوا فقهمالك وغيره وان كان بعضهم قدج عمنها شيئاً وقد ذكر الشيخ أبواسحق في الطبقات ان علم التابعين من أهل مصر تناهى الى الليث بن سعد قال وقال ابن وهب ومسائل الليث تقرأ عليه فرت به مسئلة فاستحسنوها فقال رجلما أحسن ما قال الليث كأنه كان يسمع مالكا فيجيب فقال ابن وهب بل لعل ما لكا كان يسمع الليث يجيب فيجيب والله الذي لا إله إلا هو ما رأينا أحداقط أفقه من الليث انفرد بها الليث عن الاثمة من الصحابة والتابعين الا في مسئلة واحدة وهي أنه انفرد بها الليث عن الاثمة من الصحابة والتابعين الا في مسئلة واحدة وهي أنه كان يرى تحريم أكل الجراد الميت وقد نقل ذلك أيضاً عن بعض الما لكية والله صبحانه و تعالى أعلم .

# الباب السابع

قال خالد بن عبد السلام الصدفى جالست الليث بن سعد وشهدت جنازته مع أبى فارأيت جنازة قط بعدها أعظم منها ورأيت الناس كلهم عليهم الحزن ويعزى بعضهم بعضا فقلت لأبى يا أبت كأن كل واحد من هؤلا وساحب الجنازة فقال لى يا بنى كان عالما كريما حسن العقل كثير الافضال يا بنى لا ترى مثله أبداً: وقال خليفة بن خياط ومحد بن سعد والبخارى وغير واحد مات الليث بن سعد سنة خس وسبعين ومائة زاد ابن سعد يوم الجعمة لاربع عشرة بقيت من شعبان وقال ابن حبان مات فى النصف من شعبان

(قلت) فيكون له منذ مات الى الآن سمائة سنة وستون سنة لم تنقص سنة واحدة وقد وقعت لنا من عو المحديثه اليه جملة بينى وبينه فيها ثمانية أنفس أكثرها بالسماع المتصل اليه وفي بعضها الاجازة وقد انتقيت منها أر بعين حديثا تكامت على حالها ومن أخرجها من الاثمة واذا قدمت المدة المذكورة على عدد الرواة كان قسط كل واحد منهم ثمانين سنة وزيادة وقد عاش هو احدى وثمانين سنة على ما بينت من مولده ووفاته فتناسب الامر بعضه من بعض والله سبحانه وتعالى المستعان .

### الباب الثامن

و الحديث الاول ) قرأت على الشيخ أبى اسحق ابراهيم بن احد بن عبد الواحدالتنوخى البعلبكي ثم الدمشقى ثم القاهرى بمنزله بالجامع الاقر غير مرة ان أحد ابن ابى طالب بن ابى النعمالصالحي اخبر هم ماعاعليه قال اخبر نا ابو المنجاعبد الله بن عبد البغدادي قرأت عليه و نحن نسمع بدمشق أخبر نا أبو الوقت عبد الاول بن عيسى بن شعيب الحروى قرارة عليه و نحن نسمع بغداد اخبر نا ابوعبد الله

محد بن أبي مسعود عبد العزيز الفارسى اخبرنا أبو محمد عبد الرحمن بن احمد بن المحد بن أبي شريح الانصاري اخبرنا أبو القاسم عبد الله بن محمد بن عبد العزيز البغوى حدثنا أبوالجهم العلاء بن موسى بن عطية الباهلى املاء حدثنا الليث بن سعد المصرى عن نافع عن عبدالله بن عر رضى الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال الرؤية الصالحة قال نافع حسبت ابن عر قال جزء من سبعين جزأ من النبوة هذا حديث صحيح أخرجه احمد عن أبى النضر هاشم ابن القاسم: وأخرجه مسلم عن قتيبة ومحمد بن رمح ثلاثتهم عن الليث بن سعد فوقع لنا بدلا عالياً بدرجتين على طريقي المسند والصحيح \*

(الحديث الثانى) وبهذا الاسناد الى ابى الجهم حدثنا الليث بن سعد عن نافع عن عبدالله بن عمر قال «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ينهى اذا كان ثلاثة نفر ان يتناجى اثنان دون واحد» هذا حديث صحيح أخرجه احمد عن يونس بن محمد المؤدب ومسلم عن قتيبة ومحمد بن رمح ثلاثتهم عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا بدرجتين ايضا واخرجه عوانة عن ابي الاحوص عن قتيبة فوقع لنا بدلا عاليا على طريقه بدرجتين ايضا

(الحديث الثالث) وبه الى ابى الجهم حدثنا الليث بن سعد عن نافع عن عبدالله بن عمر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم انه قال «لايقيمن احدكم الرجل من مجلسه ثم يجلس فيه» هذا حديث صحيح اخرجه احمد بن الى النضر هاشم بن القاسم واخرجه مسلم عن قتيبة ومحمد بن رمح ثلاثتهم عن الليث بن سعد فوقع لنا بدلا عاليا

﴿ الحديث الرابع ﴾ وبه الى أبى الجهم حدثنا الليث بن سعد عن نافع عن عبدالله بن عمر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم « انه قام فقال لا يحلبن أحدد ماشية أحد بغير اذنه أيحب أحدكم أن تؤتى مشر بته فيكسر باب خزانته فينتقل (م ٣٢ \_ بحوعة الرسائل المنيرية)

طعامه وانما يخزن لهم ضروع مواشيهم أطعمهم فلايحلبن ماشية امرى، بغمير اذنه هذا حديث صحيح أخرجه مسلم وابن ماجه عن محمد بن رمح وأخرجه مسلم أيضاً عن قتيبة كلاهما عن الليث فوقع لنا بدلا عالياً

﴿ الحديث الخامس ﴾ قرأت على أي الحسن على بن محد بن محد الخطيب الدمشقى قدم علينا القاهرة وكتب الينا أبوالعباس احمد بن أبي بكر بن احمد المقدسي غير مرة كلاهماعن أبي الفضل سليمان بن أبى طاهر المقدسي قال الاول كتابة والثاني سماعاً قالا أخبرنا عبدالله بنعرالبغدادى أخبرنا أبوالقاسم سعيد ابن احمد البناء أخبرنا أبو نضر محمد بن محمد بن على الزينبي أخبرنا أبو بكر محمد ابن عمر بن دينور حدثنا أبوبكر بن عبدالله بن أبي داود سايان بن الاشعث السجستاني حدثنا عيسى بن حماد أخبرنا الليث بنسعد عن يزيد بن أي حبيب عن أبي الخير هو يزيد بن عبدالله عن عقبة هو ابن عامر الجهني رضي الله عنه «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم خرج يوماً يصلى على أهل أحد صلاته على الميت ثم انصرف إلى المنبر فقال انى فرط لكم وأنا شهيد عليكم وانيوالله لانظر الى حوضى الآن و أنى قد أعطيت مفاتيح خزائن الارض أو مفاتيح الارض وانى والله ما أخاف أن تشركوا بعــدى ولكن أخافعليكم أن تنافسوا فيها » هذا حديث صحيح أخرجه احمد عن حجاج بن محمد و ابي النضر هاشم بن القاسم واخرجه البخارى عن عبدالله بن يوسف وسعيد بن شرحبيل وعمرو بن خالد وأخرجه هو ومسلم وابوداود والنسائي كلهم عن قتيبة الستة عن الليث بنسمد فوقع لنا بدلا عاليًا\*

(الحديث السادس) قرأت على زينب بنت العاد أبي بكر بن أحد بن محد بن أبي بكر بن جعوان الدمشقية بصالحية دمشق وعلى بن ابراهيم بن احد القارى، بالقاهرة كلاهما عن ابن العباس الصالحي سماعاً أخبرنا أبو المنجا بن الليثي

أخبرنا أبوالوقت أخبرنا أبوعبدالله بن أبى سعيد أخبرنا أبو محمد بن أبى شريح حدثنا ابوالقاسم البغوي حدثنا أبوالجهم العلاء بن موسى حدثنا الليث بن سعدعن نافع عن عبدالله بن عمر قال ان امرأة وجدت في بعض مغازي رسول الله صلى الله عليه وسلم قتل النساء والصبيان: عليه وسلم مقتولة فأنكر رسول الله صلى الله عليه وسلم قتل النساء والصبيان: هذا حديث صحيح أخرجه احمد عن أبي النضر هاشم بن القاسم وعلى بن عباس الحمصى ويونس بن محمد المؤدب فرتبهم وأخرجه البخارى عن احمد بن يونس ومسلم عن يحيى بن يحيى وأبوداود عن يزيد بن خالد بن موهب وأخرجه مسلم وأبوداود أيضا والترمذى والنسائى عن قتيبة كلهم عن الليث بن سعد فوقع لنا وأبوداود أيضا والترمذى والنسائى عن قتيبة كلهم عن الليث بن سعد فوقع لنا بدلا عاليا: وأخرجه ابوعوانة عن محمد بن اسحاق الصنعانى عن أبي النضر وعن أبي أمية الطرسوسى عن احمد بن يونس به ه

﴿ الحديث السابع ﴾ وبه الى ابى الجهم حدثنا الليث بن سعد عن نافع عن عبد الله ابن عمر رضى الله عنهما «انرسول الله صلى الله عليه وسلم بعث سرية قبل نجدوفيهم عبد الله بن عمر وأن سهمانهم بلغت اثنى عشر بعيرا و نفلوا سوى ذلك بعيراً بعيراً فلم يغيره رسول الله صلى الله عليه وسلم يعنى ذلك عقد احديث صحبح أخرجه مسلم عن قتيبة ومحمد بن رمح واخرجه أبو داود عن بزيد بن خالد بن موهب والقعنبي اربعتهم عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا ه

﴿ الحديث الثامن ﴾ وبه الى ابى الجهم حدثنا الليث بن سعد عن نافع عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «الاكلكم راع وكلكم مسؤل عن رعيت فالامير الذى على الناس راع وهو مسؤل عن رعيته والرجل راع على اهل بيته وهو مسؤل عنهم وامرأة الرجل راعية على بيت بعلها وولده وهى مسؤلة عنهم والعبد راع على مال سيده وهو مسؤل عنه الا فكلكم راع وكلكم مسؤل عن رعيته » هذا حديث صحيح اخرجه مسلم

عن قتيبة ومحمد بن رمح واخرجه الترمذي عن قتيبة كلاهما عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا \*

﴿ الحديث التاسع ﴾ وبه الى أبى الجهم حدثنا اللبث بنسه عن نافع عن عبدالله بن عمر انه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو مستقبل المنبريقول «ألا ان الفتنة ههنا مرتين من حيث يطلع قرن الشيطان «هذا حديث صحيح أخرجه احد عن أبى النضر هاشم بن القاسم وأخرجه البخارى ومسلم جميعاً عن قتيبسة وأخرجه مسلم أيضاً عن محد بن رمح ثلاثتهم عن الليث فوقع لنا بدلا عالياً وأخرجه أبوعوانة عن الحرث ابن أبى أسامة عن أبى النضر به \*

﴿ الحديث الماشر ﴾ وبه الى الليث بن سعد عن نافع عن عبدالله هو ابن عمر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « الخيل معقود في نواصيها الخير الى يوم القيامة ، هذا حديث صحيح أخرجه مسلم والنسائي عن قتيبة ومسلم أيضاً وابن ماجه عن محد بن رمح كلاهما عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا ه

والحديث الحادى عشر وأنبأنا أبوهريرة عبدالرحن بن الحافظ أبى عبدالله محد بن احد بن عبان الذهبي اجازة أذن في كتابتها لناغير مرة عن القاسم بن مظفر بن عساكر وأبى نصر بن الشيرازى سباعاً عليها ح وقرأت على أم الحسن فاطمة بنت محد بن احد بن عبان بدمشق عن أبى الفضل بن قدامة قالوا أخبرنا محد بن عبد الواحد المديني اجازة مكاتبة أخبرنا اسهاعيل بن على الحامي أخبرنا أبومسلم محد بن على النحوى حدثنا أبوبكر محد بن ابراهيم بن على بن عاصم المقرى ح أخبرنا أبوهريرة بن الذهبي اجازة من دمشق وقرأت على أبى الحسن على بن محد بن أبي الحبد بالقاهرة أن أبا القاسم بن مظفر بن عساكر أخبرهم قال الاول مهاعا عليه وأنا أسمع في الرابعة واجازة أخبرنا أبوبكر محد ابن عبيدالله بن الزغواني في كتابه أخبرنا أبوالقاسم على بن احدالبسرى أخبرنا

أبوطاهر محمد بن عبدالعزيز البغوي حدثنا كامل بن طلحة حدثنا الليث بنسعد عن عقيل بن خالد عن ابن شهاب عن سعيد بن المسيب أن أباهريرة رضى الله عنه قال بينا نحن جلوس عند رسول الله صلى الله عليه وسلم « فقال بينا أنا نائم رأيتنى في الجنة فاذا أنا بامرأة تتوضأ الى جانب قصر فقلت لمن هذا القصر قالت العمر بن الخطاب فذكرت غيرتك فوليت مدبراً قال أبوهريرة فبكى عمر وقال بأبى وأمى عليك أغار » هذا حديث صحيح أخرجه البخاري عن سعيد بن أبي مريم وسعيد بن كثير بن عفير و يحيى بن عبدالله بن بكير و اخرجه ابن ماجه عن محمد ابن الحرث البصرى كلهم عن الليث فوقع لنا بدلا عالياً «

و الحديث الثانى عشر كه قرأت على أبى عبدالله محد بن بهادر المسعودى عن احمد بن أبى طالب بن الشحنة سماعاً أن عبسدالله بن عر بن على أخبرهم أخبرنا عبدالاول بن عيسى أخبرنا محمد بن عبدالعزيز أخبرنا عبدالرحن بن احمد أخبرنا عبدالله بن موسى حدثنا الليث بن سعد عن أبى الزبيرالمكي عن جابر بن عبدالله الانصارى قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لايدخل ممن بايع تحت الشجرة النار» هذا حديث صحيح أخرجه احمد عن يونس بن محمد وحجين بن المثنى وأخرجه ابوداود والترمذى والنسائى جيعا عن قتيبة وأبوداود أيضا عن يزيد بن خالد بن موهب كلهم عن الليث فوقع عن قديد الله عليا هد

وبه الى الليث عن أبى الزبير عن جابر بن عبدالله رضى الله عنها الله على الله على الله على الله على الله على الله على وسلم أمر رجلا كان يتصدق بالنبل في المسجد أن لا يمر بها الاوهو آخذ بنصولها »هذا حديث صحيح أخرجه أحمد عن حجين بن المثنى ويونس بن محمد وأخرجه مسلم أيضا عن محمد بن رمح كلهم عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا ه

و الحديث الرابع عشر ﴾ وبه الى أبى الجهم العلا، بن موسى حدثنا الليث عن أبى الزبير عن جابر بن عبدالله رضى الله عنها عن رسول الله صلى الله علم وسلم أنه قال «خير ماركبت اليه الرواحل مسجدى هذا والبيت العتيق » هذا حديث صحيح أخرجه احمد عن حجين بن المثنى ويونس بن محمد وأخرجه النسائى عن قتيبة ثلاثتهم عن الليث وأخرجه الطبراني في الاوسط عن احمد بن على الأبار عن أبى الجهم العلاء بن موسى فوقع لنا بدلا عاليا قال الطبراني لم يروه عن الليث الا العلاء بن موسى "

(قلت) ورواية احمد والنسائى واردة عليه وقد رواه أيضًا عبدالله بن يزيد المقرى عن الليث رويناه فى الجزء الاول من فوائد أبي يحيى بن أبى مصرة فهؤلاء الاربعة رووه عن الليث غير أبى الجهم:

﴿ الحديث الخامس عشر ﴾ وبه الى الليث عن أبى الزبير عن جابر قال جاء سليك الفطفاني يوم الجعة ورسول الله صلى الله عليه وسلم على المنبر فقعد قبل أن يصل «فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم قمال كعهما » هذا حديث صحيح أخرجه مسلم والنسائي عن قتيبة وأخرجه مسلم أيضا عن محمد بن رمح كلاهما عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا »

(الحديث السادس عشر) أخبرنا أبوبكر بن احسد بن عبد الهادى وأبوهر يرة الذهبي اجازة مكاتبة قالا أخبرنا عيسى بن عبد الرحمن المطعم حواخبرنا على بن محسد الخطيب فيا قرأت عليه عن التقى سلبان بن حمزة بن أي عر قالا أخبرنا أبو المنجا بن الليثي أخبرنا أبو القاسم سعيد بن احد بن البناء اخبرنا أبو نصر الزينبي أخبرنا أبو بكر محد بن عمر الوراق حدثنا أبو بكر بن داود حدثنا عيسى حدثنا الليث عن سعيد المقبرى يعنى أبيه عن أبي هريرة رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم «قال في الجنة شجرة يسير الراكب في

ظلها مائة سنة «هذا حديث صحيح أخرجه مسلم والمرمذي والنسائي كلهم عن قتيبة عن الليث عن سعيد بن أبي سعيد كيسان المقبرى عن ابيه عن أبي هريرة فوقع لنا بدلاعاليا وسقط من أصل سماعنا قوله في السند عن أبيه ولابد منه والله اعلم ( الحديث السابع عشر ) وبالسند الماضي الى أبي الجهم العلاء بن موسى حدثنا الليث بن سعد عن أبي الزبير عن جابرالانصاري رضى الله عنه أن رسول الله عليه وسلم قال « من رآني في المنام فقد رآني فانه لا ينبغي الشيطان أن يتمثل في صور مي «هذا حديث صحيح اخرجه احمد عن يونس بن محمد وحمين بن المثنى وأخرجه مسلم عن قتيبة بن سعيد ومحمد بن رمح كلهم عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا «

﴿ الحديث الثامن عشر ﴾ وبه الى أبى الجهم أخبرنا الليث بن سعد عن أبى الزبير عن جابر بن عبد الله رضي الله عنها « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال اذا احتلم أحدكم فلا يخبر الناس بتلاعب الشيطان به فى المنام، وبه « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لاعرابى جاءه انى حلمت ان رأسى قطع وأنا أتبعه فرجره النبي صلى الله عليه وسلم وقال لا تخبر بتلاعب الشيطان بك في المنام، هذا حديث صحيح أحرجه مسلم عن قتيبة ومحمد بن رمح واخرجه النسائي عن قتيبة وابن ماجه عن محمد بن رمح كلاها عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا \*

(الحديث التاسع عشر) وبه الى أبي الجهم حدثنا الليث عن أبى الزبير عن جابر بن عبد الله الانصارى رضى الله عنها ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « اذا رأى احدكم الرؤيا يكرهها فليبصق عن يساره ثلاثا وليستعذ بالله من الشيطان ثلاثا وليتحول عن جنبه الذى كان عليه» هذا حديث صحيح اخرجه مسلم وابو داود والنسائى عن قتيبة وابو داود أيضا عن يزيد بن خالد ومسلم أيضا وابن ماجه عن محمد بن رمح خستهم عن الليث فوقع لنا بدلا عالياً «

﴿ الحديث العشرون ﴾ وبه الى أى الجهم قال حدثنا الليث عن أي الزبير عنجابر «ان النبي صلى الله عليه وسلم دخل على ام مبشر الانصارية في نخل لها فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم من غرس هذا النخل أمسلم ام كافر فقالت بل مسلم فقال لا يغرس مسلم غرسا ولا يزرع زرعا فيأكل منه انسان ولا دابة ولا شيء الاكان له صدقة » هذا حديث صحيح أخرجه مسلم عن قتيبة ومحمد بن رمح كلاها عن الليث فوقع لنا بدلا عالياً ه

(الحديث الحادى والعشرون) قرأت على فاطمة بنت محدبن عبد الهادى المقدسية بصالحية دمشق عن أبي نصر محمد بن العاد محمد بن محمد الشيرازى أن محود بن ابراهيم كتب اليهم أخبرنا مسعود بن الحسن الثقفي أخبرنا أبو عر عبد الوهاب بن ابي عبد الله بن منده سماعا عليه أخبرنا ابو الحسن احمد بن محمد بن عمر الحفاف اجازة حدثنا ابوالعباس محمد بن اسحاق السراج حدثنا قتيبة ابن سعيد حدثنا الليث عن أبى الزبير عن جابر وعن سعيد بن جبير وطاوس عن ابن عباس انه قال «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلمنا التشهد كا يعلمنا القرآن وكان يقول التحيات المباركات الصلوات الطبيات لله سلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته سلام علينا وعلى عباد الله الصالحين أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمد عن ورجمة مسلم وابو داود والترمذى والنسائى جيماً عن قتيبة واخرجه ابن ماجه عن بن محمد بن رمح كلاها عن الليث فوقم لنا بدلا عالياً

﴿ الحديث الثانى والعشرون ﴾ وبهذا الاسناد الى السراج حدثنا قتيبة بن سعيد حدثنا الليث عن ابن عجلان عن عبد الرحمن مولى الحرقة عن أبى السائب مولى هشام بن زهرة عن أبى هريرة أنه قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أيما رجل صلى صلاة بغير قراءة فهي خداج فهي خداج غير تمام قال قلت اني

لاأستطيع أن اقرأ مع الامام قال اقرأ في نفسك فان الله عز وجل يقول قسمت الصلاة بينى وبين عبدي فأولها لى وأوسطها بينى وبين عبدى وآخرها لعبدي ولهما سأل قال الحدلله رب العالمين قال حدني عبدي قال الرحن الرحيم قال أثنى على عبدي قال مالك يوم الدين قال مجدني عبدي قال اياك نعبد وإياك نستعين قال الحلص العبادة لى واستعاننى عليها فهذا بينى وبين عبدي ولعبدي ما سأل قال اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين انعمت عليهم غير المغضوب عليهم و لاالضا لين فهذا له وله ما سأل هذا حديث صحيح اخرجه احمد ومسلم و اصحاب السنن الثلاثة من طرق العلاء بن عبد الرحمن ابن يعقوب مولى الحرقة عن ابى السائب مولى هشام بن زهرة عن أبى هريرة ومهم من قال عن ابيه وأبى السائب به ه

﴿ الحديث الثالث والعشرون ﴾ وبه الى السراج حدثنا قتيبة بن سعيد حدثنا الليث بن سعد عن ابن شهاب عن أنس «قال خر رسول الله صلى الله عليه وسلم عن فرس فجحش فصلى بنا قاعداً فصلينا معه قعوداً ثم انصرف فقال انما جعل الامام ليؤتم به فاذا كبر فكبر وا و اذا ركم فار كموا و اذا سجد فاسجدوا و اذا صلى قاعداً فصلوا قعوداً أجعون »هذا حديث صحيح اخرجه البخارى ومسلم و الترمذي عن قتيبة عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا \*

﴿ الحديث الربع والعشرون﴾ وبه الى السراج حدثنا قتيبة حدثنا الليث عن ابى الزبير عن جابر انه قال «اشتكى رسول الله صلى الله عليه وسلم فصلينا وراه وهو قاعد وابو بكر يكبر يسمع الناس تكبيره قال فالتفت الينا فرآنا قياما فأشار الينا فقعدنا فصلينا بصلاته قعوداً فلما سلم قال ان كدتم آنفا لتفعلون فعل فارس والروم يقومون على ملوكهم وهم قعود فلا تفعلوا انتموا بأئمتكم ان صلى قاغما فصلوا قياما وان صلى قاعداً فصلوا قعوداً » هذا حديث صحيح اخرجه مسلم وابو داود والنسانى عن قتيبة عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا \*

(الحديث الخامس والعشرون) اخبر فى الشيخ ابو اسحاق التنوخي اخبر نا ابو العباس الصالحي اخبر نا ابو المنجا الليثى اخبر نا ابوالوقت اخبر نا ابوعبدالله الفارسي اخبر نا ابو محمد الشريجي اخبر نا ابو القاسم البغوي حدثنا العلاء بن موسى حدثنا الليث عن نافع ان عبد الله بن عررضي الله عنها كان يقول «من صلى من الله فليجعل آخر صلاته و تراً فان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يأمر بذلك» هذا حديث صحيح اخرجه مسلم والنسائي عن قتيبة واخرجه مسلم ايضا عن محمد ابن رمح كلاها من الليث فوقع لنا بدلا عاليا ه

( الحديث السادس والعشرون ) وبه الي العلاء بن موسى حدثنا الليث ابن سعد عن نافع عن عبد الله بن عر انه ذكر عند رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم عاشورا «فقال صلى الله عليه وسلم كان يوما تصومه اهل الجاهلية فمن احب منكم ان يصومه فليصمه ومن كرهه فليدعه » هذا حديث صحيح اخرجه مسلم والنسائي عن قتيبة واخرجه مسلم ايضا وابن ماجه عن محمد بن رمح كلاها عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا»

والحديث السابع والعشرون وبه الى الليث عن نافع عن عبدالله بن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم «أنه أدرك عربن الخطاب في ركب وعمر يحلف بأبيه فناداهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ان الله عز وجل ينها كم أن تحلفوا بآ بائكم فن كان حالفاً فليحلف بالله والافليصمت «هذا حديث صحيح أخرجه البخارى ومسلم عن قتيبة زاد مسلم ومحمد بن رمح كلاها عن الليث فوقع لنا بدلاعالياً «والمحمد الثامن والعشرون» وبه الى الليث عن نافع عن ابن عرسمهت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول «أعام اله كان بين شركا، فأعتق أحدهم نصيبه فانه يقوم في مال الذي يعتق قيمة عدل فيعتق ان بلغ ذلك ماله »هذا حديث صحيح أخرجه احد عن أبي النضر هاشم بن القاسم وأخرجه مسلم والنسائي عن

قتيبة زاد مسلم ومحمد بن رمح ثلاثتهم عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا وعلقه البخارى لليث \*

﴿ الحديث التاسع والعشرون ﴾ وبه الى اللبث عن نافع عن ابراهيم بن عبد الله بن معبد عن ابن عباس أن امرأة اشتكت شكوى فنذرتان شفاني الله لاخرجن ولاصلين فى بيت المقدس فبرئت وصحت وتجهزت تريد الخروج فلما أتت ميمونة زوج النبي صلى الله عليه وسلم أخبرتها بذلك فقالت انطلقى وكلى ما صنعت وصلى في مسجد الرسول فاني سمعترسول الله صلى الله عليه وسلم يقول وصلاة فيه أفضل من ألف صلاة فيا سواه الا مسجد الكعبة، هذا حديث صحيح أخرجه مسلم والنسائي عن قتيبة وأخرجه مسلم أيضاً عن محمد بن رمح كلاهما عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا وأخرجه الطحاوي من طريق ابن وهب عن الليثواخرجهالنسائي منرواية ابن جريجفأدخلبين ابراهيم وميمو نةرجلا قال سمعت نافعا محدث عن ابراهيم بن عبد الله بن معبد أنه حدثه أن ابن عباس حدثه ان ميمونة قالت هكذا أخرجه النسائي من طريق عبد الرزاق عن ابنجريج وآخرجه احمد من طريق ابن المبارك عن ابن جريج كما قال الليث والله أعلم، ﴿ الحديث الثلاثون ﴾ قرأت على فاطمة بنت المنجا عن سليمان بنحمزة أن محمد بن عساد كتب اليهم أخبرنا القاسم بن أبي شريك إذنا وهو آخر من حدث عنه مطلقا أخبرنا أبو الحسين أحمد بن محمد بن المنقور حدثنا أبو القاسم عيسى بن الجراح قال قرى، على أبي بكر بن أبى داود وسلمان بن الاشعث السجستاني وأنا أسمع في سنة ٣١٧ اثنتي عشرة وثلمانة قيل له حدثكم عيسى ابن حاد قال أخبرنا الليث عن عبد الرحمن بن القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق عن أبيه عن عائشة قالت « طيبترسول الله صلى الله عليه وسلم لحرمه وحله هذا حديت صحيح أخرجه باللفظ الاول النسائى عن قتيبة وابن ماجه عن

محد بن رمح كلاهما عن الليث فوقع لنا بدلا عالياً وأخرجه احمد باللفظ الاول عناء من طريق الثورى عن عبد الرحمن بن القاسم بسنده باللفظ الثانى

﴿ الحديث الحادي والثلاثون ﴾ أخبرني ابن بهادر المسعودي وزينب بنت العاد بن جعوان وابراهيم بن احمد القارى. بقراءتي عليهم متفرقين كام عن احمد بن الشحنة سماعا أخبرنا أبو المنجا بن الليثي أخبرنا عبد الاول بن عيسى أخبرنا محمد بن عبد العزيز أخبرنا عبدالرحمن بن احمد أخبرنا عبد الله بن محمد البغوى حدثنا العلاء بن موسى حدثنا الليث عن نافع أن عبد الله بن عمر طلق امرأة له وهي حائض تطليقة واحدة فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يراجعها ثم بمسكها حتى تطهر ثم تحيض عنده حيضة أخرى ثم بمهلها حتى تطهر من حيضها فان أراد أن يطلقها فليطلقها حين تطهر من قبل أن يجامعها فتلك العدة التي أمر الله تعالى أن يطلق لها النساء وكان عبد الله بن عمر اذا سئل عن ذلك قال أما أنت انطلقت امرأتك تطليقة أو تطليقتين فان رسول الله صلى الله عليـــه وسلم أمرنى بهذا فانكنت طلقتها ثلاثا فقد حرمتعليك حتى تنكح زوجاغيرك وعصيت الله تعالى فها أمرك من طلاق إمرأتك هذا حديث صحيح اخرجه احد عن ابي النضر هاشم بن القاسم واخرجه البخارى ومسلم وأبو داود عن قتيبة زاد مسلم ويحيى بن يحيى ومحد بن رمح اربعتهم عن الليثفوقع لنا بدلا عاليا وزاد مسلم في رواية عن محمد بن رمح القصة الاخيرة وعلقها البخاري فقال وقال الليث واخرجه الدارقطني بهامه عن البغوى فوقع لنا موافقة عالية ،

﴿ الحديث الثانى والثلاثون ﴾ وبه الى الليث عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما ان عمر بن الحطاب سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم «ايرقد احدنا وهو جنب قال نعم اذا توضأ احدكم فليرقد» هذا حديث صحيح اخرجه البخارى عن قتيبة عن الليث فوقع لنا بدلا عالياه

﴿ الحديث الثالث والثلاثون ﴾ وبه الى الليث عن نافع عن عبد الله بن عرر رضى الله عنها قال « سأل رجل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن اكل الضب فقال لا آكله ولا احرمه هذا حديث صحبح اخرجه مسلم عن قتيبة ومحمد ابن رمح كلاهما عن الليث فوقع لنا بدلا عاليا ه

و الحديث الرابع والثلاثون كو وبه الى الليث عن نافع عن عبدالله بن عرر رضي الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « لايبع بعض كم على بيع بعض » وبه قال « رسول الله صلى الله عليه وسلم «لا يخطب أحدكم على خطبه أخيه هذا حديث صحيح أخرجه احمد عن يونس بن محمد وأخرجه مسلم والترمذى والنسائي عن قتيبة زاد مسلم ومحمد بن رمح ثلاثتهم عن الليت جمهما مسلم والترمذى وفرقهما النسائي واقتصر احمد على الاول فوقع لنا بدلا عالياً

والحديث الخامس والثلاثون وبه الى الميث عن نافع عن عبدالله بن عمر رضى الله عنهما « أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن بيع حبل الحبلة » هذا حديث صحيح أخرجه مسلم والنسائي عن قتيبة وأخرجه مسلم أيضاً عن يحيى بن يحيى ومحمد بن رمح ثلاثتهم عن الليث فوقع لنا بدلا عالياً «

و الحديث السادس والثلاثون في قرأت على أم الحسن التنوخية عن أبى الفضل بن أبى الطاهر وهي آخر من حدث عنه مطلقاً أخبرنا محمد بن عماد الحرانى في كتابه وهو آخر من حدث عنه عن أبى القاسم هبة الله بن الحسين الحاسب وهو آخر من حدث عنه أخبرنا أبوالحسين أحمد بن المنقور البزار وهو اخر من حدث عنه بالسماع حدثنا أبوالقاسم عيسى بن على بن عيسى بن داود حدثنا عبدالله بن سليان املاء حدثنا عيسى بن حاد أخبرنا الليث عن سعيد المقبرى عن أبيه ان أباهريرة قال «ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا يحل لامرأة مسلمة تسافر مسيرة ليلة الا ومعها رجل ذو محرم منها »هذا حديث صحيح

أخرجه مسلم وأبوداود عن قتيبة عن الليث وأخرجه ابن حبان في صحيحه عن عمر بن محمد الحمدانى عن عيسى بن حماد فوقع لنابدلاعاليا :وأخرجهالبخارى من رواية ابن أبي ذئب عن سعيد عن أبيه كذلك واختلف على مالك فيـــه فأخرجه مسلم عن محيى بن محيى عنه عن سعيدالمقبرى عن أبي هريرة لم يقل عن أبيه وفي بعض النسخ عن أبيه وحكى أبو داو دالاختلاف فيه والاكثر لم يقولواعن أبيه ﴿ الحديث السابع والثلاثون ﴾ قرأت على أبي محمد عمر بن محمد بن احمد ابن سليان البالسي ثم الصالي بها عن زينب بنت احمد بن عبدالرحيم المقدسية مماعاً عن عبد الخالق بن الانجب المارديني أخبرنا أبوبكر وجيه بن طاهر الشحامي ح وأخبرنا عبدالرحمن بن محمد الفارق اجازة عن احمد بن نعمة سماعا أخبرنا داود بن معمر بن الفاخر عموما قال قرى. على فاطمة بنت محمدالبغدادية ونحن نسمع كلامها عن أبي عمان سعيد العيار سماعا أخيرنا أبومحمد الحسن بن احمد الحبادى حدثنا أبوالعباس محد بن اسحق السراج حدثنا قتيبة بن سعيد حدثنا الليث عن عقيل عن الزهرى عن سالم عن أبيه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال دالمسلم أخوالمسلم لايظلمه ولايشتمه من كان فيحاجة أخيه كان الله في حاجته ومن فرج عن أخيه كربة فرج الله بها عنه كربة من كرب يومالقيامة ومن ستر مسلماً سنره الله يومالقيامة » هذا حديث صحيح أخرجه البخارى عن يحيى بن بكير عن الليث فوقع لنا بدلا عالياً وأخرجه مسلموأ بوداود والترمذي والنسائي أربعتهم عن قتيبة عن الليث فوقع لنا موافقة عالية للجميم\*

﴿ الحديث الثامن والثلاثون ﴾ وبه الى السراج حدثنا قتيبة حدثنا الليث عن ابن شهاب عن سالم عن أبيه قال لم أر رسول الله صلى الله عليه وسلم بمسحمن البيت الا الركنين اليمانيين: هذا حديث صحيح أخرجه البخارى وأبو داود جيما عن أبي الوليد الطيالسي ومسلم عن يحيى بن محيى كلاهما عن الليث فوقع

لنا بدلا عاليا وأخرجه مسلم أيضاً والنسائى عن قتيبة فوافقناهما فيه بعلر وهذا من الامثلة التى قدمت الاشارة اليه في آخر الترجمة أن الليث كان يحدث عن بعض شيوخه ثم يحدث عنه بواسطة فقد حدث في هذا عن ابن شهاب وحدث في الذى قبله عن عقيل عن الزهرى وهو ابن شهاب و كلا الحديثين صحيحان والله تعالى أعلم

- ( الحديث التاسع والثلاثون ) وبه الجالسراج حدثنا قتيبة حدثنا الليث وبكر بن مضمر كلاهما عن ابن الهاد هو يزيد بن عبد الله بن أسامة عن محمد ابن ابراهيم التيمي عن أبى سلمة بن عبد الرحمن بن أبى هريرة رضى الله عنه و أن سلمة بن عبد الرسول الله صلى الله عليه و سلم قال أرأيتم لو أن نهراً بباب أحدكم يغتسل كل يوم منه خمس مرات هل يبقى من درنه شيء قالوا لا يا رسول الله قال فذلك مثل الصلوات الخس بمحو الله بهن الخطايا » هذا حديث صحيح أخرجه مسلم والترمذى عن قتيبة بن سعيد فوقع لنا موافقة عالية ه
- ( الحديث الاربعون ) قرأت على الشيخ ابى إسحق التنوخى ان احد ابن أبي طالب أخبرها مهاعا أخبرنا عبد الله بن عر أخبرنا أبو الوقت أخبرنا الله الفارمى أخبرنا أبو محمد الشريحى أخبرنا أبو القاسم البغوى حدثنا أبو الجهم الباهلى حدثنا الليث عن هشام بن عروة عن عروة عن المسور بن غرمة أن سبيعة الاسلمية توقي عنها زوجها وهي حبلى فلم تلبث الا ليالى حتى وضعت فلما حلت خطبت فاستأذنت رسول الله صلى الله عليه وسلم من طريق مطولا ومختصراً فنكحت: هذا حديث صحيح أخرجه البخارى ومسلم من طريق مطولا ومختصراً من حديث سبيعة الاسلمية وأخرجه النسائى عن محمد بن وهب الحرائى عن محمد ابن مديت بيا أبي أنيسة عن ابن سلمة الحرائى عن أبى عبد الرحن عن عبد الله بن عبيد عن زفر بن يزيد بن أبى حبيب عن الزهرى عن عبد الله بن عبيد عن زفر بن

الدين محمد بن احمد بن الظهير لنفسه

أوس بن الحدثان عن أبى السنابل عن سبيعة وباعتبار المدد كأن شيخًا سمعه من النسائي وصافحه وبين وفاتيهما أربعائة سنة الايسيراً وهذا في غاية العلو أنشدنا العلامة أبو إسحق ابراهيم بن احمد بن عبد الواحد فيا قرى، عليه ونحن نسمع عن الشهاب أبى الثناء محمود بنسليان قال أنشدنا العلامة مجد

أهل الحسديث فلذ بهم أعلا الورى قدراً وأغلا نقلوا لنا سنن الرسو ل وأحسنوا عدلا فعدلا جابوا لسعيهم لذا لك حسبة حزناً وسهلا وسرواكا تسري النجو م فأرشدوا من كان ضلا اكات فضلهم المبين بألسن الحساد تتسلا أيات فضلهم المبين بألسن الحساد تتسلا أنشدنا الشيخ أبو إسحق التنوخي أنشدنا بحيي بن فضل الله العدوى

أنشدنا القاضى أبو الفضل يحيى بن محمد القرشى لنفسه اجازة الحى ان عفوت ففضل جود وان عاقبت قد أوسعت فضلا فقد د خولتنى نعا جساما ولم أك ما علمت لذاك أهدلا ولم يمنعك تقصيرى وجهلى وشر صنائعي قولا وفعدلا من الاحسان بدأ ثم عوداً مع الانفاس اسعافا وفضلا فتممها بمففرة بعفو ذنوباً جئتها خطأ وجهلا وأنشد الشيخ أبو إسحق قال أنشدنا يحيى بن فضل الله قال أنشدنا أبو محمد عبد المعزيز بن محمد بن عبد الحسن الانصارى شيخ الشيوخ بحاه اجازة

وكتبها عنه الحافظ الدمياطي رحمهم الله تعالى فقال
لا تففان أحاديث الرسول ولا مهمل تتبعها معنى وألفاظا
وعد عمن تعداها وضيعها واجعل صحابك طلابا وحفاظا

ولا تغيض في علم يخالفها فهي النجاة لراويها اذا فاظا انتهى ما جمعه الامام الحافظ أبو الفضل شهاب الدين احمد بن على بن حجر رحمه الله تعالى وقال فى آخره ما صورته: علقه احمد بن على بن حجر في يومين آخرهما الثالث عشر من شعبان سنة أربع وثلاثين وغاغائة وحسبنا الله ونعم الوكيل وصلى الله على سيدنا محمد واله وصحب

ما أنشده الامام العلامة الحافظ شهاب الدين احمد بن حجر العسقلانى في مرضه الذي توفى فيه هذه الابيات

قرب الرحيل الى ديار الآخره وارحم مبيتى فىالقبور ووحدتى فأنا المسيكين الذى أياسه فلئن رحمت فأنت أكرم راحم

فاجمل إلهی خـیر عمری آخره وارحم عظامی حین تبقی ناخره جا.ت بأوزار غدت متواتره وبحـار جودك یا إلمی زاخره



### مر کتاب شرح الصدر کے۔

### بذكر ليلة القدر

﴿ تأليف الشيخ الامام العالمالعلامة ﴾

﴿ وَلِي الَّذِينَ بَرْنِ الْحَافَظُ الزِّينَ الْعَرَاقَ عَلَيْهِ الرَّحَةُ ﴾

41000



الحمد لله الذي نطقت بشكره الالمنة \* وجل عن أن يأخذه نوم أو سنة \* وفضل أزمنة كا فضل أمكنة \* فجمل ليله القدر خيراً من ثلاث وتمانين سنة \* فقال تمالى ( إنا أنزاناه في ليلة القدر وما أدراك ما ليلة القدر ليلة القدر خير من الف شهر \* تنزل الملائكة والروح فيها باذن رجهم من كل أمر \* سلام هى حتى مطلع الفجر ) \*

قال المفسرون ان الضمير في أنزلناه عائد على القرآن السكريم (أ) وان لم يتقدم ذكره لدلالة المعنى عليه كما قال تعالى (حتى توارت بالحجاب) ولم يتقدم للشمس ذكر ثم اختلفوا فقال عبد الله بن عباس رضى الله عنهما وجماعة آخرون أنزل الله تعالى القرآن ليلة القدر إلى سماه الدنيسا جملة واحدة ثم نجمه على محد عليه الصلاة والسلام فى عشرين سنة فذاك قوله تعالى (فلا أقسم بمواقع النجوم)

١ ـ سورة القدر

۲ ـ صّ ۲۲

٣ ـ الواقمة ٧٥

(٣) هذا قول الجهور وادعى الامام الرازى في تفسيره انه اجاع المُصرين : ولعله لم يعتد بقول من قال منهم ان الضمير راجع لجبريل عليه السلام و غيره لضفه : والله اعلم وقال الشعبى وجاعة انا ابتدأنا إنزال هذا القرآن اليك ليلة القدرويؤيده ما ذكره جاعةان ابتدا ، مجى ، جبريل الحالنبي عليه الصلاة والسلام كان في رمضان قبل في سابع عشره » ومنهم من قال ابتدا ، مجيئه اليه في شهر رجب » ومنهم من قال في ربيع الاول : وقبل في هذه الآية انما جعل الانزال من رمضان لان جبريل كان يعارض النبي عليها الصلاة والسلام بالقرآن فيمحو الله ما يشاء ويثبت » وقال جاعة المنى انزانا هذه السورة في شأن ليلة القدر وفضلها فجعلوا في السببية كقول عررضي الله عنه ليلة نزول سورة الفتح لقد خشيت ان ينزل في قرآن » وقول عائشة رضى الله عنه بيات في قصة الافك لانا احقر في نفسى من ان ينزل في قرآن : قالوا ولما كانت سورة من القرآن جاء الضمير القرآن تفخيا وتجسيا كقوله تعالى ( وما أدر اك ما ليلة القدر ) عبارة تفخيم لها كقوله تعالى ( الحاقة ما الحاقة وما أدر اك ما الحاقة ) وقوله ( القارعة ما القارعة ) كموله تعالى ( ليلة القدر خير من الفشهر ) «وقد ذكر البخارى في صحيحه عن سفيان بن عيينة انه قال ما كان في القرآن ما ادر التوقد اعلمه وما قال في صحيحه عن سفيان بن عيينة انه قالما كان في القرآن ما ادر التوقد الحلمة ما قال وما يدريك فانه لم يعلمه ( ) همهه ( ) هوا يدريك فانه لم يعلمه ( ) همهه ( ) هما الحاقة وما يدريك فانه لم يعلمه ( ) همهه ( ) هما المورة القرآن ما الموراث عالى في المهمة كانه من همهه ( ) همه كان في القرآن ما الموراث على في محيحه عن سفيان بن عيينة انه قال كان في القرآن ما الموراث على في المهد ( ) همه وما يدريك فانه لم يعلمه ( ) هما الموراث على الموراث الموراث على الموراث الموراث على الموراث على الموراث على الموراث الموراث الموراث على الموراث على الموراث على ال

وقد اختلف العلما، في سبب تسميتها ليلة القدر على اقوال أحدها انها سميت بذلك لان الله تعالى يقدر فيها الارزاق والآجال وحوادث العالم كابا ويدفع ذلك الى الملائكة لتمثيله كا قال تعالى ( فيها يفرق كل امر حكيم ) روى ذلك عن ابن عباس وقتادة وغيرهما وعزاه النووى للعلماء: ومعناه انه يظهر للملائكة والا فتقدير الله تعالى قديم \* ثانيها ان هذا من عظم القدر والشرف والشأن كا تقول فلان له قدر: روى عن الزهري \* ثالثها سميت بذلك لانها تكسب من أحياها قدراً عظيا لم يكن له قبل ذلك وتزيده شرفاً عند الله تعالى \* رابعها

۱ ـ الحاقة ۱ـ۳

٢ ـ القارعة ١-٢

٣ ـ الدخان ٤

<sup>(</sup>۱)قال الحافظ في الفتح ومقصود ابن عيينة انه صلى الله عليه وآله وسلم كان يعرف تعيين ليلة القدر :وقد تعقد الحصر بقوله تعالى (لعله يزكى)فانها نزلت في ابنأم مكتوم وقد علم صلى الله عليه وآله وسلم بحاله وانه بمن تزكي ونفعته الذكرى:

لان العمل فيها له قدر عظيم : وقد خص الله تعالى هذه الامة بهذه الليلة

واختلف في سبب ذلك فروى مالك في الموطأ عن يئق بقوله من أهل العلم ان رسول الله صلى الله عليه وسلم أرى أعار الناس قبله (۱) أو ماشا الله من خلك فكأ نه تقاصر أعمار أمته أن لا يباغوا من العمل مشل الذى بلغ غيرهم في طول العمر فأعطاه الله ليلة القدر خير من الفشهر» وروى النرمذى في جامعه عن يوسف بن سعد قال «قام رجل الى الحسن بن على بعد مابايع معاوية فقال سودت وجوه المؤمنين أو يامسود وجوه المؤمنين فقال لا تؤذى رحمك الله فان النبي صلى الله عليه وسلم أرى بنى أمية على منبره فساءه ذلك فنزات (انا أعطيناك الكوثر) يعنى بهراً في الجنة ونزلت (انا انزلناه في ليلة القدر وما دراك مالية القدر لية القدر خير من الفشهر) علكها بعدك بنوأمية يا محدقال القاسم من الفضل أحد رواته فعددناها فاذا هى الف شهر لا تنقص يوماً ولا تزيديوماً (۱) قلت نعم كان من سنة الجاعة الى قتل مروان الجعدي آخر ملوك بنى أمية هذا القدر أعنى الف شهر وهي ثمانون سنة وثلاثة أعوام وثلث عام» وقال المرمذي حدرة القدر التي الف شهر وهي ثمانون سنة وثلاثة أعوام وثلث عام» وقال المرمذي القدر أعنى الف شهر وهي ثمانون سنة وثلاثة أعوام وثلث عام» وقال المرمذي المورة الكورة التورة التقدر المناه علم العلم عديث غريب (۱)

هدا حدیت عریب تنم من الدوره التدرات عدید الدوره التدرات التدرات من تنزل الملائکة والروح ) فقیل هو جبریل علیه السلام وقیل هم صنف من

<sup>(</sup>١) قال الباجي في شرحهذا الحديث: يحتمل ال يريدانه رأى اعمار سائر الامم أطول عمارها للا المرافق المحارها للا الله الله الله على الله على المحل في قصر اعمارها ما بلنه غيرها من الامم في طول اعمارها فتفضل الله تبارك وتمالى على هذه الامة بليلة القدر وهي تقتضى اختصاص هذه الامة بهذه الله : والله اعلى

<sup>(</sup>٢) في الاصل المنقول منه ما نصه فائدة نقل عن الحليل بن احد انه قال القدرهو الضيق لانها للها تضيق فيها الارض عن الملايكة الذين يعزلون وهذا قول خامس كذا بالهامش

<sup>(</sup>٣) وطمن القاضى عبد الجبار في كون الآية اشارة لما ذكر بان المام بني آمية كانت مذمومة اى باعتبار الغالب فيبمد ان يقال في شأن تلك الليله انها خبر من الف شهر مذمومة الم تر ان السيف خبر من المصا الم تر ان اللسيف خبر من المصا اجبب بان تلك الايام كانت عظيمة بحسب السمادات الدنيوية :

الملائكة وعلى كلا القولين هو عطف خاص على عام وقيل هم صنف من الحاق سماوى حفظة على الملائكة كما ان الملائكة حفظة على بنى آدم وهم على صفة بنى آدم ولا تراهم الملائكة

وقوله «باذن ربهم» الى آخر ، من قال ان الارزاق تقدر في هذه الليلة جعل فزول الملائكة بسبب كل فزول الملائكة بسبب ذلك وجعل من سببية التقدير تنزل الملائكة بسبب كل أمر وجعل سلام هى ابتداء كلام اى هي سلام الى طلوع فجريومها: ومن لم يقل بتقدير الارزاق في هذه الليلة جعل قوله ( من كل امر ) متعلقاً بقوله سلاماى انها سلام أى سلامة من كل امر » قال مجاهد لا يصيب احداً بها داه : وقال الشعبى ومنصور هي سلام بمعنى التحية اى تسلم فيها الملائكة على المؤمنين: وهذه الآيات مصرحة بشرفها ومنوهة باسمها وذكرها وقد صح عن النبي صلى الله عليه وسن النسائى قال (من قام ليلة القدر أيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه) وفي سنن النسائى الكبرى ( وما تأخر ) وكذا في مسند احدد ومعجم الطبر انى من حديث عبادة « وما تأخر » وسيأتي ذكره وهذه فضيلة عظيمة حاضة على طلبها »

وقد أجم من يعتد به من العلماء على بقائها وأنها لم ترفع بل هي باقية الى آخر الدهر قال القاضى عياض رحمه الله وشك قوم فقالوا رفعت لقوله صلى الله عليه وسلم حين تلاحى الرجلان « فرفعت » وهذا غلط من هؤلا، الشاكين لان آخر الحديث يرد عليهم فا نه صلى الله عليه وسلم قال «فرفعت وعسى أن يكون خيراً لكم فالتمسو هافي السبع اوالنسع » هكذا هوفى اول صحيح البخاري ( ١) وفيه تصريح المراد برفعها رفع بيان علم عينها ولو كان المراد رفع وجودها لم يأمر بالتماسها » قلت وحكاه ابن عطية عن ابى حنيفة وقوم اعنى القول برفعها قال وهذا قول مردود و انمار فع تعيينها انتهى

<sup>(</sup>١) هكذا الاصل وليس كذلك ولمله في أول باب ليلة القدر في صحيح البخارى

وقد اختلفالهلما. في محلها فذهب جمع من العلماء الى أنها تلزم ليلة بمينها واختلف هؤلاء في تعيين تلك الليلة على اقو ال احدها انها في جيم السنة وهو المشهور عن ابى حنيفة رضى الله عنه ويشهد له قول عبدالله بن مسعود رضى الله عنه ومن يقم الحول يصيبها لكن في صحيح مسلم عن زر ابن حبيش قال سألت أبي بن كعب فقلت ان أخاك ابن مسعود يقول من يقم الحول يصيب ليلة القدر فقال رحمـــــه الله أراد أن لاينفل الناس أما انه قد علم انها في رمضان وانها في العشر الاواخر وأنها ليلة سبع وعشرين فبهذا فهم أبى من كلام عبدالله » ويشهدله مافي مسند احمد عن أبي عقرب قال «غدوت الى ابن مسعود ذات غداة في رمضان فوجدته فوق بيت جالساً فسمعنا صوته وهو يقول صدق الله وبلغ رسوله فقلنا سمعناك تقول صدق الله وبلغ رسوله فقال ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ليلة القدر في السبع الاواخر تطلع الشمس غداة غدها صافيسة ليس لها شعاع فنظرت فوجدتها كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم» ورواه البزار في مسنده بنحوه: وفي معجم الطبراني عن ابن مسعود رضي الله عنه قال «سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ليلة القدر فقال أيكم يذكر ليلة القدر الصهباوات فقال عبدالله أنا بأى أنت وأمى يارسول الله حين طلع الفجر وذلك ليلة ســـبع وعشرين ﴾ والحديث في عدة كتب لكن لم أر التصريح بليلة سبع وعشرين الافي معجم الطبراني الكبير فلذلك اقتصرت على عزوه اليه:

الثانى أنها في شهر رمضان كله وهو قول ابن عمر رضى الله عنهما وجماعة من الصحابة: وفي سنن أبى داود عن ابن عمرقال «سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ليلة القدر وأنا أسمع قال هي في كلرمضان » قال قال أبوداود وروى موقوفاً عليه قلت الحديث محتمل للتأويل بأن يكون المهنى بأنها تتكرر وتوجد في كل سنة في رمضان لانها وجدت مرة في الدهر فلايكون له دليل لهذا القول:

الثالث أنها أول ليلة من شهر رمضان قاله ابورزين العقيلي الصحابي رضى الله عنسه

الرابع أنها في العشر الأوسط والاواخر ويرده مافى الصحيح عن أبي سعيد من قول جبريل عليه السلام النبي صلى الله عليه وسلم لما أن اعتكف العشر الاوسط « ان الذي تطلب أمامك»

الخامس أنها في العشر الاواخر فقط ويدل له قول النبي صلى الله عليه وسلم «النسوها في العشر الا واخر» وقوله صلى الله عليه وسلم « انى أعتكف العشر الاول أَنْمَس هذه الليلة ثم أَنْمَس العشر الاوسط ثم أتيت قيل لى أنها في العشر الأواخر» السادس أنها تختص بأوتار العشرالأواخر لقوله صلى الله عليــه وسلم « النَّسوها في العشر الاواخرفي وتر» وفيمسند احمد ومعجم الطبراني الكبير عن عبادة بن الصامت رضى الله عنه أنه سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ليلة القدرفقال رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان فالتمسوها في العشر الاواخر فالها في وتر في إحدى وعشرين أو ثلاث وعشرين أوخس وعشرين أو سبع وعشرين أو تسم وعشرين أو في آخر ليلة فمن قامها ابتغاها إيمانا واحتسابًا ثم وفقت له غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ، فيــه عبد الله بن محمد بن عقيل وحديثه حسن يرويه عمر بن عبد الرحمن وقد ذكره ابن حبان فيالثقات وقال ليس بابن عوف: وقال الطبراني أظنه ابن الحارث بن هشام، وفي هذا الحديث فائدتان حسنتان احداهما قوله وما تأخر وقد تقدم التنبيه عليها \* الثانية أنه أمَّا مترتب الثواب على قيامها بقصد ابتغاثها لا على مطلق القيام: وفيه أشكال لقوله « أو آخر ليلة» لانه قال أولا فانها في وتر وآخر ليلة ليستوتراً ان كان الشهر كاملا وأن كأن ناقصا فعي ليلة تسع وعشرين فلا معنى العطفهـ عليها لأن العطف يقتضي المفايرة ، ويجاب عنه بأن قوله أو في آخر ليــلة معطوف على قوله فانها في وتر لا على قوله أو تسع وعشرين فليس تفسيراً الوتر بل معطوف عليه

السابع أنها تختص باشفاعه لقول أبي سعيد الخدرى «وقد قيل له ما التاسعة والسابعة والخامسة اما<sup>(۱)</sup> واحد وعشرون فالتي تليها ثنتان وعشرون وهي التاسعة فاذا مضت خس وعشرون فالتي تليها المنامسة تليها الخامسة

الثامن انها ليسلة سبع عشرة وهو مروي عن زيد بن أرقم وابن مسعود أيضاً • فغى معجم الطبراني عن زيد بن أرقم قال ما أشك وما امترى انها ليلة سبع عشرة ليلة أنزل القرآن ويوم التقى الجمعان (٢) • وعن زيد بن ثابت انه كان يحيى ليلة سبع عشرة قال ان فيها نزل القرآن وفي صبيحتها فرق بين الحق والباطل وكان يصبح فيها مبتهج الوجه قلت : وحكى أيضاً عن الحسن البعري

التاسع أنها ليلة تسع عشرة وهو محكى عن على بن أبى طالب وابن مسعود أيضا<sup>(٢)</sup>

العاشر انها تطلب ليلة سبع عشرة بتقديم السين أو إحدى وعشرين أو ثلاث وعشرين حكى عن على وابن مسعود أيضاً ويشهد له ما في سنن أبى داود عن ابن مسعود رضي الله عنه قال « قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فى ليلة القدر اطلبوها ليلة سبع عشرة من رمضان وليلة إحدى وعشرين وليلة ثلاث وعشرين ثم سكت » والله أعلم

وابن مسعود ووصله الطحاوى عن ابن مسمود:

<sup>(</sup>١) أقول رواية ابي سميد في صحيح مسلم ليس فيها أما ونصها هكذا قال قلت ما التاسمة والحامسة قال اذا مضت واحدة وعشرون ذاتي تليها الح ما ذكر هنا: تنبه

<sup>(</sup>۲) ورواه ابن أبي شببة عن زيد بن أرقم: وأخرجه أبو داود أيضاً عن ابن مسمود: (۳) قال الحافظ في الفتح رواه عبد الرزاق عن على وعزاه الطبرى لزيد بن ثابت

الحادى عشر أنها ليلة احدى وعشرين يدل له حديث أبى سعيد الثابت في الصحيح الذي فيه وانى رأيتها ليلة وترو انى أسجد في صبيحتها في ماه وطين فأصبح من ليلة إحدى وعشرين وقد قام الى الصبح فطرت السماء فو كف المسجد فأ بصرت الطين والماء فرج حين فرغ من صلاته وجبينه وأنفه فيهما الماء والطين واذا هي ليلة إحدى وعشرين من العشر الأواخر»

الثاني عشر أنها ليـــلة ثلاث وعشرين وهو قول جمع كثير من الصحابة وغيرهم ويدل لها مافي صحيح مسلم عن عبد الله بن انيس « أن رسول الله صلى ا الله عليه وسلم قال أريت ليلة القدر ثم أنسيتها واذا في صبيحتها اسجد في مام وطين قال فمطرنا ليلة ثلاث وعشرين فصلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فانصرف وان اثر الما. والطين على جبهته وانفه » وفي صحيح مسلم أيضاً عن أبي هريرة « قال تذاكرنا ليلة القدر عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال أيكم يذكر ليلة طلعالقمر وهومثل شقجفنة (١٠)» وفي مسند احمد عن رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم « قال نظرت الى القمر صبيحة ليلة القدر فرأيته كأ نه فلق جفنة » قال ابو اسحق السبيعي أنما يكون القمر كذلك صبيحة ثلاث وعشرين: ورواه عبد الله بن احمد في زياداته عن على قال « قال النبي صلى الله عليهوسلم خرجت ليلة حين بزغ القمركاً نه فلق جفنة فقال الليلة ليلة القدر » وكذا رواه أبو يعلى الموصلي في مسنده مرفوعاً : وفيه أن الصحاف هو على رضي الله عنه \* وفي سنن أبي داود عن عبد الله بن انيس قال قلت « يارسول الله ان لي بادية أكون فيها واصلى فيها بحمد الله فمرنى بليلة انزلها الى هذا المسجد فقال انزل ليلة ثلاث وعشرين، وروى الطبراني في معجمه الكبير مثله عن عبد الله بنجمش

 <sup>(</sup>١) الشق بكس الشين النصف والجفنسة بفتح الجيم وسكون الفاء اناء ممروف كالقصة وهو اشارة الى أنها موجودة متحققة الرؤية:

عن ابيه مرفوعا: وفي مسند احمد عن ابن عباس رضى الله عنها قال اتيت وانا نائم في رمضان فقيل لى ان الليلة ليلة القصدر قال فقمت وانا ناعس فتعلقت بيعض أطناب النبي صلى الله عليه وسلم فأتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فأذا هو يصلي فنظرت في تلك الليلة فاذا هى ليدلة ثلاث وعشرين » ورجاله رجال الصحيح \* ورواه الطبراني في معجمه الكبير ايضا

الثالث عشر أنها ليلة اربع وعشرين وهو مروى عن بلال وابن عباس والحسن وقتادة: وفي صحيح البخارى عن ابن عباس موقوفا عليه « التمسوها ليلة القدر في اربع وعشرين » ذكره عقب حديثه الآنى «هي في العشر في سبع بقين »: وظاهره انه تفسير للحديث فيكون عمدة » وفي مسند احد عن بلال « ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ليلة القدر ليلة اربع وعشرين »

الرابع عشر أنها تكون في ليلة ثلاث وعشرين أو سبع وعشرين وهو عكي عن ابن عباس رضى الله عنه ويدل له مافي صحيح البخاى عن ابن عباس « قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم هي في العشر في سبع بمضين أو سبع يقين يعنى ليلة القدر » \* ومافى مسند البزار باسناد جيد عن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه قال « سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن ليلة القدر فقال كنت أعلمتها ثم أنفلت منى اطلبوها في سبع بقين أو ثلاث بقين»

الخامس عشر أنها ليلة سبع وعشرين وهذا عليه جمع كثيرون من الصحابة وغيرهم فكان أبى بن كعب رضي الله عنه محلف لا يستثنى أنها ليلة سبع وعشرين كا هو ثابت في الصحيح فقيل له بأي شيء تقول ذلك يا أبا المنذر فقال بالعلامة أو بالآية التي أخبرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ان الشمس تطلع يومئذ لاشعاع لها \* وفي سنن أبي داود عن معاوية رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم في ليلة القدر « قال ليلة سبع وعشرين » \* وفي مسند احمد باسناد

على شرط الشيخين عن ابن عمر قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من كان متحربها فليتحراها ليلة سبع وعشرين وقال تحروها ليلة سبع وعشرين يعنى القدر» ورواه الطبرانى فى معجمه السكبير: وفي معجم الطبرانى الاوسط باسناد لابأس به عن جابر بن سمرة قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم التمسوا ليلة القدر ليلة سبع وعشرين » » واستدل ابن عباس على ذلك بأن الانسان خلق من سبع وجعل رزقه في سبع واستحسن ذلك عر بن الخطاب رضى الله عنه: واستدل بعضهم على ذلك بأن الله سبحانه وتعالى كرد ذكرليلة القدر في السورة المتقدم ذكرها ثلاث مرات وعدد حروف ليلة القسدر تسعة أحرف والمرتفع من ضرب ثلاثة في تسعة سبع وعشرون فتكريرها ثلاثاً دون غيره اشارة الى ذلك : واستدل أيضاً بأن عدد كلمات السورة الى قوله هي سبع وعشرون كلة : وفيه اشارة الى ذلك »

ونقل أبو محمد بن عطية في تفسيره نظير ذلك في قول بعضهم ان ملائكة النار الذين قال فيهم الله(عليها تسعة عشر) عددهم كعدد حروف بسم الله الرحيم لكل حرف ملك وهم يقولون في كل أفعالهم بسم الله الرحين الرحيم فيها قوتهم واستفائتهم: وفي قول بعضهم في عدد الملائكة الذين ابتدروا قول القائل ربنا لك الحد حداً كثيراً طيباً مباركا فيه أنها بضعة وثلاثون حرفاً فلذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم « لقد رأيت بضعة وثلاثين ملكا يبتدرونها أبهم يكتبها » قال ابن عطية وهذه من ملح التفسير وليست من متين العلم

السادس عشر أنها في آخر ليلة من الشهر : وفي سنن أفي داود عن عبدالله بن أنيس قال «كنت في مجلس بني سلمة وأنا أصغرهم فقالوا من يسأل لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ليلة القدر وذلك صبيحة احدى وعشر ين من رمضان فخرجت فوافيت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة المغرب وقمت بباب

بيته فمر بى فقال ادخل فدخلت فأني بعشائه فلقد كنت أكف يدىءنه من قلته فلما فرغ قال ناواني نعلى فقام وقمت معه فلماخرجنا قال كانتلك حاجة فقلت أجل أرساني اليك رهط من بني سلمة يستلونك عن ليلة القدر فقال كم الليلة قلت اثنتان وعشرون قال هي الليلة ثم رجع فقال أو القابلة يريد ليــلة ثلاث وعشرين » \* وفي جامِع الترمذي عن أبي بكرة رضي الله عنــه « قال ما أنا ملتمسها لشي مسمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم الا في العشر الأ و اخرفانى سمعته يقولاالتمسوها لتسع بقينأو لسبع بقينأو خمس بقينأو ثلاثأواخر ليلة. قال ت حسن صحيح وفي صحيح البخاري عن عبادة بن الصامث وقال خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم ليخبر بليلة القدر فتلاحي رجلان من المسلمين فقال النبي صلى الله عليه وسلم اني حرجت لاخبركم بليلة القدر فتلاحى رجلان فلان وفلان فرفعت وعسى أن يكون خيراً لكم فالتمسوها في التاسعة والسابعة والخامسة . » \* وفي سنن أبي داود عن ابن عباس « ان النبي صلى الله عليــه وسلم قال النمسوها في العشر الا واخر من رمضان ليلة القدر في تاسعة تبقى في سابعة تبقى في خامسة تبقى » \* وفي مسند احمد عن معاذ بن جبل « ان رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن ليلة القدر فقال هي في العشر الا واخر قم في الثالثة أو الخامسة » \* وفي مسند احمد أيضاً باسناد جيد عن أي هريرة أن رسول اللهصلى اللهعليه وسلم قال فى ليلة القدر أنها ليلة سابعة أو تاسعة عشرين ان الملائكة تلك الليلة في الارض اكثر من عدد النجوم، \* وفي معجم الطبر الي الاوسطاعن أبي هريرة « أن النبي صلى الله عليه وسلم قال النمسوا ليلة القدر في سبع عشرة أو تسع عشرةأو احدى وعشرين أو ثلاث وعشرين أو خمسوعشرين أوسبع وعشرين أو تسع وعشرين » وفيه أبو المهزم ضعيف

وقد تضمنت هذه الاحاديث أقوالا في ليلة القدر لم أر أحداً من العلماء

صرح بالقول فيها فان عددناها فيكون في المسئلة اثنان وعشرون قو لاتقدم بيان ستة عشر منها

السابع عشر ليلة اثنين وعشرين أو ثلاث وعشرين (١)

الثامن عشر ليلة احدى أو ثلات أو خس أو سبع وعشرين أو آخر ليلة:

التاسع عشر ليلة احدى أو ثلاث او خس وعشرين دليله حديث عبادة
المتقدم فان الظاهر ان المراد بالتاسمة تبقى لتقديمه التاسعة على السابعة وهي الخامسة.
العشرون لياة ثلاث أو خسروعشرين دليله حدث معاذ المتقدم أذ الظاهر

العشرون ليلة ثلاث أوخس وعشرين دليله حديث معاذ المتقدم أذ الظاهر أن المراد قم في الثالثة بمعنى لتقديمه على الخامسة

الحادي والمشرون ليلة السابع او التاسع والعشرين

الثانى والعشرون انها في أوتار العشر الاخير أو في ليلة سبع عشرة أو تسع عشرة أو تسع عشرة هذا كله تفريع على القول بأنها تلزم ليلة بعينها كما هو مذهب الشافعي والصحيح من مذهبه انها تختص بالعشر الاخير وانها في الاوتار ارجاها في الاشفاع وارجاها ليلة الحادى والعشرين والثالث والعشرين وهذا أيضاً محسن أن يكون قولا في المسئلة فيكل به الاقوال ثلاثة وعشرين قولا وتقدم قول من يرى أنها رفعت فيكون اربعة وعشرين قولا

وذهب جماعة من العلما، الى انها تنتقل فتكون سنة في ليلة وسنة في ليلة أخرى وهكذا: وهذا قول مالك وسفيان الثورى واحد بن حنبل واسحاق بن راهويه وابى ثور وغيرهم وعزاه ابن عبد البر في الاستذكار للشافعي ولا نعرفه عنه ولكن قال به من أصحابه المزنى وابن خزيمة وهو المحتار عند النووى وغيره للجمع بين الاحاديث الواردة في ذلك فانها اختلفت اختلافا لا يمكن معه الجمع بينها الا يما ذكرناه وبه يصير في المسئلة خسة وعشرون قولا

<sup>(</sup>١) لحديث عبد الله بن أنيس عند احد .

وذهب ابن حزم الظاهري الى انحصارها في اوتار العشر الاخير لكن أول العشرين ليلة العشرين ان كان ناقصاً وليلة الحادي والعشرين ان كان تاماً فهي مترددة بين ليلة الحادى والعشرين ومابعدها من الاوتار ان تم الشهروبين ليلة العشرين ومابعدها منالا شفاع اننقص الشهر وهذاقول سادسوعشرون واعلم ان ليلة القدر موجودة ويربها الله تمالى لمن شا. من بني آدم بحيث يتحققها: واخبار الصالحين برؤيتهم لها كثيرة ولا يلتفت الى قول المهلثة (٢) أي صغيرةً لا يمكن رؤيتها حقيقة فانه غلط فاحش كما قاله النووي رحمه الله \* وقال بعض العلماء اخفى الله هذه الليلة عن عباده كيلا يتكلوا على فضلها ويقصروا فيغيرها فأراد منهم الجد في العمل ابدأ فانهم لذلك خلقوًا كما قال الله تعالى ( وماخلقت الجن والانس الا ليعبدون ) وبهذا يصير في المسئلة سبمة وعشرين قولاً • ويدل لهذا القول مافى معجم الطبراني الكبير باسناد حسن عن عبد الله بن انيس انه قال « يارسول الله اخبرني أي ليلة تبتغي فيها ليلة القدر فقال لو لا أن يترك الناس الصلاة الا تلك الليلة لاخبرتك ، وفي مسند البزار عن الاوزاعي حدثني مرثد او ابو مرثد عن ابيه « قال لقيت أبا ذر عند الجرة الوسطى فسألته عن ليلة القدر فقال ماكان احد باسأل لهذا منى قلت بارسول الله انزلت على الانبياء بوحى اليهم ثم رفع قال بل هي الى يوم القيــامة قلت يارسول الله ايتها هي قال لو أذن لى لا نباتك بها و لكن المسهما في التسمين او السبمين ولا تسألى بعدها تمال نم اقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم فجعل بحدث قلت يارسول الله أي السبمين فغضب على غضبة لم يغضب على قبلها ولا بعدها مثلها ثم قال ألم أنهك عنهالو أذن لى لا نبأتك بهاوذكر كلمة ان تكون في السبع الاو اخر »»

فصل

قد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم ذكر علامات لليلة القدر تقدم ذكر واحدة منها وهي اصح العلامات واحدة منها وهي اصح العلامات (١) حكذا الاصل فلينظر

وفى مسند احمد باسناد جيد عن عبادة بن الصامت رضى الله عنه قال وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أمارات ليلة القدر أنها صافية بلجة كأن فيها قرأساطماً ساكنة ساجية لا برد فيها ولا حر ولا محل لكوكب يرمى بها حتى يصبح وأن من أماراتها أن الشمس صبيحتها تخرج مستوبة ليس لها شعاع مثل القمر ليلة البدر لا يحل للشيطان أن بخرج معها يومئذه

وقد ذكر القاضي عياض رحه الله قولين في كونها تطلع لاشعاع لها احدهما أنها علامة جملها الله تعالى ثانيهما ان ذلك لكثرة اختلاف الملائكة في ليلتهــا ونزولها الى الارض وصمودها بما تنزل به سترت بأجنحتها وأجسامها اللطيفة ضوء الشمس وشعاعها : وفي معجم الطبراني الكبير عن واثلة بن الاسقع رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم « قال لبلة القدر بلجة لاحارة ولاباردة ولاسحاب فيها ولامطر ولاربح ولايرمى فيها بنجم ومن علامة يومها تطلع الشمس ولاشعاع لها » فيه بشر بن عون وبكار بن تميم وهماضعيفان، وفي مسند البزار عن ابن عباس قال « قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة القدر طلقة لاحارة ولا باردة ، فيه مسلمة بن حبان وغيره وتكلم فيه ، فان قلت فقدروى الطبراني في معجمه الكبير من رواية شريك عن سماك بن حرب عن جابر بن سمرة يرفع الحديث « قال قال رأيت ليلة القدر فأنسيتها فاطلبوها في العشر الاواخروهي ليلة ربح ومطر ورعد، ورواه البزار بنحوه ويوافقـــه حديث أبي سعيد الذي فيه « فوكف المسجد فأبصرت عيناي النبي صلى الله عليه وسلم وعلى وجهه أثر الما. والطين » قات هذا تقرر عندك وما اخترناه من أنها لاتلزم ليلة بعينها بل تنتقل فلعلها كانت فيسنةسا كنة ليسفيهاريح ولامطر والله أعلم تم بحمد الله وعونه وحسن توفيقه \* وحسبنا الله ونعم الوكيل \* ولاحول ولاقوة الا بالله العلى المظيم \* وكان الفراغ من ذلك في يوم الاحد المبارك ثانى عشرين من شهر رمضان المعظم من شهور سنة الف وماية وسبع وثلاثين من الهجرة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام والحمد لله وحده

## رسالة الحافظ البيهقي

### -≪ الى ﴾~

أبي محمد الجويني والد امام الحرمين (۱)

## بسم الله الرحمن الرحيم

كتب الى أبوعبدالله الحافظ وخلق من مشايخنا عن أبى الفضل بن عساكر عن أبى روح الهروى عن أبي المظفر السمعانى عن أبيه الحافظ أبي سعد قال أنا أبو نصر على بن مسعود محمد الشجاعى اذنا قال حدثنا الامام الحافظ أبو بكر أحمد ابر الحسبن البيهقى قال سلام الله ورحمته على الشيخ الامام وانى أحمد اليه الله على وسوله صلى الله عليه وسلم الله الا هو وحده لاشريك له وأصلى على رسوله صلى الله عليه وسلم أما بعد عصمنا الله بطاعته وأكرمنا بالاعتصام بسنة خيرته من بريته صلى الله عليه وسلم وأعاننا على الاقتداء بالسلف الصالحين من أمته وعافانا في ديننا ودنيانا وكفانا كل هول دون الجنة بفضله ورحمته انه واسع المغفرة والرحمة وبه التوفيق:

<sup>(</sup>١) المقصود من ادراج هذه الرسالة ضمن الجزء الثاني من بجموعة الرسائل المنبرية بيان ماكان عليه الاوائل من الاخلاص والرجوع الى الحق بعد ظهوره والاقرار بالصواب : وأرجو الله أن يوفق علماءنا الى ذلك : ولينظر القارىء الى كيفية الرد واستعمال الادب مع الاكابر ولين الجانب لهم : والحجة انحا تكون بالدلائل النقلية والبراهين المقلية لاكما يغمله أهل هذا الزمان من السباب والشتائم وغير ذلك من أنواع الفسوق نسأل الله التوفيق

والعصمة فقلبي للشيخ أدام الله عصمته وأيد أيامه مقتد ولسانى له بالخبر ذاكر ولله تعالى على حسن توفيقه إياه شاكر والله جل ثناؤه بزيده توفيقا وتأييــداً وتسديداً وقد علم الشيخ أدام الله توفيقه اشتغالي بالحديث واجمهادى في طلبه ومعظم مقصودي منه في الابتداءالتمييز بين مايصح الاحتجاج به من الاخبار وبين مالا يصححني وأيت الحدثين من أصحابنا يرسلونها في المسائل على ما يحضرهم من ألفاظها من غير نميعز منهم بين صحيحها وسقيمها ثم اذا احتج عليهم بعض مخالفيهم بحديث شق عليهم تأويله أخذوا في تعليله عاوجدوه في كتب المتقدمين من أصحابنا تقليداً ولو عرفوه معرفتهم لميزوا بين صحيح مايوافق أحوالهم من سقيمه ولا مسكوا عن كثير مما يحتجون به وان كان يطابق آراهم ولاقتدوا في ترك الاحتجاج برواية الضعفاء والحجهولين بامامهم فشرطه فيمن يقبل خبره عند من يعتني بمعرفته مشهور وهو بشرحه في كتاب الرسالة مسطور وماورد مرس الاخبار بضعف روايته أو انقطاع اسناده كثير والعلم به على من جاهدفيه سهل يسير وقد احتج في ترك الاحتجاج بالمجهو لين بما أنبأنا أبوعبدالله محدبن عبدالله الحافظ قال حدثنا أبوالعباس محمد بن يعقوب قال حدثنا الربيع بن سليان قال حدثنا الشافعي حدثنا سفيان عن محمد بن عر عن أبي سلمة عن أبي هريرة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «حدثوا عن بني اسرائيل ولاحرج وحدثوا؟ عنى ولاتكذبوا على »

قال الشافعي أحاط العلم ان الذي صلى الله عليه وسلم لا يأمر أحداً بحال أن يكذب على بنى اسرائيل ولا على غيرهم فاذا أباح الحديث على بنى اسرائيل فليس أن يقبلوا الحديث الكذب على بنى اسرائيل لانه يروى عنه صلى الله عليه وسلم انه قال «من حدث بحديث وهو يراه كذبا فهو أحدالكذا بين» وانما أباح قبول ذلك عن حدث به بمن يحتمل صدقه وكذبه قال واذا فرق بين وانما أباح قبول ذلك عن حدث به بمن يحتمل صدقه وكذبه قال واذا فرق بين

الحديث عنه والحديث عن بني اسرائيل فقال حدثوا عني ولاتبكذبواعلى فالعلم ان شاء الله يحيط ان الكذب الذي نهام عنه هو الكذب الخفي وذلك الحديث عن لا يعرف صدقه ثم حكى الشافعي في رد حديث الضعفاء عن ابن عمر وعن عروة بن الزبير وسعد بن ابراهيم وحكاه في كتاب العمرى عن عطاء بن أبي رباح وطاووس وابن سيرين وابراهيم النخعى ثم قال ولا لقيت ولاعلمت أحداً من أهل العلم بالحديث يخالف هذا المذهب قال الشيح الفقيه احمد وأعا يخالف بعض من لا يعد من أهل الحديث فيرى قبول رواية الحبهو لين مالم يعلم ايوجب رد خبرهم وقد قال الشافعي رضي الله عنه في أول كتاب الطهارة حين ذكر ما تبكون به الطهارة من الما. واعتمد فيه على ظاهر القرآن وقد روى فيه عن النبي صلى الله عليه وسلم حديثًا يوافق ظاهر القرآن في اسناده من لا اعرفه ثم ذكر حديثه عن مالك عن صفوان بن سليم عن سعيد بن سلمة عن المغيرة بن أبي بردة عن ابي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم في البحر وعسى لم يخطر ببال فقيسه من فقهاء عصرنا ريب في صحة هذا الحديث وامامه يقول في اسناده من لا أعرفه والماقال ذلك لاختلاف وقع في اسم المغيرة بن ابى بردة ثم في وصله بذكر أبى هريرة مع ايداع مالك بن انس اياه كتابه الموطأ ومشهور فيها بين الحفاظ انه لم يودعه رواية من يرغب عنه الا رواية عبد الكريم بن أميةوعطا الخراساني فقد رغب عنها غير مرة

وتوقف الشافعي في الجساب الفسل من غسل المبت واعتسذر بان بعض الحفاظ أدخل بين ابى صالح وأبى هريرة اسحق مولى زائدة وانه لا يعرفه ولعله ان يكون ثقة و توقف في اثبات الوقت الثاني لصلاة المغرب معاحاديث صحاح رويت فيه بعد امامة جبريل عليه الصلاة والسلام الذي صلى الله عليه وسلم حين لم يثبت عنده من عدالة رواتها من قبول خبرهم وكانه وقع لمحمد بن اسماعيل

البخاري رحمه الله بعده ما وقع له حتى لم يخرج شيئا من تلك الاحاديث في كتابه ووقف مسلم بن الحجاج على ما يوجب قبول خبرهم وو ثق محفظمن رفع المختلف في رفعه منها فقبسله وأخرجه في الصحيح وهو في حديث ابي موسى وبريرة وعبد الله بن ابى عمر واحتج الشافعي في كتاب احكام القرآ ن برواية عائشة في ان زوج بريرة كانءبدا وأن بمضمن تكلم فيه قالله هل يروون عن غير عائشة انه عبد قال الشافعي في المعتقة وهي أعلم به من غيرها وقد رويمن وجهين قد أثبت أنت ما هو أضعف منهما ونحن انما نثبت ما هو أقوى منهما فذكر حديث عكرمة عن ابن عباس وحديث القاسم العمرى عن عبد الله بن دينار عن ابي عرو ان زوج بريرة كان عبدا وحديث عكرمة عن ابن عباس قد أخرجه البخاري في الصحيح الا أن عكرمة مختلف في عدالته كان أنس بن مالك رحه الله تعالى وأبان لا يرضاه وتكلم فيه سعيد بن المسيب وعطا. وجماعة من أهل العلم بالحديث ولذلك ترك مسلم بن الحجاج الاحتجاج بروايته في كتابهوالقاسم العمري ضعيف عندهم قال الشافعي لخصمه نحن انما نثبت ما هو أقوى منهما وقال في أثرير ذ كرهما في كتاب الحدود وهاتان الروايتان وان لم يخالفانا غير معروفتينونحن نرجو ان لا نكون بمن تدعوه الحجة على من خالفه الى قبول خبر من لا يثبت خبره عمرفته عنده

وله من هـذا أشياء كثيرة يكتفي باقل من هذا من صلك سبيل النصفة فهذا مذهبه فى قبول الاخبار وهو مذهب القدماء من أهل الآثار: قال البيهةي رضى الله عنه وكنت اسمع رغبة الشيخ رضى الله عنه فى مباع الحديث والنظر فى كتب أهله فاشكر اليه واشكر الله تعالى عليه وأقول فى نفسى ثم فيا بين الناس قد جاء الله عز وجل بمن يرغب فى الحديث ويرغب فيهمن بين الفقهاء ويميز فيا يرويه و يحتج به الصحيح من السقيم من جملة العلاء وأرجو من الله ان

يحيى سنة إمامنا المطلبي في قبول الآثار حيث أماتها أكثر فقها، الامصار بعد من مضى من الاثمة الكبار الذين جعوا بين نوعي العلم والاخبار ثم لم يرض بعضهم بالجهل به حتى رأيته حل العامل به في الوقوع فيه والاز درا، به والضحك منه وهو مع هذا يعظم صاحب مذهبه وبجله ويزعم انه لا يفارق في منصوصاته قوله ثم بدع في كيفية قبول الحديث ورد طريقته ولا يسلك فيها سيرته لقلة معرفته بما عرف وكثرة غفلته عما عليه وقف هلا نظر في كتبه ثم اعتبر باحتياطه في انتقاده لرواة خبره واعتاده فيمن اشتبه عليه حاله على رواية غيره فترى سلوك مذهبه مع دلالة العقل والسمع واجبا على كل من انتصب للفتيا فاما أن بجتهد في تعلمه أو يسكت عن الوقوع فيمن يعلمه ولا يجتمع عليه وزران حيث فاته الاجران والله المستعان وعليه التكلان

ثم اس بعض اصحاب الشيخ أدام الله عزه وقع الى هذه الناحية فعرض علي أجراء ثلاثة مما أملاه من كتابه المسمى بالحبط فسر رت به ورجوت ان يكون الامر فيا يورده من الاخبار على طريقة من مضى من الاثمة الكبار لاثقا بما خص به من علم الاصل والفرع موافقا لما ميزبه من فضل العلم والورع فاذا أول حديث وقع عليه بصرى الحديث المرفوع في النهى عن الاغتسال بالماء المشمس فقلت في نفسى يورده ثم بضعفه ويضعف القول فيه فرأيته قدأ ملى والخبر فيه ما روى مالك عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة فقلت هلاقال روى عن عائشة أو روى عن ابن وهب عن مالك أو روى عن مالك أو روى عن الماعيل عن اسماعيل بن عمرو الكوفي عن ابن وهب عن مالك أو روى عمرو بن محسد أو وهب بن وهب ابو البحترى عن هشام بن عروة أو روى عمرو بن محسد أو وهب بن وهب ابو البحترى عن عشام بن عروة أو روى عمرو بن محسد أو وهب عن فليح عن الزهرى عن عروة ليكون الحديث مضافا الى ما يليق به مثل هذه الرواية ولا يكون في مثل هذا على مالك بن انس ما أظنه يبرأ الى الله تعالى

من روايته ظنا مقرونا بعلم

ثم أن رأيت أدام الله عصمته أول حديث التسمية وضعف ما روى عرن ربيعــة بن ابى عبد الرحمن فى تأويله محــديث شهد به على الاعمش انه رواه عن شقيق بن سلمة عن ابن مسعودعن النبي صلى الله عليه وسلم فیمن توضاً وسمی وفیمن توضاً ولم یسم وهذا حدیث تفرد به یحیی بن هاشم السمسار عن الاعمش ولا يشك أحد في ضعفه ورواه أيضاعبد الله بن حكيم عن ابى بكر الزاهري عن عاصم بن معدعن نافع بن عرمر فوعاو ابو بكرالز اهرى ضعيف لا يحتج بخبره وروى من وجه آخر مجهول عن ابي هريرة ولا يثبت وحديث التسمية قد روى من أوجه ما وجه من وجوهها الا وهو مثل اسناد من اسانيد ما روى فىمقالته ومعذلك فاحمد بن حنبل يقول لا أعلم فيه حديثا ثابتا فقلت في نفسى قد ترك الشيخ حرس الله مهجته القوم فياأ حدثو امن الساهاة في رواية الاحاديث وأحسبه سلك هذه الطريقة فما حكى له عند مدح وجهه بيديه في قنوت صلاة الصبح وأحسن الظن برواية من روى مسح الوجه باليدين بعد الدعاء مع ما اخبرنا ابو عبد الله الحافظ قال اخبرنا ابو بكر الخراجي قال حدثنا سارية حدثنا عبد الكريم السكري قال حدثنا وهب بن زمعة اخبرنا على النسائي قال سألث عبد الله بن المبارك عن الذي إذا دعا مسح وجهه فلم بجب قال على ولم اره يفعل ذلك قال وكان عبد الله يقنت بعد الركوع في الوتر وكان برفع يديه في القنوت واخبرنا أبوعلي الرويز بادي حدثنا أبو بكرين داسة قال قال أبو داو دالسحستاني روى هذا الحديث من غير وجه عن محمد بن كعب وهذا الطريق امثلها وهو ضعیف ایضا یرید به حدیث عبد الله بن یعقوب عمن حدثه عن محمد بن کعب القرظى عن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم «سلوا الله ببطون اكفكم ولا تسألوه بظهورها فاذا فرغم فامسحوا بها وجوهكم» وروي ذلك من اوجه اخر كلها اضعف من رواية من رواها عن ابن عباس وقال احمد بن حنبل ينكرها وحكى عنه انه قال فى الصلاة ولا بأس به فى غير الصلاة وقال هذا لما فى استعاله فى الصلاة من ادخال عمل عليها لم يثبت به اثر وقد يدعو فى آخر تشهده ثم لا يرفع يدبه ولا يمسحها بوجهه اذ لم يرد بهما أثر فكذا فى دعاء القنوت يرفع يديه لورود الاثر به ولا يمسح بهما وجهه اذ لم يثبت فيه اثرو بالله التوفيق

وعثدي أن من سلك من الفقهاء هذه الطريقة في المساهلة أنكر عليه قوله مع كثير بمن روى هذه الاحاديث في خلافهواذا كانهذااختياره فسبيله أدام الله توفيقه يملي في مثل هذه الاحاديث روى عن فلان ولا يقول روى فلَّان لئلا يكون شاهدا على فلان بروايته من غير ثبت وهو ان فعل ذلكوجد لفعله متبعاً فقد أخبرنا ابو عبد الله الحافظ قال سمعت ابا الوليد الفقيه يقول لما صمم ابو عمان الحيرى من الى حنيفة ان كتابه الحرج على كتاب مسلم كان يديم النظر فيه فكان اذا جلس للذكر يقول في بعض ما يذكر من الحديث قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ويقول في بعضه روى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال فنظر تأ فاذا به قد حفظ ما في الكتاب حتى ميزبين صحيح الاخبار وسقيمها وأبو عُمَان الحيرى بحتاط في هذا النوع من الاحتياط فيما يورد من الاخبار في المواعظ وفي فضائل الاعمال فالذي يوردها في الفرض والنفل ويحتج بها في الحلال والحرام أولى بالاحتياط وأحوج اليه وبالله التوفيق قال الفقيه قد رأيت بمضائما أوردت عليه شيئا من هذه الطريقة فزع في ردها الى اختلاف الحفاظف تصحيح الاخبار وتصميفها ولوعرف اختلافهم لعرف انهلافرجلهني الاحتجاج به كا لا فرج لمن خالفنا في أصول الديانات في الاحتجاج علينا باختـــلافنا في الجبهدات واختلاف الحفاظ في ذلك لا يوجب رد الجميع ولا قبول الجميع وكان من سبيله ان يعلم ان الاحاديث المروية على ثلاثة أنواع نوع اتفق أهل العلم

به على صحته ونوع اتفقوا على ضعفه ونوع اختلف في ثبوته فبمضهم يضعف بعض رواته بجرح ظهر له وخفي على غيره أو لم يظهر له من عدالته ما يوجب قبول خبره وقد ظهر لغيره أو عرف منه معنى يوجب عنسده رد خبره وذلك المفي لا يوجبه عند غيره أو عرف أحدهما علة حديث ظهر بها انقطاعه او انقطاع بعض الفاظه أو ادراج لفظ من الفاظ من رواه في متنه أو دخول اسنادحديث في اسناد غيره خفيت تلك الدلة على غيره فاذا عرف هذا وعرف بمنى رد منهم خبرا أو قبول من قبله منهم هذا الوقوف عليه والمعرفة به الى اختيار أصح القولين قال الفقيه وكنت أدام الله عز الشيخ أنظر في كتب بمض أصحابنا وحكايات من حكى منهم عن الشافعي رضى الله عنه نصا فانظر اختلافهم في بعضهافيضيق قلبي بالاختلاف مم كراهية الحكايه من غير ثبت فحماني ذلك على نقل مبسوط ما اختصره المزني على ترتيب المحتصر ثم نظرت في كتاب التقريب وكتاب جم الجوامع وعيون المسائل وغيرها فلم أر أحداً منهم فيما حكاه أوثق من صاحب التقريب وهو في النصف الاول من كتابه أكثر حكاية لالفاظ الشافعي منه في النصف الاخير وقد غفل في النصفين جيعا مع اجباع الكتب له أو أكثرها وذهاب بمضها في عصرنا عن حكاية ألفاظ لا بد لنا من معرفتها لئلا نجرى على تخطئة المزني في بعض ما بخطئه فيه و هو برى. و لنتخلص بهذا عن كثير من تخريجات أصحابنا

ومشال ذلك من الاجزاء التى رأيتها من كتاب الحيط من أوله الى مسألة التفريق ان اكثر أصحابنا والشيخ أدام الله عزه معهم يوردون الخنب فى تسمية البحر بالمالح الى ابى ابراهيم المزى ويزحمونانها لم توجد الشافعى رحمه الله تمالى: قد سمى الشافعى البحر مالحا في كتابين قال الشافعى في اماني الحج في مسألة كون المحرم في صيد البحر كالحلال والبحر اما العذب واما المالح

قال الله تعالى ( هذا عذب فرات سائغ شرابه وهذا ملح أجاج) وقال فى كتاب المناسك الكبير فى الآية دليل ان البحر العذب والمالح

وذُكُرُ الشيخُ ابقاهُ الله حدثنا الشيخ الامام ابو بكرر حمه الله قول الشافعي في اكل الجلد المدبوغ على ما بني عليه ثم ذكر الشيخ حفظه الله تصحيح القول بمنع الاكل عند نفسه بايراد حجته وقد نص الشافعي في القديم وفي رواية حرملة على ماهداه اليه خاطره المتين قال الزعفراني قال ابو عبد الله الشافعي في كلام ذكره يحل ان تتوضأ في جلاهـا اذا دبغ وذلك الذي أباح وسول الله صلى الله عليه وسلم منه فابحناه كما أباحه ونهينا عن اكله بحمله انه ميتة ولم يرخص في غير ما رخص فيه خاصة ثم قال و ليس ماحل لنا الاستمتاع ببعضه بخبر بالذي يبيح لنا ما نهينا عنه من ذلك الشيء بعينه بخبر الا تري انا لا نعلم اختلافا في انه يحل شراء الحر والهر والاستمتاع بها ولا يبيح اكلها وأنما نبيح ما يبيح ونحظرما حظر وقال في رواية حرملة يحل الاستمتاع به بالحديث ولا يحل أكله باصل انه من ميتة ورأيته ادام الله عصمته اختار في تحلية الدابة بالفضة جوازها وأظنه علم كلام الشافعي في كتاب مختصرالبويطي والربيع ورواية موسى بن ابى الجارود حيث يقول وان اتخذ رجل أو امرأة آنية من فضةأومن ذهب او ضببا بهما آنية او ركباه على مشجب أو سرج فعليهما الزكاة وكذلك اللجم والركب هذا مع قوله في روايتهم لا زكاة في الحلي المباح وحيث لم يخص به الذهب بعينه فالظاهر انه اراد به كايهما جميعاً وان كانت الكنابة بالتذكير يحتمل آن تكون راجعة إلى الذهب دون الفضة كاقال الله عزوجا (والذب بكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله) فالظاهر عند اكثر أهل العلم انه اراد به كليهما معا وان كانت الكناية بالتأنيث يحتمل أن تكون راجعة الى الفضة دون الذهب

' - التوبة ٢٤

وقد علم الشيخ أبقاء الله ورود التحريم في الاواني المتخذة من الذهب والفضة عامة ثم وردت الاباحة فى تحلية النساء بهما وتختم الرجال بالفضة خاصة ووقف على اختلاف الصدر الاول رضى الله عنهم فى حلية السيوف واحتجاج كل فريق منهم لقوله بخبر فنحن وان رجحنا قول من قال باباحتها بنوع من وجوه الترجيحات ثم حظرنا تحلية السيف والسرير وسائر الآلات ولم نقسها على التحريم بالفضة ولا على حلية السيوف فتصحيح إباحة تحليةالدابةبالفضة من غير ورود أثر صحيح مما يشق ويتعذر وهو أدام الله توفيقه أهل ان يجتهد ويتخير وما استدل به من الخبر بان ابا سفيان أهدى الى رسول الله صلى الله عليه وسلم بعيرا برته من فضة فغير مشتهر وهو ان كان فلا دلالة له في فعل ابى سفيان اذ لم يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم انه تركه ثم ركبه أو أركبه غيره وأنما الحديث المشهور عندنا ما رواه محمد بن اسحاق بن يسار عن عبد الله بن ابي نجيح عن مجاهد عن ابن عباس رضى الله تمالى عنهما قال أهدى رسول الله صلى الله عليه وسلم في هدية جملالاى جهل في أنفه برة من فضة ليغيظ بهالمشركين أخبرنا أبو عبد الله الحافظ حدثنا أبوالعباس محدبن يعقوب حدثنا ابن عبدالجبار حدثنا يونس بن بكبر عن ابى اسحاق الحديث وكان على بن المديني يقول كنت أرى هذا من صحيح حديث بن اسحاق فاذا هو قد دلسه حدثنا يعقوب بن ابراهيم بن سعد عن أبيه عن محمد بن اسحق قال حدثتي من لا أتهم عن ابن ابي نجيح عن مجاهد عن ابن عباس فاذا الحديث مضطرب اخبرنا بهذه الحكاية محد ابن عبد الله الحافظ اخبرني محمد بن صالح الهاشمي حدثنا ابو جعفر السبيمي حدثنا عبد الله بن على المديني قال حدثني أبي فذكرها وقدروي الحديث عرب جرير بن حازم عنابن ابي نجيح ورواه مد بن عبدالرحن بن ابي ايلي عن الحكم عن مقسم عن أبن عباس وليس بالقوى وقد أخبر نا محمد بن موسى بن الفضل

أخبرنا أبو عبد الله الصفار حدثنا احمد بن محمد المزنى القاضي حدثنا محمد بن المنهال حدثنا يزيد بن زريم حدثنا محد بن اسحاق عن عبد الله بن الى نجيح عن مجاهد عن ابن عباس ان رسول الله صلى الله عليه وسلم أهدى جملا لابى جهل يوم الحديبية كان استلبه يوم بدر وفي انفه برة من ذهب وكذلك رواه ابوداود السجستاني في كتاب السنن عن محد بن المنهال برة من ذهب أخبرنا أبو على الروذبادى أخبرنا ابو بكربن داسة حدثنا ابو دارد فذكره وقال عام الحديبية ولم يذكر قصة بدر وقد أجمعنا على منع تحلية الدابة بالذهب ولم ندع فيه ظاهر الكتاب بامجاب الزكاة فيه وعده اذا لم يخرجها من الكنوز بهذا الخبر وكذلك لاندعه في الفضة وليس في الحديث ان ثبت في الفضة صريح دلالة في المسألة وبالله التوفيق والعصمة وقد حكى لى عن الشيخ أدام الله عزه انه اختار جواز المكتوبة على الراحلة الواقفة اذا تمكن من الاتيان بشرائطها مع ما في النزول المكتوبة في غير شدة الخوف من الاخبار والآثار الثابتة وعدم ثبوت ماروي في مقابلتها دون الشرائط التي اعتبرها وقد قال الشافعي رضي الله تعالى عنه في الاملا. ولا يصلي المسافر المسكتوبة بحال أبداً الا حالا واحداً الا نازلا في الارض أو على ما هو ثابت على الارض لا يزول بنفسه مثل البساط والسرير والسفينة في البحر:

> ﴿ يَمْتُ الرَّسَالَةُ وَبِهَا ثَمُ الْجُلَدُ الثَّانَى مِنَ الْمُجْمُوعَةُ الْمُنْبِرِيَّةِ ﴾ ﴿ وَالْحَدِيثُهُ أُولًا وَآخُوا ﴾



### ﴿ فهرست الجزء الثاني ﴾

﴿ من مجموعة الرسائل المنيرية ﴾

#### غرة الصفحة

- ١ الدوا. العاجل في دفع العدو الصائل للملامة الشوكاني
  - ٢٠ رسالة في العقل والروح للعلامة ابن تيمية
    - ٣١ قاعدة نافعة في صفة الكلام له أيضا
    - ٨٤ التحف في مذاهب السلف للشوكاني
  - ٩٧ ايضاح الدلالة في عموم الرسالة لابن تيمية
    - ١٥٧ فهرس ايضاح الدلالة
- ١٥٣ الانصاف فيا بين العلماء من الاختلاف للحافظ ابن عبد البرالقرطبي
  - ١٩٥ الزهر النضرفي نبأ الخضر للحافظ بن حجر العسقلاني
    - ٧٣٥ الرحة الغيثبة بالترجة اللثية للمسقلاني
- ٢٦٦ شرح الصدر بذكر ليلة القدر للامام العلامة ولى الدين بن الحافظ
  - الزين العراقي
  - ۲۸۰ رسالة الامام البيهقي الى الامامابي محمد الجوينى والد إمام الحرمين



# إحكام لأحكام شيبنت عمدة الأحكام

﴿ للمالم الملامة الاصولي المجتهد أبى الفتح الشهير بابن دقيق العيد ﴾ المتوفى سنة ٧٠٢

عدة الاحكام من تصانيف الامام الحافظ الفقيه الشبخ عبدالفنى المقدسي الجاعيلى المتوفي سنة ٥٠٠ ، وهذا الكتاب من أجل كتب الحديث نفعا وأصحها سنداً ومتناً وهو من غريج الامامين الجليلين أعنى البخارى ومسلما المجاج رتبه على حسب أبواب الفقه . وقد شرحه الامام المجتهد الحافظ علامة المعقول والمنقول شيخ الاسلام تقى الدين ابوالفتح الشهير بابن دقيق المعيد وهو شرح لم يؤلف مثله ولم تر العيون أحسر منه بين فيه كيفية استنباط الاحكام من الاحاديث وأورد المكالات عجيبة العلماء وردماصحرده واعتمد من الاحكام ما أشهد له الادلة الصحيحه وتصحبه الحكم العقلية وبين مآخذ أعة المذاهب فيها وراجحها من مرجوحها غير متعصب ولامتعسف وين مآخذ أعة المذاهب فيها وراجحها من مرجوحها غير متعصب ولامتعسف وفضل مؤافه شهير وقد كسمها بحواثى نفيسة ادارة الطباعة المنيرية وعرضها للاشتراك وجعات قيمة الاشتراك فيه أربعين قرشاً صاغاً من الورق الكتان فلمال وقد ظهر منه جزآن وعن قريب سيظهر الجزء الثالث والباقي تحت الطبع فنحث طلاب العلم والعلماء على اقتنائه والمبادرة الى الاشتراك فيه قبل نفاد نسخه فنحث طلاب العلم والعلماء على اقتنائه والمبادرة الى الاشتراك فيه قبل نفاد نسخه فنحث طلاب العلم والعلماء على اقتنائه والمبادرة الى الاشتراك فيه قبل نفاد نسخه فنحث طلاب العلم والعلماء على اقتنائه والمبادرة الى الاشتراك فيه قبل نفاد نسخه فنحث طلاب العلم والعلماء على اقتنائه والمبادرة الى الاشتراك فيه قبل نفاد نسخه فنحث طلاب العلم والعلماء على اقتنائه والمبادرة الى الاشتراك فيه قبل نفاد نسخه فنحث طلاب العلم والعلماء على اقتنائه والمبادرة الى الاشتراك فيه قبل نفاد نسخه



#### الجزءالثاني (يشتمل على١٠ رسائل)

TO NO

(۱) اللمواء العاجل في دفع العدو الصائل (۲) المقل والروح (۳) قاعدة نافعة في صفة الكلام كلاهما لابن تيمية (٤) التحف في مذاهب السلف المشوكاني (٥) ايضاح الدلالة (٦) الانصاف لابن عبد البر (٧) الزهر النضر في نبأ الخضر (٨) ترجة حياة الامام الليث بن سعد الجتهد المطلق كلاهما لابن حجر العسقلاني (٩) شرح الصدر بذكر ليلة القدر العراقي (١٠) رسالة الامام البيهتي الى الامام الجوني

عنيت بنشرها وتصحيحها والتعليق عليها للمرة الاولىسنة ١٣٤٣ هـ المتنافق المرافقة المراف

## -ر کلمة الناشی کاپ

## بنالته الخالين

الحدثة الذي هدانا لهذا وماكنا لنهتدى لولاان هدانا الله والصلاة والسلام على نبيه ورسوله ومصطفاه ه وعلى آله وصحبه ومن عمل اسعادته في دنيا دو أخراه ه

اما بعد فهذا ما وعدت به ادارة الطباعة المنيرية من تنبع نشر اجزاء مجموعة الرسائل المنيرية : وقد تم والحمد لله الجزء الثانى منها واشتمل على ١٠ رسائل نزفه الى قرائها للافادة والاستفادة ونسأل الله التوفيق لاتمام نشر باقى الاجزاء وهو حسبنا ونعم المعين :

إِدَارَهُ الطّبَبِ إِعَدِّا لَمُنِيرَتِهُ محمد منبر الرمشفى من علاه الازهر الشريف



### الرسالة الاولى

### شر حديث دما ذئبان جائمان أرسلا في غنم ، الخ للحافظ ابن رجب الحنبلي المتوفي سنة ٧٩٥

## بيني المنافقة المنافق

الحد لله ربالعالمين ته وصلى الله على سيدنا محمد وآلهوصحبه أجمعين، وسلم تسلما كثيرا الى يوم الدين قال الشيخ الامام المالم الملامة شيخ الاسلام بقية السلف الكرام زين الدين أبوالفر جعبدالرحن ابن الشيخ الامامشهاب الدين احمدابن الشيخ الامام ابن رجب البغدادى الحنبلي رحماللة تعالى أخرج الامام احمد والنسائي والرمذي وابن حبان في صحيحه من حديث كعب بن مالكالانصاري رضي الله عنه عنالني صلى الله عليه وآله وسلم انه قال « ماذئبان جائمان أرسلا في غنم بأفسد لها من حرص المر على المال والشرف ادينه » قال الترمذي حسن صحيح و روى من وجه آخر عن الني صلى الله عليه وسلم من حدیث ابن عمر وابن عباس وآبی هریرة واسامة بن زید وجابروابی سعید الحدری وعاصم بن عدى الانصارى رضى الله عنهم أجمعين وقد ذكر ناها كلها والسكلام عليها في كتاب شرح الترمذي ولفظ حديث جابر رضي الله عنه و ماذ أبان ضاريان باتا في غنم غاب رعاؤها ,أَفْسَد للناس من حب الشرف والمال.لدين المؤمن» وفي حديث ابن عباس رضىالله عنه حب المال والشرفبدل الحرص فهذا مشــلعظيم حبدا ضربه النبي صلى الله عليه وسلم لفساد دين المسلم بالحرص على المال والشرف في الدنيا وان فساد الدين بذلك ليس بدون فساد الغنم بذئيين جائمين ضاربين باتا في الغنم قد غاب عنها رعاؤها ليلا فهما يأكلان فيالغنم ويفترسان فيها ومعلوم انه لاينجو منالغنم من افساد الذئبين المذكورين والحالة هذه الاقليل فاخبر النبي صلى الله عليه وسلم انحرص المرء على المال والشرف افساد لدينه ليس بأقل من افساد الذئبين لهذه الفنم بلإماأن يكون مساويا واما أكثر يشير

الى انه لايسلممن دين المسلممع حرصه على المال والشرف في الدنيا الا القليل كا انه لا يسلم من النتم مع افساد الذئبين المذ كورين فيها الا القليسل فهذا المثل العظيم يتضمن غاية التحذير من شر الحرص على المال والشرف في الدنيا (فاما الحرص) على المال فهو على نوعين أحدها شدة محبة المالمع شدة طلبه من وجوهه المباحة والمبالغة في طلبه والحبد في تحصيله واكتسابه من وجوهه مع الجهد والمشقة وقد ورد ان سبب الحديث كان وقوع بعض أفراد هذا النوع كما أخر جه الطبراني من حديث عاصم بن عدى رضى الله عنه قال بعض أفراد هذا النوع كما أخر جه الطبراني من حديث عاصم بن عدى رضى الله عنه قال اشتريت مائة سهم من سهام خير فبلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فقال هماذ ثبان ضاريان ضلا في غنم أضاعها ربها بأفسد من طلب المسلم المال والشرف الدينه » قلت ولولم يكن صاحبه فيه الحرص على المال الا تضييع العمر الشريف الخريم في طلب رزق مضمون مقسوم لا يأتي منه الاماقدر وقسم ثم لا ينتفع به بل يتركه لغيره ويرتحل عنه في الاسفار وركوب الاخطار بلع مال بنفع به غيره كا قيل

ومن ينفق الايام في جمع ماله مخافة فقر فالذى فعل الفقر قل الم في جمع ماله عنافة فقر فالذى فعل الفقر قيل لا قال ما جمع ميئا الموقى بعض الا ثار الاسرائيلية الرزق مقسوم والحريص محروم ابن آدم اذا أفنيت عمرك في طلب الدنيافتي تطلب الا خرة

اذا كنت في الدنيا عن الحير عاجزا ها أنت في يوم القيامة صانع؟ قال ابن مسعود رضى الله عنه اليقين أن لا ترضى الناس بدخط الله ولاتحسد أحدا على رزق الله ولا تلوم أحدا على مالم يؤتك الله فان الرزق لا يسوقه حرص حريص ولا يرده كراهة كاره فان الله بقسطه جعل الروح والفرح في اليقين والرضى. وجعل الحم والحزن في الشك والسخط وقال بعض السلف اذا كان القدر حقا فالحرص باطل واذا كان الفدر في الناس طبعا فالثقة بكل أحد عجز واذا كان الموت لكل أحد راصدا فالطمأنينة الى الدنيا حق . كان عبد الواحد بن زيد يحلف بالله لحرص المرء على الدنيا أخوف عليه عندى من أعدى أعدائه وكان يقول يا أخوتاه لا تغيط واحريصا على ثروته وسعته في مكسب ولا مال وانظر واله بعين المقت له في اشتغاله اليوم بما يرديه غسدا في المعادثم يتكبر . وكان مال وانظر واله بعين المقت له في اشتغاله اليوم بما يرديه غسدا في المعادثم يتكبر . وكان مقل النافع فحرص المرء على طاعة

اللهوأماالحرس الفاجع فحرس المرء على الدنيا فالحرس على الدنيامعذبصاحبهمشغول لايسر ولا يلذ مجمعه لشغله فلا يفرغ من مجبة الدنيا لاخرته لالتفاتملا يفنى وغفلته عما يدوم ويبقى ولبعضهم في هذا المنى

لاتفبطن أخاحرص على سعة وانظر اليهبمين الماقت القالى ان الحريص لمشغول بثروته عن السرور بما يحوى من المال ولا خرفي هذا المعنى

ياجامعا مانما والدهر يرمقه مفكرا أى باب منه يغلقه مستمالا ففكرهل جمعتله يا جامع المال أياما تفرقه المال عندك مخزون لوارثه ما المال مالك الا يوم تنفقه ان القناعة من يحلل بساحتها لم يلق في ظلها هما يؤرقه

وكتب بعض الحكاء الى أخله كان حريصا على الدنيا أما بعد فانك أصبحت حريصاعلى الدنيا تخدمها وهي تخرجك عن نفسها بالاعراض والامراض والآفات والعلل كا نك لم تر حريصا محروما ولا زاهدامر زوقا ولا ميتاعن كثير ولامتبلغامن الدنيا باليسير عاتب اعرابى أخاه على الحرص فقال له يا أخى أنت طالب ومطلوب يطلبك من لا تفوته و تطلب ما قد كفيته كانك يا أخى لم ترجريصا محروما ولا زاهدا مر زوقا ين وقال بعض الحكاء أطول الناس ها الحسود وأهنؤهم عيشا القنوع وأصبرهم على الاذى الحريص وأخفضهم عيشا أرفضهم للدنيا وأعظمهم ندامة العالم المفرط ولمضهم في هذا المنى

الحرص داه قد أضـــر بمن ترىالا قليلا كم من حريص طامع والحرص صيره ذليلا غهه م

كم أنت اللحر صوالامانى عبد ليس يجديك الحرص والسعى اذا لم يكنجد ما الما قدره الله من الامر بد

ولاى العتاهية يخاطب سلما الخاسر

تعالى الله ياسلم بن عمرو اذل الحرص اعناق الرجال ومن كلام المأمون الحرص مفسدة للدين والمروءة وانشد بعضهم حرص الحريص جنون والصبر حصن حصين ان قدر الله شيئا فانه سيكون

ونازح الدار لاينفك منتربا عن الاحبة لايدرون بالحال بمشرق الارض طورا ثم مغربها لايخطرالموتمن حرص على بال ولو قنعت أتاك الرزق في دعة ان القنوع النني لا كثرة المال ولمحمود الوراق

> أيها المتعب جهدا نفسه يطلب الدنياحريصا جاهدا لالك الدنيا ولا أنت لها فاجعل الهمين هماواحدا

( النوع الثاني ) من الحرص على المال أن يزيد على ماسبق ذكر مفي النوع الاول حتى يطلبالمال الوجوء المحرمة ويمنع الحقوق الواجبة فهذا من الشح المذموم قال اللةتعالى (ومن يوقشح نفسه فاولئك همالمفلحون) وفيسنن أبني داودعن عبدالله بن عمر رضي الله عنه عن الني صلى الله عليه وآله وسلم قال «اتقوا الشع فان الشع الهلكمن كان قبلكم أمر هم بالقطيعة فقطعوا وامرهم بالبخل فبخلوا وأمرهمبالفجور ففجروا »وفي صحيح مسلم عن جابر رضى الله عنه عن الني صلى الله عليه وآ له وسلم قال «اتقوا الشح فان الشع أهلك من كان قبلكم حملهم علىأن سفكوا دماءهمواستحلوا محارمهم قالطائفةمن العلماءالشح هوالحرص الشديد الذي يحمل صاحبه على أن يأخذ الاشيامين غير حلها و يمنعها حقوقها. وحقيقتهان تتشوف النفس الى ماحرمالله ومنع منه وان لايقنع الانسان بما احلهالله لهمن مال او فرج أوعرهما فان الله تعالى احل لنا الطيبات من المطاعم والمشاربوالملابس والمناكح وحرم تناول هذهالاشياء من غير وجومحلها واباح لنادماء الكفار والمحاربين واموالهم وحرم عليناما عداذلك من الخبائث من المطاعم والمشارب والملابس والمناكح وحرم علينا اخذالاموال وسفكالدماء بغير حقها فمن اقتصر على ماأبيح له فهو مؤمنومن تعدى ذلكالى مامنعمنه فهو الشح المذموم وهو مناف للايمان ولهذا اخبر النبي صلى الله عليموآ له وسلم ان الشحيامر بالقطيعةوالفجور وبالبخلوالبخل هو امساك الانسان مافييده والشح تناول ما ليساله ظلما وعدوانامن مال أوغيره حتى قيل انه رأس المعاصي كلها وبهذا فسرابن مسعود رضى الله عنه وغيره من السلف الشحوالبخل ومن هنا يعلم معنى حديث ابي هريرة رضى الله عنه عن الني صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال «لا يجتمع الشع والايمان في قلب مؤمن » والحديث الآخر عنالنبي صلى الله عليه وآله وسلم آنه قال « افضل|لايتان ١- المشر٠ الصبر والسماحة » وفسر الصبر بالصبر عن المحارم والسماحة باداء الواجبات وقد يستعمل

التغابن ١٦

الشع يمغي البخل وبالمكس ولكن الاصلهو التفريق بنهما على ماذكرناه ومتي وصل الحرس على المال الى هذه الدرجة نقص بذاك الدين والايمان نقصا بينا فان منع الواجبات وتناول المحرمات ينقص بهما الدين والإيمان بلا ريب حتى لايقي منه الا القليل 🛪 (فصل) وأماحر صالمرمعلى الشرف فهوشد إهلاكامن الحرص على المال فان طلب شرف الدنيا والرفعة فيهاوالرياسة على الناس والعلوفي الارض اضرعلى السد من طلب المال وضرره اعظم والزهد فيه أصعب فان المال يبذل في طلب الرياسة والشرف ووالحرص على الشرف على قسمين احدهما طلب الشرف بالولاية والسلطان والمال وهذا خطر جدا وهو في الغالب يمنع خير الآخرة وشرفهاوكرامتها وعزها قال اللةتعالى (تلك الدار الاخرة نجعلها للدين لايريدون علوا في الارض ولافسادا والعاقبة للمتقين وقل من يحرص على رياسة الدنيابطلب الولايات فيوفق بل يوكل إلى نفسه كما قال الني صلى الله عليه وآله وسلم لعبد الرحمن بن سمرة رضى الله عنه «ياعبدالرحمن لاتسأل الامارة فانك ان أعطيتها عن مسئلة وكلت اليها وان اعطيتها عن غير مسئلة أعنت عليها» قال بعض السلف ماحر ص أحد على ولاية فعدل فيها . وكان يزيد بن عدالله بن موهب من قضاة العدل والصالحين وكان يقول من أحب ألمال والشرفوخافالدوائر لم يعدل فيها .وفي صحيح البخارى عن ابى هريرة رضى الله عنه عن الني صلى الله عليهوآ له وسلمقال«انكمستحرصون على الامارة وستكونندامة يوم القيامة فنعمت المرضعةوبئستالفاطمة »وفيه إيضا عن ابعي موسى الاشعرى رضىالله عنه ان رجلين قالا للنبي صلىاللةعليه وآ له وسلم يارسولالله أمرنا قال ﴿ إِنَّا لَانُولِي أَمْرِنَا هَذَا مِنْ سَأَلُهُ وَلَامِنْ حَرْضَ عَلِيهِ ۗ وَاعْلَمُ أَن الحرض على الشرف يستلزم ضررا عظماقبل وقوعه فى السعى في اسبابهوبمدوقوعه بالحرصالعظيم الذي يقع فيمه صاحب الولاية من الظلم والتكير وغير ذلك من المفاسد. وقد صنف ابو بكر الا تجرى وكان من العلماء الربانيين في اوائل المائة الرابعة مصنفا في اخلاق العلماء وآدابهموهومن أحل ماصنف في ذلك (١) ومن تأمله علم منــــه طريقــــة السلف من العلمـــا. والطرائق التي حدثث بعدهم المخالفة لطريقتهم فوصف فيه عالم السوء بأوصاف طويلة . منهاأنه قال قد فتنه حب الثناء والشرف والمنز لةعندأهل الدنيا يتحمل بالعلم كما يتجمل بالحلة الحسناء للدنيا ولا يجمل علمه بالعمل به وذكر كلاما طو يلاالي أنقال فهذه الاخلاق ومايشبها تغلب على قلب من لم ينتفع بالعلم فبينا هومقارب لهذه الإخلاق

<sup>(</sup>١) سنقوم بطبعه قريباان شاء الله تعالى

اذذهبت نفسهفيحب القبرف والمنزلة فأحب مجالسة الملوك وابناءالدنياوأحبان يشاركهم فهاهم فيه من رخاء عيشهممن منظر بهى ومركب هني وخادمسري ولباس لين وفراش ناعم وطعام شهىوأحبأن يفشى بابه وان يسمعقوله ويطاع أمره فلم يقدر عليمه الامن جهة القضاء فطلبه فلم يمكنه الا ببذل دينه فتذلل للملوك وأتباعهم فحدمهم بنفسهوا كرمهم بماله وسكت عن قبيح ماظهرله من الدخول في ايوانا تهم وفي منازلهم من افعالهم ثم قدزين لهم كتيرا من قبيح فعلهم بتأوله الخطأ ليحسن موقفه عندهم فلما فعل هذا مدة طويلة واستحكم فيه الفساد ولوم القضاء فذبح بغير سكين فصارت لهم عليه منة عظيمة ووجب عليه شكرهم فاكم نفسه لئلايغضبهم عليه فيعزلوه عن القضاء ولم يلتفت الى غضب مولاه فاقتطع أموال اليتامى والارامل والفقراء والمساكين وأموال الوقف على المجاهدين وأهل الشرف بالحرمين واموالا يعودنفعها على جميع المسلمين فارضى بها السكاتبوالحاجبوالحادم فأكل الحرام واطعم الحرام وكثر الداعيعليه فالويل لمن اورثه علمه هذه الاخلاقوهذا العلم هوالذي استعاذ منه النبي صلى اللهعليه وآله وسلم وأمر أن يستعاذ منه وهذا العالم الذى قال فيه النبي صلى الله عليه وسلم «ان أشدالناس عذابًا يوم القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه » وكان صلى الله عليه وسلم يقول «اللهم أى أعوذ بك من علم لاينفع ومن قلب لايخشع ومن نفس لاتشبع ومن دعاء لايسمع »وكان عليه السلام يقول «اللهم أنى أسئلك علما نافعا وأعوذ بك من علم لا ينفع ﴾ هذا كله كلامالامامألى بكرالا آجرى رحمه الله تعالى وكان في أواخر الثلاثمائة ولم يزل الفساد بعده متزايدا على ماذ كرناه اضعافا مضاعفة فلاحول ولا قوة الا بالله بتد ومن دقيق آ فات حب الشرف طلبالولايات والحرص عليها وهو باب غامضلايعرفه الاالعلماء بالله العارفونبه المحبون لهالذين يعادون له من جهال خلقه المزاحمين لربوبيته وإلهيته مع حقارتهم وسقوط منزلتهم عندالله وعند خواص عباده العارفين به كما قال الحسن رحمه الله فيهم انهم وان طقطقت بهمالبغال وهملجت بهم البراذين فان ذل المعصية في رقابهم أبي الله الا أن يذل من عصاه : واعلم ان حب الشرف بالحرص على نفوذ الامر والنهى وتدبير أمر الناس اذاقصدبذلك مجردعلو المزلةعلى الخلق والتعاظم عليهمواظهار صاحب هذاالشرف حاجةالناس وافتقارهم اليه وذلهم لهفي طلب حوائجهم منه فهذا نفسه مزاحمة لربوبية الله والهيته وربما تسبب بعض هؤلاء الى ايقاع الناس في أمر يحتاجون فيه اليه ليضطرهم بذلك الى رفع حاجاتهم اليه وظهور افتقارهم واحتياجهم اليه ويتعاظم بذلك

ويُسْكِبُرُ بِهِ وَهَذَا لَايُصَلَّحَ اللَّا لِلْمُوحِدَّمُ لَاشْرِيكُ لَهُ كَمَا قَالَ تَعَالَى (وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا الَي أَمْمُ من قبلك فاخذناهم بالبأساء والضراء لعلهم يتضرعون ) وقال (وماأرسلنا في قرية من نى الا أخذنا أهلها بالبأساء والضراء لعلهم يضرعون ) وفي بعض الآثار ان الله تعالى ريبتلي عبده بالبلاء ليسمع تضرعه . وفي الآثار أيضا ان العبد اذا دعا الله تعالى وهو يحبه قال الله تعالى يا جبريل لاتعجل بقضاء حاجته فاني أحب أن أسمع تضرعه فهذه الا مور أصعب وأخطر من مجرد الظلم وأدهى وأمرمن الشرك والشرك أعظم الظلم عند الله. وفي الصحيح عنالنبي صلىالله عليه وآلهوسلمانه قال ويقولالله تعالى الكبرياءردائي والعظمة ازارى فننازعني فيهماعذبته» . كانبعض المتقدمين قاضيافر أي في منامه كا ن قائلا يقول لهأنت قاض والله قاض فاستيقظمنزعجا وخرجعن القضاء وتركه وكان طائفةمن القضاة الورعين يمنعونالناس أن يدعوهم بقاضي القضاة فان هذا الاسم يشبه ملك الملوك الذي ذم النبي صلى الله عليه وآ لهوسلم التسميةبهوقال«لامالك الا الله» وحاكم الحكام مثلهأو أشد منه. ومن هذا الباب أيضا ان يحب ذوالشرف والولاية أن يحمد على أفعاله ويثني عليه بها ويطلب من الناس ذلك ويتسبب في أذى من لايجيبه اليه وربما كان ذلك الفعل الى الدم أقربمنه الى المدحوريما اظهر أمرا حسنافي الظاهر وأحسالمدح علىهوقصديه في الباطن شراً وفرح بتمويه ذلك وترويحه على الخلق وهذا يدخل في قوله تعالى ( لا تحسـ بن الذين يفرحون بما أتوا و يحبون أن يحمدوا بمالم يفعلوا فلاتحسبنهم بمفازة من العذاب ) الا يقفان هذه الآية أنما نزلت فيمن هذه صفاته وهذا الوصفأعني طلب المدح من الخلق ومحبته والعقوبة على تركه لايصلح الالله وحده لاشريك لهومن هنا كان أعمـة الهدى ينهون عن حمدهم على أعمالهم ومايصدر منهمهن الاحسان الى الحلق ويأمرون باضافة الحمد على ذلك للهوحد. لاشريك لعفان النعم كلها منه .وكان عمر بن عبدالعزيز رحمه الله شديدالعناية بذلك وكتب مرة الىأهل الموسمكتابا يقرأ عليهموفيهالامر بالاحسانالهم وازالة المظالم التي كانت عليهموفي الكتاب ولاتحمدوا على ذلك لهه الاالله فانعلو وكلني الىنفسي كنت كغيرى وحكايته معالمرأةالتي طلبتمنهأن يفرض لبناتها اليتامي مشهورة فانها كانت لها أربيع بنات ففرض لاثنتين منهن وهي تحمد الله ثم فرض للثالثة فشكرته فقال ابما كنا نفرض لهوس حيث كنت تولين الحدأهله فرى هذه الثلاث يواسين الرابعة أو كما قال رضى الله عنه أراد ان يعرف أن ذا الولاية أنما هو منتصب لتنفيذ أمر الله وآمر العباد بطاعته تعالى وناه

لهم عن محارمالله الساد الله بدعائهم إلى الله فهو يقصد أن يكون الدين كله لله وأن تسكون العزة المموهو مع ذلك خائف من التقصير في حقوق الله تعالى أيضا فالمحبون المغاية مقاصدهمن الحلق أن تحبوا اللهو يطموه ويفردوه بالسودية والالهنة فسكف من يزاحه في شىء من ذلك فهو لايريد من الحلق جزاءا ولا شكورا وانما يرجو ثواب عمله من الله كما قال الله تعالى ( ما دان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عبادا لىمن دون الله ولكن كونوا ربانيين بما كنتم تعلمونالكتابويما كنتم تدرسونولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أرباباً أيأمركم بالكفر بعد اذ أنتم مسلمون ﴿ وقال صلى الله عليه وآله وسلم « لانطروني كما أطرت النصارى المسيح بن مريم انما أنا عبد فقولوا عبدالله ورسوله ، وكان رسول الله عليه واله وسلم يسكر على من لا يتأدب معه في الحطاب بهذا الادب كاقال «لاتقولواماشاء الله وشاء محمد بل قولواماشاء الله ثم ماشاء محمد» وقاللن قالماشاه المهوشئت وأجعلتني للهندابل ماشاء الله وحده يهفن هنا كان خلفاء الرسل وأتباعهم من امراء العدل واتباعهم وقضاتهم لايدعون الى تعظم نفوسهم البتة بل الى تعظم الله وحده وافراده بالعبوديةوالالهيةومنهمين كان لايريدالولاية الاللاستعانة بها على الدعوة الى التموحده وكان بعض الصالحين يتولى القضاء ويقول الا أتولاه لاستعين بهعلى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ؟ ولهذا كانت الرسل وأتباعهم يصبرون على الاذى فيالدعوة الى الله ويتحملون فيتنفيذأوامر التممن الحلق غاية المشقة وهمصابرون بلراضون بذلك فان المحب ربما يتلذذ بما يصبه من الاذى في رضى محبوبه كما كان عبدالملك بن عمر بن عبدالمزيز وحمه الله يقول لابيه في خلافته اذا حرص على تنفيذالحق واقامة العدل ياأبتلوددت أني غلت بي وبك القدور في الله عز وجل ﴿ وقالبعض الصالحين وددت انجسمي قرض بالمقار يض وان هذا الحلق كلهم أطاعوا الله عز وجل فعرض قوله على بعض العارفين فقال ان كان اراد بذلك النصيحة للخلق والا فلا ادرى ثم غشى عليه 🛪 ومغني هذا ان صاحب هذاالقول قد يكون لحظ نصح الحلق والشفقة عليهممن عذاب الله وأحب ان يفديهم من عذاب الله بأذى نفسه وقد يكون لحظ جلال الله وعظمته ومايستحقه من الاجلال والاكرام والطاعة والمحبة فودأن الحلق قاموا بذلك وان حصل لعفي نفسه غاية الضرر وهذا هو مشهد خواص الحبين العارفين بملاحظتهفنشي علىهذا الرجل العارف وقد وصف الله تعالى في كتابه ان الحبينله يجاهدون في سبيله ولايخافون لومةلامم. وفيذلك ﴿ ـ الَّهِ يقول بعضهم

أجد الملامة في هواك لذيذة حبا لذكرك فليلمني اللوم

(القسم الثاني) طلبالشرف والعلو على الناس بالامور الدينية كالعلم والعمال والزهد فهذا الحش من الاول واقبح وأشد فساداً وخطرا فان العسلم والعسمل والزهد انمايطلب به ماعنسد الله من الدرجات العلى والنعيم المقيم والقرب منه والزلني لدبه. قال الثوري أنما فضل العلم لانهيتقي به الله والا كان كسائر الاشيامفاذا طلب بشي ممن هذا عرض الدنيا الفاني فهو ايضا نوعان ، احدهماان يطلب به المال فهذا من نوع الحرص على المال وطلمه بالاساب المحرمة وفي هذا حاء الحديث عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم «من تعلم علمام يتنعي به وجه الله لا يتعلمه الا ليصيب به عرضافي الدنيا لم يجد عرفالجنةيومالقيامة، يعني ريحها خرجه الامام احمد وابو داودوابن ماجه. وابن حبان في صحيحه من حديث الى هريرة رضى الله عنه عن الني صلى الله عليه وآله وسلم وسبب هذا والله اعلم انفى الدنياجنة معجلة وهي معرفة الله ومحبته والانس به والشوق الى لقائه وخشيته وطاعته والعلم النافع يدلعلى ذلك فمن دله علمه على دخول هذه الجنة المعجلة في الدنيا دخلالجنة في الآخرة ومزلم يشم رائحتها لميشمرائحة الجنة في الآخرة ولهذا كان اشد الناس عذابافي الآخرة عالم لم ينفعه القبعلمه وهومن أشدالناس حسرة يوم القيامة حيث كان معه آلة يتوصل بها الى أعلى الدرجاتوارفع المقامات فلم يستعملها إلافىالتوصلالي اخس الامور وادناهاواحقرها فهوكمن كان معهجواهر نفيسة لها قيمة فباعها ببعرة اوشيء مستقذر لاينتفع بهفهذا حال من يطلب الدنيا بعلمه بل أقبح واقبح من ذلك من يطلبها باظهار الزهدفيها فانذلك خداع قبيح جدا . وكانابو سليهان الدارانى يعيب على من لبس عباءة وفي قلبه شهوةمن شهوات الدنيا تساوى اكثر من قيمة العباءة يشير الى أن أظهار الزهدفي الدنيا باللـاسالديني أنما يصلح لمن فرغ قلممن التعلق بها مجيب لايتعلق قليه بها باكثر من قيمة ماليسه في الظاهر حتى يستوى ظاهر ، وباطنه في الفراغ من الدنيا وماأحسن قول بعض العارفين وقدستُل عن الصوفي فقال الصوفي من لس الصوف على الصفاء وسلك طريق المصطنى دوذاق الهوى بعدالجفا دوكانت الدنيامنه خلف القفاد (النوع الثاني ) من يطلب بالعلم والعمل والزهدالرياسة على الحاق والتعاظم عليهم وان ينقاد الخلق ويخضعون لهويصرفون وجوههم اليه وانيظهر للناس زيادة علمه على العلماء

ليعلو به عليهمونحو ذلك فهذا موعده النار لان قصد التكبر على الحلق محرمفي نفسه فاذا استعمل فيه آلة الاسخرة كان أقبح وأفحش من ان يستعمل فيه آلات الدنيام المال والسلطان .وفي السنن عن الني صلى الله عليه وآ له وسلم «من طاب العام ليماري به السفهاء أو يجارى به العلماء أو يصرف وجوءالناس اليه أدخله الله النار، خرجه الامام أحمد والترمذي من حديث كعب بنمالك . وخرجه ابن ماجه من حديث ابن عمر رضي الله عنه وحذيفة رضى الله عنه وعنده «فهوفي النار» وخرج ابن ماجه وابن حان في صحيحه من حديث جابر رضى الله عنه الني صلى الله عليه وآ لهوسلم قال «لا تعلموا العلم لتباهوا به العلماء ولا لتماروا به السفهاء ولا لتحيزوا بهالمجالس فمن فعل ذلك فالنارالنار» وخرجه ابن عدىمن حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن الني صلى الله عليه وآ له وسلم بنحوم وزادفيه «ولكن تعلمو ملوجه الله والدار الا خرة» وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال «لا تعلموا العلم لثلاث لتماروا بهالسفهاء أو لتجادلوا بهالفقهاء أو لتصرفوا بهوجوه الناس اليكم وابتغوا بقولكم وفعلكم ما عند اللهفانه يبقى ويفنى ماسواه » وقد ثبت في صحيح مسلم عن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وا له وسلم قال إن أول الحلق تسعر بهم النار يومالقيامة ثلاثة منهم العالم الذي قرأ القرآن ليقال قارىء وتعلمالعلم ليقال عالم وانه يقالله قد قيل ذاك وامر به فسحب على وجهه حتى التي في النار» وذكر مثل ذلك في المتصدق ليقال انه جواد وفي المجاهد ليقال انهشجاع ، وعن على رضى الله عنه قال ياحملة العلم اعملوا به فانما العالم من عمل بما علم فوافق عمله علمهوسيكون اقوام يحملون العلم لايجاوز تراقيهم يخالف علمهم عملهم ويخالف سريرتهم علانيتهم يجلسون حلقا حلقا فيباهى بعضهم بعضاحتي انالر جل ليغضب على جليسه اذا جلس إلى غيره ويدعه اوائك لاتصعد أعمالهم في مجالسهم تلك الى الله عز وجل و وقال الحسن لا يكون حظ احدكم من علمه ان يقول له الناس عالم .وفي بعض الآثار ان عيسى عليه الصلاة والسلام قال كيف يكون من أهل العلم من يطاب العلم ليحدث به ولا يطلبه ليعمل به : وقال بعض الساغب الغنا أنَّ الذي يطلب الاحاديث ليحدث بها لا يجد ريح الجنة يعني من ليس له غرض في طلبها الا أن يحدث بهادون العمل بها. ومنهذا القبيل كراهةالسلف الصالحالجرءةعلى الفتياوالحرص عليها والمسارعةاليها والاكتار منها . وروىاين لهيمة عن عبدالله بن جعفر مرسلا عن الني صلى الله عليه وآله

وسلمقال «اجرؤكمعلىالفتيا اجرؤكمعلى النار »وقالعلقمة كانوا يقولون اجرؤكم على الفتيا أقلكم علما.وعن ألبراء قال أدركتعشرينومائة منالانصارمن اصحابرسول اللهصلى الله عليه وآله وسلم يسئل أحدهم عن المسئلة مامنهم من رجل الاودأن اخاه كفاه . وفي رواية فيرده الله هذا وهذا الى هذا حتى يرجع الى الاول. وعن ابن مسعودرضي الله عنه قال!ن الذي يفتى الناس في كل ما يستفتونه به لمجنون . وسئل عمر بن عبدالعزيز عن مسئلة فقال ماأنا علىالفتيا بجرىءوكتبالىبمضعمالهانىواللهماانا بجريصعلىالفتيا ماوجدتمنها بداوقال ابن عيينة ليسهذا الامرلمن ودأن الناس احتاجوا اليه أنما هذا الامرلمن ودأنه وجد من يكفيه . وعنه انهقال اعلم الناس بالفتاوي اسكتهم وأجهلهم بها انطقهم . وقال سفيان الثورى ادركنا الفقهاء وهم يكرهون ان يجيبوا في المسائل والفتياحتي لايجدوابداً من ان يفتوا واذا اعفوا منها كان احباليهم .وقال الامام احمدمن عرضنفسه للفتيّا فقد عرضها لامر عظيم الا انهقد تلجيء اليه الضرورة قيل له فايما افضل الـكلام امالسكوت قال الامساك احب الى قيل له فاذا كانت الضرورة فجمل يقول الضرورة الضرورة وقال الامساك اسلم له وليعلم المفتى انه يوقع عنالله امره ونهية وانه موقوف ومسئول عن ذلك. قال الربيع ن خيم أيها المفتون انظروا كيف تفتون. وقال عمروبن دينار لقتادة لما جلس للفتيا تدرى في أي عمل وقعتوقعت بين الله وبين عباده وقلتهذا يصلح وهذا لايصلح . وعن ابن المنكدر قال ان العالم داخــل بين الله وبين خلقه فلينظر كيف يدخل بينهم . وكان ابن سيرين اذا سئل عن الشيء من الحلال والحرام تغسيرلونه وتبدل حتى كأنه ليس بالذي كان . وكان النخمي يسأل فتظهر علب الكراهة ويقول ماوجدت احدا تسأله غيرى وقال قد تكلمت ولووجدت بداماتكلمتوان زمانا اكون فيه فقيَّه اهل الكوفة لزمان سوء . وروى عن عمر رضي الله عنه انه قال انكم لتستفتوننا استفتاء نود كأنا لانسئل عما نفتيكم به. وعن محمد بن واسع قال اول من يدعى الى الحساب الفقهاه وعن مالك رضي الله عنه انه كان اذاستل عن المسئلة كأنه واقف بين الجنة والنسار. وقال بعض العلماء لبعض المفتين اذا سئلت عن مسئلة فلا يكن همك تخلص السائل ولكن تخليص نفسك أولا. وقال لا خراذا سئلت عن مسئلة فتفكر فان وجدت لنفسك مخرجا فتكلم والأفاسك. وكلام السلف في هذا المغي كثير جدا يطول ذكر ، واستقصاؤه .

ومنهذا البابأيضاكراهةالدخول على الملوك والدنومنهموهوالبابالذىيدخل منه علماء الدنيا الى نيل الشرفوالرياسات فيها . وخر جالاماماحمدوأبو داود والترمذي والنسائي من حديث ابن عباس رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وآله و سلم قال «من سكن البادية جفا ومن اتبع الصيدغفل ومن أتى أبواب السلاطين افتتن ﴾ وخرج أحمدو أبوداود نحوه من حديث أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه والهو سلم. وفي حديثه ﴿ وَمَا ازْدَادُ أَحَدُ من السلطان دنوا الا ازدادمن|لله بعدا» وخرج ابنماجهمن-حديث ابنعباس رضيالله عنه عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال «ان أناسا من أمتى سيتفقهون في الدين ويقرؤون القرآن ويفولون نأتى الامراءفنصيبمن دنياهمونعتزلهمبدينناولا يكون فلك كالايجتني من القتاد الاالشوك كذلك لا يجتني من قربهم الاالحطايا » وخرجه الطبر اني ولفظه « أن أناسا من أمتى يقرؤن القرآن ويتعمقون في الدين يأتيهم الشيطان يقول لو أتيتم الملوك فاصبتم من دنياهم واعتزلتموهم بدينكم الا ولا يكون ذلك كالا يجتني من القتاد الا الشوك كذلك لا يجتني من قربهم الا الخطايا »وخرج الترمذي من حديث ابي هريرة رضي الله عنه عن الني صلى الله عليهواله وسلمقال وتعوذوا باللهمن جب الحزن قالوا وماجب الحزن قال واد في جهنم تتعوذ منه جهنم كل يوم مائة مرة قيل بارسول الله من يدخله قال القراء المراءون بأعمالهم» وخرج ابن ماجه نحوه وزاد فيه « وان من أبغض القراء الى الله الذين يزورون الامراء الجورة». ويروىمنحديثعلىرضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه واله وسلم نحوه . ومن أعظم ما يخشي على من يدخل على الملوك الظلمة أن يصدقهم بكذبهم ويعيهم على ظلمهم ولو بالسكوت عن الانكار عليهم فان من يريد بدخوله عليهم الشرف والرياسة وهو حريص عليهما لايقدم على الانكار عايهم بلريما حسنلهم بعض أفعالهم القبيحــة تقربا اليهم ليحسن موقفه عندهم ويساعدوه على غرضه. وقد خرج الامام احمد والترمذي والنسائي وابن حبان في صحيحه من حديث كعب بن عجرة رضى الله عنه عنه واله وسلم قال «سيكون بعدى أمراه فن دخل عليهم فصدقهم بكذبهم وأعانهم على ظلمهم فليس مني ولست منهوليس بوارد على الحوض ومن لم يدخل عليهم ولم يضهم على ظلمهم ولم يصدقهم بكنبهم فهو منىوأنا منهوهووارد على الحوض» وخرج الامام احمد معنى هذا الحديث من حدیث حذیفة رضی الله عنه وابن عمر رضی الله عنه و خباب بن الارت وأبی سعید الخدرى والنعان بن بشير رضى الله عنهم . وقد كان كثير من السلف ينهون عن الدخول على

الملوك لمن أرادأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر أيضا ، وممن نهي عن ذلك عمر بن عبد العزيز وابن المبارك والثوري وغيرهم من الائمة وقال ابن المبارك ليس الاسمر الناهي عندنا من دخل عليهم فأمرهم ونهاهم انمها الاتمرالناهي من اعتزلهم وسبب هذا ما يخشى من فتنسة الدخول عليهم فانالنفس قدتخيل للانسان اذاكان بعيدا عنهمأنه يأمرهم وينهاهم ويغلظ عليهم فاذا شاهدهم قريبامالت النفس اليهم لان محبة الشرف كامنة فيالنفس له ولذلك يداهنهم ويلاطفهم وربمامال اليهم وأحبهم ولاسماان لاطفوه وأكرموه وقبل ذلك منهم وقدجري ذلك لعبدالله بن طاوس مع بعض الامراه مجضرة أبيه طاوس فوبخه طاوس على فعله ذلك. وكتب سفيان الثورى الى عباد بن عباد وكان في كتابه اياك والامراء أن تدنو منهم أوتخالطهم في شيء من الاشياء واياك أن تخدع ويقال لك لتشفع وتدرءعن مظلوم أو تردمظامة فانذلك خديعة ابليس وأنما اتخذها فجار القراء سلما وما كفيتعن المسئلة والفتيا فاغتنم ذلك ولا تنافسهم واياكأن تكون ممن يحبأن يعمل بقوله أو ينشر قوله أويسمع قوله فاذا تركذلك منه عرففيه واياك وحبالرياسة فان الرجل بكون حبالرياسة أحب اليسه من النهب والفضة وهو بابغامض لايبصره الاالبصيرمن العلماء السماسرة فتفقد بقلب واعمل بنيسة وأعلم أنه قددنا من الناس أمر يشتهي الرجل ان يموت والسلام . ومن هذا الباب أيضا كراهة أنيشهر الانسان نفسطلناس بالعلم والزهدوالدين أوباظهار الاعمال والاقوال والكرامات ليزار وتلتمس بركته ودعاؤه وتقبل يدهوهو محب لذلك ويقم عليه ويفرح به ويسعى في أسبابه ومن هنا كان السلف الصالح يكرهون الشهرة غاية الكراهمة منهم أيوب والنخعي وسفيان وأحمدوغيرهمن العلماء الربانيين وكذلك الفضيل وداو دالطائي وغيرهامن الزهاد والعارفين وكانوا يذمون أنفسهم غاية الذمويسترون أعهالهم غايةالستر . دخل رجل على داود الطائبي فسأله ماجاء بك فقال جئت لازورك فقال اما أنت فقد أصبت خير احيث زرت في الله و لكن أنا انظر ماذالقيت غدا اذا قيل لى من أنتحتى تزار من الزهاد أنت لاوالله من العباد أنت لا والله من الصالحينأنت لا واللموعدد خصال الحيرعلى هذا الوجهثم جعل يوبخ نفسهويقول ياداود كنت في الشبيبة فاسقا فلما شبت صرت مرائيا والمرائي شر من الفاسق. وكان محمد أبن واسع يقول لوأن للذنوب رائحة مااستطاع أحدأن يجالسني . وكان ابر اهيم التخعي اذا دخل عليه أحدوهو يقرأ في المصحف غطاه . وكان أويس وغير . من الزهاداذاعرفوا في مكانارتحلواعنه. وكان كثير من السلف يكره أن يطلب منه الدعاء ويقول لمن يسأله الدعاء أى شيء أنا ، وممن روى عنه ذلك عمر بن الخطاب وحذيفة بن اليمان رضى الله عنهما وكذلك من دينار ، وكان النخعى يكره أن يسأل الدعاء وكتب رجل الى أحمد يسأله الدعاء فقال احمد اذا دعونا نحن لهذا فن يدعو لنا . ووصف بعض الصالحين اجتهاده في العبادة لبعض الملوك فعزم على زيار ته فبلغه ذلك فحلس على قارعة الطريق يأكل فوافاه الملك وهو على تلك الحالة فسلم عليه فر دعليه السلام وجعل يأكل أكلاكثيرا ولا يلتفت الى الملك فقال الملك مافي هذا خير ورجع فقال الرجل الحمد الله الذي ردهذا عنى وهو لائم وهذا باب واسع جدا وهمنا نكتة دقيقة وهي ان الانسان قد يذم نفسه بين الناس يريد بذلك أن يرى الناس انه متواضع عند نفسه فيرتفع بذلك عندهم و يمدحونه به وهذا من دقائق أبواب الرياء وقدن عند الساف الصالح قال مطرف بن عبدالله بن الشخير كنى بالنفس اطراء أن تريد بذمها على الملاء تريد بذمها زينتها وذلك عندالله سفه به

(فصل) وقد تبين بما ذكرنا ان حبالمال والرياسة والحرص عليهما يفسد دين المره حتى لا يقى منه الاماشاء الله كا أخبر بذلك النبي صلى القعلية وآله وسام. وأصل محبة المال والشرف حب الدنيا ومن الرغبة فيها حبالمال والشرف ومن حب المال والشرف استحلال المحارم وهذا كلام حسن فانه حبي عمل المال والشرف ومن حب المال والشرف استحلال المحارم الدنياه ن اتباع الهوى لان الهوى داع الى الرغبة في الدنياه ن اتباع الهوى لان الهوى داع الى الرغبة في الدنياه ن اتباع الهوى وتردع عن حب الدنيا، قال الله تعالى (فأما من طغى وآثر الحياة الدنيا فان الجعيم هى المأوى وأماه ن خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فان الجنة هي المأوى أمامن خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فان الجنة هي المأوى أكله بشماله فيقول ياليتني لم أوت كتابيه ولم أدر ما حسابيه ياليتها كانت القاضية ما أغنى عنى ماليه هلك عنى سلطانيه في واغم ان النفس تحب الرفعة والعلو على أبناء جنسها ومن هنا نشأ ماليه هلك عنى سلطانيه والله الذي يعقبه غضب الدوسخطه وانحطاط المبدوسفوله وجواره ويرغب عن العلو الفاني الزائل الذي يعقبه غضب التوسخطه وانحطاط المبدوسفوله وبعده عن الله وطرده عنه فهذا العلو الثاني الذي يذم وهو العتو والتكر في الارض بغير الحق المناق الذي المالة الذي المالو الوائم الذي ينافع والتكر في الارض بغير الحق المناق الذي المالة الذي المالو الوال والحرص عليه فهو محود قال اللة تعالى ( وفي ذلك فليتنافس المتنافسون) وقال ملكلة العلول والحرص عليه فهو محود قال اللة تعالى ( وفي ذلك فليتنافس المتنافسون) وقال ملكلة والمالة العلول والحرص عليه فهو محود قال اللة تعالى ( وفي ذلك فليتنافس المتنافسون) وقال ملكلة والمالة والمرب بغير الحق والمرب الملكة والمحدد والمالة والمالة والمالة والمرب عليه فهو عمود قال الله والمرب الملكة والمحدد والمالة والمالة والمرب الملكة والمرب الملكة والمحدد والمرب الملكة والمحدد والمرب عليه فهو عمود قالمالة والمرب الملكة والمحدد والمحدد والمرب عليه في المرب عليه والمحدد والمرب عليه في الملكة والمحدد والمرب عليه المرب عليه والمحدد والمرب عليه والمرب عليه والمرب عليه والمرب عليه والمرب عليه والمرب عليه والمحدد

الحسن اذارأيت الرجل ينافسك في الدنيافنافسه في الآخرة . وقال وهيب بن الوردان استطعت أن لا يسقك لى الله أحد فافعل . وقال محدبن يوسف الاصهاني العابد لو أن رجلا سمع برجل أو عرف رجلا أطوع للمنه كان ينبغي له ان يُحزنه ذلك وقال غر ماو أن رجلا سمع برجل أوعر ف رجلا أطوع لله منه فانصدع قلبه لم يكن ذلك بعجب . وقال رجل لمالك بن دينار رأيت في المنام منادياينادي أيها الناس الرحيل الرحيل فما رأيت أحدا ارتحل الا محمد بن واسع فصاح مالك وغشى عليه فني درجات الآخرة الباقيــة يشرع التنافس وطُلب العلو في منازلها والحرص على ذلك بالسعى في أسبابه وان لايقنع الانسان منها بالدون معقدرته على العلو وأما العلو الفاني المنقطع الذي يعقب صاحبهغدا حسرة وندامة وذلة وهو اناوصفارا فهوالذي يشرع الزهد فيه والاعراض عنه والمزهد فيه أسباب عديدة . فنها نظر العدالي سوء عاقبة الشرف في الدنيا بالولاية والامارة لمن لايؤدي حقها في الا خرة .ومنها نظر السدالي عقوبة الظالمين والمتكبرين ومن ينازع الله رداه الكبرياء . وفي السن عن الني صلى الله عليه والله وسلم قال « مجسر المتكبرون يوم القيامة أمثال الذَّرفي صور الرجال يغشاهم الذل من كل مكان يساقون الى سجن في جهتم يقسال له بولس (١) تعلوهم نار الانيار يسقون من عصارة أهل النارطينة الحيال » وخرجه الترمذي وغير ممن حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي صلى الله عليه وأ الهوسلم . وفي رواية لغيره من وجه آخر في هذا الحديث، يطؤهم الناس، أقدامهم » وفي رواية أخرىمنوجه الخر «يطؤهم الحن والانسوالدواب بأرجلهماحتى يقضي الله بين عباده » واستأذن رجل عمر رضي الله عنه في القصص على الناس فقال له اني أخاف ان تقص عليهم فتترفع عليهم فينفسك حتى يضمكالله تحتأر جلهم يوم القيامة ومنها نظر العبد الى تُوابُ المتواضِّمين لله في الدُّنيا بالرفعة في الاَّخرة فانمن تُواضِّع لله رفعه ومنها وليس هو في قدرة العبد ولكنهمن فضل الله ورحمته ما يموض الله عباده العارفين به الزاهدين فيما يغنى من المال والشرف مما يعجله الله لهم في الدنيا من شرف التقوى وهيبة الحلق لهم في الظاهر ومن حلاوة المعرفة والايمان والطاعة في الباطن وهي الحياة الطبية التي وعدهاالله لمن عمسل صالحًا من ذكر أوانى وهو مؤمن وهذه الحياة الطبية لميذقها الملوك في الدنيا

<sup>(</sup>١) بضم الباء وفتح اللام كذا ضبطه صاحب القاموس

ولاأهل الرياسات والحرص على الشرف كما قال ابراهيم بن أدهم رحمالة لو يعلم الملوك وأبناء الملوك ما نحن فيه لجادلونا عليه بالسيوف. ومن رزقه الله ذلك اشتغل به عن طلب الشرف الزائل والرياسة الفانية . قال الله تعالى (ولباس التقوى ذلك خير) وقال (من كان يريد العزة فلله العزة جيما) وفي بعض الآثار يقول الله عز وجل « انا العزيز فن أراد العزة فليطع العزيز ومن أراد عز الدنيا والا آخرة وشرفهما فعليه بالتقوى » وكان حجاج بن ارطاة يقول قتلى حب الشرف فقال له سوار لو اتقيت الله شرفت . وفي هذا المعنى شعر

ألا انما التقوى هي العز والكرم وحبك للدنيا هو الذل والسقم وليس على عبد تقى نقيصة اذاحقق التقوى وان حاك أوحجم

وقال صالح الباجي الطاعة امرة والمطيع للةأميرمؤمر على الامراءألا ترى هيبته في صدورهم انقال قبلوا وان أمر أطاعوا ثم يقول يحق لمن أحسن خدمتك ومننت عليه بمحتك ان تذلل له الجبابرة حتى يهابوه لهيبته في صدور همن هيبتك في قلبه وكل الحير من عندك بأوليائك. وقال بعض السلف الصالح من أسعد بالطاعة من مطيع الاوكل الحير في الطاعة الاوان المطيع لله ملك في الدنياو الآخرة. وقال ذو النون من أكرم وأعز بمن انقطع الى من ملك الاشياء بيده. دخل محد بن سلمان أمير البصرة على حماد بن سلمة وقعد بين يديه يسأله فقال له يا أباسلمة مالى كلما نظرت اليك ارتمدت فرقا منك قاللان العالم اذا أراد بعلمه وجه الله خافه كلشيء وان أرادان يكثر به الكنوزخاف من كل شيء. ومن هذا قول بمضهم على قدر هيبتك لله يخافك الحلق وعلى قدرمحبتك لله يحبك الحلق وعلى قدر اشتغالك بالله تشتغل الحلق باشغالك. وكانعمر بن الحطاب رضي اللهعنه يوما بمشيوورا مقوم من كبارالمهاجرين فالتفت فرآهم فحروا على ركبهم هيبةله فبكي عمر رضى اللهعنه وقال اللهمانك تعام انى اخوف لك منهم فاغفر لي . وكان العمرى الزاهدقدخرج الى الكوفة الى الرشيد ليعظه وينهاه فوقع الرعب فيعسكر الرشيد لما سمعوا بنزوله حتى لونزل بهم عدوما ثةالف نفس لمسازادوا على ذلك وكان الحسن لايستطيع أحدأن يسأله هيبة لهوكان خواص أصحابه يجتمعون ويطلب بعضهمن بعض أن يسألوه عن المسئلة فاذا حضروا مجلسه لم يجسروا على سؤاله حتى ربما مكثوا على ذلك سنة كاملة هيبة له .وكذلك كان مالك بن أنس يهاب أن يسأل حتى قال فيه القائل ٢- فاطر ١٠ يدع الحبواب ولا يراجع هيبة والسائلون نواكس الاذقان

نور الوقار وعز سلطان التقى فهوالمهيب وليسذا سلطان وكانبديل العقيلي يقول من أراد بعلمه وجه الله تعالى أقبل الله عليه بوجهه وأقبل بقلوب العباد عليه ومنعمل لغير الله صرف للموجهه عنه وصرف قلوب

الساد عنه \* وقال محمد بن واسع اذا أقبل العبد بقلبه على الله أقبل الله عليه بقلوب المؤمنين \* وقال أبو يزيد البسطامي رحمه الله طلقت الدنيا ثلاثا بتاً لارجعة لى فيها وصرت الى ربى وحدى وناديته بالاستعانة الهي ادعوك دعاه من لم يبق له غيرك فلما عرف صدق الدعاء من قلبي واليأس من نفسي كان اول ماورد على من احبابة هذا الدعاء أن انساني نفسي بالكلية ونصب الحلائق بين يدى مع اعراضي عنهم وكان

يزار من البلدان فلما رأى ازدحام الناس عليه قال

وليتني صرت شيئًا من غير شيء اعد اصبحت للسكل مولى لانني لك عبد

وفي الفؤاد امور ماتستطاع تعـــد

لكن كتان حالى احقبي واسد

كتب وهب بن منبه الى مكحول اما بعد فانك اصبت بظاهر علمك عندالناس شرفا ومنزلة فاطلب بباطن علمك عندالله منزلة وزلنى واعلم ان احدى المنزلتين بمنع من الاخرى . ومعنى هذا ان العلم الظاهر من تعلم الشرائع والاحكام والفتاوى والقصص والوعظ ونحو ذلك بما يظهر للناس يحصل به لصاحبه عندهم منزلة وشرفا والعلم الباطن المودع في القلوب من معرفة الله وخشيته ومحبته ومراقبته والانس به والشوق الى لقائه والتوكل عليه والرضى بقضائه والاعراض عن عرض الدنيا الفاني والاقبال على جوهر الآخرة الباقى كل هذا يوجب لصاحبه عند الله منزلة وزلنى واحدى المنزلتين بمنع من الاخرى فمن وقف مع منزلته عند الحلق واشتعل بماحصل له عندهم بالعلم الظاهر من شرف الدنيا. وكان همه حفظ هذه المنزلة عند الحلق وملازمتها وتربيتها والخوف من زوالها كان ذلك حظه من الله تعالى وانقطع به عنه فهو كا قال بعضهم ويل لمن كان حظه من الله الدنيا، وكان السرى السقطى يعجبه مايرى من

(م ٢ - ج ٢ مجموعة الرسائل المنيرية)

علم الجنيد وحسن خطابه وسرعة جوابه فقال له يوما وقد سأله عن مسألة فاجاب وأصاب أخشى ان يكون حظك من الدنيالسائك فكان الجنيد لايزال يبكى من هذه الكلمة. ومن اشتغل بتربية منزلته عند الله تعالى بماذكر نمن العام الباطن وصل الى الله فاشتغل به عما سواه وكان له في ذلك شغل عن طلب المنزلة عند الخلق ومع هذا فان الله يعطيه المنزلة في قلوب الخلق والشرف عنده وان كان لا يريد ذلك ولا يقف معه بل يهرب منه اشد الهرب ويفر اشد الفرار خشية ان يقطعه الخلق عن الحق جل جلاله قال الله تعالى (ان الذين آمنو وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحن ودا) أى في قلوب عباده. وفي حديث «ان الله اذا احب عبداً نادى ياجبريل انى أحب فلانافيحه جبريل ثم يحبه اهل السماه ثم يوضع له القبول في عبداً نادى ياجبريل انى أحب فلانافيحه جبريل ثم يحبه اهل السماه ثم يوضع له القبول في معه شرف في الدنيا وان لم يرده صاحبه ولم يطلبه وطلب شرف الدنيا لا يجامع شرف الاخرة ولا يجتمع معه والسعيد من آثر الباقي على الفاني كما في حديث ابى موسى رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم انه قال «من أحب دنياه أضر با خرته ومن أحب آخرته اضر بدنياه فا ثرواما يبقى على ما يفتى »خرجه الامام أحمد وغيره يه وما أحسن ما قال البوالفتح الستى بدنياه فا ثرواما يبقى على ما يفتى »خرجه الامام أحمد وغيره يه وما أحسن ما قال البوالفتح الستى بدنياه فا ثرواما يبقى على ما يفتى »خرجه الامام أحمد وغيره يه وما أحسن ما قال الته عليه واله وسلم انه قال المناه أنه الله عليه واله وسلم انه قال المناه قاله و سلم الله عليه والمناه قال المناه قال المناه قال المناه قال المناه قال المناه قاله و سلم الله عليه والمناه قاله و سلم الله قال المناه قال المناه قال المناه قال المناه قاله و سلم المناه قاله و سلم الله المناه المناه المناه المناه اله المناه الم

امران مفترقان لست تراهما يتشوفان لحلطة وتلاقى طلب المعادمع الرياسة والعلى فدع الذى يفنى لما هو باقى

الى هناتم كلام الحافظ زين الدين ابن رجب على حديث ماذئبان جائعان ارسلا الخ والحمد لله وصلى الله على نبينا محمد واله وصحبه والعاماين بشرعه الى يوم الدين ، ١٠ سرم ١١

عيرٌ تمت الرسالةالاولى والحمد لله أولا وآخرا ﷺ



## الرسالة الثانية

## ﴿ مختصر كتاب المؤمل المردالي الامرالاول ﴾

تصنيف الامام العلامة محيىالسنة ناصر الحق شهاب الدين أبى القاسم عبدالرحمن ابن اساعيل بن ابراهيم المعروف بابى شامة الشافعي قدس الله روحه المتوفى سسنة ٦٦٥

## بسب اتبار مراجم

الحمد لله رب العالمين \* والعاقبة للمتقين \* ولا عدوان الا على الظالمـين \* والصلاة والسلام على أشرف المرسلين \* سيدنا محمد النبي الامين \* وعلى آله الطيبين الطاهرين \* وأصحابه نجوم الدين \*

(وبعد) فهذا مختصر من كتاب فو المؤمل للرد الى الامر الاول كه تصنيف الامام الملامة محيي السنة شهاب الدين أبى القاسم عبد الرحمن بن اسهاعيل بن ابراهيم المعروف بابى شامة الشافى قدس الله روحه قال (أمابعد) فان العلم قد درست أعلامه وقل في هذه الازمان اتقانه وإحكامه و وأدي به الاهمال الى أن عدم احترامه وقل إجلاله وإعظامه وكاد يجهل حلاله وحوامه هذا مع حث الشارع عليه ووصف العلماء القائمين بخشيتهم اياه ورفعه درجاتهم وضمه لمم مع الملائكة في شهادتهم وقال الله تعالى (انما يخشى الله من عباده العلماء) وقال تعالى (شهد الله انه لا إله الاهو والملائكة وأولوا العلم) وقال تعالى (يرفع الله والدين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات) الى غير ذلك من الآيات الكثيرة والاحاديث المستنيرة وقد كان من مضى من الائمة المجتهدين قائمين بنشر علوم والمحاديث المستنيرة وقد كان من مضى من الائمة المجتهدين قائمين بنشر علوم الاجتهاد في جيع الآقاق وهم في فاك متفاضلون فنهم المحكم لعلم الكتاب ومنهم المعن في استنباط ومنهم المعن في استنباط

۱ ـ فاطر ۲۸

الاحكام وقل من المجنمع فيه القيام بجميع ذلك وكان من أجمهم وأقومهم به امامنا أبو عبدالله القرشي المطلبي الشافعي رضي الله عنه جمع النسب الطاهر • والعــلم الباهر ﴿وَكَثَرُوا لِمَا سَرُ ﴿وَجِلَ الْمُفَاخِرِ ﴿ فَكَانَ فِيهِ مِنَ الْمَنَاقِبِ وَالْفَضَائِلَ ﴿ مَا فَرق فَيْ كثير من الائمة الافاضل \*وشهدله بدلك من كل فن سادة أفاضل \* قال المزنى سممت الشافعي يقول ، حفظت القرآن وأنا ابن سبع سنين وحفظت الموطأ وأنا ابن عشر ، وقال يونس بن عبد الاعلى كان الشافعي اذا أخذ في التفسير كا نه شهد الننزيل ، وقال أحمد بن محمد بن بنت الشافعي سمعت أبي وعمي يقولان كان سفيان بن عيينة اذا جاءه شيء من التفسير والفتيايسة ل عنهاالتفت الىالشافعي وقال يقول سلوا هذا \* وقال له شيخه مسلم بن خالد وهو مفتى مكة يا أبا عبـــد الله أفت فقد آن لك أن تفني وهو ابن خمس عشرة سنة • وقال الربيع كان الشافعي يغتي وهو ابن خمس عشر سنة \* وكان يحيى الليـــل الى أن مات \* وقال أبو نميم الحافظ سممت سليمان بن احمد يقول سمعت أحمد بن محمد بن بنت الشافعي يقول كانت الحلقة فى الفتيا بمكة فى السجد الحرام لابن عباس و بعده لعطاء ابن أبىر باح وبعده لعبد الملك بن جريج و بعده لمسلم بن خالد و بعده لسعيد بن سالم \* و بعده لمحمد بن ادريس الشافعي وهو شاب ، قال ابن مهـدى سمعت مالـكا يقول ما يأتيني قرشي أفهم من هذا الغني يعني الشافعي ، قال أبوعبيد بن سلام مارأيت قط أعقل ولا أورع ولا أفصح من الشافعي \* قال هلال بن العلاء الرقى أصحاب الحديث عيال على الشافعي فتح لهم الاقفال \* قال اسحق بن راهويه لقيني أحمد ابن حنبل بمكة فقال تعال أريك رجلا لم ترعيناك مثله فاراني الشافعي قال فتناظرنا في الحديث فلم أر أعلم منه \* ثم تناظرنا في الفقه فلم أر أفقه منه \* ثم تناظرنا في القرآن فلمأر أقرأ منه \* ثم تناظر نا في اللغة فوجدته بيت اللغة \* وما رأت عيناي مثله قط \* قال فلما فارقناه أخبرني جماعة من أهل الفهم بالقرآن انه كان أعلم الناس في زمانه بمماني القرآن وانه قد كان أوني فهماً في القرآن • قال أحمد بن حنبل كان الفقهاء والمحدثون صيادلة فجاء الشافعي طبيبا صيدلانيا مارأت العيون، ثاله \* وقال ان الله يقيض للناس في رأس كل مائة سنة من يعلمهم السنن وينفي عن رسول الله

الكذب \* فنظرنا فاذا في رأس المائة عربن عبد العزيز وفي رأس المائة بن الشافى وقال اذا سئلت عن مسالة لاأعرف فيها خبرا قلت فيها بقول الشافعي لانه امام عالم من قريش \* وروي عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال (عالم قريش بملا الارض علما) وقال كلام الشافعي في اللغة حجة \* وقال أبو عنمان المازني الشافعي عندنا حجة في النحو \* وقال أبو ثور ابراهيم بن خالد كان الشافعي من معادن الفقه وجها بذة الالفاظ ونقاد المعانى \* قال الحسن بن محمد بن الصباح الزعفر اني كان أصحاب الحديث رقودا حتى جاء الشافعي فا يقظهم فتيقظوا \* ومناقبه كثيرة قد الفت فيها الحديث رقودا حتى جاء الشافعي فا يقظهم فتيقظوا \* ومناقبه كثيرة قد الفت فيها المؤلفات العديدة \*

## ﴿ فصل في صفة أهل العلم ﴾

قال عبد الله بن مسعود ايس العلم بكترة الحديث ولكن العلم الخشية و وقال مالك بن أنس ليس العلم بكترة الرواية ولكنه نور يجعله الله في قلب من يشاء من خلقه و في رواية العلم والحيكمة نور يهدي به الله من يشاء وليس بكترة المسائل و وقال الاوراعي كان هذا العلم كريما يتلقاه الرجال بينهم فلها كتب ذهب نوره وصار الى غير اهله و في رواية كان هذا العلم سنيا شريفا اذ كان الناس يتلقونه بينهم الح و وقال أذا أراد الله بقوم شراً فتح عليهم الجدل ومنعهم العمل وقال مالك ليس الجدل من الدين في شي وقال أيضا المراء في العلم يقسى القلوب ويورث الضغائن و في جامع الترمذي عن أبي أمامة عنه صلى الله عليه وسلم قال عليه وسلم ( ماضل قوم بعد هدي كانوا عليه الا أو توا الجدل » ثم تلا رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ماضر بوه لك الا جدلا بل هم قوم خصمون) قال حديث حسن صحيح قال بل كان العلماء من السلف الصالح أهل نسك وعبادة و ورع و زهادة ، أرضوا الله تعالى بعلمهم \* وصانوا العلم فصائم \* وتدرعوا من الاعال الصالحة بما زائم و م يشتهم الحرص على الدنيا وخدمة أهلها بل أقباوا على طاعة الله التى خلقوا ولم يشنهم الحرص على الدنيا وخدمة أهلها بل أقباوا على طاعة الله التى خلقوا لا جالها فاؤلئك هم الذين عناهم الشافي بقوله ما أحد أولى بخلقه من الفقهاء أوليا الله فا نله ولى \* قال ابن عباس لو أن المائم في الدنيا و الله في الله في الله في الله في الله في الله في الله بن عباس لو أن

العلماء أخذوا العلم بحقه لاحبهم الله والملائكة والصالحون من عباده ولها بهم الناس لفضل العلم وشرفه وال وهب بن منبه ان الفقهاء فيا خلا جلوا العلم فأحسنوا حمله فاحتاجت اليهم الملوك وأهل الدنيا ورغبوا في علمهم فلما كان بأجرة فشت علماء فحملوا العلم فلم بحسنوا حمله فطرحواعلمهم على الملوك وأهل الدنيا فاهتضبوهم واحتقروهم وقال أيضاً كان العلماء قبلنا قداستفنو ابعلهم عن دنيا غيرهم فكانوا لا يلتفنون الى دنياهم وكان أهل الدنيا يبذلون دنياهم في علمهم فاصبح أهل العلم منا اليوم يبذلون لاهل الدنيا علمهم رغبة في دنياهم وأصبح أهل الدنيا قد وهدوا في علمهم لما رأوا من سوء موضعه عندهم (اللهم) فجنبنا طريقة قوم لم يقومو المحق العلم وأرادوا به الدنيا وأعرضوا عملهم بهفى الآخرة من الدرجة العليا فطر بهنؤا بحلاوته ولم يتمتعوا بنضارته بل خلقت عندهم ديباجته ورثت حاله وعرف مقداره جماعة من السادة فعظموه وبجلوه ووقروه واستغنوا به ورأوه بعد وعرف مقداره جماعة من السادة فعظموه وبجلوه ووقروه واستغنوا به ورأوه بعد غير مما آتاكم) وكيف لا يكون الامر كذلك والعلم حياة والجهل موت فبينهما كا بين الحياة والموت و ولقد أحسن من قال

وفى الجهل قبل الموت موت لاهله وأجسامهم قبل القبور قبور وان امراء لم يحى بالعلم ميت وليس له حى النشور نشور وقال اسهاعيل بن عبد الله عن عبد الله بن عر من قر أالقرآن فكانما أدرجت النبوة يين جنبيه الاأنه لا يوحى اليه ومن قرأ القرآن فرأى ان أحدا من الخلق أعطى أفضل مما أعطى فقد حقر ماعظم الله وعظم ماحقر الله

(فصل) وصح من حديث عبد الله بن عرو بن العاص قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « ان الله لايقبض العلم انتزاعا ينتزعه من الناس ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى اذا لم يبق عالما انخذ الناس رؤساء جهالا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا » (۱) وما أعظم حظ من بذل نفسه وجهدها في تحصيل العلم حفظا على الناس لما بقى فى أيديهم منه فان فى هذه الازمنة قد غلب

<sup>(</sup>١) رواه البخارى ومسلم والترمذي وابن ماجه والامام أحمد بن حنبل

على أهلها الكسل والملل وحب الدنيسا وقد قنع الحريص مهم من علوم القرآن بحفظ سوره ونقل بعض قراءاته وغفل عن علم تفسيره وممّانيه واستنباط أحكامه الشريفة من مبانيه \* واقتصر من علم الحديث على ماع بعض الكتب على شيوخ أ كثرهم أجهل منه بعلم الرواية فضلا عن الدراية \* ومنهم من قنع بز بالة أذهان الرجال وكناسة أفكارهم وبالنقل عن أهل مذهبه وقد سئل بعض العارفين عن معنى المذهب فاجاب أن معناه : دين مبدل:قال تعالى ، (ولا تكونو امن المشركين من الذين فرقوا دينهم وكانوا شيماً ) ألا ومع هذا يخيل اليهانه من رؤوس العلماء وهو عند الله وعند علماء الدين من أجهل الجهل بل بمنزلة قسيس النصاري أوحبر اليهود لأن اليهود والنصاري ما كفروا الا بابداعهم في الاصول والفروع ، وقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم ( الركبن سنن من كان قبله ) (١) الحديث ﴿ فَصَلَ ﴾ والعلم الاحكام واستنباطها كان أولا حاصلا للصحابة رضي الله عنهم فمن بعدهم فكانوا اذا نزلت بهم النازلة بحثوا عن حكم الله تعالى فيها من كتاب الله وسنة نبيه وكانوا يتدافعون الفتوى ويودكل منهم لوكفاه اياها غيره وكان جماعة منهم يكرهون الكلام في مسألة لم تقعو بقولون للسائل عنها أكان ذلك فان قال لا قالوا دعه حتى يقع ثم نجتهد فيه \* كل ذلك يفعلونه خوفاً من الهجوم على مالا علم لهم به و اشتغالاً بما هو الاهم من العبادة والجهاد فاذا وقعت المسألة لم يكن بد من النظر فيها ، قال الحافظ البيهقي وقد كره بعض الساف العوام المسألة عالم يكن ولم يمض به كتاب ولا سنة \* وكرهوا المسئول الاجتهاد فيه قبل أن يقع لان الاجتهاد أنما أبيح للضرورة ولاضرورة قبل الواقعة فلا يغنيهم ما مضى من الاجتهاد واحتج فىذلك بما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم ﴿ من حسن اسلام المرء تركه مالايمنيه » (٢) وعن طاوس قال قال عر بن الخطاب رضى الله

<sup>(</sup>۱) وتمامه شبرا بشبر وذراعا بذراع حتى لوأن أحدهم دخل جحرضب لدخلتموه وحتى لو أن أحدهم جامع امرأته بالطريق لفعلتموه » رواه الحاكم عن ابن عباس (۲) رواه الترمذي وابن ماجه قال ابن عبد البر هذا الحديث محفوظ عن الزهرى بهذا الاسناد من رواية الثقات

عنه وهو على المنبر احر جالله على كل امرى، مسلم سأل عن شيء لم يكن فانهقد بين ماهو كائن .وفي رواية لا يحسل لــكم أن تسألوا عما لم يكن فانه قد قضي فيما هو كائن ﴿ قلت ﴾ وهذا معنى قوله تمالى ﴿ يَاأَيُّهَا الذِّينَ آمَنُوا لانسألُوا عِنْ أَشْيَاهُ ﴾ الح وعن عبد الرحن بن شريح ان عمر بن الخطاب كان يقول اياكم وهذه العضل فانها اذا نزات بعث الله لها من يقيمها ويفسرها ﴿ قلت ﴾ أنما يضطرالي الاجتهاد في الاحكام الحكام ولم يأت الاجتهاد لغير الحكام لحديث معاذ أن لم أجد في كتاب الله تعالى فبسنة رسول الله وان لم أجد في سنة رسول الله اجتهد برأبي لانه كان حاكما وقوله عليه السلام « أقضى بينكم برأيي فيما لم ينزل على فيه شي. ٩ وهو حاكم وكذلك قوله تعالى ( وداودوسلمان اذ بحكان في الحرث) كانا حاكمين فالاجتهاد بمنزلة الميتة قال الثعلبي والشافعي ولا يحل تناولها الاعند المخمصةوالذي ليس بحاكم وبجتهد برأيه فمثله كمثل رجل قعد في بيته ويقول انماجاز أكل الميتة لفلان ويجوز أكلها لى أيضا فكذلك لايجوز لاحد أن يحنج بقول المجتهـ لان المجتهد بخطىء ويصيب فاذا كان شيء بحنمل أن يكون صوابا وخطأ فتركه أولى مثل الشبهات من الطمام تركها لها أولى من تناوله ( وعن ) الصلت بن رشد قال مألت طاوومًا عن شيء فقال أكان هذا قلت نعم قال الله الذي لا اله الاهو قلت الله الذي لااله الا هو قال ان أصحابنا حدثونا عن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال ياأيها الناس لاتعجلوا بالبلاء قبل نزوله فيسذهب بكم ههنا وههنا وان لم تعجلوا قبل نزوله لم ينفك المسلمون أن يكون فيهم من اذا سئل ســـد • وعن النبي صلى الله عليه وسلم « لا تستمجلوا بالبلية قبل نزولها فانكم اذا فعاتم ذلك لايزال منكم من يوفق ويسدد وانكم ان استعجلتم مها قبل نزولها تفرقتم » وكان ابن عمر اذا سئل عن الفتوى يقول اذهب الى هذا الامير الذي تقلدأمور الناس وضعها في عنقه اشارة الى أن الفتوى والقضايا والاحكام من توابع الولاية والسلطنة ( قلت ) بهذا السبب أخذوا سـنن اليهود والنصارى وزادوا عَليهم حتى صارواً اثنتين وسبمين فرقةوحكم عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم انهم من أصحاب الناركا شهد للمشرة بانهم من أصحاب الجنة . وقال مسروق سأات أبيّ بن كمب

عن شيء قال أكان بعد قلت لا قال فاصبر حتى يكون فاذا كان اجتهد نالك رأينا. وقال عبد الرحمن ابن أبي ليلى أدركت مانة وعشرين من الانصار من أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم مامنهم أحد بحدث بحديث الا ود أن أخاه كفاه ايادولا يستفتى عن شيء الا ود أن أخاه كفاه اياه .وفيرواية يسأل أحدهم المسألة فيردها هذا الى هذا حتى ترجع الى الاول \* ثم بعد الصحابة أراد الله أنّ يصدق نبيه في قوله « تفترق أمنى على بضع وسبعين فرقة أعظمها فرقة على أمنى قوم يقيسون الامور برأيهم فيحللون الحرآم ويحرمون الحلال » رواه البزار في مسنده عنجبير أبن نفير عن عوف بنمالك الاشجمي عنه صلى الله عليه وسلم فكثرت الوقائم والنواذل في التابمين ومن بعدهم واجتهدوا بآرائهم لمن اضطر ومن لم يضطر ووصلت الى من بعدهم من الفقها، ففرعوا علبها وقاسوا واجتهدوا في الحاق غيرها بها فتضاعفت مسائل الفقه وشككهم ابليس ووسوس فى صدورهم \* واختلفوا اختلافا كثيرا من غير تقليد ، فقد نهى المنا الشافعي عن تقليده وتقليدغيره كما سنذكره في فصل وكانت تلك الازمنة مملوءة بالمجتهدين فكلصنف على مارأى وتعقب بعضهم بعضا مستمدين من الاصلين الكتاب والسنة وترجيح الراجح من أقوال السلف المختلفة بغير هوى ولم يزل الامر علىماوصفت الى أنَّ استقرتُ المذاهب المدونة \* ثم اشتهرت المذاهب الاربمة وهجر غير هافقصرت هم أتباعهم الا قليلا منهم فقلدوا بعد ما كان التقليد لغير الرسل حراما بل صارت أقوال أُ يُمتهم عندهم بمنزلة الاصلبن وذلك معنى قوله تعالى ( انخدوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله ) فعدم المجتهــدون وغلب المقلدون وكثر التعصب وكفرواً بالرسول حيث قال ﴿ يبعث الله في كل مائة سنة من ينفي تحريف الغالين ١- التوبة ٢١ وانتحال المبطلين، (١) وحجرواعلي رب العالمين مثل اليهود أن لا يبعث بعـــد

<sup>(</sup>۱) قال المؤلف في كتابه الباعث على انكار البدع والحوادث ما نصه: روى عن النبى صلى الله تعالى عليه وسلم مرسلا ومرفوعا من حديث أبى هريرة وعبد الله بن عمرو بن العاس وغيرها رضى الله عنهم « يحمل هذا العلم من كل خلف عدو له ينفون عنه تحريف النالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين » ولعله هنا نقله بمناه دون لفظه (م ؟ \_ ج ۴ مجموعة الرسائل المنبرية)

أُ مُنهم وليامجتهدا حتى آل بهم التعصب الى أن أحدهم اذا أورد عليه شيء من الـكتاب والسنة النابتة على خلافه بجمهد فىدفعه بكل سبيل من النا ويل البعيدة نصرة لمذهبه ولقوله ولو وصل ذلك الى امامه الذي يقلده لقا بلهذلك الامام بالتعظيم وصار اليه وتبرأ من رأيه مستعيدًا بالله من الشيطان الرجيم وحمدالله على ذلك • ثم تفاقم الامرحى صاركشير منهم لابرون الاشتغال بعلوم القرآن والحديث ويرون أن ماهم عليه هو الذى ينبغي المواظبة عليه فبدلوا بالطيب خبيثاو بالحق باطلا واشتروا الضلالة بالهدي فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهندين \* ثم نبغ قوم آخرون صارت عقيدتهم في الاشتغال بعلوم الاصلين يرون ان الاولى منه الاقتصار على نكت خلافية وضموها وأشكال منطقية الفوها وقد قال عمر بن الخطاب انهموا الرأي على الدين، وقال سهل بن حنيف اتقوا الرأي في دينكم ، وقال عبدالله بن مسمود ، يحدث قوم يقيسون الامور برأيهم فيهدم الاسلام ( قلت ) ما عبدت الشمس والقمر الا بالرأى ولا قالت النصاري نالث ثلاثة ولا أن الله هو المسيح ابي مريم ولا اتخذ الله ولدا الا بالرأى ، وكذلك كل من عبد شيئًا من دون الله أنما عبده برأيه فانظر الى قول السامري (وكذلك سولت لى نفسي) وقال عبدالله بن عور لايزال الناس على الطريق ما اتبه و اللاثر دوروى الشهى عن عبدالله ابن عمر إياكم وأصحاب الرأي فانهم أعداء السنن أعيتهم الاحاديث أن يحفظوها فقالوا بالرأى فضلوا وأضلوا: وقال الاوزاعي عليك بآ اارمن سلف وان رفضك الناس واياك ورأى الرجال وان زخرفوه لك بالقول وقال أيضا اذا بلغك عن رسول الله حاديثا فاياك أن تقول بغيره فان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان مبلغا عن الله تبارك و تعالى ، وقال أيضا العلم ماجاء عن أصحاب محمد ومالم يجيءعن أصحاب محمد فايس بعلم يعني مالم يجيء أصله منهم \* وقال الشعبي اذا جاءك الخبر عن أصحاب محمد فضعه على رأسك ، واذا جاءك عن التابين فاضرب به أقفيتهم وقال سفيان الثورى العلم كله والآثار \* وقال ابن المبارك ليكن الذي تعتمد عليه الاثر وخذ من الرأى مايفسر لك الحديث ، وقال أحمد بن حنبل سألت الشافي عن القياس فقال عند الضرورات فكان أحسن أمر الشافعي عمدي انه أذاسم

الخبر لم يكن عنده قال به وترك قوله \* وقال الشمى القياس كالمينة اذا احتجت اليها فشأنك بها \* قلت ما أحسن قول القائل

نجنب ركوب الرأى فالرأي ريبة عليك بآثار النبي محمد فن يركب الآراء يعم عن الهدى ومن يتبع الآثار يهدى و يحمد الخوقول بعض المغاربة ع

لاترغبن عن الحديث وأهـله فالرأى ليل والحديث نهار ﴿ وقول القائل ﴾

انظر بمين الهدى ان كنت ذانظر فأنما العلم مبنى على الاثر لاترض غـير رسول الله متبعا مادمت تقـدر في حكم على خبر ولم بختلف المفسرون فيما وقفت عليه من كتبهم في انقوله تعالى (فان تنازعهم في شيء فردوه الى الله والرسول ) تقديره الى قول الله وقول الرسول ، فيجبرد جميع ما اختلف فيه الى ذلك فما كان أقرب اليه اعتمد صحته وأخذ به \* ولذلك قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه ردوا الجهالات الى السنة وفي رواية يرد الناس من الجهالات الى السنة .وهذه كانت طريقة العلماء الاعلام أئمة الدين وهي طريقة امامنا أبي عبد الله الشافعي ولهذا قال أبن حنبل مامن أحد وضع الكتب حيى ظهر خطؤه (١) اتبع للسنة من الشافعي \* ثم أن الشافعي رحمه الله احتاط لنفسه وعلم أن البشر لايخلو من السهو والغفلة وعدم الاحاطة فصح عنه من غير وجه انهأمرْ اذا وجدقوله على مخالفة الحديث الصحيح الذي يصح الاحتجاج به أن يترك قوله ويؤخذ ِ الحديث \* أنبأنا الفاضل أبو القاسم عمن أخبره الحافظ أبو بكر احمد بن الحسين البيهقي أنبأنا أبو عبد الله الحافظ حدثنا أبو العباس محد بن يعقوب قال سمعت الربيع بن سليان يقول سمعت الشافعي يقول اذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فقولوا بسنته ودعوا ماقلت ، وقال صاحب الشافعي المزى في أول مختصره ، اختصرت هذا من علم الشافعي ومن معنى قوله لاقربه على من أراده مع اعلامي نهيه عن تقليده وتقليد غيره لينظر فيه لدينـــه

- النساء ٥٩

<sup>(</sup>١) كذا في الاصل ولعله ثم ظهر خلاف رأيه

ويحتاط فيه انفسه أى معاعلامى من أراد علم الشافى نهى الشافى عن تقليده وتقليد غيره قال الماوردى صاحب الحاوى قوله ويحتاط لنفسه أى كطلب السلف الصالح يتبعون الصواب حيث كان و يجتهدون فى طلبه و ينهون عن التقليد،

و فصل كه ثم ان المسنفين من أصحابنا المتصفين بالصفات المتقدمة من الاتكال على نصوص المامهم معتمدون عليها اعتماد الاعمة قبلهم على الاصلين الكناب والسنة قد وقع في مصفاتهم خلل كنير من وجهين عظيمين (الاول) أنهم يختلفون كثيرا فيما يلقونه من نصوص الشافعي وفيما يصححونه منها وصارت لهم طرق مختافة خراسانية وعراقية قترى هؤلاء ينقلون عن امامهم خلاف ماينقله هؤلاء والمرجع في هذا كله الى امام واحد وكتبه مدونة مرويةموجودة أفلا كانوا يرجعون اليها وينقون تصانيفهم من كثرة اختلافهم عليهاوأجودتصا نيفأصحابنا من الكتب فيا يتعلق بنصوص الشافعي كتاب التقريب (١) أثني عليه أخبر المتأخرين بنصوص الشافعي وهو الامام الحافظ أبو بكر البيهتي ﴿ الوجه الثانى ﴾ مايفعلونه في الاحاديث النبوية والآثار المروية من كنرة استدلالهم بالاحاديث الضميفة على مايذهبون اليه نصرة لقولهم وينقصون من الفاظ الحديث وتارة يزيدون فيه وما أكثره في كتب أبي المعالى وصاحبه أبي حامد نحو اذا اختلف المتبايعان وترادا ومن العجيب ماذ كره صاحب المهذب في أول باب ازالة النجاسة قال وأما الغائط فهو نجس لقوله صلى الله عليه وسلم لعار أعاتفسل ثو بك من الغائط والبول والمني والدم والقيء ثم ذ كر طهارة مني الآدمي ولم يتعرض للجواب عن هذا الحديث الذي هو حجة خصمه ولم يكن له حاجة الى ذكره أصلا فان الغائط لاضرورة الى الاستدلال على نجاسته بهذا الحديث الضعيف المنتهض حجة عليه في أمر آخر ومن قبيح مايأتي به بعضهم أن يحتج بخبر ضعيف هو دليــل خصمه عليه فيوردونه معرضين عما كانوا ضمفوه وفى كتاب الحاوي والشامل وغيرهماشيء كثبر من هذا وهم مقلدون لامامهم الشافعي فهلا اتبموا طريقته في ترك الاحتجاج

<sup>(</sup>۱) للشيخ الامام قاسم بن محمد القفال الشاشى قال ابن خلسكان هو أجلكتب الشافعية بحيث يستغنى من هو عنده عن غيره اه

بالضميف وتعقبه على من احتج به وتبيين ضعفه • ثم أن مذهبه ترك الاحتجاج بالمراسيل الا بشروط ولو ذكر سند الحديث وعرفت عــدالة رجاله إلى النابعي وسقط من السند ذكر الصحابي كان مرسلا ويورد هؤلاء المصنفون هذه الاحاديث محتجين بها بلا اسناد أصلا فيقولون قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ويظنون ازذلك حجة وأمامهم يري أنه لوسقط من السندالصحابي وحده لم يكن حجة وكذا لو سقط غير الصحابي من السند فليتهم اذعجزوا عن أسانيد الاحاديث ومعرفة رجالها عزوها الى الكتب التي أخذوها منها ولكنهم لم يأخذوا تلك الاحاديث الا من كتب من سبقهم من مشايخهم ممن هو على مثل حالهم فبعضهم يأخذه من بعض فيقع النغيبر والزيادة والنقصان فيما صحأصله ويختلطالصحبيح بالسقيم وهذا كه غير مستقيم بل الواجب في الاستدلال على الاحكام وبيان الحلال والحرام ان من يستمل بحديث يذكر مستنده ويتكام عليه بما يجوز الاستدلال به أو يعزوه الى كتاب مشهور من كسب أهل الحديث المعتبرة فيرجعهن يطلب صحة الحديث وسقمه الى ذلك الكتاب وينظر في سنده وماقالذلك المصنف أوغيره فيه • وقد يسر الله تعالى وله الحد الوقوف على ما يثبت من الاحاديث وتجنب ماضعف منها بما جمه علماء الحديث في كتبهم من الجوامع والمسانيد فالجوامع هي المرتبة على الابواب من الفقه والرقائق والمناقب وغير ذلك فمنها ما اشترط فيــه الصحة اذلايذكر فيه الاحديث صحيح على ماشرطه مصنفه ككتابي البخاري ومسلم وما ألحق بهما واستدرك عليهما وكصحيح امام الائمة محمد بن اسحق بن خزيمة وكتاب أبي عيسى الترمذي وهو كتاب جليل مبين فيه الحديث الصحيح والحسن والغريب والضميف وفيه عن الأنمة فقه كثير \* ثم سنن أبي داود والنساقي وابن ماجه ومن بمدهم سنن أبي الحسن الدارقطني والنقاسيم لابي حاتم بن حبان وغيرهما \* ثم مارتبه وجمعه الحافظ أبو بكر البيهتي في سننه الكبري من الاوسط لم ولاسيا انشافعية منهم في تجنب الاشتغال بهذه الكتب النفيسة المصنفة في شروحها وغريبها بل أفنوا زمانهم وعرهم بالنظر في أقوال منسبقهم من المتأخرين

وتركوا النظر في نصوص نبيهم المصوم من الخطأ وآثار أصحابه الذين شهدوا الوحى وعاينوا المصطفى صلى الله عليه وسلم وفهموا مراد النبي فيما خاطبهم بقرائن الاحوال اذ ليس الخبر كالماينة فلا جوم لو حرم هؤلاء رتبة الاجتمادو بقوا مقلدين \* وقد كانت العلماء في الصدر الاول معذورين في ركما لم يقنواعليه من الحديث لان الاحاديث لم تكن حينتذ فيا بينهم مدونة أما كانت تتلقى من أفواه الرجال وهم متفرقون في البلاد ولو كان الشافعي وجدفي زمانه كتابا في أحكام السنن أكبر من الموطأ لحفظه مضافا الى ماتلقاه من أفواه مشايخه فلهذا كان الشافعي بالعراق يتول لاحمد بن حنبل أعلموني بالحديث الصحيح أصر اليه \* وفي رواية اذا صح الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فقولوا حيى اذهب اليه ، ثم جمع الحفاظ الاحاديث المحنج بها في الكنب ونوعوها وقسموها وسهلوا الطريق اليها فبوبوها وترجموها وبينوا ضمف كثير منها وصحته وتكاموا فى عـــدالة الرجال وجرح الجُروح منهم وفي عال الاحاديث ولم يدعوا للمشتغل شيئا يتعلل به ، وفسروا القرآن والحديث وتكاموا على غريبها ونقهها وكلمايتعلق بهامن مصنفات عديدة جليلة فالآلات منهيئة لطالب صادق ولذى همة وذكاه وفطنة \* وأُنَّمة الحديث هم المعتبرون القدوة في فتهم فوجب الرجوع اليهم فيذلك وعرض آراء الفقهاء على السنن والآثار الصحيحة فما ساعده الاثر فهو الممتبر والافلا نبطل الخبر بالرأى ولا نضمنه ان كان على خلاف وجوه الضمف من علل الحديث المعروفة عند أهله أوباجاع الكانة على خلافه فقد يظهر ضمف الحديث وقد يخفى وأقرب مايؤمربه فى ذلك انك منى رأيت حديثا خارجا عن دواوبن الاسلام كالموطأ ومسند أحمد والصحيحين وسنن أبى داود والترمذى والنسائي ونحوها مما تقدم ذكره ومما لم نذكرد فانظر فيه فان كان له نظير في الصحاح والحسان قرب أمره، وانرأيت يباين الاصول وارتبت به فتأمل رجال اسناده واعتبر أحوالهم من الكتب المصنفة فى ذلك وأصعب الاحوال أن يكون رجال الاسناد كلهم ثقات ويكون متن الحديث موضوعا عليهم أو مقلوبا أوقد جرى فيه تدليس ولايمرف هذا الا النقادمن علماء الحديث فان كنت من أهله فبها والا فاسأل عنه أهله • قال الاوزاعي كنا نسم

الحديث فنعرضه على أصحابنا كما نعرض الدره الزيف فا عرفوا منه أخدناه وما أنكروا تركناه و فالنوصل الى الاجتهاد بعد جمع السنن فى الكتب المعتمدة اذا رزق الانسان الحفظ والفهم ومعرفة اللسان أسهل منه قبل ذلك لولاقلة همم المتأخرين وعدم المعتبرين ومن أكبر أسباب تعصبهم تقيدهم برفق الوقوف وجمود أكبر المتصدرين منهم على ماهو المعروف الذى هو منكر مألوف \*

﴿ فَصَلَ ﴾ فاذا ظهر هذاو تقرر تبين ان التعصب الدهب الامام المقلدليس هو باتباع أقواله كلها كيفها كانت بل الجمع بينهما و بينمائبت من الاخبار والآثار والامر عند المقلدين أو أكثرهم بخلاف هـ ذا أما هم يؤولونه تنزيلا على نص ا المهم ثم الشافعيون كانوا أولى بما ذكرناه لنص المامهم على ترك قوله اذا ظفر بحديث ثابت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم على خلافه فالتمصبله على الحقيقة أنما هو امتثال أمره فىذلك وسلوك طريقته فى قبول الاخبار والبحث عنها والنفقه فيها وقد نقلت ماروى عنه في ترجمت في تاريخ دمشق قال الربيع قال الشافعي قد أعطينك جملة تغنيك ان شاء الله تعالى لا تدع لرسول الله حديثًا أبدا الا أن يأني عن رسول الله سنة صح الخبر فيها عند أهل النقل بخلاف ماقلت فتعمل بما قلت لك في الاحاديث اذا اختلفت ، وفي رواية اذا وجدتم عن رسول الله سنة خلاف قولى فخذوا السنة ودعوا قولى فأنى أقول بها ﴿ وَفِي رُوايَةَ اذَا وَجِـدْتُم فَى كتابي خلاف سنة رسول الله دعوا ماقلت ، وفي رواية كل مسألة سكلمت فيها بخلاف السنة فأنا راجع عنها في حياتي و بعد مماني ، قال وسمعت الشافعي يقول وروى حديثا قال له رجل تأخذ بهذا ياأ با عبد الله فقال ومتى رويت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حديثا صحيحا فلم آخذ به فأشهدكم ان عقلي قد ذهب وأشار بيده الى رأسه : وفيرواية روىحديثًا فقال له قائل أتأخذ به فقال له أثراني مشركا أو ترى فى وسطى زنارا أو ترانى خارجا من كنيسة نعم آخذ به آخذ به آخذ به وذلك الفرض على كل مسلم ، وقال حرملة (قال الشافعي) كل ما قلت وكان قول رسول الله صلى الله عليه وسلم خلاف قولى مما يصح فحديث النبي صلى الله عليه وسلم أولى ولا تقلموني ، وفي كتاب ابن أبي حائم عن أبي ثور قال سمت الشافعي

يقول ، كل حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم فهو قولي وأن لم تسمعوه مني ، وفيه عن الحسين الكرابيسي قال قال لنا الشافعي أن أصبتم الحجة ف الطريق مطروحة فاحكوها عنى فانى القائل بها (١) وقال الربيع سمعت الشافعي يقول ما من أحد الا وتذهب عليه سنة لرسول الله صلى الله عليه وسلم وتعزب عنسه فمهما قلت من قول أو أصلت من أصل فيه عن رسول الله صلى الله عليـــه وسلم خلاف ماقلت فالقول ماقال رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو قولى : قال وجعل يردد هذا السكلام قال وقال الشافعي من تبع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وافقته ومن غلط قتركها خالفته صاحبي اللازم الذَّى لاأفارقه الثابت عن رسول الله وقال الزعفر اني كنا لو قيل لنا ميانءن منصور عن ابراهيم عن علقمة عن عبدالله عن النبي صلى الله عليه وسلم قلنا هذا مأخوذ وهذا غييرٌ مأخوذ حتى قدم علينا الشافعي فقال ماه ذا اذا صح الحديث عن رسول الله فهو مأخوذ به لا يترك لقول غيره قال فنبهنا لشيء لم نعرفه يعني نبهنا لهذا المني \* قال أبو بكر الاثرم كنا عند البويطي فذكرت حديث عمار في التيمم فأخذ السكين وحته من كتابه وجعله ضربة وقال مكذا أوصانا صاحبنا اذا صح عندكم الخبر فهو قولى ﴿ قَالَ المؤلفَ ﴾ قلت هذا من البويطي فعل حسن موافق للسنة ولما أمر به امامــه ، وأما الذين يظهرون التعصب لاقو الالشافعي كيفا كانت وانجاءت سنة بخلافهافليسو امتعصبين فى الحقيقة لانهم لم يمتثلوا ماأمر به امامهم بل دأبهم وديدنهم اذا وردعليهم الحديث الصحيح الذي هو مذهب امامهم والذي لو وقف عليه لقال به أن بحتالوا فىدفعه بمالاً ينفعهم لما نقل لهم عن امامهم من قول قد أمر بتركه عندوجدان ما يخالفه من السنة هذا مع كونهم عاصين بذلك لمخالفتهم ظاهر كتاب الله وسنة رسوله • والعجب ان منهم من يستجيز مخالفة نص الشافعي لنص له آخر في مسئلة أخري بخلافه ثم لايرون بخالفته لاجل نص رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد أذن لمم الشافعي في هذا ، قال الويطي سمعت الشافعي يقول لقد ألفت هذه الكتب ولم آل فيها جهداً ولا بد أن يوجد فيها الخطأ لان الله تعالى يقول ( ولو كان.من

<sup>(</sup>١) يشير الى قول: الحكمة ضالة المؤمن أني وجدها التقطها

عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا) فما وجدتم في كتبي هذه عما مخالف الكتاب والسنة نقد رجمت عنه ، وفي رواية أبي ألفت هذه الكتب مجمهداً بنحو ما قبله وفي آخره فاشهدوا على أنى راجع عن قولى الى حــديث رسول الله صلى الله عليه وسلم وان كنت قد بلَّيت فى قبرًى • وقال ابراهيم بن المنذر الحز امى حدثنا معن بن عيسى القزاز قال سمعت مال كا يقول أنما أنا بشر أخطى وأصيب فانظروا في رأيي فكل ماوافق الكتاب والسنة فخذوا به وما لم يوافق الكتاب والسنة فاتركوه ، وذلك الظن بجميع الأئمة وقد كره الامام أحمد أن يكتب فتاويه وكان يقول لانكتبوا عنى شيئا ولا تقلدوني ولا تقلدوا فلانا وفلانا وخذوا من حيث أخذوا \* وقال بعضهم لاتقلدوا دينكم الرجال ان آمنوا آ منتم وان كفروا كفرتم وكان أحــد لا يفتى في طلاق السكران شيئا ويقول ان أحللناه بقول هذا حرمناه بقول هذا ، وقال نعيم بن حماد سمعت أبا عصمة يقول سمعت أباحنيفة يقول ما جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فعلى الرأس والدين وما جاء عن أصحابه اختر نا وما كان من غير ذلك فنحن رجال وهرجال ، وروى محمد بن الحسن عن أبي حنيفة انه قال أقلدمن كان من القضاة من الصحابة كابي بكر وعمر وعثمان وعلى والعبادلة الثلاثة ولا أستجيز خلافهم برأبي الائلاثة نفر وفي رواية أقلد جميع الصحابة ولا استجيز خلافهم برأبي الا ثلاثة نفر: أنس بن مالك وأبو هريرة وسمرة بن جندب: فقيل له في ذلك فقال أما أنس فاختلط فى آخر عمره وكان يفتى من عقله وأنا لاأقاد عقله ۞ وأما أبو هريرة فكان يروى كل ماسمع من غير أن يتأمل في المعنى ومن غير أن يعرفالناسخ والمنسوخ (١)

<sup>(</sup>۱) قال فيمرآة الوصول وشرحها مرقاة الاصول من أصول الحنفية رحمهم الله في محت حال الراوى .وهو ان غرف بالرواية فان كان فقيها تقبل منه الرواية مطلقا سواء وافق القياس أو خالفه وان لم يكن فقيها كابي هريرة وأنس رضى الله عنهما فترد روايته ان لم يوافق الحديث الذي رواه قياساانتهي مجروفه لله ولابن الفيم في أعلام الموقعين محت كبير في أنه ليس في الصريعة شيء على خلاف القياس فر اجمه هم يذكر السبب المانعمن أخذه عن سمرة ابن جندب قال الامام تقى الدين ابن السبكي وزعمهم ان أبا هريرة ليس بفقيه كلام تقشعر منه الجلود بل هو فقيه كبير

<sup>(</sup>م ٥ - ج ٢ مجموعة الرسائل المنيرية)

وقال ابن المبارك سمعت أبا حنيفة يةول اذا جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم فعلى الرأس واذا جاء عن أصحابه نختار من قولهم واذا جاء عن التابه بين زاحمناهم • وفي رواية قال آخذ بكتاب الله فان لم أجد فبسنة رسول الله فان لم أجدفي كتاب الله وسينة رسول الله آخذ بقول أصحابه ثم آخذ بقول من شئت منهم وأدع قول من شئت منهم ولا أخرج عن قولهم الى قول غيرهم فأما اذا انتهى الامر الى ابراهيم والشعبي وابن سيرين والحسن وعطاء وسعيد بن المسيب وعـــد رجالاً من التابين فقوم اجتهدوا وأنا أجتهدكا اجتهدوا ، قال سفيان الثوري لما بلغ ذلك عن أبي حنيفة نهم رأينا لربهم وكان سوى بين الصحاية والتابع بن في أنهم اذا أجمعوا في مسألة على قولين مثلا لم يجز احداث قول نالث وجوز أبوحنيفة ذلك وأماما أجمع عليه الصحابة فلاكلام في انه لاتجوز مخالفته فقد وضح لك من أقوال الاعمة انه منى جاء حديث ثابت صحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فواجب المصير الى مادل عليه الظاهر مالم يعارضه دليل آخر وهــذا هو الذي لا يسم أحداً غيره قال الله عز وجل ( فلا وربك لا يؤمنون حي محكموك فما شجر بينهم ثم لا مجدوا في أنفسهم حرجا بما قضيت ويسلموا تسلما ) فنفي سبحانه الايمان عن لم يحكم رسوله فيا وقع التنازع فيه ولم يستسلم لقضائه وقال عز وجل ( وان تطيعوه تهتدوا ) فضمن المداية سبحانه في طاعة رسوله ولم يضمنها في طاعة غيره وقال تمالى (ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزا عظيماً ) وأُرعد على مخالفته فقال تمالى (فليحذر الدين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذابألم ) وقال تمالى ( وما كان اؤمن ولا وؤمنة اذا قضى الله ورسوله أمرا أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضلالا مبينا ) قال يونس بن عبد الاعلى حدثنا سفيان بن هيبنة عن أبي تجيح عن مجاهد قال ليس من أحد الا يؤخذ من قوله ويتوك الا النبي صلى الله عليه وسلم ٥ وروى أيضا عن مجاهد باسناد آخر وروى معناه عن الشعبي وكذلك روى شعبة عن الحكم بن عنيبة وروى عن مانك بن أنس المعال الاصاحب هذا القبر وأشار الى قبرالنبي صلى الله عليهوملمه

٣ \_ الأحزاب ٧١

٤ \_ الأحزاب ٣٦

﴿ فصل ﴾ كان العلماء من قدماء أصحابنا يعتنون بمختصر المزنى وبسببه سهل تصحيح مذهب الشافعي على طلابه في ذلك الزمان وسعه عن المزنى خلق عظيم من الغرباء ورحل اليه بسببه وامتلأت بنسخه البلدان حتى انه بلغنى ان المرأة كانت اذا جهزت للدخول على زوجها حل في جهازها مصحف ونسخة مختصر المرزد \* ويروى عن المزنى انه قال بقيت في تصنيف هذا المختصر ست عشرة سنة وما صليت لله فريضة ولا نافلة الا سألت الله البركة لمن تعلمه ونظر فيه \* وكان أبو العباس ابن سريح يقول في المختصر

لصيق فؤادى مذ ثلاثين حجة وصيقل ذهنى والمنرج عن هى عزيز على مثلى أضاعة مثله لما فيه من نسج بديع ومن نظم

وعلى ترتيبه وضعت الكتب المطولة في مذهب الشافعي ٥ قال الحافظ البيهةي قابلت بتوفيق الله أقوال كل أحد من الائمة بمبلغ على من كتاب الله تمماجمعت من السنن والا تار فى الغرائض والنوافل والحلال والحرام والحدود والاحكام فوجمت الشافى أكثرهم اتباعا وأقواهم احتجاجا وأصحهم قيساسا وأوضعهم ارشادا وذلك فيما صنف من الكتب القديمة والجديدة في الاصول والفروع بأبين بيان وأفصح لسان ( قلت ) ثم اشتهر في آخر الزمان على مــذهب الشافعي تصــانيف الشيخين أبي اسحق الشيرازي وأبي حامد الغزالي فأكب الناس على الاشتغال بها وكثر المتمصبون لمماحي مارالمتبحر المرتفعءند نفسه يرىأن نصوصهما كنصوص الكتاب والسنة لايرى الخروج عنها وان أخبر بنصوص غيرهما من أتمة مذهبه بخلاف ذلك لم يلتفت اليها وقد يقع في بعض مصنفاتهما ماقد خالف المؤلف فيه صريح حديث صحبيح أو ساق حديثا على خلاف لفظه أو نقل اجماعا أو حكاً عن مذهب بعض الأئمة وليس كذلك فان ذكر لذلك المتمصب الصواب في مثل ذلك نادى وصاح وزمجر وأخنى المداوة وكان سبيله أن يفرح بوصوله الى مالم يكن يعرفه ولكن عمى التقليد أصمه عن سماع العلم المفيدويقول المتحذلق منهم المتصدر فى منصب لا يستحقه أما كان هؤلاء الآمة يعرفون هذا الحديث الصحيح الوارد على خلاف نصهم فيرد حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم بمثل هــــذا الهذيان

الذي لوفكر فيه أسكته عنه لان خصمه في مثل هذا هو الله ورسوله لان الله تعالى افترض عليناطاعة رسوله نقد وصلنا الىحديثه فلا نرده بقول أحد ، ثم إن فىذلك ابطالا لمذهبه وهدما لاصله الذي مهده امامه وأسسه وذلكان الشافعي أنما تعصب على من كان قبله من الأئمة عنل ذلك من دلالات الكتاب والسنة مما ظنه خفي على من سبقه وكان من المكن أن يقال له أما كان أولئك يعرفون هذا وأولئك المتقدمون أولى بذلك من المتأخرين فلو سمع مثل هذا الهذيان لبطلت المذاهب بل ينبغي للطالب أن يكون أبدا في طلب ازدياد علم ما لم يعلمه من أي شخص كان الدليل فكل أحد بخطى، ويصيب الا من شهدت لهالشريعة بالعصمة وهوالنبي صلى الله عليه وسلم • قال الشافعي في كتاب اختلاف الحديث حدثنا سفيان عن عروبن دينار عن سالم بن عبدالله بن عران عربن الخطاب نهى عن التطيب قبل زيارة البيت و بعد الجرة قال سالم فقالت عائشة طيبت رسول الله صلى الله عليـــه وسلم بيدي هانين لاحرامه قبل أن يحرم ولحله قبل أن يطوف البيت وسنة رسول الله أحق قال الشافعي فترك سالم قول جده عمر في امامته وقبل قولعائشةوسنة رسول الله أحق وذلك الذي يجب عليه ( قلت ) وما زال أكابر الصحابة مشل أبي بكر الصديق ومن بعده يخفي عليهم شيء من السنة كيراث الجدة وتوريث المرأة من دية زوجها ووضع اليدين على الركبتين في الصلاة خنى الاول على أبي بكر والثاني على عر والثالث على ابن مسمود حتى نبههم علي ذلك غيرهم ولذلك أمثلة كثيرة ( ومن العجب ) ان كثيرا منهم اذا ورد على مذهب أثر عن بعض أكابر الصحابة يقول مبادرا بلاحياء ولاحشمة مذهب الشافعي الجديد ان قول الصحابي نيس بحجة ويرد قول أبي بكر وعمر ولايرد قول أبي اسحق والفزالي ومع هذا يرون مصنفات أبي اسحق وغيره مشحونة بتخطئة المربى وغيرهمن الاكابر فيها خالفوا فيهمذهبهم فلا تراهم ينكرون شيئا من هذا فان اتفق أنهم سمعوا أحدا يقول أخطأ الشيخ أبو اسحق في كذا بدليل كذا وكذا انرعجواوغصبوا ويرون أنه ارتكب كبيرًا من الاثم فان كان الامر كا ذكرو افالامر الذي ارتكبه أبو اسحاق

أعظم فابالهم لاينكرون ذلك ولا يغضبون منــه لولا قلة معرفتهم وكثرة جهلهم بمراتب السلف

\* فصل به قد تقدم ان الشافع بنى مذهبه بناء محكاوذلك أنه كان اعتاده على كتاب الله وسنة رسوله والنظر الصحيح من الاجتهاد الراجع الى الكتاب والسنة وترجيح أشبه المذاهب بالكتاب والسنة وهذا هو الاصل الصحيح القوي الذى يتم البناء عليه الاأنه قديم ضله مايعرض لغير ممن البشر عمن ليس بمعصوم من الغفلة والنسيان فاحالنا تصريح قوله على أن ما يصح من أقوال النبى صلى الله عليه وسلم فهو مذهبه فلم يترك لعائب عيبا ولا لمنتقد من حساده انتقادا فرضى الله عنه مه ولهذا قال بعض العلماء لولا الشافعي الغير أصحاب الرأى ماجاء به محمد صلى الله عليه وسلم هما

و فصل المحدود الفصول التي ذكر اها حسنة كثيرة الغوائد مجموعة من عدة مصنفات ينبغي لكل من يعتني بالعام النظر فيها والاطلاع عليها وقد رأيت ال أختمها بفصل هو أهمها وأجلها وأعمها ففما وأولاها ذكرا وهو ما اعتنى ببيانه الامام أبو حامد رحمه الله في كتاب الاحياء من فصح أهل العلم وبيان العلوم النافعة والتحذير من العلوم الضارة حيث قال (أدلة الطريق هم العلماء الذين هم ورئة الانبياء وقد شغر عنهم الزمان ولم يبق الاالمترسهون وقد استحوذ عليهم الشيطان واستنواهم الطغيان وأصبح كل واحد بعاجل حظه مشغوفا فصار يري المروف منكرا والمذكر مروفاً حتى ظل علم الدين مندرسا ومنار الهدي في أقطار الارض منطمسا ولقد خيلوا الى الخلق انه لا علم الا فتوي حكومة يستعين بها القضاة على فصل الخصام عند نهارش الطغام أو جدل يتذرع به طالب المباهاة الى الغلبة فضل الخصام عند نهارش الطغام أو جدل يتذرع به طالب المباهاة الى الغلبة هذه الثلاثة مصيدة للحرام وشكة للحطام \* فاما علم طريق الآخرة وما در ج عليه السلف الصالح مما سهاه الله تعالي في كتابه فقها وحكة وعلما وضياء ونوراوهداية ورشدا فقد أصبح بين الخلق مطويا وصار نسيا منسيا) ثم أثنى على علم الماملة وقال (هو علم أحوال القلب كالصبر والشكر والخوف والرجاء والرضاء والزهد

والتقوى والقناعة والسخاء وحسن الخلق والصدق والاخلاص ومآيذم كالغسل والحقد والحسد والغش والكبر والرياء والبخل والنزين للخلق والمداهنة والخيانة وطول الامل والقسوة وقلة الحياء وقلة الرحمة \* فهذه وأمثالها من صفات القاب مغارس الفواحش والاخلاق المحمودة منبع الطاعات ) الى أن قال ( ولا ينبغي أن يغتر الانسان بقول سفيان تعلمنا العسلم لنسير الله فأبى أن يكون الالله وكان علمهم علم الكتاب والسنة و ان الققهاء يتعلمون لغير الله لان مايشتغلون به غـــير وأمورين به وانظر الى أعار الاكثرين منهم واعتبرهم فانهم ماتوا وهم هلكي على طلب الدنيا وليس الخبر كالماينة ) وقال أبو سليمان الخطابي دع الراغبين في صحبتك والتعلم منك فليس لك منهم مال ولا جمال \* اخوان العلانية أعدا والسر اذا لقوك تملقوا لكو اذاغبت عنهم سلقوك، من اتاك منهم كان عليك رقيبًا واذا خرج كان عايك خطيبا أهل نفاق وميمة وغل وحقدوخديمة وولا تفتر باجماعهم عليك فا غرضهم العلم بل الجاه والمال وأن يتخذوك سلما الى أوطارهم وحمارا الى حلجابهم أن قصرت في غرض من أغراضهم كانوا أشد الاعداء عليك هنم يمدون ترددهم اليك دالة عليك ويرونه حقا واجباعليك ويعرضوناك أن تبذل عرضك ودينك وجاهك لمم فنعادي عدوهم وتنصر قريبهم وخادمهم ووليهم وتنتهض لمم مفيها وقد كنت فتيها وتكون لهم تابعا خسيسا بعــد أن كنت متبوعا رئيسا ، ولذلك قيل ( اعتزال العامة مروءة تامة ) •

(قال المصنف) وقد رأيت أن أختب من عبارات أهل المعرفة والنقوي العاملين بالعلم الذي يورث الخوف والهيبة والخشوع والزهد في الدنيا ٥ روينا عن عبدالله بن حنيف الانطاكي وهو أحد السادة العباد ٥ قال سألت يوسف ابن أسباط هل مع حذيفة المرعشي علم قال معه العلم الاكبر خوف الله ٥ وفي علم أحد بن حنبل معروف السكرخي وقال بعض من حضر هو قليل العلم فقال أحد وهل يراد من العلم الاما وصل اليه معروف ٥ وقال عبدالله بن أحد ابن حنبل ذهب أبي ويحبي بن معين الى معروف فقال ابن مصين أيش لحني في سجدتي السهو في الصلاة فقال معروف شرعنا عقو به القلب اذا سها

وهو بين يدى الله فقال له أبي يا بازكريا هذا من علمك هذا فى كتبك أوكتب أصحابك ، وقال الجنيد بن محمد أتدرون مافرض الصلاة قطع العلائق وجمع المم والحضور بين يدي الله تمالى ، قيل له كيف تدخل فى الصلاة قال بالقاء سمع وشهود قلب وحضور عقل وجمع هم وصحة تيقظ وحسن اقبال وتدبر فى ترتيل ، وقال أبو حاتم محمد بن ادريس الرازى دخلت دمشق على كتبة الحديث فروت بحلقة قاسم الجرعى فرأيت نفراجاوساحوله وهو يتكلم عليهم فهالني منظر هنقدمت اليهم فسمته يقول ، اغتنبوا من أهل زمانكم خسا ، ان حضرتم لم تعرفوا وان غلتم اليهم فسمته يقول ، اغتنبوا من أهل زمانكم خسا ، ان حضرتم لم تعرفوا وان علتم شيئا لم تعطوا به وأوصيكم بخمس أيضا ان ظلم لا تظلموا وان معتم لا تفرحوا وان ذيمتم لا تجزعوا وان كذبتم فلا تفضبوا وان خاوكم فلا تخونوا ، قال فجعلت وان ذيمتم لا تجزعوا وان كذبتم فلا تفضبوا وان خاوكم فلا تخونوا ، قال فجعلت هذا فائدتى من دمشق على قال المصنف كه رحمه الله تمالى ، فهذا وأمثاله هو ثمرة وكرمه ووفقنا المداء الذين يريدون الله تعالى بطلب العلم النافع جعلنا الله منهم بمنه وفضله وكرمه ووفقنا المسلوك فى منهاجهم برحمته واحسانه والحمد لله ربالعالمين وصلى الله صيدنا و و ولانا محموعلى آله وصحبه أجمعين آمين ،

ويتاوها الثانية بحدالله تمالى ويتاوها الثالثة بمونالله تعالىوتوفيقه



# الرسالة الثالثة

﴿ استخراج الجدال من القرآن الكريم ﴾

( تصنيف الشيخ الامام ناصح الدين أبى الفرج عبد الرحمن الانصارى ) المعروف بابن الحنبلي المتوفي سنة ٦٣٤ هجرية

# بسب ايدارم ارجم

#### اللهم يسروأعن باكريم

قال الشيخ الامام ناصح الدين أبو الغرج عبد الرحمن بن بجم بن عبد الوهاب الانصارى بن الحنبلي \* الحد لله الحاوى كتابه أنواع العلوم \* الدال أمره على الموجود والمعدوم \* المشرف خطابه لذوى العقول و الحاوم \* الصارب الامثال لارباب الالباب والفهوم \* القاضى بالحق والفاصل بين الظالم والمظلوم يوم اجمع الخصوم \* برم الامور بقضاء محتوم \* منزل الماء بقدر معلوم \* ومعلم الانسان البيان فى الامر المظنون والحسكم المجزوم \* شارع السبيل المأمون من السكتاب المصون على لسان النبي المصوم \* أحده حمدا غير مبغوض ولامهضوم \* وأؤمن به إيما نأغير مظنون ولا موهوم \* وأشهد أن لا إله الا الله وحده لاشريك له شهادة تقى حر نار السموم \* وتفيء بتكفير ذنب المأثوم \* وأشهد أن محمدا عبده ورسوله الحاكم بشرعه على كل ما مرد من الخلق وملموم \* كل حاكم من البرية ومحكوم \* المفضل جمعه على كل مفرد من الخلق وملموم \* وعمل الله عليه وعلى آله وأصحابه الذين لاتحصى فضائلهم بمنثور ولامنظوم \* ولا تجهل ما ترجم الى يوم الوقت المعلوم \*

و بعد الفقهاء رضى الله عنهم أرباب النظر والمحررين أدلة العبرقد ألفوا في مذاهب الجدال مايتضمن تحرير الاستدلال وتقرير الجواب والسؤال الاأن

الأمر الاصطلاحي منقوض بمثله وربما نسخ اصطلاحا اصطلاح بوعره عند قوم أو بسهله ، والمذهب الذي يرسخ ولا ينسخ ويعلو فرعه ويشمخ ما كان مجناه من حبات القلوب \* وسقياه من الشراب الطهور المنقى من العيوب \* الكاشف لاسرار الغيوب \* لايأتيه الباطل من يين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد \*

وقد استخرت الله تمالى فى استنباط طريق من طرقه ، وأسكان بمض القاصدين لهذا الفن غرفة من غرفه ، وهذا الكتاب يشتمل على ثمانية أبواب، لكل باب فضل فى فصل الخطاب ، ولكنه وقف على ذوى الحلوم والالباب، ومشارع هذه الابواب من الكتاب المصوم من الزلل والارتياب،

(الباب الاول) فى ذكر الجدل فى الكتاب العزيز والممدوح منه والمذموم (الباب الثانى) أول من سن الجدال (الباب الثالث) جدال الانبياء صاوات الله عليهم وسلامه للامم (الباب الرابع) ذكر الادلة وأنو اعها على وجو دالصانع سبحانه (الباب الخامس) ذكر الادلة على أنه واحد (الباب السادس) ذكر أدلة البعث (الباب السابع) ذكر الادلة على رسالة محمد صلى الله عليه وآله وسلم من القرآن العزيز (الباب الثامن) فى السؤال والجواب و نكت من الجدل فهذه ثمانية أبواب وعلى توفيق الله سبحانه و تعالى الاحالة بالصواب \*

## ﴿البابالاول في ذكر الجدال والحجة ﴾

إعلم أن الله سبحانه ذكر لفظة الجدل وما تصرف منها في كتابه العزيز في تسمة وعشرين موضعا \_ ولفظة الحجة وما تصرف منها في سبعة وعشرين موضعا ولفظة السلطان أيضاً في ثلاثة وثلاثين موضعا الجميع المراد به الحجة سوى موضع واحد في الحاقة \* هلك عنى سلطانيه \* وقيل المراد به الحجة فأما الجدل فهومنموم في كل موضع ذكر الافي ثلاثة مواضع (أحدها) في النحل (ادع الى سبيل ربك في كل موضع ذكر الافي ثلاثة مواضع (أحدها) في النحل (ادع الى سبيل ربك الحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن) (الموضع الثالث) في المنكبوت (ولا نجادلوا أهل السكتاب الا بالتي هي أحسن) (الموضع الثالث) في المجادلة (م 7 - ج ٣ مجموعة الرسائل المنبرية)

( قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها ﴾ ' وهذه المرأة هي خولة بنت ثعلبة الانصارية كانت تحت زوجها أوس بن الصامت والقصة مشهورة فإما قوله سبحانه ( وجادلهم بالتي هي أحسن ) ٢ فيحتمل أن يكون المراد بالاحسن الاظهر من الأدلة . ويحتمل التعجيز عن الاتيان بمثل القرآن لأنه أحسن الأدلة نظاما وبيانا وأكملها حسنا واحسانا وأرجعها من الثواب ميزانا وأوضحها على اختلاف مدلولاتها كشفا وبرهانا \* ويحتمل الاصغاء إلى شبههم والرفق بهم في حلها ودحضها . ويحتمل بترك الغلظة عليهم في حال جدالهم لتكون عليهم الحجة أظهر والجحد منهم أنكد وهي سنة الأنبياء عليهم السلام مع الأمم عند الدعوة والمجادلة . من ذلك لما قالوا لمحمد عليه مجنون قال ( ومامسني السوء ) أي جنون من غير ان يقابلهم على ذلك بقول خشن من النخوة العربية والعزة الهاشمية وقالوا لنوح عليه السلام (إن هو إلارجل به جنة فتربصوا به حتى حين . قال رب انصرني بما كذبون ) ٤ وقالوا له ( إنا لنراك في ضلال مبين قال ياقوم ليس بي ضلالة ولكني رسول من رب العالمين )° وقالوا لصالح ( إن هو إلارجل افترى على الله كذباً ومانحن له بمؤمنين . قال رب انصرني بما كذبون ) أ وقالوا لهود ( إنا لنراك في سفاهة وإنا لنظنك من الكاذبين قال ياقوم ليس بي سفاهة ولكني رسول. من رب العالمين ) فلوقابلهم الأنبياء بغلظة لنفرت طباعهم وانصرفت عقولهم عن التسديد لما قالوا والتدبر لما جاؤا به من البينات فلم تنضح لهم المحجة ولم تقم عليهم الحجة وشاهد هذه الحالة قوله تعالى ( واذا قيل له اتق الله أخذته العزة بالاثم) \* \*

#### ﴿ الباب الثاني ﴾

۱ ـ الحجادلة ۱

أول من سن الجدال الملائكة صاوات الله عليهم حيث قالوا (أنجمل فيها ٢- النحل ١٢٠ من ينسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك و تقدس لك قال إنى أعلم مالا ٤- اللومنون ٢٥- ٢٦ من ينسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك و تقدس لك قال إنى أعلم مالا ١٠- الاعراف ٢٠- ١١ تعلمون ) وهذا منهم استدلال بالترجيح والاولوية أى من سبح وقدس لك هو ٦- اللومنون ٢٨- ٢١ أولى بالايجاد والجمل فيهاممن يفسد فيهاو يسفك الدماء وكان جو اب الله لهم بالترجيح ١٠- الاعراف ٢٦- ١٧ أيضا من جهة أخرى ولهذا لم يرد عليهم قولهم اذ قد علم مبحانه أن الذي ظنوه ١- البقرة ٢٠٠ أيضا من جهة أخرى ولهذا لم يرد عليهم قولهم اذ قد علم مبحانه أن الذي ظنوه ١- البقرة ٢٠٠

فيهم ووصفوه به كائن بل عدل الله سبحانه الى أمر مجمــل فقال ( انى أعلم مالا نعلمون )من ترتيب خلق وتدبير صنعتي المحوط بالحكمة الدال على القـــدرة فاني خلقت الملائكة من نورً لا ظلمة فيه فكان منهم الخير المحض بارادني وخلقت الشياطين من ظلمة نار السموم وهو المارج فكان منهم الشر المحض بارادتي وخلقت آدم وذريته من نور وظلمة فكان منهم الخير والشر بارادتي ووضعت فيهم عقلا يرشد الى المصالح ونفسا ميالة الى الهوى المؤذى وأمددت الفريقين بجندين يسوقان المقل والنفس الى ماسبق من النقدير الناشيءعن علم الندبيروكانحكى في هذين الفريقين أن من غلب عقله على هواه فهو من الناجين ومن غلب هواه على عقله فهو من الهالكينوهذا مااشتمل عليه قوله تعالى ( إنى أعلم مالا تعلمون ) ومما اشتمل عليه ( الى أعلم مالا تعلمون ) ان اختلاف الصنايع أول دليل على قدرة الصانع ومما اشتمل عليه ( أنى أعلم مالاتعلمون ) أني ركبت فيهم من الشهوة مالو ركبت فيكم لفعلم فعلهم أولم تطيقوا صبرهم على أنهم قد أحبونى محبة بذلوا فيها أبدانهم للنمزيق ودماءهم للاراقة وأرواحهم للذهاب ومنهم الصابرون عل أنواع المكاره والصائمون فى الهواجر والعابدون على ضعفالقوى . والناهون تغوسهم مع قوة الهوي ويرون ذلك المرَّ حلوا في رضاى وتسليما لقضائي وقدري يسابق كل ولى منهم بالعبادة أجله يؤتون ما أتوا وقلو بهم وجلة فظهرت حكمة الله عز وجل فى خلقهم ورجحت حجة الله سبحانه عل الملائكة في قد حرم \*

فأما ابليس فهو أول من أظهر الخلاف وركب المناد وسار به في البلاد . والفرق بينه وبين الملائكة أن الملائكة لم يظهر منهم خلاف ولا عصيان بلطلبوا بسؤالهم الايضاح والبيان . وابليس أقى ودل فى مسألته فانقطع فى مجادلته وخسر فى كرته وبيان فساد تعليله . وازاغته عن الصواب فى تأويله . أنه قال (خلقتني من نار وخلقته من طبن) ومعناه أن النار جوهر لطيف شفاف له قوة الاشراق وسلطان الاحراق . والطين جسم مظلم كثيف . ليس باللطيف ولا الخفيف . والسجود خدمة ينضمن تعظيم المسجود له والاولى بها الاعلى منهما هذا منتهى كلامه ومضمون قوله وهو مردود عليه من وجوه منها أنه عارض النص بالقياس كلامه ومضمون قوله وهو مردود عليه من وجوه منها أنه عارض النص بالقياس

١ ـ الاعراف ١٢

وهو فساد في الاعتبار وعدم المبصار لان العمل بالنص مقدم على القياس لان سهام القياس تصيب مرةوتخطى. أخرى . وكلام المصوم المنزه عن الغلط والزلل لا يخطى \* ومنها أن الما، والنراب والهوا، والنار أصول الاجسام ومواد المركبات فلا يقوم جسم الا باجهاعها واذا كانت متكافئية في التأثير فاختصاص أحدها بالافضلية لادليل عليه ، ومنها أن الطين اشتمل على أصلين من الاصول الاربعة وهما الماء والثراب فسكيف يكون أصل واحد خيرا من أصلين متكافئين .وعلى تقدير تسليم النفاضل فالماء أفضل لان سلطانه يقهر سلطانالنار اذا التقيا، ومنها على تقديرصحة قياسه فالترجيح للسجود من وجبين (أحدهما) أن مصلحة امتثال الامر راجعة على الامتناع لان امتثال الامر أمن من العقاب المرتب على المخالفة (الوجهالثاني)أن الامتناعمن السجود بهذا التعليل المذكور من جهته يلزم منه تخطئة الآمر ونسبته الى وضع الشيء في غير موضعه وذلك في غاية الجناية على الاله الحسكيم. وقد قال بعض المنكلمين ان كل شبهة وقعت في الملل فاصلها من شبهتي ابليس \* قال المصنف بل هي شبهة واحدة مطردة في كل مدهب فاسد وقد ذكرنا ذلك في كتاب البروق •

وأما الحجة فهي عبارة عن دليل الدعوي وقد تطلق على الشبهة أيضا لانها مستند المخالفة . قال الله تعالى (حجتهم داحضة عند ربهم ) وقال تعالى ( لنلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل ) وقوله تعالى ( فلله الحجةالبالغة ) أي الدليل القاطع الذي لايمارضه ممارض وذلك قوله تمالي ( وتلك حجتنا آتيناها ابراهيم على قومه ﴾ وقد قيل فىقولە تعالى إخبار اعن ابليس ( وما كان لى عليكم من ساطان ﴾ أي حجة وأنما غرهم بالشبهة فالحجة حقيقة في الدليل مجاز في الشبهة . ٢ - النساء ١٦٥

۱ ـ الشورى ۱٦

٢ \_ الأنعام ١٤٩ ٤ \_ الأنعام ٨٣

٥ ـ إبراهيم ٢٢

الباب الثالث ١١٥٠ الم

في جدال الانبياه عليهم الصلاة والسلام للامم أولهم جدال نوح عليه السلام قال ( استغفروا ربكم انه كان غفارا برسل السهاء عليكم مدرارا و يمــددكم بأموال وبنبن ويجمل لسكم جنات ويجمل لسكم أنهارا مالسكم لاترجوز للموقارا وقد خلقكم أطوارا ألم تروا كيف خلق الله سبع سموات طباقا وجمل القبر فيهن نورا وجمل الشمس سراجا والله أبتكم من الارض نباتا ثم يعيدكم فيها و بخرجكم اخراجا والله جمل لكم الارض بساطا لتسلكوا منها سبلا فجاجا) وقال تعالى ( ولقد أرسلنا نوحا الى قومه أيي لكم نذير مبين أن لا تعبدوا الا الله أنى أخاف عليكم عذاب يوم أليم فقال الملأ الذين كفروا من قومه ما نراك الا بشرا مثلنا وما نراك اتبعك الا الذين هم أراذانا بادى الرأي وما نرى لكم علينامن فضل بل نظنكم كاذبين ) أجابهم نوح عليه السلام بالحجة العظمى فقال ( ياقوم أرأيتم ان كنت على بينة من ربي ) الى هنا هي الحجة العظمى وهذه الحجة العظمى هي التي أضافها الله عزوجل الى نفسه فى قوله ( و تلك حجتنا آ تيناها ابر اهيم على قومه) وقد أشبعنا القول فيها فى كتاب الحجة العظمى ( قالوايانو حقد جادلنافا تنا بما تعدنا ان كنت من الصادقين ثالعظمى ( قالوايانو حقد جادلنافا كثرت جدالنافا تنا بما تعدنا ان كنت من الصادقين ثالعظمى ( قالوايانو حقد جادلنافا كثرت جدالنافا تنا بما تعدنا ان كنت من الصادقين ثاليم

جدال ابر اهيم و-جاجه وله ثلاث مقامات الاول مع نفسه . الثانى معاً بيه . الثالث مع مرود و قومه و الاول عوراً من كوكباقال هذا ربى الى آخر القصة . وجه استدلاله أنه رأى كوكباقال هذا ربى بناء على أن الرب انارة السكوكب وحسنه وعلومكانه و لمير قبله مثله فقال هذا ربى بناء على أن الرب لا ينبغى أن يكونله مثل فلما أفل أدرك نقصه وعيبه لان الافول تغير والتغير حدوث والكامل لا يجوز عليه الحدوث لا نه صانع الحدوث وطرد القياس فى الا نبات والنفى على باقي السكواكب بالاعتبار الاول ومن حيث علم أنها مكونة مصنوعة علم أنها لا بدلما من من هو أكل منها فقال ( وجهت وجهى للذى فطر السموات و الارض ) ليدخل في ذلك الكواكب التى اعترضته فى طريق الاستدلال على المقام الثانى مع أبيه كه قال الله تعالى ( واذ كرفى الكتاب ابر اهيم انه كان صديقا نبيا اذقال لا يبه يا أبت لم تعبد مالا يسمع ولا يبصر ولا يغنى عنك عنك شبد الشيطان ان الشيطان كان للرحمن عصيا يا أبت انى أخاف أن يسك عذاب من الرحمن فتكون الشيطان وليا قال أراغب أنت عن أخاف أن يسك عذاب من الرحمن فتكون الشيطان وليا قال أراغب أنت عن آلمتى يا ابراهيم لئن لم تنته لارجنك واهجرنى مليا ) فكان جواب أبيه جواب أبيه عواب

جاهل لانه قابله على نصحه له بالرجم والهجر أشبه جوابقومه (وما كان جواب

قومه الا أن قانوا حرقوه وانصروا آلهنكم) ﴿ المقام النالث ﴾ معالنمرودوقومه وهو

۲۰ ـ هود ۲۵ ـ ۲۷ ۱۰ ـ هود ۲۵ ـ ۲۷

۳ ـ هوه ۱۳ ٤ ـ الأنعام ۸۳

٥ ـ هود ۲۲

٦ ـ الأنعام ٧٩ ٧ ــ مريم ٤١ ـ ٤٦

٨ ـ الأنبياء ٦٨

قوله تمالى ( ألم تر الى الذي حاج ابراهيم في ربه أن آ تاه الله الملك اذ قال ابراهيم ربى الذى يحيى وبميت قال أنا أحيى وأمينت قال ابراهيم فان الله يأتى بالشمس من المشرق فاتبها من المغرب فبهت الذي كفر والله لا يهدى ألقوم الظالمين ) فالصادرمن خصمه معارضة الاأنها فاسدة لان حقيقة الاحياء والاماتة التى فسرها خصمه غير الذي قصده ابراهيم فلا يخلو حال مرود اما أن يكون مافهم حقيقة الاحياء والامانة أوفهم الاأنه قصد المصادمة والمباهنة وكلاهما يوجب العدول الى دليسل يفضح ممارضته ويقطع حجاجه ومتى كان الخصم بهذه الصفة جاز لخصمه الانتقال الى دليل آخر أقرب الى الفهم وأفلج للحجة وسيأتى نظيره فى قصة موسى عليه السلام قال الله تمالى (وحاجه قومه قال أتحاجوني في الله وقد هداني) وذكر الحجة العظمي فقال وكيف أخاف الى قوله ( فأي الغريقين أحق بالامن ) وقد شرحنا هــذا فى كتاب الحجة العظمى • فان قيل ما الحكمة أنه جادل الملك بالاحياء والامانة والاتيان بالشمس من المشرق وكل ذلك يمكن دعوى المعارضة له والكلام عليه ولم يدعه بالحجة العظمى وجادل قومه بالحجة العظمى فالجوابأن الملك كان يدعى الربوبية فلايقال انهلا يخلواما أن يكون لناإله أولا بخلاف حال قومه فانهم لم يدعواربوبية ﴿ جدال موسى عليه السلام ﴾ قال الله سبحانه ( فأتيا فرعون فقولا إنا رسول رب العالمين ) ألى أن قال سبحانه ( قال فرعون وما رب العالمين قال رب السموات والارض ومابينهما انكنتم موقنين قال لمن حوله ألا تستمعون قال ربكم ورب آبائكم الاولين قال ان رسولكم الذي أرسل اليكم لمجنون قال رب المشرق والمغرب وما بينهما ان كنتم تعقلون قال لئن انخذت إلها غيري لاجعلنك من المسجونين قال أولو جئنك بشيء مبين قال فأت به ان كنت من الصادقين فالقى عصاه فاذا هي ثعبان مبين ونزع يده قاذا هي بيضاءالناظرين ﴾ والاشارةالى وجه الدلالة من ذلك ان فرهون لما قال ( ومارب العالمين ) علم موسي أنه سؤال عن ماهية رب العالمين ورب العالمين لاماهية له لانه الاول فلا شيء قبله فيكون منه بل هو مكون ما تشكون الاشياء منه فلم يشتقل موسى بردسؤالهوبيان فساده وكان المقصود تعريف الرب جل وعلا بصفته فقال ( رب السموات والارض وما

بينهما ) فحصر الكائنات في ثلاث كلات فلما قال (ألا تستممون قالربكم ورب آ بائكم الاولين ) ردا على فرعون قوله (أناربكم الاعلى) فلما قال (أن رسولكم الذي أرسل اليكم لمجنون) أردف ماذكر بشاهدين آخرين فقال ( رب المشرق والمغرب وما بينهماً ) لان المشرق والمغرب آيتان عظيمتان لا يقدر فرعون على أ ادعائهما فلما اندحصت حجته قال (لئن اتخذت إلما غيرى لاجملنك من المسجونين قال أولو جئتك بشيء مبين قال فأت به ان كنت من الصادقين فألتيء صاه فاذا هي ثعبان مبين و نزع يده فاذا هي بيضاء للناظرين ) آيتان عظيمتان في انقلاب أعيانهما وأعا كانت الآية في المصالاتها أنزلت على آدم بسبب السكاب لما نبح عليه لمــا تعاظمت دعوى فرعون قوبل بها اهانة له واستحقارا وكونها ظهرت في صورة ثعبان مناسب لحاله لان مسها لبن وفعلها قاتل وفرعون باظهار كرمه وعدله لين وفعله قاتل لنفسه وغيره فأما يده البيضاء فالاشارة فيها جثتك بالشرعالمنير الأبيض الذي لاظلمة فيه كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « جنتكم بها بيضاء نقية » ولما كانت آية موسى عليه السلام حسية ومعجزاته مرئية لم يخاطبهم بالحجة العظمي لاتهاعقلية ولما هموا بقتله ألهم الله سبحانه مؤمن آل فرعون الحجة المظمى فقال (أتقتلون رجلا أن يقول ربى الله وقد جاءكم بالبينات من ربكم وان يك كاذبا فعليه كذبه وإن يك صادقا يصبكم بعض الذي يعدكم) وقد شرحناذلك في كتاب الحجة العظم \*

## ◄ الباب الرابع في ذكر الادلة على وجو دالصانع سبحانه ﴾

۱ ـ النازعات ۲۶ ۲ ـ غافر ۲۸

وفى كل شيء له آية عدل على أنه واحد

ت الاسلامان العلم انها لا تحصى لان كل موجود عن عدم فهو دليل على وجود موجده كا قال سبحانه (وان من شيء الا يسبح بحمده ) وذلك التسبيح اذعان لموجده وعدادة لربه كا قبل

فاما أدلة الكتاب العزيز فمنها قوله تعالى ( أفلا ينظرون الى الابل كيفخلقت والى السهاء كيف رفعت والى الجبال كيف نصبت والى الارض كيف سطحت فذكر أَمَا أَنتَ مَذَكُرٌ ﴾ وقال تمالى ( ألم نجول الارض مهادا والجبال أوتادا وخلقنا كم أزواجا وجعلنا نومكم سبانآ وجملنا الليل اباسا وجعلنا النهار معاشا وبنينا فوقكم سبما شدادا وجملنا سراجا وهاجا وأنزلنا من المصرات ماءاً تجاجالنخر ج بهحبا ونباتا وجنات ألفافاً ﴾ وصرف سبحانه هذه الحكايات في كتابه العزيز وصرف هذه الادلة منها الدلالة علي وجود. وقدرته وحكمته وانه لا مشارك له ولا معاضد ولا مغالب فقال ( أأ نتم أشد خلقاأم السماء بناها رفع سمكها فسواهاوأغطش ليلها وأخر جضحاها والارض بمدذلك دحاها أخر جمنهاماءهاومرعاها والجبال أرساها متاعا الَّـكم ولانعامكم) وقال تعالى (وهو الذي مد الارض وجعـل فيها رواسي وأنهارا ومن كل الثمرات جمل فيها زوجين اثنين يغشي الليل النهار ان في ذلك لآيات لقوم يتفكرون وفى الارض قطع متجاورات وجنات من أعناب وزرع وتخيل صنوان وغير صنوان يسقى بماء واحد ونفضل بعضها على بعض في الاكل ان فى ذلك لآيات الموم يعقلون ) وقال تعالى ( ان فى خلق السموات والارض واختلاف الليل والنهار والغلك التي تجرى فى البحر بما ينفع الناس وما أنزل الله من السهاء من ماء فأحيى به الارض بعد موتها وبث فيها من كل دابةٍ وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السماء والارض لآيات لقوم يمقلون ) وقال تمالى ( هو الذي جمل الشمس ضياء والقمر نورا وقدره منازل لتعلموا عــدد السنين والحساب ماخلق الله ذلك الا بالحق يفصل الاكيات لقوم يعلمون ) وقال تعالى ( تو لج الليل في النهار وتولج النهار في الليل وتخرج الحي من الميت وتخرج الميت من الحي وترزق من تشاء بنير حساب ) وقال تعالى ( ان الله فالقالحبوالنوى بخرج ١٠ الناشية ١٧. ألحى من الميت ومخرج الميت من الحي ذلكم الله فأنى تؤفكون فالق الاصباح ٢-النانعات ٢٧-٣ وجمل الليل سكنا والشمس والقمر حسبا ناذلك تقدير العزيزالعليم وهو الذي جعل مرااليقرة عاد كم النجوملتهتدوا بها فىظلمات البر والبحر قد فصلنا الآيات لقوم يعلمونوهو ﴿ يَوْسُ ۗ ﴿ عِرْنَ ﴿ ﴿ الفي أنشأ كم من نفس واحدة فستقر ومستودع قد فصلنا الآيات لقوم يفقهون ٛ ^- النَّمام ١٠- ١٧

وقال تمالى ( وهو الذي يســيركم فيالبر والبحر حتى اذاكنتم في الفلك وجرين بهم بريح طيبة وفرحوا بها جاءتها ريح عاصف وجاءهم الموت من كل كان وظنوا أنهم أحيط بهم دعوا الله مخلصين له الدبن لنن أنجيتنامن هذه لنكونن من الشاكرين) وقال تعالى (واذا مسكم الضرفي البحرض ل من تدعون الا إياه) وقال تعالى ﴿ وَآيَة لَمُمَ الْارْضُ الْمُيتَةُ أُحْيِينَاهَا وَأُخْرِجِنَا مَنْهَا حَبًّا فَهْمُ يَا كُلُونَ وَجِمَلْنَا فَيْهَا جنات من نخبل وأعناب وفجرنا فيها من العيون ليأ كلوا من ثمره وما عملته أيديهم أفلا يشكرون سبحان الذي خلق الازواج كلها مما تنبت الارض ومن أنفسهم ومما لايعلمون وآية لهم الليل نسلخ منه النهار فاذاهم مظلمون والشمس تجرى لمستقرلها ذلك تقدير العزيز العليم والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجونالقديملاالشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون وآية لهم أنا حملنا فديتهم فى الفلك المشحون وخلقنا لهم من مثله مايركبون وإن نشأ نغرقهم فلاصريخ لهم ولا هم ينقدون إلا رحمة منا ومتاعا الى حين ) وقال تعالى ( أولم يروا أنا خلقنا لهم ممسا عملت أيدينا أنعاما فهم لها مالكون وذلاناها لهم فمنها ركوبهم ومنها يأ كلون ولهم فيها منافع ومشارب أفلايشكرون) وقال تمالى ( أفرأيتهما عنون أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون) وقال تعالى ( أفرأيتم الماء الذي تشربون أأنتم أنزلتموه من المزن أم نحن المنزلون) وقال( أفرأيتم النسار التي تورون أأنتم أنشأتمُ شجرتها أم نحن المنشئون ) وقال تعالى ( ولقد خلفنا الانسان من سلالة من طين ثم جملناه نطفة في قرار مكين ثم خلقنا النطفة علقة ) الى قوله ( فنبارك الله أحسن الخالقين ) وقال تعالى ( فلينظر الانسان الى طمامــه أنا صببنا الماء صباً ثم شققنا الارض شقا) الى قوله ( متاعا لكم ولا نعامكم ) فوجه الدلالة من هذه الآيات جلى لمن سبقت له السمادات ، قال تعالى ﴿ أَنظر كيف نصرف الآيات ) وقدمدح الله تمالى قوما أدتهم الفِيكُر الى معرفة العبر قال سبحانه وتعالى ( ويتفكرون في خلق السموات والارض ربنا ماخاقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار) ﴿ فصل ﴾ وقد حصلت معرفة الله سبحانه لقوم مخصوصين من طريق ا خر

الاسراء ٦٧ يَس ٣٣ ـ ٤٤ يَس ٧١ ـ ٣٧ الواقعة ٥٨ ـ ٥٩ الواقعة ٦٨ ـ ٢٩ الواقعة ٧١ ـ ٢٧

المؤمنون ۱۲ ـ ۱۶ عبس ۲۶ ـ ۲۲

. عبس ۳۲ ـ الأنعام ٤٦

ـ آل عمران ۱۹۱

(م ٧ -ج ٢ مجموعة الرسائل المنيرية)

مخصوص وهم الملائكة وما جرى لهم من سؤال وجواب ، وفى قصة ابليس كفاية له عن التنويع فيا يقيس والتجنيس وحصل العلم اليقيني لآدم فيا حدث من أمره وتقادم فاستسلم وسالم . فالانبياء مائة الف نبي وأربعة وعشرون الف نبي الكل عرفوا الصانع معرفة اليقين منهم المرسلون ثانائة وثلاثة عشر أغني عيان الايات عنده عن الخبر فني نوح ودعوته ونجاة أهل سفينته وفى ابراهيم و ناره وحياة أطياره وبوسف وبراء به بشهادة غلامه واجابته فى قضاء حاجاته واهلاك عدوه من جميع جهاته ويونس وحوته وزكريا وسكوته ومريم وابنها آيات بينات «ويتبعه الجم جموع لاتحد لهم كثرة كلهم أخبر عن وجود إله واحدقادر مريدعالم حى والانبياء جموع لاتحد لهم كثرة كلهم أخبر عن وجود إله واحدقادر مريدعالم حى والانبياء وأتباعهم هم حجج الخلق وعلماؤهم وأعيان العلماء ونبلاؤهم ولو لم يكن هناك دليل على وجود الا له سوى اتفاقهم على وجوده بالصفات المذكورة كان ذلك كافيا فى حصول العلم واليقين بخبرهم اذ كانوا جيما لا يتصور النواطؤ منهم على المكذب والله المادي بغضله ه

#### ﴿ الباب الخامس ﴾

ذ كر الادلة على أنه واحد سبحانه ومن حيث ثبت أنه موجود بصفة الوجوب ثبت أنه واحد لإن الصنعة مفتقرة الى الصانع وليست مفتقرة الى مازاد على الصنعة جائزا والجائز الوجود لا يجوز أن يكون إلها مبدعا قديما وأماأدلة المكتاب العزيز فكثيرة من ذلك قوله تبارك وتعالى (لوكان فيهما آلمة الا الله لفسدتا) وهذا الدليل معتمد أرباب المكلام من أحل الاسلام وقد نقل عن بعض علماء السلف أنه قال نظرت في سبعين كتابامن كتب التوحيد فوجدت مدارها على قوله تعالى (لوكان فيهما آلمة إلا الله لفسدتا) دليل التوحيد فوجدت مدارها على قوله تعالى (ما اتخذ الله من ولدوما كان معمن إلهاذاً أندهب كل إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض سبحان الله عما يصفون) وفى الكلام حذف وتقديره ولو كان معه آلمة وأما حذف للايجاز والا بجاز مستحدن فى كل حذف وتقديره ولو كان معه آلمة وأما حذف للايجاز والا بجاز مستحدن فى كل مكان وههنا أكل حسنا لئلا يتكرر ذكر الآله لانه ابطال على تقدير وأعا

ذهب كل إله عا خلق لاجل طلب الاستعلاء بالعلو والقدرة وذلك منشأ الخالفة والمنافسة والنغالب والمغلوب لايكون الهاً ﴿ دَلَيْلِ آخِرٍ ﴾ قوله فيسبحان (قرلوكان معه آلهة كما يقولون إذا لابتغوا الى ذى العرش سبيلا) ومعناه أن الآلمة تطلب المنازعة والمخالفة في المراد فحينئذ يقع الفساد اذ يريدأحدهماحياة شخص والآخر موته أو اسعاده والآخر اشقاءه فان قيل الشبهة على هذه الادلةمن وجهين أحدهما بجوز أن يكون أثنان تنفقارادتهما فلا يقع خلاف فلا يقع فساد \* الشبهة الثانية قالواً لما رأينا وجود الشيء وضده من الموت والحياة والنور والظلمة والخير والشر وما يقتضى الحكمة وينافيها من النقض بعد البناءوالعجز بعد القوة جازأن ينسب الى مدبرين أننين والجواب عن الشبهة الاولى استحالة وجودا ثنين لاتنفك ارادة أحدهما عن ارادة الآخر متكافئين في العلم والقدرة والارادة والحكمة والتدبير على وجه لاتنقدم صفة أحدها على صفة الآخر في الاعيان والأذهان فاذاها واحد سموه اثنين \* والجواب عن الشبهة الثانية أن صدور الشيء وضدهأدلعلىقدرة الصائع وقدنبه سبحانه على ذلك في عددة مواضع من الكتاب العزيز من ذلك قوله تعالى ( تسمّى بماء واحدونفضل بعضها على بعض في الاكل ) \*

### ﴿ الباب السادس ذكر أدلة البمن في الكتاب العزيز ﴾

وهي كثيره منذلك قوله تعالى (ويقول الانسان أإذا مامت لسوف أخرج حيا أولا يذكر الانسان أنا خلقناه من قبل ولم يك شيئا ) ومثله ( أولم ير الانسان أنا خلقناه من نطفة فاذا هو خصيم مبين ﴾ المراد هاهنا أبي بن خلف . وقيـــل الماص بن واثل ثم ذكر سبحانه وتمالى شبهة فقال ( وضرب لنا مثلا ونسى خلقه قال من بحبي العظام وهي رميم ) فجاء الجواب من وجهين أحدها جدلا يتضمن فساد شبهته من جهة أنه استبعد الاعادة والحياة في عظام وحش وترك نفسه وذلك ٣- يرَّم ٢١- ١٧ أم من احياء الحيوان البهيم لان ايجاد الحيوان البهيم كانلاجل الانسان ٥ الوجه الثانى (قل يحييها الذي أنشأها أول مرة ) الى آخر السورة فان ايجاد المبادى، أصمب فى مطرد المرف وحكم العقل من ودشىء كان الى ما كان على مالا يخفى وقوله سبحانه

١ ـ الاسراء ٤٢ ٢ ـ الرعد ٤

٤ ـ يَس ٧٧

ہ \_ یَس ۷۸

٦ ـ يُس ٧٩

(الذي جمل لـكم من الشجر الاخضر نارا) معناه ايجاد شيء مما ينافيه وينافره فلا بد من قوة من خارج تغلب على المتنافرين المتنافين بفعل ذلك تم قال سبحانه (أوليس الذي خلق السموات والارض بقادر على أن يخلق مثلهم بلي وهو الخلاق العليم ) معناه من قدر على خلق السموات والارض قدر على خلق هـذا النوع اللطيف والشكل الضعيف واذا قدر على ايجاده قدر على رده بعد نفاده ثم أخبر سبحانه عن نفسه بماذا تخلق الاشياء وتكون فقال ( أنمــا أمره اذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون) وفي موضع آخر ( أنما قولنا لشيء اذا أردناه أن نقول له كن فيكون) وعند ذلك سبح نفسه فقال ( فسبحان الذي بيده ملكوت كلشيء واليه ترجمون ) فعم الموجود والمعدوم والابداء والاعادة وجعل الرجوع خاتمة الحكلام لان الانكار له والادلة أقيمت عليه \* ومن أدلة البعث في سبحان ( فسيقولون من يميدنا قل الذي فطركم أول مرة ) ومن أدله البعث قوله (وهو الذي يبدأ الخلق مم يُعيده وهو أهون عليه وله المثل الاعلى فىالسموات والارض وهوالعزيز الحكيم) وأنما قال سبحانه وهو أهون عليه ضرب مثل لان القدورات عندنا ستغاوتة في المسر واليسر باختلاف القدرة التي تزيد وتنقص في حقنا ولما كان ايجادشي. لأمن شيء مستحيلاً منا وايجاد شيء من شيء ممكنا فاستعار له كلمة افعل ضرب ذلك مثلا ولما استحال في حقه العجز والضعف عن ايجاد شي، لامن شي، قال ( وله المثل الاعلى) وذلك مطرد في سائر صفاته سبحانه من العلم والقدرة والحياة والرحمــة والرضا والغضب وكل صفة وصف بها الانسان من ذلك مثاله قولناعالم والواحد منا عالم ولـكن يطلق على المخلوق باعتبار معلوم ما وان علمه من جهة جهله من جهات. ثم علمه إما بطريق|لخبروالنظر أوالاضطراروالله سبحانهعالم بماكانوما يكونعلى ١- بِّس وجه لايخني عليه شيء ولا يداخله الشك ولا الذهول ولا النسيان ولا يتقدم اين ما ﴿ و لا مكان ولانظير ولا حين ولا اضطرار قال تعالى ( ألا يعلم من خلق ) فهــذا معنى قوله ( وله المثل الاعلى ) ومن أدلة البعث قوله تعالى ( قل سيروا في الارض ٦-الاسراء ٥١ فانظرواكيف بدأ الخلق ثم الله ينشيء النشأة الآخرة إن الله على كل شيءقدير ) ﴿ ـ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ ومن أدلة البعث قوله تمالى ( ومن اياته أنك تريالارض خاشمة فاذا أنزلنا عليها ١-السكبوت ٢٠

الماء اهنزت وربت ان الذي أحياها لحيىالموتي إنه على كل شيء قدير ) ومنأدلة البعث في سورة الواقعة قوله تعالى (أفرأيتم ماتمنون أفرأيتم ماتحرثون أفرأيتم الماء الذي تشربون أفرأيتم النار التي تورن) ووجه دلالةالنار على البعث أن النار تكن فى الشجر والحجر ثم تظهر بالقدح وتشب بالنفخ فالحجر والشجر كالقبر والقدح والنفخ كالنفخة في الصور وأنما ذكر الله سبحانه في هذه السورة هذه الادلة الاربعة متوالية لانه بدأ السورة بالواقعةوهي الفيامة وقال ( ليس لوقعتها كاذبة خافضة رافعة) وان الجاحــدين كما قال كانوا يقولون ( أئذا متنا وكنا ترابا وعظاما أثنا لمبعوثون أوا باؤنا الاولون ) فكان الجواب (قل ان الأولين و الاخرين لمجموعون الىميقات يوم معاوم ) ومن أدلة البعث في سورة الاحقاف ( أولم يروا أن الله الذي خلق السموات والارض ولم يعي بخلقهن بقادر على أن يحبي الموتى بلي انه على كل شيء قدير ) ومن أدلة البعث ( ألم نر أن الله أنزلمن السماء ما و فنصبح الارض مخضرة في قال المصنف والاداة على البعث جوازا ووجوبا. أما الجواز فالنظائر الحسية وأما الوجوب فما وعد الله تعالى به من البعث والاعادة وأكرام الطائعين بجنته واهانة المجرمين بمقوبته ومااقتنع للخلق بتكرير وعده الصادق حيحان علىذلك فىعدة مواضع من ذلك ( زعم الدين كفروا أن لن يبعثوا قل بلي وربى لتبعثن ثم لتنبؤن بم عملتم ﴾ ومن ذلك ( فورب السهاء والارض آنه لحق مثــل ما أنــكم تنطقون ﴾ ومن ذلك ( ويستنبئونك أحق هوقل إي وربي انه لحق ﴿ \*

﴿ فصل ﴾ ولم يكن لمنكر شبهة الامجرد تعجب واستبعادة للله تعالى (وان تعجب فعجب قولهماً ثاندا كنا ترابا أثنا لفي خلق جديد) معناه ان كان لك عجب من شيء فن انكارهم البعث فاعجب لان العجب ما ندر وجوده وخني سببه وليس هذا بما ندر وهم يشاهدون احياء الارض بعد موتها واكتساء الاشجار بعد عربها وعود النهار بعد زواله والليل بعد ذها به و اخر اج الحي من الميت والميت من الحي ولا مما خني سببه فان الله سبحانه هر الفاعل لذاك والمخترع له والقادر عليه وحكمته اظهار ما استتر عن خلقه من تدبيره وما النشأة الثانية بأعجب من الاولى وقد قال بعض الحكاء ثبت أن الله عز وجل حكيم والحسكم لاينقض ما بني الالحكمة أثم من حكمة ثبت أن الله عز وجل حكيم والحسكم لاينقض ما بني الالحكمة أثم من حكمة

' - فصلت ٩ ' - الداقعة ٢

- الواقعة ٢ ـ ٣ الداةمة ٧٠ ـ ه

ـ الواقعة ٤٩ ـ ٠٠

ه ـ الاحقاف ٢٢

7 ـ الحج ٦٣ ١ ـ التفابن ٧

، ـ الذاريات ٢٣ ' ـ يونس ٥٣

۱۰ ـ الرعد ه

النقض ولا يجوز أن يكون أنقص ولا مماثله على مالايخني

#### ﴿ الباب السابع ﴾

ذكر أدلة نبوة محمد صلى الله عليه وسلممن الكتاب العزيز والكتاب العزيز كله دليل على صدق رسالته بل كل سورة منه دليل عليه لمكان العجز عن الاتيان بمثلها وقد ورد النحدى بذلك في الـكتاب العزيز في خمسة مواضع من ذلك قوله تمالي (وان كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنافأتو ابسورة من مثله وأدعوا شهداءكم من دون الله ان كنتم صادقين ) الموضع الثاني قوله عز وجل ( قل لئن اجتمعت الانس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمنله ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا ﴾ الثالث ( أم يقولون افتراه قل فأتوا بعشر سور مثله مفتريات وادعوامن استطعتم من دون الله ان كنتم صادقين ) الموضع الرابع ( أم يقولون اقبراه قل فأتوا بسورة مشله وادعو من استطعم من دون الله ان كذيم صادقين ) الوضع الخامس (أم يقولون تقوله بل لا يؤهنون فليأنوا بحديث مثله ان كانوا صادقينْ \* ﴿ فَصَلَ ﴾ قد توجه القرآن العظيم على مائة دليل وأربعة عشر دليلا عدد سوره فالتحدى بالطوال منه كالتحدى بالقصار فعلى هذا السور القصار اذا أخذت عدلها كلمات علي ترتيبها كانت معجزة ويقع بهذا التحــدى أو سورة سورة من القصار وعدلها من أى القرآن من أي سورة كان كانت معجزة فاذن تبلغ أدلة التمجيز منه مبلغاً يريد على الالف دليل وهذا من أسرار البكتاب العزيز وعجائب التنزيلِ ﴿ دَلَيْلُ آخَرُ ﴾ قوله ( فان لم تعملوا ولن تفعلوا ) أخبر أن المنكرين نبوته لم يقدووا على معاوضته وكذلك جرى(دليل آخر )قو**له تعالى ( إنا نحن** نزلنا الذكر ١- البقرة ٢٣ . وا نا له لحافظون ) وهذا خبر لم يسمع الأ من الرسول وكان الامر كما أخبر (دليل ٢ ـ مود ١٢ اخر) أخبر أنه (لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ) فكان الامر كما ٤- يونس ٢٨ أخبر بحمد الله ومنه (دليل اخر) (ألم غلبت الروم في أدنى الارضوم من بعد البقرة ٢٤ غلبهم سيغلبون في بضع سنين) وقصة مبايعة أبي بكر الصديق رضي الله عنه لابي ٨ ـ نصلت ٤٢ ابن خلف مشهورة « دليل اخر » ( لتدخلن المسجد الحرام إن شاء الله آمنــين <sup>١ - الروم ١ - ٠</sup>

محلقين رؤوسكم ومقصرين لاتمخافون فعلم مالم تعلموا ) فكان كذلك ( دليل اخر ) المباهلة قوله تعالى ( فمن حاجكِ فيه من بعد ماجاءك من العلم فقل تعالواندع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم ) الايةوهذادليليدل بسياقه وبخصوصه على نصارى تجران ﴿ دليــل اخر ﴾ يخص النهود وهو قوله تمالى ﴿ قُلُ انْ كَانْتُ لَــكُمُ الدَّارِ الاخرة عند الله خالصة من دون الناس فتمنوا الموتان كنتمصادقين ولن يتمنوه أبدا بما قدمت أيدبهم والله عليم بالظالمين ) وهذا دليل واضح وحجة قاطمة على اليهود فلولم يعلموا أنهم إن تمنوه مانوا والاكاثوا تمنوه فيحاجوا بهرسول اللهصلي الله عليه وسلم ويبطلوا نبوته وكان ذلك أهم الاشياء عندهم « دليل اخر » ( قل يأنبها الذين هادوا ان زعتم أنكم أولياء لله من دون الناسفتمنوا الموتـانكتـم صادقين ولا يتمنونه أبدا بما قدمت أيديهم والله عليم بالظالمين ) فلو لم يعلموا أنه رسول الله وأن خبره حق وصدق لبادروا الى مايبطل دعواه ويكذب خــبره دليل اخر > خاص باليهود والنصارى والعرب قوله تمالى (الذين يتبعون الرسول النبي الامي الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التوراة والانجيل ) وقدعه وا أنه لا يمرف البكتابة ولا النظر في البكتب ولم يكن من شأنه « دليل اخر »قوله تعالى ( محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركما سجدا يبتغون فضلا من الله ورضوا يا سياهم في وجوههم من أثر السجود ذلك مثلهم في النوراة ومثلهم في الانجيل ) الى آخر الآية فالدلالة من ذلك من وجهين أحدهما ارهذه الصفات لا تكون الافي الصادقين اذ كانت أعدل السات وأ كل الصفات الثاني ذ كرهم في التوراة والانجيل كما سبق ﴿ دليــل آخر ﴾ مختص باليهود قوله تعالى ( والذين آينناهم الكتاب يعلمون أنه منزل من ربك بالحق فلا ممكون من الممرين ) فلولا يعلم أنهم يعلمون ذلك لما استجاز أن بخبرهم بأمر يدعى معرفتهم ٠٠ به وهم لايمرفونه ﴿ دليل آخر ﴾ قوله تعالى ﴿ وَانْ يُرْيُدُوا أَنْ يُخْدَعُوكُ فَانْحَسَبُكُ الله هو الذي أيدك بنصره و بالمؤمنين وألف بين قلوبهم لوأنفقت ما فى الارض جميمًا مَا أَلْفَتَ بَيْنَ قَلُو بَهُمْ وَلَـكُنَ اللَّهُ أَلْفَ بِينْهُمْ انْهُ عَزِيزَ حَكَيْمٌ ﴾ قال ابن عبدالبر كان بين الأوس والخرر ج من المداوة مالم يكن بين أحد من بني ادم فألف الله

١ ـ الفتح ٢٧

۲ ـ آل عمران ۲۱ ۳ ـ البقرة ۹۶ ـ ه

٤\_ الجمة ٦\_٧

ه .. الاعراف ۱۵۷ ..

٦ - الفتح ٢٩

٧ ـ الأنمام ١١٤

٨ ـ الانة ١١ ـ ٢٢

قلوبهم لاجل نصرة نبيه محمد صلى الله عليه وسلم فساروا يدا وأحدةوقلبا واحدا دلیل اخر ، قوله تعالى ( هو الذى أرسل رسوله بالهدى ودین الحق لیظهره على الدين كله ولو كره المشركون) وهذا خبر عن الغيب وكان كأخبر « دليل اخر » قوله تعالى (وعدالله الدين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض كا استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا يعبدونني لايشركون بي شيئا ) ومعلوم أن هذه سيرة أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم في خوفهم أولا وأمنهم ثانيا وتمكينهم واستخلافهم في الارض وهذا ظاهر الدلالة ﴿ دليل آخر ﴾ قوله تعالى ﴿ وَإِنَّكَ لَتُهْدَى الْيُ صَرَاطُ مستقيم صراط الله الذي له مافي السموات وما في الارض) فنظرنا فيا دعا اليه فكانت مكارم الاخلاق ومحاسن الشيم صراط المقلاء ومخنار النبلاء وهي الاخلاق المأمور بها في سبحان (وقضي ربك أنالا تعبدوا الا إياه وبالوالدين احسانا إما يبلغن عندك الكبر أحدهما أو كلاهما فلا تقل لها أف ولا تنهرهما وقل لهما قولا كريما واخفض لهاجناح الذل من الرحمة وقل ربارحهما كا ربيانى صنيراربكم أعلم بما فى نفوسكم إن تكونوا صالحين فانه كان للاوابين غفورا وآتذاالقربىحقه والمسكين وابن السبيل ولا تبذر تبذيرا ان المبذرين كانوا اخوانااشياطين وكان الشيطان لربه كفورا واما تعرضن عنهم ابتغاء رحمة من ربك ترجوهافقل لهمقولا ميسورا ولا تجعل يدك مغلولة الى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوما محسورا ان ربك يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر انه كان بعباده خبيرا بصميرا ولا تقتلوا أولادكم خشسية املاق نحن نرزقهم واياكم ان قنلهم كان خطأ كبيراولا تقربوا الزنا انه كان فاحشــة وساء سبيلا ولا تقتلوا النفس التي حرم الله الا بالحق ومن قتل مظلوما فقد جملنا لوليه سلطانا فلا يسرف في القتل انه كانمنصور اولاتقربو ا مال اليتيم الا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده وأوفوا بالمهدان المهد كان مسؤلاً وأوفوا الدكيل إذا كاتم وزنوا بالقسطاس المستقيم ذلك خسير وأحسن تأويلاولا تقف ماليس لك به علم أن السمع والبصر والفؤادكل أولئك كان عنه مسئولاولا ﴿ الله تمش في الارض مرحاانك لن تخرق الارض ولن تبلغ الجبال طولا كل ذلك كان

سيئه عند ربك مكروها ذلك مما أوحى اليك ربك من الحـكمة ولا تجمل مع الله الها آخر فتلقى في جهنم ملوما مدحوراً ) وكذلك قوله تعالى ( إن الله يأمر بالعدل والاحسان وإيتاء ذى القربي وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلمكم تذكرون) ومثل هذه السير العادلة والمكارم المستحسنة لأنجرى على لسان نجران « دليل آخر » علي اليهود قوله تعالى (كل الطعام كان حلالبني إسرائيل الا ماحرم اسر أئيل على نفسه من قبل أن تنزل التوراة قل فأتو ابالتوراد فا تلوها إن كنتم صادقين فمن اقتري على الله الكذب من بعد ذلك فاؤانك هم الظالمون )روى أن اسر ائيل أخذه وجع العرق الذي يقال له النسا فنذر لان شفاه الله تعالى منه ليحرمن أحب الطعام والشراب اليه وكان أحب ذلك اليه لحوم الابل وألبانها فشغي فوفى بنذره وادعت اليهود أن ذلك كان حراما على نوح حتى انتهى الامراليهم فبين الله تعالى بطلان دعواهم وأ.ر أن بحاجهم بالتوراة فلم بجسروا على اخراجها وفى ذلك الدلالة الظاهرة على صدق محمد صلى الله عليه وسلم ﴿ دلبل آخر ﴾ قوله تعالى ( فارتقب يوم تأتى السماء بدخان مبين ) وهي السنون التي دعا النبي صلى الله عليه وسلم بهاعلى أهل مكة والدخان الجدب سمى دخانا لان الغبار يزيد في الجدب فيكون كالدخان دلیل آخر ، قوله تعالى ( قل الدخلفین من الأعراب سندعون الى قوم أولى بأس شديد تقاتلونهم أو يسلمون ) وأصحاب البأس الشديد مسيلمةوأصحابه يوم اليامة وقيل فارس والروم وأبما كان فقد أخبر عن الغيب فيه فكان الامر كذلك « دليل آخر » قوله تعالى ( ألم تر الى الذين نافقوا يقولون لاخوانهم الذين كفروا من أهل الكتاب لئن أخرجم لنخرجن ممكم ولا نطيع فيكم أحداً أبدا وان قوتلتم لننصرنكم والله يشهد انهم لكاذبون لئن أخرجوا لايخرجون معهم ولئن قوتلوا لاينصرونهم ) وفي هذا دليل ظاهر على صدق الرسول صلى اللهعليه وسلم لانه من الغيب الذي لايملم الاالله فانهم أخرجوا فلم يخرجوا معهم وقوتلوا فلم ينصروهم ﴿ دليل آخر ﴾ قوله تعالى ﴿ ﴿ وَ الذي بعث فى الاميين وسولا منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكنياب والحكة وان كانوا من قبل اني ضالال مبين وآخرين منهم لما يلحقوا بهم ) قيل هم من بعد الصحابة وقيل هم الاعاجم

(م ٨ - ج ٢ مجموعة الرسائل المنيرية)

\_ الاسراء ٢٣ \_ ٢٩

۱ ـ النحل ۹۰ ۱ ـ آل عمران ۹۳ ـ

1 ـ الدخان ١٠

ـ الفتح ١٦

. الجمعة ٢ ـ ٣

وعلى كلا الامرين فقه وقع الخبر موافقا للمخبر به ﴿ دَلَيْلَ آخَرُ ﴾ قوله تعالى(والله. يعه مك من الناس ) وقوله ( الهمعقبات من بين يديه ومن خلف ) وكان يحرس فقال اذهبوا فان الله قال قد عصمني فاخبر بمصمته فها قدر احد على قتله مع كثرة أعدائه والقاصدين له بذلك كما عرف ﴿ دايل آخر ﴾ قوله تعالى أفلا يتـــدبرون القرآن أم على قاوب أتفالها )(أفلا يتدبر ون القرآن ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيراً ) ولا خلف في خبره صلى الله عليه وسلم وقد أخبر كما تقدم من القصص واليهود يعرفون صحة ماأخبر من كتابهم هـــــذا ولم يكن صاحب كتابة ولا مشتغلا بالكتب وأخبر عن أمورمنها ماكان ومنها ما سيكونومن أنعم النظر فى الكتاب الدزيز استنبط من أداة صدق محمد صلى الله عليه وسلم أ كتر مما ذ كرناه فاما أدلة رسالته من غير الكتاب العزيز فهي أكثر من أن تحصى وقد الففىدلائل النبوة جماعة من العلماء منهم أبو نعيم الحافظ الاصبهانى ومنهم أبو بكر ابن فورك ومنهم الحافظ أبو بكر البيهقي ﴿ فصلَ ﴾ ومن فهم مذهب الفصاحـة والبلاغة وأرشده الله تعالى ووفقه أمكنهأن يختار من الاخبارالنبوية الصحاحالف حديث فإ زاد تبلغ مرتبة التعجيز عن الاتيان بمثلها فيكون الف دليل على النبوة مستمرة التعجير مشهودا لها بالتمييز واذا تقررت هذه الادلة التي ذكرناها فكل دليل دل على رسالة محمد صلى الله عليه وسلم وعلى رسالة من سبقه من الانبياء صاوات الله عليهم وسلامه فهو دليل على وجود الصانعسبحانه،

#### - الباب الثامن كا⊸

ف ذكر الاسئلة والاجو بة الجدلية من الكتاب العزيز سؤال المنع ( واذا قيل لهم لاتفسدوا في الارض قالوا أنما نحن مصلحون ) معناه لانسلم انا مفسدون لان الاصلاح ضد الافساد فاذا ادعوا الاصلاح فقد أنكروا الافساد ثم منعوا هذه المالية ١٠ الرعد ١١ الدعوى بقوله تعالى ( ألا إنهم هم المفسدون ) وفي هذا دايل على جواز المنع من المعامن ٢٠عد ٢٠ الرعد ١١ طريق المعنى وفيه الرد على من يقول هذا بغير توجيه لاهمال مراعاة صيغة لفظ و النبية ١٠ البقرة ١١ المجادل وهذا يطرد في كل موضع هذا سبيله ومشله قول الله تعالى عن الكفار ١- البقرة ١٢ المجادل وهذا يطرد في كل موضع هذا سبيله ومشله قول الله تعالى عن الكفار ١- البقرة ١٢ المجادل وهذا يطرد في كل موضع هذا سبيله ومشله قول الله تعالى عن الكفار ١- البقرة ١٢ المجادل وهذا يطرد في كل موضع هذا سبيله ومشله قول الله تعالى عن الكفار ١- البقرة ١٢ المنابقة المناب

حیث قالوا لرسل عیسی بن مربم ( انا تطیر نا بکم ) قالوا لهمطائرکمممکم أيشؤمکم منكم لامنا ودليله أنكم جملتم التذكير بالله وبعبادته علة الشؤمأى أإن ذكرتم بل أُنهم قوم مسرفون سؤال النقض في قوله تمالى ( الذين قالوا ان الله عهد الينا أُنْ لا نؤمن لرسول حتى يأتينا بقربان تأكه النار قل قد جاءكم رسل من قبلي بالبينات و بالذي قلتم فلم قتلتموهم ان كنتم صادقين ، معناه العلة التي توجب عندكم الايمان بالرسل قد وحدت فلم قتلتموهم فدل على أن التعليل بما ذكرتم غمير صحيح وهذا النقض وارد على معنى كلامهم فدل على جواز ايراد مايهدم كلام الخصم على أي وجه كان \* ومن صور النقضقوله تعالى ( واذا قبل لهم اتبعواماأنزل الله قالوا بل نتبع ماأً الهينا عليه آباءنا ) النقض في قوله (أولو كان اباؤهم لا يعقلون شيئاولا يستغفروا للمشركينولو كانوا أولى قربيمن بعدماتبين لهمأنهم أصحاب الجحيم) النةض بابر اهيم عليه السلام لانه استغفر لابيه وهو مشرك فى قوله تعالى (سأستغفر لك ربي أنه كأن بي حفياً ) فــكان الجواب ( وماكان استغفار أبراهيم لابيه الا عن موعِدة وعدها آياه فلماتبين له أنه عدو لله تبرأ منه ان آبراهيم لاواه حايم) ومن صور النقض قوله تعالى (فلما جامِهم الحق من عندنا قالوا لولا أوتي مشـل ماأوتى موسى أولم يكفروا بما أوتى موسى من قبل قالوا ساحران تظاهرا وقالوا انا بكل كافرون ) سؤال القول بالموجب فى قوله تعالى (قالوا ان أنتم الا بشر مثلنا تريدون أن تصدو نا عما كان يعبداً بَاؤْنا فأنو نابسلطان مبين ُ القول بالموجب (قالت لهم رسلهم ان نحن الا بشر مثلكم) تقديره (يريد أن يصدكم عما كان يعبد اباؤكم ولكن الله بن على من يشاء من عباد دوما كان لنا أن نأتيكم بسلطان الا باذن الله) القول بالموجب في قوله تعالى( الذين يؤذون النبي و يقولون هو أذن قل أذن خير لـ كم يؤمن بالله ويؤمن للمؤمنين ﴾ ﴿ سؤال المارضة ﴾ فيقوله تعالى ( فأتوا بسورة من مثله فأتوا بمشرسور مثله مفتريات فليأتو ابحديث مثله ) وذلك بأنه جعله دليلا على نبوته والدليل متى عورض بمثله بطل عمله فيسقط الاحتجاج به **﴿** فَصَلَ ﴾ الحـكم تارة يملل بعلة واحدةمنفردة كقولة تعالى (ولكم في القصاص

۱ ـ یس ۱۸ ۲ ـ آل عمران ۹۳

٢ - البقرة ١٧٠٤ - التوبة ١١٢

ر. ٥ ـ مريم ٤٧

٦ ـ التوبة ١١٤

۰ ـ القصص ٤٨

۷ ـ الفصص ٤٨ ۸ ـ إبراهم ۱۰

۰۰ ـ ;براهيم ۱۰ ۹ ـ إبراهيم ۱۱

١٠ ـ التوبة ٦١

۱۱ ـ البقرة ۲۲

هود ۱۳

الطور ٣٤ 🕏

حياة) وتارة بعلتين كفوله تعالى (وان أردتم استبدال زوج مكان زوج وآتيتم احداهن قنطارا فلا تأخذوا منه شيئا أتأخذونه بهتانا وانما مبينا وكيف تأخذونه وقد أفضى بعضكم الى بعض وأخذن منكم ميثاقا غليظا) فان قيل بل هي علة واحدة مركبة من وصفين فالجواب أن الافضاء علة في استحقاق المهرفي الصحيح من النكاح والفاسد لقول النبي صلى الله عليه وسلم «فلها المهر بما استحل من فرجها » والميثاق الغليظ هو عقدة النكاح وهي كلمة الله عز وجل وهو قوله بما استحلاتم من كلمة الله فهو قد يثبت بمجرده دون الافضاء جميع المهر بالموت ونصفه بالطلاق ع فصل به وقد يعلل الحكم بعلل كل علة تستقل بالحكم كقوله تعالى (وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم الا أنهم كفروا بالله وبرسوله ولا يأتون الصلاة (وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم الا أنهم كفروا بالله وبرسوله ولا يأتون الصلاة الا وهم كارهون) \*

﴿ فصل ﴾ تعليق الحمكم على علة يقتضى النقيض كقوله تعالى (وتأنون فى ناديكم المنكر فما كان جواب قومه الا أن قالوا إثنا بعداب الله ان كنت من الصادقين ) وكقوله تعالى (أخرجوهم من قريتكم انهم أناس يتطهرون) وكقوله تعالى (وإذ قالوا اللهم ان كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أو اثننا بعداب أليم ) ومثله (فأسقط علينا كسفا من السماء ان كنت من الصادقين ) •

﴿ فَصَلَ ﴾ أَجُوبَةُ الاستُلَةُ عَلَى التَّفْصِيلَ كَقُولُهُ تَمَالَى ﴿ أَمَا السَّفِينَةُ فَكَانَتُ لَمُ

﴿ فصل ﴾ وقد آذ كر صورة القياس وليس بقياس دلالة كقوله تعالى (فورب ١-البقرة ١٧١ السماء والارض أنه لحق مثل ماأنكم تنطقون ) فالحدكم المقيس عليه أمر وجودى ٢-النساء ٢٠-١ السبة ١٥ وهو النطق والذى وعدهم به هو الحياة بعد الموت والبعث بعد الدفن وهو أمر ١٠ النبية ٢١ معدوم وليس بينه و بين النطق مناسبة ومجرد وجود حقيقة شيء لايدل على وجود ٦٠ الأنفال ٢٢ حقيقة أخرى فعند ذلك يعلم أنه ما أراد الانحقيق الوعد بايجاد على وجه لايشك ٨ الكف ١٨ فيه كوجود النطق كقول النبي صلى الله عليه وسلم « أنكم لمرون ربكم كاثرون الكهف ٨٦ الكهف ٨٦ هذا القدر لا تضامون في رؤيته ، ومعلوم أنه ماأراد أن رؤية اقدر متنضية لرؤية ١ الناريات ٢٢

الله تعالى بل أراد أنه كائن كوجودهذا القمرورؤينه ولوقيل فان فيه شبهية اقتضت القياس على النطق صح من جهة أن الـكلام يغور ويعود فهوكالميت له غيبة بالدفن والبلى ثم حضور بالبعث فعلى هذا قياس الشبه صحيح

﴿ فصل ﴾ ومثال قياس الشبه قوله تعالى (يابني آدم لايفتننكم الشيطان كا أخرج أبويكم من الجنة ) وفيه دلالة على جواز اقامـة اللازم للحكم أوانسبب مقام نفس الحكم لان فتنته سبب الخروج من الجنة وهي سبب المنعمن دخولها وذلك كله توسعة على المستدل،

﴿ فصل ﴾ في الترجيح وهو دليل معتبر في الشرع قد تكور وجوده في المكتاب العزيز في مواضع من ذلك قوله عز وجل ( ولا تهنوا في ابتغاء القومإن تكونوا تألمون فانهم يألمون كاتألمون وترجون من الله مالا يرجون ) ومعناه التحريض على القتال والتسلية لما أصاب من مكروه بالنساوي في الالم والمزية لكم عليهم بما ترجون من ثواب الله تعالى فأتنم أولى بطلبهم وأحرى بالصبر على المكروه من جهتهم ومن الترجيح قوله تعالى ( أفمن يهدى الى الحق أحق أن يتبع أمن لايهدى الا أن بهدي فالسكم كيف تحكمون ) ومن الترجيح أيضاقوله تعالى (قل الحدالله وسلام على عباده الذين اصطنى آلله خيراً ، ا يشركون ) في خمس مرات أمَّن ومن المرجبيح قوله تعالى ر أفمن أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوان خير أمن أسس بنيانه على شفاجرف هار فانهار به فى نار جهنم والله لا يهـ دي القوم الظالمين ) ومن الترجيح قوله تعالى (ياصاحبي السجن أأر بابمتفر قون خير أم الله الواحد القهار ) وذلك لما تقرر أن الاثنــين لابد من وجود الفساد منهما لو قوع الاختلاف بينهماومن الترجيح المذكور في الحجةالعظمي( فأىالفريقين أحق بالامن) ﴿ فَصَلَ ﴾ في المفهوم وهو ينقسم قسمين مِفهوم الموافقة ومفهوم المخالفة فالموافقة منفق عليه لقوله تعالى ( فلا تقل لهاأف ) فمفهومه نحريم الضرب والسب لان التأفيف دون ذلك وكذلكِ قوله تمالى ( ومن أمل الـكتاب من إن تأمنــه

بقِيطار يؤده اليك ومنهم من إن تأمنه بدينار لايؤده اليك الامادمتعليه قامًا ﴿

۱ ـ الاعراف ۲۷ ۲ ـ النساء ۱۰٤

۳ ـ يونس ٣٥ ٤ ـ الغل ٥٩

ه ـ التوبة ١٠٩

٦ يوسف ٢٩٧ ـ الأنعام ٨٨

٨ ـ الاسراء ٢٢

١- ال عُران ٧٠ ولا بخني أن من يؤدي القنطار يؤدى مادونه ومن بخون في دينار يخون. فيما فوقه

ويسمى ذلك فحوى الخطاب. ومفهوم المخالفة كقوله تعالى (مادمت عليه قائما) فهفهو. ان لم تكن عليه قائمًا لم يؤده اليك ومن الناس من يقول ليس هو بحجــة لقوله تمالى ( فمن افترى على الله الكذب من بعد ذلك فأولئك هم الظالمون ) ومعلوم أن من افترى على الله الكذب فهو من الظالمين قبل الرسالة وبعدهاو قبل نزول الكتاب و بعده »

﴿ فَصَلَ ﴾ وقد سمى الله سبحانه الشُّبَّة التي أوردها الـكفار أمثالا فقال تعالى (وقالوا مالهذا الرسول يأكل الطعام ويمشى فى الاسواق لولا أنزل اليهملك فيكون ممه نديرا أو يلقى اليه كنز أو تكون له جنة يأكل منها وقال الظالمون إن تتبعون الا رجلا مسحوراً ) فكان الجواب ( انظر كيف ضربوا لك الامثال فضلوا فلا يستطيعون سبيلا) وهذا جواب جدل يتضمن فساد ماعسكوا به من الشبه المذ كورة لانهم قالوا انه مسحور والمسحور مبلبل الفكر ذاهب الرأى فكيف يكون ممه اللك أو يلقي اليه كنز ثم جاء الجواب الآخر ( وما أرسلنا قبلك من المرساين الا إنهم ليأ كلون الطمام و يمشوز في الاسواق) فأماما اقترحوه من الآيات في هذا الموضع وفي غيره فالجواب عنه مذكور في عدة مواضع منها قوله تعالى (وما منه: أن نرسل بالآيات الا أن كذب بها الاولون ) وقال في موضع آخر (وقالوا لولا أنزل عليه ملك ولو أنزلنا ملكا لقضى الامر ثم لاينظرون )ومثله قوله تعالى (ولما وقع عليهم الرجز قالوا ياموسي ادع لنا ربك بما عهد عندك لئن كشفت عنا الرجز لنؤ ، نن 6 ولغر سلن ممك بني اسرائيل فلما كشفنا عنهم الرجز الى أجل هم بالغوه اذا هم ينكثون فانتقمنا منهم فأغرقناهم في اليم بأنهم كذبوا با ياتنا وكانوا عنها غافلين ) والفرق بين الآيات الدالة على صدق الرسل عليهم السلام المقترحات من الامم وبين الآيات التي تبشكرها الانبياء أن المةترحات لم تبق لهم عدرا في ترك الإيمان بعد الاتيان بها اذ هي بمنزلة المشاهد الذي أجاز الخصم شهادته عليه ٢- الفرقان ٧-٨ فاذا رد وجحد فقد عاند وصد فاستحق تعجيل الانزال به بخلاف سائر الآيات ، ـ الفرنان ، فانها وان كانت أدلة الا أن للناظر نيها فسحة النظر ومهلة التأمل فلهذا لم يعجــل \*-الاساء ١ عقابه وهذاً المعنى دل عليه قوله تمالى ( ولو أنا أهلسكناهم بمذاب من قاله لقالوا ٧- الأعراف ١٢٤ ـ

۱ ـ ال عمران ۹۶

٣ ـ الفرقان ٩

ربنا لولا أرسلت الينا رسولا فنتبع آياتك من قبل أن ندل ونخرى ﴿

وفصل و في كتابه العزيز في عدة مواضع منها قوله تعالى (واذا قيسل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما ألفينا عليه آباه نا أولوا كانوا آباؤهم لا يمقلون شيئا ولا يهتدون )ومن ذلك في المائدة (واذا قيل لهم تعالوا المي ما أنزل الله والى الرسول قالوا حسبنا ماوجد ناعليه آباه ناأولو كان آباؤهم لا يعلمون شيئا ولا يهتدون ) ومن ذلك في حم الزخرف (بل قالوا ان آباؤهم لا يعلمون شيئا ولا يهتدون ) ومن ذلك في حم الزخرف (بل قالوا ان مسك بها جميع الامم قال سبحانه (وكذلك ماأرسلنا من قبلك في قرية من نفير الا قال مترفوها انا وجدنا آباه نا على أمة وانا أولو كان آباؤهم لا يعقلون شيئا ولا يهتدون ) الوجه الثاني (قل أولو جنتكم بأهدى مما وجدتم عليه آباء كم ) وهمنا نكتنان احداهما قوله (بأهدى) ولا هداية لابائهم وانما ذكر ذلك توطئة لاستماع حجته و تلطفا في الدعاية الى هدايته النكتة الثانية أعرضوا عن الجواب الملزم لهم حجته و تلطفا في الدعاية الى قولم (انابما أرسلتم به كافرون) أو

صلى فصل المستحد في جواز النجوز وفي السكتاب العزيز من ذلك كثير من ذلك قوله تمالى ( أن الذين يكتمون ما أنزل الله من السكتاب ويشنرون به نمنا قليسلا أولئك ما يأكلون في بطونهم الا النار) وقد علم أنهم في الحالة الحاضرة لاياً كلون النار والشراء والصبر على النار

معلی فصل کے بجوزعطف الواجب علی غیر الواجب کقوله تمالی (کلوا من ثمرہ اذا أثمر و آتوا حقہ یوم حصادہ ) وکتوله (کلوا من طیبات ما رزقنا کم واشکروا لله ان کنتمایاه تعبدون ) \*

فصل و الانكار بمدالاعتراف لا يسمع دليله قوله تعالى (ثم قيل لهم أين ما كنتم تشركون من دون الله قالوا ضلوا عنا بل لم الكن ندعوا من قبل شيئا كذلك يضل الله الكافرين)فعاقبهم على ضلالهم الاول بضلاله هو الانكار بمدالاعتراف كذلك يضل الله ومن لطائف الاجوبة الجدلية لما قال فرعون لموسى (ألم نربك فينا

١ - طه ١٣٤

۲ ـ البقرة ۱۷۰ ۳ ـ المائدة ۱۰۶

٤ ـ الزخرف ٢٢

٥ ـ الزخرف ٢٣ ٦ ـ البقرة ١٧٠

۷ ـ الزخرف ۲۶ ۸ ـ الزخرف ۲۶

۹ - البقرة ۱۷۶

١٠ - الأنعام ١٤١

١١ - البقرة ١٧٢

وليدا ولبثت فينا من عمرك سنين \ كان جواب موسى عليه السلام (وتلك نعمة تمنها على أن عبدت بنى اسرائيل \ فالذى اعده فرعون نممة جعلها موسى نقمه هو جواب على معنى السكلام لا على افظه \*

حَمَّ فَصَلَ ﴾ ومن أنواع المنجوز قوله تعالى (وعليها وعلي الفلك تحملون) والانعام ثلاثة أنواع إبل و بقر وغنم والمركوب،منها الابلخاصة •

وصل والمنا بالله وما أنزل الينا وما أنزل من قبل وان أكثر كم فاسقون قل هل أنبسكم بشر من ذلك منوبة عندالله من لهنه الله وغضب عليه وجعل منهم القردة و الخنازير وعبد الطاغوت أولئك شر مكانا وأضل عن سواء السبيل فاذا وقع النشنيع على مذهب بسبب حكم خالف فيه الفقهاء أو قول فيه نفرة مثل المخاوقة من ماء الزنا وجواز المخصصة على مذهب الامام أحد أو ماكان الخصم أن يشنع على مذهبه على هذا القبيل وقدصح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال اللهود يا اخوان القردة على الله ومن هذا القبيل وقدصح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال اللهود يا اخوان القردة وقالت يد الله مغلولة غلت أيد بهم ولعنوا بما قالوا واللهن هو الطرد والبعد ولما كانت يد الله مبسوطة بالقدرة على الايجاد والاعدام والاشقاء والاسعاد كان القول بغلول يده سبحانه أبعد المحالات في نظر المقل فاستحقول الابعاد والاعدام والاسعاد كان القول بغلول يده سبحانه أبعد المحالات في نظر المقل فاستحقول الابعاد والابعاد والابتداء والابعاد والابعاد والابعاد والابتداء والابعاد والابعاد والابعاد والابعاد والابتداء والابت

مرانه ( لقد كفر الذبن قالوا ان الله هو المسيح بن وريم ) وقال سبحانه بدها لقد كفر الذبن قالوا ان الله هو المسيح بن وريم ) وقال سبحانه بدها لقد كفر الذين قالوا ان الله ثالث ثلاثة ) •

القرآن وتارة بعشرسور و تارة بسورة والجواب انه ذكر الاحاد والعقود و نفاها ٢٠ الشعراء ١٨ القرآن وتارة بعشرسور و تارة بسورة والجواب انه ذكر الاحاد والعقود و نفاها ٢٠ الشعراء ٢٢ المواد ٢٢ كولنا علم العجز عن كله و بعضه فإن قبل القديم الا يوصف بكل ولا بعض قبل هذا ٢٠ المائدة ١٥ كقولنا عالم مريد قادر هذه بعض صفات القديم ولا يريد ببعضه التجزى وكما تقول ١٠ المائدة ١٤ المائدة ١٢ المائدة ١٢ المائدة ١٢ المائدة ٢٧ المائدة ٢٠ المائدة وأربع عشرة سورة والسورة كذا وكذا آية

الشبهة الثانية ما الحكمة أن هذا السكناب المزيز لم ينزل جملة واحدة وسائر

الكتب نزلت جمله جملة قال تمالى (وقال الذين كفروا لولانزل عليه القرآن جملة واحدة كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلا ولا يأنونك بمثل الاجتناك بالحق وأحسن تفسيرا في الله والمدن المسن تفسيرا في الله والمسن تفسيرا في الله والمسن تفسيرا في الله والمسن تفسيرا في الله والمستنبط الله والمستنبط المستنبط المس

الجواب الثاني قال أهل المعاني القوم كانوا قبلنا عمالاف كتبت كتب عهودهم وسلمت اليهم جملة وهذه الامة احباب ورسائل الاحباب لا تنقطع،

الشبهة الثالثة شبهة القدرية قانوا كيف الجمع بين ارادة خلق الفعل والمقاب عليه والجواب ثبت بالاجماع انه حكيم عادل والحسكيم المادل غيرمتهم كيف وقد ذكر الظلم في السكتاب العزيز في مائيي ، وضع وثمانين ، وضما وذمه وذم الظالمين ونني الظلم عن نفسه في ثمانية وعشرين موضعا منها ويستحيل أن يحرم شيئا على نفسه ويةبحه من غيره ثم يفعله وهو أعدل المادلين وأجل المنعمين والخوض في هذا منهي عنه لانه بحر مغرق ولكشفه ميعاد يوم تبلي السرائر ،

﴿ فصل ﴾ والدليل على أن توبة الزنديق لاتقبل قوله عز وجل ( ان الذين كفروا بعد إبمانهم ثم ازدادواكفرا لن تقبل توبتهم وأولئك هم الضالون ) والمعنى فيه أن قليل الكفر وكثيره سواء فى استحقاق القثل واستيجاب النار والتوبة مقبولة فى قليله وكثيره فلا مهنى لزيادة الكفر الا أبطان الكفر واظهار الايمان والله تفالى أعلم بكتابه وأسرار خطابه،

وجد بآخر النسخة الخطية ما نصه .

علقه من خط سخة مسمه أقضى القضاة شمس الدين عبد الله محمد بن احد بن ابراهيم القرشي لشيخه العلامة مسمعه صلاح الدين المرحوم عبدالله

1

تمت الرسالة الثالثة ويليها الرسالة الرابعة

(م ٩ - ج ٣ مجموعة الرسائل المنيرية )

# الر سالة الرابعة

﴿ كَفَايَةُ التَّمَيْدُ وَتَحْفَةُ النَّرْهِدُ ﴾ دلشيخ الا.ام الحافظ عبد العظيم المنذري رحمه الله تمالى،

# بسيسانيار الجماجم

الحد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه الطاهرين، قال الشيخ الفقيه العالم المحدث بقية الحفاظ زكى الدين أبو محمد عبد العظيم ابن عبد القوى المنذري رضى الله عنه \* الحمد لله الموفق لصالح الاعمال المحقق لراجيه نهاية الاآمال \*أحمده على نعمه في الحال والمآل \* وأشهد أن لا آله الاهو السكبير المتعال \*وأشهد أن محمداً عبده ورسوله المنقذ بهمن الضلال صلى الله عليه وآمدا به وأرواجه الجدراء بالاحسان والافضال دائمة الاتصال.

وبعد) فان أخى أبا أحد عبد السكريم صرف الله عنه كل شيطان رجيم مألى أن أجع له كتابا في نواب الاعمال وفضائلها محذوف الاسانيد ليسهل عليه حفظه ويقرب تناوله فأجبته الى ذلك لماله من الحق اللازم وليكون باعثاله انشاء الله تعالى على ملازمة ما نورده فيه فاستخرت الله تعالى وجعت له هذا السكتاب وسعيته « كفايه التعبد وتحفة التزهد » وجعلته أربعة أبواب (الباب الاول) فى ذكر الصلاة (الباب الثاني) فى الصيام (الباب الثالث) فى الصدقة (الباب الرابع) فى الدعاء والذكر والله تعالى المسئول فى أن ينفعنا به وسائر الملسين ويجعله خالصا لوجهه مقرباً من رحمته بفضله ومنه

### م ﴿ الباب الاول في العالاة ﴾

روى عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم

يقول « أنما الاعمال بالنيات وأنما لكل امرى. مانوى » الحديث متفق عليه ، (ماجاه في فصل الصلاة ) \* روى أبو هريرة رضى الله عنه أن رسول اللهصلي الله عليه وسلم قال « الصلوات الحس والجمعة الى الجمعة كفارات لما ببنهن مالم ينش الكبائر » وفي لفظ « رمضان الى رمضان » اخرجه مسلم \* روى معدان بن أبي طلحة قال لقيت ثوبان مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت «أخبر في بعمل أعمله يدخلني الله به الجنة او قال قلت باحب الاعمال الى الله تعالى فسكت مم سألته فسكت ثم سألته الثالثة فقال سألت عن ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال عليك بكثرة السجود لله تعالى فانك لاتسجد لله عز وجل سجدةالارفعك الله عز وجل بها درجة وحط عنك بهاخطيئة» قال معدان ثم لقيت ابا الدرداء فسألنه فقال لى مثل ما قال ثو بان أخرجه مسلم ، وروى ربيعة بن كمبالاسلى فالدكنت ابيتمع النبي صلى الله عليه وسلم فأنينه بوضوئه وحاجته فقال لى سلّ فقلت أسألك مرافقتك في الجنسة قال أو غير ذلك قلت هو ذاك قال فاعني على نفسك بكثرة السجود» انفرد به مسلم وليس لربيعة بن كعب في الصحيح غيره. وروى ابو هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليهوسلم ﴿ مَن تَطَهُّرُ في بيته ومشى الى بيت من بيوت الله تمالى ليقضى فريضة من فرائض الله تعالى كانتخطواته احدهما نحط خطيئة والاخرى ترفع درجة ، أخرجه مسلم ، وروى أبو هربرة رضى الله عنه انه سمع رسول الله صلى الله عليهوسلم يقول ﴿ أَرَأَ يُتَمِلُو أَنْ نهرا بباب أحدكم يغتسل منه كل يوم خمس مرات هل يبقي من درنه شيء قالوا لايبقى من درنه قال فذلك مثل الصاوات الخس بمحو الله بهن الخطايا » متفق عليه.والدرن بفتح الدال والراء الوسخ ، وروى أبو هربرة رضى الله عنه عن النبي صلي الله عليه وسلم قال « من غدا الى المسجد أو راح أعد الله له فى الجنة نزلا كما غدا أو راح ، متفق عليه . والنزل بضم النون و الزاى الطعام والنزل أيضا الريع والفضل \* وروى أبو مالك الاشعرى رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال« الطهور شَطَر الايمان والحمد لله تملأ المبزان وسبحان الله والحمد لله تملآن أو تملأ مابين السموات والارض والصلة نور والصدقة برهان والصبر ضياء والقرآن حجة لك أو عليك كل الناس يغدو نبائع نفسه همتقها او موبقها» أخرجه مسلم واسم أبي مالك عمرو ويقال عبيدويقال كعب »

(ماجاً فى فضل الصلاة لاول وقنها) روي عبد الله بن مسعود رضى الله عنه الله عنه الله عنه وجل قال الله على الله عليه وسلم أي العمل أحب الى الله عز وجل قال الصلاة على وقتها قلت ثم أى قالبر الوالدين قلت ثم أيقال الجهاد فى سبيل الله قال حدثني بهن ولو استزدته لزادنى » متفق عليه »

(ماجاء فى فضل الجاعة ) روى أبو هربرة رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « صلاة الجاعة أفضل من صلاة أحدكم وحده بخمسة وعشرين جزءا » منفق عليه \* وروى عبد الله بن عر رضى الله عنها عن النبى صلى الله عليه وسلم قال « صلاة الجاعة افضل من صلاة الفذ بسبع وعشرين درجة »متفق عليه . قال أبو عيسى النرمذى رحمه الله تعالى وعامة من روي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنما قالوا خسا وعشرين الا ابن عمر فاله قال بسبع وعشرين قلت واختلف العلماء فى تأويله فقيل الدرجة أصغر من الجزء . والفذ المنفرد المصلى وحدده

(ماجاء فى ركمتى الفجر من الفضل) روى سعيد بن هشام عن عائشة رضى الله عنها قالت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « ركمتا الفجر خير من الدنيا وما فيها » انفرد به مسلم وروت عائشة رضى الله عنها قالت « مارأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم في شىء من النوافل اسرع منه الى الركمتين قبل الفجر » متفقى عليه »

( ماجاء فى فضل المحافظة على الفجر والعصر ) روي ابو بكر بن عمارة بن رؤيبة عن أبيه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ه لن يلج الناراحد صلى قبل طلوع الشمس وقبل غروبها يمنى الفجر والعصر » الحديث افرد به مسلم « وروى أبو بكر بن أبى موسى الاشعرى عن أبيه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « من صلى البردين دخل الجنة » متفق عليه والبردان الفجر والمصر وقال على بن المدينى ابو بكر راوى هذا الحديث هوابن عمارة رؤيبة والصحيح انه ابن

أبى موسي وقد تكلمنا عليه في غير هذا لموضع،

(مأجاء في صلاة الضحى) روي أبو الدرداء رضى الله عنه قال « أوصاني حبيبى بثلاث ان لا أدعهن ماعشت بصيام ثلاثة أيام من كل شهر وصلاة الضحى وبان لا أنام حتى أوثر » انفرد به مسلم » وروى ابو هريرة رضى الله عنه قال « أوصانى خليلى بثلاث بصيام ثلاثة ايام من كل شهر وركمتى الضحى وان أوتر قبل أن أرقد » متفق عليه » وروي ابو ذر رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم انه قال « يصبح على كل سلامى من أحدكم صدقة في كل تسبيحة صدقة وكل تميرة صدقة وأمر بالمعروف صدقة وبهى عن المنكر صدقة ويجزى من ذلك ركعتان يركمها من الضحى » انفرد بهمسلم واتفقا على نحو ممن حديث أبى هربرة وقوله كل سلامى اى على كل عظم ومفصل . واصله عظام الكف والا كارع »

(ماجاء فی عدد صلاة الضحی)قد تقدم انها رکمتان وروت معاذة عن عائشة قالت «کان رسول الله صلی الله علیه وسلم یصلی الضحی اربعا ویزید ماشاء الله» نفر د به مسلم ، وروی عبد الرحمن بن ابی لیسلی قال مااخبرنی احد انه رأی رسول الله صلی الله علیه وسلم یصلی الضحی الا أم هانی فاتها حدثت ان النبی صلی الله علیه وسلم دخل بینها یوم فتح مکة فصلی عمنی رکمات مارأیته صلی صلاة قط أخف منها غیر أنه کان یتم الرکوع والسجود ، منفق علیه ،

(ماجاء في الصلاة ارتفاع الضحى واستحرار الشمس) روى القاسم بنعوف الشيباني ان زيد بن أرقم وأى قوما يصلون من الضحى فقال اما لقد علموا ان الصلاة في غير هذه الساعة أفضل ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « صلاة الاوابين حين ترمض الفصال » انفرد به مسلم والاواب قيل هو الكثير الرجوع الى الله وقيل المطيع وقيل المسبح وقيل الراحم وقيل الفقيه . وقوله ترمض بفتح التاء والميم وضاد معجمة هو احتراق اظلافها بالرمضاء عند ارتفاع الضحى واستحرار الشمس . والفصال جمع فصيل الشمس . والمضاء ممدود الرمل اذا استحر بالشمس . والفصال جمع فصيل وهوصفار الابل .

(ماجاء فى الصلاة قبل الظهر وبعدها) روت ام حبيبة رضى الله عنها قالت سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « من حافظ على أربع ركعات قبل الظهر واربع بعدها حرمه الله على النار » اخرجه أبو داود والتر مذى والنسائى وابن ماجه وقال النر مذى حسن صحيح »

(ماجاء فيمن صلى في يوم ثنتى عشرة ركعة ) روت أم حبيبة انهاسمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول «مامن عبد مسلم يصلى لله تعالى كل يوم ثنتى عشرة ركعة تطوعامن غير الفريضة الا بنى الله له بيتا فى الجنة ، انفر د به مسلم \*

( جامع ماجاء في صلاة الليل ) ۞ روى أبو هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله عليه ومسلم « أفضل الصيام بعد شهر رمضان شهر الله المحرم وأفضل الصلاة بعد الفريضه صلاة الليل » انفرد به مسلم \* وروى أبو هريرة يبلغ به النبي صلى الله عليه وسلم قال « يعقد للشيطان على قافية رأس أحدكم ثلاث عقد اذا نام بكل عقدة يضرب عليك ليل طويل فاذا استيقظ فذكر الله تعالى انحلت عقدة واذا توضأ انحات عنه عتدتان فاذا صلى انحلت العقد فاصبح نشيطا طيب النفس والا أصبح خبيث النفس كسلان ، متفق عليه.قوله يعقدالشيطان اختلفت العلماء فى تأويله فقيل هو مثل واستعاذة من عقد بني آدم وقيل بل هو على ظاهره وأن الشيطان يفعلمن ذلك نحو مايفعله السواحر من عقدها ونفشها . وقوله قافية احدكم أى قَمَاه ومنه قافية الشمر وهو آخر البيت ، وروى مسروق قال قلت لمائشة أى الاعمال أحب الى رسول الله صلى الله عليه وسلم قالت الدائم قلت فأى الليل كان يقوم قالت اذا سمع الصارخ: منفق عليه والصارخ الديك قاله أبوعبيه الهروى، وروى عبد الله بن عرو قال قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ يَاعْبِدَاللَّهُ لَا تَكُنَّ مثل فلان كان يقوم الليل قبرك قيام الايل ، متفق عليه ، وروت عائشة رضي الله عنهاد قالت ما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يزيدفي شهر رمضان ولا في غيره على احدي عشرة ركمة يصلى أربعا فلا تسل عن حسنهن وطولهن ثم يصلى أربعا فلا تسل عن حسنهن وطولهن نم يصلى ثلاثا فقالت عائشة فقلت يارسول الله أتنام قبل أن تونر قال بإعاثشة ان عيني تنامان ولا ينام قلبي ، منفق عليه \* وروى

أبو القاسم قال سمعت عائشة رضى الله عنها تقول ﴿ كَانْتَ صَلَاةَ رَسُولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عاليه وسلم من الليل عشر ركمات ويوتر بسجدة ويركم ركمة ﴾ الفجر فتلك ثلاث عشرة ركمة ﴾ متفقعليه ﴾

( دعاه الاستخارة ) \* روي جابر رضى الله عنه قال النبي صلى الله عليه وسلم يعلمنا الاستخارة فى الامور كلها كالسورة من القرآن اذا هم أحدكم بالامر فليركع ركمتين شمية ول اللهم انى أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم فانك تقدر ولا أقدر وتعلم ولا أعلم وأنت علام الغيوب اللهم ان كنت تعلم ان هذا الامر خير لى فى دينى ومعاشى وعاقبة أمرى أو قال فى عاجل أمرى وآجله فاقدره لى وان كنت تعلم أن هذا الامر شرلى فى دينى ومعاشى وعاقبة أمرى أوقال فى عاجب أمرى أوقال فى عاجد عين واصر فى عنه واقدر لى الخير حيث أمرى أوقال فى عاجته انفرد به البخارى •

### ﴿ الباب الثاني في الصيام ﴾

روى أبو هو برة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «قال الله عز وجل كل عمل ابن آدم له الا الصيام فانه لى وأنا أجزى به والصيام جنة فاذا كان بوم صوم أحد كم فلا يرفث ولا يصخب فان سابه أحد أو قاتله فليقل اني صائم والذى نفس محمد بيده خلوف فم الصائم أطيب عند الله تعالى يوم القيامة من ريح المسك والصائم فرحتان يفرحهما اذا أفطر فرح بفطره واذا لتى ربهفرح بصومه ، متفق عليه . وقوله فلا يرفث بينم الفاء وكسرها أي لا يأتى برفث السكلام وفحشه ه قال الازهرى هى كلمة جامعة لكل مايريده الرجل من المرأة ويكون الرفث الجاع ويكون ذلك الجاع والحديث به وقيل هو منذا كرة ذلك مع النساء ولا يصخب الصخب الصياح واختلاط الاصوات ويقال بالسين والصاد. وخلوف فم الصائم بضم الخاء هو مايخاف بعد الطعام فى الفم من ربح كربهة ه روى سهيل بن الصائم بضم الخاء هو مايخاف بعد الطعام فى الفم من ربح كربهة ه روى سهيل بن صعد رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « ان فى الجنة بابا يقال معمد رضى الله عنه قال الا الصائمون يوم القيامة لا يدخل معهم أحد غيرهم يقال

أين الصائمون فيدخلون منه فاذا أدخل آخرهم أغلق فلم يدخل منه أحد «متفق عليه » قوله باب الريان واختصاص الصائمين به قيل هو مشتق من الرى لما ينال الصائم من العطش فسمى هذا الباب بما أعد فيه من النعيم المجازى به على الصوم وروى أبو سعيد الخدري رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «مامن عبد يصوم يوما في سبيل الله تمالى الا باعدالله بإدلك اليوم وجهمن النار سبمين خريفا » متفق عليه والخريف السنة »

(ماجاء في صوم الحرم) روى أبو هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله على الله عليه وسلم و أفضل الصيام بعد شهر رمضان شهر الله المحرم الفرد به مسلم و ماجاء في صيام عاشوراء) سئل عبدالله بن عباس رضى الله عنها عن صيام يوم عاشوراء فقال ماعلمت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صام يوما يطلب فضله على الا هذا اليوم يمنى يوم عاشوراء ولا شهرا الا هذا الشهر يمنى رمضان . متفق عليه و روى أبو قتادة الانصاري رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسئل عن صوم يوم عاشوراء فقال يكفر السنة الماضية انفرد به مسلم و فقال يكفر السنة الماضية انفرد به مسلم و

(ماجاء في صيام شعبان) روت عائشة رضى الله عنها قالت وكانرسول الله على الله عليه وسلم يصوم حتى نقول لا يفطر و يفطر حتى نقول لا يصوم وما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم استكل صيام شهر قط الا رمضان ومارأيته في شهر أكثر منه صياما في شعبان » متفق عليه وفي مسلم قالت عائشة و ولم أره صائما من شهر قط أكثر من صيامه في شعبان كان يصوم شعبان كله كان يصوم شعبان الا قليلا » و وروى عمر ان بن حصين رضى الله عنه و ان النبي صلى الله عليه وسلم قال لرجل هل صمت من سرو هذا الشهر شيئا يعنى شعبان قال لا فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فاذا أفطرت من رمضان فصم يومين مكانه » متفق عليه ، سرر الشهر سراره قال الفراء الفتح أجود وسرره ثلاث لغات قال ابوعبيه سمرار الشهر آخره وقال غيره هو وسطه وقيل آخره »

( ماجاء في صيام ومضان ) \* روى أبو هريرة رضى الله عنـــه أن رسول الله

صلى الله عليه وسلم قال « اذا جاء رمضان فتحت أبواب الجنة وغلقت أبواب النار وصفدت الشياطين أىغلت وأوثقت النار وصفدت الشياطين أىغلت وأوثقت باغلال الحديد ، وروى أبو هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « من صام رمضان إيمانا واحتسابا غفر له ماتقدم من ذنبه » متفى عليه »

( ماجاء في صيام سنة أيام من شوال ) روى أبو أيوب الانصارى رضى الله عنه أنرسول الله صلى الله عليه وسلم قال « من صام رمضان ثم اتبعه سناً من شوال كان كصيام الدهر ، انفرد به مسلم \*

(ماجاه فى العمل فى عشر ذي الحجة) روى ابن عباس رضى الله عنهماقال قالرسول الله عليه وسلم همامن أيام العمل الصالح فيهن احب الى الله تعالى من هذه الايام العشر فقالوا يارسول الله ولا الجهاد فى سبيل الله تعالى فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا الجهاد فى سبيل الله تعالى خرج بنفسه وماله فلم يرجم من ذلك بشىء » أخرجه البخارى «

يصوم »انفردبه مسلم وقد تقدم فى صلاة الضحى حديث أبى هريرة اوصانى خليلي صلى الله عليه وسلم بثلاث صيام ثلاثة أيام من كل شهر »الحديث وهومتفق عليه وحديث ابى الدردا مفذلك وهو من أفراد مسلم \*

#### ﴿ الباب الثالث في الصدقة ﴾

روي ابو هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «مامن يوم يصبح العباد فيه الا ملكان ينزلان فيقول احدهما اللهم اعط منفقاخلفا ويقول الآخرالابهماعط ممسكا تلفا، متفق عليه وروى ابو هريرة رضى الله عنه وأنرسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا يتصدق احدكم بتمرة من كسب طيب الا أخذها الله تمالي بيمينه فيربيها كما يربي أحدكم فلوه أو قلوصه حتى تكون مثل الجبل أو أعظم ، متفق عليه ، الفُّلُو المهر والقلاص فتيان الأبل وأحدها قلوص ، وروى حارثة بن وهب رضي الله عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « تصدقوا فيوشك الرجل يمشى بصدقته فيقول الذي أعطيها لوجئت بهابالامس قبلتها وأما الآن فلا حاجة لى بها فلا يجد من يقبلها ، متفق عليه ، وروى عدى ابن حاتم رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليــه وسلم«انهذ كر النار فتعوذ منها وأشاح بوجهه ثلاث مرات ثم قال اتقوا النار ولوبشق تمرةفان لم تجدوا فبكلمة طيبة ، متفق عليه قوله أشاح أي جد وانكمش على الوصية بالقاءالناروقيل حذر من ذلك والمشيح الحذر وقيل الهارب وقيل أشاح أقبل وقيل قبض وجهـ قال الحربي أحسن ماقيل فيه التنحية وهو موافق للاعراض \* وروى أبو هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال « ما يسر في أن لي أحداً ذهبا تأتى على ثالثة وعندي منه دينار الآدينارا أرصد الدين علي، متفق عليه ، وروى أبو هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ﴿ سبعة يظلهم الله فالله وم لاظل الا ظله الامام الدادل وشاب نشأ بعبادة الله عزوجل ورجل قلبه معلى في المساجد ورجلان تحابا فى الله تعالى اجتمعا عليه وتفرقا عليه ورجل دعنه امرأة ذات منصب وجمال فقال أنى أخاف الله تعالى ورجل تصدق بصدقة فاخفاها حتى لاتعملم شماله ماتنفق يمينه ورجل ذكر الله تعالى خاليا ففاضت عينـــاه ، منفق عليــه ، وروي

أبو هريرة رضى الله عنه قال أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم رجل فقال ويارسول الله أى الصدقة أعظم قال أن تتصدق وأنت صحيح شحيح تخشى الفقر وتأمل الغناولأنمهل حيى اذا بلغت الحلقوم قلت لعلان كذا ولفلان كذا الا وقد كان لغلان ﴾ متفق عليه \* وروى أبوامامة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ يَا ابن آدم انك ان تبذل الفضل خير لك وان يمسكه شر لك ولا تلام على كفاف وابدأ بمن تعول واليد العليا خير من اليد السفلي \*أخرجه مسلم واليد العليا هي المنفقة كذا جاء مفسرا في الحديث ﴿ وقال الخطابي وي في بعض الحديث انها المتعففة والسفلي السائلة \* وروى عن الحسن انها المسكة المانعة وذهبت المنصوفة الى أن اليد العلياهي الآخذة لانها نائبة عن الله تمالى وماجاء في الحديث الصحيح أولى \* وروى أبو موسي الاشعري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ﴿ على كل مسلم صدقة فقالوا يارسول الله فمن لم بجد قال يمين ذا الحاجة الملهوف قالوا فان لم يجدقال فليعمل بالمعروف وليمسك عن الشر فانها له صدقة » متفق عليه \* وروى أبو هريرة رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال «من أنفق زوجين في سبيل الله تعالى نودي في الجنة ياعبد الله هذا خــير فن كان من أهل الصلاة دعي من باب الصلاة ومن كان من أهل الجهاد دعى من باب الجهاد ومن كان من أهل الصدقة دعى من باب الصدقة ومن كان من أهل الصيام دعى من باب الريان قال أبو بكر الصديق رضى الله عنه يارسول الله ماعلى أحد يدعى من تلك الابواب كلها من ضرورة فهل يدعى أحــد من تلك الابواب كلها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم نعم وأرجو أن تكون،منهم > \* متفق عليه. قوله من أنفق زوجين قال الحسن البصري يعنى النسين من كل شيء درهمین دینارین تو بین وقال غیره برید شیئین درهما ودینارا درهما و توبا خفا ولجاما ونحو هذا ، قال الباجي يحتمل أن يريد بذلك العمل من صلاتين أوصيام يومين (١) ه وروى أنس بن مالك رضى الله عنه أن أبا طلحة كان اكثرالانصار

 <sup>(</sup>١) المتبادر للذهن المعلوم من أحاديث أخر أن المراد بالزوجين هومقدار ما يملا ألراحتين
 من قمح أو شعير أوما اشبهها (قاله المصحح)

بالمدينة مالا وكان أحب أمو اله اليه بيرحاء وكانت مستقبلة المسجد وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يدخلها ويشهرب من ماء فيها طيب قال أنس فلما نزلت هذه الآية (لن تنالوا البرحى تنفقوا عما تحبون) قام أبو طلحة الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ان الله عز وجل يقول فى كتابه لن تنالوا البرحى تنفقوا عما محبون وان أحب أمو الى الى بيرحاء وانها صدقة لله عزوجل أرجو برها وذخرها عند الله تعالى فضعها يارسول الله حيث شئت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم بخ ذلك مال رابح ذلك مال رابح قد سممت ماقلت فيها وانى أرى أن تجملها فى بخ ذلك مال رابح ذلك مال رابح قد سممت ماقلت فيها وانى أرى أن تجملها فى بخرب المسجد وقيل حاء اسم رجل اليه نسب البئر واختلف فى تنييده فروى بفتح الراء فى كل حال وروى بضم الراء فى الرفع وفقحها فى النصب وكمرها فى الجر وقوله بخ يقال بالتسكين وبانسكسر مع التنوين قال الخليل يقال ذلك للشىء اذا رضيته ويقال ليعظم الامر وقوله مال رابح يروي بالباء الموحدة من الربح بالاجر وجزيل النواب أي ذو ربح ويروي بالياء المثناة من الرواح عليه بالاجر على الدوام ما بقيت أصوله وثماره \* وقال الهروى رابح أى ذي ربح ومن رواه رائح أراد انه قريب الفائدة \*

### ﴿ الباب الرابع في الدعاء والذكر ﴾

روى النمان بن بشير رضى الله عنها عن النبى صلى الله عليه وسلم قال و الدعاء هو العبادة ثم قرأ ( وقال ربكم ادعونى أستجب له كم ان الذين يستكبرون عن عبادتى سيدخلون جهنم داخرين ) أخرجه أبو داود والترمذى وابن ماجه (ما يقال عند القيام من النوم ) \* روى ابن عباس رضى الله عنهما قال وكان النبي صلى الله عليه وسلم اذا قام من الليل يتهجد قال اللهم لك الحمد أنت نور السموات والارض ومن فيهن ولك الحمد أنت الحق ووعدك الحق وقولك الحق ولقاؤك الحق والجنة حق والنار حق والساعة حق ومحمد حق اللهم لك أسلمت وعليك توكلت وبك آمنت واليك أنبت وبك خاصمت واليك عاكمت فاغفر لى ماقد مت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت أنت المقدم وأنت المؤخر لا إله الا

أنت ولا إله غيرك ، متفق عليه وله أنت نورالسموات و الارض معناه ذونوراي خالقه قيل نور الدنيا في الشمس والقمر وقيل منور قلوب عباده المؤمنين بالهداية و المعرفة وقوله قيوم السموات والارض أى القائم بامر هما «روى عبادة بن الصامت رضى الله عنه عنه النبي صلى الله عليه وسلم قال لامن تعار من الليل فقال لا إله الا الله وحده لاشريك له له الملك وله الحد وهو على كل شيء قدير الحمد لله وسبحان الله والله أكبر ولاحول ولا قوة الا بالله ثم قال اللهم اغفرلى ودعا استجيب له فان توضأ وصلى قبلت صلاته اخرجه البخارى وقوله تعار بنشديد الواء قيل استية ظ وقيل تكلم و تمطى وأن وقيل انتبه وقال بعضهم تمطى بصوت قال البعض وهو ابين وأشبه بالمعنى «

(مايقال عند دخول الخلاء) روى أنس بن مالك رضى الله عنه ان النبى صلى الله عليه وسلم كان اذا دخل الخلاء قال «اللهم انى اعوذ بك من الخبث والخبائث ، متفق عليه . الخبث بضم الخاء جمع خبيث والخبائث جمع خبيثة يريد ذكور الشياطين واناثهم وعامة المحدثين يسكنون الباء و غلطهم الخطابى فيه وصوب ذلك غيره (مايقال بعد الفراغ من الوضوء) روى عقبة بن عامر رضى الله عنه قال كانت علينا رعاية الابل فجاءت نو بنى فروحتها بعشى فادركت رسول الله صلى الله عليه وسلم قاعا يحدث الناس فادركت من قوله «مامن مسلم يتوضأ فيحسن الوضوء ثم يقوم فيصلى ركمتين مقبلا عليه ما قبله وجهه الاوجبت له الجنة قال فقلت ما أجود هذه فاذا قائل بين يديه يقول الذي قبلها اجود فنظرت فاذا عرقال انى قدراً يتك حين جئت آنفا قال مامنكم من أخذ يتوضأ فيسلغ اوفيسبع الوضوء ثم يقول اشهدان لا اله الاالله وان محمدا عبده ورسوله الا فتحت له أبواب الجنة النمانية يدخل من أبهاشاء» اففرد به مسلم \*

(مايقول عند الخروج الى الصلاة) روى على بن عبد الله بن عباس رضى الله عنهم عن أبيه انه رقد عندرسول الله صلى الله عليه وسلم فاستيقظ رسول الله و توضأ وهو يقول ان في خلق السمو ات والارض واختلاف الليل والنهار لا يات لا ولى الالباب فقرأ هؤلاء الايات حتى ختم السورة ثم قام فصلى ركمتين فاطال فيهما القيام والركوع والسجود ثم انصرف فنام حتى نفخ ثم فعل ذلك ثلاث مرات بست ركمات كل

ذلك يستاك ويتوضا ويقرأ هؤلاء الآيات ثمأوتر ببلاث فاذن المؤذن فخرج الى الصلاة وهو يقول اللهم اجعل في قلبي نوراوفي لسانى نورا واجعل في سمعي نوراواجعل في بصري نورا واجمل من خلفي نورًا ومن امامي نوراواجعل من فوق نُور اومن تحتى نورا اللهم اعطني نورا ﴾ انفرد به مسلم.قوله واجمل في قلبي نورا وفي بصرىنورا وفي سمعي نورا الحديث النور الهداية والبيان وضياء الحق وقيل يحتمل أن يريد الرزق الحلال وقوة هذا الاعطاء به الطاعة • روى الشمبي عن أم سلمة رضىالله عنها ان النبي صلى الله عليه وسلم كان اذا خرج من بيته قال « بسم الله "توكلت على الله اللهم إذا نموذ بكمن أن نزل أو نضل او نظلم اونظلم اونجهل أو بجهل علينا، اخرجه أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه وقال المرمذي حسن صحيح ٠ (مايقال عند الصباح) روى شداد بن أوس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ه سيد الاستغفار اللهم انت ربي لاإله الا انت خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك السقطعت اعوذبك من شر ماصنعت ابوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي فاغفر لى فانه لايغفر الذنوب الا أنت اذا قالما حين بمسى فات دخل الجنة أو كان من أهل الجنة واذا قلمًا حين يصبح فات يومه مثله ، انفرد به البخارى وغيره وقوله ابوء لك بنعمتك قال الهروى اقربها والزمها نفسىوأصل البوء اللزوم وأبوء لك بذنبي اي أعثرف طوعا اي رجمت الي الاقرار بعـــــ الانكار \* وروى ابان بن عثمان قال سمعت عثمان بن عفان رضي الله عنـهما يةول قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم « مامن عبد يقول في صباح كل يوم ومساء كل ليلة بسم الله الذي لايضر مع اسمه شيء في الارض ولا في السهاء وهو السميع العليم ثلاث مرات فلم يضره شيء، وكان ابان قد اصابه طرف فالج فجعل الرجل ينظر اليه فقال له آبان ماتنظر اما ان الحديث كما حدثتك ولكنى لم أقله يومئذ ليمضى الله على قدره ١١٠ اخرجه ابو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه وقال الترمذي حسن

<sup>(</sup>١) قوله طرف فالج أى بعضه بفتح اللام علة معروفة وقوله فجمل الرجل ينظر اليه اى تعجبا وانكارا بانك كنت تقول هذه الكلمة في كل مساء وصباح فكيف اصابك الفالج ان كان الحديث صحيحا فقال له ابان رفعا لتحجبه بطريق الاستفهام الانكاري ماتنظر الح.

صحیح ، وروی أبو هر برة قال قال رسول الله صلى الله علیه وسلم « من قالحین یصبح وحین یمسی سبحان الله و بحمده مائة مرة لم یأت دیوم القیامة بافضل مما جاء به الا أحد قال مثل ما قال او زاد علیه ، انفرد به مسلم،

(مايقالعندساع الاذان) روى سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال دمن قال حين يسمع المؤذن أشهد أن لا أله الاالله وحده لاشريك له وأن محمداعبده ورسوله رضيت بالله ربا و بمحمد رسولا و بالاسلام دينا غفر الله ذنبه ، انفرد به ، سلم،

(مايةال بعد التسليم من الصلاة) روى نوبان قال ﴿ كَانَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهِ عليه وسلم اذا انصرف من صلانه استغفر ثلانا وقال اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت باذا الجلال والاكرام، ، قال الوليد قلت للاوزاعي كيف الاستغفار قال تقول استغفر الله استغفر الله انفرد به مسلم، وروى المغيرةبنشمبة قال محمت رسول الله صلى عليه وسلم يقول «اذا قضى الصلاة لااله الا الله وحده لاشريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير اللهم لا مانع لما أعطيت ولامعطي لمامنعت ولا ينفع ذا الجد منك الجد "متفتى عليه \* وقوله لا ينفع ذا الجدّ منك الجد بفتح الجيم اي لاينفع ذا الغنى منك غناه أنماينفعه العمل بطاعة كوقيل الجدوالبخت الحظ ورواه بعضهم بكسر الجيم وحمله على الحرص فى الاموروانكر ذلك ابو عبيد وروى عطاء بن زيد الليثي عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من سبح الله في دبركل صلاة ثلاثاو ثلاثين وحمد الله ثلاثا وثلاثين وكبرالله ثلاثا وثلاثين فتلك تسعةو تسعون وقال تمام الماية لااله الاالشوحد لاشريك له له الملك وله الحمدوهو علىكل شيء قدير غفرت خطاياه وان كانت مثل زبد البحر ﴾ انفرد به مسلم واتفتا علىمعنادمن رواية ابى صالحعن أبى هريرة وروى عبد الله بن الزبير انه كان يقول في ديركل صلاة حين يسلم لااله الا الله وحده لاشريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قديرلا-ولولا قوهالا باللهولا نمبدالا إياه له النعمة والفضل وله الثناء الحسن لا الله الا الله مخلصين له الدبن ولوكره الكافرون قال وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يهلل بمنى في دبركل صلاة

انفرد به مسلم 👁

(مابسبح به فى الايام وفضل التسبيح) روى أبو هر يرة رضى الله عنه أنرسول الله صلى الله عليه وسلم قال من قال لا اله الا الله وحده لاشريك له له الملك وله الحمدوهوعلى كلشيء قديرفي كلبوم مائة مرة كانت لهعدلعشر رقاب وكتبت لهمائة حسنة ومحيت عنه مائة سيئة وكانت له حرزامن الشيطان يومه حتى بمسىولم يأت أحد يوم القيامة افضل بماجاء بهالا احدعمل اكثر من ذلك ومن قال سبحان الله وبحمده مايةمرة حطتخطاياه ولوكانت مثل زبدالبحر ، منفق عليه قو له عمل عشر رقاب العدل بالفتح المثل وما عادل الشيء من غير جنسه و بالكسر ما عادله من جنسه وكان نظيره وقال البصريون المدل والعدل لفتان وهما المثل \* وروىموسى الجهي عن مصعب بن سعد بن أبي وقاص عن أبيه قال كنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ﴿ أَيه جز أحدكم أن يكسب كل يوم الف حسنة فسأله سائل من جلسائه كيف يكسب أحدنا الف حسنة قال يسبح مائة تسبيحة فيكتب له الف حسنة أو يحط عنه الف خطيئة » انفرد به مسلم قال الحميدي هكذا هو في كتاب مسلمفى جميع الروايات عن وسي أو بحط قال البرقاني ورواه شعبة وأبوعوانة ويحبى ابن سعيد القطان فقالوا ويحط بغير الف \* وروى أبو هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « كامنان خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان حبيبتان الى الرحمن سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم ،متفق عليه ، وروى أ بو صالح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عايه وسلم «ُ لَانَ أُقُولُ سَبِحَانَ اللهُ وَالْحَدَ للهُ وَلَالهُ اللَّ اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ أُحَبِ الى مماطلمت عليه الشمس » انفرد به مسلم وروى أبوذر رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ أَلَا أُخبِرِكُ بَاحِبِ السَّكَلَامِ الى الله تَمَالَى قَلْتَ بِارْسُولَ اللهُ أُخبِرُ نَي بأحب الكلام الى الله تعالى فقال ان أحب الكلام الى الله تعالى سبحان الله ومحمده ، انفرد به مسلم ، وروى أبو موسى الاشمرى رضى الله عنه قال قال النبي صلى الله عليه وسلم « مثل الذي يذكر اللهوالذي لا يذكر مثل الحي والميت» متفق عليه • (مايقال عند القيام من المجلس) ، روي أبو هريرة رضى الله عنه قال قال وسول الله عليه وسلم « من جلس في مجاس فكثر فيه لغطه فقال قبل أن يقوم من مجلسه ذلك سبحانك اللهم وبحمدك أشهد أن لااله الاأنت أستغفرك وأتوب اليك الاغفر له ماكان في مجلسه ذلك » أخرجه الترمذي والنسائي قال الترمذي حسن صحيح قلت وقال البخاري له علة وقد جمعت طرقه في جزء مفرد واللفط اختلاف الاصوات في الكلام حتى لا يفهم »

(مايقال عند المساء) ، روي عبد الله بن مسمودرض الله عنه والحد لله لااله الا الله صلى الله عليه وسلم اذا أمسينا قال أمسينا وأمسى الملك لله والحد لله لااله الا الله وحده لاشريك له أراه قال فيهن له الملك وله الحد وهو على كل شيء قديررب أسألك خير مافي هذه الليلة وخير ما بعدها وأعوذ بك من شر هذه الليلة وشر ما بعدها رب أعوذ بك من عذاب في النار ما بعدها رب أعوذ بك من الكسل وسوء الكبر أعوذ بك من عذاب في النار وعذاب في القبر واذا أصبح قال ذلك أيضا أصبحنا وأصبح الملك لله » أخرجه مسلم وقوله وسوء الكبر روى بسكون الباء بمني التعظم على الناس و بفتحها بعني كبر السن والخرف وذكر الخطابي الوجهين ورجح الفتح ، روى أبو هريرة رضى الله عنه قال جاء رجل الى الذي صلى الله عليه وسلم فقال للنبي صلى الله عليه وسلم وارسول الله مالقيت من عقرب لدغنني البارحة قال « أماا نك لو قلت حين أمسيت أعوذ بكلات الله النامات من شر ماخلق لم يضرك » انفر دبه سلم وقوله بكلات الله قال الهروي هي القرآن والنامات قيل هي الـكاملة وقيل هي النافسة بكلات الله قال الهروي هي القرآن والنامات قيل هي الـكاملة وقيل هي النافسة الكافية الشافية مما يتعوذ منه الله المنافقة عما يتعوذ منه الله المنافقة الشافية عما يتعوذ منه الله المنافقة عما يتعوذ منه المنافقة الشافية عما يتعوذ منه النافسة المنافقة الشافية عما يتعوذ منه الله المنافقة الشافية عما يتعوذ منه المنافقة الشافية عما يتعوذ منه المنافقة الشافية عما يتعوذ منه الله المنافقة الشافية عما يتعوذ منه المنافقة الشافية عما المنافقة الشافية عما يتعوذ منه المنافقة الشافية عما المنافقة عما المنافقة عما المنافقة عما المنافقة الشافية عما المنافقة عما المنافقة عما المنافقة المنافقة الشافية عما المنافقة عما المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة عما المنافقة المنافقة عما المنافقة المنافقة عما المنافقة عما ا

(مايقال عند النوم وأخذ المضجع) روى أبو ذر الغفارى رضى الله عنه قال لا كان النبى صلى الله عليه وسلم اذا أخذ مضجعه من الليل قال باسمك اللهم أموت وأحيا واذا استيقظ قال الحمد لله الذى أحيانا بعد ما أماتنا واليه النشور ، انفرد به البخارى ، وروى البراء بن عازب أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر رجلا إذا أخذ مضجعه من الليل أن يقول اللهم أسلمت نفسى اليك ووجهت وجهى إذا أخذ مضجعه من الليل أن يقول اللهم أسلمت نفسى اليك ووجهت وجهى

اليك والجأت ظهرى اليك وفوضت أمرى اليك رغبة ورهبة اليك لا ملجأ ولا منجى الااليك آمنت بكتابك الذى أزلت و برسولك الذى أرسلت فان مات على الفطرة » وروى عبد الله بن عمر رضي الله عنهما «أنه أمر رجلااذا أخذ مضجعه أن يقول اللهم خلقت نفسى فانت تتوفاها لك عاتمها ومحياها اذا حبيتها فاحفظها وان أمنها فاغفر لها اللهم أسألك العافية فقال له رجل أسمعت هذا من أحدقال من عمر من رسول الله صلى الله عليه وسلم » انفرد به مسلم \* وروي أنس بن مالك رضى الله عنه « أذرسول الله صلى الله عليه وسلم كان اذا أوى الى فراشمه قال الحدلله الذي أطعمنا وسقانا وكفانا وآوانا فكم من لا كافى له ولا مأوى انفرد به مسلم \*

### ﴿ فصل في الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم ﴾

روى أبو هر يرة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ه من صلى على واحدة صلى الله عليه عشرا » انفرد به مسلم والصلاة من الله الرحة ومن الملائكة والنبي عليهم السلام استغفار ودعاء قاله المروي » وروى عبد الله ابن مسمود رضى الله عنه قال «كنت أصلى والنبي صلى الله عليه وسلم وأبو بكر وعر مه فلما جلست بدأت بالثناء على الله عليه وسلم على النبي صلى الله عليه وسلم ثم دعوت لنفسي فقال النبي صلى الله عليه وسلم مل تعطه سل تعطه » أخرحه الترمذي وابن ماجه وقال الترمذي حسن صحيح » وقال عبد الرحن ابنأبي ليلي لقيت كمب بن عجرة فقال الا أهديك هدية خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلنا قد عرفنا كيف نسلم عليك فكيف نصلى عليك فليك فقال هول الله ملى الله عليه وسلم فقلنا قد عرفنا كيف نسلم عليك فكيف نصلى عليك ميد اللهم بارك على محد وعلى آل محد كما باركت على ابراهيم إنك حيد بحيد بحيد اللهم بارك على محد وعلى آل محد كما باركت على ابراهيم إنك حيد بحيد بعيد اللهم بارك على معمود الانصاري وضى الله عنه أتانا رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن في مجلس سمد بن عبادة فقال له البشير بن سمد » أمرنا الله عز وجل أن نصلي عليك يارسول الله فكيف نصلى عليك قال فسكت

رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى تمنينا أنه لم يساله ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على ابراهيم وبارك على محمد وعلى آل محمد كما صلام كماقد علم م ا فرد به مسلم. وأ بومسمودا سمه عقبة بن عر وقوله كما قد علم يروى بفتح المين وتخفيف اللام وبضم العمين وتشديد اللام ويمنى بذلك فى التحيات فى قوله السلام عليك أيها النبي ورحمة الله الى آخره وقيل فى قوله تمالى وسلموا نسلما \* وروى أبو حميد الساعدى رضى الله عنه « أنهم قالوا يا رسول الله كيف نصلى عليك قال قو لوا اللهم صل على محمد وعلى أزواحه وذريته كما صلبت على آل ابراهيم وبارك على محمد وعلى أزواجه وذريته كما باركت على ابراهيم إنك حميد مجيد» متفق عليه وأبو حميد الساعدى اسمه المنذر وقيل عبدالرحمن بن المنذر وقيل غير ذلك \* روى أبو سعيدالخدرى رضى الله عنه قال « قلنا يارسول الله هذا السلام عليك فكيف عملى قال قولوا اللهم صل على محمد عبد ورسول الله هذا السلام عليك فكيف عملى قال قولوا اللهم صل على محمد على ابراهيم وبارك على ابراهيم وبارك على عمد وعلى آل محمد كما باركت على ابراهيم وبارك على الهد وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على ابراهيم وبارك على الهيم وبارك على الهد وبارك على الهد وبارك على الهد وبارك على الهد عليك فكيف الهدي على المحمد كما باركت على المراهيم وبارك على المورد وبه البخارى \*

﴿ تَمْتَ بَحَمْدُ اللهُ تَمَالِي وَحَسَنَ تُوفَيقُهُ وَيَلْيُهَا الرَّسَالَةُ الْخَامْسَةُ انشَاءُ اللهُ تَمَالَى ﴾



## الرسالة الخامسة

#### ارشاد السائل الى دلائل المسائل

للملامة خاتمة الحفاظ الحجة عز الانام القاضي البدر محمد بن على الشوكاني رحمه الله صاحب نيل الاوطار

حهي المتوفي سنة ١٧٥٥ كيم

# بيسف انبارمارهم

الحمد لله وحده و به نستمين . و نعوذ بالله من شروراً نفسنا . وسيئات أعمالنا من يهد الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادى له ، وأشهد أن لا اله الا الله وحده لاشريك له ، وأشهد أن محمداعبددورسوله ،

(أما بعد) فانه أرسل الى بعض الاعلام بأسئلة يذكر انها من المخلاف الليماني (١) وانه حصل الاختلاف بين أهله فى شأنها وحاصل السؤال الاول هل الراجح جواز قضاء المقلد أم لا فاقول الاوامر القرآ نية ليس فيها الا أمر الحاكم بان يحكم بالعدل والحق وما أنزل الله وما أراه الله ومن المعلوم لكل عارف أنه لا يعرف هذه الامور الا من كان مجتهدا اذ المقلد أنما هو قائل بقول الغير دون حجته وليس العلريق الى العلم بكون الشيء حقا أو عدلا الا الحجة والمقلد لا يعقل الحجة اذا جاءته فكيف بهتدي للاحتجاج بها . وهكذا لا عام عنده بما أنزل الله انما عنده علم بقول من هو مقلده فلو فرض انه يعلم بما أنزل الله وما جاء عن رسول الله علم الله عليه وسام علما صحيحا لم يكن مقلدا بل هو مجتهد وهكذالا نظر المقلد فاذا حكم بشي فهو لم يحكم بما أراه الله بل بما أراه امامه ولايدري أذلك القول الذي فاذا حكم بشي فهو لم يحكم بما أراه الله بل بما أراه امامه ولايدري أذلك القول الذي فاله أمامه والدي يقضي بين المسلمين بما قاله أمامه وافق للحق أم مخالف له وبالجلة فالقاضي هو من يقضي بين المسلمين بما قاله أمامه وافق للحق أم مخالف له وبالجلة فالقاضي هو من يقضي بين المسلمين بما

<sup>(</sup>۱) قوله المخلاف الليماني هو من وادى حلى الى زبيد ولفظ المخلاف مستعمل في اليمن بمغنى القطر

جاء عن الشارع كما جاء في حديث معاذ عند أبي داود والترمذي أنرسول الله صلى الله عليه وسلم لما أراد أن يبعث معاذا الى اليمن قال : كيف تقضى اذا اعترض لك القضاءقالُ أقضى بكتاب الله قال فان لم تجد في كتاب الله قال فبسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم قال فان لم تجد في سنة رسول الله قال اجتهد رأبي ولا آلوه قال فضرب رسولالله صلى اللهعليه وسلم صدردوقال الحمدلله الذىوفق رسول رسول الله صلى الله عليه وسلم لما يرضى رسول الله . وهذا الحديث وان كان فيه مقال فقـــد جمع طرقه وشواهده الحافظ ابن كثير في جزء وقال هو حــديث حسن مشهور اعتمد عليه أئمة الاسلام وقد أخرجه أيضا أحمد وابن عدى والطبراني ولائمة الحديث كلام طويل في هذا الحديث فبعضهم يقول باطل لا أصل له وبعضهم يقول حسن معمول به وبعضهم يقول ضعيف والحق أنه من الحسن لغميره وهو معمول به وقد دل هذا الحديث على انه بجب على القاضي أن يقدم القضاء بكتاب الله ثم اذالم يجد فيه قضى بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم اذا لم يجداجتهد رأيه والمقلدلا يتمكن من القضاء بما في كتاب الله لانه لايمرف الاستدلال ولا كيفيته ولا يمكنه القضاء بما في سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم كذلك ولانه لايميز بين الصحيح والمرضوع والضميف الممل باى علة ولا يعرف الاسباب ولا يدري بالمتقدم والمتأخر والعام والخاص والمطلق والمقيد والمجمل والمبين والناسخ أن يمكن من أن يعرف اتصاف الدليل بشيء منها وبالجسلة فالمقلد اذا قال صح عندی فلا عند له وان قال صح شرعا فهو لایدری ما هو الشرع وغایةمایمکنهأُنّ يقول صبح هذا من قول فلان وهو لايدوى هل هو صحيح في نفس الامر أملا فهو بلاريب أحد قضاة النار لانه اما أن يصادف حكم الحق فهو حكم بالحق ولا يملم انه الحق أو يحكم بالباطل وهو لايعلم أنه باطل وكلا الرجلين فى النار كماورد بذلك النص عن الختار . وأما قاضي الجنة فهو الذي بحكم ويعلم أنه الحق ولا شك أن من يعلم بالحق مجتهد لامقلد هذا يمرفه كل عارف فان قال المقلد أنه يعلمان ماحكم به من قول امامه حق لان كل مجتهد مصيب فنقول له هل أنت مقلد في هذه

المسأله أعنى أن كل مجتهد مصيب أم مجتهد ذان قال كنت مقلدا في هذه المسألة فقد جملت ماهو محل النزاع دليلا لك وهو مصادرة باطلة فانك لاتملم بانها حق في نفسها فضلا عن أن تعلم بزيادة على ذلك وان كنت مجتهدا في هـٰـذه المسألة فكيفخني عليك ان المراد بكون كل مجتهدمصيباهو منالصوابلامن الاصابة كما أقر بذلك القائلون بتصويب المجتهدين وحرروه فى وؤلفاتهم المعروفة الموجودة بآيدى الناس واذا كان ذلك من الصواب لامن الاصابة فلا يستفاد من المسألة ماتزعه من كونه مذهب امامك حمّا فانه لاينافي الخطأ ولهذا صح عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال « اذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران وان اجتهــد فاخطأ فله أجر ﴾ وهذا لايخني الاعلى أعى واذا لم تتمقل الفرق بين الصواب والاصابة فاستر نفسك بالسكوت ودع عنك الكلام فى المباحث العلمية وتعلم ممن يعلم حتى تدوق حلاوة العلم فهذا حاصل مالدى فى هذه المسألة وان كانت طويلة الذيل والخلاف فيها مدون في الاصول والفروع ولكن السائل لم يسأل عن أقوال الرجال أنمــا سئل عن تحقيق الحق فان قلت اذا كان التخاصم ببلد لايوجد فيها مجتهد هــل يجوز للخصمين الترافع الى من بها من القضاة المقلدين قلت اذا كان يمكن وصولهما الى قاض مجتهد لم يجز للمقلد أن يقضى بينهما بل برشدهما الى القاضي المجتهد أو يرفع القضية اليه ليحكم فيها بما أراه الله فان كانالوصول الى القاضي المجتهدمتمذرا أومتعسرا فلا بأس بان يتولى ذلك القاضي المقاد فصل خصوماتهما لكن يجب عليه أن لا يدعى علم ماليس فيه من شانه فلا يقول صبح له ولا صح شرعا بل يقول قال امامي كذا ويعرف الخصمين انه لم يحكم بينهما الابما قاله الامام الفلاني وفي الحقيقة هو محكم لا حاكم وقد ثبت التحكيم في هذه الشريعة المطهرة كاجاء ذلك في القرآن في شأن الزوجين وأنه يوكل الأمر الى حكم من أهل الزوج وحكم من أهــل الزوجة كما فى قوله تعالى ( بحكم به ذوا عدل منكم ) وكماوقع فيزمن النبوة ومع الصحابة في غير قضية ومن لم يجد ماء تيمم بالتراب والرمدأ هون من العمي ولا يغتر العاقل بمايزخرفه المقلدون ويموهمون به على العامة من تعظيم شان من يقلدونه ﴿ ـ اللَّامَةُ ١٠ وينشر فضائله ومناقبه والمواذة بينهو بين من يبلغ رتبة الاجتهاد في عصر هؤلاء المقلدين فان هذا خروج عن محل النزاع ومفالطة قبيحة وما أسرع نفاقها عند العامة لان أفهامهم قاصرة عن ادراك الحقائق والحق عنده بالرجال و للاموات في صدورهم جلالة وفخامة وطبائع المقلدين قريبة من طبائعهم فهم الى قبول أقوالهم أقرب منهم الى قبول أقوال العلماء المجتهدين لان المجتهدين قد باينوا العامة وارتفعوا الى رتبة تضيق أذهان العامة عن تصورها فاذا قال المقلد مثلا أنا أحكم بحدهب الشافعي وهو أعلم من هذا المجتهد المعاصر له وأعرف بالحق منه كانت العامة الى تصديق هذه القالة والاذعان لها أسرع من السيل المنحدر وتنفعل أذهانهم كذلك الكل انفعال ه

فاذا قال المجتهد مجيبا على ذلك المقلد إن محل النزاع هو الموازنة بنى وبينك لابينى وبين الشافعى فانى أعرف العدل والحق وما أنزل الله واجتهد برأبى اذا لم أجد فى كتاب الله وسنة رسوله نصا وأنت لا تعرف شيئا من ذلك ولا تقدر على أن تجتهد برأيك اذ لا وأي الك ولا اجتهاد لان اجتهاد الرأى هو ارجاع الحم الى السكتاب والسنة بالمقايسة أو بعلاقة يسوغها الاجتهادوانت لا تعرف كتابا ولا سنة فضلا عن ان تعرف كيفية الارجاع اليهما بوجوه مقبولة كان الجواب الذى جاء به المجتهد مع كونه حقا بحتا بعيدا عن ان يفهم العامة أو تذعن لصاحبه \*

ولهذا نرى فى هذه الازمان الغريبة الثان ماينة للقلد عن امامه أوقع فى النفوس بما ينقله المجتهد من كتاب الله ومنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وان جاء من ذلك بال كثير الطيب وقد رأينا وسمعنا مالايشك بانه من علامات قيام القيامة على أن كثيرا من المقلدين قد ينقل فى حكمه أو فتواه عن مقلد مثله قد صار تحت اطباق الثرى وأمامه عنه براء فيجول ويصول وينسب ذلك الى مذهب الامام وينسب من ياتى بما يخالفه من كتاب أو سنة الى الابتداع ومخالفة المذهب ومباينة أهل العلم وهو لو ارتفعت رتبته عن هذا الحضيض قليلا لعلم أنه هو المخالف لا المو افق له ولنوضح هذا بشىء يعرفه المقلدون فى ديارناه في منقول اذا قال الحالم المهجتهد فى مسألة من المسائل بخيلاف ما فى متن الازهار فنقول اذا قال الحالم المهجتهد فى مسألة من المسائل بخيلاف ما فى متن الازهار

فلا يعدم جاعة من المقلدين ينكرون عليه هذه المخالفة لما في الازهار ويتقربون الى العامة بانهم بحافظون على العمل بما في هذا الكتاب وانهم مشيدون المذهب قائمون بنشره و إن ذلك المجتهد يخالف ولو اتصفوا لعلموا أنهم هم المخالفون لما في الازهار وان ذلك المجتهد أسعد منهم بموافقته فاز في أول فصل من فصول الازهار ان التقليد جائز لغير المجتهد لاله ولو وقف على نصه أعلم منه وقاله بعد ذلك بعد الالتزام بحرمة الانتقال الا الى ترجيح نفسه فهذا الازهار مصرح في أوائله بان عمل المجتهد بما في مسائله تقليداً غير جائز له فالمقلد المسكين بريد من هذا المجتهد أن لايمدل باجتهاده ولا برجع الى ترجيح نفسه بل يقلد مؤلف الازهار في المسائل الفرعية التي فيه فيوقفه فيا لا يجوز بنص الازهار ثم هذا المقلد الذي يريد أن يكون عنهدا فانه قال والاجتهاد في الاصح فهذا المقلد ليس من شروط القاضي أن يكون مجتهدا فانه قال والاجتهاد في الاصح فهذا المقلد ليس بقاض بنص الازهار كما انه خطيء في انكاره على من يخالف الازهار من المجتهدين بقاض بنص الازهار فانه قال في كتاب السير في فضل انكار المنكر ( ولا في مختلف بيع على منهو مذهبه) وهذا المقلد قد نصب نفسه لا نكار اجتهادات المجتهدين فيه على منهو مذهبه) وهذا المقلد قد نصب نفسه لا نكار اجتهادات المجتهدين تلبيسا على الموام وترويجا لقصوره على غير ذوى الافهام ه

وبيان ذلك أنه ان كان عالما بهذه النصوص التي ذكر ناها في الازهار فهو في انكاره وترسيخه لنفسه بماليس من أهله مخالف لما يعتقد أنه الحق بل لما يقصر الحق عليه وان كان جاهلا بهذه النصوص فهو تهمة لانه يدعوالناس الى مالايعرفه ويرشدهم الى ماليس عنده وينصب نفسه للانكار على أكابر العلماء وهو لا يعرف التقليد فضلا عن ان يعرف مافوقه ومن كان بهذه المنزلة فهوصاحب الجهل المركب الذي لا يستحق أن يخاطب بل على كل صاحب علم أن يرفع نفسه عن مجادلته و يصون السانه عن مقاولته الا أن يطلب منه أن يعلمه مما علمه الله ه

من الشرعيات الامجرد التكلم بالشهادة هل هم كفار أم لا وهل على المسلمين غزوهم أم لا . أقول من كان تاركا لاركان الاسلام وجميع فرائضه ورافضا لما يجب

عليمه من ذلك من الاقوال والافعال ولم يكن لديه الا مجرد التكلم بالشهادتين فلا شك ولا ريب أن هذا كافر شديد الكفرحلال الدم وصيانة الاموال أعالكون بالقيام باركان الاسلام فالذي يجب على من يجاور هذا الـكافر من المسلمين في المواطن والمساكن أن يدءوه الى العمل باحكام الاسلام والقيام بما يجبعليه القيام به على المام ويبذل تعليمه ويلين له القول ويسهل عليه الامر ويرغبه في الثواب وبخوفه من العقاب فان قبل منه ورجع اليه وعول عليه أكدها أو يوصله الى من هو أعلم منه بأحكام الاسلام وان أصرّ ذلك الكافر على كفره وجب على من يبلغه أ.وه من المسلمين أن يقاتلوه حتى يعمل بأحكام الاسلام على النام فان لم يعمل فهو حلال الدم والمال حكمه حكم أهل الجاهلية وما أشبه الليلة بالبارحة وقد أبان لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم قولا وفعلا مانعتمده في قتال الكافرين والآيات القرآنية والاحاديث النبوية في هذا الشأن كثيرة معلومة لكل فود من أهل العلم بل هذا الامر هوالذي بعث الله سبحانه به رسوله وأنزل لاجله كتبه والتطويل فى شأنه والاشتغال بنقل برهانه من باب ايضاح الواضح وتبيين البين فاذا صح الاصرار على الكفر فالدار دار حرب بلاشك ولا شبهة والاحكام الاحكاموقد اختلف المسلمون في غزو الكفار الى ديارهم هل يشترط فيه الامام الاعظم أملا والحق الحقيق بالقبول أن ذلك واجب على كل فرد من أفراد المسلمين والآيات القرآنية والأحاديث النبوية مطلقة غبر مقيدة.

(السؤال النالث) حاصله ما قيل في العصاة من أهل بيت النبوة أنهم لا يعاقبون على ما يرتكبون من الذنوب بل هم من أهل الجنة على كلحال مكريما وتشريفا هل ذلك صحيح أم لا أقول لاشك ولا ريب أن أهل البيت النبوى المطهر لهم من المزايا والخصائص والمناقب ماليس لنديرهم وقد جاءت الآيات القرآنية والاحاديث النبوية شاهدة لهم بما خصهم الله بهمن التشريف والتكريم والنبجيل والتعظيم . وأما القول برفع المقوبات عن عصائهم وأنهم لا يخاطبون بما اقتر فوه من الما ثم فلا يطالبون بما جنوه من العظا ثم فهذه مقالة باطلة ليس عليها اقتر فوه من الما المنيرية )

أثارة من علم ولم يصح فى ذلك عن الله ولا عن رسوله حرف واحـــد وجميع ما أورده علماء السوء المتقربون إلى المتعلقين بالرياسات من أهل هذاالبيتالشريف فهو باطل موضوع أو خارج عن محل النزاع بل القرآن أعدل شاهدو أصدق دليل على زجر قول كل مكابر جاحد فانه قال عز وجل في نساء النبي صـلى الله عليــه وسلم ( من يأت منكن بفاحشة مبينة يضاعف لها المذاب ضعفين ) و ليس ذلك الا لما لهن من رفعة القدر وشرافة المحل بالقرب من رســول الله صلى الله عليــه وسلم وذريته الاطهار هم أحق منهن بهذا المضار فانهم أقرب الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأشرف قدرا وأعلى محلا وأكرم عنصرا وأفخم ذكرا ولوكان الامركا زعم هذا الزاعم لم يكن لقوله تعالى (وأنذر عشيرتك الاقربين) معنى ولا كبير فائدة واذا كان المصطفى صلى الله عليه وسلم يقول لفاطمة البنول التي هي بضمة منه يغضبه ما يغضبها ويرضيه ما يرضيها ﴿ يَافَاطُمُهُ بَنْتُ مَحْمُدُ لَا أُغْنَى عنك من الله شيئا ، فليت شعرى من هذا من أولادها الذى خصـه الله بما لم يخصها ورفعه الى درجة قصرت عنها فابعـ د الله علماء السوء وقلل عددهم فان الماصي من أهل هذا البيت الشريف المطهر اذالم يكن مستحقاعلي معصية مضاعفة العقوبة فأقل الاحوال أن يكون كسائر الناس فياء ن شرفه الله بهذا النسب الشريف اياك أن تغتر بما ينمقه لك أهل التبديل والتحريف،

(السؤال الرابع) حاصله الاستفهام عن مذهب أهل الحق في شأن ما شجر بين الصحابة في الخلافة وما يترتب عليها ، أقول أن كان هذاالسائل طالباللنجاة مستفهما عن أقرب الاقوال الى مطابقة مراد مولاه كايشعر بذلك تصرفه في سؤاله فليدع الاشتغال بهذا الامر و يترك المرورفي هذا المضيق الذي تاهت فيه الافكار وتحبرت عنده أفكار أهل الانظار فان هؤلاء الذين تبحث عن حوادثهم وتتطلع لمعرفة ما شجر بينهم قد صاروا تحت أطباق الثرى ولقوا ربهم في المائة الاولى من البعثة وهانحن الآن في المائة النالئة عشرفا لنا والاشتغال بهذاالشأن الذي لا يعنينا ومن حسن اسلام المرء تركه مالا يعنيه ، وأى فائدة لنا في الدخول في الامورالي المناف فيها ريبة وقد أرشدنا الى أن ندع مايريبنا الى مالا يريبنا ويكفينا من تلك القلاقل المنافعة فيها ريبة وقد أرشدنا الى أن ندع مايريبنا الى مالا يريبنا ويكفينا من تلك القلاقل المنافعة فيها ريبة وقد أرشدنا الى أن ندع مايريبنا الى مالا يريبنا ويكفينا من تلك القلاقل المنافعة فيها ريبة وقد أرشدنا الى أن ندع مايريبنا الى مالا يريبنا ويكفينا من تلك القلاقل المنافعة فيها ريبة وقد أرشدنا الى أن ندع مايريبنا الى مالا يريبنا ويكفينا من تلك القلاقل المنافعة فيها ريبة وقد أرشدنا الى أن ندع مايريبنا الى مالا يريبنا ويكفينا من تلك القلاقل المنافعة فيها ريبة وقد أرشدنا الى أن ندع مايريبنا الى مالا يريبنا ويكفينا من تلك القلاقل المروبة ويكفينا من المائه المنافقة المنافقة المنافعة المنافعة

والزلازل أن نمتقد انهم خير القرونوأفضل الناس وان الخارجين على أمير المؤمنين رضوان الله عليهم المحاربين له المصرين على ذلك الذين لم تصح توبتهم بغاة وانه المحق وهم المبطلون. وما زاد على هذا المقدار فهو من الفضول الذي يشتغل به من لايبالي بدينه وقد تلاعب الشيطان بكثير من الناس فأوقعهم في الاختلاف في خبر القرون الذي قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في شأنهم لبعض من هو من جملتهم لكنه تأخر اسلامه عنهم « لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبامابلغمد أحدهم ولا نصيفه ، فاذا كان مثل أحد ذهبا من المتأخرين من الصحابة المخاطبين بهذا الخطاب لاببلغ مد أحد متقدميهم ولا نصيفه فما أظنه يبلغ بمثل أحــد ذهبا منا مقدار حبة من أحدهم ولا نصفها فرحم الله امرأ اشتغل بما أوجبه الله عليه وطلبه منه وترك مالاينود عليه بنفع لافى الدنيا ولا فى الآخرة بل يعود عليــه بالضر ولولم يكن من الضر الا مجرد ماأرشدنا اليه رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله «من حسن اسلام المرء تركه مالا يعنيه» لكفي فهذاو الله ممالا يعنينا ومن ظن خلاف هذا فهو مغرور مخدوع قاصر الباع عن ادراك الحقائق ومعرفة الحقءلي وجهه كاثنا من كان والله لوجاء أحدهم يوم القيامة بما يملأ الدنيا من الحسنات ما كانانا من ذلك شيء ولو جاء أحدهم ( وصانهم الله ) من السيئات بمثل ذلك ما كان علينا من ذلك شيء ففيم النعب وعلام نضيع الاوقات في هذه الترهات \*

(السؤال الخامس) حاصله الاستفهام عن العادات الجارية في بعض البلمان من الاجتماع في المساجد لتلاوة القرآن على الاموات وكذلك في البيوت وسائر الاجتماعات التي لم ترد في الشريعة هل يجوز ذلك أملا \* أقول لا شك ان هذه الاجتماعات المبتدعة ان كانت خالية عن معصية سليمة من المنكرات فهي جائزة لان الاجتماع ليس بمحرم في نفسه لاسيا اذا كان لتحصيل طاعة كالتلاوة ونحوها ولا يقدح في ذلك كون تلك التلاوة مجمولة المبيت فقد ورد جنس التلاوة من الجاعة المجتمعين كما في حديث حسن ولا فرق بين تلاوة يس من الجاعة الحاضرين عند الميت أو على قبره و بين تلاوة جميع القرآن أو بعضه لميت في مسجده أو بينه ، وبالجلة فالاجتماعات العرفية التي

لم برد جنسها فى الشريعة ان كانت لاتخلو عن منكر فلا يجوز حضورها ولا يحسل ولا تطيب نفس مسلم بحضوره وقف المنكرات والمعاصى وان كانت خالية عن ذلك وليس فيها الا مجرد التحدث بما هو مباح فهذا لانسلم انه لم يرد جنسه فى الشريعة المطهرة فقد كان الصحابة الراشدون يجتمعون فى بيوتهم ومساجدهم وبينهم نبيهم صلى الله عليه وسلم و يتناشدون الاشعار و يتذا كرون الاخبار و يأ كلون و يشربون فن زعم ان الاجباع الخالى عن الحرام بدعة فقد أخطأ فان البدعة هى التى تبتدع في الدين وليس هذا من ذلك \*

(السؤال السادس) حاصله الاستفهام عن الحلف بغير الله كالحلف بالسلطان والاولياء والقرآن من دون قصد تعظيم المخلوق به بل لاجل الاعتياد بذلك فى المحاورة ، أقول هذا لايحل لمن كان يؤمن بالله واليوم الآخر. وقد ورد النهى عنه فى الاحاديث الصحيحة وورد أيضا فى الاحاديث ما يفيد ان فاعل ذلك يكفر اذا كان حلفه باللات والعزى ونحو ذلك من الطواغيت و ورد أن من فعل ذلك لم يرجع الى الاسلام سالما وهذه أحاديث صحيحة ثابتة فى دواوين الاسلام فان سبق لسان الحالف الى شىء من ذلك لاجل تمرنه عليه فعليه أن يتدارك نفسه بالاستغفار ويعود لسانه ونفسه الخير مااستطاع ولا يقع فيما نهى عنه الشارع وتوعد عليه فان النفس قابلة للتعليم اذا عودت غير ماقداعتادته عادت الى الموافقة ولو بعد حن \*

(السؤال السابع) عن تبقية شعر الرأس هل هو مسنون اذا علم من نفسه النقص عن تخليله بالماء عند وجوب الفسل أم بجب عليه ازالته «أقول» وخير الامور السالفات على الهدى وشر الامور المحدثات البدائع قد كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم جمة الى شحمة اذنيه وكذلك المشاهير من الصحابة الذين نقلت الينا حليتهم وقد جاءت الاحاديث الصحيحة الصريحة بذلك فمن أراد الاقتداء بالهيئة التي كان عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم من دون أن يحلق بعض ثعر الرأس و يبقى بعضه كما يعتاده البدو في الجهات المتصلة بصنعاء فان ذلك منهى شعر الرأس و يبقى بعضه كما يعتاده البدو في الجهات المتصلة بصنعاء فان ذلك منهى

عنه لان التحليق ان كان بموضع الحلاقة فقد ورد عنه النهى الصحيح وان كان بموضع من الرأس فهو القزع المنهى عنه بالحديث الصحيح وهكذا حلق البعض وترك البعض وأما حلق الرأس كله فلم برد مايدل على النهى عنه وان كانتخلاف السنة اذا كان لغير النسك وقد ثبت ان التحليق سيما الحوار جولعلهم يفعلون ذلك مهتقد بن مشروعيته نعم ورد الامر النبوى لمن أسلم بأن يحلق عنه شعر الكفر فمن دخل بالاسلام بعد الكفر فعليه أن يحلق شعره الذي كان على بدنه فى الكفر وهو شعر الرأس الاشعر اللحية ونحوه مما الايرد الشرع بحلقه هذا على تسليم أن أمره صلى الله عليه وسلم لهذا الفرد من أفراد الكفار يكون أمراً لمكل فرد منهم والخلاف فى المسألة معروف فى الاصول ولم ينقل الينا أنه صلى الله عليه وسلم أمر أحدا ممن أسلم من أكابر الصحابة أن يحلق شعره والا من غيرهمن متأخرى الاسلام غير هذا الرجل ومع هذا فالحديث المذكور فى حلق الرأس ضعيف كما أوضح ذلك غير هذا الشأن ه

(السؤال الثامن) حاصله الاستفهام عن أرض فيها آثار ملك متقادمة ولا يد عليها فى الحال ولا يعرف مالكها ولبعض الناس أوضاع شرعيــة تفيد أن له ملكا فيها ولكنه غير معين فى جهة من جهاتها فهل يجوز احياؤها أملاه

أقول ان الارض التي فيها آثار ملك لمالك غير معروف انكانت في البلاد الامامية فهي لبيت المال و يكون أمرها الى الامام بجعلهالمصلحة من مصالح المسلمين أو يبيعها أو يؤجرها وان كانت في أرض غير امامية كان أمرها الى أصلح أهل تلك البلد بجعلها في مصالح المسلمين واذا كان لاحد الناس أوضاع صحيحة تفيد أنه يملك مقدارا معلوما غير معين في جهة من جهاتها كان له ذلك المقدار من أوسط بقاعها الذي يكون متوسطا بين أعلاها وأدناهااذا كانت مختلفة وان كانت متحدة فللامام أو الحاكم عن جهة أو حاكم المصالح أن يعين لصاحب الوضع مااشتمل عليه وضعه في أي جهة من جهاتها والمفروض أنه لا تبوت ليد عليها حتي تعارض لقوم معروفين وهي منسوبة اليهم نسبة تفيد الملك فان كان نصيب كل واحدمنهم معلوما غير معين في جهة قسمت بينهم على قدر الانصباء وان كان النصيب مجهولا قسمت غير معين في جهة قسمت بينهم على قدر الانصباء وان كان النصيب مجهولا قسمت

بينهم على الرؤوس مع عدم البرهان الشرعي بوجه من الوجوه،

( السؤال الناسع ) حاصله هل بجوز التأديب بالمال اذا حصل من أحد الرعايا قتل أو تحوه أولا يجوز وان كانوا لايقومون في الغالب بما أوجب الله عليهم من صلاة وصيام ونحوهما وهل في أموالهم حق غير الزكاة \* أقول قد شرع الله لعباده الشرائع وحد لهم الحدود وجعل لـكل ذنب عقو بة فالقاتل يقتل أو يسلم الدية ان لم يَكُمل شروط التصاص أو كملت ورضى الورثة بالدية والجانى يقتص منه فيما يجب فيه القصاص ويسلم الارث في الجناية التي لاقصاص فيها والزاني والسارق والقاذف والسكر أن قد جاءت الشريعة بعقو بات مقدرة فى كلواحد منهم .وتارك أركان الاسلام أو بعضها اذا أصر على الترك ولم يتب وجب قتاله بحسب الاستطاعة وهكذا جاءت الشريعة المطهرة بما يلزمكل من فعل محرما أو ترك واجبا وام يأت في شيء من هذه الامور الشرعية التأديب بالمال وانورد شي ممن ذلك في الشريعة كتضميف الغرامة فى بعض المسائل وأخذ شطر من لم يسلم الزكاة وأخذ ثياب من يقطع أشجار حرم المدينة ونحو ذلك فهو مقصور على محله لايجوز مجاوزته الى غيره وقد استوفيت الـكلام على ذلك في رسالة مستقلة وسردت فيها المواضع التي وردث وأوضحت هنا ان الاصل المعلوم بالضرورة الدينية هونحريم مال المسلم وعصمته وعدم تسويغه الا بطيب من نفسه وان تلك المواضع التي فيها التأديب بالمال كالمخصصة لهذا العموم فيقتصر عليها ولايجوز مجاوزتها الىغيرهاوالهلايجوز ذلك في هذه المواضع التي وردت الا لائمة المسلم بن المتبحرين في معرفة أحكام الدين ولا يجوز لافرادهم كاثنا من كان ولا يشك عالم أن تلك المواضع اليسميرة واردة على خلاف الاصل في هذه الشريعة فان الاصل الملوم بالضروة هو ماورد فى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم من العقو بات المقدرة للعصاة وقد تهافنت الظلمة فى هذه المسألة تهافتا شنيعا حتى عطلوا الحدود الواجبة واستحلوا أموال المسلمين بغيرحتها فأخذوا ماحرم الله عليهم أخذه وهو مالالمسلم وأهملوا ما أخـــذ الله عليهم القيام به وهو الحدود فجمعوا بين خطيئتـــين شنيعتين هما استحلال أموال المسلمين وأكلها بالباطل وتعطيل حدود الله التي شرعها لعباده

وأعانهم على ذلك علماء السوء فأفتوهم بما وجدوه في نصوص أهل العلم من الكلام على التأديب بالمال فضلوا وأضلوا وكأنوا شركاه لهم في المظلمة معأن نصوص أهل الملم مقيدة بقيود مشروطة بشروط وكذلك الادلة الواردة في ذلك فانها في مواطن خاصة مباينة لمايفعله أهل الظلم مبنية على مصالح عامة وخاصة لايقف على وجــه الحكمة فيها الا أفراد العلماء وأما ماسأل عنه السائل ( هل في المالحق سوي الزكاة ) فأقول قد تكلم علماءالتفديرو الحديث والفقه فى ذلك بكلامطويل والراجح أن حديث ليس في المال حقسوا الزكاة عام مخصص بمثل وجوب الضيافة وسد رمق محترم الدم كما وردت بذاك الادلة الخاصة وبمثل قوله تعالى(وآثوا حقه يوم حصاده ) وقوله تعالى ( وجاهدوا باموالكم وأنفسكم ) ونحو ذلك بمــا وردت به الشريمة المطهرة لامالا ترد به مما ابتدعه أهــل الظلّم وجعلوه ذريعة الى أكل أموال الناس بالباطل .

( السؤال العاشر ) عن العائر المستجدة في الحرم الشريف كالمقامات والمنارات وكذاك النعلية في البيوت زيادة على الحاجة أقول عمارة المقامات بدعة باجاع المسلمين أحدثها أشر الوالثالشر اكسة فرجن برقوق فيأوائل المائة الناسمة من الهجرة وانكر ذلك أهل العلم في ذلك العصر ووضعوا فيه مؤلفات وقد بينتذلك في غير هذا الموضع ويالله المجب من بدعة بجدئهامن هو من شر ملوك المسلمين فىخير بقاع الارض كيف لم يغضب لها من جاء بعده من الملوك الماثلين الى الخير لاسماوقد صارت هذه المقامات سببا من أسباب تفريق الجماعات وقد كان الصادق المصدوق ينهى عن الاختلاف والفرقة ويرشد الى الاجتماع والالمة كما فى الاحاديث الصحيحة بل نهى عن تفريق الجاعات في الصلوات وبالجدلة فكل عاقل متشرع يعلُّم انه حدثت بسبب هذه المذاهب التي فرقت الاسلام فرقا مفسدة اصيب بها الدين واهله وأن من أعظمهاخطراً وأشدها على الاسلام ماوقع الآن في الحرم الشريف من تفرق الجماعات ووقوف كل طائفة فى مقام من هذه المقامات كانهم اهل أدبان ١- الانعام ١٤١ وشرائع مختلفة فانا لله وإنا اليمه راجون واما رفع المنارات فاصل وضعها

لمقصد صالح وهو اسماع البعيدعن محل الاذانوهد ممصلحة مسوغة اذالم تعارضها

مفسدة فان عارضتها مفسدة من المفاسد المخالفة للشريعة فدفع المفاسد مـقدم على جلب المصالح كما تقرر ذلك فى الاصول. واما تشييد البنيان ورفعه فوق حاجة الانسان فقد ورد النهى عنه والوعيد عليه وثبت انه صلى الله عليه وسلم أمر بهدم بعض الابنية وليس ذلك مجرد بدعة بل خلاف ماارشد اليه الشارع \*

السوآل الحادي عشر ١٠٠٠ عن شجرة التنباك هل يجوز استعالما على الصفة التي يستعملها كثير من الناس الآن ام لا عد اقول الاصل الذي يشهد له القرآن الكريم والسنة المطهرة هــو ان كل مافي الارض حلال ولايحرم شيء من ذلك الا بدليل خاص كالسكر والسيرالقاتل وما فيه ضرر عاجل أو آجل كالتراب ونحوه ومالم يرد فيمه دليل خاص فهو حلال استصحابا بالبراءة الاصلية وتمسكا بالا دلة العامة كقوله تعالى ( خاق لكم مافى الارض جميعاً ) ( قل لا أجد فيما أوحى أَلَىُّ مُحرِمًا) الآية وهكذا الراجح عندى أن الاصل في جميع الحيوانات الحل ولا يحرم شيء منها الا بدليل يخصصه كذى الناب من السباع والمخاب من الطير والكلب او الخنزير وسائر ماورد فيه دليل يدل علي تحريمه اذا تقرر هذا علمت ان هذه الشجرة التي سماها بعض الناس التنباك وبعضهم التوتون لم يأت فيها دليل يدل على أبحريمها وليست من جنس المسكرات ولامن السموم ولامن جنس مايضر آجلا أوعاجلا فن زعم أنها حرام فعليه الدليل ولا يفيد مجرد القال والقيل وقد استدل بعض أهل العلم على حرمتها بقوله نمالي ( بحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث) وأدرج هذه الشجرة تحت الخبائث بمسلك من مسالك العلة المدونة في الإصول وقد غلط في ذلك غلطا بينا فان كون هذه الشجرة من الخبائث هو محل النزاع والاستدلال بالآية السكريمة على ذاك فيه شوب مصادرة على المطلوب والاستخباث المذكور أن كان بالنسبة إلى من يستعملها ومن لا يستعملها فهو باطل فان من يستعملها هي عنده من الطيبات لامن المستخبثات وان كان بالنسبة الى بعض هذا النوع الانساني فقد وجد منهم من استخبث العسل وهو من أطيب الطيبات وقد صح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يأكل الضب وقال اجدنى أهافه . فأكله بعض الصحابة بمرأى ومسمع منه صلى الله عليه وسلم ومن أنصف من نفسه وجد كثيرا من الامور التي أحلها الشارع من الحيو انات وغيرها أوكانت حلالا بالبراءة الاصلية وعوم الادلة في هذا النوع الانساني من يستخبث بعضها وفيهم من يستطيب ما يستخبث غيره فلو كان مجرد استخباث البعض مقتضيا لتحريم ذلك الشيء عليه وعلى غيره لكان العسل ولحوم الابل والبقر والدجاج من الححرمات (۱) لان في الناس من يستخبث ذلك و يعافه واللازم باطل فاللزوم مثله فتقرر بهذا أن الاستدلال على تحريم التوتون لكون البعض يستخبثه غلط أو مغالطة وقد انقضى الجواب على سؤالات السائل مع المبالغة في الاختصار ليسهل الانتفاع بذلك على طالب الفائدة ولو بسطنا الجواب بعض البسط لجاء جواب بعض هذه الاسئلة على انفراده في كواريس فا الظن بجميعها والحدللة أولا وآخرا وظاهرا و باطناوصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلمه

﴿ يُمت بحمد الله تمالي وحسن توفيقه ويليها الرسالة السادسةانشاء الله تمالى ﴾

( م ١٣ - ج ٣ مجموعة الرسائل المندية )

<sup>(</sup>١) هذه مغالطة ظاهرة فان هذه الاشياء ثابت حلها بنص الكتاب والسنةوأن علماء عافها أكر الناس وشجرة التنباك ليست بما ثبت حله بل نص على تحريمه كافة علماء الحكمة من مسلم وغيره بسبب ضرره وأنه يحدث ضررا كثيرا في جيسع جسم الانسان حتى ان من يشربه ويستعمله يقرعلى نفسه بانه يحصل عنده ضرر بسبه وأن صحته تضعف وتأخذ في الانحطاط وليس يثبت أن كل حكم جزئ منصوص عليه نصا صريحا بخصوصه بل بعض الاشياء ثابت حكمه بدليل خاص وبعضه بدليل عام يندرج ذلك الجزئي تحته وهذا لا يخفي على من له أدنى ادراك بعلم الاصول وقواعد الشريعة في فيعلم الماقل أنه اسراف وقد قال تعالى (ولا تسرفوا) وتبذير وقال سبحانه (إن المبذرين كانوا اخوان الشياطين) ومفتر وقد نهى النبي صلى الله عليه وآله وسلم عن كل مسكر ومفتر فلذلك اذا استعمله الانسان في بادىء أمره يحصل عنده غيبان وتفتير يشعر به وبشكو . ومهلك وقد قال تعالى (ولا تلقوا بايديكم الى التهلكة) وضر روقدقال رسول وبشكو . ومهلك وقد قال تعالى ( ولا تلقوا بايديكم الى التهلكة ) وضر روقدقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وآله وسلم و الله وسلم و الله أعلم

## الرسالة السادسة

# بسِ الدارم الجم

#### 🏎 و به نستمین وعلیه التوکل 🗫

قال الشيخ الامام شيخ الاسلام بقية الجنهدين تقى الدين السبكي رحه الله سألت وفقك الله عن قول امامنا الشافعي رضي الله عنه اذا صح الحديث فهو مذهبي وهو قول مشهور عنه لم بختلف الناس في أنه قله وروى عنه معناه أيضا بألفاظ مختلفة \* قال ابن أبي حام حدثنا أبي قال سمعت حرملة يقول قال الشافعي كرماقات فكان عن الذي صلى الله عليه وسلم أولى ولا تقلدوني \* وقال الاصم سمعت الربيع يقول سمعت الشافعي يقول اذا وجديم في كتابي خلاف سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فقولوا بها ودعوا ماقلته \* قال وسمعت الشافعي روى حديثا فقال له رجل ياأ باعبد الله تأخذ بهذا فقال متى رويت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حديثا صحيحا فلم آخذ به فأشهدكم أن عقلى قد ذهب . وقال الحميدي روى الشافعي يوما حديثا صحيحا فلم آخذ به فقال رأ ينني خرجت من كنيسة على زنار حتى اذا سمعت لرسول الله صلى الله عليه وسلم حديثا لاأقول به \* وقال الربيع سمحت الشافعي وسأله رجل عن مسألة عليه وسلم حديثا لاأقول به \* وقال الربيع سمحت الشافعي وسأله رجل عن مسألة به فرأينه أرعد وانتفض وقال ياهذا أي أرض تقاني وأي مهاء تظانى اذا رويت

عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حديثًا فلم أقل به نعم على السمع والبصر ، وقال ابن أبي حاتم اخبرني أبو محمد السجستاني فها كتب الى عن أبي تورسمت الشافعي يقول كل حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم فهو قولى وان لم تسمموه مني . وقال دعلج حدثنا ابو محمد الجارودي قال سممت الربيع قال سمعت الشافعي يقول اذا وجدتم سنة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم خلاف قولى فخذوا بها ودعوا قولى فاني أقول بها ، وقال ابن أبي حاتم كتب الي عبد الله بن الاماماحمد سممت أبي يقول كان الشافعي اذا ثبت عنده الحديث قلده وخير خصلة كانت فيه لم يكن يشتهي الكلام أيا همنه الفقه ، وروى الطبر اني عن عبد الله ابن الامام احمد قال سمعت ابى يقول قال محمد من أدريس الشافعي أنت أعلم بالاحبار الصحاح منا فاذا كان خبر صحيح فاعلمني حتى اذهب اليه كوفيا كان أو بصر ما أو شاميا فانظر انصاف الشافعي رحمه الله وقوله لأحمد واحمد من اصحابه وقد قال ابراهيم الحربي قال استاذ الأستاذين قالوا من هو قال الشافعي اليس هو استاذ احمد بن حنبل ، وقال ابو أيوب حيد بن احمد البصرى كنت عند احمد بن حنبل نتذا كر في مسألة فقال رجل لأحمد ياأبا عبد الله لأيصح فيه حديث فقال ان لم يصح فيه حديث ففيه قول الشافعي . وحجته اثبت شيء فيه ثم قل قلت الشافعيماتَقُول في مسألة كذا وكذا قال فأجاب فيها فقلت من ابن قلت هل فيه حديث أوكتاب قال فتزع في ذلك حديثا للنبي صلى الله عليه وسام وهو حديث نص ، وروى البيهق بسنده الى الربيع المرادى قال سمعت الشافعي يقـول اذا وجدتم فى كتابى خلاف سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فقولوا بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ودعو اماقلت،وعن الربيعين سليمان أيضا قالسمعت الشافعي يقول كل مسألة تكلمت فيهاصح الخبر فيهاعن النبي صلى الله عليه وسلم عندأهل النقل مخلاف ماقلت فأنار اجم عنها في حياتي و بعد موتى ، وعن الربيع بن سليمان قال سمعت الشافعي يقول مامن احــد الا ويذهب عليه سنة لرسول الله صلى الله عليه وسلم وتعرف عنه فمها قلت من قول او أصلت من أصل فيه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى آله خلاف ماقلت فالقول ماقال رسول الله صلى الله عليــه وعلى اله

وسلم وهو قولى وجمل يردد هذا الكلام ، وسئل ابو بكر بن خزيمة هل تعرف سنة لرسول الله صلى الله عليه وسلم فى الحلال والحرام لم يودعها الشافعي كتابه قال لا \* وقال الشافعي لانترك الحديث عن رسول الله صلي الله عليه وسلم بان يدخله القياس ولا موضع للقياس مع السنة ، وقال الشافعي في حديث بروع بنت واشق ان ثبت عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم فهو أولى الأ.ور بنا ولا حجة في قول احد دون النبي صلي الله عليه وعلى آله وسلم ولا في قياس ولا شيء في قوله الا طاعة الله بالنسليم له ولم احفظه من وجه بثبت مثله هو مرة يقال عن معقل بن يسار ومرة عن معقل بن سنان ومرة عن بعض اشجع لايسمى ، وقال الشافعي فيارويءن على بن معبد باسناده عن النبي صلى الله عليه وسلم وعلى آله أنه أجاز بيعالقمح في سنبله اماهو فغرر لانه، جهول دونه لا يرى فان ثبت الخبر عن النبي صلى الله عليه وسلم قلنا به وكان هذا خاصا مستخرجا من عام لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن بيع الغرر وأجاز هذاوكذا اجاز بيع الشقص.ن الدار فجمل فيه الشفمة لصاحب الشَّفمة وان كان فيه غرر وكان خاصًا مخرجًا من عام \* والشَّافي رضي الله عنه كثير من هذا \* وقد روينا منهاباسانيه شيئا كثيرا لم نر النطويل بذكر هاولا بذكر الأسانيد ، وقال أبو الوليدموسي بن ابي الجارود قال الشافعي اذا صح الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت قولا فاني راجع عن قولى وقائل بذلك، وقال الزعفر اني عن الشافعي اذا وجدتم لرسول الله صلى الله عليه وسلم سنة فاتبعوها ولا تلتفتوا الى قول احـــد \* وحكى الأمام في النهاية عن الصيدلاني عن بعض اصحابنا الحققين القطع باستحباب التثويب وقال نحن نعلم على قطع انه لو بلغه يمنى الشافعي الحديث على خلاف مااعتقده وصبح على شرطه لرجع الى موافقة الحديث \* وفي المهذب في الغسل من غسل الميتان الشافى قال فالبويطى ان صح الحديث قلنا به \* وفي البحر في الاشتراط عن الشافى ف الجديد انصح حديث ضباعة قلت به \* ورجح جاعة من أصحابنا ان وقت المغرب موسم والصوم عن الميت كذلك ولأجله قال الماوردي ان الصلاة الوسطى المصر مع نص الشافعي على أنها الصبح قال ولا يكون في ذلك قولان كماوهم بمض اصحابنا

\* وقال فى وطء الحائض فيه وجوب دينار أو نصف دينار \* روى هـنا الحديث الشافعي وكان اسناده ضعيفا فقال ان صح قلت به \* وحكي الربيع عن الشافعي أنه قال ما ورد من سنة رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم بخلاف مذهبى فان ذلك مذهبى واختار ابن المنذر أن الصلاة الوسطى المصر كما اختاره الماوردى ونسبه ابن عبد البر والقاضى عياض الى الشافعى \*

وفصل والماشيخ أبو عروبن الصلاح رضى الله عنه في كتاب اله توى ممن حكى عنه أنه أقي بالحديث في مثل ذلك أبو يعقوب البويطى و أبو القاسم الداركى وهو الذي قطع به أبو الحسن الكيا الطبرى وليس هذا بالهين فليس كل ففيه يسوغ له أن يستقل بالعمل عاداً وحجة من الحديث وفيمن سلك هذا المسلك من الشافعية من عمل بحديث تركه الشافعي عمدا على علم منه بصحته لمانع اطلع عليه وخفى على غيره كابى الوليد وسى بن أبى الجارود من صحب الشافعي و روي أنه روى عن الشافعي أنه قال اذا صح عن النبي صلى الله عليه وسلم حديث وقلت قولا فانا راجع عن قولى قائل بذلك و قال أبو الوليد وقد صح حديث أفطر الحاجم والمحجوم فرد على أبى الوليد ذلك من حيث أن الشافعي تركه مع صحته لكونه منسوخا عنده وقد أبى الوليد ذلك من حيث أن الشافعي تركه مع صحته لكونه منسوخا عنده وقد والفقه أنه قال قيل له هل تعرف سنة لرسول الله صلى الله عليه وسلم والحدام لم يودعها الشافعي كتابه قال لا قال ابن الصلاح (١) وعند هذا قول من وجد من الشافعيين حديثا يخالفه مذهبه نظر فان كملت آلات

<sup>(</sup>۱) هكذا عبارة ابن الصلاح في النسختين وفي التركيب ركاكة. وقد ذكر الامام النووى كلام العلامة ابن الصلاح في مقدمة المجموع شرح المهذب وهاك نصه. قال الشيخ أبو عمرو فمن وجد من الشافعية حديثا يخالف مذهبه نظر أن كملت آلات الاجتهاد فيه مطلقا أو في ذلك الباب أو المسألة كان له الاستقلال بانعمل به وان لم يكمل وشق عليه مخالفة الحديث بعد ان بجث فلم يجد لمخالفته عنه جوابا شافيا فله العمل به ان كان عمل به امام مستقل غير الشافعي ويكون هذا عدرا له في ترك مذهب امامه هنا اه قال النووي وهذا الذي قاله حسن متعين

الاجتهاد فيه اما مطلقا وأما في ذلك الباب او في تلك المسألة كان له الاستقلال بالعمل بذلك الحديثوان لم تكمل فيه آلته ووجد حرارة فى قلبه من مخالفة الحديث بعد أن بحث فلم يجد لمل لفته عنه جوابا شافيا فلينظر هل عمل بذلك الحديث إمام مستقل فان وجده فله ان يتمذهب بمذهبه في العمل بذلك الحديث ويكون ذلك عدراله في ترك مدهب أمامه في ذلك وسكت ابن الصلاح عن القسم الآخر وهو أن لا يجد من يتمذهب بمذهبه في العمل بذلك الحديث وكأ نهلان ذلك أنما يكون حيث يكون اجماع واكن قد يفرض مع الاختــلاف وقد يفرض في مسألة لا نقل فيها عن غير الشافع فإذا يصنع والاولى عندى اتباع الحديث وليفرض الانسان نفسه بين يدى النبي صلى الله عليه وسلم وقد سمع ذلك منــه ايسمه التأخر عن العمل به لا والله وكل أحد مكلف بحسب فهمه وقد تبع النووى آبا عرو بن الصلاح فيا قاله وقال مثله في خطبة شرح المهذب وقال أنما هذا يمني كلام الشافعي فيمن له رتبة الاجتهاد في المذهب وشرطه ان يغلب على ظنه أن الشافعي رحمه الله لم يقف على هذا الحديث أو لم يعلم بصحته وهذا انمايـكون.بعد مطالعة كتب الشافعي كلها ونحوها من كتب الاصحاب الاخذين عنه وما اشبهها وهذا شرط صعب قل من يتصف به وانما اشترطوا ما ذكرناه لان الشافعيرحمه الله ترك العمل بظاهر أحاديث كثيرة رآها وعلمها لـكن قام الدليل عنـــــــ على طمن فيها او نسخها أو تخصيصها أو تأويلها أو نحو ذلك .

وحكى الذى قاله ابن الصلاح وقال إنه حسن متمين وهذا الذى قالاه رضى الله عنها ليس ردا لما قاله الشافعى ولا لكونه فضيلة امتاز بها عن غيره ولكنه تبيين لصمو بة هذا المقام حتى لا يغتر به كل أحد والافتاء فى الدين كه كذلك لا بدمن البحث والتنقير عن الادلة الشرعية حتى ينشرح الصدر للعمل بالدليل الذي يحصل عليه فهو صعب وليس بالهين كما قالاه رضى الله عنهما ومع ذلك ينبغى الحرص عليه وطلبه \* وأما قصة ابن الجارود فالرد فيها على ابن الجارود لتقصيره في البحث لاعلى حسن كلام الشافى فى نفسه وامكان اتباعه \* وممن وافق ابن الجارودعليه أبو الوليد النيسابوى حسان بن محد من ذرية سعيد بن العاص من أكابر أغهة

أصحابنا توفى سنة تسع وأربمين وثلماء كان يحلف بالله ان مددهب الشافعي أنه يفطر الحاجم والمحجوم استنادا الى ذلك وغلطه الاصحاب بما سبق كاغلطوا ابن الجارود وهو كمسألة يغلط فيها بعض المجتهدين لكن تغليط ذلك صعب لاتساع المدارك \* وقد سهل تغليطهذا الرجل من جهة معرفة مدركه وغلطه فيــه \* وقد يمكن مثله في غيره وقد يتهيأ معرفة صر ابمن يصيب فيه، وقد حكى عن أبي الحسن محمد بن عبد الملك السكرجي الشافعي وكان فقيها محدثا أنه كان لايقنت في صلاة الصبح يقول صح عندي أن النبي صلى الله عليه وسام ترك القنوت في صلاة الصبح وقال رأيت ليلة الشيخ أبا اسحق الشيرازي في النوم فسلمت عليــه وأردت أن أقبل يده فاعرض عنى وامتنع فقلت ياسيدى أنا من جملة غلمانك واذكر المهذب من تصنيفك في الدروس فقال لي لم تركت القنوت في صلاة الصبح . وفقلت له ان الشافعي قال اذا صح الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فاتركو اقولي وخذوا بحديث رسول الله صلى الله عليهوسلم فان ذلك قولي فهذا أيضاقول الشافعي وشرعت معه في شرح الحديث وهو يصغى الى أن تبسم في وجهى أو كما قال وذكر هذه الحكاية عنه أبن السمعاني وذكرها شيخنا الحافظ الدمياطي في الصلاة الوسطى ولما قرأتها عليه تركت القنوت في صلاة الصبح مدة ثم علمت أن الذي صح من قوله صلى الله عليه وسلم القنوت في صلاة الصبيح هو الدعاء على رعل وذكوان وفى غير صلاة الصبح أما ترك الدعاء مطلقا بعد القيام في صلاة الصبح ففيه حديث عيسي بن ماهان \* وفيه من الـكلام ماعرف وليسهدا، وضع تحريره فرجمت الى القنوت وأما الآن أقنت وليس في شيء من ذلك اشكال على كلام الشافعي وأنما ﴿ قصور يعرض لنافى بعض النظر \* ولما ذكر شيخنا الدمياطي محمد بن عبد الملك الـكرجي قال انه من أكابر أصحاب الشيخ أبي إسحاق الشير ازي فقال لي ابني عبد الوهاب ليس من أصحاب الشيخ أبي اسحق ولكن من أصحاب أصحابه وكان يدرس كتابه \* وأما قول ابن خزيمة انه لايمر ف لرسول الله صلى الله عليه وسلم سنة في الحلال والحرآم لم يُودعها الشافعي كتبه فقد يكون أودعها كتبه وفي بعضها لم يتبين له صحتها فيتبين بعد ذلك أولا يكون في الحلال والحرام كما في الصلاة

الوسطى أو يكونسنة الم يعلمها ابن خزيمة أو يكون الشافعي قال ذلك على سمبيل الفرض والتقدير \* وأمَّا ماقام الدليل عنــد الشافعي على طعن فيها أو نسخها أو تخصيصها أو تأوياما أو نحو ذلك فليس الكلام فيه وليس هذا تركا لها وأعاالنرك للحديث أن لا يعمل به أصلاكا يقوله من يترك الحديث الممل أدل المدينة أو القياس أو لعدم فقه الراوى أو لعمله أو عمل صحابي بخلافه ونحو ذلك هذا هو الترك \* وأما الطمن في أسناد الحديث أو بسبب علة أو شذوذ فذلك يمنع من الحكم بصحة الحديث وكلامنا أما هو اذا صح الحديث والنسخ ليس تركا فالنسخ قد يوجد في القرآن والتخصيص ليس تركا بلجمع بينــه وبين العام • وقد تكلم الشافعي في الاحاديث المختلفات والجع بينها في كتاب اختلاف الحديث أحسن كلام وكذاك العلماء كلهم قهذا ليس هو المراد هنا وأعا المراد الترك المطاق ولم يقع ذاك الشافعي أصلا ولا تقتضيه أصوله وقد تكلم الاصوليون في العمل بالعام قبلً طلب المخصص والذي أقوله ان المبادرة الى امتثال الامر مطلوبة كمن سمعهمن النبي صلى الله عليه وسام لارخصة له في تركه \* والمبادرة الى طلب وجو • التأويل والنخصيص والتقييد وعدم النسخ مطلوبة فلا رخصة في ارتكاب الهوينا بلعليه المبادرة ويمهل بقدرما ينظر غير مهمل ولامؤخر عن الوقت الذي يتمين فيه العمل والا فينقض العمر ولا يعمل والمكلف بذلك كل من هو من أهل الفهم بحسب ماتصل اليه قدرته من العلم والمبالغة في الطلب واشتراط رتبة الاجتهاد الـكامل والتوقف عن الممل حتى يحصل الى أقصى غاية ليس مما يقتضيه سير السلف رضى الله عنهم • واذا كان لابد من العمل فالعمل بما اقتضاه الحديث أولى من العمل بما اقتضاه كلام صاحب المهذب الذي يقلده اذا كان المقلد من أهل الفهم ، أما المامي فلا كلام معه الا أن يقال له هذا حكم الله أو هــذا مذهب فلان ٥ وقال الربيع قال الشافعي قد أعطيتك جملة تقيك ان شاء الله لاتدعرسول الله صلى الله عليه وسلم حديثًا أبدا الا أن يأني عن رسول الله صلى الله عليه وسلم خلافه فتممل بماقلت لك في الاحاديث اذا اختلفت ، قال أبو ثور سممت الشافعي رضي الله عنه يقول كل حديث عن النبي صلى الله عليه وسلم فهو قولى وان لم تسمعوه منى

وقال الزعفراني كنا ولو قيل لنا سفيان عن منصور عن ابر اهيم عن علقمة عن عبدالله قلنا هذا مأخوذ هذا غير مأخوذ حتى قدم علينا الشافعي فقال لنا ماهذا اذا صح الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو مأخوذ لا يترك لقول غيره \* وقال الاثرم كناعند البويطي فذ كرت حديث عمار في التيمم فأخذ السكين وحته من كتابه وصيره ضربة وقال هكذا أوسى صاحبنا اذاصح عندكم الخير فهو قولى \* حكى ذلك أبو شاهة في كنابه المؤمل في الرد الى الامر الاول \*

﴿ فصل ﴾ قال معن سمعت مالكا يقول أنماأ نابشر أخطى وأصيب فانظروا فى رأيى فكل ما وافق الكتاب والسنة فخذوا به وما لم يوافقهما فاتركوه قال نعيم بن حماد سمعت أبا عصمة يقول سمعت أبا حنيفة يقول ماجاء عن وسول الله صلى الله علميه وسلم فعلى الرأس والعين وما جاء عن أصحابه اخترنا وما كان غير ذلك فهم رجال ونحن رجال \* وقال نعيم سمعت ابن المبارك يقول سمعت أ باحنيفة يقول اذا جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم فعلى الرأس والعـين واذا جاء عن الصحابة اخترنا واذا جاء عن التابمين زاحمناهم \* قال الثوري لما بلغسه ذلك عن أبي حنيفة منهم رأينا كرأيهم كأنه سوى بين النابعين والصحابة في انهم إذا أجمعوا في مسألة على قولين مثلا لم يجز لنا احداث قول ثالث ، وجوز أبو حنيفة ذلك وهذه مسألة خلافية بين الاصوليين وهذا الـكلام عن مالك وابىحنيفةرضى الله عنهم يةرب من كلام الشافعي والكن ليس فيه تعليق القول بمقتضى كل حديث على صحنه كما فعله الشافعي رضي الله عنه وانما قال مالك أن رأيه ينظر فيه فهاو افق الكتاب والسنة يؤخذ به وما لم يو افقها يترك ولا شك فى ذلك عند كل امام وامتاز الشافعي بزيادة وهوان قوله هوالحديث فغي كالاممالك زيادة على كالام ابي حنيفة بالامر بالمرك وفي كلام انشافعي زيادة على كلام مالك بالقول به وأنه هو مذهب فيقلده فيه من يسوغ تقليده له ويريده وكالهم مشتركون في أنه متى جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حديث ثابت فواجب المصيراليه \* قال مجاهدوالشعبي والحسكم ومالك ليس من أحد ألا يؤخذ من قوله ويترك الا النبي صلى الله عليه وسلم \* (م ١٤ - ج ٢ مجموعة الرسائل المنيرية)

﴿ فَصِلَ ﴾ قالناً بوشامة رحمه الله تلميذ ابن الصلاح وشيخ النووي وهو من المبالغين في اتباع الحديث أن الشافعي بني مذهبه بناه محكمًا على كناب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم والنظر الصحيح الراجع اليهما الا أني ليس بمعصوم من النسيان فاحالنا بصريح قوله على أن ما صح عن النبي صلي الله عليه وسلم هو قولهوجميع ذلك مذهبه منه ماهو منصوص له وصحح الاصحاب خلافه لنص آخر له كصوم الولى عن الميت أو يكون النص لا خلاف عنه فيه لكنه على مخالفة حــديث ثابت كاختياره قول المأموم سمم الله لمن حمده كالامام قلت لا مخالفة فيذلك «قال أو يسكون علق قوله على ثبوت الحديث فوجد ثابتا كاخراج الاقط في الفطرة أو دل عليه حديث آخر ثابت أو يكون الشافعي تمسك في الباب بحديث وفي الباب حديث أثبت منه كحديث التيمم ضربة يمسح بهاوجهه وكفيه أو يكون الحديث دل على حكم في مسألة لم يعام فيها نص الشافعي بنفي ولا اثبات كرفع اليدين عند القيام من التشهد أو يكون عملك بظاهر حديث ودل الدليل على أن ذلك ليس على ظاهره كالزام من يفرق زكاة نفسه بالاصناف الثمانيــة أو من قدر عليمه منهم وكنقض الطوارة بمس الفرج فللنظر فيه مجال فلا نقوله ما لم يقل كن ننبه على الدليل المقتضى خلافه وترجح وكل ماصح عن الرسول صلى الله عَلَيه وسلم ودل على حَكُم لا نص للشَّافِي على خلافه فهو مَدْهَبه لا شَكُ فيه أُخذا من قوله ومما أمر به أما ماله نص على خلافه فقسمان أحدها ما لم يسكن بلغه فيه الحديث فهذا كالقسم الاول يترك نصه ويصار الى الحديث وهو مذهبه هذا اذا وضحت دلالة الحديث على ذلك الحركم أما اذا خفيت وأمكن الجرم وتنزيل الحديث على قوله فلا والثانى ان يكون قد بلغه الحديث وعرف ثبوته وأوله وتكلم عليه فينظر فى كلامه فان كان ظاهرا متوجها لادفع له لم يخالف وحمل الحديث على ما حمله هو عليه كاختياره الجهر بالبسملة وتأويله لحديث أنس رضي الله عنه الظاهر الدلالة على نفي الجهر ومن ذلك افطار الصائم بالحجامة فانه لم يره وقال حديث أفطر الحاجم والمحجوم منسوخ وان كان لكلامه مدفع صير الى الحمديث لان ذلك يتناوله قوله ودعوا ما قلت كما في النيمم الى المرفقين ولا

يتأنى النهوض بهذا الامن عالم معلوم الاجتهاد وهو الذي خاطبه الشافعي بقوله اذا وجدتم حديث رسول الله صلى الله عليـه وسلم على خلاف قولى فخذوا به ودعوا ما قلت وليس هذا لكل أحد فكم في السنة من حديث صحيح العمل على خلافه إما اجماعا وإما اختيارا لمانع منع نحو كان النلاث وأحدة على عهــد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأبي بكر، صايت مع رسول الله صلى الله عليــه وسلمسبما جميما وتمانيا جميما في غير خو ف ولا مطر هنمسل الجمعة واجب على كل محة لم، فالامر في ذلك ليس بالسهل \* قال ابن عيينة الحديث مضلة الا للفقهاء قلت لسنا نوافق ابن عيينة ولا ابا شامة على ذاك وليس في الاحاديث الصحيحة ما أجمع العلماء على تركه وحديث كان الثلاث واحدة مؤول وكذلك صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم سبعاجيعا وثمانيا جميعا وايس هذا .وضم تأويلها لاجل الطول وغدل الجمعة واجب ممناه منأ كد وام يجمعوا على عــدم الوجوب ومماقاله أبوشامة ان الله يسروله الحدالو قوف على ما تبت من الاحاديث وتجنب ماضمف منها ماجمعه الحفاظ كالصحيحين والمستدرك عليهماوا بنخزيمة والترمذي وأبي داود والنسائي وابن ماجه وابن حبان والدار قطني والبيه قي فلاعذر في ترك الاشتغال بها وكذلك المسائل المنبنة الفقهية المبنية على اللغة كل ذلك الى علماء اللسان فالتوصل الى الاجتهاد ويسوروأسهل منه قبل اليوم لولا قلة همم المتأخرين وعدم الممتبرين ومن أكبر أسبابه تعصبهم وتقيدهم برفق الوقوف \* قلت وتضييع كثبر من زمانهم بالنوسع في علوم غير علوم الشريعة أو في علوم الشريعة بالجدل والنعمق في النفريمات الدقيقة فيشغلهم ذلك عن فهم نفس الشريعة والاطلاع على قواعدها الكلية وأسر ارها التي هي أكثر نفعا وبذلك وصل المتقدمون الى الاجنهاد وبتركه حرمه المتأخرون

( فصل ) قال الشيخ شهاب الدين أحمد بن ادريس القرافي المالكي رحمه الله في كتابه التنقييح وشرحه وممل شنع على مالك وضى الله عنه رده لحديث بيع الخيار مع روايته له وهو مهيع متسع ومسلك غير ممتنع فلا نجد عالما الاوقد خالف من كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم أدلة كنيرة هولكن لمعارض

راجح عليها عند مخالفها ، وكذلك رحمه الله ترك هــذا الحديث لمعارض راجح عنده وهو عمل أهل المدينة ، فليس هذا بابا اخترعه ولا بدعا اقترعه ، ومن هذاً الباب ما يروى عن الشافعي رضي الله عنه أنه قال اذا صح الحديث فهو مذهبي أو فاضربوا بمذهبي عرض الحائط فان كان مرادهم عدم المعارض فهومدهب العلماء كافة وليسخاصا به وان كان مع وجود المعارض فهو خلاف الاجماع فليس هذا القول خاصاً به كما ظنه بعضهم هذا كلامه في التنقيح وقال في شرحه كثيرمن فقهاء الشافعية يعتمدون على هذا ويقولون مذهب الشافعي كذا لان الحديث صح فيه وهو غلط لانه لابه من انتفاء المعارض والعلم بعدم المعارض يتوقف على من له أهلية استقراء الشريمة حتى يحسن أن يقال المعارض لهذا الحديث \* أما استقراء غير المجتهد المطلق فلا عبرة به فهذا القائل من الشافعية ينبغي أن يحصل لنفسه أهلية القول انتهى كلام القرافي رحمه الله تعالى \* ومثل هذا الـكارم الذي قاله القرافي قاله جاعة غيره وسير الى ً ابني أبو حامد بارك الله فيه يسألني عنــه فقلت هيهات ولنا كلامان أحدهما مختصر مع كل من يقول مثل هذا الـكلام ، وهو منعماقاله فى طرفى الترديد الذي ذكره فان قوله ان كان مراده مع عدم الممارض فهو مذهب الملاء كافة وليس خاصا به ممنوع لان المعلوم من مذهب العلماء كافة اتباعهم للحديث رضى الله عنهم فانهم اذا بلغهم حديث لامعارض لهقالوا به واذا لم يبلغهم هم في أوسع المذر فهم مشتركون في ذلك مع الشافعي ويمتـــاز الشافعي بانه عاقي القول به على صحته \* فاذا صح كان قائلًا به وجازت نسبته اليه بخلاف غيره لايجوز أن ينسب اليه آنه قاله ولكن لو اطلع عليه لقال به وشتآن بين المقامين ، وقوله وإن كان مع وجود المعارض فهو خلاف الاجاع ان أراد مع وجود المعارض عنددفليسخلاف الاجاع لما سنبين ان مالسكا وأبا حنيفة وغيرهما قالوا بممارضته بأمور لا يوافقهم عليها الشافعي وان أراد مع وجود معارض مجمع على انه معارض فسنبين ان هــذا القسم وسنحيل وانهليس فى الاحاديث الصحيحة حديث أجمع العلماء على أنه معارض فهذا القسم منتف لانتفاء المعارض وبذلك يتبين انكلا من طرفى الترديد بمنوع،

المكلام الثاني مبسوط نشرح فيه ماأشرنا اليه في أول الكلام الاول فنقولف كلام الشافعي هذا فوائدةدامتاز بها . احداها الفائدة التي قدمناهامن جواز نسبته اليه وفيها ثلاثة أشياء أحدهامجرد جواز نقله عنه والثانى انه اذاأراد أحد تقليده فيه جاز له ذلك اذا كان بمن يجوزله التقليدوالثالث اذا كان العلماء كلهم الاالشافعي على مقتضى حديث والشافعي بخلافه لعدم اطلاعه فاذا صح صارت المسئلة اجاعية لانه لم يكن خالف فيها الشافعي ويبين بالحديث ان قوله مرجوع فيه اولا حقيقة له فلا ينسب اليه بل ينسب اليه خلافه موافقة لبقية العلماء فيكون اجماعا فينقض قضاء القاضى بخلافه لمخالفة النص والاجاع ولو اتفق ذلك لغير الشافعي ممن لميقل مثل قوله كان نقض قضاء القاضي به لمحالفته النص فقط لا لمخالفته الاجماع فهــــذه أشياء في هذه الفائدة الواحدة ولاامتناع من تعليق القول بصحة الحديث مجملا ومفصلا فالمفصل مثل قوله فى حديث بروع ان صح قلت به والمجمّل مثل قوله اذا صح الحديث فهو مذهبي وكما يصح الايمان بكل ما أنزل الله جملة كذلك يصح القول بكل ماقاله رسول الله صلى الله عليه وسلم جملة فهذه فائدة قولاالشافعي اذا صح الحديث فهو مذهبي اذا لم يكن ممارض ولا يقدر أحد أن ينسب هذا الى أحد من العلماء غيره وان كنا نعتقد فيهم أنهملو اطلموا عليه لقالوا بهولكن المعلق بالوعدعدمعندعدمه وهو ممدوم والملق باذا وجودعند وجوده وهو موجود ، واعلم ان فى قول الشافعي اذا صح الحديث فهو مذهبي ثلاثة الفاظ أحدها اذا وهي وان كانت مطلقة الا أن المراد بها العموم فيصحفيها على كل الاحوال وسنبين صحة العموم فىذلك وانه لامعارض له أصلا هوالثاني صحة الحديث وعموم الالف واللام فيه سواء كان حجازيا أم كوفيا أم بصريا أم شاميا كما أشار اليه الشافعي في كلامه لا محد لأن من الناس من لا يأخذ باحاديث العراق، الثالث قوله فهو مذهبي ودلالته على قوله به ويدّل لهماقدمناهمن رواية الربيع عليه من قوله فخذوا بها ودعوا قولى فأنى اقول بها فانظر تصريحه بقوله بهاواذنه فى الاخذ بهاولم يوجد ذلك لأمام غديره \* الفائدة الثانية أن الاحاديث الصحيحة ليس فيها شيء له ممارض منفق عليه والذي يقوله الأصوليون.ن ان خبر الواحد اذا عارضه خبر

منواتر اوقرآن او اجماع او عقل أنما هو فرض وليس شيء من ذلك واقعا ومن ادعى ذلك فليسنه حتى نرد عليه وكذلك لا يوجد خبران صحيحان من أخبار الآحاد متعارضازبحيث لايمكن الجمع بينهاوااشافعي قد استقرأ الاحاديثوعرف ان الاوركذلك وصرح به في غير موضع من كلامه فلم يكن عنده مايتوقفعليه العمل بالحديث الاصحنه فمني صح وجب العمل به لانه لامعارض له فهذا بيان للواقع والذى يقوله الاصوليون مفروض وليس بواقع وهذه فائدة عظيمة واليها الأشارة بقوله اذا صح حيث اطلقه ولم بجمل معه شرطا آخر \* الفائدة الثالثة ان العاماء رضوان الله عليهم لكل منهم اصول وقواعد بني مذهبه عليها لاجلها رد بعض الأحاديث كما سنبين ذلك من مذهب مالك في عمل أهل المدينة وغيره ومنه مذهب ابي حنيفة في عــدة مسائل وأما الشافعي فليس له قاعدة يرد بهــا الحديث فمنى صح الحديث قال به والممارض الذي لو وقع كان معارضا عنددوعند غيره هو المعتول او الاجماع او القرآن او السنة المتواثرة لم يقع أصــــلا وقد صان الله شريعته عن ذلك فكان في قول الشافعي اذا صح الحديث فهو مذهبي اشارة الى ذلك \* الفائدة الرابعة في عوم الألف واللام من قراه الحديث سواء كان حجازيًا أم عراقيًا ام شاميًا خلافًا لمن لم يقبل الا احاديث الحجاز كما اشار اليذلك فى قوله الذي حكيناه فهذه اربع فوائدفي الفائدة الأولى ثلاثة اشياء فصارت سنة لم توجد في كلام بقية الأمَّة وهِما نحن نبين من كلام الملاء وقول الحنفية والمالكية مانبين ان عندهم معارضات يرد بها الحديث الصحيح ليست عند الشافعي وليس عند الشافعي معارض لم يقولوا هم به بل لامعارض واقع عنده اصلا فلنذكر كلام الائمة من الحنفية والمالكية ليتبين به داكونكتني بكلام الائمة من المذهبين عن كلام من وافقهم من بقية العلماء رضى الله عن الجميع فكلهم قصد الخير والأجر وبغل الجهد والوسم اما الحنفية رضىالله عنهم فنقول

﴿ فَصَلَ ﴾ من كلام الاثمة الحنفية وهو مذهبهم نقلته من كتاب التحقيق في اصول الفقه المبد العزيز شرح الأخشيكني واختصرت منه \*خبر الواحد وجوب المدل به متعلق بشروط ثمانية الأول ان لا يكون مخالفا للكتاب قال الشارح ان

ورد مخالفا لنص الكتاب انأمكن تأويله من غير تعسف يقبــل وان لم يمكن تاويله الا بتعسف لم يقبل بلا خلاف ، قال على السبكي ( هو المصنف رحمه الله ) هذا فرض ولكنه ليس بواقعوالله اعلم، قالوا فان خالف خبر الواحد عموم الكتاب او ظاهره فكذلك عندنا حَمَّ لا يجوز تخصيص العموم وعلى الظاهر على الجازية قال على السبكي بل يجوز ومحل تقرير ذلك اصول الفقه والله اعلم • قالوا وعند الشافعي وعامة الأصوليين بجوز تخصيص الأصول به ويثبت النعارض بينهوبين ظاهر الكتاب بناءعلى أنها لانوجب اليقين عنده ، قال على أما جو إز التخصيص فهو الحق ونحن لانسميه معارضاومن سماه فعلى سبيل الحجاز وأنما هو بيان واليقين مع الظهور محال والله اعلم قالوا وعند العراقبين من مشايخنا والقاضي ابي زيد ومن تابعه في افادتها اليقين لايجوز تخصيصها بمعارضتها به اما عند من جعلماظنية من مشايخنا كابي منصور ومن تابعه ن مشايخ سمرقند فيحتملان بجوزتخصيصها والاصح لا يجوز عندهم ايضالأن الاحمال في خبر الواحد فوق الاحمال في العام والظاهر \* قال على السبكي لكن فيه ابطال دليل كامل والتخصيص أنما فيه مخالفة ذلك القدر الزائد من الظهور والله اعلم عقالوا مسألة حديث مس الذكر مخالف الكتاب لاً ن الله مدح المتطهر بن بالماء بقوله عز اسمه (يحبون ان يتطهروا)والاستنجاء بالماء لايتصور الا بمس الفرجين وثبت بالنص أنه من التطهير فلو جعل المس حدثالم يكن الاستنجاء تطهيرا ، قال على السبكي مثل هذا الكلام لابرد عليه لعلم كل أحد بضعفه واللهاعلم\*قالواو ثمل قوله عليه الصلاة والسلام الحرم لا يعيذ عاصيا يخالف (ومن دخله كان آمنا) وقوله صلى الله عليه وسلم لا صلاة الابما تحة الكتاب يخالف (فاقر ؤوا مانيسرمنه) (أى من القرآن) وحديث النسمية في الوضو مانيسرمنه) (أى من القرآن) وحديث النسمية في الوضو م الفرائد قال على السبكي لامخالفة فيذلك و بتقدير تسلم المخالفة هي مخصصة والله أعلم قالوا الثاني أن لا يخالف السنة المشهورة فلايترك الاقوى بالاضعف، قال على السبكي ايس لنا خبران صحيحان متعارضان بحيث يكون العمل بأحدهماالغاء للآخر من كل وجه لامشهور ولا غير مشهور ومن ادعى فليبرزه حتى تحاوره والله أعلم • قالوا وحديث قضى بشاهد ويمين بخالف قوله البينة علىالمدعىواليمين علىمن أنكر

قالوا والمخالفة من وجهين أحدهما الشرع جعل الايمان كلها فىجانبالمنكر والثانى ان الشرع جمل الخصوم قسمين مدعيا ومنكراً والحجة قسمين بينة ويمينا والبينة على المدعى واليمين على المذكر والعمل بالشاهد واليمين يوجب ترك هذا » قال على السبكي الكلام ف ذلك ليس هذا موضه والمقصود انهم يتركون الحديث لمعارض بلا تخصيص ولا تأويل وهو الذي خالفهم الشافعي فيهودعوى كون البينة على المدعى واليمين على من أنكر أشهر من القضاء بالشاهد واليمين ممنوعة والله أعلم ، قالوا وثالثها أن لايكون في حادثة تعم بها البلوى وهذا مختار الكرخي وجميع المتأخرين وهو ماروى أبو هريرة رضي الله عنه أنالنبي صلى الله عليه وسلم كان بجهر بالبسملة وحديث مس الذكر الذي يرويه صح ومذهب الشافعي وجميع أصحاب الحديث يقبل اذا صح سنده • قال على السبكي هذا وأمثاله الذي تمبر بهالشافعي واللهأعلم ولا يجب اذا كان مما تعم به البلوى أن يرد فيه خبر متو اترولامشهور بل يكني أن يكون صحيحا والله أعلم قالوا ورابعها أن منروك الحاجَّة به عند ظهور الاختلاف مثاله عن زيد بن ثابت عن النبي صلى الله وسلم أنه قال الطلاق بالرجال فان الصحابة اختلفوا ذهب عمر وعبان وزيد وعائشة رضى الله عنهم آلى أن الطلاق.ممنبر محال الرجال فى الرق والحرية كما هوقول الشافعي وذهب على وابن مسمودالى أنه يمتبر بحال المرأة كما هومذهبهم وعن ابن عمر أنه يعتسبر بمن رق منهما حتى لابملك الزوج عليها ثلاث طلقات الا اذا كانا حرين ثم أنهم نكاموا في هذهالمسألة بالرأى وأعرضوا عن الاحتجاج بهذا الحديث ورواية فيهم فدل علي أنه غير نابت أو منسوخ وان ثبت فهو مؤول بان يقال ان ايقاع الطلاق الى الرجال ، قال على السبكي أن صح الحديث فالواجب تأويله ولا نقول أنه متروك وأيضامن أين يثبت لنا أنهم أما تكاموا بالرأى، ثم ذكروا الاربعة الاخرى التي ترجع الى حال الراوي لاحاجةً بنا الى ذكرها والله أعلم • قالوا ويسقط العمل الحديث اذاظهرت مخالفته قولا وعملا من الراوي أو من غيره من أئمة الصحابة رضوان الله عليهم أجمين على تفصيل ذكروه وهو أن المخالفة انكانت قبل الرواية وقبل بلوغه اياه لم يوجب جرحاً في الحديث لان الظاهر أن ذلك كان مذهبهوانه تركه للحديثوكذا ان لم

يعرف الناريخ لان الحديث حجة بيقين في الاصل وشك في سقوطه فوجبالعمل بالاصل حملا على أحسن الوجوه واحسانا للظن وكذا ان كان بعد الرواية ولم يكن خلافا بيقين فان كان اللفظ عاما يعمل بخصوصه دون عمومه وانكان شتركا أو بمعنى المشترك يعمل بأحد وجوهه لان ظاهر الحديث احتماله للمعانى لغةلاتتغير بتأويله وعمله و تأويله لايكون حعجة وان كان بعد الرواية أو بعد بلوغـه اياه وهو خلاف بيقين أى لا يحتمل أن يكون مرادا من الخبر فذلك يوجب جرحافي الحديث لان خلافه أن كان لانه منسوخ أو غير ثابت بطل الاحتجاج به وان كان لقــلة مبالاته سقطت روابته لانصبر فاسقا ولانقال أنما صارفاسقا بالخلاف لانانقول الحديث وصل الينا منه فاذا ثبت فسقه لم يقبل بخلاف مااذا روى ثم مات أو جن لان الحياة والعقل كانا ثابتين بيقين والعدالة ليست كذلك ومثاله حديت أبي هربرة رضى الله عنه في الغسل من الولوغ سبما وكان يغسل ثلاثاً وحديث عائشة رضى الله عنها أيما امرأة نكحت بغيراذن وليها فنكاحها باطل وصحانهازوجت حفصة بنت أخيها عبد الرحن المنذربن الزبير حين كان أخوها عبد الرحن غائبا واذا انمقد بمبارة غير المزوجة من النساء فبعبارتها أولى وأما اذا خالف غير ألراوى وغير أُ تُمة الصحابة فلا يضر الا أذا طمن بما يوجب الجرح بالاتفاق ممن هو معروف بالعدالة والنصيحة والانقان فيقبل وهذا كله اذا كان الحديث ظاهرا فان كان مما بخني على المخالف كالمرخيص للحائض في ترك طواف الصدر وصح عن ابن عمر رضى الله عنهما أنها تقيم حتى تطهر فتطوف لانه قد يكون خنى عليه وحديث البكر بالبكر جلد مائة وتغريب علم والثيب بالثيب جلد مائة والرجم من حديث عبادة وصح عن الخلفاء انهم لم يجمعوا بين الجلد والرجم فعرفنا انه انتسخوصحعن عمر رضَى الله عنه انه قال والله لاأ نفي أبداً بعد ما نفي رجـــــلا فلحق بالروم مرتدا ، قال على السبكي تلتلخص من هذا في القسم الذي يقولون بترك الحديث تحن لا نوافقهم فيه ولا يلزم فسق الراوى ولا بطلان الاحتجاج لاحتمال أن يخالف لمما ظنه دليلا وليس بدليل عندنا وكل أحد مكاف بظنه ومايمتقده دليلا واذا كان الراوى من (م - 10 ج ٢ مجموعة الرسائل المنيرية)

غير الصحابة وقد خالف فاطلاقهم وما سبق من كلام الحنفية يقتضى جريان الخلاف فيه وقال القرافي عندى ينبغي أن يخصص ببعض الرواة فيحمل علي الراوى المباشر للنقل عن رسول الله صلي الله عليه وسلم حتى يحسن أن يقال هو أعلم بمراد المتكلم أمامئل مالك ومخالفته لحديث بسع الخيار الذي رواه وغيره ون الاحاديث فلايندر جفى هذه المسألة وهذا الذي قاله القرافي في كلام الحنفية الذي قدمناه يخالفه وقد عللوا بما لم يملل به فالحاصل ان الراوى متى خالف اقتضى عند الجنفية رد الحديث سواء كان الراوى صحابيا أو غير صحابي ومخالفة غير الراوى لاتوجب ردا حديث عند الجنفية الا اذا كان صحابيا فتوجب رده مطلقا أو كان غير صحابي ورده بما يقتضى الجرح على والسبق \*

- وفصل وأما المالكية فقالوا بتقديم عمل أهل المدينة على الحديث وأما المالكة فقالوا بتقديم على هذا أحد غير هم واشترط مالك وحديث والتبايعان بالخيار وبدلك لم يوافقهم على هذا أحد غير هم واشترط مالك وحمه الله فقه الراوى مطلقا واشترط أبو حنيفة فيا يخالف القياس وقاله بعض الحنفية مطلقا كما قاله مالك ومثله الحنفية بحديث المصراة فردوه لزعهم انه مخالف القياس ولانه من قول أبى هريرة وزعهم ان أبا هريرة ليس بفقيه وهو كلام تقشعر منه الجلود وأبو هريرة فقيه كبير وليس هذا موضع الكلام على هذا وأعا المقصود ان لكل واحد من الاعة أصولا اقتضت له رد الاحاديث والشافعي ليس له كثير شيء من ذلك وقالت المالكية بقبول خبر الواحد وان كان مما تعم به البلوي كما قلنا نعن به و بان مخالفة الراوي لا تقدح فيه كما قلنانين به «
- ﴿ فصل ﴾ وقال آخرون اجاع أهل الكوفة حجـة فعلى مقتضاه يرد من الاحاديثماخالفهم»
- ﴿ فصل ﴾ قد بان بماذ كرناه امتياز الشافعي بقوله اذا صح الحديث فهو مذهبي وما وافقه من كلامه الذي هذا معناه وانه أمر ذخره الله وخصه به فلم يبلغنا ذلك عن غيره من الأثمة وان كان كلهم قائلا بالحديث غير خارج عنه ورضى الله عن الجميع والله أعلم بالصواب واليه المرجع والمآب وحسبنا الله ونعم الوكيل وصلى الله على سيدنا محد وآله وصحبه وسلم والحمد لله ربالعالمين نمت الرسالة والحمد لله

## الرسالة السابعة

### ﴿ خلاف الامة في المبادات ومذهب اهل السنة والجماعة ﴾

( لشيخ الاسلام وعلم الاعلام الامام تقى الدين احمد بن تيمية رضى الله عنه المتوفي سنة ٧٢٨)

بسنسه انبار دارجم

### ﴿ قاعدة ﴾

فى صفات العبادات الظاهرة التي حصل فيها تنارع بين الامة في الرواية والرأى مثل الاذان والجهر بالبسملة والقنوت فى الفجر والتسليم فى الصلاة ورفع الايدى فيها روضع الاكف فوق الاكف ومثل التمتع والافراد والقران فى الحج ونحو ذلك فان التنازع فى هذه العبادات الظاهرة والشمائر أوجب أنواعامن الفساد الذى يكرهه الله ورسوله وعباده المؤمنون،

(أحدها) جهل كنير من الناس أو اكثرهم بالامر المشروع المسنون الذي يحبه الله ورسوله والذي سنه رسول القصلي الله عليه و سلملاً منه والذي أمرهم باتباعه (الثاني) ظلم كثير من الأمة أو اكثرهم بعضهم لبعض وبغيهم عليهم تارة بنهيهم عما لم ينه الله عنه وبغضهم على من لم يبغضهم الله عليه وتارة بترك مأوجب الله من حقوقهم وصلتهم لمدم موافقتهم له على الوجه الذي يؤثرونه حتى يقدمون في الموالاة والمحبة واعطاء الاموال والولايات من يكون مؤخرا عند الله ورسوله ويتركون من يكون مقدما عند الله ورسوله لذلك

(الثالث) اتباع الظن وما تهوى الانفس حتى يصير كثير منهم مدينا باتباع الاهواء في هذه الامور المشروعة وحتى يصير فى كثير من المتفقهة والمتعبدة من الاهواء من جنس مافي أهل الاهواء الخارجين عن أهل السنة والجاعة كالخوارج

والروافض والمعتزلة ونحوهم وقد قال تمالى في كتابه (ولا تتبع الهوى فيضلكعن سبيل الله ان الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوايوم الحساب) وقال فى كتابه (لاتتبعوا أهواء قوم قد ضلوامن قبل وأضلوا كثيرا وضلوا عن سواء السبيل) \*

(الرابع) النفرق والاختلاف المخالف اللاجتماع والاثتلاف حتى يصير بعضهم يبغض بعضا ويعاديه ويحب بعضا ويواليُّه على غير ذات الله وحتى يفضى الامر بيعضهم الى الطمن واللمن والهمز واللمز وببعضهم الى الاقتتال بالايدى والسلاح وببعضهم الى المهاجرة والمقاطعة حتى لايصلي بعضهم خلف بعض وهــذا كله من أعظم الامور التي حرمها الله ورسوله والاجباع والاثنلاف من اعظم الامور التي أوجبها الله ورسوله قال الله تعالى (ياأبها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولانموتن الا وانتم مسلمون • واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقو) الى قوله ( ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البينات واولئك لهـم عذاب عظيم \* يوم تبيض وجوه و تسود وجوه) قال ابن عباس تبيض وجوه أهل السنة والجاعة وتسود وجوه أهل البدعة والفرقة وكثير من هؤلاء يصير من أهل البدعة بخروجه عن السنة التي شرعها رسول الله صلى الله عليه وسلم لامته ومن أهل الفرقة بالفرقة المخالفة للحبماعة التي أمر الله بها رسوله وقال تعالى ( ان الذين فرقوا دينهم وكانوا شيماً لست منهم في شيء ) وقال نعالى ﴿ وَمَا اخْتَافَ فَيْهِ الْا الَّذِينَ أُوتُوهُ من بعد ما جاءتهم البينات ) وقال تعالى ( وما تفرق الذين أوتو ا الكتاب الا من بعد ماجاءتهم البينة \* وما أمروا الا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤنوا الزكاة وذلك دين القيمة ) وقال تعالى (ان الدين عند الله الاسلام \* وما اختلف الذين أوتوا الكتاب الا من بعد ماجاءهم العلم بغيا بينهم ﴾ وقال تعاتى ( وَآنَيناهُم بيناتُمن الامر فما اختلفوا الا من بعد ماجاءهم العلم بغيابينهم) وقال تمالي ( فما اختلفوا حتى جاءهم العــلم إن ربك يقضى بينهم يوم القيامة ) وقال تمالى ( فاتِقُوا الله وأصلحوا ذات بينكم ) وقال ( انما المؤمنون اخوة فاصلحوا بين أخويكم ) وقال ( الا من أمر بصدقة أو معروف أو اصلاح بين الناس) وهذا

۱ ـ ص ۲٦ ۲ ـ المائدة ۷۷

۳ ـ آل عمران ۱۰۲ ـ ۱۰۳

٤ ـ آل عمران ١٠٥ ـ ١٠٦ ٥ ـ الأنعام ١٥٩

- ـ البقرة ٢١٢ - البقرة ٢١٢

۱ - البقرة ۲۱۳ ۱۷ الست

٧ ـ البينة ٤ ـ ٥

۸ ـ آل عمران ۱۹

٩ ـ الجاثية ١٧

۱۰ ـ يونس ۹۳

يو *ل* ١١ ـ الأنفال ١

۱۱ ـ الانتفان ( ۱۷ ـ الـ اماد

۱۲ ـ الحجرات ۱۰

١٢ ـ النساء ١١٤

الاصل المظيم وهو الاعتصام بحبل افاجميعا وان لايتفرق هومن أعظم أصول الاسلام ومماعظمت وصية الله تعالى بهفى كتا بهومماعظم ذمهلن تركمين أهل الكتاب وغيره ومما عظمت به وصية النبي صلى الله عليه وسلم في مواطن عامة وخاصة مثل قوله (عليه يكم بالجاعة فان يدالله على الجمالعة » وقوله « فإن الشيطان مع الواحد وهو من الاثنين أبعــد » و أوله ﴿ مِن رأى من أميره شيئاً يكرهه فليصبر عليه فان من فارق الجماعة قيد شبر نقد عُلَم ربقة الاسلام من عنقه » وقوله • ألا أنبئـكم بافضل من درجة الصلاة والصيام والصدقة والامر بالمعروف والنهي عن المنكر? ، قالوابلي يارسول الله قال « صلاح ذات البين فان فساد ذات البين هي الحالَّة لا أقول تحلق الشمر ولـكن تحلق الدين » وقوله « من جامكم و أمركم على رجل واحد منكم يريدان يفرق جماعتكم فاضر بوا عنفه بالسيف كاثنا من كان «وقوله « يصلون لـكم فان ثلاث وسبمين فرقة منها واحدة ناجية واننتان وسبعون في النار \_ قيلومن الفرقة الماجية قال \_ هي الجماعة يد الله على الجماعة ، وباب الفساد الذي وقع في هذه الامـة بل وفي غيرها هو النفرق والاختلاف قَانه وَقُم بين أمرائها وْعَمَائها من ملوكها ومشابخها وغسيرهم من ذلك ما الله به علميم وان كان بعض ذلك مغفورا لصاحبه لاجتهاده الذي ينفرفيه خطؤه أولحسناته الماحية أو توبته أولغير ذلك أكن يعلم أن رعايته من أعظم أصول الاسلام ولهذا كان امتياز أهل النجاةعن أهـل العداب من هذه الامة بالسنة والجاعة ويذكرون في كثير من السنن والآثار في ذلك ما يطول ذكره وكان الاصل الثالث بعد الـكتاب والسنة الذي يجب تقديم العمل به هو الاجماع فان الله لا يجمع هذه الامة على ضلالة ،

(النوع الخامس) هو شك كثير من الناس وطعنهم فى كثير مما أهل السنة والجماعة عليه متفقون بل و فى بعض ما عليه أهل الاسلام بل و بعض ما عليه سائر أهل الملل متفقون وذلك من جهة نقلهم وروايتهم تارة ومن جهة تنازعهم ورأيهم أخرى أما الاول فقد علم الله الذكر الذي أنزله على رسوله وأمر أزواج نبيه بذكره حيث يقول (واذكرن ما يتلى فى بيوتكن من آيات الله والحكمة)

١ ـ الأحزاب ٣٤

حفظه من أن يقع فيه من التحريف ما وقع فيا أنزل قبله كما عصم هذه الامة أن نجتمع علي ضلالة فعصم حروف التنزيل ان يغبر وحفظ تأويله ان يضل فيه أهل الهدى المتمسكون بالسنة والجماعة وحفظ أيضا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم عما ليس فيها منالكذب عمدا أو خطأ بما أقامهمن علماء أهل الحديث وحفاظه الذين فحصوا عنها وعن نقلتها ورواتها وعلموا من ذلك ما لا يعلم غير همحتى صاروا مجتمعين على ما تلقوه بالقبول منها اجماعا مصوما من الخطأ لاسباب يطول وصفها في هذا الموضع وعلموا هم خصوصا وسائر علماء الامة بل وعامنها عموما ماصانوا به الدين عن ان يزاد فيه أو ينقص منه مثلما علموا أنه لم يفرض عليهم فى اليوم والليلة الا الصلوات الحنس وأن مقادير ركماتها ما بين الثنائي والثلاثي والرباعي وأنه لم يفرض عليهم من الصـوم الا شهر رمضان ومن الحج الاحج البيت العتيق ومن الزكاة الا فرائضها المعروفة الى نحو ذلك وعلموا كذب أهل الجهل والصلالة فيا قد يأثرونه عن النبي صلى الله عليه وسلم لعلمهم بكذب من يزعم من الرافضة انالنبي صلى الله عليه وسلم نص على على بالخلافة نصاقاطعا جليا وزعم آخرين انه نصعلى المباسوعلموا أكاذيب الرافضة والناصبة الني يأثرونها فى مثل الغزوات التي يروونها عن على وليس لها حقيقة كما يروبها المكدون الطرقية مثل أكاذيبهم الزائدة في سيرة عنترةوالبطال حيث علموا مجموع مغازي رسول الله صلى الله عليه وسلم وان القتال فيها كان في تسعة مغاز فقط ولم يكن عدة المسلمين ولا المدو في شيء من مغازى القتال عشرين الفا ومثل الفضائل المروية ليزيد بن معاويةونحوه والاحاديث الني يرويها كثير من السكرامية فيالارجاء ونحوه والاحاديث التي يرويها كثير من النساك في صلوات أيام الاسبوع وفي صلوات أيام الاشهر الثلاثة والاحاديث التي يروونهافي استماع النبي صلى اللهعليه وسلم هو وأصحابه وتواجده وسقوط البردة عن ردائه وتمزيقه الثوب وأخذ جبريل لبمضهوصمودهبهالى السماء وقتال أهل الصفة مع الكفار واسماعهم لمناجاته ليلة الاسر اءوالاحاديث المأثورة ف نزول الرب الى الارض يوم عرفة وصبيحة مزدلفة ورؤية النبي صلى الله عليه وسلم له في الارض بمين رأسه وأمثال هـنه الاحاديث المكذوبة التي يطول

وصفها فان المكذوب من ذلك لا يحصيه أحد الا الله تعالى لان الكذب محدث شيئا فشيئا ليس بمنزلة الصدق الموروث عن النبي صلى الله عليه وسلم الذي لا يحدث بعده وأنما يكون موجودا في زمنه صلى الله عليه وسلم وهو محفوظ محروس بنقل خلفاء الرسول وورثة الانبياء وكان من الدلائل على انتفاء هذه الامور المكذوبة وغيرها وجوه (١)

(أحدها) أن ماتوفرت همم الخلق ودواعيهم على نقله واشاعتــه يمتنع فى العادة كتمانه فانفراد العدد القليل به يدل على كذبهم كما يعلم كذب من خرج بوم الجمعة وأخبر بحادثة كبيرة فى الجامع مثل سقوط الخطيب وقتله وامساك أقوام فى المسجد اذا لم يخبر بذلك الا الواحد والاثنان ويعلم كذب من أخبر أن فالطرقات بلادا عظيمة وأمماكثيرين ولم يخبر بذلك السيارة وأعا انفرد به الواحد والاثنان ويعلم كذب من أخبر بمعادن ذهب وفضة متيسرة لمن أرادها بمكان يعلمه الناس ولم يخير بذلك الا الواحدوالاثنان وأمثال ذلك كثيرة فباعتبار العقل وقياســه وضربه الامثال يعلم كذب ماينقل من الامور الني مضت سنة الله بظهورها وانتشارها لو كانت موجودة كما يعلم أيضا صدق مامضت سنةالله في عباده انهم لا يتواطؤون فيه على الكذب من الامور المتوارة والمنقولات المستفيضة فان الله جبل جاهير الامم على الصدق والبيان في مثل هذه الامور دون الكذبوالكنمان كاجبلهم عَلَى الا كل والشرب واللباس فالنفس بطبعها تختار الصــدق اذا لم يكن لها في المكذب غرض راجح وتخنار الاخبار بهذه الامور العظيمة دون كتمانها والناس يستخبر بمضهم بعضا ويميلون الى الاستخبار والاستفهام مما يقع وكل شخص له من يؤثر أن يصدقه ويبين له دون أن يكذبه ويكتمه والكذب والكمان يقع كثيراً في بني آدم في قضايا كثبرة لاتنضبط كما يقعمنهم الزناوقتل النفوس والموت جوعاً وعرياً ونحو ذلك لكن ايس الغالب على انسابهم الا الصحة وعلى أنفسهم الا البقاء فالغرض هنا ان الامور المتواترة يعلم أنهم لم يتواطؤا فيها على الكذب

<sup>(</sup>١) ذكر ابن تيمية عينهذا الكلام في رسالةله اسمها توحد الملة وتعددالشرائع. وتنوعها وتوحد الدين وهي تتلو هذه الرسالة بالطبع انشاء الله تعالى

والاخبار الشاذة يعلم أنهم لم يتواطؤا فيها على الـكنمان •

( الوجه الثانى ) ان دين الامة يوجب عليهم تبليخ الدين واظهاره وبيانه ويحرم عليهم كمانه ويوجب عليهم الصدق ويحرم عليهم السكذب فتواطؤهم على كمان مايجب بيانه كتواطئهم على السكذب وكلاهما من أقبح الامور التي تحرم في دين الامة وذلك باعث موجب الصدق والبيان ،

(الثالث) انه قدعلم من عدل سلف الامة ودينها وعظيم رغبتها في تبليغ الدين واظهاره وعظيم مجانبتها للكذب على الرسول صلى الله عليه وسلم مايوجب أعظم الداوم الضرورية بأنهم لم يكذبوافها نقلوه عنه ولا كنموا ما أمرهم بتبليغه وهذه العادة الحاجية الخاصة الدينية لهم غير العادة العامة المشتركة بين جنس البشرة (الرابع) ان العلماء الخاصة يعلمون من نصوص رسول الله صلى الله عليه وسلم الموجبة عليهم النبليغ ومن تعظيمهم لامر الله ورسوله ومن دين آحادهم مثل الخلفاء ومثل ابن مسعود وأبي ومعاذ وأبي الدرداء الى ابن عر وابن عباس وابن عرو وغيرهم يعلمون على المتناع هؤلاء من كنمان قواعد عرو وغيرهم يعلمون على المعامة كا يعلمون امتناعهم من الكذب على رسول الله الدين التي يجب تبليغها الى العامة كا يعلمون امتناعهم من الكذب على رسول الله وحاد بن سلمة وغيرهم أمورا يعلمون ممها امتناعهم من الكذب وامتناعهم عن الزهرى وقتادة ويحيى ابن أبي كثير ومثل مالك والثورى وشعبة وحاد بن زيد وحاد بن سلمة وغيرهم أمورا يعلمون ممها امتناعهم من الكذب وامتناعهم عن خان تبليغ هذه الامور العظيمة التي تأبي أحو الهم كمانها لوكانت موجودة ولهم في النباب يطول شرحها وليس الغرض هنا تقرير ذلك وانما الغرض التنبيه على ماوقع من الشبهة لبعض الناس من أهل الاهواء ه

قالوا هذا الدي ذكر عوه معارض بأمر الادان والاقامة فانه كان يفعل على عهدالنبى صلى الله عليه وسلم كل يوم خسمرات ومع هذا فقد و تم الاختلاف في صفته وكذلك الجهر بالبسملة والقنوت في الفجر وحجة الوداع من أعظم وقائمه وقد وقع الاختلاف في نقلها وذكروا نحو هذه الامورالني وقعت فيها الشبهة والنزاع عند بعض الناس وجعلوا هذا ممارضا لما تقدم ليسوغوا أن يكون من أمور الدين ما لم ينقل بل كنم لاهوا مواً غيراض وأماجهة

الرأى والتنازع فان تنازع العلماء واختلافهم فى صفات العبادات بلوفى غير ذلك من أمور الدين صار شبهة ككثير من أهل الاهواء من الرافضة وغيرهم وقالوا ان دين الله واحد والحق لايكون في جَهتين ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عَنْدُ غَيْرُ اللَّهُ لُوجِدُوا فَيْهُ اختلافًا كثيرًا ) فهــذا التفرق والاختلاف دليل على إنتفاء الحق فما عليه أهــل السنة والجماعة ويعبرون عنهم بعبارات تارة يسمونهم الجمهورو تارة يسمونهم الحشوية والرة يسمونهم العامة ثم صار أهل الاهواء لما جملوا هذا مانعا من كون الحق فيما عليه أهلاالسنة والجماعة كل ينتحل سبيلا منسبل الشيطان فالرافضة تنتحل النقل عن أهل البيت لما لاوجود له وأصل من وضع ذلك لهمالزنادقةمثلرثيسهم الاول عبد الله بن سبأ الذي ابتدع لهم الرفض ووضع لهم ان النبي صلى الله عايه وسلم نص على على بالخلافة و أنه ظلم ومنع حقبه وقال أنه كان ممصوما وغرض الزنادقة بذلك التوصل الى هدم الاسلام ولهذا كان الرفض باب الزندقة والالحاد فالصابئة المتفلسفة ومن أخذ ببعض أمورهم أو زاد عليهم من القر امطة والنصيرية والاسهاعيلية والحاكمية وغيرهم انما يدخلون إلى الزندقة والكفر بالكتاب والرسول وشرائع الاسلام من باب التشيع والروافض والمعتزلة ونحوهم تنتحل القياس والمقل وتطمن فى كثير مما ينقله أهل السنة والجماعة ويعلاون ذلك بما ذكر من الاختلاف ونحوه وربما جمل ذلك بعض أرباب الملة من أسباب الطمن فيها وفي أهلها فيكون بعض هؤلاء المتعصبين ببمضهذه الامور الصفار ساعيا في هدم قواعد الاسلام الكبار \*

### معرز نصل کھے۔

اذا تبين بعض ماحصل في هذا الاختلاف والنفرق من الفساد فنحن نذكر طريق زوال ذلك ونذكر واهو الواجب في الدين في هذه المنازعات وذلك ببيان الاصلين اللذين هما السنة والجماعة المدلول عليهما بكتاب الله فانه اذا اتبع كتاب الله وما تضمنه من اتباع رسوله والاعتصام بحبله جميعا حصل الهدى والفلاح وزال الضلال والشقاء\*

اما الاصل الاول وهو الجماعة وبدأنا به لانه اعرف عند عموم الخلق ولهذا (م 17 – ج م مجموعة الرسائل المنيرية) يجب عليهم تقديم الاجماع على ما يظنونه من معانى الكتاب والسنة فنقول عامة هذه التنازعات أعما هي في أمور مستحبات و مكروهات لافي واجبات ومحرمات فان الرجل اذا حج متمتما او مفردا أو قارنا كان حجه مجزئا عند عامة علماء المسلمين وان تنازعوا في الافضل من ذلك ولكن بعض الخارجين عن الجاعة يوجب او يمنع ذلك قمن الشيمة من يوجب المتعة وبحرم ماعداها ومن الناصبة من يحرم المتعة ولا يبيحها بحال \*

وكذلك الاذان سواه رجع فيه أولم يرجع قانه اذان صحيح عند جميع سلف الامة وعامة خلفها وسواه ربع التكبير فى أوله أو ثناه وأعا بخالف فى ذلك بعض شواذ المتفقهة كما خالف فيه بعض الشيعة فاوجب له الحيملة بحى على خدير العمل وكذلك الاقامة يصح فيها الافراد والثنية بأيتها قام صحت اقامته عند عا. ةعلماء الاسلام الاماتنازع فيه شذوذ الناس

وكذلك الجهر بالبسملة والخافتة كلاهما جائز لا يبطل الصلاة وان كان من المماه من يستحب احدهما أو يكره الآخر أو يختار ان لا يقرأ بها فالمنازعة بينهم في المستحب والا فالصلاة باحدهما جائزة عند عامة الدلماء فانهم وان تنازعوا بالجهر والمخافتة في موضعها هل هما واجبان أم لا وفيه نزاع معروف في مذهب مالك وأحمد وغميرهما فهذا في الجهر الطويل بالقدر الكثير مشل المخافة بقرآن الفجر والجهر بقراءة صلاة الظهر فاما الجهر بالشيء اليسير أو المخافتة به فيا لا ينبغي لاحد أن يبطل الصلاة بذلك وما اعلم احدا قال به فقد ثبت في المسحيمة عن النبي صلى الله عليه وسلم انه كان في صلاة المخافقة يسممهم الآية احيانا وفي صحيح البخاري عن رفاعة بن رافع الزرق قال كنا نصلى وراء النبي الميانة عليه وسلم من الركمة قال سمع الله لمن حمده قال رجل وراءه ربناولك الحد حمدا كثيرا طيبامباركا فيه فلما انصرف قال «من المتكلم ؟» قال أنا قال « رأيت بضمة وثلاثين ملكا يبتدرونها ابهم يكتبها اول » ومعلوم قال أنا قال « رأيت بضمة وثلاثين ملكا يبتدرونها ابهم يكتبها اول » ومعلوم اله أموم المخافتة بمثل ذلك ه كذلك ثبت في الصحيح عن عمر انه كان يجهر بدعاء للمأموم المخافتة بمثل ذلك ه كذلك ثبت في الصحيح عن عمر انه كان يجهر بدعاء

الاستفتاح . سبحانك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدك ولا آله غيرك وهذا فعله بين المهاجرين والانصار والسنة الراتبة فيه المخافتة وكذلك كان من الصحابة من يجهر بالاستعاذة وفى الصحيح عن ابن عباس أنه جهر بقراءة الفائحة على الجنازة وقال لنعلمو النهاالسنة ولهذا نظائر وايضا فلا نزاع أنه كان من الصحابة من يجهر بالبسملة كابن الزبير ونحوه ومنهم من لم يكن يجهر بها كابن مسعود وغيره وتكمم الصحابة في ذلك وهذا مما لم أحد منهم صلاة أحد في ذلك وهذا مما لم أعلم فيه نزاعا وان تنازعوافي وجوب قراءتها فتلك مسئلة أخري \*

وكذلك القنوت فى الفجر انما النزاع بينهم فى استحبابه أو كراهيته وسجود السَّهُو لتركه أو فعله والا فعامنهم منفقون على صحة صلاة من ترك القنوت وأنه ليس بواجب وكذلك من فعله اذ هو تطويل يسير للاعتدال ودعاء الله فى هذا الموضع ولو فعل ذلك في غير الفجر لم تبطل صلاته باتفاق العلماء فيما أعلم المناسبة في الفجر الم تبطل صلاته باتفاق العلماء فيما أعلم المناسبة في الفجر الم تبطل علائه باتفاق العلماء فيما أعلم المناسبة في أعلم المناسبة في الفجر الم تبطل علائه باتفاق العلماء فيما أعلم المناسبة في أعلم المناسبة في أعلم الفجر الم تبطل عليه المناسبة في المناسبة في أعلم المناسبة في المناسبة في أعلم المناسبة في أع

وكذاك القنوت في الوتر هـل هو في جميع الحول أو النصف الآخر من رمضان انما هو في الاستحباب اذلا نزاع أنه لا يجب القنوت ولا تبطل الصلاة به وكذلك كونه قبل الركوع أو بعده \*

وكذلك النسليمة الثانية هل هي مشروعة في الصلاة الكاملة والناقصة أو في الكاملة فقط أم ليست مشروعة هو نزاع في الاستحباب لكن عن احمد رواية أن التسليمة الثانية واجبة في الصلاة الكاملة اما وجوب الاركان أووجوب ما يسقط بالسهو على نزاع في ذلك والرواية الاخرى الموافقة للجمهور أنها مستحبة في الصلاة الكاملة

و كذلك تكبيرات العيد الزوائد أنما النزاع فى المستحب منها والافلانزاع فى أنه بجزى، ذلك كله وكذلك أنواع التشهدات كلها جائز ما أعلم فى ذلك خلافا الاخلافا شاذا وانما النزاع فى المستحب

وكذلك أنواع الاستفتاح في الصلاة وأصل الاستفناح الماالنزاع في استحبابه وفي أى الانواع أفضل والخلاف في وجوبه خلاف قليل نذكر قولا في مـذهب الامام أحد،

وأذا كان النزاع أثما هو في الاستحباب علم الاجتماع على جواز ذلك وإجزائه و يكون ذلك بمنزلة القراآتِ في القرآن فان جميعها جائز وان كان من الناس من يختار بمض القراآت على بُمِض وبهذا يزول الفساد المتقدم فانه اذا علم ان ذلك جميَّمه جائز مجزيء في العبادة لم يكن النزاع في الاختيار ضارا بل قد يكون النوعان سواء وان رجح بمض الناس بعضها ولوكان أحدها أفضل لم بجزأن يظلم من يختار المفضول ولا يذم ولا يعاب باجماع المسلمين بل المجتهد المخطى. لايجوز ذمه باجماع المسلمين ولا يجوز النفرق بذلك بين الامة ولا أن يعطى المستحب فوق حقه فانه قد يكون من أنى بغير ذلك المستحب من أمور أخرىواجبةومستحبة أفضل بكنير ولا يجوزأن تجعل المستحبات بمنزلة الواجبات بحيث يمتنع الرجل من تركهاو يرى أنه قد خرج من دينه أو عصى الله ورسوله بل قديكون ترك المستحبات لممارض راجح أفضل من فعلها بل الواجبات كذلك ومعلوم أن اثتلاف قلوب الامة أعظم في الدين من بعض هذه المستحبات فلو تركها المره لا تتسلاف القلوب كان ذلك حسنا وذلك أفضل اذا كان مصلحة ائتلاف القلوب دون مصلحة ذاك المستحب وقد أخرجا في الصحيحين عن عائشة ان النبي صلى الله عليه وسلم قال لهاه لولاأن قومك حديثو عهد بجاهلية انقضت السكمبة ولااصقتها بالارض ولجملت لها بابا يدخل الناس منه وبابا يخرجون منه ، وقد احتج بهــذا الحديث البخاري وغيره على أن الامام قد يترك بعض الامور المختارة لاجل تأليف القلوب ودفعها لنفرتها ولهذا نص الامام أحمد على انه يجهر بالبسملة عند المعارض الراجح فقال يجهر بها اذا كان بالمدينة قال القاضي لان أهلها اذ ذاك كانوا بجهرون فيجهر بها للتأليف وليعلمهم أنه يقرأ بها وقال غيره بل لانهم كانو الايقرؤنها بجالفيجهر بها ليعلمهم أنه يقرأ بها وان قراءتها سنة كما جهر ابن عباس بقراءة الفاتحة في صلاة الجنازة فهذا أصل عظيم ينبغي مراعاته وبهذا يزول الشك والطمن فان الانفاق اذا حصل على جوار الجميع واجزائه علم أنه داخــل في المشروع فالتنازع في الرجحان لايضر كالتنازع في رجحان بعض القراآت وبعض العبادات وبعض العلماء ونحو ذلك بل قد أمر النبي صلى الله عليه وسلم كلا من القراء أن يقرأ كما يملم ونهاهم عن الاختلاف فىذلك فن خالف فى ذلك كان ممن ذمه الله ورسوله فأما أهل الجاعة فلا يختلفون فى ذلك ،

وأما الاصل الثانى فنقول السنة المحفوظة عن النبى صلى الله عليه وسلم فيها من السمة والخير مايزول به الحرج وانما وقعت الشبهة لاشكال بعض ذلك على بعض الناس أما الاذان فقد ثبت في الاحاديث الصحيحة ان النبى صلى الله عليه وسلم سن فى الاقامة الايتار والشفع فنى الصحيحين أنه أمر بلالا أن يشفع الاذان ويو تر الاقامة وفى صحيح مسلم أنه علم أبا محدورة الاقامة مثنى مثنى مثل الاذان فاذا كان كل واحد من مؤذنى وسول الله صلى الله عليه وسلم قد أمره النبى صلى الله عليه وسلم بأحد النوعين صار ذلك مشل تعليمه القرآن لعمر بحرف وله شام بن حكيم بحرف آخر وكلاهما قرآن أذن الله أن يقرأ به ه

وكذلك الترجيع في الاذان هو ثابت في أذان أبي محدورة وهو محدوف من أذان بلال الذي رووه في السنن وكذلك الجهر بالبسملة والمخافنة بهاصح الجهر بها عن طائفة من الصحابة وصحت المخافنة بها عن أكثر هم وعن بعضهم الامران جميعا وأما المأثور عن الذي صلى الله عليه وسلم فالذي في الصحاح والسنن يقتضى أنه لم يكن يجهر بها كما عليه عمل أكثر الصحابة وأمته فني الصحيح حديث أنس وعائشة وأبي هويرة يدل على ذلك دلالة بينة لاشبهة فيهاوفي السنن أحاديث أخر مثل حديث ابن مغفل وغيره وليس في الصحاح والسنن حديث فيسه ذكر جهره بها والاحاديث المصرحة بالجهر عنه كلها ضعيفة عند أهل العلم بالحديث ولمذا لم يخرجوا في أمهات الدواوين منها شيئا ولكن في الصحاح والسنن أحاديث كان يجهر بها اذكان يمكة وانه لما هاجر الى المدينة ترك الجهر بها حتى مات ورواه كان يجهر بها اذكان بمكة وانه لما هاجر الى المدينة ترك الجهر بها حتى مات ورواه الجهر بها وأما أهل المدينة والشام والمكوفة فلم يكونو الجهرون بها وكذلك أكنر البصريين و بعضهم كان يجهر بها ولهذا سألوا أنسا عن ذلك ولعل النبي صلى الله عليه وسلم كان يجهر بها بعض الاحيان أو جهرا خفيفا اذا كان ذلك محفوظا واذا عليه وسلم كان يجهر بها بعض الاحيان أو جهرا خفيفا اذا كان ذلك محفوظا واذا

كان في نفس كتب الحديث انه فعل هذا مرة وهذا مرة زالت الشبهة \* وأما القنوت فامره بين لاشبهة فيه عند التأمل التام فانه قد ثبت في الصحاح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قنت في الفجر مرة يدعو على رعـل وذكوان وعصية ثم تركه ولم يكن تركه نسخا له لانه ثبت عنه فى الصحاح اله قنت بمد ذلك يدعو للمسلمين مثل الوليد بن الوليدوسلمة بن هشام والستضعفين من المؤمنين ويدعو على مضر وثبت عنه أنه قنت أيضا في المغرب والعشاء وهماثر الصلوات قنوت استنصار فهذا في الجلة منقول ثابت عنه لكن اعتقد بعض العلماء من الكوفيين أنه تركه ترك نسخ فاعنقد ان القنوت منسوخ واعتقـــد بعضهم من المكيين أنه مازال يقنت في الفجر القنوت المتنازع فيه حتى فارق الدنيا والذي عليه أهل المعرفة بالحديث اله قنت لسبب وتركه لزوال السبب فالقنوت من السنن العوارض لا الرواتب لانه ثبت انه تركه لما زال العارض وثبت في الصحاح انه لم يقنت بعد الركوع الا شهرا هكذا ثبت عن أنس وغيره ولم ينقل أحد قط عنه انه قنت القنوت المتنازعفيه لاقبل الركوعولا بعد ولا في كتب الصحاح والسنن شيء من ذلك بل قد أنكر ذلك الصحابة كابن عمر وأبي مالك الاشجمي وغيرهما ومن المعلوم قطما ان الرسول صلى الله عليه وسلم لو كان كل يوم يقنت قنومًا يجهر به لكان له فيه دعاء ينقله بعض الصحابة فانهم نقلوا ماكان يقوله في القنوت المارض وقنوت الوتر فالقنوت الراتب أولى أن ينقل دعاؤه فيه فاذا كان الذى نستحبه أنما يدعو فيه لقنوت الوتر علم أنه ليس فيه شيء عن النبي صلى الله عليه وسام وهذا يكون الصحابة كلهم أهملوا نقل ذلك فانه ىما يعسلم بطلانه قطما وكذلك المأثور عن الصحابة مثل عمر وعلى وغيرها هو القنوت العارضقنوتالنوازل ودعاء عمر فيه وهو قوله اللهم عذب كفرة أهل الكتاب الخ يقتضى أنه دعا به عنــــد قتله للنصاري وكذلك دعاء على عند قتاله لبمض أهل القبلة والحديث الذى فيه عن آنس أنه لم يزل يقنت حتى فارق الدنيا مع ضعف في اسناده وإنه ليس في السنن أنما فيه القنوتقبل الركوع وفي الصحاح عن أنس انهقال لم يقنت رسول الله

صلى الله عليه وسلم بعد الركوع الاشهر ا والقنوت قبل الركوع هو القيام الطويل اذ الهظ القنوت معناه دوام الطاعة فتارة يكون فى السجود وتارة يكون فىالقيام كما قد بيناه فى غير هذا الموضع،

وأما حجة الوداع وان اشتبهت على كثير من الناس فاعا أتوا من جهة الالفاظ المشتركة حيث سمعوا بعض الصحابة يقول انه عتم بالممرة الى الحج وهؤلاء أيضا يقولون انه أفرد الحج ويقول بعضهم انه قرن العمرة الى الحج ولا خلاف فى ذلك فانهم لم يختافوا أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يحل من احرامه وانه كان قد ساق الهدى ونحره يوم النحر وانه لم يعتمر بعد الحجة فى ذلك العام لاهو ولاأحدمن أصحابه الاعائشة أمر أخاها أن يعمرها من التنعيم أدنى الحل وكذلك الاحاديث الصحيحة عنه فيها أنه لم يطف بالصفا والمروة الامرة واحدة مع طوافه الاول فالذين نقلوا أنه أفرد الحج صدقوا لانه أفرد أعمال الحج لم يقرن بها عمل العمرة كا يتوهم من يقول ان القارن يطوف طوافين ويسعى سعيين ولم يتمتع عتما حل كا يتوهم من يقول ان القارن يطوف طوافين ويسعى سعيين ولم يتمتع عتما حل به من احرامه كما يفعله المتمتع الذى لم يسق الهدى بل قد أمر جميع أصحابه الذين لم يسوقوا الهدى أن يحلوا من احرامهم ويجملوها عمرة وبهلوا بالحج بعد قضاء عربهم ه

انتهت الرسالة السابعة والحمد لله رب العالمين ويليها الرسالة الثامنة



# الر سالة الثامنة

﴿ قاعدة ﴾

فى توحد الملة وتعدد الشرائع وتنوعها وتوحد الدين الملى دون الشرعي

﴿ لشيخ الاسلام تني الدين أحمد بن تيميه ﴾ ( المتوفى سنة ٧٢٨ )

### حيرٌ فصل ﷺ

في توحد الملة وتعدد الشرائع وتنوعها وتوحد الدين الملي دون الشرعي وما فى ذلك من أقرار ونسخ وجريان ذلك فى أهل الشريعة الواحدة بنوع من الاعتبار قال الله تعالى ( و إذ ابتلى إبراهيم ربه بكلمات فأتمهن قال إنى جاعلك ِ للناس اماماً ) فهذا نص في أنه امام الناس كلهم وقال ( ان ابراهيم كان أمة ) وهو القدوة الذي يؤتم به وهو مملم الخير وقال (ومن يرغب عنملة إبراهيم إلامن سغه نفسه ولقد اصطفيناه في الدنيا و إنه في الا خرة لمن الصالحين إذ قال له ربه أسلم قال أسلمت لرب المالمين ووصى بها ابر اهيم بنيه ويعقوب يا بني ان الله اصطفى كم الدين فلا تموتن الا وأنتم مسلمون أم كنتم شهداء اذ حضر يمقوب الموت اذقال لبنيه ما تعبدون من بعدى قانوا نعبد إلهك و إله آبائك ابراهم واسهاعيل واسحاق إلها واحدا ونحن له مسلمون تلك أمة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تسئلون عما كانوا يسلون ) فقد بين أنه لا يرغب عنملة ابراهيم الا من هوسفيه

وانه أمر بالاسلام فقال أسلمت لرب العالمين وأن هذه وصية الى نبيــه ووصية اسر اثيل الى بنيه وقد اصطفى آدم ونوحا وآل ابراهيم وآل عمران على العالمين ثم قال ( وقالوا كونوا هودا أو نصارى تهندوا قل بل ملة ابراهيم حنيفا وما كان من المشركين ) فأمر بانباع ملة ابراهيم ونهى عنالتهودوالتنصروأمر بالايمان الجامع كما أنزل على النبيين وما أو توه والاسلام له وأن نصبغ بصبغة الله وأن نكون له عابدین ورد علی من زعم أنابراهیم و بنیه واسرائیلو بنیه کانواهوداأو نصاری وقد قال قبل هذا ( ولن ترضى عنك اليهود ولا النصارى حتى تنبع ملتهم قل ان هدى الله هو الهدى ولن اتبعت أهواءهم ) الآية والمهنى ولن ترضى عنك اليهود حتى تتبع ملتهم ولا النصارى حتي تتبع ملتهم وقد يستدل بهذا علىأن لكلطائفة ملة لقوله تعالى (وقالت اليهود ليست النصارى على شيء وقالت النصارى ليست اليهود على شيء ) وقال تعالي في آخر السورة(آمن الرسول بما أنزل اليه من ربه) الى آخر السورة كما قال فى أولمِيا ( والذين يؤمنون بمــا أنزل اليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون ) ففتحهابالايمان الجامع وختمها بالايمان الجامع ووسطها بالايمان الجامع ونبينا صلى الله عليه وسلم أعطي فوانح السكلم وخواتمه وجوامعه وقال تمالى في آل عمر ان بعد أن قص أمر المسيح ويحيى ( قل يا أهــل الـكتاب تعالوا الى كامة سواء بيننا وبينكم أن لا نعبد الآ الله ولا نشرك به شيئا ولايتخذ بعضنا بعضا أربابا من دُون الله فان تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون ﴾ وهي التي كتبها النبي صلى الله عليه وسلم الى هرقل عظيم الروم لما دعاهم الى الاسلاموقال (ياأهل السكتاب لم تحاجون في ابراهيم وما أنزلتُ النوراة والانجيل الا من بعده أفلا تعقلون هاأنتم هؤلاء حاججتم فيما لسكم به عسلم فلم تحاجون فيما ليس لسكم به علم والله يعلموأننم لاتعلمون ما كان ابراهيم يهوديا ولانصر انياولكن كانحنيفا مسلما وما كان من المشركين ان أولى الناس بابر اهم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا والله ولى المؤمنين ) الى قوله( واذ أُحَدُ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة) الىقوله (وله أسسلم من فى السموات والارض طوعا وكرها ) ' فَانَكُو عَلَى مِن يَبغى غير دين الله كَا قال في أول السورة (شهد الله أنه لا اله الاهو

لبقرة ١٣٥ ببقرة ١٢٠ ببقرة ١١٣ بقرة ٢٨٥ بقرة ٤

آل عمران ٦٤ \_ آل عمران ٦٥ \_ ١ آل عمران ٨١

آل عمران ۸۳

(م - ١٧ ج ٣ مجموعة الرسائل المنيرية )

والملائكة وأولوا العلم قائما بالقسط لااله الاهو العريز الحكيم ان الدين عند الله الاسلام وما اختلف الذين أوتوا الـكتاب الا من بعد ماجاءهم العلم بغياً بينهم ﴾ فاخبر أن الدين عند الله الاسلام وأن الذين اختلفوا من أهل الكتابوصاروا على ملل شتى مااختاهوا الا من بعــد ماجاءهم العلم وفيه بيان أن الدين واحــد لااختلاف فيه وقال تمالى ( قل إنني هداني ربي الى صراط مستقيم دينا قيما ملة ابراهیم چنیفا وما کان من المشرکین قل ان صلانی و نسکی ومحیای ومماتی شرب المالين ) هذا بعد أن ذكر الانبياء فقال ( اؤلئك الذين هدي الله فبهداهم اقتده) وذكر في الاءراف دعوة المرساين جميعهم وانفاقهم على عبادة اللهوحده لاشريك له وقال (ولقد بدثنافى كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتذبوا الطاغوت) الآية وقال ( إن ابراهيم كان أمة قانتا لله حنيفا ولم يك من المشركين شاكر ا لا نعمــه اجتباه وهداه الى صراط مستقيم وآتيناه في الدنيا حسنة وأنه في الآخرة لمن الصالحين ثم أوحينا اليك أن اتبع ملة ابراهيم حنيمًا وِما كان من المشركين )وقال ( ذلك عيدي بن مريم قول الحق الذي فيه يمترون ) الى قوله ( مشهديوم عظيم ) وقال في سورة الانبياء ( وما أرسلنا من قبلك من رسول الا نوحي اليه أنه لااله الا أنا فاعبدون ) وقل بعد أن قص قصصهم ( إن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاعبدون ) وقال في آخرها ( قل إنما يوحي الى أنما إلهـ كم إله واحد فهــل أنتم مسلمون ) وقال في سورة المؤمنين ( ياأيها الرسل كاوا من الطيبات واعملوا صالحاً انى بما تعملون عليم وإن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاتقون فتقطعوا أمرهم بينهم زبر اكل حزَّب بما لديرم فرحُون ﴾ وقال في آخر سؤرة الحج التي ذكر فيهاً الملل ااست وذكر ما جمل لهم من المناسك والمعابد وذكر ملة ابراهيم خصوصا (وجاهدوافي الله حق جهاده هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدين من حرج ملة أبيكم ابراهيم هو مماكم المبلمين من قبل ) وقال (شرع المكم من الدين ماوسى به نوحا والذي أوحينا اليك ) الآية وقال ( لم ينن الذين كفروا من أهل الـكتاب) الى قوله ( وذلك دين القيمة ) وهذا في القرآن مذكور في مواضع كثيرة وكذلك في الاحاديث الصحيحة مثل ماترجم عليه البخاري فقال باب ما جاء في أن دين

۱ - آل عران ۱۸ . ۲ - الأنعام ۱۹ . ۲ - الأنعام ۲۰ ۱۰ - النحل ۲۲ . ۲ - مریم ۲۲ . ۷ - مریم ۲۷ . ۱ - الأنبیاء ۲۰ ۱ - الأنبیاء ۲۰ . ۱۱ - المؤمنون ۱۵ .

۱۳ ـ الشورى ۱۳

١٤ ـ البينة ١٥١٠ ـ البينة ٥

الأنبياء واحد وذكر الحديث المتفق عليه عن أنى هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال «انا معاشر الانبياءاخوة لعلات»ومثلصفته فىالتوراة لن أقبضه حتى أقيم به الملة العوجاء فافتح به أعينا عميا وأذا ناصما وقلو باغلفاولهذا وحدالصراط والسبيل في مثل قوله تعالى ( اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المفضوب عليهم ولا الضالين ) ومثل قوله تعالى (وأن هذا صراطي مستقما اتبعوه ولا تنبعوا السبل) ومثل قوله ( الله ولى الدين آمنوا يخرجهم من الظلمات الى النور )وقوله ( مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله وجاهدوا في سبيل الله ) رقوله ( وقاتلوهم حتى لاتكون فتنة ويكون الدين كله لله ) والاسلام دين جميم المرسلين قال نوح عليه السلام ( فان توليتم ما سألتكم من أجر ان أجرى الأعلى الله وأمرت أن أكون من المسلمين ) وقال الله عن ابراهيم وبنيه ماتقدم . وقال الله عن السحرة (ربنا أفرغ علينا صبرا وتوفنا مسلمين ) وعن فرعون (آمنت أنه لا اله الا الذي آمنت به بنوا اسرائيل وأنا من المسلمين) وقال الحواريون (آمنا بالله واشهد بأنا مسلمون) وفي السورة الاخرى ( واشهد بأننامسلمون) وقال يوسف الصديق (توقى مسلما وألحقي بالصالحين )وقال موسى ( إن كنتم أمنتم الله فعليه توكلوا إن كنتم مسامين ) وقالت بلقيس ( رب إن ظلمت نفسي وأسلمت مع سليان للهرب المالمين ) وقال في النوراة ( يحكم بها النبيون الدين أسلموا للذين الاسلام المام والخاص والابمان العام والخاص كقوله ( إن الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابئين من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحافلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولاهم بحزنون ) وأما تنوع الشرائع وتعددها فقال تعالىلًا ذكر القبلة بعد الملة بقوله ( فول وجهك شطو المسجد الحرام وحيبًا كنتم فولوا وجوهكم شطره وإن الذين أوتوا الكتاب ليعلمون أنه الحق من ربهم ومأ الله بغافل عما يمملون )الى قوله (ولكل وجهـة هو موليها فاستبقوا الخيرات) فأخبر أن لكل أمة وجهة ولم يقل جملنالكل أمةوجهة بلقديكون هم ابتدعوها كما ابتدعت النصاري وجهة المشرق بخلاف ماذكره في الشرع والمناهج فانه قال

١ ـ الفاتحة ٥ ـ ٧
 ٢ ـ الأنعام ١٥٣

٣ ـ البقرة ٢٥٧

٤ ـ الأنفال ٣٩٥ ـ يونس ٧٢

٦ ـ الاعراف ١٢٦

۷ ـ يونس ۹۰ ۸ ـ آل عمران ۵۲

۹ ـ المائدة ۱۱۱ ۱۰ ـ يوسف ۱۰۱

١١ ـ يونس ٨٤

١٢ ـ النمل ٤٤

١٣ ـ المائدة ٤٤

۱۶ ـ البقرة ٦٢ ۱۵ ـ البقرة ۱٤٤

10 ـ البقرة 128 17 ـ البقرة 18۸ (ياأبها الرسول لا يحزنك الذين يسارعون في السكفر ) الى قوله (ومن أحسن من الله حكما لقوم يوقنون ) وهذه الآيات نرلت بسبب الحسكم في الحدود والقصاص والديات أخبر أن التوراة يحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادو اوالربانيون والاحبار بما استحفظوا وهذا عام في النبيين جميعهم والربانيين والاحبار ثم لما ذكر الانجيل قال وليحكم أهل الانجيل بما أنرل الله فيه فأمر هؤلاء بالحسكم لان الانجيل بعض مافى النوراة وأقر الاكثر والحكم بما أنزل الله فيــه حكم بما فى النوراة أيضائم قل (فاحكم بينهم بما أنزل الله ولا تنبع أهوا،هم عما جاءك من الحق الكل جملنا منكم شرعة ومنهاجاً ) فأمره أن بحكم ما أنزل الله على من قبله لـكل جملنا من الرسولين والـكتابين شرعة ومنهاجا أى سنة وسبيلا فالشرعه الشريمة وهي السنة والمنهاج الطريق والسبيل وكان هذا بيان وجه تركه لما جعل لغيره من السنة والمنهاج الى ماجمل له ثم أمره أن يحكم بينهم بما أنزل الله الله فالاول نهى له أن يأخذ بمنهاج غيره وشرعته والثانى وان كان حكما غير الحكم الذي أنزل نهيي له أن يترك شيئًا مماأنزل فيها اتباع محمد صلى الله عليهوسلم الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التوراة والانجيل فمن لم يتبعه لم يحكم بما أفزل الله وان لم يكن من اهل الـكتابالذين أمروا أن يحكموا بما فيها مما يخالف حكمه وقال مالى في الحج (ولكل أمة جملنا منسكا ليذكروا اسم الله على مارزقهم من بهيمة الانعام ولـكل أمةجملنا منسكا هم ناسكوه فلا ينازعنك في الامر) وذكر في أثناء السورة ( لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجه يذكر فيها اسم الله كثيراً فبين أنه هو جمل المناسك وذكر مواضع العبادات كما ذكر فى البقرة الوجهة التي يتوجهون اليها وقال فىسورة الجاثية بمد أن ذكر بني اسرائيل (ثم جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها ولا تتبع أهواء الدين لايملمون ) الآية وقال في النسخ ووجوب اتباعهم للرسول (واذ أُخَذَ ناميثاق النبيين لما أتيتكم من كتاب وحكمة) الىقوله (وأنا معكم من الشاهدين) وقال ( فسأ كتبها للذين يتقون ويؤنون الزكاة ) الآية والتي بمدها وقد تقدم مافى البقرة وآل عمران من أمرهم بالايمان بما أنزل الله على محد صلى الله عليه وســـلم وكذلك في سورة النساءو هو كثير في القرآن \*

١ ـ المائدة ٤١

۲ ـ المائدة ٥٠

٣ ـ المائدة ٤٨

ةً - الحج ٦٧

٧ ـ الجاثية ١٨

۸ ـ آل عمران ۸۱

٩ ـ الاعراف ١٥٦

### ﴿ فصل ﴾

قال الله تعالى لنا ( ياأيها الذين أمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن الا والنم مسلمون واغتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذكنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته اخوانا ) الى قوله تعالى ( ولا تكونوا كالذين تفرقوا وإختلفوا من بعد ماجاه هم البينات ) إلى قوله (كنتم خمير أمة اخرجت للناس) فامرنا علازمة الاسلام الى المات كاأمر الأنبياء جيمهم الاسلام وأن نمتصم بحبله جميما ولا ننفرق ونهانا أن نكون كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ماجاءهم البينات وذكر انه تبيض وجوه وتسود وجوه قال ابن عباس تبيض وجُّوه أهل السنة والجماعة وتسود وجوه أهل البدعة والفرقة وذكر انه يقال لهم ( أ كفرتم بعد ايمانكم ) وهذا عائد الى قوله ( ولا تموتن الا وانتم مسلمون ) فأمر بملازمة الاسلام وبين أن المسودة وجوههم أهل النفرق والاختلاف يقال لهم الخوارج وهذا نظير قواه للرسل ( أن أقيموا الدين ولا تفرقوا فيه ) وقد قال في البقرة (كان الناس أمة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم ببن الناس فما اختلفوا فيه ) الآية وقال أيضا ( ان الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعا لست منهم في شيءٌ ) وقال تعالى( فتقطعوا أمرهم يينهم زبرا كل حزب بمــا لديهم فرحون ) وقال تعالى (وان أفم وجهك للدين حنيفا ولا تكونن من المشركين من الذين فرقوا دينهم وكانوا شيما كلُّ حزب بمــا لديهم فرحون ) وقال تعالى (إن الدين عند الله الاســــلام وما تفرق الذين أوتوا الكـتاب الامن بعد ماجاء هم العلم بغيابينهم) الآية روما تفرق الذين أوتوا الكتاب الامن بعد ماجاءتهــم البينة) الآية ونظيرها فى الجاثية وقال الله تعالى ( يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولىالامر منكم فان تنازعتم في شيء فردوه الي الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خدير وأحسن تأويلا ) وقال تمالى ( والذين جاؤا من بعــدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولأخواننا الذين سبقونا بالايمان ولا تجمل في قلوبنا غلا للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم ) •

ـ آل عمران ۱۰۲ ً ـ آل عمران ۱۰۵ ا ـ الشورى ١٣ ً ـ البقرة ٢١٣ الدُّنعام ١٥٩

> ٔ \_ آل عمران ۱۹ ١٠ ـ البينة ٤

> ۱۱ ـ النساء ٥٩ ۱۲ ـ الحشر ۱۰

### \* int )\*

إذا كان الله تعال قد أمرنا بطاعة الله وطاعة رسوله وأولى الامر منا وامرنا عند التنازع في شيء أن نرده الى الله والى الرسول وأمرنا بالاجماع والانبلاف ونهانا عن التفرق والاختلاف وأمرنا أن نستغفر لمن سبقنا بالايمان وسمانا المسلمين وأمرنا أن ندوم عليه الى المات فهــذه النصوص وما كان في ممناها توجب علينا الاجهاع في الدين كاجتماع الأنسياء قبلنا في الدين وولاة الأمــور فيناهم خافاء الرسول قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح ﴿ إِنَّ بني اسر أثيل كانت قسوسهم الأنبياء كما هلك نبي قام نبي وأنه لانبي بعدى وسيكون خلفاء ويكثرون قالوا فما تأمرنا بارسول اللهقال أوفوا بيعة الأولىفالاول وأدوا لهمالذى لهم فأن الله سائلهم عما استرعاهم » وقال أيضا « العلماء ورثة الأنبياء » وروى عنه أنه قال ﴿ وددت أنى قد رأيت خلفائي قالوا ومن خلفاؤك قال الذين بحيون سنتى يعلمونها الناس » فهؤلاءهم ولاة الأمر بعدهم وهم الأمراء والعلماء وبذلك فسرها السلف ومن تبعهم من الائمة كالامام أحمد وغيره وهو ظاهر قد قررناه في غير هذا الموضع فالأصول الثابتة بالكتاب والسنة والا جماع هي بمنزلة الدين المشترك بين الانبياء ليس لأحد خروج عنهاومن دخل فيها كان من أهل الاسلام المحض وهم أهل السنة والجاعة وما تنوعوا فيه من الأعمال والأقوال المشروعة فهو بمنزلة ماتنوعت فيه الأنبياء قال الله تعالى والذين جاهدوا فينا لنهديهنم سبلنا) وقال تعالي ( قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين بهـدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام) وقال (ياأيها الذين آمنوا ادخلوا فيالسلم كافة) والتنوع قد يكونف الوجوب تارة وفي الاستحباب أخرى فالأول منهل مايجب على قوم الجهاد وعلى قوم الزكة وعلى قوم تعليم العلم وهذا يقع فى فروض الأعيان وفىفروض الكفايات ففروض الأعيان مثل مايجب على كل رجــل إقامة الجاعة والجمعة في مكانه مع أهل بقمته ويجب عليهز كاةنوع ماله بصرفه إلى مستحقه لجيران ماله وبجب عليه استقبال الكعبة من ناحيته والحج إلى بيت الله من طريقه وبجب عليه بر والديه وصلته ذوى رحه والأحسان إلى جيرانه وأصحابه وتماليكه ورعبته ونحو ذلك من الامور

١ ـ العنكبوت ٦٩ ۲ ـ المائدة ١٦

٣ ـ البقرة ٢٠٨

التي تننوع فيها أعيان الوجوب وان اشتركت الامة في جنس الوجوب و تارة تتنوع بالقدرة والعجز كتنوع صلاة المقيم والمسافر والصحيح والمريض والآمن والخائف وفروض الكفايات تتنوع بتنوع فروضالاعيان ولها تنوع يخصها وهوانها تتعين على من لم يقم بها غيره فقد تنمين في وقت ومكان وعلى شخص أو طائفة وفي وقت آخر أو مكان آخرعلى شخص آخر أو طائفة أخرى كما يقع مثل ذلك في الولايات والجهاد والفتيا والقضاء وغير ذلك وأما فى الاستحباب فهو أبلغ فان كل تنوع يقع فىالوجوب فانه يقع مثله فى المستحب ويزداد المستحب بان كل شخص أغايستحب له من الاعسال التي يتقرب بها الى الله تعالى التي يقول الله فيها وما يزال عبدي يتقرب الى بالنوافل حتى أحبه ما يقدرعليه ويفعله وبنتفع به والافضل له من الاعمال ماكان أنفع له وهذا يتنوع تنوعا عظيما فاكثر الخلق يكون المستحب لهم ماليس هو الافضل مطلقا اذ أكبرهم لايقدرون على الافضل ولا يصبرون عليــه اذا قدروا عليه وقد لا ينتفعون به بل قد يتضررون آذا طلبوه مثل من لا يمكنه فهم العلم الدقيق اذا طلب ذلك فانه قد يفسد عقله ودينه أو من لا يمكنه الصبر على مرارة الفقر ولا يمكنه الصبر على حلاوة الغنى أولا يقدر على دفع فتنة الولاية عن نفسه والصبر علي حقوقها ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم فيما يروى عن ربه عز وجل «ان من عبادى من لا يصلحه الا الفقر ولو أغنيته لافسده ذلك وان من عبادى من لا يصلحه الا الغني ولو أفقرته لافسده ذلك »وقال النبي صلى الله عليه وسلم لا في ذر لما سأله الامارة « يا أبا ذر أني أرالت ضميفا و إني أحب لك ما أحب لنفسي لا تأمرن على اثنين ولا تولين مال يتيم » قلنا هذا العمل أفضل فهذا قول مطلق ثم المفضول يكون أفضل في مكانه ويكون أفضل لمن لا يصلح له الافصل مثال ذلك أن قراءة القرآن أفضل من الذكر بالنص والاجماع والاعتبار أما النص فقوله صلى الله عليه وسلم « أفضل الـكلام بعد القرآن أربع وهي من القرآن سبحان الله والحمد لله ولااله الا الله وَاللَّهُ أَكْبُرُ ﴾ وقوله صلى الله عليه وسلم «فضل القرآن علي سائر الكلام كفضل

الله على خلقه ، وقوله عن الله همن شغله قراءة القرآن عن ذكرى ومسألني أعطيته أفضلما أعطىالسائلين» وقوله «مانقرب العباد الى الله بمثل ما خرج منه » وقول الاعرابي لهاني لا أستطيع أنآخذ شيئا من القرآن فعلمي ما يجزيني في صلاني فقال« قل سمحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله أكبر» وأما الاجماع على ذلك فقد حكاه طائفة ولا عبرة بخلاف جهال المتعبدة وأما الاعتبار فان الصلاة يجب فيها القراءة فان عجز عنها انتقل الى الذكر ولا يجزيه الذكر معالقدرةعلى القراءة والمبدل منه أفضل من البدل الذي لا يجوز إلا عنـــد العجز عن المبدل وأيضا فالقراءة يشترط لها الطهارة الكبرى كما يشترط للصلاة الطهارتان والذكر لا يشترط انه السكبرى ولا الصغري فعلم أن أعلى أنواع ذكر الله هو الصلاة نم القراءة ثم الذكر المطلق ثم الذكر في الركوع والسجود أفضل بالنص والاجاع من قراءة القرآن وكذلك كثير من المبادات قد ينتفع بالذكر في الابتداء مالا ينتفع بالقراءة اذ الذكر يعطيه إيمانا والقرآن يعطيه العلم وقد لا يفهمه ويكون الى الايمان أحوج منه لكونه في الابتداء والقرآن مع الفهم لاهل الايمان أفضل بالاتفاق فهذا وأمثاله يشبه تنوع شرائع الانبياء فانهم متفقون على أن اللهأمر كلا منهم بالدين الجامع وان نعبده بتلك الشرعة والمنهاج كما أن الامة الاسلاميــة متفقة علي ان الله أوركل مسلم من شريعة القرآن بما هو مأمور به اما ايجابا وأما استحبابا وان تنوعت الافعال في حق أصناف الامــة فلم بختلف اعتقادهم ولا معبودهم ولا اخطأ أحد منهم بل كامم متفقون علي ذلك يصدق بعضهم بعضا ،

وأما ما يشبه ذلك من وجه دون وجه فهو ما تنازعوا فيه مما أقروا عليمه وساغ لهم العمل به من اجتهاد العلماء والمشايخ والامراء والملوك كاجتهاد الصحابة في قطع النية وتركها واجتهادهم فى صلاة المصر لما بعثهم النبى صلى الله عليه وسلم الى بني قريظة وأمرهم ان لا يصلوا المعمر الا فى بنى قريظة فصلى قوم في الطريق فى الوقت وقالوا انما أراد التعجل لا تفويت الصلاة وأخرها قوم الى أن وصلوا وصلوها بعد الوقت تمسكا بظاهر لفظ العموم فلم يعنف النبى صلى الله عليه وسلم

واجدة من الطائفتين وقال صلى الله عليه وسلم «إذا اجتهد الحاكم فاصاب اله أجران وإذا اجتهد فاخطاء فله أجر» وقد اتفق الصحابة في مسائل تنازعوا فيها على أن اقراركل فريق للفريق الآخر على العمل باجتهادهم كمسائل فى العبادات والمناكح والمواريث والعطاء والسياسة وغير ذلك وحكم عمر أول عام في الفريضة الحارية بعدم التشريك وفي العام الثاني بالتشريك في واقعة مثل الأولى ولماسئل عن ذلك قال تلك على ماقضينا وهذه على مانقضى وهم الأثمة الذين ثبت بالنصوصأنهم لايجتمعون على باطل ولاضلالة ودل الكتاب والسنة على وجوب متابعتهم وتنازعوا فى مسائل علمية اعتقادية كسماع الميت صوت الحي وتعــذيب الميت ببكاء أهله ورؤية محمد صلى الله عليه وسلم ربهقبل الموت مع بقاء الجماعة والالفة وهذه المسائل منها ماأحد القولين خطأ قطما ومنها ماالمصيب فى نفس الامر واحد عند الجهور اتباع السلف والآخر مؤد لما وجب عليه بحسب قوة ادراكه وهل يقال لهمصيب أو مخطىء فيه نزاع ومن الناس من يجعل الجميع،مصيبين ولا حكم فى نفس الأمر ومذهب أهل السنة والجاعة أنه لاإنم على من اجتهد وإن اخطأ فهذا النوع يشبه النوع الا ول من وجه دون وجه أما وجه المخالفة فلا ن الانبياء عليهم السلام معصومون عن الاقرار على الخطأ بخلاف الواحد من العلماء والا مراء فانه ليس معصومامن ذلك ولهذا يسوغ بل بجب أن نبين الحق الذي يجب اتباعه وإنكان فيــه بيان خطأ من الخطأ من العلماء والا مراء وأما الا نبياء فلا يبين أحـــدهما مايظهر به خطاء الآخـر وأما المشابهة فلا تنكلا مأمور " باتباع ما بان له من الحق بالدليل الشرعي كامر النبي صلى الله عليه وسلم باتباع ماأوحي إليه وليس لا عدهما ان يوجب على الآخر طاعته كما ليس ذلك لا حد النبيين مع الآخر وقد يظهر له من الدليل ما كان خافيا عليم فيكون انتقاله بالا جتهاد عن الا جتهاد ويشبه النسخ في حق النبي لكن هذا رفع للاعتقاد وذاك رفع للحكم حقيقة وعلى الا "تباع اتباع من ولى أمرهم من الا مراء والعلماء فما ساغ له اتباعه وأمر فيه باتباع اجتهاده كا على الاممة اتباع أي نبي بعث اليهم وان خالف شرعه شرع الاول لكن (م ١٨ - ج ٢ مجموعة الرسائل المنيرية)

تنوع الشروع لهؤلاء وانتقاله لم يكن لتنوع نفس الائمر النازل على الرسول ولكن تنوع أحوالهم وهو أدراك هذا لما بلغه من الوحي سمعا وعقلا وعجز الانخر عن ادراك ذلك البلاغ إما سمعا لعدم تمكنه من مماع ذلك النص وإما عقلا لمدم فهمه لما فهمة الا ول من النص وإذا كان عاجزًا سقط عنه الاثم فيما عجز عنه وقد يتبين لأحدهما عجز الآخر وخطاؤه وتعذره في ذلك وقد لايتبين له عجزه وقد لايتبين لكل منها أيهما الذي أدرك الحق واصابه ولهــذا امتنع من امتنع من تسمية مثل هذا خطأ قال لان التكليف مشروط بالقدرة فما عجز عنه من العلم لم يكن حكم الله في حقه فلا يقال اخطأه وأما الجمهور فيقولون أخطأه كما دلت عليه السنةو الاجماع لكن خطؤهممذورفيه وهوممني قوله عجز عن ادراكه وعلمه لكن هذا لايمنع أن يكون ذاك هو مراد الله ومأموره فان عجز الانسان عن فهم كلام العالم لا يمنع أن يكون قد أراد بكلامه ذلك المني وأن يكون الذي فهمه هو المصيب الذي له الا مجران ولهذا تنازع أصحابنا فيمن لم يصب الحكم الباطن هــل يقال إنه مصيب في الظاهر لكونه أدى الواجب المقدور عليه من اجتهاده واقتصاره أولا يطلق عليه اسم الاصابة بحال وإن كان له أجر على اجتهاد وقصده الحلق على قولين هما روايتان عن أحمد وذلك لانه لم يصب الحكم الباطن ولكن قصد الحق وهل اجتهد الاجتهاد المأمور بهالتحقيق أنه اجتهد الاجتهاد المقدور عليه فهو مصيب من هــــذا الوجه من جهة المأمور المقــدور وإن لم يكن مصيبا من جهة إدراك المطلوب وفعل المأمور المطلق يوضح ذلك أن السلطان نوعان سلطان الحجة والعلم وهمو اكتر ماسى في القرآن سلطانا حيى دوى عن ابن عباس، أن كل سلطان في القرآن فهو الحجة والثاني سلطان القدرة : والعمل الصالح لايقوم إلا بالسلطانين فأذا ضعف سلطان الحجة كان الائمر بقدره واذا ضعف سلطان القدرة كان الا مر بحسبه والأمر مشروط بالقدرة على السلطانين فالاثم ينتني عن الا مر بالمجز عن كل منها وسلطان الله في العلم هو الرسالة وهو حسجة الله على هي الا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان) وقال (أم أنزلنا

خلقه كما قال تمالى ( لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل) وقال تمالى ( ان ﴿ ـ النجم ١٢

عليهم سلطانا فهو يتكلم بمـا كانوا به يشركون ) ونظائره منمددة فالمذاهب والطرائق والسياسات للعاماء والمشايخ والامراء اذا قصدوا بهما وجه الله تعالى دون الاهواء ليكونوا مستمسكين بالملة والدين الجامع الذي هو عبادة الله وحده لاشريك له واتبعوا ماأ نزل اليهم من ربهم من الكتاب والسنة بحسب الامكان بعد الاجتهاد النام هي لهم من بعض الوجوه بمـنزلة الشرع والمناهج للانبياء وهم مثابون على ابتغاثهم وجه الله وعبادته وحده لأشريك له وهو الدين الاصلى الجامع كما يثاب الانبياء على عبادتهم الله وحده لاشريك له ويثابون على طاعة الله ورسوله فيا تمسكوا بهلامن شرعة رسوله ومنهاجه كما يثابكل نبي على طاعة الله فىشرعه ومنهاجه ويتنوع شرعهم ومناهجهم مثل أن يبلغ أحدهم الاحاديث بألفاظ غير الالفاظ الني بلغت الآخر وتفسرله بعض آياتالقرآن بتفسير بخالف لفظه لفظ التفسير الآخر وينصرف في الجع بين النصوص واستخراج الاحكام منها بنوع من الثرتيب والتوفيق ليس هو النوع الذي سلكه غيره وكذلك في هباداته وتوجهانه وقد ينمسك هذا بآية أو حــديث وهذا بحديث أو آية أخرى وكذلك في العلم من العلماء من يسلك بالانباع طريقة ذلك العالم فتكون هي شرعهم حتى يسمعوا كلام غيره ويروا طريقت فيرجح الراجح منهما فتتنوع في حقهم الاقوال والافعال السالفة لهم من هذا الوجه وهم مأمورون بأن يقيموا الدين ولا يتفرقوا فيه كما أمرت الرسل بذلك ومأمورون بان لايفرقوا بين الامة بلهي أمة واحدة كما أمرت الرسل بذلك وهؤلاء آكد فان هؤلاء تجمعهم الشريعة الواحدة والكتاب الواحد وأما القدر الذي تنازعوا فيه فلا يقال أن الله أمر كلامنهم باطنا وظاهرا بالتمسك بما هو عليه كما أمر بذلك الانبياء وان كان هذا قول طائفة من أهل الكلام فانما يقال ان الله أمر كلا منهم أن يطلب الحق بقدر وسعه وامكانه فان أصابه والا فلا يكلف الله نفسا الا وسعها وقد قال المؤمنون (ربنا لا تؤاخذنا ان نسينًا أو أخطأنا) وقال الله قد فعلت وقال تعالى ( ولا جناح عليكم فما أخطأتم ٢٠ البقرة ٢٨٦ به ) فن ذمهم ولامهم على مالم يؤاخذهم الله عليه فقد اعتدى ومن أراد أن يجمل أقوالهم وأفعالهم بمنزلة قول المعصوم وفعله وينتصر لها بغير هدىمن اللهفقد اعتدى

واتبع هواه بغير هدى من الله ومن فعل ما أمر به بحسب حاله من اجتهاد يقدر عليه أو تقليد اذا لم يقدر على الاجتهاد وسلك فى تقليده مسلك العدل فهو مقتصد اذ الامر مشروط بالقدرة (لا يكلف الله نفسا الا وسعها) فعلى المسلم فى كل موطن أن يسلم وجهه لله وهو محسن ويدوم على هذا الاسلام فاسلام وجهه اخلاصه لله واحسان فعله الحسن فتدبرهذا فانه أصل جامع نافع عظيم \*

### ﴿ قاعدة ﴾

فى صفات العبادات الظاهرة التي حصل فيها نزاع بين الإمةفىالروايةوالرأى مثل الاذان والجهر بالبسملة والقنوت في الفجر والنسليم في الصلاة ورفع الايدي فيها ووضع الاكف فوق الأكف ومثل التمتع والافراد والقران في الحج ونحوذلك فان التنازع في هذه العبادات الظاهرة والشَّمائر أوجب أنواعاً من الفساد الذي يكرهه الله ورسوله وعباده المؤمنون أحدها جهل كثيرمن الناساو اكثرهم بالأمر المشروع المسنون الذي يحمه الله ورسوله والذي سنه رسول اللهصلي الله عليهوسلم لامته والذي أمرهم باتباعه ، الناني ظلم كثير من الامة أو أكثرهم بعضهم لبعض وبغيهم عليهم تارة بنهيهم عما لم ينه الله عنه وبغضهم على مالم يبغضهم الله عليــه وتارة بترك ماأوجب الله من حقوقهم وصاتهم لعدم موافقتهم لهم على الوجه الذي يؤثرونه حتى يقدمون في الموالاة والمحبـة واعطاء الاموال والولايات من يكون مؤخراً عند الله ورسوله ويتركون من يكون مقدما عند الله ورسوله لذلك الثالث انباع الظن وما تهوي الانفس حي يصير كثير منهم متديناباتباع الاهواء في هذه الامور المشروعة وحيى يصير في كثير من المتفقهة والمنعبدة من الاهواء من جنس مافى أهل الاهواء الخارجينءن السنةوالجاعة كالخوارجوالروافض والمعتزلةونحوهم وقد قال الله في كتابه ( ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله ان الذين يضلون عن سبيل الله لهم عدّاب شديد بما نسوا يوم الحساب ) وقال في كتابه ( لانتبعوا أهوا، قوم قد ضلوا من قبل وأضلوا كثير إ وضلوا عن سوا، السبيل) ، الرابع النفرق والاختلاف المخالف للاجماع والائتلاف حتى يصير بمضهم يبغض بعضا ويعاديه

۱ ـ البقرة ۲۸۱ ۲ ـ ص ۲۹ ۲ ـ المائدة ۷۷

ويحب بمضا وبواليه على غير ذات الله وحتى يفضى الامر ببعضهم الى الطمن واللمن والهمز واللمز وببعضهم إلى الاقتتال بالأيدى والسلاح وببعضهم الى المهاجرة والمقاطعة حنى لايصلي بعضهمخلف بعض وهذا كله من أعظم الأمور التي حرمها الله ورسوله والاجتماع والائتلاف من أعظم الامور التي أوجبها الله ورسوله قال الله تعالى (ياأيها الدّين آمنوا القدوا الله حق تقانه ولا تمـونن الا وانتم مسلمون واعتصموا بحبل الله جميما ولا تفرقوا ﴾ الى قوله( يوم تبيض وجوه وتسودوجوه) قال ابن عباس تبيض وجوه أهل السنة والجاعة وتسود وجوه أهل البدعة والفرقة وكثير من هؤلاء يصيرمن أهل البدعة بخروجه عن السنة التي شرعها رسول الله صلى الله عليه وسلم لأمته من أهل الفرقة بالفرقة المخالفة للجباعة التي أمر الله بها ورسوله وقال تمالى ( ان الذين فرقوا دينهم وكانوا شيعًا لست منهم في شيء)وقال تعالى ( وما اختلف فيه الاالذين أوتوه من بعد ماجامتهم البينات ) وقال تعال (وما تفرق الذين أوتوا الكتاب إلا من بعــد ماجاءتهم البينة وما أمروا الاليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤنوا الزكاة وذلك دبن القيمة ) وقال تمالى ( ان الدين عند الله الاسلام وما اختلف الذين أوتوا الكتاب الا من بعد ماجاءهم العلم بغيا بينهم ) وقال تمالى ( وآتيناهم بينات من الأمر فما اختلفوا إلامن بعد ماجاءهم العلم بغيا بينهم ) وقال ( فما اختلفوا حيجاءهم العلم إن ربك يقضي يينهم بوم القيامة ﴾ وقال ( فاتقوا الله وأصلحوا ذات بينكم ) وقال ( إنما المؤمنون اخوة فأصلحوا بين أخويكم ) وقال ( إلا من أمر بصدقة أو معروف أو اصلاح بين الناس) وهذا الأصل العظيم وهو الاعتصام بحبـل الله جميما وأن لانتفرق هُو مِن أعظم أصول الاسلام وتما عظمت وصية الله به في كتابه ومما عظم ذمه لمن تركه من أهل الكتاب وغيرهم ومما عظمت به وصية النبي صلى الله عليه وسلم فى مواطن عامة وخاصة مثل قوله « عليكم بالجاعة فأن يد الله على الجاعة » وقوله « فإن الشيطان مع الواحد وهو من الاثنين أبعد » وقوله « من رأى من أميره شيئا يكرهه فليصبر عايه فان من فارق الجاعةقيد شبر فقد خلم ربقة الأسلام من عنقه وقوله ﴿ أَلا أُنبُوكُم بأَفْضَلُ مَن درجة الصلاة والصيام والصدقة والأمر بالمروف

آل عران ۱۰۲ ـ ۰۳ آل عران ۱۰٦ الأنمام ۱۰۹

> البقرة ٢١٣ البينة ٤ ـ ٥

. البينة ٤ ـ ٥ . آل عران ١٩

الجاثية ١٧

. الأنفال ۱ ۱ ـ الحجرات ۱۰

١ \_ النساء ١١٤

والنهى عن المنكر قالوا بلي يارسول اللهقال صلاح ذات البين فأن فساد ذات البين هي الحالقه لاأقول تحلق الشمر ولكن تحلق الدين » وقوله « من جاءكم وأمركم على رجل واحد بريد أن يفرق جماعتكم فاضربوا عنقه بالسيف كاثنا من كان ، وقوله ﴿ يصاون لَكُمُ فَانَ أَصَابُو افْلَكُمُ وَلَمْ وَانَ اخْطَاوُ ا فَالْكُمُ وَعَلَيْهُم ﴾ وقوله ﴿ ستفترق هذه الامة على ثلاثوسبمين فرقةمنها واحدة ناجية وثننان رسبمون في النارقيل ومن الفرقة الناجية قال هي الجماعة يد الله على الجماعة ، و باب الفساد الذي وقع في هذه الامة بل وفي غيرها هو التفرق والاختلاف فانه وقع بين أمرائها وعلمائهامن ملوكها ومشايخها وغيرهم من ذلك ماالله به عليم وإن كان بعض ذلك مغفورا لصاحبه لاجتهاده الذي يغفر فيه خطاؤه أو لحسناته الماحية أو لتوبته أو غير ذلك لكن يعلم الله أنرعايته من أعظم أصول الأسلام ولهذا كان امتياز أهل النجاة عن أول العذاب من هذه الأمة بالسنة والجاعة ويذكرون في كتب السنة والجاعة من السنن والآثار في ذلك مايطول ذكره وكان الأصل الثالث بعد الكتاب والسنة التي يجب تقديمالممل به هو الاجماع فان الله لايجمعده الأمة على ضلالة (النوع الخامس) هو شك كثيرمن الناس وطمنهم في كثير مما أهل السنة والجاعة الملل متفقون وذلك من جهة نقلهم وروايتهم تارة ومن جهة تنازعهم ورأيهم أخرى أما الاول فقد علم أن الله حفظ هذا الدين كما قال ( إنا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون) فحفظ الله الذكر الذي انزله على رسوله وأمر أزواج نبيه بذكر وحيث يقول(واذكرن مايتلي في بيوتكن من آيات الله والحكمة) حفظه من أن يقع فيه من حروف التنزيل أنتغير وحفظ تأويله أن يضل فيه أهل الهدى المتمسكون بالسنة والجهاعة وحفظ أيضا سنة رسول اللهصلي الله عليه وسلم عما ليس فيها من الكذب عمدا أو خطأ بما أقامه من علماء الحديث وحفاظه الذين فحصو اعنها وعن نقلها ورواتها وعلموا من ذلك مالم يعلمه غيرهم حتى صارو امجتمعين على ماتلقوه بالقبول منها اجهاعا معصوما من الخطألا سباب يطول وصفها في هـذا الموضع وعلمو اهم

۱ ـ الحجر ۹ ۲ ـ الأحزاب ۲۶

خصوصاً وسائر علماء الأمة بل وعامتها عوما ماصانوا به الدين عن أن يزاد فيــه أو ينقص منه مثل ماعلموا أنه لم يفرض عليهم فىاليوم والليلة إلا الصلوات الحمس وأن مقادير ركماتها مابين الثنائي والثلاثي والرباعي وأنه لم يفرض عليهم من الصوم إلا شهر رمضان ومن الحج إلا حج البيت العتيق ومن الزكاة إلا فرائضها المعروفة إلى نحو ذلك وعلموا كذب أهل الجهل والصلالة فما قد يؤثرونه عن الذي صلى الله عليه وسلم بكذب من يرعم من الرافضة أن النبي صلى الله عليه وسلم نص على على بالخلافة نصا قاطعاجليا وزعم آخر بن أنه نص على العباس وعلموا أحاديث الرافصة والناصة التي يؤثرونها في مثل الغروات التي يروونها عن على وليس لهاحقيقة كما يرويها المكذبون الطرقية مثل اكاذيبهم الزائدة فيسيرة عنترة والبطال حيث علمو امجموع مغازى رسول الله صلي الله عليه وسلم و أن القتال فيها كان في تسع مفاز فقط ولم يكن عدد المسلمين ولا العدو في شيء من مفارى القتال عشرين الفا ومثل الفصائل المروية ايزيد بن معاوية ونحوه والأحاديث التي يرويها كثير من الكرامية في الارجاء ونحوه والأحاديث الي يرويها كثير من النساك فى صلوات ايام الاسبوع وفى صلوات أيام الأشهر الثلاثةوالأحاديث الني يروونها فى استماع النبي صلى الله عليه وسلم هو واصحابه وتواجده وستقوط البردة عن ظهره وتمزيقه الثوبوأخذ جبريل لبعضه وصعوده به إلىالسماء وقتال أهل الصفة مع الكفار واستماعهم لمناجاته ليسلة الاسراء والأحاديث المأثورة في نزول الرب الى الأرض بوم عرفة وصبيحة مزدلفة ورؤية النبي صلى الله عليه وسلم له في الارض بعيني رأسه وأمثال هـنـه الاحاديث المكندوبة الني يطول وصفها فان المكذوب من ذلك لا يحصيه أحد إلا الله لأن الكذب بحدث شيئا فشيئا ليس بمنزلة الصدق الموروث عن النبي صلى الله عايه وسلم الذي لايحدث بعده وأنمــا يكون موجودا في زمنه صلى الله عليه وسلم وهو محفوظ محروس بنقل خلفاء الرسول وورثة إلاَّ نبياء وكان من الدلائل على انتفاء هذه الأُمور المكذوبةوغيرها وجوه \* أحدهاأن مانو فرتهم الخلق ودواعيهم على نقله واشاعته يمننع في العادة كنانه فانفراد العدد القليل به يدل على كذبهم كا يعلم كذب من خرج يوم

الجمعة وأخبر بحادثة كبيرة فى العجامع مثل سقوط الخطيب وقتله وإمساك أقوام في المسجد إذا لم يخبر ذلك إلا الواحد والأثنان ويعلم كذب من أخبر أن فى الطرقات بلادا عظيمة وأثما كثيرين ولم يخبر بذلك السيارة و أنمــا انفرد به الواحد والاثنان ويملم كذب من أخبر بمعادن ذهب وفضة ظاهرة متيسرة لمن أرادها بمكان يملمه الناس ولم يحبر بذلك إلا الواحد والاثنان وأمثال ذلك كثيرة فباعتبار العقل وقياسه وضربه الأمثال يعلم كذب ماينقلمن الأمور التي مضت سنة الله بظهورها وانتشارها لوكانت موجودة كما يعلم أيضا صدق مامضت سنة الله في عباده أنهم لايتو اطنون فيه على الكذب من الأمور المتواترة والمنقولات دون الكذب والكنان كما جبلهم على الأكل والشرب واللباس فالنفس بطبعها تختار الصدق إذا لم يكن لها في الكذب غرض راجح وتختار الاخبار بهذه الامور المظيمة دون كتمانها والناس يستخبر بمضهم ويميلون الى الا متخبار والاستفهام عمايقم وكل شخص له من يؤثر أن يصدقه ويبين له دون أن يكذبه ويكتمه والكذب والكنان يقم كثيرا في بني آدم في قضايا كثيرة لاتنضبط كا يقم منهم الزنا وقتل النفوس والموت جوعاً وعرياً ونحو ذلك لـكن ليس الغالب على أنسابهم الاالصحة وعلى أنفسهم الا البقاء فالغرض هنا ان الامور المتواترة تعلم انهم لم يتواطئوا فيها على الكذب والاخبار الشاذة تعلم أنهم لم يتواصوا فيها على الكمان ، الوجه الثانى أن دين الامــة يوجب عليهم تبليغ الدين واظهاره وبيانه ويحرم عليهم كمانه وبوجب عليهم الصدق وبحرم عليهم الكذب فتواطؤهم على ما بجب بيانه كتواطئهم على الكذب وكلاهما من أقبح الامور التي تحرم في دين الامة وذلك باعث يوجب الصدق والبيان الثالث أنه قد علم من عدل سلف الامة ودينها وعظيم رغبتها فى تبليغ الدين واظهاره وعظيم مجانبتها للكذب على الرسول صلى الله عليه وسلم ما يوجب أعظم العلوم الضرورية بأنهم لم يكذبوا فيا نقاوه عنمولا كتموا ماأمرهم بتبليغه وهذه العادة الخارة الدينية لهم غير العادة العامة المشتركة بين جنس البشر ، الرابع أن الملماء الخاصة يملمون من نصوص وسول الله صلى

الله عليه وسلم الموجبة عليهم التبليغ ومن تعظيمهم لامر الله و رسوله ومن دين آحادهم مثل الخلفاء ومثل ابن مسمود وأبي ومعاذ وأبي الدرداء الى ابن عمر وابن عماس وابن عمرو وغيرهم يعلمون علما يقينيا لايتخالجه ريب امتناع هؤلاء من كنمان قواعـــد الدين التي يجب تبليغها الى العامة كما يعلمون امتناعهم من الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم ويعلم أيضًا أهل الحديث مثل أحوال المشاهير بمعرفة ذلك مثل الزهري وقتادة وبحبي بن أبي كثير ومثل مالك والثوري وشعبة وحماد بن زيد وحماد بن سلمة وغيرهم أمورا يملون معها امتناعهم عن الكذب وامتناعهم عن كمان تبليغ هذه الامور العظيمة التي تأبي أحوالهم كنانها لو كانت موجودة ولهم في ذلك الباب مايطول شرحه وليس الغرض هنا تقرير ذلك وانما الغرض التنبيه على ماوقع من الشبهة لبعض الناس من أهل الاهواء قالواهذاالذيذكر تموه ممارض بامر الآذان والاقامة فانه كان يفعل على عهد النبي صلى الله عليه وسلم كل يوم خمس مرات ومع هذا فقد وقع الاختلاف في صفته وكذلك الجهر بالبسملة والقنوتفى الفجر وحجة الوداع من أعظم وقائمهوقدوقعالاختلاف،فنقلهاوذكروا نحو هذه الاوور التي وقعت فيها الشبهة والنزاع عند بعضالناس وجعلو اهذا معارضا لما تقدم ليسوغوا أن تكون من امور الدين مالم ينقــل بلكتم لاهواء وأغراض وأما جهة الرأى والتنازع فان تنازع العلماء واختلافهم في صفات العبادات بل وفي غير ذلك من أمور الدين صار شبهة لكنير من أهل الاهواء من الرافضة وغيرهم وقالوا أن دين الله واحد والحق لايكون فيجهتين (ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافًا كثيرًا ﴾ فهذا التفرق والاختلاف دليل على انتفاء الحق فيما عليه أهل السنة والجاعة ويعبر ونعنهم بعبارات تارة يسمونهم الجهور وتارة يسمونهم الحشوية وتارة يسمونهم العامة ثم صار أهل الاهواء لماجعلوا هـذا مانعا من كون الحق فها عليه أهل السنة والجماعة كل ينتحل سبيلا من سبل الشيطان فالرافضة تنتحــل النقل عن أهل البيت كن لا وجود له وأصل من وضع ذلك لهم زنادقة مثل رئيسهم الاول عبد الله بن سبأ الذي ابتدع لهم الرفض ووضع لهم أن النبي صلى الله عليه وسلم نص على على بالخلافة وأنه ظلم ومنعحقهوقال آنه كان معصوماوغرض الزنادقة

۱ ـ النساء ۸۲

بذلك التوسل الى هدم الاسلام ولهذا كان الرفض باب الزندقة والالحاد فالصابئة المنفلسفة ومن أخذ ببهض أمورهم أوزاد عليهم من القرامطة والنصيرية والإسماعيلية والحاكية وغيرهم انما يدخلون الى الزندقة والكفر بالكتاب والرسول وشرائع الاسلام من باب التشيع والرفض والمعتزلة ونحوهم تنتحل القياس والعقل ويطعن فى كثير مما ينقله أهل السنة والجاعة ويعللون ذلك بما ذكرمن الاختلاف ونحوه وربما جعل ذلك بعض أعداء الملة من أسباب الطمن فيها وفى أهلها فيكون بعض هذه الامور الصغار داعيا فى هدم قواعد الاسلام الكبار ،

حَرْ فَصُلَ ﴾ اذا تبين بعض ماحصل في هــذا الاختلاف والتفرق من الفساد فنحن نذكر طريق زوال ذلك ونذكر ماهو الواجب في الدين في هــذه المنازعات وذلك ببيان الأصلين الذين هما السنة والجاعة المدلول عليها بكتاب الله فانه اذا اتبع كتاب الله وما تضمنه من اتباع رسوله والاعتصام بحبـله جميما حصل الهدى والفلاح وزال الضلال والشقاء أما الاصل الاول وهو الجماعة وبدأنا به لانه أعرف عند عموم الخلق ولهذا يجب عليهم تقديم الاجماع على ما يظنونه من معاني الكتاب والسنة فنقول عامة هذه التنازعات أنما هي فيأ مور مستحبات ومكروهات لافى واجبات ومحرمات فانالرجل اذا حج متمتما أو مفردا أو قارنا كان حجه مجزئا عند عامة علماء المسلمين وان تنازعوا في الافضل منذلك ولكن بعض الخارجين عن الجاعة يمنع ذلك فن الشيعة من يوجب المتعة ويحرم ماعداها ومن الناصبة من بحرم المتمة ولا يبيحها بحال وكذلك الاذان سواء رجع فيه أولم يرجع فانه أذان صحيح عند جميع سلف الامة وعامة خلفها وسواء ربع التكبيرفي أوله أو ثناه وانما يخالف فىذلك بعض شواذ المتفقمة كإخالف فيه بعض الشيمة فأوجب فيهالحيملة بحي على خبر العمل وكذلك الاقامة يصح فيها الافرادوالتثنية بأيها أقامصحت اقامته عند عامة علماء الاسلام الاماينازع شذوذ الناس وكذلك الجهر بالبسملة والمخافنة كلاهما جائز لايبطل الصلاة وان كان من العلماء من يستحب أحدها ويكره الآخر ويختار أن لايقرأ بها فالمنازعة بينهم فىالمستحب والافالصلاة بأحدهما جائزة عند عوام العلماء فانهم وان تنازعوا فى الجهر والمخافتة في موضعهما

هل هما واجبان أم لا وفيه نزاع معروف في مذهب مالك واحمد وغبرهما فهذا فى الجهر والطويل بالقدر الكثير مثل المخافتة بقرآن الفجر والجهر بقراءة صلاة الصبح فأما الجهر بالشيء اليسير أو المخافنة به فما ينبغي لاحدأن يبطل الصلاة بداك وما أعلم أحدا قال به فقد ثبت في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان في صلاة المخافتة يسممهم الآية أحيانا وفي صحيح البخاري عن رفاعــة ابن رافع الزرق قال كنا نصلي ورا. النبي صلى الله عليه وسلم فلما رفع رأسه من الركمة قال سمع الله لمن حمده قال رجل وراءه ربنا ولك الحمد حمدا كشيرا طيبا مباركا فيه فلما أنصرف قال من المنكلم قال أنا قال رأيت بضعة وثلاثين ملكا يبتدرونها أبهم يكتبها أول ومعلوم أنه لولا جهره بها لماسممه النبي صلى الله عليه وسلم ولا الراوى ومعلوم أن المستحب للمأموم المخافتة بمثل ذلك وكذلك ثبت في الصحيح عن عمر انه كان يجهر بدءاء الاستفتاح سبحانك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدك ولا إله غيرك وهذا فعله بين المهاجرين والانصار .والسينة الراتبة فيه المخافتة وكذلك كان من الصحابة من يجهر بالاستعادة .وفي الصحيح نظائر .وأيضا فلا نزاع أنه كان منالصحابة من بجهر بالبسملة كابن الزبير ونحوه ومنهم من لم يكن يجهر بها كابن مسمود وغيره وتكلم الصحابة فىذلك ولم يبطل أحد منهم صلاة أحد في ذلك وهذا مما لم أعلم فيه نزاعا وان تنازعوا في وجوب قراءتها فتلكمسألةأخرى وكذلك القنوت في الفجر وآنما النزاع بينهم في استحبابه أوكر اهنهوسجود السهو اتركه أو فعله والا فعامتهم متفقون على صحة صلاة م ترك القنوت وانه ليس بواجب وكذلك من فعله اذهو تطويل يسير للاعتــدال ودعاء لله في هذا الموضع ولو فعل ذلك في غير صلاة الفجر لم تبطل صلاته باتفاق العلماء فيما أعلم وكذلك القنوت في الوتر هل هو في جميع الحول أوفى النصف الاخر من رمضان أعا هو في الاستحباب اذلا نراع أنه لا يجب القنوت ولا تبطل الصلاة وكذلك كونه قبل الركوع أو بعده وكذلك التسليمة الثانية هل هي مشروعة في الصلاه الكاملة والناقصة أوفى الكاملة فقط أم ليست مشروعة أنما هو نزاع في

الاستحباب لكن عن أحمد رواية أن التسليمة الثانية واجبة في الصلاة الكاملة إما وجوب الاركان أو وجوب مايسقط بالسهو على نزاع فى ذلك والرواية الأخرى للوافقة للجمهور أنها مستحبة في الصلاة الكاملة وكذلك تكبيرات العيد الزوائد أَمَا النزاع في المستحب فيها والآفلا نزاع في أنه يجزى. ذلك كله وكذلك أنواع التشهدات كلها جائز ماأعلم في ذلك خلافا الا خلافا شاذا وانما النزاع في المستحب وكذلك أنواع الاستفتاح في الصلاة وأصل الاستفتاح أعاالنزاع في استحبابهوفي أي الانواع أفضل والخلاف في وجوبه خلاف قليل يذكر قولا في مذهب الامام احمد واذا كان النزاع انما هو في الاستحباب علم الاجماع على جوازذلك وأجزائه ويكون ذلك بمنزلة القرآآت في القرآن فان جميعها جائز وان كان من الناس من يختار بمض القراآت علي بمض وبهذا يزول الفساد المتقدم فانه اذا علم أن ذلك جميعه جائز مجرى و فالعبادة لم يكن النزاع في الاختيار ضارا بل قديكون النوعان سواء وإن رجح بمض الناس بمضها ولو كَان أحدهما أفضل لم بجز أن يظلم من يختار المفضول ولا يذم ولا يماب باجاع المسلمين بل المجتهد المخطى. لا يجوز ذمه باجاع المسلمين ولا يجوز التفريق بذلك بين الامة ولا أن يعطى المستحب فوق حقه فانه قد يكون من أتى بغير ذلك المستحب من أمور أخرى واجبة ومستحبه أفضل بكثير ولا يجوز أن يجعل المستحبات بمنزلة الواجبات بحيث يمنع الرجل من نركها ويرى أنه قد خرج من دينــه أو عصى الله ورسوله بل قد يكون ترك المستحبات لممارض راجح أفضل من فعلها بل الواجبات كذلك ومعلوم أن اثنلاف قلوب الامة واجتماعهم أعظم فى الدين من بعض هذه المستحبات قلو تركها المرء لا تنلاف القلوب كان ذلك حسنا وذلك أفضل اذا كان مصلحة ائتلاف القلوب دون مصلحة ذلك المستحب. وقد أخرجا في الصحيحين عن عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لها «لولا أن قومك حديثو عهد بجاهلية لنقضت الكعبة ولالصقنها بالارض ولجملت لها بابين بالميدخل الناس منه وبابا يخرجون منه، وقداحتجبهذا الحديث البخارى وغيره على أن الامام قد يترك بمض الامور المختارة لاجل تأليف القلوب ودفعا لنفرتها ولهذا نص الامام أحمد على أنه بجهر بالبسملة عنم

المعارض الراجح فقال يجهر بها اذا كان بالمدينة قال القاضى لان أهلها اذ ذاك كانوا يجهرون فيجهر بها التأليف وليعلمهم أنه يقرأ بها وقال غيره بلانهم كانوا لايقرؤنها بحال فيجهر بها ليملمهم أنه يقرأ بها وان قراءتها سنة كما جهرابن عباس بقراءة الفاتحة في صلاة الجنازة فهذا أصل عظيم ينبغي مراعاته وبهذا يزول الشكو الطعن فان الاتفاق اذا حصل على جواز الجميع واجزائه علم أنه داخل في المشروع فالتنازع في الرجحان لا يصبر كالتنازع في رجحان بعض القراآت و بعض العبادات و بعض العلماء و نحو ذلك بل قد أمر النبي صلى الله عليه وسلم كلا من القراء أن يقرأ كما يعلم و نهاهم عن الاختلاف في ذلك فمن خالف في ذلك كان ممن ذمه الله ورسوله فأما أهل الجاعة فلا يختلفون في ذلك .

وأما الاصل الثانى فنقول السنة المحفوظة عن النبي صلى الله عليه وسلم فيها من السعة والخير مايزول به الحرج وأنما وقعت الشبهة لاشكال بعض ذاك على بعض الناس أما الاذان فقد ثبت في الاحاديث الصحيحة أن الذي صلى الله عليه وسلم سن في الاقامة الايتار والشفع فني الصحيحين أنه أمر بلالا أن يشفّع الاذان مثل الاذان فاذا كان كل واحد من مؤذني رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أمره النبي صلى الله عليه وسلم بأحد النوعين صار ذلك مشل تعليمه القرآن لعمر بحرف ولمشام بن حكيم بحرف آخر وكلاهماقرآن أذنالله أن يقرأ بهوكذلك النرجيع فىالأذان هو ثابت فىأذان أبى محذرة وهو محذوف من أذان بلال الذى رووه في السنن وكذلك الرجهر بالبسملة والمخافتة بها صح الجهر بها عن طائفة من الصحابة وصحت المخافنة بها عن أكثرهم وعن بمضهم آلأمران جميما وأما المأثور عن النبي صلى الله عليه وسلم فالذي في الصحاح والسنن يقتضي أنه لم يكن يجهر بهاكها عليه أكثر الصحابة وأمنه فنىالصحيح حديث أنس وعائشة وأبىهر برة يدل على ذلك دلالة بينة لاشبهة فيها: وفي السنن أحاديث أخر مثل حديث ابن معقل وغيره وليس في الصحاح والسنن حديث فيمه ذكر جهره بها والاحاديث المصرحة بالجهر عنه كلها ضعيفة عند أهل العلم بالحديث ولهــذا لم يخرجوا فى

أمهات الدواوين منها شيئا ولكن فى الصحاح والسنن احاديث محتملة وقد روى الطبر أنى باسناد حسن عن ابن عباس أن رسد ول الله صلى الله عليه وسلم كان يجهر بها إذ كان بمكة وأنه لما هاجر إلى المدينة ترك الجهر بها حتى مات . ورواه أبو داود فى الناسخ والمنسوخ وهذا يناسب الواقع فان الغالب على أهل مكة كان الجهر بهاوأماأهل المدينة والشاموالكوفةلم يكونو أيجهرون وكذلك اكثرالبصريين وبعضهم كان يجهر بها ولهذا سألوا أنسا عن ذلك ولمل النبي صلى الله عليه وسلم كان يجهر بهما بعض الأحيان أو جهرا خفيا إذا كان ذلك محفوظا وإذا كان في نَفُسَ كُتَبِ الحِديثُ أَنهُ فعل هــذا مرة وهذا مرة زالت الشبهة \* وأما القنوت فأمره بين لاشبهة فيه عند التأمل النام فأنه قد ثبت في الصحاح عن النبي صلى الله عليـه وسلم انه قنت في الفجر مرة يدعو على رعل وذكوان وعصية ثم تركه ولم يكن تركه نسخا لانه ثبت عنه في الصحاح انه قنت بعد ذلك يدعو للمسلمين مثل الوليد بن الوليد وسلمة بن هشام والمستضعفين من المؤمنين ويدعو علىمضر وثبت عنمه أنه قنت أيضا فى المغرب والعشاء وسائر الصلوات قنوت استنصار فهـذا في الجلة فنقول ثابت عنه لكن اعتقد بعض العلماء من الكوفيين أنه تركه ترك نسخ فاعتقد أن القنوت منسوخ واعتقد بمضهم من المكيين أنه مازال يقنت فى الفجر القنوت المتنازع فيه حتى فارق الدنيا والذى عليه أهل المعرفة بالحديث أنه قنت لسبب ثم تركه لزوال السبب فالقنوت من السنن الموارض لاالرواتب لانه ثبت أنه تركه لما زال العارض ثم عاد اليه مرة أخرى ثم تركه لمازال العارض وثبت فىالصحاحانه لم يقنت بعد الركوع إلا شهرا هكذا ثبت عن أنس وغيره ولم ينقل أحد قط عنه انه قنت القنوت المتنازع فيه لاقبل الركوع ولا بمد وولا في كتب الصحاح والسنن شيء من ذلك بل قد أنكر ذلك الصحابة كابن عمر وأبي مالك الأشجعي وغيرهما ومن المعلوم قطعا أن الرسول صلى الله عليه وسلم لوكان كل يوم يقنت قنو تا بجهر به لكان له فيه دعاء ينقله بمض الصحابة فانهم تقلوا ما كان يقوله في القنوت المارضوقنوت الوتر فالقنوت الراتب أولى أن ينقل دعاؤه فيه فاذا كان الذي يستحبه إما يدعو فيه بقنوت الور علم أنه ليس فيسه

شيء عن النبي صلى الله عليه وسلم وهذا مما يملم باليقين القطعي كما يعلم عدم النص على هذا وأمثاله فأنه من الممتنع أن يكون الصحابة كامم أهملوا نقسل ذلك فأنه مما يملم بطلانه قطعا وكذلك المأثور عن الصحابة مثل عمر وعلى وغيرهماهو الفنوت المارض قنوت النوازل ودعا عر فيه وهو قوله اللهم عذب كفرة أهل الكتاب إلى آخره يقتضي أنه دعا به عند قتاله للنصاري وكذلك دعا على عند قتاله لبعض أهل القبلة والحديث الذي فيه عن أنس انه لم يزل يقنت حتى فارق الدنيا مع ضمف في اسناده وانه ليس في السنن إعما فيه القنوت قبل الركوع وفي الصحاح عن أنس أنه قال لم يقنت رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد الركوع إلا شهر اوالقنوت قبل الركوع هو القيام الطويل إذ لفظالقنوت ممناه دوام الطاعة فتارة يكون في السجود وتارة يكون في القيام كما قد بيناه فيغير هذا الموضع وأما حجة الوداعوان اشتبهت على كثير من الناس فأنما أثوا من جهة الألفاظ المشتركة حيث سمعوا بعض الصحابة يقول إنه تمتع بالعمرة إلى الحج وهــؤلاء يقولون إنه أفرد الحج ويقول بعضهم انه قرن العمرة الى الحج ولا خلاف فى ذلك فانهــم لم يختلفوا أن النبي صلى الله عليه وسلم الم يجل من احرامه وأنه كان قد ساق الهدى ونحره بوم النحر وأنه لم يعتمر بعدالحجة فىذلك العام لاهو ولاأحدمنأصحابه إلا عائشة أمر أخاها أن يعسموها من التنميم أدنى الحلوكذلك الأحاديث الصحيحة عنه فيهاأنه لم يطف بالصفا والمروة الامرة واحدة مع طوافه الأول فالذين نقلوا أنهأفردالحج صدقوا لانه أفرد أعمال الحج لم يقرن بهـا عمل العمرة كما يتوهم من يقول أن القارن يطوف طوافين ويسعى سعيين ولم يتمتع تمتما حل به من احرامه كما يفعله المتمتع الذي لم يسق الهدى بل قد أمر جميع أصحابه الذين لم يسوقوا الهدى أن يحلوا من احرامهم وبجملوها عمرة ويهلوا بالحج بمد قضاء عربهم، ﴿ قاعدة في أن الأعتقادات قد تؤثر في الأحكام ﴾

هذه قاعدة عظيمة جامعة متشعبة وللناس في تفاصيلها اضطراب عظيم حتى منهم من صار في طرفى نقيض في كلا نوعى الأحكام العلمية الشرعية والأحكام العينية النظرية وذلك أن كل واحد من العلوم والاعتقادات والاحكام والكامات بل والمحبة والاردات إما أن يكون تابعا لمتعلقه مطابقا له وإما أن يكون متبوعه تابعا له مطابقًا له ولهذا القسمت الحق والحقائق والكلمات إلي موجود ومقصود إلى كونى وديني الىقدري وشرعي كما قد بينته في غير هذا الموضعوقد تنازعالنظار فى العلم هل هو تابع للمعلوم غير مؤثر فيه بل هو انفعالي كما يقوله كثير من أهل الـكلام أو المعلوم تآبع له والعلم مؤثر فيه وهو فعلى كما يقوله كثير منأهل الفلسفة والصواب أن الملم نوعان أحدها تابع والثانى متبوع والوصفان بجتمعان فىالعلم غالبا أو دائما فعلمنا بمالا يفنقر الى علمنا كملمنا بوجود السموات والارض وكذلك علمنا بالله وأسمائه وصفاته وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والنبيين وغير ذلك علم تابع أنفعالي وعلمنا بما يقف على علمنا مثل ما يريده من أفعالنا عــلم فهلى متبوع وهو سبب لوجود المعلوم وكذلك علم الله بنفسه المقدسة تابع غير و ثر فيها وأما علمه بمخلوقاته فهو متبوع و به خلق الله الخلق كما قال تعالى (ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير) فان الارادة مستلزمة للعلم في كل مريدكما أن هذه الصفات مستازمة للحياة فلا ارادة الا بملم ولا ارادة وعلم الا بحياة وقد يجوز أن يقال كله علم فهو تابع للمعلوم مطابق سواءكان سببا في وجود المعلوم أو لم يكن فيكون اطلاق المتكلمين أحسن وأصوب من اطلاق المتفلسفة ان كل علم فهو فعلى متبوع وما أظن العقلاء من الفريقين الا يقصدون معنى صحيحا وهو أن يشيروا الى ماتصوروه فينظر هؤلاء في أن العلم تابع لمعلومهمطابق له ويشيروا هُؤلاء الى مافي حسن العلم في الجملة من أنه قد يؤثر في المملوم وغير. ويكون سبباً له وأن وجود الكائنات كان بعلم الله وعلم الانسان بما هو حق أو باطل وهدى أو ضلال ورشاد أو غي وصدق أو كذب وصلاح أو فساد من اعتقاداته وارادتهوأ قواله وأعماله ونحوذلك يجتمع فيه الوصفان بل غالب العلم أوكله يجتمع فيه الامران ولهذا كان الايمان قولا أو عملا قول القلب وعمله وقول الجسد وعمله فانه من عرف الله أحبه فعمله بالله تابع للمعلوم ومتبوع لحبه لله ومن عرف الشيطان أبغضه فمعرفته به تابعة للمعلوم ومتبوعة لبغضه وكذلك عامة العلم لابدأن يتبعه أثر مافى العالم من حب أو غيره حتى علم الرب سبحانه بنفسه المقدســـة يتبعه

۱ ـ الملك ١٤

صفات وكايات وأفعال متعلقة بنفسه المقدسة فما من علم إلا ويتبعه حال ما وعمل.ما فيكون متبوعا مؤثرا فاعلا بهذا الأعتبار وما منعلم إلاوهومطابق لمعاومه موافق له سواء كان المعلوم مستغنيا عنه أو كان وجــود المعلوم بوجوده فيكون تابعا منفعلا مطابقا بهذا الأعتبار لكن كل علم وان كان له تأثير فلا بجب أن يكون تأثيره في معلومه فان من آمن بالله وملائكته وكتبهورسله واليوم الآخر فأحب الله وملائكته وأنبياءه والجنة وأبغض النارلم يكن علمه بذلك مؤثرا في المعلوم وإنما أثر فى محبة المعلوم وارادته او فى بغضـه وكراهته كذلك و إن كان كل علم فانه مطابق للملوم لكن قد يكون ثبوت المعلوم في ذهن العالم وتصوره قبل وجوده في الخارج كتصور الأنسان لأقواله وأعماله وقد يكون وجوده في الخارج قبل تصور الأنسان له وعلمه أو بدون تصور الأنسان له فلهذا التفريق حصل التقسيم الذي قدمناه من أنه ينقسم إلى مؤثر في المعلوم وغير مؤثر فيـــه وإلى تابع للمعلوم وغير تابع له وان كان كل علم فان له أثرا في نفس العالم وإن كان كل عَلمِفانه تابع تبع المطابقة والموافقة وإن لم يكن بعضه تابعاتبع التأخر والتأثر والأفتقار والتعلل فهذه مقدمة جامعة نافعة جدا في أمور كثيرة إذا تبين هذا في جنس العلم ظهر ذلك في الأعتقاد والرأى والظن ونحو ذلك الذي قد يكون علمــا وقد لا يكون علما بل يكون اعتقادا صحيحا أو غير صحيح او ظنا صحيحاأو غير صحيح أوعير ذلك من أنواع الشعور والأحساس والأدراك فان هذا الجنسهو الأصل فى الحركات والأفعال الروحانية والجمهانية ما كان من جنس الحب والبغض وغير ذلك وما كانمن جنس القيام والقعود وغير ذلك فانجيع ذلك تابع للشعور مفتقر اليهمسبوق به والعلم أصل العمل مطلقاً وإن كان قد يكون فرعاً لملوم غير العمل كما تقدم. فالأعتقاد تارة يكون فرعاللمنقد تابعا له كاعتقاد الأمور الخارجة عن كسبالمبد كاعتقاد المؤمنين والكفار في الله تعالى وفي اليوم الآخر وقد يكون أصلاللمعتقد منبوعاله كاعتقاد المنقد وظنه إن هذا العمل بجلب له منفعةأويدفع عنــه مضرة إما في الدنيا وإما في الآخرة مثل إعتقاده أن أكل هــذا الطَّمَام يشبعه وأن (م • ٢ - ج ٢ مجموعة الرسائل المنيرية)

تناول هذا السم يقتله وأن هذه الرمنة تصيب هذا الغرض وهذه الضربة تقطع هذا العنق وهذا البيع والتجارة يورثه ربحا أو خسارة وأن صلاته وزكاته وحجه وبره وصدقه ونحو ذلك من الأعمال الصالحة بورثه السمادة في الدنيا والآخرة وأن كفره وفسوقه وعصيانه يورثه الشقاوة في الدنيا والآخرة.وهذا باب واسم تمخل فيه الديانات والسياسات وسائر الأعمال الدينية والدنيوية ويشترك فيسه الدين الصحيح والفاسد لكن هذا الاعتقاد العملي لابد أن يتعلق ايضا أمور غير العمل فان اعتقاده أن هذا العمل ينفعه فى الدنيا والآخرة أو يضره يتعلق أيضا بصفات ثابتة الأعيان لا يتملق باعتةاده كما أن الاعتقاد النظرى وإن كان معتقده غير العمل فانه يتبمه عمل كما تقدم أن كلا من الأعتقادين تابع متبوع والأحكام أيضاً من جنس الأعتقادات فانه أيضا ينقسم قسمين: أحكام عينية تابعة للمحكوم فيه كالحسكم بما يستحقه الله تعمالي من الحمد والثناء وما يتقدس عنمه من الفقر والشركاء وأحكام عملية يتبعها المحكوم فيه كالحكم بان هذا العمل حسن أو قبيح صالح او فاســد خبر أو شر نافع أو ضار واجب أو محرم مأمور به أو منهى عنه رشاد أوغى عدل أو ظلم. وكذاك الكلات فانها تنقسم إلى خبرية وانشائية فالكلات الخبرية تطابق المخبر عنه وتتبمه وهي موافقة للملم النابع والأعتقاد النابعوالحسكم التابع. والكلمات الانشائية مثل الأمر والنهى والاباحة تستتبع المتكلم فيه المأمور به والمنهى عنه والمباح ويكون سببا في وجوده أو عدمه كالعلم المتنوع والاعتقاد المتبوع وهو الحكم العملي. إذا عرف هذان النوعان فمن النياس من يسمى العلم والأعتقاد والحكم والقول الخبرى التابع علم الأصول وأصول الدين أو علم الكلام أو الفقه الأكبر ونمو ذلكِمن الاساء المتقاربة وإناختلفت فيهاالمقاصد والاصطلاحات. و يسمى النوع الآخر علم الفروع وفروع الدين وعلم الفقه والشريعة ونعو ذلك من الأساه.وهذا أصطلاح كثير من المتفقهة والمتكلمة المتأخرين ومن الناس ،ن يجعل أصول الدين اسها لـكل ما اتفقت فيه الشرائع ممــا لاينسخ ولا يغير مسواه كان علميا أو عمليا سواه كان من القسم الأول أو الآخر حتى يجعل عبادةالله وحدهومحبته وخشيته ونحو ذلك منأصول الدينوقد بجمل بعض الأمور

الاعتقادية الخبرية من فروء، وبجمل اسم الشريعة ينتظم العقائد والأعمال ونحو ذلك وهذا اصطلاح غلب على أهل الحديث والتصوف وعليه أثمة الفقهاء وطائفة من أهل الكلام \*

#### سمير فصل ﷺ

إذا تبين هذا فن الناس من صار في طرفى نقيض فحكى عن بعض السوفسطائية أنه جعل جميع العقائد هي المؤثرة في الاعتقادات ولم يجمل للاشياء حقائق ثابتة فى نفسها يوافقها الاعتقاد تارة وبخالفها أخري إل جعل الحق فى كل شيء مااعتقده الممنقد وجمل الحقائق تابعة للمقائد وهذا القول على أطلاقه وعمومه لايقوله عاقل سلميم العقل وإنما هومن جنس مايحكيأن السوفسطائية أنكروا الحقائق ولم يثبنوا حقيقة ولا علما بحقيقة وأن لهم مقدما يقال له سوفسطا كما يذكره فريق من أهل الـكلام .وزعم آخرون أن هذا القول لايعرف أن عاقلا قاله ولا طائفة تسمى بهذا الأسم وإنماهي كامة معربة مناللغة اليونانية ومعناها الحكمة المموهة يعنونالكلام الباطل الذي قد يشبه الحق كما قد يتخيله الأنسان لفسادعقله أو مزاجه أواشتباه الأمر عليه وجملوا هــــــــــذا نوعا من الكلام والرأى يعرض للنفوس لاأنه صنف من الآدميين. وبكل حال فمعلوم أن النخيلات الفاسدة كثيرا ماتمرض لبني آدم بل هي كثيرة عليهم وهم يجحدون الحق إما عنادا واما خطأ في أمور كثيرة وفي أحوال كثيرة وإن كان الجاحد قد يقر بحق آخر أو يقر بذلك الحق في وقت آخر فالجهل والعناد الذيءو السفسطةهو فيهم خاصا مقيدا إلا أنه عام مطلق قد يبتلي به بعضهم مطلقا وان لم يستمر به الائمر وقد ينتلي به في شيء بمينه على سبيل الدوام واما ابتلاء الشخص الممين بهفقد يكون امامع فساد العقل المسقط للتكليف وهو الجنون وأما ممصحة العقل المشروط في النكليف فيا أعلم شخصا جاهلابكل شيء معاندا لكل شيء حتى بكون سوفسطائيا. ومما ينين أن هذا لم يقع عند المتكلمة أيضا أنكثبرا منمنكامة أهل الحديثوالسنة وغيرهم يقولون إنالمقل المشروط فى التكليف نوع من الملوم الضرورية كالعلم بوجوب الواجبات وجواز الجائزات

وامتناع المتنمات.واستدلوا على ذلك بأن العاقل لايخلو من علم شيء من ذلك وهذا قول القاضي أبي بكر وابن الباقلاني وأبي الطيب الطبرى والقاضي أبي يملي وابن عقيل وغيرهم فمن كان هذا قوله لم يصح أن بحكى عن عاقل أنه أ ذكر العلوم جميمها إلاعلى سبيل العنادومعلوم أن العناد لايكون إلالغرض وليس لا عـــد غرض أن يماندفى كل شيء ويجحده على سبيل الدوام ومن الناس بازاء هؤلاء من قد يتوهم أنه لاتأثير للمقائد في المعتقدات ولا تختلف الأحكام باختلاف المقائد بل يتخيل أنه إذا اعتقد وجوب فعل أو تحريمــه كان من خرج عن اعتقاده مبطلا مرتكبا للمحرم أو تاركا للواجب وأنه يستحق من الذم والعقاب مايستحقه جنس من ترك الواجب أو فمل المحرم وإذا عورض بأنه متأول أو مجتهد لم يانفت الى هذاوقال هـو ضال مخطىء مستحق للمقاب وهـذا أيضا على اطلاقه وعمومه لا يمتقده صحيح المقل والدين ماأعلم قائلا به على الاطلاق والعموم كالطرف الأول وإنما أعلم أقو اما وطوائف يبتلون ببعض ذلك ولوارمه في بعض الأشياءفان من غالب من يقول بمصمة الأنبياء والأثمة الاثنى عشر عن الخطأف الأقوال والأعمال من قد يرى أنه لو أخطأ الا مام في فعل لكان ذلك عيبا وذما وبين هذين الطرفين المتباعدين أطراف أيضا نشأ عنها اختلاف الناس في تصويب المجتهدين وتخطئتهم فى الأصول والفروع كما سننبه عليه إن شاءالله ،

#### حر فصل کے۔

والمتحقق أن الا حكام والا قوال والا عنقادات كما تقدم نوعان: عيني وعملى تابع للمعتقد ومتبوع للمعتقد فرع للمعتقد وأصل له. فأما الا ولى وهو المينى التابع للمعتقد المتفرع عليه فهذا لا تؤثر فيه الا عتقادات ولا يختلف باختلا فهافان حقائق الموجودات ثابتة فى نفسها مسواء اعتقدها الناس أولم يمتقدوها وسسواء اتفقت عقائدهم فيها أو اختلفت وإذ اختلف الناس فيها على قولين متناقضين لم يكن كل مجتهد مصيبا بمنى أن قوله مطابق للمعتقد موافق له لا يقول ذلك عاقل كما تقدم ومن حكى عن أحد من علماء المسلمين سواء كان عبيد الله بن الحسن العنبرى أو

غبره أنه قال كل مجتهد في الاصول مصيب بمنى أن الفواين المنفاقضين صاد قان مطابقان. فقــد حكى عنــه الباطل بجــُـب وهم، وإذا رد هذا النول وأبطله فقد أحسن في رده وابطاله وإن كان هــذا الفول المردود لافائل به ولكن المنازعات والمخالفات في هـندا الجنس تشتمل على أفسام وذلك أن التنازع إما أن يكون في اللفظ فقط أو في الممني فقط أو في كل منهما أو في مجموعهما . فان كان في الممني مع اللفظ أو بدونه فلا يخلو اما أن يتناقض المعنيان أو يمكن الجم بينهما فان كان النزاع فالمنيين المتناقضين فأحدالقواين صوابوالآخر خطأ وأما بقية الافدام فيمكن فيها أن يكون القولان صوابا ويمكن أن يكون الجيم خطأ وبمكن أن يكون كلمنهماأوأحدهماصوابا أو من وجه خطأ دون وجــه وحيث كان الفولان خطأ وقد لا يكون وإذا لم يكن كفرا فقد يكون فسو قاوقد لا يكون . فمن قال ان المتنازعين كل منهما صواب بمنى الاصابة في بعض الا 'قسام المتقدمة أو بمعنى أنه لايعاقب على ذلك فهذا ممكن وأما تصويب المتناقضين فمحال. فانه كثير امايكون النزاعفي المغى نزاع تنوع لانزاع تضاد وتناقض فيثبت أحدهما شيئا وينغي الآخر شيئا آخر ثم قد لايشنركان في لفظ مانفاه أحدهما وأنبة الآخر وقد يشنركان في المافظ فيكون التناقض والاختلاف في اللفظ وأما المغي فلا يختلفان فيه ولا يتناقضان بم قديكونان متفقين عليه يقوله كل منهما وقد يكون أحدهما قاله أويقوله والآخر لايتعرض له بأثبات ولا نغي وقد يكون الانزاع اللفظي مع اتحاد المعني لاتنوعه وكثير من تنازع الائمة في دينهم هو من هـذا الباب في آلاً صول والفروع والقرآن والحـديث وغير ذلك مثال التنوع الذي ليس فيه نزاع لفظي أن يقول أحدهما الصراط المستقيم هو الأسلام ويتمول الآخر هو السنة والجماعة ويتمول الآخر هو القرآن ويقول الآخر هو طريق العبودية فان هذا تنوع في الاسهاء والصفات التي تبين بها الصراط المستقيم بمنزلة اساء الله واساء رسوله وكتابه وليس بينها تضاد لا في اللفظ وَلا في المعنى وكذلك إذا قال بعضهم في السابق والمقتصد والظالم أقــوالا يذكر فيهاكل قوم نوعا م المسلمين ويكون الاسم متناولا للجميع من غير منافاة ، ومثال التنوع الذي فيه نزاع لفظي لأجل اشتراك اللفظ كمَّا قيل: أكثر اختلاف العقلاء

منجهة اشتراك الامهاء تنازع قوم فان محدارأي ربهف الدنيا أوف الآخرة فقال قوم رآه في الدنيا لأنه رآه قبل الموت وقال آخرون بل في الآخرة لانه رآه وهو فوق السموات ولم يره وهو في الارض والتحقيق أن الفظ الآخرة يراد به الحياة الدنيا والحياة الآخرة ويراد به الدار الدنيا والدار الآخرة ومحمد رأى ربه فى الحياة الدنيا في الدار الآخرة وكذلك كثير بمن يتنازعون في أن الله في السماء أُولِيس في السماء فالمثبتة تطلق القول بان الله في السماء كما جاءت به النصوص ودلت عليـه بمنى أنه فوق السموات على عرشـه بائن من خلقه وآخرون ينفون القول بان الله في السماء ومقصودهم أن السماء لأتحويهولا تحصره ولا تحمله ولاتقله ولا ريب أنهذا المني صحيح أيضا فان الله لاتحصره مخلوقاته بل وسم كرسيه السموات والارض والكرسي في العرش كحلقة ملقاة بأرض فلاة وكذلك ليس هو مفتقرا الى غيره محتاجاً اليه بل هوالغنى عن خلقه الحي القيوم الصمه فليس بين الممنيين تضاد ولكن هؤلاء أخطأوا فى نفى اللفظ الذي جاء به الـكتاب والسـنة وفى توهم أن اطلاقه دال على معنى فاســد وقد يعذر بمضهم اذا رأى من أطلق هذا اللفظ وأرادبه أن السهاء تقله أو تظله واذا أخطأ من عني هذا المني فقد أصابوأما الاول فقد أصاب في اللفظ لاطلاقه ما جاء به النص وفي المنى الذى تقدم لانه المنى الحق الذى دل عليه النص لكن قد يخطى. بمضهم فى تكفير من يطلق اللفظ الثانى اذا كان مقصوده المنى الصحيح فان من عنى المني الصحيح لم يكفر باطلاق لفظ وان كان مسيئا أو فاعلا أمرا محرما وأما من فسر قوله أنه ليس في السماء بمنى أنه ليس فوق العرش وأعا فوق السموات عدم محض فهؤلاء هم الجهمية الضلال المحالفون لاجماع الانبياء ولفطرة العقلاء،

#### - ﴿ فصل ﴾

ونحن نذكر من ذلك أصولا (أحدها) تأثير الاعتقادات فى رفع العــذاب والحدود فنقول: أن الاحكام الشرعية التي نصبت عليها أدلة قطعية معلومة مشــل الــكتاب والسنة المتواترة والاجماع الظاهرة كوجوب الصــلاة والزكاة والحج

والصيام وتحريم الزناو الخمروالربا اذا بلغت هذه الادلة للمكلف بلاغا يمكنهمن اتباعها فخالفها تفريطا في جنب الله وتعديا لحدود الله فلا ريب أنه مخطىء آثم وان هذا الفعل سبب لعةو به الله في الدنيا والآخرة فإن الله أقام حجته على خلقه بالرسل الذبن بمنهم اليهم مبشرين ومنذرين ( لئلا يكون للناس على الله حجة بعدالرسل ) قال تمالى عن أهل النار ( كما التي فيها فو ج سألهم خزنتها ألم يأنكم نذير قالوا بلي قد جاءنا ندير فــكـذ بنا وقلنا ما نزل الله من شيء ان أنتم الافي ضلال كبــير ﴾ وقال تعالى ( وسيق الذبن كفروا الى جهيم زمراً حنى اذا جاؤهافنحت أبو إبهاوقال لهم خزنتها ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم آيات ربكم وينذرونكم لقاء يومكم هذا قالوا بلي ولكن حقت كامـة العذاب على الـكافرين). وأمااذا كان فىالفعل والحادثة والمسئلة العملية نص لايتمكن المكاف من معرفته ومعرفة دلالته مثل أن يكون الحديث النبوى الوارد فيها عند شخص لم يعلم به المجتهد ولم يشعر بما يدله عليه أو تكون دلاانه خفية لايقدر الجنهد على فهمها أولم يكن فيهانص بحال فهذا مورد نزاع فذهب فريق من أهل الـكلام مشل أبي على وأبي هاشم والقاصي ابي بكر والغزالي الى قول مبتدع يشبه في المجتهدات قول الزنادقة الاباحيـة في المنصوصات وهو أنه ليس لهذه الحادثة حكم عند الله في نفس الامر وأنما حكمه في حق كل مكاف يتبع اجتهاده واعتقاده فن اعتقد وجوبالفعل فهو واجبعليه ومن اعتقد تحريمه فهو حرام عليه و بنوا ذلك على مقدمتين احداهما أن الحريم أيما يكون بالخطاب فما لاخطاب فيه لاحكم لله فيه فاذا لم يكن للمقل فيــه حكم اما لمدم الحسكم المقلى مطلقا أوفي هددالصورة علماله لاحكم فيه يكوزمن أصابه مصيبا ومن أخمأه تخطئا ( الثاني ) انهقدعلمأن من اعتقد وجوب شيء فعليه فعله ومن اعتقد تحريمه فعليه اجتنابه فالحسكم فيه يتبع الاعتقاد قالوا والاحكام الشرعية تختلف باختلاف أحوال المكلفين في اجتهاداتهم وغير اجتهاداتهم بدليل اتفاق الفقهاء وأهل السنة على أن الاجتهاد والاعتقاد يؤثر في رفع الاثم والعقاب كاجاءت به النصوص وأن الوجوب والتحربم يختلف بالاقامة والسفر والطهارة والحيض والعجز والقمدرة وغير ذلك فيجوز أن تختلف الاحكام باختلاف الاعتقادات

ويكون الحكم في حق المجتهد عند عدم النص ما اعتقده .هذا ملخص قولهم .وأما السلف والفقهاء والصوفية والعامة وجمهور المتكلمين فعلى انكار هذا القولوانه مخالف للمكتاب والسنة واجماع السلف بل هو مخالف للعمةل الصريح حتى قال أبو اسحاق الاسفرايني وغيره هـ ذا المذهب أوله سفسطة وآخره زندقة يعني أن السفسطة جمل الحقائق تتبع المقائد كما قدمناه فن قال أن الايجاب والتحريم يتبع الاعتقادات فقد سفسط في الاحكام العملية وانلم يكن مسفسطافي الاحكام العينية وقد قدمنا أنه لم تجر العادة بان عاقلا يسفسط في كل شيء لاخطأ ولا عمدالاضلا لا ولا عنادالاجهلاولاتجاهلا .وأما كون آخره زندقةفلاً نهيرفعالامر والنهى والايجاب والتحريم والوعيد في هذه الاحكم ويبقى الانسان ان شاء أن يوجبوانشاءأن يحرم وتستوى الاعتقادات والافعال وهذاكفر وزندقة وجماع الكلامعلى هؤلاء في مقامين (أحدهما) المتناع هذا القول في نفسه واستحالته وذلك معلوم بالعقل ( والثاني ) أنه لو كان جائز ا في العقل لكن لم يود به الشرع بل هو مخالف له وتمرف تحالفته للنص والاجاع. أما الاول فمن وجوه: (أحدها) أنه قدتقدم أن كل علم واعتقاد وحكم لا بدله من معلوم معتقد محكوم به يكون الاعتقاد مطابقاً له موافقًا سواء كان للاعتقاد تأثير في وجوده أو لم يكن فان الاعتقادات العمليــة المؤثرة في المعتقد مثل اعتقاد أن أكل هذا الخبز يشبع واعتقادأن أكل هذاالسم يقتل.وان كان هذا الاعتقاد يؤنو في وجود الاكل مثلا فلا بدله من معتقد ثابت بدونه وهوكون أكل ذلك الخبز موصوفا بثلك الصفة. والاكل فان كانممدوما قبل وجوده فان محلموهو الخبز والاكلموجود انفان لم يكن الخبز متصفابالاشباع اذا أكل والاكل متصفا بانه يشبع اذا أكله لم يكن الاعتقاد صحيحا بل فاسدا كما لو اعتقد في شيء أنه رغيف فا كله فاذا هو جص أو جبصين فان اعتقاده وان أقدم به على الاكل فانه لايشبمه لفساد الاعتقاد وهكذا من اعتقــد في شيء أنه ينفعه أو يضره فان الاعتقاد يدعوه الى الفعل أو النرك ويبعثه علىذلك فان كان مطابقا حصلت المنفعة واندفعت المضرة اذا انتفت الموانع والا فمجرد الانتفاع بالغمل أو الضرربه لايوجب حصول المنفمة والمضرة وآنما هــذا قول بعض جهال

الكفار)لوأحسن أحدكم ظنه مججر لنفعه الله فيجعلون الانتفاع بالشيء تبما لظن المنفعة فيه وقد اعتقد المشركون الانتفاع بالاصنام التي قال الله فيها ( يدعو لمن ضره أقرب من نفعه ) فاذا اعتقد المعتقد أن هـ ندا الفعل مأمور به أمر استحباب يثيب الله عليه نواب الفعل المستحب أو أمر ا بجاب يعاقب من تركه عقو بةالعاصي أو اعتقد أن الله نهى عنه كذلك فهو معتقد اما صفة في ربهفقط من الامر والنهى وهي صفة أضافية للفعل كما يقوله طائية من المتكلمة والفقهاء من أصحابنا وغيرهم واما صفة فى الفعل فقط من الحسن والقبيح والاءر والنهى كاشفة الذلك كما يقوله طائفة من المشكامة والفقهاء من أصحابناوغيرهم.وإما ثبوت الصفتينجميما لِلامر والمأمور بهكا عليه جمهور الفقهاء وهو أنما يعتقد وجود تلك الصفةالتي هي الحريم الشرعي لاعتقاده أنها ثابتة في نفسها موجودة بدون اعتقاده لاأنه يطلب باعتقاده أن يثبت للامر والفعل صفة لم تكن له قبل ذلك اذ ليس لاحد من المجتمدين غرض في أن يثبت للافعال أحكاما باعتقاده ولا أن يشرع دينا لم يأذن به الله وأنما مطلوبه أن يعتقد حكم الله ودينه ولاله مقصود أن يجبىء الىالافعال المتساوية ف ذواتها وفى أمر الله فيمتقد فى أحدها الوجوب علىنفسه وفىالآخر النحريممن غير سبب تختص به الافعال فهذا موضع ينبغي تدبره فان المؤمن الطالب لحسكم الله إذا علم أن تلك الافعال عند الله سواء لم يمير بعضها عن بعض بامر ولا نهى وهي في أنفسها سواء لم يميز بعضها عن بعض بحسن ولاسوءولا مصلحة ولامفسدة فان هذا الاعتقاد منه موجب لاستوائها وتماثلها فاعتقاده بمدهدا أن هذا واجب يذم تاركه وهذا حرام يعاقب فاعِله متناقض فى العقل وسفسطة وكفر فى الدين وزندقة : أماالاول فلأن اعتقاد التساوى والتماثل ينافى اعتقاد الرجحان والتفضيل فضلا عن وجوب هـذا وتحريم هـذا فكيف يجمع العاقل بين الاعتقادين المتناقضين الا أن يكون أخرق كافرا فيقول أنااوجب هذاوأحرمهذا بلا أمر من الله ولامرجح لاحدهما من جهة المقل فاذا فعل هذا كان شارعامن الدين لمالم يأذن به الله وهو مم هذا دين معلوم الفساد بالعقل حيث جعل الافعال المستوية بعضها (م ٢١ - ج ٣ مجموعة الرسائل المنيرية)

\_ الحج ١٣

واجبوبه مضها محرم بلاسبب وجب النخصيص الا محض التحكم الذي لا يفصله حيوان أصلالاعاقل ولا مجنون اذلوفرض اختصاص أحدالفعلين لشهوة أولذة أمكن أن يقال تلك جهة توجب الترجيح وهي جهة حسن عند من يقول بالتحسين المقلي فيجب لذلك والغرض انتفاء ذلك جيمه وإذا انتفى ذلك كله علم أن اعتقاد حسن الفعل وقبحه ووجوبه وتحريمه يتبع أورا ثابتا في نفسه يكون مطابقا له أو غير مطابق واذا كان كذلك فالا عتقاد المطابق صواب والاعتقاد المخالف ليس بصواب لاان الحكم يتبع الاعتقاد من كل وجه (الثاني) أن الطالب المستدل بالدليل ليستبين له الأحكام هو يطلب العلم بمدلول الدليل فان لم يكن الدليل مدلول وأعا مدلول الدليل يحصل عقب النامل لم يكن مطلوبه العلم بالمدلول وأعا مطلوبه وجود المدلول وليس هذا شأن الادلة التي تبين المدلولات وأعاهو شأن الأسباب والعلل توجد المسببات فرق كثير بين المدلول المقتضى المام القائم بالقلب وبين العلم المقتضى الوجود القائم في الخارج فان مقتضى الأول الاعتقاد الذهني ومقتضى الثاني الوجود الخارجي وأحد النوعين مباين اللأخر ه

#### حيرٌ نصل ﷺ

وأما الأحكام والأعتقدادات والأقرال السملية التي يتبعها المحكوم فهي الامر والنهي والتحسين والتقبيح واعتقداد الوجوب والتحريم ويسميها كثير من المتفقهة والمتكلمة الاحكام الشرعية وتسبى الفروع والفقه ونحو ذلك وهذه تكون في جميع الملل والاديان وتكون في الأصور الدنيوية من السياسات والمعاملات وغير ذلك وهي التي قصدنا الكلام عليها في هذه القاعدة حيث قلنا إن الاعتقادات قد تؤثر في الأحكام الشرعية فهذه أيضا للناس فيها طرفان ووسط: الطرف الاول طرف الزنادقة الاباحية الكافرة بالشرائع والوعيد والمقاب في الدار الآخرة الذين يرون أن هذه الأحكام تتبع الاعتقاد مطلقا و الأعتقاد هو المؤثر فيهافلا يكون الشيء واجبا إلاعند من اعتقد نحر به ويرون ان عند من اعتقد نحر به ويرون ان عند الذي يلحق هؤلاء هو عداب نفوسهم بما اعتقدوه من الأثر والنهي

والايجاب والتحريم وما اعتقدوه من أنهم إذا فعلوا المحرمات وبركو الواجباب عَدْ بُوا وعُوقبُوا فَيْبَتِّي فِي نَفُوسُهُمْ خُوفُ وَتَأْلُمْ وَتُوهُمْ لِلْمَذَابُ وَتَخْيَلُ لَهُ فَيَرْعُمُونَ أن هذا الالم الناشي، عن هذا الاعتقاد والتخيل هو عقابهم وعذابهم وذاك ناشي. عما اعتقدوه كمن اعتقد أن هنا أسدا أو لصا أو قاطع طريق من غير أن يكون له وجـود فيتألم ويتضرر بخوفه من هــذا المحذور الذى اعتقده.فاجتمع اعتقاد غير مطابق ومعتقد يؤلم وجوده فتألمت النفس بهدا الاعتقاد والتخيل وقد يقول حذاق هؤلاء من الاسماعيلية والقرامطة وقوم ينصوفون أو يتكلمون وهم غالية المرجنة أن الوعيد الذي جاءت به الكتب الالهية آنما هو تخويف للناس لتنزجر عمانهيت عنهمن غير أن يكون له حقيقة بمنزلة مايخوف العقلاء الصبيان والبله بما لاحقيقةله لتأديبهم وبمنزلة مخادعة المحارب لعدوه اذا أوهمه أمرا يخافه لينزجر عنه أوليتمكن هومن عدوهوغير ذلك.وهؤلاءهم الكفار برسل الله وكتبه واليوم الآخر المنكرون لامره ونهيه ووعده ووعيده وما ضربه الله في القرآن من الامثال وقصه من أخبار الامم المكذبةللرسلفهو متناول لهؤلاء ويكنى ما عاقب الله بهأهل الكفر والفسوق والعصيان في الدنيا من أنواع المثلات فانه أمر محسوس مشاهد لا يمكن دفعــه وما من أحــد الا قد سمع من ذلك أنواعا أو رأى بعضه وأهل الارضمتفقون على أن الصادق البار العادل ليس حاله كحال الكاذب الفاجر الظالم بل يرون من أو أب الحسنات وعقوبة السيئات مافيه عبرة ومزدجر كما كانوا عليه فى الجاهلية قبل الرسل فلما جاءت الرسالة بوعيد الآخرة بين ذلكما كان الناس عنه غافلين . الطرف الناني طرف الغالبة المتشددين الذين لا يرون للاعتقاد أثرا فى الافعال بل يقول غاليتهم كقوم من متكلمة المعتزلة ان لله حكما فى كل فعل من أخطأه كان آثما معاقبا فيرون المسلم العالم المجتهد متى خفى عليــه دليل شرعى وقد اجبهد واستفرغ وسمه فى طلب حكم الله أنه آثم معاقب على خطئه فهذا قولهم فى الاجتهاد والاعتقاد ثم اذا ترك واجبا أو فعل محرماقالوا بنفوذالوعيد فيه فيوجبون تخليد فساق أهل الملة فى النار وهذا قول جمهور المعتزلة والخوارج ولكن الخوارج يكفرون بالذنب الكبير أو الصغير عند بعضهم.وأما المعتزلة فيقولون هو في منزلة بين منزلتين لامؤمن ولا كافر .وأما الامة الوسط فعلى ان الاعتقاد قد يؤثر في الاحكام وقد لايؤثر بحسب الادلة والاسباب كما ان ذلك هو الواقع في الامور الطبيعية فالاغذية والادوية قد يختلف حكم المحسب اعتقاد الطبيب والمتداوى وقد لا يختلف وقد يمتقد الانسان في الشيء صفة نافعة أو ضارة فينتفع به أو يتضرر وان لم يكن كذلك وقد يمتقد ذلك فلا يؤثر فلو اعتقد في الخبز واللحم أنه غير مشبع لم يؤثر ذلك بل هو مشبع ولو اعتقد ضدذلك ع

#### ﴿ فصل ﴾

مذاهب الأئمة تؤخذ من أقوالهم. وأما أفعالهم فقد اختلف أصحابنا في فعل الامام أحمد هل يؤخذ منه مذهبه على وجهين ( أحدهما ) لا لجواز الذنب عليه أو أن يعمل بخلاف معتقده أو يكون عمله سهوا أو عادة أو تقليدا أو لسبب ما غير الاعتقاد الذي ينتي به فان عمل المرء بعمله في كل حادثة والا يعمل الا بطم يفتى به في كل حادثة تفتقر الى أن يكون له في ذلك رأى وأن يذكره وأن يكون مريدا له من غير صارف اذ الفعل مع القدرة يقف على الداعي والداعي هو الشعور وميل القلب ( والثاني ) بل يؤخذ منه مذهبه لما عرف من تقوى أبي عبد الله وورعه وزهده فانه كان من أبعد الناس عن تعمد الذنب وان لم ندعفيه المصمة لكن الظاهر والغالب أن عمله موافق لعلمه فيكون الظاهرفها عملهأ نهمذهبه وهكذا القول فيمن تغلب عليه التقوى والورع وبعضهم أشد من بعض فكل ما كان الرجل أتتى لله وأخشى له كان ذلك أقوي فيه وأبو عبد الله من أنتى الامة وأعظمهم زهداو و رعا بل هو في ذلكسابق ومقدم كما تشهد به سير ته وسيرةغيره المعروفة عند الخاص والعام وكذلك أصحاب الشافعي لمــا رأوا نصه أنه لا يجوز بيع الباقلا الاخضر ثم انه اشتراه في مرضه فاختلف أصحابه هل يخرج له في ذلك مدهب على وجهين وقد ذكروا مثل هذا فى اقامة جمعتين فى مكان واحد لما دخل بغداد فاذا قلنا هو مذهب الامام احمد فهل يقال فيما فعله انه كان أفضل عنده من غيره هـذا أضعف من الاول فان فعله بدل على جوازه فيا ليس من

تعبداته واذا كان متعبدا به دل على انهمستحب عنده أوواجب.أما كونهأفضل من غيره عنده فيفتقر الى دليل منفصل وكثيرا ما يعدل الرجل عن الافضل الى الغاضل لما في الافضل من الموامع وما يفتقر اليه من الشروط أو لعدمالباعثواذا كان فعله جائزا أو مستحبا أو أفضل فانه لاعموم له في جميع الصور بل لايتعدى حكمه الا الى ما هو مثله فان هذا شأن جميع الإفعال لاعموم لهــا حتى فعل النبي صلى الله عليه وسلم لاعموم له. ثم يقال فعل الأثمة وتركهم ينقسم كما تنقسم أفعال النبي صلى الله عليه وسلم تارة يفعله على وجه العبادة والتدين فيدل على استحبابه عنده وأما رجحانه ففيه نظر.وأما على غير وجه التميد فني دلالته الوجهان فعلى هذا مايذكر عن الأثمة من أنواع التمبدات والنزهدات والتورعات يقف على مقدمات (أحـداها) هل يعتقد حسنها بحيث يقوله ويفني به أو فعله بلا اعتقاد لذلك بل تأسيا بغيره أوتأسيا على الوجهين كالوجهين في المباح ( والثانية) هل فيه ارادة لها توافق اعتقاده فكثيرا ما يكون طبع الرجل يخالف اعتقاده (والثالثة) هل برى ذلك أفضل من غيره أو يفمل المفضول لاغراض أخري مباحة والاول أرجح(والرابمة)أنذلكالرجحان هل هومطلق أو في بعضالاحوال والله

تمت الرسالة الثامنة ويليها الرسالة التاسعة انشاء الله تعالى



## الرسالة التاسعة

### ﴿ في السماع والرقص﴾

جمعه الشيخ محمد بن محمد المنيجي الحنبلي من كلام الأنمة والعلماء المفسرين وقد نقلت هذه النسخة عن أصل مسودته رحمه الله تمالي

# بسنسانيار مراجم

سئل شيخ الاسلام بحر العلوم تتى الدين أبو العباس أحمد بن تيمية رضى الله عن صفة سماع الصالحين ماهو وهل سماع القصائد الملحنة بالآلات المطربة هو من القرب والطاعات أم هو محرم أومباح،

فاجاب: الحمد لله رب العالمين وأشهدان لا إله الا الله وحدد لاشريك له وأشهد المسئلة أن يفرق بن محدا عبده ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وسلم \* أصل هذه المسئلة أن يفرق بين السماع الذى ينتفع به فى الدين وبين ماير خص فيه دفعا للحرج وبين سماع المتقر بين وسماع المتلمبين. فأما السماع الذى شرعه الله لعباده وكان سلف الامة من الصحابة والنابعين و تابعيهم يجتمعون عليه لصلاح قلوبهم وزكاة نفوسهم فهو سماع النبيين و المؤمنين و أهل العلم وأهل المعرفة فان الله تعالى لما ذكر من ذكره من الانبياء عليهم السلام في قوله (أولئك الذين أنعم الله عليهم من النبيين من ذرية آدم وجمن حلنا مع نوح ومن ذرية ابر اهيم واسر ائيل وجمن من النبيين اذا ذكر الله وجملت الرحن خروا سجدا و بكيا) وقوله تعالى (انما المؤمنون الذين اذا ذكر الله وجملت قلوبهم واذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً وعلى ربهم بنو كلون) وقوله تعالى (ان الذين أونوا العلم من قبله اذا يتسلى عليهم وعلى ربهم بنو كلون) وقوله تعالى (ان الذين أونوا العلم من قبله اذا يتسلى عليهم وعلى ربهم بنو كلون) وقوله تعالى (ان الذين أونوا العلم من قبله اذا يتسلى عليهم وعلى ربهم بنو كلون) وقوله تعالى (ان الذين أونوا العلم من قبله اذا يتسلى عليهم وعلى ربهم بنو كلون) وقوله تعالى (ان الذين أونوا العلم من قبله اذا يتسلى عليهم وعلى ربهم بنو كلون) وقوله تعالى (ان الذين أونوا العلم من قبله اذا يتسلى عليهم وعلى ربهم بنو كلون)

٢ ـ الأنفال ٢

يخرون للاذقان سجدا ويقولون سبحان ربنا ان كان وعد د ربنا لمفعولا ويخرون للاذقان يبكون ويزيدهم خشوعاً ) وقوله تعالى ( واذا سمعوا ما أنزل الى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع بما عرفوا من الحق ) وبهذا السماع أمر الله تعالى في قوله ( واذا قري. القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلم ترحمون )وعلى أهله أنبي تعالى كا فى قوله تمالى ( فبشر عبادى الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ) وقال تمالى فى الاخرى (أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها ) فالقول الذيأمروا بتدبره هو الذي أمروا بسماعه وقال تمالى (كتاب أنزلناه اليك مبارك ليدبروا آياته ) وكما أنني تعالى على هذا المهاع ذم تعالى المعرضين عن هذاالسهاع فقال تعالى ( واذا تتلى عليه آياتنا ولى مستكبر اكأن لم يسمعها كأن فى أذنيه وقر ا) وقال تعالى ( وقال الذين كفر والاتسمعوا لهذا القرآن والغوافيه لملكم تغلبون) وقال تعالى (وقال الرسول يارب أن قومي أتخذو أهذا القرآن مهجوراً ) وقال تعالى ( فالهم عن التذكرة معرضين كأنهم حمر مستنفرة فرت من قسورة ) وقال تمالى ( وقانواقلوبنا في أكنة مما تدعونا اليه وفي آذا ننا وقرومن بيننا وبينك حجاب ) وقال تعالى ( واذا قرأت القرآن جملنا بينك وبين الذين لايؤمنون بالآخرة حجابا مستورا وجملناعلى قلوبهم أ كنة أن ينقهوه وفي آذانهم وقرا ) وهذا هو الساع الذي شرعه الله للمسلمين في صاواتهم وخطبهم كصلاة الفجر وصلاة العشاءين وفي غير ذلك .وعلى هذاالمهاع كان اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسملم يجتمعون وكانوا اذا اجتمعوا أمروا واحدا منهم يقرأ والباقي يستمعون وكان عمر يقول لابي موسى ذكرنا ربنا فيقرأ وهم يستمعون \*

وهذا هو الساع الذى كالناس على الله عليه وسلم يشهده مع أصحابه ويستدعيه منهم كما في الصحيحين عن عبد الله بن مسعود أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له « اقر أعلى قال قلت أقر أعليك وعليك أنزل قال اني أحب أن أسمه من غيرى فقر أت عليه سورة النساء حتى وصلت الى هذة الآية ( فكيف اذا جئنا من كل أمة بشهيد وجننا بك على هؤلاء شهيدا ) قال حسبك فاذاعيناه تذرفان»

ـ الاسراء ۱۰۷ ـ ۹ الام

الاعراف ٢٠٤

الزمر ۱۷ ـ ۱۸

YE 25

ـ صَ ۲۹ ـ لقان ۷

۔ فصلت ۲۱

ـ الفرقان ٣٠

۱۰ ـ المدثر ٤٩ ـ ٥١ ۱۰ ـ المدثر ٤٩ ـ ٥١

١١ \_ الاسراء ٤٥ \_ ٤٦

۱۲ ـ النساء ٤١

وهذا هو الذي كان الذي صلى الله عليه وسلم يسمعه وأصحابه كما قال تعالى (لقد من الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة في السنة وقال تعالى (قل أعا أمزت أن أعبد رب هذه البلدة الذي حرمها وله كل شيء وأمرت أن أكون من المسلمين وان أتلو القرآن فمن اهتدى فأعا بهتدى لنفسه ومن ضل فقل أعا أنا من المنذرين) وكذلك غيره من الرسل صاوات الله عليهم قال تعالى (يابي ادم اما يأتينكم رسل منكم يقصون عليكم آياتي فن اتني وأصلح فلا خوف عليهم ولاهم بحزنون) وكذلك يحتج عليهم يوم القيامة كما قال تعالى (يامعشر الجن والانس ألم يأتكم رسل منكم يقصون عليكم آياتي وينذرونكم لقاء يومكم هذا قالوا شهدنا على أنفسنا وغرتهم الحياة الدنيا) ألآية وقال تعالى (وسيق الذين كفروا الى جهنم زمرا حتى اذا جاؤها فتحت أبوابها وقال لهم خزنتها ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم ايات ربكم وينذرونكم لقاء يومكم هذا قالوا بلى) الآية ه

وقد أخبر الله تعالى ان الممتصم بهذا السهاع مهتد مفلح والمعرض ضال شقى قال الله تعالى ( فاما يأتينكم منى هدى فهن اتبع هداى فلا يضل ولا يشقى ومن أعرض عن ذكرى فان له معيشة ضنكا ونحشره يوم القيامقه أعمى قال رب لم حشر آنى أعمى ) الآية هوقال تعالى ( ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطانا فهو له قربن) \*

وذكر الله يراد به تارة ذكر العبد ربه ويراد به الذكر الذي أنزله الله كا قال مالى ( وهذا ذكر مبارك أنزلناه ) وقال تعالى ( أو عجبتم أن جاءكم ذكر من ربكم على رجل منكم لينذركم ) وقال ( ياأيها الذي نزل عليه الذكر انك لمجنون) وقال تعالى ( ما يأتيهم من ذكر من ربهم محدث الا استمعوه وهم يلمبون ) وقال تعالى ( وانه لذكر لك ولقومك ) وقال تعالى ( إن هو الاذكر المعالمين) وقال تعالى ( وما علمناه الشعر وما ينبني له ان هو الاذكر وقرآن مبين ) وهذا الساع ما اثار ايمانية من المعارف القدسية والاحوال الزكية ما يطول شرحها ووصفها وله في الجسمة آثار محودة من خشوع القلب ودموع المين واقشعرار الجلد وهذا المناح

۲ ـ النمل ۹۱ ـ ۹۲ ۳ ـ الاعراف ۲۵ ٤ ـ الأنعام ۱۳۰ ۵ ـ الزمر ۷۱

٦ ـ طه ١٢٣ ـ ١٢٥ ٧ ـ الزخرف ٣٦ ٨ ـ الأنبياء ٥٠

۹ ـ الأعراف ٦٣ ١٠ ـ الحجر ٦

١١ ـ الأنبياء ٢

۱۲ ـ الزخرف ££

۱۳ ـ التكوير ۲۷

۱۱ - التكوير ۲۷

۱۶ ـ يس ٦٩

مذكورة في القرآن وهذه الصفات موجودة فى الصحابة ووجدت بعدهم آثار ثلاثة من الاضطراب الصراخ والاغاء والموتف التابعين،

وبالجلة فهذا السماع هو أصل الابمان فان الله تعالى بعث محمداصلى الله عليه وسلم الى الخلق أجمعين ليبلغهم رسالات ربهم فمن سمع ما بلغه الرسول فآمن به واتبعه اهتدى وأفلح ومن أعرض عن ذلك ضلى وشق \*

وأما ساع المكاء والتصدية فالتصدية هي التصفيق بالايدي والمكاء مشل الصفير ونحوه فهذا ساع المشركين الذي ذكره الله تعالى في قوله (وما كان صلانهم عند البيت الا مكاء وتصدية) فأخبر الله تعالى عن المشركين أنهم كانوا يتخذون التصفيق باليد والتصويت باليد قربة ودينا ولم يكن النبي صلى الله عليه وسام وأصحابه يجتمعون على مثل هذا السماع ولا حضروه قط ومن قال ان النبي صلى الله عليه وسلم حضر ذلك فقد كذب عليه باتفاق أهل المعرفة بحديثه وسننه والحديث الذي ذكره محمد بن طاهر المقدسي في مسئلة السماع في صفة التصوف ورواه من طريقه الشيخ أبو حفص عمر السهر وردى صاحب عوارف المعارف ان النبي صلى الله عليه وسلم أنشده اعرابي

قد لسمت حية الهوى كبدى • فلا طبيب لهـا ولا راقى الا الحبيب الذى شغفت به • فمنـده رقيــتى وترياقى

فتواجد حتى سقطت البردة عن منكبيه فقال معاوية ما أحسن لهوكم فقال مهلا يامعاوية ليس بكريم من لم يتواجد عند ذكر الحبيب هو حديث مكذوب موضوع باتفاق أهل العلم بهذا الشأن وأظهر منه كذبا حديث آخر يذكرون فيه انها بشر الفقراء بسبقهم للاغنياء الى الجنة تواجدوا وخرقوا أنوابهم وان جبريل نزل من السهاء فقال يامحمد ان ربك يطلب نصيبه من هذه الخروق فأخذ منه خرقة فعلقها بالعرش وان ذلك هو زبق الفقراء وهذا وأمثاله انما يرويه من هو من أجهل الناس بحال النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه ومن بعدهم بمعرفة الإيمان والاسلام وهو شبيه برواية من روى ان اهل الصفة قاتلوا مع الكفار لما اذكسر المسلمون يوم وهو شبيه برواية من روى ان اهل الصفة قاتلوا مع الكفار لما اذكسر المسلمون يوم

١ ـ الأنفال ٣٥

حنين أو غـير يوم حنين والهـم قالوا نحن مع الله من كان معه كنا معه. ومن روى ان صبيحة المراج وجد أهل الصفة يتحدثون بشيء كان الله أمر نبيه أن يكتمه فقال لهم من أبن لكم هـنا فقالوا الله علمنا إياه فقال يارب ألم تأمرني أن لاأفشيه فقال أمرتك أنت أن لانفشيه ولكن أنا أعلمتهم به ونحوهذه الأحاديث التي يرويهاطوائف منتسبون الى الدين مع فرط جهلهم بدين الاسلام ويبنون عليها من النفاق والبدع مايناسبها تارة يسقطون التوسط بالرسول وانهم يصلون الى الله من غير طريق الرسول مطلقا وهذا أعظم من كفر اليهود والنصارى فان أولئك أسقطوا وساطة رسول واحد ولم يسقطوا وساطة الرسل مطلقا وهؤلاء اذا أسقطوا وساطة الرسل مطلقا عن أنفسهم كان هذا أغلظ من كفر أولئك لكمهم يقولون لاتسقط الوساطة الا عن الخاصة لاعن العامة فيكونون أكفر من أهل الكتاب من جهة اسقاط السفارة مطلقا عنهم وفى بعض الاحــوال وأهل الكتاب أكفر من جهة اسقاط السفارة مطلقا بل أهل الكتاب الذبن يقولون انه رسول الى الاميين دون أهل الكتاب خير من هؤلاه فان أولئك أخرجوا عن رسالته من له كتاب وهؤلاء يخرجون عن رسالته من لايبتي ممه الا خيالات ووساوس وظنون القاها اليه الشيطان مع ظنه أنه من خواص أولياه الله وهو من أشد أعداء الله وتارة يجملون هذه الآثار الختلفة حجة فيا يفترونه من أمور تخالف دبن الاسلام ويدعون أنهـا من أسرار الخواص كما يفعله الملاحدة والقراءعلة والباطنية وتارة بجملونه حجة فى الاعراض عن كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم الى ما ابتدعوه من أتخاذ دينهم لهو أولعباه

وبالجلة قد علم بالاضطرار من دين الاسلام أن الذي صلى الله عليه وسلم لم يشرع لصالحي أمنه وعبادهم وزهادهم أن يجتمعوا على استماع الابيات الملحنة مع ضرب بالا كف أو ضرب بالقضيب أو الدف كما لم يبح لاحد أن يخرج عن متابعته واتباع ماجاء به من الكتاب والحكمة لافي باطن الأور ولا في ظاهر لا لعامي ولا خاص ولكن رخص النبي صلى الله عليه وسلم في انواع من اللهو في العرس ونحوه كما رخص للنساء أن يضر بن بالدف في الاعراس والافراح وأما

الرجال على عهده فلم يكن أحد منهم يضرب بدف ولا يصفق بكف بلقد ثبت هنه في الصحيح أنه قال أعا التصفيق للنساء والتسبيح للرجال ولعن المتشبهات من النساء بالرجال والمتشبهين من الرجال بالنساء ولما كان الغناء والضرب بالدف والكف من عمل النساء كان السلف يسمون من يفعل ذلك محنثا ويسمون الرجال المفنين محانيث وهذامشهورفى كلامهم وومنهذا الباب، حديث عائشةرضي الله عنها لما دخل عليها أبو بكر في أيام العيد وعندها جاريتان من الا نصار تغنيان بما تقاولت به الانصار يوم بماث فقال أبو بكر أبمزمور الشيطان في بيترسول الله صلى الله عليه وسلم وكان النبي صلى الله عليه وسلم معرضًا عنه مقبلًا بوجهه الى الحائط فقال دعهما ياأبا بكر فان لكل قوم عيدا وهذا عيدنا أهل الاسلام ففي هذا الحديث بيان أن هذا لم يكن من عادة النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه الاجماع عليه ولهــــذا سهاه الصديق أبو بكر رضى الله عنه مزمور الشيطان والنبي صلى الله عليه وسلم أقر الجوارى عليه معللا ذلك بانه يوم عيد والصغار يرخص لم في اللعب في الأعياد كما جاء في الحديث ليعلم المشركون أن في ديننا فسحا وكما كان لمائشة لعب تلعب بهـن وتجيء صواحباتها من صغار النسوة يلعبن معها وليس في حديث الجاريتين أن النبي صلى الله وسلم استمع الى ذلك والامروالنهى أعا يتعلق بالاستماع لابمجرد السماع كما في الرؤية فانه أما يتعلق بقصد الرؤية لانها بحصل منها بغير الاختيار كذلك في اشهام الطيب أنما ينهى المحرم عن قصد الشم فاما اذا شم مالا يقصده فانه لاائم عليمه وكذلك في مباشرة المحرمات كالحواس الحس من السمع والبصر والشم والذوق واللمس أنما يتعلق الائمر والنهى فحذلك بما للعبد فنه قصد وعمل وأما مابحصل بغير اختياره فلا أمر فيه ولا نهى وهذامما وجه به الحديث الذي في السنن حديث ابن عمر انه كان مع الذي صلى الله عليه وسلم فسمع صوت زمارة راع فعدلعن الطريق وقال هلتسمع حتى انقطعالصوت فان من الناس من يقول بتقدير صحة الحديث لم يأمر ابن عمر بسد أذنه فيجاب بان ابن عمر لم يكن يستمع وأعا كان يسمع وهذا لا أثم فيه وأعــا النبي صلى الله عليه وسلم عدل طلبا للأكل والافضلكمن اجتاز بطريق فسمع قوما يتكلمون بكلام محرم فسد أذنه كيلا يسمعه فهذا حسن ولو لم يسد أذنه لم يأثم بذلك اللهم الا أن يكون فى سماعه ضرب ديني لايندفع الابالسد .

وبالجلة فهذه مسئلة السماع تكلم فيها كثير من المتأخرين في السماع هل هــو محظور أو مكروه أو مباح وليس المقصود بذلك رفع الحرج بل مقصودهم بذلكأن يتخذ طريقاالى الله يجتمع عليه أهل الربابات لصلاح القلوب والتشويق الى المحبوب والتخويف من الهروب والتحزين على فوات المطلوب يستنزل بهالرحمة يستجلب به النعمة ويحرك به مواجيد أهل الايمان ويستجلى به مشاهد أهــل العرفان حتى يقول بعضهم انه أفضل لبعض الناس أو للخاصة من سماع القرآن من عدة وجوه وحتى يجملونه قوتا للقلوب وغذاء للارواح وحاديا للنفوس بحدوها على المسير الي الله عز وجل وبحثها على الأقبال عليه ولهذا يوجد من اعتاده واغتذى به لايحب القرآن ولا يفرح به ولا يحدى في سماع الآيات كما يحدى في سماع الابيات بل اذا سمعوا القرآن سمعوه بقلوب لاهية وألسن لاغية واذا سمعوا سماع أهل المكاء والنصدية خشعت الامسوات وسكنت الحركات وأصغت القلوب وتعاطت المشروب فمن تكلم في هذا هل هو مكروه أو مباح وشبهه بما كان النساء يغنين به في الأعياد والأفراح لم يكن قد اهتدي الى الفرق بين طريق أهـل الخسارة المقربين والمقتصدين ومن أعمال أهل اليقين ومن طريق المحبين المحبوبين ومن أفعال السالكين الىربالمالمين كان كلامه فيه من وراء وراء بمنزلة من سئل عن علم الكلام المختلف فيه هل هو محود أو مذموم فاخذ يتكلم في جنس الكلام وانقسامه الى الاسم والفعل والحرف أو يتكام في مدح الصمت أوفى أن الله أباح الكلام والنطق وأمثال ذلك مما لايمس المحل المشتبه المتنازع فيه واذا عرف هذا فاعلم أنه لم يكن فى القرون الثلاثة المفضلة لا بالحجاز ولا بالشـــام ولا بالبين ولا بمصر والمغرب والمراق وخراسان من أهل الدين والصلاح والزهد والعبادة من يجتمع على مثل ساع المكاء والتصدية لابدف ولابكف ولا بقضيب وانما حَدَثُ هَذَا بِمِدَ ذَلِكُ فِي أُواخِرِ المَائةِ الثَانِيةِ فَلَمَا رَآهُ الْأَثْمَةِ أَنْكُرُوهِ فَقَالَ الشَّافِعِي

خلفت ببغدادشيئا أحدثنه الزنادقة يسمونه النغيير يصدون به الناس عن القرآن وقال يزيد بن هرون مايغـير الا فاسق ومتى كان التغيير وسئل عنه أحمـد فقال أ كرهمه هو محدث قيل أتجلس معهم قال لا وكذلك سائر أئمة الدين كرهوه واكابر الشيوخ الصالحين لم بحضروه فلم يحضرهمثل ابراهيم بن أدهم ولا الفضيل ابن عياض ولا معروف الكرخي ولا أبو سلمان الدار الى ولا أحد بن أبي الحواري ولا السرى السقطي وأمثالهم والذين حضروه من الشيوخ من المحمودين تركوه في آخر أمرهم وأعيان المشابخ عابوا أهله كاذكر ذلك الشيخ عبد القادر والشيخ أبو البيان وغيرهما من الشيوخ وما ذكره الامام الشافعي رضي الله عنــه انه من إحداث الزنادقة من كلام امام خبير باصول الاسلام فان هذا السماع لم يرغب فيه ويدع اليه في الاصل الا من هو متهم بالزندقة كابن الراوندي والفارابي وابن سينا وأمثالهم كما ذكر أبو عبد الرحمن السلمي في مسئلة السماع عن ابن الراوندي أنه قال اختلف الفقهاء في السماع فاباحــه قوم وكرهه قوم وأنا أوجبــه أو قال آمر به فخالف اجماعالعلماء فىالامر بهوأبو نصر الفارابي كان بارعا فىالغناء الذي يسمونه الموسيقا وله فيه طريقة معروفة عند أهل صناعة الغناء وحكايته معابن حمــدان مشهورة لما ضرب فابكاهم ثم أضحكهم ثم نومهم ثم خرج . وابن سبنا ذكر في اشاراته في مقامات العارفين من الترغيب فيه وفي عشق الصور مايناسب طريقة أسلافه الصابئين المشركين الذين كانوا يعبدون الكواكب والأصنام كارسطو وشيعته من اليونان ومن انبعه كبرقلس وثامسطيوس والاسكندر الافروديسي وكان ارسطو وزير الاسكندر بن فيلفوس المقدوني الذي تؤرخ لهاليهو دوالنصارى وكان قبل المسيح بنحو ثلاثمائة سنة وأما ذوالقرنين المذكورف القرآن الذيبني السد فكان قبل هؤلاء بزمان طويل وأما الاسكندر الذي وزر له ارسطو فانه أَعَا بِلَغَ بِلَادَ خُرِ اسَانَ وَنَعُوهَا فَي دُولَةَ الفَرْسُ لَمْ يُصِلُ الْيُ السَّدِ وَهُــَذَهُ الأَ مُــور مبسوطة فىغير هذا الموضعوابن سينا أحدث فلسفة ركبها من كلام سلفه اليوناني ومما أخذه من أهـل الكلام المبتدعين الجهمية ونعــوهم وسلك طريق الملاحدة الاسماعيلية في كثير من أ.ورهم العلمية والعملية ومزجه بشيء من كلام الصوفية

حقيقته نعود الى كلام اخوانه الاسهاءيلية القرامطة الباطنية فان أهل بيته كانوا من أتباع الحاكم الذي كان بمصر وكانوا في زمانه ودينهم دين أصحاب رسائل اخوان الصفا وأمثالهم من أئمة منافقي الأمم الذين ليسوا مسلمين ولا يهــود ولا نصارى وكان الغار الى قد حذق في حروف اليوناني التي هي تعاليم ارسطو واتباعه من الفلاسفة المشائين وفي أصولهم صناعة الغناء فني هذه الطوائف من يرغب لله ويجعله مما تزكو به النفوس وترتاض به وتهذب به الاخلاق.

وأما الحنفاء أمل ملة ابراهيم الخليل الذى جمله الله للناس إماما وأهل دين الاسلام لايقبل الله من أحد دينا غيره المتبعون لشريعة خانم الرسل محمد صلى الله عليه وسلم تسليا فهؤلاء ليس منهم من يرغب في ذلك ولا يدعو اليه وهؤلاءهم أهل القرآن والايمان والهدى والرشاد والسمد والفلاح وأهل المعرنة والعلم واليقين والأخلاص لله والحب له والتوكل عليه والخشية منه والانابة اليهء

ولكن قد حضره أقوام من أهل الارادة وممن له نصيب فى المحبة لما فيه من التحريك لهم ولم يعلموا غائلته ولا عرفوا مفبته كما أدخــل قوم من الفقهاء أهل الايمان بما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم في انواع من كلام الفلاسفة المخالف لدين الاسلام ظنا منهم أنه حق موافق ولم يعلموا غائلته ولا عرفوا مغبته فان القيام بحقائق الدين علما وقسولا وعملا وذوقا وخبرة لايستقل به أكثر الناس ولكن الدايل الجامع هو الأعتصام بالكتاب والسنة فان الله عز وجل بعث محمداصلي الله عليه وسلم بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفي بالله شهيدا وقد قال تعالى ( اليوم أ كملت اكم دينكم وأعمت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام دينا ) وقال تعالى ( وأن هذا صراطي مستقما فاتبعوه ولاتتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ) قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه خط انا رســول الله صلى الله عليه وسلم خطا وخط خطوطا عن يمينه وشهاله ثم قال هذا سبيل الله وهذه سبل على كل سبيل منها شيطان يدعو اليه ثم قرأ ( وان هذا صراطى مستقيما ) ومن كان له خبرة بحقائق الدين وأحوال القلوبومعارفها وأذواقها ومواجيدها عرف أن سماع المكاء والتصدية لايجلب للقلب منفعة ولا مصلحة الا وفى ضمن ذلكمن

٢ \_ الأنعام ١٥٣

الضلال والمفسدة ماهو أعظم منه فهو للروح كالحمر للجسد يفعل في النفوس أعظم ماتفعله حميا الكؤوس ولهذا يورث أصحابه سكرا أعظم من سكر الحمر فيجدون لذة كما يجد شارب الحمر بل يحصل لهم أكثر وأكبر مما يحصل لشارب الحزر ويصدهم ذلك عن ذكر الله أعنى الصلاةأعظم مما يصدهم الحمر ويوقع بينهم المداوة والبغضاء أعظم من الخرحي يقتل بعضهم بعضا من غير مس بيد بل بما يقترن بهم من الشياطين فانه يحصل لهم أحوال شيطانية بحيث تتنزل عليهم الشياطين فى تلك الحال ويتكامون على ألسنتهم كا يتكلم الجني على لسان المصروع اما بكلام من جنس كلام الاعاجم الذبن لايفقه كلامهم كلسان النرك أو الفرس أو غـيرهم ويكون الانسان الذي لبسه الشيطان عربياً لا يحـن أن يتكلم بذلك بل يكون الكلام من جنس كلام من تكون تلك الشياطين من إخوانهم واما بكلام لايعقلولا يفهم له معنى وهــذا يعرفه أهل المكاشفة شهودا وعيانا وهؤلاء الذين يدخلون النار مع خروجهم عن الشريعة هم من هذا النمط فان الشياطين تلبس أحــدهم بحيث يسقط أحساس بدنه حنى ان المصروع يضرب ضربا عظيما وهو لابحس ولا يؤثرفي بدنه فكذلك هؤلاء تلبسهم الشياطين فتدخل بهم النار وقد تطير بهم فى الهوا. وأنما يلبسأحدهمالشيطان مع تغيب عقله كالمصروعوبالمغرب ضرب من الزط يقال لاحدهم المصل يلبسه الشياطين ويدخلها ويطير فى الهواء ويفعل أشياء أبلغ مما يفعله هؤلاء وهم من الزط الذين لاخلاق لهم والجن تخطف كثيرًا من الانس وتغيبه عن أبصار الناس وتطير به في الهواء وقد باشرنا من هذه الأمور مايطول وصفه وكذلك هؤلاء المتولهون المنتسبون الى بـ ضالشيوخ اذا حصل لهم وجد سماعي عند سماع المكاء والنصدية منهم من يصعد في الهواء ومنهم من يدخلالنار ويأخذ الحديد المحمى بالنار يضعه على بدنه وأنواع من هذا الجنس ولا تحصل لهم هذه الأفعال عند الصلاة ولا عند الذكر ولا عند قراءة القرآن لان هذه عبادات شرعية ابمانية اسلامية نبوية محدية تطرد الشياطين وتلك عبادات بدعية شركية شيطانية فاسفية تستجلب الشياطين،

وبالجلة فعلى المؤمن أن يعلم أن النبي صلى الله عليهوسلم لم يترك شيئايقرب

الى الجنة الا وقد حدث به ولا شيئا يبعد عن النار الا وقد حدث به وان هذا السماع لو كان مصلحة لشرعه الله ورسوله فان الله يقول (اليوم أكلت لكم دينكم) الآية. واذا وجد السامع به منفعة لقلبه ولم يجد شاهد ذلك من كتاب الله ولا من سنة رسوله لم يلتفت اليه كما ان الفقيه اذا رأى قياسا لا يشهد له الكتاب والسنة لم يلتفت اليه \*

وفصل النزاع فى حكم مسئلة السماع ثلاث قواعد من أهم قواعد الايمــان والساوك فمن لم يبن عليها فبناؤه على شفاجرفهار

والمعددة الأولى والمادق والحال والوجد هل هو حاكم أو محكوم عليه بحاكم آخر أو متحاكم اليه فهذا منشأ ضلال من ضل من المفسدين لطريق القوم الصحيحة حيث جعلوه حاكما يتحاكمون اليه فيا هو صحيح فاسد فجعلوه حكما بين الحق والباطل فنبذوا الكتاب والسنة ولم يحكوا العلم والنصوص وحكوا الأذواق والحال والمواجيد فعظم الفساد وطمست معالم الايمان والسلوك المستقيم والعجب أنهم دخلوا في الرياضات والمجاهدات والزهد ليتجردوا عن شهوات النفوس وحظوظ أعظم منها وكان حالم في الشهوات التي انتقلوا عنها أكمر منها ومن حظوظ الى حظوظ أعظم منها وكان حالم في الشهوات التي انتقلوا عنها أكمل وخيرمن هؤلاء لانهم لم يعارضوا بهاالعلم ولا قدموها على النصوص ولاجعلوها قربة ودينا واقنون مع حظوظهم من الله فانون بها عن مرادالله واعا زهدوا في حظ الى حظ أعلا منه وتركوا شهوة بشهوة فليتد بر اللبيب هذا في نفسه وفي غيره فكل ماخالف مراد وتحو ذلك فن قدمه على مواده فهو أسوأ حالا عن يعترف انه يعصى و يحبه وان مراد الله أولى بالتقديم منه وانه ذنب تجب التو بة منه

﴿ القاعدة الثانية ﴾ انه إذا وقع النزاع فى حكم فعل من الأفعال أوحال أو ذوق هل هو صحيح أو فاسد أو حق أو باطل وجب الرجوع فيه الى الحجة المقبولة عند الله من كتاب الله وسنة رسوله فهذا هو الأساس ومن لم يبن على هذا الأصل فعلمه وسلوكه ليس على شيء \*

(القاعدة الثالثة) \* اذا أشكل على الناظر أو السالك حكم شي، هل هو الاباحة أو التحريم فلينظر الى مفسدته وثمرته وغايته فان كان مشتملا على مفسدة راجحة ظاهرة فانه يستحيل على الشارع الامر به أو اباحته بل يقطع ان الشرع بحرمه لاسيا اذا كان طريقه مفضيا الى ما يبغضه الله ورسوله ف كيف يظن بالحكيم الخبير أن بحرم مثل رأس الابرة من المسكر لانه يشوق النفس الى المسكر الذى يشوقها الى المحرم بكثير فان يشوقها الى المحرم بكثير فان الغناء كما قال ابن مسعود هو رقية الزنا وقد شاهد الناس أنه ماعاناه صبى الاوفسد ولا امرأة الا و بغت و لاشاب و لا شبيخ الا وقع في محذور

وقال شيخ الاسلام بن تيمية فصل الخطاب في هذا الباب ينبغي أن ينظر في ماهية الشيء ثم يطلق عليه التحريم أو الكراهة أو غيرذلك والغناء اسم يطلق على أشياء منها غناء الحجيج فانهم ينشدون أشعار ايصفون فيها الكعبة وزمزم والمقام وغير ذلك فسماع تلك الاشعار مباح وفي مدى هؤلاء الغزاة فانهم ينشدون اشعارا يحرضون بها على المغزو وفي هذا المغنى انشاد المتبارزين القنال وقد قال الرسول صلى الله عليه وسلم لحاديه رويدك سوقا بالقوارير . وقال عبدالله بن وسلم عليه وسلم

وفينا رسول الله يتساو كتابه اذاانشق، مروف من الفجر ساطع يبيت بجافى جنبه عن فراشه اذا استثقلت بالمشركين المضاجع أرانا الهدى بعد العمى فقلوبنا به موقنات أن ما قال واقع

وروى عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه خرج على أمل الصفة وفيهم واحد يقرأ والباق يستمعوز فجلس معهم،

وقال الشيخ فى موضع ولكن تكلموا فى الغناء المجرد عن آلات اللهو هل هو حرام أو مكروه أو مباح وذكر أصحاب أحمد لهم فىذلك ثلاثة أقوال وذكر ناعا عن الشافعى قولين ولم يذكروا عن أبى حنيفة ومالك فى ذلك نزاعا وذكر زكريا ابن بحيى الساحي وهو أحد الأثمة المتقدمين من المائلين الى مذهب الشافعى انه لم

( م ٢٣ - ج ٣ مجموعة الرسائل المنيرية )

يخالف من الفقهاء المتقدمين الا ابراهيم بن سعد من أهل المدينة وعبيد الله بن الحسن المنبرى من أهل البصرة وما ذكره أبو عبد الرحمن السلمى وأبو القاسم القشيرى وغيرهما عن مالك وأهل المدينة فيذلك فغلط وانما وقعت به لان بعض أهل المدينة كان يحضر السماع الا أن هذا ليس قول أعتهم وفقها تهم،

وقال شيخ الاسلام أيضا وجاع الامر في ذلك أنه اذا كان الكلام فى السماع وغيره هل هو طاعة وقربة فلابد من دليل شرعى يعل على ذلك و اذا كان الكلام هلهو محرم أو غير محرم فلابد من دليل شرعى يعل على ذلك اذلاحر ام الا ماحرمه الله ولا دين الا ماشرعه الله والله تعالى سبحانه ذم المشركين على انهم ابتدعوا فى الدين مالم يأذن به الله وانه تعالى سبحانه ذم المشركين على انهم ابتدعوا فى الدين مالم يأذن به الله والله تعالى (واذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا عليها آباء نا والله أمر نابه الآية \*

قال أبو سلمان الداراني انه لتمربي النكتة من نكت القوم فلا أقبلها الا بشاهدين الدكتاب والسنة وقال أيضا ليس نن ألهم شيئا من الخير أن يفعله حتى يسمع فيه بأثر فاذا سمع بأثر كان نورا على نور وقال الجنيد علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة فمن لم يقرأ القرآن ويكتب الحديث لا يصلح له أن يتكلم في علمنا وقال سهل بن عبد الله التستري كل وجد لا يشهد له الدكتاب والسنة فهو باطل وقال كل عل على اقتداء فهو عذاب على النفس وكل عمل بلا اقتداء فهو عيش النفس وقال أبو عنمان النيسابوري من أمر السنة على نفسه قولا وفعلا نطق بالحكة ومن أمر الموي على نفسه قولا وفعلا نطق بالجكة

وقال أبو الفرج بن الجوزى اعلم ان ساع الغناء يجمع شيئين أحدها أن يلهى القلب عن النفكر فى عظمة الله تعالى والقيام بخدمته والثانى أن يميله الى اللذات العاجلة ويدعو الى استيفائها من جميع الشهوات الحسية ومعظمها النكاح وليس عام لذته الا فى المتجددات ولا سبيل الى كثرة المتجددات من الحل فلذلك بحث على الزنا فبين الغناء والزنا تناسب من جهة أن الغناء لذة الروح والزنا أكبر لذات النفس

۱ ـ الشوری ۲۱ ۲ ـ الأعراف ۲۸ وقال شيخ الاسلام ابن تيمية في موضع من كلامه فى السهاع وأما أبو حنيفة ومالك والثورى وتحوهم فهم أعظم كراهة وانكارا لذلك من الشانعي وأحمد

وقال في موضع آخر ولم يحضره مثل ابراهيم بن أدهم ولا الفضيل بن عياض ولا معروف السكرخي ولا السرى السقطي ولا أبو سلمان الدار اني ولا مثل الشيخ عبد القادر والشيخ عدى والشيخ أبي البيان والشيخ حياة وغيرهم بل في كلام طائفة من هؤلاء مثل الشيخ عبدالقادر وغيره النهى عنه وكذلك أعيان المشايخ وقد حضره من المشايخ جماعة وشرطوا المكان والامكان والخلان والشيخالذي يحوس من الشيطان وأكثر الذين حضروه من المشايخ الموثوق بهم رجعوا عنه في آخر عمرهم كالجنيد فانه كان يحضره وهو شاب وتركه في آخر عمره وكان يقول من تكلف الماع قتن به ومن صادف المهاع استراح به فقد ذممن يجتمع له ورخص فيمن يصادفه من غير قصد ولا اعتماد للجاوس له وسبب ذلك انه مجمل ليس فيه تغصيل فان الابيات المتضمنة لذكر الحبوالوصلوالهجر والقطيمة والشوق والصبر على العزل والاوم وتحوذلك هو قول مجمل يشترك فيه محب الرحن ومحب الاوثان ومحب الصلبان ومحب الاخوان ومحب الاوطان ومحب النسوان ومحب الصبيان فقد يكون فيه منفعة اذاهيج القاطن أثار الساكن وكان ذلك مما يحبه الله ورسوله لكن تكون فيه مضرة راجحة على نفعه كما في الحر والميسر فان فيهما أنما كبيرا ومنافع للناس وانمهما أكبر من نفعهما فلهذا لم تأت به الشريعة فانالشريعة لمرتأت الا بالمصلحة الخالصة أو الراجحة وأما مانكون مفسدته غالبية على مصلحته فهو بمنزلة من يأخذ درها بدينار أو يمرق خمسة دراهم يتصدق منها بدرهمين وذلك انه بهيج الوجد المشترك فيثير من النفس كوامن تضره آثارها ويغــذي النفس ويقيتها به فتعتاض به عن سماع القرآن حتى لايبتي فيها محبة لساممالقرآنولايلتذ به ولا يستطيبه بل قد يبقى في النفس بغض لذلك واستثقال به كمن يستثقل نفسه بتملم النوراة والانجيل وعلوم أهل الكتاب والصابئين واستفادة العلم والحكمة منها فأعرض بذلك عن كتاب الله وسنة وسوله الى أشياء أخر يطول ذكر ها، فلما كان هذا الساع لايعطى بنفسه مابحبه الله ورسوله من الاحوال والمعارف

بل قد يصد عن ذلك ويمطى مالايحبه الله ورسوله بل ما يبغضه الله ورسوله لم يأمر الله به ولارسوله ولاسلف الامة ولاأعيان مشايخها \*

والصوت يؤثر فى النفس بحسب الاوقات تارة فرحا وتارة حزنا وقارة غضبا وتارة رضا واذا قوى السكر بصوت اللذة المطربة من غير تمييز كما بحصل النفس اذا سكرت بالصور والجسد اذا سكر بالطمام والشراب فان السكر هو الطرب الذى يورث لذة بلا عقل فلا تقوم منفعة تلك اللذة بما يحصل من غيبة المقل الذى صد عن ذكر الله وعن الصلاة وأورث العماوة والبغضاء

وأما الرقص فلم يأمر الله عز وجل به ولا رسوله ولا أحد من الا ممة بل قال الله تمالى (واقصد في تمالى (ولا تمش في الارض مرحا) والرقص شيء من هذا وقال تمالى (واقصد في مشيك) وقال تمالى (وعباد الرحمن الذين بمشون على الارض هونا) أي بسكينة ووقار \*

وانما عبادة المسلمين الركوع والسجود بل الزفن والرقص في الطريق لم يأمر الله به ولا رسوله ولا أحد من سلف الامة بل أمروا في الصلاة بالسكينة والوقار ولو ورد على الانسان حال يغلب فيها حتى بخرج الى حالة خارجة عن المشر وع وكان ذلك الحال بسبب مشروع كساع القرآن الكريم ونحوه لسلم اليه ذلك كا تقدم فاما الذي اذا تسكلف من الاسباب مالم يؤمر به مع علمه بانه يوقعه فهالا يصلح له فهو بمنزلة من شرب الخر مع علمه انها تسكره واذا قال ورد على حال وأناسكر ان قيل له اذا كان السبب محظورا لم يكن صاحبه معذورا فهذه الاحوال الفاسدة من ذوى كان فيها صادقا فهو مبتدع ضال من جنس خفر النتر وأعوان الظلمة من ذوى الاحوال الفاسدة الذين ضاهوا عبادة النصاري والمشركين ببعض مالهم من الاحوال الفاسدة الذين ضاهوا عبادة النصاري والمشركين ببعض مالهم من الاحوال ومن كان كاذبا فهو منافق ضاله

الا تعون وسل عن عليه المراد المراد المراد المراد المراد المرد المحسلة المستلذ المراد ٢٧ عليه المرد المراد المرد والمرد المرد والابل تقاسى تعب السير ومشقة الحولة المرد والابل تقاسى تعب السير ومشقة الحولة فيهون عليها بالحداد

ومنها أن الصوت الطيب نعمة من الله على صاحب وزيادة فى خلقه وقد يستدلون عليه بقوله تعالى (يزيد فى الخلق مايشاء ) وبان الله تعالى ذم الصوت الفظيم فقال (ان أنكر الاصوات لصوت الحير ) \*

ومنها ان الله وصف أهل الجنة انهم فى روضة بحبر ون وان ذلك هو الساع الطيب فكيف يكون حراما وهو فى الجنة »

ومنها ما ثبت أن الله تعالى ما أذن الشيء كاذنه أي كاستهاعه لنبي حسن الصوت يتغنى بالقرآن •

ومنها أن أبا موسى الاشعري استمع النبي صلى الله عليه وسلم لصوته وأنني على حسن الصوت وقال له أبو موسى على حسن الصوت وقال له أبو موسى لو أعلم انك استمعت لحبرته لك تحبير اأى زينته وحسنته ع

ومنها قوله صلى الله عليه وسلم زينوا القرآن بأصواتكم وقوله ليس منا من لم يتنن بالقرآن. والصحيح أنه من التغنى وهو تحسين الصوت به كذا ذكر والعلامة ابن القيم وصححه ويعضده مافسره الامام أحمد فقال بحسن صوته مااستطاع، ومنها أن النبي صلى الله عليه وسلم أقر عائشة على غناء القينتين يوم العيد

وقال لأبى بكر دعهما فان لـكل قوم عيدا وهذا عيدنا أهل الاسلام،

ومنها أنه صلى الله عليه وسِلم أذن في العرس بالغناء وسهاه لهوا» ومنها أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم الحداء وأذن فيه

ومنها أنه كان يسمع انشاد الصحابة وكانوا يرتجزون بين يديه في حفر الخندق منها أبدا على الجهاد ما بقينا أبدا

ودخل مكة والمرتجز يرنجز بين يديه بشعرعبد الله بن رواحة وحدابه الحادى في منصرفه من خيير فجعل بقول

> والله لولا الله مااهتدينا ولا تصدقنا ولا صلينا فأنزلن سكينة علينا وثبت الاقدام انلاقينا ان الاولى قد بغوا علينا اذا أرادوا فتنة أبينا

۱ - فاطر ۱ ۱ - لقان ۱۹ ومنها أنه سمع قصيدة كمب بن زهير وأجازه

ومنها انه استنشد الاسود بن سريع قصائد حمد بها ربه واستنشد من شعر أمية ابن أبى الصلت مائة قافية وأنشد الاعشى شيئا من شعره فسمعه

ومنها أنه صدق لبيدا في قوله

ألا كل شيء ماخلا الله باطل وكل نميم لا محالة زائل

ودعالحسان أن يؤيده الله بروح المقدس ما دام ينافح عنه وكان يعجبه شعره وقال له اهجهم وروح القدس ممك وأنشدت عائشة رضى الله عنها قول أبي كثير الهذلي •

واذا نظرت الى أسرة وجهه برقت كبرق العارض المتهلل وقالت أنت أحق بهذا البيت فسر بقولها \*

ومنها انهم ادعوا انه رخص فيه عبد الله بن عمر وعبد الله بن جعفروأهل المدينة وبان كذا وكذا ولى لله حضروه وسمعوه فمن حرمه فقد قدح في هؤلاء السادة القدوة الاعلام،

ومنها ان اجماع العلماء منعقد على اباحة أصوات الطيور المطربة الشجيه فلذة سهاع صوت الآدمى أولى بالاباحة أو مساوية وبان السهاع بحدو روح السامع وقلبه الى نحو محبو به فان كان محبو به حراما كان السهاع معينا له على الحرام وهو حرام فى حقه وان كان مباحا كان السهاع فى حقه مباحا وان كانت محمته رحمانية كان السهاع فى حقه قربة وطاعة لانه بحرك الحجبة الرحمانية ويهيجها وبان المنذاذ الاذن بالصوت الطيب كالنذاذ العين بالمنظر الحسن والشم بالروائح الطيبة والذوق بالطعم الطيب فاذا كان هذا حراما كانت هذه اللذات والادرا كات محرمة ه

والجواب عن ذلك وبالله التوفيق فيا تقدم من كلام شيخ الاسلام ابن تيمية والملامة ابن القبم وغيرها كفاية وماذ كر حيد عن المقصود وروغان عن على النزاع فان جهة كون الشيء مستلذا للحاسة ملائما لها لايدل على اباحتمولا تحريمه ولا كراهته ولا استحبابه فان هذه اللذة تكون في أحكام التكليف الحسة فكيف يستدل بها على الاباحة من يعرف شروط الدليل ومواقع الاستدلال

وهل هذا الا بمنزلة من يستدل على اباحة الزنا بما يجد به فاعله من اللذة ولذته لاينكرها ذو طبع سليم وهل يستدل بوجود اللذة الملائمة على حل اللذيذ الملائم أحد وهل خلت عالب المحرمات من اللذات وهل أصوات المعازف التي صخعن النبي صلى الله عليه وسلم تحريمها وان في أمنه من يستحلها باصح الاسانيد وأجمع أهل العلم على تحريم بمضها وقال يعضهم بتحريم جملتها وقد حكى ابن الصلاح الاجاع على تحريم الغناء مع الدف والشبابة يمني اذا كان معه آلة لهووهل في التذاذ الابل والطفل بالصوت الطّيب دليل شرعي من اباحة أو تحريم . وأعجب من هذا الاستدلال على الاباحة بان الله تعالى خلق الصوت الطيب وهو زيادة نعمة منه لصاحبه فيقال والصورة الحسنة الجيلة أليست زيادة فىالنحمة والله تعالىخالقها ومعطى حسنها أفيدل ذلك على اباحة النمتع بها والالتذاذ بهاعلى الاطلاق وهل هذا الا مذهب أهل الاباحة الجارين على رسوم الطبيعة ولعل في ذم الله لصوت الحارمايدل على اباحة الاصوات المطربات بالنفات الموزونات والالحان اللذيذات من الصور المستحسنات بأنواع القصائد المستحسنات بالدفوف والشبابات مذا من المضحكات المحبات وأعجب من هذاالاستدلال على الاباحة بسماعاً هل الجنة أنهم في روضة يحبرون فا يخاف صاحب هـ ذاالاستدلال فان هذا كمن يستدل على اباحة الحزر بان في الجنة خمرا وعلى اباحةلبسالحرير بان لباس أهل الجنة الحرير وعلى حل أواني الذهب والفضة والتحليم الرجال فان هذا كله مباح لاهل الجنة ، فان قيل قام الدليل على تحريم هذا ولم يقم على تحريم السماع قيل هذا الآن استدلال آخر على الاستدلال على اباحنه لاهل الجنة فعلم أن استدلالك باباحته لاهل الجنة استدلال باطلوقولك لم يقم دليل على تحريم السماع فيقال أي السماعات

فان قلت مهاع القصائدمامد حالله به ورسوله وكتابه وهجى به أعداؤه فهذه لميزل المسلمون بروونهاويسمعونها ويدرسونها وهى التي سمعها الرسول وأصحابه وأثاب عليها وحرض حسان عليها وهى التي غرت أصحاب السماع الشيطاني

تعنى وأي المسموعات تريد فانمنهما المحرموالمكروه والمباح والواجب والمستحب

فعين نوعاً يقم الكلام فيه نفياً واثبانا .

فقالوا تلك قصائد ويكني هدا والسنة كلام والبدعة كلام والتسبيح كلام والغيبة كلام ولكن هل سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه سماعكم هذا الشتمل على قريب ورمائة مفسدة ونظير هذا مااستداوابه على أن الرسول استحسن الصوت الحسن وأذن فيه كما تقدم من حديث أبي موسى الاشعرى وغيره فنقلوا هذا الاستحسان الىصوت النسوان والمردان وغيرهم بالغناء المقرون بالدفوف بالصنوج والشبابات والاوتار وغمير ذلك من المازف وذكر القدود والثغور والنهود والخصورو وصف فواتر العيون وسوادهاوسوادالشعور ومحاسن الشباب وحمرة الخدود وذكر الوصل والصد والتجبي والهجران والعتاب والاستعطاف والاشتياق والقلق والفراق وما أشبه ذلك بما هو أفسيد للقلب من سكر الحر وأى نسبة لسكر يوم ونحوه الى سكرة العشق التي لايستفيق صاحبها الافي عسكر الهال كبن أسيرا قتيلا حزينا وهل تقاس سكرة الشراب الىسكرة الارواح بالسماعةان نازع منازع في سكر الساع وتأثيره في المقول والارواح خرجوا عن الذوق والحس فظهرت مكابرة القوم فكيف مجمى الطبيب والمريض عما يشوس عليه صحنه ويبيح له مافيه أعظم السقم والكلام مع من وجد لامن فقد وأعجب من هذا من استدل على اباحة السماع المركب من الهيئة الاجتماعية اجتماع البنتين الصنيرتين وهما دون البلوغ عند امرأة صبية في وم عيد وفرح بابيات العرب في وصف الشجاعة والحروب ومكارم الاخلاق والشيم فأين هـذا من هذا والمجب أن هـذا من أكبر الحجج عليهم فان الصديق سمى ذلك مزمار الشيطان واقره على هذه التسمية مرخصافيه لجويرتين غير مكلفتين ولا مفسدة في إنشاده ولا في استماعه أفيدل جــذا على اباحة مايغهلونه من الساع اليوم وأعجب من هــذا كله الاستدلال على اباحته بما سمعه الرسول من الحدو المشتمل علي الحق والتوحيد وهل حرم أحد مطلق الشعر وقوله واستاعه وأعجب استدلالهم باياحته على أباحة أصوات الطيور اللذيذة وهل هذا الامن جنس قياس الذبن قالوا أدا البيع مثل الربا وأين أصوات الطيور إلى نغمات النسوان والمردان والاوتار والعيدان والغناء منهن بما يحدو الارواح والقلوب الى مواصلة كل محبوبة ومحبوب وأين

الفتنة بمن هو من جنسك الى الفتنة بصوت القمرى والبلبل والهزار والشحرور ونحوها وأعجب من هذا من قال انه من أفكره فقد أفكر على كذا كذا ولى تله فحجة عامية نعم ينكر أواياء الله على أولياء الله فقد أفكر عليهم من أولياء الله من هو أكثر منهم عددا وأعظم عند الله وعند المؤمنين وقد تقاتل أولياء الله في صفين بالسيوف ولما سار بهضهم الى بمض كان يقال سار أهل الجنة الي الجنة وكون ولى الله يرتكب المكروه أو المحظور متأولا أو عاصيا لا يمنع ذلك الانكار عليه ولا يخرجه عن أصل ولايته لله وهيهات هيهات أن يكون أحد من أولياء عليه ولا يخرجه عن أصل ولايته لله وهيهات هيهات أن يكون أحد من أولياء الله المتقدمين حضر هذا الساع المحدث المشتمل على هذه الهيئة التي تفتن القلوب أعظم فتنة ه

وذكر شيخ الاسلام ابن تيمية في موضع من كلامه قال اسحق بن موسى الطباع سألت مالكا عما يترخص فيه أهل المدينة من الغناء فقال أيما يفعله عندنا الفساق وهـ ذا النص عن مالك معروف في كتب أصحاب مالك مشهور وهم أعرف بمذهبه وأضبط بمن ينقل عنه الغلط وعن أهل المدية من طائعة بالمشرق لاعلمهم بمذاهب الفقهاء ومن ذكر عن مالك انهضرب بعود فقد اقترى عليه وأنما نبهت على هـــذا لان فيما جمعه أبو عبد الرحن السلمي ومحمد بن طاهر المقدسي ف ذلك حكايات وآثارا يظن من لاخبرة له بالعلم وأحوال السلف انها صدق وكان الشيخ أبو عبد الرحمن السلمي فيمه من الخير والزهد والدين والتصوف ما يحمله على أن بجوم من كلام الشيوخ والآثار الني نوافق مقصوده كل مايجده ولهذا يوجد في كتبه من الآثار الصحيحة والكلام ما ينتفع به فى الدين و يوجد فيهامن الاثارالسقيمة والكلام المردود مايضر من لاخبرة لهو بعض الناس توقف في روايته حيى انالبيهقي كان اذاروي عنه يقول حدثنا أبو عبد الرحمن من أصل سهاعه وأكثر الحكايات التي يرويها أبوالقاسم القشيرى صاحب الرسالة عنه فانه كان أجمع شيوخه ككلام الصوفية ومحمد بن طاهر له فضيلة جيدة في معرفة الحديث ورجالة وهومن حفاظ وقته لكن كثير من المتأخرين أهل الحديث وأهل الزهدوغيرهم اذاصنفوا (م ٢٤ - ج ٣ مجموعة الرسائل المنيرية)

فى بابذكرواماروى من غث وثمين ولم يميزوا بين ذلك المكلامه ،

وقال شيخ الاسلام ابن تيمية وحمه الله في موضع آخر ذكر من صنف في السهاع ومن روى فيه من الاحاديث الموضوعة والمكدوبة ثم قال وكشير من المتأخرين أهل الحديث وأهل الزهد وأهل الفقه والنصوف وغيرهم اذا صنفوا فى باب ذکروا ماروی فیه من غث وثمین ولم یمیزوا ذلك کا یوجد فی کشیر ممن يصنف في الابواب مثل المصنفين في فضائل الشهور والاوقات وفضائل الاعسال والعبادات وفضائل الاشخاص وغير ذلك من الابواب مثل ماصنف بعضهم في فضائل صيام رجب وغيره وفى فضائل صلوات الايام والليالى صلاة يوم الاحــــــ وصلاة يوم الاثنين والثلاثاء وصلاة أول جمة في رجبوالني أول رجب و نصف شمبان و إحياء ليلة العيدين وصلاة يوم عاشوراء وكل هذا كذب باتفاق أهل العلم بالحديث وأجود حديثروي عن النبي صلى الله عليهوسلم في صيام رجب ما رواه ابن ماجه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه نهى عن صيام رجب وقد ثبت بالاسناد الصحيح عن عمر بن الخطاب أنه كان يضرب أيدى الناس فيرجب حي يفطروا ويقول لاتشبهوه برمضان وكذا كره افراده بالصوم غيرواحد من السلف والائمة وأجود مايروى من هذه الصاوات حديث صلاة النسبيح وقدرواه أبو داود ضعف الحديث وقال لا يصح ولم يستحب هذه الصلاة.وأما ابن المبارك والمنقول عنه فشيء مثل الصلاة المرفوعة فان تلك فيها قعدة طويلة بمدالسجدةالثانية وهذا بخالف الاصول فلا يجوز أن يثبت عنل هذا الحديث ومن تدبر الاصول علم انه موضوع .وأماسائر هذه الاحاديث فانها كلها أحاديث موضوعة مكذوبة باتفاق أهل المعرفة مع انها توجد في مثل كتاب أبي طالب وكتاب أبي حامد وكتاب الشيخ عبد القادر وتوجد في مثل أمالي أبي القاسم بن عساكر وفيا صنفه أبوحفص ابن شاهين وعبد العزيز الكناني وأبو على بن البناء وأبوالفصل بن ناصروغيرهم وكذلك أبو الفرجابن الجوزى ذكرمثل هذا في كتاب فضائل الشهور ويذكرفي الموضوعات اله كذب موضوع \*

والذين جموا الاحاديث فى الزهد والرقائق يذكرون ماروى فى هذا الباب ومن أجل ماصنف فى هذا الباب كتاب الزهد لعبد الله بن المبارك وفيه أحاديث واهية وكذلك كتاب الزهد لمناد بن السرى ولوكيع وكذلك الزهد لاسد بن موسى وغيرهم وأجود ماصنف فى ذلك كتاب الزهد للامام احد لكنه مرتب على الاسماء وزهدابن المبارك على الابواب وهذه الدكتب يذكر فيهازهدالانبياء والصحابة والتابعين. ثم أن المناخرين على صنفين منهم من ذكر زهد المتقدمين والمتأخرين كابى نهيم فى الحلية وأبى الفرج فى صفوة الصفوة ومنهم من اقتصرعلى والمتأخرين من حين حدث اسم الصوفية كما فعل أبو عبد الرحمن السلمى فى طبقات الصوفية وصاحبه أبو القاسم القشيرى فى رسالته ثم الحكايات التى يذكرها هؤلاء ونحوهم كابن خميس الموصلي وأمثاله يذكر ون حكايات مرسلة بعضها صحيح وبعضها باطل قطعا والله أعلم ه

وقال الشيخ رحمه الله والمقصود هنا ان المذكور عن سلف الامة وأعمتها من المنقولات ينبغي للانسان أن يمبز بين صحيحه وسقيمه كما ينبغي مشل ذلك في المعقولات والنظريات وكذلك في الاذواق والمواجيد والمكاشفات والمخاطبات فان كل صنف من هذه الاصناف الثلاثة فيها حق وباطل فلا بد من النمييز بين هذا وهذا وجميع ذلك أن ماواوق كناب الله وسنة رسوله الثابتة عنه وما كان عليه أصحابه فهو حق وما خالف ذلك فهو باطل فان الله تعالى يقول (ياأيها الذين آمنو الطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الامر منكم) الآية.

وفصل وأما من زعم ان الملائكة أو الانبياء تحضر ماع المكاه والنصدية عبة له ورغبة فيه فهوكاذب مفتر بل الما تحضره الشياطين وهي الى تتنزل عليهم وتنفخ فيهم كما روى الطبر أنى وغيره عن ابن عباس مرفوعا أن الشيطان قال يرب أجمل لى بينا قال بينك الحمام قال اجمل لى قرآ فاقال قرآ نك الشعرقال اجمل لى مؤذنا قال وذنك المزمار وقد قال الله تعالى مخاطبا للشيطان (واستفرزمن استطعت منهم بصوتك واجلب عليهم بخيلك ورجلك) وقد فسر ذلك بصوت الغناه وروى عن الذي صلى الله عليه وسلم أنه قال أما نهيت عن صوتين أحقين فاجرين صوت

۱ ـ النساء ٥٩ ... الاراء .

١ ـ الاسراء ٦٤

لمؤ ولعب ومزامير الشيطان وصوت لطمخدودوشق جيوب ودعاء بدعوى الجاهلية وقد كوشف جماعات من أهل المكاشفات بحضور الشياطين في مجامع السماعات الجاهلية ذات المكاء والتصدية وكيف يدور الشيطان عليهم حيى يتواجدوا الوجد الشيطاني حتى ان بعضهم صار يرقص فوق رؤس الحاضرين ورأي بعض المشايخ المكاشفين أن شيطانه قد حمله حتى رقص به فلما صرخ شيطانه هرب وسقط ذلك الرجل وهذه الامور لها أسرار وحقائق لايشهدها الا أهل البصائر الايمانية والمشاهد الايقانية واكنمن انبعماجاءت به الشريعة وأعرض عن السبل المبتدعة فقدحصل لهالهدى وخير الدنيا والآخرة وانءمن لم يعرف حقائق الامورفهو بمنزلة من سلك السبيل الي مكة خلف الدليل الهادى فانه يصل الى مقصوده و يجد الزاد والماء في مواطنه وان لم يعرف كيف حصل ذلك وسببه ومن سلك خلف غير الدليل الهادى كان ضالاءن الطريق فاما أن بهلك واما أن يشقى مدة تم يمودالى الطريق الدليل الهادي هو الرسول الذي بعثه الله الى الناس بشيرا ونذيرا وداعيا إلى الله باذنه وسراجا منيرا وهاديا الى صراط مستقيم صراط الثه الذي له مافي السموات وما في الارض وآنار الشيطان تظهر على أهل السهاعالجاهليمثلالازباد والارغاء والصراخات المنكرة ونحو ذلك مما يضارع أهل الصرع الذين يصرعهم الشيطان وكذلك يجدون في نفوسهم من ثوران مراد الشيطان بحسب الصوت اما وجد في الهوي المذموم واما غضب وعدوان على من هو مظاومو المالطم وشق ثياب وصياح كصياح المحزون المحروم الى غـير ذلك من الآثار الشيطانية الى تعترى أهـ ل الاجماع على شرب الخر اذا سكروا بها فان السكر بالاصوات المطر بة قد يصير من جنس السكر بالاشر بة المطربة فتصدهم عن ذكر الله وعن الصلاةوتمنع قلوبهم حلاوة القرآن وفهم معانيه واتباعه فيصيرون مضارعين للذين يشترون لهو الحديث ليضاوا عن سبيل الله و يوقع بينهم المد وةوالبغضاء حتى يقتل بعضهم بمضا بأحواله الفاسدة الشيطانية كا يقتل المائن من أصابه بمينه ولهذا قال من قال من الماءان هؤلاء يجب عليهم القود والدية أذا عرف أنهم قتلوا بالاحوال الفاسدة لانهم ظالمون وهم أنما يغتبطون بما ينفذونه من مراداتهم المحرمة كما يغتبط الظلمة المسلطون.ومن

هذا الجنس حال فقراء الكافرين والمبتدعين والظالمين فانهم قد يكون لهم زهـــد وعبادة وهمة كا يكون للمشركين وأهـل الـكتاب وكما كان للخوارج المارةين الذين قال فيهم النبي صلى الله عليه وسلم « يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه، م صيامهم وقر اءته مع قر امتهم يقرؤون الفرآن لايجاوز حناجر هـ» الحديث وقديكون لهمّ معذلك أحوال باطنة كا يكون لهم مملكة ظاهرة فان سلطان الباطن مضاه لسلطان الظاهر ولا يكون من أولياء الله الا من كان منالذين آمنوا وكانوا يتقون ومافعلوه من الاعانة على الظلم يستحقون المقاب عليه بقدر الذنب وباب القدرة والممكن ظاهرا وباطنا ليس مستلزماً لولاية الله بل قد يكون ولى الله متمكنا ذا سلطان وقد يكون مستضمفا الى أن ينصره الله وقد يكون عدو الله مستضمفا وقد يكون مسلطا الى أن ينتقم الله منه فخفراء السر في الباطن من جنس التستر في الظاهر هؤلاء في العباد بمنزلة هؤلاء في الاجناد وأما الغلبة فان الله قد يديل الكافرين كما كان يكون لاصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم مع عدوهم لـكن العاقبـة للمتقين فان الله يقول ( اما لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الاشهّاد ) واذكان في المسلمين ضعف وكان العدومستظهرا عليهم كان ذلك اسبب ذنوبهم وخطاياهم امالتفريطهم في أداء الواجباتباطناوغاهراواما لعداواتهم بتعدى الحدود باطنا وظاهرا قال الله تعالى ( انالذين تولوا مذكم يوم النقي الجمان أعما استزلهم الشيطان ببعض ما كسبوا) وقال تعالى ( أو لما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثليها قلتم أنى هذا قل هو من عند أنفسكم ) وقال تعالى (ولينصرن الله من ينصره ان الله لقوى عزيز الدين ان مكناهم في الارض أقامواالصلاةو آنو الزكاةو أمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر وللمعاقبة الامور).

وقال الشيخ في موضع آخر وأما أنخاذ النصفيق والفناء والضرب بالدفوف والنفخ في الشبابات والاجهاع على ذلك دينا وطريقا الى الله وقربة فهذا ليس من دين الاسلام وليس مما شرعه لهم نبيهم محمد صلى الله عليه وسلم ولا أحد من خلفائه ولا استحسن ذلك أحد من أثمة المسلمين بل ولم بكن أحد من أهل الدين يفعل ذلك على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا عهد أصحابه ولا تابعيهم

۱ ـ غافر ۵۱ -

۲ ـ آل عمران ۱۵۵

٣ ـ. آل عمران ١٦٥

٤ \_ الحج ٤٠ \_ ٤١

باحسان ولا تابعى التابعين بل لم يكن أحد من أهل الدين من الاعصار الثلاثة لا بالحجاز ولا بالشام ولا باليمن ولا العراق ولا خراسان ولا المغرب ولامصر يجتمع على مثل هذا السماع وأنما ابتدع في الاسلام بمد القرون الثلاثة ولهذا قال الشافعي لما رأى ذلك خلفت ببغداد شيئاأحدثته الزنادقة \*

وسئل شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله عن رجل بحب السماع والرقص فانكر عليه رجل فقال هذه الابيات

فعليهم من أجل ذاك سلام والزم الشرخ فالساع حرام عند قوم أحوالهم لا تلام جانب الطور جذوة وكلام فحرام على الجيع حرام

أنكروا رقصا وقالوا حرام اعبد الله يا فقيه وصل بل حرام عليك ثم حلال مثل قوم صفوا وبان لهم من فاذا قوبل الساع بلهو

أجاب الحد لله رب العالمين هذا الشعر يتضعن منكرا من القول وزورا بل أوله يتضعن مخالفة الشريعة وآخره يفتح باب الزندقة والالحاد المخالفة المحقيقة الالحمية الدينية النبوية .وذلكأن قول القائل مثل قوم صفوا وبان لهم من جانب الطور جدوة وكلام بتضعن عميل هؤلاء بموسى بن عران الذي نودى من جانب الطور ولما رأى النار قال لاهله امكنوا انى آنست نارا لعلى آتيكم منها بقبس أو جدوة من النار لعلكم تصطلون. وهذا قول طائفة من الناس يسلكون طريق الرياضة والتصفية و يظنون انهم بذلك يصلون الى أن يخاطبهم الله كما خاطب موسى بن عران وهؤلاء ثلاثة أصناف صنف يزعون انهم بخاطبون بأعظم مماخوطب به موسى بن عران كما يقول ذلك من يقوله من أهل الوحدة والاتحاد القائمان بأن الوجود واحد كصاحب الفصوص وأمثاله فان هؤلاء يدعون أنهم أعلى من الانبياء وان الخطاب الذى يحصل لهم من الله أعلى مما يحصل لابراهيم وموسى وعيسى وعيسى وعمده ومعلومان هذا الكفر أعظم من كفر الهيود والنصارى الذين يفضلون الانبياء على غيرهم لكن يؤمنون ببعض الانبياء ويكفرون ببعض \*

والنوع الثانى من يقول ان الله يكلمه مثل كلام موسى بن عمران كمايقول ذلك من يقوله من المتفلسفة ومتصوفتهم الذين يقولون ان تكليم موسى فيض فلض على قلبه من العقل الفعال ويقولون ان النبوة مكتسبة \*

والنوع الثالث الذين يقولون ان موسى أفضل لكن صاحب الرياضة قد يسمع الخطاب الذى سمعه موسى ولكن موسى مقصود بالتكليم دون هذا كما يوجد هذا فى اخبار صاحب مشكاة الانوار وكذلك سلك مسلكه صاحب خلع النعلين وأمثالها وأما قوله فى أول الشعر لمن بخاطبه الزم الشرع يافقيه وصل يشعر بانك أنت تبعالشرع وأما نحن فلناالى الله طريق غير الشرع ومن ادعى أن له الى الله طريقا يوصله الى رضوان الله وكرامته وثوابه غير الشريمة التى بعث الله بها رسوله قانه أيضا كافر يستتاب فان تاب والا ضربت عنقه كطائمة اسقطوا التكليف و زعمواان العبد يصل الى الله بلامتابمة الرسل وطائفة يظنونان الخواص من الاولياء يستفنون عن متابعة محد صلى الله عليه وسلم كما استغنى الخضر عن متابعة موسى وجهل هؤلاء ان موسى لم يكن مبعوثا الى الخضرومجد صلى الله عليه وسلم رسول الى كل أحد ظاهرا وباطنا مع أن قضية الخضر لم تخالف شريعة موسى بل وافقها واحكن الاسباب المبيحة للفعل لم يكن موسى علمها فلما علمها تبين أن الافعال توافق شريعة لا تخالفها \*

وسئل شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله عن مؤذن يصعد الى المأذنة ينشه أبياتا يذكر فيها الفراق والبين وتفرق الاحباب فانكر عليه رجل فقال له لاتفعل هذا وعليك بالتسبيح والتحميد والقصائد الربانية فهل أصاب أم لا \*

أجاب رضى الله عنه الحمد لله نعم ينهى المؤذن أن ينشد الابيات الني هي من جنس النياحة والمر أنى وكذلك ما كان من جنس الغزل فان فى ذلك مفاسسه كثيرة وليس ذلك من ذكر الله المشروع للمؤذن ولا بأس بالابيات المنضمنة لذكر الآيات والاخبار والتوبة والاستغفار والله أعلم ه

#### (فصل)

نافع ان شاء الله لمن تدبره في قوله تمالى ( فطرة الله التي فطر الناس عليها) قال العلماء من المفسرين والنحاة معناه الزموا واتبعوا دين الله المدى خلق الناس له ولهذا نصب على المصدر ومعى ذلك فطر الله الناس على ذلك فطرة وفطر الناس عليها أى لها وهذه الفطرة أضافها الله الله اضافة مدح لااضافة ذم فعلم أنها فطرة محودة لامذمومة يبين ذلك قوله ( فأقم وجهك لله ين حنيفا فطرة الله التى فطر الناس عليها ) ولهذا نصب على المصدر الذي دل عليه الفعل الاول عند سيبو يه وأصحابه فدل على أن اقامة الوجه لله ين حنيفاهو فطرة الله التى فطر الناس عليها مثل قوله كتاب الله عليكم وسنة الله فهو عندهم منصوب بفعل مضمر لازم اضماره دل عليه الفعل المتقدم كا نه قال كتب الله عليكم وسن الله ذلك لهم و كذلك وفطر الله الناس على ذلك \*

ثم اختلف العلماء والمفسرون فى تفسير الفطرة على أقوال وكذلك الخلاف فى قول النبي سلى الله عليه وسلم ه كل مولود يولد على الفطرة فابواه بهودانه وينصرانه وبمجسانه كما تنتج البهيمة بمهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء ثم يقول أبو هريرة اقرؤا ان شتم ( فطرة الله التي فطر الناس عليها لاتبدل لخلق الله » رواه البخارى ومسلم فالفطرة المراد بها الاسلام قاله أبو هريرة وابن شهاب » وسئل مجاهد عن الفطرة فقال هى الاسلام وكذلك قاله قتادة ثم قال مجاهد (لاتبديل لخلق الله) قال لاتبديل لدبن الله وقاله سميد بن جبير وقتادة والنخبي ورويءن ابن عباس وعكرمة فى احدى الروايتين عهما والقول بان الفطرة الاسلام هو الحدي الروايات عن الامام أحمد وقاله ابن عبد البر فى النمهيد وقال آخرون الفطرة ههنا الاسلام قال وهو المعروف عند عامة السلف وأهل التأويل قاله فى تقسير حذا الحديث المتقدم » ثم قال وأما قوله فطرة الله التى فطر الناس عليها قفد أجمعوا على أن قالوا دين الاسلام انهى وليس كما قال وذكر القرطبى فى المدروب عند عامة السلف الى قلد أجمعوا على أن قالوا دين الاسلام انهى وليس كما قال وذكر القرطبى فى المدروب عند عامة السلف الى قالما الله الميروب عند عامة السلف الى الفطرة الله الله الناس عليها قاله والما وهو المعروف عند عامة السلف الى المه الهو الميروب عند عامة السلف الى الفطرة منها دين الاسلام انهى وليس كما قال وذكر القرطبى فى المدروب عند عامة السلف الى

ان قال ومعنى هذا أن الطفل خلق سليم من الكفر على الميثاق الذى أخذه الله على الميثاق الذى أخذه الله على فرية آدم حين أخرجهم من صلبه وانهم اذا ماتوا قبل أن يدركوا فى الجنة أولاد مسلمين كانوا أو أولاد كفار انتهى،

وقال أبو بكر النقاش اختلف أهل التأويل فى الفطرة فقيل على ملة ابراهيم ثم ذكر قريبامماذكره القرطبي،

وقد احتج لهذاالقول بادلة،

منهاحديث أبي هريرة الذي في الصحيحين وقد تقدم ،

ومنها ماثبت فى صحيح مسلم عن عياض بن حمار المجاشمي عن النبي صل الله عليه وسلم فيا يرويه عن ربه عزوجل: خاةت عبادى حنفاء مسلمين فاجتالتهم الشياطين وحرمت عليهم ماأحلات لهم وأمرتهم أن يشركوا بى مالم انزل به سلطاناه

ومنها مارواه الترمدي عن أنس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «كل مولود بولد من ولد كافر أو مسلم يولد على فطرة الاسلام ولسكن الشياطين أتنهم فاحتالتهم عن دينهم فهودتهم و نصرتهم ومجستهم وأمرتهم أن يشركو ابالله مالم ينزل به سلطانا «

ومنها مافى الصحيحين خمس من الفطرة أى من فطرة الاسلام وفي مسلم ورواه أحمدوا بوداو دعشر من الفطرة وفي لفظ عشر من سنن الاسلام،

وقال جماعة من الفقها، والمفسر ين كلمولود يولد على الفطرة التي خلق عليها في المعرفة بر به عزوجل معرفة مخالفة لخلقة البهائم التي لاتصل بخلقتها الى معرفة محالفة لخلقة البهائم التي الذي خلقني ووجهوا هذا بقوله المخالق وقوله تعالى (ومالي لاأعبدالذي فطرني) يعنى الذي خلقني ووجهوا هذا بقوله كاتنتج البهيمة جمعاء يعنى سليمة هل تحسون فيهامن جدعا، مقطوعة الاذن قالوا فني هذا الحديث عثيل أولاد بني آدم وأولاد البهائم لا نقص فيهم،

وقال شيخ الاسلام ابن تيمية يردعلى من قال كل مولود يولد على ماسبق له في

علمالله أنه سائر اليه

قال الشيخ ومعلوم انجميع المخلوقات بهذه المثابة فجميع البهائم هي مولودة على ( م ٢٥ — ج ٣ مجموعة الرسائل المنبرية )

ماسبق فى علم الله لها وحينئذ فيكون كل مخلوق مخلوقا على الفطرة وأيضا فلوكان المراد بذلك لم يكن لقوله فابواه يهودانه وينصر انه ويمجسانه ممنى فالهمافعلا بهماهو الفطرة الني ولدعليها فلافرق بين التهو يدوالتنصير.

ثم قال بعد أسطر فتمثيله صلى الله عليه وسلم بالبهيسة التي ولدت جماء ثم جدعت يبين ان أبويه غيرا ،اولد عليه،

ثم قال بعد ذلك وقول كم خلقوا خاليين من المعرفة والانكار من غير أن يكون الفطرة تقتضى واحدا منها بل يكون القلب كاللوح الذي يقبل كتابة الابمان والكفر وليس هو لاحدها أقبل منه للآخر فهذا قول فاسد جدا فحيئذ لا فرق بالنسبة الى الفطرة ببن المعرفة والانكار والتهويد والتنصير والاسلام وأعا ذلك بحسب الاسباب فكان ينبغى أن يقال فابواه يسلمانه ويهودانه وينصرانه فلما ذكر أن أبويه يكفرانه وذكر الملل الفاسدة دون الاسلام علم ان حكمه فى حصول سبب مفصل غير حكم الكفره

ثم قال بعد ذلك فنى الجلة كل ما كان قابلا للمدح والذم على السواه لا يستحق مدحا ولا ذما والله تعالى يقول ( فاقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله الى فطر الناس عليها ، فأمره بلزوم فطر ته الني فطر الناس عليها ،

وأيضا فالنبي صلى الله عليه وسلم شبهها بالبهيمة المجتمعة الخلق وشبه مايطرأ عليها من الكفر بجدع الانف ومعلوم ان كمالها محمود ونقصها مذموم فكيف تكون قبل النقص لامحمودة ولامذمومة اه ،

وقد ذكر الخلال فى جامعه فى كتاب أحكام الملل باب الحسكم المترتب على الفطرة.

(أنبأ) المروزى أن أبا عبد الله قال فى سبى أهل الحرب انهم مسلمون اذا كانوا صغادا وان كانوا مع أحد الابوين ويحتج بالحديث وذكر عنه نصوصا كثيرة في هذا الباب.

وقد سئل الزهرى عن رجل عليه رقبة مؤمنة أيجزيه رضيع يمنقه قال نمم لا نه ولد على الفطرة وهي الاسلام وقال الزهرى يصلى على كل مولود متوفى وان كان

۱ ـ الروم ۳۰

افية لانه ولد على فطرة الاسلام والاسلام هو قول لااله الاالله وذلك فى قوله تعالى (أفن شرح الله صدره للاسلام) قال ابن عباس وأكثر المفسرين لقول لا اله الا الله ولهذا كان معلوما بالفطرة أنه لابدلكل موجود من موجدولكل مصنوع من صانع كما قال تعالى (أم خلقوا من غير شيء أم هم الخالقون) يقول أخلقوامن غير خالق خلقهم أم خلقوا أنفسهم مع اعترافهم (ولئن سألقهم من خلق السموات غير خالق خلقهم أم خلقوا أنفسهم مع اعترافهم (ولئن سألقهم من خلق السموات والارض ليقولون الله على الله ولئن النلاث ،

ولما كان علم النفوس بحاجتهم وفقرهم الى الرب قبل علمهم بحاجتهم الى الآله المعبود وقصدهم لدفع حاجاتهم العاجلة قبل الآجلة كان اقرارهم بالله العبود وقصدهم لدفع حاجاتهم العاجلة قبل الآجلة كان اقرارهم به من جهة ألوهيته ولهذا انما بعثت الرسل تدءوهم الى عبادة الله وحده الاشريك له فتفاصيل الامر والنهى انما تدرف منجهة الرسل \*

وأما الرب تعالى فهو معروف بالفطرة (قالت رسلهم أفى الله شك) فالمشركون من عباد الاصنام وغيرهم من أهل الكتاب معترفون بالله مقرون به انه ربهم وخالقهم ورازقهم وانه رب السموات والارض والشمس والقمر وانه المقصود الاعظم ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم لابى عران بن حصين كم تعبداليوم الها قال ستة فى الارض وواحد فى السماء قال فأبهم تعدلر غبتك ورهبتك قال الذى في السماء رواه الترمذي . فالله تعالى فطر الخلق كلهم على معرفته فطرة توحيد من خلق مجنونا مطبقا مصطال لايفهم شيئا ما يحلف الابه ولا يلهج بلسانه بأكثر من خلق مجنونا مطبقا مصطال لايفهم شيئا ما يحلف الله به ولا يلهج بلسانه بأكثر من اسمه المقدس فطرة بالغة ه

ولقد حدثنا شيخنا ابن قاضى الجبل عن بعض العلماء لا استحضره قال لو ترك طفل رضيع في بيت لا يكلم وله من يقوم بأورد لعرف ربه ونطق بالسريانية وكونه نطق بفطرته التي فطر عليها لم يستبعد. فنوع الانسان أشرف من كثير من المخلوقات قاله فى قوله (ولقد كرمنا بنى آدم وحملناهم فى البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على عثير ممن خلقنا

۱ ــ الزمر ۲۲ ۲ ــ الطور ۳۰ ۲ ــ لقیان ۲۰

٤ ـ المؤمنون ٨٦ ـ ٨٧ ٥ ـ إبراهيم ١٠

تفضيلا ) ولا شك انه أفضل من الجادات وقد فطر الله الجادات على تسبيحه وتحميده وتنزيهه نطقا لايفهمه الا الذي أنطقها به قال تعالى ( تسبيح له السموات السبع والارض ومن فيهن وان منشىء الايسبىح بحمده ولكن لاتفقهون تسبيحهم تسبيح حقيقي ولهذا قال انه كان حليما غفورا أي اذا كانت الجمادات التي لانتنعم تسبيح بحمد خالقها فهو حليم غفور اذالم يعاجل المقصرين الذين كملت النعمة في حقهم بالمقوبة وقال تعالى ( ألم تروأن الله يسبحلهمن في السموات والارض والطير صافات كل قد علم صلاته وتسبيحه ) الآية.وقال تعالى ( سبح لله مافى السموات وما في الارض وهو العزيز الحسكم ) وقال تعالى ( يسبح لله ما في السموات وما في الارض ) والآيات كثيرة في هذا الباب وقد أتى بلفظ الماضي الدال على وقوع التسبيح وصدوره بلفظ المضارع الدال على استمرار التسبيح وتجدده كل وقت ولا يستنكر معرفتها بخالقها ونسبيحها بحمده اذقد فطرها عليه كما فطر بني ا دم على الاقرار بربوبيته ألست بربكم قالوا بلي لم يتخلف منهــم أحد وكما أخبر الله عن عباده أنهم يسبحونه بكرة وعشيا في قوله تعالى ( في بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه يسبيح لهفيها بالغدو والا صال رجال ) وقال تمالى (فأوحي اليهم أن سبحوا بكرة وعشيا ) وقال تمالى ( اذ كروا الله ذكرا كثيرا وسبحوه بكرة وأصيلاً ) وكذلك أخبر سبحانه عن الجبال فقال تعالى في حق داود ( أنا سخرنا الجبال معه يسبحن بالعشي والاشراق ) قال أبو هريرة كان داود اذا سبح أجابة الجبال والطبير بالتسبيح والذكر . وقال أبو الفرج ابن الجوزى قد روي أن داود كان اذا وجد فنرة أمر الجبال فسبحت حتى يشناق هو فيسبح وقد ثبت في صحيح مسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم مر بجبل جمدان فقال هذا جمدان سبق المفردون قالوا وما المفردون يارسول الله قال الذا كرون الله كثيرا والذا كرات فهذا جبل سبق المفردين بذ كر الله الى ذ كر الله بل قد أخبرسبحانه أنه خاطب الجادات فقال تمالي ( ولقد آتينا داود منا فضلا ياجبال أو بي معه والطير) والتأويب هو نرجيع التسبيح وأخبر سبحانه عن الحجارةان

۱ ـ الاسراء ٤٤ ۲ ـ النور ٤١ ۳ ـ الحشر ١ الصف ١

٤ ـ الجمعة ١ التغابن ١

ه ـ النور ra ـ ra

٦ ـ مريم ١١ ٧ ـ الأحزاب ٤١ ـ ٢٤

۷ ـ الاحزاب ٤١ ـ ۸ ـ صّ ۱۸

۸ یہ حق ۱۰۰ ۹ یہ سیا ۱۰ منها لما يهبط من خشية الله وهذا يدل على أنها تعرف ربها معرفة تليق بها فان الخشية تستلزم العلم بالمخشى وكذلك قوله ( ثم استوي الى السماء وهي دخان فقال لها وللارض ائتيا طوعا أو كرها قالنا أتينا طائمين ) وهذا خطاب من يعرف ربه ويعقل أمره وليس هذا خطاب تـكو ين لممدوم فانهخاطبهما بمدوجودهماوكذلك قوله ( اذا السهاء انشقت وأذنت لر بها وحقت ) ومعنى أذنت أصفت واستمعت لقوله وأمره وكذلك أخباره عن الارض يوم القيامة انها يومئذ تحدث أخبارهاوفى النرمذي ان النبي صلى الله عليه وسلم قال أندرونما أخبارها قالوا الله ورسوله أعلم قال أن تشهد على كل عبد بما عمل علي ظهرها منخبر أو شر وهذه شهادة نطق لما تحيلته من الشهادة في هذه الدار لما أوحى لها فانه تمالي قال ( بأن ربك أوحى لها) وكذلك أخبر سبحانه وتمالى عن سجود المخلوقات له فقال تمالى ( ألم تر أن الله يسجد له من في السموات ومن في الارض والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب وكثير من الناس وكثير حق عليه العذاب) ولو كان سجودها هو مجرد دلالنها على الصانع كما يقوله بمض المفسرين لما اختص بكثير من الناس بل جميع العالم دال على صانعه وأمثال هذا كثير في القرآن وماكان بهذه المثابة كيف يستنكر معرفته لربه وسجوده له وتسبيحه بحمده.ولو لم يكن في هذه الآيات الا قوله تعالى (سبح لله مافي السموات ومافي الارض وهو العزيز الحكيم) في أو الل هذه السور فانه سبحانه أنى بلفظ ما المنناولة لنير أولى الملم قطما أما اختصاصا واما تعليبا ولا يصح حمل ماذ كرنا من الآيات على أولى العلم وتخصيصها بهم اذ لو أريد ذلك لجيء بلفظ من المختصة بمن يمقل وان كان قد وقع في الفرآن ما لمن يمقل ومن لما لا يعقل ففيه بحث ليس هذا محل ذ كره،

والمقصود أذا كانت هذه الجادات قد فطرت على معرفة ربهاو تسبيحه وتنزيهه والانسان أشرف منها فلأن يفطرهو على معرفت بربه بطريق الاولى والاحرى لما ركب الله فيه من العقل والتمييز والفطنة لاسهاو قد نطق الكتاب والسنة بأنه فطره على الاسلام والاسلام كلمة التوحيد كما تقدم وأن كان الاسلام في الاصلهو الاستسلام والانقياد ،

ـ فصنت ۱۱ ـ الانشقاق ۱ ـ

ـ الزلزلة ه

٤ ـ الحج ١٨

\_ الحشر ١

الصف ١

الا ية والحديث فان أول ما يبدأ به في الاستدلال الكتاب والسنة ثم أقوال العلماء والمفسرين وان كان في أصل المسئلة الماس متنازعون في أصل المعرفة بالصانع هل والمفسرين وان كان في أصل المسئلة الماس متنازعون في أصل المعرفة بالصانع هل هي فطرية أو نظرية وان شيخ الاسلام ابن تيمية يفصل فيقول يختلف باختلاف الناس ولكن الصحيح انها فطرية لانه قد ثبت ان النبي صلى الله عليه وسلم قال كل مولود يولد على الفطرة ولكن قد يعرض الفطرة ما يفسدها فتحتاج حيننذ الى النظر فهي في الاصل ضرورية وقد تكون نظرية. ثم المرفة الواجبة لا تتملق بنظر خاص بل قد تحصل ضرورية وقد تكون نظرية. ثم المرفة الفسرورية ولكن قد تحتاج الى أور يجب الايمان بها فيتوقف على النظر فيجب النظر لماطرأ على الفطرة من الفساد فان كون هذا المالم لا بدله من صانع وخالق ومدبر فهذا ضرورى فكونه لا يعرف هذا الا بطريق النظر فيه نظر وأى نظر بل هو معلوم عقلا وواجب عقلا وقد أركزه الله تعالى فى فطرة مخلوقاته متحركها وساكنها ناطقها وصامتها حيوانها وجهادها كا تقدم أنها دسبحة بحمده عارفة به هه

## فغي كل شي له آية تدل على انه واحد

ومع دلااتها على الوحدانية مسبحة بحمده ممترفة به تسجد له وان جميع المخاوقات خلا كفار الثقلين تسبح بحمده وتسبيح كل شي بحسبه فلولا ان كل شي يسبح بحمده وينزهه ويعظمه بما لانفهمه نحن ولا يعلمه الا الذي أنطقه بهلا أخيرنا به وانه دال على عظمته ه

وقد روينا في جزء الفريابي في كتاب الذكر له باسناده عن اين مسعود رضي الله عنه قال ان الجبل اينادي الجبل مقابله باسمه هل مر بك اليوم ذاكر الله عز وجل فان قال نعم فيقول هنينالك لكن مامر على اليوم أحد يذكر الله ع

وروى أيضا باسناده عن أنس رضى الله عنه قالمامن صباح ولارواح الاننادى بقاع الارض بعضها بعضا ياجارة هل مربك اليوم عبد فصلى عليك لله أوذكر الله عليك فن قائلة لاومن قائلة نعم فاذلقالت نعمر أت بذلك لها فضلا . فكل فطرة سليمة لم تجنالها

الشياطين ولم تفسدعليها فطرتها تصدق بذلك وتقر به وتزدادا يما ناولا يقول هذه أخبار آحاد وآثار لاتفيد شيئا في هذا الباب و أعاهذه من باب الفرجة و المطالمة

قلنا يكفيناه اتقدم لنامن أخبار الله تعالى فى القرآن من الدليل القطمى عن الحجارة ان من المايم بط من خشية الله وهذا يدل على أنها تعرف ربها معرفة تليق بهاو الالماهبطت من خشيته فان الخشية تستلزم العلم بالمخشى، قد تقدم ذلك،

قال ابن عبد السلام للعلماء فى الحجارة و انها نهبط من خشية الله ثلاثة مذاهب قالت الصوفية هى حيوال وفيها جزء مى تسبح الله تعالى و تخر له و تسجد له و قال آخرون هذا من مجاز التشبيه و قال الا شعرى الله تمالى مخلق لها حياة عند ارادة ذلك منها نحو جبل الطور انهى كلامه ذكره فى النكت ،

قلت ماذكر دمن هذه الاقوال ، أما القول الاول فهو قول بعض جهلة الصوفية والافكون الحجارة حيوانا ممايعلم بالفطرة بطلانه ، وأما القول الثاني كونه من مجاز التشبيه فان هذا مما يشهد الكتاب والسنة ببطلانه . أما الكتاب فاتقدم لما من الايات على تسبيح كلشى ، محمده وأما السنة فتسبيح الحصى في كف النبي صلى الله عليه وسلم على تسبيح السمعه الحاضرون ، وقال النبي صلى الله عليه وسلم أنى لا عرف حجر اكان يسلم على قبل أن أبعث فهذا الحجر عرف ربه وعرف وسوله ولو لم ينطق بكلام مسموع مفهوم مخصوص بذكر ممين لما أخبر عنه و كذاك أخبر عن أحد الله عليه وسلم عن جبل جمد ان فقال هذا جمد ان مجينا و نحبه و كذاك أخبر عن أحد أنه يحبنا و نحبه و هذا جبل يبغضنا و نبغضه »

قال ابن عباس لماأرادالله تعالى أن يتجلى لموسى تطاولت الجبال لينجلي لهاوتو اضع زبير يعني الطور فتجلى له وهذا يدل على أنها تعرف ربها

وروى ابنالجورى عن مه او ية بن قرة عن أنس بن مالك عن النبي صلى الله عليه وسام في قوله وجه له دكاقال صار لعظمته سنة أجبال فوقمت ثلاثه بالمدينة: أحد وورقان ورضوى ووقعت بمكة ثلاثة: ثبير وحراء وثور

بل هوسبحانه وتعالى قد خاطب الجادات فقال تعالى ( انا عرضنا الامانة على السموات والارض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملهاالانسان) نهددا

١ ـ الأحزاب ٧٢

الاباه والاستمفاه بمدأنء تلت خطابه وفهمته وعلمت عجزهاه

وليس المقصود ذلك واعالمقصودان الانسان أشرف عندالله وأعظم من الجبال حيمن البيت لماروى اسماجه عن ابنعر قالرأيت النبي صلى الله عليه وسلم يطوف الكمبة ويقول ما أطيبك وأطيب ريحك وأعظم حرمنك والذى نفس محمد بيده لحرمة المؤمن أعظم عندالله حرمة منك

فع شرف الانسان لابركب الله في فطوته وعقله ما يموفه ربه من غير دليل نظرى محتاج فهمه الى عسر وقد ينتقض عليه أو يشككه فيه من هو ألحن بحجته منه،

هذاالهدهد طير منالطيور وفي نظرناعد بمالعقل يصيح كغيره من الطيورقد خاطب سليان بأعظم التوحيد وأعلمه بغير ذلك فقال (أحطت بمالم تحط به وجئتك من سبأ بنبأ يقين ) الى قوله (الله الا الله الاهورب العرش العظيم) هذا كله كلام الهدهد كما انفق على ذلك المفسرون فعرفة الله تعالى فطرية قدفطر الله تعالى عليها جميع المخلوقات فان أريدبالمعرفة المعرفةالتامةوهيممرفته بصفات الكمال ونعوت الجلال فيما لم يزل ولايزال ومفرفة أسها تهوما أمر بهومانهي عنه وما أخبر به وما أراده ون عباده شرعا وماكرهه منهم ولم برضهولم يردوقوعهفهذا مايسلم الا بالسمع منجبة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمين . فعبادة الله تعالى والايمان به أنما بجب بالسمع و يلزم بالبلاغ يدلعلي أنالمعرفةأصلهافيالقلب فطريةنم انها تزيد وتشمكن بتظاهر الادلة والقاضي أبو يملي فىالمعتمد استدل بهذه الرواية علىأنها كسبيةوقال لانها لوكانت فطرية لم تزد وقالر فيرواية يمةوب ان المعرفة لاتزيد ولاتنقص وهذه الرواية عكس الاولى وحملهأ القاضي على انه أراد بالمرفة ههناالاقرار بالاسلام وهِولايزيد ولاينقص لانهموقوف على الشهاد تين وفياقاله نظر لانه صدرفي أول المسألة فقال معرفة الله تحصل بادلته الظاهرة وحججه القاهرةوهي أنفسناوالسموات والارضوما يينهما وذلكان الر الصنعة لازمة لمذه الاشياء تدل على صانع صنعهاومنشي انشأها ذكره في المعتمد

۱ ـ النمل ۲۲ ۲ ـ النمل ۲۲

قال شيخ الاسلام ابن تيمية في الكلام علي سورة القلم وذكر أن أول ما أوجب الله على نبيه وأمره به اقرأ باسم ربك الذي خاق ثم قال بمدكلام كثير فقد بين أن الاقرار بالاعتراف بالخالق فطري ضروري في نفوس الناس وانكان بعض الناس قد محصل له ما يفسد فطرته حتى محتاج الى نظر محصل له به المعرفة وهذا قول جمهور الناس وعليه حذاق النظار أن المعرفة تحصل بالضرورة وقد محصل بالنظر لمن فسدت فطرته كا اعترف بذلك خلائق من أعة المسكلمين انتهى ٠ وقال الشيخ أيضاً في شرح الاصفهانية وأما طريقة القرآن في اثبات الصانع فانا قد بينا في غير هذا الموضع اختلاف الناس في الاقرار بالصانع هل هو فطرى أو نظرى و بينا قول من قال انه فطرى وأن كل مولود يولد على الفطرة وأنه قد يصير نظرياً لبعض الناس لما يعرض له من الشبه ويستدل على ذلك بالادلة الكثيرة انتهى فاذا قلنا هذا محدث وكل محدث فلا بدله من محدث أو هـذا ممكن وكل ممكن فلا بد له من موجب أو هذا موجود وكل موجود فلا بد له من مصنوع فلا بدله من صانع ونحو ذلك فهذا صحيح معلوم بالفطرة وقد يقول من يتحذاق بذهنه ويتهم أذهان الناس بالفساد ويركن الى ذهنمه وعقله فيقول هذا يدل علي محدث مطلق وو اجب مطلق وو احد مطلق لا يمتنع تصوره من وقوع الشركة فيه فلهذا يكله الله تمالى الى ذهنه وفهمه وعقله فما يرشده الله الىالصواب ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً فن يهد الله فهو المهند.

فن طلب الهداية من الله عز وجل واعترف بالعجز وعرف ربه بالقدرة ونفسه بالعجز وعلم أنه لا بدأن ينتهى الى فاعل قديم لا يكون الا واحداً وواجب بنفسه لا يكون الا واحداً فهو واحد مطلق عندنا أليس هو معيناً فى نفس الامر وآيات الله سبحانه وتعالى دالة على نفسه المقدسة الشريفة فهذا وأمثاله بمن فسدت فطرته لا سيا فى معرفة ربه فلا بد من النظر ولهذا قدمنا أنها فطرية وأن الشيخ وحمد الله قال وقد يعرض لبعض الناس من الشبه ما يفسد فطرته فلا بدله من النظر وهذا الذي عرض هو ما ذكره النبي صلى الله عليه وسلم فى نفس الحديث أن كل مولود يولد على فطرة الاسلام ولكن الشياطين أتتهم فاجتالتهم عن دينهم أن كل مولود يولد على فطرة الاسلام ولكن الشياطين أتتهم فاجتالتهم عن دينهم

فه نهم من هودته ومنهم من نصرته ومنهم من مجسته ونقول ومنهم من وسوست له بما تشككه فى خالقه وقد أخبر فقال عن رسله انهم قالوا لقومهم أفي الله شـك فاطر السموات والارض يمنى خالق السموات والارض ومالى لا أعبد الذي فطرنى أى خلقنى أفى الخالق شك وقد قال هل من خالق غير الله ه

قال شيخ الاسلام ابن تيمية ذهب طوائف من النظار الى أن معرفة الله واجبة ولا طريق اليها الا بالنظر فأوجبوا النظر على كل أحد وهذا القول انما اشتهر فى الامة عن المعتزلة ونحوهم ولهذا قال أبو جعفر السمنانى وغيره ايجاب الاشعري النظر فى المعرفة بقية بقيت عليه من الاعتزال وقد دخل في هذا القول طوائف من الفقهاء من أصحاب الائمة الاربعة كالقاضي أبى يعلى وأتباعه مشل أبي الفرج الشيرازى وأبى الخطاب وابن عقيل وغيرهم ومع هذا فقد اختلف كلام الاشعرى واصحابه فى ايجاب النظر فقال أبو اسحاق الاسفراينى من اعتقد ما يجب اعتقاده هل يكتنى به اختلف الاصحاب فيه ثم ذكر كلامه وكلام الاشعرى وأصحابه مطولا وذكر في المسألة قولين عنهم حتى ان أبا اسحاق نفسه اختلف كلامه ثم قال واختلفوا أيضاً فى النظر فى قواعد الدين هل هو من فروض الكفايات والذين أوجبوا النظر منهم من قال لا يصح الاعان أو من فروض الكفايات والذين أوجبوا النظر منهم من قال لا يصح الايان بدونه لكن تاركه عاص وهذه الاقوال كلها ما يقوم الدليل من الكتاب والسنة الاعلى بعضها هـ

ورأيت بخط بعض الفضلاء من أصحابنا وقال طوائف من العلماء النظر لا مجب على أحد إما لان الواحب الاعتقاد الجازم دون المعرفة وذلك لا بحتاج الى نظر واما لان المعرفة لها طرق غير النظر فتحصل ضرورة وقد تحصل الهاماً وقد تحصل بالتصفية وهو قول طوائف من النظار والفقهاء وأهل الحديث والصوفية وغيرهم وهو قول طائفة من أصحاب احمد والشافى وغيرهما والله أعلم،

وقال بعض العلماء يجب النظر فى حال دون حال وعلى شخص دون شخص فوجو به من العوارض التى تجب على بعض الناس فى بعض الاحوال لامن اللوازم العامة فيقال كل علم وجب ولم يحصل الا بالنظر وجب النظر وأما اذا حصل

ضرورة أو حصل العلم بدون النظرأو لم يكن العلم واجباً لم يكن النظر واجباً \*
وذكر شيخ الاسلام ابن تيمية في موضع من مصنفاته هذا الكلام وقال هذا أعدل الاقوال وكلام الائمة والسلف انما يدل عليه والذين أوجبوا النظر ليس معهم ما يدل على عوم وجو به انما يدل على أنهم قالوا الواجب لا يحصل الا به لقوله تعالى (قل انظروا ماذا في السموات والارض وما تغنى الآيات والنذر) الآية. وقوله (قل انما أعظم بواحدة أن تقوموا لله منى وفرادى) وقوله (فلينظر الانسان ما خلق) فهذه النصوص خطاب مع المنكبرين الجاحدين فأمروا بالنظر ليعرفوا الحق ويقروا به ولا ريب أن النظر يجب على هؤلاء والذين خالفوا في وجوب النظر ومنعوا قالوا لا نسلم وجوب المعرفة ولا نسلم والمعرفة ولا نسلم طريقها في النظر»

والمقصود ان الذين أوجبوا لله على عباده أن يؤمنوا بالله ورسوله وأن يطيعوا الله ورسوله فهذا فرض على كل أحد ووجوب الايمان بالله معلوم بالاضطرار من دين الاسلام و نصوص القرآن متظاهرة به فالعلم بمعرفة الله ضرورى والا لوكان نظريا لحكان بجب على الرسل أول ما يدعونهم الى النظر وهذا مما علم فساده من دين الاسلام فان كل كافر اذا أراد الدخول في دين الاسلام أول مايؤ من بالشهادتين فلو قال أنا أقر بالخالق لم يكن بذلك مسلما ولو قال أنا أعرف الله انه رب العالمين ورازقهم ومدبرهم لم يضر بذلك مسلما فمرفة الله فطرية حاصلة لجمهور الخلق،

فان قيل اذا كانت معرفته تعالى فطرية ضرورية وهى ثابتة في فطرة كل أحد وكيف ينكر ذلك كثير من النظار نظار المسلمين أو غيرهم وفي زعمهم أنهم الذين يقيمون الادلة العقلية على المطالب الالهية \*\*

فيقال أول من عرف فى الاسلام بانكار هذه المعرفة هم أهل الكلام الذين اتفق السلف على ذمهم من الجهمية والقدرية وهم عند سلف الامة من أضل الطوائف وأجهلهم هذا منى ماذكر شيخ الاسلام ابن تيمية وكذلك ماأركزه الله فى فطرة كل أحد انه اذا دعالم يلتفت يمنة ولايسرة بل يجد فى قلبه ضرورة تطلب العلو ولهذا قال امام الحرمين لما أورد عليه منى هذا قال حيرني الهمداني \*

وأما العلم الذى لا يحصل الا بالنظر فيجب لاجله النظر لفهم القرآن الذى لا يحمل لا بتدبره والنظر فيه وكذلك يجب النظر فى مسائل النزاع التى لا يعلم الحق فيها الا بالنظر فاذا أراد معرفة الحق فيها وجب عليه النظر فاذا أجتهد غاية الاجتهاد و بذل وسعه وأداه النظر الى غير الحق فيها فخطؤه مغفورله وله أجراجتهاده وان أصاب الحق فله أجران •

فالله تعالى يلهمنا الرشاد ﴿ويوفقنا للسداد ﴿ فَأَقُوالنَا وَأَفَعَالِنَا مِمَا يَحِبُهُ رَبِنَا وَيُعْمَلُ ذَلك بِالْحُوانِنَا مِنَ المؤمنين آمين أنه ولىذلك والقادرعليه والحمدلله رب العالمين وصلى الله على محمد النبي الامي وآله وصحبه وسلم ﴿

حري عت الرسالة الناسعة ويليها الرسالة العاشرة ان شاء الله تمالى ع



## الرسالة العاشرة

فى شرح حديث ابى ذر رضى الله عنه لشيخ الاسلام تتى الدين أبى العباس احمد بن تيمية الحرا بي المتوفى سنة ٧٢٨

# بيناليالغزالجين

سئل شيخ الاسلام احمد بن عبد الحليم بن نيمية عن معنى حديث أبى ذر رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فيا يروى عن الله نبارك و تعالى انه قال ه ياعبادى الى حرمت الظلم على نفسى وجعلته بينكم محرما فلا تظالموا ياعبادى كلكم ضال الا من هديته فاستهدونى أهدكم . ياعبادى كلكم خالم الامن أطعمته فاستطعمونى أطعمكم . ياعبادى كلكم عار الا من كسوته فاستكسونى أكسكم . ياعبادى انكم تعطئون بالليل والنهار وأنا أغفر الذنوب جميعافاستغفرونى أغفرلكم ياعبادى انكم لن تبلغوا ضرى فتضرونى ولن تبلغوا نفعى فتنفعونى . ياعبادي ياعبادى انكم لن تبلغوا ضرى فتضرونى ولن تبلغوا نفعى فتنفعونى . ياعبادي لو أن أولكم وآخركم وانسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم مازاد ذلك فى ملكي شيئا . ياعبادى لو أن أولكم وآخركم وانسكم وجنكم قاموا فى صعيد واحد فسألونى فأعطيت كل انسان منهم مسألته مانقص ذلك مما عندى الا كا ينقص الخيط اذادخل البحر . ياعبادى اعا هى أعالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها فمن وجد خيرا فليحمد الله عز وجل

ومن وجد غير ذلك فلا يلومن الا نفسه »

فأجاب رضى الله عنه الحمد لله رب العالمين ولا حولولا قوة الا بالله، أما قوله تعالى يا عبادى الى حرمت الظلم على نفسى ففيه مسألنان كبيرتان كل منها ذات شعب وفروع. احداهما في الظلم الذي حرمه الله على نفسه ونفاه عن نفسه بقوله ( وماظلمناهم ) وقوله ( ولا يظلم ر بك أحدا ) وقوله ( وما ربك بظلام للمبيد ) وقوله ( انالله لا يظلم مثقال ذرة وان تك حسنة يضاعفها ) وقوله (قل متاع الدنيا قليل والآخرة خير لمن اتقى ولا تظلمون فنيلا) ". ونفى ارادته بقوله ( وما الله بريَّد ظلما للعالمين ) وقوله ( وما الله بريد ظلما للعباد ) ونفي خوف العبادله بقوله ( ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف ظلما ولا هضما )^. فان الناس تنازعوا في معنى هذا الظلم تنازعا صاروا فيه بين طرفين متباعدين ووسط بينهما وخيار الامور أوساطهاوذلك بسبب البحث في القدر ومجامعته للشرع أذ الخوض فى ذلك بغير علم تام أوجب ضلال عامة الامم ولهذا نهى النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه عن التنازع فيه فذهب المكذبون بالقدر القائلون بأن الله لم يخلق أفعال العباد ولم يرد أن يكون الا ما أمر بأن يكون وغلاتهم المكذبون بتقدم عــلم الله وكتابه بما سيكون من أفعال العباد من المعتزلة وغيرهم الى أن الظلم منه هو نظير الظلم من الآدميين بعصهم لبمض وشبهوه ومثلوه في الافعال بأفعال العباد حتى كانواً هم ممثلة الافعال وضربوا لله الامثال ولم يجعلوا له المشــل الاعلى بل أوجبوا عليه وحرموا مارأوا انه يجب على العباد وبحرم بقياسه على العباد وانبات الحكم فى الاصل بالرأى وقالوا عن هذا اذا أمر العبد ولم يعنه بجميعمايقدرعليهمن وجوه الاعانة كان ظالما له والتزموا انه لايقدر أن يهدي ضالا كما قالوا انه لا يقدر أن يضل مهنديا وقالوا عن هذا اذا أمر اثنين بأمر واحدوخص أحدهما باعانته على فعل المأمور كان ظالمًا الى أمثال ذلك من الامور التي هي من باب الفضل والاحسان جملوا تركه لها ظلما وكذلك ظنوا أنالتعذيب لمن كان فعله مقدرا ظلمله ولم يفرقوا بين التعذيب لمن قام به سبب استحقاق ذلك ومن لم يقم وان كان ذلك الاستحقاق خلقه لحكمة أخرى عامة أو خاصة وهذا الموضع زآت فيه أقدام وضلت فيه افهام

ا ـ هود ۱۰۱ ۱ ـ الكهف ٤٩

۳ ـ فصلت ٤٦

٤٠ ـ النساء٤٥ ـ النساء

ت الساء ۲۷ - آل عال ا

۷ ـ غافر ۳۱

۷ ـ عافر ۲۱

٨ ـ طه ١١٢

فعارض هؤلاء آخرون من أهل الحكلام المثبتين القدر فقالوا ليس للظلم منه حقيقة بمكن وجودها بلرهو من الامور المتنعة لذاتهافلا يجوزأن يكون مقدوراولا أن يقال انه هو تارك له باختياره ومشيئته وا بما هو من باب الجع بين الضدين وجعل الجسم الواحد في مكانين وقلب القديم محـدثا والمحدث قديما والا فمهما قدر في الذهن وكان وجوده ممكنا والله قادر عليه فليس بظلم منه سوا. فعلم أو لم يفعله وتلقى هذا القول عن هؤلاء طوائف من أهل الاثبات من الفقهاء واهل الحديث من اصحاب مالك والشافعي واحمد وغيرهم ومن شراح الحديث ونحوهم وفسروا هذا الحديث بما ينبني على هذا القول وربما تعلقوا بظاهر من أقوال مأثورة كماروينا عن إياس بن معاوية أنه قال مانظرت بعقلي كله أحدا الا القدرية قلت لهم ماالظلم قالوا ان تأخذ ماليس لك او ان تتصرف فيما ليس لك قلت فلله كل شي. و ايس هذا من أياس الا ليبين أن النصر فات الواقعة هي في ملكه فلا يكون ظلما بموجب حدهم وهذامما لانزاع بيناهل الانبات فيه فانهم متفقون مع الايمان بالقدر على ان كل مافعله الله فهو عدل وفي حديث السكرب الذي رواه الآمام احمد عن عبدالله ابن مسمود قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ماأصاب عبدا قط همولاحزن فقال اللهم أنى عبدك ابن عبدك بن أمنك ناصيني بيدك ماضف حكك عدل ف قضاؤك أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلت في كتابك أو علمته أحدا من خلقك أو استأثرت به فى عملم الغيب عندك أن تجمل القرآن ربيع قلبي ونور صدري وجلاء حزني وذهاب همي وغمي الا أذهب الله همه وغمه وابد له مكانه فرحا . قالوا يارسول الله أفلا نتملمهن قال بلي ينبغي لمن سممهن أن يتملمهن فقد بين أن كل قضائه في عبده عدل ( ولهذا يقال كل نعمة منه فضل وكل نقمة منه عدل ويقال أطمنك بفضلك والمنة لك وعصيتك بعلمك أو بعدلك والحجة لك فاسألك بوجوب حجتك على انقطاع حجتى الا ماغفرت لى) وهذه المناظرة من اياس كما قال ربيمة بن أبي عبد الرحن لغيلان حين قال له غيلان نشدتك الله أترى الله يحب أن يعصى فقال نشدتك الله أتري الله يعصى قسرًا يمني قهرافكا أنما القمه حجرًا ( فان قوله يحب أن يعصى لفظ فيـــه اجمال

وقد لاينأتى في المناظرة تفسير المجملات خوفا من لدد الخصم فيؤتي بالواضحات فقال افتراه يعصى قسرا فان هذا الزام له بالعجز الذي هولازم للقدرية ولمن هو شر منهم من الدهرية الفلاسفة وغـيرهم وكذلك اياس رأى ان هــذا الجواب المطابق لحدهم خاصم لهم ولم يدخل معهم في النفصيل الذي يطول ) و بالجلة فقوله تعالى (ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلايخاف ظلما ولا هضما) قال أهل التفسير من السلف لايخاف أن يُظلم فيحمل عليه سيئات غيره ولا يهضم فينقص من حسناته ولا بجوز أن يكون هذا الظلم هو شيء ممتنع غير مقدور عليــه فيكون التقدير لايخاف ماهو ممتنع لذاته خارج عن الممكنات والمقدورات فان مثل هذا اذاً لم يكن وجوده ممكنا حَتى يقولوا انه غير مقدور ولو أراده كخلق المثاله فكيف يعقل وجوده فضلا ان يتصور خوفه حتى ينغي خوفه ثم أى فائدة في نفي خوف هذا وقد علم من سياق الكلام ان المقصود بيان أن هذا المامل المحسن لابجزي على احسانه بالظلم والهضم ( فعلم أن الظلم والهضم المنفى يتعلق بالجزاء كما ذكره أهل النفسير \* وأن الله لأبجريه الابعمله ولهذا كأن الصواب الذي دلت عليه النصوص ان الله لايعذب في الآخرة الا من أذنب كما قال الأملأن جهنم منك وممن تبعك منهم أجمين . فلو دخلها أحد من غير أتباعه لم تمثلي منهم ولهـ ذا ثبت في الصحيحين فيحديث تحتاج الجنة والنار من حديث أبي هريرة وأنس أنالنار تمتلي ممن ألتي فيها حين ينزوي بعضها الى بعض وتقول قط قط بعد قولها هل من مزيد وأما الجنة فيبقى فيها فضل عمن يدخلها من اهل الدنيا فينشيء الله لها خلقا آخر ولهذا كان الصواب الذي عليه الائمة فيمن لم يكلف في الدنيا من أطفال المشركين ونحوهم ماصح به الحديث وهو أن الله اعلم بما كانوا عاملين فلا نحكم لكل منهم بالجنة ولا لكل منهم بالنار بل هم ينقسمون بحسب مايظهر من العلم فهم اذا كلفوا يوم القيامة فىالعرصات كاجاءت بذلك الآثار وكذلك قوله تعالى(من عمل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد) يُعدُّل عليه ١١٢ الكلام على أنه لايظلم محسنا فينقصه من احسانه أو يجعله لغيره ولا يظلم مسيئا تسملتان فيجعل عليه سيئات غيره بل لها ما كسبت وعليها ماا كتسبت وهذا كقوله(أم

لم ينبأ بما في صحف موسى وابراهيم الذي وفى ألاتزر وازرة وزر أخسرى وان ليس الانسان الا ماسعي). فاخبر انه ليس على أحسد من وزر غيره شيء وأنه لا يستحق الا ماسماه وكلا القولين حق على ظاهره

وان ظن بعض الناس أن تعذيب الميت ببكاء أهله عليه ينافى الاول فليس كذلك اذ ذلك النائح يعذب بنوحه لا يحمل الميت وزره ولكن الميت يناله ألم من فعل هذا كا يتألم الانسان من أمور خارجة عن كسبه وان لم يكن جزاء الكسب والعذاب أعم من العقاب كا قال صلى الله عليه وسلم « السفر قطعة من العذاب ».

وكذلك ظن قوم انتفاع الميت بالعبادات البدنية من الحي ينافي قوله ( وان ليس للانسان الا ماسعى)فليس الامر كذلك فان انتفاع الميت بالعبادات البدنية من الحي بالنسبة الى الآية كانتفاءه بالعبادات المالية ومن ادعى أن الآية تخالف أحدها دون الاخر فقوله ظاهر الفساد بل ذلك بالنسبة الى الآية كانتفاعه بالدعاء والاستغفار والشفاعة وقد بينا في غــبر موضع نحوا من ثلاثين دليلا شرعيا يبين انتفاع الانسان بسمىغيره اذ الآية أنما نفت استحقاق السمي وملكه وليسكل مالا يستحقه الانسان ولا يملكه لابجوز أن يحسن اليمه مالكه ومستحقه بما ينتفع به منه فهذانوع وهذا نوع وكذلك ليسكل مالا علكه الانسان لايحصل لهمن جهته منفعة فان هذا كذب فى الامور الدينية والدنيوية وهذه النصوص النافية للظلم تثبت العدل في الجزاء وانه لا يبخس عامل عمله وكذلك قوله فيمن عاقبهم. (وماظلمناهم ولـكن ظلموا أنفسهم فيا أغنت عنهم الهتهم التي يدعون من دون الله من شيه):وقوله( وما ظلمناهمولكنكانوا هم الظالمين)بيّن أنعقاب المجرمينعدلا لذنوبهم لالأنا ظلمناهم فعاقبناهم بغير ذنب والحديث الذي في السنن لو عذب الله أهل ساواته وأرضه لمذ بهم وهو غير ظالم لهم ولو رحمهم لكانت رحمته لهم خـيرا من أعمالهم. يبين أن المذاب لووقع لـكان لاستحقاقهم ذلك لالكوله بغير ذنب وهــذا يبين أن من الظلم المنفي عقوبة من لم يذنب وكذ لك قوله

- النحم ٣٦ - ٣٩

<sup>۔</sup> هود ۱۰۱

۳ ـ الزخرف ۲۹

<sup>(</sup> م ۲۷ - ج ۴ مجموعة الرسائل المنيرية )

تمالي (وقال الذي آمن ياقوم أني أخاف عايكم مثل يوم الاحزاب مثل دأب قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم وما الله يريد ظلما للعباد) . يبين أن هذا العقاب لم يكن ظلما لاستحقاقهم ذلك وان الله لابريد الظلم والامر الذي لا يمكن القدرة عليه لايصلح أن يمدح المدوح بمدم ارادته وأنما يكون المدح بترك الافعال اذا كان الممدوح قادرا عليها فعلم ان الله قادر على ما نزه نفسه عنه من الظلم وانه لايفعله وبذلك يصبح قوله (انى حرمت الظلم على نفسى)وان التحريم هو المنع وهذا لايجوز أن يكون فيم هو ممتنع لذاته فلا يصلح أن يقال حرمت على نفسى أو منعت نفسي من خلق مثلي أو جَعل المخلوقات خالقة ونحو ذلك من المحالات وأ كثر ما يقال فى تأو يل ذلك ما يكون معناه أنى أخبرت عن نفسى بأن مالا يكون مقدوراً لايكون مني وهذا المعني مما يتيقن المؤمن انه ليس مراد الرب وأنه يجب تنزيه اللهورسوله عن إرادة مثل هذا المعنى الذي لا يليق الخطاب بمثله أذ هو مع كونه شبه الشكرير و إيضاح الواضح ليس فيه مدح ولا ثناء ولا مايستفيده المستمع فعلم أن الذي حرمه على نفسه هو أمر مقدور عليـه لـكنه لايفعله لانه حرمه على نفسه وهوسبحانه منز معن فعله مقدس عنه يبين ذلك أن ماقاله الناس في حدودالظلم يتناول هذادون ذلك كقول بعضهم الظلم وضعالشيء في غير موضعه كقولهم من أشبه أباه فما ظلم أى فما وضع الشبه غير موضعه ومعلوم أن الله سبحانه حكم عدل لا يضع الأشياء الا مواضعها ووضعها غير مواضعها ليس ممتنعاً لذاته بل هو ممكن لـكنه لا يفعله لانه لايريده بل يكرهه ويبغضه اذ قدحرمه على نفسه \* وكذلك من قال الظلم اضرار غير مستحق فان الله لا يعاقب أحداً بغير حق وكذلك من قال هو نقص الحق وذ كر أن أصله النقص كقوله (كلتا الجنتين آتت أكلهاولم تظلم منه شيئاً ) وأما من قال التصرف في ملك الغبر فهذا ليس بمطرد ولا منعكس فقد بنصرف الانسان في ملك غيره بحق ولا يكون ظالما وقد يتصرف في ملـكه بغــيرحق فيكون ظالما وظلم العبد ففســه كثير في القرآن ﴿ لِلَّهُمْدُ وكذلك من قال فعل المأمور خلاف ما أمر به ونحو ذلك أن سلم صحة مشل هذا المكلام فالله سبحانه قد كتب على نفسه الرحمة وحرم على نفسه الظلم فهو لا يفعل

خلاف ما كتب ولا يفعل ما حرم وليس هـدا الجواب موضع بسط هذه الامور التي نبهنا عليها فيه وانما نشير الىالنكت \*

وبهـذا يتبين القول المتوسط وهو أن الظلمالذى حرمه الله على نفســه مُسُلُ أَن يَتركُ حسنات المحسن فلا يجزيه بها ويُعاقب البرىء على ما لم يفعل من السيئات ويعاقب هـذا بذنب غـيره أو يحكم بين الناس بغـير القسط ونحو ذلك من الافعال التي ينزه الرب لقسطه وعدله وهو قادر عليها وانمااستحق الحمد والثناء لانه ترك هذا الظلم وهو قادر عليه وكما أن الله منزه عن صفات النقص والعيب فهو أيضاً منزه عن أفعال النقص والعيب وعلى قول الفريق الثاني ما ثم فعل يجب تنزيه الله عنه أصلا والكتاب والسنة واجاع سلف الامة وأعمتها يدل على خلاف ذلك ولكن متكلمو الاثبات لما ناظروا متكلمة النغي ألزموهم لوازم لم ينفصلوا عنها الا بمقابلة الباطل بانباطل وهذا ما عابه الائمةوذموه كماعاب الاوزاعي والزبيدي والثوري واحمد بن حنبل وغيرهم مقابلة القمدرية بالغلوفي الاثبات وأمروا بالاعتصام بالكتاب والسنة وكما عابوا أيضاً على من قابل الجهمية نفات الصفات بالغلو في الاثبات حتى دخل في تمثيل الخالق بالمخلوق وقد بسطنا الكلام في هذا وهـذا وذكر ناكلام السلف والأنمة في هذا في غـس هذا الموضع ولو قال قاتل هـذا مبنى على مسئلة تحسين العقل وتقبيحه فمن قال المقل يملم به حسن الافعال وقبحها فانه ينزه الرب عن بعض الافعال ومن قال لا يعلم ذلك الا بالسمع فانه يجوز جميع الافعال عليه لعدم النهي في حقه قيل له ليس بناء همنذه علي تلك بلازم وبتقدير لزومها فغي تلك تفصيل وتحقيق قد بسطناه في موضعه \*

وذلك أنا فرضنا أنا نعلم بالمفل حسن بعض الافعال وقبحها لكن العقل لا يقول ان الخالق كالمخلوق حتى يكون ما جعله حسناً لهذا أو قبيحاً له جعدله حسناً للآخر وقبيحاً له كما يفعل مثل ذلك القدرية لما بين الرب والمبدمن الفروق المكثرة

وان فرضنا أن حسن الافعال وقبحها لايعلم الابالشرع فالشرع قد دلعلى

ان الله قد نزه نفسه عن أفعال واحكام فلا يجوز ان يفعلها تارة بخبر ممثنيا على نفسه بأنه لايفعلها وتارة بخبره أنه حرمها على نفسه وهذا يببن المسألة الثانية (فنقول الناس لهم في افعال الله باعتبار ما يصلح منه ويجوز ومالا يجوز منـــه ثلاثة اقوال طرفان ووسط فالطرف الواحد طرف القدرية وهم الذين حجروا عليه ان يفمل الا ماظنوا بعقلهم أنه الجائز له حتى وضعوا له شريعة التعديل والتجويز فأوجبوا عليه بمقلهم امورا كثيرة وحرموا عليه بمقلهم اموراكشيرة لا بمعنى ان العقل آمر له وناه فان هذا لايقوله عاقل بل بمعنى ان تلك الافعال مما علم بالعقل وجوبها وتجريمها ولكن ادخلوا في ذلك المنكرات مابنوه على بدعتهم في النكذيب بالقدر وتوابع ذلك والطرف الثانى طرف الغلاةف الردعليهم وهم الذين قالوا لاينزه الربعن فمل من الافعال ولا نعلم وجه امتناع الفعل منه الا من جهـة خبره أنه لا يفعله المطابق لعلمه بأنه لا يفعله وهؤلاء منعوا حقيقة ما أخبر به من أنه كتب على نفسه الرحمة وحرم على نفســه الظلم قال الله تعالى ( واذا جاءك الذين يؤمنون بآياتنا فقل سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة ) . وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال ان الله الله قضى الخلق كتب على نفسه كتاباً فهو موضوع عنده فوق العرش أنرحتي تغلب غضبي ، ولم يملم هؤلاء ان الخبر الحجرد المطابق للعلم لا يبين وجه فعله وتركه اذ العسلم يطابق المعلوم فعلمه بأنه يفعل هذا وأنه يفعل هذا ليس فيه تعرض لانه كتب هذا على نفســـــــــ وحرم هذا على نفسه كما لو أخبر عن كائن من كان أنه يفعل كذا ولا يفعل كذا لمريكن في هذا بيان لكونه محموداً ممدوحاً على فعل هذا وترك هذا ولا في ذلك ما يبين قيام المقتضى لهذا والمانم من هذا ( فان الخبر المحض كاشف عن المخبر عنه ليس فيه بيان ما يدعو الى الفعل ولا الى النرك ) بخلاف قوله كتب على نفسه الرحمة وحرم على نفسه الظلم فان النحريم مانع من الفعل وكتا بته على نفسهداعية الىالفعل وهذا بين واضح اذ ليس المراد بذلك مجرد كتابته أنه يفعل وهو كتابة التقدير كما قد ثبت في الصحيح أنه قدر مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والارض بخمسين ألف سنة وكان عرشه على الماء فانه قال كتب على نفسه الرحمة ولو أريد

١ ـ الأنعام ٤٥

كتابة التقدير لكان قد كتب على نفسه الغضب كاكتب على نفسه الرحمة اذا كان المراد مجرد الخبر عما سيكون ولـكان قد حرم على نفسه كل ما لم يفعله من الاحسان كاحرم الظلموكما أن الفرق ثابت فحقنا ببن قوله (كتب عليكم القصاص فى القتلي)و بين قوله (وكل شيء فعلوه في الزبر )وقوله (ما أصاب من مصيبة في الارض ولا في أنفسكم الا في كتاب من قبل أن نبرأها) وقوله ﴿ فيبعث اليه الملك فيؤمر بأربع كلات فيقال له أكتب رزقه وأجله وعمله وشقى أو سعيد، فهكذا الفرق أيضاً ثابت في حق الله ونظير ما ذكره من كتابته على نفسه كما تقدم قوله تعالى (وكان حقاً علينا نصر المؤمنين) وقول النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح ﴿ يَامِعَاذَ أَنْهُ رَى مَا حَقَ اللَّهُ عَلَى عَبَادَهُ . قلت الله ورسوله أعلم قال حقه عليهم أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا أتدري ما حق العباد على الله اذا فعلوا ذلك . قلت الله ورسوله أعلم قال حقهم عليه ألا يعذبهم»ومنه قوله في غيرحديث «كانحقاً على الله أن يغمل به كذا» فهذا الحق الذي عليه هو أحقه على نفســه بقوله ونظيره تحريمه على نفسه وايجابه على نفســه ما أخــبر به من قسمه ليفعلن وكاءته إلسابقة كقوله (ولولا كامة سبقت من ربك) وقوله (لأملاً نجهم) (ولنهلكن الظالمين ) فالذين هاجروا وأخرجوا منديارهموأوذوا فيسبيلي وقاتلوا وقتلوا لأكفرن عنهم سيئاتهم ولاً دخلتهم جنات تجرى من تحتمها الانهار (فلنستلن الدين أرسل اليهم)ونحو ذلك من صيغ القسم المتضمنة معنى الابجابوالمعني بخلاف القسم المتضمن للخبر المحض ولهذا قال الفقهاء اليمين اما أن توجب حقا أو منعا أو تصديقا أو تكذيبا واذل كان معقولا في الانسان انه يكون آمر ا مأمورا كقوله (ان النفس لأمارة بالسوء) وقوله (وأما من خافمقام ربه ونهى النفس عن الهوي) أمم أن العبد له آمر وناه فوقه والرب الذي ليس فوقه أحد لأن ينصورأن يكون هو الآمر الكاتبعلى نفسه الرحمة والناهى المحرم على نفسه الظلم أولي وأحرى وكتابته على نفسه ذلك تستازم ارادته لذلك ومحبته له ورضاه بذلك وتحريمه الظلم على نفسه يستلزم بغضه لذلكوكر اهته له وارادته ومحبته للفعل توجب وقوعه منهوبغضه له وكراهته لان يفعله يمنع وقوعه منه \*

. البقرة ۱۷۸ . القمر ۵۲ . الحديد ۲۲

الروم ٤٧ يونس ١٩ :

ونس ۱۹ ، هود ۱۰ لاعراف ۱۸ ، هود ۱

لاعراف ۱۸ ، هود براهیم ۱۳

آل عمران ۱۹۵ الاعراف ٦

ـ يوسف ٥٣ ـ النازعات ٤٠ فأما مايحبه ويبغضه من أفعال عباده فذلك نوع آخر ففرق بين فعله هو وبين ماهو مفعول مخلوق له وليس فى مخلوقه ماهو ظلم منه وان كان بالنسبة الى فاعله الذي هو الانسان هو الانسان هو بالنسبة اليه تكون سرقة وزنا وصلاة وصوما والله تعالى خالقها بمشيئته وليست بالنسبة اليه كذلك اذهذه الاحكام هى للفاعل الذي قام به هذ االفعل كما أن الصفات هي صفات الموصوف الذي قامت به لا للخالق الذي خلقها وجعلها صفات •

والله تعالىخلق كل صانع وصنعته كما جاء ذلك في الحديث وهو خالق كل . وصوف وصفته ثم صفات المخلوقات ليست صفات له كالالوان والطعوم والروأم لمدم قيام ذلك به وكذلك حركات المخلوقات ليست حركات لهولاأفعالا له بهذا الاعتبار لكونها مفعولات هو خلقها وبهذا الفرق ترول شبه كثيرة والامر الذي كتبه على نفسه يستحق عليه الحمد والثناء وهو مقدس عن ترك هذا الذي لو ترك لكان تركه تقصا وكذلك الامرالذي حرمه على نفسه يستحق الحمد والثناء على تركه وهو مقدس عن فعله الذي لوكان لاوجب نقصاوهذا كلهبين ولله الحمد عند الذين اوتو العلم والايمان وهو أيضا مستقر في قلوب عموم المؤمنين ولكن القدرية شبهوا على الناس بشبههم فقابلهم من قابلهم بنوع من الباطل كالكلام الذي كان السلفوالائمة يذمونه وذلكان الممتزلة قالوا قد حصل الاتفاق على أن الله ليس بظالم كما دل عليه السكتاب والسنة والظالم من فعل الظلم كما أن العادل من فعل الممدل هــذا هو الممروف عند الناس من مسمى هذا الاسم سمما وعقلا قانوا ولو كان الله خالقا لافعال العباد التي هي الظلم لكان ظالمًا فعارضهم هؤلاء بأن قالوا ليس الظالم من فعل الظلم بل الظالم من قام به الظلم وقال بعضهم الظالم من اكتسب الظلم وكان منهيا عنه وقال بعضهم الظالم من فعل محرما عليه او مانهي عنهومنهم من قال من فعل الظلم لنفسه وهؤلاء يعنون ان يكون الناهي له والحرم عليه غيره الذي يجب عليه طاعته ولهذا كان تصور الظلم منه ممتنعا عندهم لذاته كامتناع ان يكون فوقه آمر له وناه ويمتنع عند الطائفتين ان يمود الى الرب من أفعاله حكم لنفسه وهؤلاء لم يمكنهم أنّ ينازعوا أولئك في أنالعادل منفعل العدل بلسلموا

ذلك لهم وان نازعهم بعض الناس منازعة عنادية والذي يكشف تلبيس الممتزلة أن يقال لهم الظالم والعادل الذي يعرفه الناس وانكان فاعلا للظلم والعدلفذلك يأثم به أيضا ولا يعرف الناس من يسمى ظالما ولم يقم به الفعل الذي به صارظالما بل لا يعرفون ظالمًا الامن قام به الفعل الذي فعله وبه صار ظالمًا وأن كان فعله متعلقا بغيره وله مفعول منفصل عنه لكن لايعرفون الظاام الا بأن يكون قدقام بهذلك فكونكم أُخذتم في حد الظالم أنه من قمل الظلم وعينتم بذلك من فعله في غيره فهذا تلبيس وافساد للشرع والمقل واللغة كما فعلم فى مسمى المتكلم حيث قلتم هو من فعل الكلام ولو فى غيره وجملًا من أحدث كلاما منفصلًا عنه قائمًا بغيره متكلمًا وان لم يقم به هو كلام أصلا وهذا من أعظم البهتان والقرمطة والسفسطة ولهذا أنزمهم السَّلف أن يكون ما أحدثه من الـكلام في الجادات وكذاك أيضا ماخلقه فى الحيوانات ولايفرق حينئذ بين نطق وأنطق وأعا قالت الجلود أنطقنا الله الذى أنطق كل شيء ولم تقل نطق الله بذلك ولهذا قال من قال من السلف كسلمان بن داود الهاشمي وغيره مامعناه انه على هذا يكون الـكلام الذي خلق في فرعون حتى قال أنا ربكم الاعلى كالكلام الذي خلق في الشجرة حتى قالت (انبي أنا الله لااله الا أنا)فاما أن يكون فرعون محتا أو تكون الشجرة كفرعونوالى هذاالمعني ينحو الاتحادية من الجهميةوينشدون.

وكل كلام في الوجود كلامه 💎 سواء علينا نثره ونظامه

وهذا يستوعب أنواع الكفر ولهذا كان من الامر البين للخاصة والعامة ان من قال المتكلم لا يقوم به كلام أصلا فان حقيقة قوله انه ليس بمتكلم اذ ليس المتكلم الا هذا ولهذا كان أولوهم يقولون ليس بمتكلم مم قالوا هومتكلم بطريق المجاز وذلك لما استقر في الفطر ان المتكلم لا بد أن يقوم به كلام وان كان مع ذلك فاعلا له كما يقوم بالانسان كلامه وهو كاسب له اما ان يجعل مجرد احداث الكلام فيعره كلاما له فهذا هوالباطل وهكذا القول في الظلم فهب ان الظالم من فعل الفلام فليس هو من فعله في غيره ولم يقم به فعل أصلا بللابد ان يكون قد قام به فعل وان كان متعديا الى غيره فهذا جواب ،

نم يقال لهم الظلم فيه نسبة واضافة فهو ظلم من الظالم بمدى أنه عدوان وبنى منه وهو ظلم للمظاوم بمنى أنه بنى واعتدي عليه وأما من لم يكن متعدى عليه به ولاهو منه عدوان على غيره فهو فى حقه ليس بظلم لامنه ولا له والله سبحانه اذا خلق أفعال العباد فذلك من جنس خلقه لصفاتهم فهم الموصوفون بذلك فهوسبحانه اذا جعل بعض الاشياء أسود وبعضها أبيض أو طويلا أو قصيرا او متحركا او ماكنا او عالما او جاهلا أو قادرا او عاجزا او حيا او ميتا او وومنا او كافرا او سعيدا أو شقيا او ظالمااو مظلوما كان ذلك المخلوق هوالموصوف بأنه الابيض والاسود والطويل والقصير والحى والميت والظالم والمظلوم و نحوذلك والله سبحانه لايوصف بشىء من ذلك والله سبحانه لايوصف بشىء من ذلك وانما احدائه للفعل الذي هو أكل من شخص وأكل لآخر وليس هو بذلك أكلا ولا مأكولاونظائر هذا كثيرة وان كان فى خلق أفعال العباد لازمها او متعديها حكم بالغة كاله حكمة بالغة فى خاق صفائهم وسائر المخلوقات لكن ليس هذا موضع تفصيل بالغة كاله حكمة بالغة فى خاق صفائهم وسائر المخلوقات لكن ليس هذا موضع تفصيل وقد ظهر بهذين الوجهين تدليس القدرية ه

وأما تلك الحدوداتي عورضوا بها فهى دعاو ومخالفة أيضا للمعاوم من الشرع واللغة والعقل أومشتملة على نوع من الاجمال فان قول القائل الظالم من قام به الظلم يقتضى انه لابد أن يقوم به لكن يقال له وان لم يكن فاعلاله آمرا له لابد أن يكون فاعلا له معذلك فان أراد الاول كان اقتصاره على تفسير الظالم بمن قام به الظلم كاقتصار أولئك على تفسير الظالم في فعل الظلم •

والذى يمرفه الناس عامهم وخاصهم ان الظالم فاعل للظلم وظلمه فعل قائم به وكل من الفريقين جحد بعض الحق وأماقو لهم من فعل محر ماعليه أو منهياعنه ونحوذلك فالاطلاق صحيح لكن يقال قددل الدكتاب والسنة على أن الله عمالى كتب على نفسه الرحة وكان حقاعليه نصر للؤمنين وكان حقاعليه أن يجزى المطيمين وأنه حرم الظلم على نفسه فهو سبحانه الذى حرم بنفسه على نفسه الظلم كما أنه هو الذى كتب بنفسه على نفسه الرحة لا يمكن ان يكون غيره محرما على فسه هو ظلم بلاريب وهو أمر ممكن واذا كان كذلك فهذا الظلم الذى حرمه على نفسه هو ظلم بلاريب وهو أمر ممكن

مقدور عليه وهو سبحانه يتركه مع قدرته عليه بمشيئته واختياره لانه عادل ليس بظالم كما يترك عقوبة الانبياء والمؤمنين وكايترك أن يحمل البرى وذنوب المعتدين \*

### (فصل)

قوله « وجملته بينكم محرما فلا تظالموا» . ينبغي أن يعرف أن هذا الحديث شريف القدر عظيم المنزلة ولهذا كان الامام احمد يقول هوأشرف حديثلاهل الشام وكان أبو ادريس الحولاني اذا حدث به جنا على ركبتيه. وراويه أبو ذر الدى ماأظلت الخضراء ولا أقلت الغبراء أصدق لهجة منه وهو من الاحاديث الالهية التي رواها الرسول صلى الله عليه وسلم عن ربه وأخبر أنهامن كلامالله تعالى وانلم نكن قرآ نا. وقدجم فهذا الباب زاهر السحامي وعبد النبي المقدسيوأ بو عبد الله المقدسي وغيرها وهذا الحديث قد تضمن من قواعد الدين العظيمة فى العلوم والاعمال والاصول والفروع فان تلك الجلة الاولى وهي قوله «حرمت الظلم على نفسى يتضمن جل مسائل الصفات والقدر اذا أعطيت حقها من التفسير وأنما ذكرنا فيها مالاً بد من التنبيه عليه من أوائل النكت الجامعة وأما هذه الجلة الثانية وهي قوله «وجملته بينكم محرما فلاتظالموا» فانها تجمع الدين كلهفان مانهي الله عنه راجع الى الظلم وكل ماأمر به راجع الى العدل ولهــــ ا قال تعالى ( لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس القسط وأ نزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس وليعام الله من ينصره ورسله بالغيب) فاخبر أنه ارسل الرسل وانزل الكتآب والميزان لاجل قيام الناس بالقسط وذكر انه أنزل الحديد الذي به ينصر هذا الحق فالكتاب بهدي والسيف ينصر وكفي بر بك هاديا ونصيرا ولهذا كان قوام الناس باهل الكتاب واهل الحديد كما قال من قال من السلف صنفان أذا صلحوا صلح الناس الأمراء والعلماء .وقالوا في قوله تمالى ( أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الامر منكم) أقوالا تجمع العلماء والامراء ولهذا نص الامام احمد وغيره على دخول الصنفين في هذهالآية اذكل منهما (م ٢٨ - ج ٣ مجموعة الرسائل المنيرية)

۱ - الحديد ۲۵ ۲ - النساء ۵۹

تجب طاعته فيما يقوم به من طاعة الله وكان نواب رسول الله صلى الله عليه وسلم فىحياته كىلى ومعاذ وأبى موسى وعتاب بن اسيد وعبان بن أبى العاص وامثالهم يجمعون الصنفين وكذلك حلفاؤه من بعده كأبى بكر وعمر وعثمان وعلى ونوابهم ولهذا كانت السنة أنالذي يصلى بالناس هو صاحب الكتاب والذي يقوم بالجهاد هو صاحب الحديد . الى أن تفرق الامر بعد ذلك فاذا تفرق صار كل من قام بأمر الحرب من جهاد الكفار وعقو بات الفجار بجب أن يطاع فيما أمر به من طاعة الله فيذلك وكذلك من قام بجمع الاموال وقسمها يجبان يطاعفيا يأمر به من طاعة الله في ذلك وكذلك من قام بالكتاب بتبليغ أخباره وأوامره وبيانها يجبأن يصدق و يطاع فما أخبر به من الصدق فيذلك وفها يأمر به من طاعة الله فيذلك، والمقصود هنا أن المقصود بذلك كله هو أن يقوم الناس بالقسط ولهذا لما كان المشركون يحرمون أشياء ماا نزل الله بها من سلطان ويأمرون باشياء ما انزل الله بها من سلطان أنزل الله في سورة الأنعام والأعراف وغيرهما يذمهم على ذلك وذكر ماأمر به هو وما حرمه هو نقال ( قل أمر ر بي بالقسط وأقيمو اوجوهكم عند كل مسجدٍ وادعوه محلصين له الدين ) وقال تعالى ( قل انما حرم ربي الفواحش ماظهر منها وما بطن والأنم والبغى بغير الحق وان تشركوا بالله مالمينزل بهسلطانا وان تقولوا على الله مالا تعلمون ) وهذه الآية نجم أنواع المحرمات كما قد بيناه فىغير هذا الموضع وتلك الآية تجمع أنواع الواجبات كما بيناه أيضا.وقوله (أمر ربى بالقسط وأقيموا وجوهكم عندكل مسجد وادعوه مخلصين له الدبن) أمر مع القسط بالتوحيد الذي هو عبادة الله وحده لاشريك لهوهدا أصل الدين وضده هو الذنب الذي لا يغفر قال تعالى ( ان الله لا يغفر ان يشرك بهو يغفر مادون ذلك لمن يشاء ) وهو الدين الذي أمر الله به جميع الرسل وأرسلهم به الى جميم الام قال تمالى (وما أرسلنا من قبلك من رسول الا نوحى اليهانه لااله الاانافاعبدون)وقال تمالى ( و اسئل من اوسانامن قبلك من رسلنا أجملنامن دون الرحن آلمة يسدون وقال تمالى (ولقد بمثنافي كل أمة رسولاان اعبدوا الله واجتنبو االطاغوت) وقال تمالى (شرع

۱ - ۱ - الاعراف ۲۹ ۲ - الاعراف ۲۲

۱ - الاعراف ۲۲ ۳ - النساء ۱۱٦

٤ ـ الأنبياء ٢٥

ه د الانجام ۱۵ مالنجامه

٥ ـ الزخرف ٤٥

٦ ـ النحل ٢٦

لكم من الدين ماوصى به نوحا والذى أوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى أن أقيمو اللدين ولا تتفرقوا فيــه) وقال تعالى ( ياأيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا انى بما تعملون علم وان هذه أمتكم أمه واحدة وأنار بكم فاتقون ) ولهذا ترجم البخاري في صحيحه باب ما جاء في أن دين الانبياء واحد وذكر الحديث الصحيح في ذلكوهو الاسلام المام الذى اتفق عليه جميع النبيين قال نو ح عليه السلام (وأمرتأن اكون من المسلمين )وقال تعالى في قصة ابراهيم ( اذقالله ر بهأسلم قال اسلمت لرب العالمين ووصى بها ابراهيم بنيه ويعقوب بابني انالله اصطفى لـ كم الدين فلا تمو تن الا وانتم مسلمون) وقال موسى ( ياقوم ان كنتم آمنتم باقة فعليه توكلوا ان كنتم مسلمين) وقال تعالى (قال الحواريون نحن أنصار الله آمنا بالله واشهد بانا مسلمون ) وقال في قصة بلقيس ( رب ابي ظلمت نفسى وأسلمت مع سليمان لله رب العالمين ) وقال ( انا انزلنا النوراة فيها هدى ونور بحكم بهاالنبيون الذين أسلموا للذين هادوا ﴾ وهذاالتوحيد الذي هو أصل الدين هو أعظم المدل وضد وهو الشرك أعظم الظلم كاأخرجا في الصحيحين عن عبد الله بن مسمود قال لما نزلت هذه الآية (الذين آمنو اولم يلبسوا ايمانهم بظلم ) شق ذلك على اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وقالوا أينا لم يظلم نفسه فقال ألم تسمعوا الى قول العبدالصالح ان الشرك لظلمعظيم: وفيالصحيحين عن ابن مسمو د قال « قلت يارسول الله أى الذنب أعظم قال أن تجمل لله ندأ وهو خلقك قلت . ثم أى قال ثم ان تقتل ولدك خشية أن يطعم ممك قلت ثم أى قال أن تزانى بحليلة جارك » فانزل الله تصديق ذلك ( والدين لا يدعون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس التي حرم الله الا بالحق ولا يزنون ) الآية وقدحا. عن غير واحدمن السلف وروي مرفوعا ﴿ الظلم ثلاثة دواوين فَدَيُوانَ لاينفر الله منه شيئا وديوان لا يترك الله منه شيئا وديوان لا يمياً الله به شيئا ، فاما الديوان الذي لايغفر الله منه شيئًا فهو الشرك فان الله لايغفر أن يشرك به وأما الديوان الذي

لشوری ۱۳ لمؤمنون ۵۱ ـ

يونس ۷۲

. البقرة ۱۲۱ . . يونس ۸٤

. يونس ١٠٠ . آل عمران ٥٢

ـ النمل ٤٤

ـ المائدة ٤٤ ـ الأنمام ٨٢

١ ـ الفرقان ٦٨

لايترك الله منه شيئا فهو ظلم العباد بعضهم بعضا فان الله لابد أن ينصف المظلوم من الظالم وأما الديوان الذي لايمبأ الله بهشيئا فهو ظلم العبد نفسه فيما بينمو بين ربه أى مغفرة هذا الضرب ممكنة بعون رضى الخلق فان شاء عذب هذا الظالم لنفسه وأن شاء غفر له وقد بسطنا الكلام في هذه الابواب الشريفة والاصول الجاممة في القواعد وبينا أنواع الظلم وبينا كيف كان الشرك أعظم أنواع الظلم ومسمى الشرك جليله ودقيقه فقد حاء في الحديث « الشرك في هذه الامة أخني من دييب النمــل » وروى أن هذه الآية نزلت في أهل الرياء ( فن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحدا ) وكان شداد بن أوس يقوليابقايا العربيابقايا العربانما أخافعليكم الرياءوالشهوة الخفيةقال ابودلود السجستاني صاحب السنن المشهورة الخفية حب الرياسة وذلك ان حب الرياسة هو أصل البغي والظلم كما أن الرياء هو من جنس الشرك أو مبدأ الشرك والشرك أعظم الفسادكا ان النوحيد أعظم الصلاح ولهذا قال نمالي ( ان فرعون هلا في الارض وجعل أهلها شيماً يستضعف طائفة منهم يذبح أبناءهم ويستحيى نساءهم أنه كان من المفسدين) الى أن خــتم السورة بقوله ( تلك الدار الآخرة نجملها للذين لايريدون علواً في الارض ولا فساداً ) وقال (وقضينا الى بني اسرائيل في الكتاب اتنسدن في الارض مرتين ولتعلن علواً كبيراً ) وقال (من أجل ذلك عتبنا على بني اسرائيل أنه من قتل نفسا بنير نفس او فياد في الارض فكأعا قشل الناس جميما ومن أحياها فكأنما أحيى الناس جميما ) وقالت الملائكة ( أتجمل فيها من بفسد فيها و يسفك الدماء ) فاصل الصلاح التوحيد و الايمان و أصل الفساد الشرك والكفركا قال عن المنافقين (واذا قيل لهم لاتفسدوا في الارض قالوا انميا نعن مصلحون ألا انهم هم المفسدون ولكن لايشمرون ) وذاك ان صلاح كل شيء أن يكون بحيث بحصل له وبه المقصود الذي يراد منه ولهذا يقول الفقهاء المقد الصحيح ماتر تب عليه أثره وحصل به مقصوده والفاسد مالم يترتب عليه أثردولم يحصل به مقصودوالصحيح المقابل للفاسد في اصطلاحهم هوالصالحوكان يكتر ف كلام السلف هذالا يصلح او يصلح كما كثر في كلام المتأخرين يصحولا

۱ ـ الكهف ۱۱۰ ۲ ـ القصص ٤ ۳ ـ القصص ۸۳

٤ - الاسراء ٤

٥ ـ المائدة ٣٢

٦ - البقرة ٣٠

٧ ـ البقرة ١١

يصح والله تعالى أعا خلق الانسان لعبادته و بدنه تبع لقلبه كما قال النبي صلى الله عليه وسلمف الحديث الصحيح« ألا ان فى الجسد مضعة اذا صاحت صلح لها ما أر الجسد واذا فسدت فسد لها سائر الجسد ألاوهي القلب،وصلاح القلب في أن يحصل لهو به المقصود الذي خلق له من معرفة الله ومحبته وتعظيمه وفساده في ضـد ذلك فلا صلاح للقلوب بدون ذلك قط والقلب له قوتان العلم والقصدكما أن للبدن الحس والحركة الارادية فكااذا الني خرجت قوي الحس والحركة عن الحال الفطرى الطبيعي فسدت فاذا خرج القلب عن الحال الفطرية الني يولد عليها كل مولود وهي ان يكون مقرا لربه مريداله فيكون هو منتهي قصده وارادته وذلك هي العبادة اذ العبادة كمال الحب بكمال الذل فتى لم تكن حركة القلب ووجهه وارادته لله تمالي كان فاسدا اما بأن يكون معرضًا عن الله وعن ذكره غافلا عن ذلك مم تكذيب او بدون تكذيب أو بان يكون له ذكر وشعور ولكن قصده وارادته غيره لكون الذكر ضعيفا لم يجتذب القلب الى ارادة الله ومحبته وعبادته والا فمتى قوىء لم القلب وذكره أوجب قصده وعلمه قال تعالى ( فأعرض عمن تولى عن ذكرنا ولم يرد الا الحياة الدنيا ذلك مبلغهم من العلم ) فأمر نبيه بأن يمرض عمن كان معرضا عن ذكر الله ولم يكن له مراد الا مايكون فى الدنيا وهذه حال من فسد قلبه ولم يذكر ربه ولم ينب اليه فيريد وجههو يخلص له الدين ثم قال (وذلك مباغهم من العلم) فاخبر أنهم لم يحصل لهم علم فوق مايكون فى الدنيا فهي أكبر همهم ومبلغ علمهم وأما المؤمن فأكبر همه هو الله واليه أنهى علمه وذكره وهذا الآن باب واسمعظيم قد تكامنا عليه فيمواضعه واذاكان التوحيد أصل صلاح الناس والاشراك أصل فسادهم والقسط مقرون بالتوحية إذ التوحيد أصل العدل وارادة العلو مقرونة بالفساد اذ هو أصل الظلم فهذا مع هذا وهذا مع هذا كالملزوزين فىقَرَ نَ فالتوحيد وما يتبعه من الحسنات هو صلاح وعدل ولهذا كان الرجل الصالح هو القائم بالواجبات وهو البر وهو العدل والذنوب التي فيها تفريط أو عدوان في حقوق الله تعالى وحقوق عباد دوهي فساد وظلم ولهذا سمى قطاع الطريق مفسدين وكانت عقوبتهم حقا لله تمالى

لاجهاع الوصفين والذي يربد العلو على غيره من أبناء جنسه هو ظالم له باغ اذليس كونك عاليا عليه باولى من كونه عاليا عليك وكلاها من جنس واحد فالقسط والعدل أن يكونوا أخوة كما وصف الله المؤمنين بذلك والتوحيد وان كانأصل الصلاح فهو أعظم العدل ولهذاقال تعالى ( قل ياأهل الكتاب تعالوا الى كامة سواء بيننا وبينكم الا نعبد الا الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بمضنا بمضا أربابا من دون الله فان تولوا فقولوا اشهدوا بانا مسلمون) ولهذا كان تخصيصه بالذكر في مثل قوله (قل أمر ربى بالقسط وأقيموا وجوهكم عندكل مسجد وادعوه مخلصين له الدين ) لا يمنع أن يكون داخلا ف القسط كما أن ذكر الممل الصالح بعد الايمان لايمنع أن يكون داخلا في الإيمان كما في قوله ( وملائكته وجبر يل وميكال) (ومن النبيين ميثاقهم ومنك) هذا إذا قيل إن اسم الايمان يتناوله سواء قيل انهفي مثل هذا يكون داخلا في الاول فيكون مذكورا مرتين أو قيل بل عطفه عليه يقتضي اله ليس داخلا فيه هنا وان كان داخلا فيه منفردا كما قيل مثل ذلك فىلفظالفقراء والمساكين وأمثال ذلك مما تتنوع دلالته بالافراد والاقتران.

لكن المقصود انكل خيرفهو داخل في القسط والعدل وكل شر فهو داخل فىالظلم ولهذا كان العدل أمرا واجبا فى كل شيء وعلى كل أحد والظلم محرما فى كلشيء ولكل أحد فلا بحل ظلم أحد أصلا سواء كان مسلما أو كافرا أوكان ظالمًا بل الظلم أنما يباح أو يجب فيه العدل عليه أيضًا قال تمالى (ياأيها الدين آمنوا كونوا قوامين لله شهداه بالقسط ولايجرمنكم شنآن ) أي يحملنكم شنآن أي بغض قوم وهم الكفار على عدم المدل (قوم على أن لاتمدلوا اعدلوا هوأقرب التقوى) وقال تمالى (فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل مااعتدى عليكم ) وقال تمالى ( وان عاقبتم فعاقبوا بمثل ماعوقبتم به ) وقال تعالى ( وجزا. سيئة سيئة مثلها) وقد دل على هذا قوله في الحديث ﴿ ياعبادي اني حرمت الظلم على نفسي وجملته بينكم ٢٠ الأحراب ٧ محرما فلا تظالموا » فان هذا خطاب لجيم العباد ان لا يظلم أحد أحد او أمر العالم في الشريعة مبنى على هذا وهوالعدل في الدماء والأموال والأبضاع والانساب والاعراض ولهذا جاءت السنة بالقصاص في ذلك ومقابلةالعادي بمثل فعله لكن المماثله قد

۱ ـ آل عمران ٦٤ ٢ \_ الأعراف ٢٩

ه ـ البقرة ١٩٤

٦ \_ النحل ١٢٦

۷ ـ الشوری ٤٠

يكون علمها أوعملها معتذر ا ومتعسرا ولهذا يكون الواجب مايكون أقرب اليها بحسب الامكان ويقال هذا أمثل وهذا أشبه وهذه الطريقة المثلي لما كانأمثل بما هو العدلوالحق في نفس الامراذذاك معجوز عنه ولهذا قال تعالى (وأوفوا الحيل والميزان بالقسط لانكلف نفسا الا وسمها ) فذكر أنه لم يكلف نفسا الا وسعها حين أمر بتوفية الكيل والميزان بالقسط لان الكيل لابدله أن يتفضل احــــد المسكيلين على الآخر ولو بحبة أو حبات وكذلك التفاضل في الميزان قد بحصل بشيء يسير لايمكن الاحتراز منه فقال تمالى (لانكلف نفسا الا وسعها) ولهذا كان القصاص مشروءًا اذ أمكن استيفاؤه من غير جنف كالاقتصاص في الجروح التي تنتهي الي عظم وفي الاعضاء التي تنتهي الى مفصل فاذا كان الجنف واقعا في الاستيفاء عدل الى بدله وهو الدية لانه أشبه بالعدل من اتلاف زيادة في المقتص منه وهذه حجة من رأي من الفقهاء انه لاقود الا بالسيف في العنق قال لان القتل بغير السيف وفي غــير العنق لانعلم فيه الممائلة بل قد يكون التحريق والتغريق والتوسيط ونحو ذلك أشد ايلاما لكن الذين قالوا يفعل به مثل مافعل قولهم اقرب الى المدل فا نهم محرى التسوية بين الفعلين يكون العبد قد فعل القدر عليه من العدل وما حصل من تفاوت الالمخارج عن قدر تهوأما اذاقطع يديه ورجليه تموسطه فقوبل ذلك بضرب عنقه بالسيف أو رض أسه بين حجرين فضرب بالسيف فههنا قد تيقنا عدم الممادلة والمماثلة وكنا قد فعلنا ماتيقنا انتفاء المماثلة فيه وأنه يتعذر معه وجودها بخلاف الاول فان المماثله قد تقع اذ التفاوت فيه غير متيقن وكذلك القصاص في الضربة واللطمة ونحو ذلك عدل عنه طائفة من الفقهاء الى التعزير لعدم امكان المماثلة فيه والذي عاية الخلفاء الراشدون وغيرهم من الصحابة وهو منصوص أحمد ماجاءت به سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم من ثبوت القصاص به لأن ذلك أقرب الى العدل والمماثلة فانا اذا تحرينا أن نفعل به من جنس فعله ونقرب القدر من القدر كان هذا أمثل من أن نأنى بجنس من العقو بة تخالف عقوبته جنسا وقدرا وصفة وهذا النظر أيضا في ضمان الحيوان والعقار ونحوذلك بمثله تقريباأ وبالقيمة كانصأحدعلى ذلك فيمو اضعضمان الحيوان وغيره ونص

١ ـ الأنعام ١٥٢

عليه الشافعي فيه نحرب حائط غبره أنه يبنيه كماكان وبهذا قضى سلبان عليه السلام في حكومة الحرث التي حكم فيها هو وأبوه كما قد بين ذلك في،وضعه فجميع هذه الابواب المقصود للشريسة فبها تحري العدل بحسب الامكان وهومقصود العلماء لكن أفهمهم من قال بما هو أشبه بالعدل في نفس الامر وان كان كل منهم قــه أوتى علمــا وحكما لانه هو الذي أنزل الله به الكتب وأرســل به الرســـل وضده الظلم كما قال سبحانه ﴿ يَاعْبَادَى أَنَّى حَرَّمْتَ الظَّلَمُ عَلَى نَفْسَى وجعلته بينكم محرما فلا تظالموا ، ولما كان المدل لابد أن يتقدمه علم اذ من لا يعلم لا يدرى ماالعدل والانسان ظالم جاهل الا من تاب الله عليه فصار عالما عادلا صار الناسمن القضاة وغيرهم ثلاثة أصناف العالم العادل والجاهل والظالم فهذان من أهـل النار كما قال النبي صلى الله عليه وسلم ﴿ القضاة ثلاثة قاضيان في النار وقاض في الجنة رجل علم الحق وقضي به فهو فى الجنة و رجل قضى للناس على جهل فهو فى النار ورجل علم الحق وقضى بخلافه فهو فى النار » فهذان القسمان كما قال من قال فى القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ ومن قال في القرآن برأيه فاخطأ فليتبوأ مقعده من النار وكل من حكم بين اثنمين فهو قاض سواء كان صاحب حرب أو متولى ديوان أو منتصبا للاحتساب بالامر بالمعروف والنهي عن المنكر حتى الذي يحكم بين الصبيان في الخطوط فان الصحابة كانوا يمدونه من الحكام ولما كان الحكام مأمورين بالمدل بالعلم وكان المفروض آءًا هو بما يبلغه جهد الرجل قال النبي صلى الله عليه وسلم ﴿ اذَا اجتهد الحاكم فاصاب فله أجران واذا اجتهد فاخطأ فله أجر 🕶

# ﴿ فعسل ﴾

فلما ذكر فى أول الحديث ماأوجبه من العدل وحرمه من الظلم على نفسه وعلى عباده ذكر بعد ذلك احسانه الى عباده مع غناه عنهم وفقر م اليه وانهم لا يقدرون على جلب منفعة لا نفسهم ولا دفع مضرة الا أن يكون هو الميسر لذلك وأمر العباد ان يسألوه ذلك وأخبر انهم لا يقدرون على نفعه ولا ضره مع عظم من يوصل اليهم

من النعاء ويدفع عنهم من البلاء وجلب المنفعة ودفع المضرة اماان يكون في الدين أو في الدنيا ه

فصارتأر بعة أقسام الهدايةوالمغفرة وهما جلب المنفعة ودفعالمضرة فىالدين والطعام والكسوة وهما جلب المنفعة ودفع المضرة فىالذنيا وانشئت تلت الهداية والمغفرة يتعلقان بالقلب الذي هو ملك البدن وهو الاصل في الاعسال الارادية والطعام والسكسوة يتعلقان بالبدن الطعام لجلب المنغعة واللباس لدفع المضرة وفتح الامر بالهداية فانها وان كانت الهداية النافعة هي المتعلقة بالدين فكل أعمال الناس تابعة لهـ دي الله اياهم كماقال سبحانه (سبح اسم ربك الاعلى الذي خلق فسوى والذي قدر فهدى ) وقال موسى ( ربنا الذى أعطى كلَّ شي خلقه نم هدي) وقال تعالى (وهديناه النجدين) وقال (انا هـ ديناه السبيل اما شاكرا واماكفورا) ولهذا قيل الهدى أربعة أقسام أحدها الهداية الى مصالح الدنيا فهذا مشترك بين الحيوان الناطق والاعجم وبين المؤمن والكافر والثانى الهدى بمني دعاء الخلق الى ماينغمهم وأمرهم بذلك وهو نصب الادلة وارسال الرســل وانزال الــكتب فهذا أيضًا يشترك فيهجميع المكلفين سواء آمنوا أو كفرواكما قال تعالى (وأما ثمود فهدیناهم فاستحبوا آلعمی علی الهدی ) وقال تمالی ( انما أنت منذر ولـکل قوم هاد ﴾ وقال تعالي ( وا نك لتهدى الى صراط مستقيم ﴾ فهذا مع قوله ( انك لاتهدى من أحببت ) يُبين أن الهدى الذي أثبته هو البيانوالدعاء والامروالنهي والتعليم ومايتبع ذلك ليس هو الحدى الذي نفاه وهو القسم الثالث الذي لايقدر عليه الا الله والقسم الثالث الهدى الذي هو جعــل الهدى فىالقلوب وهو الذي يسميه بمضهم بالالهأم والارشاد وبمضهم يقولهو خلقالقدرةعلىالايمان كالتوفيق عندهم ونحو ذلك وهو بناء على أن الاستطاعة لاتكون الا مع الفعل فن قال ذلك من أهل الاثبات جعل التوفيق والهدى ونحو ذلك خلق القدرة على الطاعة وأما من قال أنهما استطاعتان احداها قبل الفعلوهي الاستطاعة المشروطة في التكليف كما قال تعالى (ولله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا) وقال النبي (م ٢٩ - ج ٢ مجموعة الرسائل المنيرية)

. الأعلى ١ ـ <sup>.</sup> . طه ٥٠

. البلد ۱۰ الا: ۱۰ -

فصلت ۱۷

الرعد ٧

السورى ٥١ القصص ٥٦

ـ آل عمران ۹۷

---

صلى الله عليه وسلم لعمران بن حصين «صل قائما فان لم تستط، فقاعدا فان لم تستطع فعلى جنب » وهذه الاستطاعة يقترن بها الفعل تارةوالتركأخرىوهي الاستطاعة التي لم تعرف القدرية غيرها كاأن أولئك المخالفين لهم منأهل الاثبات لم يعرفوا الا المقارنة وأما الذي عليه المحققون من أئمة الفقه والحديث والـكلام وغيرهم فاثبات النوعين جميعا كما بسطناه فىغير هذا الموضع فان الادلة الشرعية والعقلية تثبت النوعين جميعا والثانية المقارنة للفعل وهي الموجبة له وهي المنفيةعمن لميفعل في مثل قوله ( ما كانوا يستطيعون السمع وما كانو ايبصرون)وفي قوله (لايستطيعون سمما ) وهذا الهدى الذي يكثر ذكره في القرآن في مثل قوله ( اهدنا الصراط المستقيم ) وقوله (فمن يرد الله أن يهديه يشر ح صدره اللاسلام ومن يرد أن يضله يجمل صدره ضيقا حرجاً ) وفي قوله (من يهد الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد له وليا مرشدا ) وأمثال ذلك وهذا هو الذي تشكر القيدريَّة ان يكون الله هو الفاعل له ويرعمون أن العبد هو الذي يهدى نفسه وهذا الحديث وأمثاله حجة عليهم حيث قال « ياعبادي كلكم ضال الا من هديته فاستهدوني أهدكم » فأمر العباد بأن يسألوه الهداية كما أمرهم بذلك في أم السكتاب في قوله ( اهد ناالصر اط المستقيم) وعندالقدرية أن الله لايقدر من الهدى الا على مافعله من أرسال الرسل ونصب الادلة وازاحة العلة ولا مزية عندهم للمؤمن على الـكافر في هــداية الله تمالى ولا نعمة له على المؤمن اعظم من نعمته على الكافر في باب الهدى وقدبين الاختصاص في هذه بعد عوم الدعوة في قوله ( والله يدعو الى دار السلام و يهدى من يشاء الى صراط مستقيم ) فقد جمع الحديث تغزيهه عن الظلم الذي يجوزه عليه بعض المثبتة وبيان أنه هو الذي يهدى عباده رداً على القدرية فأخبر هناك بمدله الذي يذكره بعض المثبتة واخبرهنا باحسانه وقدرته الذي تنكرهالقدرية وانكان كل منهما قصده تعظم لايعرف مااشتمل عليه قوله

۱ ـ هود ۲۰ ۲ ـ الكهف ۱۰۱ ۳ ۳ الناغة ه

والقسم الرابع الهدى فى الآخرة كما قال تمالى (انالله يدخل الذين آمنوا على الأنعام ١٧٠ وعماوا الصالحات جنات تجرى من تحتمها الانهاريحلون فيها من أساور من ذهب ٧-الحج ٢٢-٢٤

وعماوا الصامحات جمات مجرى من محمها الامهاريحاول فيها من اساور من دهب ٢-الحج ١١-١٠ ولؤلؤاً ولباسهم فيها حرير وهدوا الى الطيب منالقول وهدوا الى صراط الحميد)

وقال ( ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات يهديهم ربهم بايانهم نجري من تحتهم الانهار في جنات نميم ) فقوله بهديهم رجهم باعانهم كقوله ( والذين آمنو اواتبعتهم ذريتهم بايمان ألحقنا بهم ذريتهم وما ألتناهم منعملهم من شيء )على أحدالقولين في الآية وهذا الهدى تواب الاهتداء في الدنيا كما أن ضلال الآخرة جراه ضلال الدنيا وكما أن قصد الشر في الدنيا جزاؤه الهـ دى الى طريق النار كما قال تمالي ( احشروا الذين ظهوا وأزواجهم وما كانوا يعبدون من دون الله فاهدوهم الى صراط الجحيم ) وقال ( ومن كان في هذه أعي فهوفي الآخرة أعي وأضل سبيلا) وقال ( فاما يأتينكم مني هدي فن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى ومن أعرض عن ذكرى فانله معيشة ضنكاو نحشره يوم القيامة أعمى قال رب لم حشرتني أعمى وقد كنت بصيراً قال كذلك أتتك آياتنافنسيتها وكذلك اليوم ننسي) وقال (من يهدى الله فهو المهتد ومن يضلل فان تجد لهم أولياء من دونه وتحشرهم يوم القيامة على وجوههم عمياً وبكماً وصما ) الآية فاخبر أن الضالين في الدنيا يحتمرون يوم القيامة عمياً وبكما ومها فَانَ الْجَزَاءُ أَبِداً مِن جَنْسُ العمل كَمَا قالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْمُوسَلَّم « الراحون يرحمهم الرحمن ارحمو ا من في الارض يرحمكم من في السهاء » وقال من سلك طويقا ياتمس فيه علما سهل له الله به طويقا الى الجنة ومن يسر على معسريسر الله عليه في الدنيا والآخرة ومن ستر مسلما ستره الله في الدنياو الآخرة والله عون العبد ما كان العبد في عون أخيه ، وقال ﴿ من سئل عن علم يعلمه فكتمه أَلْجِهُ الله يوم القيامة بِلْجَام من نار ﴾ وقد قال تعالى (وليعفوا وليصفحوا ألا تحبون أن يغفر الله لكم ) وقال ( ان تبدوا خيرا أو تخفوهأو تعفوا عن سوء فان الله كان عفوا قديراً ) وأمثال هذا كثير في الكتاب والسنة ولهذا أيضا يجري الرجل في الدنيا على مافعله من خير الهدى عا يفتح عليه من هدي آخر ولهذا قيل من عمل بما علم ورثه الله علم مالم يعلم وقدقال تعالى ( ولو أنهم فعلوا مايوعظون بهلكان خيراً لهم وأشدتشيتا الى قوله مستقيماً ) وقال (قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين يهدى به الله من اتبع رضوانه سبلالسلام ) وقال ( ياأيها الذين آمنوا اتقوا الله وآمنوا برسوله يؤتكم كفلين من رحمته ويجمل اكم نورا تمشون بهو يغفر لكم)

يونس ٩ الطور ٢١ الصافات ٢

الاسراء ۷۲ طه ۱۲۲ ـ ٦ الاسراء ۹۷

النور ۲۲ النساء ۱٤۹

لنساء ٦٦ الساء ١٠

ـ المائدة ١٦

ـ الحديد ٢٨

وقال(ان تتقو ا الله يجمل لـــكم فرقانا ) فسروه بالنصر والنجاة كقوله ( يومالغرقان) ْ وقد قيل نور يفرق به بين الحق والباطلومثله قوله ( ومن ينق الله بجعل له مخرجا ويرزة من حيث لايحتسب ) وعد المتقين بالمخارج من الضيق ويرزق المنافعومن هذا الباب قوله ( والذين اهندوا زادهم هـدي وآناهم تقواهم ) وقوله ( انهم فنية آمنوا بربهم وزدناهم هدى ) ومنه قوله ( انا فتحنا لك فتحا مبينا لينفر لك الله ماتقدم من ذنبك ومًا تأخر ويتم نعمته عليك و يهديك صراطا مستقيما وينصرك الله نصر اعزيزا) و بازاء ذلك أن الصلال والمماصي تكون بسبب الذاوب المتقدمة كَ قَالَ الله ( فَلَمَا زَاغُوا أَزَاغُ اللهُ وَلَوْ اللهِ وَقَالُوا قَلُو بِنَاغُلِفٌ بِلَطْبِعِ اللهُ عَلَيْهَا بَكُفُوهُمْ) وقال (فيانقضهم ميثاقهم لعناهم وجعلنا قلوبهم قاسية ) و قال ( وأقسموا بالله جهد أيمانهم )الىقوله (لايؤمنون)الىقوله (يعمهون)وهذا بابواسع و لهذا قال من قال من السلف انمن ثواب الحسنة الحسنة بعدها وأن هن عقوبة السيئة السيئة بعدها وقدشاع في لسانالعامة ان قوله ( اتقوا الله ويعلمكم الله ) من الباب الأولحيث يستدلون بذلك على أن التقوي سبب تعليم الله وأكثر الفضلاء يطعنون في هذه الدلالة لانه لم يربط الفعل الثانى بالاول ربط الجزاء بالشرط فلم يقل واتقوا الله ويعلمكمولا قال فيعلمكم وانماأتي بواو العطفوليس منالمطف مايقتضيان الاول سبب الثاني وقد يقال العطف قد يتضمن معنى الاقتران والتلازم كا يقال زرنى وازورك وسلم علينا ونسلم عليك ونحوذلك ممايقتضي اقتران الفعلين والتعاوضمن الطرفين كمالوقال لسيده اعتقني ولكعلى ألف أوقالت المرأة لزوجها طلقني ولك ألفأو اخلمني ولك ألف فان ذلك بمنزلة قولها بألف أوعلى ألف وكذلك أيضالو قال أنت حر وعليك ألف أوأنت طِالق وعليك ألف فانه كقو له على ألف أو بالف عنــــد جمهور الفقها، والفرق بينهما قول شاذ ويقول أحد المتعاوضين للآخر أعطيك هذا وآخذ هذا ونحو ذلك من العبارات فيقول الآخر نعم وان لم يكن أحدهما هو السبب اللاخر دون المكس فقوله واتقو ا الله ويملكم ألله قد يكون من هذا الباب فكل من تعليم الرب وتقوى العبد يقارب الآخر ويلازمه ويقنضيه فني علمه الله الملم النافع اقترن بهالتقوي بحسب ذلك و متى اتقاه زاده من العلم و هلم جرا

۱ ـ الانفال ۲۹ ۲ ـ الانفال ۱۱ ۲ ـ الطلاق ۲ ۱۵ ـ عد ۱۷ ۱۵ ـ الکهف ۱۳ ۲ ـ الفتح ۱ ـ ۲ ۷ ـ الصف ۰

۸ ـ النساء ١٥٥ ٩ ـ المائدة ١٣

١٠ ـ الأنعام ١٠٩

# ﴿ فصل ﴾

واما قوله ﴿ يَاعْبَادَى كَاكُمْ جَالُمُ الْأَمْنُ أَطْمَيْتُهُ فَاسْتَطْعُمُو فَيُ أَطْمُمُكُمُ وَكَلَّكُمْ عار الا من كسوته فاستكسوني أكسكم ، فيقنضي أصلبن عظيمين أحدهما وجوب التوكل على الله فى الرزق المنضمن جلب المنفعة كالطعام ودفع المضرة كاللباس وآنه لايقدر غير الله على الاطعام والكسوة قدرة مطلقة وآنما القدرة التي تحصل لبعض المباد تكون على بعض أسباب ذلك ولهذا قال ( وعلى المولود له رزقهن وكسونهن بالمعروف ) وقال ( ولا تؤنو االسفهاء أموالكم التي جعل الله لسكم قياما وارزقوهم فيهاوا كسوهم ).فالمأمور بههوا لمقدور للعباد وكذلك قوله(أواطمام فى يوم ذى مسفية يتيم ذا مقربة أو مسكينا ذا متربة ) وقوله (واطعمو االقانع والمعتر ) وقوله ( فمكلوا منها وأطعموا البائس الفقير) وقال ( واذا قيل لهمأ نفقوا مما رزقكم الله قال الذين كفروا للذين آمنوا أنطم من لو يشاء الله أطمعه) . فلم من يترك المأمور به اكتفاء بما يجرى به القدر ومن هنا يعرف ان السبب المأمور به أوالمباح لاينافي وجوب التوكل على الله في وجود السبب بل الحاجة والفقر الى الله ثابت مع فعل السبب اذ ليس في المخلوقات ماهو وحده سبب تام لحصول المطلوب ولهذا لايجب أن تقترن الحوادث بما قد بجمل سببا الا يمشيئة الله تعالى فانه ما شاء الله كان ومالم يشأ لم يكن فن ظن الاستغناء بالسبب عن التوكل فقد ترك ما أوجب الله عليه من النوكل وأخل بواجب التوحيد والهذآ يخذل أمثال هؤلاء اذااء تمدوا على الاسباب فمن رجا نصراً أو رزقا من غير الله خذله الله كما قال على رضى الله عنه ﴿ لا يرجون عبدالاً ربه ولا يخافن الا ذنبه » وقد قال تعالى (ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بمدهوهو العزيز الحكيم ) وقال تمالى ( وان يمسسك الله بضر فلا كاشف له الا هو وان يردك بخير فلا راد لفضله يصيب به من يشاء من عباده ) وقال ( قلأر أينم ماتدعون من دون اللهان أراد بي الله بصر هل هن كاشفات ضره أو أرادني برحة هل هن ممسكات رحمته قل حسى الله عليه يتوكل المتوكلون) . وهذا كما ان.ن أخذ يدخل في التوكل تاركا لما أمر به

ـ البقرة ۲۳۲ ـ النساء ٥

ـ البلد ١٤ ـ

- الحج ٢٦ - الحج ٢٨

۔ الحج ۲۸

۔ فاطر ۲

**. هود ۱۰۷** 

۰ ـ الزمر ۲۸

من الاسباب فهو أيضا جاهل ظالم عاص لله بمرك ماأمره فان فعل المأمور به عبادة لله وقد قال تعالى ( فاعبده وتوكل عليه ) وقال ( إياك نعبد و إياك نستمين ) وقال (قلهوربي لااله الاهو عليه توكات واليهمتاب) وقال شعيب عليه السلام (عليه توكات واليه أنيكٍ ) وقال (وما اختلفتم فيه منشىء فحكمه الى الله ذلكم الله ربى عليه توكات واليه أنيب) وقال (قد كانت لكم أسوة حسنة في ابراهيم والذين ممه اذ قالوا لقومهم انا برآء منكم ومما تعبدون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم المداوة والبغضاء أبداحي نؤمنوا بالله وحده الاقول ابراهيم لابيه لاستغفرن إلى وما أملك لك من الله من شيء ربنا عليك توكاناواليك أنبنا واليك المصير ) فليس من فعل شيئًا أمر به وترك ماأمر به من النوكل بأعظم ذنبا ممن فعل توكلاماأمر به وترك فعل ماأمر به من السبب اذ كلاهما مخل ببعض ماوجب عليه وهما مع اشتراكهما في جنس الذنب فقد يكون هذا ألوم وقد يكون الآخر يم أن التوكل في الحقيقة من جملة الاسباب وقد روي أبو داود في سننه أن الذي صلى الله عليه وسلم ﴿ قضى بين رجلين فقال المقضى عليه حسبى الله ونعم الوكيل فقال النبي صلى الله عليه وسلم أن الله يلوم على المجز ولكن عليك بالكيس فان غلبك أمر فقل حسى الله ونعم الوكيل ، وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ﴿ المؤمن القوي خير وأحب الى اللهمن المؤمن الضعيف وفي كل خير أحرص على ماينفهك واستعن بالله ولاتعجز فان أصابك شيء فلا تقل لو أنى فعلت لـ كان كذا وكذا ولكن قل قدر الله وما شاه فعل فان اللوم يفتح عـل الشيطانفني، قوله صلى الله عليه وسلم ﴿ احرص على ماينفعك واستعن باللهولاتمجز، أمر بالتسبب المـأمور به وهو الحرص على المنافع وأمر مع ذلك بالتوكل وهو الاستعانة بالله فمن أكنفي باحسدهما فقد عصى آحد الامرين ونهي عن المجز الذي هو ضد الكيس كما قال في الحديث الآخر « اناقه ياوم على المجز ولكن عليك بالكيس » و كافى الحديث الشامى «الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموتوالعاجز من اتبع نفسه هواها وتمني على الله فالماجز في الحديث مقابل الكيس ومن قال الماجز الذي هو مقابل البر فقد حرف

۱ ـ هود ۱۲۳ ۲ ـ الفاتحة ٤

۲ ـ الرعد ۲۰ ٤ ـ هود ۸۸

ه ـ الشورى ١٠

C 21. - 11 -

الحديث ولم يفهم معناه ومنه الحديث ﴿ كُلُّ شِيءٌ بِقَدْرِ حَتَّى العجز والكيس، ومن ذلك ماروى البخاري في صحيحه عن ابن عباس قال ﴿ كَانَ أَهُلَ الْمُن يُحْجُونَ ولا يتزودون يقولون نحن المتوكلون فاذا قدمو اسألوا الناس فقال الله تعالي (وتزودوا فان خير الزاد التقوى ) فمن فعل ماأمر به من التزود فاستمان به على طاعــة الله وأحسن منه الىمن يكون محتاجا كان مطيعا لله في هذين الامرين بخلاف من ترك ذلك متلفتا الى ازواد الحجيج كلا على الناس وان كان مع هذا قلبه غيرملتفت الى ممين فهو ملتفت الى الجلة لكن ان كان المتزود غـير قائم عا يجب عليه من التوكل على الله ومواساة المحتاج نقد يكون في تركه لما أمر به من جنس هذا النارك للترود المأمور به وفي هذه النصوص بيان غلط طوائف طائفة تضعف أمر السبب المأمور به فتعده نقصا أو قدحا فى التوحيد والتوكل وان تركه من كمال التوكل والتوحيد وهمف ذلك ملبوس عليهم وقد يقترن بالغلط اتباع الموى فى اخلاد النفس الى البطالة ولهذا تجد عامة هذا الضرب التاركين لما أمروا به من الاسباب يتعلقون باسباب دونذلك فاما ان يعلقوا قلوبهم بالخلق رغبة رهبة واما أن يتركوا لاجل ماتبتلوا له من الغلو في التوكل واجبات أو مستحبات انفع لهم من ذلك كمن يصرف همته في توكله الى شفاء مرضه بلا دواء أو نيل رزقــه بلاسعي فقه بحصل ذلك لكن كان مباشرة الدواءا لخفيف والسعي اليسيروصرف تلك الهمة والتوجه في عمل صالح افغم له بل قد يكون أوجب عليه من تبتله لهذا الامر اليسير الذي قدره درهم أو نحو موفوق هؤ لاءمن بجمل التوكل والدعاء أيضا نقصا وانقطاعا عن الخاصة ظنا أن ملاحظة مافرغ منه فى القدر هو حال الخاصة وقد قال في هذا الحديث «كالكم جائع الا من اطمئة فاستطمعوني أطمعكم وقال فاستكسوني أكسكم ، وفي الطبر اني وغيره عن النبي صلى الله عليه وسلم قال و ليسئل احدكم ربه حاجتـه كلها حتى شسم نعله اذا انقطع فانه أن لم ييسره لم يتيسر ، وهذا قد يلزمه أن يجعل أيضا استهداء الله وعله بطاعته من ذلك . وقولهـ م يوجب دفع المأمور به مطاقا بل دفع المخلوق والمـ أمور وانما غلطوا من حيث ظنوا سبق التقدير يمنم أن يكون بالسبب المامور به كن يتزندق فيترك

\_ البقرة ١٩٧

الاعمال الواجبة بناء على أن القدر قد سبق باهل السعادة وأهل الشقاوة ولميعلم ان القدر سبق بالامور علي ماهي عليه فن قدره الله من اهل السمادة كان ممـــا قدره الله بتيسيره لعمل اهل السعادة ومن قدره من اهل الشقاوة كان مماقدره انه ييسره الممل أهل الشقاء كما قد أجاب النبي صلى الله عليه وسلمعن هذا السؤال فى حديث علي بن ابى طالب وعران بن حصين وسراقة بن جعشم و غيرهم ومنه حديث البرمذي حدثنا ابن عر حدثنا سفيان عن الزهري عن أبي خزامة عن أبيه قال سألت النبي صلى اللهعليه وسلم فقلت يارسول الله أرأبت أدوية نتداوي بها ورقى نسترقى بها وتقاة نتقيها هل نرد من قدر الله شيئا ﴿فقال هَيْ مَن قدر اللهِ وطائفة تظن أن التوكل أما هو من مقامات الخاصة المتقر بين الى الله بالنوافل وكذلك قولهم فى أعمال القلوب وتوابعها كالحب والرجاء والخوف والشكر ونحر ذلك وهذا ضلال مبين بل جميع هذه الامور فروض على الاعيان باتفاق أهل الايمان ومن تركها بالكلية فهو آماكافر واما منافق لكن الناس هم فيها كما هم فى الاعمال الظاهرة فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات ونصوص الكتاب والسنة طافحة بذلك وليس هؤلاء المعرضون عن هذه الامور علماوعملا بأقل لوما من التاركين لما أمروا به من أعمال ظاهرةمع تلبسهم ببعض هذه الاعمال بل استحقاق الذم والعقاب يتوجه الى من ترك المأمور من الامورالباطنةوالظاهرة وان كانت الامور الباطنة مبتدا الامور الظاهرة وأصولها والامور الظاهرة كالها وفروعهاالق لاتم الابهاه

### فصل

وأماقوله «ياعبادى انكم تخطئون بالليل والنهار وأنا أغفر الذنوب جيما و في رواية « وأنا أغفر الذنوب ولا أبالى فاستغفرونى أغفر لكم » فالمغفرة العامة لجيع الذنوب نوعان أحدهما المغفرة لمن تاب كما فى قوله تعالى ( قل ياعبادى الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحة الله ) الى قوله (ثم لا تنصرون فهذا) السياق مع سبب نزول الآية يبين أن المنى لايبأس مذنب من مغفرة الله ولو كانت ذنوبه

ٔ ۔ الزمر ۵۳

ما كانت قان الله سبحانه لايتعاظمه ذنب أن يغفره لمبده النائب وقد دخل في هذا المموم الشرك وغيره من الذنوب فان الله تعالى يغفر ذلك لمن تاب منه قال تعالى ( فاذا انسلخ الاشهر الحرم فاقتلوا المشركين ) الى قوله ( فان تابوا وأقاموا الصلاة وآ تو الزكاة فخلوا سبيلهم ) وقال في الآية الاخرى ( فان تابوا وأقاموا الصلاةِ وآنوا الزكاة فاخوانكم في الدين ) وقال ( لقد كفر الذين قالوا ان الله ثالث ثلاثةً الى قوله (أفلايتو بون الى الله ويستغفرونه والله غفور رحيم )وهذا القول الجامع بالمغمرة لكل ذنب للتائب منه كا دل عليــه القرآن والحديث هو الصوابعند جماهير أهل العلم وان كان من الناس من يستثنى بعض الذنوب كقول بعضهم ان توبة الداعية الى البدع لاتقبل باطنا للحديث الاسرائيلي الذي فيه فكيف من أضالت وهذا غلط فان الله قد بين فى كتابه وسنة رسوله أنه يتوب على أئمة الكفر الذين هم أعظم من أعمة البدع وقد قال تعالى ( أن الذين فتنو المؤمنين والمؤمنات ثم لم يتوبوا فلهم عذاب جهنم ولهم عذاب الحريق)قال الحسن البصري انظروا الى هذا السكرم عذبوا أولياءه وفتنوهم ثم هو يدعوهم الى النوبة وكذلك نوبة القاتل ونحوه وحديث أبي سعيد المتفق عليـه في الذي قتل تسعة وتسعين فنساً يدل على قبول تو بته وليس فى الكتاب والسنة مايناني ذلك ولا نصوص الوعيد فيه وفى غيره من الكبائر بمنافية لنصوص قبول التوبة فليست آية الفرقان بمنسوخة بآية النساءاذ لامنافاة بينهمافانه قد علم يقينا أن كل ذنب فيه وعيدفان لحوق الوعيد مشروط بمدم التوبة أذ نصوص التوبة مبينة لتلك النصوص كالوعيد في الشرك وأكل الربا وأكل مال اليتيم والسحر وغير ذلك من الذنوب ومن قال من العلماء تو بته غير مقبولة فحقيقة قوله التي تلائم أصول الشريمة أن يراد بذلك أنالتو بة المجردة تسقط حق الله من العقاب وأما حق المظلوم فلا يسقط بمجرد التو بقوهذا حق ولا فرق فذلك بين القاتل وسائر الظالمين فمن تاب من ظلم لم يسقط بتو بته حق المظلوم لكن من تمام توبته أن يموضه بمثل مظلمته وان لم يموضه في الدنيا فلا بد له من العوض في الآخرة فينبغي الظالم التائب أن يستكثر من الحسنات

۱ ـ التوبة ه

۲ ـ التوبة ه ۳ ـ التوبة ۱۱

<sup>،</sup> ـ النوبه ١١ ٤ ـ المائدة ٢٣

ه ـ المائدة ٧٤

٦ ـ البروج ١٠

<sup>(</sup>م • ٣ - ج ٣ مجموعة الرسائل المنيرية)

حتي اذا استوفى المظلومون حقوقهم لم يبق مفلسا ومع هذا فاذا شاء الله أن يموض المظاوم من عنده فلا راد لفضله كما اذا شاء أن يغفر مادون الشرك لمن يشاءولهذا في حديث القصاص الذي ركب فيه حابر بن عبد الله الى عبد الله بن أيس شهرا حتى شافهه به وقد رواه الامام احمد وغيره واستشهد به البخاري في صحيحه وهو من جنس حديث الترمذي صحاحه أو حسانه قال فيه « اذا كان يوم القيامة فان الله يجمع الخلائق في صميد واحد يسمعهم الداعي وينفذهم البصر ثم يناديهم بصوت يسمعه من بعد كما يسمعه من قوب انا الملك انا الديان لاينبغي لاحدمن أهل الجنة أن يدخل الجنة ولا لاحد من أهل النار قبله مظلمة ولا ينبغي لاحمه من أهل النار أن يدخل النارولا لاحد من اهل الجنة حتى أقصه منه ، فبين في الحديث العدل والقصاص بين أهل الجنةوأهل النار . وفي صحيح مسلم من حديث أبي سميد « أنأهل الجنة اذا عبروا الصراط وقفوا على قنطرة بين الجنة والنار فيقتص لبعضهم من بعض فاذا هذبوا ونقوا أذن لهم في دخول الجنة ﴿ وقد قال سبحانه لماقال (ولا يغتب بعضكم بعضاً). والاغتياب من ظلم الاعراض قال (أيحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتا فكرهنموه واتقوا الله إن الله تواب رحيم). فقد نبههم على النو بة من الاغتياب وهو من الظلم وفي الحديث الصحيح ﴿ من كان عنده لاخيه مظلمة في دم أو مال أو عرض فليأته فليستحل منه قبل أن يأتي يوم ليس فيه درهم ولا دينار الا الحسنات والسيئات فان كان له حسنات والا أخذ من سيئات صاحبه فطرحت عليه ثم يلقى فىالنار» أوكما قال وهذا فها علمه المظلوم من الموض فاما اذا اغتابه أو قدفه ولم يعلم بذلك فقد قيل من شرط تو بنه اعلامه وقيل لايشترط ذاك وهذا قول الاكثرين وهما روايتان عن أحمد الكن قوله مثل هذا أن يفعل مع المظلوم حسنات كالدعاء له والاستغفار وعمل صالح بهدي اليه يقوم مقام اغتيابه وقذفه قال الحسن البصري كفارة الغيبة أن تستغفر لمن اغتبته وأما الذنوب التي يطلق الفقهاء فيها نفي قبول التوبة مثل قول أكثرهم لاتقبل توبة الزنديق وهو المنافق وقولهم اذا تاب المحارب قبل القدرةعليه تسقط عنه حدود الله وكذلك قول كثير منهم أو أكثرهم في سائر الجرائم كما هو أحد

ـ الحجرات ۱۲

قولى الشافعي وأصح الروايتين عن أحمد وقولهم في هؤلاء اذا تابوا بعد الرفع الى الامام لم تقبل توبيهم فهذا آما يريدون به رفع العقوبة المشروعة عنهم أى لاتقبل تو بتهم بحيث يخلى بلا عقوبة بل يعاقب اما لان توبته غمير معلومة الصحة بل يظن به الـكذب فيهاواما لان رفع العقو بة بذلك يفضى الى انتهاك المحارم وســد باب المقوبة على الجرائم ولا يريدون بذلك أن من تاب من هؤلاء توبة صحيحة فان الله لايقبل توبته في الباطن اذ ليس هذا قول أحد من أئمة الفقهاء بل هـنه التو بة لا عنم الا اذا عاين أمر الآخرة كما قال تعالى (أعا التوبة على الله للذين يعملون السو. بجهالة ثم يتو بون من قريب فأولئك يتوب الله عليهم وكان الله علما حكيا وليست النوبة للذين يعملون السيئات حتى اذا حضر أحدهم الموت قال انى تبت الآنولا اللذين يموتون وهم كفار) الآية قال أبو العالية سألت أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم عن ذلك فقالوا لى كل من عصى الله فهو جاهل وكل من تاب قبل الموت فقد تاب من قريب وأما من تاب عند معاينة الموت فهذا كفرعون الذي قال الله فيه (فلما أدركه الغرق قالآمنت أنه لا اله الا الذي آمنت به بنو اسرائيل وأنا من المسلمين) قال الله (آلان وقد عصيت قبل وكنت من المسدين) وهـ ذا استفهام الكاربين به ان هــذه النوبة ليست هي النوبة المقبولة المأموربها فان استفهام الانكار اما بمغى النفي اذ قابل الاخيار واما بمغنى الذم والنهمى اذ قابل الانشاء وهذا من هذا ومثله قوله تعالى(فلاجاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بماعندهم وكفرنا بما كنا به مشركين فلم يك ينفعهم ايمامهم لما رأوابأسنا) . الآية بين ان التوبة بعد رؤية البأس لاتنفع وأن هذه سنة الله التي قد خلت في عباده كفرعون وغيره وفى الحديث (انالله يقبل تو بةالعبد مالم يغرغر، وروى مالم يعاين وقد ثبت ف الصحيحين أنه صلى الله عليه وسلم « عرض على عمه التوحيد في مرضه الذي مات فيه وقد عاد يهو ديا كان يخدمه فمرض عليه الاسلام فاسلم فقال الحمــــ لله الذي أنقذه بي من النار ثم قال لاصحابه آووا اخاكم ومما يبين أن المغفرة العامة في الزمر هي للتاثبين انه قال فيسورة النساء(ان الله لايغفر أن يشرك بهوينفرمادون

١ ـ النساء ١٧ ـ ١٨

۳ \_ يونس ٩١ ٤ \_ غافر ٨٣ \_ ٨٥

۱ ـ عافر ۸۲ ـ ۸۵

۲ ـ يونس ۹۰

ذلك لمن يشاء) فقيد المغفرة بما دون الشرك وعلقها على المشيئة وهناك أطلق وعمم فدل هذا التقييد والتعليق عِلى أن هذا في حق غير التائب ولهذا استدل أهـل السنة بهذه الآية على جواز المغفرة لاهل الكبائر في الجلة خلافالمن أوجب نفوذ الوعيد بهممن الخوارج والمعتزلةوان كان المخالفون لهم قد أسرف فريق منهم من المرجنة حتى توقفوا في لحقوق الوعيد باحد من أهل القبلة كا يذكر عن غلامهم أنهم نفوه مطلقاً ودين الله وسط بين الغالىفيه والجافى عنه ونصوص الكتاب والسنة مع اتفاق سلف الامة وأعمتها متطابقة على أن من أهل الكبائر من يمذب وانه لايبق في النار من في قلبه مثقال ذرة من ايمان . النوع الثاني من المغفرة العامة الني دل عليها قوله وياعبادي انكم تخطؤن بالليل والنهار وأنا أغفر الذنوب جميعا، المنفرة بمنى تخفيف العذاب أوبمنى تأخيره الىأجل مسمى وهذا عام مطلقا ولهذا شفع النبي صلى الله عليه وسلم فى أبى طالب مع موته على الشرك فنقل من غمرة من نار حتى جعل ضحضاح من نار في قدميه نعلان من نار يغلى منهما دماغه قال ولولا أنا لكان في الدرك الاسفل من النار ، وعلى هذا المعنى دل قوله سبحانه (ولو يؤاخذ الله الناس عا كسبوا ماترك على ظهر هامن دابة ) (ولو يؤاخذ الله الناس بظلمهم ما ترك عليها من دابة) (وما أصابكم من مصيبة فيا كسبت أيديكم ويعفوعن كثير) 🐝

### فصل

وأما قوله عز وجل دياعبادى انكم لن بلغوا ضرى فتضرونى ولن تبلغوا فعى فتنفعونى فانههو بين بذلك انه ليس هو فيابحسن به اليهم من اجابة الدعوات وغفران الزلات بالمستميض بذلك منهم جلب منفعة أو دفع مضرة كما هى عادة المخلوق الذي يعطى غيره فنما ليكافئه عليه بنفع أو يدفع عنه ضرراليتق بذلك ضرره فقال انكم لن تبلغوا فعى فتنفعونى ولن تبلعوا ضري فتضرونى فلست ضرره فقال انكم لن تبلغوا فعى فتنفعونى ولن تبلعوا ضري فتضرونى فلست اذاً أجسكم بهداية المستهدي وكفاية المستكفى المستطعم والمستكسى بالذى أطلب

۱ - النساء ٤٨ ، ١ ٢ - فاطر ٤٥

۲ ـ فاطر ٤٥ ۳ ـ النحل ٦١

٤ ـ الشورى ٣٠

ان تنفعونى ولا أنا اذا غفرت خطايا كم بالليسل والنهاد أنتى بذلك أن تضرونى فافكم لن تبلغوا نفى فتنفعونى ولن تبلغوا ضري فتضرونى اذهم عاجزون عن ذلك بل مايقدرون عليه من الفعل لايقدرون عليه الا بتقديره وتدبيره فكيف عا لايقدرون عليه فكيف بالغني الصعد الذى يمتنع عليه أن يستحق من غيره نفعا أو ضرا وهذا الكلام كما بين أن مايفعله بهم من جلب المنافع ودفع المضاد فأنهم لن يبلغوا ان يفعلوا به مثل ذلك فكذلك يتضمن ان مايامرهم به من الطاعات وما ينهاهم عنه من السيئات فانه لا يتضمن استجلاب نفعهم كامر السيد لعبده أو الوالد لولده والامير لرعيته ونحو ذلك ولا دفع مضرتهم كنهي هؤلاء أو لعبض وكانوا في أمرهم ونهيهم قد يكونون كذلك والخالق سبحانه مقدس عن غيرهم لبعض وكانوا في أمرهم ونهيهم قد يكونون كذلك والخالق سبحانه مقدس عن دلك فبين تنزيهه عن لحوق نفعهم وضرهم في احسانه اليهم بما يكون من أفعاله بهم وأوامره لهم قال قتادة ان الله لم يامر العباد بما أمرهم به لحاجته اليهم ولا نهاهم عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيه صلاحهم ونهاهم عافيه فسادهم عانهاهم عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيه صلاحهم ونهاهم عافيه فسادهم عالم عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيه ملاحهم ونهاهم عافيه فسادهم عالمه عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيه صلاحهم ونهاهم عافيه فسادهم عالم عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيه صلاحهم ونهاهم عافيه فسادهم عالمه عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيه صلاحهم ونهاهم عافيه فيه المحارة عليهم ولكن أمرهم بما فيه عليهم ولكن أمرهم بما فيه عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيه في المحاركة الماركة المهم عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيه عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيه عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيهم عنه بخلا به عليهم ولكن أمرهم بما فيهم المحاركة المرهم به المحاركة المحارك

### فصل

ولهذا ذكر هذين الاصلين بعد هذا فذكر أن برهم وفجورهم الذي هو طاعتهم ومعصيتهم لا يزيد فى ملكه ولا ينقص وان اعطاءه اياهم غاية مايسألونه نسبته الى ماعنده أدنى نسبة وهذا بخلاف الملوك وغيرهم ممن يزداد ملكه بطاعة الرعية وينقص ملكه بالمصية واذا أعطى الناس مايسألونه أنفذ ماعنده ولم يغنهم وهم فى ذلك يبلغون مضرته ومنفعته وهو يفعل مايفعله من احسان وعفو وأمرونهى لرجاء المنفعة وخوف المضرة فقال ياعبادى لو أن أولكم وآخركم وانسكم وجنكم كانوا على أتتى قلب رجل منكم مازاد ذلك فى ملكى شيئا ياعبادى لو أن أولكم وآخركم وانسكم وجنكم وآخركم وانسكم وجنكم فاخركم وانسكم وجنكم النوا على أتتى قلب رجل منكم مازاد ذلك فى ملكى شيئا ياعبادى لو أن أولكم وآخركم وانسكم وجنكم وآخركم وانسكم وجنكم وانسكم وجنكم وانسكم وجنكم فلا تزداد بطاعتهم ولاتنقص بمعصيتهم شيئا اذ ملكه وهو قدرته على التصرف فلا تزداد بطاعتهم ولاتنقص بمعصيتهم

كما تزداد قدرة الملوك بكثرة المطيعين لهم وتنقص بقلة المطيعين لهم فان ملكه متعلق بنفسه وهو خالق كل شيء وربه ومليكه وهو الذي يؤتى الملك من يشاء وينزع الملك من يشاء والملك قد يراد به القدرة علي التصرف والتدبير ويراد به نفس التدبير والتصرف ويراد به المملوك نفسه الذى هو محل التدبير ويراد به ذ لك كله وبكل حال فليس بر الابرار وفجور الفجار موجبا لزيادة شيء من ذلك ولا نقصه بل هو بمشيئته وقدرته يخلق مايشاء فلوشاء أن يخلق مع فجور الفجار ماشاء لم يمنعه من ذلك مانع كما يمنع الملوك فجوررعاياهم التي تعارض أوامرهم عما يختارونه من ذلك ولو شاء ان لا يخلق مع بر الابرارشيئا عما خلقه لم يكن برهم محوجاله الى ذلك ولا معينا له كما يحتاج الملوك ويستعينون بكثرة الرعايا المطيعين ه

### فعمل

ثم ذكر حالهم فى النوعين سؤال بره وطاعة أمره اللذين ذكرهما فى الحديث حيث ذكر الاستهداء والاستطعام والاستكساء وذكر الغفران والبر والفجور فقال لو أن أولكم وآخركم وانسكم وجنكم كانوا فى صعيد واحد فسألونى فأعطيت كل انسان منهم مسألته ماقص ذلك مما عندى الاكما ينقص المخيط اذا دخل البحر والخياط والمخيط ما يخاط به اذ الفعال والمفعل والمفعل من صيغ الآلات التى فعل بها كالمسعر والحلاب والميشار \*

فبين أن جميع الخلائق اذا سألوا وهم فى مكان واحد وزمان واحد فأعطى كل انسان منهم مسألته لم ينقصه ذلك مما عنده الا كما ينقص الخياط وهى الابرة اذا غمس فى البحر. وقوله لم ينقص مما عندى فيه قولان أحدهما أنه يدل على أن عنده أمورا موجودة يعطيهم منها ماسألوه اياه وعلى هذا فيقال لفظ النقص على حاله لان الاعطاء من الكثير وان كان قليلا فلا بد أن ينقصه شيئا ما ومن رواه لم ينقص من ملكى يجمل على ماعنده كما فى هذا اللفظ فان قوله مما عندى فيه

تخصيص ليس هو فى قوله من ملكي وقد يقال المعطى اما ان يكون أعيانا قأمة بنفسها أوصفات قأممة بغيرها فأما الاعيان فقد تنقل من محل الى محل فيظهر النقص فى المحل الاول وأما الصفات فلا تنقل من محلها وان وجد نظيرهافى محل آخر كما يوجد نظير علم المعلم في قلب المنعلم من غير زوال علم المعلم وكماينكلم المتكلم بكلام المتكلم قبله من غير انتقال كلام المتكلم الاول الى الثاني وعلى هذا فالصفات لاتنقص مما عنده شيئًا وهي من المسئول كالهدي وقد بجاب عن هذا بانه هو من المكن في بعض الصفات ان لايثبت مثلها في المحل الثاني حتى تزول عن الاول كاللون الذي ينقص وكالروائح التي تعبق بمكان وتزول كما دعا النبي صلى الله عليه وسلم على حمى المدينة أن تنقل الى مهيعة وهي الجحفة وهل مثل هذا الانتقال بانتقال عين العرض الاول أو بوجود مثله من غير انتقال عينه فيه للناس قولان اذ منهم من يجوز انتقال الاعراض بل من بجوز أن تجمل الاعراض أعيانا كما هو قول ضرار والنجار وأصحابهما كبرغوث وحفص الفرد لكن ان قيل هو بوجود مثله من غير انتقال عينه فذلك يكون مم استحالة العرض الا وفنائه فيمدم عن ذلك المحل ويوجد مثله فى المحل الثانى والقول الثانى أن لفظ النقص هنا كلفظ النقص في حديث موسى والخضر الذي في الصحيحين من حديث ابن عباس عن أبي بن كعب عن النبي صلى الله عليه وسلم وفيه أن الخضر قال لموسى لما وقع عصفور على قارب السفينة فنقر فى البحر فقال ياموسى مانقص على وعلمك من علم الله الاكما نقص هذا العصفور من هذا البحر ومن المعلوم ان نفس علم الله القائم بنفسه لايزول منه شيء بتعلم العباد وانما المقصود أن نسبة على وعلمك الى علم الله كنسبة ماعلق بمنقار العصفور الى البحر ومن هذا الباب كون العلم يورث كقوله العلماء ورثة الانبياء ومنه قوله ( وورث سليمان داود ) ومنه توريث الكتابأيضا كقوله (ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا )ومثل هذه العبارة من النقص ونحوه تستعمل في هذا وانكان العلم الاول ثابتا كما قال سعيد بن المسيب لقتادة وقدأقام عنده أسبوعا سألهفيه مسائل عظيمة حتىءجب من حفظه وقال نزفتني ياأعمي وانزاف القليب ونحوه هورفع مافيه

۱ ـ الغل ۱٦ ۲ ـ فاطر ۳۲

بحيث لايبقي فيه شيء ومعلوم أن قتادة لو تعلم جميع علم سعيد لم يزل علمه من قلبه كما يزول الماء من القليب لكن قد يقال التعليم أنما يكون بالكلاموالكلام يحتاج الى حركة وغيرها بما يكون بالمحل وبزول عنه ولهذا يوصف بأنه بخرج من المتكام كماقال تعالى (كبرت كامة تخرج من أفواههم إن يقولون الأكدبا) ويقال قد أخرج العالم هذا الحديث ولم يخرج هذا فاذا كان تعليم العلم بالكلام المستلزم زوال بعض مايقوم بالحجل وهذآ نزيف وخروج كانكلام سعيد بن المسيب على حقيقته ومضمونه أنه في تلك السبع الليالي من كثرة ماأجابه وكامه ففارقه أمور قامت به من حركات وأصوات بلُّ ومن صفات قأعة بالنفس كان ذلك نزيفا ومما يقوى هذا المني أن الانسان وان كان علمه في نفسه فليس هو أمر الازما للنفس لزوم الألوان للمتلونات بل قد يذهل الانسان عنه ويغفل وقد ينساه ثم يذكره فهو شيء بحضر تارة ويغيب أخرى واذا تكلم به الانسان وعلمه فقد تكل النفس وتدبي حتى لايقوى على استحضاره الا بعد مدة فتكون في تلك الحال خالية عن كال تحققه واستحضاره الذي يكون به العالم عالما بالفعل وان لم يكن نفس مازال هو بعينه القائم في نفس السائل و المستمع ومن قال هذا يقول كون التعليم يرسخ العلم من وجه لاينافي ماذكرناه واذا كان مثل هذا النقص والنزيف معقولا في علم العبَّاد كان استعال لفظ النقص في علم الله بناء على اللغة الممتادة في مثل ذلك وان كان هو سبحانه منزها عن اتصافه بضد العلم بوجه من الوجوه أو عن زوال علمه عنه لكن فى قيام أفعال به وحركات نزاع بين الناس من المسلمين وغيرهم وتحقيق الا مر أن المراد ماأخذ على وعلمك من علم الله ومانال على وعلمك من علم الله وماأحاط على وعلمكمن علم الله كما قال (ولا بحيطون بشيء من علمه الا بما شاء) الا كا نقص أو أخذ أو نال هذا العصفور من هذا البحر أي نسبة هذا الى هذا كنسبة هذا الى هذا وان كان المشبه به جسما ينتقل من محل الى محل ويزول عن المحل الاول وليس المشبه كذلك فان هذا الفرق هو فرق ظاهر يعلمه المستمعمن غير التباس كاقال صلى الله عليه وسلم « انكم سترون ربكم كاترون الشمس والقمر » فشبه الرؤية بالرؤية وهىوان كانت متعلقة بالمرثى في الرؤية المشبهةوالرؤية المشبه بها

١ - الكهف ٥
 ٢ - البقرة ٥٥٥

لكن قد علم المستمعون أن المرئى ليس مثل المرثى فكذلك هنا شبه النقص بالنقص وان كان كل من الناقص والمنقوص والمنقوص منه المشبه ليسمثل الناقص والمنقوص والمنقوص منه المشبه به ولهذا كل أحد يعلم أن المعلم لايزول علمه بالتمليم بل يشبهونه بضوء السراج الذي يحدث يقتبس منه كل أحد ويأخذون ماشاءوا من الشهب وهو باق بحاله وهذا تمثيل مطابق فان المستوقد من السراج يحدث الله في فتيلته أو وقودة نارا من جنس تلك النار وان كان قد يقال انها تستحيل عن ذلك الهواء مع أن النار الاولى باقية . كذلك المتعلم يجعل في قلبه منسل علم المعلم مع بقاء علم المعلم ولهذا قال على رضي الله عنه العلم يركو على العمل أو قال على التعليم والمال ينقصه النفقة وعلى هذا فيقال في حديث أبي ذر ان قوله مما عندي وقوله من ملكي هو من هذا الباب وحيننذ فله وجهان أحدها ان يكون ماأعطاهم خارجًا عن مسمى ملسكه ومسمى ماعنده كما أنعلم الله لا يدخل فيه نفس علم موسى والخضر والثاني أن يقال بل لفظ الملك وما عنـ ٥٠ يتناول كل شيء وما أعطاهم فهو جزء من ملكه ومما عنده ولكن نسبت الى الجلة هذه النسبة الحقيرة وتما يحقق هذا القول الثاني أن الترمذي روى هذا الحديث من طريق عبد الرحمن بن غنم عنأبي ذر مرفوعا فيه ولوأن أولي وآخركم وإنسكم وجنكم ورطبكم ويابسكم سألوني حتى تنتهي مسألة كل واحد منهم فأعطيتهم ماسألوني مانقص ذلك مما عندي كمغوز إبرة لوغمسها أحدكم في البحر وذلك أبي جواد ماجد واجد عطائي كلام وعذابي كلام أما أمرى لشيء اذا أردته أنأقول له كن فيكون » فذكر سبحانه أنعطاءه كلام وعدابه كلام يدل على أنه هو أراد بقوله من ملكي ومما عندي أي من مقدوري فيكون هذا في القدرة كحديث الخضر في العلم والله أعلم و يؤيد ذلك أن في الفظ الآخر الذي في نسخة أبي مسهر لم ينقص ذلك من ملكي شيئًا الاكما ينقص البحر وهذا قد يقال فيه أنه استثناء منقطع أى لم ينقص من ملكي شيئا لكن يكون حاله حال هذه النسبة وقد يقال بل هو تام والمعنى على ماسبق،

(م ٢٧- ج ٢ مجموعة الرسائل المنيوبة)

## ﴿ فصل ﴾

ثم ختمه بتحقیق مابینه فیه من عـدله واحسانه فقال « یاعبادی آنما هی أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم اياها فمن وجد خيرا فليحمد الله ومن وجد غـير ذلك فلا يلومن الا نفسه فبين أنه محسن الى عباده فى الجزاء على أعمالهم الصالحة احسانا يستحقبه الحمد لانه هو المنعم بالامر بها والارشاد اليها والاعانة عليها ثم احصامها مم توفية جزائها فكل ذلك فضل منه واحسان اذكل نعمة منه فضل وكل نقمة منه عدل وهو وان كان قد كتب على نفسه الرحمة وكان حقاعليه نصر المؤمنين كما تقدم بيانه فليس وجوب ذلك كوجوب حقوق الناس بعضهم على بعض الذي يكون عدلالافضلا لانذلك أعا يكون لكون بعض الناس أحسن الي البعض فاستحق المعاوضة وكان احسانه اليه بقدرة الحسن دون المحسن اليه ولهذا لم يكن المتعاوضان ليخص أحدهما بالتفضل على الآخرلنكافئهما وهو قد يين في الحديث أن العباد لم يبلغوا ضره فيضرره ولن يبلغوا نفعه فينفعوه فامتنع حينتذأن يكون لاحد من جهة نفسه عليه حق بل هو الذي أحق الحق على نفسه بكلماته فهو المحسن بالاحسان وباحقاقه وكتابته على نفسه فهو فى كتابة الرحمة على نفسه واحقاقه نصر عباده المؤمنين ونحوذلك محسن احسانا معاحسان فليتدبر اللبيب هذه التفاصيل التي يتبين بها فضل الخطاب في هذه المواضع التي عظم فيها الاضطراب قمن بين موجب على ربه بالمنع أن يكون محسنا متفضلا ومن بين مسوى بين عدله واحسانه وماتنزه عنه من الظلم والمدوان وجاعل الجيع نوعا واحدا وكل ذلك حيد عن سنن الصراط المستقيم والله يقول الحقوهوبهدى السبيل .

وكا بين أنه محسن فى الحسنات منم أحسانه باحصائها والجزاء عليها بين أنه عادل فى الجزاء على السيئات فقال « ومن وجد غير ذلك فلا يلومن الا نفسه كما تقدم بيانه فى مثل قوله ( وما ظلمناهم ولكن ظلموا أنفسهم) وعلى هذا الاصل استقرت الشريمة الموافقة لفطرة الله الني فطر الناس عليها كما فى الحديث الصحيح الذى رواه البخارى عن شداد بن أوس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه

ـ هود ۱۰۱

قال « سيد الاستغفار أن يقول العبد اللهم أنت ربى لااله الا أنت خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت أعوذ بك من شر ماصنعت أبوء اك بنعمتك على وأبوء بذبى فاغفر لى فانه لا يغفر الذنوب الا أنت » ففى قوله أبوء لك بنعمتك على اعتراف بنعمته عليه فى الحسنات وغيرها وقوله وأبوء بذنبي اعتراف منه بأنه مذنب ظالم لنفسه وجهذا يصير العبد شكورا لربه مستغفرا لذنبه فيستوجب مزيد الخير وغفران الشر من الشكور الغفور الذي يشكر اليسير من العمل ويغفرالكثير من الزلل العمل ويغفرالكثير من الزلل العمل ويغفرالكثير من الزلل العمل ويغفرالكثير من الناس المستحديد المناسكة المستحديد من الناس العمل ويغفرالكثير من الناس المستحديد المناسكة المستحديد من الناسكة المستحديد المس

وهنا انتسم الناس ثلاثة أقسام في اضافة الحسنات والسيئات التي هي الطاعات والمعاصى الى ربهم والى نفوسهم فشرهم الذي اذا أساء أضاف ذلك الى القدر واء: ذر بان القدر سبق بذلك وأنه لاخروج له عن القدر فركب الحجة على ربه فى ظلمه لنفسه وان أحسن أضاف ذلك الى نفسه و نسى نعمة الله عليه في تيسير واليسرى وهذا ليس مذهب طائفة من بني آدم ولكنه حال شرار الجاهلين الظالمين الذين لاحفظوا حدود الامر والنهى ولاشهدواحقيقةالقضاء والقدر . كما قال فيهمالشيخ ابو الفرج بن الجوزي أنت عند الطاعة قدري وعند المصية جبري أي مذهب وافقهواك تمذهبت به وخير الاقسام وهو القسم المشروع وهو الحقالذيجاءت به الشريعة أنه اذا أحسن شكر نعمة الله عليه وحمداذا أنسم عليه بانجعله محسناولم يجمله مسيئا فانه فقير محتاج في ذاته وصفاته وجميم حركاته وسكناته الى ربه ولا حول ولا قوة الا به فلو لم يهده لم يهند كما قال أهل الجنة ( الحد لله الذي هدانا لهذا وماكنا انهتدي لولاأن هدانا الله لقد جاءت رسل ربنا بالحق) واذا أساء اعترف بذنبه واستغفر ربه وتابمنه وكان كاييه آدم الذي(قال ربنا ظلمناأ نفسنا وان لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين ) ولم يكن كابليس الذي قال إ أغويتني لأزينن لهم في الارض ولا غوينهم أجمين الاعبادك منهم المخلصين) ولم يحتج بالقدر على ترك مأمورٌ ولا فعل محظور مع أيمانه بالقدر خيره وشرموان الله خالق كل شيء وربه ومليكه وأنه ماشاء الله كان وما لم يشأ لم يكن وأنه يهدي من يشاء ويضل من يشاء ونحو ذلك وهؤلاء هم الذين أطاعوا الله في قوله في هذا

- الاعراف ٤٣ - الاعراف ٢٣

- الحجر ٣٩ ـ ٤٠

الحديث الصحيح و فن وجد خيرا فليحمد الله ومن وجد غير ذلك فلا يلومن الا نفسه ، ولسكن بسط ذلك وتحقيق نسبة الذنب الى النفس مع العلم بان الله خالق أفعال العباد فيه أسرار ليس هذا موضعها ومع هذا فقوله تعالى ( وان تصبهم حسنة يقولوا هذه من عند الله وان تصبهم سيئة يقولوا هذه من عندك قل كل من عند الله فما لمؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثًا ماأصا بك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فن نفسك ) ليس المواد بالحسنات والسيئات في هذه الاية الطاعة والماصي كما يظنه كثير من الناسحي يحرف بعضهم القرآن ويقرآ فن نفسك ومعلوم أن معنى هذه القراءة يناقض القراءة المتواترة وحني يضمر بعضهم القول على وجه الانكار له وهو قول الله الحق فيجل قول الله الصدق الذي يحمد ويرضى قولا للـكفار يكذب به ويذم و يسخط بالاضار الباطل الذي يدعيه من غيرأن يكون في السياق مايدل عليه \*

نم ان من جهل هؤلاء ظهم أن في هذه الاية حجة للقدرية واحتجاج بمض القدرية بها وذلك أنه لاخلاف بين الناس في أن الطاعات والمعاصى ســواء من جهة القدر . فمن قال أن العبد هو الموجد لفعله دون الله أو هو الخالق لفعله وأن الله لم بخلق أفعال العباد فلا فرق عنده بين الطاعة والمعصية . ومن أثبت خلق الافعال وأثبت الجبر أو نفاه أو أمسك عن نفيه واثباته مطلقا وفصل المعيي أو لم يفصله فلا فرق عنده بين الطاعة والمعصية فتبينأن ادخال هذه الآية في القدر في غاية الجمالة وذلك أن الحسنات والسيئات في الآية المراد به المسار والمضار دون الطاعات والمعاصي كما في قوله تعالى(و بلوناهم بالحسنات والسيئات لعلم مرجعون) وهو الشر والخبير في قوله (ونبلوكم بالشر والخير فننة) وكذلك قوله (ان تمسسكم حسنة تسؤهم وان تصبكم سيئة يفرحوا بها ) وقوله تعالى(وأبن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته ليقولن ذهب السيئات عني ) وقوله تعالى ( وما أرسلنا في قرية من نبي الا أخذنا أهلها بالبأساء والضراء لعلهم يضر عون تم بدلنا مكان السيئة الحسنة حتى عفوا وقالوا قد مس آباءنا الضراء والسراء فاخذناهم بفتة وهم لايشعرون ) وقوله تعالى (واذا جاءتهم الحسنة قالوا لنا هذه وأن تصبهم

۱ ـ النساء ۷۸ ـ ۷۹ ٢ ـ الاعراف ١٦٨ ٣ ـ الأنبياء ٣٥

٤ ـ آل عمران ١٢٠ ه ـ هود ۱۰

٦ ـ الاعراف ٩٤ ـ ٩٥

سيئة يطيروا بموسى ومن ممه ) فهــذه حال فرعون وملائه مع موسى ومن ممه كحال الكفار والمنافتين والظالمين مع عد وأصحابه داذا أصابهم نعمة وخير قالوا لنا هذه أو قالوا هذه من عند اللهوآن أصابهم عدابوشر تطيروابالني والمؤمنين وقالوا هذه بذنوبهم » وأما هو بذنوب أنفسهم لا بذنوب المؤمنين وهوسبحانه ذكر هذا في بيان حال الناكلين عن الجهادالذين يلومون المؤمنين على الجهاد فاذا أصابهم نصر ونحوه قالوا هذا من عند الله وان أصابتهم محنة قالوا هذه من عند هذا الذي جاءنا بالامر والنهي والجهاد قال الله تعالى (ياأيها الذين آمنوا خذوا حذركم) الي قوله (و إن منكم لن ليبطئن) الى قوله ( ألم تر الى الذين قيل لمم كفوا أيديكم وأقيموا الصلاة وآنوا الزكاة فلما كتب عليهم القتال اذافريقمنهم يخشون الناس كخشية الله أو أشــد خشية وقالوا ربنا لم كتبت علينا القتال الى قوله أينا تكونوا يدرككم الموت) وان تصبهم حسنة هؤلاء المذمومين يقولون هذه من عند الله وان تصبهم سيئة يقولوا هذه من عندكأى بسبب أمركونهيك قال الله تمالى ( فما لهؤلاء القوم لا يكادون يفقهون حديثًا ماأصابك من حسنة ) من نعمة (فم الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك )أى فبذنبك كما قال (وما أصابكم من مصيبة فبا كسبت أيديكم ) وقال (وان تصبهم سيئة بما قدمت أيديهم) وأما القسم النالث في هذا الباب فهم قوم لبسوا الحق بالباطل وهم بين أهل الايمان أهل الخير وبين شرار الناس وهم الخائضون في القدر بالباطل فتوم يرون أنهم هم الذين بهدون أنفسهم ويضلونها ويوجبون لها فعل الطاعة وفعل المعصية بغير إعانة منه وتوفيق للطاعة ولا خذلان منه فى المصية وقوم لايثبتون لانفسهم فعلا ولا قدرة ولاأمراءثم من هؤلاءمن يبخل عن الامر والنهى فيكون أكفرالخلق وهم فى احتجاجهم بالقدر متناقضون اذ لابد من فعل يحبونه وفعل يبغضونهولا بد لهم ولكل أحد من دفع الضرر الحاصل بأفعال المعتدين فاذا جعلوا الحسنات والسيئات سواء سيئة لم يمكنهم أن يذموا أحدا ولا يدفعوا ظالما ولا يقابلوا مسيئًا وان يبيحوا للناس من أنفسهم كل مايشتهيهمشته ونحو ذلك من الامور التي لايميش عليها بنو آدم اذ هم مضطرون الى شرع فيه أمر ونهي أعظم من

ـ الاعراف ١٣١

النساء ٧١

النساء ٧٢

النساء ٧٧

النساء ٧٨ - الايا

الشورى ٣٠

الروم ٢٦

اضطرارهم الى الاكل واللباس وهذا باب واسع لشرحه موضع غير هـذا واغا فيهناعلى مافى الحديث من الكلمات الجامعة والقواعد النافعة بنكت مختصرة تنبه الفاضل على مافى الحقائق من الجوامع والفوارق التي تفصل بين الحق والباطل في هـذه المضايق بحسب مااحتملته أوراق السائل والله ينفعنا وسائر اخواننا المؤمنين بما علمناه و يسلمنا ما ينفعنا و يزيدنا علما ولا حول ولا قوة الا بالله ولا ملجأ منه الا اليه له النعمة وله الفضل وله الثناء الحسن واستغفر الله العظيم لى ولجيع اخواننا المؤمنين والحد لله رب العالمين وصلى الله على محدو آله وسلم تسليما ه بحمد الله وحسن توفيقه قد تم الجزء الثالث من مجموعة الرسائل بحمد الله وحسن توفيقه قد تم الجزء الثالث من مجموعة الرسائل ومديرها محد منير الدمشقي من علماء الازهر المحموروصلى الله على نبينا محمو آله وسلم المحموروصلى الله على نبينا محمو آله وسلم



# فيرست الحزء الثالث من محموعه الرسائل المنبرية

لارد الى الامر الاول)

بيان ان هذا مثل عظيم ضربه الني صلى ٧٠ بعض فضائل الامام الشافعي رضي

٧١ فصل في صفة أهل العلم

بيان إن الحرص على المال نوعين وبيان ٢٧ تغير العلماء عما كان عليه السلف في الصدر الأول

٧٧ بيان أن قبض العلم بقبض العلماء

٧٣ بيان حال الصحابة في الفتوى عند نزول النازلة

۲۵ بیان حال أرباب الفتوی بعد عصر

الصحابة رضى الله عنهم وبيان حالهم في التقييد بعدتدوين المذاهب

٠ ماورد في نم طلبالعلم لنيروجهالله 🗛 يان ماوقع من الحلل في كتب المؤلفين

عصور التآخر بن ايسر منه في عصور المتقدمين

٣١ فصل في بيان ان تقليدامام من الا ممة

(الرسالة الاولى شرح حديث وماذئيان ١٩ ( الرسالة الثانية مختصم كتاب المؤمل جاثمان ارسلا في غنم » **)** 

> الله عليه وسلم لفساددين المسلم بالحرص الله عنه على المال والشرف في الدنياً

> > كلام السلف في ذم الحرص على المال

٣ الترهيب في الحرس على الدنيا

النوع الثاني من الحرس على المال

فصل في مضاوالحوص على شرف الدنيا

بيان حال من أحب الحرص على نفوذ ٢٤ كراهية البحث عما لم يقع الام

> بيان أن الصالحين احرس الناس على إ حداية الخلق

 القسم الثاني في بيان حال من طلب ٢٦ نم القول بالرأى في الدين الشرف والعلو على الناس بالامور الدينية ٧٧ ييان ان الحديث الصحيح مذهب الشافعي

١٧ كراهة الدخول على ألملوك والدنومنهم من الشافعية .

١٤ فصل في بان أن الحسر من على المال ٣٠٠ بيان أن الوقوف على الاحاديث في والشرف يفسدان دين المرء وفيه فوائد 

محفة

تعجب واستعاد والدليل على ذلك

سيدنا محمّد صلى الله عليه وسسلم من

ان المتأخرين قلدوامافيكتابي الشيرازي 🗛 الباب الثامن في ذكر الاسئلةوالاجوبة الجدلية من الكتاب العزيز . الاول

٥٠ فصل الحسكم تارة يملل بعلة واحدة متفردة وتارة بعلتين

٠٠ فصل وقد يعلق الحسكم بعلل كل علة تستقل بالحسكم

على الباب الثاني في بيان أن أول من سن ١٠٠ فصل تعليق الحكم على علة تقتضي النقيض الجدال هالملائكةعليه الصلاة والسلام ، ٦ فصل وقد تذكر صورة القياس وليس

٧٦ فضل ومثال قياس الشه

١٤ الباب الثالث في جدال الانبياء عليهم ٩١ فصل في الترجيح وهو دليل معتبر في الصلاة والسلام واولهم جدال نوح الشرع قدتكر روجوده في الكتاب في مواضع

موافقة ومفهوم مخالفة

٩٤ جدال اموسى عليه الصلاة والسلام ٩٧ فصل وقد سمى الله الشه التي ذكرها

اعه فصل في ذم التقليد والمقادين

ليس هو اتباع أقواله كلها وانما هوالجمع ١٥٥ الباب السادس في ذكر أدلة البعث في بينهاوبين ماثبت من الآثار والاخبار الكتاب العزيز

٣٧ بيان ان المتصبين لمذهب الشافعي لم٣١ فصل ليس لمنكر البعث شبهة الا مجرد عتثلوا ماأمر به امامهم

٣٣ الامر بالاجتهاد وكراهة التقليدوماورد ٥٤ الباب السابع في ذكر أدلة نبوة نبينا عن السلف في ذلك

> ٣٥ أشهر الكتب في مذهب الشافعي وبيان السكتاب العزيز والغزالي وتعصيما الخ

٣٧ فصل في بيان أن أعتاد الشافعي في السؤال المنع مذهبه كان على الكتاب والسنة الهم سؤال النقض

٣٧ فصل في فوائد حسنة

.٤ ( الرساله الثالثة في استخراج الجدل من القرآن الكريم)

٤٦ الباب الأول فيذكر الجدال والحجة

پیان از البلیس لمنه الله هو اول من سن بقیاس الخلافورك العناد

عليه السلام

وع جدال ابراهيم عليه الصلاة والسلام ٦١ فصل في المفهوم وهو قسمان مفهوم وحجاجه وله الائمقامات الغ

 الباب الرابع في ذ كر الادلة على وجود الـكفار أمثالاً الصانع سيحانه وتعالى

سحفة عر. فة ٩٣ فصل في جواز التجوز في الكتاب العزيز ٧٠ جامع ما جا في صلاة الليل ٧١ الياب الثاني في الصيام ٩٣ فصل والانكار بعد الاعتراف لايسمع ٧٧ ماجاء في صوم الحرم ٧٧ ماجاه في صام عاشوراه دلله ٩٣ فصل ومن لطائف الاجوبة الجدلية الخ ٧٧ ماجاء في صيام شعبان **٩٤ فصل ومن أنواع التجوز الخ** ٧٧ ماجاء في صيام رمضان ٩٤ فصل في المساكنة بالتشنيع المحمل ماجاً في صيام سنة أيام من شوال عُهُ فصل وما غير ي محرى المقابلة ٢٧٠ ما جام في الممل في عشر ذي الحجة ٩٤ فصل التخصيص في الذكر لايدل على ٧٠٠ ماجا في صيام يوم عرفة وثلاثة أيام من الاختصاص فيالحسكم كلشهر ويوم الاثنين عج فصل يتضمن ثلاث شه والحواب عنها ولا الناك الثالث في الصدقة • و فصل في الدليل على أن توبة الزنديق 😽 الباب الرابع في الدعام والذكر ما مقال عندالقيام من النوم لاتقل ٩٦ (الرسالة الرابعة كفاية التعبدو تحفة التزهد) ١٧٧ مايقال عند خول الحلاء ٧٦ البالاول في السلاة إ ما يقال بعد الفر اغمن الوضوء مايقال عندالخروج الى الصلاة ٧٧ ماجا في فضل الصلاة ٧٨ ماجاه في فضل الصلاة لاول وقتها مايقال عندالصاح م ماجامق فضل الجاعة مايقال عند ساع الإذان مايقال بمدالتسليم من الصلاة ماجاء في ركنتي الفحر من الفضل ٨٠ ماجا في فضل المحافظة على الفجر والمصر ٨٠ ما يسبح به في الايام و فضل التسبيح ٨١ مايقال عند القيام من المجلس ٩٩ ماجاه في صلاة الضحي ٩٩ ماجاه فيعددسلاة الضحي ٨١ ما مقال عند المساء ٩٩ ماجاء في الصلاة في ارتفاع الضحى ٨١ مايقال عند النوم وأخذ المضجع ٨٧ فصل في الصلاة على النبي عَلَيْكُ واستحرار الشمس ٧٠ ماجا فيمن صلى فريوم ثنتي عشر ركعة الهر (الرساله الحامسة ارشاد السائل الى (م ۲۲ - ج ۲ مجموعة الرسائل المنرية)

اليوت الخ

صحفة دلائل المسائل) على الصفة التي يستعملها كثير من الناس ام لا الدليل على انالمقلد لايجوز ان يتولى (الرسالةالسادسة معنى قول الامام القضاء المطلبي اذا صح الحديث فهومذهبي ) بيانان الاعراب الذين لايفعلون بيان ان الحديث اذاصح فهو مذهب شيئًا من الشرعيات الانجرد التكلم ٩٨ الشافعي بالشهادة هلهمكفار أملا ٨٩ بيان ماقيل في العصاة من أهل بيت ١٠١ تفصيل ابن الصلاح في جواز عمل الفقيه الشافعي بحديث لميأخذبه أمامه النبوةهل يدخلون الحنةعل كل حال ۱۰۲ بیان أن ماقاله ابن الصلاح لیسرردا<sub>.</sub> تكر عالممأملا لما قاله الشافعي ولكنهيان لصعوبة بيانمذهب أهل الحق في شأن ماشحر هذا المقام بين الصحابة في الحلافة وما يترتب عليها ٩١ بيان حكم العادات الحارية في بعض ١٠٥١ فصل في معنى كلام الامام مالك أنما أنا بشر أخطىء وأصيت الخ البادان من الاجتماع في المساجد لتلاوة ١٠٧ بيان ماانتقد على الامام مالك والجواب القرآنعلي الاموات الخ ٩٧ حكم الحلف بغير الله ٧٧ حكم شعرالرأسهل يسن تبقيته أملا ١١٠ بيان شروط العمل بخبر الاحاد عند الحنفة ٩٣ حكرالارض التي فيها آثار ملك متقادمة ولا يد عليها في الحال ولا يعسرف ١١٤ فصل وأما المالكة فقالوابتقديم عمل أهل المدنية مالكها ولعض الناس أوضاع شرعة ١١٤ فصلوقال آخرون اجماع أهل الكوفة تفد أن له ملسكا فيها هل مجوز تأديب الرعايا مالمال اذاحصل من أحدهم قتل أو نحوم أم لا يجوز ١٥١ (الرسالة السابعة خلاف الامتفي العبادات ٩٥ حكم العمائر المستجدة في الحرم الشريف ومذهب أهل السنة والجاعة) كالمقامات والمنارات وكذا التعلية في ١١٥ قاعدة في صفات العبادات الظاهرة

٩٦ حكم شجرة التنباك هل يجوزاستمالها ١١٥ بيان انواع الفسادالتي حصلت بسبب

التي حصل فيها تنازع بين الامة

التنازع الاول والثاني والثالث

١١٦ الرابع التفرق والاختلاف

١١٧ الخامس شك كشيرمن الناس وطعنهم

في كثير ممااتفق عليهأهل السنةوالجماعة ١١٩ بيان القرائن الدالة على انتفاء الاحاديث

المكذوبةبوجوهالاول الخ

١٧٠ الوجه الثاني

١٧٠ الوجه الثالث

١٧٠ الوجه الرابع

٩٧٨ فصل في بيان الطريق لزوال الحلاف وذلك بدأن أصلين الجماعه والسنة

١٢٨ الاصل الاول الجماعة وقد أطنب في بيانه

١٢٥ الأصل الثاني السنة

١٧٨ ﴿الرَّسَالَةُ النَّامَنَةُ فِي تُوحِدُالِمَةٌ وتُعدُدُ الشرائع وتنوعهاوتوحد الدين الملي ١٥٨ فصل ونحننذ كرفي ذلك أصولا الخ دون الشرعي)

> ١٢٨ فصل في توحد الملة وتعدد الشرائع وقد ذكر كل مايتعلق به من الادلة القرآنية

١٧٨ فصل في بيان أن اهل الاسلام هم اهل ١٦٥ فصل مذاهب الا ممة تؤخذ من الوفاق وأن أهل البدع والكفر هم اهل الاختلاف

١٣٦ بيانمايسوغفيهالاختلاف في الاجتهاد ١٦٥ بيان السماع الذي شرعه الله لعباده

حصل فيها نزاع بيين الامةفي الرواية ﴿ والرأى

١٤٦ فصل اذا تبين بعض ماحصل فيهذا الاختلاف والتفرقمن الفساد فنحن نذكر طريق زوال ذلك وبيات ماهو الواجب في الدين وذلك ببيان الاصلين الجماعة والسنة. اما الجماعة الخ ١٤٩ الاصلالثاني السنة

١٥١ قاعدة في ان الاعتقادات قد تؤثر في الاحكام

مه فصل اذا تبين هذا فمن الناس من صار في طرفي نقيض فحكي عن بعض السوفسطائية إن العقائد مؤثرة في الاعتقاد وان الاشياء لاحقائق لهاالخ ١٥٦ فصل المتحقق ان الاحكام والاقوال والاعتقادات نوعان

٧٧٧ فصل واما الاحكام والاعتقادات والاقوال العملية التي يتبعها المحكوم فهيى الامروالنهي والتسحين والتقبيح

اقوالهم دون افعالهم ١٦٥ ( الرسالة التاسعة في السماع والرقص)

• ١٤ قاعدة في صفات العبادات الظاهرة التي ١٦٩ واما سهاع المسكاء والتصدية فهو سهاع المشركين

الله الله علم بالاضطرار دين

صحفة

لم يشرع لصالحي امته وزهادهم ان يجتمعواعلى ساع الابيات الملحنة

١٧٧ بيان أن مسالة السماع اختلف فيها ١٨٩ بيان أن اتخاذالتصفيق والغناء والضرب المتاخرون وانالسماع الذي يفعلة اهل الربابات لاصلاح القلوب يصد عن ١٩٢ فصل نافع لم تدبره في قوله تعالى استماع القرآن وتدبرهويفسد الروح والقلب

> ١٧٤ بيان ان الاصل هوالاعتصامبالكتاب والسنة

١٧٥ بيان أنه صلى الله عليــه وسلم لم يترك ١٩٧ بيان أن معرفة القفطرية وهومـحث شيئا يقرب الى الله الابينه

١٧٦ بيان أنه لفصل النزاع في مسالة السهاع ٢٠٧ نعب طوائف من النظار الى ثلاث قواعد مهمة

١٧٦ القاعدة الاولى الخ

١٧٦ القاعدة الثانية

١٧٧ القاعدة الثالثة

١٧٧ كلام شيخ الاسلام ابن تيمية في فصل الحطاب في هذا الباب

١٧٧ مايياحماعه ومالاياح

١٨٠ أدلة من اباح السماع

١٨٢ الجواب عما تقدمهن الادلة

۱۸۰ بیان انکثیرامی المتاخرین من اهل الحديث والفقه والتصوف اذا صنفوا . ٧٩ اقوال العلماء في الظلم المنفي وتحقيق في باب ذكروامافيممنالغشوالسمين

الاسلام أن الني صلى الله عليه وسلم ١٨٧ فصل من زعم أن الملائكة والانساء تحضر عند سماع المكاء والتصدية فهو كاذب

طريقا إلى الله ليسمن دين الاسلام (فطرة الله التي فطر الناس عليها) ويبان مذاهب العلماء في تفسير الفطرة والراجح منها

١٩٦ الكلام على تسبيح الجمادات

نقيس

معرفة الله واحبة ولا طريق اليهاالا بالنظر واختلفوا فيالنظر

٧٠٧ (الرسالةالعاشرة في شرح حـــديث ابى ذر رضى الله عنــه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ربه تبارك وتعالى(ماعبادى انى حرمت الظلم على نفسي) النع)

١٨٠ بيان ان الرقص لم يامر به الله ولا رسوله ٧٠٦ بيان اختلاف العلماء في تفسير الظلم ٧٠٩ بيان أن انتفاع الميت بالسادات الدنية من ألحى لاينا في قوله تعالى ( وان ليس للانسان الاماسمي) المقام في ذلك

في ملكه وأن فجورهم ومعصبتهم لا ينقص من ملك

٧٧٧ بيان أن كل خير في المدل وكل شر ٧٣٨ فصل في بيان أن العباد لو سألواربهم في زمان واحد فاعطى كل واحد مسالته مانقص ذلك بما عنده الخ ۲۹۷ فصل فی معنی قوله ( باعبادی انما هي اعمال يم احصيها لكم ثم اوفيكم اناها)

٧٤٧ انقسام الناس ثلاثة اقسام في اضافة الحسنات والسئات الترهي الطاعات والمعاصي الى ربهم والى نفوسهم ٧٤٤ بيانان قوله تعالى (ماأصابك منحسنة فمن الله) لايصلح أن يكون دليلا للقدرية

تم الجزء الثالث

٧١٧ تفسير قوله ( وجعلته بينكم محرما فلا تظالم ار

في الظلم

٧٧٤ فصل في بيان ان العبادلا يقدرون على جلب **خیر ولا دفع ضر الا** بتیسیر اللهوالكلام على المنافع والمضار

۲۲۹ فصل في معنى قونه ( ياعبادى كلكم جائع الآمن اطعمته فاستطعموني اطعمكي

۲۳۷ فصل فی معنی قوله ( باعبادی کلیکم ضال الا من هديته)

۲۳۷ فصل فی معنی قوله ( یاعادی انکم لن تبلغوا ضرى فتضروني)

٧٣٧ فصل في بيان أن برهم وطاعتهم لايزيد



شرح حامع تبا العامض الم من معنى في رواينه ومهارية ومابن بغي في رواينه ومهارية

( للامام الحافظ أبي عمر يوسف بن عبد البر النمرى ) ( القرطى الأندلسي )



للامام الملامة الحافظ الفقيه الاصولى المجتهد القدوة شيخ الاسلام تق الدين أبي الفتح الشهير بابن دفيق الميد

# ارتنا الفرادي المنافرة المناف

للامام المجتهد الملامة الربانى قاضى قضاة القطر البمانى محمد بن على بن محمد الشوكانى ( صاحب نيل الأوطاروغــــيره )

المنتجازة المنتج

( للامام الورع المتقن أبى زكريا محى الدبن النووى جزء ﴿ )





## الجزء الثالث يشتمل على ١٠ رسائل

(١) شرح حديث « ماذئبان جائمان أرسلا في غنم » الخ للحافظ ابن رجب (٢) المؤمل للرد إلى الأمر الأول للغلامة ابن أبي شامة . (٣) استخراج الجدال من القرآن الكريم لابن الحنبلي . (٤) كفاية التعبد وتحفة التزهد للحافظ المنذري . (٥) ارشاد السائل إلى دلائل المسائل للعلامة الشوكاني . (٦) معنى قول الإمام المطلبي إذا صح الحديث فهو منهي للسبكي . (٧) خلاف الأمة في العبادات ومذهب أهل السنة والجماعة . (٨) في توحد الله وتعدد الشرائع وتنوعها . (٩) رسالة في السماع والرقص والكلام على حديث يولد المولود على الفطرة . (١٠) شرح حديث أبي ذر الأربعة للإمام ابن تبية .

(عنيت بنشرها وتصحيحها والتعليق عليها للمرة الأولى سنة ١٣٤٦ هـ) إدارة الطباعة المنيرية

توزيسع

دار الكامة الطيبة القاهرة مكتبة طيبة الرياض



للامام المحدث الحافظ الفقيه المجتهد ابى بكر احمد بن الحسبن البيهفى صاحب السنن الكبرى المتوفى سنة ٤٥٨

﴿ تأليف ﴾ الشيخ الامام أبي جعفر عمر القزويني المتوفى سنه ١٩٩

## النبالخالفة

الحمد لله رب العالمين ، والسلام (١) على سيد المرسلين ، وخاتم النبيين ، وقائد النر المحجلين ، محمد المبعوث الى الخلق أجمين ، وعلى آله الطيبين ، وصحبه الطاهرين ، وأمته المتقين ، وأزواجه أمهات المؤمنين ،

وبعد ففد تكرر من سيدنا ومولانا نادر بلاده و وناصح عباده و وعلامة زمانه و أعجوبة أوانه و شمس الملة والدين و محمد بن القاسم بن أبي البدر بن الملحي المزى الفقيه و المحدث الواعظ و أدام الله توفيقه و وجعل السعادتين صاحبه ورفيقه و عدة مكتوبات من واسط الى بغداد في السؤال عن عدد شعب الايمان حيث ورد في صحيح البخارى ومسلم من حديث أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال (٢) الايمان

<sup>(</sup>١) هكذا بحذف الصلاة ولعلها سقطت من أيدى النساخ

<sup>(</sup>۲) اعلم أن هذا الحديث رواه البخارى فى صحيحه بلفظ الايمان بضع وستون شعبة والحياء شعبة من الايمان ولم تختلف الطرق عن أبى عامر شيخ البخارى فى ذلك :و تابعه الحانى عن سليمان بن بلال :وأخرجه أبوعوانة من طريق بشر بن حمروعن سليمان بن بلال فقال بضع وستون أو بضع وسبعون وهكذا وقع التردد أيضا فى رواية مسلم من طريق سهيل: ورواه أصحاب الدنن

بضع (١) وستون أو بضع وسبعون شعبة (٢) أعلاها أو فأرفعها أو فأفضلها على اختلاف الروايات. قول لااله الاالله وأدناها إماطة الاذى عن الطريق والحيا، شعبة من الاعان وانه بصدد احاطة علمه بتفصيلها عددا: وتأخر الجواب لأسباب وعوارض \*

فين طال الزمان \* وكثرالتكرار \* أحضر كتاب شعب الايمان للامام الحافظ الفقيه أبى بكر أحمد بن الحسين البيهق ست مجلدات لنقلها بذاتها فوجدتها متفرقة فى جيمها لم يجمعها أولا فى الخطبة ولا فى المجلد الاول : ثم اعتنى بتفاصيل شروحها لكن فرقها فى جميع الكتاب فدعته الضرورة الى أن يجمعها من مجموعها . ويجملها مختصرة كرؤس المسائل : ويقنع باستدلال آية من كتاب الله : أو بحديث

الثلاثة من طريقه. فقالوا بضع وسبعون من غير شك \*ولا بي عوانة في صحيحه من طريق ست وسبعون أو سبع وسبعون . وترجح رواية البخارى بأن المدد فيها متيقن وما عداها فشكوك فيه . وعلى الرواية الثانية درج المصنف . (١) والبضع بكسر الباءوحكي فتحها لغة \* عدد مبهم مقيد بما بين الثلاث الى التسع كا جزم به القزاز ورجحه الحافظ ابن حجر \* وقال ابن سيده الى المشر وقيل من واحد الى تسمة .

<sup>(</sup>٢) والشعبة بضم الشين هي القطعة والفرقة وهي واحدة الشعب أي أغصان الشجرة والمراد منها في الحديث الخصلة أو الجزء أي ان الأيمان ذو خصال متمددة \* قال القاضي عياض تكلف جاعة حصر هذه الشعب بطريق الاجتهاد. وفي الحكم بكون ذلك هو المراد صعوبة ولا يقدح عدم معرفة حصر ذلك على التفصيل في الايمان اه. وقد خصها الحافظ ابن حجر وأوردها في الفتح لولا التطويل لذكرتها.

من أصح ماروى فيه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم : وربما زاد فى بمض الشعب آية أو آيات : أوحديثاً أو كلمات : أو حكايات : أو يبتاً أو أبيات : لم يذكرها \* وقد بوبها سبمة وسبمين بابا \*

أنبأنا بجميعها وجميع الكتاب المنقول هذا منه جاعة : منهم الشيخ العالم سيد العراق أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عر المقرى البغدادى بها : والقاضى أبو الفضل سليان بن حزة بن أحمد المقدسى من دمشق قالوا جيماً أنبأ الشيوخ الرواة أبو محمد الانجب بن أبى السعادات بن محمد بن عبد الرحمن الجامى وأبو العباس أحمد بن يعقوب بن عبد الله المارستاني، وأبو القاسم على ابن الحافظ أبى الفرج عبدالرحمن بن على ابن محمد الجوزى و قالوا جيما و أنبأ أبو حفص عمر بن احمد بن عمر الزنجاني في سفر (١) سنة اثنتين وستين وخمس مائة و قال أخبرنى الشيخ أبو الحسن عبيد الله بن محمد بن الامام الحافظ أبى بكر أحمد ابن الحسين بن على البيهتي قال اخبرنى جدى الامام أبو بكر

ح (٢) وأخبرناها عاليا عدداً مسند الوقت أبو الحسن على بن أحمد بن عبد الواحد المقدسي أجازة عامة ان لم يكن خاصة . قال أخبرنا حافظ بغداد أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد الجوزى ومفتى خراسان أبو سعد عبد الله ن أحمد بن عمر الصفار النيسابورى أجازة خاصة : قالا أنبأنا أبو القاسم زاهر بن طاهر بن محمد الشحاى

<sup>(</sup>۱) سفر بالتحريك اسم مكان (۲) هذا الحرف علامة التحويل كما فى كتب الحديث

وجماعة : قالوا أنبأنا الامام الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقى رحمة الله عليهم أجمعين

قال (الاول) الا عان بالله عن وجل لقوله تعالى (والمؤمنون كل آمن بالله) ( يا أيها الذين آم نوا آمنوا بالله) ثم ساق فيه حديث أبي هريرة رضى الله عنه المتفق عليه في الصحيحين ، أمرت (١) أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا الله الا الله فن قال لا اله الا الله فقد عصم مني نفسه وماله الا بحقه وحسابه على الله وحديث عثمان بن عفان رضى الله عنه في صحيح مسلم ، من مات وهو يعلم ان لا اله الا الله دخل الجنة .

(الثاني) الايمان برسل الله عن وجل صلى الله عليهم أجمين وسلم لقوله تمالى (والمؤمنون كل آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله)

ولحديث عمر بن الخطاب رضى الله عنه فى الصحيحين فى سؤال جبرائيل ، الاعان ان تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله . الحديث ( الثالث ) الاعان بالملائكة للآية والحديث المذكورين

(الرابع) الاعان بالقرآن لقوله تمالى (يا ايها الذين آمَنُوا آمِنُوا بالله ورسوله والكتاب الذيك نزل على رسوله) والآية والحديث المذكورين أيضاً

ـ البقرة ۲۸۵ ـ النساء ۱۳٦

<sup>(</sup>۱) بصيغة المجهول فالآمر هو الله تمالى واذا قال الصحابى ذلك فهم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره وضمير بحقه راجع الى الاسلام المفهوم من قوله لا اله الا الله . وفي رواية لمسلم الابحقها أي الشهادة وقوله وحسابه على الله . معناه فيما يُسر به من الكفر والمماصى . فانا نحكم عليه بالاسلام ونؤآخذه بحقوقه بحسب ما يقتضيه ظاهر حاله والله سبحانه وتمالى يتولى حسابه

(الحامس) الاعان بأن القدر خيره وشره من الله عن وجل لقوله تمالى (قل كل من عندالله) ولحديث أبي هريرة في الصحيحين هاحتج آدم وموسى فقال موسى يا آدم أنت أبونا خيبتنا (١) وأخرجتنا من الجنة فقال له آدم ياموسى اصطفاك الله بكلامه وخط لك التوراة بيده (٢) أتلومني على أمر قدره الله على قبل أن يخلقني بأربعين سنة قال فحج آدم موسى ه

وبالاسناد المذكور انشدنا الامام أبو بكر البيهتي قال انشدني أبو الفوارس جنيد بن أحمد الطبري

العبد ذو ضجر والرب ذو قدر ، والدهر ذو دولوالرزق مقسوم والحير أجم فيما اختار خالقنا ، وفى اختيار سواه اللوم والشوم (السمال س) الاعان باليوم الآخر لقول الله تمالى (قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر). قال الحليمي ومعناه تصديق

۱ ـ النساء ۷۸ ۲ ـ التوبة۲۹

<sup>(</sup>١) أي أوقعتنا في الخيبة وهي الحرمان

<sup>(</sup>٢) هذه الكلمة وما شابها ممايوهم الجارحة الحسية يجبأن تبقى على ظاهرها بدون تأويل ولا تصحيف ولا تحربف و تؤمن بها جاء فى الكتاب والسنة من هذا القبيل . وتقوض ممناه الى البارى تمالى وأنه ليس كمنه شي واقتد بسلفك الصالح ولا تكن عبها فتشبه ولا معطلافتننى ولا جهميافتا ول ولا تبحث فى هذا و تجمله شركا تصيد به من أغررته بطلاوة كلامك و شقشقة لسانك لتلبيس المليس عليك و تحسينه لك و تبتنى بذلك إضلال الناس و تشكيكهم فى دينهم قال الله تمالى (فاما الذين فى قلوبهم زيغ فيتبمون ما تشابه منه ابتفاء الفتنة وابتفاء تأويله وما يما تأويله إلا الله والراسخون فى العلم يقولونى آمنابه كل من عند ربنا)

بأن لأيام الدنيا آخراً. وانها منقضية . وهذا العالم منقض يوماً . فنى الاعتراف بانتفائه .اعتراف بابتدائه . اذ القديم لا يفنى ولا يتغير . وفى الصحيحين من حديث أبى هريرة . والذى نفس محمد بيده لتقومن الساعة وثوبهما بينهما لا يتبايعانه ولا يطويانه ولتقومن الساعة وقد أنصرف الرجل بلبن لقحته (١) من تحتها لا بطعمها : الحديث

(السابع) الاعان بالبعث (٢) بعد الموت لقوله تعالى (زعم الذين كفروا ان لن يبعثوا قل بلى وربى لتبعثن) ولقوله تعالى (قل الله محييكم ثم يجمعكم الى يوم القيامة لا ريب فيه) \* ولحديث عمر بن الخطاب فى الصحيح فى حديث الاعان الاعان ان تؤمن بالله وملائكته ورسله وبالبعث من بعد الموت وبالقدركله

(الثاهن) الا يمان بحشر (٣) الناس بعدما يبعثون من فبورهم الى الموقف لقوله تعالى (الا يظن اولئك انهم مبعوثون ليوم عظيم يوم يقوم الناس لرب العالمين ، و لحديث عبدالله بن عمر في صحيح مسلم . يقوم الناس لرب العالمين حتى يغيب أحده في رشحه (٤) الى انصاف اذبيه (التاسم ) الاعان في ان دار المؤمنين ومأوام الجنة . ودار الكافرين ومأوام النار . لقوله تعالى (من كسبسيئة وأحاطت به خطيئته الكافرين ومأوام النار . لقوله تعالى (من كسبسيئة وأحاطت به خطيئته

۱ ـ التغابن ۷ ۲ ـ الجاثية ۲۱

<sup>(</sup>١) المقحة بكسر اللام وفتحها الناقة القريبة العهد بالنتاج

<sup>(</sup>٢) البعث إحياء الموتى وإخراجهم من قبورهم بعد جمع الاجزاءالاصلية

<sup>(</sup>٢) الحشر سوق الناس جيماً الى المُوقف

<sup>(</sup>٤) الرشح بفتح فسكون العرق لا نه يخرج من البدن شيئًا فشيئًا كما يرشح الاناء المتخلل الاجزاء

فأولئك أصحاب النار م فيها خالدون ) ه ولحديث ابن عمر في الصحيحين ه ان (١) احدكم اذا مات عرض عليه مقعده بالفداة والعشى ان كان من أهل الجنة فن اهل الجنة وانكان من أهل النار. فن أهل النار . يقال هذا مقعدك حتى يبعثك الله تعالى اليه يوم القيامة .

(العاشر)الاعان بوجوب عبة الله عن وجل لقوله تعالى (ومن الناس من يتخذمن دون الله اندادا(٢) يحبونهم كحب الله والذين آمنواأشد حبالله) هو لحديث انس بن مالك فى الصحيحين. ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الاعان ان يكون الله ورسوله أحب اليه مما سواها. وان يحب المر علا يحبه الالله. وان يكره أن يعود فى الكفركما يكره ان توقد له نار فيقذف فيها \*

وبه أنبأنا البيهق قال سمعت أبا عبدالرحمن السلمي يقول سمعت ابا نصر الطوسى يقول سمعت جعفر الخلدى يقول سمعت الجنيد يقول قال رجل لسرى السقطى كيف انت فأنشأ يقول

من لم يبت والحب حشو فؤاده م لم يدر كيف تفتت الاكباد وبه أنبأ أبو عبد الرحمن السلمى قال سمعت أبا نصر محمد بن محمد اسميل قال سمعت ابا القاسم الشيرازى الواعظ قال سمعت ابادجانة يقول كانت رابعة اذا غلب عليها حال الحب تقول

تعصى الاله وأنت تظهر حب \* هذا (٣) عال في الفعال بديع

١ ـ البقرة ٨١

<sup>(</sup>۱) هذه رواية مسلم

<sup>(</sup>٢) الانداد جمع ند بألكسر المثل والشريك

<sup>(</sup>٣) هذه رواية والرواية الأخرى هذا كمسرى في القياس بديع وهذه أظهر

لوكان حبك صادقاً لاطمته ، ان الحب لمن يحب مطيع (الحالى عشر) الاعان بوجوب الخوف (۱) من الله عن وجل لقوله تمالى (فلا تخافوهم وخافون ان كنتم مؤمنين) (فلا تخشوا الناس واخشون) (واياى فارهبون) (وهم من خشيته مشفقون) (ويدعو ننارغبا ورهباً وكانوا لنا خاشعين) (ويخشون ربهم ويخافون سوء الحساب) (ولمن خاف مقام ربه جنتان) (ذلك لمن خاف مقاى وخاف وعيد) ،

ولحديث عدى بن حاتم رضى الله عنه فى الصحيحين. انقوا النار ولوبشق تمرة \* ولحديث انس رضى الله عنه فيهـما \* لو تعامون ما أعلم لضحكتم قليلا ولبكيتم كثيراً

وعاتب رجل بعض اخوانه على طول بكائه فبكي ثم قال:

بكيت على الذنوب لعظم جرى • وحق لكل من يعصى البكاء ولو كان البكاء يرد همى • لأسعدت الدموع معا دماء وكان عمر بن عبد العزيز لا يجف فوه من هذا البيت

ولاخير في عيش امرىء لم يكن له \* من الله في دار القرار نصيب وسمع أبو الفتح البغدادي هانفاً يهتف بالشو نيزية

وكيف تنام العـين وهي قريرة \* ولم ندر في أي المحلـين تنزل

فذهب عنه النوم

<sup>(</sup>١) الحوف غم يلحق لتوقع المكروه ، والحزن غم يلحق من فوات نافع أو حصول ضار. والرهب الحوف والحشية خوف مع تعظيم ولذلك خصت بالماماء في قوله تعالى (انما يخشى الله من عباده العلماء )

٢ ـ المائدة ٤٤

٣ ـ البقرة ٤٠

٤ ـ الأنبياء ٢٨

٥ ـ الأنبياء ٩٠

٦ ـ الرعد ٢١ ٧ ـ الزحمن ٤٦

(الثانى عشر) الايمان بوجوب الرجاء (١) من الله عن وجل لقوله تمالى (يرجون رحمته ويخافون عذابه) ان رحمة الله قريب من الحسنين) (قل ياعبادى الذين اسرفوا على انفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ان الله يغفر الذنوب جميعا انه هو الغفور الرحيم) (ان الله لايغفر ان يشرك به وينفر ما دون ذلك لمن يشاء)

ولحديث أبى هريرة فى الصحيحين. لو يعلم المؤمن ما عند الله من المقوبة ماطمع بجنته أحد . ولو يعلم الكافر ما عند الله من الرحمة ما فنط من جنته أحد \*ولحديث جابر فى صحيح مسلم، لا يموتن أحدكم الا وهو يحسن الظن بالله \* وحديث أبى هريرة في الصحيحين : يقول الله عن وجل انا (۲) عند ظن عبدى بى وأنا معه حين يذكرنى ، وذكر الحديث انشد ابو عثمان سعيد بن اسماعيل

ما بال دينك ترضى أن تدنسه • وان ثوبك منسول من الدنس ترجو النجاة ولم تسلك مسالكها • ان السفينة لا تجرى على اليبس ( الثالث عشم ) الايمان بوجوب التوكل على الله عن

۱ ـ الاسراء ٥٧ ۲ ـ الاعراف ٥٦ ۳ ـ الزمر ٥٣

۳ ـ الزمر ۵۳ ٤ ـ النساء ٤٨

<sup>(</sup>۱) الرجاء بالمد الامل وهو تعلق القلب بمرغوب في حصوله مع الاخذ في الاسباب. فان لم يأخذ في الاسباب فطمع وهو مذموم شرعاً ، قال الحافظ ابن الجوزى ان مثل الراجى مع الاصرار على المعصية ، كمثل من رجا حصاد وما زرع ، وولدا وما نكح ، نسئل الله التوفيق

<sup>(</sup>٢) اعلم أن الذكر ليس تأصراً على ذكر اللسان فقط بل يدم الجوارح كلها فذكر اللسان بالثناء \* وذكر الاذنين فذكر اللسان بالثناء \* وذكر البدن بالوقاء . وذكر القلب بالخوف والرجاء . وذكر الروح بالتسليم والرضا

وجل لقوله تعالى (وعلى الله فليتوكل للؤمنون) (حسبنا الله ونعم الوكيل) (ومن يتوكل على الله ونعم الله ومن يتوكل على الله فهو حسبه ان الله بالغ أمره) \*

ولحديث ابن عباس رضى الله عنهما فى الصحيحين فى سؤال أصحابه له عن السبعين الفا الذين يدخلون الجنه يرزقون فيها بغير حساب فى حديث طويل فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم هم الذين لا يكتوون (١) ولا يسترقون (٢) ولا يتطيرون (٣) وعلى ربهم يتوكلون فقام عكاشة بن محصن الاسدى فقال أنا منهم يا رسول الله فقال أنت

ـ التوبة ٥١ ـ أل عمران ١٧٢ ....

ـ المائدة ٢٣

المائدة ۱۲ .

ـ الطلاق ٣

<sup>(</sup>۱) أى يكتوى بالنار للمرض وقد جاء النهى عنه فى أحاديث كديرة قال ابن الاتير انما نهى عنه من أجل انهم كانوا يعظمون أمره ويرون انه يحسم الداء واذا لم يكو المضو عطب وبطل ، فنهاهم اذا كان على هذا الوجه واباحه اذا جمل سبباً للشفاء لاعلة له . فإن الله هو الذى يبرئه ويشفيه لا الكى والدواء وهذا أمر يكثر فيسه شكوك الناس يقه لون لو شرب الدواء لم يمت ولو أقام ببلده لم يقتل وقيل غير ذلك

<sup>(</sup>٢) أى يستعملون الرقية وهى الموذة التي يرقى بها صاحب الآفة وقد جاء فى بعض الاحاديث جوازها، وفى بعضها النهي ، وقد جمع بينهما ان الرقى يكره منها ما كان بفير أسماء الله تعالى وصفاته وكلامه فى كتبه المنزلة . وان يعتقد انها نافعة لا محالة . فيتكل عليها. وعليه يحمل قوله صلى الله عليه وسلما توكل من استرقى وماكان بخلاف ذلك لا يكره وقد أمر صلى الله عليه وسلم غير واحد من أصحابه بالرقية . وسمع مجماعة يرقون فلم ينكر عليهم

<sup>(</sup>٣) الطيرة بكسر الطاء وفتح الياء وقد تسكن هى التشاؤم بالشي وقد ورد النهى عنه فأعلمنا الشرع انه ليس له تأثير في جلب نفع أو دفع ضر

منهم تم قام رجـل آخر فقال أنا منهم يا رسول الله فقال سبقك بها عَكَاشَةً \*وجملة التوكل (١) تفويض الأمر الى الله تعالى والثقة به مع ما قدر له من التسبب، فني الصحيحين أيضاً من حديث الزبير رضي الله عنه لأن يأخذ أحدكم حبله ثم يأتي الجبل فيأتي بحزمة من حطب على ظهره فيبهما فيستغني بها خير لهمن أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه وفي صحيح البخاري من حديث المقدام بن معدى كرب رضى الله عنه ما أ كل أحد طعاماً قط خيراً من أن يأ كل من عمل يديه (٧) قال وكان داود لا يأكل الا من عمل يديه وبه أنبأنا البيهتي قال أنبأنا أبو عبــد الله الحافظ قال أخبرني جمفر بن محمد بن نصير قال حدثني الجنيد قال سمعت السرى يذم الجلوس في مسجد الجامع ويقول جعلوا مسجد الجامع حوانيت ليس لها أبواب. وبه أنبأنا البيهتي باسناده عن أبى بكر الصديق رضي الله عنم قال دينك لممادك، ودرهمك لمماشك ولاخير في أمرىء بلادره وبه أنبأنا البيهق قال أنبأنا أبو عبد الله الحافظ قال جعفر بن مجمد الخواص قال أنبأنا ابراهيم بن نصر النصوري قال سمعت ابراهيم بن بشار خادم ابراهيم بن أدهم قال سمعت أبا على الفضيل ابن عياض يقول لا بن المبارك أنت نأمرنا بالزهد والتقلل والبُلمة ونواك

<sup>(</sup>١) التركل عمل القلب فلا ينافى حركة الجوارح خلافا لقوم مافهموامعنى التوكل وزعموا أنه ترك الكسب وتعطيل الجوارح عن العمل. والحافظ ابن الجوزى كلام نفيس في التوكل ذكر فى كتاب تلبيس إبليس فعليك بهفائه انفس كتاب يقتنى. وقد طبعناه حديثا (٢) وفى رواية بالافراد أى يده

تأتى بالبضائع من بلاد خراسان الى البلد الحرام . كيف ذاواً نت تأمرنا بخلاف ذا فقال ابن المبارك ياأبا على أنا افعل ذا لأصون بهاو جهى واكرم بها عرضى . وأستعين بها على طاعة ربى . لا أرى لله حقاً الاسارعت اليه حتى أقوم به فقال له الفضيل يا ابن المبارك ما أحسن ذ! ان تم ذا

( الر ابع عشمر ) الايمان بوجوب محبة (١) النبي صلى الله عليه وسلم لحديث انس المتفق على صحته . لايؤمن أحدكم حتى اكون أحب اليه منوالده وولده والناس أجمين .

ولحديث انس في الصحيحين. ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الايمان ان يكون الله ورسوله أحب اليه مماسواها الحديث و ولحديثه فيهما أيضاً قال جاء رجل الى النبي صلى الله عليه وسلم فقال يارسول الله ما أعددت لها كثير متى الساعة فقال ماأعددت لها كثير صيام ولا صدفة الا انى أحب الله ورسوله قال أنت مع من أحببت .

(الخامس عشر) الايمان بوجوب تعظيم النبي صلى الله عليه وسلم وتبجيله وتوقيره لقوله تعالى ( وتعزوره وتوقروه ) وقوله ( فالذين أمنوا به وعزروه ونصروه ) والتعزير همنا التعظيم ، وقوله

١ ـ الفتح ٩٢ ـ الاعراف ٧

<sup>(</sup>۱) قال القاضى عياض اعلم ان من أحب شيئاً آثره وآثر موافقته والالم يكن صادقاً في حبه وكان مدهياً ، فالصادق في حب النبي صلى الله عليه وسلم من تظهر علامة ذلك عليه وأولها الاقتداء به واستعمال سنته واتباع اقواله وأفعاله وامتثال أوامره واجتناب نواهيه والتأدب بآدابه في عسره ويسره ونشطه ومكرهه ، وشاهد هذاقوله تعالى (قل ان كنتم تحبون الله فاتبموني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم ) مك

(لا تجملوادعا، الرسول يبنكم كدعا، بعضكم بعضاً) أى لا تقولوا له يامحد يا أبا القاسم بل يارسول لله يابي الله. ولقوله (لا تقدموا (١) بين يدى الله ورسوله) \* وقوله (لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي الايات وبه قال البيهق وهذه منزلة فوق منزلة الحبة اذ ليس كل عب معظماً. كمحبة الأب لولده والسيدلعبده من غير تعظيم بخلاف العكس (المساكس عشمر) (٢) شح المرء بدينه حتى يكون

(الساكس عشر) (٢) شح المراء بدينه حتى يكون القذف في النار أحب اليه من الكفر \* لحديث انس المتفق عليه. ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الاعان ثم قال وان يكره أن يلقى النارأحب اليه من أن يرجع الى الكفر بعد ان انقذه الله منه \*

ولحديث أيضاً في صحيح مسلم. ان رجلا سأل النبي صلى الله عليه وسلم فأعطاه غما بين جبلين فأتى قومه فقال اسلموا فوالله ان محمداً ليمطى عطاء رجل لايخاف الفاقة، وان كان الرجل يجيىء الى النبي صلى الله عليه وسلم ما يريد الا الدنيا. فما يسى حتى يكون دينه أحب اليه وأعز من الدنيا بما فيها

(السابع عشر) طلب العلم وهو معرفة البارى تعالى . وما جا، من عند الله وعلم النبوةوما يميز به النبي صلى الله عليه وسلم عن غيره

۲ ـ الحجرات ۱

<sup>(</sup>١) قال سهل بن عبد الله لا تقولوا قبل أن يقول واذا قال فاستمعوا "-المجرات " له وأنستوا وقوله (لا ترفعوا أصواتكم)، قال : أبو محمد مكىأى لاتسابقوه بالكلام وتغلظوا له بالخطاب،

<sup>(</sup>٢) أي تمسكه بدينه وشدة حرصه عليه

وعلم أحكام واقضية . ومعرفة ما تطلب الأحكام منه كالكتاب والسنة والفياس . وشروط الاجتهاد

والقرآن والحديث مشحونان بفضيلة العلم والعلماء. قال الله تعالى (انما يخشى الله من عباده العلماء) (شهد الله انه لا اله الاهو والملائكة وأولو العلم قائماً بالقسط) (وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيماً) (يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين اوتوا العلم درجات ) (هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون) (انما يتذكر أولو الألباب) وفي الصحيحين من حديث عبد الله بن عمر رضى الله عنهما. ان الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من الناس ولكن تقبض العلم قبض العلم قبض العلم عنى اذا لم يبق عالماً انخذ الناس رؤساء جهالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم فضاوا وأضلوا

وفى صحيح مسلم من حديث أبي هريرة همن نفس عن مؤمن كربة من كرب يوم القيامة .ومن يسرعلى معسر يسرالله عليه فى الدنيا والآخرة . ومن ستر مسلماً ستره الله فى الدنياوالآخرة والله فى عون العبد ما كان العبد فى عون أخيه ومن سلك طريقاً يلتمس فيه علماسهل الله له بهطريقاً إلى الجنة . وما أجتمع قوم فى يبت من يبوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه ينهم ، الا نزلت عليهم السكينة، وحفتهم الملائكة . وغشيتهم الرحمة وذكرهم الله فيمن عنده ، ومن بطاء به عمله لم يسرع به نسبه

ً ـ فاطر ۲۸

۳ ـ آل عمران ۱۸

٤ ـ الحجادلة ١١

۰ ۵ ـ الزمر ۹

٦ ـ الرعد ١٩

( الثامن عشر ) نشر العلم لقوله تعالى (لتبيننـــه للناس ولا تكتمونه) وقوله ( ولينذروا قومهم اذا رجعوا اليهم )

ولحديث أبى بكر فى الصحيحين انه قال فى خطبته بمنى الالبلغن الشاهد منكم الغائب فلعل من يبلغه يكون أوعى له من بعض من سمعه وحديث أبى هريرة فى سنن أبى داود من سئل عن علم فكتمه الجمه الله بلجام من الناريوم القيامة \*

وروى البيهق باسناد عن الامام عمر بن عبد العزيز الاموى انه قال من لم يقل كلامه عن علمه كثرت خطاياه ومن عمل بغير علم كان ما يفسد أكثر مما يصلح \* وعن الحارث المحاسبي العلم يورث الخشية والزهد يورث الراحة . والمعرفة تورث الأنابة \* وعن ابن سعدأن من عمل بعلم الرواية ورث علم الدراية ومن عمل بعلم الدراية ورث علم الرعاية ومن عمل بعلم الرعاية هدى الى سبيل الحق \*

وعن مالك بن دينار اذا طلب العبد العلم ليعمل به كسره (١) علمه واذا طلبه لغير العمل زاده كبرا \* وعن معروف الكرخى اذا اراد الله بعبد خيرا فتح عليه باب العمل واغلق عليه باب الجدل. واذا أراد الله بعبد شراً أغلق عليه باب العمل وفتح عليه باب الجدل \* وعن أبى بكر الوراق من اكتنى بالكلام من العلم دون الزهد والفقه تزندق . ومن اكتنى بالزهد دون الفقه والكلام ابتدع ومن اكتنى بالفقه دون الزهد والورع تفسق ، ومن تفنن في الأمور كلها تخلص .

۱ ـ آل عمران ۱۸۷ ۲ ـ التوبة ۱۲۲

<sup>(</sup>۱) ی لینه وهذبه وزاده تواضعا

وعن الحسن البصرى رحمه الله ، أنه مر عليه رجل فقيل هذافقيه فقال او تدرون من الفقيه انما الفقية العالم في دينه الزاهد في دنياه القائم على عبادة ربه \* وعن مالك بن دينار قال قرأت في التوراة ان العالم اذا لم يعمل بعلمه زلت موعظته من القلوب كما يزل القطر (١) عن الصفا. وأنشد عن أبي بكر بن أبي داود لنفسه

من غص داوى بشرب الماء غصته \* فكيف يصنع من قد غص بالماء وعن أبي عثمان الحيرى الزاهد

وغـير تقى يأمر الناس بالتق \* طبيب يداوى والطبيب مريض نسأل الله التوفيق للعلم والعمل ونعوذ بجلال وجهـه من الخذلان والحرص والأمل

(التأسع عشر) تعظيم القرآن الجيد بتعلمه وتعليمه. وحفظ حدوده وأحكامه وعلم حلاله وحرامه وتبجيل أهله وحفاظه واستشعارها يهيج الى البكاه من مواعيد الله ووعيده . قال الله تعالى (لو أنزلناهذا القرآن على جبل لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله) . وقال (انه لقرآن كريم في كتاب مكنون لايمسه الا المطهرون تنزيل من رب العالمين) ه وقال (ولو ان قرآناً سيرت به الجبال أو قطعت به الأرض أو كلم به الموتى بل لله الأمر جيماً)،

وقال النبي صلى الله عليه وسلم فيما رواه البخاري عن عثمان بن

<sup>(</sup>١) القطر بفتح القاف وسكون الطاءالمطر واحده قطرة والصفاجع صفاة وهى الصخرة والحفاج صفاة ولا تسكن على ولم يعمل عمن علم ولم يعمل

عفان رضى الله عنه افضلكم أو خيركم من تعلم القرآن وعلمه ، وقال فيما رواه البخارى ومسلم فى صحيحيهما عن أبى موسى الأشعرى. تعاهدوا القرآن فوالذى نفس محمد بيده لهو أشد تفلتاً من الأبل فى عقلها ، وقال فيماروياه عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما لا حسد (١) الافى اثنتين رجل آناه الله هذا الكتاب فقام به أناء الليل والنهار ورجل آناه الله هذا الكتاب فقام به أناء الليل والنهار ورجل آناه

وقال فيما رواه مسلم عن عمر رضى الله عنــه \* ان الله يرفع بهذا الكتاب أقواماً ويضع به آخرين ،

( العشرون ) الطهارات (٢) لقوله تعالى (إذا قتم الى الصلاة فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق ) الآية

ولحديث أبى مالك الأشعرى رضى الله عنه في صحيح مسلم \*الطهور شطر الايمان والحمد لله علا أليزان . وسبحان الله والله أكبر تملان أو علا مابين السهاء والارض والصلوة نور . والصدقة برهان . والصبر ضياء . والقرآن حجة لك أوعليك كل الناس يغدو فبائع نفسه ، فعتقها أو موقها ولحديث ابن عمر رضى الله عنهما في مسلم أيضا \* لا يقبل الله عن وجل صلوة بغير طهور ولاصدقة من غُلول ( \* ) \*

۱ \_ المائدة ٦

<sup>(</sup>۱) أى ليس حسد لايضر الاالخ وهو المسمى غبطة وهى أن يتمنى أَ: يكون له مثابا ولا يتمنى زوالها عنه

<sup>(</sup>۲) جمع طهارة وهى مصدر جمها باعتبار أنواعها

<sup>(</sup>٣) الغل الخيانة في المغنم. والسرقة من الغنيمة قبل القسمة. وقد يراد به معنى أعم من ذلك كالحقد والشحناء

ولحديث حسن عن أبي كبشة السلوني عن ثوبان رضى الله عنه استقيموا ولن تحصوا ، واعلموا أن خير أعمالكم الصلوة ولا يحافظ على الوضو ، إلامؤمن وروى الحليمي عن يحي بن آدم في قوله الطهورشطر الا يمان \* لأن الله تعالى سمى الصلوة ايمانا فقال (وما كان الله ليضيع إيمانكم) أي صلوتكم الى بيت المقدس ولا يجوز الصلوة الا بالوضو ، فهما شيئان . كل واحد منهما نصف الاخر .

(الحالى والعشرون) الصاوات الخس لقوله تعالى وماكان الله ليضيع إيمانكم) أى صلوتكم وقوله (وأقيموا الصلوة وآتوا الزكاة)وقوله (إن الصلوة كانت على المؤمنين كتاباموقوما)

ولحديث جابر رضى الله عنه فى صحيح مسلم \* ان بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك (١) الصلوة \*

١ - البقرة ١٤٣

ـ النساء ١٠٣

<sup>(</sup>۱) دل هذا الحديث وأمثاله على خروج قاركي الصلاة من الدين وعدم اتصافهم به \* وانظر الى غالب أهل زماننا كيف ترك الصلاة ولا أظن أنه كسل منهم ، بل اعتقاد أنها ليست من الدين \* ولربما سخروا من فاعليها وهزؤا به ، ولاسيا من غرج من المدارس العالية . ودرس كتب الطبيعة ومذهب الماديين فانه أشد سخطا . وأسرع تجاهراً بعداوته . واللوم كله فى ذلك يرجع الى علماء الدين وأعته . لانهم لو تقربوا الى الأمراء وبينوا لهم ما ينشأ عن ترك الصلاة من المفاسد المضرة بالهيئة الاجماعية والمصالح العمومية . بدليل قوله تعالى (ان الصلاة تنهى عن القحشاء والمنكر) وطلبوا المساعدة منهم ، لأخذوا بيدهم وأعانوهم على مطلبهم . ولو اعتنى رؤساء العلم والدين بارسال خطباء ووطاط الى البلاد والقرى يرشدون الناس الى ذلك . ويحثونهم على المسك بدينهم وإظهار شعاره ، ويلقنونهم المقائد الصحيحة . والمسائل الراجحة . والدلائل

وحديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه فى الصحيحين، قال سألت النبى صلى الله عليه وسلم، أى الاعمال أحب الى الله، قال الصاوة لوقتها، قلت ثم أى، قال \* بر الوالدين، قلت ثم أى، قال الجهاد فى سبيل الله، قال وحدثنى بهن ولواستزدته لزادنى \*

وحديث ابن عمر فيهما « صلوة الجاعة أفضل من صلوة الفذ (١) بسبع وعشرين درجة «

وحديث عُمان رضى الله عنه فى صحيح مسلم ما من امرى مسلم مسلم تعضره صلوة مكتوبة فيحسن وضؤها وخشوعها وركوعها الاكانت كفارة لما قبلها من الذنوب، مالم يأت كبيرة وذلك الدهركله،

وبه قال البيهق وليس فى العبادات بعد الايمان بالله الرافع للكفر عبادة جل وعلا (٢) ايمانا . وسمى رسول الله صلى الله عليه وسلم تركها كفر ا الا الصاوة

( الثانى والعشرون ) الزكاة ، لقوله تعالى ( وماأمروا الا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفا، ويقيموا الصلوة ويؤتوا الزكاة وذلك

الشرعية والعقلية . لساد الدين وظهرت معالمه. لكنهم تساهلوا . وعن الأهم أعرضوا ، والى الوظائف والمرتبات جنحوا ، والى الذين ظلموا ركنوا . أنى يظهر الدين والعلماء ساكتون ، نسأل الله السلامة

<sup>(</sup>١) الغذ المنفرد

 <sup>(</sup>٢) هكذا الاصل والتركيب غير منتظم والصواب أجل وأعلى إيماناً
 سمى الخ

دین القیمة) وقوله تمالی (والذین یکنزون (۱) الذهب والفضة و لاینفقونها فی سبیل الله فبشر هم بعذاب آلیم یوم یحمی علیها فی نارجه نم فت کوی بها جباههم وجنوبهم وظهور هم هذا ما کنزم لا نفسکم فذوقوا ما کنتم تکنزون ) وقوله (ولا یحسبن الذین یبخلون بما آناهم الله من فضله هو خیرا لهم بل هو شر لهم سیطوقون ما مخلوا به یوم القیامة )

ولحديث ابن عباس رضى الله عنهما فى الصحيحين ؛ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما بعث معاذاً الى المين ، قال له رسول الله صلى الله عليه وسلم ، انك تأتى قوماً اهل كتاب فادعهم الى شهادة أن لااله الا الله فان م أجابوك لذلك فأعلمهم أن الله قد افترض عليهم خمس ملوات فى كل يوم وليلة . فان م أجابوك لذلك . فأعلمهم أن الله قد افترض عليهم صدقة فى أموالهم تؤخذ من أغنيائهم وترد على فقرائهم .

ـ البينة ه

ـ التوبة ٣٤ ـ ٠

<sup>(</sup>۱) انظر الى هذه الآية الشريفة ونظائرها الدالة على توبيخ مانمى الزكاة وتقريمه وتمذيب المذاب الاليم ، والاحاديث الواردة فى ذلك مما يحمل الانسان على إخراجه زكاة ماله وبدنه واعطائها مستحقيها لانها تربى المال و تزيده حسا وممنى كما هو مشاهد لخرجيها من حفظ مالهم من الآفات وعدم تضييمه فى المهلكات

ولكن كيف تنفع تجربة، وتعظ وقعة . أو يحجر إسلام وإعان، أو يفيد بيان وقد استحوذ على أغنياه زماننا الشيطان، واستبطنهم، فخالط اللحم والدم، والعصب والمسامع ، والاطراف ، ثم أفضى الى الانخاخ والاصماخ ، ثم ارتفع حتى باض وفرخ ، فشاهم نعاقا وشقاقا، وأشعرهم خروجا وخلافا أخذوه قائدا يطيعونه ودليلا يتبعونه ومؤآمرا يستشيرونه ، متى الى الكتاب والسنة يرجعون وما كار السلف يقتدون. انا فله وإنا اليه راجعون

فان هم أجابوك لذلك فاياك وكرائم أموالهم . وإياك ودعوة المظلوم . فانه ليس بينها وبين الله حجاب ،

وحديث أبى هريرة فى صحيح البخارى « من آناه الله مالا فلم يؤد ذكانه مُثل ماله يوم القيامة شجاعاً (١) اقرع لهزييبتان يطوقه يوم القيامة ، ثم يأخذ بلهزمتيه يعنى شدقيه ، ثم يقول أنا مالك أناكنزك ثم تلا هذه الآية ( ولا تحسبن الذين يبخلون بما آناهم الله من فضله هو خيراً لهم بل هو شر لهم سيطوّقون ما بخلوا به يوم القيامة )

(الثالث والعشرون) الصيام لقوله تعالى (كُتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم) ...

ولحديث عبدالله بن عمر رضى الله عنهما فى الصحيحين بُنى الاسلام على خمس: شهادة أن لا اله الا الله وان محمداً عبده ورسوله. وأقام الصاوة وأيتاء الزكاة. وصوم رمضان وحج البيت \*

وحديث أبي هريرة فيهما كل عمل ابن آدم يضاعف. الحسنة بعشر أمثالها الى سبعائة ضعف قال الله عن وجل. الا الصوم فانه لى وأنا أجزى به يدع طعامه وشهوته من أجلى \* للصائم فرحتان فرحة عند فطره وفرحة عند لقاء ربه \* ولخلوف (٢) فم الصائم أطيب عند الله من ربح المسك \* الصوم جُنة

۱ ـ آل عمران ۱۸۰ ۲ ـ البقرة ۱۸۳

<sup>(</sup>١) الشجاع بالضم والكسر الحية الذكر وقيل مطلقا والاقرع الذي لاشمر على رأسه لكثرة سمه وطول عمره (٢) الخلوف بالضم تغير ربح الفم

(الرابع والعشرون) الاعتكاف (١) لقـوله تعالى (وعهـدنا الى ابراهيم واسماعيل ان طهرا يبتى للطائفين والعاكفين والركم السجود)..

ولحديث عائشة فى الصحيحين، ان النبى صلى الله عليه مسلم كان يعتكف العشر الاواخر من رمضان حتى توفاه الله ثم اعتكف أزواجه من بعده \* ولما روى عن النبى صلى الله عليه وسلم . قال : من اعتكف فواق (٢) ناقة فكأنما اعتق نسمة أو رقبة

## ( الخامس والعشرون ) الحج (٣) لقوله تعالى (والله على

١ - البقرة ١٢٥

<sup>(</sup>١) الاعتكاف لغة لزوم الشيء وحفظ النفس عليها وشرعا اللبث في المسجدعلي هيئة مخصوصة وهذه السنة قد أضاعها المسلمون ولم توجد الا في باطن الكتب حتى المتشرعون والمنتسبون الى السنة مع ان النبي صلى الله عليه وسـلم داوم عليها حتى توفاه الله ، اللهم اهـد علمائنا واصلح حالهم ووفقهم للممل بالسنة

<sup>(</sup>٢) الفواق بضم الفاء وفتحها وهو مابين الحلبتين من الراحة

<sup>(</sup>٣) الحج قصدبيت الله الحرام لايقاع العبادة المحصوصة فيه من طواف وسمى ووقوف بعرفة. وهو من أم أركان الاسلام وهو لا يجب الاعلى المستطيع وقد تناسى الآن وترك. فجعلوا كعبتهم أوروبا يقصدونها لأخذ علوم الفلسفة والطبيعة وعلوم الجدل وفنون الفش وأنواع المكر والخداع ويُلقنون المذاهب المنافية لروح الاسلام ومدنيته ، ويأتون ساخطين على الدين وأهله ويعيبون على من تمسك بقواعد الدين الحنيف ، وينقمون على عادات أقاربهم وأهاليهم .من صلاة وصيام وهذا ما جلبته أوروبا علينا عادات أقاربهم وأهاليهم .من صلاة وصيام وهذا ما جلبته أوروبا علينا الى ازدراء الدين وتقويض دعامًه وعاربة أهله . ومجانبة أم أركانه

الناس حج البيت من استطاع اليهسبيلا) وقوله (واذن فىالناس بالحج ياتوك رجالا وعلى كل صامر يأتين من كل فج عميق) وقوله ( وأتمو ا الحج والعمرة لله )

ولحديث ابن عمر رضى الله عنهما فى الصحيحين، بُنى الاسلام على خمس، شهادة ان لا اله الا الله، وان محمدا عبده ورسوله، وأقام الصاوة، وايتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج البيت)

وحديث عمر رضى الله عنه فى صحيح مسلم ، قال بينها نحن جلوس عند رسول الله صلى الله عليه وسلم اذ جاء رجل فقال باعمد ما الاسلام قال ان تشهد ان لااله الا الله ، وان محمدا رسول الله . وان تقيم الصلوة . وتؤتى الزكوة، وتحج البيت، وتعتمر وتغتسل من الجنابة، وتتم الوصوء، وتصوم رمضان ، قال فان فعلت هذا فأنا مسلم قال نم ، قال صدقت. فذكر الحديث \*

وروى عن أبى امامة الباهلى ان النبى صلى الله عليه وسلم قال من لم يحبســه مرض أو حاجــة ظاهرة أو سلطان جائر ولم يحج فليمت ان شاء يهوديا أو نصرانياً

( السالس والعشرون) الجهاد (١) لقوله تمالى ( وجاهدوا فى الله حق جهاده ) ، ( يجاهدون فى سبيل الله ولا يخافون لومة لاثم ) ، ( قاتلو الذين يلوتكم من الكفار وليجدوا فيكم غلظة ) ،

۱ ـ آل عمران ۹۷ ۲ ـ الحج ۲۷ ۳ ـ البقرة ۱۹۱ ٤ ـ الحج ۷۸

٥ ـ المائدة ٥٤
 ٦ ـ التوبة ١٢٣

<sup>(</sup>۱) الكلام على الجهاد وما يليه يطول والزمن قصير والوقت حرج نسأل الله الثبات

( ياأيها النبي حرض المؤمنين على القتال )

ه ولحديث أبى هريرة فى الصحيحين ، سُمُل رسول الله صلى الله عليه وسلم أى الاعمال أفضل ، قال الايمان بالله ورسوله . فقيل ثم ماذا قال الجهاد فى سبيل الله ، قيل ثم ماذا قال حج مبرور ،

\* وحديث عبد الله بن أبى أوفى فى صحيح البخارى ، لا تتمنوا لقاء العدو وسلوا الله العافية فاذا لقيتموهم فاصبروا واعلموا ان الجنة تحت ظلال السيوف ،

(السابع والعشرون) المرابطة (١) في سبيل الله عن وجل لقوله تعالى ، (يا أيها الذين آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا وانقوا الله)

\* ولحديث سهل بن سعد الساعدى رضى الله عنه في صحيح البخارى . رِباط يوم في سبيل الله خير من الدنيا ومافيها ، وموضع

لكن لا بأس من ان نتكام على حقيقته . فنقول الجهاد لغة المشقة وشرعاً الجهدد في قتال المعتدين على الدين ومجاهدة النفس والشيطان والفساق ، فجاهدة الممتدين معلومة ومجاهدة الفساق فباليد. ثم اللسان .ثم القلب ومجاهدة الشيطان فعلى دفع ما يأتى به من الشبهات . وما يزينه من الشهوات . قال ابن دقيق العيد القياس يقتضى ان يكون الجهاد افضل الاعمال التي هي وسائل لان الجهاد وسيلة الى اعلان الدين و نشره و اخماد الكفر و دحضه فقضيلته بحسب فضيلة ذلك وسيلة الى المرابطة الملازمة في محو العدو وحفظ ثغور الاسلام وصيانها عن

ا - الانفال 10 مران 10 مرابطة الملازمة في بح - - آل عران 200 محول الاعداء الى بلاد المسلمين . دخول الاعداء الى بلاد المسلمين سوط أحدكم من الجنة خير من الدنيا وما عليها (١)

والمرابطة تنزل من الجهاد والقتال منزلة الاعتكاف فى المساجد من الصلوة ، لان المرابط يقيم فى وجه العدو مثل فيامه مستعدا له(٧) ( الشاحن والعشوون ) الثبات للعدو أو ترك الفرار من الزحف لقوله تمالى (واذا لقيتم فئة فأثبتوا ) ، ( اذا لقيتم (٣) الذين كفروا زحفا فلا تولوهم الادبار ومن يولهم يومئذ دبره الا متحرفا

(۲) وبيان التعليل ان المرابط يقيم فى وجه العدو متأهباً مستعداً حتى اذا أحس من العدو بحركة أو عمل بهض فلا يفوته بالتأهب والاثيان من بُعدفر صه كما أن المعتكف يكون فى موضع الصلاة مستعدا ، فاذا دخل الوقت وحضر الامام قام الى الصلاة ولم يشغله عن اتيان المساجد شاغل . ولاحال بينه وبين الصلاة مع الامام حائل ولا شك أن المرابطة أشق من الاعتكاف كما لا يخنى الصلاة مع الامام حائل ولا شك أن المرابطة أشق من الاعتكاف كما لا يخنى وخرجوا عليكم زاحفين وماشين لقتالكم . ومتوجهين لمحار بتكم. فلا تدبروا وخرجوا عليكم زاحفين وماشين لقتالكم . ومتوجهين لحار بتكم. فلا تدبروا الفرار فقد باء أى رجع بغضب عظيم من الله تعالى ومأواه الذى يزءم اله الفرار فقد باء أى رجع بغضب عظيم من الله تعالى ومأواه الذى يزءم اله ينجيه من القتل جهنم وبئس المصير ، الا اذا أدبر قاركا موقفه الى موقف أصلح للقتال منه أومتوجها الى قتال طائمة أخرى ،أومنحازاً الى جاعة أخرى من المؤمنين ومنضا اليهم وملحقا بهم ليقاتل معهم العدو فلا شي عليه . ولا يدخل فى هذا الوعيد ولا يخنى ما فى ايقاع البوء فى موقع جواب الشرط الذى يدخل فى هذا الوعيد ولا يخنى ما فى ايقاع البوء فى موقع جواب الشرط الذى يدخل فى هذا الوعيد ولا يخنى والمصير من الجزالة التى لا مزيد عليها هو التولية مقرونا بذكر المأوى والمصير من الجزالة التى لا مزيد عليها

١ \_ الأنفال ١٥

<sup>(</sup>١) هذا قطعة من الحديث وعامه والروحة يروحها العبد في سبيل الله والفدوة خير من الدنيا وما عليها ، وقائدة العدول عن قوله وما فيها هو أن معنى الاستعلاء أعم من الظرفية وأقوى فقصده زيادة المبالغة

لقتال أو متحيزا الى فئة فقد باء بغضب من الله ومأواه جهنم وبئس المصير) (ياأيها النبي حرض المؤمنين على القتال ان يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مثتين) الآية

\* ولحديث عبد الله بن أبى أوفى فى صحيح البخارى ، لاتتمنوا لقاء العدو واستلوا الله العافية فاذا لقيتموهم فاثبتوا واعلموا ان الجنة تحت ظلال السيوف \_

(التأسم والعشرون) اداء الخمس من المنم الى الامام وعماله على النائمين لقوله (واعلموا انما غنمتم من شي فان لله خمسه الى قوله (ان كنتم أمنتم بالله وما أنزلنا) الاية وقوله (وما كان لنبي ان يغل ومن يغلل يأت بما غل يوم القيامة)

\* ولحديث ابن عباس رضى الله عنهما فى الصحيحين عن وف د عبد القيس، آمركم باربع وأنها كم عن أربع . آمركم بالايمان بالله وحده اتدرون ما الايمان بالله . قالوا الله ورسوله اعلم . قال شهادة ان لا اله الا الله وان محمداً رسول الله . وأقام الصاوة وابتاء الزكاة ، وصوم رمضان، وحج البيت . وان تعطوا من المغنم الخسوانها كم عن الحنم (١) والدباء والنقير والمزفت قال احفظوهن وأخبروا بهن من وراثكم

<sup>(</sup>١) أُلحنتم جرار مدهونة كانت تحمل الخرفيها اليالمدينة ، والدباءالقرع واحدها دباءة ، والنقير أصل النخل ينقر وسطه ثم ينبذ فيــه المتمر والمزفت الماء يطلى بالزفت وهو نوع من القارثم ينبذ فيه

وهـذا النهـى كان في أول الاسلام ثم نسخ لما أخرجه مسلم وغيره من حديث بريدة قال: قال رسول الله صـلى الله عليه وسـلم كنت نهيتـكم عن

الأنفال ١٥ ـ ١٦ الأنفال ٦٥

٣ ـ الأنفال ٤١ آل عمران ١٦١

(الثلاثوين) المتق بوجه النقرب الى الله عز وجل به لقوله تمالى (فلا اقتح العقبة وما ادراك ما العقبة فك رقبة (١) ) • ولحديث آبى هريرة رضى الله عنه في الصحيحين، من أعتق رقبة أعتق الله بكل عضومنها عضوامن اعضائه من النارحتي فرُّجه بفرجه (٢)

( الحالى والثلاثون ) الكفارات (۴) الواجبات بالجنايات وهي بالكتاب والسنة أربع كفارات كفارة القتل، وكفارة الظهار، وكفارة المين، وكفارة المسيس في صوم رمضان، وممايقرب منها مايجب باسم الفدية لانها أما عن ذنب سبق أو يراد به التقرب الى الله يعني أثر أمر قد وقع ذنباً كان أو غير ذنب

(الثانى والثلاثون) • الايفاء بالمقود لقوله تمالى ( أُوفُوا بالعقود ). وقال ابن عباس رضى الله عنهما يعني ما أحــل وما حرموما فرضوما وجدفى القرآن ، وقوله ( يوفون بالنذر ) ، (وليوفوا

٢ ـ المائدة ١

الاشربة الا في ظروف الادم فاشربوا في كل وماء غـير أن لا تشربوا مسكراً وفى الباب أحاديث مصرحة بنسخ ما قدكان وقع منه صلى الله عليه وسلم وذهب قوم الى بقاء الحظر فيها وبه قال مالك واحمد

<sup>(</sup>١) قال المصنف قوله فلا اقتحم المقبة .كلام انكار واستبطاء وهو كقوله فهلا اقتحم المقبة . أى هلا عمل ما يسهل عليه اقتحامها . أى من عتق الرقبة وعمل البر

<sup>(</sup>۲) هذه روایة مسلم

<sup>(</sup>٣) جم كفارة وهي الخصلة التيمن شأنها أن تكفر الخطيئة أي تسترها وتمحوها. وتختلف باختلاف متعلقها

نذوره ) ، (ومنهم من عاهد الله ) ، ( وأونوا بعهدكم اذا عاهدتم ولا تنقضوا الايمان بعد توكيدها ) ً

\* ولحديث عبد الله بن مسعود \* فى صحيح البخارى اكل غادر لواء يوم القيامة يقال هذه غدرة فلان ،

\* وحديث عبد الله بن عمر فى الصحيحين. أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها \* اذا حدث كذب \* واذا عاهد غدر \* واذا وعــد اخلف \* \* واذا خاصم فجر \*

وحدیث عبد الله بن عامر الجهنی فی صحیح مسلم ان أحق الشروط أن بوفی به ما استحللتم به الفروج ،

(الثالث والثلاثون) تمدد نم الله عن وجل وما يجب من شكرها لقوله تمالى قل الحمد لله (وان تعدوا نعمة الله لا تحصوها) وأما بنعمة ربك فحدث ، (فأذ كرونى أذكركم وأشكروا لى ولا تكفرون ) ، وغير ذلك مما من الله تمالى على عباده وذكرهم بها فى كتابه ،

\* ولحديث أبى رضى الله عنه فى صحيح البخارى . قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا أخذ مضجمه من الليل قال باسمـك أموت وأحيى وإذا استيقظ قال الحمـد لله الذى أحيانى بعد ما أماتنى . واليـه النشور ،

• وحديث صهيب رضى الله عنه في صحيح مسلم عجباً لامر المؤمن

١ ـ الحج ٢٩

۲ ـ التوبة ۷۰ ۲ ـ النحل ۹۱

٤ ـ ابراهيم ٣٤ ..

٥ ـ الضحى ١١

٦ ـ البقرة ١٥٢

ان أمره كله خير، وليس ذاك لاحد الاللمؤمن، ان اصابت سراء شكر فكان خيرا له وان أصابته ضراء صبر فكان خيرا له

وبه قال البيهق. قال أنا الحافظ أبو عبد الله . قال أنشدني عبد الله بن أبي ذهل . قال انشد أبو الحسن الكندى القاضي

اذا كنت فى نعمة فارعها \* فان المعاصى نزيل النعم 

• قال أخبرنا أبو عبد الرحمن السلمى قال سمعت الحسين بن يوسف القزويني قال سمعت أبا بكرأ حمد بن اسحاق • قال سمعت البراء أوالمرء يقول ، الشكر نعمة ، والشكر على النعم نعمة الى ان لا يتناهى الشكر الى قرار

وقد قال الامام الشافعي رحمه الله في أول كتاب الرسالة ، الحمد لله الذي لا يؤدي شكر نعمة من نعمه الا بنعمة منه توجب على مؤدى ذلك الشكر \*

أنبأ أبوالقاسم أنبأ أحمد بن سليمان أنا ابن أبى الدنيا ألخ وبه انا البيهق . قال فأنشدنا محمود الوراق

ان كان شكرى نعمة الله نعمة « على له فى مثلها يجب الشكر فكيف يصبح الشكر الابفضله « وان طالت الأيام واتصل العمر اذا مس بالسر"ا، عم سرورها « اذامس بالضر"ا، اعقبها الاجر وما منهما الا له فيه منة « يضيق بها الأوهام والبروالبحر وأخبرنا من غير رواية البيهتي جماعة يبتين

اذا كان شكرى نعمة الله نعمة \* على لى في مثلها يجب الشكر

فالى عذر غير انى مقصر \* وعذر أى بأن ليس لى عذر (١)

\* (الى ابع والثلاثون) ، حفظ اللسان عما لا محتاج اليه ويدخل فيه الكذب (٢) والغيبة والنيمة والفحش اذا القرآن والسنة مشحونان بذلك كقوله تعالى والصادقين والصادقات \* اتفوا الله وكونوا مع الصادقين \* ولا تقف ما ليس لك به علم \* فن أظلم ممن كذب على الله وكذب بالصدق اذ جاء والذي جاء بالصدق وصدق به أولئك عمل الله الكذب لا يفتون متاع في الدنيا) ،

. الاحزاب ٢٥ . التوبة ١١٩

. الاسراء ٢٦

الزمر ۳۲

الزمر ۱۱ الد ا ۱۹۶۰

<sup>(</sup>١) أى وعذري فى ذلك . ليس لى عــذر .

<sup>(</sup>٢) قال البيهتى والكذب مراتب، فاعلاها فى القبح والتحريم الكذب على الله عن وجل، ثم على نبيه صلى الله عليه وآله وسلم ثم كذب المرء على عينيه وعلى لسانه وسائر جوارحه، وكذبه على والديه ثم كذبه على الاقرب فالاقرب من المسلمين، وأغلظ ذلك كله ما يضر به أحداً فى نفسه وماله وأهله أو ولده، ثم الكذب الموبق بالحين أغلظ من الكذب المنجرد عن الحين ويتلو الكذب فى الكراهة الملق والافراط فى مدح الرجل وأقبح من ذلك ما كان فى وجهه ويتلوه الخوض فيا لا يمنى ولا يرجع الى الخائض فيه منه ما كان فى وجهه ويتلوه الخوض فيا لا يمنى ولا يرجع الى الخائض فيه منه الاكتفاء ببعضه وترديده وتكريره مع الاستفناء بالمرةالواحدة منه اه هوقد وردت أحديث كثيرة فى قبح الكذب. وأنه عبانب للإعان، وأكثر ما يكون فى السوقة والتجار، روى البيهتى بسنده عن عبد الرحمن بن شبل قال سمعت رسول الله صلى التعليه وآله وسلم يقول، ان التجار مم الفجار. قالوا يارسول رسول الله صلى التعليه وآله وسلم يقول، ان التجار مم الفجار. قالوا يارسول الله الله المبيات المه ولكنهم يحلفون فيأ نمون ويحدثون فيكذبون

\* ولحديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه فى الصحيحين ان الصدق يهدى الى البر وأن البريهدى الى الجنة وأن الرجل ليصدقحى يكتب عند الله صديقاً ، وأن الكذب يهدى الى الفجور وأن الفجور يهدى الى النار ، وأن الرجل أيكذب حتى يكتب عند الله كذاباً \*

\* وحديث سهل بن سعد رضى الله عنه فى صحيح مسلم (١) من يضمن لى مابين لحييه ومابين نخذيه أضمن له الجنه \* وحديث أبى شريح الخزاعى فيه (٢) أيضاً ( من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليفعل خيراً أو ليصمت )

\* ( الخامس والثلاثون ) ، الامانات ، وما يجب فيها من اداءها الى أهلها \* لقوله تعالى ( ان الله يأمركم أن أثودوا الأمانات الى أهلها ) . وقوله تعالى ( فليؤد الذي أكتمن أمانته)

٢ ـ البقرة ٢٨٣

<sup>(</sup>۱) الصواب فى صحيح البخارى والضمان بممنى الوفاء بترك الممسية فاطلق وأريد لازمه وهو اداء الحق الذى عليه ، قال في الفتح والممنى من أدى الحق الذى على لسانه من النطق بما يجب عليه . أوالصمت عمالا يعنيه وأدى الحق الذى على فرجه من وضعه فى الحلال وكفه عن الحرام اه

ولحييه هما المظمان اللذان في جانبى الفم. والمراد بما بينهما اللسان وما يتأتى به النطق، وما بينالفخذين الفرج. فالحديث دل على ان أعظم البلاء على المرء في الدنيا لسانه وفرجه فن وقى شرهما وقى أعظم الشر. ولذلك ورد في صحيح البخارى عن أبى هريرة يرفعه ان العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبين فيها يزل بها في النارا بمد ما بين المشرق \* وفي رواية لا يلتي لها بالا يهوى بها في جهنم \* وفي الباب أحاديث كثيرة المقام لا يسمها نرجو الله العافية (٢) صوابه أيضا في الصحيحين.

هولحديث أبي هريرة اد الامانة (١) الى من أثنمنك ، ولاتخنمن خانك ، ولحديث في الصحيحين ، ثلاث من كن فيه فهو منافق وان صام وصلى وزعم أنه مسلم . اذا حدث كذب ، واذا وعد أخلف ، واذا اثنمن خان .

الساكس والثلاثون)، تحريم فتل النفوس والجنايات عليها لقوله تعالى (ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاءه جهنم خالدا فيها وغضب الله عليه) الآية

ولحديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه فى الصحيحين قتل المسلم كفر(٢) ورسبابه فسوق.

(۱) الامانة تأتى بممانى كثيرة منها الطاعة والعبادة والوديعة والنقسة والامان ولامانع من ارادة الجميع هنا ،وقدعظم الشارع أمر الامانة ووردت أحاديث كثيرة في هذا الباب ،منها ما رواه الطبرانى عن ابن عمر ، لا ايمان لمن لا أمانة له ولا صلاة له ولا زكاة له

وقوله ولا تخن من خانك فيه اشارة الى مزايا هذا الدين وبيان لطائفه وهوان الانسان لايقابل من أساء اليه بالمثل بل يعفو ويصفح ويتناسى ذلك (٢) الحديث فيه تقديم وتأخير وما في صحيح البخارى ومسلم هكذا سباب المسلم فسوق. وقتاله كفر، والسباب بكسرالسين وفتح الباء بمعنى السب وهو الشتم والتكلم في عرض الانسان بما يميبه. والفسق الفجور والخروج عن الحق، والترك لامر الله تعالى، والقتال المقاتلة والمخاصمة. والكفر كفران النمم. لا الخروج عن الملة والدين. لان الاجاع من أهل السنة منعقد على ان المؤمن لا يكفر بالقتال ولا بفعل معصية اخرى غير الشرك واستحلال المحرم المعلوم بالضرورة من الدين، وانما اطلق عليه الكفر مبالغة في التحذير.

١ \_ النساء ٩٣

\* وحديثه في صحيح البخارى ، أول مايقضي بين الناس يوم القيامة في الدماء (١) ،

\* ولحديث ابن عمر رضي الله عهما في الصحيحين لا يزال المسلم فى فسحة من دينه مالم يصب دماً حراماً

\* (السابع والثلاثون) تحريم الفروج وما بجب فيها من التعفف لقيـوله تعالى ( ويحفظن فروجهن )، ( والذين هم لفروجهم حافظون ) \* ( ولا تقربوا الزنا (٢) انه كان فاحشة وساء سبيلاً )

<sup>(</sup>١) يمنى أن أول القضايا القضاء في الدماء . أو أول ما يقضى فيه الامر الكائن في الدماء ، وهـذا لا يمارض ما رواه أبو هريرة مرفوعاً ان أول ما يحاسب به الميد يوم القيامة صلاته \* لان الأول محمول على ما يتعلق بمعاملات الخلق والثانى فيما يتملق بمبادة الخالق، وفي الحديث تعظيم أمرالدم لان البداءة انما تكون بالاهم ، والذنب يمظم بحسب عظم المفسدة وتفويت المصلحة . واعدام البنية الانسانية غاية في ذلك

<sup>(</sup>٢) ويدخل تحت النهى من بأنى الغامان ويعمل عمل قوم لوط ،ويدل له مارواه البيهتي بسنده عن ابن عباس مرفوعاً في حديث طويل. قال ولعن الله من عمل عمل قوم لوط ثلاث مرات \*و بسند آخر عن جابر بن عبد الله مرفوعاً ان من أخوف ما أخاف على أمتى أو على هذه الامة عمل قوم لوط و بسند آخر عن ابن عباس مرفوعاً يقتل الفاعل والمفعول به . قال عطاء وابن المسيب أى يحدان حد الزانى . وقد لاط رجل فى زمن أبى بكر الصديق رضى الله عنه فجمع أبو بكر أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وفيهم على ابن أبي طالب فقال لهم هذا الذنب لم يممل به الا أمة واحدة فعمل الله بهم ماقد علمتم أرى أن نحرقه بالنار فاجتمع رأى الصحابة على احراقه بالنار فأس

\* ولحديث أبى هريرة رضى الله عنه فى الصحيحين ، لايزنى الزانى حين يزني وهو مؤمن (١) ، ولايسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ولا يشرب الخرحين يشرب وهو مؤمن . ولاينتهب نهبة ذات شرف يرفع المؤمنون اليه فيها أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن . « (الثاهن والثلاثون ) ، فبض اليد عن الاموال

به وأحرق وقد أمر بذلك أيضاً ابن الزبير وهشام بن عبد الملك

وقال بعض التابعين ما أنا بأخوف على الشاب الناسك من سبع ضارمن الغلام الامرد يقعد اليه \* وقد انتشرت هذه البدعة الشنيمة وعم فسادها . ولذلك وقع الخسف والقحط وعم البلاء . وارتفعت الرحمة والبركة . هلا من نذير \* غفرانك ربنا واليك المصير

(۱) قال . النووى هذا الحديث بما اختلف العلماء في معناه . فالقول الصحيح الذي قاله المحققون ان معناه لا يفعل هذه المعاصى وهو كامل الأيمان وهذه من الالفاظ التي تطلق على نفي الشي ويراد نفي كاله كما يقال لا علم الا مانفع . ولاعيش الاعيش الاخرة ، وانما تأولناه على ما ذكرنا لحديث أبى ذر وغيره من قال لا اله الا الله دخل الجنة وان زنى وان سرق . وحديث عبادة بن الصامت انهم بايعوه صلى الله عليه وآله وسلم على ان لا يسرقوا ولا يزنوا الى آخره . ثم قال لهم صلى الله عليه وقله وسلم فن وفى منكم فأجره على الله . ومن فعل شيئاً من ذلك فعوقب في الدنيا فهو كفارته ومن فعل شيئاً ولم يعاقب فهو الى الله تعالى ان شاء عفا عنه وان شاء عذبه ، فهذان الحديثان مع نظائرهما في الصحيح . مع قول الله تعالى ( ان الله لا يغفران يشرك به وينفر ما دون ذلك لمن يشاء ) مع اجاع أهل الحق على ان الزانى يشرك به وينفر ما دون ذلك لمن يشاء ) مع اجاع أهل الحق على ان الزانى والسارق والقائل وغيرهم من اصحاب الكبائر غير الشرك لا يكفرون بذلك انتهى المقصود منه بعمض تصرف

وبدخل فيها تحريم السرقة وقطع الطريق وأكل الرشا وأكل مالا يستحقه شرعاً (١) لقوله تعالى (ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل) وقوله ( فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم ) الى قوله ( وأكلهم أموال الناس بالباطل ) ( ويل للمطففين ) . ( وأوفوا الكيل اذا كلم وزنوا بالقسطاس المستقيم)

\* ولحديث عبد الرحمن بن أبى بكر فى الصحيحين عن أبيه رضى الله عنهما . قال خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بمنى ، فقال ان دما تكم وأمو الكم وأعراضكم عليكم حرام . الحديث ،

• (التاسع و الثلاثون) ؛ وجوب التورع في المطاعم والمشارب والاجتناب عما لا يحل منها لقواه تعالى (حُرمت عليكم الميتة والدمولجم الخنزير وما أهل به لغيرالله والمنخنقة ) الاية ، (قل لا أجد فيما أوحى الى محرما على طاعم يطعمه الا ان يكون ميتة أو دمامسفو او لم خنزير فانه رجس أو فسقا أهل لغير الله به ) ، (انما الخر والميسر والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه ) الآيات ،

۱ ـ البقرة ۱۸۸ ۲ ـ النساء ۱۹۰ ۲ ـ النساء ۱۹۱ ۵ ـ اللطففين ۱ ۵ ـ الاسراء ۳۵

الله ) الآية وغير ذلك من الآيات الدالة على تحريم أكل أموال الناس بالباطل

<sup>(</sup>۱) اعلم أن الله تعالى حرم دفع المال الى الحكام ليأخذ بحكمه مالا يستحقه والنورة الله الحكام ليأخذ بحكمه مالا يستحقه والنورة المكام بينكم والمكام بينكم والمكام بينكم والآية والموالكم بينكم والمكانون الآية والمكانون الفاجرة (ان الذين يشترون بعهد الله الآية والمكانون المكانون المكانو

(يسئلونك عن الخر والميسر قل فيهما اثم كبير) الآية قائبت فيها الآثم وقال فى آية أخرى (قل انما حرم ربى الفواحش ماظهر منها وما بطن والاثم والبنى بغير حق) خرم الاثم نصا . ويقال ان الاثم اسم من اسماء الخر وينشده

• شربت الاثم حتى منسل عقلى • كذاك الاثم يذهب بالمقول • ولحديث عائشة رضى الله عنها فى الصحيحين سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن البتع (١) فقال كل شراب أسكر فهو سورام

\* وحديث ابن عمر رضى الله عنهما فى صحيح مسلم كل هسكر حرام وكل خمر حرام ه وحديثه فى الصحيحين من شرب الخرفى الدنيا ثم لم يتب منها حرمها فى الاخرة

• وحديث أبى هريرة رضى الله عنه فيهما أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة أسرى به بايلياء بقدحين خمر ولن فنظر اليهما ثم أخذ اللبن فقال له جبريل عليه السلام . الحدالله الذى هداك للفطرة لوأخذت الخر لفوت أمتك

\* ولحديث فيهما ولا يشرب الخر الشارب حين يشربهاوهومؤمن الحديث وبه أنا البيهق باسناده عن الحسن قال جاء رجل بنبيذ الى أحب خلق الله اليه حتى أفسده (٢) يمنى العقل ٥ وقيل لبعض العرب

ر البعرة ۱ ـ الاعراف ۲۳

<sup>(</sup>١) البتع بكسر فسكون وقد تحرك التاء نبيذ العسل وهو خر أهل المين (٢) وقال عباد لوكان العقل علفا يشترى لتفالى الناس فى شرائه فالعجب من أقوام يشترون بأموالهم ما يذهب بعقولهم . وقال بعضهم

لاتشرب النبيذ فقال والله ما ارضى عقلى صحيحا فكيف ادخل اليه مايفسده \* وعن الحكم بن هشام أنه قال لابن له يابنى اياك والنبيذ . فانه قى في شدقك ، وسلح على عقبك ، وحد في ظهرك ، وتكون منحكة للصبيان وأسير اللديان \* وعن بعض الحكاء انه قال لابنه يابنى مايدعوك الى النبيذ قال يهضم طعاى قال والله بنى هو لدينك اهضم \* وعن عبد الله بن ادريس

كل شراب مسكر كثيره \* من عرة أو عنب عصيره وأنه عرم يسيره \* انى لكم من شره نذيره وعن أبي بكر بن أبي الدنيا انشده أبواه

واذ النبيذ على النبيذ شربته • ازرىبدينك مع ذهاب الدرم وانشدنا الحسين بن عبد الرحمن.

ارى كل قوم يحفظون حريم \* وليس لاصحاب النبيذ حريم اذا جثتهم حيوك الفا ورحبوا \* وان غبت عنهم ساعة فذميم اخام (١) اذامادارت الكأس ينهم \* وكلهم رث الوصال سؤم فهذا ثنائى لم اقل بجهالة \* ولكن بحال الفاسقين عليم فهذا ثنائى لم اقل بجهالة \* ولكن بحال الفاسقين عليم فهذا ثنائى لم وغيره من حديث أبى هريرة رضى الله عنه

تركت النبيذ لأهل النبي ذوصرت حليفا لمن مابه شرابا يدنس عرض الفتى ويفتح المشر أبوابه (۱) هكذا الاصل ولمله معمول لفعل محذوف تقديره يروك والاولى الرفع فيكون مرفوعاً على الخبرية

يا أيها الناس ان الله طيب (١) لايقبل الاطيبا وان الله تمالئ أمرالمؤمنين عا أمر به المرسلين (فقال يا ايها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحا اني بما تعملون عليم) وقال (يا أيها الناسكلوا بما في الارض حلالاطيبا) وقال (يا ايها الناس كلوا من طيبات مارزقناكم \* ثم ذكر الرجل يطيل السخر اشعث أغبر يمد يديه الى السماء يارب يارب ومطعمه حرام وملبسه حرام ومشربه حرام وغذى بالحرام فاني يستجاب له

وفى الصحيحين من حديت النمان بن بشير، ان الحلال(١) بين والحرام بين وبين ذلك مشتبهات لايملمها كثير من الناس فن اتق

المؤمنون ٥١

البقرة ١٦٨

<sup>(</sup>۱) الطيب هنا معناه الطاهر أى ان الله تعالى مقدس منزه عن النقائس والعيوبكلها لا يقبل من الاحمال الاماكان طيباطاهرا من المفسدات والحبائث كلهاكالرياء والعجب ولامن الاموال الاماكان حلالا، وقد بين المولى جل وعلا ان الرسل واعمهم مأمورون بالأكل من الطيبات التي هي الحلال وبالعمل الصالح. وذكر الدعاء بعد ذلك بيان لاستبعاد قبول الاحمال مع التغذية بالحرام \* والمعلماء فيمن صلى في ثوب حرام أو حج بمال حرام هل يسقط فرض الصلاة والحج بذلك أم لا قولان. وهذا يدل على انه لا يتقبل العمل مع مباشرة الحرام والله أعلم

<sup>(</sup>١) الشارع ان نص على طلب الشيّ مع الوعيد على تركه فالحلال البين وان نص على تركه مع الوعيد على فعله فالحرام البين . وان لم ينص على واحد منهما فالمشتبه ، وينبني اجتنابه ، والمعنى ان الحلال المحض بين لا اشتباه فيه وكذلك الحرام المحض ولكن بين الاحرين أمور تشتبه على كثير من الناس هل هي من الحال أم من الحرام . وأما الراسخون في الصلم فلا يشتبه عليهم ذلك \* ومن أراد تحقيق ذلك وأمثلة كل فعليه بكتاب كشف الشبهات عن المعتبات للامام الشوكاني وقد طبعناه حديثاً

الشبهات فقد استبرأ لعرضه ودينه ، ومن وقع فى الشبهات وقع فى الحرام كالراعى يرعى حول الحي بوشك أن يقع فيه الاوان لكلملك حيى وحمى الله فى الارض محارمه

وفي الصحيحين من حديث أبى هريرة ،اني لانقله الى اهلى فأجد النمرة ساقطة على فراشى أوفى يبتى فارفعها لا كلها ثم اخشي ان تكون من الصدقة فالقيها

وفى صحيح البخارى عن عائشة رضى الله عنها قالت كان لابى بكر غلام بخرج له الخراج . وكان ابو بكر ياكل من خراجه فجاءيوما بشىء فاكل منه أبو بكر ، فقال له الغلام اندرى ماهذا فقال أبو بكر رضى الله عنه وما هو قال تكهنت (١) لانسان فى الجاهلية وما أحسن الكهانة الا انى خدعته فلقينى فأعطانى بذلك . فهذا الذى اكلت منه قالت فأدخل ابو بكر يده فقاء كل شى، في بطنه

وعن زيد بن اسلم ان عمر بن الخطاب رضى الله عنه . شرب لبنا فاعجبه فقال للذى سقاه من أين لك هذا اللبن فاخبره انه ورد على ماء قد سماه فاذا نعم من نعم الصدقة وهم يسقون فحلبوه لى من البانها فجعلته فى سقائى وهو هذا فأدخل عمر يده فاستقاه ، وعن على رضى الله عنه فى طيب مطعمه أنه كان يجاء بخبزه فى جراب من المدينة

ه أنبأنا البيهتي باسناده عن بشر بن الحارث قال وسف

<sup>(</sup>١) الكاهن الذي يتعاطى الخبر عن الكائنات في مستقبل الزمان.

ويدعى معرفة الاسرار . والعرب تسمى كل من يتعاطى علماً دقيقاً كاهنا . كالمنجم والطبيب . وقدكان في العرب كهنة كشق وسطيح وغيرهما

ابن اسباط اذا تعبد الشاب ، يقول إبليس انظروا من أين مطعمه فان كان مطعمه مطعمسوء ، قال دعوه لاتشتغلوا به . دعوه يجتهد ويتعب ققد كفاكم نفسه ، وعن حذيفة المرعشى أنه نظر الى الناس يتبادرون الى الصف الأول ، فقال ينبغى أن يتبادروا الى أكل خبز الحلال

\* وعن الفضيل بن عياض قال . سئل سفيان الثورى عن فضل الصف الأول فقال انظر كسرتك التى تأكل من أين تأكلها ، وصل فى الصف الأخير \* وعنه أيضاً انظر درهمك من أين هو . وصل فى الصف الأخير

6.05

وعن سرى السقطى أنه كان لا يأكل من بقل السواد ولا من عُره ولا من شئ يعلم أنه منه ويشدد فى ذلك وكان غاية فى الورع (١) ومع ذلك قال كنت بطرسوس وكان مى فى الدار فتيان يتعبدون وكان فى الدار تنور يخبزون فيه ، فانكسر التنور فعملت بدله من مالى فتورعوا أن يخبزوا فيه

<sup>(</sup>١) الورع اختلف في حقيقته على أقوال قال ابن أدم ، الورع ترك كل شبهة. وقال يحيى بن معاذ، الورع الوقوف على حد العلم من غير تأويل \* وسأل الحسن البصرى غلاماً فقال له . ما ملاك الدين، قال الورع . قال فا آفته . قال الطمع . وقال بعض السلف لا يباغ العبد حقيقة التقوى حتى يدع ما لا بأس به حذراً ممابه بأس \* وقال بعض الصحابة . كنا ندع سبعين باباً من الحلال مخافة أن نقع في باب من الحرام ، وقد جمع النبي صلى الله عليه وسلم الورع كله في كلة واحدة فقال ، من حسن اسلام المرء تركه ما لا يمنيه \* وترك ما لا يمني هو ترك الفضلات كلها وفقنا الله لذنك

وعنه قال فكان أبو يوسف الغسولى يلزم الثغر، وينزو فكان اذا غزا مع الناس و دخلوا بلادالروم، أكل أصحابه من ذبائحهم وفوا كههم وهو لا يأكل، فيقال له يا أبايوسف أنشك أنه حلال، فيقول لا، فيقال له فكل من الحلال فيقول انما الزهد في الحلال

\* وعن السرى قال رجعت من بعض المفازى فرأيت فى طريق ماء صافياً، وحوله عشب من حشيش قد نبت فقلت فى نفسى ياسرى ان كنت يوماً أكات أكلة حلال وشربت شربة حلال فاليوم فنزلت عن دابتى، فأكلت من ذلك الحشيش، وشربت من ذلك الما فهتف بى هاتف سمعت الصوت ولم أر الشخص، ياسرى بن المفلس فالنفقة التى بلغتك الى ههنا من أين هى ، فقصر الى نفسى

وعن عبد الله بن الخلاء قال أعرف من أقام بمكة ثلاثين سنة للم يشرب من ماء زمزم الاما استقاه بركوته ورشائه ولم يتناول من طمام جلب من مصر شيئا

وعن بشر بن الحارث الحانى بن عمر قال سمعت المعانى بن عمران يقول ، كان عشرة فيمن مضى من أهل العلم ينظرون فى الحلال النظر الشديد ، لا يدخلون بطونهم الا مايمر فون أنه من الحلال ، والا استفوا التراب ، ثم عد بشر ، ابراهيم بن أدم . وسليمان الخواص \* وعلى بن فضيل بن عياض \* وأبا معاوية الاسود ، ويوسف بن أسباط \* وهيب بن الورد ، وحذيفة شيخا من أهل حران . وداود الطائى ، وعد بشر عشرة وعن يحي بن معين المحدث

المال يذهب حله وحرامه • يوما ويبق فى غداً ثامه وعن محمد بن عبد الكريم المروزى لماولى يحيى بن أكثم القضاء كتب اليه أخوه عبد الله بن أكثم من مرو وكان من الزهاد

ولقمة بجريش الملح تأكلها • ألذ من تمرة تحشى بزنبور وأكلة قربت للملك صاحبها • كحبة الفخ دفت عنق عصفور

وعن ابراهيم بن هثيم أنه استوصاه صاحب له عند وداعه فقال أوصيك أن تكون لقمتك صالحاً . وتأكل طيبا

ليس التق بمتق لألهه \* حتى يطيب شرابه وطعامه ويطيب مايجني ويكسب أهله \* ويكون في حسن الحديث كلامه نطق النبي لنا به عن ربه \* فعلى النبي صلاته وسلامه \* (الاربعون)، تحريم الملابس والزي والأواني وما يكره منها \* لحديث أنس بن مالك في الصحيحين \* من لبس الحرير في الدنيا فان يلبسه في الآخرة (١)

<sup>(</sup>١) وفى الباب أحاديث كثيرة منها عن همر رضى الله عنه قال سممت صلى الله عليه وعلى آله وسلم يقول لا تلبسوا الحرير فأنه من لبسه في الدنيا لم يلبسه فى الآخرة، متفق عليه فالاحاديث تدل على تحريم لبس الحرير لما فيها من النهى وتعليل ذلك بان من لبسه فى الدنيا لم يلبسه فى الآخرة، والظاهر أنه كناية عن عدم دخول الجنة . ولذلك قال ان عمر ، والله لايدخل الجنة ، واستدل على ذلك بقوله تعالى ولباسهم فيها حرير . ويشهد له أيضا مار واه الشيخان عنه . انما يلبس الحرير فى الدنيا من لاخلاق له فى الآخرة . والخلاق كما فى شروح الحديث وكتب اللفة النصيب ، وقد أجمع المسلمون على التحريم وهذه

• وحديث حذيفة لاتلبسوا الحرير ولا الديباج ولاتشربوا فى آنية الفضة والذهب، ولا تأكلوا فى صحافها ، فانها لهم فى الدنياوهى لكم فى الآخرة

\* وحديث ابن مسعود رضى الله عنه فى صحيح مسلم \* ان الله جيل يحب الجال. الكبربطر الحقوء عمط الناس(١)

\* وحديث أبي بردة في الصحيحين \* قال أخرجت الينا عائشة

الاحاديث اذا لم تقد التحريم فليس في الدنيا عرم، ولم تنحصر الزينة عندا بناء الدنيا على الحرير فلهم ال يتزينوا بالجوخ والصوف والكشمير وغير ذلك من المباح النفيس، ولا تلتفت الى قول في المذهب أو رأى لبعض العلماء فان ذلك من انباع الحوى، ودسائس الشيطن، والعادات القومية المخالفة للشريمة المحمدية. وأصرح منه في الدلالة على المنع مطلة أ. مارواه البيه في بسنده عن أبي اسحق قال دخلنا على عبد الله بن عمر وهو بالبطحاء، فقلنا يا أبا عبد الرحمن ان ثيابنا هذه قد خالطها الحرير وهو قليل. قال اتركوا قليله وكثيره ويدل على صحة هذا ماروى عن على رضى الله عنه قال أهدى الى النبي صلى الله عليه وآله وسلم حلة سداها حرير ولحمها مسترة فأرسل بها الى فقلت ما أصنع بها ألبسها قال اني لا أرضى لك ما لا أرضى لنفسى اجملها خرا بين فاطمة أمك وفاطمة ابنتي ، وهسيرة هو من السيراء برود المين

وهذا بالنسبة للذكور دون الآنات لقوله صلى الله عليه وآله وسلم أحل الذهب والحرير للاناث من أمتى وحرم على ذكورها رواه احمد والنسائى والترمذي وصححه

(١) البطر الطفيان عند النعمة. وهو أن يجمل ما جعلهالله حقاً من توحيده وعبادته باطلا: أو يمتنع عن الحق فلا يقبله \* والغمط الاستهانة والاستحقار

كساء ملبداً وازاراً غليظا فقالت قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذين

وحدیث عبد الله بن عمر فیهما \* لا ینظر الله تعالی یوم القیامة
 الی من جر ثوبه خیلاء .

\* (الحادى والأربعون)، تحريم الملاعب والملاهى المخالفة للشريعة لقوله تعالى (قل ما عندالله خيرمن اللهو ومن التجارة) \* ولحديث سليان بن بويدة في صحيح مسلم عن أبيه رضى الله عنه \* من لعب بالنردشير (١) فكأ نما صبغ يده في لحم خنزير ودمه

(الثانى والاربعون) ، الاقتصاد فى النفقة وتحريماً كل المال بالباطل لقوله تمالى (ولا تجمل يدك مغلولة الى عنقك ولا تبسطها كل البسط) (والذين اذا أنفقوا لم يسرفواولم يقترواوكان بين ذلك قواما)

ولحديث المغيرة بن شعبة رضى الله عنه فى صحيح مسلم \*
 ونهى عن ثلاث قيل وقال وإضاعة المال والحاف السؤال (٢)

٢- الاسراء ٢٦ (١) النردشير هو النرد وهذا الحديث حجة في تحريم اللعب بالنرد ويلحق به الشطرنج قال الامام مالك هو شر من النرد ومعنى صبغ يدد ف لحم الحنزير ودمه أنه في حال أكله منهما وهو تشبيه لتحريمه بتحريم أكلهما والله الموفق

<sup>(</sup>۲) برويان بغير تنوين حكاية للفظ الفعل ورويا منونين وهي رواية البخارى قيلا وقالا على النقل من الفعلية الى الاسمية والاول أكثر. والمراد بهمانقل الكلام الذي يسمعه الى غيره فيقول قيل كذا وكذا بغير تعيين القائل وقال فلان كذا وكذا. وانما نهى عنه لانه من الاشتغال بما لا يعنى المتكام

ه (الثالث والاربعون) ، ترك الغلوالحسد (١) ونحوها لقوله تعالى (ومن شر حاسد اذا حسد) ، رأم يحسدون الناس على ما آناهم الله من فضله )

ولحدیث أنس فی صحیح مسلم \* لاتحاسدوا ، ولاتباغضوا ،
 ولاتقاطموا ، وكونوا عباد الله إخوانا .

\* وحديث أنس بن مالك في صحيح البخارى \* لا تباغضوا ، ولا تحاسدوا ولا تدابروا وكونوا عباد الله إخوانا ، ولا يحل لمسلم (٢) أن

ولانه قد يتضمن الغيبة والحميمة والكذب لاسيامع الاكثار من ذلك قلما من يخلو عنه . ويؤيد هذا ما أخرجه مسلم . كنى بالمرء اثماً أن يحدث بكل ما سمع \* وقوله واضاعة المال . المراد به ما أنفق في غير وجهه المأذون فيه شرعاً سواء كان دينياً أو دنيويا لان الله جعل المال قياما لمصالح العباد وفي التبذير تفويت تلك المصالح \* وإلحاف السؤال كثرته اما للمال، أو المشكلات من المسائل والتعميم أولى

(۱) الحسد أن يرى الرجل لاخيه نعمة فيتمنى أن تزول وتكون له دونه . فالحسد حسدان محمود ومذموم ، فالحمود أن ترى عالما عاملا فنشتهى أن تسكون مثله أو زاهداً فتشتهى مثل فعله وهو المسمى غبطة وقد تقدم . والمذموم ، أن ترى عالما عاملا ، أو فاضلا ، فتشتهى أن يموت . فالمؤمن يغبط والمنافق يحسد . وهو خلق ذميم مضر بالبدن مفسد للدين . وهو مركوز فى طباع البشر لان الانسان يكره أن يفوقه أحد من جنسه فى شىء من الفضائل والناس على أقسام في ذلك منهم من يسمى فى زوال نعمة المحسود بالبغى عليه بالقول والفعل ، ومنهم من يسمى فى نقل ذلك الى نفسه ومنهم من يسمى فى نقل ذلك الى نفسه ومنهم من يسمى فى ازالة نعمته عن المحسود فقط نسأل الله المصمة

(٢) فيه تحريم الهجران فوق ثلاثة أيام بالنس. ويباح في الثلاث. بالمفهوم

۱ ـ الفلق ٥ ۲ ـ النساء ٥٤ يهجر أخاه فوق ثلاث ليال يلتقيان يصد هذا ويصد هذا ، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام.

\* وبه أنبأنا البيهتى باسناده عن الحسن فى قوله تعالى ( من شر حاسد اذا حسد) قال هو أول ذنبكان فى السماء . وعن الأحنف ابن قيس \* خسهن كما أقول، لاراحة لحسود . ولا مروءة لكذوب ولا وفاء لملوك ، ولا حيلة لبخيل . ولا سؤدد لسىء الخلق

وعن الخليل بن أحمد ما رأيت ظالما أشبه بمظلوم من حاسد، له نفس دائم، وعقل هائم. وحزن لازم، وعن بشر بن الحارث الحافى، المداوة فى القرابة، والحسد فى الجيران، والمنفعة فى الاخوان، وعن للمرد أنه أنشد

عين الحسود عليك الدهر حارسة • تبدى المساوى والاحسان تخفيه يلقساك بالبشر يبديه مكاشرة • والقلب منكتم فيه الذى فيه افت الحسود بلا جرم عداوته • وليس يقبل عندراً في تجنيسه • (الرابع والاربعون)، تحريم أعراض (١) الناس وما

وحكة ذلك أن الآدمي مجبول على الغضب ، فسومح بذلك القدر ، ليرجع ويزول ذلك عنه ، وهذا فيمن لم بجن على الدين جناية . وأما من جنى عليه وعصى ربه وارتكب المخالفات ، وتلبس بالبدع السيآت . فجاءت الرخصة فى عقو بته بالهجران كالثلاثة المتخلفين عن غزوة تبوك فأمر الشارع بهجرانهم فبقوا خسين ليلة حتى ترك توبتهم، والله أعلم

<sup>(</sup>١) الاعراض جمع عرض بكسر فسكون هو موضع المدح والذم من الانسان سواءكان في نفسه أو في سلفه أو فيما يلزمه أمره

يجب من ترك الوقيعة فيها لقوله تعالى (ان الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب أليم في الدنيا والآخرة )(١ ( ان الذين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لعنوا في الدنيا والآخرة ) وغير ذلك من الآيات والاخبار الكثيرة

\* كحديث أبى هريرة فى صحيح مسلم \* المسلم أخو االمسلم لايسلمه ولا يخذله ، ولا يحقره ، التقوى ههنا ، ويشير الى صدره ثلاث مرات بحسب امرى من الشر أن يحقر أخاه . المسلم كل المسلم على المسلم حرام دمه ، وماله وعرضه

\* وحدیث أبی ذر فی الصحیح \* لا یری رجل رجلا بالفسق ولا یرمیه بالکفر الا وارتدت علیه ان لم یکن صاحبه کذلك .

• ( الخامس والاربعون ) ، اخلاص (٣) العمل لله

(٢) الآخلاص هوافراد الحق سبحانه وتعالى بالقصد فىالطاعة وتصفية

<sup>(</sup>١) فتأمل في هذه الآيات وانظر كيف عظم الشارع أمر الوقيمة في أعراض الناس وتوعد من يجب أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا فضلا عن الشاعته لها بنفسه المذاب المؤلم في الدنيا والآخرة . ووعد الوعد الفليظ على قذف المحصنات وحكم على القاذف بالتفسيق وبرد شهادته على التأبيد الى أن يتوب ، وبالجلد تشديداً عليه ، وتهجيناً لماكان منه ، ولم يجمل للزوج مخرجا من عذاب القذف الا بايجاب اللمن على نفسه ان كان كاذباً في قوله ، كما للمرأة محرجاً من عذاب القذف الا بايجاب النصب على نفسها ان كان صادقاً في قوله ، فهذا يدل على غلظ الذنب في قذف المحصنات وعدم التعرض بسوء المؤمنين والمؤمنات والاحتراز عنه ووجوب التورع في ذلك

عنوجل، وترك الرياء، لقوله تعالى (وما أمروا الا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء)، (من كان يويد حرث الاخرة (١) نزد له في حرثه . ومن كان يويد حرث الدنيا نؤته منها وما له في الآخرة من نصيب )، (من كان يويد الحياة الدنيا وزينتها نوف اليهم أعمالم فيها وهم فيها لا يبخسون ، أولئك الذين ليس لهم في الآخرة الا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون )، (فن كان يوجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحاً ولايشرك بعبادة ربه أحداً و ولحديث أبي هريرة في صحيح مسلم ، قال الله عن وجل انا أغني الشركاء عن الشرك ، فن عمل لي عملا أشرك فيه غيرى ، فأنا منه برى ، وهو للذي أشرك فن عمل لي عملا أشرك فيه غيرى ، فأنا منه برى ، وهو للذي أشرك

الفسمل عن ملاحظة المخاوقين ، فالمخلص لا رياء له ، والصادق لا اعجاب له ، ولا يتم الاخلاص الا بالصدق . ولا الصدق الا بالاخلاص . ولا يتمان الا بالصد

<sup>(</sup>١) الحرث القاء البذر في الارض والمراد منه هنا ثمرات الاعمال و تتاهمها والممنى من كان يريد بعمله ثواب الآخرة نضاعف له ثوابه بالواحد عشرة الى سبعمائة فما فوقها. ومن كان يريد باعماله حرث الدنيا أي متاعها وطيباتها ثوته شيئاً منها حسباقد رفاه له بطلبه وارادته، وليس له في الآخرة من نصيب، لان همته مقصورة على الدنيا \* وما أدق هذا المعنى وألطف هذا التمبيركيف عبر في جانب في جانب طالب الآخرة بالاتيان منها مبالفاً له فيه من غير تحديد وعبر بجانب طالب الدنيا بالشيء اليسير المقدر له مع حرمانه من الثمرات الاخروية التي لا تعنى ولا تبيد . ثم بين في الآية التي بعدها ان من يطلب الدنيا وزينتها يوف اليه عمله فيها مع المبالفة وليس له في الآخرة الا النار. وحبط ما عمله في الدنيا من أنواع البر والاحسان اذا وفق لذلك فيها ، نعوذ بالله من الخولان

١ ـ البينة ١

۲ ـ الشوری ۲۰

ا ـ هود ۱۵ ـ ۱٦

ة ـ الكهف ١١٠

ولحدیث جندب فی الصحیحین من سمّع سمّع الله به ومن برائی الله به (۱)

\* أنبأنى البيهق باسناده ان أباهم ،سئل عن الاخلاص ، فقال ما لا يحب أن يحمده عليه الا الله عن وجل ، \* وعن سهل بن عبد الله لا يعرف الرياء الا مخلص ، ولا النفاق الا مؤمن ، ولا الجهل الاعالم، ولا المعصية الا مطيع ،

\*عن الربيع بنخيم كل مالا يبتنى به وجه الله يضمحل، وعن الجنيد لو ان عبداً أتى بافتقار آدم، وزهدعيسى، وجهد أيوب، وطاعة يحيى، واستقامة ادريس، وود الخليل، وخلق الحبيب، وكان فى قلبه ذرة لغير الله فليس لله فيه حاجة

وعن زبيد يسرنى ان يكون لى فى كل شئ نية حتى فى الاكل
 والشرب والنوم (٢) ،

<sup>(</sup>۱) الرياء بكسر الراء وتخفيف الياه والمداظهار العبادة لقصد ورقية الناس لها فيحمدوا صاحبها والسمعة بضم السين وسكون الميم هي نحو مافي الرياء الا انها تتملق مجاسة السمع والرياء بحاسة البصر \* ومعنى الحديث أن من عمسل عملا على غدير اخلاس يربد أن يراه الناس ويسمعوه يجازى يوم القيامة على ذلك بأن يشهره الله ويفضحه ويظهر ماكان يبطنسه على رؤس الاشهاد نجانا الله واياك من ذلك

<sup>(</sup>۲) وجه ذلك أن الاكل والشرب والنوم مباح فاذا نوى الانسان بذلك تغذية جسمه . وتقويته ليقوم باداء ما طلب منه من صلاة وصيام .وغيرذلك ، اثيب على ذلك .وصار بمنزلة المندوب وهكذا كان السلف رضى الله عنهم

وعن سيفان كل شئ هالك الاوجهه ، قال ما أريد به وجه ه (١) ه وعن هلال بن يسار • قال ، قال عيسى بن مريم صاوات الله عليه اذا كان يوم صوم أحدكم فليدهن لحيته ، وليمسح شفتيه ، وبخرج الى الناس حتى كأنه ليس بصائم ، واذا أعطى بيمينه فليخفه عن شماله ، واذا ملى أحدكم فليدل ستر بابه فان الله تمالى بقسم الرزق ،

\* وعن ذى النون ، قال بعض العلماء ما أخلص العبد لله الاأحب أن يكون فى حب لا يعرف ، \* وعن بشر بن الحارث عن الفضيل بن عياض لأن آكل الدنيا بالطبل والمزمار أحب الى من أن آكلها بدين ، \* وعن مالك بن أنس ، قال لى استاذى ربيمة الرأى، يامالك من السفلة ؛ قلت من أكل بدين ، فقال من سفلة السفلة ، قال من أصلح دين غيره بفساد دينه ، قال فصدقني ،

\* وعن ابن الاعرابي ، أخسر الخاسرين من أبدى للناس صالح أعماله ، وبارز بالقبيح من هو أقرب اليه من حبل الوريد ، \* وعن سيفان يامعشر القراء ارفعوا رءوسكم لا تزيدوا الخشوع على ما فى القلب فقد وضح الطريق ، فاتقوا الله واجملوا فى الطلب ولا تكونوا عيالا على المسلمة ،

• وعن بعض العاماء خوفوا المؤمنين بالله ، والمنافقين بالسلطان، والمراثين بالناس ،

<sup>(</sup>۱) أى كل شيء أريد به وجه الله تعالى فهو باق و ثابت وما أريد به غيره تعالى فهو هالك وفان

الساكس والار بعون )، السرور بالحسنة والاغتمام بالسيئة (١) لحديث جابر بن سمرة عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه في سنن أبى داود ،ومن سرته حسنته وساءته سيئته فهو مؤمن

## السابع والاربعون)، معالجة كل ذنب بالتوبة (١)

(۱) السرور ضد الحزن وهولة ققع فى القلب بادراك المحبوب ونيل المشتهى فيتولد من ادراكه حالة تسمى سرورا كما ان فقد المحبوب يتولد منه حالة تسمى الحزن والنم ، وسرور العبد بالشىء قدر تعلقه به وعبته له ورغبته فيه فسرور الشخص بالعلم والايمان ، والاحمال الصالحات، والعاملين بالكتاب والسنة واجماع الامة، دليل على تعظيمها لديه وعبته لها ورغبته فيها وايثارها على فيرها «واغمامه بضدها ، دليل على قوة ايمانه ، وشدة يقينه ، وصلابة دينه جملنا الله منهم

(۲) التوبة هي انابة العبد، ورجوعه الى مولاه . وسلوكه الصراط المستقيم ومجانبته لصراط المنصوب عليهم والضالين ، ولها شروط ثلاثة . الندم على ماسلف عنه في المال . والمزم على أن لا يمود في المستقبل اليه \* والتوبة الصحيحة المقبولة علامات ، منها لا يزال الخوف مصاحبا له لا يأمن طرفة عين ، ومنها ان يكون بعد التوبة خيرا منه قبلها ومنها انخلاع قلبه وتقطعه ندما وخوظ على قدر عظم الجناية وصغرها ، وانظر كيف وجه المولى تمالى الحطاب لاهل المدينة وفيهم الانصار والمهاجرون وانظر كيف وجه المولى تمالى الحطاب لاهل المدينة وفيهم الانصار والمهاجرون الذين افنوا حياتهم في نصرة الدين واعلاء كلته . وبذل كل ما في وسعهم وقد الرم بالتوبة بعد ايمانهم وصبرهم وهجرتهم وجهاده ، ثم علق الفلاح بالتوبة تمليق المسبب بسببه واتى باداة (لمل) المشمرة بالترجى ايذانا بأنكم اذا تمليق المسبب بسببه واتى باداة (لمل) المشمرة بالترجى ايذانا بأنكم اذا النبي صلى الله عليه وآله وسلم انه قال (يا أيها الناس توبوا الى الله فوالله النبي صلى الله عليه وآله وسلم انه قال (يا أيها الناس توبوا الى الله فوالله

لقوله تمالى ، (وتوبوا الى الله جيماً أيها المؤمنون لملكم تفلحون) ؛ (توبوا الى الله توبة نصوحاً) ، وأنببوا الى دبكم وأسلموا له) ، الآيات، ولحديث أبى بردة بن أبى موسى الأشعرى عن الأغم المزنى

(الثامن والاربعون)، القرابين (٢) وجلها المدى

انى لأتوب اليه فى اليوم أكثر من سبمين مرة \* وكان أصحابه يمدون له فى الجلس الواحد قبل أن يقوم «رب اغفر لى و تبعل انك أنت التواب المفور» مائة مرة ، فانظر أيها الماقل الى حال النبي صلى الله عليه وآله وسلم وما كان عليه من الاستففار والتوبة مع عظم منزلته عند مولاه ،وقد أخبره تمالى بان قد غفر له ، ما تقدم من ذنبه وما تأخر ، على فرض وقوع الذنب منه . أفلا يجب على من انغمس فى اللذات وتوحل فى الشهوات وغف ل عن الطامات وامتلاً قلبه ظلمات فوقها ظلمات ، أن يتوب ويستنفر فى الساعة آلافاً ومئات

(۱) الغين الغيم يقال غينت السهاء تغان اذا أطبق عليها الغيم، والمراد به هنا ما يفشاه من السهو الذي لايخلومنه البشر لان قلبه أبدا كان مشغولا بالله تمالى فان عرض له وقتاً ما عارض بشرى يشغله من أمور الامة والملة ومصالحهما عد ذلك تقصيرا فيفزع صلى الله عليه وآله وسلم الى الاستنفار، ويصح أن يكون اظهارا المعبودية والافتقار وملازمة الخشوع، وشكرا لما أولاه لان خوف الانبياء والملائكة خوف اعظام

(٢) القرابين جمع قربان وهوما يتقرب به الى الله تمالى أما لمخالفه وقمت كالحسدى في الحج أو لتممة حصلت كالمقيقة للمولود، وكان قربان الامم السالفة ذبح البقر والنم والابل، فحفف المولى عن هذه الامة المباركة . فجمل قربانها تقديمها الطاحات والاعمال الصالحات فضلا منسه تمالى ورحمة بهسم

١ ـ النور ٣١٢ ـ التحريم ٨

٣ ـ الزمر ٤٥

والاضحية والمقيقة لقوله تعالى ، ( فصل لربك وانحر) . (والبدن جعلناها لكم من شعائر الله كم فيها خير ) ( ومن يعظم شعائر الله فانها من تقوى القلوب ) ، الآيات .

\* ولحديث انس بن ما لك رضى الله عنه في الصحيحين ، ان رسول الله صلى الله عليه وسلم . كان يضحى (١) بكبشين أقرنين أملحين ، فلقد رأيته يضع رجله فى صفاحهما ويسمى ويكبر . \* وفى رواية ولقد رأيته يذبحهما بيده ،

• (التأسع والاربعون)، طاعة اولى الأمر لقوله تعالى . (أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم)، فيل م أمير السريا، وقيل م العلماء، ويحتمل أن يكون عاماً لهما، فانكان خاصاً فبأمير السرايا أشبه .

ولحديث أبى هريرة فى الصحيحين ، من أطاعنى فقد أطاع الله ومن عصانى فقد عصى الله ، ومن يطع الأمير، فقد أطاعني ، ومن يمص الأمير فقد عصانى (٢)

۱ ـ الكوثر ۲ ۲ ـ الحج ۲۱ ۲ ـ الحج ۲۲

واكراماً لنبيهم محد صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم

<sup>(</sup>۱) اعلم ان الاضعية اخلتف في وجوبها وعدمه ، فذهب الجهور الى انها سنةغير واجبة ، واختلف قولامائك والشافعي فيذلك ، وذهب أبوحنيفة والاوزاعي والليث وربيمة وبعض المالكية الى أنها واجبة على الموسر ، وادلة كل وبيان الراجع منها مذكور في المطولات ارجع اليها لان المقام لايسمه (۲) قال الخطابي ، كانت قريش ومن يليهم من العرب لايعرفون الامارة ولا يطيعون غير رؤساء قبائلهم . فلما ولى في الاسلام الامراء انكرته تفوسهم

• ولحديث أبى ذر فيهما يا أبا ذر اسمع وأطع ولو عبداً جشياً عبد الأطراف (١).

\* ( الخمسون ) ، التمسك عاعليه الجماعة لقوله تمالى ( واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا ) ،

\* ولحديث أبى هريرة فى صحيح مسلم، من خرج من الطاعة وفارق الجماعة، ثممات، مات ميتة جاهلية (٢) \*وحديث عرفجة بن

وامتنع بعضهم من الطاعة، وانعاقال لهم صلى الله عليه وسلم هذا القول ليعلمهم ان طاعة الامراء الذين كان يوليهم وجبت عليهم لطاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ويحثهم على طاعة من يؤمّر عليهم، والانقياد لهم، إذا بعثهم في السرايا أوولاهم البلاد، فلا يخرجوا عليهم لئلا تفترق الكلمة ويتبدد جمهم ، ويغتنم الغرصة عدوهم ، وهذا الحبكم ليس خاصاً بمن ولاه الشارع بنفسه ، بلهوهام في كل أمير عدل للمسلمين. واستقام، وقام بالحدود ، ولم يخن الامة ، اللهم اصلح ولاة امورنا ووفقهم للعمل بما جاءت به الشريعة، وجنبهم العادات الاوروبية الى أفسدت الدنيا والدين ، يا أرحم الراحين

(١) جدع الاطراف مقطوعها، والمراد اخس العبيد، والمعنى اسمعواطع للامير وان كان دنى النسب حتى لوكان عبداً اسود مقطوع الاطراف فطاعته واجبة ، وامارة العبد تتصور اذا ولاه بعض الأئمة أو اذا تغلب على البلاد بشوكته واتباعه . فطاعته وبقاؤه اميرا مع جمع الكامة واتحاد القلوب خير من التفرق، والاختلاف عليه . وتشتيت امرهم

(٢) أى ان من خرج من الجماعة الذين قد اتفقوا على طاعة امام، وانتظم به شملهم ،واجتمعت به كلمتهم ، وحاطهم عن عدوهم فيتته منسوبة الى أهل الجهل ، والمراد به من مات على السكفر قبل الاسلام . والله أعلم

شریح الجهنی فی مسلم أیضاً،ستکون بمدی هذاة وهذاة (۱) فن رأیتموه یفرق امرامة محمد وهی جمیع فأفتلوه کاثنامن کان من الناس

• (الواحل والخمسون) ، الحكم بين الناس بالمدل. لقوله تعالى . (واذاحكم بين الناس ان تحكموا بالمدل) ، (ولا تكن للخائنين خصيما) ، (واقسطوا ان الله يحب المقسطين) ، الآيات

\* ولحديث عبد الله بن مسعود فى الصحيحين ، لاحسد الا فى اثنين . رجل آناه الله مالا فسلطه على هلكته فى الحق ، وآخر آناه الله حكمة فهو يقضى بها ويعلمها .

( الثانى والخمسون ) ؛ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر (٢) لقوله تعالى (ولتكن منكم أمة يدعون الى الخير ويأمرون

فانظركيف عظم الشارع امر التفريق وأباح دم المقرق وجمله هدرا مع أن الشارع شدد فى قتل النفسواعدامها ، فنى هذا الحسكم موعظة بليغة وحكمة بالغة وزاجر عظيم لمن تسول له نفسه الامارة بالسوء فعل ذلك

(٢) اعلم أن الامر بالمعروف والدهى عن المنكرمن أهم الامور واعظمها اذ به قوام الامر وملاكه ، وحفظ الشريعة المطهرة ، وردع المنافق ، وزجر الفاسقوبه يتميز الخبيث عن غيره ، وبه يرتفع البلاء عن المطيع ولا يعم الله الداب لانه اذا كثرا لخبث عم العقاب الصالح والطالح واذا لم يأخذوا

۱ ـ النساء ۵۸ ۲ ـ النساء ۱۰۵ ۲ ـ الحجرات ۹

<sup>(</sup>۱) الحنات جم، هنة وهىكناية عن كل اسمجنس، والمراديها هناالفتن والامور الحادثة من شرور وفساد ، دل الحديث على قتال من أراد تفريق كلة المسلمين وزرع الفساد بينهم وتمزيق جمهم ، هذا اذا لم يندفع شره الا يقتله ، وفي رواية أخرى فاضربوه بالسيف

بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك م المفلحون)، (كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله )، (ان الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بان لهم الجنة )الى قوله (الا مرون بالمعروف والناهون عن المنكر). الآيات،

(أمن الذين كفروا من بنى اسرائيل على لسان داود وعيسى بن مربم ذلك بما عصوا وكانوا يمتدون كانوا لايتناهون عن منكر فعلوه لبئس ماكانوا يفعلون) والقرآن مشحون بهما

ه ولحديث أبي سعيد في صحيح مسلم ، من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه . وذلك اصعف الايمان (١)

۱ ـ آل عمران ۱۰۶ ۲ ـ آل عمران ۱۱۰

على يد الظالم اوشك ان يممهم الله تمالى بمقاب، فينبنى لطالب الاخرة، وعب الشريمة والساعى فى تحصيل رضاء الله عزوجل أن يمتنى بهذا الامر، فان تقمه عظيم، لا سيا فى هـذا الزمان الذى كثر فيه الفساد، وعم التجاهر بالمماصى وظهرت الزفادقة والملحدون، وفُقدالا مر بالمعروف والناهى عن المنكر، لذلك تساهلت العوام وارتكبوا كل موبقة، وتوسعوا فى كل معصية. حتى عم ذلك الحواص، وكادت ان ترجع الناس الى ماكانت عليه الجاهلية الاولى، ولا شك أن الاجر على قدر الشقة وأن الله ناصر أولياءه وهاديهم، وحافظهم من شر أعدائه، قال الله تمالى ( ولينصرن الله من ينصره ) وقال تمالى ( ومن يمتصم بالله فقد هدى الى صراط مستقيم ) وقال تمالى ( والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا )

<sup>(</sup>۱) أشار النبي صلى الله عليه وآله وسلم بذلك المصفة النهي ومراتبه وهذا الترتيب على سبيل الوجوب فليس للمنكر ان ينتقل من مرتبة الى اخرى

٣ ـ التوبة ١١١

٤ ـ التوبة ١١٢ ٥ ـ المائدة ٧٨ ـ ٧٩

وحديث عبد الله بن مسعود فيه أيضاً ، ما من نبى بعثه الله في المته عبد الله بن مسعود فيه أيضاً ، ما من نبى بعثه الله في أمته حواديون وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره . ثم انها تخلف من بعدم خلوف ، يقولون ما لا يؤمرون ، فن جاهدم ييده فهو مؤمن . ومن جاهدم بلسانه فهو مؤمن ، ومن جاهدم بقلبه فهو مؤمن ، وليس وراء ذلك من الايمان حبة خردل ،

\* وفى الصحيحين من حديث سفيان بن عيبنة عن الزهرى عن عروة عن زينب بنت أبى سلمة عن حبيبة عن أمها أم حبيبة عن زينب زوج النبى صلى الله عليه وسلم ، قالت استيقظ النبى صلى الله عليه وسلم من نوم محراً وجهه ، وهو يقول لااله الا الله ثلاث مرات ويل للعرب (١)

الا اذا عجز عن القيام بها والانكار في القلب ليس بتغيير في الحقيقة للمنكر ولا ازالة له ولكنه هو الذي في وسع المكلف ، ثم أنه أما يأمر وينهى من كان عالما بماياً مر به وينهى عنه ، وذلك يختلف باختلاف الشيء فازكان من الواجبات الظاهرة ، والمحرمات المشهورة ، كالصلاة والصيام ، والزكاة والزنا ، والحر في ونحوها ، فيكل المسلمين علماء بها ، وانكان من دقائق الافوال والافمال مما يتملق بالاجتهاد . لم يكن للموام مدخل فيه ، بل ذلك للملماء ، ويذبني للآمر بالمعروف والناهى عن المنكر أن يكون امر مونهيه بمدوف ، وبرفق . ليكون أقرب الى تحصيل القبول ، وحصول المطلوب ، لذلك قال الشافعي من وعظاً خاه مرا فقد نصحه وزانه ، ومن وعظه علانية فقد فضحه وشانه

<sup>(</sup>١) كلة ويل للحزن والحلاك والمشقة من المذاب ، وخس العرب بذلك لا تهم كانوا حينئذ معظم من أسلم ، والمراد بالشر ما وقع بعده صلى الله عليه وآله وسلم من قتل عثمان، ثم توالت الفتن حتى صارت العرب بين الام كالقصمة

من شر قد اقترب. فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه، وحلّ قد الله المالم والتي تليها، قالت زينب. فقلت يارسول الله أفنهلك، وفينا الصالحون، قال نم، اذا كثر الخبث،

وبه أنبأنا البيهق باسناده عن مالك بن دينار انه قرأ هذه الآية (وكان في المدينة تسمة رهط يفسدون في الارض ولايصلحون) فأما اليوم في كل قبيلة وحي من الذين يفسدون في الأرض ولا يصلحون وعنه أيضا ان الله عن وجل أمر بقرية الت تعذب فضجت الملائكة ، وقالت ان فيهم عبدك فلاناً ، قال أسمعوني منه صيحة فان وجهه لم يتمعر غضباً لمحارى و وروى ذلك مرفوعاً الى النبي صلى الله عليه وسلم بأسناد ضعيف ه

وعنه أيضاً ، اصطلحنا على حب الدنيا فلا يأمر بمضنا بمضاولا ينهى بمضنا بمضاولا يذل و بمضنا بمضاولا يذل و بمضنا بمضنا بمضنا و عن عمر بن عبد المزيز قال كان يقال ان الله عن وجل لا يعذب المامة

۱ \_ النل ٤٨

بين الاكلة كما جاء في حديث، وشك ان تداعي الامم كما تداعي الاكلة على قصمتها . والمراد بالردم السد الذي بناه ذو القرنين ، ومعنى حلق ألح جعل الاصب السبابة في أصل الابهام وضمهما حتى لم يبق بينهما الاخلل يسير ، وهو لقدر معين من المدد ، وهو اصطلاح العرب تواضعوه بينهم ليستغنوا به عن التلفظ ، فشبه صلى الله عليه وسلم قدر ما فتح من السد بصفة معروفة عندهم وهذا لا يمارض ما جاء عنه صلى الله عليه وسلم في حديث ، انا امة لا نحسب ولانكتب ، لان المنبى الحساب الذي يتماناه أهل الصناعة من الجمع والضرب وغير ذلك .

بذنب الخاصة ، ولكن اذا عُمل المنكر جهاراً فلم ينكروه استحقوا المقوبة كلهم .

\* (الثالث والخمسون) ؛ التعاون على البر والتقوى لقوله تعالى: (وتعاونوا على البر والتقوى ولاتعاونوا على الاثم والعدوان) \* ولحديث انس بن مالك فى الصحيحين ، انصر أخاك ظالا أو مظلوماً ، فقال رجل يارسول الله انصره مظلوماً . فكيف أنصره ظالماً فقال تمدمه من الظلم فذلك نصرك اياه .

« (ارابع والخمسون) ، الحياء (١) \* لحديث سالم بن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما فى الصحيحين عن أبيه عن النبى صلى الله عليه وآله وسلم ، انه سمع رجلا يعظ أخاه فى الحياء ، فقال دعه فان الحياء من الا يمان . \* ولحديث عمر ان بن حصين رضى الله عنه فيهما ، ان الحياء لا يأتي الا يخير \* وحديث ابى سعيد الخدرى رضى الله عنه فيهما ايضا ، كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اشد حياء من المذراء فى خدرها

١ ـ المائدة ٢

<sup>(</sup>۱) الحياء خلق يبعث على ترك القبائح ويمنع من التفريط في حق صاحب الحق ، وقد أشار النبي صلى الله عليه وسلم الى كاله في حديث رواه الترمذي مرفوعاً: استحيوا من الله حق الحياه . قالوا انا نستحي يارسول الله . قال ليس ذلك ، ولكن من استحيا من الله حق الحياء . فليحفظ الرأس وماوعي وليحفظ البطن وما حوى ، وليدذكر الموت والبلى . ومن أراد الآخرة ترك زينة الدنيا ، فن فعل ذلك فقد استحيا من الله حق الحياء . ويختلف قوة وضعفا بحسب حياة القلب وموقه ، فكلما كان القلب حيا كان الحياء أنم وعكسه بعكسه .

وكان اذا كره شيئا عرفناه في وجهه وحديث ابن مسعود الانصاري في صحيح البخارى، ان مما ادرك الناس من كلام النبوة الاولى، اذا لم تستح فاصنع ما شئت (١)

## · (الخامس والخمسون) بر الوالدين · لقوله تمالى،

\* (وبالوالدين إحساناً) ، (وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحساناً ، إمّا يبلغَنَّ عندك الكبر أحدهما أو كلاهما فلا تقل لهما أف ولا تنهرهما وقل لهما قولاً كريماً ﴾ واخفض لهما جناح الذل من الرحمة وقل رب ارحمها كا ربياني صغيرا) الآيات .

\* ولحديث عبدالله بن مسعود رضى الله عنه فى الصحيحين ، قال سألت النبى صلى الله عليه وآله وسلم . أى العمل أحب الى الله عزوجل قال الصلاة لوقتها ، قلت ثم أى ، قال بر الوالدين ، قلت ثم أى ، قال الجهاد فى سبيل الله ، قال حدثنى بهن ولو استزدته لزادنى .

\* (الساكس والخمسون)، ملة الأرام (٢) لقوله

<sup>(</sup>۱) قوله فاصنع ماشئت . أمر تهديد معناه اغبر، أى ان من لم يستع صنع ما شاء ، فالحياء يمنعه من أن يرتكب أمراً يخل بالمروءة والشرف عادة بر (۲) الرحم كل مابينك وبينه نسب سواء كان من ذوى الارحام في الميراث أم لا ، قال عياض لا خلاف أن صلة الرحم واجبة في الجلة ، وقطيعتها مصيبة كبيرة ، والمصلة درجات فأدناها ترك المهاجرة ، وصلتها بالكلام ولو بالسلام ويختلف ذلك باختلاف القدرة والحاجة ، فنها واجب ومنها مستحب فلو وصل بعض الصلة ولم يصل غاينها لا يسمى قاطعاً

تمالى: (فهل عسيتم إن توليتم أن تفسدوا فى الأرض و تقطعوا ارحامكم أولاك الذين لعنهم الله فأصمهم وأعمى أبصاره) ، (والذين ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما أمر الله به ان يوصل ويفسدون فى الارض أولئك لهم اللعنة ولهم سوء الدار) ،

\*ولحديث انس بن مالك فى الصحيحين ، من أحب أن يبسط له فى رزقه وان ينسأله فى أثره (١) فليصل رحمه ، وحديث جبير بن

(١) ينسأله فى أثره بضم الياء وسكون النون أى يؤخرله فى أجله وسمى الاجل أثرا لانه يتبسع العمر قال زهير .

والمرء ما عاش ممدود له أمل لا ينقضى الممرحتى ينتهى الاثر وظاهر الحديث يمارض قوله تمالى (فاذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون) وقد جمع العلماء بينهما من وجهين ، أحدهما انهذه الزيادة كناية عن البركة في الممر بسبب التوفيق الى الطاعات وتوسيع وقته بما ينقمه فى الآخرة، وصيانته عن تضييمه فى غيرذلك . فصلة الرحم تكون سبباً للتوفيق للطاعة: والصيانة عن تضييمه فى غيرذلك . فصلة الرحم تكون سبباً للتوفيق للطاعة: والصيانة عن الممسية، فيبتى بعده الذكر الجميل بسبب ما تركه بعده من العلم النافع ، أو الصدقة الجارية . أو الخلف الصالح فكانه لم يمت ، وثانيهما ان الزيادة على حقيقتها ، وذلك بالنسبة الى علم الملك الموكل بالممر، وما دلت عليه الآية فبالنسبة الى سبق علم الله تمالى ، كأن يقال الملك مشدلا ان عمر فلان مائة مثلا ان وصل رحمه ، وخسون ان قطعها، وقد سبق فى علم الله يصل ويقطم فالذى فى علم الله لا يتقدم ولا يتأخر. والذى فى علم الملك هو الذى يمكن فيه الزيادة والنقص وعليه قوله تمالى ، ( يمحو الله ما يشاء ويثبت الذى يمكن فيه الزيادة والنقص وعليه قوله تمالى ، ( يمحو الله ما يشاء ويثبت والوجه الاول اوجه ، وأليق بالمقام ، فتنبه لذلك

ا \_ محمد ۲۲ \_ ۲۳ ۱ ـ الرعد ۲۵ مطم فيهما أيضاً عن أبيه · لايدخل الجنة قاطع. يمنى قاطع رحم ، قلت ولا فرق أن يكون براً أو فاجراً .

\*(السابع والخمسون)، حُسن الخُلق(١) ويدخل فيه كظم النيظ، ولين الجانب، والتواضع القوله تعالى، (وانك اَعلى خلق عظيم) (والكاظمين النيظ والعافين عن الناس والله يحب الحسنين)، ولحديث عبد الله بن عمرو في الصحيحين \* ان رسول الله صلى الله عليه وسلم، لم يكن فاحشاً ولا متفحشا، (٢) وقال ان من خياركم أحسنكم أخلاقا \* وفي رواية ، ان من أحبكم إلى الحسنكم أخلاقا، انها قالت \* ولحديث عائشة رضى الله عنها في الصحيحين أيضاً، انها قالت ما خُير رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أمرين الا أخذ أيسرها مالم ما خُير رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أمرين الا أخذ أيسرها مالم

<sup>(</sup>۱) الخلق. بذل الندى ، وكف الاذى ، واختيار الفضائل ، وترك الرذائل ،وهوصفة الانبياء صلوات الله عليهم ، وخصال الاولياء. قال ابن عباس ومجاهد ، فى تفسير (وانك لعلى خاق عظيم) لعلى دين عظيم لادين أحب الى ولا أرضى عندى منه . وهو دين الاسلام ، وفى الصحيحين ان هشام بن حكيم سأل عائشة رضى الله عنها عن خلق رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقالت كان خلته القرآن ، ينضب لغضبه ويرضى لرضاه . وقد جُممت مكارم الاخلاق في قوله تعالى (خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين ) وفقنا الله وإياك الى ذلك .

ر ٢) قوله فاحشاً من الفحش وهو الخروج عن الحد ولا متفحشاً أى متكافأً الفحش، يمنى ان النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن الفحش جبلياً له، ولا كسبياً ، وماكان يجزئ بالسبئة سيئة ، ولكن يمفو ويصفح

يكن ائماً . فانكان اثماً كان ابعد الناس منه . وما انتقم رسول الله صلى الله عليه وسلم لنفسه ،الا ان تنتهك حرمة الله فينتقم لله بها .

• وبه أنبأنا أبو بكر البيهق، قال ومعنى حسن الخلق سلامــة النفس نحو الارفق الأحمد من الأفعال ، وقد يكون ذلك في ذات الله تمالى . وقد يكون فيما بين الناس . وهو في ذات الله عز وجل ، أن يكون العبد منشرح الصدر بأوامر الله تعالى ونواهيمه، بفعل مافرض عليه، طيب النفس به . وينتهي عماحرم عليه راضياً به غير متضجر منه ويرغب في نوافل الخير ويترك كثيراً من المباح لوجهه تعالى وتقدس . إذا رأى ان تركه أقرب الى العبودية من، فعله مستبشراً لذلك غير ضجر منه . ولا متمسر به،وهو في الماملات بين الناس ، ان يكون سمحا لحقوقه لا يطالب غيره بها ، ولو فيما يجب لغيره عليه منها . فان مرض ولم يمد. أو قدم من سفر فلم يزر . أو سلم فلم يرد عليه • أوضاف فلم يكرم. أوشفع فلم يجب. أو أحسن فلم يشكر. أو دخل على قوم فلم يمكن أو تكلم فلم بنصت • أو استأذن على صديق فلم يأذن • أو خطب فلم يزوج. أو استمهل الدين فلم يمهل أواستنقص منه فلم ينقص وما أشبه ذلك ولم يغضب ولم يتفكر من حاله • ولم يستشعر في نفسه انه قد جنى وأوحش وانه لا يقابل كل ذلك . اذا وجد السبيل اليه بمثله بل انه لا يعتــد بشيُّ من ذلك، ويقابل كلا منه بماهو أحسن وأفضل وأقرب الى البر والتقوى . وأشبه بما يحمد وبرضى ، ثم يكون في ايفاء ما يكون عليه ،كهوفي حفظ ما يكون له، فاذا مرض أخو المسلم عاده

وان جاء فى شفاعة شفعه ، وان استمهله فى قضاء دين امهله ، وان احتاج منه الى معونته أعانه ، وان استسمحه فى بيع سمح له . ولا ينظر الى أن الذى يعامله كيف كانت معاملت اياه فيما خلا . وكيف يعامل الناس ، انما يتخذ الاحسن اماما لنفسه فينحو نحوه ولا يخالفه والخلق الحسن قد يكون غريزة وقد يكون مكتسبا (١)

وانما بصح اكتسابه عن كان فى غريزته أمثل منه فهو يضم باكتسابه اليه مايتممه ومعلوم فى العادات أن ذا الرأى يزداد بمجالسة أولى الاحلام والنهى رأيا وان العالم يزداد بمخالطة العلماء علما وكذلك الصالح والعاقل بمجالسة الصلحاء والعقلاء فيلا ينكر أن يكون ذو الخلق الجيل يزداد حسن الخلق بمجالسة أولى الاخلاق الحسنة وبالله التوفيق .

<sup>(</sup>۱) ما ذهب اليه من أن الحلق منه ما هو طبيعي ومنه ما هو كسبي هو الصواب، وهو رأى الاكثر من الحدكاء والفلاسفة ، ويدل له ماجاء عن النبي صلى الله عليه وسلم ، انه قال لا شيج عبد القيس . ان فيك غلقين بجهما الله الخلم والاناءة . فقال أخلقين تخلقت بهما أم جبلني الله عليهما . فقال بل جبلك الله عليهما . فقال الحمد لله الذي جبلني على خلقين يحبهما الله ورسوله ، فأفادان من الحلق ما هو طبيعة وجبلة ، وما هو متكلف ومكتسب ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم ، يقول في دعاء الاستفتاح . المهم اهدني لا حسن الاخلاق لا يهدي لا حسنها الاأنت واصرف عني سيئها لا يصرف عني سيئها الا أنت و فأفادانه يأتي بطريق الكسب اذا وفق أذلك ، ويكتسب الحلق الا أنت و فالتعليم ، والوعظ والارشاد و بمصاحبة الاخيار واولى النهي ، والناس اليسوا في ذلك سواء فنهم من يقبل التأديب ، ويتحرك الى الفضيلة بسرعة ،

\*(الثامن والخمسون) الاحسان الى الماليك، لقوله تعالى الواحدوا الله ولا تشركوا به شيئاً وبالوالدين احسانا وبذى القربى والجاد الجنب والصاحب بالجنب وابن السبيل وما ملكت أعانكم ..(١)

« ولحديث المعرور بن سويد في الصحيحين ، قال رأيت أبا ذر الغفاري رضي الله عنه وعليه حلة ، وعلى غلامه حلة مثلها فسألناه عن ذلك ، فقال اني ساببت رجلا فشكاني الى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقال لى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، اعبرته بأمه ثم قال ان اخوانكم خولكم (٧) جعلهم الله تحت أيديكم ، فن كان أخوه تحت يديه فليطعمه مما يأكل ، وليلبسه مما يلبس ، ولا تكلفوه من العمل ما يغلبهم ، فان كلفتموهم ما يغلبهم فأعينوهم عليه

ومنهم من يقبله ويتحرك الى الفضيلة بابطاء ، ومنهم من لا يتحرك اصلا ، وذلك فيا اذاكان شريراً بالطبع بل يزداد شراً بمخالطة أهل الشر ، والفسوق حمانا الله من ذلك ، وبالله التوفيق

<sup>(</sup>١) الشاهد في قوله تمالى (وما ملكت أيمانكم) أى من عبيدكم وامائكم ، وكان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كثيرا ما يوصى بهم ، فقه اخرج الامام أحمد. والبيهتى . عن أنس، قال كانت عامة وصية رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حين حضره الموت الصلاة وما ملكت أيمانكم حتى جعل يغرغرها في صدره وما يفيض بها لسانه ه وروى عنه صلى الله عليه وسلم انه قال أوصيكم بالضعيفين المرأة والمملوك .

 <sup>(</sup>٣) الحول الحشم والحدم . واحده خائل يقع على العبد والامة ،وهو مأخوذ من التخويل وهو التمليك ، والمراد بالاخوان اخوة الاسلام .

\* (التاسع والخمسون) حق السادة على الماليك ، وهو لزوم العبد سيده ، واقامته حيث براه له ، ويأمره به ، وطاعته له فيما يطيقه وفي الصحيحين من حديث عبد الله بن عمر رضى الله عنهما ، أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم . قال ان العبد أذا نصح لسيده وأحسن عبادة ربه فله أجره مرتين (١)

وفى مسلم من حديث جرير بن عبد الله . ايما عبد ابق فقد برئت منه الذمة • وفى سنن أبى داود من حديثه أيضاً . العبد الآبق لايقبل الله منه صلاته حتى يرجع الى مواليه :

الستون )حقوق الاولادوالاهلين،وهي قيام الرجل على ولده وأهله ، وتعليمه اياهم من أمور دينهم ما يحتاجون اليه ،لقوله تعالى (قوا أنفسكم وأهليكم ناراوقودها الناسوالحجارة). قال الحسن أي مروهم بطاعة الله وعلموهم الخير ، فقال على، علموهم أدبوهم

\* ولحديث أنس فى صحيح مسلم من عال جاريتين حتى تبلغاجا. يوم القيامة انا وهو هكذا وضم أصبعيه

( الحالى والستون) مقاربة أهل الدين، ومودتهم وافشاء السلام ينهم والمصافحة لهم ونحو ذلك من أسباب تأكيد

<sup>(</sup>۱) قوله اذا نصح لسيده بأن حفظ ماله من الضياع ، وحافظ على عرضه من الخداع، وخلصه من الخلل والنش ، وحافظ على عبادة ربه ، باقامتها بشروطها ، والمداومة عليها : له أجران ، أجر في عبادة ربه ، وأجر في نصح سيده ، الا ان الاجرين مختلفان ، لان طاعة الرب تعالى أوجب من طاعة السيد وآكد

المودة ، لقوله تمالى ( لاندخلوا بيوتا غـير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها)

\* ولحديث أبي هريرة رضى الله عنه في صحيح مسلم • والذي نفسي بيده لا تدخلوا الجنه حتى تؤمنوا • ولا تؤمنوا حتى تحابوا • أولا أدلكم على شيء اذ فعلتموه تحاببتم ، افشو السلام بينكم (١) وحديث قتادة في صحيح البخارى ، قال قلت لانس رضى الله عنه كانت المصافحة في أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال نعم وحديث أبي هريرة في مسلم، ان الله عن وجل يقول يوم القيامة أين المتحابون بجلالى • اليوم أظلهم في ظلى يوم لا ظل الإظلى(٢)

<sup>(</sup>۱) قال النواوى . السلام أول أسباب التألف ، ومفتاح استجلاب المودة، وفى افشائه تمكن الفة المسلمين بمضهم لبعض ، واظهار شعارهم المميز لهم من غيرهمن أهل الملل مع مافيه من رياضة النفس، ولزوم التواضع واعظام حرمات المسلمين . وقد ذكر البخارى فى صحيحه عن عمار بن ياسر انه قال، ثلاث من جمهن فقد جم الايمان ، الانصاف من نفسك ؛ وبذل السلام للعالم، والانفاق من الاقتار ، وهذه الحصلة الحميدة فُقدت فى هذا الزمن من بين المسلمين حتى أصبح من يسلم على من لم يعرفه غريباً ، وكلذلك من عدم الالتفات نحو الدين والعمل به واستبدال التحية المشروعة بغيرها من الالفاظ الوحشية (۲) قوله فى ظلى وأى فى ظل عرشى كما جاء التصريح بذلك فى غير رواية مسلم ، وظاهره ظل حقيتى محفظ المتحابين من الحر والشمس، ووهج الموقف، وانفاس الخلق ، وازد حام الناس ، ومحتمل انه كناية عن حفظه من المكاره ، وأكرامه وجعله فى كنفه وستره . ومنه قولهم ، السلطان طل الله فى ارصه .

( الثاني والستون ) ، رد السلام (١) لقوله تمالي ( واذا
 حييتم بتحية فحيوا بأحسن منها أو ردوها )

• ولحديث أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه . اياكم والجلوس بالطرقات قالوا يارسول الله ما لنا من مجالسنا بد • نتحدث فيها . فقال رسول الله عليه وسلم اذا أيتم الا المجلس فأعطوا الطريق حقه، قالوا وما حق الطريق • قال غض البصر ، وكف الاذى ، ورد السلام ،والامر بالمعروف ، والنهى عن المنكر (٢)

۱ ـ النساء ۸٦

<sup>(</sup>١) اعلم ان حكم رد السلام فرض بالاجماع والآية تفيد ذلك ولكن يختلف باختلاف الشخص فانكان السلام على واحدكان الرد فرض عين عليه وانكان على جماعة كان فرض كفاية فى حقهم اذا رد أحدهم سقط الاثم عن الباقين ، وللفقهاء تفاريع كثيرة فى ذلك ، أعرضنا عنها لضيق المقام

<sup>(</sup>۲) الحديث رواه البخارى ومسلم وغيرهما، وقوله ما لنا بد من مجالسنا الما هو أخبار بالواقع وبيان حاجتهم اليه فرجوا ان يخفف عنهم لذلك. وزاد أبو داود على هذه الحمسة وارشاد ابن السبيل وتشميت العاطس اذا حمد الله وزاد البزار والاطانة على الحمل. وسعيد بن منصور. واغاثة الملهوف. والطبراني وأعينوا المظلوم، واذكروا الله كثيراً. ويحي بن يعمر في مرسله واهدوا الصال والترمذي وغيره، وحسن الكلام، وأفشوا السلام فجموعها أربعة عشراديا ، والحكمة في النهي عن الجلوس في الطرقات انه مجلوسه فيها تعرض الفتنة اذ لا تخلو الطرقات من الشهوات ومرور النسوة والقاجر والفاسق ، وانها مجمع الشياطين ، ولربحا لا يتمكن من حفظ نفسه من الوقوع في المكاره والمفاسد ، ففي منعه منها صيانته من ذلك كله ؛ وحفظه ، فرخس لهم الشارع في ذلك اذا قاموا مجمعه

و (الثالث والستون) ، عيادة المريض لحديث البرا ، بن عازب رضى الله عنه في الصحيحين ، وسنن أبي داود وغيرها ، أمرنا ، بعيادة رسول الله صلى الله عليه وسلم بسبع ، ونها ناعن سبع ، أمرنا ، بعيادة المرضى ، واتباع الجنائز ، ورد السلام ، وتشميت العاطس ، وابر ار القسم ، ونصر المظلوم ، واجابة الداعى ، ونها نا عن حلقة الذهب ، أوقال خاتم الذهب ، أو آنية الذهب والفضة ، والميثرة ، والقسى ، والاستبرق ، والحرير ، والديباج (١)

<sup>(</sup>۱) الامرهنامستعمل في معنييه، الوجوب والندب، أما عيادة المريض فسنة بالاجماع، ويستوى في ذلك القريب والاجنبى، ومن يعرفه ومن لايعرفه الا ان القريب ومن يعرفه آكد وافضل من غيرهما لعموم الاحاديث، واما الباع الجنائز فكذلك سنة بالاجماع، واما رد السلام فواجب وقد تقدم، واما تشميت العاطس فسيأتى الكلام عليه في بابه ان شاء الله تعالى ؛ وأما ابرار القسم فهو سنة فيما اذا لم يكن فيه مفسدة أو خوف ضرر أو نحو ذلك كما ثبت ان أبا بكر رضى الله عنه لما عبر الرؤيا بحضرة النبي صلى الله عليه وسلم فقال له صلى الله عليه وسلم ما الله عليه والما واخطأت بعضاً . فقال اقسمت عليك يارسول الله لتخبرنى ، فقال له صلى الله عليه وآله وسلم لا تقسم ولم ياخت الدف متعلقها ، واما النهي فللتحريم في الجميع . أما خاتم الذهب فرام باخت الذي ومسلم عن أم سلمة قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، الذي البخارى ومسلم عن أم سلمة قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، الذي يشرب في اناء الفضة والذهب أما يجرجر في بطنه نار جهنم ، وفي حديث آخر يشرب في اناء الفضة والذهب والفضة ولاتاً كلوا في صحافهما . الحديث وقد يشرب في اناء الفضة والذهب والفضة ولاتاً كلوا في صحافهما . الحديث وقد

 وحدیث ثوبان رضی الله عنه فی صحیح مسلم ، عائد المریض فی څرفة الجنة حتی برجع (۱): قلت ولا فرق ان یکون برا أو فاجراً
 لکن ینبسط الی البر وینقبض عن الفاجر

الرابع والستون)، الصلاة على من مات من أهل
 القبلة (٢) \* لحديث أبى هريرة رضى الله عنه فى الصحيحين . حق

تقدم ، واما لبس الحرير، والقسى، والديباج ، والميثرة، والاستبرق. قال النواوى كله حرام سواء لبسه للخيلاء أوغيره، وانمقد الاجماع على المحال اله وقد سبق الكلام على ذلك فى بابه فارجع اليه وقول الامام النواوى رضى الله عنه فكله حرام راجع الى لبس الحرير وماعطف عليه لان الحرير اسم جنس يطلق على كل ما يسمى حريرا عرفا فيشمل جميع انواعه وبه صرح هذا الحديث وغيره فان الميثرة تعمل من حرير وغيره كالتراش الصغير ويحشى بقطن أو صوف يجملها الراكب تحت فوق الجال كالسرج والقسى بفتح القاف وكسر السين المشددة ثياب مضلعة فيها حرير يؤتى بها من القس وهو قرية على ساحل البحر قريبة من تنيس ، يعنى هى ثياب كتان مخلوط بحرير ، والاستبرق الغليظ من الحرير ، والديباج الرقيق منه فافهم «وليت شعرى من أين أخذ اهل عصرنا حل لبس الحرير والتفرقة بين فليه وكثيره وبين حرير الدودة وحرير الهندى ، ولا يبمد أن يكون تشبههم فليله وكثيره وبين حرير الدودة وحرير الهندى ، ولا يبمد أن يكون تشبههم فليله واطاعتهم لهن سول لهم ذلك . ولا تفتر بما سطرته يد اثيمة أو أثبتته محيفة سوداء ، فان ذلك مخالف لماقد علمت ، والعصمة فه ولرسوله ، حمظنى الله واياك من الزلل

- (۱) وتمام الحديث في رواية اخرى ؛ قيل يارسول الله ما خرفة الجنة قال جناها ، أى يؤل به ذلك الى الجنة واجتناء ثمارها
- (٢) المراد بأهل القبلة المسلمون ، والصلاة على من مات ثابتة ثبوتا

المسلم على المسلم خمس، رد السلام ، وعيادة المرضى ، وتشميت ، العاطس واتباع الجنائز، واجابة الدعوة «وحديث وبان في صحيح مسلم من صلى على جنازة فله قيراط ، ومن شهد دفنها فله قيراطان ، القيراط مثل أحد « (الخنامس والستون) ، تشميت العاطس لحديث المدينة في من المدينة في المدينة في من المدينة في المدينة في

الحامس والستون)، نشميت العاطس عديث ابى بودة فى صحيح مسلم، عن أبى موسى الاشعرى، اذا عطس أحدكم فعمد الله فشمتوه، واذا لم يحمد الله فلاتشمتوه (١)

ضروريا من فعله صلى الله عليه وآله وسلم ، وفعل أصحابه . وحكمها فرض كفاية لان الصحابة رضى الله عنهم كانوا يصلون على الميت فى حياته صلى الله عليه وآله وسلم ولا يؤذنونه ، وامتنع صلى الله عليه وسلم من الصلاة على من عليه دين ، وأمر أصحابه بان يصلوا عليه

(۱) التشميت بالشين والسين لفتان ، والشين أفصح ، معناه أبعد المه عنك الشهاتة، واختلف العلماء في حكم ، فذهب أم لم انظاهر وبعض المالكية الى أنه فرض عين على كل من سعمه ، والمشهور من مذهب مالك انه فرض كفاية وذهب الشافعي وآخرون الى أنه سنة وأدب ، والحديث صريح الامر بالتشميت اذا حمد العاطس ، وصريح النهى عن تشميته اذا لم يحمده ، وقد جاء كيفية الحمد وكيفية التشميت وجواب العاطس ، فيما أخرجه البخاري من حديث أبى هريرة عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم انه قال اذا عطس أحدكم فليقل الحمد لله أخوه أو صاحبه يرحمك الله وليقل هو يهديكم الله ويصلح بالكم ، وأخرجه ايضا ابو داود وغيره بزيادة، فليقل الحمد لله على كل حال بالكم ، وأخرج البخاري في الادب والطبراني ، ويقول هو يغفر الله لنا ولكم ، قال مالك والشافعي يتخير بين هذين ، قلت والظاهر انه لا حجر عليه فتارة يقول هذا و قارة يقول ذاك فيكون عمل بالوايات كلها والله الموفق فتارة يقول هذا وقارة يقول ذاك فيكون عمل بالوايات كلها والله الموفق

• ( الساكس والستون )، في مباعدة الكفار والمسدين والفلط عليهم (١) لقوله تعالى ، ( لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء الا ان تتقوا منهم تقاة ) (يا أيها النبي جاهد الكفار والمنافقين واغلظ عليهم)،

(١) هذه الآيات وما شابهها تدل على منع موالاة الكفار . واتخاذهم أُولِياء واصدقاء من دون المؤمنين يكاشفون بآلاسرار الخاصة بمصلحة الدين والاستعانة بهم على المسلمين ، واخضاعهم لسلطتهم ،وانكانوا آباءنا واخواننا ف النسب . لانهم أعداء الله ورسوله ،يعملون على هدم الدين ، وايقاع الفتنة بين المسلمين ونشر الفساد ، وضعف الأفراد ، وفك عرى لامــة ،ليستولوا على البلاد، ويستمبدوا أهلها، ويشلوا قواها، ويضربوا عليهم الضرائب الثقيلة ، ويكلفوهم بما لايطيقون ، فيصبح الشمب خاويا على عروشه ، ونحت سلطتهم كالريقة المملقة في الهواء يحركها كيف يشاء، ولذلك شدد المولى جل شأنه في ذلك، وجمل من يفعل ذلك ليس من الله في شيء ، اي ايس من دينه فتنقطع صلة الايمان التي بينه وبين الله ، فيكون من الكافرين بدليل قوله تمالى فى الآية الاخرى « ومن يتولمهمنكم ثانه منهم » نعم يجوز موالاتهم لاتقاء الضرر بقدر الحاجة بدليل الاستثناء المذكور في الآية ، وهي صورية في الحقيقة لانها للمؤمنين لا عليهم، وأيضا يجوز الاستمانة بهم على عدو ما الذي هومن جنسهم فيما لا يمس الدين الحنيف بشيء من تحالف واتفاق ، كما حالف النبي صلى الله عليه وسلم خزاعة وهم على شركهم ، ويدخل في النهي دخولا اوليًا الذين يتجسسون أخبار المدلمين ، من حروب وخدع ونحو ذلك ، وينقلونها الى الاعداء ليصيبوا بها عرض الدنيا، ويتحصلواعلى حطامها، يبيمون دينهم وأخرتهم بدنيام، يستبدلون الحياةالدنيا بالآخرةفا متاع الحياة الدنيا الا قليل، ويل لهم قاتلهم الله أنى يرجمون

۱ ـ آل عران ۲۸ ۲ ـ التحريم ۹ (وقاتلوا الذين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكم غلظة)، يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوى وعدوكم أولياء تلقون اليهم بالمودة وقد كفروا بما جامكم من الحق يخرجون الرسول واياكم ان تؤمنوا بالله دبكم ان كنتم خرجم جهاداً في سبيلي وابتغاء مرضاتي تسرون اليهم بالمودة)،

(يا أيها الذين آمنوا لانتخذوا آباءكم واخوانكم أولياءان استحبوا الكفر على الايمان ومن يتولهم منكم فأولئك هم الظالمون ) الى آخر الآية التى بمدها وغيرها من الآيات .

\* ولحديث أبى هربرة رضى الله عنه فى صحيح مسلم. اذا لقيتم المشركين فى الطريق فلا تبدوهم بالسلام واضطروهم الى اضيفها،

\* وحديث أبي سعيد رضى الله عنه في سنن أبي داود لاياً كل طعامك الاتتى ، ولا تصاحب الامؤمناً .

## \* (السابع والستون) اكرام الجار (١) لفوله تعالى

(۱) أقول اكرام الجار والأحسان اليه ، ومواساته عند حاجته أمر عبوب، ومأمور به، وبه جاءت الشرائع، وقد نص القرآن على ذلك ، ووردت أحاديث كثيرة في الاحسان الى الجار وعدم أذيته ، والجار عام يشمل المسلم والكافر والتقى والفاجر ، صديقاً كان أو عدواً ، أجنبياً أو قريباً ، الا ان بينهم تفاوتاً ، فن اجتمعت فيه الصفات المحمودة ، والخصال الحيدة ، كان فى أعلى المراتب ، ومن كان فيه أكثرها فهو تابع له في المرتبة . وهم جرا ، فيمطى كل ذى حق حقه بحسب حاله وباعتبار مقامه ، يدل له ما رواه الطبراني والبذار من حديث جابر مرفوعاً . الجيران ثلاثة ، جار له حق ، وهو المشرك والبذار من حديث جابر مرفوعاً . الجيران ثلاثة ، جار له حق ، وهو المشرك ،

١ التوبة ١٢٣
 ٢ - المتحنة ١
 ٢ - التوبة ٢٣

( وبالوالدين احسانًا وبذى القربي واليتامى والمساكين والجار ذ\_ي القربى والجار الجنبوالصاحب بالجنب )

قيل فى تفسير ذى القربى الجارالملاصق ، والجار الجنب البعيد غير الملاصق ، والصاحب بالجنب الرفيق فى السفر .

وعن ابن عباس. ومجاهد. وقتادة. والكلبي .ومقاتل بن حيان. ومقاتل بن سليان، والجار ذي القربي الذي بينكوبينه قرابة ،والجار الجنب الأجنبي عنك،والصاحب بالجنب، الرفيق في السفر،وزاد مقاتل ابن سليان ، فقال في الصاحب بالجنب، انه الرفيق في السفر والحضر

له حق الجواد ، وجاد له حقان وهو المسلم ، له حق الجواد . وحق الاسلام ، والرحم ، والجواد وجاد له ثلاثة حقوق ، جارمسلم له رحم . له حق الاسلام ، والرحم ، والجواد \* ففظ حق الجارمن الا عان ، والاضراد به من الكبائر ، لقوله صلى الله عليه وسلم فى بمض الروايات ، من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره و وانظر الى أبناء زماننا كيف منموا الجاد حقه ، واستبدلوا الاكرام بالايذاء ، والاحسان بالاساءة ، حتى أصبح أقرب الناس جوادا ، أشدهم عداوة لجاره وأعظمهم ضردا ، وأسرعهم تنكيلا به ، وأحرصهم على هتك عرضه ، ولا شيأ اذا كان بينه وبين جاره رحم وقرابة فان الايذاء له يزداد ويتماظم ، وكل ذلك من الجهل بالدين ، وعدم انتشار آداب الاسلام، وتساهل العالمين بالاحكام نسال الله ان يوفق علماء فا الاعلام ، وأمراء نا الكرام الى استدراك الخطب قبل استفحاله ، وقطع عرقه قبل سريانه ، بنشر التعليم بين المسلم ين علمة، وتخريج استفحاله ، وقطع عرقه قبل سريانه ، بنشر التعليم بين المسلم ين علمة، وتخريج وعاظ ومرشدين قادرين على تفهيم الموام أمر دينهم ، وبيان حقوق الافراد والجامات ، وما ينشأ عن الجهل ، وترك الدين ، وتقليد الاجانب في الامور والجامات ، وما ينشأ عن الجهل ، وترك الدين ، وتقليد الاجانب في الامور والخيامات ، وما ينشأ عن الجهل ، وترك الدين ، وتقليد الاجانب في الامور والخياة، والمفاسد المؤثرة في الميئة الاجهاعية ، من سقوط الامة وانحطاطها و نشوب

۱ \_ النساء ۲۹

وعن على ، وعبد الله بن مسمود وابراهيم وغيرهم رضى الله عنهم في الصاحب الجنب، انها المرأة ، وعن سعيد بن جبير في رواية كذلك، وفي رواية عنه. انه الرفيق الصالح .

و لحديث عائشة في الصحيحين و انها سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم . يقول ماز ال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت انه سيورثه

وبه أنبأنا البيهق أبو عبد الله الحافظ في مراعاة حق الرفيق ثنا أبو العباس الاصم ثنا شعبة بن عثمان التنوحى ثنا محمد بن شمال ثنا عبد الرزاق عن معمر عن الزهرى . قال ، قال : عبد الله بن عباس رضى الله عنهما ثلاثة لا يكافئهم عني الارب العالمين ، رجل فسح له فى عبلسه ورجل تخطى الحلق والمجالس حتى جلسالى ، ورجل ذكر فى الليل ، حاجته (ذاد)(١) في اهلالهافذلك لا يكافئه عنى الارب العالمين .

العدو عليها ، وافتراسها ، واستعباده اياها كما هو حاصل الآن ، فيصبح الشعب متعلماً متيقظاً لنفسه متمسكا مجقوقه : عترماً لجاره ورحمه ، مقتدياً بسلفه، عاملا بشريعته ودينه ، ناظراً الى منفعة أخيه ووطنه ، مكباً على دضاء ربه ،متباعدا عما يضر بقومه وابناء جنسه ،متحاشياً الرذائل ، متحليا بالفضائل

وغير ذلك من الصفات التي تقدمت.

<sup>(</sup>١) مكذا الاصل، وانظر وجه ايراد هذا الاثر في هذا الباب تدبر

<sup>(</sup>٢) اختلف العلماء في حكم الضيافة . ذهب الجهور الى انها سنة ، لانها من مكارم الاخلاق ، وآداب الاسلام وخلق النبيين والصالحين، مستدلين ، محديث ، فليكرم جاره جائزته . والجائزة المنحة والعطية ، وذلك لا يكون الا مع الاختيار \* وقوله فليكرم وليحسن يدل على هذا . وتأولوا أحاديث الباب التي ظاهرها الوجوب، بإنها كانت في أول الاسلام . وذهب الليث والاهام

شريح المدوى فى الصحيحين • قال سمعت أذناى وأ بصرت عيناى حين تحكم رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقال من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيف جائزته • قالوا وما جائزته . قال بومه وليلته ، والضياقة ثلاثة أيام فا كان وراء ذلك فهو صدقة عليه وقال من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت \* وزاد فى رواية فى أوله، من كان يؤمن بالله يؤمن بالله واليوم الاخر فليكرم جاره .

\* (الثامع والستون) السدعلى أصحاب القروف أى الدنوب (١) لقوله تعالى ( ان الذين يحبون ان تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب اليم في الدنيا والآخرة).

\_ النور ١٩

أحمد الى ان الضيافة واجبة يوما وليلة، محتجين بقوله صلى الله عليه وسلم . ليلة الضيف حق واجب على كل مسلم \* وبحديث عقبة . ان نزلتم بقوم فأمروا لـكم بحق الضيف فاقبلوا . وان لم يفعلوا فخذوا منهم حق الضيف الذى ينبغى لهم . واختلف فى وجوبها هل عـلى الحاضر والبادى ، ام على البادى خاصة ، وظاهر الاحاديث العموم ، والله أعلم

<sup>(</sup>۱) اعلم ان الله تعالى ذم من يجب أن تشيع الفاحشة فى الذين أمنوا، والاحاديث فى هذا الباب كثيرة ؛ فقد روى الامام أحمد من حديث عقبة ابن عامر انه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول ، من ستر على المؤمن هورته ستره الله يوم القيامة ، وابن ماجه من حديث ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم . قال من ستر عورة أخيه المسلم ستر الله عورته يوم القيامة ومن كشف عورة أخيه المسلم كشف الله عورته حتى يفضحه بها فى بيته ه والناس فى ارتكاب الذنوب على ضربين ، الاول من كان مستوراً لا يعرف بشىءمن المعاصى والمخالفات، فإذا وقعت منه هفوة أو زلة فاله لا يجوزه تدكه ولا كشفها

\* ولحديث سالم بن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما فى الصحيحين عن أبيه ، المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يُسلمه ومن كان فى حاجة أخيه كان الله فى حاجته، ومن فرج عن مؤمن كربة فرج الله عنه كربة من كرب يوم القيامة ومن ستر مسلماً ستره الله يوم القيامة :

\* (السبعون)، الصبر على المصائب وعما تنزع النفس اليه من لذة وشهوة (١). لقوله تعالى: (واستعينوا بالصبر والصلاة وانها الكبيرة الاعلى الخاشعين.

\* عن مجاهدوغيره انه أراد بالصبرالصوم وقوله: (و بشرالصابرين الذين اذا أصابتهم مصيبة قالوا انا لله وإنا اليه راجعون أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم المهتدون) وغيرها من الآيات ·

ولاالتحدث بها، لان ذلك غيبة عرمة ، وهذا هو الذي وردت فيه النصوص ، يدل له مارواه أبو داود والنسائي من حديث مائشة عن الني صلى الله عليه وسلم انه قال . أقيلوا ذوى الحيئات عثراتهم «الثاني من كان مشهرا بالماصي والمخالفات مملنا بها غير مبال بما ارتكب منها ، ولا بما قيل له هذا الفاجر المملن . وهذا ليس له غيبة بلا نزاع بين العلماء ، فينبغى البحث عن أمره لتقام عليه الحدود ويتمظ به غيره وينزجر ، فافهم

(۱) حقيقة الصبر، حبس النفس وكفها عن الجزع والسخط، واللسان عن الشكوى، والثبات على أحكام السكتاب والسنة، قال على بن أبى طالب رضى الله عنه ، الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، فن لا صبر له لاايمان له، كما ان لا جسد لمن لا راس له، وهو من اعظم الامور وانقمها، لذلك ذكره المولى تمالى فى القرآن فى نحو تسمين موضعا، وحكمة الوجوب باجاع الامة، رزقنى الله واياك الصبر على المكاره

۱ \_ البقرة ٤٥ ۲ \_ البقرة ١٥٥ - \* ولحديث أبى سعيد الحدرى رضى الله عنه فى الصحيحين. قال جاء أناس من الانصار فسألوا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فاعطام قال فيمل لا يسأله أحد منهم الا اعطاه حتى نفدما عنده ثم قال ، حين أنفق كل شئ عنده ما يكون عندنا من خير فان ندخره عنكم فانه من يستعف بعفه الله : ومن يستغن يغنه الله . ومن يتصبر يصبره الله ، وان يعطوا عطاء خيراً وأوسع من الصبر

\* وحديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه فيهما أيضاً. قال دخلت على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وهو يوعك وعكا شديداً. فقلت انك لتوعك وعك الرجلين (١) فقال: أجل أوعك كما يوعك رجلان منكم. قال. فقلت ذلك بان لك أجرين. قال أجل وما من مسلم يصيبه أذى من مرض فاسواه الاحط الله به من سيأته كما تحط الشعرة ورقها.

## \* (الحادى السبعون) ، الزهد وقصر الامل ٢) لقوله

<sup>(</sup>١) الوعك بسكون العين وفتحها الحمي وقيل ألمها وقيل هو ارحاد الحمي وتحريكه اياه وقال صاحب الحسكم الوعك الألم يجده الانسان من شدة التعب (٢) اعلم ان الناس قد أكثروا من السكلام على الوهد و نذكر لك اهمه ، قال الامام احمد ، الزهد في الدنيا هو عدم فرحه باقبالها ، وحزنه على أدارها ، وقال الجنيد ، الزهد خلو القلب عما خلت منه اليد ، وقال ابن خفيف ، الزهد سلو القلب عن الاسباب ونفض الايدى من الاملاك ، والذي اجمع عليه المادفون ، ان الزهد سفر القلب من وطن الدنيا ، واخذه في منازل الآخرة ، وقد قسم الزهد الامام احمد الى ثلاثة أوجه ، الاول ترك الحرام ، وهو زهد

تمالى. (فهل ينظرون الاالساعة ان تأتيهم بفتة فقد جاء اشراطها)

المرام ، والثاني ترك الفضول من الحلال ، وهو زهد الخواص ، والثالث ترك ما يشغل عن الله ، وهو زهد العارفين ، وقد أشار المولى الى مدحه في القرآن في غير موضع والي ذم الدنيا والاعراض عنها . قال الله تعالى ( ماعندكم ينقد وما عند الله باق ) وقال تمالى ( ( قل متاع الدنيا قليـل ) وقال ( ولا تمدن عينيك الى ما متمنا به أزواجا منهم زهرة الحياة الدنيا ) وقال ( اعلموا انما الحياة الدنيا لمب ولهو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر في الاموال والاولاد ) الى قوله ( وما الحياة الدنيا الا متاع الغرور ) والاحاديث في ذلك كثيرة ، منها مارواه •سلم في صحيحه عن جابر رضي الله عنه ان رسولالله صلى الله عليه وآله وسلم ، مر بالسوق داخلا من بعض العالية والناس كنفيه (أى جنبيه) فر بجدى اسك ميت فتناوله فاخذ بأذنه مم قال أيكم يحب ان هذا له بدرهم فقالوا مانحب انه لنا بشيء وما نصنع به قال أتحبون انه لكم قالوا والله لو كان حياً كان عيباً فيه لانه اسك فكيف وهو ميت فقال فوالله الدنيا أهون على الله من هذا عليكم \* وممنى اسك صغير الأذنين • فالزهد في الشيء الاعراض عنه لاستقلاله واحتقاره وارتفاع الهمة عنه، يقال شيء زهيدأي قليل حقير وليس المراد بالزهد رفض الدنيا واخراجها عن الملك ءيدل له مارواه الترمذي وابن ماجه عن ابي ذر عن النبي صلى الله عليه وسلم ، قال الزهادة في الدنيا ليست بحريم الحلال ولا أضاعة المال ولكن الزهادة في الدنيا أن لاتكون بما في يديك أو ثق بما في يدالله وأن تكون في ثواب المصيبة اذا أنت أصبت بها ارغب فيها لو انها بقيت لك \* وهذا اجم كلام في الزهد وأحسنه ، وقد رواه موقوقاً الامام احمد وابن ابي الدنيا . ويشهد له ما ثبت عن سلمان وداو دعليهما الصلاة والسلام ،انهما كانا ازهد اهل زمانهما ولهما من المال والملك والنساء ماليس لنيرهما ، وكان نبينا صلى الله عليه وآله وسلم أزهد البشر على الاطلاق وله تسمة نسوة، وكان على بن إبي طالب، وعبد الرحمن بن عوف والزبير .وعمان

ے محد ۱۸

• ولحديث أنس بن مالك وسهل بن سعد في الصحيحين . بُعثت أنا والساعة كهاتين وأشار باصبعيه السبابة والوسطى .

وحدیث ابن عباس فی صحیح البخاری · نعمتان مغبون فیهما
 کثیر من الناس الصحة والفراغ ·

\* وبه أنبأنا البيهق: قال أنشدني أبو عصمة محمد بن أحمد السجستاني بالبصرة انفسه في هذا المعنى

أنبأنا خير بنى آدم \* وما على أحمد الا البلاغ الناس مغبونون فى نعمتي \* صحة أبدانهم والفراغ \* وحديث أبي سعيدرضى الله عنه فى صحيح مسلم، ان الدنيا حلوة خضرة وان الله مستخلفكم فيها فناظر كيف تعملون فاتقوا الدنيا واتقوا النساء فان أول فتنة بنى اسرائيل كانت فى النساء (١).

من الزهاد مع مالهم من الامو الوالتجارة ، وكان الحسن بن على من الزهاد مع انه اكثر الامة مجبة للنساء و نكاما لهن ، واغناها، وهكذا كان أغلب السلف من التابعين و تابع التابعين رضوان الله عليهم اجمين ، والله الموفق

<sup>(</sup>۱) وحاصل ذلك ، ان نبى الله موسى عليه الصلاة والسلام لما نزل فى أرض بنى كنعان ، وصل خبره الى قوم بلعام ، وكان يحفظ الاسم الاعظم ومجاب الدعوة وفيه نزلقوله تعالى (وأتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها) الآية ، فذهب قوم بلعام الى بلعام ، وقالوا له ان هذا موسى بن عمران فى بنى اسرائيل قد جاء بخرجنا من بلادنا ، ويقتلنا وانا قومك ، وليس لنا منزل ، وأنت مجاب الدعوة ، فاخرج وادع الله عليهم ، فقال ويلكم نبى الله معه الملائكة والمؤمنون كيف اذهب ادعو عليهم وانا أعلم من الله ما أعلم ، فلم يزالوا به حتى فتنوه . فافتتن ، فركب حمارة له وأراد ان يتوجه الى الجبل فلم يزالوا به حتى فتنوه . فافتتن ، فركب حمارة له وأراد ان يتوجه الى الجبل

ليدعو على موسىومن ممه، فوقفت ولم تسر به ، فضربها فانطقها المولى ثمالى، فقالت ويحسك يا بلعام أين تذهب ، أما ترى الملائكة تردني ، فلم يرجع عن غيه ، حتى أشرفعلى أس الجبل ، فجمل يدعو علىموسى وقومه ، ولا يدعو عليهم بشر الاصرف به لسانه ولايدعو لقومه بخير الا صرف لسانه الى بنى اسرائيل فقال له قومه أندرى يا بلعام ما تصنع ، انما تدعو كلم وتدعو علينا ، قال فهذا مالا أملك ، هذا شيُّ قد غلب الله عليه ، والدلع لسانه فوقع على صدره، فقال لهم قد ذهبت الآن منى الدنيا والآخرة ، فلم يبق الا المكر والحيلة ، فسأمكر لكم وأحتال ، جملوا النساء وأعطوهن السلع ثم ارسلوهن الى قوم موسى يبعنها فيهم، ومروهن بان لاتمنع امرأة نفسها من رجل أرادها ، فإن زنى منهم واحدك فيتموهم، ففعلوا فلما دخل النساء العسكر مرت امرأة برجل عظيم من بني اسرائيل فقام اليها فأخذ بيدها حين أعجبه جمالها ، ثم أقبل بها حتى وقف على موسىعليه السلام فقال اني أظنك ستقول هذه حرام عليك ، فقال أجل هي حرام عليك لاتقربها ، قال فو الله لا أطيمك في هذا ، فدخل بها قبته فوقع عليها ، فارسل الله الطاعون في بني اسرائيل ، وكان صاحب أمر موسى عليه السلام غائبًا حينئذ ، وكان ذا بسطة في الخلق ، وقوة في البطش، ثم دخل القبة ، وهما متضاجعان . فانتظمهما بحربته ، ثم خرج بهما رافعهما الى السماء ، وجعل يقول اللهم هكذا تفعل بمن يعصيك ، فرفع الطاعون فحسب من هلك من بني اسرائيل فوجـد قد هلك منهــم سبعون الفاً في ساعة من النهار، فانظر الى هذه القصة ، واعتبر بماحصل لبلمام الذي أوتى الاسم الاعظم، واجابة الدعوة ، وما نفعه ذلك ، لكونه لم يعمل بعامـــه النافع ، ولم يسلك سبيل الرشاد ، واتخذ علمه وسيلة لخذلان المؤمنين ، وزريمة للتنكيل بهم ، وهكذا كل عالم اذا لم يعمل بعلمه ، واتخذه آلة لاضلال الناس واكتساب الاموال ، كان وبالاوحجة عليه ، وسود وجهه في الدنيا ، وقاده الى عذاب شديد في الآخرة ، نسأل الله حسن العاقبة

« (الثاني والسبعون) ، الفيرة وترك المذاه (١) لقوله تمالى ، (قوا أنفسكم وأهليكم نارا وقودها الناس والحجارة) ، (وقل المؤمنات يفضضن من أبصارهن ويحفظن فروجهن) ،

\* ولحديث أبي هريرة في صحيح البخارى ان الله عن وجل يغار وان المؤمن يغار وغيرة الله ان لايأتي المؤمن ما حرم عن وجل عليه وحديث أم سلمة رضى الله عنها في الصحيحين ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كان عندها وفي البيت مخنث (٢) فقال لعبد الله ابن أبي أميسة أخى أم سلمة يا عبد الله ان فتح الله لكم الطائف غداً فاني أدلك على ابنة غيلان فانها تقبل باربع وتدبر بهان . فقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لا يدخلن هؤلاء عليكم

١ - التحريم ٦٢ - النور ٣١

<sup>(</sup>۱) الغيرة بفتح الغين وسكون الياء قال في النهاية ،هي الحية والأثقة وقال القاضى في المشارق هي تغير القلب وهيجان الغضب ، أى عند رؤية أوسهاع مالا ينبني ، يقال رجل غيور وأمرأة غيور ،والمذاء بكمر الميم والمد يقال أمذى الرجل وما ذى اذا قاد على أهله ،ويروى المذال من النفاق، باللام وهو ان يقلق الرجل وينزعج عن فراشه الذي يضاجع عليه حليلته ويتحول عنه ليفترشه غيره

<sup>(</sup>۲) المحنث هو الذي يشبه النساء في أقواله وأقعاله ، تارة يكون هذا خلقيا وتارة تكلفيا ، والثاني هو المذموم الملعون صاحبه ، وأما المحنث في هذا الزمان هو الذي يؤتى ليلاط به ، وقول المحنث تقبل باربع وتدبر بنمان هو وصف المرأة ، وحاصله انها سمينة ولبطنها طيات من السمن من كل ناحية ثنتان ، ولكل واحدة طرفان ، فاذا أدبرت صارت الاطراف تمانية ، قال ابن الكلي ، قال المحنث بعد قوله وتدبر بثمان ، مع ثغر كالاقحوان ان

\* وروى عن أبي سعيد الحدري عن الني صلى الله عليه وآله وسلم انه قال الذَّيرة من الايمان وان المذاء من النفاق. قال الحليمي هو ان يجمع بين الرجال والنساء ثم يخليهم عاذى بعضهم بعضاوا خذ من المذى وقيــل هو ارسال الرجال مع النساءِ من قوله مذبت الفرس اذا أرسلما ترعى.

\* (الثالث والسبعون) ، الأعراض عن اللغو لقوله تعالى ( قد أُفلح المؤمنون الذين م في صلاتهم خاشعون والذين م عن اللغو معرضون ) ، وقوله . ( والذين لايشهدون الزور واذا مروا باللغو مروا كراما)، وقوله . (واذا سمعوا اللغو أعرضوا عنه)،

قمدت تثنت، وان تكلمت تفنت، بين رجليها مثـل الآناء المكفوف، ورسول الله صلى الله عليه وسلم يسمع . فقال لقد غلغلت النظر اليها ياءـــدو الله ثم أجلاه عن المدينة ، واسم ابنة غيلان بادية وقيل بادنة فلما فتحالطائف أسلمت وتزوجها عبد الرحمن بن عوف وولدت له ، ولا يخنى عليك ما حصل من النبي صلى الله عليه وسلمحين سماعه كلامالمخنث منالغيرة وهيجان الغضب واجلاه عن المدينة لئلا ينتشر هذا الداء العضال في الامة ، ويسرى سريان الكاب بصاحبه ، فهلا يتنبه علماؤنا وأمراؤنا الى ذلك ، ويجلون هذه الطائفة الحبيثة ، ويبعدونهاعن البلاد ، ويضربون على أيديهم بسوط منحديد ، فقد انتشر فسادهم وعم ضررهم ، وفسدت أخلاق الامة وكثر المتشهون بالنساء بسبب ذلك ولم نر احدا من العلماء ، أو الامراء تكلم بذلك و نشر مقالة أوألف رسالة في بيان فساد بقاء هذه الشرذمة القبيحة ، والطائفة المشؤمة على الامة وقد تقدم بيان حكم اللواط في بابه فارجع اليه .

۲ \_ الفرقان ۷۲

۲ \_ القصص ٥٥

واللغو الباطل الذى لايعنيه ولا يتصل بقصد صحيح ولايكون لقائله فيه فائدة وربماكان وبالاعليه

• وفى عديث أبى سلمة عن أبى هريرة ، وعلى بن الحسين عن ابيه عن على رضى الله عنه ، ان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، قال من حسن اسلام المرء تركه مالا يعنيه (١)

• وبه انبأنا البيهقي انبأنا ابو عبد الله الحافظ ثنا الحسن بن محمد ابن اسحاق قال سمعت أبا عثمان الخياط قال سمعت ذا النون يقول . من حب الله عاش \* ومن مال الى غيره طاش \* والاحمق يندو وبروح في لاش \* والعاقل عن خواطر نفسه فتاش .

(الرابع والسبعون)، الجود والسخاء (٢) لقوله تمالى.

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث أصل عظيم من أصول الآداب ، ومعناه ان من حسن اسلام المرء تركه مالا تتعلق عنايته به ، ويكون من مقصده ومطلوبه من قول وفعل ، والعناية بالشي شدة الاهتمام به ، لا آنه يترك مالا عناية له به ولا ارادة بحكم الهوى ، وطلب النفس ، بل بحكم الشريصة والاسلام ، لهذا جعله رسول الله صلى الله عليه وسلم من حسن الاسلام ، فاذا حسن اسلام المرء ترك مالا يعنيه من المكروهات ، وفضول المباحات التي لا يحتاج اليها فأن هذا كله لايمني المسلم ، فعلى العاقل ان لا يسمى الا الى ثلاث ، تزود لماد ، أو حرفة لمعاش ، أو لذة في غير عرم ، وان يكون بصيراً بزمانه ، لمعاد ، أو حرفة لمعاش ، أو لذة في غير عرم ، وان يكون بصيراً بزمانه ، مقبلا على شأنه ، حافظا المسانه ، خادماً لامته ودينه ، عافظا لحقوق ربه ، مثابرا على النصائح والفوائد ، عاملاعلى انهاض قومه ، وغير ذلك من الصفات مثابرا على النصائح والفوائد ، عاملاعلى انهاض قومه ، وغير ذلك من الصفات التي ينبغي ان يتصف بها المسلم

<sup>(</sup>١) الجود والسخاءوالكرم بمعنى، وهو انفاقالمال الكثير بسهولة من

(وسارعوا الى مغفرة من ربكم وجنة عرصها السموات والارض أعدت للمتقين الذين ينفقون في السراء والضراء) وغيرها من الآيات

النفس فى الامور الجليلة القدر الكثيرة النفع كما ينبغى ، ويقابله البخل وقد أمر به المولى ومدحه فى كتابه المبين ، وعلى لسان رسوله الامين ، صلى الله عليه وسلم وكان نبيناصلى الله عليه وسلم لا يوازى فى الكرم والجود ، ولا يبارى وبه وصفه كل من عرفه ، وماسئل قط فقال لا ، لمارواه البخارى فى صحيحه والترمذى وغيرهما عن جابر رضى الله عنه قال ، ما سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم شيئًا فقال لا وأنشد حسان

ما قال لا قط الا في تشهده \* لولا التشهد لم تسمع له لا لا

وفي الصحيحين عن ابن عباس رضي الله عنهما انه قال ، كان النبي صلى الله عليمه وسلم أجود الناس بالخير وأجود مايكون في رمضان ، وكان أجود بالخير من الربح المرسلة ، وهكذا كانت حاله صلى الله عليه وسلم قبل ال يبعث \* وفي صحيح مسلم عن أنس رضي الله عنه ، ان رجلا سأله فاعطاه غما بين جبلين ، فرجع ألى قومه ، وقال أسلموا فان محددا يعطى عطاء من لا يخشى فاقة ، واعطى غيرواحد مائة من الابل ، وأعطى صفوان بن أمية،مائة ثم مائة ثم مائة وكان مشركا ، فقال أشهد بالله ما طابت بهذا الانفس نبى واسلم وردّ على هو ازن سباياها وكانوا سنة آلاف نفس مع أموالهم وكانت خسائة الف الف ، وحمل اليه صلى الله عليه وسلم تسعون الف درهم فوضعت على حصيرتم قام اليهافقسمه فا رد سائلا حتى فرغمنها ، وجاءه رجل فسأله ، فقال ما عندى شيء ، ولكن ابتع على ، فاذا جاءًا شي قضيناه ، فقال له صر رضى الله عنه ، ما كلفك الله ما لا تقدر عليه ، فكر مسلى الله عليه وآله وسلم ، فقال رجل من الإنصار يارسول الله ، انفق ولا تخف من ذي المرش اقلالا ، فتبسم عليه الصلاة والسلام ، وعرف البشر في وجهه ، وقال بهــذا أمرت ، ۱ \_ آل عمران ۱۳۳ \_ ۱۳۶ والخبر بكرمه وجوده لإيحصى فمن البحر حدث ولا حرج

ولقوله في عكسه . (إن الله لا يحب من كان مختالاً فخوراً الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل) . وقوله . (ومن يبخل فانما يبخل عن نفسه ) وقوله . (ومن يبخل فانما يبخل عن نفسه وقوله . (ومن يوق شح نفسه فأولئك م المفلحون) وغيرها من الآيات و وحديث ابى هريرة في الصحيحين ما من يوم يصبح العباد فيه الا ملكان ينزلان فيقول أحدها اللهم أعط منفقاً خلفا، ويقول الآخر اللهم أعط ممسكا تلفا (١)

۱ ـ النساء ۲۲ ـ ۲۷

۲ کد ۲۸

الحشر ٩

التغابن ١٦

<sup>(</sup>١) وقد خرج هـذا الحديث أيضاً الامام أحمد في مسنده عن أبي الدرداء بزيادة ، قال ما من يوم طلعت فيهالشمس الا وبجنبتيها ملكان يناديان يسمعه خلق الله كلهم الا الثقلين ، يا أيها الناس هـ لموا الى ربكم ، ان ما قل وكنى خدير بماكثر وألمى ، ولا غربت شمسه الا وبجنبتيها ملكان يناديان يسمعان أهل الارض الا الثقلين اللهم أعط منفقا خلفا ، وبمسكا تلفا ، وكلة من في الحديث زائدة ، والمدنى ليس يومموصوف بهذا الوصف ينزل فيه أُحد الا ملكان يقولان كذا ، والخلف بفتح اللام العوض أى عوضك وابدئك بما ذهب منك ، والتعبير بالاعطاء بجانب المسك للمشاكلة لاذ التلف ليس بعطية فهومن باب التهمكم، فالحديث يدل على استحقاق تلف مال المسك ،وظاهره الامساك مطلقا ، أي عن الواجبات والمندوبات الا إن المسك عن المندوبات لا يستحقُّ هذا الدماء ، لا سيما دماء الملائكة وهو مجاب ، الا ان يحمل على من غلب عليه البخل والبخل صفة قبيحة، وخلق ذميم ، قد اجمت الكتب السماوية على ذمـه ، وحقارة من الصف به ، وسـئل الحسن البصري عن حقيقة البخل، قال هو ان يرى الرجل ما أنفقه سرفاً، وما أمسكه شرفاً أه ولذلك يميش البخيل عيشة الفقراء ويحاسب حساب الاغنياء باعدنا الله واياك عن ذلك

\*(الخامس والسبعوت). رُم الصنيروتو قيرال كبير (١)

\* لحديث جرير بن عبد الله في صحيح مسلم . من لا يرحم الناس لا يرحمه الله تعالى .

\* وحديث ابى هريرة فى الصحيحين . جمل الله الرحمة مائة جزء فأمسك عنده تسمة وتسمين وأنزل فى الارض جزءاً واحداً فن ذلك الجزء يتراحم الخلائق حتى يرفع الفرس حافرها عن ولدها خشية ان تصيبه (٧)

\* وحديث عبد الله بن عمرو في سنن أبي داود ومسلم ، من لم يرحم منير ما ولم يمرف حق كبيرنا فليس منا ،

ه وروينا في الصحاح في حديث القسامة كبر الكُبر أو الكُبر الكُبر الكُبر الكُبر الكُبر الكُبر الكُبر أو الكُبر

<sup>(</sup>١) الرحم بالضم الرحمة وهى رقة فى القلب تقتضي التفضل والاحسان وعلها قلب المؤمن التتى ولا تنزع الامن قلب شتى، قال بعضهم من أمارات الكرم الرحمة ، ومن أمارات اللؤم القسوة ·

<sup>(</sup>٢) اعلم ان رحمة الله لا تنصر ، فالحصر في مائة على سبيل النمثيل تسهيلا للفهم ، وتقليلا لما عندنا ،وتكثيرا لما عند الله ، ويدل الحديث على ان الرحمة في الأخرة أكثر من النقمة فيها ، ويؤيده قوله عليه الصلاة والسلام عن وبه غلبت رحمتي غضبي ، وخص الفرس بالذكر لانها أشد الحيوان المألوف الذي يماين المخاطبون حركته مع ولدها، ولما في الفرس من الخفة والسرحة في الننقل دمع ذلك تعجنب ان يصل الضرر منها الى ولدها \* وفي رواية عطاء يتماطفون وبهذا يمطف الوحش والعلير بمضها على بمض .

• (الساكس والسبعون) ،اصلاح ذات البين (١) لقوله تمالى . (لا خير فى كثير من نجوام (٢) الامن أمر بصدقة أومعروف أو اصلاح بين الناس ومن يفعل ذلك ابتفاء مرضات الله فسوف نؤتيه أجراً عظيما) . وقوله ، (انما المؤمنون اخوة فأصلحو بين أخويكم) أي بين كل اثنين منكم .

• ولحديث أم كانوم بنت عقبة بن أبى معيط رضى الله عنه فى الصحيحين ، ليس الكذاب الذى يصلح بين الناس فيقول خيراً وينمى خيراً (٣) قالت ولم أسمعه يرخص فى شئ مما يقول الناس كذباً الافى ثلاث

<sup>(</sup>۱) الاصلاح التوفيق بين الناس ، والصلح اسم بمعنى المصالحة وأصله من الصلاح ضد الفساد ، والصلح أقسام . صلح بين المتفاضبين . ويدخل فيه الروجان ، وصلح بين الفئة الباغية والعادلة ، والصلح في الجراح ، وصلح المسلم مع الكافر ، وصلح لقطع الخصومات اذا وقعت المزاحمة في الاملاك أو المشتركات كالشوارع ، والمراد به هنا مايع الجبع

<sup>(</sup>۲) النجوى مصدر أو امم مصدر، معناه المسارة بالحديث، أى الكلام التى يتفرد به الجماعة أو الاثنان سراً، وهي مظنة الاثم والشر، يدل له قوله تعالى (يا أيها الذين آمنوا اذا تناجيتم فلا تتناجوا بالاثم والمدوان ومعصية الرسول وتناجوا بالبر والتقوى) الآية ، لان العادة استحباب اظهار الخير والتحدث به جهراً واخفاء الشر وكمانه ، وقد جاء فى الحديث ، الاثم ما حالك فى النفس وكرهت أن يطلع عليه الناس

<sup>(</sup>٣) قوله وبنمى خيراً هكذا رواية مسلم بدون أو ، ورواية البخارى هكذا ، فينمى خيراً اويقول خيراً ، وهو شك من الراوى ، قال ابن الاثير نقلا عن أبي عبيد وابن قتيبة وغيرهما ، يقال نميت الحديث أنميه اذا بلغته على

الحرب والاصلاح بين الناس ، وحديث الرجل امرأته وحديث المرأة زوجها .

\* (السابع والسبعون) ان يحب الرجل لاخيه المسلم ما يحب لنفسه ويكره له ما يكره لنفسه ويدخل فيه اماطة الاذى عن الطريق المشاد الله .

وجه الاصلاح وطلب الخير ، فاذا بلغته على وجه الافساد والنميمة قلت نميته بالتشديد اه وعزاه ابن حجر في الفتح الى الجمهور ، قال الحافظ ، قال العامـــاء المراد هنا انه يخبر بما علمه من الخير ويسكت عما علمه من الشر ولا يكون ذلك كذباً لان الكذب الاخبار بالشيء على ماهو به وهذا ساكت ولاينسب لساكت قول ، ولا حجة فيم لمن قال يشترط في الكذب القصد اليه . لان هــذا ساكت ا ه وقولها ولم أسمعه يرخص الح هذه زيادة مدرجة في الحديث من كلام الزهرى بينها مسلم في روايته من طريق يونس عن الزهرى فِذَكُرُ الحَدِيثُ قَالَ قَالَ الرَّهْرِي الْحِهُ، واختلف العلماء في معنى ذلك على أقوال والذي تميل اليه النفس ويقبله المقل السليم وتشهد له الادلة هو ان هذا ليس من قبيل الكذب الحض بل هو من قبيل التورية واستعمال المعاريض بأن يأني بكلمات عتملة يفهم المخاطب منها ما يطيب قلبه فاذا سعى في الاصلاح نقل من هؤلاء الى هؤلاء كذلك وروسى، وكذلك في الحرب يأتى بألفاظ تحتمل وجهين فيورى بها عن أحد المعنيين ليفتر السامع بأحدهما عن الآخر ، ومن هذا الباب ما رواه الترمذي في شمائله عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه مازح عبوزا فقال لها لاتدخل الجنة عبوز ،فاوهما في ظاهر الامران المجائز لايدخلن الجنة أصلا، وانما أراد انهن لا يدخلن الجنــة الا شبابا، وما جاء عن ابراهيم عليه العبلاة والسلام وغيره مجمول على ذلك ، فتفطن

- \* فى حديث أبى هريرة رضى الله عنه فى الصحيحين ، الايمان بضع وسبعون شعبة أفضلها لا اله الا الله وأدناه اماطة الاذى عن الطريق والحياء شعبة من الايمان .
- ه وحديث أنس فى صحيح البخارى لا يؤمن أحدكم حتى بحب لاخيه مايحب لنفسه.
- وحديث جريربن عبد الله فى الصحيحين ، بايمت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم على اقام الصلاة وايتاء الزكاة والنصح لكل مسلم .

تم الكتاب بحمد الله الملك الوهابوقد ظهر لنا أغلاط بمد الطبع لاتخنى على القارئ فوضعنا لأعمها جدولا لبيان الخطأ والصواب

| محيفه | سطر      | خطا      | صواب        |
|-------|----------|----------|-------------|
| •     | Y        | يطممها   | يطممه       |
| 77    | ٤        | ذكاته    | زكاته       |
| . **  | ٤        | مثل ماله | مثل له مالا |
| 44    | Y        | فليفعل   | فليقل       |
| . ٤٣  | 14       | ان       | فلن         |
| ٤٦    | <b>A</b> | قلما     | قل          |
|       | 1.       | جشيا     | حبشيا       |
| AA    | ۲        | ير فع    | ترفع        |

# ﴿ فهرست الكتاب ﴾

| سعينة                         | نه ا                                             | محية     |
|-------------------------------|--------------------------------------------------|----------|
| ١٠ الثالثة عشر، الأيمان       | خطبة الكتاب                                      | . 4      |
| التوكل على الله عن وجل        | حديث الاعان بضم وستون شعبة                       | * *      |
| ١٠ بيان أن الذكر ليس قام      | · •                                              |          |
| اللسان                        | تقسير البضع ، والشمبة                            | ٣        |
| ١١ الكلام علىالكي والرقية     | الشمبة الأولى ، الأيمان بالله                    | ٥        |
| ١٢ حقيقة التوكل               | <ul> <li>الثانية .والثالثة . والرابعة</li> </ul> | •        |
| ١٣ الرابعة عشرالايمان بوجو    | الخامسة . الايمان بأن القدرخيره                  | ٦        |
| النبي صلى الله عليه وآله وص   | وشره من الله تمالي                               |          |
| ١٣ علامة المحبة               |                                                  | ٠ ٦      |
| ١٣ الحامسة عشر ، الأيمال      | في الكتاب والسنة                                 |          |
| تمظيم النبي صلى الله عليه وآ  | السادسة . الايمان باليوم الآخر                   | ٦        |
| ١٤ السادسة عشر شح المرء       | السابعة الايمان بالبعث وتفسيره                   | <b>Y</b> |
| ١٤ السابعة عشر طلب العلم      | الثامنة الايمان بحشر الناس وتفسيره               | Y        |
| ١٥ الآيات والاحاديث الو       | التاسمة الايمان بأندار المؤمنين                  | Y        |
| فضل العلم والعلماء            | الجنة ودار الـكافرين النار                       |          |
| ١٦ الثامنة عشر نشر العلم النا | العاشرة ،الايمان بوجوب محبة الله                 | ٨        |
| ١٧ بيان أن الفقيه هو المالم   | عن وجل                                           |          |
| ومثال العالم غير العامل       | الحادية عشر ، الايمان بوجوب                      | •        |
| ١٧ التاسمة عشر تمظيم القرآ    | الحوف من الله عن وجل                             |          |
| ١٨ العشرون الطهارات           | الثانية عشرالا يمان بوجوب الرجاء                 | ١٠       |
| ١٩ الحادية والمشرون الصلوا    | من الله عز وجل                                   |          |
| •                             | ·                                                |          |

سحيفة

عز وجل

٣٠ كلام العلماء في النعم

٣١ الرابعة والثلاثون حفظ اللسان

٣١ کلام نفيسعلي الکذبومراتبه

للامام البيهتى

٣٢ الحامسة والثلاثوذ الأمانات وما

يجب فيها من أدائها الى أصحابها

٣٣ السادسة والثلاثون تحريم قتل ..

النفوس

٣٣ معنى قوله صلى الله عليه وآله وسلم

سباب المسلم فسوق،وقتاله كفر

٣٤ السابعة والثلاثون تحريم الفروج

٣٤ حكم اللواط وما ورد فيه

٣٥ الثامنة والثلاثون قبض اليد عن

الاموال

٣٠ معنى قوله صلى الله عليه وسـلم

لايزنى الزانى حين يزنى وهومؤمن

٣٦ التاسمة والثلاثون وجوبالتورع

فى المطاعم والمشارب

٣٧ قبح الخر وشاربيه

۱، حبح ، مر وحاربیه

٣٩ بيان الطيبات المأمور بها وورع

السلف الصالح والكلام على

المشبهات

سحنة

١٩ بيان أن تارك الصلاة خارج عن

الدين بالمنص واللوم كله على العلماء

٢٠ الثانية والمشرون الركاة

٢١ بيان الآيات والاحاديث الواردة

في تقريم وتوبيخ مانعي الزكاة

٢٢ الثالثة والمشرون الصيام

٢٣ الرابعة والمشرون الاعتكاف

٢٧ الخامسة والعشرون الحج وبيان

حج أهل زماننا

٢٤ السادسة والعشرون الجهاد

٢٥ حقيقة الجهاد وأقسامه

٢٥ السابعة والعشرون المرابطة في

سبيل الله تعالى

٢٦ الثامنة والعشرون الثبات للمدو

أو ترك الفرار منه

٢٦ تفسير قوله تمالى ( فاذا لقيتم

الذين كفروا زحفاً ) الآية

٧٧ التاسمة والعشرون أداء الحس

من المغنم

٢٨ الثلاثون المتق بوجه التقرب

٢٨ الحادية والثلاثون الكفارات

٢٨ الثانية والثلاثون الايفاء بالمقود

٢٩ النالثة والثلاثون تمدد لمم الله

### صحيفة

٤١ حقيقة الورع وما قيل فيه

٤٣ الاربعون تحريم الملابس والزى المخالف والاوانى

٤٣ بيان الاحاديث الواردة في لبس الحرىر والنهي عنه مطلقاً

ه٤ الحادية والاربعسون في تحريم الملاعب والملاحي

هـ الثانية والاربمون الاقتصاد في النفقة

٤٦ الثالثة والاربعون ترك الفــلوالحسد

٤٦ حقيقة الحسد وتقسيمه الى حرامومباح وهو المسمى غيطة

٤٧ الرابعة والاربعون تحريم الوقوع في أعراضالناس

٤٨ الكلامعلى آية (انالة بن يحبون أن تشيع الفاحشة فى الذين آمنوا)

٤٨ الخامسة والاربمون اخلاص الممل
 لله عزوجل

٤٩ معنى قوله تعالى (من كان يريدحرث الدنيا ) الخ

٥٠ حقيقة الرياء

٥١ كلام السلف في الرياء

ممحيفة

السادسة والاربعون السرور بالحسنة والاغتمام بالسيئة
 السابعة والاربعون معالجة كل ذن بالتوبة

٥٢ حقيقة السرور . والتوبة

۳ الثامنة والاربمون،القرابين

٥٣ حقيقة الغين،والقرابين

١٤ التاسمة والاربعون طاعة أولى

الامر ومن هم

١٥ اختلاف الفقهاء في الاضحية
 ١٥ الحسون التمسك عا عليه الجماعة

ه حكم من خرج من الطاعة وفادق
 الجماعة

٥٦ استباحة دم من فرق أمر أمة محمد
 صلى الله عليه وآله وسلم وهي جمع
 ٥٦ الحادية والحسون الحكم بين الناس

بالمدل

 ٦٥ الثانية والجنسون الامر بالمعروف والنبي عن المنكر

۷ مراتب الامر بالمعروف والنبى
 عن المنكر

٥٨ صفة من يأمر وينمى

٦٠ الثالث والحسون التعاون على

صحيفة

الروالتقوى

٦٠ الرابعةوالخسون الحياء حقيقته ٦١ الخامسة والخسون برالوالدين

٦١ السادسة والخسون صلة الرحم .

٦٢ بيان الجمع بين الآيةوالاحاديث فى زيادة العمر

٦٣ السابعةوالخسون حسن الخلق .

٣٣ حقيقته . ومكارم أخلاق النبي صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم

٦٤ صفات المؤمن حقيقة

٦٥ تقسيم الخُلق الى طبيعي ومكتسب والدليل على ذلك

٦٦ الثامنة والحُسون الاحسان الى المماليك

٦٧ التاسعة والجسون حق السادة على الماليك

٦٧ الستون حقوق الاولاد والاهل ٦٧ الحادية والسـتون مقاربة أهل الدين ومودتهم

> ٦٨ فوائد السلام وإفشائه ٦٩ الثانية والستون رد السلام

٦٩ بيان حكمه . والنهي عن الجلوس بالطرقات ، وحكمة النهى

٧٠ الثالثة والستون عيادة المريض ٧٠ الكلام على حديث . أمرنا بسبم

ونهانا عن سبع

٧١ مبحث نفيس يتملق بالحرير وأن الحكم شامل لانواعه كلها وأن من فرق بين أنواعه لا مستند له

٧١ الرابعة والستون الصلاة على من مات من أهل القبلة

٧٢ الخامسة والستون تشميت الماطس ٧٢ بيان حكه وكيفية الجمد، والتشميت

وجواب العاطس

٧٣ السادسة والستون في مباعدة الكفار والمفسدين والغاظ عليهم ٧٣ بيان الآيات الواردة في عـدم موالاة الكفار وحكمـة النهي وجواز الاستمانة بهممن تحالف واتفاق على عدونا

٧٤ السابعة والستون اكرام الحار ٧٤ الاحسان الى الجار ومواساته أم محبوب وفيه فوائد جة

٧٥ ( بيان حقوق الجار وأنها تختلف باختلافه وبيان ما عليـه أهل زماننا الآن من الاساءة للحار ٧٦ الثامنة والستون اكرام الضيف محيفة

سحيفة

۷۷ بيان من بجب السترعليه ومن لا بجب ۸۸ السبعون الصبر على المصائب ۸۸ حقيقة الصبر وبيان حكمه

٧٩ الحادية والسيمون الزهد وقصر الامل

٧٩ تفسير الوعك

٧٩ حقيقة الزهد وأقوال العلماء فيه ٨٠ الآيات والاحاديث الواردة في الزهد وذم الدنيا

٨٠ غنى المرءذي الحمة لاينافىزهده

٨١ بيان سبب فتنة بني اسرائيل

٨٢ ضلال من يعلم ولم يعمل

٨٣ الثانية والسيمون الغيرة وترك المذاء

٨٣ تفسير الغيرة والمذاء

٨٣ حقيقة المخنث وبيان فساده

١٨٤ الثالثة والسبعون الاعراض عن اللغو

اسلام المرء تركه مالا يعنيه ٥٨ الرابعة والسخاء

٥٥ تمريف الجود

۸۶ سخاء الني صلى الله عليه وسلم وكرمه وأنه لا يسابق

۸۷ مدح الكريم وذم البخيل اللئيم ۸۸ الخامسة والسيمون رُحم الصغير وتوقير الكبير

٧٩ حقيقة الزهد وأقوال العلماء فيه مديف الرحم وبيان حال الفرس

مع ولدها ٨٩ السادسة والسمون اصلاح

بر العادلية والتبيلون العارج ذات البين

٨٩ حقيقة الاصلاح

۸۹ تفسیر النجوی

٩ الكذب المستثنى فى الحديث ليس
 بكذب حقيقة وانما هو من قبيل
 المماريض والتورية

۹۰ السابعة والسبعون ال يحب الرجل
 ۷ لاخيه ما يحب لنفسه
 ۱ مسابع النفسه

٩٠ جدول الحطأ والصواب



فالإجهاج بالسية

تأليف خاتمة الحفاظ والمجتهدين مولانا الشيخ جلال الدين السيوطي الشافعي المتوفى سنة ٩١١ تنمده الله برحته آمين

عنيت بنشره وتصحيحه والتعليق عليه المرة الأولى ادارة الطبيرية

## بني أَنْ الْحَرْ الْحَالِمُ الْحَرْ الْحَالِمُ مِنْ الْحَالِمُ مِنْ الْحَالِمُ مِنْ الْحَالِمُ مِنْ

### الحد أنه وبه ثقى وسلام على عباده الذين اصطفى .

اعلموا يرحم الله ان من العلم كهيئة الدواء . ومن الآراء كهيئة الخلاء . لا تذكر إلا عند داعية الضرورة . وان ما فاحريحه في هذا الزمان وكان دارسا بحمد الله تعالى منذ أزمان وهو ان قائلا رافضيا زنديقا أكثر في كلامه إن السنة النبوية . والاحاديث المروية . زادها الله علوا وشرفا . لا يحتج بها وان الحجة في القرآن خاصة وأورد على ذلك حديث ما جاء كم عنى من حديث فاعرضوه على القرآن فان وجدتم له أصلا فخذوا به والا فردوه هكذا سممت هذا الكلام بجملته منه وسمعه منه خلائق غيرى فردوه هكذا سممت هذا الكلام بجملته منه وسمعه منه خلائق غيرى أمن جاء فأردت أن أوضح للناس أصل ذلك. وأبين بطلانه وانهمن أعظم المهالك ه

فاعلموا رحم الله الله من أنكر كون حديث النبي منطة قولا كان أوفعلا بشرطه المعروف في الاصول حجة كفر وخرج عن دائرة الاسلام وحشر مع اليهود والنصارى أو مع من شاءالله من فرق الكفرة . دوى الامام الشافعي دضى الله عنه يوماحديثا وقال انه صحيح فقال له قائل أتقول

به يا أبا عبد الله فاصطرب وقال ياهذا أرأيتني نصرانيا أرأيتني خارجا من كنيسة أرأيت في وسطى زنارا أروى حديثا عن رسول الله عليه ولا أقول به

وأصل هذا الرأى الفاسد أن الزنادقة وطائفة من غلاة الرافضة ذهبوا الى انكار الاحتجاج بالسنة والاقتصار على القرآن وع فى ذلك مختلفو اقاصد فنهم من كان يعتقد ان النبوة لعلى وان جبريل عليه السلام اخطأ فى نزوله الى سيد المرسلين علي تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا ومنهم من أقر للنبي علي بالنبوة ولكن قال ان الخلافة كانت حقا لعلى فلما عدل بها الصحابة عنه الى أبى بكر رضى الله عنهم أجمين قال هؤلاء المخذولون لفنهم الله كفروا حيث جاروا وعدلوا بالحق عن مستحقه وكفروا لمنهم الله عليا رضى الله عنه أيضا لعدم طلبه حقه فبنوا على ذلك رد الاحاديث كاما لانها عند عن برعمهم من رواية قوم كفار فانا لله وإذا اليه راجمون وهذه آراء ما كنت استحل حكايتها لولا مادعت اليه الضرورة من بيان أصل هذا ما كنت استحل حكايتها لولا مادعت اليه الضرورة من بيان أصل هذا المذهب الفاسد الذي كان الناس فى راحة منه من أعصاره

وقد كان أهل هذا الرأى موجودين بكثرة فى زمن الأعة الأربعة فن بعده وتصدى الأعة الأربعة وأصحابهم فى دروسهم ومناظراتهم وتصانيفهم للرد عليهم وسأسوقان شاء الله تعالى جملة من ذلك والله الموفق قال الامام الشافعى رضى الله عنه فى الرسالة ونقله عنه البيهتى فى المدخل قد وضع الله رسوله صلى الله عليه وسلم من دينه وفرضه وكتابه الموضع الذى أبان جل ثناؤه انه جعله علما لدينه بما افترض من طاعته وحرم من معصيته وأبان من فضيلته بما قرن بين الإيمان برسوله مع الايمان به فقال تبارك وتعالى (فا منوا بالله ورسوله) وقال (أعا المؤمنون الذين ا منوا بالله ورسوله)

الاعراف ۱۵۸

بالله ورسوله ) فجمــل كال ابتداء الايمان الذي ماسواه تبع له الايمان بالله ثم برسوله ممه قال الشافعي وفرض الله على الناس اتباع وحيه وسنن رسوله فقال في كتابه ( لقدمن الله على المؤمنين اذبعث فيهم رسولًا من انفسهم يتلو عليهمآ ياتهويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وانكانوامن قبل لفي ضلال مبين ) مع أي سواها ذكر فيهن الكتاب والحكمة • قال الشافعي فذكر الله الكتاب وهو القرآن وذكر الحكمة فسممت من أرضىمن أهل العلم بالقرآن يقول الحكمة سنة رسول الله عطية وقال ( باأبها الذبن آ منوا أطيموا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم فان تنازعهم في شيء فردوه الى الله والرسول) فقال بمض أهل العلم أولو الأمرأمراء سرابا رسول الله عطير ( فان تنازعتم ) يمنى اختلفتم في شيء يمنى والله تمالى أعلم هم وأمراؤهم الذين أمروا بطاعتهم ( فردوه الى الله والرسول ) يمنى والله تمالى أعلم الى ماقال الله والرسول ثم ساق الكلام الى ان قال فأعلمهم أن طاعة رسول الله عطير طاعته فقال ( فلاور بك لا يؤمنون حتى محكموك فيماشجر بينهم ثملا بجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسلما) واحتج أيضا في فرض اتباع أمره بقوله (لا تجملوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بمضكم بعضا قد يعلم الله الذين يتسالمون منكم لواذا فليحــذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أويصيبهم عذاب البم) وقوله (وما آتاكم الرسول غذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ) وغيرها من الآيات التي دلت على اتباع امر. ولزوم طاعته ولا يسم احدا رد أمره لفرض الله طاعة نبيه ،

قال البيهق بمد احكامه هذا الفصل :ولولا ثبوت الحجة بالسنة لما قال

علي في خطبته بعد تعليم من شهده امر دينهم «ألا فليبلغ الشاهد منكم

۱ ـ النور ۲۲ ۲ ـ آل عران ۱۹۵ ۳ ـ النساء ۵۹

۳ ـ النساء ٥٩ ٤ ـ النساء ٦٥

ه ـ النور ٦٣

هـ الثور ۱۲ حاله بد

٦ ـ الحشر ٧

الفائب فرب مبلغ أوعى من سامع »ثم أورد حديث « نضرالله امرأسمع منا حديثا فأداه كما سمعه فرب مبلغ أوعى من سامع » وهذاالحديث متواتر كما سأ بينه » قال الشافعى فلماندب رسول الله يطفئ الى اسماع مقالته وحفظها وأدائها دل على أنه لا يأمر أن يؤدى عنه إلا ما تقوم به الحجة على من أدى اليه لأنه إنما يؤدى عنه حلال يؤنى وحرام مجتنب وحد يقام ومال يؤخذ و يعطى و نصيحة فى دين ودنيا »

ثم أورد البيهقي من حــديث أبي رافع قال قال رسول الله عطية « لا ألفين احدكم متكتا على أريكته يأتيه الأمر من أمرى مماأمرت به أو نهيت عنه يقول لا أدرى ماوجـدنا في كتاب الله اتبعنا، أخرجه أبو داود والحاكم ومن حديث المقدام بن معدى كرب ان النبي عطية حرم أشياء يوم خيبر منها الحمار الا هلي وغيره ثم قالرسول الله تبطير « يوشك أن يقمد الرجل على أريكته بحدث بحديثى فيقول بينى وبينكم كتاب الله فما وجدنا فيه حلالا استحلاناه وماوجدنا فيه حراما حرمناه الا وإن ما حرم رسول الله عطية مثل ماحرم الله ، قال البيهةي وهـ ذا خبر من رسول الله صلى الله عليه وسلم عما يكون بعده من رد المبتدعة حديثه فوجد تصديقه فيما بعده ثم أخرج البيهقي بسنده عن شبيب بن أي فضالة المكي أن عمر اذبن حصين بأحاديث لم نجمد لها أصلا في القرآن ففضب عمران وقال لرجل قرأت القرآن قال نم قال فهل وجدت فيه صلاة العشاء أربعا ووجدت المغرب ثلاثا والمداة ركمتين والظهر أربعا والمصر أربعا قال لا قال فمن من أخذتم ذلك ألسم عنا أخذ ، و وأخذناه عن رسول الله يَطِيرُ أوجدتم فيه من كل

أربمين شاة شاة وفى كل كذا بميراكذا وفى كل كذادرهما كذاقال لاقال فمن من أخذتم ذلك ألسم عناأخذ تموه وأخذناه عن النبي عطان وقال أوجدتم في القرآن (وليطوفوا بالبيت العتيق) أوجدتم فيه فطوفوا سبما واركموا ركمتين خلف المقام أو وجدتم في القرآن لا جلب ولاجنب ولا شفار في الاسلام أما سممتم الله قال في كتابه (وما أتّا كمالرسول فخذوه ومانهاكم عنه فانتهوا ) قال عمران فقد أخذنا عن رسول الله ﷺ أشياء ليس لكم بها علم • ثم قال البيهقي والحديث الذي روى في عرض الحديث على القرآن باطل لايصح وهو ينعكس على نفسه بالبطلان فليس فى القرآن دلالة على عرض الحديث على القرآن انتهى كلام البيهقي في المدخل الصغير وهو المدخل الى دلائل النبوة وقد ذكر المسألة في المدخل الكبيروهوالمدخل الى السنن بابسط من هذا فقسال باب تعليم سنن رسول الله عطي وفرض اتباعها قال تعالى ( لقدمن الله على المؤمنين ) الى قوله ( ويعلمهم الكتاب والحمكمة ) فالالشافعي سمعتمن أرضي من أهل العلم بالقرآن يقول الحكمة سنة رسولالله عَظِيْرُهُ

ثم أخرج بأسانيده عن الحسن وقتادة ويحيى بن أبى كثير انهم قالوا الحكمة في هذه الآية السنة ثم أورد بسنده عن المقدام بن معدى كرب عن النبى عطة أنه قال « ألا أنى أو تبت الكتاب ومثله معه الأأنى أو تبت القرآن ومثله الابوشك (١) رجل شبعان على أريكته يقول عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حرام فحرموه الالايحل المناسبة فيه من حرام فحرموه الالايحل المناسبة المحرود الما المعاهد عالحديث من الحديث المناسبة ولا تقطة مال معاهد عالحديث المناسبة والمناسبة والم

<sup>(</sup>۱) أ**ی** يسرع ويقرب

ثم أورد من طويق آخر عن المقدام بن معدى كرب قال حرم رسول الله على أورد من طويق آخر عن المقدام بن معدى كرب قال حرم رسول الله على أشياء يوم خيبر من الحار الأهلى وغيره فقال على وينكم كتاب الله فا الرجل منكم على أريكته بحدث بحديثي فيقول بيني وبينكم كتاب الله فا وجدنا فيه حلالا استحللناه وماوجدنا فيه حراما حرمناه وأنما حرم رسول الله على ماحرم الله على الله

وقال البيهقي باسناد صحيح أخرجه أبوداود في سننه قلت وأخرجه أيضا الحاكم ثم أورد البيهقي أيضا بسنده عن أبي هربرة قال قال رسول الله عطير و أنى قد خلفت فيكم شيئين لن تضاوا بمدهما أبدا كتاب الله وسنتي ولن يفترقا حتى يردا على الحوض ، أخرجه الحاكم في الستدرك واورد بسنده عن ابن عباس اذ رسول الله عليه و خطب الناس في حجة الوداع فقال باأيها الناس أني قد توكت فيكم ماان اعتصمتم به فلن تضلوا أبداً كتاب الله وسنتي ، أخرجه الحاكم أيضا وأورد بسنده أيضا عن عروة أن النبي عظير خطب في حجة الوداع فقال « أبي قد تركت فيكم ماان اعتصمتم به فلن تضاوا ابدا أمرين اثنين كتاب الله وسنة نبيكم أيها الناس اسمعوا مااقول لكم تعيشوا به ، •وأخرج بسنده عنابن وهب قال سمعت مالك بن أنس يقسول الزم ماقال رسول الله عظير في حجة الوداع « أمران تركتهما فيكم لن تضلوا ماتمسكتم بهما كتاب الله وسنة نبيه بطائر ، وأخرج بسنده عن العرباض بن سارية قال دصلى بنا رسول الله عطية ذات يوم ثم أقبل علينا فوعظنا موعظة بليغة ذرفت منها الميون ووجلت منها القلوب فقال قائل يارسول الله كأنها موعظة مودع فاذا تمهمد الينا قال أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وان تأمرعليكم عبد حبشىكأن رأسه زبيبة فانه من يعش

منكم بمدى فسيرى اختلافا كثيرا فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ واياكم ومحدثات الامورفان كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة ، قلت هذا الحديث أخرجه أبو داود وابن ماجه والحاكم في مستدركه ، وأخرج بسند ، عن عائشة ان رسول الله مَطْثُرُ قال سنة لمنهم الله وكل نبي مجاب الدعوة الزائد في كتاب الله والمكذب بقدر الله المتساط بالجبروت ليذل بذلك من اعز الله ويعز من اذل الله والمستحل لحرم الله والمستحل من عترتي ماحرمالله والتارك لسنى قلت أخرجه أيضا الطبراني والحاكم وصححه ٥ وأخرج بسند. عن ابن حمرو أن النبي عطير قال « ان لكل عمل شرة (١) ولكل شرة فــترة (٢) فن كانت فترته الى سنى فقد اهتدى ومن كانت الى غير ذلك فقد هلا ، ، وآخر ج بسنده عن أنس بن مالك أن الني على قال د من احي سنتي فقد أحبني ومن أحبني كانممي في الجنة ، قلت أخرجه أيضا الترمذي ، واخر ج بسنده عن أبي هريرة قال قال رسول الله عليه الصلاة والسلام القائم بسنى عند فساد أمني له اجر مائة شهيد قلت أخرجه أيضا الطبراني ثم قال البيهةي في باب بيانوجوه السنة قال الشافعي رمني الله عنه وسنة رسول الله عطية من ثلاثة أوجه • أحدها ماائرل الله فيه نص كتاب فسنرسول الله عَيْنَا عَمْ الكتاب • والثاني ما انزل الله فيه جملة كتاب فبينءن الله معنى مااراد بالجلة وأوصنح كيف فرمنها عاما أوخاصا وكيف أراد أن يا تي به العباد ، والثالث ماسن رسول الله عَيْنَا في العس فيه نص كتاب فنهم من قال جعله الله له بما افترض من طاعته وسبق في علمه من موصعه

<sup>(</sup>١) هي النشاط والرغبة (٧) أي سكون وتقليل

لر صاه ان يبين فيا ليس فيه نص كتاب ومنهم من قال لم يسن سنة قط الا ولها أصل في الكتاب كما كانتسنته كتبيين عدد الصلاة وعملها على أصل جلة فرض الصلاة وكذلك ماسن في البيوع وغيرها من الشرائم لان الله تمالى قال (لاتأ كلوا أمو الكريينكي بالباطل الا أن تكون تجارة عن تراض منكم) وقال (وأحل الله البيع وحرم الربا) فها أحل وحرم فاعا بيزفيه عن الله كا بين في الصلاة : ومنهم من قال بل جاءت به رسالة الله فاثبتت سنته بفرض الله : ومنهم من قال الله في دوعه (١) كل ماسن وسنته الحكمة التي ألقيت في روعه انتهى بلفظه ه

ثم أخرج البيهقى بسنده عن عمر بن الخطاب أنه قال على المنبر باأيها الناس ان الرأى اعا كان من رسول الله على معنية مصيبا لان الله تعالى كان يويه واناهو منا الظن والتكلف ه وأخرج بسنده عن الشمى و أن رسول الله على كان يقضى بالقضاء وينزل القرآن بفير ماقضى فيستقبل حكم القرآن ولا يردقضاه الأول: واحتج من ذهب الى أنه لم يسن الا بامرالله امابوحى ينزله عليه فيتلى على الناس أوبرسالة ثابتة عن الله أن افعل كذا بقوله عليه فيا دواه الشيخان في قصة الزاني « لا قضين بينكما بكتاب الله » ثم قضى بالجلد والتغريب وليس التغريب في القرآن: وبما أخرجه الشيخان عن يعلى بالم أمية «أن النبي علي كنا بالجعرانة (٢) فجاء رجل عايه جبة متضمن (٣)

۱ - النساء ۲۹ ۲ - اليقرة ۲۷۵

<sup>(</sup>۱) أى في نفسه وخلده

 <sup>(</sup>۲) هو موضع قريب من مكة وهي في الحل وميقات للاحرام

<sup>(</sup>٣) التضمخ التلطخ بالطيب وغيره والاكتارمنه

بطيب وقد احرم بممرة فقال بارسول الله كيف تري في رجل أحرم بعمرة في حبة بعد ماتضمخ بطيب فنظر اليه الذي عطية ساعة ثم سكت فجاه الوحى فانزل الله (وأ عوا الحجوالممرة الله ) ثم سرى (١) عنه فقال ابن الذي سألى عن العمرة آنفا أما الطيب الذي بك فاغسله ثلاث مرات وأما الجبة فانزعها ثم اصنع في عمرتك ماتصنع في حجك عه

م اخرج البيهتي بسنده عن طاوس أن عنده كتابا من العقول نول به الوحي ومافرض رسول الله عليه من صدقة وعقول (۲) فاعانول به الوحي وأخرج بسنده عن حسان بن عطية قال و كان جبريل عليه السلام ينزل على رسول الله عليه بالسنة كاينزل عليه بالقرآن يعلمه اياها كايعلمه القرآن أخرجه الدارمي و وأخرج بسنده من طريق القاسم بن مخيمرة عن طلحة ابن فضيلة قال و قيسل لرسول الله عليه في عام سنة (۳) سعر لنا بارسول الله قال لايسالي الله عن سنة أحدثها فيكم لم يأصرني بها ولكن اسألوا الله عليه قال ماتركت شيئا مما أمركم الله به الا وقد أمر تم به ولاتوكت الله عليه عنه وأن الروح الأمين قد نفث في روعي شيئا مما نها كالله عنه وأن الروح الأمين قد نفث في روعي الشافعي وليس تعدو السنن كلها واحدا من هذه المعاني التي وضعت باختلاف الشافعي وليس تعدو السنن كلها واحدا من هذه المعاني التي وضعت باختلاف

١ ـ البقرة ١٩٦

<sup>(</sup>١) اى زال وكشف (٧) هو جمع عقل وهو الدية واصله أن القاتل كان أذا فنل قتيلاجم الدية من الابل فعقلها بفناء أوليا المقتول أى شدها فى عقلها ليسلمها اليهم ويقبضوها منه فسميت الدية عقلا بالمصدر أهنها ية

<sup>(</sup>٧) السنة الجدب يقال اخذتهم السنة اذا اجدبوا واقحطوا

من حكيت عنه من أهل العلم وكل ماسن فقد الزمنا الله اتباعه وجمل فى اتباعه وألم العلم وكل ماسن فقد الزمنا الله اتباعه وجمل التباعه طاعته وفى العتو عن اتباعه معصيته التي لم يعذر بها خلقا ولم بجمل له من اتباع سنن نبيه مخرجا \*

ثم قال البيهقي باب ماأمر الله به من طاعة رسوله علية والبيان ان طاعته طاعته قال الله تمالى (ان الذين يبايمو نك أعايبا يمون الله يد الله فوق أيديهم فن نكث فأنما ينكث على نفسه ومن أوفى بماعاهد عليه الله فسيؤتيه اجرا عظيماً ) وقال ( من يطع الرسول فقد اطاع الله ) قال الشافعي رضى الله عنه فأعلمهم أذبيعة رسوله بيعته وأنطاعته طاعته فقال ( فلاور بكلا يؤمنون حى بحكموك فيما شجر بينهم ثم لابجـدوا في أنفسهم حرجا ما فضيت ويسلموا تسليما) قال الشافعي نزلت هذه الآية في رجل خاصم الزبير في أرض فقضي النبي عطيرٌ للزبير وهـذا القضاء سنة من رسول الله عطيرٌ لاحكم منصوص في القرآن، أخرج الشيخان عن عبد الله بن الزبير ﴿ أَنَّ رَجَلُامِنَ الانصار خاصم الزبير في شراج الحرة (١) التي يسقون بها النخل فقــال الانصاري سرح الماء يمر فابي عليه الزبير فاختصما الى رسول الله عطير فقال يارسول الله أن كان ابن عمتك فتلون وجه رسول الله عظير فقال يازبيراسق ثم احبس الماء حتى يرجع الى الجدر فقال الزبير والله أبى لاحسب أن هذه الآية ترات في ذلك ( فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فماشجر بينهم)

الفتح ١٠

النساء ٨٠

<sup>(</sup>۱) الشراج مسيل الماء من الحزن الى السهل واحده شرج . والحرة بفتح الحاء المهملة وتشديد الراء من الارض الصلبة الغليظة التى البستها كلها حجارة سود تخره كانها مطرت والجمع حرات وبالمدينة حرتان حرة واقم وحرة ليلى وقيل فيها اكثر من حرتين واللهاعلم

الآية • وأخرج الشيخان عن أبي هريرة قال قال رسول الله عبالي • من أطاعني فقد أطاع الله ومن عصاني فقد عصى الله » • وأخرج البخاري عن جابر بن عبـ الله قال د جاءت ملائكة الى ني الله عظيُّر وهو نائم فقال بمضهم إنه نائم وقال بمضهم إن المين نائمة والقلب يقظان فقالوا إن لصاحبكم هذا مثلا فاضربوا له مثلا فقال بمضهم إنه نائم وقال بعضهم ان المين نائمة والقلب يقظان ففالوا مثله كمثل رجل بي داراً وجمل فيهاماً دبة (١) وبعث داعيا فمن أجاب الداعي دخل الدار وأكل من المأدبة ومن لم يجب الداعي لم يدخل الدار ولم يأكل من المأدبة فقالواأ ولوها له يفقهها فقال بمضهم انه نائم وقال بمضهم ان المين نائمة والقلب يقظان فقالو افالدار الجنة والداعى محد مَكِيْ فِمِن أَطَاع مُحدا مَكِيْ فَقد أَطَاع الله ومن عصى محمدا مَكِيْ فَقد عصى الله ومحمد فرق بين الناس ، • وأخرج البخارى عن أبي هريرة أن رسول اقع علية قال « كل أمتى يدخلون الجنة إلا من أبي قالوا يارسول الله ومن يأبى قالمن أطاعي دخل الجنة ومن عصاني فقد أبي ، • قال الشافعي رحمه الله وقال تعالى ( لأنجملوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بمضكم بمضاً ) الى قوله ( فليحـــذر الذين بخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب اليم )أخرج البيهقي عن سفيان في قوله ( فليحــ ذر الذين بخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة) قال يطبع الله على قلوبهم : قال الشافعي وأمرهم بأخذ ما أتام والانتهاء عما نهام عنه فقال ( وماآ تا كمالرسول فخذوه ومانها كم عنه فانتهوا ) • أخر جالشيخان عن ابن مسعوداً نه قال د لمن الله الواشمات والمستوثمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن للنيرات خلق الله فبلغ ذلك

۱ ـ النور ٦٣

۲ ـ النور ٦٣

امرأة يقال لها أم يعقوب فجاءت فقالت إنه بلغي أنك فلت كيت وكيت فقال مالى لاألمن من لمن رسول الله علية وهو في كتاب الله فقالت لقد قرأت مابين اللوحين فما وجدته قال إن كنت قرأتيــه فقــد وجدتيــه اما قرأت (وماآتا كم الرسول فخذوه ومانها كم عنه فانتهوا) قالت بلي قال فانه نهى عنه (١) قال الشافعي وأبان أنه بهدى الى صراط مستقيم فقال (ولكن جعلناه نورا مهدى به من نشاء من عبادنا وانك لتهدى الى صراط مستقيم صراط الله ): قال الشافعي وكان فرضه على من عاين رسول الله عليه وكان فرضه على من عاين رسول الله عليه ومن بعده الى يوم القيامة واحدا في أن على كل طاعته ثم أخرج البيهقي بسنده عن ميمون بن مهران في قوله (فان تنازعتم في شيء فردوه الى الله والرسول) قالوا الرد الى الله الى كتابه والرد الى الرسول صلى الله تعالى عليه وسلم اذا قبض الى سنته ثم أورد البيهةي من حديث أبي داود عن أبي رافع قال « قال رسول الله عطائي لاألفين (٢) أحدكم متكنا على أربكته (٣) يآتيه الامر من أمرى ثما أمرت به أونهيت عنمه فيقول لاندري ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه ،قال الشافعي وفي هذا تثبيت الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم واعلامهم أنه لازم لهم وان لم يجدوا فيه نصافي كتاب الله .

م أورد البيه في حديث أبي داود أيضا عن المرباض بن سارية قال و نزلنا مع النبي عطية خيبر ومعه من معامد ألكم أن تذبحو احمر ناو تأكلوا مارداً منكرا فاقبل إلى النبي عطية فقال بالمحد ألكم أن تذبحو احمر ناو تأكلوا

الحشر ٧

الشوری ۵۲ ـ ۳

<sup>(</sup>۱) الواشات جمع واشمة من الوشم وهو غرز الابرة في اليد ونحوها ثم ذر النيل عليه والمستوشات جمع مستوشمة وهى التي تسأل و تطلب ذلك . والمتنمصات جمع متنمصة من التنمس وهو نتف الشعر من الوجه (۲) اى لا اجدن (۳) اى سريره المزين

غمرنا و نضربوا نساءنا فغضب النبي على أو قال يا ابن عوف اركب فرسك ثم ناد أن اجتمعوا للصلاة فاجتمعوا فصلي بهم النبي عليه الصلاة والسلام ثم قام فقال أيحسب أحدكم متكمنا على أريكته لايظن أن الله لم يحرم شيئاً الامافي هذا القرآن الا أبي والله قد أمرت ووعظت ونهيت عن أشياء إنها لمثل القرآن أو أكثر وان الله عز وجل لم يحل لسكم أن مدخلوا بيوت أهل الكتاب إلا باذن و لا ضرب نسائهم ولا أكل عمارهماذ اعطو كم الذي عليهم»

ثم قال البيهقى باب بيان بطلان مايحتج به بعض من رد الاخبار من الاخبار التى رواها بعض الضعفاء فى عرض السنة على القرآن و قال الشافعي احتج على بعض من رد الاخبار بما روى أن النبي عليه الصلاة والسلام قال ماجاءكم عنى فاعرضوه على كتاب الله فها وافقه فانا فلته وماخالفه فلم أقله فقلت له ماروى هذا أحديثبت حديثه فى شىء صغير ولا كبير وانما هى رواية منقطعة عن رجل مجهول ونحن لانقبل مثل هذه الرواية فى شىء و

قال البيهةي اشار الامام الشافعي الى مارواه خالد بن أبي كريمة عن أبي جعفر عن رسول الله عليه العدلاة والسلام أنه دعا اليهود فسألهم فدنوه حتى كمذبوا على عيسي عليه السلام فصعدالنبي عليه العملاة والسلام المنبر فخطب الناس فقال ان الحديث سيفشو عنى فها أتاكم يوافق القرآن فهو عنى وماآتا كم عنى بخالف القرآن فليس عنى قال البيهقي خالد مجهول وأبو جعفر ليس بصحابي فالحديث منقطع \* وقال الشافعي وليس يخالف الحديث القرآن ولكن حديث رسول الله من الله فمن قبل عن وعاما وناسخا ومنسو خاثم يلزم الناس ماسن بفرض الله فمن قبل عن رسول الله قيل \*

قال البيهقي وقد روى الحديث من أوجه أخر كلها ضعيفة كم أخرج من طريق ابن وهب عن عمرو بن الحرث عن الأصبغ بن محمد بن آبي منصور أنه بلغه أن رسول الله عليه الصلاة والسلام قال الحمديث على ثلاث فايما حديث بلغكم عيى تعرفو نه بكتاب الله فاقبلوه وإيما حديث بلغكم عَى لا تجدون في القرآن موضعه ولا تعرفون موضمه فلا تقب لوه وأيما حديث بلفكم عنى تقشمر منه جلودكم وتشمئز منه فلوبكم وتجدون في القرآن خلافه فردوه ، قال البيهقي وهذه رواية منقطمة عن رجل مجهول ثم أخرج بسنده من طريق عاصم بن أبي النجود عن زر بن حباش عن على بن أبي طالب قال قال رسول الله بيطيُّر أنها تكون بعدى رواة يروون عنى الحديث فاعرضوا حديثهم على القرآن فما وافق القرآن فعد ثوا به وما لم يوافق القسرآن فلا تأخذوا به ، قال البيهقي قال الدارقطني هـــذا وهم والصواب عن عاصم عن زيد بن على منقطماً (١) قال بسنده من طريق بشر بن تمير عن حسين بن عبدالله عن أبيه عن جده عن على أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال إنه سيآتي ناس بحدثون عنى حديثا فمن حدثه كم حديثا يضارع القرآن فأنا قلته ومن حدثكم حديثا لا يضارلم القرآن فلم أقله \* قال البيهقي هذا اسناد ضميف لا يحتج بمشله حسين بن عبدالله ابن ضميرة قال فيه ابن معين ليس بشيء وبشر بن نمير ليس بثقة ثم آخر ج بسنده من طريق صالح بن موسى عن عبدالعزيز بن رفيع عن آلى صالح عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم انه سيآتيكم عنى

<sup>(</sup>١) عبارة الدارقطني في سنه مكذا هـذا وهم والصواب عن عاصم عن زيد عن على بن الحسين مرسلا عن النبي مسلك اه.

أحاديث مختلفة فها أناكم موافق الكتاب الله وسنى فهو منى وما أناكم مخالفاً لكتاب الله وسنتى فليس منى \* قال البيهةى تفرد به صالح بن موسى الطلحى وهو ضعيف لا يحتج بحديثه قلت ومع ذلك فالحديث لنا لا علينا ألا ترى الى قوله موافقا لكتاب الله وسنتى \*

ثم أخرج البيهقي من طريق بحيي بن آدم عن ابن أبي ذئب عن سميد المقبرى عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال اذا حدثتم عنى حديثا تمرفونه ولا تنكرونه قلته أو لم أقله فصدقوا به فاني أقول ما يعرف ولا ينكر واذا حدثتم عي حديثـا تنكرونه ولا تمرفونه فلا تصدقوا به فاني لا أقول ما ينكر ولا يمرف، قالالبيه تمي قال ابن خزيمة في صحة هذا الحديث مقال لم ثر في شرق الارض ولاغربها أحدايمرف خبر ابن أبي ذئب من غير رواية يحيى بن آدمولا رأيت أحداً من علماء الحديث يثبت هذا عن أبي هريرة ، قال البيهتي وهو مختلف على يحي بن آدم في اسناده ومتنه اختلافا كثيراً يوجب الاضطراب منهـم من يذكر أباهريرة ومنهم من لا يذكره ويرسل الحديث ومنهم من يقول فى متنه اذا رويتم الحديث عنى فاعرضوه على كتاب الله وقال البخارى فى تاریخه ذکر آبی هریره فیه وه ، ثم آخر ج البیهتی من طریق الحارث ابن نبهان عن محمد بن عبدالله المرزمي عن عبدالله بن سعيد بن أبي سعيد عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ما بلغكم عنى من حديث حسن لم أقله فأنا فلته \* قال البيهقي هذا باطل والحارث والعرزمي متروكان وعبدالله بن سعيد عن أبي هريرة مرسل فاحش قال وقد روى عن أبي هريرة ما يضاد بمضهذا ه

ثم أخرج من طريق أبى معشر السندى عن سعيد القبرى عن أبى هريرة قال قال رسول الله على الله و لا الفين أحدكم متكنا على أريكته يأتيه الحديث من حديثى فيقول اتل على قرآنا ما أتاكم من خير عنى قلته أولم أقله فأنا أقوله وما أتاكم عنى من شر فاني لا أقول الشر ، قال البيهق صدر هذا الحديث موافق للأحاديث الصحيحة فى قبول الاخبار: وقوله « قلته أولم أقله » فى هذه الأحاديث ما لا يليق بكلام النبي على ولا يشبه القبول »

ثم أخرج من طريق عبد الرحمن بن سلمان بن عمرو مولى المطلب عن أبى الحويرث عن محدين جبير بن مطعم «أن رسول الله على قال ماحد ثنم عنى بما تعكرون فلاتصدقوا فانى لاأقول عنى بما تعرفون فصدقوا وماحد ثنم عنى بما تنكرون فلاتصدقوا فانى لاأقول المنكر وليس منى » \* قال البيهق وهذا منقط قال وأمثل اسناد روى فى هذا المنى مارواه ربيعة عن عبد اللك بن سعيد بنسويد عن أبى حميد أوأبى أسيد قال « قال رسول الله على الما الحديث عنى تعرفه قلوبكم وتلين له أشعاركم وأبشاركم وترون أنه منكم الحديث عنى تنكره قلوبكم وتنفر منه أشعاركم وأبشاركم وترون أنه منكم بعيد فأنا أمدكم منه » \*

ثم أخرج من طريق بكير عن عبد اللك بن سعيد عن ابن عباس بن سهل عن أبى قال « اذا بلفكم عن رسول الله عليه مايعرف وتلين له الجلود فقد يقول النبى عليه الخير ولا يقول الاالخير »: قال البيهة قال البخارى وهذا أصح يمنى أصح من رواية من رواه عن أبي حميد أو أبى أسيد وقد رواه ابن لهيعة عن بكير بن الأشج عن عبد الملك بن سعيد عن القاسم بن

(م ٣ - مفتاح الجنة)

سهيل عن أبى بن كعب قال ذلك بمعناه فصار الحديث المسند معلولا وعلى الاحوال كلها حديث رسول الله على الثابت عنه قريب من العقول موافق للأصول لاينكره عقل من عقل عن الله الموضع الذى وضع به رسول الله بين من دينه وما افترض على الناس من طاعته ولا ينفر منه قلب من اعتقد تصديقه فيما قال وا تباعه فيما حكم به وكما هو جميل حسن من حيث الشرع جميل في الأخلاق حسن عند أولى الألباب هذا هو المراد بما عسى يصح من الفاظ هذه الأخبار \*

ثم أخرج بسنده عن ابن عباس «قال اذا حدثتكم بحديث عن رسول الله علي فلم تجدوا تصديقه في الكتاب أو هو حسن في أخلاق الناس فأنا به كاذب » : وأخرج عن على « فاذا حدثتم عن رسول الله عليه شيئا فظنوا به الذي هو أهدى والذي هو أهنأ والذي هو اتق » قلت والمول عليه في معنى الحديث الورد أن تثبت ما أشار اليه الامام الشافعي مما سبق أن السنة الثابتة ليست منافرة للقرآن بل معاضدة له وان لم يكن فيه نصّ صريح بلفظها فان النبي عَرَالِيُّ يفهم من القرآن مالا يفهمه غيره وقد قال لما سئل عن الحر ? « ما أنزل على فيهاشيء إلاهذه الآية الفاذة الجامعة فن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره » فانظر أخذ حكمها من أين : وقال ابن مسمود فيما أخرجه ابن أبي حاتم مامن شيء إلا ين لنا في القرآن ولكن فهمنا يقصر عن ادراكه فلذلك قال تمالى ( لتبين للناس مانزل اليهم ) فانظر هذا الكلام من ابن مسمود أحد اجلاء الصحابة وأقدمهم اسلاما \* قال بعضهم السنة شرح القرآن وقد الف ابن برجان كتابا في معاضدة السنة لافرآن: أخرج الشافعي والبيهتي من طريق طاوس أن النبي عليَّة

ـ النحل ٤٤

قال « انى لا أحل إلا ما أحل الله فى كتابه ولا أحرام إلا ماحرم الله فى كتابه » قال الشافعي وهذا منقطع وكذلك صنع على وبذلك أمروا فترض عليه أن يتبع ما أوحي اليه و نشهدان قدا تبعه ومالم يكن فيه وحي فقد فرض الله فى الوحى اتباع سنته فن قبل عنه فانا قبل بفرض الله قال الله تعالى (وما آتاكم الرسول فنوه ومانهاكم عنه فانتهوا) قال البيهقي وقوله فى كتابه ان صحت هذه اللفظة فانما أراد فيما أوحي اليه ثم ما أوحي اليه نوعان أحدهما وحي يتلى والا خروحي لا يتلى وقداحتج ابن مسمود من الا ية التى احتج بها الشافعي بمثل ما احتج به فى ان من قبل عن رسول الله على فبكتاب الله قبله فان حكمه فى وجوب ا تباعه حكم ما ورد به الكتاب ثم أورد الحديث السابق فى لمن الواشمات \*

ثم قال البيهق باب فيما وردعن الخلفاء الراشدين وغيرهم من الصحابة من الرجوع الى خبره أخرج فيه عن قبيصة بن ذؤيب قال جاءت الجدة الى أبى بكر الصديق رضى الله عنه لتسأله ميرانها فقال لها أبو بكر مالك فى سنة نبى الله على شيئا فارجعي جتى اسأل الناس فسأل الناس فقال له المغيرة بن شعبة حضرت رسول الله على أعطاها السدس فقال أبو بكرهل معك غيرك فقام محمد بن مسلمة الأصارى فقال مثل ماقال فانفذه لها أبو بكره وأخرج عن ابن المسيب أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه «كان يقول الدية للعاقلة ولاترث امرأة من دية زوجها شيئا حتى أخبره الضحاك بن سفيان أن رسول الله المؤرجة أبو داود: وأخرج عن طاوس أن عمر قال اذكر الله امرأ سمع من النبى على في الجنين شيئا عن طاوس أن عمر قال اذكر الله امرأ سمع من النبى على في الجنين شيئا

ا ـ الحشر٧

فقام حمل بن مالك بن النابغة قال كنت بين جاريتين لى يمنى ضر تين فضر بت احداهما الاخرى بمسطح فألقت جنينا ميتاً فقضى فيه رسول الله على الله فقال عمر لولم نسمع هذا لقضينا فيه بغير هـ ذا أن كدنًا نقضي فيه برأينًا \* وقال البيهق قال الشافعي قد رجع عمر عما كان يقضى فيه بحديث الضحاك الى أن خالف حكم نفسه وأخبر في الجنين أنه لولم يسمع هذا لقضى فيه بغيره وقال ان كدنا نقضي فيه برأينا ، وأخرج الشيخان من طريق ابن شهاب عن عبد الله بن عامر بن ربيعة أن عمر خرج الى الشام فلما جاء سرغ (١) بلغه أن الوباء قد وقع بالشام فأخبره عبد الرحمن بن عوف أن النبي عليه قال اذا سممتم به بأرض فلا تقدموا عليه واذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا فراراً منه فرجع عمر من مُسرغ : قال ابن شهاب وأخبرنى سالم بن عبد الله ابن عمر أن عمر انما انصرف بالناس من حديث عبد الرحمن بن عوف \* وأخرج البخارى عن عائشة قالت لم يكن عمر أخذ الجزية من المجوس حتى شهد عبدالرحمن بن عوف أن رسول الله على أخذها من مجوس هجر ه وأخرج البيهق عن زينب بنت كعب بن عجرة أن الفريعة بنت مالك بن سنان وهي أخت أبي سعيد الخدري أخبرتها أنها جامت الى رسول الله عليه لتسأله أن ترجم الى أهلها في بني خدرة فان زوجها خرج في طلب أعبدله ابقوا حتى اذا كان بطرف القدوم لحقهم فقتلوه فسألت رسول ع أن أن آرجع الى أهلى فانى لم يتركني في مسكن يملكه فقال رسول الله علي المكنى فى يبتك حتى يبلغ الكتاب أجله قللت فاعتددت فيه أربعة أشهر وعشرا قالت فلما كان عثمان بن عفان أرسل الى فسألنى عن ذلك فأخبرته وقضى

<sup>(</sup>١) هي بفتح الراء وسكونها قرية بوادي تبوك من طريق الشام

به \* وأخرج عن على بن أبي طالب رضى الله عنه قال كنت اذا سمت من رسول الله على حديثًا نفعني الله منه بما شاء أن ينفعني واذا حدثني أحد من أصحابه استحلفته فاذا حلف لي صدقته وانهحدثني أبو بكر وصدق أبوبكر انه سمم رسول الله على يقول « مامن عبد موقن يذنبذنباً فيتطهر فيحسن الطهور ويصلى ركمتين ويستغفر الله إلاغفر له، أخرجه أحمد \* وأخرج الشيخان عن ابن عباس « ان زيد بن ثابت قال له أتفتى أن تصدر الحائض قبل أن يكون آخر عهدها بالبيت فقال له ابن عباس أما لا فاسأل فلانة الانصارية هل أمرها بذلك رسول الله ﷺ فرجع زيد بن ثابت يضحك ويقول ماأراك إلا قدصدقت، قال الشافعي فسمم زيد النبي علي فلما أفتي ابن عباس بالصدر أنكره عليه فلما أخبر عن رسول الله عليه رأى عليه حمّا أن يرج، عن خلاف ابن عباس (١) \* وأخرج الشيخان عن سعيد بن جبير قال قلت لابن عباس ان نوفا البكالى يزعم ان موسى صاحب الخضر ليس بموسى بني اسرائيل فقال كذب عدو الله أخبرني أبي بن كعب قال خطبنا رسول الله ﷺ فذكر حديث موسى والخضر \* قال الشافعي ابن عباس مع فقهه وورعه كذب امرأ من المسلمين ونسبه الى عداوة الله لما أخبر به عن

<sup>(</sup>١) كذا الاصل. وعبارة الشافعي في الأم مكذا قال الشافعي رحم الله تعالى فسمع زيد النهي أن لايصدر أحد من الحاج حي يكون آخر عهده بالبيت وكانت الحائض عنده من الحاج الداخلين في ذلك النهي فلما افتاها ابن عباس بالصدر إذ كانت قد زارت البيت بمد النحر انكره عليه زيد فلما أخره ابن عباس عن المرأة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمرها بذلك فسألها فأخبرته فصدق المرأة ورأي أن حقا عليه أن يرجع عن خلاف ابن عباس اه

النبي ﷺ من خلاف قوله \* وأخرج البيهق والحاكم عن هشام بن جبير قال كان طاوس يصلي ركعتين بعد المصر فقال له ابن عباس الركهما فقال ما أدعها فقال ابن عباس فانه قد بهي النبي عَلَيْ عن صلاة بعد العصر ولا أدرى أتعذب أم تؤجر لان الله قال (ما كان لمؤمن ولا مؤمنة اذا فضي الله ورسوله أمراً أن تكون لهم الخيرة) قال الشافعي فرأى ابن عباس الحجة قَائمة على طاوس بخبره عن النبي بطيُّر ودله بتــــلاوة كـتاب الله على ان فرضاً عليه أن لا تكون له الخيرة اذا قضى الله ورسوله أمراً \* وأخرج مسلم عن ابن عمر قال «كنا نخابر ولا نرى بذلك بأساً حتى زعم رافع ان رسول الله عَلِيُّكُ نَهِى عَنَّهَا فَتَرَكَّنَاهَا مِن أَجِلَ ذَلَكَ \* قَالَ الشَّافِعِي فَابِنَ عَرْ قَدْ كَان ينتفم بالمخابرة وبراها حلالا ولم يتوسم اذأخبره الثقة عن رسول الله عَلِيَّةِ انه نهي عَمَا أَنْ يَخَابِرُ بِعِدْ خَبِرِهِ \* وأَخْرِجِ البيهِتَى عَنْ عَطَاءً بِنْ يُسَارُ انْ مَعَاوِيةً بن أبي سفيان باع سقاية من ذهب أو ورق بأكثر من وزنها فقــال له أبو الدرداء «سمعت رسول الله علي الله على عن مثل هـ ذا إلا مثلا بمثل فقال له معاوية ما أرى بأساً فقى ال أبو الدرداء من يعذرني من معاوية أخبره عن رسول الله علي ويخبرني عن رأيه لاأساكنك بأرض أنت بها \* قال الشافعي فرأى أبو الدرداء الحجة تقوم على معاوية بخبره فلما لم ير معاوية ذلك فارق أبو الدرداء الأرض التي هو بها اعظاماً لانه ترك خبر ثقبة عن رسول الله عَلِيْ \* قال الشافعي وأخبرنا ان أبا سعيد الخدري لتي رجلا فاخبره عن رسول الله عَلَيْ شيئًا غالقه فقال أبو سعيد والله الأواني واياك سقف بيت أبداً \* قال الشافعي فرأى ان ضيفاعلي المخبر أن لا يقبل خبره \* وأخرج الشيخان عن ابن عمر ان رسول الله علي قال « لا تمنموا النساء بالليل من

ـ الأحزاب ٦

المساجد ، فقال بعض بني عبد الله بن عمر والله لا ندعهن يتخذنه دغلا(١) فضرب ابن عمر صدره وقال أحدثك عن رسول الله عليه وأنت تقول ما تقول . وأخرج الشيخان عن عبد الله بن بريدة ان عبد الله بن مغفل رأى رجلا يخذف (٢) فنهاه فقال ان رسول الله يرتي نهي عن الخذف وقال انه لا يرد الصيد ولا ينكأ العدو ولكنه قد يكسر السن ويفقأ المين قال فرآه بمذ ذلك يخذف فقال أحدثك عنرسول الله عَلِيَّةُ ثم تخذف والله لا أكلمك أبداً \* وأخرج الشيخان عن عمران من حصين انه قال قال رسول الله عَلَيْثُهُ « الحياء خير كله فقال بشير بن كمب انا نجد في بعض الكتاب ان منه سكينة ووقاراً ومنه ضمفاً فغضب عمران من حصين حتى احمر ت عيناه وقال أحدثك عن رسول الله عَلَيْهِ وَتَعَارَضَ فَيِهِ » وفي رواية «وتحدثني عن صحفك » \* وأخرج البيهق والحاكم عن الحسن قال بينها عمران من الحصين يحدث عن سسنة نبينا محمد عَلَيْ اذ قال له رجل ياأ با نجيدحد ثنا بالقرآن فقال له عران أنت وأصحابك تقرؤن القرآن أكنت تحدثني عن الصلاة وما فيها وحدودها أكنت عدثى عن الزكاة في الذهب والابل والبقر وأصناف المال ولكن قد شهدت وغبت أنت ثم قال فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الزكاة كذا وكذا فقال الرجل أحييتني أحياك الله قال الحسن فيا مات ذلك الرجل حتى صار من فقهاء المسلمين \* قال الشافعي ولا أعلم من الصحابة ولامن التابعين أحدا أخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم الا قبل خبره وانهى اليه وأثبت ذلك سنة ثم أخرج عن سالم بن عبد الله « انعمر بن الخطاب مهى عن الطيب

<sup>(</sup>١) هو في الاصل الشجر الملنف الذي يكن أهل الفساد فيه

<sup>(</sup>٢) الخذف هو الرمي بالحصا الصفاد بأطراف الأصابح اه لسان

قبل زيارة البيت وبعد الجمرة قال سالم فقالت عائشة طيبت رسول الله صلى الله عليه وسلم يبدى لاحرامه قبل أن يحرم ولحله قبل أن يطوف بالبيت وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم أحق» \* قال الشافعي فترك سالم قول جده عمر في امامته وعمل بخبر عائشة واعلم من حدثه انه سنة وان سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم أحق وذلك الذي يجب عليه قال الشافعي وضع ذلك الذي بعد التابعين والذي لقيناهم كلهم يثبت الاخبار ويجعلها سنة يحمد من نبعها ويعاب من خالفها فن فارق هذا المذهب كان عندنا مفارق سبيل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وأهل العلم بعدهم الى اليوم وكان من أعلى الجهالة انتهى \*

هذا الذي سقته من أول الكتابالي هنا كله تحرير الامام الشافعي رضي الله عنه كلاما واستدلالا بالأحاديث ولقد أتقنه رضى الله عنه وأطنب فيه لداعية الحاجة اليه في زمنه لما كان يناظره من الزنادقة والرافضة الرادين للأخبار ونقله البيهتي في كتابه فزاده محاسن كما تقدم بيانه وبقيت آثار ذكرها البيهتي مفرقة في كتابه فها أنا أذكرها ثم أزيد عليها بما لم يقم في كلامه ولا في كلام الشافعي رضى الله عنه \* وأخرج البيهتي بسنده عن أيوب السختياني قال اذا حدثت الرجل بسنة فقال دعنا من هذا وانبئنا عن القرآن فاعلم انه ضال قال الأوزاعي وذلك ان السنة جامت قاضية على الكتاب ولم يجيء الكتاب قاضياً على السنة \* وأخرج عن أيوب قال قال رجل عند مطرف بن عبد الله لا تحدثونا إلا بما في القرآن فقال مطرف إنا والله ما نريد بالقرآن بدلا ولكنا نريد من هو أعلم بالقرآن منا \* وأخرج البخاري عن مروان بن الحكم قال «شهدت عليا وعثمان بين مكة والمدينة البخاري عن مروان بن الحكم قال «شهدت عليا وعثمان بين مكة والمدينة

وعُمَانَ يَنْهِي عَنِ المُتَمَّةِ وَأَنْ يَجِمَعُ بِينْهِمَا فَلَمَا رَأَى ذَلِكُ عَلَى أَهُلَّ بِهِمَا جَمِيمًا فقال لبيك بحجة وعمرة مماً فقال عثمان ترانى أنهى الناس عن شيء وأنت تفعله فقال ما كنت لِأ دع سنة رسول الله علي القول أحد من الناس \* وأخرج مسلمعن سليان بن يسار د ان أبا هريرة وابن عباس وأبا سلمة ابن عبد الرحمن بن عوف تذاكروا المتوفى عنها الحامل تضع عند وفاة زوجها فقال ابن عباس تعتد آخر الأجلين وقال أبو سلمة بن تحل حين تضم قال أبو هريرة أنا مع ابن أخي فأرسلوا الى أم سلمة زوج النبي علي فقالت قد وضعت سبيعة الأسلمية بعد وفاة زوجها بيسير فاستفتت رسول الله عليت فأمرها أنْ تتزوج \* وأخرج البيهتي عن البراءقال ﴿ ليس كلنا كان يسمم حديث النبي على كانت لنا ضيعة وأشغال ولكن كان الناس لم يكونوا يكذبون فيحدث الشاهد الغائب » و أخرج عن قتادة « ان انسانا حدث بحديث فقال له رجل أسمت هــذا من رسول الله ﷺ قال نم أوحدثني من لم يكذب والله ماكنا نكذب ولاكنا ندرى ما الكذب ، \*وأخرج من طريق مالك ان رجاء حدثه ان عبد الله بن عمر كان يتبم أمر رسول الله عِلَيْ وَآثَارِهُ وَحَالُهُ وَيَهُمُ بِهُ حَتَى كَانَ قَدْ خَيْفَ عَلَى عَقَلُهُ مِنَ اهْمَامُهُ بِذَلْكُ \* وأخرج عن الحسن عن سمرة قال حفظت عن رسول الله على سكتنين سكتة إذا كتروسكتة إذا فرغ من فراءة السورة فكتب عمران بن حصين في ذلك الى أبي بن كمب فكتب يصدق سمرة ويقول ان سمرة حفظ الحديث من رسول الله على \* وأخرج عن محمد بن سيرين ان ابن عباس لما أمر بزكاة الفطر أنكر الناس ذلك عليه فأرسل الى سمرة أما عامت ان الني (م ٤ – مفتاح الجنة)

مِلِيِّةِ أمر بها فقال بلي قال فما منعك ان تعلم أهل البلد \* قال البيهق فابن عباس عانب سمرة على ترك أعلام أهل البلد أمر النبي عَلَيْ بزكاة الفطر \* وأخرج البخارى عن عبد الله بن عمرو « ان رسول الله سطير فال بلغوا عني ولو آية وحدثوا عنى ولا تسكذبوا على فن كذب على متعمداً فليتبوأ مقعده من النار \* وأخرج البهرق عن ابن المبارك قال سأل أبو عصمة أبا حنيفة فقال اني سمعت هذه الكتب يعني الرأى فمن تأمرني انأسمع الآثار قال فمن كانعدلا في هواه إلا الشيعة فان أصل عقدهم تضليل أصحاب محمد عراتي قال ومزأتي السلطان طائمًا حتى انقادت له العامة فهذا لا ينبغي أن يكون من أُمَّة المسلمين قلت هذا الكلام من الامام أبي حنيفة رضي الله عنه في الشيعة و فاقُ ماقدمته في الخطبة \* وأخرج البيهق عن حرملة بن يحيي قال سممت الشافعي يقول ما في أهل الأهواء قوم أشهد بالزور من الرافضة \* وأخرج عن حابر بن عبد الله قال بلغى حديث عن رجل من أصحاب النبي عَلَيْ عن رسول الله علي لم أسمعه منه فابتعت بعيراً فشددت عليه رحلي ثم سرت اليه شهراً حتى قدمت الشام فاذا هو عبد الله بن أنيس الأنصارى فأتيته فقلت حديث بلغني عنك انك سمعته من رسول الله علي في المظالم لم أسمعه فخشيت أن أموت أو تموت قبل أن أسمعه فقال سمت رسول الله عَلَيْ يقول يحشر الناس عراة غرلا بمهماً قلنا وما لهم قال ليسمعهم شيء فيناديهم نداء يسمعه من بعد كما يسمعه من قرب أنا الملك أنا الديان لاينبغي لأحد من أهل النار أن يدخل النار ولا أحد من أهل الجنة عنده مظلمة حتى أقصه منه ولا ينبغي لأحد من أهل الجنة ان يدخل الجنة وأحد من أهل النار يطلبه عظامة حتى أقصه منه حتى الاطمة قلنا كيف وانما نأتى الله غراة غرلاً بهماً قال

بالحسنات والسيئات أخرجه أحمد والطبرانى \* وأخرج البيهق عن عطاء بن أبى رباح قال خرج أبو أبوب الى عقبة بن عامر يسأله عن حديث سمعه من رسول الله علي لله منه غيره فلما قدم أنى منزل مسلمة بن مخلد الأ نصارى وهو أمير مصر فحرج اليه فعانقه ثم قالله ما جاء بك يا أبا أبوب قال حديث سمعته من رسول الله علي في ستر المؤمن فقال نعم سمعت رسول الله علي الله علي كربته ستره الله يوم القيامة ثم الصرف أبو أبوب الى راحلته فركبها راجعاً الى الدينة فاأدركته جائزة مسلمة إلا بعريش مصر \*

وأخرج الشيخان من طريق صالح بن حي قال كنت عند الشعبي فقال له رجل من أهل خراسان إنا نقول بخراسان إن الرجل إذا أعتق أم ولده ثم نزوجها فهو كالذي يهدى البدنة ثم يركبها قال الشعبي أخبرني أبو بردة بن أبي موسى الأشعرى عن أبيه عن رسول الله على قال «ثلاثة يؤتون أجرهم مرتين رجل كانت له أمة فعلمها فأحسن تعليمها، وأديها فأحسن تأديبها وأعتقها فتزوجها فله أجران والعبد يؤدي حق الله وحق سيده وهو من أهل الكتاب، ثم قال الشعبي للرجل قد أعطينا كها بغيرشي، وقد كان الرجل يرحل فما دونها الى المدينة \* وأخرج البيهق عن سعيد بن المسيب قال إن كنت لأسافر مسيرة الأيام والليالي في الحديث الواحد \* وأخرج عن الزهرى قال قيسل لمروة بن الزير في قصة ذكرها كذبت فقال عروة ما كذبت ولا أكنب وإن أكنب الكاذبين لمن كذَّب الصادقين . وأخرج عن عُمان بن نفيل قال قلت لأحمد بن حنبل إن فلاناً يتكلم في وكيع وعيسى بن يونس وابن المبارك فقال من كَندُّب أهل الصدق فهو

الكذاب \* وأخرج مسلم عن ابن سيرين قال لقد أنى على الناس زمان وما يسأل عن إسناد حديث فلما وقعت الفتنة سئل عن اسناد الحديث فلمطر من كان من أهل البدع ترك حديثه \*

وأخرج البيهق عن مالك قال كان عمر بن عبد العزيز يقول سن رسول الله بطني وولاة الأمر من بعده سننا الأخذ بها تصديق لكتاب الله واستكثار لطاعة الله وقوة على دين الله من اهتدى بهافهومهتدومن استنصر بها فهو منصور ومن خالفها اتبع غير سبيل المؤمنين والله تعالى يقول نوله ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيراً \*

وأخرج بسنده عن المزنى أو الربيم قال كنا يوماً عند الشافعي إذجاء شيخ عليه جبة صوف وعمامة صوف وإزار صوف وفي يده عكاز فقام الشافعي وسوى عليه ثيابه واستوى جالساً وسلم الشيخ وجلس وأخذ الشافعي ينظر الى الشيخ هيبة له إذ قال له الشيخ سل قال إيش الحجة في دين الله قال كتاب الله قال وماذا قال وسنة رسول الله عطير قال وماذا قال اتفاق الأمة قال من أين قلت اتفاق الأمة من كتاب الله قال فتدبر الشافعي ساعة فقال الشافعي قد أجلتك ثلاثة أيام ولياليها فان جثت بحجة من كتاب الله فى الاتفاق وإلا تب الى الله فتغير لون الشافعي ثم أنه ذهب فلم يخرج إلا بعد ثلاثة أيام ولياليهن قال فخرج الينا من اليوم الثالث وقد انتفخ وجهه وبداه ورجلاه وهو مسقكم فجلس فلم يكن بأسرع إذجاء الشيخ وسلم وجلس فقال حاجي فقال الشافعي نم أعوذ بالله من الشيطان الرجيم بسم الله الرحن الرحيم قال الله تعالى (ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الحدى ويتبع غيرسبيل المؤمنين نوله ماتولى ونصلحهم وسلعت مصدا) لا يصليه

على خلاف المؤمنين إلا وهو فرض فقال صدقت وقام فَذهب فلما ذهب الرجل قال الشافعي قرأت القرآن كل يوم وليلة ثلاث مراتحتي وقمت عليه \* وأخرج البيهق والدارى عن معاذ بن جبل قال الم بعثى رسول الله علي الى المين قال لى كيف تقضى ان عرض عليك قضاء قلت أقضى عا فى كتاب الله قال فان لم يكن فى كتاب الله قلت أقضى بما قضى به رسول الله سطير قال فان لم يكن قضى به الرسول قلت اجتهد رأبى ولا آلو فضرب صدرى وقال الحد لله الذي وفق رسول رسول الله عَلِيَّةُ الرضي رسول الله عَلِيَّةُ ﴿ وَأَخْرَجَاأً يَضَا والحاكم عن عبيد الله بن أبي يزيد قال رأيت ابن عباس اذا سئل عن الشيء فاذا كان في كتاب الله قال به فان لم يكن في كتاب الله وكان عن رسول الله عَلِيَّةً قال به فان لم يكن فى كتاب الله ولا عن رسول الله عَلِيُّة وكان عن أبي بكر وعمر قال به وإن لم يكن في كتاب الله ولا عن رسول الله علي ولا عن أبي بكر وعمر اجتهدرأيه \*وأخرج البيهق عن مالك قال قال ربيعة أنزل الله كتابه على نبيه على و ترك فيه موضعًا لسنة نبيه على وسن رسول الله على الله سنناً وترك فيها موضماً للرأى \* وأخرج عن مسروق قال قال عمر رضي الله عنه تردالناسمن الجهالات الى السنة \*

وأخرج الشيخان عن على بن أمية قال قلت لعمر بن الخطاب ليس عليكم جناح ان تقصروا من الصلاة ان خفتم أن يفتنكم الذين كفروا وقد أمن الناس فقال عمر عجبت مما عجبت منه فسألت رسول الله والله والله الله عليكم فاقبلوا صدقته قال العلماء فَهُ وا من الآية انه إذا عدم الخوف كان الأمر في القصر بخلافه حتى أخبرهم النبي والله بالرخصة في الحالين معا \* وأخرج البيهق عن أمية بن عبد الله بن خالد انه قال

لعبد الله بن عمر انا نجد صلاة الحضر وصلاة الخوف في القرآن ولا نجد صلاة السفر في القرآن فقال ابن عمر يا ابن أخي ان الله بعث إلينا محداً على ولا نعلم شيئاً فانما نفعل كارأينا محداً على يفعل \* وأخرج البيهق عن ابن عمر ان رسول الله على قال ان أحاديثي ينسخ بعضها بعضاً كنسخ القرآن بعضه بعضاً \* وأخرج عن الزير بن العوام ان النبي على كان يقول القول ثم يلبث حيناً ثم ينسخه بقول آخر كما ينسخ القرآن بعضه بعضاً \*

وأخرج عن مكحول قال القرآن أحوج الى السنة من السنة الى القرآن آخرجه سميد بن منصور \* وأخرج عن بحيي بن أبي كثير قال السنة قاضية على الكتاب وليس الكتاب قاضيا على السنة أخرجه الدارى وسميد بن منصور \* قال البيهق ومعى ذلك أن السنة مع الكتاب أقيمت مقام البيان عن الله كما قال الله وأنزلنا اليك الذكر لتبين للناس مانزل اليهم لا ان شيئًا من السن يخالف الكتاب \* قلت والحاصل ان معنى احتياج القرآن الى السنة أنها مبينة له ومفصلة لمجملاته لان فيــه لوجازته كنوزاً تحتاج الى من يمرف خفايا خباياها فيمرزها وذلك هو المنزل عليمه براتج وهو معني كون السنة قاضية عليه وليس القرآن مبيناً للسنة ولا قاضياً عليها لانها بينة بنفسها إذلم تصل الى حد القرآن في الاعجاز والايجاز لانها شرح له وشأن الشرح أن يكون أوضح وأبين وأبسط من المشروح والله أعلم \* وأخرج البيهتي عن هشام بن يحيي المخزوى ان رجلا من ثقيف أني عمر بن الخطاب فسأله عن امرأة حاضت وقد كانت زارت البيت ألها أن تنفر قبل أن تطهر فقال لا فقال له الثقني ان رسول الله علي أفتاني في مثل هـذه المرأة بغير ما أفتيت فقام اليه عمر فضربه بالدرة ويقول لم تستفتوني في شيء أفتي

فيه رسول الله علي \* وأخرج عن ابن خزيمة قال ليس لاحد قول مع رسول الله على الله على الخبر \* وأخرج عن يحلى بن آدم قال لا يحتاج مم قول النبي ﷺ إلى قول أحد وانماكان يقال سنة النبي صلى الله عليه وسلم وأبي بكر وعمر ليعلم ان النبي صلى الله عليه وسلم مات وهو عليها \* وأخرج عن مجاهد قال ليس أحد الا يؤخذ من قوله ويترك من قوله إلاالنبي صلى الله عليه وسلم \* وأخرج عن ابن المبارك قال سمعت أبا حنيفة يقول اذا جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم فعلى الرأس والعين واذا جاء عن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم نختار من قولهم واذا جاء عن التابعين زاحمناه \* وأخرج مسلم عن أبي مسمود الأنصاري قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله فان كانوا في القرآن سواء فاعلمهم بالسنة فان كانوا فى السنة سواء فأقدمهم هجرة \* وأخرج عن أبي البحتري قال قيل لعلى بن أبي طالب رضي الله عنه أخبرنا عن ابن مسعود قال علم القرآن والسنة ثم انتهى وكني به علماً \*

وأخرج عن ابن عباس قال والله صلى الله عليه وسلم مهما أوتيتم من كتاب الله فالعمل به لاعذر لاحد في تركه فان لم يكن في كتاب الله فسنة نبي ماضية فان لم يكن سنة نبي فيا قال أصحابي ان أصحابي بمنزلة النجوم في السماء فأ يميا أخذتم به اهتديتم واختلاف أصحابي لكم رحمة \* وأخرج عن على بن أبي طالب رضى الله عنه انه مر على قاض يقضى قال أتعرف الناسخ من النسوخ قال لا فقال على هلكت وأهلكت \* وأخرج مثله عن ابن عباس قال البيه في قال الشافعي ولا يستدل على الناسخ والمنسوخ في القرآن الا بخبر عن رسول الله عربي أو بوقت يدل على ان أحده المعد

الآخر فيمام ان الآخر هو الناسخ أو يقول من سمع الحديث أو الاجمـاع قال وأكثر الناسخ في كتاب الله انما عرف بدلالة سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم \* وأخرج عن ابن المبارك انه فيـــل له متى يفتى الرجل فقال اذا كان عالمًا بالأثر بصيراً بالرأى \* وأخرج عن جندب بن عبد الله قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قال في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ وأخرج عن ابراهيم التيمي قال أرسل عمر بن الخطاب الى ابن عباس فقال كيف تختلف هذه الأمة وكتابها واحد ونبيها واحدوقبلتها واحدة فقال ابن عباس ياأمير المؤمنين انا أنزل علينا القرآن فقرأ ناه وعلمنا فيما نزل وانه سيكون بعدنا أقوام يقرؤن القرآن ولا يعرفون فيما نزل فيكون لكل قوم فيه رأى فاذاكان لكل قوم فيه رأى اختلفوا فاذا اختلفوا اقتتلوا آخرجه سميد بن منصور في سننه قلت فعرف من هــذا وجوب احتياج الناظر في القرآن الى معرفة أسباب نزوله وأسباب النزول انما تؤخذ من الأحاديث والله أعلم \*

وأخرج البيهق والدارى عن الشعبى قال كتب عمر بن الخطاب الى شريح إذا حضرك أمر لابد منه فانظر ما فى كتاب الله فاقض به فان لم يكن فيما قضى به الرسول صلى الله عليه وسلم فان لم يكن فيما قضى به الرسول صلى الله عليه وسلم فان لم يكن فيما قضى به الصالحون وأعمة العدل فان لم يكن فاجتهد رأيك \* وأخرجا أيضا عن ابن مسعود انه قال من ابتلى منكم بقضاء فليقض بما فى كتاب الله فان لم يكن فى كتاب الله فليقض بما قضى به رسول الله صلى الله عليه وسلم فان لم يكن فى كتاب الله وفى قضاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فليقض بما قضى به الصالحون فان لم يكن في كتاب الله وفى قضاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فليقض بما قضى به الصالحون فان لم يكن فليجتهد رأيه « وأخرجا أيضا عن ابن عباس قال من أحدث رأيا ليس يكن فليجتهد رأيه « وأخرجا أيضا عن ابن عباس قال من أحدث رأيا ليس

في كتاب الله ولم تمض به سنة عن رسول الله علي لم يدر على ما هو منه إذا لق الله \* وأخرج البهق عن عبد الله بن عمرو قال قال رسول الله عَلَيْمُ لن يستكمل مؤمن ايمانه حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به \* وأخرج البهق واللالكائى فى السنة عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال إياكم وأصحاب الرأى فانهم أعداء السنن أعيمهم أحاديث رسول الله عطير أن يحفظوها فقالوا بالرأى فضلوا وأضلوا \* وأخرج البخاري عن أبي وائل قال الله قدم سهل بن حنيف من صفين أتيناه لنستخبره فقال أتهموا الرأى على الدين فلقه رأيتني يوم أبي جنه ل ولو أستطير أن أرد على رسول الله علية أمره لرددت والله ورسوله أعلم وما وضمنا أسيافنا على عواتقنا فى أمر يفظمنا الاسهل بنا الى أمر نعرفه قبل هذا الأمر ما سددنا عنه خصما الا انفجر علينا خصم ما ندري كيف نأتي اليه \* وأخرج البهق وأبو يعلى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه قال يأيها الناس اتهموا الرأى على الدين فلقد رأيتني أرد أمر رسول الله على برأى اجتهاداً فو الله ما آلو عن الحق وذلك موم ابي جندل والسكتاب بن يدى رسول الله على وأهل مكة فقال اكتبوا بسم الله الرحمن الرحيم فقالوا ترانا قد صدقناك بما تقول ولكنك تكتب كاكنت تكتب باسمك اللهم فرضى رسول الله على وأبيت عليهم حتى قال لى رسول الله على توانى أرضى ونأبى أنت فرضيت ﴿ وأخرج البهق عن على رضى الله عنه قال لو كان الدين بالرأى لكان باطن الخفين أحق بالسح من ظاهرهما ولكن رأيت رسول الله على عسم على ظاهرهما وأخرج عن ابن عمر قال لا يزال الناس على الطريق ما اتبعوا الأثر \* وأخرج (م ٥ – مفتاح الجنة)

عن عروة قال اتباع السن قوام الدين \* وأخرج عن عامر قال انما هلكتم في حين تركتم الآثار \* وأخرج عن ابن سيرين قال كانوا يقولون ما دام على الأثر فهو على الطريق وأخرج عن شريح قال أنا أقتني الأثر يعنى آثار النبي على \* وأخرج عن الاوزاعي قال اذا بلغك عن رسول الله على حديث فاياك أن تقول بغيره فان رسول الله على كان مبلغاً عن الله تعالى \* وأخرج عن سفيان الثورى قال انما العلم كله العلم بالآثار \*

وأخرج عن عثمان بن عمر قال جاء رجل الى مالك فسأله عن مسألة فقال له قال رسول الله على كذا وكذا فقال الرجل أرأيت فقال مالك فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم \* وأخرج عن ابن وهب قال قال مالك لم يكن من فتيا الناس أن يقال لهم لم قلت هذا كانوا يكتفون بالرواية ويرضون بها \* وأخرج عن اسحق بن عيسى قال سمعت مالك بن أنس يعيب الجدال في الدين ويقول كلما جاءنا رجل أجدل من رجل أردنا أن نود ماجاء به جبريل عليه السلام الى النبي على \* وأخرج عن ابن المبارك قال ليكن الذي تعتمد عليه الأثر وخذ من الرأى ما يفسر لك الحديث \*

وأخرج عن يحيى بن ضريس قال شهدت سفيان وأتاه رجل فقال ما تنقم على أبى حنيفة قال وماله قد سمعته يقول آخذ بكتاب الله فان لم أجد فبسنة رسول الله على فان لم أجد في كتاب الله ولا سنة رسوله أخذت بقول أصحابه آخذ بقول من شئت منهم وأدع قول من شئت منهم ولا أخرج من قولهم الى قول غيرهم فاما اذا انتهى الأمر الى ابراهيم والشعبى وابن سيرين والحسن وعطاءوابن المسيب وعدد رجالا فقوم اجتهدوا فأجتهد

كما اجتهدوا \* وأخرج عن الربيع قال روى الشافعي يوما حديثا فقال له رجل أَتَأْخُذُ بَهِذَا يَا أَبَا عَبِدَ اللَّهِ فَقَالَ مَتَى مَا رُويْتَ عَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ حَدِيثًا صيحاً فلم آخذ به فأشهدكم أن عقلي قد ذهب \* وأخرج عن الربيع قال سمعت الشافعي يقول اذا وجدتم في كتابي خلاف سنة رسول الله عطية فقولوا بسنة رسول الله بطيُّ ودعوا ما قلت \* وأخرج عن مجاهد في قوله تعالى ( فان تنازعتم فيشيء فردوه الى الله ) قال الى كتاب الله (والرسول) قال الى سنة رسول الله عليه الخرج البيهق والدارى عن أبي ذر قال « أمر نا رسول الله ﷺ أن لا نغلب على أن نأمر بالمعروف وننهي عن المنكر ونعلم الناس السنن » وأخرج عن عمر بن الخطاب قال تعلموا السنن والفرائض واللحن كما تعلمون القرآن \* وأخرج عن ابن مسعود انه قال أيها الناس عليكم بالعلم قبل أن يرفع فان من رفعه ان يقبض أصحابه وإياكم والتبدع والتنطع وعليكم بالعتيق فانه سيكون في آخر هذه الامة اقوام نرعمون أنهم يدعون الى كتاب الله وقد تركوه وراء ظهورهم اخرجه الدارى \* وأخرج عن سلمان التيمي قال كنت انا وأبو عثمان وابو نضرة وأبو مجلز وخالد الأشج نتذاكر الحديث والسنة فقال بعضهم لو قرأ نا سورة من القرآن كان أفضل. فقال او نضرة كان او سعيد الخدرى رضى الله عنه يقول مذاكرة الحديث أفضل من قراءة القرآن قلت وهـ ذا كما قال الشافعي رضي الله عنه طلب العلم افضل من صلاة النافلة لأن قراءة القرآن نافلة وحفظ الحديث فرض كفاية والله اعلم \* واخرج عن سفيان الثورى قال لا أعلم شيئا من الأعمال أفضل من طلب الحديث لمن حسنت فيه نيته \* واخرج عن ابن المبارك قال ما اعلم شيئاً افضل من طلب الحديث لمناراد به الله عز وجل واخرج

. النساء ٥٩

عن خالد بن يزيد قال حرمة احاديث رسول الله على كحرمة كتاب الله قال البيهق وانما اراد فى معرفة حقها وتعظيم حرمتها وفرض اتباعها \* واخرج عن الشافعي قال كلما رأيت رجلا من أصحاب الحديث فكأنما رأيت رجلا من أصحاب الحديث فكأنما رأيت رجلا من أصحاب النبي على \*

وأخرج عن اسماعيل بن أبي أويس قال كان مالك اذا أراد أن يحدث توضأ وجلس على صدر فراشه وسرح لحيته وتمكن من جلوسه بوفار وهيبة وحدث فقيل له في ذلك فقال أحب أن أعظم حديث رسول الله ﷺ ولا أحدث الاعلى طهارة متمكناً وكان يكره أن يحدث في الطريق أو وهوفائم أومستمجل وقال أحب ان أتفهم ما أحدَّث به عن رسول الله ﷺ وآخرج عن مالك ان رجلا جاء الى سميد بن السيب وهو مريض فسأله عن حديث وهو مضطجم فجلس فحدثه فقال له الرجل وددت أنك لم تنمن فقال له اني كرهت ان احدثك عن رسول الله علي وانا مضطجم واخرج عن الأعش انه كان اذا أراد أن يحدث على غير طهر تيمم وقال الأعش عن ضرار بن مرة قال كانوا يكرهون أن يحدثوا على ذير طهر وأخرج عن فتادة قال لقد كان يستحب أن لانقرأ الأحاديث التي عن النبي على الاعلى طهارة \* واخرج عن بشر بن الحارث قال سأل رجل ابن المبارك عن حديث وهو يمشى فقال ليس هذا من نوقير العلم \* وأخرج عن ابن المبارك فالكنت عند مالك وهو يحدث فجاءت عقرب فلدغته (١) ست عشرة مرة ومالك يتغير لونه ويتصبر ولا يقطع حديث رسول الله علي فلما فرغ

<sup>(</sup>١) فلدغته بالدال المهملة والنين المجمة أى لسعته

من المجلس وتفرق الناس قلت له لقد رأيت منك عجبا قال نعم انما صبرت إجلالا لحديث رسول الله على «

وأخرج عن عبد الله بن عمرو قال كنت أكتب كل شيء سمعته من رسول الله على وأريد حفظه فنهتى قريش وقالوا تكتب كل شيء سمعته من رسول الله على ورسول الله على ورسول الله على بشريتكم فى الرضى والغضب قال فأمسكت فذكرت ذلك لرسول الله على فقال اكتب فوالذى نفسى بيده ماخرج منه إلا حق وأشار بيده الى فه أخرجه الدارى والحاكم \*

وأخرج عن أبى هريرة أن رجلا من الأنصار شكا الى النبى ﷺ فقال إلى أسم منك الحديث ولاأحفظه فقال استمن بيمينك وأومأ بيده للخط، أخرجه الترمذى \*

وأخرج البيهق والداري عن عبد الله بن دينار أن عمر بن عبد العزيز كتب إلى أبى بكر بن محمد بن عمرو بن حزم انظر ما كان من حديث رسول الله على أو سنة ماضية فا كتبه فانى قد خفت درس العلم وذهاب أهله \* وأخرجا أيضا عن الزهرى قال كان من مضى من علما ثنا يقولون الاعتصام بالسنة نجاة هذاما لخصته من كتاب البيهق من الأحاديث والآثار الدالة على وجوب الاعتصام بالسنة وفرض اتباعها وهذه أحاديث وآثار لم تقم فى كتابه \*

أخرج الشيخان عن أنس وابن عمر قال قال رسول الله عليه ومن رغب عن سنتى فليس منى » وأخرج الطبرانى فى الأوسط عن ابن عباس قال قال النبى على « اللهم ارحم خلفائى قلنا يارسول الله ومن خلفاؤك قال الذبى على يروون أحاديثى ويعلمونها الناس » \* وأخرج أبو

نعيم فى الحلية عن ابن عباس قال « قال رسول الله عَلَيْ من أدى الى أمتى حديثا تقام به سنة أو تثلم به بدعة فله الجنة » وأخرج أبو يعلى والطبرانى فى الأوسط عن أبى بكر الصديق رضى الله عنه قال « قال رسول الله عَلَيْ من كذب على متعمدا أو رد شيئا أمرت به فليتبوأ بيتا فى جنم » \*

وأخرج احمد والبزار والطبراني عن زيد بن أرقم قال بعث إلى ا عبيد الله بن زياد فأتيته فقال ما أحاديث تحدث بها وترويها عن رسول الله علي لا بجدها في كتاب الله تحدث أن له حوضاً في الجنة قال قد حدثناه رسول الله علية ووعدناه \* وأخرج الطبراني في الكبير عن سلمي قال قال رسولالله ﷺ «من كذب على متعمداً فليتبوأ بيتاً في النار ومن رد حديثاً بلغه عنى فأنا مخاصمه يعرم القيامة فاذا بلغكم عنى حديث فلم تعرفوه فقولوا الله أعلم » وأخرج في الأوسط عن جابر قال « قال رسول الله علي من بلغه عنى حديث فكذبه فقد كذب ثلاثاً الله ورسوله والذى حدث به » وأخرج أبو يعلى والطبراني في الأوسط عن أنس قال « قال رسول الله علي الله على ال من بلغه عن الله فضيلة فلم يصدق بها لم ينلها » وأخرج أبو يعلى عن جابر ان عبد الله قال « قال رسول الله علية عسى أن يكذبني رجل منكم وهو متكى على أريكته يبلغه الحديث عنى فيقول ماقال رسول الله على هذا دع هذا وهات ما في القرآن » هذه طريقة خامسة للحديث فقد تقدم من حديث أبي رافع والمقدام والعرباض بن سارية وأبي هربرة وله طريق سادسة أخرج الطبراني في الكبير عن خالد بن الوليد قال « قال رسول الله عِلَيْ يَاخَالُهُ أَذَنَ فِي النَّاسِ الصَّلَاةِ ثُم خرج فصلى الْمَاجِرة ثم قام النَّاسِ فقال ما أحل أموال المعاهدين بغير حقها يمسى الرجل منكم يقول وهو متكئ

على أريكته ما وجدنا فى كتاب الله من حلال أحللناه وما وجدنا من حرام حرمناه ألا وإنى أحرم عليكم أموال المعاهدين بغير حقها » وطريق سابعة أخرج السلنى فى المنتق من حديث أبى طاهر الحنائى من طريق حماد بن زيد عن أبى هرون العبدى عن أبى سعيد الحدرى قال « قال رسول الله عليه على يقول ما قال هذا رسول الله على »

وأخرج الطبراني عن أبي حازم عن سهل بن سعد الساعدي أنه كان فى مجلس قومه وهو يحدثهم عن رسول الله على وبعضهم يقبل على بعض يتحدثون فغضب ثم قال انظر اليهم أحدثهم عن رسول الله علي وبعضهم يقبــل على بعض أما والله لأخرجن من بين أظهركم ولا أرجع إليكم أبداً قلت له أمن تذهب قال أذهب فأجاهد في سبيل الله \* وأخرج أبو يعلى بسند صحيح عن ابن عباس قال « قال رسول الله عليه من قال في القرآن بغير ما يملم جاء يوم القيامة ملجمًا بلجام من نار » وأخرج الطبراني في الكبير عن ان عباس قال « قال رسول الله سَطَّةُ من مشى إلى سلطان الله فى الأرض ليذله أذل الله رقبته مع ما يدخر له فى الآخرة » قال مسيدد وسلطان الله في الأرض كتاب الله وسنة نبيه علي \* وأخرج في الأوسط عن ان عر قال العلم ثلاثة كتاب ناطق وسنة ماضية ولا أدرى \* وأخرج أيضاً عن حذيفة من الممان قال « قال رسول الله عَلَيْ سيأتى عليكم زمان لا يكون فيه شيء أعز من ثلاث درهم حلال أو أخ يستأنس به أو سنة يعمل بها » وأخر ج احمد عن عمران بن حصين قال نزل القرآن وسن رسول الله عَلَيْ السن ثم قال اتبعونا فوالله إن لم تفعلوا تضلوا \* وأخرج احمد والنزار عن مجاهد قال كنا مم ابن عمر في سفر فر بمكان فادعنه فسئل لم فعلت قال رأيت رسول الله على فعل هذا ففعلت. وأخرج احمد عن أنس بن سيربن قال كنت مع ابن عمر بعرفات فلما أفاض أفضت معه حتى انتهى الى المضيق دون المأزمن فأناخ فأنحنا ونحن نحسب أنه ريدأن يصلى فقال غلامه الذى يمسك راحلته أنه ليس يريد الصلاة ولكنه ذكر أن النبي ﷺ لما انتهى الى هذا المكان قضى حاجته فهو يحب أن يقضى حاجته وأخرج البزار عن ابن عمر أنه كان يأتي شجرة ببن مكة والمدينة فيقيل تحتها ويخبر أن النبي ﷺ كان يفعل ذلك وأخرج هو وأبو يعلى عن زيد بن أسملم قال رأيت ابن عمر محلول الأزرار وقال رأيت النسي علي الله علول الأزرار \* وأخرج الطبراني في الكبير عن عمرو بن شعواء اليافي قال قال رسول الله عَنْقَ «سبعة لعنتهم وكل نبي مجاب (الزائد) في كتاب الله (والكذب) بقدر الله (والمستحل) حرمة الله (والمستحل) من عترتى ما حرم الله ( والتارك ) لسنتي ( والمستأثر ) بالفيء ( والمتجبر ) بسلطانه ليعز ما أذل الله ويذل ما أعز الله وأخرج في الكبير عن ابن عباس قال قال على يارسول الله أرأيت ان عرض لنا أمر لم ينزل فيه قرآن ولم تمض فيه سنة منك قال تجعلونه شورى بن العابدين من المؤمنين ولا تقضونه برأى خاصة \* وأخرج في الأوسط بسند صحيح عن على رضى الله عنه قال قلت لرسول الله إن نزل بناأمر ليس فيمه بيان أمر ولا نهى فما تأمرنا فقال تشاوروا الفقهاء والعابدين ولاتجعلونه وأىخاصة \* وأخرج في الأوسط عن عمر بن الخطاب قال قال رسول الله على « أكثر ما أتخوف على أمني من بعدى رجل يتأول القرآن يضعه على غير مواضعه، وأخرج احمــد والطبراني عن غضيف بن الحرث الثمالي أن النبي عظير قال « ما أحدث قوم بدعة إلا رفم

مثلها من السنة » وأخرج البخارى في تاريخه والطبراني عن ابن عباس قال « ما أتى على الناس عام إلا أحدثوا فيه بدعة وأماتوا فيه سسنة حتى تحيا البدع وتموت السنن » وأخرج عن معاذ بن جبل قال «قال رسول الله علي الله على ا من مشى الى صاحب بدعة ليوفره فقد أعان على هدم الاسلام » وأخرج عن الحكم بن عمير الثمالي قال « قال رسول الله عَلَيْ الامر المفظم والحمل المضلع والشر الذي لا ينقطم إظهار البدع » وأخرج في الصغير عن أنسقال « قال رسول الله على تفترق أمنى على ثلاث وسبعين فرقة كلهم في النار إلا واحدة قالوا وما تلك الفرقة قال ما أنا عليه اليوم وأصحابي » وأخرج الحكم من حديث ابن عرو مثله: وأخرج الدارى في مسنده عن عبد الله بن الديلمي قال بلغني ان أول الدين تركا السنة وأخرج ان مسعود أنه قال ماسأً لتمونا عن شيء من كتاب الله نعلمه أخبرنا كم به أوسنة من ني الله عليه أخبرناكم به ولا طاقة لنا بما أخذتم \* وأخرج عن أبي سلمة مرسلا « أن النبي عَلَيْ سُئل عن الامر يحدث ليس في كتاب الله ولا سنته قال ينظرفيه العابدون من المؤمنن » قال وأخرج الدارى واللالكاني في السنة عن عمر ابن الخطاب قال سيأتى ناس بجادلونكم بشبهات القرآن فحفدوهم بالسن فان أصحاب السنن أعلم بكتاب الله ، وأخرج اللالكائي في السنة عن على بن أبي طالب رضى الله عنه قال سيأتى قوم يجادلونكم فخذوهم بالسنن فان أصحاب السن أعلم بكتاب الله \* وأخرج ابن سعد في الطبقات من طريق عكرمة عن ابن عباس أن على بن أبي طالب أرسله الى الخوارج فقال اذهب اليهم فاصمهم ولا تحاجم بالقرآن فانه ذووجوه ولكنخاصمهم بالسنة \* وأخرج (م ٦ \_ مفتاح الجنة)

من وجه آخر أن ابن عباس قال يا أمير المؤمن فأنا أعلم بكتاب الله منهم فى بيوتنا نزل قال صدقت ولكن القرآن حمال ذو وجوه نقول ويقولون ولكن حاجهم بالسن فأمهم لن يجدوا عنها محيصاً فخرج اليهم فاجهم بالسن فلم يبق بأيديهم حجة \* وأخرج سعيد بن منصور عن عمران بن حصين أمهم كانوا يتذاكرون الحديث فقال رجل دعونا من هذا وجيؤنا بكتاب الله فقال عمر انك أحمق أتجد في كتاب الله الصلاة مفسرة أتجد في كتاب الله الصيام مفسراً إن القرآن أحكم ذلك والسنة تفسره \* وأخرج الدارمي عن المسيب بن رافع قال كانوا اذ نزلت بهم القضية التي ليس فيها من رسول الله والله أثر اجتمعوا لهاً وأجمعوا فالحقفها رأوا فالحق فيما رأوا \* وأخرج الدارى عن ميمون بن مهران قال كان أبو بكر رضى الله عنه اذا ورد عليــه الخصم نظر في كتاب الله فان وجدفيه ما يقضي به بينهم قضي به وان لم يكن في الكتاب وعلم من رسول الله صلى الله عليه وسلم في ذلك الامرسنة قضي بها فان أعياه خرج فسأل السلمين وقال أتاني كذا وكذا فهل علمتم أن رسول الله عَلِيَّةً قضى فىذلك بقضاء فربما اجتمع اليه النفر كلهه يذكر عز رسول الله عَلَيْهُ فيه قضاء فيقول أبو بكر الحمد لله الذي جعل فينا من يحفظ علينا ديننا \* وأخرج عن أبي نضرة قال لما قدم أبو سلمة البصرة أتيته أنا والحسن فقال الحسن أنت الحسن بلغني أنك تفتي برأيك فلا تفت برأيك إلا أن تكون سنة عن رسول الله علي أوكتاب منزل \* وأخرج عن جابر بن زيد أن ابن عمر لقيه في الطواف فقال له يا أبا الشعثاء إنك من فقهاء البصرة فلا تفت الا بقرآن ناطق أو سنة ماضية فانك إن فعلت غير ذلك هلكت وأهلكت \* وأخرج عن شريح قال انك لن نضل ما أخذت بالأثر \*

وأخرج عن الحسن قال ان أهل السنة كانوا أقل الناس فيما مضي وهم أقل الناس فيما بقي الذين لم يذهبوا مع أهل الأتراف في أترافهم ولا مع أهل البدع في بدعهم وصبروا على سنتهم حتى لقوا ربهم \* وأخرج عن ابن مسعود قال الاقتصاد في السنة خير من الاجتهاد في البدعة أخرجه الحاكم وأخرج الدارى عن عطاء في قوله تعالى أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم فال أولو العلم والفقه فطاعة الرسول اتباع الكتاب والسنة واخرج عن أبي هريرة قال اني لأجزى الليل ثلاثة أجزاء ثلث انام وثلث اقوم وثلث اتذكر احاديث رسول الله ﷺ \* واخرج عن ابن عباس قال اما تخافون ان تعذبوا ويخسف بكم ان تقولوا قال رسول الله علي وقال فلان واخرج عن عمر بن عبد العزيز انه كتب لارأى لأحد في كتاب الله ولا في سنة سنها رسول الله علي واعارأى الأمة فهالم ينزل فيه كتاب ولم تمض به سنة عن رسول الله عليه \* واخرج عن سعيد بن المسيب انه رأى رجلا يصلى بعد الركعتين يكثر فقال له يا أبا محمد أيعذبني الله على الصلاة قال يعذبك الله بخلاف السنة واخرج عن خراش بن جبير قال رأيت في المسجد فتي يخذف فقال له ياشيخ لا تخذف فأبي سمعت النبي عَرَابُ نهي عن الحذف غذف فقال له الشيخ احدثك عن رسول الله عَلِيَّةً ثم تخذف والله لا أشهد لك جنازة ولا اعودك في مرض ولا اكلمك ابداً واخرج عن قتادة قال حدث ابن سيرين رجلا بحديث عن النبي على فقال رجل قال فلان كذا وكذا فقال ابن سيرين احدثك عن النبي ﷺ وتقول قال فلان والله لا اكلمك ابداً ثم قال الدارى باب تعجيل عقو بقمن بلغه عن النبي عراقي حديث فلم يعظمه ولم يوقره واخرج فيه من طريق العجلاني عن ابي هريرة انه قال

قال رسول الله على ينها رجل يتبختر في بردين خسف الله به الأرض فهو يتجلجل فيها الى يوم القيامة فقال له فتى وهو فى حلة له ياابا هريرة اهكذا كان يمشى ذلك الفتى الذى خسف به ثم ضرب بيده فعثر عثرة كاد ينكسر منها فقال ابو هريرة للمنخرين والفم الاكفيناك المستهزئين \* واخرج عن عبد الرحمن بن حرملة قال جاء رجل الى سعيد بن المسيب يودعه لحج أو عمرة فقال له لا تخرج حتى تصلى فان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا يخرج بعد النداء من المسجد الا منافق فقال ان أصحابي بالحرة فخرج فلم بزل سعيد مولعاً بذكره حتى أخبر أنه وقع من راحلته فانكسر فخذه \* وأخرج البخارى عن أبى ذر أنه قال لو وضعتم الصمصامة على هذه وأشار الى قفاه ثم ظننت أنى أفقد كلمة سمعتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل أن تجيزوا على لا نفذتها \* وأخرج الدارى عن بشر بن عبد الله قال ان كنت لأركب الى مصر من الامصار في الحديث الواحد لاسمعه \* وأخرج عن سميد بن جبير أنه حدث يوماً بحديث عن الني صلى الله عليه وسلم فقال له رجل في كتاب الله ما يخالف هذا فقال لا أراني أحدثك عن رسول الله صلى الله عليمه وسلم وتعرض فيه بكتاب الله كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اعلم بكتاب الله منك هذا ما انتقيته من مسند الداري \*

وهذه جملة منتقاة من كتابالسنة للالكائي فهذا المنى أخرج بسنده عنابى بن كمب قال اقتصاد فى سنة خير من اجتهاد فى خلاف سنة ، واخرج عنابى الدرداء مثله واخرج عنابن عباس قال النظر الى الرجل من اهل السنة يدعو اليها وينهي عن البدعة عبادة ، واخرج عن ابن عباس قال والله ما أظن على يدعو اليها وينهي عن البدعة عبادة ، واخرج عن ابن عباس قال والله ما أظن على

وجه الارض اليوم احد أحب الى الشيطان هلاكا منى قيل ولمقال انه ليحدث البدعة في مشرق او مغرب فيحملها الرجل الى فاذا انتهت الى قعتها بالسنة فترد اليه كما أخرجها \* واخرج عن ابي العالية قال عليكم بسنة نبيكم والذي كان عليمه اصحابه \* واخرج عن الحسن قال لا يصلح قول الا بعمل ولا يصلح قول وعمل الا بنية ولا يصلح قول وعمل ونية إلا بالسنة \* واخرج عن سميد بن جبير قال لا يقبل قول إلا بعمل ولا يقبل قول وعمل إلا بنية ولا يقبل قول وعمل ونية الا عوافقة السنة \* واخرج عن الحسن قال يااهل السنة تفرقوا فانكم من أقل الناس \* واخرج عن يونس بن عبيدقال ليس شيء أغرب من السنة واغرب منها من لايعرفها \* وأخرج عن ابوب قال إني اخبر بموت الرجل من أهل السنة فكأني افقد بعض اعضائي \* واخرج عنه قال ان من سمادة الحدث والاعجمي ان يوفقهما الله المالم بالسنة \* واخرج عن ابن شوذب قال اول نعمة الله على الشاب إذا نسك ان يؤاخي صاحب سنة يحمله عليها \* واخرج عن حماد بن زيد قال كان ايوب يبلغه موت الفتى من اصحاب الحديث فيرى ذلك فيه ويبلغه موت الرجل يذكر بعبادة فما يرى ذلك فيه \* وأخرج عن ايوب قال ان الذين يتمنون موت اهل السنة تريدون أن يطفئوا نور الله بأفواهم \*

وأخرج عن ابن عوف قال ثلاث أحبه لنفسى ولأصحابى قراءة القرآن والسنة ورجل أقبل على نفسه ولهى عن الناس الا من خير وأخرج عن الاوزاعى تدور مع السنة حيثما دارت وأخرج عنه قال كان يقال خس كان عليها أصحاب رسول الله عليها وانتابعون باحسان لزوم الجاعة واتباع السنة وعمارة المساجد وتلاوة القرآن والحهاد في سبيل الله \* وأخرج عن

سفيان الثورى قال استوصوا بأهل السنة خيراً فلهم غرباء وأخرج عن الفضيل بن عياض قال أن لله عباداً يحيى بهم البلاد وهمأ صحاب السنة وأخرج عن أبي بكر عن عياش قال السنة في الاسلام أعز من الاسلام في سائر الاديان \* وأخرج عن ابن عوف قال من مات على الاسلام والسنة فلهبشير بكل خير \* وأخرج عن الحسن في قوله قل ان كنتم تحبوب الله فاتبعوني يحببكم الله قال فكان علامة حبهم إياه إتباع سنة رسول الله عَلَيْنَة \* وأخرج عن ابن عباس في قوله يوم تبيض وجوه قال وجوه أهــل الســنة وتسود وجوه قال وجوه أهل البدع وأخرج عن العلاء بن المسيب عن أبيه قال قال عبد الله انا نقتدى ولا نبتدى ونتبع ولا نبتدع ولن نضل ما تمسكنا بالآثر \* وأخرج عن شاذ بن يحى قال ليس طريق أقصد إلى الجنة من طريق من سلك الآثار \* وأخرج عن الفضيل بن عياض قال طوبي لمن مات على الاسلام والسنة واذا كان كذلك فليكثر من قول ماشاء الله كان \* وأخرج عن احمد بن حنبل قال السنة عندنا آثار رسول الله صلى الله عليه وسلم والسنة تفسير القرآن وهي دلائل القرآن \* وأخرج عن بعض أصحاب الحدث أنه أنشد

> دین النبی محمد أخبار نعم المطیة للفتی آثار لاتعدلن عن الحدیث وأهله فالرأی لیل والحدیث نهار ولر بما غلطالفتی أثر الهدی والشمس بازغة له أنوار

وهذه جملة منتقاة من كتاب الحجة على تارك المحجة الشيخ نصر المقدسي أخرج بسنده عن أبى الدرداء قال قال رسول الله علية من غدا أو راح فى طلب سنة مخافه أن تدرس كان كمن غدا أو راح فى سبيل الله ومن كنم

علمًا علمه الله إياه ألجمه الله يوم القيامة بلجام من نار \* وأخرج عن معاذ بن جبل قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا ظهرت البدع في أمتي وشتم أصحابي فليظهر العالم علمه فان لم يفعل فعليه لعنة الله والملائكةوالناسأ جمعن قيل للوليد بن مسلم ما إظهار العلم قال إظهار السنة \* وأخرج عن أ بي هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من حفظ على أمتى أربعين حديثًا فيما ينفعهم في أمر دينهم بعث يوم القيامة من العلماء قلت هذا الحديث له طرق كثيرة \* وأخرج من وجه عن أبي هربرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من روى عني أربعن حديثاً من السنة حشر يوم الفيامة في زمرة الانبياء \* وأخرج عن البراء بن عازب قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من تعلم حديثين اثنين ينفع بهما نفسه أو يعلمهماغيره فينتفع بهما كانخبراً من عبادة ستين سنة \* وأخرج عن كثير بن عبد الله عن أبيه عن جده قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن الاسلام بدا غريباً وسسيعود غريباً فطوبى للغرباء قيل يارسول الله ومن الغرباء قال الذين يحبون سنتى من بعدى ويعلمونها عباد الله \* وأخرج من هذا الطريق مرفوعا من أحيا سنة من سنتى قد أميتت بعدى كان له مثل أجر من عمل بها من غير أن ينقص من أجرهم شيئاً \* وأخرج عن على أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال من حفظ على أمتى أربعين حديثًا من أمر دينها بعثه الله يوم القيامة فقيهًا وكنت لهشافعاً وشهيداً \*

وأخرج عن أبى الدرداء مرفوعا مثله \* وأخرج عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من حفظ على أمتى أربعين حديثاً من السنة كنت له شفيعاً يوم القيامة \* وأخرج عن على قال قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم ألا أدلكم على الخلفاء مني ومن أصحابي ومن الانبياء قبلي همملة القرآن والاحاديث عنى في الله ولله \* وأخرج عن على رضى الله عنه قال مامن شيء إلا وعلمه في القرآن ولكن رأى الرجال يعجز عنه \* وأخرج تن الجنيد قال الطريق مسدود على خلق الله إلا على المتبعين أخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم القتدين بآثاره قال الله تمالى لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة \* وأخرج عن عبد الرحمن بن مهدى قال الرجل الى الحديث أحوج منه الى الاكل والشرب لان الحديث يفسر القرآن \* وأخرج عن رجل من الصحابة ان النبي صلى الله عليه وسلم قال ان في آخر أمني قوماً بعطون من الاجر مثل ما لأولهم ينكرون المنكر ويقاتلون أهل الفتن فقيل لابراهيم بن موسى من هم قال أهل الحديث يقولون قال رسول الله صلى الله عليه وسلم افعلوا كذا وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لاتفعلوا كذا \* وأخرج عناحمد بن حنبلأ نه قيل له هل لله ابدال في الارض قال نعم قيل من هم قال أن لم يكرف أصحاب الحديث هم الابدال فلا أعرف لله ابدالا \* وأخرج عن ابن المبارك انه ذكر حديث لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من ناوأهم حتى تقوم الساءة قال ابن المبارك م عندى أصحاب الحديث \* وأخرج عن ابن المديني انه قال في حديث لا تزال طائفة هم أهل الحديث والذين يتعاهدون مذهب الرسول صلى الله عليه وسلم ويذبون عناالهم لولاهم لاهلكالناس المتزلة والرافضة والجهمية وأهل الأرجاء والرأى \* وأخرج عن ابن مسمود وابي ذر قالا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من ورائكم أيام صبر فالمتمسك عما أنتم عليه له أجر خسين قالوا يارسول الله منا او منهم قال منكم \* واخرج مثاله من

حديث ابن عمر وأخرج عن أبي الجلد قال يرسل على الناس على رأس كل أربعين سنة شيطان يقال له القمقم فيبتدع لهم بدعة وأخرج عن الامام البخارى قال كنا ثلاثة أو أربعة على باب ابن عبد الله فقال انى لأرجو أن تأويل هــذا الحديث لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم أنتم لأن التجار قد شغاوا أنفسهم بالتجارات وأهل الصنعة قد شغلوا أنفسهم بالصناعات والملوك قد شغلوا أنفسهم بالملكة وأنتم تحيون سنة النبي صلى الله عليه وسلم \* وأخرج عن ابن وهب قال قال لى مالك بن أنس لاتمارضوا السنةوسلموالها وأخرج عن كهمس الهمداني قال من لم يتحقق أن أهل السنة حفظة الدين فانه يمد في ضمفاء المساكين الذين لا يدينون الله بدين يقول الله لنبيه صلى الله عليه وسلم الله نزل أحسن الحديث ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم حدثني جبريل عن الله \* وأخرج عن سفيان الثورى قال الملائكة حراس السماء وأصحاب الحديث حراس الأرض؛ وأخرج عن وكيم قال لو أن الرجل لم يصب في الحديث شيئًا إلا أنه يمنعه من الهوى كان قد أصاب فيه وأخرج عن أحمد بن سنان قال كان الوليد الكراييسي خالى فلما حضرته الوفاة قال لبنيه تعلمون أحدا أعلم بالكلام منى قالوا لا قال فتتهمونى قالوا لا قال فانى أوصيكم أتقبلون قالوا نعم قال عليكما عليه أصحاب الحديث فانى رأيت الحق معهم ، وأخرج أحمد في الزهد عن فتادة قال والله ما رغب أحد عن سنة نبيه صلى الله عليه وسلم إلا هلك فعليكم بالسنة وإياكم والبدءة وعليكم بالفقه وإياكم والشبهة، وأخرج الحاكم في المستدرك عن عبد الرحمن بن ابزى قال لما وقع الناس في عثمان قلت لآبي (م٧ - مفتاح الجنة)

ابن كعب ما المخرج من هذا قال كتاب الله وسنة نبيه ما استبان لكم فاعملوا به وما أشكل عليكم فكلوه الى عالمه وأخرج الحاكم أيضاً عن على ابن أبى طالب أن اناساً أتوه فأثنوا على ابن مسمود فقال أقول فيه ما قالوا وأفضل قرأ القرآن وأحل حلاله وحرم حرامه فقيه فى الدين عالم بالسنة \* وأخرج عن أبى هريرة قال قال رسول الله على «غفار غفر الله لها وأسلم سالها الله اما انى لم أقله ولكن الله قاله »

﴿ وهذه جملة منتقاة من رسالة القشيري من كلام أهل الطريق في ذلك ﴾ قال ذو النون المصرى من علامة المحب لله متابعة حبيب الله ﷺ في أخلاقه وأفعاله وأوامر موسننه «قال أبو سلمان الداراني ربما يقع في قلبي النكتة من نكت القوما باما فلا أقبل منه الابشاهدين عدلين الكتاب والسنة \* وقال أحمد بنأبى الحوارى منعمل عملا بلا اتباع سنة فباطل عمله قال أبو حفص عمر ابن سالم الحداد من لم يزن أفعاله وأحواله في كل وفت بالكتاب والسنة ولم يتهم خواطره فلا تمدوه في ديوان الرجال. وقال الجنيد الطرق كلها مسدودة على الخلق إلا على من اقتنى أثر رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال من لم يحفظ القرآن ولميكتب الحديث لايقتدى به فيهذا الامر لان علمناهذا مقيد بالكتاب والسنة وقال أيضاً مذهبنا هذا مشيد بحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم \* وقال أبوعثمان الحيرى الصحبة مم الله بحسن الأدبودوام الهيبة والمراقبة والصحبة مم الرسول صلى الله عليه وسلم بإتباع سنته ولزوم ظاهر العلم وقال منآمر السنة على نفسه قولا وفعلا نطق بالحكمة ومن أمر الهوى على نفسه نطق بالبدعة قال الله تمالى وان تطيعوه تهتدوا \* ولما احتضر أبو عثمان مزق ابنه أبو بكر قميصه ففتح أبو عثمان عينه وقال خلاف السنة يابي في الظاهر علامة رياء في الباطن \* قال أبو الفوارس شاه ابن شجاع الكرماني من عض بصره عن المحارم وأمسك نفسه عن الشهوات وعمر باطنه بدوام الراقبة وظاهره باتباع السنة وعود نفسه أكل الحلال لمُخطىء له فراسة . وقال أبو العباس أحمد بن سهل بن عطاء الادى من ألزم نفسه آداب السنة نور الله قلبه بنور المرفة ولا مقام أشرف من متابعة الحبيب فيأوامره وأفعاله وأخلاقه \* وقال أبو حمزة البغدادي من علم طريق الحق سهل سلوكه عليه ولادليل على الطريق الى الله الا بمتابعة الرسول صلى الله عليه وسلم في أحواله وأفعاله وأقواله \* وقال إبو اسحق ابراهم ابن داود الدق علامة محبة الله ايثار طاعته ومتابعة نبيه صلى الله عليه وسلم وقال أبو بكر الطمستاني العاريق واضح والكتاب والسنة قبم بين أظهرنا وفضل الصحابة معلوم لسبقهم الى الهجرة ولصحبتهم فمن صحب هذا الكتاب والسنة وتغرب عن نفسه والخلق وهاجر بقلبه إلى الله فهو الصادق المصيب \* وقال أبو القاسم النصرا بادى أصل التصوف ملازمة الكتاب والسنة وترك الأهواء والبدع وتعظيم حرمات المشائخ ورؤية أعذار الخلق والمداومة على الأوراد وترك ارتكاب الرخص والتأويلات \* وقال الخواص الصبرالثبات على أحكام الكتاب والسنة \* وقال سهل بن عبد الله الفتوة اتباع السنة قال أبو على الدقاق قصد أبو نريد البسطاى بعض من يوصف بالولاية فلما وافى مسجده قمد ينتظر خروجه فخرج الرجل وتنخم فى السجد فانصرف أبو يزيد ولم يسلم عليه وقال هذا الرجل غير مأمون على أدب من من آداب رسول الله عطير فكيف يكون أميناً على أسرار الحق \* قال أبو حفص أحسن ما يتوسل به العبد الى مولاه دوام الفقر إليه

على جميع الأحوال وملازمة السنة فى جميع الأفعال وطلب القوت من وجه الحلال \* وأخرج أبو نعيم فى الحلية عن سهل بن عبد الله قال أصولنا ستة أشياء التمسك بكتاب الله والاقتداء بسنة رسول الله وأكل الحلال وكف الأذى واجتناب الآثام واداء الحقوق. وأخرج عنه قال من كان افتداؤه بالنبي برائي لم يكن فى قلبه اختيار لشىء من الأشياء \*

## (خاعة)

أخرج الدينورى فى المجالسة عن عبد الرحمز بن عبد الله الخرف قال كان بدأ الرافضة أن قوماً من الزنادقة اجتمعوا فقالوا نشتم نبيهم فقال كبيره إذاً نقتل فقالوا نشتم أحباءه فانه يقال إذا أردت أن تؤذى جارك فاضرب كلبه ثم تعتزل فتكفرهم فقالوا الصحابة كلهم فى النار إلا على ثم قال كان على هو النبي فأخطأ جبريله

قال البخارى فى تاريخه عن ابن مسمود قال بعث الله نوحا فا أهلك أمته الا الزنادقة ثم نبى فنبى والله لابهلك هذه الامة الا الزنادقة ورأيت بعض من صنف فى الملل والنحل قسم فرق الرافضة الى اثنتى عشرة فرقة فسمى الفرقة الاولى القائلة بنبوة على العلوية وذكر انهم يقولون على النبى الله فسمى الفرقة الاولى القائلة بنبوة على المسول الله \* والثانية الأموية قالوا ان عليا شريك النبى على في في النبوة \* والثالثة الشاعية قالوا ان عليا وصي رسول الله على النبوة \* والثالثة الشاعية قالوا ان عليا وصي رسول الله على وردت أمر الله ورسوله حين تركوا وصيته وبايموا غيره كذب هؤلاء لمنهم الله ورضى الله عن الصحابة وهذه هى الفرقة الثانية التي أشرت الها فى الخطبة ونقلنا فى أثناء الصحابة وهذه هى الفرقة الثانية التي أشرت الها فى الخطبة ونقلنا فى أثناء

الكتاب كلام أبي حنيفة رضي الله عنه والمجب من هؤلاء حيث ضللوا الصحابة وردوا الاحاديث لانها من رواياتهم وذلك يلزمهم في القرآن أيضاً لاً ن الصحابة الذين رووا لنا الحديث هم الذين رووا لنا القرآن فلن قبلوم لزمهم قبول الأحاديث اذ الناقل واحد \* والرابعة الاسحاقية قالوا النبوة متصلة من لدن آدم الى يوم القيامة ومن يعلم علم أهل البيت والكتاب فهو ني \* والخامسة الناوسية قالوا من فضل أبا بكر وعمر على على فقد كفر \* والسادسة الامامية قالوا لاتخلو الارض من امام من ولد الحسبن اما ظاهر مكشوف أوباطن موصوف ولا يتعلم العلم من أحد بل يعلمه جبريل فاذا مات بدل مكانه مثله \*والسابعة الزيدية قالوا ولد الحسين كلهم أئمة في الصاوات فا دام يوجد منهم أحدلم تجز الصلاة خلف غيره، والثامنة الرجمية قالوا ان عليا وأصحابه كلهم ىرجمون الى الدنيا وينتقمون منأعدائه ويسوى لهم الملك في الدنيا مالم يسو لأحد ويملا الارض عدلا كما ملثت جوراً \* والتاسعة اللاعنة يتدينون بلمن الصحابة لمن الله هذه الفرقة ورضى الله عن أصحاب رسول الله عَلَيْ \* العاشرة السائبة قالوا بالهية على تعالى الله عما يقول المفترون علوا كبيراً \* والحادية عشرة الناسخية قالوا بتناسخ الارواح \* والتانية عشرة المتربصة يقيمون لهم في كل عصر رجلا ينسبون له الأمر ويزعمونه المهدى وان من خالفه كفر وقد أوسع صاحب هذا الكتاب وهو من مشايخ الحافظ أبى الفضل بن ناصر من الرد على كل فرقة فرقةمن الكتاب والسنة وروى فيه بسندمعن أبي سميد الخدرى قال مثل أصحاب رسول الله على مثل الميون ودواء الميون ترك مسها \* وأخرج بسنده عن ابن وهب قال كنا عند مالك بن أنس نتذاكر السنة فقال مالك السنة سفينة

نوح من ركبها نجا ومن تخلف عنها غرق والأثر الذي أشرنا اليه في الخطبة عن الشافعي رضي الله عنه أخرجه أبو نعيم في الحلية بسنده عن الحميدي قال كنت بمصر فحدث محمد بن ادريس الشافعي بحديث عن رسول الله علي الله فقال له رجل يا أبا عبد الله أتأخذ بهذا فقال أرأيتني خرجت من كنيسة ترى على زناراً حتى لا أفول به وأخرج عن الربيع بن سليمان قال سأل رجل الشافعي عن حديث فقال هو صحيح فقال له الرجل فما تقول فارتمد وانتفض وقال أيَّ سماء تظلُّني وأي أرض تقلَّني اذا رويت عن النبي عليَّ وقلت بغيره وأخرج عن الربيم قال ذكر الشافعي حديثًا فقال له رجل أتأخذ بالحديث فقال اشهدوا انى اذا صح عندى الحديث عن رسول الله علي فلم آخذ به فان عقلي قد ذهب وأخرج عن ابن الوليد بن أبي الجارود قال الشافعي إذا صح الحديث عن رسول الله على وقلت قولا فأنا راجم عن قولى وقائل بذلك وأخرج عن الزعفراني قال قال الشافعي اذا وجدتم لرسول الله عليه سنة فاتبموها ولا تلتفتوا الى قول أحدانتهي والله أعلم

**﴿**تُم ﴾

نم كتاب مفتاح الجنة فى الاحتجاج بالسنة بعون خالق الانس والحنة وقد قوبل قبل الطبع على عدة نسخ خطية فجاء والله الحد غاية فى الصحة نسأل الله أن يجعلنا من أهل السنة والجماعة وان يحشرنا تحت لواء سيد الأمة على وشرف وكرم وكان تمام طبعه فى شهر رجب المبارك سنة سبع وأربعين بعد الثلاثمائة وألف هرية

### قنيحب

- ٧ خطبة المؤلف.
- ٢ الباعث على تصنيف هذا الكتاب
  - س رأى الزنادقة وغلاة الرافضة
- كلام الامام الشافعي رضى الله عنه
   في السنة
- بیان أن الأمة اذا تنازعت فی شیء فیرد تنازعهم الی کتاب الله
   وسنة رسوله بالی الله
- ٤ كلام الامام البيهق في حجية السنة
- الرد على من قال نأخذ بكتاب الله
   فقط و بيان جهله فى الدين
- بيان المراد بقوله تعالى ويعلمهم
   الكتاب والحكمة
- بیان أن النبی ﷺ ترك فینا أمرین
   لا تضاوا ما تحسكنا بهما كتاب
   الله وسنة رسوله ﷺ
- ٨ من كان جل همته السنة فقد رشد
- م كلام الامام الشافعي في أن السنة
   لما ثلاثة أوجه
  - ٩ قضاء رسول الله عليه
- ۱۱ بیان أن طاعة الله هی طاعة رسوله | ۱۱ تفسیر قوله تعالی ( فلا و ر بك لا | یؤمنون حتی یحکموك فیما شجر | بینهم ) وفیمن نزلت

#### سحيفة

۱۷ ضرب الملائكة مثل النبي علي الله المرب الملائكة مثل النبي علي الله المرجل بني داراً وجمل فيها مأدبة الح

١٨ بيان أن السنة شرح القرآن

حال الصحابة في تمسكهم بحديث الرسول علية

۲۳ كان الصحابة يأخذون بسئة
 الرسول فيا لم يبين فى القرآن

٢٣ اجماع الصحابة على قبول خبر من أخذ بحديث عن رسول الله عليه الم

٧٤ كلام أيوب السختياني رضى الله عنه في سنة الرسول عليها

۲۵ ما کان فیزمن الصحابة من یکذب
 ولا کانوا یدوون ما الکذب

۲۷ كان أحد السلف برحل المراحل
 الـكثيرة لأجل حديث واحد

۲۸ جواب الشافعی لما سئل عن دلیل
 کون الاجماع حجة

٣٠ بيان أن القرآن أحوج الى السنة
 من السنة الى القرآن
 ٣١ كلام الامام أبي حنيفة فى السنة

### دليل كتاب مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة

٤١ بيان أن أول الدبن تركا السنة
 ٤٣ تفسير قوله تعالى ( أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمرمنكم)
 ٤٤ النظر إلى الرجل من أهل السنة يدعو البها عبادة

کلام سعید بن جبیر فی السنة
 کلام الامام أحد بن حنبل رضی
 الله عنه فی السنة

٤٩ السنة لا تمارض بل يسلم اليها
 ٥٠ كلام الصوفية الخلص رضى الله
 عنهم فى السنة

٢٥ خاتمة الكتاب نسال الله حسن الخاتمة

۲ بیان ما ورد أن هلاك هذه الأمة
 علی ید الزنادقة

۲۵ تنقسم فرق الرافضة الى اثنتى عشرة فرقة و بيانها مفصلة

٣٢ لا يصح أن يفتى المالم إلا إذا كان عالماً بالأثر

٣٧ كلام عر بن الخطاب رضى الله عنه في السنة

۳۳ كلام الامام على كرم الله وجهه في الدين

٣٥ بيان أن مذاكرة الحديث أفضل من قراءة القرآن

٣ أدب الامام مالك رضى الله عنه مع حديث الرسول علق الله عنه الرسول علق الله عنه الله

٣٧ الأمر بكتابه السنة

۳۸ بیان أن من كذب على النبي صلى الله من النار الله عليه وسلم فليتبوأ مقعده من النار

٣٩ بيان أن الملم ثلاثة

٤٠ سبعة لعنوا على لسان رسول الله علي الله

# فأوى بالصلاح

فَالْفُنِيْدُوا لَجِلَيْتُ وَالْاصِّوْلُ وَالْعَقَافِدُ

للامام المحدث الحافظ الاصولى الفقيه أبي عمرو عثمان بن عبد الرحمن تقى الدين الشهرزورى المعروف ابن الصلاح المتوفى سنة ٦٤٣ هـ

- The cons

قو بلت على نسخة كتبت على مايظهر سنة . ٧٥تقر يباً محفوظة بدار كتب رواق الا<sup>ء</sup>تراك بمصر رقم ١٧٧٦

و بليها رسالتان ، الأولى فتاوى ابن حجر المسقلانى ، والثابة منظومة الامام الأخضرى فى التصوف كل عنيت بنشرها وتصحيحا لأول من سنة ١٣٤٨ اوارة الطباعة المنيرتية

# بيت

الحد لله رب العالمين \* والصلاة والسلام على نبينا محمد سيد المرسلين \* وعلى آله الأطهار \* وأصحابه الأخيار \* ومن تبع هديهم الى يوم الدين \*

أما بعد فلما كان الامام الحافظ الملامة ابن الصلاح قد بلغ من جلالة القدر وسعة العلم ماهو في عن التمريف به وكانت فتاويه قد جمعت من الفوائد ما لا يستغنى عنه طالب علم أو راغب في معرفة وهي أر بعة أقسام: التفسير، والأصول والعقائد، والحديث، والفقه، فقد عزمنا على طبع الثلاثة الأقسام الأول نظراً لان فائدتها عامة يعترف من فيضها كل راغب في الافادة والاستفادة ويتناولها أرباب المذاهب على السواء واكتفينا بهذه الفائدة عن القسم الرابع لا نحصار فائدته في مذهب واحدانتشرت فيه المؤلفات الجمة \*

وقد صدرناهذا الكتاب — فتاوى ابن الصلاح — بترجمة موجزة ليطلع القراء على ماكان عليه رحمه الله تمالى \*

هوالشيخ أبوعمر و تق الدين عنمان بن عبد الرحن بن موسى بن أبى نصر الشهر ذورى الشافعي المشهو ر بابن الصلاح أحد أثمة المسلمين علما ودينا ، ولدسنة سبع وسبعين و خسائة في شرخان — بفتح الشين المثلثة والخاء المعجمة و بعد الألف نون — قرية من أعمال إر بل قرية من شهر زور ، قرأ الفقه على والده الصلاح ، ثم نقله والده الى الموصل واشتغل بها مدة و يقال انه كر رجيع كتاب المهذب في مذهب الشافعي لابي إسحق الشيرازى قبل أن يطر شار به ، ثم انه تولى الاعادة عند الشيخ العلامة عماد الدين امام المنقول والمقول آبى حامد بن يونس بالموسل أيضا وأقام قايلا ثم سافرالي خراسان فأقام بها زمانا وحصل علم الحديث هناك ، ثم رجع الى الشام و تولى التدريس بالمدرسة العسلاحية في القدس المنسو بة المصلاح الدين الأيو بي وأقام بهامدة واشتغل الناس عليه وانتفعوا به ،ثم انتقل المدرسة و تولى التدريس بالمدرسة الرواحية التي أنشأها الزكي أبوالقاسم همة الله بن عبد الواحد بن رواحة الحوى وهو الذي أنشأ المدرسة الرواحية بحلب أيضا ، ولما بني

الملك الأشرف ابن الملك العادل ابن أبوبدار الحديث بدمشق فوض تدريسها اليه واشتغل الناس عليه بالحديث ، ثم تولى مدرسة ست الشام زمرد خاتو ن بنت أبوب وهى شقيقة شمس الدولة تو ران شاه ابن أبوب الواقعة ف داخل البلدقبلي البيمارستان النورى \*

قال ابن خلكان كان رحمه الله يقوم بوظائف الجهات الثلاث فى غير الحلال بشىء الإبمدر ضرو رى لابد منه ،وكان أحدفضلاء عصره فى التفسير والحديث والفقه وأساء الرجال وما يتملق بعلم الحديث ونقل اللغة ،وكانتله مشاركة فى فنون عديدة ، وكانت فتاو يه مسددة ، وكان فى العلم والدين على جانب عظيم ، وهو أحدمشا يخى الذين انتفعت بهم هقدمت عليه فى أوائل شوال سنة اثنتين وثلاثين وستمائة وأقت عنده بدمشق ملازم الاشتغال مدة سنة ونصف ه

صنف فى علوم الحديث كتابا نافعاً سماه كتاب علوم الحديث واشتهر بمقدمة ابن الصلاح، وكذلك فى مناسك الحج جم فيه أشياء حسنة يحتاج الناس اليها وهو مبسوط، وله إشكالات على كتاب الوسيط للغزالى فىالفقه الشافسى، وجمع بمض أصحابه فتاويه ف مجلد.وهى التى شرعت الادارة فى طبع أقسامها الثلاث الأول،

وأعرضنا عن ذكر مشايخه الكتيرين وتلامذته الذين بلغ مشاهيرهم عــدداً عظيماً اختصاراً للبحث ،

كان ابن الصلاح كاسمه عنواناً للصلاح منذ صغره الى أن انتقل من دارالدنيا افقد نقل السبكى في طبقات الشافعية عن ابن الصلاح أنه قال: مافعلت صغيرة في عمرى قط وهذا فضل من الله عظيم أى أنه قال ذلك تحدثا بنعمة الله تعالى (وأما بنعمة ربك فحدث) ه ولم يزل أصره جاريا على السداد والصلاح والاجتماد في الاشتغال والنفع الى أن توفى يوم الأربعاء وقت الصبح وصلى عليه بعد الظهر وهو الخامس والعشر ون من شهر ربيع الآخر سنة ثلاث وأربعين وستماثة بعمشق، وازد حم عليه الخلق فصلى عليه بالجامع الأموى وشيعوه الى باب الفرج فصلى عليه بداخله ثانيا و رجع الناس لا جل حصار البلد بالخوار زمية الحرج به عشرة من تلامذته مشمرين مخاطرين بأنفسهم فدفنوه بطرف مقابر الصوفية وقبره على الطريق في طرفها الغربي ظاهر يزار و يتبرك به اه من تاريخ ابن خلكان وتذكرة الحفاظ للذهبي وطبقات الشافعية لتاج الدين السبكي والله أعلى ابن خلكان وتذكرة الحفاظ للذهبي وطبقات الشافعية لتاج الدين السبكي والله أعلى ية

ـ الضحى ١١

# بن المراكب الم

وصلى الله على سيدنا محمدوآ له وصحبه وسلم لا إله إلا الله عدة القائه ﴿ رَبَّنَا أَتَّنَا مَنْ لَدَنْكَ رَحَمَة وهمي النا من أصرنا رشدا ﴿ رَبَّنا أَتَّمَ لِنَا نُو رَنَا وَاغْفُرَلْنَا إِنْكَ عَلَى كُلُّ شَيءَ قَدْيرٍ ﴿

الحمدة والمالين ، والعاقبة المتقين ، ولاعدوان إلا على الظالمين ، والصلاة والسلام الأكلان أبدا على سيد المرسلين وسائر النبيين ، وآلم وصحبهم أجمين ، اللهم ألهمنا رشدنا ، وأعدنا من شرور أنفسنا ، ومن شر الأشرار وكيد الفجار ، واز وتناطهارة الأسرار ومرافقة الأبرار ، وأعدنا من عداب النار برحتك ياعز يزياغفار ،

هذه الفتاوى التى صدرت من شيخناوسيدنا الامام المالم مفتى الشام شيخ الاسلام تق الدين أبى عمو عثمان بن عبد الرحمن بن عثمان بن موسى بن أبى نصر البصرى الشهر زورى الممر وف بابن الصلاح ، أثابه الله الجنة وغفرله ولهم ولجميع المسلمين آمين ،

اعتى بهاو بجمعها على حسب الامكان من تلامذته وأصحابه شيخناوسيدنا الشيخ الامام الجليل العلامة العالم العامل الزاهد العابد الورع مجموع أنواع الحاسن كال الدين أبوابراهيم ، إسحق بن أحد بن سليان المغربي ، ثم المقدسي ثم المعشق رضى الله عنه ، طلباً للفائدة ورجا الأجر والثواب ، وأسال الله عزوجل أن ينفع بها إنه قريب بيب وعلى ذلك قدير ، وما توفيق إلا بالله عليه توكات و إليه أنيب ، وتبها الشيخ كال الدين المذكور على أربع أقسام ، قسم ف شرح آيات من كتاب الله تمالى، وقسم ف شرح أحديث رسول الله صلى الله على ترتيبه ،

## ﴿ القسم الأول في شرح آيات من كتاب الله عز وجل ﴾

فن ذلك ﴿ مسألة ﴾ فقوله تبارك وتمالى ( الله يتوف الأنفس حين موتها والتي لم تمت ف منامها) الى آخر الآية ، قال المستفتى: نحب تفسيرها على الوجه الصحيح بحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من الصحاح أو بما أجم أهل الحق على محته ، وقوله تبارك وتعالى (قالوا أضفات أحلام ) مأمني أضفات أحلام ؟ ﴿ وَمِن أَيْنِ يَفْهِم المنام الصالح من المنام الفاسد ؟ ﴿ ﴿ أَجَابِ ﴾ رضى الله عنه أماقوله تبارك وتمالى ( الله يتوف الأنفس حين موتها ) فتفسيره: الله يقبض الأنفس حين انقضاء أجلها بموت أجسادها والتي لم تمت يقبضها أيضاً عند نومها فيمسكالتي قضيعليها بموت أجسادها فلايردها الى أجسادها ويرسل الأخرى التي لم تقبض بموت أجسادها حتى تعود الى أجسادها الى أن يأتى أجلها السمى لموتها (ان ف ذلك لآيات لقوم يتفكرون ) \* لدلالات للمتفكرين على عظيم قدرة الله سبحانه وتمالى وعلى أمرالبمث فان الاستيقاظ بمد النوم شبيه به ، ودليل عليه ، نقل أن في التو راة : يا ابن آدم كما تنام تموت وكماتستيقظ تبعث فهذا واضح ، والذي يشكل ف ذلك الالنفس المتوفاة فى المنام أهى الروح المتوفاة عند الموت أم هى غيرها فان كانت هى الروح فتوفيها فى النوم يكون بمفارقتها للجسدأم لاءوقدأ عوزالحديث الصحيح والنص الصريح والاجماع أيضا لو قوع الخلاف فيه بين أهل العلم: فنهم من يرى أن للانسان نفساً تتوفى عند منامه غير النفس التي هي الروح.والروحلاتفارق الجسدعندالنوم.و تلك النفس المتوفاة في النوم هي انتي يكو زلما النمييز والفهم وأماالر وحفهاتكون الحياة ولاتقبض الاعندالموت ويروى هذا المعنى عن ابن عباس رضى الله عنهما ﴿ ومنهم من ذهب الى أن النفس التي تتوفى عندالنوم هي الروح نفسها، واختلف هؤلا في توفيها ، فنهم من يذهب الى أن معنى وفاة الروح بالنوم قبضها عن التصر فات مع بقائهاف الجسدوهذاموافق للاول من وجهوعالف من وجهوهوقول بعض أهل النظرمناومن المتزلة ، ومنهم من ذهب الى أن الروح تتوفى عند النوم بقبضها من الجسدو مفارقتها له وهذا الذي نجيب عنه بهوهو الأشبه بظاهر الكتاب والسنة ، وقدأ خبر ناالشيخ أبو الحسن بن أف الفتوح النيسانوري قال أخبرنا جدى أنو محمد العباس بن محمدالطوسي عن القاضي أبي سميد الصرخر ادى عن الامام أنى أسحق أحمد ن محمد الثعلى رحمه الله قال قال المفسر ون أرواح الأحيا والأموات تلتق فالمنام فيتعار فمنهاماشاء الله فاذاأراد جميمهاالرجوع الى أجسادها

۱ ـ الزمر ٤٢ يوسف ٤٤ أمسك الله أرواح الاموات عنده وحبسها وأرسل أرواح الاحياء حتى ترجع الى أجسادها، فلفظ هذا الامام ف هذاالشأن يمطى أن هذاقول أكثر أهل العلم بهذاالفن ، وعندهذا فيكون الغرق بين القبضين والوفاتين أنالر وحفحالة النوم تفارق الجسد على أنها تموداليه فلاتخرج خر وجاتنقطع بهالعلقة يدنهاو بين الجسدبل يبق أثرها الذىهوحياة الجسدباقيافيه ، فأما في حالة الموت فالروح تخرجمن الجسدمفارقة له بالكاية فلاتخلف فيه شيئامن أثر هافلذلك تذهب الحياة ممها عندالموت دون النوم ثم ان ادراك كيفية ذلك والوقوف على حقيقته متعذر فافه من أمر الروح وقد استأثر بملمه الجليل تبارك وتعالى فقال تبارك وتعالى (قل الروح من أمرر ف وما أوتيتم من العلم إلا قليلا)، وأماقوله تبارك وتمالى (قالو اأضغاث أحلام) فان الأصغاث جم ضغث وهوالحزمة الني تقبض بالكف من الحشيش ونحوه ، والأحلام جع حلم وهي الرؤ يامطلقا وقد تخص بالرؤيا التى تكون من الشيطان ولمار وى فحديث الرؤيآمطلقاً من الله تمالى والحلم من الشيطان، فمنى الآية أنهم قالو اللملك ان الذي رأيته أحلام مختلطة فلابصح تأو يلها، وقد أفرد بمض المبرين اصطلاحا لاضفات أحلامفذكر أن من شأنها أنهالاتدل على الامو ر المستقبلة وأبما تدلعلى الامو رالحاضرة و الماضية ويجدمهاأن يكون الرائي خائفامن شيءأو يكون راجيا لشيء موفىممنى الخوف والرجاء الحزن على شيء والسرور بشيء فاذا ناممن اتصف بذلك كذلك رأى في نومه ذلك الشّيء بسينه ويكون خاليا منشيء هومحتاجاليه كالجائع والعطشان يرى فىنومه كأنه يأكل و يشرب أو يكون ممتلئا منشىء فيرىكأ نه ينجستُه كالمتلئُّ منالطمام يَرى أنه يقذف وذكر أنهذه الأمور الأثر بعة مهماسلم الرائىمنهافرؤ ياءلاتكون منأصفات الاحلامالتي لاتمبير لهاوهداالذىذكر مضابط حسن لوسلم في طرفيه لكن الحصر شديد وما ذكره فغيره من المنامات الفاسدة شاركته في الاندراج في قبيل الاضفات، وأماسؤاله من أين يفهم المنام الصالح من المنام الفاسدفان للرؤيا الفاسدة أمارات يستدل بها عليها وما تقدم حكايته في شرح أضفات الأعملام طرف منها، فنها أن يرى مالا يكون كالح الات وغيرها نما يسلمأنه لا يوجد بأن برى الله سبحانه على صفة مستحيلة أو يرى نبيا يعمل عمل الفراعنة أو يرى قو لا لا يحل التفوه به، ومن هذاالقبيل ما جاء في الحديث الصحيح منأن رجلا قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم «إندأيت رأسي قطعوأنا أتبعه» الحديث المروف، وهذه هي الرؤيا الشيطانية

١ - الاسراء ٨٥

التي ورد الحديث بأنها تحزين من الشيطان أو تلمب منه بالانسان ، ومن هذا النوع الاحتلام فانه من الشيطان ولهذا لا تحتلم الا ُنبياء ، ومن أمارات الرؤيا الفاسدة أن يكون ما رآه في النوم قد رآه في اليقظة وأدركه حسه بعهد قريب قبل نومه وصو رته باقية في خياله فيراها بمينها في نومه ، ومنها أن يرى ما قد حدثته به نفســـه في اليقظة و يكون مما قد يفكر فيه قبل النوم بمدة قريبة اما مما قد مضى أو من الحاكى أو مما ينتظرالمستقبل هومنهاأن يكون ما رآه مناسبا لما هو عليه من تنيير الزاج بأن تغاب عليه الحرارة من الصفرا فيرى في نومه النيران والشمس المحرقة أوتغلب عليه البرودة فيرى الثلوج أو تغلب عليه الرطو بة فيرى الأمطار والمياءأو تغلب عليه اليبوسةوالسودا فيرى الا شياء المظلمة أوالا هوال والادوا والسوداوية فجميع هذه الا نواع فاسدة لا تبيرلها ه فاذاسهم الانسان في رؤياه من هــذه الأثمو رغلب على الظن صحة رؤياه وتقع المناية بتسيرها واذا انضم الى ذلك كونه من أهـل الصـدق و الصلاح فرأيي الظن بأنها صادقة صالحة ،وفالحديث الثابت عنه عن النبي صلى الله عليه و سلم «أصدقكم رؤيا أصــدقــكم حـــديثاً » ومن أمار ان صــدتها مــن حيث الزمان كو نهأ ف الاسحار لحديث أبي سميد الخدري رضي الله عنه أصدقالرؤ يا بالاسحار فكونها عند اقترابالز مان في قوله صلى الله عليه وسلم فيا صح عنه «إذا اقترب الز مان لم تكدر ؤياالمسلمتكذب»واقترابالزمانقيلهواعتدالهوقتاستواء الليلوالنهار ويزعم المعبرو نأنأصدق الرؤيا ما كان أيام الربيع وقيل اقتراب الزمان قرب قيام الساعة، ومن أمارات صلاحها أن تكون تبشيرا بالثواب على الطاعة أوتحذيراً من المصية ثم إن القطع على الرؤيا بكونها صالحة لاسبيل اليه وإنما هو غلبة الظن : ونظير ذلك من حال اليقظة الخواطر ومعلوم أن إدراك ماهومنها \_ مماهو باطل \_ عن طريق إن نظن إلاظنا والله أعلم، \* (مسألة) \* قول الله تمالى (اتقوا الله حق تقاته) ماهى الخصال التي إذا فعلما الانسان كان متقياً لله حق تقاته وهل نسخت هذه الا ية بقول الله عز وجل (فاتقوا الله مااستطعتم) أملاه ﴿ الجواب ﴾ لم تنسخها بل فسرتها وحق تقاته أن يطاع فلا يعصى غيراً نه إذا تجنب الكبائر ولم يصرعى الصغائر و إذا عمل صغيرة يمقبها بالاستغفار كان من جملة المتقين والله أعلمه ﴿ مَسَالَةً ﴾ قوله عزوجل (إن تجتنبوا كبائر ماتنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم)

۔ آل عمران ۱۰۲ ۔ التغابن ۱۹

ً النساء ٢١

الى آخرالاً ية ما الكبائر والصفائر أوكم المتفق عليه من الكبائر وماالفرق ببن الكبائر والصفائر أوهل تخرالاً وهل تخريف والصفائر الصفائر المحتاج الصفائر الى توبة أم لا أوهل تذهب الصفائر بالصلوات كاجاء في الحديث أم لا بد مع ذلك من التوبة .و إن احتاجت إلى التوبة في الفرق بين الكبائر أو بعاذا يعد المصر على الصفيرة مصراً بفعل الصفيرة مرة واحدة أم مراراً أم بالعزم والذية أفان قلنا بالفعل مراراً فا عدد تلك المرات أها

و أجاب و رضى الله عنه: قداختلف الناس فى الصغائر والكبائر فى وجوه : منهم من نفى الفرق من الأصل وجسل الذنوب كلها كبائر وهومذهب مطرح والذين أثبتوا الفرق وهم الجماهير اضطر بت أقوالهم فى تحديد الكبائر وتمديد ها وقد قلت فى ذلك قولا رجوت أنه صواب وهو أن الكبيرة كل ذنب كبر وعظم عظايصح معه أن يطلق عليه اسم الكبيرة ووصف بكونه عظيا على الاطلاق فهذا فاصل لهاعن الصغيرة التى وان كانت كبيرة بالاضافة الى مادو نها فليست كبيرة يطلق عليها الوصف بالكبر والعظم إطلاقاً: ثم إن لكبر الكبيرة وعظمها امارات معرفة بها \* منها إيجاب الحد ومنها الايماد عليها بالمذاب بالنار و نحوها فى الكتاب والسنة: ومنها وصف فاعلها بالفسق نصاً: ومنها الله مناد غير عصو رة والله أمن غير مناو الأرض » فق شباه لذلك لا نحصيها ، وعند هذا يعلم ان عدة الكتاب والسنة وذلك أن فاعل الصغيرة فى أشباه لذلك ماحيا لصغيرته ومكفرا لها كما ورد به النص وان لم توجد منه التو بة لمدم لكان ذلك ماحيا لصغيرته ومكفرا لها كما ورد به النص وان لم توجد منه التو بة لمدم ركنها لا لتلبسه باضداد ها والمصر على الصغيرة من تلبس باضداد من اصداد التو بة باستمرار ركنها لا لتلبسه باضداد ها والمصر على الصغيرة من تلبس باضداد من اصداد التو بة باستمرار للما على الماودة أو باستدامة الفعل بحيث يدخل به ذنبه فى حيز ما يطلق عليه الوصف ليصير و زنه كبيراً وليس لزمان ذلك وعدده حصر والله أعلم ه

و مسألة في قوله تمالى (وان ليس للانسان إلاماسمى) وقد ثبت أن اعمال الابدان لاتنتقل وقد ثبت أن اعمال الابدان لاتنتقل وقد و دد عن النبي صلى الله عليه وسلم « إذا مات الانسان انقطع عمله إلا من ثلاث صدقة جارية أوعلم ينتفع به أو ولد صالح يدعوله » وقد اختلف في القرآن مل يصل إلى الميت أم لا وكيف يكون الدعاء يصل اليه والقرآن أفضل ? \*

﴿ أَجَابِ ﴾ رضي الله عنه هذا قداختلف فيه وأهل الخير وجدو االبركة في مواصلة

١ - النجم ٢٩

الأموات بالقرآن، وليس الاختلاف ف هذه المسألة كالاختلاف فى الأصول بل هى من مسائل الفروع ، وليس نصالاً ية المذكورة دالاعلى بطلان قول من قال انه يصلفان المراد به انه لاحق له ولا جزاء إلا فيا يسمى ، ولا يدخل ما يتبرع به النير من قراء قودعاء وانه لاحق له ف ذلك ولا مجازاة و إنما أعطاه النير تبرعاً ، وكذلك الحديث لا يدل على بطلان قرله فانه فى عمله وهذا من عمل غيره ه

وما مقداره الذي يصير به المرء من الذاكرين الله كثيراً والذاكرات) ما هوالذكر ؟ وما مقداره الذي يصير به المرء من الذاكرين الله كثيراً ؟ وهل قراءة القرآن أفضل من سائر الأذكارمن التسبيح و التهليل والتسكير ؟ وما ممنى الحديث الذي روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : «من قرأ القرآن فله بكل حرف عشر حسنات ?» مع انا نمل ذلك بقوله عز وجل (من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها) فتخصيص الحبر بقراءة القرآن بكل حرف عشر حسنات لابد له من فائدة ، و ما الحكمة في ذلك أوأفضل أوقات الذكر ماهى ?»

وأجاب وضى الله عنه اذا واظبت على الأذكار المذكورة المثبتة صباحاً ومساء فى الأوقات والأحوال المختلفة فى ليلة العيدونهاره وهى مثبتة فى كتاب (عمل اليوم والليلة) كان من الذاكرين الله كثيراً، وقراءه القرآن أفضل من سائر الأذكار، وقوله له بكل حرف عشر حسنات فيه فائدة زائدة وهى الاعلام بأن الحسنة همنا ليست محصورة فى أن يأتى بالكلمة بكالها بل تحصل بحرف منها وأفاضل أوقات الأذكار هى الأوقات الشريفة المروفة اذا اقترنت بالأحوال الصافية ه

مسألة كه قوله عز وجل ( فو يل المصلين الذين هم عن صلاتهم ساهو ن الذين هم يراؤ ن و يمنعو ن الماعو ن أمن الساهون و المر اؤن و الذين يمنعون الماعو ن وهل اذا فعل إحدى الثلاث كان من أسحاب الويل أم إذا فعل الثلاث ؟ •

٧- الأعام ١٦٠ ﴿ أَجَابِ ﴾ رضى الله عنه الساهو ن هم الغافلو ن عن الصلاة التاركو ن لها المام ١٦٠ ﴿ وَ الدَّن عَن الصلاة التاركو ن لها المام عنه المام ما هو طاعة لغير الله أو لله ولغير الله (و الذين يمنعو ن الماعو ن) اختلفو ا فيه والا عام أن الماعون معهات آلات البيت من قدر ومفر نة وفأس وطس (م ٢ — فتاوى ابن الصلاح)

واشباهها هذا لما كانت الاعارة واجبة وهو ظاهر الآية ثم نسخ ،والا ُظهر منهما ان استحقاق الويل مخصوص بمن جمع الثلاثوالله أعلم .

و مسألة و قول الله تمالى (فانظر الى آثار رحة الله كيف يحيى الأرض بعدموتها ان ذلك لحيى الموتى) لم أمرنا بالنظر الى الأثر ولم يأمرنا بالنظر الى الرحة \* وهل يجوز لأحد أن يفسر القرآن بما يخطر فى نفسه أو يفلب على ظنه من غير نقل عن أحد من المفسر ين ومن غير علم بالعربية واللغة ? \*

وأجاب كورضى الله عنه إنما كان ذلك كذلك لان الآية واردة للا مر بالنظر الى المطر الذى ( يميى الأرض بمدمونها) والمطرالذى هذا شأنه وسائر صنوف الانمام آثار الرحة لانفس الرحة فان الرحة عند المحققين من صفات الذات بحوالارادة ولاسبيل الى النظر اليها ومهما سمى المطر وغيره من وجوه الانمام رحمة فعلى سبيل التجوز والأصل هو الأول، وأما تفسير القرآن ممن هو على الصفة المذكورة فن كبائر الاثم ورووا عن ابن عباس رضى الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم «أنه قال من القرآن برأيه فليتبوأ مقمده من النار » خرجه أبوعيسى ف جامعه وخرج وفر واية «من قال في القرآن برأيه فأصاب فقد أيضا عن جندب: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من قال في القرآن برأيه فأصاب فقد أيضا عن حبد بناه والمن حسانها والثانى دونه والمفسر الموصوف قائل في القرآن ولا لا يستند الى أصل ولا حجة تمتمدوهذا هو القول بالرأى المنموم قائله ، وقوله في الرواية الأخرى «من قال في القرآن بغير علم » كالمفسر لهذا ونسأل الله المصمة من ذلك ومن سائر ما يسخطه سبحانه قال في القرآن بغير علم »كالمفسر لهذا ونسأل الله المصمة من ذلك ومن سائر ما يسخطه سبحانه وهو سبحانه أعلم »

و مسألة ﴾ قول الله عز وجل (كلمن عليها فان ويبقى ) والابتداء عابمده وفى الوقف على (فان) وفيمن قال إنما الوقف على قوله عز وجل (ويبقى) دون قوله (فان) ،

و أجاب كلى رضى الله عنه الوقف على (و يبق) بما يجب أن يعاف و يتق لا نه مع أنه محالف قول من تناهى الينا قوله من قارئ القرآن العظيم ومقرئيه والعلماء فانه يدفعه الدليل و يأباه لا نه ترك الظاهر الأسبق الى الفهم وقد تقررانه غيرسا ثغ الامستنديقوى قوة يصير به خلاف الظاهر أرجح منه وليس للوقف على يبقى مستند يتنزل هذه المنزلة ولا قريباً منها وقصارى الصائر اليه أن يبين اتجاعه بمنى أو بمجيئه عن متقدم نقلا واحتماله منى لا بسوغه مع الأظهر الصائر اليه أن يبين اتجاعه بمنى أو بمجيئه عن متقدم نقلا واحتماله منى لا بسوغه مع الأظهر

۱ ـ الروم ٥٠ ٢ ـ الرحن ٢٦ غيره ونقله عن متقدم لويردفيده لم ينفمه لأنه لا يجوز المدول عن قول الجماهير بمجرد قول وارد ، هذا وأن فيه إثبات تفسير الآية أونحوه بنست الشذوذ والقرآن القرآن والجرأة عليه عظيمة و إنما يتوقاها المتقون والله أعلم ،

و مسألة كله ماقول أئمة الحديث والتفسير والعلماء بالأيام والسير فى البقرة المذكورة في سورة البقرة هلهى أثى أو ذكر ? وفى بنلة رسول الله صلى الله عليه وسلم السماة بدلدل هلهى أثنى أو ذكر ? يينوا ذلك \*

﴿ أَجَابَ ﴾ رضى الله عنه كل منهما أنثى لاذكر ولا نستفيد هذا منهاء التأنيث فيهما فانه يقال : للذكر بقرة و بغلة أيضاً حتىصار بمضالاً عمَّة الشافعيين الىأنهلوأوصى ببقرة أو بنلة جاز إخراج الذكر والأثي ومن خصص بالأثي فلنلبة عرف الاستعمال فيها لا أنها في اللغة مخصوصة بالأثنى وإنمااستفدنا الا نوثة في المذكررتين من معارف غير ذلك ، أما البقرة فني آياتها ما يوضع الأ نوثة فيها وذلك في غير موضع مما ذكره تبادك وتعالى فصفاتها من ذلك قوله سبحانه وتعالى (عوان بين ذلك ) فانهمن صفة الاشي النصف وفي التفسير أنها الأثني التي ولدت بطنا أو بطنين، ومن ذلك قوله تعالى (صفراً فاقعلونها ) فانه اذا قيل للذكر بقرة قيل عند الوصف بقرة أصفر لا صفراء وكذلك لا يقال فيه (تسر) بل يسر وفي ذلك غير هذا ،وأما بغلة رسول الله صلى الله عليه وسلم المماة بدلدل فن الدليــل على أنها كانت اشي ماجاً في خبرها عن موسى بن محمد بن ابراهيم عن أبيه قال كانت دلدل بغلة رسول الله صلى الله عليه وسلم أول بغلة رؤيت فالاسلام أهداها له المقوقس قال الراوى و بقيت حتى كان فى زمن معاوية وروى محمد بنسمه بسند له أن إسم بغلة النبي معلى الله عليه وسلم الدلدل وكانت شهبا. وكانت بينبع حتى ماتت ثم قال ابن سعد وهو ثقة أخبرنا محمد بن عبدالله الأسدى وقبيصة بن عقبة قالا حدثنا سفيان الثورى عن جعفر عن أبيه قالكانت بغلة النبي صلى الله عليه وسلم تسمى الشهباء وهذا إسنادرجاله آساد، و بمثل هذا لايوصف به الذكر و إن أجاز وا فيسه أن يتال بغلة فلم يجيزوا في صفته وفيما يرجع اليه من الضمائر مثل هذا الذي نراه و بابه ولا. التفات في ذٰلِكُ الى تأنيث اللفظ كما فيقولهم طلحة وحمزة فلايقال طلحة سرتني أوكانت ونحو ذلك ولا حمزة البيضاء بل الأبيض فقط والله أعلم \* ثم اذا ضم ماأو ردته من أمر دلدل الى مارواه البخارى فى صحيحه عن عمرو بن الحارث صهر رسول الله صلى الله عليه وسلم أخى جويرية بنت الحارث أم المؤمنين وهوأ حدالصحابة الذين تفردالبخارى عن مسلم باخراج حديثهم قال «ما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم عندموته درهماولا دينارا ولا عبدا ولا أمة ولا شيئا إلا بغلته البيضاء التى كان يركبها وسلاحه وأرضاً جعلها لابن السبيل صدقة » ظهر من ذلك أن بغلته صلى الله عليه وسلم المساة ودلدل هى التى تسمى البيضاء وكانت تسمى الشهاء، وما ذكره السهيلى صاحب الروض الأنف فى شرح السير من أن المسهاء بالبيضاء غير المسهاة ودلدل غيره رضى ومعتمد والله أعلم ها

والصابر ين ونبلو أخباركم ) فسلم الله السابق هو قوله (حتى نعلم الجاهدين منكم والصابر ين ونبلو أخباركم ) فسلم الله السابق هو قوله (حتى نعلم الجاهدين منكم) أو هو علم يأتى وسمعت شخصاً يقول ف هذه الا ية (حتى نعلم) يتجدد له علم يأتى والحق سبحانه وتمالى له علمان أو علم واحد يمين لنا هذا على الوجه الصحيح الذى لا يريب في الدين اله وأجاب كورضى الله تمالى عنه الذى قاله الشخص فحطا ولا يتحدد لله علم وانما علمه مختلف متعلقه فتعلق قبل وجود مجاهد تهم بأنه ستوجد مجاهدتهم و بعد وجودها بأنها قد وجدت فاذاً منى الا ية حتى نسلم مجاهد تكم موجودة فنجاز يكم عليها والله أعلم ه

### ﴿ القسم الثانى فى شرح أحاديث وردت عن رسول الله وَيُطِّلِّنُهُ ﴾

فن ذلك \* (مسألة )\* ف قوله صلى الله عليه وسلم «يؤتى بالعالم يوم القيامة فيقال إعلى تعلمت ليقال كذا وكذا وقد قيل الحديث ما معناه الحل على انه كانت له حسنات غير العلم ? فأحبطت نيته فى العلم حسناته وهذا خلاف قوله سبحانه وتعالى (إن الحسنات يذهبن السيئات) أم يحمل على انه لم تكن له حسنة سوى العلم ? وكذا المجاهدوهذا خلاف الظاهر أمله معنى غير هذين \*

وأجاب كلى رضى الله عنه هذا فى شخص كان بمثابة لو أخلص فيها فى علمه لنجاه علمه من العذاب الذى وجد مقتضيه فلما لم يخلص نزل به موجب المقتضى لعذابه أوهذا فيمن ترجحت سيئات ريائه بالعلم على حسناته فلم تدفع عنه حسناته عذاب ذنب الرياء فمذب والله أعلم،

۱ ـ عمد ۲۱

﴿ مَمَالَةً ﴾ قوله صلى الله عليه وآله وسلم «الصلاة الى الصلاة كفارة لما ينهما والجمسة الى الجمعة كفارة لما يينهما و رمضان الى رمضان كفارة لــا يينهما» وأذا كانت الصلاة الى الصلاة كفارة لما ببنهما فما تكفر الجمة و رمضان ? \*

﴿ أَجَابِ ﴾ رضى الله عنه هي كفارات وان لم تصادف شيئاً تكفر عمى انها أسباب للتكفير وقد ينتني عنالسبب مسببه لا مر من الا مو ر ولا يخرجـــه ذلك عن كونه سبباً ثم جواب آخر وهوأن الصلوات الخمس كفارة للصفائر على مانطق به الحديث والمرجو أن الكفارة الثانية اذا لم تصادف صغيرة تكفر بعض الكبائر والله أعلم ، » (مسألة )، فأن الخبر اذا و رد من جهة الله تعالى لا يتصو ر وجوده على خلاف المخبر به وهل هو كما أطلق؟ أم ثمفر ق بين وعده و وعيده ، و إذا لم يصح الاطلاق ف الفرق بينهما ? وهل يكو ن في الفرق أن يقال ان اخلاف الوعد لايليق بجانبه سبحانه وتمالى والمفو عن الوعيد لائق به أم لا ؟ \*

\*(أجاب)\* رضى الله عنه نمم :هو على إطلاقه فلا يقع أصلا شيء من أخباره على خلاف مخبره، ومن ذلك الوعد: وأما الوعيد فالعفو متطرق اليه وليسذلك خلفا في خبره فيه: فازالو عيد مقيد من حيث المنى بحالة عدمالمفو فاذا قال لاعذبن الظالممثلا فتقديره ان لم أعف أو إلا أن أساعه أو أتكرم عليه ونحو هذا وهذا القيد عرف من عادة العرب في ايعاداتها، ومن أخبار الشارع عن ذلك على الجملة والعموم في مثل قوله صلى الله عليه وسلم فيما رو يناه « من و عده الله على عمل ثواباً فهو منجزه له ومن وعده على عمل عقاباً فهو بالخيار ان شاء عذبه وانشاء غفر له » والله أعلم،

 (مسألة ) و ى عن النبي صلى الله عليه وسلمأنه قال: « تدخل فقرا. أمنى الجنة قبل أغنيا مما بنصف يوم » فهل هذا يطلق على الفقدير الذي قدجم بين العلم والعمل؟ أم الفقير الذي قد منم الدنيا ولا حظ له فيها فيكو ن دخو له الجنة جبراً لقلبه يومالقيامة حيث يتمنى شيئًا لا يقدر عليه ? وانأطلق على الفقير الذي قد جمع بين العلم والعمل فذلك هو الننى الأكبر ، و ما هو الننى والفقير الذى و ر د فيهم 🗫

 (أجاب) رضى الله عنه، يدخل ف هذا الفقير الذي لا يملك شيئاً و المسكين الذي يملك شيئًا و لكن لأيملك تمام كفايته إذا كانو امؤ منين غير مر تكبين شيئًامن الكبائر ولا مصرين علىشىء من الصغائر و يشترط ف ذلك أن يكونا صابرين على الفقر والمسكنة راضيين بهما و الله أعلم ه

\*(مسألة) \* قوله صلى الله عليه وسلم: «خير القرون الذي أنا فيه ثم الذين يلونهم» الحديث: ما الفرق بين هذا و بين قوله صلى الله على تقدير محته ? «أمتى كالفيث لا يدرى أوله خير أم آخره»: ومامعنى قوله صلى الله عليه وسلم «للصائم فرحتان؟ فرحة عند إفطاره و فرحة عند لقاءر به » فالفرحة التي عند افطاره ماهى ? كونه يفرح بالا كل والشرب أو فرحه كو نه حصلت له عبادة هذا اليوم \*

(أجاب) رضى الله عنه أما الحديث الأولان فلا تناقض بينهما لأن آخر الامة فى الحديث الثانى المضطرب عبارة عن المهدى و عيسى ابن مريم صلى الله عليه وسلم و من معهما، و أما فرحة الصائم عند فطره فجائز حملها على الأمرين فرحة النفس عايتناول ولا محذور فيها. و فرحة بتهام العبادة الفاضلة له : و الله أعلم النفس عايتناول ولا محذور فيها. و فرحة بتهام العبادة الفاضلة له : و الله أعلم العبادة الفاضلة له .

ه (مسألة )؛ قوله صلى الله عليه و سلم «انها من الطو افين عليكم» على ماذا الحمل؟ وهوأنى نمقله عن الصبيان الصفار من الأولاد الذين لا يمكنهم التحر ز منهم كمالا يمكن في الطو افات للملة ولوانتفت النجاسة منهم في محل المفو عنها في مثله منها؛

و أُجَابِ وَمَى الله عنه الطوافون الخدم والطوافات الخادمات وأفواه الاطفال التي تغلب نجاستهافالظاهر انها كافواه السنانير فىالعفو والله أعلم ،

ومسألة وعبد الله بن مسعود رضى الله عنه حدثنا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه حدثنا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو السادق المصدوق «انأحدكم يجمع خلقه فى بطن أمه أر بعين يوما ثم يكون علقة مثل ذلك ثم يكون علقه الملك »وذكرنا فى الحديث وفى الحديث الذى انفرد به مسلم باخراجه من حديث أبى سر يحة حذيفة بن أسيد النفارى انه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول «إذا من بالنطفة ثنتان وأر بعون ليلة بعث الله الما ملكا فصورها » وذكرنا فى الحديث الثانى تصريح بان اللك يمث بعد أر بعين الملك بعد ما قد وعشر بن ليلة وفى الحديث الثانى تصريح بان الملك يمث بعد أر بعين الملة فكيف الجمع بين هذين الحديث الثانى تصريح بان الملك يمث بعد أر بعين ليلة فكيف الجمع بين هذين الحديث الثانى تصريح بان الملك يمث بعد أر بعين ليلة فكيف الجمع بين هذين الحديث الثانى تصريح بان الملك يمث بعد أر بعين

وأجاب كارضى الله عنه حديث حذيفة بن أسيد هذا لم يخرجه البخارى فى كتابه ولمل ذلك لكونه لم يجده ملتثما مع حديث ابن مسعود رضى الله عنهما ووجد حديث

ابن مسمود أقوى وأصح فار تاب بحديث حذيفة الذي مداره على أني الطفيسل عاص ابن واثلة عنه فاعرض عنــه فاما مسلم فانه خرج الحديثين مماً في كتابه فاحوجنا إلى تطلب وجه يلتُّمان به ولا يتنافرانوقد وجدناه ولله الحد الأتم ، فاقول : الملك يرسل غير مرة الى الرحم يرسل مرة عقيب الأربعين الأولى بدلالة حديث حذيفة بن أسيد بألفاظه في رواياته المتمددة فيكتب أجله ورزقه وعمله وحاله في السمادة والشقاوة وغير ذلك و رسل مرة أخرى عقيب الأربسين الثالثة فينفخ فيسه الروح بدلالة حديث ان مسمودوغيره ثم أنه يشكل وراء هذا من حديث حديفة في قوله في بمضر وأياته عند ذكر ارسال الملك عقيب الأربين الأولى «فصورها وخلق سمعها و بصرها وجلدها ولحما وعظامها ثم قال يارب أذكر أمأشي أفيقضي ربك مايشاء ويكتب، ، الى آخره ومن الملوم أن هذا التصوير لا يكون في الأربيين الثانية فانه يكون فيها علقة وأنما يكون هذا التصوير قريبًا من نفخ الروح وهكذا روينا ذلك مصرحًا به في بمض روايات حديث حذيفة عارج الصحيح وسبيل الجواب عن هذا الاشكال أن يحمل قوله «فصو رها» على معنى فصورها قولا وكتبا لافعلا أىفذكر تصويرها وكتب ذلك ، والدليل على صحة هذا ان جعلها ذكرا أو أثني يكون مع التصوير المذكور وقد قال في جعلها ذكرا أو أثنى فيقضى ربك ماشاء و يكتب الملك إلى آخره ويشكل أيضا من حديث ابن مسعود ان البخارى رواء بهذا اللفظ وهو أن خلق أحدكم يجمع في بطن أمه أر بدين يوماً أو أر بمين ليلة ثم يكون علقة مثله ثم يكون مضغة مثله ثم يست اليه الملك فيؤذن بار بم كلات فيكتب رزقه وأجله وعمله وشقىأو سعيد ثم ينفخ فيه الروح ثم يبعث اليهالملك بحرف ثم يقتضي أخير كتب الملك الأمورالار بعة الىمابعد الأربعين الثالثة \* وحديث حذيفة بن أسيد قاض بتقديم كتباللك لذلك عقيبالار بمين الاولى وسبيل الخروج عن اشكالذلكأن يجعل قوله «ثم يبعث اليه الملك فيؤذن فيكتب» معطوفا على قوله «يجمم فى بطن أمه أر بمين يوما » متملقا بهذا لا بالذى يليه قبله وهوقوله ثم يكون مِسْمَةُمثله ويكون قوله «ثم يكون علقة مثله ثم يكون مضفة مثله» اعتراضاً وقع بين المعلوف والمعلوف عليه والاعتراض بأمثال ذلك في كتاب الله تمالى وكلام العرب غير قليل من ذلك قوله سبحانه وتعالى ( فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون وله الحد ف السموات

والأرض وعشيا وحين تظهرون) فقوله (وعشياً) ليس متملقا بالذي يايه وهو قوله (وله الحد في السموات والارض) ومعطوفا عايه بل متملقا عا سبق من قوله (وحين تصبحون) وقوله (وله الحدف السموات والارض) اعتراض بينهما اذا عرفت هذا فقوله «ثم ينفغ فيه الروح» متصل بقوله «ثم يكون مصنة منله» لأنه في شبه التأخير لما ذكرناه فافهم ذلك واعرفه وارعه فانه مشكل عويص جداً ولاأحد نماه قدتقدم مجله وقد أوضحته إيضاحا ينشر صسدر الفاهم الآهل والله سبحانه المحمود حقاء وكان الحافظ عياض بن موسى القاضى من المنار بة قد تعرض لذلك مقتصراً على رواية مسلم لحديث ابن مسعود وذلك فيها بحرف الواو لا بحرف ثم ولفظها «ثم يرسل الملك فينفخ فيه الروح ويؤمر، بأربع كلات بكتب رزقه» الى آخره وأجاب بان الواو لا تقتضى ترتيبا وهذا الذى أتى به سهل لا يتأتى مثله في رواية البخارى التى هدانا الله الكريم لشرح ممناها ولله الحد كا هوهو أعلم هم في مسألة كي قوله عليه السلام «التائب من الذنب كمن لاذنب له» هل خرج في الصحيحين أم لا في وهل يصير في عقيب التو به كمن لاذنب له ليحكم القاضى برشده في ترويج ابنته أو موليته في أم لا بد من اصلاح العمل بعد التوبة إلى مدة معلومة فوكف حكم الله في ذلك فيه و

والتاثب يلتحق عند بعض أصحابنا بالمستور من غير توقف على اصلاح العمل فى المدة والتاثب يلتحق عند بعض أصحابنا بالمستور من غير توقف على اصلاح العمل فى المدة المعلومة ولا بأس بالعمل بهذاوالمستور يلى النرويج ولا يخرج على الخلاف فى الفاسق و مسألة كى رجلان تشاجرا فى قوله صلى الله عليه وسلم «ينزل ربكم فى كل ليلة الى ساء الدنيا» الحديث بتامه فقال أحدها للا خرالحديث يتأول وقال الآخر بل هو كا جاء ليس فيه تأويل بل ينزل وكذا فى جميع الصفات والآيات والأخبار ، وكل واحديدى المسحة فى قوله ،

﴿ أَجَابِ ﴾ رضى الله عنه الذي عليه الصالحون من السلف والخلف رضى الله عنهم الاقتصار فى ذلك جميعه على الأيمان الحق بهاوالاعراض عن الخوض ف ممانيها مع اعتقاد التقديس المطلق و إنه ليس معناها مانفهم من ثلهاف حق المخلوق والله أعلم \*

و مسألة ك ف معنى قوله صلى الله عليه وسلم فى الحديث الذى ير ويه أبو هريرة رضى الله عنه وهو يرة الفطرة الاسلام أوالفطرة الله عنه والاختراع على الخلق والاجداع والاختراع على الحلق والاجداع والاختراع على المنابع المنابع والاختراع على المنابع والاختراع على المنابع والاختراع على المنابع والاختراع على المنابع والمنابع والاختراع على المنابع والمنابع والمنا

ه (أجاب) و رضى الله عنه معناه والله أعلم انه يولد غير متلبس بحقيقة الكفر فانه بالاعتقاد ولاوجود له قطماً فأبواه يهودانه قبل البلوغ من حيث الا حكام تبعاً و بعد البلوغ بتقليده إيام في حقيقة الكفرمباشرة منه وملاءسة منه الكفر، وأما ماورد من أن الشق من شق في بطن أمه فلرادبه - أن يكتب الملك عليه - اخبار عما يوجد منه اذا باشرال كفر، وفي قوله «الله أعلم عما كانواعاملين» إشمار بأنه قد يكتب عليه الشقاء و يحكم باشرال كفر، وفي قوله الله أمالي منه من أنه لو أحياه الله الى حين يستقل بالاعمان والكفر لاختار الكفر وكفر كما جاءت الرواية بذلك مصرحا به في بعض الا حديث في في الجنة في خرج من ذلك انا لانستازم الحكم بأن من مات من أطفال المشركين فهو في الجنة وكذا في أشباههم من الجانين والله أعلم ه

ه ( مسألة ) في معنى قراءة النبي سلى الله عليه وسلم على أبي (لمبكن الذين كفروا) بأمرالله تمالى ما المراد بذلك بوماوجه تخصيص هذه السورة بالذكر بوما الحكمة في ذلك به

\*(أجاب) وضى الله عنه فى ذلك فوائد منها كونه سن بذلك عرض القرآن على من يحفظه و يعرف كما هو المعروف من قراءة القرآن على المقرى، ومنها انابياً كان موثوقا به فى الأخذ والاداء عنه صلى الله عليه وسلم ففعل ذلك ليؤدى عنه وفيه حض له على التصدير لقراءة القرآن عليه فكان رضى الله عنه يعده صلى الله عليه وسلم رأساً ، وأما تخصيص هذه السورة فمن المنى فيه أنها مع وجازتها جامعة لاصول وقواعد ومهام عظيمة وكان الوقت يقتضى ترك التعلويل والله أعلم \*

( مسألة ) قول النبي صلى الله عليه وسلم «المنتقوم الساعة حتى تخرج نار من قمر عدن تسوق الناس الى الحشر » فهل يكون هذا السوق قبل موت الخلق أو بعد خروجهم من الا عدات ? ...

( أجاب ) ورضى الله عنه بل قبل موت الخلائق وقوله «لا تقوم الساعة» شاهد
 بذلك والله أعلم \*

(م ٣- فتاوى ابن الصلاح)

\* (مسألة ) \* فيا روى عنه صلى الله عليه وسلم انه قال: «لعن الله من أكرم غنيا لغناه وأهان فقيراً لفقره » وعنه صلى الله عليه وسلم انه قال : «لعن الله من أكرم بالغنى وأهان بالفقر » هل يدخل تحت هذا اللمن شيخ يزار بحيه الفقير والغنى وابناء الدولة وهو من ذوى الولايات والتسلط فيتكاف لابناء الدنيا و يحضر للفقير ما يتيسر أملا ? \*

\* ( أجاب )\* رضى الله عنه اما أولا فان هذين الحديثين لا نمرفهما من جهة تصح تقوم بها الحجة ، وقد أخرج أبوشجاع شيرويه الهمذاني صاحب الفردوس فيــه من حديث أبى ذر النفارى رضى الله عنه انه صلى الله عليه وسلم قال «لعن الله فقيراً تواضع لغنى من أجل ماله من فعل ذلك منهم فقدذهب الثادينه» لكن ليس ذلك اليقع عليه الاعتماد فان صاحب الفردوس جم فيه بين الصحيح والسقيم و بلغ به الانحلال الى أن أخرج أشياء من الموضوع، و يداني هذا الحديث في معناه مار ويمن أنه «من تضمضع لغنى ذهب ثلثادينه» وأخبرت عن ألى الفتوح الشادياخي وغيره قالوا حدثنا الاســـتاذ أبو القاسم القشيرى قالسممت الاستاذ أبا على الدقاق يقول في الخبر «من تواضع لنني لا على الله المناه والمناه على الله المن المن المن الله والمنان ونفسه فاذا تواضع لغني بنقسه ولسانه ذهب ثلثادينه فان اعتقدفضله بقلبه كاتواضع له بلسانه ذهبدينه كله هذا كلامه، ثم إنا نسلمان هذه الأحاديث وإن لم تثبت من حيث الرواية فما تقتمنيه من ذم اكرام المنى لنناه و إهانة الفقير لفقره ثابت صحيح وذلك أن لمينته فاعله الىفظاعة اللمن وذهاب ثلثى الدين فهو منكر قبيح على الجملة فانفيه تمظيم الدنيا التيهي عجمع الآفات وأما لخبائث ويستلزم ذلك منضمف قوى التقوى أمراًعظيما لكنها لاتتناول من أكرم النني مطلقاً بلمن أكرم الغني لأجل غناه اي كان الباعث له على إكرامه ماعنده من الدنيا واستعظام مااتصف ممن النني فلايدخل في ذلك من أكرم النني لمني آخر لا يذمه الشرعو يأباه بأن يقصد به حفظ قلب الغني بأنه ان لم يفعل تأذى او ترغيبه في اكرام الانسياف او يريد به دفع شره ومسيانة نفسه و إياه عن محذور غيبته او توطئته لما يريد ال يأمر . به من الخير فهذا و ما أشبهه من القياصد الصحيحة اذا اقترن بفعل ذلك فهو حسن غير مذموم والفاعلله بنية التقرب مأجور غير مأزور وتكلف هذا المذكور لابناء الدنيا اذا كان لشيء من هذه القاصد الستقيمة فليس من اكر ام الفني لغساه في شيء وكذلك اقتصار . في حق الفقير على اختصار ماتيسر اذا كان لـكون ذلك

يكنى الفقير و يرضيه من غير أن يقترن به استحقار منه بالفقير و فقره ليس من أهانة الفقير لفقره بسبيل وقداخرج أو داو دصاحب السنن فيه عن ميمون بن أبى شبيب «انعائشة رضى الله عنها مر بها سائل فاعطته كسرة و مربها رجل عليه ثياب وهيئة فاقمدته فأكل فقيل لها فى ذلك فقالت: امر فا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نزل الناس مناز لم »فهذا الحديث اصل فى هذا الذي نحن بصدده فليصحح المتحن بأناك مقاصده فياياتى منه ومن غيره و يتدبر ففى صمتها سحة اعماله و فى فسادها فسادها و الله الكريم المسؤل توفيقنا و إياه لما يجه و يرضاه و من يحب والمسلمين آمين آمين آمين وصلى الله على سيدنا عمد و آله أجمين \*

\* (مسألة ) \* روى عن النبي صلى الله عليه و سلم «ان رجلا من اهل الصفة مات فوجه معه دينار ان فقال النبي صلى الله عليه و سلم كيتان » فما السر في ذلك و ما المعنى فيه مع ان الدينار ين لاحق فيهما لله تمالى ? \*

\* ( اجاب )\* رضى الله عنه من الأسباب فى ذلك انه رحمه الله اظهر الفقر وقمد مع الفقر ا• اهل الصفة الذين لايملكون ديناراً ولا درها و لم يخرج ديناريه على نفسه ورفقائه و الله اعلم \*

\* (مسألة ) \* سأل سائل الشيخ رحمالله تمالى وقال ذكرت فى كتابك الذى صنفته فى علوم الحديث فوائد جمة إلا أن فى أوله أو قالوا فى حديث انه غير صحيح فليس ذلك قطماً بأنه كذب فى نفس الأمر إذ قديكون صدقاً فى نفس الأمر واعما المراد به انه لم يصح إسناده على الشرط المذكور والله أعلم ، وقد رأيناقد ذكر عن الأثمة انهم قالوا فى الحديث حديث إسناده صحيح ومتنه غير صحيح أو إسمناده غير صحيح ومتنه صحيح أو إسمناده عمول ومتنه مجمول أو إسناده صحيح ومتنه صحيح أو إسمناده ضعيف ومتنه ضعيف ومتنه ضعيف ومنه من وضعه فهذا يدل بأنه فى نفس الأمر غير صحيح فان رأى أن يذكر فى شرح هذا ما يشنى به فهذا يدل بأنه فى نفس الأمر غير صحيح فان رأى أن يذكر فى شرح هذا ما يشنى به فلا الطالب فعل ذلك \*

ه ( أجاب )؛ رضى الله عنه الذي يرد من هذا على ذلك قولهم إسناده صحيح ومتنه غير صحيح وجوابه ان ف كلامي احترازاً عنه وذلك ف قولى انه لم يصح إسناده على الشرط المذكور لان من الشرط المذكور أن لا يكون شاذاً ولا ممللا والذي أورد يموه لا بد أن يكون في إسناده شذوذ وعلة تمله ولأجل ذلك لا يصح به المن فان أملق عليه انه اسناد صحيح فلا بالتفسير الذي ذكر يموه بل بمني أن رجال إسناده عدول ثقات هذا فحسبوما بعد هذا لا يمسماذكرته الا تولم في بعض الا عديث انه موضوع والجواب انه ليس في السكلام الذي ذكرته انكار لذلك وأنما فيه انه لا يستفاد ولا يفهم من قولم هذا الحديث غير صحيح اكثر من أنه لم يصح له اسناد على الشرط المذكور وهذا كذلك لان هذا السكلام لا يظهر من معناه انه كذب في نفس الامر احتجنا الى زيادة لفظ مثل ان يقول هو موضوع أوكذب او نحو ذلك والله اعلم ، تقول لم يصح اسناده عام اى لم يصح له اسنادما والله اعلم هم الله المنادما والله اعلم هم الكرة الكلام لا الله المنادما والله اعلم هم الكرة المنادما والله اعلم هم الله المنادما والله اعلم هم الكرة المنادما والله اعلم المنادما والله والله والله المنادما والله و

مسألة كه ف رجل يقرأ الحديث على المحدث ويقول فكل حديث و بالاستاد حدثنا فلان عن فلان ولايقول قالحدثنا فهل يصح هذا الساع أملا ?

﴿ أَجَابِ ﴾ رضى الله عنه هذا خطأ من فاعله ، واما بطلان الساع به ففيه حتمال والأظهرانه لايبطل من حيث الحدف القول اختصارا مع كونه مقدراً فكثير من كتاب الله تمالى وغيره والله أعلم ه

وسالة € روى ان النبي صلى الله عليه وسلم مات ودرعه مرهونة عند يهودى على صاع من شعير أوصاعين وانه صلى الله عليه وسلم مات وله حصون وارض فهل هذه الاحاديث صحاح وانه صلى الله عليه وسلم مات وهو فقير اينوا لنا أدلة موته على الفقر والكابات التي علمها النبي صلى الله عليه وسلم للفقراء ففضلوا على الاغنياء بتلك الكابات وغيرها من الأحاديث الصحيحة، والذي ذهب من العلماء الى ان الفقير الصابر أعلى من النبي الشاكر، نهومن العلماء الهاساء المناه المناه النبي السلماء الهاساء المناه المناه النبي السام المناه المناه النبي النبي السام المناه النبي النبي النبي المناه النبي المناه المن

واجاب ورضى الله عنه روى البخارى في صيحه باسناده عن عائشة رضى الله عنهاقالت توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم ودرعه مرهونة عند يهودى بثلاثين صاعا من شعير وكان له مما افاء الله تبارك وتعالى ارض بخير وفدك وغيرها وكانت معدة نوائبه ولم تو رث منه لقوله صلى الله عليه وسلم «انا لانورث ماثركناه صدقة» وكل هذا صيحلانناقض فيه والفقرصفته اللازمة عندموته وقبل ذلك صلى الله عليه وسلم ولايقدح فيه ما كان في ملكه من اعداده لمصالح المسلمين واخراجهما يحصل عندحصوله عوحديث

ابى هريرة رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم «يدخل الفقراء الجنة قبل الاغنياء بخمسائة عام» حديث ثابت ، وحديث ابي هريرة رضى الله عنه ايضاً عن رسول الله صلى الله عليه وسلم «أن فقراء المهاجرين اتوه فقالوا ذهب أهل الدثور بالدرجات العلى والنعيم المقيم فقال وما ذاك قالوا يصلون كما نصلى و يصومون كما نصوم و يتصدقون ولا نتصدق و يعتقون ولا نمتق فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ألا أعلم كم شيئا تدركون به من سبقه كم وتسبقون به من بسدكم ولا يكون أحد أفضل منكم إلا من صنع مثل ماصنعتم قوالوا بلى قال تسبحون وتكبرون وتحمدون دبركل صلاة ثلاثا وثلاثين مرة فرجع فقدراء المهاجرين إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا عسم اخواننا أهل الأموال مافعلنا فعملوا مثله فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك فضل الله يؤتيه من يشاه هذا لفظ الحديث في صيح مسلم، وأخبر في بمض الاشياخ خراسان قال ثنا أبو الفتو عبد الوهاب بن شاه الصوف قال أخبرنا الاستاذ أبوالقاسم القشيرى قال سممت أباعلى الدقاق يقول تكلم الناس في الفقر والنني أيهما أفضل وعندى أن الأفضل أن يمطى الوجل كفايته ثم يصان فيه والله أعلم ه

ومسألة عليه صوم رجب كله هـل على صائمه إثم أم له أجر أوف حديث عن النبي سلى الله عليه وسلم ير و به ابن دحية الذي كان بمصر انه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «انجهنم لتسعر من الحول إلى الحول لصوام رجب» هل صحفات أم لا أ به وأجاب وضى الله عنه لا إثم عليه في ذلك ولم يؤثمه بذلك أحد من علما الأمة فيا نعلمه بل قال بعض حفاظ الحديث لم يثبت في فضل صوم رجب حديث أي فضل خاص وهذا لا يوجب زهدا في صومه مما ورد في فضل الصوم مطلقا ، والحديث الوارد في كتاب السنن لأبي داود وغيره في صوم الأشهر الحر م كافي في الترغيب في صومه مها ما الحديث في الترغيب في صومه ما المحديث في تسمير جهنم لي موامه فنير صحيح ولا تحل وايته والله أعلم ه

ومسألة كاذا أخبرالنبى صلى الله عليه وسلم عن أقوام انهم من أهل الجنة وهمؤ منون مصدقون بخبره صلى الله عليه وسلم فهل يأمنون المكر لما أخبرهم به من أنهم من أهل الجنة ? وسمعنا عن عمر رضى الله عنه انه قال لا آمن مكره و رجلى الواحدة فى الحنة والأخرى برا فهل هذا عن عمر صبيح أم لا ؟ والأخرى برا فهل هذا عن عمر صبيح أم لا ؟ والمنافق عن المنافق عمر صبيح أم لا ؟ والمنافق عن المنافق عن عمر صبيح أم لا إله المنافق عن المنافق عن عمر صبيح أم لا إله المنافق عن المنافق المنافق

و أجاب و رضى الله عنه هذا القول بمينه عن عمر رضى الله عنه لسنا نصححه بل أصل كونه لم يأمن مكرالله وانه كان شديدما بين يديه ثابت عنه وذلك له وجوه ، أحدها انه كان يرى جواز النسخ فى مشل ذلك ، وانه روى عنه انه كان يدعو الاهم ان كنت كتبتنى شقياً فامح ذلك واكتبنى سعيداً أو ماممناه، هذا ، و الثانى انه وأمثاله ان أمنوا بكونهم من أهل الجنة فلا يأمنون أهوالا تصيبهم قبل دخول الجنة ، الثالث وان كانوا لا يجو زون النسخ فى مثل ذلك فقد يجو زون أن يكون ذلك مشر وطاً بشرط ولا يوجد منهم وخفى عليهم ذلك الشرط عافانا الله تمالى ه

و مسألة ﴾ أول من يدخل الجنة ان قالوا هم الأنبياء مسلوات الله عليهم وسلامه فيدخل كل نبيمع أمته أوالأنبياء كالهم يدخلون الجنة قبل ابمعم،

﴿ أَجَابِ ﴾ رضى الله عنه نبينا صلى الله عليه وسلم يدخل الجنة قبل الجميع والظاهر الله الله عنه الله عن

و مسألة ﴾ عيسى ابن مريم صلى الله عليه وسلم وعلى نبينا وعلى النبيين وآلهم رأى رجلا يسرق فقال أسرقت ? فقال كلا والذى لا إله إلاهر قال آمنت بالله وكذبت عينى، وحديث آخر ان بعض الناس أذنب ذنبا فسئل عنه فقال والله الذى لا إله إلاهو ما فغلته أوكما قال فقال صلى الله عليه وسلم غفر الله لك ذنبك بصدقك فى قولك لا إله إلا الله هو أجاب كه رضى الله عنه كا نه صلى الله عليه و سلم لما وجدالسارق ربه تمالى غرته الهية والمغلمة حتى أنسته ما استيقنه حالة الابصار و بقى فى صورة من يرى الشىء من بعد ولا يتحققه فاذا نو زع فيه كذب رؤيته وأما الحديث الآخر فغيه إشارة الى أن حسه الصادق فى التوحيد كفر المعصية والله أعلم ه

ومسألة ﴾ الخبر الذي لايتطرق اليه النسخ وألخبر الذي يدخله الأمر فيتطرق اليه النسخ ماهو وماالفرق بين الخبرين ، ?

و أجاب كه رضى الله عنه من أمثلة الخبر الذى لا يدخله النسخ قوله تسالى (إن الأبرار لنى نميم وان الفجار لفى جحيم) ومن أمثلة الخبر المشتمل على الأمر قوله صلى الله عليه وسلم «توضؤا ممامست النار» ومن أمثلة ما لا يدخله النسخ في الخبر في خبر رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله «شفاعتى لأهل الكبائر من أمتى » والفرق ان مافيه الأمر تكليف

فلا يمتنع إسقاطه بالنسخ بخلاف الخبر المحض فان النسخ فيـــه الخلف فيكون ذلك وقع كذباً والله أعلم ه

ومسألة كف الفقيرالصابر والغنى الشاكرأيهما أعلى ? يينوا ذلك لتحصل معرفتهما والذي لايجبعليه التكسب ببيان دليله وماهو؟

- واياه نختار حديث دخول الفقراء الجنة قبل الأغنياء بخد مائة عام ، وممايعتج به ف فضل الفقير الصابر واياه نختار حديث دخول الفقراء الجنة قبل الأغنياء بخد مائة عام ، وممايعتج به ف فضل النبي الشاكر قوله صلى الله عليه وسلم «فذلك فضل الله يؤتيه من يشاء» وحديث الذكر الذي علمه النبي صلى الله عليه وسلم الفقراء فلما بلغ ذلك الأغنياء شاركوهم فيه ومن قال لا يجب عليه التحصيل التكسب فدليله انه الآن غير واجد وليس عليه واجب من ذلك فلا يجب عليه التحصيل التجب عليه النفقة كما لا يجب عليه تحصيل المال لتجب عليه الزكاة والله أعلم التحب عليه النفقة كما لا يجب عليه تحصيل المال لتجب عليه الزكاة والله أعلم التحب عليه النفقة كما لا يجب عليه تحصيل المال لتجب عليه الزكاة والله أعلم التحب عليه النفقة كما لا يجب عليه تحصيل المال التحب عليه النفقة كما لا يجب عليه تحصيل المال التحب عليه النفقة كما لا يجب عليه تحصيل المال التحب عليه النفقة كما لا يجب عليه تحصيل المال التحب عليه النفقة كما لا يجب عليه تحصيل المالة والله المالة والله المالة المالة المالة المالة والله المالة المالة والله المالة المالة والله المالة والله المالة المالة والله المالة المالة
- و مسألة و مسألة و مسالة الله على الله على الله على وسلم على كل قدم نبى من الأنبياء عليم السلام ولى من أولياء الله تمالى الوسممنا أن القطب على قدم رسول الله مسلى الله عليه وسلم وسلم ان فى الأرض سبمة أوتادوا بدال و نقباء و نجباء و كل مات رجل أقام الله عز وجل عوضه رجلا ولا تزال الوراثة دائمة فى علم الباطن وفى علم الظاهر الى قيام الساعة الأمر على ماذكر أملا ؟ \*
- و أجاب كو رضى الله عنه لا يبت هذا الحديث وأما الابدال فأقوى مار و يناه فيهم قول على رضى الله عنه لا يبت هذا الحديث وأما الابدال فيهم تول على رضى الله عنه انه بالشام تكون الابدال وأيضاً ماشابههم كالمجمع عليه من علماء السلمين وصلحاتهم عوأما الأوتاد والنجباء والنقباء فقد ذكرهم بعض مشايخ الطريقة ولا يثبت ذلك ولا تزال طائفة من الأمة ظاهرة على الحق الى أن تقوم الساعة وهم العلماء ه
- ومسألة كه هل ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم فعلماء الباطن الذين اقامهم الله تمالى لتر بية ار باب الأحول والمقامات الشريفة وليوصلوا المريد الى الله تمالى بقوتهم التي أعطاهم الله تمالى و بدعوتهم الجابة كالجنيد وامثاله من ائمة الطريق المكاشفين الذين لهم الكشف المصون الموافق للشريمة المطهرة هل يجب عليهم ان يشهروا انفسهم بذلك و يتصدوا بالقمود للخلق كايجب على علماء الشريمة التصدى والقمود للخلق لفوائد المسلمين منهم ام لا ? والخضر عليه السلام هل و رد انه حى الى الوقت الملوم ? وهل هو ولى او نبى ام لا ?

وفالشر يمة كفاية فيما يرجع الحارشاد الخلق ، وأما الخضرصلى الله عليمه وسلم فهو وفالشر يمة كفاية فيما يرجع الحارشاد الخلق ، وأما الخضرصلى الله عليمه وسلم فهو من الآحياء عند جماهير الخاصة من العلماء والصالحين والعامة معهم فىذلك وأنما شذ بانكار ذلك بمض أهل الحديث وهو صلى الله عليه وعلى نبينا والنبيين. وآل كلوسلم في واختلفوا فى كونه مرسلا والله اعلم ه

ومسألة في في الابوة هل يجوز ان يطلق فالكتاب العزيز والحديث الصحيح الأب من غير صلب وايش الفرق بين أدم أبى البشر وبين ابراهيم الخليل صلى الله عليها وعلى نبينا والنبيين وآل كل وسلم أب فادم ابو البشر وابراهيم ابو الايمان أولمعنى آخر? ونرى، شايخ العلريةة يسمونهم أبا المريدين فيجب بيان هذا من الكتاب العزيز والحديث الصحيح وايما أعلى الأب او الأخ اوالصاحب? نرى الصحابة رضى الله عنهم كانوا اخوة رسول الله صلى الله عليه وسلم من حيث الاسلام والايمان وتراهم خصوا باسم الصاحب بينوا لناهذا رزقكم الجنة . ه

واسميل) واسميل من اعمامه لامن آبائه وقالسبحابه وتمالى (ورفع ابو يه على العرش) واسميل) واسميل من اعمامه لامن آبائه وقالسبحابه وتمالى (ورفع ابو يه على العرش) وامه قد كان تقدم وفاتها قالو او الراد خالته فني هذا استمال الابوين من غير ولادة حقيقة وهو بجاز صحيح في اللسان العربى واجراء ذلك فى النبى صلى الله عليه وسلم والمالم والشيخ والمريدسائغ من حيث الله وألم فقد قال سبحانه وتمالى (ما كان عمد أبا أحد من رجالكم) وفي الحديث الثابت عنه صلى الله عليه وسلم ها اعاانالكم بمنزلة الواله أعلم مفذه بيمن علمائنا الى أنه لا يقبل فيه صلى الله عليه وسلم انه أبو المؤمنين وان كان يقال في از واجه أمهات المؤمنين ، وحجته ماذ كرت فعلى هذا فيقال هو مثل الأب او كالأب او بمسئزلة أبينا ولا يقال هو ابونا او والدنا ومن علمائنا من جوز ، واطلق هذا ايضا وفي ذلك للمحق بجال بحث يطول والا حوط التو دع والتحرذ عن واطلق هذا ايضا وفي ذلك للمحق بجال بحث يطول والا حوط التو دع والتحرذ عن ذلك ، واما الا خ والما حب فكل واحدمنهما أخص من الآخر وأعم فاخ ليس بصاحب في واما في حق الصحابة رضى الله وصاحب ليس باخ واذا قابلت بينهما فالاخ اعلى \* واما في حق الصحابة رضى الله عنهم فا عا اختير لفظ الصحة لانها خصيصة لمم وأخوة الاسلام شاملة لم و لنيره ، وايضا

' - البقرة ١٣٢

۲ ـ يوسف ۱۰۰

٣ ـ الأحزاب ٤٠

فلفظ الصحابة يشعر بالأمرين اخوة الدين والصحبة لانه لايطلق ذلك فى العرف على الكافر وان صاحبه صلى الله عليه وسلمدة والله أعلم \*

ومسألة كه شخص قال من سب الصحابة رضى الله عنهم لاينفرله وان تابواحتج بالحديث الذى وى «سب صحابتى ذنبلا ينفر » وقال قال لى الشيخ عندى لا يتوب الله عليه فقال لا يتوب الله عليه فهل يتوب الله عليه الملائد

\*(اجاب)\* رضىالله عنه اخطأ هذا القائل \_ فى قوله وفى احتجاجه \_ خطأفاحشا، أُماخطُوه في قوله فانه نني منفرة الله تمالي لهذا المذنب منغيرتو بتـــه ومم التو بة وهو نخطئ مبتدع فاخطأ وابتدع فالموضعين امااذالميتب فلأن السب ذنب دوزالشرك وكل ذنبدون الشرك فيجوزأن ينفرالله تعالى لفاعله وان لميتب إمامنه سبحانه ابتداءأو بشفاعة وغيرها ومن قال فيشيء من الذنوب التيهي دون الشرك ان الله تمالي لا ينفر لفاعله فقد تقول على الله بذلك وتعرض لمقابه وامااذا تابفانه ليسشى من الذنوب لاتو بة منها وايس هذا باعظم من الشرك ثم لا يقال الشرك لا توبة منه فان اسلام الكافر حاصله التوبة من الشرك واجمت الأمة علىانالله تعمالى لميجعل فيماخلق ذنبالاتو بة منه اصلاونصوص الكتاب والسنة متظاهرة على ذلك غيرانه ينبغي انيملم انالتوبة من ذنب السبلا يكني فيهاتو بة السباب فيما بينه و بين الله تمالى فانسب الصحابة رضى الله عنهم ظلم لهم والتو بة من مظالم العباد طريقهاالبراءةاليهم باحلالهم أوغيره وذلك متمذر فيمن ماتومع هذافطريق الخلاص غير منسد على التواب منسب الصحابة من وجوه: احدها الاستنفار لَهُم والدَّعاء لهم بالرحمة والرضوان لاسما في اعقاب الصلوات ،الثاني أن يكثر من الأعمال الصالحة حتى يقع بعض حسناته عوضا عن هذه المظلمة و يفضل له مايسمد به انشاء الله تمالى،الثالثأن يلجأ الى الله تمالى فأن يضمن عنه تبماته و يرضى عنه من فضله من ظلمه بالسب وغيره فهو سبحانه و تعالى جدير باجابة دعائه وهــذه الوجوه لها أصول مروية :منها حديث حذيفة أنه شكى الى رسول الله مسلى الله عليه وسلم ذرب لسانه على أهله فقال عاجلا «أين انت عن الاستغفار »?أخرجه النسائي وغيره،وحديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه المخرج في الصحيح فالشخصالذىقتل مائة نفس ثم تاب وعاجله الموت بين القريتين فليطب هذا (م ع - فتاوى ابن الصلاح)

التائب نفساً فان الرحة واسعة فقد جمل الاستففار والتوبة في هذين الحديثين نخلساً من مظالم العباد وهو خارج على أحد الوجره المذكورة هوأما خطأ هذا الرجل ف حجته فغى موضعين أيضاً أحدها أن الحديث الذي ذكره من أحاديث العوام التي لا أصل لها يعرف والثاني (أنه احتج بالشيخ عندي) وهذا من العجائب عند أهل المعرفة فانه لا يخني على مسلم انه لا حجة في دين الله سبحانه وتعالى الافياجاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا سبيل الى معرفة ماجاء عنه صلى الله عليه وسلم الابنقل الثقات من اهل العلم والاخذ عنهم فن لم يكن من أهل ذلك كان جاهلاوان كان زاهدافان الزهد لا يجمله نبياً يوحى اليه والقلوب لا يتعرف منها احكام الدين وشرائم الاسلام ومن انتسب الى العلم الذي يزعم انه يطلمه على الصواب و يمنعه من الخطأ سألناه عن شيء من احكام القرآن المعلومة والسين الصحيحة واظهر فا بهذا اخلاله فانه لوكان كايزع لم يجهل ذلك وان جهل ذلك فهو بغيره اجهل فليتى الله و بهذا القائل ولا يقلد دينه من لاعلم له و نستغفر الله عجرى منه غفر الله له ولنا و لجيع السلمين هو يقلد دينه من لاعلم له و نستغفر الله عمل منه عفر الله له ولنا و لميا الملكن بهذا السلمين على السلمين العلم المورا المها و نستغفر الله العلم الله و نستغفر الله على العرب من العلم القرآن المالومة على السلمين على العلم القرآن المالومة على السلمين على المدينة من لاعلم له و نستغفر الله الهام القرآن المالومة والمهلمين على المدينة و السين المدينة و نستغفر الله الهام القرآن المدينة و المدينة و نستغفر الله العلم القرآن المدينة و المدينة و نستغفر الله المومة و المدينة و المدينة و المدينة و نستغفر الله المومة و المدينة و المدينة

\*(مسألة) \* رجل اغتاب رجلا مسلما وجاء اليه وقال له قد آغتبتك وقلت عنك كذاوكذا اجملني في حل فافعل بجمله في حل . هل هو مخطى ، بكونه لم يجمله في حل الذي اغتابه بقي عليه تبعة منه أم لا ?\*

\*(اجاب) ورضى الله عنه ليس عليه ان يجمله فى حلولكن حرم نفسه فائدة العفوومثو بة اسماف السائل والتبمة باقية على المغتاب و ينبغى أن يكثرمن ان يقول اللهم اغفرلى ولمن اغتبته ولمن ظلمته وقدروى فى حديث لاأعلم بقوى اسناده «كفارة الغيبة ان تستغفر لمن اغتبته » وان لم يثبت فله اصل والله أعلم \*

«(مسألة) في فن اغتاب هـل الاستغفار كفارة الغيية والحديث عنه صلى الله عليه وسلم كفارة الغيية ان تستغفر لن اغتبته) مع أن الحديث غير ثابت وان كان اسناده قو يافهل له اصل فى الكتاب المزيز و الحديث الصحيح أوهل يجوز اذا كانوا جماعة قدا جتمعوا على الخير وينهم الخمن الاخوان وطريقته طريقة درها يجتمع يعض الاخوان ويقول قد وجهنى اليك يقول للك حدثنى بما عندك ومراده بهذا أن يبصر ماعنده وما يكون ذلك وجهه الا كذب من عنده و يجى الى المشايخ يمتحنهم ويدخل عليهم بالكذب ويقول أنت شيخى ويقول للا خرأنت شيخى و بخرج من عندهم وينتابهم ويؤذيهم بلسانه فهل يجوز أن يحذر الناس والمشايخ والاخوان من هذا الرجل أله

\*(اجاب)\* رضى الله عنه الاستففار لمن اغتبته كفارة ذلك و الحديث وان لم نعرف له اسنادا يثبته فعناه يثبت بالكتاب والسنة المعتمدة أما الكتاب فقوله تعالى (ان الحسنات يذهبن السيئات) وان كان هذا تزل فى الصلوات فهو عام والعام لا يختص بالسبب وقد يين ذلك قوله صلى الله عليه وسلم لمعاذر ضى الله عنه «اتبع السيئة الحسنة تمجها» وأما السنة منها هذا ومنها حديث حذيفة أنه شكى الى رسول الله صلى الله عليه وسلم ذرب لسانه على أهله فقال له «اين أنت من الاستففار» أو ذرب الاسان على الفير اخوالفية ذان كلاها أو كلامنهما جنايات اللسان على الفير ، وأما التحذير من الرجل الموصوف فحسن بشرط أن يكون المقصود نصيحة المحذور وماهو من الاغراض الدينية الصحيحة من غير ان يشوبه غير ذلك مثل أن يتصد التفكه بعرضه أو التشفي منه ونحو هذا والشاعلية

\*(مسألة) \* هــل يجوز للانسان أن يقرأ القرآن ويهــديه لوالديه ولأقار به خاصة ولأموات المسلمين عامة أوهل يجوز القراءة من البعد والقرب ام على القبر خاصة أوهل يجوز للشخص أن يسمع كلام المظلوم على الظالم وهو أن يقول لاخيه أولصديقه ياخى ظلمنى وأخذ من عرضى وشتمنى ذلك الفاعــل الصانع و تكام ف حقه بما لا يحل فهل يجوزلى ماعه ام لا أبه

\* (اجاب) \* رضى الله عنه اما هذا القرآن فغيه خلاف بين الفقها والذى عليه على اكثر الناس تجويز ذلك وينبغى أن يقول اذا اراد ذلك اللهم أوسل ثواب قراءته لفلان ولمن يريد فيجمله دعا ولا يختلف فى ذلك القرب والبسد وأما ساع كلام المظلوم فى ظالمه فهوفرع على كلام المظلوم فاجاز المظلوم ان يقول فجائز لفسيره ساعه ومالا فلا يجو زالاصفا اليه والنقل الذى هوجائز المظلوم ما يدعو حاجته اليه على وجه الشكاية أوعلى وجه الايضاح لكونه قدظلمه اوعلى وجه آخر من الاحتجاج لنفسه عليه مثل قول أحد المتخاصمين عند رسول الله عليه وسلم الجمل الميين على خصمه يارسول الله انه فاجر لا يتورع عن شى والله أعلم \*

﴿ مَسَالَةً ﴾ قول لا إله إلا الله ف دفع الوسوسة نافعة هل على ذلك دليل اله

﴿ أَجَابِ ﴾ رضى الله عنمه قول لا إله إلا الله له أثر بين فى تنوير القلب ولذلك اختاره جماعة من المشايخ لاهل الخلوة وقدعلم أن الشيطان الوسواس الخناس اذاذ كرالبد الله تمالى يخنس أى يتأخر و يبعد ولا إله إلا الله فى أول درجات الذكرة له التوحيد الناصع

ـ هود ۱۱٤

الباهروالله أعلم \*

﴿ مسألة ﴾ فى رجل عد فتفر حنفسه و يذم فتتألم نفسه ورجل اذامدح عافيه يكره ذلك فهل هذا الفر حمقبول من النفس فى الشرع أومذموم التقبل 4 والذى يكره المدح فى نفسه لا يحب ان عدح فهل هذا موافق فى الشرع ? \*

و أجاب في رضى الله عنه هذا كله يختلف باختلاف مستنده فى السرور والكراهة فاذاسر بالمدح لمادل عليه من انعام الله تعالى عليه بالستر والقبول معهدم الاعجاب وغيره من الأخلاق المذمومة فلابأس وكذلك اذا تأذى بالذم كايتأذى بنيره من الواع البلاء مع سلامته من السخط ونحوه فلابأس به واذا كره المدح تخوفا من الفتنة والعجب ونحوذلك فلابأس والله أعلم \*

\*(مسألة) \* في محمل المن بأى من تزول مع كون الانسان فقير اماله شي فاذا جا وشي من الناس كيف الطريق فيه ان يأخذه ولا يكون عليه منة من اعطاء جوعند موت المسلم الذي يرى به عند الموت واذار آه عرفه فى الدار الآخرة بتلك الرؤية الأولية او بطريق اخرى بين لنا هذا بدليل من الكتاب والسنة والاجماع وهل يجوزان يمطى الله سبحانه لولى من اوليا ثه انه من اهل الجنة بالهام يلهمه الله سبحانه وتمالى اياه أو بخبر من رسول الله صلى الله عليه وسلم أوطريق آخر جين لنا الطريق واوضح دلالة لاشك فيها ولاريب، والالهام الدى هو من الله تمالى عرفناما هيته فى الانسان كيف هو جمتى يمرف \*

ه (أجاب) و رضى الله عنه يتفقد حال المعلى فاذاوجده معطيالله تعالى فاخذه من الله تعالى لامنه وعده مجرد سبب وحقق النظر الى المسبب ذهبت المنة وطاحت ان شاء الله تعالى ، وامار ؤية المؤمن ربه تعالى بعد موته فخالف لرؤيته له تبارك وتعالى فى الآخرة فان تلك رؤية البصر من العين الجسدانية بخلاف هذه التي هى ادراك من الروح فسب والدلم عندالله تعالى، و يجوز أن يعرف المؤمن كونه من اهل الجنة بخبر من الرسول صلى الله عليه وسلم كافى النفر الذى شهد لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم كافى النفر الذى شهد لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالجنة وهم المشرة ، واهل بدر وعائشة ، وثابت بن قيس بن شماس ، وخد بجة فى سادة آخرين ، وأما بنسبر ذلك فى كلا والما يرجو رجاء من حوم تخوف ، وقد اختلفوافى أن الولى هل بجوز أن يعرف كونه وليا فنهم من قال بهو ز ذلك لكن قال ليس من شرط الولاية سلامة العافية فاذن لا يلزم على هـذامن من قال بهو ويا معرفته لكونه ويا معرفته لكونه وليا معرفته لكونه ويا معرفته لكونه وليا معرفته لكونه من أهل الجنبة ، وأما الالهام فهوحق خاطر من الحق

سبحانه وتمالى فن علاماته ان ينشر حله الصدر ولا يمارضه ممارض من خاطر آخروالله أعلم ورمسألة) وكلام الصوفية فى القرآن كالجنيدوغيره وكان السائل عن هذامن كرماسمه من ذلك وكان يجالس شيخا من المفتيين فجرى ذلك فى مجلسه فابتدأ الشيخ يقال كالمستحسن لكلام الصوفية وقال أيضا هم لاير يدون تفسير القرآن وانماهى ممانى بجدونها عند التلاوة وقال أيضا يقولون (يا أيها الذين آمنو اقاتلوا الذين يلونكم من الكفار) قالواهى النفس وكان الشيخ المفتى يشرح ذلك و يقول أصناه بتتال من يلينا لانهم أقرب الينا واقرب شرالى الانسان نفسه ، وقال الشيخ أيضا يقولون إنا ارسلنا نوحالي قومه ية ولون نوح المقل والنرض أنهم يلقى الله عندهم من كلامه ما ينتفعون به هذا قد صدرعن اكابرهم الجم النفير وانتم بذلك اعلم والسائل هكذا ليس بجاهل وليس عزمه الاعتضاد بما يسمع من الشيخ تق الدين أيده الله تمالى واحد لا يجهل ان قوله سبحانه وتمالى (قاتلوا الذين يلونكم من الكفار) ليس الراد به النفس وأن المراد ظاهر ومن قال غيرذلك فهو غطى \*

\*(أجاب) \* رضى الله عنه وحدث عن الامام أبى الحسين الواحدى المفسر رحمه الله تمالى أنه قال صنف ابوعبد الرحمن السلمى حقائق التفسير فان كان قداعتقد ان ذلك تفسير فقد كفر ، وأما أقو ال الظن عن يوثق به منهم أنه إذا قال شيأ من أمثال ذلك انه لم يذكره تفسير اولا ذهب به مذهب الشرح للسكاء قالمذكورة من القرآن العظيم فانه لوكان كذلك كانوا قد سلكوا مسالك الباطنية واعاذلك ذكر منهم لنظير ماور دبه القرآن فان النظير يذكر بالنظير فن ذلك قال النفس فى الآية المذكورة فكانه قال أمن نا بقتال النفس ومن يلينامن الكفار ومع ذلك في اليهم لم يتساهلوا فى مثل فلك لما فيه من الايهام والالتباس والله أعلم \*

ومسألة كرجلطلب العلموهاجر اليه من وطنه فسمع داء الى الزهد ف الدنيا وله نفس جوح وخاف أن لا ينجو من آفات الدنيا مع النفس الامارة بالسوء فا الحيلة ف نجاته أو بم يكون العلاج للنفس الجوح وماذا يقر و من الله الزهد أو العلم أو السياحة او العزلة اله

واجاب ورضى الله عنه سبيله والله الموفق المادى ان يزهد ف الدنيا ولكن زهد الراشدين المالمين لازهدا لجاهلين فيطلب الم خلصاً لله تمالى متقربا به اليه ولا يترك السبب الذى يننيه عن الحاجة الى الناس ولا يمتزل الناس بل يقيم بينهم صابراء ايهم مصححاً نيت فى ذلك فان هذه الريقة الأنبياء والخلفاء واثمة المتقين و يجاهد نفسه بالعلم وآداب وتسديده وتقو يمه وليس الطريق الى السلامة من الآفات المرب من الناس ولا متابسة القوم الذين

ـ التوبة ١٢٢

تظاهر وا بالفقر والزهد عفير ملتفتين الى الشريدة المطهرة وآدابها بل معرضين عن ذلك وعما شرحناه عممتمد ين على خواطرهم عمتمسكين برسوم لا أصل لهافى الشريمة معتضدين بأحوال لم يأت بها كتاب ولاسنة عزاعين انهم مع الحقيقة وليس عليهم الوقوف مع الشريمة فان هذا سبيل المغرورين المفتونين وطريق المضلين الدجالين والسالك لمسلكهم قارع لباب الالحاد وهو والجفيه عن قريب شهد بماذكرته اعلام العلوم والمعارف و براهينها والله أعلم العلوم والمعارف و براهينها والله أعلم العلوم والمعارف و المعنود على العلم العلوم والمعارف و المعنود على العلم العلوم والمعارف و المعنود على العلم العلم العلم والمعارف و المعنود على العلم العلم العلم والمعارف و المعنود على العلم العلم العلم والمعارف و المعنود العلم العلم العلم والمعارف و المعنود العلم العلم والمعارف و المعنود والمعنود والمع

ومسألة كه رجل قال ان الله لا يسمع دعا ملحونا قيل وما الدعاء الملحون "قال ان يدعو الانسان بالجزمو يتمول بالرفع قالله الآخر بلهو ان يقول يارب قصر عمر فلان اوقتر رزق فلان اوخذه فهذا من جملة الدعاء الملحون،

و اجاب كورضى الله عنده ليسماذكره الثانى من الدعاء الملحون نم هومن الاعتداء فى الدعاء الذى وردالنهى عنه اذا كان قصده بالدعاء على فلان غير صحيح فان كان صحيحاً بان كان فى قصر عمره صلاح المسلمين لظلمه أونحوذلك فليس اعتداء ثم ان الدعاء الملحون بمن لا يستطيع غير الملحون لا يقدح فى الدعاء و يمذرفيه والله اعلم عند المحون لا يقدح فى الدعاء و يمذرفيه والله اعلم عند المحون المناء و المدافية والله المرادية والمرادية والله المرادية والمرادية والله المرادية والله المرادية والمرادية والمراد

\*(مسألة)\*قراءةالقرآنبمدصلاةالصبحأفضلأو بمدصلاةالمفربأىالوقتينأفضل? \* \*(اجاب)\*رضى الله عنه فى كل واحدمن الوقتين فضل وفى ادراك الأفضل عسر و يظهر أنه بمدصلاة الصبح أفضل لما يرجى ان ياحقه بركة عاصمة له فى نهاره الذى هو مظنة تصرفاته وتقلباته والله أعلم \*

ومسألة كا رجل له والدوالوالد غيرمفتقر اليه فى القيام باموره من انفاق عليه أو مباشرة لحدمة بالايمكن ولده من ذلك فأحب الولد الانقطاع الى الله تمالى والتفرغ لعبادته فى قرية لعلمه ان مقامه فى البلدة لا يسلم فيه من المائم لمخالطة الناس الا بمشاق يضعف عزمه عن تجشمها ووالده يكره مفارقت ويتألم لحامع ان له أولادا يأنس بهم غير هذا الولد فهل بحل له مخالفة الوالد والانتقال الى القرية بنية طلب سلامة دينه والتفرغ للمبادة أم لا يحل له مخالفته ف ذلك ? وسيتبع هذه المسألة ثلاث مسائل عبا إحداها لوكان دينه فى المقام سائل كنه فى الانتقال مع مخالفة الوالد؟

﴿ المسألة ﴾ الثانية لو كان الانتقال لطلب الراحة والتنز مهل له محالفته ف ذلك ام لا مهذا كله مع تمهد موالديه بالزيارة في السائل المذكورة كلها والسؤال ف ذلك عن تمريف المباح والاولى مفصلا \*

﴿ السَّالَةِ ﴾ الثالثة تمر يف المقوق ما هو ؟ \*

(أجاب) رضىالله عنـــه لايحــل له ذلكونجالفةالوالدڧذلكمع تألمه لها مجرمة وعليه الطواعيةله فالاقامة والحالة هذهثم ليجاهدنفسه فالتصوف بمأيحرم دينه بسبب مخالطة الناسفلا يخالط من جانب العلريق المحمودة ولا يجالس من شأنه الغيبة وايكن مع الناس يين المنقبض والمنبسط بلغناعن الامام الشافعي رضى اللهعنه انه قال الانقياض عن الناس مكسبة للمداوة والانبساط محلبةلقرناء السوءفكن يين المنقبض والمنبسط وليصحح نيته فيمواتاة والده وطاعته فانهامن أسياب السعادة فىالدارين وثبت فى الحديث الصحيح أن يرالوالدين يقــدمعلى الجهاد فكيف لايقدم على ماذكرناه هـــذامع أن مايرجوه فآلقرية بناله ف البلدة بحضرة والده اناستمسك وأنما هذا خاطرفاسد من عمل الشيطانوتسو يله،وقد جاء ان أو يسا القرنى فوت صحبة النبي صلى الله عليه وسملم والمسير اليه من اليمن بسبب برءباميه وحميدعيلي ذلك ،وف.هـذاجواب المسألة الثانيية وأيضاح لكون المقيام اولى وكذلك المسألة الثالثة فلاتحل مخالفته مع تألمه بهابسبب التنز وأصلا وأماأن المقوق ماهو فاناقائلون فيه أن المقوق المحرم كلفعل يتأذى بهالوالدان أونحوه نأذيا ليس بالهين مع كونه ماليس بممصية ومخالفته أمرهما ف كل ذلك عقوق وقدأوجب كثير من العلماء طاعتهما فالشبهات وليس قول منقال منعامائنا يجوزله السفر فبطاب العلم وفىالتجارة بغيراذنهما مخالف لماذ كرته فان هذا كلام مطلق وفيما ذكرته بيان لتقييدذلك المطلق ﴿مَسَأَلَةٌ ﴾ رجل تصدق بصدقة التطوع على صلحاء علماء الأمة وسبق إلى الآخذ

ومساله و رجل مصدق بصدفه التطوع على صلحاء علماء الأمه وسبق الى الا الأخذ من الله تعالى الا معطى الصدقة فايهما أفضل يد المعطى ام الآخذ الله

وأجاب رضى الله عنه المعلى عطاء يعده من الله تعالى خير من الآخذ اخذاً يعده من الله وان غفل عن السبب ولحظ السبب فى الجانبين دون الآخر فالأفضل هو الذى وجدفيه ذلك والله أعلم \*

## ﴿ القسم الثالث فيما يتعلق بالعقائد والأصول ﴾

فن ذلك \*

و مسألة كه امام الحرمين والامام الغزالى والامام أبواسحق رضى الله عنهم هل بلغ أحد من هؤلاء الأئمة المذكورين درجة الاجتهاد فى المذهب على الاطلاق أملا؟ وماحقيقة الاجتهاد على الدهب؟ وهل بلغ أحد منهم درجة الاجتهاد على الاطلاق?

﴿ اجاب ﴾ رضى الله عنه لم يكن لهم الاجتهاد المطلق وبلنوا الاجتهاد المقيد ف مذهب الشافعي رضى الله عنه ودرجة الاجتهاد المطلق تحصل بتمكنه من تعرف الاحكام الشرعية من ادلتها استدلالا من غير تقليد والاجتهاد المقيد درجة تحصل بالتبحر ف مذهب امام من الأعمة بحيث يتمكن من الحاق مالا ينص عليه ذلك الامام بما نص عليه معتبرا قواعد مذهبه واصوله \*

و مسألة كتابمن كتب اصول الفقه ليس فيسه شيء من علم الكلام ولامنطق ولامايتملق بنير أصول الفقه فهل يحرم الاشتغال فيه او يكره وهل يسوغ المكار الاشتغال به وحالته ماذ كرسوى ذلك؟

و اجاب ك رضى الله عنه لا يحرمولا يكره اذالم يكن فيه معذلك تقرير بدعة أوامالة الى فلسفة بان يكون مصنفه من أهلها وكلامه فى كتابه فى اصول الفقه يؤثر بحسن كلامه حتى فى الفلسفة كاوقع فى كلام هذا التابع فى عصرنا اونحو هذاوشبهه فاذاسلم عن كل ذلك فلاشته الى يكون مع المقيدة وكيف لا وهو باب التحقيق فى الفقه وعماده والله أعلم على الفقال به ما الفرق بين القياس والاستدلال فانه يتفرع على ما يتفرع عليه القياس فان كان مدلول الاسمين واحدا فه وجه تنو بع الاسمين وان كان اثنين فحال كل واحده من القياس والاستدلال بحد يحصره به

\*(أجاب)\* رضى الله عنه الفرق بين القياس والاستدلال أن القياس يشتمل على أصول وفروع يجمع بينهما بجامع والاستدلال ليسكذلك من اللازم الذى هومثل قوله تمالى (لوكان فهما آلمة الاالله لفسدتا) والله أعلم،

و مسألة ﴾ هل كان داود الظاهرى صاحب المذهب رضى الله عنه ممن يمتدبه فانمقاد الاجماع فيزمانه املا وهل كان بحيث اذا حدثت حادثة في زمانه فحالف فيها وحده يمد خارة للاجماع وكذلك من لم ير نقض الوضوء بالنوم الااذا اخبر بخر وج الحدث كسميد بن المسيب وأبى موسى الأشعرى وهل ينعقد الاجماع بدونهم أم لا وجها محدد المسيب وأبى موسى الأشعرى وهل ينعقد الاجماع بدونهم أم لا وجها على المسيد بن المسيب وأبى موسى الأشعرى وهل ينعقد الاجماع بدونهم أم لا و به من يستحد بن المسيد بن

\*(أجاب) \* رضى الله عنه اما الاعتداد بداودر حه الله فى الاجماع وفاقا وخلافا مما وقع فيه الاختلاف بين الفقها و الاصوليين مناومن غير نافذ كر الاستاذ الامام أبواسحق الاسفرايني رحمه الله ان أهل الحق اختلفوا فذهب الجهور منهم الى أن نفاة القياس لا يلفون منزلة الاجتهاد ولا يجوز توليهم القضاء وهذا ينني الاعتداد بداود فى الاجماع ونقل

١ - الأنبياء ٢٢

صاحب الاستاذ ابومنصو رالبندادي عن ابن على بن ابي هريرة وطائفة من متأخري الشافسيين أنه لااعتبار بخلافه وسائر نفاة القياس ففر وع الفقه لكن يعتبر خلافهم ف الأصوليات،وقالالامام ابو المالى ابن الجو يني ماذهب آليه ذووالتحقيق انالانمـــد منكرى القياس منعلماء الأمة وحملة الشريمة فانهم اولامباهتون على عبادتهم فبإيثبت استفاضة وتواترا ،وايضافان ممظم الشريب صادرة عن الاجتهاد والنصوص لاتني بالمشر من معشار الشريسة فهؤلا ويلتحقون بالعوام وكيف يدعون مجتهدين ولااجتهاد عندهم اوهذا منه نوع افراط عوكان أبو بكرالرازى من المعة الحققين يذهب ف داودوأ ضرابه الى نحوهذا المذهبو ينلو فذ كرداود فمقدمة كتابه في حكام القرآن ومال عليه وقال فيما قال لوتكام داود في مسألة حادثة في عصره وخالف فيها بمض اهمل زمانه لم يكن خـ لافا عليهــم قال وكان ينــنى حجج المــقول ومشهور انه كان يقول بل على المقول: وقال بمدكلام كثير لاجل ذلك لم يمد خلافه احدمن الفقهاء ولم يذكروه فكتبهم فقد انعقد الاجماع على اطراحه وترك الاعتدادبه هكذا رأى الرازى فيه وهوكما ترى لأبخلو عن نوع من الحيف الذي قد كان منه وكان شديد الميل والمصبية على من خالفه من حيث انه وصف داود ف هذا الموضع من كبائر مماياً باه عنه الثابت المعروف من زهده وتحريه والذي اختاره الاستاذ ابو منصور في هــذا وذكر أنه الصحيح من المذهب انه يمتبر خلافه فالفقه الذي استقرعليه الام آخرا فيما هو الأغلب الأعرف من صفو الائمة المتأخرين من النين اوردوا مذاهب داود في اثبات مصنفاتهم المشهورة في الفروع كالشيخ أفي حامد الاسفرايني وصاحبه المحاملي وغيرهم فانهم قالوا لولا اعتدادهم بخلافه لمااوردوا مذاهبه فامثال مصنفاتهم هذه لمنافاة موضوعهالذلك، وبهذا أجيب مستخيرا لله تمالى مستمينا بما بناه داود من مذاهب على أمسله في نني القياس الجلي وبما اجم عليه القياسيون من انواعه أوعلىغيره من أصوله التي قام الدليل القاطع على بطلانها فأثفاق من عداه فسئله على خلافه أجماع منمقد ،وقوله في مثله مصدود خارةًا للاجماع وكذلك قوله في التغوط ف الماء الراكد وتلك المسائل المتسمة فيه فخلافه في هــذا وامثاله غير ممتدبه لكونه مبنيا على ما نقطع يبطلانه والاجتهاد الواقع على خلاف الدليل القاطع كاجتهاد من ليس من أهل الاجتباد ف انزالها بمنزلة مالايت دبه وينقض الحركم به وهذا الذي اخترته (م ٥ - فتاوى ابن الصلاح)

يثبت بدليل القول بتحرير تجزء منصب الاجتهاد وقد تقرر جواز ذلك فان العالم قد يكون عبده النوع دون غيره والعلم عند الله تعالى بثم لافرق فيماذ كرناه بين زمانه ومابده فان المذاهب لا تموت بموت اسحابها فاما من لم ينقض وضوء النائم الااذا اخبر بخر وج حدث كا في موسى الاشعرى وسعيد بن المسيب رضى الله عنهما ان كان سعيد تال كذلك فانه غير معروف عنه فالاجماع لا ينعقد مع خلافهما فان أبا وسى احد فقها الصحابة من المفتيين في عصرهم وكان سعيد صدرا في العلم والفتيا وغيرها في ذلك الصدر ويرجح على أجلا التابعين وكان السؤال عن انعقاد الاجماع في هذه المسئالة خاصة على خلاف هذا القول فعدم انعقاده فيها في ذلك المصر لا زم من هذا واما فيما بعده فقد الجمع على خلاف خلاف فقد تمقق عنده انعقاد الاجماع في المسئلة على خلاف ذلك القول ومن قال انه لا يرفع فقد تمقق عنده انعقاد الاجماع في المسئلة على خلاف ذلك القول ومن قال انه لا يرفع الخلاف فلا اجماع في هذه المسئلة مطلقا وهذا هو المذهب الصحيح في ذلك والله أعلم هذا الناه المناه ا

\* (أجاب ) \* رضى الله عنه لا يجوز لهم ذلك ومن فعل ذلك فقد غدر بدينه وتعرض للفتنة العظمى ولم يكن من العلماء بلكان شيطانا من شياطين الانس وكان حيران في كثير من امره ينشد كثيرا \*

ان كنت ادرى فعلى بدنه من كثرة التخليط الحمن أنه

\*(مسألة) \* فيمن يشتغل بالنطق والفلسفة تعلما وتعليما وهل النطق جملة وتفصيلا مما البحالشارع تعلمه وتعليمه والصحابة والتابعون والائمة المجتهدون والسلف الصالحون ذكر وا ذلك أوأباحوا الاشتغال به أوسوغوا الاشتغال بهام لا وهل يجوز أن تستممل في اثبات الأحكام الشرعية الاصطلاحات المنطقية ام لا الاحكام الشرعية مفتقرة الى ذلك في اثباتها ام لا وما الواجب على من تلبس بتعليمه وتعلمه متظاهرا به المالذي يجبعلى سلطان الوقت في أمره واذاوجد في بعض البلاد شخص من أهل الفلسفة معر وفا بتعليمها واقراعها والتصنيف فيها وهو مدرس في مدرسة من مدارس العلم فهل يجب على سلطان تلك البلدة عزله وكفاية الناس شره الها

ه (أجاب) « رضى الله عنه الفلسفة أس السفه والانحلال. ومادة الحيرة والضلال. ومثار الزيغ والزندةة، ومن تفلسف عميت بصيرته عن محاسن الشريمة المطهرة ، المؤيدة بالحجج الظاهرة والبراهينالباهرة، ومن تلبس بها تمايا وتملما قارنه الخذلان والحرمان، واستحوذ عليه الشيطان،وأى فن أخزى من فن يسمى صاحبه و يظلم قلبه عن نبوة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم كلا ذكره الذاكر ون وكلا غمل عن ذكره غافل مع انتشار آياته المستبينة ومعجزاته المستنيرة حتى لقد انتدب بمض الملماء لاستقصائها فجمع منهاألف ممجرة وعددنا ممتصرا اذفوق ذلك باضماف لانحصى فانها ليست محصورة على ماوجدمنها ف عصره صلى الله عليه وسلم بل تتجدد بمده صلى الله على تعاقب العصو روذلك ان كرامات الا ولياء من امته وأجابات المتوسلين به ف حوائجهم واغاثاتهم عقيب توسلهم به ف شدائدهم براهين له قواطع ومعجزات لهسواطع ولايعدهاعاد ولا محصرها حاد اعاذنا الله من الزيم عن ملته ، وجملنا من المهتدين المادين بهديه وسنته ، وأما المنطق خو مدخـل الفلسفة ومدخـل الشر شر وليسالاشتغال بتعليمــه وتعلمه بما اباحــه الشارع ولااستباحه أحدمن الصحابة والتابدين والاثمة المجتهديزوالسلف الصالحين وساثر من يقتدى بهمن اعلام الامة وساداتها وانكان الامة وقادتها قدير أالله الجيع من معرة ذلك وادناسه فطهرهم من اوصابه، وامااستعمال الاصطلاحات المنطقية في مباحث الأحكام الشرعية فمن المنكرات المستبشمة والرقاعات المستحدثة وليس بالأحكام الشرعية والحمدقة افتقار الىالمنطق اصلا وما يزعمهالمنطق للمنطقمن أمرالحد والبرهان فقماقع قداغنى الله عنهاكل صحيح الذهن لاسيا منخدم نظر ياتالملومالشرعية ولقدتمتاللس يعة وعلومها وخاض فىبحر الحقائق والدقائق علماؤها حيث لامنطق ولا فلسفة ولا فلاسفة ومن زعم انه يشتغل معنفسه بالمنطق والفلسفة لفائدة يزعمها فقدخدعه الشيطان ومكر به فالواجب على السلطان آن يدفع عن المسلمين شرهؤلاء المياشيم و يخرجهم عن المدارس و يبعدهم و يماقب على الاشتغال بفنهمو يمرض من ظهر منه اعتقاد عقائد الفلاسفة على السيف أو الاسلام لتخمد نارهم وتمحى آثارها وآثارهم يسرالله ذلك وعجله ومن أوجب هذاالواجب عزلمن كان مدرسمدرسةمنأهل الفلسفة والتصنيف فيها والاقراء لها تمسجنه والزامه منزله وان زعم انه غيرممتة دلمة ائدهم ذان حاله يكذبه والطريق فىقلع الشر قام اصوله وانتصاب مثلهمدرسامن العظائم حمله والله تعالى ولى التوفيق والعصمة وهوأعلم مسألة كوفول بمض المسنفين مستدلاعلى اثبات القياس بخوض الصحابة رضى الله عنهم فى حوادث جمة واختلافهم فيها وذكر من جلتها مسألة الجدو الاخوة قائلا انهم قضوا فيها بقضايا مختلفة وصرحوا فيها بالشبه بالحوصين والخليجين ما وجه الشبه وماضبط اللفظين المشبه بهها وقول بعضهم بلغ الاعلى مراتب الاعيان فليبلغ المسلم فيه أعلى مراتب الديون ما المراتب المشار اليها في اصل القياس وفرعه \*\*

والباب كارضى الله عنه المالية بالخليجين فن على رضى الله عنه انه الى ردالقول من اسقط الأخ بالجد فشبه ذلك بواد سال عائه فانشعبت فيه شمبة ثم انشعبت الشمبتين فلو سدت احدى هاتين الشعبتين لرجع ماؤها على الشعبة الباقية من الشعبتين وعلى الشعبة التي هي أصلها فلذلك اذا مات احد الأخوين اخذ ميراثه اخوه الباق والجد الذي هواصله الجيها ،وشبه ذلك زيد بن ثابت رضى الله عنه بشجرة خرج منها غصن ثم خرج من النصن غصنان ولو قطع احد النصنين لرجع ماؤه على النصن الباقى من النصنين وعلى النصن الذي هو أصلهما لذلك من خلفه الميت من اخوته مع الجد الذي هو أصلهم ولا أما ما ذكر من التشبه بالخوصين فوجود في الستمنى في أصول الفقه وذلك لا يعرف ولاأراه إلا تصحيفا من الخوطين ،والخوط بضم الخاء المنقوطة والطاء المهملة وهوالنصن الناع منا السلم الحال وأعلى مراتب الأعيان أن ينضم الى المينية القبض في عاس المقد، وأعلى مراتب الديون أن ينضم الى المينية القبض في عاس المقد، وأعلى مراتب الديون أن ينضم الى الدينية وصف الأجل ثم انه لا يتوقف صحة المهارة على تبيين الزيادة على مرتبتين فلسنانت كافه والله أعلم،

و مسألة ﴾ قال بمضهم عن الامام مالك رضى الله عنه انه جميين السنة والحديث و أجاب ﴾ رضى الله عنه السنة هنا ضدالبدعة وقديكون الانسان من أهل الحديث وهو مبتدع ومالك رضى الله عنه جمع بين السنتين فكان عالماً بالسنة أى الحديث ومعتقد السنة أى كان مذهبه مذهب أهل الحق من غير بدعة والله أعلم \*

و مسألة ك فى لفظ الاسلام هل هو غصوص بهذه الأمة أم يطلق على كل من آمن بنبيه من أمة موسى وعيسى وغيرها من الأنبياء صلوات الله عليهم وعلى نبينا وتسليمه? فاذا جاز إطلاقه على كل من آمن بنبيه من سائر الأمم فهل إطلاقه عليه شرعى أم لفوى أمن حيث

أنه منقاد مطيع فاذا جاز إطلاقه على كل من آمن بنبيه فى زمن نبيــه شرعاً فما فائذة قوله عز وجل ( ورضيت لكم الاسلام ديناً ) إذكل منهم يسمى مسلما وهل قول القائل ف زمن موسى صلى الله عليه وسلم لا إله إلا الله موسى رسول الله ? كقول أحد هذه الأمة لاإله إلا الله محمد رسول الله في هــذا الزمان ويكون لفظه شاملا لها و يسمى كل منهما مسلماً \*

﴿ أَجَابُ رَضَى الله عنــه ﴾ بل يطلق على الجميع وهو ابعم لكل دين حق لفة وشرعا فقد ورد ذلك بألفاظ راجعة الى هذا فى كتاب الله تعالى ،منها (ورضيت لكم الاسلام دينا ) لاينبغي أن يرضاه لغيرهم دينا،وقول القائل في زمن موسى صلى الله عليه وعلى نبينا وسلم لاإله إلا الله موسى رسول الله إسلام كمثله الآن والله أعلم \*

﴿ مَسَالَةً ﴾ فيمن يمتقب أن في ملك الله تعالى مالا برضاه ولا ير يده فهل هو غطئ أو مصيب في هذا القول والاعتقاد أم لا \*

﴿ أَجَابِ رَضَى الله عنه ﴾ أصاب في قوله يوجد مالا برضاه تبارك وتعالى مشل الكفر قال الله تمالى (ولا يرضى لعباده الكفر) وضل وابتدع في قوله انه يوجدمالا يريده بل ذلك محال ، ماشاء الله كان ومالم يشأ لم يكن قد فرق بين الرضا والارادة ، ثم مالكم وللخوض ف هـذا البحر المغرق عليكم بالحمل ففيه شغل شاغل والله أعلم هـ ﴿ مسألة ﴾ طائفة يمتقدون ان الحروف التي في المصحف قديمة والصوت الذي

يظهر من الآدمي حالة القراءة قديم كيف يحل هــذا ومذهب السلف بخلاف هذا ? ومذهب أرباب التأويل بخلاف هذاء والمرادأن يفرق الانسان بين الصفة القديمة والصفة المحدثة حتى لايتطرق الى النفس والمقل بسببه أن يفضى إلى الضلال أعاذنا الله من ذلك بينوا لنا هذا بالدليل المقلىوالدليل الشرعى ه

﴿ أَجَابٍ ﴾ رضي الله عنه الذي يدن من يقتدى به من السالفين والحالفين واختاره عباد الله الصالحون ان لا يخاض في صفات الله تمالي بالتكييف ومن ذلك القرآن المزيز فلا يقال: تكام بكذا وكذا بل يقتصر فيه على مااتتصر فيه السلف رضي الله عنهم القرآن كلام الله غير مخلوق و يقولون فى كل ماجا. به من المتشابهات : آمنا به مقتصر بن على الايمان جمسلة من غير تفصسيل وتكييف ويمتقدون على الجلة ان الله

سبحانه وتمالى له فى كل ذلك ماهو السكال المطلق من كل وجه و يعرضون عن الخوض خوفا من أن تزل قدم بعد ثبو تها فيهم فاقتدوا تسلموا، والى هذا الطريق رجع كثير من كتاب المتكلمين المصنفين بمدان امتمضوا بما نالهممن آفات الخوض فهها و ر د عليك شىء من هذه المسائل فاعتقد فيها فله تمالى ماهو الكمال المطلق والتنزيه المطلق ولا تخض فيما و ر اء م بحرى الايمان المرسل والتصديق المجمل والله اعلم ه

ه (مسألة) ه رجل يعتقدان يزيد بن معاوية رضى الله عنه امر بقتل الحسين بن على رضى الله عنهاواختار ذلك و رضيه طوعا منه لا كرهاويو رد فى ذلك احاديث مروية عمن قلده ذلك الامر وهو مصرعليه ويسبه ويلمنه على ذلك والمسؤل خطوط السادة العلماء ليكون رادعاله او حجة له يه

ه (اجاب) و رضى الله عنه لم يصحعندنا انه امر بقتله رضى الله عنه والمحفوظ ان الآمر بقتاله المفضى الى قتله كرمه الله انما هو عبيد بن زياد والى العراق اذ ذاك من شأن المؤمنين وان صح انه قتله أوأمر بقتله وقد ورد فى الحديث المحفوظ ان لعن المسلم كقتله وقاتل الحسين رضى الله عنه لا يكفر بذلك وانما ارتكب عظيما وانما يكفر بالقتل من قتل نبيا من الانبيا والناس فى يزيد ثلاث فرق ، فرقة تحبه وتتولاه ، وفرقة تسبه وتلمنه وفرقة متوسطة فى ذلك لاتتولاه ولا تلمنه وتسلك به سائر ملوك الاسلام وخلفائهم غير الرائدين فى ذلك وشبههم، وهذه الفرقة هى المصيبة ومذهبها هو اللائق ممن يعرف سير الماضين و يعلم قواعد الشريعة الطاهرة جعلنا الله من خياراً هلها آمين هسير الماضين و يعلم قواعد الشريعة الطاهرة جعلنا الله من خياراً هلها آمين ه

\*(أجاب) \* رضى الله عنه كل مبتدع فاسق وليس كل فاسق مبتدعا والمراد الذى تخرجه بدعته عن الاسلام وهذا لان البدعة فساد فى العمل مع سلامة العقيدة والفضب مفارق للغل وما يفترقان فيه أن قد يكون يؤمر به كالفضب على العاصى لله تعالى من أجله والغل لايؤمر به وأيضا فالغل فساد فى القلب يتعلق بالغير مثل الحقد والحسد والبغض وإن لم يكن من ذلك الغير سبب عامل به صاحب الغل أثاره عليه وأما الغضب فن شرطه أن يكون من المغضوب عليه جناية يعدها الذى غضب جناية موجبة

﴿ مَسَالَةً ﴾ المبتدع ،والفاسق، والغضب،والنل بين لنا هذا الجموع ? \*

لنضبه والله أعلم ه ﴿ نمت مجوعة فتاوى الملامة ابن الصلاح والحدالله ويتلوها فتاوى الحافظ ابن حجر المسقلاني ﴾ الجواب الكافى عن السؤال الخافى . تأليف الشيخ الامام العالم العلامة شيخ الاسلام الحافظ شهاب الدين أحمد بن حجر العسقلانى المتوفى سنة ٨٥٢ رحمه الله تعالى والمسلمين

## المُ الْحَرِ الْحَرِي الْحَرِ الْحَرِي مِنْ الْحَرِي مِنْ الْحَرِي مِنْ الْحَرِي مِنْ الْحَرِي مِنْ الْحَرْثِي الْحَرْلِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحِرْثِي الْحَرْثِي الْحِرْلِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحِرْلِي الْحِرْلِي الْحَرْثِي الْحَرْثِي الْحَرْبِي الْحِرْلِي الْحِرْلِي الْحِرْلِي الْحِرْلِي الْحِرْلِي الْحِرْلِي الْحِرْلِي الْحِرْلِي الْحِرْلِي الْحَرْلِي الْحِرْلِي الْحِيْلِي الْحِرْلِي الْحِيْلِي الْحِرْلِي الْحِيْل

الحد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى اللهعليه وسلم ( مايقو ل ) سيدنا ومولانا قاضي القضاة نفع الله المسلمين ببركة علومه في الميت اذا ألحدفي قبره و غاب عن البصروجا ممنكر ونكير (هل) يقمدو يسأل او يسأل وهو ر اقد {(وهل)تلبس الروح الجثة كما كانت الحياة ام لا وكيف الحال وبعد السؤال ابن تيم الروح (وهل) تقيم على القبر ابداً ام احياناتصمد وتأتى? (وهل) اذا أهيل عليه التراب ولقن من فوق القبر هل يسمع كلام من يلقنه و بينه و بين الميت مسافة بميدة (وهل) يعلم الميت من يزوره ويفرح بذلك ﴿ وهل ) اذاجاه منكر ونكير ماذايقو لانله ﴿ وهل ) يَكشف له في الحال حتى يرى النبي صلى الله عليه وسلم و يقول له ماتقول ف.هذا الرجل؛ (وهل) عذاب القبر على الروح ام على الجثة ام عليهما ؟( واذا) ثبت اقامة الروح على القبر اين تكون على اللحدام على قافية القبر ? (وهل) يفرس الريحان والجريد على متن القبر ام على قافية اللحد ام كيف الحال؛(واذا) قرأ رجل غريب واهدى تلك القراءة للميت هل يصلمن تلك القراءة للميت شيء ( وهل ) للانسان تصرف في الاعمال كم نقله ابن عبد السلام ام كيف الحال؟(واذا) نقل الميت من مكان الى مكان هل تنتقل روحه الى القبر الثانى ام لا؛ (وهل) أذا دفنت الرقبة ف مكان والجئة فمكان اين تكون الروح ف المكانين؟ (وهل) للانسان اذا احتضر هل الأفضل كثرة المالجة امعدمها ? (وهل) تارك الصلاة ومانع الزكاة وتارك صوم رمضان هل يحبس على جسر من جسور جهنم حتى يؤديها، (وهل) فى القيامة عمل ام كيف الحال إ (وما تقول) فى رجل مؤدب اطفال فى فؤاده مرض لا يستطيع أن يقيم بلاحدث اكثر من ادا الفريضة ثم يحدث و لو توضأ كاما أحدث لاستفرق اليوم كله فهل يرخص له أن يمس المصحف لاجل الضرورة الهلا أحدث لاستفران له كما رواه الملا اللا ثكة الكرام الكاتبون يجلسان على قبر الميت و يستففران له كما رواه الترمذى إ (وهل) الملا ثكة الكرام الكاتبون يجلسان على قتابه سائق وشهيد ام غيرها إ (وهل ( يكون يوم الحشر على كل قدم سبمون الفقدم (١) الوهل ) تدنو الشمس من رؤس الخلائق كما قبل إ (وهل ) هذه الأجساد اذا بليت وفنيت واراد الله تعالى اعادتها محل يعيدها كما كانت أو انه يخلق لذاس اجساداً أخر غير الأجساد الأولى الوهل ) تكون المينان فى الرأس ام فى الوجه الوهل ) يكون الخلق كامم طو لا واحدا ام ختلفين كما نحن الآن الوانا ام كيف الحال؟ (وهل ) تحشر الناس فى القيامة بشمور غتلفين كما نحن الآن الوانا ام كيف الحال؟ (وهل ) تحشر الناس فى القيامة بشمور أم بغير شعور أ (وهل ) يمرف الناس بمضهم بمضا أم لا المحرف المناة إماتة صغرى أم كيف الحال؟ وما حكم الله فى ذلك المناة المناة وكرمه همن الله الحم الله الحدة الحمة الله الحدة عنه وكرمه همنه المناه فى ذلك المناة عنه وكرمه همنا أم بكم الله الحدة الحمة الخدة عنه وكرمه همنا أم بكم الله الحدة الحمة الحدة عنه وكرمه همنا أم بكم الله الحدة الحدة عنه وكرمه همنا أم بكم الله الحدة الحدة المناه المحراء الحدة المحمة الحدة المحراء المحراء المحراء الحدة المحراء الحدة المحراء الحدة المحراء الحدة المحراء الحدة الحدة المحراء الحدة ال

## قال الشيخ تصفحت الاسئلة والجواب عليها وبالله التوفيق

(اماالسؤال الاول) وهو هل يقعدان الميت أميساً لا نه وهو راقد (فالجواب) انهها يسألانه وهو قاعد كما جاء في حديث البراء المشهور وصححه ابو عوانة واخرجه أحمد بن حنبل في مسنده (واما السؤال الثاني) وهو هل تلبس الروح الجثة كما كانت اولا (فالجواب) نم لكن ظاهر الحديث انها تحل في نصفه الأعلى (واماالسؤال الثالث) وهو ابن تقيم روحه بعد السؤال (فالجواب) ان ارواح المؤمنين في عليين و ارواح الكفار في سجين ولكل روح اتصال وهو اتصال معنوى لايشبه الاتصال في الحياة الدنيا بل أشبه شيء به حال النائم انفصالا وشبه بعضهم بالشمس أي بشعاع الشمس وهذا مجمع ما افترق من الاخبار ان محل الأرواح في عليين وفي سجين ومن كون أفنية الأرواح عند أفنية قبو رهم كما نقله ابن عبد البرعن الجهور (وأما الرابع) هو هل يسمع الميت التلقين (فالجواب) نم لوجود الاتصال الذي أشرنا اليه ولا يقاس ذلك على حال الحي اذا

<sup>(</sup>١) لم يجاوب عن هذا السؤال المصنف رحمه الله

كان فى قمر بئر ردم فانه لايسمم من هو على البئر (واما الخامس) وهوهل يعلم الميتمن يزوره (فالجواب) نمم اذ قديم إذاأراد الله تمالى ذلك فان الأر واحما ذون لما في التصريف فتأوى الى علما فعلين أوسجين كاجاء فالحديث الصحيح «ان ارواح الشهدا وأجواف طيور خضر تسرحف الجنة» وهوف الصحيح ، وجاء عن أحمد بن حنبل مثل ذلك ف ارواح المؤمنين،وف رواية فالصحيح «تأوى إلى قناديل تحتالمرش» وكل ذلك لايمنع الاتصال الذى تقدم ذكره ومن يستبعد ذلك فسببه قياسه على الشاهد من أحوال الدنياء واحوال البر زخ بخلافذلك ( وأما السادس ) وهوهل المذاب على الروح أوالجسد (فالجواب) أنه عليهما لكن حقيقته على الروحويتالم الجسد مع ذلك ويتنع معذلك لكن لايظهر أثرذلك لمن يشاهده من أهل الدنيا حتى لو نبش على الميت لوجد كمينته يوم وضم (وأما السابع) وهو مايقول منكر ونكير ( فالجواب) أنه مصرحبه فىحديث البراء الطويل عن أحمد بن حنبل فمسنده، وف حديث أبي هريرة عند ابن حبان ( وأما الثامن ) وهو هل يكشف له حتى يرى النبي سلى الله عليه وسلم الخ (فالجواب) أن هذا لم يرد ف خبر محيح وانما ادعاه من لا يحتج به بنير مستند إلا من جهة قوله ف هذا الرجلوان الاشارة بلفظةهذا تكون للحاضر وهذا لامنى له لانهماضر فىالنهن (وأما السؤال التاسع) وهو أين مقر الروح فقد تقدم ذكره، والحاصل أن لما اتصالا معنويا تتألم بتألمه وتتنع بتنعمه كما قررناه أولا ( وأما العاشر ) وهو موضع غرس الجريد والريحان ( فالجواب ) أنه ورد في الحديث الصحيح مطلقاً فيحصل المقصود بأى موضع غرس ف القبر ( وأما الحادى عشر ) وهو هل يصل ثواب القراءة للميت النهى مسألة مشهورة وقد كتبت فيها كراسة، والحاصل أنأ كثر المتقدمين من العلماء على الوصول وان المختار الوقف عن الجزم على المسألة مم استحباب عمله والاكثار منه ( وأما الثاني عشر ) وهر هل للانسان تصرف في الأعمالَ كما قاله ابن عبد البر ( فجوابه ) يعرف من الذي قبسله ( وأما الثالث عشر ) وهو نقل الميت ( فالجواب ) نم قد قدمنا أن الروح وان لمتكن داخلة في جسد اليت لكن لما منه اتصال فالى أي موضع تقل فذلك الاتصال مستمر (وأما الرابع مشر) وهو اذا فرق بين الجسد والرقبة (فالجواب) ان الروح متصلة بكل (م ٦ - فتاوى اين حجر)

منهما ولو فرق بعدد أعضاء الميت فالجواب كذلك ( وأما الخامس عشر )وهوهل يشرع فعلاج المحتضر ( فالجواب ) انه اذا انتهى الىحركة المذبوح نترك الملاج أفضلو إلا فالملاج مشروع ور بك على كل شيء قدير ( وأما السادس عشر ) وهو حال من أخل بشيء من العبادات هل يقضيها يوم القيامة ( فالجواب ) أنه لاقضاءهناك بالمقل و إنما قضاؤه أن يؤخذ من نوافل ذلك العمل فيكمل به ما وقع الخلل من فرائضه فان لميكن له نوافل فن حسناته من جنس آخر فان لم يكن له حسنات فيطرح عليه بمقدار مابق عليه من السيئات إلا أن يعفو الله و يسمح ( وأما السابع عشر ) فجوابه يعرف من الذي قبله ( وأما الثامن عشر ) وهو مؤدب الأطفال ( فالجواب ) أنه يسامح مثله لما ذكر من المشقة ولكن يتيم فان زمن أسهل من زمن الوضوء فان استمرت المشقة فلا حرج والله أعلم ( وأما التاسع عشر ) وهو هل الملكان اللذان يجلسان عند القبر ها السكاتبان كما رواه الترمذي ( فالجواب ) أن الذي يظهر ان كان الحديث ثابتا أنهما اللدانكانا يكتبان في الدنيا الأعمال ومنه يخرج الجواب عن السؤال (وأماالمشرون) وهما الملكان اللذان قال الله تمالى فيهما (سائق وشهيد) فمنده أنهما هما بخــــلاف من فسرها بنيرها وقد اختلف في ذلك على أقوال ذكرها الطبرى وغيره ( وأما السؤال الحادى والمشرون ) وهو هل تدنو الشمس من الرؤس يومالقيامة (فالجواب) نعم هو حق ورد به الحديث الصحيح فوجب الايمان به ( وأماالثاني والمشر ون)وهوهل في القيامة شمس ( فالجواب ) نم لكن في الموقف ثم تطرح الشمس والقدر بعد ذلك فالنار اذا انقضى أمد الموقف ( وأما الثالث والمشرون ) وهو هل يخوض الناس ف المرق ( فالجواب ) نم ثبت ذلك في الحديث الصحيح أن منهم من يلجمه العرق الجاما ومنهم من يصل الىصدره والى ركتيه وغير ذلك على قدر أعمالهم ( وأماال ابع والعشر ون) وهو هل تمود الأجساد كما كانت أو لا ( فالجواب ) نم ان الذي يسيده الله تمالي هي الأجساد الأولى لا غيرها وهذا هو الصحيح بل الصواب ومن قال غيره عندى فقد أخطأ لمخالفته ظاهرالقرآن والحديث (وأما السؤال الخامس والمشرون) وهو محل العينين ( فالجواب ) أنهما فالوجه كماكانت في دار الدنيا و ورد أنهما فيالرأس ولكن ظاهر الحديث أن جوابه صلى الله عليمه وسلم لأم المؤمنين حيث استمظمت كشف المورات

فأجبها صلى الله عليه وسلم بأن (لكل امرئ منهم يومئذ شأن يننيه) عن النظر الى غيره ففيه إشارة الى أن العينين فى الوجه كما كانت فى الأول والله أعلم (وأما السادس والعشرون) وهو طول الناس فى الموقف (فالجواب) أن كل واحد منهما يكون على مامات عليه وعند دخول الجنة يصيرون طول واحد فنى الحديث يبعث كل عبدعلى مامات عليه وفى الحديث فى صفات أهل الجنة ما ذكر (وأما السابع والعشرون) وهو هل لهم شعور (فالجواب) نعم يعقون كذلك مم يدخلون الجنة جردا مردا كما ثبت فى الحديثين المذكورين (واما الثامن والعشرون) وهو همل يميت الله العصاة من هذه الأمة الح (فالجواب) نعم ثبت ذلك فى الصحيحين بل فى الصحيح أن من يدخل النارمن عصاة هذه الأمة يميتهم الله إما تة صغرى ثم يخرجهم بالشفاعة فيلقون فى نهر الحياة حما ينبتون كاتنبت الحبة فى حيل السيل ه

انتهى آخر الأسئلة والأجوبة والله سبحانه وتعالى أعلم بالصواب واليه المرجع والما تب وصلى الله على سيدنا محمدوعلى آله وصبه وسلم تسليما كثيرا الى يوم الدين ،

## منظومة في التصوف للامام العالم العلامة الشيخ عبد الرحمن بن سعيد الاخضرى المغربي رحمه الله

الذنبالعبدالذليل الأخضري تم مسلاته على محمد وهو الذي يدعونه الروحاني مستودع فى القالب الجسمى بالأصل في الدائرة القدسية وعاقها عن ذاك الانصال وباطن في النفس أي ساتر والبامان العوائق النفسيه ونزغة الشيطان وهي البلوى والثانى يدعى بالحجاب النفسي على هواها لم يزل محتجبا عن انطباع صور الأشياء رق مقام الكشف والشاهدة جيع ماكان لما محاذيا علية من صقالة المرآة لأصلها في الحضرة القدسيه إذ حل في درجة الكال بحسب المقام للسادات وذاك مابه القاوب تصفو وضل يرتضى النفوس مؤثرا

يقول راجي رحمة المقتدر بحمد رب العالمين أبتدى ياطالباً علا كال قدسه وأاصداً الى علاج نفسه إعملم بأن الجوهر الانسانى منشؤه في العالم العاوي لانه فالأصل من جنس الملك فصار مركوزاً بمالم الحلك فهذه الجوهرة النفسيه دائرة التطهير والكال شيآن منهما حجاب ظاهر فالظاهر العوائد الجسمية من شهوة رياسة ودعوى فأول يدعى الحجاب الحسى فن يكن لنفسه مكبكباً إذ تحجب الرآة بالصداء ومن أجاد الصقل بالمجاهده وصار في طي النفوس باديا وظهرت خوارق المادات وعادت الحقيقة النفسيه وطهر القلب من الأدغال لكن أنواع المجاهدات تقواه واستقامة وكشف فأى من اشد للحزم عرى

حتى إذا صحت سهاء القدس بطرد مركوم سحاب الحس حينئذ تبدو شموس النيب مشرقة بمرسات القلب وانطبعت في وسط الرآة صور(١) الأمو راللكوتيات وازخرفت حداثق القاوب بثمرات الكشف والنيوب ووابل الأسرار بالقلب انسجم وانفجرت منه ينابيع الحُمكم واعدلم بأن رتبة الكال وخارق العادات في المثال واعملم بأن رنبة الكال مطوية في النفس طي الحبق أكامه ظهوره منها يغي من بعد ارعاد الرعود السائقة ثم انسكاب المصرات الرائقة حَـى إذا شربت الأشجار وزال عن أغسانها النبار ولانت الاعراق بارتوائها وسريان الماء في أرجائها واهتزت الاغصان بالرياح تهيأ الثمار للقاح والقصد عند القوم بالرعود قدح رعود الوعد والوعيد ثم انسكاب مطر الوعظ على بسيرة المرء لكي يمتثلا حتى يلين قلبه للفكرة وينتفى عنه غبار النفلة حتى اذا هبت رياح الحالمن خزانة الوعظ عن القلب الفطن واستخرجت ثمارغصن القلب يزهرها فبمد هذا الخصب يبدو لقاح الملم والأعمال بقدر ماللقلب من كال فبعد ماتحصل اللقاح إذ هب ف أرجأتها الرياح وظهر الأزهار في الاغسان وكان الاعتدال في الزمان وجالت الرياح في الأشجار وسقط الجلل من الثماد حينئذ تنمقد الأزهار وازخرفت بحبها الاشجار كذاك من بعد لقاح العلم والعمل الازهار عند القوم وهو ظهور السلم والسادة على الجوارح مع الزيادة لان من صع له الاخلاص صع له التحسيل والخلاص وحكسة تجرى على لسانه وطاعة تجرى على أركانه ورعا هبت على الاعمال فتحبط الجل من الطاءات وهذه من أعظم الآفات

(١)هو بضم الصادو اسكان الواوللو زن

ربح الرياء الموبق الرجال

فالماملون في الورى كثير والثابتون عملا يسير والمقد للاعمال في الطريقة ثبوتها بالحال والحقيقة ورعماً هبت رياح العجب ونحوه في عرصات القلب فاسقطت من ذلك الكثيرا وتركت منه زها يسيرا الذهموأهل شهود المنة الطاعنو القطاع بالأسنة ففي الصلاح يأخذ الثمارا فان جناها ربها بالشهرة لم يكمل الطيب لتلك الثمرة وحيث بالخول قــد أخفاها تبلنت في الطيب منتهاها تمت من بعد كال الطيب أن صانها بالحفظ والترتيب بترك الاغترار والأمان ورفع صور محكم البنيان تزخرفت وحسنت الزاد ونال منها غاية' المراد وان يڪن أهملها فتقرب عمارها کل يد فتخرب وآل كده إلى الضياع إذ ماله فيه من انتفاع ماجابها غير فتي شجاع إلا امرؤ مؤيد بالنور وأعلم بان طرق التعلمير كثيرة عنىد ذوى التنوير افربها نفما طريق الذكر بسرعة يزيل كل ستر لكن بشرط الخوف والحضور مع ادكار هيية المذكور فن نك النفلة والأمان فذكره حجبه الشيطان وحال بينه و بين ز به بتذفه وساوساً في قلب فلم ينق بالذكر من حــــلاوه ولم بجه دلانه كرمن ثمار من قلبه في المذيان جاري

إلا قليلا من عباد الله تمسكوا فيها بحبل الله وبعمد أن ثبت ذا القدارا وهسذه طريقة القطاع ماحل منها بسنام الطور وأحمدةت بقلبمه غشاوة كم باذل قواه فى الاذ كار وذاك من وساوس الشيطان يهيج بالغفلة والامان فسالج الخواطر الرديه بالدفع فعى حجب قو ٩ هيات أن يطمع في الابصار هل برتق بسلم المالى من قلب في عالم الخيال

لن يستقيم القلب للتوجيه مادام هذا الهذيان فيسه كيف يصح فتح باب القدس مادام في القلب غبار النفس لن يمسل العبد الى مولاه مدة ماليل الهوى يغشاه حتى اذا نهاره تجلى بنتح باب الملكوت الألى فاجبل أخي همك ها واحداً تكن لما تطلبه مشاهدا ومن شروط الذكر انلايستطا بمض حروف الاسم أو يفرطا في البعض من مناسك الشريعه عمدا فتلك بدعة شنيمه والرقص والصراخ والتصفيق عمدا بذكر الله لايايق وانما المطلوب في الاذكار لذكر بالخشوع والوقار الا مع النابة القويه فواجب تنزيه ذكر الله على اللبيب الذاكر الأواه عن كل ماتفعله اهل البدع ويقتدى بفعل ارباالورع فقد راینا فرقة ان ذكروا تبدعوا ورعما قد كفروا وصنعوا في الذكر صنعا منكرا صعبا فجاهدهم جهادا أكبرا خلوا من اسم الله حرف الماء فألحدوا في اعظم الأساء لقد أنوا والله شيأ إدا تخر منه الشانحات هـدا والالف المحذوف قبل الهاء قد اسقطوه وهو ذو اخماء وغرهم اسقاطه في الخط وكل من يتركه فمخطى٠ قد غير وااسم الله جل وعلا وزعموا نيل المرانب السلا تغرهم مذاقة طبعية سببها حركة نفسية فزعموا ان لهم أسرارا وان في قلويهم انوارا وزعموا ان لهم احوالا وانهم قد بانموا الكمالا والقوم لايدرون ماالأحوال فكونها لمثلهم محال حاشا بساط القدسروالكمال تطؤه حوافر الجهال قدادعوامن الحال منتهى يكل عن تحصيله اولو النهي والجاهلون كالحير الموكفه والعارفون سادة مشرفه وهل يرى بساحل الأنوار من لج ف بحر الظلام سارى

وغــــير ذا حركة نفسيــه

في رجز يهجو به المبتدعه ويذكرون الله بالتغيير ويشطحون الشطح كالحير وينبحون النبح كالمكلاب طريقهم ليست على الصواب (١) ف المتذاكرين باسم الله فشرطه من خشية وفكر ومطرت سحائب الانوار بالقلت واستنارت الافكار تأنس القاب بذكر الله وصارطول الدهر غير ساه وانبث معنى الذكرف البصيرة شجرة تريق كل جان وتحتها جداول الانهار وطهرت بصيرة الانسان ونقشت في قلب عبلوم وابديت في سره فهوم ولان قلب وقد اصابا فالقاب عسوالمسكوت بابا فاى من الق فعال النفس إذحل في شاطي وادى القدس وآنس النور بذاك الوادى يفوز من شجرة المنادى انك بالواد المقدس طــوى فيكتسى من حلاالنو رقوى وربما يزجى به سمحابا ينيض من ادجائه شرابا فيرتمى الصب عليسه شربا فيسستزيد طربا وحبسا وربحا خاص، التملى فتعتريه صعقة التجلي اذ ذاك فليفزع الى الصلاة فانها تفضى الى النجاة ایاه ان یضره الخیسال فیز دری بقلبه الخسال بقيمة يظنسه شرايا ياجاهلا بمنصب الكال وطالبا حمنيض الانسفال

وقال بعض السادة المتبعه قلت وشاع امر الاشتباه فمن يكن مشتهراً بالذكر جرى لسانه على الأذكار حتى إذا مزجت الاذكار حتى اذا استنارت السربرة وغرست في وسط الجنان دائمة الظلال والثمار وأنقطمت علائق الشيطان فرب سالك رآى سرابا الست ذا عقل وذا بصيره? الم تكن منور السريره؟

(١) وفي نسخة زيادة

ولِس فيهم من فتى مطيع فلمنسة الله على الجيم

حجبت بالملائق النفسية عرن هذه المراتبالقدسية رضيت بالمراتب الخسيسه بجهلك المراتب النفيسه دواثر الحس عليك مطبقه وحضرةالكمال عنك مغلقه يامولما بالدالم الجسانى وجاهلا بالمالم ألروحانى فكم خدمت الجسم بإبطال(١) ولست من خدمته تبالى هلا خدمت الروح يامغرورا هيهات قدحجت عنك النورا ياجاهـ لا بمالم الارواح حجب (٢)عنك السربالاشباح فلو علمت هذه التجاره لم تعتبر من دونها خساره ياجاهلا بقلب وماحوى مشتغلا بالشهوات والهوى لوغصت في بحرك يامغرورا وجدت فيه لؤلؤا منثورا ولو تركت المالم الجمانى لذقت سر المالم الروحانى وكل مشنول بمالم الجسد فذاك مجوب عن الله الصمد فلتشتغل بالمالم الروحانى واترك سبيل العالم الجانى واخرق حجاب النفس بمدالجسم ترى الكال ف بساط العلم في سعى ف خدمة الموضوع فذاك محجوب من العلوع اذ أول السلوك ترك ذلك وبعده يسلك في المسالك نعم بقدر القوة النفسيه لمتتصل بالحضرة القدسيه فابذل قواك في علاج النفس منكل وصمة بها ولبس حتى اذا محت ساء القدس بانسها عن طبقات النفس فمنده شمس شهود الحق مشرقة على بروج الصدق هيات انبطا(٣)بساطالقدس مكبل بشهوات النفس هيات أن يطا البساط الأحق كيف ينال السر من لا يصدق هيهات ان يرقى المقام العاليا من كان للنفس مطيعا باليا وهل يطأ مساجد الانابه من لم يزل بحدث الجنابه كيف تفيد الشكل مرآة الصدا أم كيف تمشومقاتفيها القذى عجبت من مسافر يشكو الغلما وحوله عذب فرات اىما

<sup>(</sup>١) بطال على وزن حزام بفتح أوله كثير البطالة (٢) بتشديد الجيم (٣) بدون إثبات الممزة للوزن وكذلك فالبيت الثانى بمده (م ٧ - منظومة الا مخضرى في التصوف)

ماحل وفد الراصدين مرصدا ورام حزب الواردين موردا الا باخاص البطون والسقر والصمتوالمزلةعن كل البشر والزهد في الدنيا وتقصيرالامل وفكرة القلب واكتار العمل والخوف والذكر بكل حال والصبر والقوت من الحلال وفعل اركان المجاهدات علما واعمالا بنير مـين فأين حال هؤلاء القوم من سوء حال فقراء اليوم؟ قد ادعوا مراتباً جليــله والشرع قــد تجنبوا سبيــله قد نبذوا شريعة الرسول والفوم قدمادوا عن السبيل لم يدخلوا دائرة الحقيقة كلا ولا دائرة الطريقة فخرجوا عن ملة الاسلام وأولموا بسدع شنيمه وسنة المادى الى الصواب قد ملكت قلوبهم أوهام فالقوم إبليس لهم إمام ان اخلطوا الدنى بالديانه وانتهكوا محارم الشريمه وسلكوا مسالك الخديمه من كان ف نيل الكمال راجيا وعن شرية الرسول نائيا فانه مبلس مفتون أو عقله مخبسل مجنون هذا محال لايسم أبدا لان سيد الورى باب المدى وقال بمض السادة الصوفيه مقالة جليلة صفيه او فوق ماء البحر قد يسير فانه مستدرج وبدعى لتابع السنة والقرآن يعرف بالسنة والكتاب والشرع ميزان الأموركابا وشاهد بفرعها وأصلها والشرعنور الحقمنهقدبدا وانفجرت منه يناييع الهدى و قال بمض اولياء الله السالكين لصراط الله من ادعى مراتب الجال ولم يقم بأدب الجلال

وفعل انواع المعاملات من بعد تحصيل فروض العين لم يقتدوا بسيد الأنام لم يدخلوا دائرة الشريمه لم يسلوا بمقتضى الكتاب كفاك ف جميمهم خيانه اذا رأيت رجلا يطير ولم يقف عند حدود الشرع واعلم بأن الخارق الروحانى والفرق بين الافك والصواب

فارفضه أنه الفتى الدجال ليس له التحقيق والكمال ومن تحلي بحلي المالي وبحدود الله لم يسال مخادع ملبس خوان ذوى الخنا وآلزور والاهواء لم يبلغوا مراتب المجد الى انتنظر البهموتبالعرشيناط اويلج الجل في سم الخياط هذا زمان كثرت فيه البدع واضطربت عليه امواج الخدع وخسفت شمس الهدى وافلت من بمد ماقد بزغت وكملت والدين قد تهدمت اركانه والزور طابق الهوى دخانه وظلمات الزور والبهتان تزخرفت في جملة الأوطان ولا من الفرآن إلا رسمه وفاض بحر الجهل والزيغ بدا قد سلفوا والله قبل اليوم السالكون للطريق الباطله وكثرت اهل الدعاوى الكاذبه وصارت البدعة فيهم غالبه فالقوم إذ زاغوا أزاغ الله قلوبهم فانسلخوا وتاهوا وجا فالحديث عن خير آلوري لن يخرج الدجال أعنى الأكبر ا حتى تقوم قبسله دجاجله كل يلوذ بطريق باطله من لم يلج بالمنهج المحمدى باء بسخط الله طول الأمد هيهات أن يطمع في نيل الوفا من حادعن شرع النبي المصطفى وباب حضرة الاله الأكبر فكل من يرغب عن سنته فليس عند الله من امته من حاد عن سنته فقد غوى وفى غيابات المنلال قد هوى والمسطني خير وسيلة الى إلحنا رب السموات العلى صلى عليه الله ماهب الصبا وما اليه قلب عاشق صبا ياليها المغلول فيسجن الموى أقبل لما عليه قلبك انطوى وجد كل الجد ف إسفائه استخرج المكنوزمن ارجائه ولازم التفريض والانابه فهذه طريقة الصحابه

ففر منه انه الشيطان ياصاح لا تعبـاً بهؤلاء باؤا بسخط وضلال وقلي لميبقمن دين المدى إلااسمه هيهات قدغاضتينابيم الهدى اين دعاة الدين المل الملم وهاجت الطائفة الدحاحله فانه هو السرآج الأنور تا نست قىلوبهم بالله فاخلصوا اوقاتهم لله عساء أن عن بالمدايه اذاتوجه المريد صادقا شرط به یکون قدح النور اعلم بان الصفقات غاليه الامكد النفس والاذعان وابنعلى تزكية النفوس جارية في فلك البصير.

واستغرقوا اوقاتهم بالعااعه على بساط القدس والضراعه الناس فجوف الظلام هجموا والقوم فيه سجد وركم حثوامطايا الحزم ف جوف الدجى تطلع شمسهم اذ الليل سجا فني الناجاة لمم كؤوس تحيآ بها الارواح والنفوس هم المداة بهذاهم اقتد الى مراتب الوسول تهتدى واكشف حجابالسربالتفريد بالمالم الاسني مع التجريد ترى النيوب كلها جليه وترتقي الحضرة المليسه ماذالعن مرا ته كشف النطا ون لميزل ف حسه منبطا فأى من أدمن قرع الباب منقطما عن جملة الاسباب فأنه يرتقب الفتوحا حتى يصير صدره مشروحا من قطع الملائق النفسيه ولج باب الحضرة القدسيه فاشدد ازار الحزم والمجاهده عساك ترقى منبر المشاهده وقف على باب الكريم باكيا وكن هناك خا تفاوراجيا ممترفا بالذنب والجناية فليس بالباب الكريم غالقا والصدق والاخلاص فىألامور ياعاشقا فى الدرجات العاليه مانالها ذو العجز والتوانى فارحل الىالمهيمن القدوس قدافلحن والله مرن زكاها يوما كاقدخاب من دساها واخرق حجاب السبعة الاطوار لكي ترى دقائق الاسرار ترىمن السر المصون عجبا وترتقى فى الدرجات رتبا وتبصر النفوس مستنيره القلب كالرآة التجلى يصفو بها صقالة التخلى القلب عرشسره الرباني وحضرة لاقرب والتداني القلب فهو لوحك الحفوظ ياأيها القرب الملحوظ فاقرأسطور لوحك المكنون ريك سر أمره المصون

القلب سر الله في الانسان وعرشه الحيط بالاكوان وهو من عرش السماء أكبر وذاك معنى في الحديث يذكر أعنى حديث الوسع التجلى فاعرف زمام قلبك الاجل القلب مشكاة التجليات مها خلا من جملة الآفات القلب كنز من كنوز الله وفيه باب ملكوت الله القلب من عجائب الرحمن أودعه في عالم الابدان فالروح بابالحضرة القدسيه تحجبه الملائق النفسيه لجازم بالليل والنهار اذا اعتراك سقم فالقلب فافزع الى الذكر ولذبالرب فاندباعلي نفسكاطول الدهر فاخلع نمال الكون جملةوجي كن على طور المناجاة نجى كيف تنادى للتناجي في طوى والقلب تحت قهر سلطان الهوى لوذهبت عن الحجا اكداره لجاء بد ليله نهاره فن رأى بواطن الاوانى وفهم الاسرار والمسانى من غير ماكسب له يمانى فذلك المخصوص بالتدانى والنيب محجوب عن النفوس بهذيان العالم الحسوس لن يستفيد المرء علمابالاله وفي الحجاء لمة لمن سواه فارغب اليه صادقا بالقلب ولا تسد غيره موجودا فتنتدى عن بابه مطرودا بالملم والتحقيق واليقين وكن على حدوده محافظا وكن لهذا الهذيان رافضا إذ ذاك فلتفزع الى التخلى وبمده فافزع الى التجلى ولازم الذكر بكل حال وفر من طوارق الخيسال فان تخف شيأ من الأنفاس فذاك من علامة الافلاس ولا تزال واقفا بالباب وذاكراً للملك الوهاب حتى ترى الممة قد تجمعت وفكرة الانسان قد توسعت وكل ما ينشاه في السبيل من وارد فانقله للدليل وذكر أهل الفضل والبصائر بوارق الشلائة الدوائر

وأنما يفتح بالاذكار فان تكن لم تنتفع بالذكر فان ترد معرفة بالرب وكن على بصيرة فى الدين

دائرة الاسلام والايمان فوقعا دائرة الاحسان وذاك باللسان والجنان والروحوهو منصب الاحسان فالقلب ترجمانه اللسان والروح ترجمانه الجنان فلا يزال باللسان يذكر حتى يصير أبداً لايفتر حَتَى اذا ما استغرق اللسان فيله اليه التفت الجناف حتى يصير القلب ليس يفتر فيصمت اللسان وهو يذكر حتى اذا استولى عليه الذكر ولم يكر له عليه صبر واتسمت دائرة الأفكار وأومضت سواطع الأنوار توجه القلب الى مولاه ولم ياذ بأحد سواه ولا يزال ذاكراً بقلبه وجامعاً همتــه لربـــه حتى يمسير لفظه منتسخا ويرجع المعنى به مرتسخا وصار كالفذاء للقلوب كالجسم بالمطموم والشروب فتستفيق الروح من إغمائها إذ بث نور الذكر في أرجائها حينثذ تنقدح الأنوار وتظهر النيوب والأسرار وأن للحقيقة النفسيه رجوعها للحضرة القدسيسه ولاح أنوار الغيبات وذاك مبدأ المكاشفات وهاهنا مواقف عظيمه وفأن خطوبها جسيمه وكم تضل عندها الأحلام فان يقف بها امرؤ منها سلب وعن جميع الدرجات قد حجب وكم أخى جهل بذاك طردا والله يهدى من يشاء الهدا فن يقف لفتن البدايه حجب (١)عن مراتب النهايه فان يكن مقصوده متحدا ولم يكن ملتفتاً لما بدا فذاك بالفر الى مقصوده وواقف بين يدى معبوده فيكشف الحجاب عن بصيرته وتقذف الأنوار في سريرته ولا يزال جملة الأوتات يجوب أطوار التجليات حتى يحل بسنام الطور فينتهى من لحظة المسطور فصار إذ ذاك يتأجى ربه فزج في بحر العلوم قلبه وفتح الباب له في قلبه فصار منه آخذاً عن ربه

ترل في خلالها الأقدام

فرد نحو مركز البـدايه إذ حل في درجة الولايه وصار باب الله في عباده يستخرج الحكمة من فؤاده وصار وارثاً على الحقيقه ومرشداً لسائر الخليقه فهــذه طريقة الرجال وآل أمرها الى الزوال وكثر اللبسون فيها وصار ذو البدعة يدعيها وآأسفاً على الطريق السابله أفسدها الطائفة الدجاجله قــد أحدثوا طريقة بدعيه ورفضوا الطريقة الشرعيــه ياعجياً لرافض الشريعه ويدعى درجة رفيعه وكيف برق سلم الحقيقه مخالفاً لسيد الخليق واحسرتاعلى الطريق المستقيم قد ادعاه كل أفاك أثيم قد أشرفواً على كهوفالكَفّر وسـتروا بدعتهـم بالفقر واتخذوا مشايخا جهالا لم يعرفوا الحرام والحلالا لم يقفوا عنــد حدود الله وسنة الهــادى رسول الله ، فنفر وهم من دعاة الدين اولى التتى والعلم واليقين فأعرضوا عن سبل الرحمن واتبعوا مسالك الشيطان وهدموا قواعــد الاسلام واعتبروا خرائف الأوهام وعكسوا حقائق الأمور ونصبوا حبائل الفجور وجعلوا ملء البطون اصلهم بنوا عليه امرهم وسبلهم بمدآ لقوم ألحدوا فى الدين واشتغلوا بطاعة اللمين واولموا بالافك والتلبيس تأسيأ بشيخهم إبليس أولى الذكا والعلم والتمكين آه على طريقة قــد ذهبت وهدمت اصــولها وقلبت وهاج إفك المدعين فيها وصار من يطلبها سفيها آه على طريقة الكمال أفسدها طوائف الضلال آه على طريق أهل الله آه على طريق حزب الله طريقة أفسدها اهل البدع فتركت مهجورة لا تتبع فكثروا وانتشروا وثاروا وظهرت فىجملة البسلاد طائفة البلع والازدراد

وا أسفاه على حماة الدين طريقة أفسدها الفجار

إذ قال قولا صادق الاشاره فقال في أولتك الدجاجله مقالة صادقة وعادله (وزنتهم بالشرع فهو نائى منهم كمثل الأرض والماء وزنتهــم بمنهج الحقيقه فلم أجـد منها لهم دقيقه) وكان ينميهم الى الدخاب فارحمه بإذا الفضل والاحسان ياوياتا هذا زمان البدع مات به اهل التي والورع واحسرنا على الكرام البررة قد أخلفوا بالمدعين الفجرة وجدنى العاذل يوماً باكيا وبحداة سادتي مناديا وا أسفا بادوا فن لي مرشدا فقال جاهلا بأمري منشدًا مالى أراك دائم البكاء؟ أراك نائحاً على الآثار والطلل البالي رسوم الدار مهلا على نفسك يامسكين أخاف أن يأتيك اليقين فقلت إنى ياأخي أنوح على فراق سادتي أصيح قــد رحلوا قاطبة وذهبوا طراً وما علمت أين ذهبوا ولا أزال هكذا مستمسكا عسى دليل القوم يسمع البكا وإن أمت أموت ف هواهم إذ ليس لى من سادة سواهم وا أسفا على الرجال الـكاملين قــد ذهبوا بين العباد خاملين فستروا بظلمات البدع ظم يبين صادق من مدعى وذهبوا لله فيمن ذهباً وسكنوا بالفلوات والربا ومن يرد معرفة بالبدع وما ابتنى عليه أصل المدعى فني كتاب شيخنا الزروق عجائب فاتقة الرتوق ثم صلاة الله كل حين على أجل من أتى بالدين على أجل من أتى بالدين عمد سلطان أهل الحضرة وآله أجل كل ذمرة ف أربع وأربسين قد نجز من عاشر القرون قل هذا الرجز 🌶 تمت بحمد الله وعونه وحسن توفيقه 🌢

قد أحسن الوالد في العباره يا أيهـا التائه في البيدا.

# بن المالخ الحراك

### المجاوبة التي بينهارون الرشيد وبين سفيان الثورى

وذكر الامام ابن بليان والغزالي وغيرهما أن الرشيد لماولى الخلانة زاره الملساء بأسرهم إلاسفيان الثوري فانه لم يأته وكان بينهو بينه صحبة فشق عليه ذلك فكتب اليه الرشــيد كتاباً يقول فيه ﴿ بسمالله الرحمن الرحيم ﴾ من عبد الله هار ون أمير المؤمنين الى أخيه ف الله سفيان بن سميد النورى أما بعد يا أخي فقد علمت أن الله آخي بين المؤمنين وقد آخيتك في الله مؤاخاة لم أصرم فيها حبلك ولم أقطع منهاودك و إنى منطو لك على افضل الحبة وأتم الارادة ولولاهذه القلادة التي قلدنيها الله تمـــالى لأتيتك ولو حبواً لما أجدلك في قلبيمن المحبة وانه لم يبقأ حدمن إخواني واخوانك الازارنى وهنأنى بماصرت اليه وقدفتحت بيوتالأموال وأعطيتهمالمواهب السنية مافرحت به نفسي وقرت به عيني وقد استبطأتك وقد كتبت كتابامني الك أعلمك بالشوق الشديداليك وقدعلت ياأباعبدالله ماجاء فىفضل زيارة المؤمن ومواصلته فاذا و ردعليك كتابي هذا فالمجل المجل ثم أعطىالكتاب لىباد الطالقاني وامرمبايصاله اليه وأن يحصى عليه بسممه وقلبه دقيق أمره وجليله ليخبره به قال عباد فانطلقت الى الكوفة فوجدت سفيان في مسجده فلما رآفي على بمد قاموقال أعوذ بالله السميع المليم من الشيطان الرجيم وأعوذ بك اللهم من طارق يطرق الابخير قال فنزلت عن فرسى يباب المسجدفقام يصلي ولم يكن وقت صلاة فدخلت وسلمت فما رفع أحد من جلسائه رأسه ، الحقال فبقيت واقفاً ومامنهم أحد يعرض على الجلوس وقد علتني من هيئتهم الرعدة (م — ∧ فتاوى ابن الصلاح)

فرميت بالكتاباليه فلما رأى الكتابارتمدوتباعدمنه كانه حية عرضتاه فبحرابه فركم وسجدوسلم وأدخل يدهف كمه وأخذه وقلبه بيده و رماه الىمن كان خلفه وقال ليقرأه بعضكم فانى استغفرالله أن أمس شيئاً مسه ظالم بيده قال عباد فد بعضهم يده السه وهو ير تددكانه حية تنهشه ثم قرأه فجمل سفيان يتبسم تبسم المتمجب فلهفرغ من قراء ته قال: اقلبوه واكتبوا للظالم علىظهر . فقيل له ياا باعبدالله أنه خليفة فلوكتبت اليه في بياض نقى لكانأحسن فقال كتبواللغا المفاطهر كتابه نان كانا كتسبه من حلال فسوف يجزى به وان كانا كتسبه منحرام فسوف يصلي به ولايبقي شي مسه ظالم بيده عندنا فيفسد علىناديننافقيل له مانكتب اليه إقال كتبواله ﴿ بسم الله الرحم الرحيم ﴾ من العب الميتسفيان الى العبد المفرو ربالآمال هارون الذى سلب حلاوة الايمان ولذةقراءة القرآن أما بمد فانى كتبت اليك أعلمك أنى قدصرمت حبلك وقطمت ودك و إنك قد جملتني شاهداً عليك باقرارك على نفسك فى كتابك بمــا هجمت على بيت مال السلمين فأنفقته في غير حقه وأنفذته بنير حكمه ولم ترض بمــا فعلته وأنت ناء عني حتى كتبت الى تشهدنى على نفسك فأما أنا فانى قدشهدت عليك أنا و إخوانى الذين حضروا قراءة كتابك وسنؤدى الشهادة غدا بين يدى الله الحكم المدل ياهارون هجمت على ببت مال المسلمين بنير رضاهم هل رضى بفعلك المؤلفة قلوبهم والماملون عليها في أرض الله والمجاهدون في سبيل الله وابن السبيل ﴿أَمْرَضَى بِذِلْكَ حِمْلَةَ الْقُرَآنَ وأهل العلم يمنى العاملين أم رضى بفعلك الأيتام والأرامل? أم رضى بذلك خلقمن رعيتك افشد ياهار ون مُتزرك وأعد للمسألة جوابا وللبلاء جلبابا واعلم أنك ستقف بين يدى الحكم العدل فاتق الله في نفسك إذسلبت حلاوة العلم والزهد ولذةقراءة القرآن ومجالسة الأخيار ورضيت لنفسك أن تكون طالمًا وللظالمين إماما.ياهرون قمدت على السرير ولبست الحرير وأسبلت ستوراً دون بابك وتشبهت بالحجبة رب المالمين، ثم أقمدت أجنادك الظلمة دون بابك وسترك يظلمون الناس ولا ينصفون ويشربون الخمر ويحدون الشارب ويزنون ويحبدون الزانى ويسرقون ويقطمون السارق ويقتلون ويقتلون القاتل أفلاكانت هــذه الأحكام عليك وعليهــم قبل أن يحكموا بها على الناس؟ فكيف بك ياهر ون غداً اذا نادى المنادى من قبل الله

أحشر وا الظلمة وأعوانهم فتقدمت بين يدى الله ويداك مفلولتان الى عنقك لا يفكهما إلا عدلك وإنصافك والظالمون حولك وأنت لمم أمامأو سائق الىالنار ? وكأنى بك ياهرون وقد أخذت بضيق الخناق و وردت المساق وأنت ترى حسناتك ف ميزان غيرك وسيئات غيرك في ميزانك على سيئاتك بلاء على بلاء وظلمة فوق ظلمة فاتن الله ياهرون فرعيتك واحفظ محمداً صلى الله عليهوآ لهوسلم ف أمتهواعلم أن هــذا الأمر لم يصر اليك إلا وهو صائر الى غيرك وكذلك الدنيا تفعل بأجلهــأ واحداً بعد واحد فمنهم من تر ود زاداً نفعه ومنهم من خسر دنياه وآخرته وإياك ثم إياك أن تكتب الى بمد هذا فانى لا أجيبك والسلام وألقى الكتاب منشو رآ منغير طي ولاختم نأخذته وأقبلت به الى سوق الكونة وقد وقمت الموعظة بقلبي فناديت ياأهل الكوفة من يشترى رجلا هرب الىالله فأقبلوا إلى بالدراهم والدنانير فقلت لاحاجة لى بالمسال ولكن جبة صوف وعباءة قطوانيسة فأتيت بذلك فنزعت ما كان على من الثياب التي كنت أجالس بها أمير المؤمنين وأقبلت أقود الفرس الذي كان معى الىأن أتيت باب الرشيد حافياً راجلا فهزأ في من كان على الباب ثم استؤذن لى فلما رآنى على تلك الحالة قام وقدد وجمل يلطم رأسه و وجمه و يدعو بالويل والحرب ويقول انتفع الرسول وخاب المرسل مالى وللدنيسا والملك يزول عنى سريما فألقيت الكتاب اليه مثل مادفع إلى فأقبل يقرؤه ودموعه تتحدر على وجهه وهو يشهق فقال بمض جلسائه ياأمير المؤمنين قد اجترأ عليك سفيان فلو وجهت اليــه فأثقلته بالحديد وضيقت عليه السجن فجملته عبرة لنير . فقال هر ون ازكوا سفيان وشأبه ياعبيد الدنيا المغرور من غررتموه والشقى والله حقاً من جالستموه انسفيان أمة وحده ولم يزل كتاب سفيان عند الرشيد يقرؤه دبركل صلاة ويبكي حتى توفى رحمه الله تمالي به

# فر سري فتاوى ابن الصلاح ا محيفة

|                                               | محيفة    | محيفة                                          | • |
|-----------------------------------------------|----------|------------------------------------------------|---|
| تفسير قوله ( والذاكرين الله                   | <b>1</b> | ٧ ترجمة الؤلف                                  | , |
| كثيرا والذاكرات) ماهوالذكر                    |          | ع بيان من جمع هذه الفتاوى                      |   |
| وما مقداره ?<br>تفسيرقوله تمالى(فويل المصلين) | 4        | <ul> <li>القسم الاول في شرح آيات</li> </ul>    | ) |
| الآية من الساهون والراؤن                      | •        | من كتاب الله عز وجل﴾                           |   |
| تفسير قوله تمالى فانظر الى آثار               | 1.       |                                                |   |
| رحمةالله كيف بحبىالارض بمد                    |          | تفسير قوله تعالى(اللهيتوفي                     |   |
| موتها) الآية امرنابالنظر الى                  |          | الا نفس حين موتها)الآية                        |   |
| الأثرولم يأمرنا بالنظرالى الرحمة              |          | ·                                              |   |
| تفسيرقوله تعالى كل من عليها                   | 1.       | ومذاهب العلماء فى ذلك                          |   |
| فان و يبقى) الآية                             |          | ٣ ضابط حسن لتعبير الرؤيا                       | , |
| ماالمراد بالبقرة في قوله تعالى                | 11       | ٧ تفسير قول الله تمالى ( انقوا                 | , |
| ( انهها بقرة ) هــلِ هـيأنثي                  |          | الله حق تقاته) والجمع بينها                    |   |
| أم ذكر ?                                      |          | ويين آية ( فاتقوا الله                         |   |
| بنلة الرسول صلى الله عليه وسلم                | 11       |                                                |   |
| مل می ذکر آم آشی                              |          | مااستطعتم)                                     |   |
| تفسير قوله تعالى (ولنباونكم                   | 17       | ۷ تفسیر قوله تمالی(إن تجتنبوا                  |   |
| حتى نعلم المجاهدين منكم )الآية'               |          | كماثر ماتنهون عنه نكفرعنكم                     |   |
| هل علمه جلد کره پنجدد ?                       | •        | سيئانكم) الآية                                 |   |
| ﴿ القسم الثاني في شرح                         | 17       | ٨ أقوال السلماء في المسفائر                    |   |
| أحاديث وردت عن رسول                           |          | والكبائر                                       |   |
|                                               |          | <ul> <li>م تفسير قوله تمالى (وانايس</li> </ul> |   |
| الله صلى الله عليـــه وآ له                   |          | للانسان إلاماسعي) وهل يصل                      |   |
| وسلم)                                         |          | ثواب القرآن الى المپت ?                        |   |

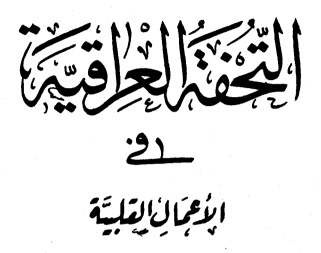
مامعنى قوله صلى الله عليه وسلم مسألة في قوله صلى الله عليه 12 «انهامن الطوافين عليكم ؟ وسلم «يوتى بالعالم يوم القيامة تفسير حديث « ان أحدكم فقال اعا تعلمت لقال كذا 12 يجمع خلقه فى بطن أمه أر بىين وكذا» الحدث ما » الحديث الوارد في مسألة في قوله . صلى لله عليه وسلم « المسلاة الى الملاة الصحيحين والجمع بنه وبين كفارة لما يسما» الحديث وما الروامات الأخر مسألة قوله صلى الله عليه وآله تكفر الجمةورمضان 17 مسألة في أن الخبر اذا ورد وسلم « التائب من الذنب كن من جهة الله تمالى لايتصور لاذنباله» هل هوفى الصحيحين وجوده على خلاف المخبر به وهل يصير في عقب التوبة كمن وهل هو كما أطلق أم ثم فرق لا ذنب له أم لابد من اصلاح الممل بعد التوبة الىمدة معلومة بين وعده ووعده مسألة روى عن النبي صلى الله مسألة في قوله عليه الصلاة 17 والسلام «ينزل ربكرف كل ليلة عليه وسلم تدخل فقراء أمتى قبل أغنيا عمها بنصف يوم . الى ساء الدنيا»الحديث هر على ظاهره ام على ضرب من التأويل ماالمراد بالفقيرهنا ? مسألة قوله صلى الله عليه وسلم مسألة قوله صلى الله عليه وآله 17 وسلم «كلمو لوديو لدعلى الفطرة» « خير القرون قرني الذي أنا فيه ثم الذين يلونهم » الحديث الحديث هل هي فطرة الاسلام او الفطرة التي هي الخلق؛ ﴿ ماالفرق بينه وبين قوله مسلى الله عليه وسلم على تقدير صحته والابداع،والاختراع مسألة في معنى قراءة النبي صلى « أمنى كالفيث لايدرى أوله 17 الله عليهوآله وسلم على أبي ( لم خير أم آخره » ومامىنى قوله يكن الذين كفروا) بامرالله تعالى صلى الله عليمه وآله وسلم ماالمراد بذلكوماوجه تخصيص «الصائم فرحتان فرحة عند هذهالسورة بالذكر وما الحكمة افطاره وفرحةعندلقاءر به » ف ذلك ماهي الفرحة ?

19

مسألةروىانالنبي صلى الله عليه مسألة قول الرسول صلى الله عليه وآله وسلم مات ودرعه وسلم «لاتقومالساعة حتى تخرج نار من قدرعدن تسوق الناس الى مرهونةعند بهودى علىصاع الحشر » فهل هذا السوق قبل من شمیر أو صاعین ، و و رد انهمات وله حصون وارض موت الخلق أو بمدخر وجهم من فهل هذه الاحاديث صحاح، الاحداث وهل الفقير الصابر أعلى من مسألة فبهار وىعنه صلىاللهعليه الغني الشاكر ? وآله وسلم «لعنالله من أكرم غنيا لفناه وأهانَ فقيراً لَفقره » مسألة صوم رجبكله هل 41 على صائمه اثم ام له اجرٍ وهل وقوله عليه السلام «لعن اللهمن صح عن النبي صلى الله عليه أكرم بالنني وأهان بالفقر » وآله وسلم أنه قال «ان جهنم هل يدخل تحت هــذا اللمن شبيخ بزار بحيه الفقير والغنى لتسعر من الحول الى الحول وابناء ألدولة وهو من ذوى لصوام رجب» مسألةمن آخبر النبي صلى الله الولايات والتسلط فتكاف لابناء 17 الدنيا ويحضر للفقيرماتيسراملاج عليه وآله وسلمبايمانهم وانهم مسألة روى عن النيصلي الله منأهل الجنةهل يأمنون المكر عليه وسلم أن رجلاً من أهل هل الانبياء يدخلون الجنة ? 44 الصفة مأت فوجدمعه ديناران اولًا وحدهم امكل ني معامته فقال النبى صلى اللهعليهوسلم ومن يدخلالجنة اوّلاً حکایة عیسی ابن مریم علیهها « كيتان» فمامىنى ذلك مع أن 44 السلاملا رأى رجلا سرقفقال الدينار ينلاحق فيهمالله تعالى له أسرقت فحلف انهلم يسرق مسألة الرَّاد على المسنف في فقال عيسي عليه السلام آمنت مقدمته في علوم الحديث بالله وكذبت عيني مامعني ذلك والحوابعنه مسألة ف رجليقرأ الحديث ماالفرق بين الخبر الذى لا يتطرق 44 اليه النسخ والخبر الذى يدخله على المحدث ويقول فى كل حديث و بالاسناد حدثنا الام فيتطرق اليه النسخ مسألة فالنتير المساير والني فلان عن فلان ولايقول قال 74 حدثنافهل يضح هذاالسماع املا الشاكر أبها افضل

|                                                | مبحفة | سفحة ا                             |          |
|------------------------------------------------|-------|------------------------------------|----------|
| مسألة هل قول لاإله الله في                     | 44    | 2                                  | 44       |
| دفع الوسوسة نافع ثابت بدليل                    |       | صلى الله عليه وآله وسلم انه        | •        |
| مسألة في رجل يمدح فتفرح نفسه                   | ۲۸    | على كل قدم من الانبياء صلوات       |          |
| و يدمفتتألم                                    |       | الله عليه وسلامه ولىمن اولياء      |          |
| مسألة في اىشى و نر ول تحمل                     | 47    | الله تمالى،وماالابدالوالنقباء      |          |
| المنن معكونالانسان فقسيرا                      |       | والاوتادهل لذلك اصل املا           |          |
| مالەشىء                                        |       | مسألةهل و رد عن النبي صلى          | 74       |
| مسألة ماحكم كلام الصوفية في                    | 49    | الله عليه وسلم في علماء الباطن     | ••       |
| القرآن كالجنيد وغيره واخراج                    |       | الذين اقامهم الله تعالى كتربية     |          |
| القرآنءن ظاهره المنهوم منه                     |       | الاحوال والمقامات الشريفة          |          |
| نصاالىتأو يلات بميدة جدا                       |       | وليوصلوا المريدالىالله بقوتهم      |          |
| مسألة رجل طلب العلم وهاجر                      | 44    | ودعوتهم المجابة                    |          |
| اليه من وطنه فسمعداعياالى                      |       | هُلُ يُجُوزُ اطلاقُ الأبُ في       | 37       |
| الزهد في الدنيا وله نفس جموح                   |       | الكتاب العزيز والحديث              |          |
| وخاف انلاينجومنآ فاتالدنيا                     |       | الصحيح على الأب من غير صلب،        |          |
| مع النفس الامارة بالسوء فها                    |       | وماالفرق بين آدم أبى البشر         |          |
| آلحيلة في نجاته ?                              |       | وابراهيم الحليل صلوات الله         |          |
| مسألةرجل قال الهلا يسمع                        | ٣٠    | عليهمافذلك                         |          |
| دعاء ملحونا وما هو الدعاء                      |       | مسألة هل من سب الصحابة             | ۲0       |
| اللحون                                         |       | وتاب لم ينفرلهولمتقبل تو بته؟      | ,,,      |
| مسألةقراء القرآن بسد صلاة                      | ۴.    | مسألة في رجل اغتاب رجلا            | 47       |
| الصبح افضل او بعد صلاة                         |       | وجاء اليه يستسمحه فها قبل          | • •      |
| المغرب اى الوقتين أفضل؟                        |       | مسألة هل الاستنفار كفارة           | 77       |
| مسألةرجل له والد و والده                       | ۳.    | النسة                              | •        |
| غير مفتقراليه في القيام باموره                 |       | مسألة هل يجو ز للانسان ان          | <b>-</b> |
| فَاحِبِ الوَّلْدَالَانِقِطَاعُ اللَّهِ اللَّهِ |       | يقرأ القرآن و يهديه لوالديه        | **       |
| ف قرية بميدةعنوالدهليسلم                       |       | يفرأ الفرآن ويهديه فوالدية ولأموات |          |
| من الما مم و والده يكره مفارقته                |       | المسلمين عامة وهل تجو زالقراءة     |          |
| من. الحال و يتبع ذلك مسائل؟                    |       | من قرب و بمداوعلى القبر خاصة       |          |
| بيف احال يبيع ديك سدس.                         |       | من فربو بعد ارحى سبر عب            |          |

|                                | صحيفة        |                                 | سحيفة |
|--------------------------------|--------------|---------------------------------|-------|
| والتابعون والآئمة المجتهدون    |              | مسألة رجل تصدق بصدقة            | 41    |
| والسلف الصالحون ، وهل          |              | التطوع على سلحاء علماء الامة    |       |
| یجو ز ان تستعمل فی اثبات       |              | وسبق الى الآخذ الأخذمن          |       |
| الاحكام الشرعية الاصطلاحات     |              | الله تعالى لامن معطى الصدقة     |       |
| المنطقية ، وهل الاحكام         |              | فايهما افضل؟                    |       |
| الشرعية مفتقرة الى ذلك وما     |              | والقسم الثالث فيما يتعلق        |       |
| الواجب على من تابس بتعليمه     |              |                                 |       |
| وتملمه واقرائه                 |              | بالعقائدوالا صول،               |       |
| مسألة قول بمض المصنفين مستدلا  | 44           | مسألة هل بلغ امام الحر مين      | 41    |
| عــلى اثبــات القياس بخوض      | ·            | والنزالىوابواسحاق درجة          |       |
| الصحابة في حوادث جمــة         |              | الاجتهاد فالمذهب ام درجة        |       |
| واختلافهم فيها                 |              | الاجتهادمطلقا وما الفرق بين     |       |
| مسألة الامام مانك امام المذهب  | 77           | الاجتمادين ?                    |       |
| جمع بين السنة والحديث          |              | مسألة كتاب من كتب اصول          | 44    |
| مسألة هل الاسلام مخصوص         | 77           | الفقه ليس فيه منطق ولافلسفة     |       |
| بهذه الامة ام يطلق على كل      |              | هل يجوز الاشتغال به             |       |
| من آمن بنبیه                   |              | مرألة ماالفرق بين القياس        | 44    |
| مسألة فيمن يمتقدان في ملك      | ٣٧           | والاستدلال                      |       |
| الله تعالى مالايرضاه ولايريده  |              | مسألة هلكان داود الظاهري        | 44    |
| مسألة فيان الحروف التي في      | 44           | صاحب المذهب ممن يعتد إ          | • • • |
| المحضقدعة ومااعتقادالسلف       |              | بخلافه فى انمقاد الاجماع واقوال | *     |
| في صفات الله كاما              |              | الأئمة فيه                      |       |
| مسألة في يز يد بن معاوية هل    | 44           | مسألة هل يجو ز لمنانتسبالي      | 45    |
| هو امر بقتل الحسين بن على      |              | الملم والتصوف الاشتغال          |       |
| رضى الله عنههاوهل يجو زلمنه    |              | بتصنيف ابن سيناومطالعة          |       |
| الفرق بين المتدع والفاسق       | 44           | كتبه وهلكان ابن سينامن العلماء  | -     |
| والنضب والنل                   |              | مسألة فيمن اشتغل بالمنطق        |       |
| اوى الحافظ ابن حجرالمسقلاني كم | <b>۱۹</b> ون | والفلسفة تملما وتملما وهسل      | • •   |
| سالة الامام الاخضري فىالتصوف   | •            | النطق جملة وتفصيلا تما اباح     |       |
| جواب هأون الرشيد               |              | . —                             |       |
|                                |              |                                 |       |



للشيخ الامام العلامة خاتمة السلف وقدوة الخلف شيخ الاسلام أبى العباس تقي الدين احمد بن عبد الحليم المشهور بابن تيمية المتوفي سنة ١٧٧٨هجرية

عنبت بنصرها وتصحبحها ومقابلتها على أسولها المرة الأولى الرائرة الطباغة الميرية

## بيت

الحمد لله نستعينه ونستغفره ونعوذبالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن بضلل فلا هادى له ونشهد أن لا اله الا الله وحده لا شريك له ونشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وآله وسلم

أما بعد فهذه كلمان مختصرة في أعمال القلوب التي تسمي المقامات والأحوال وهي من اصول الايمان وقواعد الدين مثل محبة الله ورسوله والتوكل على الله واخلاص الدين له والشكر له والصر على حكمه والخوف منه والرجاء له وما يتبع ذلك اقتضى ذلك بعض من اوجب الله حقه من اهل الايمان واستكتبها وكل منا عجلان \*

فأقول هذه الأعمال جميعها واجبة على جميع الحلق المأمورين في الاصل بانفاق ائمة الدين، والناس في هذا على ثلاث درجات كما هم في اعمال الأبدان على ثلاث درجات ظالم لنفسه ومقتصدوسابق بالحيرات فالظالم لنفسه العاصى بترك مأمور وفعل محظور . والمقتصد المؤدى الواجبات والتارك الحرمات . والسابق بالحيرات المتقرب بما يقدر عليه من واجبومسنون والتارك للمحرم والمكروه وان كان كل من المقتصد والسابق قد يكون له ذنوب تمحى عنه بتوبة والله يحب التوابين ويحب المتطهرين. واما بحسنات ماحية واما بمصائب مكفرة واما بغير ذلك وكل

من الصنفين المقتصدين والسابقين من اولياء الله الذين ذكرهم في كتابه ( ألا ان اولياء الله لاخوف عليهم ولا هم يحزنون الذبنآ منوا وكانوا يتقون ) فاولياء الله هم المؤمنون المتقون ولكن ذلك ينقسم الى عاموهم المقتصدون وخاص وهم السابقون وان كان السابقون هم أعلى درحات كالأنبياء والصديقين وقد ذكر النبي صلى الله عليه وآله وسلم الفسمين في الحديث الذيرواه البخاري في صحيحه عن الى هريرة رضي الله عنه عن الني صلى الله عليه وآله وسلم انه قال «يقول الله من عادلى وليا فقد بارزني بالحاربة وماتقرب الى عبدى عثل ادامما افترضت عليه ولابزال عبدي بتقرب الى بالنوافل حتى احبه فاذا احببته كت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها في يسمع وبي يبصر وبي ببطش وبيمشي ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذى لاعيذنه وما زردت عن شيء انا فاعل ترددي عن قبض نفس عبدي المؤون يكره الموتواكر ممساءته ولابد لهمنه» وأما الظالم ليفسه من اهل الاعان ففيهمن ولاية الله بقدر ايمانه وتقواه كما معه من ضد ذلك بقدر فجوره. فالشخص الواحد قد يجتمع فيه الحسنات المقتضية للثواب والسيئات المقتضية للعقاب حتى يمكن ان يثاب ويعاقب وهذاقول اصحابرسول اللهصلي الله عليه وآله وسلم وائمة الاسلام واهل السنه والجماعة الذين يقولون انه لايخلد في النار من في قلبه مثقال ذرة من ايمان. وأما القائلون بالنخليد كالخوارج والمعتزلة القائلون اله لايخرج من النار من دخلها من أهل القبلة وانه لاشفاعة للرسول ولا لغيره في اهل الكبائر لا قبل دخول النار ولا بعدها فعندهم لا يجتمع في الشخص الواحد ثواب

وعقاب وحسنات وسيئات بل من أثيب لا يعاقب ومن عوقب لم يثب ودلائل هذا الاصلمنالكتاب والسنة واجماع الامة كثير ليس هذا موضعه قد بسطناه فيموضعه وينبني على هذا امور كثيرة ولمذا من كان معه ايمان حقيقي فلا بدان بكون معهمن هذه الأعمال بقدر ايمانه وانكانله ذنوب كارواه البخاري في صحيحه عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه « ان رجلا كان بسمي حمار او كان بضحك النبي صلى الله عليه وسلم و كان يشرب الحمر ويجلده النبي صلى الله عليه وسلم فاتى به مرة فقال رجل لعنه القماا كثرمايؤتى به الى النبي صلى الله عليه وآله وسلم فقال النبي صلى الله عليه وسلم لاتلعنه فانه يحب الله ورسوله ، فهذا بين أن المدنب بالشرابوغير مقد بكون محبالله ورسوله وحب الله ورسوله أوثق عرى الابمان كما أن العابد الزاهد قد يكون لما في قلبه من بدعة ونفاق مسخوطاعندالله ورسولهمن ذلك الوجه كالستفاض في الصحاح وغيرها من حديث على ابن أبي طالب وأبي سعيد الخدري عن الني صلى الله عليه وآلهوسلم انهذكر الحوارج فقال ومحقر احدكم صلاته مع صلاتهم وصيامهمع صيامهم وقراءته مع قراءتهم يقرؤن القرآن لايجاوز حناجرهم عرقون من الاسلام كما عرق السهم من الرمية ايما لقيتموهم فاقتلوهم فان في قتلهم اجرا عند الله لمن قتلهم لئن ادركتهم لاقتلنهم قتل عاد ، وهؤلاء اصحاب رسولالله صلى الله عليه وسلم مع امير المؤمنين على بن الى طالب بامر الني صلى الله عليه وسلم. وقال الني صلى الله عليه وسلم فيهم في الحديث الصحيح «تمرق مارقة على خير فرقتمن المسلمين يقتلهم أدنى الطائفتين» ولمذا قال ائمة المسلمين كسفيان الثورى ان البدعة احب الى إبليسمن

المعصيةلانالبدعةلا يتابمنها والمعصية بتاب منها ومعنى قولهمان البدعة لايتاب منها أن المبتدع الذي يتخذ دينا لمبشرعه الله ورسوله قد زين له سؤعمله فرآه حسنا فهو لايتوبمادام يراه حسنا لان اول التوبة العلم بان فعلهسى اليتوبمنه او انه ترك حسا مأموراً بهامر انجاب اوامر استحباب ليتوب ويفعله فما دام بري فعله حسنا وهوسيء فينفس الأمر فانه لايتوب ولكن التوبة ممكنة وواقعة بان يهديه الله ويرشده حتى يتبين له الحق كما هدى سبحانه وتعالىمن هدى من الكفار والمنافقين وطوائف أهل البدع والضلال وهذا يكون بان يتبع من الحق ماعلمه فن عمل بما علم اورثه الله علم مالم يعلم كما قال تعالى ﴿ وَالَّذِينَ اهْتُـدُوا ﴿ زَادُمْ هِدَى وآتاهم تقواهم) وقال ( ولو أبهم فعلوا مايوعظون به لكان خيراً لهم واشد تثبيتا واذالآ تيناهممن لدنا اجرأ عظيماً ولهديناهم صراطا مستقلم ) وقال تعالى ( ياأيها الذبن آمنوا اتقوا الله وآمنوا برسوله يؤنكم كفلين من رحمته ويجعل لكم نورا تمشون به ) وقال تعالى ( الله ولى الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات الى النور) رقال تعالى (قـــد الله نور و کتاب مبین یهدی به الله من انبع رضوانه سبل السلام) الآبة. وشواهدهذا كثيرة في الكتاب والسنة. وكذلك من أعرض عن اتباع الحق الذي يعلمه تبعالمواه فان ذلك بورثه الجهل والضلال حتى بعمى قلبه عن الحق الواضح كما قال تعالى ( فلما زاغوا ازاغ الله قلوبهم) الآية. وقال تعالى ( في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضا) وقال تعالى (وأقسموابالله جهدا عانهم لئن جاءتهم آبدليؤمنن بهاقل اعاالاً بات عند الله وما يشعركم أنها اذا جاءت لا يؤمنون ونقلب افتد بهم وأبصارهم)

ً ـ محد ۱۷ . ً ـ النساء ۹٦

- الحديد ٢٨ - القرة ٢٥٧

ه ـ المائدة 10 ـ 17

ـ الصف ه

ـ البقرة ١٠

۸ ـ الانعام ۱۰۹ ـ ۱۱۰

الآبة وهذا استفهام نفي والكاراي وما يدريكم أنها اذا جاءت لايؤمنون وابا نقلب افئدتهم وابصارهم كالم يؤمنوابه اولمرةعلى قراءة من قرأ إنها بالكسر تكون جزما بانها اداجاءت لايؤمنون ونقلب افئدتهم وابصارهم كالميؤمنوا به اول مرة ولهذاقال من قال من السلفكسعيد بنجبيران من ثوابالحسنة الحسنة بعدها وانمنعقوبة السيئة السيئة بعدها.وقد ثبت في الصحيحين عن ابن مسعودرضي الله عنه عن الني صلى الله عليه وسلم انه قال « عليكم بالصدق فان الصدق يهدى الى البروان البريمدي الى الجنة ولا يزال الرجل بصدق وبتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقا وإياكم والكذب فان الكذب يهدى الى الفجور وأن الفجوريهدى الى النار ولا يزال الرجل بكذب وبتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذابا» فاخبر الني صلى الله عليه وسلمان الصدق أصل يستلزم البروان الكذب يستلزم الفجور . وقد قال تعالى ( ان الابرار لني نعيم وان الفجار لني جحيم ) ولهذا كان بعض المشائخ اذا امر متبعيه بالتوبة واحب ان لاينفر ويتعب قلبه أمره بالصدق. ولهذا يكثر في كلام مشائخ الدىن وائمته ذكر الصدق والاخلاص حتى يقولون قل لمن لابصدق لابتبعني ويقولون الصدق سيف الله في الارض ماوضع على شيء الاقطعه ويقول يوسف بن اسباط وغيره ماصدق الله عبد الاصنع له وأمثال هذا كثير. والصدق والاخلاص ها تحقيق الاعان والاللام فان المظهرين الاسلام ينقسمون الى مؤمن ومنافق فالفارق بين المؤمن والمنافق هو الصدق كما في قوله ( قالت الأعراب آمنا قل لمتؤمنو اولكن قولوا أسلمنا ) الى قوله ( انما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله ثم لم

۱ ـ الانفطار ۱۳ ۲ ـ الحجرات ۱۶

رتابوا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم فيسبيل الله اولتُكهم الصادقونْ). وقال تعالى ( للفقراء المهاجر بن الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم يبتغون فضلامن الله ورضوانا وينصرون الله ورسوله اولئك هم الصادقون) فأخر ان الصادقين في دعوى الاعان هم المؤمنون الذين لم يتعقب اعلمهم به وجاهدوا في سبيله باموالهم وأنفسهم وذلك ان هذا هو العهد المأخوذ على الأولين والآخر بنكما قال تعالى (واذ أخذالله ميثاق النبين لما آنيتكم من كتاب وحسكمة ثم جامكم رسول مصدق لما معكم لتؤمين به ولتنصرنه قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري ) الاية. قال ان عباس مابعث الله نبيا الا اخذ عليه الميثاق لئن بعث محمد وهو حي ليؤمين به ولينصرنه وأمره ان يأخذ المثاق على أمته ليؤمن به ولينصرنه. وقال تعالى (لقد أرسلنا رسلنا بالبينات وأنزلنا ممهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط وأنزلنا الحديد فيه بأس شديد ومنافع للناس وليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب ان الله قوى عزيز )فذكر تعالى انهانزل الكتاب والميزان وانهانزل الحديد لاجل القيام بالقسط وليعلم الله من ينصره ورسله ولمذاكان قوام الدين بكتاب يهدى وسيف ينصر وكني ربك هاديا ونصير اوالكتاب والحديد وان اشتركا في الانزال فلا يمنع إن يكون احدهما نزل منحيث لمينزل الآخر ١ ـ الحجرات ١٥ ۲ ـ الحشر ۸ ٢- المنه ٨ من حيث نزل الكتاب من الله كما قال نعالى (تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم ) وقال نعالى (كتاب أحكمت آبانه م فصلت من لدن حكيم ٥ ـ الزمر ١ خبير ) وقال (وانك لتلقى القرآن من لدن حكيم عليم) والحديدأنزل من الجبال التي يخلق فيهاو كذلك وصف الصادقين في دعوى البر الذي

هو جماع الدين في قوله (ليس البرأن تولو اوجوهم قبل المشرق والمغرب ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين) الى قوله (اؤلئك الذين صدقوا واؤلئك هم المتقون) واما المنافقون فوصفهم بالكذب في آيات متعددة كقوله (في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً ولهم عذاب اليم عاكانوا يكذبون) وقوله (اذا جاءك المنافقون قال نشهد انك لرسول الله رائله يعلم انك لرسوله والله يشهدان المنافقين لكاذبون) وقال (فاعقبهم نفاقا في قلوبهم الى يوم يلقونه عا اخلفوا الله ماوعدوه وعاكانوا يكذبون) ونحو ذلك من القرآن كثير \*

ويما ينبغى أن بعرف ان الصدق والتصديق يكون في الأقوال والاعمال كقول الني صلى الله عليه وآله وسلم في الحديث الصحيح « كتب على ابن آدم حظه من الزنا فهو مدرك ذلك لامحالة فالعينان تزنيان وزناها النظر والاذنان تزنيان وزناها السمع واليدان تزنيان وزناها البطش والرجلان تزنيان وزناها المشي والقلب بتمي ويشتهى والفرج يصدق ذلك ويكذبه ويقال حملواعلى المدوحمة صادقت اذا كان ارادتهم القتال ثابتة صادقة ويقال فلان صادق الحب والمودة ومحوذلك ولهذا يريد بالصادق الصادق في ارادته وقصده وطلبه وهو الصادق في عمله ويريدون الصادق في خبره وكلامه والمنافق ضد المؤمن الصادق وهو الذي يكون كاذبا في خبره أو كاذبا في عمله كالمراتى في عمله . قال الله تعالى ( ان المنافقين يخادعون الله وهو خادعهم واذا قاموا الى الصلاة قاموا كسالى يراؤن الناس ) الآبتين ه

۱ – البقرة ۱۷۷ ۲ ـ البقرة ۱۰ ۲ ـ المنافقون ۱ ٤ ـ التوبة ۷۷

٥ - النساء ١٤٢

وأما الاخلاص فهو حقيقة الاسلام اذ الاسلام هو الاستسلام

لله لا لغيره كما قال تعالى ( ضرب الله مثلا رجلا فيه شركاء متشاكسون ورجلا سلما لرجل هل يستويان ) الآية. فمن لم يستسلم له فقـــد استكبر ومن استسلم لله ولغيره فقــد أشرك وكل من الكر والشرك ضد الاسلام والاسلام ضد الشرك والكبر. وذلك في القرآن كثير . ولهذا كان الاسلام شهادة ان لا اله الا الله وهي متضمنة عبادة الله وحده وترك عبادة ماسواه وهو الاسلام العام الذي لا يقبل الله من أحد من الأولين والآخر بن دينا سواه ١٤ قال تعالى (ومن ببتغ غير الاسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين ) وقال (شهد الله انه لااله الاهو والملائكة واؤلو العلم فائمًا بالقسطلاالهالا هو العزيز الحكيم أن الدين عند الله الاسلام)وهذا الذي ذكرنامماييين ان أصل الدين في الحقيقة هو الأمور الباطنة من العلوم والاعمال وان الاعمال الظاهرة لاتنفع بدونها كما قال الني صلى اللهعليه وسلمفي الحديث الذي رواه احمد في مسنده «الاسلام علانية والاعان في القلب» ولهذا قال الني صلى الله عليه وسلم « الحلال بين وبين ذلك امور مشتبهات لايعلمهن كثير من الناس فمن اتقي الشبهات استبرأ لعرضه ودينه ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام كالراعي يرعى حول الجي بوشك ان بقع فيه الاوان لكل ملك حي الاوان حي الله محارمه الاوان في الجسمضغة اذاصلحت صلح الجسد كله واذا فسدت فسدلها ساتر الجسدوهي القلب وعن الى هر برة قال « القلب ملك والأعضاء جنوده فاذاطاب الملك طابت جنوده واذا خبث خبثت جنوده ،

الزمر ۲۹ ت

ال عمران ۸۵ تر

. ال عمران ١٨ ـ ١٩

## فصل

وهذه الاعمال الباطنة كمجة الله والاخلاص له والتوكل عليه والرضاعنه ونحو ذلك كلها مأمور بها في حق الخاصة والعامة لا يكون تركها محمودا فيحال واحد وان ارتقى مقامه وأما الحزن فلم يأمر الله به ولا رسـوله بل قدمهي عنه في مواضع وان تعلق امر الدين به كقوله تعالى (ولا تهنوا ولاتحزنوا والتم الاعلون ان كنتم مؤمنين) وقوله (ولا نحزن عليهم ولاتك في ضــق مما يمكرون ) وقوله ( اذ يقول لصاحبه لا تحزن ان الله معنا) وقوله ( ولا يحزنك قولهم ) وقوله (لكيلا تأسوا على مافاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم ) وأمثال ذلك كثيرة. وذلك انه لا يجلب منفعة ولا يدفع مضرة ولا فائدة فيه ومالافائدة فيه لايأمر الله به نعم لايأثم صاحبه اذالم يقترن بحزنه محرم ح يحزن على المصائب كما قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم « ان الله لا بؤاخذعلى دمع العين ولاحزن القلب ولكن يؤاخذ على هذا وبرحم واشاربيده آلى لسانه وقال تدمع العين ويحزن القلب ولا نقول الامايرضي الرب، ومنه قوله نعالى (فتولى عنهم وقال يا أسفى على يوسف وابيضت عيناه من الحزن فهو كظيم) وقد يقترن بالحزن مايثاب صاحبه عليه ويحمــد عليه ويكون محمودامن تلك الجهة لا من جهة الحزن كالحزبن على مصيبة في دينه وعلى مصائب المسلمين عموماً فهذا يثابعلهما في قلبه من حب الخير وبغض الشروتوابع ذلك ولكن الحزن على ذلك اذا أفضى إلى ترك مأمور من الصبر والجهادوجلب منفعة ودفع مضرة منهي عنها والاكان حسب صاحبه رفع الاثم عنهمن

۱ ـ آل عمران ۲۹ ۲ ـ ان ـ ۱ سرد

۲ \_ النحل ۱۲۷

٣ ـ التوبة ٤٠

٤ ـ يونس ٦٥

٥ ـ الحديد ٢٢

جهة الحزن واماان افضي الى ضعف القلب واشتغاله بهعن فعل ماامر الله ورسوله به كان مذموما عليه من تلك الجهة وان كان محمودا من جهة أخرى. واما الحبة والتوكل والاخلاص له ونحو ذلك فهذه كلها خير محض وهي حسنة محبوبة في حق كل النبيين والصديقين والشهداء والصالحين ومن قال ان هـــذ، المقامات تكو نالعامة دون الخاصة فقد غلط في ذلك ان اراد خروج الخاصة عنها فان هذه لايخرج عنها مؤمن قطوا على عنها كافر ومنافق وقد تكلم بعضهم بكارم بين غلط فيه (١) وانه تقصير في تحقيق هذه المقامات من مدة وليس هذا موضعه ولكن هذه القامات ينقسم الناس فيها الى خصوص وعموم فللخاصة خاصها وللعامة عامها مثال ذلك إن هؤلاء قالوا إن التوكل منا ضلة عن النفس في طلب القوت والخاص لابناضل عن نفسه وقالوا المتوكل يطلب بتوكله امرا من الامور والعارف يشهدالأمور بفروعها منها فلا يطلب شيئًا فيقال اما الأول فان التوطل اعم من المتوكل في مصالح الدنيا فان المتوكل يتوكل على الله في صلاح قلبه ودينه وحفظ لسانه وارادته وهذا اهم الأمور اليه ولهذا يناجي ربه في كل صلاة بقوله (اياك نعبد واياك نستعين ) كما في قوله (فاعبده وتوكل عليه) وقوله (عليمه توكلت واليه أيب) فهو قد جمع بين العبادة والتوكل في عدة مواضع لان هذين مجمعان الدين كله ولهذا قال من قال من السلف أن الله جمع الكتب المنزلة في القرآن وجمع علم القرآن في المفصل وجمع علم المفصل في فاتحة الكتاب وجمع علم فاتحة الكتاب في قوله

١ ـ الفاتحة ٤

۲ \_ هود ۱۲۳

<sup>۔</sup> هود ۱۸۸

<sup>(</sup>١) هَكَذَا الْأَصَلَ فَلَيْتَأْمَلَ فَيهِ وَالْمَنِي مَنْ حَيْثُ هُوظًاهُر

(اياك نعبد واياك نستعمن) وهاتان السكلمتان الجامعتان اللتان للرب والعبد لما في الحديث الصحيح الذي في صحيح مسلمعن ابي هريرة عن الذي صلى الله عليه وسلم انه قال « يقول الله سبحانه قسمت الصلاة سيي وبهن عبدي نصفهن نصفها لي ونصفها لعبدي ولعبدي ما سأل قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول العبد الحمد لله رب العالمين يقول الله حدى عبدى بقول العبدالرجن الرحم بقول الله اثى على عبدى يقول العبد مالك يوم الدين يقول الله مجديي عبدي يقول العبد اياك نعسدواباك نستعين بقول الله فهذه الآية بيي وبهن عبدي ولعبدي ما سأل بقول العبد اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين انعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولاالضالين بقول الله فهؤلاء لعبدى ولعبدى ما سأل ، فالرب سبحانه له نصف الثناء والخبروالعبد له نصف الدعاء والطلب وهاتان جامعتان ما للرب سبحانه وما للعبد فاباك نعبد للرب واياك نستعين للعبد وفي الصحيحين عن معاذ رضى الله عنــه قال (كنت رديفا للنبي صلى الله عليه وسلم على حمار فقال با معاذ اتدري ما حق الله على العباد قلت الله ورسوله أعلم قال حق الله على العباد ان يعبدوه ولا يشركوا به شيئا وحق العباد على الله ان لا يعذب من لا يشركُ به، والعبادة هي الغاية التي خلق الله لها العباد من جهة امر الله ومحبته ورضاه كما قال نعالى ( وما خلقت الجنوالانس الاليعيدون) وبها ارسل الرسل وانزل الكتب وهي اسم يجمع كمال الحب ونهايته وكمال الحب لله ونهابته فالحب الخلى عن ذل والذل الخــ لى عن حب لا يكون عبادة وانما العبادة ما مجمع كمال الامرين ولهذا كانت العباد

ـ الذاريات ٥٦

لا تصلح الالله وهي وان كانت منفعتها للعبد والله غني عنها فهي له من جهة محبته لها ورضاه بها ولهذا كان الله اشد فرحا بتوبة العبد من الفاقد لراحلته عليها طعامه وشرابه في الارض دوية مهلكة اذا نام آبسا منها ثم استيقظ فوجدها فالله أشد فرحا بتوبة عبده من هذا براحلته وهذا يتعلق به أمور جليلة قد بسطناها وشرحناها في غير هــذا الموضع والتوكل والاستعانة للعبد لانه هو الوسيلة والطريق الذي ينال به مقصوده ومطلوبه من العبادة فالاستعانة كالدعاء والمسئلة. وقد روى الطبراني في كتاب الدعاء عن النبي صلى الله عليـــه وسلمقال « يقول الله يا ابن آدم أغاهي اربع واحدة لي وواحدة لكوواحدة بيى وبينك وواحدة بينك وبين خلقى فاما التى لى فتعبدنى لا تشرك ى شيئًا واما التي هي لك فعملك اجازيك به احوج ما تكون اليه واما التي بيني وبينك فنك الدعاءوعلى الاجابة واما التي بينكوبين خلقي فأت للناس ما تحب أن يأتوا اليك وكون هذا لله وهذا للعبد هو اعتبار تعلق الحية والرضاء ابتداءفان العيدابتداء يحبويريد مأبر امملائما له والله تعالى محب ويرضى ماهو الغاية المقصودة في رضاه وحبه الوسيلة تبعا لذلك والا فكل مأمور به فنفعته عائدة على العبدوكل ذلك محبه الله وبرضاء وعلى هذا فالذي ظن أنَّ التوكل من المقامات العامة ظن أن التوكل لابطلب به الاحظوظ الدنيا وهو غلط بل التوكل في الامور الدينية أعظم. وأيضا التوكل في الامور الدينيــة التي لا تتم الواجبات والمستحبات الامها والزاهد فيها زاهد فيما محبه اللهويأمر به ويرضاه والزهد المشروع هو نرك الرغبة فيما لا ينفع في الدار الآخرة وهو

فضول المباح التي لا يستعان بها على طاعة الله كا أن الورع المسروع هو ترك ماقد يضر في الدار الآخرة وهو ترك الحرمات والشبهات التي لا يستلزم تركها ترك ما فعله أرجح منها كالواجبات فامام اينفع في الدار الآخرة فالزهد فيه ليس من الآخرة بنفسه أو على ما ينفع في الدار الآخرة فالزهد فيه ليس من الدين بل صاحبه داخل في قوله تعالى (يا أيها النين آمنوا لا تحرمواطيبات ما أحل الله لكم ولا تعتدوا ان الله لا يحب المعتدين) كما أن الاشتغال بفضول المباحاة هو ضد الزهد المشروع فان اشتغل بها عن واجب أو فعل محرم كان عاصيا والا كان منقوصا عن درجة المقربين الى درجة المقتصدين وأيضا فالتوكل هو محبوب لله مرضى مأمور به داعا وما كان عبوبا لله مرضيا مأمورا به دائما لا يكون من فعل المقتصدين دون المقربين فهذه ثلاثة أجوبة عن قولهم المتوكل لا يطلب حظوظه مي المقربين فهذه ثلاثة أجوبة عن قولهم المتوكل لا يطلب حظوظه مي

وأما قولهم الأمور قدفرغ منها فهذا نظير ماقاله بعضهم في الدعاءانه لاحاجة اليه لان المطلوب ان كان مقدراً فلاحاجة اليه وان لم يكن مقدراً لم ينفع وهذا القول من أفسد الاقوال شرعا وعقلا وكذلك قول من قال التوكل والدعاء لا يجلب بمنفعة ولا يدفع به مضرة واعا هو عبادة محضة وان حقيقة التوكل بمنزلة حقيقه التبويض المحض وهذا وان كان قاله طائفة من المشائخ فهو غلطاً بضاو كذلك قول من قال الدعاء اعا هو عبادة محضة فهذه الاقوال وما أشمها يجمعها أصل واحد وهو أن هؤلاء ظنوا ان كون الأمور مقدرة مقضية يمنع أن يتوقف على أسباب مقدرة أبضا نكون من العبد ولم يعلموا ان الله سبحانه يقدر الامور ويقضيها بالا سبالتي جعلها معلقة بهامن أفعال الغباد وغير أفعالهم ولهذا كان طور قولهم جعلها معلقة بهامن أفعال الغباد وغير أفعالهم ولهذا كان طور قولهم

يوجب تعطيل الاعمال بالكاية وقدسئل الني صلى الله عليه وآله وسلمعن هذامرات فأجاب عنه كا أخرجاه في الصحيحين عن عمران بن حصين قال «قيل لرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أعلم أهل الجنة من أهل النار قال نعم قالوا ففيم العمل قال كل ميسر لما خلق له ، وفي الصحيحين عن على بن ابى طالب قال « كما في جنازة فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم فجلس ومعــه محصرة فجعل ينكت بالمحصرة في الارض ثم رفع رأسه وقال ما من نفس منفوسة الاوقد كتب مكانها من النار أوالجنة الاوقد كتبت شقية او سميدة قال فقال رجل من القوم باني الله افلا نمكث على كتابنا وندع العمل فمن كان من اهل السعادة ليكونن الى السعادة ومن كان من اهل الشقاوة ليكونن الى الشقاوة قال اعملوا فكل ميسر لماخلق لهاأما اهل السعادة فييسرون للسعادة واما اهل الشقاوة فييسرون للشقاوة ثم قال نبي الله صلى الله عليــه وسلم (فأمامن أعطى واتقى وصدق بالحسى فسنيسره لليسرى وأمامن بخل واستغنى وكذب بالحسني فسنيسره للعسري)» أخرجه الجماعة في الصحاح والسنن والمسانيد. وروى الترمذي « أن الني صلى الله عليه وآله وسلم سئل فقيل يا رسول الله أرأيت أدوية نتداوى مها ورقى نسترقى ها وتقى نتقيها أنرد من قدر الله شيئًا فقال هي من قدر الله » وقد جاء هذا المعنى عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم في عدة أحاديث فبين صلى الله عليه وآله وسلم أن نقدم العلم والكتاب بالسعيد والشقى لا ينافى أن تكون سعادة هذا بالاعمال الصالحة وشقاوة هذا بالأعمال السيئة فانه سبحانه يعلم الأمور على ما هي عليه وكذلك يكتبها فهو بعلم

أنالسعيد يسعد بالأعمال الصالحة والشقى يشقى بالاعمال السيئة فمن كان سعيداً ييسر للاعمال الصالحة التي تقتضي السعادة ومن كان شقياً بيسر للاعمال السيئة التي تقتضى الشقاوة كلاها ميسر لما خلق له وهو ما يصير اليه من مشيئة الله العامة الكونية التي ذكرها الله سبحانه في كتابه في قوله تعالى (ولايز الون مختلفين الا من رحم ربك ولذلك خلقهم) وأما ما خلقوا له من محبة الله ورضاه وهوا رادته الدبنية وأمر بموجبانها فذلك مذكورة في قوله « وما خلقت الجن والانس الاليعبدون » والله سبحانه قد بين في كتابه في كل واحدة من الكلمات والأمر والارادة والاذن والكتاب والحكم وألقضاء والتحريم ونحو ذلك مماهو دبني موافقة لحبة الله ورضاه وأمره الشرعي وما هو كوني موافق لمشيئته الكونية مثال ذلك انه قال في الأمر الديني (ان الله يأمر بالعدل والاحسان وايتاء ذي القربي ) وقال تعالى ( ان الله بأمركم أن تؤدوا الامانات الى أهلها) وتحو ذلك. وقال في الكوبي ( انما أمره اذا أراد شيئًا أن يقول له كن فيكون) وكذلك قوله (واذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها فحق عليها القول ) على احدى الاقوال في هذه الآبة وقال في الارادة الدينية (يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر) يريد الله ليبين لكم ويهديكم سنن الذينمن قبلكم ويتوب عليكم والله عليم حكيم) (مايريد الله ليجعل عليكم من حرج ولكنبريدليطهركم) وقال في الارادات الكونية (ولو شاء الله ما اقتتلوا ولكن الله يفعل مابريدٌ) وقال (فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام ومن يردان بضاه يجعل صدره ضيقا حرجا كأنما يصعد في السهاء) وقال نوح عليه السلام (ولاينفعكم

۱ ـ هود ۱۱۸ ـ ۱۱۹ ۲ ـ الفاریات ۵۰ ۳ ـ الفل ۹۰ ۵ ـ النساء ۸۵ ۵ ـ یّس ۸۲ ۲ ـ الاسراء ۱۱

۱ ـ الاسراء ۱۱ ۷ ـ البقرة ۱۸۵ ۸ ـ النساء ۲٦ ۹ ـ المائدة ۲

١٠ ـ البقرة ٢٥٢

١١ ـ الأنعام ١٢٥

نصحى أن أردت أن أنصح له إن كان الله بربد أن بغويكم) وقال (اعا أمره اذا أراد شيئًا أن يقول له كن فيكون أوقال في الاذن الديني (ما قطعتم من لينة أو تركتموها قائمة على أصولها فبأذن الله ) وقال في المكوني (وما م بضارين به من أحد الا بإذن الله) وقال في القضاء الدبني (وقضى ربك الا تعبدوا الا إباه )أى أمر. وقال في الكوني (فقضاهن سبع سموات في يومين ) وقال في الحسكم الديني ( أحلت لسكم بهيمة الانعام الاما يتلي عليكم غير محلى الصيد وأنه حرم ان الله يحكم ما يريد) وقال (ذلك حكم الله يحكم بينكم) وقال في الكوني عن ابن يعقوب (فلن أبرح الارضحتي بأذن لي أبي أو يحكم الله لي وهو خير الحاكمين) وقال (قال رب احمكم بالحق وربنا الرحمن المستعان على ماتصفون) وقال في التحريم الديني( حرمت عليسكم الميتة والدم ولحم الحنزير") (حرمت عليكم أمهانكم وبناتكم) الآية ﴿ وقال في التحريم الكوني (فلها محرمة عليهم أربعين سنة بتيهون في الارض)وقال في المكايات الدينية (واذ ابتلى ابراهيم ربه بكلمات فأعمن )وقال في الكونية (وعت كلمة ربك الحسني على بني اسرائيل بما صيروا "ومنه قوله صلى الله عليه وسلم المستفيض عنم عنه وجوه في الصحاح والسنن والمسانيد انه كان يقول ﴿ أُعُودُ بِكُلُّهَا اللَّهِ التَّامَاتُ الَّتِي لا يُجَاوِزُهُنَ بَرُ وَلاَ فَأَجِّرُ ﴾ ومن المعلوم أن هذا هو الـكوني الذي لايخرجمنه شيءعن مشيئته وتكوينه وأما الكلمات الدينية فقدخالفها الكفار بمصيته

والمقصود هنا أنه صلى الله عليه وسلم بين أن العواقب التيخلق لها الناس سعادة وشقاوة بيسرون لها بالاعمالالتي يصيرون بها الىذلك ( م ٣ تحفة ) ۱ ـ هود ۳٤ ۲ ـ يّس ۸۲

۳ ـ الحشر ٥ ٤ ـ البقرة ١٠٢

ه ـ الإسراء ٢٣ ٥ ـ الاسراء ٢٣

٦ ـ قصلت ١٢

٧ ـ المائدة ١

٨ ـ المتحنة ١٠٩ ـ يوسف ٨٠

١٠ ـ الأنبياء ١١٢

۱۱ ـ المائدة ۲

۱۲ ـ النساء ۲۳ ۱۳ ـ المائدة ۲۹

۱۱ ـ المانده ۱۱ ۱۶ ـ البقرة ۱۲٤

16 ـ البقرة 116 10 ـ الاعراف 177

كما أن سائر المخلوقات كذلك فهو بحانة خلق الولدوسائر الحيوان في الارحام عا يقدره من اجتماع الابوين على النكاح واجتماع المائين في الرحم فلو قال الانسان أنا أتوكل ولا أطأ زوجتي فان كان قد قضي لى بولد والالم يوجد ولاحاجة الىوطء كانأحمق بخلافمااذا وطي وعزل الماء فان عزل الماء لا يمنع انعقاد الولداذا شاء اللهاذ قد يخرج بغير اختياره وقد ثبت في الصحيح عن أبي سيعد الخدري قال « خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في غزوة بنى المصطلق فاصبنا سرابا من العرب فاشتهينا النساء واشتدت علينا إلعزبة وأحبنا العزل فسألنا عن ذلك رسول اللهصلي الله عليه وسلم فقال ماعليكم الانفعلوافان اللهقد كتبما هو خالق الى يوم القيامة ، وفي صحيح مسلم عن جار ﴿ أَن رَجَلًا أَتَّى النبي صلى الله عليه وســلم فقال ان لى جاربة هي خادمتنا وسانيتنا في النخل وأنا أطوف عليها وأكره أن تحمل فقال اعزل عنها إن شئت فانه سيأتيها ما قدر لها ، وهذا مع أن الله سبحانه قادر على ما قد فعله من خلق الانسان من غير أبوبن الم خلق آدم ومن خلقه من أب فقط كاخلق حواء من ضلع آدم القصير ومن خلقه من أم فقط كما خلق المسيح ابن مريم عليه السلام لكن خلق ذلك بأسباب أخريء معتادة وهذا الموضع وان كان انما يجحده الزنادقة المعطلون للشرائع فقدوقع في كثيرمن (١)وكثيرمن المشائخ المعظمين يسترسل أحدهم مع القدر غير محقق لماأمر بهو بي عنه ويجعل ذلك من باب التفويض والتوكل وتجرى مع الحقيقة القدرية ويحسب أن قول القائل بنبغي للعبد أن يكون معالله

<sup>(</sup>۱) هكذا النسخة ولمه في كثير منهم

كالميت بين بدى الناس بتضمن ترك العمل بالأمر والنهي حتى بتركما أمر به ويفعل مانهي عنهوحتي يضعف عنده البور والفرقان الذي بفرق به بين ما أمر الله به وأحبه وأرضاه وبين ما نهى عنه وأبغضه وسخطه فيسوى بين ما فرق الله بينه قال تعالى (أم حسب النين اجترحوا السيئات أن نجمعلهم كالذبن آمنوا وعملوا الصالحات سواء محياهم وعاتهم ساء ما يحكمون) وقال تعالى (أفنجعل المسلمين كالمجرمين ما لكم كيف تحكمون) وقال تعالى (أم نجعل الذين آمنوا وعملواالصالحات كالمفسدين في الارض أم نجعل المتقين كالفجار) وقال تعالى (قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون ، وقال تعالى د وما يستوى الأعمى والبصير ولا الظلمات ولا النور ولا الظل ولا الحسرور وما يستوى الاحياء ولا الا موات أن الله يسمع من يشاء وما أنت بمسمع من في القبور °، وأمثال ذلك حتى بفضى الامر بغلاتهم الى عدم التمييز يين الامر بالمأمور النبوى الالمي الفرقاني الشرعي الذى دل عليه الكتاب والسنة وبينما بكون في الوجوه من الاحوال التي تجري على أيدي الكفار والفجار فيشهدون وجه الجمع من جهة الجمع بقضاء الله وقدره وربوبيته وارادته العامة وأنه داخل في ملكه ولا بشهدون وجه الفرق الذي فرقالة به بين أوليساته وأعداته والابرار والفجار والمؤمنين والمكافرين وأهل الطاعة الذبن أطاعوا أمره الديني وأهل المعصية الذبن عصوا هذا الامر وبشهدون في ذلك بكلمات محسلة نقلت عن بعض الاشياخ أوببعض غلطات بعضهم وهذا أصل عظيمهن أعظم ما مجب الاعتناء بمعلى أهلطريق الله السالكين سبيل ارادة الذين ريدون وجهه

١ ـ الجاثية ٢١

٢ ـ القلم ٢٥ ـ ٢٦

۲ ـ ص ۲۸

ـ الزمر ١

ه ـ فاطر ١٩ ـ ٢٢

فانه قد دخل بسبب اهمال ذلك على طوائف منهم من الكفروالفسوق والعصيان مالا يعلمه الاالله حتى يصيروا معاونين على البغي والعدوان للمسلطين في الأرض من اهل الظلم والعلو الذين يتوجهون بقلوبهم في معاونة من مهوونه من اهل العلو في الارض والفساد ظانين أنهم اذا كانت لهم احوال اثروامها في ذلك من اولياء الله فان القـــلوب لها من التأثير اعظم مما للابدان لكن ان كانت صالحة كان تأثيرها صالحا وان كانت فاسدة كان تأثيرها فاسدا فالاحـــوال بكون تأثيرها محبوباً لله تارة ومكروها لله أخرى وقد تكلم الفقهاء على وجوب القود على من يقتل بغيره في الباطن حيث مجب القود في ذلك ويستشهدون ببواطنهم وقلوبهم الأمر الكوني ويعدون مجرد خرق العادة لاحدهم بكشف لهم أو بتأثير بوافقارادته هوكرامة منالله له ولايعلمونانه في الحقيقة اهانة وان الكرامة لزوم الاستقامة وانالله لم يكرم عبده بكرامة اعظم من موافقته فيما مجبه ويرضاه وهو طاعته وطاعة رسوله وموالاة اولياته ومعاداة اعدائه وهؤلاءهم اولياء الله الذين قال الله فيهم (ألاان اولياء الله لاخوف عليهم ولاهم يحزنون ) فان كانوا موافقين له فيما اوجبه عليهم فهم من المقتصدين وان كانوا موافقين فيما اوجبه واحبه فهم من المقربين مع ان كل واجب محبوب وليس كل محبوب واجبا واما ما يبتلي الله به عبده من الشر بخرق العادة او بغيرها اوبالضراء فليس ذلك لاجل كرامة العبد على ربه ولاهوانه عليه بل قد يسعد بها اقوام اذا اطاعوه في ذلك وقد يشقى بها قوم اذا عصوه في ذلك. قال الله تعالى المريس الله الله تعالى ( فأما الانسان اذا ماابتلاه ربه فاكرمه ونعمه فيقول ربى أكرمن وأما

اذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه فيقول ربي اهانن كلا) ولهذا كان الناس في هذه الامور على ثلاثة أقسام. قسم نرتفع درجاتهم بخرقالعادة اذا استعملوها في مطاعة . وقوم يتعرضون بها لعذاب الله اذااستعملوه في معصية الله كبلمام وغيره . وقوم تكون في حقهم عنزلة المباحات والقسم الاول هم المؤمنون حقا المتبعون لنبيهم سيد ولد آدم الذي أعا كانت خوارقه لحجة يقيم بهادين الله اولحاجة يستعين بهاعلى طاعة الله ولكثرة الغلط في هذا الاصل نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الاسترسال مع القدير بدون الحرص على فعل المأمور الذي ينفع العبد فروى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة قال «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير احرص علىماينفعك واستعن بالله ولا تعجزن وان أصابكشيء فلا تقل لو أبى فعلت كذا وكذاولكن قل قدر التهوما شاه فعل فان لو تفتح عمل الشيطان، وفي سن أبي داود وأن رجلين اختصا الى النبي صلى الله عليه وسلم فقضى على أحدهافقال المقضى عليه حسبى الله ونعمالوكيل فقالرسول الله صلى الله عليه وسلم ان الله يلوم على العجز ولــكن عليك بالكيس فاذا غلبك أمر فقل حسبي الله ونعم الوكيل ، فأمر النبي صلى الله عليه وسلم المؤمن أن يحرص على ما ينفعه وأن بـ تعين با لله وهـ ذا مطابق لقوله ( اياك نعبد واياك نستعين ) وقوله ( فاعبده وتوكل عليه ) فان الحرص على ما ينفع العبد هو طاعة الله وعبادته اذ النافع له هو طاعة الله ولا شيء أنفع له من ذلك وكل ما يستعان به على الطاعة فهو طاعة وان كان من جنس المباح: قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحمديث

الفجر ١٥ \_ ١٦

الفاتحة ٤

هود ۱۲۳

الصحيح لسعد دانك لن تفق نفقة تبتغى بها وجه الله الا ازددت بها درجة ورفعة حتى اللقمة تضعها في في امرأتك ، فأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن الله يلوم على العجز الذى ضد السكيس وهوالتفريط فيما بؤمن بفعله قان ذلك بنافي القدرة المقارنة للفعل وان كان لا بنافي القدرة المقدمة التي هي مناط الامر والنهي فان الاستطاعة التي توجب الفعل وتكون مقارنة له لاتصلح الالمقدورها كا ذكرها في قوله (ماكانوا يستطيعون السمع) وقوله (وكانوا لايستطيعون سمعا) وأما الاستطاعة التي يتعلق بها الامر والنهي فتلك قد يقترن بها الفعل وقد لايقترن كما في قوله ( ولله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا) وقوله صلى الله عليه وسلم لعمر وأن صل قائما فان لم نستطع فقاعدا فان لم تستطع فعلى جنبك »

فهذا الموضع قد انقدم الناس فيه على أربعة أقسام قوم ينظرون الى جانب الأمر والنهي والعبادة والطاعة شاهدين لالوهيته سبحانه الذى أمروا أن يعبدوه ولا ينظروا إلى جانبالقضاه والقدر والتوكل والاستعانة وهو حال كثير من المتفقهة المتعبدة فهم مع حسن قصدهم وتعظيمهم لحرمات الله واشعاره يغلب عليهم الضعف والعجز والحذلان والاستعانة بالله والتوكل عليه واللجاء اليه والدعاء له هى التى تقوى المبدوتيسر عليه الأمور ولهذا قال بعض السلف من سره أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله. وفي الصحيحين عن عبد الله ابن عمرو وأنرسول الله صلى الله عليه وسلم صفته في التوراة انا أرسلناك شاهدا ومبشراو زير اوحرز اللامين أنت عبدى ورسولى سميتك المتوكل ليس بفظ

۱ ـ هود ۲۰ ۲ ـ الکهف ۱۰۱ ۳ ـ آل عران ۹۷

ولا غليظ ولا صحاب في الاسواق ولا يجزي السيئة السيئة ولكن يجزى بالسيئة الحسنة ويغفر ولن أقبضه حتى أقيم به الملة العوجاء فأفتح بك أعينا عميا وآذانا صما وقلوبا غلفا بأن يقولوا لا اله الا الله، ولهذاروي أن حملة العرش اتما أطاقوا حمل العرش بقولهم لا حول ولا قوة الا بالله. وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم « أنها كنز من كنوز الجنة ، قال تعالى ( ومن يتوكل على الله فهو حسبه ) وقال تعالى (الذين قال لهم الناس ان الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم اعانا وقالوا حسبنااللونعمالوكيل)الى قوله (فلاتخافوهموخافون انكنتم مؤمنين) وفي صحيح البخاري عن ابن عباس في قوله (وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل) قالها ابراهيم الخليل حين القي في النار وقالها محمد حين قال لممالناس ان الناس قد جمعوا لكم الله

وقسم ثان يشهدون ربوبية الحقوافتقارهماليه ويستعينونهاعلى أهوائهم وأذواقهم غير ناظرين الىحقيقة أمره ونهيه ورضاه وغضبه ومحبته وهذا حال كثير من المتفقرة والمتصوفة ولهذا كثيراما يعملون على الاحوال التي بتصرفون مها في الوجود لا يقصدون ما برضي الرب ويحبه وكثيراما يغلطون فيظنون أن معصيته هي مرضاته فيعودون الى تعطيل الامر والنهي ويسمون هذاحقيفة ويظنون أنهذه الحقيقة الأمرية الدبنية هي التي تحوى مرضات الربوعبته وأمره ونهيهظاهراوباطنا وهؤلاءكثير امابسلبون أحوالهم وقديعودون الىنوع من المعاصى والفسوق ٧٠٠ ال عران ١٧٧ بل كثير منهم يرتد عن الاسلام لان العاقبة للتقوى ومن لم يقف عند أمر الله ونهيه فليسمن المتقين فهم يقعون في بعض ماوقع المشر كون فيه نار قمن بدعة

ـ آل عمران ۱۷۵

يظنونها شرعة ونارة في الاحتجاج بالقدر على الأمر والله تعالى لماذكر ماذم به المشركين في سورة الانعام ذكر ماابتدعوه في الدين وجعلوه شرعة كما قال تعالى ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَاحَشَّةَ قَالُوا وَجَدُنَا عَلَيْهَا آبَاءُنَا وَاللَّهُ أَمْرُنَا مِهَا قل ان الله لا يأمر بالفحشاء) وقد نمهم على ان حرموا مالم محرمهالله وان شرعوا مالم يشرعه اللهوذكر احتجاجهم بالقدر في قوله (لوشاء الله مااشركنا ولااباؤنا ولاحرم امن شيء) ونظيرها في النحل ويس والزخرف وهؤ لاء يكون فيهم شبهة في هذاوهذا 🌣

وأما القسم الثالث وهو من أعرض عن عبادة اللهواستعانته به فهؤلاء شر الاقسام الم

والقسم الرابع هو القسم المحمود وهو حال الذين حققوا اياك نعبد واباك نستعين ) وقوله ( فاعبده ونوكل عليه ) فاستعانوا به على طاعته وشهدوا انه المهم الذي لايجوز ان يعبد الا اياه وطاعة رسوله وانهرمهم الذي ليس لهم من دونه ولى ولاشفيع وانه (ما فتح الله للناس من رحمة فلا مسك لماوما عسك فلامر سل لهمن بعدموان بمسسك الله بضر فلا كاشف له الاهو وانبردك نخير فلار ادلفضله (قل افرأيتم ماندعون من دون الله ان ارادني التبضر هل هن كاشفات ضر واو ار ادبي برحمة هل هن مسكات رحمته) ولهذا قال طائفة من العلماء الالتفات الى الاسباب شرك في التوحيد ومحو الاسبابان تكون اسبابا نقص في العقل والاعراض عن الاسباب بالكلية قدحفي الشرعوانا التوكل المأمور بهمايجتمع فيه مقتضي التوحيدوالعقل والشرع فقد بين ان من ظن التوكل من مقامات عامة اهل الطريق فقد غلط غلطا شديدا وان كان من اعيان المشائخ كصاحب علل المقامات

۱ - الاعراف ۲۸ ٢ ـ الأنعام ١٤٨

٣ ـ الفاتحة ٤

٤ ـ هود ١٢٣ ٥ ـ فاطر ٢

٦ - يونس ١٠٧

۷ ـ الزمر ۲۸

وهو من اجل المشائخ واخذ ذلك عنه صاحب محاسن المجالس وأظهر ضعف حجته فمن قال ذلك ان المطلوب به حظ العامة فقط وظنه انه لافائدة له في تحصيل المقصود وهذه حال من جعل الدعاء كذلك وذلك عنزلة من جعل الاعمال المأمور بها كذلك لمن اشتغل بالنوكل على ما يجب عليه من الأسباب التي هي عبادة الله وطاعة مأمور بها فان غلط هذا من ترك الاسباب المأمور بها التي هي داخلة في قوله ( فاعبده وتوكل عليه ) كغلط الاول في ترك التوكل المأمور به الذي هو داخل في قوله ( فاعبده وتوكل عليه) لكن يقال من كان توكله على الله ودعاؤه له هو فيحصول مباحات فهو من العامة وانكان فيحصول مستحبات وواجبات فهو من الخاصة كاان من دعاه و توكل عليه في حصول محرمات فهوظالم لنفسه ومن اعرض عن التوكل فهو عاص لله ورسوله بل خارج عن حقيقة الايمان فكيف بكون هذا المقام للخاصة . قال الله تعالى ( وقال موسى ياقوم ان كنتم آمنتم بالله فعليه نو للوا ان كنتم مسلمين ) وقال تعالى ( ان بنصر لم الله فلاغالب لكم وان نخذلكم فمن ذا الذي بنصر كمن بعده ) وقال (وعلى الله فليتوكل المؤمنون ) وقال تعالى (قل افرأيتم ماتدعون من دون الله أن أرادني الله بضر هل هن كاشفات ضرم) إلى قوله (قل حسى الله عليه يتوكل المتوكلون) وقد ذكر الله هذه الكلمة حسبي الله في جلب المنفعة تارة وفي دفع المضرة أخرى فالاولى قوله ( ولو أنهم رضوا ما آناهم الله ورسوله وقالوا حسبنا الله سيؤنينا الله من فضله ورسوله ) الآية. والثانية قوله « الذين قال لهمالناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم ايمانا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل، وفي قوله (م ؛ التحفة )

۱ \_ هود ۱۲۲

وئس ۸۶ ارغاد ۸۱۰

ال عران آل عران ۱۲۲

النمد ٢٨

الزمر ٣٨

ـ التوبة ٥٩

ـ أل عمران ۱۷۳

وان يريدوا أن خدعوك فان حسبك الله) وقوله (ولو أنهمرضوا ما آتاهم الله ورسوله وقالوا حسبنا الله سيؤتينا الله من فضله ورسوله) الآبة يتضمن الامر بالرضا والتوكل والرضاء والتوكل يكتنفان المقدور فالتوكل قبل وقوعه والرضاء بعد وقوعه ولهذا كان الني صلى اللهعليه وسلم يقول في الصلاة « اللهم بعلمك الغيب وبقدرتك على الخلق احيى ما علمت الحياة خيرا لي وتوفني اذا كانت الوفاة خيرا لي اللهم أبي أسألك خشيتك في الغيب والشهادة وأسألك ظمة الحق في الغضب والرضاو اسألك القصد في الفقر والغني واسألك نعيما لا ينفد واسألك قرةعين لاتنقطع اللهماني اسألك الرضاء بعدالقضاء واسألك ردالعيش يعدالموت واسألك لنة النظر الى وجهك والشوق الى لقائك من عير ضراء مضرة ولافتنة مضلة اللهم زينا بزينة الايمان واجعلناهداة مهتدين، رواه احمدوالنسائي من حديث عمار بن ياسر، وأما مايكون قبل القضاء فهو عزم على الرضا لاحقيقة للرضا ولهذا كان طائفة من المشائخ يعزمون على الرضا قبل وقوع البلاء فاذاونع انفسخت عزائمهم كايقع نحو ذلك في الصبروغيره كما قال تعالى ( ولقد كنتم تمنون الموت من قبل أن تلقوه فقدر أيتموه وأنتم تنظرون )وقال تعالى (يا أبها الذبن آمنوالم تقولون مالا تفعلون كبر مقتا عند الله أن تقولوا ما لاتفعلونان الله محب الذين بقاتلون في سبيله صفاً كا نهم بنيان مرصوص) نزلت هذه الآية لما قالوا لو علمنا أي الاعمال أحب الى الله لعملناه فأنزل الله آبة الجهاد فكرهه من كرهه ولهذا كره للمرءأن يتعرض للبلاء بأن بوجب على نفسه مالا يوجبه الشارع عليه بالعهد والنذر ونحو ذلك أو بطلب ولابة أو يقدم على بلد فيه طاعون

۱ ـ الأنفال ٦٢ ۲ ـ التوبة ٥٩

٣ - آل عمران ٣

٤ - الصف ٢ - ٤

كما ثبت في الصحيحين من غير وجه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه نهي عن النفر وقال « انه لايأتي مخير وإنما يستخرج به من البخيل » وثبت عنه في الصحيحين أنه قال لعسبد الرحمن بن سمرة «لا تسأل الامارة فانك إن اعطيتها عن مسألة وكلت اليها وان أعطيتها من غير مسألة أعنت عليها واذا حلفت على نمين فرأيت غيرها خيرا منها فأت الذي هوخير وكفرعن عينك »و ثبت عنه في الصحيحين أنه قال في الطاعون « اذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه واذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا منها » وثبت في الصحيحين أنه قال «لا تتمنوا لقاء العسدو واسألوا الله العافية ولكن اذا لقيتموهم فاصبروا واعلموا أن الجنة محت ظلال السيوف، وأمثال ذلك عما بقتضى أن الانسان لابنبغي له أن بسعى فما يوجب عليه أشياء فيبخل بالوفاء كما يفعل كثير ممن بعاهد الله عهوداً على أمور. وغالب هؤلاء ببتلون بنقض العهود. وينبغي أن الانسان اذا ابتلى فعليه أن بصبر ويثبت ولا يكل حتى يكون من الرجال الموفين القائمين بالواجبات. ولا بد في جميع ذلك من الصر. ولهذا كان الصبر واجباً بانفاق المسلمين على أداء الواجبات ونرك الحظورات. ويدخل في ذلك الصبر على المصائب عن أن بخرج، والصبر عن اتباع أهوا. النفس فيما نهى الله عنه . وقد ذكر الله الصبر في كتابه في أكثر من تسعين موضعاً وقرنه بالصلاة في قوله (واستعينوا بالصبر والصلاة وانها لكبيرة الاعلى الخاشعين لا واستعينوا بالصبر والصلاة أن الله مع الصارين) وقوله (وأقم الصلاة طرفي النهار وزلفا من الليل) الى قوله (واصبر فان الله لايضيع أجر المحسنين الله على مايقولون وسبح

١ ـ البقرة ١٥

۱ ـ انبسره ۱۰۰

٣ ـ هبود ١١٤

٤ ـ هود ١١٥

بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل غرومها لم فاصبر أن وعد الله حق واستغفر لذنبك) الآية . وجعل الامامة في الدين موروثة عن الصبر واليقين بقوله ( وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون) فإن الدين كله علم بالحق وعمل به فالعمل به لابد فيهمن الصبربل وطلب علمه محتاج الى الصبر كا قال معاذبن جبل عليكم بالعلم فانطلبه لله عبادة ومعرفته خشية والبحث عنه جهاد وتعليمه لمن لايعلمه صدقة ومذاكرته تسبيح به يعرف الله ويعبد به عجد ويوحد يرفع الله بالعلم اقواما مجعلهم للناس قادة وائمة بهتدون بهم وينتهون الى رأمهم. فجعل البحث عن العلم من الجهاد ولابد في الجهاد من الصبر ولهذا قال تعالى ( والعصران الأنسان لني خسر الاالذين آمنو اوعملو االصالحات وتوصوا بالحق ونواصوا بالصر ) وقال نعالى ( واذ كر عبادنا ابراهيم واسحاق وبعقوب اولى الايدي والابصار) فالعلم النافع هو اصل الهدى والعمل بالحق هو الرشاد وضد الاولهو الضلال وضدالثاني هوالغي والضلال العمل بغير علم والغي اتباع الهوى. قال نعالى ( والنجم اذاهوى ماضل صاحبكم وماغوى) فلا ينال الهدي الابالعلم ولاينال الرشاد الا بالصر ولهذا قال على ألاان الصر من الإيمان عنزلة الرأس من الجسدفاذاانقطع الرأس بان الجسد ثم رفع صوته فقال ألالاابمان لمن لاصر لهج

واما الرضا فقد تنازع العلماء والمشائخ من اصحاب الامام احمد أعانوه وغيرهم في الرضاء بالقضاء هل هو واجب أومستحب على قولين فعلى السهدة الموردة الاول بكون من اعمال المقتصدين وعلى الثاني بكون من اعمال المقتصدين وعلى الثاني بكون من اعمال المقربين أو النجم المربي قال عمر بن عبد العزيز الرضاء عزيز ولكن معول المؤمن. وقد روي

عن الني صلى الله عليه وسلم انه قال لابن عباس « ان استطعت ان تعمل لله بالرضاممع اليقين فافعل فان لم تستطع فان فيالصبرعلىماتكر مخيراً كثيراً. ولهذا لم يجيء في القرآن الا مدح الراضين لا ايجاب ذلك وهذا في الرضافيا بفعله الرب بعيده من المصائب كالمرض والفقر والزلزال كما قال تعالى (والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس) وقال (أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما بأنكم مثل الذبن خلوا من قبلكم مستهم البأساء والضراء وزلزلوا) فالمأساء في الاموال والضراء في الابدان والزلزال في القلوب. وأما الرضاعا أمر الله به فأصله واجب وهومن الاعمان كما قال النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث « ذاق طعم الاعان من رضي بالله رباً وبالاسلام ديناً وعحمد نبياً ، وهو من توابع الحبة كما سنذكره ان شاء الله تعالى . وقال (فلا وربك لايؤمنون حتى محكموك فيما شجر بينهم ثم لامجهدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليماً) وقال تعالى ( ولو أنهـم رضوا ما آتاهم الله ورسوله وقالوا حسبنا الله) الآية . وقال تعـالى (ذلك بأنهـــم اتبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه فأحبط أعمالهم ) وقال ( وما منعهم أن تقبل منهم نفقاتهم الاأنهم كفروا بالله وبرسوله ولايأتون الصلاة الاوهم كسالى ولا ينفقون الا وهم كارهون) ومن النوع الأولمارواه احمد والترمذي وغيرها عن سعد عن الني صلى الله عليه وسلم أنه قال « من سعادة ابن آدم استخارته لله ورضاه بما قسم الله له . ومن شــقاوة ابن آدم ترك استخارته لله وسخطه عا بقسم الله له ، وأما الرضا بالمنهيات من الكفر والفسوق والعصيان فأكثر العلماء يقولون لا يشرع الرضائها اذ

١ ـ البقرة ١٧٧

<sup>ً</sup> \_ البقرة ٢١٤

٣ \_ النساء ٦٥

ة ـ التوبة ٥٩

<sup>۔</sup> عد ۲۸

٦ ـ التوبة ٥٤

هي كالا تشرع محبتها فان الله سيحانه لارضاها ولا محهاوان كان قدرها وقضاها كما قال سيحانه (والله لا محب الفساد) وقال تعالى (ولا برضى لعباده الكفر ) بل يسخطها كما قال تعالى ( ذلك بأنهم اتبعوا ما أسخط الله وكرهوا رضوانه فأحبط أعمالهم) وقالت طائفة ترضى من جهة كونها مضافة الى الله خلقاً وتسخط من جهة كونها مضافة الى العبد فعلا وكسباً . وهذا لاينافي الذي قبله بل ها يعودان الى أصل واحد وهو سبحانه قدر الاشياء لحكمة فهي لاعتبار تلك الحكمة محبوبة مرضية وقد نكون في نفسها مكروهة ومسخوطة . اذ الشيء الواحد يجتمع فيسه وصفان يحب من أحدها ويكره من الآخر كافي الحديث الصحيح د ماتر ددت عن شيء أنا فاعله تر ددي عن قبض نفس عبدى المؤمن يكره الموت وأكره مساءته ولا بدله منه، وأما من قال بالرضاء بالقضاء الذي هو وصف الله وفعله لابالمقتضي الذي هو مفعوله فهو خروج منه عن مقصود الكلام. فان الكلام ليس بالرضاء فيما يقوم بذات الرب تعالى من صفاته وأفعاله وأعا الكلام في الرضاء عفعولاته، والكارم فيما يتعلق لهـذا قد بيناه في غير هذا الموضع. والرضاء وان كان من أعمال القلوب فكاله هو الحمد، حتى أن بعضهم فسر الحمد بالرضاء. ولهذا عاه في الكتاب والسنة حمد الله على كل حال وذلك بتضمن بمقضياته. وفي الحديث «أول من بدعي الى الجنة الحمادون الذين يحمدون الله في السراء والضراء» وروى عن الني صلى الله عليه وسلم «أنه كان اذااتاه الامر يسره قال الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات واذا أناه الامر الذي يسوءه قال الحمد لله على كل حال ، وفي مسند

الامام احمد عن أبي موسى الاشعرى عن الني صلى الله عليه وسلم قال « أذا قبض ولد العبد بقول الله لملائكته أقبضتم ولد عبدى فيقولون نعم فيقول أقبضتم ثمرة فؤاده فيقولون نعم فيقول ماذا قال فيقولون حدك واسترجعك فيقول ابنوا لعبدى بيتاً في الجنة وسموه بيت الحمد، ونبينا صلى الله عليه وسلم هوصاحبلواء الحد، وأمتههم الحادون الذين يحمدون الله على السراء والضراء. والرضا والحمد على الضراء يوجبه شاهدان. أحدها علم العبد بأن الله سبحانه مستوجب لذلك مستحق له لنفسه فانه أحسن كل شيء خلقـــه وأنقن كل شيء وهو العليم الحكيم الخبير الرحيم . والثاني علمه بأن اختيار الله لعب مه المؤمن خير من اختياره لنفسه كا روى مسلم في صحيحه وغيره عن الني صلى الله عليه وسلم أنه قال « والذي نفسي بيده لا بقضي الله للمؤمن قضاء الا كان خيراً له وليس ذلك الاللمؤمن ان أصابت سراه شكر فكان خيراً له، وإن اصابته ضراء فصبر فكان خيراً له، فأخبرالني صلى الله عليه وسلم أن كل قضاء يقضيه الله للمؤمن الذي يصبر على البلاء ويشكر على السراء فهو خير له. قال تعالى ( أن في فلك لآبات لكل صبار شكور) وذكرها في أربعة مواضع من كتابه . فأما من لابصبر على البلاء، ولا يشكر على الرخاء فلا يلزم أن بكون القضاء خيراً له . ولهذا أجبت من أورد على هذا بما بقضي على المؤمن من المعاصي بجوابين: أحسمها: أن هذا انما يتناول ما أصاب العبد لامافعله العبد كما في قوله (ماأصابك من حسنة فمن الله) أي من سراء (وما أصابك من سيئة فن نفسك) أي من ضراء ، وكقوله (وبلوناهم

۔ الشوری ۲۳

۲ \_ النساء ۷۹

بالحسنات والسيئات لعلهم يرجعون ) أي بالسراء والضراء كا قال (ونبلوكم بالشر والحير فتنة) وقال ( ان تمسيكم حسنة تسوُّ هم وان تصبح سيئة بفرحوامها) يرادمها المسار والمضار، ويرادمها الطاعات والمعاصى. والجواب الثاني أن هــذا في حق المؤمن الصبار الشكور. والذنوب تنقص الاعمان، فاذا ناب العبد أحبه الله وقد ترتفع درجته بالتوبة . قال بعض السلف كان داود بعد التوبة خيراً منه قبل الخطيئة فمن قضى له بالتوبة كان كا قال سعيد بن جبير ان العبد ليعمل الحسنة فيدخل بها النار ، وان العبد ليعمل السيئة فيدخل بها الجنة. وذلك أنه يعمل الحسنة فتكون نصب عينه ويعجبها ويعمل السيئة فتكون نصب عينه فيستغفر الله ويتوب اليه منها. وقد ثبت في الصحيح عن التي صلى الله عليه وسلم أنه قال و الأعمال بالخواتيم ، والمؤمن اذا فعل سيئة فان عقوبته تندفع عنه بعشرة أسباب. أن يتوب فيتوب الله عليه فان التائب من الذنب كن لا ذنب له، أو يستغفر فيغفر له، أو يعمل حسنات تمحوها فان الحسنات بذهبن السيئات، أو يدعو له اخوانه المؤمنون ويشفعون له حيا وميتاً ، أو يهدون له من ثواب أعمالهم لينفعه الله به ، أو يشفع فيه نبيه محمد صلى الله عليه وسلم ، أو يبتليه في الدنيا عصائب تكفر عنه . أو يبتليه فيالبرزخ والصعقة فيكفر بها عنه ؛ أو يبتليه في عرصات القيامة من أهوالها بما يكفر عنه؛ أو يرحمه أرحم الراحمين فن أخطأته هذه العشرة فلا يلومن الا نفسه كما قال تعالى فيما بروي عنه رسوله « باعبادي انها هي أعمالكم أحصيها لكم تم أوفيكم اياها فمن وجد خيراً فليحمد الله

۲ ـ الأنبياء ۲۵

ومن وجد غير ذلك فلا يلومن الانفسه ، فان كان المؤمن يعلم أن القضاء خير اذا كان صباراً شكوراً وكان قد استخار الله وعلم أن من سعادة ابن آدم استخارته لله ورضاه عاقسم له كان قد رضي بماهو خير له. وفي الحديث الصحيح عن على قال « أن الله يقضى بالقضاء فمن رضى فله الرضاومن سخط فله السخط، ففي هـ ذا الحديث الرضا والاستخارة فالرضا بعدالقضاء والاستخارة قبل القضاء وهذا أكمل من الرضا والصبر فلهذا ذكر فيذاك الرضاوفي هذا الصبر ماذا كان القضاء مع الصبر خير اله فكيف مع الرضا ولمذاجاء في الحديث المصابعن حرم الثواب، فالآثر الذي رواه الشافعي في مسنده «أن الني صلى المعليه وسلم لما مات سمعوا قائلا يقول يا ال بيترسول الله ان في الله عزاه من كل مصيبة وخلفا من كل هالك ودركا منكل فائث فبالله فثقوا وأياه فارجوا فان المصاب من حرم الثواب ) ولمــذا لم نؤمر مالحزن المنافي للرضاقط مع أنه لافائدة فيه فقد بكونمضرة لكنه بعفي عنه اذا لم يقترن به ما يكرهه الله لكن البكاء على الميت على وجه الرحمة حسن مستحب وذلك لا ينابي الرضا مخلاف البكاء عليه لفوات حظه منهوبهذانسرف معنى قول الني صلى الله عليه وسلملا بكي على الميت وقال «إن هذه رحمة ليس كبكاء من يبكي لحظه لا لرحة الميت وأن الفضيل بن عياضا مات ابنه على فضحك وقال رأبت ان الله قضى فأحببت أن أرضى بما قضى الله به حاله حال حسن بالنسبة الى أهل الجزع . وأما رحمة الميت مع الرضا (م • م التحنة العراقية )

بالقضاء وحمد الله كال النبي صلى الله عليه وسلم فهذا أكمل. قال تعالى (ثم كان من الذين آمنوا وتواصوا بالصبر وتواصو ابالمرحمة )فذكر سبحانه التواصى بالصبر والرحمة على

والناس أربعة أقسام . منهم من يكون فيه صر بقسوة ومنهم من يكون فيه رحمة بجزع. ومنهم من بكون فيه القسوة والجزع والمؤمن المحمود الدى يصبر على مابصيبه ويرحم الناس. وقد فطن طائفة من المصنفين في هذا الباب أن الرضاعن الله من نوابع المحبة له وهذانما يتوجمه على المأخذ الاول وهو الرضاعنه لاستحقاقه ذلك بنفسه مع قطع العبد النظر عن حظه تخلاف المأخذ الثاني وهو الرضا لعمله بأن المقضى خير له ثمان الحبة متعلقة به والرضا متعلق بقضائه لكن قد يقال في تقرير ما قال هذا المصنف ونحوه أن الحمة لله نوعان محمة له نفسه ومحمة لما منهم من الاحسان وكذلك الحدله نوعان حمدله على مايستحقه بنفسه وحمد على احسانه لعبده فالنوعان للرضا كالنوءين للمحبة. وأما الرضابه وبدينه وبرسوله فذلك من حظ الحبة ولمذاذكر الني صلى الله عليه وسلم أنه قال د ذاق طعم الاعان من رضي بالله ربا وبالاسلام دينا وبمحمد نبياً ، وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الاعان أن يكون الله ورسوله أحب اليه مما سواهما ومن كان محب المرء لا محبه الالله ومن كان يكره أن برجع الى الكفر بعد أذ أنقذه الله منه كما بكره أن يلقى في النار، (١)

ً ـ البلد ١٧

<sup>(</sup>١) فسرت الحلاوة هنا في الحديث بماني كثيرة فأقربها ماقاله الترمذي أن ممناها

## وهذا مما يبينمن الكلام على الحبة فنقول م

## فصل

عبة الله بل مجة الله ورسوله من أعظم واجبات الايمان وأكبر أصوله وأجل قواعده بل هي كل عمل من أعمال الايان والدين كاأن التصديق أصل كل قول من أقو الريمان والدين فان كل حركة في الوجوداعا تصدر عن عبة إماعن عبة عمودة أو عن عبة منمومة كاقد بسطنا ذلك في قاعدة الحبة من القواعد الكبار فجميع الأعمال الايمانية الدينية لا تصدر الاعن الحبة الحمودة وأصل الحبة الحمودة هي عبة الله سبحانه وتعالى إذا لعمل الصادر عن عبة مذمومة عند الله لا يكون عملا صالحا بل جميع الاعمال الايمانية الدينية لا تصدر الاعن عبه الله قان الله تعالى لا يقبل من العمل الاعانية الدينية لا تصدر الاعن عبه الله قان الله تعالى لا يقبل من العمل الاما أريد به وجهه كا ثبت في الصحيح عن التبي صلى الله عليه وسلم اله قال ديقول الله تعالى أنا أعنى الشركاء عن الشرك فن عمل عمل لا

استذاذالطاعات وتحمل المشاق في الدين وإينارذلك على أعراض الدنيا.وعبة العبدللة تعالى بفعل طاعته وترك مخالفته وكذلك عبة رسول الله صلى الله عليه آله وسلم وقوله هوجده أى أصاب فلذلك اكتفى بمفعول واحد وهو قوله حلاوة الايمان. ومضى أنقذه الله خلصه ونجاه ه والحكمة في كون حلاوة الايمان في هذه الاشياء الثلاثة أن هذه الامور هي عنوان كال الايمان الحصل لتلك اللذة لا يتم ايمان امرى، حتى يتمكن في نفسه أن المنعم بالذات هو الله سبحانه وتعالى ولا معطى ولا مانع سواه وما عداه تعالى وسائط لا نفع له ولا ضرر. وأن الرسول عليه الصلاة والسلام هوالشفوق المعلوف الساعى في صلاح شأنه وذلك يقتضى أن يتوجه بكليته نحوه ولا يجب مايجه الاكونه وسطا بينه وبين الله تعالى وأن يتيقن أن جلة ما أوعدو وعد حق تيقنا أنها للوعود كالواقع نسأل الله التوفيق والحداية الى الصراط المستقيم صراط الذين أنه الله عليه من النبيين والصديقين والصالحين . والله أعلم

فأشرك فيه غيري فانا منه برى وهو كله للذي أشرك ) وثبت في المراتي والمجاهد المراتي والمتصدق المراتي، بل اخــلاص الدين لله هو الدين الذي لا يقبل الله سواه فهو الذي بعث به الاولين والآخرين من الرسل وأنزل بهجيع الكتب وانفق عليه أئمة أهل الاعان وهذا هو خلاصة الدعوة النبوية وهو قطب القرآن الذي تدور عليه رحاه قال تعالى (تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم) اله (انا أنزلنا اليك الكتاب بالحق فاعبدالله مخلصا له الدين) (ألا لله الدين الخالص) والسورة كلها عامتها في هذا المني في قوله ( قل أبي أمرت أن أعبد الله مخلصا له الدين وأمرت لان أكون أول المسلمين) إلى قوله (قل الله أعبد مخلصا له ديني) الى قوله ( أليس الله بكاف عبده و نحوفونك النينمندونه )الىقوله ( قل أفر أيتمماندعونمن دون الله ان أر ادنى الله بضرهل هن كاشفات ضره )الآبة.الى قوله (أم أتخذو امن دون الله شفعاء قل أولو كانوا لا يملكون شيئاً ولا يعقلون قل لله الشفاعة جميما له ملك السموات والارض ثماليه ترجعون) (واذاذكر القوحدماشهازت قاوب الذين لايؤمنون بالآخرة واذا ذكر الذين من دونه اذا هم يستبشرون) الى قوله (قل أفغير الله تأمروتي أعبد أيها الجاهلون) الى قوله (بل الله فاعبد وكن من الشاكرين )وقال تعالى فيما قصه من قصة آدم وأبليس أنه قال (فبعز تك لاغوينهم أجمين الاعبادكمنهم الخلصين) وقال تعالى (ان عبادى ليس لك عليهم سلطان الامن اتبعك من الغاوين) وقال (انهليسله سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهميتوكلون أيما سلطانه على

۱ ـ الزمر ۱ ۲ ـ الزمر ۲ ۳ ـ الزمر ۳ ٤ ـ الزمر ۱۱ ـ ۱۲ ۱ ـ الزمر ۲۲ ۲ ـ الزمر ۲۸

۸ ـ الزمر ٤٣ ـ ٤٤ ٩ ـ الزمر ٥٥ ١٠ ـ الزمر ٦٤

۱۱ - الزمر ۱۲ ۱۱ - الزمر ۲۳ ۱۲ - صّ ۸۳

۱۱ - ص ۸۲ ۱۲ - الحجر ۲۶ الذبن يتولونه والذين هم به مشركون \ فبين أن سلطان الشيطان واغوام اتما هو لغير الخلصين ولمذا قال في قصة يوسف (كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء انه من عبادنا المخلصين) وأنباع الشيطان هم أصحاب النار كما قال تعالى (الاملائن جهنم منك وممن تبعك منهم أجمعين ) وقد قال سبحانه ( انالله لايغفر أن يشرك به ويغفر مادون ذلك لمن بشاء) وهذه الآية في حقمن لم يتب ولمذاخصص الشرك وقبل ما سواهبالمشيئة فانه لايغفر الشرك لمن لم يتب منهومادونه يغفره لمن يشاء. وأما قوله (قل باعبادي الدين أسرفوا على أنفسهم لاتقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعًا ) فتلك في حق التالبين ولهذا عم وأطلق وسياق الاكة يبمن ذلك مع سبب نزولها وقد أخبر سبحانه أن الاولين والآخرين انما أمروا بذلك في غير موضع كالسورة التي قرآها النبي صلى الله عليه وسلم لما أمره أن يقرأ عليه قراءة إبلاغ وإسهاع خصوصه فقال ( وما تفرق الذبن أوتوا الكتاب الا من بعد ما جاءتهم البينة وما أمروا الا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ) الآية وهذا حقيقة قول لااله إلا الله وبذلك بعث جميع الرسل قال الله تعالى (وما أرسلنا من قبلك من رسول الانوحي اليه أنه لا أنا فاعبدون أوقال ( واسأل من أرسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دون الرحمن آلمة يعبدون، وقال تعالى (ولقد بعثنافي كل أمة رسولاأن اعبدوا المهواجتنبوا الطاغوت ) وجميع الأنبياء افتتحوا دعوتهم بهذا الاصل كما قال نوح عليه السلام «اعبدوا الله ما لكم من اله غيره ، وكذلك هود وصالح وشعيب عليهم السلام وغيرهم كل يقول اعبدوا الله ما لكم من إله غيره

۱ ـ النحل ۹۹ ۲ ـ يوسف ۲۶ ۲ ـ ص ۸۵

ة ـ النساء ١١٦ ه النم ٢٥

٠ ـ الرمر ١٠ - ـ البينة ٤ ـ ٥

ـ الأنبياء ٢٥ ـ النخبة ، ٥٥

/ ـ الزخرف 13 / ـ النحل ٣٦

۱۰ ـ الاعراف ۹۹

لأسيما أفضلا الرسلالذين آنخذالله كلاهاخليلا اراهيم ومحمداعليها السلام فان هذا الاصل بينه الله بهما وأيدها فيه وأنشره مهما فإراهيم هوالامام الذي قال الله فيه د أني جاعلك للناس إماما ، وفي ذريته جمل النبوة والكتاب والرسل فأهل هذه النبوة والرسالة همالذين بارك الله عليهم قال سبحانه هواذ قال ابراهيم لابيه وقومه اذي براء ماتعبدون الا الذي فطرني فانهسيهدين وجعلهاكلمة باقية فيعقبه لعلهم يرجعون) فهذه الكامة هي كلمة الاخلاص لله وهي البراءة من كل معبود الا من الخالق الذي فطرنا كما قال صاحبيس (ومالي لاأعبدالذي فطرني واليه ترجعون وأتخذ من دونه آلهة ان يردن الرحمن بضر لا تغن عني شفاعتهم شيئًا ولا ينقذون ، وقال تعالى في قصته بعد أن ذكر ما يبين ضلال من انخذ بعض الكواكب ربا يعبد ممن دون الله قال ه فلما أفلت قال با قوم انی بریء مما تشرکون انی و بهتوجهی للذی فطرر السموات والارضحنيفا وما أنامن المشركين ، الى قوله (ولا نخافون انكم أشركتم بالله مالم ينزل به عليكم سلطانا )وقال ابر اهيم الخليل عليه السلام (أفرأيتهما كنتم تعبدون أنتم وآباؤ لم الأقدمون فانهم عدولي الارب العالمين الذي خلقي فهو يهدبن والذي هويطعمني ويسقين واذا مرضتفهو يشفين)وقوله نعالى(قدكانتلكم أسو، حسنة في اراهيم والذين معه اذ قالوا لقومهم انا برآء منكم ومما تعبدون من دون الله كفرنا بكم، الآية ونبينا صلى الله عليه وسلم هو الذي أقام الله به الدين الحالص لله دين التوحيدوقمع به المشركين من كان مشركا في الاصلمن الذين كفروا من أهل الكتب وقال صلى الله عليه وسلم

۱ ـ البقرة ۱۲۵ ۲ ـ الزخوف ۲۹ ـ . ۲ ـ يس ۲۷ ـ ۲۲ ٤ ـ الأنمام ۷۸ ـ ۹۷ ۵ ـ الأنمام ۸۱ ۲ ـ الشعراء ۷۵ ـ ۰.

٧ ـ المتحنة ٤

فها رواه الامام وغيره (١) « بعث بالسيف بن يدى الساعة حتى يعبد الله وحده لاشريك له وجعل رزقي تحت ظل رمحي وجعل الذل والصغار على من خالف أمري ومن تشبه بقوم فهو منهم ، وقد تقدم بعض ما انزل الله من الآيات المتضمنة للتوحيد فقال نعالى ( والصافات صفا ) الى قوله ( ان الهكم لواحد ) الى قوله ( انهم كانوا اذا قيل لهم لااله الا الله يستكبرون ويقولون أثنا لتاركوا الهتنا لشاعر مجنون بل جاء بالحق وصدق المرسلين ) الى قوله (اولئك لهم رزق معلوم فواكه وهم مكرمون) الى ماذكره من قصص الانبياء في التوحيد واخلاص الدين لله الى قوله (سبحان الله عما يصفون الإعباد الله المخلصين) وقال تعالى ( ان المنافقين في الدرك الاسفل من النار ولن تجد لهم نصيرا الا الذبن نابوا وأصلحوا واعتصموا بالله وأخلصوا دينهم لله ) وفي الجملة فهذاالا صل في سورة الأنعام والأعراف والنور وطسم وحم وسورة المفصل وغير ذلك من السور المسكية وكثير من السور المدنية كثير ظاهر فهو اصل الأصول وقاعدة الدين حتى في سورتي الاخلاص قل ياأبها الكافرون وقل هوالله احد. وهانان السورنان كان الني صلى الله عليه وسلم يقرأ بهما في ركعتي التطوع كركعتي الطواف وسنة الفجر وهما متضمنتان للتوحيد فاما فل ياأيها الكافرون فهي متضمنة للتوحيد العملي الارادي وهو اخلاص الدين لله بالقصد والارادةوهو الذي يتكلم به مشائخ النصوف غالبا.وأماسورةقل هوالله احدفمتضمنة التوحيد القولي العملي كما ثبت في الصحيحين عن عائشة ان رجلا كان

۱ ـ الصافات ۱

ـ الصافات ٤

٣ ـ الصافات ٣٥ ـ ٣٧

ـ الصافات ٤١ ـ ٤٢

٥ ـ الصافات ١٥٩ ـ ١٦٠

٦ ـ النساء ١٤٥ ـ ١٤٦

<sup>(</sup>١) الحديث رواه الامام احمد في مسنده وابو يعلى والطبراني في الكبيرعن ابن عمر

يقرأ قل هو الله احد في صلاته فقال النبي صلى الله عليه وسلم سلوه لم يفعل ذلك فقال لانها صفة الرحمن فانا احبها فقال اخبروه ان الله يحبه، ولهذا تضمنت هذه السورة من وصف الله سبحانه وتعالى الذي جاه بنفى قول أهل التعطيل واهل التمثيل ماصارت بههى الاصل المعتمدفي مسائل الذات كما قد بسطنا ذلك في غير هذا الموضع وذكر نااعتماد الائمة عليها على ماتضمنته في تفسير الأحدكما جاء تفسيره عن النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة والتابعين وما دل على ذلك من الدلائل لكن المقصودهنا هو التوحيد العملي وهوإخلاصالدين لله وان كان احـــد النوعين مرتبطاً بالآخر فلا يوجداحد من أهل التعطيل الجهمية واهل التمثيل المشبهة الاوفيه نوع من الشرك العملي اذاصل قرطمفيه شرك ونسوية بينالله وبين خلقه او بينه وبين المعدومات كابسوى المعطلة بينه وبين المعدومات في الصفات السلبية التي لانستلزم مدحا ولا ثبوت كال أو يسوون بينه وبين الناقص من الموجودات في صفات النقص وكما يثبتون اذا اثبتوا هم (١) ومن ضاهاهم من المثلة مساواة بينه <sup>ل</sup>وبين المخلوقات في حقائقها حتى يعبدوها فيعدلون عن ربهم وبجعلون له أندادا وبشهون المخلوق برب العالمين واليهود كثيرا مابعدلون الخالق بالمخلوق وعثلونه به حتى يصفوا الله بالعجز والفقر والبخل ونحو ذلك من النقائص التي بجب تنزيه عنها وهي من صفات خلقه والنصاري بعدلون الخـــلوق بالخالقحتي جعلوا في الخـــلوق من نعوت الربوبية وصفات الالهية ويجوزون له مالا يصلح الاللخالق سبحانه وتعالى عما

<sup>(</sup>۱) هكذا الاصل تابير

يقول الظالمون علوا كبيرا والتسبحانه وتعالى قد أمرنا الانابة في قوله (اهدناالصراط المستقيم صراط الذين انعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين) وقد قال الني صلى الله عليه وسلم «اليهود مغضوب عليهم والنصاري ضالون، وفي هذه الامة منفيه شبه من هؤلا، وهؤلا، كا قال الني صلى الله عليه وسلم، لتتبعن سنن من كان قبلكم حذوالقذة بالقذة حتى لودخلوا جحر ضباد خلتموه قالوا بارسول الته البهودوالنصاري قال فن، (١) والحديث في الصحيحين فاذا كان أصل العمل الدبني هو اخلاص الدبن للموهو ارادة الله وحدمفالشيء المراد لنفسه المحبوب لذاته وهذا خال الحبة لـكن أكثر ماجاء المطلوب مسمى باسم العبادة كقوله (وما خلقت الجن والانس الاليعبدون) وقوله (ياأيها الناس اعبدواربكم الذي خلقكم والذبن من قبلكم ) وأمثال هذا والعبادة تتضمن كال الحبدونهابته وكمال الذل ونهابته فالمحبوب الذى لابعظم ولابذل له لايكون معبودا والمعظم الذي لايعظم لايكون معبوداً ولهذاقال تعالى (ومن الناس من يتخذ من دون الله أندادا يحبونهم كحب اللهوالذين آمنوا

. الفاتحة ٦ ـ ٧

ـ الذاريات ٥٦ ـ البقرة ٢١

<sup>(</sup>۱) السن بفتح السين السيل والمنهاج وروى بضمها . والقذة جمهاقذذ ريش السهم أى كما تقدر كل واحدة منهما على قدر صاحبتها وتقطع يضرب مثلا للشيئين يستويان ولا يتفاوتان . والجحر بضم الجيم كل شيء مجتفره الهوام والسباع لانفسها . والضب هودوية . وتخصيص جحر الضب بالذكر لشدة ضيقه ورداءته ومع ذلك فانهم لاقتفائهم آثارهم واتباعهم طرائقهم لو دخلوا في مثل هذا الضيق الردىء لوافقوهم على ذلك وانظر ماابلغ هذا التشبيه والتمثيل. وقد وقع ما أخبر به صلى الله عليه وآله وسلم فتجد أكثر المسلمين المنهمكين في شهوات فروجهم وبطونهم لايتلذذون الا اذا قلدوا الاجنبي في لى فعل قبيح وعمل مضر. وقوله فن عدو بفتح الفاء والميم وسكون النون استقهام على وجه الانكار أى ليس المراد غيرهم والله أعلم

أشـــد حبالله ) منهم ومن آباءهم لان المؤمنين أعلم بالله والحب بتبع العلم وان المؤمنين جعلوا جميع حبهم للهوحده وأولئك جعلوا بعض حبهم له وأشركوا بينه وبين الأنداد في الحب ومعلوم ال ذلك أفضل. قال الله نعالى (ضرب الله مثلا رجلا فيه شركاء متشاكسون ورجلا سلما لرجل هل يستويان مشـــلا ) الآية . واسم الحبــة فيه اطلاق وعموم فان المؤمن يحب الله ومحب رسله وأنبياءه وعباده المؤمنين وان كان ذلك من محمة الله وان كانت الحمة التي لله لابستحقها غيره فلهذا جاءت محبة الله مذكورة بما يختص به سبحانه من العبادة والانابة اليه والتقبل له ونحو ذلك فكل هذه الأسهاء تتضمن محمة الله سبحانه وتعالى ثم انه كابين ان محبيه أصل الدين فقد بين انكال الدين بكالها ونقصه بنقصها فان النبي صلى الله عليه وسلم قال د رأس الأمر الاـ الله وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله، فاخبر ان الجهاد فروة سنام العمل وهو أعلاه وأشرفه. وقد قال تعالى (أجعلتم سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام كمن آمن باللهواليوم الآخروجاهد في سبيل الله لا يستوون عند الله) إلى قوله (أجر عظيم) والنصوص في فضائل الجهاد وأهله كثيرة · وقد ثبت انه أفضل مانطوع به العبد. والجهادلازمالحبة الكاملة. قال تعالى (قل انكان اباؤكم وأبناؤكمو اخو انكم. وأزواجكم وعشيرتكم ) الآبة . وقال نعالى في صفة الحبين المحبوبين ﴿ يَاأَبِهَا الَّذِينَ آمَنُوا مِن بِرَنْدُ مِنْكُمْ عَنْ دَيْنَهُ فَسُوفُياً فَى اللَّهِ بِقُومُ يُحْبِهُمْ ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم) فانالمحبة مستلزمة للجهاد ولان المحب يحب

٦ ـ المائدة ٤٥

ما يحب محبوبه وببغض مابيغض محبوبه ويوالىمن يوالى محبوبه ويعادى من يماديه وبرضي لرضاه ويغضب لغضبه ويأمر بما يأمر به وينهي عما ينهى عنه فهو موافق في ذلك وهؤلاء هم الذبن يرضى الرب لرضاهم ويغضب لغضبهم ادهم انما يرضون لرضاه وبغضبون لما يغضب له كاقال الني صلى الله عليه وسلم لاي بكر في طائفة فيهم صهيب وبلال العلك أغضبتهملان كنت أغضتهم لقد أغضت ربك فقال لهم باأخوتي هل أغضبتكم قالوا لايغفر الله لك باأبا بكر، وكان قد مرجهم أبو سفيان ابنحرب فقالوا ماأخذت السيوف مأخذها فقاللم أبوبكر أنقولون هذا لسيد قريش وذكر أبو بكر ذلك للني صلى الله عليه وسلم فقال له ماتقدم لأنأولئك انما قالوا ذلك غضبا لله لكال ماعندهم من الموالاة لله ورسوله والمعاداة لاعدائه ولهذا قال الني صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح فيما يروى عن ربه ولابزال عبدى يتقرب الى بالنوافل حتى أحبه فاذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي ببطش بها ورجله التي يمشي بها فبي يسمع وبي يبصروبي ببطش وبي بمشي ولئن سألني لاعطينه ولئن استعاذني لاعيذنه وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن بكره الموت وأنا أكره مساءته ولابدله منه فبين انه بتردد لان الترددتعارض ارادتين وهو سبحانه بحب مابحب عبده ويسكره مابكرهه وهو يكره الموت فهو يكرهه كما قال وانا أكرهمساءته وهو سبحانه قد قضي بالموت فهو بريد ان يموت فسمى ذلك تردد اثم بين انه لابد من وقوع ذلك وهذا انحاد في الحبوب والمرضى المأمور به والمبغض المسكروه المنهى عنه

وقد بقالانه اتحاد نوعي وصفىوليس ذلك اتحاد النوعين فاز ذلك يمتنع والقائلبه كافروهوقول النصارى والغالية من الرافضة والنساك كالحلاجية وتحوهم وهو الاتحاد المقيد في شي بعينه · وأما الاتحاد المطلق الذي هو قول أهل وحدة الوجود والذين يزعمون ان وجود المخلوق هو عين وجود الخالق فهذا تعطيل للصانع وجحود له وهو جامع لكل شرك فكما أن الأتحاد نوءان فكذلك الحلول نوعان قوم بقولون بالحلول المقيد في بعض الأشخاص وقوم بقولون بحلوله في كل شيء وهم الجمية الذبن بقولون ان ذات الله في كل مكان . وقد يقع لبعض المعطلين من أهل الفناء في الحبة أنه يغيب بمحبوبه عن نفسه وحبه وبغيب بمذكوره عن ذكره وبمعروفه عن معرفته وبموجوده عن وجوده حتى لا يشهد دالابمحبوبه فيظن في زوال تمييزه ونقص عقله وسكره انه هو محبوبه كماقيــل ان محبوبا وقع في اليم فالتي المحب نفسه خلف فقال أنا وقعت فانت ما الذي أوقعك فقال غبت بك عي فظنت انك أنا فلا ربب ان هذا خطأ وضلال لمكن ان كان هـ ذا لقوة الحبـة والذكر من غير أن يعصل عن سبب محظور زال به عقله كان معذوراً في زواله فلا بكون مؤاخذا عا بصدر منه من الكلام في هذه الحال التي زال فيهاعقله بغير سبب محظور كاقيل في عقلاء المجانية انهم قوم آتاهم الله عقولا وأحوالا فسلب عقولهم وأبقى أحوالهم وأسقط ما فرض عاسلب وأما اذا كان السبب الذي به زوال العقل محظور الم يكن السكران معذورا وازكان لابحكم بكفره فيأصح القولين كما لايقع طلاقه في اصح القولين وأن كان الزرع في (١) مشهور قــد بسطنــا

<sup>(</sup>١) هكذا الاصل فينظر

الكلام في هذا وفيمن بسلم له حاله ومن لا يسلم في قاعدة ذلك وبكل حال فالفناء الذي يفضي بصاحبه الى مشل هــذا حال ناقص وان كان صاحبه غير مكلف ولهذالم يردمثل هذاعلى الصحابة الذين همأفضل الأمة ولا على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وان كان لمـؤلاه في صعق موسى نوع تعلق وانما حدث زوال العقل عند الواردات الالهية على بعض التابعين ومن بعدهم وان كانت الحبة تامة موافقة لمحبة الحبوب في محبوبه ومكروهه في هذه الأمة وولايته وعداوته فمن المعلوم انمن أحب الله الحبة الواجبة فلا بدأن يبغض اعداءه ولا بدان بحب مابحبه من جهادهم كا قال تعالى ( ان الله يب الذبن يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص ) والحبالتام لا يؤثر فيه لوم اللائم وعذل العاذل بل ذلك بعرفه بملازمة الحبة كا قدأ كثر الشعراء في ذلك وهؤلامهم اهل الملام المحمود وهم الذين لا يخافون من بلومهم على ما محب الله ويرضاه من جهاد اعدائه فان الملام على ذلك كثير واما الملام على فعل ما بكرهه الله أو تركما أحبه فهو لوم محق محق وليس من ذلك المحمود الصرعلى هذا الملام بل الرجوع الى الحق خير من التادي في الباطل ومهذا يحصل الفرق بين الملامة على ما يحبه الله ورسوله ولا يخافون لومة لائم في ذلك وبين الملامية الذبن يفعلون ما يبغضه الله ورسوله ويصبرون على لللام في ذلك 🌣

## فصل

واذا كانت الحبة اصل كل عمل ديني فالحوف والرجاعوغيرها يستلزم الحبة ويرجع اليها فان الراجي الطامع أما يطمع فيها يحبه لا فيها يبغضه

والخائف يفر من الحوف لينال الحبوب.قال تعالى (أولئك الذين يدعون يبتغون الى ربهم الوسيلة ابهم أقرب ويرجون رحمته ويخافونعذابه) الآبة. وقال(ان الذبن آمنوا والذبن هاجروا وجاهدوا في سبيل الله أولئك يرجون رحمة الله) ورحمته اسم جامع لكل خير . وعذابه اسم احكل شر. ودار الرحمة الخالصة هي الجنة ودار العذاب الحالص هي النار وأما الدنيا فدار استدراج فالرجاءوإن تعلق بدخول الجنة فالجنة اسم جامم لكل نعيم وأعلاه الظر الى وجه الله كافي صحيح مسلم عن عبد الرحن بن أبي ليلي عن صهيب عن النبي صلى الله عليه وسلم قال •اذا دخل اهل الجنة الجنة نادىمناديا اهل الجنة ان لكم عند الله موعدا بريد ان ينجزكوه فيقولون ما هوألمتبيض وجوهنا ألمتثقلموازيننا وتدخلنا الجنة وتنجينامن النار قال فيكشف الحجاب فينظرون اليه فماأعطاهم شيئاً أحباليهممن النظر اليه وهو الزيادة ومن هنا يتبين زوال الاشتباه فيقول من قال ما عبدتك شوقا الى جنتك ولا خوفا من نارك وانها عبدتك شوقا الى رؤيتك فان هذا القاتل ظن هو ومن نابعه ان الجنة لا يدخل في مساها الا الأ كلوالشربواللباس والنكاح والسماع ونحو ذلك بمافيه التمتع بالمخلوقات كما يوافق على ذلك من بنكر رؤية الله من الجهمية أو من يقرُّ بها ويزعم انه لا عتم في نفس رؤية الله كما يقوله طائفة من المتفقهة فهؤلاه متفقون على ان مسمي الجنة والآخره لا يدخل فيه الا التمتم بالخلوقات ولمذا قال بعض من غلط من المشائخ لماسمع قوله (منكم من يريد الم الدنياومنكمن يريدالآخرة)قال فأبن من يربدالله وقال آخر (ان الله اشترى : ـ النوبة ١١٠ من للؤمنين أنفسهم وامو المم بأن لممالجنة ) قال اذا كانت النفوس والاموال

بالجنة فابن الناظر وناليه وكل هذا لظنهم ان الجنة لايدخل فيها النظر والتحقيق ان الجنة هي الدار الجامعة لكل نعيم وأعلى ما فيهاالنظرالى وجه الله وهو من النعيم الذي ينالونه في الجنة كما أخبرت به النصوص وكذلك أهل النار وانهم محجوبون عن ربهم يدخلون النار مع أنهذا قاتل القول اذا كان عارفا مما يقول فانما قصده انك لولم تخلق نار او تخلق جنة لكان يجب ان تعبد ويجب التقرب اليك كما قال عمر رضي الله عنه نعم العبد صريب لولم يخف الله لم يعصه أي هو لم يعصه ولو لم يخفه فان اجلاله واكرامهلة عنمه من معصيته. والراجي الخائف اذا تعلق خوفه ورجاؤه بالتعذبباحتجاب الرب عنه والتنعم بتجليه فمعلوم ان هذا من أنواع محبته له فالمحبة هي اوجبت محبته بالتجلي والخوف من الاحتجاب. وانتعلق خوفه ورجاؤه بالتعذب بمخلوق والتنعم بهفهذانما يطلب ذلك بعبادة الله محبته لله وحدها أحلى من كل محبة ولهذا بكون اشتغال أهل الجنة بذلك أعظم من كل شيء كما في الحديث ان اهل الجنة بلهمون التسبيح كما تلهمون وهو بدين غاية نفعهم بذكر الله ومحبته. فالخوف من التعذب بمخلوق والرجاء له بسوقه الى محبة الله التي هي الاصل وهذا كله ينبنى على اصل الحبة فيقال قدنطق الكتاب والسنه عجبة العباد المؤمنين كا في قوله (والذبن آمنواأشدحبالله) وقوله ( يحبهمو يحبونه ) وقوله (أحباليكمن الله ورسوله وجهادفي سبيله) وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الا عان ان يكون الله ورسوله أحب اليه بما سواها وان يحب المرء لايعبه الالله وأن يكره أن برجع في المحفر بعد أن أنقذ الله منه كا يكر أن يلقي في

. البقرة ١٦٥

المائدة ٥٤

التوبة ٢٤

النار ، بل محبة رسول الله صلى الله عليه وسلم وجبت بمحبة الله كافي قوله (أحب البكم من الله ورسوله) وكما في الصحيحين عن النبي صلى الشعليه وسلم انه قال دوالذي نفسي بيده لايؤمن أحدكم حتى أكون أحب اليه من ولده ووالده والناس أجمين، وفي صحيح البخاري عن عمر بن الخطاب انه قال حوالله بارسول الله لانت أحب الى من كل شيء الا من نفسي فقال لا ياعمر حتى أكون أحب اليكمن نفسك فقال واللهلانت أحب الى من نفسي، وكذاك محبة صحابته وقرابته كافي الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال «آية الايمان حب الأنصار وآية النفاق بغض الانصار، وقال الأبيغض الأنصار رجل يؤمن بالتمواليوم الآخر، وقال على رضى الله عنه دانه لعهد الني الامي الى ان لا يحبني الا مؤمن ولا يبغضني الامنافق، وفي السنن انه قال للعباس «والذي نفسي بيده لایدخلون الجنة حتی محبونکم لله ولقرابتی، یعنی بنی هاشم وقدروی حديث عن ابن عباس مرفوعا إنه قال «احبوا الله لما يعذوكم به من نعمه وأحبوبي محب اللهوأحبوا اهل بيتي لاجلي<sup>(١)</sup> ﷺ

وأما محبة الرب لعبده فقال تعالى (واتخذالله ابراهيم خليلا) وقال تعالى ( يحبهم و يحبونه ) وقال (وأحسنوا ان الله يحب المحسنين ) (وأقسطوا ان الله يحب المقسطين ) (فأتوا اليهم عهدم إلى مدتهم إن الله يحب المتقين ) (فا استقاموا لكم فاستقيموا لهم ان الله يحب المتقين ) (ان الله يحب المنين يقاتلون في سبيله صفا كانهم بنيان مرصوص ) (بلى من أوفى بعهده واتقى فان الله يحب المتقين ) وأما محبة الاعمال التي يحبها الله

۱ ـ التوبة ۲٤ ۲ ـ النساء ۱۲٥

٣ ـ المائدة ٥٤

٤ ـ البقرة ١٩٥
 ٥ ـ الحجرات ٩

٠ ـ التوبة ٤ ٦ ـ التوبة ٤

۰ ـ التوبة ۷ ۷ ـ التوبة ۷

۸ ـ الصف ٤

۹ ـ آل عمران ۲۰

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الترمذي والحاكم

الواجباب والمستحبات الظاهرة والباطنة فكثيرة معروفة وكذلكحهم لله وهم المؤمنون أولياء الله المتقون وهنم الحبة كانطق بها الكتاب والسنة والذي عليه سلف الامة وأثبتها وأهل السنة والحديث وجميع مشاتخ الدين وأئمة التصوف أن الله محبوب لذاته محبة حقيقه بل هي اكمل عبة فلنها كما قال نعالى ( والذين آمنوا أشد حبا لله ) وكذلك هوسبحانه يحب ما يحب عباده المؤمنون وماهو في التبحبة حقيقة. وأنكر الجهمية حقيقة الحبة من الطرفين زعما منهم أن الحبة لانكون الا مناسبة بين الحب والحبوب وأنه لامناسبة بين القديم والمحدث نوجب محبته وقاسوا بهالحبة وكان أول من أحدث هذا في الاسلام الجمد بن درهم في أوائل المائة الثالثة فضحى بهخالد بن عبدالة القشيرى أمير العراق والمشرق بواسط خطب الناس يوم الاضحى فقال أمها الناس ضحوا يقبل الله ضحاباكم يكلمموسى تكليما ثم نزل فذبحه فكأنه قد أخذهذا المذهب عن الجمد بن صفوان فأظهره عليه واليه أضيف قول الجهمية فقتله مسلمن أحوز أمير خراسان مهاثم نقل ذلك الى المعتزلة عمرو بنعبيد وأظهر قولهم في زمن الحليفة لللقب بالمأمون حتى أمتحن أئمة الاسلام ودعوا الى الموافقة لمم على ذلك . وأصل هذا مأخوذ عن المشركين والصابئة من البراهمة والمتفلسفة ومبتدعة أهل الكتاب الذين نرعمون أن الرب ليس له ثبوتية أصلا وهؤلاء هم أعداء ابراهيم الخليل عليه السلاموهم يعبدون المكواكب ويبنون المياكل في المعقول والنجوم وغيرهماوهم ينكرون في الحقيقة أن يكون ابراهيم خليلا وموسى كليما وأن الحلة (م ٧ التحنة )

ـ البقرة ١٦٥

هي كال الحبة المستغرقة للحب كما قيل.

ويشهد لهذا ما ثبت في الصحيح عن أبي سعيد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال الوكنت متخذا من أهل الارض خليلا لاتخذت أبا بكر خليلا ولـكن صاحبكم خليل الله »يضي نفسه. وفي رواية « انى أبرأ الى كل خليل من خلته ولو كنتمتخذا من أهل الارض خليلا لا تخذت أبا بكر خليلا، وفي رواية « ان الله انخذني خليـــــلا كما انخذ ابراهيم خليلا ، فبين صلى الله عليه وسلم أنه لا يصلح له أن بتخذ من المخلوقين خليلاوأنه لو يكون ذلك لكان أحق الناس بهاأبا بكر الصديق رضي الله عنه مع أنه صلى الله عليه وسلم قد وصف نفسه بأنه محبأ شخاصا كماقال لماذ « انى لا حبك ، وكذلك قوله للانصار وكان زيد بن حار تة حب رسول الله صلى الله عليه وسلموكذلك ابنه أسامة حبه وأمثال ذلك على وقال عمرو ابن العاص « أي الناس أحب اليك قال عائشة قال فرن الرجال قال أبوها ». وقال لفاطمة رضى الله عنها دألا تحبين ما احبقالت بلى قال فاحي عائشة، وقال للحسن اللهم أي أحبه فأحبه وأحبمن يحبه وأمثال هذا كثير فوصف نفسه بمحبة الاشخاص وقال داني ابرأاليكل خليل منخلته ولوكنت متخذا من أهل الارض خليلالا تخذت أبا بكرخليلا فعلم أن الحلة أخص من مطلق المحبــة بحيث هي من كالها وتخللها المحب بكون المحبوب بها محبوبا لذاته لالشيء آخر والمحبوب لشيء غيره هو موجب في الحبة عن ذلك الغير (١) ومن كالها لانقبل الشركة المتزاحية

<sup>(</sup>١) هكذا الاصل ولم يكن لدينا غير هذه النسخة وهي سقيمة جداً فتنبه

لتخللها الحب ففيها كمال التوحيدوكمال الحب، ومن الحلة أبضاتنا في المزاحمة وتقدم الغير محيث بكون الحبوب محبوبا لذاته لابزاحه فيها غيره وهذه محبة لاتصلح الالله فلا يجوز ان يشركه غيره فيما يستحقه وهو محبسوب لذاته وكل مابحب غيره اذا كان محبوبا محق فاعما يحب لاجله وكلما أحب لغيره فمحبته باطلة في الدنيا ملعونة ملعون ما فيها الاماكان لله تعالى. فاذا كانت الحلة كذلك فمن الملوم ان من انكر ان يكون الله محبوبا لذاته ينكر مخاللته وكذلك ايضا ان انكر محبته لاحد من عباده فقد انكر أن يتخذه خليلا بحيث يحب الرب العبد على الألما يصلح للعبادة . وكذلك تكليمه لموسى انكروه لانكار همان يكون به صفة من الصفات او فعل من الافعال فكما ينكرون ان يتصف بحياة او قدرة أو علم او ان يستوى أو أن يجي، فكذلك ينكرون ان يتكلم او يكام فهذاحقيقة قولمم (كذلك قال الذينمن قبلهممثل قولهم تشابهت قلوبهم) لكن لما كان الاسلام ظاهر او القرآن متلوا لا عكن جحد ملن اظهر الاسلام أخذوا بلحدون في اسماء الله ويحرفون الكلمعنمواضعه فتأولوا محبة الساد لهمجرد محبتهم لطاعته والتقرب اليهوهذا جهل عظيمفان التقرب اليه تابع لحبته وفرع عليهفمن لايحب الشيء لايمكن ان بحب التقرب اليه اذ التقربوسيلة وعبة الوسيلة نبع لحبة المقصود فيمتنع ان نكون الوسيلة الى المحبوب ون الشيء المقصود بالوسيلة. وكذلك العبادة والطاعة اذا قيل فيالمطاع المبود ان هذا بحبطاعته وعبادته فانحبته ذلك تبع لحبته والافمن لابحب لابحب طاعته وعبادته ومنكان لابعمل لغيره الا لموض يناله منه او لدفع عقوبة فانه يكون معاوضاله او مفتديا منه

ـ البقرة ١١٨

ولايكون محيا له ولايقال ان هذايحيه وتفسير ذلك محبته طاعته وعبادته فان محبة المقصود ان استلزمت محبة الوسيلة أو غير محبة المقصودعن(١) عبة الوسيلة فان ذلك بقتضي أن بعر بلفظين محبة العوض والسلامة عن محبة العمل أما محبة الله فلا تعلق لها بمجرد محبة العوض الاترى ان من استأجر اجيرا بعوض لا يقال ان الاجير يحبه عجرد ذلك بل قد بستأجر الرجل من لا محبه محال بل من يبغضه وكذلك من افتدى نفسه بعمل من عذاب معذب لا يقال انه يحبه بل يكون مبغضا له فعلم أن ما وصف الله به من عباده المؤمنين من أنهم يحبونه عتم أن يكون معناه عجردمحبة العمل الذى بنالون بهبغض الأغراض الحبوبة من غيران يكون ربهم محبوبا لا بحب اصلا. وأيضا فلفظ العبادة متضمن للمحبة مع الذل كما تقدم ولهـذا كانت محبـة القلب للبشر على طبقـات . احدها الملاقة فهو تعلق القلب بالحبوب. ثم الصبابة وهو انصباب القلب اليه. ثم الغرام وهو الحب اللازم. ثم العشق وآخر المراتب هو التيم وهو التعبد للمحبوب والمتيم المعبود وتيم الله عبد الله فان المحب يبقى ذاكرا معبدآ مذللا لمحبوبه وابضا فاسم الانابة اليه يقتضي المحبــة ابضا وما أشبه ذلك من الاسهاء كما نقدم وايضًا فاوكان الذي قالوه حقا لـكان ذلك مجازا لما فيه من الحذف والاضهار والمجاز لا يطلق الا بقرينة تبين المراد ومعلوم ان في كتاب الله وسنة رسوله ما ينفى أن يكون الله محبوبا وانلا يكون محبوباالا بالأعمال في الدلالة المتصلة ولا المنفصلة ولافي المقل أبضا فن علامات الجاز صحة اطلاق نفسه فيجبان

<sup>(</sup>١) هكذا الاصل والمنى ظاهر الا أن التركيب ركيك

يصح اطلاق القولبان الله لايحب ولايحب كااطلق امامهم الجعد بندرهم ان الله لم يتخذ ابراهيم خليلا ولم يكام موسى تكليها وان هذا متنعبا جاع السلمين فعلم دلالة الإجاع على ان هذا ليس اجاعا بل هي حقيقة وايضافقدفرق بين محبته ومحبة العمل له في قوله (احب اليكمن الله ورسوله وجهاد في سبيله) كما فرق بين محبته ومحبة رسوله في قوله (أحب البكم من الله ورسوله) فلو كان المراد بمحبته ليس محبة الاصل لكان هذا تكريرا ومن باب الخاص على المام وكلاها علىخلاف ظاهر الكلام الذي لايجوز المصير اليه الا بدلالة تبين المراد . وكماان محته لا يجوزان تفسر عجبة رسوله فكذلكلا يجوز تفسيرها عجرد محبة العمل وانكانت محبته تستلزم محبة رسوله ومحبة العملله وابضا فالتعمر بمحبة الشيءعن مجرد محبة طاعته لاعن عبة نفسه امرلابعرف في اللغة حقيقة ولامجاز الحمل الكلام عليه محريف محض وقد قررنا في موضع من القواعد الكبارانه لا يجوزان بكون غير الله محبوبا مراداً لذاته كما لايجوز ان يكون غير الله موجودابذاته بللا رب الاالله ولا اله غيره والآله هو المعبود الذي يستحق ان يحب لذاته ويعظم لذاته كال المحبة والتعظيم وكلمولو ديولدعلى الفطرة فانمسبحانه فطر القلوب على أن ليس في محبوباتها ومراداتها ما نطمئن اليه الااللموحده وان كلما أحبه الحبوب فمطعوم وملبوس ومنظور وملموس يحب من نفسه وان قلبه بطلب سواه و عب أمراً غيره بتألهه وبصمد اليهويري مابشبه من هذه الاجناس ولهذا قال الله نعالى في كتابه ( ألابذكر الله تطمئن القلوب) وفي الصحيح عن عياض بن حمار عن الني صلى السّعليه وسلم عن الله قال «أبي خلقت عبادي حنفا ، فاجتالتهم الشياطين وحرمت

١ ـ التوبة ٢٤

' ـ الرعد ٢٨

عليهم ما أحللت لهم وأمرتهم أن يشركوابي ما لم أنزل به سلطانا، كما في الصحيحين عن أى هريرة عن التي صلى الله عليه وسلم «انه قال كل مولود يولد على الفطرة فابواه بهودانه وينصرانه و يجسانه كا تنتج البهيمة بهيمة جماءهل تحسون فيهامن جدعاءتم يقول ابوهربرة اقرؤا انشتم فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم وإيضا فكلمافطرت القلوب على محبتهمن نعوت الكالفالةهو المستحق لكل الكال وكلمافيغيره منمحبوب فهو منه سبحانه وتعالى فهوالمستحقلان يحب على الحقيقة والكال وانكار محبة العبد لربه هو في الحقيقة انكار ان يكون الما معبودا كما ان انكار محبته لعبده بستلزم انكار مشيئته وهو يستلزمانكار كونهرباخالقافصارانكار هامستلزمألانكار كونهربالمالمين ولكونه اله العالمين وهذا قول اهل التعطيل والجحود ولهذا انفقت الأمتان قبلنا على ماعندهم من أمور وأحكام موسى وعيسىان أعظم الوصية التي أنانابهاموسي أننحب الله بكل قلبك وعقلك وهو حقيقة الحنيفية التي هي ملة الراهيم التيهي أصل في التوراة والانجيل والقرآن وانكار ذلك هو مأخوذ من مقال الصابئين أعداء ابراهم الخليل ومن وافقهم على ذلك من متفلسف أو متكلم أو متفقه أخــذعن هؤلاء وظهر ذلك في القرامطة الباطنية من الاسماعيلية ولهذا قال الحليل امام الحنفاء (أفرأيتم ما كنتم نعبدون أنتم وآباؤكم الأقدمون فلهم عدو لي الا رب العالمين) وقال أيضا ( لا أحب الآفلين ) وقال تعالى (يوم لاينفع لـ النمام ٢٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ مال ولابنون إلا من أنى القبقلب سام) وهو السليم من الشرك وأماقو لمم انه لامناسبة بين المحدث والقديم توجب محبته له ويمنعه بالنظر اليهفهذا

الكلام مجمل فان أرادوا بالمناسبةأنه ليس بوالد فهذا حق وان أرادوا أنهليس بينهمامن المناسبةمايين الناكح والمنكوح والآكل والمأكول ونحو ذلك فهذا أبضاحق وان أرادوا نه لامناسة بينهما توجب أن بكون أحدها محبأعابدأوالآخرمعبودأمحبوبأ فهذا هورأس المسألةوالاحتجاج به مصادرة على المطلوب وبكفي في ذلك المنع . ثم يقال بل لا مناسبة تقتضى المحبة الحكاملة الاالمناسبةالتي بين المخلوق والخالق الذيلا اله غير الذي هو في الساء اله وفي الأرض اله وله المثل الأعلى في السموات والأرض وحقيقة قول هؤلاء أنهم جحدوا كون الله معبودا في الحقيقة ولهذاوافق على هذه المسألة طوائف من الصوفية المتكلمين الذين ينكرون أنبكون الله محبافي الحقيقة فأقروا بكونه محبوبا ومنعوا كونه محبا لأبهم تصوفوامع ما كانوا عليه من قول أولئك المتكلمة فأخذوا عن الصوفية مذهبهم في الحبة فأما محبة الرب عبده فهم لما أشد إنكارا. ومنكروها قسمان. قسم بتأولومها بنفس المعقولات الى محبها العبد فيجعلون محبته نفسخلقه وقسم بجعلونها نفس ارادته لتلك المعقولات وقد بسطنا الكلام في ذلك في قواعد الصفات والقدر فليسهذا موضعها. ومن المعملوم أنه قد دل المكتاب والسنة وانفاق الامة على أن الله يحب ويرضى ما أمر بفعلهمن واجب ومستحب وان لمبكن ذلك موجوداً على أنه قديريد وجود أمور يبغضها من الاعيان والافعمال كالفسق والكفر وقد قال الله تعالى (والله لابحب الفساد) وقال تعالى (ولا برضي لعباده الكفر ) والمقصود هنا انماهو فيذكر محبة الله 🕾

وقد نبين أن ذلك هو أصل أعمال الايمان ولم يتبين بين

١ - البقرة ٢٠٥

أحد من سلف الامة من الصحابة والتابعين لهم باحسان نزاع في ذلك وكانوا يحركون هذه الحبة عاشرع الله أن يحركه به من أنواع العبادات الشرعية كالعرفان الايماني والسماع الفرقاني، قال تعالى (وكذلك أوحينا اليكروحامن أمرناما كتت تدرى ماالكتاب ولاالا عان الى آخر السورة م انهلاطال الأمد صار في طوائف المتكلمة من المعتزلة وغيرهم من ينكرهذه المحبة. وصار في بعض المتصوفة من ينكر ان يطلب تحريكها بانواع من مهاع الحديث كالتغيير (١)وسهاع المكامو التصدية فيسمعون من الاقوال والأشعار مافيه تحريك جنس الحب الذي محرك من كل قلبمافيهمن الحب بحيث يصلح لمحب الأونار والغلمان والاخوان والأوطان والمردان والنسوان كا بصلح لحب الرحمان ولكن كان الذين يحضرونه من الشيوخ يشترطون له المكان والامكان والخلان ورعا اشترطواله الشيخ يحرس به من الشيطان ثم توسم في ذلك غيرهم حتى خرجوا في ذلك الى نوعمن المعاصى بل الى نوع من الفسوق بل خرج فيه طوائف الى الكفر الصريح بحيث بتواجدون على انواعمن الاشعار التي فيها الكفرو الالحاد مماهو منأعظم أنواع الفساد وينتج ذلك ابهم من الاحوال بحسبه كاينتج لعباد المشركين وأهل الكتاب عباداتهم بحسبها والذي عليه محققوا المشائخ انه كما قال الجنيد رحمه الله فمن تكلف السراع فتن به ومن صادفه استراحبه ومنع ذلكأنه لابشرع الاجتماع لهذا السماع المحدث ولايؤمر به ولا يتخذ دينا

ـ الشورى ٥٢

<sup>(</sup>١) ذكر الحافظ ابوالفرج ابن الجوزى في كتابه تلبيس ابليس ان المفيرة قوم يغيرون ذكر الله بدعاء وتضرع وقد سموا مايطربون فيه من الشعرفي ذكرالله عزوجل تغييرا. وقال كان الشافعي يكره التغيير اه وقى تركيبالكلام هنا من الحفاء مايتبه له

وقربة وأن القرب والعبادات أما تؤخذ عن الرسل صلوات الله وسلامه عليهم فكما أنه لاحرام الاما حرمه الله لادين الاماشرعه الله. قال الله تعالى (أم لهم شركامشرعوا لهم من الدين مالم يأذن به الله) ولهذا قال (قل أن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحبيكم الله ويغفر لكم ذنوبكم) فجل محبتهم لله موجبة لمتابعة رسوله وجعل متابعة رسولهموجبة لمحبة الله لهم قال أبي ابن كعب رضى الله عنه عليكم بالسبيل والسنة فانه ما من عبدعلى السييل والسنة ذكر الله فاقشعر جلده من مخافة الله الا تحانت خطاياه كما يتحات الورق اليابس عن الشجرة ومامن عبد على السبيل والسنة ذكر الله خاليا ففاضت عيناه من مخافة الله الالم تمسه النار ابدا وان اقتصادا في سبيل وسنة خير من اجتهاد في غير سبيل وسنة فاحرصوا ان تـكون اعمـالكم اقتصادا واجتهادا على منهاج الانبياء وسنتهم وهذا مبسوط في غير هذا الموضع فلو كان هذا مما يؤمر به ويستحب وتصلح به القلوب للمعبود والحبوب لكان ذلك مما دلت الأدلة الشرعية عليه ومن المعلوم انه لمبكن في القرون الثلاثة المفضلة التي قال فيها الني صلى الله عليه وسلم «خير القرون قرني الذي بعث فيه ثم الذي يلونهم ثم الذي يلونهم» لافي الحجاز ولا في الشام ولافي اليمن ولا في العراق ولا في مصر ولا في خراسان احد من اهل الخير والدين بجمع على السماع المبتدع لصلاح القلوب ولهذا كرهه الامام احمدوغيره وعده الشافعي من احداث الزنا دقة حين قال خلفت ببغدادشيئاأحدثه الزنادقة يسمونه التغيير بصدون به الناس عن القرآن. وأمامالا يقصده الانسان من الاستاع لابترتب عليه نهى ولاذم باتفاق الائمة ولهذا إعا (م ٨ التحفة )

۱ ـ الشوری ۲۱ ۲ ـ آل عمران ۳۱ يترتب الذم والمدح على الاستماع لا على السماع فالمستمع للقرآن يثاب عليه والسامع لهمن عير قصد لايثاب على ذلك اذالاعمال بالنيات. وكذلك ماينهي عن استاعه من الملاهي لوسمعه السامع بدون قصد لمبضر وذلك فلو استمع السامع بيتا يناسب بعض حاله نحرك ساكنه المحمودوازعج قاطنه الحبوب او عثل ذلك ونحو ذلك لم بكن ذلك مما بنهى عنهوانكان المحمود الحسن حركة قلبه التي يحبها الله ورسوله الى التي تنضمن فعلما يحبه الله وترك مايكرهه كالذي اجتاز ببيت فسمع قائلا بقول \* كل يوم تتلون \* غيرهذابكأ جل ع فاخذمنه اشارة تناسب حاله فان الاشارة من باب القياس والاعتبار وضرب الامثال ومسألة السهاع كبيرة منتشرة قدتكلمناعليها فيغير هذا الموضع والمقصودههنا انالمقاصدالمطلوبة للمريدين تحصل بالساع الايماني القراني النبوي الدني الشرعى الذى هوساع النبيين وسماع العالمين وساع العارفين وساع المؤمنين .قال القتعالى (أولئك الذين انعم الله عليهم من النبيين من ذرية آدم) إلى قوله (اذاتتلى عليهم آيات الرحمن خروا سجداً وبكيا) وقال تعالى (ان الذين أوتوا العلمن قبله اذايتلى عليهم بخرون للانقان سجداً) الى قوله (ويزيد بهم خشوعا) وقال تعالى (واذاسمعوا ماانزل الى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع بما عرفوا من الحق) وقال تعالى ( أما المؤمنون الذين اذا ذكر الله وجلت قلوبهم و اذا تليت عليهم آياته زداتهما يماناً) الآية وقال تعالى (اللهنزل احسن الحديث كتابامتشابها مثابى تقشعر منه جلود الذين نخشوزرجهم) الآيةوكما مدح المقبلين على هذا الماع فتد ذم المعرضين عه في مثل قوله (ومن الناسمن يشتري لمو الحديث ليضل عن سبيلالله بغير علمويتخذهاهزوا) الى قوله(واذا

۱ - مريم ۸۵ ۲ - مريم ۸۵ ۲ - الاسراء ۱۰۷ ٤ - الاسراء ۱۰۹

٥ ـ المائدة ٨٣٦ ـ الأنفال ٢

٠ ـ الانفال ٢ ٧ ـ الزمر ٢٣

۷ - الزمر ۲۳ ۸ - لقهان ۲

تتلي عليه اياتنا وليمستكرا كاناليسمعها) الآية.وقال نعالي (والذين اذا ذكروا بآبات ربهم لم مخروا عليها صا وعميانا)وقال تعالى (ولوعلم التهفيهم خيرا لا سمعهم) الآية. وقال تعالى (وقال الذين كفر والاتسمعو المذاالقرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون) وقال تعالى ( فالمم عن التذكرة معرضين كأنهم حر مستنفرة فرت منقسورة) ومثلهذا كثير في القرآن وهذاساع سلف الأمة واكابر مشائخها واعمتها كالصحابة والتابعين ومن بعدهم من المشائخ كابراهيم بن أدهم والفضيل نعياض وابي سليان الداراني ومعروف الكرخي ويوسف بن أسباط وحذيفة المرعشي وامثال هؤلاء. وكان عمر بن الخطاب يقول لابي موسى الأشعري يااباموسي ذكرنا ربنا فيقرأوهم يسمعون ويبكون. وكان أصحاب محمداذااجتمعواامرواواحدا منهمان بقرأ القرآن والباقي بستمعون وقد ثبت في الصحيح ان الني صلى الةعليه وسلم مر بابي موسى الا شعري وهو يقرأ فجعل يستمع لقراءته وقال لقد أونى هذا مزمارا من مزامير داود فقال مررت بك البارحة وأنت تقرأ فجعلت استمع لقراءنك فقال لوعلمت انك نسمع لجئر تملك تجئيرا، اى لحسنته لك تحسيناوقال «زينواالقرآن باصواتكم ، وقال «اللهاشد اذنا الى الرجل الحسن الصوت بالقرآن من صاحب القينة الى قينته الذنا اى استهاعا كقوله (وأذنت لربها وحقت )اى استمعت وقال صلى الله عليه وسلم «ما اذن الله لشيء مااذن لني حسن الصوت يتغنى بالقرآن يجهر به وقال اليس منا من لميتنن بالقرآن، ولهذا السماع من المواجيد العظيمة والانواقالكرعة ومزيدالمارفوالأحوال الجسيمة مالابسعه خطاب ولا يحويه كتاب كما أن في تدبر القرآن وتدبر بيانه تفهمه من مزيدالعلم

۱ ـ لقان ۷

۲ ـ الفرقان ۷۳

٣ ـ الأنفال ٢٣

۔ فصلت ۲۲

٥ ـ المشر ٤٩ ـ ٥٠

٦ ـ الانشقاق ٢

والاعان مالا يحيط بهبيان. ومما ينبغي التفطن له أن الله سبحانه قال في كتابه (قل ان كنتم محبون الله فاتبعوني بحبيكم الله)قال طائفة من السلف ادعى قوم على عهد الني صلى الله عليه وسلم انهم يحبون الله فانزل الله هذه الآبة (قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني بحببكم الله) الآبة . فبين سبحانه ان محبته نوجب انباع الرسول وان انباع الرسول يوجب محبةالله للعبدوهذه محبة امتحن الله بها أهل دعوى محبة الله فانهذ الباب يكثر فيه الدعاوى والاشتباه ولهذا يروى عن ذي النون المصرى أنهم نكلموا في مسئلة الحبة عنده فقال اسمتواعن هذه الحبة لانسمعهاالنفوس فتدعيها. وقال بعضهم من عبد الله بالحب وحده فهو زندبق ومن عبدالله بالخوف وحده فهو خارجي ومن عبده بالرجاء وحده فهومرجي ومن عبده بالحبر والخوف والرجاء فهو مؤمن موحد. وذلكلان مجرد دعواه تنبسط النفوس فيه حتى يتسع في اهوائها اذا لم يدعها وادعى الخشية لله حتى قالت النصاري (بحن ابناءالله واحباؤه) وبوجد في مدعى الحبة من مخالفة الشربعة مالا يوجد في اهل الخشية ولهذا قرن الخشية بهافي قوله (هذاماتوعدون لكل اواب حفيظ من خشى الرحمن بالغيب وحاء بقلبمنيب ادخلوهابسلام ذلك يوم الخلود) وقال تعالى (قل أن كنتم تحبون الله فانبعوبي يحببكم الله ويغفر لكمذنوبكم)فانباع سنةرسوله صلى الله عليه وسلموانباع شريعته باطنا وظاهرا هي توجب محبة الله كما ان الجهادفي سبيله وموالاة اوليائه ومعاداة اعدائه هو حقيقتها كافي الحديث وأوثق عرى الايمان الحب في الله والبغض قى الله، وفي الحديث دمن احبالله وابغض لله وأعطى لله ومنع لله فقد استكمل الحبة» وكثير من بدعي الحبة وهو أبعد من غيره عن انباع السنة وعن

۱ ـ آل عمران ۳۱

۲ ـ المائدة ۱۸

٣ \_ ق ٢٢ \_ ٢٤

الأُمر بالمعروف وعن النهي عن المنكر والجهاد في سبيل اللهويدعيمع ذلك كال طريق الحبة من غيره لزعمه ان طريق الحبة لله ليسفيه غيرة ولاغضب لله وهذا خلاف مادل عليه الكتاب والسنة ولهذافي الحدبث المأتور «بقول الله تعالى بوم القيمة أين المتحابون بجلالي اليوم أظلهم في ظلى بوم لاظل الإظلى ، فقوله ابن المتحابون بجلال الله تنبيه على ما في قلومهم من اجلال الله وتعظيمه والتحاب فيه وبذلك يكونون عافظين لحدوده دون الذبن لابحفظون حدوده لضعف الاعان فيقلومهم وهؤلاء الذبن جاء فيهم الحديث «حقت محبتي للمتحابين في وحقت محبتي للمتجالسين في وحقت محبتي للمتزاورين في وحقت محبتي للمتباذلين في و الاحاديث في المتحابين لله كثيرة وفي الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلممن حديث أبي هريرة « سبعة يظلهم الله في ظله يوم لاظل الاظله شاب نشأ في عدادة الله ورجل قلبه معلق بالمسجد اذا خرج منه حتى برجع اليهور جلان تحابافي الله واجتمعا ونفرقاعليه ورجل تصدق بصدقة فاخفاها حتى لاتعلم شماله ما انفقت عينه ورجل ذكر الله غالياففاضت عيناه ورجل دعته امرأة ذات نسب وجمال فقال أبي اخاف الله ربالعالمين، وأصل الحبة هو معرفة الله سبحانه وتعالى ولها أصلان احدها وهو الذي يقالله محبة العامة لاجل إحسانه الى عباده وهذه المجبة على هذا الاصل لابنكرها احد فان القلوب مجبولة على حب من أحسن اليها وبغض من اساء اليها والله سبحانه هو المنعم المحسن على عبده بالحقيقة فانه المتفضل مجميع النعم وأن جرت بواسطة أذهو ميسر الوسائطومسبب الأسباب لكن هذه الحبة اذا لم تجذب القلب الى محبة الله نفسه فما احب العبد في الحقيقة

الانفسه وهذا ليس عنموم بل محمود وهذه المحبة هي المشار اليه بقوله «احبوا الله لما يغذوكم به من نعمه واحبوني لحب الله واحبوا أهلي بحي» والمقتصر على هذه المحبة هو لم يعرف من جهة الله أن يحبه الا الاحسان اليه وهذا كما قالوا ان الحمد لله على نوعين. حمد هو شكر وذلك لا يكون الاعلى نعمه. وحمد هو تناء عليه وهو ممايستحقه لنفسه سبحانه فكذلك الحب فان الأصل الثاني هو محبته لماهو أهل هذا حب من عرف من الله ما يستحق أن يحب لاجله وما من وجه من الوجوم التي يعرف بها بما دلت اسهاؤه وصفاته الا وهو يستحق الحبة الكاملة من ذلك الوجه حتى جميع مفعولاته اذ كل نعمة منه فضل وكل نقمة منه عدل ولهذا استحق ان يكون محمودا على كلحال وهذا أعلى وأكمل وهذا حب الخاصة وهؤلاءهم الذين يطلبون لذة النظر الى وجهه الكريم ويتلذذون بذكره ومناجاته ويكون ذلك لمم أعظم من الماء للسمك لو انقطعوا عن ذلك لوجدوا من الألم ما لا يطيقون وهم السابقون كافي صحيح مسلم عن أي هررة قال دمر الني صلى المعليه وسلم بجبل يقال إجدان فقال سيرواهذا جدان سبق المفردون قالوا مارسول الله من المفردون قال الذاكرون الله كثيرا والذاكرات ، وفي رواية أخرى قال (المستهمرون بذكر اللهيضع الذكر عنهم أثقالهم فيأتون يوم القيامة وهم خفافا ، وفي حديث هارون بن عسرة عن أبيه عن ابن عباس رضى الله عنهما قال « قال موسى بارب أى عبادك أحب اليكقال الذى يذكرني ولا ينساني قال أي عبادك أعلم قال الذي يطلب علم الناس الي علمه ليجد علمة تدل على هدى أو ترده عن ردى قال أي عبادك أحكم

قال الذي يحكم على نفسه كالذي يحكم على غيره ويحكم لغيره كما يحكم لنفسه ، فذكر في هذا الحب والعلم والعدل وذلك جماع الحير ومما ينبغي التفطن له أنه لا يجوز أن يظن في باب محبة الله تعالى ما يظن في محبة غ ره مما هو من جنس النجني والهجر والقطيعة لغير سببونحو ذلك مماقد يغلط فيه طوائف من الناس حتى بتمثلون في حبه مجنس ما يتمثلون به في حب من يصد ويقطع بغير ذنب أو يبعد من يتقرب اليه وان غلط في ذلك من غلط من المثلين في رسائلهم حيى بكون مضمون كلامهم اقامة الحجة على الله بل لله الحجة البالغة .وقد ثبت في الصحيحين عن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ويقول الله تعالى من ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي ومن ذكرني في ملا "ذكرته في ملا أ خير منه ومن تقرب الى شبرا تقربت اليه ذراعا ومن تقرب الى ذراعا تقربت اليه باعا ومن أتاني عشى أتيته هرولة، وفي بعض الآثار يقول الدَّتمالي \* أهل ذكري أهل مجالسي وأهل شكري أهل زيار في وأهل طاعتي أهل كرامتي وأهل معصيتي لاأبسهم من رحمتي وان تابوا فانا حبيبهم لان الله بحب التوايين و ان لم يتوبو افاناطبيبهم ابتليهم بالمسائب حي اطهرهم من المعاتب وقد قال تعالى ( ومن يعمل من الصالحات وهومؤمن فلا مخاف ظلما ولاهضا)قيل الظلم أن يحمل عليه سيئات غيره والهضم أن ينقص من حسنات نفسه وقال تعالى (وما ظلمناهم ولـكن كانوا انفسهم بظلمون ) وفي الحديث الصحيح عن أبي ذر رضي الله عنه العلام الله على الله تعالى با عبادى انى حرمت الظلم على : فسى وجعلته بينكم مرما فلا تظالموا باعبادى كلمضال الا من هديته فاستهدوني اهدكم

يا عبادي عبادي كلم جائع الامن اطعمته فاستطعموني اطعمكم يا عبادى كلكم عار الامن كسوته فاستكسوني أكسكم باعبادي انكم تذنبون بالليل والنهار وأنا أغفر الذنوب ولاأبالي فاستغفروني أغفرلكم باعبادى انمز لم تبلغو اضرى فتضروني ولن تبلغو انفعي فتنفعوني باعبادي لو ان أولَم وآخر كمو أنسكم وجنكم كانو اعلى اتقى قلب رجل منكم مازاد ذلك في ملكي شيئا باعبادي لو ان أولكم وآخر كم وأنسكم وجنكم كانواعلى أفحر قلب رجلمنكم مانقص ذلك من ملكي شيئا باعبادى أعاهى أعمالكم احصيهالكم ثماوفيكماياها فمنوجدخير افليحمدالله ومنوجدغير ذلك فلا لمومن الا نفسه ، وما رواه البخاري عن شداد بن اوس « قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم سيد الاستغفار ان يقول العبد اللهمانت رى لااله الا أنت خلقتني وانا عبدك واناعلى عهدك ووعدكمااستطعتاعوذ كمن شر ماصنعت ابؤلك بنعمتك على وابو. بذني فاغفر لي فانه لا يغفر الذنوب الا انتمن قالمًا اذا اصبح موقنا بها فمات في بومه دخل الجنة ومن قالمًا اذا أمسى موقنا بها فمات من ليلته دخل الجنة، فالعبدداعا بين نعمة من الله يحتاج فيها إلى شكر وذنب منه يحتاج فيه إلى الاستغفار وكل من هذينمن الأمور اللازمة للعبد داعا فانه لايزال يتقلب في نعم من الله وآلائه ولايزال محتاحا الى التوبة والاستغفار ولمذا كان سيد ولد آدم وامام المتقين يستغفر في جميع الاحوال. وقال صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح الذي راوه البخارى دامها الناس توبوا الى ربكم فانى أتوب الى الله في اليوممائة مرة ، وقال عبد الله بن عمر «كنانعد لرسول الله صلى الله عليه وسلم في المجلس الواحد يقول رب اغفر لى و تبعلى انك

أنت التواب الرحيم مائة مرة، وقال ﴿ انَّى لَاسْتَغْفُرُ اللَّهُ وَأَنُوبُ اللَّهِ فِي اليوم اتنينوسعينمرة، وفي صحيح مسلم د انه قال انه ليغان على قلى وابي الستغفرالله في اليوممائة مرة، ولهذا شرع الاستغفار في خواتيم الأعمال. قال تعالى (والمستغفرين بالأسحار) وفي الصحيح د ان النبي صلى الله عليه وسلم كان اذا انصرف من صلاته استغفر ثلاثاوقال اللهم انت السلام ومنك السلام تباركت باذا الجلال والاكرام، وقال تعالى (فاذاأفضتم من عرفات فاذكروا الله عند المشعر الحرام) الى قوله ( واستغفروا الله ان الله غفور رحيم) وقد أمر الله نبيه بمد ان بلغ الرساله وجاهد في الله حق جهاده وأتى عا أمر الله به بما لم يصل اليه عمره فقال ( اذا جاه نصر الله والفتح ورأيت الناس بدخلون في دبن الله افواحا فسبح بحمد ربك واستغفره انه كان توابا) ولمذاكان قوام الدين بالتوحيد والاستغفار كما قال الله نعالى ( الركتاب أحكمت آباته ثم فصلت من لدن حكيم خبير الاتعبدواالا الله انى لكم منه نذير وبشير وان استغفروا ربكم ثم توبوا اليه يمتعكممتاعا حسناً ) الآية.وقال تعالى (فاستقيموا اليه واستغفروه ﴿ ١- المران ١٧ وقال تمالى ( فاعلم انه لا اله الاالله و استغفر لذنبك وللمؤمنين و المؤمنات) ولمذاحه في الحديث يقول الشيطان اهلكت الناس بالذنوب وأهلكوبي ٣ - البقرة ١٩٩ بلا اله الا الله والاستغفار ، وقال يونس (لا إله الا انت سحبانك ابي كنت من الظلمين) وكان الني صلى الله عليه وسلم داذار كبدابته بحمد الله ثم يكبر ثلاثاً ويقول لا اله الاأنت ظلمت نفسي فاغفرلي ، وكفارة الجلس التي كان بختم مها المجلس والوضوء دسبحانك اللهم وبحمدك أشهدأن لااله الا أنت استغفرك وأتوب اليك ،والله أعلم وصلىالله على محمد وسلم . حير تمت الرسالة والحد لله عليه

بان أن الناس في الاعمال القلية على ١٤ حقيقة التوكل وغلط بعض العلماء فيه ثلاث درجات كما هم فيأعمال الأبدان ا 17 بيان الارادة الدينية والارادة الكونية ومثالمها مزالايات القرآنية على ثلاث درحات بان أن المدالز اهدقد يكون مسخوطا ١٧ العواقب التي خلق لها الناس سعادة وشقاوة ييسرون لها بالاعسال التي عندالله ورسولهلافي قلمهن بدعة ونفاق يمسيرون بها الى ذلك كا أن سائر الأمر بقتسل الخوارج والمارقين من الدبن كلحدى زماننا المخلوقات كذاك بيان أن من عمل عاعلم آور ثه الله علم مالم يعلم الله على أولياه الله وغيرهم ٢١ الحرص على ماينفع العبد هو طاعة الله الصدق يستلزمالير والكذب يستلزم وعادته الفحور الصدق والتصديق يكونان في الأقوال ٢٢ تقسيم الناس الى أربعة أقسام القسم الرابع هو القسم المحمود وهو والأعمال أصلالدن والحقيقةهو الامور الباطنة حال الذن حققواا باكنه دواياك نستعين من العلوم والاعسال وأن الاعمال وقوله فاعده وتوكل عليه الظاهرة لاتنفع بدونيا والدليل على ذلك أو م رك الاسباب المأمور مها غلط فاحسن فصل بيان أن محمة الله والأخلاص له ٧١ ينغي للانسان اذا ابتلي أن يصعر ويثبت ولايكل حتى يكون من الرجال الموفين والتوكل عليهوالرضاعنه ونحو ذلكمن الاعمال الباطنة كلها مأمور سها فيحق القامين بالواجبات ٢٨ تنازع العلماء والمشايخ في الرضاء بالقضاء الحاصة والعامة هل هو واجب أومستحب بيان ماحق اللهعلى العياد وحق العياد ٢٩ ماجاء في مدح الصارين من الآيات على الله القرآنية التوكل والاستعانة للعبدها الوسسيلة الرضاوا لحدعلى الضراء يوجبه شاهدان والطریق الذی بنال به مقصوده (۳۱ تندفع عقوبة فعل السيئة بعشرة أسباب ومطاوبه من السادة

٣٣ من رضى فله الرضا ومن سخطفله ٢٩ زعم الجمدن درهم أن الله لم يتخذا براهم خليلا ولم يكلم موسى تكليما والردعليه تقسم الناس الى أربعة أنواع بحسب انكار الجهميةالصفات وتأويلهم المحبة • 1 الصير وغيره الواردة في القرآن والسنة والرد عليهم فصل من أعظم واجبات الاعمان وأكبر عنه الله مولود يولد على الفطرة اصوله واجل قواعده محبة اللهورسوله • • كلام الصوفية في المحبة وما كان علم ٣٧ حققة قول لااله الا الله الأقدمون منهموما ابتدعه المتأخرون مهاعمايحرك المحبةومعنىالتغيير والمفيرة ٣٩ حديث من تشبه بقوم فهو منهم النصارى واليهود يشهون المخلوق محة الله موجبة لمتابعة رسوله صلى الله بالخالق ومن ضاهاهم من المثلة عليه وآله وسلم اتباع الامة المحمدية الامم السالفة حذوا م م المقاصد المطلوبة للمريد ن تحصل بالسماع القذة بالقذة الأعاني القرآني النبوي الديني الشرعي ٤٢ صفة المحين المحبوبين الذى هومهاع النبيين والعارفين والمؤمنين ٤٧ يحب الله مايحب عبده ويكر ممايكرهه ا وه مشروعية تحسين الصوت في القرآن ٤٤ الاتحاد نوعان نوعي ووصني ٦٠ اتباع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فصل في أن الحبة أصل عمل ديني وشريعته باطناوظاهرا توجب محةالله فالحوف والرجاء وغرهما يستلزم الحبة حديث سبعة يظلهم فيظله يوم القيامة ٦٢ تقسم حمد الله على نوعين ورجع اليها ٤٨ حديث لايؤمن أحدكم حتى أكون | ٦٤ كان الني صلى الله عليه وسلم يستغفر الله

تم الفهرس

في اليوم مائة مرة

أحباليمن ولده ووالده والناس أجعين

قد نبهت غير مرة أصحاب المطابع على خطئهم الناشى من عدم الاعتناء والمبالاة في صنعتهم فلذلك لا بخلوكتاب أو رسالة من وقوع خطأ فيه .

| صواب          | خطأ               | سطر | سفحة | صواب           | خطأ      | . سطر | صفحة |
|---------------|-------------------|-----|------|----------------|----------|-------|------|
|               | فائث              |     |      | , , -          |          |       |      |
| قائل هذاالقول | هذاقائل القول     | ٤   | ٤٧   | مادقة          | صادقت    | ١.    | A.   |
|               | يعت               |     |      |                |          |       |      |
| السبيل        | السييل            | • 🗸 | • ٧  | بينوالحرام بين | بين وبين | 11    | •    |
| ونريدهم       | وتزيدتهم          | ١٠  | ۸۰   | المبادة        | العباد   | 41    | ۱۲   |
| لحبرتهك تحيرآ | الجثر تعلك تجثيرا | ١٤  | ٥٩   | المباحات       | المباحاة | V     | ١٤   |
| في            | ق                 | ٧.  | ٦.   | طاعة           | مطاعة    | ٣     | Y 1  |
| ان تابوا      | وان تابوا         | 12  | 75   | وا فا          | واذ      | 4     | 4.5  |
|               |                   |     |      | الناسانالناسقد | الناس قد | ٧.    | ٧.   |

